





.

# من المراب المراب

في شرك المنطقة المنطق

اَيَةَ اللَّهُ الْعُظِمُ كَالْمُحَقِّوَ الْكُلِّبِ الْمُلْفِي الْمُكَانِيَّةِ الْمُسْفِي الْمُلْفِي الْمُلْفِي الْمُلْفِي الْمُلْفِي الْمُلْفِي إِنْ

المتونى سنة ١٣٦١ هد

للن كالخصيل

لِجَقِبَى مُؤَيِّنَيِّنَهُ ثَلِّ لِالْمُلَّالِيَّ عَلَيْهِ الْمُلِلِّ لِلْمُلِيِّ لِلْمُلِيِّ لِلْمُلِيِّ لِلْمُلِيِّ لِ

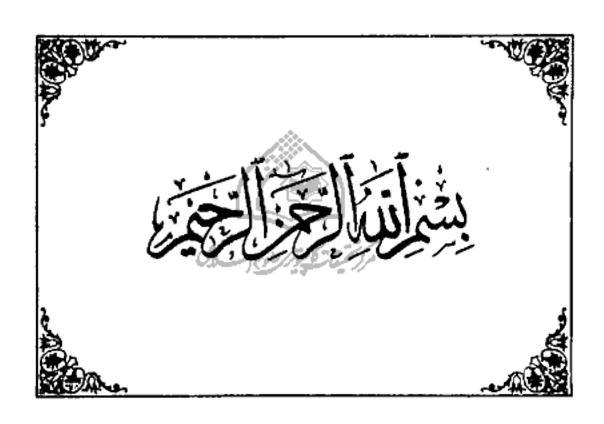
جمعـداري امـوال

٠٠٠ گر تحقیفات کامپیونری عنوم اسنامی

س - اموال. ۱ ۹ ۰ ۹ ۶

جُقُوق الطّبَع بِجَفُوطَة الطَّهُ بَحْتُ مَا لَثَا مِنَكُمْ الطَّهُ بَحْتُ مَا لَثَا مِن يَكُمْ العَلام مِن الثَّامِ مِنْ الْحَامِ مِنْ





•



## بِنْ بِينَ الْمُؤْلِثَةِ إِلَا الْحَالِثِينَ الْمُؤْلِثِينَ الْحَالِثِينَ الْمُؤْلِثِينَ الْحَالِثِينَ الْمُؤْلِثِينَ الْمُؤْلِقِينَ الْمُؤْلِثِينَ الْمُؤْلِثِينِ الْمُؤْلِثِينَ الْمُؤْلِثِينَ الْمُؤْلِثِينَ الْمُؤْلِثِينِ الْمُؤْلِثِينَ الْمُؤْلِثِينِ الْمُؤْلِثِينَ الْمُؤْلِثِينَ الْمُؤْلِثِينَ الْمُؤْلِثِينَ الْمُؤْلِثِينَ الْمُؤْلِثِينَ الْمُؤْلِثِينَ الْمُؤْلِثِينَ الْمُؤْلِثِينِ الْمُؤْلِثِينِ الْمُؤْلِقِينَ الْمُؤْلِقِينَ الْمُؤْلِقِينَ الْمُؤْلِقِينَ الْمُؤْلِقِينَ الْمُؤْلِقِينَ الْمُؤْلِقِينَ الْمُؤْلِقِينَ الْمُؤْلِقِينَ الْمُؤْلِقِينِ الْمُؤْلِقِينِ الْمُؤْلِقِينِ الْمُؤْلِقِينِ الْمُؤْلِقِينِ الْمُؤْلِقِينِ الْمُؤْلِقِينِ الْمُؤْلِقِينِ الْمُؤْلِقِينِ الْمُؤْلِقِيلِينَ الْمُؤْلِقِيلِي الْمُؤْلِقِيلِقِيلِقِيلِي الْمُؤْلِقِيلِي الْمُؤْلِقِيلِ الْمُؤْ

#### الاستصحاب

(١) قوله قدس سره: وهو الحكم بيقاء حكم أو موضوع ذي حكم ... الخا توضيح المقام إن إبقاء ما كائة تارة بينسب إلى المكلف، فيراد منه الابقاء العملي، كالتصديق العملي في باب الخبر، وأخرى بنسب إلى الشارع مثلاً بأحد لحاظين: إما بجعل الحكم المماثل في الزمان الثاني بعنوان أنه الحكم الموجود في الزمان الاول فهو إحداث لباً وابقاء عنواناً.

وإما بالالزام بالابقاء العملي، فيكون إبقاء عملياً من الشارع تسبيباً، ولا يخنى عليك أن المراد من الحكم بالبقاء إذا كان هو الالزام به \_ كما صرح به شيخنا العلامة (قدس سره) في تعليقته غلى الرسائل "\_ وكما استظهره بعض الأجلة " من كلام شيخه العلامة الأنصاري قدس سرهما.

فالمناسب: التعبير بالحكم بالابقاء، فان الابقاء والبقاء، وإن كانا متحدين بالذات إلا أن الذي هو عنوان فعل المكلف ــالذي هومورد الالزامـــأوفعل توليدي منه

<sup>(</sup>١) الكفاية ج ٢ : ٢٧٣.

<sup>(</sup>٢) الحاشية على كتاب فراثد الأصول للمحقق الخراساني «قده»: ص ١٧٢٠.

 <sup>(</sup>٣) الظاهر أنه المحتق الاشتيالي «قده» في كتابه بحرالفوائد ويستفاد ذلك من مطاوي كلامه في تعريف الاستصحاب.

٨....... الاستصحاب

هوالابقاء بلحاظ حيثية صدوره من المكلف، لاالبقاء الذي هو من حيثيات الحكم وشؤونه.

وسيجيء ان شاء الله تعالى بيان احتمال آخرا في الحكم بالبقاء بحيث لايناسب إلا عنوان البقاء دون الابقاء.

ثم إن المراد من إبقاء ماكان \_ سواء كان ماهومنسوب إلى المكلف أو إلى غيره \_ فيه الحذور من وجهين:

أحدهما \_عدم الجهة الجامعة للاستصحاب، بحسب المباني الثلاثة: من الاخبار، و بناء العقلاء، وحكم العقل، وذلك لأن المراد:

إن كان إبقاء المكلف عملاً فهورو إن صح جعله مورداً لالزام الشارع، أولبناء العقلاء فرجع البحث إلى أن الابقاء العملي هل مما ألزم به الشارع أو مما بني عليه العقلاء أملا؟

إلا أنه ليس بهذا المعنى مورداً لحكم العقل، لأن الاذعان العقلي الظني إنما هو ببقاء الحكم، لا بابقاء الحكم عملاً من المكلف، وليس للعقل إلزام انشائي وشبه حتى يصح إرادة موردية الابقاء العملي للحكم العقلي.

وإن كان المراد الابقاء الغير المنسوب إلى المكلف، فمن الواضح أنه لاجهة جامعة بين الالزام الشرعي ــالذي هومصداق الابقاء ــ أومتعلق بالابقاء، والبناء العقلائي، والادراك العقلي.

ومع فرض الجامع بين الالزام الشرعي والاذعان العقلي ــ نظراً إلى التعبير عن الاذعان العقلي بالحكم العقلي فلا جامع بينها وبين البناء العملي من العقلاء، إذ لا إلزام من العقلاء ولا إذعان منهم .

وتصحيحه بارادة الالزام الشرعي ابتداء أو امضاء، لما بني عليه العقلاء كما عليه شيخنا الاستاذ قدس سره في تعليقته "لا يجدي؛ إذ البحث في الاستصحاب من باب بناء العقلاء راجع إلى البحث عن ثبوت البناء وعدمه، لاعن حجيته شرعاً بعد ثبوته.

فان بناء العقلاء إذا ثبت بشرائطه كان ممضى شرعاً كسائر الموارد. مضافاً إلى ماذكرنا في غيرمقام: أنه لاإلزام من العقلاء باتباع الظاهر، أو الجري على

 <sup>(</sup>١) في ماافاده «قده» في هذه التعليقة عند قوله: وعكن أن يراد من الحكم... الخ.

 <sup>(</sup>٢) ص ١٧١: ذيل قول الشيخ قده «وعند الاصولين عرف يتماريف» .

وفق البقين السابق \_مثلا\_حتى يكون معنى إمضائه جعل الحكم المماثل على طبقه.

بل مجرد بنائهم على مؤاخذة من يخالف الظاهر، أو لايجري على وفق اليقين السابق مثلاً. فعني إمضائه أن الشارع كذلك ، فيصح المؤاخذة عنده كما تصح عند العقلاء.

ثانيها ... عدم صحة توصيفه بالدليلية والحجية ، على جميع المباني ١:

أما إذا أريد منه الابقاء العملي المنسوب إلى المكلف، فواضح؛ لأنه ليس دليلاً على شيء، ولاحجة عليه.

وأما إذا أريد منه الالزام الشرعي، فانه مدلول الدليل، لا أنه دليل على نفسه، ولا أنه حجة على نفسه، كسائر الأحكام التكليفية.

وأما تصحيحه ــبارادة ثبوته وعدمه، من حجبته وعدمها، كالنزاع في حجية الفاهيم في فانه راجع إلى البحث عن ثبوتها وعدمه، لا إلى حجيتها في فرض ثبوتها \_\_فخدوش بأن النزاع في ثبوت كل شيء وعدمه لايصح التعبير عنه بحجيته وعدمها.

والفاهيم حيث أنها في فرض ثبوتها من مصاديق الحجة، صح التعبير عن ثبوت الحجة وعدمه بالحجية وعدمها، بخلاف ثبوت الحكم التكليني الشرعي، فانه أجنبي عن الحجية بالمرة.

بيانه: إن جعل الحكم المماثل أفي مؤرد الخيرانيس أحجة على نفسه، ولا على غيره، بل مصحح لحجية الحبر. قان جعل الحكم المماثل لمؤدى الخبر سبعنوان أنه الواصل بالخبرس يصحح انتزاع الموصلية من الخبر عنواناً، فهو سعنواناً سواسطة في إثبات الحكم الواقعي، فإن المفروض أنه أوصل مؤدى الخبر بجعل الحكم المماثل الواصل بنفسه، وكذلك الأمر في الحجية بمعنى المنجزية.

فان الحكم الظاهري كالحكم الواقعي، لاينجزنفسه، ولاغيره، بل الخبرمنجز لؤداه شرعاً، فلابد هنا أيضاً من فرض أمر آخر غير الالزام الشرعي، حتى يكون هو الموصل عنواناً، أو المنجز حقيقة.

وأما الاستصحاب سمن باب بناء العقلاء فليس عمل العقلاء على وفق اليقين السابق حجة على عملهم، ولاعلى غيرهم، كما أن اتباعهم للظاهر ليس حجة على اتباع غيرهم للظاهر، بل الظاهر سحيث انه مصحح

<sup>(</sup>١) أي على جميع المباني في الاستصحاب، وكذا في معنى الحجية.

<sup>(</sup>٢) كما في حاشية الفرائد للمحقق الخراساني «قده»; ص ١٧٢.

<sup>(</sup>٣) من أراد التوضيح، فليراجع مبحث حجية الظن: ج٣: التعليقة ٦٥.

عندهم للمؤاخذة على مخالفة مايكون الظاهر كاشفاً نوعياً عنه\_ يوصف بالحجية، فلابد هنا من فرض صحة مؤاخذتهم على ترك الجري على طبق الحالة السابقة:

إما لليقين السابق واقتضاء وثاقة اليقين العدم رفع اليدعنه عندهم.

أو للظن بالبقاء واقتضائه عندهم للجري على وفقه .

فالصحح للمؤاخذة ليس نفس إبقائهم عملاً، أو إبقاء المكلف، بل أحد الأمرين المزبورين، أوغيرهما مما سيأتي الإشارة إليه إن شاء الله تعالى .

فعلم مما ذكرنا أن بناءهم عملاً، وإن كان ابقاء عملياً منهم، وهو المناسب للاستصحاب ومشتقاته المنسوبة إلى العامل، إلا أن الموصوف بالحجية غيره.

ومعنى حجية بُنا العقلاء ـــشرعاً ــ أن مابني العقلاء على المؤاخذة بسببه ـــعلى فعل أو ترك ـــ يصبح المؤاخذة به عند الشارع .

فلم يبق من الاستصحاب بالمباني الثلاثة، إلا الإذعان العقلي الظني ببقاء الحكم، فانه صالح لأن يكون منجزاً للحكم، إلا أن الاستصحاب بهذا المعنى لايناسب مشتقاته المنسوبة إلى المكلف.

ويمكن أن يراد من الحكم في قوله (قده) وفي كلام الشيخ الأعظم (قده) في الرسائل: (إن الاستصحاب مو الحكم بيقاء الحكم الخرم الخرم المستصحاب كون التعبيرات من الحكم بقيام زيد، وهو كونه الرابط، فيرجع إلى أن الاستصحاب كون الحكم باقياً في نظر الشارع أو عند العقلاء، أو في نظر العقل ظناً للظنه ببقائه وهوالمستند للحكم بالابقاء من الشارع، وللابقاء العملي من العقلاء، فيندفع محذور المجامع وعذور الدليلية .

ولا يأبي كلامه (قده) عن ذلك حيث قال: ( اما من جهة بناء العقلاء على ذلك أ أي على كونه، لاعلى الالزام به.

وفيه: إن كونه باقياً في نظر الشارع ليس إلا منتزعاً من الالزام بابقائه، فهو باق بحسب حكمه و لابلحاظ أمر آخر، كما أن كونه باقياً ... في نظر العقلاء ... ليس إلا كونه

<sup>(</sup>١) يأتي في التعليقة: ٦.

<sup>(</sup>٢) الكفاية ج ٢: ٢٧٣

<sup>(</sup>٣) الرّسائل: ٣١٨ «في تعريف الأستصحاب» -

<sup>(</sup>١) أي عدم الجامعية للإستصحاب بحسب المبائي الثلالة.

<sup>(</sup>٥) أي عدم صحة التوصيف بالدليلية.

<sup>(</sup>٦) الكفاية ج ٢: ٢٧٣.

باقياً بحسب عملهم لأبقائهم له عملاً، وليس له بقاء عندهم مع قطع النظر عن ابقائهم له عملاً.

ومنه يظهر أن تفسير الحكم بالبقاء \_باعتبار بقائه عملاً شرعاً، أو من باب بناء العقلاء، واعتبار بقائه ظناً من باب العقل\_ وإن صح جامعاً بالقاء قيد العمل في الاولين، وقيد الظن في الأخيرا إلا أن اعتبار البقاء عملاً ليس إلا الابقاء العملي، وهوغير صالح للتوصيف بالدليلية والحجية.

والتحقيق: إن الاستصحاب ــكما يناسب المشتقات منهــ هو الابقاء العملي. والموصوف بالحجية بناء على الأخبار هواليقين السابق:

إما بعنوان إبقاء الكاشف إن كان المراد من الحجية الوساطة في الاثبات، فان المقاء الكاشف التام المتعلق بالواقع إيصال للواقع ــبقاء عنواناًــ بايصال الحكم المماثل لباً.

و إما بعنوان إبقاء المنجز السابق إن كان المراد من الحجية تنجيز الواقع، فاليقين السابق يكون منجزاً للحكم حدوثاً عقلاً، وبقاء جعلاً.

وبناء على بناء العقلاء، فالموصوف بالحجية أحد أمور ثلاثة:

إما اليقين السابق لوثاقته، وأَفَيَّضَيَّاتُهُ عَيْدُم رَفَعَ اليداعَتُهُ إِلاَ بيقينَ مثله، فهو الباعث للعقلاء على إبقائهم عملاً.

وإما الظن اللاحق بالبقاء.

وإما مجرد الكون السابق؛ إهنماماً بالمقتضيات وتحفظاً على الأغراض الواقعية. فالوجود السابق لهذه الخصوصية حجة على الوجود الظاهري في اللاحق، لامن حيث وثاقة اليقين، ولامن حيث رعاية الظن بالبقاء، وإليه برجع التعبد العقلائي — كما سيأتي إن شاء الله تعالى ٢.

وبناء على حكم العقل، فالموصوف بالحجية هو الظن بالبقاء، ويندفع محذور الجامع، ومحذور التوصيف بالحجية.

أما الأول ـــفبأن المراد هو الابقاء العملي، والنزاع في أن المستند للإبقاء العملي، هل هو أمر مأخوذ من الشارع؟ أو من العقلاء؟ أو من العقل؟ لا أن نفس الاستصحاب مأخوذ من أحدهم لأن لا يكون له جامع.

<sup>(</sup>١) المراد من الأولين بقاؤه عملاً شرعاً، أو من باب بناء العقلاء، ومن الاخير بقاؤه ظناً من باب العقل.

 <sup>(</sup>٢) بأتي في التعليقة: ٥.

وأما الثاني ــفبأن حجية اليقين السابق على الحكم في اللاحق، حيث أنها مستكشفة من ثبوت إلابقاء العملي تشريعاً ــحيث أن الشارع أمر بابقاء اليقين، الذي عرفت أن مرجعه إلى إبقاء الكاشف أو المنجز فالتعبير عن حجية المنكشف بحجية الكاشف صحيح، معمول به عندهم.

وكذا بناء العقلاء ــعملاًــ على الابقاء، فانه كاشف عن بنائهم على حجية اليقين السابق، أو الظن اللاحق، أو الكون الــابق.

ثم إن المراد من إبقاء ماكان: إن كان الإبقاء النسوب إلى الشارع، فلا دلالة في العبارة على جعل الحكم الظاهري الاستصحابي، فانه لو أبقى الشارع حكم الموجود سابقاً في الزمان اللاحق بعلته المقتضية لحكم مستمر، أو بعلة أخرى مقتضية لاستمراره لصدق عليه إبقاء ماكان، مع أنه حكم واقعي لاظاهري، وإبقاؤه لعلة كونه في السابق، وإن اقتضى كون الحكم في الزمان الثاني ظاهرياً، لأن الحكم الواقعي لايكون وجوده في زمان واسطة في الاثبات، إلا أن تعلق الابقاء زمان واسطة في الاثبات، إلا أن تعلق الابقاء على علية كونه أ، بل ولا إشعار فيه أيضاً؛ لأن الابقاء لابد وأن يتعلق عاكان، وليس أخذه كأخذ الوصف لقواء لوم يمكن لأجل إفادة فائدة: من علية، أو غيرها.

وإن كان المراد الابقاء العملي من المكلف، فهويدل على جعل الحكم الظاهري؛ اذ لوكان الحكم الواقعي مستمرأ حقيقة لم يكن العمل به إبقاء عملياً للحكم السابق، بل عمل بالحكم الوجود حقيقة في الزمان اللاحق، إلا أنه لايدل على اعتبار اليقين في موضوع الاستصحاب، كما لايدل على كون الحكم الاستصحابي الظاهري من الأصول العملية: لعدم أنحذ الشك فيه.

أما الأول: فلان اليقين بثبوت الحكم سابقاً، وان كان منجزا لحكمه، لكنه غير عقق لموضوعه، فدلالته على اعتبار اليقين \_ في تنجز الحكم الاستصحابي \_ غير دلالته على اعتباره في تحقق موضوعه. فمن الممكن أن ماثبت، يجب ابقائه واقعاً، غاية الأمر أنه لاينجز هذا إلا بعد الالتفات إلى موضوعه وحكمه.

وأما الثاني: فلان لازم الابقاء العملي وإن كان عدم اليقين بالحكم في الزمان

<sup>(</sup>۱) «الكوث» هنا تامة

<sup>(</sup>٢) كما عليه الشيخ «قده» في «الرسائل» ص ٢١٨، فانه قائل بالاشعار وتبعه الحقق العراقي «ره» في «نهاية الافكار» ص ٣.

الثاني، إلا أن هذا لازم أعم للحكم الظاهري على طبق الامارة، أو على وفق الأصل، وإنما الفارق بأخذ الشك في موضوعه وعدمه.

فعلم أن التعريف بالأبقاء لا يخلوعن المحذورعلي أي حال.

وأما سائر تعاريف الأصحاب للاستصحاب فغير خالية عن المحذور أيضاً،

فُنها ما عن الفاضل التوني (ره): من أنه التمسك بثبوت ماثبت في وفت، أو حال على بقائه... الخ<sup>١</sup>.

وظاهره جعل الثبوت في السابق حجة، ودليلاً على ثبوته في اللاحق، لا الابقاء تعويلاً على ثبوته، فلا يوافق التعريف المعروف من القوم، كما لايناسب مشتقات الاستصحاب، كما أفاده شيخنا الاستاذ أفانه إنما يناسب ذلك إذا قبل: إنه التمسك بما ثبت، فانه بمعنى إبقائه، وعدم الانفكاك عنه عملاً، لاالتمسك بثبوته، فانه بمعنى الاعتماد على ثبوته في ابقائه عملاً.

وغاية ما يمكن أن يوجه به التعريف الذبور، إنه من باب التعريف بالعلة المسمى بهدأ البرهان في قبال التحديد بالمعلول السمى بنتيجة البرهان والتحديد بها معاً المسمى بالحد التام الكامل كتعريف الغضب بارادة الانتقام على الأول، وبغليان دم القلب لارادة الانتقام على الثاني، وبغليان دم القلب لارادة الانتقام على الثانث.

ومنه يعلم أن تعريف الاستصحاب: ( بإثبات الحكم في الزمان الثاني تعويلاً على ثبوته في الزمان الأول)، من القسم الثالث، وهوالحد التام.

وتعريفه (بأبقاء ماكان) فقط من قبيل الثاني.

وتعريفه (بكون الشيء متبقن الحصول في الزمان الأول) من قبيل الأول، لا أنه بيان لمورد الاستصحاب، بل هو أولى \_ في دخوله في مبدأ البرهان\_من تعريف الفاضل التوني (ره).

لأنه في الحقيقة ليس تعريفاً للاستصحاب بعلّته ـــوهو ثبوته في الزمان الأولــــبل تمريف له بالاستدلال بعلّته، الراجع الى معلولية الابقاء لثبوته.

<sup>(</sup>١) الرسائل: ٣١٩ «عند تعريف الأستصحاب».

 <sup>(</sup>٢) قال «قده» في تعليقته على الرسائل: ١٧٢: فان الاستصحاب، سواء جعل نفس الظن بالبقاء... كان به
 التسك الانفسه، وإن كان لفظه مشتقاته إنما يناسب ذلك.

ومنها ما عن العضدي كما في الرسائل \: إن معنى استصحاب الحال. أن الحكم الفلاني قد كان ولم يظن عدمه، وكلما كان كذلك فهو مظنون البقاء.

ولا يخفى عليك أن الاستصحاب عنده، حيث أنه الظن ببقاء الحكم مثلاً والتفاوت بينه وبين كون الحكم مظنون البقاء اعتبارياً فالقياس المزبور إستدلال على الاستصحاب بلحاظ نتيجة البرهان، لا أن الصغرى أو الكبرى استصحاب عنده حتى يردد الأمر بينها، فبقال على الأول بتوافقه مع تعريف الحقق القمي «ره»: «بكون الشيء متبقن الحصول مشكوك البقاء»، وعلى الثاني بمطابقته مع تعريف المشهور بارادة الحكم بالبقاء ظناً من الإبقاء الذي عرف به الاستصحاب في كلمات المشهور من الأصحاب.

ولا يمكن جعل الصغرى حدّاً من باب «مبدأ البرهان»، وجعل الكبرى من باب «نتيجة البرهان»، لأن مبدأ البرهان هو الحد الأوسط، وهوتبوته الخاص، لا الصغرى.

ونتيجة البرهان محمول الكبرى، وهوالأكب لا الكبري.

فان الكبرى متضمنة للملازمة بين النبوت وكونه مظنوناً من حيث البقاء، لا أنها عين كونه مظنون البقاء، ولا الكبرى عين كونه مظنون البقاء، فلا الصغرى توافق كلام المحقق القمي «ره»، ولا الكبرى تطابق تعريف المشهور.

وأما ماعن شيخنا الاستاد «قده» ٣: من أن الكبرى هوالاذعان بانه مظنون البقاء، والاستصحاب هو نفس الظن بالبقاء \_وهو غير الايراد بان الاستصحاب ليس كون الحكم مظنون البقاء، بل نفس الظن ببقاء الحكم، لكي يندفع بأن التفاوت بين الظن والمظنون اعتباري \_ .

ففيه مساعة من وجهن:

أحدهما \_إن الكبرى هي الملازمة بين الثبوت وكون الحكم مظنون البقاء، لاكون الحكم مظنون البقاء، فانه الأكبر باعتبار، ونتيجة القياس باعتبار آخر .

<sup>(</sup>١) الرّسائل: ٣١٨.

 <sup>(</sup>٢) القائل هو الشيخ «ره» في رسائله في تعريف الاستصحاب: ص٣١٨، وما ذكره المحقق القسي «ره»فني المجلد الثاني من القوانين في تعريف الأستصحاب.

<sup>(</sup>٣) راجع تعليقته «ره». على فرائد الاصول: ص ١٧٢.

 <sup>(</sup>٤) فإن المستفاد من الكبرى عند المحقق الخراساني «ره» هوالاذعان بان الحكم مظنون البقاء، وعند غيره هوكون
 الحكم مظنون البقاء، و إن اتفقا في أن الاستصحاب هونفس الظن بالبقاء.

ثانيها \_إن نتيجة البرهان، وإن كانت مما يذعن بها العقل، إلا أن الحكم والاذعان خارج عن مفاد القضية \_موضوعاً ومحمولاً وعن مفاد القياس حصغرى وكبرى ونتيجة \_.

ثم إن الشيخ الأعظم «قده» في رسائله ا رتب القياس على نحو آخر بناء على كون الاستصحاب من الادلة العقلية ، فقال «قده»: إن الحكم الشرعي الفلاني ثبت سابقاً، ولم بعلم ارتفاعه، وكلما كان كذلك فهوباق، فالصغرى شرعية، والكبرى عقلية ظنية . . . الخ.

وفيه أولاً \_إن الأصغر شرعي ، لاالصغرى .

وثانياً \_إن المهم \_ عند القائلين بأنه من الادلة العقلية | إثبات الظن ببقائه، لا إثبات بقاءه، حتى يجعل الظن جهة في الكبرى، فيراد أنه باق ظناً.

بل لابد من جعل الكبرى، كما جعلها العضدي: «من أنه كلما كان كذلك، فهو مظنون البقاء»، فالكبرى عقلية فطعية؛ للنطع بالملازمة بين الثبوت والظن بالبقاء. كما سيأتي إن شاء الله تعالى.

(٢) قوله قدس سره: بل من قبيل شرح الأسم ... الخ

تكرر منه «قاده» في الكتاب ألوغيرة مساوقة التعريف اللفظي لشرح الاسم ومطلب (ما) الشارحة، ومقابلته مع الحد والرسم.

وقد تقدم منا في حاشية مبحث مقدمة الواجب من مباحث الجزء الأول من الكتاب : إن مطلب (ما) الشارحة يقابل التعريف اللفظي، وأن الحد والرسم، تارة إسمى، وأخرى حقيق.

وأنه لافرق بين مطلب (ما) الشارحة ومطلب (ما) الحقيقية، إلا بكون السؤال في الناني بعد معرفة وجود المسؤل عن ماهيته، دون الأول، وأن الحدود الاسمية بعد معرفة أعيانها تنقلب حدوداً حقيقية، وأن التعريف اللفظي شأن اللغوي، لا الحكيم، فراجع.

<sup>(</sup>١) الرسائل: الأمر الثاني بعد تعريف الاستصحاب: ص٣١٩.

<sup>(</sup>٢) الكفاية ٢: ص ٢٧٤.

 <sup>(</sup>٣) الكفاية ١: ص١٥١ في الواجب المشروط و ص ٣٣١ في العام والحناص وفي تعليقته المباركة على الرسائل:
 ص١٧٢.

<sup>(</sup>١) ج ١: التغليقة ٢٤١.

١٩ ----- الاستصحاب

### (٣) قوله قدس سره: إن البحث عن حجيته مسألة أصولية ... الخ ١

قد تقدم الكلام ــ في نظائر المقام ــ في أوائل البحث عن حجية الخبر؟، وفي أوّل البحث عن البراءة أوقلنا: إن مفاد دليل الاعتبار ــ سواء كان جعل الحكم المماثل أو التنجيز والاعذار ــ يأبى عن دخول نتيجة البحث في مسائل علم الاصول، سواء كان فن الاصول ما يبحث فيه عن حال الأدلة، أو كان ما يبحث فيه عن القواعد المهدة لاستنباط الأحكام الشرعية، أو كان ذلك مع البحث عن ماينتهي إليه أمر الفقيه في مقام العمل، بعد الفحص واليأس عن الدليل.

إذ على الأول يكون الحكم المماثل أو تنجيز الواقع مدلول السنة باعتبار، وسنة باعتبار آخر<sup>4</sup>.

وعلى أي حال لابحث عن حال السنة ولواحقها، بل عن أصل ثبوتها أو ثبوت مدلولها.

وعلى الثاني ليس نتيجة البحث ما يقع في طريق استنباط الحكم، بل إما بنفسه حكم مستنبط أولا بنفسه مستنبط، ولاينتهي الى حكم مستنبط.

وعلى الثالث وإن كان بالإضافة إلى مانحن فيه وسائر الأصول العملية بجدياً، حيث أن نتائجها مما ينتهي اليه أمر الفقيه، بعد الفحص واليأس عن الدليل، إلا أنه لا يجدي في الامارات الغير العلمية دلالة وسندأ حيث أنها هي الحجة على حكم العمل، لاأنها المرجع بعد الفحص واليأس عن الحجة على حكم العمل.

مع مايرد عليه: من لزوم فرض غرض جامع بين الغرضين، لئلا يكون فن الأصول علمين ^ وليس مثله في البن.

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ٢٧٤.

<sup>(</sup>٢) ج٣: التعليقة ٩٩.

<sup>(</sup>٣) ج 2: التعليقة ١ .

<sup>(</sup>٤) ای باعتبار کون الحنبرسنة او کونه هوالحاکی عنها.

<sup>(</sup>٥) بناء على الذمعني الحجية جعل الحكم الماثل.

<sup>(</sup>٦) بناء على ان معنى الحجية هي التنجيزوالاعذار.

<sup>(</sup>٧) وهوما ذهب اليه صاحب الكفاية «قده» الكفاية: ج ١ : ٩ .

 <sup>(</sup> A ) حيث أنه «ره» جعل المناط في وحدة العلم وتعدده، وحدة الغرض وتعدده.

وقد بينا هناك أن اختصاصها بالمجتهد ليس من حيث كونها من المقدمات المؤدية إلى استنباط الحكم، لتكون كاشفاً عن كون المسألة أصولية، بل من حيث ان خيرة تطبيقها على مصاديقها واحراز تحققها الموقوف على الفحص المختصة بالمجتهد، ومثله موجود في سائر القواعد الكلية الفقهية أيضاً.

وذكرنا هناك أن التفصي عن الاشكال بالالتزام بتعميم الاستنباط من أحد وجهن أومنها معاً :

إما بدعوى أن إيجاب تصديق العادل، وايجاب إبقاء اليقين إيجاب كنائي عن جعل الحكم المماثل لما أخبر بوجوبه العادل، ولما أيقن بوجوبه المكلف. وهذا المقدار من التوسيط الناشيء عن التلازم بين الكنائي والحقيقي كاف في مرحلة الاستنباط فالبحث في الإصول عن هذا الملزوم الكنائي، وفي الفقه عن ذلك اللازم الحقيقي.

وإما بدعوى أن الاستنباط والاجتهاد بمعنى تحصيل الحجة على حكم العمل، لابمعنى يؤدي إلى العلم بحكم العمل حتى يقال؛ لاعلم بالحكم، بل مجرد ماينجزه شرعاً. فشأن المسائل الاصولية: البحث عن الحجية ولوبمعنى المنجزية.

وشأن المسائل الفقهية: إثبات الحجة على التكاليف المتعلقة بأفعال المكلفين. وتوقف تحصيل الحجة على الفراغ عن الحجية في في الأصول واضح.

ونزيدك هنا: إن تعميم الاستنباط بالتقريب الأول، وإن كان مفيداً في مقام التوسيط، لكنه غير مفيد في مقام إثبات الحجية، إذ مجرد جعل الحكم المماثل لباً، أو جعل الحكم كنائياً لاربط له بالحجية.

بل الحجية إما بمعنى الوساطة في الاثبات أو الوساطة في التنجز.

وعليه فجعل الحكم المماثل لما أخبر بوجوبه العادل ـــبعنوان أنه هو الحكم الواصل بالخبر\_ جعل موصلية الخبر و وساطنه لا ثبات الواقع عنواناً.

فالواصل بالذات، وإن كان هو الحكم المماثل بنفس دليل الاعتبار، إلا أنه حيث كان بلسان أنه الواقع الواصل بالخبر، فالحكم الواقعي بالعرض يكون واصلاً، وإن لم يكن عنوان كنائي أيضاً.

فالمبحوث عنه في الأصول: وساطة الخبر لإثبات الواقع عنواناً، أو لتنجزه حقيقة،

<sup>(</sup>١) ج ١ : ذيل تعريف علم الاصول التعليفة «١٣» وج ٤ : أول البراءة : التعليقة ١ .

<sup>(</sup>٢) كَمَا ذهب البه الشيخ الاعظم «قده» في رسائله: ص ٢٢٠: في الأمر الثالث بعد تعريف الاستصحاب.

والمبحوث عنه في الفقه: نفس حكم العمل الذي يكون بلحاظ الواقع واصلاً عنواناً. وبلحاظ اللب والحقيقة يكون واصلاً، لوصول الحكم المماثل الحقيقي، أو المبحوث عنه هو حكم العمل، من حيث كونه قامت عليه حجة منجزة له.

فالحجية إذا كانت بمعنى الوساطة \_ في إثبات \_ صح ابقاء «الاستنباط» على مامرً من كونه مؤدياً إلى العلم بالحكم، لأنه على هذا التقدير يؤدي إلى العلم بالحكم الواقعي عنواناً، وإلى العلم بالحكم الفعل حقيقة.

وإذا كانت بمعنى المنجزية لزم التعميم بالتقريب الثاني.

(1) قوله قدس سره: وليس مفادها حكم العمل بلا واسطة ... الخ ا

هذا بناء على ماذكرنا ــمن أن الحجية: هي الوساطة في إثبات الحكم الواقعي عنواناً، أو الوساطة في إثبات تنجزه حقيقة ــواضح، لأنها ــعلى أي حال ــغير وجوب الصلاة التي أخبربه العادل، أو أيقن به المكلف.

إلا أنه انما يجدي من يجعل اليقين السابق حجة على الحكم في اللاحق، إما بعنوان البقاء الكاشف التام، أو بعنوان بقاء الميجن

وأما من عبعل الاستصحاب الزام الشارع بالابقاء، ويرى أن النزاع \_ في الحجية وعدمها لزاع في ثبوت الالزام الزيور وعدمه كالنزاع في حجية المفاهيم \_ فلا يكنه دعوى عدم تعلقه بالعمل بلا واسطة؛ لأن كلية عنوان نقض اليقين، أو إبقاء اليتين بالاضافة الى مصاديق النقض والابقاء، وكلية الالزام المتعلق بها \_ فعلاً وتركأ للاضافة الى وجوب الصلاة، وحرمة الفعل الكذائي، لا يحقق التوسيط، بل هو تطبيق محض.

فلابد حيننذ في توجيه من التشبث بالتوسيط الكنائي، الذي قدمناه".

إلا أن الصحيح ماذكرناه العدم المصحح لانتزاع الحجية، إلا ماذكرنا من جعل ايجاب الابقاء بعنوان إبقاء الكاشف، أو إبقاء المنجز؛ ليفيد الوساطة في إثبات الحكم \_عنواناً\_ أو الوساطة في تنجزه\_حقيقة\_.

(٥) قوله قده: كيف وربما لا يكون مجرى الاستصحاب الاحكما اصولياً \*

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ٢٧٤.

<sup>(</sup>٢) كما عليه انحقق الخراساني «قده» في تعليقته على الرسائل: ٢٧٢

<sup>(</sup>٣) و(١) تقدم في التعليقة :٣.

<sup>(</sup>٠) الكفاية ٢: ٢٧٤.

هذا لاينا في كون الحجية حكماً عملياً.

غاية الأمر ان المستصحب \_ في مثل وجوب الصلاة \_ حكم عملي متعلق بعنوان خاص، وفي مثل الحجية حكم عملي متعلق بعنوان عام.

والحكم المماثل المجعول في الاول وجوب الصلاة، وفي الثاني وجوب تصديق العادل أو وجوب ابقاء اليقين عملاً.

وتسمية بعض الاحكام العملية بالحكم الاصولي، لاتخرج الحكم عن كونه حكما عملياً شرعياً، بعد وضوح ان حقيقة الحكم لاتخلومن تعلقها: إما بفعل الجارحة، أو بفعل الجانحة، والأول حكم عملي فرعي، والثاني حكم جناني أصلي.

و يختص الثاني بباب العقائد، كاختصاص الأول بباب العمليات. سواء كان فعل الصلاة أو تصديق العادل عملاً ... وهو إما عنوان لفعل الصلاة، أو عنوان توليدي منه.

وإنما سمى بعض الأحكام بالأصوابة، لمجرد كون المحكوم بهذا الحكم هو المجتهد \_عنواناً، لالبّاً\_إذ ربما لايكون له مساس به، كما نبهنا عليه في أول مبحث البراءة وسيأتي إن شاءالله تعالى في مباحث الاجتهاد والتقليد".

(٦) قوله قدس سره: وأما لو كان عبارة عن بناء العقلاء ... الغ

قد عرفت سابقاً أن بناء العقلاء عملاً، وإن كان ابقاء عملياً منهم ــويناسب مشتقات الاستصحاب\_ إلا أن الموصوف بالحجية ماهو الباعث على بنائهم،

وهوإما اليقين السابق، أو الكون السابق، أو الظن اللاحق.

فبناؤهم على المؤاخذة على ترك المتيقن بسبب أحد الامور المزبورة هوالمصحح لانتزاع الحجية. وإمضاء بناء العقلاء بمعنى اعتبار الحجبة شرعاً لما بنى العقلاء على المؤاخذة بسببه، وأن ماهوالمنجز عندهم منجز عند الشارع.

و ملخص القول في الموردين بما يفيدنا في القام: ان المقلد حيث انه لايمكنه الاستنباط من الادلة ــفي المسألة الاصولية ــ ولا التطبيق على مصاديقه ــفي المسألة الفرعية ــفالمجتهدينوب عنه فيها لم يكن للحكم مساس عملاً به، بن كان مختصاً بالمقلد ــكاحكام الحيض ــفالمجتهد هوالموضوع ــمنواناً ــ والمقلد هوالموضوع ــ واقعاً ــفجي الخيرالي المجتهد منزل منزلة بجيئه الى المفلد.

 <sup>(</sup>١) ج ٤: التعليقة «١» .

<sup>(</sup>۲) ج٦; التعليقة «٦٤».

<sup>(</sup>٣) الكفاية ٢: ٢٧٧.

<sup>(</sup>٤) نقدم في التعليقة: ١.

فيجري البحث في كونه من المسائل الأصولية على أي حال؛ إذ بناء على أن علم الأصول «ما يبحث عن أحوال الادلة الأربعة» ليس الموصوف بالحجية أحد الأدلة.

وبناء على أن علم الاصول «مايبحث فيه عن أحوال مطلق الحجة» فالبحث هنا عن ثبوتها لاعن لواحقها.

وبناء على أنه «مايبحث فيه عن القواعد الممهدة لاستنباط الحكم» ليست الحجية \_\_\_\_\_. \_\_\_ بمعنى المنجزية\_\_ مما ينتهي إلى حكم شرعى أصلاً.

فلا بد من دفع الاشكال بما ذكرناه السياء على اعتباره من باب الاخبار فهو في الاشكال ودفعه كالسابق.

(٧) قوله قدس سره: أو الظن به الناشىء عن ملاحظة ثبوته ... الخ الله الكلام تارة في ثبوت هذا الظن وعدمه . واخرى في حجيته . وثالثة فيها معاً.

وعلى أي حال، فجعله من المسائل الأصولية لايخلوعن الاشكال؛ إذ نفس هذا الظن، وان كان مصداق الدليل العقلي، المعدود من الأدلة الأربعة، إلا أن الكلام لابد في ثبوت شيء له، لافي ثبوت نفسه.

وقد مر في البحث عن مقدمة الواجب المان المعقل من الأدلة للكون النزاع في ثبوت الاذعان للعقل، حتى يبحث في ثبوت الاذعان للعقل، حتى يبحث عنه، بل المهم ثبوت ماأذعن به، من غير فرق بين الحكم العقلي النظري، أو العملي.

كما أن البحث ــعن دليليته وحجيته ــ بحث عن وصفه المقوم له، فيرجع البحث إلى إثبات الموضوع بما هو موضوع. مضافأ إلى أن الحجية إما حكم مستنبط، أو مالاينتهي الى حكم مستنبط.

ويمكن أن يقال \_ في دفع الاشكال عن الشق الثاني \_ بأن حجيته شرعاً غير مقومة لدليليته عقلاً، كما يتدفع ما بعده بما مرّمن قبل، فراجع ؟.

وعن شيخنا العلامة \_رفع الله مقامه\_ في تعليقته الأنيقة "، نقل إشكال في جعل

<sup>(</sup>١) تقدم في التعليقة: ١.

<sup>(</sup>٢) الكفاية ٢: ٢٧٧.

<sup>(</sup>٣) ج ١: التعليقة: ٢٢٤ .

 <sup>(</sup>٤) تقدم في النعليقة : ٣ .

<sup>(</sup>۵) ص ۱۷۳

عل الاستصحاب مسألة اصولية ......« الطن بالبقاء » من الأدلة العقلية .

بيانه: إن القضية العقلية تمتازعن القضية الشرعية بمحمولها، من حيث كونه امراً واقعياً غير شرعي، وإلا فالمحمول الشرعي لايخرج «القضية المتكفلة له» عن كونها قضية شرعية بالظن به.

ودفعه بأن الحكم العقلي هنا هو الظن بالملازمة بين الحدوث والبقاء، دون الظن بالحكم بقاء، والملازمة أمر واقعي، أدركه العقل، وإن كان طرفا هذه الملازمة شرعيتين، كالملازمة بين وجوب شيء و وجوب مقدمته، فهي من الأحكام العقلية الغير المستقلة في التوصل بها إلى الحكم الشرعي من ضع خطاب شرعي.

أَوْل: الملازمة بين الحدوث والبقاء بذاتها مقطوع الانتفاء؛ إذ لا تلازم إلا بعلية أحدهما للآخر، أو بمعلوليتها لثالث. وليس وجود الشيء في زمان علمة لوجوده في زمان آخر، وليس البقاء إلا استمرار الوجود الواحد لعلة مقتضية للوجود الخاص المستمر، لا أنها موجودان معلولان لعلة واحدة.

بل الملازمة: إما بين الحدوث وعلبة البقاء، أو بين الغلبة والظن بالبقاء، أو بين الحدوث والظن بالبقاء، أو بين الحدوث والظن بالبقاء إما بالعرض، لمكان الغلبة الطبعة للظن به، أو بالذات، لترجع جانب البقاء بسبب ارتكاز الثبوت، كما سيأتي تفصيله إن شاء الله تعالى ١.

ومن الواضع أن الملازمة بين الثبوت وغلبة البقاء \_ لمكان استقراء الموجودات \_ قطعية، وكذا الملازمة بين الغلبة والظن بالبقاء، فلم يبق مايكون مظنوناً، إلا نفس بقاء الحكم.

فيا هو أمر واقعي ـــوهي الملازمة بأحد الوجوه المزبورةـــ قطعي وما هو شرعي ـــوهوالحكم بقاءـــظني.

فالتحقيق في دفع الاشكال: إن القضية العقلية هي كون الحكم مظنون البقاء، لانفس الظن بالبقاء، وهي نتيجة القياس المزبور سابقاً: من أن الحكم مما ثبت، ولم يعلم ارتفاعه، وكل ما كان كذلك، فهومظنون البقاء.

وكون الحكم مظنون البقاء هو مورد الاذعان العقلي، لانفس البقاء، ولأجل

<sup>(</sup>١) عند التعرض للدليل العقلي للاستصحاب: يأتي في التعليقة: ١٧.

٢ ٢ ----- الاستصحاب

التفاوت بينها ــ بنحو من الاعتبار ــ عبر عن «كون الحكم مظنون البقاء» بنفس الظن بالبقاء، وعليه فالقضية عقلية قطعية.

وتسميتها بالعقلي الغير المستقل؛ لتوقف الملازمة العقلية على خطاب شرعي هنا، وفي باب مقدمة الواجب \_وشبهها\_ مجرد إصطلاح، وإلا فالضميمة التي يحتاج إليها في إثبات الحكم الشرعي هي حجية الظن لا ثبوت الحكم سابقاً، فانه محقق للموضوع، لاواسطة لا ثبات الحكم.

وكون الدليل العقلي ــ مما يتوصل به إلى الحكم الشرعي، ــ أعم مما يتوقف على ضميمة أخرى، كما فيا نحن فيه، أو مما لايتوقف على ضميمة كما في مقدمة الواجب. فتدبرجيّداً.

#### (A) قوله قدس سره: الا من جهة الشك في بقاء موضوعه ... الخ ا

فان قلت: هذا في الحكم العقلي، والحكم الشرعي المستند إليه صحيع، حيث أن الاغراض عناوين للموضوعات في الأحكام العقلية، وكذا في الأحكام الشرعية، التي كانت بعين الملاك العقلى. وأما الحكم الشرعي الغير المستند إليه فلا.

أما اولاً \_فلما سيجيء <sup>٢</sup> إن شاءالله تعالى أنه لاموجب لكون الغرض عنواناً لموضوعه.

وأما ثانياً... فلان الغرض، وإن كان عنواناً لموضوعه، إلا أنه ربما يكون الفعل تام المصلحة، لكن البعث إليه له مانع، فعلى فرض عنوانية المصلحة للموضوع يمكن تخلف الحكم عنه، لمانع عن توجيه البعث نحوه، فلا ملازمة بين الشك في بقاء الحكم، والشك في بقاء الموضوع بحده.

قلت: موضوع المصلحة، وان كان تاماً، إلا أن الموضوع للحكم مع فرض المانع عن تعلق الحكم به، عن تعلق الحكم به، عن تعلق الحكم به الحكم بالم بالحكم به الحكم بالكم بالكم

وسيجيء إن شاء الله تعالى تتمة الكلام ٣.

(٩) قوله قدس سره: وأما الثاني فلان الحكم الشرعي المستكشف به الخ ا

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢:٧٧٧.

<sup>(</sup>٢)و(٣) يأتي في النعليقة : ٩ .

<sup>(</sup>٤) الكفاية ٢: ٢٧٨.

إستصحاب الحكم الشرعي المستكشف بالحكم العقلي ....

تحقيق الحال: إن الحكم العقلي على قسمين: حكم عقلي عملي، وحكم عقلي نظري.

وقد تكرّر منا: إن الحكم العقلي العملي في قبال العقلي النظري مأخوذ من المقدمات المحمودة ١، والقضايا المشهورة المعدودة من الصناعاتِ الحمس في علم الميزان. وقد أقمنا البرهان على أنه غير داخل في القضايا البرهانية ٢ في أوائل مبحث القطع٣ مِملاً، وفي مبحث دليل الانسداد ا مفصلاً.

وقد ذكرنا مراراً: أن العناوين المحكومة بالحسن والقبح بمعنى كون الفعل ممدوحاً، أو مذموماً: تارة ذاتية، وأخرى عرضية منتهية إلى الذاتية.

والمراد بالأولى: ماكان بنفسه"، مع قطع النظرعن اندراجه تحت عنوان آخر محكوماً بالمدح، كعنوان العدل، أوبالذم كعنوان الظلم.

والمراد بالثانية: ماكان ــمن حيث إندراجه تحت العنوان المحكوم بذاتهــ ممدوحاً أومذموماً، وهي على قسمين:

تارة تكون مندرجة تحت العناوين الذاتية، لو خليت ونفسها ــكالصدق والكذب\_ وإن أمكن مع انحفاظ عنوانه أن يكون محكوماً بحكم آخر بعروض عنوان الظلم إذا كان الصدق مهلكاً للمؤمن ، أو بعروض عنوان الاحسان إذا كان الكذب منجياً له. و«أخرى» لا تكون مندرجة تحت العناوين الذاتية لوخليت وطبعها كسائر العناوين العرضية الحضة \_ من المشي إلى السوق ونحوها \_.

فالمراد من الحكم العقلي هو الحكم العقلائي ــبمدح فاعل بعض الأفعال، وذم فاعل بعضها الآخر؛ لما فيه من المصلحة الموجبة لانحفاظ النظام، أو الفسدة العامة الموجبة لاختلال النظام وفساد النوع، وهي الموجبة لبناء العقلاء على المدح والذم، فانه أول

۱(۱) راجع ج٣: التعليقة: ١٤٤٠ .

<sup>(</sup>٢) أي البديهيات الست، وهي: الأوليات والمشاهدات والتجربيات والمتواترات والحدسيات والفطريات.

<sup>(</sup>٣) ج٣: التعليقة:١٠.

<sup>(</sup>٤) ج٣: التعليقة ١٤٤.

 <sup>(</sup>٥) ليس المراد من الذاتي \_هنا... ماهو المصطلح عليه في الكليات الخمس، لأن استحقاق المدح والذم ليس جنساً ولا فصلاً للعدل والظلم، وكذلك ليس المراد منه ماهو المصطلح عليه في البرهان ــ كالامكان بالقياس الى الإنسان. بل المراد منه هو العرض الذاتي، يمعني ان العدل والظلم بعنوانهما محكومان بالحسن والقبح، من دون الاندراج تحت أي عنوان.

٢٤ ..... الاستصحاب

موجبات حفظ النظام وموانع اختلاله.

ومبنى الملازمة: إن الشارع من العقلاء، بل رئيسهم، وواهب العقل لهم، وهومنزه عن الاقتراحات الغير العقلائية، والاغراض النفسانية.

فهو ايضاً ــبما هو عاقل ــ يحكم بالمدح والذم، ومدحه ثوابه، وذمه عقابه، كما عرفت تفصيل القول فيه في مبحث دليل الانسداد ١

فلوصدر منه ضرب اليتيم بالاختيار، وترتب عليه الأدب ... من دون أن يصدر منه بعنوان التأديب ... لم يصدر منه التأديب المدوح.

ومن الواضح أن صدوره بعنوانه بالاختيارليس إلا بكون الفعل بها له من العنوان الممدوح الملتفت إليه الذي لاوعاء له إلا وحدان فاعله صادراً منه بالارادة المتعلقة به بعنوانه.

ومنه علم أن عنوان المضر مثلاً ليس بوجوده الواقعي محكوماً بالقبح، حتى يشك في صدقه على موضوع مفروض صدقه على سابقاً، بل بوجوده في وجدان العقل، وهومقطوع الارتفاع مع عدم إحراز صدقه.

إذا عرفت ذلك فأعلم: إن تلك العناوين التي لاحسن لها، ولاقبح لها، إلاإذا صدرت بعنوانها بالاختيار: تارة \_ تكون عنواناً لفعل الشخص. وأخرى \_ تكون عنواناً لفعل الغير.

فان كانت من عناوين فعل المكلف، فكما لامعنى للشك في نفس الحكم، كذلك لاشك في موضوعه الكلي، وكذا في انطباقه على الموضوع الخارجي.

وإن كانت من عناوين فعل الغير أمكن الشك في تطبيق الموضوع الكلي، دون نفسه؛ لأن صدوره بعنوانه بالاختيار متقوم باحرازه في وجدان فاعله، دون غيره، فاحتمال بقاء الموضوع تطبيقاً ــلاحتمال صدوره بعنوانه بالاختيار منه\_ معقول، ولامجال لاستصحاب حكه.

نعم استصحاب موضوعه للتعبد بأثره الشرعي\_ لا للتعبد بحكمه العقلي، فانه غير

<sup>(</sup>١) ج ٣ ه في مبحث الملازمة بين حكمي العقل والشرع @ التعليقة ١ ١ ١ .

قابل للتعبد. ولا للتعبد بملازمه شرعاً، إذ ليس التلازم شرعياً ــمعقول إذا ترتب على التعبد بأثره بالاضافة إلى المستصحب أثرشرعي.

ومما ذكرنا تبين أن القول «بعدم جريان الاستصحاب للشك في بقاء موضوعه» لايصح إلا في هذا القسم وأما القسم الأول، فالحكم والموضوع مقطوع الارتفاع فيه، لا لأن الحاكم هوالعقل، ولايعقل الشك في حكمه؛ إذ فيه:

أولاً: ما عرفت من عدم الحكم للعقل إلا التعقل والادراك، فلا محالة يكون ثبوت المدرك من غير ناحية العقلاء، الدرك من غير ناحية العقل الدرك من غير ناحية العقلاء، كما أقمنا البرهان عليه في مباحث القطع والانسدادا.

وثانياً: إذا كان المناط في حكم العقل عنواناً لموضوعه ، ولأجله يشك في بقاء الموضوع، فكيف يتصور القطع بعدم حكم العقل؟ مع أن العلة والمعلول متلازمان \_قطعاً، وظناً، وشكاً \_ .

فاذا كانت العلة مشكوكة ، فلا عالة يكون المعلول مشكوكاً ، لا مقطوع العدم سواء اريد به حكم العقل أو حكم الشرع إذ المفروض أنه لاعلة له إلا ماهو العلة لحكم العقل.

فهوشاهد على ماذكرنا: أن الأضرار أن الأضرار المنتوانه، الملتفت إليه، الصادر بالاختيار ـــ هوالمناط، والموضوع لحكم العقل بالذم، وهو بعينه موضوع حكم الشرع.

ومع عدم هذا العنوان المتقوم عليته وموضوعيته بالالتفات، والقصد، والعمد إليه وجدانا الاحكم بالذم عقلاً، ولابالعقاب شرعاً، من دون انثلام قاعدة التلازم بين العلة والمعلول في جميع المراتب.

ومما ذكرنا اتضع أيضاً: أن انتفاء الحكم العقلي \_ المستلزم للحكم الشرعي \_ ليس من باب انتفاء الكاشف والواسطة في الاثبات فقط ليقال \_ كما في المتن بأن انتفاء الكاشف لايستدعى انتفاء المكشوف.

غاية الأمر أن العقل لا استقلال له إلا في تلك الحال، وهولايقتضي عدم المناط واقعاً. حتى يحكم بانتفاء الحكم شرعاً، وذلك لأن المناط – وهو الاضرار – ليس بوجوده الواقعي مناطأ ليعلم ويشك فيه تارة اخرى بل بوجوده في وعاء وجدان

 <sup>(</sup>١) ج٣: مبحث حجية القطع؛ عند بيان معنى وجوب العمل بالقطع عقلاً: التعليقة: ٦٠٠١ .
 ومبحث الإنسداد: عند بيان حقيقة الإحكام العقلية المتداولة في الكتب الكلامية والأصولية ، التعليقة ١١٤٤ . . . .

فالمناط مع عدم احرازه مقطوع العدم، فالواسطة في الثبوت كالواسطة في الا ثبات، وكما لاواسطة في الاثبات، كذلك لاواسطة في الثبوت، فان المدح والذم فعليته وتنجزه واحد، وما كان كذلك يستحيل أن يكون موضوعه الشيء بوجوده الواقعي، بل بوجوده في وجدان العقل.

هذا كله إذا اريد إبقاء الحكم الشرعي المستند إلى حكم العقل وملاكه. وأما الحكم العقلي النظري، فختصر القول فيه:

إنّا قد ذكرنا في بعض مباحث الانسداد ! إن العقل ربما يدرك المصلحة القائمة بالفعل، فاذا أدرك عدم المفسدة الغالبة فيه، والمانعة عن البعث نحوه، فلا محالة يدرك معلولها، لاستحالة انفكاك المعلول عن علته التامة المحرزة على الفرض.

وهذه المصلحة انحرزة ربما تكون معلومة الحال ــ من حيث حدود مايؤثر فيها ــ تفصيلاً، فلا محالة يوجب زوال بعضها زوال العلة التامة.

وربما تكون معلومة الحال على الإجال، فلع زوال بعض تلك الحنصوصيات يشك في بقاء العلة التامة، فيشك في بقاء معلوله.

وحكم العقل النظري لو أتفق حَصْوَلُهُ، فَهُوعَالَبًا مَنَّ النوع الثاني، فلا محالة يجري الاستصحاب في الحكم الشرعي المستند إلى مثل هذا الحكم العقلي.

ثم إنه ربما يُدَّعَى النسوية بين الحكم الشرعي المستند إلى الحكم العقلي، والحكم الشرعي المستند إلى الدليل النقلي الظرأ إلى أنه لوكان الاعتبار بالموضوع الحقيقي الستند إلى الدليل النقلي الظرأ إلى أنه لوكان الاعتبار بالموضوع العرفي، لجرى الواقعي لم يجر الاستصحاب حلى أي حال ولوكان الاعتبار بالموضوع العرفي، لجرى الاستصحاب على أي تقدير ....

وذلك؛ لأن الأحكام الشرعية تابعة للمصالح والمفاسد الواقعية، لتنزه ساحة الشارع عن الاغراض النفسانية، وهو مبنى الملازمة بين حكمي العقل والشرع، وهو الغرض من ابتناء الاشكال على القول بالملازمة أي على مبناها، لاعلى نفسها ....

وحينئذ فكما أل حكم العقل بحسن شيء أوقبحه لفرض التأديب أو الاضرار

<sup>(</sup>١) ج٣: التعليقة ١٤١ ذيل استتباع حكم العقل النظري المحكم الشرعي المولوي.

<sup>(</sup>٢) كما عليه صاحب الكفاية «قده» في الكفاية «ج٢: ٢٧٨» وفي تعليقته المباركة على الرسائل «١٧٧» وتبعه المحقق الخائري في درره ج٢: ١٥٦ والمحقق النائبني «في فوائد الاصول: ج 1: ١٦٥» «قدس سرهما».

عدم الفرق بين المستند الى العقلي و النقلي، و كذا بين الوجود و العدم ......... ٢٧

راجع الى حسن التأديب بما هو تأديب، وقبح الاضرار بما هو إضرار، فكذلك إذا حكم الشارع بوجوب الصلاة لغرض الانتهاء عن الفحشاء، فهو مريد للناهي عن الفحشاء سبما هو كذلك \_ إذ لا يتعلق الشوق بشيء إلا باعتبار مافيه من الغرض الملائم للطبع، وفي حكم الشارع و إرادته لاغرض إلا المصلحة أو الفسدة، فهو مريد للغرض بالحقيقة.

ويندفع بما أشرنا إليه سابقاً من أن موضوعية شيء للبعث \_مثلاً\_ لاموقع لموضوعيته له حقيقة ودقة، إلا وقوعه في حيزالبعث، ولم يقع في حيز البعث حقيقة إلا الصلاة.

مضافاً إلى أن الأغراض الشرعية غالباً مجهولة.

ويستحيل توجيه البعث \_ الذي هوعين جعل الداعي، والباعث إلى إرادة الفعل \_ نحو المعنون بعنوان مجهول، بحيث يجب صدوره بعنوانه بالاختيار.

وكذلك في مقام الارادة التشريعية؛ فان إرادة المعنون بعنوان قصدي مجهول ... من الكلف ... يستحيل انقداحها في نفس العاقل و فتوهم الفرق بين البعث والارادة فاسد.

وأما كفاية الموضوع العرفي \_ حتى في استصحاب الحكم الشرعي المستند إلى الحكم العقلي \_ فصحيحة في ماكان المانع (الشك في بقاء الموضوع) إذ ليس المراد من اعتبار نظر العرف اتباع نظرهم في تشخيص المقاعب و حتى يتوهم أن نظرهم من هذه الجهة أجنبي عن موضوع الحكم العقلي، كيف والموضوع العرف، في قبال الموضوع الدليلي \_ الذي ليس غير العرف مرجعاً لتشخيص مفهومه ...

مع أنهم لايقولون باختصاصه بما ثبت بالادلة اللفظية، بل يقول من يقول به: حتى في الأدلة اللبية ـــ من إجماع ونحوه .....

بل المراد بنظر العرف نظرهم من حيث ارتكاز المناسبات بين الحكم وموضوعه؛ فان العرف مع اعترافهم بأن الكلب اسم للحيوان، لا للجسم فقط، ومع ذلك يرون النجاسة من عوارض جسمه ــ بما هو ــ لا بما هو حيوان.

وحيننذ فيمكن أن يكون المرتكز في أذهانهم أن شرب هذا المائع هو المضر، وأنه القبيح عقلاً والحرام شرعاً.

ثم إنه لافرق في ماذكرنا \_منعا وجوازاً\_بين استصحاب الوجود، واستصحاب العدم، اذا كانا مستندين الى القضية العقلية، التي مفادها حكم العقل العملي،

<sup>(</sup>١) ذيل قول الماتن «رو» : «الامن جهة الشك في بقاء موضوعه » تقدم في التعليقة : ٨ .

كاستصحاب الوجوب والحرمة، المستندين الى حسن الفعل وقبحه، واستحصاب عدم الوجوب والحرمة، إذا استندا الى قبح تكليف غير المميز اليجاباً وتحريماً ......

كما لافرق \_ في الجواز بين استصحاب الوجود، واستصحاب العدم، إذا استندا إلى القضية العقلية، التي مفادها حكم العقل النظري.

فالأول: كما إذا أدرك العقل وجود المصلحة، التي هي علة تامة في نظر الشارع لا يجاب الفعل مثلاً فان العقل يذعن بالا يجاب لمكان العلية والمعلولية، ولا دخل له بمفاد حكم العقل العملي، فإن ملاك الحسن والقبح العقلائيين هي المصالح العمومية الموجبة لا نحفاظ النظام، والمفاسد العمومية الموجبة لا ختلال النظام، لا المصالح الحصوصية التي تتفاوت بحسب أغراض الموالى، كما أشرنا إليه عند مباحث هذه التعليقة مراراً.

والثاني: كما إذا أذعن العقل بعدم التكليف في الأزل بعدم علته، فان استصحاب التكليف \_عند الشك في بقاء التكليف \_عند الشك في بقاء عدم علته \_عند الشك في بقاء عدم علته \_على حاله الامانع منه، إذ ليس وجود العلة، ولا عدمها عنواناً لمعلوله أو لعدم معلوله.

كيف ولاقيام لهما بهما؟ حَتَّى تَكُونَ عِنواناً لهما، وليس نظير الحسن والقبح، الذي يقتضي الوجدان والبرهان كون الاغراض فيهما عنواناً لموضوعهما، و رجوع الحيثية التعليلية فيهما إلى الحيثية التقييدية لموضوعهما.

ومنه ظهر أن مايوهم الفرق بين الوجود والعدم، من كون الثاني على نحوين دون الأول، كما في كلام الشيخ الاعظم (قده) في الرسائل ليس في محله. فراجع.

(١٠) قوله قدس سره: بنائهم على ذلك تعبداً ... الخ٢.

ريما يتخيل أن بناء العقلاء إنما هومن جهة القوة العاقلة الموجودة فيهم، وحكم العقل من دون إدراك الشيء ـــ ولوظنا ــ بالبقاء مما لايعقل.

وهو توهم فاسد، إذ فيه أولاً: إن بناء العقلاء عملاً على الجري على طبق الحالة السابقة، لا دخل له بحكمهم بالبقاء بمعنى إذعانهم، فانه ألذي لا يعقل إلا أن يكون قطعاً أوظناً، دون البناء العملي.

وثانياً: إن الباعث لهم على البناء العملي لاينحصر في الظن بالبقاء، بل يمكن أن

<sup>(</sup>١) الرسائل: ٣٢٢: الامرالسادس في تقسيم الاستصحاب.

<sup>(</sup>٢) الكفاية ٢: ٢٨٠.

نظزية المحقق الخراساني حول تقديم السيرة على الايات ......٢٩

تكون الحكمة الداعية لهم التحفظ على المقتضيات الواقعية، المتعلقة بها الأغراض العقلائية.

(١١) قوله قدس سره: وثانياً: سلمنا ذلك لكنه لم يعلم أن الشارع ... الخ\.
 لا يخنى عليك أن كلماته (قده) \_ في هذه المسألة في تعليقته المباركة، وفي مبحث

خبر الواحد من الكتاب، وفي هامشه هناك ، وفي هذا المبحث من الكتاب \_ مختلفة.

فني تعليقته ٢ قدم السيرة على العمومات، نظراً إلى استحالة رادعية العمومات عن السيرة.

وفي مبحث خبر الواحد" أيضاً قدم السيرة مع الالتزام بالدور من الطرفين على وجه دون وجه.

وفي هامش المبحث المزبور؟ التزم بحجية الحبر، لاستصحاب حجيته الثابتة قبل نزول الآيات، بعد دوران الأمربين الردع والتخصيص.

وفي هذا الموضع قدم الآيات الناهية، وأدعى كفايتها في الرادعية، وقد قدمنا شطراً وافياً من الكلام في مبحث حجية الخبل، وذكرنا أن اللازم ـــفي حجية السيرة

مرز تحت ترويز من است

(١) الكفاية ٢: ٢٨٠.

(٢) ص ٧١: في بيان الدليل الرابع على حجية الخبر الواحد.

(٣) الكفاية ٢ : ٩٩.

(٤) من طرف ردع الآيات عن السيرة، وطرف تخصيصها بالسيرة.

(٥) اي على وجه كفاية عدم ثبوت الردع في حجية السيرة، دون وجه لزوم احراز عدم الردع.

(٦) قال «قده» في هامش الكفاية (قولنا «فافهم وتأمل» اشارة الى كون خبر الثقة متبعاولوقيل بسقوط كل من السيرة والاطلاق عن الاعتبار بسبب دوران الامر بين ردعها به وتقييده بها، وذلك لاجل استصحاب حجبته الثابتة قبل نزول الآيتين.

فان قلت: لا مجال لاحتمال التقبيد بها، فان دليل اعتبارها مفتى بعدم الردع عنها ومعه لا تكون صالحة لنقبيد الاطلاق مع صلاحيته للردع عنها كها لا يخفى، قلت الدليل ليس إلّا إمضاء الشارع لها ورضاه بها المستكشف بعدم ردعه عنها في زمان مع امكانه وهو غير مغتى .

نعم يمكن أن يكون له واقعا وفي علمه تعالى أمد خاص كحكه الأبتدائي، حيث أنه ربما يكون له أمد فينسخ، قالردع في الحكم الامضائي ليس الأكالنسخ في الأبتدائي، وذلك غيركونه بحسب الدليل مغيّى كما لا يخفي.

وبالجملة؛ ليس حال السيرة مع الآيات الناهية آلا كحال الخاص المقدم والعام المؤخر في دوران الأمربين التخصيص بالخاص أو الدع بالآيات، فافهم) التخصيص بالخاص أو الدع بالآيات، فافهم) راجع حقائق الاصول: ج٢: ١٣٩٠.

(٧) ج ۲: النعليقة: ١١٦.

العقلائية \_ مجرد عدم ثبوت الردع عنها من الشارع، ولا يجب إحراز الامضاء، واثبات عدم الردع، حتى يجب البناء على عدم حجيتها بمجرد عدم العلم بالامضاء، أو الجهل بعدم الردع؛ لما ذكرنا هناك من أن الشارع \_ بما هو عاقل بل رئيس العقلاء \_ متحد المسلك معهم، إلا إذا أحرز اختلاف مسلكه معهم بما هو شارع.

ومجرد الردع الواقعي لا يكون كاشفاً عن اختلاف المسلك ، ولا يوجب رفع اليد عن اتحاد مسلكه المعلوم منه ـــ بما هو عاقل ـــ لكل عاقل.

وذكرنا \_أيضاً ورود الدور من الطرفين، بناء على توقف حجية السيرة على إثبات عدم رادعية العمومات، فان إثبات رادعية العمومات، كما يتوقف على عدم مخصصية السيرة، كذلك مخصصية السيرة تتوقف على إثبات عدم رادعية العمومات، فيتوقف رادعية العمومات، فيتوقف رادعية العمومات على رادعية، ومخصصية السيرة على مخصصية.

كما أنه إذا قلنا بأن نفس عدم ثبوت الردع ــ ولو لاستحالته لمكان الدور ــ كاف في حجية السيرة، فلنا أن نقول:

إن عدم ثبوت الخصص يكني في الأبحد بالممومات، فكأنه سيرة، ولا رادع، وعام ولا مخصص، وثبوت المتنافيين عالى، ولعله وجه ذهابه (قده) \_ في الهامش من مبحث حجية الخبر الى استصحاب حجية السيرة، بعد دوران الأمر بين الردع والتخصيص؛ فانه وإن لم يلزم دور \_ بناء على كفاية عدم ثبوت الردع في حجية السيرة \_ لكنه يلزم منه ثبوت المتنافيين؛ لكفاية عدم ثبوت المحص في العمل بالعام أيضاً، ولا يتوقف على إحراز عدم المخصص.

وذكرنا هناك أيضاً: إن معارضة السيرة مع العمومات من باب معارضة غيرتام الاقتضاء مع تام الاقتضاء؛ لأن العام حجة ذاتية، وانما تسقط. \_ بمعارضة إلحاص \_ عن الحجية الفعلية، دون الحجية الذاتية من باب تقديم أقوى الحجتين على أضعفها، بخلاف السيرة، فان أصل حجيتها متقومة بعدم الردع من الشارع. وإنما تقبل المعارضة مع حجة أخرى بعد الفراغ عن حجتها بعدم الردع من الشارع.

وأجبنا هناك بوجهين:

أحدهما: إن هذه الكلية ــوهو عدم قابلية غير تام الاقتضاء للمعارضة مع تام الاقتضاءــ إنما تسلم إذا كان غيرتام الاقتضاء في نفسه كذلك، لابملاحظة تأثيرتام الاقتضاء.

وما نحن فيه من قبيل الثاني؛ إذ لولا تأثير العام في الردع عن السيرة، لكان نفس عدم

ثبوت الردع كافياً في تمامية اقتضائها، فعدم التمامية مستند إلى تأثيره في الردع.

فالعام على هذا الفرض يتوقف حجيته الفعلية على عدم الخصص توقف المشروط على شرطه.

وتتوقف حجية السيرة على عدم الرادع الفعلي توقف المقتضي على مقوّمه، فالسيرة مزيلة للشرط، والعام مزيل لما يتقوم به المقتضي.

ثانيها: إن التقريب المزبور لا يخلوعن خلط بين المقتضي في مقام الثبوت، والمقتضي في مقام الثبوت، والمقتضي في مقام الا ثبات؛ فان تمامية اقتضاء العام من حيث كشفه النوعي، من باب تمامية المقتضي ثبوتاً، ومثله موجود في طرف السيرة؛ لوجود الحكمة المصححة لبنائهم على العمل بالخبر، أو الجري على وفق الحالة السابقة، والشارع أيضاً بها هو عاقل متحد المسلك معهم، فالعام والسيرة تام الاقتضاء ثبوتا.

وأما تمامية اقتضائهما إثباتاً، أوعدم التمامية: فجمل القول فيها:

إن دليل حجية الظهور العمومي أو الظهور مطلقاً، إن كان لفظياً كدليل حجية السند مثلاً ... أمكن القول بأن مقتضى عموم أو إطلاقه كون الظهور حجة ذاتية. وتقديم المناص عليه من باب تقديم أقوى الحجين على أصعفها، كتقديم خبر الأعدل على خبر العادل بقوله عليه السلام: خذ بأعد أما المنادل بقوله عليه السلام: خذ بأعد أما المنادل بقوله عليه السلام:

وكذا لوكان للعقلاء بناء ان عموماً وخصوصاً مكن أن يقال: إن البناء على العمل بالعام يوجب التمامية، في مقام الاثبات، والبناء على الخاص يقيد البناء العمومي، أو يقال: إن الشارع أمضى البناء العمومي هنا، ولم يحض البناء الخصوصي، فيكون مقتضى العام \_إثباتاً \_ تاماً بسبب الامضاء، دون البناء الخصوصي.

لكن المفروض أن دليل حجية الظهورليس إلا بناء العقلاء، وليس من قبل الشارع إلا الامضاء، ولامعنى للبناء العقلائي إلا العمل، وهو إمّا على طبق الظهور العمومي، ولو كان في قباله خاص، وهو خلف، وخلاف الواقع.

وأما على طبق ماليس في قباله خاص، فحينتُذ لامقتضي إثباتاً للعام الذي في قباله خاص، ولاموقع لامضائه شرعاً.

فكما يقال: لم يثبت إمضاء الشارع لبناء العقلاء على اتباع الحبر، أو على الجري على الحالة السابقة، فهوغيرتام الاقتضاء.

<sup>(</sup>١) المستدرك ٣: الباب ٩ من ابواب صفات القاضي: ح ٢.

كذلك يقال: لابناء من العقلاء على اتباع هذا الظهور العمومي، المنافي لبنائهم عملاً على اتباع الحبر، والجري على الحالة السابقة، فلا موقع لامضائه شرعاً، فكل من العام وما يقابله غيرتام الاقتضاء من وجه.

وأما ما ذكرنا \_ في باب حجية الظاهر الذي قام ظن معتبر عند العقلاء على خلافه \_ من أن النهي عن اتباع ذلك الظن شرعاً إذا كان مطلقاً كان أمراً باتباع الظاهر الذي يقابله بالالتزام العرفي، فيكون دليل الحجية ابتداء لا إمضاء فهو غير جارهنا؛ لأن النهي عن الخبر \_ مثلاً \_ بنفس هذا الظاهر، الذي لابناء من العقلاء على اتباعه، ولا يعقل أن يكون هذا الظاهر أمراً باتباع نفسه.

وعليه فحيث لابناء من العقلاء على أتباع هذا الظاهر، ولاحكم من الشارع بالتباعه، لا إمضاء ولا ابتداء، فلا رادع من بناء العقلاء على العمل بالخبر، أو بمقتضى الحالة السابقة، فيكون هذا البناء تام الاقتضاء والعام غيرتام.

هذا ملخص ماذكرناه في مبحث حجية الخبر الواحد".

والتحقيق: إن عدم بناء العقلاء على العمل بالعام \_ الذي في قباله الخبر مثلاً \_ ليس من جهة قصور فيه، بل هذا العام المتكفل للنهي عن اتباع كل ظن، كسائر العمومات، وليس من جهة ورود خاص في قباله من قبل المولى، الذي التي هذا الظهور العمومي إلى عبيده، حتى يدخل في تلك الكلية المستفادة من عمل العقلاء بالعام الذي ليس في قباله خاص.

مع أن المنع عن اتباع الخبر بالخصوص ليس مورداً للاشكال ... هنا ... ، لوضوح تقديمه على البناء على العمل بالخبر، فيعلم منه أن عدم البناء على اتباعه \_ولو كان بالخصوص \_ ليس بملاك تقديم الخاص على العام.

كما أنه لا ينبغي الارتباب في أن العقلاء ــ بمأهم منقادون للشارع ــ لافرق في نظرهم بين الردع بالعموم أو بالخصوص، بل بملاحظة لزوم انقياد العبد لمولاه وتقبيح خروجه عن زي الرقية، ورسم العبودية يحكمون بوجوب أنباع ماجعله المولى حجة على عبده، ولو

 <sup>(</sup>١) ج٣: التعليقة:١١٦.

<sup>(</sup>٢)ج٣: التعليقة: ٧٤

لم يكن حجة عندهم، وكذلك بلزوم الارتداع عن ماردع عن أتباعه، وان كان حجة عندهم.

وعليه فالرادع العمومي كالرادع الخصوصي متبع عندهم، ولو لمولى خاص بالنسبة إلى عبد غصوص، ولا يكون مثله عندهم من العام الذي ورد في قباله خاص.

فلاك العموم والخصوص بعد الفراغ عن الحجية \_ في نفسه \_ من قبل من ورد عنه
 العام والخاص، وهوغير ملاك الردع الذي لا يتفاوت فيه العموم والخصوص.

وعليه فاذا كان العام مقارناً للسيرة، أو مقدماً عليها، فلا محالة لا تنعقد حجيتها سرعاً، لوجود ما يصلح للردع، دون ما يصلح للتخصيص.

وأما إذا كان العام متأخراً والسيرة متقدمة عليه، كما هو كذلك في جميع موارد السيرة العقلائية؛ فانها لاتختص بزمان دون زمان، ولا مجلة ونحلة بالخصوص، فما هوملاك حجيتها شرعاً وهو كونها محضاة شرعاً بعدم الردع عنها، مع إمكان الردع مـ موجود في السيرة المتقدمة.

فيدور الأمربين كونها مخصصة للعام التأخر، بأن كان إمضاؤها وتقريرها ذا مصلحة بقول مطلق، أو كون العام المتأخر ناسخاً لما لكون إمضائها ذا مصلحة ينتهى أمدها بورود العام المتأخر، وشيوع التخصيص، وتدرة النسخ يقوي جانب التخصيص.

فصح حينتُذ دعوى أن السيرة تامة الاقتضاء، دون العام، لعدم بناء العقلاء على العمل به في قبال الحناص على العام من كون الحناص أقوى ملاكأ، لامن حيث أنه أقوى الحجتين.

نعم قدذكرن\ \_في مبحث حجية الخبر\_ أنه يصح تقديم السيرة إذا كان الردع ممكناً، ولم يردع.

وأما عدم الردع، مع عدم إمكان الردع، فلا يكشف عن كونها ممضاة عند الشارع. ولعل زمان نزول الآيات كان أول زمان يمكن فيه الردع عن مثل ما استقرت عليه سيرة العقلاء في كل ملة ونحلة، فان الردع عن مثله في أوائل البعثة لا يخلوعن صعوبة.

وأما ما ذكرناه في مبحث حجية الخبر إن السيرة متقومة بعدم الردع حدوثاً وبقاء، فهي وإن كانت تامة الاقتضاء حدوثاً، إلا أنها غير تامة الاقتضاء بقاء، فلا تزاحم العام فدفوع بأن حجية السيرة غير متقومة بعدم ورود العام بذاته، حتى لا يكون فرق بين

<sup>(</sup>١) ج٣: التعليقة: ١١٦.

ومن البين أن الردع الواقعي غير كاشف عن اختلاف مسلكه بما هو شارع، بل الكاشف هوالردع الواصل.

فالعام لا يكشف عن الردع، الكاشف عن اختلاف المسلك من الأول.

وحيث أنه لم يصل الردع حقيقة قبل ورود العام، فلا محالة يقطع باتحاد المسلك، وإلا لكان ناقضاً لغرضه، فلم يبق إلا احتمال انتهاء أمد المصلحة المقتضية لامضاء السيرة بورود العام، وهومعنى ناسخية العام المتأخر، وحيث أنه بعنوان العموم، والخاص على الفرض حجة شرعاً، فيدور الأمربين مخصصية السيرة وناسخية العام المتأخر، وليس الباب حينئذ باب الردع الكاشف عن اختلاف المسلك، فتدبره فانه حقيق به.

ويؤيد تقديم السيرة على العمومات، ويؤكده: إن لسان النهي — عن اتباع الظن، وأنه لايغني من الحق شيئاً \_ليس لسان التعبد بأمر على خلاف الطريقة العقلائية، بل من باب إيكال الأمر إلى عقل المكافئ، من عيث أن الظن بما هوظن لامسوغ للاعتماد عليه، والركون إليه. فلا نظر إلى ما استقرت عليه سيرة العقلاء \_بما هم عقلاء \_ على اتباعه من حيث كونه خبرالثقة أن التحريب من المناعة من حيث كونه خبرالثقة أن المناعة المناعة

ولذا كان الرواة يسألون عن وثاقة الرّاوي؟ للفراغ عن لزوم اتباع روايته بعد فرض وثاقته، كما أن أخبار (لا تنقض اليقين) أيضاً كذلك، ـــكما سيأتى إن شاءالله تعالىـــ.

فان تعليل الحكم بأمر تعبدي لامعنى له، بل الظاهر تعليله بما هو المرتكز في أذهان العقلاء من التمسك باليقين لوثاقته.

وهذا المعنى مغائر لما أفاده بعض أجلة العصرا: من أن الظاهرمن النهي عن العمل بغير العلم ما هوغيرعلم عندهم.

فائه من باب التمسك بانطباق مفهوم العلم على الظن الخبري بالنظر العرفي.

وما ذكرنا من باب أن النظر في هذه النواهي إلى الظن بما هوظن، و إيكال الأمر إلى العقل الحاكم بأن الظن ـــما هوظن ـــلا يغنى من الحق شيئاً.

 <sup>(</sup>١) هوالمحقق الحائري «قده» في درره «ج ٢ : ٥٨» في مبحث حجية الخبر كما عليه الآخوند ملاعلي النهاوندي
 «قده» في كتابه «تشريح الأصول: في حجية الخبر: ٢٦٥».

فنحن ندعي خروج ما استقرت عليه سيرة العقلاء بنحو التخصص، وهو يدعي انطباق المأمور باتباعه على الظن الخبري، الذي هو حجة قاطعة للعذر عندهم، وعدم صدق غيرالعلم من باب صدق نقيضه عليه بالنظر العرفي.

(١٢) قوله قدس سره: إن الثبوت في السابق موجب للظن ... الغ ..

قد عرفت سابقاً أن الثبوت في السابق \_تارة\_ بنفسه ملازم للظن بالبقاء، \_\_وأخرى\_ بواسطة غلبة البقاء المستلزمة للظن به.

والأول بملاحظة أن ارتكاز الثبوت. في الذهن يرجع جانب الوجود على العدم في الزمان اللاحق، فان الخروج من حاق الوسط بين الوجود والعدم يكفى في رجحانه أدنى خصوصية مفقودة في الطرف الآخر.

وليس رجحان البقاء - ظناً - معلولاً لنفس الثبوت؛ لعدم السنخية بين الثبوت الخارج عن أفق النفس، مع الظن الواقع في أفق النفس، بل معلول لارتكاز الثبوت المسانخ، للظن بالبقاء.

والثاني بملاحظة تصفح الموجودات، وبالأحظة بقائها غالباً، والغلبة توجب الظن بلحوق المشكوك بالغالب، دون النادر

وعن شيخنا العلامة الأنصاري (قدس سره) تسليم الغلبة ، والمنع عن إفادتها للظن بالبقاء ، نظراً إلى أنه لاجامع رابط بين الموجودات، فان بقاء كل منها ببقاء علته الخاصة به المفقودة في غيره.

والتحقيق: إن اعتبار الجامع الرابط \_قطعياً أو ظنياً \_ إنما هو في الاستقراء التام والناقص، حيث إنه الحكم على الكلي بمشاهدة جزئياته، فان كانت المشاهدة لجميع الجزئيات أفادت العلم باستناد الحكم الى الجامع؛ لرجوعه إلى (القياس المقسم) باصطلاح الميزانيين أ.

فيقال مثلاً: كل جسم إما جماد أو نبات أو حيوان، وكل جماد أو نبات أو حيوان متحيز، فكل جسم متحيز.

و إن كانت المشاهدة لأكثر الجزئيات، مع عدم العلم أو الظن بما يناقضه في غيرها

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ٢٨١.

<sup>(</sup>٢) ج ٥: التعليقة: ٧ .

<sup>(</sup>٣) الرسائل: ٣٣٩ (ردأ على صاحب القوانين «قده»)

<sup>(</sup> ٤) في منطق المنظومة: ٨٤ (بعطي اليقين التم إذ قباس. مقسم المرجع والاساس).

٣٦ --------- الاستصحاب

و إلا لقطع أو ظن بعدم الاستناد إلى الجامع، و إلا لما تخلف مع وجود الجامع\_فلامحالة يفيد الظن بالجامع.

وهذا بخلاف الغلبة، فانها لاتفيد الظن، من حيث الحكم على الكلي، بل من حيث الحكم على الكلي، بل من حيث تردد أمر المشكوك بين الدخول في الغالب، أو في النادر، فيظن بالأول لتقويه بالغالب، لا لأن الموجودية مقتضية للبقاء، ليكون حالها حال الاستقراء.

و بالجملة: لايطلب في الغلبة الحكم على الكلي ــظناًـــحتى يحتاج إلى الجامع، بل مجرد الظن بالدخول في جملة الأفراد الغالبة.

ولذا لايضر القطع بوجود الأفراد النادرة على خلاف الغالب ... في الغلبة، دون الاستقراء.

(١٣) قوله قدس سره: منها صحيحة زرارة، قال: قلت له: الرجل ... الغ<sup>١</sup> قد رواه زرارة عن الباقر عليه السلام ــكها في فوائد العلامة الطباطبائي (قده) ولا بأس بشرح فقرات الصحيحة.

منها: قوله (ينام وهو على وضوء) وحيث ان النوم لايجامع الطهارة الحاصلة بالوضوء، فلذا يقال بأن المراد اشرافه على النوم أو إرادته.

وظاهر شيخنا الاستاد عنى تعليقته الأنيقة \_ " الاكتفاء في المقارنة بين الحال، والعامل في ذي الحال جمجرد الا تصال زماناً إما مطلقاً أو في خصوص المقام مما كان أحدهما رافعاً للآخر.

والظاهر أن مجرد الاتصال الزماني لايكني في المقارنة المعتبرة في الحال، وإلا لصح جعل أحد الضدين حالاً عن الآخر، مع أنه لايصح: (قعد زيد قائماً) ولا (تحرك زيد ساكناً) بمجرد اتصال قيامه بقعوده أو حركته بسكونه.

كما أن ما ذكره النحاة من اعتبار المقارنة الزمانية عبر صحيح، لصحة قولنا: اتضربني اليوم وقد أكرمتك بالأمس، بل اللازم الاقتران بوجه، ولو للأف الزمان؛ بداهة صحة الحالية في الخارج عن أفق الزمان، فلا زمان للتلبس بالمبدأ فضلاً عن القارنة الزمانية.

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ٢٨٢.

 <sup>(</sup>٢) الفائدة ٣٣: ص ١١٠، وفي الفصول في الدليل الرابع على الاستصحاب؛ ص ٣٧٠، وفي الحدائق ١: ١٤٣، واضمره في ٢: ٥٩، وكذا في الوسائل ١: ١ من ابواب تواقض الوضوء: ح ١ .

<sup>(</sup>٣) ص ١٧٩.

والاقتران ــتارة في الوجود بلحاظ متن الواقع، كما في المثال، فان الغرض أن الضرب في اليوم، مع الاكرام في الامس مما ينبغى أن لايقعا معاً في دار الوجود، بلحاظ متن الواقع ومطلق الوجود.

وأخرى بلحاظ امتداد أحدهما إلى حال وجود الآخر، كما يقال (قعد زيد، وقد كان قائماً منذ يوم) فان الغرض ليس هو اقتران القيام بالقعود، بل اقتران امتداده بالقعود.

وأما ماذكروه في مقام تصحيح الاقتران في مثل قوله تعالى: (ادخلوها خالدين) السيمن أن الحال مقدرة لامحققة، والمراد دخولهم في حال تقدير الحلود لهم، لافي حال الحلود سأن الحلود لايكون للدخول بمعنى حدوث الكون في الجنة.

وأما أصل الكون، فيوصف بالدوام والاستمرار، فالمعنى: كونوا فيها دائمين مستمرين، لا أن المعنى: ادخلوها مقدراً لكم الخلود.

كما أن الحال المحكية \_التي زادها على (المقارنة) و (المقدرة) بعض النحويين ممثلاً لها بقولهم: (جاء زيد بالأمس راكباً) \_ ساقطة جداً؛ لمقارنة الركوب مع المجميء في الزمان الماضي وفي مثل (جاء زيد اليوم وهو راكب بالأمس) حيث كان زمان الحال ماضياً لزمان العامل، فلا يراد منه مقارنة الحجيء مع الحكاية عن ركوبه، لأنه خلاف الظاهر جدا، بل الغرض مجرد الاقتران في مطلق الوجود.

إذا عرفت ذلك فاعلم: أن النوم حيث أنه له مراتب، وهو (نوم العين) و (نوم القلب والأذن) فرتبة الأولى تجامع كونه على طهارة، كما يمكن أن يكون الاشراف على النوم مصححاً لاسناده إليه في حال الطهارة، لاأن النوم قد استعمل في الاشراف عليه، إلا أن كليها خلاف الظاهر، إذ ظاهر السؤال عدم علم السائل بأن هذه المرتبة غير ناقضة للوضوء، حتى تكون الحالية بلحاظ اجتماع هذه المرتبة من النوم مع الطهارة، فليس ذلك مناطأ لاسناد النوم مقترناً بكونه على وضوء في نظر السائل.

كما أن قوله (ينام وهو على وضوء) لأجل السؤال عن ناقضية النوم، لاناقضية الاشراف عليه، والروايات الدالة \_على استحباب النوم على الطهارة \_ إنما تدل على استحباب حقيقة النوم على الطهارة لا الاشراف عليه.

والتحقيق: إن المقارنة الزمانية غير مقومة للحالية، وإنما يعلم الاجتماع ـ بحسب

<sup>(</sup>۱) الزمر: ۷۳.

<sup>(</sup>٢) كما عن ابن هشام في الباب الرابع من مغني اللبيب.

٣٨ - ٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - الاستصحاب

الزمان ـ من الخارج، وليست حقيقة الحالية إلا جعل أحد المضمونين قيداً للآخر بحسب فرض المتكلم. فقولك: (جاء زيد وهوراكب) أي: والمفروض أنه راكب.

وكذلك (ينام وهو على وضوء) أي: والمفروض أنه على وضوء من دون دخل للاتحاد الزماني بين المضمونين.

فالحالية عين الفرض والتقدير، لأأن (التقدير) بنفسه حال حتى يقال: إن معنى (ادخلوها خالدين) ادخلوها مقدراً لكم الحنلود، ليكون قولهم (مقدراً) حالاً عن الدخول، لا الحلود حالاً، بمعنى الفرض والتقدير، فاذا انسلخت الحالية عن الزمانية والوقتية، فلا موجب لاتحاد المضمونين زماناً أو الالتزام بكفاية الاتصال الزماني، ولايضرنا بعد وضوح الأمر عدم مساعدة كلمات أهل الأدبية، فانها غير مبتنية على أساس متين.

ومنها: (أيوجب الحنفقة والحنفقتان) ليس وجه السؤال كونهها من النواقض مستقلاً على مع القطع بعدم كونها من النوم الناقض، وإلا لما كان لقوله (ينام) ولتفصيل الامام عليه السلام بين عراتب النوم وجه.

وكذا ليس الوجه صدق مفهوم النوم عليها حقيقة، فان السؤال عنه من الامام \_عليه السلام \_ المعد لتبليغ الأحكام بعيد جداً .

وكذا ليس الوجه كونهما من المبادى، المنفكة عن النوم أو الغير المنفكة عنه، فان اسناد إيجاب الوضوء إليهما ـــحينئذـــ اسناد إلى غير ما هو له، وهو مناف لظاهر الاسناد.

بل وجه السؤال: الشك في اندراجهما في النوم الناقض، فالشبهة مفهومية حكمية، من حيث سعة الموضوع الكلي للحكم وضيقه.

ومها: قوله (فان حرك في جنبه شيء وهو لا يعلم) أى لا يحس به، وجه السؤال: إن عدم الاحساس حيث أنه لازم الفترة الحاصلة للحاستين \_أي العين والاذن\_ المنوط بنومهما وجوب الوضوء، فلذا سأل عن أنه: مع عدم الاحساس هل يتحقق نوم الحاستين ليجب الوضوء أم لا؟ فالشبهة موضوعية.

وحيث أن عدم الاحساس لازم أعم لنوم الحاستين، حيث أنه كما يكون للفترة فيها، كذلك لاشتفال الانسان بنفسه \_ كما هو كذلك غالباً عند نومه \_ بل ربما يشتد الحنيال، فيرى مايراه النائم مع أنه غيرنائم.

فلذا أوكل الامام \_عليه السلام \_ أمره إلى وجدانه ويقينه ، بأنه نام.

وأما دفع كون الشبهة مفهومية حكية ... كسابقها ... بأنه لوكان السؤال عن إندراج هذه المرتبة تحت النوم الناقض؛ لكان المناسب أن يقول ... عليه السلام ... بأنه: (لاحتى يستيقن بأنه نوم)، لا: (بأنه نام) "

فيمكن الجواب عنه بأنه لرعاية المطابقة بين الجواب والسؤال، فان السائل حيث أسند عدم الاحساس إلى النائم بقوله: (وهو لا يعلم به) فلذا أسنده الامام عليه السلام \_\_ في مقام الجواب \_\_ إليه بقوله عليه السلام : لا، حتى يستيقن أنه نام.

وسيأتي النشاء الله تعالى شرح بقية فقرات الصحيحة في الحواشي المتعلقة بكلام المصنف (قده).

(11) قوله قدس سره: لاريب فى ظهور قوله عليه السلام و إلا فانه الخ الله توضيح المقام: إن محتملات قوله عليه السلام ... (و إلا فانه على يقين من وضوئه) أربعة:

أحدها ... أن يكون مدخول الفاءعلة للجزاء قامت مقامه.

ثانيها\_ أن تكون الجملة الخبرية مأولة بالانشائية الويراد منها الأمر بكونه على يقينه بالوضوء والثبات عليه، فتكون جزاء يُنفَيعا الإيران من المال

ثالثها\_ أن تكون الجملة توطئة وتمهيدا للجزاء ويكون الجزاء قوله عليه السلام (ولاينقض اليقن بالشك).

راسها\_ أن تكون الجملة باقية على الخبرية، وتكون جزاء بنفسها.

فنقول: أمَّا الأول، فقد استظهره شيخنا الاستاد العلامة (قده) تبعاً للعلامة الأنصاري (قده) مستشهداً بكثرة وقوع العلة موقع الجزاء، كقوله تعالى «ومن كفرفان الله غني عن العالمين» «ومن كفرفان ربي غني كريم» «وإن تجهر بالقول فانه يعلم السر» إلى غير ذلك.

<sup>(</sup>١) راجع تعليقة المحقق الحراساني «قده» ص ١٧٩.

<sup>(</sup>٢) الكفاية ٢: ٢٨٢.

<sup>(</sup>٣) الرسائل: ٣٢٩.

<sup>(</sup>٤) آل عمران: ٩٧.

<sup>(</sup>ە)الخل: ١٠٠.

<sup>(</sup>٦) طه: ٧.

إلا أن حمل الجملة على ذلك إنما هو بعد عدم إمكان إرادة الجزاء، مضافاً إلى لزوم حله على التأكيد؛ لأن الجزاء ــوهو عدم وجوب الوضوء مع عدم اليقين بالنوم ــقد استفيد سابقاً من قوله عليه السلام: (لا، حتى يستيقن انه نام).

وسيجيء الن شاء الله تعالى: أن سنخ هذا التركيب علاحظة تلك الأمثلة المتقدمة لا ظهور له في العلية لكثرة سوق مثله في إفادة الجزاء.

وأما الثاني فقد حكم الشيخ الأعظم (قده) بأنه تكلف، وجعله شيخنا الاستاد (قده) بعيداً إلى الغاية. مع أنه كسائر الموايد لا تكلف فيه. وليس بعيداً إلى الغاية.

وقد ذكرنا أفي محله أن إفادة البعث بالجملة الخبرية الحاكية عن وقوع المبعوث إليه بعنوان الكناية: إمّا اظهاراً للمقتضي باظهار مقتضاه نظراً إلى أن البعث علة لوجود المبعوث إليه خارجاً إلا أنه بمعنى جعل الداعي، الذي به تنقدح الارادة في نفس المبعوث لتحرك عضلاته نجو المبعوث إليه، فالفعل المبعوث إليه موجود مباشري من المبعوث، وموجود تسبيبي من المباعث.

واما بلحاظ أن المولى \_لشدة طلبه للفعل \_ جعل وقوعه من العبد مفروغاً عنه، فأظهر شدة طلبه باظهار وجود مطلوبه في الخارج. وبينهما فرق تعرضنا له في موضعه.

ومن الواضح أن الأخبار عن الكوارعلى يقينه بالوضوء في مقام البعث إلى كونه باقياً على يقينه والوضعة وهومعنى معقول باقياً على يقينه وثابتاً عليه حقيقة إبقاء اليقين، وعدم رفع البدعنه، وهومعنى معقول كسائر موارد الجملة الخبرية، المراد منها البعث إلى ما أخبر عن وقوعه.

نعم لايتعين الحمل إلا إذا لم يمكن التحفظ على ظهوره في الحكاية الجدية، وإلا فالحكاية الكنائية محفوظة.

مضافاً إلى أن قوله عليه السلام: (ولا ينقض اليقين بالشك) يكون حينئذ تأكيداً للأمر بالكون على يقينه، نظيركون عدم وجوب الوضوء في الاحتمال الأول تأكيداً لما يستفاد من قوله عليه السلام: (لا، حتى يستيقن انه نام). فتدبر.

وأما الثالث: فهوعلى قسمين:

أحدهما \_أن يكون قوله عليه السلام: (فانه على يقين من وضوئه) من متممات

<sup>(</sup>١) في نفس هذه التعليقة في الرد على الاحتمال الرابع.

<sup>(</sup>۲) الرسائل: ۳۲۹.

<sup>(</sup>٣) الكفاية ٢: ٢٨٤.

<sup>(1)</sup> ج ١: التعليقة: ١٦١ .

الشرط، ومفاده ــحينئذــ إن لم يستيقن بالنوم، وأيقن بالوضوء، فلا ينقض يقينه بالشك.

ثانيها أن يكون من متعلقات الجزاء، ومفاده ــحينئذ إن من لم يستيقن بالنوم، فحيث أنه على يقين من وضوئه، لاينقض اليقين... الخ. نظير قولهم: إذا جاءك زيد، فحيث أنه عالم اكرمه.

والأول منها مناف لتصدير المتمم للشرط بـ(الفاء)، ولعطف جزائه بـ (الواو). والثاني منها يناسب التصدير بالفاء، كما في نظيره من المثال، لكنه ينافيه عطف الجزاء بالواو.

وأما الرابع سفقد أفاد شيخنا العلامة (رفع الله مقامه) في تعليقته الأنيقة على الرسائل: إنه لا يصبح جعله بنفسه جزاء لإباء لفظه ومعناه، أما لفظه، فلأن كلمة (فانه) ظاهرة في التعليل، وأما معناه، فلأن اليقين في الحال بثبوت الوضوء سابقاً، غير مترتب على عدم اليقين بالنوم، لأنه ربا كان من قبل، ويتخلف عنه فيا بعد.

أقول: أما ظهور كلمة (فانه) في التعليل، فليس إليه سبيل، فانه إن كان من أجل

الفاء، فهي ترد على الجزاء، وإنما ترد على علته أيضاً لقيامها مقامه. وإن كان من أجل كلمة (إنّ) فهي لتحقيق مضمون الجملة، وإن كان من أجل المجموع، وظهور هذا التركيب، فقد ورد في القرآن خلافه كثيراً كقوله تعالى: «إن تصبهم سيئة بما قدمت أيديهم، فان الانسان كفور» و «فان يخرجوا منها فانا داخلون» «فاذا دخلتموه فانكم غالبون» و «فان فعلت فانك إذاً من الظالمين».

ومنه ظهر ما في دعوى ظهور ـــ سنخ ــ هذا التركيب في كونه علة قائمة مقام الجزاء. وأما حديث ترتب الجزاء على الشرط، فهو أمر توهمه جملة من النحاة خلافاً للمحققين منهم ولأهل الميزان، فانهم مطبقون على أن الجزاء لا يجب أن يكون مسبباً عن الشرط ومترتباً عليه في الوجود.

<sup>(</sup>۱) ص ۱۷۲.

<sup>(</sup>۲) الشوري: ۱۸.

<sup>(</sup>٢)و (١) المائدة: ٢٢، ٢٣.

<sup>(</sup>ە) يونس: ١٠٦.

بل ربما يعكس الأمر كقولهم: أن كان النهار موجوداً كانتِ الشمس طالعة، وإن كان هذا ضاحكاً كان إنساناً.

بل قد مرّ في مبحث مفهوم الشرط الذه لاحاجة إلى اللزوم أصلاً، بل يكني الترتب بفرض العقل واعتباره في ظرف عقد القضية، كما سنوضحه في مثل مانحن فيه إن شاء الله تعالى.

وأما حديث النخلف، فانما يصور المنانت قضية كلية، متضمنة للملازمة بين عدم اليقين بالنوم واليقين بالوضوء، فأنه يمكن أن لايكون يقين بالوضوء اصلاً، مع عدم اليقين بالنوم، أو كان اليقين موجوداً سابقاً، وزال لاحقاً، لكان الشك الساري، إلا أنه من الواضح أنه ليس فيا نحن فيه كذلك، بل حيث أن المفروض كونه على وضوء، والشك في النوم، فعدم اليقين لاحقاً بأحد الوجهين خلف. فالترتب وعدم التخلف بحسب الفرض ثابت.

والتحقيق: إن المفروض في صدر الصحيحة، حيث أنه النوم على الوضوء، فنزلة البقين بالنوم من اليقين بالوضوء منزلة الرافع له بقاء. وترتب الشيء حدوثاً على عدم مانعه، وترتب الشيء على عدم رافعه مصحح للشرط والجزاء، والمفروض صحة اسناد نقض اليقين إلى اليقين بخلافه، أو إلى الشك فيه بلحاظ تجريد متعلق اليقين والشك عن الحدوث والبقاء. وإلا فلا يكون اليقين بعدم بقاء الشيء ناقضاً لليقين بحدوثه، ولا الشك في بقائه ناقضاً لليقين بحدوثه.

وعليه ففاد قوله عليه السلام (وإلا فانه على يقين من وضوئه) هو أنه إن لم يستيقن بالنوم الناقض، فهو باق على يقينه بوضوئه، ولا موجب لانحلاله واضمحلاله إلا الشك، ولاينقض اليقين بالشك.

فقوله عليه السلام: (والا فانه.. الغ) بمنزلة الصغرى، وقوله عليه السلام: (ولا ينقض اليقين) بمنزلة الكبرى.

وهذا أوجه الوجوه الأربعة؛ لأن ظاهر الجملة الشرطية كون الواقع بعد الشرط جزاء لاعلة له، وظاهر الجملة الخبرية كونها بعنوان الحكاية جداً لا بعنوان البعث والزجر، فالتوطئة والعلية والانشائية خلاف الظاهر.

<sup>(</sup>١) ج ٢: التعليقة (١١٥)

<sup>(</sup>٢) من عدم اليقين بالوضوء اصلاً اوعدمه بقاءً للشك الساري.

ثم إن المعقول من الاحتمالات ثلاثة، وهي ماعدا التوطئة، والتهيد للجزاء، وهذه الاحتمالات كلها مشتركة في ارتباط الجملة الشرطية بالكلية التي بعدها. إما لكون عنوان اليقين بالوضوء المقتضي لعدم وجوب الوضوء يندرج تحت العنوان الكلي، الحكوم بحرمة النقض أو وجوب الابقاء أ، وإما لكون الأمر بالمضي على يقينه بالوضوء يندرج تحت الحكم الكلي بالمضي على اليقين أ، وإما لكون اليقين بالوضوء مندرج تحت الحكم الكلي بالمضي على اليقين أ، وإما لكون اليقين بالوضوء منوى لتلك الكلية، التي هي بمنزلة الكبرى أ، وعليه فالكلية تابعة للجملة سعة وضيقاً.

فان قلنا: بخصوصية الوضوء المقوم لصفة اليقين، فلا محالة يكون العنوان المقتضي للحكم هو عنوان اليقين بالوضوء، للحكم هو عنوان اليقين بالوضوء، لالخصوصية نفس الوضوء.

وكذا إن قلنا بأنها مقومة للأمر بالمضي على اليقين بالوضوء، فان الجامع لأفراد الأمر بالمضى على اليقين بالوضوء أيضاً يتقوم بخصوصية اليقين بالوضوء.

وكذا إن قلنا بأن الجملة جزاء بنفسها، قان حد الوسط هو اليقين بالوضوء بخصوصه، فلابد من تكرره بالكبرى.

كما أنه لوقلنا بالغاء خصوصية الوضوء كانت العلة نفس عنوان اليقين، وكان موضوع الأمر بالمضي نفس اليقين، وكان حد الوسط نفس عنوان اليقين، فلا محالة يتسع عنوان العلة، وعنوان موضوع الأمر بالمضي، وعنوان حد الوسط، وإذا لم يمكن إثبات الحضوصية، ولا إلغاءها، وتردد أمرها بين الموردية والمقومية، فان قلنا بأن القدر المتيقن في مقام التخاطب يمنع عن انعقاد الاطلاق، فلايمكن إثبات الاستغراق في الجنس، وان لم نقل بذلك، فع تمامية مقدمات الحكة يمكن إثبات الاطلاق والاستغراق.

ومما ذكرنا تبين أن إثبات كون اللام للاشارة إلى الجنس لامعنى له مع استظهار الخصوصية \_ كها هو الأصل في ذكر القيد \_ لما عرفت من تبعية الكلية للجملة الشرطية . كما أن كون اللام للمهد لايضر مع الغاء الخصوصية ، فان المعهود \_ حينند \_ نفس اليقن \_ بما هويقين — لابما هويقين بالوضوء .

<sup>(</sup>١) بناء على كون الجملة علة للجزاء وهوالاحتمال الاؤل.

<sup>(</sup>٢) بناء على كون الجملة مأولة بالانشائية وهوالاحتمال الثاتي.

 <sup>(</sup>٣) بناء على كون الجملة جزاء بنفسها وهو الاحتمال الرابع.

نعم بناء على الاجمال، وعدم مانعية القدر المتيقن في مقام التخاطب يفيد كون اللام للاشارة إلى الجنس؛ فانه حينئذ يثبت الاستغراق بضميمة الحكمة. وسيأتي إن شاء الله تعالى بقية الكلام.

## (ه ١) قوله قدس سره: فانه ينافيه ظهور التعليل في كونه ... الخ ١.

لا يخنى عليك أن معنى التعليل \_ هنا \_ إدراج المورد تحت عنوان كلي محكوم بحكم مفروغ عنه \_ إمّا شرعاً أو عند العقلاء \_ والموضوع حيث أنه مقتض لحكمه باعتبار مافيه من الغاية المترتبة عليه ، فلذا يوصف بالعلية بالعرض ، والاقتضاء بنحو اقتضاء الغاية الداعية ، لا بنحو اقتضاء السبب الفاعلى .

ومن الواضح: إنه لولا الفراغ عن ذلك الحكم المترتب على الموضوع الكلي المندرج تحته الموضوع المأخوذ بنحو العلة لم يكن معنى للتعليل به.

ومن البين هنا؛ أن هذه الكلية ليست مفروغاً عنها شرعاً، بل عند العقلاء؛ لوثاقة اليقين، المقتضية للتمسك به في قيال الشك، ومن المعلوم عدم دخل متعلق اليقين في وثاقة اليقين.

وأخذ الخصوصية يوجب التمحض في التعبدية، ويخرج المورد عن فرض اندراجه تحت عنوان مفروغ عن حكمه عند العقارة، والمفروض عدم الحكم على هذا العنوان قبلاً \_\_شرعاً للكون الغرض من التعليل به إدراجه تحت ذلك العنوان.

والتحقيق: إن الغرض من التعليل، إن كان مجرد إدراج المورد تحت عنوان كلي، فلا يجب ثبوت الحكم له قبلاً، أو عقلاً، بل يمكن اثبات الحكم للعنوان الكلي بنفس هذا البيان، كما إذا اريد ايجاب (اكرام العالم) فيفيد بقوله: (اكرم زيداً لأنه عالم).

وإن كان الغرض تقريب الحكم التعبدي بما يقربه إلى أفهام عامة الناس، فلا محالة لايصح التعليل إلا بما ارتكز في أذهان العقلاء من وثاقة اليقين المقتضية للتمسك به، من دون دخالة متعلقه في وثاقته.

(١٦) قوله قدس سره: مع أن الظاهر أنه للجنس ... الخ."

قد ذكرنا في محله أ: إن اللام لمجرد الاشارة إلى مدخوله، والجنسية إنما تستفاد من

<sup>(</sup>١) التعليقة: ١٩

<sup>(</sup>٢) الكفاية ٢: ٢٨٤.

<sup>(</sup>٣) الكفاية ٢: ٢٨٤.

<sup>(</sup>٤) ج ٢: التعليقة: ٢١٩ -

وضع الألفاظ بازاء الطبائع المهملة، وإفادة الاستغراق أو المعهود ...ذكراً أو ذهناً بدال آخر.

نعم حبث أن اللام للإشارة إلى مدخوله ، والمفروض أن مدخوله الجنس ، فيكون قابلاً لافادة الاستغراق بضميمة مقدمات الحكمة ، وهي إنما تتم إذا لم يكن في الكلام دلالة على خصوصية في الطبيعي ، أو إذا لم يكن متيقن في مقام المحاورة ، بحيث لا يلزم من عدم بيانه بدال نقض الغرض ، لكونه مبيناً بذاته في مقام البيان .

## (١٧) قوله قدس سره: وسبق فانه على يقين ... الخ ١

قد عرفت سابقاً: إرتباط الكلية بالجملة الشرطية، فع حفظ الخصوصية في الجملة الشرطية لل يكن الاطلاق في الكلية، وأما ملائمة العهد مع الحنس من حيث الارادة الاستعمالية بنحو تعدد الذال والمدلول فلا يجدي ، لتنافي الخصوصية مع إرادة الاطلاق في الكلية، من حيث الارادة الجدية.

نعم لولم يكن ارتباط بين الكلية والجيلة الشرطية؛ لأمكن إثبات الاطلاق في الكلية، مع حفظ الخصوصية في الشرطية الكنه ليس كذلك قطعاً، لما مرّ من ارتباط إحداهما بالاخرى.

## ما بالاخرى. (1**٨) قوله قدس سره:** أَنْ يَكُونَ مِنْ وَضُونَهُ مُتَعَلَّقاً بِالظرف ... الخ<sup>٢</sup>

مراده (قده) من الظرف هو الكون المقدر المعبر عنه عند اهل الادبية بالظرف المستقر ، في قبال المذكور المعبر عنه بالظرف اللغو . وليس الغرض (كان التامة) ، لأنه إنما يقدر مثلها إذا صح السكوت عليها ، كما في قولهم: زيد في الدار، أي كائن فيها ، ولا يصح (كان من ظرف وضوئه) ، بل الغرض (كان الناقصة) ، لكنه لامن حيث كونها رابطة للوضوء بالشخص ، فانه لا يجدي بل لا تساعده العبارة . ولامن حيث كونها رابطة لليقين بالوضوء ، فانه خلاف ماهو المقصود من إطلاق اليقين ، مع أنه لاحاجة إليه مع صلاحية اليقين لتعلق الوضوء به .

بل الغرض تعلق الوضوء بالكون على اليقين، والاستقرار عليه، فما هومتعلق حرف الاستعلاء متعلق لقوله عليه السلام (من وضوئه).

وحاصل المعنى: إنه مستقرعلي اليقين، من حيث وضوئه، فالاستقرار على اليقين هو

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ١٨٤.

<sup>(</sup>٢) الكفاية ٢: ٢٨٤.

متعلق حرف الابتداء، كما أنه بنفسه متعلق حرف الاستعلاء.

ولايجب أن يكون مدخول حرف الابتداء مبدأ ومنشأ لمتعلقه، حتى يقال: إن الاستقرار على البقين لاينشأ من الوضوء، بل كلمة (من)\_ كما أشرنا إليه فى أواخر البراءة إلى نجود اقتطاع متعلقه عن مدخوله. والمبدأية والمنشأية والتبعيض وأشباه ذلك يستفاد من الحارج.

ومما يشهد لعدم تعلق هذه الكلمة باليقين: إن مادة اليقين تتعدى بر(الباء) لا بر(من)، فيقال: أيقن به، واستيقن به، ومتيقن به، بل سنخ هذا التركيب يتعدى بر(من) دائماً فيقال على سلامة من دينه، وعلى بصيرة من أمره، وفي ريب مما أنزلناه، مع أن البصيرة تتعدى بر(الباء)، والريب يتعدى بر(في)، والسلامة وإن كانت تتعدى بر(من) لكنه بالاضافة إلى ما يسلم منه من الآفات والعيوب ونحوها، لابالاضافة إلى الموصوف بالسلامة منه.

فيظهر أن كلمة (من) ليست واسطة في تعدي اليقين والبصيرة والريب والسلامة بمدخولها، بل متعلقة بالاستقرار على اليقين والبصيرة والسلامة ونحوها. فيراد: كون الشخص على اليقين من حيث الوضوء، وعلى السلامة من حيث الدين وهكذا.

وعليه فاليقين بحسب فرض الكلام الم يتعلق بشيء حتى يتخصص به، و إن كان في الواقع متعلقاً به، كما هوكذلك في جميع الصفات الإضافية، فانها تعلقية.

ويمكن أن يقال ببناء على تعلق (من وضوئه) باليقين: بدان تغيير الاسلوب فيه، وفي أمثاله حيث أن بعضها يتعدى بر (الباء) وبعضها بر (في) وبعضها بغيرهما لأجل أن لحاظ المبدأية، والمنشأية في المدخول يوجب تمحض اليقين، وعدم تعلقه بشيء يخصصه، فان تعلق الشيء بمبدئه غير تعلق الفعل بمفعوله، فلعل إعمال هذه النكتة لتجريد التي عن الخصوصية ليترتب عليه الكلية.

بل يمكن أن يقال بمبدئية الوضوء في نحن فيه لليقين حقيقة لا تنزيلاً، لأن الأمور الخارجية القائمة بنغير المتيقن لايقين بها الأباسباب مؤدية إليه، من الابصار في المبصرات، والاستماع في المسموعات، أو التواتر وغيره ٢ في جملة منها.

بخلاف الامور القائمة بشخص المتيقن، فان مايقوم بنفسه المجردة ـــ من الصفات

<sup>(</sup>١) ج٤: التعليقة: ١١٥ مبحث تعذر الجزء والشرط.

<sup>(</sup>٢) كالحبرالمعفوف بالقرينة.

والملكات. وجوده الواقعي عين وجوده العلمي، ومايقوم ببدنه ـــمن قيامه وقعوده وصلاته و وضوئه... يوجب صدوره عن شعور وجود اليقين به في نفسه، فهو على يقين من وضوئه حيث أنه توضأ، لابسبب آخر.

(١٩) **قوله قدس سره:** حسن اسناد النقض وهوضد الابرام ... الخ`

هكذا ذكرة جلة من الأعلام؟ والظاهر أن النقض نقيض الابرام، وتقابلها ليس بنحو التضاد، ولابنحو السلب والايجاب، بل بنحو العدم والملكة، فهوعدم الابرام عما من شأنه أن يكون مبرماً.

فما ليس من شأنه الابرام لامنقوض ولامبرم، مع أن الشيء لا يخرج عن طرفي السلب والايجاب، فيعلم منه أن تقابلهما ليس بنحو السلب والايجاب.

كما أنه ليس هناك صفتان ثبوتيتان تتعاقبان على موضوع واحد، ليكون التقابل بينها بنحوالتضاد.

بل الابرام هيئة خاصة في الحبل أو الغزل مشلاً \_ كما سيجيء إن شاء الله تعالى بيانها، وليس النقض إلا زوال تلك الهيئة .

وتوهم: إن نقض الغزل بمعنى فتوره، وهو هيئة فبوتية. مدفوع بأن الفتور بمعنى يساوق الضعف \_ المقابل للقوة تقريباً \_ والقوة والانقان والاحكام لازم الابرام، كما أن الفتور لازم زوال الابرام \_ أحياناً \_ لاأنه عينه، وليس نقض الغزل إلا عوده على ماكان، من عدم الابرام.

ثم إن النقض، وإن كان عدم الابرام في ماكان من شأنه الابرام، لكنه عدم خاص، يساوق الرفع، فهو عدم ماكان مبرماً بالفعل،فالحبل،أو الغزل في نفسه لامبرم ولامنقوض.

وحيث عرفت أن النقض ليس ضد الابرام، تعرف أنه لايشترط فيه بقاء المادة أي الموضوع ـــ حيث أنه لابد في الضدين من موضوع واحد يتعاقبان عليه.

وأما في العدم والملكة، فلايشترط بقاء الموضوع، بل إذا كانت الصفة الوجودية عرضية منتزعة من خارج مقام الذات ـــككون الحبل مبرماً ــ فبقاء الموضوع شرط.

و إن كانت ذاتية للموضوع، ومنتزعة عن مقام ذاته، فلا محالة يكون زوالها بزوال

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ٥٨٨.

<sup>(</sup>٢) كالحقق الآشتباني «قده»، في بحر الفوائد: ج ٣: ص ٤٣، والمحقق الشيخ هادي الطهراني «قده» في عجة العلياء: ص ٢٢٨، والمحقق الحائري «قده» في در رالأصول: ج ٢: ص ١٦١.

٨٤ ..... الاستصحاب

الموضوع ــ كابرام اليقين والعهد والعقد واليمين....

وقد نص بعض أكابر فن الحكمة \: بعدم لزوم بقاء الموضوع فيماعدا المتضادين من المتقابلين، بل بعدم لزوم الوحدة الشخصية \_موضوعاً \_ فيها، كما في المتضايفين.

ويشهد بذلك أن الذاتيات ولوازمها متقابلات مع سلوبها ونقائضها، مع أن سلوبها مساوقة لعدم الذات، وكذا العقد والحل متقابلان بتقابل العدم والملكة، وهما واردان على العهد والقرار المعامل من الطرفين.

فارتباط أحد الالتزامين بالآخر معنى العقدية، وزوال الارتباط معنى انحلال أحد العهدين والإلتزامين عن الآخر، وإن كان زواله مساوقاً لزوال الالتزام المعاملي من الطرفين.

ومما ذكرنا تبين فساد توهم أن الناقض لابد أن يكون بجامعاً مع المنقوض، حتى ينقضه ويرفع إبرامه.

وجه الفساد: أن المتقابلين بياي نحو كاناب لايعقل أن يكون أحدهما موضوعاً للآخر؛ إذ المقابل لايقبل المقابل، بل العقد والحل واردان على العهدين ومتبادلان فيها، وكذا الابرام والنقض على الحبل والغزل.

ثم إن الابرام والنقض، هل هما بمعنى الهيئة الانصالية ورفعها؟ حما عن شيخنا العلامة الأنصارى (قده) آل أو بمعنى الانقان والاحكام وعدمه، أو بمعنى هيئة التماسك والاستمساك ورفعها ـ تقريباً والظاهر هو الأخير، إذ لادخل للاتصال المقابل للانفصال بالابرام المقابل للنقض.

فان النقض هو انحلال ماللشيء من هيئة الالتئام، ولعل المراد به الا تصال المقابل للإنحاز للمسامحة كما أن الا تقان والاحكام يصدق فيا لا يصدق فيه الابرام، فيعلم منه أن الا نقان لازم أعم للابرام.

ومن الواضح أن هيئة التماسك لايكون إلا في مركب ذي أجزاء، فيكون متماسكاً \_\_ تارق\_ ومتفاسخاً ومنحلاً \_ أخرى \_ وعليه، فلا يصدق الابرام والنقض إلا في المركبات الحقيقية والاعتبارية، حقيقة.

<sup>(</sup>١) صدرالمتألمين في الأسفار: ج ٢: ص ١٣٤، ١٢٥.

<sup>(</sup>٢) كما عن المحقق الشيخ هادي الطهراني في محجة العلماء: مبحث الاستصحاب: ٢٢٨.

<sup>(</sup>٣) الرسائل، ص ٣٣٦ «عند بيان اختصاص الاخبار بالشك في الرافع». والمعنى الثاني هو المستفاد من المتن.

وأما في البسائط كاليقين واليمين والعهد والعقد فلابد من تنزيلها منزلة المركب، ولا محالة يكون بلحاظ بعض لوازم المركب الموصوف بالابرام، فيدور الأمربين أن يكون إبرام اليقين بلحاظ وثاقته واتقانه وإحكامه، وكل أمر مبرم عكم، أو بلحاظ ارتباط بعض اجزاء المبرم ببعض، ولليقين واليمين ارتباط بمتعلقها، وكذا العهد والعقد.

فعلى الأول يكون نسبة النقض إلى الشك في قوله عليه السلام (ولكن ينقض الشك باليقين) المجرد الجناس اللفظي ٢، إذ لاوثاقة له حتى ينتقض.

وعلى الثاني يكون نسبة النقض إليه بالحقيقة، لارتباط الشك بالمشكوك على حد ارتباط اليقين بالمتيقن، ولعله بهذه العناية يضاف إلى العدم ويقال: إن الوجود ناقض العدم، وإن السلب والايجاب نقيضان، فكأن الماهية مربوطة ومقرونة بالعدم، والافلا وثاقة للعدم.

لايقال: اليقين والشك والوجود والعدم، وإن كانا في حد ذاتها كذلك، بمعنى أن الوثاقة مما يوصف بها اليقين، دون الشك، والوجود دون العدم، لكنه ربما يحتف بها خصوصية، يوصف الشك بالا تقان، واليقين بعدمه أو يوصف العدم بالاحكام، والوجود بعدمه.

فاليقين \_مثلا ... لضعف مقبطية وزواله بأدنى شبهة \_ يوصف بعدم كونه وثيقاً ، والشك \_لاستقراره بحيث لا يزول ... بكونه عكماً مبرماً ، وكذا الوجود \_لضعفه ... يوصف بأنه كالعدم غير مبرم ، والعدم \_ لتوقف الامكان الاستعدادي فيه على معدات كثيرة تقرب المعدوم إلى الوجود \_ يوصف بأنه مبرم محكم .

لأنا نقول: على فرض تسليمه لا يجدي؛ إذ الوجود \_ مطلقاً \_ ناقض العدم. والشك \_ مطلقاً \_ ناقض العدم. والشك \_ مطلقاً \_ ينتقض باليقين، فيعلم منه: أن مصحح إسناد النقض إليها ليس مالا ثبوت له إلا أحياناً.

ولا يخنى عليك أن اليقين ــحيث أنه حالة جزمية ــ وإن كان وثيقاً عكماً، والشك

<sup>(</sup>١) في الصحيحة الثالثة لزرارة «الوسائل ٥٠٠٥ من أبواب الحلل: ص ٣٢٦ ح ٣٥٠.

 <sup>(</sup>٣) الجناس بين اللفظين ـــ وهو نشابهها في اللفظ دون المعنى ـــ على قسمين: تام و ناقص. والتام منه هو ان ينفقا في انواع الحروف و اعدادها وهيئها و ترتيبها. فان كانا من نوع واحد ــــ كفعلين مثلاً ـــ يسمى مماثلاً.

و أما فيا نحن فيه فالجناس يكون بين النقض المستند الى اليقين والنقض المستند الى الشك، وهومن القسم النام المماثل، حيث انها متحدان لفظا ومفترقان معنى، اذ الأول نقض ما فيه الوثاقة، و الثاني نقض مالا و ثاقة فيه، فلا يكون نسبة النقض اليه حقيقة.

۵ ...... الاستصحاب

حيث أنه عين التزلزل والتردد، فهوعين الوهن، وعدم الوثاقة، إلا أن وثاقة اليقين ليست مصححة لاسناد النقض، بل باعثة على الأمر بالقسك به في قبال الشك.

كما أن وهن الشك ، وعدم وثاقته ليس منافياً لاسناد النقض إليه ، بل باعث على النهى عن التمسك به في قبال اليقين.

ومنه تعرف أن عدم كون الشك مبرماً \_ بمعنى عدم كونه وثيقاً \_ يمنع عن اسناد النقض المقابل للابرام بهذا المعنى، ولا يمنع عن إسناد النقض المساوق للانحلال المقابل للارتباط. مع أنه يصدق على الشك أنه غير وثيق، وأنه موهون، وتقابل الوثاقة والوهن \_ الذي معناه عدم الوثاقة \_ بنحو تقابل العدم والملكة.

ولايقتضي كون الشك \_ بما هو \_ قابلاً للوثاقة، إذ التقابل بهذا النحولايستدعي قابلية الشيء شخصاً، بل تارة شخصاً وآخرى نوعاً، وثالثة جنساً كالعمى في العقرب، فان نوع العقرب لايكون إلا أعمى، وإنما الملكة والقابلية بلحاظ جنس الحيوان، فكذلك الشك، فانه عين الوهن والتزلزل، لكنه باعتبار نوع الادراك أو جنس الادراك القابل للوثاقة \_ بصيرورته نوعاً أو صنفاً يسمى بالبقين \_ يوصف الشك بالعدم المقابل للملكة!. للوثاقة \_ بصيرورته نوعاً أو صنفاً يسمى بالبقين \_ يوصف الشك بالعدم المقابل للملكة!. الخرمن مكانه . . . الخ؟.

يكن أن يقال: إن كون الكيتر في الكان عرض قائم به من مقولة الأين فله وجود وعدم، والمفروض أن صدق النقيض والناقض عليها شائع، فجعل الحجر في المكان ايجاد لتلك المقولة، ورفعه عنه إعدام لها، سواء لوحظ الوجود والعدم بالاضافة إلى نفس المقولة وحما وجودها وعدمها المحمولي أو لوحظا بالاضافة إلى ثبوتها للحجر وهما وجودها الحدم المكون في المكان نقيض وجودها المحمولي، ورفع الحجر عن المكان نقيض وجودها الحجر عن مكانه) بهذا المكان نقيض وجودها الحجر عن مكانه) بهذا الاعتبار، لاباعتبار أنه له مقتضى البقاء فتدبر.

(٢١) قوله قدس سره: نعم لكنه حيث لاانتقاض لليقين ... الخ "

حاصله: إن اليقين ــ باعتبار إبرامه لوثاقته، أو لارتباطه ــ وإن كان قابلاً لاسناد النقض إليه، إلا أن هذا المعنى غير محقق في باب الاستصحاب؛ لأن اليقين متعلق فيه

 <sup>(</sup>١) يعني: إن اليقين والشك صنفان من نوع الادراك أو نوعان من جنسه، و حيث أن الادراك باعتبار اليقين يصير قابيات للوثاقة، فالشك باعتبار قابلية نوعه أو جنسه يوصف بالعدم المقابل للملكة.

<sup>(</sup>٢) الكفاية ٢: ٢٨٥.

<sup>(</sup>٣) الكفاية ٢ : ٢٨٦.

تنزيل الأخبارعلى قاعدة المقتضي والمانع وقاعدة اليقين، والشك في الرافع ............ ٥٠

بالحدوث، والشك بالبقاء، وحيث لايقين بالبقاء، فليس رفع البد عن البقاء نقضاً لليقين، حيث لايقين به، بل مجرد قطع أالبقاء عن الحدوث.

بل المناسب لحل اليقين تنزيل الأخبار على أحد معان ثلاثة:

١ ـــ إما قاعدة البقين ٢ ـــ وإما قاعدة المقتضي والمانع ٣ ـــ وإما الاستصحاب في خصوص الشك في الرافع.

بيانه: إن اليقين في (قاعدة اليقين) حيث تعلق بالحدوث. والشك أيضا متعلق به. فعدم ترتيب آثار الحدوث حلّ لليقين به المقتضى لترتيب الأثر عليه.

وأما قاعدة (المقتضي والمانع) فتقريبها بوجهين:

أحدهما ـــماعن بعض أجّلة العصر: وهو إن المقتضي لمكان اقتضائه لشيء نزل منزلة الأمر المبرم، فتفكيكه وأخذ مقتضاه منه حلّ للمقتضى.

وهذا الوجه يناسب ما إذا نسب النقض إلى المتيقن أيضاً، كما أنه يناسب إسناده إلى اليقين باعتبار أن اليقين بالمقتضي يقين جقتضاه في مرتبة ذات المقتضي، فعدم ترتبب مقتضاه بالشك حل لليقين بمقتضاه في مرتبة اليقين بمقتضيه.

ثانيها \_ ما عن بعض المدققين من أهل العصر : وهو أن العلم بالمقتضي ، وإن كان علماً به فقط ، لكنه حيث كان عكوماً عند البقالات بترتيب مقتصاه عليه \_ عند الشك في مانعه \_ فلا جرم يكون المكلف على يقين وبصيرة من أمره ، فن هذه الجهة يكون علمه بالمقتضي يقيناً مبرماً ، يصح اسناد النقض إليه . وجعل عدم ترتيب مقتضاه عليه نقضاً وحلاً له ، ومثل هذا اليقين يجتمع مع الشك ، كما هومقتضى نقض شيء بشيء ، حبث أنه يجب اجتماع الناقض والمنقوض ليكون حلاً لا برامه .

هذا ملخص كلامه باسقاط ماليس له كثير دخل في مرامه.

وأما الاستصحاب في خصوص الشك في الرافع، فتقريبه بوجهين:

أحدهما \_ماعن شيخنا الاستاذ (قده) كها في الكتاب تلويحاً وفي تعليقته المباركة المسريحاً \_وهو: إن المتيقن حيث أنه من شأنه البقاء، فاليقين تعلق بأصله حقيقة وببقائه إعتباراً، نظير ثبوت المقبول بثبوت القابل؛ فان ثبوت القابل \_بالذات\_ ثبوت للمقبول

<sup>(</sup>١)اي الانفصال.

 <sup>(</sup>٢) هو الشيخ هادي الطهراني «قده» في كتابه «محجة العلماء»: ٢٢٩.

<sup>(</sup>٣) الكفاية ٢:٢٨٦.

<sup>(1)</sup> ص ١٩٠.

وج.... الاستصحاب

بالعرض، فاليقين بالقابل - بالذات - يقين بالمقبول بالعرض.

وعليه فذلك اليقين السابق بالحدوث يقين ببقائه لقابليته للبقاء، فهوباعتبار الحدوث حقيقي ذاتي، وباعتبار البقاء اعتباري عرضي، وليس مثله موجوداً مع الشك في القتضى.

ثانيها \_ما عن بعض أجلة العصر (ره) \ : وهو تقدير اليقين بالبقاء في ظرف الشك ، لا في ظرف البقي الأول .

وحاصله: إن وجود المقتضي للبقاء كما يصحح تقدير البقاء وفرضه بفرض المقتضى، فكذلك البقين بالمقتضي يصحح فرض اليقين بمقتضاه بقاء، بخلاف ما إذا لم يكن هناك مقتض يصحح تقدير اليقين بالبقاء، حتى يكون الشك في البقاء حلاً لليقين. والتحقيق: إنه لاموجب لتنزيل الأخبار على ماذكر:

أما على قاعدة اليقين، فمثل هذه الصحيحة ــالمفروض فيها الشك في الطهارة الفعلية لأجل الشك في النوم ــغير قابل المتنزيل على قاعدة اليقين.

وسيجيء ٢ ـــ إن شاء الله تعالى الكلام في غيرها بما يتوهم دلالته عليها مع دفعه. وأما على قاعدة (المقتضي والمانع) بالتقريب الأول ، ففيه:

أولاً: إن الحيثية ... التي بها يكوف القنطي جنولة الأمر المبرم ... حيثية إقتضائه، لا ترتب مقتضاه عليه، فان مجرد ترتب شيء على سببه لا يكون إبراماً له، حتى يكون عدم ترتبه حالاً ونقضاً له.

ومن البين أن وجود الرافع او المانع يكون حائلاً بين المقتضي ومقتضاه، لابين المقتضي واقتضائه، بل المقتضي على اقتضائه، ولومع وجود مانعه أو رافعه، فلا زوال لابرامه حتى يتحقق النقض.

وثانيا \_إن التفكيك بين المقتضي ومقتضاه لا يوجب صدق النقض، ولذا لا يكون إطفاء السراج نقضاً له، ولا إطفاء النار، أو إيجاد المانع عن إحراقه نقضاً للنار، ولا رفع الحجر عن مكانه نقضاً لثقله الطبيعي، المقتضي لبقائه في مركزه، ولا إيجاد المانع عن سقوط الحجر على الأرض نقضاً لثقله الطبيعي، المقتضي لميله إلى مركزه.

نعم ربما يكون بعض المقتضيات ... من حيث كونها أموراً إرتباطية في نفسها، أو مما يترقب معها الثبات والاستقرار ... يصدق النقض بالاضافة إليها بلحاظ تلك الحيثية،

<sup>(</sup>١) هوالحقق الهمداني «قوه» الفوائد الرضوية: ١٩٤،١٥١ .

<sup>(</sup>٢) في ذيل الصحيحة الثانية لزرارة و في ذيل رواية الخصال التعليقة: ٣٣،٢٥ .

فئل العقد، وإن كان مقتضياً للملك \_مئلاً\_ إلا أن نقضه باعتبار حله البديل لارتباطه، ومثل البقين، وإن فرض اقتضاؤه لشيء إلا أن نقضه باعتبار ارتباطه الذاتي بمتعلقه أو بلحاظ ثباته و وثاقته.

ومثل نقض الصلاة بالضحك ونحوه، لاباعتبار اقتضائها لمصلحتها، بل بلحاظ مافرضه الشارع من هيئة اتصالية استمرارية بين أجزائها.

وأما مثل نقض الوضوء، فكناية عن نقض الطهارة المستمرة ــالتي لايرفعها أي شيء، بل امور خاصة ــلابلحاظ عدم ترتب أثره عليه؛ لأن الوضوء أفعال غير قارة، غير موجودة فعلاً حتى ينحل بنفسه أو ينحل مقتضاه عنه، فان المعدوم لاينحل، ولاينحل منه شيء.

نعم المضايقة عن صدق النقض في إذا كانت العلة التامة لشيء موجودة، فتبدل عدم مانعه بالوجود، فانه منزلة انحلال العلة بها هي علة مرتبط بها المعلول فعلاً، ولذا الانقول بصدق النقض المساوق للانحلال فها إذا كان المانع موجوداً من الاول.

## وأما التقريب الثاني من قاعدة (المنتضى والمانع) ففيه:

إن ظاهر هذه الصحيحة كغيرها \_من فرض اليقين والشك وصدق النقض، ليكون صغرى للكبرى العقلائية الارتكازية \_فلابد من انحفاظ الصغرى، مع قطع النظر عن الكبرى، ولا يعقل كون الكبرى مقومة وعققة لصغراها، فعدم نقض اليقين بالشك ما بنى عليه العقلاء، لاأن العلم بالوضوء يقين بالطهارة بملاحظة بناء العقلاء.

وبالجملة: ليس هناك قاعدة أخرى مفروغ عنها، غير هذه الكلية المذكورة في الرواية حتى يكون معنى (لاينبغي نقض اليقين بالشك) هو: أنه لاينبغي العدول عن طريقة العقلاء.

وأما حديث لزوم اجتماع الناقض والمنقوض، فقد مرّ مافيه. فراجع. \* وأما تنزيل الأخبار على الاستصحاب في خصوص الشك في الرافع:

فالتقريب الأول، وإن امتازعن الثاني بالدقة والمتانة؛ إذ يردعلى التقريب الثاني أنه غيرصحيح ثبوتاً واثباتاً.

<sup>(</sup>١) الصحيحة الثانية لزرارة: الوسائل ج ٢: الباب ٤١ من ابواب النجاسات: ص ٢١ ، ١: الحديث ١

<sup>(</sup>٢) تقدم في النمليقة: ١٩ ،

اما ثبوتاً: فبأن المراد من مقتضى البقاء كون الشيء من شأنه البقاء، لا أن هناك مقتضياً يترشح منه الشيء، ليكون ثبوته بالذات ثبوتاً له بالعرض حتى يكون اليقين به يقيناً بمقتضاه تقديراً وعرضاً.

فان السواد مثلاً مما إذا وجد يبقى إلى أن يزيله مزيل، لا أن هناك مقتضياً خارجياً يترشح منه السواد، ليجرى فيه التوهم المزبور، والمفروض أن مامن شأنه البقاء مشكوك الثبوت فعلاً فليس هناك ثابت بالذات كي يكون هناك ثابت بالعرض، بخلاف تقدير الثبوت واليقين في ظرف اليقين بالحدوث، فان الحادث في ظرف ثبوته كان من شأنه البقاء.

وأما إثباتاً: فان الظاهر من قوله عليه السلام (ولا ينبغي لك أن تنقض اليقين) هو اليقين المذكور بقوله عليه السلام (و إلافانه على يقين من وضوئه) أو (لانك كنت على يقين من طهارتك) أ، لا اليقين المقدر، فيعلم منه أن النقض باعتبار اليقين المذكور لااليقين المقدر.

ومن الواضح: إن اليقين المتعلق بالبقاء في ظرف تعلقه بالحدوث هو اليقين المذكور، لأنه مضاف إلى الحدوث ـــ بالذاب ـــ وإلى البقاء بالعرض.

فالتقريب الأول سالم عما يرد على التقريب الثاني إلا أنه يرد عليهما معاً: إن اعتبار النقض في الاستصحاب غير اعتبار النقض في قاعدة اليقين ــبعنى أن اللازم فى الاستصحاب وحدة المتعلق من جميع الجهات الا من حيث الزمان ــحدوثا وبقاء\_ دون قاعدة اليقين فانه واحد حتى من هذه الجهة.

فاعتبار تعلق اليقين بالبقاء يوجب دخول النقض في النقض المعتبر في قاعدة البقين دون الاستصحاب، فهوقول باعتباره قاعدة اليقين، غاية الأمر بنحو تعم البقين بالحقيقة أو بالاعتبار.

وحيث عرفت أنه لاموجب لتنزيل الاخبار على ماذكر، بل عدم صحة تنزيلها عليه، فاعلم أن الاشكال في تنزيل الأخبار على الاستصحاب بقول مطلق من جهات:

إحداها: أن نقض اليقين عبارة عن نقض المتيقن، ومالم يكن من شأنه البقاء لاحل له مجازاً، فلا يصدق النقض إلا في مورد الشك في الرافع.

<sup>(1)</sup> الصحيحة الأولى «الوسائل، ج ١، الباب ١ من أبواب نواقض الوضوء؛ ص ١٧٤: الحديث ١.

<sup>(</sup>٣) الصحيحة الثانية «الوسائلج ٢: الباب ٤١ من ابواب النجاسات: ص١٠٦١ الحديث ١.

وتندفع بأنها إنما ترد إذا اريد من نقض اليقنن نقض المتيقن بنحو التجوز في الكلمة أو بنحو الاضمار، فان عنوان النقض يتعلق ــحينئذــ بالمتيقن، ولابد من أن يكون له إبرام ليكون له نقض، وأما إذا كان نقض اليقين بنحو الكناية عن عدم ترتيب آثار البقاء، فلا يرد المحذور، إذ المكنى عنه ليس إلا المعنى واللب، وليس فيه عنوان النقض المقتضي لما ذكر، وعنوان النقض في مرحلة الاسناد الكلامي، قد نسب الى مايناسب النقض بعنوانه إما لوثاقته أولارتباطه.

ثانيتها: إنا سلمنا أن وثاقة اليقين أو ارتباطه بمتعلقه يصحح إسناد النقض إليه، إلا أن الاستصحاب متقوم باليقين بالحدوث، والشك في البقاء، ولايكون الشك في البقاء ناقضاً لليقين بالحدوث، إذ ليس الشك في شيء حلاً لليقين بشيء آخر، إلا بعناية موحودة في مورد الشك في الرافع دون غيره.

ولابد من تصحيح مرحلة الاسناد الكلامي، حتى يعقل أن يكون كناية عن ترتيب آثار البقاء.

ويندفع بأنه لم يؤخذ في مرحلة الإسلام الكلامي حدوث وبقاء، ولاسبق ولحوق زمانيان في متعلق البقين والشك، حتى يمنع عن صحة الاسناد، إلا بعناية مخصوصة مورد الشك في الرافع.

ثالثتها: إن نقض اليقين بالشك \_ بعنوان الكناية \_ يقتضى أن مايكون الهوالمراد الجدي، وحيث لاإهمال في الواقع، فالمراد الجدي: إما ترتب آثار المتيقن حدوثاً \_ كما هو مفاد قاعدة اليقين. أو ترتيب آثار المتيقن بقاء فيا كان من شأنه البقاء. كما هومفاد الاستصحاب في مورد الشك في الرافع بخصوصه أو ترتيب آثار البقاء مطلقاً ، ولولم يكن من شأنه البقاء \_ كما هومفاد الاستصحاب بقول مطلق\_

فلابد أن يراد أحد هذه اللوازم معيناً، ومن الواضح: أن ترتيب آثار المتيقن حدوثاً لازم ابقاء اليقين بالحدوث عملاً، وعدمه نقض لليقين به عملاً، وترتيب آثار البقاء فها من شأنه البقاء لازم ابقاء اليقين بالبقاء عملاً بالعناية، وعدمه نقض عملي لليقين. بخلاف ترتيب آثار البقاء في ليس من شأنه البقاء، فانه ليس لازما لإبقاء اليقين، حيث لامساس لليقين بالبقاء، ولامساعة، كما أن عدمه ليس نقضاً لليقين حيث لايقين حتى ينحل، فلا يمكن أن يكون نقض البقين بالشك كناية عنه، حيث لاملازمة حتى

<sup>(</sup>۱) «یکون» هنا تامة.

٢٤ ..... الاستصحاب

تصح الكناية.

وتندفع بأن إيراد المعنى الكنائي إن كان للانتقال إلى أحد الامور الثلاثة بخصوصياتها وتعيّناتها، فالايراد وارد؛ إذ لاملازمة، إلا بين المعنى الكنائي، والاول والثاني، دون الثالث.

وإن لم يكن إيراد المعنى الكنائي ـ الذي لم يؤخذ فيه عنوان الحدوث والبقاء ـ إلا للانتقال إلى مايلازمه بذاته، لابتعينات اليقين والشك، فلا محالة يكون اللازم هي الجهة الجامعة، القابلة لأحد التعينات المذكورة في المكنى عنه، فان بقاء اليقين بشيء يقتضي الجري على وفقه، وعدمه يقتضي عدمه، فيكون كناية عن ترتيب آثار المتبقن، من دون تعينه بالحدوث والبقاء، إما بالخصوص أو مطلقاً على حد عدم تعين الملزوم بشيء.

وحيث أن المراد الجدي لايعقل إلا متعيناً بنحومن أنحاء التعين فلا محالة يقيد الجهة الجامعة بالنهي عن نقض اليقين، وتعينها بدال آخر، كالقرائن الكلامية النافية القاعدة اليقين، وكاطلاق متعلق اليقين والشك من حيث كونه من شأنه البقاء الناني لارادة الاستصحاب في خصوص الشك في الرافع.

ومما ذكرنا أخيراً يظهر أن ماهو لآزم المعنى الكنائي متساوي النسبة إلى مافيه مقتضي البقاء، وماليس قيه، وماريقا وت المنافية الأمر ليكن بماهو لازماً للمعنى الكنائي، حتى يقال: (إن بعض اللوازم أنسب من بعض وأقرب) ليجاب (بأن الأقربية إعتبارية؛ لابتنائها على اعتبار تعلق البقين بالبقاء).

نعم ماذكر من الأقربية إنما تتحقق إذا أريد من اليقين المتيقن، وحينئذ يصح أن يقال: إن المتيقن تارة من شأنه البقاء، فكأنه له إبرام. واخرى ليس من شأنه البقاء، فلا إبرام له حقيقة ولااعتباراً، فنقض المتيقن يناسب الأول، دون الثاني. وحينئذ يصح أن يجاب عنه: بأن أقربية مامن شأنه البقاء إعتبارية، لاعرفية، فتدبر جيداً.

(٣٢) قوله قدس سره: وأما الهيئة، فلا محالة تكون المراد منها ... الخ<sup>٣</sup>

بيانه أن اليقين بالحدوث في الاستصحاب باق، فطلب إبقائه ـــ بعنوان النهي عن نقضه حقيقة ــ طلب الحاصل، وطلب ايجاد اليقين بالبقاء ليس طلباً لابقاء اليقين،

<sup>(</sup>١) التماثل هوالشيخ «قده» في الرسائل: ٣٣٦.

<sup>(</sup>٢) هوالحقق الخراساني «قده» في الكفاية: ٢٨٦:٢.

<sup>(</sup>٣) الكفاية ٢:٢٨٦.

مرجحات كنائية نقض اليقين على سائر المجازات .....٧٥

حتى يكون تركه نقضاً منهياً عنه.

وأما في قاعدة البقين فطلب إبقاء البقين ــحقيقة ــ طلب إعادة المعدوم، وطلب ايجاد البقين بالحدوث ــ بعد زواله ــ ليس من طلب الابقاء، ولا تركه نقضاً.

وأما نقض المتيقن، فالاحكام الشرعية، وجملة من الموضوعات الخارجية، خارجة عن تحت الاختيار، فطلب إبقائها ــحقيقة ــطلب أمر غير مقدور.

وأما بعض الموضوعات الداخلة تحت الاختيار \_ كابقاء الطهارة والحدث \_ فحيث أن الفرض كونها مشكوكة، فهي واقعاً إما باقية أو زائلة، فطلبها على الأول طلب الحاصل، وعلى الثاني طلب إعادة المعدوم. وطلب ايجادها ابتداء على الأول طلب المثلين، وعلى الثاني طلب الجمع بين النقيضين، مع أنه \_ على أي تقدير \_ ليس من طلب الابقاء الذي تركه نقض.

فلابد من صرف النهي عن نقض اليقين، أو المتيقن الظاهر في النقض الحقيقي \_\_إلى النقض العملى، الذي سيأتي \_\_إن شاء الله تعالى \_\_ توضيحه.

ومما ذكرنا تبين أن عدم إمكان إرادة النفض الحقيق ليس في جميع الصور بملاك واحد، وهوعدم كونه اختيارياً، كما هوظاهر العبارة .

ثم إن النبي عن نقض اليقين بالشك في حيث أنه كما سيجيء إن شاء الله تعالى ــ يرجع الى التعبد بالمتبقن أوبآثاره، فهل هوبعنوان الكناية؟ أوبالتجوز في كلمة اليقين بارادة المتبقن؟ أو بالاضمار: بأن يراد باليقين ماكان منه على يقين؟ أو بالتجوز في الاسناد، الأن النقض المنهي عنه، حقه أن يسند إلى المتبقن، فاسند إلى اليقين به لتعلقه به؟

والظاهر أن إرجاع نقض اليقين؟ الى التعبد بالمتيقن أو بآثاره بنحو الكناية \_دون غيره من الوجوه \_ أوجه، لوجوه:

منها أن الكناية ... كما هو المعروف ... أبلغ من سائر أنحاء التجوز.

ومنها حفظ المقابلة بين الناقض والمنقوض أي صفة اليقين والشك في التصرف الكنائي، بخلاف إرادة المتيقن، فانه لامقابلة بين المتيقن والشك، ولامعنى لناقضية

<sup>(</sup>١) وكذلك ظاهر عبارة الشيخ «قده»، الرسائل: ٣٣٦.

 <sup>(</sup>٢) كما ذهب البه المحقق الآشتباني «قده» في كتابه «بحر الفوائد» ص ١٤ من الاستصحاب.

<sup>(</sup>٣) اي ارجاع النبي عن نقض اليقين.

المشكوك ، لأن المشكوك في الاستصحاب هوالبقاء، ولايعقل ناقضية بقاء الشيء للشيء.

وليس مفاد الاخبار قاعدة المقتضى والمانع، حتى يكون النوم المشكوك ناقضاً للوضوء المتيقن، لتكون القابلة بين المتيقن والمشكوك محفوظة، بل الشك في النوم منشأ الشك في بقاء الطهارة المتيقنة، بناء على تنزيل الأخبار على الاستصحاب، وليس هذا الشك بنفسه ركناً من ركني الاستصحاب ليكون ناقضاً.

ومنها أن ظاهر الصحيحة وغيرها \_من حيث التعليل بوجود اليقين، ومن حيث التعبير بـ (لاينبغي)\_ أن وثاقة اليقين هي المقتضية للتمسك به، في قبال الشك الذي هوعين الوهن والتزلزل.

ومنها \_ظهور الاسناد\_ في الاسناد إلى ما هوله \_ فانه محفوظ في التصرف الكنائي، بل لابد من إسناد النقض في المعنى الكنائي اليه، كما سيظهر \_ إن شاء الله تعالى \_ وجهه الله .

بخلاف التصرف بسائر الوجوه، فانه مضافاً إلى مخالفة الظاهر فيها سبالتجوز في الكلمة، أو بالاضمار أو في الاسناد للبد فيها من مخالفة أخرى للظاهر، فان الظاهر من نقض المتيقن نقضه حقيقة، فصرفه إلى نقضه عملاً تصرف آخر، ولاحاجة إلى هذا التصرف الآخر في التصرف الكنائي ؛ لأن المفروض أن النهي عن نقض اليقين غير مراد جداً، بل استعمالاً فقط، فليس فيه إرادة جدية، حتى يقال: إرادة المعنى الحقيق عالى، بل نجرد التوطئة، للانتقال من المعنى الحقيق المالداد بالارادة الاستعمالية الى مراد جدي ليس فيه عنوان النقض.

والانتقال من المحال إلى الممكن، بل إلى الواجب غير محال، كما في قوله تعالى: «الرحمن على العرش استوى» إلى فان استواءه على العرش محال، واستيلاؤه واجب لاحاطته الوجوديه بكل موجود بناء على كونه كناية عن الاستيلاء.

<sup>(</sup>١) اواخر التعليقة: ٢٤ .

<sup>(</sup>٣) في النسخة زيادة «وهنا».

<sup>(</sup>٣) طه: الآية ٥.

والسر فيا ذكرنا: أن الملازمة المعتبرة بين المعنيين ــ المصححة للانتقالــ هي الملازمة بين المعنيين بذاتها، لا الملازمة الخارجية بحسب المورد، حتى يتوهم استحالتها.

(٣٣) قوله قدس سره: فلا يكاد يجدي التصرف ... الخ١.

فيه معريص على الشيخ الاعظم (قده) في الرسائل؟ كما صرح (قده) به في تعليقته المباركة " إلا أن كلامه (قده) في الرسائل مسوق لمطلب آخر، لافي مقام تخصيص استحالة النقض الحقيقي باليقين.

توضيحه: إن الشيخ (قده) ـ بعد ما ذكر أن النقض بالاضافة إلى مامن شأنه البقاء أقرب إلى معناه الحقيقي من إرادة رفع اليد عن الشيء مطلقاً ـ ذكر توهم لزوم إرادة المتبقن من اليقين على المعنى الأول دون الثاني، لأن المتبقن يختلف من حيث كون من شأنه البقاء تارة ، وعدم كونه كذلك اخرى بخلاف اليقين ، فانه لا اختصاص له بشيء.

فدفعه بأن التصرف في اليقين بارادة المتيقن لازم على أي تقدير؛ لاستحالة التكليف بابقائه، لعدم كونه اختيارياً.

وغرضه (قده) إن صرف اليقين عن ظاهره غير مستند إلى تعلقه بما من شأنه البقاء، حتى يكون صرف ظهور اليقين مانعاً عن إرادة النقض بالمعنى الأول، لاأن استحالة التكليف بالابقاء الغير الاختياري، وترك النقض الغير الاختياري مختصة بما إذا تعلق النقض باليقين. فتدبر.

(٢٤) قوله: لايقال لا محيص عنه فان النهى عن النقض بحسب العمل الخائة توضيحه: إن مرجع النهي عن النقض إلى التعبد وجعل الحكم، والتعبد بنفس صفة اليقين لامعنى له، والتعبد بحكمه وجعل الحكم المماثل لحكمه فيرمواد؛ فانه وإن فرض ترتب حكم عليه شرعاً، كما فيا إذا كان اليقين موضوعياً، إلا أن مورد الأخبار التعبد بالطهارة المتيقنة، وحيث أن مفاد حرمة نقض اليقين التعبد بالمتيقن أو بحكمه، فلابد من صرف اليقين عن ظاهره بارادة المتيقن منه.

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ٢٨٧. أ

<sup>(</sup>٢) الرسائل: ٣٣٦: عند بيان حقيقة النقض.

<sup>(</sup>۳) ص ۱۸۸.

<sup>(</sup>٤) الكفاية ٢:٧٨٧.

<sup>(</sup>٥) كما في الاستصحاب الموضوعي.

وأجاب (قده) \_في الكتاب\_ كما عن غير واحد من الأجلة ا تبعاً لبعض الأساطين (قدست اسرارهم) بما محصله:

إن اليقين لم يلاحظ بنحو الموضوعية وبالاستقلال، بل بنحو الطريقية والمرآتية، والآلية؛ لسراية الآلية، والمرآتية من اليقين الخارجي إلى المفهوم الكلي الفاني فيه.

فلا محالة إذا رتب عليه ــ بما هو طريق ومرآة ــ حكم، فقد رتب على ذي الطريق، والمرثي بالذات، فلاحاجة إلى التصرف في اليقين بارادة المتيقن منه بنحو من أنحاء التجوز.

أقول: تحقيق المقام يقتضي التكلم في اليقين مفهوماً ومصداقاً، فنقول: مفهوم اليقين كسائر المفاهيم: تارة \_ يلاحظ بما هومفهوم من المفاهيم، فيرتب عليه مايناسبه في مرحلة المفهومية. واخرى \_ يلاحظ فانياً في مطابقه \_ وهو اليقين بالحمل الشايع \_ فيرتب عليه مايناسبه، من كونه كيفية نفسانية وأشباهها.

فني مرحلة الحكم عليه: تارة ملحوظ بالاستقلال، كما في الأول وأخرى ملحوظ بالتبع، وبنحو المرآتية لمطابقه، كما في الثاني، وليس مفهوم اليقين من وجوه متعلق صفة اليقين ــ كعنوان المتيقن ــ حتى يمكن لحاظه فانياً في متعلقه. بخلاف مفهوم المتيقن، فانه: تارة يلاحظ بما هومفهوم عنواني، وأخرى بما هوفان في معنونه.

وأما المصدر المبني للفاعل، أو المبني للمفعول، فلا دخل له بصدق المصدر على مايصدق عليه عنوان الفاعل منه، والمفعول منه، بل المراد الضرب بمعنى الضاربية، أو المضروبية، وإطلاق اليقين وارادة المتيقنية لا إرادة المتيقن.

وأما اتحاد المبدأ والمشتق، وصدق أحدهما على مايصدق عليه الآخر، فورده ما إذا كان العنوان الاشتقاقي منتزعاً من مرتبة ذات شيء، فانه لايعقل إلا إذا كان المبدأ في مرتبة الذات، فلاعالة يصدق المبدأ على ما يصدق عليه المشتق، كصدق مفهوم الوجود والموجود على حقيقة البياض والأبيض على حقيقة البياض، وكصدق العلم والمعلوم على جميع الموجودات الامكانية؛ لحضورها بارتباطه الوجودي الذاتي للمبدأ، فهي معلومات له تعالى بالعلم الفعلي الوجودي، دون الذاتي. وهي أيضاً من مراتب علمه الفعلي لحضورها بنفس ذواتها وهوياتها له تعالى \_ إلى غير ذلك من الموارد.

<sup>(</sup>١) منهم الحفق الحائري «قده» في درره «ج ٢: ١٦٢» قال: هذا «اي القول بالطريقية» بما افاده سيدنا الاستاد «طاب ثراه» ــ أي الحقق الفشاركي الاصفهاني ــ نقلاً عن سيد مشايخنا الميرزا الشيرازي «قده».

ومن هذا القبيل إطلاق الصنع على المصنوع، والخلق على المخلوق والإيجاد والوجود على المخلوق الكل \_ذاتا\_ واختلافها \_اعتبارا\_ ومن الواضح أن اليقين بالطهارة ليس في مرتبة ذات الطهارة، حتى يتصور اتحاد اليقين والمتيتن. هذا كله حال مفهوم اليقين.

وأما مصداقه ـــالذي هوينتين بالحمل الشايع ـــفالكلام فيه تارة في كونه ملحوظاً بالاستقلال وملحوظاً بالتبع ، و أخرى في كونه بنفسه آلة وطريقاً ومرآة، و ثالثة في سراية الحكم المرتب عليه بما هوآلة وطريق إلى متعلقه.

أما الأول ـــ فحيث أن حقيقة اليقين عين حضور الشيء للنفس، بحضور خاص، فهو حاضر بذاته للنفس، لا بحضور آخريزيد على نفس ذاته، فهو خارج عن مقسم اللحاظ الآلي والاستقلالي:

وأما الثاني \_فخمث أن حقيقة اليقين عين حضور الشيء، لامابه حضوره، وعين وصوله، لامابه وصوله، وعين رؤية الشيء لامابه يرى، فلا معنى لكونه بحقيقته طريقاً إلى منعلقه ومرآة له وآلة لحضوره.

وهذا مع كونه معلوماً بالوجدان لها يُصَاعِدُه البرهان أيضاً؛ لأن كونه آلة لا يخلومن أن يكون آلةٍ: إما لذات متعلقه أو لوجوده الذهني أو لوجوده الخارجي.

ولا معنى لكون القطع آلة للتلبيعة المهملة، والماهية من حيث هي، لأن الماهية واجدة بوجدان ماهوي لذاتها وذانياتها، ولابعقل آلية قطع لوجود متعلقه ذهنأ، فانه عين وجوده الذهني فكيف يكون الشيء آلة لنفه؟ ولايعقل أن يكون آلة لوجود متعلقه خارجاً بأن تكون حيثية تعلقه عيثية آليته لوجوده الجنارجي ، بل وجود كل شيء خارجاً بأن تحول حيثية تناسبه هي مبادئ وجوده ، وعلل حصوله ولاينافي أن يكون علوم بعض المبادئ العالية علة للموجودات السافلة، لأنها علوم فعلية، لاانفعالية، والكلام في الثانية ،

وأما الثالث فسلمنا كون القطع بوجوده الخارجي آلة وطريقاً ومرآة لمتعلقه، إلا أنه لو فرض ترتب حكم عليه في تلك الحال لترتب على متعلقه؛ إذ ماهو كالمعنى الحرفي لايمقل أن يحكم به وعليه، إذ لايمقل أن يكون طرفاً، وأما في غير تلك الحال، فلابد أن يلاحظ بالاستقلال، وفناء مفهومه فيه يوجب ترتب الحكم على المفني فيه، وهي حقيقة اليقين، ولايمقل أن تكون في تلك الحال حقيقة اليقين فائية في متعلقه، حتى يترتب الحكم على متعلقه؛ إذ المفنى فيه فيه أن حال فناء شيء فيه لايمقل أن يكون فائياً أيضاً

في شيء آخر، حتى يترتب الحكم على ذلك الآحر.

نعم هنا يصح إرادة الآلية والاستقلالية بمعنى آخر، وهو كون قضية حرمة نقض اليقين كناية عن التعبد بالمتيقن، والقضية الكنائية قنطرة إلى المكنى عنه، وتوطئة للانتقال منها إليه، في قبال القضية الحقيقية المرادة بالاصالة والمقصودة بالاستقلال.

وعبارة الكتاب \_ كعبارة التعليقة \_ قابلة للانطباق عليه، إلا أن تعليله \_ بسراية الآلية من اليقين الحارجي إلى اليقين المفهومي \_ يوهم ماذكرناه أولاً؛ إذ لا يتوقف كونه كنائباً على سراية الآلية من مطابق اليقين إلى مفهوم؛ فانه يناسب ترتب حكم اليقين على المتيقن، لا للانتقال من الحكم المرتب على اليقين إلى الحكم المرتب على المتيقن؛ اذ اليقين الذي له حكم بنفسه، واليقين الذي لا حكم له \_ بل لمتعلقه \_ يكون في القضية المتكفلة للتعبد باليقين ملحوظاً بالاستقلال، من دون فنائه في متعلقه تارة وعدم فنائه فيه أخرى بل القضية على الأول حقيقية، وعلى الثاني كنائية.

وتحقيق حال كون قضية (لا تنقض اليقين) كناية عن التعبد بالمتيقن أو بحكمه يتم بالبحث عن أمورمهمة:

منها \_إن أخبار الاستصحاب بناء على افادتها للحجية

إما تفيد منجزية اليقين السابق وشرعاً للجكم في اللاحق، فيكون اليقين واسطة في تنجز الواقع حقيقة.

وإما تفيد جعل الحكم المماثل للمتيقن أو لحكمه بعنوان إبقاء الكاشف، فيكون اليقين واسطة لا ثبات الحكم في اللاحق عنواناً، ومفادها كنائي على أي تقدير، لكن النقض والابقاء حقيق عنواناً على الأول وعملى حقيقة على الثاني.

توضيحه: إنه بناء على جعل المنجزية، لا تكليف عملي من الشارع، ليراد النقض العملي والابقاء العملي، بل هناك النهي عن النقض الحقيقي بحسب العنوان، وجعل اليقين منجزاً إثباتاً بحسب اللب، أي يظهر منجزية اليقين السابق بعنوان الأمر بابقاء المنجز حقيقة؛ للتلازم بين بقاء ذات المنجز ومنجزيته.

وبناء على جعل الحكم المماثل يراد منه حكم عملي، بحيث يكون العمل ملزوماً لابقاء اليقين أو المتيقن عملاً، فيأمر بإبقاء اليقين عملاً، للانتقال الى الأمر\_حقيقة\_ بالعمل الملزوم لهذا العنوان.

لكنه بعنوان إبقاء الكاشف، لافادة وساطة اليقين السابق لاثبات الحكم الواقعي عنواناً، حيث لاحكم حقيق، الا الحكم المماثل والواسطة في اثباته نفس هذه

الاخبار، واليقين السابق ليست واسطة إلا لإ ثبات متعلقه عنواناً.

ومنها ـــإن التلازم المحقق لكنائية حرمة نقض اليقين، هل هوبين فعل صلاة الجمعة ـــمثلاًـــوابقاء وجوبها المتيقن عملاً؟ أو بين الفعل المزبور وابقاء اليقين بوجوبها عملاً؟

وربما أمكن توهم أن جعل الوجوب بلسان بقاء الوجوب أسب من جعل الوجوب بلسان بقاء اليقين بالوجوب، فان الثاني يكون التلازم فيه بواسطة أن بقاء الكاشف يلازم بقاء المنكشف، دون الأول.

ويندفع بأن الملازمة ليست بين جعل الحكم المماثل، وبقاء بماثله، بل بين فعل صلاة الجمعة، وعنوان ابقاء اليقين بالذات، وبين الأمر الحقيقي والأمر التمهيدي العنواني بالتبع.

ومن الواضح أن الوجوب المتيقن الممن الاقتضاء لفعل صلاة الجمعة مثلاً [نحو] ، ولنفس اليقين به نحو آخر من الاقتضاء، فإن اقتضاء الإيجاب للفعل اقتضاء تشريعي، واقتضاء اليقين بالوجوب لل تعلق به للقضاء خارجي، فالأول باعث تشريعي، والثاني باعث تكويني.

وعليه ففعل الصلاة ـ بعد زوال اليقين السابق ـ إظهار لبقاء الوجوب، حيث لامقتضى تشريعاً له سواه، كما أنه إظهار لبقاء اليقين به، حيث لامقتضى خارجاً غيره.

ومنه يتضع أن الفعل قابل لأن يكون إبقاء عملياً لليقين بالوجوب، ولأن يكون إبقاء عملياً للوجوب لصرف نقض اليقين عملاً إلى نقض المتيقن عملاً. مع أنه هناك شواهد على ارادة الانتقال من حرمة نقض اليقين عملاً، لامن حرمة نقض المتيقن عملاً، فن الشواهد ماقد مناه أنفاً من أن التقين عملاً، لامن حرمة نقض المتيقن عملاً، فن الشواهد ماقد مناه أنفاً من أن الأخبار إذا كانت متكفلة للحجية فلا عالة إما يراد منها الوساطة في التنجز، وليس هو إلا اليقين السابق، دون الكون السابق، وإما يراد منها الوساطة في الاثبات عنواناً، وليس إلا اليقين السابق، دون الكون السابق، وإما يراد منها الوساطة في الاثبات عنواناً،

إذ الكون السابق ليس بقاؤه عنواناً واسطة في اثبات بقائه، وليس مفاد الأخبار إلا حرمة النقض، فلايناسب وساطة الكون السابق عنواناً لبقائه.

وبعبارة اخرى يصح التعبد بالحكم المماثل بلسان ابقاء الواسطة في إثباته عنواناً، وهواليقين السابق.

وأما الكون السابق؛ فلم يكن واسطة في اثبات نفسه حتى يصح التعبد بمماثله بلسان ابقاء الواسطة في اثباته. ويشهد له أيضاً ماقدمناه من المقابلة بين الناقض والمنقوض، ونقض اليقين عملاً تتحفظ به المقابلة، دون نقض المتيقن عملاً.

ويشهد له أيضاً ما قد مناه من أن وثاقة اليقين هي المقتضية للتمسك به كناية عن العمل، دون نفس المتيقن، كما قربناه سابقاً.

ويشهد له أيضاً إن جعل الحكم المماثل، وان كان في ظرف الشك، إلا أنه بلسان الابقاء وترك النقض.

ومن الواضع: إن استمرار اليقين إلى حصول اليقين بخلافه، أو إلى حصول الشك في نفسه أمر معقول. فصح التعبد بالحكم بلسان ابقاء اليقين وعدم حله بالشك ، بخلاف الواقع، فانه ــحدوثاً و بقاء ــ لا يمقل أن يكون منوطاً باليقين والشك ، حتى يؤمر بابقاء الواقع، وعدم نقضه بالشك . فتد برجيداً.

ومنها: إن الفعل الذي جعل له حكم مماثل، هل هومصداق ابقاء اليقين، وتركه نقض له ؟ وكذا بالاضافة الى المتيقن؟ أو مازوم للابقاء والنقض، بحيث إذا كان مصداقاً لعنوان الابقاء صح الأمر بالفعل حقيقة بهذا العنوان؟

ومثله الكلام في نصديق العادل، على هو علوان للفعل أو لازمه؟ فعلى المصداقية، فالعنوان والفعل عنوان ومعنون، وعلى التلازم لازم وملزوم، والكناية إنما تكون على الثاني، دون الأول.

توضيحه: إن الابقاء العملي ليس إلا إظهار بقاء الوجوب أو اليقيس به بالعمل، وكذلك النصديق العملي إظهار صدق العادل بالعمل.

فان قلنا باتحاد الفعل التوليدى مع المتولدمنه ـ كالاحراق مع الالقاء في النار \_صح دعوى أن عنوان إظهار الصدق وإظهار البقاء صادق على العمل. وإن قلنا بعدمه لما صح ذلك.

وقد أشرنا إلى وجهه مراراً، لأن الايجاد والوجود متحدان بالذات، مختلفان بالاعتبار، فالاظهار والظهور متحدان بالذات، مع أن ظهور البقاء وظهور الصدق غير متحد مع الفعل، بل موجودان متباينان، ويلزمه عدم اتحاد الإظهار مع الفعل، بل الفعل مابه الظهور، والاظهار، لاعينها - كما لا يخفي - إلا أنك عرفت سابقاً أن قضية (لا تنقض)، إذا لكانت كتاثية؛ لاموجب لجعل النقض عملياً، بل يمكن جعله حقيقياً عنواناً.

بيانه: إن الإيجاب ــ كما عرفت ـ له اقتضاء تشريعي للفعل، واليقين بالوجوب له

اقتضاء تكويني للفعل، والفعل من مقتضيات الايجاب \_ بمعنى \_ ومن مقتضيات اليقين \_ \_ بمعنى \_ ومن مقتضيات اليقين \_ \_ بمعنى آخر \_ فله الكاشفية عن أحد المقتضيين.

والفرق بين الوجهين: إن الأول أمر باللازم للانتقال إلى الأمر بملزومه، والثاني أمر بالملزوم للانتقال إلى الامر بلازمه، فيمكن أن يجعل النهي ــعن نقض اليقين ــنهياً عن النقض العملي، وهوالترك الكاشف عن عدم اليقين الباعث للعمل.

ويمكن أن يجعل النهي \_عن نقض اليقين \_ نهياً عن حلّه حقيقة في مقام النهي عن ترك مقتضاه؛ إذ مع حلّه لامقتضي للعمل، وحيث أن النهي عن النقض كنائي، لم يتعلق به إرادة جدّية، فليس طلب ترك نقضه الحقيقي \_عنواناً وكناية وتوطئة للانتقال إلى حرمة ترك مقتضاه \_ طلب أمر محال جداً. ومع هذا، فصرف النقض الظاهر في الحقيق إلى النقض العملي بلا موجب، فتدبر جيّداً.

ومنها: إنه هل اليقين المأخوذ في موضوع الحكم، كاليقين الذي هو طريق إلى الحكم، أو الى موضوعه، من حيث شمول أخبار الباب له؟ أم يختص بالثاني؟

فنقول: أما إذا أريد نقض اليقين بعنوان الكناية، فقد عرفت أن وجه التلازم اقتضاء اليقين للباعثية للعمل، فيكون العمل من مقتضيات اليقين، فيكون ابقاءً عملياً لليقين، وتركه نقضاً عملياً له.

والنقين المأخوذ في الموضوع مقوم لموضوع الحكم لاباعثية له للجري على وفقه خارجاً، ليكون كاليقين الذي هوطريق إلى الحكم بلاواسطة او بواسطة تعلقه بموضوع الحكم.

وأما إذا أريد نقض المتيقن، فالتلازم لأجل اقتضاء المتيقن تشريعاً للعمل، إما بلاواسطة كالحكم، أو بواسطة كالموضوع، فانه يقتضي الحكم لما فيه من الفائدة الباعثة على جعله.

فريما يتوهم: أن هذا المعنى من الاقتضاء لاينافي جزئية اليقين لموضوع الحكم، فيكون المتيقن الذي يجب ابقائه أعم من أن يكون متقوماً باليقين اولاً. فيكون الجري على مقتضى الحكم الذي هو باقتضاء موضوعه ابقاء للحكم ولموضوعه عملاً.

ويندفع بالفرق بين هذا الموضوع، وسائر الموضوعات، فان بقاءها، وبقاء حكمها مشكوك بعد ثيقتها، فيكون الجري على وفقها ابقاء، وتركه نقضاً لهما عملاً بالشك، بخلاف الموضوع المتقوم باليقين، فإن الموضوع التام بعد زوال اليقين وتبدله بالشك مقطوع الارتفاع، فليس رفع اليد \_عن الحكم عملاً فقضاً له بالشك، بل باليقين بزوال موضوعه التام.

وأما إجراء الاستصحاب \_في الجزء الآخر\_ بلحاظ الأثر التعليقي المرتب عليه، عند انضمام مانزل منزلة اليقين بالواقع \_فعلاً\_ إليه، ففيه كلام قد تعرضنا له فى مباحث القطع، فراجع أ.

ومنها: إن حرمة نقض اليقين في نفسها، هل تعم الشبهة الحكمية والموضوعية؟ أم بختص بالأولى؟ أم بختص بالثانية بلحاظ موردها؟

ولا يخنى عليك أن نقض اليقين، وإن كان أعم مما إذا تعلق اليقين بالحكم أو بالموضوع، والموضوع وإن كان قابلاً للتنزيل كالحكم، إلا أن نقض اليقين بالحكم اسناد له إلى ماهوله، فان الفعل مما يكون ابقاء عملاً لليقين بوجه، وللمتيقن بوجه آخر.

وإسناد نقض اليقين إلى الموضوع اسناد إلى غير ماهو له، لأن اليقين بالموضوع، لاباعثية له بنفسه، بل بلحاظ انبعاث اليقين بحكمه منه، والموضوع المتيقن لااقتضاء تشريعي له، بل لحكمه.

والجمع بين الاسنادين في كلام والعد، وان كان معقولاً \_ كما بيناه في أوائل البراءة عند التعرض لجديث الرفع للكناء مخالف للظاهر؛ إذ الظاهر من الاسناد الكلامي كونه إلى ما هوله.

وقبول الموضوع للتنزيل ــ بِلْتُعَاظُ التِّنِيدِ بِهِ كُمْ ــ لِا يجدي في دفع هذا المحذور.

كما أن دعوى \_ إنه من قبيل الاختلاف في الهققات والمصاديق، مع وحدة المفهوم والمعنى، نظراً إلى أن المكنى عنه جعل الحكم المماثل، وإن كان بحسب المصداق تارة جعل الحكم المماثل لحكم المتيقن، وأخرى جعل الحكم المماثل لحكم المتيقن \_ لا يقف في حفظ ظهور (لا تنقض اليقين) من حيث اسناد النقض إلى ما هوله، والا كان لازمه جعل الحكم المماثل لخصوص المتيقن؛ لأن ملزومه نقض اليقين بالحكم عملاً، فانه الموافق لظهور الاسناد إلى ماهوله.

كما أن جعل اللازم والملزوم خصوص جعل الحكم المماثل للحكم المتيقن، مع تعميم اليقين بالحكم في حيث انبعاثه عن اليقين بالموضوع وعدمه لا يجدي؛ إذ التنزيل في الحكم مع الشك في موضوعه، من دون تنزيل في موضوعه، لامعنى له.

فالتحقيق: إن هذه المحاذير إنما ترد إذا أريد نقض اليقين، أو المتيقن عملاً من المعنى

 <sup>(</sup>١) ج ٣: التعليقة: ٢٥: فيل قول المائن «قده» «وماذكرنا في الحاشية في وجه تصحيح لحاظ واحد النخ» و التعليقة: ٢٦.

 <sup>(</sup>٢) ج ٤: التعليقة: ١٢ ذيل قول المائن «قده» «فان مالمعلم من التكليف مط الخ».

الكنائي،فانه ينقسم إلى ماهوله وغير ماهوله.

وأما إذا أريد منه نقض اليقين حقيقة \_عنواناً\_ لانقض اليقين عملاً حقيقة. فحل اليقين بالحكم أو بالموضوع حقيقة ملزوم لعدم الفعل.

فيصح جعل الحكم المماثل لمتعلق اليقين أو لحكمه بالنهي عن نقض اليقين بالحكم، أو بالموضوع حقيقة عنواناً وتوطئة من دون مخالفة للظهور بوجه؛ لأن النقض الحقيق يتعلق بالحكم و بالموضوع معاً، وليس كالنقض العملي المختص بالحكم.

فالمعنى الكنائي معنى واحد يعم الحكم والموضوع، من دون محذور في الاسناد \_\_ثبوتاً.و إثباتاً\_وهوبدلالة الاقتضاء يقتضي في كل مورد لازماً يناسبه.

فحل اليقين بالحكم لازمه رفع اليد عنه، وحل اليقين بالموضوع، لازمه رفع اليد عن حكم، والمجعول \_ حقيقة \_ هو الحكم المماثل، إما لنفس المتيقن أو لحكم.

(**٧٥) قوله قدس سره:** فانه لو كان المراد منه اليقين الحاصل... الخ<sup>١</sup>

لا يختى عليك: أن قوله في السؤال (فنظرت قلم أرشياً) إن كان مجرد عدم الرؤية، وعدم اليقين بالنجاسة، فهو محقق للشك الذي هو أحد ركني الاستصحاب، وان كان كناية عن اليقين بعدم الاصابة \_ كها هو المتعارف في مقام بيان عدم شيء قابل للرؤية التعبير بعدم الرؤية \_ فهو محقق لليقين الذي هو أحد ركني قاعدة (اليقين)، لكنها تتوقف على الشك الذي يصح معه التعبد الظاهري، وهو موقوف على أن يراد من قول السائل (فرأيت فيه) رؤية نجاسة بعد الصلاة، لا رؤية تلك النجاسة التي ظن باصابتها وتفحص عنها،

وحينئذ، حيث أن النجاسة ــــــالمرئية ـــ يحتمل أن تكون تلك النجاسة التي أيقن بعدمها، وأن تكون نجاسة أخرى أصابته بعد الصلاة، فيتحقق به الشك الذي هو أحد ركنى قاعدة اليقين.

وأما إذا كان المراد من قوله (فرأيت فيه) ـــ كما هو الظاهر ـــ رؤية تلك النجاسة، فلا شك حتى يكون مجال لقاعدة اليقين.

ومما ذكرنا تبين أن فرض إرادة قاعدة اليقين مساوق لفرض عدم الاشكال الآتي، من كون الاعادة نقضاً لليقين باليقين، وفرض إرادة الاستصحاب يجامع الاشكال

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ٢٩٠.

<sup>(</sup>٢) الصحيحة الثانية: الوسائل ٢: ص ١٠٦١ الباب ٤٦ من ابواب النجاسات: الحديث ١٠

وعدم، لأن حل عدم الرؤية على ظاهره من عدم اليقين يكني في إرادة الاستصحاب. وحيننذ، فان كان المراد من قوله (فرأيت فيه) رؤية تلك النجاسة المفروضة ورد إشكال الاعادة.

وان كان المراد رؤية نجاسة ماء لم يرد الاشكال المزبور، إلا أن الظاهر منه أيضاً، حيث كان رؤية بلك النجاسة، كان المورد منعيناً في الاستصحاب، والاشكال مخصوصاً به.

(٢٦) قوله: والايكاد يمكن التفصيعن هذا الاشكال إلا بأن يقال ... الغ المنطقة الحال يقتضي بيان المحتملات لما هو شرط أو مانع ، من الطهارة والنجاسة في باب الصلاة:

أحدها: أن تكون الطهارة الواقعية شرطاً واقعياً، والطهارة التعبدية الظاهرية شرطاً فعلياً بمعنى أن الطهارة التي أخبرت بها البينة، أو الطهارة المتيقنة سابقاً المشكوكة لاحقاً، أو الطهارة المشكوكة جعلت لها الشرطية فعلاً، كجعل الشرطية واقعاً للطهارة الواقعية. فالصلاة المقرونة باحدى الطهارتين مقرونة بالشرط حقيقة، وعليه فلا ينكشف فقد الشرط بوقوع الصلاة في النجاسة الواقعية.

وفيه أولاً: إنه لاريب في مسحة صلاة من اعتقد الطهارة، وكان في الواقع نجساً، فانه لاطهارة واقعية ولا تعبدية.

وثانيا: إن شرطية الطهارة التعبدية \_ بقاعدة الطهارة \_ لاباس بها، لأن مفاد (كل شيء طاهر) لا جمل الطهارة، وجعلها جعل أحكامها التكليفية والوضعية ومنها الشرطية، فالتعبد بها تعبد بشرطيتها، بخلاف التعبد بدليل الامارة، أو بدليل الاستصحاب، فان مفاد الأول تعبد بوجود الشرط، فيفيد التعبد بآثار وجود الشرط، كجواز الدخول في الصلاة، وبعد انكشاف النجاسة ينقطم التعبد.

ومفاد الثاني تعهد ببقاء الشرط الموجود، فيفيد التعبد ببقاء آثار الشرط الموجود، فحاله حال دليل الامارة.

ولذا لاشبهة في إعادة الصلاة بعد انكشاف فقد سائر الشرائط، مع التعبد بوجودها، أو ببقائها قبل انكشاف فقدها.

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ٢٩٠.

<sup>(</sup>٢) الوسائل: ج ٢: الباب ٢٧من ابواب النجاسات: ص ١٠٥٤: الحديث ٤ .

ويمكن أن يقال: إن دليل الامارة بناء على الظريقية المحضة كذلك، وأما بناء على الموضوعية، فيمكن أن يكون المأتي به في هذا الحال مشتملاً على مقدار من المصلحة، لا يبقى معه مجال لاستيفاء الباقي بإلاعادة، أو القضاء، فعدم وجوبها غير كاشف عن وجدان الشرط، وجعل الشرطية.

ويمكن أن يكون المأتي به من حيث تعنون مااقترن به بعنوان أنه أخبر به العادل، أو مما أيقن به سابقاً من ذا مصلحة يساوق مصلحة المقترن بالشرط الواقعي، فيستحق جعله شرطاً في هذه الحال.

وعليه فاستكشاف الشرطية للطهارة التعبدية ــمن دليل الامارة أو دليل الاستصحاب بقرينة عدم وجوب الاعادة، والتعليل بوجود الشرط، لابعدم امكان استيفاء مصلحته بالاعادة \_معقول وإن لم نقل بالاجزاء، ولابعدم جعل الشرطية في سائر موارد الامارات والاستصحابات.

ثانيها: أن تكون الطهارة الواقعية شرطاً واقعياً، واحراز الطهارة التعبدية شرطاً ظاهرياً فعلياً. وحينتُذ لا إعادة، فإن الكثاف خلاف الطهارة التعبدية لايلازم الكثاف وقوع الصلاة بلا شرط، فإن إحرازها ليس له الكثاف الخلاف.

وفيه أولاً: ماذكرناه من النقض بصنحة علاقة من اطنقد الطهارة، مع أنه لاطهارة واقعية، ولا إحراز للطهارة النعبدية.

وثانياً: أن كون الطهارة المشكوكة \_ في موارد الامارة، والاستصحاب، وقاعدة الطهارة \_ تعبدية ليست إلا بمعنى الحكم عليها بما يماثل حكم الطهارة الواقعية، وذلك الحكم الذي به تصير الطهارة تعبدية: إما الشرطية، وإما حكم آخر من جواز الدخول معها في الصلاة.

فان اريد الأول، فحيث أن المفروض إن إحراز الطهارة التعبدية شرط، فالاحراز مقوم لما هو موضوع الشرطية، ولايعقل شرطية إحراز الطهارة المجمولة لها، وللاحراز الشرطية، كما ذكرناه في مبحث أخذ القطع بالواقع التعبدي في موضوع ذلك الحكم التعبدي، فراجع معلم .

ولافرق بين ما إذا ثبتت شرطية الاحراز أيضاً بدليل الاستصحاب، أو بدليل آخر،

<sup>(</sup>١) الظاهرزيادة كلمة «عدم»

<sup>(</sup>٢) ج ٣: التعليقة: ٣٧ ذيل قول المائن «قده» «الايكاديكن ان يؤخذ القطع بحكم في موضوع نفس الحكم النخ».

لأنَّ المحال لايقع بدليل أو بدليلين.

وإن أريد الثاني بمعنى أن الصلاة المقرونة بما يجوز معه الدخول فيها مقرونة بمشرطها حقيقة. فالتعبد بجواز الدخول يحقق جزء موضوع الشرط، وإحرازه جزءه الآخر. ففيه: إن شرطية الاحراز المتعلق بالطهارة التعبدية:

إن كانت مجمولة بدليل الاستصحاب، فمن الواضح أن قوله (عليه السلام) ... (لا تنقض) هنا بحسب الانطباق على المورد ... إما يفيد التعبد بجواز الدخول، أو بالشرطية، ولا معنى لأن يتكفل لتعبدين طوليين.

و إن كانت بدليل آخر، فلا محالة ليست الشرطية المجعولة شرطية ظاهرية تعبدية؛ إذ ليست شرطية إحراز الطهارة التعبدية مورد حكاية العادل، أو مورد اليقين والشك، أو مورد قاعدة أخرى؛ لندل أدلتها على التعبد بشرطيته فعلاً ظاهراً.

بل لابد من أن يكون ذلك الدليل متكفلاً لشرطية الاحراز واقعاً ، على حد شرطية الطهارة الواقعية واقعاً ...

ويرد عليه حيننذ بعد عدم الجامع بينها: إن مقتضى شرطية الطهارة الواقعية ، من دون تقيد باحرازها بقائها على الشرطية عند عدم إحرازها ، الذي هو موقع التعبد بها ، الذي يتعلق به الاحراز المقوم لموضوع الشرطية ، سفلا محالة سـ تكون الصلاة المأتي بها مع إحراز الطهارة التعبدية فاقدة لشرط واقعى آخر عند فقد الطهارة الواقعية .

والمفروض أن كليها شرط واقعي، لاأن أحدهما، واقعي والآخر فعلي ظاهري، ولا يعقل التخيير بين الطهارة الواقعية، واحراز الطهارة التعبدية؛ لان مفروض الكلام في عذا الاحتمال إطلاق شرطية الطهارة الواقعية لصورتي إحرازها وعدمه، ومع اجتماع شرطيتها في صورة عدم إحراز الطهارة الواقعية، كيف يعقل التخيير بينها في الشرطية؟!

ثالثها: أن يكون إحراز الطهارة الواقعية وجداناً شرطاً واقعياً، وإحراز الطهارة الواقعية تعبداً شرطاً ظاهرياً فعلياً، فيندفع النقض المتقدم، لكون نفس إحرازها وجداناً شرطاً واقعياً.

لكنه يرد عليه النقض بما إذا اعتقد النجاسة، وصلى بحيث تحقق منه قصد القربة للغفلة عن مانعيتها، لاعن أصلها، وكان في الواقع طاهراً، فان صلاته لاقترانها بجميع شرائطها صحيحة، مع أنه لم يحرز الطهارة وجداناً ولا تعبداً

مضافاً إلى أنه لادليل على التعبد بالاحراز، ليكون الاحراز تعبدياً، بل الأدلة متكفلة للتعبد بالطهارة، واحراز التعبد بها وجداني لاتعبدي. فالنعبد بالاحراز إنما يتحقق إذا كان دليل الامارة متكفلاً لتنزيل الامارة منزلة العلم، لا تنزيل مؤداها منزلة الواقع.

وكذا تنزيل اليقين السابق في الاستصحاب بنفسه منزلة اليقين بالفعل، لا تنزيل المتيقن منزلة الواقع، مع أنه ليس في مورد قاعدة الطهارة شيء ينزل منزلة العلم، حتى يكون من باب جعل إحراز الطهارة الواقعية تعبداً شرطاً فعلياً، بل ليس فيها إلا التعبد بالطهارة.

مضافاً إلى أن شرطية \_ الاحراز التعبدي \_ تقتضي تعبدية الاحراز، مع قطع النظر عن الشرطية. قان كانت تعبديته بنفس الشرطية؛ لزم أخذ العلم بالحكم في موضوع نفسه كها مرًا.

و إن كانت تعبديته بحكم آخر من جوازالدخول في الصلاة ونحوه فان كان التعبد بالشرطية، والحكم الآخر بنفس دليل الامارة، أو الاستصحاب، فقد مرّ أن شيئا منها لايتكفل تعبدين طوليين.

وان كان التعبد بدليل آخر، فلا عالة ليس مفاده الشرطية الظاهرية الفعلية، إذ ليست الشرطية مورداً لشيء من الامارات والأصول والقواعد \_ كما مر بل لابد من أن يكون شرطية الاحراز التعبدي واقعية لل كشرطية الاحراز الوجداني \_

وحيث أن تعبدية الاحراز غير متقيدة بعدم التمكن من الاحراز الوجداني، فعند عدم الاحراز الوجداني يكون الاحراز التعبدي شرطأ واقعأ، مع بقاء الاحراز الوجداني \_المتمكن منه على شرطيته.

ولامعنى للتخيير بين الاحرازين؛ للزوم تقيد شرطية الاحراز التعبدي بعدم التمكن من الاحراز الوجداني، لابعدم الاحراز بنفسه، مع أنه خلاف ظاهر أدلة الامارات والأصول، أو الالتزام بشرطية الاحراز الوجداني إذا اتفق حصوله، وهو غير معقول في شرط الواجب المفروض تحصيله، وإنما هو شأن شرط الوجوب.

فاتضح أنَّ شرطية الاحراز التعبدي بجميع وجوهه، كشرطية إحراز الطهارة التعبدية غير صحيحة. فتدبر.

رابعها: أن تكون النجاسة المعلومة \_ولو سابقاً \_ عند الالتفات إليها مانعة عن الصلاة، فالنقوض المتقدمة كلها مندفعة؛ فانه إما لانجاسة واقعاً، أو لاعلم بها، إلا أن

<sup>(</sup>١) في الاشكال على الاحتمال الثاني.

<sup>(</sup>٢) في الاحتمال الاؤل والثاني و الثالث.

مقتضاه عدم المانع بعدم العلم، فلا موقع للتعبد بعدمها بالامارات أو الأصول والقواعد؛ للقطع بعدم المانع، و إن كانت النجاسة موجودة واقعاً.

وتعميم الاحراز للاحراز التعبدي، أو لاحراز النجاسة التعبدية، فيه جميع المحاذير المتقدمة في تعميم إحراز الطهارة المجعولة شرطاً فراجع .

خامسها: أن تكون النجاسة \_التي لم تقم الحجة على عدمها \_ مانعة واقعاً بتعميم الحجة إلى العقلية والشرعية، فيكون الحجة ما يكون معذراً \_عقلاً أوشرعاً \_ لا بمعنى الواسطة في إثباتها أونفيها تعبداً، فانه يوجب خروج العلم بعدم النجاسة؛ فانه لاوساطة له في نفيها تعبداً، مع ان التعبد بعدمها \_ في موارد البينة على عدمها ، أو استصحاب عدمها \_ مع عدم المانعية لها واقعاً لامعنى له .

ولا يعقل مانعيتها واقعاً، لولا التعبد بعدم مانعيتها فعلاً ظاهرا، بخلاف ما إذا كانت الحجية بمعنى المعذرية \_عقلاً أو شرعاً فانه لولا المعذر العقلي، أو الشرعي، لها المانعية الواقعية.

ومع وجود المعذر لا مانعية لما واقعاً، فالعذر دافع للمانعية لارافع لها، وجعل المعذر شرعاً أيضاً لدفع المانعية؛ لأن لا يقع المصلي مثلاً في كلفة المانع لولا المعذر، لالرفع مانعيتها ظاهراً أو واقعاً.

والذي يوافق الاخبار، وفتاوي علمائنا الاخبار هذا الوجه الأخير. وليست الطهارة الواردة في الروايات والكلمات إلا عدم النجاسة، فإن النجاسة هي القذارة المنفرة شرعاً واقعاً، كما أنها عرفاً كذلك، فالطهارة ليست إلا الخلوعنها، وليست هي ـ كالطهارة من الحدث\_ أمراً وجودياً، وحالة معنوية نورانية، والنجاسة إذا كانت مانعة فعدمها شرط. ولهذا \_ تارة ـ يقال: إن الطهارة شرط.

إذا عرفت ماذكرناه من المحتملات تعرف ما في ما افاده شيخنا (قدس سره) في مقام دفع الاشكال عن التعليل بجعل الشرط إحراز الطهارة التعبدية، دون نفس الطهارة التعبدية، نظراً إلى انكشاف خلافها في الثاني، دون الاول.

فانك قد عرفت \_في ببان الاحتمال الثاني المتقدم تفصيلة \_ أن شرطية إحراز الطهارة التعبدية بجميع وجوهه غير صحيحة.

<sup>(</sup>١) الى الاحتمال الثالث.

<sup>(</sup>٢) الكفاية ٢: ٢٩٠.

مضافاً إلى أن الظاهر من التعبد بالطهارة هو التعبد بأحكامها، لاالتعبد باحرازها، فيناسبه التعبد بشرطيتها بنفسها، دون التعبد بشرطيتها على تقدير إحرازها.

وبالجملة: إذا كانت الطهارة المنية، سابقاً المشكوكة لاحقاً شرطاً كان التعليل حسناً، فإن قوله عليه السلام: (لأنك كنت على يقين من طهارتك فشككت) تعليل بوجود ذات الشرط.

وقوله عليه السلام: (فليس ينبغي لك ... الخ) ابيان لجعل الشرطية، بجعل عدم وجوب الاعادة من باب جعل الملزوم بجعل لازمه، فان لازم كون الصلاة مقترنة بشرطها عدم لزوم الاعادة، فلا مصداق لنقض اليقين بالطهارة سبعد اليقين بوقوع الصلاة في النجاسة إلا الاعادة، وهي نقض لليقين بوجود الشرط بالشك واعتناء به، وعدم الاعتناء بشرطيته بخلاف ما إذا كان إحراز الطهارة التعبدية شرطاً، فانه إن أريد جعل شرطيته بنفس قوله عليه السلام: (وليس ينبغي لك) فهو على فرض معقوليته خلاف الظاهر.

فان الظاهر عدم لزوم الاعادة بجعل الشرطية لما تعبد به، وهي الطهارة الخاصة المجمولة صغرى لتلك الكبرى، لا أمر آخر.

و إن أربد تحقيق الصغرى لتندرج تحت كبرى مجعولة بدليل خارج لل حاله حاله حال حاله على عدم لزوم الاعادة باقتضاء الأمر الظاهري للاجزاء في الاشكال الذي أورده عليه ...

إلا أن ظاهره \_ كما يشهد له ما أفاده (قده) فيا بعد ـ هوالشق الأول، فلا يرد عليه ماذكرناه على الشق الثاني، كما أورده عليه بعض أجلة العصر؟.

هذا كله بناء على شرطية الطهارة التعبدية بالمعنى المزبور.

وأما بناء على ما اخترناه \_ من كون النجاسة الواقعية لولا المعذر عنها مانعة عن الصلاة \_ فالتعليل بيان المعذر بذاته، بقوله عليه السلام: (لأنك كنت على يقين من طهارتك) أي اليقين بعدم النجاسة سابقاً، ولمعذريته المجعولة بقوله عليه السلام: (فليس ينبغي لك). فالصلاة \_حيث أنها غير مقترنة بالمانع، لاقترانها بالمعذرالدافع لمانعية النجاسة \_ صحيحة، لا إعادة لها.

<sup>(</sup>١) و (٢) الصحيحة الثانية ، الوسائل ج٢: الباب ٤٦ من أبواب النجاسات: الحنيث ١.

<sup>(</sup>٣) الحقق الحاثري «قده» في درره ١٦٣:٢.

فهو أيضاً من باب جعل الملزوم ــ وهي المعذرية ــ بجعل لازمها ــ وهو عدم لزوم الاعادة ــ والمعذرية كالمنجزية شرعاً من الاعتبارات المجعولة، وليست المعذرية هنا من حيث العقوبة حتى يقال:

إن عدم العقوبة ، لاينافي افتران الصلاة بالمانع الواقعي ، بل المعذرية هنا من حيث الكلفة الوضعية ، فترجع إلى أنه لا تبعة من حيث الوضع ، مع وجود اليقين السابق بعدم النجاسة ، ولو كانت بوجودها الواقعي مانعة . كانت تبعتها وضعاً على حالها . فتدبره ، فانه حقيق به .

(٧٧) قوله قدس سره: إن الطهارة، وإن لم تكن شرطاً فعلاً ... الخ ١

حاصله: كفاية كونها شرطأ اقتضائياً طبعياً في التعبد بها، من دون حاجة إلى جعل الشرطية لها فعلاً، كما كانت في غير هذه الحال؛ إذ المفروض كون إحراز ماهو شرط اقتضائي تعبداً، شرطاً فعلياً.

والتحقيق: إن مقتضي التعبد الاستصحابي لبّاً جعل الحكم الماثل \_إما تكليفاً أو وضعاً \_ وعليه فالحكم الاقتضائي: إما أن يراد منه الحكم الثابت بثبوت مقتضيه، أو يراد منه الحكم المجعول لذات الموضوع، مع قطع النظر عن عروض عارض.

فان أريد الأول، فلا حَكِم وأَنَعَى في هذه الحال، بل مجرد وجود المقتضي له، فلامعنى للتعبد بمماثله، كما أن مقتضيه واقعي، لاجعلي، حتى يتعبد بمماثله.

وإن أريد الثاني، فذات الموضوع، وان كان لها حكم إنشائي مجعول، لكن المفروض عدم شموله لصورة عروض هذا العارض، فلا حكم واقعي في هذه الصورة للطهارة الواقعية، حتى يتعبد بمماثله فيها.

ومع قطع النظر عن الحكم لايعقل التعبد الاستصحابي، ولاغيره مما يكون لبّه جعل الحكم المماثل، فأية فائدة في كون الطهارة محكومة بحكم اقتضائي؟!

ولايمكن الالتزام بشرطية الطهارة الواقعية واقعاً، وعدم فعليتها في هذه الصورة، بل الفعلي غيرها، وهو إحراز الطهارة التعبدية، فان الجهل بها، و إن كان مانعاً عن فعليتها، إلا أنه بعد ارتفاع الجهل تصير الشرطية فعلية، و إن كان المصلي واجداً لشرط آخر في هذه الحال.

وحديث الاجزاء ــوتدارك المصلحة الواقعية باقتران الصلاة بشرطها الفعلي ــ

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ٢٩٢.

لايتوقف على جعل إحراز الطهارة التعبدية شرطاً، بل لوكانت بنفسها أيضاً شرطاً؛ لكنى في التدارك ، كما مرفي الحاشية المتقدمة.

بل لابد لمن يسلك هذا المسلك من تقييد شرطية الطهارة الواقعية بغير صورة الجهل، والإلتزام بأن الصلاة واجدة لما هو شرطها، لا فاقدة له ومتداركة بشيء.

## (٢٨) قوله قدس سره: مع كفاية كونها من قيود الشرط . . . الغ ا

حاصله كفاية التعبد بجزء الموضوع، مع وجود الجزء الآخر قهراً، ومرجعه إلى جعل الشرطية فعلاً للطهارة المتيقنة سابقاً المشكوكة لاحقاً، لا من باب التعبد بتمام الموضوع، ليكون خلفاً، بل من باب التعبد بجزئه، لوجود جزئه الآخر، بقرينة تعليل عدم الاعادة به.

وقد مرالجواب عنه في الحاشية المتقدمة ٢:

فان إحراز الطهارة المتعبد بها راجع إلى إحراز الطهارة المجعولة شرطاً، مع أن الاحراز مقوم لموضوع الشرطية ، فيلزم أخذ الاحراز المتأخر عن الشرطية في موضوع الشرطية \_ كها فصلنا القول في نظيره في مباحث القطع ".

وأما تنزيل إحراز الطهارة سابقاً منزلة إحراز الطهارة بالفعل، فهو و إن كان خالباً عن هذا المحذور، لكنه خلاف مبناه (قده) من جعل الطهارة بنفسها شرطاً واقعياً في غير هذه الحال.

مضافاً إلى مافيه من وجوه الاشكال، كما نقدم في الحاشية السابقة 3 فراجع.

# (٢٩) قوله قدس سره: نعم ولكن التعليل إنما هوبلحاظ حال ... الخ°

قانه حال جريان الاستصحاب، فيناسبه التعليل بما هوالمناسب لهذه الحال، ومن الواضح أن عدم الاعادة قبل انكشاف الخلاف للبناء على وجود الشرط واقعاً لانجرد الأصل، فانه المناسب لمقام انكشاف الخلاف.

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ٢٩٢.

 <sup>(</sup>٢) التعليقة: ٢٦ ذيل قول المصنف: «ولا يكاد يكن النفصي...» عند الاحتمال الثاني والثالث.

 <sup>(</sup>٦) ج ٣: النعليقة: ٧٧ ذيل قول الماتن «قده» «الايكاديكن ان يؤخذ القطع بحكم في موضوع نفس الحكم الخكم النعليقة: ٧٧

<sup>(1)</sup> التعليقة: ٢٦ عند الاحتمال الثالث.

<sup>(</sup>٥) الكفاية ٢: ٢٩٣.

٧٦ ---- ٧٦ الاستصحاب

مع أن موقع جريان الاستصحاب، حيث أنه قبل الدخول في الصلاة، فلأجل التنبيه ـعلى حجية الاستصحاب\_ حسن التعليل بكونه على طهارة تعبدأ، لابكونه محرزاً لها.

#### اقول للطهارة المستصحبة آثار وأحكام:

منها: جواز الدخول في الصلاة، فان الاستناع عن الدخول اعتناء بالشك في وجودها، ولا يجوز نقض اليقين بوجودها بالشك في وجودها.

ومنها: عدم وجوب إعادة الصلاة قبل انكشاف وقوعها في النجاسة ، إذ هي أيضاً اعتناء بالشك، فقتضى حرمة نقض اليقين بالشك عدم الاعادة، لأنها نقض لليقين بالشك.

ومنها: عدم وجوب الاعادة بعد انكشاف الخلاف، وحيث أن هذه الحال موقع انقطاع التعبد، فليست الاعادة في هذه الحال مصداقاً لنقض اليقين بالشك من أول جريان الاستصحاب.

فالتعبد الاستصحابي من الأول لم يكن مقتضياً لعدم الاعادة في هذه الحال، فالتعليل لعدم الوجوب الغير المجامع الفساد الصلاة ، بما يناسب عدم الوجوب، الجامع لفساد الصلاة . غير صحيح الوالتنبيه على حجية الاستصحاب لايصحح تعليل الشيء بما ليس علة له ، بل لغيره ، مع أن التعليل لو كان باحراز الطهارة التعبدية قبل الصلاة ، لكان دالاعلى حجية الاستصحاب أيضاً حيث لا إحراز للطهارة التعبدية ، إلا مع حجية الاستصحاب أيضاً حيث لا إحراز للطهارة التعبدية ، إلا مع حجية الاستصحاب.

وبالجملة: لا يحسن التعليل لعدم لزوم إعادة المشروط إلا بوجود شرطه، لابالبناء على وجود شرطه الواقعي الاقتضائي، مع انكشاف عدمه.

وما يمكن أن يقال في حسن التعليل وجوه:

<sup>(</sup>۱) توضيحه: إن عدم وجوب الاعادة \_ الذي لا يجامع لفساد الصلاة \_ هوما إذا كان الشرط إحراز الطهارة، وذلك لأن الشرط موجود سواء انكشف الحلاف أم لا . وأما عدم وجوب الاعادة \_ الذي يجامع لفسادها موجود الشرط نفس الطهارة التعبلية، فانه إذا انكشف الحلاف تبين أن الصلاة غير واجدة لشرطها، فكانت فاسدة، فالتعليل لا ثبات عدم وجوب الاعادة على النحو الأول بكلام يناسب عدم وجوب الاعادة على النحو الثاني غير صحيح . وسيأتي تفصيله منه «قده» في ذيل كلام الماتن «قده»: «لا يكاد بصح التعليل...» التعليقة: ٣٠.

منها: إن إحراز الطهارة السابقة ــ حيث كان منزلاً منزلة إحرازها بالفعل ــصح التعليل بقوله عليه السلام (الأنك كنت على يقين) اكما هوظاهر الصحيحة ، فالعلة كونه على يقين ، لاكونه متطهراً .

إلا أنه مبني على كون الشرط الواقعي إحراز الطهارة وجداناً، لانفسها.

وأيضاً يبتني على كون قضية (لاتنقض) مسوقة لترتيب آثار اليقين لا المتيقن —كما هومبني شيخنا أقدس سره وغيره ....

ومنها \_إن القضية المزبورة، وإن كان مفادها: لأنك كنت على طهارة، إلا أن الشرط \_في هذه الحال\_إذا كان إحراز الطهارة، فالطهارة التي هي جزء الموضوع — هي الطهارة العنوانية المقومة لصفة اليقين، لاالطهارة الحارجية، وإلا لوجبت الاعادة.

ومن الواضع: إن الطهارة العنوانية المقومة لصفة اليقين لايتخلف عنها، ولا يعقل أن يكون لها انكشاف الخلاف.

وبالجملة: الشرط مطلقاً هي الطهارة، غاية الأمر إن الشرط الواقعي هي الطهارة، التي لها مطابق في الحارج، والشرط الفعلي في حال الجهل هي الطهارة، وإن لم يكن لها مطابق في الحارج. ومقوم الاحراز هي الطهارة التي لا تتوقف على وجودها الحارجي، لأن المعلوم بالذات مقوم الصفة العلم لاالمعلوم بالعرض.

وفيه إن طبيعي الطهارة، وإن كان محفوظاً في الذهن والعين، إلا أن الظاهر من قوله عليه السلام (لأنك كنت على يقين من طهارتك) للحاظ الطهارة فانية في مطابقها الخارجي، وابقاء مثلها مورد التعبد، لاابقاء طبيعي الطهارة، وعنوانها القوم للاحراز حتى لا بكون فرق بين شرطية إحراز الطهارة والطهارة العنوانية.

ومنها \_ إن الطهارة حيث أنها إذا وجدت لا نزول إلا برافع، فلها اقتضاء البقاء، والطهارة الثابتة اقتضاء عين الطهارة التي هي شرط واقعاً؛ فنزل الشارع الطهارة الاقتضائية منزلة الطهارة الواقعية الفعلية، واعطاها حكمها وهي الشرطية.

ومن المعلوم إن الطهارة الاقتضائية لا تزول برافعها، بل الزائل هي الفعلية، فصح تعليل عدم وجوب الإعادة، لمكان وجود الطهارة الاقتضائية التي هي شرط في هذه الحال بلسان وجود الطهارة الفعلية التي هي شرط واقعاً، حيث أن الأولى عين الثانية.

<sup>(</sup>١) و (٣) في الصحيحة الثانية ؛ الوسائل ٢: ص ٢٠٦١ .

 <sup>(</sup>٣) راجع الكفاية ٢٤٧٢ و تعليقته المباركة على الرسائل عند بيان حقيقة «لا تنقض»: ١٨٨، تبعاً لاستاذه المجتز الشيرازي «قده».

وبناء على هذا لاحاجة إلى جعل الاحراز شرطاً، بل نفس الطهارة الثابتة اقتضاء شرط.

وفيه ماقدمناه في بعض الحواشي المتقدمة: إن اقتضاء الطهارة للبقاء، ليس بمعنى كون نفسها سهباً لبقاء نفسها على حد سببية المقتضي لمقتضاه، حتى يقال: إن ثبوت المقتضي ثبوت مقتضاه ـ ولومع ثبوت المانع، أو الرافع عن تأثيره حدوثاً او بقاء \_ لتكون للطهارة هنا ثبوت اقتضاء، بل معناه إن الطهارة مسببة شرعاً عن سبب يقتضي طهارة مستمرة إلى أن يجيء سبب أقرى، فيزيلها، وعنع عن تأثير سببها في بقائها.

فع وجود الرافع في الواقع، لاطهارة حقيقة، وليس لها سبب موجود، ليكون الطهارة باقية ببقاء سببها اقتضاء، بل ذلك الوضوء التدريجي المنصرم، كان سبباً لطهارة مستمرة إلى أن يحدث حدث رافع كما.

فليس هنا أمر ثابت بالذات، ليكون للطهارة ثبوت عرضي على حدّ ثبوت المقتضى بشبوت المقتضى، حتى يعطي لهذا النحومن الثبوت حكم الثبوت بالذات، ويصح التعبير عن أحدهما بالآخر، وقد قدمنا صحة التعليل بناء على شرطية الطهارة التعبدية، ولو في خصوص المقام، وبناء على مانعية النجاسة لولا المدرعنها وضعاً. فراجع ١.

(٣٠) قوله قدس سره: لا يكاد يصح التعليل لوقيل باقتضاء... الخ

تحقيق المقام: إن حسن التعليل ــبتاء على اقتضاء التعبد الاستصحابي للأجزاء ــ إما مع الالتزام بكون الاعادة بعد الانكشاف نقضاً، ولو بالواسطة، وإما لامعه، بل مجرد منافاة لزوم الاعادة، مع حرمة نقض اليقين بالشك، فالمحذور على الأولى: هي الناقضية، وعلى الثاني: هو الحلف.

فنقول: أما على الأول، فوجه الاشكال في صحة التعليل: إن النقض العملي فعل ماينا في المتحلي أو ماينا في أثر مورد اليقين ما ينا في ماينا في المناف الإحواز الدخول في الصلاة.

ومن الواضح: إن الامتناع من الدخول فيها مناف لجواز الدخول، فيكون مصداقاً

<sup>(</sup>١) تقدم في التعليقة: ٢٦ ذيل قول الماتن «قده»: (ولا يكاد يكن التنصي عن هذا الإشكال...).

<sup>(</sup>٢) الكفاية ٢:٢٩٣.

للنقض، كما أن الاعادة \_قبل الانكشاف \_مناف للبناء على وجود الطهارة، والمعاملة مع المشكوك معاملة المتيقن.

بخلاف الاعادة \_ بعد الانكشاف وانقطاع التعبد \_ فانه غير مناف لجواز الدخول، ولا للبناء على الطهارة \_ قبل الانكشاف \_ وليس عدم وجوب الاعادة على الفرض مورد اليفين والشك، ولا من آثاره، حتى يكون فعل الاعادة نقضاً لليقين بالشك.

فان قلت: الاعادة، وان لم تكن نقضاً لمورد اليقين والشك، ولا لأ ثره بلاواسطة، إلا أنها نقض له مع الواسطة، فان الأمر الظاهري بالصلاة مع الطهارة المشكوكة مقتض لا يجادها، وهي علمة لحصول مصلحتها، المساوقة للمصلحة الواقعية، القائمة بالصلاة المقرونة بالطهارة الواقعية، وحصول مصلحة الواقع علمة لسقوط الأمر، المنبعث عنها واقعاً، وسقوطه علمة لعدم لزوم الاعادة.

فالاعادة نقض لهذا المقتضي الأخير بلاواسطة، ونقض لأثر مورد اليقين والشك مع الواسطة، ولا فرق في النقض المنهي عنه بين نقض اليقين بلاواسطة أومعها.

قلت: ليس ترتب هذه المقتضيات على الطهارة المتيقنة سابقاً، المشكوكة لاحقاً ليستوحابي، المترتب على مورد اليقين والشك. مورد اليقين والشك.

وليس النقض العملي المنهي عنه بالأواسطة ، أو معها ، إلا فعل ما بنافي الأثر الشرعي ، المتقضي للجري على وفقه عملاً ، المانع عن نقضه عملاً ، فلو كانت المقتضيات المترتبة على الطهارة شرعية ، كان لها الجري العملي على وفقها ، والنقض العملي لها ، دون ما إذا لم تكن شرعية ، أو لم يكن ترتبها شرعياً ، وقد عرفت أنه ليس مجرد كون شيء منافياً لشيء نقضاً عملياً له .

وأما تسليم كون الاعادة نقضاً لكنها مع الواسطة ، والظاهر من النقض ماكان بلاواسطة ، كها عن بعض الأجلة (قده) فدفوع بأن الواسطة إذا كانت واسطة في العروض صح دعوى كونه خلاف الظاهر؛ لأن الاسناد فيه إلى غير ما هوله ، وأما إذا كانت واسطة في الثبوت \_ كها قربناه \_ فلا مخالفة للظهور لا نحقاظه بالاسناد إلى ما هوله حقيقة .

فالعمدة ماذكرناه من عدم كون الاعادة نقضاً. فتدبر.

<sup>(1)</sup> جوالحقق الآشتياني «قده» في الجزء الثالث من شرحه على الرسائل: ٢٨.

ولا يخفى عليك أن ترتب المقتضيات المزبورة على مورد اليقين والشك، إذا كان كافياً في صدق النقض، فلا وجه للايراد عليه: بأن كون الاعادة نقضاً إنما هو بملاحظة الأمر الظاهري واقتضائه للاجزاء، فكيف يكون النقض، مع قطع النظر عنه محققاً، حتى يكون النهي عنه في قوة عدم ايجاب الاعادة \_والحال إن الحكم لا يحقق موضوع نفسه\_ يكون النهي عنه في قوة عدم ايجاب الاعادة \_والحال إن الحكم لا يحقق موضوع نفسه وجه عدم وروده: إن من كان متطهراً واقعاً يجوز له الدخول في الصلاة، وتلك الصلاة علة لحصول ملاكها الباعث على الأمر، وحصوله علة لسقوطه.

وحينئذ، فلا يجب الاعادة، فكما أن الامتناع في نفسه نقض كذلك الاعادة، والتعبد بالطهارة أمر بالصلاة معها، وموجب لعدم الاعادة، لكون الامتناع عن الدخول نقضاً، ولكون الاعادة بعد حصول الملاك نقضاً.

وأما إشكال عدم كون ايجاب الاعادة، وعدم ايجابها من الآثار الشرعية المترتبة على الطهارة، فهووارد على أي حال. وسيأتي إن شاء الله تعالى الجواب عنه.

هذا كله بناء على أن مفاد التعليل كون الإعادة نقضاً.

وأما على الثاني ـ وهو كون وجوبها خلفاً لنافاته لحرمة نقض اليقين بالشك الراجعة لبناً إلى الأمر بالصلاة مع الطهارة المشكوكة المقتضي للأجزاء، وعدم وجوب الإعادة \_

فتقريبه: إن قوله عليه السَّلَامِ (الأَثْلِامِ كَتَبَّتُ عَلَى يَقَينَ مِن طَهَارِتُكَ فَشَكَكَتَ) ا تارة - من باب تعليل صحة الصلاة، وعدم لزوم الاعادة بوجود شرطها، بتحقيق موضوعها في السابق، وجعل الشرطية لها في حال الشك فيها.

وأخرى-من باب التوطئة لتحقيق الأمر الظاهري الاستصحابي المقتضي للاجزاء، حتى يكون وجوب الاعادة منفياً بمنافاته للأمر الظاهري المقتضي للاجزاء، إلا أن كون الاعادة داخلة تحت عنوان النقض المنهي عنه، لمكان وجود الشرط، وجعل الشرطية له بقاء، هوالنا هر، لأن الظاهر كفاية كبرى حرمة نقض اليقين في عدم وجوب الاعادة.

بخلاف منافاة وجوب الاعادة للأمر بالصلاة، مع الطهارة الكذائية، فانه لا ينافيه بالذات، بل بتبع اقتضائه للاجزاء، والملازمة غير ظاهرة، ولا مفروغ عنها، حتى يكتني في مقام نني وجوب الاعادة بمجرد وجود الأمر الظاهري.

وتما ذكرنا يتضح فساد القياس بمثل قوله (الخمر حرام الأنه مسكر) بدعوى أنه لا يستقيم التعليل به إلا بملاحظة كبرى كلية، وهي: إن كل مسكر حرام، فالكبرى الكلية

<sup>(</sup>١) الوسائل ج ٢: الباب ٤١ من ابواب النجاسات: ١٠٦١ الحديث ١.

محذورالخلف ......

في منصوص العلة دائماً مطوية، فكذا لايضر هنا انطواء الكبرى الكلية، وهي: إن كل أمر ظاهري مقتض للاجزاء، بعد تعليل عدم وجوب الاعادة بوجود الأمر الظاهري.

وجه الفساد: إن تعليل عدم وجوب الاعادة بوجود الأمر الظاهري لا يكفيه الكبرى المناسبة للعلة، وهي: إن كلما كان الأمر الظاهري موجوداً، فالاعادة غير واجبة، ــكما كان يكني (كل مسكر حرام) في حرمة الحمر المعللة بالاسكار...، بل لابد من كبرى أخرى غير مستفادة من العلة، وهي: كل أمر ظاهري بقتضي الاجزاء، فلا يقاس انطواء هذه الكبرى بانطواء الكبرى في منصوص العلة، فلا تغفل.

ثم إن الظاهر من عبارة شيخنا الاستاذ (قده) في تقريب حسن التعليل هوالوجه الأول، دون الثاني، كما يدل عليه قوله (قده) (موجبة لنقض اليقين بالشك)، وقوله (قده) في الهامش بلزوم النقض من الاعادة، وقد عرفت ما يتعلق به من النقض والابرام.

## (٣٦) قوله قدس سره: فانه لازم علي كل حال . . . الخ<sup>٣</sup>

إن كان الغرض ورود الاشكال المتقدم على أي حال، فقد عرفت في أول البحث عن هذه الصحيحة: إن إرادة قاعدة اليقين منوطة بحمل قوله (فرأيت فيه) على رؤية نجاسة منا، لا تلك النجاسة المظنونة الاصابة، ومعه لا يقين بوقوع الصلاة في النجاسة، حتى يرد إشكال نقض اليقين باليقين.

وإن كان الغرض ورود إشكال آخر بناء على إرادة قاعدة اليقين بتقريب: إن قاعدة اليقين لاتجري حال الصلاة، بل بعدها، لتقومها بالشك المحقق برؤية نجاسة يحتمل أنها تلك النجاسة التي ظن إصابتها، ويحتمل أن تكون واردة عليه بعد الصلاة.

فعليه فلا أثر للقاعدة إلا عدم وجوب الاعادة، وهو أثر عقلي لاشرعي، ولايرد نظيره على الاستصحاب؛ لأن المترتب على الطهارة قبل الصلاة ـ الذي هو موقع جريان الاستصحاب. هي الشرطية، ولازم اقتران الصلاة بشرطها في هذه الحال عدم الاعادة، لا أن انجعول هو عدم وجوب الاعادة، ولا معنى للتعبد بالشرطية بعد الصلاة.

فيمكن الجواب عنه: بأن الاعادة أوعدمها \_ فيا يمكن التعبد به \_ راجع إلى جعل

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ٢٩٣.

<sup>(</sup>٢) قال «قده» في الهامش في وجه التأمل:

<sup>«</sup>ان اقتضاء الامر الظاهري للأجزاء ليس بذلك الوضوح كي يحسن بملاحظته التعليل بلزوم النقض من الأعادة كما لايخلي. انتهى)، راجع حقائق الأصول: ج ٢، ٤٢٠.

<sup>(</sup>٣) الكفاية ٢: ٢١٤.

٨٨ ...... الاستصحاب

الوجوب بقاء، أو جعل عدمه بقاء، فرجع الأمر في قاعدة اليقين إلى التعبد بعدم الأمر بالصلاة بقاء.

نعم في الايمكن التعبد به \_ كصورتي القطع بالامتثال أو بعدمه \_ فوجوب الاعادة وعدمه عقليان، راجعان إلى لزوم إطاعة الأمر وعدمه، لسقوطه بالاطاعة. فتدبرجيداً.

(٣٢) قوله قدس سره: والاستدلال بها على الاستصحاب مبني ... الغ<sup>ا</sup> توضيح المقام: إن محتملات الرواية للاثة:

أحدها إرادة اليقين بعدم اتيان الركعة الرابعة مثلاً، ويراد من حرمة نقض اليقين --بعدم إتيانها -- إيجاب الركعة الرابعة، وأما كون اللازم إتيانها موصولة، أو مفصولة، فانما هوبدليل آخر،

فاتيانها موصولة بالأدلة الدالة على مانعية الزيادة ــ من حيث التكبيرة والتسليمة، ونحوهما ــ، وإتيانها مفصولة بما دل في المقام على لزوم التسليمة قبل الشروع في الرابعة، والبدأة فيها بالتكبيرة، وهكذا...

وبالجملة: كما أن اعتبار سائر الشرائط في الركعة الرابعة ليست بدليل الاستصحاب بل باطلاق أدلة الشرائط الموجبة لاعتبارها في كل صلاة، سواء كانت واجبة واقعاً، أوظاهراً.

فكذا اعتبار وصل الرابعة ــبعدم تخليل مايوجب فصلهاــ بتلك الأدلة، ودليل المورد مقيد لتلك الاطلاقات، لا لاطلاق دليل الاستصحاب، ومنه علم مافي المتن من المساعة في دعوى التقييد لاطلاق النقض.

والتحقيق: إن صلاة الاحتياط، إما هي صلاة مستقلة، لها أمر مستقل، تكون على تقدير نقص الصلاة جابرة لها من حيث مصلحتها وعلى تقدير التمامية نافلة، وإما هي جزء الصلاة التي وقع الشك في أثنائها، بحيث يدور أمرها بين وقوعها جزء حقيقة من الصلاة، على تقدير النقص، ولغواً صرفاً على تقدير التمامية،

قان قلنا بالأول، فلا معنى لاستصحاب عدم انيان الرابعة إلا التعبد ببقاء الأمربها بعين الأمر بالصلاة، كما هوشأن الجزء، مع أن المفروض أن الامر بصلاة الاحتياط أمر مستقل مستقلة، لاأنه بقاء الأمر الأول للواقعا ولاظاهراً سواء قيل بتبدل الحكم الواقعي إلى حكم واقعي آخر، أو بأنه حكم ظاهري مع بقاء الحكم الواقعي بأربع

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ٢٩٤.

<sup>(</sup>٢) الصحيحة الثالثة لرزارة: الوسائل ٢١١٠ - ٣٢١

ركعات على حاله، لأن صلاة الاحتياط على أي حال صلاة أخرى، لها أمر آخر، إمَّا واقعاً، أوظاهراً، فلا يعقل أن يكون عنوان النقص وبقاء الأمر محفوظاً.

لايقال: ليس الغرض من الاستصحاب التعبد ببقاء الأمرليرد المحذور المذكور، بل التعبد بالأمر بصلاة الاحتياط، بتقريب: إن موضوعه من شك بين الثلاث والأربع، ولم يأت بالرابعة واقعاً.

فاستصحاب عدم إتيان الرابعة للتعبد بجزء الموضوع لترتيب هذا الحكم عليه، لا للتعبد ببقاء الأمر.

لأنا نقول: أولاً \_ إن موضوعه كما يشهد له أدلة صلاة الاحتياط (من شك بين الثلاث والأربع) لامقيداً بأنه لم يأت بالرابعة واقعاً، حتى يحتاج في تحقيق موضوعه إلى الأصل.

نعم حيث أن الغرض منها جبرالنقص، فلا محالة لا تكون واجبة مع التمامية، نظير الأوامر الطريقية، لا أن موضوع التكليف متقيد بعدم الاتيان.

وثانياً ... إن كان التكليف بصلاة الاجتياط متعلقاً بمن لم يأت بالرابعة واقعاً، فلا عالة لايعقل بلوغه إلى درجة الفعلية، إذ مع فعلية موضوعه ـــ المنوطة بها فعلية حكمه ـــ يرتفع الشك، فلا يبتى مجال لفعلية وحكمة، الترسيس من

ومع عدم فعلية موضوعه لاموقع لفعلية حكمه، والانشاء ــبداعي جعل الداعي ــ لايترقب منه إلا فعلية الدعوة بفعلية موضوعه، والانشاء ــ لايهذا الداعي ــ ليس من الحكم الحقيق في شيء.

وحيث لايعقل أن يكون التكليف الواقعي مرتباً على عدم الاتيان، فلا مجال للتعبد الظاهري؛ إذ هو فرع معقولية التكليف الواقعي، حتى يتحقق احتماله باحتمال ثبوت موضوعه واقعاً.

هذا كله إن كانت صلاة الاحتياط صلاة مستقلة.

وإن قلنا بالثاني وهو كونها جزء حقيقة لامن حيث الأثر فقط فقتضى جزئيتها كونها مأموراً بها بعين الأمر بالصلاة؛ إذ لاوجوب استقلالي، لانفسياً ولاغيرياً للجزء الحقيق.

ومن الواضع: عدم كون الصلاة الواجبة بالوجوب النفسي المكن بقاء أمرها واقعاً بعينه مشتملة على تسليمتين وتكبيرتين، فليس الاشكال، من حيث مانعية زيادة التسليمة والتكبيرة، حتى يقال بتقييد إطلاق أدلة المانعية، وبقاء الأمر بذوات

الاجزاء على حالما.

بل الاشكال من حيث وجوب هذه الزيادات بنحوالجزئية، التي لامجال لدخولها في الواجب، الآبتبدل الأمربما عداها إلى الأمربما يشتمل عليها. فلا محالة هناك أمر اخر بصلاة مشتملة عليها، إمّا واقعاً أوظاهراً، وعلى أي حال لا يعقل عنوان بقاء الأمر الواقعي تعبداً، كما هومفاد الاستصحاب.

ثانيها \_ إرادة الاحتياط المقرر شرعاً \_ هنا \_ من (اليقين) حيث أنه عمل يوجب اليقين بالبراءة، وعدم النقص والزيادة، فالمراد \_ من عدم نقض اليقين \_ عدم رفع اليد عن اليقين بالعمل باحد طرفي الشك عجرده.

ويكون المراد من عدم إدخال الشك في اليقين، وعدم خلط أحدهما بالآخر عدم مزاحمة اليقين بالشك، حيث أنه لكل منها مقام من الوثاقة والوهن، فلا ينبغي جعل الوثيق متزلزلاً، أوجعل المتزلزل وثيقاً، باعطاء كل منها منزلة الآخر.

وهذا المعنى ما اختاره الشيخ الاعظم (قده) في الرسائل المعترفاً بأنه بعيد في نفسه، لكنه يتعين بعد عدم إمكان حمله على الاستصحاب، وهو كما أفاده (قده) بعيد جداً.

إذ الظاهر من النهي عن نقض اليقين فرض وجودهما معاً، كما هوظاهر من آخر الخبر، حيث قال عليه السلام: (ويتم على اليقين فيهني عليه)، فلابد من وجود يقين يتم الصلاة عليه، أو يبقيه ولاينقضه، أو لا يجعله مزاحاً بشيء.

وما أفاده (قده) راجع في الحقيقة إلى الأمر بتحصيله، لا إلى عدم نقضه في فرض حصوله.

ثالثها \_ إرادة البقين المذكور في صدر الصحيحة، حيث قال عليه السلام: (إذا لم يدر في ثلاث هو أو أربع، وقد احرز الثلاث، قام فأضاف إليها أخرى، ولاشيء عليه، ولا ينقض اليقين بالشك . . .) الخبر. ٢

وتطبيق العمل المقرر شرعاً على العمل بهذا اليقين بتقريب: إن اليقين المحفق هنا هو اليقين بالثلاث (لابشرط) في قبال الثلاث (بشرط لا) الذي هو أحد طرفي الشك ، والثلاث (بشرط شيء) الذي هو الطرف الآخر، والأخذ بكل من طرفي الشك فيه محذور النقص بلا جابر، أو الزيادة بلا تدارك .

<sup>(</sup>١) الرسائل: ٣٣٢.

<sup>(</sup>٢) في الصحيحة الثالثة لزرارة «الوسائل: ج ٥: الباب ١٠ من ابواب الخلل: ص ٣٢١: الحديث ٣».

بخلاف رعاية اليقين بالثلاث (لابشرط) فانها لايمكن إلا بالوجه الذي قرره الامام عليه السلام من الا تمام على ما أحرز، وإضافة ركعة منفصلة، فانها جابرة من حيث الأثر على تقدير النقص، وزيادة خارجة غير مضرة على تقدير التمامية.

وأما إضافة ركعة متصلة، فانها من مقتضيات اليقين (بشرط لا)، والمفروض أنه (لابشرط).

كما أن الاقتصار على الثلاث المحرزة ـــفقطــ من مقتضيات اليقين بالثلاث «بشرط شيء» فان المفروض أن الفريضة رباعية، مع أن الاحراز متعلق بالثلاث لابشرط، فرعاية مثل هذا اليقين، وعدم رفع اليد عنه، لا تكون إلا بما قرره الامام عليه السلام. والله اعلم.

(٣٣) قوله قدس سره: الظهوره في اختلاف زمان الوصفين...الخ ا

لدلالة الفاء على الترتيب، الذي لامجال فيه إلا للزماني، بل ربما يدعى أنه أظهر من الحبر الآخر، وهو قوله عليه السلام (من كان على يقين فشك) ولايتم إلا بارجاع الضمير في قوله (فأصابه) إلى (اليقين)، مع أن الظاهر رجوعه إلى الشخص، كما في الحبر الآخر.

وعن الشيخ الاعظم فَدُولَ إِنَّ صَرِيحِ الرواية اختلاف زمان الوصفين، وظاهرها اتحاد زمان متعلقهما، فيتعين حملها على قاعدة اليقين.

أقول: إن استظهرنا من الترتيب الزماني أن زمان حصول اليقين، وتحققه قبل زمان تحقق الشك، بحيث يكون كل واحد من الزمانين مختصاً بأحد الوصفين، فلاحاجة إلى استظهار اتحاد زمان المتعلق؛ إذ لا يعقل في مثل المقام \_ الذي يعتبر فيه عنوان نقض اليقين إلا أن يكون متعلق اليقين والشك واحداً من جميع الجهات، حتى في الزمان.

وإن استظهرنا \_من الترتيب الزماني\_ أن زمان حدوث اليقين قبل زمان حدوث الشك، فهو بنفسه، وإن لم يستلزم اتحاد زمان المتعلق؛ لامكان بقاء اليقين إلى حدوث الشك، فلا تتعين القاعدة إلا بعد استظهار وحدة المتعلق زماناً، لكنه إذا فرض ظهور

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ٢٩٦.

<sup>(</sup>٢) الخصال في حديث الأربعمأة: الفقرة «١٣٠».

<sup>(</sup>٣) الرسائل: ٣٣٣.

الرواية في اتحاد المتعلق زماناً، فلا حاجة إلى اثبات اختلاف الوصفين زماناً، لاستحالة اجتماع اليقين والشك زماناً، مع اتحاد متعلقها زماناً، فأحد الأمرين كاف في اثبات قاعدة اليقين.

ومنه يعلم: أن تجرد اليقين والشك من ذكر المتعلق، إن كان دالاً على وحدة المتعلق \_ بقول مطلق فحال سائر روايات المطلقة حال هذه الرواية. فلوكانت العبارة (من كان على يقين وشك) لكان أيضاً دليلاً على قاعدة اليقين، وإن كان التجرد غير كاف في ذلك ، فجرد الدلالة على الحدوث بعد الحدوث \_ لايوجب تعين قاعدة اليقين.

وعليه فنقول: أما الدلالة على اختلاف زمان الوصفين، فغايتها الحدوث بعد الحدوث، لا الحصول بعد الحصول، والأول يجامع الاستصحاب، بل باعتبار أن الغالب سبق حدوث اليقين في باب الاستصحاب كما يشهد به سائر أخبار الباب يتعين وروده مورد الغالب، وعدم خصوصية لسبق حدوث اليقين، كما في قاعدة اليقين.

وأما الدلالة على اتحاد المتعلق \_ من حيث الزمان \_ فلا موجب لها؛ إذ ليس هنا عنوان الواحد يحتى يدعى أن الظاهر منه هوالواحد من جميع الجهات.

وأما عنوان النقض، فقد تقدم الكلام فيه، وأنه لايقتضي إلا التجرد في مقام الاسناد؛ إذ ليس لهذا العنوان إلا في مرحلة الاسناد؛ إذ ليس لهذا العنوان إلا في مرحلة الاسناد الكلامي، ومجرد اتحاد المتعلق ذاتا، وتجرده عن الحدوث والبقاء \_ كاف في صدق النقض، لا أن تعينه من حيث وحدة الزمان لازم في صدق النقض، حتى تتعين القاعدة.

بل يمكن أن يقال: إن تغاير زمان الوصفين كاف في الدلالة على تغاير زمان الموصوفين، إذ الظاهر من اليقين بالطهارة ـــلولا القرينة ــ هي الطهارة حال اليقين دلا قبلاً ولا بعداً . كما أن الظاهر من الشك في الطهارة ــلولا القرينة ـــ أيضا ذلك، فان الظاهر من إسناد كل معنى إلى غيره أنه كذلك حال الاسناد، إلا أن حفظ هذا الظهور على أي حال عير ممكن هنا؛ لأن اليقين بالطهارة الفعلية ــ حال حدوث اليقين ــ ليس أحد ركنى الاستصحاب، بل اليقين انجامع مع الشك.

فلا محالة يتعلق البقين بالطهارة السابقة.

كما أن الشك في الطهارة الفعلية ـ حال الشك ـ ليس أحد ركني القاعدة، بل الشك في الطهارة السابقة، فلابد من رفع اليد عن الظهور المزبور، إما في طرف الشك، فيوافق قاعدة اليقين، أو في طرف اليقين فيوافق الاستصحاب.

### (٣٤) قوله قدس سره: ولعله بملاحظة اختلاف زمان الموصوفين ... الخ ١

فتوصيف اليقين وائشك بالسبق واللحوق بالعرض لا بالذات، إلا أن مجرد احتمال كون السبق بالعرض لا يوجب رفع اليد عن ظهور القيد في الخصوصية، ولاعن ظهور الاسناد إلى ماهوله، مضافاً إلى أن توصيف اليقين والشك بالسبق واللحوق بالعرض \_ لا تصاف متعلقها بها بالذات لا يخلوعن شيء اذ لابد في ذلك من نحومن الاتحاد بين الوصف والموصوف ولو اتحاداً وضعياً، كالجالس في السفينة حتى ينسب ما يعرض مابالذات إلى المتحد معه بالعرض، ولا اتحاد للعلم إلا مع المعلوم بالذات، وهوغير واقع في الخارج، حتى يكون له السبق الزماني، ليوصف به العلم المتحد معه، وماهو موصوف بالسبق الزماني \_ أي المعلوم بالدات إليه وصفه، فما موصوف بالسبق الزماني \_ أي المعلوم بالعرض ـ غيرمتحد مع العلم ليسري إليه وصفه، فما له الاتحاد لاسبق له ، وما له السبق لا اتحاد له .

نعم العلم الذي هو نحو وجود المعلوم في الخارج، كما في المرتبة الاخيرة من علمه الفعلي تعالى، فالموجود بنفس ارتباطه الوجودي \_الذي هو عين حضوره لعلته علم ومعلوم، وكلاهما موصوف بالسبق واللحوق الزمانيين هذا.

وأما دعوى ملاحظة اليقين بنحو الطريقية والرآتية لمتعلقه، فيكون المعنى: من كان على طهارة فشك ، فحينناذ تكون الطاعارة مفروضة الثيوب فيتعين للاستصحاب.

فدفوعة بما مرمنا سابقا: من أن اليقين ليس من وجوه متعلقه، حتى يلاحظ فانياً فيه، ليمكن إرادة ذات المتيقن. مضافاً إلى ما قدمناه ٢ من الشواهد على بقاء اليقين بحاله.

(٣٥) قوله قدس سره: حيث دل على أن اليقين بالشعبان . . . الخ٣

الأولى تبديله باليقين بعدم دخول شهر رمضان، فانه موضوع الحكم وجوداً وعدماً، لاكونه من شعبان وجوداً وعدماً إلا للتعبد بحكمه، وهواستحباب صومه.

(٣٦) قوله قدس سره: وربما يقال: إن مراجعة الأخبار... الخ أ

فني رواية عن أبي جعفر عليه السلام قال (إذا رأيتم الهلال فصوموا، وإذا رأيتموه فافطروا، وليس بالرأي ولا بالتظني ولكن بالرؤية)\*

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ٢٩٦.

<sup>(</sup>٢) نقدم في التعليقة: ٢١.

<sup>(</sup>٣) الكفاية ٢٤٩٢.

<sup>(1)</sup> الكفاية ٢: ٢٩٨.

<sup>(</sup>٥) الوسائل ٧: الباب ٣ من أبواب أحكام شهر رمضان ص ١٨٧: الحديث ٢٠

وفي رواية أخرى (صيام شهر رمضان بالرؤية وليس بالظن) ١

وفي رواية أخرى (صم لرؤيته وافطر لرؤيته وإياك والشك والظن فان خني عليكم فأتموا الشهر الأول ثلاثن) ٢

وفي رواية أخرى (شهر رمضان فريضة من فرائض الله فلا تؤدوا بالتظني) ٢.

وعليه فيمكن أن يراد من اليقين في قوله عليه السلام (اليقين لايدخله الشك، صم الرؤيته واقطر لرؤيته) أهو اليقين بدخول شهر رمضان المنوط به وجوب الصيام، واليقين بدخول شوال المنوط به جواز الاقطار.

ومقتضى هذه الاناطة عدم وجوب الصوم في يوم الشك ، لا التعبد بعدم دخول شهر رمضان لليقين بعدمه سابقاً.

نعم ظاهر قوله عليه السلام (اليقين لايدخله الشك) فرض اليقين والشك، وأنه لايزاحم اليقين بالشك، وليس هوإلا اليقين بعدم دخول شهر رمضان.

إلا أن يقال: اليقين حيث أنه انيط به وجوب الصوم، فلا يعطى حكمه للشك، ولا ينزل الشك منزلته.

فالمراد إن اليقين هوالمدار، وأنه لأيراه في ماله من الحكم غيره \_من الظن والشك \_...

ومن المعلوم أن تفريع وجوب الصوم والافطار بالرؤية حينئذ على قوله عليه السلام (اليقين لايدخله. الخ) أنسب من تفريعه عليه ببناء على إرادة اليقين بعدم دخول شهر رمضان فانالمتفرع عليه ابتداء عدم وجوب الصوم، لا وجوبه بالرؤية إلا بالملازمة، فان عدم الوجوب يستمر الى أن يتيقن بالخلاف، فحينئذ يجب الصوم.

ومما ذكرنا ... في معنى الرواية ... يتضح أن حملها على ما يوافق تلك الأخبار دون الاستصحاب لايقتضي حمل اليقين على المتيقن ... بتوهم أن المراد ادخال صوم يوم الشك في أيام الصيام اليقينية ... .

وقد عرفت أن المراد: إنه لايعامل مع الشك معاملة اليقين، وأنه لايعطى حكمه، ولايزاحم اليقين في له من المنزلة فيره من الشك والظن.

<sup>(</sup>١) الوسائل ٧: الباب ٣ من أبواب أحكام شهر رمضان: ص ١٨٣: الحديث ٦.

<sup>(</sup>٢) الوسائل ٧: الباب ٣ من ابواب احكام شهر رمضان: ص ١٨٤: الحديث ١١.

<sup>(</sup>٣) الوسائل ٧: الباب ٢ من ابواب احكام شهر رمضان: ص ١٨٥: الحديث ٦.

<sup>(1)</sup> في الحديث المبحوث عنه «الوسائل ٧: الباب ٣ من ابواب احكام شهر رمضان: ص ١٨٤: الحديث ١٦٥».

(٣٧) قوله قدس سره: هو اليقين بدخول شهر رمضان وخروجه . . . الخ<sup>١</sup>

فيه مساعة، إذ مقتضى ترتب وجوب الافطار على الرؤية \_ كوجوب الصوم على الرؤية \_ كوجوب الصوم على الرؤية \_ كوجوب الصوم على الرؤية \_ هوأن الموضوع في كليها هواليقين بالدخول، وإن كان اليقين بالحروج مستلزماً لليقين بالدخول.

(٣٨) قوله قدس سره: وتقريب دلالة مثل هذه الأخبار على الاستصحاب الخ \* تحقيق المقام: إن محتملات هذه الروايات كثيرة، ذهب إلى كل منها ذاهب: فنها ... إن مفادها قاعدة الطهارة، فقط وهوالمشهور.

ومنها \_إن مفادها قاعدة الطهارة واستصحابها معاً، كما حكى عن الفصول ٣.

ومنها \_ إن مفادها إثبات الطهارة الواقعية، للاشارة بعناوينها الأولية واستصحابها، وقاعدة الطهارة، كهاعن شيخنا العلامة رفع الله مقامه في تعليقته المباركة .

ومنها \_ إن مفادها إثبات الطهارة الواقعية واستصحابها فقط، كما هوظاهرالمن.

ومنها بي إن مفادها خصوص استصحاب الطهارة ولايأباه صدر كلامه (قده) في المتن واستظهره الشيخ الأعظم (قده) في خصوص (الماء كله طاهر حتى تعلم انه نجس) المتن واستظهره الشيخ الأعظم (قده) في خصوص (الماء كله طاهر حتى تعلم انه نجس) ومنها بي إن مفادها إثبات الطهارة الواقعية فقط، كما يساعده ماسلكه صاحب الحدائق ره من كون النجاسة حقيقة متقوية بالعلم بي المحاسة عقيقة متقوية بالعلم بي المحاسة عقيقة متقوية بالعلم بي المحاسة عقيقة متقوية بالعلم المحاسة المحاسة عقيقة متقوية بالعلم المحاسة المحاسة المحاسة المحاسة المحقيقة متقوية بالعلم المحاسة المحاسة المحقيقة متقوية بالعلم المحاسة المحتمد المحسون المحتمد ال

أما الاحتمال الأول فتقريبه: إن مدّخول (حتى) ـــ وهوالعلم بالقذارةـــ غاية وحد لأمر ممتد قبله، والعين الخارجية ـــ كالماء وغيرهـــ لامعنى لامتدادها بذاتها إلى زمان العلم.

فالموصوف بالامتداد: اما وصفه \_ وهو كونه مجهول الحال فانه قابل للامتداد إلى أن يتبدل بنقيضه. واما حكمه بلحاظ امتداد الطهارة في زمان الجهل، فعلى الاول: تكون الغاية حداً للوصف المأخوذ في الموضوع، وعلى الثاني: تكون حداً لحكمه. والجهل

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ٢٩٨.

<sup>(</sup>٢) الكفاية ٢: ٢٩٨.

<sup>(</sup>٣) الفصول: الدليل الخامس على حجية الاستصحاب: ٣٧٣.

<sup>(</sup>١٨٥) ص ١٨٥.

<sup>(</sup>٥) الرسائل: ٣٣٦.

<sup>(</sup>٦) الوسائل: ج ١: الباب ١من المياه: ص ١٠٠: الحديث ه الآ أن في الحديث «أنه قدّر» ولم نجد حديثاً مطابقاً للمتن.

<sup>(</sup>۷) الحداثق ۲: ۱۳۳.

- المدلول عليه بالالتزام - قيد للموضوع على الاول وقيد - لحكه - على - الثاني والقيد فيها جعلي. والغاية حينتذ عقلية ، بداهة انتفاء الشيء عند تبدله بنقيضه - موضوعاً كان أو حكما ...

ومثل هذه الغاية غير داخلة في البحث عن مفهوم الغاية، لانتفاء سنخ المغيى، وهو الحكم الظاهري مماثلاً للمغيى أو مماثلاً الحكم الظاهري مماثلاً للمغيى أو مماثلاً لحكم الغاية.

وأما القيد المستفاد من الغاية \_وهو الجهل\_ فسواء كان قيداً للموضوع، أو قيداً للمحمول، فهو يوجب كون الحكم ظاهرياً، ولا يختص بالأول، كما زعمه بعض الأجلة الملحمول أن الحكم الظاهري هو الحكم المرتب على المشكوك بما هو فانه مجرد اصطلاح.

بل الحكم المرتب على ذات الموضوع، إن كان على تقدير الجهل، وبلحاظه، كان أيضاً حكماً ظاهرياً، كما أن كونه قيداً للمحبول لايابي عن أن يكون مفاد قاعدة الطهارة، بتوهم أن استمرار الطهارة لل زمان العلم بالقذارة، مع تجرد الموضوع عن الجهل هوعين الاستصحاب؛ وذلك لأن استمرار الحكم باستمرار موضوعه المأخوذ فيه الجهل، واستمرار الحكم باستمرار الحكم باستمرار الحكم المتعلق الجهل، واستمرار الحكم المناية هو الحكم الظاهري، المرتب على المجهول، أو المعلق على الجهل وبلحاظه، والاستمرار الذي هو عين الاستصحاب هو استمرار الحكم الواقعي عنواناً تعبداً.

فجرد رجوع القيد إلى المحمول لا يوجب تعين مدلول الرواية في الاستصحاب، ولا يأبى عن كونه مفاد قاعدة الطهارة.

ومنه يتضح: أنه لامانع من الأخذ بظاهر القضية، حيث أن ظاهرها رجوع الغاية إلى النسبة الحكية، كسائر توابع الكلام، فهو بحسب عنوان القضية قيد للنسبة الحكية بين عنوان الظاهر، وعنوان الموضوع، وبحسب اللب قيد للنسبة الحكية بين حكم الطهارة وموضوعه.

وهذا الاعتبار يقال: إنه قيد للمحمول لابالدقة، ولاموجب أصلاً لجعله قيداً للموضوع ومحدداً له.

<sup>(</sup>١) هوالحقق الآشتياني في الجزء الثالث من شرحه على الرسائل: ٣٩.

ومما ذكرنا \_أيضاً \_ يتضح أن الغاية بناء على إرادة القاعدة، أو الاستصحاب على نسق واحد، لا أنها على الأول غاية للحكم بثبوت الطهارة ظاهراً، وعلى الثاني غاية للطهارة المحكومة بالاستمرار، كما عن الشيخ الأعظم (قده) في هذا المقام .

وذلك لأن الغاية \_على أي حال\_ عقلية ينقطع بها التعبد من باب القاعدة، والتعبد بالاستصحاب، والقيد المفهوم منها: إما قيد للموضوع المحكوم بالطهارة، أو للحكم بها، وإما قيد للموضوع المحكوم عليه باستمرار الطهارة الواقعية العنوانية، أو قيد للحكم بالاستمرار.

وعلى أي حال ذلك الحكم بالطهارة مستمر عقلاً باستمرار موضوعه أو باستمرار تقديره.

كما أن الحكم بالابقاء، والاستمرار مستمرعقلاً باستمرار موضوعه المتقوم بالشك، أو باستمرار تقديره المعلق عليه الحكم بالاستمرار.

فالاستمرار الذي هو مقوم الاستصحاب غير استمرار الحكم به، والمراد من كون الحكم في القاعدة، أو الاستصحاب مستمراً إلى العلم بالقذارة، كونه كذلك بلحاظ مرحلة فعلية الحكم الكلي بفعلية موضوعه، أو بفعلية تقديره، وهو غير استمرار الحكم الكلي الثابت لموضوعه الكلي، أو المعلق على تقدير أمر كلي، فانه يرتفع بالنسخ، فافهم وتدبر فانه حقيق به.

وأما الاحتمال الثاني \_ وهو الجمع بين قاعدة الطهارة والاستصحاب كما نسب إلى صاحب الفصول (ره) فمختصر القول فيه: إن ماحكاه الشيخ الأجل (قده) في الرسائل عن صاحب الفصول (ره) لايوافق ما في الفصول وعبارته في الفصول هكذا:

ثم اعلم أن الروايتين الأوليين تدلان على أصلين، الأول: إن الحكم الأولى للمياه أو الاشياء هو الطهارة، ولو بحسب الظاهر عند عدم العلم بالنجاسة، وهذا لا تعلق له مسألة الاستصحاب، وإن تعلق به جلة من أحكامها.

الثاني: إن هذا الحكم مستمر إلى زمن العلم بالنجاسة، وهذا من موارد الاستصحاب وجزئياته. انتهت عباراته".

<sup>(</sup>١) الرسائل: ٣٣٤.

<sup>(</sup>٢) الرسائل: ٣٣٥. .

<sup>(</sup>٣) القصول: ٣٧٣.

وظاهر قوله (ره) (ولو بحسب الظاهر عند... الخ) يوافق ما احتمله شيخنا العلامة الاستاد (قده) في تعليقته الأنيقة امن كون الرواية متكفلة بعمومها للطهارة الواقعية للاشياء، وباطلاقها \_ لصورة الشك \_ للطهارة الظاهرية، وإلا لم يكن معنى لقوله (ره) (ولو بحسب الظاهر) بل كان عليه أن يقول \_ كيا حكاه الشيخ الأجل (قده) عنه \_ (الحكم الأولي للاشياء ظاهراً هي الطهارة، مع عدم العلم بالنجاسة).

ولعل هذا التصرف منه (قده) بزعم أنه لامعنى لهذا التعبير، مع أنه لايمكن تقريب الجمع إلا بذلك ، حتى يكون مجال للاشارة إلى الحكم الذي يقبل الاستمرار بالغاية.

وعليه فيشترك هذا الاحتمال مع الاحتمال الثالث من حيث التقريب والدفع.

وأما مع قطع النظر عن ذلك ، ودعوى دلالة الرواية على جعل حكمين ظاهريين فقط، فالتقريب في غاية الصعوبة، فإن الغاية، وإن دلت بنفسها على أن ماقبلها أمرًا له امتداد واستمرار، ومالم يفرض فيه استمرار لإغاية له.

وكذا على أن الاستمرار ظاهري، لكون الغاية علماً بنقيض المغينى، إلا أن غاية الأمر دلالة الرواية على الحكم بطهارة مستمرة إلى زمان العلم بالقذارة، وليس كل استمرار استصحاباً، بل الاستمرار الواقع طرفاً للحكم، فالحكم باستمرار الطهارة، وبابقائها هو الاستصحاب، لا الحكم بطهارة عستمرة إلى أن يتبدل الموضوع بنقيضه، وعدم الجامع بين الحكم بالطهارة والحكم باستمرارها وابقائها واضح، وعدم امكان كون الظاهر وجوداً لهذين المعنين المتباينين أيضا في غاية الوضوح.

مضافاً إلى أن الحكم المجعول أولاً، المطلوب استمراره، حيث أنه حكم ظاهري، فليس الحكم باستمراره من استصحاب الطهارة، فإن استصحاب الطهارة سأي قبال قاعدة الطهارة هو الحكم بابقاء الطهارة الواقعية تعبداً.

وأما بقاء الطهارة الظاهرية الثابتة بقاعدة الطهارة، فببقاء موضوعها، وهوالشك.

وأما ما أورده عليه شيخنا الأعظم (قده) في الرسائل من أن الغاية من توابع الحكم الأول الذي هو موضوع للحكم بالاستمرار، فاذا كانت غاية للحكم الثاني أيضاً \_ كما هو المفروض \_ لزم تقدم الشيء على نفسه.

فيمكن دفعه: بأن وحدة الغاية ليست شخصية حتى يلزم من أخذها في موضوع الحكم الثاني تقدم الشيء على نفسه، بل وحدة عمومية تنطبق على كل غاية لكل حكم

<sup>(</sup>۱) ص ۱۸۵.

فاذا فرض هناك جامع بين الحكين، وفرض إمكان الجمع بين الحكين، كانت الغاية غاية لكلا الحكين، فلا إشكال من حيث وحدة الغاية، بل من حيث عدم الجامع بين الحكين، حتى تكون الغاية الجامعة غاية للجامع، ومن حيث عدم إمكان الجمع بين الحكين، حتى تكون الغاية غاية لكل منها، كما إذا ذكر كل منها في الكلام وتعقبها غاية واحدة.

وأما توهم أن الغاية \_ في قاعدة الطهارة \_ قيد للموضوع، وفي الاستصحاب قيد للمحمول، ومقتضى قيديتها للمحمول ملاحظة الموضوع مجرداً عن القيد، والجمع بين المتنافيين.

فندفع بما مرًا منا؛ من أن الغاية \_ بحسب ظاهر الكلام \_ حدّ للنسبة الحكمية بين الموضوع ومحموله، سواء كان المحمول هي الطهارة بالفعل، أو ابقاء الطهارة، وبحسب اللب أيضاً لاموجب لكونها قيداً للموضوع، فلا يلزم الجمع بين التجريد والتقييد، وسيجيء إن شاء الله تعالى بعض الكلام في الغاية. ومن الله الهداية.

وأما الاحتمال الثالث: وهو الجمع بين الطهارة الواقعية، والطهارة الاستصحابية، والطهارة الاستصحابية، والطهارة بالقاعدة، فقد شيد بنيانه ومهد أركانه شيخنا الاستاذ العلامة رفع الله مقامه في تعليقته المباركة على الرسائل؟.

وتحصله: إن الرواية بعمومها الآفرادي تدل على طهارة كل شيء واقعاً؛ لأن الموضوع هو الشيء الذي يكنى به عن الأعيان الخارجية من دون تقيده بشيء في ظاهر الكلام، فهو على حد سائر الأحكام المرتبة على الموضوعات الواقعية، فيكون حجة على طهارة كل شيء بنحوضرب القاعدة، وإعطاء الحجة، حتى يكون مرجعاً بعد تخصيصه بالنحاسات الذاتية والعرضية.

وباطلاقها الأحوالي الشامل لحالة كون الشيء مشكوك الطهارة والنجاسة تدل على طهارة المشتبة ظاهراً، وهومفاد قاعدة الطهارة، فوضوعها يتم بالاطلاق، لامن ناحية الغاية، ليلزم بعض المحاذير المتقدمة وبغايتها الدالة على الاستمرار من حيث ذاتها،

<sup>(</sup>١) من هذه التعليقة ذيل الايراد على بعض الاجلة (قده).

<sup>(</sup>٢) في نفس هذه التعليقة.

<sup>(</sup>٣) في ذيل حديث «كل شيء طاهر. . .»: ص ١٨٠٠

وعلى كونه ظاهرياً، من حيث كونها علماً بالنقيض ـــ تدل على الحكم باستمرار الطهارة الواقعية الثابتة في المغيى تعبداً وهوعين الاستصحاب.

فالمغيّى بعمومه متكفل للطهارة الواقعية، وباطلاقه متكفل للطهارة الظاهرية، والغاية بنفسها متكفلة لاستمرار الطهارة الواقعية، فلا يلزم استعمال قوله عليه السلام (طاهر) في إثبات الحكم، وفي استمراره.

كما أن الاختلاف بالواقعية والظاهرية في الحكم، من ناحية كون الموضوع هوالشي بنفسه معموماً وبما هومشكوك ماطلاقاً، وهو لا يوجب استعمال قوله عليه السلام (طاهر) في معنيين متباينين.

وله (قده) تقريب آخرا في شمول الرواية للمشتبه: وهو الشمول بنفس العموم الافرادي، نظراً إلى أن بعض الأفراد ربما يكون بنفسه للامن حيث طروحالة مشكوك الحال، كماء الكبريت مثلاً، فحيث أن هذا المشتبه بالشبهة اللازمة لذاته من أفراد العام، فهو طاهر بالعموم، ويضعيمة عدم الفصل بين هذا المشتبه وسائر المشتبهات يدل العام على طهارة كل مشتبه؛ لأن الدليل على الملزوم دليل على لازمه، فالعام بعمومه يتكفل طهارة كل شيء بما هو، وبما هومشكوك .

أقول: أما الدلالة على مفاد قاعدة الطهارة بالاطلاق، فخدوشة بأن الاطلاق إن كان جعاً بين القيود، بحيث كان مفاد الرواية: إثبات الطهارة للشيء بما هو، والشيء بما هومشكوك ، فالأمركما أفيد من الدلالة على الحكم الواقعي، وعلى الحكم الظاهري.

وإن كان الاطلاق لتسرية الحكم إلى أفراد ذات الموضوع، من دون دخل لحالة من الحالات وجوداً، فلا يفيد إلا الحكم الواقعي لذات الموضوع، وإن كان مشكوكاً، والحكم الظاهري هو الحكم المرتب على الشيء ما هو مشكوك \_ لاعلى الشيء وإن كان مشكوكاً.

وبعبارة أخرى: موضوع الحكم الواقعي بناء على الاطلاق هي الماهية لابشرط القسمي، و موضوع الحكم الظاهري هي الماهية بشرط شيء، وهما تعينان متقابلان.

ومما ذكرنا يتضح: إن الجمع بين القيود بالاطلاق غير معقول، إذ الشيء في

<sup>(</sup>١) التعبير بالنقيض لرعاية مبناه وهوان الطهارة هي عدم القذارة.

<sup>(</sup> ٢) راجع تعليقته المباركة على الرسائل: ١٨٦.

استعمال واحد، ولحاظ واحد: إما أن يلاحظ متعيناً بالتعين اللابشرطي القسمي، أو متعيناً بالتعين بشرط شيء، وحيث أنها متقابلان لايعقل لحاظهما في لحاظ واحد، ولاجامع بين التعينين. كما لايعقل الاهمال في الواقع، مع كون المتكلم في مقام جعل الحكم الحقيق جداً.

وأما انحفاظ موضوع الحكم الواقعي في موضوع الحكم الظاهري، فغير مناف لما ذكرنا؛ لأن الطبيعة لوحظت بنحو التعين اللابشرطي القسمي في مورد الحكم عليها، وهو الموجب لثبوت موضوعه حال الشك ، لاأنها ملحوظة بهذا النحو من التعين في مورد أخذها في موضوع الحكم الظاهري، كي ينافي التعين بشرط شيء. بخلاف مانحن فيه، فان المقصود جعل الحكم الواقعي على موضوعه، وجعل الحكم الظاهري على موضوعه، مع أن ذات الموضوع واحد بحسب ملاحظته بكلا التعينين المتقابلين.

واما الدلالة على الحكم الواقعي والظاهري بالتقريب الأخير؛ فخدوشة بأن المشتبة \_\_ بالشبهة اللازمة لذات الموضوع \_\_ لم يرتب عليه حكم \_\_ بما هو مشتبه \_\_ وإن كان مشتبها، بل رتب عليه الحكم بما هو ماء الكبريت مثلاً، فعدم الفصل بين أفراد المشتبه بما هو مشتبه إنما يجدي لو تبت الحكم للمشتبه بما هو مشتبه، لا بذاته. فتد برجيداً.

وأما ماعن بعض أجلة العصر أرقق أن الفيكم الظاهري متأخر عن الحكم الواقعي في المرتبة، فكيف يعقل جعلهما في إنشاء واحد، مع أن موضوع الحكم الواقعي في طول موضوع الظاهري.

فندفع بما مرّمنا مراراً: إن تقدم الموضوع على حكمه طبعي لازماني، والمتقدم والمتأخر بالطبع ربما يكون لهما المعية في الوجود، ولذا يعقل جعل الحكم الظاهري قبل جعل الحكم الواقعي، فان ماهو موضوع للحكم الظاهري هو الشك في الحكم بوجوده العنواني لابوجوده الخارجي، وإن كان فعلية الحكم الظاهري بفعلية موضوعه.

وبالجملة: مُوضوع الحكم الظاهري هو الشك بوجوده العنواني، لاالحارجي، فانه بوجوده الحارجي قائم بالشاك، لابالحاكم، وموضوع الشك هو الحكم الواقعي بوجوده العنواني، لاالحارجي لقيامه بالحاكم، لابالشاك اوالظان اوالعالم.

فالحكم الظاهري المجمول متأخر طبعاً عن الحكم الواقعي بوجوده العنواني، لابوجوده الخارجي المجمول، فلامانع من كون الحكمين الحقيقيين المجمولين بعولين في

<sup>(</sup>۱) هوالحقق الحائري «قده» في درره: ١٧٠.

زمان وأحد، فأن المتقارنين في الزمان ليس بينها تقدم وتأخر طبعاً.

مع أنه لوفرض التقدم والتأخر الطبعيين بينها لم يلزم منه محذور، لأن التقدم أو التأخر الطبعي يجامع المعية بالزمان، بل يجامع الاتحاد في الوجود. فملاحظة الموضوعين، وجعل الحكم لهما لامانع منه إذا لم يكن هناك مانع آخر، كما ذكرنا من وحدة الشيء ووحدة اللحاظ.

كما أن الايراد عليه: بأن مقتضى إطلاقه الأحوالي لغوية ضرب القاعدة في الشبهة الحكية؛ إذ نفس الاطلاق رافع للشبهة، فلامجال للحكم بطهارته الظاهرية.

إنما يرد إذا قلنا بالاطلاق من جيع الجهات، وأما إذا قلنا بالاطلاق من حيث الشك فقط، لامن سائر الجهات، فلا يلغوضرب القاعدة في الشبهة الحكية.

هذا كله في دلالة المغيّى على الطهارة الواقعية وعلى الطهارة الظاهرية بالقاعدة.

وأما دلالة الغاية على الاستصحاب، فمختصر الكلام فيها: إن كلمتي (إلى، وحتى) للغاية، لا للاستمرار، وحيث أن الغاية والنباية لا تكونان إلا في ماله امتداد واستمرار، فتدلان بالملازمة على أن المغيّى أمر ممتا مستمر

فان كان الغرض إنشاء الحكم بالاستعرار بنفس الغاية، فقام الاثبات قاصر عن ذلك ؛ إذ ليس هناك مايدل على الاستعرار حتى ينشأبه الحكم بالاستعرار مع أن الغاية من توابع المغيى، وملحوظة بلحاظه بنحو المعنى الحرفي، فلا يعقل استقلاها بالانشاء، في قبال إنشاء المغيى، وعليه فلا يساعد مقام الثبوت، ومقام الاثبات على جعل الحكم بالاستعرار بنفس الغاية.

و إن أريد ــكما هو بعيد ــ استفادة إنشاء الحكم سابقاً من الغاية ، فلا شيء يقبل جعل الحكم بالاستمرار به إلا قوله عليه السّلام (طاهر).

فيرد عليه جميع ما أوردناه في طي الاحتمال الثاني.

ومما ذكرنا ـــ في كيفية تبعية الغاية ــ تعرف أن المغيّى إن كان جعل الطهارة الواقعية ــ حقيقة ــ فلا محالة هي الملحوظة بنحو الامتداد والاستمرار بطور المعنى الحرفي، مع أن مثل هذه الغاية غير قابلة لأن تكون حداً للطهارة الواقعية، فيعلم منها عدم كون المغيّى طهارة واقعية.

وأما الاستصحاب، فهو وإن كان ابقاء الطهارة الواقعية، لكنه عنواناً لاحقيقة، والمفروض جعل الطهارة في المغيّى حقيقة لاعنواناً ، فما هوقابل للامتداد إلى هذه الغاية غير مقصود من المغيّى، وما هومقصود من المغيّى غيرقابل لمثل هذه الغاية. ومنه تعرف أيضاً: إن جعل القضية خبرية محضة حاكبة عن جعل الطهارة الواقعية، وعن جعلها مستمرة ظاهراً، لا إنشاؤهما بها حتى يندفع إشكال قصور مقام الاثبات، وامتناع مقام الثبوت أيضاً غير بجد شيئاً؛ لأن استمرار الطهارة حقيقة ظاهراً حيث أنه غير معقول فلا يعقل الحكاية عن مئله، فلا محالة يكون حاكية عن استمرار الطهارة الواقعية عنواناً فقط، فلا تكون الرواية جعلاً لحكين، ولا كاشفة عن جعل الحكين.

ثم إن الغاية حيث أنها غاية ، وحد للمحمول وهو المغيى وهو واحد ، وبوحدته العمومية حكم واقعي للشيء بنفسه ، وحكم ظاهري بما هو مشكوك ، فإرجاع الغاية إلى بعض أفراد الجامع خلاف الظاهر ، وإرجاعها إلى الحكم الجامع ينتج الحكم باستمرار الطهارة الواقعية ، وباستمرار الطهارة الظاهرية ، والاستصحاب هو الأول ، دون الثاني ، فان بقاء الحكم الظاهري في مرحلة الفعلية ببقاء موضوعه وهو عدم العلم عقلي ، لاجعلى ، وحيناذ فالحكم باستمرار الجامع المعملي فقط ، ولاعقلي فقط .

وأما الاحتمال الرابع \_وهو ما الله من تكفل الرواية للحكم الواقعي، وللحكم الظاهري الاستصحابي، فهو، وإن كان يتعافع عنه محاذير ضم الحكم الظاهري \_الذي هومفاد القاعدة \_ إلا أن محاذير الجنبع بين الحكين على حالما فلانعيد.

وأما الاحتمال الخامس ــوهو تكفل الرواية لخصوص الاستصحاب كها استظهره الشيخ الأعظم (قده) من خصوص رواية حاد (الماء كله طاهر حتى تعلم أنه قذر) فجميع الاشكالات اللازمة من انضمام الحكم الواقعي ومفاد القاعدة إلى الاستصحاب مندفعة عنه.

إلا أنه يرد عليه: إن الاستصحاب، إما هو ابقاء الشارع وجعل الطهارة مستمرة تثبوتها سابقاً، أو ابقاء المكلف، وأمر الشارع بابقائها واستمرارها عملاً.

فان أريد الأول فقوله عليه السلام (طاهر الى ان يعلم) وإن كان إبقاء من الشارع، وهو قد جعل الطهارة مستمرة، إلا أنه ليس كل ابقاء الحكم في ثاني الحال استصحاباً، بل الابقاء في الزمان الثاني استناداً إلى ثبوته في الزمان الأول، كما بيناه في أواثل مبحث الاستصحاب، وليس في قوله عليه السلام (طاهر حتى تعلم) مايفيد أن استمرار الحكم

<sup>(</sup>١) الرسائل: ٣٣٦.

<sup>(</sup>٢) الوسائل: ج ١: الباب ١ من المياه: ص ١٠٠: الحديث ٥.

٨٩٠٠٠٠٠٠٠٠٠ الاستصحاب

بالطهارة منه لثبوته سابقاً.

وإن أريد الثاني، فن البين أن قوله عليه السلام (طاهر) إما جعل طهارة مستمرة، و إما حكاية عن استمرار الطهارة، وليس فيه دلالة بوجه على الأمر بابقاء الطهارة عملاً ليكون دليلاً على الاستصحاب.

ويمكن أن يقال: في الفرق بين موثقة عمار (كل شيء نظيف حتى تعلم أنه قذر) ا ورواية حماد (الماء كله طاهر حتى تعلم أنه قذر) إن الماء مخلوق على الطهارة، فالنجاسة فيه عرضية، وليس كل شيء كذلك.

فالطهارة المستمرة المترتبة على كل شيء طهارة مستمرة من حين التعبد بها إلى أن يزول الموضوع بتبدل الشك بالعلم، والطهارة المستمرة المترتبة على الماء بعد فرض طهارته في نفسه طهارة مستمرة من حين ثبوتها الواقعي عنوانا.

وحيننذ نقول: حيث أن الماء طاهر بالأصل، فاذا جعل الشارع طهارته الواقعية مستمرة عنواناً تعبداً، فالاستمرار متعلق بالطهارة الواقعية عنواناً، فهو ابقاء من الشارع للطهارة الواقعية، وهوعين الاستصحاب،

بخلاف الطهارة في قاعدة الطهارة، فأن الاستمرار المتعلق بها استمرار متعلق بالطهارة الظاهرية، دون الواقعية ولوعنوانا، فاعمية القاعدة من حيث شمولها مورداً للا أذا كان مسبوقاً بالطهارة للاتجدي هنا؟ لأن حيثية استمرار الطهارة متعلقة بالطهارة الواقعية للاعتبالي هي للماء عاية الأمر عنواناً لاحقيقة، فلا يمكن حلها مع هذا الفرض على قاعدة الطهارة بدعوى أعميتها من حيث المورد.

لايقال: التعبد بالطهارة العنوانية المستمرة، وإن لم يكن مفاد قاعدة الطهارة، لكنه لا يختص بالاستصحاب؛ إذ التعبد بالطهارة في مورد قيام البينة \_إذا كانت الطهارة مشكوكة فعلاً، ومتيقنة سابقاً \_ تعبد بالواقع عنواناً، وحيث أنه جعل للطهارة عنواناً بعد جعلها سابقاً حقيقة، يكون ابقاء من الشارع للطهارة الواقعية، فليس كل إبقاء استصحاباً.

لأنا نقول: نعم يشترك التعبد في الامارة، مع التعبد في الاستصحاب فيا ذكر، إلا أن ابقاء الشارع للحكم في ثاني الحال في باب الامارة انتزاع من سبق التعبد بالواقع.

و إلا فالتعبد فيها بنفس الواقع فعلاً، بخلاف ما نحن فيه، فان المفروض أنه جعل

<sup>(</sup>١) الوسائل: ج ٢: الباب ٣٧ من ابواب النجاسات: ص ١٠٥٤: الحديث ٤.

حول نظرية صاحب الحدائق ...... ون نظرية صاحب الحدائق ..... ون المستمالة على المستمالة والمستمالة والم

الطهارة المستمرة بحسب لسان الدليل، فالتعبد هنا بنفس حيثية الاستمرار دون مورد الامارة.

والتحقيق: إن مجرد الفراغ عن طهارة الماء ــــلكونه مخلوقاً على الطهارةـــ لايوجب كون التعبد بالطهارة وابقائها بعين هذا التعبد تعبداً إستصحابيّاً.

بل التعبد الاستصحابي هو الابقاء استنادا الى ثبوته سابقاً، لاالابقاء في مورد الثبوت سابقاً، فالرواية من حيث غايتها، وإن كانت تفارق قيام البينة، من حيث أن مفادها الابقاء إلى حصول الغاية، إلا أنه ليس كل ابقاء استصحاباً، فتدبره فانه حقيق به.

وأما الاحتمال السادس ــوهو أن يكون مفاد الرواية جعل الحكم الواقعي فقط، كما يوافقه ماسلكه صاحب الحدائق (ره) امن تقوّم النجاسة بالعلم، فع عدمه يكون طاهراً حقيقة.

فتقريبه: إن الاعيان الخارجية مختلفة، فيعضها مايكون فيه خصوصية ذاتية أو عرضية مقتضية للتنفر، وبعضها لايكون كذلك، وحصول التنفر بالفعل \_وهو التقذر بالفعل \_ منوط وجداناً بالاطلاع على تلك الخصوصية، ولو باعلام الشارع، فالدليل على النجاسة شرعاً شأنه الكشف عن خصوصية منفرة اقتضاء، وفعلية النجاسة بالعلم الموجب للتقذر بالفعل.

وينطبق على هذا التقريب موثقة عمار حيث قال عليه السلام (كل شيء نظيف حتى تعلم أنه قذر، فاذا علمت فقد قذر، ومالم تعلم فليس عليك).

فانه عليه السلام رتب القذارة الفعلية على العلم بأنه قذر أي ما هو موجب له ومقتض له، وإلا فالعلم بالقذارة الفعلية الواقعية لا يعقل أن ينوط به القذارة الفعلية الواقعية، أو يرتب الفعلية منها على العلم بالفعلية منها.

وليست النجاسة بناء على المشهور من مقولة الأحكام والتكاليف، حتى يمكن فرض الواقعية الانشائية والبعثية الفعلية فها، فلامناص إلا بفرض الاقتضاء والفعلية فيها.

لكن هذا الاحتمال مخالف لظواهر أدلة النجاسات، فان ظاهرها ترتب حقيقة النجاسة \_الظاهرة في فعليتها، لافي اقتضائها\_ على الموضوعات بذواتها، لابما هي

<sup>(</sup>١) الحدائق ٢: ١٣٦.

<sup>(</sup>٢) قد مرّانفاً.

معلومة.

بل نفس هذه الرواية \_أيضاً \_ ظاهرة في ذلك لمقابلة القذر مع الطاهر فيها، فكما أن الطاهر يراد منه الفعلي، فكذلك القذر، فلابد من التصرف في قوله عليه السلام (فاذا علمت فقد قذر) بارادة القذارة المؤثرة بالفعل، فكأنّ القذر الواقعي \_ الذي لاأثر له \_ ليس بقذر، ويؤيده قوله عليه السلام (ومالم تعلم فليس عليك) فانه بلحاظ الأثر.

وفي قبال هذا التقريب تقريب آخر ذكرناه في الفقه تصحيحاً لما أفاده المحقق المخوانساري (قده) من أن رواية (الماء كله طاهر) لبيان طهارة الماء واقعاً فقط، وملخصه: إن العلم أخذ طريقياً عضاً، \_ كما أخذ في تقريب كلام صاحب الحدائق موضوعياً محضاً للحكم بالنجاسة. والمراد من الطريقية المحضة: إن قوله عليه السلام (حتى تعلم أنه قذر) بمنزلة قوله (حتى يتقذر) بعروض نجاسة، نظير قوله ثعالى (حتى يتبين لكم الحيط الأبيض... الغ) فانه بمنزلة ما إذا قيل حتى يطلع الفجر، هذا.

وهو أيضاً خلاف الظاهر، خصوصاً علا حظة نظائرة كقوله عليه السلام (كل شيء لك حلال حتى تعرف أنه حرام) "فائه لايعقل جريان هذا التقريب فيه. فتدبر.

(٣٩) قوله قدس سره: لظهوره في أنه متفرع على الغاية وحدها ... الغ المنشأ لهذا الظهور إلا لزوم كون قوله عليه السلام (وما لم تعلم فليس عليك) تكراراً

للمغيّى؛ إذا كان مفاد المغيّى مفاد قاعدة الطهارة.

مع أن التكوار لتأكيد مضمون المغيّى، ولبيان أن معنى كونه طاهرًا عدم ترتب أحكام النجاسة عليه فعلاً، كما هومفاد (فليس عليك) لا أنه طاهر حقيقة.

مضافاً إلى أن الظاهر أن الموضوع في الجمل الثلاث من المغبّى، والجملتين المذكورتين بعد الغاية واحد، كما هو لازم التغريع أيضاً، فلا يعقل أن يكون موضوعاً للحكم الطاهري في الجملة الثانية من ما بعد الغاية.

<sup>(</sup>۱) لم تعترعلى ما افاده «قده» من ان الرواية لبيان طهارة الماء واقعاً فقط، نعم استدل بها على طهارته الواقعية في مشارق الشموس: ص ۱۸۹: ذيل قول الشهيد «قده» «الماء المطلق طاهر مطهر الخ»، وعلى طهارته الظاهرية: ص ۲۰۶: ذيل قول الشهيد «قده» «لوشك في استناد التغير الخ».

<sup>(</sup>٢) البقرة: ١٨٧.

<sup>(</sup>٣) الظاهرانه رواية مسعدة بن صدقة مع اختلاف يسير، راجع الوسائل: ج ١٢: الياب ٤ من ابواب ما يكتسب به: ص ٦٠: الحديث ٤.

<sup>(1)</sup> الكفاية ٢: ٣٠١.

الإحكام الرضعية .......

فتدبر.

 (• ٤) قوله قدس سره: هو أن الوضع كالتكليف في أنه مجمول تشريعاً ... الخا تحقيق الحال يقتضى تمهيد مقدمة ، هي : إن الموجودات الخارجية على قسمين :

أحدهما \_ ماله صورة ومطابق في العين، ويعبر عنه بالموجود بوجود مابحذائه، كالجواهر وجملة من الاعراض.

ثانيها\_ مالم يكن كذلك ، بل كان من حيثيات ماله مطابق في العين ، ويعبر عنه بالموجود بوجود منشأ انتزاعه ، ومنه مقولة الاضافة .

ويقابلهما الاعتبارات الذهنية من الكلية والجزئية، والنوعية والجنسية، والفصلية، فان معروضها أمور ذهنية لاعينية، ولكن لا بنحو القضية المشروطة، بل بنحو القضية الحينية.

وإلا فالماهية ـــبما هي\_ موجودة بوجود ذهني ليس لما صدق على شيء، حتى تكون مقسماً لتلك الاعتبارات.

ولا إشكال في القسم الأولى، إنها الأشكال في القسم الثاني، نظراً إلى أن الوجود الواحد لا يعقل أن يكون وجوداً بالذات لقولتين، فان المقولات بذواتها متبائنات، فكيف يعقل أن يكون الواحد وجوداً بالذات لمنشأ الانتزاع، الذي هو من مقولة الجوهر مثلاً، و وجوداً بالذات للأمر المنتزع الذي هو من مقولة الإضافة؟؟

كما أن مقولة الاضافة حيث أنها تختلف بالقياس إلى شيء، دون شيء، فلا يعقل أن يكون حده أن يكون حده أن يكون حده الوجود عين التعين، فلابد من أن يكون حده الوجودي محفوظاً، فلا يعقل اختلافه بالقياس.

مع أن السقف بالاضافة إلى مادونه فوق، وبالاضافة إلى مافوقه تحت، ولوكانت الفوقية والتحتية موجودتان بالذات، ولم تكونا متقومتين بالاعتبار لكان السقف فوقاً وتحتاً معاً، مع قطع النظرعن كل شيء.

فلذا يتخيل أن مقولة الاضافة أعتبارية محضة، كسائر الاعتبارات الذهنية، مع أنها معدودة من المقولات، وهي مايقال ويصدق على شيء خارجاً، مع وضوح أن الساء فوقنا والأرض تحتنا في العين لافي الذهن.

فالمحاكمة بين الطرفين يقتضي الجمع بين الأمرين، بأن يقال: لمقولة الاضافة نحوان

<sup>(</sup>١) الكفاية: ٢: ٣٠٢.

من الوجود بالقوة وبالفعل وباعتبارهما لها وجود بالعرض و وجود بالذات، فالسقف مثلاً لكان كونه جسماً واقعاً في المكان له قابلية أن يضاف إلى مافوقه، فينتزع منه التحتية، وله قابلية أن يضاف إلى مافوقية والفوقية وجود التحتية، وله قابلية أن يضاف إلى مادونه، فينتزع منه الفوقية، فللتحتية والفوقية وجود بوجود التحقف المخاص خارجاً بوجود السقف المخاص خارجاً وجود بالخاص، و وجود بالعرض لتلك المعاني القابلة للانتزاع منه.

وهذا معنى وجود الأمر الإنتزاعي بوجود منشأ انتزاعه خارجاً، مع قطع النظر عن اعتبار كل معتبر كان. وهذا الوجه داخل في المقولات، وهذا الوجه يقال: إن للاضافات، وأعدام الملكات، والقابليات، والحيثيات وجوداً ضعيفاً \_أي بنحو وجود المقبول \_ بوجود القابل بالعرض، لابالذات، كما أن لها نحواً آخر من الوجود بالذات، وهو المنقوم بالاعتبار، وهو في مقام ملاحظة السقف بالقياس إلى مادونه مثلاً.

فني هذه المرحلة توجد الفوقية بوجود إعتباري فعلي هو حده الخاص ونصيبه المخصوص من الوجود في نظام الوجود، ولا مجالة ليس لها في كل حال إلا قياس واحد، وإضافة واحدة إلى شيء، فلا يختلف حذه الوجودي الخاص.

وبهذا النظرةالوا: إن مقولة الاضافة اعتبارية، فليست هي كالاعتبارات الذهنية، حتى لايكون وجود شيء خارجًا وجودها العينية العينية المحضة، حتى لايكون وجودها الخاص بها متقوماً بالاعتبار.

ثم اعلم أن ماذكرنا في شرح حقيقة الأمر الانتزاعي في قبال الموجود بوجود مابحذائه فيقابل الاعتباريات ، التي هي في حدود ذواتها أمور ذهنية وليست بعينية وجه من الوجوه.

ورعا يوسع في الانتزاعي، فيعم الاعتباريات، لأنها معان منتزعة من معان ذهنية، كما رعا يوسع في الاعتباري، فيعم الانتزاعيات الخارجية لتقومها بالاعتبار، بل رعا يوسع في الاعتباري فيعم الماهيات جيعاً فيقال: الماهية انتزاعية اعتبارية في الانتزاعي والاعتباري فيعم الماهيات جيعاً فيقال: الماهية انتزاعية اعتبارية في البال إصالة الوجود فهي منتزعة من الوجود الخاص وموجودة به بالعرض، فان الوجود هو الموجود بالذات. واعتباريتها بلحاظ تقومها بالاعتبار؛ إذ الماهية ماشتت رائحة الوجود، ولا تشم أبداً؛ لأن ماحيثية ذاته حيثية عدم الاباء عن الوجود والعدم، يستحيل أن ينقلب فيصير حيثية الاباء عن العدم.

وفي الشرع والعرف أعتبار بمعنى آخرـ في قبال جميع انحاء الاعتباريات

والانتزاعبات ــ كما في اعتبار الملكية والزوجية على ماسيأتي إن شاء الله تعالى تفصيله. ' ومما ذكرنا تبن أمران:

أحدهما \_إن الأمر الانتزاعي مجمول بالعرض، لامجفول بالتبع، نظير لوازم الوجود المجمولة بتبعه، فان الموجود ولوازمه مجمولان بالذات، مجملين؛ لاقتضاء تعدد الوجود \_بالذات\_ تعدد الايجاد بالذات.

ومن ذلك في التشريعيات وجوب المقدمة، فانه مجعول بتبع وجوب ذيها، لا أنه وجوب واحد ينسب إلى ذي المقدمة بالذات، وإلى مقدمته بالعرض.

ومن الواضع: أن المجعول بالعرض لاجعل له بالحقيقة، فجعل انتزاعية الاحكام الوضعية في قبال مجعوليتها \_ كها عن المنازعين في المسألة \_ صحيح، وجعل الانتزاعية \_ كها في المتن مساوقة للتبعية. والقول بها قولاً بالجعل، كلاهما لا يخلوعن مساعة.

ثانيها \_إن جعل الاعتبارات الشرعية من الملكية والزوجية داخلة في الأمور الانتزاعية، وإن منشأ انتزاعها: تارة هي الاحكام التكليفية. وأخرى انشاؤها بالعقد وشبه \_أيضاً لليخلوعن المسامحة كما سيأتي تفصيله إن شاء الله تعالى في ذيل القسم الثالث.

ثم إن مجعولات الشارع على أنحام وترتي ترون وسدى

منها \_ الموضوعات المستنبطة، كالصلاة، والحج، ونحوهما، مما اشتهر أنها ماهيات مخترعة، وأنها مجعولة باعتبار الشارع.

والتحقيق ـــمامر منا غير مرةـــ أنه لاجعل لها إلا جعلها في حيّز الطلب ومورد الأمر، فان الجعل، إما أن يتعلق بماهيتها أو بوجودها.

وجعل الماهية كلية غير معقول، لأن ثبوت الشيء لنفسه ضروري، وجعل وجودها الخارجي قائم بفاعلها، وهو الصلي، لا بأمرها، وهو جعل تكويني لاتشريمي، وجعل وجودها الذهني بتصورها قائم بمن يتصورها أيًا من كان.

وكون المتصور لها هو الشارع \_ في مقام الأمر بها ليس جعلاً تشريعياً لها، و إلا لكان كل موضوع يتصوره الشارع في مقام الأمر مجمولاً تشريعياً، فلا يعقل من جعلها التشريعي إلا ثبوت الموضوع بثبوت الحكم، لما مرّ مراراً أن الحكم بالاضافة إلى موضوعه من قبيل عوارض الماهية، وفيها ثبوت المعروض بثبوت العارض.

<sup>(1)</sup> ذيل قول الماتن «قده»: واما النحو الثالث فهو كالحجية والقضاوة الخ» التعليقة: ٧٤ .

وهذا جعل تشريعي بالعرض، لكنه غير مخصوص بالموضوعات المستنبطة لجريانه في كل موضوع وحكم.

نعم حيث أن ثبوتها في مرحلة الحكم مخصوص بالشارع، فلذا قيل بأنها مخترعة، ومجعولة تشريعاً، فكأنها متمحضة في التشريعية، دون غيرها.

ومنها – الأحكام التكليفية، فان المعروف كونها مجمولة بالجعل التشريعي.

توضيحه: إن حقيقة الجعل هو الايجاد، فقد يكون منه تعالى بما هو جاعل هو يات الممكنات، فيتمحض في التكوين، وقد يكون منه تعالى بما هو شارع الشرائع والأحكام لانبعاثه منه بما هو ناظر إلى مصالح العباد، ودفع ما فيه الفساد، بالاضافة إلى طائفة من الافعال، لابالاضافة الى نظام الكل، فيكون جعلاً تشريعياً.

فكل جعل تشريعي \_بهذه الملاحظة\_ جعل تكويني بالنظر إلى ذاته، ولاعكس، إذ لاحقيقة للجعل إلا الايجاد المساوق للتكوين، والتشريع \_بلحاظ إخراجه من العدم إلى الوجود\_عين تكوينه.

إذا عرفت ذلك فاعلم: أن الشخص إذا اشتاق إلى فعل من أفعال نفسه، وبلغ شوقه حد النصاب، تحركت عضلاته تحو الشتاق إليه، فيوجد في الخارج، وإذا اشتاق إلى فعل الغير، فلا يكون شوقه \_ وإن بلغ حد الكال على علم الغير، فلا يكون شوقه \_ وإن بلغ حد الكال عنه علم الخركة عضلات الغير نحو المشتاق إليه، لأن فعل الغير تحت اختياره لا تحت اختيار المشتاق لفعله.

فلابد له من جعل مايوجب انقداح الشوق المحرك في نفس الغير، فما ينبعث من الاشتياق إلى فعل الغير هو الانشاء بداعي جعل الداعي، وهوحقيقة الحكم التكليني المجعول من الشارع، بما هوشارع.

وليس الحكم التكليفي عين الارادة التشريعية، ليقال: إنها من صفات الذات \_ سواء كانت عين العلم بالمصلحة أوغيره فلا جعل، بل قد عرفت أنه منبعث عنها.

كما أن مجعولات الشارع لا تنحصر في اعتباراته، داعتبار الملكية، كي يتوهم أنه لبس في الأحكام التكليفية اعتبار من الشارع، بل مجعولاته الوضعية اعتبارات منه، كما سيأتي إن شاء الله تعالى.

وبعمولاته التكليفية هي الانشاآت الخاصة الصادرة منه بما هوشارع وإن كان ينتزع منه عنوان البعث والداعي اقتضاء وإمكاناً بعد صدوره، وينتزع منه الباعثية فعلاً عند تأثيره في انقداح الشوق في نفس المكلف.

ومنها\_الأحكام الوضعية المبحوث عنها هنا، وهي أقسام ثلاثة، نتعرض لكل منها

في ذيل عبارة شيخنا العلامة ــرفع الله مقامه.

(٤٦) قوله قدس سره: أما النحو الأول، فهو كالسببية والشرطية ... الخ ا

قد أفاد (قده) في وجه المنع عن جعل تلك الأمور انتزاعاً ما عصله: إن مقتضي فرض مسببية التكليف ومشروطيته كونه متأخراً بالذات عن سببه وشرطه، ومقتضي فرض منشأية التكليف لانتزاع السببية كونه متقدماً بالذات لتبعية الأمر الانتزاعي لمنشئه، ويستحيل تقدم المتأخر بالذات.

وقد أفاد (قده) في وجه المنع عن جعلها استقلالاً ماملخصه: إن الشيء إذا كان ذا ربطٍ، به يؤثر في شيء فهوعلة، قبل جعله علة، فلا معنى لجعله علة، وإن لم يكن فيه ذاك الربط لايصلح للعلية، فلا معنى لجعل ماليس بعلة علة.

وأنت خبير بأنها لايصلحان للمنع.

أما الأول، فلأن المتأخر بالذات ذات العلول عن ذات العلة. وأما عنوان العلبة وعبوان العلولية فها متضايفان، ولاعلية بين التضايفين، وعنوان العلية لاينتزع عن المعلول، ولاعن ترتبه على ذات العلة، بل عنوان العلية ينتزع عن ذات العلة، إذا بلغت بحيث يكون المعلول ضروري الوجود بها، وعنوان المعلولية ينتزع عن ذات المعلول إذا كان بحيث يكون ضروري الوجود بالعلة، ولا فرق بين عا إذا كان المعلول من الامور التكوينية المحضة أو من الأمور التشريعية.

فكما أن بلوغ العلة \_ إلى حيث يكون المعلول ضروري الوجود بها ـــ يصح معه انتزاع العلية من ذات العلة ، والمعلولية من ذات المعلول .

فكذا إذا كان ذات العلة بحيث اذا بلغت بحد يكون ذلك الأمر المجعول ضروري الوجود بها، فانه يصح انتزاع العلية والمعلولية من ذات المرتب عليه، ومن ذات المرتب.

غاية الأمر أن العلية والمعلولية \_ في مرحلة الجعل التشريعي \_ اقتضائيتان، وفي مرحلة تحقق السبب \_ خارجاً \_ فعليتان.

وقد عرفت أن التقدم والتأخر بملاك العلية والمعلولية بين ذاتي العلة والمعلول لا تنافي المعية بملاك التضايف بين عنواني العلية والمعلولية وسيتضح إن شاء الله تعالى ماذكرنا زيادة على ذلك .

وأما الثاني وهو العمدة، إذ لو ثبت ذلك لم يكن مجال للجعل، لا إستقلالاً، ولا

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ص ٣٠٣.

انتزاعاً، لعموم الملاك المقتضى لنفي المجعولية.

فتوضيح دفعه يتوقف على مقدمة:

هي أن السبب الفاعلي للحكم التكليني، وللاعتبار الوضعي هو شخص الحاكم والمعتبر، وما يسمى سبباً \_ كدلوك الشمس ونحوه \_ شرط حقيقة أو معد دِقَة، فلا معنى لجعل السببية الحقيقية في نفسها، فاللازم إخراجها عن عمل البحث.

وأما الشرطية، فحيث أنها انتزاعية، إذ الموجود في الحارج ذات الشرط، وذات المشروط ــكما في سائر موارد العلة والمعلول ــ فهي في حد ذاتها غير قابلة للجعل الاستقلالي سواء كان الجعل تكوينيا او تشريعياً، فيتمحض الكلام في جعلها على حسب وجودها الانتزاعي.

فنقول: الشرط إما مصحح لفاعلية الفاعل أومتمم لقابلية القابل.

فتارة يلاحظ كون النار بحيث لايحرق إلا مع وضعها وعاذاتها لشيء، ومع خلو المحل عن الرطوبة، ولولم يكن في العالم فان ولا إحراق، ولا شرائط التأثير، والتأثر، وهنا لا مجعول بالذات أصلاً ليكون هناك محول بالعرض، بل طبيعة النار مستعدة باستعداد ماهوى للاحراق إذا كانت مقترنة بكذا.

ونظيره كون الصلاة بحيث لا تؤثر أثرها، إلا إذا اقترنت بالطهارة مثلاً، فانه أمر عفوظ سواء كان هناك جعل تكويني أو جعل تشريعي أولا، بل قد مر مراراً إن الذات والذات الوازمها غير قابلة للجعل بوجه. «وأخرى» تكون النار موجودة في الخارج مقترنة بالوضع والمحاذاة مع اقتران المحل باليبوسة ــمثلاً ــ.

فذات المشروط، وذات الشرط موجودتان بالذات، وعنوان الشرطية والمشروطية موجودان بالعرض.

ونظيره ما إذا وجدت الصلاة في الحارج مقترنة بالطهارة، فذات الشرط والمشروط موجودتان بالذات، وعنوانهما بالعرض، وجاعلهما المصلي، والجعل تكويني ذاتي في المعنون، وعرضى في العنوان.

إذا عرفت ذلك ، تعرف أن ما هو واقعى ماهوي ماذا؟ وما هو تكويني ماذا؟

والأول ــغير قابل للجعل أصلاً، للزوم الحلف، لفرض عدم المجعول بالذات، ليكون له مجعول بالعرض.

والثاني بعدل تكويني أجنبي عما نحن فيه، والكلام في الجعل القائم بالشارع. فنقول: كما أن الطهارة شرط في حد ذاتها للصلاة، إما بمعنى دخلها في فاعلية الصلاة لأثرها، أو في قابلية النفس للتأثر بأثرها، وهومعني شرطيتها الواقعية.

ولها شرطية أخرى في مقام الطلب، بحيث إذا تعلق الأمر سبالصلاة عن طهارة سصح انتزاع الشرطية في مقام الواجب بما هوواجب في قبال كونها سمع قطع النظر عن الأمر في شرط تأثر الصلاة واقعاً.

كذلك إذا علق الأمر بالصلاة على دلوك الشمس، فانه تارة يلاحظ الواقع، ويقال: إن الدلوك واقعاً شرط تأثير المصلحة المقتضية لإيجاب الصلاة، وأخرى يلاحظ مقام الجعل، فيقال: إن الانشاء بداعي البعث، حيث أنه علق على دلوك الشمس، فلا يكون الانشاء المزبورمصداقاً للبعث إلا إذا اقترن حقيقة بدلوك الشمس.

فكا أن شرطية الطهارة للمطلوب \_ بما هو مطلوب \_ لا موقع لها حقيقة ، إلا مرحلة الطلب واناطة المطلوب بها ، وهو أمر زائد على كون تأثير الصلاة منوطاً بالطهارة ، كذلك شرطبة الدلوك للطلب، ولصيرورة الانشاء مصداقاً للبعث الحقيقي ، لا عمل له إلا مرحلة الطلب، وهو أمر زائد على كون تأثير المصلحة منوطاً بالدلوك .

وحقيقة الشرطية للواجب والايجاب علوظة؛ إذ الصلاة \_ما لم تلاحظ مقترنة بالطهارة \_ لايصح انتزاع المطلوبية منها، فاقترانها بها متمم القابلية لانتزاع المطلوبية، وهي حقيقة الشرطية.

وكذا ما لم يلاحظ الانشاء مقترناً بدلوك الشمس لايصح انتزاع البعث عنه، فهو متمم قابلية الانشاء لانتزاع البعث منه.

ومما ذكرنا تبين أن ما هوغير قابل للجعل هي العلية، بمعنى دخل الشيء في التأثير واقعاً؛ فانها \_ كما عرفت \_ واقعية ماهوية، لاجعلية \_ لا تكوينية ولا تشريعية \_، وما هو قابل للجعل هي الدخالة في اتصاف الانشاء بكونه بعثاً حقيقياً؛ فانها مجعولة بنبع جعل منشأ انتزاعه.

وما ذكرنا هو الملاك في عدم مجمولية الشرط الواقعي، وفي مجمولية الشرط المرتب عليه الحكم جعلاً.

لاما ربما يقال: من الفرق بين شرائط الجعل، وشرائط المجعول، بعدم مجعولية الأولى ومجعولية الأولى ومجعولية الثانية \، مع بداهة اتحاد الجعل والمجعول بالذات، واختلافهما بالاعتبار.

فلابد من إرجاعه إلى ما ذكرناه: من الفرق بين الشرائط الواقعية، الدخيلة في

<sup>(</sup>١) كما عن الحقق الناثيني «قده» في فوائد الاصول: ١١٤.

المصلحة المؤثرة في الجعل واقعاً، وبين الشرائط المأخوذة في مقام الانشاء، وترتيب الحكم على موضوعه.

ثم إن شيخنا العلامة (رفع الله مقامه) وإن كان ينكر كون الشرطية للايجاب جعلية، ولو انتزاعية، لكنه مع ذلك لاينكر الايجاب المشروط، كما هو واضح، بدعوى أنه تعليق على شرطه الواقعي، دون الجعلي.

والفرق عنده (قده) بين شرط الهاجب وشرط الوجوب؛ أن شرطية الطهارة لتأثير الصلاة أثرها امر، وشرطيتها للواجب ـــبها هو واجب\_ أمر آخر؛ فانها لا موقع لها إلا مرحلة الطلب. ومجيء زيد، ولولم يعلق عليه الطلب يكون شرطاً واقعاً لحدوث الطلب، فلايزيد تعليق الطلب عليه شيئاً.

وأنت خبير بأن الانشاء، لولم يعلق صيرورته بعثاً على مجيء زيد، لم يكن بلوغه إلى مرحلة البعث منوطاً بشيء، بخلاف ما إذا علق على شيء، فان بلوغه منوط به جعلاً، والحروج عن حد إلى حد أمر زائد على كون البعث الحقيقي منوطاً واقعاً بذلك الشيء، فان الأول جعلي بتوسط التعليق في مرحلة الجعل، بخلاف الثاني، فانه واقعي، وان لم يحدث إنشاء إلا بعد حصول المعلق عليه.

والتقيد الخطابي ــعلى أي حال على طبق التقيد الواقعي في الوجوب والواجب معاً.

# (٢٦) قوله قدس سره: ومنه قد انقدح أيضاً عدم صحة ... الغ ١

فان البرهان الثاني؟ كما أنه دليل على عدم القابلية للجعل الاستقلالي، كذلك للجعل الانتزاعي.

وأما إطلاق السبب عليه جعلاً مجازاً، فباعتباراًنه وأن كان بنفسه سبباً واقعياً، لكنه حيث كان منوطاً به الجعل التشريعي، فهو من خصوصيات المجعول التشريعي، فيكون ثابتاً بثبوته التشريعي، فينسب اليه الجعل مجازاً.

(٤٣) قوله قدس سره: كما لا بأس أن يعبر عن إنشاء ... الع

فان انحال جعل السببية بالاستقلال للدلوك تشريعاً حقيقة وجداً، لا انشاء السببية له مجازا وكناية للانتقال الى لازمه وهو جعل الوجوب عنده والملازمة \_بين المحال

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ٢٠٤.

<sup>(</sup>٢) في كلام الماتن «قده».

<sup>(</sup>٣) الكفاية ٢: ٢٠٤.

والممكن بل الواجب \_ ليست بمحال كما مرفي بعض المباحث السابقة '.

(13) قوله قدس سره: وأما النحوالثاني، فهو كالجزئية والشرطية ... الخ<sup>٢</sup> توضيحه أن الجزئية والشرطية لهما مراتب:

إحداها \_ كون الشيء بحيث يكون بعض مايني بالغرض، فانه إذا ترتب غرض واحد على مجموع أمور، فكل منها في حد ذاته بعض مايني بالغرض، والمجموع كل مايني به.

و إذا كان فعلية ترتب الغرض على ما يني به منوطة بشيء، فذلك الشيء شرط وفاء ذلك المجموع بالغرض ــفعلاًـــلا اقتضاء.

وهذه الشرطية \_ كتلك الجزئية \_ واقعية لا بجعل جاعل، وتأثير مؤثر، لا تكويناً ولا تشريعاً، بل المجموع مستعد باستعداد ماهوي للوفاء بالغرض، بحيث يكون فعليته منوطة بما يسمى شرطاً، فالجزئية والشرطية ماهوية، فهما غير قابلتين للجعل، حبث لا ينعلق الجعل بالذات والذاتيات ولوازمها وما تنوط به،

والجعل التكويني العرضي إنما يكون عند ايجاد الصلاة في الحارج، فانه مقام وجود المجموع بأثره، فتكون البعضية والكلية والذخالة فعلية بالعرض.

ثانيتها \_ كون الشيء بعض الملحوظ، فيها إذا تعلق لحاظ واعتبار واحد بمجموع أمور فان كل واحد من تلك الأمور بعض الملحوظ، وكلها كل الملحوظ، وقيدها \_\_\_المتقيد به المجموع \_\_ شرط المحلوظ، وهذا اللحاظ جعلها النكويني الذهني، لادخل له بالجعل التشريعي.

ثالثتها \_ كُون الشيء بعض المطلوب بما هو مطلوب، وهو فيها إذا تُعلق طلب واحد بمجموع أمور فان كل واحد من تلك الأمور بعض ما تعلق به الطلب، وتمامها كل ما تعلق به الطلب، وما لوحظ المجموع مقترنا به قيد المطلوب بما هو مطلوب.

وهذه الجزئية والشرطية هي المجعولة انتزاعاً بجعل الطلب، ولا موقع لها بين ألصفتين إلا مرحلة تعلق الطلب، لأن الجزئية في مقام الوفاء بالغرض في حد ذاته ما هوية لاجعلية، والجزئية في مقام اللحاظ تكوينية بالتكوين الذهني، لا تشريعية، وما هو نشر بعى بتشريعية البعث والا يجاب هي الجزئية للواجب بما هو واجب.

وأكن لا يخفي عليك أن الا يجاب ليس منشأ انتزاع الجزئبة والشرطية لما سيأتي إن

١٢) تقدم في التعليقة: ٢٢ .

<sup>(</sup>٢) الكفاية ٢: ٢٠٤.

شاء الله تعالى: إن منشأ الانتزاع باعتبارقيام حيثية القبول به بقيام انتزاعي ييصح عمل العنوان المأخوذ منه على المنشأ، مع أن الجزء والشرط لايحمل إلا على ذات الجزء والشرط، لا على الطلب المتعلق بمجموع الأمور.

فالطلب والايجاب مصحح انتزاع الجزئية من الجزء، لامنشأ انتزاعها بمعنى أن الفاتحة سمئلاً للسعفية للمطلوب، وإنما المعضية للمطلوب، وإنما اكتسبت هذه الحيثية بتعلق الأمر بمجموع أمور منها الفاتحة، فهي في هذه الحالة قابلة لانتزاع البعضية.

فعنى جعلها بجعل الأمر بهذا الوجه لابجعل منشأ انتزاعها، بل بجعل مصحح انتزاعها إلا بالواسطة ، بتقريب أن جعل الموضوع تشريعاً بجعل حكمه، وجعل الأمر الانتزاعي من الموضوع التشريعي، بجعل الموضوع، فجعل الحكم جعل للأمر الانتزاعي بالواسطة.

هذا مالزم بيانه في توضيع كلامه، وتنفيح مرامه \_ زيد في علومقامه \_ إلا أن هذا الجعل الانتزاعي ليس من الجعل التشريعي المفيد لوجهين:

أحدهما \_ ما اشرنا إليه في باب السراءة ؟ وهو أن الجزئية الانتزاعية ليست من لوازم المجعول التشريعي \_ بما هو مجعول تشريعي بل من لوازمه \_ بما هو مجعول تكويني \_ بما عرفت من أن كل مجعول تشريعي مجعول تكويني، فله حيثيتان، حيثيته النكوينية، وحيثيته التشريعية .

فكما أن تعلق الطلب بفعل يصحح انتزاع الطالبيه من المولى، والمطلوب منه من المكلف، والمطلوب منه من المكلف، والمطلوب من الفعل، والموضوعية من الفعل، والمحمولية من الحكم إلى غير ذلك من العناوين الانتزاعية، وليس شيء منها من لوازم المجعول التشريعي بما هو تشريعي، كذلك الح<sup>1</sup> ئية والشرطية.

والوجه في ذلك أن الأمر بالمجموع وبالخاص، وإن كان منبعثاً عن غرض قائم بالمجموع ــاقتضاءـــوبالخاصــفعلاًــوكان لذوات الأجزاء دخل في الأول، وللقيد دخل في الثاني.

إلا أن الجزئية الانتزاعية، والشرطية الانتزاعية، غيرمنبعثتين عن غرض تشريعي، ولا لهذين العنوانين دخل في الغرض ــــلا إقتضاء ولافعلاًــــ بل يستحيل دخلهما فيا هو

<sup>(</sup>١)يعني «لكن بالواسطة ،

<sup>(</sup> ٢) في دوران الامربين الاقل والاكثر؛ تقدم في ج ٤ : التعليقة ٩٩ .

الباعث على البعث المصحح، لانتزاعها من الجزء والشرط، فلايقاس بالوجوب المعمولي المقدمي المتبعث عن غرض مقدمي.

ثانيها \_ إن المجعول الانتزاعي لوكان مجعولاً تبعياً \_ بحيث كان بينه وبين منشه المجعول تشريعاً إثنينية في الجعل نظراً إلى السببية والمسببية بينها \_ لكان بجدياً في ترتب الاثار المرغوبة من الالتزام بجعله فيصح رفعه، ولو لم يكن رفع المنشأ \_ كما في الاثل والاكثر الارتباطيين بناء على عدم الانحلال عقلا كما تقدم دعواه من شيخنا العلامة رفع الله مقامه وصرح بهذا المبنى في تعليقته الأنبقة ".

وأما إذا كان المجعول الانتزاعي مجعولاً بالعرض، لابالتبع، وكان ما بالذات وما بالعرض مجعولين بجعل واحد، من دون تخلل الجعل بينها، فلا محالة لايجدي في الوضع والرفع إلا وضع المجعول بالذات ورفعه، وقد أقمنا البرهان غير مرّة على أن ثبوت الموضوع تشريعاً بعين ثبوت حكمه له، لابثبوت آخر منفصل الهوية عن ثبوت حكمه.

وذلك لأن الشوق المطلق لابوجد، بل يوجد متقوماً متعلقه ،

ولا يعقل أن يكون لمتعلقه في مرتبة تعلقه به فعلية أخرى مغايرة لفعلية الشوق، و إلا لم يعقل أن يكون المتعلق مقوماً لصفة الشوق، ومناط فردية الشوق وملاك تحقق شوق خاص تعلق.

ومع فرض تغاير الفعليتين لايعقل اتحادهما، بحيث يكون الموجود صفة خاصة واحدة، لأن كل فعلية تأبى عن فعلية أخرى، فالماهية \_التي تعلق بها الشوق \_ لها ثبوت شوق بعن ثبوت الشوق.

وكذا في مقام البعث الاعتباري، فإن البعث الاعتباري المطلق لايوجد، فإن طبعه تعلق كذا في مقام البعث الاعتبار، فثبوت تعلق كالشوق.، فلابد من أن يتقوم بمتعلقه في مرتبة وجوده في أفق الابهتبار، فثبوت المتعلق بعين ثبوت البعث الاعتباري.

وعليه فالحكم مطلقاً بالنسبة إلى موضوعه من قبيل عوارض الماهية، وثبوت المعروض هنال بثبوت العارض، يخلاف عوارض الوجود المتوقفة على ثبوت المعروض.

وعليه فاذا كان ثبوت المتعلق بعين ثبوت حكمه وجعله بعين جعله، فما ينتزع من

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ٢٢٨.

<sup>(</sup>۲) ص ۱۹۵.

المتعلق باعتبار هذا النحو من الثبوت أولى بأن لايكون له ثبوت في قبال ثبوت الحكم، وأن يكون جعله بعين جعله. فتدبره فانه حقيق به.

(٥٤) قوله قدس سره: و إن إنشاء الشارع له الجزئية أو الشرطية ... الخ<sup>١</sup>

فان الانشاء، وإن كان خفيف المؤنة يتحقق بمجرد قصد ثبوت المعنى باللفظ إلا أن حقيقة الجزئية للواجب بما هو واجب، والشرطية له بما هو سنخها،انتزاعي، له منشأ مخصوص ومصحح خاص، فلايقبل الجعل بالاستقلال، ولا الجعل بغير ماهو مصحح انتزاعه.

## (٢٦) قوله قدس سره: وجعل الماهية واجزائها ... الخ<sup>٢</sup>

بل هذا جعل وجودها بالجعل التكويني الذهني، والا فجعل نفسها وأجزاءها غير معقول، لأن وجدان الشيء لذاته وذاتياته ضروري، فلا يقبل الجعل، لأنه دون الجعل لافوق الجعل، حتى يتوهم لزوم تعلق الجعل بالماهية، وإلا لزم خروجها عن حدود الامكان إلى صقع الواجب.

(٤٧) قوله قدس سره: وأما النحو الثالث، فهو كالحجية والقضاوة... النع الايخفي عليك أن الملكية مئلاً وإن كانت انتزاعية عنده (قدس سره) إلا أنها تارة مجعولة بالاستقلال ابتداء وكا إذا جعل الشارع شيئاً ملكاً لزيد مثلاً بانشائه إياها له.

وأخرى مجعولة بالاستقلال \_إمضاء\_ كها إذا أنشأ الملكية على طبق إنشاء المتعاقدين إياها، وثالثة مجعولة تبعأ لجعل التكاليف في مواردها.

فنشأ الانتزاع مختلف بحسب الموارد. والجعل الاستقلالي بالمعنيين، ليس محلاً
 المكلام، انما الكلام في قبول الجعل تبعأ للتكليف.

ثم إلا تعقيق حقيقة الملك سيأتى إن شاء الله تعالى في ذيل ماذكره شيخنا (قده) من الوهم والدفع، وإنما الاشكال هنا في الملكية الشرعية والعرفية المترتبة عليها الآثار شرعاً وعرفاً، فهل هي من الاعتبارات الذهنية أو المقولات الواقعية.

فنقول: اما عدم كونها من الاعتبارات الذهنية المصطلح عليها المعبر عنها في فن الميزان بالمعقولات الثانوية كالكلية والجزئية والجنسية والفصلية والنوعية،

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ٥٠٥.

<sup>(</sup>٢) الكفاية ٢: ٣٠٥.

<sup>(</sup>٣) الكفاية ٢: ٥٠٥.

فان المذكورات عوارض ذهنية لمعروضات ذهنية بنحوالقضية الحينية، دون الملكية الشرعية والعرفية، قانها من العوارض لموجودات خارجية، قان الموصوف بالمالكية زيد الخارجي، لا الذهنية، والموصوف بالمملوكية هي العين الخارجية، لا الذهنية، فيعلم منه أنها ليست من الاعتبارات الذهنية المتعارفة.

وأما عدم كونها من المقولات الواقعية ، فلأن المقولات ، إما يكون لها مطابق وصورة في الخارج ، أو يكون لها منشأ الانتزاع فيه ، كمقولة الاضافة . والملكية الشرعية ، والعرفية ليست منها بقسميها لوجوه :

منها \_إن المقولات لاتختلف باختلاف الانظار، ولا تتفاوت بتفاوت أنحاء الاعتبار، مع أن المعاطاة تفيد الملك في نظر العرف، دون الشرع. ولو كانت مقولة الكانت إما موجودة في جميع الأنظار أو معدومة كذلك، وليست المقولة إلا مايقال على شيء، ويصدق عليه في الخارج، وليست كالمصالح والمفاسد، لكي يختص الشارع بادراكها أحياناً.

ومنها \_إن الاعراض التسعة المتولية عتاج إلى موضوع محقق في الخارج، والملكية الشرعية والعرفية ليست كذلك لتعلق الملكية \_بالمعنى المفعولي \_بالكلي الذمي في باب البيع، وفي أبواب الصمانات بالكالي أو القيمة ولتعلق الملكية \_بالمعنى الفاعلى \_بكلي الفقير، وكلي السادة في الزكاة والخمس.

ولا يعقل أن تكون الملكية بأحد المعنبين بالقوة، وتكون فعليته عند التطبيق؛ لأن المالكية والمملوكية صفتان لهما النضايه والمتضايفان متكافئان في القوة والفعلية، فلايعقل فعلية المالكية وشأنية المملوكية، مأنية المالكية وفعلية المملوكية؛ فيعلم منه أن سنخ الملكية الشرعية والعرفية ليس سنخ المقولات العرضية الموقوفة على موضوع محقق في الحارج.

ولاً فرق في هذا البرهان بين مقولة، ومقولة، فقولة الاضافة أيضاً كمقولة الجدة، وسائر المقولات العرضية في الحاجة إلى موضوع محقق.

فيا يظهر من عبارته في الجواب عن الوهم الآتي في كلامه (قدس سره): من أن الملك إلحاصل بسبب العقد، أو الارث داخل في الإضافة المقولية.

مدفوع ، بالبرهان المتقدم. ومنشأ انتزاع المعنى الاضافي هوموضوعه الذي يكون وجوده وجود الأمر الانتزاعي ، بالتفصيل الذي قدمناه.

ومنها \_ إن المعنى المقولي لابد من أن يكون له مطابق في الحنارج، أو يكون له منشأ

الانتزاع بحيث تقوم تلك الحيثية المقولية به خارجاً، بقيام إنتزاعي، لابقيام إنضمامي.

ومن الواضح بالوجدان والعيان أن ذات المالك والمملوك على ماهماً عليه من جواهرهما واعراضهما قبل الحكم أو العقد أوغيرهما وبعدها من دون وجود صورة عينية في الخارج، ولا انقلاب حيثية خارجية فيهما إلى حيثية أخرى، كذات السقف الذي حصل فيه حيثية القبول للفوقية بعد وضعه في مكان عال، وهكذا...

نعم حصلت هناك أمور من الحكم التكليني، أو العقد، أو موت المورث، أو الحيازة بعد مالم تكن وتلك الأمور غير قابلة لأن تكون عين الملك، ولامنشأ انتزاعه، ولا مصحح انتزاعه.

وتفصيل ذلك : أما الحكم التكليني، من اباحة التصرف ونحوها، فليست هي عين الملكية؛ لأن الملكية : إما بمعنى الواجدية، أو الأحاطة، أو الأحتواء أو السلطنة. وليس شي من هذه المفاهيم عين مفهوم إباحة التصرف وجوازه ونحوهما، مع أن القول به \_ كها هو ظاهر الشيخ الاعظم (قده) في الرسائل إ \_ رجوع عن دعوى الانتزاع إلى دعوى العينية في الوجود \_ بمعنى المحادث العربينية الانتزاعية.

وليس الحكم \_التكليني المربور منشأ الانتزاع، بدعوى أن الترخيص في النصرف هو جعل زمام الشيء بيد الكيلف، وهو بمعنى سلطنته عليه، والملكية هي السلطنة .

وجه فساد الدعوى أن الأمر الانتزاعي لا يعقل أن يكون منشأ انتزاعه الحكم التكليفي \_لافي الملكية، ولافي غيرها للأن الأمر الانتزاعي ليس إلا حيثية القبول القائمة بالمتحيث، ولازمه صحة حل العنوان المأخوذ منه \_بلحاظ تلك الحيثية القائمة المتحيث بها، كعنوان الفوق المحمول على السقف بلحاظ قيام مبدئه وهو الحيثية القائمة به قياماً إنتزاعيا به، على حد حل العناوين على ذوات معنوناتها بلحاظ قيام مباديها بها \_قياماً إنضمامياً بها \_.

ومن الواضح أن جواز التصرف الذي فرض أنه منشأ الانتزاع لا يحمل عليه عنوان المالك والمملوك ، فيعلم منه أن مبدأ العنوانين غيرقائم به بقيام انتزاعي.

ودعوى صدق عنوان الملك ، وهو المبدأ على جواز التصرف، وحينئذ فالمالك هو جائز

<sup>(</sup>١) الرسائل: ٣٠١ «في حجة القول السابع، ذيل قوله «قده»: اما في المعاملات».

<sup>(</sup>٢) وقد نسبها «قده»، في حاشيته على المكاسب «رسالة الحقوق» الى جاعة: ص ٦.

التصرف، والملوك ما هو جائز التصرف فيه، وليس فيه استبعاد.

مدفوعة: بأنه رجوع عن دعوى الانتزاع إلى دعوى العينية \_مفهوماً\_ وقد مرفسادها:

وكذا ليس الحكم ــالتكليني المزبور مصحح الانتزاع، والسبب لمنشئية ذات المالك والمملوك ، لانتزاع الملكية وتحيثها بنلك الحيثية؛ لعود المحاذير المزبورة جميعاً، إذ لو كان ذات المالك والمملوك منشئاً للانتزاع بسبب الحكم التكليني، لكانت الملكية موجودة في جميع الانظار، ولاحتاجت إلى موضوع محقق، ولحصل في ذات المالك والمملوك حيثية خارجية مكتسبة من الحكم التكليني، مع أنه ليس كذلك.

فاتضع من جميع ما ذكرنا: إن الحكم التكليقي ليس عين الملكية، ولامنشأ انتزاعها، ولامصحح لانتزاعها.

وأما العقد، فليس هو أيضاً عين الملكية الشرعية أو العرفية، و إن كان مدلوله ملكية مفهومية إنشائية.

ودعوى \_أن الملكية الشرعية في الأحاطة التنزيلية، والشارع نزل العقد منزلة الاحاطة\_ مدفوعة بأن الكلام في كون الملكية الشرعية مقولية ولو أنتزاعية، وهذا التنزيل لايخرج العقد عها هوعليه، وصيرورت مقولة واقعية انتزاعية.

مع أن الملكية مطلقاً حتى الشرعية قائمة بذات المالك والمملوك ، والاحاطة التنزيلية قائمة خارجاً بالمتعاقدين لابالمالكين ، وليس العقد أيضا منشأ انتزاع الملكية ، لما قدمنا من البرهان ؛ بداهة أن المبدأ لوكان قائماً به بقيام انتزاعي ، لصح حل عنوانه المأخوذ منه على العقد ، وعدم صحته واضح ، مع أن نسبة العقد إلى الملكية نسبة السبب إلى مسببه ، كما هو المشهور ، والسبب مباين وجوداً للمسبب ، والمنشأ للانتزاع وجوده بالفعل وجوده للأمر الانتزاعي بالقوة ، كما قدمنا تفصيله ، فكيف يعقل أن يكون العقد منشأ لانتزاع أمر مقولي ؟!

وليس العقد \_أيضاً\_ مصححاً لانتزاع الملكية واقعاً، وسبباً لوجودها بوجود منشأها الواقعي؛ لأن البراهين الدالة على عدم كون الملكية مقولة واقعية \_ولو انتزاعية \_

<sup>(</sup>١) أي لكانت اللكية من القولات العرضية فتستلزم الحاذير الثلاثة.

<sup>(</sup>٢) في النسخة «ولا» بدل «ولو» والظاهر انها تصحيف.

تدل على عدم حدوث مقولة واقعية بالعقد وشبهه من الاسباب الجعلية، بل الواقعيات تحدث بأسباب طبيعية واقعية.

ومنه تعرف حال غير الحكم والعقد، مما يعد منشأ أو سبباً، وسيأتى إن شاء الله تعالى بعض الكلام ــأيضاًــ في خصوص انتزاع الوضع من التكليف ــفي ذيل كلامه الشريف (قدس سره اللطيف)

فالتحقيق في سنخ حقيقة الملكية الشرعية والعرفية أنها اعتبارات شرعية أو عرفية لاأنها أمور انتزاعية، ولاأمور اعتبارية اعني المصطلح عليها في علم الميزان.

بيانه: إن الملكية الحقيقية الواقعية مع قطع النظر عن الشارع والعرف وإن كانت كما سيجيء إن شاء الله تعالى من مقولة الجدة، أو مقولة الاضافة، أو مقولة أخرى. لكن الموجود في مواردها شرعاً وعرفا ليست الملكية بوجودها الحقيق، كي ينافي البراهين القاطعة، بل الشارع أو العرف يعتبرون هذه الحقيقة لمن دعت المصلحة إلى اعتبارها له كالمتعاقدين، أو الورث، أو الفقير، أو السيد، أو من حازشيئاً.

ففهوم الملكية له نحوان من الوجود الخقيق القولي ، والاعتباري التنزيلي.

وهذا الاعتبار، لا اختصاص له باللكية والزوجية، بل جار في جميع المقولات، مثلاً الأسد مطابقه الحقيق المقولي نوع من أنواع مقولة الجوهي وهو الحيوان المفترس لكن العرف يعتبرون الشجاع أسداً، فزيد الشجاع أسد اعتباري، والبياض مطابقه الحقيق من مقولة الكيف المبصر المفرق للبصر، ومع ذلك يعتبر هذا لغير الجسم، فيقال: قلبه أبيض، والفوقية إضافة حقيقية في مقولة الأين، المختصة بالجسم، ولكنها تعتبر في الأمور المعنوية تنزيلاً لما منزلة الأمور الحسية، فيقال: فوق كل ذي علم عليم، و إن علم فلان فوق علم غيره، إلى غير ذلك من موارد اعتبار المعاني المقولية.

ولا عجب في كون مفهوم واحد له مطابق حقيقي تارة، ومطابق إعتباري أخرى، فان بعض المفاهيم له بحسب النشآت، ومراتب الموجودات مطابقات حقيقة: بعضها من نوع مقولة، وبعضها من نوع مقولة أخرى.

بل بعضها خارج عن المقولات طرآ كالعلم، فانه بمعنى الحضور، وحضور الصورة المجردة للجوهر العاقل من مقولة الكيف على المشهور، وعلم الجوهر النفساني \_ بدائه من مقولة الجوهر النفساني، وعلم العقل بذاته من مقولة الجوهر العقلاني، وعلم العقل بذاته من مقولة الجوهر العقلاني، وعلمه تعالى بذاته وبمصنوعاته في مقام ذاته وجود واجبي خارج عن أفق المقولات، بل علمه الفعلي في مقام الايجاد بعين الوجود المنبسط، وهو لا جوهر ولاعرض،

وبالجملة: فالملكية الشرعية والعرفية غير موجودة بوجود واقعي انتزاعي على حد الأمور الانتزاعية الغير المرهونة باعتبار معتبر، ولا موجودة بوجود اعتباري ذهني يقوم بأمر ذهني على حد المعقولات الثانوية،

فان المالك شرعاً (زيد) الخارجي لاالذهني، بل الشارع مثلاً اعتبرها لزيد الخارجي، فحقيقة موجوديتها أنها طرف الاعتبار القائم بالشارع بالمباشرة، فان الاعتبار فعل مباشري للمعتبر، لا إنشائي ولا تسبيبي من المعتبر،

ومنه نبين أن جعله عين اعتباره، لاأنه إنشائي أو يتسبب إليه بانشائه من معتبره، و إن كان لفهومه وجود إنشائي، لكنه غير الملكية الحقيقية التي يترتب عليها الآثار،

نعم حيث أن الانشاء. تارة يكون بالاضافة إلى الداعي كإلسبب والمحقق، وأخرى يكون بالاضافة إليه كاشفاً ومظهراً، فيصح إظهار اعتبار الملكية بقوله: ملكت أو هذا لك.

كما إن الانشاء بداعي الارشاد لأظهار رشد العبد وخيره في المادة، والانشاء بداعي التعجيز لاظهار عجز المخاطب في قبال الانشاء بداعي جعل الداعي فانه محقق للداعي من قبل المولى،

وعليه فالمجعول بالحقيقة الصَّادَر مِن الشارع هو اعتبار الملكية، والانشاء منه إظهار له، لاايجاد لذلك الاعتبار. هذا حال الملكية الشرعية والعرفية.

وكذا حال غيرها من المعاني التي لو وجدت في الخارج، لكانت مقولة من المقولات مثلاً، فانها غير موجودة شرعاً بذلك الوجود المناسب لها في نظام الوجود، بل وجودها شرعاً باعتبارها شرعاً كالزوجية والرقية والجرية ونحوها.

وأما القضاوة، فتارة يراد بها الحكومة الكلية المترتبة شرعاً على موضوعها، كقوله عليه السلام (من روى حديثنا، ونظر في حلالنا وحرامنا، وعرف أحكامنا فقد جعلته حاكماً)، افان هذه الحكومة المجعولة كسائر الأحكام المجعولة، المترتبة على موضوعاتها الكلية من الاحكام المجعولة الالهية، وفعليتها بفعلية موضوعها، سواء كان هذا الجعل الكلي من الصادق عليه السلام بما هومبلغ لأحكام الله تعالى، أو بما هومفوض إليه في أمر التشريعات، فان مجموله أيضا مجعوله تعالى على يده، لاأنه خارج عن دائرة الاحكام الالهية، فيكون التشريع منه بمنزلة التكوين منه من حيث كونه عليه السلام من

<sup>(</sup>١) الوسائل ١٨: الباب ١١ من ابواب صفات القاضي: ص ٩٩: الحديث ١ .

وسائط الفيض ومجاريه.

فان الفاعل ــ بمعنى مامنه الوجود تكويناً وتشريعاً ــ هو الله تعالى، وإن كان الفاعل ــ بمعنى ما به الوجود تكويناً وتشريعاً ــ وسائط فيضه ومجاري أمره التكويني والتشريعي، ولعله إليه ينظر قوله عليه السلام (مجاري الأمور بيد العلماء بالله). ١

وأخرى يراد بها القضاوة لشخص خاص أو الأمارة لشخص خاص كنصب الامام عليه السلام القضاة والولاة والحكام، فان هذه كلها، وإن كانت حقائقها اعتبارات، لكنها لادخل لها بالاحكام الكلية الالهية، حتى تجعل من الاحكام الوضعية المبحوث عنها،

ولعل ما في المتن براد منها القضاوة والحكومة الكلية، والنيابة الكلية المعدودة من المناصب المجعولة الالهية.

وأما الحجية، فمختصر القول فيها: إن الحجية، تارة بمعنى الوساطة في الاثبات، واخرى بمعنى الوساطة في التنجز، فجعل الحكم المماثل على طبق مؤدى الخبر، بعنوان أنه الواقع يفيد وساطة الخبر لاثبات الواقع عنواناً، قان وصول الحكم المماثل بالذات وصول الواقع عنواناً بالعرض. كما أن الانشاء بداعي تنجيز الواقع بالخبريفيد وساطة الخبر لتنجز الواقع حقيقة، فانشاء وجوب تصديق العادل على الأول مصحح لانتزاع الحجية، الواقع حقيقة، فانشاء وجوب تصديق العادل على الأول مصحح لانتزاع الحجية، بمعنى كون الخبر بحيث يثبت الواقع عنواناً،

وعلى الثاني مصحح لانتزاع الحجية، بمعنى كون الخبر بحيث ينجز الواقع عند مصادفته له حقيقة، فكل من الحيثيتين الموجودتين بقيام الخبر على حكم من الأحكام \_ مما ثبت للمتحيث بها بسبب الانشاء المزبور المنبعث، تارة عن داعي جعل الداعي، وأخرى عن داعي تنجيز الواقع،

وأما جعل الحجية بالاستقلال، لابسبب الانشاء المزبور، فعقول على الوجه الثاني، دون الأول؛ لأن اعتبار منجزية الخبر للواقع حقيقة واظهاره بقوله: الحبر حجة عندي، أ بقوله عليه السلام: (فانهم حجتي عليكم)"، أو بقوله عليه السلام: (لاعذر لأحد من موالينا في التشكيك فيا يرويه عنا ثقاتنا)" لامانع منه، بخلاف اعتبار الهوهوية وأن

<sup>(</sup>١) لمستدرك : الباب ١٦ من ابواب صفات القاضي : الحديث ١٦.

<sup>(</sup>٢) الوسائل ١٨: الباب ١١ من ابواب صفات القاضي: ص ١٠١: الحديث ٩.

<sup>(</sup>٣) الوسائل ١٨: الباب ١٦ من أبواب صفات القاضي: ص١٠٨: الحديث ٤٠

مؤدى الخبر هو الواقع، فانه من دون جعل الحكم المماثل غير معقول، فان أثر الحكم الحقيقي لايرتب على فرضه واعتباره، بل على حكم مثله، ولوبعنوان أنه هو،

نعم اعتبار الظن علماً، والخبر وصولاً معقول ، إلا أنه يجدي في تحقيق الأثر العقلي، أو الشرعي المرتب على الأعم من الوصول الحقيقي والاعتباري.

وأما الصحة والفساد، المعدودان من الاحكام الوضعية، فقد فصلنا القول فيها في مبحث النهي عن العبادات\_من مباحث الجزء الأول\_ من التعليقة على الكتاب .

ومجمله: إن الصحة سواء كانت بمعنى مطابقة المأتي به للمأمور به ، أو بمعنى كون المأتي به موجباً لاستحقاق الثواب، أو بمعنى كونه مسقطاً للاعادة والقضاء، فهي على أي حال من أوصاف المأتي به ، لامن شؤن المأمور به حتى تكون مجمولة بجمله في مقام الأمر به ، نظير الجزئية والشرطية.

وبقية الكلام من النقض والابرام على ماأفاده شيخنا الاستاذ (قده) في المقام موكولة إلى البحث المزبور.

وأما الصحة في المعاملات فعن شيخنا قده في البحث المزبور أنها مجعولة ، لأنها بمعنى ترتب الأثر، وهو بجعل الشارع وترتيب على المعاملة ، ولو إمضاء .

وقد ذكرنا في محله: أن اعتبار الملكية بين والمحول لا ترتبه على العقد، وليس الاعتبار إنشائياً، حتى بعقل إنشاؤه بنحو الكلية، وإناطته بالعقد، ليكون نظير الوجوب المشروط، بل لااعتبار حقيقة، إلا عند وجود العقد، لكون الاعتبار وجود العقد ذا مصلحة، وترتبه حينئذ عقلى، لاجعلى فراجع البحث المزبور. ٣

(٤٨) قوله قدس سره: ولوكانت منتزعة عنها لما كاد ... الغ أ

مع أن الملكية تكون للصبي والمجنون، ولا تكليف لهما، فيعلم أنها غير منتزعة عن التكليف. ولا يعقل انتزاعها من جواز التصرف بعد البلوغ، وبعد الافاقة؛ لأن فعلية الأمر الانتزاعي تستدعي فعلية المنتزع عنه،

ومنه يعلم: أن انتزاع الضمان من وجوب دفع البدل بعد البلوغ فيها إذا أتلف الصبي

<sup>(</sup>١) ج ٢: ذيل قول الماتن قده «وصفان اعتباريان ينتزعان الخ» وقوله قده «الّا انه ليس بامر اعتباري ينتزع كما توهم الخ» يأتي في التعليفة: ١٢٣ و١٢٣

<sup>(</sup>٢) الكفاية ١: ٢٩٠.

<sup>(</sup>٣) ج ٢ يأتي في التعليقة : ١٢٥ ذيل قول الماتن قده «فاما الصحة في المعاملات فهي تكون مجمولة الخ».

<sup>(</sup>٤) الكفاية ٢: ٣٠٩.

\_أيضاً\_غير صحيح، لأن فعلية الضمان مع عدم فعلية منشأ انتزاعه غير معقولة، وسببية الا تلاف فعلاً، لوجوب دفع البدل بعد البلوغ غير فعلية الضمان المنتزع عن وجوب دفع البدل بعد البلوغ،

ولا يقاس الضمان الفعلي بما يسمى عند المشهور بالضمان بالقوة، حيث يقال: بالانتزاع من وجوب دفع البدل على تقدير التلف، فان الأمر الانتزاعي، كمنشأ انتزاعه، كلاهما غير فعلي. ولذا فرضنا إتلاف الصبي المحقق للضمان الفعلي. وتمام الكلام في عله.

(٩٤) قوله قدس سره: وللزم أن لايقع ماقصد ... الغا

لأن المقصود في عقد البيع مثلاً هواللك دون التكليف، والمفروض أنه ليس المجمول من الشارع إلا التكليف، وأن الملك انتزاعي عض، فما وقع لم يقصد، وما قصد تحققه بالعقد لم يقع.

ولا يخنى عليك أن الأمر الانتزاعي إذا كان منشأه مجمولاً تشريعياً يكون مجمولاً تبعياً عنده (ره)، فما قصد وقع، وإن كان ماوقع أيضاً بالاصالة لم يكن مقصوداً؛ إذ الأمور التسبيبية \_من الملكية والزوجية \_ مي التي لا تقع بلاقصد، دون ما يلازمها، أو ماهو منشؤها شرعاً، من التكليف الذي تقوليين عما يتسبب إليه المكلف. والاصالة والتبعية لبستا دخيلتين في الجمولية، ولا في كونها مقصودتين.

نعم قد استدل بمثله في باب المعاطاة بناء على القول بالاباحة بعيث أن المقصود بها عند المتعاملين هي الملكية، مع أنها مفيدة شرعاً للاباحة، قما وقع لم يقصد، وما قصد لم يقع، الآ أنه لايرد عليه ما أوردنا هنا، لأن المفروض هناك سرافادة الاباحة في قبال الملكية، وهنا إباحة مستتبعة للملكية على الفرض.

نعم يرد على المقامين أن ترتب الاباحة \_في كلا المقامين ترتب الحكم على موضوعه، لا ترتب الأمر التسبيبي على سببه \_الذي به يتسبب إليه حتى يكون الواقع مما لابد من قصده.

(٥٠) قوله قدس سره: في عدم صحة انتزاعها من مجرد التكليف... الغ ٢ الكلام سابقاً، كان في صحة انتزاعها، ولولم يكن تكليف \_ كها عرفت في الصبي

١١) الكفاية ٢: ٣٠٦.

<sup>(</sup>٢) الكفاية ٢: ٣٠٦.-

والمجنون ــ وهنا في عدم صحة انتزاعها من مجرد التكليف، كما في جواز التصرف للولي، مع أن الملك للمولى عليه، وكما في جواز وطى الأمة الحللة، مع أنه لازوجية هناك .

فيعلم أن التكليف بمجرده ليس منشأ للانتزاع، ولا مصححاً له.

(٥١) قوله قدس سره: إن الملك يقال بالاشتراك، ويسمى بالجدة... الغ\
توضيحه: إن الملك يطلق على أمور:

منها \_ الجدة، وهي الهيئة الحاصلة لجسم بسبب إحاطة جسم آخر بكله أو ببعضه، كهيئة التختم للاصبع، وكهيئة التعمم للرأس، وكهيئة التقمص للبدن.

ومنها \_الاضافة الاشراقية ، ككون العالم ملكاً للباري \_ جل شأنه \_ فانها عبارة عن احاطته تعالى في مرحلة فعله ، ومطابقها الوجود الفائض منه تعالى المنبسط على الماهيات الامكانية ، وحيث أن فيض الوجود ، الذي هوعين الايجاد بالذات أمر بين المفيض والمستفيض ، فلذا عبر عنه بالاضافة ، وحيث أنه عين الاشراق المذوت لذات المستشرق ، لانسبة بين أمرين محقين لم يكن إضافة مقولية .

وأيضاً الاضافة \_ المقولية \_ ماهية خاصة، مندرجة تحت المقولات، والوجود مطلقاً ليس بجوهر ولاعرض، إلا بالعرض، فكيف بالوجود المطلق.

ومنها \_\_الإضافة المقولية الكيكون الفرس ازيد، فان الملكية \_\_بالمعنى الفاعلي \_\_ ماهية معقولة بالقياس إلى ماهية أخرى، وهي مضايفها، وهي الملكية — بالمفعولي \_\_ أعنى المالكية والمملوكية.

وسبب هذه الاضافة المقولية - تارة طبيعي واقعي، كركوبه وسائر تصرفاته في الفرس وأخرى جعلي كالعقد وموت المورث والحيازة وأشباهها.

والتحقيق: إن الملك من المفاهيم العامة، وهوبنفسه لايقتضي أن يكون مطابقه أمراً مقولياً الإجدة، ولا إضافة، وإنما يدخل تحت المقولة إذا كان صادقاً في الحارج على مايقتضيه طبع تلك المقولة.

كما أن المفاهيم الاضافية، من العالمية والمعلومية، والمحبية والمحبوبية، والمحبطية والمحاطية كذلك.

ولذا يصدق العالمية والمعلومية، والمحبية والمحبوبية عليه تعالى مع أنه تعالى لايندرج تحت المقولات، لوجوب وجوده تعالى.

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢:٣٠٧.

فالمفهوم إضافة عنوانية،والمطابق تارة وجود واجبي، وأخرى وجود مطلق غير محدود، وثالثة وجود عقلاني، أونفساني، ورابعة مقولة الاضافة.

وعليه نقول: نفس معنى الاحاطة لايأبى من أن يكون مطابقه وجوداً عضاً. كما لايأبى أن يكون باعتبار كون مطابقه هيئة خاصة حاصلة للجسم مندرجاً تحت مقولة الجدة.

وحيث أن هذه الهيئة إذا حصلت في الخارج قائمة بجسم، فطرفاها وهما ذات المحيط والمحاط يكتسبان حيثية المحيطية، وحيثية المحاطبة، وهما من مقولة الاضافة.

كما أن العلم بنفسه ــعند المشهورـ كيف نفساني، وقيامه بالعالم، وتعلقه بالمعلوم ــ بالذاتــ يوجب تحيث ذات العالم بحيثية العالمية، وذات المعلوم بحيثية المعلومية، وهما من مقولة الاضافة.

فالملك بمعنى هيئة الاحاطة جدة، والمالكية والمملوكية مقولة الإضافة.

وحيث عرفت أن حيثية المحيطية والمحاطية قائمة بجوهر ذات المحيط والمحاط \_\_ \_\_تعرف أن معروض مقولة الاضافة حوهر، لاجدة، حتى يكون الملك الحقيتي الواقعي جدة ذات إضافة،

بل إنما تكون الجدة ذات إضافة، في قبال مطلق الجدة، إذا كانت بنفسها معروضة لمقولة الاضافة، كما إذا لوحظت جدة التعمم بالاضافة إلى جدة التقمص، ووجد تفاوتهما بالزيادة والنقص، القائمين بنفس مقولة الجدة، كانت نفس الجدة معروضة لمقولة الاضافة. فتدبره فانه حقيق به.

ولا يخنى عليك أن تفاوت مطابقات ـــمفهوم واحدـــ لاربط له بجريان التشكيك في مقولة الجدة؛ فان التشكيك صدق طبيعة واحدة على أفرادها بالتفاوت،

وقد عرفت: أنه يستحيل أن يكون بعض مطابقات مفهوم الملك من مقولة الجدة، وليس مطلق عموم المفهوم من التشكيك، كما لايخني على الخبير.

وأما ما أفاده (قده) في ذيل كلامه: من دخول الملك \_الحاصل بالعقد والارث\_ في مقولة الاضافة، فقد عرفت مافيه في الحواشي السابقة مفصلاً، بل دخوله فيها بسبب التصرف والاستعمال الموجب للاختصاص \_أيضاً\_ كذلك، فان هذا الاختصاص \_أيضاً\_من الاعتبارات،

نعم ركوبه يحقق هيئة إحاطة للفرس، وهي جدة وراكبيته ومركوبيته من مقولة

في ان الملكية بمعنى الاضا فة لامقولة الجدة .......

الإضافة. فتدبر وراجع ماقدمناه أ،

ثم إن اعتبار الملك ـــشرعاً أو عرفاً ــ هل هو اعتبار الملك بمعنى الجدة؟ أو اعتباره بمعنى الاضافة؟

والصحيح هو الثاني؛ لأن مقولة الجدة ليست نفس الاحاطة، وهو المبدأ للمحيط والمحاط، حتى يتوهم أن اعتبار الملك هو اعتبار المبدأ، المستلزم لانتزاع عنواني المالك والمملوك بقيام المبدأ الاعتباري بذات المالك والمملوك .

بل الجدة هي الهيئة الحاصلة للجسم بسبب إحاطة جسم آخر به، بحيث ينتقل الهيط بانتقال المحاط، ولذا يعبرعنها بالتختم والتعمم والتقمص.

ومن الواضح أن المحيط في الملك الشرعي هو المالك ولاينتقل بانتقال المحاط، بل المحاط هنا ينتقل بانتقال المحيط، فليس اعتبار الملك شرعاً أو عرفاً، إلااعتبار المالكية والمملوكية.

ولذا قال بعض الأكابر ٢ بعد بيان الجدة، وقد يعبر عن الملك بمقولة «له» وهو اختصاص شيء بشيء من جهة استعماله اياه وتصرفه فيه ،

فنه طبيعي ككون القوى للنفس وكذلك كون العالم للباري جل ذكره،

ومنه اعتبار خارجي ككون القرس لؤيد، وفي الحقيقة، الملك بالمعنى المذكور يخالف هذا الاصطلاح،

وقال بعده في موضع اخر: فانه من مقولة المضاف لاغير الخ.

وغرضه ان المعنى معنى مقولي اضافي، لاانه مقولة حقيقة، كيف ومطابق الملك في الباري تعالى من جملة الامثلة ولايعقل اندراجه تحت مقولة فضلا عن مقولة المضاف التي هى من اضعف الاعراض،

وغرضه من الاعتبار الحارجي في قبال الاعتبار الذهني، وقد مرمراراً شرح حقيقتها فراجع،

(٢٥) قوله قدس سره: إما من جهة اسناد وجوده إليه ككون العالم ... الخ هذه العبارة تشعر بأن مصحح عنوان المالكية والمملوكية هنا إسناد وجود العالم

<sup>(</sup>١) ذيل قول الماتن«ره» «وأمّا النحوالثالث يفهو كالحبية والقضاوة الخ» تقدم في التعليقة: ١٧.

 <sup>(</sup>٢) هوصدرالدين الشيرازي في شرح الهدابة الاثيرية في القسم الثالث من الالهيات «مقولة ملك»: ص ٢٧٤،
 وقدصرح «قده» بهذه النسبة في تعليقته على المكاسب: ج ١: في تحقيق حقيقة الحق وما ينعلق به: ص ٧.
 (٣) الكفاية ٢: ٣٠٧.

إلى الباري جل شأنه. مع أن الاستناد إليه مصحح عنوان المعلولية وأشباهها، بل مصححها مامر سابقاً أمن انبساط فعله تعالى ــ وهو الوجود المطلق ــ على جميع الماهيات الامكانية، فانه المناسب لاحاطته تعالى في مرحلة فعله تعالى، كما أن ارتباطها به تعالى؛ لكونها موجودة ــ بوجود رابط ــ مصحح قيوميته تعالى، وأشباهها

وقد أشرنا سابقاً: أن النبي صلى الله عليه آله وأوصياءه عليهم السلام ــ من حيث كونهم مجاري فيضه، ومجالي نوره ـــ لهم هذا المعنى من المالكية والاحاطة الوجودية الحقيقية لما عداهم، من غير فرق بين الملاك والاملاك، وإن كان لهم مالكية اعتبارية شرعية لما يختص لهم عليهم السلام أيضاً،

فلامنافاة بين أن تكون الأرض كلها لهم، بل وغيرها أيضاً، ومع ذلك لايملكون شرعاً إلا الحقوق، وانجعولة لهم من الخمس والأنفال، ونحوهما وللكلام مقام آخر.

(٥٣) قوله قدس سره: لا بجال لاستصحاب دخل ماله الدخل ... الخ ٢ الكلام تارة في استصحاب الشرطة والمانعية ، وأخرى في استصحاب ذات الشرط والمانع فنقول:

أما بناء على عدم مجموليتها فواضح، حيث أنها ليستا تعبديتين، حتى يتعبد ببقائهها، ولم يترتب عليها أثر شرعي، فإن التكليف مترتب على دات الشرط والمانع، ثبوتاً ونفياً، لاعلى الشرطية والمانعية.

وأما بناء على مجموليتها، فان كان المهم إثبات نفسها، فلا كلام، فان المستصحب حكم شرعي جعلي على الفرض ولاحاجة إلى أثر آخر.

وإن كان المهم إثبات التكليف، فهو كها عرفت مرتب على ذات الشرط والمانع، لاعلى الشرطية والمانعية، حتى بناء على المجعولية، كيف؟ وهما مجعولتان بتبع جعل التكليف ومترتبتان على ترتبه على ذات الشرط والمانع، فكيف يعقل أن يكون التعبد بهما تعبداً بما يترتبان عليه؛ إذ الشرطية والمانعية الظاهرية \_ كالشرطية والمانعية الواقعية \_ تابعتان لجعل التكليف الواقعي.

وأما استلزام التعبد بالشرطية للتعبد بالمشروطية؛ لمكان التضايف، وإن لم يكن أحدهما مترتباً على الآخر، فلا يجدي إلا لإثبات المشروطية، لا لاثبات ذات المشروط؛

<sup>(</sup>١) تقدم في التعليقة: ١ ه .

<sup>(</sup>٢) الكفاية ٢: ٣٠٨.

إذ ماكان بينها التضايف هما عنوان الشرطية، وعنوان المشروطية، مع أن المهم ذات المشروط، ومايهم التعبد به \_وهو ذات المشروط \_ ليس مضايفاً لعنوان الشرطية ولامضايفاً لذات الشرط فتدبر جيّداً.

وأما استصحاب ذات الشرط والمانع، والتعبد بذات المشروط \_ ثبوتاً \_ و بذات الممنوع \_ نفياً \_ فختصر القول فيه:

آما إذا لم يكن للتكليف الشرعي تقيد خطابي، وإناطة في مرحلة الجعل، فلا شبهة في أن الترتب عقلي، فكما لا يجدي استصحاب بقاء المصلحة الواقعية للتعبد بمقتضاها \_ وهو التكليف حاد استصحاب ماله دخل واقعاً \_ في كون التكليف ذا مصلحة \_ التكليف ذا مصلحة \_ لا يجدي في التعبد بالتكليف، فان الترتب عقلي لاجعل \_ وإن كان الأثر شرعياً \_.

وأما إذا كان للتكليف الشرعي تقيد وأناطة في مرحلة الجعل بالمعنى المتقدم في بعض الحواشي السابقة أب وهو دخل المعلق عليه في خروج الانشاء من مرحلة القوة الى الفعلية ؛ فأنه لولا هذا التقيد كان الانشاء الجرد بنفسه بعثاً فعلياً، لابمعنى جعل ماليس بدخيل في مصلحته دخيلاً في المسلحة، حتى يقال بأنه محال.

فحيث أن هذه الاناطة جعلية، وهذا التقيد شرعي، فلا بأس حينئذ باستصحاب ذات الشرط، والتعبد بالمشروط؛ لأن الجعل الظاهري كالجعل الواقعي، فعني التعبد بوجود الشرط هو التعبد باناطة الحكم به بجعل الحكم الظاهري المرتب على وجود الشرط تطبيقاً.

وهذا الشرط وإن كان من حيث دخله الواقعي في المصلحة لا ترتب للمشروط عليه شرعاً، إلا أنه من حيث إناطة الحكم به \_ في مرحلة الجعل \_ يكون ترتب المشروط عليه شرعاً، وإلا لكان خلفاً، لفرض صحة إناطة الحكم به شرعاً، ولعله أشار (ره) اليه بقوله: فافهم.

(\$ 0) قوله قدس سره: والتكليف وان كان مترتبا عليه ... الخ

في العبارة مسامحة؛ إذ الكلام في استصحاب الشرطية والدخل، لافي ذات الشرط، وماله الدخل، والأثر الشرعي مترتب على الثاني، دون الأول، إلا أن غرضه (ره) هو الثاني وهوواضح.

<sup>(</sup>١) تقدم في ذيل التعليقة: ١١.

<sup>(</sup>٢) الكفاية ٢:٨٠٨.

(٥٥) قوله قدس سره: وكذا ما كان مجعولاً بالتبع ... الغ المدعوف الاشكال فيه من وجهين مفصلاً فراجع ..

(٥٦) قوله قدس سره: نعم لا جمال لاستصحابه لاستصحاب سببه ... الخ من الث الث في الجزئية مثلاً مسبب عن الشك في الأمر بالمركب منه و من غيره ، فلا شك في الجزئية \_ بعد التعبد بالمركب \_ بجعل الأمر به ، بخلاف الشك في تعلق الأمر بالمركب ، فانه غير مسبب عن الشك في الجزئية ، بل ملازم له \_ نظير الشك في الحكم وموضوعه \_ ، ولعله نتكلم إن شاء الله تعالى في الفرق بينها في مبحث الأصل المثبت

نعم ماأفاده (قده) يختص بما إذا جرى الأصل في منشأ الانتزاع؛ فانه حاكم على الأصل في ما ينتزع عنه، وأما إذا لم يجر الأصل فيه، فلا مانع من جريان الأصل في المسبب، كما في استصحاب عدم جزئية مشكوك الجزئية، مع عدم جريان الأصل في الأمر النفسى في الأكثر، لمعارضته بعدم تعلق الأمر النفسى بالأقل بما هو.

وقد تقدّم يعض الكلام فيه \_ في البحث عن الأقل والاكثر \_ من مباحث البراءة الم ولعله قده أشار إلى بعض ماذكرنا بقولها فالهم.

[التنبيه الأول من الاستصحاب]

أحدهما: ظهوره في الفعلية \_ المساوقة لثبوته وتحققه \_ لاوضعا فان الالفاظ موضوعة لنفس المعانى المعراة بذاتها عن الوجود والعدم، ولذا يحمل عليه بانه موجود او معدوم.

وقد مرمنا مرارا ان الوضع للموجود ــ خارجيا كان او ذهنيا ــ غير معقول لان فائدة الوضع الانتقال من سماع اللفظ الى معناه، والانتقال نحومن الوجود الذهني.

والوجود لا يعرض الموجود ... خارجياً كان أو ذهنياً ... لأن المقابل لايقبل المقابل، والمماثل لايقبل المقابل،

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢٠٨:٢.

<sup>(</sup>٢) تقدم في التعليقة : ١٤.

<sup>(</sup>٣) الكفاية ٢: ٣٠٨.

<sup>(</sup>١) تقدم في ج ١: التعليقة: ٩٩.

<sup>(</sup>٥) الكفاية ٢٠٨:٢.

بل منشأ الظهور: أن الموضوع في القضية قد يكون ... من حيث مفهومه و معناه ... موضوعاً للحكم، كما في الحمل الذاتي، وقد يكون بما هوفان في مطابقه. و مطابق المفاهيم الثبوتية حيثية ذاتها حيثية طرد العدم.

وما نحن فيه من قبيل الثاني، كما هوواضح.

ثانيها: إن مفاد دليل الاستصحاب \_ كدليل الامارة، بل وجيع الأصول \_ وظائف شرعية، وأحكام طريقية، لانفسية حقيقية، فهادها إمّا التنجيز، وإما الاعذار وهما يتقومان بالوصول \_ حكماً وموضوعاً \_، فلا يعقل تعلق التنجيز والاعذار بموضوع تقديري غير موجود بالفعل، ولا ملتفت إليه، حيث أن الالتفات يساوق تحققه، فسنخ الحكم يقتضي برهانا عدم كون الموضوع أمراً تقديرياً يجامع الغفلة. كما أن الظهور في الأول يقتضى فعلية الشك.

نعم ... بناء على الوجه الثاني ... لا يكنى فعلية الشك في فعلية الحكم، بل لابد من الالتفات إلى حكم؛ لان للفعلية والتنجز في الأحكام الطريقية مرتبة واحدة.

بخلاف الوجه الأول، فانه يمكن أن يكون الحكم المرتب على الشك الفعلي حكماً نفسياً كسائر الأحكام النفسية، فلا يتقوم تحققه بالالتفات اليه، بل يتقوم تنجزه به.

وأما على ماهو التحقيق \_ عندنا \_ من مساوقة الفعلية، والتنجز مطلقاً، فالحكم النفسي والطريق \_ من حيث تقومه بالالتفات إليه \_ على حد واحد.

(٥٨) قوله قدس سره: فيحكم بصحة صلاة من احدث ثم غفل... الخ\.
عدم جريان الاستصحاب قبل الصلاة، وفي حال الصلاة بناء على ما تقدم ــ
من تقومه بالشك الفعلى ــ واضح.

وأما صحة الصلاة بقاعدة الفراغ فبناء على الطريقية والظهور النوعي من حال المصلى بانه لايدخل في العمل إلا مستجمعاً لما يعتبر فيه وجوداً وعدماً، كما يشهد له التعليل بأنه \_ هو حين يتوضأ أذكر إلى الإمجال للقاعدة ؛ للقطع بأنه كان غافلاً عن حدثه المتيقن سابقاً، لاذاكرا ، فضلاً عن كونه أذكر.

وأما بناء على أنها من الأصول العملية، المنوطة بمجرد حدوث الشك بعد العمل، لامن باب تقديم الظاهر على الأصل، فلا شبهة في جريان قاعدة الفراغ.

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ٣٠٨,

<sup>(</sup>٢) الوسائل: ج ١: الباب ٢٤ من أبواب الوضوء: ص ٣٣١: ألحديث٧.

(٩٥) قوله قدس سره: بخلاف من التفت قبلها وشك ثم غفل... الخ١. وعكن الاشكال عليه بلحاظ ما تقدم من الأمرين اللذين عليها يبتنى اعتبار الشك الفعلى.

أما الظهور في فعلية الشك، فلا فرق بين الحدوث والبقاء؛ لأن الشك الفعلي، إن كانت حيثية تعليلية كانت حيثية تعليلية كانت حيثية تعليلية سلحكم الاستصحابي، فقد زالت بالغفلة، وإن كانت حيثية تعليلية سلحدوثاً لابقاء \_ فها لادليل عليه؛ لأنا إن استظهرنا الفعلية \_ من قوله عليه السلام (لا تنقض اليقين بالشك) فلافرق بين الحدوث والبقاء، وإن قلنا بأنه يكنى في ثبوت الشك ثبوته بثبوت مقتضيه وفلافرق أيضاً بين الحدوث والبقاء.

وأما اقتضاء الطريقية، لعدم تعقل إناطة الحكم الطريق المسوق بداعي تنجيز الواقع بالشك التقديري، فالأمر أوضح؛ إذ مقتضاه أنه لو دخل في تلك الحالة في الصلاة، كان مستحقاً لعقاب تارك الصلاة بفقد الشرط المنجز بحكم الاستصحاب

ومن الواضح أن بقاء التنجز \_ بهذا المعنى \_ مع الغفلة غير معقول، كما كان كذلك حدوثاً.

والجواب: أما بناء على المبنى الأول، فيان الظفلة عن موجب الشك وسببه مانعة عن تحقق أصل الشك، وأما الغفلة عن الشك بعد وجوده \_ بوجود سببه \_ فانعة عن الالتفات إليه وإلى حكم، لاعن أصله، لأن العلوم والادراكات لا تزول بعدم الالتفات إليها، بل موجودة في أفق النفس، لكنها غير ملتفت إليها، والعلم بالشيء أمر، والعلم بالعلم أمر آخر، وكذا سائر الصفات. فالالتزام بأن الشك الفعلي حيثية تقييدية \_ حدوثاً وبقاء \_ لامانع منه.

وأما بناء على المبنى الثاني، الجامع لفرض بقاء الشك في أفق النفس أيضاً، فبأن التنجز لايتحصر في ترتب أثر المخالفة للتكليف، حتى يقال: بأن بقاء، محال، بل شأن الأمر الطريق إيقاع المكلف في كلفة الواقع تكليفاً و وضعاً.

فالحدث الواقعي \_ الذي لم يكن له كلفة المانعية فعلاً \_ صاربسبق اليقين به، والشك في بقائه مانعاً فعلياً، فالصلاة مقرونة بالمانع الفعلي مالم يأت برافعه، وان غفل عن اقترانها بالمانع، البالغ مرتبة الفعلية، بسبق الأمر الاستصحابي المبلغ له إلى مرتبة الفعلية.

(٦٠) قوله قدس سره: قلت نعم لولا قاعدة الفراغ ... الغ

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ٣٠٩.

<sup>(</sup>٢) الكفاية ٢: ٣٠٩.

ظاهره (قده) كما هو ظاهر الشيخ الأجل (قده) في الرسائل تجريان استصحاب الحدث في نفسه، بعد العمل، لتمامية أركانه من اليقين والشك.

الا أنه لا يخلوعن إشكال؛ لأن استصحاب الحدث، وإن كان مرجعة إلى التوسعة في دائرة المانعية، وجعل الحدث المشكوك كالمعلوم مانعاً، وكانت الاعادة بحكم العقل، وكان موضوعه أعم من الواقع والظاهر \_ كها أوضحه شيخنا الاستاذ \_ (قده) في تعليقته المباركة على الرسائل في هذا الموضع إلا أن التعبد بما نعيته \_ مالم يتصف حال الصلاة بالمانعية شرعاً فعلاً \_ غير معقول؛ إذ الشيء لا ينقلب عها هوعليه، فالصلاة الغير المقترنة بالمانع الواقعي \_ حيث لم يحرز \_ ولا بالمانع التعبدي \_ حيث لم يكن تعبد في حال الصلاة \_ كيف يعقل أن متنقلب وتصير مقترنة بالمانع التعبدي؟ حتى تكون باطلة، فتجب الاعادة لبقاء الأمر؟

وبعبارة أخرى: مرجع المانعية إلى الأمر بعمل متقيد بعدم مايسمى بالمانع، وليس مثل هذا الأمر ظاهراً في حال الصلاة، لعدم الثلث ، ولا معنى لمثل هذا الأمر بعد الصلاة، إلا بالنسبة إلى الزمان المتأخر، دون الزمان المتقدم،

فليس أثر بقاء الحدث المشكوك \_ في حال الصلاة \_ الأمر الظاهري في تلك الحال بالمتقيد بعدم الحدث المشكوك ي تلك الحال بالمتقيد بعدم الحدث المشكوك ي تعد العملاة وحدوث الشك .

فنحن، وإن قلنا بأن التعبد بوجود الشرط تعبد بالأمر بالمتقيد بوجود مثله تطبيقاً للحكم الكلي على المورد. والتعبد بوجود المانع تعبد بالأمر بالمتقيد بعدم مثله تطبيقاً أيضاً، إلا أن هذا التعبد لا يعقل إلا بالاضافة إلى ما بعد الأمر، لا إلى ماقبله.

نعم إذا كانت الشرطية والمانعية من الاعتبارات، لامكن اعتبار مانعية أمر متقدم أو شرطيته، لأن الاعتبار خفيف المؤنة.

إلا أنك قد عرفت: أنه لامصحح لانتزاعهما إلا الأمر المتملق بمركب متقيد بوجود شيء أوعدم شيء.

ومن الواضح ... أيضاً ... عدم ترتب الأمر بالظهر المأتي بها ... مثلاً ... شرعاً على

<sup>(1)</sup> الرسائل: ذيل الامر الخامس من الامورائتي تعرضها بعد تعريف الاستصحاب: ٣٢٢.

<sup>(</sup>٧) ص ١٧٥) ذيل قول الشيخ فده «يوجب الاعادة بحكم استصحاب عدم الطهارة ١٠.

وجود المانع، أو على عدم الشرط، حتى يكون مفاد التعبد بوجود المانع، أو التعبد بعدم الشرط تعبداً ببقاء الأمر بالمأتى به.

بل ذكرنا في باب البراءة: أن التعبد بعدم اتيان الظهر مثلاً ليس تعبداً بالأمربها لعلاً؛ إذ الأمر بالظهر مثلاً ليس تعبداً بالأمربها لعلاً؛ إذ الأمر بالظهر مرتب على موضوعه، ومقتضاه ايجاب اتيانه، ولا معنى لأن يكون ايجاب اتيانه شرعاً مترتباً على عدم اتيانه، حتى يكون استصحاب عدم اتيانه مجدياً في بقاء الأمر باتيانه.

نعم قاعدة الاشتغال، أو استصحابه، أو استصحاب بقاء الأمركاف في وجوب الاعادة، إنما الكلام في استصحاب وجود المانع، والحكم بوجوب الاعادة بسببه .

وأما قاعدة الفراغ، فقد عرفت مافيها بناء على الطريقية اوأما بناء على كونها من الأصول العملية، فوجه تقديمها على الاستصحاب جعلها غالباً في مورده، فتقدم عليه صوناً عن اللغوية، لامن باب حكومتها عليه، فإن الاستصحاب كما يقدم بلحاظ إماريته على سائر الأصول العملية من باب الحكومة، فكفر بالإضافة إلى هذا الأصل العملي.

# [التنبيه الثاني من الاستصحاب]

(٦١) قوله قدس سره: التاني على يكني في صحة الاستصحاب الشك في بقاء شيء على تقدير ثبوته برار النغ المريز النغ النغ المريز المريز النغ المريز المريز

لا يخفى عليك أن عقد هذا البحث لتصحيح الاستصحاب فيا لا يقين بشيء في الزمان الأول، بل قامت الحجة عليه، لا أن مجرد الشك في بقاء شيء على تقدير ثبوته ــ الذي يكنى في تحققه مجرد احتمال الثبوت ــ مجرى الاستصحاب، كما يوهمه العنوان، بل يوهمه البرهان المذكور في كلامه (قده) حيث أنه لاحاجة في التعبد بالحكم في مورد الشك في البقاء، إلا حصول العنوان، وإن لم يكن ثبوت واقعي، ولا ثبوت علمى.

وتوضيح المقام وتنقيح المرام يستدعي تمهيد مقدمة: هي أن الحجية ـــ كها مرت مراراً ـــ إمّا بمعنى الوساطة في اثبات الحكم، أو في تنجزه.

فان كان مفاد دليل الحجية جعل الحكم المماثل، فحيث أنه بلسان أنه الواقع، فوصوله \_ بالذات والحقيقة \_ وصول الواقع بالعرض، والعنوان. وعليه فلمن قامت

<sup>(</sup>١) تقدم في التعليقة: ٥٩ .

<sup>(</sup>٢) الكفاية ٢، ٣٠٩.

الحتجة \_ بهذا المعنى \_ عنده يقين بالحكم الفعلي المماثل، الواصل حقيقة، ويقين بالحكم الواصل بالعرض عنواناً.

وإن كان مفاد دليل الحجية تنجيز الواقع، فلا حكم فعلي ليكون متيقناً، بل ليس في البين إلا الحكم الواقعي المحتمل مثلاً.

غاية الأمر يقطع بتنجزه على تقدير ثبوته، ومصادفة الحجة له واقعاً، فلا يقين بحكم في الزمان الأول، ليكون الشك في بقاء ما أيقن بثبوته.

بل التحقيق: إن جعل الحكم المماثل، إن كان عن مصلحة أخرى غير المصلحة الواقعية، الباعثة على جعل الحكم الواقعي - كما هو كذلك بناء على موضوعية الامارة -، فحينتذ يتيقن بالحكم المماثل، على تقدير المصادفة والمخالفة.

وإن كان عن مصلحة الواقع، بداعي إيصال الواقع بعنوان آخر، فلا حكم مماثل حقيقة، إلا في صورة المصادفة، ووصول الواقع \_ بهذا العنوان \_ ويستحيل ثبوته مع المخالفة \_ على فرض انبعائه عن مصلحة الواقع \_ وإلا لكان معلولاً بلاعلة، فلا يقين حينئذ بالحكم المماثل على اى تقدير بل على تقدير المصادفة الغير المعلومة، فحال جعل الحكم المماثل على الطريقية حال الانشاء بداعي تنجير الواقع.

وعلى هذا \_ لابد من النصرف في دليل الإستصحاب بأحد وجوه ثلاثة: الأول: أن يكون اليقين كاشفاً عضاً، ومعرفاً صرفاً إلى نفس الثبوت الواقعي.

فيكون مفاده كما إذا قيل: إذا ثبت شيء، وشك في بقائه يجب ابقاؤه، فيفيد الملازمة بين ثبوت شيء واقعاً وبقائه ظاهراً، وحيث أن البقاء تعبدي ظاهري ... في مورد الشك في البقاء ... يكون حكماً ظاهرياً. لاحكماً واقعياً، ولا يتوقف هذا المعنى على تعقل جعل الملازمة، بل على جعل الحكم ظاهراً مرتبا على ثبوته واقعاً، فينتزع الملازمة بينها من سنخ جعل الحكم بقاء على تقدير ثبوته.

وعليه فاذا قامت حجة على الثبوت، كانت حجة على البقاء التعبدي، لأن الحجة \_ على أحد المتلازمين \_ حجة على الآخر، ويكون منجز الثبوت منجزاً للبقاء؛ لمكان التلازم المحقق بتعليق البقاء التعبدي على الثبوت الواقعي. وإن لم يحرز فعلية البقاء التعبدي بسبب عدم إحراز المعلق عليه، وهو الثبوت الواقعي.

إلا أنه يكني فعلية المعلق عليه \_واقعاً \_ في فعلية البقاء التعبدي \_واقعاً \_ لمكان الملازمة، والوقوع في كلفة البقاء التعبدي، بسبب قيام الحجة المنجزة للثبوت أولاً وبالاصالة، والمنجزة اللازمة ثانياً وبالتبع، وهذا الوجه هو مختار شيخنا العلامة \_ رفع

#### الله مقامه \_

والتحقيق: أن التعبد بالبقاء لايخلوعن أنه: إما يكون حكماً نفسياً، وإمّا يكون حكماً نفسياً، وإمّا يكون حكماً طريقياً. فإن كان من قبيل الأول، فهو كالحكم الواقعي قابل لأن يتنجز بمنجز، إمّا ابتداء أو بالملازمة، ولكنه لا يكن الالتزام بدوران التعبد بالبقاء مدار الثبوت الواقعي.

بل لو أيقن بوجوب شيء في الزمان الأول، وشك في بقائه في الزمان الثاني، و لم يكن ثابتاً في الزمان الأول واقعاً، وكان ثابتاً واقعاً في الزمان الثاني، الذي هو مورد التعبد، فانه لاشبهة في جريان الاستصحاب واقعاً، مع أنه لا ثبوت واقعاً.

فيعلم منه أن الثبوت \_ المقوم للاستصحاب \_ هو الثبوت العنواني المقوم لصفة اليقين أو للامارة المنجزة، وهو عبارة أخرى عن دوران التعبد الاستصحابي مدار اليقين بالثبوت، أو ما هو كاليقين بالثبوت، دون نفس الثبوت،

وإن كان من قبيل القسم الثاني، فهو في نفسه غير قابل للدخول في اللوازم القابلة لان يتنجز بمنجز كملزومها.

ولا يعقل تعليق منجزية احتمال البقاء على الثبوت الواقعي، فان معناه: إن احتمال البقاء، مع عدم احرار التبوت بل بعضادفة الثبوت الواقعي منجز، والحال إن المنجزية لا يعقل أن تكون مع عدم وصول الانشاء بداعي التنجيز، ولا مع عدم وصول موضوع المنجزية كليا وجزئيا ... ولا مع عدم وصول المعلق عليه المنجزية؛ فان فعلية المنجزية، وتنجزها واحدة، فلا يعقل تعلقها بأمر واقعي غير واصل، وإلا لأمكن تنجز الواقع مع عدم وصوله.

ومنه تعرف أن احتمال الثبوت الواقعي ــ الملازم لمنجزية احتمال البقاء ــ لايوجب الامتثال من باب احتمال العقاب، فيجب دفع الضرر المحتمل عقلاً. وذلك الأن احتمال الثبوت لا يلازم فعلية المنجزية، حتى يوجب احتمال العقاب الاحتمال مصادفة احتمال البقاء واقعاً الميلازم احتمال منجزيته، ولا يحتمل العقاب إلا مع فعلية المنجزية المرتبة على وصول المنجز بجميع أطرافه واحتمال العقاب نتيجة وجود مقطوع المنجزية، لا محتمل المنجزية، ومالا يضره الاحتمال هو احتمال الواقع، الذي قامت عليه حجة منجزة له، فان معنى المنجز : أنه لوصادف الواقع يوجب استحقاق قامت عليه حجة منجزة له، فان معنى المنجز : أنه لوصادف الواقع يوجب استحقاق

(۱) تائة.

العقاب على مخالفته فتدبر جيّداً.

الثاني: إرادة مطلق الحجة \_ القاطعة للعذر \_ من اليقين، وتعليق منجزية احتمال البقاء على وجود المنجز الأعم من العقلي والشرعي، فيفيد الملازمة بين المنجزين، لابين الشبوت والبقاء، ولا بين الثبوت ومنجزية احتمال البقاء \_ كما في الأول على الشقين المتقدمين \_ .

ويمكن على هذا الوجه تعليق التعبد بالبقاء على وجود المنجز للثبوت \_ بناء على كون مفاد دليل الاستصحاب حكماً نفسياً لاطريقياً \_ فاذا قام الخبر على الحكم في الزمان الأول، وشك في بقائه في الزمان الثاني، يكون شرعاً محكوماً بالبقاء واقعاً، وان لم يلتفت إلى أنه متعبد به.

الثالث \_ إرادة مطلق الحجة \_ القاطعة للعذر \_ من اليقين، لكن جعل منجز الثبوت منجزاً للبقاء، كما هوظاهر الأخبار؛ لان مفادها ابقاء اليقين \_ أي المنجز \_ لا التمسك باحتمال البقاء، ويتعين \_ حينه المستصحاب حكماً طريقياً.

وهذان الوجهان أولى من الوجه الأول؟ المتحفظ فيهما على اليقين بالجهة الجامعة له مع سائر أفراد الحجج، دون الأول المبنى على جعله معرفاً محضاً للثبوت.

كما أن الثالث أولى من الثاني للتحفظ فيه على عنوان إبقاء اليقين، وجعله في قبال الشك ، والأمر بالتمسك به، دون الشك ، كما أوضحناه مراراً.

ويندفع على هذين الوجهين ما أوردناه على الوجه الأول من جربان الاستصحاب، مع عدم الثبوت الواقعي، فان أحد طرفي المتلازمين على الوجهين الآخرين هو المنجز للثبوت، دون نفس الثبوت الواقعي، فلا تغفل.

ثم إن إرادة مطلق الحجة القاطعة للعذر من اليقين ــ فى باب الاستصحاب ــ ومن العلم والمعرفة الجعولين غاية ــ للأصول ــ

تارة بارادة نفس هذه الحيثية، بنحو العموم، فيكون الدليل على منجزية الامارة شرعاً عققاً لما أخذ في الاستصحاب والأصول.

وأخرى براد نفس حيثية الوصول التام، والمنجز العقلي، بلاكلام. فيكون دليل الامارة ــ سواء كان بعنوان تتميم جهة الكشف أو بعنوان المنجزية ــ توسعة فيا أخذ في دليل الاستصحاب والأصول، وتكون الامارة ــ بناء على الأول ــ مقدمة على الأصول، بنحو الورود المتنزيلي. وبقية الكلام في بنحو الورود التنزيلي. وبقية الكلام في

محله

### (۲۲) قوله قدس سره: فانه على تقدير لم يثبت ... الخار

بل المشكوك أمر على تقدير، والا فالشك فعلي وجداناً، ولذا لم يتعرض قده لدفعه لوضوح اندفاعه.

(٦٣) قوله قدس سره: لاجل أن التعبد والتنزيل شرعاً . . . الخ٣.

يعني لامانع من عدم أخذ اليقين بالثبوت في التعبد الاستصحابي، حيث أن الغرض منه التعبد ... في ظرف الشك ... لا في ظرف اليقين، فلاحاجة إلى اليقين بالثبوت، إلا لتصحيح الشك في البقاء، الذي هو موضوع التعبد وكما يشك في بقاء ما قطع بثبوته، كذلك في البقاء على تقدير الثبوت.

وقد صرح (قده) في آخر البحث أن اليقين مرآة محض لنفس الثبوت ليتعبد ببقائه إذا شك فيه،

أقول: إن أريد من هذا التعليل مجرد مرآتية اليقين، وأن المدار على التبوت دون اليقين به، كما يعطيه جعل اليقين مرآق فيوافق تعريف الاستصحاب: بأنه إثبات الحكم في الزمان الثاني، لثبوته في الزمان الأول.

ففيه: إن الثبوت الواقعي من عين المناه الانه الانجاد تصحيح الشك في البقاء، وحين في البقاء، وحين في البقاء، وحين في البقاء الاستصحابي تعبد بالبقاء للا بالحدوث مستدرك ، فانه يوهم عدم الحاجة إلى الثبوت الواقعي أيضاً.

وإن أريد أن اليقين مرآة للثبوت، والثبوت أيضاً لمجرد تصحيح الشك في البقاء، فلا حاجة إلى تحققه في الواقع، بل يكنى احتمال ثبوته المحقق لاحتمال بقائه، فالنعليل صحح.

بل الثبوت الواقعي \_ كما عرفت سابقاً معنى لازم، إلا أن لازمه صحة الاستصحاب بمجرد الشك في البقاء \_ على تقدير الثبوت \_ وإن لم يكن ثبوت محق، ولا ثبوت عنواني \_ إما بتعلق البقين أو بتعلق المنجز به \_، ولا يمكن القول به، ولا يقول به أحد.

<sup>(</sup>١) أنظرالتعليقة:١١٧.

<sup>(</sup>٢) الكفاية ٢: ٣٠٩.

<sup>(</sup>٣) الكفاية ٢: ٩-٩.

<sup>(1)</sup> تقدم في التعليقة: ٦١

التنبيه الثاني ...... المستعدد التنبيه الثاني .....

( 18 ) قوله قدس سره: بناء على ماهوالتحقيق من ان قضية الحجية ... الخ<sup>١</sup>. سواء كان جعل المنجزية والمعذرية باعتبارها بمن بيده الاعتبار كماهوظاهر قوله عليه السلام «فانهم حجتي عليكم» وقوله عليه السلام «لاعذر لأحد من موالينا في التشكيك فيا يرويه عنا ثقاتنا) ٢

أوكان جعلها بالانشاء بداعي التنجيزوالاعذار.

وفي الثاني إشكال تعرضنا له في مبعدث الظن، ومبحث البراءة، مع دفعه وفي كليهما اشكال اخر وهو ان التنجيز مثلا بجعل الامارة واسطة في الاثبات؛ لأن استحقاق العقاب عقلاً على مخالفة التكليف الواصل. ومالم يكن هناك \_ وصول حقيقي أو وصول تنزيلي \_ لايترنب على الخالفة استحقاق العقاب.

فلا يمكن إدراج مخالفة التكليف تحت الموضوع المحكوم عقلاً بذلك إلابايصاله تنزيلاً، إما بجعل الحكم المماثل الواصل بالحقيقة بعنوان أنه الواقع حتى يكون وصوله بالحقيقة وبالذات \_ وصول الواقع بالعنوان وبالعرض، وإما باعتبار الهوهويه المؤدى الامارة مع الواقع الواقع اعتباراً.

ويندفع: بأن استحقاق العقاب \_ على الخالفة \_ باعتبار كونها خروجاً عن زي الرقية، ورسم العبودية، فيكون ظلما على اللول فيذم عليه عقلاً، ويعاقب عليه شرعاً، وكما أن مخالفة ما وصل \_ من قبل المولى \_ خروج عن زي الرقية كذلك مخالفة ما قامت عليه حجة من قبل المولى \_ أي مخالفة ما نصب عليه المولى على تقدير ثبوته \_ خروج عن زي الرقية، وإن لم يكن واصلاً بالحقيقة، ولا واصلاً بالتنزيل، فوضوع حكم العقل غير متقيد بالوصول، ليكون اعتبار الوصول توسعة في موضوع حكم العقل،

وأما اعتبار الوساطة في الاثبات باعتبار الهوهوية، من دون جعل الحكم المماثل، فغير معقول؛ لأن أثر حقيقة الحكم لايترتب إلا على نفسه، دون فرضه واعتباره.

وأما اعتبارالامارة وصولاً. فهو يجدي في الآثارالعقلية والشرعية المترتبة على الوصول الأعم من الحقيق والاعتباري، فمثل اليقين في الاستصحاب إذا أريد منه الكاشف

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ٣١٠.

<sup>(</sup>٢) الوسائل ١٨: الباب ١٩ من ابواب صفات القاضي: ص ١٠١: الحديث ٩.

<sup>(</sup>٣) الوسائل ١٨: الباب ١٦ من ابواب صفات القاضي: ص١٠٨: الحديث ١٠٠.

 <sup>(</sup>٤) ج ٣: تقدم في التعليقة : ٨٥: ذيل قول المانن «قده» «نعم لوقيل باستتباع جعل الحجية الخ» وج ٤: تقدم في التعليقة : ١٠ ذيل قوله «قده» «لايقال لايكاد يكون ايجابه مستتبعاً الخ».

التام، فلابد ــ في تنزيل الامارة منزلته ــ من جعل الحكم المماثل، وإلا فلا يتحقق هذا الموضوع بجرد الاعتبار، والفرض أنه لا أثر للاعم،

(٩٥) قوله قده: لا إنشاء أحكام فعلية ظاهرية، كما هوظاهر الأصحاب الغ الله عرفت سابقاً ! أن جعل الحكم المماثل، تارة يكون على أي تقدير، فتكون الامارة حجة من باب الموضوعية والسببية، فيكون هناك يقين بالحكم الفعلي. وأخرى يكون على نقدير المصادفة للواقع؛ لكونه بعنوان إيصال الواقع؛ فلا يقين بالحكم الفعلي، بل حاله حال الانشاء بداعي تنجيز الواقع، والامارة حيئة طريق محض.

ونسبة الأول إلى الاصحاب، مع أن بناءهم على الطريقية، ولوبجعل الحكم المماثل الاشاهد لها، بل الشواهد على خلافه، وما اشتهر عندهم من أن ظنية الطريق لا تنافي قطعية الحكم مبني على السببية، لا الطريقية كها اعترف (قده) بذلك في مبحث الاجتهاد والتقليد فراجع وتدبر.

# [التنبيه الثالث من الاستصحاب]

(٣٦) قوله قدس سره: كان استصحابه كاستصحابه بلا كلام ... الغ أ توضيح المقام: إن الأثر المرتب على الكلي والفرد، تارة أثر واحد، وأخرى متعدد. فان كان واحداً، فلا محالة هو إمّا أثر الكلي عاهو، أن أثر الفرد بما هو، ولا يعقل أن يكون أثراً لها، إذ لا يعقل أن تكون الخصوصية المقومة للفرد دخيلة في الأثر، وغير دخيلة فيه. والتعبد بالشيء ليس إلا تعبداً بأثره.

قان كان هو أثر الكلي، فلا معنى إلا للتعبد بالكلي، و إن كان هو أثر الفرد بما هو، فلا معنى الاللتعبد بالفرد، فالتعبد بالفرد وترتيب أثر الكلي، لا معنى له. وكذا عكسه.

وأن كان الاثر متعدداً بأن كان أحدهما للكلي بما هو، والآخر للفرد بما هو، فقتضى التدقيق ما ذكرنا من أن التعبد بالشيء لامعنى له إلا التعبد بأثره، ولا يعقل التعبد بشيء والتعبد بأثر غيره.

وعن شيخنا العلامة ــأعلى الله مقامهــ في تعليقته المياركة على الرسائل: إن

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ٣١٠.

<sup>(</sup>٢) تقدم في التعليقة: ٦١ .

<sup>(</sup>٣) الكفاية ٢: ص ٤٣١،

<sup>(</sup>٤) الكفاية ٢: ص ٣١١.

<sup>(</sup>٥) ص ٢٠٢: ذيل قول الشيخ «قده» «أما الأول فلا إشكال».

التعبد بالكلي لا تعبد في ترتيب أثر الفرد، إلاّ على الأصل المثبت، وفي كفاية التعبد بالفرد لترتيب أثر الكلي ايضاً وجهان:

من أن الطبيعي عين الفرد في الخارج ووجوده بعين وجود الفرد، فالتعبد بالفرد تعبد بالفرد تعبد بالفرد. تعبد بالطبيعي الموجود بعين وجوده، فيفيد ترتيب أثر الكلي كما يفيد ترتيب أثر الفرد.

ومن أن الكلي والفرد بالنظر العرفي اثنان، يكون بهذا النظر بينهما التوقف والعلية، دون الاتجاد والعينية، فلا يكون التعبد بالفرد عرفاً تعبداً بالكلي بهذا النظر، وهو المعتبر في هذا الباب.

ثم أفاد (قدس سره) أن وساطة الفرد للكلي، وإن كانت ثابتة بنظرهم، لكنها ملغاة بسامحاتهم، والعبرة في باب ترتيب الأثر بهذا النظر المسامحي، كما سيجىء إن شاء الله تعالى، في تحقيق ما هو المعتبر في موضوع الاستصحاب عقلاً أو دليلاً أو عرفاً. هذا ملخص كلامه زيد في علومقامه.

والتحقيق: إن عينية وجود الطبيعي ووجود فرده أجنبية عن مقام النعبد بأثر الكلي، فانها متحدان بحسب وجودهما الخارجي، لابحسب وجودهما التعبدي، وليس في التعبد بموضوع \_ذي أثر\_ جعل الموضوع حقيقة، حتى يكون جعل الفرد جعل الطبيعي المتحد معه، وليس أثر الكلي بالنسبة إلى أثر الفرد طبيعياً بالاضافة إلى فرده.

كما أن اثنينية الطبيعي وفرده عرفاً، لمكان التوقف والعلية إن كانت بالنظر إلى وجودهما الحارجي، فالأمر بالعكس؛ إذ بالنظر العرفي إلى مافي الحارج، لايراهما العرف إلا واحداً، وإنما الا ثنينية عقلية بالتحليل العقلي.

وكذا التوقف والعلية \_أيضاً\_ ليُس بحسب النظر العرفي، بل بالنظر الدقيق العقلي بملاحظة أن الفرد مجرى فيض الوجود بالنسبة إلى الطبيعي، بل هو بالنظر البرهاني الذي يتوقف على تجديد النظر جداً.

وإن كانت الاثنينية عرفاً بالنظر إلى مقام موضوعية الكلي والفرد لأثرين المترتبين عليها، والاتحاد عرفاً بالنظر إلى أنها بمناسبة الحكم والموضوع موضوع واحد لهما أثران، فالاثنينية حينئذ ليست بملاك التوقف والعلية.

كما أن وحداً الموضوع تقتضي أن يكون هناك موضوع واحد له أثران، والتعبد بالواحد تعبد بجميع آثاره، وحينئذ ليس عنوان الكلية والفردية، ولاعنوان خفاء الواسطة دخيلاً في ترتيب الأثرين.

بل التعبد بحدث الجنابة \_مثلاً\_ تعبد بجميع آثاره ، ولهذه الوحدة يكون التعبد بهذه

٨٩٠..... الاستصحاب

## الحصة أيضاً تعبداً بأثر الجنابة أيضاً.

إذ المفروض أن هذا الواحد في نظر العرف له آثار متعددة من دون نظر إلى الكلية والفردية، وليس لأجل الغاء الواسطة حتى يقال: إن الفرد له الوساطة، والكلي ليس له الوساطة، فالتعبد بالفرد تعبد بالكلي، والتعبد بالكلي ليس تعبداً بالفرد هذا كله إن كان المستصحب موضوعاً ذا أثر، وكان كلياً تارة وفرداً أخرى.

وأما إن كان المستصحب حكماً، فالتعبد بالفرد معناه جعله حقيقة، ومن الواضح أن جعل الوجوب مثلاً ـ جعل الطلب حقيقة، فحديث عينية الطبيعي وفرده مفيد هنا.

كما أنه إذا كان جعل الطلب المطلق، من دون تخصّصه بخصوصية الحتمية والندبية معقولاً، ليس جعل الطلب إلا جعل نفسه، لاجعل الوجوب مثلاً فيصح حيناذ أن يقال:

إن التعبد بالفرد تعبد بالكلي، فيغني استصحابه عن استصحابه، وليس التعبد بالكلي تعبداً بالفرد، فلا يغني استصحابه عن استصحابه.

إلا أن في استصحاب الكلي في خصوص الأحكام، دون الموضوعات إشكالاً، ملخصه: إن التعبد بالموضوع الكلي ليمن ايجاداً له حقيقة، حتى يشكل بأن ايجاد القدر المشترك من دون تنوعه وتخصصه عاليفرده محال، بل التعبد به تعبد عنواني، والتعبد الحقيق بأثره، الذي هوشخص من طبيعي الحكم.

بخلاف التعبد بالحكم الكلي، فإن معناه جعل الحكم الجامع، وإيجاد الجامع \_ من أية مقولة كان ــ غير معقول، وكما أن ايجاد الجامع واقعاً غير معقول، كذلك جعله على طبق المخبر به أو على طبق المتيقن سابقاً أيضاً غير معقول؛ إذ لافرق بينها في كونه حكماً حقيقياً يوجد في الخارج بنحو وجوده المناسب له في نظام الوجود.

غاية الأمر أن أحدهما حكم مرتب على ذات الموضوع، والآخر على طبق الخبربه أو المشكوك أو المتيقن سابقاً.

وهذا الاشكال مختص بجعل الحكم حقيقة، ولايرد على ايجاده الانشائي، فان تصور الجامع، والتصديق به، واستعمال اللفظ فيه \_ إخباراً و إنشاءً \_ ليس من الايجاد الجقيق للجامع، ولا الوجود \_ فيا ذكر \_ وجودا بالذات للجامع.

نعم اذا كان استصحاب الحكم للتعبد باثره الشرعي فيكون حال هذا المستصحب حال سائر الموضوعات من رجوع التعبد به بنفسه الى التعبد العنواني والتعبد الحقيقي باثره الشرعي المترتب عليه.

واما اذا كان استصحاب الحكم لتحقيق موضوع الحكم الشرعي او العقلي فحيننذ

لابد من جعله، فيرد محذور وجود الجامع بنفسه في الخارج.

ومن المعلوم ان التعبد بمؤدى الخبر او بالمتيقن سابقاً لابد من ان يكون بمقدار الخبرعنه واليقين به، فلا يعقل جعل الفرد على طبق الجامع المخبر به او المتيقن، وكونه واقعاً فردا غيركون الخبربه فردا اخبر به او المتيقن فرد تيقن به.

والتحقيق: إن الارادة المطلقة الغير المتخصصة بخصوصية الشدة \_المساوقة للندبية \_غير معقولة، وكذا للحتمية \_، والغير المتخصصة بخصوصية كونها ملزمة، والغير المتخصصة بخصوصية كونها علزمة، والغير المتخصصة بخصوصية كونها غير المتخصصة بخصوصية كونها عير ملزمة أيضاً غير معقولة، إلا أن جعل الداعي تمام حقيقته هو الانشاء بداعي جعل الداعي، وانبعائه عن الارادة غير داخل في حقيقته حتى يختلف حقيقته بسبب تفصله تارة بفصل الحتمية، وأخرى بفصل الندبية، وهل التحريك الاعتباري إلا كالتحريك الخارجي.

فان تفاوت علة التحريك الخارجي بالحثمية والندبية لايوجب تفاوتاً في حقيقته. وإن أطلق على أحد الفردين من التحريك الاعتباري عنوان الايجاب، وعلى الآخر عنوان الاستحباب.

نعم فرق بين الانشاء بداعي حَمِل الداعي واقعل والانشاء بداعي جعل الداعي ظاهراً، وهو ان الانشاآت الواقعية حيث أنها منبعثة عن إرادات واقعية منبعثة عن مصالح واقعية، ومباديها أمور خاصة ،

فلا محالة هي مما ينطبق عليه الانجاب أو الاستحباب، بخلاف الانشاآت الظاهرية، فانها أحكام مماثلة لما اخبربه العادل، أو لما أيقن به سابقاً، فلا محالة تكون على مقدار المخبربه أو المتيقن.

فاذا لم يخبر إلا عن أصل المطلوبية، أو إذا لم يتيقن الابمجرد المطلوبية، فكيف يعقل أن يكون الحكم المماثل مصداقاً للايجاب أو للاستحباب، بل متسخص في جعل الداعي فقط. فندبر جيدًا.

(٦٧) قوله قدس سره: وان كان الشك فيه من جهة تردد الحناص . . . الخ<sup>ا</sup> ينبغي التكلم أولاً في صحة استصحاب الفرد المردد، كما عن بعض الأجلة في حاشيته <sup>الم</sup>على كتاب البيع للشيخ الأعظم (قده) قائلا: بأن تردده بحسب علمنا لايضر

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ٣١١.

<sup>(</sup>٢) هوالسيد الطبأطبائي اليزدي «قده»، في البحث عن لزوم المعاطاة وعدمه: ص ٧٣.

بتبقن وجوده سابقاً، والمفروض أن أثر القدر المشترك أثر لكل من الفردين، فيمكن ترتيب ذلك الأثر باستصحاب الشخص الواقعي المعلوم سابقاً، كما في القسم الأول الذي حكم المصنف (قده) باستصحاب كل من الكلي وفرده انتهى ملخصاً.

وفيه إن أريد تبقن وجود الفرد المردد، مع قطع النظر عن خصوصيته المفردة له، فهو تيقن الكلي دون الفرد؛ إذ المفروض إضافة الوجود المتيقن إلى الموجود به، مع قطع النظر عن الخصوصية المفردة، فلا يبقى إلا الطبيعي المضاف إليه الوجود.

وإن أريد تيقن الخصوصية المفردة، التي هي مرددة بين خصوصيتين، فقد مر مراراً أن طرف العلم معين لامردد. وإن أحدهما المصداق لا ثبوت له، لاماهية، ولا وجوداً، فيستحيل تعين العلم الجزئي بما لا ثبوت له، والعلم المطلق لا يوجد منشخصاً بمتعلقه.

بل المتيقن هوالوجود المضاف إلى الطبيعي الذي لاعلم بخصوصيته، مع العلم بأن ماعدا الخصوصيتين ليس مخصصاً له، فالجامع الذي لا يخرج عن الفردين هوالمعلوم وقد مر توضيحه مراراً.

ومنه تعرف أن الاشارة إلى الموجود الشخصلي \_المهم عندنا المعين واقعاً \_لا يجعل الفرد بما هو معلوماً؛ إذ التشخص الذي هو بعين حقيقة الوجود \_لأنه المتشخص بذاته المشخص لغيره \_غير مفيد؛ لأن المستصحب \_ على أي حال \_ هو الوجود المضاف، إما إلى الماهية الشخصية، أو الماهية الكلية.

ولانعني باستصحاب الكلي استصحاب نفس الماهية الكلية، بل استصحاب وجودها، بل المراد باستصحاب الفرد هنا \_ في قبال الكلي \_ استصحاب وجود الماهية الشخصية.

والمفروض أنه لاعلم بخصوصيتها المشخصة لها بتشخص ماهوي. والعلم بأن الطبيعي له خصوصية منطبقة حالى كل من الخصوصيتين، بنحو انطباق مفهوم الخصوصية على مطابقها لايخرج العلوم عن الكلية الى الفردية.

<sup>(1)</sup> كما في مبحث العلم الاجالي ذيل قول الماتن «قده» «فهل القطع الاجالي كذلك فيه اشكال الخ» ج ٣: تقدم في التعليقة: ٤٦ ومبحث الاشتقال ذيل قول الماتن «قده» «ان كان فعلياً من جيع الجهات» ج ٤: تقدم في التعليقة: ٧١

التعبه بأثر الخاص بما هو خاص، لا ترتيب أثر ذات الخاص، فانه مقتضى التعبد بذات الخاص، وهو الكلى الموجود في ضمنه مثلاً.

وأما ما نسبة إلى الشيخ الأجل من استصحاب الفرد، وترتيب أثر الكلي كما هو مقتصى المقام، فليس في محله إذ ما أفاده (قده) في القسم الأول اكما هوصريح كلامه: إستصحاب كل من الكلي والفرد، وترتيب أثر كل منها عليه، لا ترتيب أثر الكلي على الفرد.

هذا مايقتضيه النظر القاصر في دفع استصحاب الفرد المردد، ومرجعه إلى عدم البقين بوجوده.

وعن غير واحد من أجلة العصر عدم الشك في بقائه إما مطلقاً أو مع الاتيان بأحد الفردين مثلاً. وقيل في وجه الأول: إن الفرد بما له من الخصوصية، إما مقطوع البقاء أو مقطوع الارتفاع، فلا شك في البقاء.

وقيل في وجه الثاني أنه إذا تيقن بوجوب الظهر أو الجمعة، فقد تيقن بالفرد المردد، وبعد مضي ساعة، إذا شك في اتبان الظهر والجمعة أو أحدهما يستصحب الفرد المردد، فالحكم في الزمان الثاني ظاهراً \_ كالحكم في الزمان الثاني ظاهراً \_ كالحكم في الزمان الأول ــواقعا ــ قله من الأثر ماللحكم المعلوم إجمالاً من الأثروبل عروض الشك.

بخلاف ما إذا أتى بالظهر قانه لأشك له في بقاء الفرد المردد، لأن الشك \_ في بقاء الفرد المردد، لأن الشك \_ في بقاء بقاء معناه أنه سواء كان ظهراً أو جمعة يشك في بقائه، مع أنه لايشك في عدم بقاء الظهر عليه مع إنبانه.

ويندفع الأول بأنه لايعقل القطع فعلاً بالبقاء والارتفاع، مع عدم إتيانها معاً، بل القطع بها على تقدير، أي يقطع ببغاء ذلك الفرد الواقعي إن كان طويلاً، ويقطع بارتفاع الفرد الواقعي إن كان قصيراً، فهو بالفعل شاك في بقاء الفرد الواقعي وارتفاعه.

ويندفع الثاني بأن معنى اليقين بالفرد المردد هو اليقين بموجود شخصي، هو إما مطابق عنوان الظهر، أو مطابق عنوان الجمعة، وبعد الاتبان بالظهر يقطع بارتفاع عنوان الظهر عنه، ويشك في بقاء ذلك الموجود الشخصي، لاحتمال كونه مطابق عنوان الجمعة المفروض عدم ارتفاعه عنه.

فالصحيح التعويل على ماذكرنا من عدم اليقين بالفرد المردد، كما مرتفصيله. هذا

<sup>(</sup>١) الرسائل: التنبيه الاول من تنبيهات الاستصحاب: ص ٣٧١.

١٤١..... الاستصحاب

تمام الكلام في استصحاب الفرد المردد.

وأما استصحاب الكلي، مع تردد الفرد بين مقطوع البقاء ومقطوع الارتفاع، فتحقيق القول فيه ببيان ما توهم مانعاً عنه.

فنقول: إذ توهم المنع منه من وجهين: أشار اليهما الشيخ الأعظم (قده) في الرسائل<sup>١</sup>:

أحدهما \_\_إن وجود الكلي بوجود فرده، ومن الواضح أن وجود الكلي في ضمن الفرد القصير مقطوع الارتفاع في الزمان الثاني، ووجوده في ضمن الفرد الطويل مشكوك الحدوث من الأول، بل منني بالاصل، فلا شك في بقاء الكلي لليقين وجداناً بارتفاعه في ضمن أحدهما، ولليقين تعبداً بعدمه في ضمن الآخر، فالكلي بكلا وجوديه مقطوع العدم في الزمان الثاني.

وإن شئت قلت: إن الكلي هي الحصة من الطبيعة النوعية مثلاً الموجودة بوجود الفرد، قهي موجودة بالعرض، وما بالعرض يتبع ما بالذات، قادا كان ما بالذات مقطوع العدم، إما وجداناً أو تعبداً، فلا يعقل أن يكون ما بالعرض مشكوكاً.

ومنه تعرف أن الاشكال لايداور مدارجعل الفرد علة لوجود الكلي، ولوبمعنى كونه منشأ لانتزاعه حتى لايعقل بقاء الأمر الانتزاعي، مع عدم منشأ الانتزاع، والمعلول مع عدم العلق؛ ليتوهم أنه لو قلنا: بأن وجود الكلي عين وجود الفرد، يتخلص به من الاشكال – بل الاشكال واضح الورود على لقول بوجود الكلي بعين وجود فرده أيضاً، كما قربناه.

لكنه لا يخفى عليك أن مرجع هذا الاشكال، وان كان إلى عدم الشك في البقاء، إلا أنه لوصح للزم منه عدم البقين بالحدوث أيضاً؛ إذ ليس الكلي حينئذ إلا الحصة الموجودة بوجود الفرد، وكما أن كل فرد مشكوك الحدوث من حيث نفسه، فكذا الحضة الموجودة به، فلا يقين بوجود هذه الحصة، ولا يقين بوجود تلك الحصة، ولا موجود آخر، مع قطع النظر عن الفردين وعن الحصتين.

وأناً اليقين بالحصّة المرددة بين الحصتين، فلوصح لكان كاليقين بالفرد المردد، فما المانع حيثة من استصحاب الفرد المردد، وكما يقال: لاشك في بقاء الفرد المردد بعد الاتيان بأحدهما، كذلك لاشك في بقاء الحصة المرددة بعد الاتيان باحدى الحصنين في

<sup>(</sup>١) الرسائل: ٣٧١، التنبيه الاول.

والجواب عنه يتوقف على بيان مقدمة: هي أن الفرد ليس زيداً مثلاً بما له من الجواهر والاعراض؛ لأن بياضه مثلاً فرد طبيعة الكيف المبصر، وطوله فرد طبيعة الكم المتصل، إلى غير ذلك من عوارضه، وليس فرد طبيعة مناط فردية طبيعة أخرى، بل زيد بنفسه وبدنه فرد طبيعة الانسان، غاية الأمر أن طبيعي الانسان المركب من النفس والبدن، خارة يلاحظ بذاته بحيث يكون النظر مقصوراً على ذاته وذاتياته، فهذه ملاحظة نفس الطبيعي الوحداني، فان صرف الشيء واحد لايتثني من قبل ذاته، وأخرى يلاحظ حصة من هذا الطبيعي الوحداني متعينة بتعينات الزيديه، فذات الحصة المفوفة بتلك التعينات المحمة بمعوع التعينات هي الماهية الشخصية بتشخص ماهوي، وبلحاظ تقرر ذات الحصة في زيد، المحفوف بانحاء التعين، يكون زيد فرداً لطبيعي الانسان، كما أن حصة من طبيعي البياض المتعينة بقيامها بزيد فرد من طبيعة الكيف المصر وهكذا.

ومن البين أن نفس الطبيعي ــــجا هو للأ وجود له يختص به في نظام الوجود، بل الايوجد إلا متعيناً باحد انحاء التعينات، لكن اللامتعين بذاته موجود في ضمن المتعين، ولذا جعل الطبيعي جزء للفرد، أي تحليلاً، لانحلال الفرد إلى ذات الحصة وتعينها.

وحيث أن الوجود \_أولاً وبالذّات... للمتعين، وثانياً وبالعرض لذات المتعين، جعل الفرد واسطة في عروض الوجود على الطبيعي.

وعليه فنقول: الطبيعي المعبر عنه بالقدر المشترك هنا، وإن كان وجوده بدين وجود الفرد \_بالمعنى المتقدم \_ فهو بحسب وجوده الواقعي له نحو تعين، إلا أنه ربما يكون معلوماً بذاته. عاله من التعين، وربما يكون معلوماً بذاته.

وحيث أن المفروض أن تعين الفرد العلويل، وتعين الفرد القصير هنا بنفسه في كل منها بهول، والتعين المردد بين نحوي التعين لا ثبوت له واقعاً كي يكون له ثبوت علماً؛ فالمعلوم في فرض دوران الأمربي الفردين ليس إلا ذات المتعين، أي ذات الحصة وذات الطبيعي، ولاملازمة بوجه بين كون ذات المتعين معلوماً، وكون تعينه أيضاً معلوماً، وبعد زوال أحد التعينين يكون بقاء ذات المتعين وارتفاعه مشكوكاً؛ لاحتمال كون تعينه هوالتعين الباق، أو هوالتعين الزائل، وارتفاع الفرد لايقتضي إلا ارتفاع الحصة المتعينة به، وهي غير معلومة، بل المعلوم ذات الحصة.

وقد عرفت أن تعينها واقفاً غير تعينها علماً، فالقطع ــبزوال حصة متعينة ــ غير

القطع بزوال ذات الحصة التي تعلق بها العلم.

كما أن التعبد \_بارتفاع حصة متعينة \_ غير التعبد بارتفاع ذات الحصة المتعلق بها العلم، فالمعلوم حدوثه لاعلم بارتفاعه، ولا تعبد بارتفاعه، بل لمكان القطع بزوال تعين خاص يشك في ارتفاع ذات الحصة وبقائها.

كما أن التعبد ــ بعدم تعين خاص؛ لسبق عدمه ــ غير التعبد بعدم ذات الحصة، مع انقلاب عدمها إلى الوجود، وسيأتي إن شاء الله تعالى أن الأصل ــ بالاضافة إلى القدر المشترك ــ معارض بمثله، فلا ينتج أن ذات الحصة لاشك في بقائها، إما وجداناً أو تعبداً. هذا تمام الكلام في التوهم الأول.

ثانيها \_أن الشك في بقاء الكلي مسبب عن الشك في حدوث الفرد الطويل، فانه الذي يكون الكلي باقباً بسبب بقائه ، والأصل عدم حدوثه، ومع جريان الأصل في السبب، لامجال للأصل في المسبب،

والجواب عنه بالبحث في مقامات:

أحدها \_ كون الشك في الكلي ناشئاً من الشك في حدوث الفرد الطويل.

ثانيها \_ في أن بقاء الكلي وارتفاعه من لوازم الطرد الطويل حدوثاً وبقاء شرعا.

ثالثها \_ في جريان الأصل في ماكام عارضة عله ري

أما المقام الأول ... فتحقيق الحال فيه: إن مفروض الكلام ... بناء على هذا التوهم ... الفراغ عن أصل وجود الكلي، وإن مورد الشك هو الوجود بعد الوجود، وهو منشأ انتزاع البقاء، والعدم بعد الوجود، وهو منشأ انتزاع الارتفاع.

ومن الواضع: أن الشك سفي الوجود بعد الوجود، وفي العدم بعد الوجود الا يعقل أن يكون مسبباً عن الشك في حدوث الفرد الطويل وعدمه؛ لأنه مناف للقطع بوجوده من الأول، بل يستحيل أن يكون عدم الكلي بعد وجوده مستنداً إلى عدم الفرد الطويل من الأول، وإلا لما وجد من الأول، بل احتمال الوجود والعدم بعد الوجود سفي الكلي يستند إلى احتمال وجود الفردين، فيحتمل عدمه بعد الوجود؛ لاحتمال وجود الفردين، فيحتمل عدمه بعد الوجود؛ لاحتمال وجود الفرد الطويل من الأول.

ولايخني أن وجود الكلي، وان كان بوجود فرده، وعدمه بعدم فرده، لابعدم شيء

<sup>(</sup>١) في هذه التعليقة.

آخر، إلّا أن هذه الملازمة \_الواقعية\_ لاتجدي في ظرف الشك، بل الشك لتقومه باحتمال الوجود والعدم\_ مع فرض القطع بأصل الوجود من الأول \_يستحيل أن يكون مقومه وجود فرد مخصوص وعدمه.

وعليه فاحتمال وجود الكلي وعدمه \_في ثاني الحال\_ مسبب عن الشك في أن الحادث المعلوم بذاته أي الفردين هل هو الفرد الطويل؟ حتى يكون باقياً، أو الفرد القصير؟ حتى يكون مرتفعاً، ولا أصل يعين الحادث حتى يرتفع الشك بسببه.

وما ذكرنا هو المراد مما أفاد الشيخ الأجل (قده) في الرّسائل من أن ارتفاع القدر المشترك من آثار كون الحادث ذلك الفردالمقطوع الارتفاع، لامن آثار عدم حدوث الأمر الآخر.

لا أن مراده تعليق الحكم على البقاء والارتفاع، وعدم حدوث الأمر الآخر لايثبت الارتفاع، حتى يقال: أ بأن الحكم في الأدلة معلق على الوجود والعدم، لاعلى البقاء والارتفاع، أو يتكلف في جوابه بأن الحكم في الأدلة، وان كان كذلك، إلا أنه في عنوان الاستصحاب أخذ الشك في البقاء والارتفاع، فتدبر جيّداً.

وأما المقام الثاني فضختصر القول فيه إنه يتوقف صحة التوهم المزبور على سببية وجود الفرد لوجود الكلي، وترتب وجود الكلي على وجود فرده، ترتب المسبب على سببه في ذاته، وعلى أن يكون هذا الترتب شرعياً، حتى يكون الأصل في السبب حاكماً على الأصل في المسبب ورافعاً للشك، في ترتبه عليه شرعاً، وكلاهما واضح البطلان.

أما أصل الترتب، والسببية والمسببية، فلما هو المعروف من العينية بين الطبيعي وفرده، وإن وجوده بعين وجوده، فلا اثنينية حتى يتوهم السببية والمسببية.

وأما العلية بمعنى كون الفرد مجرى فيض الوجود بالاضافة إلى الماهية النوعية، كالفصل بالاضافة إلى الجنس، وكالصورة بالاضافة إلى المادة، فهي بمعنى لاينافي العينية في الوجود.

فان ملاك العلية هو ملاك العينية، وذلك لأن الموجود ــ بالذات ــ هي الصورة، وهي جهة الفعلية، والموجود ــ بالعرض ــ هي جهة القوة، وهي المادة، لأن التركيب

<sup>(</sup>١) الرسائل: ٣٧١: التنبيه الاؤل.

<sup>(</sup>٢) القائل هو السيد الطباطباني اليزدي «فده» في حاشيته على المكاسب: ص ٧٣.

<sup>(</sup>٣) الظاهر أن كلمة «في» هنا للعلية.

فملاك العينية ــوهي وحدة الوجود المنسوب إلى أحدهما بالذات وإلى الآخر بالعرض\_هوملاك العلية كهاعرفت.

وهكذا في الماهية الكلية، والماهية الشخصية، فان الماهية ـــ الكلية اللامتعينة\_ لا يعقل استقلالها بالوجود، والمتعين موجود، وهو اللامتعن بضميمة التعين تحليلاً.

فالوجود منسوب إلى الماهية الشخصية المتعينة \_بالذات\_ وإلى الماهية الكلية اللامتعينة في ذاتها \_بالعرض\_، ولكل ما بالذات نحو من العلية، بالاضافة إلى ما بالعرض، من دون تخلل جعل ليكون أحدهما موجوداً مبايناً مترتباً على موجود آخر.

ومما ذكرنا تبين أن القول بكون الفرد علم للكلي صحيح ـعلى وجه ـ وغير صحيح ـ على وجه آخر ـ وإن كون الكلي من لوازم الفرد صحيح على الوجه المزبور.

لكنه نظير لوازم الماهية المجمولة بجعلها من دون تخلل الجعل بينها،وان العينية في الوجود لا تنافي كون الفرد منشأ التراع الكلي رسيسيري

كما أن كل ما بالذات بالاضافة إلى ما بالعرض كذلك، وأن وجود الكلي بالذات مبني على القول بتأصل الماهية، فانه حيث كان مناط التأصل في نفس ذاتها، وهي واجدة لذاتها وذاتياتها، فهي متحصلة في نفس ذاتها.

وهذا هومن مفاسد القول بأصالة الماهية وتمام الكلام في محله.

وأما إن الترتب ليس بشرعي فهو واضح؛ إذ لم يترتب. في خطاب من الشارع... وجود الحدث الكلي على وجود فرده، ليكون ترتبه عليه على فرض تحققه شرعياً.

ولايخفي عليك أن الكلام في ترتب وجود الطبيعي على وجود فرده، لاعلى وجود به.

فاعن بعض أجلة العصرا ... في مقام الجواب عن السببية والمسببية ، بأن الكليات مختلفة: فنها ما يكون ترتبه على محققاته شرعياً ، كالاحداث بالاضافة إلى محققاته عقلياً ، كالانسان بالاضافة إلى زيد وعمرو و بكر ... خلط ما يكون ترتبه على محققاته عقلياً ، كالانسان بالاضافة إلى زيد وعمرو و بكر ... خلط

<sup>(</sup>١) هو الحقق النائيني «قده» راجع فوائد الاصول: ج 1: ١٥٢.

بين المحقق بمعنى المصداق، والمحقق بمعنى السبب، وإلا فوجود الطبيعي من الحدث بالاضافة إلى أفراده الحاصلة ببالنوم، والبول، والجماع ونحوها كوجود طبيعي الانسان بالنسبة إلى أفراده، نعم محققاته وأسبابه مختلفة، فمنها شرعي، ومنها واقعي غير جعلي.

ويمكن أن يقال ببعد التنزل عن المقام الأول ببالفرق بين الأصل الحكمي والموضوعي، وإن لم يكن هناك ترتب، لاواقعاً ولا جعلاً؛ لأن جعل الوجوب عين جعل الطلب، فلا يبق شك في بقاء الطلب بعد التعبد بفرده، وهو جعل الوجوب حقيقة، كها أن جعل عدم الوجوب عين جعل عدم الطلب بعد فرض كون الشك في الطلب ناشئاً من الشك في الوجوب، كها هو مقتضى التنزل عن المقام الأول.

فلاك الأصل السبي والمسبي موجود هنا بوجه أكمل؛ إذ ليس ملاكه إلا كون التعبد بالسبب برفع الشك عن بقاء الطلب.

كما أن التعبد بمدم الوجوب يرفع الشك عن ارتفاع الطلب، فني الأول لاشك في بقاء الطلب، وفي الثاني لاشك في ارتفاعه.

وأما في الأصل الموضوعي، فالا يجرى هذا البيان وإذ ليس التعبد \_بالموضوع أو بعدمه \_ جعلاً له حقيقة، حتى يكون وجود الكلي أوعدمه مجعولاً بعين جعله، وليس أثر الجامع، وأثر الفرد كالكلي بالاضافة إلى فرده، حتى يكون جعل أثر الفرد جعل طبيعي الأثر المجعول وليرتفع الشك عنه. بل لابد من فرض الترتب بين طبيعي الموضوع وفرده شرعاً حتى يدخل في عنوان الأصل السبي والمسبى.

ومنه يعلم أن العينية بين الطبيعي وفرده، وعدم العلية، وإن كانت مخرجة لما نحن فيه عن عنوان السببي والمسببي، لكنها توجب الدخول في ملاكه في خصوص الاستصحاب الحكمي دون الموضوعي.

وأما المقام الثالث في فنقول: إن الكلام تارة في معارضة الأصلين بالنسبة إلى أثر الجامع. وأخرى بالنسبة إلى أثر الفرد بما هو.

أما المعارضة بينها ــمن الجهة الثانية\_ فبنية على وجود أثر خاص لكل منهما وعدمه. فيتعارضان ــعلى الأول\_ لمنها وعدمه. فيتعارضان ــعلى الأول\_ لمنافاتها؛ للقطع بثبوت أحد الأثرين. ولامعارضة ــعلى الثاني ــ لعدم المانع من التعبد بمفاه الأصل.

وأما المعارضة بينها \_من الجهة الأولى\_ فحيث أن فرض الكلام في استصحاب

الكلي، وفي حكومة الأصل في الفرد على الأصل في الكلي فلا محالة يكون للجامع أثر شرعي، ونسبة كلا الأصلين في نني الجامع على حد سواء. ومقتضى التعبد بها على الفرض التعبد بعدم الجامع، مع أن ثبوته مقطوع به.

ففيا إذا تردد أمر الحادث بين أن يكون ــ بولاً أو منياً ــ يكون للجامع بينها أثر، وهو حرمة مس المصحف، ولكل منها أثر مخصوص، وهو وجوب الغسل للحدث الأكبر، ووجوب الوضوء للحدث الأصغر، ولحصوص الحدث الأكبر أثر مخصوص، لايقابله فيه الاصغر، وهو حرمة اللبث في المسجد.

فاصالة عدم الجنابة \_بالنسبة إلى عدم حرمة اللبث\_ لامعارض لها. وبالنسبة \_ إلى عدم وجوب الغسل\_ لها معارض، وهو أصل عدم خروج البول المقتضي لوجوب الوضوء. مع أن وجوب الغسل والوضوء مقطوع به، وبالنسبة إلى عدم حرمة مس المصحف، وهو أثر الجامع بين الأكبر والأصغر \_أيضاً\_ يتعارضان للقطع بالحدث المقتضى لحرمة مس المصحف.

فان قلت: الغرض \_ من عدم المعارضة بين الأصلين \_ هوعدم المعارضة في ظرف الشك في بقاء الكلي، وهو بعد حدوث ما يزيل أحد الفردين. وفي هذا الفرض لا مجرى إلا لأصل واحد.

قلت أولاً: إنه خلف، لأن الَفروض تمامية أركان الاستصحاب في الطرفين. وإنما لايجرى لعدم الأثر، مع أنه بعد حدوث مايزيل أحد الفردين لاشك في عدمه فعلاً: إما لانعدامه قبلاً، أو لزواله فعلاً.

وثانياً ـــمناط المعارضة حين تمامية أركان الاستصحاب، وعند وجود الحادث المردد، بكون عدم كل من الفردين في نفسه متيقناً سابقاً، مشكوكاً عند حدوث الحادث.

وحيث لا يعقل شمول العام \_مع تحقق موضوعه \_لكلا الفردين؛ للعلم بانقلاب العدم إلى الوجود في أحدهما، وشموله \_لأحدهما المعين \_ ترجيح بلا مرجح، فلا محالة يتساقط الأصلان، و بعد وجود ما يزيل أحد الفردين لم يحدث فرد آخر للعام، حتى يشمله، والساقط لا يعود.

وسيأتي إن شاء الله تعالى في محله أن قياسه بالمقتضيات وموانعها العقلية ــحتى يتوهم تأثير المقتضي أثره بعد زوال مانعهـــقياس باطل.

لأن تأثيره بلحاظ شمول المقتضي له في مكالم الاثبات، وليس هو إلا العام، فاذا لم يعمه العام سمع تمامية موضوعه فلا مقتضى آخر لشموله فها بعد، كما لافرد آخر

للعام، حتى يكون من الافراد المقدرة الوجود، الداخلة تحت العام بعنوان كلي من الأول.

ولعلنا نتكلم ... إن شاء الله تعالى ... فيه مستوفى في مسألة الأصل السبي والمسبي ١.

وأما ماعن بعض الأجلة ٢ ــ في حاشيته على كتاب البيع للشيخ الأجل (قدس سره): من فرض المثال فيا إذ دار أمر النجس الحادث بين أن يكون بولاً يوجب الفسل مرتين أو دماً لايوجب الفسل مرتين، وأن الأصل في طرف البول ينفي وجوب الفسلة الثانية، وأن الأصل في طرف عارضة.

ففيه أولاً: إن المثال غير منحصر فيا ذكر، حتى يحكم كليّـاً بحكومة الاصل في الفرد، نظراً إلى عدم المعارضة.

وثانياً \_إن العدم الذي يجري فيه الأصل:

تارة \_ يؤخذ بنحو العدم الرابط، ومفاد ليس الناقصة، بأن يكون مفاد الاصل: عدم كون النجس الحادث بولاً، وحينت يكون مفاده عدم وجوب الغسلة الثانية، مع فرض النجاسة الموجبة لأصل الغسل، الذي يساوق المرة، إلا أن العدم \_ الرابط \_ غير متيقن في السابق، كما هو واضح.

وأخرى ... يؤخذ بنحو العدم المحمولي، ومفاد ليس التامة، ويكون مفاد الأصل عدم حدوث ما يربب الغسل مرتين، والقارصة بهذا بربلحاظ أثر الجامع والخصوصية كليها ... متحققة.

بيانه: إن أثر النجاسة ـــالجامعة بين جميع أنحاء النجاسات ــ وجوب الغسل اللابشرط، الجامع مع الغسل مرة، ومع الغسل مرتين أو أكثر. ونني مايوجب الغسل مرة، ومايوجبه مرتين ــ مع دوران الأمربينها ــ يوجب نني النجاسة المقتضية لأصل وجوب الغسل، مع أنه مقطوع به، هذا بالاضافة إلى أثر الجامع.

وأما بالنسبة إلى أثر كل من الخصوصيتين، فأثر البول أنه لايجوز الاكتفاء فيه بمرة، وأثر الدم أنه يجوزفيه الاكتفاء بمرة، وكل منهما مشكوك من حيث نفسه.

فأصالة عدم حدوث البول يقتضي التعبد بعدم مالايجوز للاكتفاء في غسلة بمرة، وأصالة عدم حدوث الدم يقتضي التعبد بعدم مايجوز الاكتفاء فيه بمرة، مع القطع بوجود أحدهما.

<sup>(</sup>١) انظرالتعليقة: ١٢٢].

<sup>(</sup>٢) هو السيد الطباطبائي اليزدي «قدس سره»؛ ص ٧٣ في البحث عن لزوم المعاطاة وعدمه.

ومنه يعلم أن دعوى عدم المعارضة ... من حيث تيقن الأقل فلا يجري فيه الأصل، ويختص الأصل بعدم موجب الاكثر.

مدفوعة: بأن أثر الدم ليس وجوب الغسل الجمامع ـ مع جواز الاكتفاء، وعدم جواز الاكتفاء، وعدم جواز الاكتفاء وعدم جواز الاكتفاء - فانه أثر الجامع، بل أثر الدم هو وجوب الغسل اللابشرط القسمي، المساوق لجواز الاكتفاء فيه بمرة، وهو مباين للغسل بشرط شيء، فانها تعينان متقابلان، ليس أحدهما متيقناً بالاضافة إلى الآخر.

نعم وجود الجامع متيقن، لايجري فيه الأصل، إلا أن جريان الأصلين في الفردين ــــبنحوالعدم المحموليــــمناف للقطع بوجود الجامع أيضاً كما عرفت.

(٦٨) قوله قدس سره: واما إذا كان الشك في بقائه من جهة الشك في في المراء النوا

وعن الشيخ الأعظم \_(قده) في رسائله إ\_ التفصيل بين ما إذا احتمل وجود فرد آخر مقارن للفرد المقطوع بحدوثه، وما إذا احتمل حدوثه مقارناً لارتفاعه، بجريان الاستصحاب في الأول وعدمه في الثاني .

وتقريبه: إن مناط صدق الواحد النوعي على أفراده تقرر حصة من الواحد النوعي في مرتبة ذات الفرد، فأذا قطع يوجود فرد، فكا يقطع بوجود حصة متعينة بما هي متعينة - وهي الماهية الشخصية ... ، فكذا يقطع بوجود ذات الحصة، وبوجود ذلك الواحد النوعي الصادق على الفرد ، فالقطع بالفرد و إن كان علة للقطع بالوجود المضاف إلى ذلك الواحد النوعي ، إلا أن زوال القطع بالتعين ، والقطع بارتفاعه لا يوجب القطع بزوال الوجود المضاف إلى الواحد النوعي ؛ لاحتمال بقائه بالفرد المحتمل حدوثه مقارناً لحدوث ذلك الفرد.

وهذا بخلاف احتمال حدوثه مقارناً لارتفاع الفرد المقطوع به، فان الوجود المضاف إلى الواحد النوعي في الزمان السابق قد قطع بارتفاعه، و إنما المحتمل حدوث وجود آخر مضاف إلى الواحد النوعي.

والجواب ـــإن وجود الواحد النوعي وجود بالعرض، ولابد من انتهائه إلى مابالذات، وليس هو إلا الفرد المقطوع به، فما هو موجود بالعرض ويتبع مامو موجود

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢:٢١٢.

<sup>(</sup>٢) الرَّسائل: ٣٧٢: التنبيه الاول.

و وجود آخر بالعرض لموجود آخر بالذات مشكوك الحدوث من الأول ، وليس للواحد النوعي وجود بالذات، ولا وجود بنحو الوحدة بالعرض مع تعدد ما بالذات بالا على إصالة الماهية ، أو وجود الكني بوجود واحد عددي ، يكون بوحد ته معروضاً لتعينات متباينة ، كما حكاه الشبخ الرئيس ع مض الم

وما ذكرناه هو الفارق بين القسم الثاني، المتقدم في الحاشية المتقدمة، وهذا القسم الثالث المبحوث عنه، فان المقطوع هناك وجود واحد من الكلي بالعرض، من دون تعين تفصيلي لما بالذات، ومثله مشكوك البقاء، إذ القطع بارتفاع الحصة العينة لايوجب القطع بزوال الوجود الواحد، المضاف إلى الكلي، الذي لا يتعين مطابقه.

بخلاف هذا القسم، فإن الوجود المضاف إلى الكلي بالعرض، لمكان تعين الموجود بالذات، مرتفع قطعاً، وغيره مشكوك الحدوث، إما من حين حدوث المقطوع، أو من حين ارتفاعه. فتدبره فانه حقيق به.

نعم هنا تقريبان آخران لاستصحاب الكلي في هذا القسم:

أحدهما سما عن بعض أجلة العصر في وهو استصحاب صرف الوجود، بمعنى ناقض العدم المطلق، وطارد العدم الكلي، قانه بمجدد انتقاض باقياً إلى أن ينعدم جميع الوجودات، حتى يرجع الأمر إلى ماكان من العدم المطلق.

وهذا الانتقاض لاشك في حدوثه إلا مع سبق العدم المطلق، وإلا فمع انتقاض العدم يكون الشك دائماً في بقائه، والحكم إذا كان مرتباً على وجود الطبيعي في قبال عدمه، مع قطع النظر عن تعيناته يكون المراد به هذا النحو من الوجود المعبر عنه بالوجود اللابشرط، والوجود السعي.

والجواب \_ إن الوجود المضاف إلى شيء بديل لعدمه، وطارد له، بحسب ما أخذ في متعلقه من القيود، فناقض العدم المطلق مفهوم لامطابق له في الخارج، وأول الوجودات ناقض للعدم البديل له والقائم مقامه.

ومايرى من أن عدم مثله يوجب بقاء العدم كلية ــعلى حاله ــ ليس من جهة كونه ناقضاً للعدم المطلق، بل لأن عدم أول الوجودات يلازم عدم ثاني الوجودات، وثالثها إلى

<sup>(</sup>١) وهوالرجل الحمداني، راجع رسائل ابن سينا: ٤٦٦ – ٤٧٩.

<sup>(</sup>٢) هوالحقق الحائري «قده»، راجع در رالاصول ٢: ١٧٠.

الآخر، ولا بشرطية وجود شيء ــ بلحاظ تعيناتهــ ليست إلا بلحاظ عنوان الوجود المفروض فانياً في مطابقه مضافاً الى طبيعة غير ملحوظه بتعيناتها الواقعية.

وحيث أن مثله يصدق على كل هوية من هويات تلك الماهية مفلاً يسري الحكم، ويوجب خروجها من حد الفرض والتقدير إلى حد الفعلية والتحقيق، وهومعنى ملاحظة الوجود بنحو السعة، لاأن لهذا المفهوم مطابقاً واحداً في الخارج، حتى يكون الشك في بقائه بعد اليقين بوجود مضاف إلى ماهية متعينة باحد التعينات.

ثانيها ـــاستصحاب صرف الوجود بالمعنى المصطلح عليهـــ وهو الموجود بنحو لايشذعنه وجودـــأيملاحظة الموجودات بنهج الوحدة في الكثرة. وصرف وجود الشيء لايتثنى ولايتكثر.

وهذا المفهوم ــبناء على إصالة الوجود وبساطته، وإن الكثرة الماهوية اعتبارية عرضية له مطابق في الخارج ، حيث أن حقيقة الوجود بناء على هذا المبنى واحدة لا ثاني لها، إذ الماهية والعدم ليسا ثانياً للوجود، الذي حيثية ذاته حيثية طرد العدم.

وعليه فأنحاء وجودات الكلي بملاحظة التعينات واحدة، حيث أن التعينات اعتبارية، وعدم كون الشك في البقاء إله كان بلحاظ تغاير الوجود المتيقن، مع الوجود المشكوك، ومع وحدتها، وعدم تعدد ألواقعي مرالايبق مانع عن الشك في البقاء.

وفيه: إن حقيقة الوجود، وإن كانت كذلك، إلا أنه بلحاظ تمام الوجودات بنحو الوحدة، والغاء الكثرات لكونها ماهوية اعتبارية، وبملاحظة أن غير حقيقة الوجود لا يعقل تخلله في حقيقة الوجود، حتى تعدد حقيقة الوجود.

وصرف الوجود \_ بهذا المعنى \_ لامطابق له، إلا وجود الباري عزّ اسمه. وفيضه المقدس المنبسط على ماسواه، وأما صرف حقيقة الوجوب أو الندب، أو صرف حقيقة الماء أو النار، فلا مطابق له خارجاً حتى يكون لكل طبيعة من الطبائع \_ مضافاً إلى وحدتها الماهوية وصرافتها في الماهية \_ وحدة وصرافة في الوجود، فتدبره فانه حقيق به.

(٦٩) قوله قدس سره: قانه يقال: الأمر، وإن كان كذلك، إلا أن ... الغا لا يختى عليك أن الحكم الوجوبي والندبي، إما أن يراد منها الارادة الأكيدة الشديدة، والارادة الضعيفة. وإما أن يراد منها الانشاء بداعي جعل الداعي المنبعث عن ارادة حتمية، أو غير حتمية، أو عن مصلحة ملزمة أو غير ملزمة.

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ٣١٤.

فان أريد الأول، فالارادة من الكيفيات القابلة للحركة، والخروج من حد إلى حد، قهي إرادة واحدة بوحدة اتصالية، وإن كان ينتزع الشدة منها تارة، والضعف أخرى.

وان أريد الثاني فالبعث والزجر أمران اعتباريان، ولاحركة، ولااشتدادفيهما، بل في بعض المقولات، كما لااتصال بين الانشائين حتى يكون البعث ــاللزومي وغيرهـ واحداً بالتبع.

فالأول واحد عقلاً وعرفا. والثاني متعدد عقلاً وعرفاً، والكلام في الثاني، فان الحكم المجعول من الشارع وما يكون مماثله مجعولاً على طبقه هو الحكم بالمعنى الثاني، دون الأول، وأن كان مدار الاطاعة والعصيان على المعنى الأعم.

وعليه فاستصحاب الارادة \_ من حيث نفسها \_ غير صحيح؛ لعدم كونها مجعولة، والحكم الشرعي المنبعث عنها أثر شرعي، لكنه غير مترتب على الارادة شرعاً.

بل ترتبه عليها من باب ترتب المعلول على علته، كترتبه على المصلحة المنبعث عنها، نعم لوفرض أن الارادة ترتب عليها حكم شرعي من باب ترتب الحكم على موضوعه كان استصحاب بقاء ذات الارادة للتعبد بأثرها الشرعى معقولاً.

ولا يخنى عليك أن المستصحب في ماله احتداد، واشتداد نفس الكلي المنطبق على المرتبة الشديدة والضعيفة، وليس من الستصحب المستصحب الفرد. بتوهم أن الوحدة مساوقة للتشخص؛ لما مرّمنا سابقاً ا:

إن المستصحب دائماً هو الوجود في الوجوديات والوجود عين التشخص، إلا أن الملاك في الكلية و الفردية إضافة الوجود إلى الطبيعي محضاً، أو الطبيعي المتعين فردي يمنع عن صدقه على كثيرين.

وفي ماله الحركة والاشتداد في كل آن فرد من الطبيعة، والتبدل بلحاظ الأفراد، لابلحاظ التشخص الوجودي، غاية الأمر أنه في الحركة في الجوهر في مراتب استكمالاته يتبادل الصور النوعية من المنوية والدموية والعلقية وغيرها.

وفي الحركة في الكيف مثلاً، يتبادل المراتب، والمفروض \_ هنا \_ بقاء ذات الارادة لا مِرتبتها القوية، فلا يشك إلا في بقاء الكلي الذي ليس له تعين المرتبة القوية المتيقنة.

 <sup>(</sup>١) نقدم في التعليقة: ٦٧، وعن صاحب عجة العلماء في انكار استصحاب الكلي «أن الاستصحاب لا يعقل أن
 يتعلق بالكلي من حيث هو مع قطع النظر عن الخصوصية السابقة» وقال أيضاً «أن البقاء هو استمرار الوجود ولا
 معنى لاستمرار نفس الطبيعة » : ٢٤٦ ــ ٢٤٦.

نعم إن قلنا: بأن الارادة \_ الحتمية \_ لا تمتاز عن الارادة الندبية بالمرتبة، بل بانبعاث الأولى عن مصلحة غير لزومية، بانبعاث الثانية عن مصلحة غير لزومية، فالاستصحاب متعلق بالفرد، لأن تعدد الملاك لاينافي الوحدة والتفرد، كما إذا شك في مقاء شخص الوجوب ببقاء مملاك آخر ملزم فتدبر.

### [التنبيه الرابع]

(٧٠) قوله قدس سره: بين أن يكون من الامور القارة او التدريجية ... الغ ١ ليس منشأ الاشكال في بقاء الأمور التدريجية أن البقاء عبارة عن وجود ماكان موجوداً في الزمان السابق و في الزمان اللاحق، كما يوهمه كلام بعضهم أ فان مرجع هذا الاشكال إلى أن الزمان حيث لازمان له فليس له بقاء، مع أن البقاء ينسب إلى الخارج عن أفق الزمان كالجردات.

بل الاشكال من أجل تدريجية الزمان، وما يشبهه من الحركات الكيفية والأينية، بل الجوهرية، فان الأمور الغير القارة لعدم القرار للموجود منها، بل بحيث يوجد فينعدم، ثم يوجد فينعدم للقرار للموجود واثل، والشك بحدوث موجود آخر.

ومنه تبين أن دعوى عدم الحاجة إلى عنوان البقاء، وأنه يكني في الاستصحاب مجرد الشك في وجود ماقطع به سابقاً غير مجدية؛ لأن مايضاف إليه الشك لابد أن يكون ما يضاف إليه البقين. والوجود سالواقع طرفاً لليقين والشك للبد من كونه مضافاً إلى شيء واحد، مع أن ما أضيف إليه الوجود في السابق غير ما أضيف اليه الوجود لاحقاً، إلا بلحاظ المجموع واحداً عرفاً، كما عن الشيخ الأعظم (قده) في مقام دفع الاشكال. "

والجواب: إن ذات الأمر التدريجي متقومة بالأخذ والترك ، والحرّوج من القوة إلى الفعل ــعلى نعت الاتصال ــ ووجود مثل هذا الأمر لانقيض له، إلا العدم البديل له، لا العدم المتقوم به نفس ذاته.

فوجود مثل هذا الأمر لايأبى عن العدم المتقوم به هذا الأمر الموجود بهذا النحو من الوجود، وما يخل بهذا الوجود هو العدم البديل له، الحارج \_ كالوجود عن مقام ذاته. وعليه فبقاء وجود مثل هذا الأمر \_ المتجدد في ذاته \_ بحدوثه شيئاً فشيئاً، وجمعية

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢:٤٢٣.

<sup>(</sup>٢) كما عليه الشيخ الأعظم «قده» «الرسائل: التنبيه الثاني: ٣٧٤» وتبعه المحقق الاشتياني «قده»: ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٣) الرسائل: التنبيه الثاني: ٣٧٤.

هذا الوجود عين الافتراق، ومالم يتخلل العدم ــالبديل لهــ يكون واحداً بالوحدة الانصالية.

(٧١) قوله قدس سره: إنما هوفي الحركة القطعية، وهي كون الشيء ... الخ

لا يخفى عليك أن نسبة الحركة القطعية إلى الأكوان المتعاقبة الموافية للحدود \_ الواقعة بين المبدأ والمنتهى \_ نسبة الكل الى أجزائه؛ لأنها الصورة الممتدة المرتسمة في الحيال، ومنشأ انتزاعها تلك الأكوان المتصلة بالاتصال التعاقبي، فأجزاؤها مجتمعة في الحيال ومتفرقة في الحارج.

ونسبة الحركة التوسطية إلى تلك الآكوان نسبة الكلي إلى جزئياته ؛ لأن كل كونــــمن تلك الآكوان الموافية للحدودـــواقع بين المبدأ والمنتهى.

وحيث أن نفس الحركة القطعية باعتبار منشأيتها متقومة بتلك الأكوان المتصرمة شيئاً فشيئاً، فهي بذاتها تدريجية، والتغير ذاتي لها، فيجري فيها إشكال البقاء.

وحيث أنه لم يعتبر في الحركة التوسطية إلا الكون بين المبدأ والمنتهى، دون موافاته للحدود، فلا تغير في نفس ذاتها، بل الموافاة للجدود تعينات فردية لأفرادها ومطابقاتها.

وحيث أن الكون بين المبدأ والمتنهى لا تعين ماهوي له، إلا الوقوع بين المبدأ والمنتهى لا تعين ماهوي له، إلا الوقوع بين المبدأ والمنتهى باقياً، فالحركة التوسطية قارة مستمرة غير متغيرة.

ثم إن التعريف المذكور في المتن للحركة القطعية \_ وهوكون الشي في كل آن في حدد ومكان \_ هو تعريف لمطلق الحركة عند المشهور \_ فني القطعية بلحاظ أجزائها ، وفي التوسطية بلحاظ أفرادها \_ فتلك أجزاؤها تعاقبية تدريجية، وهذه أفرادها وجزئياتها تعاقبية تدريجية، وهذه الأفراد \_ المتعاقبة على نهج الاتصال \_ هي الراسمة لصورة ممتدة مجتمعة الأجزاء في الخيال، وتسمى بالحركة القطعية.

ولذا قيل بأن الحركة القطعية لاوجود لها في الحارج إلا بوجود منشأ انتزاعها. كما أن هذه الأكوان التي هي أجزاء لها، إنما هي بلحاظ انقسام كل متصل\_قار أو غير قار\_ إلى أجزاء لا تتناهى، وإلا فالحركة بماهي حركة لا تقع في الآن الذي هو طرف الزمان ونهايته.

والحركة قابلة للقسمة، والآن كالنقطة غيرقابلة للقسمة، فيلزم تطبيق مايتجزَّى على

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ٣١٥.

مالايستجرَّى فليس الكون في حد في الان حركة ولا جزء الحركة بما هوجزء الحركة بل كون الشيء في كل آن في حدِّ أو مكان هي الحركة، كما هومقتضى انقسامها إلى أجزاء غير متناهية، لثلا يلزم الجزء الذي لايتجرَّئ.

وليعلم أن استصحاب الحركة القطعية استصحاب الفرد؛ لأن تعينات أجزائها الموافية لحدود خاصة مأخوذة فيه ملحوظة معه. بخلاف استصحاب الحركة التوسطية، فانه من باب استصحاب الكلى، وهوالقسم الثالث من القسم الثالث.

وذلك ؛ لأن الكون بين المبدأ والمنتهى، وإن كان له النعين من حيث الفاعل والقابل، وما فيه الحركة، وما منه الحركة، وما إليه الحركة، إلا أن هذه التعينات توجب التشخص الوجودي، و وحدته بالوحدة الاتصالية.

ولا توجب التعين الفردي الماهوي؛ لأن جيع جزئيات الكون المتوسط مشتركة في تلك التعينات، ومع ذلك هي أفراد، فلا يمتاز فرد عن فرد، إلا بملاحظة موافاة كل كون من تلك الأكوان لحد من تلك الحدود، فإن لوحظ ذلك التعين جرى فيه إشكال استصحاب الحركة القطعية، وإن قطع النظر عنه، ولوحظ الكون المتوسط مبهماً من حيث تلك التعينات المفردة \_ كان من باب استصحاب الكلي المتعاقب أفراده على نهج الا نصال.

وليعلم \_أيضاً \_ أنه لابد من الالتزام باتصال تلك الأكوان المتعاقبة \_ كها حقق في علم \_ أيضاً لا الآنات والانبات، وإلا فلولم نلتزم به لم يجري الاستصحاب في الحركة التوسطية؛ لأنه يكون \_ حينئذ \_ من القسم الثاني من القسم الثالث، وهو وجود فرد مقارناً لارتفاع فرد مغاير.

ومنه يعلم أن الالتزام بصحة الاستصحاب في الحركة التوسطية يلزمه الالتزام بصحته في الحركة القطعية، لأن الصحح هو الاتصال، وهو بجد في كليها؛ لأن الاتصال مساوق للبقاء، كما مرّفتد برجيّداً.

وليعلم \_أيضاً\_ أنه لو أشكل الأمر في استصحاب الليل والنهار، فالا يجدي استصحاب عدم الليل لإجراء أحكام النهار، أو استصحاب عدم النهار لاجراء أحكام الليل، لا لجرد أنه مثبت، بل لأن الليلية والنهارية متضادتان.

وعدم الليل إنما يلازم وجود النهار، لملازمة عدم الضد لوجود الضد، وكل جزء من النهار ضد لكونه من الليل، فعدم الضدّ المقارن له هوعدم الليلية في هذا الزمان.

وسائر الاعدام المستقبلة \_مثلاً\_ ليست من عدم الضد الملازم لهذا الضد، حتى

يكون متيقناً سابقاً، مشكوكاً لاحقاً، بل عدم ضد مشكوك الحدوث كوجود ضده، وفرض لحاظ العدم بنحو الوحدة والاستمرار، كفرض وحدة وجود النهار واستمراره، بل عدم كل سنخ من الوجود على طبع ذلك الموجود، فتدبر.

(٧٢) قوله قدس سره: فان كان الشك في بقاء القيد... الخ ١

لا يخنى عليك أن مورد هذه الشرطية كمورد الشرطية الآتية \_ في كلامه (قده) \_ وإن كان منقسماً إلى مايكون ظرفاً لثبوت الحكم، ومايكون مقوماً لموضوعه، لكنه لما كان القيد \_ على أي حال \_ مجرى الاستصحاب لمكان الشك في بقائه، لم يكن وجه لتقسيمه إلى الظرف والمقوم.

إلا أنه لا يخنى عليك أن القيد ، كما يكون تارة ظرفاً ، كقولنا إذا دخل النهار فامسك ؛ حيث أن ظاهره ترتب أصل الحكم بالامساك على ثبوت النهار، فيكون التعبد ببقائه تعبداً بترتب الحكم عليه ، كنفس الحكم الواقعي المعلق على تحقق النهار، وأخرى مقوماً ، بحيث يكون دخيلاً في مصلحة الاعتثال، إلا أن المقوم على قسمين: فتارة يكون بوجوده المحمولي قيداً دخيلاً في مصلحة الاعتثال ، وأخرى يكون بوجوده الناعتي دخيلاً في مصلحة الاعتباك ، وأخرى يكون بوجوده الناعتي دخيلاً في مصلحة الاعتباك ، وأخرى يكون بوجوده الناعتي دخيلاً في مصلحة الاعتباك .

فالأولى \_كما إذا قيل: إمسك في المهارة فاذا كان الامساك محققاً بالوجدان، والنهار محققاً بالوجدان في النهار والنهار محققاً بالوجدان في النهار التعبدي.

والثانية \_ كما إذا قيل يجب الامساك النهاري، فان مجرد استصحاب النهار لا يجدي في كون الامساك نهارياً، أي معنوباً بهذا العنوان، لابالتعبد، ولا بالوجدان، والمفروض تعلق الحكم بالمعنون بهذا العنوان \_ بما هو لا بالامساك ، مع وقوعه في النهار الذي هو منشأ انتزاع ذلك العنوان.

قالتعبد \_بالنهار\_ غير التعبد بكون الامساك نهارياً، والقيدية بمعنى الشرطية للواجب، وإن كانت تقتضي تقيدالواجب، ولا تعبد بالتقيد في الأول أيضاً، إلاّ أن تقيد الامساك بكونه في النهار التعبدي وجداني لاحاجة فيه إلى التعبد، بخلاف الامساك النهاري، فانه لا تعبدي، ولا وجداني.

نعم إذا كان الامساك النهاري موضوعاً للحكم صح استصحاب كون الامساك

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ٣١٧.

الوحداني من أوله إلى آخره نهارياً في السابق وجداناً، ونهارياً في اللاحق تعبداً، فيقال: هذا الامساك الواحد كان نهارياً، والآن كها كان.

ووحدة الامساك من حيث عدم تخلل نقيضه، وان كانت عقلية إلا أنه من حيث الا تصاف بالنهارية لابد من المسامحة.

فان المتيقن اتصاف الجزء الأول من هذا الواحد المستمر بكونه نهارياً، فلابد من لحاظ هذا الواحد بذاته في الحكم باتصافه بالنهارية.

وأما إذا كان الامساك في النهار موضوعاً فلاحاجة فيه الى استصحاب كونه في النهار، لما عرفت من أن التعبد بذات القيد يكفي؛ لأن التقيد وجداني لاحاجة فيه الى التعبد، حتى يقال: بأنه لايثبت بالتعبد بذات القيد.

وتوهم أنه لامجال للجمع بين استصحاب القيد واستصحاب المقيد في كلامه (قده) لأن الشك في الثاني ناشيء عن الشك في الأول، ومع جريان الاستصحاب في السبب لامجرى له في المسبب.

مدفوع بأن كونه في النهار غير مترتب شرعاً على وجود النهار، ليكون الأصل في النهار حاكماً على الأصل في النهار حاكماً على الأصل في كونه في النهار.

# (٧٣) قوله قدس سره: فَيَرِجَتِ فَعَالَمُ لَهُ وَ النَّالِينَ النَّهُ النَّالِينَ النَّالِينَ النَّالِينَ النَّالِينَ النَّالِينَ النَّالِينَ النَّهُ اللَّهُ اللَّالِيلُولُولِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

لعله أشارة إلى أن موضوع الحكم إذا كان الامساك في النهار لابد من استصحاب لهس المقيد، ولا يجدي استصحاب نفس القيد، موافقاً لما أفاده (قده) في تعليقته الأنيقة على الرسائل أنظراً إلى أن التعبد بذات القيد، لا يوجب التعبد بالمقيد ولا بالتقيد، والمفروض لزوم إحراز كون الامساك في النهار، وقد عرفت الجواب عنه.

(٧٤) قوله قدس سره: وان كان من الجهة الأخرى، فلا مجال إلا الاستصحاب... النع

بيانه: إن القيد \_ تارة يكون مأخوذاً على وجه الظرفية لثبوت لحكم، فيكون قيداً للوجوب؛ لما سيأتي \_ إن شاء الله تعالى \_ أنه لاموجب عقلاً لكونه قيداً للواجب، والظرفية المحضة مساوقة للفوية، وعليه فالوجوب المجعول وجوب موقت، ولا يعقل بقاؤه بعد ارتفاع قيده، فلا معنى للتعبد ببقائه بشخصه.

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢:٣١٧.

<sup>(</sup>٢) ص • • بخيل قول الشيخ «قده» «فينبغي القطع بعدم جريان الاستصحاب فيه الخ».

<sup>(</sup>٣) الكفاية ٢:٣١٧.

نعم سبناء على جريان استصحاب القسم الثاني من القسم الثالث من الكلي لامانع من الكلي الوجوب الجامع للموقت وغيره؛ لأن المانع الآتي، وهو تعدد الموضوع منا، وليس الشك فيه في المقتضي؛ اذ لا تردد في أمر الجامع، بل المفروض الغاء التعينات، والجامع بما هوقابل للبقاء.

ومما ذكرنا تبين مافي المتن من جريان استصحاب الحكم شخصاً على الظرفية، فتدبره جيّداً.

وأخرى يكون مأخوذاً على وجه المقومية لموضوع الحكم، وحيننذ لامجال لاستصحاب الحكم مطلقاً، سواء لوحظ الفرد منه أو الكلي منه.

أما الأول: فلان الحكم إرادة كان أو بَعثاً يتقوم بمتعلقه، لأن الشوق المطلق كالبعث المطلق لايوجد، فلا يعقل بقاؤه بشخصه مع القطع بزوال متعلقه بزوال قيده المتقوم لمتعلقه على الفرض.

ولا يعقل تعلق الارادة الشخصية والبعث الواحد بالمقيد بما هو و بذات المقيد واقعاً حتى يكون احتمال بقاء الحكم احتمال بقاء الشخص؛ لأن الواحد \_ بما هو لا يعقل أن يتقوم باثنين \_ بما هما اثنان \_ وإلا لزم إمّا وحدة الكثير أو كثرة الواحد.

وأما الثاني: وهو استصحاب الكلي، فلا يُصلح بوجه من وجوه القسم الثالث؛ لأن المحتمل: إمّا الأمر بالفعل في عرض الأمر بالمقيد، وهو القسم الأول من القسم الثالث.

وإما الأمر بالفعل بعد ارتفاع الأمر بالمقيد، وهوالثاني من القسم الثالث.

وإما تبدل الارادة القوية \_المنبعثة عن مصلحة أكيدة\_ إلى مرتبة أخرى من الارادة المنبعثة عن مرتبة من تلك المصلحة، والكل غيرصحيح.

أما الأمر بالفعل ــ في عرض الأمر بالمقيد... فلاستحالة تعلق الأمر بالفعل في زمان واحد، تارة بنفسه، وأخرى في ضمن الأمر بالمقيد.

وأما الأمربه في طول الأمر بالمقيد؛ فلأن طبيعي الأمرلم يتعلق بشيء واحد، حتى يكون تعلقه به متيقناً يشك في بقائه؛ لأن المفروض أن القيد مقوم، لامن حالات الموضوع، فلا يقين بتعلق الأمر بالفعل، وتعلقه بالحصة في ضمن المقيد مقطوع الارتفاع.

بخلاف مورد القسم الثاني من الثالث، فان المفروض تعلق الحكم ــعلى أي حال ــ على أي حال ــ على أي حال ــ على أي حال ــ بواحد، غاية الأمر ملاحظة الحكم بنحو الوحدة لابنحو الكثرة. وأما وحدة الموضوع فما لامحيص عنه.

وأما تبدل الحكم من مرتبة الى مرتبة فع أنه لا يجري في الحكم المجعول، بل في الارادة التي ليست من الحكم المجعول يردعليه ماذكرنا: من أن الاشتداد والحركة، إنما يكون في موضوع واحد، ومع القطع بارتفاع موضوعها يقطع بارتفاعها بجميع مراتبها، فالمتعلق بالفعل لا محالة إرادة أخرى مشكوكة الحدوث.

نعم يمكن تقريب استصحاب الفرد والكلي بوجه آخر.

أما استصحاب الفرد: فبدعوى أن الزمان، وإن كان مقوماً بحسب لسان الدليل، بل بالدقة العقلية أيضاً لفرض دخله في مصلحة المتعلق، إلا أنه مطلقاً بالنظر المسامحي العرفي من حالات الموضوع، وحيث لايقين هنا بخطأ نظر العرف مطلقاً -لاحتمال كونه مقوماً لتمام المطلوب، لا لأصله؛ ولذا فرض الشك في بقاء الطلب -فيمكن استصحاب شخص الطلب المتعلق بنفس الفعل في نظر العرف، لليقين بتعلقه به في نظر العرف، والشك في بقائه بنظرهم.

وأما ما أفاده (قده) في المتن من تعدد المرتبة في الطلب، فانما هوبلحاظ الارادة، فان دخل بعض الحالات في مرتبة منها يوجب التنزل إلى مرتبة أخرى بفقد ذلك البعض، بخلاف البعث فانه بقوة مصلحته وضعفها لابتفاوت حاله من حيث نفسه.

فالاستصحاب بالاضافة إلى اليعنك عن استصحاب الفرد؛ لفرض كون الزمان عرفاً من الحالات، وبالاضافة إلى الارادة من استصحاب الكلي من القسم الثالث، لفرض دخالة الحالة في قوة المصلحة الموجبة لتأكد الارادة. وقد مرّ سابقا الإن الوحدة من حيث الوجود لا دخل لها بالوحدة من حيث التعين الما هوي للفرد.

وأما استصحاب الكلي بنحو القسم الثاني من القسم الثالث، وهو حدوث فرد بعد ارتفاع فرد آخر، فتقريبه: إن شخص الحكم له تعلق بالذات بالمقيد بما هو، و بطبيعي الفعل بالعرض، وطبيعي الحكم حيث أنه موجود بالعرض بعين وجود شخصه، فتعلق شخصه ذاتاً وعرضاً تعلق طبيعيه عرضاً.

فلطبيعي الحكم تعلق بطبيعي الفعل بالعرض، ويشك في بقائه، والمفروض أن القطع بزوال أحد الفردين لايوجب القطع بزوال الطبيعي الموجود بوجود فرد آخر.

نعم هذا القسم من الاستصحاب لايقول به الشيخ الأعظم (ره) مع ذهابه إلى صحة استصحاب الكلي بسائر أقسامه ولايمكن إدراجه في صورة التبدل، للزوم وحدة الموضوع

<sup>(</sup>١) في جريان استصحاب الحركة التوسطية، ذيل قول الماتن «انما هوفي الحركة القطعية» التعليقة ٧١.

قيه ذاتا لاعرضا.

(٧٥) قوله قدس سره: و إلا فلا مجال الا لاستصحاب عدمه ... الخ الكلام تارة في استصحاب العدم الجمول.

أما الكلام في الأول، فنقول: ظاهر شيخنا (قده) في بعض كلماته المسحته، من حيث أن عدم الحكم، وان كان غير مجعول فيا لم يزل، لكنه مجعول فيا لايزال، فيقبل التعبد به بقاء، وإن لم يكن تعبدياً ثبوتاً، ويكني في صحة الاستصحاب قبول التعبد بقاء، فان موقع التعبد في الاستصحاب هوالبقاء دون غيره.

والتحقيق أن العدم الأزلي هو العدم الذي ليس بديلاً للايجاب الذي أمره بيد الشارع، إذ المفروض أنه ليس في الأزل موقع التشريع، كما سيأتي توضيحه إن شاء الله تعالى في الأصل المثبت.

ومعنى جعل الدم ابقاؤه على حاله بعدم قلبه إلى نقيضه بالاختيار في موقع إمكان التشريع. فالعدم الذي يكون بلحاظ بديله مستنداً إلى الشارع هو عدم الحكم في زمان ورود الشرع، وليس هو عين العدم الأزلى بقاء، بل لازم عقلي له؛ إذ لازم عدم قلب العدم الأزلى على حاله، لا أنه عينه، حتى يكون العدم الواحد، تارة غير مستند إلى الشارع، وأخرى مستنداً إليه.

فا هومتيقن غير مجمول، وما هو مجمول غير متيقن في السابق، بل لازمه. فالتعبد به بلسان التعبد ببقاء العدم الأزلي ـــمع أن العدم الأزلي ليس من قبيل الموضوع للعدم المجمول، كما هو واضح ـــ لايصح إلا بناء على الأصل المثبت.

إلا أن يقال: بخفاء الواسطة، وأن العدم الأزلي، وإن كان غير العدم الذي هوبديل للأمر المجعول، بالدقة، لكنه عينه عرفاً، فيرى العرف استمرار العدم، وإن كان اضطرارياً تارة واختيارياً اخرى.

وأما الكلام في الثاني، فنقول: العدم الذي هو بديل الوجود المجعول بالذات، وينسب الجعل إليه بالعرض، كبديله كلاهما مشكوك، ليس شيء منها\_عا هومستند إلى الشارع متيقناً، لكن الوجوب من أول انعقاد الشريعة ليس فعلياً، فيمكن امتصحاب عدم الوجوب الشرعي الفعلي.

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢:٣١٧.

<sup>(</sup>٢) الكفاية ٢: التنبيه العاشر: ٣٣٢.

والتحقيق: إنا إذا قلنا بامكان الواجب المعلق، وإن الايجاب الفعلي يمكن أن يتعلق بأمر متأخر، فاستصحاب عدم الوجوب الفعلي لامانع منه؛ لفرض إمكان بديله \_قبل الزمان المقيد به الفعل \_ فيكون عدم الوجوب الفعلي من أول الأمر متيقناً.

وإذا قلنا بعدم إمكان الواجب المعلق، وإن زمان الوجوب الفعلي زمان الواجب، كما أن الواجب على الفرض متقيد باليوم الخاص، فكذا إيجابه قهراً، فعدمه البديل له هو دم الوجوب في ذلك اليوم الخاص، وهوعلى الفرض مشكوك يراد التعبد به.

ولا يجدي العدم السابق الاضطراري في التعبد بهذا العدم البديل، لما مرّمن أنه غير مجمول، ولازم بقائه عدم الوجوب الفعلي في هذا الزمان.

نعم إن قلنا: بأن التكاليف الشرعية من أول انعقاد الشريعة كلها فعليات، إمّا وجوداً أو عدماً، فلاحالة سابقة لأحد الأمرين. وإنما يجري الشقان المذكوران، إذا قلنا أن مجعولات الشارع إنشاءات بداعي البعث والزجر، وتكون فعلية تارة، وغير فعلية خرى.

هذا كله فيا إذا كان الزمان قيداً متوماً للواجب.

وأما إذا كان ظرفاً للوجوب، وقد مركان الظرفية الحضة لغو، فلابد من أن يكون قيداً مقوماً للوجوب، فحينئذ يكون حالة حاك الواجب الموقية.

فاستصحاب عدم الوجوب الموقت بالعدم الأزلى غير مجد، لما مرّ، وعدم الوجوب الموقت في موضع التشريع غير متيقن، وعدم الوجوب الموقت الفعلي غير معقول، حتى على القول بامكان الواجب المعلق؛ لأن فعلية وجوب فعل موقت، وإن كان معقولاً، إلا أن فعلية الوجوب الموقت حقيل الوقت خلف، فالعدم البديل لوجوده غير معقول، وعدم الوجوب الموقت الفعلي في الوقت مشكوك لامتيقن، فهذا هو الوجه في عدم جريان استصحاب عدم الوجوب الموقت.

وأما مايقال ٢: من أن القابل للتوقيت هو وجود الشيء وعدمه، لانفس ماهية الشيء، فالمستصحب إن كان عدم ماهية الشيء، فهو أجنبي عن استصحاب عدم الوجوب الموقت، فالعدم لا يعرض الوجوب الموقت، فالعدم لا يعرض الوجود، فان أريد استصحاب عدم وجود الوجود لامتيقن، كنفس وجود الوجود، فان أريد استصحاب عدمه في الوقت فهو مشكوك لامتيقن، كنفس وجود

 <sup>(</sup>١) التعليقة السابقة: «٤٧» .

<sup>(</sup>٢) كما عن الحقق النائيني «قده» اجود التقريرات ج ٢: ٥٠٥.

الوجوب الموقت.

فهو مدفوع: بأن المدم الذي يستحيل عروضه على الوجود ماهو بديله؟ وأما عدم المقدر وجوده موقتاً، فليس بديلاً إلا للوجود الفعلي، لا للوجود التقديري، فكما يلاحظ وجود الوجوب الموقت، ولولم يكن موجوداً، كذلك يمكن فرض الموقت بالحمل الشايع، فيقال:

إن هذا المفروض الوجود لم يكن حقيقة، ولم يخرج من حد الفرض والتقدير، والآن كما كان، فالمحذور الحقيق ما قد مناه، فتدبر.

(٧٦) قوله قدس سره: الزمان لا محالة يكون من قيود الموضوع . . . الخ النظراً إلى أنه لولم يكن للزمان الخاص دخل في مصلحة الواجب لما صح أخذه في مورد التكليف، فالظرفية المحضة مساوقة للفوية .

والتحقيق: إن الأمركذلك من حيث الارادة النفسانية؛ حيث أن الارادة تنبعث عن مصلحة المراد، وليست هي من الأفعال ذوات المصالح والمفاسد، فامّا أن يكون للوقت الحاص دخل في المصلحة، فلا عمالة تتعلق الارادة بالموقت، وإمّا أن لايكون له دخل فيها، فلا تتعلق إلا بذات الفعل.

وأما من حيث البعث المتعلق بالفعل من وهو الأنشاء بداعي جعل الداعي فيمكن فرض الظرفية المحضة ، التي لادخل لها في مصلحة الفعل ، فان البعث في ذاته من الأفعال ذوات المصالح والمفاسد ، فيمكن فرض تمامية الفعل من حيث مصلحة نفسه ، ولو لا في الوقت الحاص مع عدم تمامية مصلحة البعث ، أو فرض مزاحمها بمفدة في غير الوقت الحناص . بل يمكن تسريته إلى الارادة أيضاً .

بتقريب: إن المشتاق إليه، وإن كان ذات الفعل، لكنه ما لم يبلغ الشوق حداً ينبعث منه البعث نحو الفعل، لا يكون الشوق مصداقاً للارادة التشريعية المحاذية للارادة التكوينية، فكما أن المفسدة تمنع عن البعث الفعلي، كذلك عن بلوغ الشوق حدّ الارادة التشريعية التي هي علة تامة للبعث. فتدبره فانه حقيق به.

وأما كون الزمان على الظرفية قيداً للواجب بما هو واجب ولموضوع الحكم الفعلي بما هو واجب ولموضوع الحكم الفعلي بما هو فلا يمنع عن استصحاب الحكم، لأن الموضوع الذي هومعروض الحكم ويجب بقاؤه ولو بالدقة ذات الواجب، وذات ماهو موضوع، لاستحالة صيرورة

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ٣١٧.

الواجب ـــبما هو واجبـــ معروضاً للوجوب، أو موضوعاً للحكم بما هو موضوع، كما لا يخنى.

(٧٧) قوله قدس سره: اتما يكون ذلك لوكان في الدليل... الخ<sup>١</sup>
 سيأتي ــإن شاء الله تعالىــ في مبحث اشتراط بقاء الموضوع ٢ تحقيق الأمر في ذلك.

(٧٨) قوله قدس سره: نعم لا يبعد أن يكون بحسبه أيضا ... الخ"

استدراك من القيد المقوم بنظر العرف، إلا أن القيد إذا فرض كونه مقوماً للموضوع، لا يمكن أن يتفاوت فيه الأمر بنظر العرف، من حيث احتمال قيام مصلحة أخرى بذات الفعل، ومن حيث احتمال قيام مرتبة من المصلحة بذات الفعل، فان منشأ الشك \_ في بقاء الحكم \_ لا يوجب التفاوت في نظر العرف من حيث اتحاد المقيد مع المجرد تارة وعدمه اخرى كما هوواضح.

(٧٩) قوله قدس سره: لا يخنى أن الطهارة الحدثية والخبثية ... الخ

تحقيق القام يتوقف على تمهيد أموري

منها \_أن المناط\_ في قاعدة المقتضي والمانع \_ إحراز نفس المقتضي، ليؤخذ به إذا شك في مانعه \_حدوثاً أو بقاء \_ قاله الاستصحاب إحراز المقتضى \_ بالفتع \_ فانه المستصحب.

ومن الواضح: أن إحرازه حدوثاً باحراز العلة النامة له، والشك في بقائه للشك في بقاء أحد أجزاء العلة: إما ذات المقتضي،أو مايتقوم به المقتضى، أو ما بوجوده له دخل في نعلية المقتضى عن مقتضيه، أو مالعدمه دخل في فعليته، ويسمى بعدم المانع حدوثاً، وبعدم الرافع بقاء.

وتوهم: أن وجود القتضي في الحالة الأولى يمكن أن يقتضي أمراً مستمراً، فيقطع بعدم القتضي، مع القطع بوجود مقتضاه تارة والشك فيه أخرى، لاحتمال أن يكون مقتضاه أمراً موقتاً.

فاسد، إذ لا يعقل بقاء الشيء بلاعلة ، كما لا يعقل حدوثه بلا علة.

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢:٣١٨.

<sup>(</sup>٢) ذيل قول الماتن «قده» (في ان هذ الاتحاد عل هو بنظر العرف الخ) يأتي في التعليقة: ١٩٤٤ .

<sup>(</sup>٣) الكفاية ٢: ٣١٩. ١

<sup>(</sup>٤) الكفاية ٢: ٣١٩.

وما يوهم إمكانه من بقاء الحجر في مكانه ـــبعد وجود المقتضي لكونه في ذاك الكان ـــ.

يندفع بأن ابقاءه في مكان من قبيل العلة المعدة لكونه في ذاك المكان حدوثاً، وثقله الطبيعي موجب لبقائه في ذلك المكان إلى أن يرفعه رافع.

وعليه فاذا كان منشأ الشك في وجود شيء في ثاني الحال من جهة الشك في أصل المقتضي له بقاء، أو الشك في ما يتقوم به المقتضي في اقتضائه، فهوشك في المقتضى.

وإن كان منشأ الشك فيه هوالشك في وجود ماله دخل في فعليته أو في عدم ما يمنع عن فعليته، وهو مساوق لاحراز المقتضي، فلا شك في المقتضي، وإن لم يكن الشك في رافعه أيضاً؛ لأن الشك في الاول منها شك في ماهو شرط بوجوده في فعلية بقائه.

وأما حديث اقتضاء نفس الشيء للبقاء \_في قبال ما ليس له بنفسه استعداد البقاء ـ فغير صحيح؛ لأن وجود الشيء في زمان يستحيل أن يكون مقتضياً لوجوده في زمان آخر، بل الوجود في جميع الأحوال والازمان مستند إلى علة موجبة له.

ومنها \_إن الموجودات تختلف في أن بعضها قابل للبقاء بسبب مقارن له إلى أن يزيله مزيل، أو ينعدم ماهو شرط فعلية بقائدة وبعضها عَيْر قابل للبقاء إلا إلى أمد مخصوص، ولولم يحدث ما يزيله، ولم ينعدم ما هوشرط فعلية بقائه.

أما الجمادات من قبيل الأحجار فبعد وجودها بمباديها الطبيعية يكون بقاؤها مفوظاً بصلابته الطبيعية، وتماسكها الطبيعي إلى أن يبطلها ويعدمها شيء مؤثر على خلاف مقتضاها الطبيعي، والشك في بقائها مستند إلى الشك في المبطل والمزيل.

والنباتات ــكالاشجار ــ بقاؤها ببقاء القوة النامية، وهي مختلفة في الامتداد، فبزوال تلك القوة يزول النبات ــبما هونبات ــ، و إن كان يبق بما هوجماد.

فالشك في بقائها إن كان منبعثاً عن الشك في قوة تلك القوة وضعفها ــ من حيث الاستعداد ـــ كان الشك في المقتضي، وإن كان الشك في بقائها منبعثاً عن الشك في حرقها وقطعها كان الشك في الرافع.

وكذا حال الفواكه والأثمار، فان مزاجها الطبيعي من حيث الاقتضاء لبقائها متفاوت، فقد يكون الشك في مقدار الاقتضاء، وقد يكون الشك في الرافع والمزيل. والحيوانات أيضا بحسب أمزجتها الطبيعية مختلفة الاستعداد، وليس شيء منها قابلاً

للبقاء إلا أن يزيله مزيل ، فالشك فيها من هذه الحيثية شك في المقتضي، وإن كان الشك من حيث قتلها ونحوه شكاً في الرافع.

والمقولات العرضية كلها قابلة للبقاء، فان موضوعها ومحلها حافظ لها بعد وجودها باسبابها إلى أن يزيلها مزيل، أو يبطل ما هو شرط فعلية بقائها.

وأما الأفعال الخارجية، القائمة بالفاعلين عن اختيار، مسبب عن مصالح مخصوصة لكن — كقيام زيد و قعوده، وركوعه وسجوده - فانهاو إن حدثت عن مصالح مخصوصة، لكن انقضاء تلك المصلحة لا يوجوب زوال القيام والقعود بنفسها، مالم يحدث في نفسه داع إلى اختيار القعود بعد القيام، وهكذا... فلا يسقط على الأرض قهراً بعد زوال الغرض الداعي إلى القيام، بل يحدث له داع، فيقعد باختياره، فقيامه مثلاً محفوظ ببقاء محله إلى أن يحصل ما يزول به القيام، ولو بنحو المضادة لا بنحو العلية.

نعم إذا تردد أمر بقاء القيام ـــمن حيث أن له قوّة القيام ساعة أو ساعتين ـــكان من الشك في المقتضى، فانه بفناء القوة يُستقط على الأرض لاباختياره.

وأما الاحكام الشرعية، فهي قابلة لكلا الوجهين، فقد تقتضي المصلحة ايجاباً موقتاً، وقد تقتضي ايجاباً غير موقت، لكن فعلية بقائه منوطة بوجود شيء أو بعدم مافيه مصلحة مزاحة لتلك المصحلة في تأثيرها في الوجوب بقاء.

وكذلك قد تقتضى المصلحة اعتبار زوجية موقتة، أو ملكية موقتة، وقد تقتضى اعتبار الزوجية اللاموقتة أو الملكية اللاموقتة، مع إناطة فعلية بقائها بوجود شيء أو بعدم مايزاحم تلك المصلحة في التأثير فعلاً.

فَنَشَأَ الشك إِن كَانَ مِنْ قبيلِ الأول كان الشك في المقتضي، وإِن كَانَ مِن قبيلِ الثاني لم يكن الشك في الرافع ــأيضاًــ الثاني لم يكن الشك في الرافع ــأيضاًــ أحياناً، إلا أنه على وجه لاينافي إحراز الاقتضاء.

والفرق بينها، وبين الاعراض الخارجية، أنها لاوجود لها خارجاً حتى تكون محفوظة بمحالها إلى أن يزيلها مزيل، بل موجودة في أفق الاعتبار، والاعتبار قد يتعلق بمعنى غير محدود، فمعنى بقائها تعلق الاعتبار بمعنى مستمر إلى أن يوجد ما يقتضي خلاف ذلك الاعتبار.

ومنها \_ إن الايجاب والتحريم وسائر الأحكام التكليفية قد يتقيد بعدم زمان

<sup>(</sup>١) قيد للمنني، لا استثناء من النني.

غصوص، وقد يتقيد بعدم أمرزماني، فالأول كالايجاب إلى الليل، والثاني كالايجاب إلى أن يمرض أويسافر.

وكذا الأحكام الوضعية ــ من الملكية والزوجية ــ قد يتقيد بعدم زمان كالملكية إلى أول الشهر، أو مادام الحياة في الوقف، وكالزوجية الموقتة في المتعة، وقد يتقيد بعدم أمر زماني كالملكية إلى أن يفسخ، والزوجية الى أن يطلق.

وتخيل: إن الشيء لايمقل أن يملق على عدم رافعه، لأن فرض الرافع فرض وجود المرفوع، فكيف يعلق وجوده على عدم مايتوقف على وجوده.

مدفوع: بأن المعلق ليس أصل الوجود، حتى يلزم المحال، بل بقاء الوجود، والرافع لايقتضى إلا أصله، والتعليق لايقتضي إلا توقف البقاء، مع أن الوجوب أيضاً كذلك.

فتسليم صلاحية الحكم التكليني لكلا النحوين من التقييد دون الحكم الوضعي بلا ارق.

ودعوى: أن القيد ـــهناـــ راجع إلى الموضوع، وهو الايجاب على الصحيح والحاضر، دون المريض والمسافر، فلا تعليق للوجوب على عدم أمرزماني.

مدفوعة: بأن مثله ممكن الجريان في الوضع، بأنا يقال: قد اعتبرت الملكية لغير المفسوخ عليه، والزوجية قد اعتبرت كن لم يوقع عليها الطلاق، مع أنه لاحاجة إلى هذا التوجيه والتصحيح.

وتوهم: أن جعل بقاء الاعتبارات \_ بعين جعل حدوثها سلابجعل مستقل، فتعليق هذا الجعل الواحد على عدم رافعه \_ الموقوف على جعله \_ يوجب محذور الاستحالة، فلا محالة لا يكن جعل الرافع إلا بجعل مستقل يرفع ذلك الجعل المستمر اقتضاء.

مدفوع: بأن نفس الاعتبار الوحداني، غير معلق على عدم رافعه، ليلزم منه المحذور، بل الملكية المعتبرة، وقد مرا أن المعتبر ـــحدوثاً وبقاء ـــ لاوجود له خارجاً، بل وجوده بمعنى كونه طرف هذا الاعتبار.

فالمعتبر ـــ تارة ــ هي الملكية الغير المحدودة بعدم الفسخ ـــ وأخرى ــ هي الملكية المحدودة بعدم الفسخ.

وعليه فنقول: تارة يكون الزمان أو الزماني دخيلاً في المصلحة الباعثة على الايجاب، أواعتبارالملكية، وأخرى يكون عدم زمان أوزماني.

<sup>(</sup>١) في هذه التعليقة.

فان كان الأول، فهوقابل لأن يكون مقوماً للمصلحة بحيث لامصلحة في حد ذاتها، إلا في المتقيد بهذا الزمان أو بذاك الزماني، وقابل لأن يكون دخيلاً في فعلية ترتب المصلحة على ماتقوم به، فيتوقف حينئذ فعلية الايجاب أو فعلية الملكية المعتبرة عليه. فاحراز الاقتضاء يجامع عدم الزمان والزماني، على الثاني، دون الأول كها عرفت سابقاً.

وإن كان الثاني فعدم الزمان أو الزماني لآيعقل أن يكون مقوماً للمقتضي، ويعقل أن يكون مقوماً للمقتضي، ويعقل أن يكون دخيلاً في فعلية المقتضى عن المقتضي، لكون وجوده مانعاً عن تأثيره حدوثاً وبقاء أو أحدهما، وإنما لايعقل الأول؛ لأن المقتضى لايعقل من حيث كونه ثبوتياً أن يترشح وينبعث من عدم أو عدمى، ولامن المتقوم بهها.

بخلاف النّاني، فان المانع حيث كان وجوده مزاحاً للمقتضي في تأثيره، فلا محالة يكون عدمه شرطاً في فعلية تأثيره، وإلا لزم انفكاك المعلول عن علته التامة، فهذا هو البرهان على أن عدم الفسخ لايعقل إلا أن يكون من باب عدم الرافع المجامع لوجود المقتضى، لا مما يتقوم به المقتضى، من دون حاجة إلى دعوى استحالة تعليق المقتضى على عدمه.

فاذا فرض تقييد الوجوب أو الملكية بأمر عدمي، كان ذلك من باب التقييد بعدم الرافع برهاناً فيجامع المحراق المقتضي فاذا فرض تقييدهما بأمر ثبوتي احتمل الأمران.

ومنها ــــإن الغاية الحقيقية ما ينتهى إليه أمد استعداد الشيء وعمره تكويناً أو تشريعاً، والرافع الحقيق مايبطل فعلية وجود الشيء المستعد للبقاء.

و ربما يعبر عن الغاية بالرافع، وعن الرافع بالغاية، وذلك لأن العدم لايعرض الوجود، حتى يكون الرافع معدماً لوجود الشيء، ومبطلاً لوجوده بقاء، بل العدم بديل وجوده بقاء، فكل رافع ماينتهي إليه فعلية الشيء، كما أن كل غاية رافع لفعلية الشيء، وان كان مزيلاً لاستعداده أيضاً بقاء، فتدبر جيّداً.

#### ثم إن الشبهة في الغاية:

قد تكون حكمية سواء كان الشك في أن له غاية أم لا، أو تردد أمر الغاية بين الطول والقصر، بأن كانت الغاية غروب الشمس، وشك أنه شرعاً باستتار القرص حسّاً، أو بذهاب الحمرة المشرقية؟

وقد تكون موضوعية ، كما إذا شك في ذهاب الحمرة ، أو شك في استتار القرص لغيم ونحوه ، والكل من الشك في المقتضي . وربما يتخيل أن الشك في الثانية في الانقضاء لافي الاقتضاء .

ويندفع: بأنه لافرق بينها إذ لايقين بالمقتضي في زمان الشك من الأول.

وأما الشبهة في الرافع.

فقد تكون حكمية \_\_سواء شك في أن له رافعاً أم لا، أو شك في أن له رافعاً آخر أم لا، أو شك في أن له رافعاً آخر أم لا، أو شك في أن الرافع المعلوم هل يعم هذا الشيء أم لا؟

وقد تكون موضوعية \_ كما إذا شك في أن هذا بول، حتى يكون رافعاً للطهارة، أو مذي، حتى لا يكون رافعاً لها. وعلى أي حال يساوق إحراز المقتضى.

ثم إن تصور الشك في الرافع والمقتضي في المستصحبات الوجودية بما لاشبهة فيه، وأما العدميات فريما يتخيل أنه لايتصورفيها الاقتضاء، فلا يتصورفيه الرافع والمانع.

ويندفع: بأن عدم الايجاب ربما يكون لعدم مصلحة للفعل في زمان خاص، مع صيرورته ذا مصلحة في زمان آخر، ولو لأجل دخل زمان مخصوص في صيرورة الفعل ذا مصلحة، في قبال ما إذا لم يكن للفعل في جميع الأزمان مصلحة، لكنه قابل لعروض عنوان ذي مصلحة عليه.

فاذا تردد أمر ايجاب فعل في كونه من قبيل الأول أو من قبيل الثاني، كان من قبيل الشك في عروض عنوان موجب الشك في المقتضي، واذا فرض كونه من قبيل الشك في الرافع. لانقلاب العدم إلى الوجود، كان من قبيل الشك في الرافع.

ويمكن أن يجعل العدم بالاقتضاء ... أيضاً ... بأن يكون في الايجاب مفسدة ، مقتضية لعدم الايجاب ، مانعة عن تأثير المصلحة . الثابتة في الفعل . في ايجابه ، فقد يحرز الاقتضاء للعدم ، ويشك في عروض عنوان اقوى تأثيراً .

وقد لا يحرز ذلك على الاطلاق، بل تردد أمر المفسدة المقتضية لعدم الايجاب بين أن تكون في خصوص زمان أو مطلقاً.

هذا و إذا عرفت ما مهدناه من الأمور المتقدمة تعرف أن الموضوعات مختلفة ـــمن حيث كون الشك في المقتضى أو في الرافع ـــفراجع.

وأما الأحكام مطلقاً، فقد عرفت ملاك أحد الأمرين، وأن الشك إن كان من ناحية عدم زمان أو زماني، فهو من الشك في الرافع، للبرهان المتقدم، وإن كان الشك من ناحية أمر ثبوتي من زمان أو زماني، فهو محتمل للأمرين ــمن حيث كونه مقوماً

<sup>(</sup>١) كما عن المحقق إلنائيتي «قدمه فوالدالاصول: الجزء الرابع: ١١٧ واجود التقريرات: ج ٢:٣٥٧.

للمقتضي، أو دخيلاً في فعلية مقتضاه ــفعل الأول لم يحرز المقتضي، وعلى الثاني مبني على وجود المقتضى .

ولكن القوم لايلتزمون بذلك، بل ملاك الشك في المقتضي عندهم كون الشيء مردداً بين أن يكون له أمد زماني مخصوص، وعمر خاص \_تكويناً أو تشريعاً وأن لا يكون له ذلك. وملاك الشك في الرافع وما يلحق به، أن لايكون له \_تكويناً ولا يشريعاً \_ أمد مخصوص زماني، وعمر خاص \_ كائناً ما كان \_ من دون نظر إلى منشأ الشك الذي رعا يجامع إحراز الاقتضاء على الأول، كما إذا كان الزمان شرطاً لفعلية التأثير، ورعا لا يجامع إحراز الاقتضاء كالزماني الذي يحتمل تقوم المقتضي به على الثاني.

ويمكن أن يقال \_ في تقريب مسلك القوم: إن النقض تارة يستند إلى ذات المتيقن، فلا محالة يكون منتقضاً بمجرد عدم المقتضي لوجوده، لاأن رفع اليد عنه نقض له، فتى دار الأمر بين أن يكون له مقتضي الوجود في الزمان الثاني، وأن لا يكون له، كان الشك في المقتضى.

وأخرى يستند إلى اليقين بما هوط يقى، واليقين بالأمر المحدود الذي له عمر خاص تشريعاً ــ كالشيء الذي له عمر خاص تكوينا ــ لا يقتضي الجري على وفقه مطلقا، واليقين بالامر المرسل الذي المحمور حاص المرسلة تشريعاً يقتضي الجري العملي على وفقه مطلقاً.

ولا فرق في هذه المرحلة بين الشك في وجود ملاك الحكم ومقتضيه ، وعدمه، بل عدم الجري على وفقه نقض لليقين بما لاحد له.

هذا والأوجه من هذا أن النقض نسب إلى البقين بما هويقين وأنه أمر وثيق في قبال الشك، فلا موجب لملاحظة متعلقه من حيث التحديد بالزمان وعدمه، كما لاموجب لملاحظة ملاك وجود المتيقن، فرفع البد عن هذا الأمر الوثيق نقض له دائماً إلا بوثيق مثله.

ومن هنا اتضح حال الطهارة والنجاسة ـــعلى كلا المسلكين وعلى كلا الوجهين ــ من حيث كوتها أموراً واقعية أو اعتبارات شرعية وضعية، فانها ـــبناء على كونها من الأمور الواقعية ــمقولات عرضية.

وقد عرفت أنها بعد حدوثها بأسبابها محفوظة بمحلها إلى أن يحدث ما يزيلها، فان العرض ـــوإن كان ضعيفاً في نفسه للايزول بنفسه وليس له في حد نفسه أمد خاص وعمر مخصوص، فمنشأ الشك في بقائها ليس إلا الشك في رافعها حكماً أو موضوعاً.

وأما بناء على أنها اعتبارات شرعية وضعية، فنفس الاعتبار الوضعي، قدعرفت أنه قابل لأن يكون عدوداً بالزمان، بأن يكون المعتبر هي الطهارة في زمان خاص كالطهارة مادامت الحاجة إلى الجبيرة، وقبل البرء فاذا شك في أن المعتبر محدود بالزمان، فلا محالة يكون الشك في المقتضي بالمعنيين: أي من حيث كونه محدوداً بالزمان، وله عمر خاص تشريعاً، ومن حيث احتمال المصلحة في الطهارة المحدودة بزمان خاص.

كما أنه قابل لأن لا يكون له أمد خاص، وله مزيل مخصوص، فالشك حينئذ في الرافع، إلا أنه ــقد مرّــ أن المذي مثلاً لايعقل أن يكون عدمه دخيلاً في اقتضاء المقتضي، بل في فعلية تأثيره بقاء، فلا معنى لجعل الطهارة مغياة بعدم المذي، بحيث ينقضي اقتضائها عند وجوده، فالشك في مثله شك في الرافع على كلا المسلكين.

وكذا في مثل اعتبار النجاسة المغياة بعدم الغسل مرة، فانها غير محددة بزمان خاص، ولا يعقل دخل عدم الغسل مرة في اقتضاء القنضي لاعتبار النجاسة.

وأما اعتبار النجاسة في الماء ماهام التغير، بحيث يكون التغير بالنجس مقوماً للمقتضى \_حدوثاً وبقاء \_ فيمكن أن يدخل وذه الملاحظة في الشك في المقتضى.

نعم يندفع احتمال كون التغير مقوماً للمقتضي بتقريب: إن التغير ليس هوبنفسه من النجاسات مؤثراً في تنجيس الماء، بل بناء على أن النجاسة أمر واقعي يكون النجس الواقعي مقتضياً لترشح النجاسة منه إلى الماء، والملاقاة دخيلة في فعلية التأثير مطلقاً، والتغير ـــلو لم يكن كاشفاً عن العلية ــشرط آخر، في خصوص ما لاينفعل بمجرد لللاقاة.

وبناء على كونها من الاعتبارات، فالنجس يؤثر ... فيا يلاقيه ... مفسدة تقتضي اعتبار النجاسة له، والملاقاة والتغير شرط لفعلية المفسدة، والمقتضي لاعتبار النجاسة تلك الفسدة، فلم يبق إلا احتمال دخل التغير في فعلية اعتبار النجاسة حدوثاً وبقاء؛ لوجود المقتضى له، وهي المفسدة.

وأما دخله في فعلية المفسدة، ليرجع الشك إلى وجود المقتضي لاعتبار النجاسة، فغير معقول، إذ لا يعقل الدخل المزبور إلا في مقام تأثير المقتضي، أو تأثر المحل به، والمفروض عدم تأثير للنجس الملاق بقاء، بل ربما يكون معدوماً، فكيف يعقل شرطية التغير لتأثير النجس بقاء، أو لتأثر الماء منه بقاء، فتدبره فانه حقيق به.

### [التنبيه الخامس]

(٠٨) قوله قدس سره: لاينبغي الاشكال فيا إذا كان مشر وطأمعلقاً... الخ\
توضيح المقام: إن الشك في بقاء الحكم الشرعي:

تارة ــيكون في بقاء الحكم الكل المرتب على موضوع كلي، بنحو القضية الحقيقية، وهذا كما في الشك في نسخ الحكم وارتفاعه عن موضوعه الكلي، بعد ثبوته له، سواء كان الحكم المرتب مطلقاً أو مشروطاً معلقاً.

وأخرى ـــيكون في بقاء الحكم الفعلي، وارتفاعه عن موضوعه؛ لتبدل حالة منه إلى حالة أخرى، وهذا هومحل الكلام في غيرمقام الشك في النسخ.

فنقول: إن كان الوجوب الشرطي التعليقي \_أو الحرمة كذلك \_ مرتباً على الموضوع المتعيد بما يسمى شرطاً، كما إذا قلنا بأن مرجع قوله: (يحرم العصير العنبي إذا غلا) إلى حرمة العصير المغلي، وأن تعليقها باعتبار ترتبها على موضوع مقدر الوجود، وإن فعليتها بفعلية موضوعها، فحينتذ لامجال لاستصحاب الحرمة المعلقة، حيث لا شك في عدم ارتفاع الحرمة الكلية عن موضوعها؛ إذ ليس الكلام في نسخها بل الكلام في ارتفاع الحرمة الفعلية بفعلية موضوعها؛

ومن الواضح أنه ـقبل تبدل العنبية إلى الزبيبية لم يكن الموضوع وهو العصير المغلي فعلياً، لتكون له حرمة فعلية، فيستصحب، وبعد التبدل وحصول الغليان يشك في حرمته فعلاً، فإن المفروض أن هذه الحالة حالة الشك.

فا كان له حرمة كلية إنشائية لاشك في بقائها له، للقطع فعلاً ... أيضاً بأن العصير العنبي المغلي حرام، وما كان له حرمة فعلية تطبيقاً لم يكن لموضوعها تحقق وفعلية في حالة العنبية، حتى يستصحب بعد التبدل الى الزبيبية؛ اذ الموضوع هو العصير المغلي في حالة العنبية، وكونه بحيث إذا غلا في حالة العنبية ... تثبت له الحرمة الفعلية أمر عقلى، كما هوشأن كل موضوع مركب.

فان العقل يحكم عند وجود جزء منه بأنه إذا تحقق الجزء الآخر يكون الحكم فعلياً، وليس هذا الأمر العقلي قابلاً للاستصحاب.

نعم إذا غلا العصير العنبي، وشك في بقاء حرمته بذهاب ثلثيه بغير الناركان مورداً

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ٣٢٠.

للاستصحاب، للقطع بفعلية الحرمة بفعلية موضوعها قبل ذهاب الثلثين.

وإن كان الحكم التعليق حكماً معلقاً على الشرط حقيقة زيادة على تعليقه على موضوعه المقدر وجوده، فوضوع الحرمة هو العصير في حالة العنبية، والغليان شرط للحكم لاجزء الموضوع، والحكم المشروط، وإن لم يكن فعلياً قبل حصول شرطه،كما هوالتحقيق، إلا أن الشك ليس في بقاء الحكم الانشائي الكلى لموضوعه الكلى، بل الحكم الانشائي المنطبق على هذا الموضوع الجزئي، وان كانت فعليته منوطة شرعاً بوجود شرط فعليته.

فالاشكال إن كان لعدم قابلية الحكم الانشائي \_ قبل فعليته بفعلية شرطه \_للاستصحاب، فهو مدفوع: بأن الانشاء \_بداعي جعل الداعي فعلاً أو تركأ\_ هو تمام مابيد المولى، وزمامه بيده. وإن كان فعليته البعثية، أو الزجرية منوطة بشيء عقلاً أو شرعاً، ولذا لايشك في قبول الانشاء الكلي للاستصحاب إذا شك في نسخه وارتفاعه الكلي.

وإن كان لعدم الشك في الانشاء الجيول من الشارع، فهومدفوع بأن ما لاشك في بقائه هو الانشاء الكلي لموضوعه الكلي، وأما الانشاء المتعلق بهذا الموضوع الجزئي بسبب تعلق الكلي منه بكلي الموضوع، فهو مشكوك البقاء بعد تبدل حالة إلى حالة.

هذا وعن شيخنا العلامة كِرْفَعِ إللَّهِ مِقَامِهِ فِي تَعِلْيِقْتُهُ الأُنْيَقَةُ عَلَى الرَّسَائلُ ۚ : إنّ القيد إذا كان راجعاً إلى المادة بأنَّ كان العصير العنبي المغلى حراماً، فالأمر في صحة الاستصحاب أوضح؛ إذ لا تقدير للحكم بل للموضوع.

توضيحه أن مفاد قضية «العصير العنبي المغلي حرام» أن كان جعل الحرمة لافراد العصير المغلى الموجودة بالفعل والموجودة فيا بعد، فالقضية خارجية لترتب محمولها على الموجود من افرادها حالا أو استقبالا نحوفناء العنوان في المعنون.

ومن الواضح انه لم يوجد عصير مغلى في حالة العنبية ليترتب عليه حكمه ويستصحب اذاشك في بقائه.

وإن كان جعل الحرمة للاعم من الافراد المحققة الوجود والقدرة الوجود ولولم توجد اصلاء فالقضية حقيقية لاخارجية.

ومن الواضح: أن مفاد القضية على النحو الثاني، غاية الأمر أنه إذا كان هناك لحمولها شرط، فلها تقديران وفرضان، والا فلها تقدير وفرض واحد.

<sup>(</sup>۱) ص ۲۰۸.

ومن البين أن العصير في حالة العنبية، إذا قدر غليانه بأن قدر العصير المغلي في حالة العنبية كان له الحرمة قطعاً، إذ ليس موضوعها إلا العصير المغلي المقدر وجوده لا المحقق وجوده، حتى يقال: لم يكن في حالة العنبية عصير مغلي محقق.

وإذا كان العصير المغلي المقدر وجوده في حالة العنبية حراماً، وشك في بقاء هذا الحكم المرتبعل المقدر وجوده بعد تبدل حالة العنبية إلى حالة الزبيبية صمح استصحاب تلك الحرمة المرتبة على موضوعها المتقوم بتقدير وجوده وفرض ثبوته.

فالمستصحب هي الحرمة المرتبة شرعاً على الموضوع المقدر، لاالحرمة الفعلية المنوطة عقلاً بفعلية موضوعها، ليتوهم عدمها، أو أنّ فرض فعليتها بفعلية جزء موضوعها بعد فعلية جزئه الآخر أمر عقلي، بل الحكم المستصحب حكم مجعول على موضوع مقدر واقعاً، فليتعبد ببقائه في موضوعه المقدر بعد فرض تبدل الموضوع المقدر من حال إلى حال. فتدبره فانه حقيق به.

وأما ما عن الشيخ الأعظم (قدس سره) في الرسائل ': من أستصحاب الملازمة بين غليان العصير، وحرمته، أو سببية غليانه للحرمة، وأن الملازمة والسببية فعلية، وأن اللازم وجوده على تقدير وجود الملزوم فعلى في قيال علمه.

فخدوش: بأن الملازمة والسببية عنده (قده) غير قابلة للجعل الاستقلالي، وأنه لابرى للجعل التبعي موقعاً، فانه عين الانتزاعية من تعليق الحكم على شيء.

مع أنك قد عرفت أن المجعول التبعي ــالذي هو في الحقيقة مجمول بالعرض في قبال المجعول بالذات، لا المجعول بالتبع في قبال المجعول بالأصالة ـــلادخل له بالمجعول التشريعي، هذا إذا أريد التعبد التشريعي، بل هو من اللوازم التكوينية للمجعول التشريعي، هذا إذا أريد التعبد بنفس الملازمة والسببية.

وإذا أبيد التعبد باللازم، وهو المجمول التشريعي، فهو أولاً مترتب على الملزوم، دون الملازمة، وعلى فرضه، فهوعقلي لا شرعي.

هذا كله مع أن الملازمة المجمولة ملازمة كلية إنشائية نظير الانشاء المطلق والمشروط، وفعلية الملازمة ـــحتى يدخل في الحكم الفعلىـــ بفعلية الغليان، فيعود المحذور.

(٨١) قوله قدس سره: إن قلت نعم، ولكنه لا مجال لاستصحاب العلق لمارضته ... الخ ا

<sup>(</sup>١) الرسائل: التنبيه الرابع: ص ٣٨٠.

<sup>(</sup>٢) الكفاية ٢: ٣٢٢.

و اجاب عنه شيخنا العلامة المنتصاري (قدس سره) المحكومة استصحاب الحرمة التعليقية على استصحاب الحلية، نظراً إلى أن الشك في الحلية الفعلية مسبب عن الشك في شمول الحرمة المجعولة لما إذا تبدلت العنبية بالزبيبية، وليس الشك في شمولها مسبباً عن الشك في الحلية الفعلية، بل ملازم له،

وفيه: إن الحلية الفعلية قبل الغليان، مع الحرمة المعلقة على الغليان غير متنافيتين، وفعلية الحرمة بعد الغليان وهي لازم الحرمة المعلقه على الغليان عقلاً حمنافية للحلية الفعلية بعد الغليان بنحو التضاد، فيكون ثبوت كل منها لازما لعدم الآخر عقلاً، كما في كل متضاديز

فليس عدم الحلية مرتباً ــشرعاً على فعلية الحرمة بالغليان، لتكون حكومة للأصل في الحرمة التعليقية ـ البالغة مرتبة الفعلية بفعلية شرطها ـعلى الأصل في الحلية الفعلية ، ولا مرتباً عقلاً عليها أيضاً؛ لما حقق \_ في محله ـ من عدم المقدمية لوجود الضد بالنسبة إلى وجود ضده.

ومنه يعلم أن تقريب الحكومة مع عدم الترتب الشرعي، كما عن شيخنا الاستاذ (قدس سره) ابدعوى أنه من قبيل اللازم الأعم للواقع والظاهر، فالتعبد بالحرمة التعليقية كاف في رفع الشك حقيقة عن ارتفاع الحلية الفعلية، من دون حاجة إلى التعبد بارتفاعها.

غدوش: بأنه لا ترتب عقلاً أيضاً، بل مجرد التلازم، فكل من التعبد الاستصحابي \_\_بالحرمة التعليقية وبالحلية الفعلية \_\_كاف في تحقيق ما يلازم \_\_حقيقة \_ لارتفاع الآخر، فلا اختصاص للحكومة بهذا المعنى باستصحاب الحرمة التعليقية.

وأما دعوى ": إن مجرد الشك السببي وتقدمه الطبعي على الشك المسببي كاف في تقديمه فسيأتي الكلام أفيه صغرى وكبرى، وأنه لا تقدم طبعاً للشك السببي، ولا يجدي على فرض ثبوته.

<sup>(</sup>١) الرسائل: التنبه الرابع، ص ٣٨٠.

 <sup>(</sup>۲) راجع تعليقته المباركة على الرسائل: ۲۰۸ ــ ۲۰۹؛ ذيل قول الشيخ «قده» ( لحكومة استصحاب الحرمة على ثقدير الظيان).

<sup>(</sup>٣) راجع در رالاصول: ج ٢ : ٢٥٨.

<sup>(1)</sup> ياتي في التعليقة: ١٢١ فيل قول الماتن «قده» «قان الاستصحاب في طرف المسبب الخ»...

# (٨٢) قوله قدس سره: قلت لا يكاد يضر استصحابه على ... النه ١

حاصله عدم المعارضة بين استصحاب الحلية، واستصحاب الحرمة المعلقة، ليجاب بالحكومة، أو يناقش فيها، بل الحلية ـ الثابتة قبل عروض موجب الشك في بقائها حلية مغياة بعدم الغليان، لأن ما علق عليه وجود أحد الضدين غاية لوجود الضد الآخر، واستصحاب الحلية المغياة بعد تبدل حالة العنبية إلى حالة الزبيبية موافق الاستصحاب الحرمة المعلقة، ونتيجتها ارتفاع الحلية، وفعلية الحرمة بعد الغليان.

وأما حديث اتحاد الشك في الحرمة والحلية الفعليتين، مع الشك في بقاء الحلية المغياة، وفي بقاء الملقة، فلدفع توهم حدوث شك آخر، ليتحقق استصحاب آخر، يعارض به استصحاب الحرمة المعلقة.

وقد تعرض (قدس سره) للاتحاد في متن الكتاب، وفي هامشه، إلا أنه جعل في المتن: الشك في الحلية والحرمة فعلاً بعد عروض حالة الزبيبية متحداً مع الشك في بقاء الحلية المغياة، والحرمة التعليقية. وجعل في الهامش "الشك في الحلية والحرمة فعلاً بعد الغليان متحداً مع الشك في بقاء الخلية المغياة والحرمة المعلقة.

وهو الصحيح؛ إذ بمجرد تبدل حالة العنبية إلى الزبيبية لا تزول الحلية الفعلية، ولا تتحقق الحرمة الفعلية، بل فعلية الحلية مقطوع بها، وعدم فعلية الحرمة \_ولومع القطع بالحرمة المعلقة \_مقطوع به أيضاً.

نعم بعد الغليان يشك في الحلية الفعلية، والحرمة الفعلية.

ومنشأ دعوى الاتحاد حينئذ: أن الشك في بقاء الحرمة المعلقة على الغليان، وإن حدث بعد تبدل العنبية إلى الزبيبية، إلا أنه بقاء عين الشك في الحرمة بعد تحقق الغليان، وكذا الشك في بقاء الحلية المغياة بالغليان، وإن حدث بعد تبدل الحالة، إلا أنه بقاء عين الشلا في الماعها بالغليان خارجاً، وان لم يكن أحدهما عين الآخر عنواناً.

لكنك خبيربأن الشك:

تارة \_ يكون في بقاء الحلية على كونها مغياة بالغليان، بعد تبدل العنبية إلى الزبيبية، ولازم بقائها على ما هي عليه ارتفاع الحلية عند حصول الغاية، فيوافق استصحاب الحرمة التعليقية التي لازمها فعليها عند حصول المعلق عليه.

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢:٣٢٢.

<sup>(</sup>٢) الكفاية ٢: ٣٢٣.

وآخرى ــيكون في استصحاب نفس الحلية الثابتة حال العنبية، بل في حال الزبيبية أيضاً، لعدم انقطاع نفس الحلية بمجرد التبدل، ولا يعقل أن يكون لازم استصحاب الحلية إلى ما بعد الغليان، الذي هوزمان المشكوك ارتفاعها بالغليان، حتى يوافق استصحاب الحرمة التعليقية، والكلام في الثاني، دون الأول.

بل لا يصح الاستصحاب على الأول \_ في نفسه \_ لأن الغاية على الفرض عقلية، حيث أنها من لوازم اشتراط الضد بشيء عقلاً، فالمستصحب ليس أثراً جعليا ولا ترتب عليه أيضاً أثر شرعي، فان ارتفاع الحلية بعد تحقق الغاية العقلية عقلي، فلا يصح ترتبه حتى من باب ترتب الملازم الأعم للواقع والظاهر.

والتحقيق: إجراء استصحاب الحلية شخصاً ومعارضته لاستصحاب الحرمة التعليقية، لما مرّ من عدم الحكومة.

هذا إذا كانت الغاية ــكيا هو مفروض المتن ــ عقلية؛ للبرهان على أن ما كان شرطاً للضد، فهوغاية للضد الآخر.

وأما إذا كانت الغاية شرعية، والحلية المعمولة حلية مغياة شرعاً، فلا يعقل استصحاب الحلية المغياة بمدحصول الغاية شخصاً.

نعم يمكن استصحاب الحلية الهملة الذبيب، القطع بأنه حلال معلاً إما بالحلية المغياة كالعنب، أو بحلية مطلقة حادثة بعد تبدل العنبية إلى الزبيبية، فكلي الحلية التي لم يعلم تخصصها باحدى الخصوصيتين مقطوع به، ويشك في بقائه بعد الغليان، فزمان الشك في بقاء الحلية المغياة زمان القطع بالحلية المهملة، ومن الواضع أن الشك في بقاء الحلية المهملة، ومن الواضع أن الشك في بقاء الحلية المغياة.

نعم، كما يكون استصحاب كلي الحلية معارضاً لاستصحاب الحرمة المعلقة، كذلك يكون معارضاً باستصحاب الحلية المغياة، وباستصحاب عدم الحلية المطلقة الثابت قبل تبدل العنبية إلى الزبيبية، ولا حكومة لمهاعليه.

أما استصحاب الحلية المغياة، فان الغاية، وإن كانت شرعية، إلا أن ارتفاع الحلية بعد حصول الغاية للازم عقلي لكون الحلية مغياة، لا أن ارتفاعها شرعي، ليكون التعبد بالحلية المغياة تعبداً برفع الحلية بعد الغاية، ليكون حاكماً على استصحاب الحلية الكلية.

وأما استصحاب عدم الحلية المطلقة فبالاضافة إلى استصحاب الحلية المهملة، من استصحاب عدم الفرد، بالنسبة إلى استصحاب وجود الكلي.

وقد مرّ في محله أنه لا ترتب للكلي \_ وجوداً وعدماً \_على الفرد كذلك شرعاً ولا عقلاً، فراجع إلى مافصلناه سابقاً. \

وأما الاكتفاء بالوضوء في إذا كان عدثاً بالحدث الآصغر، ولو استصحاباً، مع جريان استصحاب كلي الحدث؛ للقطع ببقاء الحدث الأصغر أو حدوث الحدث الأكبر على تقدير ارتفاع الحدث الأصغر في أحد الفردين على الأصل في أحد الفردين على الأصل في العدر المشترك، بل من أجل أن مقتضى استصحاب الحدث ليس التعبد بوجوب الوضوء والفسل معاً ليعارض إصالة عدم الجنابة الموجبة لعدم وجوب الغسل.

وليس أثر إصالة عدم الجنابة هو جواز الدخول في الصلاة أو عدم المنع من الدخول، بل الأول أثر وجود الطهارة من وضوء أو غسل، أو ما هوبدل لهما، والثاني أثر عدم الحدث، لا عدم الجنابة، وإنما أثر الأصل المزبور عدم وجوب الغسل، وموضوع وجوب الوضوء من كان محدثاً بالحدث الأصغر بأحد موجباته ولم يكن جنباً، فاصالة عدم الجنابة بعد كونه عدثاً بالحدث الأصغر تبولو تعبداً تحقق أحد جزئي الموضوع لوجوب الوضوء. ومن كان متطهراً بما وجب عليه من الطهارة شرعاً يجوز له الدخول في الصلاة قطعاً.

وأما ما ذكره شيخنا (قدس سير) تمين اتجاد الشك في الحرمة والحلية الفعليتين، مع الشك في بقاء الحرمة المعلقة والحلية المغياة بعد الغليان. وهو الذي ذكرنا أنه أولى من دعوى اتحادهما بعد تبدل العنبية الى الزبيبية.

فخدوش: أيضاً بأن الشك في بقاء الحرمة المعلقه، وان كان متحداً مع الشك في الحرمة الفعلية وعدمها، نظراً إلى أن الحكم المشروط لا يخرج عن الاشتراط إلى الاطلاق بسبب فعلية ذلك الحكم، فيصح دعوى الاتحاد في مثله، إلا أن الشك في الحلية الفعلية لا يعقل أن يكون متحداً مع الشك في بقاء الحلية المغياة وعدمه، لانقطاع الحلية المغياة إما بحصول الغاية أو بعدمها من الأول، فلا شك في بقائها بعد الغليان حتى يقال: باتحاده مع الشك في الحلية الفعلية وعدمها.

مع أنك قد عرفت أن المتيقن والمشكوك هي الحلية الكلية المهملة ــمن حيث كونها مغياة أو مطلقة ــ فند بر جيداً.

 <sup>(1)</sup> في المقام الثاني من التعليقة «٧٧» ذيل قول الماتن «وان كان الشك فيه من جهة تردد الخاص».

<sup>(</sup>٢) في هامش الكفاية ٢ : ٣٢٣.

### [التنبيه السادس]

(٨٣) قوله قدس سره: وذلك لأن الحكم الثابت في الشريعة السابقة ... الغ المغذا جواب عن الشبهة الأولى، بيانه: إن قضية التكاليف تارة \_تكون بنحو القضايا الخارجية المتكفلة للحكم على الافراد المحققة الوجود في زمان خاص أو في جميع الأزمنة، فحينئذ لا يقين بثبوته إلا للأفراد المحققة الوجود في الزمان السابق، واما ثبوته للافراد الموجودة في الازمنة المتأخرة \_ بما هي افراد محققة الوجود في تلك الازمنة للتأخرة \_ بما هي افراد محققة الوجود في تلك الازمنة \_ فليس بمتبقن، فلاشك حينئذ الافي ثبوته وعدمه لا في بقائه.

وأخرى ــتكون بنحو القضايا الحقيقية المتكفلة للحكم على الأفراد المحققة الوجود والمقدرة الوجود، سواء كان الحكم على تلك الأفراد بلا واسطة، أو عليها بواسطة الكلي المنطبق عليها بنحوفناء الطبيعي في أفراده، والعنوان في معنونه.

وحيناذ فالاشخاص الموجودة في الأزمنة المتأخرة وإن لم تكن بما هي موجودة تحقيقاً في تلك الأزمنة مشكوكة الشمول اللحكم، لكنها بما هي من الأفراد المقدرة الوجود في الزمان السابق بمع مقطوعة الشمول؛ لفرض تعلق الحكم بالأعم من الأفراد المحققة الوجود، والمقدرة الوجود، ومنها الأفراد الموجودة في الأزمنة المتأخرة، فلا شك إلا من حيث اختصاص الحكم بالزمان السابق، فيكون الحكم منسوخاً بالنسبة إلى الأفراد المقدرة الوجود في السابق، المحققة الوجود في اللاحق، وهو يحرى الاستصحاب.

ومن الواضح أن القضايا المتعارفة المتكفلة للاحكام المرتبة على موضوعاتها من قبيل الثانية ، دون الأولى.

ونما ذكرنا يظهر ــبالتأملــ ما في المتن، وما في هامشه، من شيخنا العلامة (رفع الله مقامه).

أما ما في المتن، فان صدر كلامه (قدس سره) وإن كان موافقاً لما ذكرنا، إلا أن ختامه ظاهر في تعلق التكليف بمن وجد في الزمان المتقدم، وبمن يوجد في الأزمنة المتأخرة، وهذا بظاهره يوجب اندراج القضية في الخارجية؛ إذ ليس ملاكها تعلقها بالموجود بالفعل، بل تعم ما إذا تعلقت بالوجود في المستقبل أيضاً.

مع أن لازمه النسخ قبل حضور وقت العمل؛ لأن لازم تعلقها بالموجود في المستقبل

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢:٣٢٣.

بما هو كذلك كون ظرف امتثاله هو المستقبل أيضاً، بخلاف تعلقها بالمقدر وجوده في الزمان المتقدم، فان ظرف امتثاله هوالزمان المتقدم على فرض وجوده فيه.

وأما ما في هامشه افلان صريح كلامه (قدس سره) عدم اليقين بثبوت الحكم في حق من يوجد في السابق فعلاً، بل مجرد اليقين بثبوته في حقه فعلاً إذا كان باقياً، ولم ينسخ، فهو يشك في بقاء ما لوكان باقياً لكان متعلقاً بمن يوجد، وهذا المقدار من اليقين بالثبوت على أي تقدير.

ولعله للفرارعن محذور النسخ قبل حضور وقت العمل؛ إذ على فرض النسخ وعدم بقاء الحكم واقعاً لا ثبوت له في حق من يوجد أصلاً ، كي يلزم منه النسخ قبل حضور وقت العمل.

وهذا شاهد على أن القضية الحقيقة المذكورة في صدر كلامه (قدس سره) يراد منها الحكم على من وجد، ومن يوجد بما هما كذلك بوقد عرفت أنها قضية خارجية محضة، بل من يوجد من أفراد الموضوع بما هوموجود مقدر في السابق، لا بما هو موجود محقق في اللاحق، وعليه فاليقين بثبوته فعلى لا تقديري، وزمان العمل منقض لاباق.

مضافاً إلى أن تعليق الثبوت على البقاء؛ إذ أريد منه تعليق الحكم الجعول، وهو الانشاء بداعي البعث، وبداعي تعلق البراعي فالبقاء فرع الثبوت، فلا يعقل تعليق ثبوته على بقائه، وسنخ البعث تعلقي، فلا يعقل التفكيك بين ثبوته وتعلقه، بتوهم أنه على تقدير بقائه يتعلق بمن يوجد، فهومن حين ثبوته له التعلق.

وإن أريد تعليق فعلية الحكم المجعول بالاضافة إلى من يوجد على تقدير بقاء الحكم المجعول فهو معقول، بل لا يعقل غيره؛ لأن فعلية الحكم حدوثاً وبقاء بثبوت الحكم المجعول حدوثاً وبقاء وبفعلية موضوعه أي المكلف، إلا أن المستصحب هو الحكم المجعول؛ فانه الموضوع على المكلف والمرفوع عنه من قبل جاعله، فلا يعتبر اليقين بالثبوت، والشك في البقاء إلا بالنسبة إليه، لا إلى فعلية الحكم المجعول بفعلية موضوعه،

<sup>(</sup>١) قال «قده» في هامش المتن عند قوله «كان الشك فيه كالشك في بقاء الحكم الثابت في هذه الشريعة»: في كفاية اليقين بثبوته بحيث لوكان باقياً ولم ينسخ لعمه، ضرورة صدق أنه على يقين منه فشك فيه بذلك، وتزوم اليقين بثبوته في حقه سابقاً بلاملزم.

وبالجملة: قضية دليل الاستصحاب جريانه لأثبات حكم السابق للآحق وأسرانه اليه فيا كان يعمه ويشمله لولا طروء حالة معها يحتمل تسخه ورفعه وكان دليله فاصراً عن شمولها، من دون لزوم كونه ثابتاً له قبل طروئها اصلاً كيالايخني (منه قدس سره) «حقائق الاصول ٢:٤٧٦».

حتى يكون اليقين بها معلقاً على بقاء الحكم المجعول.

ولولا ما ذكره (قدس سره) في الهامش الذي هوبمنزلة توضيح ما في المتن، لأمكن إرجاع ما في آخر كلامه\_رحمه الله\_إلى ما لاينا في صدره.

بتقريب: أن المراد من تعلق الحكم ... بمن يوجد ــ تعلقه به من حيث أنه فرد مقدرالوجود فعلاً، لا من حيث أنه فرد محقق الوجود في ظرفه، فتدبر جيّداً.

(٨٤) قوله قدس سره: والشريعة السابقة وان كانت منسوخة ... الخ ا

هذا جواب عن الشبهة الثانية، وحاصله إن النسخ باعتبار مجموع الأحكام لا بلحاظ جيعها. وهذا لايخلو عن إشكال، بحيث لو تم لمنع عن استصحاب أحكام الشريعة السابقة.

ومحصله: إن حقيقة الحكم المجمول \_وهو الانشاء بداعي جعل الداعي\_ إما أن يكون له مقام غيرمقام الوحي أولا ·

فان كان له مقام غير مقام الوحي، بحيث يكون بحقيقته مجعولاً، ويكون الوحي به تبليغاً لذلك الحكم المجعول بلسان حبر قبل عليه السلام على قلب النبي الموحى إليه ذلك الحكم، فحيننذ إذا أحرز أصل ثبوته بسبب الوحي به إلى نبي من الأنبياء، وشك في بقائه بنفسه صح لنا استصحابه.

وإن كان مقام ثبوته وجعله مقام الوحي به بلسان جبر ثيل عليه السلام على قلب النبي الموحى إليه، فذلك الانشاء القائم بجبر ثيل عليه السلام الوارد على قلب ذلك النبي عين جعله منه تعالى، من دون سبق الجعل، فحينئذ \_يكون الباقي هو عين ذلك الموحى به إلى ذلك النبي، فاذا بني هذا الحكم في شريعة أخرى، كان ذلك النبي اللاحق تابعاً لذلك النبي السابق في ذلك الحكم الحاص.

وحيث أن نبينا (صلى الله عليه وآله) أفضل الأنبياء، ولا يكون تابعاً لنبي من الانبياء في حكم من الأحكام، كيف؟ ولو كان موسى عليه السلام حبّاً لما وسعه إلا اتباعه صلى الله عليه وآله، كما في الخبر ، فلا محالة يكون المجعول في شريعته صلى الله عليه وآله ماثلاً لما في شريعة موسى عليه السلام، فأمته صلى الله عليه واله مأمورون بذلك

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ٣٢٤.

 <sup>(</sup>٢) كما في الاحتجاج: ج ١: ص ٥٥: احتجاجات النبي صلّى الله عليه وآله: يا يهودي إن موسى لو ادركني ثم لم
 يؤمن بني و بنبوق ما نفعه ايمانه شيئاً ولا نفعته النبوة، الحديث, وكذا يستفاد محاورد بنحو العموم في اثبات المداة:
 ج ١: في النصوص على نبينا صلّى الله عليه وآله: الفصل ) ١: الحديث ١٠.

الحكم من حبث أنه أوحى به الى نبهم صلى الله عليه واله لا من حيث أنه اوحى به الى موسى عليه السلام.

وعليه فجميع أحكام هذه الشريعة المقدسة أحكام حادثة، وهي إما مماثلة لما في الشرائع السابقة، أو مضادة أو مناقضة، فالشك دائماً يؤل إلى حدوث حكم مماثل أو غير مماثل، لا إلى بقاء ما في الشريعة السابقة وعدمه ليجري الاستصحاب.

وعليه فيصح دعوى أن هذه الشريعة ناسخة لجميع الأحكام الثابتة في الشرائع السابقة، وأن أمد تلك الاحكام قد انتهى ببعثة نبينا صلى الله عليه وآله، وإن كان في شريعته بعض الأحكام المماثلة لما في الشرائع السابقة، والتعبير بعدم نسخ بعضها بلحاظ بقاء الحكم الكلي المنتزع من المتماثلين، لا بلحاظ شخص الحكم الموحى به الى النبي السابق.

وأما تحقيق المبنى ـ من حيث كون الحكم ذا مقام خاص بنفسه ، مع قطع النظر عن مقام الوحي ـ فدقيق ، كما ربما تلهج به الألسن ، من أن الحكم الكذائي ثابت في اللوح المحفوظ ، فالوحي مسبوق بجعله ، واتباع نبينا صلى الله عليه وآله ـ حيث أنه تابت في اللوح المحفوظ ـ بما هو حكمه تعالى به الى النبي السابق ، بل من حيث أنه ثابت في اللوح المحفوظ ـ بما هو حكمه تعالى والوحي به إلى نبينا صلى الله عليه وآله ، كالوحي به إلى سائر الأنبياء ، ولا تابعية لنبي بالاضافة إلى نبي آخر في هذا الحكم الوحداني .

وليس الوحي به إلا تبليغه، لاجعله وإثباته، لكن حيث أن اللوح المحفوظ عند أهله عالم النفس الكلية الموجودة فيها صور ما في عالم العقل الكلي ... بنحو الفرق والتفصيل فليس وجود كل ما فيها إلا بوجود النفس الكلية، لا بوجود ذلك الشيء الخاص به في نظام الوجود. فالحكم بحقيقة الحكية، وبوجوده الخاص به غير موجود في ذلك المقام الشامخ، ولا في شيء من المبادي العالية فضلاً عن مبدء المبادي، وإن كان علمه تعالى بل علوم المبادي علوماً فعلية، ولها المبدئية لذلك الحكم، ولغيره. وبقية الكلام في محله فراجع، الم

وأما الارادة التشريعية في المبدأ الأعلى، أو في المبادي العالية، فلوكانت، لكان إنشاء الحكم مسبوقاً بها، فيعقل انبعاث الانشاءات المتعددة في مقامات الوحي عن تلك الارادة الواحدة.

<sup>(</sup>١) ج ١: التعليقة ١٥١.

إلا أنك قد عرفت مراراً أنه لا أثر من الارادة التشريعية في صفاته الذاتية تعالى شأنه.

وأما في مقام الفعل، فارادته التشريعية عين جعل الحكم، وقد مرّ أيضاً عدم الارادة التشريعية في المبادي العالية لوجه مشترك بينها وبين المبدأ الأعلى، فراجع. ١

مع أن استصحاب الارادة التشريعية لا يجدي شيئاً؛ أذ ليست بنفسها من الأحكام الجعولة ، حتى يكون التعبد ببها ظاهراً ، ولا أثر شرعي لها ، ليكون التعبد بها تعبداً به ، وليس الحكم المجعول مرتباً عليها شرعاً ترتب الحكم على موضوعه ، بل ترتب المعلول على علته ، وقد أشرنا إليه مراراً ، فتدبره ، فأنه حقيق به .

(٨٥) قوله قدس سره: لا يخنى أنه يمكن إرجاع ما أفاده ... الخ<sup>٢</sup>

عبارته (قدس سره) في الرسائل مكذا: (وحله أن المستصحب هو الحكم الكلي الثابت للجماعة على وجه لا مدخل لاشخصاهم إلى آخره)، وحملها شبخنا الاستاد (قدس سره) على إرادة القضية الحقيقية، كنا في المتن، وعلى إرادة تعلق الحكم بالكلي بما هو، كتعلق الملكية بكلي السيد والغقير في الحمس والزكاة، كما في تعليقته المباركة على الرسائل.

والفرق بينها: سراية الحكم من الكلي إلى الأفراد المحققة والمقدرة بناء على تعلقه بالكي في القضية المحصورة كما هو مسلك المتأخرين في قبال تعلقه بالأفراد ابتداء ، كما هو مسلك المتأخرين في قبال تعلقه بالأفراد ابتداء ، كما هو مسلك المتقدمين من أهل الميزان وتعلق الحكم بالكلي بما هو من دون سراية أصلاً كما في ملك الفقير والسيد، لئلا يلزم محذور الاشتراك المانع من إعطاء المال لسيد واحد أو فقير واحد.

ولكن التأمل التام \_ في عبارته (قنس سره) \_ يقضى بعدم ارادة الأمرين.

أما الأول، فلأن مراده (قدس سره) من الجماعة هي الجماعة الموجودون في الشريعة السابقة، كما يدل عليه ، قوله رحمه الله في مقام تحرير الاشكال المنقول عن بعض معاصريه : من أن الحكم الثابت في حق جماعة لا يمكن إثباته في حق آخرين إلى

<sup>(</sup>١)ج ١: النعليقة ١٥١

<sup>(</sup>٢) الكفاية ٢: ٢٢4.

<sup>(</sup>۲) الرسائل: ۲۸۱.

<sup>(</sup>٤) ص ٢٠٩.

<sup>(</sup>٥) باداة الحصر، نحو «كل».

١٨٤ ..... الاستصحاب

آخره. ا

فيكون حينئذ مفاد الجواب: إن الحكم متعلق بتلك الجماعة، من دون دخل لخصوصياتهم، بمعنى أن المتعلق ذوات تلك الحصص، لا بماهي ملازمة للخصوصيات المفردة لها، ومبنى القضية الحقيقية على تعلق الحكم بجميع الأفراد المحققة والمقدرة، لا بالحصص الموجودة في فبال الآخرين غير الموجودين.

وأما الثاني، فلان الظاهر تعلق الحكم بالجماعة أي بذوات الحصص الموجودة، لا بالكلي بما هو، نظير اعتبار الملكية لكلي الفقير، لا لذوات الفقراء بما هم فقراء، ولومن دون دخل لخصوصياتهم الملازمة المفردة.

وأنت خبير بأن تعلق الحكم بموضوع ليس قهرياً، بل منوط ــسعة وضيقاً ــبنظر الحاكم واعتباره.

فاما أن يجعل الكلي الساري في الافراد المعققة الوجود والمقدرة الوجود موضوعاً لحكمه، فالقضية حقيقية.

وإما أن يجعل الكلي الساري في الأفراد المحققة الوجود فعلاً موضوعاً، فالقضية خارجية. ولا واقع لتعلق الحكم بموضوعه إلا مرحلة جعل الحكم بنظر الحاكم.

والحكم وإن تعلق بذوات الحصص، لكنه يستحيل سرايته جعلاً إلى حصص أخرى، غاية الأمر إن عدم دخل الخصوصيات يقتضي إثبات الحكم إنشاء لذوات الحصص، وعدم دخل الوجود التحقيقي يقتضي، جعل الأعم ـــمن المحقق والمقدر... موضوعاً، لا أنه يقتضي السراية قهراً من المحقق إلى المقدر، ومن الكلي الموجود فعلاً إلى الموجود فيا بعد.

وقد مرّسابقاً أن حقيقة الحكم أمر تعلقي بذاته، فلا يعقل ثبوت سنخ الحكم ونوعه، ثم تعلقه بمن يستجمع شرائط التكليف فيا بعد.

فا عن بعض الأجلة (قدس سره) ٢ (من أن سنخ الحكم ونوعه لاقصور فيه من حيث

<sup>(</sup>١) راجع الرسائل: ٣٨١.

<sup>(</sup>٢) هوا لَحقق الآشتياني «قده»، بحر الفوائد، عن ١٢٢ من الاستصحاب «الجزء الثالث».

القابلية لكل من يوجد من المكلفين، وإنما القصور في متعلقه من حيث عدم قابليته لأن يتعلق به الحكم لعدم وجوده) مدفوع بما مرّ.

(٨٦) قوله قدس سره: ضرورة ان التكليف والبعث والزجر لا يكاد... الخ بيانه إن الملكية لو كانت من المقولات الواقعية حتى الانتزاعية منها لما امكن تعلقها إلا بالموجود الفعلي، وأما إذا كانت من الاعتبارات كما مربيانه سابقا أفهي كما يعتبر تعلقها بالكلي الذمي في السلف، وبالمثل والقيمة في التضمينات، كذلك بعتبر تحققها لكلي الفقير أو السيد ونحوهما، لأن حقيقتها لا وجود لها إلا في أفق الاعتبار، فيكني في متعلقها وجوده في هذا الأفق.

وتعين المالك والمملوك \_ في فرد خارجاً \_ لا يوجب خروج الملكية من حد إلى حد، بل هي على اعتباريتها، وفعليتها فعلية اعتبارها المفروض ثبوته، غاية الأمر ان الكلي الموصوف بالمالكية الاعتبارية، أو المملوكية الاعتبارية ينطبق على الفرد الخارجي.

بخلاف التكليف، فان حقيقة البعث والزجر الفعلي، كما لا تتعلق بغير من يقبل انقداح الداعي في نفسه فعلاً أو تركاف وليس القابل إلا الشخص الخارجي، كذلك الانشاء الكلي بداعي جعل الداعي، قان في مقام الانشاء، وإن لم يعتبر فعلية الدعوة ليعتبركون المكلف شخصاً خارجياً واكنه حيث أنه إنشاء لهذا الداعي، فلابد من أن يكون بحيث يكن تأثيره في الدعوة عند بلوغه إلى مرتبة الفعلية.

فاذا كان الكلي المتعلق به الحكم لوحظ بنحو فناء العنوان في معنونه، فلا محالة يكون التكليف متعلقاً بالشخص بتوسط العنوان، لابالكلي بما هو، وأما إذا لوحظ الكلي من حيث نفسه، نظير ملاحظته في متعلق الملكية، فلا محالة يكون تمام ما هو موضوع الحكم فعلياً، مع أنه لا يعقل تأثير الانشاء المزبور فيا أنشىء لاجله.

وأما الاستشهاد بترتب الثواب والعقاب على الاشخاص، لا الكلي بما هو، ولا ثواب ولا عقاب إلا بموافقة التكليف وغالفته، ولا موافقة ولا مخالفة من الشخص إلا إذا توجه التكليف إليه.

فيمكن دفعه: بأن الثواب والعقاب نظير انتفاع الفقير مثلاً بالمال، فانه شأن الشخص، لا الكلي، مع أن الملك للكلي، فكما أن انطباق الكلي المالك على

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ٣٢٥.

 <sup>(</sup>٢) تقدم في التعليقة: ٧٤ ذيل قول المائن «قده»: «وأما النحو الثالث فهو كالحجية والقضاوة».

الشخص \_ يوجب انتفاع الشخص، كذلك يمكن أن يكون التكليف للكلي \_وانطباقه على الشخص \_ يوجب ترتب الثواب على موافقته والعقاب على مخالفته، فالعمدة ما ذكره (قدس سره) اوّلاً. فتدبر جيدا.

(٨٧) قوله قدس سره: الا انه غير مجد في حق غيره من المعدومين . . . الخ الايخنى عليك أن الفرض من الاشتراك :

تارة ـــ هو الاشتراك في التعبد الاستصحابي ـــ أعني حرمة نقض اليقين بالشك ـــ وهذا مسلم، إلا أنه متقوم باليقين والشك ، وليس لغير المدرك للشريعتين يقين وشك .

وأخرى \_ هو الاشتراك في الحكم المستصحب بتقريب: إن ثبوت الحكم واقعاً في حق المدرك يلازم ثبوته في حق غيره \_ إجماعاً أوضرورة ... ، فاذا أيقن غير المدرك بثبوت الحكم واقعاً في حق المدرك ، وشك في بقائه ، فالتعبد ببقائه في حقه يستلزم التعبد بثبوته في حق غير المدرك ، لفرض الملازمة الواقعية بين الحكمين ، فأحد الحكمين بمنزلة الموضوع في حق غير المدرك ، لفرض الملازمة الواقعية بين الحكمين ، فأحد الحكمين بمنزلة الموضوع للآخر، فيكون التعبد به راجعاً إلى التعبد بالآخر،

ولكنه أيضا غير مفيد؛ لأن التعبد باحد الحكين إنما يكون تعبداً بالآخر، إذا كان مترتباً عليه شرعاً إما بنحو ترتب الحكم على موضوعه، أو ترتب المشروط على شرطه، وليس حكم الموجودين ببالاضافة إلى حكم المعدومين لا موضوعاً ولا معلقاً عليه شرعاً، وإن كانا متلازمين لزوماً أو اتفاقاً. فقد بر.

### [التنبيه السابع]

(٨٨) قوله قدس سره: لاشبهة في أن قضية خبار الباب ... الخا

توضيح المقام: إن الحجية إما بمعنى الالتزام بالمؤدى في الامارات وبالمتبقن هنا، وإما بمعنى اعتبار الظن علماً ووصولاً تامّاً في الامارات، واعتبار بقاء اليقين السابق في اللاحق، وإما بمعنى جعل الحكم المماثل على طبق المؤدى اوعلى طبق المتيقن، وإما بمعنى جعل الامارة منجزة للواقع، أو جعل اليقين السابق منجزاً في اللاحق.

فعلى الأولين ينبغي القول بالأصل المثبت دون الاخيرين.

أما الأولان، فلأن الالتزام بشيء واقعاً يستلزم الالتزام بلوازمه، فيكون التعبد بالالتزام به مستلزماً للتعبد بالالتزام بلوازمه وإن لم يكن اللازم مؤدى الامارة، ولا متيقناً في السابق... أو لأن اعتبار الظن وصولاً تاماً، واعتباركون الشخص محرزاً

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ٣٢٥.

<sup>(</sup>٢) الكفاية ٢ : ٣٢٥.

-حقيقة - للواقع، يستلزم كونه بحسب الاعتبار محرزاً للوازمه، كما أن اعتبار بقاء البقين، واعتبار كون الشخص متيقناً بالواقع في اللاحق، يستلزم اعتبار كونه منيقناً بلوازمه بقاء.

وأما الاخيران، فلأن جعل الحكم المماثل للمؤدى أو للمتيقن بعنوان التصديق العملي، أو بعنوان الابقاء العملي لليقين بيقتضي جعل الحكم المماثل لما ينطبق عليه التصديق العملي، وليس هو إلا ما تعلق به الخبر، دون غيره، حيث لا خبرعنه، ليكون له تصديق عملي، وكذا يقتضي جعل الحكم المماثل لما ينطبق عليه ابقاء اليقين عملاً، وليس هو إلا ما تعلق به اليقين سابقاً، دون لازمه الذي لم يتعلق به اليقين، ليكون له ابقاء لليقين عملاً، بل رعا يكون عدمه متيقناً سابقاً.

وكذلك جعل الخبر منجزاً، أو جعل اليقين السابق ــالمنجز لما تعلق بهــمنجزاً له في اللاحق، فانه لامساس له بغيره حتى يكون منجزاً له بقاء، كما كان منجزاً له حدوثاً.

إذا عرفت ذلك ، فاعلم أن الصحيح من المعاني أحد الاخيرين، دون الأولين.

أما لزوم الالتزام، فلأن الالتزام الحدي بالواقع مع عدم إحرازه محال، والمفروض عدم جعل الحكم المماثل، ليكون الالتزام بع حقيقة، وبالواقع عنواناً، فلا مجال لدلالة الاقتضاء أيضاً، فانها خلف.

وأما الالتزام بالواقع بناء، فهُوتشريع لا معنى للأمربه، مع أن المطلوب من الأحكام العملية تطبيق العمل عليها، لاعقد القلب عليها.

نعم لزوم الالتزام بالواقع كناية للانتقال إلى الأمر بالعمل ـــحيث أن من يلتزم بشيء يعمل، ومن لم يلتزم به لا يعمل ــصحيح، إلا أنه راجع إلى جعل الحكم المماثل، كما لا يخنى.

وأما اعتبار الموهوية بين الظن والعلم، أو بين اليقين حدوثاً و بقاءً، فهو غير صحيح، كما قدمنا في مبحث الظن، وغير مفيد هنا، كما سيأتي إن شاء الله تعالى ١.

واذ تبين بطلان الحجية بالمعنيين الأولين، وانحصر في أحد المعنيين الأخيرين يتبين عدم حجية المثبت من الاستصحاب، بل عدم الحجية في الامارات أيضاً، بناء على عدم مساس للامارة باللازم، والا كان اللازم كالمازوم من حيث تعلق الخبر بكل منها. كما

<sup>(</sup>١) التعليقة ٩٠: ذيل قول المائن «قده» «ثم الايخنى وضوح الفرق بين الاستصحاب».

٨٨ ١ ٠٠٠٠ ١٠٠٠ ١٠٠٠ ١٠٠٠ الاستصحاب

سيأتي إن شاء الله تعالى. ١

نعم هنا طريقان آخران لحجية المثبت:

أحدهما \_إن النقض المنهي عنه أعم من النقض، بلا واسطة ومن النقض مع الواسطة، لا طلاق دليله.

فيجاب بأن المتيقن أو المنصرف إليه هو خصوص النقض بلا واسطة و وتنقيحه بيث لايتوقف على منع الاطلاق ..: إن المراد من الواسطة ليس الوساطة في الثبوت، لوضوح بطلانها ، بل اما الوساطة في العروض المصطلح عليها في قبال الذاتي. واما مجرد الاسناد المجازي الذي هواوسع دائرة من الواسطة في العروض.

أما الوساطة في العروض فمنتفية جداً، حيث لااتحاد \_ بوجه من الوجوه \_ بين رفع اليد عن الملزوم و رفع اليد عن اللازم، حيث أن العمل بأثر الحياة، وهو الانفاق مثلاً مع العمل بأثر لازمها، وهو خضاب اللحية مثلاً عملان متباينان لا اتحاد بينها بوجه حتى يكون الوصف المنسوب الى احدهما بالذات منتيوياً إلى الآخر بالعرض.

وأما مجرد الاسناد المجازي فتقريبه إن رقع أنيد عن الملزوم تارة بالحقيقة بعدم الانفاق المرتب شرعاً على الحياة. وأخرى مجازاً برفع اليد عنه حقيقة، ورفع اليدعن الملزوم مجازاً مراسمة على المرتب المرتب ورفع اليدعن الملزوم مجازاً مراسمة على المرتب ورفع اليدعن الملزوم المرتب والمرتب وال

ورفع آليد عن الملزوم ـــسواء كان حقيقياً أو مجازياً ــمنهي عنه، فرفع اليد عن اللازم بهذا الاعتبار موجب لرفع اليد عن الملزوم، منهي عنه بالتبع. وإلا فلا معنى للنهي عن رفع اليدعن الملزوم حقيقة ومجازاً.

ويندفع بان التعبد بالملزوم إن كان بمجرد النهي عن رفع اليد عنه، لأمكن دعوى الاطلاق من حيث الرفع الحقيق والجازي، وأما إن كان بعنوان نقض اليقين عملاً، فلابد من صدق نقض اليقين حقيقة أو مجازاً على مورد التعبد.

ومن الواضح: أن رفع اليد عن اللازم ليس مصداق نقض اليقين عملاً حتى يكون موجباً لكون رفع اليد عن الملزوم من أجل رفع اليد عن الملازم نقضاً لليقين بالملزوم بحازاً، وإن عمل بالملزوم بنفسه، ليكون نقض اليقين بالملزوم:

تارة حقيقيّاً، وهوما إذا لم يتعبد به بنفسه.

وأخرى بجازياً ، وهوما اذالم يتعبد بالازمه ، فان عدم التعبد بالازمه وان كان عدم

<sup>(</sup>١) يا تي في التعليقة: ٩٠.

التعبد بملزومه مجازاً، إلا أنه ليس كل عدم التعبد بشيء مصداقاً لنقض اليقين حقيقة أو مجازاً، حيث أنه ليس هذا العنوان للآزم الحسوب من الملزوم حقيقة حتى يكون بسبب التبعية له مسنداً إلى الملزوم مجازاً. فتدبره فانه حقيق به.

ثانيهما... دعوى إن أثر الأثر أثر، فالتعبد بشيء تعبد بجميع آثاره المترتبة طبعاً أو وجوداً.

وفيه: إنه مسلم إذا كان كل أثر موضوعاً شرعاً لأثر، حتى يكون التعبد بالأثر السابق بمنزلة التعبد بموضوع ذي أثر، مثلاً إذا رتب على الحياة وجوب الانفاق، وعلى وجوب الانفاق، والتعبد بوجوب الانفاق، والتعبد بوجوب الانفاق، والتعبد بوجوب الانفاق، والتعبد بوجوب الانفاق تعبد بوجوب ذلك الشيء الآخر، فهناك تعبدان طوليان.

وأما لوكان للحياة أثر شرعي، وهو وجوب الانفاق، وأثر عادي وهونبات اللحية، فهما أثر ان في عرض واحد، أحدهما شرعي، والآخر عادي، فالتعبد بالحياة تعبد بأثرها الشرعي، لا بأثرها العادي، حتى يكون التعبد بأثره العادي تعبداً بأثر ذلك الأثر العادي شرعاً، فما هو أثر الأثر شرعاً ليس موضوعة بنفسه مورد التعبد، ولا بلحاظ كونه أثر الحياة، وما لم يتعبد بموضوع الأثر \_إما بنفسه أو بالواسطة \_ لا يعقل التعبد بأثر ذلك الأثر العادي.

ثم: إنه نبين مما ذكرنا في تقريب الطريقين وجوابه أن وجه الشمول والجواب عنه مختلف.

فينى الطريق الأول على استلزام رفع اليد عن اللازم؛ لرفع اليد عن الملزوم مجازاً وبالعناية. فلذا صحت دعوى أن المتيقن، أو المنصرف من التعبد بالشيء عدم رفع اليد عنه حقيقة، لا ولوكان بالعناية.

إلا أن الأنسب ما ذكرنا: من أن التعبد بالملزوم، حيث أنه بلسان النهي عن نقض اليقين عملاً، فلا يعم في نفسه إلا لرفع اليد عن الملزوم؛ إذ ليس رفع اليد عن الملازم مصداق نقض اليقين، ولا موجبا لاسناد نقض اليقين إلى الملزوم مجازاً، فلا مجال للاطلاق، حتى يدفع بالقدر المتيقن أو بالانصراف.

كما أن مبنى الطريق الثاني ليس على صدق نقض اليقين على رفع اليد عن اللازم، ولا على استلزامه لصدق النقض في الملزوم، بل على أن التعبد بالأثر تعبد بأثر ذلك الآثر، وهلم جرًا، فلوكان للأثر أثر بقاء، كان التعبد بمؤثره الذي هومورد اليقين تعبداً بأثره الذي ليس مورد اليقين.

وحينئذ فالجواب ما عرفت من عدم انطباق هذه الكلية، وهي: إن أثر الأثر أثر، فان موردهاما إذا كان نفس المؤثر مورد التعبد، حتى يكون بالاضافة إلى أثر الأثر بمنزلة الموضوع الذي يكون التعبد به تعبداً بأثره، فتدبر جيّداً.

#### ( ٨٩) قوله قدس سره: كما لايبعد ترتيب ما كان ... الخا

قد ألحق المصنف (قدس سره) بصورة خفاء الواسطة صورتين أخريين:

إحداهما \_ما إذا كان مورد التعبد الاستصحابي هي العلة التامة، أو الجزء الاخير منها، فانه كما لا تفكيك بينها تنزيلاً منها، فانه كما لا تفكيك بينها تنزيلاً في نظر العرف، لشدة الاستلزام في نظرهم، فيكون التعبد الاستصحابي مستتبعاً لتعبد آخر.

ثانيتها \_ما إذا كان مورد التعبد الاستصحابي من الأمور المتضايفة، فانه، وان لم يكن علية بين المتضايفين من حيث التضايف، لكنها في نظر العرف كواحد ذي وجهين؛ فأثر أحد الوجهين في نظرهم أثر الوجه الآخر، من حيث أن مورد الأثر \_ عندهم \_ ذلك الواحد الذي له وجهان رتب على أحد وجهيه أثر شرعي، فما هوموضوع الأثر عرفاً أوسع مما هو موضوعه دليلاً، فالتعبد بأحد الوجهين تعبد بالآخر للاتحاد، لا مستلزم لتعبد آخر للاستلزام، كما في الصورة الأولى من

والتحقيق: عدم خلوص كلتا الصورتين عن شوب الاشكال.

أما الأولى، فلان مورد الكلام ليس ترتيب المعلول على علته التامة، فان ترتبه عليها عقلي، ولو فرض كون ترتبه عليها شرعياً، فلا حاجة الى فرض العلية التامة، بل يصح التعبد بالمشروط بالتعبد بشرطة فيكون من قبيل ترتب الحكم على موضوعه.

بل مورد الكلام ما إذا كان لكل من العلة التامة ومعلولها أثر شرعي، حتى يكون التعبد بالأولى مستلزماً للتعبد بالثاني، وحينئذ كيف يعقل أن يكون العلة التامة مورد البقين والشك ولا يكون معلولها كذلك؟ ولا يعقل أن يكون الشيء علة تامة لشيء بقاء لاحدوثاً، فانه لا محالة لمرور الزمان أو لما يقارنه دخل في تمامية العلة، فلا يقين في الزمان الأول بوجود العلة التامة، وإذا فرض أن اليقين بالعلة التامة لا ينفك عن اليقين بمعلولها فالمعلول هو بنفسه مورد التعبد الاستصحابي، لا أنه لازم التعبد الاستصحابي.

وأما الثانية، فلان المتضايفين متكافئان ــقوة وفعلاً خارجاً وعلماً ــ فع اليقين

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢:٣٢٧.

بالأبوة الفعلية سابقاً، يكون على يقين من البنوة الفعلية سابقاً، فنفس الوجه الآخر مورد التعبد.

وأما ذات المتضايفين \_أعنى ذات الأب والابن فيمكن التفكيك بينها في اليقين إلا أنها غير متضايفين، فما يكون بينها التضايف لا تفكيك بينها في اليقين والشك ، وما يمكن التفكيك بينها في اليقين والشك لا تضايف بينها.

( • ) قوله قدس سره: ثم لا يخنى وضوح الفرق بين الاستصحاب . . . الغ الهور الفرق بين الاستصحاب . . . الغ الهور الأمول في حجية المثبت في الأولى وعدمها في الثانية وجوه :

أحدها \_ إن مرجع التعبد في الطرق إلى اعتبار الموهوية بين الطريق والعلم، واعتبار الكاشف الناقص كاشفاً تاتاً، واعتبار صفة الاحراز التام للخبر مثلاً، ومقتضى إحراز الواقع إحراز لوازمه وملازماته. ومرجع التعبد في الاستصحاب إلى الجري العملي على طبق اليقين أو المتيقن.

وبعبارة أخرى تارة يكون الخير مثلاً إحرازا للواقع إعتبارا، وأخرى ــ يتعبد بترتيب أثر الاحراز، وهو الجري العملي على طبقه

وفيه أولاً ــإنه قد مرّ في أوائل مباحث الظن ما في دعوى أن المجعول ــف الامارات ــ صفة الاحراز اعتباراً، وأن المجعول ــفي مثل الاستصحاب اعتباراً الجري العملى، فراجع. "

وقد بينا هناك أن اعتبار الاحراز من باب تحقيق موضوع الآثار الشرعية ، أو العقلية نظير اعتبار الملكية ، فلا يجدي إلا لتحقيق تلك الاثار، ومن الواضح أن اعتبار الخبر عن الحياة إحرازاً ليس إلا تحقيق الموضوع لآثار إحراز الحياة ، ونبات اللحية وأثره ليسا من الآثار الشرعية أو العقلية المترتبة على الحياة وإحرازها.

وأما التلازم بين إحراز الحياة واقعاً وإحراز النبات واقعاً للتلازم بين الحياة والنبات، فلا يجدي في الاحراز الاعتباري، فانه تابع لمقدار الاعتبار، واستلزام اعتبار إحراز الحياة لاعتبار إحراز النبات يتوقف على كون الحبر عن الحياة خبراً عن النبات، وهذا بما لا يلتزم به هذا القائل؟ وإلا كما كون وجه للعدول، كما لا يخفى.

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ٣٢٧.

<sup>(</sup>٢) ج٣: التعليقة: ٦٤

<sup>(</sup>٣) هوالحقق النائيني «قده» راجع قوائد الاصول: الجزء الرابع: ١٧٩.

مع أن إحراز ذات الملزوم واقعاً لايلازم إحراز لازمه، حتى يكون اعتبار الاحراز للملزوم مستلزماً لاعتبار إحراز لازمه، بل لمكان العلم بالملازمة يكون التلازم بين الاحرازين، ولا ملازمة جعلية بين الاحرازين، حتى يستلزم إحراز الملزوم اعتباراً إحراز لازمه اعتباراً. فتدبر جيّداً.

وثانياً \_ إن اعتبار الهوهوية في الطريق، كما يستكشف من قوله عليه السلام «صدّقه» بتقريب أنه أمر باعتقاد صدق الخبر، فيعلم منه أن ما يحصل بالخبر بحسب اعتبار الشارع علم بالواقع واعتقاد بصدق الخبر، فلنا استكشاف مثله من قوله عليه السلام (لا تنقض اليقين) فانه يستكشف منه أن اليقين السابق في اعتبار الشارع عقق في اللاحق، وغير منتقض بالشك اعتباراً بل هوأولى بذلك ، لظهور نقض اليقين في نقض نفسه، وإرجاع التصديق \_ الظاهر في إظهار صدق العادل بالعمل \_ إلى اعتقاد صدقه، وهوالتصديق الجناني.

وثالثاً ... إن الأمر بالتصديق الجناني أو التصديق العملي، لايكون كاشفاً عن اعتبار كونه عالماً بصدقه، حتى يكون الأمر بالتصديق إظهاراً لاعتبار الهوهوية بين الخبر والعلم، إذ ليس كشف شيء عن شيء، وإظهار شيء بشيء آخر جزافاً، بل لملازمة بينها، فيظهر أحد المتلازمين بالآخر.

ومن البين أن العمل لازم اعتقاد الصدق، فله الأمرباعتقاد الصدق، للانتقال إلى الأمر بالعمل، وليس اعتبار الاعتقاد لازم نفس الاعتقاد، ولا لازم نفس الأمر بالاعتقاد. أما الأول فواضح. وأما الثاني، فان فقتضى الأمر بتحصيل شيء عدم حصوله، لا حصوله حقيقة أو اعتباراً، وكذا الأمر في الأمرباظهار صدقه عملاً.

ومنه يتضح حال النهي عن نقض اليقين حقيقة أو عملاً، ولا معنى لكونه إرشاداً الى اعتبار كون الشخص عالماً ومعتقداً للصدق، إذ حقيقة الارشاد هو الانشاء بداعي إظهار رشد العبد وخيره في المادة التي تعلق بها البعث الانشائي، وليس اعتبار الاعتقاد من فوائد اعتقاد الصدق المتعلق به البعث الانشائي حتى يكون للارشاد إليه بحال.

فاتضح أن اعتبار الهوهوية غير صحيح بحسب مقامي الثبوت والاثبات، ومع فرض التمامية يكون حال الاستصحاب حال الامارات.

ثانيها \_ ما عن شيخنا العلامة (رفع الله مقامه) من أن الخبر، كما يحكى عن الشيء

<sup>(</sup>١) المتحصل من ادلة اعتبار الامارة:

كذلك عن لازمه و ملازماته و بعبارة أخرى عن جميع مداليله المطابقية والتضمنية والالتزامية، فني الحقيقة هناك أفراد من الحبر، فيعم دليل الحجية لكل خبر، وليس للاستصحاب هذا الشأن؛ إذ ليس هناك عنوان الحكاية والدلالة لتعم المداليل برّمتها.

والجواب: إن الدلالة الكلامية الوضعية حيث أنها \_ على المعروف \_ تصورية، فلا عالة يدل الكلام بهذه الدلالة على جميع مداليلها.

إلا أن الحكاية قصدية، ودلالتها تصديقية متقومة بالشعور والالتفات والقصد والعمد، والمدلول الالتزامي إن كان ملتفتاً إليه ولونوعاً — صح أن يحكم على الحاكي والخبربا لحكاية عنه.

وأما مطلق اللوازم والملازمات فلا، فمثل هذه اللوازم غير الملتفت اليها لوازم الخبربه لا لوازم غبربها ولواجالاً وارتكازاً، فلا معنى لأن يؤاخذ الخبريها.

ثالثها \_ إن الامارة خبراً كانت أو غيره \_ بناء على الطريقية \_ إنما اعتبرت من حيث إفادتها الظن نوعاً، والدليل على الملزوم دليل على لازمه \_ علماً أوظناً، شخصاً أو نوعاً \_ فالحكاية، وإن كانت قصدية، لكن الخبر لم يعتبر من حيث كونه حكاية قصدية، ليتتصرفيه على ما قصد وعمد الى الاخبار عنه، بل من حيث إفادته الظن نوعاً، وحصول الظن نوعاً منه \_ بالخبر به و بلوازمه \_ قهري لا قصدي .

وفيه إن الحجة \_ بدليل حجية الحبر\_ هو الظن الحبري، لا الظن الملازم لظن خبري، و قد مرّمراراً: إن الدليل على أحد المتلازمين ليس دليلاً على الآخر، بل الظن باللازم \_ عند قيام الدليل على الملزوم \_ لمكان التلازم بين شيئين، فيستدعي كونها متلازمين \_ قطعاً وظناً واحتمالاً \_ لا أن الحبر يفيد الظن باللازم كما يفيد الظن بالملزوم.

ومنه تعرف أن حجية الاستصحاب \_ ببناء العقلاء أو بحكم العقل \_ لا يقتضي حجية المثبت؛ لأن بناء العقلاء على الأخذ بالملزوم \_ لكونه السابق،أولوثاقة اليقين المتعلق به، أو لكونه مظنوناً في اللاحق للتلازم بين الحدوث والبقاء غالباً \_ لا يسري إلى لا ثبوت له سابقاً، ولا كان مورداً لليقين، ولا عنوانه بقاء الحادث. فلا تغفل.

والتحقيق ان اوسط الوجوه اوسطها.

ويندفع الاشكال عنه بتقريب: إن الامارة: تارة تقوم على الموضوعات، كالبينة على شيء. فاللازم حينئذ كون ما يخبر به الشاهدان ــ من عمد وقصد ـــ ملتفتا إليه نوعاً.

رأخرى - كالخبر عن الامام عليه السلام، فان شأن المخبر - بما هو مخبر - حكاية الكلام الصادر عن الامام عليه السلام بماله من المعنى الملتفت إليه - بجميع خصوصياته - للامام عليه السلام، لا للمخبر؛ إذ رُبَّ حامل فقه وليس بفقيه، ورب حامل فقه إلى من هو أفقه منه، فجرد عدم إلتفات المخبر - بلوازم الكلام المخبر عنه - لا يوجب عدم حجية المداليل الالتزامية للكلام الصادر عن الامام عليه السلام، فان كلها ملتفت الها للمتكلم بها.

#### [التنبيه الثامن]

(**٩١) قوله قدس سره:** بين أن يكون مترتباً عليه بلا وساطة شيء أو بوساطة عنوان كلي ... الخ<sup>١</sup>.

مورد التوهم استصحاب الموضوعات الخارجية، وتوهم الوساطة من حيث كلية موضوع الحكم وجزئية المستصحب، وحيث أن الأثر للكلي لا للجزئي فاستصحاب لجزئي، وترتيب أثر الكلي مثبت لوساطة العنوان الكلي، الذي ليس مورداً للاستصحاب، لترتيب أثره على الجزئي الذي هومورد الاستصحاب.

وأجاب (قدس سره) في تعليقت المباركة للمائل: بأن موضوعات الأحكام حيث أخذت لا بشرط \_ وعالا بشرط يجتمع الف شرط \_ فوضوع الحكم عين ماهو المستصحب وجوداً.

وقد مرّب في القسم الأول من استصحاب الكلي \_ بعض الكلام فراجع . ٣ والتحقيق : النام حدد الفرد ، وإن كان ما هر فرد ، و ترقيب ه كراً ، اكس الم

والتحقيق: إن وجود الفرد، وان كان بما هو فرد متيقناً ومشكوكاً، لكنه بما هو وجود الحصة المتقررة في مرتبة ذات الفرد أيضاً متيقن ومشكوك، فهو المستصحب والمتعبد به، لا بما هو فرد؛ فان اتحاده مع الكلي ـــ وجوداً ـــ لا يجدي شيئاً كما قدمناه. أ

ثم إن الاشكال \_ من حيث الكلية والجزئية \_ هو المراد هنا، وأما الاشكال من حيث الوجود العنواني، والوجود الخارجي، نظراً إلى ما هو التحقيق من تقوم الحكم \_ كلياً كان أو جزئياً \_ بالوجود العنواني، دون الوجود الخارجي \_ مع أن المستصحب هو الموجود الخارجي \_ مع أن المستصحب هو الموجود الخارجي \_ ليس إشكالاً من حيث كون الأصل مثبتاً، ولا الاتحاد في الوجود دافعاً له؛ إذ الوجود العنواني \_ عا هو مقوم موضوع الحكم \_ يستحيل خروجه عن أفق دافعاً له؛ إذ الوجود العنواني \_ عا هو مقوم موضوع الحكم \_ يستحيل خروجه عن أفق

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ٣٢٩.

<sup>(</sup>٢) ص ٢١٦: ذيل قول الشيخ «قده» «نعم هناشي ،أوهو أن بعض الموضوعات الخارجية المتوسطة».

<sup>(</sup>٣) و(١) تقدم في التعليقة: ٦٦ ذيل قول الماتن «قده» «كان استصحابه كاستصحابه بلاكلام»

العنوانية واتحاده مع الخارجي حق يتوهم السراية ليتوهم الوساطة.

بل معنى التعبد بالخارجي \_ كالقطع به \_ التعبد بمطابقته لما هوموضوع الحكم، ومرجعه إلى جعل الحكم المماثل للعنوان الملحوظ فانياً في المتيقن والمشكوك ، كنفس الحكم الواقعي. فتدبر.

ثم إن موضوع الحكم بالإضافة إلى المستصحب:

تأرة\_يكون طبيعياً بالنسبة إلى فرده، كالانسان بالاضافة إلى زيد وعمرو، وكالماء والتراب بالاضافة إلى مصاديقها.

وأخرى \_ يكون عنواناً بالاضافة إلى معنونه، كالعالم بالنسبة إلى العالم بالحمل الشائع.

وربما يعبر عن الأول بالعنوان المنتزع عن مرتبة الذات، نظراً إلى تقرر حصة من الطبيعي في مرتبة ذات فرده، فالعنوان المقابل للطبيعي حقيقة حده العنوان الذي يكون مبدؤه خارجاً عن مرتبة الذات، وليس ذاتياً بمعنى ما يأتلف منه الذات، بل يكون قائماً بها: إما بقيام إنتزاعي، كالفوقية بالنسبة إلى المقف، أو بقيام انضامي كالبياض بالاضافة إلى الجسم.

وما يكون قائماً \_ بقيام انتزاعي مستوياً يكون فاتياً في كتاب البرهان، أي يكفي وضع الذات في انتزاعه \_ كالامكان بالاضافة إلى الانسان مثلاً \_ ولا يكون إلا في الحيثيات اللازمة للذات، كالامكان لذات الممكن، وكالزوجية للأربعة، وربما يكون عرضياً بقول مطلق، كالابوة لزيد، والفوقية للجسم.

وأما ما يكون له قيام إنضمامي، فهوعرضي بقول مطلق دامًا.

إذا عرفت ذلك ، فاعلم أن العنوان الملحق بالطبيعي :

إن كان هو العنوان الوصني الاشتقاقي ... بلحاظ قيام مبدئه بالذات ... فلا فرق بين العنوان الذي كان مبدؤه قائماً بقيام انتزاعي أو بقيام انضمامي ؛ إذ كما أن الفوق عنوان متحد الوجود مع السقف، كذلك عنوان الابيض متحد مع الجسم، فيصح استصحاب العنوان الموجود في الحارج بوجود معنونه، وترتيب الأثر المترتب على العنوان الكلي، فلا مقابلة حينئذ بين الخارج المحمول، والمحمول بالضميمة من هذه الحيثية.

وإن كان المراد نفس المبدأ القائم بالذات ــ تارة ــ بقيام انتزاعي وأخرى ــ بقيام انتزاعي وأخرى ــ بقيام انضمامي، فلتوهم الفرق مجال، نظراً إلى أن وجود الأمر الانتزاعي بوجود منشه، بخلاف الضميمة المتأصلة في الوجود، فانها مباينة في الوجود مع ما تقوم به، فاستصحاب

ذات منشأ الانتزاع، وترتيب أثر الموجود بوجوده، كترتيب أثر الطبيعي على فرده المستصحب، بخلاف استصحاب ذات الجسم، وترتيب أثر البياض، فانهما متباينان في الوجود.

وصدر العبارة في المتن يقتضي إرادة الشق الأول، وذيلها ظاهر في إرادة الشق الثاني.

والتحقيق \_ بناء على إرادة الشق الثاني \_ أن الأمر الانتزاعي:

إن كان من الحيثيات اللازمة للذات \_وهو الذاتي في كتاب البرهان\_فهومتيقن ومشكوك ، كمنشأ انتزاعه، فهوالمستصحب، وهو الموضوع للأثر، لا أنها متحدان في الوجود.

وإن كان عرضياً بقول مطلق، فكما ان استصحاب ذات الجسم وترتيب اثر البياض مثبت،كذلك استصحاب ذات زيد وترتيب أثر الابوة عليه مثبت، ومجرد اتحادهما \_ في الوجود بقاء \_ لا يجدي شيئاً.

فتلخص مما ذكرنا أن نسبة المستصحب إلى موضوع الأثر إن كانت نسبة الفرد إلى الطبيعي صح الاستصحاب، وكذا إن كانت نسبته إليه نسبة المعنون الى عنوانه، سواء كان مبدأ العنوان قائماً بذات المعنون بقيام انتزاعي أو بقيام انضمامي.

وأما إن كانت نسبته إليه نسبة المنشأ إلى الأمر الانتزاعي المصطلح، فلا يصح الاستصحاب، إذ ليس ذات المنشأ موضوعاً للأثر.

نعم إن كان الأمر الانتزاعي ذاتياً للمنشأ ــبالمعنى المصطلح عليه في كتاب البرهان ــصح استصحاب الأمر الانتزاعي الموجود بوجود منشئه، لا نفس المنشأ وترتيب أثر الأمر الانتزاعي عليه.

وتوهم -أن المنشأ بمنزلة السبب، فلا مجال للأصل في المسب، مع إمكان جريانه في المسبب، مع إمكان جريانه في السبب مدفوع: بأنه لا ترتب للأمر الانتزاعي على منشئه شرعاً بل عقلاً حتى يجدي الأصل في السبب للتعبد بالمسبب لئلا يبقى مجال لاجرائه في المسبب.

(٩٢) قوله قدس سره: بين أن يكون مجعولًا شرعاً بنفسه ... الغ اقد تقدم في مبحث الأحكام الوضعية: ٢ إن الشرطية وشبهها من اللوازم التكوينية

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ٣٢٠.

<sup>(</sup>٢) نقدم في التعليقة: ٤٤.

للمجعول التشريعي، وإنها مجعولة بالعرض لا بالتبع، وإن الجعولية بالعرض غير الانتزاعية المقابلة للمجعولية، كما تقدم ما يتعلق بشرط التكليف والمكلف به، من حيث معقولية الجعل بالعرض فيها معاً.

إنما الكلام هنا في أن جرد عدم مجعولية الشرطية بمنع عن الاستصحاب الذي مقتضاه التعبد بأمر مجعول، وليس كل ما لا يقبل التعبد موجباً لكون الأصل بالاضافة اليه داخلاً في الأصول المثبتة، فإن الأصل المثبت الذي هو محل الكلام في قبال الامارة التي يكون المثبت منها حجة ما يتوسط الأمر الغير الشرعي لأثبات أمر شرعي، لا ما لاينتهي إلى أمر شرعي أصلاً، فلا مجال لتوهم المثبت بناء على عدم المجعولية فقط.

فان قلت: إدراج الاستصحاب في المثبت لعله علاحظة إثبات الأمر بالمقيد ، باستصحاب الشرطية أو باستصحاب ذات الشرط، وترتيب الشرطية تطبيقاً، ثم إثبات الأمر بالمقيد به تطبيقاً، فقد توسط الأمر الغير المجعول لا ثبات المجعول، فان إثبات أحد المتلازمين \_باجراء الأصل في الآخر\_داخل في الأصل المثبت، والأمر الانتزاعي لازم الأمر الشرعي وهومنشؤه.

قلت: أولاً لا إثنينية بين الأمر الانتزاعي ومنشئه عنده قدس سره وجوداً حتى يتوهم الوساطة الموجبة لكون الأصل مثبتاً.

وثانيا \_\_إذا كانت الشرطية متيقنة كان منشؤها، وهو الأمر بالمقيد كذلك، فلا حاجة إلى إجراء الأصل في الأمر الانتزاعي، واثبات منشئه المجعول ليتوهم الاثبات بالأصل.

كما أن استصحاب ذات الشرط يجدي للتعبد بالأمر بالمقيد به تطبيقاً، من دون حاجة إلى ترتيب الشرطية عليه أولاً تطبيقاً، ثم نطبيق منشائها المجعول.

نعم في ظرف عدم الشرطية يمكن توهم المثبت، بتقريب: إن الأمربالمقيد \_ كالأمر بالمطلق \_ مسبوق بانعدم الأزلي، ومع انقلاب العدم إلى النقيض في الجملة، لا مجال لاستصحابها لتعارضها. بخلاف استصحاب عدم الشرطية بعدم منشئها، فانه لا مانع من استصحابه، فاثبات الأمر بالجرد عن القيد بقاء باستصحاب عدم الشرطية داخل في الأصل المثبت، إلا أن كلامه زقدس سره) في استصحاب ذات الشرط وجوداً وعدماً، لا في استصحاب الشرطية ليتصور المثبت في ظرف عدمها.

٩٨ ١٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ الاستصحاب

# (٩٣) قوله قدس سره: بين أن يكون ثبوت الاثر و وجوده أو نفيه ... الغا

تنقيح المقام بتوضيح الكلام في موارد:

احدها \_دخول استصحاب عدم التكليف\_ بناء على عدم المجمولية \_ في الأصل المثبت.

ثانيها \_إن عدم التكليف مجعول كوجوده.

ثالثها ...إن عدم استحقاق العقاب من لوازم عدم التكليف ...مطلقاً ... واقعياً كان أو ظاهرياً.

أما الأول فقد مرّ أن مجرد عدم مجعولية المستصحب، أو عدم مجعولية أثره لا يوجب إدراج الأصل في المثبت، إذا لم ينته إلى أثر شرعي، بواسطة أمر غير مجعول، فمجرد استصحاب عدم التكليف لا يكون مثبتاً، لا من حيث عدم مجعولية عدم التكليف، ولا من حيث عدم مجعولية عدم التكليف، ولا من حيث عدم مجعولية عدم الاستحقاق، الذي هولازم عقلي لعدم التكليف.

وما أفاده شبخنا العلامة الانصادي قدس سره من عدم ترتب عدم الاستحقاق على استصحاب عدم التكليف مبني على عدم مجعولية عدم التكليف، لا من حيث أن ترتبه عليه مثبت، أو من حيث أن مثل هذا اللازم لا يترتب على الجعول الظاهري، كيف؟ وكلامه قدس سرة صريح في ترتبه على الاباحة الشرعية إذا ثبت باستصحاب عدم التكليف، وإنما أشكل على ترتبه من حيث أن إثبات أحد الضدين بعدم الآخر مثبت.

ومنه يعلم أن استصحاب عدم المنع إنما يكون مثبتاً إذا أريد إثبات الاباحة الشرعية به، لا من حيث عدم بمعولية عدم المنع، ولا من حيث عدم بمعولية عدم المنع، ولا من حيث عدم بمعولية عدم المنع،

نعم يمكن إدراجه في الأصل النبت بوجه آخر ... في خصوص المقام ... وذلك لأن النابت ... حال الصغر ... عدم التكليف الفعلي، لا عدم التكليف الكلي، فان عدمه مشكوك لا متيقن، وإثبات عدمه الكلي وعدم جعل الحرمة ، بعدم التكليف الفعلي إلى ما بعد البلوغ بالملازمة العقلية، إذ لو كان مجعولاً لصار فعلياً بالبلوغ، فعدم التكليف الفعلي يلازم بقاء لعدم التكليف الكلي.

وأما الخدشة في استصحاب العدم بأن الثابت قبل البلوغ هو اللاحرجية العقلية،

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ٣٣١.

<sup>(</sup>٢) راجع الرسائل: في استصحاب البراءة قبل التكليف: ٢٠٤.

دون عدم التكليف شرعاً، وهولا يثبت عدم التكليف شرعاً بعد البلوغ. ا

فدفوعة: بأنه لا موقع للاحرجية إلا قبل الشرع، أو قبل إكمال الشريعة، والعجب حل كلام الشيخ ــقدس سره ــ عليه فراجع.

وأما الثاني فهوإن ظاهر الشيخ الأجل قدس سره في رسالة البراءة، وصريحه في رسالة البراءة، وصريحه في رسالة قاعدة نفي الضررا: إن عدم التكليف غير مجعول، نظراً إلى أن العدم لا يحتاج إلى حكم، وإن حكمه بعدم الوجوب أوعدم الحرمة ليس إنشاء منه، بل اخبار حقيقة.

بل يمكن أن يقال: إن المجعول لا يكون إلا ما يصدر بالاختيار، ولا مساس للقدرة، ولا للارادة بطرف العدم، لما بيناه في محله من أن القدرة جسماية ونفسانية. فالاولى هي القوة المثبتة في العضلات المترتبة عليها الحركات الجسدانية. والثانية هي قوة النفس على الحركات الفكرية. والعدم لا ترتب له على شيء من القوتين، والارادة هي المخرجة لما هو بالقوة بالاضافة إلى القوتين إلى مرحلة الفعلية، والعدم بعدم الارادة.

والتحقيق: إن ابقاء عدم الوجوب، أوعدم الحرمة \_مثلاً \_ باحد وجهين:

الأول إنشاء عدمهما إظهار ألبقاء عدمه ماله والانشاء خفيف المؤونة ، وقصد ثبوت مفهوم عدم الوجوب بقوله (لا يجب) إنشاء أمر معقول ، والانشاء بالاضافة إلى ما يدعو إليه ، ويترتب عليه: تارة بنحو التحقيق والانجاد ، كالانشاء بداعي جعل الداعي ، فانه عقق الدعوة بالامكان ، وأخرى بنحو الكشف والاظهار ، كالانشاء بداعي الارشاد ؛ فانه ليس جعلاً للرشد ، بل لإظهار رشد العبد وخيره في ما تعلق به الانشاء .

فكذا في طرف عدم التكليف، فانه حيث لا يعقل تحقيق عدم الدعوة بالانشاء، فهو لاظهار بقاء عدم جعل الداعي على حاله، ولابد من حمل (لا تنقض) الشامل لليقين بالوجوب، وبعدمه على الانشاء بالتقريب المزبور.

والثاني \_ إبقاء العدم على حاله، بعدم جعل الداعي عن اختيار.

فان عدم الفعل: تارة \_ في حال الغفلة اوعدم القدرة، فالفعل في مثل هذه الحالة غير اختياري، والترك على طبع الفعل، وأخرى \_ في حال الالتفات والقدرة على الفعل، فابقاء العدم حينتُذ \_ بعدم إعمال القدرة في ايجاده \_ عن شعور وإلتفات. والفعل

<sup>(</sup>١) راجع فوائد الاصول، مبحث الاشتغال، ج 1: ٦٢ ــ واجود التقريرات، ج ٢: ١٩٠٠

<sup>(</sup>٢) الملحقة بكتاب الكاسب: التنبيه الثاني: ٣٧٣.

-حيننذ حيث أنه مقدور وقابل لتأثير القدرة فيه، فلا محالة يكون الترك على طبع الفعل، وليس للعدم والترك حظ من الاستناد إلى الشخص أزيد مما ذكر.

وعليه فالشارع عند جعل الطريقة، وشرع الشريعة مع القدرة على جعل الوجوب، إذا أبقى عدم الوجوب على حاله بعدم قلبه إلى نقيضه، كان هذا العدم مستنداً إليه، ولا حاجة إلى صدق الحكم، ولا إلى صدق الجعل المساوق للتكوين والايجاد، بل إلى مجرد الاستناد إلى الشارع ولا اختصاص بعنوان الابقاء بطرف الوجود، بل استمرار كل مفروض على حاله في حالة أخرى بقاؤه.

وأما الثالث فختصر القول فيه: إن استحقاق العقاب عقلاً مترتب على مخالفة التكليف الواصل \_أي ما قامت عليه الحجة \_ وعدم الوصول هنا قطعي، لاحاجة إلى تحقيق موضوعه بالتعبد، بل حقيقة التكليف الجدي منوطة عندنا بالوصول، فعدم الفعلية \_ هنا حقيق عدم الفعلية ، من دون حاجة إلى التعبد بعدم التكليف ظاهراً، لتحقيق عدم الفعلية ، فان عدم الفعلية \_ واقعاً \_ متحقق ، فلا عليجة إلى التعبد المحقق اه .

والتحقيق: إن استحقاق العقاب منوط بالتكليف ووصوله ومخالفته. وينتني بانتفاء كل جزء من الأجزاء الثلاثة وجداناً أو تعبداً.

وقاعدة قبح العقاب بلا بيان عنطة بحيث عدم اللوصول، وعدم قيام الحجة والبيان. وأما عدم التكليف بنفسه، أو عدم المحالفة مثلاً فلا ربط لهما بقاعدة قبح العقاب بلا بيان، وعدم الاستحقاق من جهة عدم بيان، وعدم الاستحقاق من جهة عدم البيان، وكما أنه مع وصول التكليف الواقعي حقيقة أو عنواناً لا مجال للقاعدة، كذلك مع وصول عدمه حقيقة أو عنواناً للقاعدة.

فعدم الاستحقاق \_ المرتب على استصحاب عدم التكليف \_ لا دخل له بعدم الاستحقاق من حبث عدم الوصول، حتى يقال: إن عدمه وجداني، بل هومن حيث عدم التكليف بنفسه، ومع إيصال عدمه \_ عنواناً تعبداً \_ لا تكليف يشك في ثبوته، ليكون لوصوله وعدم وصوله مجال، فليس مفاد القاعدة مرتباً على استصحاب عدم التكليف؛ ليقال بأن موضوعه ثابت لا حاجة إلى التعبد به.

وأما حكم العقل بعدم فعلية التكليف بعدم وصوله، فهو حكم العقل النظري من باب تقوم الدعوة والباعثية عقلاً بالوصول، وموضوعه التكليف، ومع إيصال عدمه وفعلية عدمه لا فعلية لوجوده، لا لتقوّم الدعوة حينند بالوصول، بل لاستحالته من باب عدم إمكان داعيين فعلين فعلاً وتركأ، وحكم العقل حينند بعدم الفعلية بعدم

الوصول \_ لا يكون إلا بنحوالسالبة بانتفاء الموضوع. فتدبر جيّداً. [ التنبيه التاسع ]

(٤ ) قوله قدس سره: لا يذهب عليك أن عدم ترتب الأثر ... الخ ا

لا يخنى عليك أن توهم كون الأصل مثبتاً ــبالاضافة إلى الأثر العقلي، المترتب على الأثر الشرعي ــلا مجال له؛ إذ لا وساطة للأثر العقلي لأثر شرعي .

نعم إذا ترتب أثر شرعي على أثر عقلي كان للتوهم مجال.

ودفعه بما أفيد: من أن الاستصحاب محقق لموضوعه، لا موجب للتعبد به حتى يكون مثبتاً، فلا استثناء من المثبت أصلاً.

#### [التنبيه العاشر]

(ه ٩) قوله قدس سره: لابد ان يكون كذلك بقاء... الخ<sup>٢</sup>

لا يخنى عليك أن التعبد حيث أنه في ظرف الشك ، فلابد أن يكون الثابت في ظرف الشك ، فلابد أن يكون الثابت في ظرف الشك عليه التعبد بعنوان الابقاء، فلرف الشك حدوثاً أيضاً.

وتوضيحه: إن حقيقة الاستصحاب، إن كان إبقاء الشارع للحكم أي لطبيعي الحكم، لا للحكم الواقعي؛ بداهم أن الجيول بقوله: «لا تنقض» شخص آخر من الحكم، لا نفس الحكم الواقعي بقاء، فلابد حينئذ من ثبوت الحكم في زمان البقين، حتى يكون جعل مماثله في زمان الشك إبقاء للحكم، إلا أن الظاهر من الأخبار النهي عن النقض، والأمر بالابقاء، لا إبقاء الشارع للحكم.

وكذا لو كان المراد من الابقاء الواجب إبقاء مقتضى اليقين، أو إبقاء مقتضى المتيقن على اختلاف الوجهين المتقدمين في عله، فلابد من أن يكون لليقين مقتضى عقلي، أو للمتيقن مقتضى جعلي تشريعي، حتى يتصور إبقاؤه الواجب، لكن الظاهر من الأخبار هو النقض المضاف إلى نفس اليقين أو المتيقن عملاً بحيث يكون العمل عنوان النقض والابقاء، لا متعلق النقض والابقاء، فما هو اللازم للابقاء وهو اليقين، أو المتيقن للشبهة في ثبوته، وما هو عنوان الابقاء وهو العمل لا ريب في أنه عنوان له حال البقاء وهو حال الشك، فلا يترتب حكم عملي إلا في ظرف البقاء، لا في ظرف الحدوث، فافهم جيّداً.

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ٣٣١.

<sup>(</sup>٢) الكفاية ٢: ٣٣٢.

(٩٦) قوله قدس سره: فانه و إن لم يكن بحكم مجعول في الأزل ... الخ

عدم الحكم المجعول في الازل، في قبال قِدْمِه؛ لبرهان حدوث العالم بأسره. وأما عدمه بحيث لا ينافي حدوث وجوده فهو ليس لاستحالة التكليف الجدي بملاحظة عدم المكلف، فأنه فيا لايزال أيضاً كذلك، مع أنه لاشبهة في جعل الأحكام كلية بعد شرع الشريعة، ولا يعقل جعل التكليف الحقيقي في الازل، وتأخر المجعول في ما لا يزال، عند وجود المكلف، واستجماعه للشرائط، فأن الجعل والمجعول متحدان بالذات عند وجود المكلف، واستجماعه للشرائط، فأن الجعل والمجعول متحدان بالذات

وأما عدم جعل الحكم الانشائي ببداعي جعل الداعي مع عدم كونه مصداقاً لجعل الداعي في الأزل، فلا موجب لاستحالته، إلا أن الحكم المجعول بهذا المعنى لاموقع له منه تعالى شأنه ، إلا في مرحلة الوحي بلسان جبرئيل عليه السلام على قلب النبي صلّى الله عليه وآله؛ بداهة عدم إمكان قيام مثله بذاته المقدسة فتدبر جيّداً.

[التنبيه الحادي عشر]

(٩٧) قوله قدس سره: لا إشكال في استصحاب عدم تحققه في الزمان الأول وترتيب آثاره... الخ<sup>٢</sup>

أي آثار نفس عدمه، بأن يُكِون الرُّمَان الأول مَكُوهو ظرف الشك \_ ظرف التعبد وترتيب الأثر، لاعدمه المقارن للزمان الأول فانه \_ كتأخر وجوده عنه \_ لايترتب عليه أثره إلا بالاصل المثبت.

وقد ذكر \_قدس سره \_ لترتيب اثار التأخر طريقين.

أحدهما ــدعوى خفاء الواسطة بأن يكون الواسطة \_ وهو العدم في الزمان الأول\_ ملغى في نظر العرف، ويرون التعبد به تعبداً بنفس التأخر الملازم ــعقلاً \_ للعدم في الزمان الأول، وعهدتها على مدعيها.

ثانيهما ــ دعوى عدم التفكيك بين التنزيل في العدم، والتنزيل في التأخر، كما لا تفكيك بينهما واقعاً.

والجواب: إن عدم التفكيك في التنزيل، إن كان نجرد الاستلزام العقلي واقعاً فلابد من القول به في جميع اللوازم العقلية.

وإن كان لخصوصية في بعض الاستلزامات كالعلة التامة ومعلولها، وكالمتضايفين

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ٣٣٢.

<sup>(</sup>٢) الكفاية ٢ : ٣٣٣.

على ما مرّ في البحث عن الأصل المثبت افشى ، منها غير منطبق على ما نحن فيه ،

أما الأول فواضح؛ إذ لا علية لعدم الشيء في الزمان الأول لوجوده في الزمان الثاني، فضلاً عن تأخره، فضلاً عن أن يكون بنحو العلية التامة.

وأما الثاني، فالمتضايفان هما التقدم والتأخر، فالتعبد بتقدم العدم على الوجود تعبد بتأخر الوجود عن العدم، وأما العدم فليس مضايفاً للوجود ولا لتأخره ،حتى يكون التعبد به تعبداً بمضايفه.

هذا في ترتبب آثار التأخر.

وأما ترتيب آثار الحدوث في الزمان، فان جعل الحدوث صفة خاصة في الموجود في الزمان الثاني، فلا يثبت باستصحاب العدم في الزمان الأول، كما أنه من حيث كونه عنواناً ثبوتياً غير محرز وجداناً.

وفي تعليقته ـــ المباركة ٢ على الرسائلــ تصحيحه بما تقدم في ترتيب آثار التاخر من حيث ثبوت الملازمة بين تنزيليها.

الا انه من الواضح أن عنوان الحدوث، وإن كان مقابلاً لعنوان القدم، لكنه ليس عضايف له ، فالتضايف بلحاظ أن ذلك العنوان الثبراتي عنوان مسبوقية الوجود بالعدم ، والمسبوقية مضايفة للسابقية، فيكونَعُ كَالتَقْفُ وَالْتِأْخِرِ مِنْ

فحينتُذ يرد عليه ما ذكرناه آنفاً من أن المضائف \_لعنوان المسبوقية\_ هي السابقية، ولا تعبد بها، ليكون تعبداً بالمسبوقية، وذات السابق لا يضايف لذات المسبوق ولا للمسبوقية.

وإن جعل الحدوث مركباً من وجود متأخر وعدم سابق، فيحرز العدم السابق بالأصل، والوجود اللاحق بالوجدان.

لكنه إنما يجدي للحدوث المقابل للقدم، وأما الحدوث المقابل للبقاء فلا، لأن المحرز بالوجدان في الزمان الثاني مجرد وجوده الأعم من الحدوث والبقاء، والأصل لا يثبت أنه حادث \_أي موجود يكون بداية وجوده هذا الزمان فتدبر.

(٩٨) قوله قدس سره: كان الأثر الشرعي لوجود أحدهما بنحوخاص من التقدم ... الخ م

<sup>(</sup>١) تقدم في التعليقة: ٨١ .

<sup>(</sup>٢) مس ٢١٦، ذيل قول الشيخ قده في التنبيه السابع «الآ ان يقال ان الحدوث هوالوجود المسبوق بالعدم» (٣) الكفاية ٢: ٣٣٤.

توضيحه: إن موضوع الحكم إذا كان أمراً وجودياً خاصاً بخصوصية التقدم، أو التأخر، أو التقارن، وكان هذا الخاص بوجوده المحمولي موضوعاً للأثر، فعدمه \_ سواء كان من قبيل عدم العنوان بعدم معنونه، أو كان عدم المبدأ يعدم موضوعه، أو كان عدم الإضافة بين ذات الموضوع وعرضه بعدم طرفيها \_ له حالة سابقة، فاستصحاب عدمه في نفسه جار، ولا يسقط إلا بالمعارضة؛ لترتب الأثر على موجود آخر باحد الأوصاف، أو على وجود الشيء بوصف آخر، مقابل له، مأن كان لتقدمه أثر، ولتأخره أثر آخر.

ومما ذكرنا يتضح أن عدم المتقدم \_ كعدم التقدم وهكذا\_ له حالة سابقة.

وإن كان هذا الحاص بوجوده الرابط \_أي كون الشيء متقدماً رتب عليه أثر فظاهر المتن أنه لا حالة سابقة لعدمه.

وهو إنما يصح إذا أريد التعبد بعدمه: إما بنحو العدم والملكة بنحو الموجبة المعدولة المحمول، أي كونه غير متقدم، وإما بنحو السلب والايجاب بنحو السالبة المحصلة، ولكن بانتفاء المحمول.

وأما إذا أريد بجرد عدم كونه متقدماً لله أي نني المأخوذ على وجه الربط حيث لا موضوعه، موجب لأزيد من نني موضوع ألا لنرو وهو متحقق بسلب الربط، ولو بسلب موضوعه، فاستصحاب عدم الرابط جار في تفسيم، فان نقيض الوجود الرابط عدم الرابط، لا العدم الرابط، لذا لعدم الرابط، لا العدم الرابط، لا العدم الرابط، لللا يكون له حالة سابقة. ا

ولبعض أعلام العصر تفصيل بوجه آخر، وهو أن الموضوع إذا كان مركباً من العرض ومحله، فوجوده ناعتي، وعدمه كذلك، فاستحصاب عدمه المحمولي لايجدي إلا على الأصل المثبت، وإذا كان مركباً من عرضين لمحل واحد، أو لمحلين، فليس وجود أحدهما للآخر ناعتاً، فلا يجب أن يكون عدمه كذلك؛ فيجدي استصحاب عدمه المحمول.

وقد تعرضناً في تعليقة البراءة لبيانه ودفعه في مسألة إصالة عدم التذكيه، وبينا هناك وجوه الحلط فيه. ٢

إلا أن الذي استقرعليه رأيه أخبر \* وبني جريان الاستصحاب وعدمه عليه هنا

<sup>(</sup>١) انظرج ٤ : التعليقة ٢ إ

<sup>(</sup>٢) هو الحقق النائيني «قده» في التنبيه الناسع من الاستصحاب: «فوائد الاصول ج ٢: ٣٢ وج ٤: ١٨٦».

<sup>(</sup>٣) ج ٤: التعليقة: ٢١ -

<sup>(</sup>٤) كما في اجود التقريرات: ج ٢: ٤٢٤ «التنبيه الناسع من الاستصحاب».

: هو أن العرض وإن أمكن لحاظ وجوده بنحو المحمولية دون الناعتية ، الا أن البرهان يقتضي لحاظ الناعتية في خصوص مقام جزئيته للموضوع المركب منه رن عله؛ لأن الحل: إما أن يلاحظ بالاضافة إلى عرضه مطلقاً، أو يلاحظ بالاضافة إليه مقيداً بضده، أو يلاحظ مقيداً بوجوده.

والأولان محال؛ للزوم الحلف من فرض جزئيته للموضوع. والأخير يثبت المطلوب لفرض تقيده به المساوق لناعتيته.

ويندفع اولاً بأنه ايضاً مبني على مساوةة الناعتية للرابطية ومفاد كان الناقصة، مع أن وجود العرض ناعتي سسواء لوحظ محمولياً وبنحومفاد كان التامة، أو رابطاً وبنحوكان الناقصة فالمحمولية مقابلة للرابطية لاللناعتية.

وثانيا \_ لوسلمنا أن مراده من الناعتية هي الرابطية \_ على خلاف الاصطلاح \_ إلا أن الجزئية للموضوع لا تقتضي الرابطية ، فيمكن أن يكون الموضوع مركباً من الجسم وياضه ، لا من الجسم وكونه أبيض ، فالجزئية غاية مقتضاها أنه لولم يكن البياض لا يترتب الأثر ، لا أنه لولم يكن الجسم أبيض لا يترتب عليه الأثر ، حتى يقال : لا بقين بالعدم الرابط .

(٩٩) قوله قدس سرة : وأخرى كان الأثر لعدم أحدهما في زمان الآخر...

فاستصحاب العدم في الشق الأول من باب التعبد بعدم موضوع الحكم. وفي الشق الثاني تعبد بنفس موضوع الحكم.

وحيث أنه (قدس سره) فصل مابين العدم المأخوذ على وجه الربط والعدم المحمولي بعدم اليقين في الأول وثبوت اليقين في الثاني، وجعل المانع عن الاستصحاب في الثاني عدم إتصال زمان الشك بزمان اليقين، فلابد من التكلم في مقامين، أحدهما في ثبوت اليقين في الثاني، دون الأول.

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ٢٣٠.

فان لوحظ على الوجه الأول، فهذه الحصة لايقين بها سواء لوحظت بنحو الرابطية، أو بنحو انحمولية ، لأن فرض العدم المحمولي ولوبعدم زمان الحادث الآخرحتي مكون متبقناً ــخلف، من فرض تقيد نفس العدم به، وحمل عبارة الكتاب على هذا الوجه بلاموجب.

بل هو فى نفسه غير معقول؛ لأن مقولة (متى) ـــوكون الشيء في زمان، زيادة لى كون نفسه ـــ مخصوصة بطرف الوجود، والعدم لا شيء، فلاكون نسبى له.

وإن لوحظ على الوجه الثاني، فتارة \_ بلاحظ عدم نفس الكون النسبي مع انحفاظ ما له الكون النسبي كما هو ظاهر العبارة، حيث قال (قدس سره): ولا يقين بحدوثه كذلك. وأخرى \_ بلاحظ عدم ماله الكون النسبي بجملته؛ وحينتذ إن لوحظ عدم كون الحادث في زمان الآخر \_ بنحو الموجة المعدولة المحمول \_ فلا يقين به سابقاً.

و إن لوحظ نفس عدم الكون النسبي، فاليقين به سابقاً بعدم موضوعه ثابت. و إن لوحظ على الوجه الثاني ــوهوعدم ماله الكون النسي:

فتارة ـــيلاحظ بنحو السالبة بانتفاء المحمول، فلا يقين به، فتى لم يكن في فرض وجود موضوعه في زمان الآخر؟

وأخرى ــ يلاحظ بنحو العدم المحمول، ولو بنحو السلب بانتفاء الموضوع فاليقين ممثله، لا مانع منه.

 أفاده (قدس سره) من التفصيل وجيه على الوجهين الآخرين وأولمها أوفق بعبارته، إلا أن فرض التفصيل لا يتوقف عليه، بل يصح على الوجه الأخير أيضاً. هذا هو الكلام في القام الأول.

وثانيها في اعتبار اتصال زمان الشك بزمان اليقين، والمراد اتصال زمان المشكوك بزمان المتيقن، والا فاليقين والشك مجتمعان في زمان واحد في باب الاستصحاب.

والوجه في اعتباره هو ان التعبد الاستصحابي تعبد بعنوان الابقاء، ولازمه اتصال الموجود بالتعبد مع الموجود بالحقيقة، لكونه متيقناً، وإلا لكان تعبداً بالوجود فقط لا بابقاء الوجود، ولذا تو أيقن بوجوب شيء في زمان، ثم أيقن بعدمه في زمان آخر، ثم شك في الوجوب في زمان ثالث، لم يكن هذا الشك شكاً في البقاء، ولا الجري العملي على طبقه الوجوب في زمان ثالث، لم يكن هذا الشك شكاً في البقاء، ولا الجري العملي على طبقه إبقاء عملياً للوجوب. وأما وجه تطبيقه على ما نحن فيه، فهو أنّا لو فرضنا سفي مسألة الاسلام والموت سأزمنة ثلاثة: كان الأول زمان اليقين بعدمها معاً، وكان الثاني

والثالث. أحدهما زمان الاسلام، والآخر زمان الموت، فاذا كان الزمان الثاني التصل بزمان اليقين. زمان حدوث الموت، كان عدم الاسلام فيه وهو المشكوك ... متصلاً زمانه بزمان اليقين بعدمه، وإذا كان زمان حدوث الاسلام هو الزمان الثالث، كان عدم الاسلام فيه، وهو المشكوك منفصلاً زمانه عن زمان اليقين بعدمه. وهكذا الأمر في عدم الموت في زمان حدوث الاسلام، فانه كذلك، فالقسك بعموم (لاتنقض) \_ف كل من العدمين الخاصين. يكون تمسكاً بالعام في الشبهة المصداقية.

وفيه أولاً: إن المفروض في المثال انفصال زمان ذات المشكوك عن زمان المتيقن، لا انفصال زمان المتيقن، لا انفصال زمان المتيقن، والذي يضر بالا تصال المعتبر هنا هوالثاني، دون الأول.

أمّا ... إنّ المفروض ذلك فلأن غاية ما هنا إن زمان حدوث الحادث الآخر هو الزمان الثالث من الأزمنة الثلاثة المفروضة وإقعاً، لابما هومشكوك .

وأما \_إنه لايضر هذا الانفصال الواقعي، فلأن النبوت الواقعي ليس مناطأ لتحقيق كلا ركني الاستصحاب، فكما أن النبوت السابق ليس مناطأ لركنه الأول، وهو البقين، بل لابد من كونه متيقناً، وهو النبوت في أفق اليقين المقوم له، كذلك النبوت الواقعي ليس مناطأ لركنه الثاني، وهو النبوت في أفق الشك، وهو الذي يتقوم به الشك في البقاء، فلا يجب أن يكون زمان حدوث الحادث الآخر متصلاً واقعاً بزمان اليقين به، بل يجب أن يكون زمان العدم في زمان الحادث الآخر —بما هو مشكوك — متصلاً بزمان اليقين به، وهو كذلك فان الزمان الثاني المتصل بزمان اليقين يحتمل فيه بقاء العدم على حاله، وأن يكون هو زمان الحادث الآخر، وأن يكون زمان ذلك العدم —باعتبار المعدوم — هو الزمان الذي يحتمل أنه زمان الحادث، فهذا الزمان الثاني —نطبيقاً — زمان الشك في عدم الاسلام مثلاً في زمان الموت.

والبرهان على هذا التطبيق أنه: لو التفت إلى بقاء العدم في زمان الحادث الآخر في الزمان الثاني، فامًّا أن يتيقن به، أو يتيقن بخلافه، أو يشك فيه، ومع فرض انتفاء الأولين لا شك في تعين الثالث، وليس اليقين بزمان الحادث الآخر جزء لموضوع الأثر، المرتب على العدم في زمانه، وإلا كان الموضوع مقطوع الارتفاع، لامحتمل الوقوع ويشك في اتصاله وانفصاله، لأن عدم اليقين بزمان الحادث الآخر وجداني.

هذا \_ إذا كانت الشبهة، من حيث عدم اتصال زمان المشكوك بزمان المتيقن.

وأما إذا كانت الشبهة احتمال انتقاض اليقين السابق ــبكل منهاــ باليقين الاجالي بحدوثه في الزمان الثاني، فهو أمر آخر، لا ربط له بعدم تحقق أحد ركني الاستصحاب.

وقد بينا سابقاً وسيجيّ -إن شاء الله تعالى سني مسألة تعارض الاستصحابين أن اليقين الجعول ناقضاً لليقين هواليقين التفصيلي، والا لما كان للاستصحاب بجال في أطراف العلم الاجمالي -ولولم يكن معارضة الفرض تقوم أحد ركنيه بالشك المحض، لا مطلقه المجامع مع العلم الاجمالي، وقد أقنا البرهان على هذا المعنى مواراً، فراجع.

وثانياً ــ إنه سيأتي ــ إن شاء الله تعالى ــ في آخر هذه المسألة ٢ أن الأمر في اتصال زمان الشك باليقين أوسع من ذلك ، وأنه لا يجب اتصال زمان المتيقن ــ بما هو متيقن ــ بزمان المشكوك بما هومشكوك .

وثالثاً ــإن مبنى اليقين المفروض وجوده هنا ــ لفرض حصر الاشكال في الاتصال ــ على اليقين بالعدم في زمان الجادث الآخر ولوبعدم الحادث الآخر ، كما هو لازم العدم المحمولي، ولولاه لما كان هناك بقين فان كان هذا المعنى كافياً في طرف البقين، فلم لا يكني في طرف الشك ، إذ لا يزيد النبوت التعبدي على النبوت الحقيقي، وعليه فعدم كون الزمان الثاني واقعاً زمان الحادث الآخر، غير ضائر بالشك في بقاء مثل هذا المتيقن. فتدبر جيداً.

(•• 1) قوله قدس سره: يكون مترتبا على ما اذا كان متصفا بكذا... الخ ٣ لكنك قد عرفت في مجهولي التاريخ ان نني مثل هذا الموضوع بنحو السالبة بانتفاء الموضوع متيقن ونقيض الوجود الرابط عدمه لا العدم الرابط فراجع أ ما قدمناه.

<sup>(</sup>١) يأتي في التعليقة : ١٢٣ ذيل قول المائن «قده» «فالإظهر جريانها في الم يازم منه»

<sup>(</sup>٢) التعليقة: ٦٠٦... ذيل قول الماتن «قده» «لعدم أحراز الحالة السابقة المتيقنة المتصلة»

<sup>(</sup>٣) الكفاية ٢ : ٣٣٧.

<sup>(</sup>٤) تقدم في التعليقة: ٩٨

<sup>(</sup>٥) الكفاية ٢: ٢٢٧.

## (۱۰۲) قوله قدس سره: لا تصال زمان شكه بزمان ... الخ ا

لأن الحذور سابقاً عدم إحراز زمان حدوث الآخر، وحيث أنه هنا محرز، فالشك في عدم المجهول شك في عدمه في زمان معلوم التاريخ تطبيقاً.

لا يقال: حيث يشك في تقدم الجهول على المعلوم وتأخره عنه؛ فالزمان المتصل بزمان المعلوم \_ المتقدم عليه \_ زمان الشك ولابد من التعبد بعدمه، مع أنه ليس زمان حدوث الآخر.

لأنا نقول: نفس العدم، وإن كان مشكوكاً إلا أن الموضوع ـــوهو العدم في زمان الحادث الآخرــ لا شك فيه، للقطع بعدم كونه زمان الآخر، فلا شك في هذا الزمان تطبيقاً في العدم في زمان الآخر، بل نقطع أن الموضوع غير متحقق، فالزمان المزبور زمان القطع ببقاء العدم المزبور على حاله، وزمان الشك حينئذ متصل بزمان اليقين.

### (١٠٣) قوله قدس سره: دون معلومه لانتفاء الشك فيه في زمان ... الخ

لأن زمان الجهول الذي هوظرف للعدم المعلوم لا يخلوعن أحد ازمنة ثلاثة: إما قبل التاريخ المعلوم، أو مقارناً له، أو بعده، فإن كان قبله، فعدم المعلوم مقطوع، لا مشكوك، وإن كان مقارناً له، أو بعده، فوجوده مقطوع، لا مشكوك، فلا شك في عدم المعلوم في زمان حدوث المجهول بنحو التطبيق على أحد الأزمنة.

ويمكن أن يقال \_ بناء على ما أفادة (فلنس سرة) \_ في مجهولي التاريخ:

إن عدم المعلوم في الزمان السابق على التاريخ، وإن كان مقطوعاً به، إلا أن عدمه في زمان الآخر مشكوك \_ أي العدم الخاص مشكوك \_ وإن كان نفس عدمه مقطوعاً به، فلا مانع منه إلا عذور عدم اتصال زمان الشك بزمان اليقين، حيث لم يحرز أن هذا الزمان زمان حدوث الآخر، ليكون الشك في العدم الخاص منطبقاً على الشك في عدمه في هذا الزمان.

وبالجملة حال العدم ـــ في طرف المعلومـــ كجال العدم في مجهولي التأريخ من حيث اليقين والشك وعدم الاتصال.

(٤ · ١) قوله قدس سره: وانما الشك فيه باضافة زمانه . . . الخ ٣

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ٣٣٧.

<sup>(</sup>٢)الكفاية ٢: ٣٣٧.

<sup>(</sup>٢) الكفاية ٢: ٢٢٧.

ظاهره (قدس سره) بقرينة أن موضوع الكلام هوعدم الحادث في زمان الآخر، لا مطلق عدمه، وبقرينة ما رتبه على الفقرة من جريان الاستصحاب تارة، وعدمه أخرى، وبقرينة ما سيأتي إن شاء الله تعالى منه قدس سره من اعتبار خصوصية ناشئة من إضافة أحد الزمانين إلى الآخر، كالتقدم وضديه هو أن المراد ليس مجرد ملاحظة العدم مضافاً إلى زمان الآخر في هذه الفقرة، بل اضافته اليه من حيث كونه قبله أو بعده.

قان عدم كون الحادث \_قبل زمان الآخر، أو بعده \_ غير مجرد كون العدم ملحوظاً في زمان الآخر، ليقال: لا شك في عدم المعلوم في أحد الأزمنة، بل الشك في عدم كونه قبله أو بعده، وفي مثله يجري الاستصحاب تارة إذا لوحظ عدم التقدم أو التأخر بنحو المحمولي بملليقين به سابقاً، ولا يجري أخرى إذا لوحظ عدم كونه متقدماً أو متأخراً بنحو الرابط أو عدمه في فرض الموضوع، فانه لا يقين به.

والفرق بين هذا الشق، والشق المتقدم ... في طرف الوجود... أن موضوع الأثر هناك هو وجود التقدم؛ والتعبد بعدم التقدم المتقدم مثلاً، فالتعبد به تعبد بالموضوع، فلا تداخل في الإقسام.

نعم لما كان اليقين بعدم التقدم، أو عدم كونه متقدماً لا يتفاوت حاله \_ثبوتاً ونفياً بين كون موضوع الأثر طرف الوجود، أو طرف العدم، فلذا قال قدس سره: (فقد عرفت جريانه فيها تارة وعدم جريانه كذلك أخرى) أي في طرف الوجود آنفاً.

(٥٠١) قوله قِدس سره: ولا بين مجهوله، ومعلومه في المختلفين . . . الخ

أي المختلفان من حيث العدم المحمولي، والعدم الرابط، وشبه، فانه إنّ أخذ عدم التقدم محمولياً جرى الأصل في المجهول، والمعلوم، وإن أخذ رابطياً لم يجر في المجهول، ولا في المعلوم، فالمعلوم، فإ إلا إذا لوحظ العدم في زمان في المعلوم، فلم يبق في البين ما يفترق فيه المعلوم عن المجهول، إلا إذا لوحظ العدم في زمان الآخر فقط، من دون إضافة خصوصية التقدم وشبهه؛ فان الأصل في المجهول جار، وفي المعلوم غير جار، إما لانتفاء الشك، كما ذكره (قدس سره) أو لعدم الانصال، كما ذكرناه،

ثم اعلم أنا ذكرنا في البحث عن الاستصحاب في الأمور التدريجية: أن الفعل المقيد بزمان ــ إذا لم يؤخذ فيه عنوان ثبوتي يجب إحرازه وجداناً، أو تعبداً، بل كان بجرد كون الشيء في زمان خاص ــ فاحراز أحدهما وجداناً والآخر تعبداً كاف في تحقق

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ٣٢٧.

الموضوع. ١

فنقول في نحن فيه: إن الأثر لو كان مترتباً على وجود شيء في زمان شيء آخر، أو عدمه في زمان الآخر، فهو، وإن كان بنحو الوجود الرابطي أو عدمه في فرض ثبوت الموضوع، لكنه يكني سبق العدم في كل من الحادثين، ولا حاجة إلى سبق العدم الخاص، ولو يفرض ثبوت موضوعه، وحينئذ، فان لم يكن ترتب الأثر منوطاً بالتطبيق، فالعدم المسبوق يستصحب إلى زمان الحادث الآخر المحقق واقعاً، كما إذا علمنا بالكرية في زمان، وملاقات النجس في زمان آخر، فهما مسبوقان بالعدم، فيستصحب عدم الكرية إلى زمان ملاقاة النجس، وأثره الانفعال، ويستصحب عدم ملاقاة النجس إلى زمان تحقق الكرية، وأثره عدم انفعال الماء، فيتعارضان، ولا حاجة الى تطبيق التعبد بعدم كل منها في الساعة الأولى أو الثانية.

و إن كان ترتب الأثر منوطأ بالتطبيق، كما إذا غسل ثوب متنجس بالماء بوروده عليه في الساعة الأولى، فانه يحتاج الى التعيد بعدم الكرية في هذه الساعة للحكم بانفعال الماء بملاقاة الثوب المتنجس، فيأتي شبهة عدم الاتصال.

ومن الأول مسألة الشك في تقدم إسلام الوارث على موت مورثه وعدمه، فانه لا حاجة في الحكم بارثه أو عدمه على تطبيق عدم إسلامه أو عدم موت مورثه على زمان خاص، بل يستصحب عدم إسلامه إلى زمان موت مورثه، كما يستصحب حياة المورث وعدم موته الى زمان اسلام الوارث واقعاً، فالمقيد تعبدي والقيد وجداني، و إن لم ينطبق ذلك المتعبد به، أو هذا الوجدائي على زمان خاص.

(١٠٦) قوله قدس سره: لعدم احراز الحالة السابقة المتيقنة المتصلة ... الخ الله فهنا ليس زمان المتيقن متصلاً بزمان المشكوك ، وفي ما تقدم لم يكن زمان المشكوك متصلاً بزمان اليقين، مع أن الابقاء لا يعقل إلا مع الا تصال، وعدم إحراز الا تصال يلازم عدم إحراز عنوان الابقاء الذي هوموضوع الحكم.

وهنا كذلك حيث لم يعلم أن الحالة المتصلة بحال الشك في الطهارة والحدث هي حالة الطهارة المتيقنة حتى يكون رفع اليد عنها نقضا والجري على وفقها إبقاء، أو حالة الحدث، حتى لا يكون كذلك و بالعكس في الحدث،

<sup>(</sup>١) تقدم في التعليقة: ٧٢ .

<sup>(</sup>٢) الكفاية ٢ : ٣٣٨.

ولا يجري فيه ما ذكرناه سابقاً لمن أن العبرة باتصال زمان المشكوك بما هومشكوك ، لا بذاته ؛ لأن المشكوك به هومشكوك ، لا بذاته ؛ لأن المشكوكية في كل من الساعتين كانت هناك وجدانية ، وبرهانية ، دون ما نحن فيه ؛ لأن عدم اليقين التفصيلي — في كل من الساعتين — وجداني ، فزمان المتيقن — بما هومتيقن — غير متصل بزمان المشكوك بما هومشكوك .

والتحقيق: إن ثبوت الشيء واقعاً ليس ملاكاً للحكم الاستصحابي، ولا ارتفاعه واقعاً ملاكاً لعدمه، بل ثبوت العنواني المقوّم لليقين ملاك جريانه، وثبوت خلافه العنواني المقوم لليقين بخلافه ملاك عدم جريانه، وانتقاض اليقين باليقين.

والمفروض اليقين بالطهارة سابقاً، والشك في بقائها فعلاً، لافي حدوثها، وكذلك بالاضافة إلى الحدث. ومع اليقين بالطهارة والشك في بقائها وعدم تخلل الناقض لليقين، لا معنى لدعوى عدم كون الجري العملي على وفقها إبقاء.

ولزوم كون الطهارة موجودة تحقيقاً في زمان معين، وموجودة تعبداً في زمان معين آخر متصل بذلك الزمان ــحتى يكون وجودها التعبدي بقاء لوجودها التحقيق، ويمرتب الأثر عليها في الزمان الثاني إبقاء لها عملاً عبياً بلا ملزم بعد عدم تخلل اليقين الناقض.

### [النبيه الثاني عشر]

(١٠٧) قولة قدس سرة : وأما الامور الاعتقادية التي كان المهم ... الغ <sup>٢</sup> الكلام تارة ـفي استصحاب حكم الأمر الاعتقادي، وأخرى ـفي استصحاب موضوع ذلك الأمر الاعتقادي.

أما الأول، فلو فرض الشك فيه بعد اليقين به سابقاً جرى فيه الاستصحاب النافي الواجب من الأفعال القلبية والأعمال الجنائية، وهو عقد القلب الذي فصلنا الكلام في حقيقته ومباينة سنخه مع سنخ اليقين في آخر مباحث الظن ٢، أو كان من الصفات النفسائية القابلة للتحصيل بمقدماتها وهو العلم والمعرفة ، واليقين بالوجوب سابقاً والشك فيه لاحقاً وإن كان مجرد الفرض إلا أن سبق اليقين بعدم الوجوب أزلاً، أو في أوائل انعقاد الشريعة، والشك بعده، في غير الأصول الضرورية، كيمض تفاصيل القبر والبرزخ والمعاد اليس مجرد الفرض.

ولا فرق في الجري العملي على طبق اليقين، أو المتيقن بين العمل الجسداني والعمل

<sup>(</sup>١) تقدم في التعليقة: ٩٩

<sup>(</sup>٢) الكفاية ٢: ٢٣٨.

 <sup>(</sup>٣) تقدم في ج٣: التعليقة ١٦١ ذيل قول المائن قده «من الاعتفاد به وعقد القلب عليه وتحمله والاتقياد له» .

الجناني، ولا بين العمل المباشري والتوليدي، فتسمية بعض الأعمال بالفروع، وبعضها بالأصول لا توجب فرقاً في القبول للتعبد الاستصحابي والجري العملي.

وأما الثاني، فما هوقابل لدعوى اليقين به سابقاً، والشك في بقائه لاحقاً هي الامامة والنبوة ليتعبد بآثارها.

فنقول: أما الامامة، فإن كانت بمعنى الرياسة المعنوية الكبرى في الدين والدنيا، المنبعثة عن كمال نفسه المقدسة التي من شؤنها الروحانية وساطنها للفيض، وكونها مجرى الفيض النازل من سهاء عالم الربوبية، وعليه ينطبق كمال الانطباق قولهم عليهم الشلام: (مجاري الأموربيد العلماء بالله) دون الفقيه الذي هو مماهو فقيه عالم بأحكام الله لا بالله، فحينئذ لا شك في زوالها الا بالموت ولا بمجي إمام لا حق، كما سيجي في النبي صلى الله عليه وآله.

وإن كانت بمعنى الرياسة المجمولة تشريعاً من الله تعالى في أمور الدنيا والدين، فهي حين لذ من المناصب المجمولة، وتزول بالموت، إذ لا معنى لاعتبارها له عليه السلام بعد موته، مع عدم امكان تصديه بعالم البشرية المتصرفات الدينية والدنيوية المتعنقة بنظم البلاد، وتكيل العباد، فاذا شك في موته فلا محالة يشك في إمامته فعلاً.

وحينئذ إذا كان الواجب ألو عقد القلب على إمامته، فالأثر المترتب على التعبد بحياته وجوب عقد القلب على إمامته. وإذا كان الواجب معرفته بالامامة، فظاهر المتن أنه لا يترتب عليه هذا الأثر؛ لأن الشك في حياته مع اليقين بامامته فعلاً متنافيان.

ومكن أن يقال: إن التعبد بالأمور الاعتبارية الشرعية التي منها المناصب المجمولة \_ عقق لها في ثاني الحال، فقنضى استصحاب الملكية أو ما تترتب عليه الملكية ايجاد اعتبار مماثل للاعتبار الواقعي فعلاً، لا ايجاب ترتيب آثار ذلك الاعتبار فقط، ومع وجوده فعلاً يكون وجوده فعلاً ملزوماً لليقين به فعلاً، ولا منافاة بين اليقين بوجود الاعتبار الماثل فعلاً مع الشك في حياته واقعاً.

وأما ايجاب تحصيل معرفته بمقدماته التي منها تحصيل اليقين بحياته واقعاً، ليكون التعبد بحياته تعبداً بتحصيل معرفته بالامامة واقعاً الممكنة بمقدماتها، فغير معقول، إذا كان ايجاب تحصيل معرفته مطلقاً، لأن تحصيل اليقين بحياته يوجب انتفاء التعبد

<sup>(</sup>١) المستدرك : الباب ١١ من أبواب صفات القاضي: الحديث ١٦.

<sup>(</sup>٢) لأن بقائها متيقن.

الاستصحابي، فيلزم من وجود التعبد الاستصحابي الموجب لتحصيل البقين بالحياة \_ عدم التعبد الاستصحابي وهو محال.

وهكذا الأمرإذا كان وجوب تحصيل اليقين بالامامة مشروطاً باليقين بالحياة وعلى تقدير حصوله؛ لأن هذا التقدير ضد التعبد الاستصحابي، ولا يعقل أن يقتضي التعبد ما بتوقف على ما يضاده فندبر.

وأما النبوة، فان كانت من الصفات الواقعية، ومرتبة عالية من الكمالات النفسانية، وهو تلقي المعارف الالهية، والأحكام الدينية من المبادئ العالية، بلا توسط بشر، فيكون النبوة من النبأ، والنبي فعيل بمعنى المفعول، فصيرورة نفسه القدسة مجلى المعارف والأحكام معنى بلوغها درجة النبوة. فالشك في بقائها حيناذ؛ لأحد أمور:

إما انحطاط نفسه المقدسة عن هذه الدرجة ، أو زوالها بالموت ، أو بمجي نهي لاحق . والكل غير معقول ؛ لأن هذه الملكة ليست كسائر الملكات التي لها درجة التخلق ، بل لها درجة التحقق .

والمعرفة الشهودية، وما ينبعث عنها، لازوان لها خصوصاً بالموت؛ فانه لايزيل سائر الملكات الراسخة، فضلاً عن هذه اللكة الشاعة، كيف والدنيا مزرعة الآخرة، والمعرفة بذر المشاهدة، فكيف يعقل زوالها بالموت، وصيرورة النفوس العالية بالملكات السامية كالنفوس العامية بالموت الذي لولم يوجب قوة المشاهدة لم يوجب ضعفها.

وأما زوالها بمجيّ نبي لاحق ــولوكان أكمل\_ فبديهي الفساد، إذكمال شخص أو زيادته لا يوجب زوال كمال شخص آخر أو نقصه، وعليه فلا شك في بقاء النبوة بهذا المعنى حتى يستصحب.

ثم على فرض الشك في بقائها، فالأثر المهم: تارة \_وجوب الاعتقاد بنبوته. وأخرى \_\_وجوب الاعتقاد بنبوته. وأخرى \_\_وجوب تصديقه فيا أتى به. وثالثة \_ بقاء شريعته.

ومن الواضح عدم ترتب ما عدا الأول، فان التعبد بنبوته فعلاً تعبد بوجوب الاعتقاد بها فعلاً.

وأما تصديقه فان كان فيا أتى به، فهومن آثار نبوته في حال حياته، لا من آثار بقاء نبوته بعدموته

و إن كان فيا يأتي به ، فهو في فرض موته غير معقول .

ومنه تبين حال لزوم إطاعته في أوامره ونواهيه، فانه لا موضوع له بعد موته.

وأما بقاء شريعته، فانه ليس من آثار بقاء نبوته، فانه لا تزول شريعة نبي بموته بل

ولا بمجيّ نبي لاحق. بل بمجيّ نبي صاحب شريعة، فليس بقاء شريعته من آثار بقاء نبوته، كي يترتب على استصحاب نبوته.

وإن كانت النبوة من المناصب الجعولة، بمعنى أن موضوع وجوب الاعتقاد هذا المعنى ، لاكونه ذا صفة كذائية، وإن كان كذلك ، وكان هو المخصص لاعتبار هذا المنصب له من بين سائر العباد.

فتحقيق الحال فيها إن النبوة القابلة للاعتبارهي النبوة بالمعنى الفاعلي، لا المعنى المعنى الفاعلي، لا المعنى المعفولي ، فان كونه ممن أنبأه الله ـــ تعالى ــ بمعارفه وأحكامه واقعي لااعتباري.

نعم جعله مخبراً ومبلغاً عن الله تعالى وسفيراً \_تشريعاً \_ إلى خلقه قابل للاعتبار، فله منصب المبلغية، والخبرية، والسفارة، وإن كان لم يبلغ احداً بعده.

والنبوة بهذا المعنى تفارق الرسالة بالاعتبار، فان كونه مبعوثاً من قبله تعالى، لكونه مبلغاً عنه لاعينه، إلا أن النبوة بهذا المعنى تختص بمن أعد لتبليغ الأحكام الاصولية والفرعية.

مع أن من انبياء السلف (سلام الله عليهم) من لم يكن كذلك، وبجب الاعتقاد بنوبة جميع الانبياء دون من أعد للتبليغ.

ثم من الواضع أن النبوة المجتولة تزول بالموت إذلا معنى لاعتبار المبلغية والسفارة للميت بحسب العادة، إلا أن حالها حال النبوة غير المجعولة في أن التعبد بنبوته فعلاً \_لميت بحسب العادة، إلا أن حالها حال النبوة غير المجعولة في أن التعبد بنبوته فعلاً \_لمثلك في زوالها بالموت لا يترتب عليه إلا وجوب الاعتقاد بنبوته، وأما التصديق فيا أقى به، فيجتمع مع القطع بزوالها فعلاً، كما أن بقاء شريعته يجامع القطع بموته، بل القطع بجئ نبي لاحق.

نعم التعبد ببقاء هذا المنصب الجعول \_عندالشك في حياته ومجي نبي صاحب شريعة \_ملازم لبقاء شريعته، وعدم نسخها بشريعة أخرى، إذ اعتبار المبلغية للاحكام بالإضافة إلى كافة الأنام، كما هوشأن من كان صاحب شريعة مع مجي صاحب شريعة كذلك لغو، فالتعبد بمبلغية مثل هذا النبي ملازم عادة لبقاء شريعته وعدم مجي صاحب شريعة أخرى. فتدبر.

(١٠٨) قوله قدس سره: لا موقع لتشبث الكتابي باستصحاب نبوة ... الخ البيانه: إن تمسك الكتابي بالاستصحاب، تارة من باب الزام المسلم وأخرى

<sup>(</sup>١) الكمَّ به ٢: ٢٠٠٠.

- من باب إقناع نفسه، فالمستصحب هوالمسلم على الأول، والكتابي على الثاني.

ولا مجال للأول، فان فرض كون الخصم مسلماً ينافي فرض كون ما يرويه الكتابي مسلماً عنده، ولا إلزام جدلاً إلا في المسلمات، ولوعند الخصم بالخصوص.

وعليه فلاشك في انقطاع نبوة موسى، ونسخ شريعته، ولا استصحاب إلا مع اليقين، والشك من المستصحب.

وأما الثاني وهواستصحاب الكتابي لعمل نفسه.

ففيه تفصيل، وهو: إن ناسخية شريعة نبينا \_ صلّى الله عليه وآله \_ لشريعة موسى عليه السلام إن كانت باعتبار جميع أحكام شريعته نظراً إلى ما قدمنا سابقاً إن الحكم المجعول لا موقع له إلا موقع الوحي، وهومقام إنشائه على لسان جبرئيل عليه السّلام على قلب النبي صلّى الله عليه واله الموحى إليه، حيث لا يعقل قيام الانشاء بداعي البعث بذاته المقدسة، وعدم معقولية الارادة التشريعية في مقام ذاته المقدسة كما أشرنا إلى وجهه مراراً.

ومن الواضع أن الحكم المجعول في شريعة نبياً صلى الله عليه وآله إن كان عائلاً لما في شريعة موسى عليه السلام، فهو غيره من حيث الشخص وعبنه من حيث طبيعي الحكم، ولامعنى لبقاء شريعة المسلام الموسى الحكم، ولامعنى لبقاء شريعة نبينا صلى الله عليه وآله عيث يكون نبينا صملى الله عليه وآله تابعاً لموسى عليه السلام في هذا الحكم ومأموراً باتباعه.

كيف؟ ولوكان موسى حاليه السلام حياً لما وسعه إلا اتباع نبينا صلى الله عليه وآله فلا محالة يكون الحكم المجعول في هذه الشريعة ماثلاً أو بحالفاً حكماً موحى به إلى نبينا صلى الله عليه وآله ويجب اتباعه، إنه أوحي به نبينا صلى الله عليه وآله ويجب اتباعه، إنه أوحي به نبينا صلى الله عليه وآله لا من حيث أنه أوحى به موسى عليه السلام وحيث أنه ياثله في طبيعى الحكم.

ربما يقال: إن بعض ما في الشرائع السابقة لم ينسخ في هذه الشريعة، وحيث أنه غيره شخصاً، فالحكم الموحى إلى موسى عليه السّلام مثلاً حقيقة غيرباق في هذه الشريعة.

وعليه فالكتابي، وإن فرض أنه على يقين وشك من بقاء شريعة موسى عليه السّلام إلا أنه لا دليل له على التعبد بالبقاء، لأن حكم التعبد بالبقاء في شريعته في نفسه

<sup>(</sup>١) نقدم في التعليقة: ٩٦.

<sup>(</sup>۲) اي «من حيث انه».

٤. ٠,

\_كسائر الأحكام\_ مشكوك البقاء، ولا معنى لإبقاء سائر الأحكام بما هو مشكوك البقاء.

والتعبد بالبقاء في شريعة نبينا صلّى الله عليه وآله، وان كان ثابتاً إلا أن استناد الكتابي إليه يلازم الالتزام بهذه الشريعة الناسخة للشريعة السابقة، فيلزم من ابقاء شريعة موسى عليه السلام بحكم شريعتنا عدم ابقائها وهومحال.

ومنه تبين ما في بعض كلمات شيخنا العلامة (قدس سره) من دوران أحكام شريعة موسى عليه السلام بين كونها أحكاماً واقعية، أو ظاهرية بسبب حجية الاستصحاب في الشريعتين.

لا عرفت: من أن حجية الاستضحاب في الشريعة السابقة \_ كسائر أحكامها \_ مشكوكة البقاء، وحجبته في شريعتنا لا يجدي للكتابي، حيث بلزم من وجوده العدم، فيستحيل أن يكون تلك الاحكام ظاهرية ، بناء على بقاء شريعة موسى عليه السلام ، لعدم مجيئ شريعة أخرى، ويستحيل أن يكون أحكاماً واقعية ، بناء على عدم بقاء شريعة موسى عليه السلام مجيئ شريعة لاحقة ناسخة.

وإن كانت ناسخية شريعتنا للشرائع السابقة باعتبار المجموع، لا باعتبار الجميع، كما هو المعروف، فحينئذ للاستعباب في نفسع مجال؛ لأن الاستصحاب غير منسوخ في هذه الشريعة \_على اعتراف المسلمين \_ فللكتابي الاستناد إلى هذا الحكم الغير المنسوخ قطعاً في ابقاء بقية أحكام شريعة موسى عليه السّلام المشكوكة البقاء، وحينئذ يصح دعوى أن سائر الاحكام إما واقعية أوظاهرية.

وعليه فلامناص في دفع الاستصحاب الابان الاصل لا يجري قبل الفحص.

اما بالنظر الى بقاء شريعة موسى عليه السلام فواضح، لأن الاصل لايجري في الشبهات الحكمية قبل الفحص.

وأما بالنظر الى النبوة بمعنى المنصب المجعول: فتارة ــلأجل الشك في زوالها بموت النبي. وأخرى ــلأجل الشك في مجئ نبي لاحق يشك في نبوته.

فبالنظر إلى الأول لا مانع من الأصل، ولا يجب الفحص عن موته وحياته إلا أنه ليس محلاً للكلام.

وبالنظر إلى الثاني يجب الفحص ــوإن كانت الشبهة موضوعية ــ لأن مثل هذا المرضوع يجب الفحص عنه عقلاً بالنظر إلى معجزة من يدعي النبوة كما حقق في محلة.

فاستصحاب النبوة للزوم عقد القلب على نبوته مفيد، غير مقيد بالفحص،

واستصحاب عدم نبوة من يدعي النبوة أو استصحاب نبوة النبي السابق ــالملازم عادة لعدم مجيّ نبي صاحب شريعة ــ بالنسبة إلى هذا الأثر غير جارقبل الفحص فندبر جيداً.

(١٠٩) قوله قدس سره: إلا إذا علم بلزوم البناء ... الخ١

أي ما دام هوفي طريق الفحص، كما هومقتضي سياق الكلام.

إلا أن هذا الحكم الظاهري، كسائر الأحكام قابلة للنسخ، فهو بنفسه أيضاً مشكوك البقاء، ولا فرق في ورود الاشكال بين إنشاء النبي السابق لهذا الحكم أو إخباره عنعبتوهم وجوب تصديقه، بل القطع بصدقه، وذلك لأن القطع بصدقه من حيث ثبوت الحكم في شريعته، وهو غير مناف لنسخ هذا الحكم الخبر عنه القطوع بصدقه فيه، فلا مجال إلا للاحتياط مادام في صراط الفحص. فتدبر.

### [التنبيه الثالث عشر]

(١**١٠) قوله قدس سره:** والتحقيق أن يقال: إن مفاد العام تارة ... الخ<sup>٦</sup>

توضيح المقام إن مدار التمسك بالعام ليس على ملاحظة قطعات الزمان قيداً مقوماً لموضوع الحكم، بحيث يكون إكرام زيد في كل يوم إكرامات متعددة بعدد الأيام، بل إذا لو حظ الزمان متقطعاً، وجعل كل قطعة ظرفاً مستقلاً لثبوت الحكم، لكان ذلك كالمقوم؛ لأن تعدد الظرف يستلزم تعدد الموضوع، فالعبرة بتقطيع الزمان الموجب لتعدد الموضوع تارة بلاواسطة، وأخرى معها.

كما أن مدار الاشكال \_على الاستدلال بالعام \_ ليس وحدة الحكم \_ حقيقة ولباً \_ وحدة شخصية ، إذ الواحد الشخصي يستحيل تعدد إطاعته وعصيانه ، ومن الواضع أن مثل «أوقوا بالعقود» \_ مع ملاحظة الزمان بوحدته ظرفاً لاستمراره \_ ليس الأمر بوفائه واحداً شخصياً ؛ بداهة أنه لو وفي بعقد خاص في زمان ، ولم يف به في زمان آخر كان مطيعاً تارة وعاصياً أخرى ، ولو كان الحكم واحداً شخصياً ، لما كان له إطاعة بالوفاء في زمان ، بل باستمرار الوفاء في الزمان المستمر.

فالمراد بالوحدة هي الوحدة الطبيعية في مقام الجعل والاثبات وإن تعدد في الواقع ، بمعنى أن المتكلم كما يقصد تارة الانشاء بداعي البعث شخصاً إلى فعل واحد، كذلك يقصد أخرى الانشاء بداعي البعث طبيعياً وسنخاً، فيتحقق منه طبيعي البعث

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ٣٤١.

<sup>(</sup>٢) الكفاية ٢: ٣٤١.

المتعلق بطبيعي الفعل، ويستلزم في مقام التحليل العقلي تعلق فرد من طبيعي البعث بفرد من طبيعي الفعل، ولذا يتعدد إطاعته وعصيانه.

فالعبرة في تعدد الاطاعة والمعصية بمرحلة البعث حقيقة، والعبرة في التخصيص ونحوه بمرحلة الجعل ومقام الاثبات؛ فانه مقام انعقاد الظهور.

وعليه فان لوحظ قطعات الزمان معددة للموضوع ــبلا واسطة أو معهاـــ لم يكن خروج قرد من أفراد العام موجباً لانثلام ظهوره في شموله لسائر الافراد.

وإن لوحظ الزمان بوحدته ظرفاً لتعلق طبيعي الحكم بطبيعي الموضوع، بمعنى أن طبيعي الوفاء بهذا العقد فرد من العام، وطبيعي الوفاء بالعقد الآخر فرد آخر منه وهكذا. فاذا خرج فرد من هذا العام سفي الجملة فلا شك في انثلام ظهوره في شموله لهذا الفرد، فان الوفاء به في زمان آخر ليس من جملة أفراده، بل فرده طبيعي الوفاء بهذ العقد، وقد فرض عدم شموله له بما هو فرد له.

بل يلزم من شموله له بعد خروجه في زمان تعدد الواحد واتصال المنفصلين واستمرار المنقطع، كما عن شبخنا الاستان قدس سره في تعليقته الأنيقة على الرسائل، ولذا بني هنا و هناك على صحة الاستدلال بالعام إذا كان التخصيص من الابتداء، أو في الانتهاء دون الأثناء في المناه الم

إذ مقتضى الأولين كون مبدأ هذا الواحد المستمر من ذاك الزمان المتيقن خروج ما قبله، وإن منتهى هذا الواحد المستمر هذا الزمان المقطوع بخروجه، فلا يلزم إثنينية الواحد، ولا اتصال المنفصل، بل الحكم الوحدائي لموضوع وحدائي على استمراره ووحدته.

مع أنه لوصح ما أفيد في الاثناء للزم تبعض الواحد وتجزي البسيط في الابتداء والانتهاء، كما سيأتي ً إن شاء الله تعالى.

والذي ينبغي أن يقال هوإن للعام الذي لوحظ الزمان الواحد ظرفاً لاستمرار حكمه كقوله تعالى: «أوفوا بالعقود» حيثيتين: حيتية عمومه وشموله للوفاء بكل عقد، وحيثية إطلاقه الأزماني من حيت خصوصيات الزمان الوحداني، فقتضى عمومه أن الوفاء بهذا

<sup>(</sup>١) ص ٢٢٥: ذيل قول الشيخ «قده» «الحق التفصيل في المقام بان يقال ...»

<sup>(</sup>٢) في نفس هذه التعليقة.

<sup>(</sup>٣) المائدة: ٢.

العقد الملحوظ فرداً واحداً \_ في قبال الوفاء بسائر العقود \_ مشمول للوجوب في الجملة، ومقتضى إطلاقه أن هذا الحكم ثابت لهذا الفرد \_ كسائر الأفراد \_ في هذا الزمان المستمر من دون تخصصه بوجود خصوصية محددة له، ولا بعدمها.

فان أريد التمسك بحيثية عمومه، فالأمر كما مرّ، حيث أن الواحد لابعقل أن يكون خارجاً وداخلاً، بل خروج الواحد إذا ثبت، فبالملازمة العقلية يقال بخروجه بقول مطلق، ولا يعقل الشك في شمول هذا الحكم المجعول له أصلاً.

وإن أريد النمسك بحيثية إطلاقه، فلابد من بيان الفارق بين هذا المطلق ومقيده، وسائر المطلقات ومقيداتها، مع أنه لا فارق أصلاً، إذ ليست وحدة الزمان \_المجعول ظرفاً لثبوت طبيعي الحكم لطبيعي الوفاء مثلاً وحدة شخصية، كي يتوهم أن الواحد الشخصي غيرقابل للتقييد.

فان طبيعي الحكم المنحل إلى أحكام متعددة يستحيل أن يكون ظرفه شخصياً، بل واحد طبيعي، فيكون طبيعي الحكم المتعلق بطبيعي الموضوع في طبيعي زمان وحداني بوحدة طبيعية كمظروفه ومتعلقه، والواحد الطبيعي قابل للتقييد الذي يجعله حصة، والحصة وحدتها الطبيعية واستمرارها محفوظة، فيكون المطلق والمقيد بمنزلة دال واحد من الأول على ظرفية حصة طبيعية للحكم الطبيعي، الثابت لموضوع كذلك.

وربما يتخيل الفرق بين هذا المطلق وسأثر المطلقات.

بتقريب: إن سائر المطلقات لها جهات عرضية من كون الرقبة مثلاً مؤمنة أو كافرة، ومن حيث كونها عالمة أو جاهلة، وهكذا ، فملاحظة تلك الجهات، واطلاق الحكم بلحاظها غير مناف لشيء.

بخلاف ما نحن فيه ، فان الزمان الواحد المستمر ليس بنفسه ذا أفراد متكثرة إلا بالتقطيع، وملاحظته بنحوالقتطيع والاطلاق من جهة قطعاته خلف فان الفروض عدم النظر إليه بنحو التقطيع، فلا معنى لاطلاقه من تلك الجهات حتى يخرج جهة منه، ويبق إطلاقه من سائر الجهات عفوظاً، فمعنى إطلاقه ليس إلا جعل الزمان الوحدائي المستمر \_دون زمان خاص \_ ظرفاً للحكم، وعجي المقيد، ولوفي الجملة يختل هذا الاطلاق. ١

ويندفع: بأن الاطلاق ليس جمعاً بين القيود، حتى يكون مرجعه إلى جعل الحكم في كل قطعة، ليكون خلفاً، بل إلى ملاحظة خصوصيات هذا الطبيعي الوحداني،

<sup>(</sup>١) راجع دروالاصول ج ٢٠٤:٢.

وعدم جعل وجودها ولا عدمها دخيلاً في الحكم، كما هو معنى الاطلاق اللابشرطي القسمي، فالنظر إلى قطعات الزمان وعدم تقييد طبيعي الزمان بها ــوجوداً أو عدماً معنى، والنظر إليها وجعلها ظروفاً للحكم معنى آخر، وما هو خلف هو الثاني دون الأول، والا فملاحظة الزمان الوحداني المستمر مهملاً ــفي مقام جعل الحكم الحقيقي جداً عال. وملاحظته متقطعاً خلف، وملاحظته لا بشرط قسمياً لا يعقل إلا بالنظر الى الخصوصيات الموجبة وجوداً وعدماً لكونه بشرط شيء، ولكونه بشرط لا.

كما أن تخيل عدم صحة التقييد لكونه فرع انعقاد ظهورات للعام المطلق\_من حيث قطعات الزمان\_ والمفروض أن المطلق له ظهور واحد في معنى واحد مستمراً، وبعد رفع البدعنه لا ظهور يتمسك به. ا

مندفع: بأنه لا تعدد للظهور هنا، ولا في سائر المطلقات، ولا في العمومات، بل للفظ وضعاً أو اطلاقاً واحد في معنى واحد، سواء كان ذلك المعنى الواحد متكثراً بالذات، أو واحداً بالذات، وإنما التخصيص والتقييد لقيام حجة أقوى من الحجة على ذلك المتكثر بالذات أو المتحد بالذات، بالحراج ورد من الأول، أو جعل الثاني حصة خاصة مع بقاء الظهور الوحداني على حاله في جيم القامات.

وأما حديث تعدد الواحد، والانتهاك يُعد الانفطال، حتى يوجب الفرق بين التخصيص من الابتداء والانتهاء، وبين التخصيص في الاثناء.

فالجواب عنه: إن الوحدة: تارة ــتلاحظ في مقام الثبوت، وفي مرحلة الحنارج، فالمفروضـــكما مر برهانا ــتعدد الحكم الجدي؛ لتعدد إطاعته وعصيانه.

وأخرى ـــتلاحظ في مقام الاثبات، وفي مرحلة الجعل، والتعدد في هذه المرحلة بجعل شخصين من البعث، أو حصنين منه، ووحدته بجعل طبيعي البعث، أو جعل حصة منه بدال واحد عليها أو بدالين كها مرّ.

والاستمرار الزماني هنا ليس بلحاظ استمراره خارجاً بعدم تخلل زمان بين زمانين، بل بلحاظ جعل ظرف واحد لهذا الحكم الوحداني، لا جعل حصتين من طبيعي الظرف، فوحدته في هذه المرحلة، وعدم تفرقه أجنبي عن تعدده في الخارج، وتخلل العدم بين زماني ثبوت الحكم قبلاً و بعداً.

<sup>(</sup>١) راجع در رالاصول ج ٢٠٦١٢.

<sup>(</sup>٢) في صدرهذه التعليقة.

ولا فرق في انحفاظ وحدة الحكم ووحدة ظرف ثبوته جعلاً بين أن يكون الظرف الوحداني طبيعي الزمان، أو حصة منه، كما لا فرق ـــفي تخصصه بحصة ـــ بين كونه كذلك بدال واحد أو بدالين.

ومن البين أنه لو أمر باكرام زيد \_مثلاً في يوم الجمعة مطلقاً بحيث لوحظ يوم الجمعة طلقاً بحيث لوحظ يوم الجمعة ظرفاً لحكم وحداني متعلق بطبيعي الاكرام، فانه لا شبهة في وحدة الحكم واستمراره في ظرفه \_وهويوم الجمعة من دون تحصصه بحصة خاصة من طبيعي يوم الجمعة، مع أن كل يوم جمعة منفصل عن جمعة أخرى خارجاً.

فكذا لو أمر باكرام زيد في طبيعي الزمان ما عدا الجمعة، فانه ظرف واحد، وان تخلل العدم بين أزمنة ثبوت الحكم خارجاً، وإلا فلو بنى على ملاحظة الخارج، للزم من تقييده من أول الأمر مثلاً مع ظهور القضية في ثبوت الحكم بالوفاء من حين انعقاد العقد تبعض الواحد وتجزى البسيط، والواحد لا يتبعض، والبسيط لا يتجزّى، وحيث أنه ليس الثبوت الحارجي ملاك الوحدة، والاستمرار، والانقطاع، بل الثبوت في مرحلة الجعل، فكما لا تعدد، ولا انقطاع في هذه المرحلة، كذلك لا تبعض ولا تجزي فيها.

ومن جميع ما ذكرنا تبين صحة الاستدلال باطالة الاطلاق عند الشك في تقييد زائد، ولا مجال للاستصحاب في هذا القسم، كما لا مجال له في القسم الآخر المبني على كون الزمان ملحوظاً بنحو النقطيع الموجب لتعدد الحكم والموضوع جعلاً، فتدبره فأنه حقيق به.

ولبعض أعلام العصر تقريب برهاني لعدم جواز الاستدلال بالعام بل حمل عليه كلام الشيخ الأعظم (قدس سره). <sup>7</sup>

مصلة: إن استمرار الحكم من العوارض المتأخرة عن ثبوت الحكم، ونسبته إليه كنسبة العرض إلى موضوعه، وما كان كذلك يستحيل أن يكون الدليل المتكفل لجعل الحكم متكفلاً للأمر المتأخر عن جعل الحكم، فالعموم الزماني فوق دائرة الحكم، لا كاطلاق المتعلق تحت دائرة الحكم، فلا يعقل أن يكون لدليل الحكم إطلاق بالإضافة إلى الأمر المتأخر عن جعله، بل لابد من أن يكون بدليل آخر.

<sup>(</sup>١) هوانحقق النائيني «قده» راجع قوالدالاصول: ج ٤ : التنبيه الثاني عشر، ص ١٩٩٠.

<sup>(</sup>۲) الرسائل: ۳۹۰ «التنبيه العاشر».

ومن البين -أيضاً أن الدليل المتكفل لجعل الاستمرار، إنما هو بنحو القضية الحقيقية، التي موضوعها الحكم، ومحمولها الاستمرار، والمحمول مرتب على ثبوت موضوعه، لا أنه متكفل لثبوته، لاستحالة نكفل الأمر المتأخر عن ثبوت شيء لثبوت ذلك الشيء مع أن ثبوته متفرع على ثبوته.

وعليه فلا يمكن التمسك باطلاق دليل الحكم، حيث لايعقل إطلاقه، ولا يمكن التمسك بدليل الاستمرار، لأن ثبوت موضوعه مشكوك على الفرض، للشك في التخصيص بعد خروج الحكم في أحد الازمنة. هذا ملخص مرامه.

أقول: أما عدم تكفل دليل الحكم لاستمراره، فتوضيح الجواب عنه:

إن الاستمرار \_ تارة \_ مساوق للبقاء، الذي هو فرع وحدة الوجود، المتحد مع الايجاد بالنذات، فلايعقل أن يكون مجعولاً بجعل آخر؛ لأن تعدد الجعول يقتضي تعدد الجعول، والتعدد مناف للبقاء؛ إذ لا تعدد إلا بفرض تخلل العدم، ومعه يكون الموجود الثاني حادثاً آخر، لابقاء للحادث الأول. وحديث تأخر الاستمرار عن ذات المستمر في الاستمرار بمعنى البقاء والمعدوث عنوانان المستمر واحد، باعتبار سبقه بالعدم، وعدم عروض العدم عليه، فكما أن تأخر عنوان البقاء الحدوث لا يستدعي جعلاً آخر، بل يستجيل اقتضاؤه له، كذلك تأخر عنوان البقاء. وهذا المعنى لا تفاوت فيه بين الموجودات التكوينية والموجودات التشريعية، والجاعل كما يجعل ملكية بموقتة، بل مرسلة بجعل واحد، وكذا الزوجية للوقتة، والزوجية الدائمة، فكذا اعتبار الإيجاب والتحريم، فينشئ وجوباً موقتاً تارة ووجوباً مرسلا ممتداً أخرى.

واحتياج الممكن إلى العلة ــــ في بقائه كاحتياجه إليها في حدوثهـــ لايقتضي تعدد الجعل، بن يقتضي بقاء الجعل ببقاء علته المتقوم بوجودها وجود المعلول.

وأخرى سـ يكون الاستمرار بلحاظ الكون النسبي، الذي هومن مقولة (متى) وهي من الاعراض القائمة بموضوعاتها، فلبس تأخرها عن الحكم تأخر العنوان عن المعنون، بل تأخر العرض عن موضوعه، إلا أن تأخر العرض عن موضوعه تأخر بالطبع لا تأخر عن الموضوع بالزمان.

بل لايعقل أن يكون تأخر الكون النسبي الزماني بالزمان، و إلا لم يكن له ـ في زمان ـ ذلك الكون النسي.

ومن البين ــأيضاًــ إن الأمر المتقدر بالزمان يستحيل أن ينفرد كونه النسبي

بالجعل، بل جعله يستتبع جعل متاه اوكونه النسبي، فهما بجعولان بجعلين لا ينفك أحدهما عن الآخر، فالجاعل للزوجية يستحيل أن يجعل الزوجية أولاً ثم يجعلها ذات وقت قصير، أو طويل، أو دائماً. مضافاً إلى اختصاص الجعولات التشريعية بوجه آخر، وهو أن الوجوب مثلاً في نفسه طبيعة مهملة، فاذا كان النظر مقصوراً على نفس ذاته، كان ماهيته هيد مين هيد لا موقع لحمل شيء عليه إلا حمل ذاتياته في مقام الحدود.

وإذا كان النظر خارجاً عن مقام ذاته بارادة جعله في زمان، فلابد من أن يتعين بأحد انحاء التعين من شرط شيء، أو بشرط لا، أو لا بشرط-المسمى باللابشرط القسمي ويستحيل جعله بلا تعين، ولا جعله أولاً ثم جعله متعيناً، لرجوع جعل الأول إلى جعل اللامتعين وهو محال.

ومن جميع ما ذكرنا تبين أن جعل الاستمرار بأي معنى كان لا يعقل أن يكون منحازاً ومنفرداً عن جعل ذات المستمر، من دون فرق بين المجعولات التكوينية والمجعولات التشريعية، وأن التأخر الطبعي لا ينافي المعية الزمانية، بل لا ينافي الاتحاد في الوجود كما حقق في محله.

وأما ما افاده من عدم كفاية الدليل المتكفل للاستمرار.

فجمل الجواب عنه إن استعر أو الشي وفرع فروته بالجملة لافرع ثبوته في الزمان الثاني والثالث؛ فان ثبوته سفيا بعد عين استمراره و بقائد، لا أنه مما يتفرع عليه استمراره.

وعلى هذا في الحملة عند أن المفروض وجود العموم الافرادي المتكفل لحكم كل فرد فرد في الجملة ، فاذا شك في استمرار الحكم لفرد من جهة الشك في أصل التخصيص فبالعموم الافرادي تحقق ثبوته في الجملة، وبالدليل الدال على استمرار الحكم تثبت بقائه .

وإذا شك في الاستمرار للشك في مقدار التخصيص، فبناء على مسلك الشيخ الأعظم (قدس سره) لامن خروج الفرد في زمان، فهو في قوة عدم الدليل على ثبوت أصله.

واما بناء على ماسلكناه من عدم خروج الفرد وعدم ورود التخصيص على العموم الافرادي، بل الحزوج في بعض الازمنة تقييد لطبيعي الزمان الذي لوحظ ظرفا للحكم وجعله حصة، فحينئذ يمكن التمسك باطلاق الدليل المتكفل لحكم الافراد، وبالدليل

<sup>(</sup>١) أي زمانه.

<sup>(</sup> y) الرسائل: ٣٩٥ «التنبيه العاشر» .

الدال على استمرار كل حكم، لفرض عدم خروج الحكم الثابت أصله عن تحت العموم، فافهم و استقم.

## (١١١) قوله قدس سره: نفياً وإثباتاً في غير محله ... الخ. ١

أما إطلاق كلامه (قدس سره) نفياً من طرف الاستدلال بالعام الذي أخذ الزمان ظرفاً لاستمراره، فانه يصح فيا إذا كان التخصيص في الاثناء، دون ما إذا كان من الابتداء، أو الانتهاء.

وأما إطلاق كلامه (قدس سره) نفياً من طرف إجراء استصحاب حكم الخاص \_ في قبال العام الذي أخذ فيه الزمان قيداً - فانه إذا كان حكم الخاص بنحو الظرفية \_ لا بنحو القيدية \_ و سقط العام المزبور عن الحجية بالمعارضة. فلا محالة يصح إجراء استصحاب حكم الخاص، فان مقتضيه موجود و المانع فيه مفقود.

وأما إطلاق كلامه \_ إثباتاً \_ من طرف استصحاب حكم الخاص الذي في قبال العام، الذي أخذ فيه الزمان ظرفاً لاستمرارة، فانه غير صحيح؛ لأن الخصص: تارة يكون فيه الزمان أيضا \_ كالعام \_ ظرفاً لثبوت حكه. و أخرى \_ يكون قيداً لموضوعه؛ فان كان من قبيل الأول صح الاستصحاب، وإن كان من قبيل الثاني، فلا يصح لتعدد الموضوع.

والانصاف: إن كلام الشيخ (قدس سره) مسوق لمانعية العام عن الاستصحاب تارة \_ وعدم مانعيته أخرى، فسقوطه بالمعارضة \_ الموجبة للرجوع إلى الاستصحاب \_ غير مناف لمانعيته في نفسه على تقدير ثبوته، كما أن عدم وجود المفتضي للاستصحاب \_ بأخذ الزمان في الخاص قيداً أيضاً غير مناف لعدم مانعية العام في نفسه، إذا كان الزمان ظرفاً لاستمرار حكه.

فلا إطلاق لكلامه (رحمه الله) \_ إثباتاً ونفياً ... إلا من حيث الفرق بين التخصيص في الاثناء وغيره.

لكنك قد عرفت أن التحقيق اتحادهما في الحكم \_ نفياً و إثباتاً \_ كما مر آنفاً.

# [اعتباربقاء الموضوع] العتباربقاء الموضوع ... الخ٢. الخ٢.

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ٣٤٣.

<sup>(</sup>٢) الكفاية ٢: ١٤٥.

توضيح الكلام وتنقيح المرام ببيان أمور:

منها \_ إن مورد التعبد الاستصحابي هو المتقين سابقاً، المشكوك لاحقاً والشك في المتيقن بنفسه \_ دون غيره ولومثله \_ يقتضي اتحاد المشكوك و المتقين من جميع الجهات المعتبرة فيا هو المهم للمستصحب.

ومنه يظهر أن لزوم هذا الاتحاد من أجل إضافة الشك إلى المتيقن، لا من أجل إضافة الشك إلى المتيقن، لا من أجل إضافة الشك إلى بقائه، فلو فرض تعلق الشك بثبوت المتيقن ــ كما في قاعدة اليقين ــ لكان مقتضياً للاتحاد أيضاً، فيعلم أن إضافة الشك إلى البقاء في لزوم الاتحاد مستدرك .

ثم أنه من البين: أن ثبوت المستصحب للعروضه في ظرف اليقين والشك لازم أ، دون ثبوته خارجاً ؛ إذ لا يتقوم اليقين بوجوب شيء بثبوت الوجوب لذلك الشيء خارجاً ؛ بداهة : إن اليقين والشك يتقومان بمتعلقها، كائناً ما كان في ظرف ثبوت اليقين، والشك ، لا في الخارج عن أفق النفس، فاذا فرض أن المتيقن ثبوت شيء لشيء لم يكن مقتضى قاعدة الفرعية في القاضية بأن ثبوت شيء لشيء فرع ثبوت المثبت له لا يكن مقتضى قاعدة الفرعية في الحارج على يجب إحراز موضوع المستصحب ومعروضه في الخارج.

بل ثبوت شيء لشيء خارجاً يستدعي ثبوت المثبت له في الخارج ــ كثبوت القيام لزيد ــ، وثبوت شيء لشيء كثبوت شيء كثبوت المثبت له ذهناً ــ كثبوت الكلية والنوعية للانسان ــ وثبوت شيء لشيء في ظرف اليقين والشك يستدعي ثبوتها العنواني المقوم لصفتي اليقين والشك ، لا ثبوتها الأجنبي عن ما هو المقوم لليقين والشك ، لا ثبوتها الأجنبي عن ما هو المقوم لليقين والشك ، والتعبد الاستصحابي لا يدور مدار الواقع بل مدار اليقين والشك .

و منها \_ إن المستصحب ليس داغاً ثبوت شيء لشيء، حتى يتوهم لزوم إحراز المثبت له خارجاً لقاعدة الفرعية، بل ربما يكون ثبوت الشيء كوجود زيد مثلاً، ومعروض الوجود نفس الماهية، والماهية موجودة بالعرض، والوجود موجود بالذات، ولا ثبوت للماهية في حد ذاتها، وحيث لا ثبوت لها، فلا حدوث لها، ولا بقاء لها، فانها خصوصيتان في الوجود، فلا معنى لإحراز بقائها مع الشك في وجودها.

وتوهم تقررها غفلة عن كون التقرر وجودها في الذهن، بنحوعدم اعتباره معها، وإلا فالثبوت الحقيق منحصر في العيني والذهني.

بل التحقيق: أن حال جملة من الأمور ـــ التي تعد من ثبوت شيء لشيء ــ حال

<sup>(</sup>١) أي لابدمنه.

الوجود الذي ليس هو إلا ثبوت الشيء، وذلك جميع الاحكام المتعلقة بأفعال المكلفين، فان الصلاة المعروضة للوجوب ليست بوجودها الخارجي، ولا بوجودها الذهني معروضة للوجوب، للبراهين المذكورة في مبحث اجتماع الأمر والنهي وغيره مراراً، بل بوجودها العنواني المقوم للارادة التشريعية، أو للبعث الاعتباري، فلا ثبوت لها في مرحلة موضوعها إلا بثبوت شوقي أو اعتباري، وحيث لا ثبوت لها في حد ذاتها، فلا معنى لإحراز بقائها، بل اللازم عرد اتحاد المتيقن و المشكوك، سواء كان المتيقن ثبوت شيء لشيء أو ثبوت شيء.

ومنها \_ إن المستصحب إذا كان وجود الشيء، فهو على قسمين:

أحدهما \_ ما يكون حقيقته غيرقابلة للحركة والاشتداد، فوحدة وجوده \_ في ظرف البقين والشك \_ بسندعي وحدة ما يضاف إليه، وإلا لم يكن المشكوك عين المتيقن.

ثانيها \_ ما يكون حقيقته قابلة للحركة والاشتداد من مرتبة إلى مرتبة، كالحركة من حد الضعف إلى الشدة، أو من نوع إلى نوع آخر، كما في الحركة من الخضرة إلى الصفرة، ومن الصفرة إلى الحمرة، أو من المنوية إلى الدموية، ومنها إلى اللحمية، وهكذا.

وهذا القسم لا منافاة بين وحدة وجودها على مبدأ الحركة الى منتهاها مع تبدل ما يضاف إليه الوجود من مرتبة الله ويتناف وجود فلك نوع، فلابد حينئذ أو على يلاحظ أن الأثر المهم للمستصحب يترتب على وجود ذلك الشيء بمرتبة منه، أو على نفس وجوده حياية مرتبة كان أو على وجود نوع منه، أو على وجود الجامع بين أنواعه، فلا يضر القطع بتبدله لو كان باقياً على الثاني، دون الأولع وإن كان ظاهر تعليقة شيخنا العلامة قدس سره أن القطع بالتبدل غير ضائر مطلقاً، لكنه ينبغي حمله على ما ذكرنا من ترتب الحكم على الجامع بين المراتب أو بين الأنواع.

وأما توهم : أن الحتلاف الماهيات المنتزعة كاشف عن تعدد الوجود، وقياس المورد بوجود زيد و عمر.

فهوغفلة عن قبول بعض الحقائق للحركة والاشتداد، ومقتضاه انحفاظ الموضوع في الحركة , والا تصال في الوجود. وعليه فاستصحاب وجود الشيء بمرتبته مثلاً – استصحاب الفرد، واستصحاب وجود الجامع بين المراتب – للقطع بتبدله لوكان – من استصحاب الكلي، وقد مرّوجهه في مبحث استصحاب الكلي فراجع. ا

<sup>(</sup>١) ص ٢٣٠: ذيل قول الشيخ قده «الاول بقاء الموضوع».

 <sup>(</sup>٢) تقدم في التعليقة: ٦٩ «ذيل قول المائن «قده» «فانه يقال: الامروان كان كذلك ألا ان الخ».

ومنها \_ إنه لا فرق فيا ذكرنا \_ من كفاية اتحاد المتيقن والمشكوك ، دون لزوم بقاء الموضوع \_ بين ما إذا كان المستصحب هو الوجود المحمولي أو الوجود الرابط ، سواء كان الشك في الثاني مسبباً عن الشك في وجود المثبت له ، كالشك في ثبوت القيام لزيد المسبب عن الشك في وجود زيد ، أو لم يكن الشك فيه مسبباً عنه ، بل عن غيره .

وعن بعض أجلة العصر \_ في مقام الايراد على إطلاق كلام شيخنا الاستاذ<sup>١</sup> \_قدس سره \_ الفرق بين الصورتين بعدم جريان الاستصحاب في الأولى وجريانه في الثانية. ٢

وملخصه: إن مفاد موضوع الحكم في الوجود الرابط ثبوت القيام لزيد في فرض وجوده خارجاً, فان كان ثبوت القيام له \_ مع إحراز وجود زيد خارجاً \_ مشكوكاً، فيجرى فيه استصحاب ثبوته له المتيقن سابقاً. وإن كان ثبوته \_ ونفس وجود زيد خارجاً \_ مشكوكاً بشكين مستقلين، من دون إستناد الأول إلى الثاني، فاللازم إجراء الاستصحاب فيها، أما وجود زيد لفرض النفين به سابقاً والشك فيه لاحقاً، وأما ثبوت القيام له على فرض وجوده، فانه على الفرض شاكل في ثبوت القيام له في فرض وجوده.

بخلاف ما إذا كان الشك في نبوت القيام له مستنداً الى الشك في وجوده، فانه لا شك له في ثبوت القيام لزيد في فرض وجوده، حتى يستطىحب، بل قاطع بقيامه في فرض وجوده.

و لا يجدي استصحاب وجوده لا ثبات التعبد بقيامه، لأن ثبوت القيام له في فرض وجوده من لوازمه العادية لا الشرعية.

و بالجملة ما هو موضوع الأثر غير مشكوك ، وما هو مشكوك لا يترتب عليه موضوع الأثر شرعاً.

و الجواب: إن موضوع الحكم إذا فرض مركباً من وجود محمولي و وجود رابط، و هو وجود زيد و ثبوت القيام له، فالأمركها مر، حيث أن استصحاب وجوده المحمولي لا يغني عن وجوده الرابط، و بالعكس، إلا أن هذا المعنى لا دخل له بمقابلة الوجود الرابط للوجود المحمولي، بل هذا من أجل تركب الموضوع و بساطته.

و فرض موضوعية الوجود الرابط ليس إلا فرض موضوعية ثبوت القيام لزيد، و هذا

<sup>(</sup>١) في تعليقته المباركه لى الرسائل: ٢٢٩.

<sup>(</sup>۲) راجع در رالاصول ج ۲: ۲۰۷.

الفرض يستدعي تقوم الموضوع بطرفين، لا أنه يستدعي جزئية فرض وجود زيد لموضوع الحكم، فالمصحح لاجراء الاستصحاب ... في ثبوت القيام لزيد ... ليس كونه مشكوكاً في فرض وجوده، بل كون هذا المعنى البسيط، وهو ثبوت القيام لزيد مشكوكاً، فلا حاجة إلى أصلين فيا إذا كان كل منها مشكوكاً.

وأما ما أفيد في صورة التسبب: أن ثبوت القيام لزيد في فرض وجود زيد ليس مشكوكاً، وفي فرض مشكوكاً، وفي فرض مشكوكاً، وفي فرض عدمه أيضاً ليس مشكوكاً، فاين الشك في الثبوت الرابط المسبب عن الشك في المرتبط به؟؟

بل إنما لا يشك في بقاء ثبوت القيام لزيد في ظرف إحراز وجوده، كما لا يشك في ارتفاعه في ظرف إحراز عدمه، وأما مع عدم إحرازه، فهو شاك فعلاً في الوجود الرابط \_ بقاء وإرتفاعا \_ والمفروض عدم تركب الموضوع كما مر.

(١١٣) قوله قدس سره: والاستدلال عليه باستحالة انتقال العرض... الع'

حاصل الدليل أن عنوان الاستصحاب ابقاء نفس المتيقن، فاما أن يراد إبقاؤه في موضوعه فهو المطلوب، وإما أن يراد إبقاؤه في غير موضوعه، فهو من باب انتقال العرض من موضوعه المتقوم به إلى موضوع آخر، وإما أن يراد إبقاؤه لا في موضوع، فهو مناف لكونه عرضاً، إذ يستحيل أن يكون ما حقيقته متقومة بموضوعه لا في موضوع. "

و أورد عليه شيخنا قدس سره في تعليقته " إن المحال هو الانتقال والكون بلا موضوع بحسب وجود العرض حقيقة، لا بحسب وجوده تعبداً.

وملخصه: إن مقتضى العنوان، وإن كان بقاء نفس المتيقن إلا أنه لباً جعل ما يماثله أوما يماثل حكمه، فلايلزم شي من المحالين بعد عدم البقاء بحسب وجوده الحقيقي الشخصي.

واقتصر \_ قدس سره \_ هنا على دفع انتقال العرض فقط، ولعله أنسب؛ إذ الموجود بقاء، وإن كان مماثلاً للموجود أولاً، إلا أنه لا يعقل أن يوجد المماثل أيضاً لا في الموضوع، إذا كان المستصحب من سنخ الحكم.

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢:٢١٦.

<sup>(</sup>٢) راجع الرسائل: ٠٠٠ «مبحث اشتراط بقاء الموضوع».

<sup>(</sup>٣) ص ٢٣٠: ذيل قول الشيخ «قده» «الأول بقاء الموضوع الخ».

نعم إذا كان من سنخ موضوع الحكم، فلا جعل لما يماثله تعبداً أيضاً. بل جعله راجع إلى جعل الحكم المماثل، والتعبد بحكم الموضوع المتبقن لا يوجب خلو الحكم المجعول عن الموضوع، بل يوجب أن يكون الموضوع التعبدي العنواني بلا موضوع ومعروض، ولا مانع منه حيث لا وجود له تحقيقاً و لا تعبداً، بل عنواناً فقط.

ويمكن أن يستدل بمثله لما ذكرنا من اتحاد المشكوك والمتيقن،

بتقريب أن المتيقن، سواء كان وجوب شيء، أوقيام زيد، أو خرية مايع، أو وجود زيد، فقتضى الشك فيه ــ كما هو مفروغ عنه ــ أن يكون المشكوك أيضاً وجوب ذلك الشيء، وقيام زيد و خرية ذلك المايع و وجود زيد، و إلا فاما أن يكون المشكوك نفس الوجوب فقط، أو القيام فقط، أو الخمرية فقط، أو الوجود فقط، و إما أن يكون المشكوك وجوب شيء آخر، و قيام عمرو و خرية ما يع آخر، و وجود عمرو مثلاً.

فان كان الأول لزم محذور العرض بلا موضوع، لأن الوجوب يتقوم بموضوعه، ولا يعقل الشك بعقل الشك فيه، والقيام المطلق كذلك، فلا يعقل الشك فيه، والقيام المطلق كذلك، فلا يعقل الشك فيه، فيه، والخمرية عنوان المايع، فلا يعقل وجودها من دون معنونها، فلا يعقل الشك فيها، والوجود المطلق في الموجودات الامكانية لا يعقل، فلابد أن يكون مضافاً إلى ماهية، فالماهية وإن كانت متشخصة بالوجود، لكن الوجود الامكاني متخصص بها، فلا يعقل الشك في الوجود المطلق، فحذور الكل نظير محذور كون العرض بلا موضوع.

وإن كان الثاني \_ لزم نظير محذور انتقال العرض؛ لأنه \_ مع التحفظ على الشك في المتيقن \_ مع التحفظ على الشك في المتيقن \_ مع فرض وحدة المتيقن \_ لا من عضاء لتعلق الشك غير ما أضيف اليه اليقين \_ مع فرض وحدة المتقين و المشكوك قضاء لتعلق الشك بالمتيقن \_ فان أرجعنا المشكوك الى المتيقن ثبت المطلوب، وهولزوم كون الموضوع فيها متحداً.

وإن أرجعنا المتيقن الى المسكوك لزم ما هو كانتقال العرض، إذ كما إن تشخص العرض بموضوعه، فيستحيل انتقاله إلى غيره، كذلك تقوم الوجوب المتيقن بموضوعه، وكذلك تشخص القيام المتيقن بموضوعه، وتقوم العنوان بمعنونه، وتخصص الوجود المتيقن بماهيته، فحفظ وحدة المتيقن أي المستصحب \_ والمشكوك مع تعلقه بغير موضوعه موجب للمحذور المذكور.

(١١٤) قوله قدس سره: في أن هذا الاتحاد هل هو بنظر العرف ... الخ١.

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ٣٤٦.

حول اعتباريقاء الموضوع ........ الموضوع .....

تنفيح البحث بالتكلم في مقامات:

منها \_ إن المعاني رباً تكون حقيقية لا تتفاوت بالقياس إلى شيء دون آخر ـ كجملة من الجواهر والاعراض ـ وربما تكون اضافية، فتختلف بالقياس الى شيء دون اخر، ومن هذه الجملة : الوحدة والاتحاد، ويتبعهما النقض والابقاء.

فاذاً فرض أن الموضوع، له مراتب من الموضوعية ــ عقلاً ونقلاً وعرفاً ــ فالموجود في الحالة الثانية ربما يكون متحداً مع الموجود في الحالة الاولى و ربما لا يكون.

فاذا لوحظ الموضوع العرقي، فالموجود لاحقاً متحدمع الموجود سابقاً. وإذا لوحظ الموضوع الدليلي كان مبايناً معه، كما أنه اذا لوحظ الموضوع الدليلي، وكان موجوداً في الحالة الثانية، فالباقي واقعاً عين الثابت سابقاً بالاضافة إليه، وغيره بالاضافة إلى الموضوع العقلي، وعلى أي حال فني مورد اتحاد السابق واللاحق ــ سواء كان بالاضافة الى الموضوع العرفي او بالنسبة الى الموضوع الدليلي يكون الابقاء والنقض حقيقين، فان الساعة في جعل الموضوع جسم الكلب فئلا لا ينافي اتحاد الباقي والثابت اولاً حقيقة، فلا ينافي كون الجري على وفقه ابقاء حقيقة، ولا رفع اليدعنه نقضا حقيقة.

ومنه يعلم أنه لا دخل له بمسألة الحقيقة الادعائية ، وأنه بعد البناء على أن الشيء من أفراد المفهوم يصندق المفهوم عليه حقيقة ، فانه إنها يكون من ذلك الباب إذا كان اتحاد الموضوع في القضية المتيقنة والقضية المشكوكة مساعياً ، فان النقض حينئذ مساعي بالدقة وحقيق بالادعاء . وأما إذا كان الاتحاد حقيقياً ، والمساعة في تحديد الموضوع في عرفت في في في المناس المزبور أصلاً ، فان جسم الكلب المأخوذ موضوعاً بمساعة العرف باق بعد زوال الحياة حقيقة ، لا مساعة و هو واضح .

. ومنها \_ إن للعرف نظرين: أحدهما \_ بما هو من أهل المحاورة، ومن أهل فهم الكلام، وبهذا النظر يحدد الموضوع الدليئي ويستفيده من الكلام، فيرى أن الموضوع في قوله (الماء المتغيرنجس) هوالماء المتغير \_ بما هومتغير \_ .

وثانيها \_ بما ارتكز في ذهنه من المناسبة بين الحكم وموضوعه \_ على خلاف ما هو متفاهم الكلام \_ فيرى أن الموضوع \_ في المثال المزبور \_ ذات الماء، وإن التغير واسطة في ثبوت النجاسة، لما ارتكز في ذهنه من أن النجاسة من عوارض الماء، لا من عوارض الماء ونفسه الماء والتغير، وإن النجاسة من عوارض جسم الكلب، لا من عوارض جسمه ونفسه الحيوانية، وإن كان المفهوم من الكلب المجمعول موضوعاً في لسان الدليل هو الحيوان المخاصي.

وحينئذ فمنشأ الشك في بقاء النجاسة:هو أن التغير كما أنه واسطة في حدوث النجاسة لذات الماء، هل هو واسطة لها بقاء أم لا؟ وإن الحياة واسطة في حدوث النجاسة لجسم الكلب، فهل هي واسطة لها بقاء أيضاً أم لا؟

و لا يخفى عليك أن ما ارتكز في ذهن العرف من المناسبة أو غيرها لابد من أن لا يكون من القرائن الحاقة بالكلام، بحيث يمنع من انعقاد الظهور في ما هو مدلول اللفظ لولاه، ولا من القرائن المنفصلة المتبعة في رفع اليد عن الظهور المستقر، فانه على التقديرين يكون محدداً للموضوع الدليلي، لا موضوعاً في قبال الموضوع الدليلي كما هو محل الكلام.

و عليه فيشكل الأمر في الموضوع العرفي المساعي بتقريب أن موضوعية شيء لحكم لها مرحلتان:

الاولى مرحلة اللبّ و الواقع، و في مقام الثبوت.

الثانية \_ مرحلة الانشاء والدلالة ومقام الاثبات.

فالموضوع باعتبار الأولى موضوع حقيق عقلي. وباعتبار الثانية موضوع دليلي، ولا يكون الشيء معروضاً للطلب في غير هاتين الرحلتين يوصف بالموضوعية، فكون الشيء موضوعاً لحكم الشارع ليس إلا باعتبار تعلق طلبه به \_ لبّاً أو لفظاً.

و ليست الموضوعية كالملكية متقومة باعتبار العتبر شارعاً كان أو غيره \_ حتى بتصور اعتبارها من العرف حقيقة ، بل لابد من كون نظر العرف طريقاً محضاً إلى ما هو الموضوع عند الشارع ، والمفروض أن ذا الطريق لا ثبوت له على التحقيق ، إلا في مرحلة اللب أو اللفظ ، فلا يعقل أن يشكّل نظر العرف المسامحي موضوعاً له حكم ، بل مرجعه إلى المسامحة في الموضوع ، مع فرض كون العقل و النقل على خلافه .

وحيث أن الموضوع مساعي، فقتضى التضايف كون الحكم كذلك، فثبوت الحكم له أيضاً مساعي، فلا يقين بثبوت الحكم من الشارع لهذا الموضوع حتى يكون ابقاؤه واجباً ونقضه محرماً.

ويمكن أن يقال: إن نظر العقل و العرف \_ بكلا وجهيه \_ طريق الى الواقع: فتارة \_ يكون البرهان العقلي طريقاً إلى ثبوت الحكم لموضوع خاص واقعاً. و أخرى \_ يكون مفاد الدليل بحسب المتفاهم العرفي طريقاً إلى ثبوته له واقعاً.

وثالثة \_ تكون المناسبة المرتكزة في ذهن العرف مثلاً طريقاً الى ثبوته له واقعاً، إلا أن هذه المناسبة المرتكزة في ذهن العرف مثلاً طريقاً الى ثبوته له واقعاً، إلا أن هذه المناسبة الارتكازية ليست بحد تكون قرينة عقلية ولاعرفية تمنع عن انعقاد الظهور، أو تقتضي صرف الظهور ورفع اليد عنه، بل بحد لوخلي العرف وطبعه لحكم بأن الحكم

المتيقن أصله ثابت لمثل هذا الموضوع، فالشخص ـ بما هو عاقل برهاني ـ يقطع بثبوت الحكم لموضوع آخر الحكم لموضوع آخر متخصص بخصوصية اخرى، وبما الرتكز من المناسبات في ذهنه، وبطبعه يقطع بثبوت الحكم لموضوع ثالث مثلاً.

فيقع الكلام \_ حينئذ \_ في أن الخطاب المتكفل لحكم الاستصحاب متوجه إليه بما هو عاقل بالعقل النظري البرهاني، أو بماهو من أهل المحاورة واستفادة مفاد الدليل، أو بما هولو خلّى و طبعه يرى الحكم ثابتاً لموضوع مخصوص.

وسيأتي إن شاء الله تعالى تعيين الأخير،

و هذا المعنى لا يتفاوت حكمه بين ما إذا التفت إلى مقتضى العقل ومفاد النقل الخالفين لنظره الطبعي وارتكازه العادي، وما إذا لم يلتفت، لأن حيثية كونه بطبعه كذلك عفوظة بالفعل، فاذا كان خطاب (لا تنقض) مسوقاً إليه بنظره العرفي الطبعي كان النقض بهذا النظر محرماً عليه، دون غيره المساهدة

و منها \_ إن الفرق بين الموضوع العقلي والموضوع الدليلي: أن جميع القيود والمخصوصيات المأخوذة في القضية اللفظية، وإن لم تكن مقومة للموضوع في اللفظ، لكنها مقومة له في اللب، فاذا قطع بزوال بعض الله المصوصيات، فلا محالة يقطع بزوال الموضوع الحقيق، فلا يعقل الشك في بقاء حكمه، كما أنه إذا شك في زوال تلك الخصوصية يشك في بقاء الموضوع الدقيق، مع أنه لابد من إحراز الموضوع في الاستصحاب.

و الوجه في كون القيود و الخصوصيات مقومة للموضوع - حقيقة - أمور: الأول - إن القضية ذات أجزاء ثلاثة: وهي الموضوع و المحمول و النسبة.

و فيه: إن مقتضى ثبوت شيء لشئي وإن كان ذلك، إلا أن ثبوت شيء لشيء ربما يتوقف على شيء، وهو أجنبي عن مقومات القضية، فيمكن الشك في ثبوته له، للشك في كون الموقوف عليه علة لثبوت الشيء لشيء حدوثاً فقط أو بقاء أيضاً.

الثاني \_ إن الطالب لا يأخذ شيئاً في طلبه وحكمه، إلا لدخله في حصول مطلوبه، وإلا لزم اللغوية والعبث.

وفيه: إنه يتوقف على عدم معقولية دخله في تحقق أصل طلبه، والا لم يلزم اللغوية والعبث، فالمسألة مبنية على معقولية الواجب المشروط، وقد مرّ مراراً أنه معقول، وأن القيد يمكن أن لا يكون له دخل في مصلحة الموضوع بوجه، وتمحض دخله في تمامية ٣٣٤ ----- الاستصحاب

مصلحة الحكم، وعدم كونه ذا مفسدة مانعة عن تعلق الحكم بالموضوع.

لا يقال هذا في البعث و الزجر، وأما الارادة و الكراهة ، فلا يعقل دخل القيد فيهما، لأنهما ليستا من الأفعال ذوات المصالح و المفاسد، فلا محالة كل قيد يفرض هناك ، فله دخل في مصلحة المراد و عدم كونه ذا مفسدة.

لأنا نقول: أولاً إن الحكم القابل للاستصحاب هو البعث والزجر، فانها من الأحكام المجعولة دون الارادة والكراهة، فانها من الصفات النفسانية ولا معنى لجمل الحكم المماثل على طبقها.

وثانياً \_ إن ذات المراد \_ لكونها ذات مصلحة من حيث اقتضائها لها \_ معروضة للارادة ، وأما القيدالذي له دخل في فعلية ترتب المصلحة على ذات المراد ، فلا يعقل أن يكون مقوماً للمراد ، حيث أنه على الفرض ليس مما ينقوم به اقتضائه للمصلحة ، فوضوع المصلحة ومعروض الارادة ذات المراد .

والكلام في ابقاء الارادة في موضوعها ومعروضها، وأما الموضوع الفعلي للارادة، أو للحكم المجعول، أو للمصلحة، فهو وإن كان هوالأمر المتقيد إلا أن اللازم في ابقاء الحكم ونحوه هو ابقائه لذات معروضة لا أبقائه للمعروض الفعلي المساوق لعروض العارض. فتدبر.

و منه يظهر أن عدم تقوم الموضوع بالقيد غير مبني على رجوع القيد إلى مفاد الميئة و دخله في مصلحة البعث، بل لوكان دخيلاً في مصلحة المبعوث إليه أيضاً كان معروض البعث عين معروض الارادة، واللازم بقاؤه هومعروض البعث. فتدبر جيداً.

الثالث \_ إنه قد مرّ مراراً إن جميع الحيثيات التعليلية حيثيات تقييدية لموضوع حكم العقل بحسن شيء أوقبحه، ولذا قيل: الاغراض عناوين لموضوعاتها في الأحكام العقليه، وقد حقق \_ أيضاً \_ إن الشارع لا يأمر إلا بما هو حسن عقلاً، وأنه لا ينهى إلا بما هوقبيح عقلاً، لقاعدة التطابق بين حكمي العقل والشرع. فما هو الموضوع لحكم العقل هو الموضوع لحكم العقل منه هو الموضوع لحكم الشارع واقعاً ولباً، وإن أخذ ما يلازمه أو ما هو أخص أو أعم منه موضوعاً لفظاً، ولا عبرة بالنقل الذي على خلافه العقل.

والجواب: إن الحكم الشرعي \_ تارة \_ بعين ملاك الحكم العقلي، فحينئذ يكون الملاك عنواناً لموضوعه، و\_ أخرى \_ يكون بملاك في نظر الشارع، بحيث لواطلع عليه العقل لرآه سبباً لإيجاب شيء، أو تحريمه شرعاً، وقد مرّ مراراً: إن الملاك المولوي للحكم الشرعي لا يجب أن يكون عين ملاك التحسين والتقبيح العقليين، فان ملاكها هي

المصلحة العامة، والمفسدة العامة، اللازمة مراعاتها لحفظ النظام. وملاك الحكم الشرعي المولوي هي المصالح والمفاسد الخاصة، التي يتفاوت فيهما حال الأشخاص، بل ربما تتفاوت بحسب الأزمان، وربما لا يكون لها دخل في انحفاظ النظام وبقاء النوع.

وعليه \_ فلا موجب لكون الموضوع أعم أو أخص مما يكون فيه الملاك المولوي، وقد عرفت: أن المراد من موضوع الحكم والارادة والمصلحة \_ واقعاً \_ نفس معروضها، لا بما هو معروضها، حتى يؤخذ ماله دخل في فعلية ترتب المصلحة والارادة والحكم في موضوع الحكم.

وأما ماعن الشبخ الأجل قدس سره في الرسائل في مقام الجواب: من أن العبرة في الاستصحاب من باب الاخبار بما هو موضوع عرفي، فهو تسليم للاشكال بناء على اعتبار الموضوع العقلى.

وحينئذ فيرد عليه نظير ما أورد على الموضوع العرفي، من أن الموضوع الدليلي إذا كان على خلافه العقل لا يكون موضوعاً لحكم الشارع واقعاً، بل البرهان العقلي قرينة على خلاف الظهور الكاشف عن الواقع، فيحدد به موضوع الحكم حقيقة. و جوابه ما عرفت في الموضوع العرفي.

و منها \_ إن الموضوع إذا كان أن مراجل ثلاثة عنها يمكن أن يفيد الاطلاق حرمة النقض \_ سواء كان عقلاً أو دليلاً أو عرفاً \_ أو يختص باحد الاعتبارات، لعدم معقولية الاطلاق؟

ظاهر شيخنا العلامة (رفع الله مقامه) سكما تقدم منه قدس سره في أواخر البحث عن استصحاب الامور التدريجية عدم إمكان الاطلاق، لعدم إمكان الجمع بين النظرين، إذا لم يكن هناك جامع مفهومي يعم النظرين،

و تحقيق الحال: إن اعتبار الشيء بشرط شيء، واعتباره لا بشرط قسمياً إعتباران متقابلان، فتارة يكونان متقابلين وجوداً، كما إذا رتب حكم شخصي على الماء مثلاً، فان الماء \_ المفروض كونه موضوعاً \_ لا يعقل أن يلاحظ متقيداً بالتغير، وأن يلاحظ مطلقاً من حيث التغير وعدمه. وأخرى يكونان متقابلين من حيث التأثير، كما إذا رتبت النجاسة على الماء المتغير في قضية، وعلى الماء إذا تغير في قضية أخرى، فان تعدد القضية

<sup>(</sup>١) الرسائل: ٣٢٥: في تقسيم الاستصحاب باعتبار دليل المستصحب.

<sup>(</sup>٢) الكفاية ٢: ٣١٨.

بوجب عدم تقابل الاعتبارين وجوداً، إلا أنها متقابلان تأثيراً، إذ يستحيل دخل التغير في النجاسة اقتضاء، كما هومفاذ القضية الأولى، وعدم دخله كذلك، كما هومفاد القضية الثانية.

فتقابل اعتباري بشرطشيء، كما هومقتضى الموضوع العقائي، واللا بشرط القسمي، كما هو مقتضى الموضوع الدليلي \_ بكلا وجهي التقابل \_ إنما هو في القضايا المتكفلة لأصل ثبوت الحكم لموضوعه عقلاً، أو دلياء أو عرفاً، لا في قضية (لا تنقض). بل لوحظ في هذه القضية طبيعي الموضوع الجامع للموضوعات \_ بجميع اعتباراتها \_ بنحو اللا بشرط القسمى مطلقاً من حيث العقلية و الدليلية و العرفية.

وليس الاطلاق بمعنى الجمع بين القيود، حتى يلزم اجتماع الاعتبارات المتقابلة من حيث التأثير، كما أنه ليس دليل (لا تنقض) قضية متكفلة لأصل ثبوت الحكم الحناص لموضوعه، حتى يلزم اجتماع الاعتبارات المتقابلة وجوداً، بل الاطلاق لتسوية الحكم بالغاء القيود، وإن مناط حرمة النقض مجرد تعلق اليقين والشك بطبيعي الحكم الثابت لطبيعي الموضوع، لا بما هوعقلي أو دليلي أو عرفي.

و حال هذا المطلق حال سائر المطلقات من حيث ملاحظة النفس الطبيعي وملاحظة لا بشرطيته، بنحو تعدد الدالي والمدلول، ولا حاجة إلا إلى ملاحظة طبيعي الموضوع لا بشرط، لا إلى جامع مفهومي يعم الاعتبارات المتقابلة.

كما أنه ليس المراد من النظر ما ربما يتوهم ، من النظر الخارجي ، ليترتب عليه أنه لا يعقل الجمع بين النظرين، و أنه لا يتعقل الجامع بين النظرين، بل المعقول من النظرهو اللحاظ العلمي ، الذي لا يعقل تحققة إلا متشخصاً بمنظور مفهومي .

و عليه فنتيجة الاطلاق حرمة النقض، إذا كان الموضوع العقلي، أو الدليلي، أو العرفي باقياً، وشك في بقاء حكم ، فني المورد الذي لا بقاء لموضوعه عقلاً، وله البقاء دليلاً يحرم النقض ، لتحقق موضوعه الدليلي. وعدم تحقق الموضوع العقلي لا يقتضي جواز النقض، حتى يكون مدلوله مشتملاً على المتنافيين، بل عدم الحرمة بعدم المقتضي لا باقتضاء العدم، فلا ينافي ثبوت المقتضى من وجه آخر.

كماأنه اذاكان الموضوع باقياً بنظر العقل، دون العرف، كان مقتضى الاطلاق حرمة النقض، لتحقق موضوعه العرفي، الذي النقض، لتحقق موضوعه العقلي المقتضي للحرمة، وان لم يتحقق موضوعه العرفي، الذي لا يقتضى ما ينافي.

ومنها ـــ إنه بناء على أن المحرم هو النقض العرفي، هل المراد ما هو مصداق النقض

واقعاً؟ ونظر العرف طريق إليه؟ فيكون خطاب (لاتنقض) حينئذ تصويباً لنظر العرف؟ أو المراد هوالنقض العرفي بما هو كذلك؟ بحيث يكون نظر العرف مقوما لموضوع الخطاب؟

و الظاهر هوالثاني؛ إذ لا معنى لتصويب النظر الذي على خلافه العقل و النقل على الفرض، بخلاف ما إذا فرض ثبوت المصلحة في تحريم ما هو نقض عرفاً، وايجاب ما هو ابقاء عرفاً عنواناً وجعل الحكم المماثل لذات الموضوع لبّاً.

إذا عرفت ما قدمناه في المقامات المذكورة، فاعلم أن النقض حيث أنه حقيقي \_ على أي حال \_ فلا بجال لتعين النقض عقلاً بتخيل أنه النقض الحقيقي الواقعي، كما أن النقض الحرم \_ على أي حال \_ نقض اليقين بالحكم الشرعي، فلا يتعين النقض الدليلي، بتوهم أن تحرم النقض من الشارع يقتضي تحرم ما هونقض بنظره على حسب ما يساعده الادلة الصادرة منه \_ في مقام تعيين موضوع حكمه \_ وذلك لمامر من اليقين بالحكم الشرعي الواقعي على أي تقدير، غاية الأمر: إن طريق هذا الحكم الشرعي الثابت لموضوعه مختلف، وصدور الخطاب من الشارع \_ بما هو شارع \_ لا يقتضي إلا تحرم نقض اليقين \_ بما هو أمر شرعي \_ كا أنه لا مجال لدعوى الاطلاق من حيث العقلية، والدليلية والعرفية، فانه إنما يقتضي إذا لم يكن معين لأحد الاعتبارات.

وحيناذ نقول: كما أن حجية الظاهر عند الشارع تستفاد من كونه في مقام محاوراته وإفهامه لمراداته كأحد أهل العرف، فكذلك إذا كان للظاهر مصاديق ومطابقات كلها من أفراده حقيقة، وكان بعض مصاديقه مصداقاً له بنظر العرف، فان الشارع من حيث مخاطبته مع العرف كأحدهم، فكما ربكون المراد الجدي من مصاديق النقض ما هو مصداق عندهم، إذا ألقي هذا الكلام من بعضهم إلى بعض، كذلك إذا ألقي من الشارع إليهم، فان إرادة غيره منهم تحتاج الى نصب ما يدل على تعيينه، دون ما هو متعين عندهم، وقد مر سابقاً أنه لا مساعة هنا، لا في تحديد مفهوم النقض، ولا في تطبيقه على مصاديقه، بل في آمر آخر، وهو تحديد موضوع الحكم الواقعي.

[ وجه تقديم الامارة على الاستصحاب]

(٥ ١ ١) قوله قدس سره: والتحقيق انه للورود فان رفع اليد... الخ<sup>١</sup>. تحقيق الحال: إن الامارة إمّا أن تكون حجة من باب الموضوعية والسببية، وإما أن

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ٣٥٠.

تكون حجة من باب الطريقية فان كانت حجة من باب الموضوعية ، فبناها على انبعاث الحكم المجعول المماثل عن مصلحة اخرى ، زيادة على مصلحة الحكم الواقعي ، ولذا الا يدور مدار موافقة الواقع ، وعليه فالحكم المماثل بعنوان أنه مما أخبر به العادل ، أو بعنوان آخر متيقن الثبوت \_ على أي تقدير \_ ومع فعلية حكم المماثل لا يعقل فعلية حكم آخر ، لا بعنوان الواقع ، ولا بعنوان آخر ، فلا يحتمل حكم فعلي آخر ، حيث يستحيل ثبوتاً ، فلا يحتمل إثباتاً ، فلا موضوع للاستصحاب المتقوم باحتمال الحكم الفعلى بقاء .

والتحقيق: إن موضوع الأصل، إن كان احتمال الحكم الفعلي، الذي لا يجامع حكماً فعلياً آخر، فالامركما مر: من ارتفاع الاحتمال حقيقة بسبب جعل الحكم المماثل.

وإن كان احتمال الحكم الفعلي من قبل المولى بحيث يجامع الفعلي بقول مطلق، كما هو كذلك ؛ إذ لابد من انحفاظ احتماله عند تعلق الحكم الظاهري به، وإن لم يكن إمارة على خلافه، أو على وفقه، فحينئذ لا ورود، إذ كما يكون الاحتمال محفوظاً مع حكم نفسه، كذلك مع الحكم المجعول بسبب الإمارة.

وقد مرّمراراً: إن هذا هو الحق الذي لا عيص عنه ، حتى عند شيخنا قدس سره . فان الحكم الانشائي المحض بلا داع عالى فلا عتمل الا أنه لا أثر له و الحكم بغير داعى البعث من الدواعي لا يترقب منه فعلية نفس الداعي ، فلا يكون من الحكم الحقيق الذي هو محل الكلام فلابد من أن يكون انشاء بداعي جعل الداعي ، وهو تمام ما بيد المولى ، فهو الفعلي من قبله ، وصيروته مصداقاً لجعل الداعي فعلاً وهو الفعلي بقول مطلق حموط بوصوله بنحومن أنحائه .

وإن كانت حجة من باب الطريقية، فان كانت الحجية بمعنى جعل الحكم المماثل المنبعث عن نفس مصلحة الواقع، كما هو مبنى الطريقية المحضة، فلا محالة يكون الحكم مقصوراً على صورة الموافقة للواقع، فلا يقين بالحكم على أي تقدير ليرتفع احتمال الحكم.

و إن كانت بمعنى منجزية الامارة للواقع، فلا حكم مماثل مجعول أصلاً، ليكون اليقين به رافعا لاحتمال الحكم.

مضافاً إلى ما عرفت آنفاً من أن اليقين به غير مناف لاحتمال الحكم الواقعي، بل لابد من انحفاظه في الأصول مطلقاً، ومنه عرفت أنه لا مجال للورود الحقيقي على أي تقدير.

## (١١٦) قوله قدس سره: وعدم رفع اليدعنه مع الامارة ... الغا.

لا حاجة إلى تغير السياق، فإن الوجه الموجب لورود الامارة ـ المخالفة للاستصحاب ـ و إن بورود الامارة الموافقة أيضاً؛ إذ مع اليقين بالحكم المماثل \_ المجعول \_ لا يحتمل حكم فعلي آخر \_ مثلاً كان له، أو ضداً أو نقيضاً \_ فإن امتناع اجتماع الضدين والنقيضين.

و أما توضيح ما أفاده (قدس سره) فهو إن هذا الجواب ـــ الذي خص به الامارة الموافقة ـــ هو الجواب العام عنده (قدس سره) في تعليقته الانيقة ٢.

بتقريب إن أفراد العام — في (لا تنقض) — ليس اليقين والشك، لينافي الورود بقاء الشك على حاله، بل أفراده نقض اليقين بالشك، وهذا هو المحرم بقوله عليه السلام (لا تنقض)، ومع قيام الحجة لا نقض بالشك، بل بالحجة، ولوفي حال الشك. فما هو المحرم غيرما هو الواجب.

و إن كان قد التزم (قدس سره) أخيراً علاحظة قوله عليه السلام (ولكنه تنقضه بيقين آخر) بعين ما أجاب به \_ هنا \_ من اقتضاء اعتبار الامارة لليقين بالحكم، ولو بوجه وعنوان آخر.

والتحقيق: إن عنوان نقض اليقيئ بالحجة، وإن كان مغايراً لعنوان نقض اليقين بالشك، إلا أن مجرد تغاير العنوانين لا يجدي، ما لم يكونا متضادين، فان النقض من ميث حيث كونه نقض اليقين بالحجة ... وإن كان جائزاً، إلا أنه من حيث نقض البقين بالشك حرام، ولا تنافي بين عدم اقتضاء العنوان الأول مع اقتضاء العنوان الثاني.

نعم إذا كانا متضادين بأن بكون نقض اليقين استناداً إلى الحجة جائزاً، واستناداً إلى الشك حراماً، لاستحالة صدوره مستنداً إلى كليها، كان الأمركما أفيد، إلا أنه لا ريب في عدم جواز نقض اليقين مع الشك، وإن لم يكن بالشك، لوضوح أن قصد الوجه في عدم الجري العملي على وفق اليقين غير لازم. مع أن لازمه أن في مورد قيام الامارة نجري الاستصحاب، وأن النقض بالشك مع قيام الحجة حرام، وإن لم يقع منه هذا الحرام خارجاً لفرض استناده إلى الحجة لا الى الشك.

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ٢٥٠.

<sup>(</sup>٢) ص ٢٣٥: ذيل قول الشيخ «قده»: «ولا تخصصاً بمنى خروج المورد الخ».

<sup>(</sup>٣) ذيل التعليقة.

<sup>(</sup>٤) الوسائل: ج ١: الباب ١ من أبواب نوافض الوضوه: الحديث ١.

٧٤..... الاستصحاب

(١١٧) قوله قدس سره: وأما حديث الحكومة، فلا أصل لها أصلاً... الغ<sup>١</sup> سيأتي إن شاء الله تعالى تقريب الحكومة، وما يتعلق به من النقض و الابرام. <sup>٢</sup> و الذي ينبغي أن يقال في هذا المجال: هو أن العلم المجعول غاية للأصول \_ مطلقاً \_ طريق، وله حيثيتان:

احداهما- حيثية كونه وصول الواقع وصولاً بالذات، وبلا عناية، وهذه الحيثية مناط فعلية الحكم وبلوغه درجة حقيقة الحكمية، كها مرتحقيقه مرارا.

ثانيتها ــ حيثية كونه منجزاً بالذات، وبلا جعل من الشارع، وهذه الحيثية مناط استحقاق العقوبة على مخالفة الواقع.

و في قبال العلم باحدى الحيثيتين هو الشك ؛ فانه تارة من حيث عدم وصول الواقع، و آخرى من حيث عدم المنجز له.

ثم إن الغاية تارة ــ هو العلم بماله من الحيثية الذاتية باحد الوجهين. وأخرى ــ يكون العلم عنواناً ومعرفاً لحيثية الوصول المعتبر، أو لحيثية المنجز بما هو منجز ــ ولوجعلاً ــ لا خصوص المنجز بالذات، وسيظهر الفرق بينهما إن شاء الله تعالى.

وأما أدلة اعتبار الامارة، فتارة بعنوان أنها علم وأخرى لا بهذا العنوان.

فنقول: أما إذا أخذ العلم بلواط إحدى الجينيين الذاتيتين، وكان اعتبار الامارة بعنوان أنها علم كما استظهرناه من قوله تعالى: «فاسئلوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون» عيث أن الظاهر الامربالسؤال لكي يعلموا بالجواب لا بأمرزائد على الجواب، ومن قوله عليه السلام في المقبولة (روى حديثنا ونظر في حلالنا وحرامنا وعرف أحكامنا) حيث أن استفادة الأحكام من أحاديثهم عليهم السلام مع كونها غالبا ظنبة السند والدلالة من قد أطلقت عليها المعرفة، فحيننذ يكون الخبر بمقتضى أمثال هذه الأدلة منزلة العلم في كونه وصولاً للواقع، أو منجزاً له، ولا منافاة بين ثبوت الخكم الظاهري إلى غاية، وبين الحكم بثبوت الغاية بالخبر، فيكون تنزيلاً حقيقة، ووروداً تنزيلاً، وهي الحكومة الاصطلاحية المقبولة.

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ٢٥٠.

<sup>(</sup>٣) ج ٦: التعادل والترجيح: تقدم في التعليقة: ٣ و؛ و٦ .

<sup>(</sup>٣) تقدم في ج ٣ ; التعليقة ١١٤ ذيل قول الماتن «قده» «وقد ورد علبها بانه الخ».

<sup>(1)</sup> النحل: الآية ٣٤ والانبيآء: الآية ٧.

<sup>(</sup>٥) الوسائل: ج ١٨: الباب ١١ من ابواب صفات القاضي: ص ٨٨: الحديث ١

وأما إذا كان العلم معرفاً وعنواناً لمطلق الوصول المعتبر، ولمطلق الحجة القاطعة للعذر، وكان اعتبار الامارة بعنوان أنها علم، فالحبر حينئذ منزل منزلة العلم عنواناً، ويكون له الورود الحقيق على الأصل.

أما إن التنزيل عنواني لا حقيقى، فلان المنزل عليه وهوالعلم لله أثر له بخصوصه، لا من حيث ذاته، ولا من حيث وصوله الذاتي ومنجزيته الذاتية، بل هو عنوان لما هو الغاية حقيقة، وهو مطلق الوصول المعتبر، ومطلق المنجز، بخلاف الشق المتقدم، فان العلم بماله من الحيثية الحاصة به غاية، فلذا كان التنزيل هناك حقيقياً وهنا عنوانياً.

وأما إن الورود حقيقي، فان الغاية الحقيقية هوم طلق الوصول المعتبر والمنجز، غاية الأمر أنه قبل قيام الدليل على اعتبار الخبر، كان الوصول المعتبر والمنجز كلياً منحصراً في العلم الحقيقي، وبعد قيام الدليل وجد له فرد آخر حقيقة لا اعتباراً فيكون اعتبار الخبر ايجاداً لفرد حقيقي من كلي الغاية الحقيقية، لا تنزيلاً لما ليس من أفزاد الغاية منزلة الغاية حقيقة.

وأما إذا كان دليل اعتبار الامارة لا بعنوان أنها علم ــ كالاغلب من أدلة اعتبار الحنبر ـــ

فنقول: ليس مفاد تلك الأدلة جعل الحكم المماثل للواقع ابتداء، بل إما إيصال الواقع بايصال مماثله بالخبر، فيكون الخبر حجة \_ بمعنى أنه واسطة في إثبات الواقع ، عنواناً \_، حيث أنه بلسان أنه الواقع، فوصوله بالذات وصول الواقع بالعرض، وإما تنجين الواقع بالخبر، فيكون الخبر واسطة في تنجز الواقع حقيقة.

وعليه \_ فاذا كان العلم معرّفاً وعنواناً لمطلق الوصول و المنجز، فدليل حجية الخبر يقتضي جعل فرد لكلي الغاية الحقيقية، من دون تنزيل منزلة العلم و لوعنواناً، فله الورود الحقيق فقط.

وإذا كان العلم غاية بماله من الحيثية الخاصة به، فلا تنزيل أيضاً منزلة العلم، بل اثبات الواقع عنواناً، فيكون وصولاً للواقع العنواني، و هو ورود عنواني و حكومة حقيقية.

و يمكن أن يقال: إنه وإن كان بمدلوله المطابقي إثبات الواقع عنواناً إلا أنه بمدلوله الالتزامي دالى على وساطة الخبر لاثبات الواقع عنواناً، فله الحكومة أيضاً، فانه وصول عنواني للواقع.

والفرق بين الوجهين: إن الأول وصول حقيق للواقع العنواني، والثاني وصول

عنواني للواقع الحقيقي، فتدبر.

هذا كله بناء على أن مفاد «لا تتقض» جعل الحكم المماثل.

واما إذا كان جعل اليقين سابقاً منجزاً للحكم في اللاحق، أو جعل احتمال الحكم \_ بقاء \_ منجزاً له.

فان كان الأول فاليقين منجز في فرض الشك بقاء ـــ أي مع عدم المنجر بقاء ـــ والامارة منجزة على الفرض. بخلاف منجزية الامارة، فانها غير مقيدة بشيء، فلها الورود على الاستصحاب.

وإن كان الثاني، فالاحتمال في الحالة الثانية منجز للحكم \_ كالامارة \_ إلا أنه علاحظة قوله عليه السلام (ولكنه تنقضه بيقين آخر) يستفاد منه أن الاحتمال منجز مع عدم المنجز للحكم، فالامارة أيضاً مقدمة بنحو الورود. مضافاً إلى أن الظاهر من عدم نقض اليقين بالشك إبقاء اليقين وعدم الاعتداد بالشك ، لا جعله منجزاً.

(١١٨) قوله قدس سره: هـذا منع لزوم اعتباره معها في صورة الموافقة . . . الخ<sup>٢</sup> فان مرجع الحكومة هنا إلى الغاء احتمال الخلاف، ولا احتمال للخلاف في صورة موافقة الامارة مع الأصل.

ويمكن دفعه بأن تقريب الموكمة من باب إلغاء الاحتمال ــ كما ذكرناه في مبحث التعادل والترجيح سلم مبني على أن المراد من التصديق هو التصديق الجناني عنواناً، فرجعه إلى اعتقاد الصدق، فيقابله الاحتمال مطلقاً دون خصوص المخالف، فهو مأمور بأن يعامل معاملة المتيقن دون الشاك والمحتمل. فلا تغفل.

[تعارض الاستصحاب مع غيره من الاصول] (١١٩) قوله قدس سره:فالنسبة بينه وبينها هي بعينها... الخ<sup>1</sup>.

لما أفاده (قدس سره) في تعليقته الأنيقة من أن موضوع الأصول هو المشكوك من جميع الجهات، والغاية هو العلم، ولوبوجه وعنوان. فوضوع إصالة البراءة، و ان كان هو المشكوك، لكنه حيث علم حكمه بعنوان نقض اليقين بالشك، المنطبق عليه في ما كان

<sup>(</sup>١) الوسائل: ج ١: الباب ١ من ابواب نواقض الوضوء: الحديث ١.

<sup>(</sup>٢) الكفاية ٢ : ٣٥١.

<sup>(</sup>٣) يأتي في ج ٦: التعليقة ٦

<sup>(</sup>٤) الكفاية ٢: ٢٥١.

<sup>(</sup>ه) ص ٢٣٦: ذيل قول الشيخ «قده» ولاتحصيصاً بمعنى خروج المورد الخ».

له حالة سابقة كان معلوم الحرمة بوجه.

والجواب: إن عنوان موضوع الاستصحاب أيضاً هو المشكوك فعلاً من جميع الجهات، وغايته هو اليقين ولوبوجه، وهذا الموضوع ــ بما هو محتمل الحلية والحرمة ــ معلوم الحلية، فلا شك من جميع الجهات، ولا فارق بين موضوع الاستصحاب، وموضوع الأصول، ولا بين غايته وغايتها.

و ليس الاستصحاب كالامارة، لئلا يكون موضوعها متقوّماً بالشك، ولا حكمها مغيى بالعلم، فلذا يدور الأمر فيها بالنسبة إلى الأصول بين التخصص والتخصيص الحال، دون الاستصحاب بالاضافة الى سائر الأصول.

و منه يظهر حال الحكومة من حيث إلغاء احتمال الخلاف بدليل اعتبار الاستصحاب، فان الحكم في الاستصحاب وسائر الأصول مد حكم المحتمل بما هو، فإلغاء الاحتمال في كليهما متساوي النسبة وليس كمفاد الامارة، بحيث يكون الحكم فيها مرتباً على ذات الموضوع، حتى لا يلغى بالغاء الاحتمال.

و أما ما أفاده الشيخ الأعظم (قدس سرة) في الرسائل افي تقريب حكومته عليها: من أن دليل الاستصحاب بالاضافة إلى قوله عليه السلام (كل شيء مطلق حتى يرد فيه نهي) بمنزلة المعمم للنهي السابق الوارف فيجموع الدليلين يدلان على أن كل شيء مطلق حتى يرد فيه نهي وكل نهي وارد في زمان باق في جميع أزمنة احتماله، فيكون الرخصة مغيى بورود النهي المحكوم في مورد الاستصحاب بالدوام، فغيرتام في نفسه.

لأن تعميم النبي الواقعي عنواناً لا يجدي في دفع موضوع الأصل، ولا في تحقق الغاية، ولذا لا يكون مجرد تنزيل المؤدي منزلة الواقع مجدياً في احد الأمرين، فان النهي الواقعي ــ مثلاً ــ يجامع بقاء موضوع الأصل وعدم حصول الغايه، فكيف بما نزل منزلته عنواناً، بل لابد من تنزيل وصول الحكم عنواناً منزلة وصول الحكم الواقعي، فان المراد من ورود النبي المغيني به الرخصة، كما تحقق في محله وروده على المكلف المساوق لوصوله إليه، وحيث أن لسان دليل الاستصحاب إبقاء اليقين، لا إبقاء ذات المتيقن، فلا محالة يقتضي وصول النبي السابق فعلاً عنواناً. وهذا معنى الحكومة وتنزيل اليقين السابق منزلة اليقين فعلاً، وإثبات الغاية عنواناً.

<sup>(</sup>١) الرسائل: ٢٣٤: في المقام الثالث «معارضة سائر الاصول للاستصحاب».

<sup>(</sup>٢) الوسائل: ج١٨: الباب ١٢ من ابواب صفات القاضي: ١٢٧ الحديث ٥٠.

<sup>(</sup>٣) تقدم في ج 2 : التعليقة ٢ م مبحث البرائة والاشتعال ذيل قول المائن قده «ودلالته يتوقف على عنم صدق الورود الخ ١١٠.

(١٢٠) قوله قدس سره: فهومن باب تزاحم الواجبين ... الغ .

فيتخير بينها إن لم يكن أحدهما أهم، والآفيتمين الأهم، كما في هامش الكتاب ٢.

ولا يخفى عليك أن تعين الأهم إنما هوإذا كان الحكم الاستصحابي حكماً طريقيا، إما بعنوان جعل المماثل المنبعث عن نفس مصلحة الواقع، أو بعنوان تنجيز الواقع. وأما إذا كان حكماً نفسياً منبعثاً عن مصلحة أخرى على أي تقدير، فلا موقع إلا للتخبير، لأن عنوان نقض اليقين بالشك عنوان واحد، له ملاك واحد.

(171) قوله قدس سره: فان الاستصحاب في طرف المسبب ... الخ؟.

توضيح المقام: إن محل الكلام ليس مجرد تفرع شك على شك ؛ إذ لا ريب في شمول العام لجميع أفراده المقدرة الوجود، و ان كانت مترتبة \_ ذاتاً أو وجوداً \_ كما إذا قيل ؛ لا يجوز حمل مشكوك النجاسة في الصلاة، فانه لا شبهة في شموله للملاقي و ملاقاه، بل فيا إذا كان أحد المستصحبين أثراً شرعياً للآخر.

و كذا ليس التمانع المبحوث عنه هو التمانع المنبعث عن مناقضة الحكمين أو مضادتها، فانه يختص بالأصلين المتنافيين، دون المتوافقين؛ إذ لا يلزم من شموله للثاني محذور، حتى يلتزم بالتخصيص، بل التمانع مبني على فرض ورود الأصل السببي أو حكومته على الأصل المسببي، فانه الموجب للتمانع الذي ينتهي أمره الى المحذور المسطور في المتن من لزوم التخصيص بلا وجه أو بوجه دائر. فالعمدة حينئذ تحقيق حال ورود الأصل السببي أو حكومته على الأصل المسببي.

فنقول: أما وروده بالتقريب المتقدم عن شيخنا (قدس سره) في الامارات:من اليقين بالحكم الفعلي، ولويعنوان آخر غير عنوان الواقع. فقد عرفت ما فيه مفصلاً حتى على القول بموضوعية الامارة<sup>4</sup>.

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ٢٥١.

<sup>(</sup>٢) واليك نصه: «فيتخير بينها الله يكن احدالمستصحبين اهم و إلا فيتعين الاخذ بالاهم، ولا بجال لتوهم انه لا يكاد يكون هناك اهم لا بكل النائق، وذلك الله المجال الحالي يكون من باب واحد وهو استصحابها من دون مزية في احدهما اصلاً كما لا يختى، وذلك لان الاستصحاب الها يتبع المستصحب، فكما يثبت به الوجوب والاستحباب يثبت به كل مرتبة منها فتستصحب، فلا تغفل» منه قدس سره.

راجع الكفاية الحشي بحاشية القوچاني ره: ١٠٠ هـ وحقائق الاصول: ج٢: ٥٤١.

<sup>(</sup>٣) الكفاية ٢: ٢٠٤.

<sup>(</sup>٤) تقدم في التعليقة: ١١٥ و١١٦ - وايضاً تعليقة المحقق الخراساني قلم على الرسائل: ٢٣٠: ذيل قول الشيخ قلم «ولا تخصصاً جمعي خروج المورد».

وعليه فاليقين بطهارة الماء فعلاً وبطهارة الثوب المغسول به فعلاً ــ بعنوان ايجاب إبقاء اليقين أو المتيقن ــ يجامع الشك في طهارة الثوب ونجاسته واقعاً، وموضوع الأصل الشك في الواقع حتى يعقل ترتب حكمه الفعلي عليه. مضافاً إلى أن العنوان المقتضي لليقين بالحكم الفعلي بالاضافة إلى كلا الشكين على حدسواء.

وأما الورود بالتقريب الذي ذكرناه اعن توسعة اليقين وأخذه بمعنى الحجة القاطعة للعذر، وأخذ الشك بمعنى عدم الحجة القاطعة للعذر، فيجري في خصوص السبي والمسبى من الاستصحابين لا مطلقاً.

و ذلك لأن اليقين بنجاسة الثوب منجز لها في الحالة الثانية، مع عدم المنجز لخلافها، واليقين بطهارة الماء حجة عليها وعلى لازمها، فالحجة على طهارة الثوب متحققة في الحالة الثانية، بخلاف الحجة على نجاسة الماء. فان نجاسته ليست مترتبة شرعاً على نجاسة الثوب، حتى تكون الحجة على نجاسة الثوب حجة على لازمها، وهي نجاسة الماء؛ إذ ليست هي من آثار نجاسة الثوب شرعاً فيدور الأمر بين التخصص. والتخصيص بلا وجه أو بوجه دائر.

و أما غير الاستصحاب من الأصوات كفاعدة الطهارة في شيء بالاضافة إلى استصحاب الطهارة في ملاقيه أو بالاضافة إلى قاعدتها فيه – فلا ورود بهذا الوجه، إذ ليست القاعدة حجة منجزة للواقع أو واسطة في وصوله عنواناً حتى يرتفع بها موضوع الاستصحاب وغيرة في الملاقي.

و أما حكومته، فتارة بالتقريب الذي أفاده شيخنا العلامة الأنصاري (قدس سره) .

و عصله: إن ارتفاع مجاسة الثوب حيث أنه من آثار طهارة الماء شرعاً ، فالتعبد بطهارة الماء يستلزم التعبد بطهارة الماء يستلزم التعبد بطهارة الثوب، و أما نجاسة الماء حيث أنها ليست من آثار نجاسة الثوب شرعاً فالتعبد بنجاسة الثوب لا يستلزم التعبد بنجاسة الماء.

و أنت خبير بأن بجرد استلزام التعبد بأحدهما التعبد برفع الآخر ــ دون الآخر ــ لا يجدي في رفع موضوع الآخر عنواناً، لبقاء المعارضة بحالها. فان الدئيل على نجاسة الثوب، وإن لم يكن دليلاً على نجاسة الماء، لكنه حجة في مورده ــ الذي ينفيه دليل طهارة

<sup>(</sup>١) تقدم في التعليقة: ١١٧ ذيل قول الماتن قده «واما حديث الحكومة فلا اصل لها اصلا الخ».

<sup>(</sup>٢) الرسائل: ٤٢٥: في تقديم استصحاب السببي على المسببي.

الماء ... فما هومدلول مطابق لدليل النجاسة معارض ومناف لما هومدلول التزامي لدليل طهارة الماء .. مع انحفاظ موضوعه لبّأ وعنواناً ـ فلابد من نني موضوعه عنواناً في مرحلة الحكومة، ومجرد التعبد بالطهارة غيرواف بذلك .

وأخرى بتقريب: إن عنوان إبقاء اليقين وعدم نقضه ينني الشك عن طهارة الماء والثوب المغسول به عنواناً، بخلاف إبقاء اليقين في طرف النجاسة، فانه لا يوجب رفع الشك عن نجاسة الماء عنواناً، بل رفع الشك عن نجاسة الثوب فقط.

و فيه: إن بقاء اليقين عنواناً \_ ليلزمه رفع الشك عنواناً \_ ليس إلا في مورد اليقين بثبوته حقيقة، فما لا يقين بثبوته حقيقة لا بقاء له عنواناً، وحيث لا يقين باللازم ثبوتاً فلا بقاء له عنواناً.

مضافاً إلى أن حكومة الأصل السببي غير مختصة بالاستصحاب المعنون بعنوان إبقاء اليقين وعدم نقضه، بل قاعدة الطهارة حاكمة \_ عندهم \_ على قاعدتها بل استصحابها في المسبب، مع وضوح عدم عنوال وقتض لنفي الشك فيها.

هذا ولشيخنا العلامة الأنصاري (قدس سره) في آخر الوجه الثاني من وجوه التقديم تقريب: محصله هوإن الشك السببي من لوازم وجود الشك السببي، لفرض المسببية عنه، والحكم من لوازم وجود الشك السببي، لما تقررأن الحكم باقتضاء موضوعه. فالحكم والشك المسببي لازماني لملزوم واحد في مرتبة واحدة. والحكم الذي هوفي مرتبة الشك المسببي للازماني لمكون حكماً له أيضاً؛ للزوم تقدم الموضوع على حكمه، وتأخر الحكم عن موضوعه.

#### وفيه مواقع للنظر;

منها \_ إن ملاك السببية والمسببية المفروضتين في المقام كون أحد المستصحبين من آثار الآخر شرعاً، لا تفرع شك على شك ، و ترشح شك عن شك . بل إذا كان بين أمرين تلازم واقعي بالعلية والمعلولية أو بالمعلولية لثالث، فهما متلازمان \_ قطعاً وظناً وشكاً \_ عند الالتفات إلى التلازم، فالقطع بأحدهما \_ علة كان أو معلولاً \_ ملازم للقطع بالآخر، لا علة له، كيف و من البديهي أنه ربما ينتقل من المعلول إلى علته، أو من أحد العلولين إلى الآخر ـ كما في المتضايفين \_ ولا يعقل أن يكون شيء واحد صالحاً للعلية الشيء وللمعلولية له، فلاوجه حينئذ لدعوى أن الشك المسببي من لوازم وجود الشك

<sup>(</sup>۲) الرسائل: ٤٣٦.

حول الأصل السببي والمسببي ....... ٢٤٧

السببي، حتى يكون له المعيّة بالرتبة مع حكمه.

لا يقال: الشك في المسبب متأخر عنه، و نفس المسبب متأخر عن السبب على الفرض، فيكون المسبب في مرتبة الشك في السبب، والشك في المسبب في مرتبة الحكم المتأخر عن الشك في السبب، فيصح معيّة الشك المسببي مع حكم الشك السببي في المرتبة، وإن لم يكن الشك المسببي معلولاً للشك السببي.

لانا نقول: قد مرّ مراراً: إنّ الشك في شيء، والقطع به متأخر عن عنوان ذلك الشيء، لا عن مطابقه، وليس عنوانه مسبباً عن عنوان السبب، كما سيأتي توضيحه إن شاء الله تعالى ٢.

و منها \_ إن الحكم بالاضافة الى موضوعه من عوارض الماهية، لا من عوارض الوجود، لأن عارض الوجود ثبوته فرع ثبوت معروضه، و عارض الماهية ثبوتها بثبوته، كالفصل بالاضافة إلى الجنس، وكالنوع بالاضافة إلى الشخص.

والحكم بالاضافة إلى موضوعه كذلك، لما حقق مراراً: إن الشوق المطلق لا يوجد، والبعث المطلق كذلك، بل يوجد كل منها متخصاً متعلقه في أفق تحققه، فما هية الموضوع موجودة في أفق النفس، بثبوت شوقي، وموجودة في موطن الاعتبار، بثبوت البعث الاعتباري.

و عليه \_ فالشك السببي بوجوده العنواني معروض الحكم، وبوجوده الخارجي سبب الشك المسببي، كما أن الشك المسببي بوجوده العنواني معروض الحكم، وبوجوده الخارجي معلول للشك السببي، فليس لوجوده الذي هوموضوع الحكم معيّة في المرتبة مع الحكم.

و منه تعرف أن الشك السبي، و إن كان بوجوده الخارجي شرط فعلية الحكم و سبب الشك المسبي، فالحكم الفعلي مع الشك المسبي في مرتبة واحدة، إلا أن معروض الحكم هو الشك المسبي بعنوانه، لا بوجوده الخارجي الذي له المعية مع الحكم الفعلي، فتأخر الحكم المجعول طبعاً عن موضوعه محفوظ.

و منها \_ إن موضوع الحكم نقض اليقين بالشك ، لا اليقين والشك ، وليس نقض اليقين بالشك المسبى متأخراً عن نقض اليقين بالشك السببي.

<sup>(</sup>١) كذا في التسخة ولعلها تصحيف، والأنسب «في السبب».

<sup>(</sup>٢) في نفس هذه التعليقة. `

لا يقال: نقض اليقين بالنجاسة بالشك فيها، وإن لم يكن معلولاً لنقض اليقين بالطهارة بالشك فيها، لكنه متقوم بالشك الذي هومعلول للشك المتقوم به نقض اليقين بالطهارة بالشك فيها، وهذا المقدار يجدي في المعيّة مع الحكم في المرتبة.

و ذلك لأن الحكم متأخر عن نقض اليقين بالطهارة بالشك فيها تأخر الحكم عن موضوعه، و نفس نقض اليقين بالشك متأخر عن الشك تأخر الكل عن جزئه، والمفروض إن هذا الجزء متقدم على الجزء المتقوم به نقض اليقين بالنجاسة، وذلك الجزء متقدم على الكل، وهونقض اليقين بالنجاسة، وهومتقدم على الحكم، مع أنه في مرتبة هذا الموضوع، لأنه متأخر عن نقض اليقين بالطهارة بالشك السببي بمرتبتين بالنسبة إلى الشك المأخوذ فيه، ونقض اليقين بالنجاسة متأخر عن الشك السببي أيضاً بمرتبتين، فهو مع الحكم في مرتبة واحدة.

لأنا نقول: عنوان نقض اليقين بالنجاسة بالشك فيها، وإن كان متقوماً بالشك، إلا أنه متقوم بوجوده العنواني، لا الخارجي. والعنوان غير متأخر طبعاً عن الشك السبي ــلا بوجوده العنواني، ولا بوجوده الخارجي ــ ومصداق نقض اليقين بالنجاسة. وما هو بالحمل الشايع كذلك، وإن كان يتوقف على فعلية الشك السببي والمسببي، لكنه ليس موضوعاً للحكم لينافي تأخر الحكم عن موضوعه طبعاً.

ومنها ... إن العام المتكفل لحكم نقض اليقين بالشك:

إمّا أن يكون متكفلاً لأحكام متعددة \_ بعد دأفراد نقض اليقين بالشك \_ و يكون العام بمنزلة الجمع في العبارة.

وإمّا أن يكون متكفلاً لطبيعي الحكم بالاضافة إلى طبيعي النقض، فحقيقة الحكم المجمول واحدة بوحدة طبيعية نوعية، ولازمه عقلاً تعلق كل فرد من طبيعي الحكم بفرد من طبيعي الموضوع.

والاشكال المذكور، إنما يتوجه إذا كان الحكم واحداً شخصياً ، وهو محال في نفسه، وإن لم تكن سببية ولا مسببية ؛ لأن تعدد الموضوع يستدعي عقلاً تعدد الحكم.

و عليه \_ فبناء على إنشاء أحكام منعددة \_ ايس حكم نقض اليقين بالنجاسة مع موضوعه في مرتبة واحدة، بل حكم نقض اليقين بالطهارة مع نقض اليقين بالنجاسة في مرتبة واحدة، ولا مانع من معية حكم بعض الأفراد مع نفس بعض الأفراد الأخر، إنما الممنوع معية حكم نفس الفرد الآخرمعه في المرتبة.

و بناء على جعل طبيعي الحكم لطبيعي الموضوع، فليست السببية والمسببية

ملحوظة؛ إذ المفروض إلغاء التشخصات، وملاحظة طبيعي نقض اليقين بالشك، وهذه الملاحظة لا موجب لمعية الحكم لطبيعي موضوعه.

نعم لوأمكن ملاحظة أفراد الموضوع \_ بنهج الوحدة في الكثرة \_ بحيث تكون نفس الأفراد مقومة للموضوع، ويكون اللحوظ صرف وجودها لأمكن الاشكال:

بدعوى إن الحكم ملحوظ \_ بنهج الوحدة في الكثرة \_ متقوم بماله المعية مع ما يكون صرف وجود الموضوع متقوماً به، ومثل هذا الحكم لا تأخر له برقته عن مثل هذا الموضوع، إلا أن مثل هذه الملاحظة \_ الراجعة إلى لحاظ أفراد الحكم، وافراد الموضوع بصرافة وجودهما حقيقة \_ غير معقول، كما نبهنا عليه موارأ.

و منها \_ إنه لوتم هذا التقريب لاقتضى عدم جريان الأصل في اللوازم العادية والعقلية أيضاً، بملاحظة انبعاث الشك فيها عن الشك في ملزوماتها، إذ الملاك في هذا التقريب مجرد كون الشك المسبي من لوازم وجود الشك السببي، لا كون أحد المستصحبين أثراً شرعياً للآخر، مع أنه لا ريب في جريان أصالة عدم اللازم \_ كنبات اللحية \_ مع جريان أصالة بقاء الحياة، والشك في الأول مسبب عن الشك في الثاني.

و منها \_ إن كون حكم العام لازماً للشك السبي، حتى يكون له المعية طبعاً مع الشك المسبي أول الكلام، فلابد من إقامة البرجان عليه، بدوران الأمربين التخصص والتخصيص المبني على ورود الأصل السببي، أو حكومته على الأصل المسببي، ومعه لا حاجة إلى هذا التقريب؛ إذ مع الورود، أو الحكومة لا موضوع \_ حقيقة أو عنواناً \_ ليكون له حظ من حكم العام حتى تصل النوبة إلى معية حكم العام له في المرتبة، وأما مع عدم الورود و الحكومة، فلا وجه للفراغ عن لزوم الحكم للشك السببي ليتولد منه المحذور.

و قد اقتصر استادنا العلامة (قدس سره) في التعليقة الأنيقة أ. على هذا الايراد الأخير، ولكنه مندفع، فان التقريب المزبور بعد فرض حكومة الأصل السببي، وكونه رافعاً لموضوع الأصل المسببي.

وغرضه (قدس سره) بيان الختصاص الحكم بالشك المسبي حيننذ لوجودالمانع عن شموله لهما؛ إذلا موضوع للأصل المسبي مع فرض شمول العام للشك السببي.

ووجود المانع عن شموله للشك المسبي فقط لوجهين:

<sup>(1)</sup> ص ٢٥٠: ذيل قول الشيخ قده ١٧ وإن شئت قلت الخ ١٠.

أحدهما: لزوم الدور من تخصيص العام بشموله للشك المسبي.

و ثانيهما: لزوم معبّة الحكم للشك المسبي في المرتبة، بخلاف الشك السبي، فانه مع فرض شمول الحكم للشك السببي لا يلزم معيته للشك السببي، بل تأخره عنه محفوظ، فشمول الحكم للشك المسببي ممنوع من وجهين مختصين به، بخلاف شموله للشك السببي، فانه خال عن محذور الدور، وعن محذور عدم تأخر الحكم عن موضوعه.

هذا \_ و لبعض أجلة العصر تقريب آخر في تقديم الأصل السبي على الأصل السبي على الأصل السبي، غير دوران الأمر بين التخصص والتخصيص المحال، وهو أن الشك المسبي متأخر طبعاً عن الشك السبي، لأنه معلوله، فني رتبة وجود الشك السببي لا وجود للشك المسببي، وإنما هو في رتبة حكمه، فاذا لم يكن في رتبة الشك السببي مانع عن ترتب حكمه عليه، فلا محالة يترتب عليه حكمه، فلم يبق للشك المسببي موضوع.

و الفرق بين هذا التقريب و ما تقدم عن الشيخ الأعظم (قدس سره) أن المانع في التقريب المتقدم معية الحكم مع الشك النبي في المرتبة، مع أن اللازم تأخره عنه، والمانع في هذا التقريب عدم صلاحية الشك السببي للمعارضة؛ إذ لا ثبوت له في مرتبة الشك السببي، و بعد ثبوت الحكم للشك السببي يستحيل شمول الحكم للشك المسببي، لا لعدم الموضوع، كما هو ظاهر التقريبية، قائد لا يتكفل ارتفاع الموضوع حقيقة أو عنواناً، بل لأن أحد المتمانعين إذا وقع يستحيل وقوع الآخر لفرض التمانع.

ويرد على هذا التقريب أولاً ما تقدم؟ من عدم معلولية الشك المسببي للشك السببي، لا بوجودهما العنواني، ولا بوجودهما الخارجي.

و ثانياً ... إن الفرض، إن كان التمانع في مرحلة جعل الحكم، ففيه إن الموضوع في مرحلة الجعل هو الشك بوجوده العنواني، وعدم المعلولية في مرحلة وجوده العنواني مسلم؛ إذ توهم المعلولية إنما هو في وجود الشك المسبى خارجاً لا عنواناً.

و إن كان التمانع في مرحلة فعلية الحكم بفعلية الشك خارجاً، فالعلية \_ و إن فرضت \_ لا توجب إلا تقدم العلة على المعلول طبعاً وذاتاً ، لا وجوداً ، لما مرمنا مراراً ، إن التقدم والتأخر الطبعيين لا ينافي المعية في الوجود الحارجي، بمل لا ينافي اتحاد المتقدم والمتأخر طبعاً في الوجود الحارجي. وملاك التمانع والتزاحم هي المعية الوجودية الحارجية، لا المعية الطبعية الذاتية، ومع المعية الوجودية بين الشكين خارجاً يتحقق

<sup>(</sup>١) هوالحقق الحائري «قله» في درره: ج٢: ٢٥٨.

<sup>(</sup>٢) في الإيراد على تقريب الشبخ «قده» في نفس هذه التعليقة.

التمانع المانع عن فعلية الحكم لمها.

وثالثاً \_ إن هذا التقريب حيث لم يتكفل لورود الأصل السببي، ولا لحكومته، بل هو بنفسه وجه تقديم الأصل السببي . فلا يقتضي التقديم الأصل المسببي، فلا يقتضي التقديم إلا في الأصلين المتنافيين. وأما في المتوافقين \_ كالشيء وملاقيه \_ فلا؛ إذ لا تمانع بين فعلية طهارة الشيء وطهارة ملاقيه، حتى يكون شمول العام للأول مانعاً عن شموله للثاني. فتأمل.

و مما ذكرنا تبين ما في وجه آخر لبعض أعلام العصر من أن الشك المسبي حيث كان معلولاً، ومقتضاه عدم كونه في مرتبة علته، فالحكم في الشك السببي رافع لموضوع لحكم في الشك المسببي، ومع ذلك لوكان الحكم في الشك المسببي معارضاً للحكم في الشك المسببي معارضاً للحكم في الشك المسببي لزم تقدم الشيء على نفسه، وكون الشيء علمة لما فرض علمة له، حيث لا يمكن أن يكون له المعارضة إلا إذا كان موجداً لموضوعه، مع أن موضوعه علمة لحكه.

وأنت خبير بما فيه، أما المعلولية للشك المسيبي، وعدم المعية مع الشك السببي، وكون الحكم في الشك السببي رافعاً للشك المسببي، فها تقدم.

وأما لزوم تقدم الشيء على نفسه، فهو فرع الحكومة وكون الحكم في الشك السببي رافعاً \_ولو عنواناً\_ للشك المسببي وهو أول الكلام، خصوصاً في غير الاستصحاب من الأصول.

مع أنه لازم كل حكومة من دون دخل لمعلولية أحد الشكين من الآخر، بل هذا المعنى جار في الامارة بالنسبة إلى الأصول، فانها مع ارتفاع موضوعها بها لوكانت معارضة لما لكانت حافظة لموضوعها ومبقية له، فيلزم تقدم الشيء على نفسه، وعليته لما فرض أنه علمة له، فتدبر جيّداً.

ومن جميع ما ذكرنا: تبين عدم تمامية الوجوه المزبورة لتقديم الأصل السبي على الأصل المسبي بنحوالكلية، وإن كان التقديم مسلماً خصوصاً عند المتأخرين، بل لولاه للزم كون الاستصحاب قليل الفائدة كما في كلام الشيخ الأعظم (قدس سره) ، فلو فرض كونه تخصيصاً، ودوران الأمربين تخصيصين، لكان أحدهما أرجح من الآخر. والله أعلم.

<sup>(</sup>١) هوالحقق النائيني (قدم) في أجود التقريرات ج ٢ : ٤٩٧.

<sup>(</sup>٢) الرسائل: ٢٦٦.

## (١٢٢) قوله قدس سره: نعم لولم يجرهذا الاستصحاب بوجه ... الخ ا

لفرض عدم المانع بوجه من جريان الأصل المسبي. إلا أن الكلام في أنه: هل هو من قبيل المقتضيات العقلية؟ حتى لا تؤثر مع المانع وتؤثر مع عدمه؟ ونتيجته جريان الأصل المسبي بعد مزاحمة الأصل السببي بشيء أو لا يجرى الاصل المسببي بعد سقوطه بسبب الأصل الحاكم؟ وكذلك لا يجري الأصل الساقط بالمعارضة بعد زوال معارضه، على خلاف المقتضيات العقلية وموانعها.

وتحقيق الحال: إن المقتضى \_ هنا \_ هوالعام بدلالته على ثبوت الحكم للأفراد \_ الأعم من المحققة والمقدرة الوجود \_ بدلالة واحدة لا تتغير بتغير الحالات، و بعد ملاحظة ما هو أقوى منه يتعين مقدار مدلوله من حيث الحجية، فكل فرد من الأفراد القدرة الوجود كان مشمولاً له فهو مشمول له من الأول إلى أن ينسخ هذا الحكم، وكل فرد لم يكن مشمولاً له من الأول فهو كذلك إلى الآخر، فلا دلالة بعد دلالة، حتى يدخل بعد الحروج، أو يخرج بعد الدخول.

ولا يقاس المقام بالشرائط الشرعية والموانع الشرعية المضافة إلى عنوان العام، فانها من باب تحديد موضوعه سعة وضيقاً، فالافراد المشمولة للعام هي الواجدة لتلك الشرائط والفاقدة للموانع، وعدم فعلية المركم بعدم الشرط أوبوجود المانع لعدم تمامية الموضوع، وإلا فالواجد للشرط والفاقد للمانع داخل في العموم من الأول، وغيرهما خارج أيضاً من الأول.

بخلاف التمانع العقلي ـ هنا ـ فان نقض اليقين بالشك هو تمام الموضوع، ومعه إذا خرج فرد تام الفردية من العموم للتزاحم عقلاً، ثم ارتفع التزاحم لا يحدث معه فرد آخر، حتى يكون هذا غير المزاحم بالفعل مشمولاًله من الأول؛ إذ مناط الفردية وحدة الشك مثلاً، ولم يحدث شك آخر بعد زوال المزاحم، وإذا لم يكن هذا الفرد المقدر الوجود من الأول مشمولاً للعام، فلا دلالة أخرى، حتى يكون بحسب دلالة أخرى مشمولاً للحكم.

فان قلت: إذا كان هناك ماءان كل منها مستصحب الطهارة، ثم علم بنجاسة أحدهما، فانه لا ريب في دخولها أولاً تحت العام، لعدم المزاحمة. كما لا شك في خروجهما ثانياً، لمكان المزاحمة، مع أنها على ما هما عليه من اليقين بالطهارة والشك في بقائهما على الطهارة، فاذا أمكن الحزوج بعد الدخول كذلك الدخول بعد الحزوج، إما بزوال المزاحم

<sup>(</sup>٢) الكفاية ٢: ٢٥٦.

أوبسقوط الحاكم.

قلت: قد عرفت أن ملاك فردية الفرد \_المقدر الوجود \_ وحدة الشك ، فاذا تعدد الشك ولومع وحدة الماء فلا نقض ، حيث أن الداخل \_ من الأول إلى الآخر \_ فرد من الشك ، والحارج \_من الأول الى الاخر \_ فرد آخر، وفي المثال كذلك ، لأن العلم بنجاسة أحدهما:

إما أن يكون علماً بنجاسة أخرى، غير النجاسة المحتملة أولاً، فالشك المنبعث منه قطعاً شك آخر، والأول بلحاظ عدم المزاحم داخل من الأول، والثاني بلحاظ المزاحم خارج من الأول إلى الآخر.

وإما أن يكون علماً بتلك النجاسة المحتملة، من حيث وقوعها في الاناء، أو في خارجه، فاذا علم بوقوع تلك النجاسة في الإناء، أو في إناء آخر، فقد انقلب العلم الأول قطعاً، وحدث منه شك آخر، وعنوان الشك في الطهارة، وإن كان واحداً، إلا أن وحدة العنوان لا ينافي تعدد مطابقه.

وقد عرفت أن المنبعث \_عن العلم الثاني قطعاً غير ما هو المنبعث عن العلم الأول، فالداخل تحت العام بعدم المزاحمة هو الأول، فالداخل تحت العام بعدم المزاحمة هو الأول، فلانقض.

فان قلت: إن الاستصحاب لايجري قبل الفحص، ويجري بعده، مع أن اليقين والشك على حالها، من دون حدوث فرد آخر بعد الفحص، بل الشك الواحد مع وحدته خارج تارة وداخل أخرى،

قلت: لزوم الفحص، تارة\_شرعي بالاجماع التعبدي. وأخرى \_عقلي:

فان كان شرعياً دخل تحت العنوان الذي أشرنا إليه من أن الخروج لعدم تمامية الموضوع؛ لفرض اشتراط حرمة نقض اليقين بالشك بشرط شرعي. فالفرد التام الفردية هوالشك بعد الفحص، وهومن الأول داخل، وماقبل الفحص من الأول خارج.

و إن كان عقلياً، فالوجه فيه أن الشك بمعنى عدم الحجة، والحجة بمعنى جميت لو تفحص عنها لظفربها، فما لم يتفحص لا يكون الموضوع متحققاً، فلا نقض.

فان قلت: في فرض انسداد العلم ـــوحجية الظنـــ يجري الاستصحاب مع عدم الظن، ولا يجري مع حصول الظن، فيلزم الخروج بعد الدخول.

قلت: حيث أن المفروض \_على هذا المبنى \_ هوالعلم الاجمالي في دائرة المظنونات وسقوط الأصل في أطراف العلم الاجمالي، فالموضوع هو الشك غير المقرون بالعلم

الاجمالي، فمع حصول الظن يتبدل الموضوع.

وبالجملة الملاك في الدخول والخروج ما ذكرنا، فصح ما اشتهر من أن الأصللا يعود بعد سقوطه.

ومنه يتبين حال الأصل المحكوم، فانه بعد سقوط الحاكم بالمزاحمة لا يعود الأصل الساقط في الملاقي، وإن كان لوحدثت الملاقاة بعد سقوط الأصل الحاكم، يجري الأصل في الملاقي، فتدبر جيّداً.

(١٢٣) قولة قدس سره: فالاظهر جريانها فيا لم يلزم منه ... الخ ا

توضيح الحال: إن الكلام، تارة \_ في المانع عن جريان الأُصول ثبوتاً. وأُخرى ـ في وجود المقتضى إثباتاً.

أما الكلام في المقام الأول، فهوإن المانع ثبوتاً أمران:

احدهما لزوم الاذن في المخالفة العملية، وهو قبيح عقلاً، ويختص هذا المانع بموارد العلم بالتكليف اللزومي فعلاً أو تركأ بينا

وثانيها \_ الزوم المناقضة أو المضادة مع العلوم بالاجمال، لفرض تعلق العلم بما يكون فعلياً حقيقة \_ ولو بالعلم \_ كها بنينا عليه: من عدم فعلية التكليف بقول مطلق إلا بنحو من انحاء الوصول وبالعلم يكون واصلاً حقيقة، فيكون حكماً حقيقياً تام الحكمية، فع العلم الاجمالي بطهارة أحد الاناء بن \_ المسبوقين بالنجاسة \_ يقطع بجواز ارتكاب أحدهما شرعاً \_ بحقيقة الجواز والترخيص \_ وهو مضاد لوجوب الاجتناب عنها شرعاً باستصحاب نجاستها، وإن لم يلزم منه مخالفة عملية.

نعم تنجز العلم الاجمالي ينحصر فيما كان مخالفة عملية، حيث لا استحقاق للعقاب إلا على مخالفة التكليف اللزومي عملاً، لا أن مناقضة المعلوم ومضادته للمستصحب يتوقف على تنجز العلم، وكون المعلوم أو المستصحب ذا مخالفة عملية.

ومنه تعرف أن البحد عن ثبوت المقتضي وعدمه في مقام الا ثبات إنما يجدي لمن يرى المانع منحصراً في الاذن في المخالفة العملية، فانه يجديه ثبوت المقتضي فيا لم يلزم منه مخالفة عملية، وأما على ما ذكرنا فلا تجري الأصول، سواء كان المقتضي في مقام الاثبات تاماً أو لا.

وأما الكلام في المقام الثاني، فنقول: إن مقتضى قوله عليه السلام: (لا تنقض

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ٣٥٦.

اليقين بالشك) الحرمة نقض اليقين بالشك مطلقاً، سواء كان مقروناً بالعلم الاجمالي أو لا، ومقتضى ذيله ـــوهوقوله عليه السلام: (ولكن تنقضه بيقين آخر) عدم حرمة نقضه، بل لزوم نقضه بيقين آخر مطلقاً، ولوكان إجمالياً، فيقع التعارض بين صدره وذيله.

ومبنى المعارضة ـــ كما عن ظاهر شيخنا الاستاذ (قدس سره) في تعليقته المباركة المحتلى أن قضية: (ولكنه تنقضه بيقين آخر) متكفلة لحكم شرعي حتى يؤخذ باطلاقها، فيعارض الصدر، أو لمجرد التأكيد، حتى لايكون لها إطلاق، نظراً إلى أن التأكيد ليس له مفاد في قبال ما يؤكده، حتى يؤخذ باطلاقه، وقد استظهر الثاني شيخنا (قدس سره).

والتحقيق: إن قضية (لكنه تنقضه بيقين آخر) لايعقل أن تكون متكفلة لحكم شرعي تعبدي؛ إذ مع اليقين بالحكم لايعقل جعل الحكم على وفقه، ولا على خلافه، إفلا مجال له عقلاً حتى ينفي بالظهور في خلافه.

بل التحقيق: إنها قضية عقلبة إرشادية إلى الجري على وفق اليقين. وليس التأكيد مفادها الابتدائي؛ إذ ليست هذه العبارة على حد سائر التأكيدات، لاختلاف مضمونها مع مضمون القضية السابقة.

بل لازمها التأكيد نارة، والتحديد أخرى، فال كانت لأفادة التأكيد بالالتزام، فلا إطلاق، وإن كانت لأفادة التحديد، وتضييق وافرة الشك فلها الاطلاق لاعالة.

وحيث أن التأكيد، أو التحديد بالالتزام، فلابد من تحقيق حال القضية العقلية الارشادية، وأنّ مايقضي به العقل حسب اقتضاء اليقين ماذا؟ ليكون القضية إرشاداً البه.

ومن الواضح أنه لافرق في نظر العقل بين اليقين الأجمالي والتفصيلي في الجري على مقتضاهما، ورفع اليد عن الشك، فكما أن وثاقة اليقين السابق، كانت مقتضية للجري على وفقها، وعدم الاعتناء بالشك، فكذا مقتضى اليقين اللاحق هو الجري على وفقه وعدم المعاملة الشك حتى يتمحض للتمسك باليقين السابق.

وعليه فهي بالالتزام يفيد التحديد لا التأكيد. وكما لا معارضة بين التأكيد وما يؤكده، فيكون التأكيد تابعاً له إطلاقاً وتقييداً، كذلك التحديد لا يكون معارضاً، بل يكون ما يتحدد به تابعاً له فيتمحض الشك الذي يحرم نقضه في الشك المحض وعليه

<sup>(</sup>١) الصحيحة الأول لزوارة: الوسائل، ج ١: الباب ١ من نواقص الوضوه: الحديث ١.

 <sup>(</sup>٢) ص ٢٥٢: فيل قول الشيخ قده «الأن قوله لا تنقض اليقين بالشك ولكن تنقضه الخ».

۲۵۹ ..... الاستصحاب

فيتقيد به سائر الاطلاقات.

بخلاف ما إذا لم يعلم أنه للتأكيد أو التحديد، قان إجماله لا يسري إلى سائر المطلقات الحالية عن هذا الذيل.

فان قلت: لا يعقل اعتبارنا قضية اليقين الاجمالي، حتى يكون محداً للموضوع الأن اليقين الاجمالي، إن كان ناقضاً لكل من اليقينين، فهو خلاف مقتضاه الأنه لم يتعلق بخلاف كل منها، ومع عدم تعلقه بكل منها إذا كان ناقضاً كان مرجعه إلى ناقضية الشك لليقين.

وإن كان ناقضاً لأحد اليقينين معيناً، فحيث أن الخصوصية مشكوكة كان مرجعه إلى ناقضية الشك لليقين، لا ناقضية اليقين.

وإن كان ناقضاً لاحدهما المردد، نظراً إلى تعلق اليقين الاجمالي بالمردد، فقد بينا مراراً استحالة ثبوت المردد ماهية وهوية، فلا الناقض متعلق بالمردد، ولا المنقوض يقين مردد.

وإن كان ناقضاً لخصوص اليقين الذي انقلب متعلقه واقعاً إلى ضده أو نقيضه، فحيث لا تعلق لليقين الاجالي به هويقين بذلك المرتفع واقعاً، فلا محالة يؤل الأمر إما إلى ناقضية الشك، أو الى ناقضية ارتفاع الواقع، وكلاهما خلف؛ إذ الشك يُتقض ولا ينقض، واليقين هو الناقض دون غيره، فلا يعقل ناقضية اليقين الاجمالي بجميع الوجوه، فينحصر الناقض في اليقين التفصيلي.

وهذا المحذور لا دخل له بالمانع عن التعبد الاستصحابي في مقام الثبوت، ليكون إيراده خلفاً في المقام، بل المراد إن اعتبار ناقضية اليقين الاجمالي مناف لاعتبار عدم انتقاض اليقين بالشك، وأنه لاينقضه إلا اليقين، فهما اعتباران متنافيان في مقام الاثبات، المتكفل لكلا الاعتبارين.

ولا يخنى عليك أن تحرم نقض اليقين بالشك انحض، وإن كان بمكان من الامكان إلا أن تحديد الموضوع حيث كان بعنوان ناقضية اليقين الاجالي، فاذا امتنعت ناقضية اليقين الاجالي، فاذا امتنعت ناقضية اليقين الاجالي لم يمكن استفادة تحديد الموضوع منه، لا أن جعل الحكم للموضوع الخاص غيرمعقول.

قلت: اليقين الاجالي حيث أنه متعلق بالجامع الذي لا يخرج مطابقه عن الطرفين، فهوو إن لم يكن ناقضاً لكل من اليقينين، لكنه ناقض لمجموع اليقينين، فاعتبار ناقضية العقيدة المقين لليقين، لاناقضية الشك، ولاغير اليقين.

إلا أن التحقيق: إن مجموع اليقينين ليس موضوعاً للحكم، بل كل منها، فرجع المجموع الى البقين الاجمالي له، المجموع اليقين الاجمالي له، لتعلقه أيضاً بالجامع بين الطرفين.

لكن تعلق اليقين المنقوض بالجامع انتزاعي من تعلق كل فرد من اليقين بفرد من الجامع، وظاهر (لا تنقض اليقين بالشك) — مع وجود اليقين بهذا بخصوصه، وبذاك بخصوصه، ثم الشك فيها كذلك — هو تحريم نقض كل من اليقينين الحاصين الحقيقين، لا الجامع من اليقينين المتعلقين بما ينتزع منها جامع.

وهذا لا دخل له بجواز استصحاب الكلي، لتعلق اليقين هناك حقيقة بالجامع، والشك في خصوصيته.

وعلى ما ذكرنا: من عدم اعتبار صحيح لنا قضية اليقين الاجمالي، فلا يكون له دلالة على تحديد الموضوع بالشك المحض.

وأما قضية: (ولكنه تنقضه بيقين آخر) وإن كانت إرشادية، لكنها ليست إرشاداً إلى الجري على وفق اليقين، حتى لا يكون فرق بين البقين الاجمالي والتفصيلي، فانه بهذا المعنى ليس مقابلاً لليقين السابق، فان الجري العملي على وفق اليقين اليس من أجل اليقين بالحكم الفعلي الذي يقضي العقل بامتثاله، فانه شأن اليقين الفعلي بالحكم، لا اليقين السابق.

بل كما أن قضية الجري على وفق اليقين السابق من حيث مقابلته مع الشك الفعلي، واقتضاء وثاقة اليقين في قبال الشك عند العقلاء الجري العملي عليه، فكذا الجري العملي مستمر إلى أن يتبدل الشك باليقين، فتكون القضية إرشاداً إلى استمرار الحكم السابق العقلافي إلى تبدل موضوعه بأمر وثيق، لتقابل اليقين السابق من حيث وثقاقته. وحيث أن اليقين الإجالي الفعلي يجامع الشك، ولا يقابل اليقين السابق، من حيث عدم تعلقه بعين ما تعلق به، فلم يحدث في قبال ذلك الأمر الوثيق ما يوازيه في الوثاقة ليرفع اليد به عنه، ونتيجته تأكيد الحكم بحرمة نقض اليقين بالشك. والشاعلم.

[تعارض الاستصحاب مع القرعة]

(174) قوله قدس سره: وأما القرعة فالاستصحاب في موردها يقدم عليها الغ أ. نعم هو كذلك إذا لم يكن هناك حكومة بينها.

<sup>(</sup>١) الكفاية ٢: ٣٦٠.

بيانه \_ إن الحكومة: تارة تلاحظ بين دليلي اعتبار المتمارضين، كما في الحبر المتكفل لحرمة شيء، والحبر المتكفل لحليته بما هو مشكوك الحرمة والحلية، فان مفاد الخبرين ليس بينها حكومة؛ إذ ليس لسان أحدهما نني موضوع الآخر، بل الحكومة لدليل لاعتبار، من حيث أن الأمر بالغاء احتمال الحلاف \_ في طرف الخبر المتكفل للحرمة الواقعية \_ يوجب نني موضوع الخبر المتكفل لحكم المشكوك.

وأخرى تلاحظ بين نفس المتعارضين مثل حكومة (لا شك لكثير الشك) على أدلة الشكوك ، فان أحد المتعارضين ببنفسه بينني موضوع الآخر لا من حيث دليل اعتباره.

فنقول: في الخبر المتكفل لحكم القرعة، و الخبر المتكفل لحرمة نقض اليقين بالشك.

أما بالاضافة إلى دليل اعتبار الخبرين، فلا حكومة، لأن كلاً من الخبرين متكفل لحكم تعبدي في مورد الشك، فان الموضوع في القرعة هو المجهول، والمشتبه، والمشكل. وموضوع الاستصحاب أيضاً متقوم بالشك، فالغاء احتمال الخلاف في كل منها يوجب نفي موضوع الآخر؛ لأن المفروض تكفل كل واحد منها لحكم الاحتمال.

وأما بالاضافة إلى نفس الخبرين المتكفلين لحكم القرعة والاستصحاب، فتوضيح الحال فيها: إن دليل القرعة يدل على أنها لا تخطىء، وأنها سهم الحق، والحكم المجعول له وجود وعدم، والحنطأ والصواب شأن الطريق، كها أن نسان دئيل الاستصحاب ابقاء الكاشف، فني الحالة الثانية طريقان أحدهما حدوثاً وهي القرعة، والثاني بقاء وهو اليقين السابق، حيث اعتبر بقاءه شرعاً، وكل منها طريق فعلي مع عدم الطريق الى الواقع، لفرض نصب القرعة في المجهول، واعتبار بقاء اليقين مع الشك \_ أي مع عدم الطريق الطريق — فكل منها بعنوانه قابل في حد ذاته لرفع موضوع الآخر، فلا تختص القرعة بالحكومة على الاستصحاب.

بل ظاهر شيخنا (قدس سره) في المتن ورود الاستصحاب عليها، نظراً إلى أن موضوع القرعة هو المجهول بقول مطلق ، مع أنه بعنوان كونه على يقين منه سابقاً معلوم الحكم. وإن كان يندفع بما مرّمنا سابقاً: إن موضوع الاستصحاب أيضاً هوالشك بقول مطلق، ومن جميع الجهات،

مع أنه بعنوان قيام القرعة المعينة للواقع معلوم الحال، فلا يختص الورود ـــ لوصح ـــ بالاستصحاب، وحينئذ يصح المعاملة معها معاملة المتعارضين، وملاحظة النسبة بين دليلها، حيث لا حكومة ولا ورود لدليلها ولا لدليل دليلها.

فان قلت: طريقية القرعة ليست كطريقية الطرق العادية؛ إذ ليس لها في نفسها طريقية — كها هو واضح — حتى يكون تعبد الشارع بها تتميماً لها عنواناً، سكها في الخبر، واليقين السابق باعتبار بقاء متعلقه غالباً —، بل طريقية القرعة واقعية بتسبيب الشارع الناظر إلى الواقع إلى وقوع السهم على الحق، ولذا ورد في الأخبارا جواباً عن قول السائل إنها تصيب وتخطىء: بأنها لا تخطىء إذا كانت في مقام تفويض الأمر الى الله، لا في مقام التجربة، فطريقية القرعة تكوينية — منه تعالى — وفي موردها المشروع لا تخطىء حقيقة، فلا شك حيننذ حقيقة، فتكون واردة حقيقة على الاستصحاب، لا بلحاظ حكمها، كهاعلى مسلك شيخنا (قدس سره) في ورود الامارات على الأصول ٢.

قلت: نعم ظاهر أخبارها كذلك ، إلا أن تسبيبه تعالى باصابة السهم للحق يمكن أن يكون مقيداً بعدم الطرق التعبدية الشرعية ، فلا طريقية لها مع وجود أحد الطرق الشرعية ، واذا كان موردها الجهول بمعنى ما لا طريق إليه شرعاً ، فلا محالة لا ورود ، ولا حكومة لها على ماله طريقية شرعاً ، بل إذا كان موضوعها (المشكل) كما في المرسل الحكي في قواعد الشهيد (قدس سره) فالأمر أوضح ، فان المشكل ما يتحبر فيه المكلف ، بحيث لا طريق له أصلاً ، بل ربا يعم المهم الذي ليس له واقع مجهول .



<sup>(</sup>١) الرسائل: ج ١٨: الباب ١٣: من ابواب كيفية الحكم واحكام الدعوى

<sup>(</sup>٢) الكفاية ٢: ٣٥٠.

<sup>(</sup>٣) قال ابن ابي جهور في عوالي اللثاني: ج ٢: ١١٢: ح ٣٠٨: «نقل عن اهل البيت عليم السّلام: كل أمر مشكل فيه القرعة».

مرار تحقیقات کامید ویر عاوج اسدای

.

الفهرس.....۲۹۱

## فهرست المطالب

|      | تعريف الاستصحاب :                                                            |
|------|------------------------------------------------------------------------------|
| V    | تعريف المشهور للاستصحاب                                                      |
| v    | تصريح المحقق الخراساني على ان المراد من الحكم بالبقاء هوالالزام              |
| ٧    | استظهار بعض الاجلة عن كلام شيخه العلامة أن المراد من الحكم بالبقاء هوالالزام |
| ٧    | الفرق بين الابقاء والبقاء                                                    |
| ٨    | عدم جامعية تعريف المشهور بحسب المباني الثلاثة                                |
| ٨    | وتصحيح المحقق الخراساني للجامعية غيرمجد                                      |
| •    | عدم توصيف تعريف المشهور بالدليلية والحجية على جيع المباني                    |
| •    | الاشكال على الحقق الخراساني في توصيف التعريف بالحجية                         |
| ١.   | احتمال اخرفي التعريف                                                         |
| ۸.   | عدم اندفاع المحذورين على هذا الاحتمال                                        |
| 11   | التحقيق حول تعريف المشهور بحسب المباني                                       |
|      | حول سائر تعاريف الاصحاب للاستصحاب                                            |
| 18 ' | تعريف الفاضل التوني                                                          |
| 1 8  | تعريف الفاضل التوبي<br>تعريف العضدي                                          |
| 1 €  | تعريف المحقق القمي                                                           |
| 1 £  | اشكال المحقق الخراساني على تعريف الغضدي والجواب عنه                          |
| 10   | الاشكال على تقريب الشيخ لتعريف العضدي                                        |
| 10   | الفرق بين التعريف اللفظى وغيره                                               |
| 11   | الاشكال على كون الحجية من المسائل الاصولية                                   |
| 14   | التفصي عن الاشكال                                                            |
| ١٧   | الفرق بين المسائل الاصولية والفقهية                                          |
| 14   | الاشكال على المحقق الخراساني في اطلاق الحجة على الاستصحاب                    |
| 11   | الاشكال على كون الاستصحاب مسألة اصولية اذا كان مدركه بناء العقلاء            |
| ۲.   | الاشكال على كون الاستصحاب مسألة اصولية اذا كان مدركه الدليل العقلي           |
| *1   | الجواب عن الاشكال على كون الظن بالبقاء من الادلة المقلية                     |
| * *  | الحق في الأشكال على مسألة الظن باليقاء.                                      |
| **   | الاستصحاب في الحكم المقلى                                                    |
| **   | الاستصحاب في الحكم الشرعي غيرالمستند الى الحكم العقلي                        |

| حاب        | ٢٦٢الاستصا                                                                                  |
|------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| 22         | الحكم العقلي النظري والعملي والفارق بينها                                                   |
| 40         | استصحاب حكم الشرعي المستندالي حكم العقل وملاكه                                              |
| 77         | استصحاب حكم الشرعي المستندالى حكم العقلي النظري                                             |
| *1         | نظرية التسوية بين استصحاب حكم الشرعي المستند الى العقلي والنقلي                             |
| **         | الاشكال على نظرية النسوية                                                                   |
| **         | لافرق في استصحاب الحكم الشرعي المستند الى العقلي بين الوجود و العدم                         |
|            | دلة حجية الاستصحاب:                                                                         |
| YA         | ١ ــــ بناء العقلاء                                                                         |
| 41         | اختلاف كلمات المحقق الخراساني في تقديم السيرة على الايات وعدمه                              |
| ٣٠         | محذور الدور في رادعية الايات عن السيرة او تخصيصها بها                                       |
| 4.         | لزوم المتناقيين على مبنى كفاية عدم ثبوت الردع وعدم ثبوت المخصص                              |
| ۲.         | دفع التنافي بكون التعارض بينهامن باب معارضة غيرتام الاقتضاء مع تام الاقتضاء                 |
| ۴.         | والجواب عن هذا الاشكال بوجهين                                                               |
| ٣٢         | التحقيق حول بناء العقلاء                                                                    |
| 46         | نظرية بعض اجلة العصر (المحقق النهاوندي والحاثري) في وجه تقديم السيرة على الآيات، والفرق بين |
| 37         | نظرية بعض اجلة العصبر ونظرية المحتقق الأصفهاني                                              |
| 40         | ٢_الدئيل العقلي على حجية الاستصحاب                                                          |
|            | ٣_ الاستدلال بالاخبار:                                                                      |
| 41         | الصحيحة الاولى لزرارة                                                                       |
| ٣٦         | اقسام الحال (المقدرة_ المقارنة_ المحكية) عند النحاة                                         |
| ۳۷         | التحقيق حول الحال المقارنة                                                                  |
| ٣٨         | المراد من النوم الناقض                                                                      |
| 41         | المحتملات الأربعة في الصحيحة الأولى لزرارة                                                  |
| 23         | نظرية الشيخ وصاحب الكفاية في الصحيحة الاولى                                                 |
| ŧY         | التحقيق حول الصحيحة الاولى لزرارة                                                           |
| ٤٣         | المحتملات المعقولة في الصحيحة الاولى                                                        |
| ŧŧ         | التعليل في الصحيحة الأولى                                                                   |
| <b>£</b> • | الظرف في جلة (على يقين من وضوئه) ظرف لغو اومستقر؟                                           |
| ٤٧         | التقابل بين النقض والأبرام هوالعدم والملكة                                                  |
| ٤٨         | نظرية صدرالمتألمين في عدم لزوم بقاء الموضوع فيا عداالمتضادين من المتقابلين                  |
| ٤٨         | موني النقض والأبرام                                                                         |

| ٠ ١٣       | القهرس                                                                                                       |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|            | قاعدة المقتضي والمانع :                                                                                      |
| •\         | تقريب بعض أخلة العصر لقاعدة المقتضي والمانع                                                                  |
| • 1        | تقريب بعض المدققين لقاعدة المقتضى والمانع                                                                    |
|            | الاستصحاب في خصوص الشك في الرافع:                                                                            |
| a \        | تقريب الحقق الخراساني للاستصحاب في خصوص الشك في الرافع                                                       |
| a Y        | تقريب بعض اجلة العصر                                                                                         |
| • ٢        | الاشكال على قاعدة المقتضى والمانع بتقريب بعض اجلة العصر                                                      |
| 04         | الاشكال على قاعدة المقتضى والمانع بتقريب بعض المدققين                                                        |
| ٥٣         | الاشكال على الاستصحاب في خصوص الشك في الرافع                                                                 |
| øį         | وجوه الاشكال في تنزيل الاخبارعلي الاستصحاب بقول مطلق                                                         |
| ٥٦         | تقريب الاستدلال على اختصاص الاستصحاب بالشك في الرافع من ناحية الحيثة                                         |
| •٧         | مرجحات كناثية نقض اليقين على سائر انحاء التجوز                                                               |
| 41         | استدلال الشيخ على اختصاص الاستصحاب بالشك في الرافع                                                           |
| *1         | اشكال المحقق الخراساني على الشيخ                                                                             |
|            | موضوعية اليقين وطريقيته :                                                                                    |
| ٦٠         | موضوب البعين وطريعينه .<br>تظرية بعض الاجلة تبعا لبعض الاساطين<br>التحقيق حول كلمة «اليقين» مفهوماً ومصداقاً |
| 1.         | التحقيق حول كلمة « اليقين » مفهوماً و مصداقاً                                                                |
| 7.5        | التحقيق حول كنائية (لا تنقض اليقين)                                                                          |
| 14         | الصحيحة الثانية لزرارة                                                                                       |
| ٦٨         | محتملات شرطية الطهارة اومانعية النجاسة في باب الصلاة                                                         |
| <b>Y</b> † | المختاربين المحتملات هومانعية النجاسة                                                                        |
| Vį         | حول نظرية المحقق الخراساني بكفاية كون الطهارة شرطا اقتضائيا                                                  |
| V1         | آثار الطهارة المستصحبة ، وأحكامها-                                                                           |
| <b>Y</b> V | وجوه حسن التعليل في الصحيحة الثانية لزرارة                                                                   |
| ٧٨         | محذورنا قضية الاعادة او الخلف في صحة التعليل                                                                 |
| V1         | جواب المؤلف عن اشكال الناقضية                                                                                |
| V <b>1</b> | جواب بعض الاجلة عن اشكال كون الاعادة نقضا                                                                    |
| ۸٠         | محذور الخلف في التعليل                                                                                       |
| AY         | الصحيحة الثالثة لزرارة                                                                                       |
| AY         | الهتملات الثلاثة في الصحيحة الثالثة                                                                          |
| ٨٥         | الاستدلال برواية الحنصال                                                                                     |

| i Ni      |                                                                              |
|-----------|------------------------------------------------------------------------------|
| الاستصحاب |                                                                              |
| ٨ø        | استدلال الشيخ الاعظم برواية الخصال على قاعدة اليقين                          |
| ۸ø        | الاشكال على الشيخ الاعظم                                                     |
| AV        | الاستدلال بمكاتبة القاساني                                                   |
| AV        | الاخبار الواردة في الصوم للرؤية والافطار للرؤية                              |
|           | الاستدلال بروايات الحل والطهارة :                                            |
| A4        | الاحتمالات المتصورة في روايات الحل والطهارة                                  |
| <b>^1</b> | الاستدلال بها على قاعدة الحل والطهارة (نظرية المشهور)                        |
| 11        | نظرية صاحب الفصول في روايات الحل والطهارة                                    |
| 11        | ما حكاه الشبخ الاعظم عنه صاحب الفصول غيرموافق للفصول                         |
| 14        | الاشكال على صاحب الفصول                                                      |
| 11        | الجواب عن اشكال الشيخ على صاحب الفصول                                        |
| 11        | التقريبان للمحقق الخراساني على استفادة القواعد الثلاث من الروايات            |
| 10        | اشكال المحقق الحاثري على صاحب الكفاية                                        |
| 40        | الجواب عن اشكال المحقق الحائري                                               |
| 17        | تقريب دلالة اخبار الحل والطهارة على الاستصحاب باعتبار الغاية                 |
| 14        | استدلال الشيخ الاعظم برواية حاد على الاستصحاب الاثناء الامنا                 |
| 14        | الاستحال على السيح الاعظم                                                    |
| 11        | نظرية صاحب الحدائق                                                           |
| 11        | الاشكال على صاحب الحداثق                                                     |
| 1         | نظرية المحقق الحنوانساري في رواية حماد                                       |
|           | الاحكام الوضعية:                                                             |
| 1.1       | تقسيم الموجودات الى الحارجية، والاعتبارية، والانتزاعية                       |
| 1.4       | الفرق بين الامور الاعتبارية والانتزاعية                                      |
| 1.4       | اقسام المجعولات الشرعية                                                      |
| 1.0       | اشكال المحقق الخراساني على جعل السببية والشرطية للتكليف استقلالاً، وانتزاعاً |
| 1.0       | الجواب عن المحقق الخراساني                                                   |
| 1.7       | بيان معنى حقيقة السببية والشرطية مقدمة للاشكال على المحقق الخراساني          |
| 1.4       | نظرية المحقق الناثيني في الفرق بين شرائط الجمل والمجعول                      |
| 1.4       | نظرية المحقق الخراساني في الفرق بين شرط المواجب وشرط الوجوب                  |
| 1.9       | الجزئية والشرطية للمكلف به                                                   |
| 1.4       | كون الحكم الشرعي مصححا لانتزاع الجزئية والشرطية ، لامنشأ له                  |

| ۲٦٠. | الفهرس                                                                         |
|------|--------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۱۰  | الجزئية الانتزاعية ليست من لوازم المجمول النشريعي بل من لوازمه التكويني        |
| 111  | الفرق بين المجعول بالتبع والجعول بالعرض                                        |
|      | حول الحجية و القضاوة والمللية:                                                 |
| 111  | عدم كون الملكية من الاعتبارات الذهنية ولامن المقولات الواقعية                  |
| 115  | ادلة عدم كون الملكية من المقولات الواقعية                                      |
| 118  | الحكم التكليفي ليس عين الملكية ولا منشأ اومصححا لانتزاعها                      |
| 110  | العقد ليس عين الملكية ولا منشأ اومصححا لانتزاعها                               |
| 111  | التحقيق في حقيقة الملكية الشرعية والعرفية                                      |
| 117  | التحقيق في حقيقة القضاوة وبيان اقساسها                                         |
| 114  | النحقيق في حقيقة الحجية وبيان أقسامها                                          |
| 111  | الصحة والفساد في العبادات والمعاملات                                           |
| 171  | معاني الملك                                                                    |
| 114  | في مقولة الجدة                                                                 |
| 174  | نظرية صدرالدين الشيرازي في مقولة الجدة                                         |
| 171  | في استصحاب الشرطية والمانعية                                                   |
| 140  | في استصحاب ذات الشرط والمانع                                                   |
|      | تنبيهات الاستصحاب:                                                             |
| 177  | التنبيه الاول (فعليه الشك واليقين)                                             |
| 144  | فرعان للتنبيه الاول (حكم صلاة من احدث ثم غفل، وصلاة من التفت قبلها وشك ثم غفل) |
| 14.  | التنبيه الثاني من الاستصحاب (إستنصحاب مؤدى الأمارة، والاصل العملي)             |
| 127  | التنبيه الثالث (استصحاب الكلي)                                                 |
| 141  | القسم الاول من اقسام استصحاب الكلي                                             |
| 144  | استصحاب الفرد المردد                                                           |
| 124  | نظرية السيد اليزدي قدس سره في استصحاب الفرد المردد                             |
| 11.  | الاشكال على السيد اليزدي في استصحاب الفرد المردد                               |
| 111  | تظرية غيرواحد من اجلة العصر في استصحاب القبرد المردد                           |
| 117  | القسم الثاني من اقسام استصحاب الكلي                                            |
| 188  | دفع الاشكال الوارد على القسم الثاني من استصحاب الكلي                           |
| 111  | دفع توهم السببية بين الكلي وفرده                                               |
| 10.  | القسم الثالث من اقسام استصحاب الكلي                                            |
| ١٠.  | نظرية الشيخ الاعظم في القسم الثالث من اقسام استصحاب الكلي                      |

| الاستصحاب  |                                                                                        |
|------------|----------------------------------------------------------------------------------------|
| 101        | التقريبان الآخران لاستصحاب القسم الثالث من اقسام الكلي                                 |
| 101        | التنبيه الرابع (استصحاب الامور التدريجية)                                              |
| 100        | حول الحركة القطعية والتوسطية                                                           |
| 104        | استصحاب الامور المقيدة بالزمان                                                         |
| 171        | استصحاب العدم الازلي                                                                   |
| 175        | استصحاب العدم المجعول                                                                  |
| 175        | استصحاب الامور الموقتة                                                                 |
| 178        | موارد الشك في المقتضي والرافع                                                          |
| 177        | التنبيه الخامس (الاستصحاب التعليق)                                                     |
| 177        | التحقيق حول الاستصحاب التعليقي                                                         |
| 177        | نظرية المحقق الخراساني في الاستصحاب التعليقي                                           |
| 171        | نظرية الشيخ الاعظم الانصاري في الاستصحاب التعليقي                                      |
| 177        | في تعارض استصحاب الحرمة المعلقة مع استصحاب الحلية                                      |
| 140        | نظرية الشيخ الاعظم بحكومة استصحاب الحرمة المعلقة على استصحاب الحلية                    |
| 146        | الاشكال على الشيخ الاعظم                                                               |
| 171        | نظرية المحقق الخراساني بعدم المعارضة بين استصحاب الحرمة المعلقة واستصحاب الحلية        |
| 171        | التنبيه السادس (استصحاب احكام الشريعة السابقة)                                         |
| 171        | التحقيق حول القضية الحقيقية والخارجية                                                  |
| 1.4.1      | في حقيقة الحكم المجعول وحقيقة الوحي                                                    |
| 141        | التنبيه السابع (الاصل المثبت)                                                          |
| 144        | طرق حجية المثبت                                                                        |
| 111        | في الفرق بين مثبتات الاصول والامارات                                                   |
| المثبت)١٩٤ | التنبيه الثامن _في الاثر المترتب على المستصحب بواسطة عنوان كلي (مستثنيات الاصل         |
| 111        | نظرية الشيخ الاعظم في ان عدم الحكم لايحتاج الى الجعل                                   |
| ***        | في ترتب عدم الاستحقاق على استصحاب عدم التكليف                                          |
| لثبت) ۲۰۱  | التنبيه التاسع ــالا ثر المترتب على الاعم من الوجود الواقعي والظاهري (مستثنيات الاصلا) |
| 4.4        | الننبيه العاشر (لزوم كون المستصحب حكما شرعيا او ذا حكم شرعي)                           |
| 4.4        | التنبيه الحادي عشرحول اصالة تأخر الحادث                                                |
| 4 - 1      | مجهولي التاريخ                                                                         |
| 4.5        | نظرية بعض اعلام العصر                                                                  |

| Y TV  | الفهرس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 7.0   | في الاشكال على المحقق النائبني بان المحمولية مقابلة للرابطية لاللناعتية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Y .   | تفصيل المحقق الخراساني بين عدم المحمولي وعدم الماخوذ غلى وجه الربط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 4.4   | حول اتصال زماني الشك والبقين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| *11   | في تعاقب النجاسة والطهارة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| *1*   | التنبيه الثاني عشر (الاستصحاب في الامور الاعتقادية)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 212   | في استصحاب الامامة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 411   | في استصحاب النبوة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Y \ 0 | استدلال الكتابي باستصحاب النبوة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 717   | في استصحاب الاحكام الشريعة السابقة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| *14   | التنبيه الثالث عشر (استصحاب حكم الخصص)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|       | تفصيل المحقق الخراساني في التمسك بالعام بين كون التخصيص من الابتداء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Y 1 4 | أوفي الانتهاء دون الاثناء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ***   | عدم الفرق بين الاطلاق الازماني والافرادي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ***   | نظرية بعض اعلام العصرفي التمسك بالعام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 222   | الاشكال على المحقق الناثيني رحمه الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 440   | حول اعتبار بقاء الموضوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 777   | حول قاعدة ثبوت شي لشي فرع ثبوت المثبك الماسية المثبك المسابقة المثبك الماسية المثبك الماسية المثبك الماسية المثبك الماسية المثبك الماسية الماس |
| 444   | في كفاية اتحاد المتبقن والمشكوك وعدم لزوم بقاء الموضوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 444   | دفع اشكال المحقق الحائري على المحقق الخراساني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ***   | استدلال الشيخ الاعظم على ابقاء الموضوع باستحالة انتقال العرض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ***   | اشكال المحقق الخراساني على الشيخ الاعظم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 14.   | هل الاتحاد بنظر العرف؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 221   | في معنى الموضوع العرفي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ***   | في الفرق بين الموضوع العقلي والموضوع الدليلي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 140 ( | نظرية المحقق الخراساني باستحالة الجمع بين الاعتبارات الثلاث (اي العرفي والعقلي والدليلي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 242   | التحقيق حول امكان الجمع بين هذه الاعتبارات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 777   | في وجه تقديم الامارة على الاستصحاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 45.   | وجه كون الامارة حاكمة على الاستصحاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 717   | تعارض الاستصحاب مع غيره من الاصول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 711   | تعارض الاستصحابين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| TEE   | حول الاستصحاب السيي والمسيي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

.

| الاستصحاب     | ***************************************                                     |
|---------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| 710           | نظرية الشيخ الاعظم الانصاري بحكومة الاصل السببي على المسببي                 |
| واقع النظرعلي | تقريب للشيخ الاعظم بان الحكم والشك المسبي لازمان للزوم واحد فيمرتبة واحدة و |
| 717           | هذا التقريب                                                                 |
| Y .           | تقريب بعض اجلة العصرني تقديم الاصل السببي على الاصل المسبي                  |
| 707           | في ان الاصل لايغود بعد سقوطه                                                |
| 401           | الاستصحاب في اطراف العلم الاجمالي                                           |
| Y0V           | في تعارض الاستصحاب مع القرعة                                                |



.

.