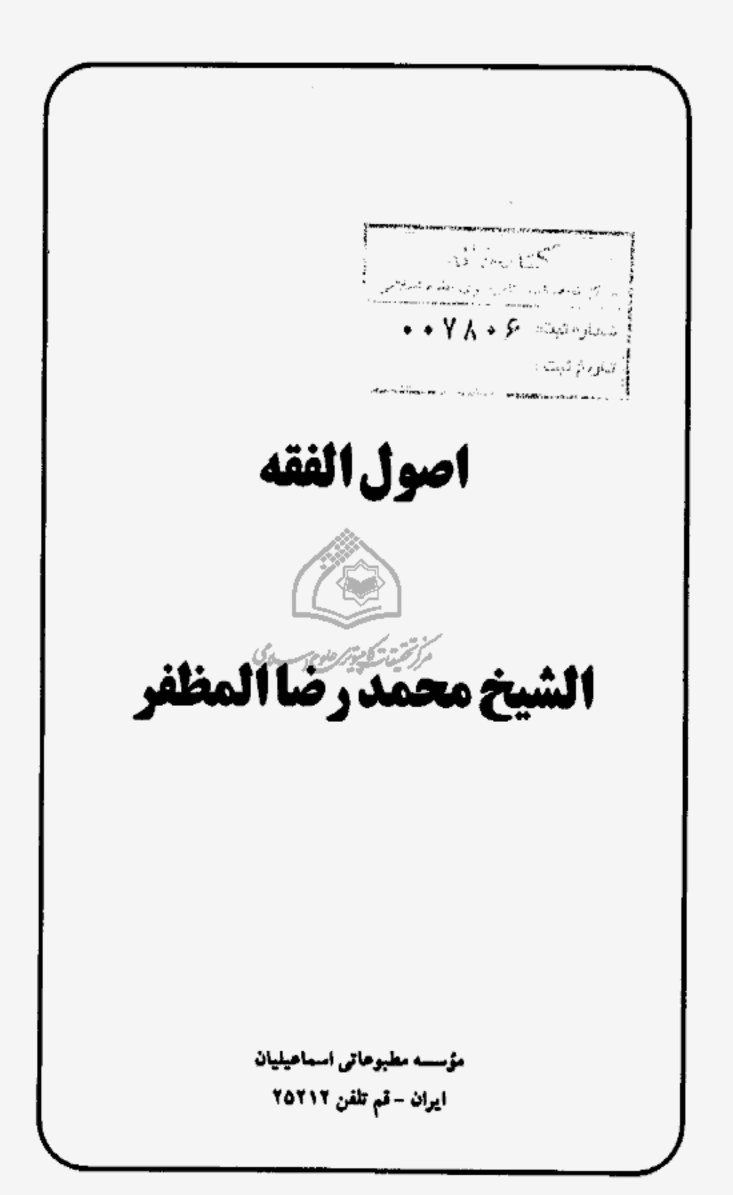
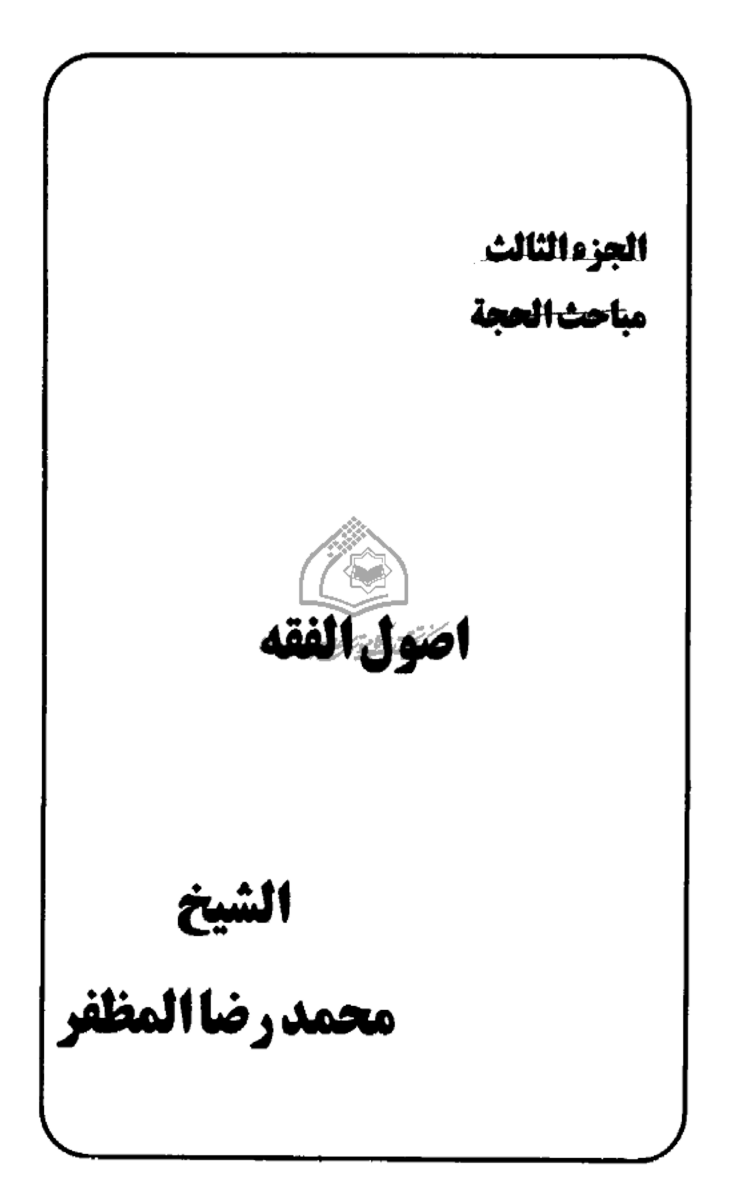
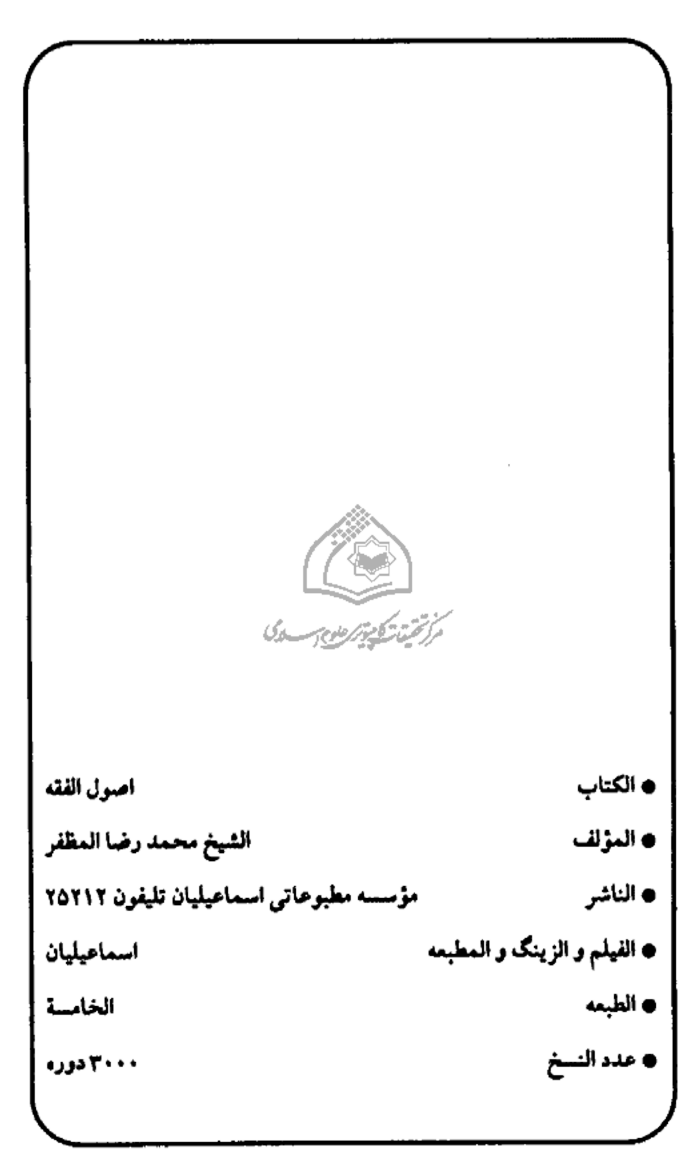
الشخ مخدرضت المظفر ا فرولا في الله مؤتر بطبوط ب- اما مليان ايان يستم تحق المالم









.

-

مست المسارح الرحم

### المقصد الثالث

مباحث الحجة



فان أصبنا بالدليل ذلك الواقع كما أردنا ، فذلك هو الغاية القصوى وإن أخطأناه ، فنحن نكون معذورين غير معاقبين في مخالفة الواقع .

والسر في كوننا معذورين عند الخطأ هو لأجل أننا قد بذلنا جهدنا وقصارى وسعنا في البحث عن الطرق الموصلة الى الواقع من أحكام الله تعالى ، حتى ثبت لدينا ــ على سبيل القطع ــ أن هذا الدليل المعين ، كغبر الواحد مثلا ، قد ارتضاه الشارع لنا طريقا الى أحكامه وجعله حجة عليها ، فالخطأ الذي نقع فيه انما جاء من الدليل الذي نصبه وارتضاه لنا،لا منقبلناه وسيأتى بيان كيف نكون معذورين ، وكيف يصح وقوع الخطأ في

الدليل المنصوب حجة ، مع أن الشارع هو الذي نصبه وجعله حجة .

\* \* \*

ولا شك في أن هذا المقصد هو غاية الغايات من مباحث عام أصول الفقه ، وهو العمدة فيها ، لانه هو الذي يحصل كبريات مسائل المقصدين السابقين ( الاول والثاني ) فانه لما كان يبحث في المقصد الاول عن تشخيص صغريات الظواهر اللفظية <sup>(۱)</sup> فانه في هذا المقصد يبحث عن حجية مطلق الظواهر اللفظية بنحو العموم ، فتتألف الصغرى من تتيجة المقصد الاول . والكبرى من تتيجة هـذا المقصد ، ليستنتج من ذلـك الحكم الشرعي . فيقال مثلا .

صيغة فعل ظاهرة في الوجوب ... ... ( الصغرى ) وكل ظاهر حجة ... ( الكبرى ) فينتج : صيغة العل حجة في الوجوب فاذا وردت صيغةافعل في أية اوحديث استنتج من ذلك وجوب متعلقها، وهكذا يقال في المقصد الثاني زاذ بيحث فيه عن تشخيص صغريات احكام العقل ، وفي هذا المقصد يبحث عن حجية حكم العقل ، فتتألف منهما صغرى وكبرى .

وقد أوضحنا كل ذلك في تسهيد المقصدين ( قراجع ) •

وعليه ، فلابد ان نستقصي في بحثنا عن كل ما قيل او يمكن إن يقال باعتباره وحجيته ، لنستوفي البحث . ولنعذر عند الله تعالى في اتباع مايصح اتباعه وطرح مالا يثبت اعتباره .

(1) أن بعض مشايخنا الاعاظم قدس سرم التزم في المسالة الاصولية أنها يجب أن تقع كبرى في القياس الذي يستنبط منه الحكم الشرعي وجعل ذلك مناطا في كون السالة اصولية ، ووجه المسائل الاصولية على هذا النحو . وهو في الحقيقة لزوم مالايلزم وقد أوضحنا الحقيقة هنا وفيما سبق . - Y -

· · ·

وينبغي لنا أيضا ـــ من باب التمهيد والمقدمة ـــ ان نبحث عن موضوع هذا المقصد وعن معنى الحجية وخصائصها والمناط فيها وكيفية اعتبارها وما يتعلق بذلك فنضع المقدمة في عدة مباحث ، كما نضع المقصد في عدة أبواب :





#### - 4 -

#### المقسسمة

وفيها مياحث :

۱ \_ موضوع المقصد الثالث

من التمهيد المتقدم في بيان المقصود من « مباحث الحجة » يتبين لنا أن الموضوع لهـذا المقصد الذي يبعث فيـه عنلواحق ذلــــك الموضوع ومحمولاته هو ؟

« كل شيء يصلح أغريد في تيوت الحكم الشرعي به لا ليكون دليلا وحجة عليه » .

فان استطعنا في هذا المقصد ان نثبت بدليل قطعي<sup>(()</sup> ان هذا الطريق مثلا حجة ، أخذنا به ورجعنا اليه لاثبات الاحكام الشرعية ﴿والا طرحنـــاه وأهملناه وبصريح العبارة نقول :

إن الموضوع لهذا المقصد في الحقيقة هو « ذات الدليل » بما هو في نفسه ، لابما هو دليل .

وأما محمولاته ولواحقه التي تفحصها ونبحث عنها لاثباتها له ، فهي كون ذلك الشيء دليلا وحجة ، قاما ان نثبت ذلك او ننفيه .

الدايل المياتي في المبحث السادس بيان أنه لماذا يجب أن يكون ثبوت حجية الدايل بالدليل القطعي ولايكفي الدليل الظني . - 1+ -

ولا يصح أن نجعل موضوعه الدليل بنا هو دايل داو الحجة بنا هي حجة ، أي يصفة كونه دليلا وحجة ؛ كما نسب ذلك الى المحقق القسي أعلى الله مقامه في قوانينه ، اذ جعل موضوع أصل علم الاصول الادلة الاربعة بنا هي أدلة .

ولو كان الأمر كما ذهب اليه رحمه الله لوجب أن تخرج مسائل هذا المقصد كلها عن علم الاصول ، لانها تكون حينيند من مباديه التصورية لامن مسائله • وذلك واضح ، لأن البحث عن حجية الدليل يكون بحثا عن أصل وجودالموضوع وثبوته الذي هومفاد كان التامة الأبحثا عن لواحق الموضوع الذي هو مفاد كان الناقصة • والمعروف عند أهل الذن أن البحث عن وجود الموضوع ــ أي موضوع كان سواء كان موضوع العلم او موضوع أحد ابوابه ومسائله ــ معدود من مبادىء العلم التصورية ، لامن مسائله •

ولكن همنا ملاحظة ينبغي التنبيه عليها في هذا انصدد ، وهي :

إذ تخصيص موضوع علم الأصول بالأدلة الأربعة لم كما فعل الكثير من مؤلفينا لم يستدعي أن يلتزموا بأن الموضوع هو الدليل بما هو دليل ، كما فعل صاحب القوانين لا وذلك لأن هؤلاء لما خصصوا الموضوع بهذه الأربعة فانما خصصوه بها لأنها معلومة الحجية عندهم ، فلابد أنهم لاحظوها موضوعا للعلم بما هي أدلة ، لابما هي هي ، والا لجعلوا الموضوع شاملا لها ولغيرها مما هو غير معتبر عندهم كالقياس والاستحسان ونحوهما . وما

وحينئذ لامخرج الهم من الاشكال المتقدم : وهو ازوم خروج عمسدة مسائل علم الاصول عنه •

وعلى هذا يتضح أن مناقشة صاحب العصول لصاحب القوانين ليست في محلها ، لأن دُعواء هذه لابد من الالتزام بها بعــد الالتزام بان الموضوع خصوص الادلة الاربعة ، وان ازم عليه اشكال خروج اهم المسائل عنه . ولو كان الموضوع هي الادلة بنا هي هي لـ كمــا ذهب اليه صاحب الفصول لـ لما كان معنى لتخصيصه بخصوص الاربعة ، ولوجب تعمينه لكل ما يصلح أن يبحث عن دليليته وان ثبت بعد البحث انه ليس بدليل.

والخلاصة : انه اما أن نخصص الموضوع بالادلة الاربعة فيجب ان نلتزم بما التزم به صاحب القوانيَّنَ فَتَحْرَج مباحث هذا المقصد الثالث عن عسلم الاصول . واما ان نعم الموضوع ــ كما هو الصحيح ــ لكل ما يصلح أن يدعى أنه دليل ، فلا يختص بالاربعة . وحينئذ يصح أن نلتزم بما التزم به صاحب الفصول وتدخل مباحث هذا المقصد في مسائل العلم .

فالالتزام بأن الموضوع هي الاربعة فقط ثم الالتزام بأنها بما هي هي لا يجتمعان .

وهــذا أحد الشواهد على تعبيم موضوع علم الاصول لغير الادلة الاربعة ، وهو الذي تريد اثباته هنا ، وقد سبقت الاشارة الى ذلك ص ٦ من الجزء الاول .

> والنتيجة : أن الموضوع الذي يبحث عنه في هذا المقصد هو : «كل شيء يصلح أن يدعى انه دليل وحجة »-.

فيعم البحث كل ما يقال انه حجة ، فيدخل فيه البحث عن حجية خبر الواحـــد والظواهر والشهرة والاجساع المنقول والقياس والاستحسان ونحو ذلك ، بالاضافة الى البحث عن أصل الكتاب والسنة والاجساع والعقل .

قما ثبت أنه حجة من هذه الاموز أخذنا به ، ومالم يثبت طرحناه .

كما يدخل فيه أيضا البحث عن مسألة التعادل والتراجيح، لأن البحث فيها ـــــ في الحقيقة ـــــ عن تعيين ماهو حجة ودليل من بين المتعارضين ،فتنكونُ المسألة من مسائل مباحث الحجة .

- 11 -

ونحن جعلناها في الجزء الاول ص ٨ خاتمة لعلم الاصول اتباعًا لمنهج القوم ، ورأينا الآن العدول عن ذلك رعاية لواقعها وللاختصار ٠

۲ ـ معنى الحجة

١ ـــ الحجة لغة : كل شيء يصلح أن يحتج به على الغير.
وذلك بأن يكون به الظفر على الغير عند الخصومة معه لا والظفر على

اما باسكاته وقطع عذره وابطاله .

واما بأن يلجئه على عذر صاحب الحجة فتكون الحجة معـــذرة لـــه لدى الغير .

٢ \_\_ وأما الحجة في الإصطلاح العلمي فلها معنيان او اصطلاحان :
١ \_\_ ما عند المناطقة •ومعناها : ﴿ كُلْ مَا يَتَالَفُ مَن قضايا تنتج مطلوبا»
١ ي مجموع القضايا المترابطة التي يتوصل بتأليفها وترابطها الى العلم بالمجهول سواء كان في مقام الخصومة مع أحد ام لم يكن • وقد يطلقون الحجة أيضا على نفس ( الحد الاوسط ) في القياس •

ب – ماعند الاصوليين ، ومعناها عندهم حسب تتبع استعمالها :
 « كل شيء يثبت متعلقه ولا يبلغ درجة القطع » •

أي لايكون سببا للقطع بمتعلقه ،والا فيم القطع يكون القطع هوالحجة ولكن هو حجة بمعناها اللغوي • او قل بتعبير آخر :

« الحجة : كل شيء يكشف عن شيء آخر ويحكي عنه على وجه يكون مثبتا له »ًا و

ونعني بكونه مثبتا له : أن أثباته يكون بحسب الجعل من الشارع

المكلف بعنوان أنه هو الواقع ⁄ة والما يصح ذلك ويكون مثبتا له فمضميمة الدليل علىاعتبار ذلك الشيء الكاشف الحاكي وعلى أنهجة من قبلالشارع.

وسيأتي ان شاء اللهتعالى تحقيق معنى الجعل للحجية وكيف يثبتالحكم بالحجة .

وعلى هذا ، فالحجة بهذا الاصطلاح لاتشمل القطع ، أي أن القطــع لايسسى حجة بهذا المعنى إل بالمعنى اللغوى لالان طريقية القطع ـــ كمــا . سياتي ـــ ذاتية غير مجعولة من قبل أحد<sup>ن</sup>.

وتكون الحجة بهذا المعنى الاصولي مرادفة لكلمة « الامارة» .

كما أن كلمة « الدليل » وكلمة « الطريق » تستعملان في هذا المعنى ، فيكونان مرادفتين لكلمة الامارة والحجة أو كالمترادفتين .

- وعليه ،فلك أن تقول فيعنوان هذا المقصد بدل كلمة (مباحث الحجة ): ( مباحث الامارات ) مر*زقيت كيتي ملى ب*ك او ( مباحث الادلة ) .

وما ينبغي التنبيه عليه في هذا الصدد أن استعمال كلمة ( الحجة ) في المعنى الذي تؤديه كلمة ( الامارة ) مأخود من المعنى اللغوي من باب تسعية الخاص باسم العام ، نظرا الى أن الامارة مما يصح أن يحتج المكلف بها اذا عمل بها وصادفت مخالفة الواقع فتكون معذرة لـه ، كما انه مما يصح أن يحتج بها المولى على المكلف أذا لم يعمل بهـا ووقع في مخالفة الحكم الواقعي فيستحق العقاب على المخالفة •

#### 👘 👘 ــ مدلول كلمة الامارة والظن المتبر

بعد أن قلنا : أن الامارة مرادفة لكلمة الحجة باصطلاح الاصوليين . ينبغي أن ننقل الكلام الى كلمة « الامارة » لنتسقط بعض استعمالاتها ، كما سنستعملها بدل كلمة الحجة في المباحث الآتية فنقول :

إنه كثيرا ما يجرى على ألسنة الاصوليين اطلاق كلمة الامارة على معنى ما تؤديه كلمة ( الظن ) • ويقصدون من الظن ( الظن المعتبر ) ، أي الذي اعتبره الشارع وجعله حجة ، ويوهم ذلك أن الامارة والظن المعتبر لفظان مترادفان يؤديان معنى واحدا ، مع أنها ليسا كذلك •

وفي الحقيقة ان هذاتسامح في التعبير منهم على نحو المجاز في الاستعمال لا أنه وضع آخر لكلمة الامارة و وانيا مدلول الإمارة الحقيقي هو كل شي اعتبره الشارع لأجل أنه يكون سببا للظن كخبر الواحد والظواهر . والمحاز هنا :

أما من جهة اطلاق السبب علىمسببه ، فيسمى الظن المسبب «امارة ». وأما من جهةاطلاق المسبب على سببه، فتسمى الامارة التي هي سبباللظن « ظنا » فيقولون :

الظن المعتبر والظن الخاص ، والاعتبار والخصوصية أنسبا هميا لسبب الظن •

ومنشأ هذا التسامح في الاطلاق هو أن السر في اعتبار الامارة وجعلها حجة وطريقا هو إفادتها للظن دائما او على الاغلب ، ويقولون للثاني الذي يفيد الظن على الاغلب : ( الظن النوعي ) على ما سيأتي بيانه .

) - الغلن النوعي

ومعنى ( الظن النوعي ) : ان الامارة تكون من شأنها ان تفيد الظن عند غالب الناس ونوعهم ، واعتبارها عند الشارع انسا يكون من هـذه الجهة ، فلا يغير في اعتبارها وحجيتها ألا يحصل منها ظن فعلي للشخص الذي قامت عنده الامارة ، بل تكون حجة عند هذا الشخص أيفيا حيث ان دليل اعتبارها دل على أن الشارع انسا اعتبرها حجة ورضي بها طريقا لان من شأنها انتفيد الظن وان لم يحصل الظن الفعلي منها لدى يعض الاشخاص، تم لا يخفى عليك انا قد نعبر فيما أتي تبما للاصوليين فنقول : الظنس الخاص او الظن المتبر او الظل الحجة، واستال هذه التعبيرات، والمقصود

منها دائما سبب الظن ، أعني الا<del>مارة المعتبرة</del> وان لم تفد ظنا فعليا مفلا يشتبه عليك الحال .

# ه ... الامارة والاصل المهلي

واصطلاح الامارة لايشمل ( الاصل العملي ) كالبراءة والاحتيساط والتخيير والاستصحاب ، بل هذه الاصول تقع في جانب والامارة في جانب آخر مقابل له فان المكلف انما يرجع الى الاصول اذا افتقد الامارة ، أي اذا لم تقم عنده الحجة على الحسكم الشرعي الواقعي ، على مسا سيأتي توضيحه وبيان السر فيه ،

ولاينافي ذلك ان هذه الاصبول أيضا قد يطلق عليها انها حجة ، فسان اطلاق الحجة عليها ليس بسمنى الحجة في باب الإمارات، بل بالمعنى اللغوي باعتبار انها معذرة للمكلف اذا عمل بها وأخطآ الواقع لا ويحتج بها المسولى على المكلف اذا خالفها ولم يعمل بها ففوت الواقع المطلوب •

ولاجل هذا جعلنـــا باب ( الاصول العملية ) بابا آخر مقابل بـــاب ( مباحث العجة ) •

وقد أشير في تعريف الامارة الى خروج الاصول العملية بقولهم : «يثبت متعلقه» ، لان الاصول العملية لا تثبت متعلقاتها لا لانه ليس لسانها لسان إثبات الواقع والحكاية عنه ، وانما هي في حقيقتها مرجع للمكلف في مقاًم العمل عند الحيرة والشك في الواقع وعدم ثبوت حجة عليه . وغاية شأنها انها تكون معذرة للمكلف .

ومن هذا اختلفوا في ( الاستصحاب ) انه إمارة او أصل ، باعتبار ان له شأن الحكاية عن الواقع واحراره في الجبلة ، لأن اليقين السابق غالبسا ما يورث الظن بيقاء المتيقن في الزمان اللاحق ، ولان حقيقته ــ كما سيأتي في موضعه لذ البناء على اليقين السابق بعد السك كأن المتيقن السابق لم يزل ولم يشك في بقائه ، ولاجل هذا سمي الاستصحاب عند من يواه أصلا : ( اصلا محرزا ) •

فمن لاحظ في الاستصحاب جهة ما له من احراز وأنه يوجب الظــن واعتبر حجيته من هذه الجهة عدممن الامارات . ومن لاحظ فيه الالشارع انها جعله مرجعاً للمكلف عند الشك والحيرة واعتبر حجيته من جهة دلالة الاخبار عليه عدة من جعلة الاصول . وسياتي إن شاء الله تعالى شرح ذلك في محله مع بيان الحق فيه .

#### - 17 -

### **٦ -- المناط في اثبات حجية الامارة:**

مما يجب ان نعرفه ــ قبل البحث والتفتيش عن الامارات آلتي هي حجة ــ المناط في إثبات حجية الامارة وأنه بأي شىء يثبت لنا أنها حجــة يعبول عليها مأوهذا هو أهم شىء تجب معرفته قبل الدخول في المقصود ع فنقول :

إنه لا شك في أن الظن بنا هو ظن لا يصبح ان يكون هو المنساط في حجية الامارة ولا يجوز ان يعول عليه في اثبات الواقع ، لقوله تعالى : ( إِنَّ الظن لا يُغني من الحق شيئا ) ، وقد ذم الله تعالى في كتابه المجيد من يَتَبعُ الظن بما هو ظن كقوله : « ان يتبعون الا الظن وان هم إلا يخرصون » . وقال تعالى : (لا قل الله أذن لكم أم على الله تفترون ؟ » .

وفي هذه الآية الاخيرة بالخصوص فلا جعل ما أذن به أمسرا مقالٍ لل للافتراء عليه ، فما لم يأذن به لا بد أن يكون افتراءا بحكم المقابلة بينهما ، فلو نسبنا الحكم الى الله تعالى من دون إذن منه فلا محالة يكون افتراءا محرما مذموما بمقتضى الآية ، ولا شك في ان العمل بالظن والالتزام بسه على أنه من الله ومثبت لأحكامه يكون من نوع نسبة الحكم اليه من دون إذن منه ، فيدخل في قسم الافتراء المحرم .

وعلى هذا النقرير ، فالقاعدة تقتضى أن الظن بنا هو ظن لا يجــوز العمل على مقتضاه ولا الأخذ به لاثبات أحكام الله مهنا كان سيبه لالانه لا يغنى من الحق شيئا عافيكون خرصا بإطلا ، وافتراء محرما م

هذا مقتضى القاعدة الأولية في الظن بمقتضى هـــذه الآيات الكريمة ، ولكن لو ثبت بدليل قطعي وحجة يقينية أن الشارع قد جعل ظنا خاصاً من سبب مخصوص طريقا لاحكامه فواعتبره حجة عليها وارتضاه إمارة يرجــع اليها وجوَّز لنا الأخذ بذلك السبب المحقق للغلن ـــ فان هذا الظنيخرج عن مقتضى تلك القاعدة الاولية ، إذ لا يكون خرصا وتخمينا ولا افتراء .

وخروجه من القاعدة يكون تخصيصا بالنسبة الى آية النهي عن الباع الظن ًا ويكون تخصصا بالنسبة الى آية الافتراء لانه يكون حينئذ من قسم ما اذن الله تعالى به ، وما أذن به ليس افتراء .

وفي الحقيقة إن الاخذ بالظن المعتبر الذي تبت على سبيل القطع بانه حجة لايكون أخذا بالظن بما هو ظن وان كان اعتباره عندالشارع من جهة كونه ظنة ، بل يكون أخذا بالقطع واليقين ذلك القطع الذي قام على اعتبسار ذلك السبب للظن ، وسياني ان القطع حجسة بذاته لا يحتاج الى جعسل من احد .

ومن هنا يظهر الجواب عبا شيستم به جماعسة من الاخباري ين على الاصوليين من أخذهم ببعضالامارات الظنية الخاصة كخبر الواحد ونحود • إذ شنعوا عليهم بانهم أخذوا بالظن الذي لا يغنى من الحق شيئا •

وقد فاتهم أن الاصوليين إذ أخذوا بالظنون الخاصة لم يأخذوا بها من جهة انها ظنون فقط ، بل أخذوا بها من جهة أنها معلومة الاعتبار على سبيل القطع بحجيتها : فكان أخذهم بها فيالحقيقة أخذا بالقطع واليقين، لا بالظن والخرص والنخبين .

ولأجل هذاسميت الامارات المعتبرة بالطرق العلمية نسبة الى العسلم القائم على اعتبارها وحجيتها ، لان حجيتها ثابتة بالعلم . علم علم علم

الى هنا يتضح ما أردنا أن نرمي اليه لأوهو أن المناط في إثبات حجية الامارات ومرجع اعتبارها وقوامه ما هو؟

ولاجل هذا قالوا : يكفي في طرح الامارة أن يقع الشك في اعتبارها، أو فقل على الاصح : يكفي ألا يحصل العلم باعتبارها ، فان نفس عـــدم العلم بذلك كاف في حصول العلم بعدم اعتبارها ، أي بعدم جواز التعويل عليها والاستناد اليها • وذلك كالقياس والاستحــان وما اليهما وان افــادت ظنــا قويا •

ولا نحتاج في مثل هذه الامور الى الدليل على عدم اعتبارها وعــدم حجيتها ، بل بمجرد عدم حصول القطع بحجية الشيء يحصل القطع بعــدم جواز الاستناد اليه في مقام العـل ، وبعدم صحة التعويل عليه ، فيــكون القطع مأخوذا في موضوع حجية الامارة .

#### \* \* \*

ويتحصل من ذلك كله`ان امارية الامارة وحجية الحجة انما تحصــل وتتحقق بوصول علمها الى المكلف، ، ويدون العلم بالحجية`لا معنى لفرض كون الشيء امارة وحجة ، ولذا قلنا :

إن مناط اثبات الحجة وقوامها ( العلم ) • فهو مأخوذ في موضوع الحجية فمان العلم تنتهي اليه حجية كل حجة •

ونزيادة الايضاح لهذا الامر ، ولتمكين النفوس المبتدئة من الاقتناع بهذه الحقيقة البديهية ، نقول من طريق آخر لاثباتها :

اولا ـــ ان الظن بما هو ظن ليس حجة بذاته .

وهذه مقدمة واضحة قطعية لاوالا لو كان الظن حجة بذاته لمسا جساز النهي عن اتباعه والعمل به ولو في بعض الموارد على نحو الموجبة الجزئية، لان ما هو بذاته حجة يستحيل النهي عن الاخذ به ، كما سيأتي في حجيسة القطع ( المبحث الآتي ) ولا شك في وقوع النهي عن اتباع الظن في الشريعة الاسلامية المطهرة ، ويكفي في اثبات ذلك قوله تعالى :

( إن يتبعون الا الظن •• )

ثانيا ـــــ اذا لم يكن الغلن حجــــة بذاته ، فحجيته تكون عرضية ، أي انها تكون مستفادة من الفير .

> فننقل الكلام الى ذلك الغير المستفادة منه حجية الظن • فان كان هو القطع ، فذلك هو ( المطلوب ) • وان لم يكن قطعا ، قما هو ؟ \

وليس يمكن فرض شىء آخر تمير نفس الظـــن.، فانه لا ثالث لهما يمكن فرض حجيته...

ولكن الظن الثاني القائم على حجية الظن الاول أيضا ليسحعة بذاته، اذ لا فرق بين ظن وظن من هذه التاحية .

فننقل الكلام الى هذا (الظن الثاني) ، ولا بد ان تكون حجيته ايضا مستفادة من الغير ، فما هو ذلك الغير ؟

> فان كان هو القطع ، فذلك هو ( المطلوب ) • وان لم يكن قطعا ، فظن ثالث •

فننقل الكلام الى هذا ( الظن الثالث )، فيحتاج الى ( ظن رابع ) • وهكذا الى غير النهاية ، ولا ينقطع التسلسل الا بالاقتهاء الى ما هو حجة بذاته وليس هو الا ( العلم ) •

ثالثا ـــ فاقتهى الامر بالأخير الى ( العلم ) ٥٠ فتم المطلوب • وبعبارة أسد وأخصر ، نقول : ما الله المتنا من المتنا من المتنا ما الما الما الما الم

إن الظن لما كانت حجيته ليست ذاتية ، فلا تكون الا بالعرض ؛ وكل

ما بالعرض لا بد أن ينتهي الى ما هو بالذات ، ولا مجاز بلا حقيقة . وما هو حجة بالذات ليس الا (العلم) . فانتهى الامر بالأخير الى (العلم ) . وهذا ما أردنا إثباته ، وهو أن قوام الامارة والمناط في اثبات حجيتها. هو (العلم) فانه تنتهي اليه حجية كل حجة ، لان حجيته ذاتية م

# ۷ ـ حجية العلم ذاتية

٢٠ كرر، في البحث السابق القول بأن « حجية العلم ذاتية»ووعدنا ببيانها، وقد حل هنا الوفاء بالوعد و فنقول :

قد ظهر مما سبق معنى كون الشي، حجيته ذاتية ، فان معناه ان حجيته منبعثة من نفس طبيعة ذاته ، فليست مستفادة من الغير ولا تحتاج الى جعل من الشارع ولا الى صدور أمر منه بإتباعه لا بل العقــل هو الذي يكون حاكما بوجوب اتباع ذلك الشىء .

وما هذاشأنه ليس هو الا العلم •

ر ولقد أحسن الشيخ العظيم الانصاري (قده) مجلى هذه الابحاث في تعليل وجوب متابعة القطع<sup>(1)</sup> فانه بعد أن ذكر أنه «لا اشكال في وجوب متابعة القطع والعمل عليه ما دام موجودا» لملل ذلك بقوله : « لانه بنفسه طريق إلى الواقع وليست طريقيته قابلة لجعل الشارع اثباتا أو نفيا » .

(١) مما يجب التنبيه عليه ان المراد من العلم هنا هو « القطع » اي الجزم الذي لا يحتمل الخلاف ، ولا يعتبر قيه ان يكون مطابقا للواقع فى نفسه ، وان كان فى نظر القاطع لايراه الا مطابقا للواقع ، فالقطع الذي هو الحجة تجب متابعته اعم من اليقين والجهل المركب . يعني ان المبحوث عنه هو العلم من جهة الــه جزم لا يحتمل الخلاف عند القاطع . وهذا الكلام فيه شيء من الغموض بعد أن اختلفت مبيرات الاصوليين من بعده ، فنقول لبيانه :

ان هنا شيئين او تعبيرين :

( أحدهما ) ، وجوب متابعة القطع والاخذ به • ( ثانيهما ) طريقية القطع للواقع ، فما المراد من كون القطع حجة بذاته ؟

هل المراد ان وجوب متابعته امر ذاتي له ، كما وقع في تعبيرات بعض الاصوليين المتآخرين ، ام أن المراد أن طريقيته ذاتية ؟

وانما صح ان يسأل هذا السؤال ، فمن أجل قياسه على الظن حينما تنول : إنه حجة ، فان فيه جهتين .

١ ـــ ( جهة طريقيته للواقع ) فحينا تقول : إن حجيت مجعولة ، تقصد أن طريقيته مجعولة ، لانها ليست ذاتية له ، لوجود احتمال الخلاف، فالشارع يجعله طريقا الى الواقع بالغاء احتمال الخلاف ، كانه لم يكن فنتم بذلك طريقيته الناقصة ليكون كالقطع في الايصال الى الواقع ، وهذا المعنى هو المجعول للشارع .

٢ --- ( جهة وجوب متابعته ) فحينما نفول : انه حجة ، نفصد أن الشارع أمر بوجوب متابعة ذلك الظن والاخذ به أمرآ مولويا • فينتزع من هذا الامر أن هذا الظن موصل الى الواقع ومنجز له • فيكون المجعول هذا الوجوب ، ويكون هذا معنى حجية الظن • واذا كان هذا حال الظن،فالقطع ينبغي أن يكون له ايضا هاتان الجهتان ، فنلاحظهما حينما نقول مثلا : إن حجيته إما من جهة كونه طريقة بذاته واما من جهة وجوب متابعته لذاته.

ولكن ـــ في الحقيقة ـــ إن التعبير بوجوب متابعة القطع لا يخلو عن مسامحة ظاهرة ، منشأها ضيق العبارة عن المقصود ، إذ يقاس على الظــن ، والسريفي ذلك واضح ، لانه ليس للقطع متابعة مستقلة ُغير الاخذ بالواقع **المقطوع** به ، فضلا<sup>م</sup> عن أن يكون لهذه المتابعة وجوب مستقل غير نفس **وجوب الاخذ بالواقع المقطوع به ، أي وجسوب طاعة الواقع المنكش**ف بالقطع<sup>7</sup>من وجوب أو حرمة او نحوهما . إذ ليس وراء انكشاف الواقع شىء ينتظره الانسان ، فاذا انكشف الواقع له فلا بد أن يآخذ به .

وهذه اللابد"ية لابد"ية عقلية (١) منشأها إن القطع بنفسه طريق الى الواقع وعليهفيرجع التعبير بوجوب متابعة القطع الىمعنى كون القطع بنفسه طريقا الى الواقع ، وان نفسه نفس افكشاف الواقع • فالجهتان فيه جهسة واحدة في الحقيقة •

وهذا هو السر في تعليل <sup>9</sup>لشيخ الانصاريَّ رحمه الله لوجوب متابعته بكونه طريقا بذاته<sup>9</sup>ولم يتعرض في التعليل لنفس الوجوب ، ومن أجل هذا ركز البحث كله على طريقيته الذاتية .

ويظهر لنا • حينئذ ـــ أنه لا معنى لان يقال في تعليل حجيته الذاتية : أن وجوب متابعته امر ذاتي له •

واذا اتضح ما تقدم وجب علينا توضيح معنى كون القطع طريقا ذاتيا ، وهو كل البحث عن حجية القطع وما وراءه من الكلام فكله فضول ، وعليه فنقسول :

تقدم إن القطع حقيقته الكشاف الواقع ، لانه حقيقة نورية محضة لا غطش فيها ولا احتمال للخطأ يرافقها • فالعلم نور لذاته نور لغيره ، فذاته تفس الانكشاف لا انه شيء له الانكشاف •

وقد عرفتم في مباحثالفلسفة إن الذات والذاتييستحيل جعله بالجعل التأليفي ، لان جعلشيء لشيء انما يصحان يفرض فيما يمكن فيه التفكيك

(1) هذه اللابدية المقلية هي نفس وجوبه الطاعة الذي هو وجوب عقلي. لانه داخل في الآراء المحمودة التي تتطابق عليها آراء المقلاء بما هم عقلاء ، كما شرحناه في الجزء الثاني . بين المجعول والمجعول له . وواضح إنه يستحيل التفكيك بين الشى. وذاته أي بين الشيء ونفسه ، ولا بينه وبين ذاتياته . وهذا معنى قولهم المشهور : « الذاتي لا يعلل »

وانما المعقول من جعل القطع هو جعله بالجعــل البسيط أي خلقـــه وايجاده .

وعليه ، فلا معنى لفرض جعل الطريقية للقطع جعلاً تأليفيا لا بأي نعو فرض للجعل سواء كان جعلاً تكوينيا أم جعلا تشريعيا \ فان ذلك مساوق لجعل القطع لنفس القطع ، وجعل الطريق لذات الطريقY

وعلى تقدير التنزل عن هذا وقلنا مع من قال : ان القطع شيء لـ الطريقية والكاشفية عن الواقع ، كما وقع في تعبيرات بعض الاصوليين المتأخرين عن الشيخ ... فعلى الاقل تكون الطريقية من لوازم ذاته التي لا تنفك عنه ، كالزوجية بالنسبة الى الاربعية م ولوازم الـــذات كالـــذات يستحيل ايضا جعلها بالجعل التأليغي على ما هو الحق ، وانما يكون جعلها بنفس جعل الذات جعلا بسيطا لا بجعل آخر وراء جعل الذات لا

واذا استحال جعــل الطريقية للقطــع استحال نفيها عنه ، لانــه كما يستحيل جعل الذات ولوازمها يستحيل نفي الذات ولوازمها عنها وســلبها بالسلب التأليفي •

بل نحن انما نعرف استحالة جعل الــذات والذاتي ولوازم الــذات بالجعل التأليفي لانا نعرف اولا امتناع انْفكاك الذات عن نفسها وامتنــاع انفكاك لوازمها عنها ، كما تقدم بيانه .

على أن نفي الطريقية عن القطع يلزم منه التناقض بالنسبة إلى القاطع وفي نظره فانه ــــ مثلا ـــ حينما يقطع بأن هذا الشىء واجب يستحيل عليه أن يقطع ثانيا بأن هذا القطع ليس طريقا موصلاً إلى الواقع ، فإن معنى هذا - 10 --

ان يقطع ثانيا بأن ما قطع بأنه واجب ليس بواجب مع فرض بقاء قطعـــه الاول على حاله .

وهذا تناقض بحسب نظر القاطع ووجدانه يستحيل أن يقع منه لاحتى لو كان في الواقع على خطأ في قطعه الاوللاولا يصبح هذا إلا اذا تبدل قطعه وزال • وهذ شيء آخر غير ما فحن في صدده •

والحاصل أن اجتماع القطعين بالنفي والاثبات محال كاجتماع النفي والاثبات بل يستحيل في حقه حتى احتمال أن قطعه ليس طريقا الى الواقع . فان هذا الاحتمال مساوق لانسلاخ القطع عنده ، وانقلابه الى الظن . فما فرض انه قطع لا يكون قطعا ، وهو خلف محال .

وهذا الكلام لا ينافي أن يحتمل الانسان أو يقطع أن بعض علومه على الاجمال في المعين في نوع خاص ولا في زمن من الازمنة كان على خطأ ، فانه بالنسبة الى كل قطع فعلي يتسخصه لا يتطرق اليه الاحتمال بخطأه . والا لو اتفق له ذلك لانسلخ عن كونه قطعا جازما .

نعم لو احتمل خطأ احد علوم محصورة ومعينة في وقت واحد فانه لابد ان تنسلخ كلها عن كونها اعتقادا جازما ، فان بقاء قطعه في جميعها مع تطرق احتمال خطأ واحد منها لا على التعيين لا يجتمعان .

والخلاصة : ان القطع يستحيل جعل الطريقية له تكوينا وتشريعا : ويستخيل نفيها عنه ، مهما كان السبب الموجب له .

\* \* \*

وعليه • فـــلا يعقــل التصرف بأسبابه ، كما نسب ذلك الى بعض الاخباريين من حكمهم بعدم تجويز الاخذ بالقطع اذا كان سببه من مقدمات عقلية ، وقد أشرنا الى ذلك في الجزء الثاني ص ٢١٤ •

وكذلك لايمكن التصرف فيه منجهة الاشخاص بأن يعتبر قطع شخص ولا يعتبر قطع آخر ، كما قيل بعدم الاعتبار بقطع القطاع قياسا على كثير الشك الذي حكم شرعا بعدم الاعتبار بشكه في ترتب أحكام الشك .

وكذلك لايمكن التصرف فيه من جهة الازمنة ولا من جهة متعلقه بأن يفرق في اعتباره بين ما اذا كان متعلقه الحكم فلا يعتبر ، وبين ما اذا كان متعلقه موضوع الحكم او متعلقه فيعتبر .

فان القطع في كل ذلك طريقيته ذاتية غير قابلة للتصرف فيها بوجه من الوجوه√وغير قابلة لتعلق الجعل بها نفيا واثباتا . وانما الذي يصح ويمكن ان يفع في الباب هو الفات نظر الخاطي، في قطعه الى الخلل في مقدمات قطعه ، فاذا تنبه الى الخلل في سبب قطعه فلا محالة ان قطعه سيتبدل اما الى احتمال الخلاف او الى القطع بالخلاف ولا ضير في ذلك . وهذا واضح.

# ٨٠ ـ موطن حجية الإمارات

قد أشرنا في مبحث الاجزاء ( الجزء الثاني ص ٢٥٢ س ١٩ ) الى أن جعل الطرق والامارات يكون في فرض التمكن من تحصيل العلم • وأحلنا بيانه الى محله • وهذا هو محله ، فنقول :

ان غرضنا من ذلك القول هو أننا أذ نقول : أن أمارة حجة كخبر الواحد • مثلا ـــ قانما نعنى أن تلك الأمارة مجعولة حجة مطلقا ، أي أنها في نفسها حجة مع قطع النظر عن كون الشخص الذي قامت عنده تلــك الإمارة متمكنا من تحصيل العلم بالواقع أو غير متمكن منه فهي حجة يجوز الرجوع اليها لتحصيل الاحكام مطلقا حتى في موطن يمكن فيه أن يحصل القطع بالحكم لمنقامت عنده الامارة ،اي كان باب العلم بالنسبة اليه مفتوحاً. فمثلا ، اذا قلنا بحجية خبر الواحد فانا نقول انه حجة ضمى في زمان يسع المكلف أن يرجع الى المعصوم رأسا فيأخذ الحكم منه مشافهة علىسبيل اليقين ، فانه في هذا الحال لو كان خبر الواحد حجة ، يجوز للمكلف أن يرجع اليه ، ولا يجب عليه أن يرجع الى المعصوم .

وعلى هذا ، فلا يكون موطن حجية الامارات في خصوص مورد تعذر حصول العلم أو امتناعة ، أي ليس في خصوص مورد انسداد باب العلم ، بل الاعم منذلك مفيشمل حتى موطن التمكن من تحصيلالعلم وانفتاحبابه. نعم ،مع حصول العلم بالواقع فعلاً لايبقى موضع للرجوع الى الامارة

بل لامعنى لحجيتها حينئذ ، لاسيما مع مخالفتها للعلم ، لأن معنى ذلك انكشاف خطأها .

ومن هنا كان هذا الامر توضع حيرة الاصوليين وبعثهم لأ أذ للسائل - كما سيأتي - أن يسمأل : كيف جاز أن تفرضوا صحة الرجوع الى الامارات الظنية مع انفتاح باب العلم بالاحكام له اذ قد يوجب سلوكهما تفويت الواقع عند خطاها لا ولا يحسن من الشارع أن يأذن بتفويت الواقع مع التمكن من تحصيله • بل ذلك قبيح يستحيل في حقه •

ولأجل هذا السؤال المحرج سلك الاصوليون عدة طرق للجواب عنه وتصحيح جعل حجية الامارات ، وسيأتي بيان هذه الطرق والصحيح منها في البحث ( ١٢ ) ص ٣٦ .

وغرضنا من ذكر هذا التنبيه هو أن هذا التصحيح شاهد على ما أردنا الاشارة اليه هنا : من أن موطن حجية الامارات وموردهـــا ما هو أعم من قرض التمكن من تحصيل العلم وانقتاح بابه ومن قرض انسداد بابه . ومن هنا نعرف وجـــه المناقشة في استدلال بعضهم على حجية خبر الواحد بالخصوص بدليل انسداد باب العلم. كما صنع صاحب المعالم . فانه لما كان المقصود اثبات حجية خبر الواحد في تقسه حتى مع فرض انفتاح باب العلم لايبقى معنى للاستدلال على حجيته بدليل الانسداد . على أن دليل الانسداد انما يثبت فيه حجية مطلق الظن من حيث هو

ظن كما سيأتي بيانه ، فلا يثبت به حجية ظن خاص بما هو ظن خاص . نعم ، استدل بعضهم على حجية خبر الواحد بدليل الانسداد الصغير

لعم ، استندل بعضهم على تحبيه سبو سواحد باحين و ولا يبعد صحة ذلك . ويعنون به انسداد باب العلم في خصوص الاخبار: التي بايدينا التي نعلم على الاجسال<sup>7</sup>بأن بعضها موصل الى الواقع ومحصل له لا ولا يتميز الموصل الى الواقع من غيره ، مع انحصار السنة في هذه الاخبار التي بأيدينا .

وحينئذ نلتجيء الى الاكتفاء ليس يفيد أخان والاطمئنان من هذه الاخبار وهذا ما نعنيه بخبر الواحد *روتيت كيتراسي.* 

والفرق بين دليل الانسداد الكبير والصغير : ان الكبير هو انسداد باب العلم!في جميع الاحكام من جهة السنة وغيرها ، والصغير هو انسداد باب العلم بالسنة مع انفتاح باب العلم في الطرق الاخرى ، والمعروض انه ليس لدينا الا هـــذه الاخبار التي لاينيد اكثرها العسلم ، وبعضها حجسة قطعا وموصل الى الواقع .

# ٩ ـ الغلن الخاص والغلن الطلق

تكرر منا التعبير بالظن الخاص والظن المطلق،وهو اصطلاح للاصوليين المتأخرين\فينبغي بيان ما يعنون بهما ، فنقول :

ا ـــ يواد من ( الظن الخاص )<sup>م</sup>: كل ظن قام دليل قطعي على حجيته واعتباره بخصوصه غير دليل الانسداد الكبيز • وعليه فيكون المراد منه الامارة التي هي حجة مطلقا حتى مع انفتاح باب العلم ، ويسمى أيضا ( الطريق العلمي ) نسبة الى العلم باعتبار قيام العلم على حجيته كما تقدم .

 ۲ – يراد من ( الظن المطلق ) : كل ظن قام دليل الانسداد الكبير على إحجيته واعتباره .

إفيكون المراد منه الامارة التي هي حجة في خصوص حالة انسدادباب العلم والعلمي ، أي انسداد باب نفس العلم بالاحكام وباب الطرق العلمية المؤدية اليها .

ونحن في هذا المختصر لانبحث الاعن الظنون الخاصة فقط ، اماالظنون المطلقة فلا تتعرض لها ، لثبوت حجية جعلة من الامارات المغنية عندنا عن فرض أنسداد باب العلم والعلمي فقلا تصل النوبة الى هذا الفرض حتى نبحث عن دليل الانسداد لاتبات حجية مطلق الظن .

ولكن بعد أن اتنهينا الىهنا يُنبِغَي ألّا يخلو هذا المختصر من الاشارة الى مقدمات دليل الانسداد على نحو الاختصارُ تنويرا لذهن الطالب ،فنقول:

### ١٠ - مقدمات دليل الاستداد

إن الدليل المعروف بـ ( دليل الانسداد ) يتألف من مقدمات أربع اذا تست يترتب عليها حكم العقل بلزوم العمل بما قام عليه الظن في الاحكام أي ظن كان،عدا الظن الثابت فيه ـ على نحو القطع ـ عدم جواز العمل به كالقياس مثلا .

 أبواب الفقه في عصورنا المتأخرة عن عصر أئمتنا عليهم السلام • وقد علمت أن أساس المقدمات كلها هي هذه المقدمة ، وهي دعوى قد ثبت عندنا عدم صحتها ، لثبوت انفتاح باب الظن الخاص بل العلم في معظم أبواب الفقه • فانهار هذا الدليل من أساسه •

٢ ... ( المقدمة الثانية ) انه لايجوز الهمال امتثال الاحكام الواقعية المعلومة اجمالا ، ولا يجوز طرحها في مقام العمل .

واهمالها وطرحها يقع بفرضين :

أما بأن نعتبر انفسنا كالبهائم والاطفال لاتكليف علينا و

وأما بأن نرجع الى اصالة البراءة واصالة عدم انتكليف في كل موضع لايعلم وجوبه وحرمته . وكلا الفرضين ضروري البطلان .

٣- ( المقدمة الثالثة ) الم يعد فرض وجوب التعرض للاحكام المعلومة اجمالا فانالامر لتحصيل فراغ الذمة منها يدور بين حالات أربع لاخامسةلها: أ ــ تقليد من يرى انفتاح باب العلم • ب ــ الاخذ بالاحتياط في كل مسألة •

جـــ الرجوع الى الاصل العملي الجاري في كل مــــآلة من نحو البراءة والاحتياط والتخيير والاستصحاب ، حسبما يقتضيه حال المــألة .

د ــــ الرجوع الى الظن في كل مسألة فيها ظن بالحكم ، وفيما عداها يرجع الى الاصول العملية .

ولا يصح الأخذ بالحالات الثلاث الاولى ، فتتعين الرابعة .

أما ( الاولى ) وهي تقليد الغير في الفتاح باب العلم فلا يجوز ، لأن المفروض أن المكلف يعتقد بالانسداد فكيف يصح له الرجوع الى من يعتقد بخطأه وانه على جهل •

وأما ( الثانية ) وهي الاخذ بالاحتياط ، فانه يلزم منه العسر والحرج

الشديدان ، بل يلزم اختلال النظام لو كلف جميع المكلفين بذلك .

واما ( الثالثة ) وهي الأخذ بالاصل الجاري فلا يصح أيضًا لوجود العلم الاجتالي بالتكاليف ، ولا ينكن ملاحظة كل مسألة على حدة غيرمنظمة ⁄⁄ الى غيرها من المسائل الاخرى المجهولة الحكم ، والحاصل ان وجود العلم الاجمالي بوجود المحرمات والواجبات في جميع المسائل المشكوكة الحسكم يمنع من إجراء اصل البراءة والاستصحاب ، ولو في بعضها .

وعليه ، فيتعين الاخذ بالغلن مالم يقطع بعدم جواز الاخذ به كالقياس . ( وهو المطلوب ) .

وفي فرض الظن المقطوع بعدم حجيته يرجع الى الاصول العملية ، كما يرجع اليها في المسائل المشكوكة التي لايقوم فيها ظن أصلا .

ولا ضير حينئذ بالرجوع الى الاصول العملية لانحلال العلم الاجمالي بقيام الظن في معظم المسائل النقهية الى علم تفصيلي بالاحكام التي قامت عليها الحجة ، وشك بدوي في الموارد الاخرى ، فتجرى فيها الاصول . هذه خلاصة ( مقدمات دليل الانسداد ) ، وفيها أبحاث دقيقة طويلة

الذيل لاحاجة لنا يها ، ويكفي ما ذكرناه عنها بالاختصار ً ه

# 11 - اشتراك الاحكام بين العالم والجاهل

قام اجماع الامامية على أن احكام اللهتعالى مشتركة ابين العالم والجاهل بها ، أي ان حكم الله ثابت لموضوعه في الواقع سواء علم به المكلف أم لم يعلم ، فانه مكلف به على كل حال .

فالصلاة ـــ مثلا ـــ واجبة على جميع المكلفين سواء علموا بوجوبها أم جهلوه ، فلا يكون العلم دخيلا في ثبوت الحكم أصلا •

وغاية ما تفوله في دخالة العلم في التكليف دخالته في تنجز الحكم التكليفي ، بسعنى أنه لايتنجز على الكلف على وجه يستحق على مخالفته العقاب الا اذا علم به . سواء كان العلم تفصيليا او اجماليا <sup>(1)</sup> . او قامت لديه حجة معتبرة على الحكم تقوم مقام العلم .

فالعلم وما يقوم مقامه يكون تركيلي ما هو التحقيق ـ شرطا لتنجز التكليف لاعلة تامة اخلافا للشبيخ الآخند صاحب الكفاية قدس سره • فاذا لم يحصل العلم ولا مايقوم مقامه بعد الفحص والياس لايتنجز عليه التكليف الواقعي ، يعني لايعاقب المكلف لو وقع في مخالفته عن جهل ، والا لكان العقاب علية عقابا بلا بيان ، وهو قبيح عقلا ، ( وسيأتي ان شاء الله تعالى في أصل البراءة شرح ذلك ) •

وفي قبال هذا القول زعم من يرى أن الاحكام انما تثبت لخصوص العالم بها أو من قامت عنده الحجة ، فمن لم يعلم بالحكم ولم تقم لديهالحجة عليه لاحكم في حقه حقيقة وفي الواقع .

١) سياتي في الجزء الرابع انشاء الله تعالى مدى تأثير العلم الاجمالي في
 تنجيز الاحكام الواقعية .

ومن هؤلاء من يذهب الى تصويب المجتهدَّ، اذ يقول : ان كل مجتهد مصيب وسيأتي بيانه في محله ان شاء الله تعالى في هذا الجزء\.

وعن الشيخ الانصاريَّ ـــ أعلى الله مقامه ـــ وعن غيره أيضًا كصاحب الفصول رحمه الله ، أن أخبارنا متواترة معنى في اشتراك الاحكام بين العالم والجاهل وهو كذلك .

و ( الدليل على هذا الاشتراك ) ـــَ مع قطع النظر عن الاجماع وتواتر الاخبار ـــ واضح لا وهو أن نقول :

.۱ ـــ ان الحکم لو لم یکن مشترکا لکان مختصا بالعالم به اذ لایجوز آن یکون مختصا بالجاهل به ، وهو واضح م

٢ -- وإذا ثبت إنه مختص بالعالم، فإن معناه تعليق الحكم على العلم به
 ٣ -- ولكن تعليق الحكم على العلم به محال ، لانه يلزم منه الخلف .
 ٤ -- إذن يتعين إن يكون مشتركا بين العالم والجاهل .

( بيان لزوم الخلف ) : انه لو كان الحكم معلقا على العلم به كوجوب الصلاة مثلا ، فانه يلزمه ــ بلهو نفس معنى التعليق ــ عدم الوجوب لطبيعي الصلاة ، اذ الوجوب يكون حسب الفرض للصلاة المعلومة الوجوب بما هي معلومة الوجوب ، بينما ان تعلق العلم بوجوب الصلاة لايمكن فرضه الا اذا كان الوجوب متعلقا بطبيعي الصلاة • فما فرضناه متعلقا بطبيعي الصلاة لم يكن متعلقا بطبيعيها ، بل بخصوص معلوم الوجوب •

وببيان آخر في وجه استحالة تعليق الحكم على العلم به تقول : إن تعليق الحكم على العلم به يستلزم منه المحال ، وهو استحالة العلم بالحكم ، والذي يستلزم منه المحال محال ، فيستحيل نفس الحكم م وذلك لائه قبل حصول العلمُ لاحكم ب حسب الفرض بنه ، فاذا أراد

# أن يعلم يعلم بناذا ؟ فلا يعقل حصول العلم لديه بغير متعلق مفروض الحصول . واذا استحال حصول العلم استحال حصول الحكم المعلق عليه ،لاستحالة ثبوت الحكم بدون موضوعه . وهو واضح .

وعلى هذا ، فيستحيل تقييد الحكم بالعلم به ، واذا استخال ذلك تعين أن يكون الحكم مشتركا بين العالم والجاهل ، أي بثبوته واقعا في صورتي العلم والجهل ، وإن كان الجاهل القاصر معذورا أي انه لايعاقب على المخالفة. وهذا شيء آخر غير نفس عدم ثبوت الحكم في حقه ،

#### \* \* \*

ولكنه قد يستشكل في استكثناف اشتراك الاحكام في هذا الدليل بما تقدم منا في الجزء الاول « ص ٣٧ و ١٧٣ » ، من أن الاطلاق والتقييد متلازمان في مقام الاثبات لانهما من قبيل العدم والملكة ، فاذا استحال التقييد في مورد استحال معه الامللاق أيضاً مفكيف العدم والملكة والتقييد متال الاحكام من أطلاق ادلتها لامتناع تقييدها بالعلم . والاطلاق كالتقييد محال بالنسبة الى قيد العلم في أدلة الاحكام .

وقد أصر شيخنا النائيني أعلى الله مقامه على امتناع الاطلاق في ذلك ، وقال بما محصله<sup>V</sup>: انه لايمكن أن نحكم بالاشتراك من نفس أدلة الاحكام، بل لابد لاثبانه من دليل آخر سماه «متمم الجعل »، على أن يكون الاشتراك من باب لا تتيجة الاطلاق » كاستفادة تقييد الامر العبادي بقصد الامتثال من دليل ثان لا متمم للجعل » على أن يكون ذلك من باب لا تتيجة التقييد» من دليل تان لا متمم للجعل » على أن يكون ذلك من باب لا تتيجة التقييد، وكاستفادة تقييد وجوب الجهر والاخفات والقصر والاتمام بالعلم بالوجوب من دليل آخر متمم للجعل ، على أن يكون ذلك أيضا من باب تتيجة التقييد، ---- \*\*• ----

2

أدعى الشيخ الانصاري تواترها ، فتكون هي المتسبة للجعل . أقول : ويمكن الحواب عن الاشكال المذكور بيا محصلة «

ان هذا الكلام صحيح أو كانت استفادة اشتراك الاحكام متوقفة على اثبات اطلاق أدلتها بالنسبة الى العالم بها : غير أن المطلوب الذي ينفعنا هو نفس عدم اختصاص الاحكام بالعالم على نحو السالية المحصلة . فيكون التقابل بين اشتراك الاحسكام واختصاصها بالعالم من قبيل تقابسل السلب والايجاب ، لامن باب تقابل العدم والماكة لالأن المراد من الاشتراك نفس عدم الاختصاص بالعالم ي

وهذا السلب يكفي فياستفادته من أدلة الاحكام من نفس اثبات امتناع الاختصاص ، ولا يحتاج آلى مؤنة زائدة لاثبات الاطلاق أو اثبات تتيجة الاطلاق بمتمم الجعل من أجاع أو أدلة أخرى ، لانه من نفس امتناع التقييد نعلم أن الحكم مشترك لايختص بالعالم .

نعم يتم ذلك الاشكال و كان لعنتاع التقييد ايس الا من جهة بيانية وفي مرحلة الانشاء في دليل نفس الحكم ، وان كان واقعه يسكن آن يكون مقيدا او مطلقا مع قطع النظر عن آدانه بالنفظ ، فانه حينئذ لايسكن بيانه بنفس دليله الاول فنحتاج الى استكشاف الواقع المراد من دليل آخر نسبيه متسم الجعل ولأجل ذلك نسبيه بالمتسم للجعل ، فتحصل لنا نتيجة الاطلاق أو نتيجة التقييد من دون أن يحصل تقييد او اطلاق المفروض انهنا مستحيلان كما كان الحال في تقييد الوجوب الاست الامتتال في الواجب التعبدي .

أما لو كان نفس الحكم واقعا مع قطع النظر عن أدائه بأية عبارة كانت ــ كما فيما نحن فيه ــ يستحيل تقييده سواء أدي ذلك ببيان واحد اوبيانين او بالف بيان أفان واقعه لامحالة ينحصر في حالة واحدة ، وهو أن يكون في نفسه شاملا لحالتي وجود القيد المفروض وعدمه . - 17 -

وعليه ، فلا حاجة في مثله الى استكشاف الاشتراك من نفس اطلاق دليـــله الاول ولا من دليل ثان متمم للجعل . ولا نمانع أن تسمى ذلـــك « تنيجة الاطلاق لا اذا حلا لكم هذا التعبير .

ويبقى الكلام حينئذ في وجه تقييد وجوب الجهر والاخفات والقصر والاتمام بالعلم مع فرض امتناعه حتى بمتمم الجعل ، والمفروض ان هــــذا التقييد ثابت في الشريعة ، فكيف تصححون ذلك ٢ ـــ فنقول :

انه لما امتنع تقييد الحكم بالعلم فلابد أن نلتمس توجيها لهذا الظاهر من الادلة • وينحصر التوجيه في ان نفرض أن يكون هذا التقييد من باب اعفاء الجاهل بالحكم في هذين الموردين عن الاعادة والقضاء واسقاطهما عنه اكتفاء بما وقع كاعفاء الناسي ، وان كان الوجوب واقعا غير مقيد بالعلم • والاعادة والقضاء بيد الشارع رفعهما ووضعهما •

ويشهد لهذا التوجيه أن بعض الروايات في البابين عبرت بسقوط الاعادة عنه ، كالرواية عن أبي جعفر عليه السلام فيمن صلى في السفر أربعا : « ان كانت قرئت عليه آية التقصير وفسرت له فصلى أربعا أعاد ، وان لم يكن قرئت عليه ولم يعلمها فلا اعادة » •

### ١٢ - تصحيح جعل الإمارة

بعدما ثبت أن جعل الامارة يشمل فرض انفتاح باب العلم خدمع ما ثبت من اشتراك الاحكام بين العالم والجاهل خدت المحة « شبهة عويصة » في صحة جعل الامارة قد أشرنا اليها فيما سبق ص ٢٧ ، وهي : ـــ ٠

انه في فرض التمكن من تحصيل الواقع والوصول اليه كيف جاز أن يأذن الثمارع باتباع الامارة الظنية ، وهي ـــ حسب الفرض ـــ تحتمل الخطأ المهوت للواقع ﴿والاذن في تفويته قبيح عقلا ، لأن الامارة لو كانت دالة على جواز الفعل – مثلا ــ وكان الواقع هو الوجوب او الحرمـة ، فان الاذن باتباع الامارة فيهذا الفرض يكون اذنا بترك الواجب او فعل الحرام، مع أن الفعل لايزال باقياً على وجوبه الواقعي او حرمته الواقعية مع تمكن المكلف من الوصول الى معرفة الواقع حسب الفرض ﴿ ولا شك في قبحذلك من الحكيم ُ •

وهذه الشبهة هي التي الجَّات بعض الاصوليين الى القول بأن الامارة مجعولة على فحو « السببية »، إذ عجزوا عن تصحيح جعل الامارة على فحو «الطريقية» التي هي الاصل في الامارة على ما سيأتي من شرح ذلك قريبا •

والحق معهم آذا فعن عجزنا عن تصعيب جعل الامارة على نحو الطريقية . لان المفروض أن الامارة قد ثبتت حجيتها قطعا قلا بد أن يفرض – حينند – في قيام الامارة او في اتباعها مصلحة بتدارك بها ما يفوت من مصلحة الواقع على تقدير خطاها حتى لايكون أدن الثنارع بتفويت الواقع قبيحاً لاما دام ان تفويته له يكون لمصلحة أقوى وأحدى أو مساوية لمصلحة الواقع فينشأ على طبق مؤدى الامارة حكمظاهري بعنوان انه الواقع إما ان يكون مماثلا للواقع عند الاصابة أو مخالفا له عند الخطأ م

والوجه في دفع الشبهة : انه بعد أنفرضنا أن القطع قام على ان الامارة الكذائية كخبر الواحد حجة يجوز اتباعها مع التمكن من تحصيل العلم نفلابد أن يكون الاذر من الشارع العمالم بالحقائق الواقعية لامر علم به وغاب عنا علمه • ولا يخرج هذا الامر عن احد شيئين لا ثالث لهما ، وكل منهمما جائز عقلا لا مانع منه : ١ ـــ ان يكون قد علم بان اصابة الامارة للواقع مساوية لاصابة العلوم
 ١ التي تتفق للمكلفين أو اكثر منها • بمعنى ان العلوم التي يتمكن المكلفون
 من تحصيلها يعلم الشارع بأن خطأها سيكون مساويا لخطأ الامارة المجعولة
 او اكثر خطأ منها •

٢ ـــ ان يكون قد علم بأن في عدم جعل امارات خاصة لتحصيل الاحكام والاقتصار على العالم تضييقا على المكلفين ومشقة عليهم ، لا سيما بعد ان كانت تلك الامارات قد اعتادوا سلوكها والاخذ بها في شؤونهم الخاصــة وامورهم الدنيوية وبناء العقلاء كلهم كان عليها .

وهذا الاحتمال الثاني قريب الى التصديق جدا ، فانه لا نشك في ان تكليف كل واحد من الناس بالرجوع إلى المعصوم أو الاخبار المتواترة في تحصيل جميع الاحكام أمر فيه ما لا يوصف من الضيق والمشقة ، لا سيما ان ذلك على خلاف ما جرت عليه طريقتهم في معرفة مايتعلق بشؤونهم الدنيوية.

وعليه ، فمن القريب مجدا أن الشارع أنما رخص في أتباع الأمارات الخاصة فلغرض تسهيل الآخذ باحكامه والوصول اليها . ومصلحة التسهيل من المصالح النوعية المنقدمة في نظر الشارغ على المصالح الشخصية ألتي قد تقوت احيانا على بعض المكلفين عند العمل بالأمارة لو أخطأت . وهذا امر معلوم من طريقة الشريعة الاسلامية التي بنيت في تشريعها على التيسير والتسسهيل .

وعلى التقديرين والاحتمالين فإن الشارع في اذنه باتباع الامارة طريقا الى الوصول الى الواقع من احكامه لا بد أن يفرض فيه أنه قد تسسامح في التكاليف الواقعية عند خطأ الامارة ، أي ان الامارة تكون معذرة للمكلف فلا يستحق العقاب في مخالفة الحكم كما لا يستحق ذلك عند المخالفة في خطأ القطع ، لا انه بقيام الامارة يحدث حكم آخر ثانوي ، بل شأقها في هسذه

الجهة شآن القطع بلا فرق •

ولذا إن الشارع في الموارد التي يريد فيها المحافظة على تحصيل الواقع على كل حال أمر باتباع الاحتياط ولم يكتف بالظنون فيها ، وذلك كموارد الدماء والفروج ٠

### ١٢ - الامارة طريق او سبب

قد أشرنا في البحث انسابق الى مذهبي السببية والطريقية في الامارة وقد عقدنا هذا البحث لبيان هذا الخلاف .

فان ذلك من الامور التي وقعت اخيرا موضع البحث والرد والب دل عند الاصوليين ، فاختلفوا في ان الامارة هل هي حجة مجعولة على نحو ( الطريقية ) ، او انها حجبة مجعولة على نحو ( السببية ) ، أي انهما طريق او سبب .

والمقصود من كونها (طريقا) : انها مجعولة لتكون موصلة فقط الى الواقع للكشف عنه ، فان أصابته فانه يكون منجزا بها وهي منجزة له ، وان أخطأته فانها حينئذ تكون صرف معذر للمكلف في مخالفة الواقع .

والمقصود من كونها ( سببا ) : انهــا تكون سببا لحدوث مصلحـــةفي مؤداها تقاوم تفويت مصلحة الاحكام الواقعية على تقدير الخطأ ، فينشىء الشارع حكما ظاهريا على طبق ما أدَّت اليه الامارة . والحق انها مأخوذة على نحو (الطريقية) .

والسر في ذلك واضيح بعدما تقدم ، فان القول بالسببية ــ كما قلنا ــ مترتب على القول بالطريقية ، يعني إن منشأ قول من قال بالسببية هو العجز عن تصحيح جعل الطرق على نحو الطريقية ، فيلتجيء الى فرض السببية . أما اذا أمكن تصحيح الطريقية فلا يبقى دليل على السببية ويتعين كون الامارة طريقًا محضًا ، لأن الطريقية هي الأصل فيها •

ومعنى إن الطريقية هي الأصل : ان طبع الامارة لو ختليت ونفسها يقتضي أن تكون طريقا محضا الى مؤداها ، لان لسانها النعبير عن الواقع والحكاية والكشف عنه ، على ان العقلاء انما يعتبرونها ويستقر بناؤهم عليها فلاجل كشفها عن الواقع ، ولا معنى لأن يفرض في بناء العقلاء أنه على نحو السببية ، وبناء العقلاء هو الأساس الاول في حجية الامارة كما سيأتي .

نعم إذا منع مانع عقلي من قرض الامارة طريقا من جهة الشبهة المتقدمة . او تحوها أه قلا بد أن تخرج على خلاف طبعها وتلتجيء الى فرض السببية .

ولما كنا دفعنا الشبهة في جعلها على نحو الطريقية فلا تصل النوبة الى التماس دليل على سببيتها أو طريقيتها، اذ لا موضع للترديــد والاحتمال لنحتاج الى الدليل .

هذا وقد يلتمس الدليل على البريبية من نفس دليل حجية الامارة بأن يقال : ان دليل الحجية ـــ لاشك ــ يدل على وجوب اتباع الامارة • ولمـــا كانت الاحكام تابعة لمصالح ومفاسد في متعلقاتها ، فلا بد أن يكون في اتباع الامارة مصلحة تقتضي وجوب اتباعها وإن كانت على خطآ في الواقــم • وهذه هي السببية بعينها •

اقول : والجواب عن ذلك واضح فائنا نسلم إن الاحكام تابعة للمصالح والمفاسد ، ولكن لا يلزم في المقام أن يكون في نفس اتباع الامارة مصلحة ، بل يكفي ان ينبعث الوجوب من نفس مصلحة الواقع ، فيكون جعل وجوب اتباع الامارة لفرض تحصيل مصلحة الواقع ، بل يجب ان يكون الحسال يفها كذلك ، لانه ـــ لاشك ــ ان الفرض من جمل الامارة هي الوصول بهاالى الواقع فالمحافظة على الواقع والوصول اليه هو الباعث على جعل الامارة لفرض تنجيزه وتحصيله ، فيكون الأمر باتباع الامارة طريقا الى تحصيل

た

الواقسع •

ولذا تقول : اذا لم تصب الواقع لا تكليف هناك ولا تدارك لما فات من الواقع ، وما هي الا المعذرية في مخالفته ورفع العقاب على المخالفة ، لا اكثر وهذه المعذرية تقتضيها تفس الرخصة في اتباع الامارة التي قـــد تخطيء .

وعلى هذا ، فليس لهذا الأمر الطريقي المتعلق باتباع الامارة بما هو أمر طريقي مخالفة ولا موافقة ، لانه في الحقيقة ليس فيه جعل للداعي الى الفعل الذي هو مؤدى الامارة مستقلاً عن الامر الواقعي وانما هو جعل للامارة منجزة للامر الواقعي ، فهو موجب لدعوة الامر الواقعي ، فلا بعث حقيقي في مقابل البعث الواقعي فلا تكون له مصلحة الا مصلحة الواقع ، ولا طاعة غير طاعة الواقع ، اذ لا بعث فيه الا بعث الواقع .



ذهب الشبيخ الانصاري قدس سره الى فرض المصلحة السلوكية في الامارات لتصحيح جعلها ـــ كما تقدمت الاشارة الى ذلك في مبحث الاجزاء الجزء الثاني ص ٣٥٣ ـــ وحمل عليه كلام الشبيخ الطوسي في العدة والعلامة<sup>4</sup> في النهاية •

والما ذهب إلى هذا الفرض لانه لم ينم عنده تصحيح جعل الامارة على نحو الطريقية المحضة ، ووجد أيضا ان القول بالسببية المحضة يستلزم القول بالتصويب المجمع على بطلانه عند الامامية قسلك طريقا ومسطه لا يذهب به الى الطريقية المحضة ولا إلى السببية المحضة وهو ان يفوض المصلحة في تفس سلوك الامارة وتطبيق العمل على ما ادت اليه ، وبهذه المصلحة يتدارك ما يفوت من مصلحة الواقع عند الخطأ ، فتكون الامارة من ناحية إ لها شأن الطريقية الى الواقع ، ومن ناحية اخرى لها شأن السببية .

وغرضه من فرض المصلحة السلوكية أن نفس سلوك طريق الامسارة والاستناد اليها في العمل بمؤداها فيه مصلحة تعود لشخص المكلف يتدارك بها ما يفوته من مصلحة الواقع عند الخطأ ، من دون أن يحدث في نفس المؤدى كم أي في ذات الفعل والعمل ـــ مصلحة حتى تستلزم انشاء حكم آخرٌ غير الحكم الواقعي على طبق ما أدت اليه الامارة الذي هو نوع من التصو يب<sup>(1)</sup> م

ا قال رحمه الله في رسائله فيما قال : « ومعنى وجوب العمل على طبق الامارة وجوب ترتيب احكام الواقع على مؤداها من دون ان تحدث في الفعل مصلحة على تقدير مخالفة الواقع » م

ولا ينبغي أن يتوهم أن القول بالمصلحة السلوكية هي نفس ما ذكرناه في احد وجهي تصحيح الطريقية من فرض مصلحة التسهيل ، لان الغرض من القول بالمصلحة السلوكية أن تحدث مصلحة في سلوك الامارة تعود تلك المصلحة لشخص المكلف لتدارك ما يفوته من مصلحة الواقسع ، بينما ان

(١) ان التصويب الباطل على مابينه الشبيخ على نحوين ٢ ٢٠ لاول ) ما ينسب الى الاشاعرة وهو ان يفرض ان لا حكم ثابتا فى نفسه يشترك فيه العالم والجاهل ٢ بل الشارع ينشيء احكامه على طبق ما تؤدي اليه آراء المجتهسدين. الثاني) ماينسب الى المعتزلة وهو ان تكون هناك احكام واقعية ثابتة فى نفسها يشترك فيها العالم والجاهل . ولكن لراي المجتهد أثرا فى تبدل عنوان موضوع الحسكم او متعلقه ٢ فتحدث على وفسق ما أدى اليه رأيه مصلحة غالبة على مصلحة الواقع ٢ فينشيء الشارع احكامًا ظاهرية ثانوية غير الاحكام الواقعية. وهذا المعنى من التصويب ترجع اليه السببية المحضة . وأنما كان هذا تصويبا باطلا لان معناه خاو الواقع عن الحكم حين قيام الامارة على خلافه . غرضنا من مصلحة التسهيل مصلحة توعية قد لا تعود لشخص من قامت

عنده الامارة ، وتلك المصلحة النوعية مقدمة في مقام المزاحمة عند الشارع على مصلحة الواقع التي قد تفوت على شخص المكلف .

وإذا أتضبح الفرق بينهما تقول : أن القول بالمصلحة السلوكية وفرضها يأتي بالمرتبة الثالية للقول بمصلحة التسهيل ، يعنى أنه إذا لم تثبت عندف مصلحة التسهيل ، أو قانا بعدم تقديم المصاحبة النوعيبة على المصلحبة الشخصية ، ولم يصح عندنا أيضا احتمال مساواة خطأ الامبارات للعلوم به فانا نلتجيء إلى ما سلكه الشيخ من المصلحة السبلوكية إذا استطعنيا تصحيحها ، فرارا من الوقوع في التصويب الباطل .

وأما نحن فاذ ثبت عندنا ان مناك مصلحة التسهيل في جعل الامسارة تفوق المصالح الشخصية ومقدمة عليها عند الشارع ، اصبحنا في غنى ً عن فرض المصلحة السلوكية .

على ان المصلحة السلوكية آلى الآن لم تتحقق مراد الشيخ منها ولم نجد الوجه لتصحيحها في نفسها ، فاذ في عبارته شيئا من الاضطراب والايهام، وكفى أن يقع في بعض النسخ زيادة كلمة (الامر) على قوله : « الا ان العمل على طبق تلك الامارة » فتصير العبارة هكذا « الا ان الامر بالعمل...» قلا يدري مقصوده هل انه في نفس العمل مصلحة سلوكية او في الامر بسه . وقيل : ان هذا التصحيح وقع من بعض تلامذته اذ أوكل اليه امر تصحيح العبارة بعد مناقشات تلاميذه لها في مجلس البحث .

وعلى كل حال ، فإن الظاهر أن الفارق عنده بين السببية المحضة وبين المصلحة السلوكية بمقتضى عبارته قبل التصحيح المذكور أن المصلحة على الاول تكون قائمة بذات الفعل وعلى الثاني قائمة بعنوان آخر هو السلوك فلا تزاحم مصلحته مصلحة الفعل . ولكننا لم تتعقل هذا الفارق المذكور ، لانه انما يتم اذا استطعنا ان تتعقل لعنوان السلوك عنوانا مستقلا في وجوده عن ذات الفعل لا ينطبق عليه ولا يتحد معه حتى لا تزاحم مصلحته مصلحة الفعل ، وتصوير هذا في غاية الاشكال ، ولعل هذا هو السر في مناقشة تلاميذه له فحمل بعضهم على اضافة كلمة (الامر) ، ليجعل المصلحة تعود الى نفس الامر لا الى متعلقه فلا يقع التزاحم بين المصلحتين ،

وجه الاشكال له (اولا) النا لا تقهم من عنوان السلوك والاستناد الى الامارة الا عنوانا للفعل الذي تؤدي اليه الامارة بأي معنى فسرنا السلوك والاستناد ، اذ ليس للسلوك ومتابعة الامارة وجود آخر مستقل غير نفس وجود الفعل المستند الى الامارة •

نعم ، اذا أردنا من الاستناد إلى الامارة معنى آخر ، وهو الغصل القصدي من النفس ، فان له وجودا آخر غير وجود الفعل لانه فعل قلبي جوانعي لا وجود له الا وجودا قصديا ، ولكنه من البعيد جدا أن يكون ذلك غرض الشيخ من السلوك ، لان هذا الفعل القلبي انما يصح أن يفرض وجوبه ففي خصوص الامور العبادية ، ولا معنى للالتزام بوجوب القصد . في جميع افعال الانسان المستند فعلها إلى الامارة .

(ثانيا) على تقدير تسليم اختلافهما وجودا فان قيام المصلحة بشيء انما يدعو الى تعلق الامر به لا يشيء آخر غيره وجودا وان كانا متلازمين في الوجود • فمهما فرضنا من معنى للسلوك وان كان بمعنى الفعل القلبي قانه اذا كانت المصلحة المقتضية للامر قائمة به فكيف يصح توجيسه الامر الى ذات الفعل والمفروض ان له وجودا آخر لم تقم به المصلحة •

واما اضافة كلمة (الامر) على عبارة الشيخ فهي بعيدة جدا عن مراده وعباراته الاخرى •

## 10 - الحجية أمر اعتباري او انتزاعي

≈من الامور انتي وقعت موضع البحث ايضا عند المتأخرين مســـألة ان الحجية هل هي من الامور الاعتبارية ُالمجعولة بنفسها وذاتها ، او انها من الانتزاعيات التي تنتزع من المجعولات .

وهذا النزاع في الحجية فرع ـــ في الحقيقة /ــ عن النزاع في أصـــل الاحكام الوضعية • وهذا النزاع في خصوص الحجية ـــ على الاقل/ـــ لم أجد له ثمرة عملية في الاصول •

على أن هــذا النزاع في أصـــله غــير محقق ولا معهوم لان لكلمتي الاعتبارية والانتزاعية مصطلحاتكثيرة ، في بعضها تكون الكلمتان متقابلتين، وفي البعض الآخر متداخلتين . وتفصيل ذلك يخرجنا عن وضع الرسالة .

ونكتفي أن نقول على مُبْتِينَ الإختصار : مَ

إن الذي يظهر من اكثر كلمات المتنازعين في المسالة ان المراد من الامر الانتزاعي هو المجعول ثانيا وبالعرض في مقابل المجعول اولا وبالــذات ، بمعنى ان الايجاد والجعلالاعتباريينــب أولا وبالذات الى شيء هو المجعول حقيقة ثم ينسب الجعل ثانيا وبالعرض الى شيء آخر • فالمجعول الاول هو الامر الاعتباري/والثاني هو الامر الانتزاعيَ •

فيكون هناك جعل واحد ينسب الى الاول بالذات والى الثاني بالعرض، لا أنه هناك جعلان واعتباران ينسب احدهما الى شيء ابتداء وينسب ثانيهما الى آخر بتبع الاول ، فان هذا ليس مراد المتنازعين قظعا .

فيقال في الملكية ـــ مثلا ـــ التيحي من جملة موارد النزاعان المجعول اولا وبالذت هو اباحة تصرف الشخص بالشيء المملوك ، فينتزع منها أنـــه مالك/ أي ان الجعل ينسب ثانيا وبالعرض الى الملكية. فالملكية يقال لها : انها مجعولة بالعرض ويقال لها : انها منتزعة من الاباحة . هذا إذا قيل ان الملكية انتزاعية ، أما اذا قيل انها اعتبارية فتكون عندهم هي المجعولة اولا وبالذات للشارع، او العرف .

وعلى هذا ، فاذا أريد من الانتزاعي هذا المعنى ــ فالحق أن الحجية أمر اعتباري ، وكذلك الملكية والزوجية ونحوها من الاحكام الوضعيــة . وشأنها في ذلك شأن الاحكام التكليفية المســام فيها أنها من الاعتباريــاتـ الشرعيــة .

توضيح ذلك : إن حقيقة الجعل هو الايجاد . والايجاد على تحوين : ١ ـــ ما يراد منه ايجاد الشي حقيقة في الخارج . ويسسى : الجعسل التكويني . او الخلق .

٢ – ما يراد منه إيجاد الشيء اعتبارا وتنزيلا ، وذلك بننزيله منزلة الثمىء الخارجي الواقعي من جهة ترتيب أثر من آثاره أو الخصوصية فيه من خصوصيات الامر الواقعي ، ويسمى : الجعل الاعتباري ، أو الننزيلي · وليس له واقع إلا الاعتبار والننزيل ، وأن كان نفس الاعتبسار امرا

واقعيا حقيقيا لا اعتباريا •

مثلا حينمايقال:زيد أسد،فان الاسد مطابقه الحقيقي هوالحيوان المفترس المخصوص ، وهو طبعا مجعول ومخلوق بالجعل والخلق التكويني ، ولكن العرف يعتبرون الشجاع أسدا ، فزيد اسد اعتبارا وتنزيلا من قبل العرف من جهة ما فيه من خصوصية الشجاعة كالأسد الحقيقي .

ومن هذا المثال يظهر كيف ان الاحكمام التكليفية اعتبارات شرعية، لأن الآمر حينمايريد منشخص أن يفعل فعلا ما فبدلا أن يدفعه بيده مثلا ليحركه نحو الممل<sup>V</sup>ينشيء الأمر بداعي جعل الداعي في دخيلة انمس المأمور • فيكون هذا الانشاء للامر دفعا وتحريكا اعتباريا تنزيلا له منزلة الدفع الخارجي باليد مثلا • وكذلك النهي زجر اعتباري تنزيلا له منزلة الردع والزجر الخارجي باليد مثلا •

وكذلك يقال في حجية الامارة المجعولة ، قان القطع لما كان موصلا الى الوافع خقيقة وطريقا بنفسه اليه ، فالشارع يعتبر الامارة الظنية طريقا الى الوافع تنزيلا لها منزلة القطع بالواقع بالغاء احتمال الحلاف،فتكون الامارةقطعا اعتباريا وطريقا تنزيليا .

ومتى صح وأمكن "زتكون الحجية هي المعتبرة اولا وبالذات فما الذي يدعو الى فرضها مجعولة ثانيا وبالعرض ، حتى تكون أمرا انتزاعيا ، الا آن يريدوا من الانتزاعي معنى آخر . وهو ماستفاد من دليل الحكم على نحو الدلالة الالتزامية كان تستفاد الحجية للامارة من الأمر باتباعها مثل ما لسو قال الامام (ع) : « صدق العادل» السذي يدل بالدلالة الالتزامية على حجية خبر العادل واعتباره عند الشارع .

وهذا المعنى للانتزاعي صحيح ولا مانع من أن يقال للحجية انها أمــر انتزاعي بهذا المعنى ، ولكنه بعيد عن مرامهم لان هذا المعنى من الانتزاعية لايقابل الاعتبارية بالمعنى الذي شرحناه .

وعلى كل حال فدعوى التزاعية الحجية بأي معنى للانتزاعي لاموجب لها ، لاسيسا أنه لم يتفق ورود أمر من الشارع باتباع امارة من الامارات في جميع ما بأيدينا من الآيات والروايات حتى يفرض ان الحجية منتزعة مسن ذلك الامر ٠

هذا كل ما أردنا بيانه من المقدمات قبل الدخول في المقصود . والآن نشرع في البحث عن المقصود ، وهو تشخيص الأدلة التي هي حجـة على الاحكام الشرعية من قبل الشارع المقدس . ونضعها في ابواب .٪



.

r





≈تمهیستا :

ان القرآن الكريم هو المعجزة الخالدة لنبينا محمد ( ص ) ، والموجود بأيدي الناس بين الدفتين هو الكتاب المنزل الى الرسول بالحق لاريب فيسه هدى ورحمة «وما كان هذا ُ القرآن أن يفترى من دون الله » .

ولكن الذي يجب أن يعلم أنه قطعي الحجة من ناحية الصـــدور فقط لتواتره عند المسلمين جيلا بع<sup>ر</sup> جيل • وأما من ناحية الدلالة فليس قطعيـــا كله الا ن فيه متشابهاومحكما مركز تشكير من الحيات

> ثم ( المحكم ) : منه ماهو نص . أي قللعي الدلالة . ومنه ما هو ظاهر تنوقف حجيته على القول بحجية الظواهر .

ومن الناس من لم يقل بحجية ظاهره خاصة ، وان كانت الظواهر حجة. ثم ان فيه ناسخا ومنسوخا ، وعاما وخاصا ، ومطلقا ومقيدا ، ومجملا ومبينا • وكل ذلك لا يجعله قطعي الدلالة في كثير من آياتهُ.

ومن أجل ذلك وجب البحث عن هذه النواحي لتكميل حجيته • وأهم ما يجب البحث عنه من ناحية أصولية في أمور ثلاثة :

ا ـــ في حلجية ظواهره • وهذا بحث ينبغي ان يلحق بمباحث الظواهر الآتية ، فلنرجئه الى هناك •

٢ - في جواز تخصيصه وتقييده بحجة أخرى كخبر الواحد وقعوه.

حـ ٥٢ -وقد تقدم البحث عنه في الجزء الاول ص ١٦٢ • ٣\_\_ في جواز نسخه • والبحث عن ذلك ليس فيه كثير فائدة في الفقه، كما ستعرف ، ومع ذلك ينبغي ألا يخلو كتابنا من الاشارة اليه بالاختصار، فنقـول :

# نسبخ الكتاب العزيز

حقيقة النسخ :

النسخ اصطلاحا : رفع ماهو ثابت في الشريعة من الاحكام ونحوها . والمراد من ( النبوت في الشريعة ) : النبوت الواقعي الحقيقي ، في مقابل النبوت الظاهري بسبب الظهور اللفظي . ولذلك ، فرقع الحكم - الثابت بظهور العموم او الاطلاق – بالدليل المخصص او المقيد لايسمى نسخا ، بل يقال له : تخصيص أو تقييد أو تحوهما ، باعتبار أن هذا الدليل الثاني المقدم على ظهور الدليل الاول يكون قرينة عليه وكاشفا عن المراد الواقعي للشارع ، فلا يكون رافعا للحكم الاظاهرا ، ولا رفع فيه للحكم حقيقة بخلاف النسخ .

ومن هنا يظهر الفرق الحقيقي بين النسخ وبين التخصيص والتقييد . وسيأتي مزيد ايضاح لهذه الناحية في جواب الاعتراضات على النسخ . تردار ( ) منا المن من المار من المار من المار من

وقولنا : ( من الاحكام ونحوها ) ، فلبيان تعميم النسخ للاحكام التكليفية والوضعية ولكل أمر بيد الشارع رفعه ووضعه بالجعل التشريعي بما هو شارع •

وعليه فلا يشمل النسخ الاصطلاحي المجعولات التكوينية التي بيده رفعها ووضعها بما هو خالق الكائنات . وبهذا التعبير يشبل النسخ نسخ تلاوة القرآن الكريم على القول به باعتبار أن القرآن من المجمولات الشرعية التي ينشئها الشارع بما هوشارع، وان كان لنسا كلام في دعوى نسخ التلاوة من القرآن ليس همذا موضع تفصيله ، ولكن بالاختصار نقول ذ ان نسخ التلاوة في الحقيقة يرجع الى القول بالتحريف لعدم ثبوت نسخ التلاوة بالدليل القطعي ، سواء كان نسخا والله لما التلاوة او نسخا لها ولما تفسنته من حكم معا ، وان كان في القرآن الكريم مايشعر بوقوع نسخ التلاوة كقوله تعالى «واذا بدلنا آية مكان آية والله أعلم بما ينزل قالوا انما انت مفتر » ، وقوله تعالى «واذا بدلنا آية مكان آية آية او ننسها نأت بغير منها او مثلها » ولكن ليستا صريحتين بوقوع ذلك، ولا ظاهرتين ، وانما اكثر ما تدل الآيتان على امكان وقوعه .

امكان نسخ القرآن :

قد وقعت عند بعض الناس شبهات في امكان أصل النسخ ثم في امكان نسخ القرآن خاصة • وتنويرا للاذهان نشير الى أهم الشبه ودفعها ، قنقول: ٢ ــ قيل : إن المرفوع في النسخ إما حكم ثابت أو ما لاثبات لـــه •

مرز تحت کی میزار میں بر ال

والثابت يستحيل رفعه . وما لاثبات له لا حاجة الى رفعه . وعلى هذا فلا بد أن يؤول النسخ بمعنى رفع مثل الحكم لا رفع عينه ، أو بمعنى انتهاء أمــد الحكم .

والجواب : انا نختار الشق الاول وهو أن الموفوع ماهو ثابت ، ولكن ليس معنى رفع الثابت رفعه بما هو عليه من حالة الثبوت وحين فرض ثبوته حتى يكون ذلك مستحيلا ، بل هسو من بآب اعــدام الموجود وليس اعدام الموجود بمستحيل . والاحكام لما كانت مجعولة على نحو القضايا الحقيقية فان قوام الحكم يكون بفرض الموضوع موجودا ، ولا يتوقف على ثبوته خارجا تحقيقا ، فاذا انشيء الحكم كذلك فهو ثابت في عالم التشريع والاعتبار بثبوت الموضوع فرضا ، ولا يرتفع الا برفعه تشريعا ، وهـذا هو معنى رفع الحكم الثابت ، وهو النسخ ،

٣ ـ وقيل : إن ما أثبته الله من الاحكام لابد أن يكون لمصلحة أو مفسدة في متعلق الحكم • وماله مصلحة في ذاته لا ينقلب فيكون ذا مفسدة، وكذلك العكس ، والا لزم انقلاب الحسن قبيحا والقبيح حسنا ،وهو محال وحينئذ يستحيل النسخ ، لانه يلزم منه هذا الانقلاب المستحيل ، أو عسدم حكمة الناسخ أو جهله بوجه الحكمة • والاخيران مستحيلان بالنسبة الى الشارع المقدس •

والجواب واضح ، بعد معرفة ما ذكرناه في الجزء الثاني في المباحث العقلية من معاني الحسن والقبيح ، فان المستحيل انقلاب الحسن والقبيح الذاتيين ولا معنى لقياسهما على المصالح والمفاسد التي تتبدل وتنغير بحسب اختلاف الاحوال والازمان ، ولا يبعد في أن يكون الشيء ذا مصلحة في زمان ذا مفسدة في زمان آخر ، وان كان لايعلم ذلك الا من قبل الشارع العالم المحيط بحقائق الاشياء ، وهذا غير معنى الحسن والقبح اللذين تقول فيهما انه يستحيل فيهما الانقلاب ،

مضافا الى أن الاشياء تختلف فيها وجوه الحسن والقبح باختـــلاف الاحوال مما لم يكن الحسن والقبح فيه ذاتيين، كما تقدم هناك .

واذا كان الامر كذلك فس الجائز ان يكون الحكم المنسوخ كان ذا مصلحة ثم زالت في الزمان الثاني فنسخ ، او كان ينطبق عليه عنوان حسن ثم زال عنه العنوان في الزمان الثاني فنسخ .

فهذه هي الحكمة في النسخ •

٣ - وقيل : اذا كان النسخ - كما قلتم - لاجل اتنهاء أمد المصلحة، فينتهي أمد الحكم باقنهائها ، فانه - والحال هذه - اما ان يكون الشارع الناسخ قد علم بانتهاء امد المصلحة من أول الامر واما أن يكون جاهلا به .

لامجال للثاني ، لان ذلك مستحيل في حقه تعالى ، وهو البداء الباطل المستحيل فيتعين الاول » وعليه فيكون الحكم في الواقع موقتا وان الشأه الناسخ مطلقا في الظاهر'، ويكون الدليل على النسخ في الحقيقة مبينا وكاشفا عن مراد الناسخ ه

وهذا هو معنى التخصيص / غاية الأمر يكون تخصيصا بحسب الاوقات لا الاحوال ، فلا يكون فرق بين النسخ والتخصيص الا بالتسمية .

والجواب : نحن نسلم أن الحكم المنسوخ ينتهي أمده في الواقع والله عالم بانتهائه ، ولكن ليس معنى ذلك أن موقت أي مقيد انشاء اللوقت، بل هو قد انشيء على طبق المصلحة مطلقاً على نحو القضايا الحقيقية ، فهو ثابت ما دامت المصلحة كسائر الاحكام المنشأة على طبق مصالحها ، فلو قدر للمصلحة أن تستمر لبقي الحكم مستمراً ، غير أن الشارع لما علم بانتهاء أمد المصلحة رفع الحكم ونسخه .

وهذا نظير أن يخلق الله الشيء ، ثم يرفعه باعدامه ، وليس معنى ذلك أن يخلقه موقتا على وجه يكون التوقيت قيدا للخلق والمخلوق بما هممي مخلوق وان علم به من الأول أن أمده ينتهي .

ومن هنا يظهر الفرق جليا بين النسخ والتخصيص، فانه في( التخصيص) يكون الحكم من أول الامر انشيء مقيدا ومخصصا ، ولكن اللفظ كان عاما بحسب الظاهر ، فيأتي الدليل المخصص فيكون كاشفا عن المراد ، لا انسه \_ ٥٦ \_

مزيل ورافع لما هو ثابت في الواقع ، واما في ( النسخ ) فانه لما انشي، الحكم مطلقا فمقتضاه أن يدوم لولم يرفعه النسخ ، فالنسخ يكون محوا لما هسو ثابت ( يمحو الله ما يشاء ويثبت ، . . لا أن الدوام والاستمرار مدلول لظاهر الدليل بحسب اطلاقه وعمومه ، والمنشأ في الواقع الحكم الموقت ، ثم يأتي الدليل الناسخ فيكشف عن المراد من الدليل الاول ويفسره ، بل الدوام من اقتضاء نفس ثبوت الحكم من دون أن يكون لفظ دليل الحكم دالا عليه بعموم او اطلاقا،

يعني ان الحكم المنشأ لو خلى وطبعه مع قطع النظر عن دلالة دليله. لدام واستمر مالم يأت ما يزيلسه ويرفعه كسائر الموجودات التي تقتضي بطبيعتها الاستمرار والدوام •

۶ \_\_\_\_\_ وقيل : ان كلام الله تعالى قديم ، والقديم لايتصور رفعه .

والجواب : يعد تسليم هذا الفرض وهو قدم كلام الله <sup>(1)</sup> ، فلن هذا يختص بنسخ التلاوة فلا يكون دليـلا على بطلان أصل النسخ • مع انه قد تقدم من نص القرآن الكريم ما يدل على أمكان نسخ التلاوة وان لم يكن صريحا في وقوعه كقوله تعالى :« واذا يدلنا آية مكان آية ••• » ، فهو اما ان يدل على أن كلامه تعالى غير قديم او أن القديم يمكن رفعه.

مضافا الى أنه ليس معنى تسبخ التلاوة رفع أصل الكلام ، بل رفسع تبليغه وقطع علاقة المكلفين بتلاوته .

(١) ان قدم الكلام في الله يرتبط بمسهالة الكلام النفسي وان من صفات الله تعالى الذاتية انه متكلم . والحق الثابت عندنا بطلان هذا الرأي في أصله وما يتفرع عليه من فروع . وهذا أمر موكول اثباته الى الفلسفة وعلم الكلام. وقوع نسخ القرآن واصالة عدم النسخ :

هذا هو الامر الذي يهمنا اثباته من ناحية اصولية • ولاشك في انه قد أجمع علماء الامة الاسلامية على أنه لايصح الحكم بنسخ آية من القرآن ً الا بدليل قطعي ، سواء كان النسخ بقرآن ايضا او بسنة او باجماع.

كماانه مما اجمع عليه العلماء ايضا ان في القرآنالكريم ناسخا ومنسوخا. وكل هذا قطعي لاشك فيه .

ولكن الذي هو موضع البحث والنظر تشخيص موارد الناسخ والمنسوخ في القرآن • واذا لم يحصل القطع بالنسخ بطل موضع الاستدلال عليه بالادلة الظنية للاجماع المتقدم •

واما ما ثبت فيه النسخ منه على سبيل الجزم فهو موارد قليلة جـــدا . لاتهمنا كثيرا من ناحية فقهية استُدَلالية لمكك القطع فيها .

وعلى هذا ، فالقاعدة الاصولية التي ننتفع بها ونستخلصها هنا هي:

ان الناسخ ان كان قطعيا اخذنا به واتبعناه ، وان كان ظنيا فلا حجة فيه ولا يصح الاخذ به ، لما تقدم من الاجماع على عدم جواز الحكم بالنسخ الا بدليل قطعي .

ولذا اجمع الفقهاء من جميع طوائف المسلمين على أن ( الاصل عــدم النسخ ) عند الشك في النسخ ، واجماعهم هــذا ليس من جهة ذهابهم الى حجية الاستصحاب كما ربما يتوهمه بعضهم ، بل حتى من لايذهب الى حجية الاستصحاب يقول باصالة عدم النسخ ، وما ذلك الا من جهة هذا الاجماع / على اشتراط العلم في ثبوت النسخ .





.

-

.



k

-

تمهيـــد :

السنة في اصطلاح الفقهاء : « قول النبي او فعله او تقريره » ومنشأ هذا الاصطلاح أمر النبي (ص) باتباع سنته فغلبت كلمة « السنة » حينما تطلق مجردة عن نسبتها الى احدً،على خصوص ما يتضمن بيان حكم من الاحكام من النبي (ص) سواء كان ذلك بقول أو فعل أو تقرير ، على ما سيأتي من ذكرمدى ما يدل الفعل والتقرير على بيّان الاحكام. اما فقهاء « الامامية » بالخصوص فلما ثبت لديهم إن المعصوم مناً ل البيت يُجري قوله مجرى قول النبي من كونه حجة على العباد واجب الاتباع فقد توسعوا في اصطلاح السنة إلى ما يشمل قول كل واحد من المعصومين او فعله او تقريره مرافكانت السنة باصطلاحهم ش

« قول المعصوم أو فعلته أو تقرير .»

والسر في ذلك ان الائسة من آل البيت عليهم السلام ليسوا هم من قبيل الرواة عن النبي والمحدثين عنه ليكون قولهم حجة من جهسة أنهم ثقاة في الرواية ، بل لانهم هم المنصوبون من الله تعالى على لسان النبي لتبليغ الاحكام الواقعة ، فلا يحكمون الا عن الاحكام الواقعية عند الله تعالى كمسا هي ، وذلك من طريق الالهام كالنبي من طريق الوحي للزاو من طريق التلقي من المعصوم قبله ، كما قال مولانا أمير المؤمنين (ع)، « علمني رسول الله (ص) الف باب من العسلم ينفتح لي من كل باب الله باب » ،

وعليه فليس بيانهم للاحكام من نوع رواية السنة وحكايتها ، ولامن نوع الاجتهاد في الرآي والاستنباط من مصادر التشريع ، بل هم أنفسهم مصدر للتشريع ، فقولهم ( سنة ) لاحكاية السنة واما مايجيء على لسافهم احيانا أمن روايات واحاديث عن نفس النبي ( ص ) ، فهي إما لأجل نقل النص عنه كما ينفق في نقلهم لجوامع كلمه ، واما لأجل اقامة الحجة علىالغير، واما لغير ذلك من الدواعي .

واما اثبات امامتهم وان قوالهم يجري مجرى قول الرسول ( ص ) نهو بحث يتكفل به علم الكلام .

واذا ثبت ان السنة بمالها من المعنى الواسع الذي عندنا هي مصدر من مصادر التشريع الاسلامي فان حصل عليها الانسان بنفسه بالسماع من نعس المعصوم ومشاهدته فقد أخذ الحكم الواقعي من مصدره الاصلي على سبيل الجزم واليقين من ناحية السند . كالاخذ من القوآن الكويم ثقل الله الاكبر. والأثمة من آل البيت ثقله الاصغر .

أما اذا لم يحصل ذلك لطالب الحكم الواقعي ــ كما في العهود المتأخرة عن عصرهم ــ فانه لابد له في أخذ الاحكام من ان يرجع ٤ـ بعد القرآن الكريم ــ الى الاحاديث التي تنقل السنة ، أما من طريق التوانر او من طريق أخبار الآحاد على الخلاف الذي سيأتي في مدى حجية أخبار الآحاد. وعلى هذا فالاحاديث ليست هي السنة بل هي الناقلة لها والحاكية عنها ولكن قد تسمى بالسنة توسعا من أجل كونها مثبتة لها ٠

وعن أجل هذا يلزمنا البحث عن الاخبار في باب السنة ، لانه يتعسلق ومن أجل هذا يلزمنا البحث عن الاخبار في باب السنة ، لانه يتعسلق ذلك بائباتها ، ونعقد الفصل في مباحث اربعة :

- إ ـ دلالة فعل المصوم

لائنك في أن فعل المعصوم ـــ بحكم كونه معصوما ـــ يدل على اباحة الفعل ، على الاقل ، كما ان تركه لفعل يدل على عدم وجوبه على الاقل • ولا شك في أن هذه الدلالة بهذا الحدّ أمَّر قطعي ليصيموضِعا للشبهة بعد ثبوت عصسته .

ثم نفول بعد هذا : إنه قد يكون لفعل المعصوم من الدلالة ماهو أوسم من ذلك ، وذلك فيما إذا صدر منه النعل محقوفا بالقرينة كأن يحرز إن. في مقام بيان حكم من الاحكام أو عبادة من العبادات كالوضوء والصلاة وتحوهما ، فانه حينئذ يكون لفعله ظهور في وجه الفعل من كونه واجبا او مستحيا او غير ذلك حسبما تقتضيه القرينة .

ولا شبعة في أن هذا الظهور حجة كظواهر الالفاظ بمناط واحدت وكم استدل الغقهاء تبلى حكم أفعال الوضوء والصلاة والحج وغيرها وكيفياتها بحكاية فعل النبي او الامام في هذه الإنوبر .

كل هذا لا كلام ولا خلاف لأحد فيه . وانما وقع الكلام للقوم في موضعين :

١ -- في دلالة فعل المعصوم المعجرة عن الفرائن على أكثر من إباحة الفعل، فقد قال بعضهم : أنه يدل بسجرده على وجوب الفعل بالنسبة الينا ، وقبل: يدل على استحبابه • وقيل لا دلالة له على شيء منهما ، أي انه لايدل على أكثر من اباحة الفعل في حقنا •

والحق هو الأخير ، لعدم ما يصلح ان يجعل له مثل هذه الدلالة .

وقد يظن ظان أن قوله تعالى في سورة الاحزاب ٣١ : ﴿ لقد كَانَ لَكُم في رسول الله أسوة حسبة لمن كان يرجو الله واليوم الآخر» يدل على وجوب التأسي والاقتداء برسول الله ( ص ) في افعاله • ووجوب الاقتداء بفعلـــه يلزم منه وجوب كل فعل يفعله في حقنا وان كان بالنسبة اليه لمريكن واجباء الا ما دل الدليل الخاص على عدم وجوبه في حقنا . وقيل : انه ان لـــم تدل الآيــة على وجوب الاقتداء فعلى الاقل تـــدل على حسن الاقتـــداء

ب واستحبابه ۰

وقد أجاب العلامة الحليعن هذا الوهم فأحسن ،كما نقل عنه ، اذ قال: « ان الاسوة عبارة عن الاتيان بفعل الغير لانه فعله على الوجه الذي فعله، فان كان واجبا تعبدنا بايقاعه واجبا ، وان كان مندوبا تعبدنا بايقاعه مندوبا، وان كان مباحا تعبدنا باعتقاد اباحته » .

وغرضه قدس سره من التعبد باعتقاد اباحته فيما اذا كان مباحا ، ليس مجرد الاعتقاد حتى يرد عليه ــكما في الفصول ــ بان ذلك أسوة في الاعتقاد لا الفعل ، بل يريد ــ كما هو الظاهر من صدر كلامه ــ ان معنى الاسوة في المباح هو ان تتخير في الفعل أوالترك اي لائلتزم بالفعل ولا بالترك ـ اذ الاسوة في كل شيء بحسب ماله من الحكم ، فلا تتحقق الاسوة في المباح بالنسبة الى الاتيان بفعل الغير الا بالاعتقاد بالاباحة .

ثم نزيد على ما ذكره العلامة فنقول : إن الآية الكرسة لا دلالة لها على أكثر من رجحان الاسوة وحسنها قلا نسلم دلالتها على وجوب التأسي. مضافا إلى إن الآية نزلت في واقعة الاحزاب فهي واردة مورد الحث على التأسي به في الصبر على القتال وتحمل مصائب الجهاد في سبيل الله، فلاعموم لها بلزوم التأسي او حسنه في كل فعل حتى الافعال العادية ، وليس معنى هذا إذا تقول بأن المورد يقيد المطلق او يخصص العام ، بل إذما تقول : إنه يكون عقبة في اتمام مقدمات الحكمة للتمسك بالاطلاق، فهو يضر بالاطلاق من دون إن يكون له ظهور في التقييد : كما تبهنا على ذلك في أكثر من مناسبة ، بنده من مناسبة ،

والخلاصة : ان دعوى دلالة هذه الآلة الكريمة على وجوب فعل مسا يفعله النبي مطلقا أو استحبابه مطلقا بالنسبة الينا بعيدة كل البعــد عن التحقيـــق •

وكذلك دعوىدلالة الآيات الآمرة باطاعة الرسول او باتباعهعلى وجوب

كل ما يفعله في حقنا ، فانها اوهن من أن نذكرها لردها •

٢ - في حجية فعل المعصوم بالنسبة الينا، فانه قد وقد كلام نلاصوليين في ان فعله إذا ظهر وجهه إنه على نحو الاباجة أو الوجوب أو الاستحباب مثلا هل هو حجة بالنسبة الينا ? أي أنه هل يدل على اشتراكنا معه وتعديه الينا فيكون مباحا لنا كما كان مباحاً له أو واجبا علينا كما كان واجبا عليه ٠٠٠ وهكذا ?

ومنشأ الحلاف ؟ إن ألنبي (س) اختص باحكام لا تتعدى إلى غيره ولا يشترك معه باقي المسلمين : مثل وجوب التهجد في الليل وجواز العقد على اكثر من اربع زوجات • وكذلك له من الاحكام ما يختص بمنصب الولاية العامة فلا تكون لغير النبي او الامام وعناد إنه اولى بالمؤمنين من أنفسهم •

فان علم ان الفعل الذي وقع من المعصوم انه من مختصاته فلا شك في أنه لا مجال للنوهم تعديه الى غيره . وإن علم عدم اختصاصه به بأي نحو من انحاء الاختصاص قلا شك في أنه يعم جميع المسلمين فيكون فعله حجة علينا . هذا كله ليس موضع الكلام .

وانما موضع الشبهة في الفعل الذي لم يظهر حاله في كونه من مختصاته أو ليس من مختصاته ولا قرينة تعين احدهما ، فهل هذا بمجرده كاف للحكم بانه من مختصاته ، او للحكم بعمومه للجميع . او انه غير كاف فلا ظهور له اصلا في كل من النحوين ?

وجوه ، بل اقوال ، والاقرب هو الوجه الثاني .

والوجه في ذلك : ان النبي بشر مثلنا له ما لنا وعليه ما علينا وهو مكلف من الله تعالى بما كلف به الناس ، الا ما قام الـــدليل الخاص على اختصاصه ببعض الاحكام : اما من جهة شخصه بذاته واما من جهة منضب الولاية & فما لم يغرجه الدليل فهو كسائر الناس في التكليف • هذا مقتضى عموم ادلة اشتراكه معنا في التكليف • فاذا صــدر منه فعــل ولم يعلم اختصاصه به فالظاهر في فعله ان حكمه فيه حكم سائر الناس • فيكون.فعله حجة علينا وحجة لنا ، لا سيما مع ما دل على عموم حسن التأسي به •

ولا نقول ذلك من جهة قاعدة الحمل على الاعم الاغلب ، فانا لا نرى حجية مثل هذه القاعدة في كل مجالاتها • وانما ذلك من باب التمسك بالعام في الدوران في التخصيص بين الاقل والاكثر •

### ٢ ... دلالة تقرير المصوم

المقصود من نقرير المعصوم بنان يفعل شخص بمشهد المعصوم وحضوره فعلا ، فيسكت المعصوم عنه مع توجهه اليه وعلمه بفعله ، وكان المعصوم بحالة يسعه تنبيه الفاعل لو كان مخطئا موالسعة تكون من جهة عدم ضيق الوقت عن البيان ومن جهة عدم المائع منه كالخوف والتقية واليأس من تأثير الارشاد والتنبيه ونحو ذلك .

فان سكوت المعصوم عن ردع الفاعلأو عن بيان شيء حول الموضوع ا لتصحيحه يسمىتقريرا للفعل، او اقرارا عليه ، او امضاء له • ما شئت فعبر •

وهذا التقرير ــ اذا تحقق بشروطه المتقدمة ــ فلا شك في انه يكون ظاهرا في كون الفعل جائزا فيما اذا كان محتمل الحرمة ، كما انــه يكون ظاهرا في كون الفعل مشروعا صحيحا فيما اذا كان عبادة او معاملة ، لانه لو كان في الواقع محرما او كان فيه خلل لكان على المعصوم تهيه عنه وردعه اذا كان الفاعل عالما عارفا بما يفعل ، وذلك من باب الامر بالمعروف والنهي عن المنكر ، ولكان عليه بيان الحكم ووجه الفعل اذا كان الفاعل جاهــلا بالحكم ، وذلك من باب وجوب تعليم الجاهل . ويلحق بتقرير الفعل التقرير لبيان الحكم ، كما لو بين شخص بمحضر المعصوم حكما أو كيفية عبادة او معاملة ، وكان بوسع المعصوم البيان ، فان سكوت الامام يكون ظاهرا في كونه اقسرارا على قوله وتصحيحها وامضاء له .

وهذا كله واضح ، ليس فيه موضع للخلاف .

### 🗆 - 2 - الخبر المتواتر

إذ الخبر على قسبين رئيسين : خبر متواتر . وخبر واحد . و ( المتواتر ) : ما أفاد سكون النفس سكونا يزول معه الشك ويحصل الجزم القاطع من أجل اخبار جماعة يشتنع تواطؤهم على الكذب . ويقابله ( خبر الواحد ) في اصطلاح الاصوليين ، وإذا كان المخبر أكثر من واحد ، ولكن لم يبلغ المخبرون حد التواتي من من من من من من

وقد شرحنا حقيقة النوانر في كتاب المنطق ( الجزء الثالث ص ١٠)فراجع. والذي ينبغي ذكره هنا أن الخبر قد يكون له وسائط كثيرة في النقل، كالاخبار التي تصلنا عن الحوادث القديمة ، فانه يجب ــ ليكون الخبر متوانرا موجبا للعلم ــ ان تتحقق شروط التوانر في كل طبقة طبقة منوسائط الخبر ، وألا فلا يكون الخبر متواترا في الوسائط المتأخرة ، لأن النتيجة تتبع أخس المقدمات .

والسر في ذلك واضح : لأن الخبر ذو الوسائط ينضس في الحقيقة عدة أخبار متنابعة ، اذ ان كل طبقة تخبر عن خبر الطبقة السابقة عليها ، فحينما يقول جماعة حدثنا جماعة عن كذا بواسطة واحدة مثلا ، فان خبر الطبقة الاولى الناقلة لنا يكون في الحقيقة خبرها ليس عن نفس الحادثة بل عن خبر الطبقة الثانية عن الحادثة ، وكذلك اذا تعددت الوسائط الى اكثر من واحدة فهذه الوسائط هي خبر عن خبر حتى تنتهي الى الواسطة الاخيرة التي تنقل عن نفس الحادثة ، فلابد أن تكون الجماعة الاولى خبرها متواترا عن خبر متواتر عن متواتر وهكذا ، اذكل خبر من هذه الاخبار له حكمه في نفسه، ومتى اختل شرط التوانر في طبقة واحدة خرج الغبر جملة عن كونه متواترا وصار من أخبار الآحاد ،

وهكذا الحال في اخبار الآحاد ، قان الخبر الصحيح ذا الوسائط انسا يكون صحيحا اذا توفرت شروط الصحة في كل واسطة من وسائطه ، والا فالنتيجة تتبع اخس المقدمات .





٤ ـ خبر الواحد

إن خبر الواحد ـــ وهو مالإ يبلغ حد التواتر من الاخبار ـــ قد يفيد علما وان كان المخبر شخصا واحداً، وذلك فيما اذا احتف خبره بقرائن توجب العلم بصدقه ، ولا شك في ان مثل هذا الخبر حجة ، وهذا لابحث لنا فيه، ` لانه مي حصول العلم تحصل الغاية القصوى ، اذ ليس وراء العلم غاية في الحجية واليه تنتهي حجية كل حجة كما تقدم .

واما اذا لم يحتف بالقرائن الموجبة للعلم بصدقة . وإن احتف بالقرائن الموجبة للاطمئنان اليه دون مرتبة العلم . فقد وقع الخلاف العظيم فيحجيته وشروط حجيته . والخلاف في الحقيقة ... عند الإمامية بالخصوص ... يرجع الى الخلاف في قيام الدليل القطعي على حجية خبر الواحد وعدم قيامه ، والا قمن المتفق عليه عندهمان خبر الواحد بما هو خبر مفيد للظن الشخصى او النوعي لاعبرة به لأن الغان في نفسه ليس حجة عندهم قطعا فالشان كل الشان عندهم في حصول هذا الدليل القطعي ومدى دلالته .

فين ينكر حجية خبر الواحد كالسيد الشريف المرتضى ومن اتبعه الما ينكر وحود هذا الدليل القطعي.. ومن يقول بحجيته كالشيخ الطوسي وياقي العلماء يرى وجود الدليل القاطع • ولأجل ان يتضبح ما تقول ننقل نص أقوال الطرفين في ذلك :

قال الشيخ الطوسي في العدة ( ج١ ص ٤٤) : « من عمل بخبر الواحد فانما يعمل به اذا دل دليل على وجوب العمل به اما من الكتاب او السنة او الاجماع ، فلا يكون قد عمل بغير علم » • وصرح بذلك السيد المرتضى في الموصليات حسبما نقله عنه الشيخ ابن ادريس في مقدمة كنابه السرائر للقال : « لابد في الاحكام الشرعية من طريق يوصل الى العلم » الى ان قال : « ولذلك أبطلنا في الشريعة العمل بأخبار الآحاد ، لانها لاتوجب علما ولا عسلا ، وأوجبنا ان يكون العمل تابعا للعلم،، لأن خبر الواحد اذا كان عدلا فعاية ما يقتضيه الظن بصدقه ومن ظننت صدقه يجوز أن يكون كاذبا » .

وأصرح منه قوله ابعد ذلك : « والعقل لاينتع من العبادة بالقياس والعمل بخبر الواحد ، ولو تعبد الله تعالى بذلك لساغ ولدخل في بابالصحة لأن عبادته بذلك توجب العلم الذي لابد أن يكون العمل تابعا له » .

وعلى هذا فيتضح إن المسلم قية عند الجميع إن خبر الواحد لو خلى ونفسه لايجوز الاعتماد علية لانه لايفيد إلا الظن الذي لايغني من الحق شيئا ، وإنما موضع النزاع هو قيام الدليل القطعي على حجيته ، وعلى هذا فقد وقع الخلاف في ذلك على أقوال كثيرة :

فمنهم من أنكر حجيته مطلقا ، وقد حكي هذا القول عن السيدالمرتضى والقاضى وابن زهرة والطبرسي وابن ادريس وادتحوا في ذلك الاجماع •ولكن هذا القول منقطع الآخر فانه لم يعرف موافق لهم بعد عصر ابن ادريس الى يومنا هذا •

ومنهم من قال : « أن الاخبار المدونة في الكتب المعروفة لاسيما الكتب الأربعة مقطوعة الصدق » وهذا ماينسب الى جماعة من متأخري الاخباريين قال الشيخ الانصاري تعقيبا على ذلك : « وهذا قول لاقائدة في بيسانه والجواب عنه الا التحرز عن حصول هذا الوهم لغيرهم كما حصل لهم، والا فمدعى القطع لايلزم بذكر ضعف مبنى قطعه ٥٠٠ » . واما القائلون بحجية خبر الواحد فقد اختلفوا ايضا : فبعضهم يرى ان المعتبر من الاخبار هو كل ما في الكتب الاربعة بعد استثناء ما كان فيهما مخالفا للمشهور • وبعضهم يرى أن المعتبر بعضها والمناط في الاعتبار عمل الاصحاب • كما يظهر ذلك من المنقول عن المحقق في المعارج • وقيل المناط فيه عدالة الراوي او مطلق وثاقته ، او مجرد الظن بالصدور من غير اعتبار صفة في الراوي ••• الى غير ذلك من التفصيلات •

والمقصود لنا الآن بيان اثبات حجيته بالخصوص في الجملة في مقابل السلب الكلي ، ثم ننظر في مدى دلالة الادلة على ذلك . فالعسدة ان ننظر اولا في الادلة التي ذكروها من الكتاب والسنة والاجساع وبناء العقلاء . ثم في مدى دلالتها :

لايخفى ان من يستدل على حجية خبر الواحد بالآيات الكريمة لايدعى بأنها نص قطعي الدلالة على المطلوب ، وانما اقصى ما يدعيه انها ظاهرة فيه.

واذا كان الامر كذلك فقد يشكل الخصم بان الدليل على حجية الحجة يجب ان يكون قطعيا كما تقدم . فلا يصح الاستدلال بالآيات التي هي ظنية الدلالة : لأن ذاك استدلال بالظن على حجية الظن ، ولا ينفع كونها قطعية الصدور .

ولكن الجواب عن هذا الوهم واضح ، لانه قد ثبت بالدليل القطعي حجية ظواهر الكتاب العزيز كما سيأتي ، فالاستدلال بها ينتهي بالاخير الي العلم ، فلا يكون استدلالا بالظن على حجية الظن . ونحن على هذا المبنى نذكر الآيات التي ذكروها على حجية خبر الواحد فنكتفي باثبات ظهورها في المطلوب :

#### الآية الاولى ) ـ آية النبا :

وهي قوله تعالى في سورةُ الحجرات ٦ : « انْ جاءكم فاسق بنبأ فتبينوا أن تصيبوا قوما بجهالة فتصبحوا على ما فعلتم نادمين » .

وقد استدل بهذه الآية الكريسة من جهة مفهوم الوصف ومن جهسة مفهوم الشرط والذي يبدو ان الاستدلال بها من جهة مفهوم الشرط كاف في المطلوب •

وتقريب الاستدلال يتوقف على شرح الفاظ الآية اولا ، فنقول : ١ ـــ ( النبين ) . ان لهذه المادة معنيين :-

( الاول ) بسعنى الظهور . قيكون نعلها لازما . فنقول : تبين الشيء. اذا ظهر وبان • ومنه قوله تعلق تو لا جتى يتبين كم الخيط الابيض من الخيط الاسود » ، « حتى يتبين لهم آنه الحق » •

و ( الثاني ) بسعنى الظهور عليه . يعني العام به واستكشافه ، او التصدي للعلم به وطلبه . فيكون فعلها متعديا . فتقول : تبينت الشي، . اذا علمته ـ او اذا تصديت للعلم به وطلبته م وعلى المعنى الثاني وهو التصدي للعلم به يتفسن معنى التثبت فيه والتأني فيه لكشفه واظهاره والعلم به . ومنه قوله تعالى في سورةُ النساء ٤٢ : « اذا ضربتم في سبيل الله فتبينوا » ومن أجل هذا قرىء بدل فتبينوا : ( فتنبتلوا ) ومنه كذلك هذه الآية التي نحن بصددها « ان جاءكم فاسق بنباً فتبينوا » وكذلك قرىء فيها (فتشبتوا) نام هذه القراءة مما تدل على ان المعنيين ( وهما التبين والتثبت ) متقاربان. عان هذه القراءة مما تدل على ان المعنيين ( وهما التبين والتثبت ) متقاربان. المقطع من الآية كلام مستأنف جاء لتعليل وجوب التبين • وتبعهم على ذلك يعض الاصوليين الذين بحثوا هذه الآية هنا •

ولأجل ذلك قدروا لكلمة ( فتبينوا ) مفعولا ، فقالوا مثلا : « معناه فتبينوا صدقه من كذبه » ، كما قدروا لتحقيق نظم الآية وربطها لتصلح هذه الفقرة أن تكون تعليلا كلمة تدل على التعليل بان قالوا : « معناها : خشية ان تصيبوا قوما بجهالة ، او حذار ان تصيبوا ، او لئلا تصيبوا قوماً ٥٠٠ » ونحو ذلك .

وهذه التقديرات كلها تكلف وتمحل لاتساعد عليها قرينة ولا قاعدة عربية • ومن العجيب ان يؤخذ ذلك بنظر الاعتبار ويرسل ارسال المسلمات•

والذي أرجحه ان مقتضى سياق الكلام والاتساق مع اصول القواعد العربية أن يكون قوله : ( ان تصيبوا قوما ٥٠٠ ) مفعولا لتبينوا ، فيكون معناه ( فنثبتوا واحذروا اصابة قوم بجهانة ) ٠٠

والظاهر أن قوله تعالى ( فَجَيَنُوا أَنْ تَصَيَبُوا قَوْمًا بِجَهَالَةً ) يَكُونَ كناية عن لازم معناه ، وهو عدم حجية خبر الفاسق ، لانه لو كان حجة لما دعا الىالحذر مناصابةقوم بجهالة عند العمل به ثم من الندم على العمل به ف

٣ – ( الجهالة ) : اسم مأخوذ من الجهل او مصدر ثان له ، قال عنها أهل النفة : « الجهالة : أن تفعل فعلا بغير العلم » ثم هم فسروا الجهل بانه المقابل للعام ، عبروا عنه تارة بتقابل التضاد وأخرى بتقابل النقيض ، وإن كان الاصح في التعبير العلمي انه من تقابل العدم والملكة ما

والذي يبدو لي من تتبع استعمال كلمة الجهل ومشتقاتها في أصول اللغة العربية أن إعطاء لفظ الجهل معنى يقابل العلم بهذا التحديد الضيق لمناه جاء مصطلحا جديدا عند المسلمين في عهدهم لنقل الفلسفة اليوقانية الى العربية الذي استدعى تحديد معاني كثير من الالفاظ وكسبها اطارا يناسب الافكار الفلسفية . والا فالجهل في أصل اللغة كان يعطي معنى يقابل الحكمة والتعقل والروية ، فهو يؤدي تقريبا معنى السفة أو الفعل السفهي عندما يكون عن غضب مثلا وحماقة وعدم بصيرة وعلم .

وعلى كل حال هو بمعناه الواسع اللغوي يلتقى مع معنى الجهل المقابل للعلم الذي صار مصطلحا علميا بعد ذلك . ولكنه ليس هو آياه . وعليه . فيكون معنى ( الجهالة ) أن تفعل فعلا بغير حكمة وتعقل وروية الذي لازمه عادة أصابة عدم الواقع والحق .

#### \* \* \*

اذا عرفت هذه الشروح لمفردات الآية الكريمة يتضح لك معناها وما تؤدي اليه من دلالة على المقصود في المقام :

انها تعطي ان النبآ من شأنه ان يصدق به عند الناس ويؤخذ به من جهة ان ذلك من سيرتهم ، والا فلسلذا تعني عن الاخذ بخبر الفاسق من جهة انه فاسق • فأراد تعالى ان يلفت انظار المؤمنين الى انه لاينبغي ان يعتمدوا كل خبر من أي مصدر كان ، بل اذا جاء به فاسق ينبغي ألا يؤخذ به بلا ترو وانعا يجب فيه أن يتثبتوا ان يصيبوا قوما بجهالة أي بفعل ما فيه سفه وعدم حكمة قد يضر بالقوم • والسر في ذلك ان المتوقع من الفاسق ألا يصدق في خبره فلا ينبغي أن يصدق ويعمل بخبره •

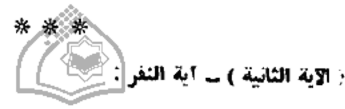
فتدل الآية بحسب المفهوم على ان خبر العادل يتوقع منه الصدق فلا يجب فيه الحذر والتثبت من اصابة قوم بجُهالة • ولازم ذلك انه حجة •

والذي نقوله ونستفيده وله دخل في استفادة المطلوب من الآية ، ان النبأ في مفروض الآية مما يعتمد عليه عند الناس وتعارفوا الاخذ به بلاتثبت والا لما كانت حاجة للامر فيه بالتبين في خبر الفاسق ، اذا كان النبأ من جهة

ما هو نبأ لايعمل به الناس •

ولما علقت الآية وجوب التبين والنثبت على مجيء الفاسق يظهر منه بمقتضى مفهوم الشرط أن خبر العادل ليس له هذا الشأن ، بل الناس لهم ان يبقوا فيه على سجيتهم من الاخذ به وتصديقه من دون تثبت وتبين لمعرفة صدقه من كذبه من جهة خوف اصابة قوم بجهالة ، وطبعا لايكون ذلك الا من جهة اعتبار خبر العادل وحجيته ، لأن المترقب منه الصدق ، فيكشف ذلك عن حجية قول العادل عند الشارع والغاء احتمال الخلاف فيه . والظاهر ان بهذا البيان للآية يرتفع كثير من الشكوك ألتي قيلت على

الاستدلال بها على المطلوب قار نطيل في ذكرها وردها م



وهي قوله تعالى في سورة التوبة ١٣٣ : ﴿ وما كان المؤمنون لينفروا كافة لم فاولا نفر من كل فرقة منهم طائفة ليتفقهوا في الدين ولينذروا قومهم اذا رجعوا اليهم لعلهم يحذرون » •

ابن الاستدلال بهذه الآية الكريمة على المطلوبُ يتم يمرحلتين من البيان:

١ ـــ الكلام في صدر الآية : ( وما كان المؤمنون لينفروا كافة )، تمهيدا اللاستدلال ، فان الظاهر من هــــذه الفقرة نفي وجوب النفر على المؤمنين كافة <sup>(١)</sup> والمراد من النفر بقرينة باقي الآية النفر الى الرسول<sup>9</sup>للتفقه في الدين لا النفر الى الجهاد ، وان كانت الآيات التي قبلها واردة في الجهاد ، فان النفر المي المؤمنين قبلها واردة في الجهاد ، فان النفر الى الجهاد ، وان كانت الآيات التي قبلها واردة في الجهاد ، فان النفر المي المؤلفة النفر المي النفر المؤمنين كافة <sup>(١)</sup> والمراد من النفر المي المؤمنين المؤمنين المؤمنين النفر المي المؤمنين المؤمنينين المؤمنين النفر المؤمنين المؤمنينين المؤمنين المؤمنينين المؤمنين المؤمنينينينين المؤمنينينين المؤمنين المؤمنين المؤمنينين المؤمنينينينين الم

(1) يستفيد بعضهم من الآية النهي عن نفر الكافة ، وهي استفادة بعيدة جدا وليست كلمة ، ما ) من ادوات النهي ، اذن ليس لهذه الآية اكثر من الدلالة على نغى الوجوب ، ذلك وحده غير كاف اليكون قرينة مع ظهور باقي الآية في النفر الى التعلم والتفقه • أن الكلام الواحد يفسر بعضه بعضا •

وهذه الفقرة اما جلة خبرية يراد بها انشاء نفي الوجوب فتكون في الحقيقة جملة انشائية ، واما جلة خبرية يراد بها الاخبار جدا عن عدم وقوعه من الجنيع إما لاستحالته عادة او لتعدره اللازم له عدم وجوب النفر عليهم جليعا فتكون دالة بالدلالة الالتزامية على عدم جعل مثل هذا الوجوب من الشارع ، وعلى كلا الحالين فيمي تدل على عدم تشريع وجوب النفر على كل واحد واحد إما انشاء او اخبارا ،

ولكن ليس من شأن الشارع بسبا هو شارع ان ينفي وجوب شي، انشاء أو اخبارا الا اذا كان في مقام رفع توهم الوجوب لذلك الشىء او اعتقاده • واعتقاد وجوب النفر أمر منوقع لدى العقلاء ، لأن التعلم واجب عقلي على كل أحد وتحصيل لليقين فيه المنحصر عادة في مشافهه الرسول أيضا واجب عقلي • فحق ان يعتقب المؤمنون بوجوب النفر الى الرسول شرعا لتحصيل المعرفة بالاحكام •

ومن جهة آخرى ، فانه منا لاشبهة فيه ان نفر جنيع المؤمنين في جنيع أقطار الاسلام الى الرسول لاخذ الاحكاء منه بلا واسطة كلما عنت حاجة وعرضت لهم مسألة أمر ليس شليا من جهات كثيرة ، فضلا عنا فيه من مشقة عظيمة لاتوصف بل هو مستحيل عادة .

اذا عرفت ذلك فنقول : إن الله تعالى أراد بهذه الفقرة ... والله العالم ... أن يرفع عنهم هذه الكلفة والمشقة برفع وجوب النفر رحمة بالمؤمنين .. ولكن هذا التخفيف ليس معناه أن يستازم رفع أصلوجوب التفقه .. بل الضرورات تقدر أبقدرها ، ولا شك ان التخفيف يحصل برفع الوجوب على كل واحد واحداء قلادد من علاج لهذا الامر اللازم تحقيقه على كل خال وهو التعلم ، بتشريع طريقة أخرى للتعلم غير طريقة التعلم اليقيني من نفس لسان الرسول. وقد بينت بقية الآية هذا العلاج وهذه الطريقة وهو قوله تعالى : ﴿ فلولا نفر من كل فرقة ٥٠ » والتفريع بالفاء شاهد على ان هذا علاج متفرع على نقي وجوب النفر على الجميع ٠

ومن هذا البيان يظهر أن هذه الفقرة ( صدر الآية ) لها الدخل الكبير في فهم الباقي من الآية الذي هو موضع الاستدلال على حجية خبر الواحد. وقد أغفل هذه الناحية المستدلون بهذه الآية على المطلوب ، فسلم يوجهوا الارتباط بين صدر الآية وبقيتها للاستدلال بها ، علي نحو ما يآتي .

۲ ـــ الكلام عن نفس موقع الاستدلال منالآية على حجية خبر الواحد المتفرع هذا الموقع على صدرها لمكان فاء التفريع .

انه تعالى بعد "ن بتين عدم وجوب النفر على كل واحد واحد تخفيفا عليهم حرضهم على اتباع طريقة أخرى بدلالة ( لولا ) التي هي للتحضيض ، والطريقة هي أن ينفر قسم من كـل قوم ليرجعوا الى قومهم فيبلغونهم الاحكام بعد ان يتفقهوا في اندين ويتعلموا الاحكام ، وهو في الواقع خير علاج لتحصيل التعليم بل الامر منحصر فيه'.

فالآية الكريمة بمجموعها تقرر أمرا عقليا وهو وجوب المعرفة والتعلم ، واذ تعذرت المعرفة اليقينية بنفر كل واحد الى النبي ليتفقه في الدين فلم يجب، رخص الله تعالى لهم لتحصيل تلك الغاية ــ اعني التعلم ــ بأن ينفر طائفة من كل فرقة ، والطائفة المتفقهة هي التي تتولى حينتُذ تعليم الباقين منقومهم بل انه لم يكن قد رخصهم فقط بذلك وانما اوجب عليهم ان ينفر طائفة من كل قوم ا، ويستفاد الوجوب من (لولا) التحضيضية ومن الغاية من النفر وهو التفقه لانذار القوم الباقين لأجل أن يحذروا من العقاب ، مضافا الى أن اصل التعلم واجب عقلي كما قررنا . كل ذلك شواهد ظاهرة على وجوب تفقه جناعة من كل قوم لأجل تعليم قومهم الحلال والحرام • ويكون ذلك ـــ طبعا ـــ وجوبا كفائيا •

واذا استفدنا وجوب تفقه كلطائفة من كل قوم اوتشريع ذلك بالترخيص فيه على الاقل لغرض انذار قومهم اذا رجعوا اليهم ــ فلابد أن نستفيد من ذلك أن نقلهم للاحكام قد جعله الله تعالى حجة على الآخرين والا لــكان تشريع هذا النفر على نحو الوجوب او الترخيص لغوا بلا فائدة بعد أن نفي وجوب النفر على الجميع- • بل لولم يكن نقل الاحكام حجة لما بقيت طريقة لتعلم الاحكام تكون معذرة للمكلف وحجة له او عليه •

والحاصل إن رفع وجوب النفر على الجميع والاكتفاء بنفر قسم منهم ليتفقهوا في الدين ويعلموا الآخرين هو بسجموعه دليل واضح على حجية نقل الاحكام في الجملة وان لم يستلزم العلم اليقيني ، لأن الآية من ناحية اشتراط الانذار بما يوجب العلم مطلقة فكذلك تكون مطلقة من ناحية قبول الانذار والتعليم ، والا كان هذا التدبير الذي شرعه الله لغوا وبلا فائدة وغيرمحصل للغرض الذي من أجله كان النفر وتشريعه .

هكذا ينبغي أن تفهم الآية الكريمة في الاستدلال على المطلوب ، وبهذا البيان يندفع كثير مما أورد على الاستدلال بها للمطلوب .

وينبغي ألا يخفى عليكم أنه لايتوقف الاستدلال بها على ان يكون نفر الطائفة من كل قوم واجبا ، بل يكفي ثبوت ان هذه الطريقة مشرعة من قبل الله وان كان بنحو الترخيص بها ، لأن نفس تشريعها يستلزم تشريع حجية تقل الاحكام منالمتفقه مغلذلك لاتبقى حاجة الىالتطويل في استفادة الوجوب.

كما أن الاستدلال بها لايتوقف على كون الحذر عند انذار النافرين المتفقهين واجباً واستفادة ذلك من لعل او من أصل حسن الحذر ، بل الامر بالعكس ،قان نفس جعل حجية قول النافرين المتفقهين المستفاد من الآية يكون

دليلا على وجوب الحذر •

نعم يبقى شيء ، وهو أن الواجب ان ينفر من كل فرقة طائفة ،والطائفة ثلاثة فأكثر ، او اكثر من ثلاثة ، وحينئذ لاتشمل الآية خبر الشخص الواحد او الاثنين ، ولكن يسكن دفع ذلك بانه لا دلالة في الآية على انه يجب في إلطائفة ان ينذروا قومهم اذا رجعوا اليهم مجتمعين بشرط الاجتماع ، فالآية من هذه الناحية مطلقة وبسقتضى اطلاقها يكون خبر الواحد لو انفرد بالاخبار حجة أيضا ، يعني إن العموم فيها أفرادي لامجموعي ،

( تئبيسه )

ان هذه الآية الكريمة تدل أيضا على وجوب قبول فتوى المجتهسد بالنسبة الى العامي ؛ كما دلت على وجوب قبول خبر الواحد ، وذلك ظاهر لأن كلمة التفقه عامة للطرفين وقد أقاد ذلك شيخنا النائيني قدس سره كما في تقريرات بعض الاساطين من قلامة له مقانه قال : « ان التفقه في العصور المتأخرة : وان كان هو استنباط الحكم الشرعي يتنقيح جهات ثلاث :الصدور وجهة العمدور والدلالة ؛ ومن المعلوم ان تنقيح الجهتين الاخبرتين مما يحتاج الى اعمال النظر والدقة أو الا أن التفقه في الصدر الاول لم يكن محتاجا الا لاي اعمال النظر والدقة أو الا أن التفقه في الصدر الاول لم يكن محتاجا الا لاي وجب اختلافا في مفهومه ، فكما أن العارف بها من دون اعمال النظر والفكر يصدق عليه الفقيه كذلك العارف بها من دون اعمال النظر والفكر يصدق عليه الفقيه حقيقة » .

وبمقتضى عموم التفقه فان الآية الكريمة ـــ آيضا ـــ تدل على وجوب الاجتهاد في العصور المتأخرة عن عصور المعصومين وجوبا كفائيا ، بمعنى انه يجب على كل قوم ان ينفر منهم طائفة فيرحلوا لتحصيل التفقه وهـــو الاجتهاد لينذروا قومهم اذا رجعوا اليهم ، كما تدل أيضا بالملازمة التي سبق ذكرها علىحجية قولالمجتهد على الناس الآخرين ووجوب قبول فتواه عليهم. \* \* \*

الآية الثالثة ) - آية حرمة الكتمان :

وهي قوله تعالى في سورة البقرة ١٥٩ : « ان الذين يكتمون ما أنزلنا من البينات والهدى من بعد ما بيناه للناس في الكتاب اولئك يلعنهم الله...».

وجه الاستدلال بها يشبه الاستدلال بآية النفر ، فانه لما حرم اللهتعالى كتمان البينات والهدى وجب أن يقيل قول من يظهر البينات والهدئ ويبينه للناس وان كان ذلك المظهر والمبين واحدا لايوجب قوله العلم ، والا نكان تحريم الكتمان لغوا وبلا فائدة لو لم يكن قوله حجة مطلقاً .

والحاصل ان هناك ملارمة عقلية بي وجوب الاظهار ووجوب القبول . والا لكان وجوب الاظهار لغوا وبلا فاندة . ولما كان وجوب الاظهار لم يشترط فيه ان يكون الاظهار موجبا للعلم فكذلك لازمه وهو وجوب القبول لابد أن يكون مطلقا من هذه الناحية غير متنترط فيه بما يوجب العلم،وعلى هـذا الاساس من الملازمة قلنا بدلالة آية النفر على حجية خبر الواحد وحجية فتوى المجتهد .

ولكن الانصاف ان الاستدلال لا يتم بهذه الآية الكريمة ، بل هي اجنبية جدا عما نحن فيه ، لان ما نحن فيه وهو حجية خبر الواحد ــ ان يظهر المخبر شيئا لم يكن ظاهرا ويعلئم ما تعلئم من احــكام غير معلومــة للاخرين كما في آية النفر • فاذا وجب التعليم والاظهار وجب قبوله على الآخرين والاكان وجوب التعليم والاظهار لغوا ، واما هذه الآية فعي واردة في مورد كتمان ما هو ظاهر وبَتْين للناس جميعا . بدليل قوله تعالى : « من بعد ما بيناه للناس في الكتاب » لا اظهار ما هو خفي على الآخرين ·

والغرض : ال هذه الآية واردة في مورد ما هو بيئن واجب القبول سواء كتم أم اظهر، لا في مورد يكون قبوله من جهة الاظهار حتى تكون ملازمة بين وجوب القبول وحرمة الكتمان فيقال : لو لم يقبل لما حرم الكتمان. وبهذا يظهر الفرق بين هذه الآية وآية النفر .

ويتسق على هذه الآية باقي الآيات الاخر التي ذكرت للاستدلال بها على المطلوبٌ فلا نظيل بذكرها •



\* \* \*

## ب - دليل حجية خبر الواحد من السنة

من البديهي انه لا يصبح الاستدلال على حجية خبر الواحد بنفس خبر الواحد فانه دور ظاهر ،بل لابد ان تكون الاخبار المستدل بها على حجية معلومة الصدور من المعصومين ، اما بتواتر أو قرينة قطعية .

ولا شك في انه ليس في ايدينا من الاخبار ما هو متواتر بلفظه في هذا المضمون ، وانسا كل ما قبل هو تواتر الاخبار معنى في حجيةخبر الواحد اذا كان ثقة مؤتسا في الرواية ، كما رآه الشبيخ الحر صاحب الوسائل . وهذه دعوى غير بعيدة ، فان المتنبع يكاد يقطعجازما بتواتر الاخبار في هذا المعنى، بل هي بالفعل متواترة لا ينبغي الن يعتري فيها الزيب للمنصف<sup>(1)</sup> .

وقد ذكر الشيخ الانصلاري قدس الله نفسه طوائف من الاخبسار ، يحصل بانضمام بعضها النو بعض العلم بحجيتى خبر الواحد الثقة المأمون من الكذب في الشريعة ، وان هذا أمر مفروغ عنه عند آل البيت عليهم السلام.

ونحن نشير الى هذه الطوائف على الاجمال وعلى الطالب ان يرجع الى الوسائل (كتاب القضاء ) والى رسائل الشيخ في حجية خبر الواحد للاطلاع على تفاصيلها :

( الطائفة الاولى ) ـــ مــا ورد في الخبرين المتعارضــين في الاخـــذ بالمرجحات كالاعدل والاصدق والمشهور ثم التخيير عند التساوي • وسيآتي

(1) ان الشيخ صاحب الكفاية لم يتضح له تواتر الاخبار معنى ، وانما اقضى ما اعترف به «انها متواترة اجمالا » وغرضه من التواتر الاجمالي هو العلم تصدور بعضها عنهم عليهم السلام يقينا ، وتسمية ذلك بالتواتر مسامحة ظاهرة . ذكر بعضهافياب التعادل والتراجيح • ولولا ان خبر الواحد الثقة حجة لماكان معنى لفرض التعارض بين الخبرين ولا معنى للترجيح بالمرجحات المذكورة والتخيير عند عدم المرجح كما هو واضح •

( الطائفة الثانية ) ــ ما ورد في ارجاع آحاد الرواة الى آحاد اصحاب الائمة عليهم السلام : على وجه يظهر فيه عدم الفرق في الارجاع بين الفتوى والرواية : مثل ارجاعه عليه السلام الي زرارة بقوله : « اذا اردت حديثا فعليك بهذا الجالس » يشير بذلك الي زرارة مرومثل قوله عليه السلام ، لما قال له عبدالعزيز بن المهدي : ربسا احتاج ولست القاك في كل وقت أ أفيونس بن عبدالرحسن ثقة آخذ عنه معالم ديني ? ــ قال نه تعم .

قال الشيخ الاعظم : « وظاهر هذه الرواية أن قبول قول الثقة كان امرا مفروغا عنه عند الراوي فلمال عن وثاقة يونس ليرتب عليــه اخــذ المعالم منه » •.

محمد عليه المحمد المروايات التي تنسق على هذا المفسون ونحود م

( الطائفة الثالثة ) ـــ ما دل على وجوب الرجوع الى الرواة والثقات والعلماءَ : مثل قوله عليه السلام : « واما الحوادث الواقعة فارجعوا فيهسا الى رواة حديثنا فلقهم حجتي عليكم والما حجة الله عليهم » ••• الى ما شاء الله من الروايات في امثال هذا المعنى •:

( الطائفة الرابعة ) ما دلعلى الترغيب في الرواية والحث عليها وكتابتها وابلاغها ، مثل الحديث النبوي المستفيض بل المتوانر <sup>7</sup>: « من حفظ على امتي اربعين حديثاً بعثه الله فقيها عالما يوم القيامة » الذي لاجله صنف كثير من العلماء الاربعينيات ، ومثل قوله عليه السلام للسراوي ً: « اكتب وبث علمك في بني عمك قانه يآتي زمان هرج لا يأنسون الا بكتبهم » الى غير ذلك من الاحاديث • ( الطائفة الخامسة ) : ما دل على ذم الـكذب عليهـم والتحذير من الكذابين عليهم ، فانه لو لم يكن الاخذ باخبار الآحـاد امرا معروفـا بين المسلمين لما كان مجال للكذب عليهم ، ولما كان مورد للخوف من الـكذب عليهم ولا التحذير من الكذابين ، لانه لا أثر للكذب لو كان خبر الواحد على كل حال غير مقبول عند المسلمين .

قال الشيخ الاعظم بعد نقله لهذه الطوائف من الاخبار ــ وهو على حق فيما قال ــ: « الى غير ذلك من الاخبار التي يستفاد من مجموعهارضى الائمة بالعمل بالخبر ، وان لم يفد القطع ، وقد ادعى في الوسائل تواتر الاخبار بالعمل بخبر الثقة ، الا ان القدر المتيقن منها هو خبر الثقة الذي يضعف فيه احتمال الكذب على وجه لا يعتني به العقلاء ويقبحون التوقف فيه لاجل ذلك الاحتمال ، كما دل عليه الفاظ الثقة والمأمون والصادق وغيرها الواردة في الاخبار المتقدمة وهي ايضا منصرف اطلاق غيرها » .

واضاف : « واما العدالة فاكثر الاخبار المتقدمة خالية عنها ، بل وفي كثير منها التصريح بخلافه » .

©≻0<@==

### ج ـ دليل حجية خبر الواحد من الاجماع

حكى جماعة كبيرة تصريحا وتلويحا الاجماع من قبل علماء الامامية <sup>6</sup> على حجية خبر الواحد اذا كان ثقة مأمونا في نقله وان لم يفد خبره العلم. وعلى رأس الحاكين للاجماع شيخ الطائفة الطوسي اعلى الله مقامه في كتابه العدة ( ج۱ ص٤٧ ) لكنه اشترط فيما اختاره من الرأي وحكى عليه الاجماع ان يكون خبر الواحد واردا من طريق اصحابنا القائلين بالامامة وكان ذلك مرويا عن النبي او عن الواحد من الائمة وكان معن لا يطعمن في روايت و ويكون سديدا في نقله . وتبعه على ذلك في التصريح بالاجماع السيد رضى الدين بن طاوس ، والعلامة الحلي في النهاية ، والمحماع السيد بعض رسائله له كما حكى ذلك عنهم الشيح الاعظم في الرسائل .

وفي مقابل ذلك حكى جماعة أخرى اجماع الامامية على عدم الحجية. وعلى رأسهم السيد الشريف المرتض اعلى الله درجته ، وجعله بمنزلة القياس في كون ترك العمل به معروفا من مذهب الشيعة ، وتبعه على ذلك الشيخ ابن ادريس في السرائر ونقل كلاما للسيد المرتضى في المقدمة ، وانتقد في أكثر من موضع في كتابه الشيخ الطوسي في عمله بخبر الواحد ، وكرر تبعا للسيد قوله : « أن خبر الواحد لا يوجب علما ولا عملا » وكذلك نقل عن الطبرسي صاحب مجمع البيان تصريحه في نقل الاجماع على عدم العمل

والغريب في الباب وقوع مثل هذا التدافع بين نقل الشيخ والسيد عن اجماع الامامية ، مع انهما متعاصران بل الأول تلمذ على الثساني ، وهما الخبيران العالمان بمذهب الامامية ، وليس من شآنهما ان يحكيا مثل هسذا

الامر بدون تثبت وخبرة كاملة •

فلذلك وقع الباحثون في حيرة عظيمة من اجل التوفيق بين تقليهما . وقد حكى الشيخ الاعظم في الرسائل وجوها للجمع : مثل ان يكون مراد السيد المرتضى من خبر الواحد الذي حكى الاجماع على عدم العمل به هو خبر الواحد الذي يرويه مخالفونا والشيخ يتفق معه على ذلك . وقيل : يجوز ان يكون مراده من خبر الواحد ما يقابل المأخوذ من الثقات المحفوظ في الاصول المعمول بها عند جميع خواص الطائفة وحيننذ يتقارب مع الشيخ في الحكاية عن الاجماع وقيل : يجوز ان يكون مراد الشيخ من خبر الواحد خبر الواحد المعمول بها عند جميع خواص الطائفة وحيننذ يتقارب مع الشيخ في الحكاية عن الاجماع وقيل : يجوز ان يكون مراد الشيخ من خبر الواحد خبر الواحد المحفوف بالقرائن المفيدة للعلم بصدقه فيتفق حيننذ يقلعمع نقل السيد.

وهذه الوجوه من التوجيهات قد استحسن الشيخ الانصاري منها الاول ثم الثاني • ولكنه يرى ان الارجع من الجبيع ما ذكره هو من الوجه<sup>(1)</sup> وأكد عليه اكثر من مرة ، فقال : « ويمكن الجمع بينهما بوجه أحسن ، وهو ان مراد السيد من (العلم) الذي ادعاء في صدق الاخبار هو مجرد الاطمئنان، فان المحكى عنه في تعريف العلم انه ( ما اقتضى سكون النفس ) ، وهو الذي ادعى بعض الاخباريين ان مرادنا من العلم بصدور الاخبار هو هذا الذي ادعى بعض الاخباريين ان مرادنا من العلم بصدور الاخبار هو هذا مده الاخبار عن القرائن تجردها عن القرائن الاربع التي ذكرها اولا ، وهي مده الاخبار عن القرائن تجردها عن القرائن الاربع التي ذكرها اولا ، وهي موافقة الكتاب والسنة والاجماع والدليل العقلي • ومراد السيد من القرائن التي ادعى في عبارته المتقدمة<sup>(7)</sup> احتفاف اكثر الاخبار بها هي الامور الموجبة

ا ١) ذكر المحقق الاشتياني في حاشيته على الرسائل في هذا الموقع أن هذا الوجه من التوجيه سبق اليه بعض افاضل المتأخرين وهو المحقق النراقي صاحب المناهج ، ونقل نص عبارته .

(٢) غرضه من عبارته المتقدمة عبارته التي نقلها في السرائر عن السيد
 وقد نقلها الشيخ الاعظم في الرسائل .

للوثوق بالراوي أو بالرواية بسعنى سكون النفس بهسا وركونها اليهسا » . ثم قال : « ولعل هذا الوجه احسن وجوه الجمع بين كلامي الشسيخ والسيد خصوصا مع ملاحظة تصريحالسيد في كلامه بالذاكثر الاخبار متواترة أو محفوفة وتصريح الشيخ في كلامه المتقدم بانكار ذلك » .

هذا ما أفاده الشيخ الانصاري في توجيه كلام هذين العلمين ، ولكني لا أحسب ان السيد المرتضى يرتضي بهذا الجمع . لانه صرح في عبارتـــه المنقولة في مقدمة السرائر بان مراده من العلم القطع الجازم ، قال :

هذا ، ويحتمل احتمالا بعيدا ان السيد لم يرد من التجويز ــ الذي قال عنه انه لا يمنع منه الظن ــ كل تجويز حتى الضعيف الذي لا يعتنى به العقلاء ويجتمع مع الهمئنان النفس ، بل اراد منه التجويز الذي لا يجتمع مع الهمئنان النفس ويرفع الامان بصدق الخبر ، وانما قلنا ان هذا الاحتمال

(١) الما قلت اصرح منه ، لائه يحتمل في العبارة المتقدمة الله يريد من العلم ما يعم العلم بالحكم والعلم بمشروعية الطريق اليه وان كان الطريق في نفسه قلنيا ، وهذا الاحتمال لايتطرق الى عبارته الثانية . بعيد لانه يدفعه : ان السيد حصر في بعض عباراته ما يثبت الاحكام عند من نأى عن المعصومين او وجد بعدهم ، حصره في خصوص الخبر المتواتر المفضي الى العلم واجماع الفرقة المحقة لا غيرهماً .

واما تفسيره للعلم بسكون النفس فهـذا تفسير شـايع في عبـارات المتقدمين ومنهم الشيخ نفسه في العدة . والظاهر انهم يريدون من سكون النفس الجزم القاطع لا مجرد الاطمئنان وان لم يبلغ القطع كما هو متعارف التعبير به في لـان المتأخرين .

نعم لقد عمل السيد الرتضى على خلاف ما أصله هنا ، وكـذلك ابن ادريس الذي تابعه في هذا القول ، لانه كان كثيرا ما يأخذ باخبار الآحـاد الموثوقة المروية في كتب اصحابنا ، ومن العسير عليه وعلى غيره ان يدعى تواترها جميعا او احتفافها بقرائن توجب القطع بصـدورها . وعلى ذلـك جرت استنباطاته الفقهية وكذلك ابن ادريس في السرائر ، ولعل عمله هذا يكون قرينة على مراده من ذلك الكلام ومفسرا له على نحمو ما احتمـله الشيخ الانصاري .

\* \* \*

وعلى كل حال سواء استطعنا تأويل كلام السيد بما يوافق كلام الشيخ او لم نستطع ، فان دعوى الشيخ اجماع الطائفة على اعتببار خبر الواحمد الموثوق به المأمون من الكذب وان لم يكن عادلا بالمعنى الخاص ولم يوجب قوله العلم القاطع ــ دعوى مقبولة ومؤيدة ، يؤيدها عمل جميع العلماء من لدن الصدر الاول الى اليوم حتى نفس السيد وابن ادريس كما ذكرنا ، بل السيد نفسه اعترف في بعض كلامه بعمل الطائفة باخبار الآحاد الا انه ادعى انه لما كان من المعلوم عدم عملهم بالاخبار المجردة كعدم عملهم بالقياس فلا بد من عمل موارد عملهم على الاخبار المحفوظة بالقرائن، قائلا : « ليس ينبغي ان يرجع عن الامور المعلومة المشهورة المقطوع عليها ويقصد بالامور المعلومة عدم عملهم بالظنون \_ الى ما هو مشتبه وملتبس ومجمل ويقصد بالمشتبه المجمل وجه عملهم باخبار الآحاد \_ وقد علم كل موافق ومخالف ان الشيعة الامامية تبطل القياس في الشريعة حيث لا يؤدي الى العلم وكذلك نقول في اخبار الآحاد » •

ونحن نقول للسيد المرتضى : صحيح ان المعلوم من طريقة الشسيعة الامامية عدم عملهم بالظنون بما هي ظنون/ ولكن خبر الواحد الثقة المأمون. وما سواء من الظنون المعتبرة كالظواهز اذا كانوا قد عملوا بها فائهم لسم يعملوا بها الا لانها ظنون قام الدليل القاطع على اعتبارها وحجيتها • فلم يكن العمل بها عملا بالظن ، بل يكون ـ بالاخير ـ عملا بالعلم •

وعليه ، فنحن نفول معه : « انه لابد في الاحكام الشرعية من طريق يوصل الى العلم بها ، لانه متى لم تعلم الحكم وتقطع بالعلم على انه مصلحة جوزنا كونه مفسدة » . وخبر الواحد الثقة المأمون لما ثبت اعتباره فهو طريق يوصل الى العلم بالاحكام ، ونقطع بالعلم ــ على حد تعبيره ــ على انه مصلحة لا نجو ز كونه مفسدة .

ويؤيد ايضا دعوى الشبيخ للاجماع قرائن كثيرة ذكر جملة منها الشبيخ الانصاري في الرسائل : ( منها ) ما ادعاه الكشى من اجماع العصابة على تصحيح ما يصح عن جماعة ، فانه من المعلوم ان معنى التصحيح المجمع عليه هو عد خبره صحيحا بسعنى عملهم به ، لا القطع بصدوره ، اذ الاجمساع وقع على التصحيح لا على الصحة ، و (منها) دعوى النجاشي إن مراسيل ابن ابي عمير مقبولة عند الاصحاب ، وهذه العبارة من النجاشي تدل دلالة صريحة على عمل الأصحاب بمراسيل مثل ابن ابي عمير لا من اجل القطع بالصدور ، بل لعلمهم انه لا يروى او لا يرسل الا عن ثقةًا. الى غير ذلك من القرائن التي ذكرها الشيخ الانصاري من هذا القبيل .

وعليك بمراجعة الرسائل في هذا الموضوع فقد استوفت البحث احسن استيفاء ، واجاد فيها الشيخ فيما افاد ، وألمت بالموضوع من جميع اطرافه. كعادته في جميع ابحاثه ، وقد ختم البحث بقوله السديد : « والانصاف انه لم يحصل في مسألة يدعى فيها الاجماع من الاجماعات المنقولة والشهرة العظيمة والامارات الكثيرة الدالة على العمل ما حصل في هذه المسألة ، فالشاك في تحقق الاجماع في هذه المسألة لا أراه يحصل له الاجماع في مسألة من المسائل الفقهية اللهم الا في ضروريات المذهب » .

واضاف : « لكن الانصباف إن المتيقن من هذا كله الخبر المفيسد للاطمئنان لا مطلق الظن » • ونحن له من المؤيدين • جزاء الله خبر ما يجزي العلماء العاملين

# د ـ دليل حجية خبر الواحد من بناء العقلاء -

انه من المعلوم قطعا الذي لا يعتريه الريب استقرار بناء العقلاء طـرا واتفاق سيرتهم العملية ، على اختلاف مشاربهم واذواقهم ، على الاخذ بغير من يثقون بقوله ويتلمئنون الى صدقه ويأمنون كذبه ، وعلى اعتمادهم في تبليغ مقاصدهم على الثقات ، وهذه السيرة العملية جارية حتى في الاوامر الصادرة من ملوكهم وحكامهم وذوي الامر منهم .

1

وسر هذه السيرة ان الاحتسالات الضعيفة المقابلة ملغية بنظــرهم لا يعتنون بها . فلا يلتفتون الى احتسال تعسد الكذب من الثقة ، كما لا يلتفتون الى احتسال خطأه واشتباهه او غفلته .

وكذلك أخذهم بظواهر الكلام وظواهوا الافعال ، فان بناءهم العملي على الغاء الاحتمالات الضعيفة المقابلة و وذلك من كل ملة وفحلة .

وعلى هذه السيرة العملية قامت معايش الناس وانتظمت حياة البشر ، ولولاها لاختل نظامهم الاجتماعي ولسادهم الاضطراب لقلة ما يوجب العلم القطعي من الاخبار المتعارفة سندا ومتنا .

والمسلمون بالخصوص كسائر الناس جرت سيرتهم العملية على مشل ذلك في استفادة الاحكام الشرعية من القديم الى يوم الناس هذا ، لانهسم متحدو المسلك والطريقة مع سائر البشر ، كما جرت سيرتهم بما هم عقسلام على ذلك في غير الاحكام الشرعية م

ألا ترى هلكان يتوقف المسلمون\ن اخذ احكامهم الدينية من اصحاب النبي (ص) أو من اصحاب الائمة عليهم السلام الموثوقين عندهم ? وهل ترى هل يتوقف المقلدون اليوم وقبل اليوم في العمل بمايخبرهم الثقات عن رأي المجتهد الذي يرجعون اليه ?

وهل ترفى تتوقف الزوجة في العمل يما يحكيه لها زوجها الذي تطمئن الى خبره عن رأي المجتهد في المسائل التي تخصها كالحيض مثلا ?

واذا ثبتت سيرة العقلاء من الناس بما فيهم المسلمون على الاخذ بخبر الواحد الثقة ــ فان الشارع المقدس متحد المسلك معهم لانه منهم بل هو رئيسهم ، فلا بد ان نعلم بانه متخذ لهذه الطريقة العقلائية كسائر الناس ما دام انه لم يثبت لنا ان له في تبليغالاحكام طريقا خاصا مخترعا منه غير طريق العقلاء ، ولو كان له طريق خاص قد اخترعه غير مسلك العقلاء لاذاعه وبيئنه للناس ولظهر واشتهر ولما جرت سيرة المسلمين على طبق سيرة باقي البشر .

وهذا الدليل قطعي لا يداخله الشلته لانه مركب من مقدمتين قطعيتين: ١ ـــ ثبوت بناء العقلاء قلى الإعشاد على خبر الثقة والاخذ به . ٢ ــ كشف هذا البناء منهم عن موافقة الشارع لهم واشتراكه معهم ، لانه متحد المسلك معهم .

\* ÷

قال شيخنا النائيني (قده) كما في تقريرات تلميذه الكاظمي (قده) (ج٣ س٣) : ﴿ واما طريقة العقلاء فهي عمدة ادلة الباب بحيث لو فرض انـــه كان سبيل الى المناقشة في بقية الادلة فلا سبيل الى المناقشة في الطريقــة العقلائية القائمة على الاعتماد على خبر الثقة والاتكال عليه في محاوراتهم ». واقصى ما قيل في الشك في هذا الاستدلال هو : ان الشارع لئن كان متحد المسلك مع المقلاء فانما يستكشف موافقته لهم ورضاه بطريقتهم اذا لم يثبت الردع منه عنها .

ويُكفي في الردع الآيات الناهية عن اتباع الظن وما وراء العـــلم التي

--- 9.1 ----

ذكرناها سابقا في البحث السادس من المقدمة ، لانها بعمومها تشسط خبر الواحد غير المفيد للعلم .

وقد عالجنا هذا الامر فيما يتعلق بشمول هذه الآيات الناهية للاستصحاب في الجزء الرابع مبحث الاستصحاب ، فقلنا : ان هذه الآيات غير صالحة للردع عن الاستصحاب الذي جرت سيرة العقلاء على الاخذ به، لان المقصود من النهي عن انباع غير العلم النهى عنه اذ يراد به اثبات الواقع ، كقوله تعالى :« ان الظن لايغني من الحق شيئا » بينما انه ليس المقصود من الاستصحاب اثبات الواقع والحق ء بل هو أصل وقاعدة عملية يرجع اليها في مقام العمل عند الشك في الواقع والحق • فيخرجالاستصحاب عن عموم هذه الآيات موضوعا •

وهذا العلاج ـــ طبعا ـــ لا يُجري في مثل خبر الواحد ، لان المقصود به كسائر الامارات الاخرى اثنات الواقع وتحصيل الحق .

ولكن مع ذلك نقول : أن خبر الواحد خارج عن عموم هذه الآيات تخصصا كالظواهر التي ايضا حجيتها مستندة الى بناء العقلاء على ما سيآتي.

وذلك بان يقال ــ حسبما الهاده استاذنا المحقق الاصفهاني قدس سره في حاشيته على الكفاية ج٣ ص١٤ ــ قال : « ان لسان النهي عن اتباع الغلن وانه لا يغني من الحق شبئا ليس لسان التعبد بأمر على خلاف الطريقة المقلائية ، بل من باب ايكال الامر الى عقل المكلف من جهة ان الظن بما هو ظن لا مسوغ للاعتماد عليه والركون اليه ، فلا نظر في الآيات الناهية الى ما استقرت عليه سيرة المقلاء بما هم عقلاء على اتباعه من أجل كونه خبر الثقة ، ولذا كان الرواة يسألون عن وثاقة الراوي للفراغ عن لزوم اتباع روايته بعد فرض وثاقته » .

أو يقال ــ حسبما افاده شيخنا النائيني قدس سره على ما في تقريرات

الكاظمي قدس سره ج٣ ص٦٩ - قال : « ان الآيات الناهية عن العسل بالظن لا تشسل خبر الثقة : لان العسل بخبر الثقة في طريقة العقلاء ليس من العمل بسا وراء العلم . بل هو من افراد العلم لعدم التفات العقلاء الى مخالفة الخبر للواقع ، لما قد جرت على ذلك طباعهم واستقرت عليه عادتهم . فهو خارج عن العسل بالغان موضوعا . فلا تصلح ان تكون الآيات الناهية عن العسل بما وراء العلم رادعة عن العسل بخبر الثقة ، بل الردع يحتاج الى قيام الدليل عليه بالخصوص » .

وعلى كل حال ، لو كانت هذه الآيات صالحة للردع عن مشـل خبر الواحد والظواهر التي جرت سيرة العقلاء على العمل بها ومنهم المسلمون ـــ لعرف ذلك بين المسلمين وانكشف لهم ولما اطبقوا على العمل بها وجرت سيرتهم عليه ٠

فهذا دليل قطعي على عدم صلاحية هذه الآيات للردع عن العمل بخبر الواحد فلا نطيل بذكر الدور الذي اشكلوا به في المقام والجواب عنه . وان شئت الاطلاع فراجع الرسائل وكفاية الاصول .



.

.

.

\*

٠

,



.

.

## الاجمساع

الاجماع احد معانيه في اللغة : الاتفاق . والمراد منه في الاصطلاح : اتفاق خاص/. وهو : اما اتفاق الفقهاء من المسلمين على حكم شرعي . او اتفاق اهل الحل والعقد من المسلمين على الحكم . او اتفاق أمة محمدٌ على الحكم . على اختلاف التعريفات عندهم .

ومهما اختلفت هذه التعبيرات فانها – على ما يظهر – ترمي الى معنى جامع بينها ، وهو : اتفاق جماعة لاتفاقهم شأذ في اثبات الحكم الشرعي ، ولذا استثنوا من المسلمين سواد الناس وعوامهم لائهم لاشأذ لآرائهم في استكشاف الحكم الشرعي كوانيا هم تبع للعلماء ولاهل الحل والعقد ، وعلى كل حال ، فاذ هذا ( الاجماع ) بما له من هذا المعنى قسدجعله الاصوليون من اهل السنة احد الادلة الاربعة او الثلاثة على الحكم الشرعي، في مقابل الكتاب والسنة .

اما الامامية فقد جعلوه ايضا أحد الادلة على الحكم الشرعي ، ولكن من ناحية شكلية واسمية فقط . مجاراة للنهج الدراسي في اصول الفقه عند السنيين أي انهم لا يعتبرونه دليلا مستقلا في مقابل الكتاب والسنة ، بل الما يعتبرونه اذا كان كاشفا عن السنة ، أي عن قول المعصوم ، فالحجية والعصمة ليستا للاجماع،بل الحجة في الحقيقة هو قول المعصوم الذي يكشف عنه الاجماع عندما تكون له أهلية هذا الكشف .

ولذا توسع الامامية في اطلاق كلمة الاجماع على اتفاق جماعة قليلـــة لايسمى اتفاقهم في الاصطلاح اجماعا ، باعتبار ان اتفاقهم يكشف كشفا قطعيا عن قول المعصوم فيكون له حكم الاجماع ، بينما لا يعتبرون الاجماع الذي لايكشف عنقول المعصوم وأن سمي اجماعا بالاصطلاح. وهذه نقطة خلاف جوهرية في الاجمــاع ، ينبغي أن نجليها وننتمس الحق فيها ، فان لها كل الاثر في تقييم الاجماع من جهة حجيته .

ولاجل أن تتوصل إلى الغرض المقصود لابد من توجيه بعض الاسئلة لانفسنا لنلتمس الجواب عليها •

أولا ـــ من اين انبثق للاصوليين القول بالاجماع ، فجعلوه حجــة ودليلا مستقلا على الحكم الشرعي : في مقابل الكتاب والـــنة .

ثانيا ـــ هل المعتبر عند من يقول بالاجماع اتفاق جميع الامة ،او اتفاق جميع العلماء في عصر منالعصور ، او يعض منهم يعتد به ؟ ومن هم الذين يعتد باقوالهم ؟

اما السؤال الاول :

فان الذي يثيره فيالنفس ويتجلها في موضع الشك فيه ان اجماعالناس جميعا على شيء او اجماع أمة من الامم بما هو اجماع واتفاق لاقيمة علمية له في استكشاف حكم الله ، لانه لاملازمة بينه وبين حكم الله • فالعلم به لايستلزم العلم بحكم الله بأي وجه من وجوه الملازمة •

نعم الشيء الذي يجب ألا يفوتنا التنبيه عليه في الباب انا قد قلنا فيما سبق في الجزء الثاني وسياني : ان تطابق آراء العقلاء بما هم عقلاء في القضايا المشهورة العملية التي فسميها الآراء المحمودة والتي تتعلق بحفظ النظام والنوع يستكشف به الحكم الشرعي ، لأن الشارع من العقلاء بل رئيسهم وهو خالق العقل فلابد ان يحكم بحكمهم .

ولكن هذا التطابق ليس من نوع الاجماع المقصود ، بل هو نفس الدليل العقلي الذي نقول بحجيته في مقابل الكتاب والسنة والاجماع . وهو من باب التحسين والتقبيح العقليين الذي ينكره هؤلاء الذاهبون الى حجية الاجساع . اما اجباع الناس ـ الذي لايدخل في تطابق آراء العقلاء بساهم عقلاء ـ فلا سبيل الى اتخاذه دليلا على الحكم الشرعي ـ لأن اتفاقهم قد يكون بدافع العادة او العقيدة او الانفعال النفسي او الشبهة او نحو ذلك . وكل هذه الدوافع من خصائص البشر لايشاركهم الشارع فيها لتنزهه عنها . فاذا حكموا بشيء يأحد هذه الدوافع لايجب ان يحكم الشارع بحكمهم : فلا يستكشف من اتفاقهم على حكم بما هو الفاق ان هذا الحكم واقعا هو حكم الشارع .

اذن ! كيف اتخذ الاصوليون اجماع المسلمين بالخصوص حجة ? وما الدليل لهم على ذلك ؟ وللجواب عن هذا السؤال علينا ان نرجع الفهقرى الى اول اجماع اتخذ دليلا في تأريخ المسلمين ، انه الاجماع المدعى على يبعة ابي بكر خليفة للمسلمين. • قانه اذ وقعت البيعة له ــ والمفروض انــه لا سند لها من طريق النص القرآني والسنة النبوية ــ اضطروا الى تصحيح شرعيتها من طريق الاجماع فقالوا :

اولا ــــ ان المسلمين من اهلُ المدينة او اهل الحل والعقد منهم اجمعوا على بيعته •

وثانيا ــ ان الامامة من الفروع لا من الاصول •

وثالثا ــــــان الاجماع حجة في مقابل الكتاب والسنة ، أي انه دليل ثالث غير الكتاب والسنة .

ثم منه توسعوا فاعتبروه دليـــلا في جميع المسائل الشرعية الغرعية •

وسلكوا لاثبات حجيته ثلاثة مسالك :الكتاب والسنة والعقل • ومن الطبيعي ألا يجعلوا الاجماع من مسالكه لانه يؤدي الى اثبات الشيء بنفسه ، وهو دور باطــل •

\_ \++ ~

اما (مسلك الكتاب )فآيات استدلوا بها لاتنهض دليلا علىمقصودهم، واولاها بالذكر آية سبيل المؤمن ، وهي قوله تعالى( سورة النساء ١١٤ ) : « ومن يشاقق الرسول من بعد ما تبين له الهدى ويتبع غير سبيل المؤمنين نوله ما تولى ونصله جهنم وساءت مصيرا » • فانها توجب اتباع سـبيل المؤمنين ، فاذا أجمعالمؤمنون علىحكمفهو سبيلهم فيجب اتباعه • وبهذه الآية تمسك الشافعي محلى ما نقل عنه •

ويكفينا في رد الاستدلال بها ما استظهره الشبيخ الغزاليمنها اذقال<sup>(1)</sup>: « الظاهر أن المراد بها ان من لقاتل الرسول ويشاقه ويتبع غير سبيلالمؤمنين في مشايعته ونصرته ودفع الاعداء عنه نوله ما تولى • فكأنه لم يكتف بترك المشاقة حتى تنضم اليه متابعة سبيل المؤمنين من نصرته والذب عنه والانقياد له فيما يأمر وبنهى » •

ثم قال : « وهذا هو الظاهر السابق الى الفهم » وهو كذلك كســـا استظهره اما الآيات الاخرى فقد اعترف الغزالي كغيره في عدم ظهورها في حجية الاجماع ، فلا نطيل بذكرها ومناقشة الاستدلال بها .

واما (مسلك السنة) فهن احاديث رواها بما يؤدي مضمون الحديث ( لاتجتمع أمتي على الخطأ ) ، وقد ادعوا تواترها معنى ، فاستنبطوا منها عصمة الامة الاسلامية من الخطأ والضلالة ، فيكون اجماعها كقول المعصوم حجة ومصدرا مستقلا لمعرفة حكم الله .

وهذه الاحاديث \_ على تقدير التسليم بصحتها وافها توجب العسلم [1] المستصفى ج 1 ص 111 .

- 1.1 -

لتواترها معنى ــ لاتنفع في تصحيح دعواهم ، لان المفهوم من اجتماعالامة كل الامة ، لا بعضها فلا يثبت بهذه الاحاديث عصمة البعض من الأمة ،بينما ان مقصودهم من الاجماع اجماع خصوص الفقهاء او اهل الحل والعقد في عصر من العصور ، بل خصوص الفقهاء المعروفين ، بل خصوص المعروفين من فقهاء طائفة خاصة وهي طائفة أهل السنة ، بل يكتفون باتفاق جماعـة يطمئنون اليهم كما هو الواقع في بيعة السقيفة •

فأنى لنا أن نحصل على اجماع جميع الامة بجميع طوائفها واشخاصها فيجميع العصور الا فيضروريات الدين مثل وجوب الصلاة والزكاةونحوهما. وهذه ضروريات الدين ليست من نوع الاجماع المبحوث عنه • ولا تحتاجني اثبات الحكم بها الى القول بحجية الاجماع •

واما ( مسلك العقل ) الذي عبر عنه بعضهم بالطريق المعنوي ــ فعاية ما يقال في توجيهه : أن الصحابة إذا قضوا بقضية وزعموا انهم قاطعون بها فلا يقطعون بها الاعن مستند قاطع ، وإذا كثروا كثرة تنتهي الى حد التواتر فالعادة تحيل عليهم قصد الكذب وتحيل عليهم الغلط ، فقطعهم في غير محل القطع محال في العادة ، والتابعون وتابعوا التابعين إذا قطعوا بما قطع بــه الصحابة فيستحيل في العادة ان يشذ عن جميعهم الحق مع كثرتهم ،

بان اجماعهم هذا ان كَان يعلم بسببه قول المعصوم فلا شك في ان هذا علم قطعي بالحكم الواقعي`، فيكون حجة لانه قطع بالنسبة ، ولا كلام لاحد فيه ، لأن هذا الاجماع يكون من طرق اثبات السنة .

واما اذا لم يعلم بسببه قول المعصوم ــ كما هو المقصود من فرض الاجماع حجة مستقلة ودليلا في مقابل الكتاب والسنة ــ قان قطع المجمعين مهما كانوا لثن كان يستحيل في العادة قصدهم الكذب في ادعاء القطع كمــا في الخبر المتواتر فانه لا يستحيل في حقهم الغفلة او الاشتباء او الغلط ،كما لا يستحيل ان يكون اجماعهم بدافع العادة او العقيدة او أي دافسع من الدوافع الاخرى التي أشرنا اليها سابقا .

ولأجل ذلك اشترطنا في التواتر الموجب للعلم الايتطرق اليه احتمال خطأ المخبرين في فهم الحادثة واشتباههم كما شرحناه فيكتاب المنطق الجزء الثالث ص ١٠ ٠

ولاعجب في نطرق احتمال الخطأ في اتفاق الناس على رأي ، بل نطرق الاحتمال الى ذلك اكثر من نطرقه الى الانفاق في النقل ، لان اسبابالاشتباء والغلط فيه اكثر .

ثم ان هـذا الطريق العقلي او المعنوي لو تم ، فأي شيء يخصصه بخصوص الصحابة أو المسلمين أو علماء طائفة خاصة من دون باقي الناس وسائر الامم ، الا اذا ثبت من دليل آخر اختصاص المسلمين أو بعض منهم بيزية خاصة ليسبت للامم الاخرى وهي العصمة من الخطأ ، فاذا \_ على التقدير \_ لا يكون الدليل على الاجماع الا هذا الدليل الذي يثبت العصمة للامة المسلمة أو بعضها ، لا الطريق العقلي المدعى ، وهذا رجوع إلى المسلك الاول والثاني وليس هو مسلكا مستقلا عنها .

وبالختام تقول : اذا كانت هذه المسالك الثلاثة لم تتم لنا ادلة علىحجية الاجماع من اصله من جهة انه اجماع ، فلإ يظهر للاجماع قيمة من ناحية كونه حجة ومصدرا للتشريع الاسلامي مهما بالغ الناس في الاعتماد عليه . وانما يصح الاعتماد عليه اذا كشف لنا عن قول المعصوم فيكون حينئذ كالخبر المتواتر الذي تثبت به السنة . وسيأتي البحث عن ذلك .

واما السؤال الثاني :

ولكن ما توقعوه من ذهابهم الى حجية الاجماع ــ هو اثبات شرعية بيعة<sup>6</sup>ابي بكر ــ لم يحصل لهم ، لانه قد ثنت من طريق التواتر مخالفة علي عليه السلام وجماعة كبيرة من بني هاشم ويلقي المسلمين ، ولئن النجأ اكثرهم بعد ذلك الى البيعة قانه بقي منهم من لم يبايع حتى مات مثل سعد بن عبادة ( قتيل الجن ! ) •

ولاجل هذه المفارقة بين ادلة الاجماع وواقعه الذي ارادوا تصحيحه كثرت الاقوال في هذا الباب لتوجيهها : فقال مالك ــ على ما نسب اليه ـــ: ان الحجة هو اجماع اهل المدينة فقط • وقال قوم : الحجة اجماع اهــل الحرمين مكة والمدينة والمصرين الكوفة والبصرة • وقال قوم : المعتبر اجماع أهل الحل والعقد • وقال : بعض : المعتبر اجماع الفقهاء الاصوليينخاصة • وقال بعض : الاعتبار باجماع اكثر المسلمين واشترط بعض في المجمعين ان يحققوا عدد التواتر • وقال آخرون : الاعتبار باجماع الصحابة فقط دون غيرهم ممن جاءوا بعد عصرهم كما نسب ذلك الى داود وشيعته • • الى غير ذلك من الاقوال التي يطول ذكرها المنقولة في جملة من كتب الاصول. وكل هذه الاقوال تحكمات لاسند لها ولا دليل ، ولا ترفع الغائلة من تلك المفارقة الصارخة • والذي دفع اولئك القائلين بتلك المقالات'امور وقعت في تأريخ بيعة الخلفاء يطول شرحها ارادوا تصحيحها بالاجماع •

- 1+2 -

هذه هي الجذور العميقة للمسألة التي اوقعت القائلين بحجية الاجماع في حيص وبيص لتصحيحه وتوجيهه ، والا فتلك المسالك الثلاثــة ــان سلمت ــ لاتدل على اكثر من حجية اجماع الكل بدون استثناء ، فتخصيص حجيته ببعض الامة دون بعض بلا مخصص • نعم المخصص هو الرغبة في اصلاح اصل المذهب والمحافظة عليه على كل حال •



# الاجماع عند الامامية

ان الاجماع بما هو اجماع لاقيمة علمية له عند الامامية مالم يكشف عن قول المعصوم ، كما تقدم وجهه ، فاذا كشف على نحو القطع عن قوله فالحجة في الحقيقة هو المنكشف لا الكاشف ، فيدخل حينئذ في السنة ، ولا يكون دليلا مستقلا في مقابلها .

وقد تقدم انه لم تثبتٍ عندنا عصمة الامة عن الخطأ ، وانما اقصى ما يثبت عندنا من اتفاق الامة انه يكشف عن رأي من له العصمة • فالعصمة في المنكشف لا في الكاشف •

وعلى هذا ، فيكون الاجماع منزانه منزلة الخبر المتواتر الكاشف بنحو القطع عن قول المعصوم ، فكما أن الخبر المتواتر ليس بنفسه دليلا على الحكم الشرعي رأساً بل هو دليل على الدليل على الحكم ، فكذلك الاجماع ليس بنفسه دليلا بل هو دليل على الدليل .

غاية الامر ان هناك فرقا بين الاجماع والخبر المتواتر ، ان الخبر دليل لفظي على قول المعصوم اي انه يثبت به نفس كلام المعصوم ولفظه فيما اذا كان التواتر للفظ • اما الاجماع فهو دليل قطعي على نفس رأي المعصوم لاعلى لفظ خاص له ،لانه لا يثبت به ـ في اي حال ـ ان المعصوم قـــد تلفظ بلفظ خاص معين في بيانه للحكم •

ولاجل هذا يسمى الاجماع بالدليل اللبي ، نظير الدليل العقلي • يعني انه يثبت بهما نفس المعنى والمضمون من الحكم الشرعي الذي هو كاللب بالنسبة الى اللفظ الحاكي عنه الذي هو كالقشر له •

والشمرة بين الدليل اللفظي واللبي تظهر في المخصص اذا كان لبيا او

لفظيا ، على ما ذكره الثبيخ الانصاري كما تقدم ( في الجزء الاول ص ١٥٣) لذهابه الى جواز التمسك بالعام في الشبهة المصداقية اذا كان المخصص لبيا دون ما اذا كان لفظيا .

واذا كان الاجماع حجة من جهة كشفه عن قول المعصوم فلا يجب فيه اتفاق الجميع بغير استثناء كما هو مصطلح أهل السنة على مبناهم : بل يكفي اتفاق كل من يستكشف من اتفاقهم قول المعصوم كثروا أم قاوا اذاكان العلم باتفاقهم يستلزم العلم بقول المعصوم ، كما صرح بذلك جماعة من علمائنا .

قال المحقق في المعتبر ص ٦ ، بعد ان أناط حجية الاجماع بدخــول المعصوم : « فلو خلا المائة من فقهائنا من قوله لما كان حجة ، ولو حصل في ائنين كان قولهما حجة » .

وقال السيد المرتضىٌ على ما قال عنه ما « اذا كان علة كون الاجماع حجة كون الامام فيهم فكل جياعة كثرت أو قلت كان الامام في اقوالهـــا فاجماعها حجة » •

الى غير ذلك من التصريحات المنقولة عن جماعة كثيرة من علمائنا
 ولكن سيأتيانه على بعض المسالك في الاجماع لابد من أحراز اتفاق الجميع

وعلى هذا ، فيكون تسبية اتفاق جباعة من علماء الامامية بالاجماع مسامحة ظاهرة، فان الاجماع حقيقة عرفية في اتفاق جميع العلماء من المسلمين على حكم شرعي • ولا يلزم من كون مثل اتفاق الجماعة القليلة حجة أن يصح تسميتها بالاجماع • ولكن قد شاع جذا التسامح في لسان الخاصة من علماء الامامية على وجه اصبح لهم اصطلاح آخر فيه ، فيراد من الاجماع عندهم كل اتفاق يستكشف منه قول المعصوم سواء كان اتفاق الجميع أو البعض ، فيعم القسمين •

والخلاصة التي نريد ان ننص عليها وتعنينا من البحث : ان الاجماع انما

- 1.4 -

يكون حجة اذا علم بسببه ـــ على سبيل القطع ـــ قول المعصوم . فما لم يحصل العلم بقوله وان حصل الظن منه فلا قيمة له عندنا ، ولا دليل على حجية مثله .

أما كيف يستكشف من الاجماع على سبيل القطع قول المعصوم فهذا ما ينبغي البحث عنه • وقد ذكروا لذلك طرقا انهاها المحقق الشبيخ أسد الله التستري في رسالته في المواسعة والمضايقة ــ على ما نقل عنه ــ الى اثنتي عشرة طريقا • ونحن نكتفي بذكر الطرق المعروفة وهي ثلاث بل اربع :

١ – ( طريقة الحس ) ، وبها يسمى الاجماع : الاجماع الدخولي ،
 وتسمى ( الطريقة التضمنية ) ، وهي الطريقة المعروفة عند قدماء الاصحاب
 التي أختارها السيد المرتضى وجماعة مملكوا مسلكه ،

وحاصلها : أن يعلم بدخول الأمام في ضمن المجمعين على سبيل القطع من دون أن يعرف بشخصه من بينهم •

وهذه الطريقة انما تتصور أذا المتقصى الشخص المحصل للاجماع بنفسه وتتبع اقوال العلماء فعرف اتفاقهم ووجد من بينها اقوالا متميزة معلومة لاشخاص مجهولين حتى حصل له العلم بان الامام من جملة اولئك المتفقين، او يتواتر لديه النقل عن أهل بلد أو عصر فعلم أن الامام كان من جملتهم ولم يعلم قوله بعينه من بينهم فيكون من نوع الاجماع المنقول بالتواتر ،

ومن الواضيح إن هذه الطريقة لا تتحقق غالبا الالمن كان موجودا في عصر الامام • أما بالنسبة الى العصور المتأخرة فبعيدة التحقق<sup>7</sup>لا سيما في الصورة الاولى وهي السماع من تفس الامام •

وقد ذكروا آنه لا يضر في حجية الاجباع ـــ على هذه الطريفــة ـــ مخالفة معاوم النسب وان كثروا منن يعلم آنه غير الامام ، بخلاف مجهول النسب على وجه يحتمل آنه الامام • فانه في هذه الصورة لا يتحقق العلم

بدخول الامام في المجمعين .

٢ - ( طريقة قاعدة اللطف ) . وهي ان يستكشف عقلا رأى المعصور من اتفاق من عداد من العلماء الموجودين في عصره خاصة او في العصور المتأخرة ، مع عدم ظهور ردع من قبله لهم بأحد وجوه الردع الممكنة خفية أو ظاهرة أما بظهوره نفسه أو باظهار من يبين الحق في المسألة . فان قاعدة اللطف كما اقتضت فصب الامام وعصمته تقتضي ايضا ان يظهر الامام الحق في المسألة التي يتفق المفتون فيها على خلاف الحق ، والا للزم سقوط التكليف بذلك الحكم أو اخلال الامام بأعظم ما وجب عليه ونصب لاجله ، وهو تبليغ الاحكام المنزلة .

وهذه الطريقة هي التي اختارها الشيخ الطوسي ومن تبعه ، بل يرى انحصار استكشاف قول الامام من الاجلاع فيها • وربما يستظهر من كلام السيد المرتضى المنقول في العدة عنه في رد هذه الطريقة كونها معروفة قبل الشيخ ايضا •

ولازم هذه الطريقة عدم قدح المخالفة مطلقا سواء كانت من معلوم النسب او مجهوله مع العلم بعدم كونه الامام ولم يكن معه برهان يدل على صحة فتواه .

ولازم هذه الطريقة ايضا عدم كشف الاجماع اذا كان هناك آية أو سنة قطعية على خلاف المجمعين وان لم يفهموا دلالتها على الخلاف . اذ يجوز ان يكون الامام قد اعتمد عليها في تبليغ الحق .

٣ – ( طريقة الحدس ) وهي أن يقطع بكون ما اتفق عليه الفقهاء الامامية وصل اليهم من رئيسهم وامامهم يدا بيد ، فان اتفاقهم مح كثرة اختلافهم في اكثر المسائل يعلم مد ان الاتفاق كان مستندا إلى رأي امامهم لا عن اختراع للرأي من تلقاء انفسهم اتباعا للاهواء او استقلالا بالفهم . كما يكون ذلك في اتفاق اتباع سائر ذوي الاراء والمذاهب فانه لا نشك فيها انها مأخوذة من متبوعهم ورئيسهم الذي يرجعون اليه •

والذي يظهر انه قد ذهب الى هذه الطريقة اكثر المتأخرين. ولازمها ان الاتفاق ينبغي ان يقع في جميع العصور من عصر الانسة الى العصر الذي نحن فيه ، لان اتفاق أهل عصر واحد مع مخالفة من تقدم يقدح في حصول القطع ، بل يقدح فيه مخالفة معلوم النسب من يعتد بقوله ، فضللا عن مجهول النسب .

وهذه الطريقة لا تتم الا مع احراز جميع شروط التقرير التي قد تقدم الكلام عليها في مبحث السنة 6 ومع احراز جميع الشمروط لا شماك في استكشاف موافقة المعصوم . بل بيان الحمكم من شخص واحد بسرأى ومسمع من المعصوم مع امكان ردعه وسكوته عنه يكون سمكوته تقريرا كاشفا عن موافقته . ولكن المهم ان يثبت لنا ان الاجماع في عصر الفيبة هل يتحقق فيه امكان الردع من الامام ولو بالقاء الخلاف ، أو هل يجب على الامام بيان الحكم الواقعي والحال هذه ? وسيأتي ما ينفع في المقالم في على الامام بيان الحكم الواقعي والحال هذه ؟ وسيأتي ما ينفع في المقالم في

هذه خلاصة ما قيل من الوجوه المعروفة في استنتاج قول الامام من الاجماع وقد يحصل للانسان المتتبع لاقوال العلماء المحصل لاجماعهم بعض

- 1.1 -

-- 11+ --

الوجوه دون البعض ، أي لا يجب في كل اجماع ان يبتنى على وجه واحد من هذه الوجوه وان كان السيد المرتضى يرى انحصاره في الطريقة الاولى « الطريقة التضمنية » أي الاجماع الدخسولي ، والشسيخ الطوسي يرى انحصاره في الطريقة الثانية « طريقة قاعدة اللطف » .

وعلى كل حال . فان الاجماع انما يكون حجة اذا كشف كشفا قطعيا عن قول المحصوم من أي سبب كان وعلى اية طريقة حصل • فليس من الضروري ان تفرضحصوله منطريقة مخصوصة من هذه الطرق او نحوها، بل المناط حصول القطع بقول المعصوم •

\* \* \*

والتحقيق انه يندر حصول القطع بقول المعصوم من الاجماع المحصل ندرة لا تبقى معها قيمة لاكثر الاجماعات التي نحصلها : بل لجميعها بالنسبة الى عصور الغيبة • وتفصيل ذلك ان تقول ( ببرهان السبر والتقسيم ) : ان المجمعين إما ان يكون رأيهم الذي اتفقوا عليه بغير مستند ودليل أو عن مستند ودليل •

لا يصبح الفرض الاول ، لان ذلك مستحيل عادة في حقهم ، ولو جاز ذلك في حقهم فلا تبقى قيمة لآرائهم حتى يستكشف منها الحق ،

ـــ فيتعين الفرض الثـــاني ، وهو أن يكون لهم مـــدرك خفي علينـــا وظهر لهم •

ومدارك الاحكام منحصرة عند الامامية في اربعة : الكتاب والسئنة والاجماع والدليل العقلي • ولا يصح أن يكون مدركهم ما عدا السنة من هذه الاربعة :

اما ( الكتاب ) فانما لا يصح ان يكون مدركهم فلأجل ان القرآن

الكريم بين ايدينا مقروء ومفهوم ، فلا يغكن فرض آية منه خفيت علينـــا وظهرت اهم • ولو فرض الهم فهمو' من آية شِيئًا خفي علينا وجهه فان فهمهم ليس حجة علينا فاجتماعهم لو استند الى ذلك لا يكونموجبا للقطعبالحكم الواقعي أو موجبا لقيام الحجة علينا • فلا ينفع مثل هذا الاجماع •

وأما (الاجباع) قواضح انه لا يصح ان يكون مدركا لهم ، لان هذا الاجماع انذي صار مدركا للاجماع ننقل الكلام اليه ايضا ، فنسسأل عن مدركه ُنَّ قلا بد ان ينتهي الى غيره من المدارك الاخرى .

وأما ( الدليل العقلي ) فأوضح ، لانه لا يتصور هناك قضية عقلية يتوصل بها الى حكم شرعي كانت مستورة علينا وظهرت لهم ، ضرورة انه لا بد في القضية العقلية التي يتوصل بها الى الحكم الشرعي ان تنطابق عليها جميع آراء العقلاء ، والا فلا يصح التوصل بها الى الحكم الشرعي . فلو ان المجمعين كانوا قد تمسكوا بقضية عقلية ليست بهذه المثابة فلا تبقى قيمة لآرالهمحتى يستكشف منها الحق وموافقة الامام ، لانهم يكونون كس لا مدوك لهم .

> فانحصر مدركهم في جميع الاحوال في ( السنة ) • والاستناد الى السنة يتصور على وجهين : إ

١ ـــ ان يسمع المجمعون أو بعضهم الحكم من المعصوم مشافهة أو يرون قعله أو تقريره • وهذا بالنسبة الى عصرنا لا سبيل فيه حتى الى الظن بهفضلا عن القطع،وان احتمل امكان مشافهة بعض الابدال من العلماء للامام• بل الحال كذلك حتى بالنسبة الى من هم في عصر المعصومين ، أي

انه لا يحصل القطع فيه لنا بمشافهتهم للمعصوم ، لاحتمال انهم استندوا إلى رواية وثقوا بها ، وان كان احتمال المشافهة قريبا جدا . بل هي مظنونة . على انه لا مجال ــبالنسبة اليناــ؛ لتحصيل اجماع الفقهاء الموجودين - 111 -

في تلك العصور ، اذ ليست آراؤهم مدونة ، وكل ما دونوه هي الاحاديث التي ذكروها في أصولهم الحروفة بالاصول الاربعمائة .

٢ ـــ ان يستند المجمعون الى رواية عن المعصوم • ولا مجال في هذا الاجباع لافادته القطيع بالحكم أو كشيفه عن الحجة الشرعية من جهية السند والدلالة معا :

اما من ( جهة السند ) فلاحتمال ان المجمعين كانوا متفقين على اعتبار الخبر الموثق أو الحسن ، فمن لا يرىحجيتهما لا مجال له في الاستناد الى مثله • فمنأين يحصل لنا العلمبانهم استندوا الىما هو حجة باتفاق الجميع • وأما من ( جهة الدلالة ) فلاحتمال ان يكون ذلك الخبر المفروض ساو

فرض انه حجة من جهة السند ــــ ليس نصا في الحكم • ولا ينفع ان يكون ظاهرا عندهم في الحكم ، فان ظهور دليل عند قوم لا يستلزم ان يكون ظاهرا لدى كل أحد ، وفهم قوم ليس حجة على غيرهم • الاترى ان المتقدمين اشتهر عندهم استفادة النجاسة من اخبار البئر واشتهر عند المتأخرين عكس ذلك ابتداء من العلامة الحلي • فلعل الخبر الـــذي كان مدركا لهم ليس ظاهرا عندنا لو اطلعنا عليه •

اذا عرفت ذلك ظهر لك ان الاجماع لا يستلزم القطع بقول المعصوم عدا الاجماع الدخولي وهو بالنسبة الينا غير عملي •

وأما القول بأن ( قاعدة اللطف ) تقتضي ان يكون الامام موافقا لرأي المجمعين وان استند المجمعون الىخبر الواحد الذي ربما لا تثبت لنا حجيته من جهةالسند او الدلالة لو اطلعنا عليه ـ فاننا لم تنحقق جريان هذه القاعدة في المقام وفاقا لما ذهب اليه الشيخ الانصاري وغيره ، بالرغم من تعسوبل الشيخ الطوسي واتباعه عليها ، لان السبب الذي يدعو الى اختفاء الامام واحتجاب نفعه مع ما فيه من تفويت لاعظم المصالح النوعية للبشر هو نفسه - 117-

قد يدعو الى احتجاب حكم الله عند اجماع العلماء على حكم مخالف للواقع لا سيما اذا كان الاجماع من أهل عصر واحد ، ولا يلزم من ذلك اخلال الامام بالواجب عليه وهو تبليغ الاحكام ، لان الاحتجاب ليس من مببه، وعلى هذا فمن اين يحصل لنا القطع بانه لا بد للامام من اظهار الحق

في حال غيبته عند حصول اجماع مخالف للواقع ?

وللمشكك ان يزيد على ذلك فيقول : لماذا لا تقتضي هذه القاعدة ان يظهر الامام الحق حتى فيصورة الخلاف ،لا سيما ان بعض المسائل الخلافية قد يقع فيها اكثر الناس في مخالفة الواقع ? بل لو احصينا المسائل الخلافية في الفقه التي هي الاكثر من مسائله لوجدنا ان كثيرا من الناس لا محالــة واقعون في مخالفة الواقع ، فلماذا لا يجب على الامام هنا تبليغ الاحكام ليقل الخلاف او ينعدم وبه نجاة المؤجن من الوقوع في مخالفة الواقع .

واذا جاء الاحتسال\ يبقى مجالة لاستلزام الاجماع القطع بقول المعصوم من جهة قاعدة اللطف • مُرَ*رِّمَّتَ كَبِيْرَ عِن*َ مَرْكَمَ

واما (مسلك الحدس) فان عهدة دعواد على مدعيها وليس من السهل حصول القطع للانسان في ذلك ، الا ان يبلغ الاتفاق درجة يكون الحكم فيه من ضروريات الدين أو المذهب ، أو قريبا من ذلك عندما يحرز اتفاق جسيع العلماء في جميع العصور بغير استثناء ، فان مثل هذا الاتفاق يستلزم عادة موافقته لقول الامام وان كان مستند المجمعين خبر الواحد أو الاصل .

وكذلك يلحقبالحدس مسلكالتقرير ونحوه مما هو من هذا القبيل. وعلى كل حال لم تبق لنا ثقةبالاجماعفيما بعد عصر الامام في استفادة قول الامام على سبيل القطع واليقين . - 118 -

# **الاجماع المنقول**

إن الاجماع \_ في الاصطلاح \_ ينقسم الى قسمين : ١ ـ ( الاجماع المحصل ) • والمقصود به الاجماع الذي يحصله الفقيه ينفسه ينتبع الموال أهل الفتوى • وهو الذي تقدم البحث عنه •

ثم النقل ( تارة ) يقع على نحو التواتر • وهذا حكمه حكم المحصل من جهة الحجية •

و ( اخرى ) يقع على تحو خبر الواحد ، واذا الملق قول ( الاجماع المنقول ) في لسان الاصوليين فالمراد منه هذا الاخير .

وقد وقع الخلاف بينهم في حجيته على اقوال .

ولكن الذي يظهر أنهم متفقون على حجية نقل الاجماع الدخولي ، وهو الاجماع الذي يعلم فيه من حال الناقل انه نتبع فتاوى من نقل اتفاقهم حتى المعصوم ، فيدخل المعصوم في جملة المجمعين ، وينبغي ان يتفقوا على ذلك ، لانه لا يشترط في حجية خبر الواحد معرفة المعصوم تفصيلا حين مماع الناقل منه ، وهذا الناقل حسب الفرض قد نقل عن المعصوم بلا واسطة وان لم يعرفه بالتفصيل ،

غير أن الاجماع الدخولي مما يعلم عدم وقوع نقله ، لا سيما في العصور المتأخرة عن عصر الائمة ، بل لم يعهد من الناقلين للاجماع من ينقله على

هذا الوجه ويدعى ذلك م

وعليه ، فموضع الخلاف منحصر في حجية الاجماع المنقول غير الاجماع الدخولي ، وهو كما قلنا على اقوال : .

١ – إنه حجة مطنقا ، لانه خبر واحد .

٢ – انه ليس بحجة مطلقا ، لانه لا يدخل في افراد خبر الواحد من
 جهة كونه حجة •

٣ ـ التفصيل بين نقل اجماع جميع الفقهاء في جميع العصور الذي يعام فيه من طريق الحدس قول المعصوم فيكون حجة ، وبيع غـيره من الاجماعات المنقولكا الذي يستكشف منها بقاعـدة اللطف أو نحـوها قول المعصوم فلا يكون حجة لا وإلى هذا التفصيل مال الشيخ الانصاري الاعظم.

وسر الخلاف في المسألة يُكِمَّنَ في إن الدلة خبر الواحد من جهة الها تدل على وجوب التعبد بالخبر لا تشمل كل خبر عن أي شىء كان ، بل مختصة بالخبر الحاكي عن حكم شرعي أو عن ذي أثر شرعي ، ليصح ان يتعبدنا السارع به . والا فالمحكى بالخبر اذا لم يكن حكما شرعيا او ذا أثر شرعي لا معنى للتعبد به : فلا يكون مشمولا لادلة حجية خبر الواحد .

ومن المعلوم ان الاجماع المنقول ـــ غير الاجماع الدخـــولي ـــ انما المحكى به بالمطابقة نفس اقوال العلماء ، واقوال العلماء في انفـــها بما هي أقوال علماء ليست حكما شرعيا ولا ذات اثر شرعي .

وعليه ، فنقل اقوال العاماء من جهة كونها اقوال علماء لا يصح ان يكون مشمولا لادلة خبر الواحد.. وانما يصح ان يكون مشمولا لها اذا كشف هذا النقل عن الحكم الصادر عن المعصوم ليصح التعبد به .

اذا عرفت ذلك ، فنقول :

ان ثبت لدينا : ()، يكني في صحة التعبد بالخبر هو كشفه ـ على أي نحو كان من الكشف ـ عن الحكم الصادر من المعصوم ، ولو باعتبار الناقل، نظرا إلى انه لا يعتبر في حجية الخبر حكاية نص الفاظ المعصوم ، لان المناط معرفة حكمه ولذا يجوز النقل بالمعنى ـ فالاجماع المنقول الذي هو موضع البحث يكون حجة مطلقاً ، لانه كاشف وحاك عن الحكم باعتقاد الناقل فيكون مشسولا لأدلة حجية الخبر .

واما ان ثبت لدينا : ان المناط في صحة التعبد بالخبر ان يكون حاكيا عن الحكم من طريق الحس ، أي يجب ان يكون الناقل قد سمع بنفسه الحكم من المعصوم ، ولذا لا تشمل ادلة حجية الخبر فتوى المجتهد وان كان قاطعا بالحكم مع ان فتواه في الحقيقة حكاية عن الحكم بحسب اجتهاده ـ فالاجماع المنقول الذي هو موضع البحث ليس بحجة مطلقا .

واما لو ثبت أن الاخبار من حدس اللازم للاخبار عن حس يصبح التعبد به لان حكمه حكم الاخبار عن حس بلا فرق ـــ فان التفصيل المتقدم في القول الثالث يكون هو الاحق .

#### \* \* \*

واذا اتضبح لدينا سر الخلاف في المسألة ، بقي علينا ان نفهم أي وجه من الوجوه المتقدمة هو الاولى بالتصديق والاحق بالاعتماد ، فنقول :

اولا ـــ إن أدلة خبر الواحد جميعها من آيات وروايات ويناء عقلاء ، أقصى دلالتها انها تدل على وجوب تصديق الثقة وتصويبه في نقله لغرض التعبد بما ينقل • ولكنها لا تدل على تضويبه في اعتقاده •

بيان ذلك : ان معنى تصديق الثقة هو البناء على واقعية نقله ، وواقعية النقل تستلزم واقعية المنقول ، بل واقعيةالنقل عين واقعية المنقول ، فالقطع بواقعية النقل لا محالة يستلزم القطع بواقعية المنقول . وكذلك البناء على واقعية النقل يستلزم البناء على واقعية المنقول .

وعليه . فاذا كان المنقول حكما او ذا <sup>ت</sup>ثر شرعي سح البناء على الخبر والتعبد به بالنظر الى هذا المنقول ، اما اذا كان المنقول اعتقاد الناقل ، كما لو أخبر شخص عن اعتقاده بحكم فعاية ما يقتضي البناء على تصديق نقله هو البناء على واقعية اعتقاده الذي هو المنقول : والاعتقاد في نفسه ليس حكما ولا ذا أثر شرعي . اما صحة اعتقاده ومطابقته للواقع فذلك شيء آخر اجنبي عنه ، لأن واقعية الاعتقاد لاتستازم واقعية المعتقد به . يعني اننا قد نصدق المخبر عن اعتقاده في ان هذا هو اعتقاده واقعا الكن لا يلزمنا ان نصدق بأن ما اعتقده صحيح وله واقعية .

ومن هنا نقول : إنه اذا أخبر شخص بانه سمع الحكم من المعصوم صح ان نسى على واقعية نقله تصديقا له يعقبضي أدلة حجية الخبر . لأن ذلك يستلزم واقعية المنقول وهو الحكم ، اذ لم يمكن التفكيك بين واقعية النقل وواقعية المنقول . آما اذا أخبر عن اعتقاده بان المعصوم حكم بكذا . فلا يصح البناء على واقعية اعتقاده تصديقا له بسقتضى ادلة حجية الخبر ، لأن البناء على واقعية اعتقاده تصديقا له يستنزم البناء على واقعية معتقده . فيجوز التفكيك بينهما .

فتحصل إن أدلة خبر الواحد الما تدل على ان الثقة مصدق ويجب تصويبه في نقله ، رلا تدل على تصويبه في رأيه واعتقاده وحدسه ، وليس هناك أصل عقلائي يقول : إن الاصل في الانسان او الثقة خاصة ان يكون مصيبا في رأيه وحدسه واعتقاده .

ثانياً ـــ بعد أن ثبت ان ادلة حجية الخبر لاتدل على تصويب الناقل في رأيه وحدسه ، فنقول : لو أن ما أخبر به الناقل للاجماع يستلزم في نظر - 114-

المنقول آليه الحكم الصادر من المعصوم وأن لم يكن في نظر الناقل مستنزماً لذلك ـــ فزل هذا أيضا غير مشمول لادلة حجية الخبر ?

الحق إنه ينبعي ان يكون متسولا لها ، لأن الاخذ به حينئذ لايكون من جهة تصديق الناقل في رأيه . وربسا كان الناقل لايوى الاستازام ، بل لايكون الاخذ به الا من جهة تصديقه في نقله . لانه لما كان المنقول \_ وهو الاجماع \_ يستازم في نظر المنقول اليه الحكم الصادر من المعصوم . فالاخذ يه واليناء على صحة نقله يستلزم البناء على صدور الحكم فيصح التعبد به يلحاظ هذه انجهة .

بل ان الخبر عن فتاوى الفقهاء يكون في نظر المنقول اليه ملزوما للخبر عن رأي المعصوم • وحيننذ يكون هذا الخبر الثاني اللازم للخبر الاول هو المشمول لادلة حجية الخبر • لاسما إذا كان في نظر الناقل أيضا مستنزما • ولا نحتاج بعدئذ إلى تصحيح تشعولها للخبر الاول الملزوم بلحاظ استنزامه للحكم • يعني أن الخبر عن الاجتاع يكون دالا بالدلالة الالتزامية على صدور الحكم من المصوم ، فيكون من ناحية المدلول الالتزامي وهو الاخبار عن صدور الحكم حجة مشهولا لادلة حجية الخبر ، وأن لم يكن من جهة المدلول الطابقي حجة مشهولا لها أو لأن الدلالة الالتزامية الالالة المدلول الطابقي حجة مشهولا لادلة حجية الخبر ، وأن لم يكن من جهة مع فرض الدلالة الطابقية ولكن لاتلازم بينهما في الحجية .

واذا اتضبح الى ما شرحناه ليتضبح لك ان الاولى التفصيل في الاجماع المنقول بين ما اذا كان كاشفا عن الحكم في نظر المنقول اليه او كان هو المحصل له فيكون حجة ، وبين ما اذا كان كاشفا عن الحكم في نظر الناقل فقط دون المنقول اليه . فلا يكون حجة ، لما تقدم ان ادلة خبر الواحذلاتدل على تصديق الناقل في نظره ورأيه .

ولعله الى هذا التفصيل يرمي الشبيخ الاعظم في تفصيله الذي أشرنا اليه سابقا •



.

.

r

.



.

قد مضى في الجزء الثاني البحث مستوفى عن المـــــلازمات العقلية . لتشخيص صغريات حجية العقل ، أي لتعيين القضايا العقلية التي يتوصل بها · الى الحكم الشرعي وبيان ما هو الدليل العقلي الذي يكون حجة · وقد حصرناها هناكفي قسمين رئيسين : « الاول » حكم العقل بالحسن

والقبح وهو قسم المستقلات العقلية : « والثاني » حكمه بالملازمة بين حكم الشرع وحكم آخر . وهو قسم غير المستقلات العقلية .

ووعدنا هناك ببيان وجه حصة الدليل العقلي تر والآن قد حل الوفاء بالوعد . ولكن قبل بيان وجه الحصة لابد من الكرة بأسلوب جديد الى البحث عن تلك القضايا العقلية ، لغرض بيان الآراء فيها وبيان وجه حصرها وتعيينها فيما ذكرناه ، فنقول :

ان علماءنا الاصوليين من المتقدمين حصروا الادلة على الاحكام الشرعية في الاربعة المعروفة التي رابعها ( الدليل العقلي ) ، بينما إن بعض علماء أهل السنة أضافوا الى الاربعة المذكورة القياس ونحوه على اختلاف آرائهم ، ومن هنا نعرف ان المراد من الدليل العقلي مالا يتسمل مثل القياس: فمن ظن من الاخباريين في الاصوليين انهم يريدون منه ما يتسمل القياس ليس في موضعه ، وهو ظن تأباه تصريحاتهم في عدم الاعتبار بالقياسو فحوه،

ومع ذلك فانه لم يظهر لي بالضبط ماكان يقصد المتقدمون منعلمائنا بالدليل المقلي ، حتى ان الكثير منهم لم يذكره من الادلة ، أو لم يفسره، او فسره بما لايصلح أن يكون دليلا في قبال الكتاب والسنة . - 177 --

وأقدم نص وجدته ما ذكره الشيخ المغيد المتوفى سنة ٤١٣ في رسالته الاصولية الني لخصها الشيخ الكراجكي <sup>(١)</sup> ، فانه لم يذكر الدليل العقلي من جملة أدلة الاحكام ، وانما ذكر ان أصولالاحكام ثلاثة الكتاب والسنة النبوية وأقوال الانسة عليهم السلام ، ثم ذكر ان الطرق الموصلة الى ما في هـذه الاصول ثلاثة : اللسان ، والاخبسار ، وأولها العقل ، وقال عنه : « وهو سبيل الىمعرفة حجية القرآن ودلائل الاخبار » • وهذا التصريح كما ترى اجنبي عما نحن في صدده •

ثم يأتي بعده تلميــذه الشيخ الطوسي المتوفى سنة ٤٦٠ في كتابه « العدة » الذي هو أول كتاب مبسط في الاصول . فلم يصرح بالدليل العقلي فضلا عن أن يشرحه أو يفرد له بحثا . وكل ما جاء فيه في آخر فصل منه أنه بعد أن قسم المعاومات إلى ضرورية ومكتسبة والمكتسب الى عقلي وسمعي ذكر من جملة امثلة الضروري العلم بوجوب رد الوديعــة وشكر المنعم وقبح الظلم والكذب . ثم ذكر في معرض كلامه إن القتــل والظلم معلوم بالعقل قبحه ويريد من قبحه تحريمه . وذكر أيضا إن الادلة الموجبة العلم فبالعقل يعلم كونها أدلة ولا مدخل للشرع في ذلك .

وأول منوجدته من الاصوليين يصرحبالدليل العقلي الشبيخ ابن ادريس المتوفى ٥٩٨ . فقال فيالسرائر ص ٢ : « فاذا فقدت الثلاثة ـــ يعني الكتاب والسنة والاجماع ـــ فالمعتمد عند المحققين التمسك بدليل العقل فيها » ٠ ولكنه لم يذكر المراد منه ٠

. ثم يأتي المحقق الحلي المتوفى ٦٧٦ ، فيشرح المراد منه فيقول في كتابه « المعتبر »ص ٦ بما ملخصه :

(1) راجسع تأليفه كنز الفوائد ص ١٨٦ المطبوع على الحجر في إيران
 سنة ١٣٢٢ هـ .

- 174 --

وأما الدليل العقلي فقسمان : احدهما ما يتوقف فيه على الخطاب : وهو ثلاثة : لحن الخطاب وفحوى الخطاب ودايل الخطاب ، وثانيهما ماينفرد العقل بالدلالة عليه ويحصره فيوجوه الحسن والقبح : إبما لايخلو منالمناقشة في امثلته .

ويزيد عليه الشهيد الاولُّ المتوفى ٧٨٦ في مقدمة كتابه ( الذكرى ) . فيجعل القسم الاول ما يشمل الانواع الثلاثة التي ذكرها المحققٌ . وثلاثة أخرى وهي : مقدمة الواجب . ومسألة الضد : وأصل الاياحة في المنافع والحرمة في المضار ، ويجعل القسم الثاني ما يشسل ما ذكره المحقق واربعة أخرى وهي : البراءة الاصلية بـ وما لادليل عليه : والاخذ بالاقل عند الترديد بينه وبين الاكثر . والاستصحاب .

وهكذا ينهج هذا النهج جماعة أخرون من المؤلفين في حين أن الكتب الدراسية المتداولة ـ مثل المعالم والرسائل والكفاية ، لم تبحث هذا الموضوع ولم تِعرف الدليل العقاي ل ولم تذكر مصاديقه . الا اشارات عابرة في ثنايا الكلام .

ومن تصريحات المحقق والشهيد الاول يظهر انه لم "نتجل؟ فكرة الدليل العقلي في تلك العصور . فوسعوا في منهومه الى ما يشسل الظواهر اللفظية: مثل لحن الخطاب . وهو ان تدل قوينة عقلية على حذف لفظ : وفحوى الخطاب . ويعنون به منهوم الموافقة . ودليل الخطاب . ويعنون به منهوم المخالة . وهذه كلها تدخل في حجية الظهور . ولا علاقة لها بدايل العقل المقابل للكتاب والسنة .

وكذلك الاستصحاب ،فانه أصل عملي قائم برأسه نكما بحثه المتقدمون في مقابل دليل العقل .

والغريب في الامر أنه حتى مثل<sup>2</sup>المحقق القميُّ المتوفى سنة ١٢٣٩ نسق

على مثل هذا التفسير لدليل العقل فأدخل فيه الظواهر مثل المفاهيم ، بينما هو نفسه عرفه يانه « حكم عقاي يوصل به الى الحكم الشرعي وينتقل من العلم بالحكم العقلي الى العلم بالحكم الشرعي » <sup>(1)</sup> •

وأحسن من رأيته قد بحث الموضوع بحثا مفيدا معاصره العلامة السيد محسن الكاظمي في كتابه ( المحصول ) ، وكذلك قلميـــده المحقق' صاحب الحاشية حلى المعالم الشبيخ محمد تقي الاصفهاني الذي نسج على منوالهُ ، وان كان فيما ذكره بعض الملاحظات لامجال لذكرها ومناقشتها هنا .

وعلى كل حال . فان ادخال المفاهيم والاستصحاب ونحوها في مصاديق الدليل العقلي لاينانسب جعله دليلا في مقابل الكتساب والسنة ، ولايناسب تعريفه بأنه ما ينتقل من العلم بالحكم العقلي الى العلم بالحكم الشرعي .

وبسبب عـــدم وضوح المقصود من الدليل العقلي انتحى الاخباريون باللائمة علىالاصولييناذ يأخذون بالعقل مجعة على الحكم الشرعي • ولكنهم انفسهم أيضا لم يتضح مقصودهم في التزهيد بالعقل ، وهل تراهم يحكمون غير عقولهم في التزهيد بالعقول ?

وينجلى لنا عدم وضوح المقصود من الدليل العقلي ما ذكره الشيخ المحدث البحراني في حدائقه ، وهذا نص عبارته <sup>(٢)</sup> : « المقام الثالث في دليل العقل • وفسره بعض بالبراءة والاستصحاب • وآخرون قصروه على الثاني • وثالث فسره بلحن الخطاب وفحوى الخطاب ودليل الخطاب •ورابع بعد البراءة الاصلية والاستصحاب بالتلازم بين الحكمين المندرج فيه مقدمة الواجب واستلزام الامر بالشيء النهي عن ضده الخاص، والدلالةالالتزامية»٠

(١) راجع أول الجزء الثاني من كتاب القوانين .
 (٢) الجزء الأول ص . } طبع النجف .

ثم تكلم عن كل منها في مطالب عدا التلازم بين الحكمين لم يتحدث عنه . ولم يذكر من الأقوال حكم العقل في مسألة الحسن والقبح ، بينما أن حكم العقل المقصود الذي ينبغي ازيجعل دليلا هو خصوص التلازم بين الحكمين وحكم العقل في الحسن والقبح . وما نقله من الاقوال لم يكن دقيقا كما

#### \* \* \*

وكيفما كان ؛ فالذي يصلح ان يكون مرادا من الدليل العقلي المقابل للكتاب والسنة هو: كل حكم للعقل يوجب القطع الحكم الشرعي • وبعبارة ثانية هو : كل قضية عقلية يتوصل بها الى العلم القطعي بالحكم الشرعي • وقد صرح بهذا المعنى جماعة من المحققين المتأخرينُ •

وهذا أمر طبيعي : لانه الطُّكَانُ العليل العقلي مقابلا للكتاب والسنة لابد ألا يعتبر حجة الا اذا كَانُ موجعاً للقطع الذي هو حجة بذاته • فلذلك لايصح أن يكون شاملا للظنون وما لايصلح للقطع بالحكم من المقدمات العقلية •

ولكن هذا التحديد بهذا المقدار لايزال مجملا ، وقد وقع خلط وخبط عظيمان في فهم هذا الامر ، ولأجل أن ترقــع جميع الشكوك والمغالطات والاوهام لابد لنا من توضيح الامر بشيء من البسط ، لوضع النقاط على الحروف كما يقولون ، فنقول :

١ – إنه قد تقدم ( ج٢ ص ٢٢٣ ) : إن العقل ينقسم إلى عقل نظري وعقل عملي .

فالمراد من ( العقل النظري ) : ادراك ما ينبغي ان يعلم ، أي إدراك الامور التي لها واقع ، والمراد من ( العقل العملي ) : ادراك ما ينبغي أن يعمل ، أي حكمه بأن هذا الفعل ينبغي فعله اولا ينبغي فعله . ج \_ انه ما المراد من العقل الذي تقول انه حجة من هذين القسمين ـ انكان المراد ( العقل النظري ) فلا يمكن ان يستقل بادراك الاحكام الشرعية ابتداء ، أي لاطريق للعقل ان يعلم من دون الاستعانة بالملازمة أن هذا الفعل حكمه كذا عند الشارع . والسر في ذلك واضح ، لأن احكام الش توقيفية فلايمكن العلم بها الا منطريق السماع من مبلغ الاحكام المنصوب من قبله تعالى لتبليغها ، ضرورة ان احكام الله ليست من القضايا الاولية وليست مما تنالها المشاهدة بالبصر ونحوه من الحواس الظاهرة بل الباطنة ، وليست أيضا مما تنالها المتاهمة والحدس . واذا كانت كذلك فكيف يمكن العلم بها من غير طريق السماع من مبلغا في ذلك مائر العلم بها من غير طريق السماع من مبلغا في ذلك مائر العلم بها من غير طريق السماع من مبلغا . وشانها في ذلك مائر المجعولات التي يضعها البشر كاللغات والخطوط والرموز ونحوها .

وكذلك ملاكات الاحكام، كنفس الاحكام، لايسكن العلم بها الا من طريق السماع من مبلغ الاحكام، لأنه ليس عندنا قاعدة مضبوطة نعرف بها أسرار احكام الله وملاكاتها التي انيطت بها الاحكام عنده <sup>(1)</sup> والظن لايغنى من الحق شيئا •

وعلى هذا ، فمن نفى حجية العقل ، وقال : إن الاحكام سمعية لاتدرك بالعقول ... فهو على حق اذا أراد من ذلك ما أشرنا اليه ، وهو نفى استقلال العقل النظري من إدراك الاحكام وملاكاتها ، ولعل بعض منكري الملازمة بين حكم العقلوحكم الشرع قصد هذا المعنى كصاحب الفصول وجماعة من الاخباريين ، ولكن خانه التعبير عن مقصوده ، واذا كان هذا مرادهم فهو أجنبي عما نحن بصدده من كون الدليل العقلي حجة يتوصل به الى الحكم الشرعي :

(1) راجع ما تقدم ( ج٢ ص ٢٣٩ ) .

— اننا تقصد من الدليل العقلي حكم العقل النظري بالملازمة بين الحكم الثابت شرعا او عقلا وبين حكم شرعي آخر ، كحكمه بالملازمة في مسانة الإجزاء ومقدمة الواجب ونحوهما ، وكحكمه باستحالة التكليف بلا بيان اللازم منه حكم الشارع بالبراءة ، وكحكمه بتقديم الاهم في مورد التزاحم بين الحكمين المستنتج منه فعلية حسكم الاهم عند الله ، وكحكمه بوجوب مطابقة حكم الله لما حكم به العقلاء في الآراء المحمودة .

قان هذه الملازمات وأمثالها أمور حقيقية واقعية يدركها العقل النظري. بالبداهة او بالكسب ، لكونها من الاوليات والفطريات التي قياساتها معها ، او لكونها تنتهي اليها فيعلم بها العقل على سبيل الجزم .

واذا قطع العقل بالملازم: \_ والمفروض انه قاطع بثبوت الملزوم \_ فانه لابد أن يقطع بثبوت اللازم وهو ـ أي اللازم \_ حكم الشارع • ومـع حصول القطع فان القطع حجة يستحيل النهي عنه ، بل به حجية كل حجة كما سبق بيانه ص ١٦ •

وعليه : فهذه الملازمات العقلية هي كبريات القضايا العقلية التي بضمها الى صغرياتها يتوصل بها الى الحكم الشرعي . ولا أظن أحدا بعد التوجه اليها والالتفات الىحقيقتها يستطيع انكارها الا السوفسطائيين الذين ينكرون الوثوق بكل معرفة حتى المحسوسات .

ولا أظن ان هــــذه القضايا العقلية هي مقصود من أنكر حجيتها من الاخباريين وغيرهم ، وان اوهمت بعض عباراتهم ذلـــك لعدم التمييز بين نقاط البحث •

واذا عرفت ذلك تعرف ان الخلط في المقصود من ادراك العقل النظري وعدم التمييز بين ما يدركه من الاحكام ابتداء وما يدركـــه منها بتوسط الملازمة هو سبب المحنة في هذا الاختلاف وسبب المغالطة التي وقـــع فيها - 114 -

بعضهم اذ نفى مطلقا ادراك العقل لحكم الشارع وحجيته ـ قائلًا : ان احكام الله توقيفية لامسرح للعقول فيها ، وغفل عن ان هذا التعليل انها يصلح لنفي ادراكه للحكم ابتداء وبالاستقلال ـ ولا يصلح لنفي ادراكه للملازمة المستتبع لعلمه بثبوت اللازم وهو الحكم .

\* \* \*

٣ ـــ هذا كله إذا أريد من العقل ( العقل النظري ) •

وأما لو أريد به ( العقل العملي ) . فكذلك لايسكن أن يستقل في ادراك أن هذا ينبغي فعله عند الشارع او لاينبغي . بل لامعنى لذلك . لأن هذا الادراك وظيفة العقل النظري ، يأعتبار أنكون هذا الفعل ينبغي فعله عند الشارع بالخصوص او لاينبغي من لامور الواقعية التي تدرك بالعقل النظري لا بالعقل العملي . وإنها كلما للعقل العملي من وظيفة هو أن يستقل بادراك ان هذا الفعل في نفسه مما يتبغي فعله او لاينبغي مع قطع النظر عن نسبته الى الشارع المقدس أو الى أي حاكم آخر . يعني أن العقل العسلي يكون هو الحاكم في الفعل . لاحاكيا عن حاكم آخر . يعني أن العقل العسلي يكون

واذا حصل للعقل العملي هذا الادراك جاء العقل النظري عقيبه . فقد يحكم بالملازمة بينحكم العقل العملي وحكم الشارع وقدلايحكم ، ولايحكم بالملازمة الا في خصوص مورد مسألةالتحسين,والتقبيح العقليين ،أي خصوص القضايا المشهورات التي تسسى الآراء المحمودة والتي تطابقت عليها آراء العقلاء كافة بماهم عقلاء .

وحينئذ بعد حكم العقل النظري بإلملازمة يستكشف حكم الشارع على سبيل القطع : لانه بضم المقدمة العقلية المشهورة التي هي من الآراء المحمودة التي يدركها العقل العملي الى المقدمة التيتنضين الحكم بالملازمة التي يدركها العقل النظري ... يحصل للعقل النظري العلم بان الشارع له هذا الحكم. لانه حينئذ يقطع باللازم وهو الحكم بعد فرض قطعه بثبوت الملزوم والملازمة. ومن هنا قلنا سابقا :. أن المستقلات العقلية تنحصر في مسألة واحدة . وهي مسألة التحسين والتقبيح العقليين ، لانه لايشارك الشارع حكم العقل العملي الا فيها ، أي أن العقل النظري لا يحكم بالملازمة الا في هذا المورد خاصة<sup>(1)</sup> .

### وجه حجية العقل:

لقد انتهى الامر بنا في المُحَثَّ المُتَنَافِي إلى إلى الدليل العقليَ ما اوجِب القطع بحكم الشارع ، واذا كان الامر كذلكفليس ما وراء القطع حجة ، فانه تنتهي اليه حجية كل حجة ، لانه ـــ كما تقدم ص ٢١ ــ هو حجـة بذاته . ولا يعقل سلخ الحجية عنه .

وهل نتبت الشريعة الا بالعقل ? وهل يثبت التوحيد والنبوة الا بالعقل? واذا سلخنا انفسنا عن حكم العقل أفكيف نصدق برسسالة ? وكيف تؤمن بشريعة ? بل كيف نؤمن بانفسنا واعتقاداتها ? وهل العقل الا ما عبد به الرحين? وهل يعبد الديان الا به ? .

بعدها لتعرف السرفي التخصيص بالاراء المحمودة .

ما يمكن الشهبك فيه هو الصغريات ، أعني تبوت الملازمات في المستقلات العقلية أو في غير المستقلات العقلية ، ونحن انما تتكلم في حجية العقسل لاثبات الحكم الشرعي بعد ثبوت تلك الملازمات ، وقد شرحنا في الجزءالثاني مواقع كثيرة من تلك الملازمات ، فأثبتنا بعضها في مثل المستقلات العقلية، ونفينا بعضا آخر في مثل مقدمة الواجب ومسألة الضد ، أما بعد ثبوت الملازمة وثبوت المازوم فأي معنى للشك في حجية العقل . أو الشك في ثبوت اللازم . وهو حكم الشارع ،

ولكن مع كل هذا وقع الشك لبعض الاخباريين في هذا الموضوع ، فلا يد من تجليته لكشف المغالطة ، فنقول :

قد اشرنا فيالجزء الثانيص ٢١٤ الى هذا النزاع ، وقلنا ، ان مرجع هذا النزاع الى ثلاث نواح ، وذلك حسب اختلاف عباراتهم :

« الاولى » : في امكان أن ينفي الشارعحجيةهذا القطع • وقد اتضح لنا ذلك بنا شرحناه فيحجية القطع الغاتية ص ٢١ من هذا الجزء فارجمع اليه . لتعرف استحالة النهي عن أتباع القطع •

« الثانية » : بعد فرضامكان حجية القطع هل نهى الشارع عن الاخذ بحكم العقل ? وقد ادعى ذلك جملة من الاخبارييناالذين وصل الينا كلامهم: مدعين ان الحكم الشرعي لا يتنجز ولا يجوز الاخذ به الا اذا ثبت من طريق الكتاب والسنة •

اقول : ومرد هذه الدعوى في الحقيقة الى دعوى تقييــد الاحكام الشرعية بالعلم بها من طريق الكتاب والسنة ، وهذا خير ما يوجه به كلامهم ولكن قد سبق الكلام مفصلا في مسألة اشتراك الاحكام بين العالم والجاهل ص ٣٣ من هذا الجزء ، فقلنا : انه يستحيل تعلق الاحكام على العلم بها مطلقا ، فضلا عن تقييدها بالعلم الناشىء من سبب خاص ، وهذه الاستحالة

واما ما ورد عن آل البيت عليهم السلام من نحو قولهم في ال دين الله لا يصاب بالعقول » فقد ورد في قباله مثل قولهم : « أن لله على الناس حجتين : حجة ظاهرة وحجة باطنة ، فأما الظاهرة فالرسل والانبياء والائمة عليهم السلام واما الباطنة فالعقول »<sup>(1)</sup> .

والحل لهذا التعارض الظاهري بين الطائفتين ، هو ان المقصدود من الطائفة الاولى بيان عدم استقلال العقل في ادراك الاحكام ومداركها ، في قبالالاعتماد على القياس والاستحسان ، لانها واردة في هذا المقام ، أي ان الاحكام ومدارك الاحكام لا تصاب طابقول بالاستقلال ، وهو حق كما شرحناه سابقا ، ومن المعلوم ان مقصد من يعتمد على الاستحسان في بعض صوره هو دعوى ان للعقل أن يدرك الاحكام مستقلا ويدرك ملاكاتها ، ومقصود من يعتمد على القياس هو دعوى أن للعقل أن يدرك ملاكاتها ، ومقصود من يعتمد على القياس هو دعوى أن للعقل أن يدرك ملاكاتها ، ومقصود من يعتمد على القياس هو دعوى أن للعقل أن يدرك ملاكاتها ، ومقصود من يعتمد على القياس هو دعوى أن للعقل أن يدرك ملاكاتها ، ومقصود من يعتمد على القياس هو دعوى أن للعقل أن يدرك ملاكاتها ، ومقصود من يعتمد على القياس هو دعوى أن للعقل معن الاحكام في الميس عليه لاستنتاج الحكم في المقيس ، وهذا معنى الاجتهاد بالرأي . وقد سبق أن هذه الادراكات ليست من وظيفة العقل النظري ولا العقل العملي ، لان هذه امور لا تصاب الا من طريق السماع من مبلغ الاحكام .

وعليه فهذه الطائفة من الاخبار لا مانع من الاخذ بها على ظواهرها ، لانها واردة في مقام معارضة الاجتهاد بالرآي ، ولكنها اجنبية عما نحسن بصدده وعما نقوله في القضايا العقلية التي يتوصل بها الى الحكم الشرعي . كما انها اجنبية عن الطائفة الثانية من الاخبار التي تثني على العقل وتنص على انه حجة الله الباطنة ، لانها تثني على العقل فيما هو من وظيفته أذ يدركه، لا على الظنون والاوهام ، ولا على ادعاءات ادراك ما لا يدركه العقسل

(1) زاجع كتاب العقل من أصول الكانى ، وهو أول كتبه .

• «تعييله

« الناحية الثالثة » ـــ بعد فرض عدم امكان نفي الشارع حجية القطع والنهي عنه ، يجب ان تنساءل عن معنى حكم الشارع على طبق حكم العقل?

والجواب الصحيح عن هذا السؤال عند هؤلاً أن يقال : إن معناه ادراكالشارع وعلمه بأن هذا الفعل ينبغي فعله او تركه لدى العقلاء ، وهذا شىء آخر غير أمره ونهيه ، والنافع هو ان نستكشف أمره ونهيه ، فيحتاج أثبات أمره ونهيه إلى دليل آخر سمعي ، ولا يكفي فيه ذلك الدليل العقلي الذي اقصى ما يستنتج منه أن الشارع عالم بحكم العقلاء ، او انه حكم بنفس ما حكم به العقلاء ، فلا يكون منه أمر مولوي أو نهي مولوي .

أقول : وهذه آخر مرحلة لتوجيه مقالة منكري حجية العقل ، وهو توجيه يختص بالمستقلات العقلية ، ولهذا التوجيه صورة ظاهرية يمكن ان تنطلي على المبتدئين أكثر من تلك التوجيهات في المراحل السابقة ، وهـــذا التوجيه ينطوي على احدى دعويين ب

ا ـــ دعوى انكار الملازمة بين حكم العقل وحكم الشرع ، وقد تقدم تفنيدها في الجزء الثاني ص ٣٣٦ ، فلا نعيد .

٢ -- الدعوى التي اشرنا اليها هماك في آخر ص ٢٣٧ من الجزء الثاني.
 وتوضيحها :

ان ما تطابقت عليها آراء العقلاء هو استحقاق المدح والذم فقــط ، والمدح والذم غير الثوابوالعقاب، فاستحقاقهما لا يستلزم استحقاق الثواب والعقاب من قبل المولى • والذي ينفع في استكشاف حكم الشسارع هو الثاني ولا يكفي الاول •

ولو فرضإةا صححنا الاستلزام للثواب والعقاب ، فان ذلك لا يدركه كل أحد - ولو فرض انه ادركه كل احد فان ذلك ليس كافيا للدعوة الى الفعلُ الاعند الفذ من الناس • وعلى أي تقدير فرض فــلا يستغني أكثر الناس عن توجيه الامر من المولى أو النهي منه في مقام الدعوة الى الفيل أو الزجر عنه •

واذا كان نفس ادراك الحسن والقبح غير كاف في الدعوة أو المغروض لم يقم دليل سمعي على الحكم الم فلا نستطيع ان فحكم بان الشارع لله أمر ونهي على طبق حكم العقل قد اكتفىعن بيانه اعتمادا على ادراك العقل، ليكون حكم العقل كاشفا عن حكمه • لاحتمال ألا يكون للشارع حسكم مولوي على طبق حكم العقل حينئذ • وإذا جاء الاحتمال بطل الاستدلال ، لان المدار على القطع في المقام •

والجواب : إنه قد اشرنا في الحاشية (ج٢ ص٢٣٨) الى ما يفند الشق الاول من هذه الدعوة الثانية ، اذ قلباً با الحق ان معنى استحقاق المدحليس الا استحقاق الثواب ، ومعنى استحقاق الذم ليس الا استحقاق العقاب ، لا انهما شيئان احدهما يستلزم الآخر ، لان حقيقة المدح والمقصود منه هو المجازاة بالخير لا المدح باللسان ، وحقيقة الذم والمقصود منه هو المجازاة بالشر لا الذم باللسان ، وهذا المعنى هو الذي يحكم به العقل ، ولذا قال المحققون من الفلاسفة ؛ « ان مدح الشارع ثوابه وذمه عقابه » ، وارادوا هذا المعنى .

بل بالنسبة إلى الله تعالى لا معنى لفرض استحقاق المــدح والذم اللسانيين عنده ، بل ليســت مجازاته بالخير الا الثواب وليست مجازاته بالشر الا العقاب .

وأما الشق الثاني من هذه الدعوىفالجواب عنه': إنه لما كان المفروض أن المدح والذم من القضايا المشهورات التي تتطابق عليها آراء العقلاء كافة فلا بد إن يفرض فيه ان يكون صالحا لدعوة كل واحد من الناس • ومن هنا نقول: انه مع هذا الفرض يستحيل توجيه دعوة مولوية من الله تعالى ثانيا لاستحالة جعل الداعي. مع فرض وجود ما يصلح للدعوة عند المكلف الا من باب التأكيد ولفت النظر . ولذا ذهبنا هناك الي ان الاوامر الشرعية الواردة في موارد حكم العقل مثل وجوب الطاعة وفُجُوها يستحيل فيها أن تكون أوامر تأسيسية (أي مولوية) ، بل هي أوامر تأكيدية (آي ارشادية).

وأما إن هـــذا الادراك لا يدعو الا الفذ من النـــاس فقـــد يكون صحيحا ولكن لا يضر في مقصودنا ، لانه لا نقصد من كون حكم العقل داعيا انه داع بالفعل لكل أحد ، بل انما نقصد ــ وهو النافع لنا ـــ انه صالح للدعوة .

وهذا شأن كل داع حتى الأوامر المولوية ، فانه لا يترقب منها الا صلاحيتها للدعوة لا فعلية الدعوة ؛ لانه ليس قوام كون الامر امرا من قبل الشارع أو من قبل غيره فعلية دعوته لجميع المكلفين ، بل الامر في حقيقته ليس هو الا جعل ما يصلح أن يكون داعيا ، يعنى ليس المجعول في الامر فعلية الدعوة • وعليه ، فلا يضر في كونه صالحا للدعوة عدم امتثال اكثر الناس •



ي.

.

.

.



ت**مهيدات :** - ·

١ ـــ تقدم في الجزء الاول ص ٤٥ : إن الغرض من المقصد الاول تشخيص ظواهر بعض الالفاظ من ناحية عامة والغاية منه ـــ كما ذكرنا ــ تنقيح صغريات أصالة الظهور • وطبعا انما يكون ذلك في خصوص الموارد التى وقع فيها الخلاف بين الناس •

وقلنا : إننا سنبحث عن الكبرى ، وهي حجية ( أصالة الظهور ) ، في المقصد الثالث ، وقد حل بحمد الله تعالى موضع البحث عنها .

٢ ـ إن البحث عن حجية الظواهي من توابع البحث عن الكتاب والسنة، اعني ان الظواهر ليست دليلا لقائما بنفسه في مقابل الكتاب والسنة ، اعني ان الظواهر ليست دليلا لقائما بنفسه في مقابل الكتاب والسنة ، ومي من بل انما تحتاج الى اثبات حجيتها لغرض الاخذ بالكتاب والسنة ، فهي من متممات حجيتهما ، إذ من الواضح انه لا مجال للاخذ بهما من دون أن تكون ظواهرهما حجة ، والنصوص التي هي قطعية الدلالة أقل القليل فيهما .

٣ \_\_\_\_\_\_ تقدم إن الاصل حرمة العمل بالغل ما لم يدل دليل قطعي على
 حجيته ، والغلواهو من جملة الظنون ، فلا بد من التماس دليل قطعي على
 حجيتها ليصح التمسك بظواهو الآيات والاخبار ، وسياتي بيان هذا الدليل.
 ٤ \_\_\_\_\_ إن البحث عن الظهور يتم بمرحلتين :

(الاولى) ــ في انهذا اللفظ المخصوص ظاهر في هذا المعنىالمخصوص أم غير ظاهر. • والمقصد الاول كله متكفل بالبحث عن ظهور بعض الالفاظ التي وقع الخلاف في ظهورها ، كالاوامر والنواهي والعموم والخصــوص . والاطلاق والتقييد •• وهي في الحقيقة من بعض صغرياتأصالة الظهور • (الثانية) ــ في ان اللفظ الذي قد احرز ظهوره هل هو حجة عنـــد الشارع في ذلك المعنى ، فيصح ان يحتج به المولى على المكلفين ويصح ان يحتج به المكلفون ?

والبحث عن هذه المرحلة الثانية هو المقصد الذي عقد من اجله هذا الباب ، وهو الكبرى التي اذا ضميناها الى صغرياتها يتم لنا الاخذ بظواهر الآيات والروايات .

ه ـــــ أن المرحلة الاولى ــــ وهي تشخيص صغريات أصالة الظهور ــــ تقع بصورة عامة في موردين :

(الاول) ـــ في وضع اللفظ للمعنى المبحوث عنه ، فانه اذا احرز وضعه له لا محالة يكون ظاهرا فيه ، نحو وضع صيغة افعل للوجوب والجملة الشرطية لما يستلزم المفهوم ١٠ الى غير ذلك .

(الثاني) – في قيام قرينة عامة أو خاصة على إرادة المعنى من اللفظ والحاجة الى القرينة أما في مورد أرادة غير ما وضع له اللفظ ، واما في مورد اشتراك اللفظ في أكثر من معنى ، ومع فرض وجود القرينة لا محالة يكون اللفظخاهرا فيماقامت عليه القرينة سواء كانتالقرينةمتصلة اومنفصلة.

واذا أتضجت هذه التمهيدات فينبغي أن تتحدث عما يهم من كل من المرحلتين في مباحث مغيدة في الباب :

## ( طرق أثبات ا**لظواهر )** -

اذا وقع الشك في الموردين السابقين ، فهناك طرق لموفةوضع الالغاظ ومعرفة القرائن العامة :

( منها ) ... أن يتتبع الباحث بنفسه استعمالات العرب ويعمل رأيسه واجتهاده اذا كان من أهل الخبرة باللسان والمعرفة بالنكاتة البيانية • ونظير ذلك ما استنبطناه ( ج۱ ص٦٠) من أن كلمة (الأمر) لفظ مشترك بين ما يغيد معنى الشيء والطلب ، وذلك بدلالة اختلاف اشتقاق الكلمة بحسب المعنيين واختلاف الجمع فيها بحسبهما بمن تشتير من من

و ( منها ) ـــ ان يرجع الى اقوال علماء اللغة • وسيأتي بيان قيمــة أقوالهم •

وهناك أصول اتبعها بعض القدماء لتعيين وضع الالفاظ أو ظهوراتها ، في موارد تعارض احوال اللفظ • والحق إنه لا أصل لها مطلقا ، لانه لا دليل على اعتبارها • وقد اشرنا الى ذلك فيما تقدم ( ج1 ص٢٨ ) •

وهي مثل ما ذهبوا اليه. من أصالة عدم الاشتراك في مورد الدوران بين الاشتراك وبين الحقيقة والمجاز ،، ومثل أصالة الحقيقة لاثبات وضع اللفظ عند الدوران بين كونه حقيقة أو مجازا • أما انه لا دليل على اعتبارها ، فلان حجية مثل هذه الأصول لا بد من استنادها الى بناء العقلاء • والمسلم من بنائهم هو ثبوته في الاصول التي تجري لاثبات مرادات المتكلمدون ما يجري لتعيين وضع الالفاظ والقرائن. ولا دليل آخر في مثلها غير بناء العقلاء •



### ( حجية قول اللغوي )

إن (اقوال اللغويين) لا عبرة بأكثرها فيمقام استكشاف وضع الالفاظ، لان أكثر المدونين للغة همهم ان يذكروا المعاني التي شاع استعمال اللفظ فيها من دون كثير عناية منهم بتمييز المعاني الحقيقية من المجازية إلا نادرا ، عدا الزمخشري في كتابه ( اساس اللغة ) ، وعدا بعض المؤلفات في فقه اللغة،

وعلى تقدير أن ينص اللغويون على المعنى الحقيقي ، فان أفاد نصهم العلم بالوضع فهو ، وإلا فلا بد من التماس الدليل على حجية الظن الناشى، من قولهم . وقيل في الاستدلال عليه وجوء من الادلة لا بأس بذكرها وما عندنا فيها :

أولا \_ قيل : الدليل الاجماع •

وذلك لانه قائم على الاخذ بقول اللغوي بلانكير من أحد وان كان اللغوي واحدا .

اقول : وأنى لنا بتحصيل هذا الاجماع العملي المدّعى بالنسبة الى جميع الفقهاء ? وعلى تقدير تحصيله فأنى لنا من اثبلت حجية مثله ? وقد تقدم البحث مفصلا عن منشأ حجية الاجماع ، وليس هو مما يشمل هذا المقام بما هو حجة ، لأن المصوم لا يرجع الى فصوص أهل اللغة حتى يستكشف من الاجماع موافقته في هذه المسألة ، أي رجوعه الى أهسل اللغة عملا . ثانيا ... قيل : الدليل بناء العقلاء .

لأن من سيرة العقلاء وبنائهم العملي على الرجوع الى أهل الخبرة الموثوق بهم في جميع الامور التي يحتاج في معرفتها الىخبرة وإعمال الرأي والاجتهاد ، كالشؤون الهندسية والطبية ومنها اللغاتودقائقها، ومن المعلوم ان اللغوي معدود من أهل الخبرة في فنه • والشارع لم يثبت منه الردع عن هذه السيرة العملية ، فيستنكشف من ذلك موافقته لهم ورضاه بها •

اقول : ان بناء العقلاء انما يكون حجة اذا كان يستكشف منه على نحو اليقين موافقة الشارع وامضاؤه لطريقتهم . وهذا بديهي . ولكن نحن نناقش اطلاق المقدمة المتقدمة القائلة :

ان موافقة الشارع لبناء العقلاء تستكشف من مجرد عدم ثبوت ردعه عن طريقتهم ، بل لا يحصل هذا الاستكشاف الا بأحد شروط ثلاثة كلها غير متوفرة في المقام :

عير متوترة في تشام . ١ ـــ آلا يكون مانع من كون التنارع متحد المسلك مع العقلاء في البناء والسيرة ، فانه في هذا الفرض لا بد أن يستكشف انه متحد المسلك معهم بمجرد عدم ثبوت ردعه لانه من العقلاء بل رئيسهم . ولو كان له مسلك ثان لبيئنه ولعرفناه ، وليس هذا مما يخفي .

ومن هذا الباب الظواهر وخبر الواحد ، فان الاخذ بالظواهر والاعتماد عليها في التفهيم ، مما جرت عليهــا ميرة العقلاء ، والشارع لابد ان يكون متحد المسلك معهم لانه لا مانع من ذلك بالنسبة اليه وهو منهم بما هم عقلاء ولم يثبت منه ردع . وكذلك يقال في خبر الواحد الثقة قانه لا مانع من أن يكون الشارع متحد المسلك مع العقلاء لفي الاعتماد عليه في تبليغ الاحكام ولم يثبت منه الردع .

أما الرجوع الى أهل الخبرة فلا معنى لفوض ان يكون الشارع متحد

المسلك مع العقلاء في ذلك لانه لا معنى لفرض حاجته الى اهل الخبرة في شاّن من الشؤن حتى يمكن فرض ان تكون له سيرة عملية في ذلك لاسيما في اللغة العربية ....

٢ ـــ اذا كان هناك مانع من ان يكون الشارع متحد المسلك مع العقلاء فلا بد <sup>5</sup>ن يثبت لدينا جريان السيرة العملية<sup>3</sup> حتى في الامور الشرعية بسراى<sup>7</sup> ومسبع من الشارع ، فاذا لم يثبت حينئذ الردع منه يكون سكوته من قبيل التقرير لمسلك العقلا، • وهذا مثل الاستصحاب فإنه لمسا كان موردد الشك في الحالة السابقة فلا معنى لفرض اتحاد الشارع في المسلك مس العقلاء بالاخذ بالحالة السابقة ، انه لا معنى لفرض شكه في بقاء حكمه، ولسكن لما كان الاستصحاب قد جرب السيرة فيه حتى في الامور الشرعية ولم يثبت ردع الشارع عنه فانه يستكن منه المضاؤه لطريقتهم •

اما الرجوع الى اهل الخبرة في اللغة فلم يعلم جريان السيرة العقلائية في الاخذ بقول اللغوي في خصوص الأمور الشرعية ، حتى يستكشف من عدم ثبوت ردعه رضاد بهذه السيرة في الامور الشرعية .

٣ \_ اذا انتفى الشرطان المتقدمان فسلابد حينئذ من قيام دليل خاص قطعي على رضا الشارع وامضائه للسيرة العملية عند العقلاء ، وفي مقامنا ليس عندنا هذا الدليل ، بل الآيات الناهية عن اتباع الظن كافية في ثبوت الردع عن هذه السيرة العملية ،

تالثا ... قيل : الدليل حكم العقل •

لان العقل يحكم بوجوب رجوع الجاهل الى العالم ، فلابد أن يحكم الشارع بذلك ايضا ، اذ أن هذا الحكم العقلي من الآراء المحمودة التي تطابقت عليها آراء العقلاء، والشارع منهم ، بل رئيسهم ، وبهذا الحكم العقلي أوجبنا رجوع العامي الى المجتهد في التقليد ، غاية الامر أنا اشترطنا في المجتهد 'شروطا خاصـة كالعدالة والذكورة لدليل خاص . وهذا الدليل الخاص غير موجود في الرجوع الى قول اللغوي ، لانه في الشؤن الفنية لم يحكم العقل الا برجوع الجاهل الى العالم الموثوق به من دون اعتبار عدالة او نحوها كالرجوع الى الاطباء والمهندسين. وليس هناك دليل خاص يشترط العدالة او نحوها في اللغوي ، كما ورد في المجتهد .

- 122 -

أقول : وهذا الوجه اقرب الوجوه في اثبات حجية قول اللفوي ،ولم أجد الآن ما يقدح به .



## الظهور التصوري والتصديقي )

التحديقي : إن الظهور على قسمين : تصوري وتصديقي •
١ – ( الظهور التصوري )الذي ينشأ من وضع اللفظ لمعنى مخصوص •
وهو عبارة عن دلالة مفردات الكلام على معانيها اللغوية أو العرفية • وهو تابع للعلم بالوضع سواء كان في الكلام او في خارجه قرينة على حلافه ، او لم تكن •

٢ - ( الظهور التصديقي ) الذي نشئ من مجسوع الكلام • وهو عبارة عن دلالة جلة الكلام على ما يتضلع من المعنى ، فقد تكون دلالة المجملة مطابقة لدلالة المفردات وقد تكون مغليرة لها كما إذا احتف الكلام يقرينة توجب صرف مفاد جلة الكلام عما يقتضيه مفاد المفردات • والظهور التصديقي يتوقف على فراغ المتكلم من كلامه فان لكل متكلم أن يلحق بكلامه ما شاء من القرائن فما دام متشاغلا بالكلام لا ينعقد لكلامه الظهور الظهور التصديقي يتوقف على فراغ المتكلم من كلامه فان لكل متكلم المئة بكلامه النور التصديقي يتوقف على فراغ المتكلم من كلامه فان لكل متكلم المنا يلحق بكلامه النور التصديقي يتوقف على فراغ المتكلم من كلامه فان لكل متكلم المناه الظهور التصديقي مناء من الفرائن.

ويستنبع هذا الظهور التصديقي ظهور ثان تصديقي، وهو الظهور بان هذا هو مراد المتكلم ، وهسذا هو المعين لمراد المتكلم في نفس الامر • فيتوقف على عدم القرينة المتصلة والمنفصلة ، لان القرينة مطلقا تهدم هـذا الظهور ، بخلاف الظهور التصديقي الاول فانه لا تهدمه القرينة المنفصلة •

اقول : ونحن لاتنعقل هذا التقسيم ، بـــل الظهور قسم واحـــد.، وليس هو الا دلالة اللفظ على مراد المتكلم ، وهذه الدلالة هي التي نسميها الدلالة التصديقية • وهي ان يلزم من العلم بصدور اللفظ من المتكلمالعلم بسراده من اللفظ ، او يلزم منه الظن بسراده • والاول يسسى ( النص ) ، ويختص الثاني باسم ( الظهور ) •

ولا معنى للقول بان اللفظ ظاهر ظهورا تصوريا في معناه الموضوع له ، وقــد سبق في الجزء الاول ص ٣١ بيان حقيقة الدلالة ، وإن مايسمونه بالدلالة التصورية ليست بدلالة ، وانمــا كان ذلك منهم تسامحا في التعبير بل هي من باب تداعى المعاني ،فلا علم ولا ظن فيها بمراد المتكلم ، فلا دلالة فلا ظهور ، وإنها كان خطور ، والفرق بعيد بينهما ،

واما تنسيم الظهور التصديقي الى قسين فهو تسامح إيضا . لان لا يكون الظهور ظهورا الا اذا كثبف عن المراد الجدي للمتكلم اما على نحو اليقين او الظن : فالقرينة النفصلة لا محالة تهدم الظهور مطلقا . نعم قبل العلم بها يحصل للسخاطب قطع بدوي او ظن بدوي يزولان عند العلم بها فيقال حينئذ قد انعقد للكلام ظهور على خلاف ما تقتضيه القرينة المنفصلة. وهذا كلام شايع عند الاصوليين ( راجع ج١ ص ١٤٣ ) . وفي الحقيقةان غرضهم من ذلك الظهور الابتدائي البدوي الذي يزول عند العلم بالقرينة المنفصلة ، لا انه هناك ظهوران ظهور لا يزول بالقرينة المنفصلة وظهور يزول مرضهم من ذلك الظهور الابتدائي البدوي الذي يزول عند العلم بالقرينة بهالاولا بأس أن يسمى هذا الظهور البدوي الظهور الذاتي وتسبيته بالظهور مسامحة على كل حال .

وعلى كل حال . سواء سميت الدلالة التصورية ظهورا أم لم تسم ، وسواء سمي الظن البدوي ظهورا ام لم يسم ، فان موضع الكلام في حجية الظهور هو الظهور الكاشف عن مراد المتهمكلم بما هو كاشف وان كان كشفا توعيا .

· (وجه حجية الظهور)

ان الدليل على حجية الظاهر منحصر في بنساء العقلاء • والدليل يتآلف من مقدمتين قطعيتين. على نحو ما تقدم في الدليل على حجية خبر الواحد من طريق بناء العقلاء • وتفصيلهما هنا أن نقول : [-

فلذلك يكون الظاهر حجة للمتكلم على السامع يحاسبه عليه ويحتج به عليه لو حمله على خلاف الظاهر : ويكون أيضا حجة للسامع على المتكلم يحاسبه عليه ويحتج به عليه لو "دعى خلاف الظاهر • ومن أجسل هذا يؤخذ المرء بظاهر اقراره ويدان به وان لم يكن نصا في المراد •

( المقدمة الثانية ) ــ از من المقطوع به ايضا ازالشارع المقدس لم يخرج في محاوراته واستعماله للالفاظ عن مسلك اهل المحاورة من العقلاء في تفهيم مقاصدة بدليل از الشارع من العقلاء بل رئيسهم ، فهو متحد المسلك معهم ، ولا مانــع من اتحاده معهم في هــذا المسلك ، ولم يثبت من

قبله ما يخالفه .

واذا ثبتت هاتان المقدمتان القطعيتان لا محالة يثبت على سبيل الجزم ان الظاهر حجة عند الشارع : حجة له على المكلفين،وحجة معذرةللمكلفين.

هذا ، ولكن وقعت لبعض الناس شكوك في عموم كل من المقدمتين، لابد من التعرض لها وكشف الحقيقة فيها .

اما ( المقدمة الاولى ) فقد وقعت عــدة أبحاث فيها :

١ في أن تباني العقلاء على حجية الظاهر هل يشترط فيه حصول الظن
 الفعلى بالمراد ?

٢ - في أن تبانيهم هل يشترط قيه عدم الظن بخلاف الظاهر ?
 ٣ - في أن تبانيهم هل يشترط فيه جريان أصالة عدم القرينة ?

٤ ــ في ان تبانيهم هل هو مختص بمن قصد افهامه فقط ، أو يعمغيرهم فيكون الظاهر حجة مطلقا ?

فيكون الظاهر حجة مطلقا ? واما ( المقدمة الثانية) ــ فقد وقع البحث فيها في حجية ظواهر الكتاب العزيز ، بل قيل : إن الشارع ردع عن الاخذ بظواهر الكتاب فلم يكن متحد المسلك فيه مع العقلاء ، وهذه المقالة منسوبة الى الاخباريين، وعليه فينبغي البحث عن كل واحد واحد من هذه الامور ، فنقول :

۱ - اشتراط الغلن الفعلى بالوفاق :

قيل : لابد في حجية الظاهر من حصول ظن فعلي بمراد المتكلم، والا فهو ليس بظاهر • يعني ان المقوم لكون الكلام ظاهرا حصول الظن الفعلي للمخاطب بالمراد منه ، والا فلا يكون ظاهرًا ، بل يكون مجملا •

اقول : من المعلوم أن الظهور صفة قائمة باللفظ ، وهو كونه بحالة ا

يكون كاشفا عن مراد المتكلم ودالا عليه ، والظن بما هو ظن امر قائم بالسامع لا باللفظ فكيف يكون مقوما لكون اللفظ ظاهرا ، واقما اقصى ما يقال انه يستلزم الظن فمن هذه الجهة يتوهم ان الظن يكون مقوما لظهوره . وفي الحقيقة إن المقوم لكون الكلام ظاهرا عند أهل المحاورة هو كشفه

وفي الحقيقة إلى المقوم تكون الكلام من شأنه ان يثير الظن عند السامع الذاتي عن المراد ، أي كون الكللام من شأنه ان يثير الظن عند السامع بالمراد منه ، وان لم يحصل ظن فعلي للسامع ، لان ذلك هو الصفة القائمة فالكلام المقومة لكونه ظاهرا عند أهل المحاورة • والمدرك لحجية الظاهر ليس الا بناء العقلاء فهو المتبع في أصل الحجية وخصوصياتها • الا ترى لايصح للسامع أن يحتج بعمدم حصول الظن الفعلي عنده من الظاهر اذا أراد مخالفته مهما كان السبب لعدم حصول الظن عنه ، ما دام ان اللفظ بحالة من شأنه ان يثير الظن لدى عامة الناس •

وهذا ما يسمى بالغلن النوعي ، فيكتفى به في حجية الظاهر ،كما يكتفى به في حجية خبر الواحد كما تقدم ، والا لو كان الظن الفعلي معتبرا في حجية الظهور لكان كل كلام في آن واحد حجة بالنسبة الى شخص غير حجة بالنسبة الى شخص آخر ، وهذا ما لا يتوهمه أحدد ، ومن البديعي انه لايصح ادماء ان الظاهر لكي يكون حجة لابد ان يستلزم الظن الفعلي عند جميع الناس بغير استثناء ، والا فلا يكون حجة بالنسبة الى كل احد،

۲ ـ اعتبار عدم الغلن بالطلاف :

قبيل ذان لم يعتبر الظن الوفاق فعلى الاقل يعتبر الا يحصل ظن الخلاف. قال السَيخ صاحب الكفاية في رده : ﴿ والظاهر أن سيرتهم على اتباعها \_ آي الظواهر:\_ من غير تقييد بافادتها الظن فعلا ، ولا بعدم الظن كذلك على خلافها ، ضرورة انه لا مجال للاعتذار من مخالفتها بمدم افادتها الظن بالوفاق ولا بوجود الظن بالخلاف » .

اقول : ان كان منشأ الظن بالخلاف أمر يصح في نظر العقلاء الاعتماد عليه في التفهيم لم فانه لاينبغي الشك في ان مشل هذا الظن يضر في حجية الظهور بل ـ على التحقيق ـ لا يبقى معه ظهور للكلامحتى يكون موضعا لبناء العقلاء ، لأن الظهور يكون حينئذ على طبق ذلك الامر المعتمد عليه في التفهيم ، حتى لو فرض ان ذلك الامر ليس بامارة معتبرة عند الشارع ، لان الللاك في ذلك بناء العقلاء .

وأما اذا كان منشأ الظن ليس مما يصح الاعتماد عليه في التفهيم عند العقلاء فلا قيمة لهذا الظن من ناحية بناء العقلاء على اتباع الظاهر ، لأن الظهور فائم في خلافه ، ولاينباي الثبك في عدم تأثير مثله في تبانيهم على حجية الظهور ، والظاهر ان مراد الشيخ صاحب الكفاية من الظن بالخلاف هذا القسم الثاني فقط لا مايعم القسم الأول .

ولعل مراد القائل باعتبار عدم الظن بالخلاف هو القسم الاول فقط ، لا مايعم القسم الثاني ، فيقع التصالح بين الطرفين .

#### ٣ - أصالة عدم القرينة :

ذهب الشيخ الاعظم فيرسائله الى أن الاصول الوجودية ـــ مثل أصالة الحقيقة واصالة العموم واصالة الاطلاق وفحوها التي هي كلها أنواع لاصالة الظهور ـــ ترجع كلها الى أصالة عدم القرينة ، بمعنى ان أصالة الحقيقــة ترجع الى أصالة عدم قرينة المجاز ، وأصالة العموم الى أصالة عدم المخصص - 101 -

هو مكذا ، والظاهر ان غزضه من الرجوع : أن حجبة أصالة الظهور انما
 هي من جهة بناء العقلاء على حجبة أصالة عدم القرينة .

وذهب الشيخ صاحب الكفاية الى العكس من ذلك ، أي انه يرى أن أصالة عدم القرينة هي التي ترجع الى أصالة الظهور . يعني أن العقلاء ليس لهم الا بناء واحد وهو البناء على أصالة الظهور ، وهو نفسه بناء على أصالة عدم القرينة ، لا أنه هناك بناءان عندهم : بنساء على أصالة عدم القرينة وبناء تخر على اصالة الظهور والبناء الثاني بعد البناء الاول ومتوقف عليه ، ولا أن البناء على أصالة الظهور مرجع حجيته ومعناه إلى البناء على أصالة عدم القرينة .

أقول : الحق انالامر لاكما أفاده النسيخ الاعظم ولا كما أفاده صاحب الكفاية ، فانه ليس هناك أصل عند المقلاء غير أصالة الظهور يصح ان يقال له : ( اصالة عدم القرينة ) ، فضلا عن إن يكون هو المرجع لأصالة الظهور او أن اصالة الظهور هي المرجع له .

بيان ذلك : انه عند الحاجة الى اجراء أصالة الظهور لابد أن يحتمل ان المتكلم الحكيم أراد خلاف ظاهر كلامه ، وهذا الاحتمال لايخرج عن احدى صورتين لاثالثة لهما :

(الاولى) أن يحتمل ارادة خلاف الظاهر مع العلم بعدم نصب قرينة من قبله لامتصلة ولا منفصلة . وهذا الاحتمال اما من جهة احتمال الغفلة عن نصب القرينة أو احتمال قصد الايهام ، او احتمال الخطأ ، او احتمال قصد الهزل ، او لغير ذلك \_ قانه في هذه الموارد يلزم المتكلم بظاهر كـلامه ، فيكون حجة عليه ، ويكون حجة له أيضا على الآخرين . ولا تسمع منه دعوى الغفلة ونحوها ، وكذلك لاتسمع من الآخرين دعوى احتمالهم للغفلة وتحوها ، وهذا معنى أصالة الظهور عند العقلاء ، أي ان الظهور هو الحجة عندهم ـــ كالنص ـــ بالغاء كل تلك الاحتمالات .

ومن الواضح انه في هذه الموارد لا موقع لاصالة عدم القرينة سالبة باتنفاء الموضوع ، لانه لا احتمال لوجوها حتى نعتاج الى نفيها بالاصل . فلا موقع اذن في هذه الصورة للقول برجوع أصالة الظهور الىهذا الاصل، ولا للقول برجوعه إلى اصالة الظهور .

(الثانية) ــ ان يحتمل ارادة خلاف الظاهر من جهة احتمال نصب قرينة خفيت علينا ــ فانه في هذه الصورة يكون موقع لتوهم جريان أصالة عدم القرينة ، ولكن في الحقيقة ان معنى بناء العقلاء على اصالة الظهور ــ كما تقدم ــ انهم يعتبرون الظهور حجة كالنص بالغاء احتمال الخلاف ، أي اختمال كان • ومن جملة الاحتمالات التي تلغى ان وجلبت احتمال نصب اجتمال كان • وحكمه حكم احتمال العقلة ونعوها من جهة انه احتمال ملغى ومنفي لدى العقلاء •

وعليه ، فالمنفي عند العقلاء هو الاحتمال ، لا ان المنفي وجود القرينة الواقعية ، لان القرينة الواقعية غير الواصلة لا أثر لهما في نظر العقلاء ولا تضر في الظهور حتى يحتاج الى تفيها بالاصل ، بينما ان معنى اصالة عدم القرينة ـ لو كانت ـ البناء على نفي وجود القرينة ، لا البناء على قفي احتمالها ، والبناء على نفي الاحتمال هو معنى البناء على اصالة الظهمور ليس شيئا آخر .

واذا لتضحذلك يكون واضحا لدينا الله ليس للمقلاء في هذه الصورة الثانية أيضا اصل يقال له ( اصالة عدم القرينة ) ، حتى يقال برجوعه الى اصالة الغلهور او برجوعها اليه ، سالبة بالتغاء الموضوع .

والخلاصة : أنه ليس لدى العقلاء إلا أصل واحد ، هو أصالة الظهور،

وليس لهم الابناء واحد ، وهو البناء على إلغاء كل احتمال ينافي الظهور : من فعو احتمال الففلة ، أو الخطأ ، أو تعمد الايهام ، أو نصب القرينة على الخلاف أو غير ذلك . فكل هذه الاحتمالات ــ ان وجدت ــ ملغية في نظر العقلاء ، وليس معنى الغائها الا أعتبار الظهور حجة كأنه نص لا أحتمال معه يالخلاف . لا انه هناك لدى العقلاء أصول متعددة وبناءات مترتبة مترابطة، كما ربما يتوهم ، حتى يكون بعضها متقدما على بعض ، أو بعضها يساند بعضا .

نعم ، لا يأس بتسبية إلغاء احتمال الغفلة بإصالة عدم الغفلة من بأب المسامحة ، وكذلك تسمية الغاء احتمال القرينة بإصالة عدمها ... وهكذا في كل تلك الاحتمالاتولكن ليس ذلك إلا تعبيرا آخر عن اصالة الظهور. ولعل من يقول برجوع أصالة الظهور إلى أصالة عدم القرينة أو بالعكس أراد هذا المعنى من أصالة عدم القرينة . وحينئذ لو كان هذا مرادهم لكان كل من القولين صحيحا ولكان ما لهما وأحدا ، قلا خلاف ...

٤ ... حجية الظهور بالنسبة إلى غير القصودين بالإفهام :

(1) أذهب المحقق القمي في قوانينه إلى عدم حجية الظهور بالنسبة إلى من لم يقصد افهامه بالكلام ، ومثل لغير المقصودين بالإفهام بأهل زمانسا وامثالهم الذين لم يشافهوا بالكتاب العزيز وبالسنة ، نظرا إلى إن الكتاب العزيز ليست خطاباته موجهة لغير المشافهين ، وليس هو من قبيل تأليفات العزيز السنت نطاباته موجهة لغير المشافهين ، وليس هو من قبيل تأليفات العزيز السنة فبالنسبة إلى المنفين التي يقصد بها افهام كل قاريء لها ، واما السنة فبالنسبة إلى والاخبار الصادرة عن المعصومين في مقام الجواب عن سؤال السائلين لا يقصد منها إلا إفهام السائلين دون سواهم .

أقول : ان هذا القول لا يستقيم ، وقد ناقشه كل من جاء بعده من

المحققين ، وخلاصة ما ينبغي مناقشته به ان يقال : ان هذا كلام مجمل غير واضح ، فما الغرض من نفي حجية الظهور بالنسبة الى غير المقصود افهامه?

١ --- ان كان الغرض إن الكلام لا ظهور ذاتي له بالنسبة إلى هــــذا
 الشخص فهو أمر يكذبه الوجدان -

٢ - وإن كان الغرض - كما قيل في توجيه كلامه - دعوى انه ليس للعقلاء بناء على إلغاء احتمال القرينة في الظواهر بالنسبة الى غير المقصود بالافهام ، فهي دعوى بلا دليل ، بل المعروف في بناء العقلاء عكس ذلك ، قال الشيخ الافصاري في مقام رده : « إنه لا فرق في العمل بالظهور اللفظي واصالة عدم الصارف عن الظاهر : بين من قصد افهامه ومن لم يقصد ».

٣ ـ وإن كان الغرض ـ كما قيل في توجيه كلامه إيضا ـ الله لما كان من الجائز عقلا إن يعتمد المتكلم الحكيم على قرينة غير معهـ ودة ولا معروفة الالدى من قصد المعلمه ، فهو احتمال لا ينفيه العقل ، لانه لا يفيح من الحكيم ولا يلزم نقض غرضه إذا نصب قرينة تخفى على غير المقصودين بالافهام . ومثل هذه القرينة المخفية على تقدير وجودها لا يتوقع من غير المقصود .

فهو كلام صحيح في نفسه الا انه غير مرتبط بما فحن فيه ، أي لا يضر بحجية الظهور ببناء العقلاء .

وتوضيح ذلك : إن الذي يقوم حجية الظهور هو نفي احتمال القرينة ببناء العقلاء لا نفي احتمالها بحكم العقل ، ولا ملازمة بينهما ، أي انه اذا كان احتمال القرينة لا ينفيه العقل فلا يلزم منه عدم نفيه ببناء العقلاء النافع في حجية الظهور • بل الأمر أكثر من ان يقال انه لا ملازمة بينهما ، فان الظهور لا يكون ظهورا الا اذا كان هناك احتمال للقرينة غير منفي بحسكم العقل ، والا لو كان احتمالها منفيا بحكم العقل كان الكلام نصا لا ظاهرام وعلى نحو العموم نقول<sup>1</sup>: لا يكون الكلام ظاهرا ليس بنص قطعي في المقصود الا اذا كان مقترنا باحتمال عقلياو احتمالات عقلية غير مستحيلة التحقق ، مثل احتمال خطأ المتكلم ، أو غفلته ، او تعمده للايهام لحكمة ، أو نصبه لقرينة تخفى على الغير او لا تخفى . ثم لا يكون الظاهر حجة الا اذا كان البناء العملي من العقلاء على إلغاء مثل هذه الاحتمالات ، أي عدم الاعتناء بها في مقام العمل بالظاهر .

وعليه فالنفي الادعائي العملي للاحتمالات هو المقوم لحجية الظهور ، لا نفي الاحتمالات عقلا من جهة استحالة تحقيق المحتميل ، فانه اذا كانت الاحتمالات مستحيلة التحقق لا تكون محتملات ويكون الكلام حينئذ نصا لا نحتاج في الاخذ به الى فرض بناء العقلاء على الغاء الاحتمالات .

واذا اتضح ذلك نستطيع الم تعرف الم هذا التوجيه المذكور للقول بالتفصيل في حجية الظهور لا وجه له : فانه اكثر ما يثبت بهان نصب القرينة الخفية بالنسبة الى من لم يقصد افهامه الر مختص غير مستحيل التحقق ، لانه لا يقبح من الحكيم ان يصنع مثل ذلك ، فالقرينة مختملة عقلا ، ولكن هذا لا يمنع من ان يكون البناء العملي من العقد لاء على إلغاء مثل هذا الاحتمال ، سواء امكن ان يعثر على هذه القرينة بعد الفحص لو كافت أم لا يمكن .

اما (الكتاب العزيز) فانه من المعلومانا ان التكاليف التي يتضمنها عامة لجميع المكلفين ولا اختصاص لها بالمشسافهين • ومنقتضى عمومها يجب آلا تقترن بقرائن تخفى على غير المشافهين • بل لا شك في ان المشافهين ليسوا وحدهم المقصودين بالافهام بعطابات القرآن الكريم . وأما ( السنة ) ، فان الاحاديث الحاكية لها على الاكثر تنضبن تكاليف عامة لجميع المكلفين[و المقصود بها إفهامالجميع حتى غير المسافهين ، وقلما فيقصد بها افهام خصبوص المسافهين في بعض الجوابات على اسئلة خاصة . وإذا قصد ذلكفان التكليف فيها لا بد إن يعم غير السائل بقاعدةالاشتراك.

ومقتضى الامانة في النقل وعدم الخيانة من الراوي المعروض فيهذلك ان ينبه على كل قرينة دخيلة في الظهور ، ومع عدم بيانها منه يحكم بعدمها .

ه ـ حجية ظواهر الكتاب :

نسب الىجماعةمن الاخباريين القول بعدم حجية ظواهر الكتاب العزيز، وأكدوا : انه لا يجوز العمل بها من دون إن يرد بيان وتضمير لها من طريق آل البيت عليهم السلام .

أقول : إن القائلين بحجية علواهر الكتاب ?

١ – لا يقصدون حجية كل مافي الكتاب ، وفيه آيـات محكمات وأخر متشابهات • بل المتشابهات لا يجوز تفسيرها بالرأي • ولكن التمييز بين المحكم والمتشابه ليس بالأمر العسير على الباحث المتدبر ، اذا كان هذا ما يسلح من الاخذ بالظواهر التي هي من نوع المحكم •

٢ – لا يقصدون ــ ايضا ــ بالعمل بالمحكم من آياته جواز التسرع بالعمل به من دون قحص كامــل عن كل ما يصلح لصرفه عن الظهور في الكتاب والسنة من نحو الناسخ والمخصص والمقيد وقرينة المجاز ٥٠٠

٣ – لا يقصدون – ايضا – انه يصح لكل أحد ان يأخذ بظواهره وان لم تكن له سابقة معرفة وعلم ودراسة لكل ما يتعلق بمضمون آياته . فالعلمي وشبه العلمي ليس له ان يدعي فهم ظواهر الكتاب والاخذ بها. وهذا أمر لا اختصاص له بالقرآن الكريم ، بل هذا شأن كل كلام يتضمن المعارف العالية والامور العلمية وهو يتوخى الدقة في التعبير . ألا ترى ان لكل علم اهلا يرجع اليهم في فهم مقاصد كتب ذلك العلم ، وان له اصحابا يؤخذ منهم آراء ما فيه من مؤلفات . مع ان هذه الكتب والمؤلفات لها ظواهر تجري على قوانين الكلام وأصول اللغة ، وسنن أهل المحاورة هي حجة على المخاطبين بها وهي حجة على مؤلفيها ، ولكن لا يكفي للعامي ان يرجع اليها ليكون عالما بها يحتج بها أو يحتج بها عليه بغير تلمذة على احد أهلها ، ولو فعل ذلك هل تراه لا يؤتب على ذلك ولا يلام . وكل ذلـك لا يسقط ظواهرها عن كونها حجة في تفسها ، ولا يخرجها عن كونها ظواهر يصح الاحمام الحرارة الا يوتي على تعادي المائي المحاورة على احد يرجع اليها ليكون عالما بها يحتج بها أو يحتج بها عليه بغير تلمذة على احد يرجع اليها ليكون عالما بها يحتج بها أو يحتج بها عليه بغير علمانة على احد يرجع اليها بيكون عالما بها يحتج بها أو يحتج بها عليه بغير علمانة على احد يرجع اليها اليكون عالما بها يحتج بها أو يحتج بها عليه بغير علمانة على احد يرجع اليها اليكون عالما بها يحتج بها أو يحتج بها عليه بغير علمي المامي ان

وعلى هذا ، فالقرآن الكريم الانقول انه حجة على العياد ، فليس معنى ذلك ان ظواهره كلها هي حجة بالنسبة الى كل احد حتى بالنسبة الى من لم يتزود بشىء من العلم والمعرفة .

\* \* \*

وحينئة نقول لمنينكو حجية ظواهر الكتاب: ماذا تعنىمنهذا الافكار؟ ١ ـــ ان كنت تعني هذا المعنى الذي تقدم ذكره ، وهو عدم جواز التسرع بالاخذ بها من دون فحص عما يصلح لصرفها عن ظواهرها وعدم جوازالتسرع بالاخذ بها منكل أحد ــ فهو كلام صحيح • وهو امر طبيعي في كل كلام عال رفيع ، وفي كل مؤلف في المعارف العالية • ولكن قلنا : انه ليس معنى ذلك ان ظواهره مطلقا ليست بحجة بالنسبة الى كل أحد • ٢ ــ وان كنت تعنى الجمود على خصوص ما ورد من آل البيت عليهم

السلام ، على وجه لا يجوز التعرض لظواهر القرآن والاخذ بها مطلقا فيما

لم يرد فيه بيان من قبلهم . حتى بالنسبة الى من يستطيع فهمه من العارفين بمواقع الكلام وأساليبه ومقتضيات الاحوال : مع الفحص عن كل ما يصلح للقرينة أو ما يصلح لنسخه ـــ فانه أمر لا يثبته ما ذكروه له من أدلة . 2 4

كيف ، وقد ورد عنهم عليهم السلام ارجاع الناس الى القرآن الكريم. مثل ما ورد من الأمر بعرض الاخبار المتعارضة عليه ، بل ورد عنهم ما هو اعظم من ذلك وهو عرض كل ما ورد عنهم على القرآن الكريم . كما ورد عنهم الامر برد الشروط المخالفة للكتاب في ابواب العقود . ووردت عنهم تخبار خاصة دالة على جواز التمسك بظواهره نحو قولهعليه السلاملزرارة لما قال له : « من ابن علمت ان المسح ببعض الرآس ? » فقال عليهالسلام : ( لمكان الباء ) ويقصد الباء من قوله تعالى : « وامسحوا برؤسكم » . فعرمت زرارة كيف يستفيد الحكم من ظاهر الكتاب .

ثم اذا كان يجب الجمود على ما ورد من أخبار بيت العصمة فانمعنى ذلك هو الاخذ يظواهر اقوالهم لا يظواهر الكتاب ، وحينئد ننقل الكلام الىنفس اخبارهم حتى فيما يتعلق منها بتفسير الكتاب ، فنقول : هل يكفي لكل أحد ان يرجع الى ظواهرها من دون تدبر وبصيرة ومعرفة ، ومن دون فحص عن القرائن واطلاع على كل ماله دخل في مضامينها ?

بل هذه الاخبار لا تقل من هذه الجهةعن ظواهر الكتاب، بل الامر قيها أعظم لأن سندها يحتاج الىتصحيح وتنقيحوفحص ، ولأن جملة منها منقول بالمعنى ، وما ينقل بالمعنى لا يحرز فيه نص ألفاظ المعصــوم وتعبيره ولا مراداته ، ولا يحرز في اكثرها إن النقل كان لنص الالفاظ ،

#### \* \* \*

واما ما ورد من النهي عن التفسير بالرأي ، مثل النبوي المشهور :

- 104 -

« من فسر القرآن برأيه فليتبوأ مقعده من النار » فالجواب عنه ان التفسير غير الأخذ بالظاهر والاخذ بالظاهر لا يسمى تفسيرا ، على ان مقتضىالجمع بينها وبين تلك الاخبار المجوّزة للاخذ بالكتاب والرجوع اليه حمل التفسير بالرأي ــ اذا سلمنا انه يشمل الاخذ بالظاهر ــ على معنى التسرع بالاخذ به بالاجتهادات الشخصية من دون فحص ومن دون سمايق معرفة وتأمل ودراسة أنما يعطيه التعليل في بعضها بان فيه ناسخا ومنسوخا ، وعاما وخاصا .

مع انهفي الكتاب العزيز من المقاصد العالية ما لا ينالها إلا أهل الذكر. وفيه ما يقصر عن الوصول الى ادراكه أكثر الناس • ولا يزال تنكشف له من الاسرار/ما كان خافيا على المفسرين كلما تقدمت العلوم والمعسارف مما يوجب الدهشة ويحقق اعجازه من هذه المناحية •

والتحقيق ان في الكتاب العزيز جهان كثيرة من الظهور تختلف ظهورا وخفاء ؛ وليست ظواهرد من هذه التاحية على نسق واحد بالنسبة الى اكثر الناس ؛ وكذلك كل كلام . ولا يغرج الكلام بذلك عن كونه ظاهرا يصلح للاحتجاج به عند أهله • بل قد تكون الآية الواحدة لها ظهور من جهسة لا يخفى على كل أحد . وظهور آخر يحتاج الى تأمل وبصيرة فيخفى على كثير من الناس ف

ولنضرب لذلك مثلا قوله تعالى : « إنا اعطيناك الكوثر » . فان هذه الآية الكريمة ظاهرة في ان الله تعالى قد أنعم على نبيه محمد سلى الله عليه وآله باعطائه الكوثر • وهذا الظهور بهذا المقدار لا شك فيه لكمل احد • ولكن ليس كل الناس فهموا المراد من (الكوثر) فقيل ن المراد به نهر في الجنة وقيل : المراد القرآن والنبوة • وقيل : المراد به ابنته قاطمة عليها السلام • وقيل غير ذلك • ولكن من يدقق في السورة أيجد أن فيها قرينة على المراد منه ، وهي الآية التي بعدها ( إنَّ شانتك هو الابتر ) والابتر : الذي لا عقب له ، فانه بسقتضى المقابلة يفهم منها ان المراد الانعام عليه بكثرة العقب والذرية ، وكلمة ( الكوثر ) لا تأبى عن ذلك ، فان (فوعل) تأتي للسبالغة، فيراد بها المبالغة في الكثرة ، والكثرة : نماء العدد ، فيكون المعنى : انسا اعطيناك الكثير من الذرية والنسل ، وبعد هذه المقارنة ووضوح معنى الكوثر يكون للايةظهور يصح الاحتجاج بهولكنه ظهور بعد إلتأمل والتبصر، وحينئذ ينكشف صحة تفسير كلمة (الكوثر) بفاطمة لانحصار ذريته الكثيرة من طريقها : لا على ان تكون الكلمة من اسمائها ،





· · ·

.



ان الشهرة لغة تنضبن معنى ذيوع الشيء ووضوحه • ومنه قولهم : شهر قلان سيفه ، وسيف مشهور •)

وقد اطلقت ( الشهرة )باصطلاح أهل الحديث على كل خبر كثر راويه على وجه لا يبلغ حد التواتر • والخبر يفال له حينئذ : ( مشهور ) ، كما قد \_يقال له : ( مستفيض ) •

وكذلك يطلقون ( الشهرة ) باصطلاح الفقهاء<sup>(</sup>على ما لا يبلغ درجة الاجماع من الاقوال في المسألة الفقهية ، فهي عندهم لكل قول كثر القائل به في مقابل القول النادر ، والقول يقال له : ( مشهور ) ، كما ان المفتين الكثيرين انفسهميقال لهم : (مشهور) ، فيقولون : ذهب المشهور الى كذاء وقال المشهور بكذا ... وهكذا .

وعلى هذا ؛ فالشهرة في الاصطلاح على قسمين :

٣ -- ( الشهرة في الفتوى ) ، وهي كما تقدم عبارة عن شيوع الفتوى
 عند الفقهاء بحكم شرعي ، وذلك بان يكثر المفتوز على وجه لا تبلغ الشهرة
 درجة الاجماع الموجب للقطع بقول المعصوم .

فالمقصود بالشهرة ـــ اذن ـــ ذيوع الفتوى الموجبة للاعتقاد بمطابقتها

والنزاع فيها :

( الاول ) ــ ان يعلم فيها ان مستندها خبر خاص موجود بين ايدينا. وتسمى حينئذ (الشهرة العماية) . وسيأتي في باب التعادل والتراجيح البحث عما اذا كانت هذه الشهرة العملية موجبة لجبر الخبر الضعيف من جهسة السند : والبحث ايضا عما اذا كانت موجبة لجبر الخبر غير الظاهر من جهة الدلالـــة .

(الثاني) ــ ألا يعلم فيها ان مستندها أي شي، هو ، فتكون شهرة في الفتوى مجردة ، سواء كان هناك حر على طبق الشهرة ولكن لم يستند اليها المشهور أو لم يعلم استنادهم اليه . أم لم يكن خبر اصلا - وينبغي ان تسمى هذه بـ ( الشهرة الفتوانية ) .

وهي ... اعني الشهرة القتوانية موضوع بعثنا هنا الذي لاجله عقدنا هذا الباب تا نقد قيل<sup>(1)</sup> : ان هذه الشهرة حجة على الحكم الذي وقعت عليه الفتوى من جهة كونها شهرة فتكون من الظنون الخاصة كخبر الواحد • وقيل : لا دليل على حجيتها • وهذا الاختلاف بعد الاتفاق على ان فتوى مجتهد واحد أو اكثر ما لم تبلغ الشهرة لا تكون حجة على مجتهد آخر ولا يجوز التعويل عليها • وهذا معنى ما ذهبوا اليه من عدم جسواز التقليد تا أي بالنسبة إلى من يتمكن من الاستنباط •

(١) نسب الى الشهيد الاول ترجيحه هذا القول ونقله عن بعض الاصحاب من دون ان يذكر اسمه • ونسب أيضا الى المحقق الخوانساري اختيار هذا القول وعزي كذلك الى صاحب المعالم • ولكن الشهرة على خلافهم • والحق انه لا دليل على حجية الظن الناشى، من الشهرة ، مهما بلغ من القوة ، وإن كان من المسلم به ان الخبر الذي عمل به المشهور حجة ولسو كان ضعيفا من ناحية السند ، كما سيأتي بيانه في محله ، وقسد ذكروا لحجية الشهرة جملة من الأدلة كلها مردودة :

## الدليل الاول ــ اولويتها من خبر العادل

قيل : أن أدلة حجية خبرالواحد تدل علىحجية الشهرة بمفهوم الموافقة. نظرا إلى أن الظن الحاصل من الشهرة أقوى غالبا من الظن الحاصل منخبر الواحد حتى العادل • فالشهرة أولى بالحجية من خبر العادل •

والجواب : إن هذا المفهوم انما يتم اذا احرزنا على نحو اليقين أن العلة في حجية خبر العادل هو افادته الثن ليكون ما هو اقسوى ظنا أولى بالحجية • ولكن هذا غير ثابت في ولجه حجية خبر الواحد اذا لم يكن الثابت عدم اعتبار الظن الفعلي • مُرَكِّمَتْ مَعْيَرُسْ مِنْ

## الدليل الثاني ــ عموم تعليل آية النبا

وقيل: أن عموم التعليل في آية النبأ ( أن تصيبوا قوما ابجهالة ) يدل على اعتبار مثل الشهرة : لأن الذي يفهم من التعليل أن الاسابة من الجهالة هي المانع من قبول خبر الفاسق بلا تبين • فيدل على أن كل ما يؤمن معه من الاصابة بجهالة فهو احجة يجب الأخذ به • والشهرة كذلك •

والجواب : ان هذا ليس تسمكا بعموم التعليل ــ على تقدير تسليم ان هذه الفقرة من الآية واردة مورد التعليل وقد تقدم بيان ذلك في أدلة حجية خبر الواحدز.. بل هذا الاستدلال تمسك بعموم نقيض التعليل • ولا دلالة في الآية على نقيض التعليل بالضرورة ، لان هــذم الآية نغلير نعي الطبيب عن بعض الطعام لانه حامض مثلا ،فازهذا التعليل لايدل على النكل ما هو ليس بحامض يجوز أو يجب أكله • وكذلك هنا ، فان حرمة العمل بنبأ الفاسق بدون تبين لانه يستلزم الاصابة بجهالة لا تدل على وجسوب الاخذ بكل ما يؤمن فيه ذلك وما لا يستلزم الاصابة بجهالة • واما دلالتها علىخصوص حجية خبر الواحد العادل فقد استفدناد من طريق آخر ؛ وهو طريق مفهوم الشرط على ما تقدم شرحه ، لا من طريق عموم تقيض التعليل •

وبعبارة اخرى : ان أكثر ما تدل الآية في تعليلها على ان الاصابة بجهالة مانع عن تأثير المقتضي لحجية الخبر ، ولا تدل على وجود المقتضي للحجية في كل شيء آخر حيث لا يوجد فيه المانع حتى تكون دالة على حجية مشل الشهرة المفقود فيها المانع ، أو تقول : ان فقدان المانع عن الحجية في مثل الشهرة لا يستلزم وجود المقتضى فيها للحجية ، ولا تدل الآية على ان كل ما ليس فيه مانع ففيه المقتضى موجود ،

# الدليل الثالث ـ دلالة بعض الاخبار

قيل : ان بعض الاخبار دالة على اعتبار الشهرة: مثل مرفوعة زرارة : قالٌ زرارة :

قلت : جعلت فدال ! يأتي عنسكم الخبران والحديثان المتعارضان . فيأيهما نعمل ? قال عليه السلام : خذ بما <sup>م</sup>شتهر بين اصحابك ـ ودع الشاذ النادر •

قلت : ياسيدي هما معا مشهوران مأثوران عنكم . قال : خذ بما يقوله أعدلهما ... الى آخر الغبر . والاستدلال بهذه المرفوعة من وجهتين : ( الاول ) ــــ ان المراد من الموصول في قوله : ( بمــا اشتهر ) مطلق المشهور بما هو مشهور ، لاخصوص الخبر ، فيعم المشهور بالفتوى ، لأن الموصول من الاسماء المبهمة التي تحتاج الىما يعين مدلولها .. والمعين لمدلول الموصول هي الصلة ،وهناوهي قوله (اشتهر) تشمل كل شيء اشتهر حتى الفتوى.

( الثاني ) ـــ انه على تقدير ان يراد من الموصول خصوص الخبر<sup>إ</sup>قان المفهوم من المرفوعة اناطة الحكم بالشهرة • فتدل على أن الشهرة بما هي شهرة توجب اعتبار المشتهر • فيدور الحكم معها حيثما دارت ، فالغتوى المشتهرة أيضا معتبرة كالخبر المشهور •

والجواب :

آما عن ( الوجه الاول ) فبأن الموصول كما يتعين المراد منه بالصلة كذلك يتعين بالقرآن الاخرى المحفوفة به • والذي يعينه هنا السؤال المتقدم عليه ، اذ السؤال وقع عن نفس الخبر والجواب لابد أن يطابق السؤال • وهذا نظير مالو سئلت : أي اخواك الحب اليك ? فأجبت : من كان أكبر مني ، فانه لاينبغي ان يتوهم أحد إن الحكم في هذا الجواب يعم كل من كان اكبر منك ولو كان من غير الخواك •

وأما عن ( الوجه الثاني ) . فبأنه بعد وضوح ارادة الخبر من الموصول يكون الظاهر من الجملة تعليق الحكم على الشهرة في خصوص الخبر ، فيكون المناط في الحكم شهرة الخبر ابسا انها شهرة الخبر ، لا الشهرة إما هي وان كانت منسوبة لشيء آخر س

وكذلك يقاس الحال في مقبولة ابن حنظلة الآتية في باب التعادل والتراجيح. تنبيسيه :

من المعروف عن المحققين من علىائنا انهملايجرأون على مخالفة المشهور الامعدليل قوي ومستند جلى يصرفهم عن المشهور • إل ما زالوا يحرصون على موافقة المشهور وتحصيل دليل يوافقه ولو كان الدال على غيره أولى بالاخذ وأقوى في نفسه ? وما ذلك من جهة التقليد للاكثر ولا من جهة قولهم بحجية الشهرة و وانما منشأ ذلك اكبار المشهور من آراء العلماء لاسيما اذا كانوا من أهل التحقيق والنظر •

وهذه طريقة جارية في سائر الفنون ، فان مخالفة اكثر المحققين في كل صناعة لاتسهل الا مع حجة واضحة وباعث قوي ، لأن المنصف قد يشك في صحة رأيه مقابل المشهور فيجو تز على نفسه الخطأ ، ويخشى ان يكون رأيه عن جهل مركب لاسيما اذا كان قول المشهور هو الموافق للاحتياط .





.

î.



المقصود من « السيرة » ـــ كما هو واضح ــــ استمرار عادة الناس وتبانيهم العملي على فعل شيء ، او ترك شيء . والمقصود بالناس :

إما جسيع العقلاء والعرف العام من كسل ملة ونحلة ، فيعم المسلمين وغيرهم • وتسمى السيرة حينئذ « السيرة العقلائية » • والتعبير الشايع عند الاصوليين المتأخرين تمسيتها بـ « بناء اللعقلاء » •

وإما جميع المسلسين بسا هم مسلمون ، او خصوص أهل فحلة خاصة <sup>5</sup>ر منهم كالامامية مثلا • وتسسى السيرة حينة « سيرة المتشرعة » او « السيرة الشرعية » او « السيرة الاسلامية » ويرض على

وينبغي التنبيه على حجية كل من هذين القسمين لاستكشاف الحسكم الشرعي فيما جرت عليه السيرة لأوعلى مدى دلالة السيرة ، فنقول : 1 ــ **حجية بناء العقلاء** 

الفد تكلمنا أكثر من مرة فيما سبق من هذا الجزء عن « بناء العقلاء »، واستدللنا به على حجية خبر الواحد وحجية الظواهر • وقد أشبعنا الموضوع يجثا في مسألة « حجية قول اللغوي » ص ١٤١ من هذا الجزء •

وهناك قلنا : ان بناء العقلاء لايكون دليلا الا اذا كان يستكشف منه على نحو اليقين موافقة الشارع وامضاؤه لطريقة العقلاء ، لأن اليقين تنتهي اليه حجية كل حجة .

وقلنا هناك : ان موافقة الشارع لاتستكشف على نحو اليقين الا بأحد

شروط ثلاثة • ونذكر خلاصتها هنا بأسلوب آخر من البيان ، فنقول :

ان السيرة أما ان ينتظر فيها ان يكون الشارع متحد المسلك مسع العقلاء ، اذ لامانع من ذلك .

وأما ألا ينتظر ذلك ، لوجود ماتع من اتحاده معهم في المسلك ، كما في الاستصحاب .

فان كان ( الاول ).

فان ثبت من الشارع الردع عن العمل بها غلا خجية فيها قطعا ٠٠

وان لم يثبت الردع منه فلابد أن يعلم اتحاده في المسلك معهم ، لانه أحد العقلاء ، بل رئيسهم ، فلو لم يرتضها ولم يتخذها مسلكا له كسائر العقلاء لبين ذلك ولردعهم عنها ولذكر لهم مسلكه الذي يتخذه بدلا عنها ، لاسيما في الامارات المعمول بها عند البقلاء ، كخبر الواحد الثقة والظواهر. وان كان ( الثاني ) .

فأما ان يعلم جريان سيرة العقلاء في العمل بها في الامور الشرعية ،كما في الاستصحاب .

وأما ألا يعلم ذلك كما في الرجوع الى أهل الخبرة في اثبات اللغات . قان كان ( الاول ) فنفس عدم ثبوت ردعه كاف في استكشاف موافقته لهم ، لأن ذلك مما يعنيه ويهنه ، فلق لم يرتضها ــ وهي بمرأى ومسم منه ــ لردعهم عنها ، ولبلغهم بالردع ، بأي نحو من اقحاء التبليغ ، فبمجرد عدم ثبوت الردع منه نظلم بموافقته ، ضرورة ان الردع الواقعي غير الواصل لايعقل ان يكون ردعا فعليا وحجة .

وبهذا تثبت حجية مثل الاستصحاب ببناء العقلاء ، لانه لما كان مما بنى على العمل به العقلاء بما فيهم المسلمون وقد أجروه في الامور الشرعية بمرأى ومسمع من الامام ، والمعروض انه لم يكن هناك ما يحول دون اظهـــار الردع وتبليغه من تقية ونحوها ـــ فلابد ان يكون الشارع. قـــد ارتضام طريقة في الامور الشرعية •

وان كان ( الثاني ) ... اي لم يعلم ثبوت السيرة في الامور الشرعية. فانه لايكفي حينئذ في استكشاف موافقة الشارع عدم ثبوت الردع منه ، اذ لعله ردعهم عن اجرائها في الامور الشرعية فسلم يجروها ، او لعلهم لم يجروها في الامور الشرعية من عند أنفسهم فلم يكن من وظيفة الشارع ان يردع عنها في غير الامور الشرعية لو كان لايرتضيها في الشرعيات ، وعليه ، فلاجل استكشاف رضا الشارع وموافقته على اجرائها في الشرعيات لابدمن اقامة دليل خاص قطعي على ذلك .

وبعض السير من هذا القبيل قد ثبت عن الشارع امضاؤه لها ، مثل الرجوع الى أهل الخبرة عند النزاع في تقدير قيم الاشياء ومقاديرها ، نظير القيميات المضمونة بالتلف ونجوم ، وتفسدير قدر الكفاية في تفقة الاقارب ونحو ذاك .

أما مانم يثبت فيها دليل خاص كالسيرة في الرجوع الى أهل الخبرة في اللفات ، فلا عبرة بها ، وان حصل الظن منها ، لأن الظن لايتنى عن الحق شيئا . كما تقدم ذلك هناك .

٢ ـ حجية سيرة المتشرعة

ان السيرة عند المتشرعة من المسلمين على فعل شىء او تركه هي في الحقيقة من نوع الاجماع ، بل هي ارقى أنواع الاجماع ، لانها اجمساع عملي ، من العلماء وغيرهم . والاجماع في الفتوى اجسساع قولي أو من العلماء خاصة .

والسيرة على نحوين ـ: تارة ايعـــلم فيها انها كانت جارية في عصور المصومين عليهم السلام ، حتى يكون المعصوم أحد العاملين بها او يكون مقرّرا لها ، واخرى لايعلم ذلك او يعلم حدوثها بعد عصورهم .

فان كانت على ( النحو الاولى) - فلا شك في انها حجة قطعية على موافقة الشارع ، فتكون بنفينها كليلا على الحكم كالاجماع القوني الموجب للحدس القطعي برأي المعصوم • وبهذا تختلف <sup>(١)</sup> عن ( سيرة العقلاء ) فانها انما تكون حجة اذا ثبت من دليل آخر امضاء الشارع لها ولو من طريق عدم ثبوت الردع من قبله كما سبق •

وان كانت على ( النحو الثاني ) ـــ فلا نجد مجالا للاعتماد عليها في استكشاف موافقة المعصوم على نحو القطع واليقين . كما قلنا في الاجماع ، وهي نوع منه • بل هي دون الاجماع القولي في ذلك كما سيأتي وجهه • قال الشيخ الاعظم فيكتاب البيع في مبحث المعاطاة <sup>(٢)</sup> : « واما ثبوت السيرة وأستمرارها على التوريث ـــ يقصد توريث ما يباع معاطاة ــ فهي كسائر

(1) راجع حاشية شيخنا الاصفهاني على مكاسب الشيخ ص ٢٥ .
 (1) المكاسب ص ٨٢ طبع تبريز سنة ١٣٧٥ .

سيراتهم الناشئة من المسامحة وقلة المبالاة في الدين عمما لايحصى في عباداتهم: ومعاملاتهم : كما لايخفى » •

ومن الواضح انه يعني من السيرة هذا النحو الثاني ، والسر في عدم الاعتماد على هذا النحو من السيرة ، هو ما قعرف من أسلوب نشأة العادات عند البشر وتأثير العادات على عواطف الناس : ان يعض الناس المتنفذين او المغامرين قد يعمل شيئا ، استجابة لعادة غير اسلامية او لهوى في نفسه ، او لتأثيرات خارجية نحو تقليد الانجيار ، او لمواعث انفعالات، نفسية مثل حب النفوق على الخصوم او اظهار عظمة شخصه او دينه او نحو ذلك ، ويأتي آخر فيقلد الاول في عمله ، ويستمر العمل ، فيشيع بين الناس من دون ان يحصل من يردعهم عن ذلك ، لفقاة ، او لمبراح ، او لخوف ، اولغابة العاملين فلا يصغون الى من ينصحي ، او لفير ذلك ،

واذا مضت على العسل عهود طويئة يتلقاه الجيل بعد الجيل . فيصبح سيرة المسلمين ، وينسى تآريخ تلك العسادة . واذا استقرت السيرة يكون الخروج عليها خروجا على العادات المستحكمة التي من شافها اذ تنكو ن لها قدسية واحترام لدى الجمهور . فيعدون مخالفتها من المنكرات القبيحة . وحينئذ يتراءى إنها عادة شرعة وسيرة اسلامية ، وأن المخالف لها مخالف لقانون الاسلام وخارج على الشرع .

ويشبه ان يكون من هذا الباب سيرة تقبيل اليد ، والقيام احتراما للقادم . والاحتفاء بيوم النوروز ، وزخرفة المساجد والمقابر ٥٠٠ وما الى ذلك من عادات اجتماعية حادثة .

وكل من يفتر بهذه السيرات وأمثالها ، قانه لم يتوصل الى ما توصل اليه الشيخ الانصاري الاعظم من ادراك سر نشأة العادات عند الناس على طول الزمن ، وإن لكل جيل من العادات في السلوك والاجتماع والمعاملات والمظاهر والملابس ما قد يختلف كل الاختلاف عن عادات الجيل الآخر . هذا بالنسبة الى شعب واحد وقطر واحد ، فضلا عن الشعوب والاقطار بعضها مع بعض . والتبدل في العادات غالباً يحدث بالتدريج في زمن طويل قد لايحس به من جرى على ايديهم التبديل .

ولأجل هذا لانتق في السيرات الموجودة في عصورنا الها كانت موجودة في العصور الاسلامية الاولى ، ومع الشك فيذلك فأجدر بها ألا تكونحجة لأن الشك في حجية الشيء كافر في وهن حجيته ، اذ لاحجة الا بعلم . ٣ ــ مدى دلالة السيرة

أن السيرة عندما تكون حجة فأقصى ما تقتضيه أن تدل على مشروعية الفعل ُوعدم حرمته في صورة السيرة على الفعل ؛ او تدل على مدروعيــة الترك<sup>ر</sup>وعدم وجوب الفعل في صورة السيرة على الترك .

أما استفادة الوجوب من سيرة الفعل ، والحرمة من سيرة الترك ـــ فأمر لاتقتضيه نفس السيرة ، بل كذلك الاستحباب والكراهة ، لأن العمل في حد ذاته مجمل لا دلالة له على اكثر من مشروعية الفعل او النرك .

نعم المداومة والاستمرار على العمل من قبل جميع الناس المتشرعين قد يستظهر منها استحبابه ، لانه يدل ذلك على استحسافه عندهم على الاقل . ولكن يمكن أن يقال ان الاستحسان له ربعا ينشأ من كوفه اصبح عادة لهم، والعادات منشأنها أن يكون فاعلها ممدوحا مرغوبا فيه لدى الجمهور وتاركها مذموما عندهم ، قلا يوثق ــ اذن ــ فيما جرت عليه السيرة بان المــدح للفاعل والذم للتارك كانا من ناحية شرعية .

والغرض إن السيرة بما هي سيرة لايستكشف منها وجوب الفعل ولا استحبابه ، في سيرة الفعل ، ولا يستكشف منها حرمة الفعل ولاكراهته في

سيرة الترك •

نعم هناك بعض الامور يكون لازم مشروعيتها وجوبها . والا لم تكن مشروعة • وذلك مثل الامارة كخبر الواحد والظواهر . فان السيرة على العمل بالامارة لما دلت على مشروعية العمل بها فان لازمه أن يكون واجبا ، لانه لايشرع العمل بها ولا يصلح الا اذا كانت حجة منصوبة من قبل الشارع لتبليغ الاحكام واستكشافها • واذا كانت حجةوجب العمل بها قطعاً لوجوب تحصيل الاحكام وتعلمها • فينتج من ذلك انه لايمكن فرض مشروعيةالعمل بالامارة مع فرض عدم وجوبه •







•

\$

.

.



توپيسه : /

ان القياس ـــ على ما سياتي تحديده وبيان موضع البخث فيه ـــ من الامارات التي وقعت فيها معركة الآراء بين الفقهاء .

وعلماء الامامية ــ تبعا لآل البيت عليهم السلام ــ أبطلوا العمل به • ومن الفرق الاخرى أهل الظاهر المعروفين بـ ( الظاهرية ) اصحاب داود بن خلف المام أهل الظاهر • وكذلك الحنابلة لم أيكن يقيمون له وزنا •

وأول من توسع فيه في القرن الثاني ابو حنيفة ( رأس القياسيين ) ، وقد نشط في عصره ، وأخذ به الشافعية والمالكية ، ولقد بالغ به جماعـة فقدموه على الاجماع ، بل غلا الحروث فردوا الاحاديث بالقياس ، وربسا صار بعضهم يؤول الآيات بالقياس ، يربس مرى

ومن المعلوم عند آل البيت عليهم السلام أنهم لايجو زون العمل به ، وقد شاع عنهم : ﴿ ان دين الله لايصاب بالعقول » و ﴿ ان السنة اذا قيست محق الدين » • بل شنوا حربا شعواء لاهوادة فيها على أهل الرأي وقياسهم ما وجدوا للكلام متسعا • ومناظرات الامام الصادق ( ع ) معهم معروفة ، ما وجدوا للكلام متسعا • ومناظرات الامام الصادق ( ع ) معهم معروفة ، لاسيما مع أبي حنيفة ، وقد رواها حتى أهل السنة اذ قال له قيما رواه ابن حزم <sup>(1)</sup> ﴿ اتق الله ولا تقس ، فانا ثقف غدا بين يدي الله فنقول : ( قال الله وقال رسوله ) وتقول أنت واصحابك : سمعنا ورآينا » •

والذي يبدو ان المخالفين لآل البيت الذين سلكوا غير طريقهم ولم يعجبهم ان يستقوا من منبع علومهم أعوزهم العلم بأحكام الله وما جاء به

۱۳۷۹ القیاس من ۷۱ مطبعة جامعة دمشق ۱۳۷۹ -

الرسول (ص) . فالنجاوا الى ان يصطنعوا الرأي والاجتهادات الاستحسانية للفتيا والقضاء بين الناس ، بل حكموا الرأي والاجتهاد حتى فيما يخالف النص ، أو جعلوا ذلك عذرا مبررا لمخالفة النص ، كما في قصة تبرير الخليفة الاول المعلة خالد بن الوليد في قتل مالك بن نويرة وقد خلا بزوجته ليلة قتله . فقال عنه : « انه اجتهد فأخطأ » ، وذلك لما أراد الخليفة عمر بن الخطاب ان يقاد به ويقام عليه الحد <sup>(٢)</sup> .

وكان الرأي والقياس غير واضح المعالم عند من كان يأخرف به من الصحابة والتابعين ، حتى بدأ البحث فيه لتركيزه وتوسعة الاخذ به في القرن الثاني على يد أبي حنيفة واصحابه مثم بعد ان اخذت الدولة العباسية تساند أهل القياس وبعد ظهور النقاد له ، انبرى جماعة من عامائهم لتحديد معالم وتوسيع ابحاثه ،ووضع القيوم والاستدر اكات له، حتى صار فنا قائما بنفسه، ونحن يهمنا منه البحث عن موضع الخلاف فيه وحجيته ، فنقول :

٢٠) راجع كتاب « السقيغة » للمؤلف ص ١٧ ، الطبعة الثالثة .

۱ ــ تعريف القياس

- 114 -

إن خير التعريفات للقياس ــ في رأينا ـــ ان يقال : « هو اثبات حكم في محل بعلة لثبوته في محل آخر بتلك العلة » • والمــحل الاول ، وهو المقيس ، يسمى (فرعا ) ، والمحل الثاني ، وهو المقيس عليه ، يسمى(أصلا)• والعلة المشتركة تسمى ( جامعا ) •

وفي الحقيقة ان القياس عملية من المستسدل ( أي القايس ) لغرض استنتاج حكم شرعي لمحل لم يرد فيه نص بحكمه الشرعي . اذ توجب هذه العملية عنده الاعتقاد يقينا او ظنا بحكم الشارع .

والعملية القياسية هي نفس حمل الفرع على الاصل في الحكم الثابت للاصل شرعا ، فيعطى القايس حكماً للفرع مثل حسكم الاصل ، فان كان الوجوب أعطى له الوجوب ، وان كان الحرمة فالحرمة ممه وهكذا .

. ( فالدليل ) : هو الاثبات الذي هو اتفس عملية الحمل\واعطاء الحكم للفرع من قبل القايس •

و ( تنيجة الدليل ) : هو الحكم بان الشارع قد حكم فعلا على هذا

الفرع بمثل حكم الاصل •

فتكون هذه العملية من القايس دليلا على حكم الشارع ، لائها توجب اعتقاده اليقيني أو الظني بأن الشارع له هذا الحكم .

وجه الدفع ، انه اتضح بذلك البيان ان الاثبات في الحقيقة \_ وهو عملية الحمل \_ عمل القايس وحكمه ( لاحكم الشارع ) وهو الدليل . وأما المستدل عليه : فهو حكم الشارع على الفرع : وانما حصل للقايس هذا الاستدلال لحصول الاعتقاد له يحكم الشارع من تلك العملية القياسية التي أجراها .

ومنهنا يظهر ان هذا التعريف افضلالتعريفات وابعدها عن المناقشات. واما تعريفه بالمساواة بين الفريخ والاصل في العلة او نحو ذلك ، فانه تعريف بمورد القياس ، وليست المساواة قياسا .

وعلى كل حال ، لا يستحق الموضوع الاطالة ، بعد ان كان المقصود من القياس واضحا .

بما تقدم من البيان يتضح ان للقياس اربعة اركان : ١ -- (الاصل) ، وهو المقيس عليه المعلوم ثبوت الحكم له شرعا . ٢ -- (الفرع) ، وهو المقيس ، المطلوب اثبات الحكم له شرعا . ٣ -- (العلة) ، وهي الحهة المستركة بين الاصل والفرع التي اقتضت

ثبوت الحكم • وتسمى «جامعا» • ٤ ... (الحكم )، وهو نوع الحكم الذي ثبت للاصل ويراد اثباته للفرع • وقد وقعت ابحاث عن كل من هذه الاركان مما لا يهمنا التعرض لها الا فيما يتعلق بأصل حجيته وما يرتبط بذلك . وبهذا الكفاية .



٣ \_ حجية القياس

ان حجية كل امارة تناط بالعلم ـــ وقد سبق بيان ذلك في هذا الجزء أكثر من مرةـــ فالقيآس ، كباقي الامارات . لا يكون حجة الا في صورتين لا ثالث لهما :

ان القياس نوع من « التشيل » المصطلح عليه في المنطق ﴿ راجع (المنطق) للمؤلف ٢/١٤٧ ــ ١٤٩ ــ • وقلنا هناك : ان التمثيل من الادلة التي لا تغيد الا الاحتمال ، لانه لا يلزم من تشابه شيئين في أمر ، بل في عدة أمور، ان يتشابها من جميع الوجوه والخصوصيات •

نعم ، اذا قويت وجوه الشبه بين الاصل والفرع وتعددت... يقوى في النفس الاحتمال حتى يكون ظنا ويقرب من اليقين . والقيافة من هذا الباب . ولكن كل ذلك لا يغني عن الحق شيئا .

غير الله اذا علمنا ــ بطريقة من الطرق ــ ان جهة المشابهة علة تامة لتبوتالحكم في الاصل عند الشارع ، ثم علمنا ايضا بآن هذه العلة التامة موجودة بخصوصياتها في الفرع ــ فانه لا محالة يحصل لنا ، على نحــو اليقين ، استنباط ان مثل هذا الحكم ثابت في الفرع كثبوتــه في الاصل ، لاستحالة تخلف المعلول عنعلته النامة • ويكون من القياس المنطقي البرهاني الذي يفيد اليقين •

ولكن الشأن كل الشأن في حصول الطريق لنا الى العلم بان الجامععلة تامة للحكم الشرعي وقد سبق ص ١٣٦ من هذا الجزء ان ملاكات الاحكام لا مسرح للعقول ، أو لا مجال للنظر العقاي فيها . فلا تعلم الا من طريق السماع من مبلغ الاحكام الذي نصبه الله تعالى مبلغا وهاديا ، والغسرض من كون الملاكات لا مسرح للعقول فيها أن أصل تعليل الحكم بالملاك لا يعرف الا من طريق السماع لانه أمر توقيفي أن أما تقس وجود الملاك في ذاته فقد يعرف من طريق الحس ونحود ، لكن لا بما هو علة وملاك ، كالاسكار فان كونه علة للتحريم في الخمر لا يحكن معرفته من غير طريق التبليغ بالادلة السمعية ، أما وجود الاسكار في العمر وغيره من المسكرات فأمر يعسرف بالوجدان ، ولكن لا ربط لذلك بمعرفة كونه هو الملاك في التحريم . فانه ليس هذا من الوجدانيات .

وعلى كل حال : فان السر في ان الاحكام وملاكاتها لا مسرح للعقول في معرفتها واضح، لانها امور توقيفية من وضع الشارع ، كاللغات والعلامات والاشارات التي لا تعرف الا من قبل واضعيها ، ولا تدرك بالنظر العقلي، إلا من طريق الملازمات العقلية القطعية التي تكلمنا عنها فيما تقدم في بحث الملازمات العقلية في الجزء الثاني ، وفي دليل العقل من هذا الجزء ، والقياس لا يشكل ملازمة عقلية بين حكم المقيس عليه وحكم المقيس .

نعم اذا ورد نص من قبل النبارع في بيان علة الحكم في المقيس عليه فانه يصح الاكتفاء به<sup>ا</sup>في تعدية الحكم الى المقيس بشرطين : ( الاول ) ان نعلم بان العلة المنصوصة تامة يدور معها الحكم اينما دارت ، و (الثاني) ان نعلم بوجودها في المقيس . والخلاصة: إن القياس في نفسه لا يفيد العلم بالحكم ، لانه لا يتكفل ثبوت الملازمة بين حكم المقيس عليه وحكم المقيس ، ويستثنى منه منصوص العلة بالشرطين اللذين تقدما ، وفي الحقيقة إن منصوص العلةليس من نوع القياس كما سيأتي بيانه ، وكذلك قياس الأولوية ،

- M~-

\* \* \*

ولأجل ان يتضح الموضوع أكثر تقول : ان الاحتمالات الموجودة في كل قياءن خمسة ومع هذه الاحتمالات لا تحصل الملازمة بين حكم الاصل وحكم الفرع . ولا يمكن رفعهذه الاحتمالات الا بورود النصمن الشارع ؛ والاحتمالات هي :

١ ــ احتمال ان يكون الحكم في الاصل معللا عند الله بعلة أخرى غير ما ظنه القايس • بل يحتمل على مذهب هؤلاء ألا يكون الحكم معللا عند الله بشىء اصلا . لانهم لا يرون الاحكام الشرعية معللة بالمصالح والمفاسد وهذا من مفارقات آرائهم فانهم اذا كانوا لا يرون تبعية الاحكام للمصالح والمغاسة فكيف يؤكدون تعليل الحكم الشرعي في المقيس عليه بالعلة التي يظنونها ، بل كيف يحصل لهم الغلن بالتعليل ? .

۲ ـــ احتمال ان هناك وصفا آخر ينضم الى ما ظنه القايس علة بان يكون المجموع منهما هو العلة للحكم ، لو فرض ان القايس أصـــاب في أصل التعليل ٠

٣ ـــ احتمال ان يكون القايس قد اضاف شـــيئا اجنبيا الى العـــلة الحقيقية لم يكن له دخل في الحكم في المقيس عليه ٠

لخصوصية فيه ، مثال ذلك :

لو علم بأن الجهل بالثمن علة موجبة شرعا في افساد البيع ، واراد ان يقيس على البيع عقد النكاح اذا كان المهر فيه مجهولا . فانه يحتمسل ان يكون الجهل بالعوض الموجب لفساد البيغ هو الجهل بخصوص العوض في البيع أز لا مطلق الجهل بالعوض من حيث هو جهل بالعوض ليسري الحكم الى كل معاوضة، حتى في مثل الصلح المعاوضي والنكاح كباعتبار أنه يتضمن معتق المعاوضة عن البضع •

هـــ اختمال ان تكون العلة الحقيقية لحكم المقيس عليه غير موجودة
 أو غير متوفرة بخصوصياتها في المقيس •

وكل هذه الاحتمالات لا بد من دفعها ليحصل لنا العلم بالنتيجة ، ولا يدفعها الا الادلة السمعية الواردة عن الثبارع .



وقيل : من المكن تحصيل العام بالعلة بطريق برهان السبر والتقسيم. وبرهان السبر والتقسيم عيارة عن عد جميع الاحتمالات الملكنة . ثم يقام الدليل على نفي واحد واحد حتى ينحصر الأمر في واحد منها . فيتعمين, : فيقال مثلا :

حرمة الربا في البرُمَّ: "ما ان تكون معللة بالطعم ، أو بالقسوت ، أو بالكيل» والكل بالجل ما عدا الكيل م فيتعين التعليل به م

اقول : من شرط برهمان السبر والتقسيم ليكون برهانا حقيقيساً ، ان تحصر المحتملات حضرا عقلياً من طريق القسمة الثنائية<sup>(1)</sup> التي تتردد بسين

١٠ كتاب المنطق للمؤلف ١٠٦/١ – ١٠٨ الطبعة الثانية .

النفي والاثبات

وما يذكر من الاحتمالات في تعليل الحكم الشرعي لا تعدو ان تكون احتمالات استطاع القايس ان يحتملها ولم يحتمل غيرها ، لا أنها مبنية على الحصر العقلي المردد بين النفي والاثبات. •

واذا كان الامو كذلك فكل ما يفرضه من الاحتمالات يجوز ان يكون وراءها احتمالات لم يتصورها أصلا • ومن الاحتمالات ان تكون العسلة اجتماع محتملين أو اكثر مما احتمله القايس • ومن الاحتمالات ان يكون ملاك الحكم شيئا آخر خارجا عن اوصاف المقيس عليه لا يمكن ان يهتدى اليه القايس • مثل التعليل في قوله تعالى ( سورة النساء 10 ) : « فبظلم من الذين هادوا حرمنا عليهم طيبات أحاثت لهم »، فان الظاهر من الآية ان العلة في تحريم الطيبات عصيانهم لا أوصاف تلك الاشياء •

بل من الاحتمالاتعند هذا القايس الذي لا يرى تبعية الاحكام للمصالح والمفاسد ان الحكم لا ملاك ولا علة له ، فكيف يمكن ان يدعىحصر العلل فيما احتمله وقد لا تكون له علة .

وعلى كل حال⁄ة فلا يمكن ان يستنتج من مثل السبر والتقسيم هنـــا أكثر من الاحتمال • واذا تنزلنا فأكثر ما يحصل منه الظن •

فرجع الأمر بالاخير الى الظن ( وان الظن لا يغنى من الحق شيئا ) .

وفي الحقيقة ان القائلين بالقياس لا يدعون افادته العلم ، بل اقصى ما يتوقعونه إفادته للظن ، غير انهم يرون ان مثلهذا الظن حجة ، وفي البحث الآتي نبحث عن ادلة حجيته : · ·

.

# ٢ - الدليل على حجية القياس الغلني :

بعد ان ثبت ان القياس**في حد ذانه لا يفيد العلم ، بقي علينا ان نبحث** عن الادلة على حجية الظن الحاصلمنه ، ليكون من الظنون الخاصة المستثناة من عموم الآيات الناهية عن اتباع الظن ، كما صنعنا في خبر الواحسد ، والظواهر ، فنقول :

أما نحن ــ الامامية ــ ففي غنى عن هذا البحث ، لانه ثبت لدينــا على سبيل القطع من طريق آل البيت عليهم السلام عدم اعتبار هذا الظــــن الحاصل من القياس : فقد تواتر عنهم النهي عن الاخذ بالقياس ، وان دين الله لا يصاب بالعقول ، فلا الاحكام في انفسها تصيبهــا العقــول ، ولا ملاكاتها وعللها .

على انه يكفينا في ابطال القياس ان تبطل ما تمسكوا به لاثبات حجيته من الأدلة ، انرجع الى عمومات النهي عن اتباع الظن وما وراء العلم .

اما غيرنا ـــ من اهل السنة الذين ذهبوا الى حجيته ـــ فقد :قمىكوا بالأدلة الاربعة : الكتاب والسنة والاجماع والعقل • ولا بأس ان نشير الى نماذج من استدلالاتهم لنرى الن ما تسكوا به لا يصلح لاتبات مقصودهم، • فنقسول :

# الدليل من الإيات القرآنية :

( منها ) ـــ قوله تعالى ـــ (الحشر ٥٩) : «فاعتبروا يا اولي الابصار»، بناء على تفسير الاعتبار بالعبور والمجاوزة ، والقياس عبــور ومجاوزة من

الاصل الى الفرع •

و (فيه) إن الاعتبار هو الاتعاظاغة ، وهو الأنسب بمعنى الآية الواردة في الذين كفروا من أهل الكتاب ، اذ قذف الله في قلوبهم الرئب يخربون بيوتهم بأيديهم وأيدي المؤمنين ، وأين هي من القياس الذي نحن فيه ?

وقال ابن حزم في كتابه ابطال القياس ص٣٠ : « ومحال ان يقول لنا:
 فاعتبروا يا اولي الابصار ، ويريد القياس ، ثم لا يبين لنا في القرآن ولا في
 الحديث ن أي شيء نقيس ? ولا (متى نقيس ?) ولا ( على أي نقيس ?) .
 ولو وجدنا ذلك لوجب أن نقيس ما أمرنا بقياسه حيث أمرنا ، وحرم علينا
 أن نقيس ما لا نص فيه جملة ، ولا نتعدى حدوده ».

و ( منها ) ــ قوله تعالى (ين ٣٣) : « قال من يحيي العظام وهي رميمقال يحييها الذي انشأها إول مرة » ، باعتبار أن الآية تدل على مساواة النظير للنظير ، بل هي استدلال بالقياس لافحام من ينكر احياء العظام وهي رميم • ولولا ان القياس حجة لما صح الاستدلال فيها •

و (فيه) إن الآية لا تدل على هذه المساواة بين النظيرين كنظيرين في أية جهة كافت ، كما انها ليست استدلالا بالقياس ، وانما جاءت لرفع استغراب المنكرين للبعث ، اذ يتخيلون العجز عن إحيساء الرميم ، فأرادت الآية أن تثبت الملازمة بين القدرة على إنشاء العظام وايجادها لاول مرة بلا سابق وجود وبين القدرة على احيائها من جديد ، بل القدرة على الثساني أولى ، واذا ثبتت الملازمة والمغروض ان الملزوم ( وهو القدرة على انشائها أول مرة) موجود مسلم ، فلا بد أن يثبت اللازم ( وهو القدرة على احيائها وهي رميم ) ، واين هذا من القياس ؟

ولو صح ان يراد من الآية القياس فهسو نوع من قياس الاولويسة المقطوعة ، واين هذا من قياس المساواةالمطلوب اثبات حجيته ، وهو الذي

الدليل من السنة :

رووا عن النبي صلى الله عليه وآله احاديث لتصحيح القياس لا تنهض حجة لهم ، ولا بأس ان تذكر بعضها كسوذج عنها : فنقول :

(منها) \_ الحديث المأثور عن معاذ ان رسول الله صلى الله عليه وآله بعثه قاضيا الى اليمن وقال له فيما قال : بماذا تفضي اذا لم تجد في كتاب الله ولا في سنة رسول الله ? قال معاد : ( اجتهد رأيمي ولا آلو ) : فقال صلى الله عليه وآله : « الحدد الله الله وفق رسول رسسول الله كما يرضي رسول الله » •

قالوا : قد أقر النبي الاجتهاد بالرأي • واجتهاد الرأي لا بد من رده الىأصل .والا كان رأيا مرسلا ، والرأي المرسل غير معتبر • فانحصر الامر بالقياس •

و (الجواب) : ان الحديث مرسل لا حجة فيه ، لأن راويــه ــ وهو الحارث بن عمرو أبن أخي المغيرة بن شعبة ـــرواه عن اناس من أهــل حسص !• ثم الحارث هذا نفــه مجهول لا يدري احد من هو ? ولا يعرف له غير هذا الحديث •

ثم ان الحديث معارض بحديث آخر<sup>(1)</sup> في تفس الواقعة : اذ جاء فيه: « لا تقضين<sup>»</sup> ولا تفضلن إلا بما تعلم • وان اشكل عليك أمر فقف حتى تتبينه او تكتب الي<sup>ت</sup>» • فأجدر بذلك الحديث ان يكون موضدوعا على

١٠) راجع تعليقة الناشر لكتاب أبطال القياس لابن حزم ص ١٥

- 19É -

ر. الحارث أو منه •

مضافا الى انه لا حصر فيما ذكروا . فقد يراد من الاجتهــاد بالرأي استفراغ الوسع في الفحص عن الحكم . ولو بالرجوع الى العمومــات "و الاصول • ولعله يشير الى ذلك قوله ( ولا آلو ) •

و ( منهسا ) ـــ حديث الخثعمية التي سألت رسول الله ( ص ) عن قضاء الحج عن ابيها الذي فاتنه فريضة الحج : اينفعه ذلك ? فقال صلىالله عليه وآله الها : « أرأيت أو كان على ابيك دين فقضيته أكان ينفعه ذلك ?» قالت : نعم • قال : « فدين الله أحق بالقضاء » •

قالوا : فألحق الرسول دين الله بدين الآدمي في وجوب القضاء • وهو عين القياس •

و (الجواب) : انه لا معنى للقول باز الرسول اجرى القياس فيحكمه بقضاء الحج ، وهو المشرع المتلقي الاحكام من الله تعالى بالوحي ، نمهل كان لا يعلم بحكم قضاء الحج فاحتراج ان يستدل عليه بالقياس ? ما لكم كيف تحكمون !

وانما المقصود من الحديث ـــ على تقدير صحته ـــ تنبيه الغثعمية على تطبيق العام على ما سألت عنه . وهو ـــ اعني العام ـــ وجوب قضاء كلدين اذ خفي عليها أن الحج منا يعد من الديون التي يجب قضاؤهاعن الميت ،وهو أولى بالقضاء لأنه دين الله .

ولا شك في ان تطبيق العام على مصاديقه المعلومة لايحتاج الى تشريع جــديد غير تشريع تفــن العام ، لان الانطبــاق قهري • وليس هو من نوع القياس •

ولا ينقضي العجب من يذهب الى عدم وجوب قضاء الحج ولا الصوم كالحنفية ، ويقول ( دين الناس أحق بالقضاء ) ثم يستدل بهذا الحـــديث على حجية القياس ? و ( منها ) حديث بيع الرطب بالنمر ، فان رسول الله صلى الله عليه وآلهُ سأل : أينقص الرطب اذا يبس ? فلما اجيب بنعم ، قال : ( فلا،اذن» •

والجواب : ان هــذا الحديث ــ على تقدير صحته لـ يشبه حديث الخثعمية ، فان المقصود منه انتنبيهعلى تطبيق العام على احد مصاديقه الخفية. وليس هو من القياس فيشيء . وكذلك يقال في أكثر الاحاديث المروية في الباب .

على انها بجملتها معارضة بأحاديث أخر يفهم منها النهي عن الاخـــذ بالرأي من دون الرجوع الى الكتاب والسنة •



الدليل من الاجماع :

والاجماع هو أهم دليل *عندهم أوعلية معو*لهم فيهذه المسالة • والغرض منه اجماع الصحابة •

ويجب الاعتراف بأن بعض الصحابة استعملوا الاجتهاد بالرأي وأكثروا، بل حتى فيما خالف النص تصرفا في الشريعة باجتهاداتهم . والانصاف ان ذلك لا ينبغي ان ينكر من طريقتهم ، ولكن ــ كما سبق ان اوضحناه ــ لم تكن الاجتهادات واضحة المعالم عندهم من كونها على نحو القياس او الاستحسان او المصالح المرسلة ، ولم يعرف عنهم على أي اساس كانت اجتهاداتهم ، أكانت تأويلا للنصوص او جهلا بها او استهانة بها ? ربسا كان بعض هذا او كله من بعضهم .

وفي الحقيقة المانطور البحث عن الاجتهاد بالرأى في تنويعه وخصائصه في القرن الثاني والثالث كما سبق بيانه ، فميزوا بين القياس والاستحسان

والمصالح المرسلة •

ومن الاجتهادات قول عمر بن الخطاب : « متعتان كانتا على عهد رسول الله انا محرمهما ومعاقب عليهما » ومنها : جمعه الناسلصلاة التراويح ، ومنها: إلغاؤه في الاذان ( حي على خير العمل ) • فهل كان ذلك من القياس او من الاستحسان المحض ?

لاينبغي ان يشك ان مثل هذه الاجتهادات ليست من القياس فيشي. وكذلك كثير من الاجتهادات عندهم .

وعليه فابن حزم على حق اذا كان يقصد انكار ان يكون القياس سابقا معروفا بحدوده في اجتهادات الصحابة ، حينما قال في كتابه إبطال القياس ص ٥ : « ثم حدث القياس في القرن الثاني فقال به بعضهم وأنكره سائرهم وتبرءوا منه » وقال في كتابه الاحكام ١٧٧/٧ : « انه بدعة حدث في القرن الثاني ثم فشا وظهر في القرن الثالث » اما اذا اراد انكار اصل الاجتهادات بالرأي من بعض الصحابة ... وهو لا يويد ذلك قطعا ... فهو انكار لأمر ضروري متواتر عنهم .

وقد ذكر الغزالي في كنابه المستصفى ٨/٣ ــ ٦٣ كثيرا من مواضع اجتهادات الصحابة برأيهم ، ولكن لم يستطع أن يثبت انها على نحو القياس الا لانه لم ير وجها لتصحيحها الا بالقياس وتعليل النص . وليس هو منه الا من باب حسن الظن ، لا أكثر . واكثرها لا يصح تطبيقها على القياس.

وعلى كل حال ، فالشأن كل الشأن في تحقيق اجمــاع الأمة والصحابة على الاخــذ بالقياس ونحن نمنعه أشد المنع .

اما ( اولا ) فلما قلناه قريبا أنه لم يثبت ان اجتهاداتهم كانت من نوع القياس بل في بعضها ثبت عكس ذلك ، كاجتهادات عمر بن الخطاب المتقدمة ومثلها اجتهاد عثمان في حرق المصاحف ، ونحو ذلك . واما ( ثانيا ) ــ فان استعمال بعضهم للرأي ــ سواء كان مبنيا على القياس او على غيره ــ لايكشف عن موافقة الجميع، ٤ كما قال ابن حزم (١) فأنصف :

« اين وجدتم هذا الاجماع ? وقد علمتم ان الصحابة ألوف لاتحفظ الفتيا عنهم في اشخاص المسائل الا عن مائة وتيف وثلاثين نفرا : منهم سبعة مكثرون وثلاثة عشر نفسا متوسطون ، والباقون مقلون جدا تروى عنهم المسالة والمسألتان حاشا المسائل التي تيقن اجماعهم عليها <sup>(٢)</sup>كالصلواتوصوم رمضان • فاين الاجماع على القول بالرأي ؟ »•

والغرض الذي نرمي اليه انه لا ينكر ثبوت الاجتهاد بالرأي عنسد جملة من الصحابة كابي بكر وعمر وعثمان وزيد بن ثابت ، بل ربعها من غيرهم وانما الذي ينكر أن يكون ذلك بمجرده محققا لاجماع الامةاو الصحابة واتفاق الثلاثة او العشرة بل العشرين ليس اجماعا مهما كافوا .

نعم اقصى ما يقال في هــذا الصدد أن الباقين سكتوا وسكوتهم اقرار ، فيتحقق الاجماع •

ولكن يجاب عن ذلك أن السكوت لانسلم أنه يحقق الاجماع ، لانسه لا يدل على الاقرار الا من المعصوم بشروط الاقرار . والسر في ذلك أن السكوت في حسد ذاته مجمل ، فيه عند غير المعصوم أكثر من وجه واحسد واحتمال: اذقدينشأ من الخوف، او الجبن او الخجل ، او المداهنة ، اوعدم العناية ببيان الحق ، او الجهل بالحكم الشرعي ، او وجهه ، او عدم وصول نبأ الفتيا اليهم ... الى ما شاء الله من هذه الاحتمالات التي لا دافع لها بالنسبة

(۱) أبطال القياس ص ۱۹ .

۲) هذه ليست من المسائل الاجماعية بل هذه من ضروريات الدين ، وقد تقدم أن الاخذ بها ليس أخذا بالاجماع . الى غير المعصوم • وقد يجتمع في شخص واحــد اكثر من سبب واحــد للسكوت عن الحق • ومن الاحتمالات ايضا أن يكون قد انكر بعض الناس ولــكن لم يصل نبأ الانكار الينا • ودواعي اخفاء الانــكار وخفائه كثيرة لاتحــد ولا تحصر •

وأما ( ثالثا ) ــ فان كوت الباقين غير مسلم . ويكفي لابطال الاجماع انكار شخص واحد له شأن في الفتيا اذ لا يتحقق معه اتفاق الجميع ، فكيف اذا كان المنكرون أكثر من واحد ، وقد ثبت تخطئة القول بالرأي عن ابن عباس وابن مسعود واضرابهما ، بل روي ذلك حتى عن عمر بن الخطاب <sup>(1)</sup>: « اياكم واصحاب الرأي فالهم أعداء السنن أعيتهم الاحاديث ان يحفظوهما فقالوا بالرأي فضلوا وأضلوا » وإن كنت اظن أن هذه الرواية موضوعة عليه لثبوت أنه في مقدمة اصحاب الهل الرأي ، مع أن أسلوب بيان الرواية بعيد عن النسبة اليه والى عصره .

وعلى كل حال ، لاشي، البلغ في الأنكار من المجاهرة بالخلاف والفتوى بالضد ، وهذا قد كان من جماعة كما قلنا ،بلزاد بعضهم كابن عباس وابن مسعود ان انتهى الى ذكر المباهلة والتخويف من الله تعالى ، وهل شي، ابلغ في الانكار من هذا ? فاين الاجماع ?

ونحن يكفينا إنكار علي بن ابي طالب عليه السلام وهو المعصوم الذي يدور معه الحق كيفما دار كما في الحديث النبوي المعروف و والسكاره معلوم من طربقته ، وقسد رووا عنه قوله : « لو كان الدين بالرأي لكان السح على باطن الخف اولى من ظاهره » و وهو يويد بذلك ابطال القول بجواز المسح على الخف الذي لا مسدرك له الا القيساس او الاستحسان .

(۱) ابطال القياس ص ٥٨ والمستصفى ٢ / ٦١ .

الدليل من المقل :

لم يذكر اكثر الباحثين عن القياس دليـــلا عقليا على حجيته <sup>(1)</sup> ، غير ان جملة منهم ذكر له وجوها احسنها فيمـــا أحسب ما سنذكره ، مع انه من أوهن الاستدلالات •

الدليل : انا نعلم قطعا بان الحوادث لا نهاية لها •

ونعلم قطعا انه لم يرد النص في جميع الحوادث ، لتناهي النصوص ، ويستحيل أن يستوعب المتناهي مالا يتناهى .

اذن ، فيعلم انه لابد من مرجع لاستنباط الاحكام لتلافي النواقص من الحوادث وليس هو الا القياس •

والجواب : صحيح ان الحوادن الجونية غير متناهية ، ولكن لايجب في كل حادثة جزئية أن يرد نص من التعاريخ بخصوصها ، بسل يكفي ان تدخل في احد العمومات ، والامورالعامة محدودة متناهية لايمتنع ضبطها ولا يمتنع استيعاب النصوص لها . على ان فيه مناقشات اخرى لا حاجة بذكرها .

# ٤ - منصوص العلة وقياس الأولوية.

خدب بعض علمائنا كالعلامة الحلي إلى انه يستثنى من القياس الباطل ، ما كان منصوص العلة وقياس الاولوية ، فان القياس فيهما حجة ، وبعض قال : لا ! أن الدليل الدال على حرمة الاخذ بالقياس شامل للقسمين ، وليس الما يا ان الدليل الدال على حرمة الاخذ بالقياس شامل للقسمين ، وليس فال : لا ! أن الدليل الدال على حرمة الاخذ بالقياس شامل للقسمين ، وليس فال : لا ! أن الدليل الدال على حرمة الاخذ بالقياس شامل للقسمين ، وليس فال : لا ! أن الدليل الدال على حرمة الاخذ بالقياس شامل للقسمين ، وليس فال : لا ! أن الدليل الدال على حرمة الاخذ بالقياس شامل للقسمين ، وليس فال : لا ! أن الدليل الدال على حرمة الاخذ بالقياس شامل للقسمين ، وليس فال : لا ! أن الدليل الدال على حرمة الاخذ بالقياس شامل للقسمين ، وليس فال : لا ! أن الدليل الدال على حرمة الاخذ بالقياس شامل للقسمين ، وليس فال : لا ! أن الدليل الدال على حرمة الاخذ بالقياس شامل للقسمين ، وليس فال : لا ! أن الدليل الدال على حرمة الاخذ بالقياس شامل للقسمين ، وليس فليس من أنبته عقلا وهم شداذ غير محصلين » .

هناك ما يوجب استثناءهمـــا.

والصحيح أن يقال : ان منصوص العلة وقياس الاولوية هما حجة ، ولكن لا استثناءً من القياس ، لأنهما في الحقيقة ليسا من نوع القياس . بل هما من نوع الظواهر ، فحجيتهما من باب حجية الظهور ، وهذا ما يحتاج الى البيان ، فنقول :

# منصوص العلة :

اما ( منصوص العلة ) . فان فهم من النص على العلة أن العلة عامة على وجه الاختصاص لها بالمعلل ( الذي هو كالاصل في القياس ) ـ فلا شك في ان الحكم يكون عاما شاملا للفرع ، مثل ما لو قال : حرم الخمر لانــه مسكر ، فيفهم منه حرمة النبيذ لانه مسكر ايضا . واما اذا لم يفهم منه ذلك ، فلا وجه لتعدية الحكم إلى الفرع الا بنوع من القياس الباطل. مثل مالو قيل : هذا العنب حلو لان لونه أسود . فانه لا يفهم منه ان كل ما لونه أسود حلو ، بل العنب الاسود خاصة حلو .

وفي الحقيقة انه بظهور النص في كون العلة عامة ينقلب موضوع الحكم من كونهخاصا بالمعلل الىكون موضوعه كل ما فيه العلة ، فيكون الموضوع عاما يشمل المعلل (الاصل)وغيره، ويكونالمعلل من قبيل المثال للقاعدةالعامة.

لا أن موضوع الحكم هو خصوص المعلل ( الاصل ) ونستنبط منه الحكم في الفرع من جهة العلة المشتركة ، حتى يكون المدرك مجرد الحمل والقياس • كما في الصورة الثانية أي التي لم يفهم فيها عموم العلة •

ولاجل هذا نقول : ان الاخذ بالحكم في الفرع في الصورة الاولى يكون من باب الاخذ بظاهر العموم ، وليس هو من القياس في شيء ليكون - 1.1 -

القول بحجية التعليل استثناء من عمومات النهي عن القياس •

مثال ذلك قوله (ع) في صحيحة ابن بزيع : « ماء البئر واسع لايفسده شيء ... لأن له مادة » : فان المفهوم منه ــ أي الظاهر منه ــ أن كل ماء له مادة واسع لايفسده شيء ، وأما ماء البئر فانما هو أحسد مصاديق الموضوع العام للقاعدة ، فيشسل الموضوع بعمومه كلا من ماء البئر وماء الحمام وماء العيون وماء حنفية الاسالة ... وغيرها ، فالاخــ بهذا الحكم وتطبيقه على هذه الامور غير ماء البئر ليس أخذا بالقياس ، بل هو أخذ بظهور العموم ، والظهور حجه .

هذا ، وفي عين الوقت لما كنا لانستظهر من هذه الرواية شمول العلة (لان له مادة ) لكل ما له مادة وان لم يكن ماء مطلقا ، فان الحكم ( وهو الاعتصام من التنجس ) لانعد<sup>ت</sup>يه الى الماء المضاف الذي له مادة الا بالقياس، وهو ليس بحجة م

ومن هنا ينضح الفرق بين الأخذ بالسوم في منصوص العلة والاخذ بالقياس، فلابد من التفرقة بينهما في كل علة منصوصة لئلا يقسع الخلط بينهما ءومن أجل هذا الخلط بينهما يكثر العثار في تعرّف الموضوع للحكم. وبهذا البيان والتفريق بين الصورتين يمكن التوفيق بين المتنازعين في حجية منصوص العلة ، فمن يراه حجة يراه فيما اذا كان له ظهور في عموم العلة ، ومن لايرى حجيته يراه فيما اذا كان الاخذ به آخذا به على نهج

القياس •

والخلاصة : إِن المدار في منصوص العلة ان يكون له ظهور في عموم الموضوع لغيرماله الحكم ( أي المعلل الاصل ) ، فأنه عموم منجملة الظواهر التي هي حجة . ولابد حينئذ ان تكون حجيته على مقدار ماله من الظهور في العموم ، فاذا أردنا تعديته الى غير ما يشمله ظهور العموم قان التعدية لامحالة تكون من نوع الحمل والقياس الذي لادليل عليه ، بل قام الدليل على بطلانه .

قياس الاولوية .

أما ( قياس الاولوية ) فهو نفسه الذي يسمى ( مفهوم الموافقة ) الذي تقدمت الاشارة اليه ١٠٩/١ وقلنا هناك : انه يسمى ( فحوى الخطاب ) ، كمثال الآية الكريسة ( ولا تقل لهسا أف ) الدالة بالاولوية على النهي عن الشتم والضرب ونحوهما .

وتقدم في هذا الجزء ص ١٢٣ أن هذا من الظواهر ، فهو حجة من أجل كونه ظاهرا من اللفظ ، لامن أجل كونه قياسا : حتى يكون استثناء من عموم النهي عن القيساس ، وأن انتجه القياس ، ولذلك سمي بقيساس الاولوية والقياس الجلى ، مُرَضِّعَتْ بَعْشِهِ القياس ، ولذلك سمي بقيساس

ومن هنا لايفرض مفهوم الموافقة الاحيث يكون للفظ ظهور بتعدي الحكم الى ما هو أولى في علة الحكم ، كآية التافيف المتقدمة • ومنه دلالة الاذن بسكنى الدار على جواز النصرف بمرافقها بطريق أولى • ويقال لمثل -هذا فيعرف الفقهاء : ( اذن الفحوى ) ومنه الآية الكريمة ( ومن يعمل مثقال ذرة خيرا يره ) الدالة بالاولوية على ثبوت الجزاء على عمل الخير الكثير •

وبالجملة انما نأخــذ بقياس الاولوية اذا كان يفهم ذلك من فحوى الخطاب ، اذ يكون للكلام ظهور بالفحوى في ثبوت الحكم فيما هو أولى في علة الحكم ، فيكون حجة من باب الظؤاهر ، ومن أجل هــذا عدوه من المفاهيم وسموه مفهوم الموافقة .

آما إذا لم يكن ذلك مفهوما من فحوى الخطاب قلا يسمى ذلك مفهوما

بالاصطلاح ، ولا تكفى مجرد الاولوية وحدها في تعدية الحكم ، اذ يكون من القياس الباطل • ويشهد لذلك ما ورد من النهي عن مثله في صحيحة أبان بن تغلب عن أبي عبد الله الصادق ( ع ) () • قال أبان : قلت له : ما تقول في رجل قطع اصبعا من أصابع المرأة ? كم فيها ? قال : عشر من الابل • قلت : قطع اثنتين (٢) . قال : عشرون • قلت : قطع ثلاثا ? قالي : ثلاثون • قلت : قطع أربعا ? قال : عشرون • قلت : سبحان الله ! يقضَّع ثلاثًا فيكون عليه ثلاثون ، ويقطع أربعـــا فيكون عليه عشرون ! ? ان هذا كان يبلغنا ونحن بالعراق فنبرأ معن قاله ه ونقول : الذي جاء به شيطان •

فقال : مهلا ياآبان ! هذا حكم رسول الله ( ص ) ان المرأة تعاقل <sup>(٢)</sup> الرجل الى ثلث الدية ، فاذا بلغت الثلث رجعت الى النصف • يا أبان ا ٢٢ أخذتني بالقياس • والسنة اذا قيست محق الدين •

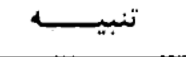
فهنا في هذا المثال لم يكن في المسألة خطاب يفهم منه في الفحوى من

- ۱۳۷۹ طبع طهران بالحروف سنة ۱۳۷۹ .
  - (٢) في النسخة الطبوعة ( أثنين ) .

(٣) تعاقل : توازن ، وفي النسخة المطبوعة تقابل ) - وأحسبه من تصحيح الناشر اشتباها . جهة الاولوية تعدية الحكم الى غير ما تضمنه الخطاب حتى يكون من باب مفهوم الموافقة • وانما الذي وقع من أبان قياس مجرد لم يكن مستنده فيه الاجهة الاولوية ، اذ تصور – بمقتضى القاعدة العقلية الحسابية – أن الدية تتضاعف بالنسبة بتضاعف قطع الاصابع ، فاذا كان في قطع الثلاث ثلاثون من الابل فلابد أن يكون في قطع الاربع اربعون ، لأن قطع الاربع قطع الثلاث وزيادة • ولكن أبان كان لايدري إن المرأة ديتها نصف دية الرجل شرعا فيما يبلغ ثلث الدية فما زاد ، وهي مائة من الابل •

والخلاصة : انا نقول ببطلان قياس الاولوية اذا كان الاخذ به لمجرد الاولوية ، اما اذا كان مفهوما من التخاطب بالفحوى من جهة الاولوية فهو حجة من باب الظواهر ، فلا يكون قياسا مستثنى من القياس الباطل .





#### الاستحسان والمسالح الرسلة وسد الذرايع

بقى من الادلة المعتبرة عند جملة من علماء السنة : ( الاستُحسان ) ، و ( المصالح المرسلة ) و ( سد الذرايع ) ً •

وهي ـــ ان لم ترجع الى ظواهر الادلة السمعية او الملازمات العقلية ــ لادليل على حجيتها ، بل هي أظهر أفراد الظنالمنهى عنه و هي دون القياس من ناحية الاعتبار •

ولو أردنا اخراجها من عمومات حرمة الممل بالظن لايبقى عندنا مايصلح لانطباق هذه الممومات عليه مما يستخل الذكر ؟ فيبقى النهى عن الظن بلا موضوع • ومن البديعي عدم جواز تخصيص الاكثر •

على انه قد اوضحنا فيما سبق في الدليل العقلي أن الاحكام وملاكاتها لايستقل العقل بادراكها ابتداء • أي ليس من الممكن للعقول ان تنالها ابتداء من دون السماع من مبلغ الاحكام او بالملازمة العقلية • وشأنها في ذلك شأن جميع المجعولات كاللغات والاشارات والعلامات وفعوها ، فانه لامعنى للقول بانها تعلم من طريق عقلي مجرد ، سواء كان من طريق بديعي ام نظري •

ولو صبح للعقل حذا الامر لما كان هناك حاجة لبعثة الرسل ونصب الاثمة ، اذ يكون حينئذ كل ذي عقل متمكنا بنفسه من معرفة احكام الله تعالى ، ويصبح كل مجتهد نبيا او اماما ، ومن هنا تعرف السر في اصرار - ۲۰۹ -

اصحاب الرأي على قولهم بأن كل مجتهد مصيب ، وقــد اعترف الامام الغزالي <sup>(()</sup> بانه لايمكن اثبات حجية القياس الا بتصويب كل مجتهد وزاد على ذلك قوله بأن المجتهد وان خالف النص قهو مصيب وان الخطأ غير ممكن **في حقه .** 

ومن أجل ما ذكرناه من عدم امكان اثبات حجية مثل هذه الادلة رأينا الاكتفاء بذلك عن شرح هذه الادلة ومرادهم منها ومناقشة أدلتهم • ونحيل الطلاب على محاضرات ( مدخل الفقه المقارن ) التي ألقاها استاذ المادة في كلية الفقه الاخ السيد محمد تقي الحكيم ، فان فيها الكفاية • '



(۱) المستصفى ۲ / ۵۷ ۰



.

:

:

,

•

.

.



I

تمهيد :

عنون الاصوليون من القديم هذه المسآلة بعنوانها المذكور • ومرادهم من كلمة ( التعادل ) تكافؤ الدليلين المتعارضين في كل شيء يقتضي ترجيح أحدهما على الآخر •

ومرادهم من كلمة ( التراجيح ) : جمع ترجيح على خلاف القياس في جمع المصدر ، اذ جمعه ترجيحات • والمقصود منه المصدر بمعنى الفاعل ، أي المرجح •

وانسا جاءوا به على صيغة الجمع دون ( التعادل ) ، لأن المرجحات بين الدليلين المتعارضين متعددة ، والتعادل لايكون الا في فرض واحد ، وهو فرض فقدان كل المرجحات ، مُرَضَّعَتْ مُرَضَّ

والغرض من هذا البحث : بيان أحكام التعادل بين الدليلين المتعارضين، وبيان أحكام المرجحات لاحدهما على الآخر •

ومن هنا نفرف أن الانسب ان تعنون المسألة بعنوان ( التعارض بين الادلة ) ، لأن التعادل والترجيح بين الادلة انما يفرض في مورد التعارض بينهما ، غير انه لما كان هم الاصوليين في البحث وغايتهم منه معرفة كيفية العمل بالادلة المتعارضة عند تعادلها وترجيحها عنونوها بما ذكرناه .

وهذه المسألة ـــ كما ذكرناه سابقا ـــ أليق شىء بها مباحث الحجة ، لاان تنيجتها تحصيل الحجة على الحكم الشرعي عند التعارض بين الادلة • وقبل الشروع في بيان احكام التعارض ينبغي في :

#### - 11+ -

#### \_ القدم\_\_\_\_ة \_

بيان أمور يحتاج اليها : مثل حقيقة التعارض وشروطه ، وقياســــه بالتزاحم ؛ والحكومة والورود ، ومثل القواعد العامة في الباب ، فنقول :

۱ ـ حقيقة التمارض :

التعارض : مصدر من باب « التفاعل » الذي يقتضى فاعلين ؛ ولايقع الا من جانبين : فيقال : تعارض الدليلان • ولا تقول : « تعارض الدليل »؛ وتسكت •

وعليه ، فلابد من فرض فليلين كل منهما يعارض الآخر •

ومعنى المعارضة : إن كلا منهما – إذا تست مقومات حجيته – يبطل الآخر ويكذبه • والتكاذب أما أن يكون في جليع مدلولاتهما ونواحي الدلالة فيهما : وأما في بعض النواحي على وجه لايصح فرض بقاء حجية كلمنهما مع فرض بقاء حجية الآخر ولا يصح العمل بها معا •

فمرجع التعارض في الحقيقة الى التكاذب بين الدليلين في ناحية ما ، أي ان كلا منهما يكذب الآخر ، ولا يجتمعان على الصدق .

هذا هو المعنى الاصطلاحي للتعارض • وهو مأخوذ من عارضه ، أي جانبه وعدل عنه •

۲ ــ شروط التعارض :

ولا يتحقق هذا المعنى من التعارض الا يشروط سبعة هي مقومات التعارض ، نذكرها لتتضح حقيقة التعارض ومواقعه :  ١ ـــ ألا يكون أحد الدليلين او كل منهما قطعيا ، لانه لو كان احدهما قطعيا قانه يعلم منه كذب الآخر ، والمعلوم كذبه لايعارض غيره • واما القطع بالمتنافيين ففي نفسه أمر مستحيل لايقع •

٢ ــ ألا يكون الظن الفعلي معتبرا في حجيتهما معا ، لاستحالة حصول الظن الفعلي بالمتكاذبين كاستحالة القطع بهما • نعم يجوز أن يعتبر في احدهما المعني الظن الفعلي دون الآخر •

٣ ـــ ان يتنافى مدلولاهما ولو عرضا وفي بعض النواحي ، ليحصل التكاذب بينهما . سواء كان التنافي في مدلولهما المطابقي او التضمني او الالتزامي . والجامع في ذلك ان يؤديا الى ما لايمكن تشريعه ويمتنع جعله في نفس الامر ، ولو كان هذا الامتناع لامر خارج عن نفس مدلولهما ، كما في نفس الامر ، ولو كان هذا الامتناع لامر خارج عن نفس مدلولهما ، كما في نفس الدليلين في نفسهما لاتكاذب بينهما اذ لايمتنع الجمعة، في قان الدليلين في مدلولهما المطابقي وجوب صلاة الجمعة مع خليل وجوب صلاة الظهر يوم الجمعة، في قان الدليلين في نفسهما لا يتكاذب بينهما اذ لايمتنع الجمعة، في قان الدليلين في نفسهما لاتكاذب بينهما اذ لايمتنع اجتماع وجوب صلاة الجمعة، في قان الدليلين في نفسهما لاتكاذب بينهما اذ لايمتنع اجتماع وجوب صلاة واحدة في وقت واحد ، ولكن لما علم من ذليل خارج انه لا تجب الا صلاة واحدة في الوقت الواحد فانهما يتكاذبان حينئذ بضميمة هذا الدليل الثالث الخارج في الوقت الواحد فانهما يتكاذبان حينئذ بضميمة هذا الدليل الثالث الخارج في الوقت الواحد فانهما يتكاذبان حينئذ بضميمة هذا الدليل الثالث الخارج في الوقت الواحد فانهما يتكاذبان حينئذ بضميمة هذا الدليل الثالث الخارج في معلم من أولوحد أله الاتجب الا ملاة واحدة في الوقت الواحد فانهما يتكاذبان حينئذ بضميمة هذا الدليل الثالث الخارج في الوقت الواحد فانهما يتكاذبان حينئذ بضميمة هذا الدليل الثالث الخارج في منهما .

وعلى هذا ، يمكن تحديد الضابط للتعارض بأن يقال : الضابط في التعارض : امتناع اجتماع مدلوليهما في الوعاء المناسبلهما أما من ناحية تكوينية او من ناحية تشريعية . أو يقال بعبارة جامعة : الضابط في التعارض : تكاذب الدليلين على وجه يمتنع اجتماع صدق احدهما مع صدق الآخر . ومن هنا يعلم اذ التعارض ليس وصف اللمدلولين كما قيل ، بل المدلولان يوصفان بانهما متنافيان لا متعارضان • وانما التعسارض وصف للدليلين بما هما دليلان على امرين متنافيين لا يجتمعان ، لان امتناع صدق الدليلين معا وتكاذبهما انما ينشأ من تنافي المدلولين •

ولأجل هذا فال صاحب الكفاية : « التعارضهو تنافي الدليلين أو الادلة بحسب الدلالة ومقام الاثبات » • فحصر التعارض في مقام الاثبات ومرحلة الدلالة •

٤ ــــ ان يكون كل من الدليلين واجدا لشرائط الحجية ، بمعنى ان كلا منهما لو خلى ونفسه ولم يحصل ما يعارضه لكان حجة يجب العمل بموجبه ، وان كان احدهما لا على التعيين بمجرد التعارض يستقط عن الحجية بالفعل .

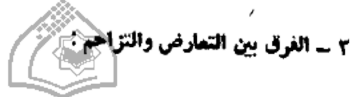
والسر في ذلك واضح ، فانه فو كان احدهما غير واجد لشرائط الحجية في نفسه لا يصلح ان يكون مكذبا لما هو حجة وان كان منافيا له في مدلوله، فلا يكون معارضا له ، لما قلنا من أن التعارض وصف للدالين بما هما دالان في مقام الاثبات : واذ لا اثبات فيما هو غير حجة فلا يكذب ما فيه الاثبات.

اذن ، لا تعارض بين الحجة واللا حجة،كما لا تعارض بين اللا حجتين. ومن هنا يتضح انه لو كان هناك خبر ـــ مثلا ـــ غير واجـــد لشرائط الحجة واشتبه بما هو واجد لها ، فان الخبرين لا يدخلان في باب التعارض، فلا تجري عليهما احكامه وقواعده ، وان كان من جهة العلم بكذب أحدهما حالهما حال المتعارضين ، نعم في مثل هذين الخبرين تجري قواعد المــلم الاجمـالي .

ه ـــــ ألا يكون الدليلان متزاحمين ؛ فان للتعارض قواعد غير قواعد التزاحم على ما يأتي ؛ وان كان المتعارضان يشتركان مع المتزاحمين في جهة واحدة ، وهي امتناع اجتماع الحكمين فيالتحقيق في موردهما ، ولكنالنمرق في جهة الامتناع : فانه في التعارض من جهة التشريع فيتكاذب الدليلان ، وفي انتزاحم من جهةالامتثال فلا يتكاذبان ، ولا بد من إفراد بحث مستقل في بيان الفرق ، كما سيآتي .

۲ ... ألا يكون أحد الدليلين حاكما على الآخر •
 ۷ ... ألا يكون أحدهما واردا على الآخر •

وسيآتي ان الحكومة والورود يرفعان التعارض والتكاذب بين الدليلين. ولا بد من افراد بحث عنهما أيضا ، قانه امر اساسي في تحقيق التعارض وفهمسه :



تقدم في ٣٣١/٣ بيان الحق الذي ينبغي ان يعول عليه في سر التغرقة بين بايي التعارض والتزاحم ، ثم بينهما وبين باب اجتماع الامر والنهي • وخلاصته : إن التعارض ـــ في خصوص مورد العامين من وجه ـــ انعا

وحلاف بإن المعارض في تستر من ورّد من مرد يعصل حيث تكون لكل منهما دلالة التزامية على نفي حكم الآخر في مورد الاجتماع بينهما ، فيتكاذبان من هذه الجهة • واما اذا لم يكن للعامين من وجه مثل هذه الدلالة الالتزامية فلا تعارض بينهما ، اذ لا تكاذب بينهما في مقام الجعل والتشريع •

وحينئذ ـ أي حينما يفقدان تلك الدلالة الالتزامية ـ لو امتنع على المكلف ان يجمع بينهما في الامتثال لأي سبب من الاسباب ، فان الامز في مقام الامتثال يدور بينهما ، بان يمتثل اما هذا أو ذاكم وهنا يقع التزاحم بين الحكمين ، وطبعا الما يقرض ذلك فيما اذا كان الحكمان الزاميين . ومن اجل هذا قلنا في الشرط الخامس من شروط التعارض : إن امتناع اجتماع الحكمين في التحقق اذا كان في مقام التشريع دخل الدليلان في باب التعارض لانهما حينئذ يتكاذبان أ أما اذا كان الامتناع في مقام الامتشال دخلا في باب التزاحم اذ لاتكاذب حينئذ بين الدليلين .

وهذا هو الفرق الحقيقي بــين باب التعارض وباب التزاحم في أي مورد يفرض .

وينبغي ألا يغيب عن بال الطالب انه حينما ذكرنا العامين من وجه فقط في مقام التفرقة بين البابين ــ كما تقدم في الجزء الثاني ــ لم نذكرهلاجل اختصاص البابين بالعامين من وجه ، بل لان العامين من وجه موضع شبهة عدم التفرقة بين البابين ثم بينهما وبين باب اجتماع الامر والنهي . وقد سبق تفصيل ذلك هناك فراجع

وعليه . فالضابط في التفرقة بين البابين ــكما اشرنا اليه اكثر من مرقــ هو إن الدليلين يكونان متعارضين اذا تكاذبا في مقام التشريع ، ويكونان متزاحين إذا امتنع الجمع بينهما في مقام الامتثال مع عدم التكاذب في مقام التشريع .

وفي تعارض الادلة قواعد للترجيح ستأتي ، وقد عقد هذا الباب لأجلها وينحصر الترجيح فيها بقوة السند او الدلالة .

واما التزاحم فله قواعد أخرى تنصل بالحكم نفسه ولا ترتبط بالسنا. او الدلالة • ولا ينبغي ان يخلو كتابنا من الاشارة اليها • وهذه خبر مناسبة لذكرها ، فنقول :

٤ --- تعادل وتراجيح المتزاحمين :-

لا شك في انه اذا تعادل المتزاحمان في جميع جهات الترجيح الآتية ؛ فان الحكم فيهما هو التخيير • وهذا أمر محل اتفاق ، وان وقع الخلاف في تعادل المتعارضين انه يقتضي التساقط أو التخيير على ما سيأتي • وفي الحقيقة ان هذا التخيير انما يحكم به العقل ، والمراد به العقــل

العملي • بيان ذلك :

إنه بعد فرض عدم امكان الجمع في الامتثال بين الحكمين المتزاحمين وعدم جواز تركهما معا ، ولا مرتجح لاحدهما على الآخر حسب الفرض ويستحيل الترجيح بلا مرجح ... فلا مناص من أن يترك الامر الى اختيسار المكلف نفسه اذ يستحيل بقاء التكليف الفعلي في كل منهما ، ولا موجب لسقوط التكليف فيهما معا ، وهذا الحكم العقلي ما تطابقت عليسه آراء العقسلاء .

ومن هذا الحكم العقلي يستكشف حكم الشرع على طبق هذا الحكم العقلي كسائر الاحكام العقلية القطعية ، لأن هذا من باب المستقلات العقلية التي تبتني على الملازمات العقلية المحضة .

مثاله : اذا دار الأمر بين القاد غريقين متساويين من جميع الجهات لا مثاله : اذا دار الأمر بين القاد غريقين متساويين من جميع الجهات لا ترجيح لاحدهما على الآخر شرعا من جهة وجوب الانقاد ـ فانه لا مناص للمكلف من أن يفعل أحدهما ويترك الآخر ، فهو على التخيير عقلا بينهما الم المستكشف منه رضى الشارع بذلك وموافقته على التخيير .

اذا عرفت ذلك ، فيكون من المهم جداً أن نعرف ما هي الموجحات في باب التزاحم ، ومن الواضح إنه لا بد أن تنتهي كلها الى أهمية احد الحكمين عند الشارع ، فالاهم عنده هو الارجح في التقديم ، ولما كانت الاهمية تختلف جهتها ومنشأها ، فلا بد من بيان تلك الجهات وهي تستكشف بأمور نذكرها على الاختصار :

١ ـ ان يكونأحد الواجبين لا بدل له مع كون الواجب الآخر المزاحم.

له ذا بدل أسواء كان البدل اختياريا كخصــال الكفارة ، او اضطراريــا كالتيمم بالنسبة إلى الوضوء ، وكالجلوس بالنسبة الى القيام في الصلاة .

ولا شك فيان ما لا بدل له أهم مما له البدل قطعا عند المزاحمة وان كان البدل اضطراريا ، لأن الشارع قد رخص في ترك ذي البدل الى بدله الاضطراري عند الضرورة ولم يرخص في ترك ما لا بدل له ، ولا شك في ان تقديم ما لا بدل له جمع بين التكليفين في الامتثال دون صورة تقديم ذي البدل ، فان فيه تفويتا للاول بلا تدارك .

٢ – °ن يكون أحد الواجبين مضيّقا أو فوريا ، مسع كون الواجب الآخر المزاحم له موسعا ، فان المضيق أو الفوري أهم من الموسع قطعا ، كدوران الامر بين ازالة النجاسة عن المسجد واقامة الصلاة في سعة وقتها .

وهذا الثاني ينسق على الأول، لإن الموسع له بدل طولي اختياري دون المضيق والفوري ؛ فتقديم المضيق أو الفوري جمع بين التكليفين في الامتثال دون تقديم الموسع فان فيه تقويتا للتكليف بالمضيق أو الفسوري بلا تدارك .

ومثله ما لو دار الأمر بين المضيق والفوري كدوران الامر بين الصلاة في آخر وقتها وازالةالنجاسة عن المسجد فان الصلاةمقدمة اذ لا تدارك لها.

٣ - أن يكون أحد الواجبين صاحب الوقت المختص دون الآخس ، وكان كل منهما مضيقا ، كما لو دار الامر بين أداء الصلاة اليومية في آخر وقتها وبين صلاة الآيات في ضيق وقتها ، لأن الوقت لما كان مختصا باليومية فهي أولى به عند مزاحمتها بما لا اختصاص له في أصل تشريعه بالوقت المعين وانما اتفق حصول سببه في ذلك الوقت وتضيق وقت أدائه ، ومسالة تقديم اليومية على صلاة الآيات اذا تضيق وقتهما معا امر اجماعي متفق عليه ، ولا منشأ له الا أهمية ذات الوقت المختص المفهومة من بعض الروايات .

٤ ـــ ان يكون أحد الواجبين وجوبه مشرّوطا بالقـــدرة الشرعية دون الآخر أ والمراد منالقدرة الشرعية هي القدرة المأخوذة في لسان الدليل شرطا للوجوب ، كالحج المشروط وجوبه بالاستطاعة وقحوه •

ومع فرض المزاحمة بينه وبين واجب آخر وجوبه غير مشروط بالقدرة لا يحصل العلم بتحقق ما هو شرط في الوجوب ، لاحتمال أن مزاحمت. للواجب الآخر تكون سالبة للقدرة المعتبرة في الوجوب . ومع عدم اليقين بحصول شروط الوجوب لا يحصل اليقين بأصل التكليف ، فلا يزاحم ما

ولو قال قائل :' إِنْ كُلْ وَاحِبْ مُنْهُ وَطَّ وَجُوبُهُ بِالقَدْرَةُ عَقَلًا ، اذْنُ ، فَإِلُواجِبُ الآخر أيضا مشروط بِالقَدْرَةُ ، فَأَي فَرق بِينِهُمَا ?

فالجواب : نحن نسلم باشتراط كل واجب بالقدرة عقلا ؛ لكنه لما لم تؤخذ القدرة في الواجب الآخر في لسان الدليل ، فهو من ناحية الدلالـــة اللفظية مطلق وانيا العقل هو الذي يحكم بلزوم القدرة ، ويكفي في حصول شرط القدرة العقلية تفس تمكن المكلف من فعله ولو مع فرض الزاحية ، اذ لا شك في ان المكلف في فرض المزاحية قادر ومتمكن من فعل هـــذا الواجب المفروض، وذلك بترك الواجب المزاحم له المشروط بالقدرة الشرعية.

والخلاصة : إن الواجب الآخر وجوبه منجز فعلي لحصول شرطه وهو القدرة العقلية ، بخلاف مزاحمه المشروط ، لما ذكرنا من احتمال ان ما أخذ في الدليل قدرة خاصة لا تشمل هذه القدرة الحاصلة عند المزاحمة • فسلا يحرز تنجزه ولا تعلم فعليته •

وعليه ، فيرتغع التزاحم بين الوجوبين من رأس ، ويخلو الجو للواجب

المطلق ، وإن كان مشروطا بالقدرة العقلية •

ه – أن يكون أحد الواجبين مقدما بحسب زمان امتثاله على الآخر،
 كما لو دار الامر بين القيام للركعة المنقدمة وبين القيام لركعة بعدها ، في
 فرض كون المكلف عاجزا عن القيام للركعتين معا متمكنا من احداهما فقط.

ولا فرق في هذا الفرض بينما اذا كانا معا مشروطين بالقدرة الشرعية او مطلقين معا ، اما لو اختلفا فان المطلق مقدم على المشروط بالقدرة الشرعية وان كان زمان فعله متأخرا .

٦ – أذ يكون أحد الواجبين أولى عند الشارع في التقديم من غير تلك
 الجهات المتقدمة ٩

الجهان المنفذمة م والأولوية تعرف اما من الأدلة ، وأما من مناسبة الحكم للموضوع ، واما من معرفة ملاكات الاحكام بتوسط الادلة السمعية . ومن اجل ذلك فان الأولوية تختلف باختلاف ما يستفاد من هذه الامور ، ولا ضابط عام يمكن الرجوع اليه عند الشك :

فمن تلك الاولوية ما اذا كان في الحكم الحفاظ على بيضة الاسلام ، فانه أولى بالتقديم من كل شىء في مقام المزاحمة .

و (منها) ما كان يتعلق بحقوق الناس ، فانه اولى منغيره من التكاليف الشرعية المحضة ، أي التي لا علاقة لها بحقوق غير المكلف بها .

و (منها) ما كان من قبيل الدماء والفروج ، فانه يحافظ عليه اكثر من غيره ، لما هو المعروف عند الشارع المقدس من الامر بالاحتياط الشديد في أمرها • فلو دار الامر بين حفظ نفس المؤمن وحفظ ماله ، فان حفظ نفسه

مقدم على حفظ ماله قطعا م

و (منها) ما كان ركنا في العبادة ، فانه مقدم على ما ليس له هذه الصفة عند المزاحمة ، كما لو وقع التزاحم في الصلاة بين أداء القراءة والركوع ، فان الركوع مقدم على القراءة وان كان زمان امتثاله متأخرا عن القراءة •

وعلى مثل هذه فقس ، وامثالها كثير لايحصى كما لو دار الامر بين الصلح بين المؤمنين بالكذب وبين الصدق وفيه الفتنة بينهم ، فان الصلسح مقدم على الصدق • وهذا معروف من ضرورة الشرع الاسلامي •

ومنا ينبغي ال يعلم في هذا الصدد انه لو احتبل اهمية احد المتزاحمين فان الاحتياط يقتضي تقديم محتمل الوهمية . وهذا الحكم العقلي الاحتياط يجري في كل مورد يدور فيه الامر بين التعيين والتخيير في الواجبات . وعليه . فلا يجب احراز الهمية احد المتزاحمين . بل يكفي الاحتمال . وهذا أصل ينفع كثيرا في الفروع الفقهية ، فاحتفظ به .

## ه ـ الحكومة والورود :

وهذا البحث من مبتكرات الثبيخ الانصاريَّ رحمه الله، وقد فتح ب. بابا جديدا في الاسلوب الاستدلالي ، ولئن نشأ هذا الاصطلاح في عصره من قبل غيره ، كما يبدو من التعبير بالحكومة والورود في جواهر الكلام ... فانه لم يكن بهذا التحديد والسعة اللذين انتهى اليهما ٱلشبيخ .

وكان رحمه الله ـــ على ما ينقل عنه ـــ يصرح بأن أساطين الفقه المتقدمين لم يغفلوا عن مغزى ما كان يرمى اليه : وان لم يبخثوه يصريح القول ولا بهذا المصطلح •

واللفتة الكريمة منه كانت في ملاحظته لنوع من الادلة ، أذ وجد ان

من حقها أن تقدم على آدلة أخرى ، في حين الها ليست بالنسبة اليها من قبيل الخاص والعام ، بل قد يكون بينهما العموم من وجه ، ولا يوجب هذا التقديم سقوط الادلة الاخرى عن الحجية ، ولا تجري بينهما قواعد التعارض ، لانه لم يكن بينهما تكاذب بحسب لسائهما من ناحية أدائية ولا منافاة ، يعني ان لسان احدهما لا يكذب الآخر ولا يبطله ، بل احدهما المعين من حقه بحسب لسانه وادائه لمعنساه وعنوانه ان يكون مقدما على الآخر تقديما لا يستلزم بطلان الآخر ولا تكذيبه ولا صرفه عن ظهوره و

وهذا هو العجيب في الأمر والجديد على الباحثين ، وذلك مثل تقديم أدلة الامارة على ادلة الاصول العملية بلا اسقاط لحجية الثانية ولا صرف لظهورهـــا •

والمعروف ان احد اللامعين من للامة ته<sup>(1)</sup> التقى به في درس الشــيخ صاحب الجواهر قبل ان يتعرف عليه وقبل أن يعرف الشيخ بين الناس،وسأله سؤال امتهان واختبار عن سر تقديم دليل على آخر جاء ذكرهما في الدرس المذكور ، فقال له: إنه حاكم عليه ، قال : وما الحكومة ? فقال له : يحتاج الى ان تحضر درسي سنة أشهر على الأقل لتفهم معنى الحكومة ، ومن هنا ابتدأت علاقة التلميذ باستاذه .

إن موضوعا يحتاج الى درس ستة أشهر ـــ وان كان فيــه نوع من المبالغة ــ كم يحتاج الى البسط في البيان في التأليف : بينما ان الشيخ في كتبه لم يوفه حقه من البيان : الا بعض الشىء في النعــادل والتراجيح ؛ وبعض اللقطات المتفرقة في غضون كتبه • ولذا بقي الموضوع متارجحا في

قيل هو مرزا حبيب الله الرئستي .

كتب الاصوليين من بعده ، وان كان مقصودهم ومقصوده اصبح واضحا . عند أهل العلم في العصور المتأخرة •

ولا يسع هذا المختصر شرح هذا الامر شرحا كافيساً ، وانعا انكتفي بالاشارة الى خلاصة ما توصلنا اليه من فهم معنى الحكومة وفهسم معنى اخيها ( الورود ) قدر الامكان ، فنقول :

ا ـــ الحكومــــة

ان الذي نفهمه من متصودهم في الحكومة هو : أن يقدم أحد الدليلين على الآخر تقديم سيطرة وقهر من ناحة ادائية ، ولذا سميت بالحكومة • فيكون تقديم الدليل الحاكم على الحكوم ليس من ناحية السند ولا من ناحيةالحجية ، بل هما على ما هما عليه من الحجية بعد التقديم ، أي اتهما بحسب لسانهما وادائهما لا يتكاذبان في مدلولهما ، فلا يتعارضان • وانما التقديم ... كما قلنا ... من ناحية أدائية بحسب لسانهما ، ولكن لا من جهة التخصيص ولا من جهة (الورود) الآتي معناه •

فأي تقديم للدليل على الآخر بهذه القيود فهو يسمى (حكومة) • وهذا في الحقيقة هو الضابط لها ، فلذلك وجب توضيح الفرق بينها وبين التخصيص من جهة ، ثم بينها وبين الورود من جهة اخرى ، ليتضح معناها بعض الوضوح :

أما الفرق بينها وبين ( التخصيص ) فنقول : إن التخصيص ليكون تخصيصا لا بد ان يفرض فيه الدليل الخاص منافيا في مدلوله للعام ، ولاجل هذا يكونان متعارضين متكاذبين بحسب لسافهما بالنسبة الى موضوع الخاص غير انه لما كان الخاص أظهر من العام فيجب ان يقدم عليه لبناء العقلاء على العمل بالخاص ، فيستكشف منه إن المتكلم الحكيم لم يرد العموم من العام وان كان ظاهر اللفظالعموم والشمول ، لحكم العقل بقيح ذلك من الحكيم مع فرض العمل بالخاص عند أهل المحاورة من العقلاء •

وعليه ، فالتخصيص عبارة عن الحكم بسلب حكم العام عن الخاص و<sup>1</sup>خراج الخاص عنعموم العام ،مع فرض بقاء عموم لفظ العام شاملا للخاص بحسب لسانه وظهوره الذاتي .

اما الحكومة (في بعض مواردها) هي كالتخصيص بالنتيجة ، من جهة خروج مدلول أحد الدليلين عن عسوم مدلول الآخر ، ولكن الفوق في كيفية الاخراج ، فانه في التخصيص اخراج حقيقي مع بقاء الظهور الذاتي للعموم في شموله، وفي الحكومة اخراج تنزيلي على وجه لا يبقى ظهور ذاتي للعموم في الشمول ، يسعنى ان الدليل الحاكم يكون لسانه تحديد موضوع الدليل المحكوم أو محموله ، تنزيلا وإدعاما ، فلذلك يكون الحاكم متصرفا في عقد الوضع أو عقد الحمل في الدليل المحكوم .

ونستعين على بيان الفرق بالمثال ، فتقول : لو قال الآمسر عقيب أمره باكرام العلماء : (لا تكرمالفاسق) ، فان القول الثاني يكون مخصصا للاول. لانه ليس مفاده الا عدم وجوب اكرام الفاسق مع بقاء صفة العالم له . اما لو قال عقيب أمره : ( الفاسق ليس بعالم ) فانه يكون حاكما على الاول، لان مقاده اخراج الفاسق عن صفة العالم تنزيلا ، بتنزيل الفسق منزلة الجهل أو علم الفاسق بمنزلة عدم العلم . وهذا تصرف في عقد الوضع : فلا يبقى عموم لفظ العلماء شاملا للفاسق بحسب هذا الادعاء والتنزيل . وبالطبع لا يعطى له حينئذ حكم العلماء من وجوب الاكرام وفحوه .

ومثاله في الشرعيات قوله عليهالسلام : «لا شك لكثير الشك»ونحوه مثل نفي شك المأموم مع حفظ الامام وبالعكس ، قان هذا ونحسوه يكون --- 222 ---

حاكما تناى أدلة حكم الشك ، لان لسانه اخراج شك كثير الشك وشك المأموم أو الامام عن حضيرة صفة الشك تنزيلا ، فمن حقه حينئذ ألا يعطى له احكام الشك من نحو ابطال الصلاة أو البناء على الاكثر أو الاقل أو غــير ذلك .

وانما قلنا : ( الحكومة في بعض مواردها كالتخصيص ) ، فلان بعض موارد الحكومة الاخرى عكس التخصيص ، لان الحكومة على قسمين : قسم يكون التصرف فيها بتضييق الموضوع كالامثلة المتقدمة ،وقسم بتوسعته، مثل مالو قال عقيب الامر باكرام العلماء : ( المتقي عالم ) ، فاذ هذا يكون حاكما على الاول وليس فيه اخراج ، بل هو تصرف في الموضوع بتوسعة معنى العالم ادعاء الى ما يشسل المتقى ، تنزيلا للتقوى منزلة العلم ، فيعطي للمتقى حكم العلماء من وجوب الاكرام ونجوم .

ومثاله في الشرعيــات : ( الطّواف صلاة ) ، فان هذا التنزيل يعطي للطواف الاحكام المناسبة التي تنخص الصلاة من نحو أحكام الشكوك . ومثله : « لحمة الرضاع كلحمة النسب » الموسع لموضوع احكام النسب .

۲ ــ الورود:

وأما الفرق بين الحكومة وبين الورود ، فنقول :

كما قلنا ان الحكومةكالتخصيص في النتيجة ،كذلك الورود كالتخصص في النتيجة الأن كلا من الورود والتخصص خروج الشيء بالدليل عنموضوع دليل آخر خروجا حقيقيا ، ولكن الفرق ان الخروج في التخصص خروج بالتكوين بلا عناية النعبد من الشارع ، كخروج الجاهل عن موضوع دليل « أكرم العلماء » فيقال : ان الجاهل خارج عن عموم العلماء تخصصا ، وأما في الورود فان الخروج من الموضوع بنفس النعبد من الشارع بلا خروج - 375 -

تكويني ، فيكون الدليل الدال على التعبدُ واردا على الدليل المثبت لحكم موضوعه •

مثاله دليل الامارة الوارد على ادلة الاصول العقلية كالبراءة وقاعدة الاحتياط وقاعدة التخيير ، فان البراءة العقلية لما كان موضوعها عدم البيان . الذي يحكم فيه العقل بقبح العقاب معه،فالدليل الدال علىحجية الامارة يعتبر الامارة بيانا تعبدا ، وبهذا التعبد يرتفع موضوع البراءة العقلية وهو عدم البيان لا وهكذا الحال في قاعدتي الاحتياط والتخيير فان موضوع الاولى عـدم المؤمن من العقاب ، والامارة بمقتضى دليل حجيتها مؤمنة منه ، وموضوع الثانية الحيرة في الدوران بين المحذورين ، والامارة بمقتضىدليل حجيتها مرجحة لأحد الطرفين ، فترتفع الحرة .

وبهذا البيان لمعنى الورود يتضح الفرق بينه وبين الحكومة ، فان ورود أحد الدليلين باعتبار كون أحدهما رافعا لموضوع الآخر حقيقة ولكن بعناية التعبد ، فيكون الاول واردا على الثاني ، أما الحكومة فانها لاتوجبخروج مدلول الحاكم عن موضوع مدلول المحكوم وجدانا وعلى وجه الحقيقة ، بل الخروج فيها انما يكون حكميا وتنزيليا وبعناية ثبوت المتعبد به اعتبارا . ٦ - القاعدة في المتعارضين التساقط أو التخيير:

أشرنا فيما تقدم ( ص ٣١٤ ) الى ان القاعدة في التعادل بين المتزاحين هو التخيير بحكم العقل ، وذلك محل وفاق ، أما في تعادل المتعارضين فقـــد وقع الخلاف في ان القاعدة هي التساقط او التخيير ؟

والحق إن القائدة الاولية هي التساقط وعليه "ساتذتنا المحققون ، وان دل الدليل من الاخبار علىالتخيير كما سيأتي ، ونحن تنكلم في القاعدة بناء على المختار من ان الامارات مجعولة على نحو الطريقية ، ولا حاجة للحث عنها بناء على السببية ، فنقول :

إن الدليل الذي يوهم لزوم التخيير هو : ان التعارض لايقع بين الدليلين : الا اذا كان كل منهما واجدة لشرائط الحجية . كما نقدم في شروط التعارض ( ص ٢١٦ ) والتعارض أكثر ما يوجب سقوط أحدهما غير المعين عن الحجيه الفعلية لمكان التكاذب بينهما . فيبقى الثاني غير المعين على ماهو عليه من الحجية الفعلية واقعاً : ولما لم يمكن تعيينه والمفروض ان الحجة الفعليسة منجزة للتكليف يجب العمل بها ، فلابد من التخيير بينهماً .

والجواب : إن التخيير المقصود أما إن يراد به التخيير من جهة الحجية او من جهة الواقع :

فان كان الاول فلا معنى لوجوب التخير بين المتعارضين ، لأن دليل الحجية الشامل لكل منهما في حد أنفسهما انما مفاده حجية أفراده على نحو التعيين لاحجية هذا أو ذاك من أفراده لاعلى التعيين ، حتى يصح أن يفرض أن احدهما غير المعين حجة يجب الاخذ به فعلا ، فيجب التخيير في تطبيق دليل الحجية على ما يشاء منهما . وبعبارة أخرى : إن دليل الحجية الشامل لكل منهما في حد نفسه انما يدل على وجود المقتضى للحجية في كل منهما لولا المانع . لافعلية الحجية ، ولما كان التعارض يقتضي تكاذبهما فلا محالة يسقط آحدهما غير المعين عن الفعلية لم أي يكون كل منهما مانعا عن فعلية حجية الآخر ، وإذا كان الامر كذلك فكل منهما لم تتم فيه مقومات الحجية الفعلية ليكون منجزا للواقع يجب العمل به ، فلا يكون أحدهما غير المعين يجب الاخذ به فعلا ، حتى يجب العمل به ، فلا يكون أحدهما غير المعين يجب الاخذ به فعلا ، حتى الحجية الفعاية وخارجا عن دليل الحجية .

وان كان الثاني فنقول :

( أولا ) ــ لايصح ان يفرض التخير من جهة الواقع الا اذا عــلم باصابة أحدهما للواقع ، ولكن ليس ذلك أمرا لازما في الحجتين المتعارضتين، اذ يجوز فيهما ان يكونا معا كاذبتين • وأنما اللازم فيهما من جهة التعارض هو العلم بكذب أحدهما لا ألعلم بمطابقة احدهما للواقع • وعلى هذا فليس الواقع محرزا في احدهما حتى يجب التخيير بينهما من أجله •

و ( ثانيا ) ــ على تقدير حصول العلم بإصابة أحدهــــا غير المعين للواقع ، قانه أيضا لاوجه للتخيير بينهما . اذ لاوجه للتخيير بين الواقـــع وغيره • وهذا واضح •

وغاية ما يقال : انه اذا حصل العلم بمطابقة احدهما للواقع قان الحكم الواقعييتنجز بالعلمالاجمالي،وحينئذيجب أجراءقواعدالعلمالاجماليفيه،ولكن لايرتبط حينئذ بسمالتنا \_وهي مسألة : ان،القاعدة فيالمتعارضين هوالتساقط او التخيير \_ لان قواعد العلم الاجمالي تجري حينئذ حتى مع العلم بعدم حجية الدليلين معا ، وقد يقتضي العلم الاجمالي في بعض الموارد التخييروقد

#### - 777 -

يقتضي الاحتياط في البعض الآخر ، على اختلاف الموارد •

#### \* \* \*

اذا عرفت ذلـــك فيتحصل : ان القاعدة الاولية بين المتعارضـــين هو التساقط مع عدم حصول مزية في أحدهما تقتضي الترجيح •

اما لو كان الدليلان المتعارضان يقتضيان معا نفي حسكم ثالث فهسل مقتضى تساقطهما عدم حجيتهما في نغي الثالث ?

الحق الله لايقتضي ذلك لان المعارضة بينهما أقصى ما تقتضي سقوط حجيتهما في دلالتهما فيا هما متعارضان فيه ، فيبقيان في دلالتهما الاخرى على ما هما عليه من الحجية . اذ لامانع من شمول ادلة الحجية لهما معا في ذلك ، وقد مهق أن قلنا إن الدلالة الالترامية تابعة للدلالة المطابقية في أصل الوجود لا في الحجية فلا مانع من الديكون الدليل حجة في دلالته الالتزامية مع وجود المانع عن حجيته في الدلالة المطابقية ، هذا فيما اذا كانت أحدى الدلالتين تابعة للاخرى في الوجود فكيف الحال في الدلالتين اللتين لاتبعية بينهما في الوجود قان الحكم فيه بعسدم سقوط حجية احداهما بسقوط الاخرى أولى ،

# ٧ - الجمع بين المتعارضين أولى من الطرح :

اشتهر بينهم أن الجمع بين المتعارضين مهما أمكن أولى من الطرح . . وقد نقل عن «ُغوالِي اللالي » دعوى الاجماع على هذه القاعدة .

ِ وظاهر ان المراد من الجسع الذي هو أولى من الطرح هو الجمع في الدلالة ، قانه اذا كان الجمع بينهما في الدلالة ممكنا تلاءما فيرتفع التعارض بينهما فلا يتكاذبان . وتشسل القاعدة بحسب ذلك صورة تعسادل المتعارضين في السند . وصورة ما اذا كانت لاحدهما مزية تقتضي ترجيحه في السند ، لانه في الصورة الثانية بتقديم ذي المزية يلزم طرح الآخر مع فرض امكان الجمع .

وعليه . فسقنضى القاعدة مع امكان الجمع عدم جواز طرحهما معا على القول بالتساقط : وعدم طرح "حدهما غير المعين على القول بالتخيير : وعدم طرح أحدهما المعين غير ذي المزية مع الترجيح .

ومن أجل هذا تكون لهذه القاعدة أهمية كبيرة في العمل بالمتعارضين؛ فيجب البحث عنها من ناحية مدركها ، ومن ناحية عمومها لكل جمع حتى الجمع التبرعي •

١ – أما من ( الناحية الأولى ) فن الظاهر انه لامدرك لها الاحكم العقل باولوية الجمع . لأن التعارض لايقع الا مع فرض تمامية مقومات الحجية في كل منهما من ناحية المحد والدلالة :كما تقدم في الشرط الرابع من شروط التعارض ( ص ٢٩ ) ومع فرض وجود مقومات الحجية أي وجود المقتضي للحجية ، فانه لا وجه لوفع اليد عن ذلك الا مع وجود مانع من تأثير المقتضي به وما المانع في فرض التعارض الا تكاذبهما . ومع فرض امكان الجمع في الدلالة بينهما لا يحرز تكاذبهما فلا يحرز المانع عن تأثير مقتضى الحجية فيهما : فكيف يصح ان نحكم بتساقطهما او مقوط أحدهما .

٢ -- واما من ( الناحية الثانية ) فإنا نقول : إن المراد من الجمع التبرعي ما يرجع إلى التأويل الكيفي الذي لايساعد عليه عرف أهل المحاورة ولا شاهد عليه من دليل ثالث .

وقد يظن الظان ان امكان الجمع التبرعي يحقق هذه القاعدة وهي أولوية الجمع من الطرح بمقتضى التقرير المتقدم في مدركها ، اذ لايحرز المانع وهو تكاذب المتعارضين حينئذ ، فيكون الجمع اولى . ولكن يجاب عن ذلك ٢ انه لو كان مضمون هذه القاعدة المجمع عليها ! ما يشمل الجمع التبرعي فلا يبقى هناك دليلان متعارضان وللزم طرح كــل ما ورد في باب التعارض من الاخبار العلاجية الا فيما هو نادر ندرة لايصح حمل الاخبار عليها ، وهو صورة كون كــل من المتعارضين نصا في دلالته لايمكن تأويله بوجه من الوجوه ، بل ربما يقال : لاوجود لهذه الصورة في المتعارضين .

وببيان آخر برهاني نقول ؛ إن المتعارضين لايخلوان عن حالات اربع : اما ان يسكونا مقطوعي الدلالة مظنوني السند ، او بالعكس <sup>1</sup>ي يكونان مظنوني الدلالة مقطوعي السند . او يكون أحدهما مقطوع الدلالة مظنون السند والآخر بالعكس . او يكونان مظنوني الدلالة والسند معا . أما فرض أحدهما اوكل منهما مقطوع الدلالة والسند معا فان ذلك يخرجهما عنكونهما متعارضين ، بل الفرض الثاني مستحيل كسا نقده ( ص ٢١٦ ) . وعليه فللمتعارضين اربع حالات مسكنة لاغيرها :

فان كانت ( الاولى ) فلا مجال فيها للجسع في الدلالة مطلقا للقطـع بدلالة كل منهما فهو خارج عن مورد القاعدة رأسا كما أشرنا اليه تر بل هما في هذه الحالة اما ان يرجع فيهما الى الترجيحات السندية او يتساقطان حيث لا مرجح او يتخير بينهما .

وان كانت ( الثانية ) ، فانه مع القطع بسندهما كالمتواترين او الآينين القرآنيتين لايعقل طرحهما او طرح احدهما من ناحية السند ، فلم يبق الا التصرف فيهما من ناحية الدلالة ، ولا يعقل جريان أصالة الظهور فيهما معا لتكاذبهما في الغلهور ، وحينئذ فان كان هناك جمع عرفي بينهما بأن يكون -- 17"+ --

احدهما المعين قرينة على الآخر او كل منهما قرينة على التصرف في الآخر على نحو ما يأتي من بيان وجوه الجمع الدلالتي ، فان هذا الجمع في الحقيقة يكون هو الظاهر منهما فيدخلان بحسبه في باب الظواهر ويتعين الاخذ بهذا الظهور • وان لم يكن هنا جمع عرفي فان الجمع التبرعي لا يجعل لهما ظهورا فيه ليدخل في باب الظواهر ويكون موضعا لبناء العقلاء • ولا دليل في المقام غير بناء العقلاء على الاخذ بالظواهر ، فما الذي يصحح الاخذ بهذا التأويل التبرعي ويكون دليلا على حجيته ؟

وغاية ما يقتضي تعارضهما عدم أرادة ظهور كل منهما ، ولا يقتضي ان يكون المرادغير ظاهرهما من الجمع التبرعي فان هذا يحتاج الى دليل يعينه ويدل على حجينهما فيه • ولا دليل حسب الفرض ?

وان كافت ( الثالثة ) فائة بنبور الأمر فيها بين التصرف في سند مظنون السند وبين التصرف في ظهور مظنون الدلالة أو طرحهما معا ، فان كان مقطوع الدلالة صالحا للتصرف بحسب عرف أهل المحاورة في ظهور الآخر تعين ذلك ، اذ يكون قرينة على المراد من الآخر فيدخل بحسبه في الظواهر التي هي حجة ، واما اذا لم يكن لمقطوع الدلالة هذه الصلاحية فان تأويل التي هي حجة ، واما اذا لم يكن لمقطوع الدلالة هذه الصلاحية فان تأويل الظاهر تبرعا لايدخل في الظاهر حينئذ ليكون حجة ببناء العقلاء ولا دليل آخر عليه كما تقدم في الصورة الثانية ، ويتعين في هذا الفرض طرح هذين السدليسلين : طسرح مقطوع السدلالة من فاحيسة السند ، وطسرت مقطوع السند من فاحيسة السدلالة ، فسلا يكسون الجمع أولى ، السدليس إجراء دليل أصالة السند بأولى من دليل أصالة الظهور ، وكذلك العكس ، ولا معنى في هذه الحالة للرجوع الى المرجحات في السند مسع العكس ، ولا معنى في هذه الحالة للرجوع الى المرجحات في السند مسع القطع بسند أحدهما كما هو واضح .

وان كانت ( الرابعة )، فان الامر يدور نفيها بين التصرف في أصالة

السند في أحدهما والنصرف في أصالة الظهور في الآخر ، لا أن الامر يدور بين السندين ولا بين الظهورين ، والسر في هذا الدوران : أن دليل حجية السند يتسملهما مما على حــد سواء بلا ترجيح لاحدهما على الآخر حسب الفرض ، وكذلك دليل حجية الظهور ، ولما كان يمتنــع اجتماع ظهورهما لفرض تعارضهما، فاذا أردنا أن نأخذ بسندهما معا ، لا بد ان نحكم بكلب ظهور احدهما ، فيصادم حجية الله أحدهما حجية ظهور الآخر ، وكذلك اذا أردنا ان نأخذ بظهورهما معا لا بد ان نحكم بكذب قيصادم حجية ظهور أحدهما حجية سند الاخر ، فيرجع ا

واذا كان الامر كذلك فايس أحدهما اولى من الآخر ، كما تقدم . نعم لو كان هناك جسع عوفي بين ظهوريهما فانه حينئذ لا تجري أصالة الظهور فيهما على حد سواء ، بل المتبع في بناء العقلاء ما يقتضيه الجمسع العرفي الذي يقتضي الملاءمة بينهما ، فلا يصلح كل منهما لمعارضة الآخر . ومن هنا تقول : ان الجمع العرفي أولى من الطرح . بل بالجمسع

العرفي يخرجان عن كونهما متعارضين ، كما سيأتي . فلا مقتضى لطسرح أحدهما او طرحهما معا .

اما إذا لم يكن بينهما جمع عرفي ، فإن الجمع التبرعي لا يصلحالملاءمة بين ظهوريهما ، فتبقى أصالة الظهور حجة في كل منهما ، فيبقيان على مــا هما عليه من التعارض ، فإما إن يقدم أحدهما على الآخر لمزيّة أو يتخــير بينهما أو يتساقطان .

فتحصل من ذلك كله انه لا مجال للقول بأولوية الجمع التبرعي من الطرح في كل صورة مفروضة للستعارضين . اذا عرفت ما ذكرناه من الامور في ( المقدمة ) لـــ فلنشرع في المقصود، والامور التي ينبغي ان نبحثها ثلاثة : الجمع العرفي : والقاعدة الثانوية في المتعادلين ، والمرجحات السندية وما يتعلق بها .

- 144 --



بمقتصى ما شرحناه في المقدمة الاخيرة يتضح ان القدر المتيقن من قاعدة اولوية الجمع من الطرح في المتعارضين هو « الجمع العرفي » الذي سماه الشيخ الاعظم بـ «الجمع المقبول» ، وغرضه المقبول عند العرف ، ويسمى الجمع الدلالتي .

وفي الحقيقة ... كما تقدمت الاشارة الى ذلك ... انه بالجمع العرفي يخرج الدليلان عن التعارض • والوجه في ذلك انه انما نحكم بالتساقط أو التخيير أو الرجوع الى العلاجات السندية حيث تكون هناك حيرة في الاخذ بهما معا • وفي موارد الجمع العرفي لا حيرة ولا تردد ·

وبعبارة أخرى ٤ انه لما كان التعبد بالمتنافيين مستحيلا ، فلا بـد من العلاج أما بطرحهما أو بالتخيير بينهما أو بالرجوع الى المرجحات السندية وغيرها ، واما لو كان الدليلان متلائمين غير متنافيين بمقتضى الجمع العرفي المقبول فان التعبد بهما معا يكون تعبدا بالمتلائمين ، فلا استحالة فيه ولا محذور حتى نحتاج الى العلاج .

وينتضح من ذلك انه في موارد الجمع لا تعارض، وفي موارد التعارض لا جمع • وللجمع العرفي موارد لا بأس بالاشارة الى بعضها للتدريب :

(فمنها) ما إذا كان أحد الدليلين أخص من الآخر ، فان الخاص مقدم علىالعام يوجب التصرف فيه ، لافه بمنزلة القرينة علايه م وقد جرىالبحث في أن المخاص مطلقا بما هو خاصمقدم على العام ، أو انما يقدم عليه لكونه أنهوى فاهورا فلو كان العام أقوى فلهورا كان العام هو المقدم ، ومال الشيخ الاعظم الى الثاني • كما جرى البحث في أن أصالة الظهور في الخاص حاكمة، أو واردة على اصالة الظهور في العام ، او ان في ذلك تفصيلا • ولا يهمنا التعرض الى هذا البحث ، فان المهم تقديم الخاص على العام على أي نحو كان من انحاء التقديم •

ويلحق بهذا الجمع العرفي تقديم النص على الظاهر ، والاظهــر على الظاهر ، فاتها من پاب واحد .

و (منها) ما اذا كان لاحد المتعارضين قدر متيقن في الارادة او لكل منهما قدر متيقن ، ولكن لا على ان يكون قدرا متيقنا من اللفظ ، بل من الخارج ، لانه لو كان للفظ قدر متيقن فان الدليلين يكونان من اول الامر غير متعارضين ، اذ لا إطلاق حينئذ ولا عموم للفظ ، فلا يكون ذلك من نوع الجمع العرفي للمتعارضين سالية بانتفاء الموضوع ، اذ لا تعارض .

مثال القدر المتيقن من الخارج ما إذا ورد (ثمن العذرة سحت) وورد ايضا ( لا بأس ببيع العذرة ) ، فإن عذرة الانسان قدر متيقن من الدليسل الاول ، وعذرة مأكول اللحم قدر متيقن من الثاني ، فهما من ناحية لفظية متبائنان متعارضان ، ولكن لما كان لكل منهما قدر متيقن فالتكاذب يكون بينهما بالنسبة إلى غير القدر المتيقن ، فيحمل كل منهما على القدر المتيقن ، فيرتفع التكاذب بينهما ، ويتلاممان عرفا .

و (منها) ما اذا كان احد العامين من وجه بمرتبة لو اقتصر فيه على ما عدا مورد الاجتماع يلزم التخصيص المستهجن اذ يكون الباقي من القلة لا يحسن ان يراد من العموم ، فان مثل هذا العام يقال عنه : انه يأبى عن التخصيص • فيكون ذلك قرينة على تخصيص العام الثاني •

و (منها) ما اذا كان احد العامين من وجه واردا مورد التحــديدات

كالاوزان والمقادير والمسافات ، فان مثل هذا يكون موجبا لقوة الظهور على وجه يلحق بالنص ، اذ يكون ذلك العام ايضا مما يقال فيه : انه يأبي عن التخصيص .

وهناك موارد أخرى وقع الخلاف في عدها من موارد الجمع العرفي ، مثل ما اذا كان لكل من الدليلين مجاز هو اقرب مجازاته ، ومثل ما اذا لم يكن لكل منهما الا مجاز بعيد أو مجازات متساوية النسبة الى المعنى الحقيقي ، ومثل ما اذا دار الامر بين التخصيص والنسخ فهل مقتضى الجمع العرفي تقديم التخصيص أو تقديم النسخ أو التفصيل في ذلك وقد تقدم العرفي من ذلك في الجزء الاول ص ١٦٤ ، فراجع ٢٠٣٠ ولا تسع هذه الرسالة البحث عن ذلك في الجزء الاول ص ١٩٤ ، فراجع ٢٠٣٠ ولا تسع هذه الرسالة



## الامر الثاني

القاعدة الثانوية للمتعادلين

قد تقدمان القاعدةالاوليةفي المتعادلين هي التساقط ، ولكن استفاضت الاخبار بل تواترت في عدم التساقط ، غير ان آراء الاصحاب اختلفت في استفادة نوع الحكم منها لاختلافها على ثلاثة اقوال :

١ - التخيير في الاخذ باحدهما ، وهو مختار المشهور ، بل تقل
 الاجماع عليه ،

٣ - التوقف بما يرجع إلى الاحتياط في العمل . ولو كان الاحتيساط مخالفا لهما كالجمع بين القصر والاتمام في مورد تعارض الادلة بالنسبة اليهما.

وانسا كان التوقف يرجع الى الاحتياط ، لان التوقف يراد منه التوقف في الفتوى على طبق احدهما ، وهذا يستلزم الاحتياط في العمل . كســـا في المورد الفاقد للنص . مع العلم الاجمالي بالحكم .

٣ ــ وجوب الاخذ بما طابق منهما الاحتياط . فان لم يكن فيهما ما يطابق الاحتياط تخير بينهما .

ولا بد من النظر في الاخبار لاستظهار الاصح من الاقوال . وقبسل النظر فيها ينبغي الكلام عن امكان صحة هذه الاقوال جملة ، بعد ما سبق من تحقيق انالقاعدةالاولية بحكم العقل هي التساقط ، فكيف يصح الحكم بعدم ساقطهما حينئذ ? واكثرها اشكالا هو القول بالتخيير بينهما ، للمنافاة الظاهرة بين الحكم بتساقطهما وبين الحكم بالتخيير .

نقول في الجواب عن هذا السؤال : انه اذا فرضت قيام الاجماع

ونهوض الاخبار على عدم تساقط المتعارضين . فان ذلك يكشف عن جعل جديد من قبل الشارع لحجية احد الخبرين بالفعل لا على التعيين . وهـــذا الجعل الجديد لا ينافي ما قلناه سابقا من سر تساقط المتعارضين بنساء على الطريقية نم لانه انسا حكمنا بالتساقط فمن جهة قصـــور دلالة أدلة حجيــة الامارة عن شمولها للمتعارضين او لاحدهما لا على التعيين . ولكن لا يقدح في ذلك ان يرد دليل خاص يتضمن بيان حجية احدهما غير المعين بجعــل جديد . لا بنفس الجعل الاول الذي تتضمنه الادلة العامة .

ولا يلزم من ذلك ـــ كما قبل ـــــان تكون الامارة حينئذ مجعولة على نحو السببية. قانه انما يلزم ذلك لو كان عدم التساقط باعتبار الجعل الاول.

وبعبارة اخرى أوضح : انه لو خاينا نعن والادلة العامة الدالة على حجية الامارة فانه لا يبقى دليل لنا على حجية أحد المتعارضين . لقصور تلك الادلة عن شمولها لهما ، فلا بد من الحكم بعدم حجيتهما معا . اما وقد فرضقيام دليل خاص في صورة التعارض بالخصوصعلى حجية احدهما فلا بد من الاخذ به ويدل على حجية احدهما بجعل جديد . ولا مانع عقلي من ذلك .

وعلى هذا ، فالقاعدة المستفادة من هذا الدليل الخاص قاعدة ثانوية مجعولة من قبل الشارع ، بعد أن كانت القاعدة الاولية بحكم العقسل هي التسساقط .

بقي علينا ان نفهم معنى التخيير على تقدير القول به ، بعد ان بينا سابقا انه لا معنى للتخيير بين المتعارضين منجهةالحجية ، ولا من جهةالواقع فنقول :

إن معنىالتخيير بمقتضى هذا الدليل الخاصأن كل واحد من المتعارضين

منجز المواقع على تقدير اصابته للواقع ومعذر للمكلف على تقدير الخطأ . وهذا هو معنى الجعل الجديد الذي قلناه ، فللمكلف ان يختار ما يشاء منهما قان أصاب الواقع فقد تنجز به والا فهو معذور . وهذا بخلاف ما او كنا نحن والادلةالعامة ، فانه لا منجزية لاحدهما غير المعين ولا معذرية له .

والشاهد على ذلك انه بسقتضى هذا الدليل الخاص لا بجسوز ترك العمل بهما معا : لانه على تقدير الخطأ في تركهما لا معذر له في مخالفة الواقع ، بينما انهمعذور في مخالفة الواقع لو اخذ باحدهما ، وهذا بخلاف ما لو لم يكن هذا الدليل الخاص : موجودا فانه يجوز له ترك العمل بهما معا وان استلزم مخالفةالواقع اذ لا منجز للواقسع بالمتعارضين بسقتضى. الادلة العامة ،



اذا عرفت ما ذكرنا فلنذكر لك اخبار الباب ليتضبع الحق في المسألة ا فان منها ما يدل على التخيير مطلقا ، ومنها ما يدل على التخيير في صورة التعادل ، ومنها ما يدل على التوقف ، ثم نعقب عليها بنا يقتضي ، فنقول : ان الذي عثرنا عليه من الاخبار هو كنا يلي : ان الذي الحبر الحسن بن جهمٌ عن الرضا عليه السلام<sup>(1)</sup> :

قلت : يجيئنا الرجلان وكلاهما ثقة بحديثين مختلفين ، فلا نعلم أيهما الحسق ?

قال : قاذا لم تعلم ، فسوسع عليك بأيهما اخذت •

 (1) الوسائل ، كتاب القضاء الباب ٩ من أبواب صفات القاضي ، عن الاحتجاج ، وهذا الحديث بهذا المقدار منه ظاهر في التخيير بين المتعارضين مطلقا. ولكن صدره ـــ الذي لم نذكره ـــ مقيد بالعرض على اكتاب والسنة ، فهو يدل على ان التخيير إنما هو بعد فقدان المرجح ولو في الجملة . ٢ ــ خبر الحارث بن المغيرة عن ابي عبدالله عليه السلام<sup>(1)</sup>

« اذا سمعت من اصحابك الحديث وكلهم أقة فموسع عليك حتى ترى القائم فترد عليه » •

وهذا الخبر أيضا يستظهر منه التخيير مطلقا من كلمة (فموسع عليك) ويقيد بالروايات الدالة على الترجيح الآتية .

ولكن يسكن از يناقش في استظهار التخيير منه :

(اولا) ـــ بان الخبر وارد<sup>ع</sup> في فرض التمكن من لقاء الامام والاخذ منه، فلا يعلم شموله لحال الغيبة الذي يعمنا اثباته ، لان الرخصة في التخيير مدة قصيرة لا تستلزم الرخصة فيه ابدا ولا تدل عليها .

(ثانيا) بأن الخبر غير ظاهر في فوض التعارض ، بل ربما يكون واردا لبيان حجيةالحديث الذي يرويه إلثقابت من الاصحاب ، ومعنى (موسع عليك) الرخصة بالاخذ به كناية عن حجيته ، غاية الامر انه يدل على ان الرخصة مفياة برؤية الامام ليأخذ منه الحكم على سبيل اليقين ، وهذا امر لا بد منه في كل حجة ظنية ، وان كانت عامة حتى لزمان حضور الامام الا انه مع حصول اليقين بسشافهته لا بد ان ينتهي امد جواز العمل بها .

- (١) نغس المندر .
- (٢) تغيين المميدر .

وهذه ايضا استظهروا منها التخيير مطلقا وتحسل على المقيدات كالثانية. ولكن يسكن المناقشة في هذا الاستظهار بأنه من المحتمل ان يراد من التوقيع بيان التخيير في العمل بكل من المرويين باعتبار ان الحكم الواقعي هو جواز صلاة ركعتي الفجر في السفر في المحمل وعلى الارض معا ، لا ان المراد التخيير بين الروايتين ، فيكون الغرض تخطئة الروايتين .

وهو احتمال قريب جدا ، لا سيئا ان السؤال لم يكن عن كيفية العسل بالمتعارضين بل السؤال عن كيفية عمل الامام ليقتدي به، أي انه سؤال عن حكم صلاة ركعتي الفجر لا عن حكم المتعارضين . والجواب ينبغي ان يطابق السؤال ، فكيف صح ان يحسل على بيان كيفية العسل بالمتعارضين ، وعليه فلا يكون في هذا الخبر ايضا شاهد على ما فحن فيه كالخبر الثاني •

٤ جواب مكاتبة الحميري إلى الحجة عجل الله فرجه <sup>(1)</sup>.
٤ في ذلك حديثان : إما احدهما فانه إذا انتقل من حالة إلى أخسرى فعليه التكبير ، وأما الحديثالآخر فانه روى انه اذا رفع رأسه من السجدة الثانية<sup>1</sup> وكبر ثم جلس ثم قام فليس عليه في القيام بعد القعود تكبير .
كان صوابا » .

وهذا الجواب ايضا استظهروا منهالتخيير مطلقاويحمل على المقيدات.

(1) تغسى المصدر ٠

ولكنه ايضا يناقش في هذا الاستظهار بانه من المحتمل قريبا ان المراد بيان التخيير في العمل بالتكبير لبيان عدم وجوبه ؛ لا التخيير بين المتعارضين . ويشهد لذلك التعبير يقوله : «كان صوابا» ، لان المتعارضين لا يمكن ان يكون كل واحد منهما صواباً ثم لا معنى لجواب الامــام عن السؤال عن الحكم الواقعي؛ بذكر روايتين متعارضتين ثم العلاج بينهما ، إلا لبيان خطا الروايتين وان الحكم الواقعي على خلافهما .

ه ـــ مرفوعة <sup>2</sup>زرارة المروية عن ُقوالي اللآلى . وقد جاء في آخرها : « إِذَنَ التَّحْيَرِ احدَّهُمَا ــ فتأخذ به وتدع الآخر » .

ولا شكفي ظهور هذه الفقرة منها في وجوب التخيير بين المتعارضيزوبي انه بعد فرض النعادل ، لانها جاءت بعد ذكر المرجحات وفرض انعــدامها ، ولكن الشان في صحة سندها وسياتي التعرض له ، وهي من أهم اخبار الباب من جهة مضمونها .

۲ - خبر مساعة عن ابي عبد ألله علية السلام ().

قال : سألته عن رجل اختلف عليه رجلان من أهلٍدينه في امر ، كلاهما يرويه ؛ احدهما يأمر بأخذه ، والآخر ينهاه عنه ، كيف يصنع ?

فقال : يرجئه حتى يلقى من يخبره ، فهو في سعة حتى يلقاه . وقد استظهروا من قوله عليه السلام : «فهو في سعة» التخيير مطلقا.

وذلك لكلمة (يرجئه) • واما قوله (في سعة) فالظاهر ان المراد به التخيسير بين الفعل والترك ، باعتبار ان الامر حسب فرض السؤال يدور بين المحذورين وهو الوجوب والحرمة • اذن ، فليس المقصود منه التخيير بين الروايتين ، لا سيما ان ذلك لا يلتئم مع الامر بالارجاء ، لأن العمل باحدهما تخيسيرا ليس أرجاء ، بل الارجاء ترك العمل بهما معا •

فلا دلالة لهذه الرواية على التخيير بين المتعارضين •

٧ ــ وقال الكليني بعد تلك الرواية : « وفي رواية اخــرى : بأيهماً
 ١ ــ التسليم وسعك » •

ويظهر منه انها رواية اخرى *نه* لا انها نص آخر في الجواب عن نفس السؤال في الرواية المتقدمة ، والا لكان المناسب ان يقول ( بايهما اخذ ) لضمير الغائب ، لا ( بأيهما الحلق) بنحو الخطاب •

وظاهرها الحكم بالتخيير بين المعارضين مطلقا، ويحسل على المقيدات. ٨ ـــ ما في عيون المحبار الرضائي للمسلكوق في خبر طويلجاء في آخره: « فذلك الذي يسع الاخذ بهما جميعا ، او بأيهما شئت وسعك الاختيار ، من باب التسليم والاتباع والرد الي ُرسول الله » .

والظاهر من هذه الفقرة هو التخيير بين المتعارضين ، الا انه بملاحظة صدرها وذيلها يمكن ان يستظهر منها ارادة التخيير في العمل بالنسبة الى ما اخبر عن حكمه انه على نحو الكراهة » ولذا انها فيما يتعلق بالاخبار عن الحكم الالزامي صرحت بلزوم العرض على الكتاب والسنة ، لا سيما وقد اعقب تلك الفقرة التي نقلناها قوله عليهالسلام : « وما لم تجدوه في شىء من هذهالوجو دفر دوا الينا علمه فنحن اولى بذلك ، ولا تقولوا فيه بآرائكم،

(1) راجع عنه تعليقة الكافى ج1 ص ٦٦ .

وعليكم بالكف والتثبت والوقوف وانتم طالبون باحثون حتى يأتيكم البيان من عندنا » •

وهده الفقرات صريحة في وجوب التوقف والتريث ، وعليه فالاجدر بهذه الرواية أن تجعل من أدلة التوقف ؛ لا التخير .

٩... مقبولة عسر بن حنظلة الآتي ذكرها في المرجحات ، وقد جاء في آخــرها : « اذا كان ذلك ... أي فقدت المرجحات ... فارجئه حتى تلقى امامك ، فإن الوقوف عند الشبهات خير من الاقتحام في الهلكات » أ وهذه نفاهرة فى وجوب التوقف عند التعادل ...

۱۰ ـ خبر سساعة عن ابن عبد الله عليه السلام (۱) :

قلت : يرد علينا حديثان : واحد بأمرنا بالعمل به ، والآخر يتهانساعن العمل به ?

> قال : لاتعمل بواحد منهما حتى تأتي صاحبك ، فتسأل عنه . قلت : لابد ان يعمل باحد منهما مريز من من

قال : اعمل بما فيه خلاف العامة •

١١ ـــ مرسلة صاحب غوالي اللالي ، على ما تقل عنه ، فانه بعـــد روايته المرفوعة المتقدمة برقم ٥ قال : « وفي رواية انه قال عليه الســــلام : اذن فارجته حتى تلقى امامك فتساله » .

### \* \* \*

هذه جملة ما عثرت عليه من الروايات فيما يتعلق بالتخيير او التوقف. والظاهر منها ــبعدملاحظةاخبار الترجيح الاتية، وبعد ملاحظةمقيداتهابصورة (1) الوسائل . كتاب القضاء ، الباب ٩ من ابواب صفات القاضي . فقدان المرجح ولو في الجملة... ان الرجوع الي التخيير او التوقف بع...د فقد المرجحات فتحمل مطلقاتها على مقيداتها

والخلاصة ان المتحصل منها جميعا انه يجب اولا ملاحظة المرجحات بين المتعارضين فان لم تنوفر المرجحات فالقاعدة هي التخيير او التوقف على حسب استفادتنا من الاخبار ؛ لا ان القاعــدة التخيير او التوقف في كــل متعارضين وان كان فيهما ما يرجح احدهما على الآخر .

نعم المستفاد من الرواية العاشرة فقط ـــ وهي خبر سماعه ـــ ان التوقف هو الحكم الاولي ، إذ أرجعه الى الترجيح بمخالفة العامة بعد فرض ضرورة العمل بأحدهما بحسب فرض السائل •

ولكن التأمل فيها يعطي انها لا تنافي ادلة تقديم انترجيح ، فان الظاهر ان المراد منها ترك العمل رأسا انتظارا لملاقاة الامام تم لا التوقف والعمل بالاحتياط ،

. وبعد هذا يبقى علي*نا أن تعرف وجه الج*مع بين أخبار التخيير واخبار التوقف فيما ذكرناه من الاخبار المتقدمة · وقد ذكروا وجوها للجمع لايغني أكثرها · راجع الحدائق ( ج۱ ص ١٠٠ )·

وأنت \_ بعد ملاحظة ما مر من المناقشات في الاخبار التي استظهروا منها التخير ـــ تستطيع ان تحكم بأن التوقف هو القاعــدة الاولية ، وأن التخير لا مستند له ، إذ لم يبق ما يصلح مستندا له الا الرواية الاولى ، وهي لا تصلح لمــارضة الروايات الكثيرة الدالة على توجــوب التوقف والرد إلى الامام .

اما ( الخامسة ) • وهي مرفوعة زرارة فهي ضعيفة السند جلنا ، وقد اشرنا فيما سبق الى ذلك وسيآتي بيانه ، على ان راويها تفسه عقبها بالمرسلة المتقدمة ( برقم ١١ ) الواردة في التوقف والارجاء •

واما ( السابعة ) مرسلة الكليني ،فليس من البعيد انها من استنباطاته حسبما فهمه من الروايات له لا أنها رواية مستقلة في قبال سائر روايات الباب، ويشهد لذلك ما ذكره في مقدمة الكافي ( ص ٢ ) من مرسلة اخرى بهذا المضمون : « بأيهما اخذتم من باب التسليم ومسعكم » ، لانه لم ترد عنده رواية بهذا التعبير الا تلك المرسلة التي نحن يصددها وهي بخطاب المفرد ، وهذه بخطاب الجمع ، وعليه فيظهر ان المرسلتين معا هما من مستنبطاته ، فلا يصح الاعتماد عليهما ،

اذا عرفت ما ذكرناه يظهر لك ان القول بالتخيير لا مستند له يصلح لمعارضة أخبار التوقف ، ولا للخروج عن القاعدة الاولية للمتعارضين وهي التساقط ، وان كان التخيير مذهب المتعور م

واما اخبار التوقف فانها مضافا الى كثرتها وصحة بعضها وقوة دلالتها ا لاتنافي قاعدة التساقط في الحقيقة الارتجاء والتوقف لايزيد على التساقط، بل هو من لوازمه ، فاخبار التوقف تكون على القاعدة .

وقيل في وجه تقديم اخبار التخيير : ان أدلة التخير مطلقة بالنسبة الى زمن الحضور، بينما ان اخبار التوقف مقيدة به وصناعة الاطلاق والتقييد تقتضي رفع التعارض بينهما بحمل المطلق على المقيد و تنيجة ذلك التخيير في زمان الغيبة كما عليه المشهور ،

اقول : ان اخبار النوقف كلها بلسان الارجاء الى ملاقاة الامام فللا يستفاد منها تقييد الحكم بالنوقف بزمان الحضور ، لان استفادة ذلكينوقف على ان يكون للغاية مفهوم . وقد تقدم ( ج۱ ص ١٢٥ ) بيان المناط في استفادة مفهوم الغاية ، فقلنها : « ان الغاية اذا كانت قيدا للموضوع او المحمول فقط لا دلالة لها على المفهوم & ولا تدل على المفهوم الا اذا كان التقييد بالغاية راجعا الى الحكم » •

والغاية هنـــا غاية لنفس الارجاء لا لحكمه وهو الوجوب ، يعني ان المستفاد من هذه الاخبار ان نفس الارجاء مفيى بملاقاة الامام ، لاوجوبه.

والحاصل : انه لايفهم من اخبار التوقف ،الا انه لايجوز الاخذ بالاخبار المتعارضة المتكافئة ، ولا العمل بواحد منها ، وانما يحال الامر في شانها الى الامام ويؤجل البت فيها الى ملاقاته ، لتحصيل الحجة على الحكم بعمد السؤال عنه . فهي تقول بما يؤل الى ان الاخبار المتعارضة المتكافئة لاتصلح لاثبات الحكم ، فلا تجوز الفتوى ولا العمل باحدها . وينحصر الامر حينئذ بصلاقاة الامام والسؤال منه . فاذا لم تحصل الملاقاة ولو لغيبة الامام فلا يجوز الاقدام على العمل باحد المتعارضين .

وعلى هذا ، فتكون هذه الاخبار مباينة لاخبار التخيير لااخص منها .

- 454 -الامر الثالث : المرجعــــات

تقدم ص ٢١٣ ال من شروط تحقق التعارض ال يكون كلمن الدليلين واجدا لشرائط الحجية في حد نفسه للم لانه لاتعارض بين الحجة واللاحجة، فاذا بحثنا عن المرجحات فالذي نعنيه ال نبحث عما يرجح الحجة على الاخرى، بعد فرض حجيتهما معا في انفسهما ، لا عما يقوم اصل الحجة ويعيزها عن اللاحجة ، وعليه فالجهة التي تكون من مقومات الحجة مع قطع النظر عن المارضة لا تدخل في مرجحات باب التعارض ، بل تكون من معيزات الحجة عن اللاحجة ،

ومن اجل هذا يجب ان نتنبه ال**ي الوابات ال**ذكورة في باب الترجيحات الى أنها وارزة في صدد أي شي*غ من فللتون في صدد* الترجيح او التمييز.

فلو كانت على النحو الثاني لا يكون فيها شاهد على ما فحن فيه ،كما قاله الشيخ<sup>2</sup>صاحب الكفاية في روايات الترجيح بموافقة الكتاب كما سيآتي <sup>4</sup>

اذا عرفت ما ذكرتاه من جهة البحث التي تفصدها في بيان المرجحات x فنقـــول :

ان المرجحات المدعي انها منصوص عليها في الاخبار خسبة اصناف : الترجيح بالاحدث تاريخا ، ويصفات الراوي ، وبالشهرة ، وبسوافقةالكتاب، وبمخالفة العامة .

فينبغي اولا البحث عنها واحدة واحدة ، ثم بيان أية منها اولى بالتقديم لو اتعارضت ، ثم بيان انه هل يجب الاقتصار عليها أو يتعدى الى غيرها ، فهتا ثلاثة مقامات :

# -- ۲٤٨ ---المقام الاول -- المرجحات الخمسة ۱ -- الترجيح بالاحدث :

في هذا الترجيح روايات أربع ، نكتفي منها بما رواه الكليني بسنده الى ابي عبد الله عليه السلام <sup>(1)</sup> قال عليه السلام : أرأيت لو حدثتك بحديث - العام - ثم جُنتني من قابل فحدثتك بخلافه ، بأيهما كنت تأخذ . قات : آخذ بالاخير . فقال ان : رحمك الله !

اقول : ان الذي يستظهره بعض اجلة مشايخنا قدس سره ان هذه الروايات لاشاهد بها على ما نحن فيه ، أي انها لاتدل على ترجيح الاحدث من البيانين كفاعدة عامة بالنسبة الى كل مكلف وبالنسبة الى جميع العصور، لانه لاتدل على ذلك الا اذا فهم متهاان الاحدث هو الحكم الواقعي وان الاول واقع موقع التقية او نحوها ، مع انه لا يقهم منها اكثر من ان من ألقي اليه البيان خاصة حكمه الفعلي ما تضعنه البيان الاخير ، وليست ناظرة الى انه هـو الحكم الواقعي ، فلربما كان حكما ظاهريا بالنسبة اليه من باب التقية ، كما انه ليست ناظرة الى ان هـذا الحكم الفعلي هو حكم كل أحد وفي كل زمان .

والحاصل ان هذه الطائفة من الروايات لا دلالة فيها على ان البيان الاخير يتضمن الحكم الواقعي ¢وانذلك بالنسبة الىجميع المكلفين في جميع الازمنة ، حتى يكون الاخذ بالاحدث وظيفة عامة لجميع المكلفين ولجميع الازمان حتى زمن الغيبة ولو كوان من بساب التقيبة ، ولا شوك ان الازموان والاشواص تنفوات وتختولف من جهسة شودة التقيبة او الزومهما

(1) الكافي ج1 ص ٦٧ .

## ٢ - الترجيح بالصغات :

اذ الروايات التي ذكرت الترجيح بالصفات تنحصر في مقبولة ابنحنظلة ومرفوعة ذرارة المشار اليهما سابقا ، والمرفوعة كما قلنا ضعيفة جدا ،لالها مرفوعة ومرسلة ولم يروها الا صاحب ( غوالي اللآلي ) ، وقد طعن صاحب ( الحدائق ُ)في التأليف والمؤلف اذ قال ج۱ ص ٩٩ : « فانا لم نقف عليها في غير كتاب غوالي اللآلي ، مع ما هي عليه من الرفع والارسال ، وماعليه الكتاب من نسبة صاحبه الى التساهل في نقل الاخبار والاهمال وخلط غثها بسبينها وصحيحها بسقيمها » ،

اذن ، الكلام فيها فضول ، فالعمدة في الباب المقبولة التي قبلها العلماء لان راويها صفوان بن يحيى الذي هو من اصحاب الاجماع ، أي الـــذين اجمعالعصابة على تصحيح مايصح عنهم. كما رواها المشايخالثلاثةفي كتبهم<sup>(۱)</sup>. واليك نصها بعد حذف مقدمتها :

قات : فان كان كل رجل اختار رجلا من أصحابنا فرضيا ان يكونا الناظرين في حقهما ، واختلفا فيما حكما ، وكلاهما اختلفا في حديثكم ?

قال : الحكم ما حكم به أعــدلهما وأفقههما واصدقهما في الحديث وأورعهما ، ولا يلتفت الى ما يحكم به الآخر .

قلت : فانهما عدلان مرضيان عند أصحابنا لايفضل واحد منهما على الآخر ?

(1) الكافى ج1 ص ٦٧ ، والفقيه المطبوع بطهران سنة ١٣٧٦ ص ٣١٨
 والتهذيب فى باب الزيادات من كتاب القضاء .

قال : ينظر إلى ماكان من روايتهم عنا في ذلك الذي به حكما المجمع عليه من أصحابك ، فيؤخذ بهمن حكمنا ، ويترك الشاذ الذي ليس بمشهور عند أصحابك فان المجمع عليه لاريب فيه . وانما الامور ثلاثة : أمر بيئن رشده فيتبع ، وأمر بين غيسه فيجتنب ، وأمر مشكل يرد علمه الى الله ورسوله . قال رسول الله (ص) : « حلال بيئن ، وحرام بيئن ، وشبهات بين ذلك ، فمن ترك الشبهات فجا من المحرمات ، ومن أخذ بالشبهات ارتكب المحرمات وهلك من حيث لايعلم » .

قلت : فان كان الخبران عنكما <sup>(1)</sup> مشهورين قد رواهما الثقات عنكم؟ قال : ينظر : فما وافق حكمه حكم الكتاب والسنة وخالف العامــة فيؤخذ به ، ويترك ما خالف حكمه حكم الكتاب والسنة ووافق العامة .

قلت : جعلت فداك ! أرأيت ال كان الفقيهان عرفا حكمه من الكتاب والسنة ووجدنا أحد الخبرين موافقاً للعامة والآخر مخالفاً لهم ، بأيالخبرين يؤخــذ ?

قال : ما خالف العامة فغيه الرشاد •

قلت : جعلت فداك ! قان وافقهم الخبران جميعا ?

قال : انظر الىما هم اليه أميل ـــ حكامهم وقضاتهم ـــ فيترك ويؤخذ بالآخر •

قلت : فان وافق حكامهم الخبرين جميما ?

قال : إذا كان ذلك فارجه ( وفي بعض النسخ : فارجته ) حتى تلقى إمامك ، فان الوقوف عند الشبهات خير من الاقتحام في الهلكات . انتهت المقبولة .

بقصد الباقر والصادق عليهما السلام .

أقول : من الواضح ان موردها التعارض بين الحاكمين ، لابين الراويين ا ولكن لمسا كان الحكم والفتوى في الصدر الاول يقعان ينص الاحاديث ، لا أنهما يقعان يتعبير من الحاكم او المفتي كالعصور المتأخرة استنباطا من الاحاديث ـــ تعرضت هذهالمقبولة للرواية والراوي لارتباط الرواية بالحكم، ومن هنا استدل بها على الترجيح للروايات المتعارضة ما

غير انه ــ مع ذلك ــ لايجعلها شاهدا على ما فعن فيه • والسر في ذلك واضح لأن اعتبار شىء في الراوي بما هو حاكم غير اعتباره فيه بما هو راو ومحدث ، والمفهوم من المقبولة أن ترجيح الأعدل والأورع والأفقة انما هو بما هو حاكم في مقام نفوذ حكمه ، لا في مقام قبول روايته •

ويشهد لذلك الها جعلت من حملة المرجحات كونه ( أفقه ) في عرض كونه أعدل وأصدق في الحديث ولا وبط للافقهية بترجيح الرواية من جهة كونها رواية م

نعم أن المقبولة انتقلت بعد ذلك ألى الترجيح للرواية بما هي رواية ابتداء من الترجيح بالشهرة ، وأن كان ذلك من أجل كوفها سندا لحكم الحاكم ، فان هذا أمر آخر ُغير الترجيح لنفس العكم وبيان نفوذه .

وعليه ، فالمقبولة لادليل فيها على الترجيح بالصفات . وأما الترجيح بالشهرة وما يليها فسياتي الكلام عنه . ويؤيد هذا الاستنتاج أن أصاحب الكافي لم يذكر في مقدمة كتابه الترجيح بصفات الراوي .

# ٣ - الترجيع بالشهرة :

تقدم ص ١٦٤ أن الشهرة ليست حجة في تفسها ، وأما إذا كافت مرجحة للرواية ـــ على القول به ــــ فلا ينافي عدم حجيتها في تفسها .

والشهرة المرجحة على فحوين : شهرة عملية وهي الشهرة الغتواتية

المطابقة للرواية ، وشهرة في الرواية وان لم يكن العمل على طبقها مشهورا • أما ( الاولى ) فلم يرد فيها من الاخبار ما يدل على الترجيح بها ، فاذا قلنا بالترجيح بها ، فلا بد أن يكون بمناط وجوب الترجيح بكل مايوجب الاقربية إلى الواقع ، على ما سيأتي وجهه ، غاية الامر أن تقوية الرواية بالعمل بها يشترط فيها أمران :

ا ــــــ ان يعرف استناد الغنوى اليها ، اذ لايكفى مجرد مطابقة فتوى المشهور للرواية في الوثوق باقربيتها الى الواقع •

٢ ـــ أن تكون الشهرة العملية قديمة ، أي واقعة في عصر الائمة او العصر الذي يليه الذي تم فيه جمع الاخبار وتحقيقها ، أما الشهرة في العصور المتأخرة لفيشكل تقوية الرواية بها ب

هذا من جهة الترجيح بالشهرة العملية في مقام التعارض ، أما من جهة جبر الشهرة للخبر الضعيف مع قطع التظر عن وجود ما يعارضه فقد وقع نزاع للعلماء فيه • والحق أنها جابرة له اذا كانت قديمة أيضا ، لأن العمل بالخبر عند المشهور من القدماء مما يوجب الوثوق بصدوره • والوثوق هو المناط في حجية الخبر كما تقدم • وبالعكس من ذلك اعراض الاصحاب عن الخبر فانه يوجب وهنه واذ كان راويه ثقة وكان قوي السند ، بل كلماقوي سند الخبر فأعرض عنه الاصحاب كان ذلك اكثر دلالة على وهنه •

وأما ( الثانية ) ، وهي الشهرة في الرواية ــ فان اجماع المحقين قائم على الترجيح بها ، وقد دلت عليه المقبولة المتقدمة ، وقد جاء فيها (فان المجمع عليه لارب فيه ) • والمقصود من ( المجمع عليه ) المشهور ، بدلسيل فهم السائل ذلك ، اذ عقبه بالسؤال : « فان كان الخبران عنكما مشهورين » • ولا معنى لأن يراد من الشهرة الاجماع • - 707 -

وقد يقال : أن شهرة الرواية في عصر الآئمة يوجب كون الغبر مقطوع الصدور ، وعلى الاقل يوجب كونه موثوقا بصدوره • وإذا كان كذلك فالشاذ المعارض له<sup>ما</sup>يما مقطوع العدم أو موثوق بعدمه ، فلا تعمه أدلة حجية الخبر • وعليه فيخرج اقتضاء الشهرة في الرواية عن مسألة ترجيح احدى الحجتين بل تكون لتمييز الحجة عن اللاحجة •

والجواب : إن الشاذ المقطوع العدم لايدخل في مسألتها قطعا ، وأما الموثوق بعدمه من جهة حصول الثقة الفعلية بمعارضه ، فلا يضر ذلك في كونه مشمه لا لأدلة حجية الخبر ، لأن الظاهر كفاية وثاقة الراوي في قبول خبره من دون اناطة بالوثوق الفعلي بخبره . وقد تقدم في حجية خبر الثقة *ا* انه لايشترط حصول الظن الفعلي به ولا عدم الظن بخلافه .

> ٤ - الترجيع بموافقة الكتف بر الترجيع بموافقة الكتف بر

في ذلك روايات كثيرة : ( منها ) مقبولة ابن حنظلة المتقدمة . و ( منها ) خبر الحسن بن الجهمُ المتقدم ( رقم ١ ) فقد جاء في صدره :

قلت له : تجيئنا الاحاديث عنكم مختلفة ?

قال : ما جاءك عنا فقسه على كتاب الله عز وجل واحاديثنا : قان كان يشبههما فهو إمنا ، وإن لم أيكن يشبههما فليس منا .

قال في الكفاية : « أن في كون اخبار موافقة الكتاب أو مخالفة القوم من أخبار الباب نظراً : وجهه قوة احتمال أن يكون المخالف للكتاب في نفسه غير حجة ُ بشهادة ما ورد في أنه زخرف وباطل وليس بشيء أو أنهلم نقله او أمر بطرحه على الجدار معم » •

أقول : في مسألة موافقة الكتاب ومخالفته طائفتان من الاخبار :

( الاولى ) – في بيان مقياس أصل حجية الخبر ، لا في مقام المعارضة بغيره ، وهي التي ورد فيها التعبيرات المذكورة في الكفاية : انه زخرف وباطل •• الى آخره أ. فلابد ان تحمل هذه الطائفة على المخالفة لصريح الكتاب ، لأنه هو الذي يصح وصفه بأنه زخرف وباطل ونحوهما •

(واندنية) في بيان ترجيح أحد المتعارضين . وهذه لم يرد فيها مثل تلك التعبيرات ، وقد قرأت بعضها . وينبغي ان تحمل على المخالفة لظاهر الكتاب لا لنصه ، لاسيما ان مورد بعضها مثل المقبولة في الخبر الذي لو كان وحده لأخذ به وانما المانع من الاخذ به وجود المعارض ، اذ الامر بالاخذ بالموافق وترك المخالف وقع في المقبولة بعد فرض كونهما مشهورين قد رواهما الثقات ، ثم فرض السائل موافقتهما معا للكتاب بعد ذلك اذ قال : « فان كان الفقيهان عرفا حكمة من الكتاب والسنة » . ولا يكون ذلك الا الموافقة لظاهرة والا لزم وجود نصين متبائنين في الكتاب بعد ذلك اذ يدل على أن المراد من مخالفة الكتاب في المقبولة مخالفة الظاهر لا النص .

ويشهد لما قلناه أيضا ما جاء في خبر الحسن المتقـــدم : « قان كان يشبههما فهو منا » ، فان التعبير بكلمة ( يشبههما ) يشير الى أن المراد الموافقة والمخالفة للظاهر •

## ه \_ مخالفة المامة :

إن الاخبار المطلقة الآمرة بالاخذ ابما خالف العامة وترك ما وافقها كلها منقولة عن رسالة للقطب الراوندي ، وقد نقل عن الفاضل النراقي انه قال ن انها غير ثابتة عن القطبّ ثبوتا شايعا فلا حجة فيما نقل عنه . وهناك رواية مرسلة عن الاحتجاج تقدمت في رقم (١٠) لاحجة فيهما لضعفها بالارسال . فينحصر الدليل في ( المقبولة ) المتقدمة . وظاهرها كما سبق قريبا أن الترجيح بموافقة الكتاب ومخالفة العامة بعمد فرض حجية الخبرين في انفسهما ، فتدل على الترجيح لاعلى التمييز كما قيل .

والنتيجة : ان المستفاد من الاخبار ان المرجحات المنصوصة ثلاثة : الشهرة ، وموافقــة الكتاب والسنة ، ومخالفة العامة ⁄م وهذا ما أستفاده الشيخ الكليني في مقدمة الكافي ٠ ٰ



- 201 -

## المقام الثاني

في المفاضلة بين المرجحات*كما* 

ان المرجحات في جملتها ترجع الى ثلاث نواح لاتخرج عنها ١ ــ ما يكون مرجحا للصدور ، ويسمى ( المرجح الصدوري ) ،ومعنى ذلك ان المرجح يجعل صدور أحد الخبرين أقرب من صدور الآخر • وذلك مثل موافقة المشهور وصفات الراوي • <sup>و</sup>ر

٢ – ما يكون مرجحا لجهة الصدور ، ويسمى ( المرجح الجهتي ) ، فان صدور الخبر – المعلوم الصدور حقيقة او تعبدا – قد يكون لجهة الحكم الواقعي وقد يكون لبيان خلافه لتقية او غيرها من مصالح اظهار خلاف الواقع ، وذلك مثل ما اذا كان الخبر مخالفا للعامة ، فانه يرجح في مورد معارضته بخبر آخر موافق لهم أن صدوره كان لبيان الحكم الواقعي، لائه لايحتمل فيه اظهار خلاف الواقع ، بخلاف الآخر ،

٣ \_ ما يكون مرجحا للمضمون ، ويسمى ( المرجح المضموني ) •
 وذلك مثل موافقة الكتاب والسنة ، اذ يكون مضمون الخبر الموافق أقرب
 الى الواقع في النظر •

وقد وقع الكلام في هذه المرجحات انها مترتبة عند التعارض بينها أو أنها في عرض واحد ، على أقوال : ( الاول ) ـــ انها في عرض واحد *لا* فلو كان أحد الخبرين المتعارضين واجدا لبعضها والخبر الآخر واجدا لبعض آخر وقع التزاحم بين الخبرين ل فيقدم الاقوى مناطا له فان لم يكن احدهما أقوى مناطا تخير بينهما <sup>2</sup>. وهذا هو مختار الشيخ صاحب الكفاية . <sup>(1)</sup>

( الثاني ) ـــ انها مترتبة <sup>ت</sup>ويقدم المرجح الجهتي على غيره تُم فالمخالف للعامة أولى بالتقديم على الموافق لهم وإن كان مشهورا فم وهذا هو المنسوب الى الوحيد البهبهاني ٢٠

( الثالث ) ـــ انها مترتبة ، ولكن على العكس من الاول ، أي انه يقدم المرجح الصدوري على غيره ، فيقدم المشهور الموافق للعامة على الشاذ المخالف لهم ُ فو هذا هو ماذهب اليه شيخنا النائيني .

(الرابع) – انها مترتبة حسبما جاءفي المقبولة أو في الروايات الاخرى! بأن يقدم – مثلا حسبما يظهر من المقبولة – المشهور فان تساويا في الشهرة. قدم الموافق للكتاب والسنة ، فان تساويا في ذلك قدم ما يخالف العامة . وهناك أقوال أخرى لافائدة في تقلها م/

وفي الحقيقة ان هذا الخلاف ليس بمناط واحد ، بل يبتنى على اشياءً أن ( منها ) ـــ انه يبتنى على القول بوجوب الاقتصــار على المرجحات المنصوصة ، فان مقتضى ذلك ان يرجع الى مدى دلالة أخبار الباب / والى ما ينبغي من الجمع بينها بالجمع العرفي فيما اختلفت فيه ، وقد وقع في ذلك كلام طويل لكثير من الاعلام يحتاج استقصاؤه الى كثير من الوقت /

والذي نقوله ــ على فحو الاختصار ـــــ: إنه يبدو من تنبع الاخبار: إنه لاتفاضل في الترجيح بين الامور المذكورة فيها • ويشهد لذلك اقتصار جملة منها على واحد منها ، ثم ما جمع المرجحات منها كالمقبولة والمرفوعة --- ۲۰۸ ---

على تقدير لاعتماد عليها لم تذكرها كلها *ب* كما لم تتفق في الترتيب بينها • نعم ان ( المقبولة ) ــ التي هي عمدتنا في الباب والتي لم نستفد منها الترجيح بالصفات كما تقدم ــ ذكرت الشهرة اولا ، ويظهر منها أن الشهرة اكثر أهمية من كل مرجح<sup>4</sup>. واما باقي المرجحات فقد يقال لايظهر من المقبولة الترتيب بينها ، كيف وقـد جمعت بينها في الجواب<sup>1</sup> عندما فرض السائل الخبرين متساويين في الشهرة •

وعلى كل حال ، قان استفادة الترتيب بينالمرجحات من الاخبار مشكل جدا ما عدا تقديم الشهرة على غيرها .

و ( منها ) انه يبتنى ــ بعد فرض القول بالتعدى الى غير المرجحات المنصوصة ــ على ان القاعدة هل تقتضي تقديم المرجح الصدوري على المرجح الجهتي ، او بالعكس ، أو لاتقتضي شيئا منهما ? • وعلى التقدير الثالث لابد ان يرجع الى اقوائية المرجح في الكشف عن مطابقة الخبر للواقع، فكل مرجح يكون اقوي من هذه الجهة أيا كان فهو اولى بالتقديم •

وقد أصر شيخنا ألنائيني أعلى الله درجته على الاول ! اي انه يرى ان القاعدة تفتضي تقديم المرجح الصدوري على المرجح الجهتي . وبنى ذلك على كون الخبر صادرا لبيان الحكم الواقعي لا لغرض آخر يتفرع علىفرض صدوره حقيقة او تعبدا ؛ لان جهة الصدور من شؤون الصادر عفما لاصدور له لامعنى للكلام عنه 'انه صادر لبيان الحكم الواقعي او لبيان غيره . وعليه فاذا كان الخبر الموافق للعامة مشهورا وكان الخبر الشاذ مخالفا لهم كان الترجيح للشهرة دون مخالفة الآخر للعامة ، لان مقتضى الحكم بحجة المشهور عدم حجية الشاذ فلامعنى لحمله على بيان الحكم الواقع ، ليحمل المشهور على الترجيح للشهرة دون مخالفة الآخر للعامة ، لان مقتضى الحكم بحجة المشهور عدم حجية الشاذ فلامعنى لحمله على بيان الحكم الواقع ، ليحمل المشهور على -- 709 ---

أقول : ان المسلم انما هو تأخر رتبة الحكم بكون الخبر صادرا لبيان الواقع أو لغيره عن الحكم بصدوره حقيقة او تعبدا وتوقف الاول على الثاني ، ولكن ذلك غير المدعى ، وهو توقف مرجح الاول على مرجح الثاني إ فانه ليس المسلم نفس المدعى ، ولا يلزمه .

أما انه ليس نفسه فواضحلا قلناه من ان المسلم هو توقف الاول على الثاني وهو بالبديهة غير توقف مرجحه على مرجحه الذي هو المدعى .

واما انه لا يستلزمه فكذلك واضــح *نه*ٔ فانه اذا تصورنا هناك خبرين متعارضــين :

۱ - مشهورا موافقا للعامة

فان الترجيح للشاذ بالمخالفة النما يتوقف على حجيته الاقتضائية الثابتة له في نفسه ، لا على فعلية حجيته ، ولا على عدم فعلية حجية المشهور في قباله ، بل فعلية حجية الشاذ تنشأ من الترجيح له بالمخالفة ويترتب عليهما حينئذ عدم فعلية حجية المشهور .

وكذلك الترجيح للمشهور بالشهرة انما يتوقف على حجيته الاقتضائية الثابتة له في تفسه ، لا على فعلية حجيته ، ولا على عدم فعلية حجية الشاذ في قباله ، بلفعلية حجية المشهور تنشأ من الترجيحاه بالشهرة ويترتب عليها حينئذ عدم فعلية حجية الشاذ .

وعليه فكما لا يتوقف الترجيح بالشهرة على عدم فعلية الشاذ المقابل له ، كذلك لا يتوقف الترجيح بالمخالفة على عدم فعلية المشهور المقابل له ، ومن ذاك يتضح انه كما يقتضي الحكم بحجية المشهور عدم حجية الشاذ فلا معنى لحمله على بيان الحكم الواقعي ، كذلك يقتضي الحكم بحجية الشاذ عدم حجية المشهور <sup>ا</sup>فلا معنى لحمله على بيان الحكم الواقعي • وليس الاول اولى بالتقديم من الثاني •

- 11. -

نعم اذا دل دليل خاص مثل (المقبولة)على اولوية الشهرة بالتقديم من المخالفة فهذا شيء آخر هو مقتضى الدليل ، لا انه مقتضى القاعدة •

والنتيجة : إنه لا قاعدة هناك تقتضى تقديم احد المرجحات على الآخرئ ما عدا الشهرة التي دلت المقبولة على تقديمها ، وما عدا ذلك فالمقدم هو الاقوى مناطاً أي ما هو الاقرب الى الواقع في نظر المجتهد ؛ فان لم يحصل التفاضل من هذه الجهة فالقاعدة هي التساقط لا التخيير . ومع التسساقط يرجع الى الاصول العملية التي يقتضيها المورد .



## القام الثالث

في التعدي عن المرجحات المنصوصة

لقد اختلفتانظار الفقهاء في وجوب الترجيح بغير المرجحات المنصوصة على اقوال :

١ - وجوب التعدي الى كل ما يوجب الاقريبة الى الواقع نوعا ، وهو القول المشهور ، ومال اليه الشيخ الاعظم وجماعة من محققي اساتذقنا .
 وزاد بعض الفقهاء الاعتبار في الترجيح بكل مزية ، وان لم تفد الاقربية الى الواقع او الصدور ، مثل تقديم ما يتضمن الحظر على ما يتضمن الاباحة .
 ٢ - وجوب الاقتصار على الرجحات المنصوصة ، وهو الذي يظهر من كلام الشيخ الكايني في مقدمة ألكاني ، ومال اليه الشيخ منكل مزية ، وما الذي ينهر الراحة .
 ٣ - وجوب الاقتصار على الرجحات المنصوصة ، وهو الذي يظهر من كلام المني ينهر الحظر على ما يتضمن الحظر على ما يتضمن الاباحة .

ولما كانت المباني في الاصل في المتعارضين مختلفة ، فلا بد ان تختلف الاقوال في هذه المسألة على حسبها ، فنقول :

اولا ــ اذا قلنا بأن الاصل في المتعارضين هو التساقط ــوهوالمختار ــ فان الاصل يقتضى عدمالترجيح الا ما علم بدليل كون شىء مرجحا ، ولكن هذا الدليل هل يكفي فيه نفس حجية الامارة ، أو يحتاج الى دليل خاص جديد? . فان قلنا ـ: ان دليل الامارة كاف في الترجيح ، فلا شك في اعتبار كل مزية توجب الاقربيه الى الواقع نوعا • والظاهر ان الدليل كاف في ذلك ، لا سيسا اذا كان دليلها بناء العقلاء الذي هو أقوى ادلة حجيتها ء فان الظاهر ان بناءهم على العمل بكل ما هو اقرب الى الواقع من الخبرين المتعارضين، أي ان العقلاء وأهل العرف في مورد التعارض بين الخبرين غير المتكافئين لا يتوقدون في العمل بسا هو أقرب الى الواقع في نظرهم ولا يبقون في حيرة من ذلك 1⁄2 وان كانوا يعملون بالخبر الآخر المرجوح لو بقي وحده بسلا معارض واذا كان للعقلاء مثل هذا البناء العملي فانه يستكشف منه رضى الشارع وامضاؤه على ما تقدم وجهه في خبر الواحد والظواهر أ

وان قانا : ان دليل الامارة غير كاف ولا بد من دليل جديد ، فلا محالة يجب الاقتصار على المرجحات المنصوصة ، الا اذا استفدنا من ادلة الترجيح عموم الترجيح بكل مزية توجب اقربية الامارة الى الواقع ، كما ذهب اليه الشيخ الاعظم ، فانه أكد في أنرسائل على ان المستفاد من الاخبار ان المناط في الترجيح هو الاقربية الى مطابقة الواقع في نظر الناظر في المتعارضين ، من جهة انه أقرب من دون مدخلية خصوصية سبب ومزية ، وقد ناقش هده الاستفادة صاحب الكفاية فراجع .

ثانيا \_ اذا قلنا بان القاعدة الاولية في المتعارضين هو التخيير ، قان الترجيح على كل حال لا يحتاج الى دليل جديد : فان احتمال تعين الراجح كاف في ازوم الترجيح ؛ لانه يكون المورد<sup>7</sup>من باب الدوران بين التعيسين والتخيير ، والعقل يحكم بعدم جواز تقديم المرجوح على الراجح لا سيما في مقامناً : وذلك لانه بناء على القول بالتخيير يحصل العلم بأن الراجح منجز للواقع اما تعيينا واما تخييرا وكذلك هو معذر عند المخالفة للواقع • واما المرجوح فلا يحرز كونه معذرا ولا يكون العمل به معذرا بالفعل لو كان

مخالفا للواقع ا

وعليه ، فيجوز الاقتصار على العمل بالراجح بلا شك ، لانه معــذر قطعا على كل حال سواء وافق الواقع أم خالفه ، ولا يجوز الاقتصار على العمل بالمرجوخ لعدم احراز كونه معذرا .

ثالثا \_ اذا قلنا بان القاعدة الثانوية الشرعية في المتعارضين هو التخيير كما هو المشهور وان كانت القاعدة الاولية العقلية هي التساقط \_ فلا بد ان فرجع الى مقدار دلالة اخبار الباب ا فان استفدنا منها التخيير مطلقا ا حتى مع وجود المرجحات فذلك دليل على عدم اعتبار الترجيح مطلقا بأي مرجح كان أ وان استفدنا منها التخيير في صورة تكافؤ المتعارضين فقط ، فلابد من استفادة الترجيح من نفس الاخبار، اما بكلمزية أو بخصوص المزايا المنصوصة وقد عرفت ان الشيخ الاعظم يستفيد منها العموم .

Sa \* \* \*

اذا عرفت ما شرحناه فانك تعرف ان الحق على كل حال ما ذهب اليه الشيخ الاعظم الذي هو مذهب المشهور ، وهو الترجيح بكل مزية توجب اقريبة الامارة الى الواقع نوعا ، وذلك بناء على المختار من ان القاعدة هي التساقط فانها مخصوصة بما اذا كان المتعارضان متكافئين ، واما ما فيسه المزيةالموجبة لاقربية الامارةالى الواقع في نظر الناظر فان بناء العقلاء مستقر على العمل بذي المزية الموجبة للاقربية الى الواقع كما تقدم ، ولا تحتاج بناء على هذا الى الريا المتعادة عموم الترجيح من الاخبار وان كان الحسق ان

هد: وهر ما ارتدام بيام بي ابحاث كثيرة في هذه المسالة نحيل الطالب فيها الى المطولات • والحمد لله رب العالمين •

