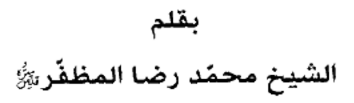


## أصول الفقه

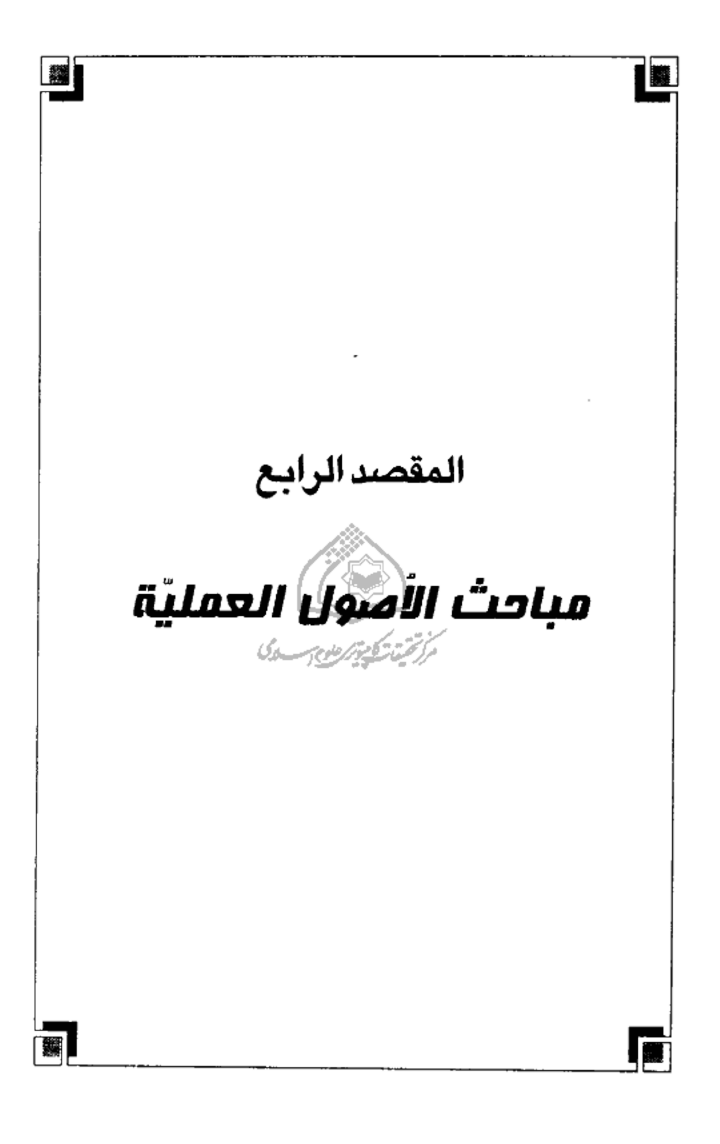




كان كل ما عثرنا عليه من «مباحث الأصول العملية» التي تشكل الجزء الرابع والأخير من الكتاب بين أوراق آية الله المؤلف طاب مثواه: هو «مبحث الأستصحاب» الذي آثرنا نشره وأحده في هذه الطبعة من الكتاب وألحقناه في الجزء الثالث... ونأمل ببعون الله تعالى أن نعثر على البحوث الثلاثة الباقية من هذا الجزء لنقوم بنشرها في الطبعات اللاحقة.

الناشر (۱)

(١) هذه كلمه ناشر هذا الأثر القيّم في طبعته الثانية (مؤسسة النشر الإسلامي) .





بسم الله الرحمن الرحيم

تمهيد:

لا شكّ في أنّ كلّ متشرّع يعلم علماً إجماليّاً بأنّ لله تعالى أحكـاماً الزاميّة من نحو الوجوب والحرمة يجب على المكلّفين امـتثالها يشـترك فيها العالم والجاهل بها.

وهذا «العلم الإجمالي» منجّز لتلك التكاليف الإلزامية الواقعيّة، فيجب على المكلَّف ـ بمقتضى حكم العقل بوجوعب تفريغ الذمّة ممّا علم اشتغالها به من تلك التكاليف ـ أن يسعى إلى تحصيل المعرفة بها بالطرق المؤمّنة له الَّتي يعلم بفراغ ذمّته باتّباعها.

ومن أجل هذا نذهب إلى القول بوجوب المعرفة وبوجوب الفحص من الأدلّة والحجج المثبتة لتلك الأحكام حتّى يستفرغَ المكلّف وسعَه في البحث ويستنفدَ مجهودَه الممكن له\*.

(\*) لو فُرض أنَّ مكلَّفاً لا يسعد فحص أدلَّة الأحكام لسببٍ مَّا ـ ولو مـن جـهة لزوم العسـر والحرج ـ فإنَّه يجوز له أن يقلَّد من يطمئنَّ إليه من المجتهدين الَّذي تمَّ له فحص الأدَّلَـة وتحصيل الحجّة، وذلك بمقتضى أدلَّة جواز التقليد ورجوع الجاهل إلى العالم. كما يجوز له أن يعمل بالاحتياط في جميع الموارد المحتملة للتكليف والَّني يمكن فيها الاحتياط على النحو الَّذي يأتي بيانه في موقعه. ومن هنا قسّموا المكلّف إلى: مجتهدٍ، ومقلَّدٍ، ومحتاطٍ. ب وحينئذٍ، إذا فحص المكلّف وتمّت له إقامة الحجّة على جميع الموارد المحتملة كلّها، فذاك هو كلّ المطلوب وهو أقصى ما يرمي إليه المجتهد الباحث ويُطلب منه. ولكن هـذا فـرض لم يـتّفق حـصوله لواحـدٍ مـن المجتهدين، بأن تحصل له الأدلّة على الأحكام الإلزاميّة كلّها، لعدم توفّر الأدلّة على الجميع.

وأمّا إذا فحص ولم تتمّ له إقامة الحجّة إلّا على جملةٍ مـن المـوارد وبقيت لديه موارد أخرى يحتمل فيها ثبوت التكليف ويتعذّر فيها إقـامة الحجّة ــلأيّ سبب كان\* ــفإنّ المكلّف يقع لا محالة في حالةٍ من الشكّ تجعله في حيرةٍ من أمر تكليفه. فماذا تراه صانعاً؟

هل هناك حكم عقلي يركن إليه ويطمنن بالرجوع إلى مقتضاه؟ أو أنّ الشارع قد راعى هذه الحالة للمكلّف لعلمه بوقوعه فيها، فجعل له وظائف عمليّة يرجع إليها عند الحاجة ويعمل بها لتطمينه من الوقـوع في العقاب؟

هذه أسئلة يجب الجواب عنها.

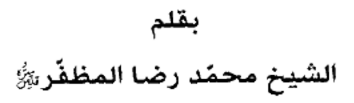
وهذا «المقصد الرابع» وُضع للجواب عنها، ليحصل للـمكلّف اليـقين بوظيفته الّتي يجب عليه أن يعمل بها عند الشكّ والحيرة.

وهذه الوظيفة أو الوظائف هي الَّتي تُسمّى عند الأصوليّين بـ«الأصل العملي» أو «القاعدة الأصوليّة» أو «الدليل الفقاهتي».

- ◄ ونحن غرضنا من هذا المقصد إنّما هو البحث عن وظيفة المجتهد فقط، وهو المناسب لعلم الأصول.
- (\$) إنَّ تعذُّر إقامة الحجَّة قد يحصل من جهة فقدان الدليل، وقد يحصل من جهة إجماله، وقد يحصل من جهة تعارض الدليلين وتعادلهما من دون مرجَّح لأحدهما على الآخر .

## أصول الفقه





الأوّل: أنّ الشكّ في الشيء ينقسم باعتبار الحكم المأخوذ فيه عـلى نحوين:

١ ـ أن يكون مأخوذاً موضوعاً للحكم الواقعي، كـالشكّ فـي عـدد ركعات الصلاة، فإنّه قد يوجب في بعض الحالات تبدّل الحكم الواقعي إلى الركعات المنفصلة.

٢ ـ أن يكون مأخوذاً موضوعاً للحكم الظاهري. وهذا النـحو هـو المقصود بالبحث في المقام. وأمّا النحو الأوّل فهو يدخل في مسائل الفقه. الثاني: أنّ الشكّ في الشـيء يـنقسم بـاعتبار مـتعلّقه ـ أي الشـيء المشكوك فيه ـ على نحوين:

د ي يكون المتعلّق موضوعاً خارجيّاً، كالشكّ في طهارة ماءٍ معيّنٍ أو في أنّ هـذا المـايع المـعيّن خـلٌ أو خـمر. وتُسـمّى الشـبهة حـينئذٍ «موضوعيّة».

٢ ـ أن يكون المتعلّق حكماً كلّياً. كالشكّ في حرمة التدخين، أو أنّه من المفطرات للصوم، أو نجاسة العصير العنبي إذا غلى قبل ذهاب ثلثيه. وتُسمّى الشبهة حينئذٍ «حكميّة».

والشبهة الحكميّة هي المقصودة بالبحث في هذا «المقصد الرابع» وإذا جاء التعرّض لحكم الشبهات الموضوعيّة فإنّما هو استطرادي قد تقتضيه طبيعة البحث باعتبار أنّ هذه الأصول في طبيعتها تعمّ الشبهات الحكميّة والموضوعيّة في جريانها، وإلّا فالبحث عن حكم الشكّ في الشبهة الموضوعيّة من مسائل الفقه.

الثالث: أنّه قد عُلم ممّا تقدّم في صدر التنبيه أنّ الرجوع إلى الأصول العمليّة إنّما يصحّ بعد الفحص واليأس من الظفر بـالأمارة عـلى الحكـم الشرعي في مورد الشبهة. ومنه يُعلم أنّه مع الأمل ووجود المجال للفحص لاوجه لإجراء الأصول والاكتفاء بها في مقام العمل، بل اللازم أن يفحص حتّى ييأس، لأنّ ذلك هو مقتضى وجوب المعرفة والتعلّم، فلا معذّر عن التكليف الواقعي لو وقع في مخالفته بالعمل بالأصل لاسيّما مثل أصل البراءة.

\* \*

\*



الاستصحاب

تعريفه: إذا تيقّن المكلّف بحكم أو بموضوع ذي حكم ثمّ تزلزل يقينه السابق \_ بأن شكّ في بقاء ما كان قد تيقّن به سابقاً \_ فإنّه بمقتضى ذهاب يقينه السابق يقع المكلّف في حيرة من أمره في مقام العمل، هل يعمل على وفق ما كان متيقّناً به ولكنّه ربما ذلك المتيقّن فيقع في مخالفة الواقع، أو لا يعمل على وفقه فينقضي ذلك اليقين يسبب ما عمراه من الشكّ ويتحلّل ممّا تيقّن به سابقاً ولكنّه ربما كان المتيقّن باقياً على حاله لم يزل فيقع في مخالفة الواقع؟ إذاً ماذا تراه صانعاً؟

و سك ان هده العيرة طبيعيد للمانك الساك، للمانج إلى لما يوضع من مستند شرعي، فإن ثبت بالدليل أن القاعدة هي أن يعمل على وفسق اليقين السابق وجب الأخذ بها ويكون معذوراً لو وقع في المخالفة، وإلا فلابد أن يرجع إلى مستندٍ يطمّنه<sup>(۱)</sup> من التحلّل ممّا تيقّن به سابقاً، ولو مثل أصل البراءة أو الاحتياط.

وقد ثبت لدى الكثير من الأصوليّين أنَّ القاعدة فـي ذلك أن يأخـذ

(١) تقول العامّة: طمّنه، أي حمله على الطمأنينة (المنجد \_طمن).

وكلمة «الاستصحاب» مأخوذة في أصل اشتقاقها من كلمة «الصحبة» من باب الاستفعال، فتقول: «استصحبت هذا الشخص» أي اتّخذته صاحباً مرافقاً لك. وتقول: «استصحبت هذا الشيء» أي حملته معك.

وإنّما صحّ إطلاق هـذه الكـلمة عـلى هـذه القـاعدة فـي اصـطلاح الأصوليّين، فباعتبار أنّ العامل بها يتّخذ ما تيقّن به سابقاً صحيباً له إلى الزمان اللاحق في مقام العمل.

وعليه، فكما يصحّ أن تطلق كلمة «الاستصحاب» على نفس الإبقاء العملي من الشخص المكلّف العامل. كذلك يـصحّ إطـلاقها عـلى نـفس القاعدة لهذا الإبقاء العملي. لأنّ القاعدة في الحقيقة إبقاء واستصحاب من الشارع حكماً.

إذا عرفت ذلك، فينبغي أن يجعل التعريف لهـذه القـاعدة المـجعولة. لا لنفس الإبقاء العملي من المكلّف العامل بالقاعدة، لأنّ المكلّف يقال له: عامل بالاستصحاب ومجرٍ له، وإن صحّ أن يقال له: إنه استصحب، كـما يقال له: أجري الاستصحاب.

وعلى كلَّ، فموضوع البحث هنا هو هذه القاعدة العـامّة. والمـقصود بالبحث إثباتها وإقامة الدليل عليها وبيان مدى حدود العمل بها، فلاوجه لجعل التعريف لذات الإبقاء العملي الَّذي هو فعل العامل بـالقاعدة، كـما صنع بعضهم<sup>(۱)</sup> فوقع في حيرةٍ من توجيه التعريفات.

(١) انظر درر الفوائد للمؤسّس الحائري ﷺ: ج ١ ـ ٢ ص ٥٠٩.

وإلى تعريف القاعدة نظر من عرّف الاستصحاب بأنّه «إبقاء ما كان» فإنّ القاعدة في الحقيقة معناها إبقاؤه حكماً. وكذلك من عرّفه بأنّه «الحكم ببقاء ما كان» ولذا قمال الشميخ الأنصاري عن ذلك التعريف: والصراد بمالإبقاء: الحكم بمالبقاء» بعد أن قمال: إنّه أسدّ التعاريف وأخصرها<sup>(۱)</sup>.

ولقد أحسن وأجاد في تفسير «الإبقاء» بالحكم بالبقاء، ليدلّنا على أنّ المراد من «الإبقاء» الإبقاء حكماً الّذي هو القاعدة، لا الإبقاء عملاً الّذي هو فعل العامل بها.

وقد اعتُرض على هذا التعريف الذي استحسنه الشيخ بعدّة أمور نذكر أهمّها ونجيب عنها:

منها: لا جامع للاستصحاب بحسب المشارب فيه من جهة المـباني الثلاثة الآتية في حجّيته، وهي: الأخيار، وبناء العقلاء، وحكم العقل.

فلا يصحّ أن يعبَّر عنه بالإيقاء على جميع هذه المباني. وذلك لأنّ المراد منه إن كان «الإبقاء العملي من المكلّف» فليس بهذا المعنى مورداً لحكم العقل، لأنّ المراد من حكم العقل هنا إذعانه ـ كما سيأتي ـ وإذعانه إنّما هو ببقاء الحكم لا بإبقائه العملي من المكلّف. وإن كان المراد منه «الإبقاء غير المنسوب إلى المكلّف» فمن الواضح أنّه لا جهة جامعة بين الإلزام الشرعي الذي هو متعلّق بالإبقاء وبين البناء العقلائي والإدراك العقلى.

والجواب يظهر ممّا سبق، فإنّ المراد من «الاستصحاب» هو القاعدة في العمل المجعولة من قبل الشارع، وهي قاعدة واحدة في معناها على -----

(١) فرائد الأصول: ج ٢ ص ٥٤١.

جميع المباني، غاية الأمر أنّ الدليل عليها تارةً يكون الأخبار، وأخـرى بناء العقلاء، وثالثةً إذعان العقل الّذي يُستكشف منه حكم الشرع. ومنها: أنّ التعريف المذكور لا يتكفّل ببيان أركان الاستصحاب من نحو اليقين السابق والشكّ اللاحق.

والجواب: أنَّ التعبير بــ«إبقاء ما كان» مشعر بالركنين معاً:

آمّا الأوّل ـ وهو اليقين السابق ـ فيُفهم من كلمة «ما كان» لأنّه ـ كما أفاده الشيخ الأنصاري ـ «دخل الوصف فـي المـوضوع مشـعر بـعلّيته للحكم، فعلّة الإبقاء أنّه كان، فيخرج من التـعريف إبـقاء الحكـم لأجـل وجود علّته أو دليله»<sup>(۱)</sup>. وحينئذٍ لا يُفرض أنّه كان إلّا إذا كان متيقّناً.

وأمّا الثاني ـ وهو الشكّ اللاحق خيفهم من كلمة «الإبقاء» الّذي معناه الإبقاء حكماً وتنزيلاً وتعبّداً، ولا يكون الحكم التعبّدي التنزيلي إلّا فـي موردٍ مفروض فيه الشكّ بالواقع الحقيقي، بـل مع عـدم الشكّ بـالبقاء لا معنى لفرض الإبقاء وإنّما يكون بـقاءً للـحكم ويكـون أيـضاً عـملاً بالحاضر، لابما كان.

مقوّمات الاستصحاب:

بعد أن أشرنا إلى أنّ لقاعدة الاستصحاب أركاناً نقول تـعقيباً عـلى ذلك: إنّ هذه القاعدة تتقوّم بعدّة أمورٍ إذا لم تتوفّر فيها فـإمّا ألّا تُسـمّى استصحاباً، أو لا تكون مشمولة لأدلّته الآتية. ويـمكن أن تـرتقي هـذه المقوّمات إلى سبعة أمورٍ حسبما تقتنص من كلمات الباحثين: ١ ـ اليقين: والمقصود به اليقين بالحالة السابقة، سواء كـانت حكـماً

(١) فرائد الأصول: ج ٢ ص ٥٤١ .

شرعيّاً أو موضوعاً ذا حكمٍ شرعيّ. وقد قلنا سابقاً: إنّ ذلك ركن في الاستصحاب، لأنّ المفهوم من الأخبار الدالّة عليه ـ بل من معناه ـ أن يثبت يقين بالحالة السابقة وأنّ لثبوت هذا اليقين علّية في القاعدة. ولا فرق في ذلك بين أن نقول بأنّ اعتبار سبق اليقين من جهة كونه صفة قائمة بالنفس، وبين أن نقول بذلك من جهة كونه طريقاً وكاشفاً. وسيأتي بيان وجه الحقّ من القولين.

٢ ـ الشكّ: والمقصود منه الشكّ في بقاء المتيقّن. وقد قلنا سابقاً: إنّه ركن في الاستصحاب، لأنّه لا معنى لفرض هذه القاعدة ولا للحاجة إليها مع فرض بقاء اليقين أو تبدّله بيقين آخر، ولا يصحّ أن تسجري إلا في فرض الشكّ ببقاء ما كان متيقّناً. فألشك مفروغ عنه في فـرض جـريان قاعدة الاستصحاب، فلابدّ أن يكون مأخوذاً في موضوعها.

ولكن ينبغي ألّا يخفى أنّ المقصود من «الشك» ما هو أعمّ من الشكّ بمعناه الحقيقي ـ أي تساوي الاحتمالين ـ ومن الظنّ غير المعتبر. فيكون المراد منه عدم العلم والعلمي مطلقاً، وسيأتي الإشارة إلى سرّ ذلك.

٣ \_ اجتماع اليقين والشك في زمان واحد: بمعنى أن يتفق في آن واحد حصول اليقين والشك، لا بمعنى أن مبدأ حدوثهما يكون في آن واحد، بل قد يكون مبدأ حدوث اليقين قبل حدوث الشك، كما هو واحد، بل قد يكون مبدأ حدوث اليقين قبل حدوث الشك، كما هو المتعارف في أمثلة الاستصحاب. وقد يكونان متقارنين حدوثاً، كما لو علم يوم الجمعة \_ مثلاً \_ بطهارة ثوبه يوم الخميس وفي نفس يوم الجمعة في آن حصول العلم حصل له الشكّ في بقاء الطهارة السابقة إلى يوم الجمعة الحدوث الشقين متأريب متقارنين حدوثاً، كما هو علم يوم الجمعة \_ مثلاً \_ بطهارة ثوبه يوم الخميس وفي نفس يوم الجمعة المتعارف في آن حصول العلم حصل له الشكّ في بقاء الطهارة السابقة إلى يوم حدوث الجمعة. وقد يكونان متقارنين حدوثاً، كما لو علم يوم الجمعة \_ مثلاً \_ بطهارة ثوبه يوم الخميس وفي نفس يوم الجمعة حلم محل له الشكّ في متاء الطهارة السابقة إلى يوم حدث الجمعة. وقد يكون مبدأ حدوث اليقين متأخراً عن حدوث الشكّ، كما لو حدث الشكّ، كما لو الجمعة. وقد يكون مبدأ حدوث اليقين متأخراً عن حدوث الشكّ، كما لو محدث الشكّ يوم الجمعة في طهارة ثوبه واستمرّ الشكّ إلى يوم الجمعة.

حدث له يقين يوم السبت في أنَّ الثوب كان طاهراً يوم الخميس. فإنَّ كلَّ هذه الفروض هي مجرى للاستصحاب.

والوجه في اعتبار اجتماع اليقين والشكّ في الزمان واضح، لأنّ ذلك هو المقوّم لحقيقة الاستصحاب الّذي هو «إبقاء ما كان» إذ لو لم يجتمع اليقين السابق مع الشكّ اللاحق زماناً فإنّه لا يُفرض ذلك إلّا فيما إذا تبدّل اليقين بالشكّ وسرى الشكّ إليه فلا يكون العمل باليقين إبقاء لما كان، بل هذا مورد «قاعدة اليقين» المباينة في حقيقتها لقاعدة الاستصحاب، وستأتي الإشارة إليها.

٤ ـ تعدد زمان المتيقن والمشكوك: ويشعر بهذا الشرط نفس الشرط الثالث المتقدّم، لأنّه مع فرض وحدة زمان اليقين والشكّ يستحيل فرض اتّحاد زمان المتيقّن نفس المشكوك \_ كما اتّحاد زمان المتيقّن نفس المشكوك \_ كما سيأتي اشتراط ذلك في الاستصحاب أيضاً \_ وذلك لأنّ معناه اجمعاع اليقين والشكّ بشيءٍ واحد، وهو محال والحقيقة أنّ وحدة زمان صفتي اليقين والشكّ بشيءٍ واحد يستلزم تعدد زمان متعلّقهما، وبالعكس، أي أنّ وحدة زمان اليقين والشكّ يستديما مع وحدة زمان المتيقّن نفس المشكوك \_ كما الثالث المتيقّن والمشكوك مع كون المتيقّن نفس المشكوك \_ كما التحاد زمان المتيقّن نفس المشكوك \_ كما التحاد زمان معناه اجمعاع التحاد أيضاً ـ وذلك لأنّ معناه اجمعاع اليقين والشكّ بشيءٍ واحد، وهو محال والحقيقة أنّ وحدة زمان صفتي اليقين والشكّ بشيءٍ واحد يستلزم تعدد زمان متعلّقهما، وبالعكس، أي أنّ وحدة زمان متعلّقهما، وبالعكس، أي أنّ وحدة زمان متعلّقهما، وبالعكس، أي أنّ وحدة زمان معلّة ما يوحدة زمان الصفتين.

وعليه، فلا يُفرض الاستصحاب إلّا في مورد اتّحاد زمان اليـقين والشكّ مع تعدّد زمان متعلّقهما. وأمّا في فرض العكس بأن يتعدّد زمانهما مع اتّحاد زمان متعلّقهما بأن يكون في الزمان اللاحق شاكاً في نفس ما تيقّنه سابقاً بوصف وجوده السابق، فإنّ هذا هو مورد ما يُسمّى بـ«قاعدة اليقين» والعمل باليقين لا يكون إبقاءً لما كان:

مثلاً: إذا تيقّن بحياة شخص يومَ الجمعة ثمّ شكّ يومَ السـبت بـنفس حياته يوم الجمعة بأن سرى الشكّ إلى يوم الجمعة ــ أي أنّه تبدّل يقينه السابق إلى الشكّ ـ فإنّ العمل على اليقين لا يكون إبقاءً لما كــان، لأنّـه حينئذٍ لم يحرز ما كان تيقّن به أنّه كان. ومن أجل هذا عبّروا عن مورد قاعدة اليقين بــ«الشكّ الساري».

وهـذا هـو الفـرق الأسـاسي بـين القـاعدتين. وسـيأتي أنّ أخـبار الاستصحاب لا تشملها ولا دليل عليها غيرها.

٥ ـ وحدة متعلّق اليقين والشكّ: أي أنّ الشكّ يتعلّق بنفس ما تعلّق به اليقين مع قـطع النـظر عـن اعـتبار الزمـان. وهـذا هـو المـقوّم لمـعنى الاستصحاب الّذي حقيقته «إبقاء ما كان».

وبهذا تفترق «قاعدة الاستصحاب» عن «قاعدة المقتضي والمانع» التي موردها ما لو حصل اليقين بالمقتضي والشكّ في الرافع \_ أي المانع في تأثيره \_ فيكون المشكوك فيها غير المتيقّن. فإنّ من يذهب إلى صحّة هذه القاعدة يقول: إنّه يجب البناء على تحقّق المقتضى (بالفتح) إذا تيقّن بوجود المقتضي (بالكسر) ويكفي ذلك بلاحاجة إلى إحراز عدم المانع من تأثيره، أي أنّ مجرّد إحراز المقتضي كافٍ في ترتيب آثار مقتضاه. وسيأتي الكلام إن شاء الله تعالى فيها.

٦ سبق زمان المتيقّن على زمان المشكوك: أي أنّه يجب أن يتعلّق الشكّ في بقاء ما هو متيقّن الوجود سابقاً. وهذا هو الظاهر من معنى الاستصحاب، فلو انعكس الأمر بأن كان زمان المتيقّن متأخّراً عن زمان المشكوك \_ بأن يشكّ في مبدأ حدوث ما هو متيقّن الوجود في الزمان المشكوك \_ بأن يشكّ في مبدأ حدوث ما هو متيقّن الوجود في الزمان الحاضر \_ فإنّ هذا يرجع إلى «الاستصحاب القهقرى» الّذي لا دليل عليه. مثاله: ما لو علم بأنّ صيغة «افعل» حقيقة في الوجوب في لغ تنا في الفعلية العلية. الفعلية الحاضرة وشكّ في مبدأ حدوث وضعها لهذا المعنى الوجود في الزمان المشكوك \_ بأن يشكّ في مبدأ حدوث ما هو متيقّن الوجود في الزمان المشكوك \_ بأن يشكّ في مبدأ حدوث ما هو متيقّن الوجود في الزمان المشكوك \_ الفيقة في الزمان المشكوك \_ بأن يشكّ في مبدأ حدوث ما هو متيقّن الوجود في الزمان المشكوك \_ الفيلة.

أصل وضع لغة العرب، أو أنّها نُقلت عن معناها الأصلي إلى هذا المعنى في العصور الإسلاميّة؟ فإنّه يقال هنا: إنّ الأصل عدم النقل، لغرض إثبات أنّها موضوعة لهذا المعنى في أصل اللغة. ومعنى ذلك في الحقيقة جرّ اليقين اللاحق إلى الزمن المتقدّم. ومثل هذا الاستصحاب يحتاج إلى دليلٍ خاصّ، ولا تكفي فيه أخبار الاستصحاب ولا أدلّته الأخرى، لأنّه ليس من باب عدم نقض اليقين بالشكّ، بل يرجع أمره إلى نقض الشكّ المتقدّم باليقين المتأخّر.

٧ ـ فعليّة الشكّ واليقين: بمعنى أنّه لا يكفي الشكّ التقديري ولا اليقين التقديري. واعتبار هذا الشرط لا من أجل أنّ الاستصحاب لا يتحقّق معناه إلّا بفرضه، بل لأنّ ذلك مقتضى ظهور لفظ «الشكّ» و «اليقين» في أخبار الاستصحاب، فإنهما ظاهران في كونهما فعليّين كسائر الألفاظ في ظهورها في فعليّة عناوينها

وإنّما يعتبر هذا الشرط في قبال من يتوهم جريان الاستصحاب في مورد الشكّ التقديري.

ومثاله \_ كما ذكره بعضهم<sup>(١)</sup> \_ ما لو تيقن المكلّف بالحدث ثمّ غفل عن حاله وصلّى، ثمّ بعد الفراغ من الصلاة شكّ في أنّه هـل تـطهّر قـبلَ الدخول في الصلاة، فإنّ مقتضى «قاعدة الفراغ» صحّة صلاته لحـدوث الشكّ بعد الفراغ من العمل وعدم وجود الشكّ قـبله. ولا نـقول يـجريان استصحاب الحدث إلى حين الصلاة لعدم فعليّة الشكّ إلّا بعد الصلاة. وأمّا الاستصحاب الجاري بعد الصلاة فهو محكوم لقاعدة الفراغ. أمّا لو قـلنا بجريان الاستصحاب مع الشكّ التقديري وكان يقدّر فيه الشكّ في الحدث

(١) راجع فوائد الأصول: ج ٤ ص ٣١٨.

لو أنّه التفت قبلَ الصلاة، فإنّ المصلّي حينئذٍ يكون بمنزلة من دخل في الصلاة وهو غير متطهّر يقيناً، فلا تصحّ صلاته وإن كان غافلاً حين الصلاة، ولا تصحّحها «قاعدة الفراغ» لأنّها لا تكون حاكمة عـلى الاسـتصحاب الجاري قبلَ الدخول في الصلاة. معنى حجّية الاستصحاب:

من جملة المناقشات في تعريف الاستصحاب المتقدّم \_ وهو «إبقاء ما كان» ونحوه \_ ما قاله بعضهم: إنّه لا شكّ في صحّة توصيف الاستصحاب بالحجّية، مع أنّه لو أريد منه ما يؤدّي معنى «الإبقاء» لا يصحّ وصفه بالحجّة، لأنّه إن أريد منه «الإبقاء العملي المنسوب إلى المكلّف» فواضح عدم صحّة توصيفه بالحجّة، لأنّه ليس الإبقاء العملي يصحّ أن يكون دليلاً على شيء وحجّة فيه. وإن أريد منه «الإلزام الشرعي» فإنّه مدلول الدليل، لا أنّه دليل على نفسه وحجّة على نفسه، وكيف يكون دليلاً على نفسه وحجّةً على نفسه؟ فهو من هذه الجهة شائته تشأن الأحكام التكليفيّة

قلت: نستطيع حلّ هذه الشبهة بالرجوع إلى ما ذكرناه من معنى «الإبقاء» الّذي هو مؤدّى الاستصحاب، وهو أنّ المراد به: القاعدة الشرعيّة المجعولة في مقام العمل. فليس المراد منه «الإبقاء العملي المنسوب إلى المكلّف» ولا «الإلزام الشرعي» فيصحّ توصيفه بالحجّة. ولكن لا بمعنى الحجّة في باب الأمارات بل بالمعنى اللـغوي لها. لأنّه لا معنى لكون قاعدة العمل دليلاً على شيءٍ مثبتة له<sup>(١)</sup> بـل هـي الأمر المجعول من قِبَل الشارع، فتحتاج إلى إثـبات ودليـل كسـائر الأحكـام

(١) في العبارة شيءٌ من الإغلاق والإبهام .

التكليفيّة من هذه الجهة. ولكنّه نظراً إلى أنّ العمل على وفقها عند الجهل بالواقع يكون معذّراً للمكلّف إذا وقع في مخالفة الواقع كما أنّه يصحّ الاحتجاج بها على المكلّف إذا لم يعمل على وفقها فوقع في المخالفة، صحّ أن توصف بكونها حجّة بالمعنى اللغوي. وبهذه الجهة يصحّ التوصيف بالحجّة سائرَ الأصول العمليّة والقواعد الفقهيّة المجعولة للشاكّ الجاهل بالواقع، فإنّها كلّها توصف بالحجّة في تعبيراتهم، ولا شكّ في أنّه لا معنى لأن يراد منها الحجّة في باب الأمارات، فيتعيّن أن يراد منها هذا المعنى اللغوى من الحجّة.

وبهذه الجهة تفترق القواعد والأصول الموضوعة للشاكّ عــن ســائر الأحكام التكليفيّة، فإنّها لا يصحّ توضيفها بالحجّة مطلقاً حـتّى بــالمعنى اللغوي.

غير أنّه يجب ألّا يغيب عن البال أنّ تـوصيف القـواعـد والأصـول الموضوعة للشاك بالحجّة يتوقّف على تبوت مجعوليّتها من قِبَل الشارع بالدليل الدالّ عليها. فالحجّة في الحقيقة هي القاعدة المجعولة للشاكّ بما أنّها مجعولة من قِبَله. وإلّا إذا لم تثبت مجعوليّتها لا يصحّ أن تُسمّى قاعدةً فضلاً عن توصيفها بالحجّة.

وعليه، فيكون المقوّم لحجّية القاعدة المجعولة للشاكّ ــ أيّــة قــاعدة كانت ــ هو الدليل الدالّ عليها الّذي هو حجّة بالمعنى الاصطلاحي.

وإذا ثبت صحّة توصيف نفس «قاعدة الاستصحاب» بالحجّة بالمعنى اللغوي لم تبقَ حاجة إلى التأويل لتصحيح توصيف الاستصحاب بالحجّة \_كما صنع بعض مشايخنا طيّب الله ثراه \_إذ جعل الموصوف بالحجّة فيه على اختلاف المباني أحد أمور ثلاثة: ١ ــ «اليقين السابق» باعتبار أنّه يكون منجّزاً للحكم حـدوثاً عـقلاً والحكم بقاءً بجعل الشارع. ٢ ــ «الظنّ بالبقاء اللاحق» بناءً على اعتبار الاستصحاب مـن بـاب حكم العقل.

٣ \_ «مجرّد الكون السابق» فإنّ الوجود السابق يكون حجّة في نظر العقلاء على الوجود الظاهري في اللاحق، لا من جهة وثاقة اليقين السابق ولا من جهة رعاية الظنّ بالبقاء اللاحق، بل من جهة الاهتمام بالمقتضيات والتحفظ على الأغراض الواقعيّة<sup>(١)</sup>.

فإنَّ كلَّ هذه التأويلات إنَّما نـلتجئ إليـها إذا عـجزنا عـن تـصحيح توصيف نفس الاستصحاب بالحجّة. وقد عرفت صحّة توصيفه بـالحجّة بمعناها اللغوى.

ثمّ لا شكّ في أنّ الموصوف بالحجّة فـي لسـان الأصـوليّين نـفس الاستصحاب، لا اليقين المقوّم لتحقّقه، ولا الظنّ بالبقاء، ولا مجرّد الكون السابق، وإن كان ذلك كلّه ممّا يصحّ توصيفه بالحجّة.

هل الاستصحاب أمارة أو أصل؟

بعد أن تقدّم أنّه لا يصحّ توصيف قاعدة العمل للشاكّ ــ أيّة قــاعدةٍ كانت ــ بالحجّة في باب الأمــارات يـتّضح لك أنّــه لا يـصحّ تــوصيفها بالأمارة. فإنّه تكون أمارة على أيّ شيءٍ وعلى أيّ حكم؟ ولا فرق في ذلك بين قاعدة الاستصحاب وبين غيرها من الأصول العمليّة والقواعــد الفقهيّة. إذ أنّ قاعدة الاستصحاب في الحقيقة مضمونها حكم عـامّ وأصـل عملي يرجع إليها المكلّف عند الشكّ والحيرة ببقاء ما كان. ولا يفرق في ذلك بين أن يكون الدليل عليها الأخبار أو غيرها من الأدلّة، كبناء العقلاء، وحكم العقل، والإجماع.

ولكن الشيخ الأنصاري \_ أعلى الله مقامه \_ فرّق في الاستصحاب بين أن يكون مبناه الأخبار فيكون أصلاً، وبين أن يكون مبناه حكم العـقل فيكون أمارة. قال ما نصّه:

إنَّ عدَّ الاستصحاب من الأحكام الظاهريَّة الثابتة للشيء بوصف كونه مشكوك الحكم نظير أصل البراءة وقاعدة الاشتغال مبنيَّ على استفادته من الأخبار. وأمَّا بناءً على كـونه مـن أحكـام العـقل فـهو دليـل ظـنّي اجتهادي، نظير القياس والاستقراء على القول بهما<sup>(١)</sup>.

أقول: وكأنّ من تأخّر علم أخذ هذا الرأي إرسال المسلّمات. والّذي يظهر من القدماء: أنّه معدود عندهم من الأمارات \_ كالقياس \_ إذ لا مستند لهم عليه إلّا حكم العقل. غير أنّ الّذي يبدو لي أنّ الاستصحاب حتّى على القول بأنّ مستنده حكم العقل لا يخرج عن كونه قاعدة عمليّة ليس مضمونها إلّا حكماً ظاهريّاً مجعولاً للشاكّ. وأمّا الظنّ ببقاء المتيقّن \_ على تقدير حكم العقل وعلى تقدير حجّية مثل هذا الظنّ \_ لا يكون إلّا مستنداً للقاعدة ودليلاً عليها، وشأنه في ذلك شأن الأخبار وبناء العقلاء، لا أنّ الظنّ هو نفس القاعدة حتّى تكون أمارة، لأنّ هذا الظنّ نستنتج منه أنّ الشارع جعل هذه القاعدة الاستصحابيّة لأجل العمل بها عهند الشكّ والحيرة.

(١) فرائد الأصول: ج ٢ ص ٥٤٣.

والحاصل: أنّ هذا الظنّ يكون مستنداً للاستصحاب، لا أنّـه نـفس الاستصحاب. وهو من هذه الجـهة كـالأخبار وبـناء العـقلاء، فكـما أنّ الأخبار يصحّ أن توصف بأنّها أمارة على الاستصحاب إذا قـام الدليـل القطعي على اعتبارها ولا يلزم من ذلك أن يكـون نـفس الاستصحاب أمارة، كذلك يصحّ أن يوصف هذا الظنّ بأنّه أمارة إذا قام الدليل القطعي على اعتباره ولا يلزم منه أن يكون نفس الاستصحاب أمارة.

فاتّضح أنّه لا يصحّ توصيف الاستصحاب بأنّه أمـارة عـلى جـميع المباني فيه، وإنّما هو أصل عملي لا غير. الأقوال في الاستصحاب:

قد تشعّب في الاستصحاب أقوال العلماء تشعّبات يـصعب حـصرها على ما يبدو. ونحن نحيل خلاصتها إلى مـا جـاء فـي رسـائل الشـيخ الأنصاري ثقةً بتحقيقه، وهو خرّيت هذه الصناعة الصبور على مـلاحقة أقوال العلماء وتتبّعها. قال للهُ ـ بعد أن توسّع في نقل الأقوال والتـعقيب عليها ـ ما نصّه:

هذه جملة ما حضرني من كلمات الأصحاب، والمتحصّل مـنها فـي بادئ النظر أحد عشر قولاً: ١ \_ القول بالحجّية مطلقاً\*. ٢ \_عدمها مطلقاً. ٣ \_التفصيل بين العدمي والوجودي.

(\*) ذهب إلى هذا القول من المتأخَّرين الشيخ الآخوند صاحب الكفاية ﴾ [كفاية الأصبول ص ٤٣٩ ].

٤ ـ التفصيل بين الأمور الخارجيّة وبين الحكم الشرعي مطلقاً. فـلا يعتبر في الأوّل. ٥ ـ التفصيل بين الحكم الشرعي الكلّي وغيره، فلا يعتبر في الأوّل إلّا في عدم النسخ. ٦ ـ التفصيل بين الحكم الجزئي وغيره، فلا يعتبر في غير الأوّل. وهذا هو الَّذي ربما يستظهر من كلام المحقِّق الخونساري في حـاشية شـرح الدروس على ما حكاه السيّد في شرح الوافية. ٧ \_ التفصيل بين الأحكام الوضعيَّة \_ يعنى نفس الأسباب والشروط والموانع \_ والأحكام التكليفيَّة التابعة لهـا. وبـين غـيرها مـن الأحكـام الشرعيّة، فتجري في الأوّل دون الثاني. ٨\_التفصيل بين ما ثبت بالإجماع وغيره، فلا يعتبر في الأول. ٩ \_ التفصيل بين كون المستصحب ممّا ثبت بدليله أو من الخارج استمراره فشكٍّ في الغاية الرافعة له، وبَيْن غَـيره، فـيعتبر فـي الأوّل دون الثاني. كما هو ظاهر المعارج. ١٠ \_ هذا التفصيل مع اختصاص الشكّ بوجود الغاية، كما هو الظاهر

من المحقّق السبزواري.

١١ ــزيادة الشكّ في مصداق الغاية من جهة الاشتباه المصداقي دون المفهومي، كما هو ظاهر ما سيجيء من المحقّق الخوانساري<sup>(١)</sup>.

ثمّ إنّه لو بني على ملاحظة ظواهر كلماتٍ من تعرّض لهذه المسألة في الأصول والفروع لزادت الأقوال على العدد المذكور بكثيرٍ. بل يحصل

(۱) فرائد الأصول: ج ۲ ص ۵٦۰ – ۵٦۱.

نقله من عبارة الشيخ الأعظم (١). •

وينبغي أن يزلد تفصيل آخر لم يتعرّض له في نقل الأقوال، وهو رأي خاص به، إذ قصَّل بين كون المستصحب ممّا ثبت بدليل عقلي فلا يجري فيه الاستصحاب، وبين ما ثبت بدليل آخر فيجري فيه<sup>(٢)</sup>. ولطله إنّما لم يذكره في ضمن الأقوال لأنّه يرى أنَّ الحكم الثابت يدليل عقلي لا يمكن أن يتطرّق إليه الشكّ، بل إمّا أن يُعلم بقاؤه أو يُعلم زواله، فلا يتحقّق فيه ركن الاستصحاب وهو «الشكّ» فيلا يكون ذلك تفصيلاً في حجّية الاستصحاب.

وقبل أن ندخل في مناقش<del>ة الأقوال و</del>الترجيح بينها يـنبغي أن نـذكر الأدلّة على الاستصحاب الّتي تُعَمَّكَ بَهَا القائلُون بحجّيته لنناقشها ونذكر مدى دلالتها:

\* \* \*

(١) فرائد الأصول: ج ٢ ص ٥٦٠ ـ ٥٦١.

(٢) المصدر السابق: ص ٥٥٥.

## أدلّة الاستصحاب

الدليل الأوّل \_بناء العقلاء:

لا شكّ في أنّ العقلاء من الناس \_ على اختلاف مشاربهم وأذواقهم \_ جرت سيرتهم في عملهم وتبانوا في سلوكهم العملي على الأخذ بالمتيقّن السابق عند الشكّ اللاحق في بقائم وعلى ذلك قامت معايش العباد، ولولا ذلك لاختلّ النظام الاجتماعي ولما قامت لهم سوق وتجارة.

وقيل: إنَّ ذلك مرتكز حتَّى في نفوس الحيوانات، فالطيور ترجع إلى أوكارها والماشية تعود إلى مرابضها<sup>(١)</sup>. ولكن هذا التعميم للحيوانات محلّ نظر، بل ينبغي أن يُعدَّ من المهازل، لعدم حصول الاحتمال عندها حتَّى يكون ذلك منها استصحاباً، بل تجري في ذلك على وفق عادتها بـنحوٍ لا شعوري.

وعلى كلّ حالٍ، فإنّ بناء العقلاء في عملهم مستقرّ على الأخذ بالحالة السابقة عند الشكّ في بقائها في جميع أحوالهم وشؤونهم، مع الالتفات إلى ذلك والتوجّه إليه.

(١) ذكره صاحب الفصول في نقل احتجاج القمائلين بمالإثبات مطلقاً، الفحصول الغرويّة: ص ٣٦٩. وإذا ثبتت هذه المقدّمة ننتقل إلى مقدّمة أخرى فنقول: إنّ الشارع من العقلاء بل رئيسهم فهو متّحد المسلك معهم، فإذا لم يظهر منه الردع عـن طريقتهم العمليّة يثبت على سبيل القطع أنّه ليس له مسـلك آخـر غـير مسلكهم، وإلّا لظهر وبان ولبلغه الناس. وقد تقدّم مثل ذلك في حجّية خبر الواحد.

> وهذا الدليل ـكماترى ـ يتكوّن من مقدّمتين قطعيّتين: ١ ـ ثبوت بناء العقلاء على إجراء الاستصحاب. ٢ ـكشف هذا البناء عن موافقة الشارع واشتراكه معهم.

وقد وقعت المناقشة في المقدّمتين معاً. ويكفي في المناقشة ثـبوت الاحتمال فيبطل به الاستدلال، لأنّ مثل هذه المقدّمات يجب أن تكـون قطعيّة، وإلّا فلا يثبت بها المطلوب ولا تقوم بها للاستصحاب ونحوه حجّة.

أمّا الأولى: فقد ناقش فيها أستاذنا الشيخ النائيني في ابنان بناء العقلاء لم يثبت إلّا فيما إذا كان الشكّ في الرافع، أمّا إذا كان الشكّ في المقتضي فلم يثبت منهم هذا البناء<sup>(١)</sup> ـ على ما سيأتي من معنى المقتضي والرافع اللذين يقصدهما الشيخ الأنصاري ـ فيكون بناء العقلاء هذا دلي لاً على التفصيل المختار له، وهو القول التاسع.

ولا يبعد صحّة ما أفاده من التفصيل في بناء العقلاء. بل يكفي احتمال اختصاص بنائهم بالشكّ في الرافع. ومع الاحتمال يبطل الاستدلال. كـما سبق.

وأمًا المقدَّمة الثانية: فقد ناقش فيها شـيخنا الآخـوند فـي الكـفاية بوجهين، نذكرهما ونذكر الجواب عنهما:

(١) فوائد الأصول: ج ٤ ص ٣٣٣.

أوّلاً: أنّ بناء العقلاء لا يُستكشف منه اعتبار الاستصحاب عند الشارع إلاّ إذا أحرزنا أنّ منشأ بنائهم العملي هو التعبّد بالحالة السابقة من قِبَلهم ـ أي أنّهم يأخذون بالحللة السابقة من أجل أنّها سابقة \_ لنستكشف منه تعبّد الشارع. ولكن ليس هذا بمحرّز منهم إذا لم يكن مقطوع العدم. فإنّه من الجائز قريباً أنّ أخذهم بالحالة السابقة لا لأجل أنّها حالة سابقة، بل المثنانهم ببقاء ماكان ثالثةً، أو لأجل ظنّهم بالبقاء \_ ولو نوعاً \_ رابعةً، أو لأجل غفلتهم عن الشكّ أحياناً خامسةً<sup>(١)</sup>. وإذا كان الأمر كذلك فلم يُحرّز تعبّد الشارع بالحالة السابقة لا يقام مرابقاً ما يكن مقطوع العدم. فإنّه المثنانهم بنقاء ماكان ثالثةً، أو لأجل ظنّهم بالبقاء \_ ولو نوعاً \_ رابعةً، أو لأجل غفلتهم عن الشكّ أحياناً خامسةً<sup>(١)</sup>. وإذا كان الأمر كذلك فلم يُحرّز

والجواب: أنّ المقصود النافع من ثيوت بناء العقلاء هو ثبوت تبانيهم العملي على الأخذ بالحالة السابقة، وهذا ثابت عندهم من غير شكّ، أي أنّ لهم قاعدة عمليّة تبانوا عليها ويتبعونها أبداً مع الالتفات والتوجّه إلى ذلك. أمّا فرض الغفلة من بعضّهم أحياناً فهو صحيح، ولكن لا يضرّ فسي ثبوت التباني منهم دائماً مع الالتفات. ولا يضرّ في استكشاف مشاركة الشارع معهم في تبانيهم اختلاف أسباب التباني عندهم من جهة مجرّد سيء آخر من هذا القبيل، فهي قاعدة ثابتة عندهم فتكون ثابتة أيضاً عند شيء آخر من هذا القبيل، فهي قاعدة ثابتة عندهم فتكون ثابتة أيضاً عند الشارع. ولا يلزم أن يكون ثبوتها عنده من جمع الأسباب التباني فتكون حجّة على المكلَّف وله.

نعم، احتمال كون السبب في بنائهم ـ ولو أحمياناً ـ رجـاء تـحصيل

(١) كفاية الأصول: ص ٤٣٩.

الواقع أو الاحتياط من قِبَلهم قد يضرّ في استكشاف ثبوتها عند الشارع كقاعدةٍ، لأنّها لا تكون عندهم كقاعدةٍ لأجل الحالة السابقة. ولكن الرجاء بعيد جدًاً من قِبَلهم ما لم يكن هناك عـندهم اطـمئنان أو ظـنّ أو تـعبّد بالحالة السابقة، لاحتمال أنّ الواقع غير الحالة السابقة، بل قد يترتّب على عدم البقاء أغراض مهمّة، فالبناء عـلى البقاء خـلاف الرجـاء. وكـذلك الاحتياط قد يقتضي البناء على عدم البقاء. فهذه الاحتمالات ساقطة في كونها سبباً لتباني العقلاء ولو أحياناً.

ثانياً: \_ بعد التسليم بأنَّ منشأ بناء العقلاء هو التعبّد ببقاء ما كان \_ نقول: إنَّ هذا لا يُستكشف منه حكم الشارع إلَّا إذا أحرزنا رضاه ببنائهم وثبت لدينا أنَّه ماضٍ عنده. ولكن لا دليل على هذا الرضا والإمضاء، بل إنَّ عمومات الآيات والأخبار الناهية عن اتّباع غير العلم كافية في الردع عن اتّباع بناء العقلاء؛ وكذلك ما دلّ على البراءة والاحتياط في الشبهات. بل احتمال عمومها للمورد كافٍ في تزلزل اليقين بهذه المقدّمة. فلاوجه لاتّباع هذا البناء، إذ لابدً في اتّباعه من قيام الدليل على أنّه ممضى من قبل الشارع. ولا دليل<sup>(۱)</sup>.

والجواب ظاهر من تقريينا للمقدّمة الثانية على النحو الّذي بيّنّاه، فإنّه لا يجب في كشف موافقة الشارع إحراز إمضائه من دليلٍ آخر، لأنّ نفس بناء العقلاء هو الدليل والكاشف عن موافقته، كما تـقدّم. فـيكفي فـي المطلوب عدم ثبوت الردع، ولا حاجة إلى دليلٍ آخر على إئبات رضاه وإمضائه.

(١) كفاية الأصول: ص ٤٣٩.

وعليه، فلم يبقى علينا إلاّ النظر في الآيات والأخبار الناهية عن اتّباع غيرالعلم في أنّها صالحة للردع في المقام أو غير صالحة؟ والحق أنّها غير صالحة، لأنّ المقصود من النهي عن اتّباع غيرالعـلم هو النهي عنه لإثبات الواقع به، وليس المقصود من الاستصحاب إثـبات الواقع، فلا يشمل هذا النهي الاستصحاب الّذي هو قاعدة كلّية يُرجع إليها عند الشكّ، فلا ترتبط بالموضوع الّذي نهت عنه الآيات والأخبار حتّى تكون شاملةً لمثله، أي أنّ الاستصحاب خارج عن الآيات والأخبار

وأمّا ما دلّ على البراءة أو الاحتياط فهو فـي عـرض الدليـل عـلى الاستصحاب فلا يصلح للردع عنه، لأنّ كلَّأ منهما موضوعه «الشكّ» بل أدلّة الاستصحاب مقدّمة على أدلّة هذه الأصول، كما سيأتي. الدليل الثاني ــحكم العقل:

يان في ما من هذا هو حكم العقل النظري، لا العملي، إذ يـذعن والمقصود منه هنا هو حكم العقل النظري، لا العملي، إذ يـذعن بالملازمة بين العلم بثبوت الشيء في الزمان السابق وبين رجحان بـقائه في الزمان اللاحق عند الشكّ ببقائه.

اً أي أنّه إذا علم الإنسان بثبوت شيء في زمانٍ ثمّ طرأ ما يزلزل العلم ببقائه في الزمان اللاحق فإنّ العقل يحكم برجحان بقائه وبأنّـه مـظنون البقاء، وإذا حكم العقل برجحان البـقاء فـلابدّ أن يـحكم الشـرع أيـضاً برجحان البقاء.

وإلى هذا يرجع ما نقل عن العضدي فـي تـعريف الاسـتصحاب بأنّ معناه: أنّ الحكم الفلاني قد كان ولم يُعلم عدمه وكلّ ما كان كذلك فـهو مظنون البقاء<sup>(١)</sup>.

(١) شرح مختصر الأصول: ج ٢ ص ٤٥٣.

أقول: وهذا حكم العقل لا ينهض دليلاً على الاستصحاب على ما سنشرحه. والظاهر أنّ القدماء القائلين بحجّيته لم يكن عندهم دليل عليه غير هذا الدليل، كما يظهر جليّاً من تعريف العضدي ـ المتقدّم ـ إذ أخذ فيه نفس حكم العقل هذا. ولعلّه لأجل هذا أنكره من أنكره من قدماء أصحابنا، إذ لم يتنبّهوا إلى أدلّته الأخرى على ما يظهر، فإنّه أوّل من تمسّك ببناء العقلاء العلّامة الحلّي في النهاية<sup>(١)</sup> وأوّل من تمسّك بالأخبار الشيخ عبدالصمد والد الشيخ البهائي<sup>(٢)</sup> وتبعد صاحب الذخيرة<sup>(٣)</sup> وشارح رسائله في الأمر الأوّل من مقدّمات الاستصحاب. ثمّ قال: نعم ربما يظهر من الحلّي في السرائر الاعتماد علي هذه الأخبار، حيث عبّر عن استصحاب نجاسة الماء المتغيّر بعد زوال تغيّره من قبل نفسه بنقض اليقين باليقين<sup>(٥)</sup>. وهذه العبارة ظاهرة أنها مأخوذة من الأخبار،

وعلى كلّ حالٍ، فهذا الدليل العقلي فيه مجال للمناقشة من وجهين: الأوّل: في أصل الملازمة العقليّة المدّعاة. ويكفي في تكذيبها الوجدان، فإنّا نجد أنّ كثيراً ما يحصل العلم بالحالة السابقة ولا يحصل الظنّ ببقائها عند الشكّ لمجرّد ثبوتها سابقاً.

الثاني: ـ على تقدير تسليم هذه الملازمة ـ فإنَّ أقصى ما يثبت بـها حصول الظنّ بالبقاء. وهذا الظنّ لا يثبت به حكم الشرع إلّا بضميمة دليلِ آخر يدلّ على حجّية هذا الظنّ بالخصوص ليُستثنى ممّا دلّ على حرمة

(١) نهاية الوصول: الورقة ١٩٨.
(٢) العقد الطهماسي، مخطوط.
(٣) ذخيرة المعاد: ص ٤٢ ـ ٤٤.
(٤) مشارق الشموس: ص ٧٦ و ١٤١.
(٥) السرائر: ج ١ ص ٦٢.

التعبّد بالظنّ. والشأن كلَّ الشتأن في إثبات هذا الدليل. فلا تـنهض هـذه الملازمة العقليّة على تقديرها دليلاً بنفسها على الحكم الشرعي. ولو كان هناك دليل على حجّية هذا الظنّ بـالخصوص لكـان هـو الدليـل عـلى الاستصحاب، لا الملازمة، وإنّما تكون الملازمة محقّقة لموضوعه.

ثمّ ما المراد من قولهم: إنّ الشارع يحكم برجحان البقاء على طبق حكم العقلاء؟ فإنّه على إطلاق موجب للإيهام والمغالطة، فإنّه إن كان المراد أنّه يظنّ بالبقاء كما يظنّ سائر الناس فلا معنى له. وإن كان المراد أنّه يحكم بحجّية هذا الرجحان فهذا لا تقتضيه الملازمة بل يحتاج إثبات ذلك إلى دليل آخر كما ذكرنا. وإن كان المراد أنّه يحكم بأنّ البقاء مظنون وراجح عند الناس \_ أي يعلم بذلك \_ فهذا وإن كان تقتضيه الملازمة، ولكن هذا المقدار غير نافع ولا يكفي وحدة في إثبات المطلوب، إذ ورضاه به. والنافع في الباب إثبات هذا الاعتبار من قِبَله للظنّ لا حكمه بأنّ هذا الشيء مظنون البقاء علمه الناس.

الدليل الثالث \_الإجماع:

نقل جماعة الاتّفلق على اعتبار الاستصحاب، منهم صاحب المبادئ على ما نُقل عنه إذ قال: الاستصحاب حجّة لإجماع الفقهاء على أنّه متى حصل حكم ثمّ وقع الشكّ في أنّه طرأ ما يزيله أم لا وجب الحكم ببقائه على ماكان أوّلاً<sup>(۱)</sup>.

أقول: إنّ تحصيل الإجماع في هـذه المسألة مشكـل جـدًاً، لوقـوع

(١) مبادئ الوصول إلى علم الأصول للعلّامة الحلّي: ص ٢٥١.

الاختلافات الكثيرة فيها كما سبق، إلا أن يراد مند حصول الإجماع في الجملة على نحو الموجبة الجزئية في مقابل السلب الكلّي. وهذا الإجماع بهذا المقدار قطعي، ألاترى أنّ الفقهاء في مسألة من تيقّن بالطهارة وشكّ في الحدث أو الخبث قد اتّفقت كلمتهم من زمن الشيخ الطوسي بل من قبله إلى زماننا الحاضر على ترتيب آثار الطهارة السابقة بلا نكير منهم؛ وكذا في كثير من المسائل ممّا هو نظير ذلك. ومعلوم أنّ فرض كلامهم في مورد الشكّ اللاحق لا في مورد الشكّ الساري، فلا يكون حكمهم بذلك من جهة «قاعدة اليقين» بل ولا من جهة «قاعدة المقتضي والمانع».

والحـاصل: أنَّ هـذا ومـثله يكـفي فـي الاسـتدلال عـلى اعـتبار الاستصحاب في الجملة في مقابل السلب الكلّي، وهو قطعي بهذا المقدار. ويمكن حمل قول منكز الاستصحاب مطلقاً على إنكار حجّيته من طريق الظنّ، لامن أي طريقٍ كان، في مقابل من قال بحجّيته لأجل تلك الملازمة العقليّة المدعاة.

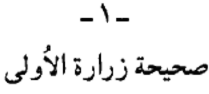
نعم، دعوى الإجماع على حجّية مطلَّق الاستصحاب أو في خصوص ما إذا كان الشكَّ في الرافع في غاية الإشكال بعدما عرفت من تلك الأقوال. الدليل الرابع \_الأخبار:

وهي العمدة في إثبات الاستصحاب وعليها التعويل. وإذا كانت أخبار آحاد فقد تقدّم حجّية خبر الواحد، مضافاً إلى أنّها مستفيضة ومؤيّدة بكثير من القرائن العقليّة والنقليّة. وإذا كان الشيخ الأنصاري قد شكّ فيها بقوله: «هذه جملة ما وقفت عليه من الأخبار المستدلّ بها للاستصحاب، وقد عرفت عدم ظهور الصحيح منها وعدم صحّة الظاهر منها»<sup>(۱)</sup> فـإنّها

(١) فرائد الأصول: ج ٢ ص ٥٧٠.

في الحقيقة هي جلَّ اعتماده في مختاره، وقد عقَّب هـذا الكـلام بـقوله: «فلعلّ الاستدلال بالمجموع باعتبار التجابر والتعاضد» ثمّ أيّدها بالأخبار الواردة في الموارد الخاصّة.

وعلى كلّ حالٍ. فينبغى النظر فيها لمعرفة حـجّيتها ومـدى دلالتـها. ولنذكرها واحدةً واحدةً، فنقول:



وهي مضمرة، لعدم ذكر الإمام المسؤول فيها، ولكنَّه كما قال الشيخ الأنصاري: لا يضرّها الإضمار<sup>(١)</sup>. والوجه في ذلك: أنّ «زرارة» لا يروي عن غير الإمام لاسيّما مثل هذا الحكم بهذا البيان. والمنقول عن فوائـد العلَّامة الطباطبائي: أنَّ المقصود بد الإمام الباقر الما ال. (٢).

قال زرارة:

عال رورد. قلت له: الرجل ينام وهو على وضوء، أيوجب الخفقة والخفقتان عليه الوضوء؟

قال: يا زرارة! قد تنام العين ولا ينام القلب والأذِّن، فإذا نامت العين والأذُن فقد وجب الوضوء.

قلت: فإن حُرّك في جنبه شيء وهو لا يعلم؟

قال: لا! حتّى يستيقن أنَّه قد نام. حتى يجيء مـن ذلك أمـر بـيّن، وإلا فإنَّه على يقينٍ من وضوئه. ولا ينقض اليقين بالشكَّ أبدأً ولكنَّه ينقضه بيقين آخر<sup>(٣)</sup>.

> (١) فرائد الأصول: ج ٢ ص ٦٣. (٢) قاله في الفائدة ٣٣ من فوائده . (٣) الوسائل: ج ١ ص ١٧٤، الباب ١ من أبواب نواقض الوضوء، ح ١.

ونذكر في هذه الصحيحة بحثين: الأوّل في فقهها:

ولا يخفى أنّ فيها سؤالين: أوّلهما عن شبهةٍ مفهوميّة حكميّة، لغرض معرفة سعة موضوع «النوم» من جهة كونه ناقضاً للوضوء، إذ لا شكّ في أنّه ليس المقصود السؤال عن معنى النوم لغةً ولا عسن كون الخفقة أو الخفقتين ناقضة للوضوء على نحو الاستقلال في مقابل النوم. فينحصر أن يكون مراده \_ والجواب قرينة على ذلك أيضاً \_ هو السؤال عن شمول النوم الناقض للخفقة والخفقتين، مع علم السائل بأنّ النوم في نفسه له مراتب تختلف شدّةً وضعفاً ومنه الخفقة والخفقتان، ومع علمه بأنّ النوم ناقض للوضوء في الجملة. فلذلك أجاب الإمام بتحديد النوم الناقض وهو الذي تنام فيه العين والأذُن معاً، أمّا ما تنام فيه العين دون القلب والأذُن كما في الخفقة والخفقتين ناقضاً

وأمّا السؤال الثاني: فهو .. لَا شَكَّ .. عَن الشبهة الموضوعيّة بقرينة الجواب، لأنّه لو كان مراد السائل الاستفهام عن مرتبةٍ أخرى من النـوم الّتي لا يحسّ معها بما يتحرّك فيه جنبه، لكان ينبغي أن يرفع الإمام شبهتَه بتحديدٍ آخر للنوم الناقض. ولو كانت شبهة السائل شبهةً مفهوميّة حكميّة لما كان معنى لفرض الشكّ في الحكم الواقعي في جواب الإمام ثمّ إجراء الاستصحاب، ولما صحّ أن يفرض الإمام استيقان السـائل بـالنوم تـارةً وعدم استيقانه أخرى، لأنّ الشبهة لو كانت مفهوميّة حكميّة لكان السائل عالماً بأنّ هذه المرتبة هي من النوم، ولكن يجهل حكمها كالسؤال الأوّل. وإذا كان الأمر كـذلك فـالجواب الأخير إذا كـان متضمّناً لقـاعدة الاستصحاب \_كما سيأتي \_ فموردها يكون حينئذٍ خصوص الشبهة الموضوعيّة، فيقال حينئذ: لا يُستكشف من إطلاق الجواب عموم القاعدة للشبهة الحكميّة الّذي يهمّنا بالدرجة الأولى إثباته، إذ يكون المورد من قبيل القدر المتيقّن في مقام التخاطب، وقد تقدّم في الجزء الأوّل<sup>(۱)</sup> أنّ ذلك يمنع من التمسّك بالإطلاق وإن لم يكن صالحاً للـقرينيّة، لما هـو المعروف أنّ المورد لا يخصّص العامّ ولا يقيّد المطلق.

نعم، قد يقال في الجواب: إنَّ كلمة «أبداً» لها من قـوّة الدلالة عـلى العموم والإطلاق مالا يحدّ منها القدر المتيقّن في مقام التـخاطب، فـهي تعطي في ظهورها القويّ أنّ كلّ يقين مهما كان متعلّقه وفي أيّ موردٍ كان لا ينقض بالشك أبداً.

الثاني في دلالتها على الاستصحاب:

وتقريب الاستدلال بها: أنّ قوله عليها: «فإنّه على يقينٍ من وضوئه» جملة خبريّة هي جواب الشرط» ومعنى هذه الجملة الشـرطيّة: أنّـه إن لم يستيقن بأنّه قد نام فإنّه باقٍ على يقينٍ من وضوئه، أي أنّه لم يحصل

- (۱) راجع ص ۲٤۰.
- (\*\*) بنى الشيخ الأنصاري \_ومن حذا حذوه \_الاستدلال بهذه الصحيحة على أنَّ جواب الشرط محذوف وأنَّ قوله: «فإنَّه على يقينٍ من وضوئه» علَّة للجواب قامت مقامه. وقال: «وجعله نفس الجزاء يحتاج إلى تكلَّف».

فيكون معنى الرواية على قوله:«إن لم يستيقن أنّه قد نام فلا يجب عليه الوضوء، لأنّه على يقين من وضوئه في السابق» فحُدف «فلا يجب عليه الوضوء» وأقام العلّة مقامه. وهذا الوجه الّذي ذكره وإن كان وجيهاً، ولكن الحذف خلاف الأصل ولا موجب له؛ ولا تكلّف في جعل الموجود نفس الجزاء على ما بيّنّاه فــي المــتن. ولا يـتوقّف الاسـتدلال

بالصحيحة على هذا الوجه ولا على ذلك الوجه ولا على أيَّ وجهٍ آخر ذكروه. فإنَّ المقصود منها في بيان قاعدة الاستصحاب مفهوم واضح يحصل في جميع هذه الوجوه . ما يرفع اليقين به وهو اليقين بالنوم. وهذه مقدّمة تمهيدية وتوطئة لبيان أنّ الشكّ ليس رافعاً لليقين وإنّما الّذي يرفعه اليقين بـالنوم. وليس الغـرض منها إلّا بيان أنّه على يقينٍ من وضوئه، ليقول ثانياً: إنّه لا ينبغي أن يرفع اليد عن هذا اليقين، إذ لا مـوجب لانـحلاله ورفـع اليـد عـنه إلّا الشكّ الموجود، والشكّ بما هو شكّ لا يصلح أن يكون رافعاً ونـاقضاً للـيقين، وإنّما ينقض اليقين اليقين لا غير.

فقوله: «وإلَّا فإنَّه على يقينٍ من وضوئه» بـمنزلة الصغرى، وقـوله: «ولا ينقض اليقين بالشك أبدا» بمنزلة الكبرى. وهـذه الكـبرى مـفادها قاعدة الاستصحاب، وهي البناء على اليقين السابق وعدم نقضه بـالشكّ اللاحق. فيُفهم منها أنّ كلّ يقينٍ سابق لا ينقضه الشكّ اللاحق.

هذا، وقد وقعت المناقشة في الاستدلال بهذه الصحيحة من عدّة وجوه: منها: ما أفاده الشيخ الأنصاري إذ قال: ولكن مبنى الاستدلال على كون «اللام» في «اليقين» للجنس إذ لو كانت للعهد لكانت الكبرى المنضعة إلى الصغرى «ولا ينقض اليقين بالوضوء بالشكّ» فيفيد قاعدة كلية في باب الوضوء... إلى آخر ما أفاده. ولكنّه استظهر أخيراً كون اللام للجنس<sup>(۱)</sup>.

أقول: إنّ كون «اللام» للعهد يقتضي أن يكون المراد من «اليقين» في الكبرى شخص اليقين المتقدّم فإنّ هذا هو معنى العهد. وعليه، فلا تـفيد قاعدة كلّيّة حتّى في باب الوضوء. ومنه يتّضح غرابة احتمال إرادة العهد من «اللام» بل ذلك مستهجن جدّاً، فإنّ ظاهر الكلام هو تـطبيق كـبرى على صغرى، لاسيّما مع إضافة كلمة «أبداً».

(١) فرائد الأصول: ج ٢ ص ٥٦٤.

فيتعيّن أن تكون «اللام» للجنس. ولكن مع ذلك هذا وحده غير كافٍ في التعميم لكلّ يقينٍ حتّى في غير الوضوء، لإمكان أن يراد جنس اليقين بالوضوء بقرينة تقييده في الصغرى به، لاكلّ يقين، فيكون ذلك من قبيل القدر المتيقّن في مقام التخاطب، فيمنع من التمسّك بالإطلاق، كما سبق نظيره. وهذا الاحتمال لا ينافي كون الكبرى كلّية، غاية الأمر تكون كبرى كلّية خاصّة بالوضوء.

فيتّضح أنّ مجرّد كون «اللام» للجنس لا يتمّ به الاستدلال مع تقدّم ما يصلح للقرينة. ولعلّ هذا هو مراد الشيخ من التعبير بالعهد، ومقصوده تقدّم القرينة، فكان ذلك تسامحاً في التعبير.

وعلى كلّ حال، فالظاهر من الصحيحة ظهوراً قويّاً: إرادة مطلق اليقين لاخصوص اليقين بالوضوم، وذلك لمناسبة الحكم والموضوع، فإنّ المناسب لعدم النقض بالشكّ لما هو شكّ هو اليقين بما هو يقين، لابما هو يقين بالوضوء، لأنّ المقابلة بين الشكّ واليقين وإسناد عدم النقض إلى الشكّ تجعل اللفظ كالصريح في أنّ العبرة في عدم جواز النقض هو جهة اليقين بما هو يقين لا اليقين المقيّد بالوضوء من جهة كونه مقيّداً بالوضوء.

ولا يصلح ذكر قيد «من وضوئه» في الصغرى أن يكون قرينة على التقييد في الكبرى. ولا أن يكون مـن قـبيل القـدر المـتيقّن فـي مـقام التخاطب، لأنّ طبيعة الصغرى أن تكون في دائرةٍ أضيق من دائرة الكبرى. ومفروض المسألة في الصغرى باب الوضوء فلابدّ من ذكره.

وعليه، فلا يبعد أنّ مؤدّى الصغرى هكذا «فإنّه من وضوئه على يقين» فلا تكون كلمة «من وضوئه» قيداً لليقين، يعني أنّ الحدّ الأوسط المتكرّر هو «اليقين» لا «اليقين من وضوئه».

ومنها: أنَّ الوضوء أمرُ آنيَّ متصرَّم ليس له استمرار في الوجود، وإنَّما

الذي إذا ثبت استدام هو أثره وهو الطهارة، ومتعلّق اليقين في الصحيحة هو «الوضوء» لا «الطهارة» ومتعلّق الشكّ هو المانع من استمرار الطهارة (أثر المتيقّن) فيكون الشكّ في استمرار أثـر المـتيقّن لا المـتيقّن نـفسه. وعليه، فلا يكون مـتعلّق اليـقين نـفس مـتعلّق الشك، فـانخرم الشـرط الخامس في الاستصحاب، ويكون ذلك مورداً لقاعدة المقتضي والمـانع، فتكون الصحيحة دليلاً عليه، لا على الاستصحاب.

وفيه: أنّ الجمود على لفظ «الوضوء» يوهم ذلك، ولكنّ المتعارف من مثل هذا التعبير في لسان الأخبار إرادة الطهارة الّتي هي أثر له بـإطلاق السبب وإرادة المسبّب، ونفس صدر الصحيحة «الرجل يـنام وهـو عـلى وضوء» يشعر بذلك. فالمتبادر والظاهر من قوله: «فإنّه عـلى يـقينٍ من وضوئه» أنّه متيقّن بالطهارة المستمرّة لولا الرافع لها، والشكّ إنّما هو في ارتفاعها للشكّ في وجود الرافع، فيكون متعلّق اليقين نفس متعلّق الشكّ. فما أبعدها عن قاعدة المقتضيّي والعانع لي

ومنها: ما أفاده الشيخ الأنصاري في مناقشة جميع الأخبار العامّة المستدلّ بها على حجّية مطلق الاستصحاب، واستنتج من ذلك أنّـها مختصّة بالشكّ في الرافع، فيكون الاستصحاب حجّة فيه فقط، قالﷺ :

فالمعروف بين المتأخّرين الاستدلال بها على حجّية الاستصحاب في جميع الموارد. وفيه تأمّل، قد فتح بابه المحقّق الخوانساري فـي شـرح الدروس<sup>(۱)</sup>.

وسيأتي \_إن شاء الله تعالى \_ في آخر الأخبار بيان هـذه المـناقشة ونقدها.

(١) فرائد الأصول: ج ٢ ص ٥٧٤ .

صحيحة زرارة الثانية وهي مضمرة أيضاً كالسابقة. قال زرارة: قلت له: أصاب ثوبي دم رعاف أو غيرِه أو شيء من المنيّ فـعلَّمت أثره إلى أن أصيب له الماء، فحضرت الصلاة ونسميت أنَّ بمثوبي شميئاً وصلَّيت ثم إنَّى ذكرت بعد ذلك؟ قال: تعيد الصلاة وتغسله. قلت: فإن لم أكن رأيت موضعه وعلمت أنَّه أصابه فطلبته ولم أقدر عليه، فلمّا صلّيت وجدته؟ قال: تغسله وتعيد. قلت: فإن ظننت أنَّه أصابه ولم أتيقَن، فنظرت ولم أرَّشيئاً، فـصلَّيت فيه، فرأيت فيه؟ قال: تغسله ولا تعيد الصلاة. قلت: لِمَ ذلك؟ قال: لأنَّك كنت على يقينٍ من طهار تك فشككت، وليس ينبغي لك أن تنقض اليقين بالشكّ أبداً. قلت: فإنِّي قد علمت أنَّه قد أصابه ولم أدر أين هو فأغسله؟ قال: تغسل من ثوبك الناحية الَّتيتري أنَّه قد أصابها، حتَّى تكون على يقينٍ من طهار تك. قلت: فهل عليَّ إن شككت أنَّه أصابه شيء أن أنظر فيه؟

قال: لا! ولكنّك إنّما تريد أن تذهب بالشكّ الّذي وقع في نفسك. قلت: إن رأيته في ثوبي وأنا في الصلاة؟ قال: تنقض الصلاة وتعيد إذا شككت في موضع منه ثمّ رأيـته، وإن لم تشكّ ثمّ رأيته رطباً قطعت الصلاة وغسلته، ثمّ بنيت على الصلاة، لأنّك لا تدري لعلّه شيء أوقع عليك، فليس ينبغي أن تنقض اليقين بـالشكّ... الحديث<sup>(۱)</sup>.

والاستدلال بهذه الصحيحة للمطلوب في فقرتين منها. بل قــيل فــي ثلاث:

الأولى: قوله: «لأنّك كنت على يقينٍ من طهارتك فشككت... الخ» بناءً على أنّ المراد من «اليقين بالطهارة» هو اليقين بالطهارة الواقع قبل ظنّ الإصابة بالنجاسة. وهذا المعنى هو الظاهر منها. ويحتمل بعيداً أن يراد منه اليقين بالطهارة الواقع بعد ظنّ الإصابة وبعد الفحص عن النجاسة، إذ قال:«فنظرت ولم أرشيئاً» على أن يكون قوله: «ولم أزشيئاً» عبارة أخرى عن اليقين بالطهارة. وعلى هذا الاحتمال يكون مفاد الرواية «قاعدة اليقين» لا «الاستصحاب» لأنّه يكون حينئذٍ مفاد قوله: «فرأيت فيه» تبدّل اليقين بالطهارة باليقين بالنجاسة. ووجه بُعد هذا الاحتمال أنّ قوله: «ولم أرشيئاً» ليس فيه أيّ ظهور بحصول اليقين بالطهارة بعد النظر والفحص.

الثانية: قوله أخيراً: «فـليس يـنبغي لك أن تـنقض اليـقين بـالشكّ» ودلالتها كالفقرة الأولى ظاهرة، على ما تقدّم في الصـحيحة الأولى مـن

(١) التهذيب: ج ١ ص ٤٢١، باب تطهير البدن والثياب من النجاسات ح ٨.

ظهور كون «اللام» في «اليقين» لجنس اليقين بما هو يقين. وهذا المعنى هنا أظهر ممّا هو في الصحيحة الأولى.

الثالثة: قوله: «حتّى تكون على يقينٍ من طهارتك» فإنّه للله الخير الخاية على الثالثة: قوله: «حتّى تكون على يقينٍ من طهارتك» فإنّه ليه العلم الغاية حصول اليقين بالطهارة من غسل الشوب في مورد سبق العلم بنجاسته، يظهر منه أنّه لو لم يحصل اليقين بالطهارة فهو محكوم بالنجاسة لمكان سبق اليقين بها.

ولكن الاستدلال بهذه الفقرة مبنيّ على أنّ إحراز الطهارة ليس شرطاً في الدخول في الصلاة، وإلّا لو كان الإحراز شرطاً فيحتمل أن يكون عليه السلام إنّما جعل الغاية حصول اليقين بالطهارة لأجل إحراز الشرط المذكور، لا لأجل التخلّص من جريان استصحاب النجاسة. فلا يكون لها ظهور في الاستصحاب.

صحيحة ذرارة الثالثة

قال زرارة: قلت له ـ أي الباقر أو الصادقﷺ ـ: من لم يدر في أربع هو أو في ثنتين وقد أحرز الثنتين؟

قال: يركع بركعتين وأربع سجدات وهو قائم بفاتحة الكتاب ويتشهد، ولاشيء عليه. وإذا لم يدر في ثلاث هو أو في أربع وقد أحرز الثلاث قام فأضاف إليها أخرى، ولا شيء عليه. ولا ينقض اليقين بالشكّ، ولا يدخل الشكّ في اليقين، ولا يخلط أحدهما بالآخر. ولكن ينقض الشكّ باليقين، ويتمّ على اليقين فيبني عليه، ولا يعتد بالشكّ في حالٍ من الحالات<sup>(۱)</sup>.

(١) الوسائل: ج ٥ ص ٣٢١، الباب ١٠ من أبواب الخلل الواقع في الصلاة، ح ٣.

وجه الاستدلال بها \_على ما قيل \_ أنّه في الشكّ بين الثلاث والأربع وقد أحرز الثلاث يكون قد سبق منه اليقين بعدم الإتيان بالرابعة، فيستصحب؛ ولذلك وجب عليه أن يضيف إليها رابعة، لأنّه لا يجوز نقض اليقين بالشك، بل لابدّ أن ينقضه باليقين بإتيان الرابعة فينقض شكّه باليقين. وتكون هذه الفقرات الستّ كلّها تأكيداً على قاعدة الاستصحاب.

وقد تأمّل الشيخ الأنصاري في هذا الاستدلال، لأنّه إنّما يتمّ إذا كان المراد بقوله: «قام فأضاف إليها أخرى» القيام للركعة الرابعة من دون تسليم في الركعة المردّدة بين الثالثة والرابعة حتّى يكون حاصل جواب الإمام البناء على الأقلّ. ولكن هذا مخالف للمذهب وموافق لقول العامّة، بل مخالف لظاهر الفقرة الأولى وهي قوله: «ركع بركعتين وهو قائم بفاتحة الكتاب» فإنّها ظاهرة بسبب تعيين الفاتحة في إرادة ركعتين منفصلتين، أعني صلاة الاحتياط.

وعليه، فيتعيّن أن يكون أمراد به القيام بعد التسليم في الركعة المردّدة إلى ركعةٍ مستقلّةٍ منفصلة. وإذا كان الأمر كذلك فيكون المراد من «اليقين» في جميع الفقرات اليقين بالبراءة الحاصل من الاحتياط بإتيان الركعة. فتكون الفقرات الستّ واردة لبيان وجوب الاحتياط وتحصيل اليقين بفراغ الذمّة. وهذا أجنبيّ عن قاعدة الاستصحاب. أقول: هذا خلاصة ما أفاده الشيخ<sup>(1)</sup>.

ولكن حمل الفقرة الأولى «ولا ينقض اليقين بالشكّ» على إرادة اليقين ببراءة الذمّة الحاصل من الأخذ بالاحتياط بعيد جدّاً عن مساقها، بل أبعد من البعيد! لأنّ ظاهر هذا التعبير بل صريحه فرض حصول اليقين ثمّ النهي

(١) راجع فرائد الأصول: ج ٢ ص ٥٦٧ \_ ٥٦٩ .

عن نقضه في فرض حصوله. بـينما أنّ اليـقين بـالبراءة إنّـما المـطلوب تحصيله وهو غير حاصل، فكيف يصحّ حمل هذه الجـملة عـلى الأمـر بتحصيله، فلابدّ أن يراد اليقين بشيءٍ آخر غير البراءة.

وعليه، فمن القريب جدًا أن يراد من «اليقين» اليقين بوقوع الشلاث وصحّتها ـكما هو مفروض المسألة بقوله: «وقد أحرز الثلاث» ـلا اليقين بعدم الإتيان بالرابعة كما تصوّره هذا المستدل حتّى يرد عـليه مـا أفـاده الشيخ. وحينئذ فلو أراد المكلّف أن يعتدّ بشكّه فقد نقض اليقين بالشكّ. واعتداده بشكّه بأحد أمور ثلاثة: إمّا بابطال الصلاة وإعادتها رأساً، وإمّا بالأخذ باحتمال نقصانها فيكملها برابعة ـكما هو مذهب العـامّة ـوإمّا بالأخذ باحتمال كمالها بالبناء على الأكثر فيسلّم على المشكوكة من دون

ولأجل هذا عالج الإمام الله صلاة هذا الشاك لأجل المحافظة على يقينه بالثلاث وعدم نقضه بالشك، وذلك بأن أمره بالقيام وإضافة ركعة أخرى، ولابد أنّها مفصولة. ويُفهم كونها مفصولة من صدر الرواية «ركع بركعتين وهو قائم بفاتحة الكتاب» فإنّ أسلوب العلاج لابد أن يكون واحداً في الفرضين. مضافاً إلى أنّ ذلك يُفهم من تأكيد الإمام بأن لا يدخل الشكّ في اليقين ولا يخلط أحدهما بالآخر، لأنّه بإضافة ركعة متّصلة يقع الخلط وإدخال الشكّ في اليقين.

وعليه، فتكون الرواية دالّة على قاعدة الاستصحاب من جهةٍ، ولكن المقصود فيها استصحاب وقوع الثلاث صحيحة. كما أنّها تكون دالّة على علاج حالة الشكّ الّذي لا يجوز نقض اليقين به من جهةٍ أخـرى، وذلك بأمره بالقيام وإضافة ركعةٍ منفصلة لتحصيل اليقين بصحّة الصلاة، لأنّها إن

كانت ثلاثاً فقد جاء بالرابعة، وإن كانت أربعاً تكون الركعة المنفصلة نفلاً. ومنه يُعلم أنَّ المراد من «اليـقين» فـي الفـقرتين الرابـعة والخـامسة «ولكنّه ينقض الشكّ باليقين، ويتمّ على اليقين ويبنى عليه» غير «اليقين» من الفقرات الأولى، فإنَّ المراد به هناك اليقين بوقوع الثـلاث صـحيحة، والمراد به في هاتين الفقرتين اليقين بالبراءة، لأنَّه بإتيان ركعةٍ منفصلة يحصل له اليقين ببراءة الذمّة، فيكون ذلك نقضاً للشكّ باليقين الحادث من الاحتياط. ويُفهم هذا التفصيل من المراد باليقين من الاستدراك وهو قوله: «ولكنه» فإنَّه بعد أن نهى عن نقض اليقين بـالشكَّ ذكـر العـلاج بـقوله: «لكنِّه» فهو أمر بنقض الشكِّ باليقين والإتمام على اليقين والبناء عليه، ولا يتصوّر ذلك إلّا بإتيان ركعة منفصلة. ولا يجب ـ كـما قـيل ـ أن يكـون المراد من «اليقين» في جميع الفقرات معنى واحداً. بل لا يصحّ ذلك، فإنّ أسلوب الكلام لا يساعد عليه، فإن الناقض للشكّ يجب أن يكون غـير مرز تحت تحقیق ار اس ا الَّذي ينقضه الشكَّ.

والحاصل: أنّ الرواية تكون خلاصة معناها النهي عن الإبطال والنهي عن الركون إلى ما تذهب إليه العامّة من البناء على الأقلّ، والنهي عن البناء على الأكثر مع عدم الإتيان بركعةٍ منفصلة. ثمّ تضمّنت الأمر بعد ذلك بما يؤدّي معنى الأخذ بالاحتياط بالإتيان بركعةٍ منفصلة، لأنّه بهذا يتحقّق نقض الشكّ باليقين والإتمام على اليقين والبناء عليه.

وعلى هذا، فالرواية تتضمّن «قاعدة الاستصحاب» وتنطبق أيضاً على باقي الروايات المبيّنة لمذهب الخاصّة، وإن كانت ليست ظاهرة فيه على وجهٍ تكون بياناً لمذهب الخاصّة، ولكن صدرها يـفسّرها. ويـظهر أن الإمام لللهٍ أوكل الحكم وتفصيله إلى معروفيّة هذا الحكم عند السائل وإلى فهمه وذوقه، وإنَّما أراد أن يؤكَّد على سرَّ هذا الحكم والردَّ على من يرى خلافه الَّذي فيه نقض لليقين بالشكَّ وعدم الأخذ باليقين. \_٤\_ رواية محمّد بن مسلم محمّد بن مسلم عن أبيعبدالله للظِّلْإ . قال: قال أميرالمؤمنين \_ صلوات الله وسلامه عليه \_: من كان على يـقين فشكٍّ فليمض على يقينه، فإنَّ الشكِّ لا ينقض اليقين (١). وفي روايةٍ أخرى عنهاﷺ بهذا المضمون: من كان على يقينٍ فأصابه شكّ فليمض على يقينه، فإنَّ اليقين لا يدفع بالشكَّ<sup>(٢)</sup>. استدلُّ بعضهم بهذه الرواية على الاستصحاب مدّعياً ظهورها فيه("). ولكن الَّذي نراه أنَّها غير ظاهرة فيه، فإنَّ القـدر المسـلَّم مـنها أنَّـها صريحة في أنَّ مبدأ حدوث الشكِّ بعد حدوث اليـقين مـن أجـل كـلمة «الفاء» التي تدلُّ على الترتيب. غير أنَّ هذا القدر من البيان يصحّ أن يراد منه «قاعدة اليقين» ويصحّ أن يراد منه «قاعدة الاستصحاب» إذ يجوز أن يراد أنَّ اليقين قد زال بحدوث الشكِّ فيتِّحد زمان متعلِّقهما، فتكون مورداً للقاعدة الأولى، ويجوز أن يراد أنَّ اليقين قد بقي إلى زمان الشكِّ فيختلف زمان متعلِّقهما، فتكون مورداً للاستصحاب. وليس في الرواية ظهور في أحدهما بالخصوص\* وإن قال الشيخ الأنصاري: أنَّها ظاهرة في وحـدة (١) الوسائل: ج ١ ص ١٧٥، الباب ١ من أبواب نواقض الوضوء، ح ٦. (٢) مستدرك الوسائل: ج ١ ص ٢٢٨، الباب ١ من أبواب نواقض الوضوء، الحديث ٤.

- (٣) الرسائل الأصولية للوحيد البهبهاني: ص ٤٤٠.
- (\*) لا يخفي أنَّ هنا مقدَّمة مطويَّة يجب التنبَّه لها، وهي أنَّ تجرَّد كلمة «اليقين» و«الشكّ» 🛛 ج

زمان متعلّقهما<sup>(۱)</sup> ولذلك قرّب أن تكون دالّة على «قاعدة اليقين». وقال الشيخ الآخوند: إنّها ظاهرة في اختلاف زمان متعلّقهما<sup>(۲)</sup> فقرّب أن تكون دالَّة على الاستصحاب. وقد ذكر كلّ منهما تقريبات لما استظهره لا نراها ناهضة على مطلوبهما.

وعليه، فتكون الرواية مجملة من هذه الناحية، إلّا إذا جوَّزنا الجمع في التعبير بين القاعدتين وحينئذٍ تدلّ عليهما معاً، يعني أنّها تدلّ على أنّ اليقين بما هو يقين لا يجوز نقضه بـالشكّ سـواء كـان ذلك اليـقين هـو المجامع للشكّ أو غير المجامع له.

وقيل: إنَّه لا يجوز الجمع في التعبير بين القاعدتين، لأنَّه يلزم استعمال اللفظ في أكثر من معنى وهو مستحيل<sup>(٣)</sup>. وسيأتي \_إن شاء الله تعالى \_ما ينفع في المقام.

في الرواية من ذكر المتعلّق يدلّ على وحدة المتعلّق، يعني أنّ هذا التجرّد يدلّ على أنّ ما تعلّق به اليقين هو نفس ما تعلّق به الشكّ، وإلّا فإنّ من المقطوع به أنّه ليس المراد اليقين بأيّ شيء كان، والشكّ بأيّ شيء كان لا يرتبط بالمتيقّن. ولكن كونها دالّة على وحدة المتعلّق لا شيء كان، والشكّ بأيّ شيء كان لا يرتبط بالمتيقّن. ولكن كونها دالّة على وحدة المتعلّق لا يجعلها ظاهرة في كونه واحداً في جميع الجهات حتّى من جهة ألزمان لتكون ظاهرة في دون ظاهرة في دونة المتعلّق لا راء اليقين بأيّ (1) كفاية الأهرة في كونه واحداً في جميع الجهات حتّى من جهة ألزمان لتكون ظاهرة في «(1) كفاية الأصول: ج ٢ ص ٥٦٩.
(٢) كفاية الأصول: ٢٥٩.
(٢) انظر فرائد الأصول: ج ٢ ص ٥٧٢.
(٢) انظر فوائد الأصول: ج ٢ ص ٥٧٢.

زمان العمل به. وأمّا «قاعدة اليقين» فإنّ موردها الشكّ الساري، فـيكون اليقين في ظرف وجوب العمل به معدوماً. ولعلّه من أجل هـذا الظـهور استظهر من استظهر دلالة الرواية على الاستصحاب.

\_ ٥ \_

مكاتبة عليّ بن محمّد القاساني قال: كتبت إليه \_وأنا بالمدينة \_عن اليوم الّذي يشكّ فيه من رمضان هل يصام أم لا؟

فكتب: اليقين لا يدخله الشكّ، صم للرؤية وافطر للرؤية (١).

قال الشيخ الأنصاري: والإنصاف أنّ هذه الرواية أظهرها في هـذا الباب، إلّا أنّ سندها غير سليم<sup>(٢)</sup>. وذُكر في وجه دلالتها: أنّ تفريع تحديد كلّ من الصوم والإفطار على رؤية هلالي رمضان وشوّال لا يستقيم إلّا بإرادة عدم جعل اليقين السابق مدخولاً بالشكّ، أي مزاحماً به<sup>(٣)</sup>.

وقد أورد عليه صاحب الكفاية بما محصله<sup>(1)</sup> مع توضيح منّا: انّا نمنع من ظهور هذه الرواية في الاستصحاب فضلاً عن أظهريّتها، نظراً إلى أنّ دلالتها عليه تتوقّف على أن يراد من «اليقين» اليقين بعدم دخول رمضان وعدم دخول شوّال، ولكن ليس من البعيد أن يكون المراد به اليقين بدخول رمضان المنوط به وجوب الصوم واليقين بدخول شوّال المنوط به وجوب الإفطار. ومعنى أنّه لا يدخله الشكّ: أنّه لا يُعطى حكم اليقين للشكّ ولا يُنزّل منزلته، بل المدار في وجوب الصوم والإفطار على اليقين

(١) الوسائل: ج ٧ص ١٨٤، الباب ٣ من أبواب أحكام شهر رمضان، ح ١٣.
(٢) فرائد الأصول: ج ٢ ص ٥٧٠.
(٣) ذكره المحقّق العراقي على ما في نهاية الأفكار: ج ٤ ص ٦٥.
(٤) كفاية الأصول: ص ٤٥٢.

فقط، فإنّه وحده هو المناط في وجوبهما، أي أنّ الصوم والإفطار يدوران مداره؛ ولذا قال بعده: «صم للرؤية وأفطر للرؤية» مؤكّداً لاشتراط وجوب الصوم والإفطار باليقين.

وهذا المضمون دلّت عليه جملة من الأخبار بقريبٍ من هذا التـعبير ممّا يقرّب إرادته من هذه الرواية ويؤكّده. ولا بأس في ذكر بعض هـذه الأخبار لتتّضح موافقتها لهذه الرواية:

منها: قول أبي جعفر اللهِ : إذا رأيـتم الهـلال فـصوموا، وإذا رأيـتموه فأفطروا. وليس بالرأي ولا بالتظنّي، ولكن بالرؤية<sup>(١)</sup>.

ومنها: صم للرؤية وأفطر للرؤية. وإيّاك والشكّ والظـنّ، فـإن خــفي عليكم فأتمّوا الشهر الأوّل ثلاثين<sup>(٣)</sup>

> ومنها: صيام شهر رمضان بالروية وليس بالظن<sup>(٣)</sup>. بو مر*زميت کويتر وليس مرکز*

(۱) الوسائل: ج ۷ ص ۱۸۲، الباب ۳ من أبواب أحكام شهر رمضان، ح ۲.
(۲) الوسائل: ج ۷ ص ۱۸٤ ب ۳ من أبواب أحكام شهر رمضان، ح ۱۱.
(۳) الوسائل: ج ۷ ص ۱۸۳، الباب ۳ من أبواب أحكام شهر رمضان، ح ۲.

### مدى دلالة الأخبار

إنّ تلك الأخبار العامّة المتقدّمة هي أهمّ ما استُدلّ به للاستصحاب. وهناك أخبار خاصّة تؤيّدها، ذكر بعضها الشيخ الأنصاري. ونحن نـذكر واحدة منها للاستئناس، وهي رواية عبدالله بن سنان الواردة فيمن يـعير ثوبه الذمّي وهو يعلم أنّة يشرب الخمر وبأكل لحم الخنزير. قال: فهل عليَّ أن أغسِله؟

فقال: لا! لأنَّك أعرته إيَّاه وهو طاهر، ولم تستيقن أنَّه نجَّسه<sup>(١)</sup>. تاليا

والمهمّ لنا أن نبحث الآن عن مدى دلالة تلكم الأخبار من جهة بعض التفصيلات المهمّة في الاستصحاب. فنقول:

۱ ــ التفصيل بين الشبهة الحكميّة والموضوعيّة:

إنّ المنسوب إلى الأخباريّين اعتبار الاستصحاب في خصوص الشبهة الموضوعيّة، وأمّا الشبهات الحكميّة مطلقاً فـعلى القـاعدة عـندهم مـن

(۱) الوسائل: ج ۲ ص ۱۰۹۵، الباب ۷٤ من أبواب النجاسات، ح ۱.
(۲) قرائد الأصول ۲: ۵۷۱.

وجوب الرجوع إلى قـاعدة الاحـتياط. وعـلّل ذلك بـعضهم بأنّ أخـبار الاستصحاب لاعموم لها ولا إطلاق يشمل الشبهة الحكـميّة، لأنّ القـدر المتيقّن منها خصوص الشبهة الموضوعيّة. لاسـيّما أنّ بـعضها وارد فـي خصوصها، فلا تعارض أدلة الاحتياط<sup>(۱)</sup>.

ولكنّ الإنصاف: أنّ لأخبار الاستصحاب من قوّة الإطلاق والشمول ما يجعلها ظاهرة في شمولها للشبهة الحكميّة، ولا سيّما أنّ أكثرها وارد موردَ التعليل، وظاهرها تعليق الحكم على اليقين من جهة ما هو يقين، كما سبق بيان ذلك في الصحيحة الأولى. فيكون شمولها للشبهة الحكميّة حينئذٍ من باب التمسّك بالعلّة المنصوصة. على أنّ رواية محمّد بن مسلم \_ المتقدّمة \_ عامّة لم ترد في خصوص الشبهة الموضوعيّة. فالحقّ شمول الأخبار للشبهتين.

وأمّا أدلّة الاحتياط: فقد لقدّمت المناقشة فـي دلالتـها فـلا تـصلح لمعارضة أدلّة الاستصحاب *رّمّت كيتر/سيمي* 

٢ \_التفصيل بين الشكّ في المقتضي والرافع:

هذا هو القول التاسع \_ المتقدّم \_ والأصل فيه المحقّق الحلّي<sup>(٢)</sup> ثمّ المحقّق الخوانساري<sup>(٣)</sup> وأيّده كلَّ التأييد الشيخ الأعظم<sup>(٤)</sup> قد دعمه جملة من تأخّر عنه. وخالفهم في ذلك الشيخ الآخوند، فذهب إلى اعتبار الاستصحاب مطلقاً<sup>(٥)</sup>. وهو الحقّ، ولكن بطريقة أخرى غير الّتي سلكها الشيخ الآخوند.

(۱) الحدائق الناضرة: ج ۱ ص ۵٤.
(۲) راجع ص ۲۹٤، معارج الأصول: ص ۲۰٦.
(۳) مشارق الشموس: ص ۱٤۱ ــ ۱٤۲.
(٤) راجع فرائد الأصول: ج ۲ ص ٥٦١.
(٥) كفاية الأصول: ص ٤٣٩.

ومن أجل هذا أصبح هذا التفصيل من أهمّ الأقوال الّتي عليها مـدار المناقشات العلميّة في عصرنا. ويلزمنا النظر فيه من جـهتين: مـن جـهة المقصود من «المقتضي والمانع» ومن جهة مدى دلالة الأخبار عليه.

# المقصود من المقتضي والمانع

\_۱\_

ونحيل ذلك إلى تصريح الشيخ نفسه، فقد قال: المراد بالشكّ من جهة المقتضي الشكّ من حيث استعداده وقابليّته في ذاته للبقاء، كالشكّ فسي بقاء الليل والنهار وخيار الغبن بعد الزمان الأوّل(١).

فيُفهم منه أنّه ليس المراد من «المقتضي» ـ كما قد ينصرف ذلك من إطلاق كلمة المقتضي ـ مقتضي الحكم، أي الملاك والمصلحة فيه، ولا المقتضي لوجود الشيء في باب الأنسباب والمسبّبات بحسب الجعل الشرعي، مثل أن يقال: إنّ الوضوء مقتض للطهارة وعقد النكاح مقتض للزوجيّة، بل المراد نفس استعداد المستصحب في ذاته للبقاء وقابليّته له من أيّة جهةٍ كانت تلك القابليّة وسواء فُهمت هذه القابليّة من الدليل أو من الخارج. ويختلف ذلك باختلاف المستصحبات وأحوالها، فليس فيه نوع ولا صنف مضبوط من حيث مقدار الاستعداد، كما صرّح بـذلك الشيخ.

والتعبير عن الشكّ في القابليّة بالشكّ فـي المـقتضي فـيه نـوع مـن المسامحة توجب الإيهام. وينبغي أن يُعبّر عنه بالشكّ في اقتضائه للبقاء لا الشكّ في المقتضي، ولكن بعد وضوح المقصود فالأمر سهل.

(١) فرائد الأصول: ٢ ص ٥٥٨ \_ ٥٥٩.

وأمّا الشكّ في الرافع: فعلى هذا يكون المقصود منه الشكّ في طروّ ما يرفع المستصحب مع القطع باستعداده وقابليّته للبقاء لولا طروّ الرفع، كما صرّح به الشيخ وذكر أنّه على أقسام. والمتحصّل من مجموع كلامه في جملة مقامات: أنّه ينقسم إلى قسمين رئيسين: الشكّ في وجود الرافع. والشك في رافعيّة الموجود.

وهذا القسم الثاني أنكر المحقّق السبزواري حجّية الاستصحاب فـيه بأقسامه الثلاثة الآتية<sup>(١)</sup> وهو القول العاشر في تعداد الأقوال. ونحن نذكر هذه الأقسام لتوضيح مقصود الشيخ.

١ - الشكّ في وجود الرافع: ومثّل له بالشكّ في حدوث البول مع العلم بسبق الطهارة. وهو للهُ لا يعني به إلّا الشكّ في الشبهة الموضوعيّة خاصّة، وأمّا ما كان في الشبهة الحكميّة فلا يعمّه كلامه، لأنّ الشكّ في وجود الرافع فيها ينحصر عنده في الشكّ في النسخ خاصّة، لأنّه لا معنى لرفع الحكم إلّا نسخه. وإجراء الاستصحاب في عدم النسخ ـ كما قال ـ إجماعي بل ضروري. والسرّ في ذلك: ما تقدّم في مباحث النسخ ـ في الجزء الثالث<sup>(٢)</sup> ـ من أنّ إجماع المسلمين قائم على أنّه لا يصحّ النسخ ينسخه، أي أنّ الأصل عدم النسخ لأجل هذا الإجماع، لا لأجل حجّية الاستصحاب.

٢ ـ الشكّ في رافـعية المـوجود: وذلك بأن يـحصل شـيء مـعلوم الوجود قطعاً ولكن يشكّ في كونه رافعاً للحكم. وهو على أقسام ثلاثة: الأوّل: فيما إذا كان الشكّ من أجل تردّد المستصحب بين ماً يكـون

ذخيرة المعاد: ص ١١٥.
(٢) ص ٢٠.

الموجود رافعاً له وبين ما لا يكون. ومثّل له بما إذا علم بأنّه مشغول الذمّة بصلاةٍ مّا في ظهر يوم الجمعة، ولا يعلم أنّها صلاة الجمعة أو صلاة الظهر، فإذا صلّى الظهر ــ مثلاً ــ فإنّه يتردّد أمره لا محالة في أنّ هـذه الصلاة الموجودة الّتي وقعت منه هل هي رافعة لشغل الذمّة بالتكليف المذكور أو غير رافعة؟

الثاني: فيما إذا كان الشكّ من أجل الجهل بصفة الموجود في كـونه رافعاً مستقلاً في الشرع، كالمذي المشكوك في كونه ناقضاً للطهارة، مـع العلم بعدم كونه مصداقاً للرافع المعلوم وهو البول.

الثالث: فيما إذا كان الشكّ من أجل الجهل بصفة الموجود في كونه مصداقاً للرافع المعلوم مفهومه، أو من أجل الجهل به في كونه مصداقاً للرافع المجهول مفهومه. مثال الأوّل الشكّ في الرطوبة الخارجة في كونها بولاً أو مذياً مع معلوميّة مفهوم البول والمذي وحكمهما. ومثال الثاني: الشك في النوم الحادث في كونه غالباً للسمع والبصر أو غالباً للبصر فقط مع الجهل بمفهوم النوم الناقض في أنّه يشمل النوم الغالب للبصر فقط. ورأي الشيخ أنّ الاستصحاب يجري في جميع هذه الأقسام، سواء

كان شكّاً في وجود الرافع أو في رافعيّة الموجود بأقسامه الثلاثة. خلافاً للمحقّق السبزواري اذ اعتبر الاستصحاب في الشكّ في وجود الرافع فقط دون الشكّ في رافعيّة الموجود، كما تقدمت الإشارة إلى ذلك.

- ۲ -

مدى دلالة الأخبار على هذا التفصيل قال الشيخ الأعظم: إنّ حقيقة النقض هو رفع الهيئة الاتّصاليّة. كما في نقض الحبل. والأقرب إليه على تقدير مجازيّته هو رفع الأمر الثابت ــ إلى أن قال ـ فيختصّ متعلّقه بما من شأنه الاستمرار<sup>(١)</sup>.

وعليه، فلا يشمل «اليقينُ» المنهيّ عن نـقضه بـالشكّ فـي الأخـبار «اليقينَ» إذا تعلّق بأمرٍ ليس من شأنه الاستمرار أو المشكوك استمراره.

توضيح مقصوده ـ مع المحافظة عـلى ألفـاظه حـدٌ الإمكـان ـ أنّ «النقض» لغةً لمّا كان معناه «رفع الهيئة الاتّضالية» كما في نقض الحبل، فإنّ هذا المعنى الحقيقي ليس هو المراد من الروايات قطعاً، لأنّ المفروض في مواردها طروّ الشكّ في استمرار المتيقّن، فلا هيئة اتّصاليّة باقية لليقين ولا لمتعلّقه بعد الشكّ في بقائه واستمراره.

فيتعيّن أن يكون إسناد النقض إلى اليقين على نحو المجاز. ولكن هذا المجاز لد معنيان يدور الأمر بينهما، وإذا تعدّدت المعاني المجازيّة فلابدّ أن يُحمل اللفظ على أقربها إلى المعنى الحقيقي، وهذا يكون قرينة معيّنة للمعنى المجازي. وهنا المعنيان المجازيّان أحدهما أقـرب من الآخر، وهما:

١ ـ أن يراد من «النقض» مطلق رفع اليد عن الشيء وترك العمل به وترتيب الأثر عليه ولو لعدم المقتضي له، فيكون المنقوض عامّاً شـاملاً لكلّ يقين.

۲ \_ أن يراد منه رفع الأمر الثابت. بينا الما الما الم

وهذا المعنى الثاني هو الأقرب إلى المعنى الحقيقي، فهو الظاهر مـن إسناد النقض.

(١) فرائد الأصول: ج ٢ ص ٥٧٤.

| ل بالموارد | المختصر | الاستمرار | من شأنه | بما |       |           |          |       |
|------------|---------|-----------|---------|-----|-------|-----------|----------|-------|
|            |         |           |         |     | معنى. | ها هذا ال | يوجد فيه | الّتي |

والظاهر رجحان هذا المعنى الثاني على الأوّل، لأنّ الفعل الخـاصّ يصير مخصّصاً لمـتعلّقه إذا كـان مـتعلّقه عـامّاً، كـما فـي قـول القـائل: «لا تضرب أحداً» فإنّ «الضرب» يكون قرينة عـلى اخـتصاص مـتعلّقه بالأحياء، ولا يكون عمومه للأموات قرينة على إرادة مطلق الضرب.

هذه خلاصة ما أفاده الشيخ. وقد وقعت فيه عـدّة مـناقشات نـذكر أهمّها ونذكر ماعندنا ليتّضح مقصوده وليتجلّى الحقّ \_إن شاءالله تعالى \_.

١ ـ المناقشة الأولى: إنّ «النقض» يقابل «الإبرام» والنقض ـ كما فسّروه في اللغة ـ : إفساد ما أبرمت من عقد أو بناء أو حبل أو نحو ذلك<sup>(١)</sup>. وعليه، فتفسيره من الشيخ بـ «رفع الهيئة الاتّصالية» ليس واضحاً، بل ليس صحيحاً، إذ أنّ مقابل الاتصال الانفصال، فيكون معنى «النقض» جينئذٍ انفصال المتّصل. وهو يُعيد جدّاً عن معنى نقض العهد والعقد.

أقول: ليس من البعيد أن يـريد الشـيخ مـن «الاتّـصال» مـا يـقابل «الانحلال» وإن كان ذلك على نحو المسامحة منه في التعبير، لا ما يقابل «الانفصال». فلا إشكال.

٢ ـ المناقشة الثانية: وهي أهمّ مناقشةٍ عليها يبتني صحّة اسـتدلاله على التفصيل أو بطلانه. وحاصلها:

اَنَّ هذا التوجيه من الشيخ للاسـتدلال يـتوقَّف عـلى التـصرّف فـي «اليقين» بإرادة المتيقّن منه، كما نبَّه عليه نفسه، لأنَّه لو كان النقض مستنداً إلى نفس اليقين ـكما هو ظاهر التعبير ـ فإنَّ اليقين بنفسه مبرم ومحكم

(١) لسان العرب: ج ٧ ص ٢٤٢.

فيصحّ إسناد النقض إليه ولو لم يكن لمتعلّقه فـي ذاتـه اسـتعداد البـقاء، ضرورة أنّه لا يحتاج فرض الإبرام في المنقوض إلى فـرض أن يكـون متعلّق اليقين ثابتاً ومبرماً في نفسه حتّى تختصّ حرمة النـقض بـالشكّ في الرافع.

ولكن لا يصحّ إرادة المتيقّن من «اليقين» على وجهٍ يكون الإسناد اللفظي إلى نفس المتيقّن، لأنّه إنّما يصحّ ذلك إذا كان على نحو المجاز في الكلمة أو على نحو حذف المضاف، وكلا الوجهين بعيدان كلَّ اليُعد، إذ لا علاقة بين «اليقين» و «المتيقّن» حتّى يصح استعمال أحدهما مكان الآخر على نحو المجاز في الكلمة، بل ينبغي أن يُعدّ ذلك من الأغـلاط. وأمّا تقدير المضاف بأن تـقدّر «مـتعلّق» اليـقين، أو نـحو ذلك، فـإنّ تـقدير المحذوف يحتاج إلى قرينةٍ لفظيّةٍ مفقودة.

ومن أجل هذا استظهر المحقّق الآخوند عموم الأخبار لموردي الشكّ في المقتضي والرافع، لأنّ «النقض» إذا كان مسنداً إلى نـفس «اليـقين» فلايحتاج في صحّة إسناد النقض إليه إلى فرض أن يكون المتيقّن ممّا له استعداد للبقاء<sup>(۱)</sup>.

أقول: إنّ البحث عن هذا الموضوع بجميع أطرافه وتعقيب كلّ ما قيل في هذا الشأن من أساتذتنا وغيرهم يخرجنا عـن طـور هـذه الرسـالة، فالجدير بنا أن نكتفي بذكر خلاصة ما نراه من الحقّ في المسـألة متجنّبين الإشارة إلى خصوصيّات الآراء والأقوال فيها حدّ الإمكان.

وعليه فنقول: ينبغي تقديم مقدّمات قبل بيان المختار، وهي:

(١) كفاية الأصول: ص ٤٤٣.

أوّلاً: انّه لا شكّ في أنّ النقض المنهيّ عنه مسند إلى «اليقين» في لفظ الأخبار، وظاهرها أنّ وثاقة اليقين من جهة ما هو يقين هـي المـقتضية للتمسّك به وعدم نقضه في قبال الشكّ الّذي هو عين الوهـن والتـزلزل، لاسيّما مع التعبير في بعضها بقوله لللَّلا : «لا ينبغي» والتعليل في البـعض الآخر بوجود اليقين المشعر بعلّيته للحكم، كما سبق بيانه في قـوله لللَّلا : «فإنّه على يقينٍ من وضوئه» ولا سيّما مع مقابلة اليقين بالشكّ، ولا شكّ أنّه ليس المراد من «الشكّ» المشكوك.

وعلى هذا يتضح جليّاً أنّ حمل «اليقين» عـلى إرادة المـتيقّن عـلى وجه يكون الإسناد اللفظي إلى المتيقّن بنحو المجاز في الكلمة أو بنحو حذف المضاف خلاف الظاهر منها. بل خلاف سياقها بل مستهجن جدّاً، فيتأيّد ما قاله المعترض. ولذا استبعد شيخنا المحقّق النـائيني أن يـريد الشيخ الأعظم من «المجاز» المجاز في الكلمة<sup>(۱)</sup> وهو استبعاد في محلّه. وأبعد منه إرادة حذف المضاف.

ثانياً: انّه من المسلّم به عند الجميع ــالّذي لا شكّ فيه أيضاً ـ أنّ النهي عن نقض اليقين في الأخبار ليس على حقيقته. والسرّ واضح، لأنّ اليقين ـ حسب الفرض ـ منتقض فعلاً بالشكّ، فلا يقع تـحت اخـتيار المكـلّف فلا يصحّ النهي عنه.

وحينئذٍ، فلا معنى للنهي عنه إلّا أن يراد به عدم الاعتناء بالشكّ عملاً والبناء عليه كأنّه لم يكن لغرض ترتيب أحكام اليقين عند الشكّ. ولكن لا يصحّ أن يقصد أحكام اليقين من جهة أنّه صفة من الصفات. لارتفاع

(١) انظر فوائد الأصول: ج ٤ ص ٢٧٤.

أحكامه بارتفاعه قطعاً، فلم يكن رفع اليد عن الحكم عملاً نقضاً له بالشكّ بل باليقين، لزوال موضوع الحكم قطعاً. وعليه، فالمراد من «الأحكام» الأحكام الثابتة للمتيقّن بواسطة اليقين

به، فهو تعبير آخر عن الأمر بالعمل بالحالة السابقة في الوقت اللاحق، بمعنى وجوب العمل في مقام الشكّ بمثل العمل في مقام اليقين كأنّ الشكّ لم يكن، فكأنّه قال: اعمل في حال شكّك كما كنت تعمل في حال يقينك ولا تعتن بالشكّ.

إذا عرفت ذلك فيبقى أن نعرف على أيّ وجهٍ يصحّ أن يكون التعبير بحرمة نقض اليقين تعبيراً عن ذلك المعنى، فـإنّ ذلك لا يـخلو بـحسب التصوّر عن أحد أمور أربعة:

١ ـ أن يكون المراد من «اليقين» المتيقّن على نحو المجاز في الكلمة. ٢ ـ أن يكون «النقض» أيضاً متعلّقاً في لسان الدليل بنفس المتيقّن، ولكن على حذف المضاف.

٣ ـ أن يكون «النقض» المنهيّ عنه مسنداً إلى اليقين على نحو المجاز في الإسناد ويكون في الحقيقة مسنداً إلى نفس المتيقّن، والمصحّح لذلك اتّحاد اليقين والمتيقّن أو كون اليقين آلةً وطريقاً إلى المتيقّن.

٤ ـ أن يكون النهي عن «نقض اليقين» كنايةً عن لزوم العمل بالمتيقن وإجراء أحكامه، لأنّ ذلك لازم معناه، باعتبار أنّ اليقين بالشيء مقتض للعمل به، فحلّه يلازم رفع اليد عن ذلك الشيء أو عن حكمه، إذ لا يبقى حينئذٍ ما يقتضي العمل به، فالنهي عن حلّه يلزمه النهي عن ترك مقتضاه، أعني النهي عن ترك العمل بمتعلّقه. وقد عرفت \_ في المقدّمة الأولى وفـي مـناقشة الشـيخ \_ بُـعد إرادة الوجهين الأوّلين، فيدور الأمر بين الثالث والرابـع، والرابـع هـو الأوجـه والأقرب. ولعلّه هو مراد الشيخ الأعظم، وإن كان الّذي يبدو مـن بـعض تعبيراته إرادة الوجه الأوّل الّذي استبعد شيخنا المحقّق النائيني أن يكون مقصوده ذلك، كما تقدّم.

أمّا هو \_ أعني شيخنا النائيني \_ فلم يصرّح بإرادة أيّ من الوجـهين الآخرين. والأنسب في عبارة بعض المقرّرين لبحثه إرادة الوجه الثالث، إذ قال: إنّه يصحّ ورود النقض على اليقين بعناية المتيقّن<sup>(١)</sup>.

وعلى كلَّ حالٍ، فالوجه الرابع \_ أعني الاستعمال الكنائي \_ أقرب الوجوه وأولاها، وفيه من البلاغة في البيان ما ليس في غيره. كما أن فيه المحافظة على ظهور الأخبار وساقها في إسناد النقض إلى نفس اليقين، وقد استظهرنا منها \_ كما تقدم في المقدّمة الأولى \_ أنَّ وثاقة «اليقين» بما هو يقين هي المقتضية للتمسّك به. وفي الكناية \_ كما هو المعروف \_ بيان المراد مع إقامة الدليل عليه، فإنَّ المراد الاستعمالي هنا \_ الَّذي هو حرمة نقض اليقين بالشك \_ يكون كالدليل والمستند للمراد الجـدي المقصود الأصلي في البيان، والمراد الجدي هو: لزوم العمل على وفق المتيقن بلسان النهي عن نقض اليقين.

ثالثاً: بعدما تقدّم ينبغي أن نسأل عن المراد من «النقض» في الأخبار هل المراد النقض الحقيقي أو النقض العملي؟ المعروف أنّ إرادة النـقض الحقيقي محال، فلابدٌ أن يراد النقض العملي، لأنّ نقض اليقين \_كما تقدّم \_

(١) فوائد الأصول: ج ٤ ص ٣٧٥.

ليس تحت اختيار المكلَّف، فلا يصحّ النهي عنه. وعلى هذا بنى الشــيخ الأعظم وصاحب الكفاية وغيرهما.

ولكن التدقيق في المسألة يعطي غير هذا؛ إنّما يلزم هذا المحذور لو كان النهي عن نقض اليقين مراداً جدّيّاً، أمّا على ما ذكرناه: من أنّه على وجه الكناية، فإنّه \_كما ذكرناه \_ يكون مراداً استعماليّاً فقط، ولا محذور في كون المراد الاستعمالي \_ في الكناية \_ محالاً أو كاذباً في نفسه، إنّما المحذور إذا كان المراد الجدّي المكنّى عنه كذلك.

وعليه، فحمل «النقض» على معناه الحقيقي أولى ما دام أنّ ذلك يصحّ بلا محذور.

النتيجة:

أنّه إذا تمّت هذه المقدّمات قصح إسناد النقض الحقيقي من أجل وثاقته من جهة ما هو يقين حوان كان النهي عنه يراد به لازم معناه على سبيل الكناية \_ فإنّا نقول: إنّ اليقين لمّا كان في نفسه مبرماً ومحكماً فلا يحتاج في صحّة إسناد النقض إليه إلى فرض أن يكون متعلّقه ممّا له استعداد في ذاته للبقاء، وإنّما يلزم ذلك لو كان الإسناد اللفظي إلى نفس المتيقن ولو على نحو المجاز. وأمّا كون أنّ المراد الجدّي هو النهي عن ترك مقتضى اليقين الّذي عبارة عن لزوم العمل بالمتيقّن، فإنّ ذلك مراد فرينة لفظيّة على المراد من المتيقّن والسرّ في مقام اللفظ حتّى يكون ذلك فيها لفظ المكني عنه؛ على أنّ المكنى عنه ليس هو حرمة نقض المتيقّن، بل \_كما تقدّم \_ هو حرمة ترك مقتضى اليقين الذي هو عبارة عن لزوم بل \_كما تقدّم \_ هو حرمة ترك مقتضى اليقين الذي من النور على نفس المتيقّن، فإنّ المراد العمل بالمتيقّن، فلا نقض مسند إلى المتيقّن ــ لا لفظاً ولا لُبّاً ــ حتّى يكون ذلك قرينة على أنّ المراد من المتيقّن هو ماله استعداد فــي ذاتــه للــبقاء لأجل أن يكون مبرماً يصحّ إسناد النقض إليه. **الخلاصــة**:

وخلاصة ما توصّلنا إليه هو: أنّ الحقّ أنّ «النقض» مسند إلى نـفس اليقين بلامجاز في الكلمة ولا في الإسناد ولا على حذف مضاف، ولكنّ النهي عنه جُعل عنواناً على سبيل الكناية عن لازم معناه، وهو لزوم الأخذ بالمتيقّن في ثاني الحال بترتيب آثاره الشرعيّة عليه. وهذا المكنّى عـنه عبارة أخرى عن الحكم ببقاء المتيقّن. وإذا كان النهي عن نقض اليقين من باب الكناية فلا يستدعي ذلك أن نفرض في متعلّقه استعداد البقاء ليتحقّق معنى «النقض» لأنّه متحقّق بدون ذلك.

وعليه فمقتضى الأخبار حكية الإستصحاب في مـوردي الشكّ فــي المقتضي والرافع معاً.

ونحن إذا توصّلنا إلى هنا من بيان حجّية الاستصحاب مطلقاً فـي مقابل التفصيل الّذي ذهب إليه الشيخ الأنصاري. لا نجد كثير حاجة في التــعرّض للـتفصيلات الأخـرى فـي هـذا المـختصر، ونـحيل ذلك إلى المطوّلات لاسيّما رسالة الشيخ في الاستصحاب، فإنّ في ما ذكره الغنى والكفاية.

\* \* \*

### تنبيهات الاستصحاب

بعد فراغ الشيخ الأنصاري من ذكر الأقوال في المسألة ومناقشتها شرع في بيان أمورٍ تتعلّق به بلغت اثني عشر أمراً، واشتهرت باسم «تنبيهات الاستصحاب» فصار لها شأن كبير عند الأصوليّين وصارت موضع عنايتهم، لما لاكثرها من الفوائد الكبيرة في الفقه، ولما لها من المباحث الدقيقة الأصوليّة. وزاد فيها شيخ أساتذتنا في الكفاية تنبيهين فصارت أربعة عشر تنبيهاً. وتحن ذاكرون – بعون الله تعالى ــ أهمتها متوخّين الاختصار حدّ الإمكان والاقتصار على ما ينفع الطالب المبتدئ.

#### التنبيه الأوّل بريمة

# استصحاب الكلّي\*

الغرض من استصحاب الكلّي: هو استصحابه فيما إذا تيقّن بـوجوده في ضمن فردٍ من أفراده ثمّ شكّ في بقاء نفس ذلك الكلّي. وهذا الشك في بقاء الكلّي في ضمن أفراده يتصوّر على أنحاء ثلاثة عُرفت باسم «أقسام استصحاب الكلّي»:

(\$) هذا هو التنبيه الأوّل في تعداد الرسائل، والتنبيه الثالث في تعداد الكفاية .

١ ـ أن يكون الشكّ في بقاء الكلّي من جهة الشكّ في بقاء نفس ذلك الفرد الّذي تيقّن بوجوده.

٢ ـ أن يكون الشكّ في بقاء الكلّي من جهة الشكّ في تعيين ذلك الفرد المتيقّن سابقاً، بأن يتردّد الفرد بين ما هو باقٍ جزماً وبين ما هو مرتفع جزماً، أي أنّه كان قد تيقّن على الإجمال بوجود فردٍ مّا من أفراد الكلّي فيتيقّن بوجود الكلّي في ضمنه، ولكن هذا الفرد الواقعي مردّد عنده بين أن يكون له عمر طويل فهو باقٍ جزماً في الزمان الثاني وبين أن يكون له عمر قصير فهو مرتفع جزماً في الزمان الثاني. ومن أجل هذا الترديد يحول له عنه الكلّي من الزمان الثاني. ومن أم التراد بين أن يكون له عمر طويل فهو باق جزماً في الزمان الثاني وبين أن التردين أن يكون له عمر طويل فهو باق جزماً في الزمان الثاني وبين أن يكون له عمر طويل فهو باق جزماً في الزمان الثاني وبين أن يكون له عمر الترفي بقاء الكلّي في الزمان الثاني. ومن أجل هذا الترديد يحصل له الشكّ في بقاء الكلّي.

مثاله: ما إذا علم على الإجمال بخروج بلل مردّد بين أن يكون بولاً أو منيّاً ثمّ توضّاً، فإنّه في هذا الحال يتيقن بحصول الحدث الكلّي في ضمن هذا الفرد المردّد، فإن كان البلل بولاً فحدثه أصغر قد ارتفع بالوضوء جزماً، وإن كان منيّاً فحدثه أكبر لم يرتفع بالوضوء. فعلى القول بجريان استصحاب الكلّي يستصحب هنا كلّي الحدث، فتترتّب عليه آثار كلّي الحدث مثل حرمة مسّ المصحف. أمّا آثار خصوص الحدث الأكبر أو الأصغر فلا تترتّب، مثل حرمة دخول المسجد وقراءة العزائم.

٣ - أن يكون الشك في بقاء الكلّي من جهة الشكّ في وجود فردٍ آخر مقام الفرد المعلوم حدوثه وارتفاعه، أي أنّ الشكّ في بقاء الكلّي مستند إلى احتمال وجود فردٍ ثانٍ غير الفرد المعلوم حدوثه وارتفاعه، لأنّـه إن كان الفرد الثاني قد وُجد واقعاً فإنّ الكلّي باقٍ بوجوده، وإن لم يكن قد وُجد فقد انقطع وجود الكلّي بارتفاع الفرد الأوّل.

أممًا القسم الأوّل: فالحقّ فيه جريان الاستصحاب بالنسبة إلى الكلّي

فيترتّب عليه أثره الشرعي. كما لاكلام في جريان استصحاب نفس الفرد. فيترتّب عليه أثره الشرعي بما له من الخصوصيّة الفرديّة. وهذا لا خلاف فيه. وأمّا القسم الثاني: فالحقّ فيه أيضاً جريان الاستصحاب بالنسبة إلى الكلّي. وأمّا بالنسبة إلى الفرد فلا يجري قطعاً، بـل الفرد يـجري فـيه استصحاب عدم خصوصيّة الفرد. ففي المثال المتقدّم يجري استصحاب

كلِّي الحدث بعد الوضوء، فلا يجوز له مسَّ المصحف، أمَّ ا بـالنسبة إلى خصوصيَّة الفرد فالأصل عدمها، فما هـو مـن آثـار خـصوص الجـنابة \_ مثلاً \_لا يجب الأخذ بها، فلا يحرم قبل الغسل ما يحرم على الجنب من نحو دخول المساجد وقراءة العزائم، كما تقدّم.

ولأجل بيان صحّة جريان الاستصحاب في الكلّي فـي هـذا القسـم الثاني وحصول أركانه لابدّ من ذكر ما قيل: إنّه مانع من جريانه، والجواب عنه. وقد أشار الشيخ إلى وجهين في المنع وأجاب عنهما، وهما كلّ مـا يمكن أن يقال في المنع: كَرْمَيْتَ كَبْرُمْنِيْ مِنْ

الأوّل: قال: وتوهّم عدم جريان الأصل في القدر المشترك من حيث دورانه بين ما هو مقطوع الانتفاء وما هو مشكوك الحدوث وهو محكوم الانتفاء بحكم الأصل<sup>(۱)</sup>.

توضيح التوهم: أنّ أهمّ أركان الاستصحاب هـو اليـقين بـالحدوث والشك في البـقاء، وفـي المـقام إن حـصل الركـن الأوّل (وهـو اليـقين بالحدوث) فإنّ الركن الثاني (وهو الشك في البقاء) غـير حـاصل. وجـه ذلك: أنّ الكلّي لا وجود له إلّا بوجود أفراده، ومن الواضح: أنّ وجـود الكلّي في ضمن الفرد القصير مقطوع الارتفاع في الزمان الثاني وجداناً،

(1) فرائد الأصول: ج ۲ ص ۲۳۹.

وأمّا وجوده في ضمن الفرد الطويل فهو مشكوك الحدوث من أوّل الأمر وهو منفيّ بالأصل، فيكون الكلّي مرتفعاً في الزمان الثاني إمّـا وجـداناً أو بالأصل تعبّداً. فلا شكّ في بقائه.

والجواب: أنَّ هذا التوهَّم فيه خلط بين الكلِّي وفرده، أو فـقل: فـيه خلط بين ذات الحصّة من الكلّي \_ أي ذات الكلّي الطبيعي \_ وبين الحصّة منه بما لها من الخصوصيَّة والتعيّن الخاصّ، فإنَّ الَّذي هو معلوم الارتفاع إمّا وجداناً أو تعبّداً إنّما هو الحصّة بما لها مـن التـعيّن الخــاصّ، وهــي بالإضافة إلى ذلك غير معلومة الحدوث أيضاً. فلم يتحقّق فـيها الركـنان معاً، لأنَّه كما أنَّ كلَّ فردٍ من الفردين مشكوك الحدوث في نـفسه، فـإنَّ الحصّة الموجودة به بما لها من التعيّن الخاصّ كذلك مشكوكة الحدوث، إذ لا يقين بوجود هذه الحصّة ولا يقين بوجود تلك الحصّة، ولا مـوجود ثالث حسب الفرض. وأمَّا ذات الحصَّة المتعيِّنة واقعاً لا بما لها من التعيِّن الخاصّ بهذا الفرد أو بذلك الفرد \_أي القدر المشترك بينهما \_ ففي الوقت الَّذي هي فيه معلومة الحدوث هي مشكوكة البقاء. إذ لا علم بـارتفاعها ولا تعبّد بارتفاعها بل لأجل القطع بزوال التعيّن الخاصّ يشكّ في ارتفاعها وبقائها لاحتمال كون تعيّنها هو التعيّن الباقي أو هو التعيّن الزائل. وارتفاع الفرد لا يقتضي إلَّا ارتفاع الحصَّة المتعيَّنة به، وهي ــكــما قــدّمنا ــ غــير معلومة الحدوث وإنَّما المعلوم ذات الحصَّة، أي القدر المشترك.

والحاصل: أنّ ما هو غير مشكوك البقاء إمّا وجداناً أو تعبّداً لا يقين بحدوثه أصلاً وهو الحصّة بما لها من التعيّن الخاصّ، وما هو متيقّن الحدوث هو مشكوك البقاء وجداناً وهو ذات الحصّة لا بما لها من التعيّن الخاصّ. وقد أشار الشـيخ إلى هـذا الجـواب بـقوله: إنّـه لا يـقدح ذلك فـي استصحابه بعد فرض الشكّ في بقائه وارتفاعه<sup>(١)</sup>. الثاني: قال الشيخ الأعظم: توهّم كون الشكّ في بقائه مسبّباً عن الشكّ في حدوث ذلك المشكوك الحدوث، فإذا حكم بأصالة عدم حدوثه لزمه ارتفاع القدر المشترك، لأنّه من آثاره<sup>(٢)</sup>.

والجواب الصحيح هو ما أشار إليه بقوله: إنَّ ارتفاع القدر المشترك من لوازم كون الحادث ذلك الأمر المقطوع الارتفاع، لا من لوازم عدم حدوث الأمر الآخر. نعم، اللازم من عدم حدوثه هو عدم وجود ما هو في ضمنه من القدر المشترك في الزمان الثاني، لا ارتفاع القدر المشترك بين الأمرين. وبينهما فرق واضح<sup>(٣)</sup>.

توضيح ما أفاده من الجواب: إنّا نمنع أن يكون الشكّ في بقاء القدر المشترك \_ أي الكلّي \_ مسبّباً عن الشكّ في حدوث الفرد الطويل وعدمه، لأنّ وجود الكلّي \_ حسب الفرض حقق الحدوث من أوّل الأمر إمّا في ضمن القصير أو الطويل، فلا يُعقل أن يكون عدامه بعد وجوده مستنداً إلى عدم الفرد الطويل من الأوّل، وإلّا لما وجد من الأوّل، بل في الحقيقة أنّ الشكّ في بقاء الكلّي \_ أي في وجوده وعدمه بعد فرض القطع بوجوده \_ مستند إلى احتمال وجود هذا الفرد الطويل مع احتمال وجود ذلك الفرد القصير، يعني يستند إلى الاحتمالين معاً، لا لخصوص احتمال وجود الطويل، إذ يُحتمل بقاء وجوده الأوّل لاحتمال حدوث الطويل، ويُحتمل عدمه بعد الوجود لاحتمالين معاً، الا محمال حدوث الطويل، ويُحتمل عدمه بعد الوجود لاحتمال حدوث القصير المرتفع قطعاً في ثاني الحال.

والحاصل: أنَّ احتمال وجود الكلَّي وعدمه في ثاني الحال مسبَّب عن الشكَّ في أنَّ الحادث المعلوم هل هو الطويل أو القصير، لا أنَّه مسبَّب عن

(١ و٢ و٣) فرائد الأصول: ج ٢ ص ٦٣٩.

خصوص احتمال حدوث الطويل حتّى يكون نفيه بالأصل موجباً لنـفي الشكّ في وجود الكلّي في ثاني الحال، فلابدّ من نفي كلّ مـن الفـردين بالأصل حتّى يكون ذلك موجباً لارتفاع القدر المشترك، والأصلان معاً لا يجريان مع فرض العلم الإجمالي.

وأمّا القسم الثالث: وهو ما إذا كان الشكّ في بقاء الكلّي مستنداً إلى احتمال وجود فردٍ ثانٍ غير الفرد المعلوم حدوثه ثمّ ارتفاعه، فهو عـلى نحوين:

١ ـ أن يُحتمل حدوث الفرد الثاني في ظرف وجود الأوّل.
٢ ـ أن يُحتمل حدوثه مقارناً لارتفاع الأوّل. وهو على نحوين: إمّا بتبدّله إليه، أو بمجرّد المقارنة الاتفاقية بين ارتفاع الأوّل وحدوث الثاني.
وفي جريان الاستصحاب فلي هذا «القسم الثالث» من الكلي احتمالات أو أقوال ثلاثة:

أ \_ جريانه مطلقاً.

ب ـ عدم جريانه مطلقاً.

ج ــ التفصيل بين النحوين المذكورين، فيجري في الأوّل دون الثاني مطلقاً. وهذا التفصيل هو الّذي مال إليه الشيخ الأعظم<sup>(۱)</sup>.

والسرّ في الخلاف يعود إلى: أنّ الأركان في الاستصحاب هـل هـي متوفّرة هنا أو غير متوفّرة. والمشكـوك تـوفّره فـي المـقام هـو الركـن الخامس، وهو اتّحاد متعلّق اليقين والشكّ.

ولا شكّ في أنّ الكلّي المتيقّن نفسه هو المشكـوك بـقاؤه فـي هـذا القسم، فهو واحد نوعاً، فينبغي أن يسأل:

(١) قرائد الأصول: ج ٢ ص ٦٤٠.

أوّلاً: هل هذه الوحدة النوعيّة بين المتيقّن والمشكوك كافية في تحقّق الوحدة المعتبرة في الاستصحاب، أو غير كافية بل لابدّ له من وحدة خارجيّة ؟ ثانياً: بعد فرض عدم كفاية الوحدة النوعيّة هل أنّ الكلّي الطبيعي له وحدة خارجيّة بوجود أفراده – بمعنى أنّه يكون بوحدته الخارجيّة معروضاً لتعيّنات أفراده المتبائنة، بناءً على ما قيل: من أنّ نسبة الكلّي إلى أفراده من باب نسبة الأب الواحد إلى الأبناء الكثيرة، كما نقل ذلك ابن سينا عن بعض من عاصره<sup>(١)</sup> أو أنّ الكلّي الطبيعي لا وجود له إلّا بوجود أفراده بالعرض؟ ففي كلّ فرد حصّة موجودة منه غير الحصّة الموجودة في فردٍ آخر، فلا تكون له وحدة خارجيّة بوجود أفراده المتعدّدة، بل نسبته إلى افراده من قبيل نسبة الآباء المتعدّدة إلى الأبناء المتعدّدة، وهذا مواده بالعرض؟ ففي كلّ فردٍ حصّة موجودة منه غير الحصّة الموجودة في فردٍ آخر، فلا تكون له وحدة خارجيّة بوجود أفراده المتعدّدة، بل

فالقائل بجريان الاستصحاب في هذا القسم إمّا أن يـلتزم بكـفاية الوحدة النوعيّة في تحقّق وكن الاستصحاب وإمّا أن يلتزم بأنّ الكلّي له وحدة خارجيّة بوجود أفراده المتعدّدة، وإلّا فلا يجري الاستصحاب. وإذا اتّضح هذا التحليل الدقيق لمنشأ الأقوال في المسألة يتّضح الحقّ

فيها. وهو القول الثاني، وهو عدم جريان الاستصحاب مطلقاً.

أمّا أوّلاً: فـلأنّــه مـن الواضـح عـدم كـفاية الوحـدة النـوعيّة فـي الاستصحاب، لأنّ معنى بقاء المستصحب فيه هو استمراره خــارجاً بـعد اليقين به. ونحن لا نعني من استصحاب الكلّي استصحاب نفس الماهيّة من حيث هي، فإنّ هذا لا معنى له، بل المراد اسـتصحابها بـما لهـا مـن الوجود الخارجي لغرض ترتيب أحكامها الفعليّة.

(١) حكاه الحكيم السبزواريﷺ في شرح منظومته (في المنطق): ٢٢.

وأمّا ثانياً: فلأنّه من الواضح أيضاً أنّ الحقّ أنّ نسبة الكلّي إلى أفراده من قبيل نسبة الآباء إلى الأبناء، لأنّه من الضروري أنّ الكلّي لا وجود له إلّا بالعرض بوجود أفراده.

وفي مقامنا قد وُجدت حصّة من الكلّي وقد ارتـفعت هـذه الحـصّة يقيناً، والحصّة الأخرى منه في الفرد الثاني هي من أوّل الأمر مشكـوكة الحدوث، فلم يتّحد المتيقّن والمشكوك.

وبهذا يفترق القسم الثالث عن القسم الثاني من استصحاب الكلّي، لأنّه في القسم الثاني \_كما سبق \_ذات الحـصّة مـن الكـلّي المـتعيّنة واقـعاً المعلومة الحدوث على الإجمال هي نـفسها مشكـوكة البـقاء، حـيث لا يُدرى أنّها الحصّة المضافة إلى الفرد الطويل أو الفرد القصير.

وبهذا أيضاً يتضح أنّه لا وجد للتفصيل المتقدّم الّذي مال إليه الشيخ الأعظم، فإنّ احتمال وجود الفرد الثاني في ظرف وجود الفرد الأوّل لا يقدّم ولا يؤخّر ولا يضمن الوحدة الخارجيّة للمتيقّن والمشكوك إلّا إذا قلنا بمقالة من يذهب إلى أنّ تسبة الكلي إلى أفراده من قبيل نسبة الأب الواحد إلى أبنائه، وحاشا الشيخ أن يرى هذا الرأي! ولا شكّ أنّ الحصّة الموجودة في ضمن الفرد الثاني من أوّل الأمر مشكوكة الحدوث، وأمّا المتيقّن حدوثه فهو حصّة أخرى وهي في عين الحال متيقّنة الارتفاع. ويكون وزان هذا القسم وزان استصحاب الفرد المردّد الآتي ذكره.

وقد استثني من هذا القسم الثالث ما يتسامح به العرف، فيعدّون الفرد اللاحق المشكوك الحدوث مع الفرد السابق كالمستمرّ الواحد، مثل ما لو عُلم السواد الشديد في محلٍّ وشُكَّ في ارتفاعه أصلاً أو تـبدّله بسـوادٍ أضعف، فإنّه في مثله حكم الجميع بجريان الاستصحاب. ومن هذا الباب

ما لو كان شخص كثير الشكّ ثمّ شكّ في زوال صفة كثرة الشكّ عنه أصلاً أو تبدَّلها إلى مرتبةٍ من الشكَّ دون الأولى. قال الشيخ الاعظم في تعليل جريان الاستصحاب في هذا الباب: العبرة في جريان الاستصحاب عدّ الموجود السابق مستمرّاً إلى اللاحق ولو كان الأمر اللاحق على تقدير وجوده مغايراً بحسب الدقّة للفرد السابق(١). يعنى أنَّ العبرة في اتَّحاد المتيقَّن والمشكوك هو الاتِّحاد عرفاً وبحسب النظر المسامحي وإن كانا بحسب الدقَّة العقليَّة متغايرين، كما في المقام. التنبيه الثاني\* الشبهة العبائيّة أو استصحاب الفرد المردّد يُنقل أنَّ السيَّد الجليل السيَّد إسماعيل الصدر سَرَّخ زار النجف الأشرف أيّام الشيخ المحقّق الآخوند. فأثار في أوساطها العلميّة مسألة تـناقلوها وصارت عندهم موضعاً للردّ والبدل واشتهرت بالشبهة العبائيّة. وحاصلها: أنَّه لو وقعت تجامعة على أحد طرفي عباءة ولم يُعلم أنَّه الطرف الأعلى أو الأسفل، ثمّ طهّر أحد الطرفين ـ وليكن الأسفل مثلاً ـ فإنَّ تلك النجاسة المعلومة الحدوث تـصبح نـفسها مشكـوكة الارتـفاع، فينبغي أن يجري استصحابها؛ بينما أنَّ مقتضى جريان استصحاب النجاسة في هذه العباءة أن يحكم بنجاسة البدن \_ مثلاً \_ الملاقي لطرفي العـباءة معاً. مع أنَّ هذا اللازم باطل قطعاً بـالضرورة، لأنَّ مـلاقي أحـد طـرفي الشبهة المحصورة محكوم عليه بالطهارة بالإجماع \_كما تقدّم في محلَّه(٢) \_

(١) فرائد الاصول: ج ٢ ص ٦٤١. (\*) لم يذكر هذا التنبيه في الرسائل، ولا في الكفاية . (٢) لم يصل إلينا من المؤلّفﷺ من مباحث الأصول العمليّة سوى مبحث الاستصحاب، فسلم يتقدّم ما ذكره في هذه المجموعة . وهنا لم يلاقِ البدن إلَّا أحد طرفي الشـبهة وهـو الطـرف الأعـلى وأمـا الطرف الأسفل ــ وإن لاقاه ــ فإنَّه قد خرج عن طـرف الشـبهة ــ حسب الفرض ــ بتطهيره يقيناً، فلا معنى للحكم بنجاسة ملاقيه.

والنكتة في الشبهة أنّ هذا الاستصحاب يبدو من بـاب اسـتصحاب الكلّي من القسم الثاني، ولا شكّ في أنّ مستصحب النجاسة لابدّ أن يحكم بنجاسة ملاقيه؛ بينما أنّه هنا لا يحكم بنجاسة الملاقي. فيكشف ذلك عن عدم صحّة استصحاب الكلي القسم الثاني.

وقد استقرّ الجواب عند المحقّقين عن هذه الشبهة على: أنَّ هذا الاستصحاب ليس من باب استصحاب الكلّي، بل هو من نوع آخر سمّوه «استصحاب الفرد المردّد» وقد اتفقوا على عدم صحّة جريانه، عدا ما نُقل عن بعض الأجلّة في حاشيته على كتاب البيع للشيخ الأعظم. إذ قال بما محصّله: بأنَّ تردّده بحسب علمنا لا يضرّ بيقين وجوده سابقاً، والمفروض أنَّ أثر القدر المشترك أثر لكلٌّ من الفردين، فيمكن ترتيب ذلك الأثر باستصحاب الشخص الواقعي المعلوم سابقاً، كما في القسم الأوّل الّذي حكم الشيخ فيه باستصحاب كلٌّ من الكلي وفرده<sup>(۱)</sup>.

أقول: ويجب أن يُعلم \_قبل كلّ شيءٍ \_الضابط لكون المورد من باب «استصحاب الكلّي القسم الثاني» أو من باب «استصحاب الفرد المردّد». فإنّ عدم التفرقة بين الموردين هو الموجب للاشتباه وتحكّم تلك الشبهة. إذاً ما الضابط لهما؟

إنّ الضابط في ذلك: أنّ الأثر المراد ترتيبه إمّا أن يكون أثراً للكلّي (أي أثر لذات الحصّة من الكلّي لا بما لها من التعيّن الخاصّ والخصوصيّة

(١) هو السيّد الطباطبائي اليزديﷺ في البحث عن لزوم المعاطاة وعدمد، حاشية المكاسب: ص ٧٣. المفردة) أو أثراً للـفرد (أي أثـر للـحصّة بـما لهـا مـن التـعيّن الخـاصّ والخصوصيّة المفردة).

فإن كان الأوّل: فيكفي فيه استصحاب القدر المشترك، أي ذات الحصّة الموجودة، إمّا في ضمن الفرد المقطوع الارتفاع على تقدير أنّه هو الحادث، أو الفرد المقطوع البقاء على تقدير أنّه هو الحادث. ويكون ذلك من باب استصحاب الكلّي القسم الثاني، وقد تـقدّم أنّنا لا نـعني من «استصحاب الكلّي» استصحاب نفس الماهيّة الكلّية، بـل استصحاب وجودها.

وإن كان الثاني: فلا يكفي استصحاب القدر المشترك، وإنّما الّذي ينفع استصحاب الفرد بما له من الخصوصيّة المفردة، المفروض فيه أنّه مردّد بين الفرد المقطوع الارتفاع على تقدير أنّه الحادث، أو الفرد المقطوع البقاء على تقدير أنّه الحادث ويكون ذلك من باب «استصحاب الفرد المردّد».

إذا عرفت هذا الضابط فالمثال الذي وقعت فيه الشبهة هو من النوع الثاني، لأنّ الموضوع للنجاسة المستصحبة ليس أصل العباءة أو الطـرف الكلّي منها، بل نجاسة الطرف الخاصّ بما هو طرف خاصّ إمّـا الأعـلى أو الأسفل.

ا وبعد هذا يبقى أن نتساءل: لماذا لا يصحّ جريان استصحاب الفرد المردّد؟

نقول: لقد اختلفت تعبيرات الأساتذة في وجهه، فـقد قـيل: لأنّــه لا يتوفّر فيه الركن الثاني، وهو الشكّ في البقاء<sup>(١)</sup>. وقيل: بل لا يتوفّر الركن

(١) انظر أجود التقريرات: ج ٢ ص ٣٩٤.

الأوّل، وهو اليقين بالحدوث فضلاً عن الركن الثاني<sup>(١)</sup>. أمّا الوجه الأوّل: فبيانه أنّ الفرد بما له من الخصوصيّة مردّد ـ حسب الفرض ـ بين ما هو مقطوع البقاء وبين ما هو مقطوع الارتفاع، فلا شكّ في بقاء الفرد الواقعي الّذي كان معلوم الحدوث، لأنّه إمّا مقطوع البـقاء أو مقطوع الارتفاع.

وأمًا الوجه الثاني \_ وهو الأصحّ \_ فبيانه: أنّ اليقين بالحدوث إن أريد به اليقين بحدوث الفرد مع قطع النظر عن الخصوصيّة المفردة \_ لأنّها مجهولة حسب الفرض \_ فاليقين موجود، ولكن المتيقّن حينئذ هو الكلّي الذي يصلح للانطباق على كلَّ من الفردين. وإن أريد به اليقين بالفرد بماله من الخصوصيّة المفردة فواضح أنّه غير حاصل فعلاً لأنّ المفروض أنّ الخصوصيّة المفردة مجهولة ومردّدة بين خصوصيّتين، فكيف تكون متيقّنة في عين الحال؟ إذ المردّد بما هو مردّدة بين خصوصيّتين، فكيف تكون متيقّنة هذا خلف محال، وإنّما المعلوم هو القدر المشترك. وفي الحقيقة أنّ كلّ علم إجمالي مؤلّف من علم وجهل، ومتعلّق العلم هو القدر المشترك ومتعلّق الجهل خصوصيّاته، وإلّا فلا معنى للإجمال في العلم وهو عين اليقين والانكشاف. وإنّما المعلوم.

وعليه، فإنّ ما هو متيقّن ـ وهو الكلّي ـ لافائدة في استصحابه لغرض ترتيب أثر الفرد بخصوصه، وماله الأثر المراد ترتّبه عـليه ـ وهـو الفـرد بخصوصيّته ـ غير متيقّن بل هو مجهول مـردّد بـين خـصوصيّتين، فـلا يتحقّق في استصحاب الفرد المردّد ركن «اليقين بالحالة السـابقة» لا أنّ الفرد المردّد متيقّن ولكن لا شكّ في بقائه.

(١) أنظر نهاية الدراية: ج ٥ ص ١٤٠.

والوجد الأصحّ هو الثاني كما ذكرنا. وأمّا الوجد الأوّل \_ وهو أنّد لا شكّ في بقاء المتيقّن \_ فغريب صدوره عن بعض أهل التحقيق! فإنّ كونه مردداً بين ما هو مقطوع البقاء وبين ما هو مقطوع الارتفاع معناه في الحقيقة هو الشكّ فعلاً في بقاء الفرد الواقعي وارتفاعه، لأنّ المفروض أنّ القطع بالبقاء والقطع بالارتفاع ليسا قطعين فعليّين، بل كلّ منهما قطع عـلى تـقدير مشكـوك، والقـطع عـلى تـقدير مشكوك ليس قطعاً فعلاً، بل هو عين الشكّ.

وعلى كلّ حالٍ، فلا معنى لاستصحاب الفرد المردّد، ولا معنى لأن يقال \_كما سبق عن بعض الأجلّة<sup>(١)</sup> \_ : «أنّ تردّده بحسب علمنا لا يضرّ بيقين وجوده سابقاً» فإنّه كيف يكبون تردّده بحسب علمنا لا يضرّ باليقين؟ وهل اليقين إلّا العلم؟ إلا إذا أراد من «اليقين بوجوده سابقاً» اليقين بالقدر المشترك والتردّد في الفرد، فاليقين متعلق بشيء والتردّد بشيء آخر، فيتوفّر ركنا الاستصحاب بالنسبة إلى القدر المشترك، لابالنسبة إلى الفرد المراد استصحابه، فما هو متيقّن لا يراد استصحابه، وما يراد استصحابه غير متيقّن، على ما سبق بيانه.

\* \* \*

(۱) سبق في ص ٣٣٦ عن السيّد الطباطبائي اليزدي أله في حاشيته على المكاسب.



فهرس الجزء الثالث المقصد الثالث: مباحث الحجّة

•

۷

تمهيد

المقدمة

|    | وفيها مباحث:                                                  |
|----|---------------------------------------------------------------|
| ١. | ۱ _موضوع المقصد الثالث                                        |
| ١٣ |                                                               |
| 10 | ۲ _معنى الحجه<br>۳ _مدلول كلمة الأمارة والظن المعتبر من من من |
| ١٦ | ٤ ـ الظنَّ النوعي                                             |
| ١٧ | ٥ _الأمارة والأصل العملي                                      |
| ۱۸ | ٦ ــ المناط في إثبات حجّيّة الأمارة                           |
| 22 | ٧_حجّيّة العلم ذاتيّة                                         |
| 29 | ٨_موطن حجّيّة الأمارات                                        |
| ۳١ | ٩ _ الظنِّ الخاصِّ والظنِّ المطلق                             |
| ٣٢ | ۱۰ _مقدّمات دليل الانسداد                                     |
| ٣٤ | ١١ _اشتراك الأحكام بين العالم والجاهل                         |
| ٤٠ | ١٢ _ تصحيح جعل الأمارة                                        |
| ٤٣ | ١٣ _الأمارة طريق أو سبب؟                                      |

الباب الأوّل: الكتاب العزيز

| 01  | تمهيد                             |
|-----|-----------------------------------|
| 0 0 | نسخ الكتاب العزيز                 |
| 00  | حقيقة النسخ                       |
| 07  | امكان نسخ القرآن                  |
| ٦.  | وقوع نسخ القرآن، وأصالة عدم النسخ |

الياب الثاني: السنّة ٦٤ تمهيد ١ \_دلالة فعل المعصوم ٦٦ مرکز <u>تر تک مور</u> ٢ ـ دلالة تقرير المعصوم Co. ٧. ٣\_الخبر المتواتر ۷١ ٤ ـ خبر الواحد ۷۲ أدلّة حجّية الخبر من الكتاب ۷٥ الآية الأولى \_ آية النبأ γ٦ الآية الثانية \_ آية النفر ۷٩ تنبيه مهم ٨٤ الآية الثالثة \_ آية حرمة الكتمان ٨٥ دليل حجّية خبر الواحد من السنّة λ٦ دليل حجّية خبر الواحد من الإجماع ٨٩ دليل حجّية خبر الواحد من بناء العقلاء ٩٦

الباب الثالث: الإجماع السؤال عن سبب القول بحجّية الإجماع السؤال عن ضرورة اتّفاق الجميع أو كفاية البعض الإجماع عند الإماميّة الإجماع المنقول

الباب الرابع: الدليل العقلي وجه حصر القضايا العقليّة وتعيينها، وما المراد من الدليل العـقلي، ومـدّة حجّيته، ووجهها

الباب الخامس، حجية الظواهر 122 تمهيدات مرز تحق تر عبور العلى مردى ۱٤٦ طرق إثبات الظواهر ١٤٧ حجّية قول اللغوي 10. الظهور التصوري والتصديقي 105 وجه حجّية الظهور 102 ۱ \_اشتراط الظنّ الفعلى بالوفاق ٢ \_ اعتبار عدم الظنّ بالخلاف 100 ۱٥٦ ٣\_أصالة عدم القرينة ٤ \_ حجّية الظهور بالنسبة إلى غير المقصودين بالإفهام 109 ۱٦٢ ٥ \_ حجّية ظواهر الكتاب ما ورد من النهي عن التفسير بالرأي ۱٦٥

<u> A</u>

| الباب التاسع: التعادل والتراجيح |                                                   |  |
|---------------------------------|---------------------------------------------------|--|
| 21.                             | تمهيد                                             |  |
|                                 | المقدّمة: في بيان أمور يحتاج إليها:               |  |
| 211                             | ١ ـ حقيقة التعارض                                 |  |
| 211                             | ۲ _ شروط التعارض                                  |  |
| 212                             | ٣_الفرق بين التعارض والتزاحم                      |  |
| 212                             | ٤ _ تعادل و تراجيح المتزاحمين                     |  |
| 221                             | ٥ _الحكومة والورود                                |  |
| 222                             | ٦ ـ القاعدة في المتعارضين التساقط أو التخيير      |  |
| 224                             | ٧_الجمع بين المتعارضين أولى من الطرح              |  |
|                                 | المقصود، ويبحث عنه في ثلاثة أمور:                 |  |
| ۲۳۳                             | الأمر الأوّل: الجمع العرفي                        |  |
| 227                             | الأمر الثاني: القاعدة الثانويّة للمتعادلين        |  |
| 229                             | أخبار التخيير والتوقف مر <i>زقت كيتزامين ما</i> ى |  |
| ٢٤٧                             | الأمر الثالث: المرجّحات                           |  |
|                                 | وفيها ثلاثة مقامات:                               |  |
| 458                             | المقام الأوّل: المرجّحات المنصوصة الخمسة          |  |
| ٢٤٨                             | ١ _ الترجيح بالأحدث                               |  |
| 489                             | ٢ _ الترجيح بالصفات                               |  |
| 101                             | ٣_الترجيح بالشهرة                                 |  |
| 102                             | ٤ _ الترجيح بموافقة الكتاب                        |  |
| 100                             | ٥ _ مخالفة العامّة                                |  |
| 107                             | المقام الثاني: في المفاضلة بين المرجّحات          |  |
| 11.                             | المقام الثالث: في التعدّي عن المرجّحات المنصوصة   |  |

| فهرس الجزء الرابع                     |                                                             |  |  |  |
|---------------------------------------|-------------------------------------------------------------|--|--|--|
| المقصد الرابع: مباحث الأصول العمليَّة |                                                             |  |  |  |
| ة حصر                                 | تمهيد في موضوع المقصد الرابع، الحـصر فــي الأصــول الأربــع |  |  |  |
| 1VE_179                               | استقرائي، سبب تعدّد هذه الأصول، تقسيمات الشكّ في الشيء      |  |  |  |
|                                       | الاستصحاب                                                   |  |  |  |
| TVO                                   | تعريفه                                                      |  |  |  |
| YYA                                   | مقومات الاستصحاب مراحمة تشكي المعلى معلى                    |  |  |  |
| ۲۸۳                                   | معنى حجّية الاستصحاب                                        |  |  |  |
| 140                                   | هل الاستصحاب أمارة أو أصل؟                                  |  |  |  |
| YAY                                   | الأقوال في الاستصحاب                                        |  |  |  |
|                                       | أدلَّة الاستصحاب:                                           |  |  |  |
| 24.                                   | الدليل الأوّل: بناء العقلاء                                 |  |  |  |
| 292                                   | الدليل الثاني: حكم العقل                                    |  |  |  |
| 241                                   | الدليل الثالث: الإجماع                                      |  |  |  |
| <b>۲۹</b> ۷                           | الدليل الرابع: الأخبار                                      |  |  |  |
| ۲۹۸                                   | ۱ ـ صحيحة زرارة الأولى                                      |  |  |  |
| ٣.٤                                   | ٢ _ صحيحة زرارة الثانية                                     |  |  |  |

.

| _صحيحة زرارة الثالثة                                       | بحة زرارة الثالثة              | ٣ ـ صحيحة زرارة الثالثة                 |
|------------------------------------------------------------|--------------------------------|-----------------------------------------|
|                                                            |                                | ٤_رواية محمّد بن مسلم                   |
|                                                            |                                | ٥ _مكاتبة على بن محمد القاساني          |
| دى دلالة الأخبار:                                          | لة الأخبار:                    | مدى دلالة الأخبار:                      |
| _التفصيل بين الشبهة الحكميَّة والموضوعيَّة                 | سيل بين الشبهة الحكميّة والموض | ١ _التفصيل بين الشبهة الحكميَّة والموضو |
| ُ _التفصيل بين الشكَّ في المقتضي والرافع                   |                                |                                         |
| -                                                          | -                              | المقصود من المقتضي والمانع              |
|                                                            |                                | مدى دلالة الأخبار على هذا التفصيل       |
| نبيهات الاستصحاب:                                          | ، الاستصحاب:                   | تنبيهات الاستصحاب:                      |
| تنبيد الأوّل: استصحاب الكلّي                               | لأوّل: استصحاب الكلّي          | التنبيه الأوّل: استصحاب الكلّي          |
| لتنبيه الثاني: الشبهة العبائيَّة، أو استصحاب الفرد المردّد |                                |                                         |
|                                                            |                                |                                         |
| مرز تقمية تشكيبية راعلوج سروى                              | مرز تحت ترجية الم              | مرز تحقت بي تراجع                       |

.

.

7

.



\* . .

4