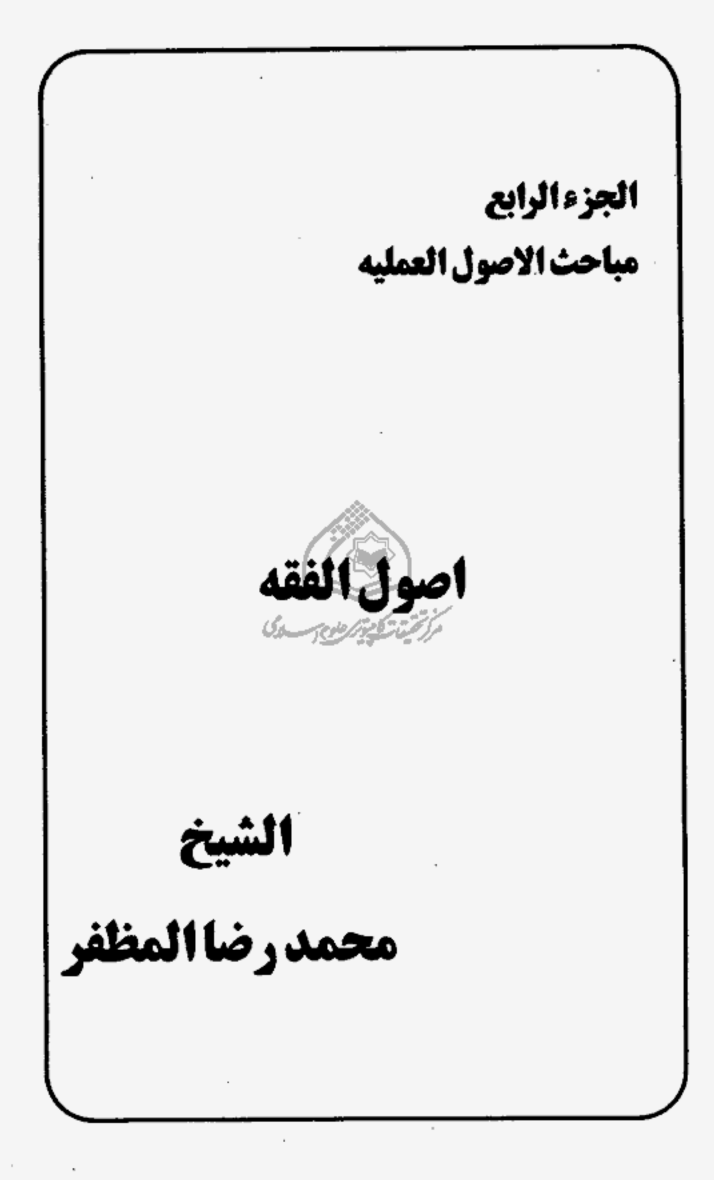
الشخ مخدرضت المظفر ا فَخُولا الْعَنْ فَعَدْ مؤتر بطبوط ب- اما مليان ايان يستم تحق المالم



كان كل ما عثرنا عليه من (( مباحث الاصول العملية )) ألتي تشكل الجزء الرابع والاخير من الكتاب بين اوراق آية الله المؤلف طاب مثواه : هو (( مبحث الاستصحاب )) الذي آثرنا نشره لوحده في هذه الطبعة من الكتاب والحقياه في الجزء الثالث • • ونامل بعون الله تعالى أن نعش على البحوث الثلاثة الباقية من هذا الجزء لنقوم بنشرها في الطبعات اللاحقة •

الثاشر

# بستم الله الرحمن الرحيم

# المقصد الرابع

## \_ مباحث الاصول العملية \_

نمهيد :

لاشك في أن كل متشرع يعلم علما أجمالياً بأن لله تعالى احكاما الزامية من نحو الوجوب والحرمة يجب على المكلفين امتثالها يشترك فيها العالم والجاهل بها •

وهذا « العلم الاجمالي » منجز لتلك التكاليف الالزامية الواقعية ، فيجب على المكلف ــ يسقنضى حكم العقل بوجوب تفريغ الذمة مما عــلم اشتغالها به من تلك التكاليف ــ ان يسعى الى تحصيل المعرفة بها بالطرق المؤمنة له التي يعلم بفراغ ذمته باتباعها .

ومن أجل هذا نذهب الى القول بوجوب المعرفة وبوجوب الفحص من الادلة والحجج المثبتة لتلك الاحكام ، حتى يستفرغ المكلف وسعه في البحث إ ويستنف<sup>ر</sup> مجهوده الممكن له <sup>(1)</sup> .

١) لو فرض أن مكلفًا لإيسعه فحص أدلة الاحكام لسبب ما ، ولو من
جهة لزوم العسر والحرج – فافه يجوز له أن يقلد من يطمئن إليه من المجتهدين
الذي تم له فحص الادلة وتحصيل الحجة ، وذلك بمقتضى أدلة جواز التقليد

### - 114-

وحينئذ ، اذا فحص المكلف وتمت له اقامة الحجة على جميع الموارد المحتملة كلها / فذاك هو كـل المطلوب وهو أقصى ما يرمي اليه المجتهد الباحث ويطلب منهُ، ولكن هذا فرض لم يتفق حصوله لواحد من المجتهدين / بأن تحصل له الادلة على الاحكام الالزامية كلها ، لعدم توفر الادلة على الجميم .

وأما اذا فحص ولم تنم له اقامة الحجة الاعلى جملة من الموارد & وبقيت لديه موارد أخرى يحتمل فيها ثبوت التكليف ويتعذر فيها اقامة الحجة لاي سبب كان <sup>(1)</sup> ـ فان المكلف يقع لامحالة في حالة من الشك<sup>\*</sup> تجعله في حيرة من أمر تكليفه أ

- فباذا تراه صانعا ?
- هل هناك حكم عقلي يركن البه ويضمن بالرجوع الى مقتضاه ?

او أن الشارع قد راعى هذه الحالة للمكلف لعلمه بوقوعه فيها فجعل له وظائف عملية يرجع اليها عند العاجة ويعمل بها لتطمينه من الوقوع في العقــاب ?

ورجوع الجاهل الى العالم ، كما يجوز له أن يعمل بالاحتياط في جميع الموارد المحتملة للتكليف والتي يمكن فيهما الاحمياط على النحو ,الذي يأتي بيانه في موقعه ومن هنا قسموا المكلف الى مجتهد ومقلد ومحتاط .

ونحن غرضنا من هذا المقصد انما هو البحث عن وظيفة المجتهد فقط ، وهو المناسب لعلم الاصول .

(1) ان تعذر اقامة الحجة قد يحصل من جهة فقدان الدليل ؛ وقــد يحصل من جهة اجماله ، وقد يحصل من جهة تعارض الدليلين وتعادلهما من دون مرجح لاحدهما على الآخر ، وهــذا المقصد الرابع وضع للجواب عنها ، ليحصل للمكلف اليقين يوظيفته انتي يجب عليه ان يعمل بها عند الثمك والحيرة .

#### \* \* \*

وهذه الوظيفة أو الوظائف ُهيالتي تسمى عند الاصوليين بالاصل العملي. او القاعدة الاصولية ، او الدليل الفقاهتي .

وقد انضح لدى الاصوليين ًان الوظيفة الجارية في جليع أبواب الفقه من غير اختصاص بباب دون باب هي على اربعة أنواع :

١ - أصالة البراءة .
٢ - اصالة الاحتياط .
٣ - أصالة التخير .
٣ - أصالة الاستصحا*ب متكوير سي محالي .* ٤ - اصالة الاستصحا*ب متكوير سي محالي .* ٤ - اصالة الاستصحاب من يتضح لنا :<sup>1</sup>
٩ - ان موضوع هذا المقصد الرابع هو الشك بالحكم (١) <sup>1</sup>
أولا - ان هذه الاصول الاربعة مأخوذ في موضوعها الشك بالحكم أيضا.

#### \* \* \*

ثم اعلم أن الحصر في هذه الاصول الاربعة حصر استقرائي } لانها هي

إ) المقصود بالشك ما هو اعم من الشك الحقيقي ( وهو تساوي الطرفين)،
ومن الظن غير المعتبر ، نظرا الى إن حكمه حكم الشك ، بل باعتبار آخريدخل
الظن غير المعتبر في الشك حقيقة ، من ناحية إنه لايرفع حيرة المكلف باتباعه
فيبقى العامل به شاكا في فراغ ذمته .

التي وجدوا انها تجري في جميع أبواب الفقه ، ولذا يمكن فرض أصول أخرى غيرها ولو في أبواب خاصة من الفقه ، وبالفعل هناك جملة من الاصول في الموارد الخاصة يرجع اليها الشاك في الحكم مثل أصالة الطهارة الجاري في مورد الشك بالطهارة في الشبهة الحكمية والموضوعية ،

وانما تعددت هذه الاصول الاربعةُ فلتعدد مجاريها أي مواردها التي تختلف باختلاف حالات الشك ، اذ لكل أصل منها حالة من الشك هي مجراه على وجه لايجري فيها غيره من باقي الاصول .

غير انه مما يجب علمه ان مجاري هذه الاصول لاتعرف ، كما لايعرف ان مجرى هذه الحالة هو مجرى هذا الاصل مثلاً الا من طريق أدلة جريان. هذه الاصول واعتبارها . وفي بعضها اختلاف باختلاف الاقوال فيها . وقد ذكرمشايخ الاصول على سبيل الفهرس في مجاريها وجوها مختلفة لايخلو بعضها من نقد وملاحظات . وأحسنها – فيما يبدو – ما أفاده شيخنا النائيني أعلى الله مقامه .

وخلاصته :

ان الشك على نحوين : ١ ـــ أن تكون للمشكوك حالة سابقة وقد لاحظها الشارع أي قــــد اعتبرها • وهذا هو مجرى ( الاستصحاب ) ٠٠ ٢ ـــ الا تكون له حالة سابقة او كانت ولكن لم يلاحظها الشارع •

وهذه الحالة لاتخلو عن أحدى صور ثلاث :

أ ـــ ان يكون التكليف مجهولا مطلقا ، أي لم يعلم حتى بجنسه مُ وهذه هي مجرى ( أصالة البراءة ) . ب ــ أن يكون التكايف معلوما في ألجملة مع امكان الاحتياط/. وهذه

مجرى ( أصالة الاحتياط ) <sup>ل</sup>و ( حسرة بركون التكلية ب

**с**,

ج ــــ أن يكون التكليف معلوما كذلك ولا يمكن الاحتياط • وهذه مجرى ( قاعدة التخير ) •

وقبل الكلام في كل واحدة من هذه الاصول لابد من بيان أمور من باب المقدمة تنويرا للاذهان .

وهي : ( الاول ) ـــ ان الشك في الشيء ينقسم باعتبــار الحكم المأخوذ فيه على نحوين :

١ -- أن يكون مأخوذا موضوعا للحكم, الواقعي ، كالشك في عدد
ركعات الصلاة ، فانه قد يوجب في بعض الحالات تبدل انحكم الواقعي الى
الركعات المنفصلة ،

٢ - أن يكون مأخوذا موضوعا للحكم الظاهري • وهذا النحو هو المقصود بالبحث في المقام • وأما النحو الأول فهو يدخل في مسائل الفقه • ( الثاني ) - ان الشك في الشيء ينقسم باعتبار متعلقه اي الشيء المشكوك فيه على نحوين :

ا -- ان يكون المتعلق موضوعا خارجياً لم كالشبك في طهارة ماء معين ا او في أن هذا المايع المعين خل او خمر ً وتسمى الشبهة حينئذ (موضوعيةً). -

٢ -- أن يكون المتعلق حكما كليا ، كالشك في حرمة التدخين ، او إنه
من المفطرات للصوم ، او نجاسة العصير العنبي اذا غلا قبل ذهاب ثلثيه .
وتسمى الشبهة حينئذ (حكمية ) .

والشبهة الحكنية هي المقصودة بالبحث في هذا المقصد الرابع ، واذا جاء التعرض لحكم الشبهات الموضوعية فانما هو استطرادي قد تقتصيه طبيعة البحث ياعتبار أن هذه الاصول في طبيعتها تعم الشبهات الحكمية والموضوعية في جريانها كم والا فالبحث عن حكم الشك في الشبهة الموضوعية من مسائل الفقه ف

- 777 -

( الثالث ) ــ انه قد علم مما تقدم في صدر التنبية أن الرجوع الى الاصول العملية انما يصبح بعد الفحص واليأس من الظفر بالامارة علىالحكم الشرعي في مورد الشبهة ، ومنه يعلم انه مع الامل اووجود المجال للفلحص لاوجه لاجراء الاصول والاكتفاء بها في مقام العمل ، بل اللازم ان يفحص حتى ييأس ، لأن ذلك هو مقتضى وجوب المعرفة والتعلم ، فسلا معذر عن التكليف الواقعي لو وقع في مخالفته بالعمل بالاصل لاسيما مثل أصل البراءة.





•

J.



.

.

4 5 1

-

. `` تعريفه :

اذا تيقن المكلف بحكم او بموضوع ذي حكم ُ ثم تزلزل يقينه السابق ا بأن شك في بقاء ما كان قد تيقن به سابقا \_ فانه بمقتضى ذهاب يقينه السابق أيقم المكلف في حيرة من أمره في مقام العمل أ: هل يعمل على وفق ما كَان متيقنا به ولكنه ربما زال ذلك المتيقن فيقع في مخالفة الواقع ، او لا يعمل على وفقه فينقضي ذلك اليقين يسبب ما عراه من الشكُّ ويتحلل مسا تيقن به سابقا ولكنه ربما كان المنيقن وقيا على حاله لم يزل فيقع في مخالفة الواقع ? . اذن ماذا تراه صانعا ? مر*زشیت کوچر طبح س*دی

ـــ لاشك ان هذه الحيرة طبيعية للمكلف الشاك فتحتاج الى ما يرفعها من مستند شرعي ، فان ثبت بالدليل ان القاعدة هي ان يعمل على وفق اليقين السابق وجب الاخذ بها ويكون معذورا لو وقع في المخالفة ، والا فلابد ان يرجع الى مستندً يطمنه من التحلل مما تيقن به سابقا ولو مثل أصل البراءة او الاحتياط .

وقد ثبت لدى الكثير من الاصوليين ان القاعدة في ذلك أن يأخذ بالمتيقن السابق عند الثبك اللاحق في بقائه ، على اختلاف أقوالهم فيشروط جريان هذه القاعدة وحدودها على ما سيأتي •

•

. .

- ,

\* \* \*

وكلمة ( الاستصحاب ) <sup>1</sup> مأخوذة في أصل اشتقاقها من كلمة ( الصحبة) من باب الاستفعال ، فتقول : استصحبت هذا الشخص ، أي اتخذته صاحبا مرافقا لك ، وتقول : استصحبت هذا الشيء ، أي حملته معك ..

وانما صح اطلاق هذه الكلمة على هذه القاعدة في اصطلاح الاصوليين فباعتبار أن العامل بها يتخذ ما تيقن به سابقاً صحيبا له الى الزمان اللاحق في مقام العمل •

وعليه ، فكما يصح ان تطلق كلمة الاستصحاب على نفس الابقاء العملي من الشخص المكلف العامل كذلك يصح اطلاقها على نفس القاعدة لهذا الابقاء العملي 6⁄لان القاعدة في الحقيقة ايقاء واستصحاب من الشارع حكما .

اذا عرفت ذلك ، فينبغي ان يجعل التعريف لهذه القاعدة المجعولة ، لا لنفس الابقاء العملي من المكلف العامل بالقاعدة ، لان المكلف يقال له : عامل بالاستصحاب ومجر له َ وان صح ان يقال له : انه استصحب ، كما يقال له : أجرى الاستصحاب .

وعلى كل ، فموضوع البحث هنا هو هذه القاعدة العامة ' والمقصود بالبحث أثباتها واقامة الدليل عليها وبيان مدى حدود العمل بها ، فلا وجه لجعل التعريف لذات الابقاء العملي الذي هو فعـل العامل بالقاعدة كمـا صنع بعضهم فوقع في حيرة من توجيه التعريفات . والى تعريف القاعدة نظر من عرتف الاستصحاب إنه :

( ابقاء ما کان ) •

فان القاعدة في الحقيقة معناها ابقاؤه حكما ، وكذلك من عرفه بأنه

( الحكم ببقاء ما كان ) ½ ولذا قَال أنشيخ الانصاريّ عن ذلك التعريفُ : « والمراد بالابقاء : الحكم بالبقاء ﷺ، بعد أن قال : انه أسد التعاريف واخصرهــاكم ٢

ولقد أحسن وأجاد في تفسير الابقاء بالحكم بالبقاء ، اليدلنا على أن المراد من الابقاء الابقاء حكما الذي هو القاعدة ، لا الابقاء عملا الذي هو فعل العامل بها ٠

#### \* \* \*

وقد اعترض على هذا التعريف الذي أستحسنه الشيخ بعدة أمور نذكر أهمها ونجيب عنها ما:

( منها ) ، لاجامع للاستصحاب بعصب المشارب فيه من جهة المباني الثلاثة الآتية في حجيته ، وهي الاخبار ، وبناء العقلاء ، وحكم العقل .

فلا يصح أن يعبَّر عنه بالإيقاء على جسيع هذه المباني *لا وذلك لأن* المراد منه أن كان الابقاء العسلي من المكلف فايس بهذا المعنى موردا لحكم العقل لم لأن المراد من حكم العقل هنا اذعانه كما سيأتي . واذعانه أنما هو يبقاء الحكم لا بابقائه العملي من المكلف *لا وان كان المراد منه الابقاء غير* المنسبوب إلى المكلف ، فمن الواضح أنه لاجهة جامعة بين الالزام الشرعي الذي هو متعلق بالابقاء وبين البناء العقلائي والادراك العقلي .

والجواب يظهر مما سبق : فان المراد من الاستصحاب هو القاعدة في العمل المجعولة من قبل الشارع ٪ وهي قاعدة واحدة في معناها علىجميع المباني i غاية الامران الدليل عليها تارة يكون الاخباز ، واخرى بناء العقلاء، وثالثة اذعان العقل الذي يستكشف منه حكم الشرع ٪ ر

و ( منها ) ، ان التعريف المذكور <sup>ي</sup>لايتكفل ببيان اركان الاستصحاب

من نحو اليقين السابق والشك اللاحق .

والجواب : ان التعبير بايقاء ما كانمشعر بالركنين معا : اما الاولوهو اليقين السابق فيفهم من كلمة ( ما كان ) ، لأنه ـ كما أفاده ألشيخ الانصاري ـ لا دخل الوصف في الموضوع مشعر بعليته للحكم ، فعلةالابقاء انه كان نا فيخرج من التعريف ابقاء الحكم لاجل وجود علته او دليله » . وحينئذ لايفرض انه كان الا اذا كان متيقنا ، وأما الثاني وهو الشك اللاحق فيفهم من كلمة (الابقاء ) الذي معناه الابقاء حكما وتنزيلا وتعبدا ، ولايكون الحكم التعبدي التنزيلي الا في مورد مفروض فيه الشك بالواقع الحقيقي، بل مع عدم الشك بالبقاء لامعنى لفرض الابقاء وانما يكون بقاء للحكم ويكون أيضا عملا بالحاضر لابما كان أ

مقومات الاستصحاب : ٢

بعد أن أشرنا الى إن لقاعدة الاستصحاب اركانا نقول تعقيبا علىذلك: ان هذه القاعدة تتقوم بعدة أمور أذا لم تتوفّر فيها فأما الا تسمىاستصحابا أو لا تكون مشمولة لأدلته الآتية : ويمكن ان ترتقي هذه المقومات الى سبعة أمور حسبما تقتنص من كلمات الباحثين :

٢ ـــ (الثلث)، والمقصود منه الثلث في يقاء المتيقن ، وقد قلنا سابقا انه ركن في الاستصحاب ، لانه لا معنى لفرض هذه القاعدة ولا للحاجــة اليها مع فرض بقاء اليقين أو تبدله بيقين آخر ، ولا يصح ال تجري الا في فرض الثلث ببقاء ما كان متيقنا ، فالثلث مفروغ عنه في فرض جريان قاعدة الاستصحاب فلا بد أن يكون مأخوذا في موضوعها ،

ولكن ينبغي آلا يخفى أن المقصود من الشكّ ما هو أعم من الشــك بمعناه الحقيقي أي تساوي الاحتمالين لا ومن الظن غير المعتبر • فيــكون المراد منه عدم العلم والعلمي مطلقاً ، وسيأتي الاشارة الى سر ذلك •

٣ – ( اجتماع اليقين والشك في زمان واحد ) /، بمعنى ان يتفق في آن واحد حصول اليقين والشك ، لا تعنى ان مبدأ حدوثهما يكون في آن واحد ، بل قد يكون مبدأ حدوث اليقيين قبل حدوث الشلك كما هو واحد ، بل قد يكون مبدأ حدوث اليقلين قبل حدوث الشلك كما هو المتعارف في أمثلة الاستصحاب . وقد يكونان متقاربين حدوثاً كما لو علم يوم الجمعة – مثلا – بطهارة ثوبه يوم الخميس وفي نفس يوم الجمعة في آن حصول العلم ،حصل له الشك في بقاء الطهارة السابقة الى يوم الجمعة ، وقد يكونا من حدوث الشلك كما هو المتعارف في أمثلة الاستصحاب . وقد يكونان متقاربين حدوثاً كما لو علم ووم الجمعة – مثلا – بطهارة ثوبه يوم الخميس وفي نفس يوم الجمعة في المتعارف في بقاء الطهارة السابقة الى يوم الجمعة في وقد يكون مبدأ حدوث اليقين متأخرا عن حدوث الشك ، كما لو حدث الشك يوم الجمعة في طهازة ثوبه واستمر الشك الى يوم السبت ثم خدت الملك يوم الجمعة في أماز مناز مالوب كان طاهرا يوم الخميس ، فان كل هذه الشروض هى مجرئ للاستصحاب .

والوجه في اعتبار اجتماع اليقين والشك في الزمان واضح ، لأن ذلك هو المقوم لحقيقة الاستصحاب الذي هو ابقاء ما كان ، اذ لو لم يجتمع اليقين السابق مع الشكاللاحق زمانا فانه لا يفرض ذلك الا فيما اذا تبدل النقين بالشك وسرى الشك اليه فلا يكون العمل باليقين ابقاء لما كان / بل هذا مورد قاعدة اليقين المباينة في حقيقتهاً لقاعدة الاستصحاب وسستاتي الاشارة اليها • <sup>4</sup>

· \*\*\* ---

٤ - ( تعدد زمان المتيقن والمشكوك ) • ويشعر بهذا الشرط نفس الشرط الثالث المتقدم ، لانه مع فرض وحدة زمان اليقين والشك يستحيل فرض اتحاد زمان المتيقن والمشكوك مع كون المتيقن نفس المشسكوك كما مياتي اشتراط ذلك في الاستصحاب أيضا ، وذلك لان معناه اجتماع اليقين والشك بشىء واحد وهو محال ، والحقيقة ان وحدة زمان صفتي اليقسين والشك بشىء واحد يستلزم تعدد زمان متعلقهما ، وبالعكس ، أي ان وحدة زمان متعلقهما يستلزم تعدد زمان الصفتين .

وعليه، فلا يفرض الاستصحاب الا في مورد اتحاد زمان اليقين والشك مع تعدد زمان متعلقهما ، وأما في فرض العكس بان يتعدد زمانهما مسع اتحاد زمان متعلقهما بان يكون في الزمان اللاحق شاكا في تفس ما تيقنسه سابقا بوصف وجوده السابق ، فإن هذا هو مورد ما يسمى بقاعدة اليقين، والعمل باليقين لا يكون ابقاء لما كان :

مثلا : اذا تيقن بعياة شخص يوم الجمعة ثم شك يوم السبت بنفس حياته يوم الجمعة بآن سرى الشك الى يوم الجمعة ، أي انه تبدل يقينه السابق الى الشك ،فان العمل على اليقين لا يكون ابقاء لما كان لانه حينئذ لم يحرز ما كان تيقن به انه كان • ومن اجل هذا عبروا عن مورد قاعدة اليقين بالشك السلري •

وهذا هو الفرق الاساسي بينالقاعدتين. وسيأتي آن اخبار الاستصحاب لا تشملها ُولا دليل عليها غيرها .

٥ – ( وحدة متعلق اليقين والشك ) ثم أي إن الشك يتعلق بنفس ما

تعلقبه اليقين مع قطع النظر عن اعتبار الزمان ، وهذا هو المقـــوم لمعنى الاستصحاب الذي حقيقته ابقاء ما كان .

وبهذا تغترق قاعدة الاستصحاب عن قاعدة المقتضي والمانع التيموردها ما لو حصل اليقين بالمقتضى والشك في الرافع أي المانع في تأثيره ، فيكون المشكوك فيها غير المتيقن ، فان من يذهب الى صحة هذه القاعدة يقول : انهيجب البناء على تحقق المقتضى (بالفتح) أذا تيقن بوجود المقتضى(بالكسر) ويكفي ذلك بلا حاجة الى احراز عدم المانع من تأثيره ، أي ان مجرد احراز المقتضى كاف في ترتيب آشار مقتضاه ، وسيأتي الكلام ان شساء الله تعالى فيها ،

٢ - ( سبق زمان المتيقن على زمان المشكوك ) ، أي انه يجب ان يتعلق الشك في بقاء ما هو متيقن الوجود سابقا، وهذا هو الظاهر من معنى الاستصحاب ، فاو انعكس الامر بان كان زمان المتيقن متأخرا عن زمان المشكوك بان يشكوك بان فار انعكس الامر بان كان زمان المتيقن متأخرا عن زمان المشكوك بان يشك في مبدأ حدوث ما هو متيقن الوجود في الرمان الحاضر .

مثاله : ما لو علم بأن صيغة افعل حقيقة في الوجوب في لغتنا الفعلية الحاضرة وشك في مبدأ حدوث وضعها لهذا المعنى : هل كان في أصدل وضع لغة العرب أو انها نقلت عن معناها الاصلي الى هذا المعنى في العصور الاسلامية ? ــ فانه يقال هنا ان الاصل عدم النقل ت لغرض اثبات انها موضوعة لهذا المعنى في أصل اللغة ، ومعنى ذلك في الحقيقة جر اليقين اللاحق الى الزمن المتقدم ، ومثل هذا الاستصحاب يحتاج الى دليل خاص ولا تكفي فيه اخبار الاستصحاب ولا أدلته الاخرى ، لانه ليس من باب عدم نقض اليقين بالشك أو بل يرجع أمره الى نقض الشك المتقدم باليقين

المتأخر م

٧ - (فعلية الشك واليقين) ، بمعنى انه لا يكفي الشك التقديري ولا اليقين التقديري .
اليقين التقديري .
واعتبار هذا الشرط لا من أجل ان الاستصحاب لا يتحقن معناه الا بفرضه :
بل لان ذلك مقتضى ظهور لفظ الشك واليقين في اخبار الاستصحاب .
الاستصحاب ، فانهما ظاهران في كونهما فعلييَ كسائر الالفاظ في ظهورها في فعلية عناوينها .

وانيا يعتبر هذا الشرط في قبال من يتوهم جريان الاستصحاب في مورد الشك التقديري ، ومثاله – كما ذكره بعضهم – ، ما لو تيقن المكلف بالحدث ثم غفل عن حاله وصلى ، ثم بعد الفراغ من الصلاة ثنك في انه هل تطهر قبل الدخول في الصلاة – فان مقتضى قاعدة الفراغ صحة صلاته لحدوث الشك بعد الفراغ من العبل وعدم وجود الشك قبله . ولا نقول بجريان استصحاب الحدث التي حين الصلاة لعدم فعلية الشك الا بعد الصلاة . واما الاستصحاب الجاري بعد الصلاة فعدم فعلية الشك الا بعد أما لو قلنا بجريان الاستصحاب مع الشك التقديري وكان يقدر فيه الشك في الحدث لو انه التفت قبل الصلاة – فان المصلي حينئذ يكون بمنزلة من أما لو قلنا بجريان الاستصحاب مع الشك التقديري وكان يقدر فيه الشك أما لو قلنا بعريان الاستصحاب مع الشك التقديري وكان يقدر فيه الشك أما لو قلنا بحريان الاستصحاب مع الشك التقديري وكان يقدر فيه الشك أما لو قلنا بحريان الاستصحاب مع الشك التقديري وكان يقدر فيه الشك أما لو قلنا بحريان الاستصحاب مع الشك التقديري وكان يقدر فيه الشك أما لو قلنا بحريان الاستصحاب مع الشك التقديري وكان يقدر فيه المك أما لو قلنا بحريان الاستصحاب مع الشك التقديري وكان يقدر فيه المك أما لو قلنا بحريان الاستصحاب مع الشك التقديري وكان يقدر فيه المك أما لو قلنا بحريان الاستصحاب مع المك التقديري وكان يقدر فيه المك أما لو قلنا بحريان الاستصحاب مع المك القديري وكان يقدر فيه المك أما لو قلنا بحريان الاستصحاب مع المك القديري وكان يقدر فيه المك أما لو قلنا بحريان الاستصحاب مع المك التقديري وكان يقدر فيه المك

ا ممنى حجية الاستصحاب ا

من جملة المناقشات في تعريف الاستصحاب المتقدم ُوهو ( ابقاء مـــا كان ) ونحوه : ما قاله بعضهم ⁄ أنه لا شك في صحة توصيف الاستصحاب يالحجية ⁄ مع انه لو اريد منه ما يؤدي معنى الابقــاء لا يصح وصفــه - 747 -

بالحجة ، لانه ان اريد منه الابقاء العساي المنسوب الى المكلف فواضح عدم صحة توصيفه بالحجة ، لانه ليس الابقاء العسا*ي ليصح* ان يكون دليلا على شىء وحجة فيه • وان اريد منه الالزام الشرعي فانه مدلول الدليل ، لا انه دليل على نفسه وحجة على نفسه ، وكيف يكون دليلا على نفسه وحجة على قسمه • فهو من هذه الجهة شأنه شأن الاحكام التكليفية المدلولة للادلة•

قلت : نستطيع حل هذه الشبهة بالرجوع الى ما ذكر ناممن معنى الابقاء الذي هو مؤدي الاستصحاب ، وهو إن المراد به القاعدة الشرعية المجمولة في مقام العمل + فليس المراد منه الابقاء العملي المنسوب الي المكلف-ولا الاازام الشرعي ، فيصح توصيفه بالحجة ولكن لا بمعنى الحجة في باب الامارات بل بالمعنى اللغواي الها ، لا لا معنى لكون قاعدة العمل دليــــلا على شبىء مثبتة له ، بل هي الأمر المجمول من قبل الشارع فتحتساج الى اثبات ودليل كسائر الاحكام التكليفية من هذه الجهة ، ولكنه نظرا الى ان العمل على وفقها عند الجهل بالواقع يكون معذرا للمكلف اذا وقسم في مخالفة الواقع كما انه يصبح الاحتجاج بها على المكلف اذا لم يعمل عسلى وفقها فوقع في المخالفة ــ صح ان توصف بكونها حجة بالمعنى اللغوي • وبهذه الجهة يصبح التوصيف بالحجة سائر الاصول العملية والقواعد الفقهية المجعولة للشالة الجاهل بالواقع ، فانها كلها توصف بالحجة في تعبيراتهم ، ولا شك في انه لا معنى لان يراد منها الحجة في باب الامارات ، فيتعينان يراد منها هذا المعنى اللغوي من الحجة •

وبهذه الجهة تفترق القواعد والاصول الموضوعــة للشاك عن ســائر الاحكام التكليفية ، فانها لا يصبح توصيفها بالحجــة مطلقــا حتى بالمعنى اللمــوي • غير انه يجب ألا يغيب عن البال ان توصيف القواعــد والاصــول الموضوعةللشاك بالحجة يتوقف على ثبوت مجعوليتها منقبل الشارع بالدليل الدال عليها 6 فالحجة في الحقيقة هي القاعدةالمجعولة للشاك بما انها مجعولة من قبله 6 والا اذا لم تثبت مجعوليتها لا يصح ان تسمى قاعدة فضلا عن توصيفها بالحجة 6

وعليه . فيكون المقبوع لحجية القاعدة المجعولة للشاك ـــــ آية قاعــــدة كانت ـــ هو الدليل الدال عليها الذي هو حجة بالمعنى الاصطلاحي .

واذا ثبت صحة توصيف نفس قاعدة الاستصحاب بالحجة بالمعنى اللغوي لم تبق حاجة الى التأويل لتصحيح توصيف الاستصحاب بالحجة ــ كما صنع بعض مشايخنا طيب الله ثراه ــ اذ جعل الموصوف بالحجـة فيه على اختلاف المباني احد امور ثلاثة ب

٢ – ( الظن باليقاء اللاحق ) ، بناء على اعتبار الاستصحاب من باب
حكم العقل •

٣ – ( مجرد الكون السابق ) فان الوجود السابق يكون حجة في نظر العقلاء على الوجود الظاهري في اللاحق ، لا من جهة وثاقة اليقين السابق ، ولا من جهة رعاية الظن بالبقاء اللاحق ، بل من جهة الاهتمام بالمتضيات والتحفظ على الاغراض الواقعية .

فان كل هذه التأويلات الهما للتجيء اليهما اذا عجزنا عن تصحيب توصيف نفس الاستصحاب بالحجة ، وقد عرفت صحبة توصيفه بالحجبة بمعناها اللغوي ، ثم لا شك في ان الموصوف بالحجة في لسان الاصوليين نفس الاستصحاب : لا اليقين المقوم لتحققه ، ولا الظن بالبقاء ، ولا مجرد الكون السابق ، وان كان ذلك كله مما يصح توصيفه بالحجة .

- 440 -

## هل الاستصحاب أمارة أو أصل ؟

بعد ان تقدم انه لا يصح توصيف قاعدة العمل للشاك<sup>ن</sup>ر. اية قاعدة كانت ــ بالحجة في بأب الامارات. يتضح لك انه لا يصح توصيفها بالامارة <sup>J</sup> فانه تكون امارة على آي شيء وعلى آي حكم . ولا فرق في ذلك بين قاعدة الاستصحاب وبين غيرها من الاصول العملية والقواعد الفقهية .

اذ ان فاعدة الاستصحاب في العقيقة مضمونها حكم عام وأصل عملي ب يرجع اليها المكلف عند الشك والحيرة بيقاء ما كان . ولا يفرق في ذلك بين ان يكون الدليل عليها الاخبار أو غيرها من الادلة كبناء العقلاء ، وحُكم العقل ، والاجساع .

ولكن الشيخ الانصاري أعلى الله مقامة قرّق في الاستصحاب بين ان يكون ميناه الاخبار فيكون اصلا ، وبين ان يكون ميناه حكمالعقلفيكون امارة أ قال ما نصه :

«ان عد الاستصحاب من الاحكام الظاهريةالثابتة للشىء بوصف كونه مشكوك الحكم نظير أصل البراءة وقاعدة الاشتغال مبني على استفادته من الاخبار • واما بناء على كونه من أحكام العقل فهو دليل ظني اجتهسادي إ نظير القياس والاستقراء على القول بهما » •

اقول : وكأن من تأخر عنه اخذ هذا الرأي ارسال المسلمات ، والذي يظهر من القدماء انه معدود عندهم من الامارات كالقياس اذ لا مستند لهم عليه الاحكم العقل ، غير ان الذي يبدو لي ان الاسسنتصحاب حتى على القول بان مستنده حكم العقل لا يخرج عن كوفسه قاعدة عمليسة/ليس مضمونها الاحكما ظاهريا مجعولا للشاك . واما الظن ببقاء المتيقن ــ على تقدير حكم العقل وعلى تقدير حجية مثل هذا الظن ــ لا يكون الا مستندا للقاعدة ودليلا عليها وشأنه في ذلك شأن الاخبار وبناء العقلاء ، لا ان الظن هو نفس القاعدة حتى تكون امارة ، لان هذا الظن نستنتج منه ان السارع جعل هذه القاعدة الاستصحابية لاجل العمل بها عند الشك والحيرة .

والحاصل إن هذا الظن يكون مستندا للاستصحاب لا أنسه نفس الاستصحاب ، وهو من هذه الجهة كالاخبسار ويناء العقسلاء ، فكما أن الاخبار يصح أن توصف بانها أمارة على الاستصحاب إذا قام الدليلالقطعي على اعتبارها ولا يازم من ذلك أن يكون نفس الاستصحاب أمارة ، كذلك يصح أن يوصف هذا الظن بأنه أمارة أذا قام الدليل القطعي على اعتباره ولا يلزم منه أن يكون نفس الاستصحاب أمارة ، كذاك

فاتضح انه لا يصح توصيف الاستصحاب بانه امارة على جميع المباني فيه ، وانبا هو اصل عملي لا غير م

## الاقوال في الاستصحاب :

قد تشعب في الاستصحاب اقوال العلماء تشعبات يصعب حصرها على ما يبدو/م ونحن نحيل خلاصتها الى ما جاء في رسائل الشيخ الانصاري ئقة بتحقيقةوهو خرايت هذه الصناعة الصبور علىملاحقة اقوال العلماء وتتبعهام قال رحمه الله بعد أن توسع في نقل الاقوال والتعقيب عليها ما نصه :... « هذه جملة ما حضرنى من كلمات الاصحاب : والمتحصل منها في بادي

« هناه جمله ما حضرتي من تنمان الاصحاب . والمحصل منها النظر احد عشر قولا : منتخاب المسترينيييييين

١. القول بالحجية مطلقا<sup>(1)</sup>

(1) ذهب إلى هذا القول من المتأخرين الشبيخ الآخند صاحب الكفاية ره.

۲ ــ عدمها مطلقا •

٣ ـــ التفصيل بين العدمي والوجودي •

٤ ــــالتفحيل بين الامور الخارجية وبين الحكم الشرعي مطلقاً ، فلا يعتبر في الاول .

ه ــــ التغصيل بين الحكم الشرعي الكلي وغيره فلا يعتبر في الاول الا في عدم النسخ .

حرب المنفصيل بين الحكم الجزئي وغيره فلا يعتبر في غسير الاول . ي وهذا هو الذي ربما يستظهر من كلام المحقق الخونساري في حاشية شرح الدروس على ما حكاه السيد في شرح الوافية .

٨ ـــ التفصيل بين ما تبت بالاجماع وغيرة فلا يعتبر في الاول •

٩ ـــ التفصيل بين كون المستصحب مما ثبت بدليله أو من الخسارج استمراره فشك في الغاية الرافعة له ،وبين غيره فيعتبر في الاول دون الثاني، كما هو ظاهر المعارج .

الله التفصيل مع اختصاص الشك بوجود الغايةكما هو الظاهر من المحقق السبزواري +

السببية الشك في مصداق العاية من جهة الاشتياء المصداقي دون المفهومي لم كما هو ظاهر ما سيجيء من المحقق الخوقساري .

ثم انه لو بني على ملاحظة ظواهر كلمات من تعرض لهذه المسألة في الأصول والفروع لزادت الاقوال على العدد المذكور بكثير ، بل يحصل

### - 144 -

لعالم واحد قولان أو ازيد في المسألة ، الا ان صرف الوقت في هذا مما لا ينبغي •

والاقوى هو ( القول الناسع ) وهو الذي اختاره المحقق » التهى ما اردنا نقله من عبارة الشيخ الاعظم •

وينبغي ان يزاد تفصيل آخر لم يتعرض له في نقل الاقوال ، وهو رأي خاص به ، اذ فصلًل بين كون المستصحب مما ثبت بدليل عقلي فلا يجري فيهالاستصحاب ، وبين ما ثبت بدليل آخر فيجري فيه ، ولعله انما لم يذكره في ضمن الاقوال لانه يرى ان الحكم الثابتبدليل عقلي لا يمكن ان يتطرق اليه الشك ، بل اما ان يعلم بقاؤه او يعلم زواله ، فلا يتحقق فيه ركن الاستصحاب وهو الشك ، فلا يكون ذلك تفصيل لا في حجية الاستصحاب ،

وقبل ان ندخل في متاقشة الاقوال والترجيح بينها ينبغي ان نذكر الادلة على الاستصحاب التي تمسك بها القائلون بحجيته لنناقشها ونذكر مدى دلالتها :

## أدلة الاستصحاب

الدليل الاول - بناء المقلاء :.

لا شك في ان العقلاء من الناس على اختلاف مشاربهم واذواقهم جرت سيرتهم في عظهم وتباغوا في سلوكهم العملي على الاخذ بالمتيقن السابق عند الشك اللاحق في بقائه • وعلى ذلك قامت معايش العباد ، ولولا ذاـــَك لاختل النظام الاجتماعي ولما قامت لهم سوق وتجارة •

وقيل : ان ذلك مرتكز حتى في نفوس الحيوانات : فالطيور ترجع الى اوكارها والماشية تعود الى مرابضها • ولكن هذا التعميم للحيوانات محل نظر ، بل ينبغي ان يعد من المهازل لعدم حصول الاحتمال عندها حتى يكون ذلكمنها استصحاباً ،بل تجري في ذلك على وقق عادتها بنحو لا شعوري •

وعلى كل حال تُه فان بناء العقلاء في عملهم مستقر على الاخذ بالحالة السابقة عند الشك في بقائها ،في جميع احوالهم وشؤونهم ، مع الالتفات الى ذلك والتوجه اليه .

واذا ثبتت هذه المقدمة ننتقل الى مقدمة اخرى فنقول ذ از الشارع من العقلاء بل رئيسهم فهو متحد المسلك معهم ، فاذا لم يظهر منه الردع عن طريقتهم العملية يثبت على سبيل القطع اف ليس له مسلك آخر غسير مسلكهم والا لظهر وبان ولبلغه الناس ، وقد تقدم مثل ذلك في حجية خبر الواحد ،

وهذا الدليل ـــ كما ترى ـــ يُنكون من مقدمتين قطعيتين :

۱ ــــــ ثبوت بناء العقلاء على اجراء الاستصحاب •

۲ - كثبف هذا البناء عن موافقة الثبارع واشتراكه معهم •

وقد وقعت المناقشة في المقدمتين معالم ويكفي في المناقشة ثبوت الاحتمال فيبطل به الاستدلال . لان مثل هذه المقدميات يجب ان تكون قطعية والا فلا يثبت بها المطلوب ولا تقوم بها للاستصحاب ونحوه حجة .

آما (الاولى). فقد ناقش فيها استاذنا الشيخ الناثيني رحمه الله: بأن بناء العقلاء لم يثبت الا فيما اذا كان الشك في الرافع . اما اذا كان الشك في المقتضى فلم يثبت منهم هذا البناء ( على ما سيأتي من معنى المقتضى والرافع اللذين يقصدهما الشيخ الانصاري ) • فيكون بناء العقلاء هسذا دليلا على التفصيل المختار له وهو القول التاسع • :

ولا يبعد صحة ما الماديس النفصيل في بناء العقلاء . بل يكفي احتسان اختصاص بنائهم بالشبك في الراضع أم ومع الاحتسان يبطل الاستندلان كما ستبق •

واما ( المقدمة الثانية ) / فقد ناقش فيها شيخنا الآخند في الكفاب. بوجهين نذكرهما ونذكر الجواب عنهما :

( اولا ) سان بناء العقلاء لا يستكشف منه اعتبار الاستصحاب عند الشارع الا اذا أحرزنا ان منشأ بنائهم العماي هو التعبد بالحالة السابقة من قبلهم » أي انهم يأخذون بالحالة السابقة من اجل انها سابقة النستكشف منهتعبد الشارع • ولكن ليس هذا بمحرز منهماذا لم يكن مقطوع العدم » قانهمن الجائزقريبا انآخذهم بالحالة السابقة لا لاجلانها حالة سابقة بللاجل رجاء تعصيل الواقع مرة . أو لاجل الاحتياط اخرى ، أو لاجل الممئنانهم ببقاء ما كان ثالثة ، أو لاجل ظنهم بالبقاء ولو نوعا رابعة ، أو لاحسل غفلتهم عن الشك احيانا خامسة • وإذا كان الامر كذلك فلم يحرز تعبد والجواب: ان المقصود النافع من ثبوت بناء العقلاء هو ثبوت تبانيهم العملي على الاخذ بالحالة السابقة ، وهذا ثابت عندهم من غير شك ، أي ان لهم قاعدة عملية تبانوا عليها ويتبعونها ابدا مع الالتفات والتوجه الى ذلك ، أما فرض الففلة من بعضهم أحيانا فهو صحيح ولكن لا يضر في ثبوت التباني منهم دائما مع الالتفات ، ولا يضر في استكشاف مشاركة ثبوت التباني منهم دائما مع الالتفات ، ولا يضر في استكشاف مشاركة الشارع معهم في تبانيهم اختلاف اسباب التباني عندهم من جهة مجرد الكون الشارع معهم في تبانيهم اختلاف اسباب التباني عندهم من جهة مجرد الكون والسابق أو من جهة الاطمئنان عندهم أو الظن لاجل الغلبة او لاي شحى السابق ولا من جهة الاطمئنان عندهم أو المان لاجل الغلبة او لاي شحى واذا ثبتت عند التبارع نوتها عنده من جمع الاسباب التي لاحظوهاه واذا ثبتت عند الشارع أفليس ثبوتها عنده الاسباب التي من حمد فتكون ثابت. واذا ثبتت عند الشارع أفليس ثبوتها عنده الاسباب التي الحظوهاه واذا ثبتت عند الشارع أفليس ثبوتها عنده الاسباب التي من حمد من

نعم احتمال كون السبب في بنائهم ولو احيانا رجاء تحصيل الواقع أو الاحتياط من قبلهم قد يضر في استكشاف قبوتها عند الشارع كقاعدة لانها لا تكون عندهم كفاعدة لاجل الحالة السابقة ، ولكن الرجاء بعيد جدا من قبلهم ما لم يكن هناك عندهم اطمئنان أو ظن او تعبد بالحالة السابقة لاحتمال ان الواقع غير الحالة السابقة ، بل قد يترتب على عدماليقاء اغراض مهمية فالبناء على البقاء خلاف الرجاء ، وكذلك الاحتياط قد يقتضى البناء على عدم البقاء . فهذه الاحتمالات ساقطة <sup>لل</sup>في كونها سببا لتباني العقدلاء ولو احيانا .

(ثانيا) ــ بعد التسليم بأن منشأ بناء العقلاء هو التعبد ببقاء ما كان نقول : ان هذا لايستكشف منه حكم الشارع الا اذا أحرزنا رضاه ببنائهم وثبت لدينا انه ماض عنده • ولكن لادليل على هذا الرضا والامضاء ، بل ان عمومات الآيات والاخبار الناهية عن اتباع غير العلم كافية في الردع عن انباع بناء العقلاء ، وكذلك ما دل على البراءة والاحتياط في الشبهات ،' بل احتمال عمومها للمورد كاف في تزلزل اليقين بهذه المقدمة ، فلا وجه لاتباع هذا البناء داذ لا بد في اتباعه من قيام الدليل على انه ممضي من قبل الشارع. ولا دليل .

والجواب ظاهر من تقريبنا للمقدمة الثانية على النحو الذي بيناه ، فانه لايجب في كشف موافقة الشارع احراز امضائه من دليل آخرَ ، لأن نفس بناء العقلاء هو الدليل والكاشف عن موافقته كما تقدم لم فيكفي في المطلوب عدم ثبوت الردع ولا حاجة الى دليل آخر على البأت رضاه وامضائه .

وعليه ، فلم يبق علينا الا النظر في الآيات والاخبار الناهية عن اتباع غير العلم في انها صالحة للردع في المقام او غير صالحة ? والحق انها غير صالحة ، لان المقصود من النهي عن انباع غير العلم هو النهي عنه لائبات الواقع به ، وليس المقصود من الاستصحاب اثبات الواقع ، فلا يشسل هدا النهي الاستصحاب الذي هو قاعدة كلية يرجع اليها عند الشك ، فلا ترتبط بالموضوع الذي نهت عنه الآيات والاخبار حتى تكون شاملة لمثله ، اي ان الاستصحاب خارج عن الآيات والاخبار تخصصا ،

واما ما دل على البراءة اوالاحتياط فهو فيعرض الدليل علىالاستصحاب ا فلا يصلحللردع عنه لأن كلا منهما موضوعه الشك ، بل ادلة الاستصحاب مقدمة على ادلة هذه الأصول كما سياتي .

الدليل الثاني \_ حكم العقل

والمقصود منه هنا هوحكم العقل النظري لا العملي ، اذ يذعنبالملازمة بين العلم بشبوت الشيء في الزمان السابق وبين رجحان بقائه فيالزمان اللاحق عند الشك بيقائه ...

أي انه إذا علم الانسان بثبوت شيء في زمان ثم طرا ما يزلزل العلم بيقائه في الزمان اللاحق فان العقل يحكم برجحان بقائه وبانه مظنون البقاء • وإذا حكم العقل برجحان البقاء فلابد إن يحكم الشرع أيضا برجحان البقاء•

والى هذا يرجع ما نقل عن العضدي في تعريف الاستصحاب « بأن معناه ان الحكم الغلاني قد كان ولم يعلم عدمه وكل ما كان كذلك فهو مظنون البقاء » •

أقول : وهذا حكم العقل لاينهض دير لا على الاستصحاب على ما سنشرحه ، والظاهر ان القدماء القائلين بحجيته لم يكن عندهم دليل عليه نجير هذا الدليل ، كما يظهر جليا من تعريف العضدي المتقدم ، اذ أخذ فيه تقس حكم العقل هذا ، ولعله لأجل هذا أفكر ممن أنكره من قدماء اصحابنا اذ لم يتنبهوا الى ادلته الاخرى على ما يظهر ، فانه اول من تمسك بيناء العقلاء العلامة الحلي في النهاية ، واول من تمسك بالاخبار الشيخ عبدالصمد والد الشيخ البهائي وتبعه صاحب الذخيرة وشارح الدروس وشاع بين من تأخر عنهم لم كما حقق ذلك الشيخ الانصاري في رسائله في الامر الاول من مقدمات الاستصحاب ، ثم قال : « فعم وبما يظهر من الحلى في السرائر العتماد على هذه الاخبار حيث عبر عن استصحاب نجاسة الماء المتغير بعد زوال تغيره من قبل نفسه بنقض اليقين باليقين • وهذه العبارة ظاهرة الها مآخوذة من الاخبار » •

وعلى كل حال فهذا الدايل العقلي فيه مجال للمنافشة من وجهين :

( الا**ول) في "صل الملازمة العقلية المدعاة • ويكفى في**تكذيبها الوجدان، فأنا نجد ان كثيرا ما يحصل العلم بالحالة السابقة ولا يحصل الظن ببقائها عند الشك لمجرد ثبوتها سابقا •

( <sup>الثان</sup>ي ) – على تقدير تسليم هذه الملازمة ، فان أقصى ما يثبت بها حصول الظن بالبقاء ، وهذا الظن لايثبت به حكم الشرع الا بضميمة دلبل آخر بدل على حجية هذا الظن بالخصوص ليستثنى مما دل على حرمة التعبد بالظن ، وانشأن كل الشأن في المات هذا الدليل ، فلا تنهض هذه الملازمة العقلية على تقديرها دليلا بنصبا على الحكم الشرعي ، ولو كان هناك دليل على حجية هذا الظن بالخصوص لكان هو الدليل على الاستصحاب لاالملازمة وانما تكون الملازمة محققة لمؤضوعات

ثم ما المراد من فولهم : ان الشارع يحكم برجحان البقاء على طبق حكم العقلاء أ فانه على أطلاقه موجب للايهام والمغالطة ، فانه ان كان المراد انه يظن عالبقاء كما يظن سائر الناس قلا معنى له . وان كان المراد انه يحكم يحجية هذا الرجحان فهذا لا تقتضيه الملازمة بل يحتجا ثيات ذلك الى دليل تخر كما ذكرنا . وان كان المراد انه يحكم يأن البقاء مظنون وراجح عمد النس أ أي يعلم بذلك . فهذا وان كان تقتضيه الملازمة ولكن هذا المقدار غير نافعُولا يكفي وحده في أثبات المطلوب ، اذ لايكشف مجرد علمه بحصول الظن عند الناس عن اعتباره لهذا الظن ورضاه به . والنافع في الياب اثبات هذا الاعتبار من قبله للظن لاحكمه بأن هذا الشيء مظنون البقاء عند الناس .

## الدليل الثالث - الاجماع

نقل جماعة الاتفاق على اعتبار الاستصحاب منهم صاحب المبادى، على ما نقل عنه ، اذ قال : « الاستصحاب حجة لاجماع الفقها، على انه متى حصل حكم ثم وقع الشك في انه طرأ ما يزيله أم لا وجب الحكم ببقائسه على ما كان اولا » .

أتول : ان تحصيل الاجلاع في هذه المسألة مشكل جدا ، لوقوع الاختلافات الكثيرة فيها كلما سبق الا ان يراد منه حصول الاجلاع في الجملة على نحو الموجبة الجزئية في مقابل السلب الكلي وهذا الاجلاع بهذا المقدار قطعي • ألا ترى ان الفقهاء في مسألة من تيقن بالطهارة وشك في الحدث أو الخبث قد اتفقت كلمتهم من زمن الشيخ الطوسي بل من قبله الى زماننا الحاضر على ترتيب آثار الطهارة السابقة بلا تكير منهم ، وكذا في كثير من المسائل مما هو نظير ذلك ، ومعلوم ان فرض كلامهم في مورد الشك اللاحق لا في مورد الشك الساري أ فلا يكون حكمهم بذلك من جهة قاعدة اليقيني، بل ولا من جهة قاعدة المقتضي والمانع .

والحاصل ان هذا ومثله يكفى في الاستدلال على اعتبار الاستصحاب في الجملة في مقابل السلب الكلي : وهو قطعي بهذا المقدار • ويمكن حمل قول منكر الاستصحاب مطلقا على انكار حجيته من طريق الظن لامن أي طريق كان ، في مقابل من قال بحجيته لأجل تلك الملازمة العقلية المدعاة •

نعم دعوى الاجمــاع على حجية مطلق الاستصحاب أو في خصوص ما اذا كان الشك في الرافعاني غاية الاشكال لم بعدما عرفت من تلكالاقوال.

### - 299 -

# الدليل الرابع \_ الاخبار

وهي العمدة في اثبات الاستصحاب وعليها التعويل ، وإذا كانت أخبار آحاد فقد تقدم حجية خبر الواحد ، مضافا إلى إنها مستغيضة ومؤيدة بكثير من القرائن العقلية والنقلية ، وإذا كان الشيخ الاقصاري قد شك فيها بقوله: « هذه جملة ما وققت عليه من الاخبار المستدل بها للاستصحاب ، وقسد عرفت عدم ظهور الصحيح منها وعدم صحة الظاهر منها » ، فانها في الحقيقة هي جل اعتماده في مختاره ، وقد عقب هذا الكلام بقوله : « فلعل الاستدلال بالجموع باعتبار التجابر والتعاضد » ، ثم أيدها بالاخبار الواردة في الموارد الخاصة ،

وعلى كل حال ، فينبغي النظر قيما للعرفة حجيتها ومــدى دلالتها ، ولنذكرها واحدة واحدة ، فنقول :

## ا - صحيحة زرارة الاولى

وهي مضعرة لعدم ذكر الامام المسؤل فيها ، ولكنه كما قال الشبيخ الانصاري لا يضرها الاضمار ، والوجه في ذلك ان زرارة لا يروى عن غير الامام لاسيما مثل هذا الحكم بهذا البيان ، والمنقول عن فوائد العلامــة الطباطبائي ان المقصود به الامام الباقر عليه السلام . « قال زرارة :

قلت له : الرجل ينام وهو على واضوء ، أيوجب الخفقة والخفقتان عليه الوضوء ? قال : يازرارة ! قد تنام العين ولا ينام القلب والاذن ، فاذا نامتالعين والاذن فقد وجب الوضوء .

قلت : فان حرك في جنبه شيء وهو لايعلم ?

قال : لا ا حتى يستيقن الله قد نام • حتى يجي، من ذلك أمر بيئن. والا فالله على يقين من وضوئه • ولا ينقض اليقين بالشك أبدا ، ولكمه ينقضه بيقين آخر » •

ونذكر في هذه الصحيحة بحثين :

( الاول ) ـــ في فقهها •

ولا يخفى اذ فيها سؤالين ( أولهما ) عن شبهة مفهومية حكمية لغرض معرفة سعة موضوع النوم من جهة ثونه ناقضاً للوضوء ؛ اذ لاشك في انه ليس المقصود السؤال عن معنى النوم لغة ولا عن كون الخفقة او الخفقتين <sup>1</sup> ناقضة للوضوء على فحو الاستقلال في مقابل النوم . فينحصر ان يكون مراده – والجواب قرينة على ذلك أيضاً – هو السؤال عن شمول النوم الناقض للخفقة والخفقتين ؛ مع علم السائل بأن النوم في نفسه له مراتب تختلفه شدة وضعفا ومنه الخفقة والخفقتان ، ومع علمه بأذ النوم ناقض للوضوء في الجعلة أ فلذلك اجاب الامام بتحديد النوم الناقض وهو الذي تنام فيه العين والاذن معا ، اما ما تنام فيه العين دون القلب والاذن كما في الخفقة والخفقتين فليس ناقضا .

وأما السؤال ( الثاني ) فهو \_ لائنك \_ عن الشبعة الموضوعية بقرينة الجواب ، لانه لو كان مراد السائل الاستفهام عن مرتبة أخرى من النوم التي لا يحس معها بما يتحرك فيه جنبه ، لكان ينبغي ان يرفعالامام شبعته : بتحديد آخر للنسوم الناقض • ولسو كانت شسبعة المسائل شسبعته مفهومية حكمية لما كان معنى لفرض الشك في الحكم الواقعي في جواب الامام ثم اجراء الاستصحاب ، ولما صح ان يفرض الامام استيقان السائل بالنوم تارة وعدم استيقانه أخرى ، لان الشبهة لوكانت مفهومية حكميةلكان السائل عالما بان هذه المرتبة هي من النوم،ولكن يجهل حكمها كالسؤالالاول.

واذا كان الامر كذلك فالجواب الاخير اذا كان متضمنا لقاعدة الاستصحاب كما سيأتي فسوردها يكون حينئذ خصوص الشبهة الموضوعية. فيقال حينئذ: لا يستكشف من اطلاق الجواب عموم القاعدة للشبهة الحكمية الذي يهمنا بالدرجة الاولى اثباته ماذيكون المورد من قبيل القدر المتيقن في مقام التخاطب ، وقد تقدم في الجزء الاول ان ذلك يمنع من التمسك بالاطلاق وان لم يكن صالحا للقرينية ما لما هو المعروف ان المورد لا يخصص العام ولا يقيد المطلق، تعم قد يقال في الجواب : ان كلمة (ابدا) لها من قوة الدلالة على العموم القوى لان كل يقين مهما كان متعلقه وفي أي مورد كان لاينقض بالشك أبدا. ( الثاني ) في دلالتها على الاستصحاب .

وتقريب الاستدلال بها ان قوله (ع) : « فانه على يقين من وضوئه » جملة خبرية هي جواب الشرط لأ ومعنى هذه الجملة الشرطية : انه ان لم

(1) يتى الشيخ الانصاري ومن حذا حذود الاستدلال بهذه الصحيحة على ان جواب الشرط محــذوف وان قوله فانه على يقين من وضوئه ) علة للجواب قامت مقامه . وقال : « وجعله نفس الجزاء يحتاج الى تكلف ». فيكون معنى الرواية على قوله ان لم يستيقن انه قد نام فلا يجب عليه الوضوء لانه على يقين من وضوئه فى السابق ، فحذف ، فلا يجب عليه الوضوء ) وإقام العلة مقامه . وهذا الوجه الذي ذكرة وان كان وجيها ولكن الحذف - 144 -

يستيقن بانه قد نام فانه باق على يقين من وضوئه أي انه لم يحصل ماير فع اليقين به وهو اليقين بالنوم ، وهذه مقدمة تمهيدية وتوطئة لبيان ان الشك ليس رافعا نليقين وانما الذي يرفعه اليقين بالنوم ، وليس الغرض منها ً لا بيان انه على يقين من وضوئه أو ليقول ثانيا انه لاينبغي ان يرفع اليد عن هذا اليقين اذ لاموجب لانحلاله ورفع اليد عنه الا الشك الموجود فر والشك بما هو شك لايصلح ان يكون رافعا وناقضا لليقين ، وانما ينقض اليقين اليقين لاغير .

فقوله : ( والا فانه على يقين من وضوئه ) بمنزلة الصغرى ، وقوله ( ولا ينقض اليقين بالشك أبدا ) بمنزلة الكبرى ، وهذه الكبرى مفادها قاعدة الاستصحاب ، وهي البناء على اليقين السابق وعدم نقضه بالشك اللاحق َ مُ فيفهم منها ان كل بقين سابق لاينقضه الشك اللاحق .

هذا وقد وقعت المناقشة في الاستدلال بهذه الصحيحة من عدة وجوه : ( منها ) ــما أفاده الشيخ الانصاري اذ قال : « ولكن مبنى الاستدلال على كون اللام في اليقين للجنس ، اذ لو كانت للعهد لكانت الكبرى المنضمة الى الصغرى ( ولا ينقض اليقين بالوضوء بالشك ) فيفيد قاعدة كلية في باب الوضوء » الى آخر ما افاده ، ولكنه استظهر اخيرا كون اللام للجنس •

أقول : ان كون اللام للعهد يقتضي ان يكون المراد من اليقين في الكبرى شخص اليقين المتقدم فان هذا هو معنى العهد أ. وعليه قلا تغيد

خلاف الاصل ولا موجب له ولا تكلف فى جعل الموجود نفس الجزاء على مــا بيناه فى المتن . ولا يتوقف الاستدلال بالصحيحة على هذا الوجه ولا على ذلك الوجه ولا على اي وجه آخر ذكروه . فإن المقصود منهــا فى بيان قاعــدة الاستصحاب مفهوم واضح يحصل فى جميع هذه الوجوه . قاعدة كلية حتى في باب الوضوء ، ومنه يتضح غرابة احتمال ارادة العهد من اللام بل ذلك مستهجن جدا ، فان ظاهر الكلام هو تطبيق كبرى على صعرى لاسيما مع إضافة كلمة ( أبدا ) .

فيتعين ان تكون اللام للجنس له ولكن مع ذلك هذا وحده غير كاف في التعميم لكل يقين حتى في غير الوضوء ، لامكان ان يراد جنس اليقين بالوضوء بقرينة تقييده في الصغرى به لا كل يقين فيكون ذلك من قبيل القدر المتيقن في مقلم التخاطب ، فيمنع من التمسك بالاطلاق ، كما سبق نظيره . وهذا الاحتمال لايناني كون الكبرى كلية غاية الامر تكون كبرى كلية خاصة بالوضوء .

فيتضح ان مجرد كون اللام للجنس لا يتم به الاستدلال مع تقــدم ما يصلح للقرينة • ولعل هذا هو مراد الشيخ من التعبير بالعهد ، ومقصوده تقدم القرينة ، فكان ذلك تسامحا في التعبير •

وعلى كل حال ، فالظاهر من الصحيحة ظهورا قويا : ارادة مطلق اليقين لاخصوص اليقين بالوضوء ، وذلك لمناسبة الحكم والموضوع ، فان المناسب لعدم النقض بالشك يما هو شك هو اليقين بما هو يقين ، لابما هو يقين بالوضوء ، لأن المقابلة بين الشك واليقين واسناد عدم النقض الى الشك تجعل اللغظ كالصريح في ان العبرة في عدم جواز النقض هو جهة اليقين بما هو يقين لا اليقين المقيد بالوضوء من جهة كونه مقيدا بالوضوء .

ولا يصلح ذكر قيد (من وضوئه) في الصغرى أن يكون قرينة على التقييد في الكبرى ولا أن يكون من قبيل القدر المتيقن في مقام التخاطب، لأن طبيعة الصغرى ان تكون في دائرة اضيق من دائرة الكبرى ومفروض المسألة في الصغرى باب الوضوء فلابد من ذكره . وعليه ، فلا يبعد ان مؤدي الصغرى هكذا ( فانه من وضوئه على يقين ) فلا تكون كلمة ( من وضوئه ) قيدا لليقين ، يعني ان الحد الاوسط المتكرر هو (اليقين) لا ( اليقين من وضوئه ) .

و ( منها ) ــ ان الوضوء أمرآني متصرم ليس له استمرار في الوجود وانما الذياذا ثبت استدام هو أثره وهو الطهارة أه ومتعلق اليقين في الصحيحة هو الوضوء لا الطهارة . ومتعلق الشك هو المانع من استمرار الطهارة أتر المتيقن ، فيكون الشك في استمرار أثر المتيقن لا المتيقن نفسه . وعليه فلا يكون متعلق اليقين نفس متعلق الشك،فأ نخرم الشرط الخامس في الاستصحاب ويكون ذلك موردا لقاعدة المقتضي والمانع . فتكون الصحيحة دليلا عليه لا على الاستصحاب .

و ( فيه ) ان الجمود على لفظ الوضوء يوهم ذلك، ولكن المتعارف من مثل هذا المتعبير في اسان الاخبار ارادة الطهارة التي هي أثر له باطلاق السبب وارادة المسبب ،ونفس صدر الصحيحة ( الرجل ينام وهو على وضوء) يشعر بذلك • فالمتبادر والظاهر من قوله ( فانه على يقين من وضوئه ) انه متيقن بالطهارة المستمرة لولا الرافع لها ، والشك انما هو في ارتفاعها للشك في وجود الرافع • فيكون متعلق اليقين نفس متعلق الشك فما ابعدها عن قاعدة المقتضى والمانع •

و (منها) ــ ما افاده الشيخ الانصاري في مناقشة جميع الاخبار العامة المستدل بها على حجية مطلق الاستصحاب ، واستنتج من ذلك انها مختصة بالشك في الرافع ، فيكون الاستصحاب حجة فيه فقط ، قال رحمه الله : « فالمعروف بين المتآخرين الاستدلال بها على حجية الاستصحاب في جميع الموارد ، وفيه تأمل قد فتح بابه المحقق الخونساري في تُسرح الدروس ». وسياتي ان شاء الله تعالى في آخر الاخبار بيان هذه المناقشة وهدها.

وهمى مضمرة ايضا كالسابقة • «قال زرارة: قلت له : اصاب ثوبی دم رعاف او غیرہ او شبیء من المنی فعلئمت أثره الى از اصيب له الماء ، فحضرت الصلاة ونسيتان بثوبي شيئا وصليت ا ثم انی ذکرت بعد ذلك ? قال : تعيد الصلاة وتغسله . قلت : فان لم اكن رأيت موضيعه وعلمت انه اصابه فطلبته ولم اقدر عليه ، فلما صليت وجدته ? 🥪 قال : تغسله وتعيد . قلت : فان ظننت أنه أصابه ولم أتيقن ، فنظرت ولـم أرَ شيئا ، فصليت فيه ، فرأيت فيه ? قال : تغسله ولا تعيد الصلاة . قلت : ليم ذلك ? قال : لاتك كنت على يقين من طهارتك فشككت • وليس ينبغي لك ان تنقض اليقين بالشك إبدا . قلت : فاني قد علست انه قد أصابه ولم أدر أين هو فأغسله ? قال : تغسل من ثوبك الناحية التي ترِّي انه قد اصابِها ، حتى تكون على يقين من طهارتك • قلت : فهل عليَّ ان شككت انه اصابه شيء أن الظر فيه ?

قال : لا ! ولكنك انما تريد ان تذهب بالشكالذي وقع في تفسك . قلت : ان رأيته في ثوبي وانا في الصلاة ? ال

- 2.4 -

قال : تنقض الصلاة وتعيد اذا شككت في موضع منه ثمرأيته ، وان لم تشك ثم رأيته رطبا قطعت الصلاة وغسلته ، ثم بنيت على الصحلاة ، لانك لا تدري لعله شىء اوقع عليك ، فليس ينبغي ان تنقض اليقوين بالشك » الحديث .

\* \* \*

والاستدلال بهذه الصحيحة للمطلوب في فقرتين منها ، بل قيسل في ثلاث :

(الاولى) – قوله : ولانك كنت على قين من طهارتك فشككت ٥٠٠ الخ بناء على ان المراد من اليقين بالطهارة هو اليقين بالطهارة الواقع قبل ظنن الاصابة بالنجاسة • وهذا المعنى هو الظاهر منها • ويحتمل بعيدا ان يراد منه اليقين بالطهارة الواقع بعد ظن الاصابة وبعد الفحص عن النجاسة ، اذ قال: « فنظرت ولم أر شيئا » ، على أن يكون قوله ( ولم أر شيئا ) عبارة اخرى عن اليقين بالطهارة • وعلى هذا الاحتمال يكون مفاد الرواية قاعدة اليقين لا الاستصحاب ، لانه يكون حينئذ مفاد قوله « فرأيت فيه لم تبدل اليقين بالطهارة باليقين بالنجاسة • ووجه بشعد هذا الاحتمال أن قوله « ولم أر شيئا » ليس فيه أي ظهور بحصول اليقين بالطهارة بعد النظر والغحص. أر شيئا » ليس فيه أي ظهور بحصول اليقين بالطهارة بعد النظر والغحص.

( الثانية ) ـــ قوله اخيرا : «فليس ينبغي لك ان تنقض اليقين بالشك» ودلالتها كالفقرة الاولى<sup>لا</sup>ظاهرة على ما تقدم في الصحيحة الاولى من ظهور كون اللام في اليقين لجنس اليقين بما هو يقين . وهذا المعنى هنا اظهر مما ه. في الصحيحة الاولى . ( الثالثة ) ـــ قوله : « حتى تكون على يقين من طهارتك » ، فافـــه عليه السلام اذ جعل الغاية حصول اليقين بالطهارة من غسل الشــوب في مورد سبق العلم بنجاسته ، يظهر منه انه لو لم يحصل اليقين بالطهارة فهو محكوم بالنجاسة لمكان سبق اليقين بها .

ولكن الاستدلال بهذه الفقرة مبني على ان احراز الطهارة ليس شرطا في الدخول في الصلاة ، والا لو كان الاحراز شرطا فيحتمل ان يكون عليه السلامانما جعل الغاية حصول اليقين بالطهارةلاجل احراز الشرط المذكور ، لا لاجل التخلص من جريان استصحاب النجاسة • فلا يكون لها ظهسور في الاستصحاب •

٣ قال زرارة : ٥ قال زرارة : قلت له (أي الباقر أو الصادق عليهماالسلام) : من لم يدر في أربع هو أو في ثنتين وقد احرز الثنتين ؟

قال : يركع بركعتين واربع ســجدات وهو قائم بفاتحـة الكتاب ، ويتشهد ، ولا شىء عليه ، واذا لم يدر في ثلاث هو أو في أربع وقــد أحرز الثلاث ــ قام فضاف اليها اخرى ، ولا شىء عليه ، ولا ينقض اليقين بالشك ، ولا يدخل الشك في اليقين ، ولا يخلط احدهما بالآخر ، ولكن ينقض الشك باليقين ، ويتم على اليقين فيبنى عليه ، ولا يعتد بالشك في حال من الحالات » ،

\* \* \*

وجه الاستدلال بها ــ علىما قيل ــ انه في الشك بين الثلاث والاربع وقد أحرز الثلاث يكون قد سبق منه اليقــين بعــدم الاتيــان بالرابعة ، فيستصحب. ولذلك وجب عليه ان يضيف اليها رابعة ، لانه لا يجوز نقض اليقين بالشك ، بل لا بد ان ينقضه باليقين باتيان الرابعـــة فينقض شــــكه باليقين . وتكون هذه الفقرات الست كلها تأكيدا على قاعدة الاستصحاب.

وقد تأمل الشيخ الافصاري في هذا الاستدلال ، لانه انما يتم اذا كان المراد بقوله ( قام فأضاف اليها اخرى ) القيام للركعةالرابعة من دون تسليم في الركعة المرددة بين الثالثةوالرابعة حتى يكون حاصل جواب الامامالبناء علىالاقل . ولكن هذا مخالف للمذهب وموافق لقول العامة ، بل مخالف لظاهر الفقرة الاولى وهي قوله ( ركع بركعتين وهو قائم بفاتحة الكتاب ) فائها ظاهرة بسبب تعيين الفاتحة في ارادة ركعتين منفصلتين ، اعني صلاة الاحتياط .

وعليه ، فيتعين أن يكون المراد بع القيام بعد التسليم في الركعة المرددة الى ركعة مستقلة منفصلة ، وإذا كان الأمر كذلك فيكون المراد من اليقين في جسيع الفقرات اليقين بالبراءة الحاصل من الاحتياط باتيان الركعة ، فتكون الفقرات الستواردة لبيان وجوب الاحتياط وتحصيل اليقين بفراغ الذمة ، وهذا اجنبي عن قاعدة الاستصحاب ،

أقول : هذا خلاصة ما افاده الشبيخ : ولكن حسل الفقرة الاولى ( ولا ينقض اليقين بالشك ) على ارادة اليقين ببراءة الذمة الحاصل من الاخذ بالاحتياط بعيد جدا عن مساقها ، بل أبعد من البعيد ، لان ظاهر هذا التعبير بل صريحه فرض حصول اليقين ثم النوي عن نقضه في فرض حصوله ، بينما ان اليقين بالبراءة انما المطلوب تحصيله وهو غير حاصل ، فكيف يصح حمل هذه الجملة على الامر بتحصيله ، فلا بد ان يراد اليغين بشيء آخر غير البراءة ،

وعليه ، فمن القريبجدا ان يراد من اليقين اليقين بوقوع الثلاث وصحتها

كما هو مفروض المسألة بقوله : « وقد احرز الثلاث » ـ لا اليقين بعدم الاتيان بالرابعة كما تصوره هذا المستدل حتى يرد عليه ما افاده الشيخ وحينئذ فلو اراد المكلف ان يعتد بشكهفقد نقض اليقين بالشك ، واعتداده بشكه بأحد امور ثلاثة : آما يابطال الصلاة واعادتها رأسا ، واما بالاخذ باحتمال نقصانها فيكملها برابعة كما هو مذهب العامة، وأما بالاخذ باحتمال وخلط احدهما بالاخر .

ولاجل هذا عالج الامام عليه السلام صلاة هذا الشاك لاجل المحافظة على يقينه بالثلاث وعدم نقضه بالشك ، وذلك بأن أمره بالقيام واضافة ركعة اخرى ، ولا بد انها مفصولة ، ويفهم كونها مفصولةمن صدر الرواية (ركع بركعتين وهو قائم بفائحة اللكتاب) فان اسلوب العلاج لا بد ان يكون واحدا في الفرضين ، مضافا الى أن ذلك يفهم من تأكيد الامام بان لا يدخل الشك في اليقين ولا يخلط احدهما بالآخر لانه باضافة ركعة متصلة يقسع الخلط وادخال الشك في اليقين .

وعليه ، فتكون الروايةُدالة على قاعدة الاستصحاب من جهة ، ولكن المقصود فيها استصحاب وقوع الثلاث صحيحة ، كما افها تكون دالة على علاج حالة الشك الذي لا يجوز نقض اليقين به من جهة أخرى ، وذلـك بأمره بالقيام واضا<del>فق ك</del>عة منفصلة لتحصيل اليقين بصحة الصلاة لانها ان كانت ثلاثا فقد جاء بالرابعةوان كانت اربعا تكون الركعة المنفصلة نفلا •

ومنه يعلم أن المراد من اليقين في الفقرتين الرابعة والخامسة « ولكنه ينقض الشك باليقين ويتم على اليقين ويبني عليه » غير اليقين من الفقرات الاولى فان المراد به هناك اليقين بوقوعالثلاث صحيحة والمراد به في هاتين الفقرتين اليقين بالبراءة ، لانه باتيان ركعة منغصلة يحصل له اليقين ببراءة الذمة فيكون ذلك نقضا للشك باليقين الحادث من الاحتياط ، ويفهم هــذا التفصيل من المراد باليقين من الاستدراك وهو قوله ( ولكنه ) فانه بعد ان نهى عن نقض اليقين بالشك ذكر العلاج بقوله (لكنه) فهو امر بنقض الشك باليقين والاتمام على اليقين والبناء عليه ، ولا يتصور ذلك الا باتيان ركعة منفصلة ، ولا يجب ــ كما قيل ـ ان يكون المراد من اليقين في جسي الفقرات معنى واحدا بل لا يصح ذلك فان اسلوب الكلام لا يساعد عليه، فان الناقض للشك يجب إن يكون غير الذي ينقضه الشك

والحاصل ان الرواية تكون خلاصة معناها النهي عن الابطال والنهي على الركون الى ما تذهب اليه العامة من البناء على الاقل والنهي عن البناء على الاكثر مع عدم الاتيان بركعة منعصلة ، ثم تضمنت الامر بعد ذلك لجما يؤدي معنى الاخذ بالاحتياط بالاتيان بركعة منفصلة لانه بهذا يتحقق تقض الشك باليقين والاتمام على اليقين والبناء عليه .

وعلى هذا ، فالرواية تنصب قاعدة الاستطلحاب وتنطبق ايضا على أقي الروايات المبينة لمذهب الخاصة ، وان كانت ايست ظاهرة فيه على وجسه تكون بيانا لمذهب الخاصة ، ولكن صدرها يفسرها ، ويظهر ان الامسام عليه السلام اوكل الحكم وتفصيله الى معروفية هذا الحكم عند السسائل والى فهمه وذوقه تم واقما اراد ان يؤكد على سر هذا الحكم والرد على من يرى خلافه الذي فيه نقض لليقين بالنبك وعدم الاخذ باليقين . 3 ـ رواية محمد بن مسلم

محمد بن مسلم عن ابي عبدالله عليه السلام ، قال : قال امير المؤمنين صلوات الله وسلامه عليه : « من كان على يقــين فشك ، فليمض على يقينه ، فان الشك لا ينقض اليقين » • وفي رواية أخرى عنه عليه السلام بهــذا المضعون : « من كان على يقين فأصابه شك فليمض على يقينه ، فان اليقين لا يدفع بالشك » . استدل بعضهم بهذه الرواية على الاستصحاب مدعيا ظهورها فيه .

ولكن الذي نراء انها غير ظاهرة فيه ، فان القدر المسلم منها انهسا صريحة في ان مبدأ حدوث الشك بعد حدوث اليقين من اجل كلمة الفساء التي تدل على الترتيب . غير ان هذا القدر من البيان يصح ان يراد منه قاعدة اليقين ويصح ان يراد منه قاعدةالاستصحاب : اذ يجوز ان يراد ان اليقين قد زال بحدوث الشك فيتحد زمان متعلقهما فتكون موردا للقاعدة اللولى : ويجوز ان يراد ان اليقين قد بقى الى زمان الشك فيختلف زمان متعلقهما فتسكون موردا للاستصحاب وليس في الرواية ظهسور في احدهما بالخصوص<sup>(1)</sup> ، وان قال الشبخ الانصاري : أنها ظاهرة في وحدة زمسان متعلقهما ، ولذلك قرعب اذ تكون دالة على قاعدة اليقين ، وقال الشسيخ الآخند : انها ظاهرة في اختلاف زمان متعلقهما ما فقرب اذ تكون دالة على متعلقهما ، ولذلك قرعب اذ تكون دالة على قاعدة اليقين ، وقال الشسيخ متعلقهما ، ولذلك قرعب اذ تكون دالة على قاعدة اليقين ، وقال الشسيخ متعلقهما ، ولذلك قرعب اذ تكون دالة على قاعدة اليقين ، وقال الشسيخ معلى متعلقهما ، وقد ذكر كل منهما تقريبات لما استظهره لا نراهسا ناهضة على مطلوبهما .

وعليه ،فتكون الرواية مجملة من هذه الناحية ،الا اذا جوَّزنا الجمع في التعبير بين القاعدتين وحينئذ تدل عليهما معاً ، يعني انها تدل على ان

(1) لا يخفى ان هنا مقدمة مطوية يجب الثنبه لها ، وهي ان تجرد كلمة اليقين والشك فى الروابة من ذكر المتعلق يدل على وحدة المتعلق ، يعني ان هذا التجرد يدل على ان ما تعلق به اليقين هو نفس ما تعلق به الشك ، والا فان من المقطوع به انه ليس المراد اليقين بأي شيء كانوالشك بأي شيء كان لا يرتبط بالمتقين . ولكن كونها دالمة على وحدة المتعلق لا يجعلها ظاهرة فى كون واحد فى جميع الجهات حتى من جهة الزمان لتكون ظاهرة فى قاعدة اليقين كما قيل . اليقين بما هو يقين لا يجوز نقضه بالشك سواء كانذلك اليقين هو المجامع للشك او غير المجامع لــه ، وقيل : انــه لا يجوز الجمع في التعبير بين القاعدتين لانه يلزم استعمال اللفظ في اكثر من معنى وهــو مســتحيل . وسيأتي ان شاء الله تعالى ما ينفع في المقام .

نعم يمكن دعوى ظهورها في الاستصحاب بالخصوص ، بأن يقسال - كما قربه بعض اساتذتنا - : ان الظاهر في كل كلام هو اتحاد زمان النسبة مع زمان الجري ، فقوله عليه السلام : «فليمض على يقينه» يكون ظاهرا في انزمان نسبةوجوب المضي على اليقين نفس زمان حصول اليقين ، ظاهرا في انزمان نسبةوجوب المضي على اليقين نفس زمان حصول اليقين ، ولا ينطبق ذلك الا على الاستصحاب لبقاء اليقين في مورده محفوظا الى زمان العمل به م واما قاعات القين فان موردها الشاك الساري فيكون اليقين في ظرف وجوب العمل به معدوما ، ولعله من أجل هذا الظهور استظهر من استظهر دلالة الرواية على الاستصحاب .

## ه \_ هكاتبة علي بن محمد القاساني

قال : كتبت اليه ــ وانا بالمدينة ــ عن اليوم الذي يشك فيــه من رمضان هل يصام أم لا ?

فكتب : اليقين لا يدخله الشك • صم للرؤية وافطر للرؤية •

قال الشيخ الانصاري : « والانصاف ان هذه الرواية اظهرها في هذا الباب له الا ان سندها غير سليم » • وذكر في وجه دلالتها : « ان تفريع تحديد كل من الصوموالافطار على رؤية هلالي رمضان وشوال لا يستقيم الا بارادة عدم جعل اليقين السابق مدخولا بالشك ، أي مزاحما به » • وقد اورد عليه صاحب الكفاية بما محصله مع توضيح منا ! إنا نمنع

من ظهور هذه الرواية في الاستصحاب فضلا عن أظهريتها ، نظـرا الى ان

دلالتها عليه تتوقف على ان يراد من اليقين اليقين بعدمدخول رمضان وعدم دخول شوال ، ولكن ليس من البعيد ان يكون المراد به اليقين بدخول رمضان المنوط به وجوب الصوم واليقين بدخول شوال المنوط به وجوب الافطار ، ومعنى انه لا يدخله الشك انه لا يعطى حكم اليقين للشك ولا ينزل منزلته ، بل المدار في وجوب الصوم والافطار على اليقين فقط ، فانه وحده هو المناط في وجوبهما ، أي ان الصوم والافطار يدوران مداره ، ولذا قال بعده : « صم للرؤية وافطر للرؤية » مؤكدا لاشتراط وجوب الصوم والافطار باليقين ،

وهذا المضمون دلت عليه جملة من الاخبار بقريبمن هذا التعبير مما يقرب ارادتهمن هذه الروايةويؤكده و ولا بأس في ذكر بعض هذه الاخبار لتتضح موافقتها لهذه الرواية أ

( منها ) قول ابي جعفر عليه السلام : « اذا رأيتم الهلال فصوموا ، واذا رأيتموه فافطروا • وليس بالرأي ولا بالتظني ، ولكن بالرؤية » • ( (منها) : صم للرؤية وافطر للرؤية • واياك والشك والظن • فان خفي عليكم فأتموا الشهر الاول ثلاثين •

و ( منها ) : صيام شهر رمضان بالرؤية وليس بالظن .

## مدى دلالة الأخبار

ان تلك الاخبار العامة المتقدمة هي اهم ما استدل به للاستصحاب • وهناك اخبار خاصة تؤيدها •• ذكر بعضها الشيخ الانصار ي، ونحن نذكر واحدة منها للاستئناس، (وهي روايةعبدالله بن سنان الواردة فيمن يعير ثوبه الذمي وهو يعلم انه يشرب الخمر ويأكل لحم الخنزير • قال : فهل على أن اغسله ?

فقال : لا ! لأنك أعرته اياه وهو طاهر ، ولم تستيقن انه نجسه . قال الشيخ : « وفيها دلالة واضحة على ان وجه البناء على الطهارة وعدم وجوب غسله هو سبق طهارته وعدم العلم بارتفاعها » . والمهم لنا ان نبحث الآن عن مدى دلالة تلكم الاخبار من جهة بعض التفصيلات المهمة في الاستصحاب ، فنقول :

١ - التفصيل بين الشبهة الحكمية والوضوعية :

ان المنسوب الى الاخباريين اعتبار الاستصحاب في خصوص الشبعة الموضوعية ، وأما الشبعات الحكمية مطلقا فعلى القاعدة عندهم من وجوب الرجوع الى قاعدة الاحتياط ، وعلل ذلك بعضهم بان اخبار الاستصحاب لاعموم لها ولا اطلاق يشمل الشبعة الحكمية ، لان القدر المتيقن منهما خصوص الشبعة الموضوعية ، لاسيما ان بعضها وارد في خصوصها ، فملا تعارض ادلة الاحتياط .

والكن الانصاف ان لاخبار الاستصحاب من قوة الاطلاق والشمول

### - 414 ---

ما يجعلها ظاهرة في شمولها للشبهة الحكمية ، ولا مسيما أن أكثرها وارد مورد التعليلوظاهرها تعليق الحكم على اليقين من جهةما هو يقين، كما سبق بيان ذلك في الصحيحة الاولى • فيكون شمولها للشبهة الحكمية حينئذ من باب التمسك بالعلة المنصوصة • على أن رواية محمد بن مسلم المتقدمة عامة لم ترد في خصوص الشبهة الموضوعية • فالحق شمول الاخبار للشبهتين •

واما ادلة الاحتياط فقد تقدمت المناقشة في دلالتها فلا تصلح لمعارضة ادلة الاستصحاب .

٢ -- التفصيل بين الشك في المنتضى والرافع :

هذا هو القول التاسع المتقدم ، والاصل فيه المحقق الحلي ،ثم المحقق الخونساري ، وأيده كل التأييد الشيخ الاعظم ، وقد دعمه جملة من تأخر عنه • وخالفهم في ذلك الشيخ الاخند فذهب الى اعتبار الاستصحابمطلقا وهو الحق ولكن بطريقة الجرى غير التي سلكها الشيخ الاخند •

ومن اجل هذا اصبح هذا التفصيل من اهم الاقوال التي عليها مدار المناقشات العلميــة في عصرنا ، ويلزمنا النظر فيه من جهتين : من جهة المقصود من المقتضى والمانع ، ومن جهة مدى دلالة الاخبار عليه .

## ا --- القصود من القتضي والمانع

وتحيل ذلك الى تصريح الشيخ نفسه فقد قال : « المراد بالشك من جهة المقتضى : الشك من حيث استعداده وقابليته في ذاته للبقاءَ ، كالشك في بقاء الليل والنهار وخيار الغبن بعد الزمان الاول » .

فيفهم منه انه ليس المراد من المقتضى ـــ كما قـــد ينصرف ذلك من اطلاق كلمةالمقتضى ــ مقتضي الحكم اي الملاك والمصلحة فيه ،ولا المقتضي لوجود الشيء في باب الاسباب والمسببات بحسب الجعل الشرعي ، مثل

### - 114 -

أن يقال : ان الوضوء مقتض للطهارة وعقد النكاح مقتض للزوجية • بل المراد نفس استعداد المستصحب في ذاته للبقاء وقابليته له من أية جهة كانت تلك القاباية وسواء فهمت هذه القابلية منالدليل او من الخارج • ويختلف ذلك باختلاف المستصحبات وأحوالها ، فليس فيه نوع ولا صنف مضبوط . من حيث مقدار الاستعداد ، كما صرح بذلك الشيخ •

والتعبير عن الشك في القابليةبالشك في المقتضي فيه نوع منالمــامحة توجب الايهام • وينبغي ان يعبر عنه بالشك في اقتضائه للبقاء لاالشك في المقتضي : ولكن بعد وضوح المقصود فالامر سهل •

واما الشك في الراقع ، فعلى هذا يكون المقصود منه الشك في طرو ما يرفع المستصحب مع القطع باستعداده وقابليته للبقاء لولا طسرو الرفع ، كما صرح به الشيخ ، وذكر انه على اقسام ، والمتحصل من مجموع كلامه في جملة مقامات انه ينقسم إلى قسمين رئيسين : الشك في وجود الرائع والشك في رافعية الموجود ، وهذا القسم الثاني انكر المحقق الشبزواري حجية الاستصحاب فيه باقسامه الثلاثة الاتية وهو القول العاشر في تعداد الاقوال ، ونحن نذكر هذه الاقسام لتوضيح مقصود الشيخ ،

الولى توليس تنظر مناعد والمسيموسين معار على المرابع المسر (الشك في وجود الرافع) ، ومثل له بالشك في حدوث البون مع العلم بسبق الطهارة ، وهو رحبه الله لا يعني به الا الشك في الشبعة الموضوعية خاصة ، واما ما كان في الشبعة الحكمية فلا يعمه كلامه ، لان الشك في وجود الرافع فيها ينحصر عنده في الشك في النسخ خاصة لاف الشك في وجود الرافع فيها ينحصر عنده في الشك في النسخ خاصة لاف الشك في وجود الرافع فيها ينحصر عنده في الشك في النسخ خاصة لاف الشك في وجود الرافع فيها ينحصر عنده في الشك في النسخ خاصة لاف الشك في وجود الرافع فيها ينحصر عنده في الملك في النسخ خاصة لاف الشك في وجود الرافع فيها ينحصر عنده في الملك في النسخ خاصة لاف الشك في وجود الرافع فيها ينحصر عنده في الملك في النسخ في النسخ في المان في ماحث النسخ في في النسخ في الله في ماحث النسخ في المان في النسخ في السبخ المان في النسخ في السبخ في المان في المان في المان في المان في المان في النسخ في السبخ في النسخ في السبخ في السبخ في السبخ في السبخ في السبخ في السبخ في النسبخ في السبخ في المان في السبخ في السبخ في المان في ماحث النسبخ في المان في المان في السبخ في السبخ في المان في السبخ في السبخ ألا بدليل في الجزء الثالث من أن اجماع المسلمين قائم على انه لايصح النسبخ الا بدليل قطعي / فمع الشك لا بد أن يؤخذ بالحكم السابق المشكوك نسخه ، أي ان الاصل عدم النسخ لاجل هذا الاجماع ، لا لاجل حجية الاستصحاب.

٢ -- ( الشلك في رافعية الموجود ) • وذلك بأن يحصل شيء معلوم الوجود قطعا ولكن يشك في كونه رافعا للحكم • وهو على اقسام ثلاثة :

( الاول ) ـ فيما اذا كان الشك من أجل تردد المستصحب بين مايكون الموجود رافعا له وبين ما لايكون . ومثل له بما اذا علم بانه مشغول الذمة بصلاة ما أ في ظهر يوم الجمعة ، ولا يعلم انها صلاة الجمعة او صلاة الظهر فاذا صلى الظهر مثلا فانه يتردد أمره لا محالة في ان هذه الصلاة الموجودة التي وقعت منه هل هي رافعة لشغل الذمة بالتكليف المذكورُ او غير رافعة .

( الثاني ) ــ فيما اذا كان النيك من أجل الجهل بصفة الموجودَ في كونه رافعا مستقلا في الشرع ، كالمدي المسكوك في كونه ناقضا للطهارة، مع العلم بعدم كونه مصداقا للرافع المعلوم وهو البول .

( الثالث ) - فيما اذا كان الشك من أجل الجهل بصفة الموجود في كونه مصداقا للرافع المعلوم مفهومه او من أجل الجهل به في كونه مصداقا للرافع المجهول مفهومه • مثال الاول الشك في الرطوبة الخارجة في كونها بولا ، او مذيا مع معلومية مفهوم البول والمذي وحكمهما • ومثال الثاني الشك في النوم الحادث في كونه غالبا للسمع والبصر أو غالبا للبصر فقط مع الجهل بمفهوم النوم الناقض في انه يشمل النوم الغالب للبصر فقط

/

ورأي الشيخ ان الاستصحاب يجري في جميع هذه الاقسام ، سواء كان شكا في وجود الواقع او في رافعية الموجود باقسامه الثلاثة ، خـــلافا للمحقق السبزواري اذ اعتبر الاستصحاب في الشك في وجود الرافع فقط دون الشك في رافعية الموجود كما تقدمت الاشارة الى ذلك م - 710 -

۲ - مدى دلالة الاخبار على هذا التفصيل /

قال الشيخ الاعظم : « ان حقيقة النقض هو رفع الهيئة الاتصالية كما في نقض الحبل • والاقرب اليه على تقدير مجازيته هو رفع الامر الثابت » الى ان قال : « فيختص متعلقه أبسا من شأنه الاستمرار » •

وعليه ، قلا يشمل اليقين المنهي عن نقضَه بالشك في الاخبار اليقين اذا تعلق بأمر ليس من شأنه الاستمرار او المشكوك استمراره .

توضيح مقصوده مع المحافظة على ألفاظه حد الامكان : ان النقض لغة لما كان معناه رفع الهيئة الاتصالية كما في نقض الحبل ، فان هـــذا المعنى الحقيقي نيس هو المراد من الروايات قطعا ، لان المفروض في مواردها طرو السك في استمرار المتيقن ، فان هيئة انتصالية باقية لليقين ولا لمتعلقه بعــد السك في بقائه واستمراره.

فيتعين ان يكون اسناد القض الحراليقين على نحو المجاز ، ولكن هذا المجاز له معنيان يدور الامر بينهما ، واذا تعددت المعاني المجازية فلا بد أن يحمل اللفظ على اقربها الى المعنى الحقيقي ، وهذا يكون قرينة معينة للمعنى المجازي ، وهنا المعنيان المجازيان أحدهما أقرب من الآخر ، وهما :

وهذا المعنى الثاني هو الاقرب الى المعنى الحقيقي ، فهو الظاهر من اسناد النقض •

وحينئذ فيختص متعلقه بما من شأنه الاستمرار المختص بالموارد التي

يوجد فيها هـــذا المعنى .

والظاهر رجحان هذا المعنى الثاني على الاول ، لان التعميل الخاص يصير مخصصا لمتعلقه اذا كان متعلقه عاما ، كما في قول القائل : « لاتضرب احدا »،فان الضرب يكون قرينة على اختصاص متعلقه بالاحياء ، ولايكون عمومه للاموات قرينة على أرادة مطلق الضرب .

#### \* \* \*

هذه خلاصة ما الهاده الشبيخ ٤ واقسد وقعت فيه عدة مناقشات نذكر آهمها ونذكر ماعندنا ليتضبح مقصوده وليتجلى الحق ان شاء الله تعالى :

١ ـــ ( المناقشة الاولى ) ــ ان النقض يقابل الابرام • والنقض\_كما فسروه في اللغة ــ : افساد ما أبرمت من عقد أوبناء او حبل او نحو ذلك. وعليه ، فتفسيره من الشــيخ برفع العيئة الاتصالية ليس واضحا بل ليس صحيحا ، اذ ان مقابل الاتصال الانفصال ، فيكون معنى النقض حينئــذ انفصال المتصل • وهو بعيد جــدا عن معنى تقض العهد والعقد •

اقول : ليس من البعيد أن يريد الشيخ من الاتصال ما يقابل الافحلال وان كان ذلك على فحو المسامحة منه في التعبير ، لا ما يقابل الانفصـــال . فلا اشـــكال .

٢ – ( المناقشة الثانية )، وهي أهم مناقشة عليها يبتني صحة استدلاله
على التفصيل أو بطلانه ، وحاصلها :

ان هذا التوجيه من الشبيخ للاستدلال يتوقف على التصرف في اليفين بارادة المتيقن منه ، كما نبه عليه نفسه ، لانه لو كان النقض مستندا الى فعس اليقين كما هو ظاهر التعبير فان اليقينُ بنفسه مبرم ومحكم فيصح اسناد النقض اليه ولو للم يكن لمتعلقه في ذاته استعداد البقاء ، ضرورة انسه لايحتاج فرض الابرام في المنقوض الى فرض ان يكون متعلق اليقين ثابتـــا ومبرما في نفسه حتى تختص حرمة النقض بالشك في الرافع •

ولكن لا يصح ارادة المتيقنمن اليقن على وجه يكون الاسناد اللفعلي إلى نفس المتيقن ، لائه انما يصح ذلك اذا كان على نحو المجاز في الكلمة او على نحو حذف المضاف ، وكلا الوجهين بعيدان كل العبد اذ لاعلاقة بين اليقين والمتيقن حتى يصح استعمال احدهما مكان الآخر على نحر المجاز في الكلمة ، بل ينبغي ان يعد ذلك من الاغلاط ، واما تقدير المضاف بأن نقدر متعلق اليقين او نحو ذلك ان تقدير المحذوف يحتاج الى قرينة لفظية مفقودة ،

ومن اجل هذا استظهر المحقق الآخذة عموم الاخبار لموردي الشك في المقتضي والرافع ، لان النقض اذا كان مسندا الى نفس اليقين فسلا يحتاج في صحة اسناد النقض اليه الى فرض ان يكون المتيقن مما له استعداد للبقاء.

اقول : إن البحث عن هذا الموضوع بجميع اطرافه وتعقيب كل ماقيل فيهذا الشأن من اساتذتناوغيرهم يخرجنا عن طور هذه الرسالة ، فالجدير بنا إن نكتفي بذكر خلاصة ما نراه من الحق في المسألة متجنبين الاشسارة إلى خصوصيات الآراء والاتوال فيها حد الامكان .

وعليه فنقول : ينبغي تقديم مقدمات قبل بيان المختار ، وهي :

( اولا )\_ انه لا شك في ان النقض المنهي عنه مسند الى اليقين في لفظ الاخبار ، وظاهرها ان وثاقة اليقين من جهة ما هو يقين هي المقتضية للتمسك به وعدم نقضه في قبال الشك الذي هو عين الوهن والتزلزل ، لا سيما مع التعبير في بعضها بقوله عليه السلام : « لا ينبغي » ، والتعليل في البعض الآخر بوجود اليقين المشعر بعليته للحكم كما سبق بياقة في قوله عليه السلام : « فانه على يقين من وضوئه »، ولا سيما مع مقابلة اليقين بالشك ، ولا شك انه ليس المراد من الشبك المشكوك .

وعلى هذا يتضح جليا ان حسل اليقين على ارادة المتيقن على وجبه يكون الاستاد اللفظي الى المتيقن بنحو المجاز في الكلمة او بنحو حذف المضاف خيلاف الظاهر منها بسل خيلاف سياقها بسل مستهجن جيدا فيتأييد ما قالبه المعترض وليذا استبعد شيخناالمحقق النائيني ان يريد الشيخ الاعظم من المجاز المجاز في الكلمة ، وهو استبعاد في محله وابعد منه ارادة حذف المضاف .

( ثانيا ) ـــ انه من المسلم به عند الجميع الذي لا شك فيه ايضا ان النهي عن نقض اليقين في الاخبار ليس على حقيقته . والسر واضح ، لان اليقين حسب الفرض منتقض فعملا بالنمك فلا يقع تحت اختيار المكلف فلا يصح النهي عنه .

وحينئذ، فلا معنى للنهي عنه الآلن يراد به عدم الاعتناء بالشك عملا والبناء عليه كأنه لم يكن ، لغرض ترتيب احكام اليقين عند الشك ، ولكن لا يصح ان يقصد احكام اليقين من جهة انه صفة من الصفات لارتفاع احكامه بارتفاعه قطعا ، فلم يكن رفع اليد عن الحكم عملا تفضا له بالشك بل باليقين لزوال موضوع الحكم قطعا ..

وعليه ، فالمراد من الاحكام الاحكام الثابتة للمتيقن بواسطة اليقين به، فهو تعبير آخر عن الامر بالعمل بالحالة السابقة في الوقت اللاحق مدم بمعنى وجوب العمل في مقام الشك بمثل العمل في مقام اليقين كأن الشك لم يكن، فكأنه قال : اعمل في حال شكك كما كنت تعمل في حال يقيك ولاتعتني بالشك . اذا عرفت ذلك فيبقى ان نعرف على أي وجه<sup>ا</sup> يصح أن يكون التعبير بحرمة نقض اليقين تعبيرا عن ذلك المعنى ، فان ذلك لايخلو بحسبالتصور عن أحد أمور اربعة :

١ – أن يكون المراد من اليقين المتيقن على نحو المجاز في الكلمة •
٢ – أن يكون النقض أيضا متعلقا في لسان الدليل بنفس المتيقن ولكن على حذف المضاف •

٣ – إن يكون النقض المنهي عنه مسندا إلى اليقين على نحو المجاز
في الاسناد ويكون في الحقيقة مسندا إلى نفس المتيقن ، والمصحح لذلسك
أتحاد اليقين والمتيقن أو كون اليقين آلة وطريقا إلى المتيقن .

٤ ـــ ال يكون النهي عن نقض اليقين كناية عن لزوم العمل بالمتيقن واجراء احكامه ، لان ذلك لازم معناه : باعتبار ان اليقين بالشيء مقتض للعمل به ، فحله يلازم رفع البد عن ذلك الشيء او عن حكمه ، اذ لايبقى حينئذ ما يقتضي العمل به ، فالنهي عن خله يلزمه النهي عن ترك مقتضاه ، اعني النهي عن ترك العمل بمتعلقه .

وقد عرفت في ( المقدمة الاولى ) وفي مناقشة الشيخ بعد ارادة الوجهين الاولين ، فيدور الامر بين الثالث والرابع ، والرابع هو الاوجه والاقرب ، ولعله هو مراد الشيخ الاعظم ، وان كان الذي يبدو من بعض تعبيراته ارادة الوجه الاول الذي استبعد شيخنا المحقق النائيني ان يكون مقصوده ذلك كما تقدم ، اما هو \_ اعني شيخنا النائيني \_ فلم يصرح بارادة أي من الوجهين الاخرين ، والانسب في عبارة بعض المقررين لبحثه ارادة الوجه الثالث اذ قال : « انه يصح ورود النقض على اليقين بعناية المتيقن » .

وعلى كل حال فالوجه الرابع اعني الاستعمال الكنائي أقرب الوجوء

وأولاها ، وفيه من البلاغة في البيان ما ليس في غيره ، كما ان فيه المحافظة على ظهور الاخبار وسياقها في اسناد النقض الى نفس اليقين ، وقد استظهرنا منها كما تقدم في المقدمة الاولى ان وثاقة اليقين بما هو يقين هي المقتضية للتمسك به . وفي الكناية ... كما هو المعروف ...: بيان للمراد مع اقام..ة الدليل عليه ، فان المراد الاستعمالي هنا الذي هو حرمة نقض اليقينبالنك يكون كالدليل والمستند للمراد الجدي المقصود الاصلي في البيان ، والمراد النجدي هو لزوم العمل على وفق المتيقن بلسان النهي عن نقض انيقين .

(ثالثا) ـ بعدما تقدم ينبغي ال نسأل عن المراد من النقض في الاخبار هل المراد النقض الحقيقي او النقض العملي ؟ المعروف ان ارادة النقض الحقيقي محال فلابد أن يراد النقض العملي ، لأن نقض اليقين ـ كما تقدم\_ ليس تحت اختيار المكلف فلا يصحالنهي عنه . وعلى هذا بني الشيخ الاعظم وصاحب الكفاية وغيرهما مولكن التدفيق في المسألة يعطي غير هذا الما يلزم هذا المحذور لو كان النهي عن نقض اليقين مرادا جديا ، أما على ما ذكر فاه من أنه على وجه الكناية ، فانه ـ كما ذكر فا ـ يكون مرادا استعماليا فقط ، ولا محذور في كون المراد الاستعمالي ـ في الكناية ـ محالا او كاذبا في نفسه ، انها المحذور اذا كان الراد الجدي المكنى عنه كذلك .

وعليه ، فحمل النقض على معناه الحقيقي اولى ما دام ان ذلك يصبح بلا محذور •

النتيجة :

انه اذا تمت هذه المقدمات فصح اسناد النقض الحقيقي من أجل وثاقته من جهة ما هو يقين ، وإن كان النهي عنه يراد به لازم معناه على سبيل الكناية ـــ فانا تقول : ان اليقين لما كان في نفسه مبرما ومحكما فلا يحتاج في صحة اسناد النقض اليه الى فرض ان يكون متعلقه مما ل استعداد في ذاته للبقاء ، وانما يلزم ذلك لو كان الاسناد اللفظي الى نفس المتيقن وأو على نحو المجاز . وأما كون ان المراد الجدي هو النمي عن ترك مقتضى اليقين الذي عبارة عن لزوم العمل بالمتيقن ، فان ذلك مراد لبني وليس فيه اسناد للنقض الى المتيقن في مقام اللفظ حتى يكون ذلك قرينة لغظية على المراد من المتيقن . والسر في ذلك ان الكناية لايقدر فيها لفظ المكنى عنه على ان المكنى عنه ليس هو حرمة نقض المتيقن بل - كما تقدم - هو حرمة ترك مقتضى الذي ما ولاباً ، حتى يكون ذلك قرينة عاد نقض مسند الى المتيقن الذي هو عبارة عن لزوم العمل بالمتيقن . فان المتيقن هو ماله استعداد في ذاته للبقاء لأجل ان يكون مبرما يصح اسناد ما تقض الي التيقن الذي هو عبارة عن لزوم العمل بالمتيقن . مسند الى المتيقن لالفظا ولالباً ، حتى يكون ذلك قرينة على ان المراد من المتيقن هو ماله استعداد في ذاته للبقاء لأجل ان يكون مبرما يصح اسناد النقض اليه .

الخلاصة :

وخلاصة ماتوصلنا اليه هو ي أن ألحق أن النقض مسند إلى نفس اليقين بلا مجاز في الكلمة ولا في الاسناد ولا على حذف مضاف ، ولكن النهي عنه جعل عنوانا على سبيل الكناية عن لازم معناه ، وهو نزوم الاخد بالمتيقن في ثاني الحال بترتيب آثاره الشرعية عليه ، وهذا المكنى عنه عبارة أخرى عن الحكم بيقاء المتيقن ، وإذا كان النهي عن نقض اليقين من باب الكناية قلا يستدعي ذلك إن نفرض في متعلقه استعداد البقاء ليتحقق معنى النقض لانه متحقق بدون ذلك ،

وعليه فمقتضى الاخبار حجية الاستصحاب في موردي الشك في المقتضي والرافع معا .

ونحن اذا توصلنا الى هنا من بيان حجية الاستصحاب مطلقا في مقابل

### - 111 --

التغصيل الذي ذهب اليه الشيخ الانصاري ـــ لافجد كثير حاجة في التعرض للتغصيلات الاخرى في هذا المختصر وفحيل ذلك الى المطولات لاسيما رسالة الشيخ في الاستصحاب فان في ما ذكره الفني والكفاية .



\* \* \*

.

- 414 --

## تنبيهات الاستصحاب

بعد قراغ ألشيخ الانصاري من ذكر الاقوال في المسآلة ومناقشتهما شرع في بيان أمورتتعلق به بلفت اثني عشر أمرا ، واشتهرت باسم ( تنبيهات الاستصحاب ) ، فصار لها شأن كبير عند الاصوليين ، وصارت موضع عنايتهم ، لما لأكثرها من الفوائد الكبيرة في الفقه ولما لها من المباحث الدقيقة الاصولية ، وزاد فيها شيخ أسانذتنا في الكفاية تنبيهين فصارت اربعة عشر تنبيها ، وفعن ذاكرون بعوزائة تعالى أهمها متوخين الاختصار حد الامكان والاقتصار على ما ينفع الطالب المبتدي ، الكلي ا

الفرض من استصحاب الكلي : هو استصحابه فيما اذا تيقن بوجوده في ضمن فرد من أفراده ثم شك في بقاء نفس ذلك الكلي . وهذا الشك في بقــاء الكلي في ضمن أفراده يتصور على المحاء ثلاثة عرفت باسم اقسام استصحاب الكلي :

١ ـــ ان يكون الشك في بقاء الكلي من جهة الشك في بقاء نفس ذلك
١ الفرد الذي تيقن بوجوده •
٢ ــ ان يكون الشك في بقاء الكلي من جهة الشك في تعيين ذلك

(1) هذا هو التنبيه الأول في تعداد الرسائل والتنبيه الثالث في تعداد الكفاية.

الفرد المتيقن سابقا بأن يتردد الفرد بين ما هو باق جزماً وبين ماهو مرتفع جزما ، اي انه كان قد تيقن على الاجمال بوجود فرد ما من أفراد الكلي فيتيقن بوجود الكلي في ضمنه ، ولكن هذا الفرد الواقعي مردد عنده بين أن يكون له عمر طويل فهو باق جزما في الزمان الثاني وبين ان يكون له عمر قصير فهو مرتفع جزما في الزمان الثاني ، ومن أجل هذا الترديد يحصل له الشك في بقاء الكلي .

مثاله : ما اذا علم على الاجمال بخروج بلل مردد بين أن يكون بولا أو منيماً ، ثم توضأ قافه في هذا الحال يتيقن بحصول الحدث الكلي في ضمن هذا الفرد المردد ، فان كان البلل بولا فحدثه أصغر قد ارتفع بالوضوءجزما وان كان منيماً فحدثه اكبر لم يرتفع بالوضوء ،فعلى القول بجريان استصحاب الكلي يستصحبهما كلي الحدث، فتترتب عليه آثار كلي الحدث مثل حرمةمس المحف، أماآثار خصوص الحدث الاكبر او الاصغر فلاتترتب مثل حرمة دخول المسجد وقراءة العزائم .

٣ \_\_ ان يكون الشك في بقاء الكلى من جهة الشك في وجود فرد آخر مقام الفرد المعلوم حدوثه وارتفاعه ، أي ان الشك في بقياء الكلى مستند الى احتمال وجود فرد ثان غير الفرد المعلوم حدوثه وارتفاعه ، لانه ان كان الفرد الثاني قد وجد واقعا فان الكلى باق بوجوده وان لم يكن قد وجد فقد انقطع وجود الكلى بارتفاع الفرد الاول ٠

أما ( القسم الاول ) ــ فالحق فيه جريان الاستصحاب بالنسبة الى الكلى فيترتب عليه أثره الشرعي ، كما لا كلام في جريان استصحاب نفس الفرد فيترتب عليه اثره الشرعي بما له من الخصوصية الفرديــة /. وهـــذا لا خلاف فيه . وأما ( القسم الثاني ) ... فالحق فيه ايضا جريان الاستصحاب بالنسبة الى الكلى ، واما بالنسبة الى الفرد فلا يجري قطعاً لم الفرد يجري فيه استصحاب عدمخصوصية الفرد ، ففي المثال المتقدم يجري استصحاب كلى الحدث بعد الوضوء فلا يجوز له مسالمصحف ، اما بالنسبة الى خصوصية الفرد فالاصل عدمها ، فما هو من كار خصوص الجنابة مثلا لا يجب الاخذ بها فلا يحرم قبل الغسل ما يحرم على الجنب من نحو دخول المساجد وقراءة العزائم كما تقدم .

ولاجل بيان صحة جريان الاستصحاب في الكلى في هذا القسم الثاني وحصول اركانه لا بد من ذكر ما قيل انه مانع من جريانه والجواب عنه م وقد اشار الشبيخ الى وجهين في المنع وأجاب عنهما،وهماكل ما يمكن اذيقان في المنبع :

(الاول) ـــ قال : « وتوهيم عدم جريان الاصل في القدر المشترك من حيث دورانه بين ما هو مقطوع الاقتفاء وما هو مشكوك الحدوث وهــو محكوم الاقتفاء بحكم الاصل » .

توضيح التوهم : إن أهم أركان الاستصحاب هو اليقين بالحدوث والشك في البقاء ، وفي المقام ان حصل الركن الاول وهو اليقين بالحدوث، فان الركن الثاني وهو الشك في البقاء غير حاصل . وجه ذلك ان الكلى لا وجود له الا بوجود أفراده ، ومن الواضح ان وجود الكلى في ضمن الفرد القصير مقطوع الارتفاع في الزمان الثاني وجدانا ، وأما وجوده في ضمن الفرد الطويل فهو مشكوك الحدوث من أول الامر وهو منفي بالاصل فيكون الكلى مرتفعا في الزمان الثاني أما وجدانا أو بالاصل تعبدا ، فلا شك في بقائه . - 441 --

والجواب : إن هذا التوهم فيه خلط بين الكلي وفرده ، أو فقل فيه خلط بين ذات الحصة من الكلي آي ذات الكلي الطبيعي وبين الحصة منه بما لها من الخصوصية والتعيُّن الخاص ، فان الذي هو معلوم الارتفاع اما وجدانا أو تعبدا أقما هو الحصبة بما لها من التعــين الخاص ، وهي بالاضافة الى ذلك غير معلومة الحدوثأيضا ، فلم يتحقق فيها الركنان معله لانه كما إن كل فرد من الفردين مشكوك التحدوث في تفسه فإن الحصية الموجودةبه بما لها من التعين الخاص كذلك مشكوكة الحدوث ، اذ لا يقين بوجود هذه الحصة ولا يقين بوجود تلك الحصة ، ولا موجود ثالثحسب الفرض. وإما ذات الحصة المتعينة واقعا لا بما لها من التعين الخاص بهذا الغرد أو بذلك الفرد أي القدر المشترك بينهما ، فغى الوقت الذي هيفيه معلومة الحدوث هي مشكوكة البقاء أذ لا علم بارتفاعها اولا تعبد بارتفاعها بل لاجل القطع بزوال التعين الخاص يشك في ارتفاعها وبقائهما لاحتسال كون تعينها هو التعين الباقي أو لحو التعين الرائل، وارتفاع الفرد لا يقتضي الا ارتفاع الحصة المتعينة به، وهي كما قدمنا غير معلومة الحــدوث وانما المعلوم ذات الحصة أى القدر المشترك .

والحاصل : أن ما هو غير مشكوك البقاء أما وجدانا أو تعبيدا لا يقين بحدوثه أصلا وهو الحصة بما لها من التعبين المخاص ، ومبا هو متيقن الحدوث هو مشكوك البقاء وجدانا وهو ذات الحصة لا بما لها من التعين الخاص ، وقد اشار الشيخ الى هذا الجواب بقوله : « انه لا يقدح ذلك في استصحابه بعد فرض الشك في بقائه وارتفاعه » .

(الثاني) ـــ قال الشيخ الاعظم : « توهم كون الشك في بقائه مسببا عن الشك في حدوث ذلك المشكوك الحدوث الخاذا حكم باصالة عـــدم

### - 444 --

حدوثه ازمه ارتفاع القدر المشترك لانه من آثاره » •

والجواب الصحيح هو ما اشار اليه بقوله : « ان ارتفاع القهدر المشترك من لوازم كون الحادث ذلك الامر المقطوع الارتفاع لا من لوأزم عدم حدوث الامر الآخر • نعم اللازم من عدم حدوثه هو عدم وجود ما هو في ضمنه من القدر المشترك في الزمان الثاني لا ارتفاع القدر المشترك بين الامرين • وبينهما فرق واضح » •

توضيح ما افاده من الجواب : إنا نمنع ان يكون الشك في يقاء القدر المشترك آي الكلي – مسببا عن الشك في حدوث الفرد الطويل وعدمه، لان وجود الكلي – حسب الفرض – متيقن الحدوث من أول الامر أما في ضمن القصير أو الطويل فلا يعقل أن يكون عدمه بعد وجوده مستندا الى عدم الفرد الطويل من الاول والالما وجد من الاول ، بل في الحقيقة أن الشك في بقاء الكلى أي في وجوده وعدمة بعد فرض القطع بوجوده مستند الشك في بقاء الكلى أي في وجوده وعدمة بعد فرض القطع بوجوده مستند الشك في بقاء الكلى أي في وجوده وعدمة بعد فرض القطع بوجوده مستند يعنى يستند إلى الاحتمالين معاً لا لخصوص احتمال وجود الطويل ، أذ يعنى يستند إلى الاحتمالين معاً لا لخصوص احتمال وجود الطويل ، أذ يعتمل بقاء وجوده الاول لاحتمال حلوث الطويل ، أن المول المول ، أذ يعتمل بقاء وجوده الاول لاحتمال حلوث الطويل ويعتمل عدمه بعد الوجود

والحاصل : ان احتمال وجود الكلى وعدمه في ثاني الحال مسبب عن الشك في ان الحادث المعلوم هل هو الطويل أو القصير ، لا انه مسبب عن خصوص احتمال حدوث الطويل حتى يكون تفيه بالاصل موجبا لنفي الشك في وجود الكلى في ثاني الحال ، فلا بـد من نفي كل من الفردين بالاصل حتى يكون ذلك موجبا لارتفاع القدر المشترك والاصلان معا لا يجريان مع فرض العلم الاجمالي .

#### - 414-

۱ --- ان يحتمل حدوث الفرد الثاني في ظرف وجود الاول .

٢ -- ان يحتمل حدوثه مقارنا لارتفاع الاول ، وهو على قصوين : اما بتبدله اليه أو بمجرد المقارنة الاتفاقية بين ارتفاع الاول وحدوث الثاني • وفي جريان الاستصحاب في هذا ( القسم الثالث ) من الكلى احتمالات أو أقوال ثلاثة :

أ ـــ جريانه مطلقا •

ب \_ عدم جریانه مطلقا م

ج ـــ التفصيل بين النحوين المذكورين ، فيجري في الاول دون الثاني مطلقا ، وهذا التفصيل هو الذي مال اليه الشبيخ الاعظم .

والسر في الخلاف يُصُعُّد الى أن الأركان في الاستصحاب هل هي متوفرةهنا أو فهر متوفرة ، والمسكوك توفره في المقامهو الركن الخامس، وهو اتحاد متعلق اليقين والشك .

ولا شك في ان الكلى المتيقن نفسه هو المشكوك بقلؤه في هذا القسم نهو واحد نوعا ، فينهفي ان يسأل :

اولا ـــ هل هذه الوحدة النوعية بين المتيقن والمشكوك كافية فيتعقق الوحدة المتبرة في الاستصحاب أو غير كلفية بل لا بسد له من وحـــــة خارجية .

ثانيا ـــ يعد فرض عدم كعاية الوحدة النوعية هل إن الكلي الطبيعي له وحدة خارجيــة بوجود الفراده ، بمعنى اله بكون بوحدتــه المخارجيــة - 444 -

معروضا لتعينات أفراده المتبائنة ، بناء على ما قيل من ان نسبة الكلى الى افراده من باب فسبة الاب الواحد الى الابناء الكثيرة كما فقل ذلك ابن سينا عن بعض من عاصره لم آو ان الكلى الطبيعي لا وجود له الا بوجسود افراده بالمرض ففي كلفرد حصة موجودة منه غير العصة الموجودة في فرد آخر ، فلا تكون له وحدة خارجية بوجود افراده المتعددة بل نسبته الى افراده من قبيل نسبة الآباء المتعددة الى الابناء المتعددة ، وهذا هو المعروف عند المعققين .

فالقائل بجريان الاستصحاب فيحذا الغسم اما ان يلتزم بكفاية الوحدة النوعية في تحقق ركن الاستصحاب وأمسا ان يلتزم بان الكلى له وحسدة خارجية بوجود افراده المتعددة ، والا فلا يجري الاستصحاب ،

واذا اتضج هذا التخليل النعيق لمبشأ الاقوال في المسألة يتضح الحق فيها ، وهو القول الثاني وهو عدم جريان الاستصحاب مطلقا .

وأما ( ثانيا ) ، فلاته من الواضح ايضا ال الحق ال نسبة الكلي الى افراده من قبيل نسبة الآباء الى الابناء ، لانه من الضروري أن الكلي لا وجود له الا بالعرض بوجود افراده .

وفي مقامنا قد وجدت حصة من الكلي وقد ارتفعت هذه الحصة يقينا، والحصةالاخرى منه في الفرد الثاني هي من أول الامر مشكوكة الحدوث، - \*\*\* -\*\*

فلم يتحد المتيقن والمشكوك م

تنبيه

وبهذا يفترق القسم الثالث عن القسم الثاني من استصحاب الكلى ، لانه في القسم الثانى ـــ كما سبق ـــ ذات الحصة من الكلي المتعينة واقعا المعلومة الحدوث على الاجمال هي نفسها مشكوكة البقاء ، حيث لا يدرى انها الحصة المضافة الى الفرد الطويل أو الفرد القصير .

وبهذا ايضا يتضح انه لا وجه للتفصيل المتقدم الذي مال اليه الشيخ الاعظم ، فان احتمال وجود الفرد الثاني فيظرف وجود الفرد الاول لا يقدم ولا يؤخر ولا يضمن الوحدة الخارجية للستيقن والمشكوك الا اذا قلنا بمقالة من يذهب الى ان نسبة الكلى الى أفراده من قبيل نسبة الاب الواحد الى ابنائه ، وحاشا الشيخ ان يرى هذا الرأي و ولا شك ان الحصة الموجودة في ضمن الفرد الثاني من أول الامر مشكوكة الحدوث ، واما المتيقن حدوثه فهو حصة اخرى وهي في عن الحال متيقنة الارتفاع ، وبكون وزان هذا القسم وزان استصحاب الفرد المردد الآتي ذكره ،

وقد استثنىمن هذا القسم الثالث ما يتسامح به العرف فيعدون الفرد اللاحق المشكوك الحدوث مع الفرد السابقكالمستمر الواحد ، مثل ما لو علم السواد الشهديد في محل وشك في ارتفاعه أصلا أو تبدله بسواد أضعف ، فانه في مثله حكم الجميع بجريان الاستصحاب . ومن هذا الباب ما لو كان شخص كثير الشك ثم شك فيزوال صفة كثرة الشك عنه اصلا أوتبدلها الى مرتبة من الشك دون الاولى .

قال الشيخ الاعظم في تعليلجريان الاستصحاب فيحذا الباب : «العبرة فيجريان الاستصحاب عد" الموجود السابق مستمرا الى اللاحق ، ولو كلن الامر اللاحق على تقدير وجوده مفايرا بحسب اللغة للفرد اللاحسق • • يعني ان العبرة في اتحاد المتيقن والمشكوك هو الاتحاد عرفا وبحسب النظر المسامحي وان كانا بحسب اللغة العقلية متغايرين كما في المقام •



# التنبيه الثاني (١) (الشبهة العبائية أو استصحاب الفرد المردد)

ينقل أن السيد الجليل السيد اسماعيل الصدر قدس سره زار النجف الاشرف ايام الشيخ المحقق الاخند فأثار فيأوساطها العلمية مسألة تناقلوها وصارت عندهم موضعاً للرد والبدل واشتهرت بالشبهة العبائية .

وحاصلها : انه لو وقعت نجاسة على أحد طرفي عباءة ولم يعلم أن الطرف الاعلى و الاسفل ، ثم طهر أحد الطرفين وليكن الاسفل مثلا ، فان تلك النجاسة المعلومة الحدوث تصبح تفسها مشكوكة الارتفاع فينبغي ان يجري استصحابها ، بينما ان مقتض جريان استصحاب النجاسة في هذه العباءة أن يحكم بنجاسة البلين مثلا اللاقي لطرفي العباءة معا . مع العباءة أن يحكم بنجاسة البلين مثلا اللاقي لطرفي العباءة معا . مع العباءة أن يحكم بنجاسة البلين مثلا اللاقي أحد طرفي العباءة معا . مع العباءة أن يحكم العلومة المورة ، لان ملاقي أحد طرفي العباءة معا . مع العباءة أن اللازم باطل قطعا بالضرورة ، لان ملاقي أحد طرفي الشبهة المحصورة الا أحد طرفي الشبهة وهو الطرف الاعلى وأما الطرف الاسفل وان لاقا الا أحد طرفي الشبهة وهو الطرف الاعلى وأما الطرف الاسفل وان لاقا فائه قد خرج عن طرف الشبهة – حسب الفرض – بتطهيره يقينا فلا معنى للحكم بنجاسة ملاقيه .

والنكتةفي الشبهة ان هذا الاستصحابيبدو من باب استصحاب الكلى من القسم الثاني ، ولا شك في ان مستصحب النجاســة لا بد أن يحكم بنجاسة ملاقيه ، بينما انه هنا لا يحكم بنجاسة الملاقي ، فيكشف ذلك عن

لم يذكر هذا التنبيه في الرسائل ، ولا في الكفاية .

- 777 -

عدم صحة استصحاب الكلي القسم الثاني •

وقد استقر الجواب عند المحققين عن هذه الشبعة على : أن هذا الاستصحاب ليس من باب استصحاب الكلى ، بل هو من نوع آخر سموه ( استصحاب الفرد المردد ) ، وقد اتفقوا على عدم صحة جريانه عدا ما نقل عن بعض الاجلة في حاشيته على كتاب البيع للشيخ الاعظم ، أذ قال بسا محصلةً: « بأن تردده بحسب علمنا لا يضر بيقين وجوده ابقا ، والمفروض ان أثر القدر المشترك اثر لكل من الفردين ، فيمكن ترتيب ذلك الاشر باستصحاب الشخص الواقعي المعلوم سابقا ، كما في القسم الاول الذي حكم الشيخ فيه باستصحاب كل من الكلى وفرده » .

أقول : ويجب أن يعلم – قبل كل شيء – الضابط لكون المورد من باب استصحاب الكلى القسم الثاني أو من باب استصحاب الفرد المردد ، قان عدم التفرقة بين الموردين هو الموجب للاشتباه وتحكم تلك الشبهة . اذن ما الضابط لهما ?

ان الضابط في ذلك ان الاثر المراد ترتيبه أما أن يكون أثرا للكلى ، أي اثر لذات الحصة من الكلي لا بما لها من التعين الخاص والخصوصية المفردة، أو أثرا للفرد نم أي أثر للحصة بما لها من التعين الخاص والخصوصية المفردة . فان كان (الاول) فيكفي فيه استصحاب القدر المشترك أي ذات الحصة الموجودة أما في ضمن الفرد المقطوع الارتفاع على تقدير انه هـو الحادث أو الفرد المقطوع البقاء على تقدير انه هو الحادث ، ويكون ذلك من باب استصحاب الكلى القسم الثساني ، وقد تقـدم اننا لا نعني من استصحاب الكلى القسم الثاني ، وقد تقـدم اننا لا نعني من وان كان (الثاني) فلا يكفي استصحاب القدر المشترك وجودها. - 1718 -

استصحاب الفرد بما له من الخصوصية المفردة المفروض فيه انه مردد بين الفرد المقطوعالارتفاع على تقدير انه الحادث أو الفرد المقطوع البقاء على تقدير انه الحادث ، ويكون ذلك من باب استصحاب الفرد المردد •

اذا عرفت هذا الضابط فالمثال الذي وقعت فيه الشبهة هو من النوع الثاني ، لان الموضوع للنجاسة المستصحبة ليس أصل العبساءة او الطرف الكلي منها ، بل قجاسة الطرف الخاص بما هو طرف خاص اما الاعلى أو الاسسفل .

وبعد هذا يبقى أن تتساءل : لماذا لا يصح جريان استصحاب الفسرد المردد ? نقول : لقد اختلفت تعبيرات الاساتذة في وجهه ، فقد قيل : لانه لا يتوفر فيه الركن الثاني وهو الفيك في البقاء ، وقيسل : بل لا يتوفر الركن الاول وهو اليقين بالعدوث فضلا عن الركن الثاني .

اما الوجه الاول، فبيانه إن الفرد بما له من الخصوصية مردد حسب الفرضيين ما هو مقطوعالبقاء وبين ما هو مقطوع الارتفاع ، فلا شك في بقاء الفرد الواقعي الذي كان معلوم الحدوث لانه اما مقطوع البقــاء او مقطوع الارتفاع .

واما الوجه الثاني ــ وهو الاصح ـ فبيانه : ان اليقين بالحدوث ان اريد به اليقين بحدوث الفرد مع قطع النظر عن الخصوصية المفردة لانها مجهولة حسب الفرض ، فاليقين موجود ولكن المتيقن حينئذ هو الكلي الذي يصلح للافطباق على كل من الفردين ، وان أريد به اليقين بالفرد بماله من الخصوصية المفردة فواضح أنه غير حاصل فعلا لأن المفروض ان الخصوصية المودة مجهولة ومرددة بين خصوصيتين ، فكيف تكون متيقنة في عين الحال، اذ المردد بما هو مردد لامعنى لأن يكون معلوما متعينا ، هذا خلف محال ، وانما المعاوم هو القدر المشترك ، وفي الحقيقة ان كل علم اجعالي مؤلف من علم وجهل ومتعلق العلم هو القدر المشترك ومتعلق الجهل خصوصياته، والا فلا معنى للاجمال في العلم وهو عين اليقين والانكشاف ، واتما سمي بالعلم الاجمالي لانضمام الجهل بالخصوصيات الى العلم بالجامع ،

وعليه ، فان ما هو متيقن ــ وهو الكلي ــ لافائدة في استصحابه لغرض ترتيب أثر الفرد بخصوصه ، وماله الاثر المراد ترتيه عليه ــ وهو الفرد بخصوصيته ــ غير متيقن بل هو مجهول مردد بين خصوصيتين ، فلا يتحقق في استصحاب الفرد المردد كركن اليقين بالحالة السابقة ، لا أن الفرد المردد متيقن ولكن لائنك في بقائه .

والوجه الاصح هو الثاني كما فكرنا . واما الوجه الاول \_ وهو ان لائنك في بقاء المتيقن \_ فغراب صدوره عن بعض اهل التحقيق ، فران كونه مرددا بين ما هو مقطوع البقاء وبين ما هو مقطوع الارتفاع معناه في الحقيقة هو الننك فعلا في بقاء الفرد الواقعي وارتفاعه ، لأن المفروض ان القطع بالبقاء والقطع بالارتفاع ليسا قطعين فعليين بل كل منهما قطع على تقدير مشكوك ، والقطع على تقدير مشكوك ليس قطعا فعلا ، بل هو عين الننك .

وعلى كل حال ، فلا معنى لاستصحاب الفرد المردد ، ولا معنى لأن يقال ــ كما سبق عن بعض الاجلة ــ : « ان تردده بحسب علمنا لايضر بيقين وجوده سابقا » فانه كيف يكون تردده بحسب علمنا لا يضر باليقين ? وهل اليقين الا العلم ? الا لذا أراد من اليقين بوجوده سابقا اليقين بالقدر المشترك والتردد في الفرد ، فاليقين متعلق بشيء والتردد بشيء آخر ، - 111 -

فيتوفر ركنا الاستصحاب بالنسبة الى القدر المشترك لا بالنسبة الى الفرد المراد استصحابه ، فما هو متيقن لا يراد استصحابه وما يراد استصحابهغير متيقن على ما سبق بيانه .



- 777 ---

فهرس أصول الغقه

## ۔ الجزء الثالث

٥

المصد الثالث \_ مباحث ألحجة

لبهيسة

(القدمـة)

وقيها مباحت ۱ ــ موضوع المقصد الثالث ٩ ۲ ـــ معنى الحجة ١٣ ٣ \_ مدلول كلمة الامارة والغن المعجر ١٤ s ـــ الظن النوعي مرز تحقق تلطيق المعلى ۱0 ہ ۔ الامارة والاصل العملي 10 ۲ ـ المناط في اثبات حجية الامارة 17 ب حجية العلم ذاتية ۲١ ٨ ... موطن حجية الامارات 22 ۲٩. ١٠ \_ مقدمات دليل الانسداد. ٣+ ۱۱ \_\_ اشتراك الاحكام بين العالم والجاهل 24 ١٢ \_ تصحيح جعل الامارة \_ ٣٩ 34 ١٣ ــ الامارة طريق او سبب ۱٤ ـ المملحة السلوكية ٤١ ٥١ ــ الحجية أمر اعتباري او انتزاعى 20

## ( الباب الرابع - الدليل المقلي )

وجه حصر القضايا العقلية ، وتعيينها ، وما المراد من الدليل العقلي ، ومدة حجيته ، ودجهها المراد العقلي ، ومدة حجيته ، ودجهها

( الباب الخامس - حجية الهواهر )

| 100 | تمهيدات                                              |
|-----|------------------------------------------------------|
| 144 | طرق اثبات الظواهر                                    |
| 111 | حجية قول اللغوي                                      |
| 120 | الظهور التصوري والتصديقي                             |
| ١٤٧ | وجه حجية الظهور                                      |
| 154 | ۱ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ               |
| 184 | ۲ أعتبار عدم الظن بالخلاف                            |
| 10+ | ٣ ــ أصالة عدم القرينة                               |
| 104 | ٤ ـــ حجية الظهور بالنسبة إلى غير المقصودين بالافهام |
| 107 | ہ ۔۔ حجیة ظواہر الکتاب                               |

( الياب السادس - الشهرة )

تقسيم الشهرة ـــ وما هو موضوع البحث ، والادلة على حجيتها ، ونقدها ١٦٤ – ١٦٣ الدليل الاول ـــ اولويتها من خبر العادل

( الباب السابع ـ السيرة )

( الباب الثامن - القياس )

| 141 |                               | تمهيسية         |
|-----|-------------------------------|-----------------|
| 144 |                               | تمريف القياس    |
| 141 | مرز تحقیق تک میتور مرجعی سروی | أركان القياس    |
| 147 |                               | حجية القياس     |
| 147 | بيته من ناحية استلزامه العلم  | (۱) بحث حج      |
| 141 | جية القياس الظني              | ( ۲ ) بحث ح     |
| 141 | ات القرآنية                   | الدليل من الآيا |
| 194 | વા                            | الدليل من الس   |
| 190 | بساع                          | الدليل من الاج  |
| 144 | د.                            | الدليل من العقز |
| *** |                               | منصبوص العلة    |
| *** |                               | قياس الاولوية   |

- 121 -

·. \*

,

- ٣ \_ الترجيع بالشهرة ٢٥١
- ٤ ـــ الترجيح بموافقة الكتاب مستانية الماتة
- ٥ ــ مخالفة العامة
- المقام الثَّاني ـــ في المعاضلة بين المرجحات ٢٥٦
- المقام الثالث ـــ في التعدي عن المرجحات المنصوصة ٢٦١

## فهرس الجزء الرابع

( القصد - مباحث الاصول المعلية )

| الاربعة حصر استقرائي | تمهيد في موضوع المقصد الرابع العصر في الاصول ا               |
|----------------------|--------------------------------------------------------------|
| TVT TTV              | سبب تعدد هذه الاصول .<br>تقسيمات الشك في الشيء<br>(الاستصحب) |
| 770                  | تعريفه مرزحمين تشكيبيز النبي سردى                            |
| 778                  | مقدمات الاستصحاب                                             |
| 747                  | معنى حجية الاستصحاب                                          |
| 7.40                 | هل الاستصحاب أمارة او أصل                                    |
| 747                  | الاقوال في الاستصحاب                                         |
|                      | أدلة الاستصحاب :                                             |
| <b>TA</b> 4          | الدابل الاول ـــ بناء العقلاء                                |
| ***                  | الدليل الثاني ــ حكم العقل                                   |
| 710                  | الدليل الثالث _ الاجماع                                      |
| 444                  | الدليل الرابع ــ الاخيار                                     |

- (١) صحيحة زرارة الاولى 141
- (٢) صحيحة زرارة الثانية ا 3.44
- (٣) صحيحة زرارة الثالثة ا ٣+٤
- (٤) رواية محمد بن مسلم \*\*Y
- (٥) مكاتبة على بن محمد القاساني W+9. مدي دلالة الاخيار 411
- ١ التفصيل بين الشبهة الحكمية والموضوعية . \*11
- ۲ التفصيل بين الشك في المقتضى والرافع 21.5 (۱) المقصود من المقتضى والمانع
- 313
- (٢) مدى دلالة الاخبار على مدا التفصيل 310
- تنبيهات الاستصحاب \*\*\* التنبيه الاول \_ استصحاب الكلي
- 324 التنبيه الثاني - الشبعة العبائية ، أو استصحاب الفرد المردد
- Ymy