





,

C البني ( 2 ئا**ليف؛ شيخ صدوق** مر*ز تق*يقات كي يور *محلوج بسيادي.* ح**لدا ول** ترحمه وتحقق بمستيد محتد جواددتهن تهراني

مرکز پخش: قم \_ خ ارم \_ پاساز قدس \_ پلاک ۱۰۸ \_ انتشارات مؤمنین \_ تلفن: ۷۷۳۱۳۳۸

### فهرست

| مقدمه ناشر۲۴                                                                |
|-----------------------------------------------------------------------------|
| مقدمه مترجم ۲۶                                                              |
| باب اوّل                                                                    |
| جهت نامیدن آسمان، به آسمان و دنیا به دنیا و آخرت به ۲۹                      |
| باب دۆم                                                                     |
| سرّ پرستيده شدن آتش                                                         |
| باب سوّم                                                                    |
| سرٌ پرستيده شدن يُتها                                                       |
| باب چهارم                                                                   |
| سرّ نامیده شدن عود به خلاف                                                  |
| باب پنجم                                                                    |
| باب پنجم<br>سرّ فراری و وحشی شدن حیوانات وحشی ۲۹                            |
| باب ششم<br>سرّ پیدا شدن بهتر از فر <i>کشتگان و</i>                          |
| سز پیدا شدن بهتر از فرخیتگان و ۲۰ ۲۱ ۲۱ ۲۱                                  |
| باب هفتم<br>سر برتر شدن انبیاء و رسولان و حجج صلوات الله علیهماز فرشتگان ۴۱ |
| سر برتر شدن انبیاء و رسولان و حجج صلواتالله علیهماز فرشتگان ۴۱<br>باب هشتم  |
| يب مسعم<br>منحصر بودن جعل احكام در وجود مصالح و حِكَم                       |
| یاب نهم<br>باب نهم                                                          |
| . + ۱۰۰<br>سرّ آفرینش مخلوقات و اختلاف حالاتشان۵۳                           |
| ب <b>اب دهم</b>                                                             |
| <br>سرّ تامیده شدن جناب آدم به آدم                                          |
| باب يازُدهم                                                                 |
| سر نامیده شدن انسان به انسان ۷۱                                             |
|                                                                             |

| ۶ |       |       | <br>                            | <br>فهرست . |
|---|-------|-------|---------------------------------|-------------|
| ۲ | ••••• | ••••• | <br>• • • • • • • • • • • • • • | <br>هرست .  |

| ياب دوازدهم                                            |
|--------------------------------------------------------|
| سرٌ خلقت آدم بدون پدر و مادر و آفرینش عیسی ۷۱          |
| باب سیزدهم                                             |
| سرّ اینکه چرا خداوند عزّوجلّ ارواح راکه۷۳              |
| باب چهاردهم                                            |
| سرٌ ناميده شدن حوّا به حوّا                            |
| باب پائزدهم                                            |
| سرٌ نامیدن مرثه (زن) به مرثه                           |
| باب شائزدهم                                            |
| سرّ نامیدن نساء (زنان) به نساء ۷۷                      |
| باب هفدهم                                              |
| سرٌ کیفیّت پیدایش نسل                                  |
| باب هیجدهم                                             |
| مقاله محمّدبن بحر شیبانی علیهالرحمه معروف به ژهنی ۸۵   |
| یاب نوزدهم                                             |
| سر نامیدن ادریس ﷺ را به ادریس ۱۱۳                      |
| باب بیستم<br>سر نامیدن نوح بطل را به نوع               |
|                                                        |
| باب بیست و یکم                                         |
| سر نامیدن حضرت نوح ﷺ را به عبد شکور                    |
| باب بیست و دوّم                                        |
| سر نامیدن طوفان به طوفان و جهت پیدایش قوس۱۹            |
| باب بيست و سوَّم                                       |
| سرٌ غرق نمودن خداوند عزّوجلٌ دنيا را در زمان نوح ﷺ ١٢١ |
| باب ييست و چهارم                                       |
| سرٌ ناميدن قريه حضرت نوح به قريه ثمانين ۱۲۳            |
| باب بیست و پنجم                                        |
| سرّ اینکه خداوند عزّوجلّ درباره فرزند نوح ﷺ فرمود ۱۲۳  |

| ت۷ | فهرسا |
|----|-------|
|----|-------|

|       | باب بیست و ششم                                              |
|-------|-------------------------------------------------------------|
| 110   |                                                             |
|       | باب بيست و هفتم                                             |
| 177   | سرٌ گفتار نوح ﷺ: إِنَّكَ إِنْ تَذَرِهُم يُضَلُّوا عِبْادَكَ |
|       | باب بیست و هشتم                                             |
| 129   | سر اینکه در بین مردم گروههای سودان و ترک و سقالبه           |
|       | باب بیست و نُهم                                             |
| 179   |                                                             |
|       | یاب سی/م                                                    |
| 121   | سرٌ نامیدن بادی که خدا با آن قوم عاد را هلاک کرد            |
|       | باب سی و یکم                                                |
| 170   | سرّ ناميدن ابراهيم ﷺ به ابراهيم                             |
|       | یاب سی و دوّم                                               |
| 180   | سرّ به دوستی برگزیدن حقّ تعالی ابراهیم ﷺ را                 |
|       | باب سی و سوّم                                               |
| 140   | سرّ اینکه خدای عزّوجلّ فرمود: و ابراهیم الّذی وَفیٰ         |
|       | باب سی و چهارم                                              |
| 141   | سر این که اسماعیل الله مادرش وا در محجو دفن نمود            |
|       | باب سی و پنجم                                               |
| 141   | سرٌ اينكه به اسبها «جياد» يعني نيكوها گفته مي شود           |
|       | باب سی و ششم                                                |
| 149   | سرّ اینکه ابراهیم 🕸 آرزوی مرگ نمود بعد از آنکه از           |
|       | باب سی و هفتم                                               |
| 100   | سر ناميدن ذوالقرنين به ذوالقرنين                            |
|       | باب سی و هشتم                                               |
| ۱۵v   | سرٌ نامیده شدن اصحاب رسٌ به اصحاب رسٌ                       |
|       | باب سی و تهم                                                |
| 190 . | سۇ ئامىلەن خضرت يعقو بىڭىڭ بە يعقوب و                       |

| <del>برست</del> ۸ | ۸ | فهرست . |
|-------------------|---|---------|
|-------------------|---|---------|

|       | باب چهلم                                                                                                                                              |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 189   |                                                                                                                                                       |
|       | باب چهل و یکم                                                                                                                                         |
| 171   | سرّ امتحانی که خدای عزّوجلّ یعقوب الله را نمود و وی را                                                                                                |
|       | باب چهل و دوّم                                                                                                                                        |
| ۱۸۷   | سر گفتار برادران حضرت يوسف ﷺ به حضرتش:                                                                                                                |
|       | باب چهل و سوّم                                                                                                                                        |
| 141   | سر گفتار منادی در کاروانی که برادران يوسف بودند                                                                                                       |
|       | باب چهل و چهارم                                                                                                                                       |
| 190   | + -                                                                                                                                                   |
|       | باب چهل و پنجم                                                                                                                                        |
| ۱۹۷   | سر اینکه یعقوب اللہ بوی یوسف را از فاصله                                                                                                              |
|       | باب چهل و ششم                                                                                                                                         |
| 199   | سَرَّ گفتار يوسف به برادرانش: لا تثريب عليكم اليوم                                                                                                    |
|       | باب چهل و هفتم                                                                                                                                        |
| ۲۰۳   | سر خارج نشدن پیامبر از صلب یوسف ﷺ                                                                                                                     |
|       | باب چهل و هشتم                                                                                                                                        |
| 1.0   | سر ازدواج جناب يوسف ﷺ با زليخا<br>باب چهل و نهم مرکز من مي پر منوع مي کرد.<br>مرابع ماريد ماريد مي مرکز منوع مي مرکز منوع مي مرکز منوع مي مرکز منوع م |
|       | ېب چېل و چېم<br>سر ناميدن جناب موسى الله به موسى                                                                                                      |
| T•¥   | باب پنجاهم                                                                                                                                            |
| v. 0  | سر برگزیدن حقّ تعالی جناب موسی ﷺ را برای                                                                                                              |
| 1.1   | باب پنجاه و یکم                                                                                                                                       |
| *11   | سر این که خداوند عزّوجلٌ موسی را خادم شعیب ﷺ قرار داد                                                                                                 |
| , , , | باب پنجاه و دؤم                                                                                                                                       |
| ۲۱۳   | سرٌ اینکه فرعون وقتی گفت: ذرونی اقتل موسی                                                                                                             |
|       | باب پنجاه و سوّم                                                                                                                                      |
| 117   | سرٌ اینکه خدای عزّوجلٌ فرعون را غرق فرمود                                                                                                             |
|       | باب پنجاه و چهارم                                                                                                                                     |
| 119   | سرٌ نامیدن خضرﷺ به خضر و ذکر آن حضرت علل افعال                                                                                                        |

| فهرست۹                                                            |
|-------------------------------------------------------------------|
| باب پنجاه و پنجم                                                  |
| سرٌ گفتار حقٌّ تبارک و تعالى در هنگام سخن گفتن با موسى به ۲۴۳     |
| باب پنجاه و ششم                                                   |
| سرّ اینکه حقّ عزّوجلّ به موسی و هارون فرمود: اذهبا الی ۲۴۵        |
| باب پنجاه و هفتم                                                  |
| سرّ نامیده شدن کوهی که جناب موسی ﷺ هنگام سخن گفتن ۲۴۷             |
| باب پنجاه و هشتم                                                  |
| سرّ اينكه چرا هارون به موسى الله گفت: يابن ام لا تأخذ ٢۴٧         |
| باب پنجاه و نهم                                                   |
| سرّ حرام شدن صيد در روز شنبه بر يهوديان                           |
| باب شصتم                                                          |
| سرّ نامیده شدن فرعون به «ذاالاوتاد» ۲۵۳                           |
| باب شصت و یکم                                                     |
| سرّ آرزوی مرگ نمودن موسی ظلا و معلوم نبودن قبرش ۲۵۳               |
| باب شصت و دوّم                                                    |
| بې سست و درم<br>سر گفتار سلیمان ﷺ: ربّ اغفولي وهب لي              |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                             |
| باب شصت و سوم<br>سر زیاد بودن حروف اسم سلیمان از اسم پدرش داود ای |
| باب شصت و چهارم                                                   |
| سرّ یافت شدن آب وگل در هر کجا که موریانه باشد ۲۶۳                 |
| باب شصت و پنجم                                                    |
| سرّ مبتلا شدن ايّوب پيغمبر الله                                   |
| باب شصت و ششم                                                     |
| سرّ برگرداندن خداوند عزّوجلّ عذایی را که تا                       |
| باب شصت و هفتم                                                    |
| سرّ نامیده شدن اسماعیل بن حزقیل به صادقالوعد                      |
| باب شصت و هشتم                                                    |
| سرّ بیشتر بودن ناس (مردم) از بنی آدم                              |

| فهرست                                                                          |
|--------------------------------------------------------------------------------|
| باب شصت و نهم                                                                  |
| سرّ اینکه نصرانی ها شب میلاد مسیح ﷺ آتش افروخته و با ۲۸۱                       |
| باب هفتادم                                                                     |
| سرّ اینکه پیامبراکرمﷺ هنگام متولّد شدن همچون ۲۸۱                               |
| باب هفتاد و یکم                                                                |
| سر کشتن کفّار جناب زکریا ﷺ را۲۸۳                                               |
| باب هفتاد و دوّم                                                               |
| سر اینکه حواریون را حواریون و نصاری را نصاری خواندهاند ۲۸۵                     |
| باب هفتاد و سوّم                                                               |
| سرٌ اینکه کودکان را به خاطر گریه نمودن نمی توان زد ۲۸۷                         |
| باب هفتاد و چهارم                                                              |
| سرٌ خشک شدن اشک چشمان و سختی دلها و از یاد بردن ۲۸۷                            |
| باب هفتاد و پنجم                                                               |
| سرٌ زشتي زشت رويان                                                             |
| باب هفتاد و ششم                                                                |
| سرّ اینکه آفات در اهل حاجت و فقراء بیشتر میباشد ۲۸۹                            |
| باب هفتاد و هفتم                                                               |
| باب هفتاد و هفتم<br>سرّ تولّد مؤمن از گافر و تولّد کافر از مؤمن و علّت کار ۲۹۱ |
| باب هفتاد و هشتم                                                               |
| سرّ وقوع گناه و علّت توبه و قبول آن ۲۹۵                                        |
| باب هفتاد و نهم                                                                |
| سرّ وقوع توافق و اختلاف بين مردم                                               |
| باب هشتادم                                                                     |
| سر اینکه در مؤمنین تندی و تیزی است و در مخالفین                                |
| باب هشتاد و یکم                                                                |
| سرّ بودن تلخي در گوش،ها و شيريني در لبها و شوري ۳۰۱                            |
| باب هشتاد و دوّم                                                               |
| سرّ اینکه مردم عقل داشته ولی علم ندارند۳۲۳                                     |

| رست |
|-----|
|-----|

| باب هشتاد و سوّم                                                               |
|--------------------------------------------------------------------------------|
| سرٌ فراخ بودن روزي احمقان و ابلهان                                             |
| باب هشتاد و چهارم                                                              |
| سرّ غمگین و محزون شدن و شاد و مسرور گشتن ۳۲۵                                   |
| باب هشتاد و پنجم                                                               |
| سرٌ عروض نسیان و حصول ذکر و سبب شبیه بودن ۳۲۹                                  |
| باب هشتاد و ششم                                                                |
| سرّ اینکه در بسیاری از مردم عقل یکی می باشد ۳۴۱                                |
| باب هشتاد و هفتم                                                               |
| اسرار آفرینش اعضاء و جوارح در انسان۳۴۳                                         |
| باب هشتاد و هشتم                                                               |
| سرً اینکه مبغوض ترین موجودات نزد خدا شخص احمق می باشد ۳۵۳                      |
| باب هشتاد و نهم                                                                |
| سرّ اینکه موی در کف دست نبوده ولی در پشت دست می روید ۳۵۵                       |
| باب نودم                                                                       |
| سرّ معمول شدن تحيّت بين مردم به عبارت ۳۵۷                                      |
| باب نود و یکم                                                                  |
| باب نود و ينم<br>سر تيز و کُند بودن فهم. <i>. از گرفت پيو / ملوج ک</i> ر سراکي |
| باب نود و دوّم                                                                 |
| سرّ حُسْن و سوء خلق ۳۵۹                                                        |
| باب نود و سوّم                                                                 |
| سرّ اينكه جايز نيست شخص در حقّ فرزندش بگويد وي به ۳۶۱                          |
| باب نود و چهارم                                                                |
| سر اینکه پدران از ناحیه فرزندان چیزی را می یابند ۲۶۱                           |
| باب نود و پنجم                                                                 |
| سرّ و سبب پیری و آغاز آن۴۶۱                                                    |
| باب نود و ششم                                                                  |
| سرً پیدایش طبایع و شهوات و محبتها                                              |

| هرست                                                             |
|------------------------------------------------------------------|
| باب تود و هفتم                                                   |
| سر پيدايش معرفت و انكار ۴۰۷                                      |
| باب نود و هشتم                                                   |
| سرّ محجوب بودن حقّ جلّ جلاله از مخلوقاتش۴۱۱                      |
| باب تود و نهم                                                    |
| سرّ اثبات انبیاء علیهمالسّلام و اختلاف دلائل ایشان۴۱۳            |
| باب صدم                                                          |
| سرّ معجزه داشتن انبياء عليهمالسّلام                              |
| باب صد و یکم                                                     |
| سرّ تامیدن پیامبران اولوالعزم به این نام                         |
| باب صد و دوّم                                                    |
| سرً اینکه حقٌّ تعالى امر به اطاعت رسولان ۴۲۳                     |
| باب صد و سوّم                                                    |
| سرَ احتیاج به پیامبر و امامﷺ ۴۲۵                                 |
| باب صد و چهارم                                                   |
| سرّ اینکه نبی اکرم ﷺ افضل انبیاء علیهم السّلام می باشد ۴۲۷       |
| باب صد و پنجم                                                    |
| باب صدو پنجم<br>سر نامیده شدن پیامبر گرامی تشکر به لقب «اُمی»۴۲۷ |
| باب صد و ششم                                                     |
| سرٌ نامیده شدن نبی اکرم تَثْلَقُهُ به محمّد و احمد و ابوالقاسم   |
| باب صد و هفتم                                                    |
| سر اینکه خداوند عزّوجل به پیامبرش ﷺ فرمود ۲۳۹                    |
| باب صد و هشتم                                                    |
| سر سلام کردن نبی اکرمﷺ بر کودکان ۴۴۳                             |
| باب صد و نهم                                                     |
| سر نامیدن نبی اکرم ﷺ به یتیم                                     |
| ياب صد و دهم                                                     |
| سرّ اينكه حقّ تعالى نبي اكرم ﷺ را يتيم نمود ۴۴۷                  |

| ۶۳ | فهرسنا |
|----|--------|
|----|--------|

#### باب صد و یازدهم

| سرٌ اینکه برای رسول خدائیک فرزند پسر باقی نماند /        | 440 |
|----------------------------------------------------------|-----|
| باب صد و دوازدهم                                         |     |
| سرّ معراج پیامبر اکرمﷺ                                   | 44V |
| باب صد و سیزدهم                                          |     |
| سرٌ اينكه پيامبر اكرمﷺ از پروردگار عزّوجلٌ تقاضا نكرد ۱  | 401 |
| باب صد و چهاردهم                                         |     |
| سرّ اینکه نبی اکرم ﷺ نسبت به عقیل بن ابی طالب دو         | 400 |
| باب صد و پانزدهم                                         |     |
|                                                          | 400 |
| باب صد و شائزدهم                                         |     |
|                                                          | fûv |
| باب صد و هفدهم                                           |     |
| سر وجوب محبّت داشتن بندگان به خدا و رسولش و              | 499 |
| باب صد و هیجدهم                                          |     |
|                                                          | 412 |
| باب صد و نوزدهم                                          |     |
| سر واجب بودن دوستی و دشمنی در راه خدا او لزوم موالات م   | 472 |
| باب صد و بیستم                                           |     |
| سرٌ دوست داشتن اهل بیت علیهمالسلام پاکی ولادت و سبب      | ۴۷۵ |
| باب صد و بیست و یکم                                      |     |
| سر اینکه چرا مردم علی ﷺ را ترک کرده و تابع غیر           | 440 |
| باب صد و بیست و دوّم                                     |     |
| سرَ اینکه امیرالمؤمنینﷺ با اهل خلاف ستیز و جنگ نفرمود ۹  | 478 |
| باب صد و بيست و سوّم                                     |     |
| سرَ اينكه اميرالمؤمنين، الله با اهل بصره مقاتله          | ٥١٣ |
| باب صد و بیست و چهارم                                    |     |
| سرّ اینکه امیرالمؤمنین ﷺ در هنگام ولایت و خلافتشان چرا ۵ | ۵۱۵ |

| نهرست |
|-------|
| _ ست  |

باب صد و بیست و پنجم سرَ اينكه رسول خدائيًا كنيه اميرالمؤمنين الله را ابوتراب قرارداد... ٥١٧ باب صد و بیست و ششم سرَ اینکه امیرالمؤمنین ﷺ چهار انگشتر به دست می نمودند ..... ۵۲۳ باب صد و بیست و هفتم سر اينكه اميرالمؤمنين ﷺ انگشتر را بهدست راست ميكردند ..... ٥٢٥ باب صد و بیست و هشتم سر اینکه جلو سر مبارک امیرالمؤمنین الله مو نداشت و جهت..... ۵۲۷ باب صد و بیست و نهم سر اینکه علی بن ابی طالب ﷺ به امیرالمؤمنین و شمشیر.... ۵۲۹ باب صد و سی ام سر اینکه علیبن ابی طالب ﷺ تقسیم کننده بهشت و دوزخ گردیده . . . . ۵۳۳ باب صد و سی و یکم سر اینکه رسول خدانتگا علی این را وصبی خود قرار داده نه دیگری را... ۵۴۹ باب صد و سی و دوّم سر تربیت و پرورش دادن نبی اکر ﷺ امیرالمؤمنین ﷺ را . . . . . ۵۵۷ باب صد و سی و سوّم ۔ سر این که فقط علی بن ابی طالب ملید از رسول خدا تر از در برد..... ۵۵۷ باب صد و سی و چهارم باب صد و سي و پنجم سرّ اینکه بعضی از ائمّه علیهمالسّلام با شمشیر خروج نموده و... . . . . . ۵۶۳ باب صد و سی و ششم سر اینکه نبی اکرم بی از غنائم جنگی دو سهم به علی اللہ ..... ۵۶۵ باب صد و سی و هفتم سر این که علی بن ابی طالب او لین نفری است ... ۵۶۷ باب صد و سی و هشتم 

| هرست                                                               |
|--------------------------------------------------------------------|
| باب صد و سی و نهم                                                  |
| سرّ اینکه امیرالمؤمنینﷺ طاقت نیاورد رسول خداﷺ ۵۶۹                  |
| باب صد و چهلم                                                      |
| سرّ فرموده رسول خداﷺ: کسی که مرا به خروج برج ۵۷۷                   |
| باب صد و چهل و یکم                                                 |
| سرٌ فرموده رسول خداﷺ: آسمان سبز سایه نیانداخته ۵۷۹                 |
| باب صد و چهل و دوّم                                                |
| سرّ نامیده شدن علیامخدّره فاطمه سلاماللّهعلیها به فاطمه ۵۸۳        |
| باب صد و چهل و سوّم                                                |
| سرّ نامیده شدن فاطمه زهراء سلامالله علیها به زهراء ۵۸۷             |
| باب صد و چهل و چهارم                                               |
| سرّ اینکه حضرت فاطمه و مریم ایک به بتول نامیده شدهاند ۵۹۱          |
| باب صد و چهل و پنجم                                                |
| سر اینکه حضرت فاطمه ﷺ برای دیگران نهبرای خویش دعاءمی فرمودند . ۵۹۳ |
| باب صد و چهل و ششم                                                 |
| سرّ نامیده شدن حضرت فاطمه ﷺ به محدّثه ۵۹۵                          |
| باب صد و چهل و هفتم                                                |
| سر اینکه رسول خدانتی فاطمه کی و بسیار می بوسیدند ۵۹۷               |
| باب صد و چهل و هشتم                                                |
| سرّ اينكه اميرالمؤمنين ﷺ فاطمه سلامالله عليها را                   |
| باب صد و چهل و نهم                                                 |
| به چه سبب فاطمه ﷺ شب دقن شد و روز دفن نشد؟ ۶۰۱                     |
| باب صد و پنجاهم                                                    |
| سر برگرداندن نبی اکرم ﷺ کسی راکه به وی سوره براثت ۶۱۵              |
| باب صد و پنجاه و یکم                                               |
| سرّ مأمور شدن خالدبن وليد براي كشتن اميرالمؤمنين ﷺ ۶۱۹             |
| باب صد و پنجاه و دوّم                                              |
| سرً إثبات إثمه عليهم صلوات اللَّه                                  |

| وست۶                                                    | نه |
|---------------------------------------------------------|----|
| باب صد و پنجاه و سوّم                                   |    |
| سرٌ اینکه زمین از حجّت خدا بر خلائق خالی نباید باشد ۳۵  |    |
| باب صد و پنجاه و چهارم                                  |    |
| سرّ اینکه رسول خدانی درب تمام منازل را به مسجد بستند ۵۳ |    |
| باب صد و پنجاه و پنجم                                   |    |

سرّ اینکه واجب است امام از نظر قبیله و جنس و نسب و... ۶۵۵ ..... باب صد و پنجاه و ششم

- سرّ اینکه چرا بر امّت معرفت اثمه بعد از پیامبر واجب... ۶۷۹ ... ۶۷۹ باب صد و پنجاه و هشتم
- سر اينكه چرا سيره اميرالمؤمنين ﷺ بين اسراء چنين بود.... ۶۸۱ باب صد و پنجاه و نهم
- سرّ صلح نمودن امام حسن للظِّ با معاویه علیهالهاویه و.... ۷۱۷ باب صد و شصت و بکم
- باب صد و شصت و یکم سرّ دفن نشدن خضرت حسن بن علی بن ابی طالب ﷺ..... ۷۳۱ باب صد و شصت و دوّم
- سر اینکه روز عاشوراء از نظر مصیبت بزرگترین روزها میباشد . . . . . . ۷۳۱ باب صد و شصت و سوّم
- سر اقدام اصحاب امام حسین ﷺ بر کشته شدن ..... ۷۳۹ باب صد و شصت و چهارم
- سر اینکه حضرت قائم ﷺ فرزندان قاتلین امام حسینﷺ ... ۷۴۱ باب صد و شصت و پنجم
- سر اینکه حضرت علیبن الحسین این زین العابدین نامیده شدند ...... ۷۴۳ باب صد و شصت و ششم
- سرٌ ناميده شدن علىبن الحسين المُنْكُ به سجَّاد.....٧٢٩

| ١٧ | فهرست |
|----|-------|
|----|-------|

| ب صد و شصت و هفتم                                                               |
|---------------------------------------------------------------------------------|
| سرٌ ناميده شدن علىبن الحسين الله به ذوالتَّفنات٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
| ب صد و شصت و هشتم                                                               |
| سرّ نامیده شدن ابوجعفر محمّدبن علی ای ای به باقر۵۱                              |
| ب صد و شصت و نهم                                                                |
| سرّ ناميده شدن ابوعبدالله جعفربن محمّد الله به صادق ۵۳/                         |
| ب صد و هفتادم                                                                   |
| سرٌ نامیده شدن حضرت موسی بن جعفر ﷺ به کاظم ۲۵۷                                  |
| ب صد و هفتاد و یکم                                                              |
| سرٌ پدید آمدن مسلک وقف بر حضرت موسیبن جعفر المی ۵۷/                             |
| ب صد و هفتاد و دوّم                                                             |
| سرٌ ناميده شدن عليبن موسى الم به رضا ۵۹/                                        |
| ب صد و هفتاد و سوم                                                              |
| سرّ اینکه امام رضائل ولایت عهدی را از مأمون پذیرفت ۶۱ /۶۱                       |
| ب صد و هفتاد و چهارم                                                            |
| سرّ اینکه مأمون حضرت رضاع الله را با سمّ به قتل رساند ۶۷/                       |
| ب صد و هفتاد و پنجم                                                             |
| ب صد و هفتاد و پنجم<br>سر نامیده شدن حضر ت محمدین علی بن موسی ایک               |
| ب صد و هفتاد و ششم                                                              |
| سرٌ نامیده شدن حضرت علیبن محمّد و حسنبن علی ٧٣                                  |
| ب صد و هفتم                                                                     |
| سرّ اینکه حقّ تعالی انبیاء و اثمه علیهمالسّلام را در ۷۵                         |
| <i>ب صد و</i> هفتاد و هشتم                                                      |
| سرّ عداوت بنی امیّه با بنی هاشم ۷۹                                              |
| ب صد و هفتاد و نهم                                                              |
| سرٌ و علَّت غيبت ۷۹                                                             |
| ب صد و هشتادم                                                                   |
| سرّ دفاع حتّى عزّوجاً, از اهل گناه ۷۸                                           |

| ۱۸ | ھرست |
|----|------|
|----|------|

| باب صد و هشتاد و یکیم                                                     |
|---------------------------------------------------------------------------|
| سرّ پدید آمدن زمستان و تابستان ۷۸۹                                        |
| باب صد و هشتاد و دوّم                                                     |
| اسرار و علل شرایع و احکام و اصول اسلام۷۹۱                                 |
| باب صد و هشتاد و سوّم                                                     |
| سرٌ پدید آمدن غائط در انسان و علّت تعفّن آن۸۶۹                            |
| باب صد و هشتاد و چهارم                                                    |
| سر اینکه انسان در وقت تغوّط و تخلّی به پائین خود مینگرد ۸۷۱               |
| باب صد و هشتاد و پنجم                                                     |
| سرّ نهی شدن از تغوّط در زیر درختان میوهدار و جهت ۸۷۵                      |
| یاب صد و هشتاد و ششم                                                      |
| سرّ اجتناب از ادرار                                                       |
| باب صد و هشتاد و هفتم                                                     |
| سرّ مکروه بودن زیاد نشستن برای تخلی ۸۷۹                                   |
| باب صد و هشتاد و هشتم                                                     |
| سر مکروه بودن ریختن دیگری آب وضوء را بر وضوءگیرنده ۸۷۹                    |
| باب صد و هشتاه و نهم .                                                    |
| سرّ جعل و تشریع شدن وضوع ( / بن ایک                                       |
| ياب صد و نودم                                                             |
| سر اینکه مسح به جزیمی از سر و پاها می باشد ۸۸۱                            |
| یاب صد و نود و یکم<br>سکین مدان نتا است اکان                              |
| سر وضوء دادن فقط جوارح چهارگانه ۸۸۳                                       |
| ياب صد و تود و دوّم<br>سرّ مرتبع ميديدنگ ميدن مختصا ميگانيم .             |
| سر مستحب بودن گشودن چشمها هنگام وضوء ۸۸۷ .<br>باب صد و نود و سوم          |
|                                                                           |
| سر مستحب بودن زدن آب به صورت در وضوء ۸۸۷<br>باب صد و نود و چهارم          |
| یب سار وا و چهارم<br>سر مکروه بودن استعمال آبی که آفتاب آن راگرم کرده ۸۸۷ |
| ٣٠ ٣٠ ٣٠ ٣٠ ٣٠ ٣٠ ٣٠ ٣٠ ٣٠ ٣٠ ٣٠ ٣٠ ٣٠ ٣                                  |

| ېرست                                                              |
|-------------------------------------------------------------------|
| باب صد و نود و پنجم                                               |
| سر اینکه جنابت موجب غسل است نه ادرار و غائط                       |
| باب صد و نود و ششم                                                |
| سرٌ اينكه وقتى شخص از خواب بيدار شد جايز نيست ٨٩١                 |
| باب صد و نود و هفتم                                               |
| سرٌ وجوب وضوء براي آنچه از بدن خارج مي شود و عدم ۸۹۱              |
| باب صد و نود و هشتم                                               |
| سرّ مستحب بودن وضوء پیش از طعام و بعد از آن۸۹۳                    |
| یاب صد و تود و نهم                                                |
| سرٌ شستن چربي خارج دهان را با چوبک و نشستن ۸۹۳ ۸۹۳                |
| باب دو پستم                                                       |
| سرٌ نهي نمودن از ادرار كردن در آب راكد                            |
| باب دویست و یکم                                                   |
| سرّ جایز نبودن تکلّم و سخن گفتن در حال تخلّی ۸۹۵                  |
| باب دويست و دوّم                                                  |
| سر جواز حکایت کردن اذان و ذکر خدا گفتن برای ۸۹۵                   |
| باب دویست و سوّم                                                  |
| سر وجوب غسل روز <i>جمعه المشيخ الموجوب الملك مع</i> د ٨٩٩         |
| باب دويست و چهارم                                                 |
| سرّ اینکه به زنِّان اجازه دادهاند در سفر غسل جمعه راترک کنند ۹۰۱  |
| باب دویست و پنجم                                                  |
| سرّ اینکه مردم با سه سنگ مخرج غائط را تطهیر و                     |
| باب دویست و ششم                                                   |
| سرّ مضمضه و استنشاق نمودن و جزء وضوء نبودن آنها۹۰۳                |
| باب دویست و هفتم                                                  |
| سرً واجب نبودن شستن و آب کشیدن جامهای که در آب استنجاء افتاده ۹۰۵ |
| باب دویست و هشتم                                                  |
| سرّ واجب نبودن مضمضه و استنشاق در غسل جنابت ۹۰۵                   |

| فهرست                                                                                |
|--------------------------------------------------------------------------------------|
| باب دویست و نهم                                                                      |
| سر این که مرد اگر پیش از ادرار نمودن غسل کند و                                       |
| باب دويست و دهم                                                                      |
| سرّ اینِکه بر حائض و جنب جائز است در مسجد عبور کنند ۹۰۷                              |
| باب دویست و یازدهم                                                                   |
| سرٌ فرق بين آبي كه از شخص صحيح و سالم خارج شده                                       |
| باب دويست و دوازدهم                                                                  |
| نوادر                                                                                |
| باب دویست و سیزدهم                                                                   |
| سرٌ اينكه هنگام وضوء واجب است نام حقَّ تعالى برده شود۹۱۱                             |
| باب دويست و چهاردهم                                                                  |
| سرٌ اینکه وضوءگیرنده وقتی فراموش کرد ذراع و سر را بشوید ۹۱۳                          |
| باب دویست و پانزدهم                                                                  |
| ملّت پیدایش حیض در زنان                                                              |
| باب دویست و شانزدهم                                                                  |
| سرٌ آغاز کردن صاحب خانه و ابتدائش به وضوء پیش                                        |
| باب دویست و هفدهم<br>سر این که زن نفساه هیجده روز ایام تاباکی او است ۹۱۷             |
| سر اینکه زن نفساء هیجده روز ایکم تاپاکی او است۹۱۷                                    |
| باب دویست و هیجدهم                                                                   |
| سر اینکه جایز نیست زن حائض خضاب کند ۹۱۷                                              |
| یاب دویست و نوزدهم                                                                   |
| سر اینکه زن حامل حیض نمی شود ۹۱۹                                                     |
| باب دویست و بیستم                                                                    |
| آداب حمّام ۹۱۹                                                                       |
| باب دویست و بیست و یکم<br>ترا کرد سال در بیکالف                                      |
| سرٌ اینکه رسول خداﷺ امر به مسواک با هر نمازینفرمودند ۹۲۱<br>ماه بدهه . ترویب تروید . |
| باب دویست و بیست و دوّم                                                              |
| سرّ اینکه در وقت بلند شدن برای نماز شب مسواک                                         |

| ۲۱ | فهرست |
|----|-------|
|----|-------|

| اب دویست و بیست و سوّم                                              |
|---------------------------------------------------------------------|
| سرّ اینکه زنان نبی اکرمﷺ وقتی غسل جنابت میکردند ۹۲۳                 |
| اب دویست و بیست و چهارم                                             |
| سرٌ اينكه زن حائض روزه را قضا نموده ولي نماز راقضا نميكند ۹۲۳       |
| اب دويست و بيست و پنجم                                              |
| سرّ اینکه جامهای را که با شیر و ادرار دختربچه ملاقات ۹۲۵            |
| اب دویست و بیست و ششم                                               |
| سرّ اینکه بعد از بیرون آمدن خون از بینی داخل آن شستن ۹۲۷            |
| <b>اب دویست و بیست و هفتم</b>                                       |
| سرّ اینکه طائفه اَژد از همه مردم شیرین زبان تر هستند۹۲۷             |
| <b>اب دویست و هشتم</b>                                              |
| سرّ اینکه امام صادقﷺ مدّت دو سال مسواک کردن راترک کردند ۹۲۷         |
| باب دویست و بیست و نهم                                              |
| سر اینکه تمام بدن حائض پاک است مگر موضع و مکان ۹۲۹                  |
| باب دویست و سی ام                                                   |
| سرّ اینکه مستحب است انسان در تمام احوال با وضوء باشد ۹۳۹            |
| باب دویست و سی و یکم<br>سر این که مَذْی و وَدْی نافض وَضَوْر کیستند |
|                                                                     |
| باب دویست و سی و دوّم                                               |
| سر اینکه اهل کتاب مردگانشان را به شام حمل میکنند ۹۳۱                |
| باب دويست و سي و سوّم                                               |
| سرٌ اینکه تب یک شب کفّاره گناه یک سال می باشد ۹۳۳                   |
| باب دویست و سی و چهارم                                              |
| سرٌ رو به قبله نمودن ميَّت                                          |
| باب دویست و سی و پنجم                                               |
| مىر آسان و سخت جان دادن مۇمن و كافر                                 |
| باب دویست و سی و ششیم                                               |
| سرٌ اينكه جايز نيست جنب و حائض موقع تلقين ميَّت ۹۳۹                 |

| ۲۲ | <br>فهرست . |
|----|-------------|
|    |             |

| باب دویست و سی و هفتم                                                     |
|---------------------------------------------------------------------------|
| سرّ بو گرفتن جسد بعد از خروج روح و سبب پیدا شدن ۹۳۹                       |
| باب دویست و سی و هشتم                                                     |
| سرّ غسل دادن میّت و علّت غسل نمودن کسی که میّت۹۴۱                         |
| باب دویست و سی و نهم                                                      |
| سرٌ اینکه میّت را موقع دفن بهطرف قبله متوجّه می سازند ۹۴۵                 |
| باب دویست و چهلم                                                          |
| سر اینکه شایسته است اولیاء میّت به برادران دینی مرگ ۹۴۷                   |
| <b>اب دويست و چهل و يکم</b>                                               |
| سرٌ اینکه مستحب است برای اموات کفن نیکو انتخاب کنند ۹۴۷                   |
| اب دویست و چهل و دوّم                                                     |
| سر اینکه وزن سیزده درهم و ثلث درهم کافور برای ۹۴۹                         |
| اب دویست و چهل و سؤم                                                      |
| سر این که برای میّت جریده و چوب میگذارند                                  |
| اب دويست و چهل و چهارم                                                    |
| سر این که در نماز میّت پنج تکبیر بر آن گفته می شود ۹۴۹                    |
| اب دویست و چهل و پنجم<br>سر این که مخالفین بر میت چهار تکبیر می کویند ۹۵۳ |
| سر این که مخالفین بر میت چهار تکبیر میگویند                               |
| اب دویست و چهل و ششم                                                      |
| سرّ اینکه مکروه است جلو جنازه مخالفین حرکت نمود ۹۵۵                       |
| اب دویست و چهل و هفتیم                                                    |
| سرّ اینکه از ریختن خاک در قبور ارحام نهی وارد شده است ۹۵۷                 |
| <b>ب دویست و چهل و هشت</b> م                                              |
| سرّ اینکه قبر را چهارگوش درست میکنند ۹۵۷                                  |
| ب دويست و چهل و نهم                                                       |
| سر اینکه با کفش داخل قبر شدن مکروه است ۹۵۷                                |
| ب دويست و پنجاهم                                                          |
| سر اینکه وقتی میّت با جنب اجتماع کردند و آب برای هر دو ۹۵۹                |

| ۲٣ |  | • | • |  | • | • |  |  |  | • | • | • |  |  | • | • | • |  |  |  |  |  |  | • | • | • |  |  |  |  | • |  |  |  | • | • |  |  |  | • | • |  |  |  | • |  |  |  |  |  | • | • | • |  |  |  | • | • | • | • | • | • |  |  |  |  |  |  |  |  |  | • | • | • |  | • |  | • |  |  |  | , | 4 | i |
|----|--|---|---|--|---|---|--|--|--|---|---|---|--|--|---|---|---|--|--|--|--|--|--|---|---|---|--|--|--|--|---|--|--|--|---|---|--|--|--|---|---|--|--|--|---|--|--|--|--|--|---|---|---|--|--|--|---|---|---|---|---|---|--|--|--|--|--|--|--|--|--|---|---|---|--|---|--|---|--|--|--|---|---|---|
|----|--|---|---|--|---|---|--|--|--|---|---|---|--|--|---|---|---|--|--|--|--|--|--|---|---|---|--|--|--|--|---|--|--|--|---|---|--|--|--|---|---|--|--|--|---|--|--|--|--|--|---|---|---|--|--|--|---|---|---|---|---|---|--|--|--|--|--|--|--|--|--|---|---|---|--|---|--|---|--|--|--|---|---|---|

|     | یاب دویست و پنجاه و یکم                                |
|-----|--------------------------------------------------------|
| 981 | سرّ اینکه نباید ناگهان میّت را وارد قبر نمود           |
|     | باب دویست و پنجاه و دوّم                               |
| 991 | سرٌ اينكه بهترين صفها در نمازهاي يوميه صف مقدّم        |
|     | باب دویست و پنجاه و سؤم                                |
| 993 | سرٌ اشگ آمدن از چشم انسان هنگام مرگ                    |
|     | باب دویست و پنجاه و چهارم                              |
| 998 |                                                        |
|     | باب دویست و پنجاه و پنجم                               |
| ٩۶۵ | سر آب پاشیدن بر روی قبر                                |
|     | باب دویست و پنجاه و ششم                                |
| ٩۶۵ | سرً اینکه جایز نیست میّت را تنها بگذارند               |
|     | باب دويست و پنجاه و هفتم                               |
| 990 | سر اینکه مستحب است ولی میّت بعد از رفتن مردم از سر قبر |
|     | باب دويست و پنجاه و هشتم                               |
| 960 | سر اینکه نباید کفن اموات را بخور داده و مردگان         |
|     |                                                        |
| 99V |                                                        |
|     | باب دویست و شصتم                                       |
| 999 | مر این که نباید مرگ مؤمن را کتمان نمود                 |
|     | باب دویست و شصت و یکم                                  |
| 999 |                                                        |
|     | باب دویست و شصت و دوّم                                 |
| 499 | ب وریست و منت و در ا                                   |
|     |                                                        |

| مقلعه |
|-------|
| ئلسه  |

مقدمة ناشير

همانگونه که در حدیث ثقلین آمده، رسول گرامی اسلام تکری مسلمانان را به تمسک بر دامن قرآن و اهل بیت خود قرمان داده و با تأکید قراوان از امت اسلامی خواسته است که هرگز از این دو امانت گرانقدر جدا نشوند. این بدان جهت است که قرآن، فراگیر مبانی و احکام اسلام است و اهل بیت ایک شده، بر عهده اهل بیت می باشند و بیان و تفصیل آنچه در قرآن به صورت کلی ذکر شده، بر عهده اهل بیت و امامان معصوم ایک آست و خوشبختانه احادیث بسیار و روایات فراوانی از اهل بیت به دست ما رسیده که ثروتی گرانبهاست و ما میراندان این گنج بی پایان هستیم.

محدًنان و مؤلفان شیعه در طول تاریخ، زحمتهای فراوانی در جهت نقل و جمع آوری و تنظیم و تبویب این احادیث متحمل شدهاند و حقی بزرگ برگردن نسلهای بعدی دارند. در میان آنان ثقة المحدثین محمدبن علی بن بابویه معروف به شیخ صدوق اند (متوفی ۳۸۱ هه ق) در نشر احادیث و احیای علوم آل محمد المیک نقشی برجسته و سهمی وافر دارد و کتابهای حدیثی متعددی از خود بر جای گذاشته است که هر کدام در جای خود چون ستارهای می درخشند.

یکی از کتاب های حدیثی شیخ صدوقﷺ که با سبک و سلیقهٔ خاصی نوشته شده، کتاب گرانقدر «علل الشرایع» است که در آن به علت های معارف و فلسفه احکام پرداخته شده و توضیحاتی را که اثمه معصومین(ع) درباره برخی از موضوعات سؤال برانگیز دادهاند، جمع آوری شده است و از این جهت کتابی بسیار سودمند و جذّاب است. مقدمه.....۵۲

انتشارات مؤمنین که همواره سعی در نشر علوم اهل بیت دارد، تصمیم گرفت که این کتاب ارزشمند رابرای اولین بار با ترجمه کامل و روان همراه با متن عربی آن چاپ و منتشر نماید تا هموطنان عزیز و فارسی زبانان نیز از مطالب ارزشمند آن استفاده کنند. به همین جهت از دانشمند محترم حجةالاسلام و المسلمین جناب آقای سید محمد جواد ذهنی تهرانی درخواست نمود که این کتاب را ترجمه نمایند و معظمله با وجود مشغلهٔ علمی فراوان این درخواست را قبول کرده و با صبر و حوصله این کتاب شریف را به فارسی ترجمه کردند که اینک تقدیم دوستداران علم و فضیلت می شود.

در اینجا، از کلیه کسانی که در مراحل مختلف چاپ این اثر زحمت کشیدهاند بخصوص از مسئول محترم کامپیوتر کلمه که صفحه آرایی آن را بر عهده داشتند صمیمانه تشکر میکنیم و امیدواریم خداوند متعال همهٔ مارا از پیروان راه قرآن و اهل بیت عصمت و طهارت قرار بدهد.

Gr.

انتشارات مؤمنين

| مقلمه۲۶ | 29 | ۶ |  | , | • | , | , | • | , | , |  |  |  |  | , |  | • |  | ., |  |  |  |  | , |  |  |  |  |  | • | , | , |  | • |  |  |  |  | , | , |  | • | • |  | • |  |  |  | • |  |  |  | • |  |  | • |  |  |  | • | • |  |  | • | • |  |  |  | • |  | • |  |  |  |  |  |  | • | • |  |  |  |  |  |  | • |  |  | 4 | • | J | ł | L | • |
|---------|----|---|--|---|---|---|---|---|---|---|--|--|--|--|---|--|---|--|----|--|--|--|--|---|--|--|--|--|--|---|---|---|--|---|--|--|--|--|---|---|--|---|---|--|---|--|--|--|---|--|--|--|---|--|--|---|--|--|--|---|---|--|--|---|---|--|--|--|---|--|---|--|--|--|--|--|--|---|---|--|--|--|--|--|--|---|--|--|---|---|---|---|---|---|
|---------|----|---|--|---|---|---|---|---|---|---|--|--|--|--|---|--|---|--|----|--|--|--|--|---|--|--|--|--|--|---|---|---|--|---|--|--|--|--|---|---|--|---|---|--|---|--|--|--|---|--|--|--|---|--|--|---|--|--|--|---|---|--|--|---|---|--|--|--|---|--|---|--|--|--|--|--|--|---|---|--|--|--|--|--|--|---|--|--|---|---|---|---|---|---|

#### مقدمه مترجم

حمد و ثناء زیبنده خالق موجودات و شایسته آفریننده هستیها است، پدیدآورندهای که در هر پدیدهاش اسرار و رموزی نهفته که جـز خـود و حـاملان علومش دیّاری به آن آگاه نبوده و اَحدی به آن راه نمیبرد.

و بهترین و خالص ترین درود و تهنیت ما بر سرور کائنات و تاج الانبیاء حضرت محمّد مصطفی صلّی اللّه علیه و آله و سلّم که حامل بهترین و کامل ترین شرایع یعنی شریعت اسلام می باشد و گرمترین و باشورترین سلام ما بر افضل اوصیاء و اشرف اصفیاء حضرت علی بن ابیطالب امیرالمؤمنین سلام اللّه و صلواته علیه و اولاد طیّبین و طاهرینش که جملگی حاملان اسرار و کاشفان رموز عالم آفرینش و امینان وحی الهی هستند.

بر ارباب دانش و محقّقان این نکته محقق و پنهان نیست که در بین تمام شرایع و ادیان الهی شریعتی کامل تر و جامع تر از شریعت غرّاء اسلام نبوده و اساساً تمام مذاهب و مسالك آسمانی مقدّمه و پیتتازان این مکتب خدائی بودهاند و این سخن در حدّ ادّعاء و مجرّد ایراد کلام نبوده بلکه مبرهن و مدلّل است زیرا هم شارع این شریعت افضل از شارعین شرایع بوده و هم خلفاء و اوصیائش اشرف خلفاء و اوصیاء انبیاء می باشند و شاهد بر این ادّعاء آن است که هیچ یک از حاملان و حی و اوصیاء آنها همچون نبی اکرم صلّی اللّه علیه و آله و سلّم و حضرات اثمه معصومین سلام اللّه علیهم اجمعین به شرح و رموز و اسرار آفرینش و بیان مصالح در حکم احکام نپرداخته و پرده از امور نهانی و خبیّات عالم هستی برنداشته اند منتهی جای تأسف و تأثّر است که در عصر حضور این ذوات مقدّسه و زمانی که به ایشان دسترسی بود ضعف مقتضیّات و قوّت مواقع به حدّی بود که تشنگان علم و دانش نتوانستند از اقیانوس پهناور بلکه بی پایان علوم این اعاجیب عالم خلقت سیراب

| <b>۳۷</b> | مقلمه |
|-----------|-------|
|-----------|-------|

شوند و آنچه از ناحیه این سروران نراوش نموده قطرهای از بحر لایتناهای علوم ايشان بوده كه فعلاً در دست ما است كه مع الاسف پاره اي از آنها به واسطه دخالت جعّالين و دسّاسين بر ما مشتبه و مختلط بوده بهطوري كه يقين به صدور آنها از منبع وحي نداريم ولي در عين حال از پارهاي ديگر كه انصافاً مقدار قابل توجّهي است کمال استفاده و بهره را میبریم، باری علماء امامیّه کثّرالله امثالهم در سایه سعی و کوشش و بذل جهد توانستهاند این کلمات دربار را در مجموعه هائی جمع آوری کرده و به انحاء و اطوارگوناگون منظّم نموده و در اختیار طالبین قرار دهند و از جمله ايشان مرحوم ثقةالمحدّثين عالم بزرگوار شيخ جليل ابوجعفر محمّد بن على بن حسين بن بابويه قمّى معروف به شيخ صدوق رضوانالله تعالى عليه است، ايشان که از فحول محدّثين و علماء بزرگ اماميّه ميباشند تأليفات عديدهاي داشته که يكي از أنها كتاب شريف (عللالشرايع) است كه كتاب حاضر مي باشد، مؤلف گرانمایه در این کتاب احادیث و اخباری راگردآوری نموده که به اسرار و رموز عالم پرداختهاند و چون اغلب فارسیزبانان از بهرهمند شدن از این کتاب محروم بودند لاجــرم حــفير حسب پـيشنهاد مـديران مـحترم انـتشارات مـؤمنين أقـايان محمد تقى جعفرى و مهدى فخيم حفظهما الله به ترجمه اين كتاب پرداختم. اميد است که مقبول درگاه حقّ افتد و طالبین از آن بهر، کافی برده و مترجم و ناشر و تمام کسانی که در تنظیم و به ثمر رساندن این اثر سهیم بوده همچون حروفچین و لیتوگراف و مدیر مطبعه و دیگران را از دعاء خیر فراموش تتمایند.

قم \_ سيّد محمّد جواد ذهني تهراني

# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحمٰنِ الرَّحمِنِ الرَّحمِنِ ا الحمدللَّه ربّالعالمين، و صلَّى اللَّه على سيّدنا محمّد و آله الطاهرين، و سلَّم تسليماً. قال الشيخ أبو جعفر محمّدبن علىبن الحسينبن موسىٰبن بابويه الفقيه القمي ظلى و أرضاه و جعل الجنّة منقلبه و مثواه.

#### باب (

العلَّة التي من أجلها سُمِّيت السَّماء سماء والدّنيا دنيا، والآخرة آخرة والعلّة الّتي من أجلها سُمّي آدم آدم، وحوّاء حوّاء و الدّرهم درهماً، والدّينار دينارا والعلّة الّتي من أجلها قيل للفرس: إحِدْ، وللبغلة عِدْ والعلَّة الَّتِي من أجلها قيل للحمار: حَرّ ١\_حدَّثنا على بن أحمد بن محمّد على، قال: حدّثنا محمّد بن يعقوب عن على بن محمّد بإسناده رفعه قال: أتىٰ عليَّبن أبي طالب ﷺ يهو ديّ فقال: يا أميرالمؤمنين إنِّي أسألك عن أشياءً إن أنت أخبر تَني بها أسلمتُ. قال عليﷺ: سَلْني يا يهودي عمّا بَدا لك فإنَّك لا تصيب أحداً أعلم منَّا أهل البيت. فقال له اليهو دي: أَخْبِرْنِي عن قرار هذه الأرض على ما هو و عن شِبه الوَلد أعمامه و أخواله. و عن أيّ النُّطفتين يكون الشّعر والدَّم واللّحم و العظم والغصّب، و لِـمَ سُـمّيت السَّـماءُ سَـماءً

# ياب ازل..... ۲۹

## يشم الله الرّخمن الرّحيم

ستایش خدای را که پروردگار جهانیان است، و رحمتش بر سرور ما حضرت محمّد تَنْتَنْتُوْلَهُ و دودمان و فرزندان پاک و پاکیز،اش و سلام و تهنیک بر او و بر آنها باد. شیخ ابوجعفر محمّدین علی بن حسین بن موسیٰ بن بابویه فقیه قمی که خدا از او خشنود بوده و وی را نیز از خویش خشنود گردانده و بهشت را جایگاه و مکانش قرار دهد میگوید:

باباقل جــهت نــاميدن أســمان، بــه أسـمان و دنـيا بـه دنـيا و أخـرت بـه آخرت و وجه نامگذاری حضرت آدم به آدم و حواء به حواء و درهم به درهم و دینار به دینار و سز اینکه به اسب «اِجد» و به قاطر «عد» و به درازگوش «حز» میگویند حديث (۱) علي بن احمد بن محمّد الله ميكويد: محمّد بن يعقوب از علي بن محمّد نـقل نموده که وی باسنادش حدیث ذیل را مرفوعاً(!) نقل کرده: شخصی بهودی محضر علی بن ابی طالب المنا رسید و عرض کرد: چند سوال از شما مينمايم در صورتي كه جواب آنها را بدهيد اسلام مي آورم. على لليَّلَةِ فرمودند: أنجه خواهي بيرس و محقّقاً كسبي را داناتر از مـا اهـل.بيت نخواهي يافت. یهودی عرضه داشت: الف: کرہ زمین بر چه استوار می باشد؟ ب: چرا فرزندگاهی به عموها و زمانی به داییها شباهت دارد؟ ج: منشأ پيدايش مو و خون وگوشت و استخوان و رگ آيا نطفه مرد بوده يا نطفه زن مى باشد؟ د: چرا آسمان را آسمان نامیدهاند؟

۱. حدیث مرفوعه در اصطلاح درایه خبری است که سند آن از وسط قطع شده بیاشد چه یکی از وسائط را نیاورند و چه بیشتر مشروط به اینکه تصریح به رفع بنمایند مانند حدیث مذکور و این قسم از خبر را داخل در حدیث مرسل به معنای اعمّ میدانند. علل الشرابيم /ج ١.....٩ ولِمَ سُمّيت الآخرةُ آخرةَ، ولِمَ سُميَّ آدمُ آدمَ، ولِمَ سُمّيت الدُّنيا دنيا، ولِمَ سُمّي الآخرةُ آخرةَ، ولِمَ سُميَّ آدمُ آدمَ، ولِمَ سُمّيت حوّاء حوّاء، ولِمَ سُمّي الدُّرهمُ دِرْهَمَاً، ولِمَ سُمّي الدّينارُ ديناراً، ولِمَ قيل لِلْفرس أِجِدْ، ولِمَ قيل للبَغْل عِدْ، ولِمَ قيل للسحمار حَرِّ؟

فقال ﷺ: أمّا قرار هذه الأرض لايكون إلاَّ على عاتق مَـلَكٍ، وَ تَدَما ذلك المَلَكِ على صَخْرةٍ، والصَّخرة على قَـرْن ثـور، والثـور قوائمه على ظهر الحوت في اليَـمُّ الأَشـفل، واليَـمُ عـلى الظـلمة، والظلمة على العقيم، والعقيم على الثَّرى، و ما يعلم تحت الثرى إلاَّ اللَّه عزَّوجلَّ.

و أما شبه الولد أعمامه و أخواله فإذا سَبَق نطفة الرجل نطفة المرأة إلى الرَّحِم خرج شبه الولد إلى أعمامه، و مِنْ نطفة الرَّجل يكون العَظْمُ والعَصَبُ و إذا سبق نطفة المرأة نطفة الرجل إلى الرَّحِم خرج شبه الولد إلى أخواله، و مِنْ نطفتها يكون الشَّعر والجِلد واللَّحم؛ لأنها صفراء رقيقة، و سُمّيت السّماء سَماءً؛ لأنّها وَسْمُ الماء يعني مَعدِن الماء، و إنّما سُمّيت الدّنيا دنيا: لأنّها أدنى من كلِّ شيء، و سُمّيت الآخرة آخرة؟ لأنّها الذي من كلِّ شيء، و سُمّيت الآخرة اخرة؟ لأنّها الذي من أولتواب و سُمّي آدم آدم؛

| <b>~1</b> | باب اۆل |
|-----------|---------|
|-----------|---------|

ه: چرا دنیا را دنیا خوانده اند؟
 و: برای چه آخرت را آخرت می گویند؟
 ز: وجه نامیدن حضرت آدم به آدم و حوّا به حوّا چیست؟
 ح: چرا به درهم، درهم گفته شده و دینار به این نام موسوم شده است؟
 ط: چرا به اسب واچد<sup>(۱)</sup>» و به قاطر دید<sup>(۲)</sup>» و به درازگوش دخر<sup>(۳)</sup>» گفته اند؟
 علی طلیلا در جواب فرمودند:

الف: کره زمین روی دوش فرشتهای است و دو پای آن فرشته روی سنگی و سنگ بر شاخ گاوی بوده و چهار دست و پای گاو بر پشت ماهی که در دریای اسفل می باشد قرار دارد و دریا روی ظلمت و ظلمت و تاریکی بر عقیم و عقیم بر ثری استوار است و کسی غیر از خداوند عزّوجلّ از زیر ثری مطّلع نیست.

ب وج: هرگاه نطفه مرد زودتر از نطفهٔ زن خارج شده و در رحم قرار گیرد البته فرزند به عمو و عمّهها شبیه میگردد و منشأ پیدایش استخوان و رگ همین نطفه میباشد و در صورتیکه نطفهٔ زن پیش از نطفهٔ مرد بیرون آمده و زودتر در رحم وارد گردد فرزند به دایی و خالهها شبیه میشود و منشأ پیدایش موی و پوست وگوشت این نطفه میباشد چه آنکه نطفهٔ زن زرد و رقیق است.

د: و آسمان را از این جهت آسمان نامیدهانند که چون وسم<sup>(۴)</sup> و معدن آب میباشد.

ه: و دنیا را بهخاطر آن دنیا گفتهاند که از هر چیزی پست تر می باشد. و: و آخرت را، آخرت خوانند زیرا در آن پاداش و تواب می باشد.<sup>(۵)</sup> ز: و جهت نامیدن آدم، به آدم این است که آن جناب از صفحه روی زمین آفریده شده و شرح و توضیح آن چنین است: حقّ تعالی جبرتیل للگار را برانگیخت، ابتداء او را مأمور ساخت که از روی زمین

۱. اِجِد، به کسر همزه و جیم ۲. عِد، به کسر عین و سکون دال ۳. حرّ، به فتح حاه و تشدید راء مکسوره ۳. وسم، به فتح واو و سکون سین در این روایت به معنای شوسِم که اسم مکان است بوده و قرینه بر آن تفسیرش به معدن می باشد و مقصود از آن محل گردآمدن می باشد چنانچه در اقرب الموارد این معنا را برای آن ذکر کرده است. ۵. چون پاداش و اجرت را معمولاً در پایان کار می دهند و حقّ تعالی نیز ثواب و اجر بندگان را در جهان باقی می دهد از این رو این جهان را عالم آخرت نامیده اند.

علل الشرايع / ج ١ . . . . . و أمره أن يأتيه من آديم الأرض بأربع طينات: طينة بيضاء و طينة حمراء، و طينة غَبْراء، و طينة سوداء. و ذلك من سَهْلها و حَزْنها ثم أمره أن يأتيه بأربع مياه: ماءِ عذبٍ، و ماء مِلحٍ، و ماء مُرٍّ، و ماء مُنْتِنٍ، ثُمَّ أمرٍه أَن يـفرُغَ الماء في الطِّين و أَدَمَه اللَّه بيده فلم يفضل شيء من الطين يـحتاج إلى الماء، ولا من الماء شيء يحتاج إلى الطين، فجعل الماء العذب في حلقه، و جعل الماء المالح في عينيه، و جعل الماء المرّ في أُذنيه، و جعل الماء المنتن في أنفد. و إِنَّما سُمِّيت حوّاءُ حواءَ؛ لأنَّها خُلِقت من الحيوان. و إِنَّما قيل للفرس أُجِد؛ لأَنَّ أَوَّل مَن رَكِبَ الخَيلَ قَابِيل يَوم قَتَلَ أخاه هابيل، و أنشأ يقول: تَرَكَ النَّبَاسُ دَمْبَا أجسد السيوم وسا فقيل للفرس إجد لذلك فيور منوم الك و إِنَّما قِيل للبغل عِدْ، لأَنَّ أَوَّل مَن رَكِبَ البغل آدم ﷺ و ذلك: كان له ابن يقال له: مَعِدْ، و كان عَشوقاً للدوابّ، و كان يسوق بآدمﷺ فإذا تقاعس البغل نادى يا مَعِد سُقْها فَأَلَفت البَغْلةُ اسم معد، فترك الناس «میم» مَعْد و قالوا: عِدْ.

| ۳. | <u>ز</u> ل | ب از | Ļ |
|----|------------|------|---|
|----|------------|------|---|

چه نواحی نرمش و چه مواضع ضخیم و درشت آن چهار نمونه خاک (خاک سفید و سرخ و تیره و سیاه) بیاورد و سپس فرمانش داد به آوردن چهار نوع آب (آب شیرین و شور و تلخ و بدبوی) بعد به او امر نمودکه آب را در خاک بریزد آنگاه حقّ تعالی با قدرت کاملهاش آب را با خاک درآمیخت و آن راگل ساخت و چنان ایندو با هم ممزوج شدندکه نه از خاک چیزی زائد آمدکه آب بخواهد و نه از آب مقداری ماند که خاک نیاز داشته باشد و گِل ساخته شده جنّه آدم بود و قادر متعال هنگام آمیختن آبها با خاک چنان نمودکه آب شیرین در حلق آن هیکل و آب شور در دو چشمش و آب تلخ در دو گوشش و آب بدبو در بینی او قرار گرفت.

و امّا حوّا را از اینرو به این نام خوانده شده که منشأ آفرینشش حیوان بوده است<sup>(۱)</sup>

ط: و امّا اینکه به اسب چرا «**اجد**» گفتهاند، جهتش آنستکه اوّلین کسی که روی اسب نشست قابیل بود که در روز کشتن برادرش هابیل سوار آن شد و این بیت را انشاء کرد:

اجـــد<sup>(۲)</sup>الیــوم ومـا تــرکالنــاس دمــا یعنی: می یابم که مردم در امروز، خونی راکه ریختهام نادیده نگرفته و به دنبال من می آیند

و چون هنگام دواندن اسب بیتی را که با کلمه «اجد» آغاز شده خواند لاجرم به اسب «اجد» گفتهاند و به قاطر به خاطر آن «عد» گفتهاند که: اوّلین کسی که بر قاطر نشست حضرت آدم طلی بود و شرح آن اینستکه:

حضرت آدم فرزندی داشت به نام دمید، که به چهارپایان شوق وافر داشت و پیوسته در معیّت جناب آدم آنها را میراند و هرگاه قاطر از رفتار می ماند آدم طلّخ با صدای بلند می فرمود: مَعِد آنرا بران درنتیجه قاطر با اسم معد الفت و انس پیداکرد به حدّی که وقتی اسم معد را میگفتند قاطر به ذهن می آمد و بدین ترتیب این اسم برای آن حیوان گذارده شد و بعدها مردم «میم» را حذف کردند و به قاطر «عِـد»

۱. شاید مقصود از «**حیوان**» موجود جاندار باشد که همان حضرت آدم است چه آنکه مطابق برخی از روایات حوّا از آدم آفریده شده است.

۲- کلمه «اچد» به صيغه متکلم وحده، فعل مضارع است از مادّه وجـدان يـعني مـي.يايم و بـقرموده مـرحـوم مجلسي ممکنست از مادّه إجاده باشد يعني نيکو سعي ميکنم و فرار مي.نمايم. علل الشرايع /ج ١.....٩ علل الشرايع /ج ١....

و إنّما قيل: للحمار حَرِّ؛ لأنّ أوّل من رَكِبَ الحمار حَوّاء، و ذلك أنّه كان لها حِمارةٌ و كانت تركَبها لزيارة قبر وَلَدِها هابيل فكانت تقول في مسيرها: واحَرَّاه فإذا قالت هذه الكلمات سارَت الحمارةُ و إذا سكـتت تـقاعَسَت فترك الناسُ ذلك و قالوا: حَرِّ.

و إِنَّما سُمِّي الدَّرهم درهماً؛ لأنَّه دَارُهَمّ، مَنْ جَمَعَهُ ولَمْ يُنفقه في طاعة الله أورثه النَّار.

و إِنَّما سُمِّي الدِّينار ديناراً، لأَنَّه دارُالنَّار، من جمعه ولم ينفقه في طاعة اللَّه فأور ثه النَّار.

فقال اليهودي: صَدَقْتَ يا أميرالمؤمنين، إنَّا لَنَجِدُ جميعَ ما وصفت فــي التّوراة فأسلم على يده و لازَمَه حتّىٰ قُتِلَ يومَ صِفّين.

### باب ۲

العلّة التي من أجلها عبدت النيران ١- أبي رحمهاللَّه قال: حدثنا سعدبن عبداللَّه، عن محمّدبن الحسينبن أبيالخطَّاب و أحمدبن محمّدبن عيسىٰ جميعاً قال: حدّثنا محمّدبن سنان عن اسماعيل بن جابر و كرام بسن عمرو عن عبدالحميدبن أبي الدّيلم عن أبي عبداللَّه الله قال: إنَّ قابيل لمّا رأىٰ النّار قد قَبِلتْ قربانَ هابيل قال له إبليس: باب دوّم .....۳۵

و امّا اینکه به درازگوش «حَرَّ» گفتهاند جهتش آنستکه: اوّلین کسی که بر درازگوش نشست حوّاء بود، وی درازگوشی داشت که برای زیارت نمودن قبر فرزندش هابیل بر آن سوار میشد و در اثناء راه مکرّر میگفت: واحرّاه و هر وقت این عبارت را ادا مینمود حیوان راه میرفت و در وقتی که ساکت میشد حیوان نیز از رفتن باز میماند، پس گویا این کلمه نام این حیوان است که وقتی آن را میشنود به وجد آمده و حرکت میکند، بعداً مردم در آن تصرّف کرده وکلمه «واحرّاه» را «حَرّ»

ح: و امّا وجه تسمیه **ددرهم»** به این نام آنستکه، درهم دارِ همّ<sup>(۱)</sup> و حزن است، کسی که آنرا جمع نموده و در طاعت خدا صرف نکند حقّتعالی در آتش واردش می نماید.

و وجه تسمیه «**دینار»** به این اسم آنستکه دینار دار نار و آتش است، کسی که آنرا گرد نماید و در طاعت حقٌ خرج نکند خداوند او را در آتش میبرد. یهودی پس از استماع این جوابها عرضه داشت:

ای امیرمومنان راست و صحیح فرمودی، آنچه را که ایراد کردی در تورات یافتهایم، پس از آن بهدست حضرت اسلام آورد و ملازم آن جناب بود تا در جنگ صفّین کشته شد.

بابدةما

سز پرستیده شدن آتش مراکز محمیت (۱)

پدرم رحمةالله علیه فرمود: سعدبن عبدالله، از محمّدبن حسینبن ابی الخطاب و احمدبن محمّدبن عیسی نقل نمود که ایشان گفتند: محمّدین سنان از اسماعیلین جابر و کرامبن عمرو و این دو از عبدالحمیدبن ابی دیلم نقل کردند که وی از حضرت ابی عبدالله طنی الا نقل نمود که آن حضرت فرمودند: هنگامی که قیابیل دیـد آتش، قربانی <sup>(۲)</sup> هابیل را پذیرفت و قربانی او را اعتناء نکرد شیطان به وی گفت:

۱. مرحوم مجلسی درکتاب بحارالانوار ج(۱۰) ص(۱۴) می فرماید: شاید کلمه «درهم» در اصل «دارهم» یعنی خانه حزن و اندوه بوده سپس در اثر کثرت استعمال به «درهم» میڈل گردیده. ۲. مقصود از «قریاتی» چیزی است که با آن به حق تعالی تقرّب جویند اعم از ذیبحه یا غیر آن. درنفسیرشریف لاهیجی می نویسد: آوردهاند که هاییل صاحب گوسفندان بود، برّهای فربه وخوب که به غایت آن

إِنَّ هابيل كان يعبد تلك النَّار.

فقال قابيل: لا أعبدالنار التي عبدها هابيل و لكن أعبد ناراً أُخـرى و أقرب قرباناً لها، فتقبّل قرباني، فبنىٰ بيوتالنار فقرّب، فلم يكن له علم بربّه عزّو جلّ، ولم يرث منه ولده ألاَّ عبادةَ النّيران.

### باب 3

العلّة التي من أجلها عُبِدَتِ الأصنام الملّة قال: حدّثنا سعدبن عبداللّه قال: حدّثنا أحمدبن محمّدبن عيسى قال: حدّثني محمّدبن خالد البرقي قال: حدّثني حمّادبن عيسىٰ عن حريزبن عبّدالله السّجستاني عن جعفربن محمّد الله ، في قول الله عز وجلً: (وَ قَالُوْ الا تَذَرُنَّ آَهْتَكُمْ وَلا تَذَرُنَ وَدَآً وَلا سُواعاً وَلا يَغُوثَ وَ يَعُوْقَ وَ نَسْراً)<sup>(1)</sup> قال: كانوا يعبدون الله عز وجلٌ فماتوا، فَضَعَجَّ قومهم و شقّ ذلك عليهم فجاءهم إبليس لعنهالله فقال لهم:

اتّخذ لكم أصناماً على صورهم فتنظرون إليهم و تأنسون بهم و تعبدون الله فأعدّ لهم أصناماً على مثالهم فكانوا يعبدونالله عزّوجلَّ و ينظرون إلى تلك الأصـنام.

۱۔ سورة نوح، آية: ۲۳

باب سوّم...... ۳۷ علّت پذیرفته شدن قربانی هابیل آنستکه او این آتش را می پرستد پس تو نیز آن را عبادتکن.

قابیل در جواب شیطان گفت: آتشی را که هابیل پرستیده عبادت نمیکنم ولی نسبت به آتش دیگر حرفی ندارم و قربانی برایش میبرم.

این بار آتش جدید قربانی وی را پذیرفت از اینرو قابیل آتش خانهای بناکرد و در آن آتش افروخت و به آن تقرّب می جست و عبادتش میکرد و بیدین ترتیب از پرودگار عزّوجلٌ بهطور کلّی غافل گردید و همین سبب شـد کـه آتش پـرستی در دودمانش به میراث باقی ماند.

**باب سوّم** سرّ پرستیده شدن بُتها

حديث (۱)

پدرم رحمة الله عليه فرمود: سعدبن عبدالله گفت احمدبن محمّدبن عيسى برايم نقل نمود كه محمّدبن خالد برقى چنين گفت: حمّادبن عيسى از حريزبن عبدالله سجستانى برايم نقل نمود كه حضرت جعفر بن محمّد للآلالة در ذيل فرموده حقّ تعالى «وَ قَالُوا لا تَذَرُنَّ آلِهَتَكُم وَلا تَذَرُنَ وَدًا وَلا سُواعاً وَلاَ يَفُوثَ وَ يَعُوق وَ نَسُراً» فرمودند: صلحاى<sup>(۱)</sup> قوم پيوسته خداوند عزّوجلّ را مى پرستيدند و نزد مردم معزّز و محبوب بودند تا آنكه جملكى فوت شدند، فقدان ايشان بر مردم گران و سخت آمد و آنها را به شيون و افغان آورد، در اين وقت ابليس ملعون فرصت غنيمت شمرد و نزدشان آمد و اظهار نمود:

نگران نباشید، در نظر گرفتم سنگهایی را به صورت و مثال ایشان تعبیه نموده تا به آنها نگریسته و انس پیداکرده و خدا را عبادت نمایید، پس با این حیله بت هایی چند بهصورت و مثال آن مردان آماده کرد و در اختیار ایشان نهاد، مردم به آن بت ها نظر کرده و یاد آن مردان صالح را تازه نموده و با نشاط خداوند عزّوجلّ را عبادت

(د**تیالهٔ پاورقی صفحهٔ قارسی قبل**) را دوست میداشت آورد و به سرکوهی نهاد، قابیل صاحب زرع بود. دستهای گندم ضعیف کمدانه را آورده و در همان موضع قرار داد، پس قربانی هابیل قبول شد بهاین نحو که آتش سفید بیدود از آسمان فرود آمد و گوسفند را بخورد ولی به قربانی قابیل التفائی نکرد و از آن درگذشت.... - طبق آنچه در تفسیر شریف لاهیجی آمده صلحای قوم پنج نفر بودند علل الشرايع /ج ١.....٢٨ فلمّا جاءهم الشّتاء والأمطار أدخلوا الأصنام البيوت، فلم يزالوا يعبدون اللّٰه عزَّوجلَّ حتّىٰ هلك ذلك القرن و نشأ أولادهم فقالوا: إنّ آباءنا كانوا يعبدون هؤلاء فعبدوهم من دون الله عزَّوجلَّ فذلك قول الله تبارك و تعالىٰ:

(وَلا تَذَرُنَّ وَدَأً وَلا شُوْاعًاً)() الآية.

## باب 4

**العلّة التي من أجلها سُمّي العود خلافا** ١- أبي رحمه الله قال: حدّثنا سعدبن عبدالله، عن أحمدبن محمّدبن عيسىٰ عن الحسنبن محبوب عن النّعمان عن بريدبن معاوية العجلي قال: قال أبوجعفر الله إنّما سُمّي العودُ خِلافاً، لأنّ إبليس عمل صورة سواع من العود على خلاف صور<u>ة ودّ فُسمّى العود</u> خلافاً،و هذا في حديث طويل أخذنا منه موضع الحاجة.

## باب ٥

العلّة الّتي من أجلها تنافرت الحيوان من الوحوش و الطّير و السّباع و غيرها ١- حدّثنا محمّدين موسىٰين المتوكّلﷺ قال: حدّثنا محمّدين يحييٰ العـ طار عــنالحسينين الحسنين أبـان عـن محمّدين اورمة عـن عـبداللهين محمّد

۱-سورة نوح، آية: ۳۳

باب پنجم ..... و فصل زمستان و بارندگی فرا رسید مردم بت ها را به میکردند آن زمان گذشت و فصل زمستان و بارندگی فرا رسید مردم بت ها را به داخل خانه ها آوردند و در آنجا مستقر کردند، پس از آن پیوسته خداوند عزّوجلّ را پرستش میکردند تا عصرشان منقضی شد و تمامشان از دنیا رفتند، نوبت به اولاد ایشان که رسید گفتند:

پدران ما این بتها را میپرستیدند لاجرم ایشان نیز به عبادت همان بتها پرداخته و سفارش میکردند که عبادت این معبودان را وامگذاریـد و مـعنای آیـه شریفه: «وَلاٰ تَذَرُنَّ وَدًا وَلاٰ شُوْاعاً» همین است.

#### **باب چهارم** در مدر در در د

سرّ نامیده شدن عود به خلاف

### حديث (۱)

پدرم رحمةالله علیه فرمود: سعدبن عبدالله، از احمدبن محمّدبن عیسی، از حسنبن محبوب، از نعمان، از بریدبن معاویه عجلی برای ما نقل کرد که حضرت ابوجعفرﷺ فرمودند:

علّت نامیده شدن عود که همان درخت معهود است به «خلاف» آن است که ابلیس از این درخت برخلاف هیئت «ود»<sup>(۱)</sup> صورت سواع را درست نمود این مضمون در ضمن حدیث طولانی بوده که ما محل نیاز و مورد حاجت را از آن برداشتیم.



سز فراری و وحشی شدن حیوانات وحشی و پرندگان و درندگان و جانداران دیگر هدیث (۱)

محمّدین موسیین متوکّلﷺ برای ما حدیث نمود و گفت: محمّدین یحیی عسطّار از حسینین حسنین اِبان از محمّدین اورمه(۲)، از عبداللّهین محمّد،

۱- پنج بت بود که آن قوم میپرستیدند به نامهای: ودّ، سواع، یغوٹ، یعوق و نسر ۲. جماعتی از شیوخ اهل قم از ابنزولید نیقل کردهانـد کـه وی او را اهـل غـلو مـیدانـد و مـرحـوم عـلاّمه در خلاصةالرجال فرموده: ابن غضائری میگوید: فمیّون او را متّهم کردهاند و حدیثش نقی بوده و فسادی در آن نیست و میفرماید: بهنظر من در حدیثش توقف باید نمود. علل الشرايع /ج ١.....٩

عن حمّادبن عثمان عن أبيعبدالله ﷺ قال:

كانت الوحوش و الطّير و السّباع و كلّ شيْ خلقاللَّه عزَّوجلَّ مختلطاً بعضُه ببعضٍ فلمّا قَتَلَ ابن آدم أخاه نَفَرَت و فَزَعَت فذهب كلَّشيْ إلى شكله.

## ہاب 6

العلّة التي من أجلها صار في الناس من هو خيرً من الملائكة و صار فيهم من هو شرَّ من البهائم ١- أبي رحمه الله قال: حدّثنا سعدبن عبدالله عن أحمدبن محمّدبن عيسىٰ عن عليّ بن الحَكَم عن عبدالله بن سنان قال: سألت أباعبدالله جعفرين محمّدالصادق المتح فقلت: الملائكة أفسط أم بنو آدم؟

فقال: قال أميرالمؤمنين عليّ بن أبي طالب الله:

إنَّ اللَّه عزَّوجلَّ ركَب في العلائكة عقلاً بِلاشَهْوةٍ، و ركَّب فـيالبـها مُ شهوةً بلاعقلٍ. و ركَّب في بني آدم كليهما، فمن غلب عقلُه شَهْوَ تَه فهو خيرٌ من الملائكة، و من غَلَبت شهو تُه عقلَه فهو شرَّ من البهائم.

## باب 7

العِلّة الّتي من أجلها صارت الأنبياء و الرُّسُل والحجج صلوات الله عليهم أفضل من الملائكة ١-حدُّنا الحسنين محمّدين سعيد الهاشمي قال: حدَّتنا فُراتين إبراهيمين فُرات الكوفي ياب هفتم.....۴۱

از حمّادین عثمان از حضرت ابی عبداللّه طلیّ نقل کرد که آن حضرت فرمودند: در بدو امر حیوانات وحشی و پرندگان و درندگان و تمام مخلوقات حقّ عزّوجلّ با هم مختلط<sup>(۱)</sup> بوده به طوری که از بکدیگر ممتاز نیودند ولی پس از آنکه فرزند آدم برادرش را به قتل رساند حیوانات از یکدیگر بیم و هراس پیدا نمودند پس هر کدام به شکل خود درآمدند.

بابششم سز پیدا شدن بهتر از فرشتگان و بدتر از چهارپایان بین مردم حديث (۱) يدرم رحمةالله عليه فرمود: سعدبن عبدالله از احمدبن محمّدين عيسي، از على بن حَكَم، از عبدالله بن سنان<sup>(٢)</sup> نقل كرد كه گفت: از حضرت اباعبدالله جعفرين محمّدالصادق للمُؤكل سؤال كرده: آيا فرشتگان برتر بوده يا فرزندان آدم؟ حضرت فرمودند: اميرالمؤمنين على في اليطالب للتَّلْ فرمودند: خداوند عزّوجلَّ در فرشتگان عقل را بدون شهوت و در چهارپایان شهوت را بدون عقل و در فرزندان آدم هر دو را قرار داد، حال کسی که عقلش بر شهوتش غالب گردد به بقین از فــــر شتگان يــــهتر بو ده و آن که شهو تش بر عقلش غالب شو د جتماً از چهار پایان بد تر می با شد. باب هفتم سرّ برتر شدن انبياء و رسولان و حجج صلواتالله عليهماز فرشتگان حديث (۱) حسن بن محمّد بن سعید هاشمی از فرات<sup>(۳)</sup>بن ابراهیم بن فرات کوفی ۱. شاید مراد از «**اختلاط**» در اینجا این باشد که در بدو خلقت و حوش و طیور و سباع و مخلوقات دیگر همه به یک شکل بوده و امتیازی از یکدیگر نداشتند. ۲۔ عبداللهبن سنانین طریف که به او مولی بنی ابیطالب و مولی بنیالعباس نیز گویند کوفی بوده و از شقات امامیّه محسوب شده و هیچ طعنی در او نمیباشد. ۲ وی از مشایخ ابوالحسن علیبن بابویه قمّی است و تفسیری از وی بجا سانده که در عبداد تفاسیر روانی بشمار می رود و از کثرت روایت مرحوم صدوق از وی و همچنین مرحوم شیخ حرّ و علاّمه مجلسیﷺ این طور یرمی آید که به وی اعتماد کامل داشتهاند و مرحوم ممغانی در رجال فرموده: وی در اعلی درجات حُسن بوده

| ** | ج ۱. | <u>-</u> / | الشرايع | علل |
|----|------|------------|---------|-----|
|----|------|------------|---------|-----|

قــال: حــدَّتنا مــحمِّدبن أحــمدبن عــليَّ الهـمدانـي قـال: حـدَّتني أبوالفضل العبَّاس بن عبداللَّه البُـخاري قـال: حـدَّتنا محمّدبن القـاسم بن إبراهيم بن محمّد بن عبداللَّه بن القاسم بن محمّد بن أبـي بكر قـال: حـدَّتنا عبدُ السّلام بن صالح الهَرَوي عن عليّ بن موسى الرّضا عن أبـيه موسى بن جعفر عن أبيه جعفر بن محمّد عن أبيه محمّد بن عـلى عـن أبـيه عـلى بن الحسين عن أبيه الحسين بن على عن أبيه عليّ بن أبي طالب عليهم السّلام قال:

قال رسولالله ﷺ :ما خلقالله خلقاً أفضل منّي ولا أكرم عليه منّي، قال: عليّ ﷺ، فقلت: يا رسولاالله فأنت أفضل أم جبر ئيل؟

فقال: يا عليّ، إنّ الله تبارك و تعالىٰ فـضَّل أنـبياء، المـرسلين عـلى ملائكته المقرّيين و فضّلني على جميع النّبيين والمرسلين، والفضل بعدي لك يا علي وللأثمّة من بعدك، و إنّ الملائكة لخُدّامُنا و خُـدّامُ مـحبّينا يـا علي،الَّذين<sup>(۱)</sup> يـحملون العـرش و مَـن حـوله يسـبّحون بـحمد ربّـهم و يستغفرون للّذين آمنوا بولايتنا، يا علي:

لولانحن ما خلق الله آدم ولا حوّاء، ولا الجنّة ولا النّار، ولا السّماء ولا الأرض، فكيفٍ لا نكون أفضل من الملائكة، و قد سبقناهم إلى معرفة ربّنا و تسبيحه و تهليله و تقديسه؛ لأنّ أوّل ما خلق الله عزَّوجلَّ خَلْقُ أرواحِـنا فَانْطَقَنَا بِتوحيده و تحميده.

ثم خلق الملائكة فلمّا شاهدوا أرواحنا نوراً واحداً استعظموا أمرنا فسبّحنا لتعلم الملائكة إنّا خَلْقٌ مخلوقون، و انّه منزّه عن صفاتنا، فَسَبّحتِ الملائكة بتسبيحنا و نَزَهَتْه عن صفاتنا، فلمّا شاهدوا عِظَمَ شأننا هَلّلنا، لِتعلمَ الملائكةُ أَنْ لاإَلهألاًالله و إنّا عبيد ولسنا بآلهة يجب أن نعبد معه أو دونه. فقالوا: لاإِلهألاًالله،

۱ـ اشاره است به آیه (۷) از سورهٔ غافر

| ÷. | -:              |    |
|----|-----------------|----|
|    | <br>البا المتبع | ę. |

ازمحمدين احمدين على همدانى از ابوالفضل العباسين عبدالله بخارى، از محمّدين قاسمين ابراهيمين محمّدين عبداللهين قاسمين محمّدين ابىيكر، از عبدالسّلام<sup>(۱)</sup>ين صالح الهروى، از حضرت علىين موسى الرّضا، از پدرش موسىين جعفر، از پدرش جعفرين محمّد، از پدرش محمّدين على از پدرش علىين الحسين، از پدرش حسينين على از پدرش علىين ابيطالب عليهم السّلام أن حضرت فرمودند: رسول خداعَيَّيْوَلْمُ فرمودند:

> خداوند متعال موجودی را برتر و عزیزتر از من نیافریده. علی لیک فرمودند:

عرضه داشتم: شما برتر هستيد يا جبرئيل؟

· پیامبر فرمودند: یا علی حقّ تبارک و تعالی انبیاء را بر فرشتگان مقرّبش برتر نمود و من را بر تمام انبیاء تفضیل داد و برتری بعد از من برای تو و امامان بعد از تو است، فرشتگان خدمتکاران ما و دوستان ما هستند، با علی این فرشتگان کسانی هستند که عرش باعظمت الهي را بر دوش گرفته و آنانكه اطراف عرشند به تسبيح و ستايش حقٌ مشغولند و براي آنانكه به ولايت ما ايمان دارند از خدا آمرزش مي طلبند، يا علی ما اگر نبودیم خداوند آدم و حوّا را نمی آفرید، بهشت و دوزخ را ایجاد نمیکرد آسمان و زمین را پدید نمی آورد، با این وصف چگونه ما برتر از فرشتگان نباشیم در حالی که پیش از ایشان به پروردگارمان معرفت پیداکرده و به تسبیح و تسهلیل و تقديسش پرداختهايم زيرا اول موجودي كه پرودگار عالميان آفريد ارواح ما بود، پس از آفریدن، آن را به توحید و تحمیدش گویا ساخت سپس فرشتگان را آفرید، ایشان وقتی مشاهده کردند که ارواح ما یک نور است امر ما را بزرگ شمردند و ما برای اینکه فرشتگان بدانند مخلوق حضرت جلال هستیم و او از صفات ما مخلوقات مبرّا است حضرتش را تسبيح و تنزيه نموديم، فرشتگان كه چنين ديدند آنها نيز با تسبيح ما به تسبيح حقٌّ پرداخته و حضرتش را از صفات ما منزَّه نمودند. و نيز چون شأن ما را باعظمت ديدند راي اينكه بدانند معبودي غيرازحتي . جلّت عظمته ـ نیست و ما بندگان او بوده و آفریدگار نیستیم به تهلیل آن حضرت

پرداخته و هر معبودی غير از او را نفي نموديم و وقتي فرشتگان چنين ديدند آنان نيز به گفتن

۱. عبدالسّلامین صالح ایرالصلت الهروی به فرموده مرحوم علاّمه در خلاصةالرجال شفه و صحیحالحـدیث میباشد.

فلمًا شاهدوا كِبَرَ مَحَلَّنا كَبَرَنا لِتَعْلَمَ الملائكةُ أَنَّ اللَّهَ أكبرُ مِنْ أَن يَنالَ عِظَمَ المحل إلاَّبه. فلمّا شاهدوا ما جعله اللَّه لنا من العزّ و القوّة قلنا:

لاحول ولا قوة إلاَّ باللَّه لتعلم الملائكة أَن لاحول لنا ولا قوة إلاَّ باللَّه. فلمَّا شاهدوا ما أنعم اللَّه به علينا و أوجبه لنــا مــن فــرض الطَّـاعة قــلنا: الحمدللُّه لِتَعْلَمَ الملائكة ما يَحِقُّ لِلَّه تعالىٰ ذكره علينا من الحمد على نعمته. فقالتِ الملائكة: الحمدللَّه فبنا اهتدوا إلى معرفة توحيد الله و تسـبيحه و تهليله و تحميده و تمجيده.

ثُمَّ إنَّ اللَّه تبارك و تعالىٰ خَلَقَ آدم فَأَودعَـنا صُـلْبَهُ و أَمَرَ المـلائكة بالسجود له تعظيماً لنا و إكراماً و كان سجودُهم للَّه عزَّوجلَّ عبوديَّةً ولآدم إكراماً و طاعةً لكوننا في صُلْبه، فكيف لا نكون أفضل من الملائكة و قـد سجدوا لآدم كُلُّهم أجمعون، و أنَّه لمّا عُرِجَ بي إلى السَّـماء أَذَّنَ جـبرئيل مثنىٰ، مثنىٰ و أقام مثنىٰ، مثنىٰ.

ثُمّ قال لي: تقدّم يا محمّد، فقلت له:

يا جبر ثيل أتقدم عليك؟

فقال: نَعَمْ، لأَنَّ اللَّهُ تَبَارَكُ وَ تَعَالَىٰ فَضَّلَ أَنْبِياءه على ملائكته أجمعين، و فضّلك خاصّة. فتقدّمت فصلّيت بهم ولا فخر، فلمّا انـتهيت إلى حُـجُب النّور قال لي جبرئيل: تَقَدّم يا محمّد و تخلّف عنّي.

فقلت: يا جبر ئيل في مثل هذا الموضع تفارقني؟

فقال: يا محمّد إنّ انتهاء حدّي الّذي وضعني اللّه عزّوجلَّ فيه إلى هذا المكان، فإنّ تجاوزته احترقت أجنحتي بتعدّي حدود ربّي جـلَّ جـلاله، فَزُخَ بي في النور زخّة حتّىٰ انتهيت إلى حيث ماشاءالله مـن عـلو مـلكه فنوديت يا محمّد.

لاالهالاًالله مبادرت ورزیدند و نیز وقتی عظمت موقعیّت و محلّ ما را مشاهده کردند جهت آگاه نمودن ایشان که حقّ تعالی بزرگتر از هر چیزی است و عظمت محل و موقعیّت ما صِرفاً بهواسطه او است به تکبیر پرداخته و حضرتش را به بزرگی یاد نمودیم.

و چون عزّت و قوّت ما را مشاهده کردند برای اینکه بدانند هیچ عزّت و قوّتی نیست مگر از ناحیه افاضه باریتعالی گفتیم: لاحول ولا قوّة الاّ باللّه.

و وقتی نعمتهای وافره باری تعالی بر ما را مشاهده کرده و یافتند که طاعت ما فرض و واجب است برای این که بدانند در مقابل این نعمتها شایسته است او را ستودن، گفتیم:

الحمدلله و فرشتگان نيز بهدنبال آن گفتند: الحمدالُه.

پس فرشتگان بهواسطه ما به یکتاپرستی و تسبیح و تهلیل و تحمید و تـمجید نمودن باریتعالی ارشاد و راهنمایی شدند.

پس از خلقت ارواح ما حقّ تبارک و تعالی حضرت آدم را آفرید و ما را به رسم ودیعه در پشتش قرار داد و به منظور بزرگداشت و اکرام ما به فرشتگان امر نمود که به آدم سجده کنند و این سجده در واقع عبادت حقّ عزّوجلّ و اکرام آدم و چون ما در پشت و صلب او بودیم طاعت ما بود، پس با این وصف چگونه ما برتر از فرشتگان نباشیم در حالی که جملگی آنها در مقابل آدم سجده نمودند.

و بیان دیگر برای برتر بودن ما از فرشتگان این است که وقتی مرا بـه آسـمان بردند، جبرئیل ظلی دو فصل، دو فصل، اذان و اقامه گفت.

سپس به من گفت: ای محمّد پیش بیفت. بهاو گفتم: ای جبرئیل بر تو پیشی بگیرم؟

گفت: آری، زیرا خداوند متعال انبیائش را عموماً و تو را بخصوص بر تمام فرشتگان برتری داده است، پس جلو برو و یا فرشتگان نماز بگذار و این افتخاری نیست، من جلو رفته و وقتی به حجابهای نور رسیدم جبرئیل گفت: ای محمّد پیش رو و از من جدا شو.

گفتم: ای جبرئیل در چنین جایی مرا تنها میگذاری؟

عرضه داشت: آخرین حدّی که حقّ عزّوجلّ برای من قرار داده همین جا است، اگر از آن تجاوز کنم بالهایم میسوزد، پس مرا در نور پرتاب نمود و در آن به جلو رفتم تا جایی که خدا خواست سپس ندایی به گوشم رسید یا محمّد.

| *\$ | /ج ۱۰۰۰ | علل الشرايع / |
|-----|---------|---------------|
|-----|---------|---------------|

فقلت: لبَّيك ربِّي و سعديك تباركت و تعاليت، فنوديت يا محمّد أنت عبدي و أنا ربّك فإيّاي فاعبد و علىَّ فتوكّل، فإنّك نوري فـي عـبادي و رسولي إلى خلقي و حجّتي على بريّتي، لك و لمن اتّبعك خلقت جنّتي، و لمن خالفك خلقت ناري، ولأوصيائك أوجبت كرامتي ولشيعتهم أوجبت ثوابي.

فقلت: يا ربًا و من أوصيائي؟ فنوديت:

يا محمّد: أوصياؤك المكتوبون على ساق عرشي، فنظرت و أنا بين يدي ربّي جلَّ جلاله إلى ساق العرش فرأيت اثنيعشر نوراً، في كلَّ نور سطر أخضر عليه اسم وصيّ من أوصيائي، أوّلهم: عليّبن أبىطالب، و آخيرهم ميهدي أمّـتي، فيقلت: يـا ربّ هـؤلاء

عليَّبن أبي طالب، و أخبرهم منهدي أمنتي، فنفلت: ينا رب هنود ۽ أوصيائي من بعدي؟ فنو ديت:

يا محمّد هؤلاء أوليائي و أحبّائي و أصفيائي و حججي بـعدك عـلى بريّتي و هم أوصياؤك و خلفاؤك و خير خلقي بعدك، و عزّتي و جـلالي، لأظهرنّ بهم ديني

و لأعلين بهم كلمتي ولأطفرن الأرض بآخرهم من أعدائي، ولأمكَننَه مشارق الأرض و مُعَاربها، ولأسخرن له الريباح، ولأذلّـلن له السّـحاب الصعاب، ولأرقينَه في الأسباب، ولأنصرنَه بجندي ولأمدّنَه بملائكتي حتى تعلو دعوتي و يجتمع الخلق على توحيدي، ثم لأديمنَّ مـلكه، ولأداولنّ الأيّام بين أوليآئي إلى يوم القيامة.

٢\_حدّثنا عليّبن أحمدبن عبدالله البرقي قال: حدثني أبي، عن جدّه أحمدبن أبيعبدالله، عن أبيه عن محمّدبن أبي عمير، عن عمروبن جميع عن أبيعبدالله عليه قال:

كان جبر ثيل إذا أتىٰ النبيﷺ قعد بين يديه قعدة العبد، وكان لايدخل حتىٰ يستأذنه.

٣\_حدثنا أحمدين زيادين جعفر الهمداني٢ قمال: حـدثنا عمليين إبـراهميمين هـاشم

باب هغتم.....

عرضه داشتم: بلي پروردگارم.

نداء رسید: ای محمّد تو بنده من بوده و من پروردگار تو می باشم، تنها مرا بپرست و فقط توکّلت بر من باشد تو در بین بندگانم نور و به سوی خلق رسول و بر آفریدگانم حجّت من می باشی، بهشتم را برای تو و پیروانت آفریده و جهنّم را برای مخالفینت ایجاد نمودهام به جانشینانت عزّت و به شیعیانت اجر و ثواب خواهم داد.

عرضه داشتم: پروردگارا! جانشينانم كيانند؟

نداء رسید: ای محمّد اسامی ایشان بر عمود عرش نوشته شده، پس در حالی که مقابل پروردگار جلّجلاله ایستاده بودم به عمود عرش نگریستم، دوازده نور دیدم در هر نوری خطی سیز بود که بر آن اسم یکی از اوصیاء و جانشینانم به چشم میخورد، اول ایشان علی بن ابیطالبطیکہ و آخر آنها نام مهدی امّتم بود. عرضه داشتم: پروردگارا، اینان جانشینان بعد از من هستند؟

نداء رسید: ای محمّد ایشان والیان و محبوبان و برگزیدگان و حجّتهای من بعد از تو بر مردمانند و ایشان جانشینان تو و بهترین مخلوقات من بعد از تو می باشند به عرّت و بزرگی خود قسم که البته به وسیله ایشان دین خود را آشکار کرده و آیین خویش را برپا نموده و با آخرین ایشان زمین را از دشمنانم پاک خواهم کرد و او را بر مشارق و مغارب کره زمین مسلط نموده، بادها را مسخّرش کرده و ابرهای سخت را رامش قرار داده و اسباب و ابزار را در اختیارش نهاده و با لشگریانم کمکش نموده و با فرشتگانم یاریش خواهم کرد تا دعوت من بر فراز کرهٔ زمین مستقرگشته و خلق بر یکتاپرستی من اجتماع کنند و سپس ملک و سلطنتش راگسترانیده و پیوسته روزگار را بین دوستانم سپری نموده تا روز قیامت فرا رسد.

حديث (٢)

علیبن احمدین عبدالله برقی میگوید: پدرم از جدّش احمدین اییعبدالله، از پدرش، از محمّدین ابیعمیر، از عمروین جمیع، از حضرت ابیعبدالله للظِّلْمِ نقل نمود که آن حضرت فرمودند:

هرگاه جبرئیل محضر نبی اکرم ﷺ مشرّف می شد در مقابل آن حضرت همچون بندگان می نشست و بدون اذن هرگز بر آن جناب داخل نمی شد.

**ددیث (۳)** احمدین زیادین جعفر همدانیﷺ میگوید: علیین ابراهیمین هاشم،

علل الشرايع / ج ١..... ۴۸ . . . . . . . عن أبيه عن أحمدبن محمّدبن أبينصر البزنطي و محمّدبن أبيعمير جميعاً عن أبانين عثمان عن أبى عبدالله على قال: لَّما كان يوم أُحد انهَزَمَ أصحاب رسولاالله حتَّىٰ لم يبق معه إلاَّ عليَّبن أبيطالب، الله و أبودجانة سمّاك بن خرشة. فقال له النبيﷺ: يا أبادجانة: أما تري قومك؟ قال: بلي. قال: أَلْحِقْ بِقُومُك. قال: ما عليٰ هذا با يعت الله و رسوله. قال: أنت في حلّ. قال: والله لاتتحدّث قريش بأنّي خذلتك و فررت حتىٰ أذوق ما تذوق فجزاه النبي خيراً وكان عليَّ الله كلَّما حملت طائفة عملي رسولاالله استقبلهم و ردّهم حتّىٰ أكثر فيهم القتل و الجراحات حتّىٰ انكسر سيفه فجاء إلى النّبي تَلْيَتُكُ فَقَالَ: يا رسولالله إنَّ الرَّجل يقاتل بسلاحه و قد انكسر سيفي فأعطاء ﷺ سيفه ذاالفقار، فما زال يَدْفَعُ بَهُ عَنْ رَسُولَ اللَّهُ ﷺ حتَّىٰ أَثَّرَ و انكسر فنزل عليه جبرئيل و قال: يا محمّد، إنّ هذه لَهِيَ المواساة من عليّ لك. فقال النبي ﷺ؛ إنَّه منَّى و أنا منه. فقال جبر ثيل: و أنا منكما وسمعوا دويّاً منالسّماء لاسيف إلاَّ ذوالفقار ولافتني إلأعلى. قال: مصنّف هذا الكتاب رحمهاللَّه، قـول جـبر ثيل: و أنــا منكما. تمنّىٰ منه لأن يكون منهما فلو كان أفيضل منهما لم يبقل ذلك -

باب هفتم.....۴۹

از پدرش، از احمدین محمّدین ابی نصر بزنطی و محمّدین ابی عمیر جملگی از ابان بن عثمان، از حضرت ابی عبدالله للی نقل کرده که آن حضرت فرمودند: در روز جنگ اُحد اصحاب و یاران رسول خداعَی از صحنه کارزار گریختند و با آن حضرت غیر از علی بن ابیطالب للی و ابودجانه سماک بن خرشه احدی باقی نماند، پیامبر اکرم تیکی فرمودند: ای ابادجانه، آیا قوم خود را نمی بینی؟ عرضه داشت: آری.

حضرت فرمودند: به قوم خود ملحق شو. عرض کرد: با خدا و رسولش این طور بیعت نکردهام. حضرت فرمودند: تو را حلال نموده و اجازهات دادم بروی. عرض کرد: بهخدا سوگند نمیگذارم که قریش بگویند من تو را رها کرده و فرار نمودم بلکه می ایستم تا بچشم آنچه تو می چشی، پیامبر او را دعا نمود فرمود: خدا

بهتو جزاي خير دهد.

باری علی ظلیلا در مقابل رسول خدا ایستاده و هرگاه گروهی از دشمن به آن جناب حمله می آوردند با ایشان مقابله می کرد و آنها را برمی گرداند و کار به جایی رسید که آن حضرت یک تنه بسیاری از آنها راکشته و گروه زیادی را مجروح ساخت به حدّی که شمشیر آن صفدر شکست.

پس محضر پیامبر اکرم تَنَیَّوَالَمُ آمد و عرضه داشت: یا رسول الله این مرد (مقصود ابودجانه است) با سلاح می جنگد ولی شمشیر من شکسته است پیامبر اکرم تَنَیَوْلَهُ شمشیر خودشان یعنی ذوالفقار را به علی تلکی دادند و پیوسته آن حضرت با ذوالفقار دشمنان را از رسول خداتَنَیَوَالَهُ دفع می نمودند تا آنها را پراکنده کردند در این هنگام جبرئیل نازل شد و عرضه داشت یا محمّد، این عمل و ایثار از علی تلکی ی

> پیامبرغیتوالهٔ فرمودند: علی از من و من از علی هستم جبرئیل عرض کرد: و من هم از شما دو نفر هستم.

و همگی صدایی را از آسمان شنیدندکه بهاین عبارت طنین انداز بود: لاسیف إلاّ ذوالفقار ولافتی إلاّ علی

مصنّف این کتاب (**محمّدبن علیبن الحسین**) رحمةالله علیه میگوید: این گفته جبرتیل یعنی: (**وأنا منکما**) حاکی است از آرزوی وی که از آن دو بزرگوار (رسول خدامَتَنِيَزَلَمُ و علیبن ابیطالبطَیْلَا ) باشد پس اگر از آن دو برتر می بود نباید این سخن

ولم يتمنّ أن ينحط عن درجته إلى أن يكون ممّن دونه، و إنّما قال: و أنا منكما ليصير ممّن هو أفضل منه فيزداد محلّاً إلى محلّه، و فضلاً إلى فضله.

٢- حـدثنا عـبدالواحـدين مـحمّدين عـبدوس العـطار النّـيسابورى رحمهالله، قال: حدثنا عليبن محمّدين قتيبة قال: حدثنا الفضلين شاذان. عن ابن أبيعمير، عن هشامين سالم، عن أبيعبذالله الله قال:

لمّا أسرى برسولااللهﷺ و حضرت الصلاة أذّن جبر ثيل و أقام الصلاة. فقال: يا محمّد تقدّم، فقال له رسولااللهﷺ:

تقدّم يا جبرئيل، فقال له: إنّا لانتقدّم على الآدميين منذ أمرنا بالسجود لآدم.

لا حدثنا عبدالواحدين محمّدين عبدالوهّاب القرشي قال: أخبرنا أحمدين الفضل قال: حدثنا منصورين عبدالله قال: حدثنا محمّدين عبدالله قال: حدثنا محمّدين عبدالله قال: حدثنا الحسنين مهزيار قال: حدثنا أحمدين إبراهيم العوفي قال: حدثنا أحمدين الزاهيم العوفي قال: حدثنا أحمدين الحمدين عبدالله، عن أبي حدثنا أحمدين عبدالله، عن أبي وقاص العامري عن محمّدين عمّارين ياسر، عن أبيه قال: محمّدين عمّارين ياسر، عن أبيه قال: حدثنا محمّدين على وقال: حدثنا شريكين عبدالله، عن أبي وقاص العامري عن محمّدين عمّارين ياسر، عن أبيه قال: حدثنا شريكين عبدالله، عن أبي وقاص العامري عن محمّدين عمّارين ياسر، عن أبيه قال: حدثنا شريكين عبدالله، عن أبي وقاص العامري عن محمّدين عمّارين ياسر، عن أبيه قال: معن الله، عن أبي معلى وقاص العامري عن محمّدين عمّارين ياسر، عن أبيه قال: معن أبي عالى معن البي تقلل الله، عن أبي على معمير العمري عن محمّدين عمّارين ياسر، عن أبيه قال: معن أبي معال الله، عن أبي وقال: معن العمري عن محمّدين عمّارين ياسر، عن أبيه قال: معن العمري عن محمّدين عمّارين ياسر، عن أبيه ماله الله، عن أبي وقل اله، عن محمّدين عمّارين ياسر، عن أبيه قال: معن العامري عن محمّدين عمّارين ياسر، عن أبيه قال: معن العمري عن محمّدين عمّارين ياسر، عن أبيه اله، عن أبي ماله، عن أبي ماله، عن أبي ماله، عبدالله، على معلى معمير الحفظة لكينونتهما مع علي عليه و ذلك أنّهما لم يصعدا إلى الله تعالى بشيء منه يسخط الله تبارك و تعالى.

**باب ٨** في أنّه لم يجعل شيء إلاَّ لشيء ١-قال أبوجعفر محمّدين عليّين الحسينين موسىٰين بـابويه القـمّي الفـقيه مصنّف باب هشتم ...... و تمنّا و آرزو کند که از مقام و درجهاش تنزّل کند بنابراین به خوبی را میگفت و تمنّا و آرزو کند که از مقام و درجهاش تنزّل کند بنابراین به خوبی میتوان دریافت که ایراد جمله دانا منگما، به این منظور بوده که از موقعیّت و درجه پایین به محلّ بالا ارتقاء پیداکند و فضلی بر فضلش افزوده شود. حدیث (۴)

عبدالواحدین محمّدین عبدوس عطار نیشابوری رحمةالله علیه میگوید: علیین محمّدین قتیبه از فضلین شاذان، از این ابی عمیر، از هشامین سالم<sup>(۱)</sup>، از حضرت ابی عبدالله الله نقل کرده که آن حضرت فرمودند: وقتی رسول خداقی از سیر داده و به معراج بردند و هنگام نماز فرا رسید جبرئیل اذان و اقامه گفت و سپس عرضه داشت: یا محمّد جلو بایست. پیامبر خداقی فرمودند: ای جبرئیل تو جلو بایست.

بر انسانها مقدّم نمي ايستيم.

### حديث (۵)

عبدالواحدین محمّدین عبدالوهاب قرشی میگوید: احمدین فضل به ما خیر داد که منصورین عبدالله، از محمّدین عبدالله، از حسنین مهزیار از احمدین ابراهیم عوفی، از احمدین حکم براجمی، از شریکین عبدالله، از ابی وقاص عامری از محمّدین عمّارین یاسر<sup>(۲)</sup>، از پدرش نقل کرد که وی گفت: شنیدم که رسول خداعَیَیَنَهٔ می فرمود: دو فرشته ای که نگهیان علیین ابی طالب هستند بر تمام فرشتگان نگهبان افتخار کرده و به واسطه بودن و مصاحبتشان یا آن حضرت به خود می بالند زیرا عمل و کرداری از آن جناب به محضر ربوبی ارائه نداده اند که موجب سخط و ناخشنودی حقّ تبارک و تعالی شده باشد.

#### باب هشتم

## متحصر بودن جعل احکام در وجود مصالح و حِکَم

ابوجعفر محمّدين علىبن الحسينين موسىين بابويه قمي فقيه مصنّف اين

۱. مرحوم علاّمه در خلاصه میفرماید: وی از حضرت ابوعبداللّـه و ابوالحسن <mark>المَّنَّكْ</mark>ظ روایت مینماید و شخصی است ثقه. ۲. محمّدبن عمّاربن پاسر مخزومی از كوفیان بوده و در مرضی كه به آن مبتلا شده بود رسول خداعَلِیَوَالَّه به عبادت وی آمدند. علل الشرايع /ج ١..... ٢٢ هذا الكتاب رحمةالله عليه: حدّثنا أبي و محمّدبن الحسن بن أحمد بن الوليدرضي الله عنهما قالا: حدثنا سعدبن عبدالله، عن إبراهيم بن هاشم، عن محمّدبن أبي عمير، عن جميل بن درّاج عن أبي عبدالله الله أنّه سأله عن شيء من الحلال والحرام؟ فقال: إنّه لم يجعل شيء إلاَّ لشيء.

## باب 9

علة خلق الخلق و اختلاف أحوالهم

١-حدَّثنا أبي في الله عدَّثنا أحمدبن إدريس عن الحسين بن عبيدالله عن الحسن بن علي بن أبي عثمان عن عبدالكريم بن عبيدالله عن سلمة بن عطا عن أبي عبدالله الله قال:

خرج الحسين بن علي لله على أصحابه فقال: أيّهاالنّاس، إنّ الله جلَّ ذكره ما خلق العباد إلاّ ليعرفوه فإذا عرفوه عبدوه فـإذا عـبدوه اسـتغنوا بعبادته عن عبادة من سوّاه.

> فقال له رجل: يابن رسولالله بأبي أنت و أُمي فما معرفةالله؟ قال: معرفة أهل كلّ زمان إمامهم الذي يجب عليهم طاعته.

قال: مصنّف هذاالكتاب ــ يعني بذلك ــ أن يعلم أهل كلّ زمان أنّ اللّــه هوالذي لايخلّيهم في كـلّ زمـان مـن إمـام مـعصوم، فـمن عـبد ربّاً لم يــقم لهــم الحـجّة یاب نهم..... کتاب رحمةالله علیه میگوید: پدرم و محمّدین حسنین احمدین ولید از سعدین عبدالله، از ابراهیمین هاشم، از محمّدین ابیعمیر، از جمیلین درّاج<sup>(۱)</sup>، از حضرت ابوعبداللهظیَّلَاِ راجع به مسائل حلال و حرام میپرسد؟ حضرت میفرمایند: هیچ چیزی جعل نشده مگر بهخاطر چیز دیگر<sup>(۲)</sup>

> **باب نهم** سرَ أفرینش مخلوقات و اختلاف حالاتشان حدیث (۱)

پدرم ای فرمود: احمدبن ادریس، از حسینبن عبیدالله، از حسنبن علیبن ابیعثمان، از عبدالکریمبن عبیدالله، از سلمةبن عطا، از حضرت ابیعبدالله الله ، حضرت فرمودند:

حضرت حسین بن علی طلیمی از جمع یارانشان بیرون آمده و خطاب بـه آنسها فرمودند:

ای مردم، حقّ ـ جلّ ذکره ـ بندگانش را نیافریده مگر برای آنکه او را بشناسند و هنگامی که او را شناختند عبادتش میکنند و زمانی که او را عبادت کردند از پرستش غیر او بی نیاز میگردند.

مردی در بین یاران عرضه داشت ای پسر رسول خداغیباند: پدر و مادرم به فدای تو باد معرفت و شناخت خدارچیست؟

مصنّف این کتاب میگوید: مقصود امامطلی آنستکه: اهل هر عصری بدانند که خداوند عزّوجلٌ هیچ زمانی را خالی از امام معصوم نگذارده است.

بسنابرایسن اگسر کسمی رہّمی را بمدون داشمین حمجّت بسر آن عمبادت کند

۱. مرحوم علامه در خلاصه فرموده: وی از وجوه طائفه امامیّه بوده و برادری داشت به نام نوحین درّاج که او نیز از اصحاب امامیّه محسوب میشود و جمیل برادر بـزرگتر وی در آخر عمر نـابینا شـد و در زمـام حضرت ثامنالحججتلیًا: از دنیا رفت. ۲. مرحوم مجلسی در بحار فرموده: مقصود از این عبارت ۵انّه لم **یجعل شی الاً لشیّ**ه آنستکه حقّ تعالی عیچ حکمی از احکام را مشروع نفرموده مگر آنکه حکمتی از حِکّم در آن میباشد بنابراین حلال را به خاطر حسنش حلال و حرام را به خاطر قبحش حرام نموده است. علل الشرايع /ج ١.....٥٢ فإنّما عبد غيرالله عزَّوجلَّ.

٢- حدثنا محمّدين إبـراهـيمين إسـخاق الطـالقاني في قـال: حـدَّتنا عبدالعزيزين يحييٰ الجلودي قال: حدَّثنا محمّدين زكريا الجوهري قـال: حدثنا جعفرين محمّدين عمارة عن أبيه قال:

سألت الصادق جعفرين محمّد علم فقلت له: لِمَ خلق اللَّه الخَلْق؟

فقال: إنَّ اللَّه تبارك و تعالىٰ لَمْ يَخلق خلقه عَبَثاً ولم يتركهم سُدَىً،<sup>(۱)</sup> بل خلقهم لإِظهار قدرته وليكلَّفهم طاعته فيستوجبوا بذلك رضوانه، و ما خلقهم ليجلب منهم منفعةً ولا ليدفع بهم مضرّةً بل خلقهم لينفعهم و يوصلهم إلى نعيم الأبد.

٣\_حدّثنا محمّدبن علي ماجيلويدظا قال:

حدَّتنا محمَّد بن يحييٰ العطار عن سهلبن زيّاد، عن محمَّدبن اسماعيلبن بزيع، عن محمَّدبن زيد قال: جنت إلى الرضائة أسأله عن التوحيد؟

فأملىٰ عليَّ: الحمدللَّه فاطر الأشياء إنشاءً و مبتدعها إبتداءً بـقدرته و حكمته، لا من شيء فيبطل الاختراع، ولا لعلَّة فلا يصعَ الابتداع، خلق مـاشاء كـيف شـاء

۱-اشاره است به آیه (۳۶) از موره قیامت

#### حديث (٢)

محمّدین ابراهیمین اسحاق طالقانیﷺ میگوید: عبدالعزیزین یحیی جلودی از محمّدین زکریا جوهری، از جعفرین محمّدین عماره از پدرش نقل کرده که وی گفت: از حضرت جعفرین محمّداللﷺ پرسیدم: خداوند متعال برای چه مخلوقات را آفرید؟

حضرت فرمودند:

خداوند تبارک و تعالی مخلوقات را بیهوده نیافرید و آنها را بازیچه قرار نداد بلکه آفریدشان تا:

الف: اظهار قدرت كرده باشد.

ب: آنها را به اطاعت خویش مکلّف نموده تا بدین ترتیب مستحق رضـوانش شوند.

و خلقشان نکرد تا نفعی عائدش شده یا ضرری از خود دفع نماید بلکه ایجادشان نمود تا به آنها نفع رسانده و بدینوسیله به نعمت جاویدشان برساند. می دین

### حديث (٣)

محمّدبن على ماجيلويه ﷺ ميكويد؛ محمّدبن يحبى عطّار از سهل بن زياد، از محمّدين اسماعيل بن بزيع، از محمّدين زيد نقل كرده كه وى گفت: از حضرت رضاعﷺ راجع به توحيد پرسيدم: حضرت در جواب اين سؤال عبارات ذيل را بر من املاء<sup>(۱)</sup> فرمود:

حمد و سپاس مختص ذاتی است که پدید آورنده اشیاء است، با قدرت کامله و حکمت بالغهاش تمام موجودات را ابتداء و از هیچ، ابداع نمود نه از چیزی لاجرم آفرینشش ابداء<sup>(۲)</sup> بوده نه اختراع<sup>(۳)</sup> و نه به خاطر علتی، پس صحیح نیست به انشاء و خلقتش ابتداع<sup>(۳)</sup> اطلاق نمود، آنچه راکه خواست و به هرکیفیتی که دلخواهش بود

۱. املاء آن است که شخصی بگوید و دیگری عین گفته های او را بنویسد. ۲. ابداه آفریدن و ایجاد نمودن چیزی است از عدم و به عبارت دیگر شیخ را از لاشیخ پدید آوردن. ۲. از فرموده امامظیر، استفاده می شود که وانختواع» در مقابل دایسداه است یعنی شیشی را از شیشی دیگر آفریدن بدون این که مماثلی داشته باشد و فلاسفه نیز گفته اند: اختراع عبارت است از ایجاد غیر مسبوق به مذّت و در کلام برخی از ایشان تصریح شده به این که موجود مخترع، موجودی است که وجودش با نمونه نبوده و قبل از آن مانندی نداشته باشد. ۲. از فرموده امامظیر، به دست می آید که اینداع برخی آن مانندی نداشته باشد.

متوحّداً بذلك لإظهار حكمته و حقيقة ربوبيته، لاتضبطه العقول ولا تبلغه الأوهام ولا تُدركه الأبصار ولا يُحيط به مقدار قد عجزت دونه العـبارة. وكلّت دونه الأبصار، وضَلَّ فيه تصاريف الصفات، احتجب بغير حجاب محجوب، واستُتِر بغير ستر مستور، عُرِف بغير رؤية، و وُصِف بغير صورة، و نُعِت بغير جِسم، لاإله إلاّ هو الكبير المتعال.

٢- حدّثنا محمّدين الحسن بن أحمدين الوليدي قال: حدّثنا محمّدين الحسن الصفّار عن أحمدين محمّدين عيسىٰ عن الحسـنين مـحبوب، و حدّثنا أبي في قال:

حدَّثني سعدبن عبدالله عن أحمدبن محمّدبن عيسى عـن الحســنبن محبوب عن هشامبن سالم عن حبيبالسجستاني قال: سمعت أباجعفر ﷺ يقول:

إنّ الله عزَّوجلَّ لمّا أخرج ذريّة آدمﷺ من ظَهره ليأخذ عليهم الميثاق له بالرّبوبيّة، و بالنّبوّة لكلّ نبيٍّ، كان أوّل من أخـذ عـليهم المـيثاق نـبوّة محمّدبن عبدالله تَبَلَيْة ثم قال الله جلَّ جلاله لآدم:

انظر ماذا ترى، قال: فَنَظَرُ آدَم إلى ذَريَتِه وَ هم (ذرّ) قد ملؤا السّــماء. فقال آدم يا ربّ ما أكثر ذرّيتي ولأمر ما خلقتهم؟ فما تريد منهم بأخذك الميثاق عليهم؟

قال الله عزّوجلّ: يعبدونني ولا يشركون بي شيئاً، و يؤمنون برسلي و يتّبعونهم.

قال آدم: يـا ربّ، فـمالي أرى بـحض الذرّ أعـظم مـن بـعض و بـعضهم له نـور كـثير

باب نهم..... که دست..... و بدین ترتیب حکمت و حقیقت ربّ بودن خویش را

آشکار نمود. عقل ها به او احاطه نداشته و وهم ها به او نرسیده و دیده ها او را ندیده و به مقدار در نخواهد آمد، الفاظ و عبارات در مقام توضیح و تفسیرش نارسا بوده و چشم ها از رؤیتش واماندهاند و انتزاع صفات و اشتقاقشان از ذات ربوبی آن طور که شاید و باید بیانگر واقع نمی باشد، یدون حجاب محجوب و مخفی است و بدون پوششی، پوشیده است، بدون اینکه دیده شود شناخته شده و با اینکه جسم

> نیست ستوده می شود، معبودی نیست مگر او که بزرگ و متعالی است. **حدبث (۴)**

محمّد بن الحسن بن احمد بن الولید علی میگوید: محمّد بن الحسن الصفّار، از احمد بن محمّد بن عیسی، از حسن بن محبوب و نیز پدرم علی می فرماید: سعد بن عبدالله، از احمد بن محمّد بن عیسی، از حسن بن محبوب از هشام بن سالم، از حبیب سجستانی<sup>(۱)</sup> نقل کرده که وی گفت: از امام باقرطیت شنیدم که می فرمودند: زمانی که حقّ تعالی بمنظور اخذ میثاق از ذریه آدم طیت و شهادت و اقرار شان به ربو بیّت حقّ عزّوجل و نبوّت تمام انبیاء ایشان را از پشت آدم بیرون آورد اوّلین میثاقی که از ایشان گرفت اقرار به نبوّت حضرت محمّد بن عبدالله تولین بنگر، چه می بینی؟

حضرت فرمودند: پس جناب آدمالیک به ذریه خود در حالی که بهصورت مورچگان بوده و آسمان را پرکرده بودند نگریست و گفت: پروردگارا چقدر زیاد هستند، برای چه ایشان را آفریدهای؟ از گرفتن میثاق و بستن پیمان برایشان چه اراده کردهای؟

۱.۱۱ محمّدین مسعود منقول است که حبیب در ابتداه از خوارج بوده و سپس مستبصر شد و در عداد اصحاب صادقین اللی قرار گرفت.

علل الشرايع /ج ١.....٩ ا

و بعضهم له نور قليل و بعضهم ليس له نور؟ قال الله عزوجل: كذلك خلقتهم لأبلوهم في كلّ حالاتهم. قال آدم: يا ربّ أفتأذن لي في الكلام فأتكلّم؟ قال الله عزّوجلّ: تَكَلَّم فإنَّ روحك من روحي و طبيعتك من خلاف كينونتي. قال آدم: يا رَبّ، لَوْكُنتَ خَلَقتَهم على مثالٍ واحدٍ و قدرٍ واحدٍ و طبيعةٍ واحدةٍ و جبلّةٍ واحدةٍ و ألوانٍ واحدةٍ و أعمارٍ واحدةٍ و أرزاقٍ سواء، لَمْ يَبْغ بعضهم على بعض ولم يكن بينهم تحاسد ولا تباغض ولا اختلاف في شيء من الأشياء؟

قال اللَّه جلَّ جلاله: يا آدم، بروحي نطقتَ و بضَعْفِ طبعك تكلَّفْتَ مالا علم لك به، و أنا اللَّه الخالق العليم، بعلمي خالفتُ بين خلقهم و بـمشيئتي أمضي فيهم أمري، و ألى تدبيري و تقديري هم صائرون لا تبديل لخَلقي، و إنَّما خلقتُ الجنَّ والانسَ ليعبدوني، و خلقتُ الجنَّةَ لِتَنْ عَبَدَني و أطاعَني منهم، واتَبَع رسلي ولا أبالي، و خلقت النَّار مَن كفربي وعصاني، ولم يتَبع رسلي ولا أبالي، و خلقت ذرّيتك من غير فاقة لي إليك و إليهم، و إنّما خلقتك و خلقت ذرّيتك من غير فاقة لي إليك و إليهم، و ولي خلقتك و خلقت درّيتك من غير فاقة لي إليك و اليهم، و مياتكم و قبل مماتكم، و كذلك خلقت الدّنيا والآخرة والحياة والموت والطّاعة والمحصية والجنّة والنّار، و كذلك أردت في تقديري و والطّاعة و أبوامي النّافذ فيهم خالفت بين صورهم و أجسامهم و ألوانـهم و أعـمارهم و أرزاقهم و طاعتهم و طـعتهم و معصيتهم، باب تهم.... نورکم داشته و جمعی بینور میباشند؟ خداوند عزّوجل فرمود: اینگونه ایشان را آفریدم تا در تمام حالات آنها را بیازمایم. آدم ظیّل عرضه داشت: پروردگارا اذن میدهی سخن بگویم؟

خداوند عزّوجلٌ فرمود: سخن بگو، روح تو از روح من است ولی طبیعتت ناشی از خلاف و ماهیّت من می باشد<sup>(۱)</sup> آدم للی عرضه داشت: پروردگارا آیا اگر ایشان را متفاوت نمی آفریدی بلکه از نظر صورت و اندازه و طبیعت و فطرت و رنگ و عمر و رزق و روزی یکسان خلق می نمودی این طور نبود که بعضی بر برخی ستم نکرده و بینشان حسادت و کینه واقع نشده و در هیچ موضوعی با هم اختلاف پیدا نمی کردند؟

خداوند عزّوجل فرمود: ای آدم اصل نطق و سخن گفتنت ناشی از انشعاب روحت از روح من است ولی ناتوانی طبیعتت تو را به تکلف انداخت و از چیزی که علم به آن نداری پیگیری کردی، من آفریننده دانا هستم که با علم و آگاهی بین آفرینش مخلوقات اختلاف انداخته و با مشیّت و خواسته م در بین آنها امر خود را میگذرانم و ایشان با تدبیر و نقدیر من میگردند، هیچ تغییری در خلقت و آفرینش من نمی باشد، جنّ و انس را آفریدم تا مرا عبادت کنند، و بهشت را ایجاد کردم برای آنان که مرا پرستیده و اطاعتم نموده و از فرستادگانم پیروی کنند و دیگر النفاتی نکرده و باکی ندارم و آتش را تعبیه کردم برای کسانی که به من کفر ورزیده و از فرمانم و ذریّه تو را آفریدم بدون این که به تو و ایشان نیازی داشته باشم فقط ایجادتان کردم سرپیچی کرده و از فرستادگانم پیروی نکنند و دیگر التفاتی نداشته و باکی ندارم و تو تا جملگی را آزموده و آشکار شود که در دنیا در دوران زندگانی و قبل از مردن کندام یک از حیث کردار بهتر هستید و همچنین دنیا و آخرت، حیات و ممات، تا جملگی را آزموده و آشکار شود که در دنیا در دوران زندگانی و قبل از مردن کنام عاص و عصیان، بهشت و دوزخ را آفریدم تا هر کس کنان و آخرت، حیات و ممات، تقدیر و تدرین ایزاده ای را نموده و را فریدم و با علم و تو میان از مردن و دیزه و تو میان از دیاری میان و درین و میان و آخرت، حیات و میان کناره و تو میان از میش و میان و درین و دو با علم و آخرت، حیات و میات، تقدیر و تدبیرم نیز چنین اراده ای را نموده و و با علم و آگاهی بین صور و اجسام و الوان و عمرها و ارزاق و طاعت و معصیتشان اختلاف و تفاوت انداختم در نتیجه

۱. مقصود از «روح من» یعنی روحی را که برگزیدم و آن روحی است که از عالم مجرّدات یا عالم قدس می اشد چنانچه منظور از وطبیعت» طبیعتی است که از عالم خلق و جسمانیات یا از معدن شهوات و جهالات می باشد لذا جناب آدم به طبیعتی که از عالم جسمانیات است سؤال نموده و این شرح و توضیح از مرحوم مجلسی در بحارالانوار می باشد.

| ۶، | ج ۱ | ل الشرايع / ج | علز |
|----|-----|---------------|-----|
|----|-----|---------------|-----|

فجعلت منهم السّعيد والشـقيّ، والبـصير والأعـميٰ، والقـصير والطّويل، والجميل والذّميم. والعالم والجاهل، والغنى والفقير، والمطيع والعـاصي، والصحيح والسقيم، و من به الزمانة و من لاعاهَةَ به، فينظر الصحيح إلى الذي به العاهة فيحمدني على عافيته، و ينظر الذي به العاهة إلى الصّحيح فيدعوني و يسألني أن أعافيه و يصبر على بلائي فأتيبه جزيل عطائي. و ينظر الغني إلى الفقير فيحمدني و يشكرني، و ينظر الفقير إلى الغني فيدعوني و يسألني، و ينظر المؤمن إلى الكافر فيحمدني عـلى مـا هَـدَيْتُه فـلذلك خلقتُهم لأَبْلَوَهم في السّراء و الضّراء، و فيما عافيتهم و فيما ابتليتهم و فيما أعطيتهم و فيما أمنعهم. و أنا الله الملك القادر، ولي أن أمضي جـميع مــا قدرت على ما دبرت ولى أن أُغيّر من ذلك ما شئتُ ألى ما شئتُ فأُقدّم من ذلك ما أُخَّرْتُ و أَوْخًر ما قدّمتُ، و أنا الله الفعّال لما أريد لا أُسأل عـمّا أَفْعَلُ و أنا أَسْأَلُ خلقي عمّا هم فاعلون. ۵۔ حدّتنا أبي رحمهالله قال: حدّثنا عبداللهبن جعفر الحميري، عن هارونين مسلم، عن مسعدةين زياد قال: قال رجل لجعفر بن محمد يا أباعبد الله. إنَّا خُلِقْنا للعُجْبِ؟ قال: و ما ذاك؟ لله أنت. قال: خلقنا للفناء؟ فقال: مه يابن أخ، خلقنا للبقاء. و کیف تفنیٰ جنَّة لاتبید و نار لاتخمد و لکن قل: إنَّما نتحرَّک من دار إلىدار.

| ۶١ |  | ياب نهم |
|----|--|---------|
|----|--|---------|

برخی از ایشان را سعید و بعضی را شقی، دستهای را بینا و گروهی را نابینا، جمعی راکوتاه و نفرانی را بلند، تعدادی را زیبا و جمیل و عددی را زشت و ذمیم، جملهای را عالم و فرقهای را جاهل، تنی چند را غنی و قومی را فقیر، جماعتی را مطیع و طایفهای را عاصی و مجموعی را سالم و صحیح و معدودی را بیمار و سقیم، صفّی را مبتلا به زمینگیری و ردیفی را مبرّا از آفات قرار دادیم و سرّ این اختلاف بین مخلوقات آن است که:

شخص سالم و صحیح به کسی که مبتلا به آفت است مینگرد آنگاه در مقابل عافیت و سلامتیش مرا حمد و شکر میکند و در مقابل آن کس که به آفت مبتلا است به شخص صحیح نظر نموده مرا خوانده و درخواست میکند که وی را عافیت دهم و پیوسته بر این بلایی که به او دادهام صبر کرده درنتیجه به او ثواب جزیل و عطاء کثیر می دهم، غنی به فقیر نگریسته مرا سپاس و شکر می نماید و فقیر به غنی نظر نموده مرا خوانده و درخواست میکند که وی را از فقر برهانم، مؤمن به کافر می نگرد در قبال هدایتی که او را کردهام حمد مرا بجا می آورد، باری مخلوقات را بدینگونه و با این اختلاف آفریدم تا در خوشحالی و بدحالی، سلامتی و بیماری، دارایی و نداری ایشان را بیازمایم.

توجّه داشته باش که من معبود و سلطانی قادر بوده و تمام مقدّرات را براساس تدبیر قرار دادهام و می توانم آنچه را که بخواهم تغییر دهم مثلاً مؤخّرات را مقدّم نموده و مقدّمات را مؤخّر نمایم، من آنچه را اراده کنم به مرحله فعل آورده و هرگز کسی حقّ سؤال از افعال من را نداشته ولی من از فعل و کردار مخلوقاتم می پرسم. حدیث (۵)

پدرم رحمةالله علیه فرموده: عبداللهبن جعفر حمیری از هارونبن مسلم، از مسعدةبن زیاد نقل کرده، وی گفت: مردی محضر امام جعفربن محمّدالصادق للمُؤَلِّط عرض کرد:

ای اباعبدالله: آیا ما برای خودبینی آفریده شدهایم؟

حضرت فرمودند: خودبینی چیست؟ برای خدابینی تو آفریده شدهای عرض کرد: برای فناء و نابودی خلق شدهایم؟

حضرت فرمودند: ساکتباش برادرزاده،ما برای بقاء آفریده شدهایمنه فناء. و چگونه فانی میشود بهشتی که زوال نداشته و دوزخی که خاموش نمیشود، پس بگو: ما از خانهای به خانه دیگر منتقل میشویم.

٤- حدّثنا محمّدبن الحسنبن أحمدبن الوليد في قال: حدثنا أحمدبن الريس عن محمّدين أحمدبن يحيى بن عمران الأشعري عن يحقوب بن يزيد عن الحسنبن علي الوشّاء، عمّن ذكره، عن بعضهم قال: ما من يوم إلاً وملك ينادي من المشرق: لو يعلم الخلق لماذا خُلِقوا.

قال: فيجيبه ملك آخر من المغرب: لَعَمِلوا لمَّا خُلِقوا.

٧- أخبرني أبوالحسن طاهربن محمّدبن يونسبن حياة الفقيه فسيما أجازه لي ببلغ قال: حدّثنا محمّدبن عثمان الهروي قال: حدّثنا أبو محمّد الحسنبن مهاجر قال: حدثنا هشامبن خالد قال: حدّثنا الحسنبن يحييٰ قال: حدّثنا صدقةبن عبدالله، عن هشام، عن أنس، عن النّسبي تشيّل عسن جبر ثيل الله قال، قال الله تبارك و تعالى:

من أهان لي ولياً فقد بارَزَني بالمحاربة، وما تردّدتُ في شيء أنا فاعله مثل تردّدي في قبض نفس المؤمن، يكره الموت و أكره مساءته ولابَدٌ له منه، وما يتقرَّب إليَّ عبدي بمثل أداء ما افترضتُ عليه، ولا يزال عـبدي يبتهل إليَّ حتَّىٰ أحبّه و من أحببته كنتُ له سمعاً و بصراً و يداً و مَوْئلاً إنْ دعاني أَجبته و إنْ سألني أُعطيته، و إنَّ من عبادي المؤمنين لمن يريد الباب من العبادة فأكُفَّه عنه؛ لئلاً يدخله عُجْبٌ فيفسده، و إنّ من عبادى المؤمنين لمن لايصلح إيمانه إلاَّ بالفقر ولو أغنيته لأفسده ذلك، و إنّ من عبادي المومنين لمن لا يصلح إيمانه إلاَّ بالغنى ولو أفقر ته لأفسده ذلك، و إنّ من عبادي المؤمنين لمن لا يصلح إيمانه إلاَّ بالغنى ولو أفقر ته لأفسده ذلك، و إنّ من عبادي المؤمنين لمن لا يصلح إيمانه إلاَّ بالغنى ولو أفقر ته لأفسده ذلك، و إنّ من ياب تهم...... ۶۳

### دديث (۶)

محمّدین الحسنین احمدین الولید الی می فرماید: احمدین ادریس، از محمّدین احمدین یحییین عمران اشعری، از یعقوبین یزید، از حسنین علی الوشاء، از کسیکه ذکرش نموده، از برخی ژوات که او گفت: روزی نیست مگر آنکه فرشتهای از مشرق ندا میکند: اگر خلایق می دانستند برای چه آفریده شدهاند، راوی گفت:فرشتهای دیگر از مغرب جوابش را داده و میگوید: هر آیته عمل میکردند برای آنچه به منظورش خلق گردیدهاند.

ابوالحسن طاهربن محمّدين يونسين حيات كه مرد فقيهي است در اجازهاي كه به من در بلخ داد فرمود: محمّد بن عثمان هروی، از ابومحمّد حسنبن مهاجر از هشامبن خالد، از حسنبن يحيى، از صدقةبن عبدالله از هشام، از انس، از نبي اكرم مَلْكُلُمُ نقل كرده كه أن حضرت نيز از جبرئيل للكلُّ حكايت كردند كه وي گفت: خداوند تبارک و تعالی فرمود: کسی که به دوست و ولیّ من اهانت کند به محاربه با من برخاسته است و اگر تردد در جقّ من راه می داشت در هیچ فعلی تردد نداشتم مثل تردّدی که در قبض روح مؤمن برایم حادث می شد<sup>(۱)</sup> زیرا مؤمن از مرگ کراهت دارد و من هم از کاری که مورد کراهت مؤمن است، بیزارم ولی در عین حال چارهای از مرگ و مردن او نمیباشد، و بنده من با هیچ عمل و کرداری به اندازه انجام آنچه راکه بر او واجب کردهام به من نزدیک نمی شود و پیوسته بندهام به درگاه من زاری میکند تا محبوبم واقع شود و وقتی محبوبم قرار گرفت گوش و چشم و دست و پناهگاهش میگردم، اگر مرا بخواند اجابتش کرده و اگر از من درخواست کند به او عطا خواهم نمود، برخی از بندگان مؤمن هستند که میخواهند عبادتی را انجام دهند ولى منصرفشان ميكنم تا خودبيني به ايشان راه نيابد و بدين تىرتيب حالشان فاسد گردد چنانچه پارهای از بندگان مؤمن سلامتی ایمانشان صرفاً با فقر است به طوري که اگر غني شوند ايمانشان فاسد مي شود يا بعضي ديگر هستند که سلامتي ايمان أنها فقط با ابتلاء به بيماري تأمين گشته لذا اگر جسمشان سالم شود

۱ـ در متن حدیث محذوف در تقدیر است و بفرموده مرحوم مجلسی در بحار تقدیر چنین میباشد: لوجاز علیّ التردّد ما ترددت فی شیْ....چنانچه ما در ترجمه براساس همین تقدیر عبارت را برگردان نمودیم البته تقادیر دیگری نیز گفتهاند که به جهت عدم اطاله کلام از ذکرشان صرفنظر کردیم. علل الشرايع /ج ١.....٩

لأفسده ذلك، و إنّ من عبادي المؤمنين لمن لا يصلح إيمانه إلاَّ بالصّحة ولو أسقمته لأفسده ذلك، إنّي أدبّر عبادي بعلمي بقلوبهم فإنّي عليم خبير.

٨- حدّثنا محمّدين أحمد الشيباني في قال: حدّثنا محمّدين هارون الصّوفي قال: حدّثنا عبدالله بن موسى الحبال الطبري قال: حدثنا محمّدين الحسين الخشاب قال: حدثنا محمّدين محسن عن يونسين ظبيان قال: قال الصادق جعفرين محمّد الله:

إنّ الناس يعبدوناللّه عزّوجلّ على ثلاثة أوجه: فطبقة يعبدونه رغبة في ثوابه فتلك عبادة الُحرصاء و هوالطمع، و آخرون يعبدونه خوفاً من النار فتلك عبادة العبيد و هي رهبة، ولكنّي أعبده حُبّاً له عزَّوجلَّ فتلك عبادة الكرام، و هو الأمن لقوله عزَّوجلَّ:

(وَهُمْ مِنْ فَزَعٍ يَوْمَئِذٍ آمِنُونَ<sup>(١)</sup> قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبعُوْنِي يُحْبِبْكم اللَّه و يَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوْبِكم)<sup>(٢)</sup> فمن أحبّ اللَّه عزَّوجلَّ أحبّه اللَّه، و من أحبّه الله عزَّوجلَّ كان من الآمنين.

۲. سورهٔ آل عمران آیه (۲۱)

۱-سورهٔ نمل آیه (۸۹)

باب ت**هم**..... ۶۵

فاسدالایمان میشوند و به عکس جمعی از اهل ایمان میباشند که تنها در صورت صحیحالمزاج بودن ایمانشان سالم میماند از اینرو اگر آنها را مبتلا به بیماری کثم ایمانشان فاسد میگردد، بنابراین با علم به قلوب و دلهای بندگان بین ایشان تدبیر میکنم چه آنکه من عالم و خبیر هستم. حدیث (۸)

محمّدين احمد شيباني الله ميگويد: محمّدين هارون صوفي از عبداللهين موسىالحيال الطبرى از محمّدين الحسين الخشاب، از محمّدين محسن، از يونسين ظِبيان نقل كرده كه وى گفت: حضرت صادق جعفرين محمّداللَّيَا فرمودند:

مردم به سه نحو خداوند عزّوجلٌ را پرستش میکنند: گروهی به جهت میل به اجر و پاداش او را میپرستند که این پرستیدن حریصان و آزمندان است، دستهای دیگر چون از آتش دوزخ هراس دارند حضرتش را عبادت مینمایند که این عبادت بندگان بوده و در واقع ترس و وحشت است نه پرستش ولی من خدای عزّوجلٌ را دوست دارم و همین دوست داشتن مرا بر عبادت و پرستشش وادار نموده.

اين عبادت، عبادت جوانمردان و صاحبان مروّت است كه از هر وحشت و دهشتی در امان هستند به دليل فرموده حقّ تبارك و تعالى: وَ هُمْ مِنْ فَنَعٍ يَـوْمَنْذٍ آمنۇنَ<sup>(۱)</sup> و در جاى ديگر به همين نوع از عبادت اشاره نموده و فرموده: اِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّوْنَ اللَّهَ فَاتَّبِعُوْنِي يُحْبِبْكُمُ اللَّهُ وَ يَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوْبَكُمْ<sup>(۲)</sup> بنابراين كسى كه خدا را دوست دارد خداوند عزّوجل متقابلاً او را دوست داشته

وکسی که خدا او را دوست بدارد در زمره آمنین و آنهایی است که از هر نوع گزند و آسیبی در قیامت مصون و محفوظ می باشد

#### حديث (٩)

حسین بن یحیی بن ضریس بجلی از پدرش از ابوجعفر محمّد بن عمارة السکری السّریانی از ابراهیم بن عاصم در قزوین حدیثی را به این شرح نقل نمود: عبدالله بن هارون کرخی از ابوجعفر احمد بن عبدالله بن یزید بن سلام بن عبداللّه (آزاد کرده رسول خداعَیَیَوَلَهُ) گفت: عبداللّه بن یزید از ابی یزید بن سلام، از پدرش سلام بن عبداللّه یعنی برادر عبداللّه بن سلام از عبداللّه بن سلام نقل کرد که وی

۱. سورهٔ نمل آبه (۸۹)

۲. سورهٔ آل عمران آبه (۳۱)

علل الشرايع /ج ١.....٩ جـ ١.....

قال: في صحف موسىٰبن عمران ﷺ يا عبادي:

إنّي لم أخلق لأستكثر بهم من قسلّة، ولا لأنس بسهم مسن وحشسة، ولا لأستعين بهم على شيء عجزت عنه، ولا لجرّ منفعة، ولا لدفع مضرّة، ولو أنّجميع خلقي من أهل السعوات والأرض اجتمعوا على طاعتي و عبادتي لا يفترون عن ذلك ليلاً ولا نهاراً مازاد ذلك في مسلكي شسيئاً سسبحاني و تعاليت عن ذلك.

١٠ حـد ثنا محمّد بن أحمد الشيباني على قـال: حدّثنا محمّد بن أبي عبد الله الكوفي قال: حدّثنا موسى بن عـمران النّخعي، عـن عـمّه الحسين بن يزيد النّوفلي عن علي بن سالم عن أبيه عن أبي بصير قال: سألت أباعبد الله على عن قول الله عزَّوجلَّ:
(وَ مَا خَلَقْتُ الجُنَّ وَالانْسَ الاَ لَيَعْبُدُوْنَ)؟
قال: خلقهم ليأمرهم بالبادة.
(وَ لا يَزَالُوْنَ مُخْتَلُقُبْ إلاَ مَنْ رَحِمَ رَيُّكَ والذي الله عن أبيه عن علي من عمران النّحي مع علي عن علي بن سالم عن أبيه عن أبي بصير قال: سألت أباعبد الله على عن قول الله عزَّوجلَّ:
(وَ لا خَلَقْتُ الجُنَّ وَالاَنْسَ الاَ لَيَعْبُدُوْنَ)؟
قال: خلقهم ليأمرهم بالبادة.
(وَ لا يَزَالُوْنَ مُخْتَلُقُبْنَ إلاَ مَنْ رَحِمَ رَيُّكَ والذلك خلقهم؟
قال: خلقهم ليفعلوا ما يستوجبون به رحمته فيرحمهم.
١٦ حدَّتنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد على قـال: حدَّتني ماد الله بن أبي عبدالله البرقي عن عبدالله بن أبي من الماد بن أو ماد حدَّتني أبي عن أبي عبدالله البرقي عن علي أله بن أحمد بن أبي عبدالله البرقي عن عبدالله بن أبي من الماد بن أحمد بن أو ليد علي قال: حدَّتني أبي عبدالله البرقي عن عبدالله بن أبي مبدالله الم عن عبدالله بن أبي مبدالله الله قال: عن علي بن الحسن بن أحمد بن الوليد على قال: حدَّتني أحمد بن أبي عبدالله البرقي عن عبدالله بن أحمد الله بن أبي مبدالله الم اله يستولي اله بن أبي مبدالله البرقي عن عبدالله بن أحمد بن أبي مبدالله الربي عبدالله بن أبي مبدالله اله أبي أبي مبدالله الرابي عبدالله بن أحمد بن اله أبي أبي عبدالله البرقي عن عبدالله بن أحمد بن الحسن بن أحمد بن أبي عبدالله البرقي عن عبدالله بن أحمد بن أحمد بن اله المري قـال: حدثنا درست بن أحمد بن الله الربي قال: حدثنا درست بن أحمد المرابي أبي عبدالله البرقي عن عن عبدالله بن أبي مبدالله بن أربي عبدالله البرقي عن عبدالله بن أبي مبدالله بن أربي عبدالله البرقي عن عبدالله البرقي عن عبدالله بن أحمد المروب بن أبي مبداله أبي عن عمري بن أبي عبدالله البرقي عن عبدالله البر أبي عبدالله البرقي عن عبدالله البرقي عن عبدالله البرقي عن عبدالله البرقي عن عبدالله أبي أبي من عبداله أبي أبي من عبلي بن أبي عبداله البرقي عن عبلي البن البي أبي أبي ما مالهه البي أبي أبي أبي ماله البن البي

ياب نهم.....۶۷

گفت: خداوند عزّوجل در صحف موسی بن عمران ظلّ فرموده: ای بندگان من، شما را نیافریدم تا بدین وسیله از تنهایی و کمی درآمده و صاحب یاور و جماعت زیادی شوم و نه با شما انس گرفته تا به واسطه آن وحشت نکنم و نه به کمک شما عجز خود را ترمیم نمایم و نیز آفرینش شما نه به خاطر جلب منفعت یا دفع ضرر از خودم باشد و همین قدر بدانید که اگر تمام مخلوقات من در آسمان و زمین پشت به هم داده و اطاعت و عبادت مرا نموده و شب و روز بدون کوچکترین سستی من را پرستش کنند به سلطنت و قدرتم چیزی افزوده نمی شود چه آنکه ساحت ربوبی من والاتر از آن بوده و از این نواقص مبرا است.

### حديث (١٠)

محمّدبن احمد شیبانی اللہ میگوید: محمّدین ابیعبداللّه کوفی از موسیین عمران نخعی از عمویش حسینین یزید نوفلی از علیین سالم از پدرش، از ابی بصیر نقل کردہ که وی گفت:

راجع به فرموده حقّ تعالى «وَمَا خَلَقْتُ الجِنَّ والإِنْسَ اِلاَّ لِـيَعْبُدُونِ»<sup>(١)</sup> از امـام صادق المَثْلَةِ پرسيدم:

حضرت فرمودند: مقصود اینستکه: حتّی تعالی جنّ و انس را آفرید تا ایشان را به عبادت امر فرماید.

سپس ابوبصیر میگوید: و نیز از آن جناب راجع به معنای کلام حقّ عزّوجلّ (وَلاَ يَزِالُوْنَ مُخْتَلِفِينَ اِلاَ مَنْ رَحِمَ رَبَّکَ»<sup>(۲)</sup> سؤال کرده و عرضه داشتم: برای چه خداوند ایشان را آفرید؟

حضرت فرمودند:

خداوند آنها را آفرید تا عملی را که یا انجامش مستوجب رحمتش میشوند بجاآورده و بدین ترتیب مشمول رحمت واسعهاش قرارگیرند.

# **حدیث (۱۱)** محمّدبن حسن بن احمدبن ولید اللہ میگوید: محمّدبن حسن صفّار، از احمدبن ابیعبدالله برقی، از عبداللهبن احمد نهیکی از علیبن حسن طاطری از درست بن ابیمنصور از جمیل بن دُرّاج نقل کردہ که وی گفت: به امام صادق طَیْلًا

- ۱\_ سورهٔ ذاریات آیه (۵۶)
- ۲. سورهٔ هود آبه (۱۱۹ و ۱۱۸)

علل الشرايع / ج ١ ۶٨ قلت لأبي عبدالله ظير: جعلت فداك ما معنىٰ قول الله عزَّ وجلَّ: (وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالإِنْسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُون)؟ فقال: خلقهم للعبادة. ١٢\_حدَّثنا محمّدبن موسىبن المتوكّل الله قال: حدّثنا عليّبن الحسين السّعد آبادي عن أحمدبن أبي عبدالله البرقي عن الحسنبن عليبن فضال عن ثعلبةبن ميمون عن جميلبن درّاج عن أبي عبدالله ﷺ قال: سألته عن قول الله عزَّوجلَّ: (وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالإِنْسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُوْنُ)؟ قال: خلقهم للعبادة. قلت: خاصّة أم عامّة؟ قال: لا، بل عامّة. ١٣\_ حدثنا محمّدبن إبراهيم بن إسحاق الطالقاني في قال: حدثنا أحمدبن محمّدبن سعيد الكوفي عن عليبن الحسنبن عليبن فضّال عن أبيه عن أبي الحسن الرضائظ قال: قلت له: لِمَ خلق اللَّه سبحانه و تعالى الخلق عـلى أنـواع شـتَّىٰ؟ وَلَـم يخلقهم نوعا واحداد رحمق كيتر الموجر الك فقال: لئلًا يقع في الأوهام أنَّه عاجز ولا يقع صورة في وهم ملحد إلاَّ وقد خلق الله عزَّوجلَّ عليها خلقاً لئلًّا يقول قائل: هل يقدر الله عزَّوجلَّ على أن يخلق صورة كذا و كذا؟ لأنَّه لا يقول من ذلك شيئاً إلاَّ و هو موجود في خلقه تبارك و تعالىٰ، فيعلم بالنظر إلى أنواع خلقه أنَّه على كلَّ شيء قدير.

**باب ١٥** العلّة الّتي من أجلها سمّي آدم آدم

عرضه داشتم: فدایت شوم: معنای وَمًا خَلَقْتُ الجِنَّ والإِنْسَ الخ چیست؟ حضرت فرمودند: خداوند متعال جنّ و انّس را فقط برای عبادت آفریده. ح**دیث (۱۲)** 

محمّدين موسىين متوكّل ﷺ مىگويد: علىين حسين سعدآبادى از احمدين ابىعبدالله برقى از حسنين علىين فضّال از ثعلبةين ميمون از جميلين درّاج نقل مىكندكه وى گفت: از حضرت امام صادق ﷺ راجع به معناى فرموده حقّ تعالى «وَمَا خَلَقْتُ الجِنَّ والإِنْسَ اِلاَ لِيَعبُدُونِ» سؤال كردم.

حضرت فرمودند: مقصود این است که خداونـد جـنّ و انس را بـرای عـبادت آفریده.

> عرضه داشتم: گروه خاصی را یا عموم را؟ فرمودند: خیر، بلکه عموم را به منظور عبادت خود آفریده است. **هدیت (۱۳)**

محمّدین ایراهیمین اسحاق طالقانی ﷺ میگوید: احمدین محمّدین سعید کوفی از علیین حسنین فضّال از پدرش از حضرت ابیالحسن الرضاطﷺ حدیثی را به این شرح نقل کرده، وی میگوید: محضر امامطﷺ عرض کردم: چرا خداوند سبحان مخلوقات را به انواع مختلف آفرید و همه را یک نوع خلق نکرد؟

امام الملی فرمودند: برای این که توهم نشود که او عاجز است و در وهم کسی نیاید که ناتوان بوده و قدرتش محدود می باشد و اساساً در وهم هیچ ملحد و کافری صورتی نقش نمی بندد مگر آن که خداوند عزوجل موجودی را به آن هیئت و صورت آفریده و این به خاطر آن است که کسی نگوید: آیا خدا قادر است که فلان صورت را خلق کند؟

و همانطوری که اشاره شد جایی برای این سؤال نیست چون هر صورت و هیئتی که از آن سؤال شود در بین مخلوقات حقّ تبارک و تعالی موجود است، در نتیجه با نگریستن و چشم انداختن به انواع مخلوقات و مصنوعات باریتعالی علم و قطع پیدا میکنیم که حضرتش بر تمام اشیاء قادر میباشد.

## **باب دهم** سز نامیده شدن جناب آدم به آدم

الحدثنا أبي إلى قال: حدثنا عبداللهبن جعفر الحميري، عن أحمدين محمّدين عيسى، عن أحمدين محمّدين أبي نصر عن ابانين عـثمان، عـن محمّد الحلبي، عن أبي عبدالله الله قال: إنّما سمّي آدم آدم؛ لأنّه خلق من أديم الأرض. قال مصنّف هذا الكتاب رحمهالله: اسم الأرض الرابعة أديـم. و خـلق آدم منها، فلذلك قيل: خلق من أديم الأرض.

## باب 11

العلّة التي من أجلها سمّي الإنسان إنسانا ١- حدّثنا علي بن أحمد بن محمّد فلا قال: حدّثنا محمّد بن أبي عبدالله الكوفي، عن معاوية بن حكيم، عن ابن أبي عمير، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبدالله فلا قال: سمّى الإنسان إنساناً؛ لانَّه ينسى، وقال الله عزَّوجلَّ: (وَلَقَدْ عَهِدْنَا إِلَىٰ آدَمَ مِنْ قَبْلُ فَنَسِيَ)(إِن

## باب 12

العلّة الّتي من أجلها خلق الله عزَّوجلَّ آدم من غير أب و أمّ، و خلق عيسىٰ من غير أب، و خلق سائر الخلق من الآباء و الأُمهات ١- حدّثنا علي بن أحمد بن محمّد على قال: حدّثنا محمّد بن أبي عبداللّه الكوفي عن موسى

۱.مورة طٰه، آية ۱۱۵

#### حديث (۱)

پدرم ای فرمود: عبدالله بن جعفر حمیری از احمد بن محمّد بن عیسی، از احمد بن محمّد بن ایسی نصر، از ایان بن عشمان، از محمّد حلبی، از حضرت ابی عبدالله طلی نقل کرده که آن حضرت فرمودند: به خاطر این آدم را آدم نامیدند که از ادیم آفریده شده است. مصنّف این کتاب علیه الرحمه می گوید: نام زمین چهارم ادیم بوده و جناب آدم طلی از آن آفریده شده و به همین جهت گفته شده که آدم طلی از ادیم الارض خلق گردیده (۱)

> **باب یاز دهم** سز نامیده شدن انسان به انسان ح**دیث** (۱)

علی بن احمد بن محمّد الله میگوید: محمّد بن ابی عبدالله کوفی از معاویة بن حکیم<sup>(۱)</sup>، از ابن ابی عمیر، از برخی اصحاب از حضرت ابی عبدالله للیا قلل کرده که آن حضرت فرمودند: به خاطر این انسان را انسان نامیده اند که نسیان و فراموشی دارد، خداوند عزّوجل می فرماید: وَلَقَدْ عَهدُنَا اِلَیٰ آدَمَ مِنْ قَبْلُ فَنَسِیَ (ما قبلاً با آدم عهدی بستیم، پس او آنرا فراموش کرد)

باب دوازدهم سز خلقت آدم بدون پدر و مادر و آفرینش عیسی بدون پدر و ایجاد سائرین از پدر و مادر علی از موسی از

۱- کلمه دادیم» به معنای ظاهر و روی می باشد لذا ادیم السّماه یعنی ظاهر آسمان و ادیم الارض یعنی روی زمین ولی از ظاهر عبارت مصنّف علیه الرحمه این طور استفاده می شود که معنای مزبور مراد نیست بلکه مقصود از آن زمین چهارم است که به این نام موسوم می باشد چه آنکه به اعتقاد قدماه در مقابل هفت آسمان، هفت از آن زمین چهارم است که به این نام موسوم می باشد چه آنکه به اعتقاد قدماه در مقابل هفت آسمان، هفت زمین نیز وجود داشته که به این نام موسوم می باشد چه آنکه به اعتقاد قدماه در مقابل هفت آسمان، هفت زمین نیز وجود داشته که به این نام موسوم می باشد چه آنکه به اعتقاد قدماه در مقابل هفت آسمان، هفت زمین نیز وجود داشته که هر کدام به نامی معروف می باشند.
۲. در رجالکشی آمده است: معاویه بن حکیم فطحی است ولی عدل و عالم بوده است.

علل الشرايع /ج ١ ..... ٧٢

بن عمران النّخعي عن عمّه الحسين بن يزيد النّوفلي عن علي بن سالم عن أبيه عن أبي بصير قال: قلت لأبي عبدالله ﷺ: لأيّ علّة خلق اللّه عزَّوجلَّ آدم من غير أب و أُمّ؟، و خلق عيسىٰ ﷺ من غير أب، و خلق سائر الناس من الآباء و الأمهات؟ فقال: ليعلم الناس تمام قدرته و كمالها، و يعلموا أنّه قادر على أن يخلق خاتاً من أُنْهُ المن غير أب يك الم قاد ما النّه قادر على أن يخلق

خلقاً من أنثىٰ من غير ذكر، كما هو قادر على أن يخلقه من غير ذكر ولا أُنتىٰ و أنَّه عزَّوجلَّ فعل ذلك ليعلم أنَّه على كل شيء قدير.

باب ۱۳

العلّة التي من أجلها جعل الله عزَّوجلَّ الأرواح سي الأبدان، بعد أن كانت مجرّدة عنها في أرفع محلّ ١- حدَّننا عليَّ بن أحمد عن محمّد بن أبي عبدالله، عن محمّد بن اسماعيل البرمكي قال: حدَّننا جعفر بن سليمان بن أيَوب الخزّاز قال: حدَّننا عبدالله بن الفضل الهاشمي قال: قلت لأبي عبدالله الله:

لأيّ علّة جعل اللّه عَزّو جلّ الأرواح في الأبدان بعد كونها في ملكوته الأعلى في أرفع محلٍّ؟

فقال الله: إنّ الله تبارك و تعالىٰ عَلِمَ أَنَّ الأرواحَ في شرفها و عـلوّها متىٰ ما تركت على حالها نزع أكثرها إلىٰ دعوىٰ الرّبوبيّة دونـه عـزّوجلَّ فجعلها بقدرته في الأبدان الّتي قدّر لها في إبتداء التّقدير نظراًلها و رحمة بها و أحوج بعضها إلى بعض و علّق بعضها على بعض و رفع بعضها على بعض في الدنيا و رفع بعضها فوق بعض درجات في الآخـرة،

عمران نخعی از عمویش حسین بن یزید نوفلی، از علی بن سالم<sup>(۱)</sup>، از پدرش، از ابوبصیر نقل کرده که وی گفت: محضر حضرت ابی عبدالله ظلی عرضه داشتم: چرا خداوند عزّوجل آدم ظلی را بدون پدر و مادر و عیسی ظلی را بدون پـدر و سـایر مردمان را از پدران و مادران آفرید؟

امام للظَّيْلُو فرمودند:

تا مردم به تمام قدرت وکمال توانایی او پی برده و بدانندکه حقّ تعالی می تواند مخلوقی را از مادر به تنهایی بدون پدر بیافریند چنانچه قادر است موجودی را بدون وجود پدر و مادر ایجاد نماید و اقدام به آن نمود تا مردم بدانندکه حضرتش به هر چیزی قادر و توانا است.

باب سیزدهم سز این که چرا خداوند عزوجل ارواح را که مجزد و در محلّی رفیع بودند در ابدان قرار داد مجزد و در محلّی رفیع بودند در ابدان قرار داد علی بن احمد از محمد بن ابی عبدالله، از محمد بن اسماعیل برمکی نقل کرده که وی گفت: جعفر بن سلیمان بن ایوب خزاز از عبدالله بن فضل هاشمی نقل کرد که گفت: محضر حضرت ابی عبدالله علی ایوب خزاز از عبدالله بن فضل هاشمی نقل کرد که محضر حضرت ابی عبدالله علی عرض کردم: پر اخداوند عزّوجل ارواح را که در ملکوت اعلی و در محلّی رفیع بودند در ابدان قرار داد؟ امام علی فرمودند: نسب این ا مد ندا که آندالد مال می دانست ارواح با این علوّ و شرافتی که دارند اگر به حال نسب این ا در مال از از تعالی می دانست ارواح با این علوّ و شرافتی که دارند اگر به حال

خود واگذارده شوند اکثر آنها ادعاء ربوبیّت کرده و هرکدام نداء (اَنا رَبُّکُم الأَعْلَى) خود واگذارده شوند اکثر آنها ادعاء ربوبیّت کرده و هرکدام نداء (اَنا رَبُّکُم الأَعْلَى) سر می دادند لذا به قدرت کاملهاش آنها را در ابدان مادی که از ابتداء بر ایشان تقدیر کرده بود قرار داد و بدین ترتیب رحمتش را شاملشان نمود و به همین منظور بعضی را به برخی محتاج و دسته ای را بر گروهی معلّق و جمعی را در دنیا بر جماعتی برتر و درجهٔ تعدادی را بر عددی در آخرت متفوّق ساخت و همچنین به واسطه بعضی

۱- مرجوم ممقانی در رجال فرموده: وی امامی و مجهول الحال می باشد.

| ۷۴ | /ج ا | علل الشرايع |
|----|------|-------------|
|----|------|-------------|

وكفى بعضها ببعض، و بعث إليهم رسله، واتّخذ عليهم حججه مـبشّرين و منذرين، يأمرون بتعاطي العبوديّة و التواضع لمـعبودهم بـالأنواع التـي تعبدهم بها، و نصب لهم عقوبات في العـاجل، و عـقوبات فـي الآجـل، و مثوبات في العاجل، و مثوبات في الآجـل، ليـرغبهم بـذلك فـي الخـير، و يزيدهم في الشرّ، وليدلّهم بطلب المعاش والمكاسب، فيعملوا بذلك، أنّهم بها مربوبون و عباد مخلوقون، و يقبلوا على عبادته فيستحقّوا بذلك نعيم الأبد و جنّة الخلد و يأمنوا من الفزع إلي ما ليس لهم بحقّ.

ثم قالﷺ: يابن الفضل، إنّ الله تبارك و تعالىٰ أحسن نظراً لعباده منهم لأنفسهم، ألا ترىٰ أنّك لا ترىٰ فيهم إلاَّ محبّاً للعلو على غيره، حتىٰ يكون منهم لمن قد نزع إلى دعوىٰ الربوبية، و منهم من قد نزع إلى دعوى النّبوّة بغير حقّها.

و منهم مَن قد نَزَعَ إلى دعوىٰ الإمامة بغير حقَّها، و ذلك مع ما يرون في أنفسهم من النّقص والعجز والضّحف والمهانة والحاجة والفـقر والآلام والمناوبة عليهم والموت الغالب لهم والقاهر لجمعهم، يابن الفضل: إنَّ اللَّهَ تبارك و تعالىٰ لايفعل بعباده إلاَّ الأصلح لهم ولا يظلم الناس شيئاً، ولكنَّ النّاس أنفسهم يظلمون.



العلّة الّتي من أجلها سمّيت حواء حواءً ١- حدّثنا علي بن أحمد بن محمّد الله قال: حدّثنا محمّد بن أبي عبدالله الكوفي، عن موسى بن عمران النّخعي، عن عمّه الحسين بن يزيد النّوفلي، عن علي بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله الله قال: سمّيت حوّاء حوّاء؛ لانّها خلقت من حيّ، قال الله عزَّوجلٌ: (خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَ خَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهُا)<sup>(١)</sup>.

۱- سورةالنساء، أية (۱)

برخی دیگر را کفایت نمود و رسل و سفرایش را بر ایسان مبعوث داشت و نمایندگان و حجّتهایش را با بشارت و انذار بر آنها گمارد تا آنها ایشان را بر انجام مراسم عبودیّت و خاکساری در مقابل معبودشان امر نموده و به انواع و انحاء تعبّدات راهنمایی کنند، و همچنین در دنیا و آخرت بر آنها عقوبت و پاداش قرار داد تا بدین وسیله ایشان را در انجام کارهای شایسته راغب و از کارهای ناپسند بازدارد و نیز بدین طریق آنها را به طلب معاش و تجارت دلالت نمود و نتیجه این همه الطاف و عنایات این شد که ارواح دانستند رب نبوده بلکه مربوب هستند و بندگانی بوده که آفریدهٔ حضرت خالق می باشند از این رو به عبادت باری تعالی روی آوردند و بدین ترتیب مستحق نعیم ابدی و فردوس جاودانی شده و از وحشت در امان ماندند.

سپس حضرت فرمودند: ای پسر فضل خداوند تبارک و تعالی نظرش به بندگان بهتر است از نظر آنها به خودشان، آیا نمی بینی برخی از ایشان طالب تفوّق بر غیر بوده به حدّی که این معنا ایشان را به سرحد دعوای ربوبیّت کشانده و بعضی دیگر از ایشان حبّ جاه و بزرگی باعث شده که ادّعای پیامبری کنند بدون این که استحقاقش را داشته باشند و گروهی دیگر ادّعای امامت نموده در حالی که لایق آن نبوده و علاوه بر آن نقص و عجز و سستی و فقر و درد و استحقاق عقوبت را در خود احساس نموده و می دانند که مرگ بر ایشان غالب بوده و اجتماعشان را متفرق می سازد.

ای پسر فضل، خداوند تنها آنچه را که برای بندگان صلاح است پیش آورده و کوچکترین ظلمی به ایشان نمیکند ولی خودشان به خود ستم می نمایند.

### **باب چهاردهم** سز نامیده شدن حوّا به حوّا حدیث (1)

علیّ بن احمد بن محمّد الله میگوید: محمّد بن ابی عبدالله کوفی، از موسی بن عمران نخعی، از عمویش حسین بن یزید نوفلی، از علی بن ابی حمزه، از ابی بصیر، از حضرت ابی عبدالله للیک نقل نموده که آن حضرت فرمودند: به خاطر این حوّا را حوّا نامیده اند که از حیّ و زنده آفریده شده، خداوند عزّوجلّ در قرآن فرموده: خَلَقَکُمْ مِنْ نَفْسٍ واحِدةٍ وَ خَلَقَ مِنْهَا زَوْجِها (خداوند متعال شما را از یک نفس

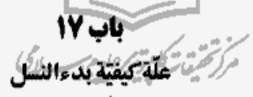
## باب 15

العلّة الّتي عن أجلها سمّيت المرأة مرأة ١- حدَّثنا علي بن أحمد بن محمّد في قال: حدَّثني محمّد بن أبي عبدالله الكوفي عن موسىٰ بن عمران النِّخعي، عن عمّه الحسين بن يزيد النّـوفلي، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبداللُّه اللهِ قال: سمّيت المرأة مرأة؛ لأنّها خُلِقَتْ من المرء يعني خُلِقَتْ حوّاء مِن آدَمَ.

## باب 16

العلَّة الَّتي من أجلها سمِّيت النِّساء نساءً

١- أبي في قال: حدَّثنا سعدبن عبداللَّه، عن أحمدبن محمّدبن خالد عن أبيه، عن محمّدبن سنان، عن اسماعيلبن جابر و عبدالكريمبن عمرو، عن عبدالحميدبن أبيالدّيلم، عن أبي عبداللَّه الله في حديث طويل قال: سُمَّيَ النساء نساءاً؛ لأنّه لم يكن لآدم الله أنس غير حواء.



ا۔ حدثنا محمّدبن الحسنبن أحمدبن الوليد في قال: حدثنا أحمدبن إدريس و محمّدبن يحيىٰ العطَّار جميعاً قالا: حـدثنا محمّدبن أحـمدبن يحييٰين عمران الأشعري<sup>(۱)</sup> قال: حدثنا أحمدبن الحسنبن عليين فضّال، عن أحمدبن إبراهيمبن عمّار قال: حـدثنا ابـن نـويه رواه، عـن زرارة قال: سئل أبوعبداللَّه الله كيف بدؤالنسل من ذرّية آدم الله

١- و في نسخة: أحمدين محمّدين يحيى بن عثمان الأشعري

**باب هفدهم** ..... ۷۷ اَفرید و از آن همسرش را خلق نمود).

## **باب پانزدهم** سز نامیدن مرئه (زن) به مرئه حدیث (۱) علی بن احمد بن محمّد ﷺ میگوید: محمّد بن ابی عبداللّه کوفی، از موسی بن عمران نخعی، از عمویش حسین بن یزید نوفلی از علی بن ابی حمزه، از ابی بصیر، از ابی عبداللّه ﷺ نقل نموده که آن حضرت فرمودند: یه خاطر این مرئه (زن) را مرئه خواندهاند که از (موء) آفریده شده یعنی حوّاء از آدم ایجاد گردیده.

باب شانزدهم سز نامیدن نساء (زنان) به نساء محدیث (۱) پدرم اینی می فرماید: سعدین عبدالله، از احمدین محمّدین خالد، از پدرش، از محمّدین سنان، از اسماعیل بن جابر و عبدالکریمین عمرو، از عبدالحمیدین ابی الدیلم، از حضرت ابی عبدالله طلی در ضمن حدیث طولانی فرمودند: نساء (زنان) را از این جهت نساء خوانده اند که برای آدم طیل مونسی غیر از حوّاء نبود. مترجم گوید: از فرموده امام طلی استفاده می شود که عاده کلمه نساء بمعنای آنس می باشد.

## **باب هفدهم** سرّ کیفیّت پیدایش نسل

حدیث (۱) محمّدین حسنین احمدین ولیدﷺ میگوید: احمدین ادریس و محمّدین یحیی عطّار جمیعاً نقل کردہ وگفتہاند: محمّدین احمدین یحییین عمران اشعری از احمدین حسنین علیین فضّال، از احمدین ابراهیمین عمّار از ایننویہ از زرارہ حکایت کردہ کہ وی گفت: از حضرت ابوعیداللّه المَّالَةِ راجع به کیفیّت پیدایش نسل و تکثیر ذریّه جناب آدم المَالَةِ سوَّال شد، سائل عرضه داشت: گروهی از مردم

| ٧٨ |  | /ج | بلل الشرايع | 6 |
|----|--|----|-------------|---|
|----|--|----|-------------|---|

فإنّ عندنا أُناس يقولون: إنّ الله تبارك و تعالىٰ أوحىٰ إلى آدمﷺ أنّ يزوّج بناته من بنيه و انّ هذا الخلق كلّه أصله من الأُخوّة و الأخوات؟ قـال أبوعبدالله: سبحانالله و تعالىٰ عن ذلك علوّاً كبيراً، يقول من يقول هذا إنّ الله عزَّوجلَّ جعل أصل صفوة خلقه و أحبّائه و أنبيائه و رسله و حججه والمؤمنين والمؤمنات والمسلمين والمسلمات من حرام، ولم يكن له من القدرة ما يخلقهم من الحلال وقد أخذ ميثاقهم عـلى الحـلال والطهر الطاهر الطّيب والله لقد نبأت: أنّ بعض البهائم تنكرت له أخته فلمّا نزل عليها و نزل كشف له عنها و علم أنّها أُخته، أخرج غُرموله ثم قبض عليه بأسنانه، ثم قلعه، ثم خرّميّتاً.

قال زرارة: ثم سئلﷺ عن خلق حواء و قيل له: إنَّ أَناساً عندنا يقولون: إنَّاللَّه عزَّوجلَّ خلق حواء من ضلع آدم الأيسر الأقصىٰ؟

قال: سبحاناالله و تعالىٰ من ذلك علوّاً كبيراً، أيقول من يقول هذا إنّ الله تبارك و تعالىٰ لم يكن له منالقدرة ما يخلق لآدم زوجته من غير ضلعه، و جعل لمتكلّم من أهل التشنيع سبيلاً إلى الكلام، يقول: إنّ آدم كان يسنكح بعضه بعضاً إذا كانت من ضلعه ما لهؤلاء حكم الله بيننا و بينهم.

ثُمَّ قال: إنَّ اللَّه تبارك و تعالىٰ لمَّا خَلَق آدم من الطِّين و أَمَر الملائكة فسجدوا له ألقىٰ عليه السُّبات، ثم ابتدع له خَلْقاً، ثم جَعَلَها في موضع النُّقْرةِ الَّتي بَيْنَ وَرَكيه و ذلك لكي تكون المرأة تبعاً للرِّجل، فأقبلت تَتَحَرَّك فانتبه لتحرّكها فلمّا انتبه نُودِيَتْ أَن تَنحىٰ عنه، فلمّا نَظَرَ إليها نَظَرَ إلى خَلْقٍ حَسَنٍ تَشْبَهُ صُوْرَتَه غَير أَنَّها أُنتىٰ فَكَلَّمها فَكَلَّمَتْه بِلُغَتِه، فَقَالَ لَها: مَنْ أَنتَ؟

معتقدند خداوند تبارک و تعالی به حضرت آدم الله وحی نمود که دخترانش را به کابین پسران خود درآورد و بدین ترتیب نسل حضرتش تکثیر شد لذا تمام انسانها در اصل از خواهر و برادر می باشند، آیا این اعتقاد صحیح است؟

حضرت فرمودند: خداوند منزّه است از این گفتار، آنآنکه اعتقادشان ایناست در واقع معتقدند که حقّ عزّوجلّ خلقت و آفرینش احباب و انبیاء و سفراء و حجج و مؤمنین و مؤمنات و مسلمین و مسلمات را از حرام اختیار نموده و قدرت نداشت که آنها را از حلال ایجاد نماید در حالیکه عهد و پیمان بسته که خلق را از راه حلال ایجاد نموده و ایشان را پاک و پاکیزه و طیّب و منزّه از هر آلودگی بیافریند.

به خدا سوگند برایم نقل کردند که یکی از چهارپایان اشتباهاً روی خواهـرش جست و بعد از آنکه پایین آمد و معلوم شد که آن ماچه خواهرش بوده ذکر خود را بیرون آورد و سپس با دندانهایش آنراگرفت و کند و بعد افتاد و مرد.

زراره میگوید: سپس از آنجناب راجع به خلقت حوّاء سوّال شد، سائل عرضه داشت:

گروهی نزد ما هستند که میگویند خداوند عزّوجلّ حوّا را از آخرین دندههای چپ آدمﷺ آفریده، آیا این گفتار صحیح است؟

حضرت فرمودند: خدا منزّه است از این گفتار، گویندگان این کلام آیا معتقدند خدا قدرت نداشت همسر آدم را از غیر دنده او پیافریند؟ این قائلین با کلامشان راه را برای سخن گفتن اهل تشنیع باز و هموار نموده و در واقع با این سخنشان میگویند: جزئی از آدم با جزء دیگرش ازدواج نموده، چه شده ایشان را که چنین میگویند، خدا میان ما و آنان حکم کند.

سپس حضرت فرمودند: خداوند تبارک و تعالی وقتی آدم را از گِل آفرید و فرشتگان را فرمان داد به او سجده کنند و آنها هم اطاعت کرده و سجدهاش کردند خواب را بر وی غالب نمود و در این حال انسانی (حوّا) را جهت او آفرید و وی را در گودی بین دو کفل آدم قرار داد و بدین ترتیب مفدّر فرمود که زنان تابع و پیرو مردان باشند باری حوّا به مجنب و جوش و حرکت درآمد و از حرکتش آدم از خواب بیدار شد در این وقت به حوّا نداء آمد که از آدم دور شود، آدم نظرش به او افتاد، آفریدهای زیبا و انسانی خوش منظر که شباهت به صورت خودش داشت را دید منتهی با این فرق که او زن بود و آدم مرد، با وی سخن گفت، حوّا نیز متقابلاً به زبان آدم با وی تکلّم کرد، آدم گفت: تو کیستی؟

علل الشرايع / ج ١..... فقالت: خَلْقٌ خَلَقَني اللَّهُ كَمَّا تَرِي. فقال آدم عند ذلك: يا ربَّ مَن هذا الخلقُ الحَسِّن الذي قد آنسني قربه والنظر إليه؟ فقال الله: هذه أَمَتي حوّاء أَفَتُحِبُّ أَنْ تكون مَعَكَ فَتؤنسك و تحدّثك و تأتم الأمرك؟ قال: نعم يا ربّ، ولك بذلك الحمد والشكر ما بقيت. فقال الله تبارك و تعالى: فاخطبها إليَّ فَإِنَّها أمتى وقد تصلح أيضاً للشَّهوة، و ألقـيٰ اللَّـه عـليه الشهوة وقد علَّمه قبل ذلك المعرفة. فقال: يا ربٍّ فإنِّي أخطبها إليك فما رضاك لذلك؟ فقال: رضائي أن تعلُّمها معالِمٍ ديني. فقال: ذلك لك يا ربّ إنّ شئت ذلك. قال: قد شنت ذلك وقد زوّجتُكها فضمّها إليك. فقال: أقبلي. فقالت: بل أنت فاقبل إلى. فأمر الله عزَّوجلَّ آدم أن يقوم إليها فـقام. ولولا ذلك لكان النساء هُنَّ يذهبن إلى الرجال حتىٰ خطبن على أنفسهنَّ. فهذه قصّة حوّاء صلواتالله عليها. ۲ـ أبى رحمه الله قال: حدّثنا محمّدبن يحيىٰ العطّار، عـن الحسين بن الحسنين أبان، عن محمَّدين أورمة، عن النوفلي، عن على بن داود اليعقوبي عنالحسن بن مقاتل. عمّن سمع زرارةَ يقول: سُئل أبوعبداللَّه ﷺ عن بـدء النُّسَل من آدم كيف كان؟ و عن بدء النُّسل من ذرَّية آدم؟ فإنَّ أنَّاساً عندنا يقولون:

۸١ ياب هفدهم حوّا اظهار داشت: آفریدهای هستم که خداوند متعال مرا به این هیئت که مي بيني خلق نموده. آدم به درگاه جلال عرضه داشت: پروردگارا، این انسان خوش منظری که آفریدهای و همدم و مونس من قرار دادهای کیست؟ حقٌ تبارک و تعالى فرمود: اين کنيز من حوّا است، آيا دوست داري با تو بوده و مونست باشد و با تو سخن گفته و فرمانت را اطاعت کند؟ آدم عرضه داشت: آری دوست دارم و تا مادامی که باشم شکر و سپاس تو را بر اين نعمت بهجاي آورم. خداوند تبارک و تعالى فرمود: او را از من خواستگاري کن زيرا کنيز من بوده و جهت تمایلات غریزی و شهوی مناسب است. ناگفته نماند که قبلاً خداوند منّان در جناب آدم این نیرو و قوّه شهوت را قرار داده و وي را به مقتضيّات آن آگاه ساخته بود. باری آدم عرض کرد اگر او را از تو خواستگاری کنم خشنودی تو به چیست؟ حقّ عزّوجلٌ فرمود: به اين است كه معالم و احكام دين من را به او تعليم كني. آدم عرض کرد: اگر به این راضی هستی، پس چنان خواهم نمود. حتّى تعالى فرمود؛ همين را خواستارم و او را به تزويج تو در آورده و همسرت قرار دادم پس او را در آغوشت بگير. پس از آن آدم به حوّا فرمود: پیش بیا حوًا عرضه داشت: بلکه تو باید پیش بیایی، پس خداوند عزّوجل به آدم امر نمود که تو به نزد او برو، آدم نیز چنین کرد و اگر حق تعالی چنین فرمانی به آدم نمي داد مي بايست زنان به سوي مردان رفته تا خواستگاري خود را به اين نخو كرده باشند، ايناست قصّه و حكايت حوّا صلواتالله عليها. حديث (٢)

یدرم رحمةالله علیه می فرماید: محمّدبن یحیی عطّار از حسینبن حسنین ابان، از محمّدبن اورمه، از نوفلی از علیبن داود یعقوبی، از حسنین مقاتل از کسیکه از زراره شنید و او گفت:

از امام صادق طلی سوال شدکه پیدایش نسل از آدم طلی چگونه بود و نیز کیفیت تولید نسل از ذریه حضرت آدم طلی به چه نحو صورت گرفته؟ سپس سائل گفت: دستهای از مردم پیش ما هستند که میگویند: خداونـد علل الشرايع /ج ١..... ٨٢ إنّ الله عزَّوجلَّ أوحىٰ إلى آدم أن يزوّج بناته ببنيه و أنّ هذا الخلق كـلّه

أصله منالاخوة والأخوات؟ فقال أبوعبداللُّهﷺ: تعالىٰ اللَّه عن ذلك علوّاً كبيراً، يقول من قال هذا بأنَّ الله عزَّوجلَّ خلق صفوة خلقه و أحبَّائه و أنبيائه و رسله والمؤمنين والمؤمنات والمسلمين والمسلمات من حرام، ولم يكن له من القدرة مــا يخلفهم من حلال وقد أخذ ميثاقهم على الحلال الْطهر الطاهر الطيّب، فوالله لقد تبيّنت أنّ بعض البهائم تنكّرت له أخته، فلمّا نزل عليها و نزل كشف له عنها، فلمّا عَلِمَ أُنُّها أَخته أخرج غُرموله ثُمّ قَبَضَ عليه بأسنانه حتّىٰ قطعه فَخَرَّ مَيِّتاً. و آخر تنكّرت له أمُّهُ ففعل هذا بعينه فكيف الإنسان في أنسيَّته و فضله و علمه، غير أن جَيْلاً من هذا الخلق الذي ترون رغبوا عن علم أهل بيوتات أنبيائهم، و أخذوا من حيث لم يؤمروا بأخذه، فصاروا إلى ما قـد ترون من الضِّلال والجهل بالعلم، كيف كانت الأشياء الماضية من يدء أنْ خلق الله ما خلق و ما هو كائن أبداً، ثمَّ قال: ويح هؤلاء أَيْنَ هُمْ عمَّا لم يختلف فيه فقهاء أهل الحجاز ولا فقهاء أهل العراق إنَّ الله عزَّوجلَّ أمر القلم فجرئ على اللوح المحفوظ بما هو كان إلى يوم القيامة قبل خلق آدم بألفى عام. و إن كَتَبَاللَّه كلُّها فيما جرى فيه القلم في كلُّها تحريم الأخوات على الإخوة مع ما حرّم و هذا نحن قد نـرى مـنها هـذه الكـتب الأربـعة المشهورة في هذاالعالم: التوراة والإنجيل والزّبور والفرقان، أنسزلها اللّــه عناللوح المحفوظ على رسله صلواتالله عليهم أجمعين، منها التَّوراة على موسى الله، والزّبور على داود الله، والإنجيل على عيسى الله، والقرآن على محمّدﷺ وعلىالنّبيينعليهمالسّلام. وليس فيها تحليل شيءمن ذلك باب هفدهم ..... ۲۰

عزّوجلٌ به آدم وحی فرمود که دخترانش را به نکاح پسران خود درآورد و این همه مخلوقات در اصل از ازدواج خواهـران و بـرادران مـیباشند آیـا ایـن سـخن صحیح است یا نه؟

حضرت فرمودند: خدا منزّه و مبرّا از این گفتار است، کسی که این سخن را میگوید در واقع قائل است به اینکه حقّ عزّوجلّ برگزیدگان از مخلوقات و احباب و انبیاء و سفراء و مؤمنین و مؤمنات و مسلمین و مسلمات را از حرام آفریده و قدرت نداشته که آنها را از حلال خلق کند با اینکه عهد و پیمان بسته و براساس آن ملتزم شده که خلق را از راه حلال ایجاد نموده و ایشان را پاک و پاکیزه و طیّب و منزّه از هر آلودگی بیافریند، به خدا سوگند برایم نقل کردند که چهارپایی اشتباهاً روی خواهرش جست و بعد از آنکه پایین آمد و معلوم شد که آن ماچه خواهرش بوده ذَكَر خود را بیرون آورد و سپس با دندانهایش آنراگرفت و فشرد تا قطع نمود و سپس افتاد و مرد و از چهارپای دیگری بمن خبر دادند که اشتباهاً با مادرش جمع شده و پس از معلوم شدن، آن حیوان نیز همان کرد که چهارپای مذکور انجام داده بود و وقتی حیوانات چنین باشند انسان که واجد فضایل و علم و کمال است این طور نیست؟! منتهی همان طوری که استثناء در همه موارد هست در این جا نیز چنانچه می بینی گروهی از مردم روی از علم و دانش تافته و به کارهایی که امر نشدهاند پرداخته و با ارتکاب آنها به ضلالت و گمراهی کشیده می شوند و با انجام اعمال شنيع و قبيح به انحطاط ميگرايند و اينگونه از حركات ناموزون و ناهنجار از بدو پيدايش مخلوقات تا الآن ادامه داشته و تا ابد خواهـد بـود سـپس حضرت فرمو دئد;

وای بر این گروهی که اعتقادشان چنین است و گفتار مزبور را میگویند، ایشان چقدر بیخبرند از آنچه راکه فقهاء حجاز و عراق با هم در آن متفق بوده و اختلافی ندارند، حقّ تبارک و تعالی دو هزار سال قبل از آفرینش آدم للظّر به قلم امر فرمود و آن برلوح محفوظ جاری شد و حکم تحریم خواهران بر برادران و محرّمات دیگر را تا روز قیامت ثبت و ضبط نمود.

ما مشاهده میکنیم این کتب چهارگانه آسمانی مشهور در این عالم راکه عبارت باشند از: تورات و انجیل و زبور و فرقان، خداوند متعال مطالب لوح محفوظ را در این کتب نهاد و آنها را بر انبیاء و رسلش ـ صلوات الله علیهم اجمعین ـ نازل فرمود، تورات را بر موسی طلیکہ و زبور را بر داود طلیکہ و انجبل را بر عیسی طلیکہ و قرآن را بر حضرت محمّد عَیْقِوْلَهُ و در هیچیک از این کتب آنچه راکه در لوح محفوظ حرام

حقّاً أقول ما أراد من يقول هذا و شبهه إلاَّ تقوية حجج المجوس، فما لهم قاتلهم الله. ثُمّ أنشأ يحدثنا كيف كان بدء النسل من آدم و كيف كان بـدء النّسل من ذرّيّته.

فقال: إنّ آدم الله ولد له سبعون بطناً في كلّ بطن غلام و جارية إلى أَنْ تُتِلَ هابيل، فلمّا قَتَلَ قابيلُ هابيلَ جَرَعَ آدم على هابيل جزعاً قطعه عن إتيان النّساء فبقى لايستطيع أن يغشىٰ حوّاء خمسمائة عام، ثم تخلَّىٰ ما به من الجزع عليه فغشىٰ حوّاء فوهب الله له شيئاً وحده ليس معه ثان، و اسم شيت هبة الله و هو أوّل من أوصىٰ إليه من الآدميين في الأرض، ثم ولد له من بعد شيت يافت ليس معه ثان فلمّا أدركا و أراد الله عزَّوجلَّ أن يسبلغ بالنسل ما ترون و أن يكون ما قد جرىٰ به القلم من تحريم ما حرَّم الله عزَّوجلَّ من الأخوات على الإخوة أنزل بعد العصر في يوم الخميس حوراء من الجنّة اسمها (نزلة) فأمر الله عزَّوجلَّ آدم أن يُزوَّجها من شيت فزوّجها من الجنّة السمها (نزلة) فأمر الله عزَّوجلَّ آدم أن يُزوّجها من شيت فزوّجها

ثُمَّ أنزل بعد العصر من الغد حوراء من الجَنَّة اسمها (منزلة) فأمر الله تعالىٰ آدم أن يزوّجها من يَافَتْ فَرَوْجِهَا منه فولد لشـيت غـلام و ولدت ليافت جارية فأمر الله عزَّوجلَّ آدم حين أدركا أن يزوّج بنت يافت من ابن شيث ففعل فولد الصّفوة من النّبيين والمرسلين من نسلهما و معاذالله أن يكون ذلك على ما قالوا من الإخوة والأخوات.

باب 18

ما ذكره محمّدين بحر الشيباني المعروف بالرُّهْني رحمه اللُّه باب هیجدهم ......۸۵

نموده حلال قرار نداده است، شایسته و سزاوار است بگویم: کسی که این مقاله و اشباه آن را ایراد کرده صرفاً قصدش تقویت حجج و براهین مجرس میباشد، خدا هلاک کند ایشان را.

سپس امام طلی پرداختند به بیان کیفی پیدایش نسل از جناب آدم طلی تکثیرش از ذریه آن حضرت و فرمودند: برای آدم هفتاد پشت متولد شد که در هر پشتی یک پسر و یک دختر بود تا وقتیکه هابیل به دست قابیل کشته شد پس از وقوع این حادثه آدم سخت به جزع آمد و از فراغ هابیل بسیار گریست به طوری که تا پانصد سال توان تماس گرفتن و نزدیکی نمودن با حوا را نداشت<sup>(۱)</sup> و بعد از سپری شدن این دوران با حوّا مقاربت نمود خداوند متعال برخلاف هر بار تنها شیث را به او عنایت فرمود و با وی دوّمی نبود، اسم شیث هیة الله بوده و اوّلین کسی می باشد به در زمین به عنوان وصی تعیین گردید و بعد از شیث خداوند متعال تنها یفت را به وی عنایت نمود و با او نیز دوّمی نبود و وقتی هر دو به سن بلوغ و ادراک رسیدند و حقّ عزّوجلّ اراده کرد با رعایت نمودن آنچه قلم بر صفحه لوح محفوظ ثبت و ضبط کرده و نکاح خواهر با برادر را حرام اعلام نموده، لذا بدین منظور روز پنجشنبه بعد از عصر فرشتهای از بهشت به نام «زاه» به زمین فروفرستاد و به جانب آدم امر فرمود که او را به تزویج شیث درآورد و آدم نیز چنین نمود

سپس بعد از عصر فردای آن روز فرشته ای دیگر به نام «منزله» از بهشت به زمین فرستاد و به اَدم فرمان داد او را به تزویج یافت درآورد و اَدم اطاعت امر نمود از ازدواج شیث با حوریه پسری و از تزویج یافث یا فرشته دختری متولد شد و پس از به بلوغ رسیدن این پسر و دختر حق تبارک و تعالی دستور داد دختر یافت با پسر شیت ازدواج کند و پس از این ازدواج انبیاء و سفراء از نسل ایندو به عرصه وجود آمدند و پناه به خدا باید برد از آنچه که این گروه گفته و معتقدند که نسل انبیاء از تزویج خواهر و برادر بوده.

## **باب هیجدهم** مقاله محمّدین بحر شیبانی علیهالرحمه معروف به رُهنی<sup>(۲)</sup>

۱\_در برخی از روایات آمده است که پس از قتل هاییل چهل صباح آدم گریست و در بعضی دیگر چهل صباح و مساء وارد شده و به نظر میآید که مضمون این دو روایت اقرب به صواب و واقع باشد. ۲\_مرحوم مامغانی در رجال فرموده: ژهنی با راء مهمله مضموم و هاء ساکته و نون و یاء مشدّد منسوب است به «**رهنة**» که قربهای است در کرمان و این داود از نسخهای نقل کرده که ضبط آن با دال به جای راء میباشد. علل الشرايع / ج ١.....٩ جلل الشرايع / ج

# في كتابه: من قول مفضّلوا الأنبياء والرسل والأئمّة والحجج صلوات الله عليهم أجمعين على الملائكة

و نظرنا ...أي الثلاثة و هو نوع لما فوقه و جنس لما تحته أنفع و أرفع و أيّها أدون و أوضع ـ قوجدنا أرفع الثلاثة الحيوان، و ذلك بحقّ الحياة التي بان بها النامي والجماد، و إنّما رفعة الحيوان عندنا فـي حكـمة الصـانع و ترتيبها:

إنَّ اللَّـــة تَـــقَدَّسَتْ أســـماؤه، جَـــعَلَ النَّــامي له غــذاء و جعل له عــند كُـلٌ داء دواء، و فــيما قــدر له صـحّة و شــفاء باب هیجدهم .....۸۷

درکتابش و سخن کسانی که انبیاء و رسل و اثمه و حجج صلواتالله علیهم اجمعین را بر فرشتگان تفضیل و برتری میدهند ددیث (1)

محمّدبن بحر شیبانی میگوید:کسانی که انبیاء و سفراء و حجج و ائمّه معصومین صلوات الله علیهم اجمعین را بر فرشتگان برتری می دهند میگویند: ما تمام مخلوقات خداوند عزّوجلّ را زیر نظر گرفته و همه آنها چه موجوداتی که به طبع و اختیار یا به جبر و قسر به مقام عالی رسیدهاند و چه مخلوقاتی که طبعاً و اختیاراً یا قهراً و اضطراراً به انحطاط و نزول کشانده شدهاند را ملاحظه نموده و بررسی کردهایم چنین یافته ایم که موجودات به سه دسته تقسیم می شوند:

ت: جماد

ج: افلاک سیّار و متحرّک که به مقتضای طبعی که باری تعالی و صانع قادر در آنها آفریده در مدار خود دور زده و به اراده خالقشان در موجودات سفلی و عالم پایین تأثیر میگذارند.

شىبانى ئۆڭ مىگويد:

این قائلین در این انواع سهگانه (حیوان، چماد، افلاک) و نیز در اشسیایی که اجناس بوده و به جنس الأجناس که تشیءه باشد منتهی شده نظر افکنده و گفتهاند: ما به اقسام سهگانه مذکور (حیوان، جماد، افلاک) که نسبت به مافوق خود نوع و

به مادون جنس محسوب می شوند نظر نموده و ملاحظه کردیم که کدامیک از این سه نافع تر و رفیع تر و کدام پست تر و نازل تر می باشند پس این طور یافتیم که حیوان از همه موجودات و مخلوقات ارفع می باشد و آن به خاطر ثبوت حیات است که به واسطه اش نامی و جماد از هم ممتاز و مبیّن می گردند.

تقرير و توضيح رفيع بودن حيوان

شرح و توضيح رفيع بودن حيوان از نظر حكمت صانع متعال و تـرتيب آن اينستكه ميگوييم:

خداوند ـ تقدّست اسمائه ـ موجود نامی را ایجاد نمود و برایش غذاء قرار داد و جهت هر دردی که به آن مبتلاء میشود دوایی تعبیه فرمود و صحّت و سلامتی و شفاء برای وی مقدّر کرد.

| علل الشرايع /ج ١                                                        |
|-------------------------------------------------------------------------|
| فسبحانه ما أحسن ما دبَّره في ترتيب حكمته، إذا الحـيوان                  |
| الرفيع، فما دونه يغذو، و منه لوقاية الحَرّ والبَرْدِ يكسو، و عليه       |
| أيّام حياته يَنْشو، و جَعَلَ الجماد له مركزاً و مَكْدياً فامتَهَنَهُ له |
| امتهاناً، و جعل له مَشرَحاً و آڭناناً و مجامع و بلداناً، و مَصانع و     |
| أوطانا، و جعل له حَزَناً محتاجاً إليه و سَهْلاً محتاجاً إليـه و         |
| علوّاً ينتفع بعلوّه و سفلاً يـنتفع بـه، و بـمكاسبه بَـرّاً و بَـحراً،   |
| فالحيوان مستمتع فيستمتع بما جعل له فيه من وجوه المنفعة                  |
| والزّيادة، والذَّبول عندالزَّبول، و يَتَّخذ المركز عـند التـجسيم        |
| والتأليف منالجسم المؤلِّف تيارك الله ربِّ العالمين.                     |
| قالوا: ثم نظرنا فإذاً الله عزَّوجلَّ قد جعل المتّخذ بـالرّوح            |
| والنَّمو والجسم، أعلى و أرفع مـتما يـتخذ بـالنَّمو والجسـم،             |
| والتَّأليف والتّصريف، ثُمَّ جعل الحيِّ الذي هو حيِّ بالحياة التي        |
| -                                                                       |

هي غيره نوعين: ناطقاً و أعجم.

ثم أبان الناطق من الأعجم بالنطق والبيان اللذين جعلهما له

باب هیجدهم ....... باب هیجدهم ......... در ترتیب حکمتش چه تدبیر پسندیده و نیکویی را به خرج حقّ سبحانه و تعالی در ترتیب حکمتش چه تدبیر پسندیده و نیکویی را به خرج داده!!

> شرح حسن تدبیر حقّ تعالی در مقام ترتیب دادن حکمتش

خداوند عزّوجلّ حیوان بزرگ و کوچک را این طور آفرید که برای استمرار حیاتش غذاء بخورد و به منظور محفوظ ماندن از سرما و گرما لباس پوشیده و خود را مستور نماید و مادامی که زنده است و حیات دارد رشد و نمو کند، برای جماد مرکز و محل کار قرار داد و آنرا رام او نمود، برایش چراگاه و سرا و خانه و مراکز اجتماع و شهرها و قصور و بناهای رفیع و اوطان و اماکن سکونت تعبیه فرمود و جهت نیاز و احتیاجش قلّه و تپّهها و اراضی مسطح و هموار را آفرید، مواضعی بلند ایجاد نمود تا از بلندی آنها استفاده نماید چنانچه بمنظور انتفاع و بهره بردنش سرزمین هایی را پست و گود قرار داد، جهت رفع نیازمندی هایش در دریا و خشکی اسباب تجارت و مکاسب برایش مقدّر فرمود و بدین ترتیب قادر متعال و صانع حکیم آفرینش حیوان را براساس استمتاع و بهره بردن از اشیاء قرار دادهاست.

لاجرم این موجود از تمام چیزهایی که برایش آفریده شده استمتاع برده و از همه منافع و نعمتها بهره می برد و درنتیجه باطراوت و بانشاط می باشد چنانچه در هنگام زوال نِعَم و خزان منافع حالش به ذبول و پژمردگی میگراید و چون جسم است و مرکب از اجزاء جسمی بهناچار محل و مرکزی را اتخاذ می نماید....فتبارک الله رب العالمین.

رټالعالمين. اين حضرات در ادامه سخنانشان فرموده اند: ا

سپس نیک و بادقّت نگریستیم و دیدیم خداوند عزّوجل مخلوقی راکه دارای روح و نموٌ و جسم است اعلی و بلند مرتبهتر از آفریدهای که جسم است و صاحب نموٌ قرار داده.

تقسیم حیوان به ناطق و غیرناطق و امتیاز و شرافت ناطق از غیرش خداوند قادر مخلوقاتی راکه حیات داده به دو نوع آفریده: الف: ناطق ب: اعجم (غیرناطق) صانع حکیم بهواسطه نطق و بیانی که به حیوان ناطق داده وی را از غیر ناطق

فجعله أعلى منه لفضيلة النطق والبيان، ثم جعل الناطق نـوعين: حـجّة و محجوجاً، فجعل الحجّة أعلىٰ منالمحجوج؛ لإبانة الله عزَّوجلَّ الحجّة و اختصاصه إيّاه بعلم علويّ يخصّه له دون المحجوجين، فجعله معلّماً مـن جهته باختصاصه إيّاه و علماً بأمره إيّاه أن يعلم بأنّ الله عـزَّوجلَّ مـعلّم الحجّة دون أن يكله إلى أحد من خلقه فهو متعال به، و بعضهم يتعالىٰ على بعض بعلم يصل إلى المحجوجين من جهة الحجّة، قالوا:

ثم رأينا أصل الشيء الذي هو آدم للله فوجدناه قد جعله على كل روحاني خلقه قبله و جسماني ذرأه و براه منه فعلمه علماً خصّه بـه لم يعلمهم قبل ولا بعد، و فهمه فهماً لم يفهمهم قبل ولا بعد، ثم جعل ذلك العلم الذي علمه ميراثاً فيه لإقامة الحجج من نسله على نسله، ثم جعل آدم لله لوفعة قدره و عُلوَّ أمره للملائكة الروحانيين قِبْلةً و أقامه لهم حجّةً فابتلاهم بالسجود إليه فجعل لا محالة من مسجد له أعـلا و أفـضل مـتن أسجدهم، لأنّ من جعل بلوي و حجّة أفضل متن حجّهم بـه باب هیجدهم ...... باب هیجدهم ...... ممتاز و بر آن برتری داده زیّرا نطق فضیلتی است که دارندهاش بر فاقد آن ترجیح

و شرافت دارد.

ب: محجوج حجّت را از محجوج اعلی و اشرف قرار داد چه آنکه وی را اختصاص به علم علوی داد و محجوج را از آن محروم نمود و بدین ترتیب حجّت را به واسطه داشتن علم مزبور از محجوج ممتاز نمود و او را عَلَم و شاخص قرار داد و به منظور اظهار شاخص بودنش به او امر فرمود که اعلام کند معطی علم و معلّم او تنها خداوند عزّوجلٌ بوده بدون اینکه بر احدی از خلایق گل و بار باشد درنتیجه با داشتن چئین علمی که از منبع وحی به او اعطاء شده بر تمام اغیار علوّ و برتری دارد و در میان محجوجین پاره ای بر بعضی اشرف و اعلی بوده و آنها کسانی هستند که علم را از به وسیله حجّت و با وساطت او.

این قائلین در ادامه سخنانشان گفته اند: پس از دقت و ملاحظه این معانی به اصل شیء و ابتداء مخلوقات یعنی جناب آدم للظ نظر افکنده و مشاهده نمودیم که خداوند عرّوجل او را بر هر روحانی که پیش از وی آفریده و هر جسمانی که از او بوجود آورده و خلق کرده برتری داده پس علمی را تعلیمش نموده که اختصاص به خودش داشته و به احدی قبلاً و بعداً نداده و فهم و ادراکی به او داده که به هیچ موجودی سابقاً و لاحقاً عنایت نکرده و این علم را به عنوان میراث او قرار داد زیرا موجودی سابقاً و لاحقاً عنایت نکرده و این علم را به عنوان میراث او قرار داد زیرا موجودی سابقاً و نقد قدر و علوّ مرتبه جناب آدم طلیًا بر فرشتگان او را قبله و تعالی به خاطر رفعت قدر و علوّ مرتبه جناب آدم طلیًا بر فرشتگان او را قبله ساخت و به عنوان حجّت برایشان قرار داد سپس فرشتگان را مکلف ساخت که به به حساب آورده است و دلیل بر افضلیّت جناب آدم طلیًا بر فرشتگان او را قبله او سجده کنند، به ناچار کسی را که مسجود قرار داد اعلا و افضل از مسجده کنندگان به حساب آورده است و دلیل بر افضلیّت جناب آدم طلیًا بر فرشتگان دو چیز است: الف: حقّ تعالی آن حضرت را حبّت بر فرشتگان قرار داد، واست کسی که حجّت قرار داده شده از محجوج افضل و برتر است.

ولان إسجاده جلّ و عزّ إيّاهم للخضوع ألزَمَهم الاتضاع منهم له، والمأمورين بالاتضاع بالخضوع والخسوع والاستكانة دون من أمرهم بالخضوع له، ألا ترى إلى من أبي الاستمار لذلك الخضوع ولتلك الاستكانة فأبي و استكبر ولم يخضع لمن أمره له بالخضوع كيف لُعِنَ و طُرِدَ عَنِ الولاية، و أدخل في العداوة فلا يُرْجى له من كبوته إلاَّ قاله (إلى) آخر الأبد فسرأينا السّبب الذي أوجب الله عزَّوجلَّ لآدم علي عليهم فضلاً فإذاً هو العلم الذي خصَّه الله عزَّوجلَّ تم أمره جلَّ و عزَّ أن يسألهم سؤال تنبيه لا سؤال تكليفٍ عمّا عليم بتعليم الله عزَّوجلَّ إيّاه متا لم يكن علمهم ليريهم جلَّ و عزَّ علو منزلة العلم و رفعة قدره كيف خصَّ العلم محلًا و موضعاً اختاره له و أبان ذلك المحل عنهم بالرفعة والفضل.

ثُمَّ عَلِمْنا أنَّ سَوَالَ آدم الله إيَّاهِم عمَّا سَأَلِهِم عنه ممَّا ليس في وسعهم و طاقتهم، الجواب عنه سؤالَ تنبيه لا سؤالَ تكليف؛ لأنَّه جلَّ و عزَّ لا يكلّف ما ليس في وسع المكلّف القيام به، فلمّا لم يطيقوا الجواب عمّا سألوه علمنا أنَّ السؤال كان كالتّقرير منه و لهم يقرر به إنصياعهم بـالجهالة عـمّا عَلِمَه إيّاه، و علوّ خطره باختصاصه إيّاه بعلمٍ لم يخصّهم بـه،

| هم۹۳ | باب هيجد |
|------|----------|
|------|----------|

ب: خقّ تبارک و تعالى امر فرمود که فرشتگان در مقابل جناب آدم للگ خضوع کرده و او را سجده نمایند بدیهی است حکیم علیم با این فرمان فرشتگان را ملزم نمود که خود را در مقابل جناب آدم وضيع و خاضع قرار دهند و اين خود نشانه افضل بودن آن حضرت بر فرشتگان می باشد و شاهد بر این گفتار آن است که شيطان وقتى از اطاعت اين امر سر باز زد و از خضوع و خشوع نمودن در قبال جناب آدمﷺ اباء نمود از ولایت خدا مطرود و ملعون شده و در عداوت و دشمنی حقّ جلّ و علا داخل گردید لذا هیچ امیدی برای او نبود که از سقوطی که به آن مبتلا شده بود نجات و رهایی یابد بلکه الیالأبد در آن بافی خواهد ماند نتیجتاً برای ما محرز و معلوم می شود که سبب برتری جناب آدمﷺ بر فرشتگان علمی بوده که صانع متعال آنرا به وی اختصاص داده و دیگران را از آن محروم نمود و آن علم این بود که جناب اقدس الهی تمام اسماء را به آن حضرت تعلیم کرد و کے اشیاء را برایش مبیّن و روشن نمود و بدینوسیله او که واجد چنین علمی بود بر کسانی که فاقد آن بودند تفوّق و برتری یافت سپس خداوند عزّوجلّ به آدمظظٍّ فرمان داد که از فرشتگان سؤال تنبیه<sup>(۱)</sup>کند نه سؤال تکلیف<sup>(۲)</sup> یعنی از آنها جویا شود از موضوعاتی که حقّ تعالی به او تعلیم فرموده و به آنها بهرهای نرسانده تا بدین ترتیب به ایشان علو منزلت علم و رفعت قدر آن حضرت را نشان داده و بالعیان مشاهده کنند چگونه حقّ عزّوجلّ علم را به محلّ و موضعی اختصاص داده و آن محل را رفعت و فضيلت و برتري بخشيده

تذکر میدانیم که سؤال آدم طلی از فرشتگان اولا سؤال تنبیه بوده نه سؤال تکلیف زیرا حقّ عزّوجلٌ به هیچ مکلّفی آنچه را که در طافت او نیست تکلیف نمیکند.

ثانیاً مورد سؤال چیزی بوده که فرشتگان از آن اطّلاع نداشته و اساساً در وسع و طاقتشان نبود که از آن جواب بدهند و با توجّه به این نکته قطع و یقین پیدا میکنیم که سؤال جناب آدمطلیًا که به امر حقّ تبارک و تعالی صورت گرفت به منزله تقریر و گرفتن اقرار بود از فرشتگان به جهل به آنچه آدم به آن عالم و آگاه بود و فرشتگان نیز پس از سؤال اقرار به جهل کرده و اذعان نمودند که این علم مختص به آدم طلی بوده

علل الشرايع / ج ١.... فالتزموا الجوابَ أَنْ قالوا: لا عِلْمَ لَنا إلاَّ ما علمتَنا، ثُمّ جـعل اللُّـهُ عزَّوجلَّ آدمﷺ معلَّم الملائكة بقوله: أنبتهم؛ لأنَّ الإنباء من النَّبأ تعليم والأمر بالإنباء منالأمر تكليف يقتضي طاعة و عصياناً. والإصغاء منالملائكة عليهمالسّلام للتّعليم والتّموقيف والتّمفهيم والتَّعريف تكليف يقتضي طاعة و عسياناً، فسمن ذهب سنكم إلى فبضل المبتعلّم عبلىالمبعلّم والمبوقف عبلىالمبوقف والمبعرّف علىالمعرّف كان في تفضيله عكس لحكمة اللُّـه عبزٌوجلٌ وقــلب لترتيبها الّتي رتّبها الله عزّوجلّ فإنّه على قياس مذهبه أن تكون الأرض التي هي المركز أعلى من النّامي الّذي هو عليها الّذي فضّله الله عزّوجلّ بالنّمو، والنّامي أفضل و أعلى منالحيوان الذي فضّله الله جلَّجلاله بالحياة والنَّمو والرَّوح، والحيوان الأعـجم الخـارج عن التكليف، والأمر والزّجر أعلا و أفضل من الحيوان الناطق المكلّف للأمر والزجر والحيوان الذي هو محجوج أعلا من الحجّة الّتي هـي حـجّةاللَّـه عزّوجلٌ فيها، والمعلّم أعلاً من المعلّم وقد جعل الله عزّوجلٌ آدم حـجّة على كلَّ من خلق من روحاني و جسماني إلاَّ من جعل له أوَّليَّة الحـجَّة.

باب هيجدهم .....۵

و آنان هیچ بهرهای از آن نداشتند و بدین ترتیب به علو مقام و ارتـفاع شأن آن حضرت نسبت به خودشان اعتراف کردند.

باری فرشتگان در مقام جواب سؤال حضرت آدم طلی ملتزم شدند بگریند: بارخدایا غیر از آنچه به ما تعلیم نموده ای علم دیگری نداشته و از معلومات آدم بی بهره هستیم، پس از این اقرار و اعتراف حقّ عزّوجلّ جناب آدم طلی را معلّم فرشتگان قرار داد و به او خطاب نمود: أنْبِنهم (به ایشان خبر بده) چه آنکه وانباء» از مادّه ونباً بوده و به معنای تعلیم است و آمر به وانباء» از آمر تکلیفی است که مقتضی طاعت و عصیان می باشد یعنی اگر مأمور امتثال کند اطاعت امر کرده و در صورت مخالفت عصیان آن را نموده است چنانچه فرشتگان مأمور به اصغاء و موظف بودند به انباء آدم طلی که به منظور تعلیم و توقیف و تفهیم و تعریف صورت گرفت، گوش فرادهند و این تکلیف نیز مقتضی طاعت و عصیان می باشد یعنی اگر فرشتگان استماع می کردند اطاعت امر کرده و در صورت نموده بودند.

با توجّه به آنچه گفته شد میگوییم:

اگرکسی معتقد باشد که متعلّم بر معلّم و موقف بر موقف و معرّف بر معرّف افضل و برتر است برخلاف و برعکس حکمت خدای عزّوجلّ اعتقاد داشته و ترتیبی راکه خداوند تنظیم نموده منقلب کرده است و طبق مذهب و اعتقاد وی می باید زمین که مرکز است از نامی که بر روی زمین بوده و خداوند عزّوجلّ می باید نامی از حیوان که حقّ جلّ و علی به واسطه حیات و نموّ و روح آن را بر نامی می باید نامی از حیوان که حقّ جلّ و علی به واسطه حیات و نموّ و روح آن را بر نامی تفضیل داده اعلی باشد و نیز وی باید بپذیرد که حیوان اعجم و غیرناطق که از تعلیف خارج است و امر و نهی به او متوجّه نیست اعلی و افضل است از حیوان تاطق که مکلف بوده و امر و نهی به او متوجّه نیست اعلی و افضل است از حیوان خلایق برتر است و نیز متعلّم از معلّم اشرف می باشد در حالی که امر چنین نیست و خلایق برتر است و نیز متعلّم از معلّم اشرف می باشد در حالی که امر چنین نیست و خلایق برتر است و نیز متعلّم از معلّم اشرف می باشد در حالی که امر چنین نیست و خلایق برتر است و نیز متعلّم از معلّم اشرف می باشد در حالی که امر چنین نیست و حجّت و برتر از تمام قرار داده مگر کسانی که اولیّت حجّت و اقدمیّت ولایت از آنها است و ایشان ذوات مقدّسه محمّد و آل محمّد صلوات اللّه علیهم اجمعین می باشند به دلیل روایت ذیل:

فقد رُوِيَ لنا عن حبيبُ بن مظاهر الأسدي بسيّض اللُّمه وجـهه أنَّـه قــال للحسين بن عليّ بن أبيطالبﷺ: أيّ شيّ كنتم قبل أن يخلق الله عزّوجلَّ آدمﷺ؟

قال: كنّا أشباح نور ندور حول عرش الرّحمٰن فنعلّم الملائكة التسبيح والتهليل والتحميد، ولهذا تأويل دقيق ليس هذا مكان شرحه وقد بيّناه في غيره.

قال مفضّلوا الملائكة: إنّ مدار الخلق روحانيّاً كان أو جسمانيّاً على الدُنُوّ من الله عزّوجلّ والرّفعة والعُلُوّ والزُّلفة والسُّمُوّ، وقـد وَصَفَ الله جلَّت عظمتُه الملائكة من ذلك بما لم يصف به غيرهم، ثُمّ وصفهم بالطّاعة الّتي عليها موضع الأمر والزّجر والثّواب والعقاب فقال جَلَّ و عزّ:

(لا يَعْصُوْنَ اللَّه ما أَمَرَهم وَ يَقْعَلُوْنَ مَا يُوْمَرُوْنَ)<sup>(١)</sup> ثم جعل محلّهم الملكوت الأعلى فبراهينهم على توحيده أكثر و أدلّتهم عليه أوفر، و إذا كان ذلك كذلك كان حظهم من الزلفة أجلّ، و من المعرفة بالصانع أفضل، قالوا: ثم رأينا الذنوب والعيوب الموردة النار و دارالبوار كلّها من الجنس الذي فضّلتموه على من قال الله عزَّوجلاً في نعتهم لمّا نَعَتَهُمْ وَ وَصَفَهُمْ بِالطَّاعَةِ لَمّا وَصَفَهُمْ:

١- سورة التحريم، آية(۶)

بأب هيجدهم از حبيب بن مظاهر اسدي ـ بيّض الله ـ وجهه روايت شده كه او محضر حضرت حسينين علىين ابيطالب اللَّيْظُ عرضه داشت: پيش از آنكه خداوند عزّوجلّ آدمﷺ را بیافریند شما چه بودید و کجا بودید؟ حضرت فرمودند: ما شبحهای نوری پودیم که اطراف عرش خالق رحمن دور مىزديم و به فرشتگان تسبيح (سبحان الله) گفتن و تهليل (لااله الأ الله گمفتن) و تحميد (الحمدالله گفتن) را تعليم مى داديم. این روایت تأویل دقیقی دارد که این جا محل شرح و توضیح آن نیست و در جای ديگر آنرا بيان كردهايم. مقاله کسانی که فرشتگان را بر انبیاء و رسل و ائمه و حجج صلواتالله عليهم اجمعين تفضيل و برتری میدهند ایشان میگویند: دلیل ما بر برتری داشتن فرشتگان دو چیز است: الف: ملاک فضیلت مخلوقات اعم از روحانی یا جسمانی قرب به خدای عزّوجلٌ و پيدا نمودن رفعت و علوّ مقام در درگاهش مي باشد و با سه تقرير قرب فرشتگان به حضرت باری تعالی و علو مقام ایشان را می توان تشریح نمود: ۱۔ حقّ جلّت عظمته فرشتگان را به نجوی توصيف کرده که احدی را آن طور وصف نستوده.

۲ خدا فرشتگان را ستوده و فرموده: ایشان مخلوقات مطیع هستند، بـدیهی است تحقق طاعت در مورد امر و نهی و ترتّب ثواب و عقاب میباشد و شاهد ما بر این گفتار فرموده خداوند است که می فرماید:

(لا يَعْصُونَ الله ما أمَرِهُمْ وَ يَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونِ) يعنى فرشتگان عصيان امر حقّ تعالى را نكرده و أنچه به ايشان فرمان داده شده را بجا مي آورند.

۳ـ مکان و محل فرشتگان را باریتعالی ملکوت اعلی قرار داده و این مختص به ایشان بوده و دیگران از آن بهرهای ندارند و این معنا شاهد است بر اینکه براهین فرشتگان بر توحید حقّ اکثر و ادلّهشان بر آن بیشتر و فراوانتر میباشد.

و با توجّه به این سه تقریر بهخوبی میتوان دریافت که بهره ایشان از قرب به ذات ربوبی از دیگران بیشتر و معرفتشان به صانع متعال زیادتر از غیرشان میباشد.

ب: ذنوب و عیوبی که موجب ورود به دوزخ می باشند بهطور کلّی از جنسی صادر می شوند که بر فرشتگان تفضیل داده شدهاند و این ذنوب ایـداً از مـلایک سرنمیزند چه آنکه حقّتعالی در نعت و وصف آنها در قرآن فرموده:

(لا يَعْصُونَ اللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَ يَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ) ثم جعل محلهم الملكوت الأعلى فبراهينهم على توحيده أكثر و أدلتهم عليه أوفر، و إذا كان ذلك كذالك كان حظهم من الزلفة أجل، ومن المعرفة بالصانع أفضل، قالوا: ثم رأينا الذنوب و العيوب الموردة النار ودار البوار كلها من الجنس الذي فضلتموه على من قال الله عزوجل فى نعتهم لما نعتهم و وصفهم بالطاعة لما وصفهم: (لا يَعْصُونَ الله ما يَمَرَهُمْ وَ يَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ) قالوا: كيف يجوز فضل جِنْسٍ فيهم كُلُّ عَيْب ولهم كلّ ذَنْبٍ على من لا عيب فيهم ولا ذنب منهم صغائر ولا كبائر؟

والجواب: أنّ مفضّلي الأنبياء والحجج صلوات اللّه عليهم قالوا: إنّا لا نفضّل هُهُنا الجسنس على الجسنس و لكنّا فيضّلنا النوع على النوع من الجنس. كما أنّ الملائكة كلّهم ليسوا كإبليس و هاروت و ماروت ولم يكن البشر كلّهم كفرعون الفراعينة، و كشياطين الإنس المرتكبين المحارم والمقدّمين على المآثم. و أما قولكم في الزلفة والقربة: فسالله عسزًوجلَّ أجسلٌ و مسمّا تسوهّمتموه أنسزه ياب هيجدهم ......

(لأ يَعْصُونَ اللَّهَ مَا اَمَرِهُمْ وَ يَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونِ) .

و با این وصف چگونه جنسی را که تمام عیوب و کل ذنوب در ان است بر جنسی که نه واجد عیب بوده و نه فاعل ذنب و گناه، نه صغیره مرتکب می شود و نه کبیره تفضیل داد.

جواب کسانی که انبیاء و رسل و حجج صلواتالله علیهم را بر فرشتگان تفضیل و برتری میدهند

ایشان فرمودهاند: ما جنس حیوان ناطق را بر جنس فرشتگان تفضیل نداده بلکه نوع را بر نوع برتری میدهیم و شما خود قبول دارید که تمام فرشتگان همچون ایلیس و هاروت و ماروت<sup>(۱)</sup> نبوده همانطوریکه همه انسانها مانند فرعون یا شیاطین اِنسی که مرتکب محارم شده و بر جرایم وگناهان اقدام میکنند نمی باشند. و امّا اینکه گفتید ملاک شرافت به قرب و نزدیکی به باری مالی است.

در جواب میگوییم: اگر مرادتان قرب مسافت است قطعاً حقّ عزّوجل از این کلام مبرّا بوده و اثبات این قرب در حقّ خداونـد معنایش تشبیه نـمودن او بـه مخلوقات می باشد، و اگر منظور قرب معنوی است بهطور یقین در میان انبیاء و

۱. هاروت وماروت دو فرشته اند که در بابل (اژ توابع کوفه است) آنها را عذاب میکنند و سببش آن است که فرشتگان آسمان، انسانها را به ارتکاب گناه سرزنش میکردند حقّ تعالی فرمود: اگر هوای نفس و شهوت که در آدمیان نهاده ام در شما نیز میگذاردم از شما هم گناه صادر می شد جهت اثبات این معنا سه فرشته برگزیده شدند که به به نوعین رفته و به صورت انسان در میان اهل زمین باشند آن سه عبارت بودند از: عَزاه عَزایا و عَزازیل، خدای تعالی آنها را به طبع آدمیان گرداند و به زمین فرستاد تان سه عبارت بودند از: عَزاه عَزایا و عَزازیل، خدای تعالی آنها را به طبع آدمیان گردانید و به زمین فرستاد تا میان امل است که به نوعین رفته و به صورت انسان در میان اهل زمین باشند آن سه عبارت بودند از: عَزاه عَزایا و عَزازیل، خدای تعالی آنها را به طبع آدمیان گردانید و به زمین فرستاد تا میان ایشان حکم کنند، عزازیل چون دانست که نمی تواند خود را نگاه دارد ومرتکب عصیان میگردد استفاء خواست و بدین ترتیب به آسمان برگشت ولی آن دو در میان مردم روزی زی از قرزندان نوع نظیر. که نام ها به برکت یکی از استان حکم کنند، عزازیل چون دانست که نمی تواند مردم روزی از فرزندان نوع نظیر. که نام ای به تواست و بدین ترتیب به آسمان برگشت ولی آن دو در میان مردم روزی زی از فرزندان نوع نظیر. که نامش به تازی بر هوره و به فارسی «بیدخت» و تعالی از می زود ایشان می رفتند، جندی گذشت، مردم روزی زی از فرزندان نوع نظیر. که نامش به تازی بر هوره و به فارسی «بیدخت» آسمان می رفتند، جندی گذشت، روزی زی از فرزندان نوع نظیر. که نامش به تازی بر هوره و به فارسی «بیدخت و تاهمان می رفتند، ته دردی گذشت، شدند، گذشت، عرزه ایشان آمد، آن زن جمالی به غایت داشت عزا و عزایا که چشمشان بر وی افتاد مفتون و گرفتارش شدند، گفتند ما تو را از شوهر جدا می کنیم به شرطی که به حکم ما شوی.

ایشان حکم بناحق کرده و وی را از شوهر جدا ساختند، زن با ایشان وعده کرد که به جای خلوتی روند، ایشان چون قصد وی کردند، گفت من هنوز از این شوهر ایمن نیستم تا وی را هلاک کنید، آنها شوهر را بقتل رساندند، زن گفت: یک کار دیگر مانده است، من بت پرستم شما نیز باید بت بپرستید تا من از آن شما باشم، ایشان گفتند. معاذالله که ما بت بپرسنیم، زن گفت: پس خمز بخورید، ایشان بر هوای آن زن خمر خورده، مست شدند، آن زن خود را آراسته بدیشان نمود چون قصد وی کردند، گفت: نام اعظم را که میدانید به من آموزید، به وی آموختند، زهره آن اسم بگفت و به آسمان رفت ایشان چون به هوش آمدند خویش را تنها دیده درحالی که هم حکم بناحق نموده و هم خمر خورده و هم نفسی راکشته و هم قصد حرام نموده بودند و در ضمن اسم اعظم را نیز از دست داده بودند متحبر فروماندند نزد عابدی آمده و از وی جاره خواستند، وی پس از یک شب عبادت آوازی شنید که گفت به آن مجرمان بگر شما مستوجب عذاب خدا گشته اید. علل الشرايع /ج ١ .....

و في الأنبياء والحجج من هو أقرب إلى قربه بالصالحات والقربات الحسنات و بالنيّات الطاهرات من كلّ خلق خلقهم، والقرب والبعد من الله عزَّوجلَّ بالمسافة والمدى تشبيه له بخلقه و هـو مـن ذلك نزيه.

و أمَّا قولهم في الذنوب والعيوب: فإنَّ اللَّه جلَّت أسماؤه جـعل الأمر والزّجر أسباباً و عللًا، والذّنوب والمعاصي وجوهاً فَأَنبَأَ جَلَّ جَلالهُ و جَعَلَ الَّذي هو قاعدة الذَّنوب مـن جـميع المـذنبين مـن الأوّلين والآخرين إبليس و هو من حزب الملائكة و ممّن كان في صفوفهم و هو رأس الأبالسة و هـ و الدّاعـ إلى عـصيان الصـانع والمُوَسوس والمُزيِّن لكلُّ من تَبِعَه و قَبِلَ منه و رَكَنَ إليه الطِّخيان، وقد أُمهل الملعون لبلوي أهل البلوي في دار الابتلاء فكم من ذريَّةِ نبيَّة و في طاعة اللَّه عزَّوجلَّ وجيهة و عن معصيته بعيدة قد أقْــمَأ إيليس و أقصاء و زَجَرَه و نَفاه. فَلَمْ يلوله على أُمرِ إذا أُمَر ولا اِنْتَهِيٰ عَن زَجْرٍ إِذا زَجَرَ لَه لَمَّاتٍ في قلوب الخلق مكافي مــنالمـعاصي فلمّات الرّحمٰن دافعة لِلْمَاتَة و وسوسته و خطراته ولو كانت المحنة بالملعون واقعة بالملائكة والابتلاء به قائماً كما قام فيالبشر و دائماً كما دام لكثرت منالملائكة المعاصي و قَلّت فيهم الطاعات إذا تمّت فيهم الآلات.

فقد رأينا المبتلا من صنوف الملائكة بالأمر والزجـر مـع آلات الشهوات. كيف انخدع بحيث دنا من طاعته. و كـيف بَـعد مـمّا لم يَبْعُدْ منه الأنبياء والحجج الّذين اخـتارهم اللّـه عـلى عـلم عـلى العالمين. إذا ليست هَفَوات البشـر كَـهَفْوَةِ إِبـليس فـيالاسـتكبار.

حجج صلواتالله علیهم کسانی هستند که بهواسطه اعمال صالحه و حَسَنات مقرّبه و نیّات پاک از تمام مخلوقات به حقّ نزدیک تر می باشند حتّی از جمیع ملائکه و فرشتگان.

و امّاگفتار شما در باب ذنوب و عيوب:

جواب این است که خداوند ـ جلّت اسمائه ـ امر و نهی را سبب برای اطاعت و عصیان و ذنوب و معاصی راگوناگون قرار داده و سپس خبر داده که اساس گناهان تمام گناهکاران از ابتداء خلقت عالم تا انقراض آن ابلیس بوده که آن از حزب فرشتگان می باشد، او رئیس شیاطین بوده و کسی است که همگان را به نافرمانی صائع متعال دعوت نموده و در خلایق وسوسه کرده و مطلوبات خود را برای آنانکه او را تبعیت میکنند مزیّن می نماید و خداوند متعال جهت آزمایش شدن اهل امتحان به این رانده شده از درگاهش در دنیا و دار امتحان مهلت داده است فلذا بسا کسانی که از فرزندان انبیاء عظام بوده و در طاعت و عبادت حق ـ جلّت عظمته ساعی و از نافرمانیش به دور می باشند ولی ابلیس آنها را خوار نموده و از قرب درگاه مناعی خوات و مان در می باشند ولی ابلیس آنها را خوار نموده و از قرب درگاه مناعی و از نافرمانیش به دور می باشند ولی ابلیس آنها را خوار نموده و از قرب درگاه مناعی و از نافرمانیش به دور می باشند ولی ابلیس آنها را خوار نموده و از قرب درگاه مناعی و از نافرمانیش به دور می باشند ولی ابلیس آنها را خوار نموده و از قرب درگاه مناعی از از از است و معان حقی و زخرش منایا و خوا مایس نه می می در دنها و قلوب مخلوقات وسوسههایی داشته که این وساوس با نغمه های رحمانی که در این دلها منین انداز بوده و همواره صاحبدلان را به طاعت خدا ترغیب می کنند معارض می باشد، نغمه های رحمانی این وساوس ایلیسیّه را دفع می نمایند.

باری اگر فرشتگان همچون بشر مبتلاء به ابلیس ملعون می شدند و اسباب گناه برایشان فراهم میگشت معاصی در آنها زیاد و طاعات از ایشان کم میگردید.

و شاهد بر این گفتار آن است که اصناف و انواعی از فرشتگان را سراغ داریم که با فراهم بودن آلات و اسباب شهوات و ارتکاب معاصی وقتی مبتلا به امر و نهی شدند چگونه مفتون و فریفته گشتند با این که باندازه ای به طاعت حقّ عزّوجلً نزدیک و از عصیانش دور بودند که هرگز انبیاء و حجج الهی این موقعیّت را نداشتند ولی مع ذلک آنها فریفته و مبتلا به گناه نشده امّا فرشتگان مرتکب لغزش و گناه گردیدند فلذا است که حقّ تبارک و تعالی انبیاء و حجج را از میان تمام مخلوقات از روی علم و آگاهی که به آنها داشت اختیار نمود و بر تمام موجودات عالم آفرینش برگزید و اساساً لغزشها و مخالفت هایی که از بشر صادر می شود هرگز به عظمت و بزرگی گناه و مخالفتی که اہلیس نمود نمی باشد چنانچه هیچ انجام گناه و فعل

و فعل هاروت و ماروت في ارتكاب المزجور.

قال مفضّلوا الملائكة عليهمالسّلام: إنّ الله جلَّ جلاله وضع الخـضوع والخشوع والتضّرع والخنوع حلية، فجعل مداها و غايتها آدمﷺ فقاربّ الملائكة في هذه الحلية، و أخذ منها بنصيب الفضل والسبق، فجعل للطاعة فأطاعوا الله فيه، ولوكان هناك بنوآدم لَما أطاعوه فيما أمر و زجركما لم يُطِعْه قابيل فَصَارَ إمَامَ كلَّ قاتل.

الجواب: مُفَضِّلوا الأنبياء والحجج عليهمالصّلوات والسّلام قالوا:

إنَّ الابتلاءَ الَّذي ابتلا به اللَّهُ عَزَّوجلَّ الملائكة مِنالخشوع والخـضوع لاَدم لللَّلا عن غَيْر شيطانٍ مُغْوٍ، عَدُوَّ، مُطْغي فَأَضَلَّ بِغوايـته بَـيْن الطَّـائعين والعاصيين والمقيمين على الاستقامة عنالميل و عن غير آلات المعاصي الَّتي هي الشَّهوات المركبات في عبادة المبتلين، وقد ابتليٰ منالملائكة من ابتلى، فلم يعتصم بعصمة اللَّه الوثقى بل استرسل للخشوع الذي كان أضعف منها.

وقد روينا عن أبي عبدالله الله الله والدري

إنَّ في الملائكة من بَاقَةُ بَقْلٍ خَيْرٌ منه، والأنبياء والحجج يعلمون ذلك لهم و فيهم ما جهلناء، وقد أُقرَّ مُفضّلوا الملائكة بالتّفاضل بينهم،

قبیحی که از انسان ها سر میزند در استکبار و بزرگی همچون فعل منهی و انجام کار قبیحی که هاروت و ماروت به آن مبادرت ورزیدند نخواهد بود. مقاله کسانی که فرشتگان را بر انبیاء و حجج صلواتالله علیهم برتری میدهند

ایشان گفتهاند: خداوند جل جلاله فروتنی و خاکساری و تضرّع و انابه به درگاهش را زیور و زینت مخلوقات قرار داده و جناب آدم للگ نهایت و غایت آنرا در بین انسانها بجا آورده است اما فرشتگان در آراسته شدن به این زیور و زینت نصیب بیشتری را به دست آورده و گوی سبقت را از تمام مخلوقات حتّی از جناب آدم للگ ربودهاند به حدّی که اساساً حقّ تعالی ایشان را برای صرف اطاعت و انقیاد آفریده و ایشان نیز صرفاً اطاعت نموده و مرتکب نافرمانی نشدهاند در حالی که اگر بنی آدم را جای ایشان می نهادند اطاعت امر نکرده و از منهی منتهی نمی شدند چنانچه قابیل اطاعت نکرد بلکه امام و پیشوای هر قاتلی گردید.

کسانیکه انبیاء و حجج علیهم صلواتالله را بر فرشتگان برتر میدانند در جواب مقاله مذکور فرمودهاند:

ابتلاء و آزمایشی که خداوند عزّوجل فرشتگان را نمود عبارت بود از فروتنی و خاکساری در مقابل آدم مشروط به اینکه شیطان اغواء کننده و طاغی و یاغی در آن دست نداشته باشد و نیز آلات معاصی که شهوات و خواسته های نامشروع بوده با آن آمیخته نباشد ولی شیطان با اغواء خود بین مطیعین و عاصین و آنها که بر امر الهی استفامت داشتند ایجاد ضلالت و گمراهی نمود و از فرشتگان دسته ای را مبتلاء ساخت و منحرف نمود درنتیجه آنان به ریسمان محکم الهی چنگ نزدند و خضوع و خشوع را رها کردند

از حضرت أمام صادق للظِّلَا روايت شده كه فرمودند:

در میان فرشتگان کسانی هستند که یک دسته سبزی ارزشمندتر از ایشان است و انبیاء و حجج صلواتالله علیهم به این معنا واقف بوده و به آنچه ما در فرشتگان آگاه نیستیم<sup>(۱)</sup> ایشان مطلع و از آن باخبر هستند و حضراتی که قائل به افضلیّت فرشتگان بر انبیاء و رسل هستند اقرار دارند که بین ملائکه تفاضل و تفاوت بوده،

۱.مقصود عدم اطلاع غیر حجّت خداکه انسانهای معمولی است می باشد.

قال مُفَضَّلوا الملائكة عـليهمالسَّـلام: إنَّ الحسن البصري يـقول: إنَّ هاروت و ماروت عَـلِجْان مـن أهـل بـابل، و أنكـر أن يكـونا مـلكين منالملائكة فلم تَغْتَرضوا علينا بالحُجَّة بهما و بإبليس فَتَحْتَجّون علينا بِحِنَّيٍ فيه.

قال مفضلوا الأنبياء والحجج عليهمالسّلام: ليس شذوذ قول الحسن عن جميع المفسّرين منالأُمّة بموجب أن يكون ما يقول كما يسقول،. و أنستم تعلمون أنّ الشيء لايستثني إلاّ من جنسه.

و تعلمون أنَّ الجِنَّ شُمَّوًا جِنَّاً لا جَتَنَانَهُم عن الرؤية إلاَّ إذا أرادوا التراثي بما جعل الله عزوجلَّ فيهم من القدرة على ذلك، و إنَّ إبليس من صفوف الملائكة و غير جائز في كلام العرب أن يقول قائل جاءت الإبل كلَّها إلاَّ حماراً، ياب هيجدهم ......

برخی از بعضی برتر هستند چنانچه به تفاضل و تفاوت بین صاحبان فضل از بشر نیز اعتراف دارند.

و آنان که ملائکه و فرشتگان را جـنسی از مـخلوقات حـقّ عـزّوجلّ دانسـته و گفتهاند:

در این جنس کمتر عاصی یافت شده و بهطور نادر برخی اهل طغیان و سرکشی شدهاند همچون هاروت و ماروت و یا ابلیس ملعون چه آنکه ابتلاء و آزمایش بین افراد این جنس کمتر صورت گرفته است:

این گفتار سبب نمی شود که فاضل از این جنس را از فاضل بشر افضل و برتر بدانیم با اینکه می دانیم خداوند عزّوجلّ فرشتگان را در بهشت جاودان که در آن حزن و غم و بیماری و مرض و فقر نمی باشد خادمین انسان ها قرار داده است. مقاله قائلین به افضلیّت فرشتگان

ایشان گفتهاند: اساساً هیچ فرشتهای را سراغ نداریم که اهل عصیان و طغیان باشد و امّا راجع به هاروت و ماروت و ابلیس جواب این است که:

حسن بصری میگوید: هاروت و ماروت دو مرد درشت و سختی بودند از اهل بابل و اساساً از جنس فرشته نبودند.

و امّا ابلیس: وی از طائفه جنّ بوده نه مَلَک و بدین ترتیب این استدلال نیز مثبت مدّعا نمی باشد.

#### مقاله قائلين به افضليت انبياء وحجج عليهمالسّلام

ایشان فرمودهاند: قول حسن بصری نادر و برخلاف کلام تمام مفسّرین اسلام بوده و موجب آن نیست که واقع بر طبق نظریه او باشد و این نکته معلوم است که مستثنیٰ باید از جنس مستثنی منه باشد لذا استثناء ابلیس از فرشتگان در آیه شریفة و اِذْقُلْنا لِلمَلاثِکَةِ اسْجُدُوا لاَدَمَ، فَسَجَدُوا اِلاَ اِبلیس اَبیٰ وَ اسْتکبَر، دلیل است بر اینکه ابلیس از جنس فرشتگان می باشد.

و نیز واضح و روشن است که جنّ را به این جهت جنّ نامیدهاند که به چشم نمی آید مگر در وقتی که بخواهد قدرتی راکه حقّ تعالی به او داده در معرض نمایش بگذارد، باری ابلیس از صفوف ملائکه و از جنس آنها است و به همین ملاحظه از آنها استثناء شده والاً درکلام عرب و از نظر قواعد ادب صحیح نیست کسی بگوید: جائت الابل کلّها الاً حماراً (تمام شتران آمدند مگر درازگوش) و وجه عدم صحّت آن همین است که (حمار) در صف (ابل) داخل نمی باشد و نیز نیمی توان گفت: علل الشرايع /ج ١ .....٩ علل الشرايع /ج ١

و وردت البقر كلُّها إلاَّ فرساً، فإبليس من جنس ما استثنىٰ.

و قول الحسن: في هاروت و ماروت، بأنّهما علجان من أهل بابل شذوذ شدَّ به عن جميع أهل التفسير، و قول الله عزوجلَّ يكذبه إذ قال:

و ما أنزل على الملكين)<sup>(١)</sup> بفتح اللام ـ بـ بابل هـ اروت و مـ اروت فليس في قولكم عن قول الحسن فرج لكم فدعوا ما لا فائدة فيه من علّة. ولا عائدة من حجّة.

قال مُفَضّلوا الملائكة عليهمالسّلام: قد علمتم ما للملائكة في كتاب الله تعالىٰ منالمدح والثناء ممّا بانوا به عن خلق الله جلَّ و علاًإذ لو لم يكن فيه إِلاَّ قوله:

(بل هم عباد مکرمون، لایسبقونه بالقول و هم بأمره یعملون)<sup>(۲)</sup> لکفیٰ.

قال مفضّلوا الأنبياء والحجج عليهمالسّلام: إنّا لو استقصينا آي القرآن في تفضيل الأنبياء والحجج صلواتالله عليهم أجمعين لاحتجنا لذلك إلى التطويل والإكثار وترك الايجاز والاختصار.

و فيما جئنا بــه مــن الحـجج النـظريّة التــي تــزيح العــلل مــنالجــميع مــقنع إذ ذكـرنا تـرتيب اللّــه عــزوجلّ خــلقه،

٣- سورة الأنبياء، آية (٢٧)

یاب هیجذهم ..... باب .... باب هیجذهم .....

وَرَدِت الْبَقَرِ كَلُّها الأَ فرساً (گاوها تمام داخل شدند مگر اسب)، درنتیجه باید پذیرفت که ابلیس از جنس مستثنیمنه یعنی «ملائکه» می باشد.

و امّا اینکه حسن بصری گفت: هاروت و ماروت فرشته نبوده بلکه دو مرد درشت و سختی بوده از اهل بابل، کلامی نادر و همان طوری که گفته شد با نظریّه تمام مفسّرین مخالف می باشد، از این گذشته فرموده حقّ تعالی در قرآن شریف که فرموده: و ما أنْزِلَ عَلَی الْمَلَکَیْن (با فتح لام) بِبابِلَ هاژوتَ وَ ماژوتَ (و آنچه به دو فرشته یعنی هاروت و ماروت در بابل نازل شد....) کلام حسن بصری را تکذیب می نماید.

بنابراین مقاله حسن بصری هیچ نفعی به حال شما نداشته و میباید آنچه راکه بی فایده است و حجّتی محسوب نشده ترک و رها نمایید، زیرا در این آیه تصریح شده است به اینکه هاروت و ماروت دو فرشته بودند نه دو انسان پس کلام حس بصری در مقابل قرآن که کلام الهی است بی اعتبار بلکه محکوم به کذب است.

ایشان گفتهاند: مدح و ثنائی که حقّ عزّوجلّ در قرآن کریم از فرشتگان نموده بر همگان معلوم و روشن است و ستایش خداوند از فرشتگان در حدّ و مرتبه ای است که ایشان را از سایر مخلوقات منهاض و اعلی قرار داده است و اگر نبود مگر همین یک آیه که در ذیل نقل می شود همانا کافی بود و با آن تفضیل فرشتگان بر انبیاء و حجج صلوات الله علیهم ثابت می گشت و آن آیه این است:

بَلْ هُمْ عِبادٌ مُكْرَمُوْنَ، لا يَسْبِقُوْنَهُ بِالْقَوْلِ وَهُمْ بِأَمْرِه يَعْمَلُوْنَ (بلكه ايشان جملگی بندگان مفرّب خدا بوده كه هرگز پيش از امر خدا كاري نخواهند نمود و هرچه كنند به فرمان او نمايند).

## مقاله قائلين به افضليّت انبياء و حجج عليهم صلواتاللّه

ایشان فرموده اند: ما اگر بخواهیم آیات قرآنی راکه دلالت دارند بر افضلیّت انبیاء و حجج علیهم صلوات الله بر جمیع مخلوقات استقصاء و ذکر نماییم کلام به درازا میکشد و ایجاز و اختصار ترک میگردد و به نظر میرسد که حجج و براهین نظریّه ای که اقامه کردیم و با آنها دردها شفا مییابد و اشکالات برطرف می شود کافی و شافی باشد.

زیرا قبلاً مراتب مخلوقات به حسب ترتیبی که خدای عزّوجلٌ بین آنها قرار داده است را بیان کرده و گفتیم: علل الشرايع /ج ١ ..... ١٠٨

فَجَعَل الأرض دون النامي، والنامي أعـلا و أفـضل مـن الأرض، وَجَعَلَ النامي دون الحيوان، والحيوان أعلىٰ و أرفع من النامي، و جَعَلَ الحيوان الأعجم دون الحيوان الناطق، و جَعَلَ الحيوان الناطق أفضل من الحيوان الأعجم، و جَعَلَ الحيوان الجاهل الناطق دون الحيوان العـالم النـاطق، و جَعَلَ الحيوان العالم النّاطق المحجوج دون الحيوان العالم الحجّة. و يجب على هذا الترتيب أنّ المُعْرِب المبين أفضل من الأعجم غير الفصيح و يكون المأمور المزجور مع تمام الشّهوات و ما فيهم من طباع حُبّ اللّذات، و منع النفس من الطَّلَبَات و البُغَيَات، و مع البَلُوىٰ بعد، و يمهل و يمتحن بمعصيته إيَّاء و هو يزيّنها له محسناً بوسوسته في قلبه و عينه أفضل من المأمور المزجور مع فقد آلة الشَّهوات، و عدم مُـخاداة هـذا المتوَصَّل له بـتزيين المرجور مع فقد آلة الشَّهوات، و عدم مُـخاداة هـذا المتوَصَّل له بـتزيين

ثُمّ هذا الجنس نوعان؛

حُجّة و محجوج، والحجّة أفضل من المحجوج ولم يُحَجَّج آدم الّذي هو أصل البشر، بواحد من العلائكة، تفضيلاً من الله عـزَّوجلَّ إيّـاه عـليهم و حُجِّجَ جماهيرُ المَلائكة بآدمﷺ فَجَعَله العالِمَ بِما لَمْ يُعَلِّموا، و خصَّه بالتّعليم لِيُبيّناهم أنّ المخصوص بماخصَّه به. متا لم يَخُصَّهم أفضل من غير المخصوص بما لم يَخُصَّه به.

| نهم | باب هيجا |
|-----|----------|
|-----|----------|

صانع حکیم زمین را پایین تر و پست تر از نامی و نامی را اعلا و افضل از زمین قرار داده و نیز نامی را پستتر از حیوان و حیوان را اعلی و ارفع از نامی آفریده و همچنین حیوان غیرناطق را پستتر از ناطق و ناطق را افضل از غیرناطق خلق کرده چنانچه حیوان ناطق جاهل را پستتر از ناطق عالم قرار داد و حیوان عالم ناطقی را که محجوج است از حیوان عالم ناطقی که حجّت می باشد پست تر نمود و طبق این ترتيب لازم است ناطق فصبح برتر و افضل از غيرفصيح بوده و نيز مخلوقي كه به مطلوبات امر شده، اتیان نموده و از مکروهات نهی گردیده، دوری جسته درحالی که اولاً: شهوات و تمایلات در او تام و کامل بوده.

ثانیاً: آلت و وسیله شهوترانی در او موجود و فراهم بوده و آن عبارت است از اینکه طبعش طالب لذّات و مشتهیات نفسانی و مایل به آنها میباشد.

ثالثاً: در معرض ابتلاء و امتحان واقع بوده تا معلوم شود بهواسطه تبعيّت از نفس و إعمال شهوات آيا مرتكب معصيت مي شود يا نه؟

رابعاً: ابلیس ملعون در قلب و دیدهاش وسوسه کرده و معاصبی را زینت داده و زيبا و خوشمنظر جلوه گر نموده تا بدينوسيله مرتكب آن گردد ولي با وجود تمام اينها و فراهم بودن آلت و وسيله شهوات، عداوت نمودن ابليس وي نفس را از خواستهها و مشتهیات بازداشته و گرد عصیان و طغیان نمیگردد لذا چنین مخلوقی افضل و برتر است از مخلوقی که امر و زجر داشته ولی آلت شهوات در او مفقود بوده و از طرفي ابليس در مقام عداوت با وي نبوده و معاصى را برايش مزيّن ننموده و در وی وسوسه نمیکند. برتر بودن حجت از محجوج

مخلوق اخیرکه مأمور و منهی است و با وجود وسیله و آلت شهوات گِرد عصیان نميگردد دو نوع است: حجّت و محجوج

حجّت از محجوج برتر است، با توجّه بهاین نکته میگوییم:

جناب آدم للظُّلا كه اصل بشر است چون برتر و افضل از فرُشتگان مي باشد حقّ تبارک و تعالی او را محجوج و فرشتگان را حجّت بر او قرار نداده بلکه آدم را برای کل فرشتگان حجّت نموده لذا او را عالم نموده به اموری که ابداً فرشتگان را از آن امور مطِّلع نكرده و اين تخصيص بهاين خاطر بـوده تـا بـدينوسيله بـه فـرشتگان بفهماند آدم مخصوص است به مختصّاتي كه فرشتگان فاقد آن مي باشند و پرواضح است مخصوص به خصوصيّات راجحه برتر است بر فاقد أن خصوصيات. و هذا الترتيب حكمة الله عزَّوجلَّ، فمن ذهب يروم إفسادها ظهر منه عناد من مذهبه و إلحاد في طلبه، فانتهىٰ الفضل إلى محمّدﷺ لاَنه ورث آدم و جميع الأنبياء عليهمالسّلام، و لاَنّه اصطفاه الذي ذكره الله عزَّوجلَّ فقال: (إنَّ الله اصطفىٰ آدم و نوحاً و آل إبراهـيم و آل عـمران عـلىٰ

العالمين)().

فمحمد الصفوة والخالص نجيب النجباء من آل إيـراهـيم، فصار خير آل إيراهيم، بقوله ذرّيـة بـعضها مـن بـعضها<sup>(٢)</sup>، و اصطفىٰ الله جلَّجلاله آدم متن اصطفاه عليهم، من روحانيّ و جسمانيّ، والحمدلله ربّالعالمين و صلّىالله على محمّد و آله و حسبنا الله و نعم الوكيل.

قال مصنّف هذاالكتاب: إنّما أردت أن تكون هذهالحكاية في هذا الكتاب، و ليس قولي في إبليس أنّه كان من الملائكة، بل كان من الجنّ، إلاَّ أنّه كَان يعبدالله بين الملائكة، و هاروت و ماروت ملكان، و ليس قولي فيهما قول أهل الحشو، بل كانا عسندى معصومين و معنىٰ هـذه الآيـة: (واتـبعوا مـا تـتلوا این ترتیب بین مخلوقات با شرح و توضیحی که دادیم حکمت خداوند عزّوجل است لاجرم کسی که قصدش افساد آن باشد معلوم می شود که عناد داشته و طالب الحاد و کفر می باشد، باری فضل و شرافت منتهی به وجود مطهّر حضرت محمّد عُقِقَلْهُ شده و نهایت برتری و غایت والایی از آن حضرتش می باشد چه آنکه جنابش صلوات الله علیه از حضرت آدم و جمیع انبیاء علیهم السّلام ارث برده و آنچه جملگی داشته اند به آن وجود مطهّر رسیده است مضافاً به اینکه آن سرور بهترین مخلوقات بوده فلذا از میان تمام کائنات و موجودات حقّ عزّوجل او را برگزیده است چنانچه در قرآن کریم آمده:

(إنَّ الله اصْطَفىٰ آدمَ و نُوْحاً و آلَ إبراهيم وَ آلَ عِمرانَ عَلَى العالَمين)<sup>(١)</sup> يعنى خداوند عزّوجل آدم و نوح و آل ابراهيم و آل عمران را بر تمام مخلوقات برگزيد. پس حضرت محمّد عَيَّوَلَمُ كه از آل و دودمان حضرت ابراهيم است بهدليل فرموده حقّ تبارك و تعالى: ذريّة بعضها مِنْ بَعْض<sup>(٢)</sup> يعنى فرزندانى هستند برخى از نسل برخى ديگر، برگزيده و خالص و نجيب النجباء از اين خاندان و دودمان مى باشد درنتيجه بهترين آنها است.

ً باری حقّ عزّوجلّ جناب آدم و نوح و انبیاء را از میان تمام مخلوقات اعم از روحانی و جسمانی برگزید و حجّت و شاخص بر آنها قرار داد پس از آنها افضل و برتر می باشند، والحمد لله ربّ العالمین و صلّی الله علی محمّد و آله و حسبنا الله و نعم الوکیل.

مقاله مرجوم مصنف كتاب

مصنّف کتاب (مرحوم صدوق) می فرماید. خواستم این مقاله و گفتار و حکایت را در این کتاب آورده باشم اگرچه معتقد نیستم که ابلیس از جنس فرشتگان است بلکه او از جنّ بوده منتهی در بین فرشتگان عبادت خداونـد را می نموده و امّا هاروت و ماروت به عقیده من دو فرشته بوده و قول اهل حشو<sup>(۳)</sup> را قبول ندارم بلکه از نظر من این دو معصوم و بیگناه بودند و معنای آیه شهریفه: **وَاتَّبِعُوا مُا تَـتَلُوا** 

۱. سوره آلعمران آبه (۲۳) ۲. مىورد آل عمران آيه (۳۴) ۳. اهل حشو همان مجسّمه هستند که قائل به جسم بودن حقّ تعالى بوده و آيات قرآن را حمل بر ظاهر ميکنند و از معتقدات این گروه این است که هاروت و ماروت فرشته نبوده بلکه دو تن از رجال درشت و ضخیم بایل يودئد

علل الشرايع /ج ١ ...... ١١٢ ..... الشياطين على ملك سل<sub>م</sub> ن)<sup>(١)</sup> إنّما هو، واتبعوا ما تتلوا الشياطين على ملك سليمان، و علىٰ ما أنزل على الملكين ببابل هاروت و ماروت، وقد أخرجت في ذلك خبراً مسنداً في كتاب عيون أخبار الرضائة.

باب ١٩ العلّة الّتي من أجلها سقي إدريس إدريسا الله ١- أخبرنا أبو عبدالله محمّدين شاذانين أحمدين عشمان البرواذي قال: حدّثنا أبو علي محمّدين محمّدين الحرثين سفيان الحافظ السّمرقندي قال: حدّثنا صالحين سعيد التّرمذي، عن عبدالمنعمين إدريس، عن أبيه، عن وهبيس مُنبه:

أنَّ إدريسَ الله كان رجلاً طويلاً، ضَخِمَ البطن، عريضَ الصِّدر، قبليلَ شعر الجَسَد، كثير شعر الرأس، وكنانت إحدى أُذنيه أعظم من الأُخيرى، وكنان رقيق الصدر،

۱- سورةالبقره، آية (۱۰۲)

الشَّياطينَ عَلَى مُلكِ سُلَيمانَ عبارت است از: وَاتَّبِعُوا مَا تَتَلُوا الشَّياطِين عَلَى مُلكِ سُلَيمانَ وَ عَلَى ما أُنَزِلَ عَلَىالمَلَكَينِ بِبابلَ هارُوت و مارُوت يعنى: جون رسول خدا به نزد ايشان آمدگروهى از اهل كتاب، كتاب الهى را بر پشت سر انداخته و به دنبال آنچه شياطين و ديوان در عهد سليمان مى خواندند (يعنى سحر و ليرلجات) رفته و از آنها و نيز از آنچه هاروت و ماروت جهت آزمايش به مردم تعليم مىكردند پيروى نمودند.

و در همین زمینه روایتی با سند در کتاب عیون اخبار الرّضاعظی نقل نمودهام.(۱)

**باب نوز دهم** سز نامیدن ادریسط<sup>ی</sup> را به ادریس حدیث (۱)

ابوعبدالله محمّدین شاذانین احمدین عثمان پرواذی میگوید: ابوعلی محمّدین محمّدین حرثین سفیان حافظ سمرقندی از صالحین سعید ترمذی از عبدالمنعمین ادریس از پدرش، از وهبین منبه نقل تموده که حضرت ادریس للظّلا مردی بلند قامت بوده که شکمش درشت و سینهاش فراخ و جسدش کممو ولی سرش موی انبوه داشت، یکی از دوگوشش بزرگتر از دیگری و سینهاش نازک و

۱- این روایت را مرحوم صدوق در ج(۱) باب (۲۷) از کتاب عیون اخبارالوضا ص(۲۶۶) طبع انتشارات جهان به این شرح نقل نموده: حدثنا محمد بن الفاسم المعتبر المعروف بابی الحسن الجرجائی تلکی، قال: حدثنا یوسف بن محمد بن زیاد و علی بن محمد بن سیّار عن ابو بهما، عن الحسن بن علی، عن ابیه علی بن محمد، عن ابیه محمد بن علق، عن ابیه الرّضا علی بن موسی، عن ابیه موسی بن جعفر، عن ابیه الصادق جعفر بن محمد فی قول الله عزّوجل: واتّبعوا ما تتلوا الشّیاطین علی ملک سلیمان و ماکفر سلیمان.

قال: اتّبموا ما تتلو كفرة الشّياطين من السّمر و النير نجات على ملك سليمان الّذين يزعمون الّ سليمان به ملك و نحن ايضاً به، فظهر العجائب حتّى بنقاد لنا النّاس و قالوا: كان سليمان كافراً ساحراً ماهراً بسحره ملك ماملك و قدر ماقدر، فرّدالله عزّوجلّ عليهم، فقال: و ماكفر سليمان ولا استعمل السّحر الذي نسبوه الى سليمان والى ما انزل علىالملكين بيابل هاروت و ماروت.

و كان بعد نوح الله قد كثر الشحرة والمتوهون فبعث الله عزّرجل ملكين الى نيئ ذلك الزّمان يذكر ما تسحر به السّحرة و ذكر مايبطل به سحرهم و يرد به كيدهم، فتلفاه النيئ الله عن الملكين و اداه الى عيادالله بامرالله عزّوجل، فامرهم ان يقفوا به على السّحر و ان يبطلوه و نهاهم ان يسحروا به النّاس. و هذا كما يدلّ على السّمّ ماهو و على ما يدفع به غائلة السّمّ... علل الشرايع /ج ١ ..... ١١٤

رقيق المنطق، قريب الخُطى إذا مشىٰ، و إنّما سمّي إدريس لكثرة ما كــان يدرس من حِكَم الله عزوجلَّ، و سُنن الإسلام، و هو بين أظهر قومه، تُمّ إنّه فكّر في عظمة الله جلَّجلاله، فقال:

إنَّ لهذه السموات، و لهذه الأرضين، و لهذا الخلق العظيم، والشَّسمس والقمر، والنّجوم والسّحاب والمطر، و هذه الأشياء الّتي تكون لَرَبّاً يُدبّرها، و يُصلحها بقدرته، فكيف لي بهذا الرّب فأعبده حقّ عبادته؟

فخلا بطائفةٍ من قومه، فجعل يعظهم و يذكرهم و يُخوّفهم و يدعوهم إلى عبادة خالق هذه الأشياء. فلأ يزال يُجيبه واحد بعد واحد، حتّىٰ صاروا سبعة، ثم سبعين إلى أن صارو سبعمائة، ثُمّ بلغوا ألفاً، فلمّا بلغوا ألفاً، قال لهم:

تعالوا نَخْتَرُمن خيارنا مائة رجلٍ، فاختاروا من خيارهم مائة رَجُلٍ، وَ اختاروا منالمائة سبعين رجلاً، ثم اختاروا من السّبعين عشـرةً (مــن خيارهم) ثم اختاروا من العشرة سبعةً، ثم قال لهم:

تعالوا فليَدْعُ هؤلاء السَّبعةُ، فليُؤمن بَقيتُنا، فلعلَّ هذا الربّ جـلَّجلاله يدلِّنا على عبادته، فوضعوا أيديهم علىالأرض ودعوا طويلاً، فلم يـتبيّن لهم شيء، ثم رفعوا أيديهم إلى السّماء، فأوحىٰ الله عزَّوجلَّ إلى إدريس و نبَّاه، و دلَّه على عبادته، و من آمن مَعَه فلم يزالوا يَعْبُدون الله عزَّوجلَّ لايُشْرِكون به شيئاً، حتَّىٰ رفعاللُهُ عزَّوْجلٌ إدريسَ إلى السَّماء وَانْقَرْضَ مَنْ تـابَعَه باب توزدهم ...... ۱۱۵ ..... ۱۱۵ ..... ۱۱۵ ..... ۱۱۵ .....

صدایش ظریف و قدمهایش در وقت راه رفتن کوچک و نزدیک هم بود<sup>(۱)</sup>. و سرّ نامیدنش به ادریس این بود که بسیار حکمتهای الهی و سنن و احکام دینی و اسلامی را تدریس نمود.

او بارزترین و شاخص ترین افراد طائفهاش محسوب می شود، وی در عظمت خدای عزّوجل اندیشید و سپس فرمود: این آسمان ها و زمین ها و مخلوقات بزرگ و خورشید و ماه و ستارگان و ایر و باران و این همه اشیاء دیگر که موجود می باشند پروردگاری داشته که تدبیر آنها به دست با کفایت او بوده و با قدرتش آنها را اصلاح می فرماید، پس مرا با او چه کار و چطور حقّ عبادتش را ادا کنم؟

پس با قومش به خلوت نشست و آنها را موعظه کرده و متذکر ساخت و همواره ایشان را تهدید و تخویف نموده و به عبادت و گرنش در مقابل خالق این مخلوقات خواند.

پیوسته دعوتشدگان او را اجابت کرده تا اینکه تعدادشان به هفت و سپس به هفتاد و بعد به هفتصد و بالاخره به هزار نفر رسید. سید

و وقتی عدد آنها به هزار تن رسید جناب ادربس للله به ایشان فرمود: بیایید از بین آخیار و خوبان خود صد نفر را برگزینیم.

پس از بین نیکان صد تن انتخاب کرده و از میان صد نفر هفتاد مرد جدا کرده و سپس از بین هفتاد نفر، ده تن و از میان آنها هفت نفر را بـرگزیدند آنگـاه جـناب ادریسطلیلا به ایشان فرمودند:

بیایید تا این هفت نفر دعاء کرده ما آمین بگوییم شاید پروردگار ما را بر عبادت و پرستش خود راهنمایی فرماید.

پس آن هفت نفر دستها بر زمین نهاده و دعاء طولانی نمودند ولی بر ایشان امری واضح و مطلبی روشن نشد، سپس دستها به طرف آسمان بالا بردند، خداوند عزّوجلّ به حضرت ادریسطیّلاً وحی نمود و او را خبر داد

و وی و آنانکه با حضرتش آمین میگفتند را بر عبادتش راهنمایی نمود، ایشان پیوسته خدای را پرستش کرده و ابداً برای ذات باجلالش شریکی نمی آوردند تا وقتی که حقّ تعالی ادریس را به آسمان برد و تابعین او و کسانی که از دینش پیروی

۱-چنین به نظر میرسد که روایت مذکور ضعیف باشد زیرا به اعتقاد ما انبیاء نباید عیب خلقی و جسمی داشته باشند و به نظر میرسد که خصوصیت مزبور عیب محسوب شود و همین معنا موجب وهن در روایت و عدم اعتماد بر آن میگردد. علل الشرايع /ج ١ ...... ١ ... على دينه إلاَّ قليلاً، ثُمّ اِنَّهم اختلفوا بعد ذلك و أحـدثوا الاَحْـدات، و أبدعوا البِدَع حتّىٰ كان زمان نوح ﷺ.

**بَّابِ ٥¥** الع**لَّة الَّتِي مِن أَجلِها** الع**لَّة الَّتِي مِن أَجلِها** ١- حدَّثنا أبي ظلى قال: حدَّثنا سعدبن عبداللَّه عن أحـمدبن محمّدبن عيسى، عنالعبّاسبن معروف، عن علي بن مهزيار، عن أحمدبن الحسسن الميثمي عمّن ذكره، عن أبي عبداللَّه ظلِّ أَنَّه قال: كان اسم نوح ظلا عبدالغفّار، و إنَّما سمّي نوحاً؛ لأنَّه كان يـنوح عـلى

٢- حدّثنا محمّدين الحسنين أحمدين الوليد في قال: حدّثنا محمّدين الحسن الصفّار، عن أحمدين محمّدين عيسى، عن عبدالرّحنين أبي نجران، عن سعيدين جناح، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبدالله في قال: كان اسم نوح عبدالملك، و إنّما سُمّي نوحاً؛ لأنّه بَكىٰ خمسمائة سنة. ٦- حدثنا أبي ٢ قال: حدثنا محمّدين يحيىٰ العطار، عن الحسينين

تقسية.

باب بيست میکردند منقرض شده مگر قلیلی که باقی مانده بودند، پس از آن بین آنها اختلاف شد و حادثهها آفريده و بدعتها بوجود أوردند تا زمان نوح للظلا فرارسيد

۱۱۷

#### باب بيستم سز نامیدن نوح ﷺ را به نوح حديث (1)

پدرمﷺ فرمود: سعدبن عبدالله(۱) از احمدبن محمّدين عيسي، از عبّاسبن معروف<sup>(۲)</sup>، از علیبن مهزیار<sup>(۳)</sup> از احمدبن حسن میشمی از کسی که نامش را برده<sup>(۴)</sup> از حضرت ابي عبدالله للثلا، أن جناب فرمو دند:

اسم نوح للظِّلا عبدالغفَّار بود و از این جهت به نوح نامیده شد که بر نفس خویش نوحه و زاری مینمود.

حديث (٢) محمّدين حسنين احمدين وليد اللي ميكويد: محمّدين حسن صفّار از احمدين محمّدبن عیسی، از عبدالرحمنبن ابسنجران<sup>(۵)</sup> از سعیدبن جناح<sup>(۶)</sup>، از برخی اصحاب، از حضرت ابي عبدالله للظُّلْخ، فرمودند:

اسم نوح ﷺ عبدالملک بود و از این جهت او را نوح خواندند که پانصد سال گریست.

# حدیث (۳) بدرم الله فرمود: محمّدين يحيى عطّار (٧)، از حسينين حسنين ابان (٨)، از محمّدبن اورمة<sup>(۹)</sup>، از کسی که یادش کرده، از سعیدبن جناح، از مردی، از حضرت

۱. سعدين عبدالله قمي اشعري، جليل القدر، واسعالاخبار، كثيرالتُصانيف و ثقه مي باشد. ۲. عبّاسين معروف قمي، صحيح و ثقه ميباشد. ٣. علىبن مهزيار اهوازي، ثقه و صحيح و جليل القدر، واسع الزواية بوده و سي و سه كتاب دارد. ۲. چون تصريح به اسم راوي مزبور نشده حديث را اصطلاحاً مرسل خوانند. ۵. عبدالرحمن بن ابي نجران كوفي از حضرت ثامن الحجج للكلا، روايت ميكند و ثقه و معتمد مي باشد. ۶. اصبلش کیوفی است ولی در بیغداد میںزیسته و در آنیجا از دنیا رفیته، وی از حضرت اپنیالحسن و ثامنالحجج <del>فایک</del> روایت میکند و ثقه میباشد. ۷. محمّدبن يحبى ابوجعفر العطّار القمى، وى از بـزرگان و شيوغ امـاميّه است، ثـقه و عـين و كـثيرالحـديث مىباشد. ۸. حسین بن حسن بن ابان امام عسکری ﷺ را درک ولی از آن حضوت روایت نکرده، صرحوم علامه وی را تو ثبق ٽموده است. ۹. نجاشی دربارداش فرموده: ابن ولبد او را غالی توصيف كرده و به متفرّدانش اعتمادي نيست.

طل الشرايع /ج ١ ..... ١٨ عن أبي عبدالله الله قال: كان اسم نوح عبدالأعلى. و إنّما سمّي نوحاً؛ لأنّه بكي خمسمائة عام. قال مصنّف هذاالكتاب:الأخبار في اسم نوح الله كلّها متّفقة، غير مختلفة تثبت له التسمية بالعبودية، و هو عبدالغفار، والملك، والأعلى.

### باب ۲۱

**العلّة التي من أجلها سمّي نوح عبداً شكوراً** ١- حدثنا أبي في قال: حدثنا سعدين عبدالله، عن أحمدين محمّدين عيسي، عن أحمدين محمّدين أبي نصر البزنطي، عن أبانين عشمان، عس محمّدين مسلم عن أبي جعفر فإ قال:

إنّ نوحاً إنّما سمّي عبداً شكوراً؛ لأنّه كان يقول إذا أمسىٰ و أصبح: اللهم إنّى أشهدك أنّه ما أمسىٰ و أصبح بي من نعمة أو عافية في دين، أو دنسيا فمنك وحدك لاشريك لك، لك الحمد و لك الشكر بها عَلَىَّ حتىٰ ترضىٰ، و بعدالرضا إلّهنا.

**باب ٢٢** العِلَّة الَّتي من أجلها سُمَّي الطَّوفان طوفاناً، و علَّة القوس ١- أخبرنا أبوعبداللُّه محمّدين شاذانين أحمدين عشمان البرواذي قال: حدثنا أبوعلي محمّدين محمّدين الحرثين سفيان الحافظ السمرقندي قال: حدثنا صالحين سعيد الترمذي، باب بیست و دؤم ...... ابی عبدالله طلی ، فرمودند: اسم نوح طلی عبدالاعلی بود و از این جهت نوح خوانده شد که پانصد سال گریست. مصنف این کتاب (مرحوم صدوق) میگوید: اخبار و احادیث راجع به نام حضرت نوح طلی یا هم متفق بوده و اختلافی بینشان نیست در اینکه جملگی ابتداء اسم آن حضرت را کلمه «عبد» ثبت کرده و بدین ترتیب عبدالغفار، عبدالملک و عبدالاعلی معرّفی نمودهاند.

> **باب بیست و یکم** سز نامیدن حضرت نوح ﷺ را به عبد شکور حدیث (۱)

پدرم بای فرموده: سعدبن عبدالله، از احمدبن محمّدبن عیسی<sup>(۱)</sup>، از احمدبن محمّدبن ابی نصر بزنطی<sup>(۲)</sup>، از ابان بن عثمان<sup>(۳)</sup>، از محمّدبن مسلم، از حضرت ابی جعفر طلی منقول است که فرمودند: به این جهت حضرت نوح طلی را عبد شکور نامیدند که هرگاه شب و صبح می نمود به درگاه خداوند عزّوجل عرض می کرد: بارخدایا تو را شاهد قرار می دهم که هر نعمت یا عافیتی در دین یا دنیا شب و روز به من می رسد فقط از ناحیه تو است که شریکی نداری، و در مقابل این نعمت از رضا نیز پروردگارا باز تو را می ستایم و شکر می نمایم.

> مرکز می ایک می منور می ای جاب بیست و دوم

سرَ نامیدن طوفان به طوفان و جهت پیدایش قوس حدیث (۱)

ابوعبدالله محمّدبن شاذانبن احمدبن عثمان پروازی میگوید: ابوعلی محمّدبن محمّدبن الحرثبن سفیان حافظ سمرقندی از صالحبن سعید ترمذی، از

۱. احمدین محمّدین عیسیین عبداللهین سعدین مالکین الاحوص الاشعری، وی از مشایخ قمییّن بوده و نفه می باشد، مرحوم شیخ در فهرست و علاّمه در خلاصه فرمودهاند: وی حضرت رضا و امام جواد و حضرت هادی علیهمالسّلام را ملاقات کرده است.
۲. وی حضرت تامن الحجج نظیرٌ را ملاقات کرده و نقه و جلیل القدر می باشد.
۲. وی حضرت می باشد.
۲. وی حضرت تامن الحجج نظیرٌ را ملاقات کرده و نقه و جلیل القدر می باشد.
۲. وی تامن الحجج نظیرٌ را ملاقات کرده و نقه و جلیل القدر می باشد.
۲. وی حضرت تامن الحجج نظیرٌ را ملاقات کرده و نقه و جلیل القدر می باشد.
۲. وی حضرت بادی الحجم الله و می می باشد.

علل الشرايع /ج ١ ...... ١ من أبيه، عن وهب بن منبه، قال: إنَّ أهل الكتابين عن عبدالمنعم بن ادريس، عن أبيه، عن وهب بن منبه، قال: إنَّ أهل الكتابين يقولون:

إنَّ إبليس عمر زمان الغرق كلَّه فيالجو الأعمليٰ، يـطير بـين السـماء والأرض بالذي أعطاه اللَّه تبارك و تعالى منالقـوة، والحـلية و عـمرت جنوده في ذلك الزمان، فطفوا فوق الماء.

و تحولت الجنّ أرواحاً، تهب فوق الماء، و بذلك تـوصف خلقتها أنها تهوى هوى الريح، و إنّما سمّي الطوفان طـوفاناً؛ لأنّ الماء طَفا فوق كُلّ شيء، فلمّا هَبَط نـوح الله مـن السّـفينة أوحى الله عزّوجلَّ إليه يا نوح إنّني خلقت خلقي لِعبادَتي، و أمرتهم بطاعتي، فقد عصوني، و عـبدوا غـيري، واستوجبوا بذلك غضبي فغرقتهم، و إنّي قد جعلت قوسي أماناً لعبادي و بلادي، و موثقاً منّي بيني و بين خلقي، يأمنون بـه إلى يـوم القيامة من الغرق، و من أوفى بعهده منّي، ففرح نوح الله عـزوجلَّ تباشر و كانت القوس قيها سهم و وتر، فـنزع الله عـزوجلَّ

#### باب23

العلّة الّتي من أجلها أغرق الله عزَّوجلَّ الدّنياكلّها في زمن نوح اللَّلا ١- حدَّثا أحدين زيادين جعفر الهنداني ٢ قـال: حـدَّثنا عـليِّين إسراهيمين هـاشم. باب بیست و سوّم ...... از پدرش، از وهب بن مُنبه وی میگوید: اهل کتاب عبدالمنعم بن ادریس، از پدرش، از وهب بن مُنبه وی میگوید: اهل کتاب گفتهاند:

در زمانی که آب کره زمین را در خود فرو برد و آن را غرق نمود، ابلیس در فضای بالای زمین میزیست و به واسطه نیروی اعطایی حقّ تعالی و چاره اندیشی که پروردگار منّان تعلیمش فرموده بود بین زمین و آسمان حرکت میکرد و عساکر و لشگریانش نیز بالای آب در تردّد و سیر بودند، جنّها به هیئت باد درآمده و بالای آب می وزیدند و به همین جهت است که وقتی خلقت جنّ را می خواهند توصیف کنند میگویند: مانند باد و سرعت آن حرکت میکند.

و سرّ نامیدن طوفان<sup>(۱)</sup> به این نام آن است که آب تمام اشیاء را در خود فروبرده و بالای آنها قرار میگیرد و زمانی که جناب حضرت نوح طلّط از کشتی پیاده شد حقّ عرّوجلّ به او وحی نمودکه ای نوح مخلوقات را برای عبادت خود آفریده و امرشان نمودم تا اطاعت من کنند ولی نافرمانی کرده و غیر من را پرستیدند و به همین جهت مستوجب غضب من شده لذا ایشان را غرق کردم ولی جهت امان بندگان و آنانکه مرا عبادت میکنند نه دیگری را و نیز به منظور حفظ بلاد و شهرهای ایشان و همچنین به خاطر آن دسته از مخلوقاتی که به عهدشان وفاء کرده و غیر من را اتخاذ نکردند کمان را قرار داده و آن را بین خود و بندگان مطیعم محکم و استوار نمودم تا به واسطه آن تا روز قیامت از غرق شدن مصون مانند.

نوح از این خبر مسرّت بخش خوشحال شد و این خبر را به عنوان مژده به گوش بندگان رسانید.

بندیان رسایید. البته کمان در آن وقت دارای تیز و زه بود ولی بعداً حقّ عزّوجلّ تیر و زه را از آن کند وخودکمان راجهت بندگان مطیعش و حفظ بلادایشان امان ازغرق شدن قرارداد.

#### باب بیست و سۆم

سو غرق نمودن خداوند عزّوجل دنیا را در زمان نوح الکلّٰی ددیت (۱) احمدین زیادین جعفر همدانی این میگوید: عملی بن آبراهیم بن هاشم، از

۰۔کلمه «**طوفان**» یعنی آب زیادی که به آنچه رسد آنرا در خود حل و غرق نماید و بالایش قرار گیرد و نیز به هر باد یا آتش شدید و زیادی که اشیاء را طعمه خود قرار دهد گفته می شود.

علل الشرايع /ج ١ ..... ١ ٢٢

عن أبيه، عن عبدالسّلامبن صالح الهروي، عنالرّضا اللهِ قال: قلت له: لأَيٍّ علّةٍ أَغْرَقَ اللَّه عزَّوجلَّ الدّنيا كلّها في زمـن نوحاة و فيهم الأطفال و من لاذنب له؟

فقال: ما كان فيهم الأطفال؛ لأنّ اللّه عزّوجلَّ أعقم أصلاب قوم نوح و أرحام نسائهم أربعين عاماً، فانقطع نسلهم فغرقوا ولا طفل فيهم، ماكان الله تعالىٰ لِيَهلِكَ بعذابه من لاذنب له، و أمّا الباقون من قوم نوحﷺ فأغرقوا لتكذيبهم لنبيّ الله نوحﷺ و سائرهم أغرقوا برضاهم تكذيب المكذبين، و من غاب عن أمر فرضي بهكان كمن شاهده و أتاه.



## باب25

العِلَّة التي من أجلها قال الله عزَّوجلَّ لنوح في شأن ابنه:

یاب بیست و پنجم..... و پنجم.....

پدرش، از عبدالسّلامبن صالح هروی نقل میکند که وی گفت: محضر حضرت رضاطﷺ عرضه داشتم: چرا خداوند عزّوجل در زمان حضرت نوح ﷺ تمام دنیا را در آب غرق نمود با اینکه در میان مردم اطفال و کسانی که بیگناه بودند وجود داشتند؟

حضرت فرمودند: در میان غرق شدگان نه اطفال بود و نه بیگناه. امّا اطفال نبود زیرا حقّ عزّوجلّ چهل سال قبل از غرق نمودن دنیا صلب مردان و رحم زنان قوم نوح را عقیم نمود لذا در هنگام غرق طفلی وجود نداشت. و امّا بیگناه در آنها نبود زیرا هیچگاه قادر متعال کسی راکه گناه ندارد با عذاب خود هلاک نکرده است و افراد غرق شده دو دسته بودند:

الف: آنانکه پیامبر خدا یعنی نوح الم را تکذیب نمودند. منابع انکه باضی به تک زیر در ته اقار به دند اگر چه به ظار

ب: کسانیکه راضی به تکذیب دسته اوّل بودند اگرچه به ظاهر تکذیب نمیکردند.

بدون تردید هر دو دسته گناهکار محسوب می شوند. لازم به تذکّر است کسانی که داخل و حاضر در مجلس تکذیب نبوده ولی وقتی خبر تکذیب مکذّبین را شنیدند به آن راضی و خشنود شدند مانند کسانی هستند که در آن مجلس حاضر بوده و پیامبر را تکذیب نمودند.

بال بیست و چهارم سر تامیدن قریه حضرت نوح به قریه ثمانین محدیث (۱) احمد بن زیادین جعفر همدانی بان می گوید: علی بن ابراهیم بن هاشم از پدرش، از عبدالسّلام بن صالح هروی نقل نموده که او گفت: حضرت رضاطی فرمودند: هنگامی که نوح طی به زمین فرود آمد او و فرزند و پیروانش جملگی هشتاد نفر بودند پس فریه ای را بنا نمود که به آن قریه ثمانین گفتند زیرا ساکنین آن که نوح و فرزند و پیروانش بودند هشتاد تن بشمار می آمدند.

## **باب بیست و پنجم** سرّ اینکه خداوند عزّوجلّ درباره فرزند نوح ﷺ فرمود

علل الشرايع /ج ١ ..... ١٢٢

## إنّه ليس من أهلك

١-حدَّثنا أبي في قال: حدَّثنا سعدبن عبدالله، عن أحمدبن محمّدبن عيسى، عن الحسن بن علي الوشا عن الرّضا الله قال:
 سمعته يقول: قال أبي الله عز وجلَّ قال لنوح:
 قال: أبو عبدالله الله: إنّ الله عز وجلَّ قال لنوح:
 (إنَّه لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ)<sup>(١)</sup> لأنَّه كان مخالفاً له و جَعَلَ مَن اتّبعه من أهله.
 قال: و سألني كيف تقرؤن هذه الآية في ابن نوح؟
 قال: يقرؤها النّاس على وَجْهَيْن، إنَّه عَمِلَ غَيْرَ صالح، و انّه عَمَلٌ غيرُ

فقال: كذبوا هو ابنه، ولكن الله عزَّوجلَّ نفاه عنه حين خالفه في دينه.

## باب

**العلّة الّتي عن أجلها سُمّي النَّجَفُ نَجَف** ١- حدَّثنا عليّبن أحمدبن محمّد الله قال: حدَّثنا محمّدبن أبي عبدالله الكوفي، عن موسىبن عمران النّخعي، عن عمّه الحسنبن يـزيد النّـوفلي عن عـليّبن أبـي حـمزة، عـن أبـي نـعيم، عـن أبـي عبداللَّـه الله قـال:

۱. سوره هود آیه (۴۶)

باب بیست و ششم 180....................... او از اهل تو نیست حديث (۱) پدرم ای فرمود: سعدبن عبدالله، از احمدبن محمّدبن عیسی، از حسنبن علی الوشاء(١)، نقل كرده كه وي گفت: از حضرت رضاطاً الله شنيدم كه مي فرمودند: پدرم طالله فرمود: حضرت ابي عبدالله للمُثْلَقُ فرمودند: خداوند عزّوجلٌ به نوح للظُّلْخِ فرمود: إنَّه لَيْس مِنْ أَهْلِكُ (٢) (فرزندت از اهل تو نیست) زیرا مخالفت پدرش را نمود و در مقابل کسانی که از او پیروی نمودند از اهل او قرار داد. حسنبن على الوشاء ميگويد: امام الله (حضرت رضاطيُّه) از من پرسيدند: این آیه راکه در شأن فرزند نوح ظیلا است چگونه قرائت میکنند؟ عرض کردم: مردم به دو نحو آن را می خوانند: الف: أنَّه عَمِلَ غيرَ صالح (٣) ب: أنّه عَمَلٌ غيرٌ صالح<sup>(٢)</sup> طبق قرائت دوّم قائلين معتقدند كه أن شخص فرزند نوح نبوده است. امام المُثْلَةُ فرمودند: ایشان دروغ می گویند، او فرزند نوح الْثَلَةُ بوده منتهی وقتی در دین نوح با او مخالفت نمود حقّ عزّوجلّ وی را از جناب نوح للظِّلاً نفی فرمود. باب بیست و ششم سز نامیدن نجف به نجف حديث (۱) على بن احمد بن محمّد ﷺ مىگويد: محمّدبن ابیعبدالله کوفی، از موسی بن عمران نخعی، از عمویش حسن بن یزید نوفلی، از علیبن ابی حمزہ، از ابی نعیم، از حضرت ابی عبدالله الظُّلا نقل کردہ کہ آن ۱. حسنبن علیین زیاد الوشاه، وی کوفی است و به گفته کشی در رجال از اصحاب حضرت رضائلہ بودہ و از وجوه طائفه اماميّه ميباشد. ۲-مورهٔ هود آیه (۴۶). ۳.کلمه «**حمل»** به صبغه ماضی و «**غیر»** منصوب است تا مفعول آن باشد. ۲.کلمه «حمل» با تنوین رفع و «غیر» با ضمّه و «حمل» به معنای معمول است یعنی «مولود» و مراد از «غیر **صالح»** زنا میباشد و حاصل معنا این است که: اله مولود من زنا فلذا حقّ تعالی فرموده: انه لیس من اهلک.

علل الشرايع /ج ١ ..... ١٢٦

إِنَّ النَّجف كان جَبَلاً و هوالَّذي قال ابن نوح:

(سَآوِي إلىٰ جَبَلٍ يَعْصِمُني مِنَ المَّاء)<sup>(١)</sup> ولم يكن على وجـه الأرض جبل أعظم منه، فأوحىٰ اللَّه عزَّوجلَّ إليه يا جبل أيعتصم بك منّي فـتقطع قِطَعاً قِطَعاً إلى بلاد الشام، و صار رَمَلاً دقيقاً، و صار بعد ذلك بحراً عظيماً و كان يسمّىٰ ذلك البحر بحر (ني) ثم (جفّ) بعد ذلك فقيل نى جف فسمّي بنجف ثم صار الناس بعد ذلك يسمّونه نجف؛ لأنّه كان أخفّ على ألسنتهم.

باب ۲۷

العلّة الّتي من أجلها قال نوح: إِنّكَ إِنْ تَذَرْهُمْ يُضِلُّوْا عِبّادَ كَ وَلاٰ يَلِدُوْا إِلاَّ فَاجِراَ كُفّاراً

ا۔حدّثنا محمّدين الحسنين أحمدين الوليدي، قال:حدّثنا محمّدين الحسن الصفّار، عن أحمدين محمّدين عيسى، عن محمّدين اسماعيل، عن حنّانين سُدَير، عن أيبة قال: قلت لأبي جعفر الله، أرأيت نوحاً الله حين دعا على قومه فقال:

(رَبَّ لاَتَذَرْ عَلَى الأَرْض منالكافرين دَيّاراً \* إِنَّك إِنَّ تــذَرهم يضلّوا عبادك ولا يلدوا إلاَّ فاجراً كفاراً)<sup>(٢)</sup> قالﷺ: علم أنَه لاينجب من بينهم أحد، قال قلت: و كيف علم ذلك؟ قال: أوحىٰ الله إليه أنّه لا يُؤمن من قَومِك إِلاَّ من قَد آمن. فَعِنْد هذا دعا عليهم بهذا الدعاء.

۱- سورهٔ هود آیه (۲۳) و (۲۶) ۲- سورهٔ نوح آیه (۲۷) و (۲۶)

باب بیست و هفتم ..... ۱۲۷

جناب فرمودند:

نجف همان کوهی بود که پسر نوح گفت: سَاَوي اِلَىٰ جَبَلِ يَعْصِمُنَى من الماء<sup>(۱)</sup> (بهزودی بالای کوهی خواهم رفت که من را از غرق شدن در آب حفظ می کند) و روی زمین کوهی بزرگتر و مرتفعتر از آن نبود، باری حقّ عزّوجلّ به کوه خطاب فرمود: ای کوه، آیا از من به تو باید پناه برده شود؟ پس کوه بلاقاصله تکّه تکه گردید و به طرف بلاد و سرزمین های شام پرتاب و به ریگهای ریز و کوچکی مبدّل گشت و بعد از آن به صورت دریایی عظیم درآمد و به دریای «نی» نامیدنش سپس خشک شد و به آن نی جف گفتند بعد از آن مردم آن سرزمین را «نجف» خواندند زیرا اداء آن بر زبانشان سهل تر و آسان تر بود.

باب بیست و هفتم سر گفتار نوح المللا : إنْکَ اِن تَذَرهُم يُخَلُوا عِبَادَیَ وَلاَ يَلَدُوا إِلاَ فَاجراَ كَفَاراً محدیث (۱) محمدین الحسن بن احمد بن الولید تلفی می گوید: محمد بن الحسن بن الصفار، از احمدین محمد بن عیسی، از محمد بن اسماعیل از حنّان بن سدیر، از پدرش نمل کرده که وی گفت: محضر حضرت ابی جعفر طلیلا عرض کردم: جهت این که جناب نوح طلیلا قومش رانفرین کرد و به درگاه پروردگار عرض کرد: رَبَّ لا تَدْر علی الارض من الکافرین دیّاراً، اِن تَذَرهُم يُضَلُّوا عِبَادَکَ وَلا يَلَدُوا إِلاً فَاجراً کَفَاراً (پروردگارا این کفّار را حالاک کُن و از آنها احدی را روی زمین باقی مگذار، اگر تو از آنها هر که را باقی گذاری بندگان پاک باایمانت راگمراه میکنند و از آنها فرزندی جز بدکار و کافر به ظهور نمی رسد) به نظر شما چیست؟ حضرت فرمود: جهتش آن است که نوح طیلا می دانست در میان ایشان آخدی

نجابت ندارد. بایم به گریانیم خروانی بیمگرندند میزاردان ۲۰۰

راوی میگوید: عرضه داشتم: چگونه نوح این معنا را دانست؟ حضرت فرمود: خداوند به او وحی نموده بود کمه از قوم تو احدی ایمان

نخواهند آورد مگر همانهایی که قبلاً ایمان آوردهاند در این وقت بود که نوح آنها رانفرین کرد.

۱. سورهٔ هود آبه (۴۳).

علل الشرايع / ج ١ ..... ١ ٢٨

## باب ۲۸

العلّة الِّتي من أجلها صار في الناس السودان والتَّرك والسَّقالبة و يأجوج و مأجوج ١-حدَّتنا علي بن أحمد بن محمّد الله قال: حدَّتنا محمّد بن أبي عبدالله الكوفي قال: حدّتنا سهل بن زياد الآدمي قال: حدَّثنا العظيم بن عبدالله الحسني قال: سمعتُ علي بن محمّد العسكري الله يقول:

عاش نوح الله ألفين و خمسماة سنة، وكان يوماً في السّفينة نائماً، فَهَبَت ريح فكشفت عن عورته فضحك حام و يافت، فزجرهما سام الله و نهاهما عن الضّحك، وكان كلّما غطى سام شيئاً تكشفه الريح كشفه حام و يافت، فانتبه نوح الله فرآهم وهم يضحكون فقال: ما هذا؟ فأخبره سام بما كان، فرفع نوح الله يده إلى السماء يدعو و يقول: اللهم غيّر ماء صلب حام، حتّى لايولد له إلاَّ السّودان، اللهم غيّر ماء صلب يافت فغيّر الله ماء صلبهما، فجميع السّودان حيث كانوا من حام و جميع التُّرك والسّقالية و يأجوج و مأجوج والصّين من يافت حيث كانوا، و جميع اليُّرك والسّقالية و يأجوج و و قال نوح الله لحام و يافت:

جعل الله ذرّيتكما خولاً لذرّيّة سـام إلى يـوم القـَيامة، لأنَّـه بَـوّبي و عَقَقْتُماني، فلا زالت سِمَةُ عقوقكما لي في ذرّيّتكما ظاهرة وسِمّة البرّبي في ذرّيّة سام ظاهرة ما بقيت الدّنيا.

#### باب29

العلّةالّتي من أجلها أحبّ الله عزَّ وجلَّ لأنبيائه عليهم السّلام الحرث

| ۱۳۹ | د ئهم | باب يست |
|-----|-------|---------|
|-----|-------|---------|

#### باب بیست و هشتم سز این که در بین مردم گروههای سودان و ترک و سقالبه و یاجوج و ماجوج پدید آمدند حدیث (۱) علی بن احمد بن محمّد بانی می گوید: محمّد باب مد اللّه ک فی ان ما بد نیاد آدی باز عظیمی مداللّه ال

محمّدبن ابیعبدالله کوفی از سهلبن زیاد آدمی، از عظیمبن عبدالله الحسنی نقل میکند که وی گفت:

از على بن محمد العسكرى للله شنيدم كه مى فرمودند: نوح لله دوهزار و پانصد سال زندگى نمود، روزى دركشتى خواب بود و باد مى وزيد و در اثر آن عورتش نمايان شد حام و يافث از آن منظره بخنديدند، سام لله ايشان را نهى كرد و از خنديدن بازداشت و آنچه راكه باد نمايان نموده بود وى پوشاند ولى حام و يافث دوباره آنرا ظاهر كردند و پيوسته سام لله آنرا مى پوشاند و آن دو مكشوف مى نمودند، در اين اثناء نوح لله از خواب بيدار شد ديد كه ايشان مى خندند، فرمود: سبب چيست؟

سام واقعه را بیان کرد، نوح للظلم دست به طرف آسمان بلند کرد و عرضه داشت: پروردگارا نطفه حام را دگرگون کن تا غیر از سودان فرزندی از او به ظهور نیرسد، خدایا نطفه یافت را نیز تغییر بده حقّ تبارک و تعالی نطفه این دو را تغییر داد، پس تمام سودان که بوجود آمدند از حام بوده و آنچه ترک و سقالبه و یأجوج و مأجوج و چینی ها بوده از نسل یافت می باشند و جمیع سفید پوستانی که غیر این گروه هستند از سام للظِلِم بوجود آمدند بعد نوح للظِّلْم به حام و یافت فرمود:

خدا ذرّیه و فرزندان شما را تا روز قیامت بردگان اولاد و ذراری سام قرار دهد زیرا سام به من نیکی نمود و شما دو مرا آزار دادید، پس پیوسته علامت ایذاء شما به من در فرزندانتان ظاهر و نشانه نیکی و احسان سام به من در نسل او الیالاید نمایان باشد.

> **باب بیست و نُهم** سز اینکه ُخداوند عزّوجلّ دوست دارد انبیا*نش ک*شاورز و چوپان باشند

علل الشرايع / ج ١ ..... ١ ٣٠ .... ١٣٠

والرعي

١-حدَّثنا أبي ظلى قال:
حدَّثنا سعدبن عبدالله، عن محمّدبن الحسين بن أبي الخطاب، عن محمّدبن سنان، عن محمّد عليّة قال: سمعت أباعبدالله ظلم يقول:
محمّدبن سنان، عن محمّد بن عطيّة قال: سمعت أباعبدالله ظلم يقول:
إنَّ الله عزَّوجلَّ أحبَّ لأنبيائه عليهم السّلام يقول:
من الأعمال الحرث والرّعي، لئلاً يُكرِ هُوا شيئاً مِن قَطْر السماء.
٢-حدَّثنا أبي ظلى قال: حدَّثنا سعدبن عبدالله، عن أحمَدبن محمّدبن محمّد بن عني عليهم السّلام يقول:
من الأعمال الحرث والرّعي، لئلاً يُكرِ هُوا شيئاً مِن قَطْر السماء.
٢-حدَّثنا أبي ظلى قال: حدَّثنا سعدبن عبدالله، عن أحمَدبن محمّد بن عبدالله.
٢ من الأعمال الحرث والرّعي، لئلاً يُكرِ هُوا شيئاً مِن قَطْر السماء.
٢ من الأعمال الحرث والرّعي، لئلاً يُكرِ هُوا شيئاً من قطر السماء.
٢ من الأعمال الحرث والرّعي، لئلاً يُكرِ هُوا شيئاً من قطر السماء.
٢ من الأعمال الحرث والرّعي، لئلاً يُكرِ هُوا شيئاً من قطر السماء.
٢ من الأعمال الحرث والرّعي، لئلاً يُكرِ هُوا شيئاً من قطر السماء.
٢ مد ثنا أبي ظلى قال: حدَّثنا سعدبن عبدالله، عن أحمَدبن محمّدبن محمّد بن مبدالله، عن أحمَد من محمّد بن معين من من الماء.

باب ٣٠ الريح التي أهلك العلّة التي من أجلها ستيت الريح التي أهلك الله بها عاد الريح العقيم، والعلّة التي من أجلها كثر الرمل في بلاد عاد والعلّة التي من أجلها لاترى في ذلك الرمل جبل والعلّة التي من أجلها ستيت عاد إرم ذات العماد من أجلها ستيت عاد إرم ذات العماد البرواذي قال: حد ثنا أبو علي محمّد بن محمّد بن الحارث بن سفيان الحافظ السمر قندي قال: حد ثنا صالح بن سعيد الترمذي، عن عبدالمنعم بن إدريس، عن أبيه، عن وهب بن منبه:

#### ياب سی ام.....

#### حديث (1)

پدرم این فرمود: سعدبن عبدالله، از محمّدبن الحسین بن ابی الخطّاب<sup>(۱)</sup>، از محمّدبن سنان<sup>(۲)</sup>، از محمّدبن عطیه نقل کرده که گفت:امام صادق این فرمودند: خداوند عزّوجل از میان کارها و شغلها کشاورزی و چوپانی را برای انبیائش دوست دارد تا ایشان هیچگاه از بارش آسمان کراهت نداشته باشند.<sup>(۳)</sup>

حديث (٢)

پدرم ایک فرمود: سعدبن عبدالله، از احمدبن محمّدبن عیسی، از حسنبن علیّبن فضّال، از مروانین مسلم، از عقبه، از حضرت ابیعبداللهطیّلاً نقل کرده که فرمودند:

خداوند عزّوجلٌ هیچ پیامبری را بـرای مـردم نـفرستاده مگـر آنکـه قـبلاً از او خواست تا چوپانی گوسفندان را نماید و بدینوسیله نگاهداری مردم را فرابگیرد.

## باب سیام سز نامیدن بادی که خدا با آن قوم عاد را هلاک کرد به «ریح عقیم» و علتزیاد شدن ریگ در شهرهای قوم عاد و جهت دیده نشدن کوه و توده در آن ریگها و جهت نامیده شدن قوم عاد به «ارم ذات العماد» حدیث (۱) ابو عبدالله محمّدبن شاذان بن احمدین عثمان پروازی میگوید: ابو علی محمّدبن محمّدبن حارث بن سفیان حافظ سمرفندی، از صالح بن سعید ترمذی، از عبدالمنعم بن ادریس،از پدرش از وهب بن منبه این طور نقل کرده:

۳ زیرا بهوسیله باران امر کشاورزی و کلهداری رونق می یابد و این معنا هم مطلوب کشاورزان بوده و هم مرضی جوبداران و گلهداران است.

۱- محمّدین الحسین بن ایی الخطّاب الزّیّات الهمدانی، مرحوم علاّمه در خلاصةالرّجال فرموده است: وی مردی جلیل و از اصحاب امامیّه و عظیمالقدر و کثیرالرّوایه و ثقه و عین بوده و تصانیف پسندیده و نیکو داشته است. ۲. محمّدین الحسن بن سنان وی در طفولیّت پدرش را از دست داد و جدّش سنان متکفّل او گردید لذا او را به جدّ منسوب میکنند باری برخی از اهل رجال او را غالی توصیف کرده و بعضی ضعیف و مرحوم اردبیلی در جامعالرّواة می فرماید: از نظر من در روایات او باید توقّف نمود. ۲. زیرا بهوسیله باران امرکشاورزی و گلهداری رونق می باید و این معنا هم مطلوب کشاورزان بوده و هم مرضی

علل الشرايع /ج ١ .....

إنَّ الريح العقيم تحت هذه الأرض التي نحن عليها، قد زُمَّت بسبعين ألف زمام من حديد، قد وكل بكّل زمام، سبعون آلف ملك فلمّا سلّطها الله عزَّوجلَّ على عاد، استأذنت خزنة الريح ربّها عزوجلَّ أن يخرج منها في مثل منخري الثور، ولو أذن الله عزوجلَّ لها ما تـركت شـيئاً عـلى ظـهر الأرض إلاَّ أحرقته، فأوحىٰ الله عزَّوجلَّ إلى خزنة الريح، أن اخرجوا منها مثل ثقب الخاتم فأهلكوا بها، و بها ينسف الله عـزوجلَّ الجـبال نسفاً، والتلال والآكام والمدائن والقصور يوم القيامة، و ذلك قوله عزوجل:

(يَسْئَلُوُنَكَ عن الجـبال فـقل يـنسفها ربّي نسـفاً فـيذرها قـاعاً صفصفاً، لاترى فيها عوجاً ولا أمتاً)<sup>(١)</sup>

والقاع الذي لانبات فيه، والصفصف الذي لاعوج فيه، والأمت المرتفع، و إنّما سمّيت العقيم؛ لأنّها تلقحت بالعذاب و تعقمت عن الرحمة كـتعقم الرجل إذا كان عقيماً لايولد له، و طحنت تلك القصور والمدائن والمصانع، حتّىٰ عاد ذلك كلّه رملاً رقيقاً تسفيه الرّيح، فذلك قوله عز وجل: (ما تذر من شيء أتت عليه إلاَّ جعلته كالرميم)<sup>(٢)</sup>.

و إنّما كثر الرمل في تلك البلاد، لأنّ الريـح طـحنت تـلك البلاد و عصفت عـليهم سـبع ليـال و ثـمانية أيّـام حسـوماً فــترى القـوم فـيها صـرعىٰ كأنّـهم أعـجاز نـخل خـاوية،

۱- سورة طه، الأيات (۱۰۵ ـ ۱۰۷) ۲ ـ ۲ ـ سوره الذاريات آيه (۴۳)

| ۰۰۰ ۳۳ |  |  |  | ياب سىام. |
|--------|--|--|--|-----------|
|--------|--|--|--|-----------|

باد عقیم در زیرزمینی که ما بر رویش قرار گرفته ایم با هفتاد هزار مهار آهنی کنترل شده، بر هر مهاری هفتاد هزار فرشته موکّلند، زمانی که پروردگار عزّوجل این باد را بر قوم عاد مسلّط نمود، نگهبانان باد از حقّ تعالی اذن خواستند که از زمین همچون جریان هوا در دو لوله بینی گاو خارج شوند واقع این است که اگر باری عزّاسمه چنین اذنی می داد چیزی در زمین نبود مگر آنکه طعمه حریق می شد لذا خدای عزّوجلّ به نگهبانان باد وحی نمود که از زمین بسان خروج از منفذ انگشتری بیرون روند و پس از اجراء شدن این فرمان قوم عاد به واسطه باد هلاک شده و نابود گشتند و حقّ عزّوجلّ در روز قیامت با همین باد کوهها را از بیخ کنده و تأمها و پشته ها را زیرورو نموده و شهرها و قصرها را ویران می فرماید و به همین معنا اشاره دارد قرموده حقّ عزّوجلّ در روز قیامت با همین باد کوهها را از بیخ کنده و تله ها و پشته ها را زیرورو نموده و شهرها و قصرها را ویران می فرماید و به همین معنا اشاره دارد قرموده حقّ عزّوجلّ در روز قیامت با همین باد کوهها را از بیخ کنده و تله ها و پشته ها را زیرورو نموده و شهرها و قصرها را ویران می فرماید و به همین معنا اشاره دارد قرموده حقّ عزّوجلّ در قرآن کریم: یَستَلُونَک عَنِ الجِبالِ، فَقُلْ یَنْسِقُهارَبّی نَسْفاً، الخ. «قاع» زمینی است که در آن گیاه نمی باشد و «صفصف» زمینی است که پستی و

بلندی و اعوجاجی نداشته بلکه هموار و مسطّح میباشد و **«امت»** یعنی زمینی و مرتفع و بلند، بنابراین معنای آیه چنین است:

ای پیامبر، از تو می پرسند روز قیامت کوهها چه می شوند؟ جواب بده: خدای من چنان آنها را از بنیاد برکند که خاک شده و خاکش بر باد دهد، سپس پستی و بلندیهای زمین را چنان هموار کند که در آن کسی هیچ بلندی و پستی نبیند. و امّا سرّ نامیدن این باد به «رایح عقیم»:

جهتش آن است که باد یاد شده آبستن است به عـذاب و مـنقطع مـی.باشد از رحمت نظیر منقطع بودن شخص از فرزند.

باد مزبور قصرها و شهرها و بناهای محکم (مانند قلعهها) را چنان درهم کوفنه و خورد میکند که تمام به هیئت قبل یعنی ریگها و کلوخهای بسیار ریز درآمده و با وزش باد به اطراف پراکنده می شوند و فرموده حقّ عزّوجلّ در قرآن شـریف کـه می فرماید:

مْاتَذَرُ مِنْ شَيءٍ أَتَتْ عَلَيْهِ إِلاَّ جَعَلَتْهُ كَالرَّمِيم

یعنی: آن باد مهلک به چیزی نمیگذشت مُگُر آنکه او را مانند استخوان پوسیده میگرداند، اشاره به همین معنا دارد.

و امّا سّر زیاد شدن ریگ در این شهرها آن بودکه باد ساختمانهای واقع در آنها را خورد نمود و هفت شب و هشت روز متوالی بر عادیان وزید پس میدیدی ایشان را مردگانی که گویا تنههای درخت خرما بوده که تو خالی هستند و با وزیدن باد بر علل الشرايع / ج ١ ..... ١٣٢

والحسوم الدائمة، و يقال المتتابعة الدائمة. و كانت ترفع الرجال والنساء فتهب بهم صعداً، ثم ترمي بهم منالجوّ، فيقعون على رؤوسهم مـنكسين، تقلع الرجال والنساء من تحت أرجلهم، ثم ترفعهم، فذلك قوله عزوجل: (تنزع الناس كأنهم أعجاز نخل منقعر)<sup>(۱)</sup> والنزع:

القلع، وكانت الريح تقصف الجبل كما تعصب المساكن فستطحنها، تسم تعود رملاً رقيقاً، فمن هناك لايرئ في الرمل جبل، و إنّما سمّيت عاد إرم ذات العماد، من أجل أنّهم كانوا يسلخون العمد منالجبال فيجعلون طول العمد مثل طول الجبل الذي يسلخونه من أسفله إلى أعلاه، ثم ينقلون تلك العمد فينصبونها، ثم يبنون القصور عليها فسُمّيت ذات العماد لذلك.



#### باب ۳۲

العلّة الّتي من أجلها اتّخذ الله عزَّوجلَّ إبراهيم خليلاً

١- حدَّثنا محمّدين موسى بن المتوكَّل في قال: حدَّثنا علي بن الحسين
 ١- عدّثنا محمّدين أبي عبدالله البرقي، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عمّن ذكره

۱-سوره قمر آیه (۲۰)

ياب سي و دوم ...... ۱۳۵ ..... ۱۳۵ .... ۱۳۵ .... ۱۳۵ ....

آنها به زمین می افتند، کلمه «حسوم» یعنی دائم و متوالی باری این باد مردان و زنان را از زمین به هوا می برد و سپس از بالا به زمین پرتاب می کرد و آنها وارونه و معکوس بر سر دیگران می افتادند و به همین معنا اشاره دارد فرموده حقّ تعالی در قرآن کریم: تَنْزِعُ النَّاسَ كَانَّهُمْ اَعْجَازُ نَخْلِ مُنْقَعِر

یعنی: آن باد مردم را از جا برمیکندگویا تنه درختی بوده که از ریشه کنده شده است.

کلمه «نزع» یعنی قلع وکندن، باری باد مزبورکوهها را خورد میکرد همان طوری که مساکن و منازل را درهم میکوبید و نرم و آرد می نمود و سپس به صورت شن و ریگهای بسیار ریزی که اوّل بودند برمیگرداند و به همین خاطر بودکه در رمل و شن کوه و توده دیده نمی شد و امّا اینکه به قوم عاد «ارم ذات عماد» گفته شده جهتش آن است که ایشان پایه های کوه را از پایین درمی آورده و روی هم میگذاردند تا جایی که طول و ارتفاع آن باندازه طول کوه می شد سپس این پایه ها را نصب نموده و روی آن قصور بنا میکردند



از برخی مشایخ و اساتید اهل دانش شنیدم که می فرمود: جناب ابراهیم را به خاطر این ابراهیم گفتند که حضرتش اراده و قصد نمود و بلاقاصله احسان و نیکی کرد.

بعضی گفتهاند: جهت نامیدنش به این نام آن است که حضرتش به آخرت روی آورد و از دنیا دوری نمود.

**باب سی و دوم** سز به دوستی برگزیدن حقّ تعالی ابراهیم الیالی را محمّدین موسی بن متوکّل ﷺ میگوید: علی بن حسین سعدآبادی، از احمد بن ابی عبدالله برقی از پدرش، از ابن ابی عمیر، از کسی که یادش نموده نقل کرده که او

علل الشرايع / ج ١ ..... ۱۳۶.... قال: قلت لأبى عبدالله الله: لِمَ اتّخذ الله عزوجلَّ إبراهيم خليلاً؟ قال: لكثرة سجوده على الأرض. ۲\_حدثنا أحمدبن زيادبن جعفر الهمداني في قال: حـدثنا عـلىبن إبراهيمين هاشم، عن أبيه، عن عليبن معبد، عنالحسينين خمالد، عـن أبىالحسن الرضا الله قال: سمعت أبي عبدالله الله يحدث عن أبيه الله أنَّه قال: اتّخذ الله عزّوجلَّ إبراهيم خليلاً؛ لأنَّه لَمْ يُرِد أحداً ولم يسأل أحداً غير الله عزَّوجلَّ. ٣\_حدَّثنا أحمدبن محمّد الشيباني ظافي قال: حدَّثنا محمّدبن أحمد الأسدي الكوفي عن سهلبن زياد الآدمي، عن عسبدالعـظيمبن عـبداللَّــه الحسني قال: سمعت على بن محتد العسكري الله يقول: إِنَّما اتَّخذ الله عزَّوجلَّ إبراهيم خليلًا، لكثرة صلاته على محمّد و أهل بيته صلوات الله عليهم. ٢\_حدثنا أبوالحسن محمّدين عمروبن عملي البصري قمال: حدَّثنا

٤- حدثنا ابوالحسن محمدين عمروبن علي البصري قال: حدثنا أبوأحمد محمدين ابراهيمين خارج الأصم البستي بها في مسجد طيّبة قال: حدّثنا أبوالحسن محمّدين عبداللهين الجنيد قال: حدّثنا أبوابكر عمروين محدّثنا أبوالحسن محمّدين عبداللهين الجنيد قال: حدّثنا أبوابكر عمروين سعيد قال: حدّثنا أبوالحسن محمّدين عبداللهين الجنيد قال: حدّثنا أبوابكر عموين العيد قال: حدّثنا أبوالحسن محمّدين عبداللهين الجنيد قال: حدّثنا أبوالحسن محمّدين عبداللهين الجنيد قال: حدّثنا أبوابكر عمروين العدّثنا أبوالحسن محمّدين عبداللهين الجنيد قال: حدّثنا أبوالحسن محمّدين عبدالله الأدين الجنيد قال: حدّثنا حريز، عن الأعمش، عن عطية العوفي، عن جابرين عبدالله الأنصاري قال: سمعت رسول اللهينين إلى من العول: ما العوفي، عن جابرين عبدالله الأنصاري قال: سمعت رسول اللهينين إلى من علية ألعوفي، عن جابرين عبدالله الأنصاري قال: سمعت رسول اللهينين إلى من علية العوفي، عن جابرين عبدالله الأنصاري قال: سمعت رسول اللهينين إلى من علية من علية ألم ألعوفي، عن جابرين عبدالله الأنصاري قال: سمعت رسول اللهينين إلى من عليه العوفي، عن جابرين عبدالله الأنصاري قال: سمعت رسول الله يتله يقول: ما العوفي، عن جابرين عبدالله الإطعامه الطعام، و صلاته بالليل والناس نيام.

باب سی و دؤم...... حضرت ابی عبدالله طلی یک عرضه داشتم: چرا حقّ عزّوجلّ جناب گفت: محضر حضرت ابی عبدالله طلیک عرضه داشتم: چرا حقّ عزّوجلّ جناب ابراهیم طلیک را خلیل و دوست خود برگزید؟ حضرت فرمودند: زیرا وی بسیار بر زمین سجده میکرد. حدیث (۲)

احمدبن زیادبن جعفر همدانی ﷺ میگوید: علیبن ابراهیمین هاشم<sup>(۱)</sup>، از پدرش، از علیبن معبد، از حسینبن خالد، از حضرت ابیالحسن الرضاﷺ نقل کرده که آن جناب فرمودند:

شنیدم حضرت ابیعیدالله للله از پدر بزرگوارشان نقل کردند که فرمودند: خداوند حزّوجلٌ بهخاطر این ابراهیم لللله را خلیل و دوست خود برگزید که حضرتش اَحَدی غیر از حقّ تبارک و تعالی را اراده نکرد و از کسی غیر از او درخواست ننمود.

حديث (٣)

احمدبن محمّد شیبانی ای میگوید: محمّدبن احمد اسدی کوفی، از سهل بن زیاد آدمی، از عبدالعظیم بن عبدالله الحسنی نقل کرده که وی فرمود: از حضرت علی بن محمّد العسکری للی شنیدم که می فرمودند: خداوند عزّوجل حضرت ابراهیم را به خاطر این که زیاد بر محمّد و اهل بیتش صلوات الله علیهم درود و صلوات می فرستاد خلیل و دوست خود قرار داد.

ابوالحسن محمّدبن عمروبن على يصرى مى گويد: ايواحمد محمّدين ابراهيمين خارج اصم، از ابوالحسن محمّدين عبداللهين جنيد، از ابوبكر عمرو بن سعيد، از على بن زاهر، از حريز، از اعمش، از عطيه عوفى، از جابرين عبدالله انصارى، وى مى گويد: از رسول خداقيد شنيدم كه مى فرمودند: خداوند متعال جناب ابراهيم طيناد را خليل خود نكرد مگر به خاطر اطعام نمودنش و نيز به واسطه نماز شب خواندنش در هنگامى كه مردم خواب بودند.

پدرم ای می فرماید: سعدبن عبدالله، از یعقوببن یزید، از محمّدبن ابی عمیر،

۱. علیبن ابراهیمین هاشم القمی، مرحوم علاّمه در خلاصه میفرماید: وی ثقه و معتمد و صحیحالمذهب بوده و کتب زیادی تصنیف نموده است. علل الشرايع / ج ١ ...... ١٣٨ ..... ١٣٨

عن أبانين عثمان، عن محمّدين مروان، عمّن رواه عن أبي جعفر ﷺ قال:

لمّا اتّخذ الله إبراهيم خليلًا، أتاه ببشارة الخلّة ملكالموت في صورة شابّ أبيض عليه ثوبان أبيضان يقطر رأسه مـاء و دهناً فدخل إبراهيم ﷺ الدار فاستقبله خارجاً من الدار، وكان إبراهيم رجلاً غيوراً وكان إذا خرج في حاجة أغـلق بـابه و أخذ مفتاحه، فخرج ذات يوم في حاجة و أغلق بابه، ثم رجع ففتح بابه فإذا هو برجل قائم كأحسن ما يكمون ممنالرجمال فأخذته الغيرة و قال له: يا عبدالله ما أدخلك دارى؟ فقال: رّبها أدخلنيها. فقال إيراهيم: ربُّها أحقَّ بها منَّى، فمن أنت؟ قال: أنا ملكالموت! قال: ففزع إبراهيم و قال: جئتني لتسلبني روحي؟ فقال: لا، ولكن أَتَّخَذُ الله عَزَّو حِلَّ عبداً خَليلاً فجنت ببشارته، فقال إبراهيم: فمن هذا العبد لعلَّى أخدمه حتىٰ أموت؟ قال: أنت هو. قال: فدخل على سارة فقال: إِنَّ اللَّهِ اتَّخذني خليلاً. ۶- حدّثنا محمّدين الحسن قال: حـدّثنا مـحمّدين يـحيىٰ العطَّار قال: حدَّثنا الحسين بن الحسن بن أبان، عن محمّد بن

أورمـة، عـن عـبداللُّـهبن مـحمّد، عـن داودبـن أبـييزيد،

از ابان بن عثمان از محمّد بن مروان، از کسی که از حضرت ابی جعفر ظلیّلاً روایت نموده که آن حضرت فرمودند: هنگامی که خداوند ابراهیم ظلیّلاً را به عنوان خلیل برگزید ملک الموت در هیئت جوانی سفیدرو که دو جامه سفید به تن نموده و از سرش آب روغن می چکید نمایان شد و مقام خُلّت را به جناب ابراهیم ظلیّلاً بشارت داد، پس جناب ابراهیم ظلیّلاً وارد منزل گردید و ملک الموت در حالی که خارج از منزل بود ابراهیم ظلیّلاً را استقبال نمود.

حضرت ابراهیم مردی غیور بود و هرگاه جهت حاجتی از منزل خارج میشد درب منزل را قفل میکرد و کلیدش را با خود میبرد، روزی به منظور حاجتی از خانه خارج شد و درب را بست و پس از رفع نیاز به منزل بازگشت، درب راگشود ناگهان درون خانه مردی را دید بسیار خوش منظر و زیباروی که ایستاده، غیرت بر او هی زد و وی را بر آن داشت که بپرسد:

> ای بنده خدا چه کسی تو را به خانه من داخل نمود؟ آن شخص گفت، صاحب این خانه مرا به آن وارد نمود. منابعة استار استانان می دوم ایم می برا به آن ماند از می به آ

حضرت ابراهیم للی فرمود: صاحب و ربّ این خانه از من به آن سزاوارتر است، توکیستی؟

آن شخص گفت: من ملکالموت هستم! حضرت ابراهیم به فغان آمد و فرمود: آیا آمدهای مرا قبض روح کنی؟ ملکالموت عرضه داشت: خیر، حقّ عزّوجلٌ بندهای را خلیل و دوست خود ذرار داده آمدم به او بشارت دهم.

قرار داده آمدم به او بشارت دهم. حضرت ابراهیم فرمود: آن بنده کیست که من تا زنده هستم خدمتش را بجا آورم؟

ملکالموت گفت: او تو میباشی. ابراهیم به نزد ساره همسرش رفت و به او فرمود: خداوند متعال مرا خلیل و دوست خودش قرار داده است.

#### حديث (۶)

محمّدبن الحسن میگوید: محمّدبن یحبی عطّار فرموده: حسینبن حسنبن ابان، از محمّدبن اورمه، از عبداللهبن محمّد، از داودبن ابی یزید<sup>(۱)</sup>،

۱. داردین ابی بزید کوفی عطّار، وی ثقه بوده و از حضرت امام صادق لیگر، و حضرت ابی الحسن لیگر، روایت میکند.

علل الشرايع / ج ١ عن عبدالله بن هلال، عن إبى عبدالله الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله الله عنه الله عنه الله ال لمّا جاء المرسلون إلى إبراهيم، الله جاءهم بالعجل، فقال: كلوا. فقالوا: لا نأكل حتىٰ تخبرنا ما ثمنه؟ فقال: إذا أكلتم فقولوا: بسمالله، و إذا فرغتم فقولوا: الحمدالله. قال: فالتفت جبر ئيل إلى أصحابه و كانوا أربعة و جبر ئيل رئيسهم، فقال: حقّ لله أن يتّخذ هذا خليلاً. قال أبوعبداللَّه ﷺ: لمّا ألقي أبراهيم،ﷺ فـي النــار تــلقاه جــبرتيل،ﷺ في الهواء، و هو يهوي، فقال: يا إبراهيم ألك حاجة؟ فقال: أمَّا اليك فلا. ٧\_و بهذا الاسناد، عن محمّدين أورمة، عنالحسنين على، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبدالله الله الله ال لمّا ألقى إبراهيم الله في النّار أوحى الله عز وجلَّ إليها: و عزَّتي و جلالي لئن آذيته لأعذَّبنَّك، و قال: لمَّا قال الله عزَّوجلَّ: (يا نار كونى برداً و سلاماً على إبراهيم)() ما انتفع أحد بها ثـلاثة أيّام و ما سخنت ماءهم. ۸ـ و سمعت محمّدبن عبداللهبن محمّدبن طيفور يقول.

١- سورة الأنبياء، آية (٢٩)

باب سی و دوّم ...... از حضرت ابی عبداللّه طلّیّلاً نقل کرده که آن حضرت از عبداللّه بن هلال<sup>(۱)</sup>، از حضرت ابی عبداللّه طلیّلاً نقل کرده که آن حضرت فرمودند:

وقتی فرستادگان پروردگار متعال نزد ابراهیم للی آمدند، حضرت گوسالهای بریان شده برایشان حاضر کرد و فرمود: از آن بخورید.

عرضه داشتند: از آن نمیخوریم تا ثمن و قیمتش را به ما بگویی. حضرت فرمود: وقتی تناول کردید بگویید: بسمالله و پس از فراغت از آن بگویید الحمدلله.

امام ظلِّلَةٍ فرمودند: جبرتیل ملتفت اصحاب و همراهانش که چهار تن بودند و او رئیس ایشان بود شد و به آنها فرمود: سزاوار است خداوند متعال او را خیلیل و دوست خود قرار دهد.

حضرت امام صادق طلیًا فرمودند: زمانی که جناب ابراهیم طلیًا را در آنش انداختند، جبرئیل طیًا او را در فضا در حالی که به زمین می آمد ملاقات کرد و عرضه داشت: ای ابراهیم، آیا حاجتی داری؟ حضرت فرمود: امّا به تو، حاجتی ندارم.

#### <u>حديث (x)</u>

و به اسناد حدیث گذشته (حدیث ۶) از محمدین اورمه، از حسینین علی، از برخی اصحاب از حضرت ابوعبدالله للی الی منقول است که آن جناب فرمودند: زمانی که حضرت ابراهیم للی در آتش انداخته شد حقّ عزّوجلّ به آتش وحی نمود: به عزّت و جلال خود سوگند اگر او دا آزار دهی تو دا عذاب خواهم نمود. و نیز امام للی فرمودند: وقتی خداوند فرمود: یا ناز گونی بَردَاً وَ سَلاماً عَلیٰ اِبْراهیم (۲) (ای آتش بر ابراهیم سرد و سالم باش) چنان آتش خنک و سرد شد که تا سه روز احدی نتوانست از آن استفاده ببرد آب ایشان را در این مدّت گرم ننمود.

**حدیث (۸)** از محمّدبن عبداللّهبن محمّدبن طیفور شنیدم که در ذیل فرموده حقّ متعال که از

۱. عبداللهبن هلالبن خافان، در بعضی از نسخ آنرا عبداللهبن جابان (**یا یاء یهجای قـاف**) ضبط کردهاند. مرحوم شیخ او را از اصحاب امام صادقالیًا: دانسته و بفرموده ممقانی مجهولالحال میباشد. ۲- صورهٔ انبیاء آیه (۶۹)

علل الشرايع / ج ١ ..... 144 ....................... في قول إبراهيم ﷺ: (ربِّ أربي كيف تحيى الموتىٰ)(١) الآية، إنَّ الله عزوجلَّ أمر إبراهيم أن يزور عبداً من عباده الصالحين، فزاره فلمّا كلُّمه قال له: إِنَّ للَّه تبارك و تعالى في الدَّنيا عبداً يقال له إبراهيم اتَّخذه خليلًا. قال إبراهيم: و ما علامة ذلك العبد؟ قال: يحيى له الموتىٰ، فوقع لإبراهيم أنَّه هو فسأله أن يُحيى له الموتىٰ؟ قال: أولم تؤمن. قال: بليْ، و لكن ليطمئنّ قلبي، يعنى على الخُلَّة. و يقال: إنَّه أراد أن تكون له في ذلك معجزة كما كانت للرَّسل. و إنَّ إبراهيم سأل ربَّه عَزَّو جِلَّ أن يحيى له الميِّت فأمره اللَّه عزَّوجلَّ أن يميت لأجله الحي سواء بسواء و هو لما أمره بذبح ابنه اسماعيل، و أنَّ الله عزَّوجلَّ أمر إبراهـيم، الله بـذبح أربـعة منالطَّير، طاووساً و نسراً و ديكاً و بطّاً، فالطاووس يريد بــه زينة الدنيا، والنسر يريد به الأمل الطويل، والبطّ يـريد بــه الحرص، والديك يريد به الشهوة، يقول الله عز وجلَّ: إنَّ أحبَّبت أن يحيى قلبك و يطمئنَّ معي فـاخرج عـن هـذه الأشـياء الأربعة، فإذا كانت هذه الأشياء في قلب (عبدي) فإنَّه لا يطمئنَّ معي،

۱ مسوره بقره آیه (۲۶۰)

خداوند عزّوجلٌ فرمود: مُكَرّ تو آیمان نداری كه من بر اِحیاء مردگان قادرم؟ عرض كرد: چرا ولی برای اطمینان قلب این سؤال را نمودم یعنی برای ایـنكه اطمینان پیداكنم من خلیل تو هستم.

و این طور گفته شده که ابراهیم منظورش از سؤال مزبور این بود که اِحیاء مردگان معجزه او باشد همان طوری که پیامبران هر کدام معجزهای دارند.

و نیز در شرح احیاء مرده گفتهاند: مقصود اینستکه جناب ابراهیم طلی از پروردگار عزّوجل درخواست کرد مرده را برایش زنده کند، پس خدای عزّوجل به او فرمان دادکه به خاطرش و در راه دوستیش زنده ای را بمیراند و آن قصّهٔ فرمان حقّ به ذبح فرزند ابراهیم یعنی اسماعیل است که وقتی اسماعیل محکوم به مرگ شد خداوند وی را از مرگ رهاند و نگذارد که قربانی شود پس می توان گفت نجات اسماعیل از مرگ مصداق احیاء میت می باشد.

و نیز در شرح احیاء مردگان گفته شده: خداوند عزّوجلّ به ابراهیم للظّه امر فرمود چهار پرنده (طاووس، کرکس، خروس و مرغابی) را ذبح کند، مقصود از «طاووس» زینت دنیا و از «کرکس» آرزوی طولانی و از «مرغابی» حرص و از «خروس» شهوت است در واقع خدای عزّوجلّ به ابراهیم فرموده:

اگر دوست داری قلبت را زنده گردانی و با من استوار باشی باید از این چهار چیز بیرون آیی زیرا تا مادامی که اینها در قلب بنده من باشد، با من استوار نیست.

۱- سورة بقره آبة (۲۶۰)

علل الشرايع /ج ١ ..... ١ ولم تؤمن مع علمه بسرّه و حاله؟ و سألته كيف قال: أولم تؤمن مع علمه بسرّه و حاله؟ فقال: إنّه لمّا قال: ربّ أرني كيف تحيي الموتىٰ؟ كان ظاهر هذه اللّفظة يوهم أنّه لم يكن بيقين فقرّره الله عزَّوجلَّ بسؤاله عنه، إسقاطاً للتّهمة عنه و تنزيهاً له من الشكّ. ٩- حدثنا على بن أحمد رحمه الله قال: حدثنا محمّدبن هارون

٩- حدثنا عليين احمد رحمهالله قال: حدثنا محمّدبن هارون الصوفي، عن أبيبكر عبداللَّهبن موسىٰ قـال: حـدثنا مـحمّدبن الحسـين الخشاب قال: حـدثنا مـحمّدبن محصن، عـن يـونسين ظـبيان، عـن أبيعبداللَّه الله قال:

قال أميرالمؤمنين ﷺ: لمّا أراد الله عزَّوجلَّ قبض روح أبراهيم ﷺ هبط إليه ملكالموت فقال: السلامعليك يا إبراهيم: فـقال و عـليكالسّـلام يـا ملكالموت، أداع أم ناع؟

قال: بل ناع يا إبراهيم فأجب، فقال إبراهيم: هل رأيت خليلاً يميت خليله؟ قال: فرجع ملك الموت، حتى وقف بين يدي الله جلَّجلاله فقال: إلهي قد سمعت ما قال خليلك إبراهيم، فقال الله عزوجلَّ: يا ملك الموت اذهب إليه فقل له: هل رأيت حبيباً يكره لقاء حبيبه: إنّ الحبيب يحبّ لقاء حبيبه.

باب ۳۳

العلّة الّتي من أجلها قال الله عزَّوجلَّ: و إبراهيم الّذيوفيٰ باب سی و سۆم ..... ۱۴۵ ....

مرحوم مصنّف می فرماید: از محمّدین عبداللّهین محمّدین طیفور پرسیدم: چطور خداوند از جناب ابراهیم ﷺ پرسید: آیا به من ایمان نداری؟ با ایـنکه حقّ تبارک و تعالی از سرّ و حال آن حضرت مطّلع بود لذا این سوّال را با وجود علم چگونه می توان توجیه کرد؟

ایشان فرمود: وقتی جناب ابراهیم للی به درگاه الهی عرضه داشت: پروردگارا، به من نشان بده چگونه مردگان را زنده میکنی؟

ظاهر این عبارات و الفاظ به توهّم می اندازد که ابراهیم ظیّلاً نسبت به احیاء مردگان یقین نداشت از این رو حقّ عزّوجلّ با سؤال مزبور که در واقع استفهام انکاری است عدم ایمان ابراهیم را انکار و نفی و یقین را در او تقریر می فرماید و بدین ترتیب اتّهام عدم ایمان و فقدان یقین در آن حضرت ساقط شده و جنابش از شک و تردید منزّه و مبرّا میگردد.

حديث (٩)

علیّین احمد رحمةاللّه علیه میگوید: محمّدین هارون صوفی از ایسیبکر عبداللهین موسی از محمّدین حسین خشّاب از محمّدین محصن، از یونسین ظبیان، از حضرت ابیعبداللّه للظّلِ نقل کرده که آن جناب فرمود: حضرت امیرالمؤمنین للظّلِ فرمودند: هنگامی که خدای عزّوجلّ اراده قبض روح ایراهیم للظّلِ را نمود ملکالموت به او نازل شد و عرضه داشت: سلام بر تو ای ایراهیم.

ابراهیم فرمود: و بر تو سلام ای ملکالموت، آیا خوش خبری یا خبر مرگ آوردهای؟

گفت: ای ابراهیم برای قبض روح تو آمد، ام پس دعوت مرا اجابت کن. ابراهیم الله فرمود: آیا دید، ای دوست، دوستش را بمیراند؟ امام الله فرمودند: ملک الموت برگشت تا در مقابل حقّ جلّ جلاله ایستاد و عرضه داشت: بار خدایا شنیدی خلیلت ابراهیم چه گفت؟ حقّ عزّوجلّ فرمود: ای ملک الموت نزد او برو بگو: آیا دوست از ملاقات دوست کراهت دارد، حبیب ملاقات محبوب را دوست می دارد.

> **باب سی و سوّم** سرّ اینکه خدای عزّوجلّ فرمود: و ابراهیم الّذی وَفیٰ

علل الشرايع /ج ١ ..... ١ ٢٦

١- أبيرحمهالله قال: حدّثنا سعدبن عبدالله، عن يعقوببن يزيد، عن محمّدبن أبي عمير، عن حفصبن البختري، عن أبي عبدالله الله عليه في قول الله عرّوجلً و إبراهيم الذي و في)<sup>(۱)</sup> قال: إنّه يقول إذا أصبح و أمسى، عزّوجلً و ربي محمود، أصبحت لاأشرك بالله شيئاً، ولا أدعو معالله إلها أصبحت و أخر ولا أتّخذ من دونه وليّاً، فسمَّىٰ بذلك عبداً شكوراً.

## باب ۳۴

العلّة التي هن أجلها دفن اسماعيل أمَّة في الحجر ١-حدثنا محمّدبن الحسن الصفّار، عن العباس بن معروف، عن علي بن مهزيار عن الحسن بن سعيد، عن علي بن النعمان، عن سيف بن عميرة، عن أبي بكر الحضر مي عن أبي عبدالله عليّة قال: إنّ إسماعيل دفن أُمَّه في الحجر، و جعله عالياً، و جعل عليها حائطاً لئلا يوطأ قبرها.

## باب ۳۵

**العلّة الّتي من أجلها سُمّي الأفراس جياد** ١- حدثنا محمّدين علي مـاجيلويه، عـن عـمّه محمّدين أبـيالقـاسم، عـن أحـمدين

١- سورة النجم أية(٣٧)

حديث (1)

پدرم علیه الرّحمه می فرماید: سعدین عبداللّه، از یعقوبین یزید، از محمّدین ابی عمیر، از حفصین بختری از حضرت ابی عبدالله المَّالَةِ نقل کرده که آن جناب در ذیل فرموده حقّ عزّوجل که می فرماید: وَ اِبراهیم الَّذي وَفَیٰ فرمودند: جناب ابراهیم المَّالَةِ وقتی صبح و شام می کرد می گفت: اَصبَحت وَ رَبّی مَحمُود (صبح کردم در حالی که پروردگارم ستوده شده است) اَصبَحت لا اَشرِک بِاللَّه شَیْتاً (صبح کردم در حالی که اصلاً برای خدا شریک قاتل نیستم) وَلا اَدَعُو مَعِاللَّهَالِها آخر (و با خدا معبود دیگری نمی خوانم) وَلا اتَّخِد مِن دُونه ولياً (و غیراز خدا ولی دیگری اخذ نمی کنم) فلذا به واسطه آن به عبد شکور موسوم گردید.

> **باب سی و چهارم** سز اینکه اسماعیلطلیلا مادرش را در حِجر<sup>(۱)</sup> دفن نمود **حدیث (۱)**

محمّدین الحسن الصفّار، از عبّاسین معروف<sup>(۲)</sup>، از علیین مهزیار، از حسنین سعید، از علیین نـعمان از سـیفین عمیره<sup>(۳)</sup>، از ابسیبکر حضرمی از حضرت ابیعبدالله للیَّلاً، حضرت فرمودند: اسماعیل للیَّلاً مادرش را در حجر دفن کـرد و قبرش را مرتفع قرار داد و بر روی آن دیواری بنا نمود تا زیر پا لگدمال نشود.

> **باب سی و پنجم** سز اینکه به اسب ها «جیاد» یعنی نیکوها گفته می شود حدیث (1)

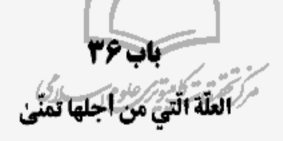
محمّدبن على ماجيلويه(\*)، از عمويش محمّدبن ابـيالقـاسم، از احـمدبن

۲. کلمه وحجوه به کسر حاه و سکون جیم مکانی است در نزدیکی کعبه و حاجی ها در موقع طواف باید آن را در طواف خود داخل کنند یعنی از پشت آن دور بزنند.
۲. عباس بن معروف، قمی ثقه و صحیح الحدیث می باشد.
۲. عباس بن معروف، قمی ثقه و صحیح الحدیث می باشد.
۳. میف بن عمیره نخعی، کوفی و ثقه است و از امام صادق نظر روایت می کند و از اصحاب امام کاظم نظر.
۳. میف بن عمیره نخعی، کوفی و ثقه است و از امام صادق نظر روایت می کند و از اصحاب امام کاظم نظر.
۳. میف بن عمیره نخعی، کوفی و ثقه است و از امام صادق نظر روایت می کند و از اصحاب امام کاظم نظر.
۳. محموب می شود، درباره ش گفته اند واقفی مذهب بوده.
۴. محموب می شود کار از است و از امام صادق نظر روایت می کند و از اصحاب امام کاظم نظر.
۴. محموب می شود، درباره ش گفته اند واقفی مذهب بوده.
۴. محموب می شود کار مان کند و اقفی مذهب بوده.
۴. محموب می شود کار مار حوام علامه استفاده می شود که وی ثقه است چنانچه مرحوم فاضل جزائری نیز ایشان را توثیق کرده و مرحوم مصنف (صدوق) بدون واسطه از وی زیاد نقل حدیث نموده است و به فاضل جزائری نیز ایشان را توثیق کرده و مرحوم مصنف (صدوق) بدون واسطه از وی زیاد نقل حدیث نموده است و به فرمود محمان را بوثیق کرده و مرحوم مصنف (صدوق) بدون واسطه از وی زیاد نقل حدیث نموده است و به فرموده محمانی را به فرموده محمان می را از توثیق مستغنی می سازد.

علل الشرايع /ج ١ .....١ من ابان بن عثمان، عمّن ذكره، عن مجاهد، أبي عبدالله، عن البزنطي عن ابان بن عثمان، عمّن ذكره، عن مجاهد، عن ابن عباس قال:

كانت الخيل العراب وحوشاً بأرض العرب، فلمّا رفع إبراهيم و اسماعيل القواعد من البيت، قال: إنّي قد أعطيتك كنزاً لم أعطه أحداً كان قبلك

قال: فخرج إبراهيم و إسماعيل حتىٰ صعدا جياداً، فقالا ألاً هلا ألاً هلم فلم يَبقَ في أرض العرب فرس إلاَّ أتاء و تذلّل له و أعطت بنواصيها، و إنّما سُمّيت جياداً لهذا، فما زالت الخيل بَعْدُ تدعوا الله أن يحببها إلى أربابها، فلم تزل الخيل حتىٰ اتّخذها سليمان، فـلمّا ألهته، أمر بها أن تمسح أعناقها، و سوقها حتىٰ بقي أربعون فرساً.



**إبراهيم الموتَ بعد كراهته له** ١- أبي رحمه الله قال: حدَّثنا سعدين عبد الله قال: حدَّثنا أحمدين محمّدين عيسي،

باب سی و ششم ابی عبدالله، از بزنطی، از ابان بن عثمان<sup>(۱)</sup> از کسی که ذکرش نموده، از مجاهد<sup>(۲)</sup>، از ابن عبّاس، وي ميگويد: اسب های عربی در سرزمین های عرب و حشی و رمنده بودند و زمانی که جناب ابراهیم و اسماعیل للہ کی پایہ ہای خانہ خدا را بنا نہادہ و بالا بردند حقّ عزّوجلّ خطاب به ابراهیم فرمود: من گنجی را به تو داده ام که به اَحَدی پیش از تو تداده ام. ابن عباس ميگويد: حضرت ابراهیم و اسماعیل هر دو از بیت خارج شده تا بـالای کـوه جـیاد<sup>(۳)</sup> برآمدند و سپس فرمودند: الا، هَلا الا، هلم پس از طنين اين صدا در فضاء هيچ اسبي در سرزمين عرب نبود مگر آنکه بحضور جناب ابراهیم للہ و سیدہ و در مقابل آن جناب فروتنی و خضوع کرده و سر بر زمین نهاد و به همین جهت اسب ها را عرب جیاد نامید و پیوسته اسب ها آنجا بودند تا حقّ تعالى آنها را خواند كه به نزد صاحبانشان برگردند و وضع به همین منوال بود تا زمان سلیمان فرا رسید و آن حضرت اسب ها را اتخاذ نمود و وقتي آن حيوانات حضرت را بهخود مشغول نمودند آن جناب امر فرمود: که ساق،ها و گردن آنها را با شمشیر زدند و پیوسته از آنها گردن میزدند و پی میکردند تا چهل اسب باقی ماند.(۲) یاپ سی و ششم سز اینکه ابراهیم التلج آرزوی مرگ نمود بعد از آنکه از أن كراهت داشت حديث (۱) پدرم رحمةالله عليه فرمود: سعدبن عبدالله از احمدبن محمّدبن عيسي، از ٦. ابانابن عثمان الاحمر البجلي، كشبي ميكويد او از تاووسيه است ولي در عين حال از اصحاب اجماع مىباشد ٢. مجاهدين العلا الكوفي، وي به فرموده ممقاني در رجال امامي و مجهولالحال ميباشد ۳. جباد بکسر جیم که ضبط دیگر آن «اُجیاد» بفتح همزه و سکون جیم است جمع «جید» بمعنای گردن می باشد و آن کوهی است در مکه ۴. در من لا بحضره الفقيه از حضرت امام جعفر صادق الله، روايت كرده كه روزي وقت عصر حضرت سليمان مشغول عَرض اميان گرديد تا آفتاب فرو رفت و فضيلت نماز عصر از سليمان فوت شد پس سليمان امر كرد

علل الشرايع /ج ١ ...... ١ بي نصر، عــن أبــان بن عــثمان، عــن عن أحمد بن محمّد بن أبــي نصر، عــن أبــان بن عــثمان، عــن أبي بصير، عن أبي جعفر و أبي عبدالله الله قال:

إنّ إبراهيم لمّا قضىٰ مناسكه رجع إلى الشام فهلك، و كــان سبب هلاكه أنّ ملكالموت أتاه ليقبضه، فكره إبراهيم الموت، فرجع ملكالموت إلى ربّه عزَّوجلَّ فقال:

إنَّ إبراهيم كره الموت، فقالَ: دع إبـراهـيم فــإنَّه يـحبَّ أن يعبدني.

قال: حتىٰ رأىٰ إبراهيم شيخاً كبيراً يأكل و يخرج مـنه مـا يأكله، فكره الحياة و أحبَّ الموت، فبلغنا أنَّ إبراهيم أتىٰ داره، فإذا فيها أحسن صورة ما رآها قطّ، قال: من أنت؟ قال: أنا ملكالموت.

قال: سبحان الله من الذي يكره قربك و زيارتك و أنت بهذه الصورة.

فقال: يا خليل الرحمٰن إنّ الله تبارك و تعالىٰ إذا أراد بعبد خـيراً بـعثني إليـه فـي هـذه الصـورة، و إذا أراد بـعبد شـرّاً بعثني إليه في غير هـذه الصـورة، فـقبض صـلَّىاللُـه عـليه بالشام. و توفى اسماعيل بعده و هو ابن ثلاثين و مائة سنة احمدبن محمّدبن ابی نصر، از ابانبن عثمان از ابوبصیر<sup>(۱)</sup>، از حضرت ابوجعفر و ابوعبدالله لللمﷺ نقل کرده که آن دو امام همام فرمودند:

پس از آنکه جناب ابراهیم للیک خود را بجا آورد برگشت به شام و در آنجا رحلت نمود و سبب فوتش این بودکه ملکالموت نزدش آمد تا او را قبض روح نماید، ابراهیم از مرگ کراهت نشان داد ملکالموت به نـزد پـروردگار بـرگشت و عرضه داشت: ابراهیم از مرگ کراهت دارد حقّ عزّوجلّ فرمود:

او را به خود واگذار زیرا دوست دارد عبادت مرا بجا آورد. امام ظیّلاً فرمودند: ابراهیم بود تا روزی پیرمرد کهنسالی را دیـد آنـچه را کـه مـیخورد از او خـارج میگردد پس از زندگانی دنیا منزجر شد و دوستدار مرگ گردید و خبر به ما رسید که جناب ابراهیم به منزلش رفت پس در آن شخصی را با صورتی بسیار زیـبا کـه تـا به حال چنین هیئتی ندیده بود مشاهده کرد، فرمود: تو کیستی؟

عرضه داشت: من ملكالموت هستم.

ابراهیم فرمود: عجب چه کسی از نزدیکی و مصاحبت و زیارت تـو بـا چـنین صورت و منظری که داری کراهت دارد!

ملکالموت عرضه داشت: ای خلیل رحمن خداوند تبارک و تعالی وقتی نسبت به بندهای خبر را اراده کند من را با این صورت نزدش میفرستد و هرگاه به بندهای شرّ را قصد نماید مرا با صورتی غیر از این پیش او گسیل میدارد.

سپس ملکالموت روح آن حضرت طیلا را در شام قبض نمود و اسماعیل فرزند آن بزرگوار که صد و سی سال داشت بعد از آن حضرت رحلت فرمود و وی را در

(دنبالهٔ پاورقی صفحه فارسی قبل)

فرشتگان موکّل آفتاب آنرا برگردانند و پس از رد شمس سلیمان وضو ساخت و نمازش را اداء نمود و حاصل این روایت آن است که در زمان سلیمان وقت شماز عصر ممتد بود بـهطوری که بـعد از غـروب آفـتاب نیز می توانستند آنرا اداء نمایند امّا قبل از غروب وقت فضیلت آن بود و بعد از غروب وقت اضطراری آن محسوب می شد و سرگرم شدن جناب سلیمان به دیدن اسبان او را از دریافت فضیلت نماز عصر بازداشت لذا رد شمس نمود تا فضیلت آنرا درک کند.

على بن ابراهيم در تغسير فرموده: جناب سليمان اسب را بسيار دوست مى داشت و هميشه مى فرمود كه اسبان را از نظر او بگذرانند روزى اسبان از نظرش گذشتند و وى چنان مشغول ديدن آنها گرديد كه آفتاب به حجاب شب فرورفت و نماز عصر او فوت گرديد از اين جهت قرين غم و الم گرديد و از حقّ سيحانه استدعاى ردّ شمس نمود تا نماز عصر را به وقت خود بخواند و بعد از آن اسيان را طلبيد و از غصه اى كه داشت برخى را يى كرد و بعضى را گردن زد چنانچه حقّ تبارك و تعالى مى فرمايد: (قطقق مسحاً يالسوق والاعناق). ۱ مودند: ۱ مود الارض و اعلام الذين اربعة: محمّدين مسلم و بريدين مويه و ايم صادق نظرة، الماردى و از جناب فرمودند. علل الشرايع /ج ١ ...... ٩ ي

فدفن في الحجر مع أمَّه. ٢- حدَّثنا محمّدين موسىبن المتوكّل قال: حـدَّثنا عـبداللُّـهبن جعفر الحميري عـن أحـمدين مـحمّدين عـيسى، عـنالحسـنين محبوب، عن محمّدين القاسم و غيره عن أبي عبداللُّه ﷺ قال:

إنَّ سارة قالت لإبراهيم: يا إبراهيم، قد كَبِرْتَ فلو دَعَوْتَ اللَّه عزَّوجلّ أن يرزقك ولداً تقرَّ أُعيننا به فإنَّ اللَّه قــد اتَّـخذک خــليلاً و هــو مـجيب لدعوتك إن شاء.

قال: فسأل إبراهيم ربّه أن يرزقه غلاماً عليماً، فأوحىٰ الله عزَّوجلَّ إليه: إنِّي واهب لك غلاماً عليماً. ثُمّ أَبلوك بالطّاعة لي. ما أُنَّ

قال أبوعبدالله ﷺ: فَمَكَتَ إبراهيم بَعْدَ البِسَارة ثلاث سنين، ثُمَّ جاءته البِسَارة من الله عزّوجل، و إنَّ سارة قـد قـالت لإبراهيم: إنَّك قَدْ كَبِرْتَ وَ قَـرُبَ أَجَـلُكَ، فـلو دعـوت الله عزّوجل أن يُنْسِئَ في أجلك و أن يَمُدّ لك في العمر فـتعيش معنا و تقرّ أعيننا.

قال: فسأل إبراهيم ربّه ذلك، قال:

فأوحىٰ الله عزّوجلٌ إليه سل من زيادة العمر ما أحببت تسعطه، قال: فأخبر إبراهيم سارة بذالك، فقالت له: سل الله أن لا يسميتك حتىٰ تكون أنت الذي تسأله الموت. قال: فسأل إبراهيم ربه ذلك. فأوحىٰ الله عزوجلَّ إليه ذلك لك.

قال: فأخبر إبراهيم سارة بما أوحىٰ الله عزَّوجلَّ إليه في ذلك.

فقالت سارة لإبراهيم: أشكر اللّــه واعْــمَل طــعاماً و ادعُ عــليه الفقراء و أهل الحاجة.

قـــال: فـــفعل ذلك إيـراهــيم و دعــا إليــه النّــاس، فكــان فـــيمن أتــــىٰ رجـــل كــبير ضـعيف مكـفوف مـعه قــائد له باب سی و ششم.....

حجر نزد مادرش دفن نمودند.

حديث (٢)

محمّدین موسی بن متوکّل میگوید: عبداللّه بن جعفر حمیری، از احمدبن محمّدین عیسی، از حسن بن محبوب، از محمّدبن قاسم و غیرش، از حضرت ابی عبدالله ظلّیُلاِ، حضرت فرمودند:

ساره به حضرت ابراهیم لللہ عرض کرد: ای ابراهیم سن تو بالا رفته کاش از خداوند عزّوجلّ میخواستی فرزندی به تو دهد که چشم ما به آن روشن گردد چه آنکه حقّ تبارک و تعالی تو را خلیل خود قرار داده و او دعاء تو را اگر بخواهد مستجاب میگرداند.

حضرت فرمودند: جناب ابراهیم از پروردگارش خواست که به او فرزندی دانا روزی کند، پس خدای عزّوجلّ به او وحی کرد:

من غلام و پسری دانا به تو ارزانی داشتم و سپس بهواسطه اطاعتت از من مورد امتحان و آزمایشت قرار میدهم.

حضرت امام صادق ظیّلاً فرمودند: جناب ابراهیم ظیّلاً بعد از این بشارت سه سال صبر کردند سپس از جانب خدای عزّوجل بشارت آمد، ساره به آن حضرت عرض کرد: سن تو زیاد شده و مرگت نزدیک گشته کاش خدا را می خواندی و از درگاهش می طلبیدی که اجلت را تأخیر انداخته و عمرت را طولانی می کرد و بدین ترتیب با ما زندگی می کردی و چشممان را روشن می نمودی.

حضرت فرمودند: ابراهیم للگا از پروردگارش آنرا درخواست نـمود و خـدای عزّوجل به او وحی کرد راجع به طول عمر هرچه خواستی از من سوّال کن به تو اعطا میکنم.

امامﷺ فرمودند: ابراهیم این خبر را به ساره داد و ساره به او عرض کرد: از خدا بخواه تا تو را تمیرانـد تـا وقـتی کـه خـودت از او درخـواست مـرگ نـمایی، پس ابراهیمﷺ همین خواهش را از خدا نمود و خدا به او وحی نمود که دعـایت را اجابت کرده و مطابق خواستهات قرار دادم.

ابراهیم این خبر را به ساره داد و وی را از وحی خدای عزّوجلّ مخبر ساخت، ساره عرض کرد: شکر خدای را بجا آور و طعامی درست کن و فقراء و نیازمندان را دعوت نما تا از آن تناول کنند، پس ابراهیم چنان کرد، طعامی پخت و مردم را بر آن خواند و در میان دعوت شدگان پیرمرد ضعیف و نابینایی که عصاکشی داشت به علل الشرايع /ج ١ ...... فأجلسه على مائدته.

قال: فمدّ الأعمى يده فتناول لقمة و أقبل بها نحو فيه، فجعلت تــذهب يميناً و شمالاً من ضعفه، ثم أهوىٰ بيده إلى جبهته فتناول قائده يده فجاء بها إلى فمه، ثم تناول المكفوف لقمة فضرب بها عينه.

> قال: و إبراهيم ﷺ ينظر إلى المكفوف و إلى ما يصنع. قال: فتعجّب إبراهيم من ذلك و سأل قائده عن ذلك؟ فقال له القائد: هذا الذي ترى من الضعف.

فقال إيراهيم في نفسه: أليس إذا كبرت أصير مثل هذا؟

ثم إنّ إبراهيم سأل الله عزَّوجلَّ حيث رأىٰ منالشيخ مــا رأىٰ، فــقال: اللَّهم توفَني في الأجل الذي كتبت لي، فلا حاجة لي في الزيادة في العمر بعد الذي رأيت.



العلّة التي من أجلها شمّي ذوالقرلين ذاالقرنين ١- أبي رحمه الله قال: حدّ ثني محمّد بن يحيى العطّار، عن الحسين بن الحسن بن أبان عن محمّد بن أورمة قال: حدّ ثني القاسم بن عروة، عن بريد العجلي عن الأصبغ بن نبا تة قال: قام ابن الكواء إلى علي الله و هو على المنبر فقال: يا أمير المؤمنين أخبرني عن ذي القرنين، أنبيّاً كان أم ملكاً؟ و أخبرني عن قرنه أمن ذهب كان أم من فضّة؟ فقال له: لم يكن نبيّاً چشم می خورد، ابراهیم طلی او را بر سر سفره نشاند. م امام طلی فرمودند: آن پیرمرد نابینا دست دراز نمود و لقمه ای برداشت و به طرف دهانش برد ولی ضعف مفرط دست او را به راست و چپ می برد سپس دست به طرف پیشانی رفت در این وقت آن عصاکش دست وی را گرفت و به طرف دهانش برد، پس از آن پیرمرد اعمی لقمه ای دیگر برداشت و آن را به چشم خود زد. امام طلی فرمودند:

ابراهیم الملل به نابینا و حرکاتی که میکرد می نگریست و از آن تعجّب میکرد لذا از آن شخص عصاکش پرسید و جهت آن را خواستار شد، عصاکش گفت: آنچه از این پیرمرد نابینا می بینی منشأ آن ضعف و ناتوانی است.

ابراهیم للی ای منتقب نفس کرد و پیش خود گفت: یعنی من نیز وقستی بـه سـن کهولت رسیدم مثل این شخص میگردم؟

سپس بعد از آنچه از آن پیرمرد دیده بود خدا را مورد خطاب قرار داد و عرضه داشت: بار خدایا مرا در همان اجلی که برایم مقدّر کرده بودی از دنیا بیر، پروردگارا بعد از آنچه دیدم دیگر خود را به دراز شدن عمر نیازمند نمی بینم.



پدرم رحمةالله علیه فرموده: محمّدین بحیی عطّار، از حسینین حسنین ابان، از محمّدین اورمه، از قیاسمین عبروه<sup>(۱)</sup>، از بیرید عبجلی<sup>(۲)</sup>، از اصبغین نباته، وی میگوید:

در حالی که امیرالمؤمنین للکل بر منبر بودند ابن کوّاء در مقابل آن حضرت ایستاد و عرض کرد: یا امیرالمؤمنین از ذوالقرنین به من خبر ده آیا پیغمبر بود یا سلطان؟ و نیز به من خبر ده که فرق او از طلا بود یا از نقره؟

حضرت به او فرمودند: ذوالقرنين نه پيامبر بود و نه سلطان و دو فرقش نه از طلا

۱. قاسمین عروه، ابومحمّد مولی ابی ایّوب الخوزی، مرحوم ممقانی میفرماید: علیالاقوی وی حسن محسوب میشود. ۲- بریدین معویةین العجلی، وی از امام باقر و امام صادق اللّیّل انقل میکند، مرحوم علاّمه در خلاصه فرموده: برید وجه من وجوه اصحابنا، فقیه و ثقه میباشد. علل الشرايع /ج ١ ....... ذهب ولا فضّة و لكنّه كان عبداً أحبّ اللّـه ولا ملكاً، ولم يكن قرناه من ذهب ولا فضّة و لكنّه كان عبداً أحبّ اللّـه فأحبّه الله و نصح لله فنصحه الله. و إنّما سُمّي ذاالقرنين؛ لانّه دعا قومه إلى الله عزَّوجلَّ فضربوه على قرنه فغاب عنهم حيناً ثمّ عاد إليهم فضرب على قرنه الآخر، و فيكم متله.

## باب ۳۸

العلة التي من أجلها شمّي أصحاب الرّس أصحاب الرّس والعلّة التي من أجلها سمّت العجم شهورها بأبان ماه و آذرماه، وغيرها إلى آخرها ١- حدّثنا أحمدبن زيادين جعفر الهمداني الله قال: حدّثنا عليّبن إبراهيم بن هاشم، عن أبيه قال: حدّثنا أبوالصّلت عليّبن إبراهيم بن هاشم، عن أبيه قال: حدّثنا علي بن عسبدالسلام بن صالح الهروي قال: حدّثنا علي بن موسى الرضائلا عن أبيه عوشي بن جفر، عن أبيه جعفر بن محمّد، عن أبيه محمّدبن علي، عن أبيه علي بن الحسين، عن أبيه الحسين بن علي عليهم السّلام قال: أتحى علي بن أبحي طالب قسبل مقتله بـثلاثة أيّام رجـل مـن أشسراف بيني تـميم، يحقال له عـمرو. باب سی و هشتم ..... ۱۵۷ ..... ۱۵۷

بود و نه از نقره بلکه او بندهای بود که حقّ تعالی را دوست میداشت و خدای عزّوجلّ نیز او را دوست میداشت، برای خدا خیرخواهی کرد و خدای عزّوجلّ نیز خیرخواهی او را نمود.<sup>(۱)</sup>

و امّا سرّ اینکه به او ذوالقرنین گفتند اینستکه وی قوم خود را به حقّ عزّوجلّ دعوت نمود ولی آنها بر فرقش کوبیده و او را زدند، پس برای زمانی از ایشان غایب شد و سپس بسویشان بازگشت و دوباره آنها را دعوت کرد و آنها این بار بر فرق دیگرش کوبیده و بدینوسیله او را مضروب ساختند. سپس امیرالمؤمنین للظِّلَمُ فرمودند: و در میان شما مثل او می باشد<sup>(۲)</sup>

#### باب سي و هشتم

سز نامیده شدن اصحاب رش به اصحاب رش و جهت نامیدن عجم ماههای خود را به ابان و آذر و غیر ایندو حدیث (1)

احمدبن زیادبن جعفر همدانی ﷺ میگوید: علیبن ابراهیمبن هاشم، از پدرش، از ابوالصلت عبدالسّلامین صالح هروی، از حضرت علیبن موسی الرضاعﷺ از پدر بزرگوارشان موسیبن جعفر از پدرشان جعفربن محمّد، از پدرشان محمّدبن علی، از پدرشان علیبن الحسین، از پدرشان حسینبن علی علیهمالسّلام، حضرت فرمودند: سه روز قبل از شهادت حضرت علیبن ابی طالب الﷺ مردی از اشراف بنی تمیم که به او عمرو میگفتند محضر امام طلیًا

۱- مقصود از خیرخواهی ذوالقرنین برای خدا همان دعوت او است مردم را به سوی حضرت سبحان و مراد از خیرخواهی حقّ جلّ ثنائه برای او شاید مضمون حدیثی است که مرحوم مجلسی عطّراللّه مرقده در کتاب بخار چ(۱۲) ص(۱۹۸) ح(۲۹) نقل کرده و آن این است که:

اصبغبن نباته میگوید: از حضرت امیرالمؤمنین تلکی راجع به ذوالفرنین سؤال شد، آن جناب فرمودند: ذوالفرنین بنده صالح خدا بود موسوم به عیّاش حقّ تبارک و تعالی او را برگزید و پس از طوفان نوح وی را به سوی مردم مغرب مبعوث داشت، او مردم را دعوت به حقّ کرد ولی مردم بر فرق راستش کوبیده و او را از پای درآوردند سپس حقّ عزّوجلّ او را بعد از صد سال دیگر زنده کرد و این بار او را به سوی مردم مشرق فرستاد، باز مردم وی را تکذیب کرده و بر فرق چپش کوبیده و او را مقتول ساختند، حقّ تعالی پس از صد سال دیگر او را زنده کرد و به عوض دو ضربه ای که به او رسیده بود جای ضربتین دو شاخ مجوّف قرار داد. ۲- مقصود از «مثل **ذوالقونین»** وجود مبارک خود امیرالمؤمنین تکی از مست که از جهت وارد شدن دو ضربت بر فرق آن بزرگوار خود را مثل ذوالقونین معرّفی فرمود و آن دو ضربت عبارت بود از:

ب: ضربتی که شب نوزدهم ماه مبارک رمضان ابن ملجم ملعون به حضرت زد.

علل الشرايع /ج ١ ..... ١٥٨

فقال: يا أميرالمؤمنين أخبرني عن أصحاب الرسّ في أيّ عصر كـانوا؟ و أين كانت منازلهم؟ و من كان ملكهم؟ و هل بعث الله عزوجلَّ إليهم رسولاً أم لا؟ و بماذا أهلكوا؟ فإِنّي لا أجد في كتاب الله عزَّوجلَّ ذكرهم ولا أجد خبرهم؟ .

فقال له عليﷺ: لقد سألت من حديث ما سألني عنه أحــد قــبلك ولا يحدّثك به أحد بعدي. و ما في كتاب الله عزوجلَّ آية:

إلاَّ و أنا أعرف تفسيرها، و في أيِّ مكان نزلت من سهل أو جبل، و في أيَّ وقت نزلت من ليل أو نهار، و أنَّ هُهُنا لَعِلماً جَمّاً ـو أشار إلى صدره ـو لكن طُلاّبه يسيرة و عن قليل يندمون لو (قد) يفقدوني، و كان من قصّتهم يا أخا تميم، أنَهم كانوا قوماً يعبدون شجرة صنوبر يقال لها: شاهدرخت. و كان يافثبن نوح غرسها على شفير عين يقال لها: روشاب. كانت أنبعت لنوح الله بعدالطّوفان، و إنّما سُحّوا أصحاب الرّسّ، لأنّهم رَسّوا نبيّهم في الأرض، و ذلك بعد سليمانبن داود الله.

و كانت لهم اثنتا عشرة قرية على شاطئ نهر يقال له (الرسّ) من بلاد المشرق.

و بهم سُمّي ذلك النهر، ولم يكن يومئذٍ في الأرض نهر أغزر ولا أعذب منه ولا أقوىٰ، ولا قرىٰ أكثر ولا أعمر، منها تُسمّىٰ احديهنّ: آبان، والثانية: آذر، والثالثة: دي، والرابعة: بـهمن، والخـامسة: اسفنديار، والسـادسة: بَرْوَرْدين، والسـابعة: أرديبـهشت، والثـامنة: أرداد، والتـاسعة: مـرداد، والعاشرة: تير، والحادية عشرة: مهر، والثانية عشر شهريور.

وكانت أعظم مداينهم اسفنديار، و هي التي ينزلها مَلِكُهُم، و كان يُسمّىٰ تركوذ بن غابوربن يارش بن سازن بن نمرود بن كـــنعان ــ فــرعون إيــراهــيمﷺ، و بـها العـين والصـنوبر، مشرف شد و عرض کرد: یا امیرالمؤمنین خبر به من دهید که اصحاب رس در چه عصری بوده و منازل و خانههایشان در کجا و سلطانشان چه کسی بوده است؟ آیا حقّ عزّوجلٌ پیامبری به سوی آنها فرستاده یا نه؟ و بیان فرمایید به واسطه چه هلاک شدند چه آنکه درکتاب خدای عزّوجلٌ ذکرشان به میان نیامده و در هیچ کجا خبری از آنها نیافته ام.

حضرت على للَّلَلَّة فرمودند: سؤالى كردى كه قبلاً احدى آنرا نكرده و بعد از من كسى شرح و توضيح آنرا برايت نخواهد داد و هيچ آيهاى در قرآن شريف نيست مگر آنكه من به تفسيرش واقف و آگاه بوده و مىدانم در چه مكانى، صحرا ياكوه و در چه زمانى، شب يا روز نازل شده است و در حالى كه بـه سينه مبارك اشاره مىنمود فرمود: در اين جا علم بسيار و زيادى مىباشد ولى طالبين آن كم بـوده و وقتى مرا از دست دادند انگشت ندامت به دندان مىگزند.

ای برادر تمیمی قصّه و حکایت اصحاب رسّ چنین است: ایشان گروهی بودند که درخت صنوبر را می پرستیدند، به این درخت، شاهدرخت گفته و یافث بن نوح آنرا کنار چشمهای موسوم به روشاب کاشته بود که این چشمه بعد از طوفان برای نوح جوشید.

و امّا ایشان را به این جهت اصحاب رس نامیدند که پیامبرشان را در زمین پنهان کردند و این قضیّه بعد از جناب سلیمانین داودظلیّظ بود.

دوازده روستا و قریه داشتند که در کنار تهری به نام رس قرار داشته و از بلاد مشرق زمین محسوب می شدند و این گروه به نام رود موسوم شده بودند و در آن روز روی کره زمین رودی بزرگ تر و پرآپ تر و شیرین تر و قوی تر از آن وجود نداشت چنانچه روستا و قریهای زیادتر و آبادتر از این دوازده روستا وجود نداشت نام یکی: آبان و دیگری: آذر و سوّمی: دی و چهارمی بهمن و پنجمی اسفندیار و ششمی بروردین و هفتمی اردی بهشت و هشتمی ارداد و نهمی مرداد و دهمی تیر و یازدهمی مهر و دوازدهمی شهریور بود.

و بزرگترین شهرهای ایشان، اسفندیار یعنی همان شهری بود که سلطانشان در آن مستقر شده بود سلطان ایشان موسوم به ترکوذ بن غابور بن یارش بن سازن بن نمرود بن کنعان بود (نمرود بن کنعان همان فرعون معاصر با حضرت ابراهیم طلیًا است).

چشمه مزبور و درخت صنوبر در همين شهر بوده و در هر يک از آن روستاها و

علل الشرايع / ج ١ .....١٦٠ ....

و قد غرسوا في كلّ قرية منها حبّة من طلع تلك الصنوبرة فنبتت الحبّة و صارت شجرة عظيمة و أجروا إليها نهراً من العين التي عندالصنوبرة فنبتت الصنوبرة و صارت شجرة عظيمة و حَرّموا ماء العين والأنهار فلا يشربون منها ولا أنعامهم، و من فعل ذلك قتلوه، و يقولون هو حياة آلهتنا، فلا ينبغي لأحد أن ينقص من حياتها، و يشربون هم و أنعامهم من نهر الرسّ الّـذي عليه قراهم، و قد جعلوا في كلّ شهر من السّنة في كلّ قرية عيداً يجتمع إليه أهلها، فيضربون على الشّجرة التي بها:

كِلَّةً من حرير فيها من أنواع الصور، ثم يأتون بشاة و بـقر فـيذبحونها قرباناً للشجرة، و يشعلون فيها النيران بالحطب، فإذا سطع دخـان تـلك الذبائح و قُتّارها فيالهواء و حال بينهم و بـين النـظر إلى السـماء خـرّوا للشجرة شجَّداً من دون الله عزوجلَّ، يبكون و يتضرّعون إليها أن ترضىٰ عنهم، فكان الشيطان يجيء و يُحرَّك أغصانها و يصيح من ساقها صياح الصبيِّ:

إنّي قد رضيت عنكم عبادي. قطيبوا نفساً وقرّوا عيناً، فيرفعون رؤوسهم عند ذلك و يشربون الحمر و يضربون بـالمعارف و يأخـذون الدسـتبند. فيكونون على ذلك يومهم وليلتهم. ثم ينصرفون.

و إنّما سَمَّتِ العجم شهورها بأبانماه و آذرماه و غيرها، اشتقاقاً من أسماء تلك القرى: لقول أهلها بعضهم لبعضٍ هذا عيد قرية كذا حتّى إذاكان عيد قريتهم العظمى اجتمع إليها صغيرُهم و كبيرُهم، فضربوا عندالصّنوبرة والعين سرادقاً من ديباج عليه أنواع الصور، و جعلوا له اثنىٰعشر باباً كلّ باب لأهل قرية منهم، فيسجدون للصّنوبرة خارجاً منالسرادق و يقربون لها الذبائع أصناف ما قربوا للشجرة التي في قراهم فيجيء إيليس عند ذلك فيُحرِّك الصنوبرة تحريكاً شديداً، و يتكلّم من جوفها كـلاماً جَهورياً و يَعِدهم

| 181 | باب سی و هشتم |
|-----|---------------|
|-----|---------------|

قریههای دیگر دانهای از شکوفه آن درخت راکاشتند، دانهها رویید و به درختی عظیم تبدیل گشت و از جشمهای که در جنب درخت صنوبر بود نهرهایی به طرف هر یک از آن درختان جاری کردند، آب چشمه و نهرهای منشعب از آن را بر خود و چهارپایان حرام کرده و از آن نه خود و نه حیواناتشان نمی آشامیدند حتی اگرکسی از آن استفاده می کرد وی را کشته و می گفتند این آب حیات پروردگار ما است، پس احدی نباید از حیات او بکاهد، ایشان و چهارپایانشان از نهر رس که در قریههای آنها جاری بود می آشامیدند ایشان در هر ماه از سال در هر قریهای عیدی می گرفتند که اهل آن قریه اجتماع میکردند و درختی راکه نزدیک ده و قریه ایشان بود آراسته و به انواع حلل و جواهر و حرير مزيّن ميكردند سپس گوسفند و گاو بسيار آورده و نزد آن درخت قربانی میکردند و هیمه و هیزم جمع کرده و با آن آتش افروخته و آن قربانیها را در آن میافکندند و چون دود آن بر هوا بلند میشد و آسمان را میں پوشاند درخت را سجدہ میکردند نے حقّ عزّوجلّ را و گریستہ و تضرّع مينمودند و از درخت ميخواستند كه از آنها راضي شود، شيطان مي آمد و شاخههای آن درخت را می جنباند و از ساق درخت آوازی همچون آواز کودک بلند مي شدكه: اي بندگان من از شما خشنود شيدم، پس نفس خود را پاک و منزه نموده و چشمهایتان را روشن بدارید ایشان پس از استماع این صدا سرها را بالاکرده و از فرط خوشحالي و سرور به شرب خمر و نواختن ساز مشغول مي شدند و دستبند به دستها میکردند و آن روز و آن شب را در آنجا به لهو و لعب سر کرده و سپس به منازلشان برم گشتند.

عجم ماههای خود را که به ابانماه و آذرمام و دیگر اسامی نامیده اند به خاطر آن عجم ماههای خود را که به ابانماه و آذرمام و دیگر اسامی نامیده اند به خاطر آن است که این نامها را از اسماء این قریه ها و روستاها مشتق کرده اند چه آنکه برخی از آنها به بعضی دیگر میگفتند: امروز عید فلان قریه است (مثلاً قریه تیر یا قریه مهر...) حتی وقتی عید زوستای بزرگشان (روستای اسفندیار) فرامی رسید کوچک و بزرگشان در آنجا اجتماع کرده و سراپرده ای از حریر که بر آن انواع صور و تماثیل منقوش بود در جنب درخت صنوبر و آن چشمه برپا می کردندو دوازده درب بر آن نصب کرده که هر دربی تعلق به یکی از اهالی قرا و ده ها داشت، سپس در خارج سراپرده، مقابل درخت صنوبر سجده کرده و قربانی های خود را نزدیک درخت می آوردند و ابلیس در این هنگام می آمد و درخت صنوبر را سخت می جنباند و از می آوردند و ابلیس در این هنگام می آمد و درخت صنوبر را سخت می جنباند و از علل الشرايع / ج ١ ..... ١٦٢ ..... ١٦٢

و يُمَنِّيهم بأكثر ممّا وَعَـدَتْهم و منتهم الشـياطين فـي تـلك الشّجرات الأُخر للبقاء، فيرفعون رؤوسهم منالسّجود و بـهم منالفرح النشـاط مـالا يـفيقون ولا يـتكلّمون مـنالشـرب والعزف، فيكونون على ذلك اثنىٰ عشر يوماً، و لياليها بـعدد أعيادهم سائر السنة، ثم ينصرفون.

فلمّا طال كفرهم باللّه عزَّوجلَّ و عبادتهم غيره بـعث اللَّـه عزّوجلَّ إليهم نبيّاً من بني إسرائيل من وُلِد يهودا بن يـعقوب، فلبث فيهم زماناً طويلاً يدعوهم إلى عبادة اللَّـه عـزَّوجلَّ و معرفة ربوبيّته فلا يتّبعونه، فلمّا رأى شدّةِ تماديهم في الغيّ به والضّلال و تَرْكَهُم قَبُوْلَ ما دعاهم إليه منالرّشـد والنّـجاح و حَضَرَ عيد قريتهم العُظْمىٰ.

قال: يا ربّ:

إنَّ عبادك أبوا إلاَّ أنَّ تكذيبي والكفر بك و غدوا يعبدون شجرة لاتنفع ولا تضرّ فأيبس شجرهم أجمع و أَرِهم قدرتك و سلطانك فأصبح القوم وقد يَبس شجرهم كلُّها، فهالهم ذلك و قطع بهم، و صاروا فريقين: فرقة قالت: سَحَرَ آلهتَكُم هذا الرَّجل الذي يَرْعَمُ أنَّه رسول ربّ السّماء والأرض إليكم؛ ليصرف وجوهكم عن آلهتكم إلى إلهه، و فرقة قالت: لا بل غضبت آلهتكم حين رأت هذا الرجل يعيبها و يقع فيها و يدعوكم إلى عبادة غيرها، فحجبت حسنها و بهائها لكي تغضبوا لها فتنتصروا منه، فاجتمع رأيهم على قـتله، فاتّخذوا أنا بيب طُوالاً من رصاص واسعة الأفواه، ثم أرسلوها في قرار العين إلى أعلا الماء واحدة فوق الأُخرى مثل البرابخ، و نزحوا ما فيها منالماء، ثُمّ حفروا في قرارها مـن الأرض بتراً عميقة ضيّقة المدخل، ياب سي و هشتم .....

آنچه شیاطین مستقر در درختهای قریههای دیگر اهالی را آرزومند و امیدوار به بقاء می ساختند این درخت جمعیّت را امیدوار می ساخت پس مردم سرها را از سجده برداشته و چنان مسرور و بانشاط به نظر می رسیدند که هیچگاه این طور مشاهده نمی شدند پس به شرب خمر و نواختن سازها می پرداختند و مدّت دوازده روز و دوازده شب که عدد اعیاد سالانه آنها بود در آنجا به عیش و عشرت می ماندند و پس از آن به منازلشان برمی گشتند.

و وقتی زمان کفرشان به خدای عزّوجلّ طولانی شد و مدّت عبادتشان غیر باری تعالی را، به درازا کشید، خداوند متعال پیامبری از بنی اسرائیل که از فرزندان یهودا بن یعقوب بود به سوی ایشان مبعوث داشت، این پیغمبر مدّت طولانی در بین ایشان بود و همواره آنها را به پرستش خدای یگانه و معرفت پیدا نمودن به ساحت ربوبی او دعوت کرد ولی آنها از او پیروی نکرده و دعوتش را اجابت نکردند و وقتی وی شدّت گمراهی آنها و نپذیرفتن شان رشد و رستگاری را دید، هنگامی که عبد روستا بزرگ فرارسید به درگاه الهی عرض کرد:

پروردگارا، بندگانت از اطاعت من اباء نموده و مرا تکذیب کرده و بـه تـو کـفر ورزیده و درختی راکه نفع و ضرری برای ایشان نداشته میپرستند، پس درختشان را خشک کن و قدرت و سلطنتت را به ایشان پنما.

روز بعد در برآمدن آفتاب عالمتاب آن قوم دیدند که درختشان خشک گردیده، پس مضطرب و پریشان شده و گفتگو در میانشان افتاد و به دو فرقه شدند:

گروهی گفتند: این مرد که می بندارد فرستاده پروردگار آسمان و زمین است، خدایان شما را سحر کرده تا توجه شما را از معبودتان به معبود خودش برگرداند.

و دستهای دیگر گفتند: این به خاطر آن است که خدایان شما بر شما خشم گرفتهاند زیرا این مرد آنها را دشنام داده و معیوب می نماید و شما را به پرستش غیر آنها دعوت کرده و بدین ترتیب حسن و بهاء و مقدار خدایان شما را پنهان نموده و شما مزاحم او نمی شوید، پس هر دو گروه بر کشتن او اتفاق کردند و به این منظور لوله های سربی طولانی دهانه گشادی را تهیّه کرده و آنها را داخل چشمه کرده و یکی، یکی داخل چشمه فرو بردند تا به قعر و قرار آن رسیده و یکی بعد از دیگری را روی هم سوار کردند به طوری که از ته چشمه تا بالای آب لوله ها روی هم قرار گرفته و نصب شدند همچون ظروف سفالی و تنبوشه ها که روی هم قرار داشته باشند، سپس آب داخل این لوله ها را کشیده و پس از آن در ته آن از زمین چاهی

| 194 | /ج ۱ | علل الشرايع ا |
|-----|------|---------------|
|-----|------|---------------|

و أرسلوا فيها نبيّهم و ألقموا فاهها صخرة عظيمة، ثم أخرجوا الأن ابيب منالماء و قالوا: نرجوا الآن أن ترضىٰ عنا آلهتنا إذ رأت إنّا قد قتلنا من كان يقع فيها و يصدّ عن عبادتها و دفناه تحت كبيرها ليشتفي منه، فيعود لنا نورها و نضرتها كما كان، فبقوا عامة يومهم يسمعون أنين نبيّهم الله و همو يقول: سيّدي قد ترى ضيق مكاني و شدّة كُربتي فارحم ضعف ركني، و قلّة حيلتي، و عجّل بقبض روحي ولا تؤخّر إجابة دعائي، حتىٰ مات لله.

فقال الله تبارك و تعالى لجبرئيل: يـا جـبرئيل أيـظنّ عـبادي هؤلاء الذين غرَّهم حلمي، و أمنوا مكري، و عبدوا غيري و قتلوا رسلي، أن يقوموا لغضبي أو يخرجوا من سلطاني، كيف و أنا المنتقم ممّن عصاني، ولم يخش عقابي، و إنّي حلفت بعزّتي لأجعلنّهم عبرة و نكالاً للعالمين. فلم يدعهم و في عيدهم ذلك إلاَّ بـريح عـاصف شديد الحمرة فتحيّروا فيها و ذرعوا منها و تضام بعضهم إلى بعض تم صارت الأرض من تحتهم حجر كبريت يتوقد، و أظـلَتهم سحابة سوداء مظلمة، فانكبت عليهم كالقبة جمرة تتلهّب فذابت أبدانهم كما يذوب الرصاص في إلنار، فتعود بالله من غضبه و نزول نقمته.

## باب ۳۹

العلّة الّتي من أجلها سُمّي يعقوب يعقوب، والعلّة الّتي من أجلها سُمّي إسرائيلﷺ ياب سي و نهم ..... ۱۶۵ ..... ۱۶۵

عمیق و تنگ حفر کرده و پیامبرشان را داخل آن چاه فرستاده و درب چاه را با سنگی خارا مسدود نمودند و بعداً لولهها را از آب بیرون آورده و گفتند: امیدواریم وقتی خدایان ما ببینند ماکسی راکه آنها را معبوب می ساخت و ما بندگان را از عبادتشان بازمی داشت کشته و در زیر چشمه بزرگ دفتش کرده ایم تشفّی برایشان حاصل شده و از ما راضی می شوند و دوباره نور و درخشندگی آنها برگشته و همچون سابق موقعیتشان بین ما بندگان ثابت می ماند.

یکسال گذشت و روزها ناله پیامبرشان را می شنیدند که میگفت: ای سرور من تو تنگی جا و شدّت گرفتاری مرا می بینی پس بر ضعف و ناتوانی من رحم کن و بر بیچارگی من ترحُم نما و در قبض روحم تعجیل فرما، امید دارم که استجابت دعایم را به تأخیر میاندازی و آنقدر ناله کرد تا به لقاءالله پیوست.

حق تبارک و تعالی به جبرئیل فرمود: ای جبرئیل آیا بندگانی که حلم من آنها را مغرور ساخته و از مکر من در امان بوده و غیر من را پرستش کرده و پیامبران و رسولان مراکشته اند می پندارند در مقابل غضب من می توانند مقاومت کرده یا گمان دارند که قادرند از تحت سلطه من بگریزند؟ چگونه این امر ممکن باشد و حال آنکه من از تمام کسانی که عصیان و نافرمانی مراکرده اند انتقام خواهم گرفت و به عرّت خود سوگند خورده ام ایشان را وسیله عبرت برای عالمیان قرار دهم، باری در یکی از ایّام که مصادف با عید آنها بوده و به برگزاری مراسم عبد مشغول بودند حق تبارک و تعالی بادی سرخ فرستاد که ایشان را در خود گرفت و متحیّر و سراسیمه به این سو و آن سو می دویدند و از و عشت بعضی به برخی دیگر پناه می بردند، در این هنگام به امر حق تبارک و تعالی زمین زیر پای آنها مبدل به سنگ گوگرد شد که شعله های آتش از آن زبانه می کشید و از بالا ایری سخت سیاه کم کم ظاهر شد تا جایی که همچون قبّه ای از آتش گداخته شعله ور بر سرشان چتر زد پس از پایین و بالا آتش بر ایشان سخت گرفت تا آنکه بدنهایشان همچون سرب ذوب گردید پس

> **باب سی و نهم** سرّ نامیدن حضرت یعقوب ال<sup>ی</sup>الِ<sup>(</sup> به یعقوب و جهت نامگذاری اسرائیل به اسرائیل

علل الشرايع / ج ١ ..... ١ ٩٢ .... ٩ علل الشرايع / ج ١

ا ـ حدّثنا أحمدبن الحسين القِطان قال: حدّثنا الحسنبن علي السكري قال: حدّثنا محمّدبن زكريا الجوهري، قــال: حــدّثنا جــعفربن مـحمّدبن عمراة، عن أبيه، عن أبي عبدالله ﷺ قال:

كان يعقوب و عيص تَوْأَمَيْن، فولد عيص، ثمّ ولد يعقوب. فسُمّي يعقوب؛ لأنّه خرج بعقب أخيه عيص، و يعقوب هو إسرائيل و معنىٰ إسرائيل عبدالله؛ لأنّ أسرا هو عبد، و ايل هو الله عزّوجلّ.

٢ ـ وروىٰ في خبر آخر أنّ اسرا هو القوّة، و ايل هو الله عزّوجلّ. فمعنىٰ اسرائيل: قوّة الله عزّوجلّ.

٣- حدّثنا أبومحدّ عبدالله بن حامد قال: أخبرنا أبوصالح خلف بن محدّبن اسماعيل الخيام البخاري ببخارا فيما قُرِأَتْ عليه فَأَقَرَّ به، قال: حدَّثنا أبوعبدالله محمّد بن علي بن حمزة الأنصاري قال: حدّثنا عبدالرّحمن بن إبراهيم الدمشقي دحيم قال: حدّثنا بشربن بكر النّفيسي عن أبي بكربن أبي مريم، عن سعيد بن عمر و الأنصاري، عن أبيه، عن كعب الأحبار في حديث طويل يقول فيه: إنّما سُمّي إسرائيل إسرائيل الله لأن يعقوب كان يخدم بيت المقدس، و كان أوّل من يدخل و آخر من يخرج، و كان يُسرج القناديل، و كان إذا كان بالغداة رآها مطفأة، قال: فبات ليلة في مسجد في المسجد، فلمّا أصبحوا رأوه أسيراً، و كان اسم الجنيّ (ايمل) فسميّ اسرائيل لذلك والحديث طويل أخذنا منه موضع الحاجة وقد أخرجته بتمامه و بطوله في كتاب النبوّة. ياب سي و نهم ..... ١۶٧ ..... ١٩٧

حديث (۱)

احمدین حسین قطان میگوید: حسنین علی سکری از محمّدین زکریّا جوهری از جعفرین محمّدین عمراة از پدرش، از حضرت ابیعبداللّهظیّلاً نقل کرده که آن جناب فرمودند:

یعقوب و عیص دوقلو بودند، ابتداء عیص و سپس یعقوب متولّد شـد لذا یعقوب بهاین نام موسوم شد چون به عقب و دنبال برادرش عیص از رحـم مـادر خارج گردید.

یعقوب همان اسرائیل بود و معنای اسرائیل عبدالله است زیرا کلمه «اسرا» یعنی عبد و «ایل» یعنی الله عزّوجل.

حديث (٢)

در خبر دیگر آمده «اسرا» یعنی قوّت و «ایل» یعنی اللّـه عزّوجلٌ پس معنای «اسرائیل» قوّة اللّه عزّوجلٌ میباشد

حديث (٣)

ابومحمّد عبدالله بن حامد میگوید: ابوصالح خلف بن محمّد بن اسماعیل الخیام البخاری به گفته خودش حدیث را در بخارا بر وی قرائت کردند و او شنید و اقرار به آن کرد وی گفت: ابوعبدالله محمّد بن علی بن حمزه انصاری از عبدالرحمن بن ابراهیم دمشقی دحیم از بشربن بکر نفیسی، از ابی بکر بن ابی مریم، از سعید بن عمرو انصاری از پدرش، از کعب الأخبار حدیث طویلی را نقل کرده که در ضمن آن میگوید:

اسرائیل را به خاطر این اسرائیل الله نامبدند که یعفوب در بیت المقدس به خدمت مشغول بود و اوّلین کسی بود که به آن داخل شده و آخرین نفری بود که از آن بیرون می رفت، وی قنادیل و چراغهای بیت را روشن می کرد و صبح مشاهده می کرد که چراغها خاموش شده اند، شبی در مسجد بیت المقدس ماند و چراغها را زیر نظر داشت تا ببیند چطور خاموش می شوند، ناگهان جنّی را دید که چراغها را خاموش می کند، یعقوب او راگرفت و اسیر نمود و به یکی از ستونهای مسجد بست در بامداد که هوا روشن شد مردم جنّی را دید که اسیر یعقوب گردیده و چون نام جنی «ایل» بود از این رو به یعقوب اسرائیل گفتند.

این حدیث طولانی است و ما مورد احتیاج از آنرا در اینجا نقل کردیم و تمام آنرا درکتاب نبوّت آوردهایم.

### باب ۲۰

العلّة الّتي عن أجلها يبتلى النبيّون والمؤمنون ١- حدّثنا أبي في قال: حدّثنا عليّين الحسين السّعد آبادى، عن أحمدبن أبي عبدالله البرقي، عن الحسنبن محبوب، عن سماعةبن مهران، عن أبي عبدالله في قال:

إنَّ في كتاب عليَّ لللهِ أنَّ أَشدَ النَّاس بلاء النبيّون ثمّ الوصيّون ثمّ الأمثل فالأمثل، و إنّما يبتلى المؤمن على قدر أعماله الحسنة، فمن صحَّ دينه و صحَّ عمله اشتدَ بلاؤه، و ذلك انّ الله عزّوجلّ لم يجعل الدّنيا ثواباً لمؤمن ولا عقوبة لكافر، و من سخف دينه و ضعف عمله قلّ بلاؤه، والبلاء أسرع إلى المـؤمن المـتّقي مـنالمـطر إلى قـرار الأرض.

٢ ـ حدّثنا محمّدين موسىين المتوكّل في قال: حدّثنا عبداللهين جعفر الحميري، عن أحمدين محمّدين خالد، عن أبي عبدالله الجاموراني، عنالحسنين أبي حمرة، عن أبيه، عن أبي عبدالله الله قال: لو أنّ مؤمناً كان في قلّة جبل لبعث الله عزَّوجلَّ إليه من يؤذيه ليأجره على ذلك.

٣- حدّثنا حمزةبن محمّدبن أحمد العلوي في قال: أخبرنا أحمدبن محمّد الكوفي قال: حدّثنا عبيداللهبن حمدون قال: حدّثنا الحمدين محمّد الكوفي قال: حدّثنا عبيداللهبن حمدون قال: حدّثنا الحسين، عن يحيى بن الحسين، عن أبيه في قال: عبدالله بن الحسن، عن أبيه في قال:

ياب چهلم.....۱۶۹

#### بابچهلم

سرَ اینکه انبیاء و مؤمنین به گرفتاریها مبتلا میشوند حدیث (1)

پدرم الله فرمود: علیبن الحسن سعدآبادی، از احمدبن ابیعبدالله بـرقی، از حسنبن محبوب از سماعةبن مهران، از حضرت ابیعبدالله الله نقل کرده که آن حضرت فرمودند:

در کتاب امیرالمؤمنین للی آمده است: سخت ترین مردم از نظر بلا و گرفتاری انبیاء و سپس اوصیاء و بعد اشخاص شریف و بعد از آن افراد شریف تر از دیگران می باشند و اساساً مؤمن به مقدار اعمال نیکی که انجام داده مبتلا می شود بنابراین کسی که دین و کردارش صحیح است ابتلائش شدید و سخت است زیرا حقّ عزّوجلّ دنیا را اجر و پاداش برای مؤمن و عقوبت برای کافر قرار نداده است و کسی که دینش سخیف و عملش ضعیف باشد ابتلائش کمتر است و بلا و گرفتاری نسبت به مؤمن از ریزش یاران به سطح زمین سریع تر می باشد.

محمّدین موسی بن متوکّل ﷺ میگوید: عـبدالله بن جـعفر حـمیری(۱)، از احمدین محمّدین خـالد، از ایـی عبداللّـه جامورانی<sup>(۲)</sup>، از حسن بن ایی حمزه<sup>(۳)</sup>، از پدرش، از حضرت ایی عبداللّهﷺ نقل کرده که آن حضرت فرمودند:

اگر مؤمنی در قلّه کوهی باشد هر آینه خدای عزّوجلّ کسی را به آنجا می فرستد تا او را آزار و اذیّت کند و مؤمن را بر اذیت شدن و صبر، اجر دهد.

حدیث (٣) حمزة بن محمّد بن احمد علوی الله میگوید: احمد بن محمّد کوفی از عبیدالله بن حمدون، از حسین بن نصیر از خالد، از حصین، از یحیی بن عبدالله بن الحسن، از پدرش، از حضرت علی بن الحسین از پدربزرگوارش الله الله نقل کرده که آن حضرت فرمودند:

۱. عبدالله بن جعفر حمیری قمی، وی مردی ثقه میباشد. ۲ـ ابوعبدالله جامورانی رازی، مرحوم علاّمه در خلاصه وی را ضعیف تلقّی کرده است. ۳ـ ظاهراً حسین بن ابیحمزه صحیح میباشد جنانچه مرحوم اردبیلی در رجال فرموده و بـه فـرموده مـرحـوم محقّق خویی در محجم مقصود از «ابی حموّه» ابوحمزه ثمالی است. علل الشرايع /ج ١ .....

قال رسول الله ﷺ: ما زلتُ أنا و مَن كان قبلي من النبييّن والمؤمنين مبتلين بمن يؤذينا، ولو كان المؤمن على رأس جبل لَقَيَّضَ اللَّه عزّوجلَّ له من يؤذيه ليأجره على ذلك. و (قال) أميرالمؤمنينﷺ: ما زلت مظلوماً منذ ولدتني أمّي حتىٰ ان كان عقيل ليصيبه رمد، فيقول: لاتذروني حتىٰ تذروا عليّاً، فيذروني و ما بي من رمد.

#### باب41

العلّة التي من أجلها امتحن الله عزَّوجلَّ يعقوب و ابتلاه بالرّؤيا الّتي رآها يوسف حتّىٰ جرىٰ من أمره ما جرىٰ

١- حدَّثنا محمّدبن موسىبن المتوكل في قال: حدَّثنا عبدالله بن جعفر الحميري، عن أحمدبن محمّدبن عيسى، عن الحسن بن محبوب، عن مالك بن عطيّة، عن التَّمالي قال: صلّيت مع عليّ بن الحسين في الفجر بالمدينة يوم الجمعة فلمًا فرغ من صلاته و سبحته نهض إلى منزله و أنا معه، فدعا مولاة له تسمّى سكينة فقال لها: لا يعبر على بابي سائل إلاَ أطعموه، فإنّ اليوم يوم الجمعة.

قلت له: ليس كلٍّ من يسأل مستحقًّا؟

فقال: يا ثابت، أخاف أن يكون بعض من يسألنا محقّاً فلا نطعمه و نردّه فينزل بنا أهل البيت ما نزل بيعقوب و آله، أطعموهم أطعموهم، إنّ يعقوب كان يذبح كلّ يوم كيشاً، فيتصدّق منه و يأكل هو و عياله منه، و إنّ سائلاً مؤمناً صوّاماً محقّاً له عند الله منزلة، وكان مجتازاً غريباً اعتر على باب يعقوب عشيّة جمعة عند أوان إفطاره يهتف على باب، أطعموا السائل المجتاز الغريب الجائع من فيضل طعامكم، باب چهل و یکم..... رسول خداقی از فرمودند: من و انبیاء قبل از من و مؤمنین پیوسته مبتلا به کسی شده و می شویم که آزارمان می دهد و اگر مؤمن بالای کوهی باشد محقّقاً حقّ تعالی برای او شخصی را آماده می کند که آزارش دهد تا بدین وسیله اجر و ثواب ببرد. حضرت امیرالمؤمنین الیلا می فرمایند: از زمانی که مادر مرا زایید پیوسته من مظلوم بودم حتی زمانی پیش می آمد که چشم درد به عقیل عارض می شد و وی به دیگران می گفت: مرا ترک نکنید و وانگذارید مگر آنکه علی را ترک کنید، پس مرا ترک کرده و تنها می گذاردند، با این که رمد و چشم دردی در من نبود.

# باب چهل و یکم

سز امتحانی که خدای عزّوجل یعقوبﷺ را نمود و وی را مبتلا ساخت به آنچه یوسف در خواب دید حدیث (۱)

محمّد بن موسى بن متوكّل الله مى كويد: عبدالله بن جعفر حميرى، از احمد بن محمّد بن عيسى، از حسن بن محبوب از مالك بن عطيّة، از ثمالى، وى مى كويد: نماز صبح روز جمعه را در مدينه با حضرت على بن الحسين المخطّي خواندم و وقتى آن حضرت از نماز و تسبيحات فارغ شدند از جا برخاسته و بهاتفاق به طرف منزل آن جناب رفتيم، به درب منزل حضرت كه رسيديم كنيز خود به نام سكينه را صدا زده و به او فرمودند: هر سائلى كه از درب منزل من عبور كرد حتماً به او طعام بدهيد چه آنكه امروز، روز جمعه مى باشد

کنیز عرضه داشت: هر سائلی که مستحق نیست؟

حضرت فرمودند: می ترسم برخی از سائلین مستحق بوده و ما به آنها طعام نداده ردّشان کنیم پس آنچه به یعقوب نازل شد به ما اهل بیت نیز نازل گردد، بنابراین به هر سائلی اطعام کنید و حتماً او را بهرهمند نمایید، جناب یعقوب هر روز قوچی را سر می برید و از آن تصدّق می نمود و خود و عیائش نیز از آن تناول می کردند، شب جمعهای هنگام غروب در وقتی که حضرت یعقوب می خواستند افطار کنند سائلی مؤمن که روزه دار و مستحق بود به خانه آن حضرت عبور کرد و فریاد زد: سائل غریب و گرسنه را از زیادی طعام خود بدهید. علل الشرايع / ج ١ ..... ١٧٢

يهتف بذلك على بابه مراراً و هم يسمعونه، وقد جهلوا حقّه ولم يـصدّقوا قوله، فلمّا يتس أن يطعموه، وغشيه الليل استرجع و استعبر و شكا جوعه إلى الله عزوجل، و بات طاوياً و أصبح صائماً جائعاً صابراً حامداً لله الم الله عنو جل، و بات طاوياً و أصبح صائماً جائعاً صابراً حامداً لله

و بات يعقوب و آل يعقوب شباعاً بطاناً، و أصبحوا و عندهم فضلة من طعامهم قال: ِ

فأوحىٰ الله عزَّوجلَّ إلى يعقوب: في صبيحة تلك الليلة: لقد أذللت يا يعقوب عبدي ذلة استجررت بها غضبي، و استوجبت بها أدبـي، و نـزول عقوبتي، و بلواي عليك و على ولدك، يا يعقوب:

إنّ أحبّ أنبيائي إليَّ، و أكرمهم عليَّ من رحم مساكين عبادي و قرَّبهم إليه و أطعمهم، و كان لهم مأوى و ملجاً، يا يعقوب: أما رحمت ذميال عبدي المجتهد في عبادتي القانع باليسير من ظاهر الدنيا، عشاء أمس، لما اعتر ببابك عند أوان إفطاره، و هتف بكم أطعموا السائل الغريب المجتاز القانع، فلم تطعموه شيئاً، فاسترجع و استعبر و شكا ما به إليَّ، و بات طاوياً حامداً لي، و أصبح لي صائماً، و أنت يا يعقوب و ولدك شباع، و أصبحت و عندكم فضلة من طعامكم، أو ما علمت يا يعقوب: أنّالمقوبة والبلوى إلى أوليائي أسرع منها إلى أعدائي، و ذلك حسن النظر منّي لأوليائي و استدراج منّي لأعدائي أما و عزّتي لأنزل عليك بلواي، ولأجعلنك و ولدك عرضاً لامصابي، ولأذينك بعقوبتي، فاستعدوا لبلواي، و ارضوا بقضائي، و اصبروا للمصائب، فقلت لعلي بن الحسين النظر منّي المقوبة متي رأى يوسف

فقال: في تلك الليلة التي بات فيها يعقوب و آل يعقوب شباعاً، و بات فيها ذميال طاوياً جائعاً. باب چهل و يکم..... ۱۷۳

مکرّر این نداء را داد و جناب یعقوب و اهل خانهاش آن را میشنیدند و چون باستحقاقش واقف نبودند کلامش را تصدیق نمیکردند، سائل چون از احسان آنها مأیوس شد و شب فرارسید کلمه استرجاع بر زبان جاری کرد و اشک ریخت و از گرسنگی خود شکایت به حقّ تعالی نمود و آن شب را باگرسنگی به صبح رساند و روز بعد را با گرسنگی روزه داشت در حالی که حمد خدا را بجا می آورد.

و از آن طرف يعقوب و اهلبيتش سير و با شكم پر شب را به صبح رسانده در حالي كه طعام زيادي نزدشان بود خداوند عزّوجلٌ در صبح أن شب بـه يـعقوب وحی نمود: ای يعقوب بنده مرا خوار و ذليل نمودي و بدين وسيله غنضب مرا فراهم کرده و خود و فرزندانت مستوجب عقوبت و تنبیه من شدید، ای یعقوب محبوب ترین انبیاء و مکرّم ترین آنها نزد من آن است که به مساکین از بندگانم ترحّم کرده و آنها را بهخود نزدیک نموده و طعامشان بدهد و مکان و منزل جهت آنها فراهم کند، چرا شب گذشته به بنده ما ذمیال که در پرستش و عبادت ما سخت کوشا بوده و از ظاهر دنیا به اندکی بسنده نموده وقتی هنگام افطار تو به درب منزلت رسید و فریاد زد: به سائل غریب و بنده قانع ترحم کرده طعام دهید، طعام ندادی و به او رحم ننمودی؟ او پس از آنکه مأبوس از درب خانه تو رد شد کلمه استرجاع (گفتن انّا لله و انّا الیه راجعون) بر زبان جاری کرد و اشگ ریخت و سپس شکایت حالش را نزد من نمود، شب را باگرسنگی در حالی که حمد و ستایش مرا بجا می آورد بهسر برد و صبح نمود در حالی که روزه دارد بود و تو ای یعقوب با فرزندانت سير خوابيديد و صبح تموديد و حال آنكه از زيادي طعام شب نزدتان مانده بود، آیا نمی دانی که عقوبت و مؤاخذه من نسبت به دوستانم سریع تر و زود تر از تنبیه و عقوبت دشمنانم میباشد؟

و این نیست مگر حسن نظر من به دوستان و در استدراج قرار دادن دشمنان. به عزّت و جلال خود قسم، بر تو گرفتاری نازل خواهم نمود، تو و فرزندانت را در معرض مصیبت قرار داده و با عقوبتم آزار و ایذائت خواهم نمود، پس آماده بلا و سختی بوده و به قضاء من راضی و در مصائب شکیبا باشید. راوی میگوید: محضر مبارک علی بن الحسین طلیّظ عرض کردم: فدایت شوم؛ یوسف در چه وقت و زمانی آن خواب را دید؟ امام طلیّلا فرمودند: در همان شبی که یعقوب و اهل بیتش سیر خوابیدند و ذمیال با شکمی خالی و گرسنه شب را سپری نمود. فلمّا رأىٰ يوسف الرؤيا، و أصبح يقصّها على أبيه يعقوب، فاغتمّ يعقوب لمّا سمع من يوسف مع ما أوحىٰ الله عزَّوجلَّ إليه أن استعدّ للبلاء، فـقال يعقوب ليوسف:

لاتقصص رؤياك هذه على إخوتك، فإنّي أخاف أن يكيدوا لك كيداً فلم يكتم يوسف رؤياه و قصَّها على إخوته.

قال على بن الحسين للله: وكانت أوّل بلوى نزلت بيعقوب و آل يعقوب الحسد ليوسف لمّا سمعوا منه الرؤيا، قال: فاشتدّت رقّة يعقوب على يوسف و خاف أن يكون ما أوحىٰ الله عزَّوجلَّ إليه من الاستعداد للبلاء هو في يوسف خاصّة، فاشتدّت رقّته عليه من بين ولده، فلمّا رأى أخوة يوسف ما يصنع يعقوب بيوسف و تكرمته إيّاه و إيثاره إيّاه عليهم، اشتد ذلك عليهم و بدأ البلاء فيهم فتؤامروا فيما بينهم، و قالوا:

(لَيُوسُفُ وَ أَخُوهُ أَحَبُّ إِلَىٰ أَبِينَا مِنَّا وَ نَحْنُ عُصْبَةً اِنَّ أَبْـانًا لَـنِي ضَلالٍ مُبِينٍ، أَقْتُلُوا يُوسُفَ أَوِ اطْرَحُوهُ أَرْضًا يَخْلُ لَكُمْ وَجْهُ أَبِيكُم وَ تَكُونُوا مِنْبَعْدِهِ قَوماً صَالِحِينَ)<sup>(1)</sup> أي تتوبون ـفعند ذلك قالوا: (يا أبانًا مَالَكِ لِلْتَابِمَتْلِعِلَىٰ يُوسُفَ وَ إِنَّا لَهُ لَنَاصِحُونِ، أَرْسِلْهُ مَعَنَا غَـداً

> يَرْتِع) الآية. فقال يعقوب: هذا ترجيف ترجين سور من ترزير ترجين الم

(إِنِّي لَيَخْزُنُني أَنْ تَذْهَبُوا بِهِ وَ أَخَافُ أَنْ يَأْكُلَهُ الذَّثْبُ.) فانتزعه حذراً عليه من أَن تكون البلوئ منالله عز وجلَّ علىٰ يعقوب فسي يــوسف خــاصّة؛ لِــمَوْقعه مــن قــلبه و حُــبّه له، ياب چهل و يکم.....

هنگامی که یوسف خواب را دید، بامداد آنرا بر پدرش یعقوب تعریف نمود، یعقوب وقتی خواب را شنید وحی سابق به نظرش آمد و مغموم و محزون گشت، به یوسف فرمود: خوابت را بر برادرانت تعریف مکن چون می ترسم برای تو مکر و حیلهای کنند، یوسف خواب را کتمان نکرده بیلکه آن را برای برادرانش تعریف نمود.

حضرت على بن الحسين للمُثْلِثًا فرمودند:

اولین بلایی که بر یعقوب و اهل بیتش وارد شد حسدی بود که برادران یوسف پس از استماع خواب بر او بردند، امام طلی فرمودند: رقّت و عطوفت یعقوب بر یوسف از آن پس زیاد شد و پیوسته بیم داشت آنچه را که حقّ عزّوجلّ به او وحی نموده و وی را مستعد برای بلا گردانده موردش تنها یوسف باشد از این رو در بین فرزندان به خصوص یوسف رقّت و مهربانی فوق العاده ای نشان می داد برادران یوسف وقتی آن را از یعقوب نسبت به یوسف مشاهده کردند و دیدند که پدر چگونه یوسف را تکریم و تعظیم نموده و وی را بر ایشان برمی گزیند این معنا بر ایشان گران مشاوره پرداختند، گفتند: با این که ما چندین برادر هستیم پدر چنان دلبسته یوسف با هم به مشاوره پرداختند، گفتند: با این که ما چندین برادر هستیم پدر چنان دلبسته یوسف مشاوره پرداختند، گفتند: با این که ما چندین برادر هستیم پدر چنان دلبسته یوسف نیک پدیدار است، باید یوسف را کشته یا در دیاری دور از پدر افکنده و روی پدر را نیک پدیدار است، باید یوسف را کشته یا در دیاری دور از پدر افکنده و روی پدر را یوبه کرده و مردمی صالح و در ستکار شویم.

توبه کرده و مردمی صالح و درستکار شویم. در چنین وقتی فرزندان یعقوب به پدر عرض کردند:

ای پدر چرا تو بر یوسف از ما ایمن نیستی، در صورتی کـه مـا بـرادران هـمه خیرخواه او میباشیم.

ای پدر فردا او را با ما به صحرا فرست که در چمن و مراتع بگردیم....تا آخر آیه یعقوب فرمود: ای فرزندان من از آن ترسان و پریشانخاطرم که از او در بیابان غافل شوید و او طعمه گرگان گردد.

پس جناب یـعقوبطلیًا بـ مخاطر آنکه در خصوص یـوسف ـکـه مـوقعیّت فوقالعادهای در قلب او داشت و محبّت مفرطی نسبت به او در خودش احساس میکرد ـ مورد ابتلاء و آزمایش خدای عزّوجلٌ قرار نگیرد یـوسف را از بـرادرانش گرفت و نگذارد وی را به صحراء بیرند. علل الشرايع / ج ۱ ..... ۱۷۶..... ۱۷۶ قال:

فَغَلَبَتْ قدرةُ اللّه و قضاؤه، و نافَذَ آمْرُه في يعقوب و يوسف و أخوته، فَلَمْ يَقْدِرْ يعقوب على دفع البَلاء عن نفسه ولا عن يوسف و ولده، فدفعه إليهم و هو لذلك كاره مُتوقّعٌ لِلْبَلُوىٰ مناللّه في يوسف، فلَمّا خرجوا مـن منزلهم لَحِقّهُم مُسْرِعًا، فَانْتَزَعَهُ مِن أيديهم قَضَمّه إليه واعْتَنَقَه و بكىٰ و دفعه إليهم فانطلقوا به مُسْرِعين مَخَافَة أَنْ يأخذه منهم ولا يدفعه إليـهم، فَـلَمّا أمعنوا به أتوا به غَيْضَة أشجارٍ، فقالوا نَذْبحه و نلقيه تحت هـذه الشـجرة، فيأكله الذئب اللّيلة، فقال كبيرهم:

(لاَ تَقْتُلُوا يُوسُفَ وَأَلْقُوهُ فِي غَٰيابَتِ ٱلجُّبَّ يَلْتَقِطْهُ بَعْضُ السَّيَّارَةِ إِنْ كُنْتُمْ فَاعِلِينَ)<sup>(۱)</sup> فانطلقوا به إلى الجُب فألقوه فيه و هم يظنّون أنّه يغرق فيه فلمّا صار في قعر الجبّ ناداهم:

يا ولد رومين اقرءوا يعقوب مني السلام. فلمّا سمعوا كلامه قال بعضهم لبعض: لاتزالوا من هُمَّنا حتّى تعلموا أنّه قد مات. فلم يزالوا بحضر ته حتّىٰ أمسوا و رَجَعوا إلى أبيهم عِشاءً يَبْكُوْنَ. قالوا:

( يَا أَبَانَا إِنَّا ذَهَبْنَا نَسْتَبِقُ وَ تَرَكْنَا يُوسُفَ عِنْدَ مَتَاعِنَا فَأَكَلَهُ الذِّئبُ).(<sup>()</sup> فلمّا سَمِعَ مقالتهم استرجع واستعبر و ذكر ما أوحــن اللّــه عــزّوجلَّ إليــه

۱. سورة يوسف، الآية (۱۰) ۲ – سوره يوسف، آيه (۱۷)

باب چهل و یکم..... ۱۷۷ ..... امام طلیک فرمودند:

قدرت خدا و قضاء مقدّرش غلبه کرد و راجع به یعقوب و یوسف و برادران او مشیّت الهی نافذ واقع شد لذا یعقوب نتوانست این آزمایش و بلاء را از خود و یوسف و برادرانش دفع کند از اینرو بدون اختیار یوسف را به ایشان داد با اینکه از آن کراهت داشت و منتظر آزمایش خدا درباره یوسف گردید، برادران یوسف وقتی از منزل بیرون رفتند جناب یعقوب یه سرعت خود را به ایشان رساند و یوسف را از ایشان گرفت و به سینه چسبانید و به او معانقه کرد و گریست و بعد وی را به آنها سپرد.

برادران با سرعت و شتاب یوسف را با خود بردند چون بیم داشتند یعقوب او را از دستشان گرفته و به آنها ندهد.

پس چون وی را همراه خود برده و از پدر دورش نمودند به جنگلی رسیدند با هم گفتند: یوسف را در همین مکان کشته و زیر این درختان می اندازیم تا شب گرگ آمده و او را بخورد.

بزرگ آنها گفت(۱):

یوسف را نکشید بلکه او را در قعر چاه انداخته تا برخی از کاروانیان که از آنجا عبور میکنند او را بیابند، برادران کلام او را تصدیق کرده لاجرم یوسف را بر سر چاهی برده و سپس وی را به درون چاه افکندند.

ایشان گمان داشتند که یوسف در آب چاه نمرق می شود ولی وقتی یوسف به عمق چاه رسید، برادران را صدا زد و گفت: ای فرزندان رومین سلام مرا به یعقوب برسانید.

برادران وقتی سخنان یوسف را شنیدند برخی به بعضی دیگرگفتند: از این جا به جای دیگر نروید تا یقین کنید یوسف مرده است، پس از حوالی چاه مفارقت نکرده تا شب فرا رسید آنگاه در تاریکی شب گریان به طرف پدر برگشتند و وقتی به او رسیدند گفتند: ای پدر ما در صحرا برای مسابقه رفته و یوسف را بر سر متاع خود گذاردیم چون بازگشتیم یوسف را گرگ طعمه خود ساخته بود.

وقتی یعقوب گفتار و سخنان ایشان را شنید کلمه استرجاع بر زبان جاری کرد و اشک ریخت و آنچه راکه خدای عزّوجلّ به طریق وحی بهاو فرموده بود به یادآوردو

۱۔ برادر بزرگ آنها نامش روبیل بود.

علل الشرايع /ج ١ ..... ١٧٨

من الاستعداد للبلاء. فَصَبَر وَ أَذْعَنَ للبلاء. و قال لهم: بَـلْ سَـوَّلَت لَكُـمْ أَنْفُسُكُم أمراً و ما كان الله لِيُطْعِمَ لَحْمَ يوسف للذِّئْب من قبلِ أَن رأىٰ تأويل رؤياء الصّادقة.

قال أبوحمزة: ثُمَّ انقطع حديث عليبن الحسينﷺ عند َهذا، فَلَمَّا كان مِنَ الْغَد غَدَوت عليه، فقلت له: جُعِلتُ فداك إِنَّك حدَّثتني أمس بـحديث يعقوب و ولده، ثم قطعته ما كان من قصّة اخوة يوسف و قصّة يوسف بعد ذلك.

فقال: إنّهم لما أصبحوا قالوا: انطلقوا بنا حتىٰ ننظر ما حال يوسف أمات أم هو حيّ؟ فلمّا انتهوا إلى الجبّ وجدوا بحضرة الجبّ سيّارة، وقد أرسلوا واردهم فأدلىٰ دلوه فلمّا جذب دلوه، إذا هو بـغلام مـتعلّق بـدلوه، فـقال لأصحابه: يا بشرىٰ هذا غلام، فلمّا أخرجوه أقبل إليهم أخوة يوسف فقالوا: هذا عبدنا سقط منّا أمس في هذا الجبّ، و جئنا اليوم لنخرجه فانتزعوه من أيديهم و تنحّوا به ناحية فقالوا:

إِمَّا أَن تقرَّلنا إِنَّك عبد لنا فنبيعك على بعض هذه السيَّارة، أونقتلك؟

فقال لهم يوسف: لاتقتلوني واصنعوا ما شئتم، فأقبلوا به إلى السيّارة. فقالوا: أمنكم من يشتري منّا هذا العبد؟

فاشتراه رجل منهم بعشرين درهماً، و كان اخوته فيه من الزّاهدين، و سار به الّذي اشْتَرْاهُ مِنَالْبَدْوِ حتّىٰ أدخله مصر فباعه الّذي اشتراه منالبدو من ملك مصر، و ذلك قول الله عزَّوجلَّ:

وَ قَالَ الذي اشْتَرْاهُ مِنْ مِصْرَ لَامْرَأَتِدِ أَكْرِمِي مَـثْوْاهُ عَـسىٰ أَنْ يَنْفَعَنا أَوْ نَتَّخِذَهُ وَلَداً)<sup>(۱)</sup>.

قال أبو حمزة: فقلتُ لعلِّي بن الحسين الله:

۱- سوره يوسف آيه (۲۱)

باب چهل و يکم..... ۱۷۹

متذکّر این فرموده حقّ تعالی شدکه به او فرموده بود آماده برای بلا باش لاجرم صبر کرد و خود را برای بلا آماده ساخت و به فرزندان فرمود:

این طور که میگویید نیست، بلکه این امر زشت و قبیح را نفس در نظر شما زیبا جلوه داده، پیش از آنکه یوسف تأویل و تحقیق یافتن خواب صادقش را ببیند ممکن نیست حقّ عزّوجلّ گوشت او را طعمه گرگ نماید.

ابوحمزه ثمالی میگوید: سخنان امام للَّلَلَّةِ به اینجاکه رسید دیگر آن جناب لب از گفتار فرویست، روز بعد که خدمت آن سرور مشرّف شدم عرض کردم: فدایت شوم دیروز قصّه یعقوب و فرزندانش را بیان فرمودید و به ماجرای یوسف و برادران او که رسیدید سخنانتان را قطع نمودید، تقاضا دارم آنرا ادامه دهید.

حضرت فرمودند:

در برآمدن آفتاب عالمتاب برادران یوسف با هم گفتند: برویم ببینیم آیا یوسف زنده است یا مرده؟ وقتی به سر چاه رسیدند کاروانی آنجا رسید و سقّای قافله را برای آب فرستادند، سقّا دلوش را در چاه سرازیر نمود تا آب بکشد و وقتی دلو را بالاکشید دید پسری به دلو آویزان است به یاران گفت: مژده باد شما را به این پسر، وقتی یوسف را از چاه بیرون آوردند برادران وی جلو آمده و گفتند: این پسر بنده ما است که دیروز در چاه افتاد و امروز آمده ایم تا او را بیرون آوریم پس یوسف را از دست کاروانیان گرفته و او را به گوشه ای برده و به وی گفتند:

یا اقرار کن که بنده ما هستی تا تو را به یکی از این کاروانیان بفروشیم و یا تو را خواهیم کشت؟

اهیم دست : یوسف فرمود: من را نکشید و آنچه خواستید انجام دهید.

برادران او را نزد کاروانیان آورده و گفتند: آیا از شماکسی هست که این بنده را از ما بخرد؟

مردی از میان آنها یوسف را به بیست درهم خرید در حالی که پسران یعقوب در این فروش بیرغبت بودند.

 علل الشرايع /ج ١ ..... ١٨٠ ....

إِبْنُ كَمْ كَانَ يوسف يوم أَلقوه في الجب؟ فقال: كان إبْنَ تِسْع سنين. فقلت: كم كان بين منزل يعقوب يومئذٍ و بين مصر؟ فقال: مسيرة اثنى عشر يوماً.

قال: وكان يوسف من أجمل أهل زمانه فلمّا راهق يوسف راودته امرأة الملك عن نفسه فقال لها: معاذالله أنا من أهل بيت لايزنون، فغلّقت الأبواب عليها و عليه، و قالت: لاتخف، و ألقت نفسها عليه، فَافَلَت منها هارباً إلى الباب ففتحه فلحقته فجذبت قميصه من خلفه، فأخرجته منه.

فَأَفَلَت يوسف منها في ثيابه، ولقيا سيّدها لدى الباب، قالت: ما جزاء من أراد بأهلك سوء إلاَّ أن يسجن أو عذاب أليم.

قال: فَهَمَّ الملك بيوسف لِيُعَدِّبُه، فقال له يوسف: و إله يعقوب: ما أردت بأهلك سوء بل هي راودتني عن نفسي. فسل هذا الصبيّ أينا راود صاحبه عن نفسه، قال: وكان عندها من أهلها صبي زائر لها، فأنطق اللّـٰه الصـبيّ لفصل القضاء. فقال: مراضي من موري

أيّها المَلِك أُنْظُرُ إلى قميص يوسف فإنّ كـان مـقدوداً مـن قُدّامِه فهو الّذي راوَدَها، و إن كان مقدوداً من خَلْفِه فهي الّتي راودته، فلمّا سَمِعَ المَلِك كَلامَ الصّبي وَ مَااقْـتَصّ أَفْـزَعَه ذلك فَزَعاً شديداً فَجيء بالقميص فنظر إليه فلمّا رأوه مقدوداً مـن خلفه، قال لها:

اِنَّه مِن كيدَكنَّ، و قال لَيُوسُفُ اَعْرِضْ عن هذا ولا يَسْـمَعُه مِنْك أَحَدٌ وَاكْتُمْه، قال: فَلَمْ يَكْتُمْه يوسف و أذاعه فيالمدينة باب چهل و يکم..... ۱۸۱.... ۱۸۱

یوسف را در چاه انداختند چند سال داشت؟ حضرت فرمود: نه سال از عمرش گذشته بود. عرض کردم: بین منزل یعقوب در آن روز تا مصر چقدر فاصله بود؟ حضرت فرمودند: دوازده روز راه، بعد حضرت فرمود:

یوسف زیباترین مردم اهل زمان خود بود و وقتی به سن نزدیک بلوغ رسید همسر عزیز مصر از روی هوای نفس بنای مراوده با او راگذارد، یوسف به او فرمود: پناه میبرم به خدا، من از اهل بیتی هستم که گِرد زنا نمیگردند.

همسر عزیز وقتی چنین دید دربهای قصر را به روی خود و یوسف بست و گفت وحشت نداشته باش آنگاه خود را به روی یوسف افکند، یوسف بهطرف درب قصر فرارکرد و وقتی به درب رسید آن راگشود، در این وقت همسر عزیز به او رسید و از پشت پیراهن یوسف را چنگ زد و گرفت و آنرا از بدن یوسف بیرون آورد، یوسف از چنگالش گریخت در این هنگام هر دو با عزیز که درب قصر بود ملاقات کردند، همسر او گفت: جزاء کسی که نسبت به اهل و ناموس تو نظر بد

امام الله فرمودند: عزیز مصر اراده کرد تا یوسف را مؤاخذه و عذاب کند؛ یوسف به او فرمود: به خدای یعقوب سوگند من نسبت به ناموس تو قصد سوئی نکرده بلکه او از روی میل و هوای نفس با من مراوده نمود و متعرّض من شد و برای اینکه به صدق گفته من اطمینان پیداکنی از این کودک سؤال کن کدام یک از ما دو تا متعرّض دیگری شدیم.

امام طَیَّلَاً فرمودند: نزد آن زن کودکی از اهل او اقوامش بود که به دیدن او آمده بود و وقتی عزیز از آن طفل استفسار واقعه کرد خداوند او را به سخن آورد و گفت: ای سلطان نگاه کن پیراهن یوسف اگر از جلو چاک خورده بـاشـد او مـتعرّض

همسر تو شده و اگر از پشت چاک شده است همسرت متعرّض او گردیده، عزیز وقتی کلام طفل و قصّهای راکه او بازگو کرد شنید سخت به فغان آمد پس پیراهن را طلبید و به آن نگریست، و وقتی دید که پیراهن از پشت چاک خورده است بـه همسرش گفت: این از مکر و حیله شما است و سپس رو به جناب یوسف نمود و گفت:

ای پسر از این قصه درگذر و مگذار احدی آن را از تو بشنود و آن را پنهان دار. امام للی فرمودند: یوسف این راز را پنهان نداشت بلکه در شهر اشاعه داد ت علل الشرايع /ج ١ ..... المرأة العَزيز تُراوِدُ فَتَاها عَن نَفْسه. فَبَلغها ذلك حتّىٰ قُلْنَ نِسْوَةٌ منهنّ: اِمْرأَةُ العَزيز تُراوِدُ فَتَاها عَن نَفْسه. فَبَلغها ذلك فَأَرْسَلَتْ إِلِيهِنّ وَ هَيّأت لَهُنّ طعاماً وَ مَجْلِساً، ثُمّ أَتَــتْهِنّ بِأَثْـرُحٍ، و آتت كلّ واحدة منهنّ سِكَيناً، ثُمّ قالت لِيُوسُفَ: أُخْرُجْ عَلَيْهِنّ، فَلْمَا رأينَه أَكْبَرْنَه وَ قَطَّعْنَ أيديهُنّ و قُلنَ مَا قُلْنَ.

فقالت لهُنَّ: هذا الَّذي لَمْتُنَّني فيه يعني في حُبِّه.

و خرجن النسوة من عندها، فأرسلت كـلّ واحـدة مـنهنّ إلى يوسف سرّاً من صاحبتها تسأله الزيارة فأبيٰ عليهنّ، و قال:

آلًا تصرف عنّي كيدهُنّ أَصْبُ إليهنّ و أكُن منالجاهلين، فَصَرَفَ الله عنه كيدهُنّ، فلمّا شاع أمر يوسف و أمر امرأة العزيز والنّسوة في مصر، بدا للملك بعد ما سمع قول الصبيّ ليسجننّ يوسف، فَسَجَنَه في السّجن و دخل السّجن مع يوسف فتيان، و كان من قصّتهما و قصّة يوسف ما قصّه الله في الكتاب

قال أبو حمزة: ثم أنقطع حديث علي بن الحسين صلواتالله عليه.

و سمعت محمّدين عبداللَّمين محمّدين طيفور يقول في قول يـــوسفﷺ (رَبَّ السِّـجْنُ أَحَبُّ إِلَيَّ مِمَّـا يَــدْعُونَنِي إِلَــيْه)<sup>(۱)</sup> إِنَّ يـــوسف رجـــع إلى اخـــتيار نــفسه فـــاختار السـجن

۱- سورة يوسف، آية (۳۴)

با**ب چهل و یکم.....** جایی که زنان شهر آگاه شده و گفتند: همسر عزیز قصد مراوده با غلام خویش را

این خبر به سمع همسر عزیز رسید، پی ایشان فرستاد و از آنها دعوت نمود و طعامی تهیه کرد و مجلسی بیاراست، پس از آنکه زنان به مجلس درآمدند و در آنجا نشستند به هر یک ترنجی و کاردی داد سپس دستور داد که جناب یوسف وارد مجلس گردد، چون زنان مصر چشمشان به جمال دلآرای یوسف افتاد زبان به تکبیر گشوده و به جای ترنج دستهای خود را بریدند و گفتند آنچه راکه گفتند.

همسر عزیز خطاب به ایشان کرد و گفت: ایناست غلامی که مرا در محبّتش ملامت میکردید.

زنان از نزد همسر عزیز رفته و هرکدام بهطور پنهانی پس یوسف فرستاده و از او تقاضای ملاقات کردند جناب یوسف از این خواهش امتناع ورزید و به درگاه خدا عرضه داشت:

بارخدایا اگر تو حیله اینان را به لطف و عنایت خود از من دفع نکنی به آنها میل کرده و از اهل جهل و شقاوت خواهم شد، پس حقّ عزّوجلّ حیله زنان را از او دفع فرمود.

باری پس از آنکه قصّه یوسف و حکایت همسر عزیز و داستان زنان در شهر شایع شد و با آنکه دلایل روشن پاکدامنی و عصمت یوسف را عزیز مشاهده کرد باز پس از شنیدن سخنان کودک چنین صلاح دانست یوسف را چندی به زندان فرستد پس او را در زندان نمود و با جناب یوسف دو جوان دیگر زندان شدند و قصّه آن دو با یوسف را حقّ عزّوجل در قرآن کریم نقل فرموده است.

ابو حمزه ثمالی میگوید: سخنان حضرت علیبن الحسین للکی به اینجا که رسید حضرت لب از گفتار فرو بستند.

و از محمّدبن عبداللهبن محمّدبن طبفور شنيدم كه در ذيل فرموده يوسف للظَّلا : رَبِّ السّجن احبِّ التي مِمّا يَدعُونني اِلَيْهِ<sup>(١)</sup>

فرمود: یوسف للی وقتی به نفسش مراجعه نمود یافت که داخل شدن به زندان نزدش محبوب تر است از اجابت دعوت زنان مصر از اینرو زندان را اختیار کرد و

۱-سورهٔ یوسف آیه (۳۳)

داشته

علل الشرايع /ج ١ ..... ١ ١٨٢. فوَكُل إلى اختياره.

والتجيئ نبيّ الله محمّدة ﷺ إلى الخيار فتبرّأ منالاختيار، و دعما دعاء الافتقار، فقال على روية الاضطرار:

يا مقلّبالقلوب والأبصار، ثبّت قـلبي عـلى طـاعتك، فـعوفي منالعلّة و عصم، فاستجاب اللّه له، و أحسن إجابته، و هو أنّ اللّــه عصمه ظاهراً و باطناً.

و سمعته يقول في قول يعقوب: هل آمنكم عليه إلاً كما آمنتكم على أخيه من قبل، إنّ هذا مثل قول النبيﷺ:

لا يلسع العؤمن من جحر مرّتين، فهذا معناه و ذلك أنّه سلّم يوسف إليهم فغشوه حين اعتمد على حفظهم له وانـقطع فـي رعايته إليهم فألقوه في غيابة الجبّ و باعوه، فلمّا انـقطع إلى الله عزَّوجلَّ في الابن الثاني و سلّمه واعتمد في حفظه عليه، و قال:

فالله خير حافظاً، أقعده على سرير المملكة و ردّ يوسف إليه، و خرج القوم منالمحنة و استقامت أسبابهم. پاپ چهل و ایکم..... ۱۸۵ ..... ۱۸۵ مال کم....

خداي عزّوجل نيز امر را به اختيار او موكول فرمود<sup>(۱)</sup> ولى پيامبر خدا حضرت محمّد عُنْوَلَد به خيار و صلاح در واقع ملتجى شده و بدين ترتيب از اختيار و برگزيدن دورى جسته و دعاء احتياج و فقر نموده و بر سبيل اضطرار به درگاه خداى عزّوجل عرضه داشت: يا مقلّب القلوب والابصار (اى تغيير دهنده دلها و ديده ها) شبّت قلبى على طاعتك (دل مرا بر طاعت خودت ثابت بدار) فعوفى منالعلة والعصم (پس از هر بيمارى و لغزش مصون بماند).

چون حضرت واگذار به حقّ تبارک و تعالی نمود، باری تعالی نیز دعایش را به احسن وجه مستجاب نمود یعنی ظاهراً و باطناً از هر لغزشی آن حضرت را محفوظ و مصون داشت.

و نیز از محمّدین عبداللهین محمّدین طیفور شنیدم که در ذیـل قـول جـناب یعقوب للللہ : هل آمنکم علیه الأکما اَمِنتکم علی اخیه مِنْ قبلُ (یعقوب گفت: آیا من همانقدر درباره این برادر به شما مطمئن و ایمن باشم که درباره یوسف بودم).

فرمود: این کلام یعقوب طلی مثل فرموده نبی اکرم تیکی است که می فرماید: لا یکست المؤمن من مجتمو مرتین (مؤمن از یک سوراخ دوباره گزیده نمی شود) پس معنای کلام جناب یعقوب فرموده نبی اکرم تیکی می باشد چه آنکه یعقوب راجع به یوسف وقتی اعتماد به حفاظت و رعایت برادران یوسف کرد و وی را در پناه ایشان قرار داد آنها به یعقوب خیانت کرده و یوسف را در قعر چاه انداخته و بعد که به وسیله کاروانیان از چاه بیرون آورده شد او را به آنها فروختند ولی نسبت به پسر دوم جناب یعقوب اعتماد به خلای عزّوجل کرد و وی را در پناه حق به پسر فرار داد و گفت: خدا بهترین نگهبان است در نتیجه حضرت حقّ جلّ و علا او را بر اریکه قدرت نشاند و یوسف را به او بازگرداند و مردم را از محنت رها نمود و اسباب رفاه و راحتی را برایشان فراهم کرد و اساساً نتیجه اعتماد به غیر خدا و دیگران را بر رفاه و راحتی را برایشان فراهم کرد و اساساً نتیجه اعتماد به غیر خدا و دیگران را بر مضرتش مقدّم داشتن منفی بوده و به عکس او را ملجاً و پناه قرار دادن و در تمام رفاه و راحتی را برایشان فراهم کرد و اساساً نتیجه اعتماد به غیر خدا و دیگران را بر مضرتش مقدّم داشتن منفی بوده و به عکس او را ملجاً و پناه قرار دادن و در تمام امور به حضرتش رموع نمودن ثمره مطلوب و مثبتی دارد.

۱- در مقام بحث دو عنوان وجود دارد: خیار و اختیار، مقصود از خیار آن است که امری در واقع به خیر و صلاح انسان باشد و شخص بدون اعمال نظر و برگزیدن امری از خدای منّان همان خیر واقعی راکه خدا به صلاحش میداند بخواهد ولی اختیار آن است که به تحریک نفس امری راکه شخص خیر میداند برگزیند بدون اینکه امر را واگذار به صلاح خداکند و جناب یوسف درباره داخل شدن به زندان از اختیار استفاده نمود نه از خیار که اولی از اختیار است. علل الشرايع / ج ١ ..... ١٨٦ .... ٩٨٢

و سمعته يقول في قول يعقوب: يا أسفاً عـلى يـوسف إنّــه عرض في التأسّف بيوسف وقد رأى في مفارقته فراقاً آخر و في قطيعته قطيعة أُخرى، فتلهف عليها و تأسّـف مـن أجــلها كقول الصادقﷺ في معنىٰ قوله عزوجل:

(وَ لَنُذَبِقَنَّهُمْ مِنَالعَذَابِ الأَدْنَىٰ دُونَ العَذَابِ الأَكْبَر)<sup>(۱)</sup> إنّ هــذا فراق الأحبّة في دار الدنيا ليستدلّوا بــه عــلى فــراق المــولى، فكذلك يعقوب تأسّف على يوسف من خــوف فـراق غـيره، فذكر يوسف لذلك.

باب ٢٢ بالعلة التي من أجلها قال اخوة يوسف ليوسف الله التي من أجلها قال اخوة يوسف ليوسف الله إن يسرق! فقد سرق أخ له من قبل ٢- حدّثنا المظفرين جعفرين المظفر العلوي الله عدين جعفرين محمّدين مسعود، عن أبيه قبال: حدّثنا أحمدين جعفرين محمّد العلوي قال: حدّثني علي بن محمّد العلوي العمري عبيدالله العلوي قال: حدّثني علي بن محمّد العلوي العمري قال : حدّثني اسماعيل بن همام قال: قال الرضائة في قول الله عزوجلً: قال الرضائة في قول الله عزوجلً: نُفْسِهِ وَنَمْ يُبُدِهَا هُمْ)<sup>(1)</sup>

۱-سورة السجدة. آية (۲۱) ۲-سوره يوسف آيه (۷۷)

باب چهل و دوم..... عبدالله بن محمّد بن طيفور شنيدم كه در ذيل قول يعقوب للظّلا : و نيز از محمّد بن عبدالله بن محمّد بن طيفور شنيدم كه در ذيل قول يعقوب للظّلا : يا اَسَفاً على يوسف<sup>(۱)</sup> فرمود:

جناب یعقوب الله با این عبارت تأسّفش بر یوسف را اظهار و نمایان نمود و آن در وقتی بودکه خبر مفارقتش از فرزند دیگرش را به او دادند، وی وقتی در مفارقتش از یوسف و قطع شدنش از او، مفارقت و قطع دیگری را مشاهده کرد حزن و تأسّفش بر یوسف را ابراز نمود نظیر فرموده امام صادق الله در تفسیر و شسرح قول حقّ عزّوجل:

وَلَنُذَيَقَنَّهُم مِنَ العَذَابِ الأَدْنِيٰ دونَ العَذَابِ الأَكْبَر<sup>(٢)</sup>

امام الللہ فرمودند: مضمون این آیه خبر از فراق دوستان در دنیا دادہ تـا بـا آن استدلال شود بر فراق مولی و معبود.

و همچنین جناب یعقوبﷺ از خوف فراق غیر یوسف (ب**ـرادر دیگـر**) یـاد یوسف افتاد و بر او تأسّف خورد<sup>(۳)</sup>.

#### باب چهل و دوم

سز گفتار برادران حضرت یوسفﷺ به حضرتش: ان یسرق! فقد سرق اخ له من قبل حدیث (۱)

مظفرین جعفرین مظفر علوی اللہ می کویلہ جعفرین محمّدین مسعود، از پدرش، از احمدین عبیداللہ علوی، از علی بن محمّد علوی عمری از اسماعیل بن همام نقل کردہ که وی گفت:

حضرت امام رضاطيَّلًا در ذيل فرموده خداي عزّوجلّ: قالوا إنْ يَسْرِقْ فَقَدْ سَرَقَ اَخٌ له مِنْ قَبّل، فَأَسَرَّهْا يُوْسُفُ في نَفْسِه وَ لَمْ يُبْدِهْا لَهُمْ<sup>(٢)</sup>

(برادران گفتند اگر این دزدی بکند برادرش یوسف نیز پیش از این دزدی کرد یوسف چون اتّهام دزدی را به خود شنید باز قضیّه را در دل پنهان کرد و به آنهااظهار ننمود)فرمودند:

۱- سوره یوسف آیه (۸۴) ۲- سوره سجده آیه (۲۱) ۳. خلاصه کلام آنکه برادران یوسف وقتی بنیامین را نزد عزیز مصر (یوسف) گذارده و خود بدون او نزد پدر بازگشتند و به وی خبر مفارقت فرزندش را دادند جناب یعقوب بیاد فراق یوسف افتاد و در مقام تأسّف و تحسّر فرمود: یا آسفاً علی یوسف. ۴. سوره یوسف آیه (۷۷) علل الشرايع /ج ١ ..... ١٨٨

قال: كانت لإسحاق الله منطقة يتوارثها الأنـبياء الأكـابر و كانت عند عمّة يوسف، وكان يوسف عندها وكـانت تُـحِبُّه، فَبَعَثَ إليها أبوه: إيعثيه إليَّ وَ آرُدَّه إليك، فبعثت إليه: دعه عندي الليلة أشمّه، ثُمّ أَرْسِلُه إليك غُدوةً.

قال: فلَمّا أصبحت أخذت المنْطقة فـربطتها فـي حِـقْوِه و ألبست قميصاً و بعثت به إليه، و قالت: سُرِقَتِ الْمِنْطِقَةُ فوجدت عليه، و كان إذا سَرَقَ واحدٌ في ذلك الزّمان دُفع إلى صاحب السّرقة فكان عَبْدَه.

٢- حدّثنا المظفّرين جعفرين المظفّر العلويّ في عنه قال: حدّثنا جعفرين محمّدين مسعود، عن أبيه، عن عبدالله بن محمّد بن خالد قال: حدّثني الحسنين علي الوشاء قال: سمعت علي بن موسى الرضائي يقول: كانت الحكومة في بني إسرائيل إذا سرق أحد شيئاً استرق به، وكان يوسف في عند عمّته و هو صغير، وكانت تحبّه وكانت لإسحاق لله منطقة ألبسها يعقوب في وكانت عند إينته، و إنّ يعقوب طلب يوسف إيأخذه من عمّته فاغتمّت لذلك و قالت له:

دعه حتىٰ أرسله إليك فأرسلته و أخذت المنطقة فشـدّتها فــي وسـطه تحت الثياب، فلمّا أتىٰ يوسف أباه جاءت و قالت:

سرقت المنطقة، ففتّشته فوجدتها في وسطه، فلذلك قال اخوة يوسف. حيث جعل الصاع في وعاء أخيه: ياب چهل و دوّم..... ۱۸۹ ..... ۱۸۹

حضرت اسحاق للله کمربندی داشتند که از انبیاء بزرگ به او ارث رسیده و آن در نزد عمّه جناب یوسف لله بود و چون این بانو محبّت مفرطی به یوسف لله داشت لاجرم وی را نزد خود نگاه می داشت، روزی یعقوب لله ، یوسف را از خواهر طلب نمود و فرمود: خواهر یوسف را نزد من فرست تا شب نزد من باشد و من او را ببویم بامداد وی را نزد تو می فرستم.

خواهر یعقوب چون نمی خواست یوسف از او دور شود کمربند مزبور را پنهانی و بدون اطلاع کسی به کمر یوسف ظلیلا بست و روی آن پیراهنی به اندامش پوشاند و سپس او را به خدمت یعقوب فرستاد، ساعتی دیگر خود نزد یعقوب آمده و گفت کمربند اسحاق به دزدی رفته و بعد از تفحص او را بر اندام یوسف یافتند و در آن زمان مقرّر بود که دزد را به صاحب مال می سپردند تا بنده وی شود و بدین ترتیب خواهر یعقوب یوسف را گرفت و پیش خود برد و مقصود برادران یوسف از دفقد سرق اخ له من قبله اشاره به همین حکایت و واقعه می باشد.

#### حديث (٢)

مظفرین جعفرین مظفر علویﷺ میگوید: جعفرین محمّدین مسعود، از پدرش، از عبداللهین محمّدین خالد از حسنین علی وشاء نقل کرده که وی گفت: از حضرت علیین موسیالرضاظیﷺ شنیدم که میفرمودند:

در بنی اسرائیل حکم این بود که اگر کسی سرقت میکرد او را به عنوان بنده برمی داشتند، و جناب یوسف طلط در کودکی نزد عمّهاش بود و آن بانو او را بسیار دوست می داشت، کمربندی بود از حضرت اسحاق طلط که یعقوب طلط آنرا می پوشید و آن نزد دختر اسحاق که عمّه یوسف باشد می بود.

روزی یعقوبﷺ یوسف را از عمّهاش طلبید، آن بانو مغموم و محزون شد و عرض کرد:

او را واگذار تا خودم وی را نزد تو بفرستم، پس کمربند را بر میان یوسف زیر لباسها بست و او را نزد پدرش آورد و بعد اظهار نمود که کمربند سرقت شده از اینرو یوسف را تفتیش کرد و آن را بر میان او بسته یافت و به خاطر همین واقعه بود که برادران یوسف هنگامی که پیمانه در بار برادرشان پیدا شد گفتند: علل الشرايع /ج ١ . إنْ يَسْرِقْ فَقَدْ سَرَقَ أَخٌ لَهُ مِنْ قَبْلُ. فقال لهم يوسف: ما جزاء من وجدنا في رحله؟ قالوا: هو جزاؤه كما جرت السنّة التي تجري فيهم، فبدأ بأوعيتهم قبل وعاء أخيه، ثم استخرجها من وعاء أخيه و لذلك قـال اخـوة يوسف: (إنْ يَسْرِقْ فَقَدْ سَرَقَ أَخٌ لَهُ مِنْ قَبْلُ)<sup>(١)</sup> يعنون المـنطقة فأسـرها يوسف في نفسه ولم يبدها لهم.

باب ٣٣ العلّة التي من أجلها أَدَّن مؤدِّن العير التي فيها اخوة يوسف: أيتها العير انّكم لسارقون ١- حدَّثنا المظفّر بن جعفر بن المظفّر العلوي في قال: حدَّثنا جعفر بن محمّد بن مسعود، عن أبيه قال: حدَّثنا إبراهيم بن علي قال: حدَّثنا إبراهيم بن إسحاق، عن يونس بن عبدالرّحمٰن، عن علي بن أبي حمزة، عن أبي بصير قال: سمعت أبا جعفر على يقول: لاخير فيمن لاتقيّة له، ولقد قال يوسف:

۱ منورة يوسف، آية (۷۷)

باب چهل و سوّم ..... ۱۹۱

اِنْ یَسْرِقْ فقد سَرَقَ اَخٌ لَه مِن قَبَّل<sup>(۱)</sup> یعنی اگر این پیمانه را دزدیده باشد بُعدی ندارد چه آنکه قبلاً برادری داشت که او نیز مرتکب سرقت گردید.

یوسف به ایشان فرمود: جزاء کسی که پیمانه را ما در بارش بیابیم چیست؟ در جواب گفتند: جزایش همان است که سنّت و شرع دربارهاش فرموده، پس مأمورین یوسف ابتداء بارهای برادران را بازبین کرده و سپس به وارسی بار برادر یوسف (بنیامین) پرداخته و پیمانه را در آنجا یافته و بیرون آوردند و بهخاطر همین جهت بود که یکی از برادران در خطاب به جناب یوسف ظیّلاً گفت: اِنْ یَسْرِقْ فقد سَرَقَ اَخٌ لَه مِن قَبُل.

مقصود وی از «**سرقت یوسف**» سرقت کمربند بود، باری جناب یوسف پس از اَنکه این کلام و اتَّهام را شنید امر را مستور داشت و برای برادران ابراز نکرد و شرح نداد که من یوسف هستم

باب چهل و سوم سر تفتار منادی در کاروانی که برادران یوسف بودند و علّت این ندائش که سر داد: ایتهاالعیر اِنکم لسارقون<sup>(۲)</sup> مظفّرین جعفرین منظفّر علوی تلف می گوید. جعفرین محمّدین مسعود، از پدرش، از ابراهیمین علی از ابراهیمین اسحاق، از یونس بن عبدالرحمن<sup>(۳)</sup>، از علی بن ایی حمزه، از ابویصیر نقل کرده که وی گفت: از حضرت اباجعفر طلیًا شنیدم که می فرمود:

دركسي كه تقيّه نميكند خير نيست وتقيّه (۴) ماننداين گفتار ازجناب يوسف ظيُّلا :

۱-سوره یوسف آیه (۷۷) ۲- سوره یوسف آیه (۷۰) ۳ـ اگرچه قمیّون او را تضعیف کردهاند ولی ثقه است، جه آنکه عبدالعزیزین المهتدی که وکیل حضرت ثامنالحجج لایه او میگوید: از حضرت پرمیدم: در هر وقتی من نمیثوانم محضر شما برسم از چه کسی معالم دین خود را یاد بگیرم؟ حضرت فرمودند: از یونسین عبدالرحمن. ۴ـ تقیّه یعنی لفظی راگفتن و معنای بعید آنرا اراده کردن به طوری که معنای مزبور به ذهن مخاطب نیاید. علل الشرايع /ج ١ .....١٩٢

أيّتها العير إنّكم لسارقون و ماسرقوا.

٢- حدّثنا المظفّرين جعفرين المظفّر العلويّ في قال: حدّثنا محمّدين جعفرين محمّدين مسعود، عن أبيه قال: حدّثنا محمّدين أبي قال: حدّثنا محمّدين عيسى، عن الحسينين أبي نصر قال: حدّثني أحمدين محمّدين عيسى، عن الحسينين سعيد، عن عثمانين عيسى، عن سماعة عن أبي بصير، قال: قال أبو عبدالله الله:

التقيّة دين الله عزّوجلّ، قلت: من دين الله؟ قال: فقال إي والله من دين الله، لقد قال يوسف: أيّتها العير إنّكم لسارقون.

والله ما كانوا سرقوا شيئاً. ٣\_حدّثنا أبىﷺ قال: حدّثنا علىّبن إبراهيمبن هاشم، عن أبيه، عــن

محمّدبن أبي عمير، عن هشامين الحكّم، عن أبي عبداللّه الله في قول يوسف: أيّتها العير إنّكم لسارقون. قال: ماسرقوا و ماكذب.

٢-حدّثنا المظفّرين جعفرين المظفّر العلوي في قال: حدّثنا جعفرين محمّدين مسعود. عن أبيه. عن محمّدين أحمد. عن إبـراهـيمين إسـحاق النّهاوندى. عن صالحين سعيد. عن رجل من أصحابنا. عن أبي عبدالله الله قال:

سألته عن قول الله عزّوجلَّ في يوسف: (أَيَّتِها العير إِنَّكم لسارقون). قال: إِنَّهم سرقوا يوسف من أبيه، ألا ترى أنَّه قال لهم حين قالوا: ماذا تفقدون؟ باب چهل و سوّم ......

ایتها العیر اِنّکم لسٰارقون (ای اهل قافله شما بی شک دزدید) در حالی که دزدی نکرده بودند.

حدیث (۲) مظفرین جعفرین مظفر علوی بی می گوید: جعفرین محمّدین مسعود، از پدرش، از محمّدین ابی نصر از احمدین محمّدین عیسی، از حسینین سعید، از عثمانین عیسی، از سماعه، از ابویصیر نقل کرده که وی گفت: حضرت ابوعبدالله لی فرمودند: تقیه دین خدای عزّوجل است. عرض کردم: تقیه از دین خدا و جزیی از آن می باشد؟ حضرت فرمودند: بلی به خدا جزیی از دین است، تقیّه مانند این که بوسف فرمود:

**ایّتهاالعیر انّکم لسٰارقون** (ای اهل قافله شما بی شک دزدید) به خدا قسم چیزی را آنها ندزدیده بودند

#### حديث (٣)

پدرمﷺ فرمود: علیبن ابراهیمبن هاشم، از پدرش، از محمّدبن ابیعمیر، از هشامبن حکم، از حضرت ابیعبداللهﷺ نقل کرده که آن جناب در ذیـل کلام حضرت یوسفﷺ:

ايّتهاالعير انّكم لسارقون، فرمودند: اهل كاروان در عين حالي كه سرقت نكرده بودند جناب يوسف هم دروغ نگفتند.

حدیث (۲) مظفّرین جعفرین مظفّر علوی تلک می گوید: جعفرین محمّدین مسعود، از پدرش، از محمّدین احمد، از ایراهیمین اسحاق نهاوندی، از صالحین سعید، از مردی<sup>(۱)</sup> از اصحاب، از حضرت ابی عبدالله طلیّه نقل کرده، راوی می گوید: راجع به مقصود از فرموده حقّ عزّوجلّ: اَیَتُهاالعیر اِنّکم لُسارقُون از امام طلیَّه پرسیدم: حضرت فرمودند: نسبت سارق به ایشان به خاطر آن بوده که حضرت یوسف را از پدرشان سرقت کردند از این رو اطلاق سارق به آنها صادق بوده نه کاذب فلذا می بینیم وقتی غلامان سلطان (یوسف) کاروانیان را متوقف ساخته و نمی گذارند حرکت کنند، آنها به غلامان می گویند مگر چه چیز از شما مفقود شده ؟

۱. چون نام این راوی در حدیث ذکر نشده بدین ترتیب روایت اصطلاحاً مرسله خوانده میشود.

علل الشرايع /ج ١ .....١ ولم يقولوا سرقتم صواع الملك، إنّما عنىٰ أنّكم قالوا: نفقد صواع الملك، ولم يقولوا سرقتم صواع الملك، إنّما عنىٰ أنّكم سرقتم يوسف من أبيه.

## باب ۴۴

العلَّة التي من أجلها قال يعقوب لبنيه: يا بُنِّيّ اذهبوا فتحسّسوا من يوسف و أخيه ١-حدّثنا المظفّرين جعفرين المظفّر العلوى في قال: حدّثنا جعفرين محمّدبن مسعود عن أبيه قال: حدّثنا محمّدبن أبي نصر، عن أحمدبن محمّد، عنالعيّاس بن معروف، عن على بن مهزيار، عن محمّد بن اسماعيل، عـن حنَّانبن سدير، عن أبيه قال: قلت لأبي جعفر ﷺ: أخبرني عن يعقوب حين قال لِوُلَّده: إِذْهَبُوْا فَتَحَسَّسُوا مِنْ يُوسُفُ وَ أَحْيِهِ، أَكَانَ عَلِمَ أَنَّهُ حَتَّى وقد فارقه منذ عشرين سنةً، و ذهبت عيناه من الحزن؟ قال: نعم. عَلِمَ أَنَّه حَيّ. قلت: و کیف علم و متحقق محلق و راملوج ال قال: إنَّه دعا في السَّحَر أن يهبط عليه ملكالموت، فهبط عليه تريال فهو ملك الموت، فقال له تريال: ما حاجتك يا يعقوب؟ قال: أخبرني: عنالأرواح تقبضها مجتمعة أو متفرّقة؟ فقال: بل متفرّقة روحاً روحاً. قال: فمربك روح يوسف؟ قال: لا.

قال: فعند ذلك علم أنَّه حيّ

ياب چهل و چهارم...... ۱۹۵

غلامان میگویند: جام سلطان را گم کردهایم و نـمیگویند آن را شـما سـرقت کردهاید زیرا جام را اهل کاروان برنداشته بودند تا اطلاق سارق به آنها صادق باشد ولی در این آیه رسماً به آنها نسبت سرقت داده میشود و آن صرفاً به این اعـتبار است که ایشان یوسفﷺ را از پدرشان سرقت کرده بودند.

> **باب چهل و چهارم** سز گفتار يعقوب ﷺ به فرزندانش: يا بُني اذهبوا فتحسّسوا من يوسف و أخيه حديث (۱)

مظفّرین جعفرین منظفّر علوی الله میگوید: جعفرین محمّدین مسعود، از پدرش، از محمّدین ابینصر، از احمدین محمّد، از عبّاسین معروف، از علیین مهزیار، از محمّدین اسماعیل، از حنانین سدیر، از پدرش، وی میگوید: محضر امام ابی جعفرطانی عرضه داشتم:

بفرمایید: اینکه جناب یعقوب للی فرزندانش فرمود: اِذْهَبُوا فَتَحَسَّسُوا مِنْ یُوسُف وَ اَحْبِه (بروید از یوسف و برادرش بنیامین تفحّص کنید) آیا وی با اینکه مدّت بیست سال از یوسف جدا شده و از شدّت حزن و گریه نور چشمانش رفته بود می دانست که وی زنده است و از دنیا نرفته که به ایشان تفحّص و تجسّس را تکلیف نمود؟

> امام المللة فرمودند: بلي او آگاه و عالم بودكه وي زنده است. عرضه داشتم: چگونه دانست كه يوسف زنده است؟

امام للیا فرمودند: در وقت سحر یعقوب لیا دعاء کرد و از خدا خواست که ملکالموت نزدش حاضر شود، پس ملکالموت (تریال) حاضر شد و عرض کرد چه حاجت داری؟

ً يعقوب فرمود: آيا ارواح را اجتماعاً و دستهجمعي قبض كردي يا جدا جدا و بهطور عليحده؟

ملکالموت عرض کرد: هر روحی را جدا و علیحده قبض کردم. یعقوب فرمود: آیا به روح یوسف برخورد کردی؟ ملکالموت عرض کرد: خیر. امام اللی فرمودند: در این جا بود که یعقوب فهمید پس یوسف زنده است لذا به علل الشرايع /ج ١ ..... ١٩٦

فقال لولده:

اِذْهَبُوا فَتَحَسَّسُوا مِنْ يُوسُفَ وَ أَخْبِهِ.

## باب45

العلّة الّتي من أجلها وجد

يعقوب ريح يوسف من مسيرة عشرة أيّام

١- حدَّثنا المظفرين جعفرين المظفر العلويَ في قال: حدَّثنا جعفرين محمَّدين مسعود، عن أبيه، عن محمَّدين أبي نصر قبال: حدَّثنا أحمدين محمَّدين عن محمّدين عن معروف، عن علي بن مهزيار، محمَّدين عن الحسينين معيد عن إبراهيمين أبي البلاد عمّن ذكره، عن أبي عبدالله في قال:

كان القميص الذي أنزل به على إبراهيم من الجنّة في قصبة من فضّة، و كان إذا لبس كان واسعاً كبيراً فلمّا فصلوا و يعقوب بالرملة، و يوسف بمصر، قال يعقوب:

إِنِّي لأجد ريح يوسف عنىٰ ريح الجنّة حين فصلوا بالقميص؛ لأنّه كان منالجنّة.

٢- و بهذا الاسناد، عن علي بن مهزيار، عن محمّد بن اسماعيل السرّاج عن بشرين جعفر، عن مفضّل الجعفي عن أبي عبدالله الله قال: سمعته يقول: أتدري ما كان قميص يوسف؟ قال: قلت: لا. فرزندانش فرمود: بروید و از یوسف و برادرش تجسّس و تفحّص کنید.



مظفِّربن جعفرين منظفَّر علوي رضي محمَّدين مسعود، از پدرش، از محمّدبن ابينصر از احمدبن محمّدبن عيسي از عبّاسبن معروف، از عليبن مهزيار، از حسينين سعيد، از ابراهيمين ابيالبلاد ازكسي كه ذكرش نموده، از حضرت ابی عبدالله للظِّ نقل کرده که آن حضرت فرمودند: پیراهنی که از بهشت بر ابراهیم للی ازل شد درنی از نقره بود و هرگاه حضرت آنرا می پوشید بر اندام مبارکش گشاد و بزرگ بود باری هنگامی که کاروان بیرون آمد و یعقوب در رمله و يوسف در مصر بود جناب يعقوب فرمود: من بوي يوسف را استشمام ميكنم. البته مقصود حضرت يعقوب از بوي يوسف، بوي بهشت بود يعني: هنگامی که کاروانیان پیراهن را به طرف یعقوب می آوردند حضرتش فرمود: من بوي بهشت را استشمام ميكنم چه آنكه آف پيراهن از بهشت بود.(۱) حديث (٢) و با همین اسناد که در حدیث اول ذکر شد از علیٰبن مهزیار، از محمّدبن اسماعيل سراج، از بشربن جعفر (٢) از مفضّل جعفي (٣)، از حضرت ابي عبدالله للتَّلَّه ، راوی میگوید: از حضرت شنیدم که فرمود: ا آيا ميداني كه پيراهن يوسف چه بود؟ عرض كردم: خير.

۱. در کتاب کمال الدین و تمام النّعمة از مفضّل بن عمر حدیثی نشل شده و آن اینستکه: حضرت صادق للله فرمودند: چون نمرودیان به منظور سوزاندن ابراهیم آتش افرو ختند، جبرتیل جامه ای از بهشت آورد و به ابراهیم فرمودند: یو نمرودیان به منظور سوزاندن ابراهیم آتش افرو ختند، جبرتیل جامه ای از بهشت آورد و به ابراهیم پوشاند تا آنکه از مضرّت حرارت و برودت سالم باشد و چون فوت ابراهیم نزدیک شد آن بیراهن را با تعویذ در بازوی اسحاق بیز در بازوی فرزند خود یعفوب بست و وقتی بوسف متولد شد، یعفوب آن را در این از در این این در بازوی فرزند خود یعفوب بست و وقتی بوسف متولد شد، یعفوب آن را در بازوی بازوی بازوی و به بیراهن را با تعویذ در بازوی بازوی فرزند خود یعفوب بست و وقتی بوسف متولد شد، یعفوب آن را در بازوی بازوی بازوی استام همراه کاروان برادران برای پیده می به معوب آن را در این وی به بیراهن می کرد.

علل الشرايع /ج ١ ..... ١٩٨

قال: إنّ إبراهيم لمّا أوقدت له النّار أتاه جبرتيلﷺ بثوب من ثـياب الجنّة و ألبسه إيّاه، فلم يَضُرُّه مَعَه ريحٌ ولا بَرْدٌ ولا حَرٌّ، فلمّا حَضَرَ إبراهيمَ الموتُ جعله في تميمة و علّقه على إسحاق، و علّقه إسحاق على يعقوب، فلمّا ولد ليعقوب يوسف علّقه عليه فكان في عضده حتىٰ كان من أمـره ماكان، فلمّا أخرج يوسف القميص منالتّميمة وجد يعقوب ريحه و هو قوله تعالىٰ:

(**إنِّي لأجد ريح يوسف لولا أن تفنّدون)<sup>(١)</sup> فهو ذلك القميص الَّذي** أنزل به منالجنّة.

قلت: جعلت فداك فإلى من صار هذاالقميص؟

قال: إلى أهله و كُلَّ نبيّ وَرَّت علماً أو غيره فقد انتهىٰ إلى محمّد و آله. ٣- حدّثنا أبي ظلى قال: حدّثنا علي بن إبراهيم بن هاشم، عن أبيه عـن محمّدين أبي عمير، عن حفص أخي مرازم، عن أبي عبدالله ظلا: في قول الله عزّوجلاً: (و لمَّا فصلت العير قال أبوهم: إنِّي لَأَجِدُ رِيمَ يُوسُفَ لَوْلا أَنْ تُفَنَّدُونَ)<sup>(٢)</sup> قال: وجد يعقوب ريـح قميص إبراهيم حين فصلت العير من مصر و هو بفلسطين.

# باب ۴۶

العلّة الّتي من أجلها قال يوسف لأخوته: لاتثريب عليكم اليوم للوقت.<sup>(7)</sup>

۲ موره يوسف آيه (۹۴)

۱- سوره یوسف آیه (۹۴) ۲- سوره یوسف آیه (۹۲) باب چهل و ششم...... فرمود: زمانی که آتش برای سوزاندن جناب ایراهیم افروخته شد جبرتیل الله جامه ای از جامه های بهشتی را برای حضرتش آورد و آنرا به وی پوشاند و بعد از آن نه باد و نه سرما و نه گرما آن جناب را آزار نرسانید، باری پس از آنکه زمان موت و رحلت آن حضرت فرارسید، جامه را در تعویدی قرار داده و بر اسحاق فرزندش آویخت و اسحاق نیز بر یعقوب آویزان نمود و پس از تولد یافتن یوسف، یعقوب آنرا بر وی آویخت و آن جامه همچنان در بازوی یوسف بود تا آنچه برای او واقع

انرا بر وی او یحت و ان جامه شمچنان در باروی پرسط بر داری بردی بردی در و به شد و وقتی یوسف پیراهن را از تعویذ در آورد بوی آنرا یعقوب استشمام نمود و به همین معنا اشاره دارد فرموده حقّ تبارک و تعالی:

اِنِّي لاَجِدُ رِيح يُوسُف لُولاً أَنْ تُفَنَّدُون<sup>(١)</sup> يعنى اگر مرا تخطئه نکنيد من بـوى يوسفم را استشمام ميکنم.

پس این بو بوی همان پیراهنی بودکه از بهشت برای ابراهیم آورده شد. محضر مبارک امامﷺ عرضه داشتم: فدایت شوم بعداً این پیراهن به چه کسی رسید؟

حضرت فرمودند:

به دست اهلش رسید و اساساً هر پیغمبری که علم یا غیر آن را از خود بجاگذارد آن میراث بالاخره به محمّد و آل محمّد منتهی می شود. **ددیث (۴)** 

پدرم الله فرمود: على بن ابراهيم بن هاشم، از پدرش، از محمّد بن ابى عمير، از حفص برادر مرازم از حضرت ابى عبدالله التله نقل كرده كه در ذيل فرموده خداوند عزّوجلّ: ق لَمَّا فَصَلَتِ العيرُ قَالَ أَبُوَهُمَ اِنَى لاَلِحِدُ رِيحَ يُوَسُفَ لَولاً أَنْ تُفَنَّدونَ (و چون كاروان از مصر بيرون آمد يعقوب گفت: اگر مرا تخطئه نكنيد من بوى يوسفم را استشمام مىكنم).

حضرت فرمودند: هنگامی که کاروان از مصر بیرون آمد بوی پیراهن ابراهیم به مشام یعقوب که در فلسطین بود رسید و وی آن را استشمام نمود.

## باب چهل و ششم

سز گفتار یوسف به برادرانش: لا تثریب علیکم الیوم و اینکه چرا یعقوبﷺ به آنها فرمود: سوف استغفرلکم ربّی

۱ـ مىررە يرسف آيە (۹۴)

علل الشرايع / ج ١ .....١ علل الشرايع / ج ١

# و يعقوب قال لهم: سوف أستغفر لكم رتبي(^)

١-حدّثنا محمّدبن إبراهيمبن إسحاق الطالقاني في قال: حدّثنا أحمدبن محمّد قال: محمّدبن سعيد الهمداني مولى بني هاشم قال: أخبرنا المنذربن محمّد قال: حدّثنا اسماعيل بن إبراهيم الخزاز، عن اسماعيل بن الفضل الهاشميّ قال: قلت لجعفر بن محمّد في :أخبرني عن يعقوب لله لما قال له بنوه: يا أبانا استغفر لنا ذنوبنا إنّا كنّا خاطئين<sup>(٢)</sup>.

قال: سوف أستغفر لكم ربّي، فأخّر الاستغفار لهم و يوسفﷺ لما قالوا له:

تالله لقد آثرك الله علينا و إن كنّا لخاطئين. قال: لا تثريب عليكم اليوم يغفر الله لكم و هو أرحم الراحمين. قال: لأنّ قلب الشّاب أرقّ من قلب الشّبيخ، و كانت جناية ولد يعقوب على يوسف، و جنايتهم على يعقوب إنّما كانت بجنايتهم عـلى يـوسف، فبادر يوسف إلى العفو عن حقّه، و أخر يعقوب العفو؛ لأنّ عفوه إنّما كان عن فبادر يوسف إلى العفو عن حقّه، و أخر يعقوب العفو؛ لأنّ عفوه إنّما كان عن و أمّا العلّة التي كانت من أجلها عرف يوسف إخو ته ولم يـعرفوه لمّـا

دخلوا عليه، فإنَّى سمعت محمّدبن عبداللُّهبن محمّدبن طيفور يقول. فــي قول اللُّه عزَّوجلَّ:

۱- سوره يوسف آيه (۹۸) ۲- سوره يوسف آيه (۹۷)

### حديث (۱)

محمّدین ابراهیمین اسحاق طالقانی بی می گوید: احمدین محمّدین سعید همدانی مولای بنی هاشم از منذرین محمّد از اسماعیلین ابراهیم خزّاز، از اسماعیلین فضل هاشمی نقل کرده که وی گفت: محضر امام جعفرین محمّد طلقیًا عرض کردم: مرا خبر دهید از یعقوب طلیًا که وقتی فرزندانش به او عرض کردند: یا ابانا استغفر لنا ذنوبنا انّاکنًا خاطئین (ای پدر برای ما طلب آمرزش کن زیرا ما خطا نموده ایم) چرا به ایشان فرمود: سوف استغفر لکم ربّی (به زودی از پروردگارم برای شما طلب آمرزش خواهم نمود) یعنی چرا طلب آمرزش را تأخیر انداخت و فی الفور آنها را نبخشید.

و نیز وقتی برادران یوسف به حضرتش عرضه داشتند: تاللّه لقد آثرک اللّه.....(به خدا سوگند حقّتعالی تو را بر ما برگزید و ما خطاکار می باشیم)

چرا جناب یوسف فرمود: لا تثریب علیکم الیوم یغفرالله لکم و هو ارحم الراحمین (امروز هیچ سرزنشی بر شما نیست، خدا شما را خواهد آمرزید زیرا او مهربان تر از هر مهربانی است) پس بدون درنگ از خطاء آنها درگذشت و آنرا به تعویق نیانداخت؟

امام الله فرمودند: جهنش آن است که قلب جوان نازکتر از قلب پیر است از اینرو یوسف بدون درنگ از خطاء برادرانش گذشت ولی یعقوب عفو و گذشت را به تأخیر انداخت.

و نیز برادران یوسف نسبت به یوسف مستقیماً جنایت کردند ولی در حق یعقوب جنایتشان به خاطر جنایت بر یوسف بوده لاجرم یوسف نسبت به حق خودش مبادرت به عفو نمود امّا یعقوب چون گذشتش در واقع عفو از حقّ غیر بوده نه از حقّ خود به ناچار آنرا تا سحر شب جمعه تأخیر انداخت و این امر طبیعی است که انسان از حقّ خود به سرعت می تواند بگذرد امّا راجع به حقّ دیگری جای تأخیر دارد.

سپس مرحوم صدوق میفرماید: و امّا علّت اینکه یوسف برادرانش را شناخت ولی آنها وی را بجا نیاوردند: از محمّدین عبداللّهین محمّدین طیفور شنیدم که در ذیل فرموده خدایعزّوجلّ: حلل الشرايع /ج ١ ..... ٢٠٢

(و جاء إِخوة يوسف فدخلوا عليه فعرفهم و هم له منكرون)<sup>(۱)</sup> إنَّ ذلك لتركهم حرمة يوسف، وقد يمتحن اللَّـه المـرء بـتركه الحرمة، ألا<sup>ن</sup>ترى يعقوب الله حين ترك حرمة يوسف، غيّبوه من عينه فامتحن من حيث ترك الحرمة بغيبته عن عينه لا عن قلبه عشرين سنة، و ترك اخوة يوسف حرمته في قلوبهم حيث عادوه و أرادوا القطيعة للحسد الذي في قلوبهم فامتحنوا في قلوبهم، كانَّهم يرونه ولا يعرفونه، و لم يكن لأخيه مـن أُمَّـه حسد مثل ما كان لإخوته، فلما دخل قال: إني أنا أخوى على يقين فعرفه، فسلَّم من المحن فيه حين لم يترك حرمته و هكذا العباد.



ينحرج من صلب يوسف نبيّ ١- أبي رحمه الله قال: حدّثنا أحمدبن إدريس و محمّدبن يحييٰ العطَّار عن محمّدبن أحمّدبن يحييٰ، عن يعقوببن يزيد، عن غير واحد، رفعوه إلى أبي عبداللهﷺ قال:

لمّا تلقّىٰ يوسف يعقوب ترجّل له يعقوب ولم يترجّل له يوسف، فلم ينفصلاً منالعـناق،

۱ ـ سورة يوسف، آية (۵۸)

باب چهل و هفتم ..... ۲۰۳

وَ جاءَ إخوة يوسف فدخلوا عليه فَعَرقهم و هم له منكرون<sup>(۱)</sup> (برادران يوسف در مصر نزد يوسف آمدند پس او برادران را شناخت ولى آنها او را نشناختند) فرمود: جهتش آن است كه برادران حرمت يوسف را ناديده گرفته و ترك كردند و همين معنا سبب شد كه وقتى با يوسف ملاقت كردند او را نشناسند و اين امر گاهى اتفاق مى افتد كه حقّ تعالى انسان را به واسطه ترك حرمت امتحان و آزمايش مى كند چنانچه جناب يعقوب ظيَّلاً حرمت يوسف را ترك كرد و نييجهاش اين شد كه برادران يوسف وى را از چشم پدر غايب و مخفى نمودند پس به محنت افتادن آن حضرت به خاطر ترك حرمت يوسف را ترك كرد و نييجهاش اين شد كه بيست سال از چشم يعقوب مخفى بود نه از قلبش و نيز برادران يوسف جون در قلبشان حرمت يوسف را در محفى نود كه نتيجهاش اين بود كه يوسف مدت بيست سال از چشم يعقوب مخفى بود نه از قلبش و نيز برادران يوسف چون در بيست سال از چشم يعقوب مخفى بود نه از قلبش و نيز برادران يوسف چون در در دلشان نسبت به او داشتند آنها را وادار نمود كه قطع رحم كرده و وى را در چاه بياندازند درنتيجه در قلبشان امتحان شده و در وقت ملاقات با يوسف او را ديدند ولى وى را نشناختند.

و برادر مادری حضرت یوسف حسدی را که برادران دیگر داشتند، نداشت از اینرو وقتی بر برادر وارد شد عرض کرد: من برادر تو هستم، پس جناب یوسف را شناخت و گرفتار محنت و بلانشد زیرا حرمت برادر را ترک نگرده بود و اساساً تمام بندگان خدا چنین هستند یعنی در صورتی که حرمت کسی را که واجبالاحترام است رعایت نکرده و آنرا ترک نمایند گرفتار محنت و بلا می شوند.



سرَ خارج نشدن پيامبر از صلب يوسف التَيَالِ

حديث (۱)

پدرم رحمةالله علیه می فرماید: احمدین ادریس و محمّدین یحیی عطّار از محمّدین احمدین یحیی، از یعقوبین یزید، از جماعتی که مرفوعاً از حضرت ابی عبدالله الثِلَار نقل کردهاند که آن جناب فرمودند:

هنگامی که یوسف با یعقوب التی ملاقات کردند جناب یعقوب به پاس احترام یوسف پیاده شد ولی یوسف پیاده نگشت و از معانقه با هم فارغ نشده بودند که

۱- سوره يوصف آبه (۵۸)

علل الشرايع / ج ١ Y . F ..... حتىٰ أتاه جبر ئيل فقال له: يا يوسف! ترجّل لك الصديق، ولم تترجّـل له، أبسـط يـدك، فـبسطها فخرج نور من راحته، فقال له يوسف: ما هذا؟ قال: هذا آية لا يخرج من عقبك نبيَّ عقوبة. ۲\_حدّثنا محمّدبن على ماجيلويه، عن محمّدبن يحيى العطار، عن الحسين بن الحسن بن أبان، عن محمّد بن أورمة، عن محمّد بن أبي عمير، عن هشامين سالم، عن أبي عبدالله ﷺ قال: لمّا أقبل يعقوب إلى مصر خرج يوسف ﷺ ليستقبله، فلمّا رآه يوسف هَمّ بأن يترجّل ليعقوب، ثمّ نَظّر إلى ما هو فيه من الملك. فلم يفعل، فلمّا سلّم علىٰ يعقوب نزل عليه جبر ئيل فقال له: يا يوسف إنَّ اللَّه تبارك و تعالىٰ يقول لك: ما منعك أن تنزل إلى عبدي الصالح إلاَّ ما أنت فيه، أبسط يدك فبسطها فخرج من بين أصابعه نور، فقال له: ما هذا يا جبر ٿيل؟ فقال هذا آية لا يخرج من صلبك نبي أبدأ عقوبة لك بما صنعت بيعقوب؛ إذ لم تنزل إليه.

## باب ۴۸

**العلّة الّتي من أجلها تزوّج يوسف زليخا** ١- أبي رحمهاللّه قال: حَدَّثنا سعدبن عبداللّه، عن إبراهيمبن هاشم عن عبداللّهبن المغيرة، عمّن ذكره، عن أبي عبداللّهﷺ قال: استأذنت زليخا على يوسف، فقيل لها: إنَّا نُكر، ان نُقَدَمَ بِك عليه؛ لما كان منك إليه. باب چهل و هشتم .....

جبرئیل نازل شد و به یوسف گفت: ای یوسف صدیق (**یعقوب**) برای تو و بهخاطر احترام به تو از مرکب پیاده شد، ولی تو پیاده نشدی.

سپس جبرئیل به یوسف گفت: دستت را باز کن، یوسف دست را باز کرد بلافاصله نوری از کف دستش خارج شد، یوسف پرسید این چه بود؟

جبرئیل اظهار داشت: این علامت آنستکه از صلب تو پیامبر خارج نمی شود زیرا احترام پدر را رعایت نکردی لذا خداوند متعال عقوبت تو را همین قرار داده است. **حدیث (۲)** 

محمّدین علی ماجیلویه، از محمّدین یحیی عطّار، از حسینین حسنین ایان، از محمّدین اورمه، از محمّدین ابیعمیر از هشامین سالم، از حضرت ابیعبدالله ظلِّلْهِ نقل کرده که آن جناب فرمودند: هنگامی که جناب یعقوب بهطرف مصر روی آورد یوسف به منظور استقبال پدر از شهر خارج گردید

و وقتی پدر را دید قصد کرد برای او بیاده شود ولی نظر به پادشاهی و مقام خویش که نمود پیاده نشد و زمانی که بر یعقوب سلام داد جبرئیل نازل شد و به او گفت: ای یوسف: خداوند تبارک و تعالی به تو می فرماید: از فرود آمدن در مقابل بنده صالح من تو را بازنداشت مگر آن مقام و پادشاهی که تو داری، دستت را بگشا. یوسف دست گشود، پس از بین انگشتانش نوری خارج شد.

یوسف پرسید: این چه بود؟ جبرئیل گفت: این علامت آن است که از صلب تو هرگز پیامبر خارج نمی شود و جهتش کاری است که تو نسبت به یعقوب نمودی و در مقابلش پیاده نشدی.

## باب چهل و هشتم

# سر ازدواج جناب يوسف التيلج با زليخا

حديث (۱)

پدرم رحمةالله علیه فرمود: سعدبن عبدالله، از ابراهیمبن هاشم، از عبداللهبن مغیره، از کسی که ذکرش نموده، از حضرت ابیعبدالله للظِّلَا نقل کرده که آن جناب فرمودند:

زلیخا خواست به ملاقات یوسف رود از اینرو اذن ملاقات گرفت، به او گفتند: بهخاطر آن عملی که از تو نسبت به او صادر شد خوش نداریم تو را نزد وی ببریم. علل الشرايع /ج ١ ...... ٢٠٤. قالت: إنّي لا أخاف من يخاف الله، فلمّا دَخَلَتْ قال لها: يا زليخا، ما لي أراك قد تغيّر لونك؟ قالت: الحمدلله الذي جعل الملوك بمعصيتهم عبيداً، و جعل العبيد بطاعتهم ملوكاً. قال لها: ما الذي دعاك يا زليخا إلى ما كان منك؟ قالت: حسن وجهك يا يوسف. فقال: كيف لو رأيت نيبًا يقال له محمّد يكون في آخرالزمان أحسن منّي وجهاً و أحسن منّي خُلقاً و أسمح منّي كفاً. قالت: صَدَقْتَ. قالت: لائك حين ذكرته وقع حُبّه في قلبي، فأوحىٰ الله عمز وجلاً إلى يوسف أنها قد صدقت و إنّي قد أحببتها؛ لحبّها محمّداً، فأمره الله تبارك و تعالىٰ أن يترّوجها.



١-حدّثنا أبوالعباس محمّدبن إبراهيمبن اسحاق الطالقاني في قال: حدّثنا الحسنبن عليبن زكريًا بعدينة السّلام قال: حدّثنا أبوعبدالله محمّدبن خيلان قال: حدّثني أبي، عن أبيه، عن جدّه، عن عتاب بن أسيّد قال: حدّثني من سمع مقاتل بن سليمان يقول: إنّ الله تبارك و تعالى بارك على موسى بن عمران في و هو في بطن أمّه بمثلثمائة و سمّين بركة، فالتقطه فرعون من بين الماء والشّجر و هو في التّابوت، فمن تُمّ سُمّي موسى، و بلغة القِبط الماء: مو، والشّجر: سي

زلیخاگفت: ای یوسف حسن جمال و زیبایی رویت. یوسف فرمود: اگر پیامبر آخر زمان راکه محمّد می نامند و صورتش از من زیباتر و خلقش بهتر و جود و کرمش بیشتر است یبینی چه خواهی کرد؟ زلیخاگفت: راست میگویی. یوسف فرمود: چگونه دانستی من راست میگویم؟ زلیخاگفت: وقتی نام مبارکش را بردی محبّتش در قلبم جای گرفت، خداوند عزّوجل به یوسف وحی نمود، او راست میگوید و من بهخاطر محبتش به محمّد عَیْوَلَمْ او را دوست دارم، پس به یوسف امر و فرمان داده شد که با وی ازدواج نماید.

باب چهل و نهم سز نامیدن چناب موسی التالا به موسی حدیث (۱)

ابوالعبّاس محمّدبن ابراهیمبن اسحاق طالقانی ای میگوید: حسنبن علیبن زکریّا در مدینةالسّلام برای ماگفت، ابوعبداللّه محمّدبن خیلان، از پدرش و پدرش از پدرش و او از جدّش، از عتاببن اسید از کسی که از مقاتل بن سلیمان شنید که وی میگفت: خداوند تبارک و تعالی زمانی که موسی در شکم مادر بود سیصد و شصت برکت به او عنایت فرمود، پس فرعون او راکه در صندوقی چوبی بود از بین آب و درخت برداشت و به همین خاطر به او موسی گفتند چه آنکه لفظ «مو» به لغت قبط<sup>(۱)</sup> به معنای آب بوده و «سی» درخت می باشد و چون او را از بین آب و

۰.کلمه «**قیط»** بکسر قاف و سکون باء طائفهای از مردم بومی مصر می باشند و نیز به قوم فرعون قبطی میگذنند.

| ۲۰۸ | علل الشرايع / ج ١ |
|-----|-------------------|
|-----|-------------------|

فسمّوه موسى لذلك.

باب ۵۰ العلّة الّتي من أجلها اصطفى الله عزوجلّ موسى لكلامه دون خلقه ۱- أبي رحمه الله قال: حدّثني سعدبن عبد الله، عن يعقوب بن يزيد، عن محمّدبن أبي عمير عن عليّ بن يقطين، عن رجل، عن أبسي جعفر ﷺ قـال: أوحىالله عزوجلَّ إلى موسى ﷺ أتـدري لمـا اصـطفيتك لكـلامي دون خلقي؟ فقال موسى: لا يا ربّ. فقال: يا موسى إنِّي قلَّبت عبادي ظهرا لبطن فلم أجد فيهم أحداً أذلَّ لي منك نفساً. يا موسى إنَّك إذا صليت وضعت خدَّيك على التراب. ٢\_ حدَّثنا محمَّدين الحسن رحمه الله قال: حدَّثنا محمَّدين الحسن الصفّار عن محمّدين الحسينين أبي الخطاب، عن مـحمّدبن سينان، عـن إسحاقبن عـمار، قـال: سمعت أباعبدالله الله يقول بما تعيو المنوم الع إنَّ موسى الله: احتبس عنه الوحي أربعين أو ثلاثين صباحاً، قال فصعد عَلىٰ جبل بالشام يقال له: أريحا، فقال: يا ربٍّ إن كنت حبست عنَّى وحيك و كلامك لذنـوب بـنى إسـرائـيل، فغفرانك القديم. قال: فأوحىٰ الله عزوجلَّ إليه يا موسىبن عمران أتدري لَماصطفيتك لوحيي وكلامي دون خلقي؟ فقال: لاعلم لي يا ربّ.

باب پنجاهم ..... وی را بهنام موسی خواندند.

### باب پنجاهم

سرَ برگزیدن حقّ تعالی جناب موسی ﷺ را برای تکلّم کردن با او نه مخلوقات دیگر را

حديث (۱)

پدرم رحمةالله علیه فرمود: سعدبن عبدالله، از یعقوببن یـزید، از محمّدبن ابیعمیر، از علیبن یقطین از شخصی، از حضرت ابوجعفرطاللہ نقل کردہ کـه آن جناب فرمودند:

خداوند عزّوجلٌ به موسی للﷺ وحی کرد: آیا میدانی برای چه تو را برای تکلّم برگزیدم نه مخلوقات دیگر را؟

> موسی عرض کرد: نه پروردگارا. فرمود: زیرا بندگانم را آزمودهام.

در میان ایشان احدی را از تو خاضعتر در مقابل خود نیافتم، ای موسی هرگاه نماز میخوانی گونههایت را بر خاک مینهی. **ددیت (۲)** 

محمّدین الحسن رحمة الله علیه می گوید: محمّدین الحسن الصفّار<sup>(۱)</sup>، از محمّدین الحسین بن ابی الخطاب از محمّدین سنانه، از اسحاق بن عمّار<sup>(۲)</sup> نقل کرده که وی گفت از حضرت ابوعید الله الثّلَّة شنیدم که می فرمود: چهل یا سی روز وحی بر جناب موسی نیامد، حضرتش بالای کوهی در شام به نام «اریحا» رفت و عرضه داشت: پروردگارا اگر به خاطر گناهان بنی اسرائیل وحی خود را از من بریدی غفران و آمرزشت از قبل و دیرزمان شامل همه بندگانت بوده است.

امامطلیًا فرمودند: خداوند عزّوجلٌ وحی فرستاد: یا موسیبن عمران آیا میدانی که چرا تو را برای وحی و تکلّم خودم اختیار کردم نه مخلوقات دیگر را؟ موسی عرضه داشت: پروردگارا نمیدانم.

۱. ثقه می باشد. ۲. اسحاق بن عمارالکوفی الصیرفی وی از شیوخ اصحاب امامیّه بوده و از اصحاب امام صادق و امام کاظمﷺ می باشد. مرحوم شیخ در فهرست فرموده: وی فطحی المذهب است. علل الشرايع /ج ١ ..... ٢١٠ .... ٢١٠ ....

فقال: يا موسى إنّي اطّلعت إلى خلقي اطلاعة فلم أجد في خلقي أشدّ تواضعاً لي منك. فمن ثمّ خصّصتك بوحيي وكلامي من بين خلقي. قال: وكان موسى لللا إذا صلَّىٰ لم ينفتل حــتیٰ يــلصق خــدّه الأيــمن بالأرض والأيسر.

## باب ۵۱

العلّة الّتي من أجلها جعل الله عزَّوجلَّ موسى خادماً لشعيب&لْمَكْ

١- حدّثنا محمّدبن إبراهيمبن اسحاق الطالقاني في قال: حدّثنا القاسمبن إبراهيم أبوحفص عمربن يوسف بن سليمان بن الرّيان قال: حدّثنا القاسمبن إبراهيم الرّقي قال: حدّثنا عبدالرزّاق، الرّقي قال: حدّثنا محمّدبن أحمدبن مهدي الرقي قال: حدّثنا عبدالرزّاق، عن معمر، عن الزهري، عن أنس قال: قال رسول الله الله عنه: بكي شعيب الله من حبّ الله عزوجلَّ حتى عمي، فردّ الله عزّوجلَّ عليه بصره، ثم بكي حتى عمي فردّ الله عليه بصره، ثم بكي حتى عمي فرد الله عن أنس فلما يرسول الله عليه بصره، ثم بكي من حبّ الله عزوجلَّ حتى عمي، فردة الله عزّوجلَّ عليه بصره، فرد الله عزّوجلَّ عليه بصره، فرد الله عن أنس عمي فرد الله عزوجلَّ حتى عمي فرد الله عزّوجلَّ عليه بصره، فرد الله عزوجلَّ حتى عمي فرد الله عنه فرد الله عليه بصره، فرد الله عليه بصره، فرد الله عن أنس عمى فرد الله عليه بصره، فرد الله عليه بصره، فرد الله عليه بصره، فرد الله عن أنس عمى فرد الله عليه بصره، فرد الله عزوجلَّ حتى عمي فرد الله عزوجلَ عليه بصره، ثم بكي حتى عمي فرد الله عليه بصره، فلما حدى حدى اله من من حدي اله من من خري عمي فرد الله عليه بصره، فلما حدى حدى خري الله إليه:

يا شعيب، إلى متى يكون هذا أبدأ منك، إن يكن هذا خوفاً من النار فقد أجرتك، و إن يكن شوقاً إلى الجنّة فقد أبحتك، قال: إلهي و سيّدي أنت تعلم أنّي ما بكيت خوفاً من نارك ولا شوقاً إلى جنَّتك، و لكن عقد حبّك على قلبي فلست أصبر أو أراك، فأوحىٰ الله جلَّجلاله إليه:

أما إذا كان هذا هكذا فمن أجل هذا سأخدمك كليمي موسىبن عمران. قال مصنف هذاالكتاب: والله أعلم ـ يعني بذلك: لا أزال أبكي أو أراك قد قبلتني حبيباً. باب پنجاه و یکم ...... خدای عزّوجل فرمود: ای موسی به تمام مخلوقاتم توجّهی نموده احدی را در میان ایشان متواضع تر از تو در مقابل خود نیافتم از این جهت تنها تو را برای هم صحبت بودن با خود برگزیدم. سپس امام طلیًا فرمودند: حضرت موسی طلیًا هرگاه نماز میگذارد از آن منصرف نمی شد مگر آنکه گونه راست و چپش را بر خاک می نهاد و در مقابل پروردگار خود را ذلیل می نمود.

**باب پنجادو یکم** سرّ اینکه خداوند عزّوجلّ موسی را خادم شعیب ط<sup>یع لی</sup> قرار داد حدیث (۱)

محمّدین ابراهیمین اسحاق طالقانی بانی میگوید: ابوحفص عمرین یوسفین سلیمانین ریّان از قاسمین ابراهیم رقّی از محمّدین احمدین مهدی رقّی از عبدالرزّاق، از معمر، از زهری، از انس نقل کرده که وی گفت: رسول خداعَیَوَلَهُ فرمودند: شعیب طیّلاً از حبّ خدای عزّوجلّ آنقدر گریست تا نابینا شد، پس حقّ تعالی بینایی را به او برگرداند سپس آنقدر گریست تا بینایی خود را از دست داد باز خداوند چشمانش را به او بازگرداند، پس از آن باز آنقدر گریست تا نابینا گردید، این بار نیز خدای عزّوجلّ بینایی را به وی برگرداند، پس چون بار چهارم شد حقّ تعالی به او وحی نمود و فرموی:

حق تعالى به او وحلى تمود و فرمود. اى شعبب تاكى اين طور مى كنى، اگر از خوف جهتم مى گريى، تو را از آن آزاد و رهاكردم و اگر به جهت شوق به بهشت گريه مىكنى، بهشت را برايت مباح نمودم. شعيب عرض كرد: پروردگارا، تو مى دانى كه نه از خوف جهنّم مى گريم و نه به خاطر شوق بهشت اشبگ مى ريزم بلكه حبّ و شوق تو قلبم را فراگرفته به طورى كه صبر نمى توانم نمود تا تو را ببينم.

خداوند جلّجلاله وحی به او نمود و فرمود: حال که چنین است کلیم و همسخنم موسیبن عمران را بهزودی خادم تو قرار میدهم.

مصنّف این کتاب (صدوق علیهالرحمه) میگوید: مقصود شعیب طَیَّلاً از اینکه به درگاه باری تعالی عرض کرد: نمی توانم صبر کنم تا تو را ببینم. این می باشد: پیوسته میگریم تا ببینم نو مرا به عنوان حبیب و دوست پذیرفته ای. (والله اعلم) علل الشرايع / ج ١ ..... ٢١٢

## باب ۵۲

العلّة الّتي من أجلها لم يقتل فرعون موسى الله لما قال ذروني أقتل موسى ١- حدّثنا محمّدبن الحسنبن أحمدبن الوليدي قال: حدّثنا محمّدبن الحسن الصفّار قال: حدّثنا محمّدبن الحسينبن أبي الخطاب، عن علي بن اسباط، عن اسماعيل بن منصور أبي زياد، عن رجل، عن أبي عبدالله الله في قول فرعون:

ذروني أقتل موسىٰ من كان يمنعه؟ قال: منعته رشدته ولا يقتل الأنبياء و أولاد الأنبياء إلاَّ أولاد الزنا.

## باب ۵۳

العلَّة التي من أجلها أغرق الله عزَّوجلَّ فرعون

١- حدّثنا أبوالحسن علي في عبداللهين أحمد الأسواري قال: حدّثنا مكي بن أحمد بن العسن أبو محمّد مكي بن أحمد بن العسن أبو محمّد قال: أخبرنا نوح بن العسن أبو محمّد قال: حدّثنا محمّد بن إبراهيم قال: حدّثنا أول عدّثنا أول عدي قال: حدّثنا محمّد بن إبراهيم قال: حدّثنا أيوب بن سويد الرملي، عن عمروبن الحارث، عن زيد بن أبي حبيب، عن عبدالله بن عمر قال: غار النيل على عهد فر عون، فأتاه أهل مملكته فقالوا: عبدالله بن عمر قال: أول عنكم، ثم ذهبوا فأتوه فقالوا: أيها الملك، أجر لنا النيل على عهد فر عون، فأتاه أهل مملكته فقالوا: أيها الملك، أجر لنا النيل على عهد فر عون، فأتاه أهل مملكته فقالوا: أيها الملك، أجر لنا النيل. قال: إلى أرض عنكم، ثم ذهبوا فأتوه فقالوا: أيها الملك، أجر لنا النيل. قال: إلى أول عنكم، ثم ذهبوا فأتوه فقالوا: أيها الملك، أجر لنا النيل. قال: إلى أول عنكم، ثم ذهبوا فأتوه فقالوا: أيها الملك، أجر لنا النيل. قال: إلى أول عنكم، ثم ذهبوا فأتوه فقالوا: أيها الملك، أجر لنا النيل. قال: إلى أول عنكم، ثم ذهبوا فأتوه فقالوا: أيها الملك، أجر لنا النيل. قال: إلى أول عنكم، ثم ذهبوا فأتوه فقالوا: أيها الملك، أجر لنا النيل. قال: إلى أول عنكم، ثم ذهبوا فأتوه فقالوا: أيها الملك، أجر لنا النيل. قال: إلى أول عنكم، ثم ذهبوا فأتوه فقالوا: أيها الملك، أجر لنا النيل. قال: إلى أول عنكم، ثم ذهبوا فأتوه فقالوا: أيها الملك، أجر لنا النيل. قال: إلى أول عنكم، ثم ذهبوا فأتوه فقالوا: أيها الملك، أجر لنا النيل. قال: إلى أول عنكم، ثم ذهبوا فأتوه فقالوا: أيها أول الملك، أجر لنا النيل. قال: إلى أول عنكم، ثم ذهبوا فأتوه فقالوا: أيها أول الملك، أجر لنا النيل. ألمل على علم أول عنهم منها منها أول الملك، أجر لنا النيل. قال: إلى أول الملكم، ثم ذهبوا فأتوه فقالوا: أول من عنكم، ثم ذهبوا فأتوه إلى أول من أول من أول الملكم. أول من عنهم من أول من من أول من منكم، ثم ذهبوا فأتوه فقالوا: أول من منها أول منها أول الملك، أول من أول من من مال أول ملكم أول من أول من أول ملكم. أول منه أول مال أول ملكم أول من ماله أول ملكم أول ملكم أول ملكم أول ملكم أول مال أول ملكم أول ملكم أول ملكم أول ملكم أول ملكم أول ملكم أول مال أول ملكم أول م

أيِّهاالملك تموت البهائم و هلكت، و لإِن لم تجر لنا النيل لنتخذنَّ إلهأ غيرك؟

| پنجاه و سؤم۲۱۳ | باب |
|----------------|-----|
|----------------|-----|

## باب پنجاه و دوم سر این که فرعون وقتی گفت: ذرونی اقتل موسی چرا موسی طلیک را نکشت محمد بن الحسن بن احمد بن الولید تلک می گوید: محمد بن الحسن الصفار از محمد بن الحسن بن اجمد بن الولید تلک می گوید: محمد بن الحسن الصفار از محمد بن الحسین بن ابی الخطاب از علی بن اسباط، از اسماعیل بن منصور ابی زیاد، از شخصی از حضرت ابی عبدالله طلیک راوی می گوید: محضر امام طلیک عرض کردم: فرعون وقتی گفت: ذَرونی اَقْتُلُ موسی<sup>(۱)</sup> (بگذارید من موسی را بکشم) چه کسی و چه چیزی او را از کشتن حضرت بازداشت؟ امام طلیک فرمودند: حلال زاده بودنش وی را از این کار سازداشت زیرا انبیاء و اولاد شان را فقط زنازادگان می کشند.

باب پنجادی موج باب پنجادی موج سز این که خدای مؤوجل فرعون را غرق فرمود مدیت (۱) مدیت (۱) مدیت ابوالحسن علی بن عبدالله بن احمد اسواری می گوید: مکّی بن احمد بن سعدویه برذعی از نوح بن الحسن ابومحمّد از احمد بن محمّد، از محمّد بن ابراهیم، از ایوب بن سوید الرّملی، از عمروبن حارث، از زید بن ابی حبیب از عبدالله بن عمر، وی می گوید: در زمان فرعون آب رود نیل یه زمین فرو رفت و این رودخانه بی آب شد، مردم نزد فرعون آمده و گفتند: ای سلطان برای ما در آن آب جاری کن. فرعون گفت: من از شما خشنود نیستم تا خواسته شما را تأمین کنم. مردم رفتند و مدتی بعد دوباره آمده و گفتند: ای پادشاه، چهارپایان از بی آبی هلاک شدند، اگر در رودخانه برای ما آب جاری نمی کنی پس ما معبودی غیر از تو اختیار نماییم؟

۱. سوره غافر آیه (۲۶)

حلل الشرايع / ج ١ ..... ٢١٤ ....

قال: اخرجوا إلى الصعيد.

فخرجوا فتنحىٰ عنهم حيث لا يرونه ولا يسمعون كلامه فألصق خدّه بالأرض و أشار بالسبّابة و قال:

اللهمّ إنّي خرجت إليك خروج العبد الذليل إلى سيّده و إنّي أعلم أنك تعلم أنّه لايقدر على إجرائه أحد غيرك فأجره.

قال: فجري النيل جرياً لم يجر مثله فأتاهم فقال لهم:

انِّي قد أجريت لكم النيل، فخرّوا له سجّداً و عرض له جـبرئيل فقال: أيّهاالملك أعني على عبد لي قال: فما قصّته؟

قال: إنّ عبداً لي ملكته على عبيدي، و خولته مفاتيحي، فعاداني و أحبّ من عاداني، و عادى من أحببت، قال:

بنس العبد عبدك لوكان لي عليه سبيل لأغرقته في بحرالقلزم. قال: أيّهاالملك اكتب لي بذلك كتاباً.

فدعا بكتاب و دواة. فكتب ما جزاء العبد الذي يخالف سيّده. فأحبّ من عادى و عادى من أحبّ إلاَّ أن يغرق في بحرالقلزم. قـــال: أيّــهاالمــلك اخــتمه لي. قــال: فـختمه. ثــم دفـعه إليــه. فرعون گفت: بروید در راه و جاده بایستید تا مقصودتان را عملی سازم. مردم در راه ازدحام کرده و به انتظار ایستادند، فرعون از آنها فاصله گرفت و به جایی رفت که آنها نه او را دیده و نه صدایش را می شنیدند، آنگاه که مطمئن شد از انظار پنهان است صورت بر خاک نهاد و با انگشت سبابه اشاره کرد و به درگاه الهی عرضه داشت:

بار خدایا همچون عبد ذلیل در درگاه ربّ جلیل به سوی تو آمدهام و می دانم که احدی بر جاری کردن آب در این رودخانه غیر از تو قادر نمی باشد، پس از تو درخواست میکنم آب را در آن جاری فرمایی.

عبداللهبن عمر گفت: پس از نالیدن فرعون به درگاه خدا و تقاضا نمودنش آب فراوانی که قبلاً مانندش راکسی ندیده بود در رودخانه جاری گشت، سپس نزد مردم آمد و به آنها گفت:

آب رودخانه را برای شما جاری ساختم، مردم در مقابلش به سجده افتادند، در این هنگام جبرئیل بهصورت مبدّل نازل شد و گفت: ای سلطان مراکمک کن تا بر بندهام غالب شوم.

فرعون گفت: داستان تو با بندهات چیست؟

جبرئیل گفت: با داشتن بندگانی چند، بندهای را مالک شده و تمام کملیدهای حجرات را به او سپردهام، او با من دشمنی کرد و با دشمنانم دوست شـد و بـا دوستانم دشمن.

فرعون گفت: بد بندهای داری، اگر من چنین بندهای داشتم در دریای قلزم<sup>(۱)</sup> غرقش می کردم. جبرئیل گفت: ای سلطان نوشته ای مشتمل بر این گفتار مرقوم فرمایید. فرعون صدا زد و کتاب و دوات طلبید و نوشت: جزاء بنده ای که با آقایش مخالفت کرده، دشمنانش را دوست و دوستانش را دشمن دارد فقط این است که در دریای قلزم غرق گردد. جبرئیل گفت: ای سلطان این نامه را مهر و امضاء کنید. فرعون آنرا مهر کرد و سپس نامه را به او سپرد.

۰. به ضم قاف و زا نام شهری است میان مصر و مکّه و دریای قلزم دریایی است بر کنار این شهر که به دریای احمر معروف است.

علل الشرايع /ج ١ ...... ٢١۶ فلمّا كان يوم البحر أتاه جبر ئيل بالكتاب: فقال له: خذ هذا ما استحققت به على نفسك أو هذا ما حكمت به على نفسك.

٢ حدّثنا عبدالواحد محمّدبن عبدوس النيسابوري العطَّار الله قال: حدّثنا علي بن محمّدبن قُتَيبة، عن حَمْدان بن سليمان النيسابوري قال: حدّثنا إيراهيم بن محمّد الهمدانسي قال: قلت لأبي الحسن عليّ بن موسى الرضائة: لأيّ علّة أغرق الله عزّوجلَّ فرعون وقد آمن به و أقرّ بتوحيده؟

قال: إنّه آمن عند رؤية البأس و هو غير مقبول، و ذلك حكم الله تعالىٰ ذكره في السّلف والخلف. قال الله تعالىٰ:

(فَلَمَّا رَأُوا بَأْسَنا قَالُوا آمَنَّا بِاللَّهِ وَحْدَه وَ كَفَرْنَا بِمَا كُنَّا بِه مُشْرِكِينَ فَلَمْ يَكُ يَنْفَعَهُم إِيمانُهُم لَمَّا رَأُوا بَأْسَنا)(<sup>()</sup> و قال الله عزوجلّ:

(يَوْمَ يَأْتِي بَعْضُ آيَاتِ رَبَّكَ لَا يَنْفَعُ نَفْساً إِيَانُهُا لَمْ تَكُنْ آمَنَتْ مِنْ قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ في إِيَانِها خَيْراً)<sup>(٢)</sup> و هكذا فرعون لمّا أدركه الغرق قال: آمَنْتُ إِنَّه لَا إِلٰهَ إِلاَّ الَّذِي آمَنَتْ بَـهِ بَـنُواِسْراتْهِلَ، وَ أَنَـا مِنَالمُسْلِمِينَ<sup>(٣)</sup>.

> ۱-مىورە غافر آية(۸۴) ۲-مىورە يونىي أية(۹۰)

۲- سورة انعام آية(۱۵۸)

باری روزگار گذشت و زمان غرق شدن فرعون در دریا فرارسید، جبرئیل نزد او آمد و به وی گفت: این نامه را بگیر، در آن، آنچه مستحقّ هستی خودت درج کرده یا به آن حکم نمودهای.

دديث (٢)

عبدالواحد محمّدبن عبدوس نیشابوری عطّارﷺ میگوید: علیبن محمّدبن قتیبه، از حمدانبن سلیمان نیشابوری از ابراهیمبن محمّد همدانی نقل کرده که وی گفت:

محضر مبارک حضرت ابی الحسن علی بن موسی الرضا ﷺ عرضه داشتم: به چه علّت خداوند عزّوجلّ فرعون را غرق کرد با اینکه او به حضرتش ایمان داشت و به توحیدش اقرار نمود؟

حضرت فرمودند: هنگامی که عذاب را دید به خدا ایمان آورد و چنین ایمانی مقبول و پذیرفته نیست و این حکم خداوند است که بین اُمّم سلف و خلف جاری بوده و هست، حقّ تعالی در قرآٍن می فرماید:

فَلما رأوا بَأْسَنًا قالوا آمَنًا بِاللَّهِ وَحْدَه وكَفَرنا بِما كُنَّا به مُشركينَ فَلَمْ يَكُ يَنْفَعُهُمْ ايمانهم لَمَّا رأوا بَأْسَنًا<sup>(۱)</sup> (آنكاه كه شدّت قهر و عقاب ما را به چشم ديدند گفتند: ما به خدای يگانه ايمان آورديم و به همه بتهايی كه شريك خدّا قرار داديم كافر شديم، امّا ايمانشان پس از ديدن مرگ و مشاهده عنداب هيچ سودی بايشان نبخشيد).

و نيز در جاي ديگر فرموده.

يَوْمَ يَأْتى بعض آيات رَبِّك لاَيَنْفَعُ نَفْساً ايمانُها لَمْ تَكُنْ آمنت مِنْ قَبَلُ أَوْكَسَبَتْ فى ايمانها خَيراً<sup>(٢)</sup> (روزى كه بعض آيات قهر و غضب خداى تو بر آنها برسد آن روز هيچ كس را ايمان نفع نبخشد اگر از آن پيش ايمان نياورد، و يا در ايمان كسب خير و سعادت نكرده باشند).

و همچنین فرعون چون غرق شدن را با دو چشم خود دیدگفت: آمنتُ اِنَّه لاَاِله اِلاَ الَّذِي آمَنَتْ به بَنُواِسْراثیل وَ اَنَّا مِنَ الْمُسْلِمِینَ (ایمان آوردم و شهادت می دهم که جز آن کسی که بنی اسرائیل به او ایمان دارند خدایی نیست و من هم تسلیم فرمان اوهستم)

۱- سوره غافر آیه (۸۴)

۲ سوره انعام آیه (۱۵۸)

فقيل له: الآن وقد عصيت قبل وكنت منالمفسدين، فاليوم نـنجّيك ببدنك لتكون لمن خلفك آية، وقدكان فرعون من قرنه إلى قدمه فيالحديد وقد لبسه على بدنه، فلمّا أغرق ألقاه الله على نجوة من الأرض ببدنه ليكون لمن بعده علامة فيرونه.

مع تثقله بالحديد على مرتفع منالأرض، و سبيل التثقيل أن يرسب ولا يرتفع فكان ذلك آية و علامة. ساماًة أُن ما أذ ما الله مع ما أن مع مع ما أن ا متنا م

و لعلّة أخرى أغرق الله عزَّوجلَّ فرعون و هي أنّه استغات بموسى لما أدركه الغرق ولم يستغث بالله فأوحىٰ الله عزّوجلَّ إليه: يا موسى ما أغثت فرعون: لأنّك لم تخلقه ولو استغاث بي لأغثته.

# باب ۵۴ العلّة الّتي من أجلها سُمّي الخضرُ خضراً، وَ عَلَلُ ما أتاه ممّا يسخطه موسى الله من خرق السفينة و قتل الغلام، و إقامة الجدار ١-حدَّثنا أحمد بن الحسن القطان قال: حدَّثنا الحسن بن علي السكري قال: حدَّثنا محمّد بن زكريا الجوهري البصري قال: حدَّثنا جعفر بن قال: حدَّثنا محمّد بن زكريا الجوهري البصري قال: حدَّثنا جعفر بن محمّد بن عمارة عن أبيه، عن جعفر بن محمّد الله أنّه قال: إنّ الخضر كان نسبياً مرسلاً بعثه اللّه تسارك و أنّه قال: إنّ الخضر كان نسبياً مرسلاً بعثه اللّه تسارك و تعالىٰ إلى قومه، فدعاهم إلى تسوحيده والإقسرار بأنسبيائه و رسله وكتبه وكانت آيته أنّه كان لا يجلس على خشبة يابسة، ولا أرض بيضاء إلاً أزهرت خضراً و إنّما سمى خضراً لذلك،

باب پنجاه و چهارم ..... ۲۱۹

در حالی که فرعون غرق می گشت به او خطاب شد: اکنون باید ایمان بیاوری؟ و حال آنکه پیش از این عمری را به نافرمانی سپری نمودی و از فسادکنندگان بودی، پس ما امروز بدنت را برای عبرت خلائق و بازماندگانت به ساحل نجات می رسانیم و این در حالی بود که فرعون از فرق تا قدم در آهن و زره فلزی بر تن استوار کرده بود، باری وقتی فرعون غرق شد حقّ عزّوجلّ جنّه او را از داخل آب بر زمینی مرتفع پرتاب کرد تا بر آیندگان علامتی بوده و آنرا دیده و مشاهده کنند که:

با آبکه به واسطه آهن جنّه ثقیل و سنگین بوده چطور روی آب قرار داشت در صورتی که اقتضای جسم ثقیل آن است که زیر آب رود و نه بالای آب واقع شود و این خود علامت و نشانهای بود.

سپس امامللی فرمودند:

و غرق فرعون علّت دیگری نیز داشت و آن این بود که وقتی در آستانه غرق شدن قرار گرفت به موسی ظیّلاً استغاثه کرد نه به خدای عزّوجلّ لذا حقّ تبارک و تعالی به جناب موسی وحی نمود ای موسی فرعون را پناه نـدهی زیـرا تـو او را نیافریدی، و اگر به من پناه آورده بود البته به فریادش رسیده بودم.

احمدین حسن قطان میگوید: حسنین علی سکری، از محمّدین زکریا جوهری بصری از جعفرین محمّدین عماره از پدرش، از حضرت جعفرین محمّداللَّیُنْ نقل کرده که آن جناب فرمودند:

خضرطلی پیامبر مرسلی بود که حقّ تعالی او را به سوی قومش فرستاد، وی ایشان را به توحید و وحدانیّت حقّ و اقرار به انبیاء و فرستادگان و کتب آسمانی او جلّ وعلا دعوت نمود، از نشانه ها و معجزات آن حضرت این بود که هیچگاه بالای چوب خشک یا زمین ساده بیگیاهی نمی نشست مگر آنکه بلاقاصله آن چوب یا حاک سبز می شد و به خاطر همین او را خضر نامیدند. علل الشرايع /ج ١ .....٢٢٠

وكان اسمه باليابن ملكانبن عابربن أرفخشدبن سامين نوح الله و أنَّ موسى لمَّا كلَّمه الله تكليماً، و أنزل عليه التوراة و كتب له في الألواح من كلّ شيء موعظة و تفصيلاً لكلّ شيء، و جعل آيته في يده و عصاه، و في الطوفان والجراد والقمّل والضفادع والدم و فلق البحر، و غرق الله عزَّوجلَّ فرعون و جنوده، و عملت البشريّة فيه حتىٰ قال في نفسه: ما أرى أنَّ الله عزَّوجلَّ خلق خلقاً أعلم منّي، فأوحىٰ الله عزّوجلَّ إلى جبر ثيل: يا جبر ثيل أدرك عبدى موسى قبل أن يهلك، و قل له:

ي جبر تين ادرت عبدي موسى قبل ان يهنك، و قل له: إنّ عند ملتقى البحرين رجلاً عابداً فاتبعه و تعلّم منه.

فهبط جبر تيل على موسى بما أمره به ربّه عزّوجلَّ، فعلم موسى أنّ ذلك لما حدَّثت به نفسه، فمضىٰ هو وفتاه يوشع بن نون الله حتىٰ انتهيا إلى ملتقى البحرين فوجدا هناك الخضر للله يعبدالله عزوجلَّ، كما قال عزَّوجلَّ فـي كتابه:

(فَوَجَدًا عَبْداً مِنْ عِبَادَتُهَ آَتَيْنَاهُ رَجْعَةً مِنْ عِنْدِنَا وَ عَلَّمْنَاهُ مِنْ لَدُنَّا عِلْماً)<sup>(1)</sup>

٩- سورة الكهف آيه (٢٥)

| ** • | و چهارم . | باب پنجاه ر |
|------|-----------|-------------|
|------|-----------|-------------|

باری اسم مبارک آن حضرت بالیا بود و نسبت آن جناب به این شرح می باشد: بالیابن ملکان بن عابر بن ارفخشد بن سام بن نوح طلی سپس امام طلی کیفیت آشنا شدن جناب موسی طلی با خضر را این طور شرح می دهند: هنگامی که حق تعالی با موسی طلی تکلم نمود و تورات را برای او نازل کرد و در الواح که مقصود کتاب آسمانی باشد از هر موضوعی برای پند و تحقیق هر چیز برای جنابش نوشت و معجزه اش را در دست و عصایش قرار داد و به منظور حقّانیت و متنبه ساختن قومش آنها را به طوفان و ملخ و شپشک و قورباغه و خون شدن آب مبتلا ساخت و به جهت سرکوب نمودن دشمنش دریا را شکافت و فرعون و لشکریانش را در آن غرق نمود و آنچه لازمه کمال بشریت هست در او اِعمال کرده و فراهم ساخت به طوری که در نفس آن حضرت خطور کرد و با خود گفت: نمی بینم که حق عزّو جلً مخلوقی اعلم و داناتر از من آفریده باشد، پس خدای عزّوجل به جبرئیل وحی نمود و فرمود:

ای جبرئیل بنده من موسی را پیش از اینکه هلاک شود دریاب و به او بگو: در مکانی که دو دریا با هم تلاقی نمودهاند مرد عابدی زندگی میکند که لازم است نزدش رفته و از او پیروی کرده و مطالبی را از او یاد بگیرد.

جبرئیل بر موسی ظیُّلاً نازل شد و فرمان خدای عزّوجلّ را به او رسانید.

موسی دانست که این فرمان الهی به خاطر همان تصوری است که در او پیدا شد، باری موسی و رفیق جوانمردش که خدمتکار و وصی او بود موسوم به یوشعین نون طلیلا حرکت کردند تا به محمع البحرین وسیدند در آنجا خضرطایلا را یافتند که عبادت حق تبارک و ثعالی را می نمود چنانچه خدای عزّوجل درکتابش می فرماید: فَوَجَدْ اعْبُداً مِنْ عِبادِنا آتَیْنَاهُ رَحمَةً مِنْ عِندِنَا وَ عَلَّمْناهُ مِن لَدُمَّا عِلماً<sup>(۱)</sup> (موسی و یوشعبن نون بنده ای از بندگان ما را در آنجا یافتند که به او رحمت و لطف خاصی عطاکردیم و از نزد خود به وی علم لدنی آموختیم) موسی طلیلا به خضرگفت: اگر پیروی تو را بکنم از آنچه می دانی به من تعلیم میکنی؟ خضر گفت: تو هرگز نمی توانی با من صبر پیشه کنی زیرا من واگذار به علمی

شدهام که تو طاقت آن را نداشته و بالعکس تو نیز واگذار به علمی شدهای که من

۱- سوره کهف آیه (۶۵)

علل الشرايع / ج ١ \*\*\* ......... قال موسى له: بل أستطيع معك صبراً. فقال له الخضر: إنَّ القياس لامجال له في علمالله و أمره. و كيف تصبر على ما لم تحط به خبراً؟ قال موسى: ستجدني إن شاءاللَّه صـابراً، ولا أعـصي لك أمـراً، فـلمَّا استثنى المشيَّة قبله، قال: فإنَّ اتَّبعتني فلا تسألني عن شيء حتى أحدَّث لك منه ذكراً، فقال موسى، الله: لك ذلك عليَّ. فانطلقا حتىٰ إذا ركبا في السفينة خرقها الخضر للله. فقال له موسى ﷺ: أخرقتها لتغرق أهلها؟ لقد جئت شيئاً أمراً. قال: ألم أقل لك إنك لن تستطيع معي صبراً؟ قال موسى: لاتؤاخذني بما نسيت \_ أي بـما تـركت مـن أمـرك، ولا ترهقني من أمري عسراً فانطلقا حتىٰ إذا لقيا غلاماً فقتله الخضر ﷺ فغضب موسى و أخذ بتلبيبه و قال له: أقتلت نفساً زكيَّة بغير نفس لقد جئت شيئاً نكرأ؟ قال له الخضر: إنَّ العقول لا تحكم على أمرالله تعالىٰ ذكره بل أمرالله يحكم عليها، فسلَّم لما ترى منَّى وأصبر عليه، فقد كنت عـ لمت أنَّك لن تستطيع معي صبراً. قال موسى: إن سألتك عن شيء بعدها فلا تصاحبني قد بلغت من لدنَّي عذراً. فانطلقا حتىٰ إذا أتيا أهل قرية \_و هيالناصرة، و إليها تنسب النصاريٰ \_ واستطعما أهلها فأبوا أن يضيِّفوهما. فوجدا فيها جداراً يـريد أن يـنقضٌ. فوضع الخضر للل يده عليه فأقامه. فقال له موسى: لو شئت لاِتّخذت عليه أجراً.

باب پنجاه و چهارم .....

طاقت آنرا ندارم. موسی گفت: من توان این را دارم که با تو صبر را پیشه کنم. خضر گفت: در علم و امر خدا قیاس راه ندارد، تو چگونه می توانی با عدم احاطه علمی صبر را پیشه کنی؟

موسی گفت: انشاءالله بهزودی مرا از صابرین خواهی یافت و خواهی دید که اصلاً نافرمانی و مخالفت تو را نخواهم نمود.

چون موسى كلمه مشيت (انشاءالله) را به كار برد خضر گفت: اگر تابع من شدى ديگر از هرچه من انجام دادم هيچ پرسش و سؤالي مكن تا وقتى كه من خودم تو را از آن راز آگاه سازم.

موسی اللہ گفت: خواستهات روا است، پس هر دو با هم برفتند و در کشتی سوار شدند، خضر کشتی را شکافت و شکست، موسی گفت: آیا کشتی را می شکافی تا سرنشینانش را غرق کنی، بسیار عمل زشت و قبیحی مرتکب شدی. خضر گفت: آیا نگفتم تو هرگز نمی توانی با من صبر پیشه کنی؟

موسی گفت: مرا مؤاخذه مکن به آنچه فراموش کردم یعنی بر آنچه از امر تو فراموش کردم مرا مورد مؤاخذه قرار مده و تکلیف سخت طاقت فرسا مفرما، پس با هم روان شدند تا به پسری برخورد کردند، خضر پسر را بدون مقدمه کشت، موسی عصبانی شد و یقه خصر را گرفت و گفت: آیا نفس محترمی که کسی را نکشته بود بی گناه کشتی، محقّقاً کار بسیار منکر و ناپسندی نمودی.

خضر گفت: عقول بر امر خدا حاکم نبوده بلکه امر به عکس است و امر خدا بر عقول حکومت میکند تو موظفی آنچه از من می بینی در مقابلش تسلیم بوده و صبر کنی و من می دانم که تو هرگز توانایی صبر کردن را نداری.

موسى گفت: اگر بار ديگر از تو مؤاخذه كردم از آن پس با من رفاقت مكن كه در ترك رفاقتت با من عذر داري.

باز موسی و خضر با هم روان شدند تا به قریهای رسیدند (قریه ناصره و آن قریهای است که نصاری را به آن منسوب میکنند) و از اهل آن طعام خواستند، مردم از طعام دادن و مهمانی آنها امتناع کردند، آنها هم از آن قریه به عزم خروج حرکت کردند تا نزدیکی دروازه آن قریه به دیواری که نزدیک به انهدام بود رسیدند، خضرطلی دست روی آن دیوار نهاد و به استحکام و تعمیر آن پرداخت، موسی گفت: آیا روا بودکه تو این مشقّت را به خود بدهی، جایی این تعمیر را می نمودی که بر آن اجرتی میگرفتی تا از آن اجرت برای خود تهیه غذا میکردیم. علل الشرايع /ج ١ .....٢٢ قال له الخضر: هذا فراق بيني و بينك، سأنبئنك بتأويل ما لم تستطع عليه صبراً.

فقال: أمّا السفينة فكانت لمساكين يعملون في البحر فأردت أن أعيبها، وكان ورائهم ملك يأخذ كلّ سفينة صالحة غـصباً، فأردت بما فعلت أن تبقى لهم ولا يغصبهم الملك عليها، فنسب الأبانة في هذاالفعل إلى نفسه لِعِلَّة ذكر التّعييب، لأنّه أراد أن يعيبها عندالملك إذا شاهدها فلا يغصب المساكـين عـليها، و أراد الله عزوجلَّ صلاحهم بما أمره به من ذلك.

ثم قال: و أما الغلام فكان أبواه مؤمنين، و طلع كافراً، و علم الله تعالىٰ ذكره إن بقى كفر أبواه و أفتتنا به وضلاً بـإضلاله إيّاهما، فأمرني الله تعالىٰ ذكره بقتله و أراد بذلك نـقلهم إلى محلّ كرامته في العاقبة.

فاشترك بالأبائة بقولة المنازرين

فخشينا أن يرهقهما طغياناً و كفراً، فأردنا أن يبدلهما ربّهما خيراً منه زكاة و أقـرب رحــماً، و إنّــما اشــترك فــيالأبــانة باب پنجاه و چهارم ..... ۲۲۵ ..... ۲۲۵

خضر گفت: این عذر مفارقت بین من و تو است، من به زودی تو را بر اسرار کارهایم که بر فهم آن صبر و ظرفیتی نداشتی آگاه می سازم، پس فرمود: امّا آن کشتی راکه بشکستم صاحبش خانواده فقیری بودکه از آن کسب و ارتزاق می کردند و چون کشتی های بی عیب را پادشاه به غصب می گرفت خواستم این کشتی را ناقص و معیوب کنم، پس قصدم با این کار آن بود که کشتی را بدین وسیله برای صاحبانش نگاه داشته و پادشاه غصبش نکند.

پس جناب خضرطان این فعل (شکستن کشتی) امتیازی که برای کشتی مساکین پدید آمد را به خود نسبت داد نه به حقّ عزّوجلّ زیرا بیان پیدا شدن امتیاز مزبور با ذکر لفظ تعییب صورت گرفته و ادب مقتضی بود آن را به خدای تعالی نسبت ندهد چه آنکه خضر خواست کشتی را معیوب کند تا سلطان با مشاهده عیب از غصبش صرفنظر کند و حقّ جلّ وعلا ارادهاش از فرمان مزبور به خضر ضلاح مساکین بوده لاجرم ادب اقتضاء میکند که مُجری فرمان پدید آوردن عیب را به حضرتش نسبت نداده بلکه آن را فعل خویش معرفی کند از این رو خضرطان ا

و امما آن غلام: پدر و مادر او مؤمن بودند و وی کافر متولد شد و خدا می دانست که اگر باقی بماند پدر و مادر نیز به خوی او در آمده و مفتونش شده و با ضلال او گمراه خواهند شد لذا مرا امرکرد تا وی را بکشم و با این فعل حقّ تبارک و تعالی پدر و مادر او را به محل کرامت خویش نقل داد جناب خضر للی در اخبار از این فعل برخلاف فعل قبلی از فاعل فعل مشترکاً تعبیر آورده یعنی خود را با حقّ عزّوجل شریک قرار داد و گفت: و امّاکشتن آن پسر: پدر و مادرش مؤمن بوده و ما باک داشتیم که آن پسر آنها را به کفر و طغیان بکشد پس خواستیم تا به جای او پروردگارشان فرزندی بهتر و صالحتر از حیث ارحام پرستی به آنها عطاء کند.

و تعبیر به «خشینا» و «اردنا»

اینکه چرا جناب خضرطال گفت: خشینا و اردنا با اینکه مناسبتر آن بودکه خشیت را به خود و اراده را به حقّ تبارک و تعالیٰ نسبت دهد شرح و توضیحش آن است که: حقّ تعالی وقتی خضرطال را مأمور به قتل آن پسر نمود و به وی خبر داد علل الشرايع /ج ١ ............ لانّه لا يفو ته شيء ولا يمتنع عليه لانّه خشي واللّه لا يخشىٰ: لانّه لا يفو ته شيء ولا يمتنع عليه أحد أراده، و إنّما خشى الخضر، من أن يحال بينه و بين ما أُمِرَ فيه فلا يُدرك ثواب الإمضاء فيه، و وقع في نفسه أنّ اللّه تعالىٰ ذِكْرُه جعله سبباً لِرَحْمَة أبوي الغلام فَعَمِلَ فيه وسطَ الأمر من البشريّة مثل ماكان عمل في موسى الله؛ لأنّه صار في الوقت مُخبَراً، و كليم الله موسى الله مُخبراً ولم يكن ذلك باستحقاق

للخضر ﷺ للرّتبة على موسىﷺ، و هو أفضل من الخضر بل كان لاستحقاق موسى للتّبيين.

ثمّ قال: و امّاالجدار فكان لغلامين يتيمين في المدينة، و كان تحته كنز لهما، وكان أبوهما صالحاً، ولم يكن ذلك الكنز بذهب ولا فضة، و لكن كان لوحاً من ذهب فيه مكتوب: عجب لمن أيقن بالموت كيف يفرح؟! عجب لمن أيقن بالقدر كيف يحزن؟! عجب لمن أيقن أنّالبعث حقّ كيف يظلم؟! عجب لمن يرى الدنيا و تصرف أهلها حالاً بعد حال كيف يطمئنّ إليها؟! وكان أبوهما صالحاً كان بينهما و بين هذاالأب الصالح سبعون أباً باب پنجاه و چهارم ..... ۲۲۷

که بهزودی کفرش ظاهر خواهد شد جناب خضر از وقوع بداء در امان نبوده و این بیم و هراس را داشت که بین او و آنچه به آن امرگردیده فاصله شده و مانعی پیدا شود و بدین ترتیب از اعضاء و انجام مأمور به محروم شده و ثواب آن را درک نکند ولی خداوند عزّوجلّ هراس و بیم نداشته زیرا هیچ فعلی از او فوت نشده و اساساً بین او و انجام هیچ عملی مانعی در حقش تصوّر نمی شود امّا در عین حال در نفس جناب خضر خطور کرد که خداوند جلّ ذکره او را سبب برای رحمت پدر و مادر آن پسر قرار داده پس پیدا شدن این بیم و خشیت در او چون به واسطه اخبار خدای عزّوجلّ بود از این رو در وسط کلام دو فعل «خشیت» و «اراده» را به خود حقّ عزّوجلّ نسبت داد (نسبت خشیت به خود بالمباشره بوده و به خدا بالتسبیب می باشد چنانچه در اراده نسبتش به باری تعالی بالمباشره است و به خطر تبعاً می باشد چنانچه در اراده نسبتش به باری تعالی بالمباشره است و به خطر تبعاً مورت گرفته)

باری خضر در وسط کلام به جنبه بشری عمل نمود و خشیت را به خود و خدا نسبت داد چنانچه در برخورد و عملش با موسی الملل چنین عمل کرد زیرا وی در آن هنگام مخبر و خبردهنده بود و کلیمالله مخبّر و مستمع نه اینکه خضر مقام و رتبهاش بر موسی ترجیح داشت بلکه وی افضل از خضر بود منتهی چون موسی مستحق بود به او گفته شود که وی همه چیز را ندانسته و جاهلی است که فقط به تعلیم حقّ تعالی علم برایش حاصل می شود لاجرم واسطه و مأمور برای رساندن این خبر به موسی خضر گردیده بود.

سپس خضر به موسی طبق گفت: امّا این که چرا دیوار را تعمیر کردم: این دیوار تعلّق به دو پسر یتیمی داشت که در مدینه زندگی میکرده و پدری صالح داشتند و در زیر آن گنجی از ایشان نهفته بود، این گنج طلا و نقره نبود بلکه لوحی از جنس طلا بود که در آن این جملات نوشته شده و به چشم می خورد: تعجّب است از کسی که به مرگ یفین دارد و چگونه شاد و مسرور است ؟! تعجّب است از کسی که یقین به قَدَر دارد و چگونه محزون می باشد؟! نعجّب است از کسی که یقین دارد به زنده شدن در روز رستاخیز و چگونه ستم میکند؟!

تعجّب است از کسی که بی ثباتی و بی اعتباری دنیا را دیده و مشاهده میکند که اهل آن از حالی به حالی دیگر دگرگون می شوند ولی با این حال به آن اطمینان دارد. پدر این دو پسر مردی نیکوکار بود، بین او و این دو پسر هفتاد پدر دیگر قرار علل الشرايع /ج ١ ..... ٢٢٨ قحفظهما الله بصلاحه.

ثم قال: فأراد ربّك أن يبلغا أشدّهما و يستخرجا كـنزهما، فتبرّأ منالأبانة في آخر القصص و نسب الإرادة كلّها إلىاللّه تعالىٰ ذكره في ذلك؛ لأنّه لم يكن بقي شيء ممّا فعله فيخبر به بعد و يصير موسىٰﷺ به مخبراً و مـصغياً إلى كـلامه تـابعاً له فتجرّد منالأبانة والارادة تجرّد العبد المخلص.

ثمّ صار متنصّلاً ممّا أتاه من نسبة الأبانة في أوّل القصّة، و من ادّعاء الاشتراك في ثاني القصة، فقال: رحمة من ربّك و ما فعلته عن أمري، ذلك تأويل ما لم تستطع عليه صبراً، ثم قال جعفرين محمّد الله إنّ أمر الله تعالىٰ ذكره لا يحمل على المقاييس و من حمل أمرالله على المقاييس هلك و أهلك أنّ أوّل معصية ظهرت الأبائة عن إبليس اللّعين حين أمراللّه تعالىٰ ذكره ملائكته بالسّجود لآدم، فسجدوا و أبلى إبليس اللّعين أن يسجد، فقال عزّوجلاً:

ما منعك ألا تسجد إذ أمر تك، قال: أنا خير منه، خلقتني من نار و خلقته من طين، فكان أوّل كفر، قوله:

أنا خير منه، ثم قياسه بقوله: خـلقتني مـن نــار و خــلقته مــن طــين،

ياب پنجاه و چهارم ..... ۲۲۹

داشتند که حقّ تعالی با صلاح خود ایندو پسر را محافظت فرمود، سپس خضر به جناب موسی للہ کہا گفت:

پروردگار تو خواست آن دو پسر به حد رشد رسند تا به کمک لطفش آنها خودشان گنج را استخراج کنند و چنانچه ملاحظه میکنیم جناب خضرطی هنگام خبر دادن از قصّه سوّم که آخرین قصص سه گانه میباشد از اسناد قعل به خویش، خود را برحذر داشت بلکه اراده را به طور کلی نسبت به حقّ تعالی داد چه آنکه غیر از فعل اوّل و دوّم که جناب خضر اوّلی را صرفاً به خود نسبت داد و دوّمی را مشترک بین خویش و حقّ تعالی معرّفی کرد عملی دیگر باقی نماند که مستند به او و اراده اش باشد تا وی از آن خبر داده و جناب موسی هم مستمع و شنونده اش محسوب گردد از این رو در هنگام اخبار از فعل سوّم به طور کلی حضرتش خود را مجرّد از انجام آن دانست و اراده فعل را نیز از حقّ تعالی قرار داد بدون این که برای خودش کوچکترین دخالت و شراکتی در فعل و اراده آن قائل شود چنانچه بنده مخلص در درگاه الهی باید خود را چنین ببیند.

سپس جناب خضرطلیا از نسبت دادن فعل در اوّلین قصّه به خود و از ادّعای اشتراک در فعل با خدا در دوّمین قصّه به نحوی تبرّی جسته و پوزش طـلبیده و فرموده:

پروردگار تو اراده این معنا کرده از جهت رحمت و بخششی که دارد و من این کارها را از پیش خود و به رأی خویش انجام ندادم بلکه به فرمان حقّ تعالی بود، این است مآل و باطن کارهایی که تو طاقت و ظرفیّت دیدن آنها را نداشتی.

سپس امام جعفرین محمّد اللی قرمودند؛ امر خدا را تباید بر قیاس و استحسان عرضه داشت و کسی که چنین کند هم هلاک شده و هم دیگران را هلاک نموده، اولین معصیتی که در عالم به ظهور رسید اظهار فضل و برتری از ناحیه ایلیس ملعون بود و آن در وقتی صورت گرفت که خدای عزّوجل تمام فرشتگان را مأمور به سجده در مقابل آدم طیلا نمود، جملگی سجده کردند مگر ایلیس که از سجود امتناع کرد، حقّ \_ جلّت عظمته \_ فرمود:

وقتی به تو امرکردم چه چیز تو را از سجده نمودن بازداشت؟ ابلیس گفت: من از او بهتر هستم زیرا مرا از آتش و او را از گِل آفریدی. پس اولین کفری راکه مرتکب شد این بودکه گفت: من بهتر از آدم هستم، سپس قیاسی که نمود و گفت مرا از آتش و او را از گل آفریدی دوّمین خلافی بودکه از وی علل الشرايع /ج ١ .....٢٣٠ ..... فطرده الله عزَّوجلَّ عن جواره، و لعنه و سمّاه رجيماً و أقسم بعزّته لايقيس أحد في دينه إِلاَّ قَرَنَه مع عدوّه إبليس في أسفل درك منالنّار.

قال مصنّف هذاالكتاب: إنّ موسى الله مع كمال عقله و فضله و مـحلّه منالله تعالىٰ ذكره، لم يستدرك باستنباطه و استدلاله معنىٰ أفعال الخضر الله حتّى اشتبه عليه وجه الأمر فيه.

و سخط جميع ما كان يشاهده حتّىٰ أخبر بتأويله فرضي، ولو لم يخبر بتأويله لما أدركه و لو فنىٰ في الفكر عمره فإذا لم يجز لأنبياء الله و رسله صلوات الله عليهم، القياس والاستنباط والاستخراج، كـان مـن دونـهم من الأمم أولىٰ بأن لا يجوز لهم ذلك.

٢- و سمعت أبا جعفر محمّدين عبدالله بن طيفور الدامغاني الواعظ بفَرْغانَة يقول في خرق الخضر الله السفينة، و قـتل الغـلام، و إقـامة الجـدار إن تـلك اشـارات مـن الله تـعالى لموسى الله، و تعريض بها إلى ما يريده من تذكيره لمنن سابقة لله عزوجل عليه نبّهه عليها و على مقدارها من الفضل ذكره بخرق السفينة، أنّه حفظه في الماء حين ألقته أُمّه في التابوت، و ألقت التابوت في اليم و هو طفل ضعيف لا قوّة له، فأراد بذلك، أنّ الذي حفظك في التابوت الملقى في اليم هو الذي يحفظهم في السفينة، باب پنجاه و چهارم ..... ۲۳۱

سرزد، باری حقّ تعالی او را به خاطر این خلافش از درگاه خود راند و مورد لعن قرارش داد و نامش را «رجیم» یعنی رانده شده نهاد و به عزّت و جلال خودش سوگند خورد که احدی در دینش قیاس نکند مگر آنکه او را با دشمنش یعنی ابلیس در پست ترین درکات جهنّم قرین قرار می دهد.

مصنّف این کتاب (**صدوق علیهالرحمه**) میگوید: با اینکه جناب موسی للیًلا از نظر عقل و فضل و موقعیّت نزد باری تعالی کامل بود نتوانست با فکر و استنیاط خود معنای افعال خضر للیُلا را درک کند تا جایی که امر بر او مشتبه شد.

و از تمام افعالی که خضر مرتکب شد به غضب آمد تا وقتی که خضر اللہ او را از باطن آنها خبر داد و وی راضی گشت و اگر او از تأویل آنها به موسی اللہ خبر نمی داد قطعاً جناب موسی به حقیقت امر پی نمی برد اگرچه تمام عمرش را فکر می کرد و در نتیجه باید گفت:

وقتی برای انبیاء و رسل حقّ تعالی صلواتاللّه علیهم اجمعین قیاس و استحسان جایز نبود بهطریق اولی افرادی که در مادون مرتبه ایشان هستند نباید قیاس و استحسان به کار ببرند.

**حدیث (۲)** از ابوجعفر محمّدین عبداللّهین طیفور دامغانی واعظ در فرغانه<sup>(۱)</sup> شنیدم که در ذیل افعال سهگانه جناب خضرطﷺ (شکستن کشتی، کشتن پسر و تعمیر دیوار) میگفت:

این افعال که خضر طلط به قرمان خدای عزوجل آنها را انجام می داد اشارات و تنبیهاتی از ناحیه خداوند متعال به جناب موسی طلط بودند و بدین وسیله جناب اقدسی الهی آن حضرت را متذکر منّتهای سابق که در حقش عملی ساخته بود نمود، خداوند منّان موسی طلط را بر آن منّتها و بر مقدارشان این طور تنبیه فرمود:

با شکستن کشتی او را منذکّر ساخت که وقتی طفل ضعیفی بود و مادرش وی را در صندوقی نهاد و صندوق را به دریا افکند در وسط آبها از غرق شدن حفظش نمود، پس مراد حقّتعالی با این فعل آن بودکه به موسی گوشزدکند آنکسی که تو را در صندوق وسط دریا حفظ نمود سرنشینان کشتی را نیز داخل کشتی محافظت

۱. در مراصدالاطّلاع آمده است که فرغانه به فتح فاء و سکون راء شهری است وسیع در ماوراءالنّهر نزدیک بلاد ترکستان

علل الشرايع /ج ١ ..... ٢٣٢ و أما قتل الغلام:

فإنّه كان قد قتل رجلاً فيالله عزَّوجلَّ، و كانت تـلك زلّـة عظيمة عند من لم يعلم أن موسى نبيّ، فذكره بذلك منّة عـليه حين دفع عنه كيد من أراد قتله به.

و أما إقامة الجدار، من غير أجر فإنّ الله عـزَّوجلَّ ذكّـره بذلك فضله فيما أتاه من ابنتي شعيب حين سقى لهـما و هـو جائع و لم يبتغ على ذلك أجراً، مع حاجته إلىالطـعام، فـنبّهه عزَّوجلَّ على ذلك ليكون شاكراً مسروراً.

و أمّا قول الخضر لموسى، الله: هذا فراق بيني و بينك، فإنّ ذلك كان من جهة موسى، حيث قال:

> إن سألتك عن شيء بعدها فلا تصاحبني. .

فموسى الله هوالذي حكم بالمفارقة لما قال له:

فلا تصاحبنی و إنَّ موسَّی ﷺ؛ اختار سبعین رجلاً من قومه لمیقات ربّه، فلم یصبروا بعد سماع کلاماللّه عـزّوجلَّ حـتی تجاوزوا الحدّ، بقولهم: لن نؤمن لك حتی<sup>(۱)</sup> نری الله جهرة فأخذتهم الصّاعقة بظلمهم فماتوا، ولو اختارهم الله عزَّوجلَّ لعصمهم و لَما اختار من یعلم منه تجاوز الحدّ فإذا لم یصلح موسیﷺ للاختیار مع فضله و محلّه،

۱۔ سورة البقرة آبه (۵۵)

ياب پنجاه و چهارم ..... ۲۳۳

می فرماید. و امّاکشتن آن پسر نابالغ: قبلاً موسی للظلا مردی را در راه خدای عزّوجل به قتل رساند و این نزدکسی که نمی دانست موسی پیامبر است لغزش بزرگی تلقّی می شد لذا برخی درصدد برآمدند که به خاطر آن او را بکشند که البته به این هدف نرسیده و حقّ تبارک و تعالی موسی را ازکید و شرّ او حفظ کرد حال با فعل خضر للظّ خداوند او را متذکر آن منّت نمود.

و امّا تعمیر دیوار بدون اخذ اجرت: خداوند عزّوجلّ بهواسطه این کار خضر فضیلت عملی که جناب موسی للظّلُا قبلاً انجام داده بود را متذکّر شد و آن این بود که:

آن حضرت با اینکه خودش گرسنه بود برای دو دختر شعیب از چاه آب کشید بدون اینکه در قبال آن اجرتی طلب کند، پس حقّ تعالی با فعل خضر حضرتش را متنبّه ساخت و او را بهیاد عمل خویش آورد تا بدینوسیله شاکر و مسرور باشد. و امّا سخن خضر به موسی طلقَتْلا که گفت:

هذا فراق بینی و بینک.

فراقی که حاصل شد از ناحیه خود حضرت موسی بود زیرا قبلاً اظهار نموده بود که اگر از افعال تو پرسش نمودم دیگر با من مصاحبت و رفاقت مکن، پس در واقع جناب موسی ظلالاً با جمله دفلا تصاحبنی، حکم به مفارقت و جدایی نمود. سپس محمّدین عبداللهین طیفور فرمود:

جناب موسی للپلا هفتاد تن از رجال قوم خود را به منظور رفتن به وعده گاه ملاقات پروردگار انتخاب نمود، این مردان بعد از شنیدن کلام حقّ درنگ نکرده و با ایراد سخنی که در حدّ آن نبودند سبب مرگ خود شدند، ایشان خطاب به حضرت موسی للپلا گفتند:

ما به تو ايمان نخواهيم آورد تا وقتي كه خدا را آشكارا ببينيم.

به مجرّد ایراد این کلام صاعقهای پدید آمد و ایشان راگرفت و بلافاصله مردند، جای شبهه نیست اگر خدای عزّوجل آنها را برمیگزید بهطور قطع حفظشان مینمود و اساساً حقّ جلّوعلاکسانی را انتخاب نمیکرد که میدانست از حدّ تجاوز میکنند.

پس باید پذیرفت که جناب موسی با آن همه فضل و موقعیّت و شأنی که دارا بود برای اختیار آن مردان صلاحیّت نداشت و وقتی آن حضرت صلاحیّت نداشته باشد

علل الشرايع / ج ١ ..... \*\*\* ..... فكيف تصلح الأممة لاختيار الإمام بآرائها؟ وكيف يصلحون لاستنباط الأحكام و استخراجها بعقولهم النساقصة و آرائهم المتفاوتة، و هممهم المتباينة، و إراداتهم المختلفة، تعالىٰ اللَّه عنالرضا باختيارهم علوًا كبيراً. و أفعال أميرالمؤمنين صلواتالله عليه مثلها مثل أفاعيل الخضر ﷺ و هي حكمة و صواب، و انَّ جهل الناس وجه الحكمة والصواب فيها. ٣\_حدَّثنا محمّدبن الحسنبن أحمدبن الوليد في قال: حدَّثنا محمّدبن الحسن الصفّار، عن أحمدين محمّدين عيسي، عنالحسين بن سعيد، عنالحسين بن علوان. عــنالأعــمش، عــن عــباية الأسدى قال: كان عبداللَّهبن العبَّاس جالساً على شفير زمزم يحدّث النَّاس، فلمَّا فرغ من حديثه، أتاه رجل فسلَّم عليه ثُمَّ قال: يا عبدالله إنِّي رجل من أهل الشّام، فقال: أعوان كلِّ ظالم إلاَّ من عصم الله منكم، سَلَّ عمّا بدا لك، فقال: يا عبدالله بن عباس إنّى جـ تتك أسألك عـ مّن قـ تله عـليّ بن أبـى طالب مـن أهـل لاإلدإلاَّاللَّه لم يكفروا بصلاة. ولا بحَجٍّ ولا بصوم شهر رمضان. ولا بزكاةٍ. فقال له عبدالله: ثكلتك أمّك، سَلْ عمّا يعنيك ودع مالا يعينك. فقال: ما جئتك أضرب إليك من حِمْص للحجِّ ولا للعمرة، و لكنِّي أتيتك لتشرح لي أمر علىبن أبيطالب و فِعاله. فقال له: ويلك إن علم العالم صعب لاتحتمله ولاتقربه القلوب الصدئة. أخبرك أنّ علىبن أبيطالب كــان مــثله فــي هــذه الأمّــة كــمثل مـوسي والعالم للؤه.

باب پنجاه و چهارم ..... ۲۳۵ .....

چگونه مردم برای اختیار امام و پیشوا صلاحیّت دارند و چگونه می توانند با عقول ناقصه خود احکام را استنباط نموده و با آراء متفاوت و نیّات متباین و قصدهای مختلف آنها را استخراج نمایند، خدا منزّه است از اینکه به اختیار ایشان راضی و خشنود باشد.

و افعالی که از حضرت امیرالمؤمنین صلواتالله علیه صادر می شد همچون افعال صادر از خضرطﷺ بوده که تمامش مشتمل بر حکمت و صواب است اگرچه مردم وجه حکمت و صواب را در آنها ندانند

و همانطوری که جناب موسی با آنهمه عقل و درک نتوانست باطن افعال جناب خضر اللہ را درک کند بهطور قطع مردم مصالح و حِکَم منظور در افعال و اعمال صادرہ از حضرت امیر عوالم وجود صلواتاللہ و سلامه علیه را ادراک نخواهند نمود.

حدیث (۳) محمّدین الحسنین احمدین ولید تلکی میگوید: محمّدین حسن صفّار از احمدین محمّدین عیسی، از حسینین سعید از حسینین علوان، از اعمش، از عبایة الاسدی نقل کردہ که وی گفت: عبداللّٰهین عبّاس کنار زمزم نشسته بود و برای مردم حدیث میگفت پس از آنکه از سخن گفتن قارغ شد مردی به حضورش رسید و سلام کرد و سپس اظهار نمود: ای عبداللّٰه من مردی از اهل شام هستم.

ابن عباس فرمود: یاران شما جملگی ستمگر بوده مگرکسی که حقّ تعالی او را از ظلم مصون داشته است از آنچه می خواهی سؤال کن

اًن مردگفت: ای عبدالله بن عباس من به نزد شما آمد،ام که بپرسم کسانی را که علی بن ابی طالب اللہ کشت جملگی از اهل توحید بودہ نه منکر نماز بودند و نه حج و نه روزه ماه رمضان و نه زکاة پس چطور حضرت آنان را به قتل رساند؟!

\_\_\_\_\_\_ عبدالله فرمود: مادرت به عزایت بنشیند از آنچه تو را به رنج سفر انداخته و به اینجا آورده سؤال نما و غیر آن را رهاکن.

آن مردگفت: من بنزدت نیامدم و از حمص برای حج و عمره سفر نکردم بلکه آمدهام تا افعال و کارهای علیبن ابیطالبﷺ را برای من تشریح کئی.

ابن عبّاس فرمود: وای بر تو، راه یافتن به علم عالم بسیار مشکل بوده و هرگز دلهای زنگ گرفته به آن واقف نخواهند شد و نمی توانند آنرا حمل کنند، به تو خبر میدهم که مَثَل علیبن ابیطالب ظیّلاً در این امّت همچون مَثَل موسی و عـالم علل الشرايع /ج ١ ..... ٢٣٦

و ذلك أن الله تبارك و تعالىٰ قال في كتابه:

(يا موسى إنّي اصطفيتك علىالناس برسالاتي و بكلامي فخذ ما أتيتك وكن منالشاكرين وكتبنا له فيالألواح من كلّ شيء موعظة و تفصيلاً لكل شيء)<sup>(۱)</sup>، فكان موسى يرى أنّ جميع الأشياء قد أثبتت له، كما ترون أنتم أنّ عُلماءكم قد أثبتوا جميع الأشياء، فلمّا انتِهىٰ موسىٰ لللهُ إلى ساحل البحر فلقى العالم، فاستنطق بموسى ليصل علمه.

ولم يحسده كما حسدتم أنتم عليّ بن أبي طالب و أنكرتم فضله، فقال له موسى ﷺ: هل اتّبعك على أن تعلّمني ممّا علّمت رشداً، فـعلم العـالم أنّ موسى لايطيق بصحبته، ولايصبر على علمه، فقال له: إنّك لن تستطع معي صبراً، وكيف يصبر على ما لم تحط به خبراً؟

فقال له موسى: ستجدني إن شاءالله صابراً ولا أعصي لك أمـراً. فـعلم العالم أنّ موسى لايصبر على علمه. فقال: فإنّ اتّبعتني فلا تسألني عن شيء حتّىٰ أُحدّث لك منه ذكراً.

قال: فركبا في السفينة فخرقها العالم وكان خرقها للَّه عزّوجلّ رضى. و سخط ذلك موسى ولقى الغلام فقتله، فكان قتله للَّه عزَّوجلّ رضى، و سخط ذلك موسى و أقام الجدار فكان إقامته للَّه عزَّوجلّ رضى، وسخط موسى. كــــذلك كــــان عـــليّبن أبـــيطالبﷺ لم يــقتل إلاَّ

۱- سوره اعراف آیه (۱۴۴)

باب پنجاه و چهارم ..... ۲۳۷

(خضر) اللَّیَظُ می باشد و توضیح آن این است که: خداوند تبارک و تعالی در کتابش می فرماید:

ای موسی من ترا برای اینکه پیغامهای مرا به خلق برسانی برگزیده و به همصحبتی خویش انتخاب کردم پس آنچه راکه به تو فرستادم کاملاً فراگیر و شکر الهی را بهجای آور و در الواح (تورات آسمانی) از هر موضوع برای نصایح و پند و تحقیق هر چیز به موسی نوشته و دستور دادیم.

جناب موسی الله تصوّر میکرد تمام اشیاء برای او ثابت و روشن است همان طوری که شما معتقدید علماء شما به هر چیز واقف و آگاهند، باری وقتی موسی الله به کنار دریا رسید با عالم (خضر الله) ملاقات نمود، موسی با وی سخن بسیار گفت تا به علم وی برسد ولی به وی حسد نبرد آن طوری که شما به علی بن ابی طالب حسد ورزیدید و فضلش را انکار کردید، موسی الله به خضر گفت: اگر من از تو تبعیّت کرده و خدمتت را بجا آورم از علم لدئی خود به من می آموزی؟

عالم (خضر) دانست که موسی طاقت هم صحبت شدن یا او را نداشته و بر علم و دانستنیهای وی صبر و قرار ندارد لذا به او گفت: تو هرگز ظرفیّت و توانایی آنکه با من صبر کنی و مرا تحمّل نمایی را نداری و چگونه صبر توانی کرد بر چیزی که اصلاً آگهی از آن نداری؟

موسى اظهار داشت: به خواست خدا مرابا صبر و تحمّل خواهى يافت و هرگز در هيچ امر با تو مخالفت نخواهم نمود مرزمين ميري کې

عالَم (**خضر**) دانست که موسی بر علم او صبر و تحمّل نخواهد نمود، پس به او گفت: اگر تابع من شدی دیگر از آنچه نمایم سؤال مکن تا وقتی که از آن راز، تو را آگاه سازم.

این عبّاس گفت: موسی و خضر بر کشتی سوار شدند، خضر کشتی را شکست، این شکستن مورد رضایت خدای عزّوجلّ بوده و موجب غضب و خشم موسی گردید.

و خضر با پسر که ملاقات نمود او راکشت و این کشتن مورد رضایت خدای عزّوجلّ بوده و موجب غضب و خشم موسی گردید و دیوار راکه مرمّت و تعمیر نمود این تعمیر مورد خشنودی حقّتعالی بوده و موجب غضب و خشم موسی گردید و همچنین است علیبن ابیطالبطلیلاً زیرا آن حضرت کسی را نکشت مگر

من كان قتله لله رضي، ولأهل الجهالة من النَّاس سخطاً.

اجلس حتّىٰ اخبرك أنّ رسولاالله ﷺ تزوّج زينب بنت جحش، فأولم و كانت وليمته الحيس، و كان يدعو عشرة عشرة، فكانوا إذا أصابوا اطعام رسولاالله ﷺ

استأنسوا إلى حديثه واستغنموا النظر إلى وجهه، و كان رسولالله ﷺ يشتهي أن يخفّفوا عنه، فيخلوا له المنزل لأنّه حديث عهد بعرس.

و كان يكره أذى المؤمنين له، فأنـزل اللّــه عـزَّوجلّ فـَيه: قــراناً أدباً للمؤمنين. و ذلك قوله عزَّوجلّ:

(يا أيَّهاالذين آمنوا لاتدخلوا بيوت النبيَّ إلاَّ أن يؤذن لَكم إلى طعام غير ناظرين إناه، و لكن إذا دعـيتم فـادخلوا. فـإذا طـعمتم فانتشروا ولا مستأنسين لحديث إنَّ ذلكم كان يؤذي النبي فيستيحى منكم، والله لايستحيى من لحقّ)<sup>(۱)</sup>.

فلمّا نزلت هذه الآية كان الناس إذا أصابوا طعام نبيّهم الله كلم يلبثوا أن يخرجوا.

قال: فلبث رسولالله ﷺ سبعة أيّام، ولياليهنّ عند زينب بنت جحش، ثم تحول إلى بيت أُمّسلمة ابنة أبي أُميَّة، وكان ليلتها و صبيحة يومها مــن رسولااللهﷺ.

قال: فلمّا تعالىٰ النهار انتهىٰ عليﷺ إلىالباب فدقّه دقّاً خفيفاً له، عرف رسولااللهﷺ دقّه و أنكرته أُمسلمة، فقال يا أُمّسلمة: قــومي فــافتحي له الباب.

فقالت: يا رسولاالله من هذا الذي يبلغ من خطره. أن أقوم له فأفتح له الباب، و قد نزل فينا بالأمس ما قد نزل من قول الله عزَّوجلّ: باب پنجاه و چهارم ...... ۲۳۹ ....

ِ آنکه آن قتل مورد رضایت و خشنودی حقّ تبارک و تعالی بود و موجب غضب و خشم اهل جهالت، سپس ابن عبّاس به آن مرد فرمود: بنشین تا خبری برایت نقل کنم:

رسول خداعی از با زینب دختر جحش ازدواج نمود و شب زفاف ولیمه دادند و ولیمه اشان خوراک حیس<sup>(۱)</sup> بود، حضرت ده نفر ده نفر مردم را دعوت به طعام نمودند مردم وقتی طعام رسول خداعی از می خوردند می نشستند و با آن جناب سخن گفته و نظر نمودن به جمال حضرتش را غنیمت می شمردند ولی رسول خداعی از میل داشتند که مردم از توقف خود نزدش بکاهند و پس از تناول طعام درنگ نکرده و پراکنده شوند و منزل را برایش خالی کنند زیرا آن جناب تازه داماد بوده و از ایذاء نمودن مؤمنین حضرتش را ناخرسند و غیرخشنود بودند لذا خداوند عزوجل این آیه را به منظور تأدیب مؤمنین نازل کرد و فرمود:

ای کسانی که به خدا ایمان آوردید به خانه های پیامبر مَنْتَوْلَمَوْ داخل مشوید مگر آن که به شما اذن دهد و بر سفره طعامش دعو تنان کند، در آن حال هم نباید زودتر از وقت آمده و به ظروف غذا چشم انتظار گشایید، بلکه زمانی که دعوت شده اید بیایید و چون غذا تناول کردید زود از پی کار خود متفرّق شوید نه آن که آنجا برای سرگرمی و انس به سخنرانی پردازید که این کار پیغمبر را آزار می دهد و او به شما از شرم و حیا اظهار نمی دارد ولی خدا در اظهار حق از شما هیچ خجالتی ندارد. پس از نزول این آیه رفتار مردم تغییر کرد و بعد از صرف طعام پیامبرشان عَنْوَوْهُ

ابن عبّاس میگوید: رسول حداعًا بعد مفت شبانه روز پیش زینب ماندند سپس به خانه ام سلمه دختر ابی امیّه تشریف برده و شب هشتم و صبحش را در آنجا به سر بردند و وقتی آفتاب بالا آمد علی الله به در منزل آمده و درب را آهسته کوبیدند، پیامبر اکرم عید از کوبنده درب را شناخته ولی امّ سلمه او را نشناخت لذا حضرت به وی فرمودند: برخیز درب را بازکن.

امّسلمه عرضه داشت: یا رسولالله، این کیست که از او در امانی و مرا مأمور مینمایی که برخاسته و درب را برایش بگشایم و حال آنکه دیروز درباره ما فرموده خدای عزّوجلّ نازل شده که:

۱.کلمه **دخیس»** به فتح حاء و سکون باءِ خوراکی است که از خرما و روغن و کشک به دست می آید.

علل الشرايع /ج ١ ..... ٢٤٠ ....

و إذا سألتموهنّ متاعاً فأسألوهنّ من وراء حجاب)(<sup>()</sup> فمن هـذا الذي بلغ من خطره ان استقبله بمحاسني و معاصمي.

قال: فقال لها رسول الله ﷺ كهيئة المغضب: من يطع الرسول فقد أطاع الله، قومي فافتحي له الباب، فأنّ بالباب رجلاً ليس بالخرق ولا بالنزق ولا بالعجول في أمره، يحبّ الله و رسوله و يحبّه الله و رسوله، و ليس بفاتح الباب حتىٰ يتوارىٰ عنه الوطئ.

فقامت أمّسلمة: و هي لا تدري من بالباب غير أنّها قد حفظت النـعت والمدح، فمشت نحو الباب و هي تقول: بخبخ لرجل يحبّ اللّه و رسوله و يحبّه اللّه و رسوله. ففتحت له الباب.

قال: فأمسك بعضادتي الباب و لم يزل قائماً حتىٰ خفي عنه الوطئ، و دخلت أُمسلمة خدرها، ففتح الباب و دخل فسلَّم على رسول اللَّه ﷺ. فقال رسول اللَّه: يا أُمّسلمة تعرفينه؟ قالت: نعم. و هنيئاً له، هذا عليّ بن أبي طالبﷺ، لحمه من لحمي و فقال: صدّقت يا أُمّسلمة، هذا عليّ بن أبي طالبﷺ، لحمه من لحمي و رُبُ

أمَّ سلمة:

اسمعي واشهدي، هذا عليّبن أبيطالب أميرالمؤمنين، و سيّدالمسلمين، و هو عيبة علمي، و بابي الذي أو تي منه، و هو الوصيّ بعدي علىالأموات من أهلبيتي، والخليفة علىالأحياء من أُمَّتي، و أخي فيالدنيا والآخرة، و هـو مـعي فـيالسـنام الأعـليٰ،

١- سورة الاحزاب، آيه ٥٣

\*\*1 .... باب پنجاه و چهارم . .

ای مؤمنین، هرگاه چیزی را از همسران پیامبر تُوَثَّقُهُ خواستید آنرا از پشت حجاب طلب کنید.

با توجّه به این آیه این کیست که من در امان باشم و با روی باز و آشکار بدون مواضع زینت با او مقابل شوم؟ ابن عبّاس گفت: رسول خداعَتِیْوَلَهُ با هیئتی غضبناک به او فرمود:

کسی که اطاعت رسول را نماید در واقع خدا را اطاعت نموده، برخیز درب را باز کن، پشت درب مردی است که به کارش جهل نداشته و در آن عجول و شتابان نیست، خدا و رسولش را دوست داشته و خدا و رسولش نیز او را دوست دارند، مطمئناً بدان وقتى قفل درب را بازكردي او درب را نخواهد گشود مگر وقتى كه صدای قدمهای تو را دیگر نشنود.

المسلمه در حالي كه نمي دانست پشت درب كيست ولي توصيفات و مدح پيامبر راجع به او را در خاطر داشت برخاست و بهطرف درب رفت در حالي كه ميگفت: بهبه و خوشا به حال کسی که خدا و رسولش را دوست داشته و آنها نیز او را دوست مي دارند درب را گشود.

ابن عبّاس گفت: على المُثْلَة دو لنگه درب راگرفته و پيوسته پشت درب ايستادند تا صدای پاهای امّسلمه دیگر شنیده نشد، امسلمه به پستوی خانه داخل شد در این وقت علی للظل درب خانه را گشود و داخل منزل شد و بر رسول خدا للگول سلام کرد.

رسول خداغي فرمودند اى أم سلمه، أو را مى شاسى؟

عرضه داشت، بلي، گوارا باد بر او اين مقام، او عليّ بن ابي طالب لليُلْهِ است. پيامبر يَكْلِينُ فرمود: راست گفتي، اين علي بن ابي طالب است گوشتش گوشت من و خونش، خون من است، او نسبت به من همانند هارون نسبت به موسى است با این فرق که پس از من پنامبری دیگر نیست، ای امسلمه، بشنو و شاهد باش، این على بن ابى طالب و اميرمؤمنان و آقاى مسلمانان بوده و صندوق علم من و دربى است که از آن باید وارد شوند تا به من برسند، او وضَّى بعد از من بر اموات از اهل بیت و جانشین من بر احیاء از امّتم می باشد، در دنیا و آخرت برادرم بوده و در عرش اعلى با من خواهد بود.

علل الشرايع /ج ١ .....٢ اشهدي يا أُمّ سلمة واحفظي: اُنّه يقاتل الناكثين والقاسطين والمارقين. فقال الشاميّ: فرجت عنّي يا عبدالله، اشهد أنّ عليّ بن أبي طالب مولاي و مولىٰ كلّ مسلم.

باب ٥٥ العلّة التي من أجلها قال الله تعالىٰ لموسى حين كلّمه: فَاخْلَحْ نَعْلَيْك، و علّة قول موسى: واحْلُلْ عُقْدةً مِنْ لساني ١ - حدَّثنا محمّدين الحسنين أحمدين الوليدين قال: حدَّثنا محمّدين الحسن الصفّار قال: حدَّثنا يعقوبين يزيد، عن محمّدين أبي عمير، عن أبانين عثمان، عن يعقوبين شعيب، عن أبي عبدالله الله قال: قال الله عزَّوجلّ لموسى علا: فاخلع نعليك، لأنّها كانت من جلد حمار ميّت.

٢ ـ حدّثنا أبوجعفر محمّدبن عليبن نصر البخاري المقري قال: حدّثنا أبوعبدالله الكوفي الفقيه بـفرغانة، بـإسناد مـتّصل إلىالصـادق جـعفربن محمّدهی أنّه قال: في قول الله عزَّوجلّ لموسىﷺ: (فاخلع نعليك)<sup>(۱)</sup>.

قال: يعني ارفع خوفيك يعني خوفه مـن ضـياع أهـله، و قـد خـلفها تمخض، و خوفه من فرعون.

۱-سوره طه آیه(۱۲)

باب پنجاه و پنجم ...... و حفظ کن این موضوع راکه او با ناکثین<sup>(۱)</sup> و قاسطین<sup>(۲)</sup> و ای امّسلمه شاهد باش و حفظ کن این موضوع راکه او با ناکثین<sup>(۱)</sup> و قاسطین<sup>(۲)</sup> و مارقین<sup>(۳)</sup> میجنگد. سخن ابن عبّاس که به اینجا رسید، مرد شامی گفت: ای عبداللّه مشکلم را حل نمودی، شهادت میدهم که علیبن ابیطالب آقای من و آقای هر مسلمانی است.

## **باب پنجاه و پنجم** سزگفتار حقّ تبارک و تعالی در هنگام سخن گفتن با موسی به او: فاخلع نعلیک و نیز سز این کلام موسی: و احلل عُقدة من لسانی

#### حديث (1)

محمّدین الحسنین احمدین ولید الله میگوید: محمّدین حسن صفّار، از یعقوبین یزید،<sup>(۵)</sup> از محمّدین ابی عمیر، از ابانین عثمان، از یعقوبین شعیب،<sup>(۶)</sup> از حضرت ابی عبدالله للپار نقل کرد، که آن حضرت فرمودند: خداوند عزّوجل به حضرت موسی للپار فرمود: قاخلع نعلیک<sup>(۷)</sup> یعنی دو کفش خود را از پا در بیاور زیراکفش آن حضرت از پوست درازگوش مرده بود.

ابوجعفر محمّدین علی بن نصرالبخاری المقری میگوید: ابوعبدالله کوفی فقیه فَرْغانه با اسنادی که متّصل به امام صادق طلیلا می شود نقل میکند که امام طلیلا در ذیل فرموده حقّ عزّوجل به جناب موسی طلیلا «فاخلع نعلیک» فرمودند: یعنی: دو خوف و هراسی راکه داری از خود برطرف کن دیکی ترس از اینکه همسرت ضایع شده و آسیب ببیند (چون وقتی موسی طلیلا به طور می رفت همسرش راکه باردار بود و درد زاییدن گرفته بود گذارد و رفت) دیگر هراس و ترس از فرعون.

۱. مقصود از **«ناکثین»** اصحاب جَمَل هستند. ۲. مراد از دقاسطین، اصحاب صنّین میباشند. ۲. منظور از «**مار قین»** اصحاب نهروان میباشند. ۲. محمّدين الحسنين احمدين وليد ابوجعفر شيخ قميين و فقيه ايشان بوده و ثقه و عين مي باشد. ۵ يعقوبين يزيدالكاتب، مرحوم علامه در خلاصه فرموده وي ثغه و صدوق بوده است. ۶. يعقوب بن شعبب بن ميشمالاسدي به فرموده نجاشي و علامه در خلاصه نقه مي باشد. ۷. سوره طه آیه (۱۲)

علل الشرايع /ج ١ ..... ٢٢٤

٣ ـ و سمعت أباجعفر محمّدبن عبداللُّهبن طـيفور الدّامــغاني الواعـظ يقول: في قول موسىﷺ:

واحلل عقدة من لساني يفقهوا قولي، قال: يقول: إنّي أستحيي أن أكلّم بلساني الذي كلّمتك به غيرك، فيمنعني حيائي منك عن محاورة غـيرك. فصارت هذه الحال عقدة علىٰ لساني، فاحللها يفضلك، واجعل لي وزيراً من أهلي هارون أخي. معناه: أنّه سَأَلَ الله عزَّوجلّ أن يأذن له في أن يعبّر عنه هارون، فلا يحتاج أن يكلّم فرعون بلسان كلّم الله عزَّوجلّ به.

### باب ۵۶

العلّة التي من أجلها قال الله عزَّوجلّ لموسىٰ و هارون: اذهبا إلى فرعون إنّه طغىٰ، فقولا له قولاً لَيِّناً لعلَّه يتدكّر أو يخشىٰ

ا ـحدَّثنا الحاكم أبو حمّد جعفرين نعيمين شاذان النيسابوري في، عن عمّه أبي عبدالله محمّد بن شاذان قال: حدّثنا الفضلين شاذان، عن محمّدين أبي عمير قال: قلت لموسى بن جعفر الله: أخبرني عن قول الله عزَّوجلّ لموسى و هارون: اذهبا إلى فرعون إنّـه

طغیٰ، فقولا له قولاً لیّناً، لعلَّه يتذكّر أو يخشیٰ؟

فقال: امّا قوله: فقولا له قولاً ليّناً \_أي كنّياه و قولا له: يا أبامصعب، و كان اسم فرعون: أبامصعب الوليدبن مصعب.

#### حديث (٣)

و از ابوجعفر محمّدبن عبدالله بن طيفور دامغانی واعظ شنيدم که در ذيل کلام موسی للللہ: وَاحْلُلْ عُقْدَةً مِنْ لِساني يَفْقَهُوا قَوْلِي<sup>(۱)</sup> (و عقده را از زبانم بگشا تا مردم سخنم را نيک بفهمند) میگفت: جناب موسی لللہ می خواهد بفرمايد: من شرم دارم با زبانی که با تو سخن گفته ام با ديگری تکلّم نمايم لذا اين شرم و حياء مرا بازمی دارد از اين که با غير تو سخن بگويم و همين حالت عقده و گره بر زبانم گذارده پس بفضل خودت آن را بگشا و از اهل بيتم يکی را وزير و معاون من قرار بده، برادرم هارون را وزيرم نما.

مقصود موسی اللہ از این کلام آن است که: خدایا اذن بدہ که هارون از مقصود و منظور من تعبیر کردہ و با فرعون سخن گوید و بدین ترتیب احتیاجی نباشد که مَن با زبانی که با تو تکلّم نمودہام با فرعون سخن بگویم.

### باب پنجاه و ششم

سز اینکه حقّ عزّوجلّ به موسی و هارون فرمود: اذهبا الی فرعون انّه طغی، فقولا له قولاً لیّناً لعلّه یتذکّر أو یخشیٰ<sup>(۲)</sup> حدیث (۱)

حاکم ابومحمّد جعفرین نعیمین شاذان نیشابوری ظلی از عمویش ابوعبداللّه محمّدین شاذان، از فضل بن شاذان از محمّدین ابیعمیر نقل میکند که وی گفت: محضر موسی بن جعفر للیک عرض کردم بفرمایید چرا حقّ عزّوجل بـه مـوسی و هارون فرمود:

اذهبا الی فرعون انّه طغی (بروید نزد فرعون که او طغیان نموده) فقولا له قولاً لیناً (با سخنی نرم با او تکلّم کنید) لعلّه یتذکر او یخشی (شاید او متذکّر شده یا بیمناک شود).

امام، للظ فرمودند:

امًا اینکه خداوند فرمود: **قولاً له قولاً لَیّناً** مقصود از قول لَیّن، این است که او را به کنیهاش صدا زده و به او بگویید: یا ابامصعب، چه آنکه اسم فرعون ایامصعب ولیدبن مصعب بود.

۱. سوره طه آیه (۲۷)

۲ ـ سوره طه آبات (۲۳) و (۴۲)

علَّل الشرايع /ج ١ ..... ٢٢۶

و أما قوله: لعلَّه يتذكّر أو يخشىٰ، فإنّما قال: ليكون أحرص لموسى علىالذّهاب، و قد علم الله عزَّوجلّ أنّ فرعون لايتذكّر ولا يخشىٰ إِلاَّ عند رؤية البأس، ألاٰ تسمع الله عزَّوجلّ يقول: (حتىٰ إذا أدركه الغرق قال: آمنت انّه لاإلّه إلاً الذي آمنت بــه بنوإسرائيل و انا منالمسلمين)<sup>(۱)</sup>، فلم يقبل الله إيمانه، و قال: (الآن و قد عصيت قبل و كنت منالمسدزين)<sup>(۲)</sup>.

### باب ۵۷

العلّة الّتي من أجلها سُمّي الجبل الذي كان عليه موسى لما كلّمه الله عزّوجلّ: طورسيناء

### باب ۵۸

العلّة الّتي من أجلها قال هارون لموسى المُنْعُ يابن أمّ، لا تأخذ بلحيتي، ولا برأسي<sup>(37)</sup>، ولم يقل يابن أبي

۲-سورة يونس، آية: ۹۱

۱- سورة يونس، آية: ۹۰ ۲. سورة طه آية (۹۲) و امّا این که حقّ عزّوجلّ فرمود: لعلّه یتذکّر او یخشی جهتش آن است که با این عبارت جناب موسی تحریص و ترغیب شد به رفتن به نزد فرعون و همین مقدار مطلوب حقّ تبارک و تعالی بود و الاّ ذات اقدسش می دانست که فرعون نه متذکّر شده و نه خوف و هراس در او پیدا می شود مگر تنها هنگام دیدن عذاب و عقّاب و شاهد بر این گفتار کلام حقّ عزّوجلّ است که در سوره یونس آیه (۹۰) می فرماید: چون هنگام غرق فرعون فرارسید گفت: اینک من ایمان آورده و شهادت می دهم که حقّاً جز آن کسی که بنی اسرائیل به او ایمان دارند خدای دیگری نیست و من هم تسلیم فرمان او هستم.

خدای متعال ایمان او را در این وقت نپذیرفت و در آیه بـعد از هـمین سـوره فرمود:

اکنون باید ایمان بیاوری؟! در حالی که عمری به کفر و نافرمانی زیستی و از مردم بدکار بودی.

#### باب ينجاه و هفتم

سرَ نامیده شدن کوهی که جناب موسی ﷺ هنگام سخن گفتن با خدا به آن رفت به طور سینا حدیث (۱)

محمّدبن على بن بشار قزوينى على مى كويد: مطفّربن احمد ابوالفرج قزوينى از محمّدين جعفر اسدى كوفى از موسى بن عمران نخعى از عمويش حسين بن يزيد نوفلى، از على بن سالم، از سعيد بن جبير، از عبدالله بن عباس نقل كرده كه وى گفت: كوهى كه موسى لليَّلاً بر آن رفت به خاطر اين به طور سيناء ناميده شد كه بر آن درخت زيتون بود و هر كوهى كه بر آن گياه و درخت قابل استفادهاى روييده باشد طور سينا و طور سينين ناميده مى شود و كوهى را كه گياه و درخت قابل استفادهاى روييده باشد بر آن روييده بين استفادهاى دولين بين به طور سينين مايل

## باب پنجاه و هشتم

سز اینکه چرا هارون به موسیطلِیَّالِ گفت: یابن ام لا تأخذ بلحیتی ولا برأسی و نگفت: یابن ابی

| ۲۴۸ | /ج ۱ | علل الشرايع ا |
|-----|------|---------------|
|-----|------|---------------|

١ حدّثنا علي بن أحمد بن محمّد، و محمّد بن أحمد الشّيباني، والحسين بيراهيم بن أحمد بن هشام الله قالوا: حدّثنا محمّد بن أبي عبدالله الكوفي الأسديّ قال: حدّثنا موسى بن عمران النّخعي، عن عمّه أبي عبدالله الكوفي الأسديّ قال: حدّثنا موسى بن عمران النّخعي، عن عمّه الحسين بن زيد النّوفلي، عن علي بن سالم، عن أبيه قال: قلت لأبي عبدالله للله أخبرني عن هارون، لم قال لموسى الله: يابن أمّ، لا تأخذ بلاي عبدالله لله أله أخبرني عن هارون، لم قال لموسى الله: يابن أمّ، لا تأخذ المحيتي ولا برأسي، و لَمْ يَقُلْ يابن أبي؟ فقال الموسى الله: يابن أمّ، لا تأخذ الحيتي ولا برأسي، و لَمْ يَقُلْ يابن أبي؟ فقال: إن العداوات بين الاخوة أكثرها تكون إذا كانوا بني علات، و متى كانوا بني أمّ قلّت العداوات بينهم، إلاً أن ينزع الشيطان بينهم فيطيعوه، فقال هارون لأخيه موسى: يا أخبي الذي ولدته أمّي ولم تلدني غير أمّه لاتأخذ بلحيتي ولا برأسي، ولم يقل يابن أبي بن أبي أمّ واحدة ألمي موسى ينهم، بينهم بنهم، بينا أبي بن أبي بن أبي أمّ واحدة أمّي ولم يقل يابن أبي؟ فقال المرون لأخيه موسى: يا أخبي ينهم، إلاً أن ينزع الشيطان بينهم فيطيعوه، فقال هارون لأخيه موسى: يا أخبي يابن أبي بني أمّ قلم العداوات بينهم فيلي يابن أبي لأن بني المي ولم يقل على أمر بنهم فيطيعوه، فقال هارون لأخيه موسى: يا أخبي يابن أبي لأنٌ بني الأب إذا كانت أمّها تهم شتّى لم تستبدع العداوة بين بني أمّ واحدة. قال: قلت له من عصمه الله منهم، و إنّما تستبدع العداوة بين بني أمّ واحدة. قال: قلت له من عصمه الله منهم، و إنّما تستبدع العداوة بين بني أمّ واحدة. قال: قلت له من عصمه الله منهم، و إنّما تستبدع العداوة بين بني أمّ واحدة. قال: قلت له منهم، و إنّما تستبدع العداوة بين بني أمّ واحدة. قال: قلت له منهم، و إنّما تستبدع العداوة بين بني أمّ واحدة. قال: قلت له من عصمه الله منهم، و إنّما تستبدع العداوة بين بني عمرة من عصمه الله منهم، و إنّما تستبدع العداوة بين بني علم و من عصمه الله منهم، و إنّما تستبدع العداوة بين بني أمر وله ذنب؟ فقال:

إنّما فعل ذلك به لأنّه لم يفارقهم لمّا فعلوا ذلك ولم يلحق بموسىٰ و كان إذا فارقهم ينزّل بهم العذاب. ألا ترى أنّه قال له موسى:

> يا هارون ما منعك إذا رأيتهم ضلَّوا ألا تتبعن أفعصيت أمري؟ قال هارون:

لو فعلتُ ذلك لتَفَرَّقوا و إنَّي خشيتُ أن تَقُولَ لي فَرَّقتَ بين بني إسرائيل، وَلَمْ تَرقب قولي.

قال مصنّف هذا الكتاب رحمه الله: أَخْذُ موسى برأس أخيه ولحيته أَخْذُه برأس نفسه ولحية نـفسه عـلىالعـادة المـتعاطاة

#### حديث (1)

علی بن احمد بن محمّد و محمّد بن احمد شیبانی و حسین بن ابراهیم بن احمد بن هشام رضی الله عنهم گفتند: محمّد بن ابی عبدالله کوفی اسدی از موسی بن عمران نخعی، از عمویش حسین بن زید نوفلی، از علی بن سالم، از پدرش، نقل کرده که وی گفت: خدمت امام صادق طلیًلا عرض کردم: بیان فرمایید چرا هارون به موسی طلیًلا گفت: ای پسر مادرم ریش و موهای سر مرا نگیر و نگفت: ای پسر پدرم....؟

حضرت فرمودند: غالباً دشمنی ها بین برادران وقتی است که از پدر متّحد و از مادرهای متعدّد باشند ولی وقتی از مادر یکی باشند دشمنی بین آنها کمتر است مگر آنکه شیطان بینشان وسوسه کند و ایشان اطاعتش را نمایند، باری هارون به برادرش جناب موسی ظلّیاً گفت: ای برادری که مادرم تو را زاده و از غیر او متولًد نشدهای ریش و موهای سر مرا بگیر و نگفت: ای فرزند پدرم و سرّش این است که فرزندان پدر وقتی مادرانشان متعدّد بودند دشمنی بین ایشان تازگی ندارد بلکه امری است رائج و دارج مگر آنکه خداوند ایشان را حفظ نماید، بلی خصومت و دشمنی بین برادرانی که از مادر یکی هستند البتّه امر نو و تازهای به نظر می آید. محضر مبارکش عرض کردم: چرا موسی ریش و موهای سر هارون را گرفت و او را کشید با این که در گوساله پرست شدن مردم او هیچ گناهی نداشت؟

حضرت فرمودند:

در غیاب موسی للگا وقتی مردم گوساله پرست شدند هارون از میان آنها بیرون نرفت و از ایشان جدا نشد و به جناب موسی ملحق نگشت لذا به خاطر این کارش موسی با او چنین کرد چه آنکه اگر هارون از میان آن عاصیان بیرون می رفت عذاب الهی بر آنها نازل میگشت و شاهد بر این گفتار گفتگوی جناب موسی للگا با هارون است، موسی للگا به هارون فرمود:

وقتی دیدی ایشان گمراه شدند چه تو را از متابعت من بازداشت، آیا نافرمانی امر مرا نمودی؟

هارون گفت اگر من از میان ایشان بیرون می آمدم متفرّق و پراکنده می شدند و من ترسیدم که مورد مؤاخذه تو واقع شده و به من بگویی چرا بین بنی اسرائیل جدایی و تفرقه انداختی و منتظر نشدی به تو دستور دهم؟

مقاله مرحوم مصنّف در ذيل حديث

مصنّف این کتاب رحمةالله علیه میگوید: اینکه موسی موی سر و ریش برادر را گرفت در واقع موی سر و ریش خود را گرفته است چـه آنکـه عـادت مـعمول و علل الشرايع /ج ١ ...... او أصابته مصيبة عظيمة وَضَعَ يَدَه على للنّاس إذا اغتمّ أحدهم أو أصابته مصيبة عظيمة وَضَعَ يَدَه على رأسه، و إذا دَهَتْه داهيةُ عَظيمة قَبض على لحيته، فكأنّه أراد بما فَعَل أَنْ يَعْلم هارون أنّه وجب عليه الاغتمام والجزع بما أتاه قومه و وجب أن يكون في مصيبة بما تعاطوه؛ لأنّ الأُمَّة منالنّبيّ والحجّة بمنزلة الأغنام مِن راعيها

و مَن أحقّ بالاغتمام بتفريق الأغنام و هلاكها من راعيها، و و مَن أحقّ بالاغتمام بتفريق الأغنام و هلاكها من راعيها، و قد وكّل بحفظها و استعبد بإصلاحها و قد وعد التّواب على ما يأتيه من إرشادها و حسن رعيّتها، و أوعد العقاب على ضدّ

ذلك من تضييعها.

و هکذا فعل الحسین بن علی ﷺ لمّا ذکر القوم المحاربین له بحرماته فلم یرعوها قبض علی لحیته و تکلّم بما تکلّم به.

و في العادة أيضاً أن يخاطب الأقرب و يعاتب على مـا يأتـيه البـعيد ليكون ذلك أزجر للبعيد عن اتيان ما يوجب العتاب.

و قد قال الله عزَّوجلَّ لخير خلقه و أقربهم منه ﷺ:

لتن أشركت، ليحبطن عملك ولتكونن منالخاسرين، و قد علم عزَّوجلّ أنّ نبيّهﷺ لايشرك به أبداً و إنّما خاطبه بذلك و أراد به أمّته. و هكذا موسى، عاتب أخاه هارون و أراد بذلك أمّته اقتداء بالله تعالىٰ ذكره و استعمالاً لعادات الصالحين قبله و في وقته. باب پنجاه و هشتم..... ۲۵۱.... ۲۵۱

متعارف بین مردم این است که وقتی یکی از ایشان را غمی عارض شده یا به مصیبت بزرگی مبتلا شود دست را بر سر میگذارد و اگر به بلا و سختی گرفتار گردد محاسن خود را میگیرد در این جا نیز گویا مراد و مقصود موسی از گرفتن موی سر و ریش برادر این بود که هارون بداند بر او لازم است مغموم بوده و در قبال آنچه قوم مرتکب شده اند یاید جزع و فزع کرده و خود را مصیبت زده بداند چه آنکه امّت انبیاء به منزله گله و انبیاء و حجج سلام اللّه علیهم به مثابه شبان می باشند و سزاوارترین افراد به مغموم بودن و محزون گشتن در صورتیکه گلّه و مواشی متفرق و هلاک شوند شبان و چوپان می باشد و جناب موسی هارون را در حفاظت از امّت و نگهبانی از آنها وکیل خود نموده و به وی وعده داده بود که در قبال ارشاد ایشان و نیک مراقبت نمودن از آنها اجر خواهد داشت و در صورت تضییع نمودن ایشان عقاب و مؤاخذه خواهد شد.

و حسین بن علی المی نیز چنین نمودند، یعنی وقتی آن گروه محارب و گرگان درنده امام المی استنگر محترمات و پرده نشینان نمودند و آن حضرت نتوانستند از آنها حفاظت و مراقبت کنند در چنین وقتی محاسن شـریف را بـهدست گـرفته و سخنانی راکه در محلّش مقرّر است ایراد فرمودند.

و در عرف مردم نیز معمول است که شخص اقرب و نزدیک را مورد خطاب و عتاب قرار داده و به خاطر حرکت ناموزون و قبیحی که شخص بعید مرتکب شده وی را سرزنش و ملامت میکند تا بدین وسیله مرتکب را از انجام این فعل ناشایست که موجب عتاب میگردد زجر و منع کنند. و بر همین اساس حقّ عزّوجلٌ در قرآن شریف به بهترین مخلوقات و مقرّب ترین

و بر همين اساس حقّ عزّوجلَ در قرآن شريف به بهترين مخلوقات و مقرّب ترين آنها در درگاهش يعني وجود مبارک خاتمالانبياء عَلِيُولُمُ ميفرمايد:

اگر مشرک شوی عمل تو را حبط کرده و از زیانکاران میگردی.

خداوند عزّوجلٌ می دانست که نبیٌ مکرّمش تَنَفّولاً هرگز به او شرک نخواهد آورد و با این حال چنین خطابی به آن حضرت نموده پس قطعاً مقصود امّت آن جناب می باشد و در مورد بحث نیز موسی تلقلاً برادرش هارون را مورد عتاب قرار داد ولی مقصود و منظور امّتش بود و در این نحو از خطاب حضرتش اقتداء به خداوند تبارک و تعالی نموده و رویه معمول و مستعمل صالحینی که قبل و در عصرش می زیستند را اِعمال نمود. علل الشرايع /ج ١ ..... ٢٥٢

# باب ۵۹

العلّة التي من أجلها حرّم الصيد على اليهود يوم السبت ١ - حدّثنا أبي ظلى قال: حدّثنا سعدين عبدالله، عن أحمدين محمّدين عيسى، عن عبدالله ين محمّد الحجال، عن علي بن عقبه، عن رجل عن أبي عبدالله ظلا قال: إنّاليهود أمروا بالإمساك يوم الجمعة، فتركوا يوم الجمعة و أمسكوا يوم السبت، فحرّم عليهم الصيد يوم السبت.

باب ۶۰ العلَّة الَّتي من أجلها سمِّي فرعون ذاالأوتاد ١ ـ حدَّثنا الحسينين إبراهيمين أحمدين هشام المؤدَّب الرازي في قال: حدَّثنا عليَّين إيراهيم، عن أبيه، عن محمّدين أبي عمير، عن أبان الأحمر قال: سألت أباعبدالله الله عن قول الله عزَّوجلَّ: و فرعون ذي الأوتاد لأيَّ شيء سِمِّي ذاالأوتاد؟ قال: لأنَّه كان إذا عذَّب رجلاً يَسَطِّه على الأرض على وجهه و مَدٍّ يديه و رجليه فأو تدها بأربعة أوتاد في الأرض، وربّعا بسطة على خشب منبسط فوتّد رجليه و يديه بأربعة أوتاد. تُمَّ تركه على حاله خَتَّىٰ يعوت، فسمَّاه اللَّه عزَّوجلَّ: (فرعون ذاالأوتاد)(۱) لذلك.

**باب 61** العلّة الّتي من أجلها تمنّيٰ موسى 7 الموت والعلّة الّتي من أجلها لا يعرف قبره

۱-سورة ص، آية (۱۲)

باب شصت و یکم ..... ۲۵۳ ..... ۲۵۳

### باب پنجاه و نهم

سز حرام شدن صید در روز شنبه بر یهودیان حدیث (۱)

پدرم ای فرمود: سعدین عبدالله، از احمدین محمّدین عیسی، از عبداللهین محمّدالحجّال، از علیین عقبه، از مردی از حضرت ابیعبداللهطط نقل کرده که حضرت فرمودند:

یهود مأمور شدند که روز جمعه ماهی بگیرند ولی ایشان جمعه را ترک کرده و روز شنبه میگرفتند از اینرو گرفتن ماهی در روز شنبه بر ایشان حرام شد.

#### باب شصتم

سرّ نامیده شدن فرعون به «ذاالاوتاد»

حديث (۱)

حسین بن ابراهیم بن احمدین هشام مؤدّب رازی ای میگوید: علی بن ابراهیم<sup>(۱)</sup>، از پدرش، از محمّد بن ابی عمیر، از ابان احمر نقل کرد که وی گفت: در ذیل فرموده خدای عزّوجل د**وفرعون ذی الاوتاد،** از امام صادق طلی پرسیدم: چرا فرعون به د**ذاالاوتاد،** نامیده شده؟

حضرت فرمودند: به خاطر آنکه وقتی کسی را عذاب می کرد اینداء او را روی زمین به صورت می خواباند و سپس دو دست و پاهایش را می کشید، بعد با چهار میخ چهار دست و پای او را به زمین می کوبید و بسا آن شخص را روی چوب پهن می خواباند و سپس دست ها و پاهایش را با چهارمیخ به آن می کوبید و او را با همان حال رهایش می کرد تا بمیرد از این جهت خدا از او در قرآن به دقی الاوتاد، یاد کرده و فرموده: و فرعون ذاالاوتاد.

# **باب شصت و یکم** سز آرزوی مرک نمودن موسیطﷺ و معلوم نبودن قبرش

۱. علىبن ابراهيمين هاشم القمى، كنيهاش ابـوالحسـن است، مـرحـوم عـلامه در خـلاصه فـرموده: وي ثـقه و صحيحالمذهب بوده.

علل الشرايع / ج ١ ፕልቶ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ١ ـ حدّثنا أبى الله قال: حدّثنا على بن إبراهيم بن هاشم، عن أبيه، عن محمّدين أبي عمير، عن هشامين الحكم، عن أبي عبدالله ﷺ قال: إِنَّ ملكالموت أتي موسىبن عمران ﷺ فسلَّم عليه، فقال: من أنت؟ فقال: أنا ملكالموت. فقال: ما حاجتك؟ فقال له: جئت أقبض روحك. فقال له موسى: من أين تقبض روحى؟ قال: من فمك. فقال له موسى: كيف و قد كلّمت ربّي عزَّوجلّ. فقال: من يديك. فقال له موسى: كيف و قد حملت بهما التوراة، فقال: من رجليك. فقال: و کیف و قد وطنت بهما طور سیناء؟ قال: وَعَدَّ أَشِياء عَير هذا والمحاد الم قال: فقال له ملك الموت: فإنَّى أُمرت أن أتركك حتى تكون أنت الذي تريد ذلك، فمكث موسىٰ ﷺ ماشاءالله ثم مرَّ برجل و هو يحفر قبراً. فقال له موسى: ألا أعينك على حفر هذا القبر؟ فقال له الرجل: بلي. قسال: فأعسانه حستيٰ حسفر القبر و لحبد اللّحد فأراد الرّجل أن يضطجع في اللحد لينظر كيف هو؟ فقال له موسى: أنا أضطجع فيه ، فاضطجع موسى فمرأى مكمانه مـنالجميَّة،

باب شصت و یکم ..... ۲۵۵ ..... ۲۵۵

حديث (۱)

پدرم می فرماید: علی بن ابراهیم بن هاشم، از پدرش، از محمّد بن ابس عمیر، از هشامین حکم<sup>(۱)</sup>، از حضرت ابی عبدالله المال نقل نموده که آن جناب فرمودند: ملکالموت نزد موسی بن عمران المظلم آمد و بر آن جناب سلام نمود، حضرت فرمود:كيستى؟ ملكالموت گفت: من ملكالموت هستم. موسى للظلة فرمود: چه حاجت دارى؟ گفت: برای قبض روحت آمدهام. موسى للظلة فرمود: ازكجا روحم را قبض ميكنى؟ گفت: از دمانت. موسی فرمود: چگونه از دهانم قبض روح میکنی و حال آنکه با پروردگارم سخن گفتهام؟! گفت: از دو دستت. موسی فرمود: چگونه از دستهایم قبض روح میکنی و حال آنکه با آنها تورات را حمل کردهام؟! گفت: از دو پايت. موسمی فرمود: چگونه از پاهایم قبض روح میکنی و حال آنکه با آنها به طورسینا رفته أم؟! امام المللة فرمودند: سپس ملکالموت اعضاء و جوارح دیگری غیر از ایـنها را شمرد و از موسى جوابي شنيد، بالاخر، گفت: من مأمور شدهام كه تو را رها كرده تا خودت اراده مرگ و قبض روحت را بکنی پس موسی للی درنگ کرد و سپس به شخصی گذشت که قبری میکند، به او فرمود: ميخواهي بركندن اين قبر تو راكمك كنم؟ آن شخص عرض كرد: بلي. امام اللله فرمودند: موسى الله وي راكمك كرد تا فبركنده شد و لحد أماده کشت آنگاه آن شخص خواست طاق واز در لحد بخوابد تا بسیند چطور است، موسى للظل به او فرمود: من مي خوابم پس موسى لظل در لحد خوابيد بـلافاصله جایگاه خود را در بهشت مشاهده کرد (راوی به طور تردید مکان من الجنّه یا منزله

۱. هشام بن الحكم الكندى، مرحوم علاّمه در خلاصه فرموده: وى ثقه و حَسّنالتَّحقيق بودهاست.

علل الشرايع /ج ١ ..... ٢٥٦

أو قال: منزله منالجنّة، فقال: يا ربّ أقبضني إليك فقبض ملكالموت روحه و دفنه في القبر و سوّىٰ عليه التّراب. قال: وكان الذي يحفر القبر ملكالموت في صورة آدمي، فلذلك لايعرف قبر موسىﷺ.

> **باب ٦٦** العلّة الّتي من أجلها قال سليمان ربّاغفرلي وهَبْ لي مُلكاً لاينبغي لاَحَدٍ مِنْ بَعْدي<sup>(١)</sup>

ا ـ حدَّثنا أحمدبن يحييٰ المكتَّب قال: حدَّثنا أحمدبن محمَّد الوَرَّاق أبوالطِّيِّب قال: حدَّثنا عـليِّبن هـارون الحـميري قـال: حـدَّثنا عـليِبن محمَّدبن سليمان النَّوفلي قال: حدَّثني أبي، عن علي بن يقطين قال: قلت لأبيالحسن موسىبن جعفر الله: أيجوز أن يكون نبيَّالله عزَّوجلً بخيلاً؟

فقال: لا،فقلت له:

فقول سليمان الله رب اغفر لي وهب لي ملكاً لاينبغي لأحد من بعدي. ما وجهه و ما معناه؟ فقال: المُلْك مُلْكان:

مُلْك مأخوذ بالغلبة والجور و اجبار النّاس، و مُلْك مأخوذ من قِبَل اللّه تعالىٰ ذكره كمُلْك آل إبراهيم، و مُلْك طالوت، و مُلْك ذيالقرنين، فـقال سليمانﷺ هب لي ملكاً لاينبغي لأحد من بعدي أن يـقول: إنّــه مأخـوذ بالغلبة والجور و اجبار الناس، فسخَّر الله عزَّوجلّ له الريح تجري بأمره رُخاءً حيث أصاب و جعل غدوَّها شهراً و رواحَها شـهراً، و سخَّر اللّــه عــزَّوجلّ له الشـياطين كـل بـنّاء و غـوّاص، و عـلم منطقالطير، و مكّن فـيالأرض،

۱ - سورة ص أية (۳۵)

ياب شصت و دوّم ..... ۲۵۷ ..... ۲۵۷

منالجنّة نقل کوده) پس به درگاه پروردگار عرض کرد: پروردگارا روحم را قبض فرما پس ملکالموت روحش را قبض کرد و در قبر دفن نمود و خاک بر او ریخت، امامطلّاً فرمودند: شخصی که قبر را میکند ملکالموت به صورت آدمی بود و به همین خاطر قبر جناب موسی معلوم نیست.

> **باب شصت و دوّم** سرّ گفتار سلیمان ﷺ : ربّ اغفرلی وهب لی ملکاً لاینبغی لاَجدِ من بعدی حدیث (۱)

احمدین بحیی مکتّب میگوید: احمدین محمّد ورّاق ابوالطّیّب از علی بن هارون حمیری از علی بن محمّدین سلیمان نوفلی از پدرش، از علی بن یقطین نقل کرده که وی گفت: محضر ابیالحسن موسی بن جعفرطلاً عرض کردم: آیا ممکن است پیامبر خدا عزّوجلٌ بخیل باشد؟

امامﷺ فرمودند: خير محف شرح ضه داشته: بسرم

محضرش عرضه داشتم: پس معنای کلام سلیمان ظیّلًا «پروردگارا مرا ببخش و سلطنتی به من ارزانی دار که به احدی بعد از من ندهی، چیست و توجیه آن چه می باشد؟

امام ظلِّة فرمودند: ملك و سلطنت دو نوع است:

الف: سلطنتی که یا قهر و غلیه و ستم و زور نمودن بر مردم بهدست آمده. ب: سلطنتی که خدا عطاء فرموده مانند سلطنت آلابراهیم و طالوت و ذوالقرنین.

سلیمانﷺ درخواستش از خدا این بود: پروردگارا سلطنتی به من عطاء کن که برای احدی بعد از من سزاوار نباشد که بگوید:

سلطنتش با قهر و غلبه و ستم و زور نمودن بر مردم بوده، لذا حقّ عزّوجلَ باد را مسخّرش نمود، باد به فرمان سلیمان سریعاً به هر کجاکه حضرتش می خواست او را می برد، یک ماه راه را در یک بامداد و مسیر یک ماهه را در یک شام طی می نمود، خدای عزّوجلّ جنیّان بنّاء که عملشان ساختن عمارتها است و غوّاس را که هنرشان تحصیل جواهر و لالی ثمینه وگرانقیمت است و در قعر دریاها می باشند را در فرمانش قرار داد و نیز زبان طیور را به او آموخت و در زمین به او قدرت بخشید به

ثم قال ﷺ: قد والله أوتينا ما أوتي صليمان، و مالم يؤت سليمان، و ما لم يؤت أحد من الأنبياء من العالمين، قال الله عزَّوجلّ في قصّة سليمان: (هذا عطاؤنا فأمنن أو أمسك بغير حسّاب)<sup>(١)</sup> و قال عزَّوجلّ في قصّة محمّدﷺ:

(ما آتـاكـم الرسـول فـخذوه و مـا نهـاكـم عـنه فـانتهوا)<sup>(۱)</sup>.

٢ مسورة الحشر، آبة (٧)

209 باب شصت و دوّم حدّی که مردم هم عصر و آنانکه بعد از او در این عالم آمدند جملگی دانستند که سلطنت آن حضرت هیچ شباهتی به سلطنت سلاطینی که از ناحیه مردم انتخاب مي شدند يا مالكيني كه با ستم و ظلم بر مردم غالب ميگردند نداشت. سپس علیبن یقطین میگوید: محضر مبارک امام الملج عرض کردم: کلام رسول خداط بالله كه فرمو ده اند: خدا برادرم سليمانين داود را رحمت كند چقدر بخيل بود! را چطور توجیه کرده و مقصود از آن چیست؟ امام ظلِّلْهُ فرمودند: جمله: چقدر بخیل بود را می توان به دو معنا حمل کرد: الف: مراد پیامبر عَلَيْ الله اين باشد که جناب سليمان چقدر در مقام عرض حاجت به درگاه الهي و دعاكردن بخل ورزيده وكلام سوئي كه اهل بخل بهكار ميبرند را ايراد نموده نه أنكه جنابش متّصف به صفت بخل كه از رذائل است باشد، بنابراين طبق این توجیه اعتراض به استعمال جمله دعایی جناب سلیمان است نه اخبار از وجود رذيله بخل در آن حضرت. ب: مقصود حضرت عَلِيْوَالَهُ ابن باشد که اگر جناب سلیمان از جمله دعایی معنایی راکه جهّال اراده میکنند قصد کرده باشند جا دارد بگوییم چقدر بخیل میباشد و چون آن معنا را قصد نکرده پس بخیل هم نبوده. سيس امام للله فرمودند: به خدا سوگند آنچه به سلیمان داده شده و آنچه به وی اعطاء نشده بود را خداوند بما ارزانی داشته بلکه آنچه راکه حقّ عزّوجلٌ به هیچ یک از انبیاء نداده به ما داده است. بعد از آن امامﷺ در مقام مقایسه جناب سلیمانﷺ با وجود مبارک پیامبر اسلام للمُؤْلِقَةُ مي فرمايد: حقّ عزّوجلّ درباره قصّه سليمان مي فرمايد: هذا عطائنا فامنن او امسک بغیر حساب (این نعمت سلطنت و قدرت، عطای ما است اينک به هرکه خواهي بده و از هرکس خواستي منع نما) و درباره قصّه پیامبر اکرم عَلِیْبُولَهُ می فرماید: **ما اتاکم الرّسول فخذوه و مانهاکم عنه فانتهوا** (آنچه راکه رسول براینان آورده بگیرید و آنچه را که از آن نهی نموده ترک کنید)

| ۲۶۰ | اج ۱ | علل الشرايع / |
|-----|------|---------------|
|-----|------|---------------|

## باب ۶۳

العلَّة الَّتي من أجلها زيد في حروف اسم سلیمان حرف من حروف اسم ابیه داود ﷺ والعلَّة الَّتي من أجلها سُمِّي داود داود ﷺ والعلَّة الَّتي من أجلها سُخَّرت الرِّيح لِسليمانﷺ والعلَّة الَّتي مِن أجلها تَبَشَّمَ مِن قول الَّنملة ضاحكا ۱ ـ حدّثنا عبداللهبن محمّدبن عـبدالوهّاب القـرشي قـال: حـدّثنا منصورين عبدالله الأصفهاني الصّوفي قـال: حـدَّثني عـليبن مـهرويه القزويني قال: حدّثنا سليمان الغازي قال: سمعت عليّبن موسىالرّضا لله يقول: عن أبيه موسى، عن أبيه جعفربن محمّدﷺ في قوله عزَّوجلٌّ: فستبسّم ضاحكاً من قولها. قال لمّا قالت النّملة: يا أيُّهاالنمل ادخلوا مساكنكم لايخطمنَّكم سليمان و جنوده، حـملت الريح صوت النملة إلى سليمان و هو مارّ في الهواء والريح قد حملته فوقف و قال: عليَّ بالنملة، فلمَّا أتىٰ بها قال سليمان: يا أيّتها النّملة أما علمت أنَّى نبيٌّ و إِنِّي لا أَظْلَم أحداً؟ قالت النّملة: بلي. قال سليمان: فَلِمَ حَذَّرتهم ظلمي و قلت: يا أَيُّهاالنَّمل ادخلوا مساكنكم؟ قالت خشيت أن ينظروا إلى زينتك فيفتتنوا بها فيعبدون غير الله تعالىٰ ذكره، ثم قالت النَّملة: أنت أكبر أم أبوك؟ قال سليمان: بل أبيداود. قالت النملة: فلم زيد في حروف اسمك حرف على حروف اسم أبيك Selected? قال سليمان: ما لي بهذا علم.

باب شصت و سوّم

سز زیاد بودن حروف اسم سلیمان از اسم پدرش داود الظِّارِ و سز نامیدن داود به داود و علّت مسخّر شدن باد برای سلیمان و جهت تبسّم نمودن سلیمان از کلام مور و خندان شدنش حدیث (1)

عبدالله بن محمّد بن عبدالوهاب القرشي ميگويد: منصور بن عبدالله اصفهاني صوفي از علي بن مهرويه قـزويني از سليمان الغـازي، وي ميگويد از علي بن موسى الرّضاطيَّة شنيدم كه مي فرمودند: پـدرم موسى ظيَّة از پـدرشان جـعفر بن محمّد طيَّيَّة نقل كردند كه در ذيل فرموده خداي عرّوجلّ فـتبسّم ضـاحكاً من قولها(۱) (سليمان از سخن مور بخنديد) فرمودند:

وقتي موري به موران ديگر گفت:

یا ایّها النَّمْلُ اُدْخلُوا مَساکنکم لایَحْطِمَنّکم سلیمان و جنوده<sup>(۲)</sup> (ای موران همه به خانههای خود روید مبادا سلیمان و سپاهش ندانسته شما را پایمال کنند).

باد که حضرت سلیمان را در هوا حمل میکرد صدای مور را به آن حضرت رساند، بلافاصله سلیمان توقف نمود و فرمود: مور را نزد من حاضرکن وقتی مور را نزد آن جناب آوردند، حضرت فرمود: ای مور مگر نمیدانی من پیامبر بوده و به کسی ظلم و ستم نمیکنم؟ مورگفت: چرا میدانم.

سلیمان فرمود: پس چرا موران را از ستم من برحذر داشته و گفتی: ای موران به منزلهای خود روید؟

مور گفت: ترسیدم به آرایش و زینت دستگاه تو نظر کرده و فریفته آن شده در نتیجه غیر خدای متعال را عبادت کنندسپس گفت: آیا تو بزرگتر بوده یا پدرت؟ سلیمان گفت: البته پدرم داود للچلا.

مورگفت: پس چرا در حروف اسم تو حرفی زائد بر حروف اسم پدرت میباشد؟ سلیمان فرمود: نمیدانم.

> ۱۔ سررہ نمل آیہ (۱۹) ۲۔ سورہ نمل آیہ (۱۸)

علل الشرايع / ج ١ ..... ٢٦٢ ....

قالت النملة: لأنّ داود داوى جرحه (بودّ) فسُمّي داود و أنت يا سليمان أرجو أن تلحق بأبيك، ثم قالت النّملة: هل تدري لم سخّرت لك الرّيح من بين سائر المملكة؟ قال سليمان: مالي بهذا علم قالت النملة: يعني عزَّوجلّ بذلك لو سخّرت لك جميع المملكة كما سخّرت لك هذه الريح لكان زوالها من يدك كزوال الريح، فحينئذٍ تبسّم ضاحكاً من قولها.

## باب ۶۴

العلّة الّتي من أجلها صار عند الأَرَضَةِ حيث كانت ماء و طين

١ – حدّثنا المظفّرين جعفرين المظفّر العلويّظا قال: حدّثنا جعفرين محمّد، محمّدين محمّد، محمّدين العبّاسين معروف، عن عليّين مهزيار، عن أحمدين محمّدين أبي نصر البزنطي و فضالة، عن أبان، عن أبي بصير، عن أبي جعفر للله قال: إنّالجن شكروا الأَرَضَة ما صَنَعَتْ بعصا سليمان فما تكاد تراها في مكان إلاً و عندها ماء و طين.

٢ ـ حدثنا أحمدبن زيادبن جعفر الهمداني في قال: حـدَّثنا عـلي بن إبراهيم بن هاشم، عن أبيه، عن علي بن معبد، عن الحسين بن خـالد، عـن أبي الحسن علي بن موسى الرّضائلا عن أبيه مـوسى بن جـعفر، عـن أبـيه جعفر بن محمّد الله قال: إنّ سليمان بن داود الله قال ذات يوم لأصحابه: إنّ اللّـه تـبارك و تـعالى: قـد وهب لي مـلكاً لايـنبغي لأحـد مـن بـعدي، باب شصت و چهارم ..... که پدرت داود جراختش را با «وُدً» و محبّت خدا مورگفت: جهتش آن است که پدرت داود جراختش را با «وُدً» و محبّت خدا مداوا نمود پس داود نامیده شد<sup>(۱)</sup> و امیدوارم که تو به پدرت ملحق شوی. سپس مورگفت: می دانی چرا از میان همه موجودات تحت فرمانت باد مسخّر و رام نوگشت؟ سلیمان فرمود: نمی دانم. مرگفت: خداوند عزّوجل مقصودش این بودکه به تو بفهماند اگر تمام مملکت مسخّر تو شوند زوالشان همچون زوال و رها شدن باد از دست تو است، در این

وقت بودكه سليمان از سخن مور بخنديد.

### باب شصت و چهارم

سز یافت شدن آب وگل در هرکجا که موریانه باشد

حديث (1)

مظفّرین جعفرین مظفّر علوی ﷺ میگوید: جعفرین محمّدین مسعود، از پدرش، از محمّدین نصیر، از احمدین محمّد، از عبّاسین معروف از علیین مهزیار، از احمدین محمّدین ابینصر بزنطی و فضاله، از ابان، از ابییصیر، از حضرت ابی جعفر ظیّلہ نقل کردہ که فرمودند: طائفہ جنّ از کاری که موریانه با عصای سلیمان ظیَّلہ نمود تشکّر نمودند لذا موریانه را در هیچ کجا نمی بینی مگر آنکه در آنجا آب و گل یافت می شود.

احمدبن زیادبن جعفر همدانی بان میگوید: علیبن ابراهیمبن هاشم، از پدرش، از علیبن معبد، از حسینبن خالد، از حضرت ابیالحسن علیبن موسیالرضاطی ، از پدر بزرگوارش موسیبن جعفر، از پدرگرامش جعفربن محمد علیهمالسّلام، حضرت فرمودند: روزی سلیمانبن داودطیک به اصحابش فرمود: خداوند تبارک و تعالی به من سلطنتی داده که بعد از من زیبنده احدی نیست، باد،

کدیٹ (۲)

۱-مرحوم مجلسی درج(۱۲) بحار ص(۹۳) برای تعلیلی که مور آورده وجوهی ذکرکرده که از بین آنها بیان ذیل را پسندیده و اختیار فرموده و آن این است که: مور به سلیمان عرض کرد: بدرت داود وقتی مرتکب ترک اولیٰ شد قلبش مجروح گردید سپس آنرا با د**ود الله تعالی»** و محبّت حضرتش مداوا نمود و به خاطر همین معنا به داود نامیده شد و این نام مشتق است از د**الدواء بالود»** چه آنکه وی د**ذاوی بالوُدَ**ه و تو چون هنوز مرتکب ترک اولیٰ نشدهای به سلیمان نامیده شدی پس این دو علّت برای دو اسم، علّت زائد بودن اسم تو بر اسم پدرت می باشد.

| ¥F¥ | ۰. | /ج ا | علل الشرايع |
|-----|----|------|-------------|
|-----|----|------|-------------|

سخَّر لي الرّيح والإِنس والجنّ والطير والوحوش، و علّمني منطقالطير، و آتاني من كلّ شيء، و مع جميع ما أُوتيت منالملك ما تَمّ سروري يوم إلى اللّيل، و قد أحببتُ أن أدخل قصري في غــد فــأصعد أعــلا، و أنــظر إلى ممالكي، فلا تأذنوا لأحد عليَّ لثلاً يرد عليَّ ما ينغص عليَّ يومي.

Ń

فقالوا: نعم، فلمّا كان منالغد أخذ عصاه بيده و صعد إلى أعلاً موضع من قصره، و وقف متّكناً على عصاه ينظر إلى ممالكه مسروراً بما أوتي، فَرِحاً بما أُعطي، إذ نظر إلى شابّ حسن الوجه واللّباس، قد خرج عليه من بعض زوايا قصره، فلمّا أبصره سليمان قال له: من أدخلك إلى هذا القصر و قـد أردت أن أخلو فيه اليوم: و بإذن من دخلت؟

- قال الشّابّ: أدخلني هذا القصر ربّه، و بإذنه دخلت. فقال: ربّه أحقّ به منّى فمن أنت؟
- قال: أنا ملكالموت. قال: و فيما جئت؟ قال: جئت لأقبض روحك. قال: امض لما أُمرت به فهذا يوم سروري. و أبي الله عزَّوجلّ أن يكون لى سرور دون لقائه.

فقبض ملكالموت روحه و هو متكئ على عصاه، فبقىٰ سليمان متكئاً على عصاه و هو ميّت ماشاءاللَّه والنَّاس ينظرون إليه و هم يقدّرون أنَّه حيّ فافتتنوا فيه واختلفوا، فمنهم من قال: إنّ سليمان قد بقىٰ متّكثاً على عصاه هذه الأيّام الكثيرة ولم يتعب ولم ينم ولم يشرب ولم يأكل، انّه لربّنا الّذي يجب علينا أن نعبده.

و قال قوم: إنّ سليمان ساحر و إنّه يُرينا أنّه واقف متّكئ على عـصاه يسحر أعيننا وليس كذلك.

و قـــال المـــوْمنون: إنَّ ســـليمان هـــو عــبداللَّــه و نــبيَّه

باب شصت و چهارم انسان، جنّ، پرندگان، وحوش را مسخّر و رام من نموده، زبان پرندگان را تعليم کرده و از هر چیز مرا بهرهمند نموده و علاوه بر اینها آنچه موجب فرح و سرور من از ابتداء روز تا شب مي باشد را نيز فراهم فرموده. اينک مايلم که فردا داخل قصر شوم و به بالاترين نقطه آن رفته و به آنچه در تحت قدرت و سلطنتم هست بنگرم از شما میخواهم که به احدی اجازه ندهید که نزد من آید و نشاط و سرور مرا به گرفتگی و تاری مبدّل کند. جملگی عرض کردند: به چشم. فردا شد، سليمان عصايش را به دست گرفت و به بلندترين مكان قصرش رفت و به عصا تکیه داد و با نشاطی تمام که ناشی از داشتن اسباب قدرت و سلطنت بود به آنچه در تحت تصرّفش بود مينگريست ناگهان نظرش بـه جـوانـي نـيكومنظر و خوش لباس افتاد که از گوشه قصر ظاهر شد، سلیمان به او گفت: چه کسی تو را به قصر راه داد با اینکه من گفته بودم امروز میخواهم تنها باشم و تر به اذن کی داخل شدی؟ جوان گفت: صاحب این قصر مرا راه داد و به اجازه او وارد شدم. سليمان گفت: صاحب اين قصر البته به آن اولي و سزاوارتر است، تو کيستي؟ جوان گفت: من ملکالموت هستم. سلیمان گفت: برای چه آمدهای؟ جوان گفت: آمدهام تا روح تو را قبض کنم. سلیمان گفت: به آنچه امر شدهای عمل کن، امروز، روز سرور من بود. ولى خداي عزّوجل نمي خواهد من بدون ملاقاتش مسرور باشم، پس ملکالموت سلیمان را در حالی که به عصایش تکیه داده بود قبض روح تمود و جنازه آن حضرت با همان حال که بر عصا تکیه داده بود برای مدّتی نمایان بود و مردم به آن مینگریستند و تصوّر مینمودند او زنده است لذا با هم به اختلاف پرداخته، برخی میگفتند: سلیمان در طول این چند روز به عصا تکیه داده و هیچ رنج و ناراحتی ندیده، نه خوابیده و نه آشامیده و نه غذایی تناول کرده و این تقدیر پروردگار متعال است که بر ما عبادتش لازم و واجب است. بعضي ديگر ميگفتند: سليمان ساحر بوده و از راه سحر اين طور بـما نشـان مي دهد كه ايستاده و بر عصا تكيه داده در حالي كه واقعاً اين طور نيست. مؤمنین میگفتند: سلیمان بنده خدا و پیامبر او است و حقّ تعالی بـه آنـچه

علل الشرايع /ج ١ ..... ٢۶۶ .... يدبّر الله أمره بما شاء، فلمّا اختلفوا.

بعث الله عزَّوجلّ الأَرَضَةَ فَدبّت في عصاه فلمّا أكلت جوفها انكسرت العصا و خرَّ سليمان من قصره على وجهه. فشكرت الجنّ لِلأَرَضَةِ صنيعها. فلأجل ذلك لاتوجد الأرضة. في مكان إلاَّ و عندها ماء وطين. و ذلك قول الله عزَّوجلّ:

(فلمّا قضينا عليه الموت ما دلَّهم على موته إلاَّ دابة َ الأرض تأكل منسأته) يعني عصاه \_فلمّا خرَّ تبيّنت الجنّ أن لو كانوا يعلمون الغيب ما لبثوا في العذاب المهين.

تُمَ قال الصّادق الله والله ما نزلت هذه الآية هكذا و إنّما نزلت: فلمّا خرَّ تبيّنت الإنس أنّ الجنَّ لو كانوا يعلمون الغيب ما لبتوا في العذاب المهين. ٣ ـ حدَّثنا أبي الله : قال حدَّثنا علي بن إسراه يم بن هاشم، عن أسيه إبراهيم بن هاشم، عن اب أبي عمير، عن اب ان، عن أسي بصير، عن أبي جعفر الله قال: أمر سليمان بن داود الجنّ فصنعوا له قبّة من قوارير، فبينما هو متّكئ على عصاه في القبّة ينظر إلى الجنّ كيف يعملون و هم ينظرون إليه إذ خانت منه التفاتة فإذا رجل معه في القبّة، قال: من أنت؟

قال: أنا الذي لا أقبل الرشا، ولا أهاب الملوك. أنا ملكالموت. فقبضه

مشيّتش باشد أمور را تدبير مي نمايد.

باری کار اختلاف بین مردم وقتی بالاگرفت حقّ عزّوجلّ موریانه را فرستاد، این خیوان به درون عصا نفوذکرد و داخل آن شد و محتویات آن را خورد عصا پس از خورده شدن داخلش شکسته شد و سلیمان از بالای قصر با صورت به زمین افتاد، طائفه جنّ در قبال این کار از موریانه تشکّر کردند و به همین جهت در هیچ مکانی موریانه یافت نمی شود مگر آنکه در آنجا آب و گل به چشم می خورد و به همین معنا اشاره دارد فرموده خدای عزّوجلّ در قرآن شریف: فلمّا قضینا علیه الموت ما دلّهم علی موته الاً دابّة الارض تأکل منسأته <sup>(۱)</sup> تا آخر آیه شریفه.

کلمه «منسأته» یعنی عصایش (چون ما بر سلیمان مرگ را مأمور ساختیم به جز موریانه که عصای او را خورد کسی بر آن مطّلع نشد، پس دیوان که از مرگ او آگاه شدند اگر از اسرار غیب باخیر بودند تا دیرزمانی در عذاب و ذلّت خواری باقی نمی ماندند).

سپس امام صادق،ﷺ فرمودند: به خدا سوگند این آیه اینطور نازل نشده بلکه چنین میباشد:

فلمًا خَرَّ تبیّنت الانس انَّ الجنَّ لو کانوا یعلمون الغیب مالبثوا فی العذاب المهین یعنی: زمانی که سلیمان واژگون شد انسانها فهمیدند که اگر جنیان علم غیب می دانستند تا دیر زمانی در عذاب و ذلت خواری باقی نمی ماندند. حدیث (۳)

پدرم ایک می فرماید: علی بن ابراهیم بن هاشم، از پدرش ابراهیم بن هاشم، از این ابی عمیر، از ابان<sup>(۲)</sup> از ابوبصیر، از حضرت ابو جعفر ایک ، حضرت فرمودند:

حضرت سلیمانین داودللیک دیوان را امر فرمود تا سراپردهای از بلور برایش بسازند، در حالی که آنها سرگرم ساختن آن بودند حضرت در سراپرده بر عصای خود تکیه داده و به آنها مینگریست که چگونه آنرا میسازند و دیوان نیز هنگامی که توجه سلیمان به آنها کم میشد او را نگاه میکردند، باری ناگهان مردی در قبّه ظاهر گردید، سلیمان فرمود: کیستی؟

آن مردگفت: من کسی هستم که رشوه از کسی نمی پذیرم و از ملوک و سلاطین ترس و وحشتی ندارم، من ملکالموت هستم پس بدون درنگ در حالی که سلیمان

۲. مفصود ابادين تغلب است كه ثغه و جليل القدر ميباشد.

۱۔ سورہ مبأ آیہ (۱۴)

علل الشرايع /ج ١ ..... ٢٦٨

و هو قائم متّكئ على عصاء في القبّة والجنّ ينظرون إليه. قال: فمكثوا سنة يدأبون له حتىٰ بعث اللّه عـزَّوجلّ الأرضــة فأكــلت

منسأته – و هي العصا فلمّا خرَّ تبيّنت الجنّ أن لو كانوا يعلمون الغيب مالبثوا في العذاب المهين.

قال أبوجعفر الله إنَّ الجنَّ يشكرون الأرضة ما صنعت بعصا سليمان الله فما تكاد تراها في مكان إلاَّ و عندها ماء وطين.

٢ ــ حدَّثنا أبيظافي قال: حدَّثنا محمّدبن يحييٰ العطَّار، عنالحسـين. الحسنين أبان، عن محمّدين أورمة، عنالحسنين علي، عن عليين عقبة، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبدالله الله قال:

لقد شكرت الشّياطين الأَرَضَة حين أكلت عصا سليمانﷺ حتّىٰ سقط، و قالوا: عليك الخراب و علينا الماء والطين، فلا تكاد تراها في موضع إلاَّ رأيت ماء وطيناً.

## باب80

ایستاده و بر عصایش تکیه داشت و دیوان او را مینگریستند روحش را قبض کرد. امام طلی فرمودند: دیوان یکسال درنگ نموده و در طول این مدّت برای او زحمت کشیده و خود را به تعب انداختند تا وقتی که حقّ عزّوجلّ موریانه را فرستاد و آن حیوان عصای سلیمان را خورد و هنگامی که سلیمان افتاد دیوان از مرگ او آگاه شده و معلوم گشت که اگر از اسرار غیب مطّلع می بودند در ذلّت یاقی نمی ماندند. حضرت ابوجعفر طلی در پایان فرمودند: دیوان از کار موریانه تشکّر نمودند فلذا در هر کجا که موریانه دیده شود حتماً آب و گل نیز آنجا می باشد.

حديث (\*)

پدرمﷺ فرمود: محمّدین یحیی عطّار، از حسینین حسنین ایان، از محمّدین اورمه، از حسسنین عملی از عملیین عمقیه، از بمرخمی اصحاب از حضرت ابیعبداللهﷺ نقل کرده که آن حضرت فرمودند:

هنگامی که موریانه عصای سلیمانطی از خورد و حضرت افتاد دیوان از موریانه تشکّرکرده وگفتند: تو خرابکن و ما آب وگل حاضر میکنیم لذا موریانه را در هیچ کجا نمی بینی مگر آنکه در آنجا آب وگل می باشد.

محمّدین علی ماجیلویه باز عمویش محمّدین ابی القاسم، از احمدین ابی عبدالله، از پدرش، از محمّدین ابی عمیر از ابی ایّوب، از ابی بصیر، از حضرت ابی عبدالله الیّلا نقل کرده که آن حضرت فرمودند: بلیّه و گرفتاری که ایّوب در دنیا یه آن مبتلا شد به خاطر نعمتی بود که حقّ تعالی آن را به وی ارزانی نمود و او شکرش را اداء کرد و در آن وقت ابلیس از حوالی عرش ممنوع نشده بود لذا وقتی عمل ایّوب که اداء شکر منعم بود را بالا بردند و ابلیس دید حسد برد و به درگاه الهی عرضه داشت: پروردگارا ایّوب شکر نعمتی راکه به وی داده ای اداء نموده و اگر بین او و دنیایش حائل و مانع شوی دیگر شکرگذاری از او نخواهی دید پس مرا بر دنیایش مسلط کن تا بدانی که وی در این صورت شکر نخواهد نمود.

حقّ تعالى فرمود: تو را بر دنياى او مسلّط كردم، لذا دنيا را خداوند از او گرفت و نيز فرزندى به او نداد مگر آنكه هلاكش كرد و در عين حال ايّوب حمد الهي را به جا علل الشرايع / ج ١ ..... ٢٧٠ ....

ثم رجع إليه فقال: يا ربّ إنّ أيّوب يعلم أنّك ســتردّ إليــه دنــيا. الّـتي أخذتها منه، فسلّطني على بدنه حتّىٰ تعلم أنّه لايؤدّي شكر نعمة.

قال عزّوجلًّ: قد سلّطتك على بدنه ما عدا عينيه و قلبه و لسانه و سمعه، فقال أبوبصير: قال أبوعبداللَّهﷺ فانقضّ مبادراً خشية أن تدركه رحمةاللُّه عزَّوجلٌ فتحول بينه و بينه فنفخ في منخريه من نار السّموم فصار جسده نُقَطاً نُقَطاً

٢ ـ حدّثنا أبي ظلى قال: حدّثنا سعدين عبدالله، عن أحمدين محمّدين عيسى، عنالحسـنين عـليالوشـاء، عـن درست الواسطي قـال: قـال أبوعبدالله لظ: إنّ أيّوب ابتلي من غير ذنب.

٣ ـ و بهذا الإسناد، عنالحسنبن عليالوشاء، عــن فــضل الأشـعري، عنالحسينبن المختار عن أبـيبصير عــن أبـيعبدالله هلا قــال: ابــتلي أيّوب الله سبع سنين بلاذنب.

٤ - و بهذا الإسناد عن الحسن بن علي الوشاء، عن فـضل الأشـعري، عن الحسن بن الربيع بن علي الربعي عمّن ذكره عن أبي عبدالله الله قال: إنّ الله تبارك و تعالى ابتلى أيوب عليه بلاذنب فصبر حتى عـير وأنّ الأنـبياء لا يصبرون على التعيير.

٥\_حدَّثنا أبي ظلى قال: حدَّثنا سعدبن عبداللَّه، عن أحمدبن أبي عبداللَّه البرقي، عن أبيه، عن عبداللُّهبن يحيئ البصري، عن عبداللُّهبن مسكان، عن أبي بصير، قال:

سألت أباالحسن الماضيﷺ عن بليّة أيّوب الّتي بها فيالدنيا لأيّة علَّة كانت؟ می آورد، ابلیس عرضه داشت: پروردگارا ایّوب چون می داند که نعمتهای گرفته شده از او به وی باز میگردد شکر میکند، پس مرا بر بدنش مسلّط کن تا بدانی او شکرگذار نیست خدای عزّوجلّ فرمود: تو را بر غیر دو چشم و قلب و زبان و گوشش مسلّط کردم، ابوبصیر میگوید: امام صادق ظلّیًا فرمودند: ابلیس به خاطر خوف رسیدن رحمت خدای عزّوجلّ به ایّوب به سرعت به زمین فرود آمد پس بین حقّ تعالی و ایوب حائل شد و از آتش مسموم در دو مجرای بینی ایّوب دمید بلافاصله جسدش سوراخ سوراخ شد.

#### حديث (٢)

پدرم ای فرمود: سعدبن عبدالله از احمدبن محمّدبن عیسی، از حسنبن علیالوشاء<sup>(۱)</sup>، از درست واسطی<sup>(۲)</sup> نقل کرده که گفت: حضرت ابوعبدالله للَّلِلِّ فرمودند: ایّوب بدون گناه مبتلاء شد.

#### حديث (٣)

پدرم ای با همین اسناد از حسنبن علیالوشاء، از فضل اشعری، از حسینبن مختار (۳)، از ابیبصیر نقل کردکه وی گفت: حضرت ابوعبدالله لیکا فرمودند: ایّوب بدون گناه هفت سال مبتلاء شد.

حدیث (۴) پدرم اللی با همین اسناد از حسن بن علی الوشاء، از فضل اشعری از حسن بن ربیع بن علی الرّبعی از کسی که ذکرش نموده از حضرت امام صادق طلی ، حضرت فرمودند: خداوند تبارک و تعالی ایّوب طلی را بدون هیچ گناهی مبتلاء نمود، وی بر بلاء و گرفتاری ها صبر کرد تا وقتی که مورد سرزنش و ملامت فرار گرفت و انبیاء بر سرزنش و ملامت صبر نمی کنند.

### حديث (۵)

پدرم ایک فرمود: سعدین عبدالله، از احمدین ابیعبدالله البرقی، از پدرش، از عبداللهین یحیی بصیری از عبداللهین مسکان، از ابوبصیر نقل کرده که وی گفت: از حضرت اباالحسن ماضی (امام هفتم اللہ ) پرسیدم: بلیّه و گرفتاری ایّوب۷دردنیا به چه علّنی بود؟

۱. حسن بن علی بن زیادالوشا، بجلی، کوفی، وی از اصحاب حضرت نامنالحج ﷺ و از وجوه طائفه امامیّه محسوب میشود. ۲. درست بن ابیمنصور واسطی، وی واقفی مذهب است. ۳. حسین بن مختار قلانسی کوفی، وی واقفی مذهب است. علل الشرايع /ج ١ ..... ٢٧٢

قال: لنعمة أنعم الله عليه بها فيالدنيا، فأدّىٰ شكرها، وكان فسي ذلك الزمان لايُخجَبُ إيليس دون العرش، فلمّا صعد أداء شكر نـعمة أيّـوب حسده إبليس فقال: يا ربّ إنّ أيّوب لم يؤدّ إليك شكر هذه النعمة إلاَّ بما أعطيته منالدنيا، ولو حرمته دنياه ما أدّىٰ إليك شكر نعمة أبداً.

قال: فقيل له: إنّي قد سلّطتك على ماله و ولده.

قال: فانحدر إبليس فلم يبق له مالاً ولا ولداً إلاَّ أَعْطَبَه، فلمّا رأى إبليس أنّه لايصل إلى شيء من أمره قال:

يا ربٌ إنَّ أيّوب يعلم أنَّك ستُردُّ عليه دنياء الّتي أخذتها منه، فسلَطني على بدنه.

قال: فقيل له: إنّي قد سلّطتك على بدنه ما خلاً قلبه و لسانه و عينيه و سمعه.

قال: فانحدر إيليس مستعجلاً مخافة أن تدركه رحـمة الرّبّ عـزَّوجلّ فتحوّل بينه و بين أيّوب فلمّا اشتدّ به البلاء، و كان في آخر بـليّته جـاءه أصحابه فقالوا له:

يا أيّوب ما نعلم أَحَدًا ابتلى بمثل هذه البليّة إلاَّ لسريرة سـوء، فـعلَّك أسررت سوء فيالذي تُبدي لنا.

قال: فعند ذلك ناجىٰ أيّوب ربّه عزَّوجلّ، فقال: ربَّ ابتليتني بهذه البليّة و أنت تعلم أنّه لم يعرض لي أمران قطَّ إلاَّ لزمت أخشنهما على بدني ولم آكل أكلة قطّ إلاَّ و علىٰ خواني يتيم، فلو أنّ لي منك مقعد الخصم لأدليت بحجّتي.

قال: فعرضت له سحابة فنطق فيها ناطق فقال: يا أيّوب ادل بحجّتك. قال: فشدّ عليه متزره و جَثًا على ركبتيه، فقال: باب شصت و پنجم ..... ۲۷۳ ....

امام للكل فرمودند:

علَّتُش نعمتی بود که خداوند متعال در دنیا به ایّوب عنایت کرد و وی شکرش را بجا آورد و در آن زمان ابلیس از اطراف و نزدیک عرش ممنوع نبود و وقتی اداء شکر ایّوب را بالا بردند، ابلیس حسد برد و به درگاه پروردگار عرضه داشت: ایّوب شکر آنچه راکه به او دادهای اداء نموده و اگر از نعمت دنیا محرومش کنی هرگز شکر هیچ نعمتی را بجا نخواهد آورد.

امام للظلم فرمودند: به ابلیس گفته شد: من تو را بر مال و فرزند او مسلّط کردم، ابلیس از بالا به زمین فرود آمد و هیچ مال و فرزندی برای ایّوب باقی نگذارد ولی به مقصود خود نرسید، زیرا ایّوب در این حال نیز شکر الهی را بجا میآورد، ابلیس وقتی دید به مقصودش نرسیده به درگاه الهی عرض کرد:

پروردگارا، ایّوب میداند که آنچه که از وی گرفتهای بهزودی به او بازمیگردانی لذا شکرت را اداء میکند، مرا بر بدن او مسلّط کن تا اثبات کنم او شکرگذار نیست.

به او گفته شد: تو را بر بدن ایّوب به استثناء قلب و زبان و دو چشم و گوشش مسلّط کردیم ابلیس به خاطر ترسی که از رسیدن رحمت الهی به ایّوب داشت با عجله به زمین آمد و بین او و پروردگارش حائل شد، هنگامی که بلاء و گرفتاری بر او شدید شد در پایان بلایا و سختی ها اصحابش نزدش آمده و گفتند: ما احدی را سراغ نداریم که به این گرفتاری مبتلا شده باشد مگر به خاطر باطن خبیث و بدی که داشته، شاید تو نیز که در ظاهر خود را خوب نشان می دادی باطنی بد و خبیث داشته، شاید تو نیز که در ظاهر خود را خوب نشان می دادی باطنی بد و خبیث داشته، شاید تو نیز که در ظاهر خود را خوب نشان می دادی باطنی بد و خبیث به درگاه خدای عرّوجل نالید و عرص کرد: بروردگارا مرا به این بلیّه مبتلا ساختی، تو می دانی هرگز دو امری برای من پیش نیامد مگر آنکه را خشن تر بر بدنم بود اختیار کردم و هیچگاه لقمهای نخوردم مگر آنکه بر سر سفرهام یتیمی بود، حال اگر از ناحیه تو دشمن بخواهد مرا شمانت کند حجج و براهین خبود را بیاورم که انتیار کردم و هیچگاه لقمهای در آن به سخن آمد و گفت: ایری ظاهر شد و گویندهای در آن به سخن آمد و گفت: ایری ظاهر شد و گویندهای در آن به سخن آمد و گفت: ایری ظاهر شد و گوینده زیان به سخن آمد و گفت: ام ملیّلاً فرمودند: ایّوب لنگ را بر کمر خود محکم کرد و سپس روی دو کنده امام طیّلاً فرمودند: ایروب لنگ را بر کمر خود محکم کرد و سپس روی دو کنده

زانو قرار گرفت و عرض کرد:

علل الشرايع /ج ١ ..... ٢٧٤

ابتليتني بهذه البليّة و أنت تعلم أنّه لم يعرض لي أمـران قـطَّ إلاَّ لزمت أخشنهما على بدني، ولم آكل أكلة من طعام إلاَّ و علىٰ خواني يتيم، قال: فقيل له:

يا أيّوب من حبّب إليك الطاعة، قال: فأخذ كفّاً من تراب فوضعه فـي فيه، ثم قال: أنت يا ربّ.

باب ٢٦ بالعلّة الّتي من أجلها صرف الله عزَّوجلّ العداب عن قوم يونس وقد أظلَّهم ولم يصرف العداب عن أمّة قد أظلَّهم غيرهم العداب عن أمّة قد أظلّهم غيرهم الحوفي، عن موسى بن أحمد بن محمّد على، قال حدّثنا محمّد بن أبي عبدالله الحوفي، عن موسى بن عمران النخبي، عن عمّه الحسين بن يزيد النوفلي عن علي بن سالم عن أبيه، عن أبي بصير، قال: قلت لأبي عبدالله على: لأيّ علّة صرف الله عزَّوجل العذاب عن قوم يونس، وقد أظلَّهم ولم يفعل كذلك بغيرهم من الأمم؟ من المَام؟

فقال: لأنّه كان في علم اللّه عزَّوجلّ أنّه سيصرفه عنهم لتوبتهم، و إنّما ترك أخبار يونس بذلك؛ لأنّه عزَّوجلّ أراد أن يفرغه لعـبادته فــي بـطن الحوت، فيستوجب بذلك ثوابه وكرامته.

٢ ـ حدَّثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد في، قال: حدَّثنا محمّد بن الحسن بن الحسن الصفار، عن محمّد بن الحسين بن أب الخطاب، عن الحسن بن علي بن فضال، عن أبي المغراء حميد بن المثنى العجلي، عن سماعة أنَّه سمعه في: و هو يقول:
مـا ردّ اللُّهم إلاَّ قـوم

باب شصت و ششم ..... بایکه مبتلا ساختی در حالی که می دانی هرگز دو امری برای من خدایا مرا به این بلیّه مبتلا ساختی در حالی که می دانی هرگز دو امری برای من پیش نیامد مگر آنچه را بر بدنم خشن تر بود اختیار کردم و از طعامی لقمه ای نخوردم مگر آن که بر سر سفره ام یتیمی بود. امام طلیًلا فرمودند: به ایّوب خطاب شد: امام طلیًلا فرمودند: ایّوب مشتی از خاک برداشت و در دهان خویش ریخت سپس گفت: پروردگارا! تو بندگی را نزدم محبوب قرار دادی.

### باب شصت و ششم

سز برگرداندن خداوند عزّوجلّ عذابی را که تا بالاسر قوم یونس آمده بود و نسبت به هیچ قومی غیر از ایشان چنین نکرد

#### حديث (1)

على بن احمد بن محمد الله مى كويد: محمّد بن ابى عبدالله كوفى، از موسى بن عمران نخعى، از عمويش حسين بن يزيد نوفلى، از على بن سالم از پدرش، از ابوبصير نقل كرده كه وى گفت: محضر امام صادق لليك عرضه داشتم: به چه علّت خداوند عزّوجل عذابى را كه تا بالاس قوم يونس آمده بود از ايشان برگرداند در حالى كه نسبت به هيچ قومى غير از ايشان چنين نكرد؟ حضرت فرمودند: علّتش آن است كه در علم خداى عزّوجل بود كه ايشان توبه

میکنند و بهخاطر آن نباید عذاب بشوند. ایک جناع این نمیا به بند طائلام نداد بهخاط آن

و اینکه جنابش این خبر را به یونسطَیا نداد بهخاطر آن بود که وی در شکم ماهی با فراغت بال عبادت خدا را نماید و بدینترتیب ثواب و کرامت این عبادت نصیبش گردد.

#### حديث (٢)

محمّدبن حسنبن احمدبن ولید ﷺ میگوید: محمّدبن حسن صفّار، از محمّدبن حسینبن ابی الخطاب، از حسنبن علیبن فضّال، از ابی المغراء حمیدبن مثنی عجلی، از سماعه نقل کرده که وی از امام ﷺ شنید که فرمودند: خداوند از هیچ قومی عذاب نازل شده تا بالایسر را بر نگرداند مگر از قوم علل الشرايع /ج ١ ...... ٢٧٤ يونس، فقلت: أكان قد أظلَّهم؟ فقال: نعم. حتىٰ نالوه بأكفهم. قلت: فكيف كان ذلك؟ قال: كان في العلم المثبت عند اللَّه عزَّوجلّ، الذي لم يطِّلع عليه أحد، إنَّه سيصرفه عنهم.

## باب ۶۷

العلَّة الَّتي من أجلها سُمّي اسماعیل بن حزقیلﷺ صادق الوعد ١ ـ حدّثنا أبي ٢٠ قال حدّثنا سعدبن عبدالله، عن يعقوببن يزيد، عن على بن أحمد بن اشيم، عن سليمان الجعفري، عن أبي الحسن الرضا ﷺ؛ قال أتدريلم سُمّى اسماعيل صادق الوعد؟ قال: قلت: لا أدرى. قال: وعد رجل فجلس له حولاً ينتظره. ٢ ـ حدَّثنا محمَّدين الحسنين أحمدين الوليدي، قال: حدَّثنا محمَّدين الحسن الصفَّار، عن يعقوبين يزيد، عن محمَّدين أبي عمير و محمّدين سنان، عمّن ذكره عن أبي عبدالله الله قال: إِنَّ اسماعيل الَّذي قال اللَّه عزَّوجلَّ في كتابه: واذكر في الكتاب اسماعيل انَّه كان صادق الوعد، و كان رسولاً نبيًّا، لم يكن اسماعيلين إبراهيم، بل كان نبياً منالأنبياء بعثه الله عزَّوجلَّ إلى قومه فأخمذوه فسملخوا فمروة رأسمه و وجمهه

باب شصت و هفتم ..... ۲۷۷

یونس. راوی میگوید: محضرش عرضه نمودم: آیا عذاب تا بالای سر ایشان آمده بود؟ فرمودند: بلی، تا جایی که اگر دستهایشان را بالا میکردند به آن میرسید. عرض کردم: پس چطور و به چه علّت این عذاب از آنها دفع شد؟ حضرت فرمودند: از علم قطعی حقّ عزّوجلّ که احدی بر آن اطّلاع نداردگذشته بود که بهزودی این عذاب را از آنها دفع می نماید.

### باب شصت و هفتم

سز نامیده شدن اسماعیل بن حزقیل به صادق الوعد حدیث (۱)

پدرم الله فرمود: سعدین عبدالله، از یعقوبین یزید، از علیین احمدین اشیم<sup>(۱)</sup>، از سلیمان جعفری<sup>(۲)</sup> از حضرت ابیالحسن الرضاطلا نقل کرده که آن جناب فرمودند: آیا میدانی چرا اسماعیل را صادقالوعد می نامند؟ عرض کردم: نمی دانم.

حضرت فرمودند: زیرا با مردی وعده گذاشته بود لذا یکسال در وعده گاه به انتظار آن مرد نشست.

### حديث (٢)

محمّدبن الحسن بن احمدبن اولید الله میگوید: محمّدبن الحسن الصفّار، از یعقوب بن بزید، از محمّدبن ابن عمیر و محمّدبن سنان، از کسی که ذکرش نموده، از حضرت ابن عبدالله للیلا ، حضرت فرمودند؛

اسماعیلی که خدای عزّوجل درکتابش یادکرده و فرموده: واذکر فی الکتاب اسماعیل انّه کان صادق الوعد و کان رسولاً<sup>(۳)</sup> (یادکن در کتاب خود شرح حال اسماعیل راکه بسیار در وعده صادق و پیغمبری بزرگوار بود) اسماعیل فرزند ابراهیم نیست، بلکه پیامبری است از پیامبران که حقّ عزّوجلّ او را به سوی قومش فرستاد و آنها او راگرفته و پوست سر و صورتش راکندند، در این

۱. موحوم علاّمه در خلاصه فرموده: علىين احمدين اشيم از اصحاب امام رضائيًّة بوده و مجهول مىباشد. ۲. سليمانين جعفرين ايراهيمين محمّدين علىين عبداللهين جعفرالطّيّار ابـومحمّد الطّـالبي الجـعفري، وى از حضرت ثامنالحجظيًّة، روايت مىكند و ثقه مىباشد. ٣. سوره مريم آيه (۵۴)

علل الشرايع / ج ١ YVA ..... فأتاه ملك، فقال: إِنَّ اللَّه جلَّجلاله بعتني إليك فمرني بما شئت. فقال: لي أسوة بما يصنع بالحسين ﷺ. ٣\_حدَّثنا أبي الله، قال: حدَّثنا سعدبن عبدالله، عن يعقوببن يزيد، عن محمّدبن سنان، عن عمّاربن مروان، عـن سـماعة، عـن أبــىبصير، عــن أنَّ إسماعيل كان رسولاً نبيًّا، سلَّط عليه قومه، فقشروا جلدة وجــهه و فروة رأسه فأتاه رسول من ربّالعالمين، فقال له: ربّك يقرؤك السّــلام، و يقول: قد رأيت ما صنع بك وقد أمرني بطاعتك فمرني بما شئت. فقال: يكون لي بالحسينين على ٢٠٠٠ أسوة. ۴ \_ حدّثنا أبي في ال حدّثنا محمّدين يحييٰ العطّار، عـن مـحمّدين أحمدبن يحييٰبن عمران الأشعري، عن محمّدبن الحسين، عن مموسىبن سعدان عن عبدالله بن القاسم، عن عبدالله بن سنان، قال: سمعت أباعبدالله للله يقول: إنَّ رَسُولَ اللَّهُ تَكْثُلُ وَعَدْ رَجَلاً إلى صخرة فقال: إنِّي لك هُهُنا حتّىٰ تأتى. قال: فاشتدّت الشّمس عليه فقال أصحابه: يا رسولاالله لو انَّك تحوّلت إلى الظُّل.

قال: قد وعدته إلىٰ هُهُنا و إن لم يجيُ كان منه المحشر.

### باب ۶۸

العلّة الّتي من أجلها صار النّاس أكثر من بني آدم باب شصت و هشتم..... و هشتم ..... و هشتم .....

هنگام فرشتهای به او نازل شد و عرضه داشت: خداوند جلّجلاله مرا به نزد تو فرستاده آنچه میخواهی مرا به آن امرکن تا برایت انجام دهم.

اسماعیل فرمود: میخواهم تابع حسین ﷺ بوده و در آنچه به او انجام میدهند من نیز دنبالهرو آن حضرت باشم.

حديث (٣)

پدرم ای فرمود: سعدبن عبدالله، از معقوببن یزید، از محمّدبن سنان، از عمّارین مروان از سماعه، از ابوبصیر، از حضرت ابیعبدالله ایگر، حضرت فرمودند:

اسماعیل رسول و پیامبر بود، قومش بر او مسلّط شد، پوست صورت و سرش را کندند، رسول و فرستادهای از طرف پروردگار عالم به نزدش آمد و عرضه داشت: پروردگارت سلام میرساند و میفرماید:

دیدم آنچه با تو انجام دادند و مرا امر فرموده که اطاعتت را نمایم، پس آنیچه خواهی به من فرمان بده.

اسماعیل فرمود: من در تحمّل مصائب تابع حسین بن علی الکے اللہ ہستم. **ددیث (۴)** 

پدرم الله فرمود: محمّد بن یحیی عطّار، از محمّد بن احمد بن یحبی بن عمران اشعری، از محمّد بن حسین، از موسی بن سعدان از عبدالله بن قاسم، از عبدالله بن سنان نقل کرده که گفت: از امام صادق الله شنیدم که می فرمود: رسول خداقلیوله با شخصی وعده گذارد و فرمود من جنب آین سنگ می ایستم تا تو بیایی، حضرت ایستادند و حرارت آفتاب شدّت کرد به حدّی که اصحاب آن حضرت عرض کردند: یا رسول الله جای خود را عوض کرده به سایه تشریف بیاورید.

حضرت فرمودند: من با آن شخص اینجا را وعدهگاه قرار دادهام و اگر نیاید تا روز محشر همین مکان می ایستم.

> **باب شصت و هشتم** سز بیشتر بودن ناس (مردم) از بنیآدم

علل الشرايع /ج ١ ..... ٢٨٠

 ١ – حدَّثنا أبي في قال حدَّثنا محمّدبن يحيئ العطَّار، عـن محمّدبن أحمدبن يحيئ بن عمران الأشعري، عن موسىبن جـعفر البـغدادي، عـن علي بن معبد، عن عبيدالله بن عبدالله الدّهقان، عن دُرُست، عن أبي خالد قال: سُئِل أبو عبدالله الله التاس أكثر أم بنو آدم؟ فقال: النّاس.

قيل: و كيف ذلك؟ قال: لأنّك إذا قلت النّاس دخل آدم فيهم، و إذا قلت بنو آدم، فقد تركت آدم، لم تدخله مع بنيه، فلذلك صار النّاس أكـثر مـن بني آدم، و ادخالك إيّاه معهم، و لما قلت بنو آدم نقص آدم من النّاس.

### باب 69

العلّة التي من أجلها توقّد النّصارى النّار ليلة الميلاد و تلعب بالجوز ١ - أخبرنا أبوعبدالله محمّدين شاذانين أحمدين عثمان البرواذي، قـال: حـدّثنا أبوعلي محمّدين محمّدين الحـارثين سفيان الحـافظ السّمرقندي، قال: حدّثنا صالحين سعيد الترمذي، قال: حدّثنا عبدالمنعمين إدريس، عن أبيه، عن وحبين منبه اليماني، قال: لمّا الجأ المخاض من مريم عن إلى جذع النّخلة اشتدّ عليها البرد، فعمد يوسف النّجّار إلى حطب فجعله حولها كالحظيرة، ثم أشعل فيه النّار فأصابتها سخونة الوقود من كلً ناحية حتّى دفئت، وكسر لها سبع جوزات، وجدهن في خرجه، فأطعمها، فمن أجل ذلك توقد النّصاري النّار ليلة الميلاد و تلعب بالجوز.

> **باب ٧٥** العلّة الّتي من أجلها لم يتكلّم النّبيﷺ بالحكمة حين خرج من بطن أُمّه كما تكلّم عيسي ﷺ

ياب هفتادم......۲۸۱

### حديث (1)

پدرم بی فرمود: محمّدین یحیی عطّار، از محمّدین احمدین یحییین عمران اشعری، از موسیین جعفر بغدادی، از علیین معبد، از عبیداللهین عبدالله دهقان، از دُرُست، از ابو خالد نقل کرده که وی گفت: از حضرت ابو عبدالله طلّل سؤال شد: ناس (مردم) بیشتر است یا بنوآدم (فرزندان آدم)؟ حضرت فرمودند: ناس بیشتر است. محضرش عرض شد: چطور؟ تصرت فرمودند: زیرا وقتی میگویی «ناس؟ آدم نیز در آن داخل است امّا

«بنوآدم» معنای آن فقط فرزندان آدم است نه آدم، پس آدم را ترک کرده و داخل آنها ننمودهای.

> **باب شصت و نهم** سز اینکه نصرانیها شب میلاد مسیح الجلد آتش افروخته و با گردو بازی میکنند **ددیت (۱**)

ابوعبدالله محمّدبن شاذانبن احمدبن عثمان پروازی گفت: ابوعلی محمّدبن محمّدبن حارثبن سفیان حافظ سمرقندی گفته صالحبن سعید ترمذی از عبدالمنعمین ادریس از پدرش از وهب بن منبه یمانی نقل کرده که: وقتی درد زاییدن مریم نظری را به طرف تنه خشک خرما برد و وی در پناه آن نشست سرما شدید شد لذا یوسف نجّار هیزم فراهم کرد و اطراف مریم چید همان طوری که در حظیره<sup>(۱)</sup> هیزم قرار می دهند سپس هیزمها را آتش زد و گرمای آنها از اطراف به مریم نظری رسید و او را گرم کرد و هفت عدد گردو در خرجین یافت و آنها را شکست و به جناب مریم نظری خورانید و به همین خاطر نصرانی ها شب میلاد مسیح آتش افروخته و با گردو بازی میکند.



۱. جایی که خرما را در آنجا خشک میکنند.

| علل الشرايع /ج ١ ٢٨٢                                                          |
|-------------------------------------------------------------------------------|
| ١ _أخبرنا أبوعبدالله محمّدبن شاذانبن أحمدبن عثمان البرواذي قال:               |
| حدَّثنا أبوعلي محمّدبن محمّدبن الحارثبن سفيان الحافظ السمرقندي،               |
| قال: حدَّثنا صالح بن سعيد التَّر مذي، قال: حدَّثنا عبدالمنعم بن إدريس، عن     |
| أبيه، عن وهببن منبه اليماني، قال:                                             |
| إنَّ يهو ديًّا سأل النّبي ﷺ فقال: يا محمّد، أكنتَ في أُمّالكتاب نبيًّا قبل أن |
| تخلق؟                                                                         |
| قال: نعم.                                                                     |
| قال: و هؤلاء أصحابك المؤمنون مثبتون معك قبل أن يخلقوا؟                        |
| قال: نعم.                                                                     |
| قال: فما شأنك لم تتكلَّم بالحكمة حين خرجت من بطن أُمِّك كما تكلُّم            |
| عيسيبن مريم على زعمك، وقد كنت قبل ذلك نبيّاً؟                                 |
| فقال النبي ﷺ: إنَّه لِيس أمري كأمر عيسي بن مريم، إنَّ عيسي بن مريم            |

خلقه الله عزَّوجلّ من أُمَّ ليس له أب، كما خلق آدم الله من غير أب ولا أُمّ. ولو أنّ عيسى حين خرج من بطن أُمّه لم ينطق بالحكمة، لم يكن لأُمّه عذر عندالناس، وقد أتت به من غير أب، وكانوا يأخذونها كما يؤخذ به مثلها منالمحصنات. فجعل الله عزَّوجلّ منطقه عذراً لأُمَّه.

## باب 21

# العلّة الّتي من أجلها قَتَلَ الكُفّار زكريّاﷺ

١ ــ أخبر نا أبو عبدالله محمّدين شاذانين أحمدين عثمان البرواذي، قال: حدّثنا أبوعلي محمّدين الحارثين سفيان الحافظ السمرقندي، قال: حدّثنا صالحين سعيد التّرمذي، قال: حدّتنا عبدالمنعمين إدريس، عن أبيه، عن وهبين منبه اليماني، قال: ياب هفتاد و يكم .....

حديث (۱)

ابوعبدالله محمّدین شاذانین احمدین عثمان پروازی میگوید: ابوعلی محمّدین محمّدین حارثین سفیان حافظ سمرقندی از صالحین سعید ترمذی از عبدالمنعمین ادریس، از پدرش، از وهبین منبه یمانی<sup>(۱)</sup> نقل کرده که وی گفت:

یهودی از نبیّ اکرممَیکی پرسید: آیا پیش از اینکه خلق شوید در لوح محفوظ پیامبر بودید؟

حضرت فرمودند: بلی. یهودی عرض کرد: آیا اصحاب شما پیش از خلقت با شما ثابت بودند؟ حضرت فرمودند: بلی

یهودی عرضه داشت: چرا در هنگام تولّد شدن از مادر همچون عیسیبن مریم باعتقاد خود سخن حکمتآمیز نفرمودید با اینکه قبلاً پیامبر بودید؟

حضرت فرمودند: موقعیّت من غیر از موقعیّت عیسی بن مریم بود، زیرا خداوند عزّوجلّ ایشان را از مادر بدون پدر آفرید همان طوری که آدمطلیّلاً را بدون پـدر و مادر خلق کرد، و اگر عیسی طلیّلاً هنگام متولّد شدن از شکم مادر سخن حکمت آمیز نمی فرمود مادرش نزد مردم عذری نداشت و به او همگان بدگمان می شدند زیرا وی عیسی را بدون داشتن پدر زایید از این رو مردم او را مورد مؤاخذه قرار می دادند همان طوری که زنان محصنه را مورد بازخواست و سوّال و جواب می آورند لذا خدای عزّوجلّ سخن عیسی و تکلّم او را عذر مادرش قرار داد ولی در من چون

## **باب هفتاد و یکم** سزکشتن کفّار جناب زکریاطلِطِّلِاً را حد**یث** (۱)

ابوعبدالله محمّدین شاذانین احمدین عثمان پروازی، از ابـوعلی محمّدین مـحمّدین الحـارثین سـفیان حـافظ سـمرقندی از صـالحین سـعید تـرمذی از عبدالمنعمین ادریس، از پدرش، از وهبین منبه یمانی نقل کـرده کـه وی گفت:

۱-وهب بن منبّه بمانی: به فرموده مرحوم ممقانی در رجال وی یا ضعیف بوده و یا مجهولالحال میباشد.

علل الشرايع /ج ١ ..... ٢٨٤

انطلق إبليس يستقرئ مجالس بنى إسرائيل أجمع ما يكونون، و يقول في مريم: و يقذفها بزكر يالله حتى التحم الشر و شاعت الفاحشة على زكريما، فلمما رأى زكريما لله هرَب واتبعه سفهاؤهم و شرارهم و سلك في وادكثير النبت حتى إذا توسّطه انفرج له جذع شجرة، فمدخل فيه لله وانطبقت عليه الشّجرة، و أقبل إبليس يطلبه معهم حتى انتهى إلى الشّجرة التي دخل فيها زكريما، فقاس لهم إبليس الشّجرة من أسفلها إلى أعلاها حتى إذا وضع يده على موضع القلب من زكريما أمرهم فنشروا بينشارهم و قطعوا الشّجرة و أراد، فكان آخر العهد منهم به وَلَمْ يُصِبْ زكريما عنهم إبليس حين فرغ مما شيء، ثُمّ بَعَتَ الله عزّوجل الملائكة: فغسّلوا زكريما وصلوا مي عليه ثلاثة أيمام، من قبل أن يُدفّقن و كذلك الأنبياء عليهم السّلام عليه ثلاثة أيمام، من قبل أن يُدفّقن و كذلك الأنبياء عليهم السّلام عليه ثلاثة أيمام، من قبل أن يُدفّقن و كذلك الأنبياء عليهم السّلام

مرزحة تصبير الجاب ٢

العلَّة الَّتي من أجلها سُمّي الحواريّون الحواريّين والعلَّة الّتي من أجلها سُمّيت النّصاري نصاري

١ – حدد ثنا أبوالعبّاس محمّدين إبراهيمين إسحاق
 الطالقاني فقال: حدّثنا أحمدين محمّدين سعيد الكوفي، قال:
 حدّثنا عليّين الحسنين عليّين فضّال، عن أبيه، قال: قلت
 لأبي الحسن الرّضائية: لم سمّي الحواريّون الحوارييّن؟
 قال: أمّا عندالنّاس فإنّهم سُمّوا حواريّين؛ لإنّهم
 كانوا قصارين يخلصون الثياب من الوسخ بالغسل،

| ب هفتاد و دوّم ۲۸۵ ۲۸۵ | ļ |
|------------------------|---|
|------------------------|---|

ابليس به اطراف و نواحي رفته و تمام مجالس و مجامع بني اسرائيل را أستقراء نموده و افراد این مجالس را ملاقات کرده و به آنها میگفت: مریم و زکریا با هم رابطه پنهانی داشتند و بینشان تماس واقع شده این سخنان به حدّی رسید که شایع شد جناب زكريا لللله مرتكب عمل فحشاء با مريم سلام الله عليها شده، زكريًا كه چنين ديد از بين مردم گريخت، سفهاء و اشرار او را تعقيب كردند تا به مكان پردرخت و گياهي رسيدند وقتي زكرياطي به وسط آن مكان رسيد تنه درختي شكاف خورد و از هم بازگردید، زکریا داخل تنه درخت شد و سپس شکاف هم آمد در این هنگام ابلیس و مردم که در طلب زکریا بودند به آنجا رسیدند، ابلیس پیش آمد و درخت را از پائین بهطرف بالا اندازه گرفت و وجب نمود تا دستش به محاذی قبلب زکریا رسيد، صدا زد درخت را از اينجا ببريد، آنان درخت را از همان مكان ارّه كرده و بريدند در حالي كه زكريا در وسط درخت بود، سپس زكريا را به حال خود گذارده و پراکنده شدند و ابلیس نیز بعد از رسیدن به مراد خویش از نظر آنها پنهان گردید، قابل توجّه آنکه زکریا کوچکترین دردی از ناحیه بریده شدن احساس نکرد، باری حقٌ عزّوجلٌ فرشتگان را فرستاد تا بدن زکریّا را غسل داده و پیش از دفن تا سه روز بر او نماز گذارند و این امر اختصاص به جناب زکریّا نداشته بلکه تمام انبیاء عليهمالسّلام همين طور بوده كه بعد از مرگ بدنشان تغيير نكرده و خاك أنها را در بر خود نگرفته (کنایه از دفن شدن میباشد) بلکه تا سه روز بر ایشان نماز گذارده مي شود و سپس دفن مي شوند.

> رکش تا پور منوم برای باب هفتاد و دوم

### سرّ اینکه حواریّون را حواریّون و نصاری را نصاری خواندهاند حدیث (۱)

ابوالعبّاس محمّدين ابراهیمين اسحاق طالقاني الله ميگويد: احمدين محمّدين سعيد كوفي از علي بن الحسنين علي بن فضّال، از پدرش نقل كرده كه وي گفت: محضر ابي الحسن الرّضاطيًا عرض كردم: چرا حواريّون را حواريّون خواندهاند؟ حضرت فرمودند: امّا از نظر مردم: ايشان آنها را به خاطر اين جهت حواريّون مي خوانندكه گازر و رخت شوي بودند يعني به واسطه شست و شو آلودگي و چركي را از علل الشرايع /ج ١ ...... و هو اسم مشتق من الخبز الحوارى و أما عندنا: فسمّي الحواريّون الحواريّين؛ لأنّهم كانوا مخلصين في أنفسهم، و مخلصين لغيرهم من أوساخ الذنوب بالوعظ والتذكير. قال: فقلت له: لِمَ سُمّي النّصارى نصارى؟ قال: لانّهم كانوا من قرية اسمها ناصرة من بلاد الشام، نزلتها مريم و نزلها عيسىٰ للله بعد رجوعهما من مصر.

### باب ۷۳

العلّة الّتي من أجلها لايجوز ضرب الأطفال على بكائهم

١ ـ حدّثنا أبوأحمد القاسمين محمّدين أحمد السّراج الهمداني قـال:
حــدّثنا أبـوالقـاسم جـعفرين مـحمّدين إبـراهـيم السّـرنديبي قال: حدّثنا أبوالحسن محمّدين عبداللهين هارون الرّشيد بحلب قال: حدّثنا محمّدين آدمين آدمين آدمين محمّدين قال: حدّثنا والخليبي قال: حدّثنا أبي أبي ذيب، عن نافع، عن ابن عمر قال: قال: قال رسول الله تلهيد.

ِ لا تضربوا أطفالكم على بكائهم، فإنّ بكائهم أربـعة أشـهر شـهادة: أن لاَإِلَهَ إِلاَّاللَّه و أربعة أشهر الصلاة على النبيَّ ﷺ و أربعة أشهر الدعاء لوالديه.

# باب ۷۴

عَلَّة جفاف الدّموع،

**و قسوة القلوب، و نسيان الدنوب** ١ ـ حدّثنا أحمدبن الحسن القطان قال: حدّثنا أحمدبن محمّدبن سعيد الهمداني قال: حدّثنا علّيبن الحسنبن فضّال، عن أبيه، عن مروانبن مسلم، عن ثابتين أبي صفيّة، عن سعد الخفّاف، عن الأصبغين نباته، قال: قال أميرالمؤمنين عليًا: باب هفتاد و چهارم ..... ۲۸۷ .... ۲۸۷ لباس میزدودند و کلمه «حواری» اسمی است که از «خبزالحواری»<sup>(۱)</sup> مشتق شده.

و امّا از نظر ما: ایشان را به خاطر این جهت حواریّون می خوانند که هم نفوس خویش را از هر آلودگی خالص نموده و هم دیگران را به واسطه پند و اندرز از آلودگی گناه برحذر داشته اند عرض کردم: نصاری را چرا نصاری خوانده اند؟ حضرت فرمودند: زیرا ایشان از قریه ای بودند به نام ناصره و آن از بلاد شام است، مریم و جناب عیسی طلیک بعد از مراجعت از مصر به این شهر وارد شده و در آن نزول نمودند.

# **باب هفتاد و سوّم** سرّ اینکه کودکان را بهخاطر گریه نمودن نمی توان زد **حدیث (۱)**

ابواحمد قاسمبن محمّدبن احمد سرّاج همدانی میگوید: ابوالقاسم جعفرین محمّدبن ابراهیم سرندیبی از ابوالحسن محمّدبن عبداللّهبن هارونالرّشید در حلب، از محمّدین آدمین ابیایاس از این ابیذیب، از نافع از این عمر نقل کرده که وی گفت: رسول خداعَیْتِوَالْهُ فرمودند:

کودکانتان را به خاطر گریه کردن نزنید زیراگریه آنها در چهار ماه اوّل شهادت به توحید و اینکه معبودی نیست مگر خداوند یگانه، بوده و چهار ماه دوّم صلوات بر نبیّ اکرم مَلِیُولَدُ است و چهار ماه بعد دعاء برای پدر و مادرش می باشد.

#### باب هفتاد و چهارم

سرّ خشک شدن اشک چشمان و سختی دلها و از یاد بردن گناهان حدیث (1)

احمدین حسن قطان میگوید: احمدین محمّدین سعیدهمدانی از علی بن حسن بن فضّال از پدرش، از مروان بن مسلم، از ثابت بن ابی صفیّه، از سعد خفّاف از اصبغ بن نباته نقل کرده که وی گفت: امیرالمؤمنین ظفِّلاً فرمودند: خشک شدن اشک چشم ها

۱. خبزالحواری بعنی نانی که مکرّر آرد آن را غربال کرد،اند.

علل الشرايع /ج ١ ..... ٢٨٨

ما جفّت الدّموع إلاَّ لقسوة القلوب، وما قست القلوب إلاَّ لكثرة الذّنوب. ٢ – حدّثنا أبي ظلى قال: حدّثنا محمّدبن يحيىٰ العطّار، عن المقري الخراساني، عن عليّين جعفر، عسن أخيه موسىبن جعفر، عن أبيه عليهم السّلام قال: أوحى الله عزّوجلَّ إلى موسى ظلا: يا موسى، لاتفرح بكثرة المال، ولا تدع ذكرى على كلّ حال، فإنّ كثرة المال تنسي الذّنوب، و إنّ تـرك ذكـري يقسي القلوب.

## باب 28

ع**لّة المشوهين في خلقهم** ١ - أبي رحمهالله قال: حدثنا محمّدبن يحيئ العطار، عن محمّدبن أحمدبن محمّد، عن أبيه، عنالحسنبن عطية، عـن ابن أبي عذافر الصيرفي قال: قال أبو عبدالله لله: ترى هـؤلاء المشوهين في خلقهم؟ قال: قلت: نعم. قال: همالذين يأتي أباؤهم تساءهم في الطمت.

## باب ۷۶

الع**لة الّتي من أجلها** صارت العاهات في أهل الحاجة أكثر ١ - أبي رحمه اللَّــه قَــال: حــدَّثنا سـعدبن عـبد اللَّــه، عــن يعقوببن يـزيد، عــن مـحمّدبن أبــيعمير، عــن حـفصبن البختري، عن أبي عبد اللَّهﷺ قال: إنّما جُعِلتِ العاهات في أهل الحاجة لئلاّ تستر، ولو جعلت في الأغنياء لسترت. باب هغتاد و ششم .....

بهخاطر سختی دلها بوده و سختی د**لها جه**تش گناهان زیاد می باشد. **حدیث (۲)** 

پدرم بای فرمود: محمّدبن یحیی عطّار، از مقری خراسانی، از علیبن جعفر، از برادرش موسیبن جعفر، از پدرش علیهمالسّلام نقل کرده که آن حضرت فرمودند: خداوند عزّوجلّ به جناب موسیطی وحی نمود و فرمود: ای موسی به مال زیاد مسرور و شادمان نباش و در هیچ حال مرا فراموش مکن زیرا مال زیادگناهان را از خاطر میبرد و من را از یاد بردن دل را سخت میکند.

**باب هفتاد و پنجم** سز زشتی زشت رویان حدیث (1)

پدرم رحمةالله علیه فرمود: محمّدین یحیی عطّار از محمّدین احمدین محمّد، از پدرش، از حسنین عطیّه، از این ایمی عذافر صیرفی نقل کرده که گفت: امام صادق المُثَلِّ فرمودند: آیا زشترویان را دیده ای که در آفرینششان چه زشتی نمایان است؟

عرض بخردم: بلی. فرمودند: ایشان کسانی بوده که پدرانشان در حال ناپاکی مادرانشان با آنها تماس گرفتهاند.



سز اینکه آفات در اهل حاجت و فقراء بیشتر میباشد

### حديث (۱)

پدرم رحمةالله علیه فرمود: سعدبن عبدالله، از یعقوببن یـزید، از محمّدبن ابیعمیر، از حفصبن بختری از حضرت ابیعبدالله اللله الله نقل کرده که آن حضرت فرمودند:

آفات در اهل حاجت و مستمندان به خاطر این بیشتر میباشد که ایشان آنرا مخفی نمی نمایند و اگر در اغنیاء پدید آید پنهانش میکنند از اینرو آفت در ایشان نشان داده نمی شود.

## باب ۷۷

العلّة في خروج المؤمن من الكافر و خروج الكافر من المؤمن، والعلّة في إصابة المؤمن

**السّيّئة، و في إصابة الكافر الحسنة** ١ - أبي رحمه الله قال: حدّثنا سعدين عبدالله، عن أحمدين محمّدين عيسى عن الحسنين عليّين فضّال، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبدالله للللا قال: إنّ الله عزَّوجلَّ: خَلَقَ ماءً عَذْباً فخلق منه أهل طاعته، و جعل ماء مُرّأ فخلق منه أهل معصية، ثم أمرهما فاختلطا، فلولا ذلك ما ولد المؤمن إلاَّ مؤمناً، ولاالكافر إلاَّكافراً.

٢ ـ حدّثنا محمّدبن الحسين رحمهالله قال: حدّثني محمّدبن الحسن الصفّار عن محمّدبن الحسينبن أبي الخطّاب، عن حمّادبن عيسى، عن ربعي بن عبدالله بن الجارود، عمّن ذكره، عن علي بن الحسين الله عزّوجلً: خلق النبيّين من طينة عليين و أبدانهم، و خلق قلوب المؤمنين من تلك الطينة، و خلق أبدانهم من دون ذلك، و خلق الكافرين من طينة سجّين و قلوبهم و أبدانهم.

فخلط بين الطينتين قمن هذا الذي يلد المؤمن الكـافر، ويـلد الكـافر المؤمن، و من همهنا يصيب المؤمن السّيّيّة، و يصيب الكافر الحسنة، فقلوب المؤمنين تَحِنُ إلى ما خلقوا منه و قلوب الكافرين تَحِنُ إلى ما خلقوا منه.

٣ ـ حدّثنا محمّدبن علي ماجيلويه قال: حدّثني محمّدبن يحيىٰ العطّار قال: حدّثني الحسين بن الحسن بن ابان، عن محمّد بن أورمة، عن عمروبن عثمان، عن المنقري، عن عمروبن ثابت، عن أبيه، عن حبّة العرني، عن عثمان، عن المنقري، غذ عمروبن ثابت، عن أديم الأرض، فمنه السّباخ، و علي الله عزّوجلً: خَلَقَ آدم من أديم الأرض، فمنه السّباخ، و منه العلم، و منه الطيب، فكذلك في ذرّيته: الصّالح، والطّالح.

باب هفتاد و هفتم

سز تولد مؤمن از کافر و تولد کافر از مؤمن و علّت کار زشت نمودن مؤمن و عمل نیک انجام دادن کافر حدیث (1)

پدرم رحمةالله علیه فرمود: سعدبن عبدالله، از احمدبن محمّدبن عیسی، از حسنبن علیبن فضّال از برخی اصحاب از حضرت ابیعبدالله المُثْلُد، حضرت فرمودند:

خدای عزّوجلّ آب شیرین را خلق کرد و از آن اهل طاعت را بیافرید و نیز آب تلخ را ایجاد کرد و از آن اهل معصیت را پدید آورد، سپس به این دو آب امر فرمود پس با هم مخلوط شدند واگر این اختلاط نبود هرگز از مؤمن غیرمؤمن و از کافر غیرکافر متولّد نمی شد.

هديث (۲)

محمّدین الحسین رحمةالله علیه میگوید: محمّدین حسن صفّار، از محمّدین حسینین ابیالخطّاب، از حمّادین عیسی از ربعیین عبداللهین جارود، از کسی که ذکرش نموده، از علیین الحسین اللَّیَکْلا، حضرت فرمودند:

خدای عزّوجلّ پیامبران و ابدانشان را از طینت علّیین و قلوب مؤمنین را نیز از همان طینت آفرید و ابدان مؤمنین را از غیر آن خلق کرد و کافرین و قلوب و ابدان ایشان را از طینت سجّین خلق فرمود پس از آن حقّ تعالی این دو طینت را مخلوط نمود و این باعث شد که از مؤمن کافر و از کافر، مؤمن متولّد شود چنانچه سبب گردید که مؤمن مرتکب کار بد و کافر عامل عمل نیک گردد، پس دلهای هر یک از اهل ایمان و کفر به آنچه از آن آفریده شد اند مایل می باشد.

حديث (٣)

محمّدین علی ماجیلویه میگوید: محمّدین یحیی عطّار از حسینین حسنین ابان، از محمّدین اورمه، از عمروین عثمان، از منقری، از عمروین ثابت، از پدرش، از حبّةالعربی، از حضرت علی للہ یا کہ حضرت فرمودند: خداوند عزّوجل آدم للہ را از سطح روی زمین آفرید، پس در او شورہ و نمک و

بوی خوش بود و همان طور در فرزندانش نیز صالح و طالح دیده می شود. **ددیث (۴)** 

| *** | ۰. ۱ | /ج | بلل الشرايع |
|-----|------|----|-------------|
|-----|------|----|-------------|

حدَّثني محمّدبن يحيي، عن الحسينبن الحسن، عن محمّدبن أورمة. عن محمّدين سنان، عن معاويةين شريح، عن أبي عبدالله ﷺ قال: إنَّاللَّه عزَّوجلَّ: أجرئ ماءً فقال له: كُنْ بَحْراً عَذْباً، أَخْلُقُ منك جَنّتي و أهل طاعتي، و إنَّاللَّه عزَّوجلَّ: أجرىٰ ماءً، فقال له: كُنْ بَحْراً مَالِحاً أَخْلُقُ منك ناري و أهل معصيتي. ثُمّ خَلَطهما جــميعاً. فَمِنْ ثَمَّ يخرج المؤمن منالكافر و يخرج الكمافر مـنالمـؤمن، ولو لم يخلطهما لم يخرج من هذا إلاَّ مثله، ولا من هذا إلاَّ مثله. ٥ ـ أبيرحمهالله قال: حدَّثنا سعدبن عبداللُّـه قــال: حـدَّثنا أحسمدبن محمّدين عيسي، عنالحسنين علىين فضّال، عن عبداللُّدين سنان، عــن أبي عبدالله 🗱 في حديث طويل يقول في آخره: مهما رأيت من نَزَقِ أصحابك و خُرْقِهم فمهو ممّا أصابهم مـن لطـخ أصحاب الشمال، و ما رأيت من حسن شيم من خالفهم و وقارهم فهو من لطخ أصحاب اليمين. ۶ حدثنا محمّدين الحسن قال: حدثنا محمّدين الحسن الصفّار، عن محمّدين الحسين بن أبي الخطّاب، عن محمّدين سنان، عن عبدالله بن سنان، عن أبي عبدالله علم قال: سألته عن أوَّل ما خلق الله عزَّوجلَّ؟ قال: إِنَّ أَوَّل ما خلق اللَّه عزَّوجلَّ ما خلق منه كلُّ شيء. قلت: جُعِلتُ فداك و ما هو؟ قال: الماء، إنَّ اللَّه تبارك و تعالى: خلق الماء بحرين، أحدهما: عَذْبٍ، والآخر مِلْح، فلمّا خلقهما نَظَر إلى العذب، فقال: يا بحر. فقال: لَبَّيك و سعديك. قال: فيك بركتي و رحمتي و منك أخلق أهل طاعتي و جنّتي. ثُمّ نظر إلى الآخر فقال: يا بحر.

باب هفتاد و هفتم.....

محمّدین یحیی از حسینین حسن، از محمّدین اورمه، از محمّدین سنان، از معاویةین شریح، از حضرت ابی عبدالله ظلّ تقل کرده که آن جناب فرمودند: حقّ عزّوجل آبی را جاری نمود و سپس به آن فرمود: دریایی از آب شیرین شو تا از تو بهشت و اهل طاعت را بیافرینم و نیز آبی دیگر را جاری کرد و سپس به آن امر نمود که دریایی از آب شور شو تا دوزخ و اهل معصیت را از تو ایجاد کنم، پس از خلقت هر دو آنها را با هم مخلوط و ممزوج نمود پس به همین جهت است که از کافر مؤمن و از مؤمن کافر متولد می شود و اگر این دو را با هم ممزوج نمی فرمود قطعاً از مؤمن و کافر غیر از هم مثل خود چیز دیگری خارج نمیگر مود.

حديث (۵)

پدرم رحمةالله علیه فرمود: سعدبن عبدالله از احمدبن محمّدبن عیسی، از حسنبن علیبن فضّال از عبداللهبن سنان، از حضرت ابی عبدالله ظلِّلاً نقل نموده که آن جناب در آخر حدیث طولانی به من فرمودند:

هرگاه سبکسری و نادانی از اصحاب خود دیدی این ناشی از آلوده شدن به قبائح و رذالتهای اصحاب شمال بوده چنانچه حسن خلق و وقاری که از مخالفین مشاهده میکنی از ناحیه آلوده شدن ایشان به محاسن و کمالات اصحاب یمین میباشد.

**حدیث (۶)** محمّدبن الحسن میگوید: محمّدین حسن صفّار، از محمّدبن حسین بن ابی الخطاب، از محمّدبن سنان، از عبدالله بن سنان، وی میگوید: راجع به اوّلین مخلوق حقّ عزّوجلّ از امام صادق طَنْیَا پرسیدم؟ حضرت فرمودند:

اوّل مخلوق خداوند موجودی است که هر موجود دیگری از آن آفریده شده. عرضه داشتم: فدایت شوم آن چیست؟

فرمودند: آب و شرح این ماجرا آن است که: خداوند تبارک و تعالی دو دریای آب آفرید، یکی از آن دو شیرین و دیگری شور بود پس از ایجاد آنها نظر به آب شیرین نمود و فرمود: ای دریا. آب جواب داد: لبیک و سعدیک.

حقّ عزّوجلٌ فرمود: برکت و رحمت من در تو است و اهل طاعت و بهشتم را از تو می آفرینم سپس به آب شور نظر کرده و فرمود: ای دریا. علل الشرايع /ج ١ ..... ٢٩٤

فلم يُجِبْ فَأَعاد عليه ثلاث مرات يا بحر! فلم يُجِب.

فقال: عليك لعنتي و منك أخلق أهل معصيتي و من أسكنته ناري، تُـمَّ أمرهما فامتزجا، قال: فَمِن تَمَّ يخرج المؤمن من الكافر والكافر من المؤمن. ٧ ـ حدّثنا محمّدين الحسن رحمه الله قال: حـدّثنا محمّدين الحسن الصفّار، عن أحمدين محمّدين عيسى، عـن أحـمدين محمّدين أبي نصر البزنطي، عن ابانين عثمان و أبي الرّبيع يرفعانه، قال: إنّ الله عزَّوجلَّ خلق ماء فجعله عذباً، فجعل منه أهل طاعته، و خلق ماء مُرّاً فجعل منه أهل معصيته، ثُمَّ أمرهما فـاختلطا، و لولا ذلك مـا ولد المؤمن إلاَّ مؤمناً ولا الكافر إلاَّكافراً.

باب ٨٧ علة الذنب و قبول التوبة ١ - أبي رحمه الله قال: حدّثنا سعدين عبدالله قال: حدّثني عبدالله بن محمّد، عن أبيه، عن أحمدين النّضر الخراز، عن عسرين مصعب، عسن فراتين الأحنف، عن أبي جعفرالبا قرطة قال: لولا أنّ آدم أذنب ما آذنبَ مؤمن أبداً، و لولا أنّ الله عزَّوجلَّ تاب على آدم ما تاب على مذنب أبداً.

باب ۷۹

العلّة الّتي من أجلها صار بين الناس الائتلاف والاختلاف ١ - أبي رحمه اللّٰه قال: حدّثنا سعدبن عبداللّٰه، عن محمّدين الحسينين یاب هفتاد و نهم ...... آب جواب نداد. حقّ دوباره بلکه تا سه مرتبه آن را مورد خطاب قرار داد ولی آن دریا جواب نداد. حقّ تبارک و تعالی فرمود: لعنت من بر تو باد و از تو اهل معصیت و ساکنین در دوزخ را ایجاد میکنم. سپس به هر دو امر فرمود تا با هم آمیخته شوند. سپس امام للگلا فرمودند: و به خاطر همین آمیختن و امتزاج بود که مؤمن از کافر و کافر از مؤمن متولّد میگردد.

حديث (۲)

محمّدين الحسن رحمةالله عليه فرمود: محمّدين حسن صفّار، از احمدين محمّدين عيسى، از احمدين محمّدين ابينصر يزنطي از ايانين عثمان و ابيالربيع، ايندو بهطور مرفوع حديث را چنين نقل كردهاند:

فرمود: خداوند عزّوجل آب را آفرید و آنرا شیرین قرار داد و سپس اهل طاعت را از ان ایجاد کرد و آب دیگر آفرید و آنرا تلخ نمود و سپس اهل معصیت را از آن خلق کرد، سپس به هر دو امر نمود تا با هم مخلوط و ممزوج شوند، آندو با هم آمیختند و اگر این آمیختن نمی بود مؤمن، غیرمؤمن و کافر غیرکافر را نمیزایید.

# باب هفتاد و هشتم

سز وقوع کناه و علّت توبه و قبول آن

حدیث (۱) پدرم رحمةالله علیه فرمود: سعدین عبدالله از عبداللهین محمّد، از پدرش، از احسمدین نیضر خسرّاز، از عسمرین مسمعب، از فسراتین احنف، از حضرت ابوجعفرالباقرطان ، حضرت فرمودند:

اگر آدم للی گله نمیکرد هیچ مؤمنی گناه نمی نمود و اگر حقّ عزّوجلً توبه آدم لی آدم نمی پذیرفت هرگز توبه هیچ گناهکاری را قبول نمیکرد.

### باب هفتاد و نهم

سز وقوع توافق و اختلاف بين مردم حديث (۱) يــدرم رحــمةاللــه عـليه فـرمود: سـعدين عـبداللـه، از محمّدين الحسينين

قال: فقلت إنّا نقول ذلك، فإنّه كذلك: إنّالله عزّوجلَّ أخــذ مــنالعـباد ميثاقهم و هم أظلّة قبل الميلاد و هو قوله عزّوجلَّ:

و إذ أخذ ربّك من بنيآدم من ظهورهم ذرّيّتهم و أشهدهم على أنفسهم)<sup>(۱)</sup> إلى آخر الآية.

قال: فمن أقرَّ له يومنذٍ جاءت الالفة هُمَّنا، و من أنكره يومنذٍ جاء خلافه هُمَنا.

٣ - أبيرحمهالله قال: حدثنا سعدبن عبدالله، عن أيّوببن نوح، عـن محمّدبن أبي عمير، عن عبدالأعلى مولىٰ آلسام قال: سمعت أباعبدالله ﷺ يقول:

لو يعلم الناس كيف كان أصل الخلق لم يختلف اثنان.

۱-سوره اعراف آیه (۱۷۲)

باب هفتاد و نهم ..... ۲۹۷

ابی الخطّاب، از جعفرین بشیر، از حسین بن ابسی العلاء، از حبیب، وی گفت: شخصی ثقه از حضرت ابی عبدالله ظلّیاد نقل نمود که آن جناب فرمودند: خداوند تبارک و تعالی از بندگان پیش از آنکه متولّد شده و به دنیا بیایند در حالی که به صورت اشباح بودند میثاق و پیمان گرفت.

پس ارواحی که به واسطه اتّفاق رأی و اتّحاد میثاق با هم آشنا شدند در این عالم بینشان اتّفاق شد و ارواح و اشباحی که در رأی با هم متباین بوده از اینرو با هم آشنایی نداشته بلکه یکدیگر را انکار نمودند در عالم دنیا بینشان اختلاف پیدا شد. **هدیت (۲)** 

پدرم رحمةالله علیه با اسناد مذکور از حبیب، از کسی که حدیث را از حضرت ابوعبدالله للی نقل کرده روایت نمود که راوی محضر امام لی عرضه داشت: چه می فرمایید راجع به اینکه گفتهاند:

الارواح جنود مجنّدة، فما تعارف منها ائتلف و ما تناكر منها اختلف؟ ارواح لشگریانی هستند آراسته و مرتّب شده، پس آنها كه به واسطه اتّفاق رأی و اتّحاد میثاق با هم آشنا شدهاند در این عالم بینشان انس و الفت می باشد و آنها كه متباین الرّای بودند با هم آشنایی نداشته بلكه یكدیگر را انكار نموده درنتیجه در عالم دنیا بینشان اختلاف پیدا میگردد؟

امام اللَّلَةِ فرمودند: ما هم به همین معنا قائل هستیم چه آنکه حقّ عزّوجلّ قبل از اینکه بندگانش متولّد شوند و به دنیا بیایند درحالی که به صورت اشباح بودند از آنها میثاق و پیمان گرفت چنانچه در قرآن شریف آمده:

ای رسول بیادآور هنگامی که خدای تو از پشت فرزندان آدم ذریه آنها را برگرفت و بر خود گواهشان ساخت که آیا من پروردگار شما نیستم تا آخر.

سپس حضرت فرمودند: آنانکه اقرار به ربوبیّت حقّ عزّوجلّ نیمودند الفت و انس بینشان برقرار گردید و کسانی که آنرا آنروز انکار نمودند در اینجا به اختلاف پرداختند.

#### دديث (٣)

پدرم رحمةالله علیه فرمود: سعدبن عیدالله، از ایّوببن نوح، از محمّدین ابیعمیر، از عبدالاعلی مولی آلسام نقل کرده که وی گفت: از حضرت امام صادقﷺ شنیدم که می فرمودند: اگر مردم کیفیّت اصل خلقت را می دانستند، هرگز دو نفر از آنها با هم به اختلاف نمی پرداختند. علل الشرايع /ج ١ ..... ٢٩٨

٢ – حدثنا علي بن أحمد رحمه الله قال: حدثنا محمّد بن أبي عبد الله الكوفي عن أبي الخير صالح بن أبي حماد، عن أحمد بن هلال، عن محمّد بن أبي عمير، عن عبد المؤمن الأنصاري، قال: قلت لأبي عبد الله الله إنّ قوماً يروون أنّ رسول الله عليه قال: اختلاف أمّتي رحمة.

فقال: صدقوا.

فقلت: إن كان اختلافهم رحمة فاجتماعهم عذاب. قال: ليس حيث تذهب و ذهبوا، و إنَّما أراد قول الله عزَّوجلَّ:

فلولا نفر من كلّ فرقة منهم طائفة ليتفقّهوا فيالدين وليـنذروا) قومهم إذا رجعوا إليهم لعلَّهم يحذرون)<sup>(١)</sup>.

فأمرهم أن ينفروا إلى رسولالله ﷺ و يختلفوا إليه فيتعلّموا. ثمّ يرجعوا إلى قومهم فيعلّموهم.

إنّما أراد اختلافهم م<mark>ن البلدان لا اختلافاً في</mark> دين الله إنّما الدّين واحد إنّما الدّين واحد. مُر*ارَّهُمْ تَكَبَيْزِيرُعُونُ* إنّما الدّين واحد.

### باب 80

العلّة الّتي من أجلها تكون في المؤمنين حِدّة ولا تكون في مخالفيهم ١ - أبي رحمه اللّه قال: حدّثنا سعدين عبدالله، عن يعقوبين يزيد، عن محمّدين

۱- سوره توبه آیه (۱۲۲)

حديث (۴)

علىبن احمد رحمةالله عليه ميگويد: محمّدين ابيعبدالله كوفي، از ابيالخير صالحين ابي حماد، از احمدين هلال، از محمّدين ابي عمير، از عبدالمؤمن انصاري نقل كرده كه وي گفت: محضر امام صادق الل عرض كردم: گروهی روایت کردهاند که رسول خداغی فرمودند: اختلاف امّت من با هم رحمت است، آيا اين روايت صحيح است؟ حضرت فرمودند: بلي آنها درست روايت كردهاند. عرضه داشتم: اگر اختلافشان رحمت باشد، پس اجتماعشان عذاب است. حضرت فرمودند: آن معنایی که ذهن تو و دیگران به آن رفته مراد نیست، بلکه مقصود همان معنایی است که خدای عزّوجلً از آیه ذیل اراده فرموده: فلولا نفر من كلٍّ فرقةٍ منهم طائفة ليتفقَّهوا فيالدِّين و لينذروا قومهم اذ ارجعوا اليهم لعلهم يحذرون. (چرا از هر طائفهای جمعی برای جنگ و گروهی نزد رسول برای آموختن علم مهیّا نباشند و علمی راکه آموختهاند به قوم خویش بیاموزند تا قومشان نیز شاید خداترس شده و از نافرمانی حذر کنند). در این آیه شریفه خداوند متعال به مردم امر نموده که کوچ کرده و محضر رسولش يَتَبَيُّهُم تردّد كرده و از آن حضرت معارف را تعلّم نموده و سپس بـه قـوم خویش برگشته و آنها را تعلیم کنند و با توجه به معنای این آیه می توان گفت: مراد و مقصود پیامبر اکرم میکی از اختلاف امت، اختلافشان از شهرها و رفت و آمدشان برای کسب معارف دینی است نه اختلاف و نزاع در دین و داشتن دین های متعدّد چه آنکه دین یکی بیشتر نیست (و این عبارت را امامﷺ دو بار تکرار فرمودند).

باب هشتادم

سز اینکه در مؤمنین تندی و تیزی است و در مخالفین ایشان این معنا منتفی است حدیث (۱) پدرم رحمةالله علیه فرمود: سعدبن عبدالله، از یعقوبین یـزید، از محمّدین علل الشرايع /ج ١ ..... ٢٠٠٠ ....

أبيعمير، عن ابن أذينة، عن أبيعبدالله ﷺ قال: كنّا عنده فذكرنا رجلاً من أصحابنا فقلنا فيه حدّة.

فقال: من علامة المؤمن أن يكون فيه حدّة. قال، فقلنا له: إنّ عامّة أصحابنا فيهم حدّة. فقال: إنّاللَّه تبارك و تعالىٰ في وقت ما ذَرَأَهم أمر أصحاب اليمين و أنتم هم أن يدخلوا النّار، فدخلوها فأصابهم وَهَجَّ، فالحِدّة من ذلك الوَهَج و أمر أصحاب الشّمال وَهُم مخالفوهم أن يدخلوا النار فلم يفعلوا، فمن ثَمَّ لهم سَمْت ولهم وقار.

# باب ۸۱ علّة المرارة في الأذنين، والعذوبة فيالشّفتين، والملوحة فيالعينين، والبرودة فيالأنف ١ - أبىرحمه الله قال: حدَّثنا محتدين يحيىٰ قـال: حـدثنا محتدين أحمدبن إبراهيم بن هاشم، عن أحمدبن عبدالله العقيلي القرشي، عن عيسىبن عبدالله القرشي رفع الحديث قال: " دخل أبوحنيفه على أبي عبدالله ﷺ فسقال له: يــا أبــاحنيفه بــلغني أنَّكُ تقيسى؟ قال: نعم أنا أقيس. قال: لا تقس فإنَّ اوَّل من قاس إبليس حين قال: خلقتني من نار و خلقته من طين، فقاس ما بين النَّار والطِّين، ولو قاس نوريَّة آدم بنوريَّة النَّار عرف الفضل ما بين النَّورين، و صفاء أحدهما علىالآخر، و لكن قِس لي رأسك، اخبرني عن أذنيك ما لهما مرّتان؟ قال: لا أدرى. قال: فأنت لا تحسن أن تقيس رأسك،

باب هشتاد و یکم.....

ابی عمیر، از این اذینة نقل کرده که گفت: محضر امام صادق لللہ بودیم، نام یکی از اصحاب و یاران برده شد، گفتیم در وی تندی و تیزی است، امام للہ فرمودند: از علائم مؤمن اینکه در او تیزی و تندی است.

عرضه داشتیم: در تمام اصحاب ما تندی و تیزی هست، سرّ آن چیست؟ حضرت فرمودند: خداوند تبارک و تعالی هنگامی که انسان را می آفرید به اصحاب یمین که شما همان گروه می باشید فرمود: داخل آتش شوید، پس اصحاب یمین داخل آتش شده، سوزش آتش به ایشان رسید، این حدّت و تیزی از اصابت همان سوزش آتش می باشد و از طرفی به اصحاب شمال که مخالفین شما هستند امر شد که آنها نیز به آتش وارد شوند ولی آنها وارد نشده قهراً سوزش آتش را لمس و حس نکردند لذا ایشان دارای وقار و سنگینی می باشند.

باب هشتاد و یکم سز بودن تلخی در گوشها و شیرینی در لبها و شوری در چشمها و رطوبت و سردی در بینی حديث (۱) بدرم رحمةالله عليه مي فرمايد: محمّدين يحيى از محمّدين احمدين ابراهيمين هاشم، از احمدبن عبدالله عقیلی قرشی، از عیسی بن عبدالله قرشی، وی بهطور مرفوع حديث را چنين نقل كرده: ابوحنيفه بر حضرت امام صادق للهلا وارد شد، امام الملك به او فرمودند: ای ابوحنیفه اینطور شنیده ام که تو قیاس میکنی؟ ابوحنيفه گفت: بلي، قياس ميكنم. حضرت فرمودند: قياس مكن زيرا اوّلين كسي كه قياس كرد ابليس بود كه به حقّ تعالى عرض كرد: مرا از أتش و أدم را ازگل أفريدي چگونه من او را سجده كنم، پس ابلیس در این کلامش بین آتش و گل قیاس نمود در حالی که اگر نور بودن آدم را با نور بودن آتش قیاس میکرد به برتری بین دو نور پی میبرد و تصدیق میکرد که یکی از دیگری صفاء و جلائش بیشتر است، باری تو که ادّعاء قیاس میکنی در سر خود برای من قیاس کن و خبر ده به من از دو گوش خود که چرا ماده تلخ در آن می باشد؟ ابوحنيفه گفت: نمي دانم. حضرت فرمودند: پس تو نمي تواني در سر خود قياس نمايي حال چگونه در

علل الشرايع /ج ١ ..... ٢٠٢

فكيف تقيس الحلال و الحرام.

قال: يابن رسولالله أخبرني ما هو؟

قال: إنّالله عزَّوجلَّ جعل الأذنين مرَّتين؛ لئلاّ يدخلهما شيء إلاَّ مات، و لولا ذلك لقتل ابن آدم الهوامّ، و جعل الشّفتين عذبتين؛ ليجد ابن آدم طعم الحلو والمرّ، و جعل العينين مالحتين؛ لأنهما شحمتان، و لولا مـلوحتهما لذابتا، و جعل الأنف بارداً سائلاً؛ لئلاً يدع في الرأس داء إلاَّ أخرجه و لولا ذلك لثقل الدماغ و تدود.

٢ ـ حدَّتنا أحمدين الحسن القطان قال: حدَّتنا عبدالرحمٰنين أبيحاتم قال: حدَّتنا أبو زرعة قال: حدَّتنا هشامين عمّار قال: حدَّثنا محمّدين عبداللُّه القرشي، عن ابن شيرمة قال: دخلت أنا و أبوحنيفة على جعفرين محمّد ظيمٌ، فقال لأبيحنيفة: إتَّق اللُّه ولا تَقِس الدِّين برأيك، فإنَّ اوَل من قاس إبليس، أمـره اللُّـه

- عزَّوجلَّ بالسِّجود لآدم فقال: أنا خير منه خلقتني من نار و خلقته من طين.
  - تُمَّ قال: أتحسن أن تقيس رأسك من بدنك؟ قال: لا.

قال جعفر الله: فَأَخْبَرْنَي لَأَنَي تَشَيءَ جَعَلَ اللّٰهُ المُلوحة في العينين والمرارة في الأُذنين والماء المُنْتِن في المنخرين والعذوبة في الشّفتين؟ قال لا أدري.

قال جعفر الله الله تبارك و تعالىٰ خلق العينين فجعلهما شحمتين و جعل الملوحة فيهما منّاً منه على ابن آدم، ولولاذلك لذابتا و جعل الأُذنين مُرّتين و لولاذلك لهجمت الدوابّ و أكلت دماغه، و جعل الماء في المنخرين؛ ليصعد منه النَّفَس وينزل، و يجد منه الرّيح الطّيّبة من الخبيئة، و جعل العذوبة في الشفتين؛ ليجد ابن آدم لذّة مَطْعَمِه و مَشْرَبِه. ثُمّ قال جعفر لمثلاً لأبي حنيفة: أخبرني عن كلمة یاب هشتاد و یکم.....

حلال و حرام خدا قياس ميكني؟

عرضه داشت: ای فرزند رسول خدا شما از آن به من خبر دهید که چرا ماده تلخ در آن می باشد؟

حضرت فرمودند: خدای عزّوجل به خاطر این گوشها را تلخ کرده که هیچ جنبندهای در آن داخل نمی شود مگر آنکه می میرد و اگر چنین نمی بود حشرات انسان را میکشتند و خداوند مهربان لبها را شیرین قرار داد تا بشر طعم شیرینی و تلخی را حس کند و چشم ها را شور گردانید به خاطر اینکه چشم ها پیه بوده و اگر ماده شور در آن نباشد آب می شوند و در بینی رطوبت روان قرار داد به خاطر اینکه هیچ درد و آفتی در سر پیدا نمی شود مگر آنکه این رطوبت آنرا خارج می کند و اگر این رطوبت نمی بود مغز سفت و سخت می شد و کرم می گذارد.

احمدبن حسن قطان میگوید: عبدالرحمن بن ابی حاتم از ابوزرعه از هشام بن عمّار، از محمّد بن عبدالله قرشی از این شیرمه، وی میگوید: من و ابو حنیفه بر حضرت جعفرین محمّد طلقیً وارد شدیم امام طلیًا به ابو حنیفه فرمودند: از خدا بترس و با رأی خود در دین قیاس مکن زیرا اوّلین کسی که قیاس کرد ایلیس بود، خداوند به او امر فرمود که آدم را سجده کند، او در جواب گفت: من از آدم بهتر هستم چون مرا از آتش و او را از کِل آفریده ای. سپس حضرت به ابو حنیفه فرمودند: آیا می توانی در سر خود قیاس بکنی؟ ابو حنیفه عرض کرد: خیر حضرت فرمودند: بگو چرا حق تعالی شوری را در چشم ها و تلخی را درگوش ها

حضرت فرمودند: بگو چرا حق تعالی شوری را در چشمها و تلخی را درگوشها و آب متعفّن را در دو لوله بینی و شیرینی را در دو لب قرار داد؟ ابوحنیفه عرض کرد: نمی دانم.

حضرت فرمودند: جهت آن است که حقّ تبارک و تعالی جنس چشم ها را پیه قرار داده و بر انسان منّت گذارد و شوری را در آن نهاده به خاطر آنکه اگر غیر این می بود چشم ها آب می شدند و در گوش ها ماده تلخ نهاده زیرا در غیر این صورت جنبنده ها و حشرات به آن هجوم می آورده و از راه گوش به مغز راه می یافتند و آن را می خوردند و در دو لوله بینی آب قرار داده تا نفس از آن بالا و پائین رود و نیز بوی خوش از ناخوش ممتاز گردد و در دو لب شیرینی نهاد تا بشر لذت مطعومات و مشروبات را بچشد، سپس امام طوّلاً فرمودند: بمن بگو آن چه کلمه ای است که

علل الشرايع / ج ١ ..... ۴.۴..... اوّلها شرك و آخرها إيمان؟ قال: لا أدري. قال هي كلمة: لا إله إلا الله لو قال لا إله: كان شرك، ولو قال: إلاَّ الله كان إيمان. ثم قال جعفر ﷺ: ويحك أيَّهما أعظم قتل النفس أو الزنا؟ قال: قتل النفس. قال: فإنَّ الله عزَّوجلَّ قد قبل في قتل النفس شاهدين ولم يقبل فيالزَّنا إلاً أربعة. ثم قال ﷺ: أَيُّهما أعظم الصَّلاة أم الصّوم؟ قال: الصّلاة. قال: فما بال الحائض تقضي الصّيام ولا تقضى الصّلاة. فكيف يقوم لك القياس، فاتقّ الله ولا تقس. ٣ \_ أبي رحمه الله قال: حدَّثنا سعدبن عبدالله، عن أحمدبن أبي عبدالله البرقي عن محمّدبن على، عن عيسي بن عبدالله القرشي رفعه قال: دخل أبوحنيفه على أبي عبدالله ظلة فـقال له: يـا أبـاحنيفه بـلغني أنَّك تقيس. قال: نعم أنا أقيس. فقال: ويلك لاتقس، إنَّ أوَّل من قاس إبليس. قال: خلقتني من نار و خلقته من طين، قاس ما بين النار والطين. ولو قاس نوريَّة آدم بنور النَّار عرف فضل ما بين النُّورين، و صفاء أحـدهما علىالآخر، ولكن قس لي رأسك من جسدك أخبرني عن أذنيك مالهما مُرّتان. و عن عينيك مالهما مالحتان. و عن شفتيك مالهما عذبتان. و عن

فقال: لاأدري.

أنفك ماله بارد؟

باب هشتاد و یکم. ۳۰۵... ابتدائش شرک و پایانش ایمان است؟ ابوحنيفه گفت: نمي دانم. حضرت فرمودند: أن كلمه: لااله الأالله است زيرا اكر شخص فقط بكويد: لااله، مرتکب شرک شده چنانچه اگریگوید الاالله این کلمه حاکی از ایمان او است، سپس امامﷺ فرمودند: واي بر تو آيا قتل نفس بزرگتر بوده يا زنا؟ ابوحنيفه گفت: فتل نفس. حضرت فرمودند: خداوند عزّوجلّ در قتل نفس دو شاهد را پذیرفته ولی در زنا فقط چهار شاهد باید باشند. سپس حضرت فرمودند: آيا نماز عظيمتر است يا روزه؟ ابو حنيفه گفت: نماز. حضرت فرمودند: پس چرا حائض روزه های زمان حیض را باید قضاء کند ولی قضاء نمازهای این ایّام بر او واجب نیست، حال که موقعیّت احکام چنین است چگونه قیاس میکنی، از خدا بترس و به قیاس نپرداز. حديث (٣) يدرم رحمةالله عليه فرمود: سعدين عيدالله، از احمدين ابي عبدالله برقي، از محمّدبن على، از عيسىبن عبدالله قرشي، وي حديث را بهطور مرفوع اين طور نقل نموده: ابوحنیفه به امام صادق للی وارد شد و حضرت به وی فرمود: ابو منیفه شنیدهام که قیاس میکنی؟ ای ابو حنیفه شنیدهام که قیاس میکنی ا عرضه داشت: بلي، من قياس ميكتم. فرمودند: واي بر تو، قياس مكن، اوّلين كسي كه قياس نمود ابليس بود، به خدا عرض کرد: من را از آتش و آدم را از گل آفریدی، پس چرا او را سجده کنم. ابليس در اين كلام بين آتش و گل قياس نمود و اگر نور بودن آدم را با نور بودن آتش قیاس میکرد برتری بین این دو نور را درک مینمود و باصفا بودن یکی را بر دیگری به خوبی می یافت، باری تو که ادّعا و قیاس میکنی در سر خود برای من قیاس کن، خبر ده به من از دو گوش خود که چرا ماده تلخ در آن می باشد و از دو چشم خویش که چرا شور می باشند و از دو لبت چرا شیرین هستند و از بینی که چرا مرطوب است؟ ابوحنيفه گفت: نمي دانم.

فقال: يابن رسول الله أخبرني كيف ذلك؟ فقال: إنّالله تبارك و تعالىٰ جعل الأذنيين مُرّتين لسُلا يدخلهما شيء إلاَّ مات و لولا ذلك لقتلت الدوابّ ابن آدم، و جعل العينين مالحتين؛ لأنهما شحمتان، و لولا ملوحتهما لذابتا، و جعل الشّفتين عذبتين؛ لِيَجِدَ ابنُ آدم طَعْمَ الحُلو والمُرّ، و جعل الأنف بارداً سائلاً؛لئلّا يدع في الرَّاس داء إلاَّ أخرجه و لولا ذلك لثقل الدّماغ و تدود.

قـــال أحــمدبن أبسيعبدالله، و روى بـعضهم: أنّــه قــال فيالأذنين: لامتناعهما منالعلاج، و قــال فــي مـوضع ذكـر الشّفتين:

الرّيق. فإنّ عدّب الرّيق ليميز به بين الطعام والشراب. و قال في ذكر الأنف: لولا بَرَدَ ما فيالأنف و إمساكه الدماغ لسـال الدّماغ من حرارته.

۴ ـ و قال أحمدبن أبيعبدالله، و رواه معاذبن عبدالله، عن بشيرين يحييٰ العامري، عن ابن أبيليلي قال:

دخلتُ أنا والنّعمان على جعفربن محمّد فرحّب بنا و قال: يابن أبيليلى من هذا الرجل؟ باب هشتاد و یکم...... توکه در سر خود نمی توانی قیاس کنی پس چطور در حلال و امام للیک فرمودند: توکه در سر خود نمی توانی قیاس کنی پس چطور در حلال و حرام خدا قیاس به کار می بری؟

ابوحنیفه عرض کرد: ای فرزند رسول خدا شما از کیفیّت این سؤالات جواب فرمایید؟

حضرت فرمودند: خداوند تبارک و تعالی دو گوش را بهخاطر این تلخ قرار داده که هیچ جنبنده و حشرهای در آن داخل نمی شود مگر آنکه می میرد و اگر غیر از این می بود حشرات انسان را میکشتند.

و چشمها را شور نمود زیرا جنس آنها از پیه بوده که در صورت شور نبودن آب می شوند

و لب ها را شیرین قرار داد تا انسان مزه شیرینی و تلخی را بیابد و در بینی رطوبت جاری نهاد تا مرض و آفتی در سر پیدا نشده مگر آنکه با این رطوبت خارج گردد و اگر این رطوبت نمی بود مغز سفت و سخت می شد و کرم می گذارد.

احمدبن ابیعبدالله میگوید: برخی بعضی از فقرات این حدیث را با عباراتی دیگر روایت کردهاند از جمله در «اذنین» چنین نقل نموده: بنده

قال الله الفلي الفنين مُرّتين لامتناعها من العلاج يعنى حقّ تعالى كوش ها را تلخ نمود زيرا اين عضو از معالجه شدن استناع داشته لذا حقّ عزّوجلّ مايع و رطوبت تلخ را در آن قرار داد تا بدين وسيله از ابتلاء به امراض مصون باشد. و به جاي وجعل الشفتين عذبتين، روايت كرده:

وجعل الرّيق عذباً، فانٌ عذب الرّيق ليميز به بين الطّعام والشراب يعنى حقّ تعالى آب دهان را شيرين نمود زيرا بدينوسيله بين طعام و شـراب تـميز گـذارده مىشود.

و در شرح حکمتِ قرار دادن رطوبت بینی عبارت را چنین نقل کرده: لولا بَرَدَ ما فیالانف و امساکه الدَّماغ لسان الدَّماغ من حرارته یعنی اگر سردی و رطوبت در بینی نمی بود مغز ازگرما جاری می شد. **ددیت (۴)** 

احمدبن ابیعبدالله گفته و معاذبن عبدالله نیز از بشیربن یحیی عامری، از ابن ابیلیلی نقل کرده وی گفت: من و نعمان بر حضرت جعفربن محمّداللیک وارد شدیم، آن جناب به ما مرحبا گفت و فرمود: ای ابنلیلی این مرد کیست؟

علل الشرايع / ج ١ ..... قلت: جعلت فداك هذا رجل من أهل الكوفه له رأى و نظر و نقاد. قال: فلعلُّه الذي يقيس الأشياء برأيه. ثم قال له: يا نعمان هل تحسن تقيس رأسك؟ قال: لا. قال: فما أراك تحسن تقيس شيئاً ولا تهتدي إلاَّ من عند غـيرك فـهل عـرفت مـمّا الملوحة فـىالعينين. والمرارة فـىالأذنيين، والبـرودة فيالمنخرين، والعذوبة فيالفم؟ قال: لا. قال: فهل عرفت كلمة أوَّلها كفر و آخرها إيمان؟ قال: لا، قال ابن أبي ليليٰ: فقلت: جعلت فداك لا تدعنا في عميٰ ممّا وصفت لنا. قال: نعم، حدّتني أبي عن آبائه، أنَّ رسول الله على قال: إِنَّاللَّه تبارك و تعالىٰ خَلق عيني ابن آدم على شحمتين. فـجعل فـيها الملوحة، و لولا ذلك لذايتًا و لم يقع فيهما شمي، من القدى إلاَّ أذابهما، والملوحة تلفظ ما يقع في العينين من القذي و جعل المرارة فـي الأذنــين حجاباً للدّماغ، فليس من دابّة تقع في الأذنين إلاَّ التمست الخروج. و لولا ذلك لوصلت إلى الدّماغ، و جعل البرودة في المنخرين حجاباً للـدماغ، و لولا ذلك لسال الدماغ، و جعل الله العذوبة في الفم منًّا من الله على ابن آدم؛ ليجد لذَّة الطعام والشراب.

و أما كلمة أوّلها كفر و آخرها إيمان فقول: لاٰإِلَّهَ إِلاَّاللَّـه، أولَّـها كـفر و آخرها إيمان.

باب هشتاد ر یکم عرضه داشتم: فدایت شوم این مردی از اهل کوفه بوده که رأی و نظر و دقّت دارد. حضرت فرمودند: شاید او همان است که اشیاء را با رای خود قیاس میکند، سپس به او فرمودند: اي نعمان آيا در سر خود مي تواني قياس نمايي؟ نعمان عرض کرد: خير. امام اللی فرمودند: پس نمی بینم که در چیزی بتوانی قیاس کنی و به هیچ مقصود و مطلوبی نخواهی رسید مگر به اشاره و ارشاد دیگری، باری میدانی برای چه در چشمها آب شور و درگوش ها رطوبت تلخ و در لولههای بینی برودت و سردی و در لبها شيريني ميباشد؟ نعمان عرض کرد: خير. فرمودند: می دانی چه کلمه ای است که اولش کفر و پایانش ایمان است؟ نعمان عرض كرد: خير. ابن ابی لیلی گفت: محضرش عرض کردم: فدایت شوم ما را نسبت به جواب سؤالاتي که فرموديد در جهل نگذاريد. امام لليُلْدُ فرمودند: آري جواب أنها را برايتان مي گويم، پدرم، از آباء گرامشان نقل كردند كه رسول خداة يُول فرمودند: خداوند تبارک و تعالی دو چشم انسان را از جلس پیه آفرید و سپس در آن شوري قرار داد زيرا در غير اين صورت چشمها آب مي شدند و نيز با بودن اين شوری هیچ خاشاک و تیغی در آن قرار نمیگیرد مگر آنکه چشمها آن را ذوب میکنند و آساساً هر خار و ذرّهای که در چشم واقع شود شوری دیدگان آن را بیرون

می اندازد، و درگوش ها ماده تلخ را حجاب و پوشش مغز قرار داد و هیچ جنبنده و می اندازد، و درگوش ها ماده تلخ را حجاب و پوشش مغز قرار داد و هیچ جنبنده و حشرهای نیست که درگوش رود مگر آنکه خودش بعد از برخورد با این ماده از آن خارج می گردد و اگر این ماده درگوش نباشد حشراتی که درگوش داخل می شوند به مغز می رسند، و در دو لوله بینی برودت و سردی قرار داد تا حجاب و پوشش برای مغز باشد و اگر غیر از این بود مغز جاری می شد و حقّ عزّوجلّ بر بشر منّت نهاد و در دهان شیرینی گذارد تا لذّت طعام و شراب را بیابد.

سپس امام طلی فرمودند: و امّا کلمهای که اوّلش کفر و پایانش ایمان است: آن کلمه لالهالاًالله میباشد چه آنکه اوّلش **الااله،** بوده که کفر و پایانش **الاّاللّه،** استکه ایمان میباشد. ثم قال يا نعمان إيَّاك والقياس فإنَّ أبي حدَّثني، عن آبائه، أنَّ رسولاللُه قال:

من قاس شيئاً منالدين برأيه قرنه اللّه مع إبليس في النار، فإنّه أوَّل من قاس حين قال: خلقتني من نار و خلقته من طين.

فدعوا الرأى والقياس و ما قال قوم «ليس له في ديناللّه برهان» فإنّ دين اللّه لم يوضع بالآراء والمقاييس.

٥ ـ حدّثنا أبي و محمّدبن الحسن رحمهما الله، قــال حـدّثنا سـعدين عبدالله قال: حدّثنا أحمدبن أبيعبدالله البرقي قال: حـدّثنا أبـوزهيربن شبيببن أنس عن بعض أصحابه، عن أبيعبدالله الله قال:

كنت عند أبي عبدالله الله إذ دخل عليه غلام من كِنْدة فـاستفتاه فـي مسألة، فأفتاه فيها، فعرفت الغلام والمسألة فقدمت الكوفة، فدخلت عـلى أبي حنيفة فإذا ذاك الغلام بعينه يستفتيه في تلك المسألة بعينها، فأفتاه فيها بخلاف ما أفتاه أبو عبدالله الله فقمت إليه فقلت: ويلك يا أبا حنيفة إنّي كنت العام حاجًا فأتيت أباعبدالله الله مُسَلِّماً عليه فوجدت هذا الغلام يستفتيه في هذه المسألة بعينها فأفتاه بخلاف ما أفتيته، فقال:

و ما يعلم جعفرين محمّد أنا أعلم مند، أنا لقيت الرجال و سمعت مـن أفواههم، و جعفرين محمّد صحفيّ أخذ العلم منالكتب! فقلت في نفسي: والله لأحجّنّ ولو حبواً. باب هشتاد و یکم.....

سپس امامطی فرمودند: ای نعمان از قیاس بپرهیز زیـرا پـدرم از آبـاء گـرامش علیهمالسّلام نقل فرمودند که رسول خداعی فرمودند:

کسی که در دین با رأی خود قیاس کند حقّ تعالی او را در جهنّم با ابلیس مقرون میگرداند زیرا او اوّلین کسی است که قیاس کرد و گفت: خلقتنی من نار و خلقته من طین.

پس رأی و قیاس و آنچه راکه گروهی اظهارکرده و میگویید «در دین خدا برهان نیست» را رهاکنید زیرا دین خدا با آراء و قیاسات جعل و وضع نمی شود. **ددیت (۵)** 

پدرم و محمّدین الحسن رحمةالله علیهما فرمودند: سعدین عبدالله از احمدین ابیعبدالله برقی، از ابوزهیرین شبیبین انس، از برخی اصحایش، از حضرت ابیعبدالله الله ، راوی میگوید:

محضر امام صادق ظلی بودم که جوانی از کِنده<sup>(۱)</sup> آمد و بر آن حضرت وارد شد و مسئلهای از امام ظلی پرسید و حضرت جوابش را دادند، من جوان را شـناخته و مسئلهاش را نیز دانستم پس به کوفه رفته و بر ابوحنیفه داخل شدم جوان را در آنجا دیدم که عیناً همان مسئله را از وی می پرسید ابوحنیفه جوابی برخلاف امام ظلی به وی داد، ایستادم و گفتم:

وای بر تو ای ابوحنیفه امسال برای مراسم حج به مکّه رفته بودم محضر امام صادقﷺ رسیدم به آن جناب سلام کردم، این جوان را در مجلس حضرت دیدم که همین مسئله را از حضرتش پرسید و امامﷺ برخلاف جوابی که تو دادی به وی دادند.

ابوحنیفه گفت: به آنچه جعفرین محمّد دانا است من داناتر هستم، من با رجال و اساتید بسیار ملاقات کرده و از زبانشان شنیده و بهرهها بردهام ولی جعفرین محمّد صُحُفی است یعنی علمش را از کتب اخذ نموده و علمی که از افواه رجال گرفته شده باشد بمراتب والاتر و بهتر است از علمی که از کتب اخذ شده!

راوی میگوید: با خود گفتم به خدا سوگند به حج خواهم رفت اگرچه هزینه آنرا نداشته و دیگران به من ببخشند، وی میگوید:

۱۔کندہ به کسر کاف قبیله ای از اهل یمن هستند

علل الشرايع /ج ١ .....

قال: فكنت في طلب حجّة، فجاءتني حجّة فحججت، فأتيت أباعبدالله الله فحكيت له الكلام، فَضَحِكَ ثُمَّ قال: أما في قوله: إنِّي رجل صُحُفيٍّ فقد صدق. قرأت صحف آبائي إبراهيم و موسى. فقلت: و من له بمثل تلك الصحف؟ قال: فما لبثت أن طرق الباب طارق و كان عنده جماعة من أصحابه فقال للغلام: انظر من ذا فرجع الغلام فقال أبو حنيفه. قال: ادخله فدخل فسلَّم على أبي عبدالله الله فردَّ عليه ثم قال: أصلحك الله أتأذن لي في القعود؟ فأقبل على أصحابه يحدّثهم و لم يلتفت إليه ثم قال: الثانية والثالثة. فلم يلتفت إليه فجلس أبوحنيفه من غير إذنه، فلمّا علم أنَّه قد جلس التفت إليه فقال: أين أبوحنيفه؟ فقيل: هو ذا أصلحك اللَّه فقال: أنت فقيه أهل العراق؟ قال: نعم. وراعوم المحالي قال: فبما تفتيهم؟ مُ قال: بكتاب الله و سُنَّة نبيه يَظْ. قال: يا أباحنيفه تـعرف كـتاب اللُّـه حـق مـعرفته و تـعرف النـاسخ والمنسوخ؟ قال: نعم.

قال: يا أباحنيفه لقد ادّعيت علماً، ويلك ما جعل الله ذلك إلاً عند أهل الكتاب الذين أنزل عليهم، ويلك ولا هو إلاً عند الخاصّ من ذريّة نبيّناﷺ و ما ورثك الله من كتابه حرفاً فإنّ كنت كـما تـقول و لست كـما تـقول فأخـبرني باب هشتاد و یکم..... ۲۱۴ ....

پیوسته در صدد حج و طلب آن بودم، ایّام حج فرارسید و من بـه حج رفتم محضر امام صادق الله رسیده سخنان ابوحنیفه را برای حضرت بازگو کردم. امام الله خندیده و سپس فرمودند: اینکه ابوحنیفه گفت من مرد صحفی بوده و علم را ازکتب اخذ کردهام، راست گفته من صُحُف پدران خود، ابراهیم و موسی را قرائت کردهام.

عرضه داشتم: چه کسی مثل این صحف را دارد؟

سپس راوی میگوید: طولی نکشید و از توقّفم نزد حضرت زمانی نگذشته بودکه شخصی درب منزل حضرت راکوبید و همراهش جماعتی بودند، حضرت به غلام فرمود: بنگر، کیست، غلام رفت و برگشت، عرض کرد: ابوحنیفه است.

حضرت فرمودند: داخلش کن، پس ابوحنیفه داخل شد و سلام نمود، امامﷺ جواب سلامش را دادند، ابوحنیفه عرض کرد: خدا حالتان را نیکو گرداند، اجازه می فرمایید بنشینم؟

حضرت رو به اصحاب ابوحنیفه کرده و با آنها به صحبت پرداخته و توجّهی به ابوحنیفه نفرموده، سپس ابوحنیفه برای بار دوّم و سوّم کلامش را تکرار کرد ولی حضرت به او عنایت و توجّهی نفرموده، ابوحنیفه این بار بدون اذن امام للَّلُلُّ نشست، حضرت وقتی دیدند او نشست به وی توجّه نموده و فرمودند: ابوحنیفه کجا است؟

خدمتش عرض شد: خدا حالتان را نیکو گرداند او ابو حنیفه است. حضرت فرمودند: تو فقیه اهل عراق هستی؟ عرض کرد: بلی حضرت فرمودند: برای ایشان با چه مدرکی فتوی می دهی؟ عرض کرد: باکتاب خدا و سنّت پیامبرش تَیْتَوَلَّهُ. حضرت فرمودند: ای ابو حنیفه، به کتاب خدا آگاه و عالم هستی و آن طور که باید آگاه باشی آیا آگاه و واقف می باشی، آیا ناسخ و منسوخش را می دانی؟ عرض کرد: بلی.

حضرت فرمودند: ای ابوحنیفه ادّعای علم نمودی، وای بر تو خداوند متعال این علم را فقط در بین اهل قرآن که آنرا برایشان نازل کرده قرار داده، وای بر تو این علم صرفاً نزد افراد خاص از ذریّه پیغمبرطَّیُولهٔ بوده و از آن یک حرف هم خدا به تو تعلیم نفرموده و اگر آنطور که ادّعاء میکنی هستی که نیستی خبر ده مر؛ از

علل الشرايع / ج ١ ..... عن قول الله عزَّوجلَّ: (سيروا فيها ليالى و أيَّاماً آمنين)<sup>(١)</sup> أين ذلك من الأرض؟ قال: أحسبه ما بين مكَّة والمدينة. فالتفت أبوعبدالله الله إلى أصحابه فقال: تعلمون أنَّ الناس يقطع عليهم بينالمدينة و مكّة، فتؤخذ أموالهم ولا يؤمنون على أنفسهم و يقتلون. قالوا: نعم. قال: فسكت أبو حنيفة. فقال: يا أباحنيفة أخبرني عن قول الله عزَّوجلَّ: (و من دخله کان آمناً)( أين ذلك من الأرض؟ قال: الكعبة. قال أفتعلم أنَّ الحجَّاجين يوسف حين وضع المنجنيق على ابن الزبير في الكعبة فقتله، كان آمناً فيها؟ قال: فسكت، ثم قال له يا أباحنيفة: إذا ورد عليك شيءليس في كتاب الله ولم تأت به الآثار والشُنَّة كيف تصنع؟ فقال: أصلحك الله: أقيس وأعمل فيه برأيي. قال: يا أباحنيفة إنَّ أوَّل من قاس إبليس الملعون، قاس على ربَّنا تبارك و تعالىٰ فقال: (أنا خير منه خلقتني من نار و خلقته من طين)<sup>(٣)</sup> فسكت أبوحنيفة. فقال: يا أباحنيفة: أيَّما أرجس البول أو الجنابة؟ فقال: البول. فقال: فما بال النَّاس يغتسلون من الجنابة ولا يغتسلون من البول؟ ۲-سور آل عمران، آیة (۹۷) ۱- سورة سبأ، آبة (۱۸)

٣. سورة الأعراف، آية (١٢) و سورة ص، آية (٧۶)

باب هشتاد و یکم. 410................ فرموده حقّ عزّوجلّ: سيروا فيها ليالي و ايّاماً آمنين (به آنها گفتيم در اين ده و شهرهاي نزديک بهم شبها و روزها با ایمنی کامل مسافرت کنید). اين دهما و شهرها دركدام نقطه زمين بودند؟ ابوحنيفه گفت: تصوّر ميكنم بين مكّه و مدينه بودند. امامﷺ به اصحابش نگریست و فرمود: شما میدانید که در بین مدینه و مکّه راه اَمْن نبوده و قُطَّاعالطّريق در اينجا راه را بر مسافرين مي بستند و اموالشان را به يغما ميبردند و آنها هيچ بر نفوس خود اطميناني نـداشـته و بسـا بـودكـه كشـته مي شدند، پس مقصود حقّ عزّوجلّ اين ده و شهرها نمي باشد. اصحاب عرض كردند: بلي همينطور است كه شما مي فرماييد. راوي ميگويد: ابوحنيفه ساكت شد. پس از آن حضرت فرمودند: اي ابوحتيفه خبر ده مرا از فرموده حقّ عزّوجلّ: و من دخله کان آمنا (کسی که داخل آن مکان شود در امان می باشد) این مکان كدام نقطه زمين مي باشد؟ ابوحنيفه گفت: مراد كعبه است. امامﷺ فرمودند: آیا میدانی حجّاجین یوسف در کعبه منجنیق قرار داد و ابنزبیر راکشت پس چطور ابنزبیر در امان قرار نگرفت؟ راوی گفت: ابوحنیفه ساکت شده سپس امام الله به وی فرمود: ای ابوحنیفه وقتي به موضوعي برخورد کردي که درکتاب خدا حکمش نبوده و اخبار و سنن نبوي نيز مبيّن آن نباشند چه خواهي کرد؟ ابوحتیفه عرض کرد: خدا حال شما را نیکو گرداند قیاس کرده و در آن به رأی خود عمل مينمايم. حضرت فرمودند: أي ايوحنيفه اوّلين كسي كه قياس تمود ابليس ملعون بود، وي در مقابل پروردگار متعال قیاس کرده و گفت: من از آدم بهترم زیرا مرا از آتش و او را از گل آفریدهای ايو حنيفه ساكت شد، سپس حضرت فرمود: اي ابو خنيفه آيا ادرار نجس تر است يا مَنى؟ ابوحنيفه گفت: ادرار. امامﷺ فرمودند: پس چرا مردم برای منی غسل کرده و برای ادرار چنین

علل الشرايع / ج ١ ..... ۳۱۶.... فسكت. فقال: يا أباحنيفة أيّما أفضل الصلاة أم الصوم؟ قال: الصلاة. قال: فما بال الحائض تقضى صومها ولا تقضى صلاتها؟ فسكت. فقال: يا أباحنيفة أخبرني عن رجل كانت له أُمَّ ولد وله منها ابنة و كانت له حرة لاتلد فزارت الصبيَّة بنت أُمَّ الولد أباها، فقام الرجل بعد فراغه من صلاة الفجر، فواقع أهله التي لاتلد و خرج إلى الحمام فأرادت الحبرَّة أن تكيد أُمَّ الولد و ابنتها عندالرجل، فقامت إليها بحرارة ذلك الماء فموقعت عليها و هي نائمة، فعالجتها كما يعالج الرجل المرأة. فـ علقت. أيُّ شميء عندك فيها؟ قال: لا والله ما عندي فيها شيء. فقال: يا أباحنيفة أخبرني عن رجل كانت له جارية فزوّجها من مملوك له و غاب المملوك، فولد له من أهله مولود و ولد للمملوك مولود من أُمَّ ولد له فسقط البيت على الجاريتين و مات المولئ، من الوارث؟ فقال: جعلت فداك لا والله ما عندي فيها شيء. فقال ابوحنيفة: أصلحك اللُّه إنَّ عـندنا قـوماً بـالكوفة يـزعمون أنَّك

تأمرهم بالبراءة من فلان و فلان و فلان.

باب هشتاد و یکم. نمىكنند؟ ابوحنيفه ساكت و خاموش شد. امامﷺ فرمودند: اي ابوحنيفه نماز افضل است يا روزه؟ عرض كرد: تماز. حضرت فرمودند: پس چرا حائض موظَّف است روزه را قضاء کرده ولی قضاء نماز بر او نيست؟ ابوحنيفه ساكت و خاموش شد. حضرت فرمودند: اي ابوحنيفه جواب اين سؤال را بگو: مردی کنیزی امّولد<sup>(۱)</sup> داشته که از او دختری دارد و نیز همسر آزادی برایش بوده که نازا می باشد حال در یک سحری دختر این مردکه از امولد می باشد به زیارت پدر آمده و مرد بعد از خواندن نماز صبح با همسر آزادش نزدیکی کرده و سپس به حمام می رود، زن آزاد در مقام کید و حیله با امولد و دخترش برآمده در همان گرمی که شوهر به حمّام رفته برخاسته و به سراغ دختر شوهرش که از امولد هست رفته و در حالی که وی خواب می باشد خودش را روی او انداخته و به همان نحو که شوهر با او مواقعه تموده و آب در رحمش ریخته وی نیز همان آب را در رحم دختر می ریزد و دختر از همان آب حمل برمی دارد، حکم این حمل از نظر تو چیست؟ ابوحنيفه عرضه داشت: بهخدا سوگند درباره آن هيچ نمي دانم. حضرت فرمودند: ای ابوحنیفه جواب این سؤال را بگو: مردی کنیزی دارد که وي را به تزویج مملوکش درجي آورک و مملوک از او غالب مي شود سپس از همسر مرد فرزندی متولّد شده و از کنیز المولدی که دارد و مملوک مزبور او را حامل نموده مولودی بهدنیا می آید و پس از آن خانه فرو می ریزد و مرد که مولی بوده و دو کنیز که یکی امولد بوده و دیگری کنیزی که مولی او را تزویج عبد کرده هر سه می میرند حال شما بگو که وارٹ کیسٹ؟

ابوحنیفه عرض نمود: فدایت شوم، به خدا سوگند درباره آن هیچ نمی دانم. ابوحنیفه گفت: خدا حالتان را نیکو نماید، در کوفه نزد ما جماعتی هستند که معتقدند شما ایشان را فرمان دادهاید که از فلان و فلان و فلان<sup>(۲)</sup> برائت و بیزاری

> ۱- اُمّولد در اصطلاح فقها، به کنیزی میگویند که از مولا و آقایش صاحب فرزند باشد. ۲- مقصود سه خلیفه اوّل و دوّم و سوّم میباشد.

علل الشرايع / ج ١ ۳۱۸... فقال: ويلك يا أباحنيفة لم يكن هذا، معاذالله. فقال أصلحك الله: إنَّهم يعظَّمون الأمر فيهم. قال: فما تأمرني؟ قال: تكتب إليهم. قال: بماذا؟ قال: تسألهم الكفّ عنهم. قال: لايطيعوني. قال: بليُ أصلحك اللُّـه، إذا كـنت أنت الكـاتب و أنـا الرسـول أطاعوني. قال: يا أباحنيفة أبيت إلاَّ جــهلاً كــم بــيني و بــين الكــوفة مــن الفراسخ؟ قال: أصلحك الله ما لا يحصى. فقال: کم بینی و بینك؟ قال: لاشيء. قال: أنت دخلت عليٌّ في منزلي فاستأذنت في الجلوس ثلاث مرّات فلم آذن لك، فجلست بغير إذني خلافاً على كيف يـطيعوني أولتك و هـم هناك، و أنا هُهُنا؟ قال: فَقَبَّلَ رأسه و خرج و هو يقول: أعلم الناس ولم نره عنده عالم. فقال أبوبكر الحضرمي: جعلت فداك الجواب فيالمسألتين الأوليين؟ فقال: يا أبابكر سيروا فيها ليالي و أيَّاماً آمنين، فقال: مع قائمنا أهل البيت،

باب هشتاد و یکم ۳۱۹ ............ جويند، آيا اين صحيح است؟ فرمودند: وای بر تو ای ابوحنیفه، این صحیح نیست، پناه به خدا می برم!! ابوحنيفه عرضه داشت: خدا حالتان را نيكو نمايد اين جماعت امر را در اين سه نفر خیلی بزرگ شمرده و مسئله تیرّی و بیزاری از ایشان را سخت پیگیر می باشند. حضرت فرمودند: از من چه مي خواهي؟ ابو حنيفه عرض كرد: نامهاي به ايشان مرقوم فرماييد. حضرت فرمودند: به چه مضمون؟ ابوحنیفه عرضه داشت: از ایشان بخواهید خود را از تبرّی جستن نسبت به این سه نفر باز دارند. حضرت فرمودند: از من اطاعت نميكنند. ابوحنيفه عرض كرد: چرا، خدا حالتان را نيكو نمايد در صورتي كه شما نامه را نوشته و من رسول و فرستاده شما باشم البته مرا اطاعت خواهند نمود. حضرت فرمودند: ای ابوحنیقه، این اصرار تو نیست مگر از روی نادانی، بین من وكوفه چند فرسخ فاصله ميباشد؟ ابوحنیفه گفت: بسیار بسیار زیاد به حدّی که به شمار نمی آید. حضرت فرمودند: بين من و تو چقدر فاصله است؟ ابوحنیفه عرضه داشت: هیچ فاصلهای نیست. حضرت فرمودند: تو در منزل من بر من وارد شدی و سه مرتبه اذن در نشستن گرفتی، پس به تو اذن ندادم، با این حال بدون اذن من نشستی و مخالفت مرا نمودي، چگونه آن جماعت در حالي که آن همه با من فاصله دارند و من اين جا مىباشم اطاعتم راكنند؟ راوی میگوید: ابوحنیفه سر مبارک امام را بوسید و از نزد آن جناب خارج شد در حالی که میگفت: او داناترین مردمان است و حال آنکه نزد هیچ عـالمی وی را ئديدهايم. ابوبكر حضرمي ميگويد: فدایت شوم جواب دو مسئله اوّل و دوّم چیست؟ حضرت فرمودند: اي ابوبكر مقصود از **«سيروا فيها ليالي و ايّاماً آمـنين»** ايـن است كە: با قائم ما اهل بیت سیر و مسافرت کنید که در ایمنی کامل می باشید.

علل الشرايع / ج ١ ..... \*\*\*..... و أمّا قوله و من دخله كان آمناً. فمن با يعه و دخل معه و مسح على يده و دخل في عقد أصحابه كان آمناً. ۶ حدثنا الحسين بن أحمد، عن أبيه، عن محمّد بن أحمد، قال: حدّثنا أبوعبدالله الرازي، عن الحسنبن علىبن أبي حمزة، عن سفيان الحريري. عن معاذبن بشر، عن يحييٰ العامري، عن ابن أبي ليليٰ قال: دخلت على أبي عبدالله الله على النعمان، فقال أبو عبدالله الله عنه: من الذي معك؟ فقلت: جعلت فداك هذا رجل من أهل الكوفة، له نـظر و نـقاد و رأي، يقال له النعمان. قال: فلعلَّ هذا الذي يقيس الأُشياء برأيه. فقلت: نعم. قال: يا نعمان هل تحسن أن تقيس رأسك؟ فقال: لا. فقال: ما أراك تحسن شيئاً ولا فرضك إلاَّ من عند غيرك، فهل عـرفت كلمة أوَّلها كفر و أخرها إيمان؟ الروحيقة تطعيق راعلوه وسياري قال: لأ. قال: فهل عرفت ما الملوحة فيالعينين والمرارة فيالأذنين والبـرودة فيالمنخرين والعذوبة فيالشفتين؟ قال: لا. قال ابن أبي ليليٰ: فقلت: جعلت فداك، فسِّرْ لنا جميع ما وصفت. قال: حدَّثني أبي، عن آبائه، عن رسولالله ﷺ: أنَّ الله تبارك و تعالىٰ خلق عيني ابن آدم من شحمتين فجعل فيهما الملوحة، و لولا ذلك لذابِّتا، فالملوحة تلفظ ما يقع فيالعين منالقذى و جعل المرارة فيالأذنين حجاباً من الدماغ. فليس من دابّة تـقع فيه إلاَّ التـمست الخـروج. و لولا ذلك باب هشتاد و یکم..... ۲۲۱.... ۲۲۱

و مراد از «**و من دخله کان آمناً،** این است که هر کس با قائم ما بیعت کرده و در حزب آن حضرت باشد و دست آن بزرگوار را مسح کند و در گروه اصحابش باشد البته از هر گزندی در امان می باشد.

#### حديث (۶)

حسین بن احمد، از پدرش، از محمّد بن احمد، از ابوعبداللّه رازی، از حسن بن علی بن ابی حمزه، از سفیان حریری، از معاذبن بشیر، از یحیی عامری، از ابن ابی لیلی، وی گفت: با نعمان بر امام صادق ظیّلاً داخل شدیم، امام ظیّلاً فرمودند: این کیست که با تو همراه می باشد؟

عرضه داشتم: فدایت شوم، این مردی است از اهل کوفه که صاحبنظر و نقد و دقّت بوده و به وی نعمان میگویند.

امام فرمودند: شاید وی همان است که اشیاء را با رأی خود قیاس میکند. عرضه داشتم: بلی.

- حضرت فرمودند: ای نعمان می توانی در سر خود قیاس را اجراء کنی؟ عرض کرد: خیر.
- حضرت فرمودند: پس نمی بینم که در چیزی بتوانی قیاس کئی و دانایی و علمی داشته باشی مگر آنکه آن علم از دیگری می باشد.
  - سپس فرمودند: آیاکلمهای را میدانی که اوّلش کفر و پایانش ایمان باشد؟ عرضه داشت: خیر.

حضرت فرمودند: آیا می دانی چرا در چشم ها شوری و درگوش ها تلخی و در دو لوله بینی برودت و سردی و در لب ها شیرینی می باشد؟ عرضه داشت: خیر

ابن ابی لیلی عرض کرد: فدایت شوم آنچه را برای ما توصیف نمودی تفسیر فرمایید.

حضرت فرمودند: پدرم از پدرانش علیهمالسّلام از رسول خداعیکی نقل کردند که آن حضرت فرمودند: خداوند تبارک و تعالی چشمان انسان را از پیه خلق نمود و در آن شوری قرار داد و اگر غیر از این می بود چشمها آب می شدند و شوری آنچه از خاشاک در چشم افتد را بیرون می اندازد و تلخی را در گوشها حجاب و پوشش مغز قرار داد و هیچ حشره و جنبنده ای درگوش واقع نمی شود مگر آنکه درخواست بیرون آمدن را دارد و اگر این تلخی در گوش نمی بود حشره ای که داخل گوش علل الشرايع /ج ١ ...... لوصلت إلى الدماغ و جعلت العذوية في الشفتين منّاً من الله عزَّوجلَّ على ابن آدم فيجد بذلك عذوبة الريق و طعم الطعام والشراب، و جعل البرودة في المنخرين؛ لثلًا تدع في الرأس شيئاً إلاَّ أخرجته. قلت: فما الكلمة التي أوّلها كفر و آخرها إيمان؟ قال: قول الرجل: لا إله إلاَّ الله، فأوّلها كفر و آخرها إيمان؟ نم قال: يا نعمان، إيّاك والقياس، فقد حدّثني أبي، عن آبائه، عن رسول الله يَنْهُ أنّه قال: من قاس شيئاً بشيء قرنه الله عزَّوجلَّ مع إبليس في النار، فإنّه أوّل من قاس على ربّه، فدع الرأي والقياس فإنّ الدّين

باب ٢٨ باب ٢٨ العلة التي عن أجلها صار الناس يعقلون ولا يعلمون ٢ ـ حدّثنا أبي يلك قال: حدّثنا محمّدبن يحيئ العطار، عن يعقوب بن يزيد، عن أحمدبن أبي محمّدبن أبي نصر، عن ثعلبة بن ميمون، عن معمر بن يحيئ، قال: قلت لأبي جعفر يليد ما بال الناس يعقلون ولا يعلمون؟ قال: إنّ الله تبارك و تعالىٰ حين خلق آدم جعل أجله بين عينيه و أمله خلف ظهره، فلمّا أصاب الخطيئة حصل أمـله بـين عينيه و أجـله خـلف ظهره، فَحَرْ، فَحِنْ ثَـمَّ يحقلون ولا يعلمون. می شد خود را به مغز می رساند و نیز حقّ عزّوجلّ بر انسان منّت نهاد و در لبهایش شیرینی گذارد تا به واسطه آن شیرینی آب دهان را یافته و طعم مطعومات و مشروبات را حس کند و در دو لوله بینی سردی قرار داد تا آنچه در سر پیدا می شود به واسطه این رطوبت و سردی خارج گشته و در آن باقی نماند. عرض کردم: آن کلمه ای که اوّلش کفر و آخرش ایمان است چیست؟ فرمودند: کلام شخص است که می گوید: لااله الاًاللّه، پس اوّلش کفر بوده و

پایانش ایمان است بعد حضرت فرمودند: ای نعمان، از قیاس بپرهیز زیرا پدرم از پدرانش از رسول خداعی خداوند او را با ابلیس در دوزخ مقرون می نماید زیرا او اوّل کسی است که قیاس نمود، پس تو عمل به قیاس را ترک کن زیرا اساس دین بر قیاس بنا نشده.

باب هشتاد و دوم سز این که مردم عقل داشته ولی علم ندارند مدیث (۱) بدرم ظافی فرمود: محمّدبن یحیی عطّار، از یعقوب بن یزید، از احمدبن ابی محمّد بن ابی نصر، از شعلبة بن میمون<sup>(۱)</sup> از معمربن یحیی<sup>(۲)</sup>، وی میگوید: محضر ابی جعفر ظلی عرض کردم: چرا با این که مردم عقل داشته علم ندارند؟ محضر ابی جعفر ظلی عرض کردم: چرا با این که مردم عقل داشته علم ندارند؟ محضرت فرمودند: خداوند متعال هنگامی که آدم ظلی را آفرید مرگ را بین دیدگان و آرزو را پشت سرش قرار داد و زمانی که حضرتش مرتکب آن خطیئه شد آرزو بین دیدگان و مرگ پشت سرش واقع شد و از همین جا است که فرزندان آدم عقل داشته ولی علم ندارند<sup>(۲)</sup>

۱- تعلیقین مهمون: وی از وجوه امامیه بوده و به ثقه و فاضل و فقیه و لغوی و نحوی توصیف شده است.
۲- معمرین یحییین مسافرالعجلی الکوفی، وی به فرموده غلامه در خلاصه ثقه بوده است.
۲- معمرین یحییین مسافرالعجلی الکوفی، وی به فرموده غلامه در خلاصه ثقه بوده است.
۲- مرحوم مجلسی در ج(۱) بحارالانوار ص(۱۶۱) می فرماید: شاید مراد از اینکه مرگ بین دیدگان باشد این امت که شخص دائم به یاد آن باشد و مقصود از اینکه آرزو پشت سر قرار می گیرد این است که بخط خور می بین دیدگان باشد این امت که شخص دائم به یاد آن باشد و مقصود از اینکه آرزو پشت سر قرار می گیرد این است که به خاطر خطور نکرده و منسی باشد در نتیجه شخص آرزوی طولانی ندارد باتوجه به این نکته مراد سائل این است که به خاطر حطور با اینکه این این است که به خاطر خطور اینکه آرزو پشت سر قرار می گیرد این است که به خاطر حطور با اینکرده و منسی باشد در نتیجه شخص آرزوی طولانی ندارد باتوجه به این نکته مراد سائل این است که به خاطر مردم با اینکه این این است که به خاطر خطور با اینکه این نکته مراد سائل این است که به خاطر حطور با اینکه اهل عقل هستند نمی دانند و در تحصیل علم آن طور که شایسته است سعی نمیکنند؟

# باب ۸۳

**العلّة الّتي عن أجلها اوسع الله عزَّوجلَّ في ارزاق الحمقيٰ** ١ ـ حدَّتا أبي ظلى قال: حدَّتا محمّدين يحييٰ العطَّار، عن أحمدين محمّدين عيسى، عن علي ين الحكم، عن الربيع ين محمّدالمسلى، عن عبدالله ين سليمان قال: سمعت أباعبدالله ظلاً يقول: إنَّ اللَّه عزَّوجلَّ أوسع في أرزاق الحمقيٰ لتعتبر العقلاء و يعلمون أنَّ الدَّنيا لاتنال بالعقل ولا بالحيلة.

باب ٩٤ العلّة الّتي عن أجلها يغتم الإنسان و يحزن عن غير سبب و يفرح و يسر من غير سبب من غير سبب من غير سبب من غير سبب محدًا أبي ظلى قال: حدًا معتدين يحيى العظّار، قال: حدًا معتدين أحمدين يحي قال: حدثنا الحسن بن علي، عن ابن عباس، عن أسباط، عن أبي عبدالرحنن، قال: حدثنا الحسن بن علي، عن ابن عباس، عن أسباط، عن أبي عبدالرحنن، قال: قلت لأبي عبدالله ظلا: إنّي ربّما حزنت فلا أعرف في أهل ولا مال ولا ولد، و ربّما فرحت فلا أعرف في أهل ولا مال ولا ولد، فقال: إنّه ليس من أحد إلاً و معه ملك و شيطان، فإذا كان فرحه كان من دنوً الملك منه، فإذا كان حزنه كان من دنوً الشيطان منه، وذلك قول الله تبارك و تعالى: الشيطان يعدكم الفقر و يأمركم بالفحشاء والله يعدكم مخفرة منه و فضلاً والله واسع عليم)<sup>(۱)</sup>. منه و فضلاً والله واسع عليم)<sup>(۱)</sup>. منه و فضلاً والله واسع عليم)<sup>(۱)</sup>. منه محمدين مالك قال: حدثنا أحمد بن مدين من ولد مالك بن جعفرين محمدين مالك قال: حدثنا أحمد بن مدين من ولد مالك بن

١- سورة البقرة، آية (٢۶٨)

| 440. | <br> | <br> | چهارم | باب هشتاد و |
|------|------|------|-------|-------------|
|      | <br> | <br> |       |             |

باب هشتاد و سوّم سرّ فراخ بودن روزی احمقان و ابلهان مدیت (۱) پدرم اللی فرمود: محمّدبن بحیی عطّار، از احمدبن محمّدبن عیسی، از علی بن الحکم، از ربیع بن محمّد مسلی، از عبدالله بن سلیمان نقل کرده که وی گفت: از حضرت صادق الله شنیدم که می فرمود: خدای عزّوجل روزی احمقان و ابلهان را فراخ نموده تا عقلاء عبرت گرفته و بدانند که دنیا با عقل و حیله و چارهاندیشی به دست نمی آید.

#### باب هشتاد و چهارم

سز غمگین و محزون شدن و شاد و مسرور گشتن انسان بدون سبب حدیث (۱) پدرمﷺ فرمود: محمّدین یحیی عِطّار از محمّدین احمدین یحیی، از حسنین

پدرم چینی فرمود. محمدین یعنین عصوری از محمدین احمدین یعنینی از محمدین علی، از این عبّاس، از اسباط از ابی عبدالرحمن نقل کردہ که وی گفت: محضر امام صادق طلّا عرض کردم: بسا من محزون یا مسرور میگردم و منشأ آن نه اهل و نه مال و نه فرزند می باشد و هیچ سببی برایش نـمی بینم، جـهت آن

چیست؟ حضرت فرمودند: سبب آن هیچ کس تبوده و جهتش صرفاً همین است که با انسان فرشته و شیطانی می باشند پس هرگاه سرور و نشاط بر انسان عارض شود از ناحیه نزدیک شدن فرشته به او است و هر زمان که حزن وغم او را فراگیرد به خاطر نزدیک شدن شیطان به وی می باشد و دلیل بر آن فرموده حقّ تبارک و تعالی است: شیطان به شما وعده فقر و بی چیزی داده و وادارتان می کند به اعمال زشت ولی حقّ تبارک و تعالی به شما وعده آمرزش و احسان می دهد و او رحمت بی منتها بوده و به همه امور دانا است.

حديث (٢)

پدرمﷺ فرموده: محمّدبن يحيي عطّار از جعفرين محمّدين مالک از احمدين مدين (از فرزندان مالکين حارث اشتر) از محمّدين عمّار، از پدرش، از ايويصير علل الشرايع /ج ١ ..... ٢٢٦

قال: دخلت على أبي عبدالله ﷺ و معي رجل من أصحابنا، فقلت له: جعلت فداك يابن رسولالله، إنّي لأغتمّ و أحزن من غير أن أعرف لذلك سـبباً؟ فقال أبو عبدالله ﷺ:

إنّ ذلك الحزن والفرح يصل إليكم منّا لأنّا إذا دخل عـلينا حزن أو سروركان ذلك داخلاً عليكم، لأنّا و إيّاكم من نور الله عزَّوجلَّ، فجعلنا وطينتنا و طينتكم واحدة، ولو تركت طينتكم كما أخذت لكنّا و أنتم سواء، و لكن مزجت طـينتكم بـطينة أعدائكم، فلولا ذلك ما أذنبتم ذنباً أبداً.

قال: قلت جعلت فداك أفتعود طينتنا و نورنا كما بدا؟ فقال: إي والله يا عبدالله. أخبرني عن هذا الشعاع الزاهر من القرص إذا طلع أهو متّصل به أو باين منه؟

فقلت له: جعلت فداك بل هو باين منه. فقال: أفليس إذا غَايَبُ الشَّمَسِ وَ سَقِط القَرَص عاد إليه فاتَّصل به كما بدا منه؟

فقلت له: نعم. فقال: كذلك واللَّه شيعتنا من نور اللَّه خلقوا و إليه يعودون. واللَّه إنكم لملحقون بنا يوم القيامة و إنَّا لَنَشْفَع فَنُشَفَّعُ، و واللَّه إِنَّكم لَتَشْفَعُوْنَ فَتُشَفَّعُوْنَ، و ما من رجل منكم إلاَّ وسترفع له نار عن شماله و جنّة عن يمينه. فيدخل أحبّاؤه الجنّة و أعداؤه النار.

حزن و سروری که بهشما میرسد از ناحیه ما است زیرا هر وقت ما محزون یا مسرور شویم به واسطه آن شما نیز محزون و مسرور میگردید و جهنش آن است که ما و شما از یک نور یعنی نور حقّ عزّوجلّ می باشیم، حقّ جلّ و علیٰ طینت ما و شما را یکی قرار داده و اگر طینت شما به حال خود و اگذارده می شد به همان نحو که اخذ و برداشته شده محققاً ما و شما یکسان می بودیم ولی طینت شما با طینت دشمنانتان ممزوج شده و بدین ترتیب از مرحله و مرتبه تساوی با ما خارج شدید و اگر این معنا اتّفاق نمی افتاد هرگز گناهی از شما سرنمی زند.

راوی میگوید: محضر مبارکش عرضه داشتم: فدایت شوم آیا طینت و نور ما به اصل و ابتدائش برمیگردد؟

حضرت فرمودند: آری، به خدا سوگند. به من بگو این شعاع درخشان قرص آفتاب وقتی طلوع و ظهور پیدا میکند آیا به قرص متّصل بوده یا از آن جدا می باشد؟

عرض كردم: فدايت شوم، شعاع جدا از قرص مي باشد.

فرمود: وفتی قرص آفتاب غروب نمود و سقوط کرد و زیر افق رفت شعاع مگر برنگشته و به آن متّصل نشده همان طوری که ابتداء و قبل از طلوع متّصل به آن بود؟ عرض کردم: آری.

فرمود: به خدا سوگند شیعیان ما همینطور بوده و از نور خدا خلق شده و به همان نور بازمیگردند به خدا سوگند روز قیامت شما به ما ملحق می شوید و ما بهطور قطع شفاعت خواهیم نمود و شفاعتمان پذیرفته می شود.

و به خدا قسم شما نیز شفاعت کرده و شفاعتتان مقبول میگردد، و نیست احدی از شما مگر آنکه از جانب چپش دوزخی و از سمت راستش بهشتی بها میگردد پس دوستانش را به بهشت و دشمنانش را به دوزخ داخل میکند. علل الشرايع / ج ١ ..... ٣٢٨

## باب 88

# علَّة النِّسيان والذَّكر،

# و علة شبه الرّجل بأعمامه و أخواله

١ حدّثنا أبي إلى قال: حدّثنا سعدبن عبدالله، عن أحمدبن محمّدبن
 ٩ عيسى، عن عليّبن الحكم، عن عليّبن أبي حمزة، عن أبسي بصير، قال:
 سألت أباعبدالله إلى فقلت له:

إنَّ الرَّجل ربَّما أشبه أخواله، و ربَّما أشبه أباه. و ربَّما أشبه عمومته؟

فقال: إنّ نطفة الرجل بيضاء غليظة و نطفة المرأة صفراء رقسيقة، فــإنّ غلبت نطفة الرجل نطفة المرأة أشبه الرجل أباه و عمومته، و إن غلبت نطفة المرأة نطفة الرجل أشبه الرجل أخواله.

٢ - أخبرني علي بن حاتم على، فيما كتب إليَّ قال: أخبرني القاسم بن محمّد، عن حمدان بن الحسين، عن الحسين بن الوليد، عن ابن بكير، عن عبدالله بن سنان، عن أبي عبدالله على قال: قلت له، المولود يشبه أباه و عمّه؟ عبدالله بن سنان، عن أبي عبدالله على قال: قلت له، المولود يشبه أباه و عمّه؟ ماء الرجل ماء المرأة، فالولد يشبه أباه و عمّه، و إذا سبق ماء الرجل يشبه الرجل أمّه و خاله.

٣-حدثنا أبوالعباس محمّدبن إبراهيمبن إسحاق الطالقاني ظلى قال: حدثنا محمّدبن يوسف الحَلال قال: حدثنا أبوجعفر محمّدبن الخمليل المخرّميّ، قال: حدثنا عبداللهبن بكر المسمعي، قال: حدّثنا حميد الطويل، عن أنسبن مالك، قال: سمع عبداللهبن سلام یاب هشتاد و پنجم..... ۲۲۹

#### باب هشتاد و پنجم

سز عروض نسیان و حصول ذکر و سبب شبیه بودن شخص به عمو و عمّهها و دایی و خالهها

حديث (1)

پدرم ای فرمود: سعدبن عبدالله، از احمدبن محمّدبن عیسی، از علیبن الحکم، از علیبن اییحمزه از ابوبصیر نقل کرده که وی گفت: از حضرت اباعبدالله ای از سؤال کرده و محضرش عرض کردم:

بسا مردی شباهت به دایی و خالههایش داشته و بسیار دیده شده که به پدر و بسا هم به عموها و عمّهها شبیه میباشد سرّ و سبب آن چیست؟

حضرت فرمودند: نطفه مرد سفید و غلیظ بوده و نطفه زن و همسر زرد و رقیق می باشد، در صورتی که نطفه مرد بر نطفه زن غلبه کند مولود به پدر و عمو و عمّه ها شبیه میگردد و اگر نطفه زن غالب باشد فرزند به دایی و خالهها شباهت پیدا میکند.

#### حديث (٢)

علیبن حاتم اللی در مکتوبی که به من نوشت گفت: قاسمبن محمّد، از حمدانین حسین، از حسینبن ولید، از اینبکیر، از عبداللهین سنان، از حضرت ابی عبدالله الله نقل کرده، وی میگوید: محضر امام الله عرض کردم: چرا مولود شبیه پدر و عمویش میگردد؟

حضرت فرمودند: هرگاه نطقه شوهر و آب او زودتر از آب زن خارج شود مولود شبیه مرد و عموهایش میگردد و اگر آب زن زودتر از آب مرد خارج گردد مولود شبیه مادر و خاله و داییهایش میشود.

**حدیث (۳)** ابوالعبّاس محمّدین ابراهیمین اسحاق طالقانی ﷺ میگوید: محمّدین یوسف حَلاَل، از ابوجعفر محمّدین خلیل<sup>(۱)</sup> مخرّمی<sup>(۲)</sup> از عبداللّهین بکر مسمعی از حمید طویل، از انسین مالک، وی گفت: عبداللّهین سلام در زمینی

۱- ابن حجر در التقریب ترجمه حال وی را آورده، محمّدین الخلیل المخرّمی البغدادی ابوجعفر الفلاس متوفی در سال دویست و شصت و أندی. ۲- در بعضی از نسخ **دالمخزومی؛** و در برخی **دالمحرّمی؛ ضبط شده ولی صحیح دالمخرّمی**؛ با خاه نقطه دارد و راه مکسوره مشدّده منسوب به د**مخوم؛** میباشد و آن محلّهای است در بـغداد که بـرخی از فـرزندان یزیدین المخرم به آنجا وارد شدند.

علل الشرايع / ج ١ . بقدوم رسولالله ﷺ و هو في أرض يحترث فأتيٰ النبيﷺ فقال: إِنِّي سائلك عن ثلاث لايعلمهنَّ إِلاَّ نبيَّ و وصيَّ نبيَّ؟ ما أوّل أشراط الساعة، و ما أوّل طعام أهل الجنّة، و ما ينزع الولد إلى أبيد أو إلى أُمِّد؟ قالﷺ: أخبرني بهنّ جبر تيلﷺ قال: هل أخبرك جبر ئيل؟ قال: نعم. قال: ذلك عدوَّ اليهود من الملائكة، قال: ثم قرأ هذه الآية: (قل من كان عدواً لجبرئيل فإنَّه نزَّله على قلبك بإذن اللُّه)(١) أمّا أوّل اشراط الساعة: فنار تُحشر النّاس من المشرق إلى المغرب. و أمّا أوّل طعام يأكله أهل الجنّة، فزيادة كبد الحوت، و إذا سبق مـاء الرجل ماء المرأة نزع الولد إليه. قال: أشهد أن لا إله إلا الله و أشهد أنك رسول الله، إنَّ اليهود قوم بُهُت و إنَّهم إن علموا بإسلامي قبل أن تسألهم عنِّي بهتوني، فـجاءت اليمهود إلى رسول الله عظة فقال: أيّ رجل عبداللُّهبن سلاًّم؟ قالوا: خيرنا و ابن خيرنا و سيّدنا و ابـن سيّدنا، قــال: أرأيــتم إن أسلم عـبدالله، قـالوا: أعـاذه الله مـن ذلك، فـخرج عـبدالله و

۱. سورة البقرة، أية (۹۷)

باب هشتاد و پنجم. به کار کشت و زرع اشتغال داشت که شنید رسول خداغیو تشریف آوردهاند، محضر مبارک حضرت رسید و عرض کرد: از سه موضوع پرسش میکنم که غیر از نبي و وصيّ نبيّ احدي بر جواب از آنها قادر نيست؟ الف: اوّلين علامت قيامت چيست؟ ب: اوّلين طعام اهل بهشت چيست؟ ج: چه چېز مولود را بهطرف پدر يا مادر کشانده و او را شبيه به اين دو ميکند؟ رسول خداءً في فرمودند: همين لحظه جبرئيل للظُّ مرا به آنها خبر داد. عبداللهبن سلام عرض کرد: آیا جبرئیل به شما خبر داد؟ رسول خداءً في فرمودند: بلي. عبداللهبن سلام گفت: از میان فرشتگان جبرتیل دشمن یهود است. راوي گفت: سپس پيامبريَّيَ اين آيه را قرائت فرمود: قل من كان عدواً لجبريل فانه نزَّله على قبلك باذن الله (اي پيامبر به طائفه يهود كه با جبرتيل اظهار دشمني میکنند بگو هرکس با جبرتیل دشمن است با خدا دشمن میباشد زیرا او به فرمان خدا قرآن را به قلب پاک تو رسانيد). يس از آن فرمودند: امّا اوّلين علامت قيامت: أتشي است كه مردم از مشرق تا مغرب راجمع میکند. و امّا اوّلين طعامي كه اهل بهشت تناول مي كنند: عـبارت است از قـطعهای کـه تعلّق بـه کېد مـاهي دارد و آن گواراترين و خوشمزه ترين قسمت ماهي است. بسمر، ترین مسلمان ماسی است. و امّا جواب سؤال سوّم: هرگاه آب مرد زودتر از آب زن خارج شود مولود شبیه به مرد میگردد. عبداللهبن سلام که یهودی بود پس از شنیدن این جوابها عرض کرد: شهادت می دهم که خدایی غیر از خداوند بگانه نیست و شهادت می دهم که تو فرستاده خدایی، یهود جماعتی دروغپرداز هستند پیش از آنکه راجع به من از ایشان سؤال كنيد اكر أنها از اسلام من مطَّلع شوند مرا مورد اتَّهام قرار مي دهند. بارى يهود خدمت رسول خداعًا أمدند، حضرت فرمودند: عبدالله بن سلام چگونه مردي است؟ عرض کردند: بهترین ما و فرزند بهترین ما و آقای ما و فرزند آقای ما است. حضرت فرمودند: اگر عبدالله اسلام بياورد رأينان دربارهاش چيست؟

تعتلج النّطفتان في الرحم، فأيّتهما كانت أكثر جاءت تشبهها، فإنّ كانت نطفة المرأة أكثر جاءت تشبه أخواله، و إن كانت نطفة الرجل أكثر جاءت تشبه أعمامه.

و قال: تحوّل النطفة في الرّحم أربعين يـوماً فـمن أراد أن يـدعو اللّـه عزَّوجلَّ ففي تلك الأربعين قبل أن تخلق، ثُمَّ يبعث اللّـه مـلك الأرحـام فيأخذها فيصعد بها إلى الله عزَّوجلَّ فيقف منه حيث يشاء الله، فيقول: يا إلهي أَذَكَرُ أَمْ أُنْتَىٰ؟ فيوحي الله عزَّوجلَّ ما يشاء و يكتب المَلَك. ثُمَّ يقول: يا إلهي أَشَقِيُّ أَمْ سَعيد؟ فــيوحي اللَّــه عـزَّوجلَّ مـن ذلك مـا يشـاء، و يكتب المَلَك، فيقول: إلهي كم رِزْقُهُ و ما أَجَلُه؟ ياب هشتاد و پنجم.....

عرض کردند: پناه به خدا از این معنا، پس عبدالله ظاهر شد و گفت: اشهد ان لاالهالاًالله و اشبهد انَّ محمّداً رسولالله عَلَيْوَلَهُ (شبهادت می دهم معبودی غیر از حقّ تبارک و تعالی نبوده و شهادت می دهم که محمّد رسول خدا است).

يهوديان كه اين را شنيدند گفتند:

عبداللهبن سلام بدترین ما و فرزند بدترین ما میباشد، این راگفته و از اطراف پیامبرغلیوله پراکنده شدند.

عبدالله عرض کرد: ای رسول خدامی **دین (۴)** 

مظفّرین جعفرین مظفّر علویﷺ میگوید: جعفرین محمّدین مسعود، از پدرش، از علیین الحسن از محمّدین عبداللهین زراره، از علیین عبدالله، از پدرش، از جدّش، از امیرالمؤمنین ﷺ، حضرت فرمودند:

نطفه مرد و زن در رحم جمع می شوند و هر کدام که بیشتر باشد مولود شبیه به صاحب آن میگردد، بنابراین اگر نطفه زن بیشتر است فرزند شبیه به دایی و خاله شده و در صورتی که نطفه مرد بیشتر باشد مولود به عمو و عمّهها شباهت پیدا میکند.

سپس حضرت فرمودند: نطفه بهمدت چهل روز در رحم به حالت نطفه می ماند، اگر بخواهند برای سرنوشت آن دعاء کرده و از خدای عزّوجل مقدّراتش را خواهان باشند ظرف همین مدّت پیش از آنکه خلق و به مرحله دیگر وارد شود باید اقدام کنند، باری پس از قرار گرفتن نطفه در رحم حقّ تبارک و تعالی فرشته موکّل بر ارحام را فرستاده تا آن را گرفته و صعود داده و به نزد حقّ عزّوجلّ ببرد، پس نطفه به مقداری که خداوند بخواهد در آنجا توقّف میکند، فرشته موکّل به درگاه الهی عرض میکند: خدایا این نطفه مذکراست یا مؤنّث؟

از مصدر جلال وحی می شود: آنچه را که بخواهد همان می شود، لذا فرشته خواسته آنها را می نویسد.

> سپس عرضه میدارد: بارالها آیا شقیّ خواهد بود یا سعید؟ همیدآدمی اکسیدا کرده ا

وحی میشود: آنچه راکه دعاءکرده و برایش بخواهند همان میشود، لذا فرشته خواسته آنها را مکتوب میکند. بیان آن هرشه بیردارد بیانه باسچه مترا با میتوب مگف چه به متر توسیاه یا

پس از آن عرضه می دارد: روزی او چه مقدار است و مرگش چه وقت می باشد؟

| علل الشرايع /ج ١٩ علل الشرايع /ج ١                                                         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| ثُمَّ يكتبه و يكتب كلِّ شيء يصيبه في الدنيا بين عينيه، ثُمَّ يرجع به فيردّه                |
| في الرّحم فذلك قول اللَّه عزَّوجلَّ:                                                       |
| (ما أصاب من مصيبة في الأرض ولا في أنفسكم إلاً في كتاب من                                   |
| قبل أن نبرأها) <sup>(۱)</sup> .                                                            |
| ٥_حدثنا علي بن أحمدبن محمّدظا قال: حدثنا حمزة بن القاسم العلوي قال: حـدثنا                 |
| علي بن الحسين بن جنيد البرَّاز قال: حدثنا إبراهيم بن موسى الفراء قال: حدثنا محمَّد بن ثور. |
| عن معمر، عن يحييٰين أبيكثير، عن عبداللَّهبن مرة، عن ثوبان:                                 |
| أنَّ يهوديًّا جاء إلى النبي ﷺ فقال له: يا محمّد، أَسْأَلْك فتخبرني؟! فركّزه                |
| ثوبان برجله و قال له: قل يا رسولالله.                                                      |
| فقَال: لا أدعوه إلاَّ بما سمَّاه أهله: فقال: أرأيت قوله عزَّوجلَّ:                         |
| (يوم تبدَّل الأرض غير الأرض والسموات)(٢)، أين الناس يومئذٍ؟                                |
| قال: في الظلمة دون المحشر.                                                                 |
| قال: فما أوّل ما يأكل أهل الجنّة إذا دخلوها؟                                               |
| قال: كبد الحوت.                                                                            |
| قال: فما شرابهم على أثر ذلك؟                                                               |
| قال: السلسبيل.                                                                             |
| قال: صدّقت، أفلا أسألك عن شيء لايعلمه إلاَّ نبيّ؟                                          |
| قالﷺ: و ما هو؟                                                                             |
| قال: شبه الولد أباه و أمّه.                                                                |
| قال: ماء الرجل أبيض غليظ و ماء المرأة أصفر رقيق، فإذا علاماء الرجل ماء المرأة كان          |
| الولد ذكراً بإذن الله عزُّوجلٌ، و من قبل ذلك يكون الشبه. و إذا علاً ماء المرأة ماء الرجـل  |
| خرجالولد أنثى بإذن الله عزَّوجلٌ، و من قبل ذلك يكون الشبه، و قالﷺ:                         |
|                                                                                            |

۱. سورة الحديد، آية: (۲۲) ۲. سورة ابراهيم، آيه (۴۸)

باب هشتاد و پنجم..... و پنجم.....

جواب به همان نحو داده می شود و فرشته آن جواب و تمام آنچه راکه در دنیا بنا است به آن مولود برسد و نصیبش شود را بین دو دیدهاش نوشته و سپس آن را به رحم باز میگرداند و به همین معنا اشاره است فرموده حقّ عزّوجلّ که می فرماید: هر رنج و مصیبتی که در زمین یا از نفس خویش به شما رسد همه درکتاب (**لوح محفوظ**) پیش از آنکه شما را ایجاد کنیم و به دنیا آوریم ثبت است.

حديث (٥)

عملی بن احمد بن محمّد علی میگوید: حمزة بن قاسم علوی، از علی بن الحسین بن الجنید بزاز، از ابراهیم بن موسی الفراء، از محمّد بن ثور، از معمر، از یحیی بن ابیکثیر، از عبدالله بن مرة، از ثوبان نقل کرده که وی گفت:

یهودی محضر نبی اکرم ﷺ رسید و به حضرت عرض کرد: ای محمّد از شما پرسشی کرده، جوابم را بدهید.

ثوبان لگدی به او زد و به وی گفت: نگو محمّد بلکه بگو: رسول الله. یهودی گفت: او را تخوانم مگر با نامی که اهلش وی را با آن می خوانند. باری یهودی عرضه داشت: حقّ عزّوجلّ در قرآن قرموده: روزی که زمین را به غیر این زمین مبدّل کنند و هم آسمانها را دگرگون سازند. بفرمایید در آن روز مردم کجا می باشند؟ حضرت فرمودند در زمینی ظلمانی غیر از زمین محشر. عرض کرد: اولین طعامی را که اهل بهشت تناول می کنند چیست؟ حضرت فرمودند: جگر ماهی. عرض کرد: به دنبال این طعام شرابشان چیست؟

حضرت فرمودند: آب سلسبیل. عرض کرد: راست فرمودی، آیا نپرسم از شما موضوعی راکه غیر از نبیّ احدی نمی داند؟

حضرت فرمودند: آن چیست؟

عرضه داشت: شبیه بودن فرزند به پدر و مادرش؟

حضرت فرمودند: آب مرد سفید و غلیظ بوده و آب زن زرد و رقیق می باشد، هرگاه آب مرد بر آب زن غلبه داشته باشد مولد به اذن خدای عزّوجلّ از جنس ذکور بوده و شبیه به پدر می باشد و زمانی که آب زن بر آب مرد غلبه نماید به اذن خدای عزّوجلّ از جنس اناث بوده و شبیه به مادر می باشد، سپس حضرت فرمودند: قسم علل الشرايع / ج ١ ..... ٩٣٦

والذي نفسي بيده ما كان عندي فيه شيء ممّا سألتني عنه حتىٰ أنبأنيه الله عزَّوجلَّ في مجلسي هذا.

٤- حدّثنا أبي الله قال: حدّثنا سعدبن عبدالله، عن أحمدبن محمّد عن ابن خالد البرقي، عن أبي هاشم داودبن القاسم الجعفري، عن أبي هاشم داودبن القاسم الجعفري، عن أبي جعفر الثاني الله، قال: أقبل أميرالمؤمنين الله و معه الحسنبن علي الله و هو متّكئ على يد سلمان، فدخل المسجدالحرام فجلس إذ أقبل رجل حسن الهيئة واللباس فسلَّم على أميرالمؤمنين فردًاله، فردًاله، في قال: إنه محمّد المسجدالحرام فردًاله، في فجلس ثم قال: يا أميرالمؤمنين أسألك عن ثبي مسائل إن أميرالمؤمنين المعام و معه الحسنبن علي الله و هو متّكئ على يد سلمان، فدخل المسجدالحرام فردًاله، فبل أميرالمؤمنين الهيئة واللباس فسلَّم على أميرالمؤمنين إن فردًاله، فردًاله، في أبي مسائل إن فردًاله، من ثبلات مسائل إن أخبرتني بهنّ علمت أنَّ القوم ركبوا من أمرك ما أقضى عليهم، أنّهم ليسوا مأمونين في دنياهم ولا في آخرتهم، وإن تكن الأخرى علمت أنّك و هم شرع سواء.

فقال له أميرالمؤمنين ﷺ: سلني عمّا بدالك. قال: أخبرني عن الرجل إذا نام أين تذهب روحه؟ و عن الرجل كيف يشبه ولده الأعمام والأخوال؟ فالتفت أميرالمؤمنين ﷺ إلى الحسن بن على ﷺ، فقال: يا أبامحمّد أَجِبْه.

فقال الحسن ﷺ: أمّا ما سألت عنه من أمر الرجل إذا نام أيس تـذهب روحه؟

فإنّ روحه معلّقة بالرّيح والرّيح معلّقة بالهواء إلى وقت ما يتحرّك صاحبها لليقظة، فإذا أذن اللّه عزَّوجلَّ بِرَدّ تلك الروح علىٰ صاحبها جذبت الروح الريح و جذبت الريح الهواء، فأسكنت الروح فـي بدن صاحبها، وإذا لم يأذن الله بردّ تلك الروح على صاحبها جذب الهواء الريح و جذبت الريح الروح، فلم تردّ على صاحبها إلى وقت ما يـبعث باب هشتاد و پنجم..... در دست او است جواب سؤال تو را در همین مجلس حقّ به آن کسی که جانم در دست او است جواب سؤال تو را در همین مجلس حقّ عزّوجلّ به من خبر داد و من نیز به تو منتقل نمودم. **ددیث (۶)** 

پدرم الله می فرماید: سعدبن عبدالله، از احمدبن محمد، از این خالد برقی، از ابوهاشم داودین قاسم جعفری، از حضرت ابوجعفر ثانی للی محضرت فرمودند: امیرالمؤمنین للی تشریف می آوردند و همراهشان حسن بن علی للی در حالی که تکیه به دست سلمان داده بودند حرکت می کردند، پس داخل مسجدالحرام شده و نشستند، در این وقتی مردی نیکو هیئت و خوش لباس جلو آمد و به امیرالمؤمنین للی سلام کرد، حضرت جوابش را دادند، آن مرد نشست و سپس می دانم آنهایی که بر شما پیشی گرفته و خلافت را گرفتند مرتکب خلاف شده و در ارتباط با آن محکوم بوده نه در دنیا امین هستند و نه در آخرت و اما گر جواب آنها را دادید ندادید معلوم می شود که شما با ایشان یکسان هستید. ندادید معلوم می شود که شما با ایشان یکسان هستید.

عرض کرد: بفرمایید: الف: شخص وقتی میخوابد روحش کجا می رود؟ ب: چگونه است که شخص گاهی متذکّر و زمانی نسیان و فراموش میکند؟ ج: چرا فرزند و مولود زمانی به عمو و عضّمها و گاهی به دایی و خالهها شبیه می شود؟

امیرالمؤمنین اللہ رو کردند به فرزندشان حضرت مجتبی اللہ و فرمودند: ای ابامحمد جوابش را بگو: حضرت امام حسن اللہ فرمودند:

اما اینکه پرسیدی وقتی شخص میخوابد روحش کجا میرود، جوابش این است که: روح شخص به باد معلّق بوده و باد به هواء معلّق است تا زمانی که صاحب روح به خاطر بیدار شدن بدنش حرکت کند در این هنگام حقّ عزّوجلّ اذن می دهد که روح به صاحبش برگردد روح باد را جذب کرده و باد هوا را جذب می نماید درنتیجه روح در بدن و کالبد صاحبش ساکن و مستقر میگردد و وقتی حقّ تعالی اذن برگشتن روح به بدن را ندهد هوا باد را جذب کرده و باد روح را میگیرد و بدین ترتیب روح به بدن برنمیگردد تا زمانیکه بعث و زنده شدن مردگان آغاز شود که در این هنگام به اذن پروردگار به بدن بازمیگردد.

و أمّا ما سألت عنه من أمر الذكر والنسيان، فإنّ قلب الرجل في حُق و على الحُق طَبَق، فإنّ هو صلَّىٰ على النبي صلاة تامَّة انكشف ذلك الطبق عن ذلك الحُقّ، فذكر الرجل ما كان نسي. و أما ما ذكرت من أمر الرّجل يشبه ولده أعمامه و أخواله، فإنّ الرّجل إذا أتىٰ أهله بقلب ساكن و عروق هادئة و بدن غير مضطرب فاستكنت تلك النطفة في جوف الرحسم، فخرج الولد يشبه أباه و أُمَّه، و إن هو أتاها بقلب غير ساكن، و عروق غير هادئة و بدن مضطرب اضطربت تلك النطفة في جوف الرحم، فوقعت على عرق منالعروق، فإنّ وقعت على عرق من عروق الأعمام أشبه الولد أعمامه، و إن وقعت على عرق من عروق الأعمام أشبه الولد أعمامه، و إن وقعت على عرق الأخوال أشبه الولد أخواله.

فقال الرجل:

أشهد أنّ لا إلّه إلاَّالله ولم أزل أشهد بذلك و أشهد أنّ محمّداً رسول الله. ولم أزل أشهد بذلك و أشهد أنك وصيّ رسول الله والقائم بحجّته بعده. و أشار إلى أميرالمؤمنين علم، ولم أزل أشهد بذلك و أشهد أنّك وصيّه والقائم بحجّته، و أشار إلى الحسن و أشهد أنّالحسين وصيّ أبيه والقائم بحجّته بعدك.

و أشهد على علي بن الحسين أنَّه القائم بأمر الحسين بعده. و أشهد على محمّدين علي أنَّه القائم بأمر علي بن الحسين، و أشهد على جعفرين محمّد باب هشتاد و پنجم..... ۲۳۹

و امّا اینکه راجع به ذکر و نسیان پرسیدی، جوابش ایناست که: قلب و دل انسانی در ظرفی است و بر روی آن ظرف پردهای است، حال اگر شخص صلوات کامل و درود و تهنیت وافی بر نبیّ اکرم عَلَیْشَهُ فرستاد و بدین ترتیب سبب قرب به مبدأ اعلی را فراهم نموده و نفسش را مستعد برای افاضه علوم بر آن و منوّر شدن به انوار تابناک حقائق گردانید پرده از روی ظرف دل کنار رفته و شخص متذکر تمام آنچه نسیان و فراموش کرده بود میگردد.

و امّا اینکه راجع به شباهت فرزند به اعمام و اخوال سؤال نمودی، جوابش ایناست که:

هرگاه شخص با قلبی ساکن و آرام و عروق و رگهای آرمیده و بدن غیرمضطرب با همسرش خلوت کرده و هم بستر شود و نطفهاش در درون رحم قرار گیرد البته فرزندی که متولد خواهد شد شبیه پدر و مادرش می باشد و اگر مرد با قلبی غیرآرام و عروق و رگهای غیرآرمیده و بدنی مضطرب با همسرش نزدیکی کند البته نطفهاش با اضطراب در رحم قرار می گیرد نتیجتاً بر روی یکی از عروق واقع می شود حال اگر بر عرقی از عروق اعمام قرار گیرد فرزند به اعمام شباهت می رساند و اگر بر عرقی از عروق و اخوال بیفتد به اخوال شبیه می گردد.

مرد سائل پس از شنیدن این جوابها عرضه داشت:

شهادت می دهم معبودی غیر از خدای یگانه نبوده و به این معنا پیوسته و علی الدوام شهادت می دهم و نیز شهادت می دهم که محمد رسول و فرستاده خدای یگانه است و همیشه به این معنا شهادت خواهم داد و شهادت می دهم که شما وصیّ و جانشین رسول حقّ عزّوجل و حجّت بعد از آن حضرت می باشی (وی در حالی شهادت اخیر را می داد که اشاره به امیر المؤمنین ظیّلاً می نمود) و همیشه و پیوسته به این معنا شهادت می دهم و نیز شهادت می دهم که شما وصیّ و حجّت قائم بعد از آن جناب می باشی (این فقره اخیر را در حالی می گفت که اشاره به حضرت امام حسن ظیّلاً می کرد) و سپس گفت:

شهادت میدهم که حسین اللہ وصی پدرش بودہ و بعد از تو حجّت قائم او میباشد.

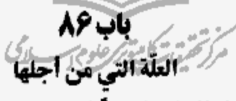
و شهادت می دهم بر علی بن الحسین اللہ کہ به امر حسین قائم و امام بعد از او خواهد بود، و شهادت می دهم بر محمّدبن علی الله که به امر علی بن الحسین قائم و امام بعد از او خواهد بود و شهادت می دهم بر جعفربن محمّد الله که به امر

| ۳۶۰ | /ج ۱ | علل الشرايع ا |
|-----|------|---------------|
|-----|------|---------------|

أنّه القائم بأمر محمّدين علي، و أشهد على موسى بن جعفر أنّه القائم بأمر جعفر بن محمّد، و أشهد على علي بن موسى أنّه القائم بأمر موسى بن جعفر و أشهد على محمّد بن علي أنّه القائم بأمر علي بن موسى، و أشهد على علي بن محمّد أنّه القائم بأمر محمّد بن علي، و أشهد على الحسن بن علي أنّه القائم بأمر علي بن محمّد، و أشهد على رجل من ولد الحسين لا يكنّى ولا يسمّى حتى يظهر أمره فيملأها عدلاً كما ملئت جوراً والسلام عليك يا أميرالمؤمنين و رحمة الله و بركاته.

ثم قام فمضىٰ فقال أميرالمؤمنين للحسنﷺ: يا أبامحمّد، اتبعه فـانظر أين يقصد فخرج الحسنبن علىﷺ فقال: ماكان ألاَّ أن وضع رجله خارج المسجد فما دريت أيـن أخـذ مـن أرض اللَّـه عـزَّوجلَّ، فـرجـعت إلى أميرالمؤمنينﷺ فأعلمته.

> فقال: يا أبامحمّد أتعرفه؟ قلت: الله و رسوله و أميرالمؤمنين أعلم، فقال: هو الخضر ﷺ.



صار العقل واحداً في كثير من الناس

١ حدّثنا أحمدبن محمّدبن عيسىبن عملىبن الحسينبن عمليبن الحسينبن عليبن أبي طالب قال: حدّثنا أبو عبدالله محمّدبن إبراهيمبن اسباط، قال: حدّثنا أحمدبن محمّدبن زياد القطان، قال: حدّثنا أبوالطيّب أحمدين محمّدبن عبدالله، قمال: حدّثنا عيسىبن جعفرين محمّدبن عبدالله بن محمّدبن عمربن علي بن أبي طالب، عن آبائه، عن عمربن علي عن أبيه علي بن أبي طالب الله أنّ النبي يَتَكَلَّهُ سُئِلَ ممّا خلق الله جلّ جلاله العقل؟

| **1 | باب هشتاد و ششم |
|-----|-----------------|
|-----|-----------------|

محمّدین علی قائم و امام بعد از او خواهد بود و شهادت می دهم بر موسی بن جعفر طلی که به امر جعفرین محمّد قائم و امام بعد از او خواهد بود و شهادت می دهم بر علی بن موسی طلی که به امر موسی بن جعفر قائم و امام بعد از او خواهد بود و شهادت می دهم بر محمّد بن علی طلیک که به امر علی بن موسی قائم و امام بعد از او خواهد بود و شهادت می دهم بر علی بن محمّد که به امر محمّد بن علی قائم و امام بعد از او خواهد بود و شهادت می دهم بر حسن بن علی طلیک علی بن محمّد قائم و امام بعد از او خواهد بود و شهادت می دهم بر حسن بن علی طلیک علی بن محمّد قائم و امام بعد از او خواهد بود و شهادت می دهم بر حسن بن علی طلیک به از آن عالم را از عدل و دادگستری پر می کند بعد از آنکه از ستم و ظلم پر شده باشد و سلام بر تو ای امیرمؤمنان و رحمت و برکات خداوند نیز شامل حالت هست و باشد.

سپس از جا برخاست و رفت، امیرالمؤمنین ظلیک بر فرزندشان امام حسن ظلیک فرمودند: ابامحمّد تعقیبش کن و ببین کجا میرود، امام حسن ظلیک از مجلس خارج شد و فرمود:

این شخص پایش راکه از مسجد بیرون نهاد ندانستم به کدام نقطه از زمین خدای عزّوجلّ رفت، پس به مسجد برگشته و به نزد امیرالمؤمنین رفته و واقعه را به ایشان عرضه داشتم، حضرت فرمودند: ای ابامحمّد او را شناختی؟ عرض کردم: خدا و رسول و امیرالمؤمنین طلطة بهتر می دانند. حضرت فرمودند: او خضرطلطة بود.

#### باب هشتاد و ششم

سز اینکه در بسیاری از مردم عقل یکی میباشد حدیث (۱)

احمدبن محمّدبن عيسىبن علىبن حسين بن على بن الحسين بن على بن ابى طالب مى فرمايد: ابوعبدالله محمّدبن ابراهيم بن اسباط از احمدبن محمّد بن زياد قطان از ابوالطِّيِّب احمدين محمّد بن عبدالله از عيسى بن جعفر بن محمّد بن عبدالله بن محمّد بن عمر بن على بن ابى طالب از آباء گرامش از عمر بن على از پدر بزرگوارش على بن ابى طالب طَيَّاتٍ نقل نمو ده كه آن حضرت فرمو دند: از نبى اكرم عَيَيَرَاتُهُ سؤال شد: خداوند جلّ جلاله عقل را از چه آفريد؟ علل الشرايع / ج ١ .....٩ حلل الشرايع / ج ١

قال: خلقه ملك له رؤوس بعدد الخلائق من خلق و من يخلق إلى يوم القيامة، و لكلِّ رأس وجه، و لكلِّ آدمي رأس من رؤوس العقل، و اسم ذلك الإنسان على وجه ذلك الرّأس، مكتوب و على كلِّ وجه سَترٌ ملقى لا يكشف ذلك الستر من ذلك الوجه حتّىٰ يولد هـذا المـولود، و يـبلغ حـدّ الرجال، أوحدّ النّساء، فإذا بلغ كشف ذلك الستر، فيقع في قلب هذا الإنسان نور فيفهم الفريضة والشُنَّة والجيّد والرديء ألاً و مثل العقل في القلب كمثل

## باب 88

عل ما خلق في الإنسان من الأعضاء والجوارح الطّالقاني على، قال: حدّثنا أبو سعيد الحسن بن علي العدوي، الطّالقاني على، قال: حدّثنا أبو سعيد الحسن بن علي العدوي، قال: حدّثنا عباد بن صهيب بن عباد بن صهيب عن أبيه، عن جدّه عن الرّبيع صاحب المنصور، قال: حضر أبو عبدالله على، جدّه عن الرّبيع صاحب المنصور، قال: حضر أبو عبدالله على، مجلس المنصور يوماً، و عنده رجل من الهندي قرأ كتب الطّب فجعل أبو عبدالله على يصت لقراء ته، فلمًا فرغ الهندي قال له: يا أباعبدالله أتريد ممّا معي شيئاً. قال: لا، فإنّ معي ما هو خير ممّا معك. قال: وما هو؟ قال: وما هو؟ ما تاك أداوي الحار بالبارد والبارد بالحار، والرّطب باليابس واليابس بالرطب، و أردّ الأمر كلّه إلى الله عزّو جلّ، و أَسْتَعْمِلُ ما قاله رسول الله على، (و أَعلم أنّ المعدة بيت الداء و أنّ الحميّة هي الدواء) و أعود البدن ما اعتاد. یاب هشتاد و هفتم ..... ۴۴۳ ..... ۴۴۳

حضرت فرمودند: خدای عزّوجل فرشتهای آفرید که به تعداد خلائق آفریده شده و آنانکه بعداً ایجاد می شوند در او سری بوده و هر سری صورتی دارد و هر کدام از آن سرها به فردی از افراد انسان تعلّق داشته و اسم آن شخص بر سر نوشته شده است و بر هر یک از صورتها پردهای افتاده که تا آن شخص متولّد نشده و اگر از جنس ذکور است به حدّ رجال و در صورتی که از جنس انات است به حدّ زنان نرسد پرده از روی صورت کنار نمی رود ولی پس از بلوغ و رسیدن مولود به حدّ رجال و زنان البته پرده کنار خواهد رفت آنگاه در قلب و دل آن انسان نوری واقع شده که به واسطه آن واجب و مستحب و زشت و زیبا و نیکو و پست را درک می نماید و باید توجه داشت که حکم عقل در قلب و دل انسان همچون حکم چراغ است که در وسط خانه افروخته باشند.

باب هشتاد و هفتم

اسرار آفرینش اعضاء و جوارح در انسان حدیث (۱)

ابوالعبّاس طالقانی با اسنادش نقل نموده که حضرت امام صادق طلّیلا روزی به مجلس منصور وارد شدند و در آنجا مردی از اهل هند بود که کتابهای طبّی را می خواند، حضرت به خاطر خواندن وی سکوت کرده و چیزی نفرمودند، خواندن هندی که تمام شد به امام طلیلا عرض کرد: ای ابوعبدالله از آنچه با من هست طالب چیزی هستی (یعنی می خواهی از علم طب به شما تعلیم کنم)؟ حضرت فرمودند: خیره زیرا با من چیزی هست بهتر از آنچه با تو می باشد. عرضه داشت: آن چه می باشد؟

حضرت فرمودند: طبیعت حار و گرم را با مأکولات و مشروبات بارد و سرد و بالعکس طبیعت سرد را با حار و گرم مداوا نموده، و نیز مزاجهای مرطوبی را با مأکولات و مشروبات خشک و بالعکس امزجه خشک را با ادویه رطوبی معالجه کرده و در عین حال شفا را از خدای عزّوجلّ خواستار بوده و فرموده رسول خداعَتُنُولُهُ را به کارگرفته که فرمودند:

معده مرکز و جایگاه بیماری است و پرهیز و مراقبت دارو محسوب می شود. و بدن را با آنچه عادت کرده مراعات و مراقبت میکنم. علل الشرايع /ج ١ ..... ٣٢٢

۳f۵. باب هشتاد و هفتم هندي گفت: طبٌ فقط همين است و چيز ديگري نيست. امام لللله فرمودند: آیا می پنداری این دستورات را از کتب طبّی برداشته و استفاده کردهام؟ مرد هندي عرض كرد: بلي. امام المُنْكِلُا فرمودند: این طور نیست به خدا سوگند این دستورات را فقط از خداوند سبحان گرفتهام. سپس حضرت به وي فرمودند: من به علم طبّ آگاهتر هستم يا تو؟ هندی عرضه داشت: من. امامﷺ فرمودند: سؤالي از تو ميكنم. هندی عرض کرد: بپرسید. امامطلی فرمودند: چرا در سر چند استخوان بوده و با هم پیوند خوردهانـد و علَّتش چیست که سر از یک استخوان تشکیل نشده است؟ هندی عرضه داشت: نمی دانم. امام،للكل فرمودند: براي چه مو بالاي سر قرار داده شده است؟ هندی عرض کرد: نمی دانم. حضرت فرمودند: چرا پیشانی از مو خالی است؟ هندی عرض کرد: نمی دائم. حضرت فرمودند: براي چه ابروها بالاي چشمان مي باشند؟ هندي عرض كرد:نمي دانم (مما تحور موج مراحلوج) حضرت فرمودند: چرا هیثت چشمها همچون بادام و به شکل آن میباشد؟ هندی عرض کرد:نمی دانم. حضرت فرمودند: برای چه بینی بین دو چشم واقع شده؟ هندی عرض کرد:نمی دانم. حضرت فرمودند: برای چه منفذ بینی در قسمت پائین قرار داده شده؟ هندی عرض کرد:نمی دانم. حضرت فرمودند: برای چه لب و شارب (سبیل) بالای دهان قرار داده شده؟ هندی عرض کرد:نمی دانم. حضرت فرمودند: برای چه دندان های جلو تیز و دندان های عقب (دندان آسیا)

علل الشرايع /ج ١ ..... ٣٢۶

باب هشتاد و هفتم . ۳۴۷.. عريض و پهن و دندان نيش دراز ميباشد؟ هندی عرض کرد:نمی دانم. حضرت فرمودند: برای چه مردان ریش دارند؟ هندی عرض کرد:نمی دانم. حضرت فرمودند: برای چه در کف دست ها موی نیست؟ هندى عرض كرد:نمى دانم. حضرت فرمودند: برای چه ناخن و موی روح ندارد؟ هندى عرض كرد:ئمىدائم. حضرت فرمودند: چرا قلب به شکل دانه صنوبر<sup>(۱)</sup> می باشد؟ هندي عرض كرد:نمي دانم. حضرت فرمودند: چرا ریه و شش دو قطعه بوده و حرکتش سیری نبوده بلکه در جاي خودش مي باشد؟ هندی عرض کرد:نمی دانم. حضرت فرمودند: چراکبد و جگر منحنی شکل است؟ هندى عرض كرد:نمى دائم. حضرت فرمودند: چراکلیه به شکل دانه لوبیا است؟ هندی عرض کرد:نمی دانم. حضرت فرمودند: چرا در وقت حرکت مفصل زانو بهطرف عقب می رود؟ هندی عرض کرد:نمی دانم ر حضرت فرمودند: چرا وسط قدم با به زمین ترسید و جلو و قسمت مؤخّرش تنها روي زمين گذارده مي شود؟ هندي عرض كرد:نمي دانم. حضرت فرمودند: من جواب اين سؤالات را ميدانم. هندي عرض كرد: جوابها را بيان فرماييد. حضرت فرمودند: اینکه سر از یک استخوان درست نشده بلکه از چند تکه استخوان که به هم پیوند شدهاند تشکیل یافته جهتش آن است که چون سر مجوّف و تو خالی است لذا اگر از استخوان یک تکّه درست می شد شکستن و شکافته

۱-کلمه صنوبر به فتح صاد و نون و باء کاج راگریند.

علل الشرايع /ج ١ ..... ٣٢٨ ... أسرع إليه الصّداع، فإذا جعل ذا فصول كان الصدع منه أبعد.

و جعل الشعر من فسوقه؛ ليسوصل بموصوله الأدهمان إلى الدماغ، و يخرج بأطرافه البخار منه و يردّ عنه الحمرّ والبمرد الواردين عليه.

و خلت الجبهة منالشعر؛ لأنَّها مصبَّ النور إلى العينين.

و جعل فيها التخطيط والأسارير؛ ليحبس العرق الوارد منالرأس عنالعين قدر ما يميطه الإنسان عن نفسه، كالأنهار فيالأرض التي تحبس المياه.

و جعل الحاجبان من فوق العينين ليوردا عليهما من النّور قدر الكفاية، ألا ترى يا هندي أنّ من غلبه النور جعل يده على عينيه؛ ليرد عليهما قدر كفايتهما منه، و جعل الأنف فيما بينهما؛ ليقسّم النور قسمين إلى كلّ عين سواء، و كانت العين كاللوزة؛ ليجري فيها العيل بالذواء، و يخرج منها الداء و لو كانت مربّعة او مدوّرة ما جرى فيها الميل و ما وصل إليها دواء، ولا خرج منها داء، و جعل ثقب الأنف في أسفله؛ لينزل منه الادواء المنحدرة من الدماغ، و تصعد فيه الروائح إلى المشام، ولو كان في أعلاه لما أنزل داء ولا وجد رائحة و جعل الشارب والشفة فوق الفم؛ ليحبس ما ينزل من الدماغ عن الفم؛ لئلا يتنغص على الإنسان طعامه و شرابه فيميطه عن نفسه، شدنش به مراتب سهلتر و زودتر صورت میگرفت تا حالاکه از چند تکه تشکیل شده است.

و امّا اینکه مو بالای سر قرار داده شده جهتش آن است که روغن وقتی به مو میرسد بهوسیله آن به مغز خواهد رسید و چون موها توخالی و مجوّف میباشند از سر آنها بخار داخل مغز خارج میشوند و نیز حرارت و سرمایی که بر مغز وارد میشوند بهوسیله همین موها بیرون میروند.

و امّا جهت خالی بودن پیشانی از مو آن است که نور از طریق آن بـه چشـمها میرسد و لازمه آن این است که مصب نور مو نداشته باشد.

و حقّ تبارک و تعالی در پیشانی خطوط و شیارها را به خاطر این قرار دادکه عرقهای سرازیر از طرف سر به جانب چشم را حبس نموده و به مقداری که انسان آنها را از خود دور میکند مهارشان نمایند همچون نهرهای روی زمین که آیها را حبس و نگاهداری میکنند.

و ابروها را بهخاطر آن بالای چشمها آفرید تا از ورود نور زائد بر مقدار حاجت بر چشم جلوگیری نمایند و شاهد این گفتار آن است که وقتی نور زائدی به چشمها متوجّه شده و موجب ایذاء و آزار میگردد انسان دست خود را بالای دو چشم به حالت سایبان قرار داده تا فقط از مقدار مورد حاجت و کفایت آن بهره ببرد.

و بینی را بهخاطر آن بین دو چشم قرار داد تا نور بهواسطه آن بـه دو قسـمت مساوی تقسیم شده و هرکدام به نحو تساوی به چشمها وارد شوند.

و چشم را به این جهت به شکل بادام آفرید تا میلی که حامل دواء و دارو است در آن جریان و حرکت پیدا کند و بیماری از آن خارج گردد چه آنکه اگر به شکل مربّع یا دائره می بود هرگز میل در آن جریان پیدا نمی کرد و دارو به چشم نمی رسید درنتیجه بیماری از آن خارج نمی شد.

و منفذ بینی را بهخاطر آن در قسمت پائین قرار داد تا بیماریهای سرازیر از مغز در آن جریان پیدا نموده و به سهولت خارج شده و از طرفی بوها در آن متصاعد شده و به مشام برسند در حالی که اگر منفذ بینی در بالا بود نه بیماری ناشی از مغز خارج میگشت و نه بوها به مشام میرسیدند.

و شارب (سبیل) و لب را بالای دهان بهخاطر این جهت آفرید تـا اَرْجـاس و آلودگیهایی که از مغز سرازیر شده و از منافذ بینی خارج میگردند وارد دهان نشده تا مزه و طعم غذا و شراب را بر انسان دگرگون نمایند. حلل الشرايع / ج ۱ .....۳۵۰ ....

و جعلت اللّحية للرجال ليستغني بها عنالكشف فيالمنظر. و يعلم بها الذكر منالأنتئ.

و جعل السّن حادّاً؛ لأنَّ به يـقع العـض و جـعل الضـرس عريضاً، لأنَّ به يقع الطحن والمضغ و كان الناب طويلاً؛ ليشتدّ الأضراس والأسنان كالأسطوانة فسيالبـناء، و خـلا الكـفّان من الشعر؛ لأنَّ بهما يقع اللمس فلو كان بهما شعر ما درئ الإنسان ما يقابله و يلمسه، و خلاً الشعر والظفر من الحياة؛ لأنّ طولهما وسخ يقبح و قصّهما حسن، فلو كان فيهما حياة لألم الإنسان لقصّهما، وكان القلب كحبّ الصنوبر؛ لأنَّسه مسنكس، فجعل رأسه رقيقاً؛ ليدخل في الرئة، فتروّح عنه بـبردها لتـلا يشيط الدماغ بحرّه، و جمعلت الرئمة قبطعتين؛ ليدخل فسي مضاغطها فتروح عنه بحركتها، وكانت الكبد حدباء؛ لتشقل المعدة و تقع جميعها عليها فتعصرها فيخرج ما فيها منالبخار، و جعلت الكلية كحبّ اللوبياء: لأنَّ عليها مصبَّالمني نقطة بعد نقطة، فلو كانت مربِّعة أو مدوَّرة لاحتبست النقطة الأولىٰ الثانية. فلا يلتذَّ بخروجها الحي، إذا المني ينزل من فـقار الظـهر إلى الكـلَّيَّة

یاب هشتاد و هفتم ..... ۴۵۱ .... ۴۵۱ .... ۴۵۱ ....

و برای مردان ریش گذارد تا بهواسطهاش مرد از زن ممتاز شده و برای این منظور نیازی به نظر کردن به عورت نباشد.

و دندانهای جلو را بهخاطر آن تیز قرار داد که به واسطه آن شخص بتواند گاز بگیرد چنانچه پهن بودن دندانهای عقب به این جهت است که شخص بتواند با آنها اشیاء را خرد و نرم کرده و غذا را نیک بجود و دراز بودن دندان نیش علّتش آن است که این دندان از سائر دندانها قویتر و ثابت تر بوده لاجرم اتّصال و اعتماد آنها بر این دندان موجب حفاظت و استحکام آنها بوده نظیر استوانه و تیر که در ساختمانها کارگذاشته تا موجب محفوظ ماندن آجرها و خشتها گردد.

و دو کف دست را از مو خالی قرار داد زیرا لمس کردن اشیاء با آنها صورت میگیرد لذا اگر در آنها مو روییده باشد انسان نمی تواند نرمی و زیری اشیاء را با لمس کردن درک کند.

و مو و ناخن را از روح و داشتن حیات خالی قرار داد زیرا درازی و بلندی آنها در انسان چرکی و آلودگی به حساب آمده و موجب قبح منظر می شود چنانچه کو تاهی آنها حسن و جمال محسوب می گردد از این رو انسان ملزم است آنها را کو تاه کرده و از بلند شدنشان جلوگیری کند حال اگر در آنها روح و حیات باشد کو تاه کردنشان موجب درد و الم خواهد بود از این رو خداوند منّان آنها را فاقد روح و حیات قرار داده.

و امّا اینکه چرا قلب به شکل دانه صنوبر یعنی کاج می باشد، سرّ آن این است که قلب وارونه قرار گرفته و حقّ عزّوجلٌ سر آن را باریک نموده تا در ریه و شش داخل گشته و به خنکی ریه آن نیز خنک شده و بدین ترتیب مغز از سوخته شدن در اثر حرارت و گرمی قلب مصون می ماند.

و شش را دو قطعه نمود تا با حرکت آن برودت و خنکی بـه تـمام مـنافذ و مساقطش برسد.

و کبد را منحنی آفرید به خاطر آنکه تمامش بر روی معده قرار گرفته و آنرا سنگین نموده و فشار به آن دهد تا درنتیجه آنچه از بخار در معده هست بیرون رود.

و کلیه را به این خاطر به شکل دانه لوبیا آفرید که منی نقطه به نقطه از روی آن رد می شود لذا اگر به شکل مربع یا دائره می بود نقطه اوّل، نقطه دوّم را حبس میکرد و منی جریان پیدا نمی نمود درنتیجه خروج و حرکتش موجب التذاذ انسان نمیگشت چه آنکه منی از ستون فقرات پشت فروریخته و به طرف کلیه حرکت میکند و نحوه علل الشرايع /ج ١ .....

فهي كالدودة تنقبض و تنبسط ترميه أوّلاً فأوّلا ألى المـثانة كـالبندقة منالقوس.

و جعل طيّ الركبة إلى خلف؛ لأنّ الإنسان يـمشي إلى مـا بـين يـديه فتعتدل الحركات، و لولا ذلك لسقط فيالمشي.

فقال الهندي: من أين لك هذا العلم؟ فقال الله: أخذته عن آبائي عليهمالسلام، عن رسول الله ﷺ عن جبر ئيلﷺ، عن ربّ العالمين جلَّ جلاله الذي خلق الأجساد والأرواح. فقال الهندي: صدّقت و أنا أشهد أن لا إله إلاً الله و أنّ محمّداً رسول الله و

فقال الهندي: صدفت و أنا أشهد أن لا إله إلا الله و أن محمدًا رسول الله و عبده، و أنَّك أعلم أهل زمانك.

#### باب 88

العلّة الّتي من أجلها صار أبغض الأُشياء إلى الله عزَّوجلَّ الأحمق

| ۳۵۳ | , هشتم | ب هشتاد و | باد |
|-----|--------|-----------|-----|
|-----|--------|-----------|-----|

حرکتش همچون حرکت کرم بوده که هرگاه قسمت مقدّم بدنش قبض و جمع شود مؤخرش منبسط و باز میگردد و به عکس اگر قسمت اخیر بدنش قبض و جمع گردد مقدّم آن منبسط و باز می شود منی نیز از طرف ستون فقرات به جانب کلیه پرتاب شده و اوّلاً و ثانیاً جریان پیدا میکند یعنی ابتداء قسمت مقدم رشته منی منبسط شده و به طرف جلو کشیده می شود بعد قسمت مؤخر این رشته منبسط میگردد نظیر گلوله ای که از کمان پرتاب شده و مسافتی را طی میکند.

و اما اینکه در وقت حرکت مفصل زانو به عقب داده می شود جهتش آن است که انسان در وقت حرکت و راه رفتن قسمت بالای بدنش به طرف جلو میل پیدا می کند لاجرم لازم است قسمت پائین بدن که مفصل زانو باشد به طرف عقب مایل شود تا بدین ترتیب تعادل در حرکت پیداگردد، پرواضح است اگر مفصل زانو نیز به طرف جلو میل پیدا کند به طور حتم انسان در موقع راه رفتن به زمین خورده و می افتد.

و امّا اینکه قدمهای پا را چرا این طور قرار دادکه جلو و پاشنهاش روی زمین واقع شده و قسمت وسط آن از زمین بالا می ایستد؟ جهتش این است که اگر تمام اجزاء قدم و همه کف پا روی زمین واقع شود مانند سنگ آسیا سنگین شده به طوری که حمل و نقلش بدون وسیله امکان ندارد و چون سنگ آسیا بر سرگردی خود قرار گیردکودک نیز آن را به سهولت حرکت می دهد و اگر به رو بر زمین افتاد مرد بزرگ به سختی آن را جایجا کرده و حرکتش می دهد.

هندی عرضه داشت: این علم را از کجا تحصیل نمودهاید؟

حضرت فرمودند: از پدرانم علیهم السّلام و ایشان از رسول خداعید از بخذ کرده و آن حضرت از جبرئیل للیک و جبرئیل از پروردگار عالمیان جلّ جلاله که تمام اجساد و ارواح را خلق کرده اخذ نموده است.

هندی عرضه داشت: راست فرمودید و من شهادت می دهم که معبودی غیر از معبود یگانه وجود نداشته و نیز شهادت می دهم که محمّد تُکَوَّوَهُ رسول خدا و بنده او بوده و تو داناترین اهل زمان خود می باشی.

## باب هشتاد و هشتم

سز اینکه مبغوض ترین موجودات نزد خدا شخص احمقمیباشد علل الشرايع / ج ١ ..... ٢٥٤ .... ٣٥٤

١ حدّثنا محمّدبن موسىبن المتوكّل في قال: حدّثنا عليّبن الحسين السّعد آبادي، عن أحمدبن أبي عبدالله البرقي، عن أبيه، عن محمّدبن أبي عمير، عمّن ذكره، عن أبي عبدالله فل قال: ما خلق الله عزّوجلَّ شيئاً أبي عمير، عمّن ذكره، عن أبي عبدالله فل قال: ما خلق الله عزّوجلَّ شيئاً أبغض إليه من الأحمق؛ لانّه سلبه أحبّ الأشياء إليه و هو العقل.
٢ ـ حدّثنا أبي في قال: حدّثنا سعدبن عبدالله، عن أحمدبن محمّدبن عبدي، عن أبين محمّد من أبي عبدين المتوكر في قال: ما خلق الله عزّوجلَّ شيئاً أبي عمير، عمّن ذكره، عن أبي عبدالله الم قال: ما خلق الله عزّوجلَّ شيئاً أبي عمير، عمّن ذكره، عن أبي عبدالله عبدالله قال: ما حقق الله عزوجلَّ شيئاً أبي عمير، عمّن ذكره، عن أبي عبدالله الم قال: ما حمّد من أبي عمير، عمّن ذكره، عن أبي عبدالله الما عبد الأشياء إليه و هو العقل.

#### باب88

العلة التي من اجلها لا ينبت الشّعر في بطن الراحة، و ينبت في ظاهرها ١ - حدّثنا علي بن أحمد بن محمّد بك قال: حدّثنا محمّد بن أبي عبدالله الكوفي عن محمّد بن اسماعيل البرمكي، عن عليّ بن العبّاس، عن عمر بن عبدالعزيز قال: حدّثنا عشامين الحكم، قال: سألت أباعبدالله فقلت: ماالعلّة في بطن الراحة، لا ينبت فيها الشعر، و ينبت في ظاهرها؟ فقال: لعلّتين: أمّا أحديهما فَلأَنّ النّاس يعلمون الأرض التي تحداس و يكثر عليه المشي لا تنبت فيها شيئاً. والعلّة الآخرى لانّها جُعِلَتْ من الأبواب التي تلاقي الأشياء فتركت لا ينبت عليها الشعر؛ لتجد مسّ اللين، والخشن، ولا يحجبها الشعر عن وجود الأشياء ولا يكون بقاء الخلق إلاً علىٰ ذلك. حديث (1)

محمّدبن موسىبن متوكّل الله مىگويد: علىبن حسين سعدآبادى، از احمدبن ابى عبدالله برقى، از پدرش، از محمّدبن ابى عمير، ازكسى كه ذكرش نموده از حضرت ابى عبدالله لله نقل كرده كه آن حضرت فرمودند: خداونـد عزّوجلّ موجودى را مبغوضتر از احمق نيافريده زيرا محبوبترين اشياء كه عقل باشد را از او گرفته است.

**حدیث (۲)** پدرمﷺ می فرماید: سعدین عبدالله، از احمدین محمّدین عیسی، از این فضّال از حسنین جهم<sup>(۱)</sup> نقل کرده که وی گفت: از حضرت رضاظﷺ شنیدم که فرمود: دوست هر کس عقلش بوده و دشمنش جهلش می باشد.

# **باب هشتاد و نهم** سز اینکه موی در کف دست نبوده ولی در پشت دست میروید

#### دديث (۱)

علی بن احمد بن محمّد الله می گوید: محمّد بن ابی عبدالله کوفی از محمّد بن اسماعیل برمکی، از علی بن عبّاس، از عمر بن عبدالعزیز از هشام بن حکم نقل کرده که وی گفت: از حضرت امام صادق الله سوال کرده و محضر ش عرضه داشتم: سبب چیست که در کف دست مو نمی روید ولی پشت دست مو دارد؟ حضرت فرمودند: دو سبب دارد: (۱)

الف: مردم میدانند زمینی که زیر پا لگدمال شده و زیاد بر آن راه میروند در آن چیزی نمی روید<sup>(۳)</sup>

ب: کف دست از اعضایی است که زیاد با اشیاء ملاقات میکند از اینرو حقّ تعالی آنرا این طور قرار داده که مو بر آن نروید تا نرمی و خشونت اشیاء درک شود و بدین ترتیب مانعی از حسّ کردن کیفیّات اجسام در بین نباشد و اساساً بقاء مخلوقات بر همین بوده و هست.

۱. حسن بن جهم بن بکیربن اعین ابومحمّد شیبانی ثقه است و از حضرت امام موسیالکاظم و ثامن الحجﷺ روایت کرده است. ۲. دو سببی که ذکر شده، علّت و سبب برای خالی بودن کف دست از مو است نه روییدن آن در پشت دست. ۳. کتابه است از این که کف دست نیز مانند زمینی است که دراثراصطکاک زیاد یا اشیاء درآن چیزی نمی روید. علل الشرايع /ج ١ ..... ٣٥٦

# باب ٩٥

العلّة الّتي من أجلها صارت التّحيّة بين النَّاس: السَّلام عليكم و رحمة الله و بركاته ١ ـ أخبرنا أبوعبدالله محمّدين شاذانين أحمدين عـ ثمان البرواذي قال: حدّثنا أبوعلي محمّدبن محمّدين الحـارث.ين سفيان الحافظ السمرقندي، قـال: حـدَّثنا صـالحبن سـعيد التّرمذي، قال: حدّثنا عبدالمنعمبن إدريس، عن أبيه، عن وهب اليماني قال: لمّا أُسجد الله عزَّوجلَّ الملائكة لآدمﷺ و أبيٰ إيليس أن يسجد، قال له ربّه عزَّوجلَّ: أُخْرُج منها، فإنَّك رجيم، و إنَّ عليك لعنتي إلى يومالدِّين، ثُمَّ قال عزَّوجلَّ لآدم: يا آدم، انطلق إلى هؤلاء الملأ من الملائكة فقل: السّلام عليكم و رحمةالله ويركياته، فسلَّم عليهم. فقالوا: و عليكالسّلام و رحمةاللَّه و بركاته. فلمَّا رجع إلى ربَّه عزَّوجلَّ. قال له ربَّه تبارك وتعالىٰ: هذه تحيّتك. و تحيّة ذرّيتك من بعدك فيما بينهم إلى يوم القيامة.

باب ۹۱

# علّة سرعة الفهم و إبطائه

| يكم ۳۵۷ | باب نود و |
|---------|-----------|
|---------|-----------|

#### بابنودم

سز معمول شدن تح*یّ*ت بین مردم به عبارت السّلام علیکم و رحمةاللّه و برکاته **حدیث (۱)** 

ابوعبدالله محمّدین شاذانین احمدین عثمان پروازی میگوید: ابوعلی محمّدین محمّدین حارثین سفیان حافظ سمرقندی از صالحین سعید ترمذی از عبدالمنعمین ادریس، از پدرش، از وهب یمانی نقل کرده که وی گفت: هنگامی که خداوند عزّوجل تمام فرشتگان را به سجده نمودن به حضرت آدم ظلّ وادار نمود و ابلیس از آن سرتافت و سجده نکرد پروردگار به ابلیس فرمود از صف فرشتگان خارج شو که تو رانده شده هستی و لعنت من تا روز قیامت بر تو باشد سپس به جناب آدم ظلیّ فرمود:

ای آدم به سوی این فوج از فرشتگان برو و بگو: السّلام علیکم و رحمةالله و برکانه، پس آدم ظلیّلاً بر ایشان سلام نمود. فرشتگان جواب داده و گفتند: و علیکالسّلام و رحمةالله و برکانه. و وقتی آدم ظلیَّلاً به نزد پروردگار بازگشت حقّ تبارک و تعالی به وی فرمود: این سلام تو و فرزندانت بوده که تا روز قیامت بین ایشان باید با همین عبارت معمول باشد.

باب تود ويكم

سز تيز وكُند بودن فهم

حديث (1)

پدرم رحمةالله علیه فرمود: سعدبن عبدالله، از ابراهیمبن هاشم، از علیبن معبد، از حسینبن خالد از اسحاقبن عمّار نقل کرده کـه وی گفت: محضر امام صادق للَیَّلَا عرض کردم:

با شخصی مقداری سخن میگویم، پس وی تمام را درک نموده و میفهمد و با بعضی دیگر تکلّم نموده و شطری از کلام را ایراد مینمایم، وی کاملاً سخنانم را ضبط نموده و عیناً آنها را به خودم برمیگرداند و با بعضی دیگر وقتی صحبت میکنم میگوید: دوباره سخنت را تکرارکن. علل الشرايع /ج ۱ ..... ۳۵۸ .... فقال: يا إسحاق أوما تدرى لِمَ هذا؟

صن. ي رساني ،ون . قلت: لا.

قال: الذي تكلَّمه ببعض كلامك فيعرف كلَّه فذاك من عجنت نطفته بعقله. و أمَّاالذي تكلَّمه فيستوفي كلامك، ثم يجيبك على كلامك فذاك الذي ركَّب عقله في بطن أُمَّه، و أمّاالذي تكلَّمه بالكلام فيقول:

أعد عليَّ، فذاك الذي ركَّب عقله فيه بعدما كبّر فهو يقول: أعد عليَّ. ٢ ـ حدّثنا محمّدبن الحسن قال: حدّثنا محمّدبن الحسن الصفار، عـن أحـمدبن مـحمّد، عـنالحسـنبن مـحبوب، عـن بـعض اصـحابه، عـن أبىعبدالله الله قال:

دعامة الإنسان العقل، و منالعقل الفطنة والفهم والحفظ والعلم، فإذا كان تأييد عقله منالنور كان عالماً حافظاً ذكيّاً فَطِناً فَهِماً. و بالعقل يكمل، و هو دليله و مبصره و مفتاح أمره.

# باب ۹۲

**علّة حسن الخلق و سوء الخلق** ١ ـ أخبرني علي بن حاتم قال: حدّثنا أبوعبداللّه بن ثابت قال: حدّثنا عبداللّه بن أحمد، عن القاسم بن عروة، عن بريد بن معاوية العجلي، عسن أبي جعفر عليه قال:

إنّاللّه عزّوجلّ أنزل حوراء منالجنّة إلى آدم فزوّجها أحد ابنيه، و تزوّج الآخر إلى الجنّ فولدتا جميعاً فماكان منالناس من جمال و حسن خلق فهو منالحوراء، و ماكان فيهم. من سوء الخلق فمن بنت الجانّ، و أنكر أن يكون زوّج بنيه من بناته. ياب نود و دوّم ......

حضرت فرمودند: ای اسحاق علّت آن را میدانی؟ عرض کردم: خیر.

حضرت فرمودند: کسی که با او سخن گفتی و سخنانت را فهمید ولی ننوانست آنها را برایت عیناً بازگو کند، او کسی است که نطفهاش با عقلش عجین و ممزوج شده و شخصی که سخنانت را با بار اوّل فهمیده و عیناً آنها را به خودت برمیگرداند، وی کسی است که عقلش در شکم مادر با او ترکیب گشته و امّاکسی که با بار اوّل سخنانت را درک نکرده و گفته است دوباره تکرار نما او کسی است که پس از بزرگ شدن عقلش با او ترکیب یافته است.

حديث (٢)

محمّدبن الحسن میگوید: محمّدبن حسن صفّار، از احمدبن محمّد، از حسنبن محبوب، از برخی اصحابش از حضرت امام صادقﷺ نقل کردہ کہ آن جناب فرمودند:

ستون انسان عقل او است و زیرکی و فهم و حفظ و دانش از عقل ناشی میشوند، و هرگاه عقل انسان با نور تأیید گردد البته وی حافظ، زیرک و تیز و با ادراک میشود و با عقل تمام نقائصش تکمیل شده و همین عقل راهنما و روشن کننده چشم و کلید همه امور میباشد.

## باب نود و دؤم

سر کینن و سوء خلق مراکز کین و سوء خلق

على بن حاتم مى گويد: ابوعبدالله بن ثابت از عبدالله بن احمد، از قاسم بن عروه، از بريد بن معاويه عجلى، از حضرت ابو جعفر الله ين نقل كرده كه آن جناب فرمودند: تحداوند عزّوجل فرشته و حوريّه اى از بهشت به نزد حضرت آدم طيَّلاً فرستاد و آن حضرت حوريّه را به تزويج يكى از دو پسرانش درآورده و ديگرى را با جنّ تزويج نمود و از هر دو مولودى به دنيا آمد پس كسانى كه داراى جمال و حسن خلق هستند از نسل آن حوريّه بوده و آنانكه مبتلا به سوء خلق هستند از اولاد جنّ مى باشند و انكار نمودند كه آدم طيَّلاً دخترانش را به تزويج پسرانش درآورده با الله بن مى باشند و علل الشرايع / ج ١ ..... ٩ المنابع / ج ١

## باب ۹۳

العلّة التي عن أجلها لا يجوز أن يقول الرّجل لولده: هذا لا يشبهني ولا يشبه آبائي ١ - أبي رحمه الله قال: حدّثنا أحمد بن إدريس، عن محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن جعفر بن بشير، عن رجل، عن أبي عبد الله الله قال: إنّالله تبارك و تعالىٰ إذا أراد أن يخلق خلقاً جَمَعَ كلّ صورة بينه و بين أبيه إلى آدم، ثم خلقه على صورة أحدهم فلا يقولَنَّ أحدً هذا لا يشبهني ولا يشبه شيئاً من آبائي.

**باب ؟؟** العلّة الّتي من أجلها تجد الآباء بالأبناء ما لا تجد الأبناء بالآباء ١ - حدَّثنا جعفرين محمّدين مسرور رحمدالله قال: حدَّثنا الحسينين محمّدين عامر، عن عمّد عبداللّدين عامر، عن محمّدين أبي عسمير، عن هشامين سالم، قال: قلت للصّادق الله: ما بالنا نجد بأولادنا ما لا يجدون بنا؟ قال: لأنّهم منكم و لستم منهم.

## باب ۹۵

**علّة الشّيب و ابتدائه** ١- أبي رحمهالله قال: حدَّثنا سعدبن عبدالله قال: حدَّثنا أيّوبين نـوح عـن مـحمّدبن أبي عمير، عن حفصين البختري، عن أبي عبدالله الله قلل قال: كان النّاس لا يشيبون ياب نود و پنجم ..... ۴۶۱ .... ۴۶۱

**باب نود و سوّم** سرّ اینکه جایز نیست شخص در حقّ فرزندش بگوید وی به من و پدرانم شباهت ندارد حدیث (۱)

پىدرم رجىمةالله عىليە فىرمود: احىمدېن ادريس، از محمّدين حسينين ابىالخطّاب، از جعقربن بشير، از مردى از حضرت ابىعبدالله ظيّلةٍ نقل كرده كه آن جناب فرمودند.

هنگامی که خداوند تبارک و تعالی بخواهد انسانی را بیافریند صورت تمام انسانهای بین این مخلوق و بین پدرشان حضرت آدمطلی را جمع میکند و سپس او را بهصورت یکی از آنها ایجاد مینماید لذا احدی حقّ ندارد به فرزندش بگوید: این نه بهمن و نه به آباء و پدرانم شباهت دارد.

#### باب نود و چهارم

سرّ اینکه پدران از ناحیه فرزندان چیزی را مییابند که فرزندان از طرف پدران آنرا نمییابند حدیث (1)

جعفرین محمّدین مسرور رحمةالله علیه میگوید: حسینین محمّدین عامر، از عمویش عبداللهین عامر، از محمّدین ابی عمیر، از عشامین سالم نقل میکند که وی گفت: محضر امام صادق ططّلاً عرض کردم: ما را چه می شود که از ناحیه فرزندانمان چیزی را می یابیم که آنها از طرف ما آنرا نمی یابند؟ حضرت فرمودند: زیرا ایشان جزیی از شما بوده ولی شما جزء آنها نیستید.

### باب نود و پنجم

سز و سبب پیری و أغاز أن حدیث (۱)

پدرم رحمةالله علیه فرمود: سعیدین عبدالله از ایّوبین نوح، از محمّدین ابیعمیر، از حفصین بختری از حضرت صادقﷺ نقل کرده که آن جناب فرمودند:

قبلاً مردم پیری را به خود نـمیدیدند و اوّلیـن کسمی کـه آنرا مشـاهده نـمود

علل الشرايع /ج ١ ..... ٩ ٣٦٢ ....

# فأبصر إبراهيمﷺ شيباً في لحيته، فقال: يا ربّ ما هذا؟ فقال: هذا وقار.

فقال: ربّ زدني وقارأ.

٢ ـ حدَّثنا محمّدين الحسن قال: حـدَّثنا محمّدين الحسـن الصـفّار، عنالعبّاسين معروف، عن عليّين مهزيار، عنالحسينين عمّار، عن نعيم، عن أبيجعفر الله قال: أصبح إيراهيم للله فرأى في لحيته شيباً شعرة بيضاء، فقال:

الحمدلله ربّالعالمين، الذي بلغني هذا المبلغ، ولم أعص اللّــه طــرفة عين.

٣ ـ أخبرني علي بن حاتم قال: حدّثنا جـ عفر بن مـحمّد قـال: حـدثنا يزيدبن هارون، عن عثمان، عن جعفر بن الريان، عن الحسن بن الحسـين، عن خالدبن إسماعيل بن أيّوب المخزومي، عن جعفر بن محمّد الله: أنّه سمع أباالطفيل يحدّث أنّ عليّاً الله يقول:

كان الرجل يموت و قد بلغ الهرم ولم يشب، فكان الرجل يأتي النادي فيه الرجل و بنوه فلا يعرف الأب من الابن، فيقول: أيّكم أبوكم، فلمّا كان زمان إبراهيم فقال: اللّهم اجعل لي شيباً أعرف به. قال: فشاب و أبيض رأسه و لحيته.

## باب ۹۶

ع**لّة الطبائع والشهوات والمحبّات** ۱ ـ حـدّثنا مـحمّدين الحسـن قــال: حـدّثنا مـحمّد بــن الحســـن الصـــقّار، عـــن أحـــمدين مــحمّد بـــن عـيسى، باب نود و ششم ...... حضرت ابراهیم طلیلا بود که در محاسنش موی سفید دید، به درگاه خدا عرض کرد: پروردگارا این چیست؟ حقّ عزّوجلّ فرمود: این وقار و سنگینی است. عرض کرد: پروردگارا، به وقار و سنگینی من بیفزا.

محمّدبن الحسن گفت: محمّدبن حسن صفّار، از عبّاسبن معروف، از علیبن مهزیار، از حسینبن عمّار، از نعیم، از حضرت ابی جعفرطیّ نقل کرده که آن جناب فرمودند:

حضرت ابراهیم للگل صبح نمود و در محاسنش یک تار موی سفید دید، فرمود حمد خدای راکه مرا به این سن رساند و یک چشم بـه هـم زدن او را عـصیان و سرپیچی نکردم.

حديث (٣)

علی بن حاتم میگوید: جعفرین محمّد از یزیدبن هارون، از عثمان، از جعفرین ریّان، از حسن بن حسین، از خالدبن اسماعیل بن ایّوب مخزومی، از جعفرین محمّدطلیک نقل کردہ که آن حضرت از ابوالطّفیل شنیدند که وی گفت: حضرت امیرالمؤمنین طلیک فرمودند:

در زمانهای پیشین چنین بود که شخص با این که به سن پیری می رسید موی سفید در او نبود و با این هیئت از دنیا می رفت و با بود که انسان به مجلسی داخل می شد که در آن پدر و فرزندانش بودند ولی از یکدیگر ممتاز و مشخص نبودند لذا آنکس که وارد شده بود می پرسید: کدام یک از شلما پدر مستید؟ زمان حضرت ابراهیم طلی که فرارسید وی به درگاه الهی عرضه داشت: خداوندا موی مرا سفید گردان تا با آن شناخته شوم: پس پیر گردید و موی سر و محاسنش سفید گشت.

**باب نود و ششم** سز پیدایش طبایع و شهوات و محبتها در مخلوقات و انسانها محمّدین الحسن میگوید محمّدین حسن صفّار، از احمدین محمّدین عیسی، علل الشرايع / ج ١ .....٩ المرايع / ج ١

عنالحسنبن محبوب، عن عمروبن أبي المقدام، عـن جــابر، عــن أبــي جعفرﷺ قال:

قال أميرالمؤمنين ﷺ:

إنَّاللَّه تبارك و تعالىٰ لمّا أحبَّ أن يخلق خلقاً بيده. و ذلك بعد ما مضیٰ منالجن والنسناس فيالأرض سبعة آلاف سنة قال:

و لممساكان من شأن الله أن يخلق آدم الله للذي أراد من التدبير والتقدير لما هو مكنونه في السّماوات والأرض، و عَلِمه لما أراد من ذلك كله كَشَطَ عن أطباق السماوات، ثم قال للملائكة: انظروا إلى أهل الأرض من خلقي من الجن والنسناس، فلمّا رأوا ما يعملون فيها من المعاصي و سفك الدماء والفساد في الأرض بغير الحقّ عَظُم ذلك عليهم و غضبوا لله و أسفوا على الأرض، ولم يملكوا غضبهم أن قالوا:

يا ربَّ أنت العزيز القادر الجبّار القاهر العظيم الشأن، و هذا خلقك الضعيف الذليل فسي أرضك يستقلّبون فسي قسضتك و يعيشون برزقك ويستمتعون بعافيتك و هم يعصونك بمثل هذه الذنوب العظام، لا تأسّف ولا تغضب ولا تنتقم لنفسك، لما تسمع منهم و ترى، و قد عظم ذلك علينا و أكبرناه فيك. فلمًا سمع الله عزَّوجلَّ ذلك من الملائكة قال: إنّسي جاعل

فيالأرض خليفة لي عليهم، فيكون حجّة لي عليهم في أرضي على خلقي.

فقالت الملائكة: سبحائك، أتجعل فيها من يفسد فيها و يسفك الدماء و نحن نسبِّع بحمدك

باپ تود و ششم ...... ۲۶۵ ..... ۲۶۵

ازحسن بن محبوب، از عمروبن ابی مقدام از جابر، از حضرت ابی جعفر ظیلاً نقل کرده که آن جناب فرمودند: سعد

حضرت امیرالمؤمنینﷺ فرمودند: هفت هزار سال بـعد از ایـجاد جـنّ و نسناس<sup>(۱)</sup> در روی زمین حقّ تبارک و تعالی اراده نمود که با قدرت بیکرانش خلائق و انسانها را بیافریند.

سپس حضرت فرمودند: و چون شأن و اراده حقّ تعالى تعلّق گرفت كه جناب آدم المُثلُلُا را به منظور تدبير و تقدير در آسمانها و زمين كه خواستهاش بود بيافريند و خودش از اراده و آنچه متعلّق به آن بود آگاه و عالم بود لاجرم پرده و حجاب را از طبقات آسمانهاكنار زد، سپس به فرشتگان فرمود: به اهل زمين و مخلوقاتم اعم از جنّ و نسناس بنگريد.

وقتی ایشان به اهل زمین نگریسته و معاصی و خونریزیها و فسادشان در زمین را مشاهده کردند این معنا بر ایشان گران آمده و سخت برآشفتند و بر اهل زمین تأسّف خوردند و چنان حالت غضب بر ایشان عارض گشت که دیگر مالک آن نبوده و اختیار از آنها سلب گردید لذا به درگاه الهی نالیده و عرضه داشتند:

پروردگارا تو صاحب عرّت و قدرت بوده، جبّار و غالب بر هر چیزی بوده و عظیم الشان می باشی و اینها مخلوقات ضعیف و ذلیل تو هستند که در زمین بوده و تمام تصرّفات و حرکاتشان در قبضه قدرت تو بوده با روزی تو زندگانی کرده و با عافیت و سلامتی که تو به ایشان داده ای از نعمت هایت بهره مند می شوند ایشان با این گناهان بزرگ و ارتکاب مخالفت ها معصیت و نافرمانی تو را می نمایند پس چرا از این عصیان متأسف نشده و غضبناک و خشمگین نگشته و انتقام خود را از ایشان نمی گیری و آنچه از ایشان شنیده و می بینی بر تو گران و سخت نمی آید در حالی که بر ما بسیار بزرگ و عظیم جلوه می کند.

وقتی حقّ عزّوجلّ این سخنان را از فرشتگان شنید فرمود: من در زمین خلیفه خود را بر ایشان حجّت قرار دادهام.

فرشتگان عرضه داشتند: پروردگارا تو پاک و منزّه هستی، امّاکسی را در زمین حجّت قرار میدهی که فساد کرده و خونریزی مینماید!! در حالی که ما تو را تسبیح

۱. در غیاثاللغة از حیاتالحیوان نقل کرده که نسناس نوعی از حیوان است که به صورت نصف آدمی بـوده و دارای یک گوش و یک دست و یک پای میباشد.

علل الشرايع /ج ١ ..... ٩ علل الشرايع /ج ١

و نقدّس لك، و قالوا: فَاجْعَلْه منّا فإنّا لانفسد فيالأرض ولا نسفك الدّماء. قال جلَّجلاله:

يا ملائكتي إنّي أعلم ما لا تعلمون، إنّي أريد أن أخلق خلقاً بيدي أُجْعَلُ ذريّته أنبياء مرسلين و عباداً صالحين، و أنّتةً مهتدين، اجعلهم خلفائي على خلقي في أرضي، ينهونهم عن المعاصي و ينذرونهم عذابي، و يهدونهم إلى طاعتى، و يسلكون بهم طريق سبيلي، و أجعلهم حجّة لي عذراً أو نذراً، و أُبيّن النسناس من أرضي فأطهرها منهم، و أنقل مردة الجن العصاة عن بريّتي و خلقي و خيرتي، و أسكنهم، في الهواء و في أقطار الأرض لا يجاورون نسل خلقي، و أجعل بين الجنّ و بين خلقي حجاباً ولا يرئ نسل خلقي الجنّ، ولا يؤانسونهم ولا يخالطونهم ولا يجالسونهم، فمن عصاني من نسل خلقي الذين اصطفيتهم لنفسي أسكنتهم مساكن العصاة و أوردتهم مواردهم ولا أبالي.

فقالت الملائكة: يا رَبّنا إفعل ما عُمّت لا علم لنا إلاَّ ما علّمتنا إنّك أنت العليم الحكيم.

فقال الله جلَّ جلاله للملائكة؛ من ال

انِّي خالق بشراً من صلصال من حماًٍ مسنون فإذا سوّيته و نفخت فيه من روحي فقعوا له ساجدين.

و كان ذلك من أمر الله عزَّوجلَّ تقدم إلىالملائكة في آدمﷺ من قبل أن يخلقه احتجاجاً منه عليهم.

قال: فاغترف تبارك و تعالىٰ غرفة منالماء العذب الفـرات فـصلصلها فجمدت، ثم قال لها: منك أخلق النبيين والمرسلين و عـبادي الصـالحين والأئمّة المهتدين الدعاة إلى الجنّة و أتباعهم إلى يومالقـيامة ولا أُبـالي. باب نود و ششم ..... ۳۶۷

و تقدیس مینماییم پس چرا از ما خلیفه معیّن ننمودی؟ باز در ادامه سخنانشان عرضه داشتند: حجّت را از ما قرار بده که نه در زمین فساد نموده و نه خونریزی میکنیم.

حقّ جلّجلاله فرمود: ای فرشتگان من، آنچه من میدانم شما نمیدانید، میخواهم با قدرتم مخلوقی بیافرینم که فرزندانش انبیاء و فرستادگانم بهسوی خلق بوده و جملگی بندگان صالح و پیشوایان مردم باشند.

ایشان را در زمین خلیفه و جانشین های خودم نمودم، وظیفه آنها این است که بندگانم را از معاصی بازداشته و از عذایم ترسانده و به اطاعتم راهنمایی کنند، بندگان به واسطه ایشان طریق مرا می پیمایند، ایشان حجّت من بوده که برای نیکان عذر و برای بَدان بیم و تهدید می باشند طائفه نسناس را از زمین بیرون نموده و آن را از ایشان پاک خواهم گردانید و نیز سرکشان از جنّ را از میان مخلوقات و مردمان و نیکان بیرون برده و در فضاء و نقاط دوردست زمین ساکنشان نموده به طوری که مجاور و با مخلوقاتم نباشند، بین جنّ و مخلوقاتم حجاب قرار داده تا مخلوقاتم آنها را رؤیت نکرده و با ایشان انس نگرفته و آمیزش ننموده و هم نشینی نکنند حال مخلوقاتی که عصیان مرا نمایند ایشان را در منازل سرپیچان مسکن داده و در جای ایشان واردشان نموده و هیچ باکی از آن ندارم.

فرشتگان عرضه داشتند:

پروردگارا آنچه خواهی بجاآور غبر از آنچه به ما یاد دادهای چیز دیگری را ما ندانسته و تو علیم و حکیم هستی.

خداوند عزّوجلّ به فرشتگان فرمود: من از گل و لای سالخورده و سیاه و بدبوی تغییر یافته شده انسانی را آفریده و پس از آنکه آن را آراسته و از روح خویش در آن دمیدم همه بر او سجده کنید.

البتّه این فرمان و امر حقّ تعالی به ملائکه مبتنی برلزوم سجده به جناب آدم للَّیَلَاً زمانی صادر شدکه آدم هنوز خلق نشده بود و امر مزبور احتجاج و اقامه برهانی بود از ناحیه باری تعالی بر فرشتگان سپس امام للَیَلَا فرمودند:

حقّ تعالی مشتی از آب شیرین فرات را برداشت و آن را به صدا آورد سپس آب منجمد شد، بعد حقّ تعالی خطاب به آن نمود و فرمود:

از تو انبیاء و رسولان و بندگان نیکوکار و پیشوایانی کـه دیگـران را بـه بـهشت دعوت نموده و تابعین آنها تا روز قیامت را آفریده و باکی از آن ندارم چه آنکه من از علل الشرايع /ج ١ .....٩ علل الشرايع /ج ١

ولا أسأل عمّا أفعل و هم يسألون ــ يعني بذلك خلقه ــ

إنَّه اغـترف غـرفة مـنالمـاء المـالح الأجّـاج فـصلصلها فجمدت، ثم قال لها: منك أخلق الجبّارين والفراعنة والعتاة و إخوان الشياطين والدعاة إلىالنار إلى يومالقيامة و أتـباعهم ولا أُبالي، ولا أسأل عمّا أفعل و هم يسألون، قال:

و شرط في ذلك البداء ولم يشرط في أصحاب اليمين البداء، ثم خلط المائين فصلصلهما ثم ألقاهما قدّام عرشه، و هما سلالة من طين. ثم أمر الملائكة الأربعة:

الشمال، والدبور، والصبا، والجنوب، أن يـجولوا عـلى هـذه السّـلالة منالطّين فامرؤها و انشؤها ثُمّ انزوها و جزّوها و فصلوها و اجروا اليها الطبائع الأربعة:

الريح، والمرّة، والدمّ، والبلغم.

قال: فجالت العلائكة عليها و هي الشمال والصبا والجنوب والدبـور فأجروا فيها الطبائع الأربعة.

> قال: والريح من الطبائع الأربعة في البدن من ناحية الشمال. قال: والبلغم من الطبائع الأربعة في البدن من ناحية الصّبا قال: والمرّة في الطبائع الأربعة في البدن من ناحية الدبور. قال: والدّم في الطّبائع الأربعة في البدن من ناحية الجنوب. قال: فاستقلّت النّسمة وكمل البدن.

قال: فلزمه من ناحية الرّيح حُبّ الحمياة و طول الأمل والخرص،

ياب نود و ششم ..... ۳۶۹ ..... ۳۶۹

فعلی که انجام می دهم مورد سؤال واقع نشده بلکه خلائق مسئول می باشند. و نیز مشتی از آب شور و تلخ را برداشت و آن را به صدا آورد، سپس آب منجمد گردید بعد حقّ تعالی به آن فرمود: جبّارین و فراعنه و طاغیان و اعوان شیاطین و کسانی که دیگران را به دوزخ دعوت میکنند تا روز قیامت و اتباعشان را از تو می آفرینم و باکی ندارم زیرا از فعلی که انجام می دهم مورد سؤال واقع نشده و این

امام،للظلة فرمودند:

البتّه حقّ عزّوجلّ در خطاب با آب شور و تلخ که اصحاب شمال را از آن آفرید بداء<sup>(۱)</sup> را شرط فرمود ولی در خطاب با آب شیرین که منشأ آفریدن اصحاب یمین است این شرط را نیاورد.

سپس دو آب شیرین و شور را با هم ممزوج نمود و بعد آن را بهصدا آورد و به دنبالش آب ممزوج را جلو عرش ریخت و این دو آب حاصل طعام و شرابی است که اصل آن طعام و شراب ازگل انتزاع شده است، سپس خداوند متعال به فرشتگان چهارگانه یعنی: شمال، دبور، صبا و جنوب<sup>(۲)</sup> فرمان داد که یر سلاله طین (یعنی **همان حاصل طعام و شراب مزبور**) تاخته و آن را گوارا و بعد پرورشش داده و سپس سخت و محکمش نموده و به دنبالش قطعه، قطعه و تکّه، تکّهاش کرده و در آن قطعات و تکّهها طبایع چهارگانه<sup>(۳)</sup> یعنی: باد، تلخی، خون و بلغم<sup>(۴)</sup> را جاری کنند.

امام المُثْلَقُة فرمودند: فرشتگان بر آن سلاله طین جولان نموده و تـاخت آورده و طبایع چهارگانه مزبور را در آنها جاری ساختند.

سپس حضرت فرمودند: باد از مبان طبایع چهارگانه از طرف فرشته شـمال در بدن جاری شد و بلغم از ناحیه صبا،

و تلخی (مرّه) از جانب دبور و خون از ناحیه جنوب در بدن و هیکل انسانی جاری گردیدند و بدینترتیب روح مستقل و بدن کامل گردید. سپس حضرت فرمودند: از ناحیه باد، حُبّ حیات و طول آرزو و حـرص و از

۱. شرح بداه و ذکر روایاتی که در آن وارد شده از حوصله این کتاب خارج بوده و پاید در مباحث کلامی مورد بحث قرار گیرد. ۲. ظاهراً این اسامی چهارگانه نام چهار فرشته است نه آنکه فرشتگان چهارگانه موکّل این چهار جانب باشند. ۳. شاید مراد از طبایع چهارگانه همان اخلاط اربعه باشد که حضرات اطباه میفرمایند. ۴. اخلاط اربعه که در لسان اطباه جاری است عبارتند از: خون، بلغم، صفراه و سوداه.

علل الشرايع / ج ١ ..... rv. ..... ولزمه من ناحية البلغم حُبَّ الطِّعام والشراب واللِّين والرِّفق، ولزمـه مـن ناحية المرّة الغضب والسّفه والشّيطنة والتجبّر والتّمرّد والعجلة، ولزمه من ناحية الدِّم حبِّ النِّساء واللَّذات و ركوب المحارم والشَّهوات. قال عمرو: أخبرني جابر أنَّ أباجعفر ﷺ قال: وجدناه في كتاب من كتب على ﷺ. ٢ - أبى رحمه الله قال: حدَّثنا سعدين عبدالله قال: حدَّثنا أحمدين أبيعبدالله، عن غير واحد، عن أبسيطاهربن حمزة، عـن أبــيالحســن الرضا الله قال: الطبائع أربع. فمنهُنَّ البلغم و هو خَصْمٌ جَدِلٌ. و منهنّ الدّم و هو عبد و ربّما قَتَلَ العبد سيّدَه. و منهنَّ الرّيح، و هي ملك يداري. و منهن المرّة، و عنهات هيهات هي الأرض إذا ارتجّت ارتجّ ما عليها. ٣ - حدَّثنا محمّدين ٱلحسن رحمة الله قال: حدّثنا محمّدين الحسن الصَّفَّار، عن أحمدبن محمَّدبن عيسي، عن أحمدبن محمَّدبن أبيينصر البزنطي. عن أبي جميلة عمّن ذكره، عـن أبـي جعفر ﷺ قـال: إنَّ الغـاظة فيالكبد، والحياء فيالرّيح والعقل مَسْكنه القلب. ۴ ـ حدّثنا محمّدبن موسىبن المتوكّل قال: حدّثنا عـبداللُّـهبن جـعفر

الحميري عن محمّدين الحسين، عن الحسنين محبوب، عن بعض أصحابنا رفع الحديث، قال: لمّا خلق الله عزَّوجلَّ طينة آدم أَمَرَ الرّياح الأربعة یاب تود و ششم ..... ۲۷۱ .... ۲۷۱

جانب بلغم حُبّ طعام و شراب و لمس اشیاء نرم و دوست داشتن رفاقت و از طـرف تـلخی (صـفراء) غـضب و سـفاهت و شـیطنت و سـتمگری و طـغیان و شتابزدگی و از ناحیه خون حبّ زنان و لذّات و مرتکب شدن محارم و تبعیّت از شهوات برای این روح و بدن لازم گردید.

عمرو میگوید: جابرگفت: حضرت ابوجعفرطی فرمودند: این روایت را ما در کتابی از کتابهای امیرالمؤمنین علیطی یافتیم. **حدیث (۲)** 

بدرم رحمةالله عليه فرمود: سعدبن عبدالله، از احمدبن ابيعبدالله، از جمعي، از ابوطاهربن حمزه از حضرت ابيالحسن الرضاطيَّة نـقل كـرده كـه آن جـناب فرمودند:

طبايع چهار تا است:

یکی از آنها بلغم است و آن دشمنی است ستیزگر<sup>(۱)</sup> و دیگری خون است که آن بنده می باشد و بسا بنده آقای خود را میکشد و سوّم باد<sup>(۲)</sup> است و آن فرشتهای است که ملاطفت می نماید و چهارم تلخی و صفراء است، آه، آه آن زمین است که هرگاه بلرزد آنچه روی آن است به لرزه می آید. حدیث (۲)

محمّدبن الحسن رحمةالله علیه می گوید: محمّدبن حسن صفّار، از احمدبن محمّدبن عیسی، از احمدبن محمّدین ایی نصر بزنطی، از ابوجمیله، از کسی که نامش را برده، از حضرت ابوجعفر طلّلاً نقل کرده که حضرت فرمودند: غلظت از برخی اخلاطِ ناشی از کبد همچون خون و صفراء بوده و حیاء و شرم در سوداء است و مسکن و جایگاه عقل قلب و نفس انسانی می باشد.

محمّدبن موسیبن متوکّل میگوید: عبداللّهبن جعفر حمیری از محمّدبن حسین، از حسنبن محبوب، از برخی اصحاب حدیث را مرفوعاً نقل کرده و گفته است: هنگامی که حقّ عزّوجلّ طینت آدمطلیّلاً را آفرید به بادهای چهارگانه<sup>(۳)</sup> امر

علل الشرايع /ج ١ ..... ٣٧٢

فَجَرَتْ عليها فأخذت من كلّ ريحٍ طبيعتها.

٥ ـ حدّثنا علي بن أحمد رحمهالله قال: حدّثنا محمّدبن أبـيعبداللّـه الكوفي عن موسىبن عمران النخعي، عن عـمّه الحسـين.بن يـزيد، عـن اسماعيل.بن أبي زياد السّكوني قال: قال أبوعبدالله للله:

إنّما صار الإنسان يأكل و يشرب بالنار و يبصر و يعمل بالنّور، و يسمع و يشمّ بالريح و يجد طعم الطعام والشراب بالماء، و يتحرّك بالروح، و لولا أنّ النار في معدته ما هضمت، أو قال: حَطَمَت الطّعام والشّراب في جوفه و لولا الرّيح ماالتهبت نار المعدة ولا خرج التّفل من بطنه، و لولا الرّوح ما تحرّك ولاجاء ولا ذهب، و لولا برد الماء لأَحْرَقَتْه نار المعدة، و لولا النّور ما بصر ولا عقل، فالطّين صورته، والعظم في جسده بمنزلة الشّجرة في الأرض والدّم في جسده بمنزلة الماء في الأرض، ولا قحوام للأرض إلاّ بالماء، ولا قوام لجسد الإنسان إلاَّ بالدّم.

والمخ دسم الدمّ و زبده، فهكذا الإنسان خلق من شأن الدنيا و شأن الآخرة فإذا جمع الله يينهما صارت حياته في الأرض؛ لأنّه نزل من شأن السّماء إلى الدّنيا، فإذا فرّق اللّه بينهما صارت تلك الفرقة الموت، تردّ شأن الأُخسري إلى السّماء، باب نود و ششم ...... و گِل بوزند، پس بادها بر آن وزیدند و از هر بادی طبیعت آن در طینت اخذ و منظور گردید

حديث (٥)

علیبن احمد رحمةالله علیه میگوید: محمّدبن ابیعبدالله کوفی از موسیبن عمران نخعی، از عمویش حسینبن یزید<sup>(۱)</sup> از اسماعیلبن ابیزیاد سکونی<sup>(۲)</sup> نقل کرده که وی گفت حضرت امام صادقﷺ فرمودند:

انسان به واسطه گرمای آتش می خورد و می آشامد و با روشنایی نور می بیند و تعفّل می کند و با حرکت یاد می شنود و می بوید و با سردی آب مزه طعام و شراب را می یابد و با روح و جان حرکت می نماید، اگر گرما در معده نبود طعام و شراب هضم نمی شدند یا فرمودند: اگر گرما در معده نبود طعام و شراب به درون راه نمی یافتند و اگر باد نمی بود آتش و گرمای معده زبانه نمی کشید و برافروخته نمی شد و فضولات از شکم خارج نمی شدند و اگر روح نمی بود انسان نه حرکت داشت و نه می آمد و نه می رفت و اگر سرما و خنگی آب نمی بود گرمای معده او را می سوزاند و اگر روشنایی نور نمی بود نه می دید و ته تعقّل می کرد، پس گل مادّه انسان است که قبول صورت می کند و استخوان در جسد انسان همچون درخت در زمین بوده و خون در آن به منزله آب در زمین می باشد و بدیهی است که زمین بدون آب قوام و بقایی ندارد از این رو جسد انسان نیز بلون خون قائم نمی باشد.

و مغز چربي و کف خون مي اشتند

سپس حضرت فرمودنگ 🛫

انسان از دو نشئه دنیا و آخرت آفریده شده<sup>(۳)</sup> پس وقتی حقّ نعالی بین ایندو جمع نمود قهراً روح سماوی او به جسد ارضیش تعلّق گرفته و داخل آن میگردد و وقتی بین ایندو تفرقه و جدایی انداخت این تفرقه همان مرگ میباشد در این هنگام نشته اخروی او که روح باشد به آسمان برمیگردد، پس به اعتبار تعلّق روح به بدن می توان گفت حیاتش در زمین بوده و به لحاظ عروج روح به آسمان صحیح است

۰۱. حسین بزید نوفلی نخعی، وی به قرموده مرحوم علامه در خلاصه شاعر و ادیب بود و در ری سکونت داشت و در همانجا از دنیا رفت. برخی از قمیین گفتهاند که وی در اواخر عمر غالی شد ولی این خبر به اتبات نرسیده. ۲. اسماعیل بن ابیزیاد سکونی شعیری، وی عامی مذهب است. ۳. مقصود از «نشته دنیا»، بدن و از «نشته آخوت» روح می باشد.

علل الشرايع /ج ١ ..... ۳۷۴..... فالحياة فيالأرض والمموت فسيالسّماء، و ذلك أنَّمه يمقرق بينالأرواح والجسد. فردّت الروح والنور إلىالقدرة الأُوليْ. و ترك الجسد؛ لأنَّـه مـن شأن الدَّنـيا، و إنَّـما فسـد الجسـد فىالدّنيا؛ لأنّ الرّيح تنشف الماء فييبس فيبقىٰ الطّين فسيصير رفاتاً و يبليٰ و يرجع كلٌّ إلى جوهره الأوّل، و تحرّكت الرّوح بالنَّفس والنَّفس حركتها منالرَّيح، فما كان من نفس المـوَّمن فهو نور مؤيّد بالعقل، و ما كان من نفس الكافر فهو نار مؤيّد بالنَّكراء له، فهذه صورة نار، و هذه صورة نور، والموت رحمة منالله لعباده المؤمنين و نقمة على الكافرين، ولله عـقوبتان أحديهما أمر الروح والأخرى تسليط بعض الناس على بعض، فماكان من قبل الروح فهو السقم والفقر، و ماكان من تسليط فهو النقمة، و ذلك قوله تعالى:

(و كــذلك نــولي بـعض الظــالمين بـعضاً بمــاكـانوا يكسـبون منالذنوب)<sup>(١)</sup> فماكان من ذنب الروح من ذلك سقم و فقر و ما كان من تسليط فهو النـقمة، و كــان ذلك للــمؤمن عـقوبة له في الدنيا، و عذاب له فيها، و أماالكافر فنقمته عليه في الدنيا و سوء العذاب في الآخرة، ولا يكون ذلك إلاَّ بذنب، والذنب من الشهوة، و هي من المؤمن

١-سورة الأنعام، آية (١٢٩)

گفته شود مرگش در آسمان می باشد و شرح و توضیح این آن است که حقّ تبارک و تعالی بین ارواح و جسد جدایی می اندازد و پس از این جدایی روح یعنی نور حیاتی انسان به قدرت اولیٰ یعنی به عالم ارواح که شایسته ترین مخلوقات باری تعالی است برگشته و جسد و کالبد را در این عالم ماده که دنیا باشد بجا می گذارد چه آنکه بدن از همین نشته و از سنخ آن می باشد.

و جهت فاسد شدن جند و نابود شدنش در دنیا این است که وزش باد آب و رطوبتش را خشک کرده و آن را به همان گل برگردانده و بالاخره پوسیده و ریزریز میگردد و هرکدام از عناصر به جوهر اوّلی خود یعنی ماهیّت قبل از امتزاج رجوع مینمایند.

و در وقت مرگ و تفرقه بین جسد و روح، روح حیوانی به سبب حرکت نفس ناطقه به طرف آسمان حرکت میکند چنانچه در هنگام حیات نیز روح حیوانی به سبب نفس ناطقه در مجاری بدن جاری گشته و سریان پیدا میکند، پس آنچه نفس ناطقه مؤمن باشد یقیناً نوری است که عقل مؤید آن یوده و آنچه نفس ناطقه کافر است نار و آتشی است که شیطنت و حیله مؤیدش می باشد نتیجتاً نفس کافر صورت ناری و نفس مؤمن صورت نوری بوده و مرگ رحمتی است از جانب حق تعالی برای بندگان مؤمنش و نقمتی است بوای کافرین و خدا دو عقوبت دارد:

الف: آنچه از آلام جسمانیّه و دردهای روحی بدون واسطه به شخص میرسد که به آنها عقوبات از ناحیه روح گویند.

ب: آنچه به سبب تسلّط بغضی از مردم بر برخی دیگر به انسان می رسد.

آن عقوباتی که از ناحیه روح بوده بیماری و فقر است و آنچه بسبب تسلّط بعضی بر برخی به انسان میرسد نقمت و عذاب میباشد و فرموده حقّ تعالی مفید همین معنا است: وَ كَذْلِكَ نُوَلِّی بَعْضَ الظَّالِمِینَ بَعْضاً بِما كانوا يَكْسِبُوْنَ مِنِالذُنوب (و همچنین ما برخی ستمكاران را مقابل بعضی دیگر برگماریم بسبب آنچه از حسد و ظلم و مكر كه بر آزار هم كسب میكنند).

پس عقوبتی که ناشی ازگناه روح است بیماری و فقر بوده و آنچه بسبب تسلّط بعضی بر برخی به انسان میرسد نقمت و عذاب میباشد و این تنبیه و تأدیب نسبت به مؤمن در دنیا عقوبت بوده و در آخرت عذاب است و امّا کافر در دنیا گرفتار نقمت و در آخرت مبتلا به سوء عذاب میشود و این نیست مگر بهخاطر گناهی که انسان در دنیا مرتکب شده و گناه ناشی از شهوت بوده و شهوت از مؤمن

و أربع دعائم و أربعة أركان، و طبائعه: الدمّ والمـرّة والريــح والبلغم، و دعائمه الأربع العقل و مــنالعـقل: الفـطنة والفـهم والحفظ والعلم.

و أركانه النّور والنّار والرّوح والماء. فأبصر و سمع، و عقل بالنور، و أكل و شرب بالنار، و جامّع و تَحَرّك بالرّوح، و وجد طعم الذوق والطعم بالماء. فهذا تأسيس صورته.

فإذا كان عالماً حافظاً ذكيّاً فَطِناً فَهِمّاً، عَرف:

فيما هو. و من أين تأتيه الأشياء. ولأيّ شيء هو هُهُنا.

۱- سورة البقره، آبة (۱۰۹)

۱. مقصود آن است که وی به قضاء و قدر ایمان دارد و توجّه حوادث و اتفاقات را مستند به قـضاء و قـدر میداند. ۲- یعنی میداند که آمدنش در این دنیا برای تحصیل معرفت و کمال است.

.

علل الشرايع / ج ١ ..... ٣٧٨

و إلى ما هو صائر باخلاص الوحدانيّة، والإقرار بالطاعة. وقد جرئ فيه النفس، و هي حارّة و تجري فيه و هي باردة. فإذا حلّت به الحرارة أشر و بطر و ارتاح و قتل و سرق و بهج واستبشر و فجر و زنا واهتزّ و بذخ.

و إذا كانت بـاردة اهــتمّ و حــزن واسـتكان و ذبـل و نسـي و أيس، فهيالعوارض التي يكون منها الأسقام فإنّه سبيلها ولا يكون أوّل ذلك إلاَّ لخطيئة عملها، فيوافق ذلك مأكل أو مشرب في أحد ساعات لاتكون تلك الساعة موافقة لذلك المأكل والمشرب بحال الخطيئة فيستوجب الألم من ألوان الأسقام.

و قال: جوارح الإنسان و عروقه و أعضاؤه جنود لله مجنّدة عليه، إذا أراد الله به سقماً سلَّطها عليه، فأسقمه من حيث يريد به ذلك السقم. ٧ ـ حدّثنا محمّد بن موسى البرقي قال: حدّثنا علي بن محمّد ماجيلويه، عن أحمد بن أبي عبدالله، عن أبيه، عن محمّد بن سنان بإسناده يرفعه إلى أمير المؤمنين علال أنّه قال:

أعجب ما في الإنسان قلبه، و له موادّ من الحكمة و أضداد من خلافها، فإن سنح له الرجاء أذلَّه الطمع و إن هاج به الطمع أهلكه الحرص، وإن ملكه اليأس باب نود و ششم ....... د: به کجا خواهد رفت<sup>(۱)</sup> و در صورتی که خدای واحد را از روی اخلاص پرستیده و اقرار به طاعتش نماید مسیر و مقصدش به بهشت خواهد بود. سپس امام ظلیا فرمودند:

نفس در انسان جاری بوده گاه حارّ و زمانی بارد و سرد است، هنگامی که حارّ است انسان تکبّر و نخوت داشته، بانشاط بوده، مرتکب قتل و سرقت شده، خوشحال و مسرور بوده، دست به فجور و زنا زده، جنبش و جهش داشته و کبر و بزرگی به دیگران می فروشد و موقعی که بارد و خنک است شخص مهموم و محزون و آرام بوده، پژمرده و فراموشکار و مأیوس نشان داده می شود و این حالات عوارضی است که از جمله آنها بیماری ها و دردها می باشد که در چنین وقتی بر انسان عارض می گردد و سبب عروض آن خطاء و گناهی است که شخص انجام داده و شرح و توضیح آن این است که:

شخص در یکی از ساعات طعام یا شرابی را خورده و آشامیده که با آن عمل گناه موافق بوده و اقتضایش چنین خطیئهای می باشد و پس از صدور آن خطاء و گناه فاعل مستوجب و مستحق دردی که یکی از انحاء و الوان دردها است می باشد. سپس امام ظلِّ فرمودند:

جوارح و عروق و اعضاء انسان لشگرهای خدا و اعوان و ایادی حضرتش جلّ و علا می باشند از این رو هرگاه خداوند اراده فلان درد و بیماری را بکند، این جوارح و اعضاء را بر شخص مسلّط کرده و بهوسیله آنها بیماری و دردی را که خواسته بر شخص غالب میگرداند. حدیث (۷)

مـحمّدبن مـوسی بـرقی مـیگوید: علیبن محمّد ماجیلویه، از احمدبن ابیعبدالله، از پدرش، از محمّدین سـنان بـاسنادش بـهطور مرفوع حدیث را از حضرت امیرالمؤمنین للظری نقل کرده که آن جناب فرمودند: عجیبترین عضوی که در انسان هست قلب او میباشد قلب صفاتی پسندیده و اوصافی ناپسند داشته که شرح آنها چنین است:

آگر امید و آرزو به آن روکند طمع و آز خوار و ذلیلش میکند و اگر طمع در آن به جوش آید حرص و وَلَع تباهش می سازد و اگر ناامیدی به آن دست یابد حسرت و

۱- یعنی میداند که مسیرش به آخرت منتهی شده و به جهان باقِی خواهد رفت

علل الشرايع /ج ١ قتله الأسف، و إن عرض له الغضب اشتدّ به الغيظ، و إن اسعده الرضا نسى التحفّظ، و إن ناله الخوف، شغله الحذر، و إن اتّسع له الأمن استلبته الغفلة، و إن حدثت له النعمة أخذته العزّة، و إن أصابته مصيبة فضحه الجزع، و إن استفاد مالاً أطغاه الغنى، و إن عضّته الفاقة شغله البلاء، و إن جهده الجوع قعد به الضعف، و إن أفرط به الشبع كظّته البِطنة، فكلّ تقصير به مُضِرّ و كُـلّ إفراط به مُفْسِدً.

٨ ـ و بهذا الإِسناد عـن مـحمّدبن سـنان عـن بـعض أصـحابه عـن أبيعبداللُّهﷺ قال: سمعته يقول لرجل:

إعلم يا فلان إنَّ منزلة القلب من الجسد بمنزلة الإِمام من النَّاس الواجب الطَّاعة عليهم، ألا ترى أنَّ جميع جوارح الجسد شُرَطٌ للقلب، و تراجمةٌ له، مؤدّيةٌ عنه:

الأذنان والعينان والأنف والقم واليدان والرجلان والفرج. فإنّ القلب إذا همَّ بالنظر فتح الرجل عينيه، و إذا همَّ بالاستماع حَرَّك أُذنيه و فتح مسامعه فسمع، و إذا همَّ القلب بالشَّمّ استنشق بأنفه فأدّىٰ تلك الرّائحة إلى القلب، و إذا همَّ بالنطق تكلَّم باللّسان. و إذا همَّ بالطش عملت اليدان، و إذا هَمَّ بالحركة سعت الرّجلان. و إذا همَّ بالشّهوة تحرَّك الذّكر، فهذه كلّها مـوْدّية عـنالقـلب بـالتّحريك و كـذلك يـنبغي یاب نود و ششم ..... ۲۸۱ .... ۲۸۱

اندوه او را میکشد و اگر غضب و تندخویی بر آن عارض گردد خشم به آن سخت گیرد و اگر رضا و خشنودی در او پیدا شود خودداری از قبائح را فراموش میکند و اگر ترس و هراس به او برسد دوری جستن از کار مشغولش می سازد و اگر ایمنی او زیاد گردد غفلت می ربایدش اگر نعمت برایش حاضر شود عزّت و بزرگی او را میگیرد و اگر مصیبت و اندوه به آن برسد بی تابی رسوایش میکند و اگر مالی بیابد توانگری طاغیش می نماید و اگر بی چیزی او را بیازارد بلا و سختی گرفتارش کند و اگر گرسنگی او را به صدمه و مشقت بیازارد ناتوانی وی را از پا درآورد و اگر سیری او به حدّ افراط برسد شکم پری وی به رنج و زحمتش بیاندازد، پس هر کوتاهی از اندازه به آن ضرر رسانده و هر بیش از حدّی آن را فاسد و تباه کند.

دديث (٨)

محمّدین موسی برقی با همان اسناد قبل از محمّدین سنان، از برخی اصحابش نقل کرده که وی گفت: شنیدم از حضرت امام صادقطﷺ که به مردی چنین فرمودند: فلانی بدان که قلب نسبت به جسد انسانی به منزله امام است برای مردم که تمام باید اطاعتش را بنمایند، مگر نمی بینی که تمام جوارح و اعضاء جسد اعوان و ایادی و مفسّر قلب هستند.

دو گوش و دو چشم و بینی و دهان و دو دست و دو پا و عورت خواستههای قلب را اداء میکنند لذا:

هرگاه قلب خواستهاش نگریستن به چیزی باشد شخص دو چشمش را میگشاید.

و زمانی که بخواهد بشنود شخص دو گوشش را حرکت داده و منفذ آنها را باز کرده تا مطلوب را بشنود و هر وقت میل داشته باشد بویی را استشمام نماید شخص با بینی استنشاق کرده درنتیجه بوی مطلوب به قلب میرسد. و هنگامی که رغبت به سخن گفتن داشته باشد به وسیله زبان تکلّم میکند. و در صورتی که مطلوبش گرفتن چیزی باشد دستها به کار افتاده و آن چیز را میگیرد.

و به فرض که مقصودش حرکت کردن باشد دو پا سعی نموده و راه میروند. و اگر محبوبش شهوت و غریزه باشد نرینه شخص به حرکت و جنبش درمی آید. پس تمام این اعضاء و جوارح حرکت و فعالیّت نموده تا خواسته قلب را اداء کرده و بدین ترتیب اطاعتش میکنند و همچنین شایسته است که خلائق نسبت به علل الشرايع / ج ١ ..... ٢٨٢

الإمام أن يطاع للأمر منه. ٩ ــأخبرنا أبوعبدالله محمّدبن شاذانبن أحمدين عثمان البرواذي قال: حدّثنا أبوعلي محمّدبن محمّدبن الحـارثبن سفيان السـمرقندي قــال: حدّثنا صالحين سعيد الترمذي، عن عبدالمنعمين إدريس، عن أبيه، عــن وهبين منبه: أنّه وجد في التّوراة صفة خـلق آدمﷺ حـين خـلقه اللّـه عزَّوجلَّ و ابتدعه:

قال الله تبارك و تعالى:

إنّي خلقت آدم و ركبت جسده من أربعة أشياء، ثمّ جعلتُها وراثة في ولده تنمي في أجسادهم، و ينمون عليها إلى يوم القيامة، و ركّبتُ جسده حين خلقته من رطب و يابس، و سُخْن و بارد، و ذلك إنّي خلقته من تراب و ماء، ثّم جعلت فيه نفساً و روحاً، فيبوسة كلّ جسد من قـبل التّـراب و رطوبته من قبل الماء، و حرارته من قبل النّفس، و برودته من قبل الرّوح، ثُمّ خلقت في الجسد بعد هذه الخلق الأَوّل أربعة أنواع:

و هُنّ ملاك الجسد و قوامه بإذني لايقوم الجسد إلاَّ بهنّ ولاتقوم منهنّ واحدة إلاَّ بالاخري.

منها المرّة السوراء والمرّة الصّفراء، والذّ والبلغم، ثُمّ أسكن بعض هذا الخلق في بعض، فَجُعِل مسكن الببوسة في المرّة السّوداء، و مسكن الرّطوبة في المرّة الصّفراء، و مسكن الحرارة في الدّم، و مسكن البرودة في البلغم، فأيّما جسد اعتدلت به هذه الأنواع الأربع الّتي جعلتها ملاكه و قوامه و كانت كُلُّ واحدة منهنّ أربعاً لا تزيد ولا تنقص،كملت صحّته و اعتدل بنيانه، فإن زاد منهنّ واحدة عليهنّ فقهرتهنّ و مالت بهنّ دخل على البدن السّقم من ناحيتها بقدر ما زادت، و إذا كانت ناقصة تقلّ عنهنّ حتّىٰ تضعف عن طاقتهنّ و تعجز عن مقارنتهنّ، و جعل عقله في دماغه، و شرهه في كلّيته، و غضبه في كبده، و صرامته في قطبه، و جعل فيه ثلاثمائة و سنّيه، و ضحكه في طعاله، و فرحه و حزنه، و كربه في وجهه، و جعل فيه ثلاثمائة و سنّين مَفْطًا.

| ቸለቸ | •••••      |                      |                | باب نود و ششم    |
|-----|------------|----------------------|----------------|------------------|
|     | اطاعت كنند | ده و امر آن سر ور را | اء و حدار ج بو | امامطظ مانند اعض |

#### حديث (٩)

ابوعبدالله محمّدین شاذانین احمدین عثمان پروازی میگوید: ابوعلی محمّدین محمّدین حارثین سفیان سمرقندی از صالحین سعید ترمذی، از عبدالمنعمین ادریس، از پدرش، از وهبین منبه نقل کرده که وی گفت: صفت آفرینش آدمطيُّلاً را در وقتی که حقّ عزّوجلّ او را ایجادکرد در تورات به این شرح یافتم:

خداوند تبارک و تعالی فرموده;

آدم را آفریدم و جسدش را از چهار چیز ترکیب نموده و سپس این چهار چیز را به ارث در فرزندانش نهادم، اینها در اجساد بنی آدم نموّ نموده و بنی آدم نیز بر آنها تا روز قیامت رشد میکنند.

سپس این چهار چیز را این طور معرّفی مینماید:

جسد انسان را در هنگام آفرینش از تر و خشک، گرم و سرد ترکیب نمودم و توضیح این گفتار آن است که:

آدم را از خاک و آب آفریدم سپس در او نفس و روح قرار دادم، یبوست هر جسدی مستند به خاک و رطوبتش از جانب آب بوده چنانچه حرارتش معلول نفس و برودَتَش مسبّب از روح می باشد، سپس بعد از خلقت اوّل در جسد چهار نوع خلق کردم که به اذن من فقط قوام و ملاک جسد آنها بوده و قوام هر یک از آنها نیز به دیگری می باشد، این چهار نوع عبارتند از: سوداء، صفراء، خون و بلغم، سپس مرخی از آن چهار چیز را در این چهار نوع اسکان داد پس مسکن یبوست را سوداء و مسکن رطوبت را صفراء و مسکن حرارت را خون و مسکن برودت را بلغم قرار داد، پس هر جسد و جسمی که این انواع چهارگانه در آن معتدل باشند یعنی نه زیاد بوده و نه کم از صخرت کامل برخوردار بوده و اساس و بقایش معتدل خواهد یود، امّا اگر پدن بیماری عارض می شود چنانچه اگر یکی از حدّ اعتدال کمتر باشد در جنب آنها بدن بیماری عارض می شود چنانچه اگر یکی از حدّ اعتدال کمتر باشد در جنب آنها زیمانی عقل را در مغز و حرص را در کلیه و غضب را درکبد و شجاعت را در قلب و ضعیف محسوب شده و از مقاربت با انواع دیگر ناتوان میگردد، باری حقّ تبارک و نعالی عقل را در مغز و حرص را در کلیه و غضب را درکبد و شجاعت را در قلب و رغبت و میل را در ریه و شش و خنده را در طحال و فرح و هضم و غصّه را در قلب و رغبت و میل را درده و سیصدو شصت مفصل در او تعبیه نمود. علل الشرايع / ج ١ .....٩ علل الشرايع / ج ١

قال وهب: فالطبيب العالم بالداء والدّواء يعلم من حيث يأتي السّقم من قبل زيادة تكون في إحدى هذه الفطرة الأربع، أو نـقصان مـنها، و يـعلم الدّواء الّـذي بـه يـعالجهنّ فـيزيد في النّاقصة منهنّ، أو ينقص من الزّائد حتىٰ يستقيم الجسد على فطرته و يعتدل الشيء بأقرانه.

ثم تصير هذه الأخلاق الّتي ركّب عليها الجسد فطراً عليها تبني أخلاق بني آدم و بـها تـوصف، فـمن التّـراب العـزم، و منالماء اللّين، و منالحرارة الحدّة، و منالبرودة الأناة، فـإن مالت به اليبوسة كان عزمه القسوة، و إن مالت به الرطوبة كانت لينة مهانة، و إن مالت به الحرارة كانت حدّته طيشاً و سفهاً، و لينة مهانة، و إن مالت به الحرارة كانت حدّته طيشاً و سفهاً، و إن مالت به البرودة كانت إناته و يباً و بلداً، فإن اعتدلت أخلاقه و كنّ سواء، واستقامت فطرته كان جازماً فـي أمره ليـناً فـي عزمه حاداً في لينه، متأتياً في عدته، لا يغلبه خلق من أخلاقه، ولا يميل به، من أيّها شاء استكثر و من أيّها شاء استقلّ و من أيّها شاء عدل و يعلم كلّ خلق منها إذا علاً عـليه بأيّ شـيء يمزجه و يقومه فأخلاقه كلّها معتدلة كما يجب أن يكون.

فمن التراب قسوته و بخله و حصره و فـظاظته و بَـرَمه و شحّه و يأسه و قنوطه و عزمه و اصراره، و منالمـاء كـرمه و معروفه و توسّعه و سهولته و ترسّله و قربه و قبوله و رجاه واسـتبشاره، باب نود و ششم ..... ۲۸۵ ..... ۴۸۵

وهب میگوید: طبیبی که به درد و دواء واقف و آگاه باشد می داند بیماری پیدا شده در بدن از کجا منشأ گرفته آیا از ناحیه زیادی یکی از انواع بر دیگران بوده با مستند به نقصان یکی از آنها می باشد و نیز او می داند با چه دوایی باید بیماری را معالجه کرد لذا در صورت ناقص بودن یکی از انواع آن را زیاد کرده و به فرض زائد بودنش آن را ناقص و کم میکند به اندازه ای که جسد به مرحله فطرت و خلقت صحیح خود برگشته و نوع مزبور نیز در حد اعتدال و مقارنه یا سایر انواع قرار گیرد. اشیایی که جسد از آنها ترکیب یافته فطرت بنی آدم محسوب شده که

خصوصیّات اخلاقی بنیآدم بر آنها مبتنی میباشد و شرح اِبتناء خصوصیّات اخلاقی و ویژگیهای خُلقی بنیآدم بر اشیاء چهارگانه مزبور چنین میباشد:

از خاک عزم و اراده ناشی شده و از آب، نرمی و از حرارت تیزی و تندی و از برودت وقار و سنگینی حال اگر یبوست بر شخص غالب شود، عزم به قساوت تبدیل شده چنانچه اگر رطوبت غلبه نماید نرمی به سستی مبدّل میگردد و اگر حرارت غلبه کند تیزی و حدّت به سبکعقلی و سفاهت تبدیل می شود و اگر برودت و سردی غلبه کند وقار به شک و کندذهنی میگراید.

و در صورتی که اشیاء چهارگانه با هم مساوی بوده و هیچ کدام بر دیگری غلبه نداشته و فطرت مستقیم و پابرجا باشد شخص در امورش جازم و در عزمش لیّن و در عین نرم بودن حاد و تیز بوده و در عین تیز بودن متألی و آرام می باشد در چنین شخصی هیچ یک از اخلاق اربعه بر دیگری غالب نبوده و هیچ کدام به وی مایل نمی باشند وی هر کدام راکه بخواهد می تواند بیفزاید و هر کدام راکه مایل باشد از آن بکاهد کاسته و هر کدام راکه دوست داشته باشد معادل و مقارن با سایرین قرار دهد، البته قرار می دهد در صورتی که هر کدام از اخلاق اربعه غلبه نماید وی می داند که آن را با چه ممزوج کرده و تعدیلش نماید، پس اخلاق چهارگانه در وی معتدل بوده همان طوری که باید چنین باشند.

منشأ پديد آمدن حالات و صفات

از خاک، قساوت و بخل و تنگدستی و درشتخویی و سخت و استوار بودن، آزمند بودن، مأیوس بودن، پژمرده بودن، مصمّم بودن و نیذیرفتن رأی کسی را، پافشاری کردن.

و از آب، جوانمردی و نیک بودن، گشادهدست بودن، نرم بودن، استیناس، نزدیک بودنش به حقّ عزّوجلّ، حالت پذیرش داشتن، امیدوار بودن، شاد و مسرور علل الشرايع /ج ١ ...... ٢٨٢ عليه أخلاق التراب. و يميل بـــه فإذا خاف ذوالعقل أن يغلب عليه أخلاق التراب. و يميل بــه الزم كلّ خلق منها خلقاً من أخلاق الماء يمزجه بلينه.

يلزم القسوة اللـين، والحـصر التـوسّع، والبـخل العـطاء، والفظاظة الكرم، والبـرم التـوسِّل، والشـحّ السـماح، واليأس الرجاء، والقنوط الاستبشار، والعزم القبول، والاصرار القرب، ثم منالنفس حدّته و خفّته و شهوته و لهوه و لعبه و ضحکه و سفهه و خداعه و عنفه و خوفه، و منالروح حلمه و وقاره و عفافه و حياؤه و بهاؤه و فهمه و كرمه و صدقه و رفقه و كبره، و إذا خاف ذوالعقل أن تغلب عليه أخلاق النفس و تميل به، الزم كلِّ خلق منها خلقاً من أخلاق الرّوح يقومه به يـلزم الحـدّة الحلم، والخبقّة الوقيار، والشّهوة العفاف، واللّعب الحياء، والضّحك الفهم، والسّيفة الكرم، والخداع الصّدق، والعنف الرّفق، والخوف الصّبر، ثُمّ بالنَّفُسُ سَمَّع ابـن آدم و أبـصر، و أکلو شرب، وقام وقعد، وضحك و بکي، و فـرح و حـزن،

| ۳۸۷ | ••••••••••••••••••••••• | باب نود و ششر |
|-----|-------------------------|---------------|
|     |                         |               |

بودن، پدید می آید. سپس میگوید: هرگاه شخص صاحب عقل خوف و بیم داشته باشد که اخلاق و صفات خاک بر او غالب و مایل شوند سعی میکند اخلاق و صفات آب را با آنها ممزوج نموده و بدین ترتیب از غلبه صفات خاک جلوگیری میکند.

ینابراین قساوت را با نرمی همراه کرده و وسط بین این دو را اخذ میکند، تنگدستی را یا سخاوت و گشادهدست بودن ممزوج میکند، بخل را با عطاء، درشتخویی را باکرم، سخت موضع و استوار بودن را با استیناس و آز را با جود و ناامیدی را با امید، پژمردگی را با سرور و شادی، تصمیم و عدم پذیرش را با قبول و پای فشردن و نزدیک نشدن را با قرب و نزدیکی می آمیزد.

صفات ناشی از نفس<sup>(۱)</sup> و روح<sup>(۲)</sup>

از نفس صفات ذیل ناشی می شوند:

تیزی و تندی، سبکی، شهوت، لهو و لعب(**بازی کردن**) خنده، سفاهت و کمعقلی، خدعه نمودن و نیرنگ زدن، درشتی کردن، هراس داشتن. از روح نیز صفات زیر ناشی میگردند:

بردباری، سنگینی، پارسایی، آزرم، خوبی و نیکویی، فهم و ادراک، جوانمردی، راستی، مدارا نمودن، بزرگی.

هرگاه شخص صاحب عقل خوف و بیم داشته باشد که صفات نفس بر او غالب و مایل شوند سعی میکند صفات روح را با آنها ممزوج نموده و بدین ترتیب از غلبه صفات نفس جلوگیری میکند بتابراین:

تندی را با حلم و بردباری، خفت را با وقار و سنگینی، شهوت را با عفاف و پارسایی، لعب و بیحیایی را با آزرم و شرم، خنده را با فهم و ادراک، سفاهت را با کرم و جوانمردی، خدعه و نیرنگ را با راستی، درشتی را با مدارا، خوف و هراس را با صبر ممزوج و همراه مینماید.

افعال ناشی از نفس و روح

انسان بهواسطه نفس میشنود و میبیند، میخورد و میآشامد، میایستد و مینشیند، میخندد و میگرید شاد میشود و محزون میگردد.

> ۱۔ مفصود روح حیوانی است ۲۔ مقصود روح ناطقه می ہائند

علل الشرايع /ج ١ .....٢ والرّشد من الغيّ، والصّواب من الخطأ، و به و بالرّوح عرف الحقّ من الباطل، والرّشد من الغيّ، والصّواب من الخطأ، و به علم و تعلّم، و حكم و عقل، واستحيى و تكرم، و تفقّه و تفهّم، و تحذّر و تقدّم.

ثُمّ يقرن إلى أخلاقه عشر خصال أخرى:

الإيمان والحلم والعقل والعلم والعمل واللّين والورع والصّدق والصّبر والرّفق.

ففي هذه الأخلاق العشر جميع الدّين كلُّه، و لكلَّ خلق منها عدوٍّ، فعدوّ الإيمان الكفر. و عدوَّ الحلم الحمق. و عدوَّ العقل الغيِّ. و عدوَّ العلم الجهل. و عدو العمل الكسل، و عدو اللَّين العجلة، و عدو الورع الفجور، و عـدوّ الصدق الكذب، و عدوّ الصبر الجزع، و عدوّ الرّفـق العـنف. فـإذا وهـن الإيمان تسلُّط عليه الكفر و تعبّده و حال بينه و بين كلّ شيء يرجو منفعته. و إذا صلب الإيمان وهن له الكفر و تعبَّده واستكان واعترف الإيمان، و إذا ضعف الحلم علا الحمق وحاطة و ذبذبه و ألبسه الهوان بعدالكرامة. فإذا استقام الحلم فضح الحمق و تبيّن عور ته و أبديٰ سوء ته وكشف ستر ، و أكثر مذمّته، فإذا استقام اللّين تكرّم منالخفَّة والعجلة واطّردت الحـدّة و ظـهر الوقار والعفاف، و عرفت السَّكينة، و إذا ضعف الورع تسلُّط عليه الفجور و ظهر الإثم و تبيَّن العدوان وكثر الظَّلم و نزل الحمق و عمل بالباطل. و إذا ضعف الصّدق كثر الكذب و فشت الفرية و جاء الأفك بكلٌّ وجد والبهتان. باب نود و ششم ...... و به واسطه روح حقّ را از باطل، هدایت را از گمراهی، صحیح را از خطّاء تمیز می دهد و نیز به واسطه روح می داند و فرامی گیرد، حکم کرده و تعقّل می نماید، حیاء می کند و جوانمردی می نماید، می فهمد، احتیاط می کند و پیشی می گیرد ده صفت دیگر برای روح ناطقه ده صفت دیگر به خصال و اوصاف نامبرده مقرون بوده که عبارتند از: ایمان، بردباری، عقل، علم، عمل، نرمی، پرهیزکاری، صدق، صبر، مدارا. در این خصال ده گانه تمام دین جمع می باشد. در این خصال ده گانه تمام دین جمع می باشد.

هر کدام از صفات و اخلاق روح ناطقه دشمنی دارند به این شرح: دشمن ایمان کفر و دشمن حلم و بردباری حماقت و دشمن عقل گمراهی و دشمن علم جهل و نادانی و دشمن عمل واماندگی و دشمن نرمی و آرامی شتابزدگی و دشمن پارسایی ارتکاب گناه و دشمن صدق، کذب و دشمن صبر، بی تابی نمودن و دشمن مدارا نمودن، درشتی کردن می باشد.

روشن است وقتی ایمان سست گردید کفر بر شخص مسلّط شده و او را به کار گرفته و بین وی و آنچه امید منفعتش است حائل و مانع می شود ولی هنگامی که ایمان سخت و مستحکم شد کفر در مقابلش خاضع و خاشع گردیده و ایمان آنرا به کار می گیرد.

و نیز واضح است که هرگاه حلم و بردیاری ضعیف و سست گردید حماقت بر آن غالب شده و احاطهاش می نماید و انسان را معلّق در هوا نگاه داشته و لباس خواری و ذلّت به بدنش می نماید ولی وقتی حلم در انسان استوار گردید حماقت رسوا شده و عیبش آشکار گردیده و بدی و قبحش برملاگشته و مذمّتش زیاد میگردد.

و زمانی که نرمی استوار و محکم گردد شخص از سستی و شتابزدگی اجتناب کرده و حدّت و تیزی شایع گشته و وقار و سنگینی ظاهر شده و عفاف و پرهبزکاری عَلَنی گردیده و وقار و آرامی در او معلوم می نماد.

و هنگامی که پرهیزگاری در شخص ضعیف گردد فجور بر وی مسلّط شده و گناه ظاهر و دشمنی آشکار و ستم و بیدادگری زیاد و حماقت و عمل به باطل پـدید میآید.

و موقعی که صدق و راستی ضعیف شود، کذب و دروغ زیاد و افتراء شایع و بهتان پدیدار خواهد شد.

علل الشرايع / ج ١ .... و إذا حصل الصـدق اخــتسأ الكـذب وذلَّ وصـمت الأفك و اميتت الفرية و أُهين البهتان ودنا البرّ واقترب الخير و طردت الشرّة، و إذا وهن الصبر وهن الدين و كثر الحزن و رهق الجزع و اميتت الحسنة و ذهب الأجر، و إذا صلب الصبر خــلص الدين و ذهب الحزن و أُخر الجزع و احييت الحسنة و عـظم الأجر و تبيّن الحزم و ذهب الوهن، و إذا تــرك الرفــق ظــهر الغش و جاءت الفظاظة واشتدّت الغلظة وكثر الغشم و تسرك العلم وفتر العمل و مات الدين و ضعف الصبر و غلب الورع و وهن الصدق و بطل تعبّد أهل الإيمان. فمن أخلاق العقل عشرة أخلاق صالحة؛ الحلم والعلم والرشد والعفاف والصيانة والحياء والؤزانية والمبداومية علىالخير وكراهة الشّر وطاعة الناصح. فهذه عشرة أخلاق صالحة، ثُمَّ يتشعَّب من كلَّ خلق منها عشرة خصال: فالحلم يتشعّب منه: حُسن العواقب، والمحمدة في الناس و تشرّف المنزلة، والسلب عنالسّفه، و ركوب الجميل، و صحبة الأبرار، والارتداع عنالضعة، والارتفاع عمنالخساسة، و شهرة اللين، والقرب من معالى الدرجات. و يتشعّب من العلم: الشرف و إن كان دَنيّاً، والعزّ، و إن كان مهيناً، والغنيٰ

ولی موقعی که صدق و راستی تحقّق یافت دروغ دور شده و خوار و خاموش گشته و افتراء زائل و بهتان توهین گردیده، نیکی نزدیک و خیر قریب و آز و حرص دور می شود، و هنگامی که صبر و شکیبایی سست گردید دین ضعیف و حزن زیاد و بی تابی نزدیک و اعمال حسنه برچیده و اجر و ثواب پامال می گردد، ولی اگر صبر سخت و استوار باشد دین خالص گشته و حزن و اندوه زائل گردیده و بی تابی به تأخیر افتاده و افعال حسنه احیاء شده و اجر و ثواب عظیم گردیده و حزم و احتیاط آشکار شده و سستی و تنبلی رخت برمی بندد، و زمانی که مدارا ترک گردد خیانت آشکار شده و درشت خویی پیدا و ستم زیاد و علم و دانش ترک و عمل و کردار ضعیف شده و دین از بین رفته و صبر و شکیبایی سست گردیده و پارسایی و پرهیزگاری مغلوب واقع شده، راستی و صدق رو به ضعف رفته و تعبّد اهل ایمان باطل می گردد.

اخلاق و صفات دهگانه عقل

عقل دارای ده خلق صالح و پسندیده است به این شرح:

حلم (بردباری) علم (دانش) رشد (هدایت شدن و استقامت نمودن بر طریق حقّ) عفاف (بازداشتن نفس از محرّمات) صیانت (بازداشتن نفس از شبهات و مکروهات) حیاء (آزرم و شرم) رَزانت (مغلوب محرّکات شهویّه و غضبیّه واقع نشدن) مداومت بر کارهای خیر، کراهت داشتن از کارهای شرّ، اطاعت نمودن از ناصحین.

> و هرکدام از این ده خلق به ده خصلت منشعب می گردد: شعبات دهگانه حلم

از حلم و بردباری ده شعبه منشعب می شود به این شرح: نیکو بودن عواقب امور، بین مردم پسندیده و ممدوح بودن، بلند مقام بودن، خالی بودن از سفاهت، مرتکب کار پسندیده شدن، مصاحبت یا نیکان، برحذر بودن از پستی های دنیوی، برکنار بودن از رذائل و ذمائم اخلاقی، آشکار بودن آرامی و نرمی، نزدیک بودن به درجات عالی شعبات دهگانه علم

از علم و دانش ده شعبه منشعب می شود به این شرح: شرافت و سروری اگرچه صاحب علم قبل از تحصیل آن پست و دون باشد، عزّت اگرچه صاحب علم قبل از اتّصاف به علم خوار بوده باشد، غناء و بی نیازی

| علل الشرايع /ج ١ ٣٩٢                                                 |
|----------------------------------------------------------------------|
| و إن كان فقيراً، والقوَّة و إن كان ضعيفاً، والنَّبل و إن كان حقيراً، |
| والقرب و إن كان قَصِيّاً، والجود و إن كان بخيلاً، والحياء و إن       |
| كان صَلَفًاً. والمهابة و إن كــان وضــيعاً، والسّــلامة و إن كــان   |
| سقيماً.                                                              |
| و يتشعّب من الرّشد:                                                  |
| السَّـداد، والهُـدى، والبِّـر، والتَّـقوى، والعـبادة، والقَـصْد،     |
| والاقتصاد، والقناعة، والكرم، والصّدق.                                |
| و يتشعّب من العِفاف:                                                 |
| الكفاية، والاسـتكانة، والمـصادَقَة، والمـراقَـبَة، والصَّـبْر،       |
| والنّصر، واليقين، والرّضا، والرّاحة، والتّسليم.                      |
| و يتشعّب من الصيانة:                                                 |
| الكَفّ، والوَرَع، وحسن الثناء، و التَّزكية، والمروّة، والكَرَم،      |
| والغِبطة، والسرور، والمتنالة والتفكّر.                               |
| و يتشقب من الحياري                                                   |

باب نود و ششم ..... ۴۹۳

اگرچه صاحب علم قبلاً فقیر و بدون مال باشد، قوّت و نیرو اگرچه صاحب علم پیش از تحصیل علم ناتوان باشد، بزرگی اگرچه صاحب علم قبل از عالم شدن حقیر و ناچیز محسوب می شده، قرب به درگاه الهی اگرچه قبلاً دور از آن بوده، جود و بخشندگی یعنی حقائق را بر مردم بذل و بخشش می کند اگرچه به خاطر نداشتن مال از بذل مال بخل بورزد، حیاء و شرم از بیهوده گویی اگرچه قبلاً لاف می زد و زبان به کلمات حساب نشده می گشود، هیبت و صولت معنوی اگرچه از نظر زخارف دنیوی بی قدر باشد، سلامت و صحت از امراض روحی اگرچه در بدنش مرض باشد.

شعیات دهگانه رشد

از رشد و هدایت ده شعبه منشعب می شود به این شرح:

سَداد (درستی در کردار و رفتار)، هدایت، نیکی، پرهیزکاری، پرستش حقّ تعالی، اتّخاذ طریق مستقیم و میانه، در تمام امور رعایت حدّ وسط کردن و اجتناب از افراط و تفریط، قناعت و خشنود بودن به آنچه قسمتش شود، جوانمردی، راستی.

شعبات دهگانه عفاف

از عفاف و پرهیزکاری ده شعبه منشعب می شود به این شرح:

کفایت (بی نیازی از غیر خدا) فروتنی و خضوع، درستی با دیگران، رعایت کردن حقوق دیگران، شکیبایی، کمک نمودن دیگران، داشتن یقین و اطمینان، خشنود بودن از آنچه دارد، آرام بودن در دنیا و آخرت، گردن نهادن و به مخالفت نیرداختن نسبت به فرامین و نواهی الهی. شعبات دهگانه صیانت

از صیانت و نگاهداری نفس از شبهات و مکروهات ده شعبه منشعب می شود بهاین شرح:

بازداشتن خود از ناپسندیها، اجتناب از محرّمات، نیکو ثنا و حمد الهی بجا آوردن، تزکیه نفس از رذائل، مروّت و مردانگی، کرم و بخشندگی، غبطه خوردن به حال نیکان و تقاضای همانند ایشان شدن، سرور و نشاط. متاله (داشتن درجهای که به واسطه آن به اشرف مقاصد نائل شود) اندیشیدن.

از حیاء و شرم ده شعبه منشعب می شود به این شرح:

\*4\* ..... علل الشرايع / ج ١ .... اللِّين، والرَّأفة، والرِّحمة، والمداومة، والبشاشة، والمطاوعة و ذلَّ النفس والنّهي، والورع، و حسن الخلق. و يتشعّب منالمداومة علىالخير: الصلاح والاقتدار، والعزّ، والإخبات، والإنبابة، والسؤدد، والأمن، والرِّضا في الناس، و حسن العاقبة. و يتشعّب من كراهة الشرّ: حسن الأمانة، و ترك الخيانة، و اجتناب السوء و تحصين الفرج، و صدق اللّسان، و التّواضع، و التّضرّع لمن هو فوقه، والانصاف لمن هو دونه، و حسن الجوار، و مجانبة اخوان السّوء. و يتشعّب من الرَّزانة: التَّوقُّر والسَّكون، والتَّانُّمي، والعـلم، والتَّـمكين، والحَـظوة، والمـحبَّة، والفَلح، والزَّكايَة، والإنابة. و يتشعّب من طاعة النّاصح: زيادة العمقل، و كمال اللُّبِّ، و محمّدة النماس، والاستعاض من اللُّوم، والبعد من البطش، واستصلاح الحال، و مراقبة ما هو نازل، والاستعداد للغَد والاستقامة على المِنهاج، والمداومة على الرَّشاد. فهذه مائة خصلة من أخلاق العاقل. ۱۰ \_ حدَّتنا محمّدين الحسنين أحمدين الوليد رحمهالله قال: حدَّثنا محمَّدين الحسن الصفَّار قال: حدَّثنا محمَّدين أبي عبداللَّه البرقي، عن عليبن حديد، عن سماعةبن مهران قال: كنت عند أبي عبدالله ﷺ و عنده نفر من مواليه فجري ذكر العقل والجهل، فقال أبوعبدالله الله

یاب تود و ششم ...... ۲۹۵ ..... ۲۹۵ ..... ۲۹۵

نرم بودن با دیگران و غلظت نداشتن، مهربان بودن با مخلوقات خدا، بخشیدن لغزشهای دیگران، مداومت برکارهای خیر، گشادهروی بودن، سازگاری با دیگران و فرمانبرداری از ایشان، خوارکردن نفس، بازداشتن نفس، اجتناب از محرّمات الهی، خوش خلق بودن.

ش*عبات نُهگانه مداومت بر خیر* از مداومت بر خیر نُه شعبه منشعب می شود به این شرح: نیکویی، قدرت داشتن، عزّت داشتن، فروتنی نمودن، توبه نمودن و بازگشت از گناه، مهتری و بزرگی، امان داشتن، خشنودی مردم از او، حسن عاقبت. **شعبات دهگانه کراهت از شرّ** 

از کراهت داشتن از شرّ ده شعبه منشعب می شود بهاین شرح:

نیکو امانت داری کردن، ترک خیانت، دوری جستن از بدی، حفظ فرج از گناه، راست گفتن، فروتنی، زاری نمودن در مقابل کسی که از او برتر است، انصاف دادن و به عدالت عمل کردن نسبت به کسی که پائین تر از او است، همسایه خوب بودن، دوری نمودن از مردم بدکردار.

ش*عبات دهگانه رزانت* از رزانت و سنگینی ده شعبه منشعب می شود به این شرح: باوقار بودن، آرام بودن، با تأمّل کار کردن، دانش، قادر شدن بر اشیاء، منزلت یافتن، محبّت و مهربانی، رستگاری، رشد نمودن، توبه نمودن و بازگشت از گناه شع*یات دهگانه اطاعت از ناصح* 

اطاعت از ناصح نیز ده شعبه دارد به این شرح: فزونی عقل، کامل شدن عقل، مورد ستودن مردم واقع شدن، خشمگین شدن از سرزنش دیگران، دوری از حمله نمودن به کسی، حال خود را نیکو کردن، مدارا نمودن با آنچه پیش آمده است، آماده شدن برای فردا، استوار بودن به طریق مستقیم، مداومت بر راستی.

حديث (١٠)

محمّدین الحسنین احمدین ولید رحمةاللّه عبلیه میگوید: محمّدین حسن صفّار، از محمّدین ابیعبداللّه برقی، از علیّین حدید از سماعةین مهران نقل کرده که وی گفت: محضر امام صادقطﷺ بودم و نزد آن حضرت تعدادی از دوستانش حضور داشتند، ذکری از عقل و جهل به میان آمد، امامظیّلٌ فرمودند:

علل الشرايع /ج ١ ..... ٣٩٦ اعرفوا العقل و جنده تهتدوا، واعرفوا الجهل و جنده تهتدوا. قال سماعة: قلت: جعلت فداك، لانعر ف إلاَّ ما عرَّ فتنا؟ فقال أبوعبدالله ﷺ: إناالله تبارك و تعالىٰ خلق العقل و هو أوّل خلق خلقه من الروحانييّن عن يمين العرش من نوره، فقال له: ادبر فأدبر، ثم قال له: أقبل فأقبل. فقال الله تبارك و تعالىٰ له: خلقتك خلقاً عظيماً. و كرّمتك على جميع خلقى. قال: ثم خلق الجهل منالبحر الأجاج الظلمانيّ، فقال له: أدبر فأدبر، ثم قال له: أقبل، فلم يقبل. فقال الله عزَّ وجلَّ: استكبر ت فَلُعنْتَ. ثُمَّ جعل للعقل خمسة و سبعين جنداً. فلمّا رأىٰ الجهل ما أكرم اللَّه به العقل و ما أعطاه اضمر له العداوة، فقال الجهل: يا ربِّ هذا خلق مثلي خلقته فكرَّمته و قوَّيته، و أنا ضدَّه فلا قوَّة لي به، فأعطني منالجند مثل ما أعطيته. فقال: نعم، فإن عصيتني بعد ذلك أخرجتكٍ و جندك من رحمتي. قال: رضيت. فأعطاه خمسة و سبعين جنداً. فكان ممّا أعطاه الله عزَّوجلَّ للعقل من الخمسة والسّبعين الجند. الخير و هو وزير العقل، و جعل ضدَّه الشر و هو وزير الجهل، والإيمان و ضدّه الكفر، والتصديق و ضدّه الجحود، والرجاء و ضدّه القنوط، والعَدْل و ضدّه الجور، والرضا و ضدّه السخط، والشكر و ضدّه الكفران، والطـمع و ضدّه اليأس، والتوكّل و ضدّه الحرص، والعلم و ضدّه الجهل، والفهم و ضدّه الحـــمق، والعــفَّة و ضدَّها التـهتَّك، والزهـد و ضدَّه الرغـبة، والرفـق یاب نود و ششم ..... ۲۹۷

عقل و جهل و ایادی این دو را بشناسید تا هدایت شوید.

سماعه عرضه داشت: فدایت شوم: چیزی را نمیدانیم مگر شما به ما تـعلیم فرمایید.

حضرت فرمودند: خداوند تبارک و تعالی اوّلین آفریدهاش از روحانیین راکه عقل باشد از نور خود ایجاد و در سمت راست عرش جا داد، بـعد بـه آن فـرمود: رو بگردان، عقل رو گرداند، سپس فرمود، رو بیاور، عقل رو آورد، حقّ جلّوعلا به آن فرمود: تو را مخلوقی بزرگ و عظیم آفریده و بر تمام مخلوقاتم برتری دادم.

سپس حقّ تعالى از درياى شور و تلخ تاريک جهل را آفريد و به آن فرمود: رو بگردان، جهل روگردانيد، بعد به آن فرمود: رو بياور، جهل رو نياورد، حقّ عزّوجلّ خطاب به آن كرد و فرمود: چون تكبّر نمودى ملعون واقع شدى.

سپس برای عقل هفتاد و پنج یار و یاور قرار داد، جهل چون اکرام حقّ تعالی نسبت به عقل و آنچه راکه حضرتش به آن اعطاء فرمود را دید عداوت وکینه عقل را به دل گرفت، پس به درگاه الهی عرض کرد:

پروردگارا، این مخلوق مانند من بوده، او را آفریدی و اکرامش کرده و تقویتش نمودی من ضدّ او بوده و هیچ قوّه و نیرویی ندارم، پس مثل او به من نیز یار و یاوری بده.

حقّ تعالى فرمود: آرى به تو نيز يار و ياور خواهم داد ولى پس از آن اگر عصيان و نافرماني مرا نمايي تو و ياورانت را از رحمت خود به دور خواهم نمود.

جهل عرضه داشت: از آنچه فرمودی خشنودم. حقّ تعالی هفتاد و پنج یار و یاور نیز به او عطاء فرمود: دامیان عقل م حما

یاوران عقل و جهل

هفتاد و پنج یاوری که حقّ تعالی به عقل و جهل عنایت فرمود عبارتند از: خیر وزیر عقل بوده و ضدّ آن شرّ است که وزیر جهل میباشد و سایر یاوران این دو به شرح زیر میباشند:

ایمان، ضدِّش کفر است، تصدیق، ضدَّش انکار است، رجاء و امیدواری ضدَّش ناامیدی است، عدل و داد، ضدَّش جور و ستم است، خشنودی، ضدَّش سخط و ناخرسندی است، شکر، ضدَّش کفران است، طمع، ضدَّش یأس میباشد، توکّل، ضدَّش حرص و آز است، علم، ضدَّش جهل است، فهم، ضدَّش حماقت است، عفّت، ضدَّش پردهدری میباشد، زهد، ضدَّش رغبت و میل است، مدارا و رفاقت، علل الشرايع /ج ١ ...... و ضدّها الجرأة، والتواضع و ضدّه و ضدّه الخرق، والرهبة و ضدّها الجرأة، والتواضع و ضدّه التكبّر، والتؤدة و ضدّها التسرّع، والحلم و ضدّه الاستكبار، والصمت و ضدّه الهذر، والاستسلام و ضدّه الاستكبار، والتسليم و ضدّه التجبّر، والعفو و ضدّه الحقد، والرحمة و ضدّها القسوة، واليقين و ضدّه الشكّ، والصبر و ضدّه الجزع، والصفح و ضدّه الانتقام، والغنىٰ و ضدّه الفقر، والتذكر و ضدّه السهو، والحفظ و ضدّه النسيان، والتعطّف و ضدّه القطيعة، والقنوع و ضدّه الحرص، والمواساة و ضدّها المنع، والمودّة و مددّها العداوة، والوفاء و ضدّه الغدر، والطاعة و ضدّها المعصية.

والخضوع و ضده التطاول، والسلامة و ضدّها البلاء، والحبّ و ضدّه البغض، والصدق و ضدّه الكذب، والحقّ و ضدّه الباطل، والأمانة و ضدّها الخيانة، والإخلاص و ضدّه الشرك، والشهامة و ضدّها البلادة، والفطنة و ضدّها الغباوة، والمعرفة و ضدّها الإنكار، والمداراة و ضدّها المكاشفة، و سلامة الغيب و ضدّها المماكرة، والكتمان و ضدّه الإفشاء، والصلاة و ضدّها الاضاعة، والصوم و ضدّه الإفطار، والجهاد و ضدّه النكول، والحجّ و ضدّها الاضاعة، والصوم و ضدّه الإفطار، والجهاد و ضدّه النكول، والحجّ و ضدّها نبذ الميثاق، وصون الحديث و ضدّه النميمة، و برّالوالدين و ضدّه المسقوق، والحققة و ضدّها الرياء، والمعروف و ضدّه المنكر،

| شم۳۹۹ | باب نود و ش |
|-------|-------------|
|-------|-------------|

ضد ش خرق و جدایی است، ترس، ضد ش جرنت است، کوچکی کردن، ضد ش تکبر و فخر فروشی است، درنگ کردن و آهسته پیش رفتن، ضد ش سرعت کردن است، حلم و بردباری، ضد ش سفاهت و نادانی است، سکوت و ترک بی جا سخن گفتن، ضد ش هذر و یاوه سرایی است، تسلیم بودن و خود نشان ندادن، ضد ش استکبار و نخوت ارائه دادن است، گردن نهادن، ضد ش گردن فرازی است، عفو و درگذشتن، ضد ش کینه می باشد، رحم دلی، ضد ش سخت دلی است، یقین، ضد ش شک است، شکیبایی، ضد ش احتیاج و نیاز است، بیاد آوردن، ضد ش سهو و بیاد نیاوردن است، حفظ و بیاد داشتن، ضد ش سیان و فراموشی است، تعطف و و بیاد نیاوردن است، حفظ و بیاد داشتن، ضد ش سیان و فراموشی است، تعطف و پرداختن، ضد ش بی مهری است، قنوع و خرسند بودن به آنچه دارد، ضد ش حرص و آز است، مواسات و برابری یعنی حقوق دیگران را با خود مساوی دیدن و پرداختن، ضد ش خودداری از حقوق دیگران می باشد، مودت و دوستی، ضد ش رشته دوستی را گسستن می باشد، طاعت و فرمانبرداری، ضد ش مدن رشته دوستی را گسستن می باشد، طاعت و فرمانبرداری، ضد ش معین و سر تافتن می باشد.

فروتنی، ضد آن گردنکشی است، سلامت، ضد آن بلاء و گرفتاری است، حبّ و دوستی، ضد آن بغض و دشمنی است، راستی، ضد آن دروغ می باشد، حقّ، ضد آن باطل می باشد، امانت، ضد آن خیانت است، اخلاص، ضد آن شرک است، شهامت و تیزخاطری، ضد آن کندذهنی و کودنی می باشد، زیرکی، ضد آن حماقت است، معرفت، ضد آن انکار است، مدارات، ضد آن مکاشفه است، در نهان و خفاء مسالم بودن و حیله نداشتن، ضد آن فریفتن و حیله نمودن می باشد، کنمان و پنهان داشتن، ضد آن افشاء و اظهار کردن است، صلاة و بپا داشتن دعاء، ضد آن اضاعه و تباه کردن می باشد، صوم و امساک کردن، ضد آن افطار و به هم زدن است، حجة و به کارزار کردن در راه خدا، ضد آن نکول کردن و به میدان نبرد نوفتن است، حجّ و به عهد و میثاق عمل کردن، ضد آن نمیمه و رساندن خبر به گوش دیگران می باشد، برّالوالدین و به پدر و مادر احسان کردن، ضد آن نمیمه و رساندن خبر به گوش دیگران می باشد، برّالوالدین و به پدر و مادر احسان کردن، ضد آن می باشد، صون و حفظ می باشد، می باشد و مون و حملی را مطابق با واقع انجام دادن، ضد آن ریاء و عملی را می باشد، حقیقت و عملی را مطابق با واقع انجام دادن، ضد آن ریاء و عملی را علل الشرايع /ج ١ .....٩ علل الشرايع /ج ١

والستر و ضدّه التبرّج، التقيّة و ضدّها الإذاعة، والانـصاف و ضدّه الحميّة، والنظافة و ضدّها القذارة، والحياء و ضدّه الخلع، والقصد و ضدّه العدوان، والراحة و ضدّها التعب.

والسمولة و ضدّها الصعوبة، والبركة و ضدّها المحق، والعافية و ضدّها البلاء، والقوام و ضدّه المكاثرة، والحكمة و ضدّها النقاوة، والوقار و ضدّه الخفّة، والسعادة و ضدّها الشقاوة، والتوبة و ضدّها الإصرار، والاستغفار و ضدّه الاغترار، والمحافظة و ضدّها التهاون، والدعاء و ضدّه الاستنكاف، والنشاط و ضدّه الكسل، والفرح و ضدّه الحزن، والألفة و ضدّها الفرقة، والسخاء و ضدّها البخل.

ولا تجتمع هذه الخصال كلَّها من أجناد العقل إلاَّ في نبيّ أو وصيِّ أو مؤمن امتحن اللَّه قلبه للإيمان، و أما سائر ذلك من موالينا، فإنّ أحدهم لايخلو من أن يكون فيه بـعض هـذه الجنود، حتى يستكمل و يتقى من جنود الجـهل، فـعند ذلك يكون في الدرجة العليا مع الأنبياء والأوصياء عليهم السلام. و إنّما يدرك الحقٍ بمعرفة العقل و جنوده، و مجانبة الجهل و

جنوده، و عصمنا الله و إيّاكم لطاعته و مرضاته.

١١ ـ حدثنا محمّدبن الحسنبن أحمدبن الوليـ ف ال: حدثنا محمّدبن الحسن الصفار قال: حدثنا إبراهيمبن هاشم، عسن أبسيإسـحاق إبـراهـيمبن الهـيثم الخفّاف، عـن رجـل مـن أصـحابنا، عـن عـبدالملكبن هشـام، عـن عــليالأشـعري رفـعه قـال: قـال رسـولالله 4.1 باب نود و ششم

پوشاندن و مخفی کردن، ضدّ آن تبرّج و اظهار کردن است، تقیه و پنهان نمودن، ضدٌ آن آشکار کردن است، انصاف و به عدالت رفتار کردن، ضد آن حميّت و ترک عدالت نمودن است، پاکیزگی، ضدّ آن قذارت و آلودگی است، حیاء و شرم داشتن، ضدٌ آن خلع و پردهدري مي باشد، قصد و تعدّي نكردن، ضدّ آن تعدّي و تجاوز به حقوق دیگران می باشد، راحتی و آرامش، ضد آن تعب و رنج می باشد.

سهولت و سادگی، ضدّ آن صعوبت و سختی است، برکت، ضدّ آن مَحْق بعنی زوال برکت می باشد، عافیت، ضدّ آن بلاء می باشد، قوام و آنچه شینی به آن وجود پيداكند، ضدّ آن مكاثره و بسيار شدن راگويند، حكمت، ضدّ آن هوي و سخن گفتن از روی خواهش نفس می باشد، وقار و سنگینی، ضد آن خفّت و سبکی است، سعادت، ضدٌ آن شفاوت است، توبه و بازگشت از گناه، ضدٌ آن اصرار بر گناه می باشد، استغفار و طلب آمرزش، ضد آن اغترار و مغرور واقع شدن است، محافظت و سعی نمودن در نگاهداری، ضدّ آن تهاون و سستی کردن است، دعاء و طلب، ضدٌ آن استنکاف و خودداری می باشد، نشاط، ضدٌ آن کسالت و پَکر بودن است، فرح و شادي، ضد آن حزن مي باشد، ألفت و انس، ضد آن جدايي است، سخاوت و فراخدست بودن، ضد آن بخل و تنگدست بودن مي باشد.

سپس امامﷺ فرمودند:

تمام این خصال و صفات که جنود و یاوران عقل بوده در کسی جمع نمی شوند مگر در نبیّ یا وضّی و جانشین نبیّ یا مؤمنی که حقّ تعالی قلبش را بـرای ایـمان امتحان و آزموده باشد و امّاستایرین و بقیه دوستان ما برخی از این اوصاف را داشته و ميبايد سعي كنند تا آنها را تكميل كرده و پيوسته از جنود و اوصاف جهل بپرهیزند چه آنکه در این صورت در درجه عُلیاء با انبیاء و اوصیاء علیهمالسّلام مقرون میگردند و باید توجّه داشت که با معرفت پیدا کردن به عقل و جنود آن و دوري جستن از جهل و ياوران آن مي توان به حقّ راه يافت و آن را درک کرد، خدا ما و شما را برای طاعت و انجام افعالی که مورد رضایتش هست نگاهدارد. حديث (١١)

محمّدين الحسينين احمدين الوليد الله ميكويد: محمّدين صفّار از ابراهيمين هاشم از ابیاسحاق ابراهیمبن هیثم خفّاف، از مردی از اصحاب از عبدالملکبن هشام، از علی اشعری بهطور مرفوع حدیث را آورده و میگوید رسول خـداغَلَیْوَلَم فرمودند:

علل الشرايع / ج ١ .....٩ علل الشرايع / ج ١

ما عبدالله بمثل العقل، و ماتمّ عقل امرئ حتىٰ يكون فيه عشر خصال: الخير منه مأمول، والشرّ منه مأمون، يستقلّ كشيرالخمير من عمنده. و يستكثر قليلالخير من غيره، ولا يتبرّم بطلّاب الحوائيع إليه، ولايسأم من طلب العلم طول عمره، الفقر أحبّ إليه منالغنىٰ، والذلّ أحبّ إليه منالعزّ، نصيبه منالدنيا القوت.

والعاشرة، و ماالعاشرة؟ لايرى أحداً إلاَّ قال: هو خير منّي و أتقىٰ، إنّما الناس رجلاٰن: فرجل هو خير منه و أتقىٰ، و آخر هو شرّ منه و أدنىٰ، فإذا التقىٰ الذي هو خير منه و أتقىٰ تواضع له ليلحق به، و إذا التقىٰ الذي هو شرّ منه و أدنىٰ قال: عسىٰ أن يكون خير هذا باطناً و شرّه ظاهراً و عسىٰ أن يختم له بخير، فإذا فعل ذلك فقد علاٰ مجده وساد أهل زمانه.

١٣ ـ حدثنا محمّدين موسىين العتوكل قال: حدثنا علي الحسين السعد آبادي عن أحمدين أبسي عبدالله البسرقي، عن أبسيه، عن أبي نهشل، عن محمّدين اسماعيل، عن أبيه، عن أبسي حمزة، قال: سمعت أباجعفر الله يقول: إن الله عزّوجل خلقنا من أعلىٰ علييّن، و خلق قلوب شيعتنا ممّا خلقنا منه، و خلق أبدانهم من دون ذلك فقلوبهم تهوي إلينا؛ لأنّها خلقت ممّا خلقنا منه، ثسم تـلا هـذه الآية:

(كلأ إنّ كتاب الأبرار لني عليين، و ما أدريْك ما عليُّون، كتاب مرقوم، يشهده المقرّبون)<sup>(۱)</sup>.

١- سورة المطففين، الايات (١٨ - ٢١)

مردم دو قسمند: قسمی واقعاً از او بهتر و پرهیزگارتر هستند، قسم دیگر از او بدتر و پست تر می باشند، چون به قسمی برخورد که از او بهتر و پارساتر هستند در مقابل آنها تواضع و فروتنی کند تا خود را به آنها برساند و هرگاه با کسی مواجه شد که از او بدتر و پست تر است به خود بگوید: شاید خوبی او پنهان و بدیش ظاهر باشد و شاید عاقبتش به خیر انجامد، چون چنین کند بزرگ شده و آقا و سرور اهل زمانش گردد.

محمّدين موسىين متوكّل مىگويد: علىين الحسين سعدآيادى، از احمدين ابىعبدالله برقى، از پدرش از نهشل، از محمّدين اسماعيل، از پدرش، از ابىحمز،، وى مىگويد: شنيدم حضرت ابوجعفرطين مىفرمودند:

خداوند عزّوجلٌ ما را از اعلی علیین آفرید و دلهای شیعیانمان را از آنچه ما را خلق کرد ایجاد فرمود و بدنهای آنها را از غیر آن آفرید لذا دلهایشان مایل به ما است سپس حضرت این آیه را تلاوت فرمودند:

کَلاً انَّ کتاب الابرار لفی علیّین، و ما ادریٰک ما علیّون، کتاب مرقوم، یشهده المقرّبون (چنین نیست که شما کافران پنداشتید امروز نیکوکاران با نامه اعمالشان در بهشت علیّین روند و چگونه به حقیقت علیّین آگاه توانی شد،کتابی است نوشته شده و مقرّبان درگاه حقّ به مشاهده آن مقام نائل شوند). علل الشرايع /ج ١ .....٩ علل الشرايع /ج ١

١٣ ـ حدّ ثنا أحمدبن هارون قـال: حـدثنا محمّدبن عـبداللّـه الحميري، عن أبيه، عن يعقوب بن يزيد، عن حمّادبن عيسى، عـن أبي نعيم الهذلي، عن رجل، عن علي بن الحسين الله قـال: إن اللّـه تبارك و تعالىٰ خلق النبيّين من طينة عليّين قلوبهم و أبدانهم، و خلق قلوب المؤمنين من تلك الطينة، و خلق أبدان المـؤمنين مـن دون ذلك، و خلق الكفّار من طـينة سجّين قـلوبهم و أبـدانـهم فـخلط بين الطينتين، فمن هذا يلد المؤمن الكافر و يلد الكافر المؤمن، و من همّنا يصيب المؤمن السيّة، و من همّنا يصيب الكافر المومن، و ما المؤمنين تحن إلى ما خلقوا منه، و قلوب الكافرين تـحن إلى ما

١٢ -حدثنا علي بن أحمد قال: حدثنا محمّد بن أبي عبدالله الكوفي، عن محمّد بن اسماعيل رفعه إلى محمّد بن سنان، عن زيد الشحام، عن أبي عبدالله الله قال: إن الله تبارك و تعالىٰ خلقنا من نور مبتدع من نور رسخ، ذلك النور في طينة من أعلا عليّين، و خلق قلوب شيعتنا ممّا خلق منه أبداننا، و خلق أبدانهم من طينة دون ذلك، فقلوبهم ممّا خلق منه أعلا عليّين، و خلق قلوب شيعتنا ممّا خلق منه أبداننا، و خلق أبدانهم من طينة دون ذلك، فقلوبهم تهوى إلينا؛ لأنّها خلقت ممّا خلقنا منه، ثم قرأ: (كلا إنّ كتاب الأبرار لني عليّين بو عليّين من أعلا عليّين، و خلق قلوب شيعتنا ممّا خلق منه أبداننا، و خلق أبدانهم من طينة دون ذلك، فقلوبهم تهوى إلينا؛ لأنّها خلقت ممّا خلقنا منه، ثم قرأ: (كلا إنّ كتاب الأبرار لني عليّين بو ما أدريك ما عليُون به كمتاب مرقوم بي يشهده المقرّبون)<sup>(۱)</sup>، و إنّ الله تبارك و تعالىٰ خلق قلوب أعدائنا من طينة من دون ذلك، و خلق قلوب المقرّبون أنا، و إنّ الله تبارك و تعالىٰ خلق قلوب أعدائنا من طينة من من عليته و ما أدريك ما عليُون به كمتاب مرقوم بي يشهده المقرّبون)<sup>(۱)</sup>، و إنّ الله تبارك و تعالىٰ خلق قلوب أعدائنا من من من علي قلوب أعدائنا من طينة من دون ذلك، و خلق قلوب المقرّبون)<sup>(۱)</sup>، و إنّ الله تبارك و تعالىٰ خلق قلوب أعدائنا من من طينة من دون ذلك، و خلق قلوب ألمن طينة من سجّين بو خلق أبدانهم من طينة من دون ذلك، و خلق قلوب أمن طينة من من من يتهد، ثم قرأ: (إنّ كتاب من سبّيتهم ممّا خلق منه أبدانهم فقلوبهم تهوىٰ إليهم، ثم قرأ: (إنّ كتاب شيعتهم ممّا خلق منه أبدانهم فقلوبهم تهوىٰ إليهم، ثم قرأ: (إنّ كتاب من عيمة للمكذبين)<sup>(۱)</sup>.

### حديث (١٣)

احمدين هارون ميگويد: محمّدين عبدالله حميري، از يدرش، از يعقوبين يزيد، از حمّادبن عيسي، از ابونعيم هذلي، از مردي، از عليبن الحسين المُنْكُلُ نقل كرده كه آن حضرت فرمودند:

خداوند تبارک و تعالی دلها و بدنهای پیامبران را از طینت علیّین آفرید و دلهای اهل ايمان را از همين طينت ايجاد كرد و بدنهايشان را از غير آن آفريد و دلها و بدنهای کفّار را از طینت سجّین خلق کرد، پس این دو طینت را به هم آمیخت لذا از مؤمن کافر و از کافر مؤمن متولّد شده و نیز مؤمن مرتکب کار بد و کافر اتیان به عمل نیک میکند، پس دلهای مؤمنین به آنچه از آن آفریده شدهاند میل داشته چنانچه دلهای کفّار نیز به آنچه از آن خلق شدهاند تمایل دارد.

حديث (۱۴)

علیبن احمد میگوید: محمّدبن ابیعبدالله کوفی، از محمّدبن اسماعیل حديث را مرفوعاً از محمّدين سنان، از زيد شحام، از حضرت ابي عبدالله للتَّلْخِ نقل کرده که آن جناب فرمودند: خداوند تبارک و تعالی ما را از نوری که در طینتی از اعلاء علیّین رسوخ نموده آفرید و قلوب شیعیانمان را از آنچه بدنهای ما را از آن آفرید ایجاد کرد و بدنهایشان را از طبنتی دیگر خلق نمود، لذا دلهایشان به ما مایل می باشد، سپس آیات زیر را تلاوت فرمودند:

كلاً انَّ كتاب الإبرار لفي عليِّين، و ما ادريك ما عليِّيون، كـتاب مرقوم يشهده المقرّبون. متق تل يور / علوج ال

پس از آن فرمودند:

حقّ تبارک و تعالى قلوب دشمنان ما را از طينت سجّين و ابدانشان را از طينت دیگری آفرید و دلهای شیعیانشان را از آنچه ابدان ایشان را خلق کرد آفرید از اینرو دلهای شیعیان آنها به ایشان مایل است، سپس آیه زیر را قرائت فرمود:

انَ كتاب الفجّار لفي سجّين و ما ادريك ما سجّين، كتاب مرقوم، ويل يـومئذٍ للمكذِّبين (البته روز قيامت بدكاران با نامه عمل سياهشان در عـذاب سـجِّينند و چگونه به حقیقت سجّین آگاه توانی شد، کتابی است نوشته شده، وای بـهحال منگران).

علل الشرايع /ج ١ ..... ٩ جـ ٢٠٩

الله، عن أحمدبن محمّدبن عبدالله، عن أحمدبن محمّدبن عيسى، عن أبي يحيىٰ الواسطي رفعه قال: قال أبوعبدالله الله: إنّ الله عزَّوجلَّ خلقنا من عليّين و خلق أرواحنا من فوق ذلك، و خلق أرواح شيعتنا من عليّين، و خلق أجسادهم من دون ذلك، فمن أجل ذلك كانت القرابة بيننا و بينهم و من ثم تحن قلوبهم إلينا.

١۶ ـ حدثنا محمّدبن الحسنبن أحمدبن الوليد في قال: حدثنا محمّدبن الحسن الصفار، عن أحمدبن محمّد، عن أبيه. عن الحسن الصفار، عن أحمدبن محمّد، عن أبيه، عن ابن العرزمي، عن أبي جعفر على قال:

إذا أردت أن تعلم أنّ فيك خيراً فانظر إلى قلبك، فإن كان يحبّ أهـل طاعة الله عزَّوجلَّ و يبغض أهل معصيته ففيك خير والله يحبّك، و إن كان يبغض أهل طاعة الله و يحبّ أهل معصيته فليس فيك خير، والله يبغضك والمرء مع من أحبّ.

## باب ۲۷

علة المعرفة والجحود ١ - أبي رحمه الله قال: حدثنا سعدبن عبدالله، عن محتدبن عـيسى، عن الحسن بن عـلي بن فـضال، عـن ابسن بكير، عـن زرارة قـال: سألت أباجعفر الله عن قول الله عزَّوجلَّ: (و إذ أخذ ربّك من بني آدم من ظهورهم ذرّيّتهم و أشهدهم على

أنفسهم ألست بربِّكم قالوا بليَّ)(١)

قال: ثبتت المعرفة و نسوا الوقت، و سيذكرونه يوماً، ولولا ذلك لم يدر أحد من خالقه ولا من رازقه.

١- سورة الأعراف، آية (١٧٢)

#### حديث (١٥)

یدرم اللہ : سعدبن عبدالله، از احمدبن محمّدبن عیسیٰ، از ابویحییٰ واسطی بهطور مرفوع از حضرت امام صادق لللہ نقل کردہ که آن حضرت فرمودند: خداوند عزّوجلّ ما را از علیّین آفرید و ارواح ما را از فوق آن خلق کرد و ارواح شیعیانمان را از علیّین و اجسادشان را از غیر آن ایجاد نمود لذا بین ما و ایشان قرابت بودہ لاجرم دلھایشان به ما مایل می باشد.

### حديث (۱۶)

محمّدین الحسنین احمدین ولیدﷺ میگوید: محمّدین حسن صفّار، از احمدین محمّد، از پدرش از اینعرزمی، از پدرش، از جابر جعفی، از حضرت ابیجعفرﷺ نقل کردہ کہ آن جناب فرمودند:

هرگاه خواستی بدانی در تو خیر و خوبی است به قلبت بنگر، اگر کسانی که اهل طاعت خداوند عزّوجلّ هستند را دوست داشته و اهل عصیان را مبغوض دارد البته در تو خیر بوده و خدا تو را دوست می دارد و اگر قلبت اهل طاعت را مبغوض داشته و اهل معصیت را دوست دارد پس در تو خیر نبوده و خدا تو را مبغوض می دارد و انسان با هر کسی که دوستش دارد مقرون و همراه می باشد.

**باب نود و هفتم** سرّ پیدایش معرفت و انکار

**حدیث (۱)** پدرم رحمةالله علیه فرمود: سعدین عبدالله، از محمّدین عیسی، از حسنین علیین فصّال، از اینیکیر، از زراره نقل کرده که گفت: از حضرت ایوجعفرطﷺ راجع به فرموده خداوند عزّوجلّ:

و اذ اخذ ربك من بنی آدم من ظهورهم ذريّتهم و اشهدهم علی انفسهم ألست بربّكم قالوا بلی (بیاد آور هنگامی كه خدای تو از پشت فرزندان آدم ذریّه آنـها را برگرفت و آنها را بر خودگواه قرار داد كه آيا من پروردگار شما نيستم؟ همه گفتند: بلی، ما به خدايی توگواهی می دهيم) پرسيدم؟

فرمودند: معرفت بندگان به باریتعالی ثابت مانده ولی وقت اعترافشان بـه ربوبیّت حقّ عزّوجلّ از یادشان رفته و بهزودی آن را متذکّر خواهند شد و اگر ثبوت معرفت نمیبود احدی از بندگان نمیدانست که خالق و رازقش کیست.

علل الشرايع / ج ١ ..... ٢ ـ حدَّثنا محمَّدين موسىٰبن المتوكَّل قال: حدَّثنا عـبداللُّـهين جـعفر الحميري عن أحمدين محمّد. عن الحسنين محبوب، عن عبدالرحمنين كثير، عن داود الرَّقِّي، عن أبي عبدالله ﷺ قال: لمّا أراد الله عزَّوجلَّ أن يخلق الخلق خلقهم و نشرهم بين يديه ثمَّ قال لهم: من ربَّكم؟ فأوّل من نطق رسولااللَّه ﷺ و أميرالمؤمنين والأثمَّة صلُّواتاللَّه عليهم أجمعين، فقالوا: أنت ربّنا. فحملهم العلم والدين، ثم قال للملائكة: هؤلاء حملة ديني و علمي، و أمنائي في خلقي، و هم المسؤولون، ثَمّ قيل لبني آدم: أقرّوا لله بالرّبوبيّة ولهؤلاء النّفر بالطّاعة والولاية. فقالوا: نعم ربّنا أقررنا. فقال الله جلُّ جلاله للملائكة: إشهدوا، فقالت الملائكة: شهدنا على أن لا يقولوا غداً إنَّا كُنًّا عن هذا غافلين، أو يقولوا: إِنَّما أَشْرِكَ آبَاؤُنَا مِن قَبِلَ وَكُنَّا ذَرَّيَةً مِنْ بِعَدِهِمٍ، أَفْتَهَلَكُنَا بِـمَا فعل المبطلون. يا داود. ولايتنا مؤكَّدة عليهم في الميثاق. ٣ - أبي رحمه الله قال: حدَّثنا سعدين عبدالله، عن أحمدين محمّد، عن محمّدين إسماعيلين بزيع، عن صالحين عقبة، عن عبداللُّعين محمّد الجعفي، و عقبة جميعاً عن أبي جعفر الله قال: إِنَّ الله عزَّوجلَّ خلق الخلق فخلق من أحبَّ ممّا أحبَّ. و كان ما أحبَّ أن خلقه من طينة الجنّة. و خلق من أبغض ممّا أبغض، و كان ما أبغض أن خلقه من طينة النار.

حديث (٢)

محمّدبن موسیبن متوکّل میگوید: عبداللّهین جعفر حمیری، از احمدبن محمّد، از حسنین محبوب، از عبدالرحمنین کثیر، از داود رقی، از حضرت ابیعبداللّه اللّی نقل کرده که آن جناب فرمودند:

وقتی حقّ عزّوجلّ اراده نمود که مخلوقات را ایجاد کند، ایشان را آفرید و در مقابل خودش منتشر و پراکنده ساخت سپس به ایشان فرمود: پروردگار شما کیست؟

اوّلین موجودی که سخن گفت رسول خدامَیَوَا و امیرالمؤمنین ظیّلاً و اثمّه هدی صلواتالله علیهم اجمعین بودند که گفتند: تو پروردگار ما هستی، پس حقّ تبارک و تعالی ایشان را حامل علم و دین قرار داد، سپس به فرشتگان فرمود:

ایشان حاملین دین و علم من بوده و امینهای من در بین مخلوقاتم میباشند، ایشان مسئول خلائق هستند، سپس به بنیآدم گفته شد:

اقرارکنید به ربوبیّت خدا و وجوب طاعت و ولایت این چند نفر (رسول خدا و اثمه المی ).

> بنی آدم گفتند: بلی، پروردگارا، اقرار نمودیم. خداوند عزّوجل به فرشتگان فرمود: شما شاهد اقرار بنی آدم باشید.

فرشتگان گفتند: ما شاهد هستیم که بنی آدم در فردا نگویند ما از این معنا (ربوبیّت خدا و ولایت حضرات معصومین علیهمالسّلام) غافل بودیم یا بگویند: پدران ما قبلاً شرک ورزیده و ما هم فرزندان ایشان بوده که بعد از آنها آمده ایم، آیا ما را به واسطه فعل آنهایی که کار باطلی انجام داده اند هلاک و عذاب میکنی. سپس امامطلیا به داود رقی فرمودند: ای داود ولایت ما در عالم میثاق مورد تأکید قرار گرفت و خدا بر خلائق آن را مسلّم و مسجّل ساخت.

حديث (٣)

پدرم رحمةالله علیه فرمود: سعدبن عبدالله، از احمدبن محمّد، از محمّدبن اسماعیلبن بزیع، از صالحین عقبه، از عبداللهبن محمّد جعفی و عقبه جمیعاً از حضرت ابیجعفرطاللہ، نقل کردند که آن جناب فرمودند:

خداوند عزّوجلٌ خلائق را خلق نمود، پس محبوبش را از آنچه دوست داشت آفرید (یعنی محبویش را از گل بهشت ایجاد کرد) و مبغوضش را از آنچه مورد بغضش بود خلق کرد (یعنی مبغوضش را از گِل جهنّم پدید آورد) سپس خلائق را

ثم بعثهم فيالظلال. فقلت: و أيشيء الظلال؟ فقال: ألم ترَ إلىٰ ظلّك فيالشمس شيء و ليس بشيء. ثم بـعث مـنهم النبيين فدعوهم إلى الإقرار باللَّه و هو قوله عِزَّوجلَّ:

و لئن سئَلتهم من خلقهم ليقولن الله)<sup>(۱)</sup>. ثم دعوهم إلى الإقـرار بالنبيين فأنكر بعض و أقرّ بعض، ثم دعوهم إلى ولايتنا فأقرّ بها والله من أحبّ و أنكرها من أبغض و هو قوله عزَّوجلَّ:

(ما كانوا ليؤمنوا بما كذَّبوا به من قبل)<sup>(٢)</sup> ثم قال أبوجعفر ﷺ؛ كان التكذيب ثم.

باب ٨٩ باب ٨ علّة احتجاب الله جلَّ جلاله عن خلقه ٨-حدثنا الحسين بن أحمد، عن أبيه قال: حدثنا محمّد بن بندار، عن محمّد بن علي، عن محمّد بن عبدالله الخراساني خادم الرّضا قال: قال بعض الزنادقة لأبي الحسن الله لم احتجب الله؟ فقال أبوالحسن الله: أناء الليل والنهار. قال: قَلِمَ لا تدركه حاسّة البصر؟ قال: الله من الغلق النين خلقه الذين تدركهم حاسّة الأبصار،

۱- سورة الزخرف، آية (۸۷)
۲- سورة الأعراف، آية (۱۰۱)

باب نود و هشتم . . . . . . . . . . . . . . . . در ظلال برانگیخت. راوی میگوید: محضر مبارک امامﷺ عرض کردم: ظلال چیست؟ حضرت فرمودند: آیا به سایه خودت در آفتاب نظر نکردهای و ندیدهای که چیزی است و در عین حال هیچ چیز نیست؟ منظور از ظلال همين سايه مي باشد. سپس از میان خلائق انبیاء را برانگیخت و آنها را دعوت نمود که اقرار به او کنند و همین معنا مراد از آیه شریفه است: **و لنن سنلتهم من خلقهم؟** ليقولنّ: الله اگر از ایشان سؤال کنی: چه کسی آنها را آفرید؟ در جواب ميگويند: خداوند سپس خلائق را خواند که اقرار به انبیاء کنند، بعضی انکار و برخی اقرار نمودند، پس از آن دعوتشان نمود به ولايت ما بهخدا سوگند آنانكه محبوب حقّ عزّوجلّ بودند اقرار و آنانکه مبغوض حضرتش بودند انکار کردند و آیه شـریفه اشـاره بـه همين معنا دارد: ما كانوا ليؤمنوا بما كذَّبوا به من قبل (ايمان نياوردند به أنجه قبلاً تكذيبش کردند). سپس حضرت ابوجعفر الله فرمودند: مقصود تكذيبشان در آن عالم بود. باب نود و هشتم سرّ محجوب بودن حقّ جلّ جلاله از مخلوقاتش حديث (۱) حسین بن احمد از پدر نقل کردہ که گفت: محمّدبن بندار از محمّدبن علی، از محمّدين عبدالله خراساني خادمالرّضاطيُّ ، نقل كرده كه وي گفت: بى دينى به حضرت ثامن الحجج طليَّة عرض كرد: برای چه خدا از خلائق محجوب و مستور است؟ امام المُنْكُلُه فرمودند: حجاب و پنهان بودن از خلائق به خاطر كثرت گناهان ايشان است امًا حقٌّ عزّوجلٌ هيچ پنهاني در لحظات شب و روز از او مخفي نمي باشد. بیدین عرض کرد: پس چرا دیدگان او را نمی بینند؟ حضرت فرمودند: تا فرق باشد بين او و مخلوقات چه آنكه مخلوقات را ديدگان

علل الشرايع / ج ١ ..... ¥1Y ..... ثم هو أجلِّ من أن تدركه الأبصار أو يحيط به وهم أو يضبطه عقل. قال: فحدَّه لي؟ قال: إنَّه لا يحدّ. قال: لِمَ؟ قال: لأنَّه كلَّ محدود متناهِ إلى حدٍّ، فإذا احتمل التحديد احتمل الزيادة، و إذا احتمل الزيادة احتمل النقصان، فـهو غـيرمحدود ولا مـتزايـد ولا متجزّى ولا متوَهّم. ٢ \_ أخبرني على بن حاتم قال: حدثنا القاسم بن محمّد قمال: حدثنا حمدانين الحسين، عنالحسينين الوليد، عن عبداللَّهين سنان. عن أبسي حمزة الثمالي قال: قلت لعلي بن الحسين ﷺ: لأيّ علَّة حجب الله عزَّو جلَّ الخلق عن نفسه؟ قال: لأنَّ اللَّه تبارك و تعالى بناهم بنية على الجهل، فـلو أنَّـهم كـانوا ينظرون الله عزَّوجلَّ لما كانوا بـالذي يـهابونه ولا يـعظَّمونه، نـظير ذلك أحدكم إذا نظر إلى بيت الله الحرام أوَّل مرَّة عظَّمه، فإذا أتت عليه أيَّام و هو

باب ٩٩

يراه لا يكاد أن ينظر إليه إذا موَّبه ولا يعظَّمه ذلك التعظيم.

# **علّة إثبات الأنبياء والرّسل** صلّى الله عليهم و علّة اختلاف دلائلهم ١ ـ حدّثنا محمّدين الحسن قال: حدّثنا محمّدين الحسن الصّفّار، عـن أحمدين محمّدين عيسى، عنالحسينين علي، عن عمروين أبي المـقدام، عن إسحاقين غالب، عن أبي عبدالله للله في كلام له يقول فيه: الحمدلله المتحجّب بالنّور دون خلقه، في الأُفق الطامع والعزّ الشّامغ والمُـلك البـاذخ،

درک و حس میکنند ولی حقّ عزّوجلّ منزّه است از اینکه چشمها او را دیده یا وَهُم بر او محیط شده یا عقل او را ضبط و محصور نماید. بی دین عرض کرد: او را برای من تعریف نما. حضرت فرمودند: حقّ عزّوجلّ تعریف نمی شود. بی دین عرضه داشت: چرا؟

حضرت فرمودند: زیرا هرچه محدود باشد و تعریف شود به حدّی منتهی میگردد و آنچه احتمال تحدید در آن باشد احتمال زیاده نیز در او راه دارد و وقتی زیاده در آن محتمل بود، احتمال نقصان نیز دارد و چون حقّ عزّوجلّ قابل زیاده و نقصان نیست پس محدود نبوده همان طوری که متزاید نیست و اجزاء نداشته و قابل توهّم نمی باشد.

حديث (٢)

على بن حاتم گفت: قاسم بن محمّد از حمدان بن حسين از حسين بن وليد، از عبدالله بن سنان، از ابوحمزه تُمالى نقل كرده كه وى گفت: محضر على بن الحسين المُؤَلِّة عرض كردم: براى چه خداوند عزّوجلّ خود را از مخلوقات محجوب نمود؟

حضرت فرمودند: زیرا خداوند متعال مخلوفات را این طور ساخته که به او جاهل باشند چه آنکه اگر حقّ عزّو جلّ را مشاهده کنند دیگر او را عظیم نمی شمرند مثل اینکه هرگاه انسانی بیتاللهالحرام را بار اوّل ببیند خیلی عظیم و بزرگ می شمرد ولی وقتی برای چند مرتبه به آنجا حاضر شد و آن بیت رفیع را مشاهده کرد دیگر آن را عظیم و بزرگ تلقی نمی کند.

## باب تود و نهم

## سز اثبات انبياء عليهمالشلام واختلاف دلائل ايشان

حديث (۱)

محمّدبن الحسن میگوید: محمّدین حسن صفّار، از احمدین محمّدین عیسی، از حسسینین علی، از عسمروین ایسی مقدام، از استحاقین غسالب، از حضرت ابی عبدالله ظیّلاً نقل کرده که آن جناب در ضمن سخنانی که ایراد نمودند فرمودند: حمد سزاوار خداوندی است که نزد مخلوقش نور محض و مجرّد بهت بوده به طوری که حواسٌ او را درک نمی کنند، در افق رفیع و عزّتی بلند و مُلکی عالی بوده علل الشرايع / ج ١ ..... فوق كلَّ شيء علاٰ و من كلَّ شيء دنا، فتجلَّىٰ لخلقه من غير أن يكون يُرَىٰ، و هو يَرَىٰ و هو بالمنظر الأعلىٰ، فأحبَّ الاختصاص بالتوحيد إذا احتجب بنوره، وسما في علوّه واستتر عن خلقه ليكون له الحجّة البالغة وابتعث فيهم النبيين مبشّرين و منذرين ليهلك من هلك عن بيّنة و يحيي من حيىٰ عن بيّنة، وليعقل العباد عن ريّهم ما جهلوا و عرفوه بربوبيته بعدما أنكروا، و يوحّدوه بالإلهية بعدما عندوا.

٢ ـ حدثنا محمّدين الحسنين أحمدين الوليد في قال: حدثنا محمّدين الحسن الصفار، عن أحمدين محمّدين عيسى، عـنالحسينين سعيد، عن الحسن سويد، عن عبدالله بن سنان قال: عن النظرين سويد، عن عبدالله بن سنان قال: ستل أبو عبدالله في عن قول الله عزَّوجلَّ: ستل أبو عبدالله في عن قول الله عزَّوجلَّ: و لوشاء ربّك لجعل الناس أُمّة واحدة ولا يزالون مختلفين إلاً من رحم ربّك و لذلك خلقهم)<sup>(()</sup>.

أنَّه قال للزنديق الذي سأله من أين أثبت الرسل والأنبياء؟

١- سورة هود، الآية (١١٨)

| ام | باب نود و نه |
|----|--------------|
|----|--------------|

که هیچ حس و عقلی قادر به درک و تعقّلش نیست، از حیث قدرت و شرف برتر از هر موجودی بوده و از جهت لطف و وجود و رحمت و تربیت پائین تر از هر مخلوقی است، با افاضه جودش خود را بر خلائق ظاهر نمود بدون این که دیده شود، او در حالی که در مکانی مرتفع تر از انظار است همه را می بیند و به عبارت دیگر او فوق هر منظری است که انظار به آن دوخته می شود، پس دوست دارد که مخلوقاتش او را به یکتاپرستی اختصاص دهند، در علوّ و ارتفاعش فوق مالایتناهی است، از مخلوقاتش مستتر و پنهان شده تا برایش حجّت بالغه باشد از این رو انبیاء عظام را برانگیخت و ایشان را موظف ساخت با بشارت و انذار، خلائق را به او دعوت نموده تا هالکین با وجود بیّنه و برهان هلاک شده و رستگاران با قیام حجّت و دلیل رستگار گشته و به حیات جاوید نائل شده باشند و نیز بدین وسیله بندگان آنچه را که قبل از بعث رُسل جاهل بودند تعقّل کرده و ربوبیّت حقّ جلّ وعلا را که منکر بودند بشناسد و اقرار به وحدانیتش کرده و معبود یکتا را که از روی عناد منکر بودند بشناسد و اقرار به وحدانیتش کرده و معبود یکتا را که از روی عناد منکر بودند بشناسد و اقرار به وحدانیتش کرده و معبود یکتا را که از روی عناد منکر بودند بشناسد و اقرار به وحدانیتش کرده و معبود یکتا را که از روی عناد

#### حديث (٢)

محمّدبن حسنبن احمدبن ولیدﷺ میگوید: محمّدبن حسن صفّار، از احمدبن محمّدبن عیسی، از حسینین سعید، از نضربن سوید، از عبداللّهبن سنان نقل کرده که وی گفت:

از حضرت امام صادق للمنظلة راجع به آبه شريفه، ولو شاء ربّك لجعل النّاس امّة واحدة ولا يزالون مختلفين الأمن رحم ربّك و لذلك خلقهم (اگر خدا مي خواست همه مردم را يك امّت ميگردانيد ولي پيوسته همه اقوام و ملل دنيا با هم در اختلاف خواهند بود مگر آن كس كه خدا به رحمت و لطف خاص خودش او را هدايت كند و براي همين آفريده شدند).

سۋال شد؟

حضرت فرمودند: مردم یک امّت و یک ملّت بودند، حقّتعالی انبیاء عـظام را برانگیخت و برای ایشان فرستاد تا حجّت بر آنها تمام باشد.

حديث (٣)

حمزةبن محمّد علوى مىگويد: علىبن ابراهيم، از پدرش، از عبّاسبن عـمرو فقيمى، از هشامبن حكم، از حضرت ابىعبداللهطيّلا، حضرت به زنديق و بىدينى كه از آنجناب پرسيد: چطور رسل و انبياء را اثبات مىكنيد؟ علل الشرايع /ج ١ .....٩ علل الشرايع /ج ١

فقال: إنّا لمّا أثبتنا أن لنا خالقاً صانعاً متعالياً عنّا، و عن جميع ما خلق، و كان ذلك الصانع حكيماً متعالياً لم يجز أن يشاهده خلقه و لا يلامسوه ولا يباشرهم ولا يباشروه و يحاجّهم و يحاجّوه فثبت أنّ له سفراء في خلقه يعبّرون عنه إلى خلقه و عباده و يدلونهم على مصالحهم و منافعهم و ما به بقاؤهم و في تركه فناؤهم فثبت الآمرون والناهون عن الحكيم العليم في خلقه والمعبّرون عنه عزَّوجلَّ، و هم الأنبياء و صفوته من خلقه، حكماء مؤدّبون بالحكمة، مبعوثون بها، غير مشاركين للناس في شيء من أحوالهم، مؤيّدين من عندالحكيم العليم بالحكمة، ثم ثبت ذلك في كلّ دهر و زمان، ما أتت به الرسل والأنبياء من الدلائل والبراهين لكيلا تخلو أرض الله من حجّة يكون معه علم على صدق مقالته و جواز عدالته.

٢ ـ حدثنا علي بن أحمد رحمه الله قال: حدثنا محمّد بن أبي عبد الله الكوفي عن موسى بن عمران، عن عمّه الحسين بن يـزيد، عـن عـلي بن أبي حمزة، عن أبي بصير عن أبي عبد الله الله أنّه سأله رجل فقال: لأيّ شيء بعث الله الأنبياء والرسل إلى الناس؟

فقال: لئلًا يكون للناس على الله حجّة من بعد الرسل، و لئلًا يقولوا: ما جائنا من بشير ولا نذير وليكون حجّةالله عليهم ألا تسمع الله عـزَّوجلَّ يقول حكاية عن خزنة جهنَّم و احتجاجهم على أهل النار بالأنبياء والرسل: (ألم يأتكم نذير؟

قالوا بلى قد جائنا نذير فكذّبنا و قلنا ما نزل الله مـن شيء إن أنتم إلاَّ في ضلال كبير)<sup>(١)</sup>. ٥\_ أبي رحمه الله قال: حدثنا سعدبن عبدالله عن أحمدين أبي عبدالله عن أبيه, عن غير واحد، عن الحسينين نعيم الصحاف قال: قلت لأبي عبداللهﷺ: ياب تود و نهم..... ۴۱۷

فرمودند: بعد از آنکه اثبات کردیم ماخالقی صانع داشته که از ما و جمیع مخلوقات متعالی بوده، حکیمی است که ممکن نیست مخلوقات او را مشاهده نمایند و نیز لمسش نمی نمایند، با خلائق مباشر نبوده و خلائق نیز با او مباشرت ندارند، او با مخلوقات محاجّه نموده و ایشان نیز با او محاجّه میکنند، پس ثابت شد که او سفرایی در بین مردم داشته که ایشان را به مصالح و منافع و آنچه بقائشان به آن بوده و در ترکش فنائشان می باشد راهنمایی میکنند و بدین ترتیب ثابت شد که در میان خلائق کسانی هستند که از جانب حکیم علیم مردم را به واجبات امر و از محرّمات نهی میکنند و ایشان همان انبیاء و برگزیدگان حقّ عزّوجلّ بوده که حکمایی هستند مؤدّب به حکمت و حقّ عزّوجلّ آنها را برانگیخته و در هیچ حالی از حالات با مردم مشترک نمی باشد، ایشان از جانب حکیم تعالی مؤیّد می باشد.

و براهین خود را برای خلائق آورده و به ایشان ارائه دهد تـا زمـین از حـجّتی کـه همراهش دلیل علمی است و بر صدق گفتار و عدالتش دلالت دارد خالی نباشد. **حدیث (۴)** 

علیبن احمد رحمةالله علیه میگوید: محمّدبن ابی عبدالله کوفی از موسیبن عمران، از عمویش حسینبن یزید، از علیبن ابی حمزه، از ابیبصیر، از حضرت ابیعبدالله للظّم، ابوبصیر میگوید: مردی از حضرت پرسید: برای چه خداوند انبیاء و رسل را برای مردم فرستاد؟

حضرت فرمودند: برای این که بعد از ارسال رسل مردم حجّتی بر خدا نداشته و نگویند: بشیر و نذیری برای ما نیامد و نیز برای این که حجّت خدا بر مردم تمام باشد و شاهد بر این گفتار کلام حقّ عزّوجلّ است که از زبان نگهبانان جهنّم استدلالشان بر اهل دوزخ را این چنین نقل می فرماید: آلَم یأتکم نذیر؟

قالوا: بَلَّىٰ قد جائنا نَدْير فَكَذَبنا و قَلناً ما نزلُ الله من شي ان انتم الأفي ضلالٍ كبير (آيا پيغمبري براي راهنمايي شما نيامد؟

آنها در جواب گفتند: آری، رسول حقّ آمد ولی ما تکذیب او کردیم و گفتیم خدا چیزی نفرستاده و نیستید شما رسولان مگر در گمراهی). **حدیث (۵)** 

پدرم رحمةالله علیه فرمود: سعدین عبدالله، از احمدین ابیعبدالله، از پدرش، از جماعتی، از حسینین نعیم صحّاف، وی میگوید: محضر مبارک امام صادق المُثْلَة

أيكون الرجل مؤمناً قد ثبت له الإيمان، ثمّ ينقله الله بـعدالإيـمان إلىالكفر؟

قال: إنّ الله هو العدل و إنّما بعث الرسل؛ ليدعوا الناس إلىالإِيمان بالله ولا يدعوا أحداً إلى الكفر.

قلت: فيكون الرجل كافراً قد ثبت له الكفر عندالله فينقله الله بعد ذلك منالكفر إلىالإِيمان؟

قال: إنّ الله عزَّوجلَّ خلق الناس على الفطرة التي فطرهم الله عــليها، لايعرفون ايماناً بشريعة ولاكفراً بجحود، ثــم ابــتعت اللَّــه الرســل إليــهم يدعونهم إلىالإِيمان باللَّه حجَّة للَّه عليهم، فمنهم من هداه الله و منهم من لم يهده.

۶ حدثنا جعفرين محمّدين مسرور رحمهالله قال: حدثنا الحسينين محمّدين علي قال: حدثنا أبوعبدالله السيّاري عن أبي يعقوب البـغدادي قال: قال السكيت لأبي الحسن الرضائي لماذا بـعث الله عـزَّوجلَّ قال: قال ابن السكيت لأبي الحسن الرضائي لماذا بـعث الله عـزَّوجلَّ موسى بن عمران بالعصا و يده البيضاء و آلة السحر، و بعث عيسى بالطّبّ و بعث محمّداً بالكلام والخُطَب؟

فقال أبوالحسن الله: إنّ الله تبارك و تعالى لمّـا بـعث مـوسى الله كـان الأغلب على أهل عصره السحر، فأتاهم من عندالله عزَّوجلَّ بما لم يكن في وسع القوم مثله و بما أبطل به سحرهم و أثبت به الحجّة عليهم.

و إنّالله تبارك و تعالىٰ بعث عيسىٰ الله في وقت ظهرت فيه الزَّمانات واحتاج النّاس إلى الطّبّ، فأتاهم من عندالله عزَّوجلَّ بما لم يكن عندهم مثله، و بما أحيىٰ لهم الموتىٰ و أُبرأ لهم الأكمه والأبرص بإذن الله عزَّوجلَّ. و أثبت به الحجّة عليهم.

و إنَّ الله تبارك و تعالىٰ بعث محمّداً تَتَمَلَيُّ في وقت كان الأغلب على أهل عصره الخطب والكلام (و أُظنَّـه قال: و الشعر) فأتاهم من كتاب الله عزَّوجلَّ و مواعـظه و أحكـامه باب نود و نهم.....۴۱۹ .... عرض کردم: آیا می شود کسی که دارای ایمان است حقّ تعالی او را به کفر نقل دهد؟

حضرت فرمودند: خداوند عادل است، رسل را برانگیخت تا مردم را به ایمان به خدا دعوت کنند و هرگز ایشان کسی را به کفر نمی خوانند.

عرض کردم: کسی که کافر بوده آیا حقّ تعالی او را به ایمان نقل می دهد؟ حضرت فرمودند: خداوند عزّوجلّ مردم را بر فطرتی که آنها را بر آن بنا نهاده آفریده در این هنگام نه شریعتی داشته که ایمان را شناسند و نه آنرا انکار کردند تا کافر شوند، سپس انبیاء را به سوی ایشان فرستاد که به ایمان به خدا دعو تشان نمایند تا حجّتی باشند برای خدا بر مردم، در این جا برخی هدایت یافته و بعضی هدایت نشوند.

حديث (۶)

جعفرین محمّدین مسرور رحمةالله علیه میگوید: حسینین محمّدین علی از ابوعبدالله سیّاری، از ابویعقوب بغدادی، وی میگوید: ابن سکّیت محضر ابیالحسن الرّضاطیَّلاً عرضه داشت: چرا خداوند عزّوجلّ موسیین عمران را با در دست داشتن عصا و معجزه ید بیضاء و در اختیار داشتن آلت و اسباب سحر مبعوث فرمود و عیسی طیَّلاً را طت داد و معجزه حضرت محمّد عَیَوالًه را کلام و خطبههای فصیح و بلیغ قرار داد؟

حضرت فرمودند: خداوند تبارک و تعالی وقتی موسی ظلیلا را مبعوث فرمود زمانی بودکه اغلب مردم در آن عصر ساحر بودند لذا جناب موسی از جانب حقّ جلّ وعلا سحری آوردکه در وسع و طاقت مردم نبوده و علاوه بر آن به واسطه آن سحر ساحرین را یاطل میکرد و بدینوسیله حجّت را بر آنها تمام نمود.

و هنگامی که جناب عیسی ظلی را به سوی مردم فرستاد عصری بود که بیماری زمینگیری در بین مردم شیوع داشته لاجرم به طب نیازمند بودند لذا حضرتش از جانب حقّ عزّوجلّ با داشتن طبّی که نظیرش در بین مردم نبود مبعوث شد، آن جناب مرده را زنده میکرد، کور مادرزاد و مبتلایان به پیسی را با اذن خدا شفا می داد و بدین وسیله خداوند حجّت را بر مردم آن عصر تمام فرمود.

و در زمانی که وجود مبارک خاتمالانبیا، ﷺ را به پیغمبری فرستاد بازار سخنوری و خطبه خوانی و فصاحت و بلاغت رائج بود (را**وی میگوید: گمانم این** است که حضرت دنبال (کلام و خطب) شعر را نیز آوردند) لذا پیامبر اکرم ﷺ جانب خدا قرآن را که مشتمل بر مواعظ و احکام شرع با کلامی در نهایت علل الشرايع /ج ١ ..... الحجّة عليهم. ما أبطل به قولهم و أثبت به الحجّة عليهم. فقال ابن السكيّت: تالله ما رأيت مثلك اليوم قطّ، فما الحجّة على الخلق اليوم؟ فقال الله: العقل يعرف به الصادق على الله فيصدقه، والكاذب على الله فيكذبه.

فقال ابن السكّيت: هذا هو والله الجواب.

# **باب 100**

علّة المعجزة

١ حدثنا علي بن أحمد قال: حدثنا محمّد بن أبي عبدالله، عن موسى بن عمران، عن عمّه، عمن عملي بن أبسي حمزة، عمن أبسي بصير قمال: قملت لأبي عبدالله هي الله عزَّر جلَّ انبياءه و رسله و أعطاكم المعجزة؟ لأبي عبدالله هي الله عزَّر جلَّ انبياءه و رسله و أعطاكم المعجزة؟ فقال: ليكون دليلاً على صدق من أتى به والمعجزة علامة لله لا يعطيها إلاَّ أنبيائه و رسله و حججه ليعرف به صدق الصادق من كذب الكاذب.



العلّة الّتي من أجلها سُمّي أولواالعزم أولى العزم ١ - أبي رحمه اللّه عن سعدبن عبداللّه عن أحمدبن محمّدين عيسي، عن علي بن الحكم، عن المفضل بن صالح، عن جابر بن يزيد، عن أبي جعفر اللجزء في قول اللّه عزَّوجلَّ: (و لقد عهدنا إلى آدم من قبل فنسىٰ و لم نجد له عزماً)<sup>(١)</sup> قال:

عهد إليه في محمّد والأئمّة من بـعده فــترك، ولم يكــن له عــزم فــيهم

۱-سورة طه، آبة (۱۱۵)

#### بابصدم

سز معجزه داشتن انبياء عليهمالسّلام

## حديث (1)

علی بن احمد میگوید: محمّد بن ابی عبدالله، از موسی بن عمران، از عمویش، از علی بن ابی حمزه، از ابی بصیر، وی میگوید: محضر ابی عبدالله ظیّر عرض کردم: برای چه خداوند عزّوجل به انبیاء و رسولانش معجزه داده است؟ حضرت فرمودند: تا دلیل باشد بر صدق آورنده آن یعنی پیامبر. سپس فرمودند: معجزه علامت و نشانه است بر حقّ تعالی و آنرا فقط به انبیاء و رسولان و حجّتهایش اعطاء می فرماید تا راستگو از دروغگو ممتاز و مشخّص گردد.



سز نامیدن پیامبران اولوالعزم به این نام

حديث (۱)

پدرم رحمةالله علیه، از سعدبن عبدالله، از احمدبن محمّدبن عیسیٰ، از علیبن حکم، از مفضّلبن صالح، از جابربن یزید، از حضرت ابی جعفرطیّلاً نقل کرده که آن جناب در ذیل فرموده خداوند:

ولقد عهدنا الی آدم من قبل فنسی ولم نجدله عزما (ما با آدم عهدی بستیم و در آن عهد او را استوار و ثابت قدم نیافتیم) فرمودند:

خداوند متعال با آدم للی راجع به حضرت محمّد تَکَرَلُهُ و اثمّه بعد از آن حضرت علیهمالسّلام عهدی بست ولی آدم آن عهد را ترک نمود و عزمی از خود نشان نداد علل الشرايع /ج ۱ ..... ۲۲۲ .... أنّهم هكذا.

و إنّـــما ســـتي أولواالعــزم؛ لأنّــهم عــهد إليــهم فـــي مـحمّدﷺ والأوصياءعليهمالسّلام من بعده، والمهدي(عج) وسيرته فأجمع عزمهم أنّ ذلك كذلك والإقرار به.

٢ ـ حدثنا محمّدين إبراهيمين إسحاق الطالقاني رضيالله عنهم، قال: حدثنا أحمدين محمّدين سعيد الهمداني، قال: حدثنا عـليين الحسـنين فضال، عن أبيه، عن أبيالحسن الرضاغة قال:

انِّما سمّي أولواالعزم أوليالعزم لآنَهم كانوا أصحاب العزائم والشرائع. و ذلك أنَّ كلِّ نبيٍّ كان بعد نوحﷺ

كان على شريعته و منهاجه، و تابعاً لكتابه إلى زمان إبراهيم الخليل للله و كلَّ نبّي كان في أيّام إبراهيم و بعده كان على شريعة إبراهيم و منهاجه، و تابعاً لكتابه إلى زمن موسى ثلاً، و كلَّ نبيّ كان في زمن موسى لله و بعده كان على شريعة موسى و منهاجه، و تابعاً لكتابه إلى أيّام عيسى لله ، و كلّ نبيّ كان في أيّام عيسى ثلاث و بعده كان على منهاج عيسى و شريعته، و تابعاً لكتابه إلى زمن نبيّنا محمّد تمالًا، فهوَ لاء الخمسة هم أولو العزم، و هم أفضل الأنبياء والرسل ثلا، و شريعة محمّد تمالًا لا تنسخ إلى يوم القيامة ولا نبيّ بعده إلى يوم القيامة، فمن ادّعى بعد نبيّنا أو أتى بعد القرآن بكتاب في دهم مباح لكلّ من سمع ذلك منه.

**باب ٢٥٢** العلّة الّتي عن أجلها أعراللّٰه تعالىٰ بطاعة الرسل والأئمّة صلوات اللّٰه عليهم ١ - حدثنا محمّدين موسىين المتوكّل ٢ قـال: حـدثنا عـلي بن الحسين السعد آبادي یاب صد و دؤم..... ۴۲۳

که دلالت کند بر اینکه اقرار دارد محمّد و آل محمّد آنطوری که هستند میباشند و اساساً اولوالعزم به کسانی گفته می شودکه راجع به مقام پیامبر اکرم عَلَيْوَلْهُ و اوصیاء آن حضرت صلوات الله علیهم اجمعین و حضرت مهدی علیّلاً و سیره آن جناب و اینکه این حضرات اولیاء مطلق حقّ تعالی هستند یا آنها عهد بسته شده و التزام داده اند که به این مقام اقرار کرده و عزمشان را استوار نمایند.

حديث (۲)

محمّدين ابراهيمين اسحاق طالقاني ﷺ ميگويد: احمدين محمّدين سعيد همداني از عليين حسنين فضّال از پدرش، از حضرت ابيالحسن الرّضاطﷺ نقل كرده كه آن جناب فرمودند:

پیامبران اولوالعزم را به این جهت اولوالعزم نامیدهاند که صاحبان عزائم و شرایع هستند و شرح و توضیح آن این است که:

تمام پیامبرانی که بعد از نوح طلا مبعوث شدند به شریعت آن حضرت عمل کرده و تابع کتاب او بودند و این روال ادامه داشت تا زمان ابراهیم خلیل طلا و آنچه از پیامبران در عصر ابراهیم طلا و بعد از آن حضرت بودند جملگی به شریعت او عمل کرده و تابع کتاب حضرتش بودند تا زمان حضرت موسی طلا و پیامبرانی که معاصر و بعد از آن حضرت بودند به شریعت وی عمل کردند و تابع کتابش بودند تا زمان حضرت عیسیٰ طلا و انبیاء زمان عیسیٰ طلا و بعد از آن حضرت به شریعت او عمل کرده و تابع کتاب حضرتش بودند تا زمان طهور موفورالسرور پیامبر گرامی ما حضرت محمد طلاق پس این بنج تن انبیاء اولوالعزم بوده که افضل انبیاء و اسرف ما حضرت دیگر پیامبری تخواهد بود لذا هر کس بعد از آن جناب اذعای پیامبر گرامی رسولان هستند و شریعت پیامبر ماغلیک تا روز قیامت نسخ نشده و بعد از آن حضرت دیگر پیامبری تخواهد بود لذا هر کس بعد از آن جناب ادعای پیامبری کرده یا پس از قرآن کتابی به عنوان کتاب آسمانی ارائه دهد خونش مباح بوده و هر کس این اذعا را از او بشنود می تواند او را بکشد.

## باب صد و دوّم

سز اینکه حقّ تعالی امر به اطاعت رسولان و ائمه علیهمالسّلام نموده حدیث (ا) محمّدبن موسیبن متوکّلﷺ میگوید: علیبن الحسین سعدآبادی، از علل الشرايع /ج ١ ..... ٢٢٢

عن أحمدين أبي عبدالله، عن أبيه، عن حمّادين عيسىٰ، عن ابن أذينة، عن أبانين أبي عياش، عن سليمين قيس، قال: سمعت أمـيرالمـؤمنينﷺ يقول: إنّما الطاعة لله عزَّوجلَّ ولرسوله ولولاة الأمر، و إنّما أمـر بـطاعة أوليالأمر؛ لأنّهم معصومون مطهّرون ولا يأمرون بمعصيته.

باب 201 العلَّة الَّتي من أجلها يحتاج إلى النَّبي والإمام المَّيْظِ ١ \_حدثنا محمّدبن إبراهيمبن إسحاق الطالقاني على، قال: حدثنا عبدالعزيزبن يحيى، قال: حدثنا المغيرةبن محمّد، قال: حدثنا رجاءبن سلمة، عن عمروبن شمر، عن جابربن يزيد الجعفي، قــال: قــلت لأبى جعفر محمّدين على الباقر المله: لأيّ شيء يحتاج إلى النبيّ تَلْمَة والإمام؟ فقال: لبقاء العالم على صلاحه، و ذلك أنَّ الله عزَّوجلَّ: يرفع العذاب عن أهل الأرض إذا كان فيها نبيَّ أو إمام، قال الله عزَّوجلَّ: (و ما كان الله ليعذبهم و أنت فيهم) ٢٠، و قال النسبي عظيد: النسجوم أمان لأهل السماء، و أهل بيتي أمان لأهل الأرض، فإذا ذهبت النجوم أتيٰ أهل السماء ما يكرهون و إذا ذهب أهل بيتي أتيٰ أهل الأرض ما يكرهون، يعني بأهل بيته الأثمّة الذين قرن الله عزَّوجلَّ طاعتهم بطاعته فقال: (يا أُثُهاالذين آمنوا أطيعوا الله و أطيعوا الرسول و أولىالأمر منكم)<sup>(۲)</sup>، و هم المعصومون المطهّرون الّذين لايذنبون ولا يعصون، وهم المويّدون المسوقّقون المسدّدون، بسهم يسرزق اللُّـه عـباده

٦- سورة الانفال. آية (٢٣) ٢- سورة النساء. آية (٥٩)

> **باب صدو سوّم** سز احتیاج به پیامبر و امام المیکی محمّدبن ابراهیمبن اسحاق طالقانی ظافی میگوید:

عبدالعزیزبن یحییٰ از مغیرةبن محمّد از رجاءبن سلمه، از عـمروبن شـمر، از جابربن یزید جعفی، وی میگوید: محضر ابی جعفر محمّدبن علیالباقرطیکی عرض کردم: برای چه به نبیّ و امامطیکی نیاز هست؟

حضرت فرمودند: برای اینکه عالم بر صلاح باقی باشد چه آنکه خمداوند عزّوجل تا مادامی که نبی یا امام در بین مردم می باشند عذاب را از اهل زمین برمی دارد و شاهد بر این کلام فرموده حقّ عزّوجل در قرآن کریم است:

و ما کان الله لیعذبهم و انت لیهم (تا تو در میان آنها هستی حقّ تعالی آنها را عذاب نمیکند).

و رسول خداعیًی از نیز فرمودند: ستارگان امان برای اهل آسمان بوده و اهل بیت من امان برای اهل زمین هستند، هنگامی که ستارگان زائل شوند به اهل آسمان مکروه وارد آبد و زمانی که اهل بیت من نباشند به اهل زمین مکروه متوجّه می گردد. مقصود از داهل بیت پیامبر می ایم انمه علیهمالسلام هستند که حقّ تعالی طاعت ایشان را مقرون با طاعت خود قرار داده و فرموده است:

**یا ایّهاالّذین آمنوا اطیعواللّه و اطیعواالرّسول و اولیالامر منکم (**ای اهل ایمان خدا و رسول و صاحبان امر ولایت را اطاعت کنید).

و مقصود از صاحبان امر حضرات المّه معصومین بوده که از هر آلودگی پاک هستند، مرتکب هیچ گناهی نمی شوند و اساساً کوچکترین عصیانی از آنها سر نمیزند، ایشان مورد تأیید خدا بوده و حقّ عزّوجلّ به آنها توفیق میدهد و بـه واسطه ایشان بندگان روزی خورده و بلادشان آباد گشته و قطرات باران از آسمان علل الشرايع /ج ١ ...... و بهم يمهل أهل المعاصي ولا يعجّل عليهم و بهم يخرج بركات الأرض، و بهم يمهل أهل المعاصي ولا يعجّل عليهم بالعقوبة والعذاب، لايـفارقهم روحالقـدس، ولا يـفارقونه ولا يـفارقون القرآن، ولا يفارقهم صلواتالله عليهم أجمعين.

# باب ٢٠٤ العلّة الّتي من أجلها صار النّبي تَبَيَّنَا أفضل الأنبياء عليهم السّلام ١ - حدثنا الحسن بن علي بن أحمد الصايغ الله قال: حدثنا أحمد بن محمّد بن سعيد الكوفي قال: حدثنا جعفر بن عبيدالله، عن الحسن بن محبوب، عن صالح بن سهل، عن أبي عبدالله الله الله، قال: إنّ بعض قريش قال لرسول الله تتلك: بأيّ شيء سبقت الأنبياء و فضلت عليهم و أنت بعثت آخرهم و خاتمهم؟ قال: إنّي كنت أوّل من أقرَّ بربّي جلَّ جلاله، و أوّل من أجاب حيث أخذ الله ميثاق النبيّين و أشهدهم على أنفسهم، ألست بربّكم؟ قالوا: بلي، فكنت أوّل نبيّ قال: بلي، فسبقتهم إلى الإقرار باللله عزَّ وجلَّ.

## **باب ۵**0

العلّة الّتي عن أجلها سُمّي النّبيّ ﷺ الأمّي ١ - أبي رحمه الله قال: حدثنا سعدين عبدالله، عن أحمدين محمّدين عيسى، عن أبي عبدالله محمّدين خالد البرقي، عن جعفرين محمّد الصوفي، قال: سألت أباجعفر محمّدين علي الرضا ﷺ، فقلت: يابن رسول الله لِـمَ سميّ النبي الأُمَّي؟ فقال: ما يقول الناس؟ باب صد و پنجم.....۴۲۷

میبارد و نیز ایشان واسطه روییدن و خارج شدن برکات از زمین هستند و ب برکت ایشان خدا به اهل معاصی مهلت داده و در عقوبنشان تـعجیل نـمیکند، روحالقدس از ایشان جدا نمیشود و ایشان نیز از او مفارقت نمیکنند، از قرآن جدا نبوده و قرآن نیز از آن حضرات سلامالله علیهم اجمعین جدا نمیباشد.

## **یاب صدو چهارم** سرّ اینکه نبی اکرمﷺ افضل انبیاء علیهمالسّلام میباشد **حدیث (۱)**

حسن بن علی بن احمد صائغ اللہ میگوید: احمد بن محمّد بن سعید کوفی از جعفر بن عبیداللہ از حسن بن محبوب از صالح بن سہل، از حضرت ابی عبدالله اللہ نقل کردہ کہ آن جناب فرمودند:

برخی از اهل قریش محضر رسول خدامی واژ پیامبری هستیدکه میعوث شده و خاتم و پایان دهنده ایشان می باشید به چه چیز بر تمام سبقت گرفته و بر همه ایشان تفضیل و برتری داده شده اید؟!

حضرت فرمودند: بهخاطر اینکه من اؤلین کسی بودم که به ربوبیّت پـروردگار جلّ جلاله افرار نموده و وقتی از انبیاء میثاق گرفته شد و آنها را شاهد بر خودشان قرار دادند و سپس پروردگار فرمود: آیا من پروردگار شما نیستم؟ و همه انبیاء گفتند: آری.

من اولین نفر بودم که جواب آری را دادم، پس در افرار به حقّ عزّوجلّ من از مکان سبقت گرفتم.

#### **باب صدو پنچم** سَرَّالَهُ به لقب «اُمَى سرَ نامیده شدن پیامبر گرامیﷺ به لقب «اُمّی» حدیث (۱)

پدرم رحمةالله علیه میگوید: سعدین عبدالله، از احمدین محمّدین عیسی، از ابی عبدالله محمّدین خالد یرقی، از جعفرین محمّد صوفی نقل کرده که وی گفت: از حضرت اباجعفر محمّدین علی الرّضاطلیک سوّال کرده و محضرش عرضه داشتم: ای فرزند رسول خدا، چرا نبیّ اکرم عَلَیْوَلَهُ به «اُمّی» موسوم شدهاند؟ حضرت فرمودند: مردم در اینباره چه میگویند؟ علل الشرايع /ج ١ ..... ٢٢٨

قلت: يزعمون أنّه إنّما سمّي الأُمِّي لاَنّه لم يحسن أن يكتب. فقالﷺ: كذّبوا عليهم لعنةاللّه أنَّىٰ ذلك واللّه يقول فيمحكم كتابه:

و هو الذي بعث في الأُميّين رسولاً منهم يتلو عليهم آياته و يـزكّيهم و يعلّمهم الكتاب والحكمة)<sup>(١)</sup>، فكيف كان يعلمهم مالا يحسن والله لقد كان رسول الله تظلير يقرأ و يكتب باثنتين و سبعين، أو قال: بثلاثة و سبعين لساناً، و إنّما سمّي الأُمّي لأنّه كان من أهل مكّة، و مكّة من أُمّهات القرئ، و ذلك قول الله عزَّوجلَّ:

(لينذر أمَّ القرئ و من حولها)<sup>(٢)</sup>

٢ ــ حدثنا محمّدبن الحسن الله قال: حدثنا سعدبن عبدالله قال: حدثنا الحسنبن موسى الخشاب، عن عليبن حسان، و عليبن أسباط و غيره رفعه عن أبي جعفر الله، «قال»:

قلت: إنّ الناس يزعمون أنّ رسول اللهﷺ لم يكتب ولا يقرأ؟ فقال: كذّبوا لعنهم اللّـه، أنَّسىٰ يكسون ذلك وقــد قــال اللّــه عزَّوجلٌ:

و هو ألذي بعثَ فيالأُميِّين رسولاً منهم يتلو عـليهم آيـاته و يزكِّيهم و يعلِّمهم الكتاب والحكمة و إن كانوا من قبل لني ضـلال مبين)، فكيف يعلِّمهم الكتاب والحكمة و ليس يحسن أن يقرأ و يكتب. قال: قلت: فَلِمَ سمّي النبيّ الأُميَّ؟ قال: لاَنه نسب إلى مكَة، و ذلك قول الله عزَّوجلَّ: (لتنذر أُمَّالقرى و من حولها) فأُمالقرى مكّة فقيل: أميّ لذلك.

٢. سورة الجمعة، آية (٢) ٢. سورة الأنعام، آية ٩٢

باب صد و پنجم...... ۴۲۹ عرض کردم: گمانشان این است که چون پیامبر کتابت نمیدانستند به این اسم

خوانده شدند. در الله شدند.

امامطیلاً فرمودند: دروغ پنداشتهاند، از رحمت خدا دور باشند، این سخن کجا صحیح می باشد در حالی که خداوند در کتاب محکم خودش می فرماید:

هوالذي بعث في الاميّين رسولاً منهم يتلو عليهم آياته و يزكّيهم و يعلّمهم الكتاب والحكمة (اوست خدايي كه ميان عرب التي ديعني قومي كه خواندن و نوشتن نمي دانستند، پيغمبري بزرگوار از همان مردم برانگيخت تا بر آنان آيات وحي خدا را تلاوت كند و آنها را از لوث جهل و اخلاق زشت پاک سازد و شريعت كتاب آسماني و حكمت الهي بياموزد).

چگونه تعلیم دهد چیزی را که بلد نیست، به خدا سوگند رسول خدان الله به هفتاد و دو زبان می خواند و می نوشت یا فرمود: به هفتاد و سه زبان می خواند و می نوشت.

و امّا اینکه به آن حضرت اُمّی گفتند به خاطر این بودکه آن جناب از اهل مکّه بود و مکّه از امّهات و مهمترین شسهرها بـود و هـمین مـراد حـقّ عـزّوجلّ است کـه می فرماید:

**لینذر أمّالقری و من حولها** (و برای اینکه اهل مکه و حوالی و اطراف آنرا انذار کند).

**ددیث (۲)** 

محمّدبن الحسن ظلى مىگويد: سعدين عبدالله، از حسن بن موسى الخشاب، از على بن حسان و على بن اسباط و ديگران به طور مرفوع از حضرت ابى جعفر ظليًّة نقل كردهاند، راوى مىگويد: محضر امام ظليًّة عرض كردم: مردم گمان مىكنند رسول خداعيُّن به مىنوشتند و نه مىخواندند؟

حضرت فرمودند: دروغ میگویند، خدا لعنتشان کند، این حرف کجا صحیح میباشد با اینکه حقّ عزّوجلّ میفرماید: هوالذی بعث فیالامیین تا آخر پس چگونه مردم را تعلیم کتاب و حکمت میکرد با اینکه خواندن و نوشتن بلد نبود؟! راوی میگوید: عرضه داشتم: پس چرا حضرتش را اُمّی میخوانند؟

فرمود: چون منسوب به مکّه است و همین معنا مراد از فرموده حقّ تعالی است که می فرماید: لتنذر امّالقری الخ پس امّالقری مکّه است لذا به حضرت که منسوب به آن است گفته شده اُمّی. علل الشرايع / ج ١ ..... ٩٣٠ ....

٣\_حدثنا أحمدبن محمّدبن يحيئ العطار رحمه الله قال: حدثنا سعدبن عبدالله قال: حدثنا عبداللهبن عسامر عسن الرَّحـمٰن بن أبـي نجران، عـن يحيئ بن عمران الحلبي، عن أبيه عن أبي عبدالله الله قال: سئل عن قول الله عزَّوجلَّ:

(و أوحىٰ هذا القرآن لأنذركم به و من بلغ)<sup>(١)</sup> قال: بكلّ لسان. ا

٤ - حدثنا محمّدين الحسن رحمهالله قال: حدثنا سعدين عبدالله عن محمّدين الحسينين أبي الخطاب عن شريفين سابق التفليسي، عن الفضلين أبي قرّة عن أبي عبدالله الله في قول يوسف الله:

(اجعلني على خزائن الأرض إنّي حفيظ عليم). قال: حفيظ بما تحت يدي عليم بكلّ لسان.

٥- أبي رحمهالله قال: حدثنا سعدين عبدالله قال: حدثني معاويةين حكيم، عـن أحـمدين محمّدين أبـينصر، عـن بـعض أصـحابه، عـن أبيعبداللهﷺ قال:

كان ممّا مَنَّاللَّهُ عَرَّوجَلَّ عَلَى وَسُولَاللَّهُ عَلَى أَنَّهُ كان يقرأ ولا يكـتب، فلمّا توجّه أبوسفيان إلى أحدكتب العباس إلى النبيﷺ فجاءه الكتاب و هو في بعض حيطان المدينة، فقرأه، ولم يخبر أصحابه و أمرهم أن يدخلوا المدينة، فلمّا دخلوا المدينة أخبرهم.

۶ ـ حدَّثنا محمَّدين الحسن في قال: حدَّثنا سعدين عبدالله قال: حدَّثنا أحمدين محمَّدين عيسى، عن الحسينين سعيد و محمَّدين خالد البرقي، عن محمَّدين أبي عمير عن هشامين سالم،

١- سورة الاتعام، آية (١٩) - سورة يوسف، آية (٥٥)

| ۴۳۱ | صدو پنج | باب |
|-----|---------|-----|
|-----|---------|-----|

#### حديث (٣)

احمدین محمّدین یحیی العطّار رحمةالله علیه میگوید: سعدین عبدالله از عبداللهین عامر، از رحمنین ابینجران، از یحییین عمران حلبی، از پدرش، از حضرت ابی عبدالله اللله ، راوی میگوید: از امام اللله راجع به فرموده حقّ عزّوجلّ: و اوحی الی هذاالقرآن لأنذركم به و مَن بلغ (و وحی شده به من این قرآن تا شما و هركس كه خبر این قرآن به او رسد را بنرسانم). سؤال شد؟

> حضرت فرمودند: پیامبر اکرم ﷺ به هر زبانی می توانستند اندار کنند. **حدیث (۴)**

محمّدبن الحسن رحمةالله عليه مي گويد: سعدبن عبدالله، از محمّدبن حسين بن اب الحطاب، از شريف بن سابق تفليسي، از فضل بن اب قرة، از حضرت اب عبدالله طلي نقل كرده كه آن جناب در ذيل كلام يوسف طلي كه به عزيز مصر فرمود: اجعلني على خزائن الارض التي حقيظ عليم (مرا به خزينه دارى مملكت و ضبط دارايي كشور منصوب دار كه من در حفظ و دارايي و مورد صرف آن دانا و بصيرم) فرمودند: مقصود يوسف اين بودكه من حافظ آنچه زير دستم هست يوده و به هر زياني آگاه و عالم مي باشم.

### حديث (۵)

پدرم رحمةالله علیه فرمود: سعدین عبدالله از معاویةبن حکیم، از احمدبن محمّدین ابینصر، از برخی اصحابتش از حضرت ابی عبدالله الکلا نقل کرده که آن حضرت فرمودند:

از منّتهایی که حقّ تعالی بر رسول گرامی اسلام گذارده این بود که آن جناب میخواندند ولی نمی نوشتند، هنگامی که ابوسفیان به آخد متوجّه شد، عباس نامهای محضر مبارک پیامبر اکرم عَیَوَاله نوشت، نامه وقتی به حضرت رسید که در یکی از باغهای مدینه نزول اجلال داشتند، حضرت نامه را خوانده و به اصحابشان خبر ندادند فقط به آنها امر فرمودند که به مدینه داخل شوند، هنگامی که اصحاب یه مدینه وارد شدند حضرت آنها را از مضمون نامه خبر دادند.

حديث (۶)

محمّدین الحسن ﷺ میگوید: سعدین عبداللّه از احمدین محمّدین عیسی، از حسینین سعید و محمّدین خالد برقی از محمّدین ابیعمیر، از هشامین سالم، از علل الشرايع /ج ١ ..... ٢٣٢

عن أبي عبدالله ﷺ قال: كان النّبيﷺ يقرأ الكتاب ولا يكتب.

٧ ـ أبي إن قال: حدّثنا سعدبن عبدالله قال: حدّثنا أحمدبن محمّدبن عيسى عن أحمدبن محمّدبن أبي نصر، عن ابان بن عثمان، عن الحسن بن زياد الصّيقل قال: سمعت أباعبدالله يقول كان ممّا منّالله عزَّوجلَّ به على نبيّه تظليَّ أنّه كان أُمِياً لايكتب و يقرأ الكتاب.

٨ ـ حدَّثنا محمّدبن إبراهـيمبن إسحاق الطَّالقاني ظنى، قـال: حـدَّثنا أبو قـلابة أبوالعباس أحمدبن إسحاق الماذراني بـالبصرة، قـال: حـدَّثنا أبـو قـلابة عبدالملك بن محمّد، قال: حدَّثنا غانم بن الحسن السـعدي، قـال: حـدَّثنا مسلم بن خالد المكّي، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه في قال:

ما أنزل الله تعالىٰ كتاباً ولا وحياً إلاَّ بالعربيّة، فكان يقع فـي مسـامع الأنبياء عليهمالسّلام بألسّنة قومهم، وكان يقع في مسامع نبيّنا بالعربيّة، فإذا كلّم به قومه كلّمهم بالعربيّة، فيقع في مسامعهم بلسانهم، وكان أحـدنا لا يخاطب رسولاالله بأيّ لسان خاطبه إلاً وقع في مسامعه بالعربيّة، كلّ ذلك يترجم جبر ثيل الله عنه تشريفاً من الله عزَّوجلَّ له.

# باب 601

العلّة الّتي من أجلها سُمّي النّبيّ مَتَيَّاتُهُ محمّداً و أحمد و أباالقاسم و بشيراً و نديراً و داعياً و ماحياً و عاقباً و حاشراً و احيد و موقفاً و مقفّياً ١-حدثنا محمّدين علي ماجيلويه على قال: حدثنا عمّي محمّدين أبي القاسم، عن أحمدين ياب صد و ششم..... ۴۳۳ ..... ۴۳۳

حضرت ابیعبدالله الله نقل کرده که آن جناب فرمودند: پیامبر اکرم تورید ، مکتوب را قرائت می فرمودند ولی نمی نوشتند. **ددیت (۷)** 

پدرم این فرمود: سعدبن عبدالله، از احمدبن محمّدبن عیسی، احمدبن محمّدبن ابی نصر، از ابانبن عثمان، از حسنبن زیاد صیقل نقل کرده که گفت: از حضرت اباعبدالله این شنیدم که می فرمود: از منّتهایی که حقّ عزّوجلّ بر نبیّ مکرّمش نهاد این بود که وی را امّی قرار داد

يعني نمي نوشت ولي كتاب را مي خواند.

حديث (٨)

محمّدین ابراهیمین اسحاق طالقانی ﷺ میگوید: ابوالعبّاس احمدین اسحاق ماذرانی در یصره نقل نمودهاند ایـوقلابه عـبدالمـلکین محمّد از غـانمین حسن سـعدی از مسـلمین خـالد مکّـی، از حـضرت جـعفرین محمّدﷺ از پـدر بزرگوارشﷺ نقل کردند که فرمودند:

هیچ کتابی و هیچ وحیی از جانب خداوند تبارک و تعالی نازل نشد، مگر آنکه به زبان عربی می باشد وحی درگوش انبیاء علیهم السّلام به زبان قومشان واقع می شد و درگوش پیامبرﷺ به زبان عربی و وقتی آن حضرت با قوم خویش تکلّم می نمود، به زبان عربی سخن می فرمود پس درگوش ایشان تکلّم به زبان خودشان واقع می شد.

و بسا افراد با رسول خدا به هر زبانی که نکلم و خطاب میکردند در گوش آن جناب به زبان عربی واقع می شد و جهتش این بود که جبرئیل طلا سخن گوینده را به زبان عربی ترجمه میکرد و در سمع مبارک رسول خداعلیوا قرار می داد و این تشریفی بود از ناحیه خدای عزّوجل نسبت به وجود مبارک رسول خداعلیوا .

باب صدو ششم سز نامیده شدن نبی اکرمﷺ به محمّد و احمد و ابوالقاسم و بشیر و نذیر و داعی و ماحی و عاقب و حاشر و احید و موقف و مقفّی حدیث (۱) محمّدبن علی ماجیلویه ﷺ میگوید: عمویم محمّدبن ابیالقاسم، از احمدبن علل الشرايع / ج ١ ..... علي بن الحسين البرقي، عن عبدالله بن جبلة، أبي عبدالله، عن أبي الحسن علي بن الحسين البرقي، عن عبدالله بن جبلة، عن معاوية بن عمّار، عن الحسن بن عبدالله، عن آبائه، عن جدّه الحسن بن علي بن أبي طالب الله قال: جاء نفر من اليهود إلى رسول الله تتلله فسأله أعلمهم فيما سأله فقال: لأيً شيء سمّيت محمّداً و أحمد و أباالقاسم و بشيراً و نذيراً و داعياً؟

فقال النبيﷺ:

أما محمّد فإنّي محمود في الأرض، و أما أحمد فإني محمود في السماء، و أما أبو القاسم فإن الله عزَّوجلَّ يقسّم يوم القيامة قسمة النار، فمن كفر بي من الأوّلين والآخرين ففي النار، و يقسّم قسمة الجنّة، فمن آمن بي و أقـرَّ بنبوّتي ففي الجنّة، و أمّا الداعي فإنّي أدعو الناس إلى دين ربّي عزَّوجلَّ، و أمّا النذير فإنّي أُنذر بالنار من عصاني، و أمّا البشير فإنّي أُبَشَّر بالجنّة من أطاعني.

٢ ـ حدّثنا محمّدبن ابراهيمبن اسحق الطالقاني في قال: حدثنا احمدبن محمّدبن سعيد الكوفي قال: حدّثنا علىبن الحسنبن فضّال، عن ابيه، قال سألت اباالحسن في فقلت له: يُرَكُونُ

باب صد و ششم..... ۴۳۵ ..... ۴۳۵

ابیعبدالله، از ابی الحسن علی بن حسین یوقی، از عبدالله بن جبله، از معاویه بن عمّار، از حسن بن عبدالله، از پدرانش، از جدّش حسن بن علی بن ابیطالب الله الله حضرت فرمودند: چند نفر یهودی خدمت رسول خداعی الله رسیدند اعلم و دانشمندترین آنها پرسید:

برای چه به: محمّد و احمد و ابوالقاسم و بشیر و تذیر و داعی نامیده شده اید؟ نبی اکرم مُقْتِظُهُ فرمودند:

امّا به محمّد به خاطر آن است که در زمین محمود و ستوده می باشم و امّا به احمد به جهت آن است که در آسمان محمود و ستوده هستم و امّا به ابوالقاسم، برای این است که حقّ عزّوجلّ در روز قیامت قسمت و سهم دوزخ را تقسیم نموده و از خلق اوّلین و آخرین آنانکه به من کفر ورزیدهاند را سهم دوزخ قرار می دهد و قسمت و سهم بهشت را نیز تقسیم کرده آنانکه به من ایمان آورده و به نبوّتم اقرار نمودهاند را در بهشت قرار می دهد، و امّا به داعی جهتش آن است که من مردم را به دین پروردگارم عزّوجلّ دعوت می کنم و امّا به نذیر جهتش آن است که هر کس عصیان و نافرمانی مرا نماید او را از آتش جهنّم انذار کرده و می ترسانم، و امّا به بشیر سرّش آن است که هر کس مرا اطاعت کند او را به بهشت بشارت می دهم.

محمّدبن ابراهیمین اسحاق طالقانی ﷺ میگوید: احمدین محمّدین سعید کوفی، از علیین حسنین فضّال، از پدرش نقل کرده که گفت: از حضرت اباالحسن ﷺ سؤال کرده و محضرش عرضه داشتم: چراکنیه نبی اکرمﷺ ابوالقاسم قرار داده شده؟

حضرت فرمودند: زیرا آن جناب فرزندی داشتند به نام «قاسم» پس حضرت را مکنّیٰ به این نام نمودند.

راوی میگوید: عرضه داشتم: ای فرزند رسول خدا آیا من را شایسته میبینید که بیشتر توضیح دهید؟

حضرت فرمودند: بلی، آیا میدانی رسول خداعیی فرمودند: من و علی دو پدر این امّت هستیم؟ عرض کردم: آری فرمود: آیا می دانی رسول خداعییو پدر تمام امّت است و علی طیار در بین این امّت به منزله پیامبر فیو هم باشد؟ علل الشرايع /ج ١ فقلت: بلئ. قال: أما علمت أنّ عليّاً قاسم الجنّة والنار. قلت: بلئ. قال: فقيل له أبوالقاسم لانّه أبوقسيم الجنّة والنار. فقلت له: و ما معنىٰ ذلك؟ فقال: إنّ شفقة النّبي تَتَلَيُّا علىٰ أُمَّته شفقة الآباء على الأولاد. و أفضل أُمَّته عليّ عليّ لانَه وصيه و خليفته.

والإمام بعده،

فلذلك قالﷺ: أنا و علي أبوا هذه الأُمَّة، و صعد النبيﷺ المنبر، فقال: «من ترك ديناً أو ضياعاً فعلي والي، و من ترك مالاً فـلورثته» فصار بذلك أولى بهم من آبائهم و أُمَّهاتهم و صار أولى بهم منهم بأنفسهم، و كذلك أميرالمؤمنين الله بعده جرى ذلك له منل ما جرى لرسول الله الله؟

٣-حدثنا أبوالحسين محمّدين على بن الشاه قال: حدثنا أبوبكر محمّدين جعفرين أحمد البغدادي بآمد قال: حدثنا أبي قال: حدثنا أحمدين محمّدين جعفرين أحمد البغدادي بآمد قال: حدثنا أبي قال: حدثنا أحمدين السخت قال: حدثنا محمّدين الأسود الورّاق عن أيوبين سليمان، عن حفصين البختري، عن محمّدين حميد، عن محمّدين المنكدر، عن جابرين على محمّدين المنكدر، عن جابرين الساس بي خُلقه و خَلقه و سمّاني الله من فوق عرشه عشرة أسماء و بيّن الناس بي خلقه و حمّاني و بشرني على لسان كل رسول بعثه أسماء من الناس بي خُلقه و حمّاني و بشّرني على لسان كل رسول بعثه الناس بآد و الرواة السمي الناس بي خُلقه و حمّاني و بشّرني على لسان كل رسول بعثه أسماء من الناس بالذي الله من فوق عرشه عشرة أسماء و بيّن الله وصفي و بشّرني على لسان كل رسول بعثه الناس الله الماني الله المان من المان كل مسول الله الماني الله المان من الماني الله المان من الناس بي خُلقه و محمّدين و بشّرني على لسان كل رسول بعثه أسماء و السمي السماء و بيّن الله وصفي و بشّرني على لسان كل رسول السمي الله الماني الله المان كل مسولة السمي الله الماني و نشر و فحمي السان كل رسول الله الماني الله المان الله المان المان المان من الماني الله الماني الله الماني الله المان كل رسول الماني الله المان كل رسول الماني الله السماء و بيّن الله وصفي و بشّرني على لسان كل رسول الماني الله الماني الله المان كل رسول الماني الله الماني و نشر الماني الله الماني الله الماني الله الماني الله الماني و نشمر الماني الله الماني الماني

ب**اب صد و ششم**...... عرض کردم: آری.

حضرت فرمودند: آیا می دانی علی للے قاسم (تقسیم کنندہ) بھشت و دوزخ است؟

عرض کردم: آری.

فرمودند: پس به پیامبر مُؤَثِّقُهُ ابوالقاسم گفته شد زیرا با این بیان حضرتش پـدر تقسیم کننده بهشت و دوزخ بودند.

عرض کردم: معنای این عبارت چیست؟ متالله

فرمودند: شفقت و مهربانی نبی اکرم تَنَوَّلَوْ بر امّت همچون شفقت پدران بر اولاد است و افضل و برترین امّت حضرت علی علی است پس شفقت نبی تَنَوْ بر آن حضرت از مهربانیش نسبت به دیگران بیشتر است و پس از نبی اکرم تَنَوْ شفقت علی علی علی لی بر امت همچون شفقت پیامبر بر امّت می باشد چه آنکه آن حضرت وصی و خلیفه و امام بعد از پیامبر بوده پس باید همچون آن حضرت نسبت به امّت باشند فلذا پیامبر تَنَوَّ فرمودند: من و علی دو پدر این امّت هستیم و پیامبر بالای منبر رفته و فرمودند: کسی که از خود قرض یا عیالی باقی گذارد پس قرضش بر عهده من و ولایت بر عیالش با من است و کسی که از خود مالی به جاگذارد تعلق به ورثه اش دارد، سپس امام طنگ فرمودند:

پس نبیّ اکرم تَکَرَّشُ اولی به امّت است از پدران و مادرانشان به آنها حتی از خود آنها نسبت به خودشان نیز اولی می باشد، و ممچنین است امیرالمؤمنین تلکی بعد از پیامبر یعنی ایشان نیز اولی به امّت مستند از پدران و مادران و حتی خودشان نسبت به خودشان.

حديث (٣)

ابوالحسین محمّدین علیبن شاه میگوید: ابوبکر محمّدین جعفرین احمد بغدادی در شهر آمِد از پدرش از احمدین سخت، از محمّدین اسود ورّاق، از ایّوبین سلیمان، از حفصین بختری، از محمّدین حمید، از محمّدین منکدر، از جابرین عبدالله، نقل کرد که وی گفت رسول خدامَیَیَوَلَّهُ فرمودند:

من شبیهترین مردم به آدم بوده و ابراهیم ظلی از نظر تحلق (خوی) و خلق (آفرینش) شبیهترین مردم به من می باشد و حقّ تعالی از بالای عرش مرا به ده اسم موسوم نموده و وصف من را بیان کرده و هر رسولی را که مبعوث فرموده به زبان او مرا به قومش بشارت داده، و در تورات یادم کرده و نامم را نشر داده و در بین اهل

| f#x | ۱ | /ج | علل الشرايع |
|-----|---|----|-------------|
|-----|---|----|-------------|

وبث ذكري في أهل التوراة والإنجيل، و علّمني كتابه و رفعني في سمائه و شقَّ لي اسماً من أسمائه فسمّاني محمّداً و هو محمود، و أخرجني في خير قرن من أُمَّتي و جعل اسمي في التوراة أُحَيَّد فبالتوحيد حرّم أجساد أُمَّتي على النار و سمّاني في الإنجيل أحمد، فأنا محمود في أهل السماء، و جعل أُمَّتي الحامدين، و جعل اسمي في الزبور ماحي محى الله عرزَّوجلَّ بي من الأرض عبادة الأوثان، و جعل اسمي في القرآن محمّداً فأنا محمود في جميع القيامة في فصل القضاء، لا يشفع أحد غيري، و سمّاني في القيامة حاشراً يحشر الناس على قدمي و سمّاني الموقف أوقف الناس بين يدي الله عزَّوجلَّ، و سمّاني العاقب، أنا عقب النه بين، ليس بعدي رسول، و جعلني رسول الرحمة و رسول التوبة و رسول الملاحم والمقفّي، قفيت النبيين جماعة و أنا القيّم الكامل إلجامع، و منَّ عليَّ ربّي و قال لي:

يا محمّد صلَّىٰ الله عليك، فقد أرسلت كلّ رسول إلىٰ أُمَّته بسلسانها و أرسلتك إلى كلّ أحمر و أسود من خلقي، و نصر تك بالرعب الذي لم أنصر به أحداً، و أحللت لك الغنيمة، ولم تحلّ لأحد قبلك، وأعطيتك لك ولأمّتك كنزاً من كنوز عرشي فاتحة الكتاب و خاتمة سورة البقرة، و جعلت لك ولأمتك الأرض كلّها مسجداً و ترابها طهوراً وأعطيت لك ولأمّتك التكبير و قرنت ذكرك بذكري حتىٰ لا يذكروني أحد من أُمَّتك إلاً ذكرك مع ذكري فطوبيٰ لك يا محمّد ولأُمتك.

**باب 107** العلّة الّتي من أجلها قال الله عزَّوجلَّ لنبيّه ﷺ: فإن كنتَ في شَكِّ ممّا أَنْزَلْنَا إِلَيْك فَاسْأَلِ الَّدِينَ

| **• | باب صد و هفتم |
|-----|---------------|
|-----|---------------|

تورات و انجیل یاد و اسمم را منتشر و پراکنده نموده و کتابش را تعلیمم کرده و در آسمانش مرا بالا برده و از یکی از اسمانش نامی برایم مشتق فرموده پس مرا محمّد نامیده و خودش محمود می باشد، مرا در بهترین مردمان که اسّتم باشند برانگیخت، نامم را در تورات آخید قرار داد زیرا اجساد امّتم با یکتاپرستی بر آتش حرام می شوند و در انجیل اسمم را احمد معرّفی کرد چه آنکه در بین اهل آسمان من محمود و ستوده و امّتم را بهترین ستایشگر قرار داده است، و در زیور اسمم را ماحی آورده زیرا حقّ عزّوجل به واسطه من زمین را از عبادت بتها پاک و محو می نماید، و در قرآن نامم را محمّد گذارده زیرا در تمام مراحل و منازل قیامت من ستوده و محمود بوده و احدی غیر از من شفاعت نمی کند، و در قیامت اسمم حاشر است زیرا در روز حشر بر تمام خلائق مقدّم بوده و دیگران پشت سر من می باشند و نیز مرا موقف نام گذارد به ملاحظه اینکه مردم را در مقابل حقّ عزّوجل واقف و ایستاده قرار خواهم داد چنانچه نام دیگرم را عاقب گذارد به خاطر آنکه عقب و آخر تمام انبیاء بوده و بعد از من پیامبری نمی باشد، و مرا رسول توبه و آخر ایستاده قرار خواهم داد چنانچه نام دیگرم را عاقب گذارد به خاطر آنکه عقب و آخر تمام انبیاء بوده و بعد از من پیامبری نمی باشد، و مرا رسول تکه عقب و آخر تمام انبیاء بوده و بعد از من پیامبری نمی باشد، و مرا رسول رحمت و رسول توبه و مستم

من قیّم و کامل و جامع هستم، پروردگارم بر من منّت نهاد و فرمود: ای محمّد درود پروردگار بر تو، من هر رسول و فرستاده ای را با زبان اُمّت خودش به سوی آنها فرستاده و تو را بر هر سرخ و سیاهی از مخلوقاتم مبعوث کرده و با قرار دادن رعب در سیمایت کمکی به تو نمودم که احدی را چنین کمکی نکرده ام و غنیمت را بر تو مباح و حلال قرار دادم که بر احدی پیش از تو حلال نکرده بودم و به تو و امّتت گنجی از گنج های عرشم که سوره فاتحة الکتاب و آخرین آیه از سوره بقره باشد را عطاء نموده و برای تو و امّتت تمام زمین را محل سجده و خاک آن را طاهر و مطهّر قرار دادم، و به تو و امّتت تمام زمین را محل سجده و خاک آن را طاهر و مطهّر به طوری که احدی از امّت تو مرا یاد نمی کند مگر آنکه با آن تو را نیز یاد خواهد نمود پس خوشا به حال تو و امّت تو

> **باب صدو هفتم** مَسَرَّ إلَّهُ ما اينكه خداوند عزّوجل به پيامبرش عَلَيْنِوَالَّهُ فرمود: فان كنت في شكَ ممّا انزلنا اليك فاستل الّذين يقرءون الكتاب من قبلك

علل الشرايع /ج ١ ..... ٩ المرايع /ج ١

# يَقْرَؤنَ الْكِتابَ مِنْ قَبْلِكَ

١- حدّتنا المظفّر بن جعفر بن المظفّر العلويّ في قال: حدثنا جعفر بن محمّد بن مسعود عن أبيه قال: حدثنا علي بن عبدالله، عن بكر بن صالح، عن أبي الخير، عن محمّد بن حسان، عن محمّد بن عيسى، عن محمّد بن عام عن أبي الخير، عن محمّد بن حسان، عن محمّد بن عيسى، عن محمّد بن محمّد بن عيسى معن محمّد بن محمّد بن عيسى معن محمّد بن عن محمّد بن عيسى معن محمّد بن عن محمّد بن عيسى معن محمّد بن عن محمّد بن عيمى عن محمّد بن عن محمّد بن عن محمّد بن عيمى عن محمّد بن محمّد بن عيمى عن محمّد بن عيسى معن محمّد بن عن محمّد بن عيمى عن محمّد بن محمّد بن عيمى معن محمّد بن عيمى معن محمّد بن محمّد بن عيمى معن محمّد بن يصحب أسماعيل الدارمي، عن محمّد بن سعيد الاذخري، و كان محمّن يصحب يسحب الله عن محمّد بن علي الرضا أنّ موسى أخبره أنّ يحيى بن أكثم كتب إليه موسى بن محمّد بن علي الرضا أنّ موسى أخبره أنّ يحيى بن أكثم كتب إليه موسى بن محمّد بن علي الرضا أنّ موسى أخبره أنّ يحيى بن أكثم كتب إليه مسائل فيها، و أخبرني عن قول الله عزّوجلًا: (فإن كنت في يسأله عن مسائل فيها، و أخبرني عن قول الله عزّوجلًا: (فإن كنت في الله عن قول الله عزوجلًا: (فإن كنت في الله عن قبلك)<sup>(1)</sup>، مَن المخاط به الذي يقلي أليس قد شك فيما أنزل المخاط به الذي يقربه فعلى غيره إذا أن المخاط به غيره فعلى غيره إذا أنزل الكتاب؟ قال موسى: فسألت أخي على بن محمّد الله عن ذلك؟

قال: أمَّا قوله:

(فإن كنت في شكّ ممّا أنزلنا إليك فاسأل الذين يقرءون الكتاب من قبلك) فإنّ المخاطب بذلك رسولاالله ﷺ، ولم يكن في شكّ ممّا أنزل الله عزّوجلً، و لكن قالت الجهلة:

كيف لا يبعث إلينا نبيّاً منالملائكة. إنّــه لم يــفرق بــينه و بــين غــيره فيالاستغناء عنالمأكل والمشرب والمشي فــيالأسـواق، فأوحــىٰ اللّــه عزَّوجلَّ إلى نبيّهﷺ

(فاسأل الذين يقرءون الكتاب من قبلك) بمحضر منالجهلة. هـل يبعث الله رسولاً قبلك إلاَّو هو يأكل الطعام و يمشي فيالأسواق، ولك بهم أُســوة، و إنّـــما قـــال: و إن كـنت فــي شكّ ولم يـقل و لكــن ليـتبعهم

۱- سورة يونس، آبة (۹۴)

### حديث (1)

مظفرین جعفرین مظفّر علوی ای میگوید: جعفرین محمّدین مسعود از پدرش، از علی بن عبدالله، از بکرین صالح از ابی الخیر، از محمّدین حسان، از محمّدین عیسی، از محمّدین اسماعیل دارمی از محمّدین سعید اذخری، وی از مصاحبین موسی بن محمّدین علی الرضا بود و موسی به وی خبر دادکه یحیی بن اکثم نامه ای به او نوشت و از مسائلی چند پرسیده از جمله پرسید:

در آیه شریفه: فان کنت فی شك ممّا انزلنا الیك فاسٹل الذین یقرءون الکتاب من قبلك

(اگر در آنچه بر تو نازل کردهایم در شک هستی از پیشینیان خود یعنی علماء یهود و نصاری پرسش و سؤال کن) مخاطب کیست؟ اگر مخاطب نبی اکرم تُکَوَّلُهُ باشد به مقتضای آیه در آنچه خدا انزال فرموده ایشان شک و تردید نمودهاند و اگر مخاطب غیر حضرت باشد پس قرآن بر غیر آن جناب نازل شده است. موسی میگوید:

از برادرم على بن محمّد طليَّة راجع به اين مسئله پرسيدم، حضرت فرمودند: امّا فرموده حقّ تعالى: فان كنت فى شك الخ مخاطب در اين آيه شريفه رسول خداعَيَّق بوده و آن جناب در آنچه حقّ عزّوجل نازل فرموده شكّى نداشتند ولى جهّال مىگفتند: چرا خداوند از فرشتگان پيامبرى براى ما نمى فرستد چه آنكه بين ما و پيامبر (حضرت محمّد يَكَيَّوْهُ) از حيث احتياج به غذا و شراب و رفتن به بازار جهت رفع حوائج فرقى نيست و او امتيازى بر ما ندارد پس او نمى تواند پيامبر بوده و اطاعتش بر ما واجب باشد، خداوند عزوجل به نبيش يَكَيُوْهُ وحى فرمود كه در مضور اين جاهلين از علماء يهود و نصارى بپرس آيا پيش از تو خدا پيامبرى فرستاده كه طعام نخورد و آب نياشامد و جهت رفع نيازمندى هايش به بازار نرود يا تمام انبياء همچون ساير مردم به اين كارهاى معمولى و بشرى مبادرت داشته اند و تو هم به ايشان اقتداء نموده و همچون آنها مى باشى پس وجهى ندارد اين نوع شكالات را در خصوص تو ايراد نمايند.

و امّا اینکه حقّ تعالی فرمود: و ان کنت فی شك....با اینکه پیامبر اکرم عَلَیْوَلَهُ در آنچه به او نازل شده بود شک و تردید نداشت و قاعدةً بهجای آن باید کلمه «لکن» استعمال می شد یعنی حقّ تعالی می فرمود: ولکن اسئل الذین یقر ون ... جهنش آن علل الشرايع /ج ١ ..... ٢٢٢ كما قال لدﷺ فقل:

(تعالوا ندع أبنائنا و أبنائكم و نسائنا و نسـائكُم و أنـفسنا و أنفسكم ثمّ نبتهل فنجعل لعنةالله علىالكاذبين)<sup>(۱)</sup>

ولو قال تعالوا نبتهل فنجعل لعنةاللّه عليكم، لم يكونوا يجيبون للمباهلة، وقد عرف أنّ نبيّهﷺ مؤدّي عنه رسالته، و ما هو منالكاذبين، و كذلك عرف النبيّﷺ أنّه صادق فيما يقول، و لكن أحبّ أن ينصف من نفسه.

٢ ـ حدثنا محمّدبن الحسن في قال: حدثنا الحسين بن الحسن بن ابان، عن الحسين بن سعيد، عن حمّادبن عيسى، عن إبراهيم بن عمير رفعه إلى أحدهما في قول الله عزَّوجلَّ لنبيّه تَلَيَّة:

(فإن كنت في شكّ ممّا أنزلنا إليك فاسأل الذين يقرءون الكتاب من قبلك)، قال: قال رسولااللهﷺ لا أشكّ ولا أسأل.

# باب801

علة تسليم النبي ٩ على الصبيان ١ - حدثنا المظفرين جعفرين المنظفر العلوي السمر قندي ظلى، قال: حدثنا جعفرين محمّدين مسعود، عن أبيه أبي النصر محمّدين مسعود العياشي، قال: حدثنا علي بن الحسنين علي بن فضّال، قال: حدثنا محمّدين الوليد، عن العباسين هلال، عن علي بن موسى الرضائي، عسن أبيه موسى بن جعفر، عن أبيه جعفرين محمّد، عن أبيه محمّدين علي، عن أبيه علي بن الحسين، عن أبيه الحسين بن علي،

١. مورة آلعمران آية ( ٤١)

باب صد و هشتم ..... ۴۴۳

است که چون جاهلان چنین شکی داشتند برای تبعیت ظاهری از ایشان عبارت چنین ایراد شده چنانچه حقّ تعالی به رسول گرامیش در جای دیگر می فرماید: فقل تعالوا قدع ابناتنا الخ (پس بگو بیایید ما و شما با فرزندان و زنان خود به مباهله برخیزیم و بدین ترتیب دروغگویان را مورد لعن و نفرین حقّ عزّوجلّ قرار دهیم) اگر به جاهلین و کفّار گفته می شد: تعالوا نبتهل فنجعل لعنةالله علیکم هرگز به مباهله حاضر نمی شدند لذاکلام به صورت خطاب آورده نشد تا آنها به مباهله حاضر شوند والاً حقّ عزّوجلّ می دانست که پیامبرش رسالت او را اداء کرده و از کاذبین نیست و خود نبیّ اکرم می گوند به صادق بودن خویش واقف بود فقط به خاطر آنکه کفار مخرد نبیّ اکرم می کرده و به خانه انصاف آیند کلام به همانگونه که در قرآن ذکر شده ایراد گردیده است.

حديث (٢)

محمّدبن الحسن اللی میگوید: حسین بن حسن بن ایان، از حسین بن سعید، از حمّادبن عیسی<sup>(۱)</sup>، از ابراهیم بن عمیر حدیث را مرفوعاً از امام باقر یا امام صادق اللی نقل میکند.

در ذیل فرموده حقّ عزّوجلّ به نبیّ اکرم ﷺ: فان کنت فی شك ممّا انزلنا... امام ﷺ فرمودند: رسول خداقلیًا فرمودند: من در آنچه از جانب خدا به من نازل شده شک نداشته و از احدی هم سؤال نمیکنم.

> **باب صدو هشتم** سز سلام کردن نبی اکرم علیتراله بر کودکان حدیث (1)

مظفرین جعفرین مظفّر علوی سمرقندیﷺ میگوید: جعفرین محمّدین مسعود، از پدرش ابی النصر محمّدین مسعود عیاشی از علی بن الحسن بن علی بن فضّال از محمّدین ولید، از عبّاس بن هلال، از حضرت علی بن موسی الرّضاظيًّة، از پدر بزرگوارش موسی بن جعفر، از پدر بزرگوارش جعفرین محمّد، از پدر بزرگوارش محمّدین علی، از پدر بزرگوارش علی بن الحسین از پدر بزرگوارش حسین بن علی،

۱. حمّادین عیسی جهنی بصری ثقه و صدوق است، مرحوم علامه در خلاصة میفرماید: کشّی فرموده: اصحاب اجماع دارند که اخبار منقول از ناحیه ایشان جملگی صحیح است و به اصطلاح وی را از اصحاب اجماع میشمرند. علل الشرايع /ج ١ ..... ٢ ٢٢٠

عن أبيه علي بن أبي طالب عليهم السّلام قال: قال رسول الله ﷺ: خمس لا أدعهنّ حتىٰ الممات: الأكل على الحضيض مع العبيد، و ركوبي الحمار مؤكفاً، و حلبي العنز بيدي، ولبس الصوف، والتسليم على الصبيان؛ ليكون ذلك سُنَّة من بعدي.

# باب 109

العلّة الّتي من أجلها سُمّي النّبيّ يَنْتَقَلُهُ يتيماً ١ - حدّثنا أحمدبنالحسن القطّان قال: حدّثنا أحمدبن يحيىٰين زكريّا القطّان، قال: حدّثنا بكربن عبداللّٰهبن حبيب، قال: حدّثنا تميمبن بهلول عن أبيه، عن أبي الحسن العبدي، عن سليمانبن مهران، عن عبايةبن ربعي. عن ابن عباس، قال: سأل عن قول الله:

(ألم يجدك يتيماً فآوىٰ)<sup>(١)</sup>، قال: إنّما سُمّي يتيماً؛ لأنّه لم يكن له نظير على وجه الأرض منالأوّلين والآخرين، فقال الله عزَّوجلَّ مـمتنًا عـليه نعمة:

(أَلَمْ يَجِدْكَ يَتَيْمَاً) أي وحيد لا نظير لك، فآوى إليك الناس و عرّفهم فَضْلَك حتَّىٰ عرفوك، و وجدك ضالًا يقول منسوباً عند قومك إلى الضلالة فهداهم بمعرفتك و وجدك عائلاً يقول فقيراً عند قومك يقولون: لا مال لك فأغناك الله بمال خديجة، ثم زادك من فضله، فجعل دعائك مستجاباً حتّىٰ لو دعوت على حجر أن يجعله الله لك ذهباً لَنَقَلَ عَيْنَه إلى مرادك، و أتاك بالطعام حيث لا طعام، و أتاك بالماء حيث لا ماء، و أغاثك بالملائكة حيث لا مغيث، فاظفرك بهم على أعدائك.

١. سورة الضحيٰ. آية (٢)

ياب صد و نهم ..... ۴۴۵ ..... ۴۴۵ ....

از پدر بزرگوارش علی بن ابی طالب علیهم السّلام، حضرت فرمودند: رسول ترایی خداعیش فرمودند: پنج چیز را تا وقت مردن ترک نمیکنم: غذا خوردن با بندگان روی زمین، سوار شدن روی درازگوش پالاندار، دوشیدن شیر بز با دست خودم، پوشیدن لباس پشمی، سلام نمودن بر کودکان تا بعد از من سنّت باشد.

**باب صدو نهم** سز نامیدن نبی اکرم تیکیونام به یتیم حدیث (۱)

احمدبن الحسن القطان میگوید: احمدین یحییبن زکریا قطان از بکربن عبداللهبن حبیب از تمیمبن بهلول از پدرش از ابیالحسن العیدی، از سلیمانبن مهران، از عبایةبن ربعی، از ابن عبّاس نقل کرده که وی گفت: از آیه شریفه: **الم یجدك یتیماً فاوی** (آیا تو را یتیم نیافت پس مکان به تو داد)

پرسیده شدم و گفتم: پیامبرطَّیْشِار را از این جهت یتیم گفتند که روی زمین از بدو خلقت تا انقراض عالم برای آن سرور نظیر و مانندی یافت نشد و نخواهـد شـد، خداوند عزّوجلّ در مقام امتنان بر پیامبر اکرم در قرآن فرموده:

الم یجدك یتیما مقصود از (یتیم» وحید و تنهایی است كه نظیر و همانند نداشته باشد بنابراین معنای آیه چنین می شود: آیا نیافت حقّ عزّوجلّ تو را بی همتا و بی نظیری، فآوی الیك النّاس پس جا داد و متمایل نمود مردم را به سوی تو و فضل و كمال تو را به ایشان شناساند تا تو را شناختند، و وجدك ضالاً یعنی و یافت حقّ تعالی تو را كم شده نزد قومت كه به واسطه نشناختند كمراه و متحيّر مانده بودند پس تو را به ایشان شناساند و بدین وسیله آنها را هدایت كرد، و وجدك عائلاً و یافت پس تو را به ایشان شناساند و بدین وسیله آنها را هدایت كرد، و وجدك عائلاً و یافت باری تعالی تو را نزد قومت فقیر یعنی قوم تو می گفتند كه تو مال و دارایی نداری پس زیاده كرد و دعایت را مستجاب نمود حتی كار را به جایی رساند كه اگر دعاء می كردی سنگ را خدا برای تو طلاكند حقّ تعالی ماهیت سنگ را طبق مراد تو تغییر می داد و طلا می كرد و نیز در جایی كه طعام و آب نبود به تو طعام و آب می رساند و در جایی كه پناه دند شناسانه و می هم و آب نبود به تو طعام و آب می رساند و در جایی كه پناه دند اشتی به وسیله فر شتگان پناهت داد و بدین وسیله تو را بر در ماین که پناه دهنده نداشتی به وسیله فر تكانی یا هم و كرم و آب می رساند و علل الشرايع /ج ١ ..... ٩ علل الشرايع /ج ١

# **باب ١٥** العلّة التي من أجلها أيتم الله عزَّوجلَّ نبيّه عَلَّقَ ١ ـ حدّثنا حمزةبن محمّد العلوي في قال: حدّثنا أبوالعبّاس أحمدبن محمّد الكوفي، عن عليّبن الحسنبن علي بن فضّال، عن أخيه، عن أحمدبن محمّدبن عبدالله بن مروان، عن ابن أبي عمير، عن بعض أصحابه، عن أبي عبدالله في قال: إنّالله عزَّوجلَّ أيتم نبيّه يَنْهَ الثلاّ يكون لأحد عليه طاعة.

## **باب 111**

العلّة الّتي من أجلها لم يبق لرسول الله ﷺ ولد ١ - أخبرنا علي بن حاتم القرويني فيما كتب إليَّ قال: أخبرنا القاسم بن محمّد، قال: حدّثنا حمدان بن الحسين عن الحسين بن الوليد، عن عبدالله بن حماد، عن عبدالله بن سنان، عن أبي عبدالله ﷺ قال: قلت له: لأيَّ عِلَّةٍ لم يبق لرسول الله تي ولد؟ قال: لأنَّ الله عزَّوجلَّ خلق محمّداً تي نبيّاً، و عليّاً ﷺ وصيّاً، فلوكان لرسول الله ولد من بعده لكان أوليٰ برسول الله تي من أسير السور الله قلي فكانت لا تثبت وصيّة أمير المؤمنين ﷺ.

## **باب 112**

علّة المعراج

باب صدو دهم سر این که حق تعالی نبی اکرم تَلَیَّوْلَهُ را یتیم نمود حدیث (۱) حمزة بن محمّد علوی تلف می گوید: ابو العبّاس احمد بن محمّد کوفی، از علی بن حسن بن علی بن فضّال<sup>(۱)</sup> از برادرش، از احمد بن محمّد بن عبدالله بن مروان، از ابن ابی عمیر، از برخی از اصحابش، از حضرت ابی عبدالله طلی نقل کرده که آن جناب فرمودند: خداوند عزّوجل نبی گرامبش تَلَیْوْلُهُ را یتیم نمود تا احدی بر او حقّ نداشته که طاعت وی بر آن حضرت لازم باشد.

> **باب صد و یاز دهم** سز اینکه برای رسول خداعلیتراند **حدیث (۱)**

على بن حاتم قزوينى در مكتوبى كه بهمن نوشته فرموده: قاسم بن محمّد، از حمدان بن حسين، از حسين بن وليد از عبدالله بن حمّاد، از عبدالله بن سنان<sup>(٢)</sup>، از حضرت ابى عبدالله لليلا نقل كرده، وى مى گويد: محضر مبارك امام لليلا عرضه داشتم: سرّ اين كه براى رسول خداقيَّنَالَهُ فرزند پسر باقى نماند چه بود؟ حضرت فرمودند: براى اين كه خداوند عزّوجل حضرت محمّد عَيَنَوَلَهُ را پيامبر آفريد و على لليلا را وصيّ آن حضرت قرار داد حال اگر رسول خدا صاحب پسر مى شدند آن پسر از اميرالمؤمنين لليلا به رسول خدا سزاوارتر مى شد درنتيجه او را بايد وصيّ پيامبر مى گردانيد و بدين ترتيب وصايت حضرت اميرالمؤمنين لليلا ثابت نمى گشت.

> **باب صدو دوازدهم** سرز معراج پیامبر اکرمعینیوال

۱. وی از فقها، اصحاب امامیّه بوده و ثقه میباشد ولی معالاسف فطحی المذهب است ۲. عبداللّهبن سنان بن طریف مولی بنیهاشم وی کوفی و ثفه و جلیلالفدر بوده و طعنی بر او نمیباشد وی از حضرت امام صادقالیًا: روایت میکند و برخی فرمودهاند از امام کاظملیًا: نیز روایت کرده ولی این کلام تابت نیست.

| ۴۴۸ | /ج ۱ | فلل الشرايع |
|-----|------|-------------|
|-----|------|-------------|

١ ـ حدّثنا محمّدبن أحمدبن السناني و عليبن أحمدبن محمّد الدقّاق والحسينين إبراهيمين أحمدين هشام المؤدب و علىين عبدالله الورّاق رضيالله عنهم قالوا: حدثنا محمّدين أبيعبدالله الكوفي الأسيدي. عين موسىبن عمران النخعي، عن عمَّه الحسينبن يزيد النوفلي، عن عـلىبن سالم، عن أبيه عن ثابت بن دينار، قال: سألت زين العابدين على بن الحسين بن على بن أبي طالب الله عن الله جلُّ جلاله: هل يوصف بمكان؟ فقال: تعالىٰ عن ذلك. قلت: فَلمَا أَسْرِي بِنبِيَّه محمّد ﷺ إلى السماء؟ قال: ليريه ملكوت السماوات و ما فيها من عجائب صنعه و بدائع خلقه. قلت: فقول الله عزُّوجلَّ: (ثُمَّ دنيٰ فتدلَّىٰ فكان قاب قوسين أو أدنيٰ)؟ قال: ذاك رسول الله ﷺ دنا من حجب النور، فرأى ملكوت السماوات ثم تدَّليْ تَبْلِيُّ فنظر من تحته إلى ملكوت الأرض. حتى ظنَّ أنَّه في القـرب منالأرض كقاب قوسيل أو أدني. ٢ \_ حدَّثنا الحسين بن إبراهيم بن أحمد بن هشام المؤدب و عملي بن عبدالله الورّاق و أحمد بن ريادين جعفر الهمداني رضي الله عنهم قالوا: حدثنا علىبن إبراهيمبن هاشم، عن أبيه، عن يـحييٰبن أبـيعمران، و صالحبن السندي، عن يونسبن عبدالرحـمٰن، قـال:قـلت لأبـىالحسـن موسىبن جعفر ﷺ: لأيّ علَّة عرج اللَّه بــنبيَّهﷺ إلىالسَّــماء و مــنها إلى

سدرة المنتهىٰ و منها إلى حجب النّور و خاطبه و نـاجاه هــناك واللّــه لا يوصف بمكان؟

فقال: إنّاللّه لا يوصف بمكان ولا يجرئ عليه زمان، ولكنّه عـزَّوجلَّ أراد أن يشـرّف بــه مـلائكته و سكّــان ســماواتــه

### حديث (۱)

محمّد بن احمد بن سنانی و علی بن احمد بن محمّد دقّاق و حسین بن ابراهیم بن احمد بن هشام مؤدّب و علی بن عبدالله ورّاق رضی الله عنهم فرموده اند: محمّد بن ابی عبدالله کوفی اسدی، از موسی بن عمران نخعی از عمویش حسین بن بزید نوفلی، از علی بن سالم، از پدرش، از ثابت بن دینار، وی میگوید: از حضرت زین العابدین علی بن حسین بن علی بن اسی طالب علیهم السّلام سوّال کردم: آیا خداوند عزّوجل موصوف به مکان می شود یعنی آیا می توانیم بگوییم: در مکانی هست؟

حضرت فرمودند: خدا منزّه از آن است. عرض کردم: پس برای چه پیامبرش تَکَوَّلَهُ را به آسمان سیر داد؟ حضرت فرمودند: تا به او ملکوت آسمانها و مصنوعات عجیب و مخلوقات بدیعش را نشان دهد.

عرض کردم: مقصود و مراد از این کلام الهی چیست که می فرماید: تُمَّ دَنی فَتَدَلِّیٰ فَکاٰنَ قَابَ قَوْسَیْنِ أَوْ اَدْنیٰ (سپس نزدیک آمد و بر او نازل گردید به نزدیکی دو کمان یا نزدیک تر از آن)

حضرت فرمودند: مقصود از فاعل دنی، رسول خدامی است چه آنکه آن حضرت نزدیک به حجابهای نور شده و ملکوت آسمانها را دیدند سپس سرازیر شده و از پائین به ملکوت زمین نگریسته بهقدری خود را نزدیک زمین دیدند که گویا همچون قاب قوسین او ادنی یعنی خود را به نزدیکی دو کمان یا نزدیکتر از آن نسبت به زمین مشاهده فرمود.

### حديث (٢)

حسینین ابراهیمین احمدین هشام مؤدب و علیین عبدالله ورّاق و احمدین زیادین جعفر همدانی رضیالله عنهم فرمودند:

على بن ابراهيم بن هاشم، از پدرش، از يحيى بن ابى عمران و صالح بن سندى، از يونس بن عبدالرحمن نقل كرده كه گفت: محضر ابى الحسن موسى بن جعفر المَوَلَّكُلُّ عرض كردم: براى چه خداوند متعال پيامبرش تَكَلِّلُهُ را به آسمان عروج داد و از آنجا به سدرة المنتهى و از آنجا به حجاب هاى نور برده و در آنجا حضرت با خداى متعال مناجات نمود در حالى كه حقّ تعالى در مكان نيست؟

حضرت فرمودند: خداوند در مکان نبوده و آفات زمان نیز بر او نمیگذرد ولی در عین حال حقّ عزّوجلّ خواست به واسطه پیامبرش فرشتگان و ساکنین آسمانها را

| لشرايع /ج ۱ ۴۵۰                                               | علل ا |
|---------------------------------------------------------------|-------|
| رمهم بمشاهدته و یریه من عجائب عظمته، ما یخبر به بعد هبوطه، و  |       |
| ذلك على ما يقوله المشبُّهون سبحاناللُّه و تعالىٰ عمَّا يصفون. | ليس   |

# **باب ١١٣** العلّة الّتي من أجلها لم يسأل النّبِيّ ﷺ ربّه عزَّوجلَّ التّخفيف عن أمّته من خمسين صلاة حتّىٰ ساله موسى والعلّة الّتي من أجلها لم يسأل التّخفيف عنهم من خمس صلوات

١ حدّثنا محمّدبن محمّدبن عصام الله قال: حدّثنا محمّدبن يعقوب قال: حدّثنا علي بن محمّدبن سليمان، عـن اسـماعيل بن إبـراهـيم، عـن جعفر بن محمّد التّميمي عن الحسين بن علوان، عن عـمروبن خـالد، عـن زيد بن علي الله، قال: سألت أبي سيّد العابد ين الله فقلت له: يا أبة أخـبرني عن جدّنا رسول الله تيكل لمّا عـرج بـه إلى السـماء و أمـره ربّـه عـزَّوجلَّ بخمسين صلاة، كيف لم يسأله التّخفيف عن أُمَّته، حتى قال له موسى بن عمران: ارجع إلى ربّك فاسأل التّخفيف، فإنَّ أُمَّتك لا تطيق ذلك.

فقال: يا بُنيّ إنّ رسولاللّهﷺ كان لا يقترح علىٰ ربّـه عـزَّوجلَّ، ولا يراجعه في شيء يأمره به، فلمّا سأله موسىﷺ ذلك، فكان شفيعاً لأُمَّته إليه لم يجز له ردّ شفاعة أخيه موسىٰ، فرجع إلى ربّـه فسأله التـخفيف إلى أن ردَّها إلى خمس صلوات.

قال: قلت له: يا أبة فَلِمَ لا يرجع إلى ربّه عزَّوجلَّ و يسأله التخفيف عن خمس صلوات، وقد سأله موسىﷺ أن يرجع إلى ربّه و يسأله التخفيف؟ فقال له: يا بُنَيّ أرادتَﷺ أن يـحصل لأُمَـته التَـخفيف مع أجـر خـمسين صلاة. باب صد و سیزدهم ..... ۴۵۱ .... ۴۵۱

شرافت داده و با مشاهده آن حضرت مکرّم شوند و نیز غرضش آن بـود کـه عجائب عظمت قدرتش را در حضرت نشان دهد تا پس از هبوط و نزول به زمین از آنها برای اهل زمین خبر دهد و این معنا بر طبق مقاله باطلی که اهل تشبیه دارند نمی باشد و خدا از آنچه ایشان توصیف میکنند منزّه و مبرّا است.

> باب صدو سیزدهم سز اینکه پیامبر اکرم ﷺ از پروردگار عزّوجل تقاضا نکرد که نمازهای پنجاه گانه را برای امّت کاهش دهد تا حضرت موسی ﷺ از خدا آنرا درخواست نمود و علّت اینکه چرا از پروردگار تقاضا نکرد نمازهای پنجگانه را تخفیف دهد حدیث (۱)

محمّد بن محمّد بن عصام تلك می گوید: محمّد بن یعقوب از علی بن محمّد بن سلیمان، از اسماعیل بن ابراهیم، از جعفر بن محمّد تمیمی، از حسین بن علوان، از عمروین خالد از زید بن علی طلید نقل کرده که گفت: محضر پدرم سیّدالعابد بن ظلیلا عرض کردم: پدر، مرا از جدّمان رسول خداعتَ الله خبر ده وقتی حضرتش را به آسمان بردند و پروردگارش عزّوجل او را مأمور به پنجاه نماز فرمود چرا از پروردگار تقاضا نکرد که این نمازها را برای امّتش کاهش دهد مگر موقعی که موسی بن عمران به حضرتش عرض کرد: از خدای متعال بخواه که آنها را کاهش دهد چه آنکه ایشان طاقت آن را ندارند؟

حضرت فرمودند: فرزندم، رسول خداعی استداء و بدون تقاضای کسی از پروردگارش درخواستی نمی فرمود و نسبت به تکلیفی که به آن امر می شد خواستار تجدیدنظر در آن نمی گشت منتهی وقتی موسی این از آن جناب خواست که حقّ تعالی متقاضی تخفیف گردد و بدین ترتیب شفیع این امّت گردید حضرت نتوانست شفاعت وی را نادیده گیرد لذا به پروردگارش رجوع کرد و از ساحت ربوبی تقاضای تخفیف نموده و خواستار شد که پنجاه نماز به پنج تا کاهش یابد.

زید می فرماید: محضر امام طلی عرض کردم: پیدر، چرا رسول خداغی از پروردگار عزّوجل رجوع نکرد و از او نخواست که پنج نماز را تخفیف بدهد با این که جناب موسی طلی از حضرتش درخواست نقاضای این تخفیف را نمود؟ حضرت فرمودند: پسرم، نبی اکرم علیک خواسته اش این بود که در عین حاصل علل الشرايع /ج ١ ...... ٢٥٢ يقول الله عزَّوجلَّ: مَنْ جاءَ بِالْحَسَنَة فَلَهُ عَشْرُ أَمثالها)(') ألا ترى أنَّهﷺ لمّا هبط إلىالأرض نزل عليه جبر ثيل الله فقال:

يا محمّد إنّ ربّك يقرؤك السّلام و يقول: إنّها خمس بخمسين ما يبدّل القول لديَّ و ما أنا بظلّام للعبيد.

قال: فقلت له: يا أبة أليس الله تعالىٰ ذكره لا يوصف بمكان؟ قال: تعالىٰ الله عن ذلك علوّاً كبيراً.

قلت: فما معنىٰ قول موسىٰ ﷺ لرسولالله ارجع إلى ربِّك؟

فقال معناه: معنىٰ قــول إبـراهــيمﷺ إنــي ذاهب إلى ربّــي سيهدين.

و معنىٰ قول موسى و عَجِلْتُ إِلَيْكَ رَبَّ لِتَرْضَىٰ <sup>(٢)</sup>، و معنىٰ قوله عزَّوجلَّ ففروا<sup>(٦)</sup> إلى اللَّه، يعني حجوا إلى بيتاللَّه، يا بني إنّالكعبة بيتاللَّه فـمن حجّ بـيتاللَّـه فـقد قصد إلى اللَّـه، والمساجد بيوتاللَّه فمن سعىٰ إليها فقد سعىٰ إلى اللَّه، و قصد إليه، والمصلّي مادام في صلاته فـهو واقـف بـين يـدي اللَّـه جلَّجلاله، و أهل موقف عرفات هم وقوف بين يدي اللَّه عزَّوجلَّ و إنّاللَّه تعالىٰ بقاعاً في سماواته فمن عرج به إلى بقعة مـنها فـقد عـرج بـه إليه

۱- سورة الانعام، آية (۱۶۰)
۲- سورة طه آية (۸۴)
۳- سورة الذاريات آية (۵۰)

| for | • | با <i>ب صد</i> و سیزده |
|-----|---|------------------------|
|-----|---|------------------------|

شدن تخفیف، اجر پنجاه نماز نصیب امّت بشود و این عملی نمی شد مگر به این که امّت پنج نماز را در شبانه روز بخوانند تا به مقتضای فرموده حقّ عزّوجلّ: من جاء بالحسنة فله عشر امثالها (کسی که یک عمل نیک بجا آورده ده برابر اجر به وی داده می شود) ثواب پنجاه نماز عائدشان بشود لذا بعد از حصول تخفیف اوّل و کاهش یافتن پنجاه نماز به پنج نماز دیگر جا نداشت که حضرت از حقّ تعالی خواستار کاهش بعدی و تخفیف دوّم بشود و شاهد بر این گفتار آن است که: وقتی رسول خداعَیَوَالهٔ از معراج به زمین آمدند جبرئیل الیّلاً محضر مبارکش عرضه نواب آن بهجای ثواب آنها چه آنکه غرض من این بود که ثواب پنجاه نماز را به نشده و همچنان به قوّه خود باقی است و چون بندگان به این ثواب محتاج هستند و نشده و همچنان به قوّه خود باقی است و چون بندگان به این ثواب محتاج هستند و از طرفی طاقت آوردن پنجاه نماز را ندارند من به آنها ظلم و ستم نکرده بلکه با آوردن پنج نماز همان ثواب پنجاه تماز را به ایشان می دهم.

زید می فرماید: محضر امام اللہ عرضه داشتم: پدر، مگر نه این است که حقّ تعالی موصوف به مکان نمی شود؟

حضرت فرمودند؛ بلي، خدا منزَّه است از اين اوصاف.

عرض کردم: پس معنای کلام جناب موسی طلی به رسول خداغیواله که عرض کرد: بهسوی پروردگارت برگرد، چیست؟

حضرت فرمودند: معناي آن معناي كلمات ذيل مي باشد:

الف: جناب ابراهیمنایی فرمود: من به سوی پروردگارم رفته و بهزودی او مرا راهنمایی میکند.

ب: جناب موسی فرمود: تعجیل کردم بهسوی تو ای پروردگار تا خشنود شوی. ج: حقّ عزّوجلّ می فرماید: پس بهسوی خدا بگریزید یعنی قصد بیت اللّه نمایید، فرزندم کعبه بیت اللّه است، پس کسی که قصد بیت اللّه را نماید در واقع قصد خدا را نموده چنانچه مساجد بیوت اللّه هستند و هرکسی که بهسوی مساجد رود در حقیقت بهسوی خدا رفته است و نمازگذار مادامی که در نماز است در مقابل خدا جلّ جلاله ایستاده و کسانی که در عرفات وقوف میکنند حقیقتاً در مقابل خدای عزّوجلّ واقف هستند و خدای متعال در آسمانها بقاع و امکنه ای دارد و کسی که به یکی از این بقاع عروج کند، به سوی حقّ تعالی عروج نموده و شاهد بر این گفتار علل الشرايع /ج ١ ...... ألا تسمع الله عزَّوجلَّ يقول: (تعرج الملائكة والروح إليه)<sup>(١)</sup>. و يقول في قصّة عيسىﷺ: (بل رفعه الله إليه)<sup>(٢)</sup> و يقول عزَّوجلَّ: و إليه يصعد الكلم الطيب والعمل الصالح يرفعه<sup>(٣)</sup>.

## **باب 114**

علة هحبة النبي عَنَيْنَ لعقيل بن أبي طالب حُبّين ١ - حدثنا أبو محمّد الحسن بن محمّد بن يحين بن الحسن بن جعفر بن عبيدالله بن الحسين بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب الله قال: حدثني جدّي يحين بن الحسن، قال: حدثني إبراهيم بن محمّد بن يوسف الفريا بي المقدّسي قال: حدثنا علي بن الحسن، عن إبراهيم بن رستم عن أبي حمزة السكري عن جابر بن يزيد الجعفي عن عبدالرّحن بن ساباط قال: كان النبي تلكه يقول لعقيل:

إِنِّي لأحبِّكَ يا عقيل حبِّين حبًّا لك وحبًّا لحبّ أبي طالب لك.

العلة التي من أجلها كان رسول الله تَتَوَالُهُ العلة التي من أجلها كان رسول الله تَتَوَالُهُ يحبّ الدراع أكثر من حُبّه لسائر أعضاء الشاة ١ ـ حدّثنا محمّدين الحسن رحمه الله قال: حدّثنا محمّدين يحييٰ العطّار عن محمّدين أحمد، عن عليّين الرّيّان، عن عبيدالله بن عبدالله الواسطي، عن واصل بن سليمان، أو عن درست يرفعه إلى أبي عبدالله الله قال: قلت له: لِمَ كان رسول الله تَشْ يحبّ الذّراع أكثر من حبّه لسائر أعضاء الشّاة؟ قال: فقال: لأنّ آدم قرب قرباناً عن الأنبياء من ذريّتُه،

- ١- سورة المعارج آية (٢) ٢- سورة النساء آية (١٥٨)
  - ٣- سورة الفاطر آية (١٠)

**باب صد و چهاردهم** سز اینکه نبی اکرممَلِیَّبِیلَّهُ نسبت به عقیل بن ابیطالب دو محبّت داشتند حدیث (1)

ابومحمد حسن بن محمد بن یحیی بن حسن بن جعفر بن عبیدالله بن حسین بن علی بن حسین بن علی بن ابی طالب فرموده: جدّم یحیی بن حسن از ابراهیم بن محمد بن یوسف فریابی مقدسی از علی بن حسن، از ابراهیم بن رستم از ابو حمزه سکری از جابر بن یزید جعفی از عبدالرحمن بن ساباط، وی میگوید: نبی اکرم می از به عقیل می فرمودند: من از دو جهت تو را دوست می دارم: الف: به جهت خودت که دوست داشتنی هستی. ب: به جهت این که ابو طالب طال تو را دوست دارد.

**باب صدو بانزدهم الک** سز اینکه رسول خداعلینیوند تناول از کتف گوسفند را از سایر اعضاء بیشتر دوست میداشت حدیث (۱)

محمّدبن الحسن رحمةالله علیه میگوید: محمّدبن یحیی عطّار، از محمّدبن احمد، از علیبن ریّان، از عبیداللهبن عبدالله واسطی از واصلبن سلیمان یا از دُرست نقل کرده که وی حدیث را بهطور مرفوع از امام صادق المُثلاً حکایت نموده، وی میگوید: محضر مبارک امام المُثلاً عرضه داشتم: چرا رسول خدامَیَیَوَلهٔ کتف گوسفند را از سایر اعضائش بیشتر دوست میداشت؟ حضرت فرمودند: به خاطر آنکه آدم المُثلاً از طرف پیامبرانی که از ذریّه او بودند علل الشرايع /ج ١ ..... ٢٥٦ فسمّي لكلّ نبيّ عضواً. و سمّى لرسول اللَّهﷺ الذّراع، فعن ثَمّ كان يحبّ الذّراع و يشتهيها و يحبّها و يفضلها. ٢ - و في حديث آخر انّ رسول اللَّهﷺ كـان يـحبّ الذّراع لقـريها من المرعىٰ و بعدها من المبال.

## باب 116

العلّة الّتي من أجلها سمّي الأكرمون علىالله تعالىٰ محمّداً و عليّاً و فاطمة والحسن والحسين صلواتالله عليهم

١-حدَّتنا أبونصر أحمدين الحسينين أحمدين عبيد النيسابوري المرواني بنيسابور، و ما لقيت أنصب منه قال: حدثنا محمّدين إسحاق بن إسراهيمين مهران السراج قـال: حـدثنا الحسنين عرفة العدي، قال: حدثنا وكيمين الجراح، عن محمّدين إسرائيل، عن أبي صالح، عن أبيذر رحمه الله قال: سمع ترسول الله تتلك و هو يقول: خلقت أنا و علي بن أبي طالب من نور واحد نسبّح الله يمنة المرش قبل أن يخلق آدم بالني عام، فلمّا أن خلق الله آدم جعل ذلك نور واحد نسبّح الله يمنة المرش قبل أن يخلق آدم بالني عام، فلمّا أن خلق الله آدم جعل ذلك نور واحد نسبّح الله يمنة المرش قبل أن يخلق آدم بالني عام، فلمّا أن خلق الله آدم جعل ذلك النور في صلبه، ولقد همَّ بالخطيئة و نحن في صلبه، ولقد همَّ بالخطيئة و نحن في صلبه، ولقد ركب نوح في السفينة و نحن في صلبه، ولقد قدف إبراهيم في النار و نحن في صلبه، ولقد ينتل النور في صلبه، ولقد عمَّن أنهي عام، فلمّا أن خلق الله آدم جعل ذلك ينور واحد نسبّح الله يمنة المرش قبل أن يخلق آدم بالني عام، فلمّا أن خلق الله آدم جعل ذلك النور في صلبه، ولقد حمَّن الجنية، و نحن في صلبه، ولقد همَّ بالخطيئة و نحن في صلبه، ولقد ينقل النور في صلبه، ولقد عمام فلمّا أن خلق الله آدم جعل ذلك ينور واحد نسبّح الله يمنة المرش قبل أن يخلق آدم بالني عام، فلمّا أن خلق الله آدم جعل ذلك النور في صلبه، ولقد حمَن النور في صلبه، ولقد عن إلى حمام النه و نحن في صلبه، ولقد عمام أدور في صلبه، ولقد و نون في صلبه، ولقد قذف إبراهيم في النار و نحن في صلبه، ولقد قذف إبراهيم قوالنار و نحن في صلبه، ولقد ين ألي عبدالمطب، ركب نوح في السفين، فجعلني في صلب عبدالله، و جعل علياً في صلب أبي طالب، و جعل في ينقسنا بنصفين، فبعلني في صلب عبدالله، و جعل علياً في صلب أبي طالب، و جعل في النبوتة والبركة، و جعل في علي الفصاحة والفروسية، و شق لنا اسمين من أسمائه، فذو العرش من ملم من من النورة و من الم و من نوي ماله، فذو المرور في مالمائه، فذو العرش من محمود و أنا محمّد والله الأعلي و هذا علي.

٢ ـ حدّثنا الحسنين محمّدين سعيد الهاشمي الكوفي، قـال: حـدّثنا فراتين إبراهيم الكوفي، قال: حدّثنا الحسنين عليين الحسينين محمّد. قــال: حــدّثنا إبــراهــيمين الفـضلين جـعفرين عـليين إبـراهـيمين باب صد و شانزدهم..... ۲۵۷ قربانی تهیه کرد و هر عضوی از آنرا به نام یکی از انبیاء نام برد و کتف آنرا به نام رسول خداعکور از است که پیامبر اکرم عکور این عضو را دوست و نسبت به تناولش اشتهاء و میل داشته و آنرا بر سایر اعضاء تفضیل و برتری می دادند. در حدیث دیگر آمده است: رسول خداعکور کتف گوسفند را دوست می داشت چون به سر نزدیک و از مخرج بول دور می باشد.

## باب صد و شانزدهم

سز نامیده شده عزیزان حقّ تبارک و تعالی به محمّد و علی و فاطمه و حسن و حسین صلواتالله علیهم اجمعین حدیث (۱)

ابونصر احمدبن حسینبن احمدبن ابیعبید نیشابوری که با احدی عالیمقامتر از او ملاقات نکردم می فرماید: محمّدبن اسحاق بن ابراهیم بن مهران سراج از حسنبن عرفة العبدی از وکیعبن جرّاح، از محمّدین اسرائیل از ابوصالح، از ابوذر رحمةالله علیه نقل کرده که فرمود: از رسول خداعَیْشَد شنیدم که می فرمود:

من و على بن ابى طالب از يك نور أفريده شده ايم، دو هزار سال پيش از خلقت آدم الميلا ما در جانب راست عرش تسبيح خدا مى گفتيم، وقتى حقّ تعالى آدم را آفريد نور ما را در صلب او نهاد، زمانى كه او در بهشت سكنى گرفت در صلبش بوديم و وقتى خواست مرتكب گناه شودنيز در صلبش قرار داشتيم و نيز وقتى نوح در سفينه نشست در صلبش بوديم و هنگامى كه ابراهيم را در آتش انداختند در صلب او بوديم و پيوسته حقّ عزّوجل ما را از اصلاب طاهره به ارحام پاكيزه انتقال مى داد تا نهاية در صلب عبدالمطلب قرار گرفتيم سپس ما را به دو نيم نمود مرا در صلب عبدالله و على طليلا را در صلب ابوطالب قرار داد، در من نبوت و بركت و در على طليلا فصاحت و نيكو اسب دوانى را قرار داد، دو اسم از اسماء خودش را براى ما مشتق نمود او ذوالعرش و محمود بوده و من محمّد مى باشم، او خداى اعلى است و اين على مى باشد.

### حديث (٢)

حسنین محمّدین سعید هاشمی کوفی میگوید: فراتین ابراهیم کوفی، از حسنین علیین حسینین محمّد از ابراهیمین فضلین جعفرین علیین ابراهیمین علل الشرايع /ج ١ ..... ۴۵۸ ....

سليمان بن عبدالله بن العبّاس، قال: حدّثنا الحسن بن علي الزّعفراني البصريّ، قال: حدّثنا سهل بن يسار، قال: حدّثنا أبو جعفر محمّد بن علي الطايفي، قال: حدّثنا محمّد بن عبدالله مولىٰ بني هاشم، عن محمّد بن اسحاق، عن الواقدي، عن الهذيل، عن مكحول، عن طاوس، عن ابن عبّاس قال، قال رسول الله ﷺ لعلّي بن أبي طالب ﷺ لمّا خلق الله تعالىٰ ذِكْرُه آدَم و نفخ فيه من روحه، و أسجد له ملائكته، و أسكنه جنّته، و زوّجه حوّاء أمته، فوقع طرفه نحو العرش فإذاً هو بخمس سطور مكتوبات، قال آدم: يا

قال تعالىٰ:

هؤلاء الَّذين إذا شفعوا بهم إلى خلقي شفعتهم.

فقال آدم: يا ربِّ بقدرهم عندك ما اسمهم؟ فقال: أمّا الأوّل فأنا المحمود و هو محمّد، والثاني فأنا العالي و هذا علي، والثالث فأنــا الفــاطر و هــذه فاطمة، والرابع فأنا المحسن و هذا الحسن، والخامس فأنا ذوالإحسان و هذا الحسين، كلّ يحمد الله تعالىٰ.

٣ \_ حدّثنا علي بن أحمد بن محمّد الدقاق رحمه الله قال:

حدّثنا محمّدين حقق الأسدي قال: حدّثني موسى بن عمران النخعي عن الحسين بن يزيد، عن محمّد بن سنان، عن المفضل بن عمر، عن ثابت بن دينار، عن سعيد بن جبير، قال: قال يزيد بن قعنب، كنت جالساً مع العباس بن عبد المطلب و فريق من عبد العزى بإزاء البيت الحرام إذ أقبلت فاطمة بنت أسد أُمَّ أمير المؤمنين الله و كانت حاملة به تسعة اشهر وقد أخذها الطلق، فقالت: ربّ إنّي مؤمنة بك و بما جاء من عندك من رسل و كتب، و إنّي مصدّقة بكلام جدّي إبراهيم الخليل الله، و انّه بني البيت العتيق، فبحق الذي بني هذا البيت، و بحق المولود الذي في بطني لمّا يسّرت عليّ ولادتي.

قال يزيدبن قعنب: فرأينا البيت وقد انـفتح عــن ظـهر،، و دخلت فاطمة و غابت عن أبصارنا، والتزق الحــائط، فـرمنا سلیمانین عبداللهین عبّاس از حسنین علی زعفرانی بصری از سهلین یسار، از ابوجعفر محمّدین علی الطّائفی از محمّدین عبدالله مولی بنی هاشم، از محمّدین اسحاق، از واقدی، از هُذیل، از مکحول، از طاووس، از این عبّاس، وی میگوید: رسول خداعَیُوله به علی بن ابی طالب طَیْلَا فرمود:

زمانی که خداوند (**تعالی ذکرہ**) آدم را آفرید و از روحش در او دمید و فرشتگان را به سجده کردن به او امر فرمود و وی را در بهشت ساکن کرد و کنیز خود حوّاء را به تزویجش درآورد آدم چشم بهطرف عرش دوخت پنج سطر نوشته به نظر آورد به درگاه الهی عرض کرد: پروردگارا، اینان کیانند؟

حقّ تعالی فرمود: ایشان کسانی هستند که هـرگاه شـفاعت خـلق مـرا نـمایند، شفاعتشان را قبول میکنم.

آدم عرض کرد: پروردگارا، به قدر و عظمت آنها نزد خودت نام ایشان چیست؟ حقّ تعالی فرمود: امّا اوّلی: من محمود بوده و او محمّد است، دوّمی: من عالی هستم و او علی است، سوّمی: من فاطرم و او فاطمه است، چهارمی: من محسن بوده و او حسن است، پنجمی، من ذوالاحسان میباشم و او حسین است، تمامشان حمد و ثناء الهی را بجا می آورند.

# **حدیث (۳)** علی بن احمدبن محمّد دقاق رحمةالله علیه می گوید: محمّدبن جعفر اسدی از موسی بن عمران نخعی از حسین بن یزید از محمّدبن سنان، از مفضّل بن عمر، از ثابت بن دینار، از سعیدبن جبیر، وی می گوید:

یزیدبن قعنب گفت: با عبّاس بن عبدالمطلب و گروهی از کسانی که بت عزّیٰ را می پرستیدند در مقابل بیت الله الحرام نشسته بودیم که در این هنگام علیا مخدّره فاطمه بنت اسد والده ماجده امیرالمؤمنین ظلّی که باردار و نه ماهه بود جلو آمد در حالی که درد وضع حمل بر او چیره شده بود عرض کرد: پروردگارا، من به تو و به آنچه از نزدت آمده اعمّ از رسولان و کتب آسمانی مؤمن هستم، کلام جدّم ابراهیم خلیل ظلّی را تصدیق داشته و قبول دارم که او بیت عتیق (کعبه) را بنا نهاده، پس بحقی کسی که این بیت را ساخته و بحق مولودی که در شکم دارم ولادتش را بر من سهل و آسان نما.

یزیدبن قعنب میگوید: دیدم بیت از پشت شکافت و مخدّره فاطمه بنت اسد داخل بیت گردید و سپس از دیدگان ما پنهان شد و دیوار هم آمده، اراده کردیم قفل علل الشرايع /ج ١ ..... فلم ينفتح، فعلمنا أنّ ذلك أمر من الله تـعالىٰ، ثـم أن ينفتح لنا قفل الباب، فلم ينفتح، فعلمنا أنّ ذلك أمر من الله تـعالىٰ، ثـم خرجت بعدالرابع و بيدها أميرالمؤمنين ﷺ، ثم قالت: إنّى فضّلت علىٰ من تقدّمنى من النساء؛ لأنّ آسية بنت مزاحم عبدت الله

إلى فصلت على من نقدمني من الساء؛ لان اسيه بس مراحم عبدت الله سراً في موضع لا يحبّ أن يعبد الله فيه إلاَّ اضطراراً، و أنّ مريم بنت عمران هزّت النخلة اليابسة بيدها حتىٰ أكلت منها رطباً جـنيّاً، و إنّـي دخـلت بيتالله الحرام و أكلت من ثمار الجنّة و أرزاقها، فـلمّا أردت أن أخـرج هتف بي هاتف يا فاطمة سمّيه عليّاً، فهو علي والله العلي الأعلىٰ يقول: إنّي شققت اسمه من اسمي و أدّبته بأدبي و وقفته على غامض علمي.

و هوالذي يكسر الأصنام في بيتي و هوالذي يؤذّن فوق ظهر بسيتي و يقدّسني و يمجدني فطوبئ لمن أحبّه و أطاعه، و ويل لمن عصاه و أبغضه، و صلَّىٰاللَّه علىٰ محمّد و آله الطاهرين.

٤- حدثنا محمّدين إيراهيمين إسحاق الطالقاني في قال: حدثنا عبدالعزيزين يحيئ الجلودي قال: حدثني المغيرة بن محمّد قال: حدثنا رجاءين سلمة عن عمروين شمر، عن جابر الجعفي في حديث طويل يذكر أسماء أميرالمؤمنين في في التوراة والإنجيل والزبور، و عندالهند، و عندالروم، و عندالفرس، و عندالترك، و عندالزنج، و عندالكمينة، و عند أبيه، و عند أمّه، و عند في آخره في آخره اختلف الناس من أهل المعرفة لِمَ شُمّي علي علي علياً، فقالت اختلف الخالفة.

لم يُسمَّ أحد من ولد آدم قبله بهذا الاسم فيالعرب ولا فيالعجم إلاَّ أن يكون الرّجل منالعرب، يقول: ابني هذا عليّ يريد منالعلوّ لا أنّه اسمه، و إنّما سُمّي به النّاس بعده و في وقته. درب خانه خدا را بگشاییم ولی درب باز نشد دانستیم که این امر از جانب خدا است، سپس بعد از گذشت چهار روز در حالی که امیرالمؤمنین اللہ در دست آن علیامخدرہ بود از بیت خارج شد، سپس فرمود:

من بر تمام زنان پیش از خودم برترم زیرا آسیه دُختر مزاحم خداوند را مخفیانه در جایی که عبادت حقّ جلّ وعلا در آن محبوب و مطلوب نبود مگر اضطراراً پرستش میکرد و مریم دختر عمران درخت خرمای خشک شده را با دست تکاند تا خرمای تازه از آن ریخت و تناول نمود ولی من به داخل بیت الله الحرام وارد شده و از میوه های بهشتی و ارزاق و طعام های آن تناول کردم و هنگامی که خواستم خارج شوم هاتفی مرا صدا زد و گفت: ای فاطمه این مولود را علی نام کن، پس او علی است و حقّ تعالی علی اعلی است، باری تعالی می فرماید: اسم او را از اسم خود مشتق کرده و به آداب و روش خود تأدیبش نموده و بر مشکلات و غوامض علم خویش واقفش کردم، او کسی است که بت های در خانه مرا می شکند، و او کسی خواهد بود که بالای پشت خانهام اذان گفته و مرا تقدیس و تمجید می نماید، پس خوشا به حال کسی که او را دوست داشته و اطاعتش نماید و وای بر کسی که از او سریچی نموده و دشمنش دارد و درود خله بر محمّد و آل پاکش باد.

### حديث (¥)

محمّدبن ابراهیم بن اسحاق طالقانی بای میگوید: عبدالعزیزبن یحیی جلودی از مغیرة بن محمّد از رجاء بن سلمه، از عمروبن شمر از جابر جعفی در ضمن حدیث طولانی اسامی مبارک امیرالمؤمنین بای در تورات و انجیل و زبور و نزد اهل هند و روم و فارس و ترک و زنگ و نزدگهنه و اهل حبشه و پیش پدر و مادر و دایه و نزد عرب را ذکر نموده سپس هر یک از اسامی را تفسیر فرموده و در آخر حدیث

اهل معرفت با هم اختلاف دارند در اینکه چرا امیرالمؤمنین ﷺ به نام عملی موسوم گردیده؟

طائفهای میگویند: احدی قبلاً نه در عرب و نه در عجم بـه ایـن نـام مـوسوم نگردیده، البتّه در عرب بساکسی میگفت: پسرم علی است ولی این نه به آن معنا بو که نام پسرش را علی گذارده است بلکه مرادش علی از ماده علوّ بود و به عبارت دیگر مقصود از عبارت فوق این بودکه بگوید پسرم عالی مرتبه و رفیع المنزله است، باری نامگذاری به این نام بعد و در زمان موسوم شدن امبرالمؤمنین طلیًا به آنصورت گرفت. علل الشرايع /ج ١ .....٩ علل الشرايع /ج ١

و قالت طائفة؛ سُمّى عليّاً؛ لعلوّه علىٰ كُلّ من بارَزَه.

و قالت طائفة: سميّ عليّاً لأنّ داره فيالجنان تعلو حتىٰ تحاذي منازل الأنبياء.

و قالت طائفة:

سمّي عليّاً؛ لأنّه علاً على ظهر رسولاالله ﷺ بقدميه طاعة لله تعالىٰ ولم يَعْلُ أحد على ظهر نبيّ غيره عند حَطّ الأصنام من وسط الكعبة.

و قالت طائفة: إنّما سُمّي عَلياً؛ لأنّه زَوّج في أعلا السّماوات، ولم يزوّج أحد من خلق الله في ذلك الموضع غيره.

و قـــالت طــائفة: إنّــما سُــمّي عــليّاً؛ لأنّــه أعــلىٰ النّــاس عــلماً بــعد رسولااللهﷺ.

٥- حدَّثنا أحمدبن الحسن القطان قال: حدَّثنا أبوسعيد الحسن بن علي بن الحسين السكري قال: حدَّثنا أبوعبدالله محمّد بن زكريا بن دينا ر الغلابي قال: حدَّثنا علي بن حكيم قال: حدَّثنا الرّبيع بن عبدالله، عن عبدالله بن الحسن، عن محمّد بن علي، عن أبيه الله، عن جابر بن عبدالله الأنصاري، قال الغلابي: وحدَّثني تُنعيب بن واقد، قال: حدَّثني إسحاق بن جعفر بن محمّد، عن الحسين ابن عيسى بن زيد بن علي، عن أبيه الله، عن جابر بن عبدالله، قال الغلابي: وحدَّثنا العباس بن بكار قال: حدَّثن جابر بن ميمون عن أبي حمزة الثمالي، عن زيد بن علي، عن أبيه الله، قال: مرب بن ميمون عن أبي حمزة الثمالي، عن زيد بن علي، عن أبيه الله قال: لمّا ولدت فاطمة صلَّى الله عليها الحسن الله قالت لعلي: سمّه.

فجاء رسولالله ﷺ فأخرج إليه في خرقة صفراء فقال: ألم أنـهكم أن تلفّوه في خرقة صفراء. ثم رمـىٰ بـها و أخـذ خــرقة بـيضاء فــلفه فـيها.

دستهای دیگر میگویند: امیرالمؤمنین بهخاطر آن موسوم به **دعلی،** شد که بر هر کسی که با او مبارزه نمود غالب گشت و علقٍ پیدا نمود.

گروهی دیگر میگویند: امیرالمؤمنین للگل را علی نامیدند بهخاطر آنکه منزل حضرت در بهشت به حدّی رفیع و عالی است که محاذی منازل انبیاء میباشد. برخی دیگر میگویند:

امیرالمؤمنین الله را به خاطر این علی نامیدهاند که به منظور اطاعت خدا بالای دوش رسول خدامی الله رفت تا بت ها را از وسط خانه خدا به زیر آورد و احدی بالای دوش نبی اکرم می واد می در از آن حضرت نرفت.

جماعتی دیگر میگویند: امیرالمؤمنین للگلا را به این جهت علی خواندهاند که در اعلا و بالاترین طبقات آسمان تزویج فرموده و احدی غیر از آن حضرت در آن مکان ازدواج ننموده.

طائفه دیگر گفتهاند: امیرالمؤمنین ظلی را به این خاطر علی میگویند که از نظر علم بعد از رسول خداعی اللہ اعلا و برتر از همه مردم می باشد.

#### حديث (٥)

احمدین حسن قطان میگوید: ابوسعیدین علی بن حسین سکری از ابوعبدالله محمّدین زکریابن دینار غلابی از علی بن حکیم، از ربیع بن عبدالله بن حسن، از محمّدین علی، از پدرش المَقْطَّ از جابرین عبدالله انصاری، غلابی میگوید: شعیب بن واقد از اسحاق بن جعفرین محمّد، از حسین بن عیسی بن زید بن علی، از پدرش المُقَد از جابرین عبدالله، غلابی میگوید: عباس بن به کار از حرب بن میمون از ابسو حمزه شمالی، از زید بن علی از پندر بزرگوارشان المُقَطَّ نقل کردهاند که فرمودند: هنگامی که حضرت فاطمه سلام الله علیها وضع حمل نموده و بدین ترتیب امام حسن المُقد متولد شدند عُلیا مکرّمه به علی المُقد عرض نمود: اسم برای این مولود بگذارید.

حضرت فرمودند: من در اسم گذاردن بر این مولود از رسول خدا پیشی نمیگیرم، رسول خداعین وارد شدند، مولود را در پارچهای زرد پیچیده محضر مبارکش آوردند، حضرت فرمودند:

مگر من نهی ننموده و سفارش نکردم در پارچه زرد مولود را نپیچید؟ سپس پارچه را از او بازکرده و او را در پارچهای سفید پیچیدند، سپس بـه عـلیطلِّلا

ثم قال لعليﷺ: هل سمّيته؟

فقال: ماكنت لأسبقك باسمه.

فقالﷺ: و ماكنت لأسبق باسمه ربّي عزَّوجلَّ، فأوحىٰ اللّه تبارك و تعالىٰ إلى جبرئيل أنّه ولد لمحمد ابن فاهبط فاقرأه السلام وهنئه و قل له: إن عليّاً منك بمنزلة هارون من موسى، فسمّه بـاسم ابـن هـارون، فـهبط جبرئيل فهناًه من الله تعالىٰ ثم قال: إنّ الله جلَّجلاله يأمرك أن تسمّيه باسم ابن هارون.

قال: و ما کان اسمه؟

قال: شبر. قال: لساني عربي.

قال: سمّه الحسن فسمّاه الحسن، فلمّا ولد الحسين الله أوحى الله تعالى إلى جبر ئيل الله أنّه قد ولد لمحمّد ابن فاهبط إليه فهنّنه و قل له: إنّ عليّاً منك بمنزلة هارون من موسى فسمّه باسم ابن هارون فهبط جبر ثيل الله فهنّاه من الله تعالى، ثم قال: إنّالله عزَّوجلَّ يأمرك أن تسمّيه باسم ابن هارون. فقال: و ما كان اسمه؟ قال: شبراً.

> قال: لساني عربي. -ال

قال: سمّه الحس<u>ين</u>.

۶-و بهذا الاسناد عن الغلابي قال: حدثنا العبّاس بن بكار قال: حدثنا حدثنا ميمون، عن محمّدبن علي بن عبدالله بن عباس عن أبيه، عن جدّه عرب بن ميمون، عن محمّدبن علي بن عبدالله بن عباس عن أبيه، عن جدّه عربدالله على الله عن النبي هارون شبر و شبير لكرامتهما على الله عزَّوجلَّ.

فاطمه، اسم حسن و نام حسین در دو پسران هارون شَبَر و شُبَیْر بوده زیرا آن دو نزد خداوند عزّوجلّ عزیز به شمار میرفتند.

٧-و بهذا الإسناد عن العباس بن بكار قال: حدثنا عباد بن كثير و أبو بكر الهذلي، عن ابن الزبير عن جابر قال: لمّا حملت فاطمة بالحسن فو لدت وقد كان النبيَّ للهُ أمرهم أن يلفّوه في خرقة بيضاء فلفوه في صفراء و قالت فاطمة هن: يا علي سمّه.

فقال: ما كنت لأسبق باسمه رسولالله ﷺ.

فجاء النبيﷺ فأخذه و قبّله و أدخل لسانه في فيه فجعل الحسـنﷺ يمصّه، ثم قال: لهم رسولااللهﷺ:

ألم أتقدّم أليكم ألاَّ تلفّوه في خرقة صفراء، فدعا بخرقة بيضاء فلفّه فيها و رمىٰ الصفراء و أذَّن في أُذنه اليمنىٰ و أقام فياليسرى، ثم قال لعليﷺ: ما سمّيته؟

قَال: ما كنت لأسبقك باسمه. فأوحىٰ الله (تعالىٰ ذكره) إلى جبر تيلﷺ أنّه قد وُلد لمحمّد ابن فاهبط إليه فأقرأه السلام وهنّته منّي و منك، و قل له: إنّ عليّاً منك بمنزلة هارون من موسىٰ فسمّه باسم ابن هارون.

فهبط جبر ثيل فهنّاً، من الله تعالى ثم قال: إنّالله جلَّ جلاله يأسرك أن تسمّيه باسم ابن هارون.

قال: ما کان اسمه؟ قال: شَبَر. قال: لسانی عربی.

قال: سمّه الحسن. فسمّاه الحسن.

فلمّا ولد الحسين جاء أليهم النبيّ ففعل به كما فعل بالحسنﷺ وهـبط جبر ثيل علىالنبيّﷺ فقال: إنّالله تعالىٰ يقرؤك السلام و يقول لك: إنّ عليّاً منك بمنزلة هارون من موسى فسمّه باسم ابن هارون.

### حديث (۷)

با همین اسناد از عبّاس بن به کار از عبادین کثیر و ابوبکر هذلی، از ابن زبیر، از جابر نقل کرده که وی گفت: هنگامی که حضرت فاطمه سلام الله علیها به امام حسن ظلّظً باردار شده و سپس وضع حمل نمودند و پیامبر عَیْبَوْلَهُ ایشان را امر فرموده بود که مولود را در پارچه سفید بپیچید، آنها مولود را در پارچهای زرد پیچیدند، علیامکرّمه فاطمه سلام الله علیها به امیرالمؤمنین ظلّظُ عرض کرد: یا علی او را نام بگذار. علی ظلیُ فرمودند: من در نامگذاری بر رسول خداعیَّنَوْلَهُ پیشی نمیگیرم.

پس نبیّاکرم مَبَرَّالَهُ وارد شده، مولود را گرفته و بوسیدند، بعد زبـان مـبارک در دهانش نهاد و طفل زبان حضرت را مکید، سپس حضرت به حضّار فرمودند:

مگر قبلاً به شماً نگفتم: مولود را در پارچه زرد نپیچید، پس پارچهای سفید طلب نموده و او را در آن پیچیدند بعد درگوش راستش اذان و درگوش چپش اقامه گفته و پس از آن به علی اللہ فرمودند: چه نامش نهادهای؟

حضرت عرضه داشتند: من در نامگذاری این مولود بر شما پیشی نمیگیرم، پس خداوند (ت**عالی ذکرہ)** به جبرئیل فرمود:

فرزندی به محمّد کَلَیْوَلَهٔ داده شده تو به زمین برو و سلام و تهنیت من و خودت را به او برسان و محضرش عرض کن: علی لَلَیْهُ نسبت به تو به منزله هارون نسبت به موسی است پس نام این فرزند را نام پسر هارون بگذار.

جبرئیل به زمین آمد، به پیامبر اکرم تکنید از جانب حقّ تعالی تهنیت گفت سپس عرضه داشت: حقّ جلّ جلاله تو را امر نموده که این مولود را به نام فرزند هارون نام نهی.

پیامبر تواند فرمودند: اسم او چیست؟ چبرئیل عرض کرد: شَبَر. حضرت فرمودند: زبان من عربی است نه عبری. جبرئیل عرض کرد: او را حسن اسم بگذار.

پیامبر نامش را حسن گذارد و وقتی حضرت امام حسین ظلی متولد شد، پیامبر اکرم ظلی به نزد آنها آمد پس همان عملی راکه قبلاً در هنگام ولادت امام حسن ظلی ا انجام داده بودند تکرار کردند، جبرئیل نازل شد عرض کرد: خداوند متعال تو را سلام رسانده و می فرماید: علی ظلی نسبت به تو به منزله هارون نسبت به موسی است، پس نام این مولود را به اسم فرزند هارون بگذار.

قال: و ما كان اسمه؟ قال: شبيراً. قال: لساني عربي. قال: فسمّه الحسين فسمّاه الحسين. ٨ ـ و بهذا الإسناد عن الغلابي قال: حدّثنا الحكمين أسلم قال: حدّثنا

وكيع عن الأعمش، عن سالم قال: قال رسول الله ﷺ إِنِّي سَمِّيتُ ابني هذين باسم إِنْنَي هارون شَبَراً و شُبَيْراً.

٩ ـ حدَّثنا الحسن بن محمّد بن يحييٰ العلوي رحمه الله قــال: حـدَّثني جدّي قال: حدّثني أحمد بن صالح التميمي قال: حدّثنا عبداللَّه بن عيسى، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه اللهِ ، قال: أَهْديٰ جبرئيل إلى رسول اللَّه تَبْلَهُ اسْمَ الحسن بن علي اللهِ و خرقَةَ حرير من ثياب الجنّة واشتق اسم الحسين من اسم الحسن اللهِ .

١٠ – حدَّثنا الحسن بن محمّد بن يحيىٰ العلوي رحمه الله قال: حدثني جدّي قال: حدَّثنا داود بن القاسم قال: أخبرنا عيسى قال: أخبرنا يوسف بن يعقوب قال: حدثنا ابن عينة، عن عمرو بن دينار، عن عكرمة، قال: لمّا ولدت فاطمة على الحسن جاءت به إلى النبيّ فسمّاه حسناً فلمّا ولدت الحسين جاءت به إليه فقالت: يا رسول الله هذا أحسن من هذا فسمّاه حسيناً.

# باب 112

العلّة الّتي من أجلها وجبت محبة الله تبارك و تعالىٰ و محبّة رسوله و أهل بيته صلوات الله عليهم علىالعباد

١ ــحدَّثنا أبـوسعيدا مـحمَّدين الفـضلين مـحمَّدين إسـحاق المـذكر النيسابوري قال: حدَّثنا أحمدين العبَّاسين حمزة قال: حـدَّثنا أحـمدين يحيىٰ الصّـوفي الكـوفي، قـال: حـدَّثنا يـحييٰين معين، قـال: حـدَّثنا هشـامين يـوسف. یاب صد و هفدهم..... ۴۶۹

حضرت فرمودند: اسم او چیست؟ جبرئیل عرضه داشت: شُبَیر. حضرت فرمودند: زبان من عربی است. جبرئیل عرض کرد: پس نامش را حسین بگذار، پیامبر او را به نام حسین اسم گذارد.

حديث (٨)

و با همین اسناد از غلابی نقل شده که گفت: حکمین اسلم از وکیع، از اعمش، از سالم نقل کرده که گفت: رسول خداعیًیوال فرمودند: من نام این دو فرزندم را بهنام دو فرزند هارون که شبر و شبیر بودند نامیدم.

حديث (٩)

حسن بن محمّد بن یحیی علوی رحمة الله علیه میگوید: جدّم از احمد بن صالح تمیمی از عبدالله بن عیسی، از حضرت جعفر بن محمّد، از پدرش طلّیًا نقل نموده که فرمودند: جبرئیل برای رسول خداعیًا نام «حسن» و پارچهای حریر از جامه های بهشت را هدیه آورد و اسم حسین را از نام حسن طلّیًا مشتق فرمود. حدیث (۱۰)

حسن بن محمّد بن يحيى علوى رحمة الله عليه مىگويد: جدّم از داودين قاسم، از عيسى، از يوسف بن يعقوب از ابن عيينه، از عمروبن دينار، از عكرمه نقل كرده كه گفت: وقتى حضرت فاطمه سلام الله عليها امام حسن ظيّلاً را به دنيا آورد نبئ اكرم عَنْيَوْلَهُ آمدند و او را حسن ناميدند و هنگامى كه حسين ظيّلاً متولّد شد، حضرت فاطمه سلام الله عليها او را محضر پيامبر عَنْيَوْلَهُ آورد و عرض كرد: يا رسول خدا، اين بهتر از اين است، پس حضرت نامش را حسين نهاد.

# **باب صد و هفدهم** سز وجوب محبّت داشتن بندگان به خدا و رسولش و اهل بیت رسولش صلواتاللّه علیهم اجمعین

#### حديث (1)

ابوسعید محمّدبن فضلبن محمّدبن اسحاق نیشابوری از احمدبن عبّاسبن حمزه از احمدبن یحیی صوفی کوفی از یحییبن معین از هشامبن یـوسف از علل الشرايع / ج ١ ..... ٢٧٠ ....

عن عبداللَّه بن سليمان النَّوفلي، عن محمّد بن علي بن عبداللَّه بن عبّاس عن أبيه، عن جدّه، قال: قال رسول اللَّهﷺ احبّوا اللَّه لما يغدوكم به من نِعَمِه و أحبّوني لحُبِّ اللَّه وأحبّوا أهل بيتي لحُبّي.

٢ \_ حدَّثنا محمّدبن إبراهيمبن إسحاق الطَّالقاني رحمه الله قال:

حدَّثنا أبو أحمد القاسم بن بندار المعروف بأبي صالح الحذّاء قال: حدَّثنا أبو حاتم محمّد بن إدريس الحنظلي، قال: حدَّثنا محمّد بن عبدالله بن المتنّىٰ بن عبدالله بن أنس بن مالك الأنصاري قال: حدَّثنا حميد الطَّويل عن أنس بن مالك قال: جاء رجل من أهل البادية، وكان يعجبنا أن يأتي الرَّجل من أهل البادية يسأل النبيَّ تَبَلَّهُ فقال: يا رسولُ الله متى قيام السّاعة، فحضرت الصّلاة فلمّا قضى صلاته قال: أينَ السّائل عن السّاعة؟ قال: أنا يا رسول الله.

قال: فما أعدّدْتَ لها؟

قال: والله ما أعددتُ لها من كثير عملٍ لا صلاة ولا صوم إلاَّ أَنِّي أُحِبُّ الله و رسوله.

فقال: لد النبي تظليم: المربي مع من الحب ال

قال أنس: فما رأيتُ المسلمين فرحوا بعد الإِسـلام بشـيء أشـدٌ مـن فرحهم بهذا.

٣ ـ حدَّثنا عبداللَّهبن محمَّدبن عبدالوهَّاب القرشي قال: حدَّثنا أبونصر منصوربن عبداللَّهبن إبراهيم الأصبهاني، قال: حدَّثنا عليبن عبداللَّه قال: حدَّثنا عثمانبن خرذاذ قال: حدَّثنا محمَّدبن عمران قال: حدثنا سعيدين عمرو عن عبدالرحلنبن أبي ليليٰ عن أبيه أبي ليليٰ قال: قال رسول اللَّه يَتَلَيُّهُ: لا يؤمن عبد حتىٰ أكون أحبَّ إليه من نفسه و تكون عترتي إليه أعزَّ من عترته باب صد و هفدهم..... از محمّدین علی بن عبداللّه بن عبّاس، از پدرش، از عبداللّه بن سلیمان نوفلی، از محمّدین علی بن عبداللّه بن عبّاس، از پدرش، از جدّش، وی میگوید رسول خداعَیَیکی فرمودند: خدا را دوست دارید به خاطر نعمتهایی که به شما داده و مرا هم دوست بدارید چون خدا مرا دوست دارد و اهل بیت مرا نیز دوست بدارید چون من آنها را دوست دارم.

حديث (۲)

محمّدبن ابراهیمبن اسحاق طالقانی رحمةالله علیه میگوید: ابواحمد قاسمبن بندار معروف به ابیصالح حذّاء از ابوحاتم محمّدبن ادریس حنظلی از محمّدبن عبداللهبن مثنّیبن عبداللهبن انسبن مالک انصاری از حمید طویل، از انسبن مالک نقل کرده که وی گفت: مردی از اهل بادیه آمد و ما بسیار دوست داشتیم که شخصی از اهل بادیه محضر نبیّ اکرم عَلَیْوَلَهُ مشرّف شود و از آن حضرت سؤال کند، باری وی عرض کرد: یا رسول الله چه وقت ساعت بپا می شود (یعنی زمان قیامت کی خواهد بود)؟

چون وقت نماز رسیده بود حضرت نماز را خوانده و پس از آن فرمودند: چـه کسی بود که از ساعت قیامت سؤال نمود؟

سائل عرضه داشت: یا رسولالله من بودم. حضرت فرمودند: برای آن روز چه عمل آماده کردهای؟

عرضه داشت: به خدا سوگند عمل زیادی تدارم نه نماز و نه روزه فقط خدا و سولش را دوست می دارم.

رسولش را دوست میدارم. حضرت فرمودند: شخص هر کسی واکه دولست دارد در آن روز با او محشور میشود.

انس میگوید: من ندیدم که مسلمانان بعد از اسلام به عملی شادمان و مسرورتر باشند از سرورشان به محبّت به خدا و رسول خداعَیْشِه.

حديث (٣)

عبداللهبن محمّدین عبدالوهّاب قرشی از ابونصر منصورین عبداللّهبن ابراهیم اصفهانی از علی بن عبداللّه از عثمان بن خرداد از محمّدین عمران از سعیدین عمرو، از عبدالرّحمن بن ابی لیلی، از پدرش ابی لیلی نقل کرده که وی گفت: رسول خداﷺ فرمودند: هیچ بنده ای ایمان نمی آورد مگر آنکه من نزد او از خودش محبوب تر و فرزندان من پیش او عزیزتر از فرزندان خودش و اهل و خویشانم از اهل علل الشرايع /ج ۱ ...... ۴۷۲ و يكون أهلي أحبّ إليه من أهله و تكون ذاتي أحبّ إليه من ذاته.

# باب ۱۱۸

علّةُ عشق الباطل

ا ـ حدَّثنا محمّدين علي ماجيلويه في ال: حـدَّثنا عـمّي سحمّدين أبي القاسم، عن محمّدين علي الكوفي، عن محمّدين سنان، عن المفضّل بن عمر، قال: سألت أباعبدالله جعفرين محمّد الصادقﷺ، عن العشق فـقال: قلوبٌ خَلَتْ من ذكر الله فَأَذاقها الله حُبَّ غيرِه.

**باب ١١٩** علّة وجوبِ الحُبِّ في الله والبغضِ فيه والموالاة

١ - حدّثنا محمّدبن القاسم الاسترآبادي قال: حدّثنا يوسف بن محمّد بن زياد و علي بن محمّد بن سيار عن أبو يهما، عن الحسن بن علي بن محمّد بن موسى بن جعفر بن محمّد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب عن أبيه، موسى بن جعفر بن محمّد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب عن أبيه، عن آبائه عليهم السّلام قال: قال رسول الله تين لبعض أصحابه ذات يوم: يا عبد الله أحبّ في الله وأنغض في الله و وال في الله وعاد في الله فإنّه لا تنال ولاية الله أحبّ في المحسن بن علي بن أبي طالب عن أبيه، عن آبائه عليهم السّلام قال: قال رسول الله تين لبعض أصحابه ذات يوم: يا عبد الله أحبّ في الله وأنغض في الله و وال في الله وعاد في الله فإنّه لا تنال ولاية الله إلاّ بذلك ولا يجد رجل طعم الإيمان، و إن كثرت صلاته وصيامه حتى يكون كذلك، وقد صارت مواخاة الناس يومكم هذا أكثرها في الدّنيا، عليها يتوادون و عليها يتباغضون و ذلك لايّغني عنهم من الله شيئاً.

باب صد و نوزدهم ..... او گرامی تر و ذات من از ذات خودش از نظر او دوست داشتنی تر باشد.

**باب صدو هیجدهم** سر محبّت باطل محمّدین علی ماجیلویه باز محمّدین (۱) علی کوفی، از محمّدین سنان، از مفضّلین عمر نقل کرده که وی گفت: از حضرت اباعبدالله جعفرین محمّدالصّادق طلطَن از محبّت باطل پرسیدم؟ حضرت فرمودند: هر قلبی که از ذکر خدا خالی باشد حقّ تعالی محبّت غیر خودش را به آن می چشاند.

> **باب صد و نوزدهم** سز واجب بودن دوستی و دشمنی در راه خدا و لزوم موالات **حدیث (۱**)

محمّد بن قاسم استرآبادی میگوید: یوسفین محمّد بن زیاد و علی بن محمّد بن سیّار از پدرشان، از حسن بن علی بن محمّد بن موسی بن جعفر بن محمّد بن علی بن الحسین بن علی بن ابی طالب از پدرش از آباء گرامش علیهم السّلام نقل کرده که فرمود: رسول خداعَیَیَوَلَهُ روزی به یکی از اصحابشان فرمودند: ای بنده خدا حب و بغض در راه خدا داشته باش و برای خدا محبّت و دشمنی نما چه آنکه به ولایت حقّ تعالی نخواهی رسید مگر به همین و اساساً احدی طعم و مزه ایمان را نمی چشد مگر چنین باشد اگرچه نماز و روزه اش بسیار باشد و اکثر دوستی های مردم با هم دنیایی است، به خاطر دنیا و شئون آن با هم مودّت ورزیده و یکدیگر را معنوض می دارند و به طور قطع چنین حبّ و بغضی آنها را از محبّت و دوستی در راه خدا بی نیاز نمی کند.

مخاطب به حضرت عرض کرد: چگونه بدانم که دوستی و دشمنی من در راه خدای عزّوجلّ میباشد و اساساً ولیّ خداکیست تا دوستش داشته و دشمن خدا کیست تا دشمنش بدارم؟ پیامبرعَلِیُوالُمُ اشاره به علی للَیْلَامُ نموده و فرمودند: آیا این را می بینی؟ علل الشرايع /ج ١ ..... فقال: بليٰ. قال: وليّ هذا وليّ الله فَوالِه و عدوّ هذا عدوّالله فعاده. ثم قال: والِ وليّ هذا ولو أنّه قاتل أبيك و ولدك و عاد عدوّ هذا ولو أنّه أبوك و ولدك.

باب 120 في أَنَّ عِلَّةَ محتِةِ أَهْلِالبَيْت عليهمالسّلام طيبُ الولادة و اَنَّ عِلَّةَ بُغْضِهم خُبْثُ الولادةِ ۱ ـ حدّثنا أبى و محمّدبن الحسن رحمهماالله قـالا: حـدثنا سـعدبن عبدالله عن أحمدبن محمّدبن خالد قال: حدّثنا أبوالقاسم عبدالرحمن الكوفي و أبويوسف يعقوببن يزيد الأنباري، عن أبي محمّد عـبداللّـ مبن محمّد الغفّاري، عن الحسين بن زيد عن الصّادق أبي عبداللَّه جعفر بن محمّد، عن أبيه عن آبائه عليهم السّلام، قال: قال رسول اللُّه عَلَيْ من أحبّنا أهل البيت فَلْيَحْمد الله على أوّل النّعم. قيل: و ما أول النعم؟ في تقور منوج الملك قال: طيب الولادة ولايحبّنا إلاَّ مؤمن طابَتْ ولادتُه. ٢ \_ حدَّثنا على بن أحمد بن عبدالله بن أحمد بن أبي عبدالله البرقي قال: حدّتنا أبي عن أحمدبن أبيعبدالله عن محتدبن عيسي عن أبسيمحتد الأنصاري عن غير واحد عن أبي جعفر ﷺ قال: من أصبح يجد بَرْدَ حُبُّنا على قلبه فليحمد الله على بادئ النَّعم. قيل: و ما بادئ النعم؟ قال: طيب المولد.

باب صد و بیستم ...... کرد: آری. مخاطب عرض کرد: آری. حضرت فرمودند: این ولی خدا است پس دوستش بدار و دشمنش دشمن خدا است پس او را دشمن بدار. سپس فرمودند: دوستش را دوست بدار اگرچه قاتل پـدر و فـرزندت بـاشد و دشمنش را دشمن بدار اگرچه پدر و فرزندت باشد.

باب صد و بیستم سر دوست داشتن اهل بیت علیه مالسلام پاکی ولادت و سبب دشمنی با ایشان آلودگی و ناپاکی ولادت می باشد بدرم و محمّد بن حسن رحمة الله علیهما فرمو دند: سعد بن عبد الله، از احمد بن محمّد بن خالد، از ابوالقاسم عبد الرحمن کوفی و ابو یوسف یعقوب بن یزید انباری، از ابو محمّد عـبد الله بن محمّد غفّاری، از حسن بن زید، از حضرت صادق ابی عبد الله جعفر بن محمّد طَلْمَتْمَنْهُ ، از پدر بزرگوارش از آباء گرامشان علیهم السّلام، فرمود:

رسول خدامیکی فرمودند: کسی که اهل بیت را دوست بدارد باید بر اولین و شایسته ترین نعمت ها خدا را حمد و ستایش کند. محضر مبارکش عرض شد: اولین و شایسته ترین نعمت ها چیست؟ حضرت فرمودند: پاکی ولادت، و ما را دوست ندارد مگر مؤمنی که ولادتش پاک باشد.

#### حديث (٢)

علیبن احمدبن عبداللهبن احمدبن ابی عبدالله برقی میگوید: پدرم از احمدبن ابی عبدالله، از محمّدبن عیسی، از ابی محمّد انصاری، از جماعتی، از حضرت ابی جعفر المُثَلَّه، حضرت فرمودند:

کسی که صبح کند و خنکی محبّت ما را در قلبش بیابد، باید خدا را بر ابتداء تعمتها حمد و ستایش کند. محضرش عرض شد: ابتداء تعمتها چیست؟ حضرت فرمودند: پاکی محلّ ولادت. علل الشرايع /ج ١ .....٩ علل الشرايع /ج ١

٣ ـ حدَّثنا الحسين بن إبراهيم بن ناتانة رحمه الله قال: حدَّثنا علي بن إبراهيم، عن أبيه إبراهيم بن هاشم، عن محمّد بن أبي عمير، عن أبي زياد الهندي، عن عبيدالله بن صالح، عن زيد بن علي، عن أبيه علي بن الحسين، عن أبيه الحسين بن علي، عن أبيه أمير المؤمنين علي بن أبسي طالب عليهم السّلام، قال: قال رسول الله ﷺ:

يا علي من أحبّني و أحبّك و أحبّ الأثمّة مِنْ وُلْدك فليحمد الله على طيب مولده، فإنّه لا يُحبّنا إلاَّ مؤمن طابت ولادته ولا يُبغضنا إلاَّ من خَبُتَتْ وِلادَتُه.

٢ حدّثنا محمّدين موسى المتوكّل رحمه الله قال: حدّثنا محمّدين يحيى العطّار قال: حدثنا محمّدين أحمدين يحيى بن عمران الأشعري، عن محمّدين السندي عن علي بن الحكم، عن فضيل بن عثمان، عن أبي الزبير المكي قال: رأيت جابراً متوكّناً على عصاه و هو يدور في سكك الأنصار و مجالسهم و هو يقول: علي خيرالبشر فمن أبى فقد كفر يا معشر الأنصار أُدِبُوا أولادَكم على في أبي فن أبي فانظروا في شأن أُمّه.

٥ حدّثنا محمدين علي ماجيلويه في قال: حدّثنا عمي محمّدين أبىالقاسم عن محمّدين على الكوفي القُرَشي، عن محمّدين سنان عن المفضّلين عمر عن أبي عبدالله في أنّه قال:

مَنْ وَجَدَ بَرْدَ حُبُّنا عَلَىٰ قَلْبِهِ فَلْيَكْثُر الدِّعاء لأُمَّه فإنَّها لَمْ تَخُنْ أَباه.

۶ حدّثنا محمّدبن الحسن رحمهالله قال: حدّثنا محمّدبن الحسن الصفّار قال حدّثني أحمدبن الحسين بن سعيد عن علي بن الحسن الصفّار قال حدّثني أحمد بن الحسين بن سعيد عن علي بن الحكم عن المفضّل بن صالح عن جابر الجعفي، عن إبراهيم القرشي، قال: كُنّا عندأُمٌ سلمة رضى الله عنها فقالت: سمعتُ رسول الله تَنْنَا يستقول لعلي الله المنافق يستقول لعلي الله المنافق المنافي المنافق المنافق المنافق المنافق المنافق المنافق المنافق المنافق المنافق المنافي المنافق المنافي الممة الممنافي المنافي المنافي الممنافي

#### باب صد و بیستم ..... ۴۷۷

#### حديث (٣)

حسین بن ابراهیم بن ناتانه رحمةالله علیه میگوید: علی بن ابراهیم، از پدرش ابراهیم بن هاشم، از محمّد بن ابری عمیر، از ابری عمیر، از ابری زیاد هندی، از عبیدالله بن صالح، از زید بن علی، از پدر بزرگوارش علی بن الحسین، از پدر بزرگوارشان حسین بن علی، از پدر گرامشان امیرالمؤمنین علی بن ابری طالب علیهم السّلام، حضرت فرمودند: رسول خدامَیَیَوَلَمُ فرمودند:

یا علی، کسی که من و تو و ائمّهای که از فرزندان تو هستند را دوست بدارد باید بر پاکی ولادتش خدا را حمد و شکر کند، چه آنکه ما را دوست ندارد مگر مؤمنی که ولادتش پاک باشد و دشمنی ندارد ما را مگر کسی که ولادتش ناپاک است.

#### حديث (۴)

محمّدین موسیین متوکّل رحمةالله علیه میگوید: محمّدین یحیی عطّار از محمّدین احمدین یحییین عمران اشعری از محمّدین سندی، از علیین حکم، از فضیلین عثمان، از ابیزبیر مکی، وی میگوید:

جابر را دیدم که تکیه بر عصای خود داده و در محافل و مجالس انصار دور میزد و میگفت: علی اللی بهترین انسانها است، کسی که انکار آن کندکافر است، ای گروه انصار فرزندانتان را با حبّ علی اللی تربیت کنید، کسی که انکار این معنا را دارد به مادرش بنگرید.

محمّدین علی ماجیلویه بای میگوید: عمویم محمّدین ابی الفاسم، از محمّدین علی کوفی قرشی، از محمّدین ستان از مفضّلین عمر، از حضرت ابی عبدالله للیا نقل کرده که آن حضرت فرمودند: کسی که خنکی دوستی ما را در قلبش بیابد به شکرانه آن، مادرش را زیاد دعاء کند زیرا مادر به پدر او خیانت نکرده است. حدیث (۶)

محمّدبن الحسن رحمةالله عليه ميگويد: محمّدبن حسن صفّار از احمدبن حسينبن سعيد، از علىبن حكم، از مفضّلبن صالح، از جابر مجعفى، از ابراهيم قرشى، وى ميگويد: نزد امّسلمه الله بوديم، وى گفت: از رسول خداعَيَيَوَلَّهُ شنيدم كه به على ليَيَدُ مي فرمود: تنها سه گروه تو را دشمن دارند: الف: ولد زنا ب: منافق علل الشرایع /ج ۱ ..... ۴۷۸ . وَ مَن حملت به أُمّه و هي حائض.

٧ ـ حدَّثنا الحسن بن محمَّد بن سعيد الهاشمي قال: حدَّثنا فرات بن إبراهيم بن فرات الكوفي قال: حدَّثنا محمّد بن علي بن معمّر قـال: حدَّثنا أبو عبدالله أحمد بن علي بن محمّد الرملي قال: حدَّثنا أحمد بن موسى قال: حدَّثنا يعقو ب بن إسحاق المروزي قال: حدَّثنا عمرو بن منصور قال: حدَّثنا اسماعيل بن ابان، عن يحيي بن أبي كثير عن أبيه عن أبي هارون العبدي، عن جابر بن عبدالله الأنصاري قال: كُنَّا بمني مع رسول الله تَشَيَّ إذ بَصَرْنا برجل ساجد و راكع و متضرّع فقلنا يا رسول الله ما أحسن صلاته إ

فقالﷺ هوالذي أخرج أباكم منالجنّة فمضىٰ إليه عليٌّﷺ غير مكترث فهزّه هزّة ادخل اضلاعه اليمنىٰ فياليسرى، واليسرى فياليمنىٰ، ثم قال:

لأقتلنّك إن شاءالله، فقال: لن تقدر على ذلك إلى أجل معلوم من عند ربّي، مالك تريد قتلي فوالله ما أبغضك أحد إلاَّ سبقت نطفتي إلى رحم أُمّه قبل نطفة أبيه، ولقد شاركت مبغضيك فيالأموال والأولاد و هو قول الله عزَّوجلَّ في محكم كتابه (وشاركهم في الأموال والأولاد)<sup>(١)</sup> قال النبي تَنْظَنَّذ

صَدَق يا علي لا يبغضك من قريش إلا سفاحيّ، ولا من الأنصار إلاَّ يهوديّ، ولا من العرب إلاَّ دَعيّ، ولا من سائر الناس إلاَّ شَقيّ، ولا من النّساء إلاَّ سلقلقية ـو هي الّتي تحيض من دبرها ـثم أطرق مليّاً ثم رفع رأسه فقال: معاشرَ الأنصار اعرضوا أولادكم على معبّة عليّ، فإن أجابوا فهم منكم و إن أبوا فليسوا منكم. قال جابر بن عبدالله: فكنّا نعرض حبَّ عليّ ظلا على أولادنا فمن أحبّ عليّاً عَلِمنا أنّه من أولادنا و من أبغض عليّاً انتفينا منه.

٨ ـ حدَّثنا محمّدبن[براهيمبن[سحاقالطالقانيﷺ قال: حدّثنا أبو سعيد الحسن بن علي

١- سورة الإسراء، أية (٢٤)

باب صد و بیستم .....

ج: کسیکه مادرش در حال حیض به او حامله شده باشد.

#### حديث (٧)

حسن بن محمّدین سعید هاشمی میگوید: فرات بن ابراهیم بن فرات کوفی از محمّدین علی بن معمّر از ابوعبدالله احمدین علی بن محمّد رملی از احمدین موسی از یعقوب بن اسحاق مروزی از عمروین منصور از اسماعیل بن ابان از یحیی بن ابیکثیر از پدرش، از ابوهارون عبدی، از جابرین عبدالله انصاری، وی میگوید: ما در معیّت رسول خداعیدی از در منی بودیم، مردی را دیدیم که سجود و رکوع میکند و تضرّع دارد، عرض کردیم: ای رسول خدا چقدر نیکو نماز می خواند!!

حضرت فرمود: این مرد همان است که پدر شما را از بهشت اخراج نمود، علی لللہ بدون پروا بهطرفش رفته پس او را تکان داد بهطوری که دندههای راستش در چپ و دندههای چپش در راست او فرو رفت، سپس حضرت به او فرمود: اگر خدا بخواهد تو را خواهم کشت.

شیطان گفت: تا زمان معهود که پروردگارم معیّن نموده تو بر این کار قادر نیستی، چرا مرا میخواهی بکشی به خدا سوگند احدی تو را دشمن ندارد مگر آنکه نطقه من زودتر از نطقه پدرش در رحم مادرش قرار گرفته من در اموال و اولاد دشمنان تو شرکت دارم چنانچه خداوند عزّوجل در کتاب محکمش میقرماید:

و شارکهم في الاموال والاولاد (در اموال و اولاد ايشان شريک شو). پيامبر اکرم تَتَنِيلُهُ فرمودند:

یا علی، او راست میگوید بغض تو را دارد اجدی از قریش مگر حرامزاده و نه از انصار مگر یهودی و نه از عرب مگر متّهم در نسب و نه از سائر مردم مگر شقیّ و نه از زنان مگر آنانکه از پشت حائض می شوند، سپس ساکت شدند و پس از لحظانی سر بلند کرده و فرمودند:

ای گروه انصار فرزندانتان را بر محبّت علی اللہ عرضه بدارید، اگر جواب دادند، آنها از شما بوده و اگر انکار و امتناع نمودند از شما نیستند.

جابربن عبدالله میگوید: ما محبّت علی المُثّلَة را بر فرزندانمان عرضه می داشتیم، هر کس او را دوست می داشت می دانستیم اولاد خودمان بوده و آنکه بـغض آن حضرت را در دل می داشت خود را از او سلب میکردیم و میگفتیم از ما نیست.

**ددیث (۸)** محمّدبن ابراهیمبن اسحاق طالقانیﷺ میگوید: ابـوسعید حسنین عـلی

| ۴۸۰ |  | ١ | /ج | علل الشرايع |
|-----|--|---|----|-------------|
|-----|--|---|----|-------------|

العدوي قال: حدَّثني أبوعمر و حفص المقدَّسي قــال: حـدَّثنا عــيسيٰبن إبراهيم عن أحمدين حسان، عن أبيصالح، عن ابن عبّاس أنَّه قال: معاشر النَّاس إعلموا انَّاللَّه تبارك و تعالىٰ خلق خلقاً ليس هُمْ مِن ذُرَّيَّـة آدم و يلعنون مبغضي أميرالمؤمنين ﷺ فقيل له: و من هذا الخلق؟ قال: القنابر تقول في السحر: اللَّهم العن مبغضي عَلِيَّ اللَّهم ابغض مَن أبغضه و أحبَّ من أحبِّه. ٩ \_ حدَّثنا أبوعبدالله الحسينبن أحمدبن محمّدبن علىبن عبداللُّهبن جعفرين محمّدين عمليين الحسمينين عمليّين أبميطالب قمال: حمدَّثنا أبوالحسن علىبن أحمدبن موسىٰ قال: حدَّثنا أحمدبن على قال: حدَّثني أبوعلي الحسنبن إبراهيمبن علىالعبّاسي قال: حدّثني أبوسعيد عـميربن مرداس الدوانقي قال: حدّثني جعفربن بشير المكّى قـال: حـدّثنا وكـيع عنالمسعودي رفعه إلى سلمان الفارسي رحمةالله عليه قال: مرَّ إبليس لعنهالله بنفر يتناولون أميرالمؤمنين٧ فـوقف أمـامهم فـقال القوم: منالذي وقف أمامنا؟ فقال: أنا أبومرة. فقالوا: أبامرة، أمار تستمع كلامنا إلى المرايدي فقال: سوأة لكم تسبُّون مولاكم على بن أبي طالب. فقالوا له: من أين علمت أنَّه مولانا؟ قال؛ من قول نييّكم عَظَّةٍ : من كنت مولاه فعليّ مولاه، اللُّهم والِ من والأه. و عادٍ من عاداه، وانصر من نصره، واخذل من خذله. فقالوا له: فأنت من مواليه و شيعته؟ فقال: ما أنا من مواليه ولا من شيعته و لكنِّي أحبِّه، و مَا يبغضه أحد إلاَّ شاركته فيالمال والولد. فقالوا له: يا أبامّرة، فتقول في علي شيئاً؟

العدوی از ابوعمر از حفص مقدّسی، از عیسی بن ابراهیم، از احمدبن حسّان، از ابوصالح، از ابنعبّاس، وی میگفت: ای مردم خداوند تبارک و تعالی مخلوقی دارد که از ذریّه آدم نبوده ولی دشمنان امیرالمؤمنین ظیّلاً را لعنت میکند. از او پرسیدند: این مخلوق کیست؟

گفت: قنابر (نوعی پرنده است که دارای جنّهای به قدر گنجشک یا اندکی بزرگتر میباشد)، این حیوان در سحرگاه زمزمهاش این است که: خدایا دشمنان علیطلُلہ را لعنت کن، خدایا دشمن بـدار دشمنان عـلیطلُلہ را و دوست بـدار دوستانش را.

**حدیث (۹)** ابوعبدالله حسین بن احمد بن محمّد بن علی بن عبداللّه بن جعفر بن محمّد بن علی بن الحسین بن علی بن ابی طالب از ابوالحسن علی بن احمد بن موسی از احمد بن علی، از ابوعلی حسن بن ابراهیم بن علی عبّاس از ابوسعید عمیر بن مرداس دوانقی از جعفر بن بشیر مکّی از وکیع، از مسعودی، وی حدیث را مرفوعاً به سلمان فارسی رسانده و میگوید او فرمود:

ابلیس ملعون به گروهی گذشت که به امیرالمؤمنین للی ناسزا میگفتند، ابلیس جلو آنها ایستاد آن گروه گفتند: این کیست که جلو ما ایستاده؟

ابلیس گفت: من ابومرّه هستم. گفتند: ای ابامرّه، کلام ما را نشنیدی؟ ابلیس گفت: بَدا به حالتان، آقای خود علی بن ابیطالب را سبّ کرده و نـاسزا میگویید؟

گفتند: از کجا دانستی که او آقای ما است؟

ابلیس گفت: از کلام پیامبرتان که فرمود: هر کس که من آقای او هستم، علی نیز آقای او است خدایا کسی که او را دوست دارد دوست بدار و آنکس که دشمنش دارد دشمن بدار، خدایا یاری کن کسی راکه او را یاری کرده و ذلیل نماکسی که او را خوار کرده.

گفتند: آیا تو از موالی و شیعیان او هستی یا نه؟

ابلیس گفت: من نه از موالی او بوده و نه شیعهاش هستم ولی دوستش دارم و کسی بغض او را در دل نمیگیرد مگر آنکه من در مال و فرزندش شرکت میکنم. گفتند: ای ابامزه درباره علی للظِّلِا مطلبی برای ما بگو.

| ¥XY | 1 | اج | لل الشرايع / | عا |
|-----|---|----|--------------|----|
|-----|---|----|--------------|----|

فقال لهم: اسمعوا منّي معاشر الناكثين والقاسطين والمارقين، عبدت اللّه عزَّوجلَّ في الجانّ اثني عشر ألف سنة، فلمّا أهلك الجان شكوت إلى اللّــه عزَّوجلَّ الوحدة فعرج بي إلى السماء الدنيا فعبدت الله في السـماء الدنــيا اثني عشر ألف سنة أخرى في جملة الملائكة فبينا نحن كذلك نسبّح اللّــه تعالىٰ و نقدّسه إذ مرَّبنا نور شعشعانيّ فخرّت الملائكة لذلك النور سجّداً، فقالوا: سبّوح قدّوس هذا نور ملك مقرّب أو نبيّ مرسل، فإذا بالنداء من قبل الله تعالىٰ: ما هذا نور ملك مقرّب ولا نبيّ مرسل، هذا نور طينة عـلي بن أبي طالب.

١١ ـ حدثنا عليبن محمّدين الحسل القزويني المعروف بـ ابن مـقبرة قال: أخبرنا محمّدين عبداللّهين عامر قال: حدّثنا عصامين يوسف قــال: حدّثنا محمّدين أيّوب الكلابي قال: حدّثنا عمروين سليمان عن عبداللّهين عمران، عن علي بن زيد عن سعيدين المسيّب عن زيدين ثابت قال: قــال رسول اللّه تَيْلِلْا:

من أحَبَّ عَليَّاً في حياته و بعد مـوته كَـتَبَ اللَّـه عـزَّوجلَّ له الأمـنَ والإِيمانَ ما طلعت شمس و غربت.

١٢ حدّثني محمّدين المظفّرين نفيس المصري رحمه الله قال: حدّثني أبواسحاق إبراهيمين محمّدين أحمدين أخي سيّاب العطّار الكوفي في الله الكوفة قال: حدّثنا بالكوفة قال: حدّثنا أحمدين الهذيل أبوالعبّاس الهمداني قال: حدّثنا أبونصر الفتحين قال: حدّثنا محمّدين عال: حدّثنا أبونصر الفتحين قال: حدّثنا محمّدين أخي محمّدين أخي محمّدين قال: حدّثنا أبونصر الفتحين قال: حدّثنا أبونصر الفتحين قرة السمرقندي قال: حدّثنا محمّدين أخي محمّدين أخي محمّدين أخي محمّدين أخي منيّاب العطّار الكوفي الله بالكوفة قال: حدّثنا أحمدين الهذيل أبوالعبّاس الهمداني قال: حدّثنا أحديّنا أحديّنا أحمدين أبونصر الفتحين قرة السمرقندي قال: حدّثنا محمّدين خلف المروزي قال: حدّثنا يوسفين إبراهيم قال: حدّثنا أبوالعبّاس الهمدين خلف المروزي قال: حدّثنا يوسفين إبراهيم قال: حدّثنا أبن لهيعة عن أبي الزّبير، عن جابر قال: قال أبوأيّوب الأنصاري:

ابلیس گفت: ای گروه ناکثین و قاسطین و مارقین از من بشنوید: زمانی که در مُلک جنیّان و بین آنها بودم دوازده هزار سال خدا را عبادت کردم و پس از هلاکت این قوم از تنهایی به خدا شکایت کردم، خدا مرا به آسمان دنیا بالا برد و در بین فرشتگان دوازده هزار سال دیگر خدا را عبادت کردم در همین اوقات که حقّ تعالی را تسبیح و تقدیس میکردیم نوری بسیار درخشان بر ما عبور کرد تمام فرشتگان برای آن نور به سجده افتاده و گفتند: سبّوح، قدوس، این نور فرشتهای مقرّب یا پیامبری از جانب خدا است، در جواب ندایی از جانب حقّ تعالی بلند شد که این نه نور فرشته مقرّب بوده و نه پیامبری فرستاده شده بلکه نور طینت علی بن ابی طالب است. مقرّب بوده و نه پیامبری فرستاده شده بلکه نور طینت علی بن ابی طالب است.

محمّدبن علیبن مهرویه از ایوالحسن علیّبن حسّانبن معیدان اصفهانی از ابوحاتم، از احمدبن عبده از ابوربیع اعرج از عبداللّهبن عمران، از علیبن زیدبن جدعان، از سعیدبن مسیّب، از زیدبن ثابت وی میگوید: رسول خداعَیْشِالهٔ فرمودند: کسی که علی طلیٌا را در حیات من و بعد از رحلتم از این دنیا دوست داشته باشد

حقّ تعالى امن و ايمان برايش قرار مىدهد وكسى كه او را در زمان حيات و بعد از ممات من دشمن دارد به مرگ جاهليّت از دنيا رفته و به آنچه عسمل كـرده مـورد محاسبه قرار مىگيرد.

حديث (١١)

علیین محمّدین حسن قارینی معروف به اینمقبره میگوید: محمّدین عبداللهین عامر از عصامین یوسف از محمّدین ایّوب کلابی از عمروین سلیمان، از عبداللهین عمران، از علیین زید، از سعیدین مسیّب از زیدین ثابت، وی میگوید: رسول خداعیًیوا فرمودند:

کسی که علیظیؓ را در زمان حیات و بعد از مماتم دوست بدارد مادامی که خورشید طلوع و غروب میکند حقّ تعالی برایش امنیت و ایمان قرار میدهد. **حدیث (۱۲)** 

محمّدین مظفّرین نفیس مصری رحمةالله علیه میگوید: ابواسحاق ابراهیمین محمّدین احمدین اخی سیاب عطّار کوفی از احمدین هذیل ابوالعبّاس همدانی از ابونصر فتحین قرةالسّمرقندی از محمّدین خلف مروزی از یوسفین ابراهیم از این لهیعه، از ابوزبیر، از جابر، وی میگوید ابوایّوب انصاری چنین فرموده: علل الشرايع / ج ١ ..... ٩ ٢٨٤

أعرضوا حبَّ عليٍ على أولادكم، فمن أُحبَّه فهو منكم، و من لم يحبّه فاسألوا أُمَّه من أين جاءت به، فإنّي سمعت رسولالله ﷺ يقول لعـليّبن أبيطالب: لايحبّك إلاَّ مؤمن ولا يبغضك إلاَّ منافق أو ولد زنيّة أو حملته أمّه و هي طامث.

### باب 121

العلّة الّتي من أجلها ترك النّاس عليّاً ﷺ و عدلوا عنه إلى غيره مع معرفتهم بفضله

١ حدّثنا أحمدبن يحيىٰ المكتب قال: حدّثنا أبوالطيّب أحمدبن محمّد الورّاق قال: حدّثنا محمّد عدّنا حدّثنا محمّد الحسنبن دريد الأزديّ العمّانيّ قال: حدّثنا العبّاسُبن الفرج الرّيّاشي قال: حدّثني أبوزيد النحوي الأنصاري قال: سألت الخليل بن أحمد العروضي فقلت له: لِمَ هَجَرَ النّاس عليّاً لللهِ و قُرباه من رسول الله تَبْلَيْ قُرباه و

موضعه منالمسلمين موضعة وعناه في الإسلام عناه؟

فقال: بهر والله نوره أنوارهم و غلبهم على صفو كل منهل والناس إلى أشكالهم أميل أما سمعت قول الأوّل يقول: مُنَّبُ مِن ما ما ما تُسَمَّ ما ما أُسَمَ

و كُلُّ شكلٍ لِشكـله أَلِفَ أَمَا تَرى الفيلَ يَأْلِفُ الفيلا قال وأنشدنا الريّاشي في معناه عن العبّاس بن الأحنف: و قــائل: كــيف تــهاجرتما فــقلت قــولا فــيه انـصاف لم يك من شكـلي فـهاجرته والنّـــاس أشكــال وآلاف باب صد و بیست و یکم ..... ۴۸۵ ..... ۴۸۵

دوستی علی الله و ابه فرزندانتان عرضه کنید، اگر او را دوست داشتند پس از شما بوده و اگر دوستش نداشته باشند از مادرشان بپرسید که این فرزند را از کجا آورده، چه آنکه از رسول خداعی الله شنیدم که به علی بن ابی طالب می فرمود: دوست ندارد تو را مگر مؤمن و دشمنت ندارد مگر منافق یا ولد زنا یا ولد حیض.

## باب صدو بیست و یکم

سز اینکه چرا مردم علی ﷺ را ترک کرده و تابع غیر آن حضرت شده با اینکه به فضل و برتریش از غیر اعتراف داشتند

حديث (1)

احمدین یحیی مکتب میگوید: ابوالطیّب احمدین محمّد ورّاق از محمّدین حسنین درید آزدی عمّانی از عباسین فرج ریاشی از ابوزید نحوی انصاری وی میگوید: از خلیل بن احمد عروضی سؤال کرده و به او گفتم: چرا مردم از علی ظلیًا بریده و از حضرتش جدا شدند در حالی که نزدیکیش به رسول خداعیًا نزدیکی غیرقابل انکار و موقعیّتش نزد مسلمین موقعیّت درخشان و رنجها و زحمانش در اسلام بر همگان روشن و واضح بود؟

خلیل گفت: به خدا سوگند نور علی للیلا بر درخشندگی همه مسلمین فائق بوده و بر هر مرد سخیّ و جوانمردی غالب بود و این معنا را همگان میدانستند و برای احدی قابل انکار نبود ولی مردم به همترکیبها و همشکلهای خویش مایلند چنانچه شاعر میگوید:

و کلّ شکل لشکله الف الم تری الفیل یألف الفیلا هر شکلی به مشاکل و همانند خودش انس میگیرد، مگر نمی بینی که فیل یا فیل الفت برقرار میکند.

راوی میگوید ریاشی دو بیتی که معنای همین بیت را داشت از عباس بن احنف انشاء کرد و گفت:

و قــائل کــيف تسهاجرتما فــقلت قــولا فــيه انصاف لم يك من شكلى مـهاجرته والنّــاس اشكــال وآلاف گوينده به من گفت: چگونه هجرت كرده و دورى گزيدى، كلامى به او گفتم كه در آن انصاف و صدق بود گفتم: نبود او همانند و هم شكل من لذا از او جدا شدم، مردم علل الشرايع / ج ١ .....٩ علل الشرايع / ج ١

٢ ـ حــدَّثنا أبـوأحمد الحسنبن عـبداللَّـهبن سعيدبن الحسنبن اسماعيلبن حكـيم العسكري قـال: أخـبرنا أبو إسحاق إبراهيم رعل العبشمي قال: حدَّثنا ثبيتبن محمّد قال: حدَّثني أبوالأحوص عمّن حدَّثه، عن آبائه، عـن أبـيمحمّد الحسنبن علىﷺ قال:

بينما أميرالمؤمنينﷺ في أصعب موقف بصفّين إذ أقبل عليه رجل من بني دودان، فقال له: لم دفعكم قومكم عن هذا الأمر وكنتم أفضل النّاس علماً بالكتاب والسُّنَّة؟

فقال: يا أخا بنيدودان ولك حق المسألة و ذمــام الصّـهر فإنّك قَلِقُ الوَضين، تُرْسِلُ فيغَيْرِ سَدَدٍ، كــانت أثَـرَةً شَـحَّتْ عليها نفوسُ قوم، وَسَخَتْ عنها نفوس آخرين، وَلَنِعْمَ الْـحَكَمُ اللهُ، والزّعيم محمّدﷺ

> (وَدَعْ عَنْكَ نَهْياً صِيحَ فِي حَجَرَاتِهَ) وَهَلُمَّ الْخَطْبَ فِي ابنِ أَبي سُفْيانَ: .. فَلَقَدْ أَضْحَكَني الدَّهْرُ بَعْدَ إِبْكَاتِهِ ..

باب صد و بیست و یکم ..... ۲۸۷

همانند و مشاکل و همانس هستند با هم. **ددیث (۲)** 

ابواحمد حسن بن عبدالله بن سعید بن حسن بن اسماعیل بن حکیم عسکری، از ابواسحاق ابراهیم رعل عبشمی از ثبیت بن محمّد، از ابوالاحوص از کسی که حدیث برایش گفته، از آباء و پدرانش، از حضرت ابی محمّد حسن بن علی طلقات حضرت فرمودند: هنگامی که در صفّین امیرالمؤمنین طلط در موقعیّت سخت و دشواری بودند مردی از قبیله بنی دودان<sup>(۱)</sup> به حضرت عرض کرد: چرا مردمان شما را از خلافت و ولایت بازداشتند با این که برترین مردم از نظر آگاه بودن به کتاب و سنّت شما می باشید؟

حضرت فرمودند: ای برادر بنی دودانی، تو حقّ پرسش داشته<sup>(۲)</sup> و همبستگی و خویشاوندی با پیامبر خدایم از داری<sup>(۳)</sup> لذا با این که سؤالت بیجا و بی موقع است<sup>(۳)</sup> جواب تو را می دهم، تو مردی هستی که تَنگ و اسب سواری تو سست و جنبان بوده<sup>(۵)</sup>، مهار مرکب خود را بیجا رها می کنی<sup>(۶)</sup> ولی بدان که خلافت مرغوب و مطلوب همه بود و هر کسی آن را طلب می کرد اگر چه لائق برای آن نبود باری گروهی به آن بخل ورزیده و نگذاردند که سزاوار به آن مقام، متصدّی آن شود و دستهای دیگر برای حفظ مصالح دین از آن چشم پوشیده و آن را به دیگران بخشیدند و حکّم میان ما و ایشان خدا است که خوب حکمی می باشد و مهتر و رئیس قوم محمد عَیْبَوْنُ می باشد.

و رهاکن قصّه غارتگری راکه در حوالی و اطرافش فریاد برآورده شده<sup>(۷)</sup>. و بیا بشنو امر مهم و مطلب بزرگ را درباره پسر ابی سفیان<sup>(۸)</sup>که محقّقاً روزگار بعد از گریانیدن مرا به خنده آورد.

علل الشرايع /ج ۱ ..... ۴۸۸ .... وَلاٰ غَرْوَ إِلاَّ جارتی و سـؤالهـا

ألا هـل لنـا أهـل سألت كـذلك بئس القوم من خفضني، و حاولوا الادهان في دين الله، فإن ترفع عنّا محن البلوئ أحملهم منالحق على محضه، و إن تكن الأخرى فـلا بأس علىالقوم الفاسقين إليك عنّي يا أخا بنيدودان.

٣ ـ حدَّتنا محمّدين إبىراهـيمين إسـحاق الطَّـالقانيﷺ قـال: حـدثنا أحمدين محمّدين سعيد الكوفي قال: حدثنا عـليين الحسـنين عـليين فضّال، عن أبيه عن أبيالحسنﷺ قال: سألته عن أميرالمؤمنينﷺ كيف مال الناس عنه إلى غيره وقد عرفوا فطله و سابقته و مكانه من رسولاالله ﷺ؟

فقال: إنّما مالوا عنه إلى غيره؛ لأنّه كان قد قتل آبائهم و أجـدادهـم و أعمامهم و أخوالهم و أقرباءهم المحاربين لله و لرسوله عدداً كثيراً، فكان حقدهم عليه لذلك في قلوبهم، فلم يحبّوا أن يتولّىٰ عليهم، ولم يكـن فـي قلوبهم عـلى غـيره مـثل ذلك؛ لأنّـه لم يكـن له فـيالجـهاد بـين يـدي رسولالله تَنْلَا مثل ماكان له فلذلك عدلوا عنه و مالوا إلى غيره.

مرز شق تنظیمة کاب ۱۳۴ مال<sup>ی</sup>

العلّة الّتي من أجلها ترك

أم**یرالمؤمنین ﷺ مجاهدة أهل الخلاف** ۱ ــأبي رحمهاللّٰه قال: حدّثنا سعدبن عبداللّٰه، عن الهيثمبن أبي مسروق

النهدي عنَّ الحسن بن محبوب عن علي بن رئاب. عن زرارة قال: سمعت أباجعفر ﷺ يقول:

اِنّما سار عليﷺ بالكَفٌ عن عدوّه من أَجْل شيعتنا؛ لأنّـه كــان يَــغْلَمُ سيظهر عليهم بعده، فأحَبَّ أَن يقتدي به من جاء بعده فيسير فيهم بسير ته و يقتدي بالكَفٌ عنهم بعده. باب صد و پیست و دؤم..... و دؤم..... و دؤم.....

شگفتی باقی نمانده است مگر شگفت از این سائل و سؤالش، آیا برای ما اهلی است که چنین سؤالی کردی بد گروهی هستند آنانکه مرا خوار نموده و قصد خیانت کردن در دین خدا را نمودند، پس اگر از ما سختی های غم و اندوه ها برطرف شود آنها را به راه حقّ محض خواهم کشید و اگر نحوه دیگر شد و آنها قدم در راه حقّ ننهاده و یا دلیل راه و امام مفترض الطّاعة خود به جنگ پرداختند، پس ای برادر بنی دودانی باکی بر این قوم فاسق و فاجر نیست و خود را برای ایشان هلاک مکن.

محمّدین ایراهیمین اسحاق طالفانی ﷺ از احمدین محمّدین سعید کوفی از علی بن حسن بن علی بن فضّال از پدرش، از حضرت ابی الحسن ﷺ، راوی میگوید: راجع به امیرالمؤمنین علی ﷺ از آن حضرت پرسیده و عرضه داشتم: چگونه مردم از آن حضرت روی گردانده و مایل به دیگری شده با اینکه فضل و سابقه آن حضرت و موقعیّتش نزد رسول خداعَیﷺ را می دانستند؟

حضرت فرمودند: جهت روی گردانیدن مردم از آن حضرت و مایل شدن به دیگری این بود که آن جناب پدران و اجداد و عموها و دایی ها و نزدیکانشان را که تعداد زیادی بوده و با خدا و رسول خدا به محاربه برخاسته بودند کشت لذاکینه آن حضرت در دل ایشان جای گرفت از این رو دوست نداشتند که حضرتش بر آنها ولایت و سروری داشته باشد اما نسبت به غیرش چنین کینهای نداشتند لاجرم از آن حضرت عدول کرده و متمایل به غیر او گردیدند.

> باب صد و بیست و دوم اب

سز اینکه امیرالمؤمنینﷺ با اهل خلاف ستیز و جنگ نفرمود

حديث (†)

بدرم رحمةالله علیه فرمود: سعدبن عبدالله، از هیثمبن ابی المسروق النّهدی از حسن بن محبوب، از علی بن رئاب از زراره، وی گفت: از حضرت ابا جعفر ظلّ شنیدم که می فرمود: سیره امیرالمؤمنین ظلیّ این بود که به خاطر شیعیان ما با دشمنانش ستیز نمی کرد زیرا حضرت می دانستند به زودی آنها بعد از جنابش بر شیعیان غالب می شوند لذا دوست داشتند که اعداء به او اقتداء کرده و سیره وی را تبعیّت کرده و همان طوری که آن حضرت دست از دشمنان برداشت و متعرّضشان نشد آنها نیز دست از شیعیان برداشته و متعرّض ایشان نشوند. علل الشرايع /ج ١ .....٩ علل الشرايع /ج ١

٢ ـ حدّثنا جعفربن محمّدبن مسرور رحمهالله قال؛ حدّثنا الحسينبن محمّدين عامر، عن عمّه عبداللهبن عامر عن محمّدين أبيعمير عمّن ذكره عن أبيعبداللهﷺ قال: قلت له: ما بال أميرالمؤمنينﷺ لم يقاتل فلاناً و فلاناً و فلاناً؟

> قال: لآية في كتاب الله عزَّوجلَّ: (لو تزيّلوا لعذّبنا الذين كفروا منهم عذاباً أليماً)<sup>(١)</sup> قال: قلت: و ما يعني بتزايلهم؟

قال: ودائع مؤمنين في أصلاب قوم كافرين و كذلك القائم، للله لن يظهر أبداً حتىٰ تخرج ودائع الله تعالىٰ فإذا خرجت ظهر على من ظهر من أعداء الله فقتلهم.

٣ ـ حدّثنا المظفّرين جعفرين المظفّر العلويّ رحمه اللّـه قـال: حـدّثنا جعفرين محمّدين مسعود، عن أبيه، عن علي بن محمّد، عن أحمدين محمّد، عن الحسن بن محبوب عن إبراهيم الكرخي قال: قلت لأبي عبدالله لللهِ: أو قال له رجل: أصلحك الله ألم يكن عملي للهِ قـويّاً فـي دين اللّـه عزَّوجلَّ؟

قال: بلیٰ. قال: فکیف ظهر علیه القوم؟ و کیف لم یدفعهم و ما منعه من ذلك؟ قال: آیة فی کتاب الله عزَّوجلَّ منعته. قال: قلت وأیّ آیة؟

قال: قوله تعالىٰ: (لَوْ تَزَيَّلُوا لَعَذَّبْنَا الَّذِينَ كَفَرُوْا مِنْهُم عَذَاباً أَلِيماً)<sup>(٢)</sup> انّه كان لِلْه عزَّوجلَّ ودائع مؤمنين في أصلاب قوم كافرين و منافقين فلم يكن عليﷺ لِيقتل الآباء حتّىٰ تخرج الودائع فلمّا خرج الودائع ظهر عمليٌ ﷺ عمـلىٰ مَـنْ ظَـهَرَ فـقا تله

۱- مسورة الفتح، آية (٢٥)
۲- مسورة الفتح آية: (٢٥)

جد**یت (۲)** 

جعفرین محمّدین مسرور رحمةالله علیه میگوید: حسینین محمّدین عامر، از عمویش عبداللهین عامر، از محمّدین ابیعمیر ازکسیکه نامش را برده، از حضرت ابسیعبدالله اللی اوی میگوید: محضر مبارک امامالی عرض کودم: چرا امیرالمؤمنین الی الله با فلان و فلان و فلان مقاتله و ستیز نفرمودند؟

فرمودند بهخاطر یک آیهای که در قرآن شریف می باشد و آن این است: لو تُزَیَّلُوا لعذَّبنا الذین کفروا منهم عذاباً الیماً (اگر شما کفّار و مؤمنین از هم جدا می شدید محققاً آنانکه کافرند را به عذاب خود معذَّب می ساختیم).

راوی میگوید: محضر امام اللہ عرض کردم: مقصود از تزایل کفّار و مؤمنین چیست؟

امام الله فرمودند: امانتهای مؤمنین در اصلاب کافرین بوده تا ظهور حضرت قائم الله و تا مادامی که این ودائع از اصلاب کفّار خارج نشدهاند حضرت ظهور نمی فرمایند ولی پس از خروج آنها حضرت نیز ظهور کرده و بر اعداء و دشمنان غلبه نموده و آنها را میکشند.

حدیث (۲) منظفرین جعفرین مظفّر علوی رحمة الله علیه می گوید: جعفرین محمّدین مسعود، از پدرش، از علی بن محمّد، از احمدین محمّد، از حسن بن محبوب، از ابراهیم کرخی، وی می گوید: محضر مبارک این عبدالله ظلّلاً عرضه داشتم یا مردی حضور انورش عوض کرد: خدا حالتان را خوش دارد آیا علی ظلّلاً در دین خدای عزّوجل قوی و نیرومند نبود؟ محضرت فرمودند: آری. مرض کرد: پس چرا قوم اعداء و دشمنان بر او غالب شدند؟ و چرا حضرت آنها مرض کرد: آن کدام آیه در قرآن آن حضرت را منع نمود. عرض کرد: آن کدام آیه بود؟ حضرت فرمودند: یک آیه در قرآن آن حضرت را منع نمود. عرض کرد: آن کدام آیه بود؟ محضرت فرمودند: آیه شریفه: لو تزیّلوا لعذّبنا الّذین کفروا منهم عذاباً الیماً. خداوند متعال امانت هایی مؤمن در اصلاب کفّار و منافقین داشت لذا علی ظلّیًا آباء و پدران را نکشتند تا این ودائع و امانات خارج شوند و پس از خروج این امانات امیرالمؤمنین ظلیًا برکسانی که قبلاً غالب بودند غلبه نموده و آنها را کشتند همچنین علل الشرايع /ج ١ ...... ٢٩٢ و كذلك قائمنا أهل البيت لن يظهر أبداً حتىٰ تظهر ودائع الله عزَّوجلَّ فإذا ظهرت ظهر على من ظهر فقتله.

٢ حدّثنا المظفّربن جعفربن المظفّر العلويّ رحمه الله قـال: حـدّثنا جعفربن محمّدبن مسعود، عن أبيه قال: حدّثنا جبر ئيل بن أحمد قال: حدّثنا محمّدبن عيسى بن عبيد، عن يونس بن عبدالرحمٰن، عن منصور بن حازم، من أبي عبدالله عزّوجلًّ: (لو تزيّلوا لعذّبنا الذين كفروا منهم عـذاباً أليماً) لو أخـرج الله ما في أصلاب المومنين منالكافرين و ما في أصلاب الكافرين من المؤمنين لعذّب الذين كفروا.

٥ حدّثنا محمّدين إبراه يمين إسحاق الطّالقاني في قال: حدّثنا أبو سعيد الحسنين علي العدوي قال: حدثنا الهيثمين عبدالله الرّماني قال: سألت عليّين موسى الرّضائية فقلت له:

يابن رسولالله أخبرني عن عليّبن أبيطالب لِمَ لَمْ يجاهد أعداءه خمساً و عشرين سنة بعد رسولاللهﷺ ثم جاهد فسي أيّام ولايته؟

فقال: لأنّه اقتدى برسول الله تما في تركه جهاد المشركين بمكّة ثلاثة عشرة سنة بعدالنّبوة، و بالمدينة تسعة عشر شهراً، و ذلك لقلّة أعوانه عليهم و كذلك عليّ الله ترك مجاهدة أعدائه لقلّه أعوانه عليهم، فلمّا لم تبطل نبوّة رسول الله الله مي تركه الجهاد ثلاثة عشر سنة و تسعة عشر شهراً كذلك لم تبطل إمامة عليّ الله مع تركه الجهاد خمساً و عشرين سنة إذ كانت العلّة المانعة لهما من الجهاد واحدة. است قائم اهلبیت علیهمالسّلام، هرگز آن جناب ظاهر نمیشوند تا ودائع و امانات خدای عزّوجلّ ظاهر شوند و پس از ظهور آنها حضرت نیز برکسانی که قبلاً ظاهر و غالب بودند غلبه کرده و آنها را میکشند. **حدیث (۴)** 

مظفرین جعفرین مظفر علوی رحمة الله علیه از جعفرین محمّدین مسعود، از پدرش، از جبرئیلین احمد، از محمّدین عیسیین عبید، از یونسین عبدالرحمن، از منصورین حازم، از حضرت ابی عبدالله طلیکی، حضرت در ذیل فرموده حقّ تعالی: لو تزیّلوا لعذّینا الذین الخ

فرمودند: اگر حقّ تعالی کفّاری را که در اصلاب مؤمنین بوده و مؤمنین کـه در اصلاب کفّار میباشند خارج نماید بهطور حتم کفّار را عذاب خواهد نمود. **حدیث (۵)** 

محمّدبن ابراهیمبن اسحاق طالقانی ﷺ میگوید: ابوسعید حسنین عملی العدوانی از هیثمبن عبدالله رمّانی(۱) نقل کرده که وی گفت:

از حضرت علی بن موسی الرّضا صلوات اللّه علیه سؤال کرده و محضرش عرضه داشتم: بفرمایید چرا علی بن ابی طالب اللّٰ مدّت بیست و پنج سال بـعد از نـبیّ اکرم تَلِيَوَلَهُ با دشمنانش نجنگید ولی پس از آن در ایّام خلافت و ولاینش با آنها به جنگ پرداخت؟

حضرت فرمودند: به خاطر آنکه حضرتش به رسول خدائی اقتداء نمود چه آنکه نبی اکرم یکی از بعد از نبوت سیزده سال در مکّه و نوزده ماه در مدینه جهاد با مشرکین را به خاطر کمبود اعوان و قلت یاران ترک نمودند و علی للگ نیز به خاطر فقدان افراد کافی مجاهدت و مبارزه با دشمنان را ترک نمودند پس همان طوری که به خاطر ترک مجاهدت سیزده ساله در مکّه و نوزده ماهه در مدینه نبوّت حضرت خاتم تَکیترا باطل نمی شود عیناً ترک جهاد بیست و پنج ساله امیرالمؤمنین علی للگ سبب بطلان امامت حضرتش نمی گردد چه آنکه علت ترک جهاد در هر دو مورد یکی می باشد.

۱- مرحوم اردبیلی در رجال از نجاشی نقل کرده که وی صاحب کتاب بوده و از حضرت موسیبن جعفر و علیبن موسیالرضا سلامالله علیهم نقل میکند.

| *** | اج ۱ | علل الشرايع ا |
|-----|------|---------------|
|-----|------|---------------|

۶ حدّثنا أحمدين زيادين جعفر الهمداني ف ال: حدّثنا عليّين إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي معير، عن بعض أصحابنا أنّه سأل أبو عبدالله إلا ما بال أميرالمؤمنين إلا لم يقاتلهم؟

قال الذي سبق في علم الله أن يكون و ما كان له أن يقاتلهم و ليس معه إِلاَّ ثلاثة رهط منالمؤمنين.

٧ ـ حدّثنا حمزةبن محمّد العلوي قال:

أخبرنا أحمدبن محمّدبن سعيد قال: حدّتني الفضلبن خباب الجمحي قال: حدّتنا محمّدبن إيراهيم الحمصي قـال: حـدّثني مـحمّدبن أحـمدبن موسى الطائي، عن أبيه، عن ابن مسعود قال: احتجّوا في مسجد الكـوفة فقالوا:

ما بال أميرالمؤمنينﷺ لم ينازع الثّلاثة كـما نــازع طـلحة والزبــير و عائشة و معاوية؟

فبلغ ذلك عليّاً للله فأمر أن ينادي بالصّلاة جامعة فلمّا اجــتمعوا صـعد المنبر فحمدالله و أثنى عليه. ثُمَّ قال: معاشرَ النّاس. انّه بلغني عنكم كذا وكذا.

قالوا: صدق أمير المؤمنين قد قلنا ذلك ري

قال: فإنّ لي بِسُنَّةِ الأنبياء أُسوةٌ فَيما فَعَلْتُ، قال الله عزَّوجلَّ في كتابه: (لَقَدْ كَانَ لَكُمْ في رسولِالله أُسوة حسنة)<sup>(١)</sup> قـالوا وَمَـنْ هُـمْ يـا أميرالمؤمنين؟

قال: أوّلهم إبراهيم، الله إذ قال لقومه:

واعتزلكم و ما تدعون من دون اللَّه)<sup>(٢)</sup> فإن قلتم إنّ إبـراهــيم اعتزل قومه لغير مكروه أصابه منهم فقد كفرتم و إن قلتم اعــتزلهم لمكروه رآه منهم فالوصيّ أعذر.

۱ - سورةالاحزاب، آية (۲۱) ۲ - سورة مريم، آية (۴۸)

باب صد و بیست و دوّم..... ۴۹۵ .....

**حدیث (۶)** احمدین زیادین جعفر همدانی ظفی میگوید: علی بن ابراهیم، از پدرش، از ابن ابی عمیر، از برخی اصحاب، وی از حضرت ابوعبدالله ظلی پرسید: چرا امیرالمؤمنین ظلی با دشمنان مقاتله نفرمود؟

حضرت فرمودند: آنچه از علم خدا گذشت این بود که آن حضرت بـه جـنبه بشری و ظاهری نمی توانست با دشمنان مقاتله کند زیرا با آن جناب نبود مگر سه نفر از مؤمنین.

حديث (٧)

حمزةبن محمّد علوى مىگويد: احمدبن محمّدبن سعيد، از فضلبن خباب جمحى، از محمّدبن ابراهيم حمصى از محمّدبن احمدبن موسى طايى از پدرش، از ابن مسعود، وى مىگويد: مردم در مسجد كوفه با هم مباحثه و محاجّه كرده و مىگفتند:

چرا امیرالمؤمنین للگل با آن سه نفر مقاتله و منازعه نکرد همان طوری که با طلحه و زبیر و عایشه و معاویه مخاصمه فرمود؟

این خبر به سمع مبارک امیرالمؤمنین للکی اسید امر فرمود منادی نداء کرده و بگوید: الصلاة جامعه (یعنی برای نماز در مسجدگرد هم آیید) وقتی مردم اجتماع نمودند، حضرت بالای منبر رفته و حمد خدا و ثناء الهی را بجا آورده سپس فرمودند: ای مردم از شما خبر به من رسیده که چنین و چنان گفته اید؟ مردم گفتند: یا امیرالمؤمنین بلی ما چنین گفته ایم.

حضرت فرمودند: من در آنچه بجا آوردهام از سنت انبیاء پیروی کردهام، خدای عزّوجل در قرآن می فرماید: بر شما است که از رسول خدا نیک تبعیّت کنید. مرده گذند: در اور الرژون می آن از ایر که شما از اردان در کر دارته ان تر می ت

مردم گفتند: یا امیرالمؤمنین، آن انبیایی که شما از ایشان در کردارتـان تـبعیّت نمودهاید کبانند؟

حضرت فرمودند: اوّل ایشان جناب ابراهیم للَّیَلَا است که به قوم خود فرمود: من از شما و بتهایی که به جای خدا می پرستید دوری می جویم. سپس حضرت فرمودند:

اگر بگویید جناب ابراهیم لللہ بدون اینکه مکروهی از قومش به او برسد از ایشان دوری گزید کافر شدہاید و اگر بگویید به خاطر مکروهی که از ناحیه آنها به حضرتش رسید از آنها دوری جست میگویم وصی پیغمبر سزاوارتر است به اینکه به خاطر مکروهی که از ناحیه دیگران به وی رسیده از آنها دوری گزیند و نیز از پسر علل الشرايع / ج ١ ..... ٩٩۶ .... ٩٩۶

ولى بابن خالته لوط أسوة إذ قال لقومه: (لو أنّ لى بكم قوّة أو آوى إلى ركن شديد)<sup>(١)</sup> فإن قلتم: إنّ لوطاً كانت له بهم قوة فقد كفرتم، و إن قلتم: لم يكن له قوّة فالوصيّ أعذر. ولى بيوسف، الله أسوة إذ قال: (رَبّ السِّجْنُ أَحَبّ إِلَيَّ مُمَّا يدعونني إليه)<sup>(٢)</sup>. فإن قلتم: إنَّ يوسف دعا ربَّه و سأله السجن لسخط ربَّه فقد كفرتم. و إن قلتم: إنَّه أراد بذلك لتلاً يسخط ربَّه عليه فاختار السجن فالوصيّ أعذر. ولى بموسى الله أسوة إذ قال: (ففررت منكم لما خفتكم)(٣). فإن قلتم: إنَّ موسى فرَّ من قومه بلاخوف كان له منهم فقد كفر تم. و إن قلتم: إنَّ موسى خاف منهم فالوصيَّ أعذر. ولى بأخبى هارون الله أسوة إذ قال لأخيه: يا (ابن أمَّ إنَّ القوم استضعفوني وكادوا يقتلونني)<sup>(۴)</sup>. فإن قلتم: لم يستضعفوه ولم يشرفوا على قتله فقد كفر تم. و إن قلتم: استضعفوه و أشرفوا على قتله فلذلك سكت عنهم فالوصيّ مركز حتيقة تخلع وتركزعنوه برسياري أعذر. ولى بمحمد ﷺ أسوة حين فرَّ من قومه ولحق بالغار من خوفهم و أنامني على فراشه. فإن قلتم: فرَّ من قومه لغير خوف منهم فقد كفر تم. و إن قلتم: خافهم و أنامني على فراشه ولحق هو بـالغار مـن خـوفهم فالوصي أعذر.

١- سورة هود، آبة ٨٠
 ٢- سورة يوسف، آبة (٢٢)
 ٣- سورة الأعراف، آبة (١٥٠)

باب صد و بیست و دوّم..... ۴۹۷ .... ۴۹۷

خاله ابراهیم یعنی جناب لوط ﷺ تبعیّت نمودهام چه آنکه وی به قوم خویش فرمود: ای کاش مرا بر منع شما اقتداری بود یا آنکه چون قدرت ندارم از شر شما به رکن محکمی پناه خواهم برد.

اگر بگویید: لوط بر منع آنها قدرت داشت چون تکذیب گفته او راکردهاید کافر می شوید و اگر بگویید او اقتدار بر منع آنها را نداشت میگویم وقتی پیامبر قدرت بر منع دشمن نداشته باشد وصیّ بهواسطه نداشتن قدرت در منع نکردن اولیٰ به عذر می باشد.

و از یوسف للی نیز تبعیّت کردمام چه آنکه وی فرمود: پروردگارا، زندان نزد من محبوب تر است از آنچه مرا به آن می خوانند. اگر بگویید جناب یوسف زندان را به خاطر آن از خدا خواست که پرودگارش او را مورد سخط و غضب خود قرار داده بود این کلام شما راکافر میکند و اگر بگویید مراد یوسف از این دعاء آن بود که پروردگارش به او غضب نکند پس زندان را اختیار کرد، میگویم وصیّ به انزوا و عدم تعرّض سزاوارتر می باشد.

و از جناب موسی اللہ نیز تبعیّت کردہام زیرا وی فرمود: از ترس شما گریختم. اگر بگویید: موسی بدون ترس از قومش گریخت چون تکذیب قول او راکردہاید کافر می شوید و اگر بگویید موسی از ایشان ترسید، می گویم وقتی پیغمبر از دشمن خود بترسد وصل اولی به آن می باشد

و از جناب هارون نیز تبعیّت کردهام زیرا وی به برادرش موسی ظیّلاً گفت: ای فرزند مادرم بر من خشمگین میاش، آنها مرا خوار و زبون داشتند تا آنجا که نزدیک بود مرا به قتل رسانند. //

اگر بگویید: مردم هارون را خوار نکرده و مشرف به قتلش نشدند چون کلام پیامبر را تکذیب کردهاید کافر می شوید و اگر بگویید آنها او را ضعیف و خوار نموده و مشرف به قتلش شدند لذا او ساکت شد و متعرّض آنها نگردید، میگویم پیامبر که چنین باشد وصیّ اولی به آن می باشد.

و از حضرت محمّدتَّلَیْبَوَلَمْ نیز تبعیّت کـردهام چـه آنکـه آن حـضرت از خـوف دشمنانش گریخت و پناه به غار برد و من در بستر آن جناب خوابیدم.

اگر بگویید: بدون هیچ خوفی از دشمتان حضرت گریخت، کافر می شوید و اگر بگویید از خوف گریخت و من در بسترش خوابیده و آن جناب از ترس آنها به غار پناه برد من که وصیّ او هستم سزاوارتر هستم به خوف.

٨ ـ أخبرني عليّ بن حاتم قال: حدّثنا أحمدبن محمّدبن موسى النّوفلي قال: حدّثنا محمّدبن حمّاد الشّاسي عن الحسين بن راشـد، عـن عـلي بن اسماعيل الميثمي قال: حدّثني ربعي عن زرارة قال: قلت لأبي عبدالله الله ما مَنَعَ أميرَ المؤمنين الله أن يدعوالنّاس إلى نفسه؟ قال: خوفاً أن ير تدّوا.

قال عـليبن حـاتم: وأحسب فـيالحـديث ولا يشـهدوا أنّ مـحمّداً رسولالله ﷺ.

٩ ـ و عنه قال: حدَّثنا أبوالعباس محمّدين جعفر الرَّازي قـال: حدَّثنا محمّدين الحسينين بزيع، عن محمّدين السماعيلين بزيع، عن يونسين عبدالرّح من عـن بكارين أبـي بكر الحضرمي قـال: سمعت أباعبدالله على يقول: لسيرة عليّين أبي طالب في أهل البصرة: كانت خيراً السيعته ممّا طلعت عليه الشّعس أنه علم أنّ للقوم دولة فلو سباهم سُـبِيت شيعتُه.

قال: قلت فأخبرني عنالقائمﷺ يسير بسير ته؟

قال: لا، إنّ عليّاً الله سار فيهم بالمنّ لما عَلِمَ من دولتهم أنّالقائم يسير فيهم بخلاف تلك السّيرة: لأنّه لا دولة لهم.

١٠ ـ أبي رحمهالله قال: حدّثنا سعدين عبدالله قال: حدّثنا أحـمدين محمّدين عيسى، عنالعبّاسين معروف، عن حمّادين عيسى، عن حـريز، عن بُريدين معاوية، عن أبي جعفر ﷺ قال:

| بیست و دوّم۴۹۹ | باب صد و |
|----------------|----------|
|----------------|----------|

#### حديث (٨)

على بن حاتم مى گويد: احمد بن محمّد بن موسى نوفلى، از محمّد بن حمّاد شاسى از حسين بن راشد<sup>(۱)</sup>، از على بن اسماعيل ميشمى از رسعى، از زراره، وى مى گويد: محضر ابى عبدالله ظيّلاً عرضه داشتم: چه چيز مانع شد از اين که اميرالمؤمنين ظيَّلاً مردم را به خود دعوت فرمايند؟ امام ظيَّلاً فرمودند: خوف از اين که مردم مرتد شوند. على بن حاتم مى گويد: گمان مى کنم در حديث بعد از دان يرتدوا، اين فقره نيز باشد دولا يشهدوا أنَّ محمداً عَيَداً رسول الله، يعنى و شهادت ندهند که محمد عَيْرا رسول خدا است،

#### حديث (٩)

از عملی بن حاتم، از ابوالعباس محمّد جعفر رازی، از محمّدبن حسین بن ابیالخطّاب، از محمّدین اسماعیل بن یزیع، از یونس بن عبدالرحمن، از به کارین ابی بکر حضرمی، وی میگوید: از حضرت اباعبداللّه طَیْلاً شنیدم که می فرمودند: سیره و رفتار علی بن ابی طالب طَلْیَا اللّٰ در بین اهل بصره برای شیعیانش بهتر بود از

تابیدن آفتاب برآنها، حضرت می دانستندکه اهل بصره بعداً صاحب دولت می شوند لذا اگر آنها را اسیر می فرمود بعدها نیز شیعیان حضرت اسیر آنها می شدند.

راوی میگوید: عرضه داشتم: بفرمایید: آیا حضرت قائمطال نیز به همین نحو عمل میفرمایند؟

حضرت فرمودند: خیر، علی ظلی که بر اهل بصره منّت گذاردند و متعرّض آنها نشدند به خاطر این بود که آن حضرت می دانستند ایشان در آینده صاحب دولت میگردند ولی حضرت قائم ظلی می دانند که ایشان دولتی نخواهند داشت لذا برخلاف آن سیره با ایشان عمل میکنند.

#### حديث (١٠)

یدرم رحمةالله علیه فرمود: سعدبن عبدالله از احمدبن محمّدبن عیسی، از عبّاسبن معروف، از حمّادبن عیسی از حریز، از بریدبن معاویه، از حضرت ابیجعفرطلیلہ، حضرت فرمودند:

۱- مرحوم اردبیلی در جامعالژواه می فرماید: ظاهراً ضبط «حسین بن راشد» سهو و اشتباه بوده و صحبح آن «حسن بن راشد» است که همان ابوعلی بن راشد می باشد به قرینه روایت علی بن مهزیار ازدی.

| ۵۰۰ | ۱, | /ج | علل الشرايع |
|-----|----|----|-------------|
|-----|----|----|-------------|

إنّ عليّاً ﷺ لم يَمْنَعْهُ من أَن يدعو الناس إلى نفسه إلاَّ أنّهم إنْ يكونوا ضَلالاً لا يرجعون عنالإِسلام أحبّ إليه مـن أن يـدعوهم فـيأبوا عـليه فيصيرون كفّاراً كلّهم.

قال حريز؛ و حدَّثني زرارة عن أبي جعفر ﷺ قال:

لولا أنَّ عليَّاً ﷺ سار في أهل حربه بالكفّ عنالسّبي والغنيمة للـقيت شيعته منالناس بلاءً عظيماً، ثُمّ قال: واللَّه لَسيرته كانت خـيراً لكـم مـمّا طلعت عليه الشّمس.

١١ ـ حدّثنا أحمدين الحسين، عن أبيه، عن محمّدين أبي الصهبان، عن محمّدين أبي عمير، عن بعض أصحابنا قال: قلت لأبي عبدالله اللهِ: لمَ كفّ علي اللهِ عن القوم؟ قال: مخافة أن يرجعوا كفاراً.

١٢-حدَّثنا محمَّدبن علي ماجيلويه، عن عمّه محمّدبن أبي القاسم، عن أحمدبن أبي عبدالله البرقي، عن أبيه عن ابن أبي عمير، عن ابانبن عثمان، عن ابانبن تغلب عن عِكرمة، عن ابن عباس قال: ذكرت الخلافة عـند أميرالمؤمنين علي بن أبي طالب الله فقال:

أما والله لقد تقمّصها ابن أبي قحافة اخويتم و انّه ليعلم أنّ محلّي منها محلّ القطب مِنالرّحى ينحدر عنّي السيل ولا يرقئ إليَّ الطـير فسدلت دونها ثوباً و طويت عنها كشحها، و طفقت ارتأي بين أن أصول بيد جذاء أو اصير على طخية عمياء، يشـيب فـيها الصغير، و يهرم فيها الكبير، و يكدح فيها مؤمن حتىٰ يـلقىٰ ربّـه، فـرأيت أنّالصبر على هاتا أحجىٰ، فصبرت و في العين قدْىٰ، و في الحلق شـجىٰ،

امیرالمؤمنین علی لللہ را ہیچ چیز بازنداشت از اینکه مردم را به خود دعوت کند مگر اینکه دیدند اگر مردم در گمراہی باشند ولی از اسلام مرتد نشوند بهتر است از اینکه ایشان را به خود دعوت کند و آنها از آن سرباز زده درنتیجه کافر شوند. حریز میگوید: زراره از حضرت ابی جعفر لللہ برایم نقل نمود که آن جناب فرمودند:

اگر علی طلی لی از ترک اسارت می حود شان راکه عبارت بود از ترک اسارت و غنیمت نگرفتن از آنها تغییر می دادند محقّقاً بعداً شیعیان آن حضرت با بلاء عظیم و بزرگی مواجه می شدند سپس حضرت فرمودند: به خدا قسم سیره و نحوه رفتار آن امام همام با اهل حرب برای شیعیان بهتر بود از آنچه آفتاب بر آن می تابید.

حديث (١١)

احمدین حسین، از پدرش، از محمّدین اییصهبان، از محمّدین اییعمیر، از برخی اصحاب، وی میگوید: محضر اییعبداللهظیّلاً عرضه داشتم: برای چه علیظیّلاً از محاربه و مقاتله با مردم خودداری کردند؟ حضرت فرمودند: خوف داشتند که آنها به کفر بگرانید.

#### حديث (۱۲)

محمّدبن على ماجيلويه، از عمويش محمّدين ابى القاسم، از احمدين ابى عبدالله برقى، از پدرش، از اين ابى عمير از ابانين عثمان، از ابانين تغلب، از عكرمه، از اين عباس، وى گفت: محضر مبارك اميرالمؤمنين للپلا بودم و خلافت را ياد كردم، حضرت فرمودند، آگاه باش، به خدا سوگند كه پسر ابى قحافه (ا**يوبكر**) خلافت را مانند پيراهنى در بر خود تمود و حال آنكه مى دانست موقعيّت من نسبت به آن همچون موقعيّت قطب است به سنگ آسيا.

علوم و معارف از سرچشمه من همچون سیل سرازیر می شوند، هیچ پرندهای در فضای علم به اوج رفعت من نمی رسد، پس جامه خلافت را رها و پهلو از آن تهی نموده و درکار خویش اندیشیدم که آیا با دست بریده (نداشتن سپاه و یاور) حمله کرده و حقّ خویش را مطالبه کنم یا آنکه بر تاریکی گمراهی مردم صبر کنم، گمراهی که در آن نوباوگان پژمرده و پیر شده و پیران فرسوده می گردند، مؤمن رنج می کشد تا به لقاءالله می پیوندد، پس دیدم صبر کردن بر این شدّت ظلمت از خردمندی است، پس صبر کرده و محاربه را رها نمودم در حالی که در چشمم خاشاک و غبار بود که آزارم می داد و در گلویم استخوان گرفته بود که عیش مرا تیره و تار کرده بود، میراث

فيالله و للشورى متى اعترض الرَّيب فيّ معالاًوّل منهم، حتىٰ صرت أقرن إلى هذه النظائر، فمال رجل لضغنه و أصغىٰ آخر لصهره، وقام ثالث القوم نافجاً حضِنَيْه بين نثيله و مُعْتَلَفِه، وقام معه بنو أبيه يخضمون مال الله خضم الإِبل نبت الربيع، حستى أجسهز عسليه علمله، وَكَـبَتْ بِـه بِـطْنَتُهُ، باب صد و بیست و دوّم..... و دوّم....

· خود که خلافت باشد را تاراج کرده می دیدم تا این که اوّلی (**ابویکر**) راه خود را به پایان رساند و به دار قرار شتافت و پیش از مردنش خلافت بعد از خودش را به آغوش پسر خطَّاب انداخت، عجبا که او در زمان حیاتش فسخ بیعت مردم را درخواست مي نمود ولي چند روز از عمرش كه مانده بود خلافت را براي عمر وصيّت ميكرد و بدين ترتيب خلافت را در جاي سنگلاخ و ناهمواري قرار داد، خليفه بعدي تندسخن و زخمزيان داشت ملاقات با وي رنج آور بود، اشتباهاتش در مسائل ديني بسيار و عذرخواهيش در آنچه به غلط فتوي مي داد بي شمار بود، پس صاحب این طبیعت با غلظت چون سوار ناقه سرکش است که رام نشده باشد، اگر مهار آن ناقه را بکشد تا سربالاکند از رفتار ایستاده و دیگر حرکت نمیکند و اگر مهارش را رهاکند و آن را به حال خود واگذارد راکبش را در پرتگاه خواهد انداخت، پس قسم به بقاء حقّ عزّوجلٌ که مردم در زمان او مبتلا شدند به حالات دگرگون و مشی نمودن در عرض طریق بی استفامت و گرفتاریها و او با دو نفر دیگر که زشت است نام ایشان برده شود عامل چه نابسامانی ها بودند پس من هم در این مدّت طولانی صبر کرده و با سختی محنت و غم همراه بودم تا زمانی که ابن خطَّاب نیز درگذشت و راه خود را پیمود و خلافت را در میان جماعتی قرار داد که مرا هم یکی. از آنها گمان نمود.

پس بارخدایا از تو یاری می طلبم از شرّ شورایی که تشکیل شد، چگونه مردم مرا با نفر اوّل آنها (یعنی سعد وقاص) برابر نموده و درباره من شکّ و تردید نموده تا جایی که امروز با این اشخاص (پنج نفری که برای شوری تعیین شده بودند) همردیف و هم تراز شدهام، پس یکی از آن پنج نفر به خاطر کینه ای که از من در دل داشت دست از حقّ شست و به راه باطل گام نهاد (مواد سعد بن ابی وقاص است) و دیگری برای دامادی و خویشی خود با عشمان از من اعراض کرد (مقصود عبدالرحمن بن عوف می باشد).

سوّم قوم (یعنی عثمان) برخاست و مقام خلافت را بناحقّ اشغال نمود درحالی که بارکرد هر دو جانب خود راکه میان موضع سرگین و مکان علف او است مثل شتری که به واسطه کثرت خوردن و آشامیدن هر دو جانبش برآمده باشد، باری فرزندان پدرش (مراد بنی امیّهاند که خویشان او بودند) با او یار و یاور شدند مال خدا (بیت المال مسلمین) را می خوردند مانند خوردن شتر با میل تمام گیاه بهاری را تا این که بالاخره کردار و عملش سبب در سرعت قتل او شد و پُری شکم او را به رو علل الشرايع /ج ١ ...... اليَّ كعرف الضبع قد انثالوا عَلَيَّ من كلَّ فما راعني إلاَّ والناس إليَّ كعرف الضبع قد انثالوا عَلَيَّ من كلَّ جانب حتىٰ لقد وطئ الحسنان، و شُقَ عطفاي، حتىٰ إذا نَهَضْتُ بالأمر نكثت طائفة و فسقت أُخرىٰ، و مرق آخرون كأنَّهم لم يسمعوا الله تبارك و تعالىٰ يقول:

(تلك الدار الآخرة نجعلها للذين لا يريدون علوّاً فىالارض ولا فساداً والعاقبة للمتّقين)<sup>(١)</sup>

بلى والله لقد سمعوها و وعوها لكنّهم احلولت الدنيا فـي أعينهم، وراقهم زبرجها أما والذي فلق الحبّة و برأ النسمه لولا حضور الحاضر و قيام الحجّة بوجود الناصر و ما أخـذ الله علىالعلماء ألاّ يقرّوا على كظّة ظالم، ولا سغب مظلوم، لألقيت حبلها على غاربها، ولسقيت آخرها بكأس أوّلهـا، وَلاَلْـفَيْتُمْ دنياكم هذه عندي أزهد من عَفْطَة عَنْزٍ.

قال: وناوله رجل من أهل السواد كتاباً فقطع كلامه و تناول الكتاب، فقلت: يا أميرالمؤمنين لو اطردت مقالتك إلى حيث بلغت، فقال: هيهات هيهات يابن عباس، تلك شقشقة هدرت، ثم قرّت.

قال ابن عباس: فما أسفت على كلام قطَّ كأسفي على كلام أميرالمؤمنينﷺ إذ لم يبلغ به حيث أراد.

۱- سورة قصص، آية (۸۳)

باب صد و بیست و دوّم...... در مندر می مندر می مندر می مندر می مندر می مندر ما م

انداخت، پس از کشته شدن عثمان هیچ چیز مرا به صدمه نینداخت مگر این که مردم همچون موی گردن کفتار به دورم ریخته از همه جانب به من هجوم آوردند به طوری که از کثرت ازدحام حسن و حسین زیر دست و پا رفتند و دو طرف جامه و ردای من پاره شد تا این که بیعتشان را قبول کرده و به امر خلافت مشغول گشتم ولی جمعی (مانند طلحه و زبیر و دیگران) بیعتشان را شکستند و گروهی دیگر فاسق شده و جماعتی دیگر از زیر بار بیعتم خارج شدند (خوارج نهروان) گویا ایشان کلام خدا را که می فرماید: تلك الدّار الآخرة الخ<sup>(۱)</sup> (ما این دار آخرت دبهشت ابدی» را برای آنان که در زمین اراده علو و فساد و سرکشی ندارند مخصوص می گردانیم و حسن عاقبت خاص پر هیز کاران است) نشنیده اند.

آری به خدا سوگند این آیه را شنیده و حفظ کرده اند و لکن دنیا در چشم هایشان آراسته و زینت آن ایشان را فریفته است، آگاه باشید سوگند به خدایی که دانه را شکافته و انسان را خلق کرده اگر حضور حاضرین نبود و یاری نمی دادند که حجّت تمام شود و اگر نبود عهدی که خدای عزّوجل از علماء گرفته تا راضی نشوند بر سیری ظالم از ظلم و گرسنه ماندن مظلوم از ستم او هر آینه ریسمان و مهار شتر خلافت را بر کوهان آن می انداختم و آب می دادم آخر خلافت را به کاسهٔ اوّل آن (یعنی به دستور ایّام گذشته از این خلافت چشم پوشیده و امّت را در حیرت و فلالت میگذاشتم) و محقّقاً فهمیده اید که دنیای شما نزد من بی مقدارتر و بی ارزش تر از یک عطسهٔ بز ماده می باشد.

راوی میگوید:کلام حضرت به این جاکه رسید شخصی از اهل عراق نامهای به آن حضرت داد، امام الملل کلام خود را قطع کرده و نامه را دریافت فرمود.

ابن عباس میگوید: محضر مبارکش عرضه داشتم: کاش سخنانتان را ادامه دهید. حضرت فرمودند: ای ابن عباس آن زمان که گرم سخن بوده و واقعیات را بیان میکردم دور شد و چقدر آن وقت با این زمان فاصله دارد، گویا آن سخنان شقشقهٔ شتری بود که صداکرد و باز در جای خود آرام و قرار گرفت.

ابن عبّاس میگوید: به خدا قسم اندوهگین نشدهام بر هیچ کلامی مثل اندوهی که از ناحیه کلام امیرالمؤمنین للیُّلاً که قطع شد و به آنجایی که حضرت میخواستند آنرا برسانند نرسید متوجّه من نشد.

۱- موره قصص آبه (۸۳)

علل الشرايع / ج ١ ..... ٩ .... ٩ علل الشرايع / ج ١

قال مصنّف هذا الكـتاب: سألت الحسـن.بن عـبداللّـه.بن سـعيد العسكري عن تفسير هذا الخـبر فـفسّره لي. قـال: تـفسير الخـبر قولهﷺ: لقد تقمّصها \_أي لبسها مثل القميص \_يقال تقمّصّ الرجل و تدرّع و تردّي و تمندل.

وقوله محلّ القطب منالرحى، \_أي تدور عليَّ كما تدور الرحى على قطبها \_وقوله ينحدر عنهالسيل ولا يرتقى إليه الطير \_يريد أنها ممتنعة على غيري ولا يتمكّن منها ولا يصلح لها \_وقوله: فسدلت دونها ثوباً \_أي أعرضت عنها ولم أكشف وجوبها لي \_ والكشـح الجنب والخاصرة بمعنى.

وقوله طويت عنها كشحها ــ أي أعرضت عنها ــ والكاشح الذي يوليّك كشحه ــ أي جنبه،

وقوله: طفقت أي أقبلت و أخدت.

أرتأي أي أفكر \_واستعمل الرأي و أنظر في أن أصول بيد جذاء و هيالمقطوعة، و أراد قلّة الناصر.

وقوله: أو أصبر على طَخْيَةٍ فللطخية موضعان، فأحدهما الظّلمة. والآخر الغمّ والحزن، يقال: أجد على قلبي طَخْيَاً أي حزناً و غمّاً و هو هٰهنا يجمع الظلمة والغمّ والحزن.

وقوله: يكدح مؤمن \_أي يدأب و يكسب لنفسه ولا يعطى حقّه\_ وقوله: أحجىٰ \_أي أولىٰ \_يقال هذا أحجىٰ من هذا و أخـلق و أحرىٰ و أوجب كلّه قريب المعنىٰ. شرح *لغات و مفردات خطبه مذکور* مصنّف این کتاب میگوید: از حسن بن عبداللّٰه بن سعید عسکری راجع به تفسیر این خبر سؤال کردم، وی آنرا اینگونه تفسیر و تشریح نمود:

کلمه: لقد تقمّصها يعنی خلافت را بهتن کرد و پوشيد همچون پيراهن چنانچه وقتی میگويند تقمّص الرّجل يعنی آن شخص پيراهن پوشيد و تدرّع الرّجل يعنی آن شخص زره بهتن کرد و تردی الرّجل يعنی آن مرد رداه به دوش انداخت و تمندل الرّجل يعنی آن شخص دستار به سر بست.

و کلمه: محلِّ القطب منالرّحی یعنی خلافت بر من دور میزند همانطوری که آسیا بر قطب میچرخد.

و مقصود از: ینحدر عنهالسّیل ولا یرتقی الیه الطیر این است که خلافت بر غیر من ممنوع و حرام است و دیگری تمکّن و توانایی آنرا نداشته و برای آن صلاحیّت ندارد.

و جمله: سَدَلَت دونها ثوباً يعنى از خـلافت اعـراض كـرده و روى تـافتم و از وجوب و ثبوتش براي خود پرده برنداشتم.

کلمه: کشح یعنی جنب و پهلو چنانچه خاصره نیز به همین معنا می باشد.

جمله: طویت عنها کشحها یعنی از آن روی گردانیدم و کاشح به کسی گویند که پهلویش را از تو برگرداند.

کلمه: طفقت یعنی روی آوردم و شروع کردم، ارتای یعنی می اندیشم و رأی و نظرم را به کار میگیرم در این که با دست جذاء یعنی بریده هجوم بـبرم و مقصود حضرت از دست بریده کمبود یاور می باشد.

جمله: او اصبر على طَخْيَةٍ، كلمه «طخيه» را به عنوان كنايه در دو مورد استعمال مىكنند، يكى در مورد ظلمت و ديگرى در جاى غم و حزن مثلاًگاهى مىگويند: اجد على قلبى طخياً يعنى در قلبم حزن و غم مىيابم و در اينجا هر دو معنا از آن اراده شده است.

کلمه: یکدح مؤمن یعنی رنج ومشقت برده و بـرای خـودش کسب مـیکند و حقِّش داده نمیشود.

و کلمه «احجی» بعنی سزاوارتر مثلاً میگویند: هذا أحجی من هذا یعنی این سزاوارتر است از این و الفاظ احجی و اخلق و احریٰ و اوجب تمام از نظر معنا به هم نزدیک میباشند. علل الشرايع / ج ١ .....٩ هلل الشرايع / ج ١

وقوله: في حوزة أي في ناحية يقال: حزت الشيء أحوزه حوزاً إذا جمعته، والحوزة ناحية الدار و غيرها. وقوله: كراكب الصعبة ـ يعني الناقة التي لم ترض إن عنف بها ـ والعنف ضدً الرفق.

وقوله: حَرَن أي وقف ولم يمشي و إنّما يُستعمل الحـران فــيالدّواب، فأمّا فيالإبل فيقال: خلت الناقة و بها خلا و هو مثل حــران الدوّاب، إلاَّ أنّالعرب إنّما تستعيره فيالإبل.

وقوله: أسلس بها غسق \_أي أدخله فيالظلمة.

وقوله: مع هن وهن ـ يعني الادنياء منالناس ـ تقول العرب فلان هُنَي و هو تصغير هن، أي دون منالناس و يريدون بذلك تصغير أموره.

وقوله: فمال رجل لضغنه ويروي لضلعه و هما قريب و هـو أن يـميل بهواه و نفسه إلى رجل بعينه.

وقوله: نافجاً حضنيه فيقال فيالطعام والشراب و ما أشبههما، قد انتفج بطنه ـبالجيم ـو يقال في كلّ داء يعتري الإِنسان قد انتفخ بطنه ـبالخاء ـ والحضنان جانبا الصدر.

وقوله: بين نثيله و معتلفه فالنثيل قضيب الجمل، و إنّما استعاره للرجل هُهُنا، والمعتلف، الموضع الذي يعتلف فيه ـ أي يأكل، و معنىٰ الكلام ـ أي بين مطعمه و منكحه. وقوله: يهضمون أي يكسرون و ينقضون. باب صد و بیست و دوّم..... ۹ ... ۹ ... ۹ ... ۹ ...

کلمه: فی حوزة یعنی در ناحیه مثلاً وقتی میگویند: تُخزت الشّی أحوزه حوزاً یعنی جمع و گردهم آوردم و کلمه «الحوزه» ناحیه و جانبیّ از منزل و غبیر آن را گویند.

کلمه «کراکب الصّعبة» یعنی سوار ناقهای که از سختگیری به آن خشنود نیست و لفظ «عنف» از نظر معنا ضد رفق (مداراکردن) می باشد.

و کلمه: حَرَّن یعنی بایستد و حرکت نکند، کلمه «ح**ران»** را در اسب به کار برند ولی در شتر از کلمه «**خلا،** استفاده کرده و میگویند: خلت الناقه یعنی شتر از رفتار باز ایستاد پس «**خلا»** مانند «ح**رن»** است منتهی عرب «**خلا،** را در شتر به عـنوان استعاره استعمال میکند.

جمله: اسلس بها يعني اگر رهاکند آن ناقه را، غَسَقَ يعني راکب را در ظلمت و پرتگاه اندازد.

کلمه: مع هنٍ و هن يعني مردم پست و دون، عرب ميگويد:

فلان هُنَى كلّمه (هُنّى) مصغّر «هن» بوده يعنى مردم پست و مرادشان اين است كه امور و كارهاي شخص راكوچك تلقّي نمايند.

جمله: فمال رجل لضغنه در برخی از روایات به جای «ضغنه» ضلعه آمده، البِتّه این دو کلمه از نظر معنا نزدیک به هم هستند و معنای آن ایناست که آن شخص متمایل به شخص معیّنی باشد.

و کلمه: نافجاً حضنیه، این عبارت را در مورد طعام و شراب و اشباه این دو به کار می برند لذا جمله انتفج بطنه یعنی شکمش را از طعام و شراب پر کرد و در مورد هر دردی که بر انسان عارض شود و به واسطهاش شکم باد کند می گویند: انتفخ بطنه (باخاء) یعنی شکمش متورّم گشت و کلمه «حضنان» دو طرف سینه را گویند.

عبارت: بین نثیله و معتلفه: کلمه انثیل، آلت نره شتر را گویند که در این جا استعاره برای شخص آورده شده و کلمه «معتلف» مکانی است که در آن تغذیه میکنند و معنای کلام این است که: شغل و حرفه سوّمی خوردن و نکاح کردن بود. کلمه: یهضمون(۱) یعنی می شکنند و خرد میکنند و از همین باب است جمله

۱. در نسخههای رائج و معتبر نهجالبلاغه «**یخصمون**» ضبط شده که با یهضمون از نظر معنا یکی است

علل الشرايع / ج ١ .....١ هلل الشرايع / ج ١ و منه قوله: هضمني الطعام أي نقض. وقوله: أجهز \_أي أتىٰ عليه و قتله، يقال أجهزت علىالجريح إذا كانت به جراحة فقتلته. وقوله: كعرف الضبع شبههم به لكثرته. والعرف الشعر الذي يكون على عنق الفرس فاستعاره للضبع. وقوله: قد انثالوا \_أي انصبّوا عليَّ وكثروا، و يقال: انثلت ما في كنانتي من السهام إذا صببته. وقوله و شقّ عطافي يعني ردائه والعرب تسمّي الرداء العطاف. وقوله: وراقهم زبرجها أي أعجبهم حسنها، و أصل الزبرج: النقش و هو هُمُنا زهرة الدنيا و حسنها. وقوله: ألاَّ يقروا على كظة ظالم. فالكظَّة الامتلاء \_ يعنى أنَّهم لا يصبرون على امتلاء الظالم من المال الحرام ولا يقارّوه على ظلمه. وقوله: ولا سغب مظلوم، فالسغب الجوع و معناه منعه منالحق الواجب له، وقوله لألقيت حبلها على غاريها، هذا مثل تقول العرب القيت حـبل البعير على غاربه؛ ليرعىٰ كيف شاء. و معنىٰ قوله: ولسقيت آخرها بكأس أوَّلها ــأي لتركتهم في ضلالتهم و عماهم. وقوله: أزهد عندي فالزهيد القليل. وقوله: من حبقة عنز فالحبقة ما يخرج من دبر العنز منالريح. والعفطة ما تخرج من أنفها. وقوله تلك شقشقة هدرت. فـالشقشقة مـا يخرجه البعير من جانب فيه إذا هاج و سكر.

هضمنی الطّعام یعنی طعام مرا تغییر داد و خورد کرد. کلمه: اجهز یـعنی بـه قـتل آورد او را چـنانچه وقـتی گـفته مـی شود: اجـهزت علیالجریح یعنی کسی که مجروح بود راکشتم. کلمه: کُعْزفِ الضبع یعنی موهای گردن کفتار، حضرت مردم را بهخاطر کثرت و

ازدحامشان به یال و موهای کفتار تشبیه فرمودند.

کلمه «تُحرُف» مویی است که برگردن اسب روییده (یال اسب) در این جا استعارةً به یال کفتار اطلاق شده و جمله، قد انثالوا یعنی ریختند بر من و ازدحام کردند و در عرف میگویند: **انثلتُ ما فی کنانتی منالسّهام** یعنی ریختم آنچه از تیر در تیردان بود.

جمله: **شقٌ عطافی**، یعنی پاره شد رداء و عباء من و عـرب بـه رداء، عـطاف میگویند.

جمله: **راقهم زبرجها**: یعنی فریفته است ایشان را حُسن و زینت دنیا، زبرج در اصل نقش راگویند و در این جا مقصود از آن جلوه دنیا و زینت آن میباشد. جمله اَلا**ً یقروا علی کَظُّة ظالم: کظَّة** یعنی پُری و معنای جمله ایناست که:

جمعه ۱۰ یعروا علی تص صلم. تصه یعنی پری و معنای جمعه این است ک. ایشان صبر بر سیری ظالم و پر کردن جیبش از مال حرام نکرده و او را بر ظلمش پابرجا نمیگذارند.

و عبارت: **وَلاَ سَغَبِ مظلوم، ک**لمه «**سغب» یعنی گرسنگی و معنای عبارت** ایناست که: و منع کردن ظالم مظلوم را از حقّ واجب و مسلّم خودش.

جمله: لألقيت حبلها على غاربها: ابن جمله ضرب المثل است بين اعراب، عربها مىگويند القيت حبل البعير على غاربه ليرعى كيف شاء يعنى افسار و ريسمان را روى كوهانش انداختم. تا هر طور كه مىخواهد بچرد.

و معنای جمله: **ولسقیت آخرها بکأس اؤلها** آن است که مردم را در ضلالت و گمراهی وامیگذاشتم.

کلمه: ا**زهد عندی**: زهید چیز اندک و بیارزش راگویند.

کلمه: **حبقة عنزٍ** یعنی بادی که از مخرج بز خارج می شود و در نسخههای رائج به جای آن عطفة عنز ضبط شده، عطفه آن است که از بینی بز خارج می شود مقصود عطسه می باشد.

کلمه: **شقشقة هدرت،** شقشقه صدایی است که شتر در موقع مستی و هٔاج و واج بودن از دهانش خارج میکند. علل الشرايع /ج ١ .....٥١٢ ....

١٣ ـ و حدَّثنا بهذا الحديث محمّدين إبراهيمين إسحاق الطَّالقاني رحمهاللَّه قال: حدَّثنا عبدالعزيزين يحيىٰ الجلودي قال: حدَّثنا أبوعبداللَّه أحمدين عمّارين خالد قال: حدَّثنا يحييٰين عبدالحميد الحماني قـال: حدَّثني عيسىين راشد عن عليين حذيفة عن عِكرمة عن ابن عباس مثله سواء.

١۴ ـ حدّثنا محمّدبن الحسن قال: حدّثنا محمّدبن الحسن الصّفّار، عن يعقوببن يزيد، عن حمّادبن عيسى عن ربعي عن فضيلبن يسار قـال: قلت لأبيجعفر أو لأبيعبداللُّه للله حين قبض رسول اللُّه تَلْمَلاً لمن كـان الأمر بعده؟

فقال: لنا أهلالبيت.

قلت: فكيف صار في غيركم؟

قال: إنّك قد سألتَ فافهم الجواب: إنّاللّه تبارك و تعالىٰ لمّا علمه أنّــه يفسد في الأرض و تنكح الفروج الحرام و يحكم بغير ما أنزل اللّه تبارك و تعالىٰ أراد أن يلي ذلك غيرنا.



العلّة الّتي من أجلها قاتل أميرالمؤمنين ﷺ أهلالبصرة و ترك أموالهم

ا ـحدَّثنا محمَّدين الحسن في قال: حدَّثنا محمّدين الحسن الصفَّار عن أحمدين محمّدين عيسى، عن عليين الحكم، عن الربيعين محمّد، عـن عبداللُّهين سليمان قال: قلت لأبي عبداللُّه اللهِ: أنَّ النَّاس يروون أن عليَّا اللهِ قتل أهل البصرة و ترك أموالهم. فقال: إنَّ دار الشَّرك يحلّ ما فـيها، و دار الإسلام لا يـحلّ مـا فـيها، باب صد و پیسټ و سوّم ..... ۵۱۳

### حديث (١٣)

محمّدبن ابراهیمین اسحاق طالقانی رحمةالله علیه همین حدیث را یا اسناد ذیل نقل کرده و میگوید: عبدالعزیزبن یحیی جلودی از ابوعبدالله احمدبن عمّاربن خالد از یحییبن عبدالحمید الحمانی، از عیسیبن راشد، از علیبن حذیفه، از عکرمه، از این عباس حدیث مذکور را عیناً نقل کرده است. حدیث (۱۴)

محمّدبن حسن بن حسن از محمّد بن الحسن الصفّار، از یعقوب بن یزید، از حمّاد بن عیسی، از ربعی از فضیل بن یسار، وی میگوید: محضر ابی جعفر یا ابی عبدالله طلقی عرض کردم: یعد از رحلت رسول خداعی از از حضرت فرمودند: با ما اهل بیت رسول خداعی الله عرض کردم: پس چرا این امر به دست غیر شما افتاد؟ فرمودند: سوّال کردی جوابش را بشنو: خداوند تبارک و تعالیٰ چون می دانست

مردم در زمین فساد نموده و فروج حرام را مورد استمتاع قرار میدهند و به غیر ما انزل الله حکم خواهند نمود خواست که غیر ما متولّی مردم بوده و این خلافها در تحت خلافت و پوشش ولایت ما صورت نگیرد.

> باب صدوبيست وسؤم سز اين كه اميرالمؤمنين عليك با اهل بصره مقاتله فرمود ولى اموالشان را به حال خود گذارد و دستور غارت أن را نداد حديث (۱)

محمّدین حسن الله میگوید: محمّدین الحسن الصفّار، از احمدین محمّدین عیسی، از علیین حکم، از ربیعین محمّد، از عبداللّهین سلیمان، وی میگوید: محضر مبارک ابیعبدالله الله عرض کردم، مردم این طور نقل میکنند که علی الله اهل بصره راکشت ولی اموالشان را غارت نکرد بلکه به جای خود گذارد جهت آن چیست؟

حضرت فرمودند: آنچه در بـلاد شـرک بـاشد بـرای مسـلمانان حـلال است و میتوانند به غارت ببرند ولی اموال بلاد اسلامی را نمیتوان غارت کـرد، سـپس علل الشرايع /ج ١ ..... فقال: إنَّ عليّاً للله إنَّما منَّ عليهم كما منَّ رسول اللَّه تَظِيَّة على أهل مكَّة و إنّما ترك علي للله أموالهم لانَّه كان يعلم أنَّه سيكون له شيعة و أنّ دولة الباطل ستظهر عليهم، فأراد أن يقتدي به في شيعته وقد رأيتم آثار ذلك هو ذا يسار في الناس بسيرة علي للله ولو قتل علي للله أهل البصرة جميعاً و أخذ أموالهم لكان ذلك له حلالاً لكنه من عليهم ليمنّ على شيعته من بعده. ٢ ـ وقد روي أنّ النّاس اجتمعوا إلى أمير المؤمنين يوم البصرة فقالوا: يا

ا يوفد روي ان الناس الجمعوا إلى اميرالمومنين يوم البصرة فقالوا: يا أميرالمؤمنين أقسم بيننا غنائمهم؟ قال: أيّكم يأخذ أمّالمؤمنين في سهمه؟

باب ۱۲۴

العلّة التي من أجلها ترك أميرالمؤمنين فدك لمّا ولي الناس ١ - حدّثنا عليّ بن أحمد بن محمّد الدقّاق رحمه الله قال: حدّثني محمّد بن أبي عبدالله الكوفي عن محمّد الدقّاق رحمه الله قال: حدّثني الحسين بن يزيد النّوفلي عن علي بن سالم عن أبيه، عن أبي بصير عن أبي عبدالله الله قال:

قلت له: لِمَ لَمْ يَأْخذ أميرالمؤمنينﷺ فدك لمّا وليّ النــاس ولأيّ عــلّة تركها؟

فقال: لأنّ الظالم والمظلوم كانا قَدَما علىالله عزَّوجلَّ و أثاب الله المظلوم، و عاقب الظالم. فكره أن يسترجع شيئاً قد عاقب الله عليه غاصبه و أثاب عليه المغصوب. باب صد و بیست و چهارم ..... ۱۵..... باب صد و بیست و چهارم

فرمودند: على عليم الله بر اهل بصره منّت گذاردند همان طورى كه رسول خدامَيَنَ بر اهل مكّه منّت نهادند و اميرالمؤمنين عليم حون مى دانستند كه بهزودى شيعيانش پيدا شده و دولت باطل بر آنها غالب مى شود از اين جهت اموال اهل بصره را به حال خود گذارد و متعوّض آنها نشد تا دولت باطل بعدى به آن حضرت اقتداء كرده و اموال شيعيان را به يغما نبرد و اكنون شما آثار اين سيره حضرت را مشاهده مى كنيد و مى بينيد كه عين همان سيره نسبت به شيعيان عمل مى شود و اگر اميرالمؤمنين عليم تمام اهل بصره را مى كشت و اموالشان را اخذ مى كرد البته برايش مباح و حلال بود ولى بر آنها هنّت نهاد و چنين نكرد تابعد از آن حضرت بر شيعيانش نيز منّت گذارده شود و اموالشان را نگيرند.

حديث (٢)

روایت شده که در روز فنح بصره مردم بر امیرالمؤمنین اجتماع کرده و به حضرتش عرض کردند: یا امیرالمؤمنین غنائم ایشان را بین ما تقسیم فرما، حضرت فرمودند:کدام یک از شما حاضر است عائشه را در زمره سهم خود درآورده و او را تصاحب نماید؟!

(یعنی این معناکه ممکن نیست پس تقاضای تقسیم اموال اهل بصره را نکنید و مال ایشان را به حال خود بگذارید)

> **باب صدو بیست و چهارم** سز اینکه امیرالمؤمنین علیال در هنگام ولایت و خلافتشان چرا زمین فدک را ترک کردند

حديث (1)

على بن احمدبن محمّد دقّاق رحمةالله عليه مىگويد: محمّدبن ابى عبدالله كوفى، از موسى بن عمران نخعى، از عمويش حسين بن يزيد نوفلى، از على بن سالم، از پدرش، از ابوبصير، از حضرت ابى عبدالله للظّلاً، وى گفت: محضرش عرض داشتم: چرا اميرالمؤمنين للظّلاً هنگام ولايتشان بر مردم زمين فدك را اخذ نكرده و به چه علّت آنرا ترك نمودند؟

امام طلی فرمودند: زیرا ظالم و مظلوم هر دو بر خدای عزّوجلّ وارد شدند. و خدا مظلوم را اجر و ظالم را عقاب فرمود، لذا حضرت کراهت داشتند چیزی راکه خدای متعال غاصیش را عقاب و مغصوب را اجر داده به خود بازگردانند. علل الشرايع / ج ١ ..... ١ ٩ ....

٢ ـ حدّثنا أحمدبن علي بن إبراهيم بن هاشم رحمه الله قال: حدّثنا أبي، عن أبيه إبراهيم بن هاشم، عن محمّد بن أبي عمير، عن إبراهيم الكرخي، قال: سألت أباعبدالله الله فقلت له: لأيّ علّةٍ تَرَك علي بن أبي طالب الله فدك لمّا ولي الناس؟ فقال: للاقتداء برسول الله قلة لمّا فتح مكّة، وقد باع عقيل بن أبي طالب داره، فقيل له: يا رسول الله ألا ترجع إلى دارك؟ فقال شيّة: و هل ترك عقيل لنا داراً؟

إنّا أهلبيت لا نسترجع شيئاً يؤخذ منا ظلماً، فلذلك لم يسترجع فدك لمّا ولي.

٣ ــحدَّثنا أحمدبن الحسن القطان قال: حدَّثنا أحمدبن سعيد الهمداني قال: حدَّثنا علي بن الحسن بن علي بن فضّال، عن أبيه، عن أبي الحسن ﷺ قال: سألته عن أميرالمؤمنين لِمَ لَمْ يَسترجع فدكاً لمّا ولى الناس؟ نتال الأنار المُنار الما سام تحمدًا من حمد منا سر عالم الما حدادة؟

فقال: لأنّا أهل بيك لا فأخذ حقوقنا ممّن ظلمنا إلاّ هـو و نحن أولياء المؤمنين إنّما نجكم لهم و نأخـذ حـقوقهم مـمّن ظلمهم ولا نأخذ لأنفسنا.

## **باب 126**

العلّة الّتي من أجلها كَنّى رسول الله ﷺ أميرالمؤمنين علي بن أبي طالب: أباتراب ١ ــ حدّثنا أحمدبن الحسن القطان قال: حـدّثنا أبـوسعيد الحسن بن علي السكـري قـال: حـدّثنا الحسـين بن حــــان

### حديث (٢)

احمدین علیین ابراهیمین هاشم رحمةالله علیه میگوید: پـدرم از پـدرش از ابراهیمین هاشم، از محمّدین ابیعمیر از ابراهیم کرخی نقل کرده که وی گفت: از حضرت اباعبدالله للگل سؤال کرده، محضرش عرضه داشتم: زمانی کـه عـلیین ابیطالب للگل ولایت بر مردم و خلافت بر آنها داشتند به چه علّت زمین فدک را ترک کرده و بازپس نگرفتند؟

امام المنافق فرمودند: به خاطر اقتداء به رسول خدائل المنافق في انكه رسول خدائل المنافق و وقتى مكّه را فتح كردند عقيل بن ابى طالب منزل پيامبر را فروخته بود و حضرت آن را پس نگرفتند به حضرت عرض شد: يا رسول خدا چرا به منزل خودتان برنمى گرديد و در آن ساكن نمى شويد؟

حضرت فرمودند: آیا عقیل برای ما منزلی باقی گذارده تا ما به آن برگردیم؟ سپس امام صادق للگ فرمودند: ما اهل بیت پیغمبر چیزی را که از ما بـه ظـلم گرفتهاند به خود برنمیگردانیم و بهخاطر همین بود که علی للگ پس از به خلافت رسیدن فدک را بهخود بازنگرداند.

#### حدیث (۳)

احمدبن حسن قطان میگوید: احمدبن سعید همدانی از علیبن حسنبن علیبن فضّال، از پدرش، از حضرت ابیالحسن الله راوی میگوید: از آن جناب پرسیدم: چرا امیرالمؤمنین الله وقتی ولایت و خلافت بر مردم پیدا کردند زمین فدک را به خود برنگرداندند؟

حضرت فرمودند: ما اهل بیت پیامبر حقوق نخود را از کسانی که بـه مـا ظـلم کردهاند نمیگیریم، امیرالمؤمنین ظلِّلاً و ما اولیاء مؤمنین هستیم، برای مؤمنین حکم کرده و حقوقشان را از ظالمین میگیریم ولی حقوق خـود را بـرای خـویش اخـذ نمی نماییم.

## **باب صدو بيست و پنجم** سز اينكه رسول خداءً اليَّبَوَالَّهُ كنيه اميرالمؤمنين اليَّلُوُّ را ابوتراب قرار داد حديث (1)

احمدبن حسن قطان، از ابوسعید حسنبن عملی سکری از حسینبن حسان

علل الشرايع /ج ١ العبدي قال: حدثنا عبدالعزيزين مسلم، عن يحيئين عبدالله، عن أبيه، عن أبي هريرة، قال: صلَّىٰ بنا رسول الله الفجر، ثُمّ قام بوجه كتيب وقمنا معه حتَّىٰ صار إلى منزل فاطمة صلوات الله عليها، فأبصر عليّاً نائماً بين يدي الباب على الدقعاء فجلس النبيّ يَتَلَيُّ فجعل يمسح التراب عن ظهره و يقول: قم فداك أبي و أُمي يا أباتراب، ثم أخذ بيده و دخلاً منزل فاطمة فسمكننا هنيهة ثم سمعنا ضحكاً عالياً، ثم خرج علينا رسول الله يَتَلَيُّ بوجه مشرق فقلنا: يا رسول الله دخلت بوجه كتيب و خرجت بخلافه؟

فقال: كيف لا أفرح وقد أصلحت بين اثنين أحبّ أهل الأرض إليَّ و إلى أهل السماء.

٢ ــ حدّثنا أحمدين الحسن القطان قــال: حـدّثنا الحســنين عــلي.ين الحسين السكري، قال:

حدَّثنا عثمانبن عمران، قال: حدَّثنا عبيداللُّهبن موسى، عن عبدالعزيز، عن حبيببن أبي ثابت، قال: في مُنْ

كان بين علي و فاطمة الله كلام فدخل رسول الله تله و ألقىٰ له مثال فاضطجع عليه فسجائت فساطمة الله فساضطجعت مسن جانب و جاء علي الله فاضطجع من جانب، فأخذرسول الله الله يسده فسوضعها عسلى سسرّته وأخذيد فساطمة فـوضعها عـلى سرّته باب صد و بیست و پنجم ..... ۵۱۹ ....

عبدی از عبدالعزیزین مسلم از یحییین عبدالله، از پدرش، از ابی هریره، وی میگوید: رسول خداغین نماز صبح را با ما خواند سپس با چهرهای گرفته و محزون ایستاد، ما نیز با او ایستاده و همراهش حرکت کردیم تا به منزل حضرت فاطمه صلوات الله علیها رسیدیم، دیدم علی طلی مقابل درب روی زمین بی فرش خوابیده اند، پیامبر اکرم تیکی نشستند و شروع کردند خاکها را از پشت مبارک امیرالمؤمنین طلی پاک کردن و فرمودند: پدر و مادرم فدایت شوند ای ابوتراب بایست، سپس دست علی طلی راگرفت و هر دو داخل منزل فاطمه ظلی شدند.

ما اندکی خارج منزل صبر و درنگ کردیم سپس صدای خنده بلند شنیدیم، پس از لحظاتی رسول خداعَیُواله با رویی گشاده و خوشحال از منزل بیرون آمدند، عرض کردیم: یا رسولالله با رویی گرفته و چهرهای محزون داخل منزل شدید و با حالی برخلاف آن خارج شدید جهتش چیست؟

حضرت فرمودند: چگونه مسرور و خوشحال نباشم در حالی که بین دو نفر که هر دو محبوبترین افراد اهل زمین و آسمان نزد من هستند اصلاح کرده و آشتی برقرار نمودم<sup>(۱)</sup>.

حدیث (۲) احمدین حسن قطان میگوید: حسنین علی بن حسین سکری از عثمانین عمران از عبیداللهین موسی از عبدالعزیز، از حبیب بن ابی ثابت نقل کرده که وی گفت: بین حضرت علی و علیامخدره حضرت قاطمه طفیکا سخنی ردّوبدل شد که به کدورت بین آنها منجر گردید. پس از این واقعه رسول خداعیکی داخل منزلشان شد بستری برای حضرت پهن شد آن جناب یک پهلو روی بستر آرمیدند بعد از آن حضرت فاطمه سلام الله علیها آمدند و در یک طرف رسول خداعیکی به یک پهلو آرمیدند و علی طفیکا نیز وارد شده در طرف دیگر نبی اکرم عیکی به یک پهلو خوابیدند، رسول خدا دست امیرالمؤمنین طفیکا را گرفته آن را روی ناف مبارک خویش گذارده و دست فاطمه سلام الله علیها را نیز گرفتند و روی همان موضع قرار

۱. مترجم گوید: اینگونه از روایات که ذوات مفدّمه معصومین علیهمالسّلام را از نظر عادیات و امور متعارف همچون مردم عادی و معمولی معرّفی نمودهاند از نظر ما امامیّه مقبول نبوده و ضبط و نقل آنها هم به نظر صحیح نمی آید مضافاً به اینکه ناقلین آنها افرادی از قبیل ابوهریره هستند که حالشان از نظر علماء رجال معلوم میباشد و ما چون متن کتاب را ترجمه نمودهایم به ناچار این روایات را نقل کردهایم ولی از مصنّف کتاب انتظار داشتیم که اینگونه از احادیث را که به مجعولات اشبه میباشند نقل نمیکردند. علل الشرايع /ج ١ .....٥٢٠ فقيل له: فلم يزل حتىٰ أصلح بينهما، ثم خرج فقيل له: يا رسولاالله دخلت و أنت على حال و خرجت و نحن نرى البشرى في وجهك؟

قال: ما يمنعني وقد أصلحت بين اثنين أحبّ من علىٰ وجه الأرض إليَّ. ٣ ـ قال محمّدبن علي بن الحسين، مصنَّف هذا الكتاب: ليس هذا الخبر عندي بمعتمد، ولا هو لي بمعتقد في هذه العلّة؛ لأنَّ عليّاً اللهِ و فاطمة اللهُ كان ليقع بينهما كلام يحتاج رسول اللَّه تَتَمَدَّ إلىٰ الإصلاح بسينهما؛ لأَنْ هايًا سيّدالوصييّن، و هي سيّدة نساء العالمين، مقتديان بنبي اللَّه تَتَمَدَّ في حسن الخلق، لكنّى اعتمد في ذلك على ما حدّثني به أحمدبن الحسن القطان.

قال: حدَّثنا أبوالعبَّاس أحمدين يحييٰين زكريا، قــال: حـدَّثنا بكـرين عبداللهين حبيب، قال: حدثنا تـميمين بـهلول، عـن أبـيه، قــال: حـدَّثنا أبوالحسن العبدي، عن سليمانين مهران، عن عبّايةين ربعي قــال: قــلت لعبداللهين عبّاس، لم كنّي رسول/الله تَكْمَ علياً علياً إباتراب؟

قال: لأنّه صاحب الأرض و حجّةالله على أهلها بعده و به بقاؤها و إليه سكونها ولقد سمعت رسولالله تظلّ يقول: إنّه إذا كان يومالقيامة و رأى الكافر ما أعدالله تبارك و تعالىٰ لشيعة علي منالثواب والزلفىٰ والكرامة، قال: يـا ليـتنيكنت تـراباً یاب صد و بیست و پنجم ..... ۲۱ .... ۲۱ .... ۲۲۱

دادند و مدّتی به همین وضع بودند تا بین آن دو بزرگوار صلح و آشتی برقرار شد و سپس از منزل خارج شدند، به حضرت عرض شد:

یا رسولالله هنگامی که داخل منزل می شدید حالتان به گونهٔ دیگر بود و اکنون که خارج شدید سرور و فرح در چهره شما دیده می شود جهتش چیست؟ حـضرت فـرمودند: چـرا خـوشحال نباشم و حـال آنکـه بـین دو نـفری کـه محبوبترین مخلوقات روی زمین نزد من هستند آشتی برقرار کردهام. حدیث (۳)

محمّدبن علىبن حسين مصنّف اين كتاب مىگويد: خبرى كه گذشت نزد من مورد اعتماد نيست و به علّت مذكور جهت نمايده شدن اميرالمۇمنين للَّلَا به «ابوتراب»معتقد نيستم.

وجه عدم اعتمادم به این حدیث آن است که امیرالمؤمنین و فاطمه سلام الله علیهما این طور نبودند که بینشان مشاجره واقع شود تا نیاز باشد رسول خدا بینشان اصلاح کرده و آنها را با هم آشتی دهند زیرا امیرالمؤمنین للگ سرور و آقای تمام اوصیاء و علیامخدره حضرت فاطمه سلام الله علیها بانو و بزرگ زنان عالم می باشند و هر دو بزرگوار در حسن خلق اقتداء به رسول خدامیوا میکردند لذا ممکن نیست بین این دو معصوم عالی مقدار مشاجره و منازعه واقع شود منتهی من در نقل این حدیث به آنچه احمدین حسن قطان روایت کرده اعتماد نمود مانهی من

احمدبن حسن قطان میگوید؛ ابوالعبّاس احمدبن یحبیبن زکریا، از بکربن عبداللّهبن حبیب، از تمیمبن بهلول، از پدرش، از ابوالحسن عبدی، از سلیمانبن مهران از عبایةبن ربعی، وی میگوید: به عبداللّهبن عبّاس گفتم: چرا رسول خداطَبَبُولُمُ کنیه علیطَیْلُا را ابوتراب قرار داد؟

ابن عباس گفت: زیرا امیرالمؤمنین للی صاحب زمین و حجّت خدا بـعد از رسولالله تَنْبَوْلُهُ بر اهل زمین بوده و به وجود حضرتش زمین باقی است و آرامش آن منتهی به آن جناب می شود، از رسول خداتَنْبَوْلُهُ شنیدم که می فرمود:

روز قیامت وقتی کفّار ثواب و قرب و کرامتی را که حقّ تبارک و تعالیٰ بـرای شیعیان امیرالمؤمنین للگہ آمادہ نمودہ ملاحظہ کردند میگویند:کاش ما خاک بودیم

۱. به نظر می آید که مجرّد نقل احمدین حسن قطان عذر نباشد برای نقل این حدیث که بنا معتقدات امنامیه سازگار نمی باشد.

علل الشرايع / ج ١ ..... ٢ ٢٢٢.... ٥٢٢

ـ يعني من شيعة علي ـ و ذلك قول الله عزَّوجلَّ: (و يقول الكافر يا ليتني كنت تراباً)<sup>(١)</sup>

٢ حدثني الحسين بن يحيى بن ضريس، عن معاوية بن صالح بن ضريس البجلي قال: حدثنا أبوعوانة قال: حدثنا محمّد بن يزيد و هشام الزراعي قال: حدثني عبدالله بن ميمون الطهوي قال: حدثنا ليث، عن مجاهد، عن ابن عمر، قال: بينا أنا مع النبي تما في نخيل المدينة و هو يطلب عليمًا الإذا انتهى إلى حائط فاطلع فيه فنظر إلى علي الإ و هو يعمل في الأرض وقد اغبر، فقال ما ألوم الناس إن يكنوك أباتراب، فلقد رأيت عليمًا تمعر وجهه وتغير لونه واشتددلك عليه فقال النبي تما ألاأرضيك ياعلي؟ قال: نعم يا رسول الله فأخذ بيده فقال:

أنت أخي و وزيري و خليفتي في أهلي تقضي ديني و تبرئ ذمّتي، من أحبّك في حياة منّي فقد قضى له بالجنّة، و من أحبّك فى حياة منك بعدي ختم الله له بالأمن والإيمان، و من أحبّك بعدك ولم يرك ختم الله له بالأمن والإيمان و أمنه يوم الفزع الأكبر، و من مات و هو يبغضك يا علي مات ميتة جاهليّة يحاسبه الله عزَّوجلَّ بما عمل في الإسلام.

> **باب 126** العلّة التي من أجلها كان أميرالمؤمنين لللله يتختّم بأربعة خواتيم

١ ـ حدّثنا أبوسعيد محمّدين الفضلين محمّدين إسحاق المذكر المعروف بأبيسعيد المعلّم النيسابوري بنيسابور قـال: أخـبرنا أبـوجعفر محمّدين أحمدين سعيد قال: حدثنا أبوعيدالله محمّدين مسـلمين زرارة الرازي قال: حدثنا محمّدين يوسف الفريابي قال: حدثنا سفيان الثـوري، عن اسماعيل السندي، عن عبد خير قال: كان لعـليين أبـيطالب أربـعة خواتيم يتختّم بها يـاقوت لنـبله، و فـيروزج لنـصره والحـديد الصيني

١- سورة السبأ، آية (٢٠)

باب صد و بیست و ششم..... و ششم..... و به همین معنا اشاره است آیه شریفه: ویقول بعنی کاش شیعه علی ظلیًا بودیم و به همین معنا اشاره است آیه شریفه: ویقول الکافر یا لیتنی کنت تراباً.

#### حديث (۴)

حسین بن یحیی بن ضریس، از معاویة بن صالح بن ضریس بجلّی از ابوعوانه از محمّد بن یزید و هشام زراعی از عبداللّه بن میمون طهوی از لیث، از مجاهد ۱۰ از این عمر، وی میگوید: نبیّ اکرم عَلَیْوَلَهُ در نخلستان های مدینه از علی طلّیًا تفحّص و جستجو می نمود و من نیز همراهش بودم که به باغی رسیدیم، پیامبر چشمشان به امیرالمؤمنین طلیًا افتاد که در زمین مشغول کار بودند و سر و روی آن جناب غبارآلود بود، نبیّ اکرم عَلیَوْلَهُ فرمودند: من مردم را سرزئش نمیکنم اگر کنیه تو را ابوتراب صدا بزنند.

راوی میگوید: صورت علی لیک دگرگون و رنگ چهرهاش تغییر کرده و بسیار در رنج بود، پیامبر اکرم بیکی فرمودند آیا تو را خشنود و خرسند بکنم؟ علی لیک عرضه داشت: آری یا رسولالله.

حضرت دست امیرالمؤمنین تلای را گرفت و فرمود: تو برادر و وزیر و خلیفه من در بین اهلم بوده، دین من را تو اداء کرده و ذمّه ام را تو اجراء می نمایی، کسی که در زمان حیات من تو را دوست بدارد اهل بهشت است و آنکه بعد از من تو را بخواهد خداوند متعال امنیّت و ایمان به او می دهد و آنکس که تو را ندیده بعد از تو دوستت بدارد خداوند امنیّت و ایمان به او داده و در روز قیامت در امان خودش وی را قرار می دهد و کسی که بمیرد و تو را دشمن بدارد به مرگ جاهلیّت از دنیا رفته ولی به آنچه در اسلام عمل کرده مورد محاسبه قرار می گیرد.

# **باب صد و بیست و ششم** سز اینکه امیرالمؤمنینﷺ چهار انگشتر به دست مینمودند حدیث (۱)

ابوسعید محمّدین فضلین محمّدین اسحاق مذکر معروف به ابوسعید معلم نیشابوری میگوید: ابوجعفر محمّدین احمدین سعید از ابوعبدالله محمّدین مسلمین زراره رازی از محمّدین یوسف فریابی از سفیان ثوری از اسماعیل سندی، از عبدخیر، وی میگوید: علیین ابیطالب چهار انگشتر به دست مینمودند یاقوت بهمنظور بزرگی، فیروزه به نیّت نصرت و یاری شدن، حدید چینی به قصد علل الشرايع /ج ١ ..... ٥٢٢

لقو ته، و عقيق لحرزه، و كان نقش الياقوت: لاإِلَّه إِلَّه الملك الحق المبين، و نقش الفيروزج: الله الملك الحق المبين، و نقش الحديد الصيني: العزة لله جميعاً، و نقش العقيق ثلاثة أسطر: ماشاءالله لاقوّة إِلاَّ بِالله أستغفرالله.

# باب ۱۲۷

علّة تختّم أميرالمؤمنين الله في يمينه ١ -حدّثنا عبدالواحدين محمّدين عبدوس العطَّار النيسابوري الله، قال: حدّثنا عليّين محمّدين قتيبة النيسابوري، قال: حدّثنا الفضلين شاذان عن محمّدين أبي عمير، قال: قلت لأبي الحسن موسى الله أخبرني عـن تـختّم أميرالمؤمنين الله بيمينه لأيّ شيء كان؟

فقال: إنّما كان يتختّم بيمينه؛ لأنّه إمام أصحاب اليمين بعد رسول الله ﷺ وقد مدح الله تعالى أصحاب اليـمين وذم اصـحاب الشـمال. وقـد كـان رسول الله تيﷺ يتختم بيمينه و هو علامة لشيعتنا يعرفون به و بالمحافظة على أوقات الصلاة و أيتاء الزّكاة. و مواساة الاخوان. والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

٢ ـحدّثنا عبدالله بن محمّدين عبدالوهّاب القرشي قال: حدّثنا محمّدين إبراهيم القايني قال: حدّثنا أبوقريش قال: حدّثنا عبدالجـبار و محمّدين منصور الخزاز قالا: حدّثنا عبدالله بن ميمون القدّاح. عن جغربن محمّد، عن أبيهﷺ عن جابرين عبدالله: إنّ النّبيّﷺ كان يتختّم بيمينه.

٣ ـ حدَّثنا عبدالله بن محمّد بن عبدالوهّاب القرشي قال: حدَّثنا ملي بن عبدالله منصور بن عبدالله بن إبراهيم الأصفهاني قال: حدَّثنا علي بن عبدالله الاسكندراني قال: حدَّثنا عبّاس بن العبّاس القانعي قال: حدَّثنا سعيد الكندي عن عبدالله بن حازم الخزاعي، عن إبراهيم بن موسى الجهني، عن سلمان الفارسي قال: قال رسول الله تشكل لعلي الله: يا علي تختم باليمين تكن من المقرّبين.

قوّت و قوى شدن، عقيق براى حفظ و مصون ماندن. نقش انگشتر ياقوت آن حضرت: لاالهالاًالله الملك الحقّ المبين و نقش انگشتر فيروزه آن سرور الله الملك الحق المبين و نقش انگشتر حديد چينى آن جناب العزّة لله جميعاً و نقش عقيق آن مولا سه سطر بهاين شرح بود: ماشاءالله، لاقوة الأ بالله، استغفرالله

باب صد و بیست و هفتم سز اینکه امیرالمؤمنین الیالا انگشتر را بهدست راست میکردند حدیث (۱)

عـبدالواحـدین محمّدین عـبدوس عطّار نیشابوری ﷺ میگوید: عـلیین محمّدین قتیبه نیشابوری، از فضلین شاذان از محمّدین ابیعمیر، وی میگوید: محضر ابیالحسن موسیین جعفر اللہؓﷺ عرض کردم بفرمایید چرا امیرالمؤمنین اللؓاً انگشتر به دست راست میکردند؟

حضرت فرمودند: زیرا آن جناب بعد از رسول خدامای امام و پیشوای اصحاب بمین بودند و حقّ تعالی اصحاب یمین را مدح و اصحاب شمال را مذمّت فرموده و پیامبر اکرم مَنْفَنْوَلْهُ نیز انگشتر به دست راست می نمودند و این علامت و نشانهای است برای شیعیان ماکه با آن شناخته می شوند چنانچه با محافظت بر اوقات نماز و پرداختن زکات و برابری با برادران دینی و امر به معروف و نهی از منکر نیز از غیرشان ممتاز و مشخّص میگردند. حدیث (۲)

عبداللهبن محمّدبن عبدالوهّاب قرشی از محمّدبن ابراهیم قاینی از ابوقریش از عبدالجبّار و محمّدبن منصور خزاز این دو میگویند، عبداللّهبن میمون قـداح از حضرت جعفرین محمّد از پدر بزرگوارش المَنْتَكْ از جابربن عبداللّه نقل كـردند كـه جابر گفت نبیّ اكرم عَنْتِيْوَلْهُ انگشتر را به دست راست می نمودند.

**حدیث (۳)** عبداللهبن محمّدین عبدالوهّاب قرشی از منصورین عبداللّهین ایراهیم اصفهانی از علیین عبداللّه اسکندرانی از عباسین عباس قانعی از سعیدکندی، از عبداللّهین حازم خزاعی، از ایراهیمین موسی جهنی، از سلمان فارسی، ایشان گفتند: رسول خداقَلَیْتِوَالُهُ به علی طَلْیَالُا فرمودند: یا علی انگشتر را به دست راست نما تا از مقرّبین علل الشرايع /ج ١ ...... ١ مقرّبون؟ قال: جبر ٿيل و ميکائيل. قال: يا رسولالله و ما المقرّبون؟ قال: جبر ٿيل و ميکائيل. قال: بما أتختم يا رسولالله؟ قال: بالعقيق الأحمر، فإنّه أقرَّ لله عزَّوجلَّ بالوحدانيّة ولي بالنبوّة ولك يا علي بالوصايه ولولدك بالإمامة ولمحبيك بالجنّة، ولشيعة ولدك بالفردوس.

# باب ۱۲۸

علّة الصلع في رأس أمير المؤمنين الله والعلّة التي من أجلها سمّي الأنزع البطين ١ - حدّثنا أبي و محمّد بن الحسن رضي الله عنهما قالا: حدّثنا أحمد بن إدريس و محمّد بن يحيى العطّار جميعاً عن محمّد بن أحسمد بن يسحيي بن عسران الأشعري باإسناد متّصل لم أحفظه، أنّ أمير المؤمنين الله قال:

إذا أراد الله بعبد خيراً رماه بالصّلع فَتُحاتَ الشّعر عن رأسه و هٰا أناذا. ٢ ـ حدّثنا محمّدبن إبراهيم بن إنسحاق الطّالقاني ظاه، قسال: حدّثنا الحسن بن علي العدوي، عن عبادبن صهيب، عسن أبسيه، عسن جدّه، عسن جعفر بن محمّد ظلم، قال: سأل رجل أمير المؤمنين ظلم فسقال: أسألك عسن ثلاث هُنَّ فيك، أسألك عن قِصَر خَلْقِك، وكبر بطنك، و عن صلع رأسك؟

فقال أميرالمؤمنين ﷺ؛ إنّاللَّه تبارك و تـعالىٰ لم يـخلقني طـويلاً ولم يخلقني قصيراً و لكن خلقني معتدلاً أضرب القصير فأقده و أضرب الطويل فأقطعه، و أمّـا كـبر بـطني فـإن رسـولااللُّه تَكْلاً عـلّمني بـاباً مـنالعـلم باب صد و بیست و هشتم سز اینکه جلو سر مبارک امیرالمؤمنین المعلج مو نداشت و جهت نامیده شدن حضرت به انزعالبطین حديث (۱) پدرم و محمّدين الحسن رضي الله عنهما فرمودند: احمدين ادريس و محمّدين يحيى عطّار جميعاً از محمّدين احمدين يحيىين عمران اشعري با اسناد متّصل كه در حفظم نيست نقل كرده كه: اميرالمؤمنين اللَّالَّة فرمودند: وقتی خداوند خیری را برای بندهای بخواهد قصد میکند که او اصلع شود پس موهای جلو سرش میریزد و من مصداق این معنا هستم حديث (۲) محمّدبن ابراهیمبن اسحاق طالقانی این از حسنین علی عدوی، از عبادبن صهیب، از پدرش، از جدّش از حضرت جعفرین محمد المقلی فرمودند: مردی از اميرالمؤمنين لليُّلا سؤال كرد و پرسيد: از سه چيز كه در شما هست مي پرسم: الف: سؤال ميكنم ازكوچك بودن خلقت و جنَّة شما. ب: سؤال ميكنم از بزرگي شكم شما. ج: سؤال ميكنم از ريخته شدن موي جلو سر شما. اميرالمؤمنين لليُّلُه فرمودند: خداوند تبارک و تعالىٰ نه مرا بلند آفريد و نه کوتاه بلکه معتدل و میانهبالا خلق نمود لذا در جنگها وقتی به افراد کوتاه ضربت میزنم آنها را دو قد میکنم (**یعنی از فرق دونیمه میشوند)** و به افراد طویل که ضربت ميزنم آنها را ازكمر دونيمه مي ثمايم. و امّا بزرگی شکمم، به خاطر آن است که رسول خداعَتُمُ الله بابی از ابواب علم بمن

علل الشرايع /ج ١ ..... ٥٢٨

ففتح ذلك الباب ألف باب فازدحم في بطني فنفخت عن ضلوعي. ٣\_حدّثنا أجمدين الحسن القطّان قال: حدّثنا أحمدين يحييٰين زكريّا القطان قال: حدّثنا بكرين عبداللّهين حبيب، عن تميمين يهلول، عن عبايةين ربعي، قال: جاء رجل إلى ابن عباس فقال له:أخبرني عن الانزع البطين علي بن أبي طالب،فقد اختلف الناس فيه؟

فقال له ابن عباس: أيَّهاالرّجل واللَّه لقد سألتَ عـن رجـل مـا وطـئ الحصىٰ بعد رسولاللَّهﷺ أفضل منه و أنَّه لأخو رسولاللَّه و ابـن عـمّه و وصيّه و خليفته على أمّته، و أنَّه الأنزع منالشّرك، بطين منالعـلم، ولقـد سمعت رسولاللهﷺ يقول: من أراد النّجاة غداً فليأخذ بحجزة هذا الانزع يعني عليّاً ﷺ.

# **باب 129**

العلّة الّتي من أجلها سُمّي علي بن أبي طالب أميرالمؤمنين والعلّة التي من أجلها سُمّي سيفه: ذاالفقار، والعلّة الّتي من أجلها سُمّي القائم قائماً، والمهدي مهديّاً

١ حدّثنا علي بن أحمد بن محمد الدّقاق و محمّد بن محمّد بن عصام رضي الله عنهما قالا: حدّثنا محمّد بن يعقوب الكليني قال: حدّثنا القاسم بن العلا قال: حدّثنا الماعيل الفزاري، قال: حدّثنا محمّد بن جمهور العمى، عن ابن أبي نجران عمّن ذكره، عن أبي حمزة ثابت بن دينار التّمالي قال: من التي أبي نجران عمّن ذكره، عن أبي حمزة ثابت بن دينار التّمالي قال: مالت أبي نجران عمّن ذكره، عن أبي حمزة ثابت بن دينار التّمالي قال: من التي أبي مرابي من أبي حمزة ثابت بن دينار التّمالي قال: في عن ابن أبي نجران عمّن ذكره، عن أبي حمزة ثابت بن دينار التّمالي قال: من أبي حمزة ثابت بن دينار التّمالي قال: من التي أبي نجران عمّن ذكره، عن أبي حمزة ثابت بن دينار التّمالي قال: من التي أبي نجران عمّن ذكره، عن أبي حمزة ثابت بن دينار التّمالي قال: فقال: أبي على على التي أبيرالمؤمنين و هو اسم ما سُمّي به أحد قبله ولا يحلّ لأحد بعده؟ قال: لأنّه ميرالمؤمنين و هو اسم ما سُمّي به أحد قبله ولا يحلّ لأحد بعده؟ قال: لأنّه ميرة العلم يمتار منه ولا يمتار من أحد غيره قال: فقلت: يابن رسول الله فقلت: يابن رسول الله فقلت مالي الله فقلم سُمّي سيفه ذا الفقار؟

فقال للله: لأنَّه ما ضرب به أحداً من خلق الله إلاَّ أفقره من هذه الدُّنيا من أهــله و ولده

پاپ صد و پیست و نهم ..... د نهم .... ۵۲۹

تعلیم فرمود که از آن هزار باب منفتح می شود و این ابواب در شکم من جمع شده از اینرو سبب شده که شکمم فراخ و بزرگ گردد. **ددیث (۳)** 

احمدبن الحسن القطّان میگوید: احمدبن یحییین زکریا قطان از بکربن عبداللّهبن حبیب، از تمیمبن بهلول، از عبایةبن ربعی، وی میگوید: مردی نزد ابن عباس رفت و به او گفت: مرا از انزع بطین علیبن ابیطالب ظیّات خبر ده، مردم دربارهاش اختلاف دارند؟

ابن عباس گفت: ای مرد به خدا از مردی سؤال نمودی که بعد از رسول خدا روی ریگ ها احدی از او برتر و افضل قدم نگذارده او برادر رسول خداعی وصیّ و خلیفه آن حضرت بر امّتش می باشد، او انزع و برکنار از شرک و بطین و پر از علم می باشد، از رسول خداعی فردای قیامت اهل نجات باشد باید دامن این انزع یعنی علی طیّلاً را بگیرد.

**باب صدو بیست و نهم** سز اینکه علی بن ابی طالب اللی به امیرالمؤمنین و شمشیر آن جناب به ذوالفقار موسوم شده و علّت نامیده شدن قائم به قائم و مهدی به مهدی حدیث (۱)

على بن احمد بن محمّد دقّاق و محمّد بن محمّد بن عصام رضى الله عنهما گفته اند: محمّد بن يعقوب كلينى از قاسم بن علا از اسماعيل فزارى از محمّد بن جمهور عمى، از ابن ابى نجران از كسى كه يادش نموده، از ابى حمزه ثابت بن دينار ثمالى، وى مىگويد: از حضرت ابو جعفر محمّد بن على الباقر طليّت سؤال نموده و عرض كردم: اى فرزند رسول خداعيد از براى چه على طيّل به اميرالمؤمنين موسوم گرديده و اين اسمى است كه احدى قبل از آن حضرت به آن ناميده نشده و براى احدى بعد از آن جناب جايز نيست موسوم به آن گردد؟

حضرت فرمودند: زیرا حضرتش سلامالله علیه طعام و خواروبار علم بود که از او دیگران تغذیه میکردند و احدی غیر از آن حضرت اینطور نبود. عرض کردم: چرا شمشیرش را ذوالفقار مینامند؟ حضرت فرمودند: زیرا احدی را با آن ضربت نمیزد مگر آنکه در این دنیا او را از

## علل الشرايع / ج ١ ..... ٥٣٠ ....

و أفقره فيالآخرة منالجنّة. قال: فقلت: يابن رسولاالله، فلستم كلّكم قائمين بالحق؟ قال: بليٰ. قلت: فَلِمَ سُمّى القائم قائماً؟

قال: لمَّا قُتِلَ جَدَّي الحسين اللهِ ضَجَّت عليه الملائكة إلى اللَّه تعالىٰ بالبكاء والنحيب و قالوا: إلهنا و سيّدنا أتغفل عمّن قمتل صفوتك وابسن صفوتك و خيرتك من خلقك، فأوحىٰ اللَّه عزَّوجلَّ إليهم قروا ملائكتي فوعزّتي و جلالي لأنتقمنَ منهم ولو بعد حين، ثم كشف اللَّه عزَّوجلَّ عن الائمة من ولد الحسين الله للملائكة فسرّت الملائكة بذلك فإذا أحدهم قائم يصلّي فقال اللَّه عزَّوجلَّ: بذلك القائم انتقم منهم.

٢ ـ حدّثنا محمّدين محمّدين عصام الكليني قـال: حـدّثنا مـحمّدين يعقوب، عن علان الكليني رفعه إلى أبي عبداللُّه ﷺ أنَّه قال:

إنّما سُمِّيَ سيف أميرالمؤمنين ذاالفقار؛ لأنّه كان في وسطه خط فـي طوله، فشبّه بفقار الظهر فسُمّي ذاالفقار بذلك، وكان سيفاً نزل به جبر تيل ﷺ منالسّماء، وكانت حلقته فضّة، و هوالذي نادى به مناد منالسماء: لا سيف إلاَّ ذوالفقار ولا فتى إلاَّ علي

٣-حدَّثنا أبي رحمهاللَّه قال: حدَّثنا سعدين عبداللَّه، عنالحسنين علي الكوفي. عن عبداللَّهين المغيرة، عن سفيانين عبدالمؤمن الأنصاري، عن عمروين شمر، عن جابر قال: أقبل رجل إلى أبي جعفر الله و أنا حاضر، فقال: رحمك اللَّه اقبض هذه الخمسمائة درهم فضعها في موضعها فإنّها زكاة مالي، فقال له أبو جعفر الله:

بل خذها أنت فضعها في جيرانك والأيتام والمساكــين، و في اخوانك منالمسلمين، إنّــما يكـون هــذا إذا قــام قــائمنا باب صد و بیست و نهم ..... ۵۳۱ .... ۵۳۱

اهل و فرزند و در آخرت از بهشت مأیوس و ممنوع می نمود. عرض کردم: ای پسر رسول خدا، مگر شما همگی قائم به حق نیستید؟ فرمودند: آری.

عرض کردم: پس چرا خصوص حضرت قائم ﷺ را به این نام خواندهاند؟ فرمودند: هنگامی که جدّم امام حسین ﷺ کشته شد فرشتگان گریستند و ضجّه زده و به درگاه الهی نالیده و گفتند: ای خدا و ای سرور ما آیا از کسی که برگزیده و فرزند برگزیده و بهترین خلق تو راکشته غافل هستی؟

خدای عزّوجل به ایشان وحی نمود: ای ملائکه من آرام باشید قسم به عزّت و جلال خودم از قاتلین او انتقام خواهم گرفت اگرچه در زمان بـعد بـاشد، سـپس ائمّهای که از فرزندان امام حسین ظلّیًلا هستند را به ایشان نشان داد، آنها مسرور و خوشحال شدند در بین فرزندان حضرت یکی از آنها ایستاده و نماز می خوانـد، حقّ تعالیٰ فرمود: با این قائم از قاتلین انتقام خواهم گرفت.

### حديث (٢)

محمّدبن محمّدبن عصام کلینی میگوید: محمّدبن یعقوب، از علان کلینی حدیث را بهطور مرفوع از امام صادق للگل نقل میکند، حضرت فرمودند: شمشیر امیرالمؤمنین للگل را به خاطر این ذوالفقار نامیدند که در وسط آن به طول شمشیر خطّی بود شبیه به ستون فقرات پشت، این شمشیر را جبرئیل از آسمان به زیر آورد و دسته آن از نقره بود، زمانی که شمشیر به زمین فرود آمد منادی از آسمان ندا سرداد:

لاسیف الاً ذوالفیقار ولاقتی الاً عملی (شمشیری نیست مگر ذوالفقار و جوانمردی نیست مگر علی ظلیہ).

حديث (٣)

پدرم رحمةالله علیه فرمود: سعدبن عبدالله، از حسنبن علی کوفی، از عبداللهبن مغیره، از سفیانبن عبدالمؤمن انصاری، از عمروبن شمر، از جابر، وی گفت: مردی خدمت حضرت ابی جعفرطید رسید و من نیز آنجا حاضر بودم عرض کرد: رحمت خدا بر شما باد.

این پانصد درهم زکات مال من بوده از من گرفته و در موردش صرف فرمایید. حضرت به او فرمودند: خودت آنرا بردار و صرف همسایگان و یتیمها و فقراء و برادران مسلمانت بنما، دادن زکات بهدست امام للی ازمانی است که قائم ما ظاهر

| ۵۳۲ | /ج۱. | علل الشرايع |
|-----|------|-------------|
|-----|------|-------------|

فإنّه يُقَسِّم بالسَّوية و يعدل في خلق الرَّحمٰن، البِرُّ مـنهم والفـاجر، فـمن أطاعه فقد أطاع الله، و من عصاء فقد عصىٰ الله، فإنّما سُمّي المهدي؛ لأنّه يهدي لأمر خفيّ، يستخرج التّوراة و سائر كتب الله من غـار بـانطاكـية فيحكم بين أهل التّوراة بالتّوراة، و بين أهل الإنجيل بالإنجيل، و بين أهل الزّبور بالزّبور، و بين أهل الفرقان بالفرقان، و تجمع إليه أموال الدّنيا كلّها ما في بطن الأرض و ظهرها، فيقول للنّاس:

تعالوا إلى ما قطعتم فيهالأرحام و سفكتم فيه الدماء و ركبتم فيه محارم الله، فيعطي شيئاً لم يعط أحداً كان قبله.

قال: و قال رسولاللهﷺ: و هو رجل منّي اسمه كاسمي يحفظني اللّــه فيه، و يعمل بسنّتي، يملأ الأرض قسطاً و عدلاً و نوراً، بعدما تمتلئ ظلماً و جوراً و سوئاً.

٢ - حدّثنا المظفّرين جعفرين المظفّر العلوي رحمه الله قال: حدّثني جعفرين محمّدين مسعود قال: حدّثنا جبرئيلين أحمد قال: حدّثني الحسنين خرداد عن محمّدين موسىين الفرات، عن يعقوبين سويد، عن الحسنين خرداد عن محمّدين موسىين الفرات، عن يعقوبين سويد، عن جعفر الله قال: في قال: قال: في أميرالمؤمنين الله جمّرالمؤمنين؟

**باب •13 الله التي من أجلها صار** العلّة الّتي من أجلها صار علي بن أبي طالب قسيم الله بين الجنّة والنّار

۱- سورة يوسف، آية (۶۵)

باب صد و سیام ..... ۵۳۳ ..... ۵۳۳

شود چه آنکه آن حضرت مال را بهطور مساوی و معادل بین خلق الله تقسیم میکنند چه اشخاص صالح بوده و چه فاجر باشند، و هرکسی که آن حضرت را اطاعت کند، اطاعت خدا راکرده و هرکسی نافرمانی و عصیانش را نماید، نافرمانی خدا راکرده است، سپس حضرت فرمودند:

آن حضرت را به حاطر این جهت «مهدی» نامیدهاند که مردم را به امر مخفی و نهانی هدایت می فرماید، آن جناب تورات و تمام کتب آسمانی دیگر را از غاری که در انطاکیه هست بیرون آورده و بین اهل تورات به تورات و بین اهل انجیل به انجیل و بین اهل زبور به زبور و بین اهل فرقان به فرقان حکم می فرماید، تمام اموال دنیا در خدمتش گرد می آید اعم از آنچه در دل زمین بوده یا روی آن باشد، سپس به مردم می فرماید:

بیایید بهسوی آن چیزی که بهواسطهاش قطع ارحام نموده و خونها ریخته و حرامهای الهی را مرتکب شدهاید (مقصود از آن چیز مال دنیایی است) سپس به آنها آنقدر مال اعطاء کند که قبل از او احدی این مقدار اعطاء نکرده باشد.

راوی میگوید: رسول خداعًا فرمودند: آن حضرت مردی است از من، اسمش همچون اسم من بوده و خدا مرا در او حفظ و نگاه میدارد، به سنّت من عمل کرده و زمین را پر از عدل و داد و نور نموده بعد از آنکه از ظلم و ستم و زشتیها پر شده باشد.

#### حديث (\*)

مظفّرین جعفرین مظفّر علوی رحمةالله علیه میگوید: جعفرین محمّدین مسعود از جبرئیلین احمد از حسنین خرداد از محمّدین موسیین فرات، از یعقوبین سوید، از حضرت جعفرین محمّدطلقظا، راوی میگوید: محضر مبارکش عرض کردم: فدایت شوم برای چه امیرالمؤمنین طلط به این نام موسوم شد؟ امامططّ فرمودند: برای آنکه حضرت علم را به مؤمنین اطعام میفرمایند

امام عليه افرمودند. براي الكه حصرت علم را به مومنين اطعام مي فرمايند چنانچه حقّ تعالىٰ دركتاب عزيزش مي فرمايد: و نمير اهلنا (ما براي اهـل خـود طعام تهيه مي نماييم)

> **باب صدو سیام** سرّ اینکه علیبن ابیطالبﷺ تقسیم کننده بهشت و دوزخ گردیده

علل الشرايع / ج ١ ..... ٥٣٤ .... ٥٣٤

١ حدّثنا أحمدبن الحسن القطان قال: حدّثنا أحمدبن يحيئبن زكريّا أبوالعبّاس القطّان قال: حدّثنا محمّدبن اسماعيل البرمكي قـال: حدّثنا عبر، أبوالعبّاس القطّان قال: حدّثنا أبي، عن محمّدبن سنان، عن المفضّلبن عمر، عبدالله بن داهر قال: حدّثنا أبي، عن محمّد الصادق الله: لِمَ صار أميرالمؤمنين على علي بن أبي طالب قسيم الجنّة والنار؟

قال: لأنّ حُبّه إيمان و بغضه كفر، و إنّما خلقت الجنّة لأهل الإيمان. و خلقت النّار لأهل الكفر، فهو للله قسيم الجنّة والنار. لهذه العلّة فـالجنّة لا يدخلها إلاَّ أهل محبّته، والنار لا يدخلِها إلاَّ أهل بغضه.

قال المفضّل: فقلت يابن رسولاللّه: فالأنبياء والأوصياء عليهمالسّلام كانوا يحبّونه و أعدائهم كانوا يبغضونه؟

قال: نعم. قلت: فكيف ذلك؟ قال: أما علمت أنّ النبي ﷺ قال يوم خيبر: لأعطينَ الرّاية غداً رجلاً يحبّ الله و رسوله و يحبّه الله و رسوله، مــا يرجع حتّىٰ يفتح الله على يديه، فدفع الرّاية إلى عليﷺ ففتح الله تــعالىٰ

> على يديه؟ قلت: بلئ.

قال: أما علمت أنّ رسولااللّٰهﷺ لمّا أتىٰ بِالطَّائر المشوي قــالﷺ: اللّهم اِئِتني بأحبّ خلقك إليك و إليَّ يأكل معي من هذا الطائر \_و عنىٰ به عليّاًﷺ \_

قلت: بلیٰ. قال: فهل یجوز أن لا یحبّ أنبیاء الله و رسله و أوصیاتهم علیهمالسّلام رجلاً یحبّه الله و رسوله، و یحبّ الله و رسوله.

حديث (۱)

احمدین حسن قطان از احمدین یحییین زکریا ابوالعباس قطان از محمّدین اسماعیل برمکی از عبداللهین داهر از پدرش از محمّدین سنان از مفضلین عمر، وی میگوید: محضر ابیعبدالله جعفرین محمّدالصّادق اللَّیْ عرض کردم: برای چه امیرالمؤمنین علی بن ابی طالب الیَّلْ تقسیم کننده بهشت و دوزخ گردیده؟

حضرت فرمودند: برای اینکه حتّ آن حضرت ایمان و مغضش کفر است و بهشت برای اهل ایمان و دوزخ برای اهل کفر آفریده شده است و به خاطر همین علّت آن جناب تقسیم کننده بهشت و دوزخ می باشد پس بهشت را فقط کسانی که محبّت آن حضرت را دارند داخل می شوند چنانچه دوزخ را صرفاً کسانی که بغض آن جناب را دارند وارد می گردند.

مفضّل میگوید: عرض کردم: ای فرزند رسول خدا بـنابرایـن انـبیاء و اوصـیاء علیهمالسّلام امیرالمؤمنین سلاماللّه علیه را دوست داشته و دشمنانش را مبغوض میداشتند که اهل بهشت هستند؟

امام للكل فرمودند: آري.

عرض کردم: شرح آن چگونه است؟ حضرت فرمودند: آیا نمی دانی که نبی اکرم ﷺ روز خیبر فرمودند: فردا پرچم را به دست مردی خواهم داد که خدا و رسولش را دوست داشته و خدا و رسولش نیز

به دست می دارند، او از جنگ برنمی گردد مگر آنکه خدا به دست او فتح و ظفر او را دوست می دارند، او از جنگ برنمی گردد مگر آنکه خدا به دست او فتح و ظفر را نصیب مسلمین می گرداند، فردا پرچم را به دست علی طلا داد و خداوند تبارک و تعالیٰ هم به دست مبارک حضرتش مسلمین را فاتح و ظفر را نصیب آنها فرمود؟ عرض کردم: آری می دانم.

حضرت فرمودند: آیا نمی دانی وقتی پرنده بریان شده ای را نزد رسول خدا میکود گذاردند، آن جناب فرمودند: خداوندا محبوب ترین مخلوفت نزد خود و من را برسان که با من از این مرغ بریان شده تناول کند و مقصود پیامبر اکرم میکود از محبوب ترین مخلوق وجود مبارک علی طلیک بوده؟ عرض کردم: آری می دانم.

حضرت فرمودند: آیا امکان دارد انبیاء خدا و اوصیاء ایشان علیهمالسّلام دوست نداشته باشند مردی راکه خدا و رسولش او را دوست داشته و او نیز خدا و

| علل الشرايع / ج ١ ٣۶                                                                         | 546.    |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| فقلت له: لا.                                                                                 |         |
| قال: فهل يجوز أن يكون المؤمنون من أُممهم لا يحبّون حبيب اللُّـه                              | له و    |
| حبيب رسوله و أنبيائهم عليهمالسّلام؟                                                          |         |
| قلت: لا.                                                                                     |         |
| قال: فقد ثَبَتَ أنَّ جميع أنبياء اللَّه و رسله و جميع المؤمنين كانوا لعلي ب                  | لىبن    |
| أبي طالب محبّين، و ثبت أنَّ أعداءهم والمخالفين لهم كانوا لهم ولجميع أُه                      | أهل     |
| محبّتهم مبغضين.                                                                              |         |
| قلت: نعم.                                                                                    |         |
| قال: فلا يدخل الجنَّة إلاَّ من أحبَّه منالأوَّلين والآخـرين ولا يـدخا                        | دخل     |
| النار إلاَّ من أبغضه منالأوَّلين والآخرين فهو إذن قسيم الجنَّة والنار.                       |         |
| قال المفضّلين عمر: فقلت له:                                                                  |         |
| يابن رسولالله فرّجت عنّي فرّج الله عنك فزدني ممّا علّمك الله.                                |         |
| قال: سل يا مفضّل؟                                                                            |         |
| فقلت له: يابن رسولالله فعليبن أبي طالب ﷺ يدخل مُحبّه الجـنّة                                 | لنَّة و |
| مبغضه النار؟ أو رضوان و مالك؟                                                                |         |
| فقال: يا مفضّل أما عَلِمَتَ أَنْ اللَّهُ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ بِعَثَ رَسُولَ اللَّهُ ﷺ و ه | و هو    |
| روح إلىالأنبياء عليهمالسّلام، و هم أرواح قبل خلق الخلق بألفي عام؟                            | 5       |
| فقلت: بلي.                                                                                   |         |
| قال: أما علمت أنَّه دعاهم إلى توحيد الله و طـاعته و اتَّــباع أمــره                         | رهو     |
| وعدهم الجنّة على ذلك، و أوعد من خالف ما أجابوا إليه و أنكره النار.                           | ۰.      |
| قلت: بليٰ.                                                                                   |         |
| قال: أفليس النبيﷺ ضامناً لما وعد و أوعد عن ربّه عزَّوجلَّ؟                                   |         |

عرض کردم: آری می دانم. حضرت فرمودند: آیا نبی اکرم تَثِيَوْلَهُ ضامن وعده و وعیدی که داده نمی باشد؟

علل الشرايع / ج ١ ..... ۵۳۸ . . . . . . . . . . . . قلت: بلي. قال: أوليس علىبن أبيطالب خليفته و إمام أُمَّته؟ قلت: بلئ. قال: أوليس رضوان و مالك من جملة الملائكة والمستغفرين لشـيعته الناجين بمحبّته؟ قلت: بَلْيْ. قال: فعلىبن أبيطالب إذن قسيم الجنَّة والنار عـن رسـولاللَّـه ﷺ و رضوان و مالك صادران عن أمره بأمر اللَّه تبارك و تعالىٰ، يا مفضَّل خذ هذا فإنَّه من مخزون العلم و مكنونه لا تخرجه إلاَّ إلىٰ أهله. ۲ \_ أبي رحمهالله قال: حدّثنا سعدبن عبدالله قال: حدَّتنا الحسنبن عرفة (بسُرّ مَن رأى) قال: حدَّثنا وكيع قال: حدَّثنا محمّدبن إسرائيل قال: حدّثنا أبوصالح عن أبي ذر رحمة الله عليه قال: كنت أنا و جعفربن أبى طالب مهاجرين إلى بلاد الحبشة فأهديت لجعفر جارية قيمتها أربعة آلاف درهم، فلمًا قدمنا المدينة أهداها لعلى الله تخدمه، فجعلها على الله في منزل فاطمة، فدخلت فاطمة الله يوماً فنظرت إلى رأس علي للله في حجر الجارية، فقالت: مور الجارية يا أباالحسن، فعلتها؟ فقال: لا والله يا بنت محمّد ما فعلت شيئاً فما الذي تريدين؟ قالت: تأذن لي في المصير إلى منزل أبي رسول الله ﷺ؟ فقال لها: قد أذنت لك، فتجلببت بجلبابها و تبرقعت بـبرقعها و أرادت النبي ﷺ فهبط جبر نيل ﷺ فقال: يـــا مـــحمّد إنّاللّـــه يـقرؤك السـلام و يـقول لك: إنّ هـذه فــاطمة قــد أقــبلت إليك تشكــو عــليّاً فــلا تــقبل مــنها فـي عـلي شـيناً باب صد و سیام ...... عرض کردم: آری. حضرت فرمودند: آیا علی بن ابیطالب جانشین پیامبر و امام امّت او نمی باشد؟ عرض کردم: آری. حضرت فرمودند: آیا رضوان و مالک از فرشتگان و کسان که برای شیعه امبرالمؤمنین ظیّلاً استغفار کرده و به واسطه داشتن محبّت آن حضرت نجات می بابند نمی باشند؟ عرض کردم: آری همین طور است.

حضرت فرمودند: بنابراین علی بن ابی طالب از طرف رسول خداتی این تقسیم کننده بهشت و دوزخ بوده و رضوان و مالک به امر حقّ تبارک و تعالی از امر و فرمان آن جناب اطاعت کننده و تابع می باشند ای مفضّل این معانی را ضبط کن که از علوم مخزون و اسرار بوده و مواظب باش آن را فقط به اهلش برسانی و از نااهل پنهان نما. حدیث (۲)

پدرم رحمةالله عليه فرمود: سعدبن عبدالله از حسنبن عرفه (در سرّمن رأى) از وكيع از محمّدين اسرائيل از ابوصالح، از ابوذر رحمةالله عليه، وى مى فرمايد: من و جعفرين ابى طالب به بلاد حبشه مسافرت رفتيم، كنيزى كه قيمتش چهار هزار درهم بود را براى جعفر هديه آوردند ما وقتى به مدينه برگشتيم جعفر آنرا به على طيّلاً هديه داد تا خدمت آن حضرت را بنمايد، على طيّلاً كنيز را در خانه حضرت فاطمه سلام الله عليها گذارد، بارى روزى فاطمه سلام الله عليها وارد منزل گشت ديد سر مبارك على ظيّلاً در دامن كنيز است، عرض كرد: يا اباالحسن: با او تماس برقرار كردى؟

علیطلی علی علی علی علی فرمود: نه بهخدا سوگند، ای دخت پیامبر من با این کنیز عملی انجام ندادم، تو چه قصدی داری؟

فاطمه سلامالله علیها عرض کرد: اذن میدهی به منزل پدرم رسول خداغلیوا بروم؟

على للظُّلُج فرمود: به تو اذن دادم.

فاطمه سلامالله علیها چادر به سر نمود و روبنده و نقاب انداخت و عازم منزل نبی اکرم تیکی گردید، قبل از اینکه فاطمه کالیک به منزل پدر برسد جبرتیل نازل شد، عرضه داشت: یامحمّد، خداوند سلامت میرساند و میفرماید: فاطمه سلامالله علیها به نزد تو میآید و از علی شکایت دارد، از او درباره علی لیک چیزی قبول علل الشرايع / ج ١ ..... ٥٤٠ ....

فدخلت فاطمة فقال لها رسولاالله ﷺ: جنت تشكين عليًّا؟

قالت: إي و ربِّ الكعبة.

فقال لها: ارجعي إليه فقولي له رغم أنفي لرضاك، فرجعت إلى علي على فقالت له: يا أباالحسن رغم انفي لرضاك تقولها ثلاثاً، فقال لها عسلي على شكوتيني إلى خليلي و حبيبي رسول الله تيتي واسوأتاه من رسول الله اشهدالله يا فاطمة أنّالجارية حرّة لوجه الله و أنّ الأربعمائة درهم التي فضلت من عطائي صدقة على فقراء أهل المدينة، ثم تلبس وانتعل و أراد النبي تيتي فهبط جبرئيل فقال: يا محمّد إنّالله يقرؤك السلام، و يقول لك:

قل لعلي: قد أعطيتك الجنّة بعتقك الجارية فسي رضا فحاطمة والنحار بالأربعمائة درهم الّتي تصدّقت بها فادخل الجنّة من شئت بحرحمتي و أخرج منالنّار من شئت بعفوي، فعندها قال علي ﷺ أنا قسيم الله بين الجنّة والنار.

٣ - أبي رحمهاللُّهُ قَالَ، حَدَّثَنَا سَعَدَينَ عَبْدَاللَّهُ عَنْ أَحَمَّدِينَ مَحْمَّدِينَ عيسىٰ و عبداللُّهين عامرين سعيد، عن محمّدين سنان، عن المفضّلين عمر، عن أبي عبداللُّه الله قال:

قال أميرالمؤمنينﷺ: أنا قسيم الله بين الجنّة والنــار. و أنــا الفــاروق الأكبر و أنا صاحب العصا والميسم.

باب صد و سیام 541 مکن، در این هنگام فاطمه داخل شد، پیامبر تَکْوَلْهُ به او فرمود: آمدهای از علی شكايت كنى؟ فاطمه سلام الله عليها عرضه داشت: آرى به خداى كعبه قسم. پیامبرغین فرمودند: به سوی علی ظلی ازگرد و به او عرض کن: خاکسار و مطیع رضا و خشئودي تو هستم. فاطمه سلامالله عليها بازگشت و نزد على للجل أمد و به أن حضرت سـه بـار عرض کرد: یا اباالحسن خاکسار و مطبع رضا و خشنودی تو می باشم. علی الطلح فرمود: شکایت من را به نزد دوست و محبوبم رسول خدامیشونه بردی، پناه به رسول خداعًا به ميبرم از رسوايي، اي فاطمه خدا را شاهد ميگيرم كه كنيز را در راه خدا آزاد کرده و چهارصد درهم زائدی که از غنیمت نصیب من شده را به فقراء مدينه صدقه دادم پس لباس به تن آراست و نعلين به پا نمود و بهطرف نبيّ اکرم میکون حرکت فرمود، جبرئیل بر پیامبر نازل شد عرضه داشت ای محمّد خدا سلامت ميرساند و مي فرمايد: به على المَنْكَلَمُ بكو: در مقابل اين كنيزي كه آزاد كردي و رضایت فاطمه سلامالله علیها را تحصیل نمودی به تو بهشت داده و در قبال چهارصد درهمی که صدقه دادی دوزخ را در اختیارت گذاردم پس هر کس را که خواهی به برکت رحمتم داخل بهشت نما و با عفو و بخششم از دوزخ بیرون آور، در اينجا بودكه على للتُّلْدِ فرمودند:

من به اذن خدا مردم را بین بهشت و دوزخ تقسیم میکنم<sup>(۱)</sup>. حدیث (۳)

پدرم رحمة الله عليه فرمود: سَعَدَّبن عَبدَ الله، أز احمدبن محمّدبن عيسى و عـبدالله بن عـامربن سعيد، از محمّدبن سنان، از مفضل بن عمر، از حضرت ابى عبدالله طيلا، حضرت فرمودند: اميرالمؤمنين طللا: فرمودند: من به اذن خدا مردم را بين بهشت و دوزخ تقسيم مىكنم، من فاروق اكبر و صاحب عصا و صاحب نشانه مى باشم.

۱۰ از مضمون این روایت برمی آید که صدیقه کبری سلام الله علیها مانند زنان دیگر احساسش بر عقل او نعوذبالله حاکم بوده و حس حسادت او را بر آن داشت که از امام مفترض الطّاعه خود نزد رسول خدا لَقَوْلُهُ مُعَايَّتُ حَاکم بوده و حس حسادت او را بر آن داشت که از امام مفترض الطّاعه خود نزد رسول خدا لَقَوْلُهُ مُعَايت کند و بدین وسیله از رسول خدا خواستار شد که امیر المؤمنین ظلّی را بر عمل مشروع و خدایسندانه ای که شکایت کند و بدین وسیله از رسول خدا خواستار شد که امیر المؤمنین ظلّی را بر عمل مشروع و خدایسندانه ای که انجام داده تر در این و بدین الله ماه مندود و بدین وسیله از رسول خدا خواستار شد که امیر المؤمنین ظلّی را بر عمل مشروع و خدایسندانه ای که انجام داده توبیخ کند و به طور قطع و مسلم امر چنین نبوده و نفس قدمی و اطهر صدیقه کبری سلام الله علیها انجام داده بنابراین به نظر می رسد که امثال این روایات مجعول و بی اعتبار بوده و جا نداشت که منزه از این اباطیل می باشد، بنابراین به نظر می رسد که امثال این روایات مجعول و بی اعتبار بوده و جا نداشت که مرحوم مؤلف آن را نقل نماید.

| ۵۴۲ | اج ۱ | علل الشرايع ا |
|-----|------|---------------|
|-----|------|---------------|

٤- حدَّثنا محمّدين الحسن في قال: حدَّثنا محمّدين الحسن الصفَّار قال: حدَّثنا محمّدين الحسينين أبي الخطَّاب، عن موسى بن سعدان، عن عبدالله بن القاسم الحضرمي، عن سماعة بن مهران قال: قال أبو عبدالله إذا كان يوم القيامة وُضِعَ منبرٌ يراه جميعُ الخلائق يقف عليه رجل يقوم مَلَكٌ عن يمينه و ملك عن يساره فينادي الذي عن يمينه يقول: يا معشر الخلائق هدا علي بن أبي طالب صاحب الجنة يدخل الجنة من شاء، و ينادي الذي عن يساره يا معشر الخلائق هذا علي بن أبي طالب صاحب النار يُدخلها من شاء.

٥-أبي في قال: حدّثنا سعدبن عبدالله قال: حدّثنا إبراهـيمبن محمّد الثقفي قال: حدّثنا محمّدبن داود الدّينوري قال: حدّثنا منذر الشّعراني قال: حدّثنا سعدبن زيد قال: حدّثنا أبوقبيل، عن أبي الجارود رفعه إلى النبي تللهُ قال:

إنّ حلقة باب الجنّة من ياقوتة حمراء على صفائح الذهب فـإذا دقّت الحلقة علىالصفيحة طنَّت و قالت: ياعلي.

۶ - أبي رحمهالله قال: حدّثنا سعدين عبدالله قــال: حـدّثنا أحـمدين محمّدين عيسى عن العبّاسين معروف، عن عبدالله ين المغيرة الخزاز، عن أبي حفص العبدي عن أبي هارون العبدي عن أبي سعيد الخدري قال: كان النبي بتجلي يقول:

إذا سألتم الله لي فاسألوه الوسيلة، فسألنا النّبي ﷺ عنالوسيلة فقال:هي درجتي فيالجنّة، و هي ألف مرقاة بينالمرقاة إلىالمرقاة حضر الفرس، فرس الجواد شهراً.

#### حديث (¥)

محمّدین الحسن الله میگوید: محمّدین الحسن الصفّار از محمّدین حسینین ابی الخطّاب، از موسی بن سعدان، از عبدالله بالله بن القاسم الحضرمی، از سماعة بن مهران<sup>(۱)</sup>، وی میگوید: حضرت ابوعبدالله بالله فرمودند: روز قیامت منبری را که تمام خلائق می بینند قرار می دهند و مردی بر بالای آن ایستاده و فرشته ای در سمت راست و فرشته دیگر در سمت چپش ایستاده اند، فرشته ای که در سمت راست است نداء میکند: ای خلائق این مرد علی بن ابی طالب بالله است که صاحب بهشت می باشد و هر کس را که بخواهد داخل آن می نماید و سپس فرشته ای که سمت چپ قرار دارد ندا نموده و میگوید: مردم، این علی بن ابی طالب بالله است که صاحب دوزخ بوده و هر که را بخواهد داخل آن می کند.

پدرم ایک می فرماید: سعدین عبدالله از ابراهیمین محمّد ثقفی از محمّدین داود دینوری از منذر شعرانی از سعدین زید از ابوقبیل، از ابی الجارود<sup>(۲)</sup>، وی حدیث را به طور مرفوع این طور نقل میکند: نبی اکرم تَیْنِوْلْهُ فرمودند: حلقه در بهشت از یاقوت سرخ بوده که روی صفحه طلایی درب نصب گردیده و وقشی حلقه روی درب کوبیده می شود صدای یاعلی بلند می شود دین (۶)

پدرم رحمةالله علیه می فرماید: سعدین عبدالله از احمدین محمّدین عیسی، از عبّاسین معروف، از عبداللهین مغیره خیزاز، از ایمی حفص عبدی، از ایمی هارون عبدی از ایم سعید خدری، وی گفت: نبی اکرم تأییک می فرماید: هرگاه از خدا برای من طلب و سؤال نمودید، وسیله را بخواهید. از محضرش پرسیدم: وسیله چیست؟

فرمودند: نردبان من در بهشت می باشد و آن هزار پله دارد بین هر پله تا پله بعدی فاصلهاش به مقداری است که اسب تندرو یک ماه بدود، پلههای این نردبان از

۱- سماعةبن مهران حضرمی، کوفی، وی از حضرت امام صادق اللہ روایت میکند و واقفی است. ۲- ابوالجارود، نامش زیادین منذر می باشد وی کوفی بودہ و تنابعی و زیندی مذهب است، این غضائری میگوید: احادیث وی در بین اصحاب ما بیشتر از زیدیه می باشد و کشی فرمودہ: وی از دیندگان تنابینا بود همان طوری که قلباً نیز کور محسوب می شد و صاحب جامع الزواۃ فومودہ در برخی روایات آمدہ که وی کذّاب و کافر بودہ است. علل الشرايع /ج ١ ..... ٩ ٩ ....

و هي ما بين مرقاة جوهر إلى مرقاة زبرجد إلى مرقاة ياقوت إلى مرقاة ذهب إلى مرقاة فضّة فيؤتىٰ بها يومالقيامة حتىٰ تنصب مع درجة النـبيّين فهي في درج النبيّين كالقمر بينالكواكب فلا يبقىٰ يومئذٍ نبيّ ولاصديق ولا شهيد إلاَّ قال: طوبىٰ لمن كانت هذه الدرجة درجته، فينادي مـنادٍ يسـمع النداء جميع النبيّين والصديقين والشهداء والمؤمنين هذه درجة محمّد.

قال رسول الله تلقي فأقبل أنا يومئذ متزراً بريطة من نور على تاج الملك، واكليل الكرامة و علي بن أبي طالب أمامي و لوائي بيده و هو لواء الحمد مكتوب عليه: لا إله إلاً الله المفلحون هم الفائزون بالله، فإذا مررنا بالنبيين قالوا: ملكين مقرّبين، و إذا مررنا بالملائكة قالوا: هذان ملكان ولم نعرفهما ولم نرهما، و إذا مررنا بالمؤمنين قالوا: هذان نبيتان مرسلان حتى أعلو الدرجة و علي يتبعني حتى إذا صرت في أعلا درجة منها و علي أسفل منّي بدرجة و بيده لوائي فلا يبقى يومئذ نبيّ ولا وصيّ ولا مؤمن إلاً رفعوا رؤوسهم إليَّ يقولون: طوبى لهذين العبدين ما أكرمهما على الله تعالى فيأتي النداء من عندالله تعالى يسمع النبيّون و جميع الخلق: هذا حبيبي محمّد و هذا وليّي على

طوبيٰ لمن أحبّه و ويل لمن أبعضه و كذب عليه، قال النبي تلمل لعلي على ياعلي فلا يبقىٰ يومئذٍ في مشهد القيامة أحد يحبّك إلاَّ استروح إلى هذا الكلام و ابيض وجهه و فرح قلبه ولا يبقى أحد ممن عاداك أو نصب لك حرباً أو جحد لك حقاً إلاَّ اسود وجهه و اضطربت قدماه، ثم قال رسول الله تلمل فينا أنا كذلك إذا ملكان قد أقبلا إليَّ أما أحدهما فرضوان خازن الجنّة، و أمّا الآخر فمالك خازن النار فيدنو رضوان فيسلم على فيقول: السلام عليك يا رسول الله.

سنگ قیمتی و زبرجد و یاقوت و طلا و نقره می باشند، این نردبان را روز قیامت می آورند و نردبان های انبیاء را نصب می کنند این نردبان در بین آنها به منزله ماه بین ستارگان می باشد، هیچ پیامبر و صدیق و شهیدی نیست مگر آن که می گوید: خوشا به حال آن کسی که این نردبان و درجه تعلّق به او دارد، در این وقت منادی با صدایی که تمام انبیاء و صدیقین و شهداء و مؤمنین آن را می شنوند نداء می کند: این نردبان و درجه تعلّق به محمّد عَلَیْ الله

رسول خداعًا فرمودند: در این روز من در حالی که جامه ای نازک از جنس نور به دوش انداخته و تاج پادشاهی و اکلیل کرامت به سرنهاده جلو آمده و علی بن ابی طالب طلی جلو من بوده و پرچم من را که پرچم حمد است و بر آن لااله الاالله میگذریم، ایشان میگویند این دو دو ملک مقرّب هستند و وقتی بر فرشتگان و میگذریم، ایشان میگویند این دو دو ملک مقرّب هستند و وقتی بر فرشتگان و شناخته و نه دیده ایم و هنگامی که به مؤمنین مرور میکنیم آنها میگویند: این دو، شناخته و نه دیده ایم و هنگامی که به مؤمنین مرور میکنیم آنها میگویند: این دو، رسیده و علی علی نیز به دنبال من آمده تا در پله ای پائین تر از من قرار گرفته و در رسیده و علی علی نیز به دنبال من آمده تا در پله ای پائین تر از من قرار گرفته و در بر خدا عزیز هستند، بس ندایی از جانب خدا بلند می شود که انبیاء و تمام خلق بر خدا عزیز هستند، پس ندایی از جانب خدا بلند می شود که انبیاء و تمام خلق آن را می شنوند و آن این است که: این حبیب من محمّد و آن ولی من علی است. خوشا به حال کسانی که دوستدار او بوده و بد به حال این دو بنده چه قدر نمین می می می باند در آن روز پیامبر و وحق پیامبر و مؤنی نیست مگر آنکه مر خدا عزیز هستند، پس ندایی از جانب خدا بلند می شود که انبیاء و تمام خلق آن را می شنوند و آن این است که: این حبیب من محمّد و آن ولی من علی است. خوشا به حال کسانی که دوستدار او بوده و بد به حال آنانکه او را دشمن داشته و تکذیب هستند.

پیامبر اکرم تُعَیِّراً به علی الله فرمودند: ای علی در آن روز که روز قیامت است احدی از دوستانت نیست مگر آنکه با ایس کلام آرامش پیدا کرده و صورتش درخشیده و قلبش شادمان میگردد و احدی از دشمنانت یا آنانکه با تو به محاربه پرداختند یا حقّت را انکار کردند نیست مگر آنکه در آن روز صورتش سیاه شده و دو پایش مضطرب و لرزان میگردد.

سپس رسول خداقییواله فرمودند: باری پیوسته ما بـدین مـنوال هسـتیم کـه دو فرشته بهطرف من آمده یکی رضوان خازن بهشت و دیگری مالک خـازن دوزخ، رضوان نزدیک اَمده و سلام نموده و میگوید سلام بر تو ای رسول خدا. علل الشرايع /ج ١ ..... ٥٢٦

فأردٌ ﷺ، و أقول: أيّهاالملك الطيّب الريح الحسن الوجه الكريم على ربّه من أنت؟

فيقول: أنا رضوان خازن الجنّة، أمرني ربّي أن آتـيك بـمفاتيح الجـنّة فأدفعها إليك فخذها يا أحمد.

فأقول قد قبلت ذلك من ربّي فله الحمد عليَّ ما أنعم به عليَّ فادفعها إلى أخي عليبن أبيطالبﷺ فيدفعها إلى عليﷺ و يرجع رضوان، ثم يدنو مالك، فيقول:

السلام عليك يا أحمد.

فأقول: و عليكالسّلام أيّهاالملك، ما أنكر رؤيتك و أقبح وجـهك مـن أنت؟

فيقول: أنا مالك خازن النار، أمرني ربّي أن آتيك بمقاليد النار، فأقول: قد قبلت ذلك من ربّي فله العمد على ما فضّلني به، ادفعها إلى أخي علي بن أبي طالب الله فيدفعها إليه، ثم يرجع مالك فيقبل علي الله و معه مفاتيح الجنّة و مقاليد النار حتى يقعد على عجزة جهنَّم فيأخذ زمامها بـيده وقـد عـلا زفيرها واشتدّ حرّها و تطاير شررها فتنادي جهنَّم جُزْني ياعلي فقد أطفأ نورك لهبي، فيقول لها علي الله:

قرّي يا جهنّم خذي هذا واتركي هذا، خذي هذا عدوّي واتركي هـذا وليّي، فلجهنَّم يومنذٍ أشدّ مطاوعة لعلي لللم من غلام أحدكم لصاحبه، فإن شاء يذهبها يمنة، و إن شاء يذهبها يسرة، و لجهنَّم يومئذٍ أشدّ مطاوعة لعلي فيما يأمرها به من جميع الخلاتق.

وقد أخرجت هذه الأخبار التي رويتها فـي هـذا المـعنىٰ فـي كــتاب (المعرفة). جوابش را داده و به او میگویم: ای فرشته خوشبو، نیکو منظر و عـزیز نـزد پروردگار توکیستی؟

میگوید: من رضوان خازن بهشتم، پروردگارم مرا فرمان داده که کلیدهای بهشت را نزد شما آورده و تسلیمتان کنم، پس آنها را از من بگیر.

به او میگویم از پروردگارم پذیرفتم و سپاس و شکرش را بجا می آورم ولی آنها را به برادرم علیبن ابیطالبطیلا بده، رضوان آنها را تحویل علیطیلا میدهد و بهجای خودش برمیگردد و سپس مالک پیش می آید و میگوید: سلام بر تو ای احمد.

من در جوایش میگویم: و بر تو باد سلام ای فرشته، چقدر بدرؤیت بوده و قبیح و زشت صورت هستی تو کیستی؟

در جواب میگوید: من مالک خازن دوزخ میباشم، پروردگارم امر نموده کـه کلیدهای دوزخ را تحویل شما دهم.

به او میگویم: از پروردگارم پذیرفته و سپاس و شکرش را بجا می آورم ولی آنها را به برادرم علیبن ابیطالب للگل بده، مالک آنها را به عملی للگل می سپارد و سپس بهجای خویش برمیگردد.

پس علی للگ در حالی که کلیدهای بهشت و دوزخ با او است پیش می آید تا جایی که روی پشت دوزخ می نشیند و افسار آن را به دست گرفته همچون سواری که بر مرکب نشسته باشد، در این وقت نعره جهنم بلند و حرارتش شدید و شعلههای آتش آن زبانه می کشد، نداء می کند: ای علی از من بگذر نورت شعلههای من را خاموش نمود.

على الله مى فرمايد: اى جهتم، آرام باش، اين را بگير و اين را رهاكن، اين دشمن من است، بگيرش و آن دوست من بوده، واگذارش.

در آن روز جهنّم سخت مطبع علی للظّ بوده حتی از غلامی که فرمانبردار آقایش هست بیشتر حالت اطاعت دارد، باری امیرالمؤمنین للظّ اگر بخواهد دوزخ را به راست و اگر بخواهد به چپ میبرد همچون راکبی که مرکبش را به این طرف و آن طرف پدواند و نسبت به آنچه علی للظّ فرمان و دستور می دهند جهنّم از تمام خلائق انقیاد و اطاعتش از آن حضرت بیشتر می باشد.

و اخباری را که مفید این معنا هستند و در این باب آوردم جمعاً در کتاب (المعرفة) نقل نمودهام. علل الشرايع /ج ١ ..... ٥٢٨

## باب ۱۳۱

العلّة الّتي من أجلها أوصىٰ رسول الله ﷺ إلى علي ﷺ دون غيره

١ ـ حدَّثنا محمّدين علي ماجيلويه الله قال: حدَّثنا محمّدين يحين العلام قال: حدَّثنا محمّدين الوليد العطار قال: حدَّثنا معمّدين الوليد العطار قال: حدَّثنا معمّدين الوليد العطرفي، عن ابانين عثمان، عن أبي عبدالله الله عن أبيه عن جدَّه الله قال:

لمّا حضرت رسولاللهﷺ الوفاة دعا العـبّاسين عـبدالمـطلب و أميرالمؤمنين عليبن أبيطالبﷺ فقال للعبّاس: يا عمّ محمّد، تأخذ تراث محمّد و تقضي دينه و تنجز عداته؟

فردَّ عليه و قال: يا رسولاللَّـهﷺ أنــا شــيخ كــبير كــثيرالعــيال قليلالمال، مَنْ يُطيقك و أنت تباري الريح؟

قال فاطرقﷺ هنيئة قال يا عباس: أتأخذ تراث رسولالله و تنجز عداته و تؤدّي دينه؟

فقال: بأبي أنت و أُمّي أَنَّا شِيخ كَبَير كَثِيرَالعيال قليلالمال، من يطيقك و أنت تباري الريح؟

فقال رسولالله ﷺ أمّا إنّي سأعطيها من يأخذ بحقّها، ثـم قـال: ياعلي يا أخا محمّد، أتنجز عداة محمّد و تقضي دينه و تأخذ تراثه؟ قال: نعم بأبي أنت و أمي.

قال: فنظرت إليه حتىٰ نزع خاتمه من إصبعه فقال: تختَّم بهذا في حياتي.

| 544 | ر یکم. | و سی و | ب صد ر | يار |
|-----|--------|--------|--------|-----|
|-----|--------|--------|--------|-----|

**باب صدوسی ویکم** سرّ اینکه رسول خداعَلَیْمُوْلَهُ علی الیَّلَاِ را وصیّ خود قرار داده نه دیگری را حدیث (۱)

محمّدبن على ماجیلویه ﷺ مىگوید: محمّدبن یحیى عطّار از سهل بن زیاد آدمى از محمّدبن ولید صیرفى از ابان بن عثمان، از حضرت ابىعبدالله ﷺ، از پدر، از جدّ بزرگوارش ﷺ، آن حضرت فرمودند: هنگامى كه وفات حضرت رسول خداﷺ فرارسید عباس بن عبدالمطلب و امیرالمؤمنین على بن ابىطالب ﷺ را طلبید و به عباس فرمود:

ای عموی محمّد، آیا میراث محمّد را برمیداری و در مقابل دینش را اداکرده و به وصایایش عمل کنی؟

عبّاس آن را ردّ کرد و عرض نمود: ای رسو خداعَ الله من پیرمردی مسن و کثیرالعیال و کم مال هستم.

کیست که طاقت تو را داشته باشد و حال آنکه تو از نظر سخاء و بخشش با باد معارضه میکنی؟

سپس امام طَیْخَلا فرمود: بعد از سخنان عبّاس رسول خدامَیَّیَوَلَهٔ اندکی خاموش و ساکت شدند سپس فرمودند: ای عبّاس آیا میراث رسول خدا را میگیری و در مقابلش به وصایایش عمل کرده و دینش را بیردازی؟

عباس عرض کرد: پدر و مادرم فدایت باد، من پیرمرد و مسن و کشیرالعیال و قلیل المال هستم، کیست که طاقت تو را داشته باشد و حال آنکه تو از نظر سخاوت با باد معارضه میکنی؟

رسول خداعًا فرمودند: بهزودی آن میراث را به کسی اعطاء میکنم که آنها را به حقّ اخذ میکند سپس فرمود: ای علی و ای برادر محمّد، آیا وصایای محمّد را عمل کرده و دینش را اداء نموده و میرانش را اخذ میکنی؟ علی اللہ عرضه داشت: آری پدر و مادرم فدایت باد.

عبّاس میگوید: چشم به پیامبر دوخته بودم تا وقتی که دیـدم آن حضرت انگشتری خود را از انگشت بیرون آورد و به علی للظِّلَا فرمود: تا مادامی کـه من زندهام این را به انگشت خودکن. علل الشرايع / ج ١ ..... ٥٥٠ .... ٥٥٠

قال: فنظرت إلى الخاتم حين وضعه علي الله في أصبعه اليمنى فصاح رسول الله تلله يا بلال عليَّ بالمغفر والدرع والرايسة و سيفى ذي الفقار و عمّامتي السحاب والبرد والابرقة والقضيب (يقال له: الممشوق) فو الله ما رأيتها قبل ساعتي تيك \_يعنى الابرقة \_كادت تخطف الأبصار فإذا هي من أبرق الجنّة، فقال يا على:

إنَّ جبر ثيل أتاني بها فقال يامحمّد اجعلها في حلقة الدرع واستوفر بها مكان المنطقة، ثم دعا بزوجي نعال عربيّين احدهما:

مخصوفة والأخرى غير مخصوفة، والقـميص الذي أسـرى بــه فــيه، والقميص الذي خرج فيه يوم (أُحد) والقلانس الثلاث:

قلنسوة السفر و قلنسوة العيدين و قـلنسوة كـان يـلبسها و يـقعد مـع أصحابه، ثم قال رسولاللهﷺ يا بلال عليَّ بالبغلتين:

الشهباء والدلدل. والناقتين: العضباء والصهباء، والفرسين: الجناح الذي كان يوقف بباب مسجد رسول الله تلك لحوائج الناس، يبعث رسول الله تلك الرجل في حاجة فيركبه، و حيزوم و هوالذي يقول أقدم حيزوم والحمار اليعفور، ثم قال: ياعلي اقبضها في حياتي لا ينازعك فيها أحد بعدي.

ثمّ قال أبوعبدالله الله: إن أوّل شيء مات منالدّوابّ حماره السعفور توفّي ساعة قبض رسول اللهﷺ قطع خطامه، ثم مرَّ يركض حتّىٰ وافیٰ بئر بني حطمه بقبا فرمیٰ بنفسه فيها فكانت قـبره، ثـم قـال أبــــوعبداللّـــــهﷺ: إن يـــعفور كــلَّم رســول اللَّــهﷺ باب صد و سی و یکم...... ۵۵۱ ..... ۵۵۱ ....

عبّاس میگوید: در وقتی که علی ظلّی انگشتر را به انگشت راست خود می نمود من مشاهده میکردم باری پیامبر با صدای بلند فرمودند: بلال کلاه خود و زرع و پرچم و شمشیر ذوالفقار و عمامه سحاب و بُرد و ریسمان سیاه و سفید و چوبدستی من که به آن چوبدستی ممشوق میگویند را بیاور.

عباس میگوید: بهخدا سوگند تا آن ساعت ریسمان و برقه را من ندیده بـودم ریسمانی بودکه چشمها را خیره میکرد، این ریسمان از ریسمانهای ابرق بهشتی بود.

پیامبر ﷺ فرمودند: ای علی، جبرئیل این ریسمان را برای من آورد و گفت: ای محمّد این را در حلقه زره قرار بده و به جای کمربند از آن استفاده کن.

سپس دو لنگه نعلین عربی را طلب فرمود، یکی از آن دو وصلهدار و دیگری بدون وصله بود و نیز پیراهنی که در آن به معراج رفته و آن پیراهنی که در روز جنگ احد به تن فرموده بودند و همچنین سه عرقچین که داشتند را طلبیدند، آنها عبارت بودند از:

عرقچینی که در سفر به سر میگذارند، عرقچینی که در دو عید فطر و قربان از آن استفاده میکردند و عرقچینی که به سر گذارده و با اصحابشان می نشستند.

سپس رسول خدامی فرمودند: بلال، آن دو قاطر به نامهای: شهباء و دلدل و آن دو شتر به اسامی: عضباء و صهباء و آن دو استر یعنی جناح که درب مسجد نگاهداری می شد برای حوائج و نیازمندی های مردم مثلاً شخصی راکه رسول خدا برای حاجتی به جایی می فرستادند وی سوار بر آن اسب می شد و به دنبال مقصود می رفت، و حیزوم و این همان اسبی بود که پیامبر اکرم می فرد و به دنبال مقصود وی می فرمود: اقدم حیزوم یعنی ای حیزوم قدم بردار و جلو برو، حیوان اجابت می کرد و حرکت می کرد و آن درازگوش به نام یعفور را نزد من بیاور.

سپس فرمودند: یا علی این مواریث را قبض کن و در زمان حیات و زنده بودن من آنها را بردار تا بعد از من کسی با تو درباره آنها نزاع نکند.

سپس امام صادق الله فرمودند: اولین حیوانی که از این چهارپایان مرد، یعفور بود و شرح آن این است که هنگامی که رسول خدامیکو از این عالم رحلت فرمودند این حیوان ریسمان مهار خود را قطع کرد و گریخت و پیوسته می دوید تا به چاه بنی حطمه در قبا رسید و خود را در آن انداخت و همان چاه قبر آن حیوان گردید، سپس امام صادق الله فرمودند: ایسن درازگوش (یسعفور) با رسول خدامیکوه علل الشرايع /ج ١ .....٥٥٢

فقال: بأبي أنت و أمي إنّ أبي حدّثني عن أبيه عن جدّه: أنّه كان مع نوح في السفينة فنظر إليه يوماً نوح ﷺ و مسح يـده عـلى وجهه، ثم قال: يخرج من صلب هذا الحمار حمار يـركبه سـيّدالنّـبيّين و خاتمهم والحمدلله الّذي جعلني ذلك الحمار.

٢ ـحدَّثنا محمّدين موسىٰين المتوكَّل قال: حدَّثنا سعدين عبداللَّه، عن أحمدين محمّدين عيسى، عن محمّدين خالد، عـن إسراهـيمين إسحاق الأزدي، عن أبيه قال: أتيتُ الأعمش سليمانين مهران أسأله عن وصية رسولااللُهﷺ

فقال: إيت محمّدبن عبدالله فاسأله.

قال: فأتيته فحدّ ثني عن زيدبن علي الله فقال:

لمّا حضرت رسولااللهﷺ الوفاة و رأسه في حجر عليﷺ والبـيت غاص بمن فيه منالمهاجرين والأنـصار والعـبّاس قــاعد قـدّامـه، قــال رسولااللهﷺ: يا عباس أتقبل وصيّتي و تقضي ديني و تُنجز موعدي؟ فقال: إنّي امرؤ كبير السنّ كثيرالعيال. لا مال لي فأعادها عليه ثلاثاً. كلّ

ذلك يردها عليه، فقال رسول الله تيلي: • مان تي فاعادها عليه تلاتا، در

سأعطيها رجلاً يأخذها بحقها لا يقول مثل ما تقول، ثم قــال: يــاعلي أتقبل وصيّتي و تقضي ديني و تنجز موعدي؟

قـــال: فـــخنقته العـــبرة ولم يســـتطع أن يـــجيبه، ولقــد رأىٰ رأس رسولااللهﷺ يذهب و يجيء في حجره، ثم أعاد عليه، فقال له عــليﷺ: نعم بأبي أنت و أُمّي يا رسولاالله.

فقال يا بلال: إيت بدرع رسولالله فأتىٰ بها ثم قال يا بلال: إيت براية رسولالله فأتىٰ بها، ثم قال يا بلال: یاب صد و سی و یکم...... ۵۵۳ ..... ۵۵۳

سخن گفت و اظهار داشت: پدر و مادرم فدایت، پدرم از پدرش، از جدّش نقل نمود که با جناب نوح للگلا در کشتی بود حضرت نوح للگا روزی به او نگریست و دست به صورتش کشید و سپس فرمود: از پشت این درازگوش، درازگوشی به هم میرسد که سیّدالنّبیین و خاتمالانبیاء تَلَیَوْلُهُ بر آن سوار می شود و حمد و سپاس میکنم خدا را که آن درازگوش را من قرار داد. حدیث (۲)

محمّدبن موسى المتوكّل از سعدبن عبدالله، از احمدبن محمّدبن عـيسى، از محمّدبن خالد، از ابراهيمين اسحاق ازدى، از پدرش وى ميگويد: نزد اعمش يعنى سليمانين مهران رفته از او راجع به وصيّت رسول خداعَيُولُمُ پرسيدم. اعمش به من گفت: نزد محمّدين عبدالله برو و از وى سؤال كن.

راوی میگوید: به محمّدین عبدالله رجوع نموده و از او پرسیدم، او از زیدین علی الله چنین نقل کرد: هنگامی که وفات و رحلت رسول خداعیود فرارسید سر مبارک آن حضرت در دامن علی الله بود و منزل آن جناب از مهاجرین و انصار مملوً و غوطهور بود، عبّاس مقابل حضرت نشسته بود، رسول خدامیود به او فرمودند: عبّاس، آیا وصایت مرا پذیرفته و دین موا اداکرده و به آنچه وعده دادهام عمل میکنی؟

عبّاس عرضه داشت: من مردی مسن و کثیرالعیال بوده و مالی ندارم. تا سه مرتبه حضرت خواسته خودشان را تکرار نموده و در هر بار عبّاس آنرا ردّ کرد و نپذیرفت.

کرد و نپذیرفت. رسول خدافی از آن فرمودند: بهزودی مواریث را به کسی خواهم داد که به حقّ آنها را اخذ نموده و سخنان مثل تو را نخواهد گفت، سپس فرمودند: ای علی آیا تو وصایت مرا می پذیری و دین من را می پردازی و وصایا و وعدههای مرا به انجام می رسانی؟

راوی می گوید: گریه چنان راه گلوی حضرت را گرفته بود که نمی توانست جواب رسول خداعَیْتِوَلَمْ را بدهد چه آنکه مشاهده میکردند سر مبارک رسول خداعَیَّتَوَلَمْ در دامانش می رفت و می آمد، باری دوباره رسول خداعَیَتِوَلَمْ سؤالشن را اعاده فرمودند: علی طَلْیَلْهُ عرض کرد: آری پدر و مادرم فدایت شوند ای رسول خدا.

پیامبر فرمودند: بلال زره رسول خدا را بیاور، بلال زره را آورد سپس حضرت فرمودند: بلال پرچم رسول خدا را بیاور، بلال آورد، سپس حضرت فرمودند: بلال علل الشرايع /ج ١ ..... ٥٥٤ .... ٩ الشرايع /ج ١

إيت ببغلة رسولاالله بسرجها و لجامها فأتئ بها، ثم قــال: يــاعلي قــم فاقبض هذا بشهادة من فيالبيت منالمهاجرين والأنصار؛ كي لا ينازعك فيه أحد من بعدي، قال:

فقام عليﷺ و حمل ذلك حتىٰ استودع جميعٍ ذلك في منزله ثم رجع.

٣ ـ حدَّثنا محمِّدبن علي ماجيلويه رحمهاللَّـه، عـن عـمّه محمَّدبن أبيالقاسم عن أحمدبن محمّدبن خـالد، عـن أبـيه، عـن أبـياسـماعيل إبراهيمبن إسحاق الأزدي عن أبيه، عن أبيخالد عمروبن خالد الواسطي، عن زيدبن على الله قال:

لما حضرت رسولالله ﷺ الوفاة قال للعباس: أتقبل وصيتي و تقضي ديني و تنجز موعدي؟

قال: إني امرؤ كبيرالسنّ ذو عيال لا مال لي. فأعاده ثلاثاً فردَّها. فقال رسولالله: لأعطينّها رجلاً يأخذها بحقّها لا يقول مثل ما تقول. ثم قال ياعلي: تقبل وصيّتي و تقضى ديني و تنجز موعدي؟

> قال: فخنقته العبرة، ثم أعاد عليه، فقال علي ﷺ: نعم يا رسول الله.

فقال: يا بلال إيت بدرع رسول الله فأتى بها، ثم قال: يا بلال ايت بسيف رسول الله، فأتى به، ثم قال: يا بلال إيت براية رسول الله، فأتى بها، قـال: حتىٰ تفقد عصابة كان يعصب بها بطنه في الحرب فأتىٰ بها، ثم قال: يا بلال إيت ببغلة رسول الله بسرجها و لجامها فأتىٰ بها، ثـم قـال لعـلي لله: قـم فاقبض هذا بشهادة من هنا من المهاجرين والأنصار حتىٰ لا ينازعك فيه أحد من بعدي.

قال: فقام عليﷺ و حمل ذلك حتىٰ استودعه منزله ثم رجع.

پاپ صد و سی و یکم...... و یکم..... و سی و یکم.....

قاطر رسول خدا را با زین و لجامش بیاور، بلال آنها را حاضر کرد، سپس حضرت فرمودند: یا علی بپاخیز و این مواریث را در حضور و شهادت حاضرین در این خانه از مهاجرین و انصار قبض کن تا پس از من کسی با تو نزاع نکند. راوی گفت: علی ظفیاد پپاخاست و تمام آنها را به منزل خود برد و سپس برگشت. حدیث (۳)

محمّدبن على ماجیلویه رحمةالله علیه، از عمویش محمّدبن ابی القاسم، از احمدبن محمّدبن خالد، از پدرش، از ابی اسماعیل ابراهیم بن اسحاق ازدی، از پدرش، از ابی خالد عمروین خالد واسطی از زیدبن علی ظلّم ، وی میگوید: هنگامی که وفات و رحلت رسول خداقیی فرارسید به عبّاس فرمودند: آیا وصایت موا پذیرفته و دین مرا اداء کرده و به آنچه وعده داده و وصیّت کردهام عمل میکنی؟ عبّاس عرض کرد: من مردی مسن و صاحب عیال بوده و مالی ندارم.

پیامبر اکرم میکند به مرتبه خواسته خود را تکرارکرده و هر بار عبّاس آنرا رد کرد و نپذیرفت، در آخر رسول خدامیکند فرمودند: مواریث را البته به کسی اعطاء میکنم که به حقٌ آنرا دریافت کرده و آنچه تو میگویی را نخواهد گفت، سپس فرمود: یا علی آیا تو وصایت مرا پذیرفته و دین مرا اداء کرده و به آنچه وعده داده و وصیّت کردهام عمل میکنی؟

راوی میگوید: گریه راه گلوی امیرالمؤمنین علی ایند را گرفته بود لذا نتوانست جواب دهد، پیامبریکی دوباره سؤالشان را اعاده نمودند، علی ایند جواب دادند: آری یا رسول الله.

پیامبر فرمودند: بىلال، زره رسول خدا را بیاور، بىلال آورد، سپس حضرت فرمودند: بلال، شمشیر رسول خدا را بیاور، بلال آورد، پس از آن حضرت فرمودند: بلال پرچم رسول خدا را بیاور، بلال آورد، تا این که دستمالی را که در جنگ به شکم مبارک می بستند مطالبه فرمود و بلال آن را نیز آورد، سپس فرمود: بلال قاطر رسول خدا را با زین و افسارش بیاور، بلال آورد، سپس به علی طفی فی فرمودند: یا علی بلندشو و در حضور مهاجرین و انصاری که این جا شاهد هستند اینها را بردار تا پس

راوی میگوید: علی للی ایستاد و آنها را بارکرد و به منزل برد و سپس به محضر رسول خداللی مراجعت فرمود. علل الشرايع /ج ١ ..... ٥٥۶

قم، فانطلقا حتىٰ أتيا أباطالب فقالا؛ إنّا نريد أن نخفّف عنك عيالك حتىٰ ينكشف عن الناس ما هم فيه مـن هذه الأزمّة. فقال لهما أبوطالب:

إذ تركتما لي عقبار فاصنعا ما شئتما فأخذ رسولالله ﷺ عليّاً و أخـذ العباس جعفراً فلم يزل عليﷺ مع رسولالله ﷺ حتىٰ بعثه الله عـزَّوجلَّ نبيّاً فأمن به واتبعه و صدّقه. ولم يزل جعفر معالعباس حتىٰ أسلم واستغنىٰ عنه.

**باب ١٣٣** العلّة الّتي من أجلها ورث علي بن أبي طالب اللَّلَّة رسول اللَّه تَثَلَّلُهُ دون غيره ١ ـ حدّثنا محمّدبن إبراهيم بن إسحاق الطَّالقاني رحمداللُّه قال: حدّثني عبدالعزيزين يحييٰ ياب صد و سي و سوّم ..... ۵۵۷

باب صدوسی و دوم سز تربیت و پرورش دادن نبی اکرم علیم اللہ امیرالمؤمنین علیم را حدیث (۱)

ابومحمّد حسنبن محمّدبن یحییبن حسنبن عبیداللّه بن حسینبن علیبن ابی طالب از جدّش یحییبن حسن از عبداللّه بن عبیداللّه طلحی، وی میگوید: پدرم از ابن هانی بنی مخزوم، از محمّدبن اسحاق از ابن ابی نجیح، از مجاهدبن جبر ابی الحجّاج، وی میگوید: از نعمتهای حقّ تعالی بر علی بن ابی طالب اللّه کاری بود که در حقّش انجام داد و خیر را برایش خواست و آن این بود که قریش در تنگدستی و کمبود اقتصادی شدیدی واقع شده بودند و جناب ابوطالب به واسطه داشتن عیال فراوان گذران زندگی برایش مشکل بود، رسول خدامی از به عموی خود عبّاس که از همه بنی هاشم ثروتمندتر بود فرمودند: ای ابوفالب به اورد ابوطالب عیال فراوان دارد و در این وقت که ضیق و تنگدستی به مردم روآورده و آنها را تهدید میکند سزاوار است نزدش رفته و عیال او را کاهش داده یکی از پسرانش را من و دیگری را تو از او بگیریم و تحت تکفّل خود درآوریم.

عباس عرضه داشت: پذیرفتم، بپاخیز تا به نزدش رویم، پس هر دو باتفاق نزد ابوطالب رفته و به او گفتند:

ما میخواهیم عیال تو راکاهش داده و برخی از آنها را در تحت تکفّل خود درآوریم تا وقتی که این تنگدستی و کمبود اقتصادی از مردم برطرف شود. ابوطالب به آنهاگفت: عقیل را برای من گذارده هر کدام را که خواستید بردارید.

رسول خدائی اللہ علی الیا و عبّاس جعفر را برداشت، پیوستہ علی الیہ با رسول خدائی اللہ بود تا وقتی کہ حقّ عزّوجل آن جناب را بہ پیامبری برگزید پس علی الیہ به آن حضرت ایمان آورد و تبعیّتش را نمود و او را تصدیق کرد و جعفر نیز با عبّاس بود تا اسلام آورد و از او مستغنی گردید.

# باب صدو سی و سوّم سرّ اینکه فقط علی بن ابی طالب المالی از رسول خدامایی الله ارث برد حدیث (۱) محمّد بن ابراهیم بن اسحاق طالقانی رحمة اللّه علیه از عبدالعزیز بن یحیی

الجلودي بالبصرة قال: حدّثنا محمّدين زكريّا، قال: حدّثنا عبدالواحـدين غياث قال: حدّثنا أبوعباية، عن عمروين المغيرة، عـن أبـيصادق، عـن ربيعةين ناجد، أنّ رجلاً قال لعليّ ﷺ: يا أميرالمؤمنين بما ورثت ابن عمّك دون عمّك؟

فقال: يا معشرالنّاس، فافتحوا آذانكم واستمعوا. فقالﷺ: جمعنا رسولاللَّهﷺ بنيعبدالمطلب في بيت رجل منّا أو قال: أكبرنا، فدعا بمُدّ و نصفٍ من طعام و قدح له يقال له الغُمّر، فأكلنا و شربنا و بقي الطعام كما هو والشراب كما هو.

وفينا مَن يأكل الجذعة و يشرب الفَرَق، فقال رسول اللَّه ﷺ: إن قد ترون هذه فأيَّكم يبايعني على أنَّه أخي و وارثي و وصيِّي؟ فقمت إليه و كنت أصغر القوم، و قلت: أنا. قال: إجلس، ثمّ قال:

دلك تلاث مرّات، كلّ ذلك أقوم إليه فيقول: اجلس، حتىٰ كان في الثالثة:

فضرب بيده على يدي فبذلك ورثت ابن عمّي دون عمّي.

٢ ـ و عنه قال: حدَّثنا عبدالعزيز قال: حدَّثنا المغيرةبن محمَّد قـال: حدثنا إبراهيمبن محمّدبن عبدالرحمٰن الأزدي قال: حدثنا قيسبن الربيع و شريكبن عبدالله عن الأعمش، عنالمنهالبن عمرو، عـن عـبداللهبن الحارثبن نوفل، عن عليبن أبيطالبﷺ قال:

لمّا نزلت (وانذر عشيرتك الأقربين)<sup>(١)</sup> اى رهطك المخلصين دعــا رسولاللهﷺ بــنيعبدالمـطلب و هــم إذ ذاك أربـعون رجــلاً يـــزيدون رجـــلاً أو يــنقصون رجــلاً، فــقال: أيّكــم يكـون یاب صد و سی و سوّم ...... ۵۵۹ ..... ۵۵۹ ....

جلودی در بصره از محمّدین زکریّا از عبدالواحدین غیاث از ابوعبایة، از عمروین مغیره، از ابوصادق، از رییعةین ناجد نقل کرده که وی گفت: مردی بـه عـلیﷺ عرض کرد: یا امیرالمؤمنین چرا شما از پسرعموی خود (یعنی پیامبر اکرمﷺ) ارث بردید ولی عموی شما از ایشان ارث نبرد؟

حضرت فرمودند: ای مردم گوشهای خود را بازکنید و کلام مرا بشنوید: رسول خدائی از ما فرزندان عبدالمطلّب را در خانه مردی از خودمان (یا فرمودند در خانه مردی که بزرگتر ما محسوب می شد) جمع نمود، بعد یک مدّ و نیم (یک چارک و نیم) طعام با قدحی که به آن غُمّر می گفتند طلب نموده و از ما پذیرایی نمود ما طعام را خورده و شراب را آشامیدیم ولی بعد از دست کشیدن از غذا و شراب، طعام و آب همچنان باقی مانده بود گویاکسی از آن چیزی تناول نکرده است در حالیکه بین ما کسی بود که یک بزغاله را تناول نموده و یک ظرف شانزده رطلی از آب را می آشامید.

باری رسول خداغ فرمودند: حال که این صحنه را مشاهده نمودید کدامیک از شما با من بیعت میکند که برادر و وارث و وصیّ من باشد؟ من از جا برخاسته در حالیکه از همه کوچکتر بودم عرض کردم: من.

پيامبر اكرم تَلِيَوْلَهُ فرمودند: بنشين.

سپس کلام خود را سه بار تکرار نموده و در هر بار من از جا برخاسته و عرض کردم: من حاضرم. ولی آن حضرت هر بار فرمودند: بنشین تا بالاخره در نوبت سوّم که من اظهار آمادگی کردم نبی اکرم تعقیق با من دست داده و پیمان و عهد بست از اینرو فقط من وارث آن حضرت بوده نه عمویم چه آنکه او این پیمان را نپذیرفت بلکه ردّ هم نمود.

#### حديث (٢)

از محمّدين ابراهيمين اسحاق طالقاني، از عبدالعزيز از مغيرةين محمّد، از ابراهيمين محمّدين عبدالرّحمن ازدي، از قيسين رييع و شريكين عبدالله، از اعمش، از منهالين عمرو، از عبداللهين حارثين نوفل، از عليّين ابيطالبطيّلاً: حضرت فرمودند: هنگامي كه آيه شريفه: وانذر عشيرتك الاقريين (بترسان قوم مخلص خود را).

نازل شد رسول خدای فرزندان عبدالمطلب راکه در آن روز چهل مرد با یک نفر زیاده یا کم بودند دعوت نمود و به آنها فرمود: کندامیک از شما حاضرید علل الشرايع / ج ١ ..... ٥٦٠

أخي و وصيّي و وارثي و وزيري و خليفتي فيكم بعدي؟ فعرض عليهم ذلك رجلاً رجلاً كلهم يأبئ ذلك حتىٰ أتىٰ عليَّ فقلت: أنا يا رسولاالله.

فقال: يا بنيعبدالمطلب هذا أخسي و وارثــي و وصـيّي و وزيـري و خليفتي فيكم بعدي.

فقام القوم يضحك بعضهم إلى بعض و يقولون لأبيطالب: قد أمرك أن تسمع و تطيع لهذا الغلام.

### باب ۱۳۴

العلّة الّتي من أجلها دخل أميرالمؤمنين ﷺ في الشّورئ ١- أبي رحمه اللّه قال: حدّثنا علي بن إبراهيم بن هاشم، عن أبيه بإسناده رفعه إلى أبي عبد اللّه ﷺ قال:

لمّا كتب عمر كتاب الشّورى بدأ بعثمان في أوّل الصّحيفة و أخَّر عـليّاً أميرالمؤمنينﷺ فجعله في آخر القوم. فقال العبّاس:

يا أميرالمؤمنين يا أباالحسن أشرت عليك في يوم قبض رسول الله أن تمدّ يدك فنبا يعك فإنّ هذا الأمر لمن سبق إليه فعصيتني حتّىٰ بويع أبوبكر و أنا أشير عليك اليوم أنّ عمر قد كتب اسمك في الشورى و جعلك آخر القوم، و هم يخرجونك منها فأطعني ولا تدخل في الشورى فلم يجبه بشيّ فلمّا بويع عثمان قال له العباس: ألم أقل لك؟

قال له: يا عمّ إنّه قد خفيٰ عـليك أمـر، أمـا سـمعت قـوله علىالمنبر ما كان الله ليجمع لأهل هذا البيت الخلافة والنبوّة فأردت أن يكــذب نــفسه بـلسانه فـيعلم النـاس أنّ قـوله یاب صد و سی و چهارم..... ۶۶۱ م.... ۶۶۱ م....

برادر و وصی و وارث و وزیر و جانشینم پس از من در بین خویش باشید؟ نبی اکرم تیکون این کلام را به یک یک ایشان عرضه داشت و آنها ایا ورزیده و نمی پذیرفتند تا به من رسیدند، من عرض کردم: من حاضرم ای رسول خدا. رسول اکرم تیکون فرمودند: ای فرزندان عبدالمطلب، این برادر و وارث و وصی و وزیر و جانشین من بین شما پس از من می باشد. آن جماعت برخاستند در حالی که بعضی به روی برخی می خندیدند به

ابوطالب گفتند: به تو امر نمود که فرمان این جوان را شنیده و اطاعت کنی.

**باب صد و سی و چهارم** سز داخل شدن امیرالمؤمنینﷺ در شوریٰ حدیث (1)

بدرم رحمةالله عليه فرمود: على بن ابراهيم بن هاشم از پـدرش بـه اسـنادش حديث را مرفوعاً از حضرت ابي عبدالله للتلا نقل كرده: امام للتلا فرمودند:

زمانی که عمر مکتوب شوری را مینوشت و اسامی نامزدهای برای خلافت پس از خویش را در آن درج میکرد ابتداء اسم عثمان را در صدر مکتوبه قرار داد و نام علی طلی لا مؤخر از همه نوشت، عبّاس به امیرالمؤمنین طلی عرض کرد: یا امیرالمؤمنین، یا اباالحسن روزی که رسول خلا از دنیا میرفتند من به شما اشاره کردم دست درازکن تا ما با تو بیعت کتیم چون خلافت از آن کسی است که سابق بر دیگران است شما مخالفت کرده و از آن امتناع نمودید تا مردم با ابوبکر بیعت کردند.

و امروز نیزگوشزد میکنم که عمر اسم شما را در شوری نوشته و آخرین نفر قرار داده و میدانم که آنها تو را از آن خارج خواهند کرد پس نصیحت مرا بشنو و داخل شوری مشو.

امیرالمؤمنین للظلام جواب عبّاس را نداد و زمانی که مردم با عثمان بیعت کردند عبّاس به حضرت عرضه داشت: نگفتم ایشان با تو چنین خواهند نمود؟ بنود

امیرالمؤمنین اللہ فرمود: ای عمو محقّقاً یک امر بر تو پوشیدہ و مخفی می باشد و آن این است که: مگر نشنیدی پیامبر اکرم تَلَیَّلُهُ روی منبر فرمودند: خداوند متعال برای بیعت پیامبرش بین نبوّت و خلافت جمع نمیکند. حال، من نفس پیامبر و گفتار آن حضرت را تکذیب کنم تا مردم بدانند که فرمودہ علل الشرايع /ج ١ ...... ٩ بالأمس كان كذباً باطلاً و إنّا نصلح للخلافة، فسكت العباس.

## باب 135

العلّة الّتي من أجلها خرج بعض الألمّة عليهم السّلام بالسّيف، و بعضهم لزم منزله و سكت، و بعضهم أظهر أمره و بعضهم أخفى أمره، و بعضهم نشر العلوم و بعضهم لم ينشرها ١ - أبي رحمه اللّه قال: حدثنا عبداللّه بن جعفر الحميري، عن أبي القاسم الهاشمي، عن عبيد بن قيس الأنصاري قال: حدثنا الحسن بن سماعة عن أبي عبداللّه الله ال

نزل جبر ئيلﷺ على رسولالله ﷺ بصحيفة من السماء لم يــنزّل اللّـه تعالىٰ كتاباً قبله ولا بعده و فيه خواتيم من الذهب فقال له: يامحمّد هذه وصيّتك إلى النجيب من أهلك.

فقال له: يا جبر نيل من النجيب من أهلي؟

قال: علي بن أبي طالب مره إذا توفيت أن يـفكّ خـاتمها و يعمل بما فيه فلمّا قبض رسول الله ﷺ فكّ علي ﷺ خاتماً ثـم عمل بما فيه و ما تعداه، ثم دفعها إلى الحسن بن علي ﷺ فـفكّ خاتماً و عمل بما فيه وما تعداه، ثم دفـعها إلى الحسـين بـن عليﷺ ففك خاتماً فوجد فيه:

اخرج بقوم إلىالشهادة لهم معك و أشر نفسك للَّه فعمل بما فيه و ما تعداه ثم دفعها إلى رجل بعده ففكّ خاتماً فوجد فيه أطرق وأصمت وألزم منزلك واعبد ربّك حتىٰ يأتيك اليقين، ثم دفـعها إلى رجــل بـعده فـفكّ خــاتماً باب صد و سی و پنجم ..... ۵۶۳ .... ۹۷ باب صد و سی و پنجم ..... ۵۶۳ دیروز آن حضرت کذب و باطل بوده و من برای خلافت شایسته ام؟! عبّاس پس از شنیدن این کلام ساکت شد.

باب صدو سي و پنجم

سرَ اینکه بعضی از ائمّه علیهمالسّلام با شمشیر خروج نموده و برخی از آنها ملازم منزل بوده و ساکت نشستّند، پارهای از آنها امر خود را اظهار کرده و تنی از ایشان امر را مخفی نموده، جماعتی از ایشان به نشر علوم پرداخته و تعدادی از آنها علم را منتشر ننمودند

حديث (1)

پدرم رحمةالله علیه فرمود: عبدالله بن جعفر حمیری از ابوالقاسم هاشمی، از عبید بن قیس انصاری، از حسن بن سماعه، از حضرت ابی عبدالله الله الله نقل کرده که آن جناب فرمودند: جبرئیل الله به رسول خدائیکو نازل شد و صفحه و ورقی را از آسمان با خود آورد که نه قبلاً و نه بعداً مشابه آن نازل نگردید، در آن صفحه مهرهایی از طلا بود، جبرئیل به رسول خدائیکو مرض کرد: ای محمّد این وصیّت تو است به نجیب و برگزیده از اهلت.

حضرت فرمود: اي جبرثيل نجيب از اهل من كيست؟

عرضه داشت: علی بن ابی طالب، به او امرکن پس از آنکه رحلت و وفات نمودید مهر این صفحه را بشکند و به آنچه در آن نوشته عمل نماید.

پس از رحلت رسول خداعی علی علی می از نامه برداشت و به آنچه در آن نوشته بود عمل نمود و سپس هنگام رحلت آنرا به حسن بن علی طلی داد، آن جناب مهر بعدی را شکست و به آنچه در آن نوشته بود عمل کرد و در وقت وفات ورقه را به حسین بن علی طلی داد، آن حضرت مهر بعدی را برداشت در نامه نوشته بود: قوم و خویشانت را با خود به سمت شهادت ببر و خود را قربانی خدا کن، حضرت به آنچه در آن بود عمل فرمود و سپس در وقت ارتحال از این عالم ورقه را به امام بعدی مسترد فرمود، آن حضرت مهر بعدی را شکست در آن نوشته بود خاموش و ساکت و ملازم منزل باش و پروردگارت را عبادت کن تا زمان رحلت فرارسد سپس آن حضرت ورقه را به امام بعد از خود سپرد آن حضرت نیز مهر از آن برداشت در صفحه نوشته بود:

فوجد فيه: أن حدَّث الناس وافتهم وانشر علم آبائك، فعمل بما فيه و مــا تعداه. ثم دفعها إلى رجل بعده ففكَّ خاتماً فوجد فــيه: ان حــدَث النــاس وافتهم و صدّق آبائك ولا تخافنَّ إلاَّاللَّه فإنَّك في حرز مناللَّه و ضمان. و هو يدفعها إلى رجل بعده و يدفعها من بعده إلى من بعده إلى يومالقيامة.

# باب ۱۳۶

العلَّة الَّتي من أجلها دفع النَّبِي ﷺ إلى عليَّ اللَّهِ سهمين وقد استخلفه على أهله بالمدينة

قال: فلمّا رجع النّبي إلى المدينة وكان علي قد تخلّف على أهله قسّم المغانم فدفع إلى علي بن أبي طالب الله سهمين و هو بالمدينة متخلّف و قال: معاشر الناس، ناشدتكم بالله و برسوله ألم تروا إلى الفـارس الذي حـمل على المشركين من يمين العسكر فهزمهم ثم رجع إليّ فقال:

يامحمّد إنّ لي معك سهماً وقد جعلته لعلي بن أبي طالب و هو جبر ئيل الله معاشر الناس ناشدتكم بالله و برسوله همل رأيتم الفارس الذي حمل على المشركين من يسار العسكر، ثم رجع فكلّمني فقال لي: يامحمّد إنّ لي معك سهماً وقد جعلته لعلي بن أبي طالب فهو ميكائيل والله ما دفعت إلى علي الله الله سهم جبرئيل و ميكائيل الله فكبُّر الناس بأجمعهم. یاب صد و سی و ششم...... ۵۶۵

برای مردم حدیث بگو و فتویٰ بده و علم پدرانت را منتشر نما، حضرت به آنچه در آن نوشتهٔ بود عمل نمود سپس در وقت رحلت صفحه را به امام بعدی تسلیم کرد، آن حضرت مهرش را شکست در آن نوشته بود برای مردم حدیث بگو و فتویٰ بده و پدرانت را تصدیق کن و اصلاً خوف و هراس نداشته باش مگر از خدا چه آنکه تو در امان خدا و ضمان او هستی، سپس آن حضرت صفحه را به امام بعد از خود دفع نمود و آن حضرت نیز آنرا به امام بعد از خود داد و او نیز به امام بعدی و به همین منوال تا روز قیامت بپا شود.



احمدبن حسن قطان از عبدالرحمن بن محمّدحسنی از فرات بن ابراهیم کوفی از علی بن محمّد بن حسن لؤلویی از علی بن نوح از محمّد بن مروان، از ابی داود، از معاذبن سالم، از بشرین ابراهیم انصاری، از خلیقة بن سلیمان جهمی، از ابی سلمة بن عبدالرحمن، از ابوهریره وی گفت: هنگامی که نبیّ اکرم عَلَیْتُهُ از جنگ به مدینه بازگشتند و علی علیّلاً در شهر باقی مانده و نظارت بر اهل بیت پیامبر داشتند، رسول خدا غنائم را تقسیم کرده و در سهم به علی علیّلاً دادند و بعد فرمودند: شما را به خدا غنائم را تقسیم کرده و در سهم به علی علیّلاً دادند و بعد فرمودند: شما را به خدا فنائم را تقسیم کرده و در سهم به علی علیّلاً دادند و بعد فرمودند: شما را به زاست لشگر به مشرکین حمله کرد و آنها را فراری داد سپس برگشت نزد من و گفت: ای محمّد من از غنائم یک سهم دارم که آن را برای علی علیّلاً قرار دادم و آن سوار محنه نبرد سواری را ندید که از سمت چپ لشگر بر آنها حمله برد بعد به سوی من بازگشت و سخن گفت و اظهار کرد: ای محمّد من از غنائم یک سهم دارم که آن را برای علی بن ابی طالب علیّلاً قرار دادم و آن سوار میکائیل بوده بعد نبیّا کرم عَلَیْوْنُوْ را برای علی بن ابی طالب علیّلاً قرار دادم و آن سوار میکائیل بوده بعد نبیّا کرم عَلَیْوْنُوْ را برای علی بن ابی طالب علیّلاً قرار دادم و آن سوار میکائیل بوده بعد نبیّا کرم عَلَیْوْنُوْ را ٢ ــو حدثني بهذا الحديث الحسنبن محمّد الهماشمي الكموفي، عـن فراتبن إبراهيم، بإسناد مثله سواء.

باب ١٣٧ بالعلم التي من أجلها التلم التلم التي من أجلها صار علي بن أبي طالب أوّل من يدخل الجنّة ١ - حدثنا الحسين بن علي الصوفي رحمه الله قال: حدثنا أبو العباس عبدالله بن جعفر الحميري قال: حدثنا محمّد بن عبدالله القرشي قال: حدثنا علي بن أحمد التميمي قال: حدثنا محمّد بن مروان قال: حدثنا عبدالله بن يحيئ، قال: حدثنا محمّد بن علي بن الحسين، عن أبيه، عن بحدّه، عن الحسين بن علي من أبي طالب عليهم السلام قال الله يتله: أنت أوّل من يدخل الجنّد. فقلت: يا رسول الله ادخلها قبلك؟قال: نعم انّك صاحب لوائي في الآخرة كما إنّك صاحب لوائي في الدّنيا و حامل اللواء هو المتقدّم، ثمّ قال تلاهي: يا علي كانّي بك و هو لواء الحمد تحته آدم فمن دونه.

# **باب ١٣٨** العلّة الّتي من أجلها لم يخضب أميرالمؤمنين ﷺ

ا ـ حدّثنا محمّدبن أحمد السّناني ظلى، قال: حدّثنا محمّدبن أبي عبدالله الكوفي قال: حدّثنا محمّدبن أبيبشر، قال: حدّثنا الحسينبن الهيثم، عن سليمانبن داود، عن عليبن غراب، قال: حدّثنا ثابتبن أبـيصفيّة، عـن سعدبن ظريف عن الأصبغين نباتة قال: قلت لأميرالمؤمنين الله ما منعك من الخضاب، وقـد اختضب رسول الله تشيينية؟قال: انتظر أشقاها أن يخضب لحيتي من دم رأسي بعد عهد معهود باب صد و سی و هشتم ..... ۵۶۷

دديث (٢)

حسنبن محمّد هاشمی کوفی از فراتین ابراهیم با اسنادی همچون اسناد حدیث قبل مثل آن حدیث را نقل کرده.

باب صد و سی و هفتم سز این که علی بن ابی طالب اولین نفری است که وارد بهشت می شود حدیث (۱) حدیث (۱) حدین بن علی صوفی رحمة الله علیه می گوید: ابوالعبّاس عبداللّه بن جعفر حمیری از محمّد بن عبداللّه قرشی از علی بن احمد تمیمی از محمّد بن مروان از عبداللّه بن یحیی، از محمّد بن حسین بن علی بن حسین، از پدرش، از جدّش از حسین بن علی از پدر بزرگوارش علی بن ابی طالب علیهم السّلام، فرمودند: رسول خداقیک به من فرمودند: تو اوّلین نفری هستی که داخل بهشت خواهی شد. عرض کردم: یا رسول اللّه یعنی قبل از شما داخل می شوم؟ پیامبر اکرم مَقَدًا چنین می باشی و روشن است که حامل پرچم من هستی در آخرت همان طوری که در دنیا چنین می باشی و روشن است که حامل پرچم مقدّم می باشد. سپس فرمودند: یاعلی، من و تو با هم بوده و وقتی داخل بهشت می شوم در دست تو پرچم من که:

## **باب صدوسی و هشتم** سز خضاب نکردن امیرالمؤمنین <u>التالا</u> حدیث (1)

محمّدبن احمد سنانی اللہ میگوید: محمّدبن ابیعبداللّه کوفی از محمّدبن ابیبشر از حسین بن هیثم از سلیمانین داود از علیین غراب از ثابتین ابیصفیّه، از سعدین ظریف، از اصبغین نباته، وی میگوید: محضر مبارک امیرالمؤمنین للیّلاً عرض کردم: چه چیز مانع از خضاب کردن شما است در حالی که رسول خدامَلِیْوَا، خضاب

می فرمودند؟ حضرت فرمودند: منتظر هستم شقی ترین امّت محاسن مرا به خون سرم خضاب علل الشرايع /ج ۱ .....۵۶۸ أخبرني به حبيبي رسولاالله ﷺ.

# باب ۱۳۹ العلَّة الَّتي من أجلها لم يطق أميرالمؤمنين ﷺ حمل رسول الله ٩ لمَّا أراد حطَّ الأصنام من سطح الكعبة ۱ ـ حدَّثنا أبوعلي أحمدبن يحييٰ المكتب قال: حدَّثنا أحمدبن محمَّد الورّاق قال: حدّثنا بشرين سعيدين قلبويه المعدل بالرافقة، قـال: حـدّثنا عبدالجبّارين كثير التميمي اليماني قال: سمعت محمّدين حرب الهلالي أمير المدينة يقول: سألت جعفربن محمّدﷺ فقلت له: يابن رسولالله في نفسي مسألة أريد أن أسألك عنها. فقال:إن شئت أخبر تك بمسألتك قبل أن تسألني وإن شئت فسل؟ قال: قلت له: يابن رسولالله و بأيّ شيء تعرف مـا فـي نـفسي قـبل سۋالى؟ فقال: بالتوسّم والتفرّس أما سمعت قول الله عزَّ وجلَّ: (إِنَّ فِي ذَلِكَ لاَيَاتَ لَلْمُتُوَسَّمَينَ 10 وَ قُولُ رَسُولَ اللَّهُ ﷺ؛ اتَّقُوا فراسة المؤمن فإنَّه ينظر بنور اللَّه. قال: فقلت له: يابن رسولاالله فأخبرني بمسألتي؟ قال: أردت أن تسألني عن رسول الله ﷺ: لِمَ لَمْ يَطِقْ حمله على ﷺ عند حطِّ الأصنام من سطح الكعبة مع قوَّته و شدَّته و ما ظهر منه في قلع باب القموص بخيبر والرمى به إلى ورائه أربعين ذراعاً، و كان لا يطيق حــمله أربحون رجلاً، وقد كمان رسول اللَّه ﷺ يركب الناقة والفرس والحمار.

١- سورة الحجر، آية (٧٥)

باب صد و سی و نهم ..... دستور خدایت الله کند چه آنکه حبیبم رسول خدایت الله به من این خبر را داده است.

> **باب صدو سی و نهم** سرّ اینکه امیرالمؤمنین الیالا را موقع بزیر انداختن بتها از پشتبام کعبه حمل نماید

ابوعلی احمدین یحیی مکتب از احمدین محمّد ورّاق از بشرین سعیدین قلبویه که در رافقه ساکن بود، از عبدالجبّارین کثیر تمیمی یمانی، وی گفت از محمّدین حرب هلالی امیر مدینه شنیدم که میگفت: از حضرت جعفرین محمّداللَّیْنَا پرسیده و محضرش عرضه داشتم: مسئلهای دارم میخواهم از حضورتان آنرا سؤال کنم.

حضرت فرمودند:

اگر میخواهی قبل از اینکه سؤال کنی جواب آنراگفته و اگر هم مایلی سؤال کن تا جواب را بعد از پرسش بگویم.

محمّدبن حرب میگوید: محضرش عرضه داشتم: از کجا به ضمیر من واقف شده و پیش از سؤال از آن مطلّع گشتی؟

حضرت فرمودند: با فراست سؤالت را دریافتم مگر فرموده حقّ تعالی در قرآن شریف را نشنیدهای که می فرماید اِنْ فی ذلك لاّیات للمتوسّمین (در این عـذاب برای افراد بافراست عبرت می باشد).

و نیز فرموده رسول خداعًا مگر به سمع تو فرسیده که می فرماید: اتّقوا فراسة المؤمن فانّه ینظر بنور الله (از فراست مؤمن برحذر باش چه آنکه او با نور و روشنی خدایی می بیند).

محمّدبن حرب میگوید: عرض کردم: سؤالم را بیان فرمایید: حضرت فرمودند: میخواهی از رسول خداعید بیرسی که چرا در وقت به زیر انداختن بت ها از بام کعبه، علی لیک طاقت نیاورد آن حضرت را روی دوش خود حمل کند با این که قوّت و استفامت امیرالمؤمنین لیک بیش از این مقدار بود و شاهد آن قدرت و قوّتی بود که از آن جناب در مورد کندن درب قلعه خیبر به ظهور رسید، این درب را حضرت از جاکنده و سپس به مقدار چهل ذراع آن را به پشت سر پرتاب کردند در حالی که چهل مرد توان حمل آن را نداشتند و از طرفی نبع اکرم بر شتر و اسب و درازگوش سوار علل الشرايع / ج ١ ..... ٥٧٠ ....

و ركب البراق ليلة المعراج و كلَّ ذلك دون عليٍّ فــيالقــوّة والشَّدّة.

قسال: فـقلت له: عـن هـذا واللّــه أردت أن أسألك يــابن رسولالله، فأخبرني؟

فقال: إنّ عليّاً عليم برسول الله تشرّف وبه ارتفع وبه وصل إلى أن أطفأ نار الشّرك، وأبطل كلّ معبود من دون الله عزَّوجلَّ، ولو علاه النبي تلله لحطّ الأصنام لكان لله بعلي مرتفعاً وتشريفاً و واصلاً إلى حطّ الأصنام، ولو كان ذلك كذلك لكان أفضل منه، ألا ترى أنَّ عليّاً الله قـال: لمّـا عـلوتُ ظـهر رسول الله تَلِلهُ

شرفت و ارتفعت حتىٰ لو شئتُ أن أنــال السّــماء لنــلتُها أَمــا عــلمتَ أنّالمصباح هوالّذي يهتدي به في الظلمة وانبعاث فرعه من أصله، وقد قال عليﷺ:

أنا من أحمد كالضوء من الضوء، أما عـلمت أنّ مـحمّداً و عـليّاً صلوات الله عليهما كانا تورأً، بين يدي الله عـزَّوجلَّ قـبل خـلق الخلق بألفي عام، و أنّ الملائكة لمّا رأت ذلك النور رأت له أصلاً قد تشعّب منه شعاع لامع فقالت:

إلهنا و سيّدنا ما هذا النور؟

فأوحىٰ الله تبارك و تعالىٰ إليهم هذا نور من نوري أصله نبوّة و فرعه إمامة، أمّــاالنــبوّة فــلمحمد عــبدي و رسـولي و أمّاالإمامة فلعليّ حجّتي و وليّي ولولا هما ما خلقت خــلقي، می شدند و این حیوانات آن حضرت را حمل میکردند و در شب معراج وجود مبارک نبی ﷺ بر براق سوار شدند و آن حیوان حضرتش را حمل کرد در حالی که واضح و روشن است قدرت و استقامت این حیوانات از علی ﷺ کمتر بوده. محمّدبن حرب میگوید: عرض کردم: به خدا قسم از همین موضوع می خواستم سؤال کنم.

امام الله در جواب این سؤال فرمودند: علی الله بهواسطه رسول خدا تَقَوَّقُوْ شرافت یافت و به برکت نبع اکرم ارتفاع مقام پیدا نمود و به توسّط آن حضرت به این رتبه رسید که آتش شرک را خاموش کرده و هر معبودی غیر از خدای عزّوجل را باطل نماید حال اگر رسول خدا تَقَوَّشُ به منظور بزیر انداختن بت ها بر دوش علی الله سوار می شد و این رسالت را به انجام می رساند صحیح بود که در حقّش گفته شود: پیامبر به واسطه علی الله ارتفاع و تشریف پیدا نمود و به توسط آن جناب بت ها را از بام کعبه به زیر انداخت و در این صورت علی الله از پیامبر افضل می بود و به خاطر همین بود که وقتی علی الله بر دوش پیامبر قرار گرفت فرمود:

شرافت پیداکرده و رفعت پیداکردم بهطوری که اگر بخواهم به آسمان برسم البته خواهم رسید.

سپس امام صادق اللہ فرمودند: ای محمد آیا نمیدانی که چراغ وسیله هدایت شدن در تاریکی است و فرع آن از اصلش نشأت میگیرد؟ پیچانہ

و على لليلا نيز به همين مناسبت فرمودند: من از احمد تكور همچون نور از نور مي باشم يعنى پيامبر اكرم تكور اصلى است و من تورى بوده كه از آن منشعب مي شوم.

بعد از آن امام صادق الله فرمودند: ای محمّد آیا نمیدانی که محمّد و علیّ صلوات الله علیهما هر دو نوری بوده در مقابل حقّ عزّوجلّ که دو هزار سال پیش از خلقت مخلوقات آفریده شده بودند و فرشتگان وقتی این نور را دیـدند بـهخوبی دریافتند که این نور اصلی داشته که از آن شعاعی درخشان منشعب گردیده است و وقتی در مقام سؤال از حقیقت آن برآمده و به درگاه الهی عرضه داشتند: پروردگارا و آقای ما این نور چیست؟

خداوند تبارک و تعالی به ایشان وحی فرمودکه این نوری است از نور من اصلش نبوّت و فرعش امامت است امّا نبوّت تعلّق به بنده و رسولم محمّد داشته و امامت از آن حجّت و ولیّ من علی می باشد و اگر این دو نمی بودند ابـداً مـخلوقات را علل الشرايع / ج ١ ..... ٥٧٢

أما علمت أنّ رسولالله ﷺ رفع يد عليﷺ بغدير خم حتىٰ نظر الناس إلى بياض إبطيهما فجعله مولىٰ المسلمين و إمامهم وقد احـتمل الحسـن والحسين ﷺ يوم حظيرة بنيالنجّار، فلمّا قال له بعض أصـحابه: نـاولني أحدهما يارسولالله قال:

نعم الراكبان و أبوهما خير منهما، و أنَّهﷺ كان يصلي بأصحابه فأطال سجدة من سجداته فلمّا سلَّم قيل له: يارسولاالله لقد أطلت هذه السجدة. فقالﷺ:

إنَّ ابني ارتحلني فكرهت أن أعاجله حتىٰ ينزل، و إنَّما أراد بذلكﷺ رفعهم و تشريفهم فالنبيﷺ إمام و نبيّ و عـليﷺ إمـام ليس بـنبيّ ولا رسول فهو غير مطيق لحمل أثقال النبوّة. قال محمّدبن حرب الهلالي: فقلت له: زدني يابن رسول الله فقال:

إِنَّك لاَهل للزّيادة إِنَّ رسول اللَّه ﷺ حَمَلَ عليّاً ﷺ على ظهره يريد بذلك أنّه أبوولده و إمام الأثنّة من صلبه كما حَوّل رداءه في صلاة الاستسقاء و أراد أن يُغلِمَ أصحابه بذلك أنّه قد تَحَوَّلَ الْجَدْبِ خَصْباً، قال: قلت له: زدني يابن رسوالله ﷺ فقال:

احتمل رسولاالله ﷺ عليّاً ﷺ يريد بذلك أَنْ يُعْلِمَ قومه أَنَّـه هـوالَـذي يخفّف عن ظهر رسولااللهﷺ ما عليه منالدين والعدات والأداء عنه من بعده.

و نیز رسول خداعًایی در روز حظیره بنی النجّار حسن و حسین طلقظ را به دوش خود سوار کردند و وقتی یکی از صحابه حضرت عرض کرد یکی از این دو را بمن دهید، حضرت فرمودند: این دو خوب راکب و سوارهایی هستند و پدرشان از آنها بهتر است.

و نیز روزی رسول خداعًیکود با اصحابشان نماز میخواندند، یکی از سجدهها را طولانی کردند و وقتی سلام دادند، به حضرت عرض شد: یا رسولالله چرا سجده را طولانی نمودید؟

حضرت فرمودند: فرزندم مرا مرکب خود نموده بود و من کراهت داشتم او را پائین آورم لذا صبر کردم تا خودش پائین بیاید. متالف

مقصود پیامبر میتود ترفیع و تشریف ایشان بود.

باری پیامبر اکرمتَیکی کم امام بود و هم نبی ولی علی لیکی امام بود نه نبی و رسول از اینرو طاقت نداشت سنگینی نبوّت را به دوش خود حمل کند.

محمّدبن حرب هلالی میگوید: محضر امام صادق طلط عرض کردم: بیشتر برایم بفرمایید.

برایم بفرمایید. حضرت فرمودند: تو برای زیاده تر از این اهلیت داشته و سزاوار هستی پس بدان که رسول خداعیی این علی طلی را بر پشت خود سوار نمود و مرادش از این کار آن بود که بفرماید: او پدر فرزندانش و امام اتمهای است که از صلب او به هم می رسند چنانچه در نماز استسقایی که خواندند عبای مبارکشان را وارونه نمودند تا دیگران بدانند که خشکی و بی آبی به بارندگی و فراوانی نعمت مبدل می گردد.

محمّدبن حرب هلالی میگوید: دوباره عرض کردم: بیشتر برایم بفرمایید. حضرت فرمودند:

رسول خداعَبَیْش علیطی الله را به پشت کشیده و حمل نمودند و مقصودشان از این کار آن بودکه به دیگران بفهمانند علی الله است که ذمّه رسول خدا را از دیون و وعدههایی که داده سبک نموده و از طرف آن حضرت آنها را می پردازد. هلل الشرايع /ج ١ ..... ٥٧٤ ....

قال: فقلت له: يابن رسول الله ﷺ زدني فقال:

احتمله؛ ليُعلم بذلك أنّه قد احتمله و ما حمل إلاَّ لاَنّه معصوم لا يحمل وزراً فتكون أفعاله عندالناس حكمة و صواباً وقد قــال النــبيﷺ لعـلي: ياعلي إنّالله تبارك و تعالىٰ حملني ذنوب شيعتك، ثُمَّ غـفرها لي و ذلك قوله تعالى:

(ليغفر لك الله ما تقدَّم من ذنبك و ماتأخًّر)<sup>(۱)</sup> و لمّــا أنــزل اللَّــه عزَّوجلَّ عليه (عليكم أنفسكم)

أيّهاالنّاس، عليكم أنفسكم لا يضرّكم من ضلّ إذا اهتديتم و علي نفسي و أخي أطيعوا عليّاً فإنّه مطهّر معصوم لا يضلّ ولا يشقىٰ، ثم تلا هذه الآية: (قل أطيعوا الله و أطيعوا الرَّسول، فإن توَلَّوا فإنما عليه ما حمل و عليكم ماحملتم و ان تطيعوه تهتدوا و ما عالىالرسول إلاَّالبلاغ المبين)<sup>(۲)</sup>.

قال محمّدين حرب الهلالي: ثم قال جعفرين محمّدﷺ أيّهاالأمـير لو أخبرتك بما في حمل النبيﷺ عليّاً عند حطَّ الأصنام من سطح الكـعبة منالمعاني التي أرادها به لقلت: إنّ جعفرين محمّد لمجنون فـحسبك مـن ذلك ما قد سمعت فقمت إليه و قبّلت رأسه و قلت: الله أعلم حيث يجعل رسالته.

١ - سورة الفتح، آية (٢) ٢ - سورة النُّور، آية (٥٤)

قال النبي ﷺ:

باب صد و سی و نهم ...... میگوید: عرضه داشتم: یابن رسول الله بیشتر برایم

بفرمایید: حضرت فرمودند: پیامبر اکرم تَنَوَّلْهُ علی ظَیْرُ را حمل نمود تا با این کار به دیگران اعلام کند: چون علی ظیر معصوم است حملش کرده والا هرگز وجود مبارکش حامل گناه و گناهکار نخواهد بود و بدین ترتیب به مردم فهماند که تمام افعالش از روی حکمت و صواب می باشد و نفس نفیس نبوی تَنَوَّلْهُ فرمودند: یاعلی خداوند متعال گناهان شیعیان تو را بر من بار نمود و سپس آنها را به خاطر من آمرزید و همین معنا مراد است از آیه شریفه: **لیغفر لک الله ما تقدّم من ذنبک و ما تأخر** (تا بیامرزد خداوند گناهان گذشته و آینده امتّت را).

و وقتی خداوند عزّوجلٌ این فقره از آبه را نازل فرمود: علیکم انفسکم

پیامبر اکرم تَکْیَوا فرمودند: ای مردم بر شما باد نفس هایتان یعنی مراقب خود باشید، وقتی هدایت شدید گمراه شدن دیگران ضرری به شما نمی رساند و علی الله نفس و برادر من است او را اطاعت کنید زیرا مطهّر و معصوم بوده نه ضلالت به او رِسد و نه شقاوت، سپس این آیه شریفه را قرائت فرمود:

قل اطیعوالله و اطیعوالرّسول، فان تولّوا فانّما علیه حمّل و علیکم ما حملتم و ان تطیعوه تهتدوا و ما علی الرّسول الاالبلاغ المبین (ای رسول ما بگو فرمان خدا و رسول را اطاعت کنید و اگر اطاعت نکردند بر آنها بار تکلیف خود و بر شما بار تکلیف خویش است و باز از روی شفقت که لازمه مقام نبوّت است بگو اگر خدا را اطاعت کنید هدایت و سعادت خواهید یافت و بر رسول جز ابلاغ رسالت کامل تکلیفی نخواهد بود)

محمّدبن حرب هلالي ميگويد: امام صادق طلِّلْهُ سپس فرمودند:

ای امیر اگر از آنچه در حمل پیامبر علی اللہ را در بزیر انداختن بت های روی بام کعبه از معانی دقیق و لطیف که پیامبر اکرم تَکْرَلُهُ آنها را اراده فرموده بود به تو خبر دهم محقّقاً خواهی گفت: جعفرین محمّد مجنون و دیوانه است، بنابراین همین مقدار که شنیدی برای تو کافی است.

من پس از استماع این کلام بلند شده و نزدیکش رفته و سر مبارکش را بوسیده و عرض کردم خداوند متعال میداند رسالتش را در کجا قرار دهد. علل الشرايع /ج ١ ..... ٩٧٦

باب ۲۴۰ العلّة الّتي من أجلها قال رسول الله عَلَيَّالَهُ: العلّة الّتي من أجلها قال رسول الله عَلَيَّالَهُ: من بشّرني بخروج آذار فله الجنّة المحسين بن إبراهيم بن أحمد بن هشام المؤدّب و علي بن عبدالله الورّاق و علي بن أحمد بن محمّد الدقّاق رضي الله عنهم قالوا: حدثنا أبوالعبّاس أحمد بن يحييٰ بن زكريّا القطان، قال: حدّثنا بكر بن عبدالله بن حبيب، عن تميم بن بهلول، عن أبيه، عن أبي الحسن العبدي، عن سليمان بن مهران، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس قال:

كان النبي التي ذات يوم في مسجد (قيا) و عنده نفر من أصحابه فقال: أوّل من يدخل عليكم الساعة رجل من أهل الجنّة، فلمّا سمعوا ذلك قام نفر منهم فخرجوا و كلّ واحد منهم يحبّ أن يعود؛ ليكون هو أوّل داخل فيستوجب الجنّة فعلم النبيّ تَلَلَّا ذلك منهم فقال: لمن بقى عنده من أصحابه سيدخل عليكم جماعة يستبقون فمن بشّرني بخروج آذار فله الجنّة، فعاد القوم و دخلوا و معهم أبوذر رحمه الله فقال لهم:

في أيَّ شهر نحن منالشَّهور الرَّوميَّة، فـقال أبـوذر: قــد خــرج آذار يارسولاالله.

فقال ﷺ: قد علمت ذلك يا أباذر ولكن أحببت أن يعلم قومي إنّك رجل من أهل الجنّة، و كيف لا تكون كذلك و أنت المطرود من حسرمي بـعدي لمحبّتك لأهل بيتي فتعيش وحدك و تموت وحدك و يسعد بك قوم يتولّون تجهيزك و دفنك أولئك رفقائي في الجنّة الخلد التي وعد المتقّون. ۵VV.

باب صد و چهلم سرَ فرموده رسول خداءً الله : کسی که مرا به خروج برج آذار بشارت دهد اهل بهشت میباشد حديث ())

باب صد و چهلم

محمّدين احمد سناني و احمدين حسن قطان و حسينين ايراهيمين احمدين هشام مؤدّب و على بن عبدالله ورّاق و على بن احمد بن محمّد دقّاق رضي الله عنهم جملگی از ابوالعبّاس احمدبن یحییبن زکریّا قطان از بکربن عبداللّهبن حبیب، از تميمين بهلول، از يدرش، از ابيالحسن عبدي از سليمانين مهران، از سعيدين جبیر، از ابن عبّاس، وی گفت: روزی نبیّ اکرم ﷺ در مسجد قبا نشسته بودند و جمعي از صحابه به نزد آن حضرت شرف حضور داشتند حضرت فرمودند: اوّلين کسی که بر شما وارد شود اهل بهشت است، اصحاب که این کلام را شئیدند برخی از آنها از جا برخاسته و بیرون رفتند و هرکدام سعی داشتند زودتر از دیگری به مسجد برگردد تا اوّلین نفر محسوب شده و بدین ترتیب مستوجب بهشت گردد، پيامبريَكُمُ از حركت ايشان آگاه گرديد، خطاب بـه جـماعت بـاقيمانده كـرده و فرمودند: بهزودی جماعتی بر شما وارد می شوند که هـر یک بـر دیگـری پـیشی می گیرد، آنکه بشارت بمن دهد که ماه آذار خارج شده اهل بهشت می باشد، جماعتی که بیرون رفته بودند بازگشتند و در میان ایشان ابوذر رحمةالله علیه بود، رسول خدانلی فرمودند: در چه ماهی از ماههای رومی هستیم کر مور

ابوذر عرض كرد: يا رسولالله ماه آذار خارج شده است.

پیامبر المجالة فرمودند: من خود این را میدانستم منتهی خواستم این جماعت بدانند که تو مردی از اهل بهشت هستی و چگونه این طور نباشد و حال آن که بعد از من تو را به جرم محبِّتت به اهل بيت من از حرم من طرد ميكنند و از آن پس تنها زندگی کرده و غریب و تنها خواهی مرد و جماعتی به واسطه تو سعادتمند خواهند شد، آنان کسانی هستند که در تجهیز و تدفین تو سعی خواهند نمود، ایشان رفقاء من در بهشت جاوید خواهند بود، همان بهشتی که حقّ تعالی وعدهاش را به متّقین داده است.

باب ۱۴۱ العلَّة التي من أجلها قال رسول الله ﷺ: ما أظلَّت الخضراء ولا أقلّت الغبراء على ذي لهجة أصدق من أبي ذر ١ ـ حدّثنا أبوالحسن محمّدبن عـمروبن عـلىالبـصري قـال: حـدّثنا عبدالسَّلامين محمَّدين هارون الهاشمي، قال: حدَّثنا مـحمَّدين مـحمَّدين عقبة الشّيباني قال: حدّثنا أبوالقاسم الخضربن ابان، عِن أبي هدبة، عـن أنسبن مالك قال: أتن أبوذر يوماً إلى مسجد رسول الله عظي فقال: ما رأيت كما رأيت البارحة. قالوا: و ما رأيت البارحة؟ قال: رأيت رسولاللُّه ﷺ ببابه فخرج ليـلاً فأخذ بيد علىبن أبى طالب وقد خرجا إلى البقيع فما زلت أقفوا أترهما إلى أن أتيا مقابر مكَّة فعدل إلى قبر أبيه فصلَّىٰ عنده ركعتين فإذا بـالقبر، قـد انشقّ و إذا بعبدالله جالس و هو يقول: أشهد أن لا إله إلاَّالله و أنَّ محمّداً عيده و رسوله. فقال له: من وليِّك يا أبة؟ فقال: و ما الوليّ يا بني؟ قال: هو هذا على قال: و أن عليّاً وليتي ال قال: فارجع إلى روضتك. ثم عدل إلى قبر أمَّه فصنع كما صنع عند قبر أبيه، فإذا بالقبر قد انشقَّ فإذا هي تقول: أشهد أن لا إِلَّه إِلاَّاللَّه و أنَّك نبيِّ اللَّه و رسوله، فقال لها: من وليِّك يا أُمَّاه؟ فقالت: و منالوليّ يا بني؟ فقال: هو هذا عليّ بن أبي طالب. فقالت: وأنَّ عليّاًوليّي. فقال: ارجـعي إلى حـفرتك و روضـتك، فكـذّبوه ولبّبوه

باب صد و چهل و یکم ..... ۵۷۹ .... ۵۷۹

**باب صدو چهل و یکم** سز فرموده رسول خداعَلَمُولاً : آسمان سبز سایه نیانداخته بر سرکسی و کره خاک حمل نکرده است بر روی خود صاحب لهجهای صادق تر از جناب ابوذر رحمةاللهعلیه حدیث (۱)

ابوالحسن محمّدین عمروین علی بصری از عبدالسّلامین محمّدین هارون هاشمی، از محمّدین محمّدین عقبه شیبانی از ابوالقاسم خضرین ابان، از ایی هدیه، از انسین مالک، وی میگوید:

روزی ابوذر به مسجد رسول خداقَتُوالی وارد شد و فرمود: آنچه در شب گذشته دیدم تا به حال ندیده ام اهل مسجد گفتند: شب گذشته چه دیدی؟

فرمود: دیدم رسول خداعی از درب منزلشان خارج شده و دست علی بن ابی طالب المی را گرفته و به طرف بقیع حرکت کردند من نیز به دنبالشان رفتم تا به مقابر مکّه رسیده، سپس بر سر قبر پدر بزرگوارشان عبدالله توقف کرده و دو رکعت نماز آنجا خواندند، در این هنگام قبر شکافت و حضرت عبدالله در قبر نشسته بودند و میگفتند: اشهد ان لااله الاالله و انّ محمّداً عبده و رسوله. پیامبر عَلَیْوَالَهُ به او فرمودند: ای پدر ولی تو کیست؟

عبدالله عرض کرد: فرزندم ولی چیست؟ پیامبر تَیْنَوْلَمْ فرمودند: ولی عبارتست از این بزرگوار بعنی علی للیلا. عبدالله پس از شنیدن این کلام به دنبال شهادتین گفت: و اشهد ان علیاً ولیّی. پیامبر تَیْرَالْهُ پس از آن فرمودند: به روضه خود بازگرد، سپس بر سر قبر مادرشان آمنه آمده و آنچه بالای قبر عبدالله انجام دادند این جا نیز به انجام رساندند، در این هنگام قبر مادر شکافت و مشاهده شد که آن بانو می فرماید: ا**شهد ان لااله الاً اللّه و** 

الله نيس الله و رسوله. پيامبر يَنْتَقَلِيُهُ به مادر فرمود: مادر، ولئ توكيست؟ آمنه عرضه داشت: فرزند، چه كسى ولئ مىباشد؟ پيامبر فرمودند: ولى عبارتست از اين بزرگوار يعنى على لليالاً. آمنه پس از شنيدن اين كلام بهدنبال شهادتين گفت: اشهد أنَّ علياً وليى. پيامبر يَنْتَقَلِيهُ پس از آن فرمودند: به روضه خود بازگرد. اهل مسجد كه اين حكايت از ابوذر شنيدند او را تكذيب كرده و يقه پيراهنش را

علل الشرايع /ج ١ ۵۸۰..... و قالوا: يا رسولالله كذب عليك اليوم. فقال: و ما كان من ذلك؟ قال: إنَّ جندب حكيٰ عنك كيت و كيت. فقال النّبيّ يَتَقَلُّهُ: ما أظلَّت الخضراء ولا أقلَّت الغبراء على ذي لهجة أصدق من أبي ذر. قال عبدالسلامين محمّد: فعرضت هذاالخبر على الهجيمي محمّدين عبدالأعلىٰ فقال: أما علمت أنَّالنبي ﷺ قال: أتاني جبر ٿيل فقال: إنَّاللَّه عزَّوجلَّ حرَّم النار على ظهر أنزلك، و بطن حملك، وثدى أرضعك، و حجر كَفَّلك. ٢ \_ حدثنا أحمدين الحسن القطان قال: حدثنا الحسنين علىين الحسين السكري قال: حدَّثنا محمَّدبن زكريا الجوهري الغلابي البـصري قال: حدَّثنا عثمان بن عمران قال: حدَّثنا عباد بن صُهَيب قال: قلت للصّادق جعفربن محمّد الله الحبر نبي عن أبي ذر أهو أفضل أم أنتم أهل البيت؟ فقال: يابن صهيب كم شهور السنة؟ فقلت: اثنى عشر شهراً. فقال: وكم الحُرم مُنْهَا؟ حَاصَرُ عَنوْرُ عَنوْمَ قلت: أربعة أشهر. قال: فشهر رمضان منها؟ قلت: لا. قال: فشهر رمضان أفضل أم أشهر الخُرم؟ فقلت: بل شهر رمضان. قال: فكذلك نحن أهل البيت لا يقاس بنا أحد. و إِنَّ أَباذر كَان في قوم من أصحاب رسول اللَّه ﷺ فتذاكروا فيضائل هذه الأُمَّة فقال أبوذر: أفضل هذه الأُمَّة على بن أبي طالب و هو قسيم الجنَّة والنسار، و همو صديق همذه الأُمَّة و فاروقها، و حجّة الله عليها

عبدالسّلام بن محمّد میگوید: این خبر را بر هجیمی یعنی محمّد بن عبدالاعلی عرضه کردم، وی گفت: مگر نمی دانی پیامبر عَلَیْوَلَمْ فرمو دند: جبر ٹیل بر من نازل شد و گفت: خداوند عزّوجلّ آتش را حرام کرده است بر پشتی که تو را فرو فرستاده و شکمی که تو را حمل کرده و پستانی که تو را شیر داده و دامانی که تو را نکفّل نمو ده است.

حديث (٢)

احمدبن حسن قطان ميگويد: حسنبن عليبن الحسين سكري از محمّدبن زكريا جوهري غلابي بصري از عثمانين عمران از عبادين صهيب نقل كرده، وي گفت: محضر امام صادق جعفربن محمّد المُنْكْلُ عرض كردم: خبر دهيد مرا از ابوذر آیا او افضل است یا شما اهل بیت؟ حضرت فرمودند: ای ابن صهیب ماههای سال چند تا است؟ عرض کردم: دوازده تا. فرمودند: چند تا از اين ماهها، ماه جرام مي باشد؟ عرض كردم: چهار ماه. فرمودند: آیا ماه رمضان داخل ماههای حرام است؟ عرض کردم: خير. فرمودند: ماه رمضان افضل است یا ماههای حرام؟ عرض كردم: ماه رمضان افضل است. فرمودند: به ما اهل،بیت احدی قیاس نمی شود. و نیز جناب اباذر در میان جمعی از اصحاب رسول خدا ﷺ بود، فضائل این امّت را با هم مذاکره میکردند، اباذر فرمود: افضل این امّت علیبن ابیطالب للَّلَّا است که قسیم بهشت و جهنّم بوده و صدّیق و فاروق این امّت است، آن حضرت حجّت خدا بر این امّت می باشد.

علل الشرايع / ج ١ ..... ١ ملل الشرايع / ج ١

فما بقي منالقوم أحد إلاَّ أعرض عنه بوجهه وأنكر عليه قوله وكذّبه. فذهب أبوامامة الباهلي من بينهم إلى رسولاالله ﷺ فأخبره بقول أبي ذر و اعراضهم عنه و تكذيبهم له، فقال رسولاالله ﷺ: ما أظلَّت الخضراء ولا أقلَّت الغبراء ـ يعني منكم يا أباامامة ـ من ذي لهجة أصدق من أبي ذر.

# باب ۱۴۲

العلّة الّتي من أجلها سُميّت فاطمة ﷺ فاطمة ١ ـ حدّثنا أحمدبن الحسن القطان قـال: حـدّثنا أبـوسعيد الحسـنبن عليبن الحسين السكري قال:

حدّثنا أبوعبدالله محمّدين زكريا الغلابي قال: حدّثنا مخدجين عمير الحنفي، قال: حدّثني بشرين إيراهيم الأنصاري، عن الأوزاعي عن يحييٰين أبيكثير، عن أبيه عن أبي هريرة قال: إنّما سمّيت فاطمة فـاطمة: لأنّاللُـه تعالىٰ فطم من أحبّها من النار.

٢ - أبي رحمه الله قال: حدّثنا علي بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى قال: حدثنا محمّد بن زياد مولى بني هاشم قال: حدثنا شيخ لنـــا ثــقة يــقال له: نجيّة بن إسحاق الفزاري قال: حدثنا عبدالله بن الحسن بن الحسن قال: قال لي أبو الحسن الله لم سمّيت فاطمة فاطمة؟

قلت: فرقاً بينه و بينالأسماء.

قال: إنّ ذلك لمن الأسماء ولكنّ الاسم الذي سمّيت به أنّاللّه تبارك و تعالىٰ علم ماكان قبلكونه فعلم أنّ رسولااللهﷺ يتزوّج في الأحياء و أنّهم يطمعون في وراثة هذاالأمر فيهم من قبله، فلَمّا ولدت فاطمة سمّاها الله تبارك و تسعالىٰ فساطمة لِسما أخسرج مسنها و جسعل فسي ولدهسا فسقطهم عمّا طمعوا. باب صد و چهل و دوم...... احدی باقی نماند مگر آنکه رو از سخن ابوذر برگرداند در آن جماعت اصحاب احدی باقی نماند مگر آنکه رو از سخن ابوذر برگرداند ابوامامه باهلی از جمع اصحاب محضر رسول خدامی از از رسید و کلام ابوذر را به سمع آن سرور رساند و بیان کرد که اصحاب از کلام و سخن او اعراض نموده و تکذیبش کردند. رسول خدامی از فرمودند: آسمان سبز بر احدی سایه نیفکنده و کره خاک بر روی خود حمل ننموده صاحب لهجهای را صادق تر از ابوذر.

#### باب صد و چهل و دوّم

سز نامیده شدن علیامخدّره فاطمه سلاماللّهعلیها به فاطمه **حدیث (۱)** 

احمدبن حسن قطان از ابوسعید حسنبن علیبن حسین سکری، از ابوعبدالله محمّدبن زکریا غلابی، از مخدجبن عمیر حنفی از بشربن ابراهیم انصاری، از اوزاعی، از یحییبن ابیکثیر، از پدرش، از ابیهریره، وی میگوید: فاطمه ظلمی را به خاطر این فاطمه نامیدهاند که حقّ تعالی شحبّ آن حضرت را از آتش جدا میکند. حدیث (۲)

پدرم رحمةالله علیه فرمود: علیبن ابراهیم، از محمّدین عیسی، از محمّدین زیاد مولی بنیهاشم، از شیخ ثقه ما بهنام نجیةبن اسحاق فزاری، وی میگوید: عبداللهین حسنین حسن گفت: حضرت ابوالحسن طللہ به من فرمودند: چرا فاطمه للگ را فاطمه گفتهاند؟

عرض کرم: به جهت آنکه بین آن و اسماء دیگر امتیاز و فرق باشد (عبداللهبن حسنبن حسن توهم کرده بود این اسم قبلاً برای کسی گذارده نشده بود لذا این جواب را داد) امام اللہ فرمودند:

این نیز از اسمایی است که بعضی به آن موسوم بودهاند پس جهتش آن است که حقّ تبارک و تعالی بـه تـمام حـوادث پـیش از وقـوعشان آگـاه و عـالم است، او میدانست رسول خداقتُ الله در بین اقوام و طوائف ازدواج خواهد نمود و تمامشان طمع دارند که امر ولایت به وراثت به آنها برسد، لذا وقتی فاطمه سلامالله علیها متولد شد حقّ تعالی نامش را فاطمه گذارد زیرا فرزندانی از آن بانو خارج شـده و باری تعالی امر ولایت را در بین آنها نهاد و بدینوسیله طوائف را از طمعی که داشتند علل الشرايع /ج ١ ..... ٥٨٤

فبهذا سمّيت فاطمة. لأنَّها فطمت طمعهم. و معنىٰ فطمت: قطعت.

٣ حدّثنا محمّدبن موسىٰبن المتوكّل رحمه الله قال: حدّثنا علي بن الحسين السعد آبادي عن أحمدبن أبي عبدالله البرقي، عن عبدالعظيم بن عبدالله الحسني قال: حدّثني الحسن بن عبدالله بن يونس بن ظبيان قال: قال أبو عبدالله ظلم: لفاطمة على تسعة أسماء عندالله عزّوجلً فاطمة والصديقة والمباركة والطّاهرة والزّكية والرّاضية والمرضيّة والمحدّثة والزّهراء، ثُمَّ قال: أتَدري أيّ شيء تفسير فاطمة عني؟

قال: فُطِمَت منالشَّرّ.

قال: ثُمَّ قال، لولا أَنَّ أميرالمؤمنين ﷺ تَزَوَّجها مـا كـان لهـا كـفۇ إلى يومالقيامة على وجه الأرض، آدمٍ فَمَن دُوْنَه.

۴ ــ حدّثنا محمّدين علي ماجيلويه رحمهالله قــال: حـدّثنا مـحمّدين يحيئ العطّار عن محمّدين الحسين، عن مـحمّدين صـالحين عـقبة، عــن يزيدين عبدالملك، عن أبي جعفر ﷺ قال:

لمّا وُلِدَتْ فاطمة ﷺ أوحى الله عزّوجلَّ إلى مَلَك فانطلق به لسان محمّدٍ فسمّاها فاطمة. ثُمَّ قال: إنِّي فطمتك بالعلم و فطمتك عنالطَّمَث ثم قـال: أبوجعفر ﷺ:

والله لقد فطمها الله تبارك و تعالىٰ بالعلم و عنالطَّمت بالميثاق.

۵\_حدّثنا محمّدين الحسن رحمهاللَّه قـال: حـدثنا أحـمدين عـلوية الأصبهاني عن إبراهيمين محمّد الثقفي، عن جندلين والق قـال: حـدثنا محمّدين عمر البصري، عن جعفرين محمّدين علي، عن أبيه عليهمالسِّلام قال:

قال رسولاالله بَهْلًا: يا فاطمة أَتَدرين لِمَ سُمّيتَ فاطمة؟

باب صد و چهل و دوّم...... ۵۸۵

قطع و جدا نمود چه آنکه معنای فطمت یعنی قطع و جدا نمود. **ددیت (۳)** 

محمّدین موسی بن متوکّل رحمةالله علیه میگوید: علی بن حسین سعدآبادی، از احمد بن ابی عبدالله برقی، از عبدالعظیم بن عبدالله حسنی از حسن بن عبدالله بن یونس بن ظبیان، وی میگوید: حضرت ابوعبدالله طلیًا فرمودند: حضرت فاطمه سلامالله علیها نزد خداوند عزّوجلٌ نه اسم دارند به این ترتیب:

فاطمه، صدّیقه، مبارکة، طاهره، زکیّه، راضیه، مرضیّه، محدّثه، زهـراء، سـپس فرمودند: آیا تفسیر فاطمه را میدانی چیست؟ عرض کردم: ای سرور من بفرمایید چیست.

حضرت فرمودند: آن بانو از شرّ و بدی جداگشته بود بدین جهت او را فاطمه نام نهادند، سپس فرمود: اگر امبرالمؤمنین للَیَّلَا نبودکه با حضرت فاطمه سلامالله علیها ازدواج کند برای علیامخدّره همسری تا روز قیامت روی زمین پیدا نمی شد از آدم ابوالبشر گرفته به بعد.

#### **ددیث (**\*)

محمّدبن على ماجیلویه رحمةالله علیه مىگوید: محمّدبن یحیى عطّار، از محمّدبن حسین، از محمّدبن صالحبن عقبه، از بزیدبن عبدالملک از حضرت ابى جعفر ظلّ نقل کرده که آن حضرت فرمودند: هنگامى که حضرت فاطمه ظلّ متولد شدند خداوند عزّوجل به فرشتهاى وحى فرمود که بر زبان محمّد تَقَوَّلُهُ جارى کند پس نام آن مولود را فاطمه گذارد سپس فرمود: تو را به واسطه علم از جهل جدا و قطع نمودم چنانچه از آلودگى و اقذار برحذر داشتم.

به خدا سوگند حقّ تبارک و تعالی طبق عهد و میثاقی که نمود بهواسطه عـلم فاطمهﷺ را از جهل و نیز از رجس و آلودگی برحذر و برکنار داشت. **ددبت (۵)** 

محمّدبن حسن رحمةالله علیه گفت: احمدبن علویه اصفهانی، از ابراهیمبن محمّد ثقفی، از جندلبن والق، از محمّدبن عمر بصری، از حضرت جعفربن محمّدین علی علیهمالسّلام از پدر بزرگوارش ظلّلاً نفل کرده که آن حضرت فرمودند: رسول خداعَیَیَوَله فرمودند: ای فاطمه آیا میدانی برای چه نامیده شدی به فاطمه؟ علل الشرايع / ج ١ ..... ٩ ٨٢ .... ٩٨٥

فقال علي ﷺ: يا رسول الله لم سمّيت؟ قال: لاَنها فطمت هي و شيعتها من النار. ۶ ـ حدّثنا محمّدين موسى بن المتوكّل رحمه الله قال: حـدّثنا سـعدين عبدالله عن أحمدين محمّدين عيسى، عن محمّدين سنان، عن عبدالله بن مسكان، عن محمّدين مسلم الثّقفي قـال: سـمعت أبـاجعفر ﷺ يـقول: لفاطمةﷺ وقفةً على باب جهنَّم، فإذا كان يوم القيامة كُتِبَ بين عيني كُـلً رجلٍ مؤمنٌ أو كافرٌ فيؤمر بمُحبَّ قد كَثَرت ذنوبه إلى النار فتقرأ فاطمة بين عينيهُ محبَّاً فتقول:

إلهي و سيّدي سمّيتَني فاطمة و فَطَمْتَ بي مَن تولّأني و تولّىٰ ذُرّيّـتي منالنّار و وَعْدُك الحقّ و أنت لا تخلف الميعاد.

فيقول الله عزَّوجلَّ: صَدَقْتَ يا فاطمةُ إنِّي سمّيتُك فاطمة و فطمتُ بك مَن أحَبَّك و تولَاك. و أَحَبَّ ذُرِّيْتَك و تولَاهم منالنّار. و وعدي الحق و أنا لا أخلف الميعاد. و إنّما أَمَرْتُ بعبدي هذا إلىالنّار لِتشفعي فيه فَاَشْفَعُك. و ليتبيّنَ لملائكتي و أنبيائي و رسلي و أهل الموقف موقفك منّي و مكانتك عندي فمن قرأت بين عينيه مؤمناً فخذي بيده و أدخليه الجنّة.

# باب ۱۴۳

العلّة الّتي من أجلها سُمِّيتْ فاطمةُالزّهراءﷺ زهراء

١ ــ أبيرحمهالله قال: حدَّثنا محمّدبن معقل القرمسيني، عن محمّدبن زيد الجزري عن إيراهيمبن إسحاق النهاوندي، عن عبداللَّهبن حمّاد، عن عمروبن شمر، عن جابر، عن أبـيعبداللُّـهﷺ قــال: قــلت له: لم سـمّيت فاطمةالزهراء زهراء؟

على الله عرضه داشت: يارسول الله براى چه ناميده شده به اين نام؟ رسول خداعي شده اند.

**حدیث (۶)** محمّدین موسیین متوکّل رحمةاللّه علیه از سعدین عبداللّٰه، از احمدین محمّدین عیسی، از محمّدین سنان، از عبداللّهین مسکان، از محمّدین مسلم ثقفی، وی میگوید: از حضرت اباجعفر شنیدم که میفرمود:

فاطمه سلام الله علیها بر درب جهنّم توقّفی دارند، چون روز قیامت شود بین دیدگان هر شخصی نوشته می شود که او مؤمن است یا کافر، بسا شخصی را که دوستدار اهل بیت پیامبر است می آورند و به واسطه کثرت گناهانش امر می شود وی را در آتش بیاندازند فاطمه سلام الله علیها بین دو دیدگانش را می خواند که نوشته او محبّ اهل بیت است به درگاه پروردگار عرض می کند: پروردگارا تو مرا فاطمه نام نهادی و وعده داده ای هرکسی که من و ذرّیّه ام را دوست دارد از آتش دوزخ بر حذر داری و وعده تو حقّ بوده و تخلّف پذیر نیست.

خداوند عزّوجل می فرماید: ای فاطمه تو راست میگویی، من نام تو را فاطمه نهاده ام و وعده داده ام که هر کس که محبّت و ولایت تو و فرزندانت را داشته باشد از آتش جهنّم جدایش کنم، وعده من حقّ بوده و خلف وعده نخواهم نمود و این که یه بنده ام امر کردم به جهنّم برود به خاطر آن بود که تو او را شفاعت کنی و من شفاعت تو را پذیرفته تا موقعیّت و منزلت تو در پیش من برای فرشتگان و رسولان معلوم گردد پس هر کسی را که دیدی بین دیدگانش مؤمن نوشته شده دستش را یگیر و به بهشت داخل نما.

#### **باب صد و چهل و سؤم**

سز نامیده شدن فاطمه زهراء سلامالله علیها به زهراء حدیث (۱)

بدرم رحمةالله عليه مىفرمايد: محمّدين معقل قرمسينى، از محمّدين زيـد جزرى، از ابراهيمين اسحاق نهاوندى، از عبداللهين حمّاد از عمروين شمر، از جابر، از حضرت ابىعبدالله للإلا، جابر مىگويد: محضر مبارك امام للإلا عـرض كـردم: براى چه فاطمه زهراء سلامالله عليها به زهراء موسوم گرديد؟ علل الشرايع /ج ١ ..... ٨٨٠

فقال: لأنّالله عزَّوجلَّ خلقها من نور عـظمته فـلمّا أشـرقت أضـائت السّماوات والأرض بنورها و غشيت أبصار الملائكة و خَرّت الملائكة لله ساجدين و قالوا:

إلهنا و سيّدنا ما لهذا النّور؟

فأوحىٰ الله إليهم هذا نور من نوري أسكنته فسي سمائي خسلقته مـن عظمتي أُخرجه من صلب نبي من أنبيائي أُفَضَّلُهُ عـلى جـميع الأنـبياء و أُخْرِج من ذلك النور أئمّة يقومون بأمـري يـهدون إلى حـقّي و أجـعلهم خلفائي في أرضى بعد انقضاء وحيي.

٢ - أبي رحمه الله قال: حدثنا سعدين عبدالله قال: حدثني جعفرين سهل الصيقل، عن محمّدين اسماعيل الدارمي عمّن حدّثه، عن محمّدين جعفر الهر مزاني عن أبانين تغلب قال:

قلت لأبي عبدالله ﷺ: يابن رسول الله لم سمّيت الزهراء ﷺ زهراء؟

فقال: لأنّها تزهر لأميرالمؤمنين الله في النّهار ثلاث مرّات بالنّور، كـان يزهر نور وجهها صلاة الغداة والنّاس في فراشهم فيدخل بياض ذلك النور إلى حجراتهم بالمدينة فتبيض حيطانهم فيعجبون من ذلك فيأتون النبي عَمَّاً فيسألونه عمّا رأوا فيرسلهم إلى منزل فاطمة الله فيأتون مـنزلها فـيرونها قاعدةً في محرابها تصلّي والنور يسطع من محرابها و من وجهها فيعلمون أنّالذي رأوه كان من نور فاطمة، فإذا نَصَفَ النّهار و ترتّبت للصلاة زهـر وجهها لله بالصفرة فتدخل الصفرة حجرات الناس فتصفرً ثيابهم وألوانهم فيأتون النبي عَمَّاً ياب صد و چهل و سوم ..... ۸۸۹ .... ۹۸۹

حضرت فرمودند: زیراحق عزّوجلّ او را از نور عظمت خودش آفرید، و هنگامی که نور وجود فاطمه سلام اللّه علیها درخشید آسمانها و زمین به نورش روشن شده و دیدگان فرشتگان از شدّت نورش بسته شد و تمام ملائکه حقّ تبارک و تعالی را سجده نموده و عرض کردند: اله و معبود ما، سرور و مولای ما، این نور چه خصوصیّتی دارد که اینقدر تابان و روشن است؟

خداوند متعال به أنها وحي فرمود:

این نور از نور من است که در آسمان ساکنش کردهام آنرا از عظمت خویش آفریدم، آنرا از صلب پیامبری از پیامبران که بر تمام انبیاء تفضیل و برتریش دادهام خارج نمودهام، از این نور پیشوایانی راکه به امر من قیام میکنند و مردم را به طرف من هدایت می نمایند بیرون می آورم، این پیشوایان را پس از انقطاع وحی جانشینان خود در روی زمین قرار می دهم.

**حدیث (۲)** پدرم رحمةالله علیه فرمود: سعدین عبدالله از جعفرین سهل صیقل، از محمّدین اسماعیل دارمی از کسی که برایش حدیث گفته، از محمّدین جعفر هرمزانی، از ایانین تغلب، وی میگوید: محضر امام صادق الللہ عرضه داشتم: ای فرزند رسول خدا برای چه حضرت زهراء سلامالله علیها به زهراء موسوم گردید؟

امام اللله فرمودند: زیرا زهراء سلامالله علیها در روز سه مرتبه با سه نور مختلف برای امیرالمؤمنین الله می درخشید:

الف: هنگام نماز صبح که مردم در فراش و بسترشان بودند نور صورت آن حضرت می درخشید و سفیدی آن تور به اطاق های آنها در مدینه می تابید و دیوار اطاق و منازل ایشان منوّر به نور سفید می شد، آنها تعجّب می کردند و محضر رسول خداعَتُولهٔ مشرّف شده و راجع به آنچه دیده بودند از حضرت سوّال می نمودند پیامبرعَتُولهٔ آنها را به منزل فاطمه سلام الله علیها می فرستادند، ایشان آنجا رفته می دیدند حضرتش در محراب نماز نشسته و نور از محراب و صورت آن بانو ساطع است پس می فهمیدند نوری که دیده بودند از نور حضرت فاطمه سلام الله علیها می باشد.

ب: نیم روز یعنی ظهر که میشد و خانم خود را برای خواندن نماز ظهر ترتیب میدادند نوری زردرنگ از صورت آن حضرت می درخشید و زردی نور در حجرات و منازل مردم می افتاد و بدین ترتیب لباسها و رنگشان زرد میگردید، به نبخ علل الشرايع /ج ١ .....٩٠

فيسألونه عمّا رأوا فيُرْسِلهم إلى منزل فاطمة الله فيرونها قائمةً في محرابها وقد زَهَرَ نورُ وجهها الله بالصّفرة فيعلمون أنالَّذي رأوا كان من نور وجهها فإذا كان آخر النَّهار و غربت الشّمس احمرٌ وجه فاطمة الله فأشرق وجهها بالحُمرة فَرَحاً و شُكراً لله عزَّوجلَّ فكان يدخل حُمْرةُ وَجهِها حجرات القوم و تَحْمَرُّ حيطانهم فيعجبون من ذلك و يأتون النّبيّ يَتَلَهُ و يسألونه عن ذلك فيرسلهم إلى منزل فاطمة فيرونها جالسةً تسبّح الله و تمجّده و نور وجهها يزهر بالحمرة فيعلمون أنّاذي رأواكان من نور وجه فاطمة الله فلم يزل ذلك النور في وجهها حتّى وُلِدَ الحسين الله فهو يتقلّب في وجوهنا إلى يوم القيامةً في الأئمة منّا أهل البيت إمام بعد إمام.

٣ ـ حدّثنا محمّدين إيراهيمين إسحاق في قال: حدّثنا عبدالعزيزين يحيىٰ الجلودي قال: حدّثنا محمّدين زكريّا الجوهري، عن جعفرين محمّدين عمارة. عن أبيه قال: سألت أباعبدالله في عن فاطمة: لِمَ سُمَّيَت الزّهراء؟

# **باب 144** العلّة الّتي من أجلها سُمّيت فاطمة ﷺ

# البتول وكذلك مريم سليك

١ ـ حدَّثنا أحمدبن محمّدبن عـيسىبن عـليبن الحسبين. عليبن الحسين. عليبن أبيطالب قال: حدّثنا أبوعبداللُّـه مــحمّدبن إيــراهــيمبن اســباط قــال: حــدّثنا أحـــمد باب صد و چهل و چهارم ..... ۵۹۱

اکرم تَنَعَیْنَ مسراجعه میکردند و از آن جناب راجع به آنچه دیده بودند می پرسیدند، پیامبر اکرم تَنَعَیْنا ایشان را به منزل حضرت فاطمه نظیک فرستاده و وقتی به آنجا می رفتند می دیدند آن حضرت در محراب نماز ایستاده و نور صورتش با رنگ زرد تلالؤ و درخشش دارد، می فهمیدند نوری که دیدهاند، نور صورت آن بانو می باشد.

ج: هنگامی که روز به آخر می رسید و خورشید غروب می کرد نور صورت آن حضرت به سرخی می گرایید پس صورتش با رنگ سرخ می درخشید و این علامت فرح و نشانه شکرگذاری آن حضرت در مقابل حقّ عزّوجلّ بود، سرخی نور آن حضرت داخل منازل مردم می شد و دیوارهای حجرات آنها را سرخ می کرد، ایشان به شگفت آمده و محضر رسول خداعتیک مشرّف می شدند و سرّ آن را از آن حضرت سوال می کردند، پیامبر اکرم عَیکونه ایشان را به منزل حضرت زهراء سلام الله علیها فرستاده آنها به منزل خانم می رفتند و می دیدند که آن حضرت نشسته و خدا را تسبیح و تمجید می نماید و نور صورتش با رنگی قرمز می درخشد، آنها دانستند نوری که دیده بودند از نور صورت فاطمه علیک می باشد، باری پیوسته این نور در صورت آن حضرت بود تا وقتی که حضرت امام حسین طلیک مولد شدند از این تاریخ این نور در صورتهای ما اثمّه پدید آمد و هر امامی که از دنیا می رود در صورت امام بعدی ظاهر می گردد تا روز قیامت.

محمّدبن ابراهیمبن اسحاق اللی میگوید: عبدالعزیزبن یحیی جلودی، از محمّدبن زکریّا جوهری از جعفرین محمّدبن عماره، از پدرش، وی میگوید: از حضرت ابیعبدالله للیّلا پرسیدم: چرا حضرت فاطمه للیکا به زهراء نامیده شده است؟

حضرت فرمودند: زیرا وقتی لَمَن حضرت در محراب می ایستادند نورش به اهل آسمان می تابید همانطوری که نور کواکب و ستارگان به اهل زمین می تابند.

## باب صد و چهل و چهارم

سرّ اینکه حضرت فاطمه و مریم اللَّیَّالِ به بتول نامیده شدهاند حدیث (۱)

احــمدين مـحمّدين عـيسىين عـلىين حسـينين عـلىين حسـينين عـلىين ابىطالب عليهمالسّلام، از ابـوعبداللّـه مـحمّدين ابـراهـيمين اسـباط از احـمدين علل الشرايع /ج ١ ..... ٩٢ ..... ٩٢

بن محمّدين زياد القطان قال: حدّثني أبوالطيّب أحمدين محمّدين عبداللّه قال: حدّثنى عيسىين جعفرين محمّدين عـبداللّـهين محمّدين عـمرين عليّين أبيطالبﷺ عسن آبـائه عـن عـمرين عـليّ عـن أبـيه عـليّين أبيطالبﷺ أنّالنبيّﷺ سئل ماالبتول فإنّا سمعناك يا رسولالله تقول: إنّ مريم بتول و فاطمة بتول؟

فقالﷺ: البتول الّتي لَمْ تَرَ حُمْرةً قَطُّ، أي لَمْ تَـحِضْ فــإنّ الحــيض مكروه في بنات الأنبياء.

# باب 145

العلّة الّتي من أجلها

كانت فاطمة ﷺ تدعو لغيرها، ولا تدعو لنفسها

١ حدَّتنا علي بن محمّد بن الحسن القزويني المعروف بابن مقبرة قال: حدَّتنا حدَّتنا محمّد بن عبدالله الحضر مي قال: حدَّتنا جندل بن والق قال: حدَّتنا محمّد بن عمر المازني عن عبادة الكليبي عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن علي بن الحسين، عن فاطعة الصغرى، عن الحسين بن علي، عن أخيه علي بن الحسين، عن فاطعة الصغرى، عن الحسين بن علي، عن أخيه في محرابها ليلة جُمُعَيَّها فلم تزل رائعةً ساجدة حتى اتضع عمود الصبح و في محرابها ليلة جُمُعَيَّها فلم تزل رائعةً ساجدة حتى اتفيه و تكثر الدعاء بن أخيه في محرابها ليلة جُمُعَيَّها فلم تزل رائعةً ساجدة حتى اتضع عمود الصبح و في محرابها ليلة جُمُعَيَّها فلم تزل رائعةً ساجدة حتى اتضع عمود الصبح و في محرابها ليلة جُمُعَيَّها فلم تزل رائعةً ساجدة حتى اتضع عمود الصبح و في محرابها ليلة بمُعَيَّها فلم تزل رائعةً ساجدة حتى اتضع عمود الصبح و في محرابها ليلة بمُعَيَّها فلم تزل رائعةً ساجدة حتى اتضع عمود الصبح و في محرابها ليلة بمُعَيَّنها فلم تزل رائعةً ساجدة حتى اتضع عمود الصبح و في محرابها ليلة بمُعَيَّنها فلم تزل رائعةً ساجدة حتى اتضع عمود الصبح و في محرابها ليلة بمُعَيَّنها فلم تزل رائعةً ساجدة حتى اتضع عمود الصبح و في محرابها ليلة بمُعَيَّنها فلم تزل رائعةً ساجدة حتى اتضع عمود الصبح و في محرابها ليلة بمُعَيَّنها فلم تزل رائعةً ساجدة حتى اتضع عمود الصبح و في محرابها بيلة بمُعَيَّنها فلم تزل رائعةً عامت في محرابها بي قامت عمود الصبح و في محرابها بي أما ومنين والمؤمنات و تسميهم و تكثر الدعاء لهم ولا تدعو لنفسها بشىء. فقلت لها: يا أمّاه ليم لا تدعون لنفسك كما تدعون لغيرك؟

٢ ـ حدّثنا أحمدبن محمّدبن عبدالرحمن الحاكم المروزي المقري قال: حدّثنا محمّدبن جعفر المقري أبوعمر و قـال: حـدّثنا محمّدبن الحسن الموصلي ببغداد قال: حدّثنا محمّدبن عاصم قال: حدّثنا أبوزيد الكحّال، عن أبيه، عن موسىبن جعفر، عن أبيه عن آبائه عليهمالسلام، قال: كانت فاطمة الله إذا دعت تدعو للمؤمنين والمؤمنات ولا تدعو لنفسها.

# **باب صد و چهل و پنجم** سز اینکه حضرت فاطمه ﷺ برای دیگران نه برای خویش دعاء می فرمودند ددیث (۱)

علی بن محمّد بن حسن قزوینی معروف به ابن مقبره میگوید: محمّد بن عبدالله حضرمی از جندل بن والق از محمّد بن عمر مازنی از عبادة الکلیبی، از جعفر بن محمّد، از پدر بزرگوارش، از علی بن الحسین، از فاطمه صغری، از حسین بن علی از برادرش حسن بن علی بن ابی طالب علیهمالسّلام، آن حضرت فرمودند: شب جمعه ای بود که دیدم مادرم فاطمه علیک در محراب عبادت ایستاده و پیوسته در حال رکوع و سجود است تا سفیدی صبح طالع شد و در طول این مدّت شنیدم که برای مؤمنین و مؤمنات دعاء می فرمود و ابداً برای خودش دعایی نکرد، پرسیدم: مادر، چرا همان طوری که برای دیگران دعاء نمودی برای خود دعاء نفرمودی؟

> فرمودند: فرزندم، اوّل همسایه را دریاب سپس اهل خانه را. حدیث (۲)

احمدین محمّدین عبدالرحمن حاکم مروزی مقرّی میگوید: محمّدین جعفر مقرّی ابوعمرو از محمّدین حسن موصلی در بغداد از محمّدین عاصم از ابوزید کحّال، از پدرش، از موسیین جعفر، از پدریزرگوارش، از آباء گرامش علیهمالسّلام، فرمودند: هرگاه فاطمهﷺ دعاء مینمودند، برای مؤمنین و مؤمنات دعاء کرده و برای خود اصلاً دعایی نمی فرمود. علل الشرايع /ج ١ ..... ٩٩٢ .... ٩٩٢

فقيل لها: يا بنت رسول الله ﷺ إنَّك تدعون للناس ولا تدعون لنفسك؟ فقالت: الجار، ثُمّ الدّار.

### باب ۱۴۶

العلَّة الَّتي من أجلها سُمِّيت فاطمةُ ﷺ محدِّثة

١ ـحدَّثنا أحمدين الحسن القطان قال: حدَّثنا الحسنين علي السكري. عن محمّدين زكريا الجوهري قال: حدَّثنا شعيبين واقـد قـال: حـدَّثني اسـحاقين جـعفرين مـحمّدين عـيسيين زيـدين عـلي قـال: سـمعت أباعبدالله الله يقول:

إنّما سُمّيت فاطمة على محدّثة؛ لأنّالملائكة كمانت تسهبط منالسّماء فتناديها كما تنادي مريم بنت عمران فتقول: يا فاطمة الله اصطفاك وطهّرك واصطفاك على نساء العالمين يا فاطمة اقسنتي لربّك واسـجدي واركـعي معالراكعين. فتُحَدّثُهم و يُحَدّثونها فقالت لهم ذاتّ ليـلةٍ: أليست المـفضّلة على نساء العالمين مريم بنت عمران؟

فقالوا: إنّ مريم كانت سيّدة نساء عالمها، و إنّالله عزَّوجلَّ جعلك سيّدة نساء عالمك و عالمها و سيّدة نساء الأولين والآخرين.

٢ ـ أبي رحمه الله قال: حدثنا عبدالله بن الحسن المؤدب، عن أحمد بن علي الأصبهاني، عن إبراهيم بن محمّد الشّقفي، عن اسماعيل بن بشار قال: حدّثنا علي بن جعفر الحضرمي بمصر مُنْذُ ثلاثين سنة قال: حدثنا سليمان قال: محمّد بن أبي بكر لمّا قرأ وما أرسلنا من قبلك من رسول ولا نبيّ ولا محدَّث.

قلت:

#### **باب صد و چهل و ششم** مدد مدينه منابقالا

سز نامیده شدن حضرت فاطمه علیتی به محدثه

حديث (1)

احمدین حسن قطان، از حسنین علی سکری، از محمّدین زکریّا جـوهری از شعیبین واقد از اسحاقین جعفرین محمّدین عـیسیین زیـدین عـلیطیّلاً، وی میگوید:

از حضرت ایاعبدالله ظیلا شنیدم که می فرمودند: فاطمه سلام الله علیها را به خاطر این محدّثه نامیدند که فرشتگان از آسمان فرود می آمدند و آن حضرت را می خواندند همان طوری که مریم دختر عمران را صدا می زدند، باری فرشتگان می گفتند: ای فاطمه خدا تو را برگزید و پاکیزه ات نمود و بر تمام زنان عالم اختیارت کرد، ای فاطمه پروردگارت را بخوان و سجده اش نما و با رکوعکنندگان رکوع کن و بدین ترتیب حضرتش با آنها سخن می گفت و آنها نیز با جنابش حدیث و سخن می گفتند، شبی فاطمه سلام الله علیها به فرشتگان فرمود: مگر مریم بنت عمران بر تمام زنان عالم برتری ندارد؟

فرشتگان عرضه داشتند؛ مریم بانو و سرور زنان عالم خودش بود و خداونـد عزّوجلّ تو را بانو و سرور زنان عالم خودت و عالم مریم قرار داده و بدین ترتیب تو سرور تمام زنان عالم هستی از اوّلین تا آخرین.

#### حديث (٢)

پدرم رحمةالله عليه فرمود: عبدالله بن حسن مؤدّب، از احمد بن على اصفهانى، از ابراهيم بن محمّد ثقفى، از اسماعيل بن بشار نقل كرده كه وى گفت: على بن جعفر حضرمى سى سال قبل در مصر از سليمان حكايت كرد كه وى گفت: هنگامى كه محمّد بن ابى بكر آيه: و ما ارسلنا من قبلك من رسول ولانيي <sup>(۱)</sup> را قرائت كرد بعد از «ولانيي» كلمه دولا محدّث» را آورد من به او گفتم اين كلمه زائد است زيرا ملائكه

۱ ـ سوره حج آیه (۵۲)

علل الشرايع /ج ١ ،..... ٩٤ ..... ٩٤

و هل يحدّث الملائكة إلاَّالأنبياء؟

قال: مريم لم تكن نبيّةً وكانت محدَّثةً، و أم: موسىبن عـمران كـانت محدَّثةً ولم تكن نبيّةً، و سارة امرأة ابراهيم قد عاينت الملائكة فـبشّروها باسحاق، و مـن وراء اسـحاق يسعقوب ولم تكـن نـبيّةً، و فـاطمة بـنت رسولااللهُ يَبَيَّلاً كانت محدَّثة ولم تكن نبيّةً.

قال مصنّف هذا الكتاب: قد أخبر الله عزَّوجلَّ في كتابه: بأنّه ما أرسل من النّساء أحداً إلى النّاس، في قوله تبارك و تعالىٰ (و ما أرسلنا قبلك إلاَّ رجالاً نـوحي إليهم)<sup>(١)</sup> ولم يـقل نسـاء

المحدّثون ليسوا برسل ولا أنبياء.

وقد روي أنَّ سلمان الفارسي كان محدَّثاً فسئل الصّادقﷺ عن ذلك و قيل له: من كان يحدَّثه؟

فقالٌ رسولاللَّهﷺ و أميرالمؤمنين و إنَّما صار محدَّثاً دون غيره ممّن كان يحدّثانه لاَنهما كانا يحدّثانه؛ بما لا يحتمله غيره من مخزون علم اللُّه و مكنونه.

مرکز میں تا میں **کاب ۱۳۷** ا

العلّة الّتي من أجلهاكان رسول الله ﷺ يكثر تقبيل فاطمة ﷺ

١ ــ حدَّثنا أحمدبن الحسن القطان قال: حدَّثنا الحسنبن عـلي السَّكري قال: أخبرنا محمَّدبن زكريَّا قال: حدَّثنا جعفربن محمّدبن عمارة الكندي قال: حدَّثني أبي، عن جابر عن أبيجعفر مـحمّدين

١-سورة يوسف، آية (١٠٩) والنحل، آبة (٢٣)

یاب صد و چهل و هفتم..... ۵۹۷ .... ۵۹۷

فقط به انبياء حديث گفته و با ايشان سخن ميگويند، بنابراين محدَّثي كه نبيّ نباشد وجود ندارد محمّدبن ابي بكر گفت: حضرت مريم نبيّ نبود ولي محدَّثه بود، همچنين مادر موسىبن عمران على نبيّنا و آله عليه و عليهم السّلام محدَّثه بود و در عين حال نبيّ نبود، ساره همسر ابراهيم طليَّلاً ملائكه را معاينةً (بادوچشم) ديد و آنها به او بشارت اسحاق و بعد از اسحاق يعقوب را دادند ولي نبيّ نبود و نيز حضرت فاطمه سلام الله عليه دختر رسول خداعَيَّقِوَلَهُ با اينكه نبيّ نبود محدَّثه بود.

مصنّف این کتاب (مرحوم صدوق) میگوید: خداوند عزّوجلّ در کتابش یعنی قرآن خبر داده است که از میان زنان احدی را رسول قرار نداده و بـهسوی مـردم نفرستاده است، آیهای کِه حقّ تِعالی در آن این خبر را داده عبارت است از:

و ما ارسلنا قبلك الأرجالاً نوحی الیهم (قبل از تو ای پیامبر ماكسی را به سوی این مردم نفرستادیم مگر مردانی كه به آنها وحی نمودیم) در این آیه حقّ تعالی فرموده: ما ارسلنا الا رجالاً و نفرموده الاً نساناً پس از این آیه می توان به وضوح استفاده كرد كه زنان نبع یا رسول نبوده اند ولی این كه محدّث نبوده اند آیه بر آن دلالتی ندارد و اساساً محدّثون غیر از رسل و انبیاء هستند چه آن كه مردانی بوده اند كه محدّث به حساب آمده ولی نبع و رسول نبوده اند چنانچه در روایتی وارد شده جناب سلمان فارسی محدّث بود از امام صادق طیلاً از این معنا سوال و محضر مباركش عرض شد چه كسی او را حدیث میگفت؟

حضرت فرمودند: رسول خداقی و امیرالمومنین الله ، البته کسان دیگری غیر از جناب سلمان رحمة الله علیه بودند که رسول خدا و امیرالمؤمنین صلوات الله و سلامه علیهما بر ایشان حدیث می گفتند ولی به آنها محدث گفته نشد تنها به سلمان این صفت اطلاق گردید و جهتش آن است که سخنانی را که رسول خدا و امیرالمؤمنین صلوات الله علیهما می فرمودند از مخزون علم الله و مکنونات علوم الهی بود و غیر از سلمان کسی دیگر تاب تحمّل آنها را نداشت.

> باب صدو چهل و هفتم سز اینکه رسول خداعلیتراله فاطمه علیتی را بسیار می بوسیدند حدیث (۱)

احمدبن حسن قطان، از حسنبن علی سکری، از محمّدبن زکریا، از جـعفربن مـحمّدبن عـمارة الكـندی از پـدرش، از جـابر، از حضرت ابـیجعفر محمّدبن حلل الشرايع / ج ١ ..... ٥٩٨

عليﷺ عن جابرين عبدالله قال: قيل: يارسولالله إنَّك تَـلْتُمُ فـاطمةُ و تلتزمها و تدنيها منك و تفعل بها ما لا تفعله بأحد من بناتك؟

فقال: إنّ جبر تيل ﷺ أتاني بتفّاحة من تفّاح الجنّة فأكلتها فتحوّلت ماءً في صلبي. ثُمّ واقعت خديجة فحملت بفاطمة فأنا أشمّ منها رائحة الجنّة.

٢ - و بهذا الاسناد عن محمّدبن زكريا قال: حدثنا عمربن عمران قال: حدثنا عبيداللهبن موسى العبسي قال: أخبرني جبلة المكّي، عن طاووس اليماني عن ابن عباس قال: دخلت عائشة على رسول الله و هو يقبل فاطمة فقالت له:

أتحبّها يا رسولالله؟

قال: أما والله لو علمت حبّي لها لازددت لها حبّاً، إنّه لمّـا عرج بي إلىالسماء الرابعة أذَّن جبر ثيل و أقام ميكاثيل ثم قيل لي: أدْن يامحمّد.

فقلت: أتقدّم و أنت بحضرتي ياجبر ثيل؟

قال: نعم، إنّ الله عزّوجل فضّل أنبيائه المرسلين على ملائكته المقرّبين و فضّلك أنت خاصّة، فدنوت فصلّيت بأهل السماء الرابعة، ثم التفت عن يميني فإذا أنا بإبراهيم لله في روضة من رياض الجنّة، وقد اكتنفها جماعة من الملائكة، ثم إنّي صرت إلى السماء الخامسة، و منها إلى السادسة فنوديت يامحمد: نعم الأب أبوك إبراهيم، و نعم الأخ أخوك علي، فلمّا صرت إلى الحجب أخذ جبر ئيل الله بيدي فأدخلني الجنّة فإذا أنا بشجرة من نور في أصلها ملكان يطويان الحلل والحلّي، فقلت: حبيبي جبر ئيل لمن هذه الشجرة؟ باب صد و چهل و هفتم..... ۵۹۹ ....

على طلقي از جابرين عبدالله، وى مىكويد: بـه رسـول خـدا عـرض شـد: يارسولالله، چوا شما دهان و صورت فاطمه را بوسه زده و ملازم او بوده و وى را به خود نزديك نموده و در حقّش ملاطفت و مهربانى به حدّى مىكنيد كـه در حقّ دختران ديگرتان نمىنماييد؟

حضرت فرمودند: جبرئیل للکل سیبی از سیبهای بهشت برایم آورد من آنرا خورده، سیب در صلب من به آب حیات یعنی نطفه مبدّل شد سپس با خدیجه خاتون سلامالله علیها مواقعه نموده، وی به فاطمه علیهاسلامالله باردار شد لذا از فاطمه بوی بهشت استشمام میکنم از این جهت است که او را بوسیده و ملازمش هستم.

#### حديث (٢)

و با همین اسناد از محمّدبن زکریّا، از عمربن عمران از عبیداللّهبن موسی عبسی، از جبله مکّی، از طاووس یمانی، از ابن عبّاس نقل شده که وی گفت: عائشه بر رسول خدا وارد شد در حالی که حضرت، فاطمه ظلّظٌ را میبوسید، عائشه عرض کرد: یارسولالله آیا او را دوست دارید؟

حضرت فرمودند: آگاه باش اگر می دانستی میزان محبّت من به او را حتماً محبّت تو به او زیاد میگشت، هنگامی که مرا به آسمان چهارم بردند جبرئیل اذان و میکائیل اقامه گفت، سپس به من گفته شد: یامحمّد نزدیک شو و جلو بایست. من به جبرئیل گفتم: جلو بروم با اینکه تو در حضور من هستی؟!

جبرئیل عرضه داشت: آری، خداوند عزّوجل انبیاء خود را بر فرشتگان مقرّبش برتری داده و خصوص تو را تفضیل ویژه ای بر جمله ملائکه داده است، من جلو رفته و با اهل آسمان چهارم نماز گذاردم سپس به جانب راست خود توجّه کرده جناب ابراهیم ظیّلاً را در بستانی از بساتین بهشت دیدم درحالی که فوجی از فرشتگان دورش حلقه زده بودند سپس از این آسمان گذشته و به آسمان پنجم و از آن به آسمان ششم رفتم به این آسمان که رسیدم نداء آمد:

یامحمد خوب پدری است، پدرت ابراهیم و خوب برادری است، برادرت علی از آنجاگذشته و وقتی به مقام حُجُب رسیدم جبرئیل دست مراگرفت و به بهشت داخل نمود در این اثناء به درختی از نور برخوردم که در اصل و ریشه آن دو فرشتهای که حلل و زیورها به خود پیچیده بودند قرار داشتند به جبرئیل گفتم: حببب و دوست من آن درخت از آن کیست؟ علل الشرايع /ج ١ ..... ٩ علل الشرايع /ج ١

فقال: هذه لأخيك علي بن أبي طالب، و هذان الملكان يطويان له الحلّى والحلل إلى يوم القيامة، ثم تقدّمت أمامي فإذا أنا برطب ألين من الزبـد و أطيب رائحة من المسك و أحلىٰ من العسل فأخذت رطبة فأكلتها فتحوّلت الرطبة نطفة في صلبي فلمّا أن هبطت إلى الأرض واقعت خديجة فحملت بفاطمة ففاطمة حوراء انسيّة فإذا اشتقت إلى الجنّة شممت رائحة فاطمة ش

#### باب ۱۴۸

العلّة الّتي من أجلها عَسَّلَ فاطمة أمير المؤمنين لمّا توقيت ١ - أبي رحمه الله قال: حدّ ثني أحمد بن إدريس قال: حدّ ثنا أحمد بن محمّد بن عيسى، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن عبد الرّحمن بن سالم، عن المفضّل بن عمر قال: قلت لأبي عبد الله طبّلا: جعلت فداك من غسّل فاطمة عنه، قال ذاك أمير المؤمنين عليه قال: فكانّي استعظمت ذلك من قوله، فقال: كأنّك ضقت ممّا أخبر تك به.

قلت: قد كان ذلك، جعلت قد الكري الك

قال: لا تضيقنَ فإنَّها صدّيقة لا يغسلها إلاَّ صدّيق أما علمتَ أنَّ مريم لم يغسّلها إلاَّ عيسىٰ ﷺ.

### باب ۱۴۹

العلّة الَّتي من أجلها دفنت فاطمة ﷺ باللّيل ولم تدفن بالنّهار ١ ـ حــدَثنا عــليّبن أحـــدبن مـحمّدﷺ قـال: حـدّثنا مـحمّدبن جبرئیل گفت: این درخت تعلَق به برادرت علی بن ابی طالب للی دارد و این دو فرشته تا روز قیامت حلل و زیورها را به خود پیچیده اند سپس به جلو رفتم به درخت خرمایی برخوردم که خرمایش نرمتر از کف و خوشبوتر از مشک و شیرین تر از عسل بود یک خرما چیدم و خوردم این خرما میدّل به نطفه در صلب من شد وقتی به زمین فرود آمدم با خدیجه خاتون مواقعه نمودم، او به فاطمه حامل شد پس فاطمه حوراء انسیه است (یعنی فرشته ای است به شکل انسان) و هرگاه من مشتاق بهشت شوم بوی فاطمه نابی را استشمام میکنم.

**باب صد و چهل و هشتم** سز اینکه امیرالمؤمنینﷺ فاطمه سلامالله علیها را بعد از وفات غسل داد حدیث (۱)

پدرم رحمةالله علیه فرمود: احمدین ادریس از احمدین محمّدین عیسی، از احمدین محمّدین ابینصر، از عبدالرحمنین سالم، از مفضّلین عمر نقل کرده که وی گفت: محضر ابیعبدالله طلیًا عرض کردم: فدایت شوم: چه کسی فاطمه ظلیک را غسل داد؟

حضرت فرمودند: امیرالمؤمنین ظلیلاً. مفضّل میگوید: این معنا بر من گران آمد، پس حضرت فرمودند: گویا از خبری که به تو دادم سینهات تنگ شده. عرض کردم: چنین است که می فرمایید، فدایت شوم. حضرت فرمودند: سینهات تنگ نشود زیرا فاطمه سلام الله علیها صدّیقه است و غسل ندهد صدّیقه را مگر صدّیق چنانچه مریم را غسل نداد مگر عیسی ظلیلاً.

# **باپ صدو چهل و نهم** به چه سبب فاطمه پایکان شب دفن شد و روز دفن نشد؟<sup>(۱)</sup> حدیث کرد ما را علی بن احمد بن محمّد بالی گفت: حدیث کرد ما را محمد بن

۱ - ترجمه این باب را شخص دیگری غیر از مترجم اصلی انجام داده است.

| ۶۰۲ | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | علل الشرايع / ج ١ . |
|-----|-----------------------------------------|---------------------|
|-----|-----------------------------------------|---------------------|

أبيعبدالله الكوفي قال: حدَّثنا موسىبن عـمران النّـخعي، عـن عـمّه الحسينين يزيد، عنالحسنين عليّين أبي حمزة، عن أبسيد، قسال: سألت أباعبداللُّهﷺ:

> لأيِّ علَّةٍ دفنت فاطمة ﷺ باللَّيل ولم تدفن بالنهار؟ قال: لأنَّها أوصت أن لا يصلّى عليها رجال (الرجلان).

٢ \_حدّثنا عليّبن أحمد قال: حدّثنا أبوالعبّاس أحمدبن محمّدبن يحييٰ عن عمروبن أبيالمقدام و زيادبن عبدالله قالا: أتــيٰ رجــل أباعبدالله ﷺ فقال له: يرحمك الله هل تشيع الجنازة بنار و يمشى معها بجمرة أو قنديل أو غير ذلك ممّا يضاء بـه؟ قـال: يـتغيّر لون أبيعبدالله ﷺ من ذلك و استوىٰ جالساً، ثم قال: أنَّـه جـاء شـقيّ منالأشقياء إلى فاطمة بنت رسولاللَّه ﷺ فقال لها: أما عــلمت أنَّ عليّاً قد خطب بنت أبي جهل فقالت: حقّاً ما تقول؟ فقال: حـقاً مـا أقول ثلاث مرّات فدخلها من الغيرة مالا تملك نفسها و ذلك أنَّ الله تبارك و تعالىٰ كتب علىالنساء غيرة وكتب علىالرجال جهاداً و جعل للمحتسبة الصابرة منهن من الأجر ما جعل للمرابط المهاجر في سبيلالله، قال: فاشتد غمَّ فاطمة من ذلك و بقيت متفكَّرة هـي حتىٰ أمست و جاء الليل حملت الحسـن عـلى عـاتقها الأيـمن والحسين على عاتقها الأيسر و أخذت بيد أمكلثوم اليسري بيدها اليمني، ثم تحوّلت إلى حجرة أبيها فجاء عليّ فدخل حجر ته فلم ير فاطمة فاشتدّ لذلك غمّه و عـظم عـليه ولم يـعلم القـصّة مـا هـي فاستحيٰ أن يدعوها من منزل أبيها فخرج إلىٰ المسجد يصلَّى فـيه ماشاءالله ثم جمع شيئاً من كـثيب المسجد واتّكـيْ عـليه، فـلمّا رأى النبي ﷺ ما بفاطمة من الحزن أفاض عليها من الماء، ثـمّ لبس ثوبه و دخل المسجد فلم يزل يصلّى بين راكع و سـاجد و كـلّما

ابی عبدالله کوفی، گفت: حدیث کرد ما را موسی بن عمران نخعی، از عمویش جسین بن یزید، از حسن بن علی بن ابی حمزه، از پدرش، گفت: از امام صادق للللہ پرسیدم: به چه علّت فاطمه تلاکی در شب دفن شد و در روز دفن نشد؟ گفت: چون او وصیّت کرده بود که مردانی (یا آن دو مرد) به او نماز نگذارند.

حديث (٢)

حدیث کرد ما را علی بن احمد، گفت: حدیث کرد ما را ابوالعباس احمدبن محمدبن یحیی از عمرو بن مقدام و زیاد بن عبدالله، گفتند: مردی خدمت امام صادق الملله آمد و به او گفت: خدا رحمت کند، آیا می شود جنازه را در نور آتش تشییع کرد و یا با آتش و قندیل و یا چیز دیگری که روشنایی می دهد، همراه جنازه رفت؟ گفت: رنگ امام صادق الملله از این سخن دگرگون شد و مرتّب نشست، سپس گفت: شقیی از اشقیا به نزد فاطمه دختر پیامبر خدا الملله آمد و به او گفت: آیا می دانی که علی الملله از دختر ابوجهل خواستگاری کرده است؟ فاطمه گفت: حقیقت را می گویی؟ آن مرد سه بار گفت: آنچه می گویم حقیقت است. پس غیرت فاطمه تحریک شد به طوری که نتوانست مالک احساسات خود شود و این بدان جهت بود که خداوند برای زنان غیرت و برای مردان جهاد را نوشته است و برای زنائی که خویشتن داری و صبر کنند پاداش کسی را که نگهبان مرزها و مهاجر در راه خدا باشد نوشته است.

گفت: اندوه فاطمه از این جریان بیشتر شد و او در اندیشه بود، تا اینکه شب شد و او شبانه حسن را در شانهٔ راست و حسین را در شانهٔ جب خود قرار داد و دست چپ ام کلثوم را به دست خود گرفت و به خانهٔ پدرش رفت، پس علی ظلّظ آمد و وارد خانه شد و فاطمه ظلّظ را ندید و از این جهت به شدّت اندوهگین شد و بر او گران آمد، در حالی که نمی دانست که قضیّه از چه قرار است. او از اینکه فاطمه را از خانه پدرش صدا بزند، خجالت میکشید، پس به مسجد در آمد و به تعدادی که خدا می خواست نماز خواند و پس از آن مقداری از ریگهای مسجد را جمع کرد و بر آن تکیه داد.

چون پیامبر اندوه فاطمه را دید قدری آب به او داد، سپس لباسش را پوشید و وارد مسجد شد، او همچنان نماز میخواند و در حال رکوع و سجود بود و هرگاه که علل الشرايع / ج ١ .....٩ علل الشرايع / ج ١

صلَّىٰ ركعتين دعا اللَّه أن يذهب ما بفاطمة من الحزن والغمّ، و ذلك أنّه خرج من عندها و هي تتقلّب و تتنفّس الصعداء.

فلمًا رآها النبيﷺ أنَّهالايهنيها النوم و ليس لها قرار، قال لها:

قومي يا بنيَّة فقامت فحمل النبيﷺ الحسـن و حـملت فـاطمة الحسين و أخذت بيد أمكلثوم فانتهىٰ إلى عليَّ ﷺ و هو نائم فوضع النبيﷺ رجله على رجل عليّ فغمزه و قال: قم يا أباتراب، فكم ساکن أزعجته، ادع لي أبابکر من داره و عمر من مجلسه و طلحة فخرج عليّ فاستخرجهما من منزلهما واجتمعوا عند رسولاللهﷺ فقال رسولاالله ﷺ: ياعليَّ أما علمت أنَّ فاطمة بضعة منَّى و أنا منها فمن آذاها فقد آذانی و من آذانی فقد آذی الله و من آذاهـا بـعد موتي کان کمن آذاها في حياتي و من آذاها في حياتي کان کمن آذها بعد موتي، قال: فقال عليٌّ؛ بلي يارسولاالله، قال: فما دعـاك إلى ما صنعت؟ فقال علي ٢٠ والذي بعثك بالحق نبيّاً ما كان منّى ممّا بلغها شيء ولا حدَّثت بها نفسي، فقال النبي تلكُّ: صدَّقت، و صدَّقت ففرحت فاطمةﷺ بذلك و تبسّمت حتىٰ رئى ثغرها، فقال أحدهما لصاحبه: إنَّه لعجب لحينه ما دعاه إلى ما دعانا هذه الساعة قال: ثم أخذ النبي ﷺ بيد عليّ فشبك أصابعه بأصابعه فحمل النبيّ ﷺ الحسن و حمل الحسين عليّ و حملت فاطمة أمّ كلثوم و أدخــلهم النبيّ بيتهم و وضع عليهم قطيفة واستودعهم الله تم خرج و صلَّىٰ بقيّة الليل.

دو رکعت نماز میخواند، از خدا میخواست که اندوه فاطمه را برطرف کند، چون وقتی از پیش او بیرون آمد او بسیار ناراحت بود.

₹÷

زیرا پیامبر علی فاطمه را دید که خواب به چشمش نمی رود و آرام و قرار ندارد، به او گفت: دخترم برخیز و او برخاست و پیامبر حسن را برداشت و فاطمه حسین را برداشت و دست ام کلثوم را گرفت تا اینکه نزد علی طلی کر سیدند، پیامبر پای خود را روی پای علی گذاشت و او را بیدار کرده و گفت: برخیز ای ابوتراب که دل آرامی را بی قرار ساخته ای. ابوبکر را از خانه اش و عمر را از مجلسش و نیز طلحه را صدا بزن، علی (ع) بیرون رفت و آنها را از منزل هایشان صدا زد و همگی نزد رسول خدانی گرد آمدند. پیامبر تیکو گفت: ای علی ای نمی دانی که فاطمه پاره تن من نخدانی گرد آمدند. پیامبر تیکو گفت: ای علی ای نمی دانی که فاطمه پاره تن من کند خدا را اذیت کرده و هرکس او را اذیت کند مرا اذیت کرده و هرکس مرا اذیت حال حیات من اذیت کرده است و هرکس او را پس از مرگ من اذیت کند مانند این است که در است که او را پس از مرگ من او را در حال حیات من اذیت کند مانند این است که در این است که او را پس از مرگ من از یا در حال حیات من اذیت کند مانند این است که در این است که او را پس از مرگ من او را در حال حیات من اذیت کند مانند این است که در این است که او را پس از مرگ من اذیت کرده است.

میگوید: علی علی کی کفت: آری، ای پیامبر خدا. پیامبر گفت: پس چه جیزی باعث شد که آن کار را کردی؟ علی گفت: سوگند به کسی که تو را به حقّ به پیامبری برگزید آنچه به او رسیده، هرگز از من واقع تشده است و حتی فکر آن را هم به خود راه ندادهام. پیامبر تکریک فرمود: راست گفتی، راست گفتی. پس فاطمه تلگ خوشحال شد و تبسّمی کرد، به طوری که دندانهایش دیده شد. پس یکی از آن دو نفر به رفیقش گفت: جای تعجّب است، ما را در این وقت برای چه خواسته بود؟ سپس پیامبر دست علی را گرفت و انگشتانش را به انگشتان او چسبانید و پیامبر حسن را برداشت و علی حسین را و فاطمه ام کلثوم را و پیامبر آنها را به خانهٔ خود آورد و قطیفهای انداخت و آنها را به خدا سپرد و بیرون آمد و بقیه شب را به نماز ایستاد.<sup>(۱)</sup>

۱- قسمت اول این حدیث با این مضمون از احادیث اهل سنت است و آنها این جریان را در بسیاری از کتابهای حدیثی خود حتی در بعضی از صحاح آورده اند، ولی در کتب حدیثی شیعه با جستجوی فراوانی که کردیم در جای دیگری جز این کتاب آن را نیافتیم و حتی خود شیخ صدوق علیه الرحمه این حدیث را در کتابهای حدیثی دیگرش نقل نکرده است. البته این حدیث به نقل از همین کتاب (علل الشرایع) در بحارج ۴۳ ص ۲۰۱ نیز آمده است. علل الشرايع /ج ١ .....٩ علل الشرايع /ج ١

فلمما مرضت فاطمة مرضها الذي ماتت فسيه اتسياها عسائدين و استأذنا عليها فأبت أن تأذن لهما، فلمّا رأىٰ ذلك أبوبكر أعطى الله عهداً أن لا يظله سقف بيت حتىٰ يدخل على فاطمة و يـتراضـاها فبات ليلة في البقيع ما يظله شيء ثم أن عمر أتى عليّاً الله فقال له: إن أبابكر شيخ رقيقالقلب، وقد كان مع رسولالله ﷺ فسىالغار فله صحبة وقد أتيناها غير هذه المرّة مراراً نريد الإذن عليها و هي تأبيٰ أن تأذن لنا حتىٰ ندخل عليها فنتراضىٰ فإن رأيت أن تستأذن لنــا عليها فافعل ، قال: نعم، فدخل عليّ على فاطمة ٢٠ ، فقال: يا بنت رسولالله على الله من هذين الرجلين ما قـد رأيت وقـد تـردّد مراراً كثيرة و رددتهما ولم تأذني لهما وقد سألاني أن أستأذن لهما عليك؟ فقالت: والله لا آذن لهما ولا أكلِّمهما كلمة من رأسي حتى ألقيٰ أبي فأشكوهما إليه بما صنعاه و ارتكباه منّي، فقال عـلَى ﷺ: فإنَّى ضمنت لهما ذلك، قالت، إن كنت قد ضمنت لهما شيئاً فالبيت بيتك والنسكة تتبع الرجال لأأخمالف عمليك بشمىء فأذَنْ لِمن أحببت، فخرج عليَّ الله فأَذَن لهما، فلمّا وقع بصرهما على فاطمة الله سلّما عليها فلم تـرد عـليهما و حـوَّلت وجـهها عـنهما.

باب صد و چهل و نهم ..... ۷۰۰ .... ۷۰۰ ... ۷۰۰ ... ۷۰۰ ... ۷۰۰

+

پس چون فاطمه کلیک مریض شد در آن بیماری که با آن از دنیا رفت، آن دو نفر به عنوان عیادت آمدند و از او اجازه خواستند و او اجازه نداد، وقتی ابوبکر چنین دید، با خدا پیمان بست که زیر هیچ سقفی نرود مگر اینکه نزد فاطمه برود و او را از خود راضی کند. یک شب در بقیع بیتوته کرد و هیچ سقفی بالای سرش نبود.

عمر نزد على للله آمد و به او گفت: ابوبكر پيرمردى نازك دل است و يارغار پيامبر بود و ما به طور مكرّر آمديم و از فاطمه اجازه خواستيم و او مانع از آن شد كه ما نزد وى آييم و رضايت او را جلب كنيم، اگر تو مى توانى براى ما از او اجازه ملاقات بگيرى اين كار را بكن، على لله گفت: آرى. پس نزد فاطمه رفت و گفت: اى دختر پيامبر خدافَيَيَوا تو خود ديدى كه اين دو مرد چه كردند، اينها بارها آمده اند و تو آنها را نپذيرفته اى و به آنها اجازه نداده اى، اكنون از من خواسته اند كه از تو اجازه بگيرم. فاطمه گفت: به خدا سوگند كه به آنها اجازه نمى دهم و با آنها هرگز مىخن نمى گويم تا وقتى كه با پدرم ملاقات كنم و از كارى كه با من كرده اند به او شكايت برم. على لله گفت: من براى اين كار ضامن آنها شده ام. فاطمه گفت: اگر تو ممانت كرده اى، خانه، خانه توست و زنان تابع مردان هستند و من با تو هيچ خسانت كرده اى مانه، خانه توست و زنان تابع مردان هستند و من با تو هيچ مخالفتى نمى كنم، به هركس كه خواستى اجازه بده.

علی للملا بیرون آمد و به آن دو نفر اجازه ورود داد، وفنی چشم آنها به فاطمه افتاد، به او سلام کردند و او جواب سلام نداد و صورت خود را برگردانید و آنها به

تكاميور/علوم سيدكي

ادامه پاورقی از صفحه قبل:
با توجه به شرح حال راویانی که شیخ صدوق این حدیث را ازآنان نقل کرده، این حدیث ضعیف می باشد، چون احمدین محمدین یحیی که این حدیث را نقل کرده، مجهول است (معجم رجال الحدیث آیة الله خوثی ج۲ صرا۲) و از آن گذشته در طریق شیخ صدوق به عمرو بن مقدام، شخصی به نام حکم بن مسکین قرار دارد که صرا۲) و از آن گذشته در طریق شیخ صدوق به عمرو بن مقدام، شخصی به نام حکم بن مسکین قرار دارد که البته نام او در اینامده و او نیز توثیق نشده است. و طریق صدوق به عمرو بن مقدام، شخصی به نام حکم بن مسکین قرار دارد که البته نام او در اینجا نیامده و او نیز توثیق نشده است. و طریق صدوق به عمروبن مقدام، شخصی به نام حکم بن مسکین قرار دارد که البته نام او در اینجا نیامده و او نیز توثیق نشده است. و طریق صدوق به عمروبن مقدام، شخصی به نام حکم بن مسکین قرار دارد که درجال الحدیث ج ۲۴ ص ۸۲) و نام زیاد بن عبدالله که یکی از راویان حدیث است در هیچ کتاب رجالی عنوان نشده است. حدیث است. و اما زیاد بن عبدالله که یکی از راویان حدیث است در هیچ کتاب رجالی عنوان انشده است. حدیثی که مندش چنین باشد، از درجه اعتبار ساقط است. و اما از نظر مضمون نیز این حدیث اعت در میم ریخان رای الحدیث جدیث است در هیچ کتاب رجالی عنوان اعتباری ندور در است. و محموبن مقدی آن را خبری باطل و اعتباری ندور است و مرحوم سید مرتضی آن را خبری باطل و اعتباری ندارد و آن از شأن پیامبر و علی و فاطمه به دور است و مرحوم سید مرتضی آن را خبری باطل و مجمول دانسته و گفته است: کسانی که آن را جعل کردهاند دشمنان علی(ع) و اهل بیت بودهاند، سپس به تفصیل مجمول دانسته و گفته است: کسانی که آن را جمل کردهاند دشمنان علی(ع) و اهل بیت بودهاند، سپس به تفصیل مرد مضمون آن پرداخته است (تنزیه الانبیاه ص ۲۸۸) و نیز سید بحرالعلوم طی اشماری، این جریان را باطل دانسته و جمون آن را مندی است. (مندمهٔ الفوائد الرجالیه ع ۱ ص ۸۸)

| ۶۰۸ | /ج ۱ | لل الشرايع ' | عا |
|-----|------|--------------|----|
|-----|------|--------------|----|

فتحوّلا واستقبلا وجهها حتىٰ فعلت مراراً و قالت: ياعليّ جاف الثوب، و قالت لنسوة حولها: حوّلن وجهي فلمّا حـوّلن وجـهها و حوَّلا إليها، فقال أبوبكر: يا بنت رسولاالله إنَّما أتبيناك أبتغاء مرضاتك و اجتناب سخطك نسألك أن تغفري لنا و تصفحي عمّا كان منَّا إليك، قالت: لا أكلَّمكما من رأسي كلمة واحدة أبدأ حتىٰ ألقــيٰ أبي و أشكوكما إليه و أشكو صنيعكما و فعالكما و ما ارتكبتما منّى قالا: إنَّا جئنا معتذرين مبتغين مرضاتك فاغفري و اصفحي عنَّا ولا تؤاخذينا بما كان منًّا، فالتفتت إلى عليٍّ # و قالت: إنِّي لا أكلِّمهما من رأسي كلمة حتىٰ أسألهما عن شيء سمعاه من رسولاللُّـه فــإن صدّقاني رأيت رأيي قالا: اللهمّ ذلك لها و إنَّا لا نقول إلاَّ حــقاً ولا نشهد إلاَّ صدقاً، فقالت: أنشدكما الله أتذكران أنَّ رسول الله عليه استخرجكما في جوف الليل لشيء كان حدث من أمر عليَّ؟ فقالًا: اللَّهم نعم. فقالت: أنشدكما بِاللَّه هل سمعتما النبيَّ ﷺ يقول: فاطمة بضعة منّى و أنا منها من آداها فقد آذاني و من آذاني فقد أذى الله و من آذاها بعد موتى فكان كمن آذاها في حياتي و من آذاهـا فـي حياتي كان كمن آذاها بعد موتى؟ قـالا: اللُّمهم نـعم. قـالت: الحمدلله، ثم قالت: اللَّهم إنِّي أشهدك فاشهدوا يا من حضرني آنهما قد آذياني في حياتي و عند موتى والله لا أكلّمكما من رأسي كلمة حتىٰ ألقيٰ ربّــي فأشكـوكما بـما صـنعتما بــي و ارتكبتما منّى فدعا أبوبكر بالويل والثبور، و قال: ليت أمّي لم تلدني فقال عمر: عجباً للناس كيف ولُّوك أمورهم و أنت شيخ قد خرفت

باب صد و چهل و نهم ..... ۶۰۹ ..... ۶۰۹

آن طرف که صورت فاطمه بود رفتند. باز فاطمه صورت خود را برگردانید و چندین بار این کار تکرار شد و فاطمه گفت: یاعلی! روی من لباس بکش و به زنائی که اطراف او بودند گفت: صورت مرا برگردانید و چون صورت او را برگردانیدند و آن دو نفر هم به سوی او برگشتند، ابوبکر گفت: ای دختر رسول خدا؛ ما برای جلب رضایت تو و دوری از خشم تو نزد تو آمده ایم، از تو درخواست میکنیم که ما را ببخشی و از چیزی که از جانب ما دربارهٔ تو واقع شده درگذری. فاطمه گفت: من و کارهایی که دربارهٔ من کردید به او شکایت کنم. گفتند: ما آمده ایم و از شما می خواهیم و در طلب خوشنودی تو هستیم، ما را ببخش و از ما در گذر و ما را به می خواهیم و در طلب خوشنودی تو هستیم، ما را ببخش و از ما در گذر و ما را به سبب کارهایی که کرده ایم مؤاخذه مکن. فاطمه به سوی علی(ع) متوجه شد و گفت: من هرگز با آنان سخن نخواهم گفت مگر اینکه از آنها راجع به سخنی که از پیامبر خدا شنیده اند بپرسم، اگر تصدیق کردند آن وقت نظر خودم را اظهار خواهم کرد. گفتند: اشکالی ندارد و ما جز حق نخواهیم گفت و جز به راستی شهادت نخواهیم داد.

فاطمه ظلیک گفت: شما را به خدا سوگند می دهم آیا به یاد دارید که پیامبر خدا در دل شب شما را به سبب کاری که از علی ظلیک صادر شده بود دعوت کرد؟ گفتند: آری. گفت: شما را به خدا سوگند می دهم آیا شما از پیامبر شنیدید که گفت: فاطمه پاره تن من است و من از او هستم، هرکس او را اذیّت کند مرا اذیّت کرده و هرکس مرا اذیّت کند خدا را اذیّت کرده و هرکس او را اذیّت کند مرا اذیّت کند، مانند آن است که مرا در حال حیاتم اذیّت کرده است و هرکس او را در حال حیات من اذیّت کند مانند آن است که مرا پس از مرگم اذیّت کند مرا اذیّت کند، مانند آن است مانند آن است که مرا پس از مرگم اذیّت کرده است؟ گفتند: آری. فاطمه گفت: حضور دارید شما هم گواه باشید که این دو نفر مرا در زندگی و در حال مرگ اذیّت حضور دارید شما هم گواه باشید که این دو نفر مرا در زندگی و در حال مرگ اذیّت کنم و از شما به سبب کارهایی که کرده اید شما نخواهم گفت تا پروردگارم را ملاقات کنم و از شما به سبب کارهایی که کرده اید شکایت کنم. در این هنگام ابوبکر گفت: کنم و از شما به سبب کارهایی که کرده اید مادر مرا نزاییده بود، عمرگذا بوبکر گفت: مردم است که چگونه تو رابه خلافت انتخاب کردند و تو پیر مرد خرفتی هستی که به مردم است که چگونه تو رابه خلافت انتخاب کردند و تو پیر مرد خرفتی هستی که به علل الشرايع / ج ١ ..... ٩ .... ٤١٠ ....

تجزع لغضب امرأة و تفرح برضاها و ما لمن أغضب امرأة و قاما و خرجا.

قال: فلمّا نعيٰ إلى فاطمة نفسها أرسلت إلى أُمَّ أيمن وكانت أوثق نسائها عندها و في نفسها، فقالت لها: يا أُمَّ أيمن إنَّ نفسي نعيت إليَّ فادعى لى عليّاً فدعته لها، فلمّا دخل عليها قالت له: يابن العمّ أريد أن أوصيك بأشياء فاحفظها عليَّ فقال لها: قولي ما أحببت، قالت له: تزوّج فلانة تكون لولدي مربيّة من بعدي مثلى واعمل نعشأ رأيت الملائكة قد صوّرته لي، فقال لها عليّ: أريني كيف صوّرته؟ فأرته ذلك كما وصفت له و كما أمرت به ثم قالت: فإذا أنا قضيت نـحبي فأخرجني من ساعتك أيّ ساعة كانت من ليل أو نهار ولا يحضرن من أعداء الله و أعداء رسوله للصلاة عليَّ أحد. قال عليَّ ﷺ: أفعل، فلمّا قضت نحبها صلَّىٰالله عليها و هم في ذلك في جوف الليل أخذ عليٍّ في جهازها من ساعته كما أوصته فلمًّا فرغ من جهازها أخرج علىالجنازة و أشعل النار في جريد النخل و مشيٰ معالجنازة بالنار حتى صلَّىٰ عليها و دفنها ليلا فلتا أصبح أبـوبكر و عـمر عـاودا عائدين لفاطمة فلقيا رجلاً من قريش فقالاله: من أين أقبلت؟ قال: عزّيت عليّاً بفاطمة. قالا: وقد ماتت؟ قال: نعم، و دفنت في جوف الليل. فجزعا جزعاً شديداً. ثم أقبلا إلى عليَّ ﷺ فلقيا. و قــالا له: واللَّه ما تركت شيئاً من غوايلنا و مساءتنا و ما هذا إلاَّ من شيء في صدرك علينا هل هذا إلاَّكما غسَّلت رسول اللُّه ﷺ دوننا ولم تدخلنا معك وكما علمت ابنك أن يصيح بأبي بكر أن أنزل عن منبر أبي فسقال لهما على الله: أتصدّقاني إن حلفت لكما، قـالا: نـعم،

یاب صد و چهل و نهم ..... ۶۱۱ .... ۶۱۱ ....

سبب خشم یک زن داد و فریاد میکنی و با خو شنودی او شاد می شوی و برای کسی که زنی را خشمناک کرده چیزی نیست. آنها برخاستند و بیرون رفتند.

می گوید: چون فاطمه تلیک آثار مرگ را در خود دید، کسی را نزد ام ایمن فرستاد و او مطمئن ترین زن نزد وی و درنظر وی بود. به او گفت: ای ام ایمن من در حال مرگ هستم، علی را نزد من بخوان، او علی را خواند، پس چون علی وارد شد، فاطمه به او گفت: ای پسر عمو، می خواهم چند چیز را به تو وصیّت کنم، آنها را در حقّ من رعایت کن. علی گفت: آنچه دوست داری بگو. گفت: با فلانی ازدواج کن تا پس از من بچه هایم را مانند خودم تربیت کند و برای من تابوتی بساز به شکلی که فرشتگان بوای من تصویر کردهاند. علی گفت: شکل آن را به من نشان بده، پس فاطمه شکل آن را همان گونه که توصیف کرده یود و به او فرمان داده بود نشان داد، سپس گفت: وقتی من از دنیا رفتم، مرا همان ساعت در هر ساعتی از روز یا شب باشد بیرون کن و کسی از دشمنان خدا و رسول خدا در نماز من شرکت نکند. علی گفت: چنین می کنم.

وقتی فاطمه از دنیا رفت و مردم شب را سپری میکردند، علی همان گونه که فاطمه وصیّت کرده بود، در همان ساعت به تجهیز او پرداخت و چون از تجهیز او فارغ شد جنازه را برروی تابوت بیرون کرد و در یک شاخهٔ درخت خرما آتش روشن کرد و جنازه را با آن حرکت داد تا اینکه به آن نماز خواند و شبانه دفن کرد.

چون صبح شد ابوبکر و عمر مجدّداً به دیدار فاطمه شتافتند و با مردی از قریش ملاقات کردند و به او گفتند: از کجا می آیی؟ گفت: مرگ فاطمه را به علی تسلیت گفتم. گفتند: مگر فاطمه از دنیا رفته؟ گفت: آری، و شبانه هم دفن شده است. آنها به شدّت تاراحت شدند، سپس نزد علی ظیّلاً رفتند و با او ملاقات کردند و گفتند: چیزی را در هلاک نمودن ما و بدی کردن به ما فروگذار نکردی و این کار جز برای آن ناراحتی نبود که در سینهٔ تو نسبت به ما وجود دارد، همان گونه که پیامبر خدا را بدون حضور ما غسل دادی و ما را با خودت همراه نکردی و پسرت را وادار نمودی که به ابوبکر داد بزند که از منبر پدرم پایین بیا.

على المُثْلَا به آنها گفت: آيا براي شما سوگند بخورم باور ميكنيد؟ گفتند: آري.پس

فحلف فأدخلهما على المسجد فقال: إنَّ رسول اللَّه ﷺ لقد أوصاني و تقدّم إليَّ أنَّه لا يطلّع على عورته أحد إلاَّابن عمّه فكنت أغسله والملائكة تقلبه والفضل بن العباس يناولنى الماء و هو مربوط العينين بالخرقة، ولقد أردت أن أنزع القميص فصاح سي صائح من البيت سمعت الصوت ولم أر الصورة: لا تنزع قميص رسول الله ولقد سمعت الصوت يكرّره عليَّ فأدخلت يدي من بين القميص فغسّلته ثمّ قدّم إليَّ الكفن فكّفنته ثم نزعت القميص بعد ما كفّنته.

و أمّا الحسن ابني فقد تعلمان و يعلم أهلالمـدينة أنّــه يــتخطَّىٰ الصفوف حتى يأتي النبيﷺ و هو سـاجد فــيركب ظـهره فـيقوم النبيَّ ﷺ و يده على ظهر الحسين والأخرىٰ على ركبته حــتيٰ يــتمّ الصلاة، قالا: نعم. قد علمنا ذلك، ثم قال: تعلمان و يعلم أهل المدينة أنَّ الحسن كان يسعىٰ إلىالنبيَّ و يركب على رقبته و يدلي الحسن رجليه على صدر النبي ﷺ حتى يرى بريق خملخاليه من أقمصي المسجد والنبي تتجلة يخطب ولايزال على رقبته حتى يفرغ النبي تتجللا من خطبته والحسن على رقبته فلمّا رأىٰ الصبي على منبر أبيه غيره شقّ عليه ذلك واللَّه ما أمرته بذلك ولا فعله عن أمري. و أمَّا فاطمة فهي المرأة التي استأذنت لكما عليها فقد رأيتما ماكان ممنكلامها لكما والله لقد أوصتني أن لا تحضرا جنازتها ولا الصلاة عليها و ماكنت الذي أخالف أمرها و وصّيتها إليَّ فيكما، و قال عمر: دع عنك هذه الهمهمة أنا أمضي إلى المقابر فأنبشها حتىٰ أصلّي عليها: فقال له عليٌّ ﷺ: واللَّه لو ذهـبت تـروم مـن ذلك شـيئاً و علمتأنَّك لا تصل إلى ذلك حــتىٰ يـندر عــنك الذي فــيه عــيناك ياب صد و چهل و نهم ..... ۶۱۳ .... ۶۱۳

سوگند خورد و آنها را به مسجد برد و گفت: همانا پیامبر خدا به من وصیت کرده بودکه هیچ کس جز پسر عمویش بر عورت او آگاه نشود و من غسل می دادم و فرشتگان او را حرکت می دادند و فضل بن عباس آب می ریخت در حالی که دو چشم خود را با پارچهای بسته بود. وقتی من خواستم پیراهن او را بکنم، فریادی از خانه شنیدم که می گفت: پیراهن پیامبر را نکن. و من صدا را می شنیدم ولی کسی را نمی دیدم و این صدا این سخن را تکرار می کرد، پس من دستم را از میان پیراهن وارد کردم و او را غسل دادم و سپس کفنی به من داده شد و من پیامبر را کفن کردم و از زیر آن، پیراهن او را درآوردم.

و امّا فرزندم حسن، شما دو نفر می دانید و اهل مدینه می دانند که او میان صفها می رفت تا به پیامبر می رسید در حالی که او در سجده بود و سوار پشت او می شد و پیامبر از سجده برمی خاست در حالی که دست او بر پشت حسن بود و دست دیگرش برزانوی او بود تا نماز تمام می شد. گفتند: آری این را می دانیم. سپس علی گفت: شما می دانید و اهل مدینه می دانند که حسن به طرف پیامبر می رفت و برگردن او سوار می شد و پاهایش را بر سینه پیامبر می انداخت به گونه ای که برق خلخال هایش از آخر مسجد دیده می شد و پیامبر خطبه می خواند در حالی که او ممچنان برگردن پیامبر بود تا اینکه پیامبر از خطبه فارغ می شد و حسن با او بود. اکنون که این کودک کس دیگری را بر منبر پدرش می بیند، این کار برای او گران می آید و به خدا سوگند که من به او دستور نداده ام و آن کار را به دستور من انجام نداده است.

نداده است. و امّا فاطمه طلط ، او بانویی است که من برای شما از او اجازه ملاقات گرفتم و شما دیدید که او چه سخنی به شما گفت: به خدا سوگند که به من وصیّت کرد که شما دو نفر بر جنازه و نماز او حاضر نشوید و من نمی توانستم با وصیّت او دربارهٔ شما مخالفت کنم.

عمر گفت: این سخنان را رهاکن، من به قبرستان میروم و قبر او را نبش میکنم و بر او نماز میخوانم. علی به او گفت: به خدا سوگند که اگر بـه سـوی آن بـروی، میدانی که به آن دست نخواهی یافت مگر اینکه سرت از تنت جدا شود و من پیش علل الشرايع /ج ١ .....٩ علل الشرايع /ج ١

فإنّي كنت لا أُعاملك إلاَّ بالسيف قبل أن تصل إلى شيء من ذلك، فوقع بين عليّ و عمر كلام حتىٰ تلاحيا واستبا، واجتمع المهاجرون والأنصار فقالوا: واللَّـه مــا نــرضىٰ بــهذا أن يــقال فــي ابــن عــمّ رسولااللُّهﷺ و أخيه و وصيّه و كادت أن تقع فتنة فتفرّقا.

**باب 10**0 العلَّة الَّتي من أجلها رَدَّ النَّبِيَّ ﷺ من كان دفع اليه سورة (برانة) و بعث عليّاً ﷺ مكانه ١ ـ حدَّثنا محمَّدين إيراهيمين إسحاق قال: حدَّثنا أحمدين يحيئين زهير قال: حدَّثنا يوسف بن موسىٰ قال: حدَّثنا مالك بن اسماعيل قمال: حدَّثنا منصورين أبيالأسود قال: حدَّثنا كثير أبواسماعيل، عن جميعين عمير قال: صلّيت في المسجد الجامع فرأيت ابن عمر جالساً فجلست إليه فقلت: حَدِّثْني عن عليٍّ. فقال: بعث رسول الله ﷺ أبابكر ببرائة فلَمّا أتىٰ ذاالحُلَيفة أَتْبَعَهُ عليّاً ﷺ مراحقة تطعة وركرعلوم سيساري فأخذها منهر قال أبوبكر: ياعلي ما لي أُنَزَلَ فيّ شيء؟ قال: لا ولكن رسول اللَّه ﷺ قال: لا يؤدِّي عنَّى إلاَّ أنا أو رجلٌ من أهل بيتى. قال: فرجع إلى رسولاالله تَكْلَمُ فقال: يا رسول الله أُنْزَل في شيء؟ قال: لا, ولكن لا يؤدّي عنّى إلاَّ أنا أو رجل من أهل بيتي. قال: كثير: قلت لجميع، أتشهد على إبْنِ عمر بهذا؟ قال: نعم \_ ثلاثاً.

از آنکه تو به آنجا برسی جز با شمشیر با تو مقابله نخواهم کرد. پس میان علی و عمر سخنانی ردّوبدل شد و با هم ستیز کردند و مهاجرین و انصار جمع شدند و گفتند: به خدا سوگند که ما به این راضی نمی شویم که درباره پسر عمو و برادر و وصح پیامبر خدا چیزی گفته شود. و نزدیک بود فتنهای واقع شود ولی متفرّق شدند.

> **باب صدو پنجاهم** سز برگرداندن نبی اکرم عَلِیُوالد را داده بودند و به جای او حضرت علی علیطَّیْ را فرستادن حدیث (1)

محمّدبن ابراهیم بن اسحاق از احمدبن یحیی بن زهیر از یوسف بن موسی از مالک بن اسماعیل از منصورین ابی الاسود از کثیر ابواسماعیل، از جمیع بن عمیر، وی میگوید: در مسجد جامع نماز میگذاردم، ابن عمر را دیدم که در آنجا نشسته، نزدش رفته و پیش او نشسته و گفتم: حدیثی از علی ظیّلاً برایم نقل کن. ابن عمر گفت: رسول خدافَتَنُولاً ابویکر را مأمور ساخت که سوره برائت را بر مشرکان مکّه برده و بخواند وی وقتی به وادی ذوالحلیفه رسید علی ظیّلاً به او ملحق شد و سوره را از وی گرفت، ابویکر گفت: یا علی آیا درباره من چیزی نازل

شده است؟ حضرت فرمودند: خیر ولی رسول خدانتین فرمودند: تکلیف و رسالت مرا از طرف من کسی اداء نمیکند مگر خود یا مردی از اهل بیت من.

راوی میگوید: ابوبکر به سوی رسول خداغیوله برگشت و عرض کرد: ای رسول خداغیوله آیا درباره من چیزی نازل شده؟

حضرت فرمودند: خیر ولی تکلیف و رسالت مرا از طرف من کسی اداء نمیکند مگر خودم یا مردی از اهل بیت من. کثیر میگوید: به جمیع گفتم: آیا این واقعه را بر ابن عمر شهادت میدهی؟ جمیع گفت: آری، و این کلمه (**آری**) را سه مرتبه تکرار نمود. علل الشرايع / ج ١ ..... ٩ ٢٩ ..... ٩ ٢٩

منه.

فقال أبوبكر: يارسولالله خيف فِيَّ شيء؟

قال: لا إلاَّ أنَّه لا يؤدَّي عنَّي إلاَّ أنا أو عليَّ و كانالَّذي بعث فيه عليﷺ لا يدخل الجنّة إلاَّ نفس مسلمة ولا يحجّ بعد هذا العام مشرك ولا يطوف بالبيت عريان، و من كان بينه و بـين رسولاالله عهد فهو إلى مدّته.

٣ ـ حدثنا محتدين إبراهيمين إسحاق لا قال: حدثنا مـــحتدين جــرير الطُّــبري قــال: حــدّثنا ســليمانين

### ياب صد و پنجاهم..... ۶۱۷ ..... ۶۱۷

## حديث (٢)

محمّدبن على ماجیلویه از عمویش محمّدبن ابی القاسم، از احمدبن محمّدبن خالد، از پدرش، از خلف بن حمّاد اسدى از ابی الحسن عبدى، از سلیمان بن مهران، از حكیمین مقسم، از ابن عبّاس نقل كرده كه وى گفت: رسول خداعَتَیْبَوَلُهُ ابوبكر را با سوره برائت نزد مشركین مكّه فرستاد سپس على للَّلُوُ از دنبالش آمد و به او رسید و سوره را از او گرفت. ابوبكر محضر رسول خداعَتَیْبَوَلُهُ عرض كرد: اى رسول خدا درباره من هراسى پیدا شده؟

حضرت فرمودند: خیر ولی رسالت و تکلیف مرا از طرف من کسی اداء نمی کند مگر خودم یا علی تلکی و تکلیفی را که رسول خداقی از به امیرالمؤمنین تلکی داده و آن حضرت را مأمور ساخت که آن را به کفّار مکّه تبلیغ کند این چند فقره بود: الف: به بهشت داخل نمی شود مگر مسلمان ب: بعد از سال دیگر مشرکان حقّ ندارند برای مراسم حجّ حاضر شوند. ج: افرادی که عریان و برهنه هستند حقّ ندارند طواف بیت کنند. ماه فقط حقّ دارند در مکّه بمانند و ظرف این مدّت خود را به مأمنی برسانند چه آنکه پس از انقضاء مدّت مزبور در هر کجا که بر ایشان دست یافته شود آنها را می کشند<sup>(۱)</sup>.

**حدیث (۳)** محمّدبن ابراهیمبن اسحاق الی میگوید: محمّدبن چریر طبری از سلیمان بن

۱. در تفسیر شریف لاهیجی آمده است: به روایت علی بن ابراهیم وقنی که حضرت رسول تکی فتح مکم نمود هنوز مشوکین را از حج و دخول مسجدالحرام منع نکرده بود و عادت عرب نیز چنین بود لباسی را که با آن طواف خانه خدا می کردند دیگر نمی پوشیدند بلکه آن را تصدّق می کردند لهذا بعضی در وقت حج لباس از مردم به طریق عاریه یا کرایه می گرفتند و بعد از طواف به صاحبش پس می دادند و در آن زمان زئی صاحب شمس و طریق عاریه یا کرایه می گرفتند و بعد از طواف به صاحبش پس می دادند و در آن زمان زئی صاحب شمس در مدم به مدی فریق عاریه یا کرایه می گرفتند و بعد از طواف به صاحبش پس می دادند و در آن زمان زئی صاحب شمس و طریق عاریه یا کرایه می گرفتند و بعد از طواف به صاحبش پس می دادند و در آن زمان زئی صاحب شمس د جمال به طواف بیت الله آمد و به هیچ وجه لباسی نیافت دستی در پیش و دستی در پس گرفت و به طواف پس از رسیدن آیه برائت بعد از غزوه تبوک که در سال نهم از هجرت به وقوع پیوست حضرت رسالت بند آیان نشد ایراله آمد و به هیچ وجه لباسی نیافت دستی در پیش و دستی در پس گرفت و به طواف پس از رسیدن آیه برائت بعد از غزوه تبوک که در سال نهم از هجرت به وقوع پیوست حضرت رسالت به داز این احدی پس از رسیدن آیه برائت به داز غزوه تبوک که در سال نهم از هجرت به وقوع پیوست حضرت رسالت بند از این احدی به مایرالمومنین نظر فرمود که در موسم حج به حجّاج و سکّان مکّه بگو که حکم الهی آناست که بعد از این احدی بر معواف خانه خده نکند و مشرکین داخل مسجدالحرام نشوند و آیه برائت برایشان بخوان تا مشرکینی که بواسطه گذاردن حج به مکّه آمدهاند معلوم شود که حق تعالی ایشان را تا مدت جهار ماه مهلت داده که خود را به ماین را تا مدت جهار ماه مهلت داده که خود را به ماین مدت به مأمنی برسانند و به خانه های خود بازگرداند که بعد از این مدت هرجاکه باشند حکم جزم بر قتل بر این را به ماین مدی به میت مده می می مده می مده به موقوع پیوست به مامن به مامنی برسانند و به خانه مای خود بازگرداند که بعد از این مدت هرماکه باشند حکم جزم بر قتل بر مدن به مامنی برسانند و به خانه مای خود بازگرداند که بعد از این مدت هرو که باشند حره باشند به موقوع پیوسته.

علل الشرايع /ج ١ ..... ٩ ٨ .... ٩ ٩ ...

عبدالجبّار قال: حدّثنا عليبن قادم قال: أخبرنا اسرائيل. عن عبداللُّـهبن شريك. عنالحرثبن مالك قال: خرجت إلى مكّة فلقيت سـعدبن مـالك. فقلت له: هل سمعت لعلي الله منقبة؟

قال: قد شهدتُ له أربعةَ لإِن تكون لي أحداهنّ أحبُّ إليَّ منالدّنيا أَعْمُرُ فيها عُمْرَ نوحٍ إحداها:

إنّ رسولَاللّه ﷺ بعث أبابكر ببراءة إلى مشركي قريش فسار بها يوماً و ليلة، ثم قال لعليﷺ:اَتْبعْ أبابكر فبلّغها ورُدَّ أبابكر فقال: يا رسولِاللّه انَزَلَ فيَّ شيء؟

قَالَ: لا إِلاَّ أَنَّه لا يَبْلُغُ عنَّي إِلاَّ أَنَا أَوْ رَجِل مَنِّي.

٢ حدّتنا أحمدبن محمّدبن إسحاق الدينوري قال: أخبرنا أبوالقاسم عبدالله بن محمّدبن عبدالعزيز قال: حدّتنا أحمدبن منصور قـال: حـدّتنا أبوسلمة قال: حدّتنا حمّادبن سلمة، عن سماك بن حرب، عن أنس بن مالك: أنّ النبي تظلير بعث ببرائة إلى أهل مكّة مع أبي بكر فبعث عليمًا للله وقال: لا يبلّغها إلاً رجل من أهل بيتي. وقد رَوَيْتُ في هذا المعنى أخباراً كثيرة أوردتُ منها في هذا الباب ما يستغنى به عمًا لم أورده.

# **باب 101**

العلّة الّتي من أجلها أمو خالدين الوليد بقتل أميرالمؤمنين للكلّ المي المؤمنين علك عدر الله عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير عمّن ذكره عن أبي عبدالله للله قال: لمّا مَنَعَ أبوبكر فاطمةَ على قَدَكاً و أخرج وكيلها جاء أميرالمؤمنين للله إلىالمسجد وأبوبكر جالس وحولَه المهاجرون والأنصار، فقال: يا أبابكر لِمَ منعتَ فاطمة الله باب صد و پنجاه و یکم..... ۶۱۹

عبدالجبّار از علیبن قادم از اسرائیل از عبداللّهبن شریک، از حرثبن مالک نقل کرده که وی گفت: به مکّه رفتم، سعدبن مالک را ملاقات کردم به او گفتم: آیا برای علی المُنْارِد منفبتی شنیدهای؟

او گفت: شاهد چهار منقبت برای آن حضرت بودهام که اگر یکی از آنها را من داشته باشم از دنیایی که در آن عمر نوح بکنم بهتر است، یکی از آن چهار تا این است که: رسول خداعی قریش برساند، ابوبکر یک روز و یک شب راه طی نموده بود که رسول خداعی علی طنی فرمودند: به دنبال ابوبکر برو و سوره برانت را از او بگیر و خودت آن را به کفار برسان و ابوبکر را برگردان، ابوبکر وقتی محضر رسول خداعی کرد: ای رسول خدا آیا درباره من چیزی نازل شد؟

حضرت فرمودند: خیر ولی دستور و تکلیف راکسی از طرف من نمی تواند تبلیغ کند مگر خودم یا مردی از اهل بیت من.

# حديث (¥)

احمدبن محمّدبن اسحاق دینوری از ابوالقاسم عبدالله بن محمّد بن عبدالعزیز از احمد بن منصور از ابوسلمه از حماد بن سلمه از سمّاک بن حرب از انس بن مالک نقل کرده که وی گفت: نبی اکرم مَنْنَدْ سوره برائت را برای اهل مکه همراه ابوبکر فرستاد و سپس علی طلیلا را به دنبالش گسیل داشت و فرمود: آن را احدی نمی تواند برساند مگر مردی از اهل بیت من. و در این زمینه اخبار بسیاری وارد شده که آنچه در این جا نقل نمودم از آنچه ذکر نکردم کفایت می کند.

# باب صد و پنجاه و یکم

سز مأمور شدن خالدبن وليد براى كشتن اميرالمؤمنين العلي المرالمؤمنين العلي المرالمؤمنين العلي المرام معريف (۱)

پدرم رحمةالله علیه فرمود: علیّبن ابراهیم، از پدرش، از ابن ابیعمیر از کسی که ذکرش نموده، از حضرت ابیعبدالله ظلیلا نقل کرده که آن جناب فرمودند؛ وقتی ابوبکر فساطمه تلیک را از فسدک مسنع تسمود و وکیل آن حضرت را بیرون کرد امیرالمؤمنین تلیک به مسجد آمدند درحالی که ابوبکر نشسته و مهاجرین و انصار گردش بودند، حضرت فرمودند: ای ابابکر برای چه فاطمه تلیکا را از آنچه رسول

هلل الشرايع / ج ١ . . . . . . . . . . . . . . . . . . ۶۳۰.. . . . . . . . . . ما جعله رسولاللَّهﷺ لها و وكيلها فيه مُنْذُ سنين؟ فقال أبوبكر: هذا فِيءٌ للمسلمين فإن أتت بشهود عدول و إلاَّ فلا حقَّ لها فيه، قال: يا أبابكر تحكم فينا بخلاف ما تحكم فيالمسلمين؟ قال: لا. قال: أخبرني لو كان في يد المسلمين شيء فادّعيت أنا فيه ممّن كنت تسأل البيّنة؟ قال: إيَّاك كنت أسأل. قال: فإذا كان في يدي شيء فادّعيٰ فيه المسلمون تسألني فيه البيّنة قال: فسكت أبوبكر، فقال عمر؛ هــذا فـــىء للــمسلمين ولسـنا مـن خـصومتك فــى شــيء، فـقال أميرالمؤمنين ﷺ لأبيبكر: يا أبابكر تقرّ بالقرآن؟ قال: بلي. قال: فأخبرني عن قول الله عزَّوجلَّ: (أنَّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهالالبيت و يطهّركم تطهيراً)(١) أفينا أوفى غيرنا نزلت؟ قال: فيكم. قال: فأخبرني لو أن شاهدين من المسلمين شهدا عملي فاطمة الله بفاحشة ماكُنْتَ صانعاً؟ قال: كُنْتُ أقيم عليها الحَدّ كما أقيم على نساء المسلمين. قال: كنت إذن عندالله من الكافرين. قال: وَلِمَ؟ قسال: لأنَّك كسنتَ تَسرُدٌ شسهادة اللُّه، و تسقبل شسهادة غسيره

۱-سورةالاحزاب، آية (۳۳)

باب صد و پنجاه و یکم 621 خداءً يُعْلِيهُ برايش قرار داده بود منع كرده و وكيلش راكه سالها در أنجا بود بيرون کردی؟ ابوبكر جواب داد: اين ملك فيء و غنيمت بوده و تعلَّق به همه مسلمانان دارد حال اگر شما شهود عادل داريد كه مال فاطمه ظلي است كه هيچ والاً ايشان در اين ملک حقّ ندارد. اميرالمؤمنين للظلم فرمودند: درباره ما به خلاف آنچه درباره مسلمين حكم مىكنى آيا حكم مىنمايى؟ ابوبكر جواب داد: خير. حضرت فرمودند: اگر در دست مسلمین مالی باشد و من ادّعاء کنم آن مال تعلّق به من دارد از چه کسی بیّنه و شاهد می خواهی؟ ابوبكر جواب داد: از شما بيّنه مي خواهم. حضرت فرمودند: حال اگر در دست من مالی باشد و مسلمانان ادّعاء آنرا بنمايند از من بيّنه و شاهد مي خواهي؟ ابوبكر سكوت كرد و جوابي نداشت كه بگويد، عمر گفت: این ملک فئ و غنیمت مسلمانان بوده و ما با شما خصومتی نداریم. اميرالمؤمنين لليُّلْخ به ابي بكر فرمودند: اي ابوبكر به قرآن اقرار داري؟ ابوبكر جواب داد: آري اقرار دارم. حضرت فرمودند: أيا اين آبه شريفه: اتما يريدالله ليذهب عنكم الرّجس اهل البيت و يطهّركم تطهيراً (خَدَا جِنبن مي خواهد كه هر ألودكي را از شما خانواده نبوّت ببرد شما را از هر عیبی پاک و منزّه گرداند) در شأن ما بوده یا در شأن غیر ما نازل شده است؟ ابوبكر جواب داد: در شأن شماست. حضرت فرمودند: اگر دو شاهد از مسلمين شهادت دهند که فاطمه نايگ مرتکب فحشاء شده چه خواهي کرد؟ ابوبکر جواب داد: حدّ بر او جاری میکنم همانطوری که بر دیگر زنان از مسلمين حدّ اقامه خواهم نمود. حضرت فرمودند: در این صورت تو نزد خداوند از کافرین محسوب می شوی. ابوبكر پرسيد: چرا؟ حضرت فرمودند: برای اینکه تو شهادت خدا را رد کرده و شهادت غیرش را

علل الشرايع /ج ١ ...... ٢٢ لأنّ الله عزَّوجلَّ قد شهد لها بالطهارة، فإذا رَدَدْتَ شهادة الله و قبلتَ شهادةُ غيرِه كنتَ عندالله منالكافرين.

قال: فبكىٰ الناس و تفرّقوا و دمدموا، فلمّا رجع أبوبكر إلى منزله بعث إلى عمر فقال: ويـحك يــابن الخـطاب أمــا رأيت عـليّاً و مــا فــعل بــنا واللّٰهلئنقعدمقعداًآخرليفسدنّ هذاالأمرعليناولانتهنّاًبشيء مادام حيّاً.

قال عمر: ماله إلاَّ خالدبن الوليد، فبعثوا إليه فقال له أبوبكر: نـريد أن نحملك على أمر عظيم.

> قال: احملني على ما شئت ولو على قتل علي. قال: فهو قتل على.

قال: فصر بجنبه فإذا أنا سلمت فاضرب عنقه فبعثت أسماء بنت عميس وهي أممحمّدين أبيبكر خادمتها فقالت اذهبي إلى فاطمة فأقرئيها السلام. فإذا دخلت منالباب فقولي:

(إنَّ الملاً يأتمرون بك ليقتلوك فاخرج إنَّي لك منالناصحين)<sup>(١)</sup> فإن فهمتها وإلاَّ فأعيديها مرَّة أَحَرَى فجانت فَحَدخلت و قــالت: إنَّ مــولاتي تقول: يا بنت رسولاالله كيف أنتم، ثم قرأت هذه الآية:

(إنَّ الملأ يأتمرون بك ليقتلوك) الآية فلمَّا أرادت أن تخرج قرأتها

فقال لها اميرالمؤمنين: اِقرأي مولاتك منّي السّلام و قولي لهـا: إنّاللّـه عزَّوجلَّ يحول بينهم و بين ما يريدون إنشاءالله، فوقف خـالدبن الوليـد بجنبه فلمّا أراد أَن يُسَلَّمَ لم يُسَلَّمْ وقال: يا خالد لا تفعل ما أمرتك السلام عليكم و رحمةالله و بركاته فقال أميرالمؤمنين ﷺ: ما هذا الأمر الذي أَمَرَكَ به ثُمّ نهاك قـبل أن يسـلّم باب صد و پنجاه و یکم ..... ۶۲۳

پذیرفتهای زیرا حقّ عزّوجلّ شهادت به طهارت این بانو داده و وقتی تو شهادت خدا را ردّ نموده و شهادت غیرش را بپذیری نزد حقّ تعالی کافر هستی.

امام صادق الملل فرمودند: مردم گریسته و متفرق شده و محزون گشتند، وقتی ابوبکر به منزلش بازگشت شخصی را نزد عمر فرستاد و پیغام داد: وای بر تو ای پسر خطَّاب، دیدی علی با ما چه کرد به خدا سوگند اگر یک جلسه دیگر با ما چنین برخوردی داشته باشد خلافت را از ما میگیرد و تا وقیتی که او حیات دارد آب خوش از گلوی ما پائین نمی رود.

عمر گفت: کسی غیر از خالدین ولید او را نمی تواند کفایت کند، پس دنبال خالد فرستاده او را خواستند، ابوبکر به او گفت: میخواهیم تو را برای امر خطیر و بزرگی مأمور سازیم.

خالد گفت: هر کاری که می خواهی به من واگذار اگرچه کشتن علی باشد. ابوبکر گفت: اتّفاقاً این کار کشتن علی است.

خالدگفت: مرا به طرف او بفرست فرمانبردارم با شمشیر گردنش را خواهم زد. اسماء بنت عمیس که والده ماجده محمّدبن ابی بکر بود خادمه خود را خواست و به او گفت خدمت بانوی دو عالم فاطمه سلام الله علیها می روی سلام محضر مبارکش عرض می کنی و وقتی از درب داخل شدی این آیه را بخوان: ان**الملا** یأتمرونَ بِکَ لیقتلوک، فَاخْرُجْ، اِنَّی لَکَ منالنَّاصحین (رجال درباره تو شور می کنند که به قتلت برسانند بزودی از شهر بگریز و بدانکه من درباره تو نصیحت می کنم) اگر متوجّه شد که هیچ والاً بار دیگر آنرا تکرارکن. خادمه محضر بانوی اسلام سلام الله علیها رسید و عرض کرد: خانم من عرضه

خادمه محضر بانوی اسلام سلامالله علیها رسید و عرض کرد: خانم من عرضه میدارد: ای دختر رسول خدا چطور هستید و سپس آیه را خواند و هـنگامی کـه خواست خارج شود دوباره آیه را خواند.

امیرالمؤمنین اللہ به آن خادمه فرمودند: از من به خانم خود سلام برسان و به او بگو خدای عزّوجلٌ بین ایشان و مقاصدشان مانع می شود ان شاءالله.

باری خالدبن ولید در جنب امیرالمؤمنین الله ایستاد و وقتی خواست آن حضرت را تسلیم کند، حضرت تسلیمش نشد، ابوبکر گفت: ای خالد آنچه را به تو امرکرده بودم انجام مده و سپس به امیرالمؤمنین سلام نمود امیرالمؤمنین الله به خالد فرمود: امری که تو را به آن مأمور ساخت و سپس پیش از تسلیم نمودن تو را از آن نهی کرد چیست؟ علل الشرايع /ج ١ ..... قال: أمرني بضرب عنقك و إنّما أمرني بعدالتسليم. فقال: أَوَكُنْتَ فاعلاً؟ فقال: إي والله لو لم ينهني لَفَعَلْتُ. قال: فقام أميرالمؤمنين ﷺ فأخذ بمجامع ثوب خـالد تُـمَّ ضِرب بـه الحائط و قال لعمر: يابن صهاك والله لولا عهد من رسول اللّـه و كـتاب من الله سبق لعلمتَ أَيَّنا أضعف جُنْداً و أقلّ عدداً.

# باب 152

علة إثبات الألمة صلوات الله عليهم ١ - أبي رحمه الله قال: حدّثنا سعدين عبد الله، عن يعقوبين يزيد، عن صفوانين يحيئ، عن منصورين حازم قال: قسلت لأبي عبد الله ناظرت قَوْمًا فقلت ألَسْتُم تَعْلمون أنَّ رسول الله تَظْلَقُ هـوالحـجّة مـن اللّـه على الخلق فحين ذَهَبَ رسول الله تمن كان الحجّة مِن بعده؟

فقالوا: القرآن.

فنظرت فيالقرآن فإذا هو يخاصم فيه المرجئ والحروري والزنـديق الذي لا يؤمن حتىٰ يغلب الرجل خصمه، فعرفت أنّالقرآن لا يكون حجّة إلاَّ بِقَيَّمٍ، باب صد و پنجاه و دوم ..... مرا امر کردگردن تو را با شمشیر بزنم، البته بعد از آنکه تسلیم شدی. خالدگفت: مرا امر کردگردن تو را با شمشیر بزنم، البته بعد از آنکه تسلیم شدی. حضرت فرمودند: آیا این کار را میکردی؟ نحالدگفت: به خدا سوگند آری، اگر مرا نهی نمیکرد انجام داده بودم. امام صادق طلال فرمودند: امیرالمؤمنین طلال از جا برخاست یقه پیراهن خالد را گرفتند سپس او را به دیوارکوبیده و به عمر فرمودند: ای پسر صهاك به خدا قسم اگر عهد و پیمانم با رسول خدا نبود و از ناحیه حقّ تعالی این حکم (صبر کردن) قبلاً ابلاغ نشده بود آنگاه می دانستی که کدام یک از ما از نظر یاورکمتر و از حیث عدد کمتر هستیم.

# **باب صد و پنجاه و دوّم** سز اثبات ائمه علیهم صلواتالله حدیث (۱)

یدرم رحمةالله علیه فرمود: سعدین عبدالله، از یعقوبین یزید، از صفوانین یحیی، از منصورین حازم نقل کرده که وی گفت: محضر امام صادق الملل عرض کردم: با گروهی مناظره کرده و به ایشان گفتم: آیا نمیدانید که رسول خدانگیزان حجّت خدا بر مردم است، پس هنگامی که آن حضرت از این عالم رحلت فرمود آنها گفتند: قرآن.

در قرآن نگریستم دیدم قرآن به تنهایی مشکلگشا نبوده و این طور نیست که مورد تسالم همه فِرَق و جمله طوائف باشد بلکه مُرْجِئه <sup>(۱)</sup> و حروریة <sup>(۲)</sup> و زنادقه ای <sup>(۳)</sup> که اصلاً ایمان ندارند در آن به مخاصمه و منازعه می پردازند و هر کدام سعی دارند بر خصم خود بدون مراجعه به قرآن و حاکم قرار دادنش، غالب گردد و بدین ترتیب دانستم که قرآن به تنهایی حجّت نبوده بلکه با وجود قَیّم مستند می باشد فلذا آنچه

۲ فرقهای از فرق پانزده گانه خوارج میباشند. ۲ ابوالمعالی محمّدین الحسین العلوی در کتاب بیانالادیان گوید: زنادقه اصحاب زندک باشند و او مردی بود از قارس و وقتی آن را معرّب کردند به جای کاف، قاف نهادند و هر کس بر مذهب او باشد زندیق خوانند.

۱- شهرستانی در ملل و نحل گویند: ارجاه به دو معنا است: الف: تأخیر، ب: اعطاء رجاء و امید، اطلاق اسم مرجئه بر این فرقه به اعتبار معنای اوّل صحیح است زیرا ایشان عمل را از نیّت و عقد قلبی تأخیر می اندازند و امّا به معنای قدم ظاهر است زیرا این گروه معتقدند که معصیت یا ایمان مضرّ نیست همان طوری که با کفر طاعت نافع نمی باشد.

علل الشرايع /ج ١ ..... ٩ ٢٢

فما قال فيه من شيء كان حقًّاً. قلت لهم: فَمَنْ قَيِّمُ القرآن؟ قالوا: قد كان عبداللَّهبن مسعود، و فلان يعلم و فلان. قلت: كُلَّه؟

قالوا: لا.

فلم أجد أحداً يقال: إنّه يعرف ذلك كلّه إلاَّ علي بن أبي طالبﷺ، و إذا كانالشيء بينالقوم، و قال هذا لا أدري، و قال هذا لا أدري، و قال هذا: لا أدري، و قال هذا:

أنا أدري. فَاَشْهَدُ أَنَّ عليَّبن أبي طالب كان قَيِّمَ القرآن، و كانت طاعته مفروضة و كان حجّةً بعد رسولااللهﷺ علىالناس كـلَهم و أنَّـه مـا قـال فيالقرآن فهو حقّ

فقال: رحمك الله، فَقَبَّلتُ رأسَه، و قلت:

إنَّ علي بن أبي طالب لم يذهب حتى ترك حجّة من بعده كما ترك رسول اللَّه تَشَيَّلُ حجّة من بعده، و إنّ الحجّة من بعد علي اللَّه الحسن بن علي الله و أشهد على الحسن بن علي الله أنّه كان الحجّة و أنّ طاعته مفترضة. فقال: رحمك الله، فقبّلت رأسه، و قلت: أشهد على الحسن بن علي أنّه لم يذهب حتىٰ ترك حجّة من بعده كما ترك رسول اللَّه تَبَالُهُ و أبوه صلَّىٰ اللَّه عليهما، و أنّ الحجّة من بعد الحسن الحسين بن علي الله، و كانت طاعته مفترضة، فقال:

رحمك الله، فقبّلت رأسه و قلت: وأشهد علىالحسينبن عليﷺ أنّه لم يذهب حتىٰ ترك حجّة من بـعده، و كـانالحـجّة مـن بـعده عليبن الحسينﷺ و كانت طاعته مفترضة، فـقال: رحـمك اللّـه، باب صد و پنجاه و دوّم ..... ۴۲۷

راکه قیّم در آن بفرماید همان حقّ است. به گروهی که با آنها مناظره کردم گفتم: قیّم قرآن کیست؟ آنهاگفتند: عبداللهبن مسعود و فلانی و فلانی قیّم قرآن بوده و به آن عالم هستند. به آنهاگفتم: ایشان به تمام قرآن آگاه و عالم هستند؟

گفتند: خیر، پس هرچه پیگیری و تفخص کردم کسی را نیافتم که در حقّش بگویند به تمام قرآن آگاه و عالم است مگر علی بن ابی طالب ظلیلا و هرگاه مطلب و موضوع مجهولی از قرآن بین این قوم که میگویند قیّم قرآن هستند مطرح شود و از این بپرسیم بگوید نمی دانم و از آن سؤال نماییم وی نیز بگوید: نمی دانم و از آن دیگری استفسار کنیم او نیز اظهار بی اطّلاعی نماید ولی وقتی از قیّم واقعی قرآن یعنی امیرالمؤمنین ظلیلا آن را جویا شویم و بفرمایند می دانم و آن مجهول را واضح فرماید باید شهادت داد که آن حضرت قیّم قرآن بوده و طاعتش واجب و حجّت بعد از رسول خدانی از بر مردم می باشند و آنچه بفرماید حقّ و صواب است. امام صادق طلیلا فرمودند: خدا رحمت کند.

پس من سر مبارک حضرت را بوسیده و عرض کردم: علی بن ابی طالب طَیَّلَا از دنیا رحلت نفرمود مگر آنکه بعد از خود حجّتی به جای خویش گذارده همان طوری که رسول خداعَیَیواللہ بعد از خود حجّتی به جای خویش نهاد، باری حجّت بعد از علی طَلَیَّلا حسن بن علی طَلِیَّلا می باشد و شهادت می دهم: بر حسن بن علی طَلِیَّلا حجّت بوده و اطاعتش واجب و فرض است. امام صادق طَلیَّلا فرمودند: خدا رحمت کند.

پس من سر مبارک حضرت را بوسیده و عرضه داشتم: شهادت می دهم بر حسن ن علی که از دنیا رحلت نفرمو د مگر آنکه بعد از خود حجّتی به جای خویش گذارد همان طوری که رسول خداقیدوله و پدرش طیلا جانشین برای خود گذاردند و حجّت بعد از حسن، حسین بن علی طلقا است که طاعتش واجب می باشد. امام صادق طلیا فرمودند: خدا رحمتت کند.

پس من سر مبارک حضرت را بوسیده و عرض کردم: شهادت می دهم بر حسین بن علی الکلا که از دنیا رحلت نفرمود مگر آنکه بعد از خود حجّتی به جای خویش نهاد و حجّت بعد از آن حضرت، علی بن الحسین الکلا بوده که طاعتش واجب می باشد. امام صادق الکلا فرمودند: خدا رحمتت کند. علل الشرايع / ج ١ ..... ٢٨

فقبَّلت رأسه و قلت: أشهد على عليبن الحسين أنَّه لم يذهب حتىٰ ترك حجَّة من بعده: و أنَّالحجَّة من بعده محمّدبن علي أبوجعفر، و كانت طاعته مفترضة، فقال:

رحمك الله، قلت: أصلحك الله أعطني رأسك فـقبّلت رأسـه، فـضحك فقلت: أصلحك الله قد علمت أنّ أباك لم يذهب حتىٰ ترك حجّة من بعده، كما ترك أبوه فأشهد بالله إنّك أنت الحجّة من بعده و أنّ طاعتك مفترضة، قال: كف رحمك الله.

> قلت: أعطني رأسك أُقَبَّلهُ فضحك. قال: سلني عمّا شئت فلا انكرك بعداليوم أبداً.

٢ ـ أبي رحمهالله قال: حدّثنا سعدبن عبدالله قال: حدّثنا إبـراهـيمبن هاشم قال: حدّثنا اسماعيلبن مرار قال: حدّثني يونسبن عبدالرّحـمان، عن يونسبن يعقوب قال: كان عند أبيعبدالله الله جماعة مـن أصـحابه فيهم:

حمران بن أعين، و مؤمن الطّاق، و هشام بن سالم، والطّيار، و جسماعة من أصحابه فيهم: هشام بن الحكم و هو شابّ، فقال أبوعبدالله: يــاهشام، قال: لبّيك يابن رسول الله، قال: ألا تخبرني كيف صنعت بعمروبن عبيد، و كيف سألته؟

قال هشام: جعلت فداك يابن رسولالله إنّي أجلّك وأستحييك ولا يعمل لساني بين يديك، فقال أبوعبدالله الله: إذا أمر تكم بشيء فافعلوه.

قال هشام: بلغني ماكان فيه عمروبن عبيد و جلوسه فـي مسجد البصرة و عظم ذلك عليَّ فخرجت إليه و دخلت البصرة يومالجمعة فأتيت مسجد البصرة فإذا أنــا بـحلقة كـبيرة و إذا أنا بعمروبن عبيد و عليه شملة سوداء مـنتزربها مـن صـوف ياب صد و پنجاه و دوّم ..... ۶۲۹ .... ۶۲۹

پس من سر مبارک حضرت را بوسیده و عرض کردم: شهادت می دهم بر علی بن الحسین که از دنیا رحلت نفرمود مگر آنکه بعد از خود حجّتی بهجای خویش گذارد و حجّت بعد از آن حضرت محمّدبن علی ابوجعفر می باشد که طباعتش واجب است.

امام صادق للمُثْلَة فرمودند: خدا رحمتت كند.

محضر مبارکش عرضه داشتم خدا اصلاح حال شما نماید سر مبارک را به من دهید، پس آنرا بوسیدم، حضرت خندیدند من عرض کردم: می دانم پدر شما از دنیا رحلت نکردند مگر آنکه بعد از خود حجّتی به جای خویش نهاده اند همان طوری که پدر بزرگوارش چنین نمود پس شهادت می دهم که شما حجّت بعد از او بوده و طاعتتان واجب است.

حضرت فرمودند: بس است خدا رحمتت کند. عرض کردم: سر میارک را یدهید ببوسم، حضرت خندیده و فرمودند: از آنچه خواهی سؤال کن دیگر بعد از امروز هرگز تو را انکار نخواهم نمود. **هدیت (۲)** 

پدرم رحمةالله علیه فرمود: سعدین عبدالله از ابراهیمین هاشم از اسماعیلین مرار از یونسین عبدالرّحمن از یونسین یعقوب نقل کرده که وی گفت: جمعی از اصحاب امام صادق ظلّیا که در میانشان حمرانین اعین و مؤمن طاق و هشامین سالم و طیّار و گروهی دیگر از اصحاب که در بینشان هشامین حکم به چشم میخورد در عنفوان جوانی بودگرد آن حضرت راگرفته و از آن حضرت بهره علمی می بردند، حضرت فرمودند: ای هشام.

هشام عرض کرد: بلي، اي پسر رسول خدا.

حضرت فرمودند: آیا به من نمیگویی که با عمروین عبید چه کردی و چگونه از او سؤال نمودی؟

هشام عرض کرد: فدایت شوم من شما را تجلیل نموده و از حضرتتان حیا و شرم داشته و در مقابلتان زبانم گویا نیست تا بتوانم شرح ماجرا را بدهم.

امام المَثْلَةُ فرمودند: وقتى تو را به چيزى فرمان دادم أن را به جاي آور.

هشام عرضه داشت: خبر به من رسید که عمروین عبید در مسجد مینشیند و چه سخنان زهراگینی میگوید این معنا بر من گران آمد، پس بهطرف او حرکت کرده و روز جمعه که داخل بصره شدم به طرف مسجد رفته وارد شدم حلقه وسیعی از جمعیّت را دیدم که به دور عمروین عبیدگرد آمده و او در حالی که پارچهای مشکی

۶۳۳ . باب صد و پنجاه و دوّم گفتم: آياگوش داري؟ گفت: آرى. گفتم: با آن چه میکنی؟ گفت: با آن صداها را می شنوم. گفتم: آیا دو دست داری؟ گفت: آرى. گفتم: با آنها چه میکنی؟ گفت: اشیاء را با آنهاگرفته و نرمی و زبری آنها را احساس میکنم. گفتم: آیا دو پا داری؟ گفت: آرى. گفتم: با آنها چه میکنی؟ گفت: با آنها از مکانی به مکان دیگر منتقل می شوم گفتم: آيا قلب دارى؟ گفت: آری. گفتم: با آن چه میکنی؟ گفت: آنچه بر این جوارح و اعضاء نامبرده وارد شده و عرضه شود با آن آنها را تمييز و تشخيص مي دهم يعنى با قلب تشخيص مي دهم اين امر وارد شده و عرضه گردیده را باید با چشم دید یا باگوش مثلاً شنید. گفتم: آيا با وجود اين جوارخ از قلب بي نياز هستيم يا نه؟ گفت: خير. گفتم: چگونه بینیاز نیستیم درحالی که این اعضاء و جوارح سالم و صحیح هستند؟ گفت: پسرم جوارح وقتی شککنند در چیزی که بوییده یا دیده و یا چشیده و یا شنیده آنرا به قلب ارجاع داده و یقین پیدا شده و شک باطل میگردد. گفتم: پس خداوند متعال قلب را برای شک جوارح و اعضاء تعبیه فرموده؟ گفت: آرى. گفتم: پس چارهای از وجود قلب نداریم والاً جوارح نمی توانند به یقین برسند؟ گفت: آری همین طور است. به او گفتم: ای ایامروان خداوند متعال اعضاء و جوارح تو را بـهحال خود

علل الشرايع / ج ١ ..... ۶۳۴.... حتىٰ جعل لها إماماً يصحّح لها الصحيح، و تتيقّن به ما شككت فيه و يترك هذا الخلق كلُّهم في حير تهم و شكُّهم و اختلافهم لا يقيم لهم إماماً يردُّون إليه شكُّهم و حيرتهم و يقيم لك إماماً لجوارحك تردَّ إليه حيرتك و شكَّك. قال: فسكت، ولم يقل لي شيئاً، قال: ثم التفت إليَّ فقال: أنت هشام؟ فقلت: لا. فقال لي: بالله ألست هو؟ فقلت: لا. فقال: أمن جلسائه؟ قلت: لا. قال: فمن أين أنت؟ قلت: من أهل الكوفة. قال: فإذاً أنت هو. قال: ثم ضَمّني إليه وأقعدني في مجلسه وزال عن مجلسه و ما نطق حتى قمت. فضحك أبوعبداللَّه ﷺ ثم قال: يا هشام من عِلِّمِكِ هَذَا؟ قال: قلت: يابن رسول الله جرى على لساني. قال: يا هشام هذا والله مكتوب في صحف إبراهيم و موسى.

## باب 153

العلّة الّتي من أجلها لا تخلو الأرض من حجّة الله عزَّوجلَّ علىٰ خلقه ١ - أبي رحمه الله قال: حدّثنا سعدين عبدالله عن أحمدين محمّدين عيسى، عن محمّدين سنان، عن نعمان الرّازي، قال: كنت جالساً أنا و يشير الدهّـــان عــند أبــي عبداللُّـــه الله فــقال: لمّــا انــقضت نــبوّة آدم

باب صد و پنجاه و سوّم. . . . . . وانگذارده بلکه برای آنها امامی قرار داده تا افعال صحیح آنها را تصحیح کرده و شک آنها را به یقین مبدّل نماید، چطور می شود تمام این مخلوقات را در حیرت و شک و اختلاف گذارده و برای آنها امام و پیشوایی معیّن نکرده باشد تـا در وقت حیرت و تردید و اختلاف به او مراجعه نموده و او حیرت آنها را برطرف و تردید و شکّشان را به علم و اختلافشان را به انّفاق مبدّل نماید. هشام میگوید: کلام من به اینجا که رسید عمروین عبید ساکت شـد و چـیز دیگری به من نگفت، سپس توجّهی به من نمود و گفت: تو هشام هستی؟ گفتم: خير. گفت: تو را به خدا سوگند می دهم آیا هشام هستی؟ گفتم: خير. گفت: آیا از همنشینان با او هستی؟ گفتم: خير. گفت: پس از اهل کجایی؟ گفتم: از اهل کوفه می باشم. گفت: پس حتماً هشام مي باشي، سپس مرا به خود چسبانيد و در مجلس خويش نشاند و از جایی که نشسته بود و داد سخن می داد کناره گرفت و تا من نشسته بودم سخنى نگفت. امام صادق للكلة خنديدند سپس فرمودند: ای هشام این بیان را چه کسی به تو تعلیم نموده؟ هشام میگوید: عرضه داشتم: ای فرزند رسول خدا بر زبانم این طور جاری شد. حضرت فرمودند: ای هشام به خدا سوگند این تقریر در صحف ابراهیم و موسی ئوشته شده است.

**باب صد و پنجاد و سوّم** س**ز اینکه زمین از حجّت خدا بر خلائق خالی نباید باشد** یدرم رحمةالله علیه فرمود: سعدین عبدالله، از احمدین محمّدین عیسی، از محمّدین سنان، از نـعمان رازی، وی میگوید: من و بشـیر دهّـان خـدمت امـام صادقﷺ نشسته بودیم، حضرت فرمودند: وقتی نبوّت آدمﷺ منقضی شـد و

علل الشرايع / ج ١ ..... ftf ..... وانقطع أكله أوحىٰ الله عزَّوجلَّ إليه أن يا آدم قد انقضت نبوّتك وانـقطع أكلك فانظر إلى ما عندك منالعلم والإيمان و ميراث النبوّة و أثرة العــلم والاسم الأعظم فاجعله فيالعقب من ذرّيّتك عند هـبةاللُّـه فسإنّى لم أدع الأرض بغير عالم يُعرف به طاعتي و ديني و يكون نجاةً لمن أطاعه. ۲ ـ أبي رحمهالله قال: حدَّثنا سعدبن عبدالله، عن محمَّدبن عيسيبن عبيد، عن الحسن بن محبوب، عن هشام بن سالم، عن أبي إسحاق الهمداني قال: حدّثني الثقة من أصحابنا أنَّه سمع أميرالمؤمنين، الله يقول: اللَّهم لا تَخْلُ الأرضَ من حُجَّةٍ لك على خلقك ظاهر أو خاف مغمور؛ لئلًا تبطل حججك و بيّناتك. ٣ \_ أبي رحمهالله قال: حدثنا محمّدبن يحييٰ، عن محمّدبن الحسنبن أبي الخطاب، عن الحسن بن محبوب، عـن يـعقوب السـراج قــال: قـلت لأبى عبدالله للظ: تبقئ الأرض بلا عالم حيٍّ ظـاهر يمفزع إليـه النـاس فـى حـلالهم و حرامهم؟ فقال لي: إذا لا يعبد الله يا أيا يوسف. ۴ \_ أبي رحمهالله قال: حدّثنا سعدبن عبدالله، عن محمّدبن عيسيبن عبيدٍ، عن محمّدين سنان و صفوانين يحييٰ و عبداللُّمين المغيرة و علىبن النِّعمان، كلُّهم عن عبداللَّهبن مسكان. عن أبيبصير، عن أبـيعبداللَّـه ﷺ قال: إِنَّ اللَّه لا يدع الأرض إلاَّ وفيها عالم يعلم الزِّيادة والنَّقصان،

فـإذا زاد المــومنون شــيئاً ردَّهــم، و إذا نــقصوا أكــمله لهــم، فقال:خذوه كاملاً ولولا ذلك لالتبس علىالمــومنين أمـرهم،

خوراکش قطع گردید حقّ عزّوجلّ به او وحی فرمود: ای آدم نبوّت تو منقضی شد و خوراکت منقطع گردید پس بنگر به آنچه نزد تو است یعنی:

به علم و ایمان و میراث نیوّت و برگزیده های از علم و اسم اعظم توجّه نما و آنها را قرار بده برای ذریّه خودت نـزد هـبةالله چـه آنکـه مـن زمـین را از عـالمی کـه بهواسطهاش طاعت و دین من معلوم و شناخته شده و نجات است برای کسانی که اطاعتش را نمایند خالی نمیگذارم.

حديث (٢)

پدرم رحمةالله علیه فرمود: سعدبن عبدالله، از محمّدبن عیسیبن عبید، از حسنبن محبوب، از هشامبن سالم، از ابواسحاق همدانی از شخصی ثقهای از اصحاب، وی میگوید: از امیرالمؤمنین ظلّ شنید که حضرت میفرمودند: بارخدایا زمین را از حجّت خود بر مخلوقاتت خالی مگذار چه ظاهر و آشکار بوده و چه از خوف مخفی باشد، تا بدینوسیله حجّتها و بیّنانت باطل نشوند.

حديث (٣)

پدرم رحمةالله علیه فرمود: محمّدبن یحیی، از محمّدبن الحسنبن ابی الخطاب، از حسنبن محبوب، از یعقوب سرّاج نقل کرده که وی گفت: محضر امام صادق طُیْلًا عرض کردم: آیا زمین باقی می ماند بدون عالم زنده ظاهری که مردم در حلال و حرامشان به او رجوع کنند؟

حضرت فرمودند: ای ابایوسف اگر چنین عالمی روی زمین نباشد خدا عبادت نخواهد شد.

حديث (¥)

پدرم رحمةالله علیه فرمود: سعدبن عبدالله، از محمّدبن عیسیبن عبید، از محمّدبن سنان و صفوانبن یحیی و عبداللهبن مغیره و علیبن نعمان جملگی از عبداللهبن مسکان، از ابوبصیر، از حضرت ابی عبدالله ظلّ نقل کردهاند که آن حضرت فرمودند: خداوند منّان زمین را وانمیگذارد مگر آنکه در آن عالمی قرار می دهد که به زیاده و نقصان واقف و آگاه است، لذا وقتی مؤمنان چیزی اضافه میکنند آنها را بر میگرداند و هنگامی که ناقص گذارند برایشان تکمیل و به آنها می فرماید آنراکامل و تکمیل اخذ نمایید.

سپس امامﷺ فرمودند: و اگر روی زمین چنین حجّتی نباشد امر بر مؤمنین

علل الشرايع /ج ١ ...... ٢٣٨ ولم يفرق بينالحق والباطل. ٥-حدّثنا محمّدين الحسن قال: حدّثنا محمّدين الحسن الصفّار، عـن محمّدين عـيسي، عـن محمّدين الفـضل، عـن أبـي حمزة قـال: قـلت لأبي عبدالله الله:

تبقئ الأرض بغير إمام؟ قال: لو بقيت الأرض بغير إمام لساخت. ۶ ـ حدّثنا الحسين بن أحمد رحمهالله قال: حدّثنا أحـمدبن إدريس،

عن عبداللَّهبن محمّد، عن ابن الخَشّاب، عن جعفرين محمّد، عن كِرام قال: قال أبوعبدالله ﷺ:

لو كانالنَّاس رجلين لكان أحدهما الإمام.

و قال: إِنَّ آخر من يموت الإمام لئلاّ يحتجّ أحدهم علىاللَّه عـزَّوجلَّ تركه بغير حجّةللَّه عليه.

٧ - أبي رحمدالله قال: حدّثنا سعدين عبدالله، عن الحسنين موسى الخشّاب، عن عبدالرحمانين أبي تجران. عن عبدالكريم و غيره، عن أبي عبدالله ظلا إنّ جبرئيل نَزَلَ على محمّد تَثَلَمُ يخبر عن ربّه عزّوجلً فقال له:

يا محمّد لم أترك الأرض إلاَّ وفيها عالم يَغْرِفُ طاعتي وهداي، و يكون نجاة فيما بين قبض النبي إلى خروج النبي الآخر، ولم أكن أترك إبليس يضلّ الناس وليس في الأرض حجّة وداع إليَّ وهاد إلى سبيلي و عارف بأمري، و إنّي قد قضيت لكـلّ قوم هادياً أهدي به السعداء و يكون حجّة عملى الأشـقياء.

مشتبه شده و بین حقّ و باطل فرق گذارده نمی شود.

دديث (۵)

محمّدين الحسن از محمّدين الحسن الصفّار، از محمّدين عيسى، از محمّدين فضل، از ابى حمزه نقل كرده، وى مىگويد: محضر امام صادقﷺ عرضه داشتم: آيا زمين بدون امام باقى مىماند؟ حضرت فرمودند: آگر زمين بدون امام باقى بماند فرو خواهد رفت.

حديث (۶)

حسین بن احمد رحمةالله علیه میگوید: احمد بن ادریس از عبدالله بن محمّد، از ابن خشّاب، از جعفر بن محمّد از کرام<sup>(۱)</sup> نقل کرده که وی گفت: حضرت ابوعبدالله طلط فرمودند: اگر تمام مردم منحصر در دو نفر شوند قطعاً یکی از آن دو امام باید باشد.

و نیز فرمودند: آخرین نفری که از دنیا میرود امام است تا احدی از مردم بر خدا احتجاج و استدلال نکند که او را بدون حجّت گذارده است.

### حديث (٧)

پدرم رحمةالله علیه فرمود: سعدبن عبدالله، از حسنبن موسی الخشّاب، از عبدالرحمنبن ابینجران، ار عبدالکریم و غیرش، از حضرت ابیعبدالله للظّلَّة با آن حضرت فرمودند: جبرئیل بر پیامبرغَلِیَّوَلَهُ نازل شد و از طرف خدای عزّوجلٌ خبر داد و گفت:

ای محمّد: من زمین را وانمی گذارم مگر آن که در روی آن عالمی باشد که به طُرُق طاعت و راههای هدایت من آگاه بوده و در فاصله بین از دنیا رفتن پیامبری تا ظهور و خروج پیامبر دیگر موجب نجات و رهایی مردم باشد و همچنین وانخواهم گذارد ابلبسی که مردم را گمراه کند درحالی که روی زمین حجّنی و دعوتکننده ای به سوی من و راهنما و عارفی به حقّ و شئونات من نباشد (یعنی درحالی که زمین خالی از حجّت باشد هرگز ابلیس را روی زمین نخواهم گذارد بلکه همزمان با بودن ابلیس روی زمین حجّت و امام نیز حتماً می باشد) و مقرّر و مقدّر کرده ام برای هر طائفه ای هادی و راهنمایی که افراد باسعادت را هدایت کرده و حجّت باشد بر

۱.کرامین عبدالکریمین عمروین صالح ختممی: مرحوم ممقانی فرموده وی ثقه است اگر چه نجاشی و شیخ رحمةالله علیهما او را واقفی میدانند.

علل الشرايع /ج ١ .....٩ علل الشرايع /ج ١

٨\_أبي رحمهالله قال: حدثنا سعدبن عبدالله، عن محمّدبن عيسى، عن سعدبن أبي خلف، عن الحسنبن زياد عن أبي عبدالله ﷺ: قال: الأرض لا تكون إلاً وفيها عالم يصلحهم ولا يصلح الناس إلاً ذلك.

٩ ـ حدثنا محمّدين الحسين رحمهالله قال: حدثنا محمّدين الحسسن الصفّار، عن محمّدين عيسى، عن صفوانين يحيىٰ، عـن ابــن مسكــان، عنالحسنين زياد، عن أبيعبداللهﷺ قال: لا يصلح الناس إلاَّ بإمام ولا تصلح الأرض إلاَّ بذلك.

١٥ \_ أبي رحمهالله قال: حدثنا سعدبن عبدالله، عن محمّدبن عيسى، عن محمّدبن سنان، عن أبيعمارةبن الطيّار قال: سمعت أبـ اعبدالله ﷺ: يقول: لو لم يبق في الأرض إلاَّ رجلاٰن لكان أحدهما الحجّة. ٨٠ أ. مدينا الله قال معدنا معدنا معدوم ما الله

١١ ـ أبي رحمهالله قال: حدثنا سعدبن عبدالله، عن محمّدبن عـيسى رفعه إلى أبي حمزة، عن أبي جعفر ﷺ قال:

والله ما ترك الله الأرض منذ قبض الله آدم إلاَّ وفيها إمام يهتدي بــه إلىالله و هو حجّةالله على عباده، ولا تبقىٰ الأرض بغير حجّة للَّــه عــلى عباده.

عباده. ١٢ ـ أبسي رحمة الله قبال: حدّثنا عبدالله بن جعفر الحميري، عن السّندي بن محمّد، عن العلاء بن رزين، عن محمّد بن مسلم عن أبي جعفر الله قال:

لا تبقىٰ الأرض بغير إمام ظاهر أو باطن.

١٣ ـ أبي رحمهالله قال: حـدَّتنا عـبداللَّـهبن جـعفر الحـميرى، عـن إبــراهـيمبن هــاشم، عــن مـحمّدبن حـفص، عــن مـيثمبن أســلم، عـــن ذريــح المــحاربي، عـــن أبــيعبداللَّـهﷺ

| 641 | • | • | • | • | • | ••• | • | • | • | • • | <br>• | • • | ••• | • | ••• | ••• | • | ••• | ••• | • | • | ••• | • | • | • • | ••• | • | • • | ••• | • | • | ••• | • • | • | • | • | • | ••• | • | وّم | <br>و | جا | پئ | و | J | فيعا | •  | ب | ų |
|-----|---|---|---|---|---|-----|---|---|---|-----|-------|-----|-----|---|-----|-----|---|-----|-----|---|---|-----|---|---|-----|-----|---|-----|-----|---|---|-----|-----|---|---|---|---|-----|---|-----|-------|----|----|---|---|------|----|---|---|
|     |   |   |   |   |   |     |   |   |   |     |       |     |     |   |     |     |   |     |     |   |   |     |   |   |     |     |   |     |     |   |   |     |     |   |   |   |   |     |   |     |       |    |    |   |   |      | •1 |   |   |

### حديث (٨)

پدرم رحمةالله علیه فرمود: سعدبن عبدالله، از محمّدبن عیسی، از سعدین ابیخلف، از حسنبن زیاد از حضرت ابیعبدالله الله نقل کرده که آن جناب فرمودند: زمین باقی نخواهد بود مگر آنکه در روی آن عالمی باشد که مردم را اصلاح کند و مردم اصلاح نخواهند شد مگر با چنین فردی. حدیث (۹)

محمّدین حسین رحمةالله علیه میگوید: محمّدین حسن صفّار از محمّدین عسیسی، از صفوانبسن یحیی، از این مسکنان، از حسنین زیاد، از حضرت ابی عبدالله للظّر، حضرت فرمودند: مردم اصلاح نمی شوند مگر با امام للظّر و اساساً زمین اصلاح نمیگردد مگر با امام للظّر .

**حدیث (۱۰)** پدرم رحمةالله علیه فرمود: سعدبن عبدالله، از محمّدبن عیسی، از محمّدبن سینان، از ابیعمارةبن طیّار وی گفت: از حضرت اباعبدالله للیا شنیدم که می فرمودند: اگر باقی نماند روی زمین مگر دو مرد قطعاً یکی از آن دو حجّت خدا خواهد بود.

## حديث (١١)

پدرم رحمةالله علیه فرمود: سعدین عبدالله، از محمّدین عیسی مرفوعاً تا ابی حمزه حدیث را از حضرت ابی جعفرطی نقل کرده که آن جناب فرمودند: به خدا سوگند از زمان رحلت حضرت آدمطی خداوند تعالی زمین را وامگذارد مگر آنکه روی آن امامی قرار داد که به واسطهاش مردم هدایت یافتهاند، او حجّت خدا بر بندگان است و هیچگاه زمین بدون حجّت یافی نخواهد بود. ددیا (۱۲)

پدرم رحمةالله علیه فرمود: عبداللهین جعفر حمیری از سندیین محمّد، از علاءین رزین، از محمّدین مسلم از حضرت ابی جعفرظیلاً نقل کرده که آن حضرت فرمودند: زمین بدون امام ظاهر یا باطن باقی نمی ماند.

هديث (۱۳)

پدرم رحمةالِله عليه فرمود: عبداللهبن جعفر حميري، از ابراهيمبن هـاشم، از محمّدبن حفص، از ميثمبن اسلم، از ذريح المحاربي، از حضرت ابيعبداللهظيَّةِ علل الشرايع /ج ١ .....٩ علل الشرايع /ج ١

قال: سمعته يقول، واللَّه ما ترك الله الأرض منذ قبض آدم إلاَّ وفيها إمامٌ يُهْتَدي به إلىالله عزَّوجلَّ و هو حجّةالله عزَّوجلَّ علىالعباد، من تركه هلك و من لزمه نجا، حقّاً علىالله عزَّوجلَّ.

١٢ - أبي رحمهالله قال: حدّثنا محمّدبن يحييٰ عن عبداللهبن محمّدبن عيسى، عن محمّدبن إبراهيم، عن زيدالشّحّام، عـن داودبـن العـلا، عـن أبيحمزة الثّمالي، قال: ما خلت الدّنيا مُنْدُ خَلَقَ الله السَّمَاوات والأرض من إمامٍ عدلٍ إلى أن تقوم السّاعة حُجّةٍ لله فيها على خلقه.

١٥ - أبي رحمه الله قال: حدّثنا سعدين عبدالله قال: حدّثنا محمّدين الحسينين أبي الخطّاب والهـيثمين أبي مسروق النّهدي، عـن أبـيداود سليمانين سفيان المسترق، عن أحمدين عمر الحلال، عن أبي الحسن الله عليمانين قال: قال: قال: قال: قال: لا تبقىٰ إلاً أن يسخط الله على العباد.

فقال: لا، لا تبقيٰ لو بقيت إذاً لساخت.

١۶ ــحدّثنا محبّدين الحسن رحمهالله قال: حدّثنا سعدين عبدالله، عن محمّدين الحسينين أبي الخطاب و محمّدين عيسىين عبيد، عن محمّدين الفضيل الصّيرفي عن أبي حمزة الثمالي قال: قلت لأبي عبدالله ظلا: تـبقىٰ الأرض بغير إمام؟

قال: لو بقيت بغير إمام لساخت.

١٧ \_ أبي رحمهالله قال: حدثنا سعدين عبدالله، عن أحمدين محمّدين عيسى و عليين اسماعيلين عيسى، عنالعباسين معروف، عن عـليين مهزيار، عن محمّدين القاسم، عن محمّدين الفـضيل، عـن أبـيالحسـن الرضاغة قال:

قلت له: تكون الأرض ولا إمام فيها؟

نقل کرده که حضرت می فرمودند: به خدا قسم از زمانی که جناب آدم طلط از دنیا رحلت کرد خداوند متعال زمین را وامگذارد مگر در آن امامی قرار داد که مردم را به سوی او هدایت کند، او حجّت حقّ عزّوجلّ بر بندگان است، هر کس رهایش نماید هلاک شود و آن کسی که ملازمش گردد نجات یابد.

#### **حدیث (۱**۴)

پدرم رحمةالله علیه فرمود: محمّدبن یحیی، از عبداللهبن محمّدبن عیسی، از محمّدبن ابراهیم، از زید شّحام، از داودین علا، از ابوحمزه شمالی، وی گفت: از زمانی که خداوند متعال آسمانها و زمین را آفرید تا هنگام قیام ساعت و بپاشدن قیامت هرگز زمین از حجت خدا بر خلاتق و امام عادل خالی نبوده و نخواهد بود. حدیث (۱۵)

پدرم رحمة الله عليه فرمود: سعدين عبدالله از محمّدين الحسينين ابى الخطاب و هيثمين ابى مسروق نهدى از ابى داود سليمانين سفيان مسترق، از احمدين عمر الحلال از حضرت ابى الحسن للظلم، راوى مى گويد: محضر مبارك امام للظلم عرضه داشتم: آيا زمين بدون امام باقى مى ماند، از حضرت ابى عبدالله للظلم يراى ما روايت شده كه آن جناب فرمودند: زمين بدون امام باقى نمى ماند مگر آنكه حقّ تعالى بر بندگان غضب نمايد؟

حضرت فرمودند: خیر، زمین باقی نمیماند، اگر بدون امام زمین باقی باشد فرو خواهد رفت.

محمّدبن الحسن رحمةالله عليه از سعدبن عبدالله، از محمّدبن الحسين بن ابیالخطّاب و محمّدبن عيسی بن عبيد، از محمّدبن فضيل صيرفی، از ابوحمزه ثمالی، وی میگويد: محضر مبارک امام صادق للظّلِّ عرض کردم: آيا زمين بدون امام باقی میماند؟

حضرت فرمودند: اگر باقی بماند بدون امام فروخواهد رفت. **حدیث (۱۷)** 

پدرم رحمةالله علیه فرمود: سعدبن عبدالله، از احمدبن محمّدبن عیسی و علیبن اسماعیلبن عیسی، از عبّاسبن معروف از علیبن مهزیار، از محمّدبن الفاسم، از محمّدبن فضبل، از حضرت ابسیالحسن الرّضاطلیّلا ، راوی میگوید: محضر مبارکش عرض کردم: آیا میشود زمین باشد و امامطلیّلا روی آن نباشد؟

علل الشرايع / ج ١ ...... £44 ..... فقال: لا، إذاً لساخت بأهلها. ١٨ \_ أبى رحمه الله قال: حدّثنا سعدبن عبدالله، عن محمّدين الحسين بن أبي الخطَّاب، عن النَّضر بن سويد، عن محمَّد بن الفيضيل، عـن أبى حمزة التَّمالي قال: قلت لأبى عبدالله الله: تبقىٰ الأرض بغير إمام؟ فقال: لا، لو بقيت الأرض بغير إمام لساخت. ١٩ \_ أبى رحمه الله قال: حدّثنا سعدبن عبدالله، عن عبادبن سليمان، عن سعدين سعد الأشعري عن أحمدين عمر، عن أبي الحسن الرّضا ﷺ قال: قلت له: هل تبقىٰ الأرض بغير إمام؟ قال: لا. قلت: فإنَّا نروي عن أبيعبداللُّما لله انَّه قال: لا تبقىٰ الأرض بغير إمام إلاَّ أن يسخط الله على العباد. فقال: لا تبقى إذن لساخت. ٢٥ ـ حدَّثنا جعفرين محمَّدين مسرور قال: حدَّثنا الحسينين عـ امر. عنالمعلَّىٰ بن محمّد الشَّصري، عين الحسين بن علي الوشيا، قيال: قيلت لأبي الحسن الرضا الله: هل تبقى الأرض بغير إمام؟ فقال: لا. فقلت: إنَّا نروى أنَّها لا تبقىٰ إلاَّ أن يسخط الله علىالعباد. فقال: لا تبقىٰ إذن لساخت. ٢١ \_ أبي رحمهالله قيال: حيدٌ ثنا سعدين عبدالله، عين الحسينين عليالدّينوري و محمّدين أحمدين أبي قتاه، عـن أحـمدين هـلال، عـن سعيدبن سليمانين جعفر الجعفري قال: سألت الرضائية: فمقلت: تمخلو الأرض من حجّّة؟ فقال:

باب صد و پنجاه و سؤم...... ۴۴۵ ..... ۶۴۵

حضرت فرمودند: خیر، در این هنگام زمین اهلش را فرومی برد. **حدیث (۱۸)** 

پـدرم رحـمةالله عـليه فـرمود: سعدين عـبدالله، از محمّدين الحسينين ابي الخطّاب، از نضرين سويد، از محمّدين فضيل از ابوحمزه ثمالي، وي ميگويد: محضر مبارک امام صادق طيَّلَةٍ عرضه داشتم: آيا زمين بدون امام باقي ميماند؟ حضرت فرمودند: خير، اگر باقي بماند بدون امام فروخواهد رفت. حديث (۱۹)

بدرم رحمةالله علیه فرمود: سعدبن عبدالله، از عبادبن سلیمان، از سعدبن سعد اشعری، از احمدبن عمر، از حضرت ابیالحسن الرّضاطيَّلاً، وی میگويد: محضر مبارکش عرض کردم: آيا زمين بدون امام باقي ميماند؟ حضرت فرمودند: خير.

عرض کردم: روایت بهما رسیده که امام صادقﷺ فرمودند: زمین بدون امام باقی نخواهد ماند مگر آنکه خداوند بر بندگان غضب کند. اماهﷺ فرمیدنا تندم براقیند مانا حمدن در حذر دوقت که اماه نیسته نمید

امام اللی فرمودند: زمین باقی نمیماند چون در چنین وقتی که امام نیست زمین فرو خواهد رفت

عرض کردم: به ما روایت رسیده که زمین باقی نمی ماند مگر آنکه حقّ تعالی بر بندگان غضب کند.

حضرت قرمود: زمین بدون امام باقی نمیماند چون در وقتی که امام نباشد زمین فرو می رود.

### حديث (٢١)

پدرم رحمةالله علیه فرمود: سعدبن عبدالله، از حسنبن علی دینوری و محمّدبن احمدبن اییقتاة، از احمدبن هلال از سعیدبن سلیمان جعفر جعفری، وی میگوید: از حضرت امام رضاطلیًا پرسیدم: آیا زمین از حجّت خالی میماند؟ امامطیُّ فرمودند: علل الشرايع /ج ١ ..... ٩ ج ٢

لو خلت الأرض طَرْفَةَ عَيْن من حُجَّةٍ لساخت بأهلها. ٢٢ ـ أبي رحمهالله قال: حدّثنا سعدين عبدالله، عن أحمدين محمّدين عيسى و محمّدين الحسينين أبيالخطّاب و محمّدين عيسىين عبيد، عن محمّدين سنان و عليين النعمان، عن عبداللهين مسكان، عن أبييصير، عن أبي عبدالله الله قال:

إنّاللّه عزّوجلَّ لم يدع الأرض إلاَّ وفيها عالم يعلم الزيادة والنـقصان فيالأرض فإذا زاد المؤمنون شيئاً ردَّهم و إذا نقصوا أكـمله لهـم، فـقال: خذوه كاملاً.

و لولا ذلك لالتبس عـلىالمـؤمنين أمـورهم، ولم يـفرقوا بـينالحـق والباطل.

٢٣ ـ أبي رحمهالله قال: حدّثنا سعدين عبدالله، عن يعقوببن يـزيد، عن محمّدين أبيعمير، عن منصورين يونس، عن إسحاقين عـمّار، عـن أبيعبداللهﷺ قال:

سمعته يقول: إنّ الأرض لا تخلو إلاً وفيها عالم، كلّما زاد المؤمنون شيئاً ردَّهم، و إنْ نَقَصوا شَيْئاً تَمْمَهُ لَهُمْ يُرَضِّ

٢٢ ـ حدّثنا أحمدين محمّد رحمهالله، عن أبيه، عن أحمدين محمّدين عيسى و محمّدين عبدالجبّار، عن عبدالله بن محمّد الحجّال، عن ثعلبةين ميمون، عن إسحاقين عمّار، عن أبيعبدالله الله قال: إنّالأرض لا تخلو من أن يكون فيها مَنْ يعلم الزّيادة والنّقصان، فإذا جاء المسلمون بـزيادة طرحها، و إذا جاؤوا بالنّقصان أكمله لهم، فلولا ذلك اختلط على المسلمين أمورهم.

٢٥ ـ أبي رحمهاللَّه قال: حدَّثنا سعدين عـبداللُّـه، عـن أحـمدين مـحمّد، و مـحمّدين

یاب صد و پنجاه و سوّم..... ۶۴۷

اگر زمین از حجت به قدر چشم بهمزدن خالی بماند اهلش را فرومی برد. **ددیت (۲۲)** 

بدرم رحمةالله علیه فرمود: سعدبن عبدالله، از احمدبن محمّدبن عیسی و محمّدبن الحسین بن ابی الخطّاب و محمّدبن عیسی از عبید، از محمّدبن سنان و علی بن نعمان، از عبدالله بن مسکان، از ابوبصیر، از حضرت ابی عبدالله طلیّلاً نقل کرده که حضرت فرمودند: خداوند عزّوجلّ زمین را وانمیگذارد مگر آنکه در روی آن عالمی باشد که به زیاده و نقصان روی زمین آگاه و واقف باشد لذا هرگاه اهل ایمان چیزی را زیاد کردند او ایشان را برگردانده و هر زمان که از چیزی نقص کردند وی آن را برای ایشان کامل سازد پس به ایشان بگوید: آن را کامل اخذ کنید و اگر غیر از این باشد امور مؤمنین برایشان مشتبه شده و نمی توانند بین حقّ و باطل فرق بگذارند.

حدیث (۲۳)

پدرم رحمةالله علیه فرمود: سعدین عبدالله، از یعقوبین یزید، از محمّدین ابیعمیر، از منصورین یونس از اسحاقین عمّار، از حضرت ابیعبداللهطیَّلاً نـقل کرده که آن حضرت فرمودند:

زمین خالی نمی باشد از چیزی مگر آنکه در روی آن عـالمی است کـه هـرگاه مؤمنین چیزی را اضافه کردند او آنها را برگردانده و اگر نـاقص نـمودند چـیزی را برایشان تمام و کامل میگرداند.

حدیث (۲۴) احمدین محمّد رحمةالله علیه از پدرش، از احمدین محمّدین عیسی و محمّدین عبدالجبّار، از عبداللهین محمّد حجّال، از ثعلبةین میمون، از اسحاقین عمّار، از حضرت اییعبدالله للظِّلا ، نقل کرده که آن جناب فرمودند:

زمین هیچگاه از کسی که به زیاده و نقصان واقف و آگاه است خالی نمی باشد لذا هرگاه مسلمانان چیز زیادی آوردند او آن را طرح کرده و هرگاه شیشی را ناقص نمودند وی آنرا برایشان تکمیل می نماید و اگر چنین نمی بود امور مسلمین برایشان مشتبه و مختلط میگشت.

**حدیث (۲۵)** 

پدرم رحمةالله عليه فرمود: سعدبن عبدالله، از احمدين محمّد و محمّدين

علل الشرايع /ج ١ ..... ٢٨ .... ٢٨

عبدالجبّار، عن محمّدين خالد البرقي، عن فضالةين أيّوب، عن شعيب، عن أبي حمزة قال: قال أبوعبداللَّهﷺ: لن تبقىٰ الأرض إلاَّ وفيها مَنْ يعرف الحقَّ، فإذا زاد النّاس فيه، قال: قد زادوا، و إذا نقصوا منه قال:

قد نَقَصُوْا. و إذا جاؤوا به صَدَّقهم، ولو لم يكن كذلك لم يُغرَفِ الحـقُّ منالباطِل.

٢۶ ـ حدّثنا محمّدين الحسـن رحـمداللُّـه قــال: حـدَّثنا الحسـينين الحسنين أبان، عنالحسينين معبد، عنالنّضرين سـويد، عــن يـحينين عمران الحلبي.

عن شعيب الحذاء، عن أبـي حمزة الشـمالي، عـن أبـي جعفر الله قـال: إنَّالأرض لا تبقىٰ إلاَّ و منّا فيها مَنْ يَعْرف الحقّ، فإذا زاد النّاس قال: قد زادوا، و إذا نقصوا منه قال: قد نقصوا، و لولا أنَّ ذلك كذلك لم يُعرف الحق منالباطل.

٢٧ ـ أبي رحمهالله قال: حدّثنا علي ن إبراهيم، عن أبيه، عن يحييٰ بن أبي عمران الهمداني، عن يونس، عن إسحاق بن عمَّار، عن محمّدبن مسلم، عن أبي جعفر علا قال:

إنّاللّه لم يَدَع الأرض إلاَّ وفيها عالم يعلم الزّيادة والنّقصان من دين الله تعالىٰ، فإذا زاد المؤمنون شيئاً ردَّهم و إذا نقصوا أكـمله لهـم، و لولا ذلك لالْتُبِسَ علىالمسلمين أمرهم.

٢٨ ــ حدَّثنا محمّدبن الحسن رحمهاللَّـه قـال: حـدَّثنا الحسـين بـن الحسنبن أبان، عنالحسينبن سعيد، عن عليبن أسباط، عن سليم مولئ طربال، عن إسحاقبن عمَّار قال: سمعت أباعبداللُّملِلِّ يقول: إنَّالأرض لن تــخلو إلاَّ وفــيها عــالم، كــلّما زاد المـوْمنون شـيناً عبدالجبّار، از محمّدبن خالد بوقی، از فضالةبن ايّوب، از شعيب، از ابوحمزه نقل كرده كه وي گفت: حضرت ابوعبدالله ظيّلًا فرمودند:

باقی نمیماند زمین مگر در آن کسی باید باشد که به حقّ آگاه و واقف بوده بهطوری که مردم وقتی در آن چیزی اضافه نمودند او بفرماید:

مردم به حقّ افزودند و هرگاه از آن نقص و کسر نمایند بفرماید مردم ناقص کردند و زمانی که عین حقّ را آوردند ایشان را تصدیق نماید و اگر این چنین نباشد حقّ از باطل ممتاز و مشخّص نمی شود.

حديث (۲۶)

محمّدین حسن رحمةالله علیه از حسینین حسنین ایان، از حسینین معبد، از نضرین سوید از یحییین عمران حلبی از شعیب حذّاء، از ابوحمزه ثمالی از حضرت ابیجعفرطاللہ نقل کردہ کہ آن جناب فرمودند:

زمین باقی نمیماند مگر از ما اهل بیت روی آن کسی باشد که حقّ را واقف و آگاه بوده به طوری که وقتی مردم به آن چیزی افزودند بگوید: مردم به حقّ اضافه کردند و زمانی که از آن چیزی بکاهند بفرماید: مردم از حقّ کاستند و اگر چنین نباشد حقّ از باطل ممتاز و مشخّص نمیگردد.

#### حدیث (۲۷)

پدرم رحمةالله علیه فرمود: علی بن ابراهیم از پدرش از یحیی بن ابی عمران همدانی، از یونس، از اسحاق بن عمّار از محمّد بن مسلم، از حضرت ابی جعفر ظيّا نقل کرده که آن جناب فرمودند: خداوند متعال زمین را وانمی گذارد مگر آنکه در روی آن عالمی قرار می دهد که به زیاده و تقصان در دین خدا واقف و آگاه است به طوری که هرگاه مؤمنین چیزی را به دین بیافزایند آنها را برگردانده و زمانی که از آن شیئی راکم کنند برایشان تکمیل می نماید و اگر چنین نباشد امر مسلمانان مشتبه و مختلط می گردد.

#### حديث (٢٨)

محمّدين الحسن رحمةالله عليه فرمود: حسينين حسنين ايان، از حسينين سعيد، از علىين اسباط، از سليم مولى طربال، از اسحاقين عمّار نقل كرده كه گفت: از حضرت اباعبدالله الله الله مي مي فرمود:

زمین هرگز خالی نیست از عالمی که هرگاه مؤمنین چیزی را اضافه کردند آنها را

عيسى و محمّدين عبدالجبّار، عن عبداللّٰهبن محمّد الحجّال، عن تعلبة بن ميمون، عن إسحاق بن عمَّار قال: قال أبوعبداللّه ﷺ الأرض لا تخلو مِنْ أَنْ يكون فيها مَن يعلم الزّيادة والنّقصان، فـإذا جـاء المسلمون بـزيادة طـرحـها، و إذا جـاؤوا بـالنقصان أكممله لهـم، و لولا ذلك لاخـتلط علىالمسلمين أُمورهم. علىالمسلمين أُمورهم.

٣١ ـ أبي رحمهالله قال: حدَّثنا سعدَبن عبدالله، عن أحمدبن محمّدبن عيسي و محمّدبن عبدالجبّار، عن محمّدبن خالد البرقي، عــن فــضالةبن أيّوب،

عن شعيب الحذّاء، عن أبي حمزة التّمالي قال: قال أبو عبداللّٰه ﷺ لن تبقى الأرض إلاَّ وفيها رجل منّا يَعْرِفُ الحَقّ، فإذا زاد النّاس فيه قال: قد زادوا، و إذا نقصوا قال: قد نقصوا، و إذا جاؤوا به صدّقهم، ولو لم يكن كذلك لم يُعْرَفِ الحَقّ منالباطل. باب صد و پنجاه و سوّم..... ۲۵۱ نمودند برایشان تکمیل نموده و سپس به آنها برگردانده و زمانی که ناقص نمودند برایشان تکمیل نموده و سپس به آنها میگوید: بگیرید آنرا در حالی که کامل است. سپس حضرت فرمودند: و اگر چنین نباشد امور مؤمنین برایشان مشتبه شده و بین حقّ و باطل فرق نمیگذارند

حديث (۲۹)

پدرم رحمةالله علیه فرمود: سعدبن عبدالله، از یـعقوببن یـزید و محمّدین عیسیبن عبید، از محمّدین ابیعمیر، از منصورین یونس، از اسحاقین عـمّار، از حضرت ابیعبداللهﷺ نقل کرده که آن جناب فرمودند: زمین خالی نمیماند مگر در آن عالمی است که هرگاه مؤمنین چیزی را اضافه کردند آنها را برگردانده و اگر ناقص نمودند برایشان تتمیم و تکمیل میکند.

پدرم رحمةالله علیه فرمود: سعدبن عبدالله، از احمدبن محمّدبن عیسی و محمّدبن عبدالجبّار، از عبداللهبن محمّد حجّال از ثعلبةبن میمون، از اسحاقبن عمّار نقل کرده که وی گفت: حضرت ابوعبدالله للچُلا فرمودند:

حديث (۳۰)

زمین خالی نیست از بودن کسی که به زیاده و نقصان آگاه است بر روی آن بهطوری که وقتی مسلمین زیادی را آوردند او آنرا طرح میکند و هنگامی که ناقص نمایند برایشان تکمیل مینماید، سپس حضرت فرمودند: و اگر چنین نباشد امور مسلمین بر آنها مختلط و مشتبه میگردد.

حديث (٣١)

پدرم رحمة الله علیه فرمود: سعدین عبد الله، از احمدین محمدین عیسی و محمدین عبدالجبّار، از محمدین خالد برقی، از فضالةین ایّوب<sup>(۱)</sup>، از شعیب حذّاء، از ابو حمزه ثمالی نقل کرده که وی گفت: حضرت ابو عبدالله طلیّلاً فرمودند: زمین باقی نمی ماند مگر آنکه در روی آن مزدی است از ما اهل بیت که به حقّ عارف می باشد به طوری که هرگاه مردم در آن اضافه کنند گوید: زیاد کردند و هنگامی که از آن بکاهند می فرماید: مردم از حقّ کاستند و وقتی که عین حقّ را بیاورند او آنها را تصدیق می نماید، سپس حضرت فرمودند: و اگر چنین نباشد حقّ از باطل ممتاز و مشخّص نمی گردد.

۰. فضالة بن ايُوب ازدي ثقه است و موجوم علاَّمه در خلاصه فرموده: وي در حديث ثقه و در دبن مستقيم بوده.

علل الشرايع /ج ١ ..... ٤٥٢ ..... ٤٥٢

٣٢ ـ أبي رحمهالله قال: حدّثنا سعدبن عبدالله قال: حدّثنا محمّدبن عيسىبن عبيد، عن عليبن اسماعيل الميثمي، عن ثعلبةبن مـيمون، عـن عبدالأعلى مولى آلسام، عن أبيجعفر ظلام قال سعته يقول: ما ترك الله الأرض بغير عالم ينقص ما زاد النّاس، و يزيد ما نقصوا، و لولا ذلك لاختلط علىالنّاس أُمورُهم.

باب ١٥٣ العلّة الّتي من أجلها سَدّ رسۇل الله عَبَّالَهُ الأبواب كلَّها إلى المسجد، و تَرَكَ باب علي علَّل ١ - حدّثنا محمّدبن أحمد الشّيباني على: حدّثنا محمّدبن أبي عبدالله الكوفي قال: حدّثنا محمّدبن اسماعيل البرمكي قال: حدّثنا عبدالله بن أحمد، عن سليمان بن حفص المروزي، عن عمروبن ثابت، عن سعدبن طريف، عن سعيدبن جبير، عن ابن عباس قال: لمّا سَدّ رسول الله تَنَا الأبواب الشّارعة إلى المسجد إلاً باب علي علاً ضَجَّ أصحابه من ذلك فقالوا: يا رسول الله لِمَ سَدَدْتَ أبوابنا و تركت باب هذا الغلام؟

فقال: إنّالله تبارك و تعالى أمرني بِسَدٌ أبوابكم وَ تَرْكِ باب عليٍّ، فَإِنَّمَا أنا متّبع لما يُوحى إليَّ مِن رَبِّي . إنا متّبع لما يُوحى إليَّ مِن رَبِّي .

 باب صد و پنجاه و چهارم ..... ۶۵۳

### حديث (۳۲)

پدرم رحمةالله علیه فرمود: سعدین عبدالله از محمّدین عیسیین عبید، از علی بن اسماعیل میثمی، از ثعلبة بن میمون از عبدالاعلی مولی آلسام نقل کرده که گفت: از حضرت ابوجعفر للظلا شنیدم که میفرمود: خداوند زمین را بدون عالمی که زیاد کردن مردم راکم و کم کردنشان را زیاد کند وانمیگذارد و اگر چنین نباشد امور مردم بر آنها مشتبه خواهد شد.

#### باب صد وينجاه و چهارم

سز اینکه رسول خداع الم منازل را به مسجد بستند مگر درب منزل علی الیک را حدیث (۱)

محمّدبن احمد شیبانی الله از محمّدبن ابنی عبدالله کوفی، از محمّدبن اسماعیل برمکی، از عبدالله بن احمد، از سلیمان بن حفص مروزی، از عمرو بن ثابت، از سعدبن طریف، از سعیدبن جبیر، از این عبّاس نقل کرده که وی گفت: وقتی رسول خداعَیَی آله تمام درب هایی که به مسجد باز می شد بستند و تنها درب منزل علی طلی الله را باز گذاردند اصحاب از این عمل به ضجّه درآمده و گفتند: یا رسول الله برای چه درب منازل ما را مسدود کردی و درب منزل این جوان را باز گذاردی؟

حضرت فرمودند: خداوند تبارک و تعالیٰ به من فرمان داد درب منازل شما را بسته و درب منزل علی را باز بگذارم و من تابع وجبی هستم که از جانب پرودگارم به من می شود.

#### حديث (۲)

مظفّر بن جعفر بن مظفّر علوی رحمة الله علیه از جعفر بن محمّد بن مسعود، از پدرش، از نصر بن احمد بغدادی از عیسی بن مهران از محول از عبدالرحمن بن الاسود، از محمّد بن عبیدالله بن ابی رافع، از پدر و عمویش، از پدر این دو، از ابی رافع، وی میگوید: رسول خدا تَقَقِیْهُ برای مردم خطبه خوانده و سپس فرمودند: ایهاالناس خداوند عزّوجل به جناب موسی و هارون طلحکا امر فرمود که در مصر برای قومشان خانه هایی بسازند و بعد فرمان داد که در مسجد موسی و هارون جنب بیتوته نکرده و به زنان نزدیک نشوند مگر جناب هارون و فرزندان او و علی طلحکا نسبت به من به منزله هارون نسبت به موسی است لذا جایز نیست برای علل الشرايع /ج ١ .....٩ لأحد أن يقرب النساء في مسجدي ولا يبيت فيه جنب إلاَّ علي و ذرّيته فمن سائه ذلك فهُهُنا، و ضرب بيده نحو الشام.

٣ ـ حدثنا المظفّرين جعفرين المظفّر العلوي رحـمهاللَّـه قـال: حـدثنا جعفرين محمّدين مسعود، عن أبيه: قال: حدثنا نصرين أحـمد البـغدادي، قال: حدثنا محمّدين عبيدين عتبة، قال: حـدثنا اسـماعيلين أبـان، عـن سالمين أبيعمرة، عن معروفين خربوذ، عن أبيالطفيل، عن حـذيفةين أسيّد الغفاري قال: إنّالنبي تَبْلَةً قام خطيباً فقال:

إنَّ رجالاً لا يجدون في أنفسهم أن أسكن عليّاً في المسجد و أخرجهم، واللَّه ما أخرجتهم و أسكنته بل اللَّه أخرجهم و أسكنه، إنّ اللَّه عزَّ وجلَّ أوحىٰ إلى موسى و أخيه أن تبوّؤا لقومكما بعصر ييوتاً واجعلوا بيوتكم قبلة و أقيمواالصلاة، ثم أمر موسى أن لا يسكن مسجده ولا ينكع فيه ولا يدخله جنب إلاَّ هارون و ذرّيته، و أنَّ عليّاً منَّي بمنزلة هارون من موسى و هو أخي دون أهلي ولا يحل لأحد أن ينكح فيه النساء إلاَّ علي و ذرّيته، فمن سائه فهُهُنا و أشار بيده نحو الشام.

باب ١٥٥ العلّة التي من اجلها يجب أن يكون الإمام معروف القبيلة، معروف الجنس، معروف النّسب، معروف البيت والعلّة الّتي من اجلها يجب أن يكون الإمام أعلم الخلق و أسخى الخلق و أشجع الخلق و أعف الخلق أسخى الخلق و أشجع الخلق و أعف الخلق المحدين موسى بن المتوكّل قال: حدّثنا علي بن الحسين السعد آبادي، عن أحمد بن أبي عبدالله البرقي، عن أبيه، عن الحسن بن على بن أبي حمزة، عن أبيه قال: سأل ضرار هشام بن الحكم، عن الدليل على الإمام بعدالنبي ﷺ؟ باب صد و پنجاء و پنجم...... ۶۵۵ ..... ۶۵۵

احدی که در مسجد من نزدیک به زنان شده و نه جنب در آن بیتوته کند مگر علی لللل و فرزندان او پس هر کس از این معنا بدحال شده و بدش آمده است پس آنجا (با دست مبارک بهطرف شام اشاره فرمود) **ددیت (۳)** 

مظفّرین جعفرین مظفّر علوی رحمةالله علیه از جعفرین محمّدین مسعود از پدرش، از نصرین احمد بغدادی از محمّدین عبیدین عتبه از اسماعیلین ایان، از سالمین ابیعمره، از معروفتین خربوذ، از ایوالطفیل از حذیفةین اسید غفاری، وی میگوید: نبیّ اکرم مَنْیَوْلُهُ ایستاده و خطبه خواندند، سپس فرمودند;

مردانی که نفسشان راضی نیست از اینکه من علی را در مسجد ساکن نموده و آنها را اخراج کرده ام بدانند به خدا سوگند من آنها را از مسجد بیرون نکرده و علی را ساکن ننموده ام بلکه خداوند آنها را بیرون نموده و علی ظلی را در مسجد اسکان داده، خداوند عزّوجل به جناب موسی و برادرش هارون وحی فرمود که برای قومشان در مصر خانه هایی بسازند و این خانه ها را قبله قرار داده و نماز بخوانند، سپس به موسی امر فرمود که کسی در مسجدش ساکن نشده و نکاح در آن نکرده و جنب در آن داخل نشود مگر هارون و فرزندان او، و آگاه باشید که علی ظلی نسبت به من به منزله هارون نسبت به موسی است، او برادر من است نه اهل من، جایز نیست احدی در مسجد من نکاح کند مگر علی و ذریه او، حال بدانید هرکسی که از این بدش آمد و این حکم او را بد حال نموده پس آنجا (با دست به طرف شام اشاره فرمود)

#### باب صد و پنجاه و پنجم

سر اینکه واجب است امام از نظر قبیله و جنس و نسب و خاندان معروف و شناخته شده باشد و بیان این جهت که چرا باید امام اعلم خلائق و سخیترین و شجاع ترین و عفیف ترین آنها بوده و از تمام گناهان معصوم و برحذر باشد ددیث (۱)

محمّدین موسیین متوکّل، از علیین حسین سعدآبادی، از احمدین ابی عبداللّه برقی، از پدرش، از حسنین علیین ابی حمزه، از پدرش نقل کرده که گفت: ضرار از هشامین حکم پرسید: دلیل بر امام للیَّلْا بعد از نبی عَلِیْوَالْمَ چیست؟

| ۶۵۶ | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ۱ | ŧ | / | الشرايع | لل | • |
|-----|-----------------------------------------|---|---|---|---------|----|---|
|-----|-----------------------------------------|---|---|---|---------|----|---|

فقال هشام: الدلالة عليه ثمان دلالات، أربعة منها في نـعت نسـبه، و أربعة في نعت نفسه، أمَّاالأربعة الَّتي في نعت نسبه، فــأن يكــون مـعروف القبيلة معروف الجنس معروف النّسب معروف البيت، و ذلك أنَّه إذا لم يكن معروف القبيلة معروف الجنس معروف النّسب معروف البسيت جساز أن يكون في أطراف الأرض و في كلٍّ جنس من النَّاس، فلمَّا لم يَجُزُ أَنْ يكون إِلاَّ هكذا ولم نجد جنساً فيالعالم أشهر من جنس محمَّدٍﷺ و هو جنس العرب الذي منه صاحب الملَّة والدَّعوة الَّذي ينادي باسمه في كلِّ يوم و ليلةٍ خمس مرّات علىالصّوامع والمساجد في جميع الأماكن، أشهد أن لا إَلَه إلاَّ الله و أنَّ محمّداً رسول الله، وَ وَصَلَ دَعُو تُه إلى كُلِّ بِرٍّ و فاجر من عالم و جاهل معروف غير منكر في كلٌّ يوم و ليلة، فلم يجز الآان يكون الدَّليل في أشهر الأجناس، و لمَّا لم يجز أن يكون إلاَّ في هذا الجنس لشهرته لم يجز إلاَّ أن يكون في هذه القبيلة التي منها صاحب الملَّة دون سائر القبائل منالعرب، و لمّا لم يجز إلاَّ أن يكون في هذه القبيلة الّتي منها صاحب الدّعوة لاتّصالها بالملّة لم يجز إلاَّ أن يكون في هذا البيت الَّذي هو بيت النّبيَّ ﷺ

لقــــرب نســــبه مــــنالنــبيَّ ﷺ إشـــارة إليـــه دون غــــيره مـــن أهـــلبيته، تُـــمّ إن لم يكـــن إشـــارة إليـــه باب صد و پنجاه و پنجم..... ۶۵۷

هشام گفت: هشت دلیل بر آن می،اشد، چهارتا در پیرامون توصیف نسب امام ظلیلا بوده و چهارتای دیگر مربوط به توصیف نفس شریفش می،اشد. امّا چهار دلیلی که در پیرامون توصیف نسب امام می،اشد عبارتند از اینکه: باید امام از نظر قبیله و جنس و نسب و خاندان معروف و شناخته شده باشد.

توضیح این گفتار آن است که: اگر لازم نباشد امام الله از نظر قبیله و جنس و نسب و خاندان شناخته شده باشد پس ممکن است از هر قبیله ای که در اطراف و اکناف کره زمین است امام معیّن شود اگر چه قبیله نازل و غیر شناخته شده ای بوده که احتمال هرگونه رذائل خُلقی و خلقی در اهل آن داده شود و نیز باید جائز باشد از هر جنسی، عرب بوده یا عجم، ترک بوده یا دیلم، زنگی بوده یا غیر آن امام تعیین گردد در حالی که واضح و روشن است التزام به این معنا باطل و مردود است، پس وقتی جائز نبود مگر آنکه امام از نظر قبیله و جنس شناخته شده باشد به سراغ جنس معروف می رویم بعد از فحص و گردش هیچ جنسی را در عالم مشهورتر و آن است که حضرتش هم صاحب ملّت بوده و هم دعوت و بدیهی است که هر یک آن است که حضرتش هم صاحب ملّت بوده و هم دعوت و بدیهی است که هر یک از این دو موجب اشتهار و معروفیّت می باشند.

امّا اینکه آن جناب صاحب ملّت است: به خاطر آنکه در هر روز و شب پنج بار نام شریفش در معابد و مساجدی که در جمیع اماکن است برده شده و مؤذّنین با صدای بلند میگویند: اشهد ان لاالهالاًالله و انْ محمّداً رسولالله.

و امّا اینکه آن حضرت صاحب دعوت است؛ دعوت آن جناب به هربر و فاجر، عالم و جاهل رسیده و به حدّی این معنا معروف و مشهور است که احدی توان انکارش را ندارد، پس نتیجه این دلیل آن است که باید امام از اشهر اجناس تعیین شود و چون اشهر اجناس، جنس عرب بوده و در بین این جنس تنها قبیله قریش است که صاحب ملّت بوده نه سایر قبائل عرب لاجرم امام را باید از این قبیله معیّن نمود و چون در بین این قبیله تنها بیت نبیّ اکرم عَلَیْوَلَهُ است که صاحب دعوت می باشد به ناچار باید امام از این بیت تعیین گردد و بدین ترتیب دعوت به ملّت متصل میگردد.

و در بین این خاندان تنها کسی باید امام باشد که علاوه بر قرب نسب به پیامبر اکرم از ناحیه آن حضرت به امامتش اشاره هم شده باشد چه آنکه در غیر این علل الشرايع / ج ١ ..... ٥٨ .... ٤٥٨

اشتركت أهل هذا البيت و ادّعيت فيه فإذا وقعت الدعوة فيه وقع الاختلاف والفساد بينهم ولا يجوز إلاَّ أن يكون مناانبيﷺ إشـارة إلى رجـل مـن أهل بيته دون غيره؛ لئلّا يختلف فيه أهل البـيت انّـه أفـضلهم و أعــلمهم و أصلحهم لذلك الأمر.

و أماالأربعة التي في نعت نفسه فأن يكون أعلم الخلق و أسخىٰ الخلق و أشجع الخلق و أعف الخلق و أعصمهم منالذنوب صغيرها وكبيرها، لم تصبه فترة ولا جاهليّة ولا بدّ من أن يكون في كلّ زمان قائم بهذه الصفة إلى أن تقوم الساعة.

فقال عبداللَّهبن يزيد الأباضي: و كان حاضراً من أين زعمت يا هشام أنَّه لابدً أن يكون أعلم الخلق؟

قال: إن لم يكن عالماً لم يؤمن أن ينقلب شرائعه و أحكامه فيقطع من يجب عليه الحدّ و يحدّ من يجب عليه القطع، و تـصديق ذلك قـول اللّـه عزَّوجلَّ:

(أفمن يهدي إلى الجقّ أحقّ أن يتبع أمَّن لا يهدّي إلاَّ أن يُهدى فما لكم كيف تحكيون)(()

قال: فمن أين زعمتَ أنّه لابدٌ من أن يكون معصوماً من جميع الذنوب؟ قال: إن لم يكن معصوماً لم يؤمن أن يدخل فيما دخل فيه غيره من الذنوب فيحتاج إلى من يقيم عليه الحدّكما يقيمه عسلى غسيره، و إذا دخل في الذنوب لم يسؤمن ان يكستم عملى جساره و حسبيبه و قسريبه و صديقه

۱- صورة يونس، آية (۳۵)

ياب صد و پنجاه و پنجم..... ۶۵۹

صورت سایر افراد این بیت با هم در قرب نسب به نبیّ اکرم مشترک بوده و امکان دارد هر یک ادّعاء امامت نموده و مردم را به خود دعوت کنند و بدین ترتیب اختلاف و فساد بین افراد بیت نبیّ عَلَیْوَلَهُ واقع می شود، درنتیجه باید ملتزم شویم که نبیّ اکرم عَلِیُوَلَهُ لازم است اشاره نمایند به مردی از اهل بیت خویش که افضل و اعلم و اصلح آنها برای امامت باشد.

و امّا چهار دلیلی که مربوط به توصيف نفس شريف امام مي باشد:

امام باید: اعلم (دا**ناتر**) و اسخی (**سخاوتمندتر) و ا**شجّع (**شجاعتر) و عفیف و** معصوم ترین خلائق باشد و از تمام گناهان چه صغیره و چه کبیره اجتناب داشته و اساساً فترت و جاهلیّت کوچکترین اصابتی با ان جناب نداشته باشد.

قابل توجّه آنکه در هر عصر و زمانی لازم است امامی که قائم به این اوصاف بوده وجود داشته باشد تا عالم منقرض شده و قیامت بپاگردد.

عبدالله بن یزید اباضی که حاضر در مجلس بودگفت: ای هشام از کجا دانستی که باید امام اعلم خلائق باشد؟

هشام گفت: اگر عالم به تمام دانستنی ها نبوده و به اصطلاح اعلم نباشد اطمینان و وثوقی به او نبوده لذا احتمال دارد شرایع و احکام دین را جابجا کند مثلاً کسی را که حدّ بر او واجب است حدّ نزده بلکه عضوی از اعضائش را قطع نماید و به عکس کسی راکه قطع عضوش واجب است حدّ بزند و شاهد ما بر این گفتار که باید امام اعلم خلائق باش فرموده حقّ تعالی در قرآن کریم است:

أفمن یهدی الیٰالحق احق ان یتبع امن لا یهدی الا ان یُهدی فما لکم کیف تحکمون (آیا آنکه خلق را به راه حقّ و طریق سعادت هدایت میکند سزاوارتر به پیروی است یا آنکه نمیکند مگر آنکه خود هدایت شود، پس شما مشرکان را چه شده که چنین قضاوت باطل برای بت ها میکنید). عبدالله بن یزید گفت:

از کجا دانستی که باید امام از همه گناهان معصوم و برکنار باشد؟

هشام گفت: اگر معصوم نباشد اطمینانی نیست بلکه احتمال دارد مانند دیگران گناهان را مرتکب شده در نتیجه محتاج شویم بر او اقامه حدّکنیم همان طوری که بر غیرش حدّ جاری می سازیم و وقتی احتمال دادیم مرتکب گناهان می شود هیچ وثوق و اطمینانی به او نیست که از همسایه و دوست و نزدیک و محبوبش کنمان نماید. علل الشرايع / ج ١ ..... ٩ ....

و تصديق ذلك قول الله عزَّوجلَّ:

(إنَّي جاعلك للناس إماماً قال و من ذرّيتي قال لا ينال عـهدي الظالمين)<sup>(1)</sup>، قال له: فمن أين زعمت أنّه لابدّ أن يكون أشجع الخلق؟ قال: لأنّه قيّمهم الّذي يرجعون إليه فيالحرب، فإن هرب فقد باء بغضب مناللّه ولا يجوز أن يبوء الإِمام بغضب مناللّه و ذلك قوله عزَّوجلَّ:

(إذا لقيتم الذين كفروا زحفاً فلا تولّوهم الادبار. و مسن يــولَّمم يومئذ دبره إلاَّ متحرّفاً لقتال أو متحيَّزاً إلى فئة فـقد بــاء بــغضب مناللُّه و مأواه جهنَّم و بئس المصير)<sup>(٢)</sup>

قال: فمن أين زعمت أنَّه لابدٌ أن يكون أسخىٰ الخلق؟

قال: لأنه إن لم يكن سخيّاً لم يصلح للإمامة لحاجة الناس إلى نواله و فضله والقسمة بينهم بالسويّة وليجعل الحق في موضعه لأنّه إذا كان سخياً لم يتق نفسه إلى أخذ شيء من حقوق الناس والمسلمين ولا يـفضل نـصيبه في القسمة على أحد من رعيته، وقد قلنا: إنّه معصوم فإذا لم يكن أشـجع الخلق و أعلم الخلق و أسخى الخلق و أعف الخلق لم يجز أن يكون إماماً.

٢ ـ حدثنا محمّدبن علي ماجيلويه قال: حدثني عليبن إبراهيم، عــن أبيه، عن ابن أبيعمير قال:

ما سمعتُ ولا استفدتُ من هشامبن الحكم في طول صحبتي له شـيئاً أحسن من هذا الكلام في صفة عصمة الإِمام. فإنّي سألته يوماً عنالإِمام أهو معصوم؟

فقال: نعم.

۲ - سورة انفأل آية (۱۵)

۱۔ سورہ بقرہ آبة (۱۲۴)

باب صد و پنجاه و پنجم..... ۶۶۱....

و مدرک ما بر این گفتار و لزوم عصمت در امام فرموده حقّ تعالی در قرآن کریم است:

انّی جاعلك للنّاس اماماً، قال و من ذریّتی، قال: لا ینال عهدی الظالمین (من تو را به پیشوایی خلق برمیگزینم، ابراهیم گفت: این پیشوایی را به فرزندان من نیز عطا می فرمایی، فرمود: عهد من هرگز به مردم ستمكار نخواهد رسید). عبداللّهبن یزید گفت: از كجا دانستی امام باید اشجع خلائق باشد؟

هشام گفت: برای اینکه امام قیّم مردم است که در جنگ و حرب به او مراجعه میکنند، حال اگر در حرب امام نیز مانند دیگران بگریزد بـه غـضب الهـی مـبتلا می شود و ابتلاء به غضب حقّ تعالی در حقّ امام ممکن نیست و دلیل ما بر این گفتار فرموده حقّ تعالی در قرآن شریف می باشد.

اذا لقیتم الَّذین كفروا زحفاً فلا تولُوهم الادبار و من یولُهم یومثذ دبره الاً متحرَّفاً لقتال او متحیّزاً الی فئة باء بغضب منالله و مأواه جهنّم و بشس المصیر (ای اهل ایمان هرگاه با تهاجم و تعرّض كافران در میدان جنگ روبرو شدید مبادا از بیم و هراس آنها پشت به دشمن كرده و از جنگ فراركنید، هركه در روز نبرد به آنها پشت نمود و فرار كرد به طرف غضب و خشم خدا روی آورده و جایگاهش دوزخ كه بدترین منزل است خواهد بود).

عبداللهبن یزید گفت: از کجا دانستی که باید سخی ترین مردمان باشد؟

هشام گفت: اگر سخاوت نداشته باشد برای امامت شایستگی ندارد زیرا مردم به بخشش و فضل او محتاج بوده و طالب هستند عطایا را بین آنها بـهطور مسـاوی تقسیم کند و حقّ را در موردش قرار داده و بجا صرف کند.

و نیز وقتی امام سخی بود از حقوق مردم چیزی برنداشته و در موقع تقسیم غنائم بر مسلمین نصیب خود را افزونتر از سایرین قرار نمی دهد بنابراین کسی که اشجع و اعلم و اسخی و عفیف ترین مردم نیست نمی تواند امام و پیشوا باشد. **حدیث (۲)** 

محمّدبن علی ماجیلویه از علیبن ابراهیم، از پدرش، از ابن ابیعمیر نقل کرده که وی گفت: در طول مدّتی که با هشامین حکم همصحبت بودم کلامی زیباتر و بهتر از این کلام که در صفت عصمت امام ظلّ ایراد نموده نه شنیدم و نه استفاده کردم و شرح این کلام آن است که: روزی از او پرسیدم: آیا امام معصوم است؟ هشام گفت: آری. قلت له: فما صفة العصمة فيه و بأيّ شيء تعرف؟ فقال: إنّ جميع الذّنوب لها أربعة أوجه ولا خامس لها: الحرص والحسد والغضب والشهوة، فهذه منفيّة عنه، لا يجوز أن يكون حريصاً على هذه الدنيا، وهي تحت خاتمه؛ لأنّه خازن المسلمين فـعلئ ماذا يحرص.

ولا يجوز أن يكون حسوداً؛ لأنَّ الإِنسان إِنَّما يحسد من فوقه و ليس فوقه أحد، فكيف يحسد من هو دونه؟

ولا يجوز أن يغضب لشيء من أُمور الدّنـيا إلاَّ أن يكـون غضبه لله عزَّوجلَّ، فإنّ الله فرض عليه إقـامة الحـدود و أن تأخذه فيالله لومة لائم، ولا رأفة في دينه حتّىٰ يقيم حـدود الله.

ولا يجوز له أن يتّبع الشّهوات و يلؤثر الدّنيا عـلىالآخـرة؛ لأنّاللّـه عزَّوجلَّ قد حبّب إليه الآخرة كما حبّب إلينا الدنيا، فهو ينظر إلىالآخرة كما ننظر إلىالدنيا فهل رأيت أحداً ترك وجهاً حسناً لوجه قبيع و طعاماً طيّباً لطعام مرّ و ثوباً ليناً لثوب خشن و نعمة دائمة باقية لدنيا زائلة فانية؟

# باب 106

العلة التي من أجلها صارت الإِمام في ولد الحسين دون الحسن صلواتالله عليهما باب صد و پنجاه و ششم ..... ۶۶۳

به او گفتم: صفت عصمت در امام اللہ چیست و به چه چیز شناخته می شود؟ هشام گفت: تمام گناهان و معاصی از چهار راه پیدا شده که پنجمی ندارند، آن چهار تا عبارتند از: حرص، حسد، غضب و شهوت و واضح و روشن است که این چهار تا از امام اللہ منتفی هستند و توضیح انتفاء این چهار صفت از امام اللہ چنین است:

جائز نیست امام لللل نسبت به دنیا حریص باشد زیرا دنیا و تمام شئونات آن زیر نگین امام است چه آنکه حضرتش خازن مسلمین است و اختیار تمام دنیا بهدست او است از اینرو برای چه حرص بورزد.

و نیز جایز نیست امام للی حسود باشد زیرا انسان نسبت به انسان برتر از خود حسد می ورزد و حال آنکه موجودی بالاتر و برتر از امام للی نیست تا بخواهد به او حسد داشته باشد بلکه تمام انسانها مادون مقام حضرتش می باشند و حسد داشتن نسبت به انسان مادون معقول نیست.

و همچنین جایز نیست امام اللہ برای امری از امور دنیا غضب کند مگر آنکه غضبش برای رضای خدا باشد که در این صورت جایز بلکه ممدوح است نظیر اینکه خداوند و حضرتش اقامه حدود را واجب کرده و آن جناب را مأمور ساخته در راه خدا از سرزنش سرزنشکنندگان ابایی نداشته باشد و در دین خدا رافت و عطوفت را به کار نبرده تا حدود الهی اقامه شوند.

و نیز جایز نیست که امام تابع شهوات بوده و دنیا را بر آخرت اختیار کند زیرا خداوند عزّوجل آخرت را محبوب آن حضرت قرار داده همان طوری که دنیا را محبوب ماگردانیده، پس امام طلیک به آخرت نظر میکند همان طوری که ما به دنیا مینگریم، بنابراین چطور ممکن است امام آخرت را ترک و دنیا را اخذکند و اساساً دیده نشده که کسی صورت زیبا و جمیل را به خاطر روی قبیح رهاکند یا طعام پاکیزه و خوش طعم را به خاطر طعام تلخ و بدطعم ترک نماید یا جامه نرم و لطیف را گذاشته و لباس خشن بپوشد یا نعمت دائم و باقی را فدای دنیای زائل و فانی کند.

باب صد و پنجاه و ششم

سز قرار داده شدن امامت در اولاد حضرت امام حسین نه امام حسنصلواتالله علیهما علل الشرايع /ج ١ .....٩ علل الشرايع /ج ١

١ - أبي رحمه الله قال: حدثنا عبدالله بن جعفر الحميري عن علي بن اسماعيل، عن سعدان، عن بعض رجاله، عن أبي عبدالله ظلم قال:
 لما علقت فاطمة للله بالحسين صلوات الله عليه قال لها رسول الله تظلم:
 يا فاطمة إنّ الله قد وهب لك غلاماً اسمه الحسين تقتله أُمَّتي، قالت: فلا حاجة لي فيه، قال: إنّ الله عزّ وجلَّ قد وعدني فيه أن يجعل الأئمة من ولده،
 قالت:

قد رضيت يا رسول الله. ٢ ـ أبي رحمه الله قال: حدثنا سعدين عبدالله، عن الحسنين موسى الخشاب، عن عليين حسان الواسطي، عن عمّه عبدالرحمٰنين كثير قال: قلت لأبي عبدالله للله (إنّما يريد الله ليـذهب عـنكم الرجس أهـل البـيت و يـطهّركم تطهراً)<sup>(۱)</sup>؟

قال: نزلت في النبي و أمير المؤمنين والحسن والحسين و فاطمة عليهم السلام، فلمّا قبض الله عزَّوجلاً نبيّه كان أمير المومنين، ثـم الحسن، ثم الحسين عليهم السلام، ثم وقع تأويل هذه الآية: (و أولوا الأرحام بعضهم أولى ببعض في كـتاب الله)<sup>(٢)</sup> وكـان علي بن الحسين الله إماماً، ثـم جـرت في الأثـمّة من ولده الأوصياء عليهم السلام فطاعتهم طاعة الله و معصيتهم معصية الله عزَّوجلَّ. ٣ ـ حدثنا أحمد بن الحسن رحمه الله قال: حدثنا أحمد بن يـــحين قــال: حــدثنا بكـربن عــبدالله فال: حدثنا

١- سورة الأحزاب، آية (٣٢)

٢- سورة الأنفال، آية (٧٥)

باب صد و پنجاء و ششم ..... ۶۶۵ ..... ۶۶۵

### حديث (1)

پدرم رحمة الله عليه از عبدالله بن جعفر حميرى، از على بن اسماعيل، از سعدان، از برخى رجالش، از حضرت ابى عبدالله للله تقل كرده كه آن جناب فرمودند: هنگامى كه حضرت فاطمه سلام الله عليها به امام حسين للله باردار شدند رسول خدامَيَوَله به او فرمودند: اى فاطمه خداوند متعال به تو فرزندى عطا مىكند كه اسمش حسين بوده و امّت من او را مىكشند. فاطمه نظر عرض كرد: حاجتى به او ندارم. فاطمه نظر مودند: دمودند: مداوند عرّوجل به من وعده داده كه اتمه و پيشوايان دين را از فرزندان او قرار دهد.

فاطمه سلامالله علیها عرضه داشت: ای رسول خدا راضی شدم. **ددیث (۲)** 

پدرم رحمةالله علیه از سعدین عبدالله، از حسینین موسی خشّاب، از علیین حسان واسطی، از عمویش عبدالرحمنین کثیر نقل کرده که وی گفت: محضر اباعبدالله المُثْلَة عِرضه داشتم: مقصود حداوند از این آیه چیست؟

انما يريد الله ليذهب عنكم الرّجس اهل البيت و يطهركم تـطهيراً (خـداونـد ميخواهد از شما اهل بيت پيامبر الودكي را برده و پاک و پاکيزه گرداند شما را). حضرت فرمودند:

حضرت فرمودند: این آیه در شأن نبری اکـرم تَکْنُولْهُ و امیرالمَوْمَنْین و حسن و حسین و فـاطمه علیهمالسلام نازل شده پس از آنکه خداوند عزّوجلّ نبری مکرّمش را از این دنیا برد امیرالمؤمنین للکُلُه و سپس امام حسن و پس از آن امام حسین للکُلُه را بـهجای آن حضرت قرار داد سپس تأویل این آیه بوقوع پیوستٍ:

و اولوا الارحام بعضهم اولی ببعض فی کتاب الله (درکتاب خدا بعضی از ارحام اولی و سزاوارتر از برخی دیگر قرار داده شدهاند) یعنی حضرت علیبن الحسین ۸ امام بعد از پدر گردید و سپس امامت در فرزندان ایشان (امام سجادلللله) جاری شد، پس اطاعت ایشان اطاعت خدا و نافرمانی آنها نافرمانی خدای عزّوجل است. حدیث (۳)

احمدبن حسن رحمةالله عليه از احمدين يحيى از بكربن عبداللهبن حبيب از

\*\*\* ..... علل الشرايع /ج ١ ..... قال: حدثنا تميمين بهلول قال: حـدثنا عـلىبن حسـان الواسطي. عـن عبدالرحمٰن بن كثير الهاشمي قال: قلت لأبي عبدالله الله: جعلت فداك من أين جاء لولد الحسين الفضل على ولد الحسن و هما يجريان في شَرِّع واحدٍ؟ فقال: لأ أريكُم. تأخذون به، إنَّ جبر ئيلﷺ نَزَل على محمّدٍﷺ و ما وُلِدَ الحسين بعدُ. فقال له: يولد لك غلام تقتله أُمَّتك من بعدك. فقال: يا جبر ثيل لا حاجة لي فيه. فخاطبه ثلاثاً. ثُمّ دعا عليّاً فقال له: إِنَّ جبر بُيل ﷺ يخبرني عن الله عزَّوجلَّ أنَّه يولد لك غلام تقتله أُمَّتك من بعدك. فقال: لا حاجة لي فيه يا رسولاالله، فخاطب عليًّا لمَّة ثلاثاً، ثم قال: إنَّه يكون فيه وفي ولده الإمامة والوراثة والخزانة. فأرسل إلى فاطمة عنا أنَّ الله يبشَّرك بغلام تقتله أُمَّتي من بعدي. فقالت فاطمة: ليس لي حاجة فيه يا أبة، فخاطبها ثلاثاً، ثم أرسل إليها لابد أن يكون فيدالإمامة والوراثة والخزانة. فقالت له: رضيت عنالله عزَّوجلَّ فعلقت وحملت بالحسين فـحملت ستَّة أشهر، ثم وضعته ولم يعش مولود قطٍّ لستَّة أشهر غيرالحسينبن على و عيسىين مريم ﷺ، فكفلته أمَّسلمة، وكان رسولالله يأتيه في كـلَّ يسوم فيضع لسانه في فم الحسين ﷺ فيمصّه حتّىٰ يروي فانبت الله تعالىٰ لحمه من لحم رسولالله ﷺ ولم يرضع من فاطمة ﷺ ولا من غيرها لبناً قـط،

یاب صد و پنجاء و ششم ..... ۶۶۷

تمیمین بهلول، از علیین حسان الواسطی از عبدالرحمنین کثیر هاشمی نـقل کرده که وی گفت: محضر امام صادقطﷺ عرضه داشتم:

فدایت شوم از کجا برای اولاد امام حسین فضیلت و برتری نسبت به فرزندان امام حسن پیدا شد و حال آنکه این دو بزرگوار در یک درجه مساوی با هم بودند؟ امام طلیلة فرمودند: نمی بینم که از من بپذیرید و قانع شوید ولی در عین حال میگویم: هنوز حضرت امام حسین طلیلة متولد نشده بود که جبرئیل به پیامبر اکرم تُنَبَوله نازل شد و عرض کرد: فرزندی برای شما به دنیا خواهد آمد که بعد از شما امتتان او را خواهند کشت.

حضرت فرمودند: ای جبرئیل به این فرزند حاجتی ندارم.

جبرئیل تا سه مرتبه خطاب مذکور را تکرار نمود سپس پیامبر علی ظلیلاً را خواند و به ایشان فرمود: جبرئیل ظلیلاً از جانب خدا به من خبر داده که فرزندی برای شما متولد خواهد شد که امّت او را میکشند.

على الله عرضه داشت: اى رسول خدا نيازى به چنين فرزندى ندارم. پيامبر اكرم تيكيل اولادش امامت و وراثت بوده و او و فرزندانش مالك خزانه (**اَنفال)** خواهند بود. پس حضرت پى فاطمه سلامالله عليها فرستاده و به ايشان فرمودند: خداوند متعال شما را بشارت داده به فرزندى كه بعد از من اُمّتم او را مىكشند.

فاطمه سلام الله عليها عرض كرد: من احتياجي به اين فرزند ندارم.

رسول خدام واله سه مرتبه خطاب مذکور را با ایشان تکرار نموده بعد فرمودند: به ناچار در این فرزند امامت و ورانت از نبونت و مالک شدن خزانه (انفال) خواهد بود.

فاطمه سلام الله عليها غرضه داشت: از خدا راضی شدم پس به حسين حامل شد و شش ماه اين حمل در شكم آن حضرت بود سپس وضع حمل نمود و فرزند شش ماهه به دنيا آمد و هيچ مولودی غير از وجود مبارک امام حسين حضرت عيسی بن مريم شش ماهه متولد نشد که زنده بماند، باری جناب ام سلمه متكفّل آن حضرت شد و رسول خداغيون لا در هر روز به ملاقات آن مولود آمده و زيان مبارک در دهانش می نهاد و آن مولود می مکيد تا سيراب می گرديد و بدين وسيله خداوند متعال گوشت بدن امام حسين طيلاً را از گوشت رسول خداغيون روياند و آن حضرت نه از فاطمه سلام الله عليها و نه از زن شيردهی شير آشاميد و چون علل الشرايع /ج ۱ ...... ۶۶۸ .... فلمّا أنزلاالله تبارك و تعالىٰ فيه:

(و حمله و فصاله ثلاثون شهراً حتىٰ إذا بلغ أشدّه و بلغ أربعين سنة قال ربّ أوزعني أن أشكر نـعمتك التي أنـعمت عـليَّ و عـلىٰ والديَّ و أن أعمل صالحاً ترضاه وأصلح لي في ذرّيتى)<sup>(۱)</sup> فلو قـال: أصلح لي ذرّيتي كانوا كلّهم أئمّة لكن خص هكذا.

٢ - أبي رحمه الله قال: حدثنا سعدين عبدالله، عن أحمد و عبدالله ابني محمّدين عيسى، عن أبيهما، عن عبدالله ين المغيرة، عن عبدالله ين مسكان، عن عبدالرحيم القصير، عن أبي جعفر الله قال: سألته عن قول الله عزَّو جلَّ:

(النبي أولىٰ بالمؤمنين من أنفسهم و أزواجـه أُمّــهاتهم و أولوا الأرحام بعضهم أولىٰ ببعض في كتابالله)<sup>(٢)</sup>

فيمن نزلت؟ قال: نزلت في الأمرة إنّ هذه الآية جرت في الحسين بن علي وفي ولد الحسين من بـعده فـنحن أولىٰ بـالأمر و بـرسول الله ﷺ مـن المـؤمنين والمهاجرين.

فقلت: لولد جعفر فيها نصيب؟

قال: لا.

قـــــال: فـــــعددت عــــليه بـــطون بــــنيعبدالمــطلب

١. سورة الأحقاف، آية (١٥)
٢. سورة الاحزاب، آية (٦)

حقّ تعالى اين آيه شريفه را نازل فرمود:

و حمله و فصاله ثلاثون شهراً حتّى اذا بلغ اشده الخ (و سى ماه تمام مدّت حمل و شيرخوارگى بوده تا هنگامى كه طفل به حدّ رشد برسد و آدمى چهل ساله گردد آنگاه شايسته است كه به درگاه الهى عرض كند خدايا مرا بر نعمتى كه به من و پدر و مادر عطا فرمودى شكر بياموز و به كار شايستهاى كه رضا و خشنودى تو در او است موفق دار و فرزندان مرا صالح نما) حضرت امام حسين ظيَّات از خداى عزّوجل مطابق همين آيه سؤال و درخواست نمود پس حقّ تبارك و تعالى طبق سؤال آن

البته اگر به جای «ا**صلح لی فی ذریّتی**؛ درخواست و سؤال با عبارت «ا**صلح لی** ذریّتی؛ صورت میگرفت تمام ذریّه آن جناب ائمّه و پیشوایان می شدند منتهی چون سؤال به نحوی که در آیه آمده صورت گرفت صرفاً امامت اختصاص به ائمّه اثنی عشر سلامالله علیهم اجمعین پیداکرد.

#### حديث (¥)

پدرم رحمة الله عليه از سعدبن عبدالله، از احمد و عبدالله پسران محمّد بن عيسى، از پدرشان، از عبدالله بن مغيره، از عبدالله بن مسكان، از عبدالرّحيم قصير، از حضرت ابى جعفر طلي نقل كرده، وى مىكويد: از امام طلي راجع به آيه شريفه: النبى اولى بالمؤمنين من انفسهم و ازواجه امّهاتهم و اولوا الارحام بعضهم اولى بيعض فى كتاب الله (پيامبر سزاوارتر به مؤمنان است از خود آنها و زنان پيامبر مادران مؤمنان بوده و خويشاوندان نسبى شخص در حكم ارث بعضى بر برخى در كتاب خدا مقدم قرار داده شدهاند) سؤالى كرده و عرضه داشتم، اين آيه درباره چه كسى نازل شده است؟

حضرت فرمودند: این آیه درباره آمرین و پیشوایان نازل شده، این آیه بر حسینین علی و فرزندان آن حضرت بعد از آن جناب جاری گردیده، ما سزاوارتریم به امر ولایت و امامت و رسول خداعییوله از مؤمنین و مهاجرین و با بودن ما احدی شایسته برای این مقام نیست. عرض کردم: آیا اولاد جعفر در آن نصیبی دارند؟

حضرت فرمودند: خیر. راوی میگوید: یکان، یکان از اولاد بنیعبدالمطلب را مورد سؤال قرار داده و پرسیدم آیا اینها نصیبی دارند؟ علل الشرايع /ج ۱ ..... ۶۷۰ .... کل ذلك يقول:

لا، ونسيت ولد الحسن فدخلت عليه بعد ذلك فقلت: هل لولد الحسن فيها نصيب؟

فقال: لا، يا أباعبدالرحمٰن ما لمحمدي فيها نصيب غيرنا. ٥ ـ أبي رحمهاللَّه قال: حدثنا سعدبن عبداللَّه عن محمّدبن عيسىبن عبيد، عن حمّاد بن عيسى، عن عبدالعليبن أعين قال:

سمعت أباعبدالله الله يقول: إنّ الله عزَّوجلَّ خـصَّ عـليّاً الله بوصيّة رسول الله تَبَلَل و ما يصيبه له، فأقرَّ الحسن والحسين له بـذلك، تـم وصيته للحسن و تسليم الحسين للحسن ذلك حتىٰ أفضىٰ الأمر إلى الحسين لا ينازعه فيه أحد له من السابقة مثل مـا له واسـتحقّها عـلي بن الحسين لقول الله عزَّوجلَّ:

و أولوا الأرحام بعضهم أولى ببعض في كتاب الله)<sup>(١)</sup> فلا تكون بعد على ن الحسين إلاَّ في الأعقاب و أعقاب الأعقاب.

۶ ـ أبي رحمهالله قال: حدثنا عبداللهبن جعفر الحميري، عن إبراهيمبن مهزيار، عن عليبن مهزيار، عــنالحسـينبن سعيد، عن محمّدبن سنان، عن أبيسالم عن سورةبن كـليب، عن أبيبصير، عن أبيجفر ﷺ في قولاالله عزَّوجلَّ: حضرت نسبت به تمام آنها فرمودند: خیر منتهی فراموش کردم از فرزندان امام حسن ظلّ سوال کنم که آیا ایشان نصیبی داشته یا بیبهرهاند پس بار دیگر که بر حضرت داخل شدم پرسیدم: آیا فرزندان امام حسن ظلّ نصیب داشته یا بینصیب میباشند؟

حضرت فرمودند: ایشان نصیب ندارند، سپس فرمودند: ای اباعبدالرّحمن بدان که هیچ یک از اهل بیت محمّد مصطفی ﷺ غیر از ما در این امر نصیب و بهرهای ندارد.

#### حديث (٥)

پدرم رحمةالله علیه از سعدبن عبدالله، از محمّدبن عیسیبن عبید، از حمّادبن عیسی، از عبدالعلیبن اعین، وی میگوید: الاله

از حضرت امام صادق للله شنیدم که می فرمودند: خداوند عزّوجل علی لله ا اختصاص دادند به وصی بودن برای رسول خدا تشکیل و آنچه از آن حضرت به آن جناب رسید مال او می باشد یعنی اموال رسول خدا و ماترک و آثار نبوّت جملگی بعد از پیامبر از آن علی للیه می باشد و حضرت امام حسن و امام حسین للیک نیز به این معنا اقرار نمودند، سپس علی للیه و حضرت امام حسن ندمودند بدون هیچگونه بوده و امام حسین للیه نیز آنها را تسلیم امام حسن نمودند بدون هیچگونه معارضه ای تا وقتی که امر ولایت و امامت منتقل به حضرت سیّدالشهداء للیه گردید در این هنگام تمام اموال و ددائع مذکور منتقل به حضرت اسیّدالشهداء للیه حضرتش در آن به منازعه برنخاست و پس از آن حضرت اموال به حضرت علی بن الحسین للیک منتقل گردید و آن جناب مستحق آنها شدند نه دیگری به دلیل فرموده حق عزّوجل : و اولوا الارحام بعضهم اولی ببعض فی کتاب الله، و پس از علی بن الحسین للیک ودایع نبوّت و امامت صرفاً در اعقاب اعقاب حضرت علی بن سجّاد للیک و دایع نبوت و امامت صرفاً در اعقاب اعقاب حضرت از علی بن سبّاد للیک و دایع نبوت و امامت صرفاً در اعقاب اعقاب حضرت سرتاد للیک و موده درت اله مام می ای ای منده در به دیگری به دلیل فرموده حق عزوجل : و اولوا الارحام بعضهم اولی ببعض فی کتاب الله، و پس از علی بن سبتاد للیک گردید و از آنها به احدی از بنی هاشم و غیر بنی هاشم نرسید. سبتاد طلیک گردش کرد و از آنها به احدی از بنی هاشم و غیر بنی هاشم نرسید.

پدرم رحمةالله علیه فرمود: عبداللهین جعفر حمیری از ابراهیمین مهزیار، از علیین مهزیار، از حسینین سعید، از محمّدین سنان، از ابیسالم، از سورةین کلیب<sup>(۱)</sup>، از ابییصیر، از حضرت ابیجعفرطین نقل کردہ کیه آن جناب در ذیل

۱. سورةبن كليببن معاويةالاسدى، مرحوم ممقاني در تنقيحالمقال او را خَسّن معرّفي فرموده است.

علل الشرايع / ج ١ ..... ٩٧٢ .... ٩٧٢

(و **جعلها كلمة باقية في عقبه**)<sup>(١)</sup>. قال: في عقب الحسينﷺ فلم يزل هذا الأمر منذ أفضىٰ إلىالحسين ينتقل من ولد إلى ولد لا يرجع إلى أخ ولا عمّ.

ولا يُعلمُ أحدٌ منهم إلاَّ وله ولد و أنَّ عبداللُّه خرج منالدنيا ولا ولد له ولم يمكث بين ظَهراني أصحابه إلاَّ شهراً.

٧ ـ حدّثنا محمّدين الحسن قال: حدّثنا الحسينين الحسنين أيان، عن الحسينين سعيد عن القاسمين محمّد، عن عبدالصمدين بشير، عن فضيلين سكرة، قال:

دخلت على أبي عبدالله الله فقال: يا فضيل أَتَدْري في أيَّ شيء كـنت أنظر قبل؟

فقلت: لا.

قال: كنت أنظر في كتاب فاطمة عنه، فليس مَلِكَ يَمْلِكُ إِلاَّ و هو مكتوب باسمه و اسم أبيه فما وجدت لولد الحسن فيه شيئاً. ٨ ـ أبي رحمه الله قال: حدّثنا سعدبن عبدالله، عن أحمدبن محمّدبن عيسى، عن الحسينبن سعيد، عمن حمّادبن عيسى، عن إبراهيمبن مراليمائي، عن أبي الطّفيل، عن أبي جعفر على قال: قال رسول الله تظلى لأمير المؤمنين على: أكْتُب ما أملي عليك.

١- سورة الزّخرف، أية (٢٨)

فرموده حقّ عزّوجلّ: **وَجَعَلَها كلمةً باقيةً في عقبه** (و قرار داد آن را در ذريّه خود كلمه باقي تا روز قيامت). فرمودند: مقصود اين است كه حقّ تعالى امامت را در عقب و فرزندان امام حسين عليَّلاً قرار داد يعنى در هنگامي كه امر ولايت و امامت منتقل به حضرت امام حسين عليَّلاً شد پيوسته در فرزندان آن جناب از يكي به ديگري انتقال يافته است و ابداً از حضرتش به برادريا عمو يا ساير بني هاشم منتقل نشده.

سپس راوي ميگويد:

ما در بین فرزندان امام حسین ﷺ که وارث امامت هستند احدی را سراغ نداریم که بدون فرزند و بلاعَقَب باشد ولی در عین حال می بینیم عبدالله افطح بدون فرزند از دنیا رفته و بین معظم اصحاب و یارانش درنگ نکرده مگر یک ماه، پس او نمی تواند امام باشد<sup>(۱)</sup>

#### حديث (۷)

محمّدبن الحسن از حسین بن حسن بن آبان، از حسین بن سعید، از قاسم بن محمّد، از عبدالصّمدبن بشیر، از فضیل بن سکره، وی میگوید: بر حضرت ابیعبدالله ظیّلاً وارد شدم، حضرت فرمودند:

ای فضیل هیچ میدانی قبل از اینکه بیایی در چه نظر میکردم؟ عرض کردم: خیر.

حضرت فرمودند: در کتاب فاطمه ظلیک می نگریستم، هیچ سلطانی<sup>(۲)</sup> که سلطنت و فرمانروایی کند را نیافتم مگر اسم خود و نام پدرش در آن ضبط و ثبت شده است و از فرزندان امام حسن طلیک هیچ تامی در آن نیافتم. **حدیث (۸)** 

پدرم رحمةالله علیه از سعدین عبدالله، از احمدین محمّدین عیسی، از حسینین سعید، از حمّادین عیسی، از ابراهیمین عمر یمانی، از ابوالطّفیل، از حضرت ابیجعفرطیًا نقل کرده که آن جناب فرمودند: رسول خداﷺ به امیرالمؤمنین الیا فرمودند: آنچه من بر تو املاء میکنم

۱. مرحوم مجلسی در بحار فرموده: غرض راوی از این کلام ابطال مذهب فطحیّه است زیرا ایشان به امامت عبدالله افطحبن صادقﷺ قائلند و چون وی این علامت را ندارد پس نمیتواند امام باشد. ۲. مقصود سلطان عادل بعنی امام معصوم است که امامت و سلطنتش از جانب خدای متعال منصوص میباشد.

علل الشرايع / ج ١ ۶۷۴..... قال: يا نبيَّاللَّه أو تخاف عليَّ النسيان؟ فقال: لست أخاف عليك النسيان وقد دعوت الله لك أن يـحفظك ولا ينسيك و لكن أكتب لشركائك. قال: فقلت: و من شرکائی یا نبێاللّٰه؟ قال: الأثمّة من ولدك بهم تسقىٰ أُمَّتى الغيث و بهم يستجاب دعائهم و بهم يصرف الله عنهم البلاء و بهم تنزل الرحمة منالسماء و هذا أوّلهـم و أومئ إلىالحسن، ثم أومئ بيده إلىالحسين، ثم قال: الأثمّة من ولده. ٩ \_ أبي رحمدالله قال: حدثنا محمّدين يحيى، عن محمّدين أحمد، عن علىبن محمّد، عن القاسمين محمّد، عن سلمانين داود المنقر، عن محمّدين يحيى، عنالحسين الواسطي. عن يونسبن عبدالرحمٰن، عن أبــىفاختة، عن أبى عبدالله الله عال: لا تكون الإمامة فسي اختوين بتعد الحسين والحسين وهبي جبارية فى الأعقاب في عقب الجنيبين الله مار مرار ١٥ \_ حدَّثنا على بن أحمد بن عبدالله البرقي، عن أبيهٍ. عن جده، عـن أحمدبن أبي عبدالله، عن محمّدبن عيسي، عن محمّدبن أبي يعقوب البلخي قال: سألت أباالحسن الرضا ﷺ قلت له: لأَيٌّ عِلَّة صارت الإمامة في ولد الحسين دون ولد الحسن ﷺ؟ قال: لأنالله عزَّوجلَّ جعلها في ولد الحسين ولم يجعلها في ولد الحسن والله لا يسأل عمًّا يفعل. باب صد و پنجاه و ششم ..... ۶۷۵ ..... ۶۷۵

بنویس. امیرالمؤمنین للکہ عرضه داشت: ای پیامبر خدا بیم داری که من فراموش کنم؟ حضرت فرمودند: از فراموشی و عروض آن بر تو بیم ندارم چه آنکه از خدا خواستهام قوّه حفظ تو را نگاهداشته و به فراموشی نیاندازدت ولی شرکاء خود را بنویس.

اميرالمؤمنين للظُّلْج عرضه داشت: اي پيامبر خدا شركاء من كيانند؟

حضرت فرمودند: پیشوایانی که از فرزندت بهم میرسند، بهواسطه ایشان اَمّت من از نعمت باران بهرهمند شده و دعایشان مستجاب گردیده و بلاء از ایشان رفع گردیده و رحمت از آسمان بر آنها نازل میگردد، این اوّل ایشان است و اشاره فرمود به امام حسن للَیُلا سپس با دست مبارک به امام حسین للَیُلا اشاره نموده و پس از آن فرمودند: پیشوایان از فرزند او خواهند بود.

حديث (٩)

پدرم رحمةالله علیه از محمّدبن بحیی، از محمّدبن احمد، از علی بن محمّد، از قاسم بن محمّد، از سلمان بن داود منقر، از محمّد بن یحیی، از حسین واسطی، از یونس بن عبدالرحمن<sup>(۱)</sup>، از ابوفاخته<sup>(۱)</sup>، از حضرت ابی عبدالله طلیًا نقل کرده که آن جناب فرمودند: بعد از امام حسن و اهام حسین طلییًا امامت بین دو برادر اصلاً واقع نشد بلکه جاری گشت در اعقاب و فرزندان (مقصود فرزندان امام حسین طلیًا ) می باشد.

حدیث (۱۰) علیبن احمدین عبدالله برقی، از پدرش، از جدّش، از احمدین ابی عبدالله، از محمّدین عیسی، از محمّدین ابی یعقوب بلخی، وی میگوید: از حضرت ابالحسن الرضاطلیلہ پرسیدم: به چه سبب امامت در بین فرزندان امام حسن ظلیلہ جریان پیدا نمود نه اولاد امام حسن ظلیلہ؟

حضرت فرمودند: به جهت آنکه خداوند عزّوجلّ امامت را در بین فرزندان امام حسین ﷺ قرار داد نه اولاد امام حسن و از فعل و کردار حقّ تعالی سؤال نمی توان

۱. پونس بن عبدالرحمن مولی علی بن یقطین، اگرچه قمیّون او را نضعیف کردهاند ولی اعتباری به آن نبوده و اخبار و روایات عدیده در فضل و توثیق او وارد شده و در حدیث صحیح از حضرت ثامنالحججﷺ وارد شده که امامﷺ سه بار برای وی بهشت را ضمانت فرمودهاند. ۲. ابوقاخته کنیه است برای سعیدبن حمران که ثقه می باشد. علَل الشرايع / ج ١ ..... ٩٧٤

١١ حدّثنا إبراهيم بن هارون الهاشمي قال: حدّثنا محمّد بن أحمد بن أبي الثّلج، قال: حدّثنا عيسى بن مهران، قال: حدّثنا منذر الشّراك، قـال: حدّثنا اسماعيل بن علية، قال: أخبرني أسلم بن ميسرة العجلي، عن أنس بن مالك، عن معاذ بن جبل، أنّ رسول الله ﷺ قال: إنّ الله عزّوجلَّ خـلقني و عليّاً و فاطمة والحسن والحسين قبل أن يخلق الدّنيا بسبعة آلاف عام. قلت: فأين كنتم يا رسول الله؟ قال: قُدّام العرش نسبّح الله تعالىٰ و نحمده و نقدسته و نمجدّه.

قال: أشباح نور حتى إذا أراد الله عزَّوجلَّ أن يمخلق صورنا صيّرنا عمود نور، ثُمّ قذفنا في صلب آدم، ثُمّ أخرجنا إلى أصلاب الآباء و أرحام الأُمَّهات ولا يصيبنا نجس الشرك ولا سفاح الكفر، يسعد بنا قوم و يشقى بنا آخرون، فلمّا صيّرنا إلى صُلب عبدالعطلب أخرج ذلك النّور فَشَـقَه نصفين فَجَعَلَ نصفه في عبدالله و نصفه في أبي طالب، ثُمّ أخرج النّصف ألذي لي إلى آمنة والنصف إلى فاطمة بنت أسد، فأخرجت منّي فاطمة ثُمّ أخرجت فاطمة عليّاً، ثُمَّ أعاد عزَّوجلَّ العمود إليَّ فخرجت منّي فاطمة ثمّ أعاد عزَّوجلَّ العمود إلى علييٍّ فيخرج منه الحسن والحسين – يعني من النّصفين جميعاً \_ فما كان من نور علي فصار في وُلْدِ الحسن، و ما كان من التصفين جميعاً \_ فما كان من نور علي فصار في وُلْدِ الحسن، و ما كان يوم القيامة. باب صد و پنجاه و ششم ...... ۶۷۷ ..... ۶۷۷

نمود.

#### حديث (١١)

ابراهیم بن هارون هاشمی از محمّد بن احمد بن ابی الثّلج، از عیسی بن مهران از منذر شراک، از اسماعیل بن علیه، از اسلم بن میسره عجلی، از انس بن مالک، از معاذبن جبل<sup>(۱)</sup> نقل کرده که وی گفت: رسول خداقَیَّبَوَّلَّهُ فرمودند: خداوند عزّوجلّ هفت هزار سال قبل از آفرینش دنیا من و علی و فاطمه و حسن و حسین را آفرید. معاذ میگوید: عرضه داشتم: ای رسول خدا پیش از آفرینش دنیا شما کجا بودید؟

حـضرت فــرمودند: جـلو عـرش بـوديم و خـداى تـعالى را تسـبيح نـموده و مىستوديم و تقديس و تمجيدش مىكرديم. عرض كردم به چه هيئت و شكلى بوديد؟

حضرت فرمودند: شبحهایی از نور بودیم تا این که حقّ تعالی اراده کرد صورت ما را بیافریند لذا ما را عمودی از نور نمود و انداخت در صلب جناب آدم و پس از آن ما را به اصلاب پدران و ارحام مادرانمان درآورد و ابداً نجاست شرک و قذارت کفر به ما اصابت نکرد، دسته ای به واسطه ما سعاد تمند و گروهی دیگر به واسطه ما شقی شدند، باری وقتی ما را به صلب عبدالمطلب وارد کرد آن نور را بیرون آورده و دو نصفش کرد نیمی از آن را در صلب عبدالمطلب وارد کرد آن نور را بیرون آورده و دو نصفش کرد نیمی از آن را در صلب عبدالمطلب وارد کرد آن نور را بیرون آورده و دو نصفش کرد نیمی از آن را در صلب عبدالله، نیم دیگر ش را در صلب ابوطالب قرار دختر اسد منتقل نمود، پس آمنه مرا و قاطمه علی را زایید بعد خداوند عزّ وجل عمود نور را به من برگرداند پس قاطمه از من خارج گردید سپس عمود را به علی علیظیر اعاده داد پس حسن و حسین از آن حضرت بیرون آمدند پس آنچه از نور علی علیظیر اعاده داد پس آنچه از نور من بود در اولاد حسین استقرار گردید و علی بود در فرزندان حسن و آنچه از نور من بود در اولاد حسین استقرار گردید و مین نور که در اولاد حسین بود در اشه علیه السلام انتقال یافت و تا قیامت مین نور که در اولاد حسین بود در اشه علیه السلام انتقال یافت و تا قیامت باقی است.

۱. معاذین جبلین عمرین اوس، وی از اصحاب رسول تَعَقَلُونُ است، مرحوم ممغانی در تنقیح فرموده: علی ظَنَرُ او را برای کمک خود دعوت کرد و فاطمه سلام الله علیها نیز جهت دفع حقّ خویش از او یاری خواست ولی وی عذر آورد و کُندی نمود ولی نسبت به بیعت یا ایوبکر سرعت کرد.

| fYA | /ج ۱۰ | علل الشرايع ا |
|-----|-------|---------------|
|-----|-------|---------------|

١٢ ـ حدَّثنا أحمدين الحسن القطان قال: حدَّتنا أبوسعيد الحسن بن علي السكري قال: حدَّتنا أبوعبدالله محمّدين زكريًا بن دينار الفلابي البصري، قال: حدَّتنا علي بن حاتم، قـال: حدَّتنا الربيع بن عبدالله، قال: وقع بيني و بين عبدالله بن الحسن كـلام في الإمامة فـقال عبدالله بن الحسن كـلام في الإمامة فـقال عبدالله بن الحسن غلاب فقلت: بل هي في ولد الحسن إلى عبدالله بن الحسن : إن الإمامة في ولد الحسن والحسين عليه فقلت: بل هي في ولد الحسن إلى عبدالله بن الحسن كـلام في الإمامة فـقال عبدالله بن الحسن: إن الإمامة في ولد الحسن والحسين عليه فقلت: بل هي في ولد الحسن إلى عبدالله بن الحسن: إن الإمامة في ولد الحسن والحسين عليه فقلت: بل هي في ولد الحسين إلى يوم القيامة، دون ولد الحسن، فقال لي: وكيف صارت في ولد الحسين دون الحسن و هما سيدا شباب أهل الجنة و هما في الفضل سواء إلاً أن الحسن على الحسين فضلاً بالكبر وكان الواجب أن تكون الإمامة إذن في الفضل سواء إلاً أن الحسن على الحسين فضلاً بالكبر وكان الواجب أن تكون الإمامة إذن في الأفضل المواء إلاً أن الحسن على الحسين فضلاً بالكبر وكان الواجب أن تكون الإمامة إذن في الأفضل المواء إلاً أن الحسن على الحسين فضلاً بالكبر وكان الواجب أن تكون الإمامة إذن في الأفضل؟ فقلت له: إنّ موسى و هارون كانا نبيّين مرسلين وكان أن تكون الإمامة إذن في الأفضل مواء إلاً أن الحسن على الحسين فضلاً بالكبر وكان الواجب ولا موسى أفضل من هارون شيئة فبعل الله عزَّ وجلَّ البوّة والخلافة في ولد الحسين دون ولد أن تكون الإمامة إذن في الأفضل؟ فقلت له: إنّ موسى و هارون كانا نبيّين مرسلين وكان أواجب ولد موسى أفضل من هارون شيئة فبعل الله عزَّ وجلَّ البوّة والخلافة في ولد الحسين دون ولد ولا موسى أو مان من هارون شيئة ومال من الأمم حذو المامة إذن في النتان من قبلها من الأمم حذو المامين وكان من قبلها من الأمم حذو التقلي ولد موسى ألحسن ليجرى مواد ولا موسى أو مان مولى ما موسى و هارون شيئة بن من قبلها من الأمم حذو المامي والي في ألما مولى و مولى ومامي و مالون شيئة بي ما موون شيئان من قبلها من الأمم حذو المامي و ما والحسن والحسن ألمي أولى ما موسى و مارون شيئة بن مولى و مالون شيئة بي مالولى مولى و مالوين ما مولى و مالولى ماله مولى مامي مو مالولى ماله مولى مو مالولى مالولى مامي مو ما واله مولى مو مالولي ما مولى مالولى مالولي مالولى م

باب ١٥٧ العلة التي عن أجلها لا يسع الأمّة إلا معرفة الإمام بعدالنّبي عَنَالَهُ و يسعهم أن لا يعرفوا الأئمة الدين كانوا قبله ١ - أخبرني علي بن حاتم في فيما كتب إليَّ قال: أخبرني القاسم بن محمَّد، قال: حدّثنا حمدان بن الحسين، قال: حدّثنا أخبرني القاسم بن محمَّد، قال: حدّثنا حمدان بن الحسين، قال: حدّثنا الحسين بن الوليد، عن ابن بكير، عن حنّان بن سُدَير قال: قلت لأبي عبداللَّه الله: لأيَ عسلَة لم يسعنا إلاَّ أن نعرف كملَّ إمام بعدالنَّسي عَنَا

### حديث (١٢)

احمدین حسن قطان از ابوسعید حسنین علی سکری از ابوعیدالله محمّدین زکریّاین دینار غلابی بصری از علی بن حاتم از ربیع بن عبدالله، وی میگوید: بین من و عبدالله بن حسن راجع به امامت گفتگو و مباحثه ای واقع شد، عبدالله بن حسن گفت: امامت در فرزندان امام حسن و امام حسین ظلیّیًا هر دو می باشد. من گفتم: تا روز قیامت امامت فقط در اولاد امام حسین ظلیّات می باشد.

من کندم. ه روز ویاست اساست صف از او و تا مام مسین سیر سی بست. عبدالله بن حسن گفت: چگونه امامت فقط در فرزندان امام حسین ظلیلاً باشد نه اولاد امام حسن با اینکه هر دو آقا و سروران اهل بهشت بوده و هر دو در فضل با هم مساوی هستند منتهی امام حسن به خاطر بزرگتر بودن افضل می باشد و واجب است که امامت در افضل بوده نه در غیر آن.

به او گفتم: موسی و هارون هر دو نبع بودند وموسی افضل از هارون ظلیک بود ولی با این حال حقّ عزّوجل نبوت و خلافت را در فرزند هارون قرار داد نه اولاد موسی و همچنین حقّ تعالی امامت را در فرزندان امام حسین ظلیک قرار داده نه اولاد امام حسن ظلیک تا سنن امّت گذشته در این امّت نیز عیناً جریان پیداکند، بنابراین هر جوابی که راجع به موسی و هارون آوردی همان جواب است درباره امامت فرزندان امام حسین ظلیک نه فرزندان حضرت مجتبی ظلیک و بدین ترتیب عبداللّه بن حسن ساکت شد و مجلس مباحثه به حالت تعطیل درآمد و من محضر مبارک امام صادق ظلیک مشرف شدم چون چشم مبارک حضرت به من افتاد فرمود: احسنت ای ربیع در مباحثهای که نمودی و با عبداللّه بن الحسن به گفتگو نشستی نیکو سخن راندی خدا تو را ثابت نگهدارد.

# باب صد و پنجاه و هفتم

سز اینکه چرا بر امّت معرفت ائمه بعد از پیامبر واجب بوده و معرفت به ائمه قبل از نبی عَلَيْبَرَّالَهُ واجب نيست حديث (1)

علی بن حاتم بیشی در نوشته ای که به من ارسال داشت گفته است: قاسم بن محمّد از حمدان بن الحسین از حسین بن ولید، از ابن بکیر، از حنّان بن سُدَیْر نقل کرده که وی گفت: محضر مبارک امام صادق لیشید عرض کردم: برای چه مادر توسعه نبوده و حقّ نداریم نسبت به اتمّه بعد از پیامبرغیش تحصیل معرفت

| ۶۸۰ | •          | علل الشرايع /ج ١                 |
|-----|------------|----------------------------------|
|     | لالنّبي ﷺ؟ | و يسعنا أن لا نعرف كلَّ إمام قبا |
|     |            | قال: لاختلاف الشّرائع.           |

# باب 108

العلّة التي من أجلها سار أميرالمؤمنين الله بالمن والكفّ و يسير القائم بالبسط والسّبي ١ - أبي رحمه الله قال: حدّثنا سعدبن عبدالله قال: حدّثنا أحمدبن محمّدبن عيسى، عن الحسن بن علي بن فضّال، عن تعلبة بن ميمون، عن الحسن بن هارون، قال: كنت عند أبي عبدالله الله علم جالساً فسأله المعلّىٰ بن خُنَيس أيسير القائم بخلاف سيرة أميرالمؤمنين؟ فقال: نعم، و ذلك أنّ عليّاً على سار فيهم بالمّنّ والكَفّ؛ لأنه علم أنّ شيعته سيظهر عليهم عدوهم من بعده و أنّالقائم عليه إذا قام سار فيهم بالبسط والسّبي و ذلك أنّ يُعلم أنّ شيعته لن يظهر عليهم من بعده أبداً.

# باب 109

العلّة الّتي من أجلها صالح الحسن بن عليّ صلوات الله عليه معاوية بن أبي سفيان وداهنه ولم يجاهده

> باب صدو پنجاه و هشتم سز اینکه چرا سیره امیرالمؤمنین ﷺ بین اسراء چنین بود که بر آنها منّت مینهاد و آزادشان میکرد و از قتلشان صرفنظر میفرمود ولی سیره حضرت قائم عجل الله تعالی فرجه چنین است که دشمنان را مورد سیاست (تازیانه زدن وکشتن) و اسارت قرار میدهند حدیث (۱)

بدرم رحمةالله عليه فرمود: سعدبن عبدالله از احمدبن محمّدبن عيسى، از حسنبن علىبن فضّال، از ثعلبةبن ميمون از حسنبن هارون نقل كرده كـه گـفت: محضر امام صادق للظلا نشسته بودم، معلىبن خنيس از آن حضرت پرسيد: آيا سيره حضرت قائم للظلا برخلاف سيره اميرالمؤمنين للظلا است؟

حضرت فرمودند: آری، زیرا علی طلی اسراء چنین رفتار میکرد که بر آنها منّت میگذارد و آزادشان مینمود و ازکشتن آنها صرف نظر می فرمود و جهتش آن بود که حضرت می دانستند دشمنان به زودی بر شیعیان غالب خواهند شد و هر سلوکی که آن جناب یا اسراء نمایند آنها نیز مقابله به مثل خواهند نمود لذا با آنها مدارا می فرمودند ولی حضرت قائم طلیک وقتی قیام نماید دشمنان را مورد بسط و سیاست و اسارت قرار می دهند زیرا می دانند که دیگر دشمنان بر شیعیان غالب نخواهند شد.

> **باب صد و پنجاه و نهم** سرّ اینکه حضرت امام حسن صلواتالله علیه با معاویةبن ابیسفیان صلح و مداهنه نمود و مجاهدت نغرمود

علل الشرايع / ج ١ ..... ۶۸¥ . . . . . . . . . . . . . . . . ١ .. أبى رحمه الله قال: حدثنا سعدين عبد الله، عن أحمدين أبي عبد الله. عن ابن فضال. عن ثعلبة، عن عمر بن أبي نصر، عن سدير قال: قال أبوجعفر ﷺ و معنا ابني: يا سدير اذكر لنا أمرك الذي أنت عليه، فإن كان فيه إغراق كففناك عنه، و إن كان مقصّراً أرشدناك؟ قال: فذهبت أن أتكلُّم فقال أبو جعفر ﷺ: امسك حتىٰ أكفيك أنَّالعلم الذي وضع رسولااللَّه ﷺ عند على ﷺ من عرفه كان مؤمناً و من جحده كان كافراً، ثم كان من بعده الحسن، الله. قلت: كيف يكون بذلك المنزلة وقد كان منه ما كان دفعها إلى معاوية؟ فقال: اسكت فإنَّه أعلم بما صنع لولا ما صنع لكان أمر عظيم. ۲ \_ حدثنا على بن أحمد بن محمّد رحمه الله قمال: حدثنا محمّد بن موسىبن داود الدقّاق، قال: حدثنا الحسنين أحمدين الليث، قال: حدثنا محمّدبن حميد، قال: حدثنا يحييٰبن أبيبكير، قال: حدثنا أبوالعلا الخفاف، عن أبي سعيد عقيصا، قال: قلت للحسن بن على بن أبي طالب: يابن رسولالله لم داهنت معاوية و صالحته وقد عــلمت أنَّالحــق لك دونه و أنَّ معاوية ضالٌ باغ؟ فقال: يا أبا سعيد ألست حجَّةاللَّه تعالىٰ ذكره على خلقه و إماماً عليهم بعد أبى ﷺ؟ قلت: بلي. قال: ألست الذي قال رسولالله ﷺ لي ولأخــي الحســن والحســين: إمامان قاما أو قعدا؟

ياب صد و پنجاه و نهم ..... ۶۸۳

#### حديث (1)

پدرم رحمةالله علیه فرمود: سعدبن عبدالله، از احمدبن ابیعبدالله، از ابن فضّال، از ثعلبه، از عمربن ابینضر، از سدیر نقل کرده که گفت:

من و دو فرزندم در حضور ابوجعفرطی بودیم، حضرت فرمودند: ای شدیر امری را که بر آن هستی و اعتقاد به آن داری برای ما بیان کن تا اگر در آن اغراق مینمایی تو را از آن بازداشته و در صورتی که نسبت به آن تقصیر میکنی ارشادت کنیم.

سدير ميگويد: رفتم كه سخن بگويم، امام للي فرمودند: خودداري كن تا تو را كفايت كنم، علمي كه رسول خدائي از نزد علي للي نهاد اگركسي آنرا بداند و به آن آگاه باشد مؤمن بوده و در صورتي كه انكارش كند كافر است، سپس بعد از على للي امام حسن للي است.

عرض کردم: چگونه او در منزله و مقام علی ظلیکہ باشد و حال آنکه امر ولایت و خلافت را به معاویه واگذار کرد؟

حضرت فرمودند: ساکت باش آن حضرت به آنچه نمود داناتر و آگاهتر بود اگر آن جناب چنین نمیکرد امر بزرگی رخ میداد.

حدیث (۲) علی بن احمد بن محمّد رحمة الله علیه از محمّد بن موسی بن داود دقّاق از حسن بن احمد بن لیث از محمّد بن حمید، از یحیی بن ابی بکر از ابوالعلا خفاف، از ابی سعید عقیصا<sup>(۱)</sup> نقل کرده که وی گفت: محضر مبارک حسن بن علی بن ابی طالب عرض کردم: ای فرزند رسول خدا برای چه با معاویه مداهنه و صلح نمودید و حال آنکه می دانستید حقّ مال شما است نه مال او و نیز می دانستید که معاویه گمراه و ستمگر است؟

حضرت فرمودند: آیا بعد از پدرمﷺ من حجّت خدا بر مردم و امـام ایشـان نیستم؟

عرضه داشتم: چرا؟ فرمود: آیا مگر من نه آن کسی هستم که رسول خداعًیُول درباره من و برادرم فرمودند: حسن و حسین دو امام بوده چه قیام کرده و چه بنشینند؟

۲.کلمه «حقیصا» یا الف مفصوره لقب ابوسعید بوده و اسمش دینار است، وی بـه فـرموده مـمقانی در رجـال امامی ولی مجهول|لحال میباشد

علل الشرايع /ج ١ .....٩ هلل الشرايع /ج ١

قلت: بليٰ.

قال: فأنا إذن إمام لو قمت و أنا إمام إذاً لو قعدت، يـا أبـاسعيد عـلّة مصالحتي لمعاوية علّة مصالحة رسـول الله تظليم لبـني ضمرة و بـني أشجع ولأهل مكّة حين انصرف من الحديبية أولئك كـفّار بـالتنزيل و معاوية و أصحابه كفّار بالتأويل، يا أباسعيد إذا كنت إماماً من قبل الله تعالىٰ ذكره لم يجب أن يسفه رأيي فيما أتيته من مهادنة أو محاربة و إن كان وجه الحكمة فيما أتيته ملتبساً ألا ترىٰ الخضر عليم لمّا خَرَقَ السّفينة و قَتَلَ الغلام و أقام الجدار سخط موسىٰ عليم فعله لاشتباه وجه الحكمة عليه حتىٰ أخبره فرضي هكذا أنا، سخطتم عليم بجهلكم بوجه الحكمة فيه، و لو لا ما أتيت لما ترك من شيعتنا على وجه الأرض أحد إلاً قتل.

قال محمّدين عـلي مـصنّف هـذا الكـتاب: قـد ذكـر مـحمّدين بـحر الشيبانيﷺ في كتابه المعروف بكتاب:

(الفروق بين الأباطيل والحقوق) في معنىٰ موادعة الحسن بن علي بن أبي طالب ﷺ لمعاوية، فذكر سؤال سائل عن تفسير حديث يوسف بن مازن الرّاشي في هذا المعنىٰ، والجواب عنه و هوالّـذي رواه أبـوبكر مـحمّد بن الحسن بن أسحاق بن خزيمة النّيسابوري

قال: حدَّثنا أبوطالب زيدبن أحزم قال: حدثنا أبوداود قال: حدثنا القاسمبن الفضل، قال: حدثنا يوسف بن مازن الراشي، قال: بايع الحسن بن علي صلوات اللَّـه عـليه مـعاوية عـلى أن لايســـمّيه أمــيرالمــؤمنين ولا يــقيم عــنده شــهادة باب صد و پنجاه و نهم ...... ۹۵۰ مین طور است. عرض کردم: آری همین طور است.

فرمود: پس من امام بوده چه قیام کنم و چه بنشینم، ای اباسعید به همان علّتی که پیامبر خداعیی امام بوده چه قیام کنم و چه بنشینم، ای اباسعید به همان علّتی صلح فرمودند من نیز با معاویه صلح نموده ام، آنها که رسول خداعیی آن یا ایشان صلح فرمود بنص کتاب کافر بودند و معاویه و اصحابش به مقتضای تأویل قرآن کافر می باشند، ای ایاسعید وقتی من امام از جانب خدا بودم نباید رأی مرا تخطئه کنی و عملی راکه انجام داده ام چه مهادنه و صلح بوده و چه محاربه و جنگ باشد می باید بپذیری اگرچه حکمت کردار من بر تو مخفی و مشتبه باشد، مگر نمی بینی جناب موسی به غضب آمد و از کردارش سخت برآشفت، جهت غضبناک شدن موسی این بود که حکمت عمل خضر بر او مخفی بود تا آنکه خضرطی آن را بازگو کرد و موسی راضی گشت، عمل خضر بر او مخفی بود تا آنکه خضرطی آن می از کار بازگو کرد و مند موسی راضی گشت، عمل خضر بر او مخفی بود تا آنکه خضرطی آن کان بازگو کرد و موسی راضی گشت، عمل و کردار من نیز همین طور می باشد یعنی از عمل و فعل من خرسند نبوده بلکه غضبناک هستند زیرا حکمت آن بر شما پنهان می باشد و آن این است که اگر من غیر از این می نمودم یک نفر از شیعیان ما روی زمین باقی می خرسند نبوده بلکه غضبناک هستند زیرا حکمت آن بر شما پنهان می باشد و آن

## مقاله مرحوم مصنف (صدوق)

محمّد بن على مصنّف اين كتاب (صدوق) مي گويد: محمّد بن بحر شيباني بلين دركتابش معروف به كتاب الفروق بين الاباطيل والحقوق مصالحه و مداهنه حضرت امام حسن لليلة با معاويه را متذكّر شده و شرح و توضيح آن چنين است: شخصى از تفسير حديث يوسف بن مازن راشي سوّال كرده و جواب سوّالش را داده اند و شرح اين سوّال و جواب را ابوبكر محمّد بن حسن بن اسحاق بن خزيمه نيشابورى در ضمن روايتي نقل كرده كه صاحب كتاب الفروق بين الاباطيل والحقوق اين روايت را به تفصيل دركتابش آورده است، شرح اين روايت چنين است:

محمّد بن حسن بن اسحاق میگوید: ابوطالب زیدبن احزم، از ابوداود، از قاسم بن فضل از یوسف بن مازن راشی نقل کرده که وی گفت: حسن بن علی صلوات الله علیهما با معاویه بیعت و صلح فرمود مشروط به شرائطی که در متن صلحنامه به این شرح درج گردید:

آلف: معاویه ملتزم شد که او را امیرالمؤمنین نخوانند. ب: معاویه پذیرفت که امام حسن للگ در حضور او اقامه شهادت نکند.

| 989 | <br>اج ۱ | علل الشرايع |
|-----|----------|-------------|
|     |          | <b>.</b> .  |

و على أن لا يتعقّب على شيعة عليّ شيئاً و على أن يفرق في أولاد من قتل مع أبيه يوم الجمل و أولاد من قـتل مـع أبـيه بصفّين ألف ألف درهم، و أن يجعل ذلك من خراج دار أبجرد، قال: ما ألطف حيلة الحسن صلوات الله عليه هذه في إسقاطه إيّاه عن إمرة المؤمنين، قال يوسف: فسمعت القاسمبن محيمة يقول: ما وفي معاوية للحسنبن علي صلوات الله عليه بشيء عاهده عليه، و إنّي قرأت كتاب الحسن الله إلى معاوية يعد عليه ذنوبه إليه و إلى شيعة علي الله فبدأ بـذكر عـبدالله بن يحيئ الحضرمي و من قتلهم معه.

فنقول رحمك الله، إنّ ما قرال يوسف بن مرازن من أمر الحسن الله و معاوية عند أهل التمييز والتحصيل تسمّىٰ المهادنة والمعاهدة ألا ترى كيف يقول: ما وفي معاوية للحسن بن علي الله بشيء عاهده عليه وهادنه ولم يقل بشيء بايعه عليه والمبايعة على ما يدّعيه المدّعون على الشّرائط الّتي ذكرناها، ثم لم يف بها لم يلزم الحسن الله.

و أشدّ ما هُهُنا مــنالحــجّة عــلىالخـصوم مـعاهدته إيّــاه أن لا يســمّيه أمــيرالمـــؤمنين، والحســـنﷺ عـــند نــفسه باب صد و پنجاه و نهم ..... ۴۸۷ .... ۶۸۷

ج: معاویه ملتزم گردید اصلاً و به هیچوجه شیعیان علی ظلی اللہ و انعقیب نکند. د: معاویه مستعهّد شد بین اولاد آنانکه در روز جمل و صفّین در رکاب امیرالمؤمنین ظلیہ به شهادت رسیدهاند هزار هزار درهم توزیع کند. ه: معاویه قبول کرد که این مبلغ از دراهم را بایت مالیات خانه أبجرد بپذیرد. محمّدین بحر شیبانی میگوید: چقدر لطیف امام حسن ظلیہ چارہ جو پی فرمود و

بدينوسيله خراج و ماليات را از مؤمنين اسقاط كرد.

یوسف بن مازن میگوید: از قاسم بن محیمه شنیدم که میگفت: معاویه به تعهدات و التزامات خود اصلاً عمل نکرد و نیزگفت: در نامهای که امام حسن ظیار به معاویه مرقوم فرموده بودند خواندم که آن حضرت گناهان و خلاف های معاویه را نسبت به خود و شیعیان علی ظیار که مرتکب شده برشمردند و در آغاز آنها نامی از عبدالله بن یحیی حضرمی و کسانی که با او به قتل رسیده بودند به میان آورده و بدین وسیله اعتراض و شکایت خود را اعلام فرمودند.

مصنّف فرموده: رحمت خدا بر تو باد:

واقعهای که بین حضرت امام حسن ظیلا و معاویه صورت گرفته و یوسفین مازن آن را حکایت کرده از نظر اهل تمپیز و صاحبان تحصیل «مهادنه» و «معاهده» نامیده می شود نه مبایعه و شاهد بر این گفتار عبارتی است که یوسف از قاسمین محیمه نقل کرده و گفته: معاویه به آنچه با حضرت امام حسن ظیلا معاهده و مهادنه نموده بود وفا نکرد.

و چنانچه ملاحظه میکنیم وی از لفظ «عا**هده علیه» و «هادنه» استفاده کرده نه** «بایعه علیه».

پس تا اینجا معلوم شد که امر واقع میان حضرت امام حسن ظلِّلاً و معاویه علیهالهاویه بیعت یا مبایعه نبوده بلکه مهادنه و معاهده بوده است حال میگوییم: بفرض امر واقع مبایعه باشد و ادّعاء آنهایی که این امر را مبایعه تلقّی نمودهاند پذیرفته باشد میگوییم: این مبایعه چون مشروط به شرائطی بوده که معاویه به آنها عمل و وفا نکرد لاجرم التزام به آن بر امامظلِّلاً وجوب و لزومی نداشت.

و محکمترین حجّت و برهانی که در دست است بر دشمنان و با آن می توان بر ایشان استدلال نمود که امام حسن ظیّلاً با معاویه بیعت نفرمود و بر او لازم نبود که فرامین وی را پذیرفته و مخالفتش را ننماید آناست که حضرت در ضمن معاهده شرط فرمودند که معاویه خود را امیرالمؤمنین نخواند، بدون شک امام ظیّلاً از نظر طل الشرايع /ج ١ ...... ٢٨٨ .... لا محالة مؤمن فـعاهده أن لا يكـون عـليه أمـيراً إذ الأمـير هوالذي يأمر فيؤ تمر له، فاحتال الحسن صـلواتاللّـه عـليه لاسقاط الائتمار لمعاوية إذا أمره أمراً على نفسه.

والأمير هوالذي أمّر، مأمور من فوقه ف دلَّ على أنَّ اللَّه عزَّوجلَّ لم يؤمّر، عليه ولا رسوله ﷺ أمّر، عليه، فقد قال النبي ﷺ لا يلين مُفاءً على مُفي، يُريد أَنَّ مِنْ حُكمِه حُكْمَ هَوازِن الذين صاروا فيناً للمهاجرين والأنصار فهؤلاء طُلَقاء المهاجرين والأنصار بحكم إسعافهم النبي ﷺ فينهم لموضع رضاعه و حكم قريش و أهل مكّة حكم هوارن فمن أمّر، رسول اللَّه ﷺ عليهم باب صد و پنجاه و نهم ..... ۶۸۹ ..... ۶۸۹

معاویه مؤمن بود پس طبق شرط مذکور که معاویه نیز آنرا پذیرفت وی حقّ نداشت خود را امیر امام حسن ظلّ بداند چه آنکه امیر کسی است که وقتی امرکرد مأمور اطاعت امرش را بنماید و بدین وسیله امام حسن ظلّ وجوب و لزوم اطاعت امر معاویه را از خود ساقط فرمود.

دلیل دیگر بر اینکه معاویه امیر نبوده آن است که: امیر به کسی گویند که شخص مافوقش که از مقام بالاتر مأمور است او را امیر کرده باشد، پرواضح است که نه خدا و نه رسول گرامیش معاویه را بر امام حسن ظلا امیر نکردهاند.

و دلیل دیگر بر سلب امارت معاویه فرموده نبئ اکرم تَکْوَلُوْ است که فرموده اند: لایلین مُفادٌ علی مُفی (غنیمت بهدست آمده بر غنیمت گیرنده ولایت البته ندارد) مقصود این است که: قبیله هوازن<sup>(۱)</sup> که فیئ و غنیمت مهاجرین و انصار گردیدند حکم فیئ بر آنها جاری گردید، درنتیجه ایشان آزاد شده مهاجرین و انصار شدند و این ناشی از کمک پیامبر تَکْوَلُوْ در حقّ ایشان بود و این کمک به پاس رعایت حرمت حقّ شیرخوارگی بود که افراد قبیله بنی سعد که در بین نفرات هوازن بودند بر عهده حضرت داشتند.

و حکم کفّار قریش<sup>(۲)</sup> و مشرکین مکّه بعد از اینکه به اسارت مسلمین درآمدند حکم قبیله هوازن می باشد یعنی چون مسلمین آنها را آزاد کردند ایشان نیز طلقاء محسوب شده و در ولایت مسلمین درآمدند و کسی راکه رسول خداقَیَقِرَّهُ بر ایشان

۱. بعد از فتح مکه تمام قبائل عرب اطاعت از پیامبر صودند مگر دو قبیله هوازن و ثقیف که با هم پیمان نهادند. با پیامبو بجنگند، مالک بن عوف که قائد هوازن بود به تجهیز لشگر پرداخت و از قبیله بنی سعد استمداد خواست آنها گفتند: محمد تکیک رضیع ما است با او رزم نمی کنیم، باری مالک با لطائف الحیل آنها را فریفت و گروهی از ایشان را با خود کوچ داد، حاصل در جنگی که بین ایشان و مسلمین در وادی حتین واقع شد ابتداء آنها بر مسلمین غلبه کردند ولی بعداً با رشادت ها و دلاوری های امیرالمؤمنین ظلام مسلمانان غالب شدند و از آنها شش هزار اسیر گرفتند که در بین آنها شیما دختر حلیمه که خواهر رضاعی بیامبر بود به بخشم می خورد و با تفصیلی که هزار اسیر گرفتند که در بین آنها شیما دختر حلیمه که خواهر رضاعی بیامبر بود به بخشم می خورد و با تفصیلی که در کتب تاریخ مسطور است حضرت به شفاعت شیما و به مقتضای رعایت حق شیرخوارگی از حق خود گذشته و اسراء را آزاد کردند و مسلمین نیز به خاطر پیامبر از حق خود صرف نظر کرده و اسراء را آزاد نمودند ۲. بعد از آزاد کردند و مسلمین نیز به خاطر پیامبر از حق خود صرف نظر کرده و اسراء را آزاد نمودند موردند: در حق خویش چه گفته و چه گمان دارید؟ آنها گفتند: سخن به خیر گفته و گمان به خیر می برید.

برادری کریم هستی و برادرزاده کریم می باشی اینک بر ما قدرت یافته به عرجه خواهی دست داری، رسول خدا را از این کلمات رقتی آمد و آب در چشم بگردانید و سپس فرمود: اذهبوا فانتم الطلقاء، حضرت می توانستند آنها را اسیر کرده و بکشند و فرزندانشان را اسیر نمایند چون عنوةً و با قهر به مکّه داخل شده بودند ولی این کار را نکرده بلکه منّت بر آنها گذارده و فرمودند: انتم الطلقا و در میان ابشان معاویة بن ابی سفیان بود پس وی در ولایت امام مسلمین درآمد حال چگونه می تواند بر او و مؤمنین امیر باشد.

| علل الشرايع /ج ١٩٠                                                                |
|-----------------------------------------------------------------------------------|
| فهوالتأمير منالله جلَّجلاله و رسولهﷺ أو منالناس، كما قالوا في غـير                |
| معاوية: إنَّالأُمَّة اجتمعت فأمرَّت فلاناً و فلاناً و فلاناً على أنفسهم فهو أيضاً |
| تأمير غير أنَّه منالناس لا مناللَّه ولا من رسوله و هو إن لم يكن تأمـيراً          |
| مناللُّه و من رسوله ولا تأميراً منالمؤمنين فيكون أميرهم بتأميرهم فـهو             |
| تأمير منه بنفسه والحسن صلواتالله عليه مؤمن منالمؤمنين فسلم يــؤمر                 |
| معاوية على نفسه بشرطه عليه أن لا يسمّيه أميرالمؤمنين فلم يـلزمه ذلك               |
| الائتمار له في شيء أمره به وفرغ صلواتالله عـليه إذ خـلص بـنفسه                    |
| منالايجاب عليها الاثتمار له عن أن يـتّخذ عـلىالمـؤمنين الّـذين هـم                |
| علىالحقيقة مؤمنون. و همالَّذين كتب في قلوبهم الإيمان.                             |
|                                                                                   |

ولأنّ هذه الطّبقة لم يعتقدوا إمارته و وجوب طاعته على أنفسهم ولأنّ الحسن الله أمير البررة و قماتل الفجرة كما قمال النسبي تلله لعملي الله أميرالمؤمنين عليّ أمير البررة و قاتل الفجرة فأوجب تلله أنّه ليس لبرّ من الأبرار أنّ يتأمّر عليه و أن التأمير على أمير الأبرار ليس ببرّ.

هكذا يــقتضي مــراد رســولالله ﷺ ولو لم يشـترط الحســــنبنعليٍّ عــــلى مـــعاوية هــذه الشــروط باب صد و پنجاه و نهم .....

امیر نمود، او امیر است و آنها مأمور و این تعیین امیر بر ایشان،، تأمیر از جانب خدای عزّوجلّ و رسول او خوانده می شود.

و گاه است که تأمیر از جانب مردم صورت میگیرد چنانچه در غیر معاویه گفتهاند:

امّت اجماع نموده پس فلانی و فلانی و فلانی را بر خود امیر گرداند،اند، باید گفت این تعیین امیر نیز اصطلاحاً تأمیر خوانده می شود منتهی نه تأمیر از طرف الله و نه تأمیر از طرف رسولالله بلکه تأمیر از طرف مردم محسوب میگردد.

پس تأمیر دارای سه قسم است: تأمیر از جانب خدا، تأمیر از جانب رسول خدا، تأمیر از جانب مؤمنین حال اگر تأمیر و تعیین امیر نه از جانب خدا بود و نه از جانب رسول خدا و نه از طرف قاطبه مؤمنین به ناچار تأمیر از ناحیه خود شخص می باشد نظیر تعیین معاویه علیه الهاویه برای امارت زیرا قطعاً حقّ تعالی و رسول گرامش او را معیّن نفرموده اند و همچنین قاطبه اهل ایمان نیز او را به امارت برنگزیده اند چه آنکه حضرت امام حسن صلوات الله علیه یکی از اهل ایمان بوده که او را بر خود امیر قرار ندادند به دلیل آنکه در ضمن معاهده بر او شرط کردند وی خود را آنکه مضرت امام حسن صلوات الله علیه یکی از اهل ایمان بوده که او را بر خود امیر قرار ندادند به دلیل آنکه در ضمن معاهده بر او شرط کردند وی خود را آنکه آن بزرگوار خود را از گرفتن بیعت اهل ایمان با معاویه قارغ و خلاص کردند یعنی وقتی خود آن حضرت با وی بیعت نفرمود و او را به امیری تصدیق نکرد قطعاً مؤمنین و آنانکه در قلوبشان ایمان رسوخ نموده بود نیز با وی بیعت نکرده و او را به امیری نشناختند.

دلیل دیگر بر اینکه امارت از معاویه سلب بوده آن است که طبقه مؤمنین به امیری او وجوب اطاعنش معتقد نبودند و نیز حضرت امام حسن للکہ امیر بوده و فرمانروای نیکان و قاتل فجره بود چنانچه نبی اکرم تلکیک درباره علی للکہ فرمود: علی امیر بوده و فرمانروای نیکان و قاتل فاجران است.

پس پیامبر اکرم ﷺ اثبات فرمودند که هیچ نیکی از نیکان ممکن نیست اطاعت غیر نیک بر او واجب باشد و اساساً امیر قرار دادن بر امیر نیکان عمل نیک و پسندیدهای محسوب نمی شود.

سپس می فرماید: مقصود و مراد پیامبر اکرم تَکَوَّلُهُ از حدیث مذکور (لابلیّن مفاء علی مضیّ) همین معنایی است که ذکر شد و مقتضایش شرحی است که در ذیل آن آوردیم اگر چه حضرت حسن بن علی طلقیکا شروط یاد شده را هم در معاهده علل الشرايع /ج ١ ..... وسمّاء أميرالمؤمنين وقد قال النبي ﷺ: قـريش اثـمة النـاس ابرارها لابرارها و فُجّارها لفّجارها وكل من اعتقد من قريش ان معاوية إمامه بحقيقة الإمامة من الله عزَّوجلَّ اعتقد الائتمار له وجوباً عليه فقد اعتقد وجوب اتخاذ مال الله دولاً و عباده خولاً و دينه دخلاً و ترك أمرالله إيّاه إن كان مؤمناً فقد أمرالله عزَّوجلَّ المؤمنين بالتعاون على البر والتقوى فقال:

و تسعاونوا عملىالبـرّ والتـقوىٰ ولا تـعاونوا عملىالإثـم والعدوان<sup>(۱)</sup>

فإن كان اتخاذ مال الله دُوَلاً و عباده خَوَلاً و دين الله دَخَلاً منالبرّ والتقوىٰ جاز على تأويلك من اتّخذه إماماً و أمره على نفسه كما ترون التأمير علىالعباد.

و من اعتقد أنّ قهر مال الله على ما يقهر عليه و قهر دين الله على ما يسام و أهل دين الله على ما يسامون هو بـقهر مـن اتخذهم خولاً، و أنّالله من قبله مديلاً فـي تـخليص المـال منالدول، والدين من الدغل، والعباد منالخول علم و سلم، و أمـــن واتـــقى، إنّالبــر مـقهور فــي يــد الفــاجر، والأبرار مقهورون فـي أيـدي الفـجّار بـتعاونهم معالفـاجر

٩- مىورة المائدة، آية (٢)

یاب صد و پنجاه و نهم ..... ۴۹۳ .... ۶۹۳ ....

نمی آوردند و معاویه علیهالهاویه را امیرالمؤمنین می خواندند. اگر شخصی از اهل قریش یا استناد بفرموده نبی اکرم تَکْوَلَهُ که فرمودهاند: قریش پیشوایان مردم هستند نیکانشان پیشوایان نیکان و فجّار آنها پیشوایان فجّار می باشند.

معتقد باشد که معاویه امام و پیشوای او است و امامتش از جانب خدای عزّوجل بوده لاجرم قبول اوامر و فرامینش بر وی واجب و لازم است.

این اعتقاد لازمهاش این است که اعتقاد داشته باشد مال خدا را باید دُوّل<sup>(۱)</sup> و بندگانش را خَوّل<sup>(۲)</sup> و دینش را دَخَل<sup>(۳)</sup> قرار دهم چه آنکه در حکومت معاویه این سه عملی می شد و اساساً خلافتش بر این استوار بود در حالی که چنین اعتقادی بدون شک باطل و فاسد است.

از این گذشته معتقد مذکور در صورتی که مؤمن باشد امر و خطاب خداوند را ترک و مخالفت کرده، حقّ تعالی در قرآن شریف خطاب به مؤمنین فرموده: تو استا ما از میالید می الاتر استا ما الاف مال می از

تعاونوا علىالبرً والتّقوى ولا تعاونوا علىالائم والعدوان

اگر معتقد مذکور قرار دادن مال الله را دُوَل و بندگانش را خَوَل و دینش را دَخَل از مصادیق برّ و تقویٰ بداند و لذا اظهار کند که مخالفت امر الهی را نکردهام، لازمه این کلام آن است که امام قرار دادن معاویه و تأمیر او را بر نفس خویش جایز می داند.

وکسی اعتقادش این باشد که: مقهور و مغلوب واقع شدن مال و دست بهدست گشتنش در موارد غیرمناسب و مقهور گردیدن دین به بدترین وضع و قرار گرفتن اهل دین در موقعیتی نامناسب و بدحال شدنشان صرفاً به چیره شدن و غالب گردیدن کسی است که ایشان را به خدمت وادار کرده است ولی در عین حال خداوند متعال مال را از این دست بهدست گردیدن خلاص کرده و دین را از فساد و تباهی رها نموده و بندگان را از خدمتکاری و استخدام ظالمان نجات خواهد داد.

میداند و قبول دارد و معتقد است که برّ و نیکی مقهور در دست فجّار و نیکان مغلوب در ایادی فسّاق میباشند و این به سبب تعاون ابرار و کمک کردنشان فجّار

۱- به ضم دال و فتح واو جمع دُولة است بعنی آنچه در دست گشته گاهی نزد زید و زمانی پیش عمرو باشد. ۲- به فتح خاه و واو یعنی بندگان و خدمتکاران. ۲. بعنی عیب و فساد و غش. مترجم گوید: این عبارت اشاره است به حدیثی که از پیامبر اکرم تَکْمَلُهُ نقل شده و آن ایـناست که: اذا بَـلَغَ بنوالعاص ثلاثین رجلاً انْخذوا مال الله دُوّلاً و عبادالله خَوْلاً و دین الله دَخَلاً. علل الشرايع /ج ١ ..... ٩٩٤ .... ٩٩٤

علىالإثم والعدوان، المزجور عنه، المأمور بضدّه و خلافه و منافيه.

وقد سئل الثوري السّفيان عنالعدوان ما هو؟

فقال: هو أن ينقل صدقة (بانقياء) إلى الحيرة فتفرق في أهل السهام بالحيرة و ببانقيا أهل السّهام و أنا أقسم باللَّه قسماً بارّاً أنّ حراسة سفيان و معاوية بن مرّة و مالك بن معول و خيثمة بن عبدالرحمٰن خشبة زيد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب بكناس الكوفة بأمر هشام بن عبدالملك من العدوان الذي زجر اللَّه عزَّوجلَّ عنه و أنّ حراسة من سمّيتهم بخشبة زيد رضوان اللَّه عليه الدَّاعية بنقل صدقة بانِقيا إلى الحيرة.

فإن عذر عاذر عمّن سمّيتهم بالعجز عـن نـصر البـرّ الذي هوالإمام من قبلالله عزَّوجلَّ الذي فرض طاعته علىالعباد، علىالفاجر الذي تأمّر بإعانة الفجرة إيّاه، قلنا:

لعمري أنّالعاجز معذور فيما عجز عنه و لكن ليس الجاهل بمعذور في ترك الطلب في ما فرض الله عزّوجلَّ عليه و إيجابه على نفسه فـرض طـاعته و طـاعة رسـوله و طـاعة أولي الأمر، و بأنّه لا يجوز أن يكون سريرة ولاة الأمر بخلاف علانيتهم كما لم يجز أن يكون سريرة النبي الذي هو أصل ولاة الأمر و هم فرعه بـخلاف عـلانيته، و أنّالله تـعالىٰ العـالم بالسرائر والضمائر والمطّلع على ما في صدور العباد لم يكل ياب صد و پنجاه و تهم ..... ۶۹۵ ..... ۶۹۵ ....

را بر اثم و عدوان است که این تعاون منهی و مزجور بوده و در مقابل امر به ضدً و خلاف و منافی آن دارند.

ثوری از سفیان راجع به تفسیر و تشریح عدوان پرسید و بـه او گـفت عـدوان چیست؟

سفیان گفت: آن است که مال صدقه را از «بانِقیا»<sup>(۱)</sup> به «حیره»<sup>(۲)</sup> برده با این که در بانقیاء مستحق هست آن را صرف اهل حیره کنند و من قسم راست و درست می خورم که نگهبانی سفیان و معاویة بن مرّه و مالک بن معول و خیثمة بن عبدالرحمن<sup>(۳)</sup> از چوبه داری که جناب زید بن علی بن حسین بن علی بن ابی طالب علیهم السّلام را در کُناسه<sup>(۳)</sup> کوفه به امر هشام بن عبدالملک به آن زده بودند از مصادیق عدوان بوده که حقّ تعالی از آن زجر و نهی فرموده.

سپس گفت: حراست و نگهبانی آنان که نامشان را بردم از چوبه دار زید و اینگونه تعاونها داعی و سبب شد برای تغییر دادن بسیاری از احکام شرع که از جمله آنها نقل دادن صدقه بایقیا است به حیره.

اگرکسی در مقام توجیه و عذر بگوید: افرادی راکه نام بردید و گفتید فعل ایشان از مصادیق اعانه بر اثم و گناه است قابل قبول نیست زیرا ایشان از نصرت کردن برّ یعنی امام از جانب خدای عزّوجل که طاعتش بر بندگان واجب است عاجز بودند و در چنین موردی اعانه بر فعل عاجز صادق نیست.

در جواب میگوییم: عاجز نسبت به فعلی که از آنان عجز دارد معذور است ولی در توک طلب از چیزی که حقّ تعالی بو او واجب و فرض قرار داده نظیر طاعت خودش و طاعت رسول و اولی الامر هرگز معذور نیست.

و نیز میگوییم: ممکن نیست باطن و سریره والیان و امیران برخلاف ظاهرشان باشد چنانچه باطن نبئ که اصل و رئیس والیان است و امراء جملگی فرع و مرئوس او هستند امکان ندارد برخلاف ظاهرش باشد و خداوندی که به یاطن و ظاهر آگاه بوده و بر آنچه در دلهای بندگان می باشد مطّلع است هرگز عباد را مکلّف به چیزی

۱. بانقیا بکسر نون قریهای است در کوفه. ۲. حیرہ شہری است نزدیک کو فہ. ۳. این چهار نفر نگهبان و مأمور حراست از چوبهدار زید بودند که کسی جناب زید را از بالای دار پاتین نیاورده و دقنش نکند. ۲. جایی است در کوفه.

علل الشرايع /ج ١ .....٩٤

ما ليس في وسعهم و طوقهم إذ ذاك ظلم من المكلف و عبث منه و أنّه لا يجوز أن يجعل جلَّ و تقدَّس اختيار من يستوي سريرته بعلانيته و من لا يجوز إرتكاب الكيبائر الموبقة والغضب والظلم منه إلى من لا يعلم السّرائر والضّمائر فلا يسع أحداً جهل هذه الأشياء و إن وسع العاجز بعجزه ترك ما يعجز عنه فإنّه لا يسعه الجهل بالإمام البرّ الذي هو إمام الأبرار والعاجز بعجزه معذور والجاهل غير معذور، فلا يجوز أن لا يكون للأبرار إمام و إن كان مقهوراً في قهر الفاجر والفحّار، فمتى لم يكن للبرّ إمام برّ قاهر أو مقهور فمات ميتة جاهليّة إذا مات و ليس يعرف إمامه.

فإن قيل: فما تأويل عهد الحسنﷺ و شرطه على معاوية بأن لا يقيم عنده شهادة لا يجاب الله عـزُّوجلَّ عـليه إقـامة شهادة بما علمه قبل شرطه على معاوية؟

قيل: إن لإقامة الشهادة من الشاعد شرائط و هي:

حدودها التي لا يجوز تعدّيها لأنّ من تعدّئ حـدود اللّـه عزَّوجلٌ فقد ظلم نفسه، و أوكد شرائطها إقامتها عـند قــاض فصل و حكم عدل.

ثم الثقة منالشاهد أن يـقيمها عـند مـن تـجد شـهادته حــقّاًويميت بــها اَثــرة و يــزيل بــها ظــلماً، فــإذا لم يكــنمَن يشـهد عـنده سـقط عـنه فـرض إقـامة الشـهادة باب صد و پنجاد و تهم ..... ۶۹۷ ....

که نمی دانند و در وسع و طاقتشان نیست نمیکند زیرا این تکلیف از مکلّف ظلم و عبث محسوب می شود.

و همچنین میگوییم: ممکن نیست خداوند عزّوجلّ اختیار کسی که باطن و ظاهرش با هم مساوی است و نیز شخصی که جایز نیست مرتکب کیائر گردد را به کسی دهد که به سرائر و ضمائر عالم و آگاه نیست و این امور مطالبی است که بر احدی مجهول و نامعلوم نمی باشد.

سپس میگوید; و اگر بر عاجز جایز باشد که به واسطه عجز چیزی که از آن عاجز است را ترک کند ولی جایز نیست نسبت به امامی که برّ و پیشوای ابرار هست جهل داشته و در مقام معرفتش برنیاید و به عبارت دیگر عاجز به واسطه عجزش معذور است ولی جاهل معذور نیست درنتیجه میگوییم:

جایز نیست که ابرار امام و پیشوا نداشته باشند اگرچه در قهر فاجر و فجّار مقهور و مفرّی بر ایشان یافت نشود لذا اگر پذیرفتیم که برای برّ امام برّ چه قاهر و چه مقهور نمی باشد حال اگر وی از دنیا رفت چون امامش را نشتاخته به مرگ جاهلیّت از دنیا رفته است.

سؤال اگر سؤال شود: تاویل عهد و شرطی که امام حسن طلا بر معاویه نمود و مقرّر شد که حضرتش در حضور معاویه علیهالهاویه اقامه شهادت نکند چیست؟ چه آنکه پیش از شرط مزبور خداوند عزّوجل بر آن جناب واجب کرده بود که نسبت به آنچه می داند اقامه شهادت بنماید حال با این شرط چطور ایجاب حقّ تعالی ساقط میگردد؟

در جواب گفته می شود اقامه شهادت از شاهد شرائطی دارد که این شرائط حدود شهادت بوده و تعدّی از آنها جائز نیست زیرا کسی که از حدود حقّ تعالی تجاوز کند به نفس خویش ستم کرده و مؤکّدترین این شرائط آن است که باید شهادت در حضور قاضی اقامه شود که نزاع را فیصله دهد و حاکم عادلی باشد. شرط بعدی آن است که:

جواب

شاهد ثقه لازم است شهادت را در حضور کسی اقامه نماید که شهادتش را حقّ دانسته و بهواسطه آن ظلم و ستم زائل گردد، حال اگر شاهد چنین کسی را نیافت تا شهادت دهد وجوب اقامه از وی ساقط میگردد، حال باتوجّه بهاین نکته میگوییم: علل الشرايع / ج ١ ..... ٥٩٨

و لم يكن معاوية عندالحسن الله أميراً أقامه الله تعالى و رسوله الله حاكماً من ولاة الحكم، فلو كان حاكماً من قبل الله و قبل رسوله، ثم علم الحسن الله أنّالحكم هوالأمير والأمير هوالحكم وقد شرط عليه الحسن الله أن لا يؤمر حين شرط أن لا يسمّيه أميرالمؤمنين فكيف يقيم الشهادة عند من أزال عنه الامرة بشرط أن لا يسمّيه أميرالمؤمنين و إذا أزال ذلك بالشرط أزال عنه الامرة بشرط أن لا يسمّيه أميرالمؤمنين و إذا الماهادة عند من أزال عنه الامرة بشرط أن لا يسمّيه أميرالمؤمنين و إذا أزال ذلك بالشرط أزال عنه الامرة بشرط أن لا يسمّيه أميرالمؤمنين و إذا أزال ذلك بالشرط أزال عنه الحكم؛ لأنّ الأمير هوالحاكم و هوالمقيم المهادة عند من حكمه هذر.

فاإن قال: فما تأويل عهد الحسنﷺ على مـعاوية و شـرطه عــليه ألاً يتعقب على شيعة عليﷺ شيئاً؟

قيل: إنّالحسن الله علم أنّالقوم جوّزوا لأنفسهم التأويل وسوّغوا في تأويلهم إراقة ما أرادوا إراقته من الدماء، و إن كان الله تعالىٰ حقنه و حقن ما أرادوا حقنه و إن كان الله تعالىٰ أراقه في حكمه فأراد الحسن الله أن يبيّن أن تأويل معاوية على شيعة علي الله بتعقّبه عليهم ما يتعقّبه زائل مضمحلٌ فاسد، كما أنه ازال إمرّته عنه و عن المؤمنين بشرط أن لا يسمّيه أميرالمؤمنين و إن إمرته زالت عنه و عنهم و أفسد حكمه عليه و عليهم، ثم سوّغ الحسن الله بشرطه عليه أن لا يقيم عنده شهادة للمؤمنين القدوة منهم به في أن لا يقيموا عنده شهادة فيكون حينئذٍ داره دائرة، و قدرته قائمة لغير الحسن و لغير المؤمنين و يكون داره كدار بخت نصر و هو بمنزلة دائيال فيها، و كدار العزيز و هو كيوسف فيها.

فإن قال:

بأب صد و پنجاه و نهم ..... ۶۹۹

از نظر حضرت امام حسن ظلی معاویه امیری نبود که خدای متعال و رسولش او را نصب کرده باشند یا از جانب والیان حکم به سِمّت حاکم بودن منصوب نشده بود، پس اگر معاویه از جانب خدا و رسولش حاکم می بود و از طرفی امام حسن ظلی می دانستند که حاکم همان امیر است و امیر همان حاکم چطور جایز بود حضرتش امارت را یا شرط یاد شده از وی سلب کنند، پس از نفس شرط مزبور می توان اثبات کرد که وی امیر نبوده درنتیجه حاکم هم نبوده و وقتی حاکم نبود چگونه حضرتش نزد وی و در حضورش اقامه شهادت کند درنتیجه می گوییم:

معاویه امارت و حکومت نداشت پس حتّی حکم نمودن را نـداِشت لاجـرم حکمش هذر و بیهوده بوده و پرواضح است کسی که حکمش هذر و بیهوده است شهادت نزد او نمی توان اقامه کرد.

*سؤال* اگر سائل بگوید: تأویل این عهد و شرط حضرت امام حسن ظلی بر معاویه که تأکید نمودند معاویه شیعیان علی للی را تعقیب نکند چیست؟ ب

در جواب گفته می شود: حضرت امام حسن للک می دانستند که ستمگران برای خود تأویلاتی داشته و به مقتضای این تأویلات ریختن خونهایی را که بخواهـند مباح و مجاز قرار می دهند اگرچه حقّ تعالی آنها را محقون و محفوظ اعلام نموده باشد لاجرم حضرتش خواستند با این شرط آشکار کند تأویل معاویه در ارتباط با ریختن خون شیعیان علی للک و مضمحل و فاسد می باشد چنانچه با شرط قبلی امارت آن مردود را از خود و مؤمنین زائل قرمودند و وقتی امارت او زائل شد حکمش بر آن جناب و بر مؤمنین نیز فاسد و باطل می گردد.

سپس باید توجه داشت که امام علیک با این شرط که شهادت را در حضور معاویه اقامه نفرمایند تجویز نمودند که مؤمنین نیز به حضرتش اقتداء کرده و آنها نیز در حضور آن مردود اقامه شهادت نکنند و بدین ترتیب قدرت معاویه بر غیر امام و غیرمؤمنین قائم گردید درنتیجه خانه معاویه همچون خانه بختنصر و امام علیک بمنزله دانیال در آن گردید یا خانهاش همچون عزیز مصر و امام علیک به منزله یوسف در آن مورد نظر قرار گرفت.

سۋال

اینکه گفته شد فرعون بهمنزله بختنصر و عزیز مصر بوده و حضرت امام

علل الشرايع /ج ١ .....٧٠٠

دانيال و يوسف الله كانا يحكمان لبخت نصر، والعزيز قلنا:

لو أراد بختنصر دانيال والعزيز يوسف، أن يريقا بشسهادة عمّارين الوليد و عقبةبن أبي معيط، و شسهادة أبي بردة بن أبي موسىٰ و شسهادة عىبدالرحمن بن الأشسعث بن قيس دم حجرين عدي ابن الأدبر و أصحابه رحسمة الله عليهم، و ان يحكما له بأنّ زياداً أخوه و أنّ دم حجر و أصحابه مراقة يشهادة من ذكرت، لَما جاز أن يحكما لسخت تصر والعزيز والحكم بالعدل يرمي الحاكم به في قدرة عدل أو جائر و مؤمن أو كافر لا سيما إذا كان الحاكم مضطرّاً إلى أن يدين قدر الجائر الكافر، والمبطل والمحق بحكمه.

فإن قال: ولِمَ خَصَّ الحسن ﷺ عَدَّ الذَّنوب إليه و إلى شيعة عليﷺ و قَدَّم أمامها قــتله عـبداللُّــهبن يـحيىٰ الحـضرمي و أصحابه وقد قتل حجر و أصحابه وغيرهم؟ باب صد و پنجاه و نهم ...... ۲۰۱۰.... ۷۰۱

حسن ظیلاً همچون دانیال و یوسف میباشند صحیح نیست زیرا دانیال بـرای بختنصر و یوسف برای عزیز حکم مینمودند اما امامطلاً برای مـعاویه هـرگز حکم نمیفرمود پس تشبیه این دو به یکدیگر و تنزیلشان بهمنزله هم بهنظر صحیح نمیآید.

**جواب** تنزیل مذکور در کمال صحّت و صواب است و اینکه گفته شد: جناب دانیال برای بختنصر و یوسف برای عزیز حکم میفرمودند امّا امام حسن للَّلِلَا برای معاویه حکم نمیفرمود جوابش این است که:

اگر بخت تصر و عزیز مصر به جای فرعون بودند و اراده می کردند که جناب دانیال و یوسف به شهادت عمّارین ولید و عقبة بن ابی معیظ و شهادت ابی بردة بن ابی موسی و عبدالرّحمن بن اشعث بن قیس خون پاک حُجر بن عدیّ بن ادبر و اصحابش رحمة الله علیهم را بریزند چنانچه ایشان برای معاویه چنین شهادتی دادند قطعاً دانیال و یوسف حکم به ریختن این خونها نمی کردند همان طوری که حضرت امام حسن طلیّلاً مبادرت به آن نفرمودند یا اگر بخت تصر و عزیز مصر به جای معاویه بوده و دانیال و یوسف به چای امام حسن طلیّلاً و آن دو از این دو پیامبر می خواستند که حکم کنند زیاد بن آبیه برادر آنها است هرگز آن دو پیغمبر چنین حکمی نمی فرمودند همان طوری که امام حسن طلیّلاً حکم نفرمودند.

اگر گفته شود همانطوری که دانیال و یوسف برای بختنصر و عزیز به عدل حکم میکردند چه اشکالی داشت که امام حسن طلا نیز برای معاویه حکم به عدل می فرمود.

جواب این است که حاکمی که به عدل حکم کند با حکمش قدرت امیر را افزون میکند اعم از آنکه امیر عادل بـوده یـا جـاثر بـاشد، مـوْمن بـوده یـا کـافر بـاشد علیالخصوص که حاکم مضطرّ باشد خود را بهدین جائر کافر نشان دهد. سؤال

اگرگفته شود در نامهای که امام حسن الله به معاویه مرقوم فرمودند چرا تنهاگناه و خلافی را که وی نسبت به امام و شیعه امیرالمؤمنین الله مرتکب شده بود حضرت برشمردند و چرا در مقدّم آنها قتل عبدالله بن یحیی حضرمی و اصحابش را متذکّر شدند در حالی که معاویه ظالم حُجربن عدی و اصحاب او و بسیاری دیگر از بزرگان را کشته بود وجه مقدّم داشتن عبدالله بن یحیی بر حجر چه بود؟ علل الشرايع / ج ١ ..... ٧٠٢

قلنا: لو قدّم الحسنﷺ في عدّه على معاوية ذنوب حجر و أصحابه على عبداللهبن يحيىٰ الحضرمي و أصحابه لكان سؤالك قائماً فتقول: لِمَ قدّم حجراً على عبداللهبن يحيىٰ و أصحابه أهل الأخيار والزهد في الدنيا والأعراض عنها فأخبر معاوية بما كان عليه ابن يحيىٰ و أصحابه من الحزق على أميرالمؤمنينﷺ و شدّة حبّهم إيّاه و أفاضتهم في ذكره و فضله فجاءهم فضرب أعناقهم صبراً.

و من أنزل راهباً من صومعته فقتله بلا جناية منه إلى قاتله أعجب ممّن يخرج قساً من ديره فيقتله؛ لأنّ صاحب الدير أقرب إلى بسط اليد لتناول ما معه على التشريط من صاحب الصومعة الذي هو بيين السماء والأرض فتقديم الحسن الله العباد على العباد والزهاد على الزهاد و مصابيح السلاد عملى مصابيح البلاد لا يتعجّب منه بل يتعجّب لو قدّم في الذكر مقصّراً على مخبت و مقتصداً على مجتهد.

فإن قال: ما تأويل اختيار مال دارأبجرد على سائر الأموال لما اشترط أَن يجعله لأولاد من قتل مع أبيه صلواتالله عليهم يوم الجمل و بصفِّين قيل لدارأبجرد خَطْب في شَأن الحسن بـخلاف جـميع فـارس، باب صد و پنجاه و نهم ..... ۲۰۳

جواب این است که: اگر امام حسن ظلی در مقام برشمردن گناهان و خلافهای معاویه کشتن حجر و اصحابش را بر کشتن عبداللهبن یحیی حضرمی و یارانش مفدّم می فرمودند یاز سؤال مذکور مطرح می شد و سائل می پرسید: چرا حجر را بر عبداللهبن یحیی و اصحابش که جملگی اهل خیر و زهد در دنیا

بودند مقدّم نمودند.

باري معاويه در جواب امام للکل گفت:

جــهت کشــتن ابــن يـحيى و اصـحابش ايـن بـود کـه وى مـحبّت شـديد بـه اميرالمؤمنين للگلا داشت و پيوسته على للگلا و فضائلش را انتشار مـىداد لذا او و اصحابش را آورده و گردنشان را زدم.

و باید توجه داشت کسی که راهبی را از صومعه و عبادتگاهش پائین آورده و بدون صدور جنایتی او را بکشد خیلی شگفتانگیزتر است از این که قسیس و بزرگ رهبانان را از دیرش بیرون بکشد و وی را بکشد زیرا صاحب دیر (قسیس) مبسوطالیدتر است از راهب در صومعه لذا برای قتل او وجهی ممکن است ایراد نمود ولی راهب بیگناه را کشتن هیچ توجیهی ندارد لذا کشتنش شگفتانگیزتر را بر برخی و پارهای از زاهدین را بر بعضی و گروهی از مصاییح بلاد را بر گروهی دیگر هیچ جای تعجّب ندارد پس نباید گفت چرا حضرت در مقام تخطئه و توبیخ معاویه قتل عبدالله بن یحیی حضرمی را بر قتل حجربن عدی مقدّ ماشت بلکه اگر معاویه قتل عبدالله بن یحیی حضرمی را بر قتل حجربن عدی مقدّم داشت بلکه اگر و گریه را در مقام ذکر مقدّم می داشتند جای سؤال داشت زیرا معاویه قتل عبدالله بن یحیی حضرمی را بر قتل حجربن عدی مقدّم داشت بلکه اگر قتل حجربن عدی را در مقام ذکر مقدّم می داشتند جای سؤال داشت زیرا عبدالله بن یحیی ضررش بر معاویه کمتر از حجر و اصحابش بود لذاکشتن او شنیع تر و کریهتر بود لذا امام طلی این مردود برشمردند.

سۇال

اگر سائل بگوید: اینکه امامطلاً مال دارابجرد را بر سایر اموال اختیار فرمود و آنرا برای اولاد مقتولین در رکاب پدر بزرگوارش در جنگ جمل و صفّین قرار داد چه توجیهی دارد؟

ج*واب* در جواب گفته می شود: جهتش آن بودکه دارابجرد از نظر امام حسن طلا الله به سایر بقاع فارس امتیاز خاصّی داشت از این جهت آنرا بر سایر اماکن مقدّم فرمود علل الشرايع /ج ١ .....٩ علل الشرايع /ج ١

و قلنا: إنّالمال مالان: الفيء الّـذي ادّعـوا أنّــه مـوقوف علىالمصالح الدّاعية إلى قوام الملّة و عمارتها مــن تــجييش الجيوش للدّفع عنالبيضة ولأرزاق الأسارى و مال الصّـدقة الّذي خصَّ به أهل السّهام.

وقد جرئ فى فتوح الأرضين بفارس والأهواز و غيرهما منالبلدان ممّا فُتح منها صُلحاً و ما فتح منها عَنْوَة و ما أَسْلَمَ أُهْلُها عَلَيْها هنات هنات و أسباب و أسباب بإيجاب الشرائط الدالة لها، وقد كتب ابن عبدالعزيز إلى عبدالحميدين زيـدين الخطاب و هو عامله علىالعراق أيّدك اللّه هاش في السواد ما يركبون فيه البراذين ويتختّمون بالذهب و يلبسون الطيالسة وخذ فضل ذلك فضعه في بيتالمال، وكتب ابسن الزبسير إلى عامله جنبوا بيت مال المسلمين ما يؤخذ على المناظر والقناطر فإنه سحت فقصر المال عماكان فكتب إليهم ما للمال قد قصر فكتبوا إليه: إنَّ أميرالمؤمنين نهانا عـمًّا يـؤخذ على المناظر والقناطر فلذلك قبصر المال. فكتب إليهم: عمودوا إلى مماكنت عليه هذا بعد قوله: أنَّه سحت،

و نسبت به زمینهای قارس و اهواز و غیر ایندو از بلاد دیگرکه یا بعنوان صلح با مسلمین و یا قهراً و جبراً و یا یا اسلام آوردن سکنه آن فتح شده و بهدست مسلمین افتادند ظلمها و فسادهایی واقع گردیده است.

و از جمله شواهدي كه دلالت بر آن دارد:

نامهای است که این عبدالعزیز به عبدالحمیدین زیدین خطاب که عامل او در عراق بود نوشته در آن نامه آمده است که: ایّدک اللّه در ارض عراق نسبت بـه مرکبهایی که سوار شده و زینتهای طلایی که به کار می برند و لباسهای حریر و ابریشمی که می پوشند از حرام گرد آوردهاند زیادی این اموال را از اهالی اخذکن و آنها را در بیتالمال قرار بده.

و نیز: ابن زبیر به عاملش مینویسد: از مالیات هایی که بر مناظر و قناطر معیّن میشود اجتناب کنید و آنها را اخذ تکنید و در بیتالمال قرار ندهید زیرا حرام میباشند.

ی. پس از آنکه عامل ابن زبیر به این دستور عمل نمود مقدار بیتالمال از سابق بهطور چشمگیری کمتر گردید.

این زبیر وقتی میزان بیتالمال را خیلی کم دید به عاملین خود نوشت: چرا مال اینقدر کم می باشد؟

عاملین برایش نوشتند: امیرالمؤمنین (**یعنی ابن زبیر)** ما را از گرفتن مالیات در مقابل مناظر و قناطر نهی نمود لذا مال خیلی کم گردیده است.

ابن زبیر برای آنها نوشت: به همان نحو که قبلاً عمل میکردید و اینگونه از مالیاتها را میگرفتید عمل کنید «این عمل به ملاحظه آنچه خودش قبلاً نوشته بود که گرفتن مالیات در مقابل مناظر و قناطر حرام است، حرام و ظلم و ستم میباشد».

فخاف الحسن إلى أنّ كثيراً منهم لا يرى لنفسه أخذ الصدقة من كثير منهم ولا أكل صدقة كثير منهم إذ كانت غسالة ذنوبهم ولم يكن للحسن إلى مال الصدقة سهم.

روىٰ ابن حكيمبن معاويةبن حيدة القشيري عن أبيه عــن جدّه أنّ رسولااللهﷺ قال:

في كلَّ أربعين من الإبل ابنة لبون ولا تفرق إبل عن حسابها من أتانا بها مؤتجراً فله أجرها، و من منعناها أخذناها منه و شطر إبله عزمة من عزمات ربّنا ليس لمحمد و آل محمّد فيها شيء و في كلَّ غـنيمة خـمس أهـل الخـمس بكـتاب اللَّـه عـزَّوجلَّ و إن مـنعوا فـخص الحسـنﷺ مـالعلَّه كـان عـنده أعف و أنظف من مال أردشير خره؛ لاَنها حوصرت سبع سنين یاب صد و پنجاه و نهم ..... یاب صد و پنجاه و نهم .....

و چارهای نیست از اینکه اولاد مقتولین در رکاب علی صلواتالله علیه در جنگ جمل و صفّین را باید از اهل فیئ و غنیمت و از اهل صدقه سهام قرار داد و رسول خدائی الله درباره صدقه فرمودند: امر میکنم از اغنیاء خودگرفته و به فقرای خودتان بدهید.

ضمیر «کم» در «اغنیائکم» و «فقرائکم» با کاف و میم بوده که اشاره است بـه آنانکه در اموالشان صدقه واجب بوده (اغنیائکم) و کسانی که به آنها باید صدقه را داد (فقرائکم).

پس امام حسن الله بیمناک شدند از اینکه بسیاری از آن مردم جایز نمی دانستند که حضرتش از کثیری از آنها صدقه را بگیرند چنانچه روا نمی دانستند از صدقه بسیاری از آنها حضرت تناول فرماید زیرا صدقه غساله و چکیده کارهای نازوای ایشان بود و برای آن حضرت در مال صدقه اصلاً سهمی منظور نشده بود.

ابن حکیم بن معاویة بن حیدة القشیری، از پدرش، از جدّش روایت نموده که رسول خداعیً از فرمودند: در هر چهل شتر یک بنت لبون باید بعنوان صدقه بدهند و آن را از حساب و عدد چهل نباید کم نمود (یعنی شتری را که به عنوان صدقه می دهند نباید از عدد چهل کسر کرد تا درنتیجه بعد از اخراج صدقه باقیمانده سی و نه عدد باشد) هر کس این بنت لبون را برای ما بیاورد و طلب اجر و ثواب کند البتّه اجر و ثواب برایش هست و هر کس ما را از آن منع نماید البتّه از او خواهیم گرفت و تقسیم نمودن شتر وی و برداشتن سهم صدقه از آن حقی از حقوق الله می باشد، برای محمّد و آل محمّد در آن هیچ سهمی نمی باشد و در هر غنیمتی خمس اهل ندهند.

سپس میگوید: پس از آنکه جواب سائل داده شد و جهت اینکه چرا امام حسنﷺ در عهدنامه ایشان با معاویه مال دارابجرد را اختیار کردند معلوم گردید دوباره در تشریح و توضیح همین معنا میگوید:

پس اختصاص دادن امام ظلی مال دارابجرد را شاید به خاطر این بوده که این مال بهترین و نظیف ترین اموال تحت تصرف اردشیر خره (مؤسس سلسله ساسانی که گاهی از او به اردشیر خوره نام میبرند) بوده و جهت دیگر این است که: این سرزمین هفت سال در محاصره بود تا به تصرّف درآمد و ظرف مدّت علل الشرايع /ج ١ ..... ٩ .... ٩ .... ٩ ...

حتى اتّخذ المحاصرون لها في مدّة حصارهم إيّاها مصانع و عمارات. ثم ميّزوها من جملة ما فـتحوها بـنوع مـنالحكـم و بـينالاصـطخر الأوّل والاصطخر الثاني هنات علمها الربّاني الذي هوالحسـنﷺ فـاختار لهـم أنظف ما عرف.

فقد روي عنالنبيﷺ أنّه قال في تفسير قوله تعالىٰ: وقفوهم إنّهم مسؤولون<sup>(١)</sup> إنّه لا يجاوز قدما عبد حتىٰ يسئل عن أربع: عن شبابه فيما أبلاه، و عن عمره فيما أفناه، و عن ماله من أين جمعه و فيما أنفقه، و عن حبّنا أهلالبيت.

و كان الحسن والحسين الله ابنا علي الله يأخذان من معاوية الأموال فلا ينفقان من ذلك على أنفسهما و على عيالهما ما تحمله الدابّة بفيئها.

قال شيبةبن نعامة: كان علي بن الحسين ﷺ ينحل فلمًا مات نظروا فإذا هو يعول في المدينة أربعهائة بيت من حيث لم يقف الناس عليه.

فإن قال: فإنّ هذا محقدين إسحاق بن خزيمة النيسابوري قال: حدثنا أبوبشر الواسطي قال: حدّثنا خالدين داود، عن عامر قال: بايع الحسن بن علي الله معاوية على أن يسالم من سالم و يحارب من حارب، ولم يبايعه على أنّه أميرالمؤمنين. قالنا هذا حديث ينقض آخره أوّله و أنّه لم يؤمره و إذا لم يؤمره لم يلزمه الائتمار له إذا أمره، وقد رُوينا من غير وجه ما ينقض قوله يسالم من سالم و يحارب من حارب، فلم نعلم فرقة من الأُمَّة أشدّ على معاوية من الخوارج.

١- سورة الصافات، آية (٢٤)

یاب صد و پنجاه و تهم ..... ۷۰۹ .... ۷۰۹

محاصره، محاصرون حوض ها و عماراتی راگرفته بودند که آنها را از سایر اماکنی که بعد از فتح به دستشان افتاد با جعل احکام ویژه ای مربوط به آنها از سایر اراضی و اماکن فتح شده ممتاز نمودند و بین اصطخر اوّل (سرزمین فارس قبل از فتح) و اصطخر دوّم (سرزمین فارس بعد از فتح) فننه ها و ظلم هایی روی داد که حضرت امام حسن ظلیُّلاً از آنها مطّلع بودند لذا نظیف ترین مالی را که سراغ داشتند اختیار فرمودند.

در تفسیر آیه شریفه: وقفوهم انهم مسئولون از نبیّ اکرم ﷺ مروی است که فرمودند: روز قیامت دو قدم هیچ بندهای حرکت نخواهد کرد تا از چهار چیز سؤال شود:

از جوانی که در چه چیز به پیری رساند، از عمرش که در چه راه صرف کرد، از مالش که از کجا آورد و در چه انفاق و صرف نمود و از دوستی ما اهل بیت.

و حضرت امام حسن و امام حسین طلیکی فرزندان علی للیک از معاویه اموال را میگرفتند و از آنها بر خود و عیالشان چیزی را صرف نمی فرمودند.

شیبةبن نعامه میگوید: حضرت علیبن الحسین ظلیمی هدایا و عطایا زیاد صرف میکردند پس از رحلت آن حضرت وقتی نگریستند ملاحظه کردند آن حضرت در مدینه چهارصد خانواده را بدون اینکه کسی اطّلاع داشته باشد سرپرستی می فرمودند.

اگرگفته شود: محمّدبن اسحاق بن خزیمة النّیشابوری گفته است: ابوبشر واسطی از خالدبن داود، از عامر نقل کرده که حضرت حسن بن علی اللّکْظ با معاویه بیعت فرمود به شرطی که وی با کسی که با معاویه به محاربه نپرداخت حرب نکند و با کسی که با وی محاربه نمود محاربه نماید ولی این طور بیعت نفرمود که او را به امیرالمؤمنین بودن پذیرفته باشد.

جواب در جواب میگوییم: اوّل این حدیث ناقض آخرش میباشد و نیز میگوییم: امام للظِّلا امارت معاویه را نپذیرفتند و وقتی چنین بود پذیرفتن اوامرش بر حضرت لازم نبود، و در برخی روایات مضمونی وارد شده که ناقض این فقره از حدیث است که فرموده: یسالم من سالم و یحارب من حارب و شاهد بر این گفتار آن است که: ما فرقهای را در این امّت دشمن تر نسبت به معاویه از خوارج سراغ نداریم، در کوقه علل الشرايع /ج ١ .....٧١٠

و خرج على معاوية بـالكوفة جـويريةبن ذراع أو ابـن وداع أو غـير. منالخوارج، فقال معاوية للحسن: اخرج إليهم و قاتلهم. فقال: يأبيٰ الله لي بذلك. قال: فَلِمَ أَلَيْس هم أعداؤك و أعدائي؟

قال: نعم: يا معاوية، ولكن ليس من طلب الحق فأخطأه كـمن طلب الباطل فوجده، فأسكت معاوية، ولوكان ما رواه أنّه بايع على أن يسالم من سالم و يحارب من حارب لكان معاوية لا يسكت عـلى مـا حـجّه بـه الحسن الله ولانّه يقول له قد بايعتني على أن تحارب من حاربت كائناً من كان و تسالم من سالمت كائناً من كان، وإذا قال عامر في حديثه ولم يبايعه على أنّه أميرالمؤمنين قد ناقض لأنّ الأمير هوالآمر و الزاجر والمأمور هوالمؤتمر والمنزجر فأبي تصرّف الآمر فقد أزال الحسن الله في موادعته معاوية الائتمار له فقد خرج من تحت أمره حين شرط أن لا يسمّيه أميرالمؤمنين و لو انتبه معاوية بحيلة الحسن الله بما احتال عليه لقال له:

يا أبامحمّد أنت مؤمن و أنا أمير، فإذا لم أكن أميرك لم أكن للمؤمنين أيضاً أميراً. و هذا حيلة منك تزيل أمري عنك و تدفع حكمي لك و عليك. فلو كان قوله:

يحارب من حارب مطلقاً ولم يكن شرطه أنّ قاتلك من هو شرّ مـنك قاتلته و أنّ قاتلك من هو خير منك في الشر و أنت أقرب منه إليه لم أقاتله و لأنّ شرط الله على الحسن الله و على جميع عباده التعاون على البرّ والتقوى و ترك التعاون على الإثم والعدوان، و إن قتال من طلب الحق فأخطأه مع من طلب الباطل فوجده تعاون على الإثم والعدوان والمبايع غير المبايع والمؤازر غير المؤازر. باب صد و پنجاه و نهم ..... ۲۱۱ .... ۲۱۱ ... ۲۱۱ ...

جویریةین ذراع یا این وداع یا دیگری از خوارج خروج کردند، معاویه به امام حسن للی گفت: به سوی ایشان خارج شو و یا آنها مقاتله نما. حضرت فرمودند: خداوند مرا از این کار منع فرموده. معاویه گفت: برای چه، آیا ایشان دشمنان شما و من نیستند؟ حضرت فرمودند: آری ای معاویه ولی این طور نیست کسی که طالب حقّ بوده ولی به خطاء رود مانند کسی باشد که باطل را طلب کند و بیابد آن را.

معاویه ساکت شد و جوابی نداد درحالی که اگر حضرت با این شرط که معاویه با آنانکه حرب نکنند حرب نکرده و با آنانکه به محاربهاش برخیزند حرب نماید بیعت کرده بودند معاویه ساکت نمی شد و نیز جا داشت به امام حسن ظلار عرض کند: با من بیعت کردی که با هرکسی که من محاربه کنم تو نیز محاربه نموده هرکسی که باشد و باکسانی که من مسالمت و صلح کنم تو نیز صلح نمایی هرکسی که باشد.

بنابراین وقتی «عامر» در حدیثش گفت: امام حسن علیکہ با معاویه به این شرط که او را امیرالمؤمنین بدائد بیعت نکرد این فقره از حدیث ناقض صدر و اوّل آن می باشد، زیرا امیر عبارتست از کسی که امر و زجر نموده و مأمور یعنی کسی که فرمان برده و از نهی آمر منزجر گردد پس وقتی حضرت با معاویه بیعت نفرمود از تصرّف او بعنوان امیر بودن اباء و امتناع ورزید درنتیجه با معاهده خود قبول و لزوم اطاعت از وی را زائل کرد و بدین ترتیب از تحت امر او خارج گردید.

و اگر معاویه منوجّه کارسازی حضرت به آن نحو که عمل فرمود می شد محضر مبارکش عرض میکرد: ای انامحمّد شما مؤمن بوده و من امیر می باشم و وقتی من امیر شما نباشم برای مؤمنین نیز امیر تحواهم بود و این حیلهای است از شما که بدینوسیله امر مرا از خود زائل نموده و حکمم را چه به نفع و چه به ضرر شما باشد دفع فرمودی.

یس اگر عبارت «**یحارب من حارب» مطلق میبود و حال آنکه چنین نیست** بلکه مشروط میباشد شرطش این است که: اگر با توکسی که شرورتر از تو است مقاتله نمود البته با او مقاتله خواهم کرد ولی اگر در شرّ بودن مماثل با تو بوده یا تو شرورتر باشی البته با وی قنال نخواهم کرد.

و نیز خداوند بر امام للی و جمیع اهل ایمان شرط کرده که معاونت بر بر و تقوی داشته و ترک تعاون بر اثم و عدوان نمایند و بدیهی است که در مقاتله بین کسی که طالب حقّ است ولی به خطاء رفته و بین طالب باطل که آنرا یافته اگر با طالب حقّ \*

فإن قال: هذا حديث أنسبن سيرين يرويه محمّدبن إسحاقبن خزيمة قال: حدثنا بشار، قال: حدثنا ابن أبيعدي، عن ابن عون، عـن أنسبـن سيرين، قال: حدثنا الحسنبن عليﷺ يوم كلّم فقال:

ما بين جابرسا و جابلقا رجل جدّه نبيّ غيري و غير أخي و إنيّ رأيت أن أصلح بين أُمَّة محمّد، و كنت أحقّهم بذلك فإنّا با يعنا معاوية و لعلَّه فتنة لكم و متاع إلى حين، قلنا ألاً ترى إلى قول أنس كيف يقول يوم كلّم الحسن ولم يقل: يوم بايع إذ لم يكن عنده بيعة حقيقة و إنّما كانت مهادنة كما يكون بين أولياء الله و أعدائه لا مبايعة تكون بيين أوليائه و أوليائه فرأى الحسن للإ رفع السيف معالعجز بينه و بين معاوية كما رأى رسول الله رفع السيف بينه و بين أبي سفيان و سهل بن عمرو ولو لم يكن رسول الله مضطراً إلى تلك المصالحة والموادعة لما فعل.

فإن قال: قد ضرب رسولالله ﷺ بينه و بين سهل و أبي سفيان مدّة ولم يجعل الحسن بينه و بين معاوية مدّة قلتًا:

بل ضرب الحسن الله أيضاً بينه و بين معاوية مـدّة و إن جــهلناها ولم نعلمها و هي ارتفاع الفتنة و انتهاء مدّتها و هو متاع الى حين. فإن قال:

فإنَّ الحسن قال لجبيرين نـفير حـين قـال له: إنَّالنـاس يـقولون: إنَّك تـريد الخـلافة.

باب صد و پنجاه و نهم ..... ۷۱۳

مقاتله شود این قتال تعاون بر اثم و عدوان است.

اگر سائل بگوید: صلح بین امامﷺ و معاویه چطور بیعت نباشد و حال آنکه حدیث ابن سیرین آنرا بیعت قرار داده، حدیث این است:

سؤال

محمّدین اسحاقین خزیمه از بشار، از این ابی عدی، از این عون، از انس بن سیرین از حضرت حسنین علی علی اللہ در روزی که تکلّم فرمود و یا معاویه هم سخن شد فرمودند: بین جابرسا و جابلقا مردی نیست که جدّش نبیّ اکرم تَقَیَّوْلَهُ بوده باشد غیر از من و برادرم و من صلاح دیدم که بین امّت محمّد صلح باشد و سزاوارترین افراد به این صلح من هستم، ما یا معاویه مبایعه و بیعت نمودیم و شاید این آزمایشی برای شما بوده و منفعتی باشد تا هنگام مرگ.

صلح مزبور بیعت نبوده و این حدیث نیز دلالت بر آن ندارد، مگر نمی بینی در کلام انس لفظ «یوم کلم الحسن» آمده و نگفته «یوم بایع الحسن» چه آنکه از نظر این سیرین نیز صلح مزبور بیعت حقیقی نبوده و در واقع مهادنه بوده است همان طوری که بین دوستان خدا با دشمنانش مهادنه واقع می شود نه بیعت، بنابراین امام حسن ظلید با فرض عجر صلاح دیدند که بین حضرتش و معاویه شمشیر نباشد چنانچه رسول خداعید ملاح دیدند بین خود و ابوسفیان و سهل بن عمرو شمشیر نباشد، روشن است اگر رسول خداعید اضطرار به این صلح وموادعه پیدا نکرده بودند هرگز به آن اقدام نمی فرمودند.

اگر سائل بگوید: رسول خدا بین خود و ابوسفیان و سهل مدّتی برای صلح معیّن فرمودند در حالی که امام حسن ظیّلہ مدّت قرار ندادند پس صلحش بیعت بود. **جواب** 

در جواب میگوییم: امام حسن اللہ نیز مدّت قرار دادند اگرچه انتهاء آن را ما نـدانـیم چـه مـوقع میباشد و آن وقتی است که فتنه و آزمایش مرتفع گردد یعنی وقت فرارسیدن مرگ. **سؤال** 

اگر سائل بگوید: جُبیرین نُفَیر محضر مبارک امام حسن لَظُلُا رسید و عرض کرد: مردم میگویند شما خواهان خلافت هستید، آیا چنین است؟ حلل الشرايع /ج ۱ ..... ۷۱۴ .... فقال:

قد كان جماجم العرب في يدي يحاربون من حاربت و يسالمون من سالمت تركتها ابتغاء وجه الله و حقن دماء أمَّة محمّد، ثم أثيرها يا تياس أهل الحجاز، قلنا:

إنَّ جبيراً كان دسيساً إلى الحسن علا دسَّه معاوية إليه يختبره هل في نفسه الاتارة وكان جبير يعلم أنَّ الموادعة التي وادع معاوية غير مانعة من الاثارة التي اتّهمه بها، ولو لم يجز للحسن علا مع المهادنة التي هادن أن يطلب الخلافة لكان جبير يعلم ذلك فلا يسأله؛ لآنه يعلم أنَّ الحسن علا لا يطلب ما ليس له طلبه، فلمّا اتّهمه بطلب ماله طلبه دَسّ إليه دسيسة هذا ليستبرئ برأيه و علم أنَّه الصّادق و ابن الصّادق و أنّه إذا أعطاء بلسانه أنّه لا يثيرها بعد تسكينه إيّاها فإنّه وفي بوعده صادق في عهده فلمّا مقتَّم قول جبير قال له: يا تياس أهل الحجاز والتياس بياع عسب الفحل الذي هـ حرام.

و أما قوله: بيدي جماجم العرب، فقد صدقﷺ و لكن كان مـن تــلك الجماجم الأشعث.بن قيس في عشرين ألفاً و يزهّدونهم.

قال الأشعث: يوم رفع المصاحف و وقع تلك المكيدة إن لم تجب إلى ما دعيت إليه لم يرم معك غداً يمانيان بسهم ولم يـطعن يـمانيان بـرمح ولا يضرب يمانيان بسيف و أومئ بقوله إلى أصحابه أبناء الطمع وكان في تلك رالجــماجم شــبثبن ربــعي تــابع كــلّ نــاعق و مَــثير كــلّ فــتنة حضرت فرمودند: بزرگان و رؤسای عرب در اختیار من بوده و با هرکسی که من محاربه کنم آنها نیز محاربه نموده و با هرکسی که صلح نمایم، صلح میکنند منتهی من بهخاطر رضای خدا و به منظور حفظ خون امّت محمّد عَقِقَهُمُّ محاربه را ترک کردم حال ای تیّاس اهل حجاز امّت را به نهضت دعوت میکنم؟ جواب

جبير جاسوس معاويه بودكه خدمت أمام لللل آمد تاكشف كند آيا قصد نهضت در امام للل هست يا نه.

وی به خوبی می دانست موادعه ای که بین امام تلکی و معاویه علیه الهاویه واقع شده مانع از نهضت و قیامی که امام تلکی را به آن متّهم کرده اند نیست و اگر با مهادنه ای که واقع شده بود قیام برای به دست آوردن خلافت برای حضرت جایز و ممکن نمی بود حتماً جبیر به این معنا آگاه و واقف می بود و دیگر سؤال نمی کرد زیرا او می دانست که امام تلکی هرگز چیزی را که نباید طلب کنند، طلب نمی نماید، پس چون این اتهام که امام تلکی هرگز چیزی را که نباید طلب کنند، طلب نمی نماید، پس از آن از طرف معاویه به جاسوسی آمد و استخبار نمود و وقتی امام تلکی به وی خبر دادند که قصد نهضت و قیام را ندارند از این بابت مطمئن شد زیرا می دانست که امام تلکی صادق و فرزند صادق است و هرگاه به زبان مطلبی را جاری فرمایند محال است برخلافش عمل کنند و چون سخن جبیر امام را سخت به غضب آورد است برخلافش عمل کنند و چون سخن جبیر امام را سخت به غضب آورد

نیّاس کسی است که عَسب الفحل (یعنی حیوان نر که آن را روی ماده بسرده جهت تولید نسل) را خرید و فروش میکند و این شغل حرامی است.

و امّا فرموده امامطلط : بزرگان و رؤسای عرب در اختیار من هستند، این کلام صادق است منتهی از جمله این رؤسا اشعثبن قیس بود که سرکرده بیست هزار لشگر بود که آنها را از جنگ و قیام برحذر میداشت

اشعث میگوید: روزی که فرآنها بالای نیزه رفت و این کید و حیله صورت گرفت یعنی به امیرالمؤمنین ظلیلا گفته شد: اگر به آنچه خوانده شدهای جواب مثبت ندهی لشگریانت نه در رکابت تیر انداخته و نه نیزه زده و نه شمشیر به طرف دشمن میزنند و درحالی که این سخن را میگفت یا دست اشاره به اصحاب و لشگریانش نمود آنانکه اهل طمع و دنیا بودند.

و نیز در بین رؤساً شبثین ربعی که تابع هر صدا و بپاکننده هر آشوبی بود وجود

علل الشرايع /ج ١ ..... ٧١۶

و عمروبن حريث الذي ظهر على علي صلوات اللّـه عـليه و بـايع ضـبة احتوشها معالأشعث والمنذرين الجارود الطاغي الباغي و صدق الحسسن صلوات الله عليه أنّه كان بيده هذه الجماجم يحاربون من حاربّ ولكـن محاربة منهم للطمع و يسالمون من سالم لذلك و كان من حاربّ لله تعالىٰ وابتغىٰ القربة إليه والحظوة منه قليلاً ليس فيهم عدد يتكافئ أهل الحرب لله والنزاع لأولياء الله و استمداد كلّ مدد و كلّ عدد و كلّ شدّة على حجيم الله تعالىٰ.

باب مرام السّبب الدّاعي للحسن صلوات الله عليه إلى موادعة معاوية، و ما هو؟ وكيف هو؟ دسّ معاوية إلى عمروين حريث، والأشعثين قيس، و إلى حجرين الحجر و شبثين ربعي، دسيساً أفرد كلّ واحد منهم بعين من عيونه انّك إن قتلت الحسنين علي فلك ماتنا ألف درهم، و جند من أجناد الشام، و بنت من بناتي.

فبلغ الحسنﷺ ذلك فاستلام ولبس درعاً و كفرها، و كان يحترز ولا يتقدّم للصلاة بهم إلاَّكذلك، فرماه أحدهم فيالصلاة بسهم فلم يثبت فيه لما عليه مناللامة.

فلمًا صار في مظلم ساباط ضربه أحدهم بخنجر مسموم فمعمل فيهالخنجر فأمر للله أن يعدل به إلى بطن جريحي و عليها عـمّ المختارين أبيعبيد مسعودين قيلة، فقال المختار لعمّه تعالى حتىٰ نأخذ الحسن و نسلّمه إلى معاوية فـيجعل لنـا العـراق، داشت، و همچنین عمروین حریث که در مقابل علی لللله ایستادگی کرد و همراه با اشعث و منذرین جارود طاغی یاغی با سوسمار مادهای که لشگر دورش راگرفته بودند یعنی معاویه بیعت کرد.

ناگفته نماند اینکه امام حسن للی فرمودند: این رؤسا در تصرّف من بوده با هر کس من محاربه کنم آنها محاربه میکنند.

صحیح و صادق است منتهی محاربه آنها برای طمع دنیا بود چنانچه امام حسن ظلیلہ با هرکس صلح می فرمود آنها هم با او صلح می کردند ولی طمع و حرص دنیا ایشان را بر آن وامی داشت نه رضایت خدا و در بین این رؤسا و بزرگان کسی که برای خدای عزّوجل محاربه می کرد و قصدش قربةً الی باری تعالی بود بسیار کم و نادر به چشم می خورد و عدد این گونه از افراد کافی نبود برای حرب امام طلیلہ با

> **باب صدو شصتم** سز صلح نمودن امام حسنﷺ با معاویه علیهالهاویه و ماهیّت و چگونگی آن

معاویه مخفیانه نزد عمروبن حریث و اشعث بن قیس و حجربن حجر و شبث بن ربعی مأمورانی علیحده و جداگانه فرستاد و به هر کدام نوید داد اگر حسن بن علی للکی از بکشید دویست هزار درهم خواهید گرفت و علاوه بر آن سرکرده لشگری از لشگریان شام شده و دختری از دخترانم را به شما خواهم داد.

این خبر به سمع مبارک امام حسن الله رسید پس از آن تاریخ زره به تن مبارک نموده و آن را زیر لباس مخفی می کردند و حتّی الامکان از اجتماعات احتراز می فرمودند و در نماز جماعت حاضر نمی شدند مگر با زره در یکی از روزها شخصی در هنگام نماز تیری به حضرتش پرتاب کرد ولی به واسطه داشتن زره آن تیر اصابت به بدن امام الله نکرد.

بار دیگر وقتی امام اللہ در تاریکی ساباط (مدائن) عبور میکردند شخصی که در تعقیب آن حضرت بود با خنجری مسموم حمله کرد و ضربتی بـه امـام اللہ زد، ضربت کارگر واقع شد لذا حضرت امر فرمودند که او را به قبیله جریحی که حاکم بر آنها عموی مختارین اپی عبید مسعودین قیله بود ببرند، حضرت را به آنجا انـتقال دادند، مختار به عموی خودگفت: حسن را بگیر و تسلیم معاویه کن، او عراق را به علل الشرايع / ج ١ ..... ١ .... ٩ ٧١٨

فبدر بذلك الشيعة من قول المختار لعمّه فهموا بقتل المختار فتلطِّف عـمّه لمسألة الشيعة بالعفو عنالمختار ففعلوا، فقال الحسن الله: ويلكم والله إنّ معاوية لا يفي لأحد منكم بما ضمنه في قتلي و إنّي أظنّ أنّي إن وضعت يدي في يده فأُسالمه لم يتركني أدين لدين جديّ الله و إنّي أقدر أن أعبد الله وحدي و لكنّي كانّي أنظر إلى أبنائكم واقفين عـلى أبواب أبنائهم يستسقونهم و يستطعمونهم بما جعله الله لهم فلا يسقون ولا يطعمون فبعداً و سحقاً لما كسبته أيديكم و سيعلم الذين ظـلموا أيّ منقلب يـقلبون<sup>(۱)</sup> فجعلوا يعتذرون بما لا عذر لهم فيه، فكتب الحسن الله من فوره ذلك إلى معاوية.

أما بعد:

فإنّ خطبي انتهى إلى اليأس من حق أحييه و باطل أُميته و خطبك خطب من انتهى إلى مراده، و إنّني أعتزل هذا الأمر و أُخلّيه لك و إن كان تخليتي إيّاء شرّاً لك في معادك ولي شروط أشرطها لا تبهظنك إن وفيت لي بها بعهد ولا تخف إن غدرت وكتب الشرط في كتاب آخر فيه يمنيه بالوفاء و ترك الغدر وستندم يا معاوية كما ندم غيرك مـمّن نـهض فـيالبـاطل أو قـعد عن الحق حين لم ينفع الندم والسلام.

فإن قال قائل:

مسن هوالنادم الناهض؟ والنادم القاعد؟ قبلنا: هـذا الزبـير ذكـره أمـيرالمـؤمنين صـلواتالله عـليه مـا أيـقن بـخطأ مـا أتـاه و بـاطل مـا قـضاه و بـتأويل مـا عـزاه

١- مبورة الشعراء، أية (٢٣٧)

ما خواهد داد، شیعیان از گفتار مختار به عمویش به هم برآمدند پس قصد کردند مختار را بکشند، عمویش از شیعیان عذرخواهی نمود و تقاضا کرد او را ببخشند. شیعیان از کشتنش درگذشتند، امام حسن للی فرمودند: وای بر شما، به خدا قسم معاویه به آنچه در مقابل کشتن من به شما وعده داده وفا نخواهد کرد و من تصوّر میکنم اگر دستم را در دست او گذارده و با وی صلح کنم مرا به حال خود نمی گذارد تا به آئین جدّم عمل کنم و من می توانم به تنهایی خدای عزّوجلّ را پرستش کنم ولی آینده شما را می بینم که پسرانتان بر در خانه های پسران آنها ایستاده و از آنها نان و آبی که خداوند برایشان مقرّر کرده را مطالبه میکنند ولی آنها بر ایشان و رفتارشان باد و بزودی آنها که ستم میکنند خواهند دانست که به چه بر ایشان و رفتارشان باد و بزودی آنها که ستم میکنند خواهند دانست که به چه

پس مردم عذرخواهی کرده ولی عذری نداشتند، سپس امام حسن للے نامهای بهاین شرح به معاویه مرقوم فرمودند: امّا بعد: کار من منتهی شد به اینکه مأیوس گشتم از حقّی که احیاء کرده و باطلی که از بین ببرم آن را ولی کار تو بر وفق مرادت گردید و من از این امر (خلافت) کناره گرفته و آنرا برای تو میگذارم اگرچه واگذاری من به ضرر قیامت و معاد تو می باشد، باری شروطی را پیشنهاد میکنم که وفاء به آنها بر تو گران و سنگین نبوده و از اینکه با تو غدر و حیله کرده باشم در هراس و بیم مباش.

دو شروط را حضرت در نامهای دیگر مرقوم نموده و در آن آرزو کردند معاویه به آنها وفاء کرده و طریق حیله و مکر را پیش نگیرد»

سپس در پایان نامه نوشتند: ای معاویه بهزودی پشیمان میشوی همانطوری که دیگران که در باطل قدم گذارده یا عدول از حقّ نمودند پشیمان شدند ولی این پشیمانی زمانی بود که نفعی به حالشان نداشت والسّلام.

اگر سائلی بگوید: چه کسی پشیمان می شود، آیا قیام کننده یا نشسته و آنکه گوشه گیری اختیار کرده؟

در جواب گوییم: در برخی موارد قیامکنندهها پشیمان شدهاند چنانچه نمونهاش زبیر است، حضرت امیرالمؤمنین صلواتالله علیه فرمودند: زبیر به خطاء کاری که انجام داده بود پی برد و به بطلان آنچه حکم کرده بود واقف گردید و به تأویل آنچه نسبتش را به نبیّ اکرمعَیْنِوَلَهٔ می داد و باستناد آن خود را در خروجی که کرده بود علل الشرايع /ج ١ ...... ٢٢٠ فرجع عنه القهقري، ولو وفيٰ بما كان في بيعته لمحانكثه، ولكنّه أبان ظاهراً الندم والسريرة إلى عالمها. و هذا عبداللهبن عمربن الخطاب روى أصحاب الأثر في فضائله أنّـه

قال:

مهما آسىٰ عليه من شيء فإنّي لا آسي على شيء أسفي عليَّ إنّــي لم أقاتل الفئة الباغية مع علي فهذا ندم القاعد و هذه عائشة، روىٰ الرواة أنّها لما أنبها مؤنب فيما أتته قالت:

قضىٰ القضاء و جفت الأقلام والله لوكان لي من رسولالله عشرون ذكراً كلّهم مثل عبدالرحمٰنين الحارثين هشام فتكلتهم بموت و قتل كان أيسر عليَّ من خروجي على علي و مسعاي التي سعيت فإلىٰ الله أشكولا إلىٰ غيره.

و هذا سعدبن أبي وقَّاص، لمّا أنهىٰ إليه أنّ عليّاً صلواتاللّه عليه قتل ذا الثدية أخذه ما قدّم و ما أخَّر و قلق و نزق، و قال: والله لو علمت أنّ ذلك كذلك لمشيت إليه ولو حبواً. ومراد و الله ال

و لمّا قدم معاوية دخل إليه سعد و قال له: يا أبا إسحاق ماالذي منعك أن تعينني علىالطلب بدم الإمام المظلوم؟ فقال: كنت أُقاتل معك عليّاً وقد سمعت رسول الله ﷺ يقول: أنت منّي بمنزلة هارون من موسى فقال: أنت سمعت هذا من رسول اللهﷺ؟ قال: نعم و إلاَّ صمّتا. قال: أنت الآن أقلّ عذراً في القعود عن النصرة فو الله لو سمعت هذا من رسول الله ما قاتلته.

معذور میدانست آگاه شد لذا به عقب مراجعت نمود، وی اگر بـه آنـچه در بیعتش ملتزم شد وفا میکرد نقض و نکث نمینمود، به هرصورت وی ظاهراً ازکرده خودش اظهار پشیمانی نمود و باطن را خدا میداند.

و در بعضی موارد قاعدین اظهار پشیمانی کردهاند چنانچه نمونهاش عبداللهین عمرین خطّاب است، اصحاب حدیث و خبر در فضائل او گفتهاند که وی گفت: هرگاه از چیزی محزون و غمگین می شدم به خود می گفتم: نیاید بر این چیزها محزون شد اسف و حزن بر من که چرا با گروهی که با امیرالمؤمنین علی ظلِّلاً جنگیدند، نجنگیدم و از حرب با آنها نشستم.

و از قیامکننده هایی که بعداً اظهار پشیمانی کردند عائشه است، راویان روایت کرده اند وقتی ملامتکننده ای او را در مقابل کاری که انجام داده بود سرزنش نمود وی گفت: کرده ها گذشت و قلم ها خشکید به خدا قسم اگر از رسول خداعَیَیوًا بیست فرزند ذکور می داشتم که تمامشان مثل عبدالرحمن بن حارث بن هشام بودند و بعد به واسطه مرگ یا کشته شدنشان به سوگ آنها می نشستم برایم سهل تر و آسان تر بود از این که بر علی ظلی خروج کردم پس به خدا فقط شکایت حالم را

و نیز از قیامکنندههایی که بعداً نادم شدهاند سعدین ابی وقّاص است وقتی به او خبر رسید که علی ظیّلاً ذوالندیه راکشت از کاری که قبلاً نموده بود و معامله بدی که نسبت به علی ظیّلاً انجام داده بود محزون شد و از عذاب آخرت بیمناک و از بی آرامی و شتابزدگی خود پشیمان گردید و گفت: به خدا سوگند اگر این را می دانستم حتماً به طرف آن حضرت می رفتم ولو بر روی نشستنگاه حرکت می کردم.

و هنگامی که معاویه آمد سعد بر او داخل شد معاویه به او گفت: ای ابواسحاق: چه چیز تو را بازداشت از اینکه من را در طلب خونامام مظلوم (عثمان) یاریکنی؟ سعد گفت: یعنی همراه تو با علی مقاتله میکردم؟! و حال آنکه از رسول خداﷺ شنیدم که به آن حضرت می فرمود: تو نسبت به من به منزله هارون نسبت

> به موسی میباشی. معاویه گفت: تو خود این حدیث را از رسول خداغیوله شنیدی؟ سعد گفت: آری و هر دو ساکت و خاموش شدند.

معاویه گفت: تو دراینکه نشستهای وآنحضرت راکمک نمیکنی عذرینداری، بهخدا سوگند اگر من این حدیث را از رسولخدا شنیده بودم با او مقاتلهنمیکردم. علل الشرايع /ج ١ ..... ٧٢٢

وقد أحال فقد سمع رسولالله يقول لعملي أكثر من ذلك فقاتله و هو بعد مفارقته للدنيا يلعنه و يشتمه و يرى أنّ ملكه و ثبات قدرته بذلك إلاَّ أنّه أراد أن يقطع عذر سعد فيالقعود عن نصره والله المستعان.

فإن قال قائل:

لحمقه و خرقه فإنّ عليّاً ندم مما كان منه منالنهوض في تلك الأُمور و إراقة تلك الدماء كما نـدموا هـم فـيالنـهوض والقعود قيل كذبت و أحلت لأنه في غير مقام، قال: إنّي قلبت أمري و أمرهم ظهراً لبطن فما وجدت إلاَّ قتالهم أو الكفر بما جاء به محمّدﷺ.

وقد رُوِى عند أمرت بقتال الناكثين والقاسطين والمارقين، و رُوِى هذا الحديث من ثمانية عشر وجها عن النبي تلك أنّك تقاتل الناكثين والقاسطين والمارقين ولو أظهر تدما بحضرة من سمعوا مند هذا و هو يرويه عن النبي تلك لكان مكذباً فيه نفسه وكان فيهم المهاجرون كعمار والأنصار كأبي الهيثم و أبي أيّوب و دونهما فإن لم يتحرّج ولم يتورّع عن الكذب على من كذب عليه تبوّء مقعده من النار استحيى من هؤلاء الأعيان من المهاجرين والأنصار و عمّار الذي يقول النبي تلك: عمّار معالحق والحق مع عمّار يدور معه حيث دار

مرحوم صدوق می فرماید: معاویه دروغ می گفت و ادّعاء محالی نمود، محققاً او از رسول خداعی الله بیش از این مقالات راجع به علی الله شنیده بود و با این حال با آن جناب به مقاتله پرداخت و بعد از آنکه حضرت از دنیا مفارقت فرمودند، معاویه آن جناب را لعن می کرد و دشنام می داد و ثبات ملک و قدرتش را در این می دید ولی بااین حال کلامی را که به سعد گفت به خاطر این بود که به سعد بفهماند در نشستنش از نصرت علی الماله عذری ندارد. سؤال

اگر قائلی بهخاطر حماقت و نادانی خود بگوید: علیطی اللہ از قیام و نهضتش در آن امور بعداً نادم و پشیمان شد و از خونهایی که ریخته بود اظهار ندامت میکرد همانطوری که قیامکنندگان و قاعدین یاد شده اظهار ندامت کردند.

جواب

در جوابش گفته می شود: دروغ گفتی و ادعای محال نمودی زیرا امام طلط متعدّد و در مقامات بسیار فرمودند: من امر خود و امر مخالفینم را بسیار زیرورو کرده پس نیافتم و به نتیجهای نرسیدم مگر اینکه یا باید با ایشان قىتال کىنم و یا به آنچه محمّد عَلَیْوَلَمْ آورده کفر بورزم.

و از آن حضرت مروى است كه فرمودند:

به فتال ناکثین و قاسطین و مارقین مأمور هستم. این حدیث با هیجده طریق از نبخ، مکرم تیکی روایت شده که آن حضرت فرمودند: ای علی تو با ناکثین و قاسطین و مارقین باید بجنگی.

حال اگر آن جناب که خود این حدیث را از پیامبر نقل کرده در حضور کسانی که آنرا از نبیّ مکرّم شنیدهاند اظهار ندامت نموده باشد لازمهاش این است که هم خود و هم شنوندگان حدیث را که در میانشان مهاجرین از قبیل عمّار و انصار نظیر ابوهیثم را نکذیب نموده باشد.

اگر بگویی: باکی نیست از تکذیب مهاجرین و انصار و از دروغ بستن بـه آنـها اجتناب لازم نیست.

جواب این است که: جایگاه کسی که ایشان را تکذیب میکند جهنّم است، و باید از این اعیان و بزرگان مهاجرین و انصار شرم و حیا نمود و چنین نسبت هایی را به ایشان نداد خصوصاً عمّارکه پیامبر دربارهاش فرمودند: عمّار با حقّ و حقّ با عمّار است، عمّار با حقّ همراه است هر کجاکه باشد. علل الشرايع /ج ١ ..... ٢ لنهوا بنا قصبات هجر لعلمت إنّا على الحقّ و إنّهم يحلف جهد إيمانه واللّه لو بلغوا بنا قصبات هجر لعلمت إنّا على الحقّ و إنّهم على الباطل، و يحلف أنّه قاتل رايته الّذى أحضرها صفّين و هـي التـي أحضرها يوم أحد والأحزاب والله لقد قاتلت هذه الراية آخر، أربع مرات والله ما هي عندي بأهدىٰ من الأولىٰ وكان يقول:

إنّهم أظهروا الإسلام و أسرّوا الكفر حتىٰ وجدوا عليه أعواناً، ولو ندم عليﷺ بعد قوله: أُمرت أن أُقاتل الناكثين والقاسطين والمارقين لكان مَنْ مَعَ عليَّ يقول له: كذبتَ على رسولاالله و إقراره بذلك على نفسه.

و كانت الأمَّة الزبير و عائشة و حزبهما و علي و أبوأيّوب و خزيمة بن ثابت و عمَّار و أصحابه و سعدبن عمر و أصحابه ف ذا اج تمعوا جميعاً على الندم فلابدٌ من أن يكون اجتمعوا على ندم من شيء فعلوه و ودّوا أنّهم لم يفعلوه و إنّالفعل الذي فعلوه باطل فقد اجتمعوا على الباطل و هم الأُمَّة التي لا تجتمع على الباطل أو اجتمعوا على الندم من ترك شيء لم يفعلوه و ودّوا أنّهم فعلوه فقد اجتمعوا على الباطل بتركهم جميعاً الحق ولابدٌ من أن يكون النبي تشر حين قبال لعلى للله: إنّك تقاتل الناكثين والقاسطين والمارقين كان ذلك من النبي تشر خبراً ولا يجوز أن لا يكون ما أُخبر إلاَّ بأن يكذب المخبر أو يكون أمره بقتالهم فتركه للائتمار بما أمر به عنده كما قال علي لله: إنّه كفر.

عمّار کسی است که از شدّت ایمانش خطاب به عایشه نمود و قسم خورد و فرمود:

به خدا سوگند اگر شما بر ما چنان غالب می شدید که تا نخلستان هجر ما را می دوانیدید به یقین ما برحقّ و شما بر باطل می باشید.

و نیز عمّار کسی است که قسم خورد با علم و پرچم معاویه که آنرا در صفّین آورده بود برخورد و مقاتله میکند و این عَلم همان علمی بود که در جنگ اُحًد و احزاب دشمنان آورده بودند، و به خدا قسم سه بار با آن مقاتله کردهام و اکنون مرتبه چهارم است و به خدا سوگند این بارکمتر از بار اوّل نبوده و همان طوری که در مرتبه اوّل علم شرک و کفر بود الآن نیز همان طور می باشد و پیوسته می فرمود:

اینها اسلام را اظهار کرده و کفرشان را مخفی نمودهاند و بدینوسیله اعبوان و انصاری برای خود جمع کردهاند.

باری اگر علی للہ او این کلام «اَمِرْتُ أَن اقاتل الناکثین والقاسطین والمارقین» اظهار ندامت کردہ باشد جای داشت آنان که با حضرت بودند به آن جناب عرض کنند: به رسول خدا دروغ بسته ای و حضرت هم این معنا را اقرار باید میکرد.

امّت عبارت بود از زبیر و عاتشه و گروه و حزب آنها و علی ظلّی و ابوایوب و خزیمةبن ثابت و عمّار و اصحابش و سعدبن عمر و اصحابش، حال اگر جملگی اجتماع بر ندامت ازکاری که انجام دادند نموده باشند و دوست داشتند که آن را بجا نیاورده بودند و متّفقاً فعل انجام شده را باطل تلقی کرده باشند لازمه آن این است که همه بر باطل اجتماع کردهاند و چون ایشان امّت بودند، امّت بر باطل اجتماع نمی کنند یا میگوییم:

اگر جملگی بر ندامت از ترک کاری که انجام ندادهاند نموده باشند و دوست می داشتند که آن را بجا آورده بودند پس به واسطه این که جمیعاً آن فعل را ترک کرده و حقّ را نیاوردهاند اجتماع بر باطل نمودهاند و باید اعتراف نمود کلام نبیّ اکرم عَلِیَوْلَهُ به علی طَلِیَّهُ که فرمودند: تو با ناکثین و قاسطین و مارقین مقاتله میکنی خبر می باشد و امکان ندارد مورد خبر در خارج تحقّق نیابد مگر آنکه مخبر دروغ و کذب گفته باشد.

و اگر کلام نبیّ مکرّمﷺ امر بـاشد، پس تـرک اطـاعت امـر هـمانطوری کـه علیﷺ فرمودند کفر می،اشد. علل الشرايع /ج ١ ..... ٢٢٢

فإن قال قائل:

إنّ الحسن الله أخبر بأنّه حقن دماء أنت تدّعي أنّ عـليّاً كـان مأمـوراً بإراقتها والحقن لما أمر الله و رسوله بإراقته مـنالحـاقن عصيان، قـلنا: إنّ الأُمَّة التي ذكر الحسن الله أمّتان و فرقتان و طائفتان، هالكة و ناجية و باغية و مبغىٰ عليها، فإذا لم يكن حقن دماء المبغىٰ عليها إلاً بـحقن دمـاء الباغية؛ لأنهما إذا اقتتلا و ليس للمبغي عليها قوام بإزالة الباغية حـقن دم المبغي عليها أو إراقة دم الباغية معالعجز عن ذلك إراقة لدم المـبغىٰ عليها لاغير، فهذا هذا.

فإن قال: فما الباغي عندك أمؤمن أو كافر أو لا مؤمن ولاكافر؟

قلنا: إنّالباغي هوالباغي بإجماع أهل الصلاة و سمّاهم أهل الارجاء مؤمنين مع تسميتهم إيّاهم بالباغين، و سمّاهم أهل الوعيد كفّاراً مشركين و كفّاراً غير مشركين كالأباضية والزيديّة و فسّاقاً خالدين في النار كواصل و عمر و منافقين خالدين في الدرك الأسفل من النار كالحسن و أصحابه فكلّهم قد أزال الباغي عمّا كان فيه قبل البغي فأخرجه قوم إلى الكفر والشرك كجميع الخوارج غير الأباضية و إلى الكفر غير الشرك كالأباضية والزيدية، و إلى الفسق والنفاق و أقلّ ما حكم عليهم أهل الأرجاء إسقاطهم من السنن والعدالة والقبول.

فإن قال: فإنَّ اللَّه عزَّوجلَّ سمّى الباغي مؤمناً فقال تعالى:

سؤال

اگر سائلی بگوید: امام حسن الله خبر دادند که به منظور حفظ خونها با معاویه صلح می فرماید و شما می گویید علی الله مامور بود به ریختن خونها، بدیهی است حفظ خونی که خدا و رسولش امر به ریختن آن فرموده اند عصیان و گناه است. جواب

در جواب میگوییم: آمّتی راکه امام حسن الملل یاد فرمودند دو امّت و دوگروه بودند:

امّت هالکه و امّت ناجیه یا امّت باغیه (ظالم) و امّت مبغی علیها (مظلوم) حال اگر حفظ خون مبغی علیها صرفاً به حفظ خون باغی باشد چون وقتی این دو گروه با هم مقاتله نمودند مبغی علیه قدرت بر دفع باغی نداشته بلکه در این مقاتله نابود خواهد شد بدون تردید در این جا برای حفظ خویش باید خون باغی را نیز حفظ نمود چه آنکه در این فرض اگر خون باغی را بریزند در واقع خون مبغی علیه نیز ریخته میگردد.

اگر سائل بگوید: باغی از نظر شما چه مسلکی دارد، آیا مؤمن بوده یاکافر است و یا نه مؤمن بوده و نه کافر میباشد؟

در جواب گوییم: باغی به اجماع اهل نماز (به اجماع مسلمین) باغی و ظالم است ولی مرجئه ایشان را مؤمن دانسته با اینکه آنها را موسوم به باغی می دانند و اهل وعید آنها را کفّار مشرک و کفّار غیرمشرک می نامند نظیر فرقه ایاضیه و گروه زیدیّه و برخی همچون واصل و عمر فاسق و مخلّد در جهنّم می باشند و بعضی دیگر همچون حسن و اصحابش منافق و مخلّد در دوزخ می باشند.

پس به عقیده تمام اهل آراء باغی از آنچه قبل از بغی بر آن بوده خارج گردیده است، پس برخی از آنهاکافر شدهاند مانند تمام گروههای خوارج غیر از ایاضیّه<sup>(۱)</sup> و بعضی از آنهاکافر ولی غیرمشرک گردیدهاند همچون ایاضیه و زیدیّه و دستهای فاسق و منافق شدهاند نظیر واصل و کمترین حکمی که مرجئه درباره ایشان نمودهاند این است که آنها را از عدالت و سنن و مقبول بودن اسقاط کردهاند. مؤال

اگرگفته شود: خداوند متعال باغی را در قرآن مؤمن خوانده چه آنکه فرموده:

۱- فرقه ای از خوارج برده که منتسب به عبدالله بن اباض تمیمی هستند.

علل الشرايع /ج ١ ..... ٧٢٨

و إن طائفتان من المؤمنين اقتتلوا<sup>(۱)</sup> فجعلهم مؤمنين، قـلنا؛ لابـد من أنَّ المأمور بالإصلاح بين الطائفتين المقتتلين كان قـبل اقـتتالهما عـالماً بالباغية منهما أو لم يكن عالماً بالباغية منهما، فإن كان عالماً بالباغية منهما كان مأموراً بقتالها مع المبغىٰ عليها حتىٰ تفيء إلى أمر الله و هو الرجوع إلى ما خرج منه بالبغي و إن كان المأمور بالإصلاح جـاهلاً بالباغية والمبغىٰ عليها فإنّه كان جاهلاً بالمؤمن غير الباغي من المؤمن الباغى وكان المؤمن غير الباغي عرف بعد التبيين والفرق بينه و بين الباغي كان مجمعاً من أهل الصلاة على إيمانه لا اختلاف بينهم في اسمه والمؤمن الباغي بزعمك مختلف فيه فلا يسمّىٰ مؤمناً حتىٰ يجمع على أنّه مؤمن كما أجمع على أنّه باغ فلا يسمّى الباغي مؤمناً إلاً بإجماع أهل الصلاة على تسميته مؤمناً كما أجمعوا عليه و على تسميته باغياً.

فإن قال: فإن الله تعالىٰ سـمّىٰ البـاغي للـمؤمنين أخاً ولا يكـون أخ المؤمنين إلاَّ مؤمناً.

قيل: أحلت و باعكرت فإن الله تعالى سمّى هوداً و هو نبيّ أخا عاد و هم كفّار فقال:

و إلىٰ عاد أخاهم هوداً<sup>(٢)</sup> وقد يقال للشامي: يا أخا الشام، ولليماني: يا أخا اليمن، و يقال للمسايف: اللازم له المقاتل به فلان أخ السيف، فليس في يد المتأول أخ المؤمن لا يكون إلاَّ مؤمناً مع شهادة القرآن بخلافه و شهادة اللغة بأنـه يكـون المؤمن أخا الجماد الذي هوالشام واليمن والسيف والرمـح،

١- سورة الحجرات، آية (٩) ٢- سورة الأعراف، الآية (٤٥) و هود (٥٠)

و اگر دو طائفه از مؤمنین با هم به مقاتله پرداختند.

در جواب میگوییم: کسی که مأمور است بین دو گروه مقاتلین را اصلاح کند باید قبل از شروع به قتال و وقوع نزاع بین آن دو بداند باغی و مبغی علیه کدام می باشند، اگر باغی را از مبغی علیه تشخیص داد و برایش محرز گشت وظیفهاش آن است که همراه مبغی علیه با باغی قتال کند تا او را به امر خدا برگرداند یعنی به واسطه قتال او را به حال پیش از بغی رجوع دهد و اگر باغی را از مبغی علیه تشخیص نداد پس جاهل است و نمی داند مؤمن غیرباغی کدام و مؤمن باغی کدام می باشد، البته مؤمن غیرباغی بعد از فحص و تبیین معلوم می گردد.

و فرق بین مؤمن غیرباغی و باغی آن است که اهل صلوة اجماع دارند بر اینکه غیرباغی مؤمن است و هیچ اختلافی در صدق اسم مؤمن بر او بینشان نیست ولی در مؤمن باغی اختلاف است، پس به آن مؤمن نمیگویند تا وقتی که اجماع محقّق شود بر ایمانش همان طوری که اجماع است بر اینکه باغی است، پس به باغی مؤمن نمیگویند مگر وقتی که بر ایمانش اجماع محقّق گردد همان طوری که اجماع قائم است بر بغی او لذا موسوم به باغی میباشد.

اگر سائل بگوید: خداوند متعال یاغی را برادر مؤمنین معرّفی کرده و برادر مؤمن حتماً مؤمن می باشد. جواب

در جواب گوییم: ادّعای محالی کرده و حرف بعیدی را ایراد نمودی و شاهد ما بر این گفتار آن است که حقّ تعالی در قرآن گریم هود را که پیامبری است از پیامبران برادر عاد که قومی کافر بودند معرفی کرده و فرموده:

و الی عاد اخاهم هوداً با اینکه هود کافر نبوده و عادهم موحّد نبودند یا در محاورت به شخص شامی گفته می شود: یا اخاالشام و به یمانی میگویند: یا اخاالیمن یا در حقّ شخص شمشیردارکه ملازم با شمشیر بوده و با آن مقاتله میکند میگویند: فلان اخالسیف

و در تمام این موارد استعمال، از تأویل و مجاز کمک گرفته شده والاً اینطور نیست که اگر کسی را مجازاً برادر مؤمن خطاب کردند حتماً مؤمن باشد با اینکه قرآن برخلاف آن شهادت داده و عرف و لغت نیز شهادت داده که جماد نظیر شام، یمن، سیف، رمح برادر مؤمن است و همانطوری که گفتیم این شهادت از قرآن و لغت علل الشوايع /ج ١ ...... و بالله أستعين على أمورنا في أدياننا و دنيانا و آخرتنا و إيّاه نسأل التوفيق لما قرب منه و أزلف لديه بمنّه و كرمه.

باب الجام العلّة التي من أجلها لم يدفن الحسن بن علي ابن أبي طالب الله مع رسول الله تكلله المعنا محمد بن الحسن على قال: حد ثنا الحسين بن الحسن بن أبان، عن الحسين بن سعيد، عن النضر بن سويد، عن هشام بن سالم، عن سليمان بن خالد، عن أبي عبدالله لله قال: الما إن الحسين بن علي علم أراد أن يـدفن الحسن بن علي علمه مع رسول الله تلك و جمع جمعاً فقال رجل سمع الحسن بن علي علم يقول: قولوا للحسين ألاً يهرق في دماً لولا ذلك ما انتهى الحسن بن علي علم يقول: قولوا للحسين ألاً يهرق في دماً لولا ذلك ما انتهى الحسن بن علي علم حتى يدفنه مع رسول الله تلك و جمع جمعاً فقال رجل سمع الحسن بن علي علم يقول: قولوا للحسين ألاً يهرق في دماً لولا ذلك ما انتهى الحسن بن علي علم مع رسول الله تلك و جمع جمعاً فقال رجل سمع الحسن بن علي علم يقول: قولوا مرسول الله تلك و جمع جمعاً فقال رجل سمع الحسن بن علي علم يقول: قولوا مرسول الله تلك و جمع جمعاً فقال رجل سمع الحسن بن علي علي مع رسول الله تلك و جمع جمعاً فقال رجل سمع الحسن بن علي علي يقول: قولوا و قال أبو عبدالله علم أولا ذلك ما انتهى الحسين علي مع رسول الله تلك عائمة جاءت إلى المسجد فمنعت أن يدفن الحسن بن علي مع رسول الله تلك عائمة مركز من مع المعالي الله اله الما أولا أول الم أنه وكمن العلى بن علي مع مسول الله تلك عائمة جاءت إلى المسجد فمنعت أن يدفن الحسن بن علي مع رسول الله تلك اله. العلة التي عن الجلها

صار يوم عاشوراء أعظم الأيام مصيبة

شاهد بر اصل جواز استعمال است امّا اینکه استعمال حقیقی می باشد ابداً دلیلی بر آن در دست نیست و از خداوند منّان میخواهیم که در امور دنیوی و اخروی ما را یاری کرده و توفیق به ما عنایت فرموده و مقام قرب نیز نصیبمان گرداند بمنّه و کرمه.

> باب صد و شصت و یکم سرَ دفن نشدن حضرت حسن بن علی بن ابی طالب علیهم السّلام در کنار رسول عَلَیْوَاد حدیث (۱)

محمّدین الحسن علی میگوید: حسین بن حسن بن ابان، از حسین بن سعید، از نضرین سوید، از هشامین سالم از سلیمان بن خالد، از حضرت ابی عبدالله طلی نقل کرده که آن جناب فرمودند: حضرت حسین بن علی طلی خواستند بدن امام حسن طلی را در کنار رسول تقییم دفن کنند و نفراتی از افراد را جمع نمودند، مردی گفت از امام حسن طلی شنیدم که می فرمود: به حسین طلی بگویید در پای جنازه من خون نریزد، اگر این سفارش نبود حسین طلی دست از اراده خود برنمی داشت تا بدن امام حسن طلی را در کنار رسول خدا دفن کند مصرت امام صادق طلی فرمودند:

اولین زنی که بعد از رسول خداً عَلَیْنَ سوار قاطر شد عائشه بود که بر آن نشست و به مسجد آمد و نگذارد بدن حسن بن علی طلقا در کنار رسول خداعی از دفن شود.

> **باب صد و شصت و دوّم** سر اینکه روز عاشوراء از نظر مصیبت بزرگترین روزها میباشد ح**دیث** (1)

محمّدین علی بن بشّار قزوینی ﷺ میگوید: ابوالفرج مظفّرین احمد قزوینی از محمّدین جعفر کوفی اسدی از سهل بن زیاد آدمی، از سلیمان بن عبداللّه خزاز کوفی، از عبداللّه بن فضل هاشمی نقل کرده که وی گفت: محضر ابی عبداللّه جعفرین محمّدالصّادق اللَّظ عرضه داشتم: ای فرزند رسول خدا چگونه روز عاشوراء روز مصیبت و حزن و جزع و گریه گردید نه روزی که در آن رسول خداعَیُظ قبض روح شده یا روزی که فاطمه سلاماللّه علیها در آن از دنیا رحلت علل الشرايع /ج ١ ..... ٩ ٧٣٢ ....

واليوم الذي قُتِل فيه أميرالمؤمنين الله واليوم الذي قُـتل فيه الحسن الله بالسّم؟ فقال: إنّ يوم الحسين الله أعظم مصيبة من جميع سائر الأيّام، و ذلك أنّ أصحاب الكساء الذين كانوا أكرم الخلق على الله تعالى كانوا خـمسة فلمّا مضى عنهم النّبي يمله بقي أميرالمؤمنين و فاطمة والحسن والحسين عليهم السّلام فكان فيهم للنّاس عزاء و سلوة فلمّا مضت فاطمة شلا كان في أميرالمؤمنين والحسن والحسين للناس عزاء و سلوة فلمّا مضت فاطمة شلا كان في أميرالمؤمنين كان للناس في الحسن والحسين عزاء و سلوة فلمّا مضى منهم أميرالمؤمنين كان للناس في الحسن والحسين عزاء و مسلوة فلمّا مضى من أهل الكساء أحد للنّاس فيه بعده عزاء و سلوة فكان ذهابه كذهاب من أهل الكساء أحد للنّاس فيه بعده عزاء و سلوة فكان ذهابه كذهاب

قال عبدالله بن الفـضل الهـاشمي: فـقلت له: يـابن رسـولالله فـلمَ لم يكن للناس في عليبن الحسين عزاء و سلوة مثل ما كان لهم في آبائه عليهمالسّلام؟

فقال: بلى، إنّ على بن الحسين كان سيّدالعابدين و إماماً و حجّة على الخلق بعد آبائه الماضين و لكنّه لم يلتى رسول الله يَتَنَقَ ولم يسمع منه و كان علمه وراثة عن أبيه عن جدّه عن النبي يَتَنق و كان أمير المؤمنين و فاطمة والحسن والحسين عليهم السلام قد شاهدهم الناس مع رسول الله يَتَنق في أحوال في آن يتوالى فكانوا متى نظروا إلى أحد منهم تذكّروا حاله مع المول الله يتي و قول رسول الله له وفيه، فلمّا مضوا فقد النياس مشاهدة الأكرمين على الله عزَّوجلَّ ولم يكن في أحد منهم فقد جميعهم إلاً في فقد الحسين على الله عنَّو جلَّ ولم يكن في أحد منهم فقد جميعهم إلاً في فقد الحسين على الله عنَّوجلَّ ولم يكن في أحد منهم فقد جميعهم إلاً في فقد الحسين على الله عنَّو بل الفضل الها شمي: فقلت له: يابن رسول الله قال عابد الله عن الفضل الها شمي: فقلت له يابن رسول الله باب صد و شصت و دوّم ..... ۷۳۳ .... ۷۳۳

کرده یا روزی که در آن امیرالمؤمنین للی به شهادت رسیده و یا روزی که امام حسن للی در آن بهوسیله سمّ شهیدگردیدند؟

امام ظلی فرمودند: روز امام حسین ظلی از تمام ایام مصیبتش بزرگتر می باشد زیرا اصحاب کساء که کریم ترین مخلوقات و شریف ترین آنها نزد خدا بوده پنج تن می باشند، پس وقتی نبی اکرم تیکی از بین ایشان رحلت کردند امیرالمؤمنین و فاطمه و حسن و حسین علیهم السّلام باقی ماندند پس مردم ایشان را تسلیت می دادند و وقتی فاطمه سلام الله علیها از بینشان رفتند مردم امیرالمؤمنین و حسن و حسین علیهم السلام را امر به صبر می نمودند و وقتی امیرالمؤمنین ظلی رفتند مردم اما حسین طلی را تسلیت می دادند و وقتی امام حسن نائی از دنیا رفتند مردم اما مین طلی را تسلیت می دادند و وقتی امام حسن نائی از دنیا رفتند مردم امام مین طلی را تسلیت می دادند و وقتی امام حسن نائی از دنیا رفتند مردم امام باقی نمانده بود که مردم به او تسلیت بگویند پس رفتن امام حسین از دنیا به مثابه باقی نمانده بود که مردم به او تسلیت بگویند پس رفتن امام حسین از دنیا به مثابه این بود که تمام اصحاب کساء از دنیا رفته اند چنانچه بقاء آن حضرت همچون بقاء می باشد.

عبدالله بن فضل هاشمی میگوید: محضر امام المل عبدالله بن فضل هاشتم: ای فرزند رسول خدا چرا مردم به علی بن الحسین الله اسلیت نمی گفتند همان طوری که به آباء و پدرانش علیهم السّلام تسلیت می گفتند مگر ایشان مانند آنها امام و حجّت خدا نبودند؟

امام طلی فرمودند: چرا، علی بن الحسین طلی سرور عبادت کنندگان و بعد از پدرانش حجّت خدا بر مردم بود ولی رسول خدامیی از پدر و پدر از جد و حضرت حدیثی نشنیده و علمش بالوارثة می باشد یعنی از پدر و پدر از جد و جدّش از نبی اکرم می المذ نموده در حالی که امیرالمؤمنین و حضرت فاطمه و حسنین علیهم السّلام را مردم بالعیان در آنات متوالی با رسول خدامیی شد مشاهده کرده بودند لذا هرگاه یکی از این حضرات را می دیدند یاد حال او با رسول خدا افتاده و سخن حضرتش را با او و درباره او به یاد می آوردند، و وقتی آن ذوات مقدّسه از دنیا رفتند مردم از مشاهده عزیزان خدا محروم شدند و در فقدان هیچ یک فقدان جمیع نبود مگر در مورد حضرت امام حسین طلی چه آن که بعد جمیعشان از دنیا رفت فلذا روز شهادت آن حضرت امام حسین طلی چه آن که بعد جمیعشان از مقدان جمیع نبود مگر در مورد حضرت امام حسین طلی چه آن که بعد جمیعشان از مندا رفت فلذا روز شهادت آن حضرت از حیث مصیبت بزرگترین روزها است. طل الشرايع /ج ١ ..... فكيف سمّت العامّة يوم عاشوراء يوم بركة؟ فبكىٰ ﷺ ثم قال: لَـمَا قُـتِل الحسينﷺ تـقرّب النّـاس بـالشّام إلى يـزيد فـوضعوا له الأخباروأخذواعليهالجوائزمنالأموالفكانممّاوضعواله أمر هذااليـوم و إنّه يوم بركة ليعدل الناس فيه منالجزع والبكاء والمصيبة والحزن إلىالفرح والسّرور والتبرّك والاستعداد فيه حَكَمَ اللّه بيننا و بينهم. قال:

ثُمَّ قال ﷺ: يابن عمّ و إنَّ ذلك لأقلَّ ضرراً على الإسلام و أهله ممّا وضعه قوم انتحلوا مودّتنا و زعموا أنّهم يدينون بموالاتنا و يقولون بإمامتنا زعموا أنّالحسين ﷺ لم يقتل و أنّه شبّه للناس أمره كعيسى بن مريم فلا لائمة إذن على بني أُميَّة ولا عنب على زعمهم، يابن عمّ من زعم أنّالحسين ﷺ لم يقتل فقد كنَّب رسول الله ﷺ و عليّاً و كذب من بعده الائمة عليهم السّلام في أخبارهم بقتله، و من كذّبهم فهو كافر بالله العظيم و دمه مباح لكلّ من سمع ذلك منه.

قال عبدالله بن الفضل .

فقلت له: يابن رسولاالله فما تقول في قوم من شيعتك يقولون به؟ فقالﷺ ما هؤلاء من شيعتي و إنّي بريء منهم (كذا وكذا وكذا وكذا إبطال القرآن والجنّة والنار) قال: فقلت فقول الله تــعالىٰ ولقــد عــلمتم

الذين اعتدوا منكم فيالسبت فقلنا لهم كونوا قردة خاسئين<sup>(١)</sup>. قال: إنَّ أولئك مسخوا ثلاثة أيَّام ثم ماتوا ولم يتناسلوا، و إنَّ القردة اليوم مثل أولئك، وكذلك الخنازير و سائر المسوخ، ما وجد منها اليوم من شيء

فهو مثله لا يحلُّ أن يؤكل لحمه. ثم قالﷺ: لعن اللُّـه الغـلاة والمـفوضة

٩- سورة البقرة، آية (٢٥)

یاب صد و شصت و درّم ..... ۷۳۵ ..... ۷۳۵

خدا، پس چرا عامه روز عاشوراء را روز برکت نامیدهاند.

امام طلی کریستند و سپس فرمودند: هنگامی که حضرت امام حسین طلی شهید شدند مردم در شام خود را به یزید نزدیک نمودند پس از اخبار کربلاء حکایت میکرده و بابت آن جوائز مالی دریافت میکردند و از جمله اخباری که برای او جعل و وضع نمودند وقایع در این روز بوده و اینکه این روز روز برکت است و این اسم را به خاطر آن انتخاب کردند تا مردم از جزع و گریه و مصیبت و حزن به فرح و سرور و تبرّک عدول نمایند که خدا بین ما و ایشان حاکم باشد

راوی گفت: سپس امامطی فرمودند: ای پسرعمو حرکات و آنچه این قوم انجام دادند ضررش بر اسلام و اهل اسلام به مراتب کمتر است از آنچه راکه گروهی دیگر جعل و وضع نمودند.

این گروه مودّت و محبّت ما را آئین خود قرار داده و چنین پنداشتند که به امامت ما قائل و به موالات ما اهل بیت متدیّنند، توهّم کرده اند امام حسین ظلی شهید نشده و امر آن حضرت همچون عیسی بن مریم علی نبیّنا و آله علیه و علیهم السّلام بر مردم مشتبه گردید درنتیجه به عقیده ایشان سرزنش و ملامتی بر بنی امیّه نیست، ای پسرعمو، کسی که گمان کند امام حسین ظلی کشته نشده قطعاً پیامبر اکرم تَقَیَّلُهُ و علی ظلی و اثمّه بعد ایشان علیهم السّلام را تکذیب کرده زیرا این حضرات جملگی خبر از کشته شدن و شهادت آن بزرگوار داده اند و کسی که ایشان را تکذیب کند به خدای عظیم کفر ورزیده و خونش بر هر کسی که آن را بشنود مباح و حلال است. می فرمایید درباره گروهی از شیعیانتان که به این گفتار قاتلند ؟ می فرمایید درباره گروهی از شیعیانتان که به این گفتار قاتلند ؟

حضرت فرمودند: این گروه شیعه من نیستند و من از آنها بیزارم. سپس عبداللهبن فضل میگوید: از امامﷺ راجع به آیـه شـریفه: ولقـد علمتمالَذین اعتدوا الخ سؤال کردم:

حضرت فرمودند: آن گروه (اصحاب سبت) مسخ شده و بهصورت بوزینه درآمدند و سه روز با این هیئت بوده و سپس مردند، ایشان تولید مثل نکردند و بوزینه های امروز شبیه آنها هستند نه آنکه فرزندان ایشان باشند چنانچه خوکها و سایر مسوخ همین طور می باشند، یک فرد از آنها امروز باقی نیست و آنچه از حیوانات شبیه مسوخات هستند گوشتشان قابل خوردن نیست. سپس امام ظیار فرمودند: خداوند غالیان و مفوضه را لعنت کند، ایشان نافرمانی حلل الشرايع /ج ١ ..... ٩٣٤ .... ٩٣٤

فأنهم صغروا عصيان الله و كفروا به و أشركوا و ضلوا و أضلوا فراراً مــن إقامة الفرائض و أداء الحقوق.

٢\_حدّثنا محمّدين إبراهيمين إسحاق قــال: أخـبرنا أحـمدين محمّد الهمداني عن عليين الحسنين فضال، عن أبيه، عن أبيالحسن عــليين موسىالرضائلا قال:

من ترك السعي في حوائجه يوم عاشوراء قضىٰ الله له حوائـج الدنـيا والآخرة و من كان يوم عاشوراء يوم مصيبته و حزنه و بكائه يجعل اللَّـه عزَّوجلَّ يوم القيامة يوم فرحه و سروره و قرّت بنا فيالجنان عينه، و من سمّى يوم عاشوراء يوم بركة وادّخر لمنزله شيئاً لم يبارك له فيما ادّخر و حشر يوم القيامة مع يزيد و عبيداللَّهبن زياد و عمربن سعد (لعنهماالَّه) إلى أسفل درك منالنار.

٣-حدثنا الحسين بن أحمد بن إدريس رحمه الله قال: حدثنا أبي، عن محمد بن الحسين بن أبي الخطاب، عن نصر بن مزاحم، عن عمرو بن سعيد، محمد بن الحسين بن أبي الخطاب، عن نصر بن مزاحم، عن عمرو بن سعيد، عن ارطأة بن حبيب عن فضيل الرسان عن جبلة المكيمة قالت: سمعت ميثم التمار (قدَّس الله روحه) يقول: والله لتقتل هذه الأُمَّة ابن نبيتها في المحرّم التمار (قدَّس الله روحه) يقول: والله لتقتل هذه الأُمَّة ابن نبيتها في المحرّم التمار رقدًس الله روحه) يقول: والله لتقتل هذه الأُمَّة ابن نبيتها في المحرّم أعشر يمضين منه وليتَخذن أعداء الله ذلك اليوم يوم بركة و إنّ ذلك لكائن أمير المؤمنين علم الله تعالى ذكره أعلم ذلك بعهد عهده إليَّ مولاي أمير المؤمنين علم الله تعالى ذكره أعلم ذلك بعهد عهده إليَّ مولاي أمير المؤمنين علم الله تعالى ذكره أعلم ذلك بعهد عهده إليَّ مولاي أمير المؤمنين عله و لقد أخبرني أنّه يبكي عليه كلّ شيء حتى الوحوش أمير المؤمنين الموات والحيتان في البحر والطير في السماء، و يبكي عليه الشمس والجنّ و جميع ملائكة و القمر والنجوم والسماء والأرض و مؤمنوا الإنس والجنّ و جميع ملائكة و رماد الماء دما الإن و حملة العرش، و يبكي عليه كلّ شيء حتى الوحوش أمير المؤومنين اله و لقد أخبرني أنّه يبكي عليه كلّ شيء حتى الوحوش أمير الموات والحين اله و حملة الماء، و يبكي عليه السمس أمير المؤومنين اله و الماء والأرض و مؤمنوا الإنس والجنّ و جميع ملائكة و رماد والماء والأرضين و رموان و مالك و حملة العرش، و تمطر السماء دماً و رماد آ.

ثم قال: وجبت لعنةالله على قتلة الحسين ﷺ كما وجبت علىالمشركين الذين يجعلون معاللُه إلهاً آخـر و كـما وجـبت عـلىاليـهود والنـصارىٰ والمجوس.

قالت جبلة: فقلت له: يا ميثم فكيف يتّخذ الثاس ذلك اليوم الذي قتل فيه الحسينﷺ يوم بركة؟

خدا راکوچک شمردند و به حقّ تعالی کفر ورزیدند و شرک آورده و گمراه شده و دیگران را نیز گمراه نمودند و بدین ترتیب از اقامه فراتض و پرداخت حقوق فرار نمودند.

### حديث (٢)

محمّد بن ابراهیم بن اسحاق از احمد بن محمّد همدانی، از علی بن حسن بن فضّال از پدرش، از حضرت علی بن موسی الرضاطيً نقل کرده که آن حضرت فرمودند: کسی که در روز عاشوراء به دنبال نيازمنديهای خود نرود حقّ تعالی نيازمنديهای دنيا و آخرتش را برطرف میکند وکسی که روز عاشوراء روز مصيبت و حزن وگريه او باشد خداوند عزّوجلّ روز قيامت را روز شادی و سرور او قرار داده و در بهشت چشمش را به ما روشن میکند وکسی که روز عاشوراء را روز برّکت خواند و در منزلش از مطعومات و مشروبات چيزی ذخيره کند برايش مبارک نبوده و روز قيامت با يزيد و عبيدالله بن زياد و عمرين سعد لعنة الله عليهم در اسفل درک جهنّم محشور خواهد شد.

### حديث (٣)

حسین بن احمد بن ادریس رحمة الله علیه می گوید، پدرم از محمد بن حسین بن ابی الخطاب، از نصر بن مزاحم از عمروین سعید، از ارطاة بن حبیب، از فضیل الرسان، از جبله مکیّه نقل کرده که گفت: از میثم تمّار قدس الله روحه شنیدم که می فرمود: به خدا قسم این امّت پسر پیامیرشان را در دهم ماء محرم خواهند کشت و دشمنان خدا این روز را روز برکت قرار می دهند و این قبلاً از علم خدای تعالی گذشته بود و آن را سرور و آقایم امیر المؤمنین طیّلاً به من فرموده بود و به من خبر داد که تمام اشیاء حتی وحوش در بیابانها و ماهی ها در دریا و پرندگان در آسمان برای امام حسین طیّلاً می گریند و نیز خورشید و ماه و ستارگان و آسمان و زمین و مؤمنین عرش جملگی بر آن مظلوم گریه می کنند بلکه آسمان خون و خاکستر می بارد. سپس امام طیّلاً فرمودند: لعنت خدا برکشندگان حسین طیّلاً واجب شد

سپس امام عید فرمودند. تعنی محمد برتشنان دیگر قرار می دهند لعنت همانطوری که بر مشرکینی که با خدای متعال خدایگان دیگر قرار می دهند لعنت واجب گشت و نیز یهود و نصاری و مجوس مورد لعن واقع شدند. جبله میگوید: به میثم عرض کردم چگونه مردم این روزی که در آن حسین علیه شهید شده است را روز برکت می خوانند؟ علل الشرايع / ج ١ ..... ٧٣٨

فبكىٰ ميثم على ثم قال: يزعمون لحديث يضعونه أنّه اليوم الذي تاب اللّه فيه على آدم و إنّما تاب الله على آدم في ذي الحجّة و يزعمون أنّه اليوم الذي قبل الله فيه توبة داود و إنّما قبل الله عزَّوجلَّ توبته في ذي الحجة، و يزعمون أنّه اليوم الذي أخرج الله فيه يونس من بطن الحوت و إنّما أخرج الله عزَّوجلَّ يونس من بطن الحوت في ذي الحجة، و يزعمون أنّه اليوم الذي استوت فيه سفينة نوح على الجودى و أنّما استوت على الجوديّ يوم الثامن عشر من ذي الحجة، و يزعمون أنّه اليوم الذي فلق الله تعالىٰ فيه البحر لبني إسرائيل و إنّما كان ذلك في ربيع الأوّل.

ثم قال ميثم: يا جبلة، اعلمي أنّالحسينبن علي ﷺ سيّدالشهداء يـوم القيامة ولأصحابه على سائر الشهداء درجة، يا جبلة إذا نـظرت السـماء حمراء كأنّها دم عبيط فاعلمي أنّ سيّدالشهداء الحسين قد قتل.

قالت جبلة فخرجت ذات يوم فرأيت الشـمس عـلىالحـيطان كأنّـها الملاحف المعصفرة فصحت حينئة و بكيت و قلت: قد والله قـتل سـيّدنا الحسينﷺ.

مُرَكِّمَ **بَالِ الحَسِينَ اللَّهُ على القتل** عل**ّة إقدام أصحاب الحسين** اللَّلَّ على القتل ١ ـ حدثنا محمّدين إيراهيمين إسحاق ف قال: حدثنا عبدالعزيزين يحيىٰ الجلودي قال: حدثنا محمّدين زكريا الجوهري قال: حدثنا جعفرين محمّدين عمارة، عن أبيه، عن

و وي مراجع عنه على المحرين عن أصحاب الحسين الله و أبي عبدالله الله قال: قلت له: أخبرني عن أصحاب الحسين الله و إقدامهم على الموت؟ فسقال: إنّسهم كشف لهسم الغطاء حتى رأوا منازلهم مسن الجنة فكان الرجل منهم يبقدم على القيتل ليبادر باب صد و شصت و سوّم..... ۷۳۹

میثم گریست و سپس گفت: به خاطر حدیثی که وضع و جَعل کرده بودند گمان میکردند که روز عاشوراء روزی است که خداوند متعال توبه آدم ظیلاً را در آن روز پذیرفته درحالی که حقّ جلّ وعلا توبه او را در ذی الحجّه پذیرفته است و نیز می پنداشتند که عاشوراء روزی است که خداوند منّان توبه جناب داود ظیلاً را در آن قبول کرده و حال آنکه توبه او را در ذی الحجّه پذیرفته است و همچنین گمان میکردند که عاشوراء روزی است که خداوند متال جناب یونس ظیلاً را در آن روز از شکم ماهی بیرون آورده و حال آنکه در ذی الحجّه او را بیرون آورد و نیز خیال میکردند در این روز کشتی نوح ظیلاً به کوه جودی رسید و حال آنکه استقرار کشتی در روز هیجدهم ذی الحجّه بوده است و نیز تصور میکردند که در این روز خداوند در روز هیجدهم ذی الحجّه بوده است و نیز تصور میکردند که در این روز خداوند در یا را برای بنی اسرائیل شکافت در صورتیکه شکافتن دریا برای بنی اسرائیل در ماه علی ظیلاً در روز قیامت سرور و آقای همه شهداء بوده و درجه و مقام اصحابش از تمام شهداء بالاتر است، ای جبله هرگاه بر آسمان نگریستی و آنرا سرخ همچون خون تازه دیدی بدان که سیدالشهداء حضرت حسین بن علی ظیلان ه شما ا

جبله میگوید: روزی خارج شده و ملاحظه کردم که شعاع آفتاب روز دیوارها همچون چادری سرخ کشیده شده پس صیحه زده و گریسته و گفتم: به خدا سوگند آقا و سرور ما حسین الملل کشته شد.

باب صدو شصت و سوّم سرّ اقدام اصحاب امام حسین ﷺ برکشته شدن حدیث (۱)

محمّدین ابراهیمین اسحاق اللی میگوید: عبدالعزیزین یحیی جلودی از محمّدین زکریا جوهری از جعفرین محمّدین عماره، از پدرش، از حضرت ابی عبدالله للی چنین نقل کرده: وی میگوید محضر امام للی عرض کردم: مرا از اصحاب حضرت امام حسین للی و اقدامشان بر مرگ خبر دهید که سرّ آن چه بود؟ حضرت فرمودند: پرده از جلو دیدگان آنها کنار زده شد و منازل خود را در بهشت دیدند لذا هر کدام از آنها اقدام بر کشته شدن مینمودند تا به سرعت هرچه علل الشرايع /ج٢ .....٧ إلى حوراء يعانقها و إلى مكانه منالجنّة.

## **باب 194**

العلَّة الَّتي من أجلها يقتل القائم ﷺ ذراري قتلة الحسين ﷺ بفعال آبائها

١ حدثنا أحمدبن زيادبن جعفر الهمداني في قال: حدثنا عملي بن إبراهيم، عن أبيه، عن عبدالسلام بن صالح الهروى قال: قلت لأبى الحسن علي بن موسى الرضائة : يابن رسول الله ما تقول في حديث روي عن الصادق الله أنه قال: إذا خرج القائم قتل ذراري قتلة الحسين بله بفعال آبائها.

فقالﷺ: هو كذلك، فقلت: فقول الله عـزَّوجلَّ: ولا تـزر وازرة وزر أُخرىٰ<sup>(۱)</sup> ما معناہ؟

فقال: صدق الله في جميع أقواله لكن ذراري قتلة الحسين يـرضون أفعال آبائهم و يفتخرون بها و من رضي شيئاً كان كمن أتاه

ولو أنَّ رجلاً قتل فيالمشرق فرضي بقتله رجل فيالمغرب لكان الراضي عندالله شريك القاتل و إنَّما يقتلهم القائم إذا خرج لرضاهم بفعل آبائهم.

قال: فقلت له: بأيّ شيء يبدأ القائم فيهم إذا قام؟ قال: يبدأ ببني شيبة و يـقطع أيـديهم؛ لأنّـهم سـرّاق بــيت اللّـه عزَّوجلَّ.

۱۔ سورۂ فاطر، آیۃ (۱۸)

باب صد و شصت و چهارم..... ۴۱ .... ۴۲۱

تمامتر به حوریان بهشتی رسیده و با آنها دست به گردن شده و به منزل خود در بهشت واردگردند.

## **باب صدو شصت و چهارم** سز اینکه حضرت قائمطلیک فرزندان قاتلین امام حسین طلیک را به خاطر کردار پدرانشان میکشد حدیث (۱)

احمدین زیادین جعفر همدانی از علی بن ابراهیم، از پدرش، از عبدالسلام ابن صالح هروی، وی میگوید: محضر مبارک حضرت ابی الحسن علی بن موسی الرضاط یک عرض کردم: ای فرزند رسول خدا درباره روایتی که از امام صادق طلا نقل شده و آن حضرت فرمودند: هرگاه حضرت قائم عجّل الله تعالی فرجه الشریف خروج کنند فرزندان قاتلین امام حسین طلا را به خاطر کردار پدرانشان میکشد چه می فرمایید؟

حضرت فرمودند: واقع همين است.

عرض کردم: پس فرموده حقّ تعالی در قرآن: **ولاتزر وازرة وزر اخری (هیچ ک**س بارگناه دیگری را به دوش نگیرد) معنایش چیست؟

حضرت فرمودند: خداوند در تمام اقوالش صادق است ولی در عین حال باید توجّه داشته باشی که فرزندان قاتلین امام حسین المگر به افعال و کردار پدرانشان راضی بوده و به آنها افتخار می کردند و به مقتضای وکسی که به چیزی راضی باشد همچون شخصی است که آن چیز را انجام داده، فرزندان قاتلین همچون قاتلین سیّدالشهداء می باشند.

و اگر شخص در مشرق کشته شود و دیگری در مغرب راضی و خشنود باشد راضی با قاتل نزد خدا شریک در قتل میباشد و چون این فرزندان به کردار پدرانشان راضی میباشند لاجرم حضرت قائم للیالا وقتی خروج نمودند ایشان را میکشد.

راوی میگوید محضرش عرضه داشتم: چرا وقتی حضرت قیام فرمودند اوّل ایشان را میکشد؟

حضرت فرمودند: حضرت قائم المَثْلَةُ ابتداء بنی شیبه را میکشند به این نحو که دستهایشان را قطع می فرماید زیرا آنها سارقین بیتالله عزّوجلٌ می باشند. علل الشرايع / ج ١ ..... ٧٤٢

## باب 185

العلّة التي من أجلها

سمّي على بن الحسين زين العابدين 📲

١ ـ حدثنا عبدالله بن النضربن سمعان التميمي الخرقاني الله قال: حدثنا أبوالقاسم جعفربن محمّد المكّي قال: حدثنا أبوالحسن عبدالله بن محمّد بن عمر الأطروش الحراني قال: حدثنا صالحبن زياد أبوسعيد الشوني قال: حدثنا أبوعثمان عبدالله بن ميمون السكري قال: حدثنا عبدالله بن معن الأودي قال: حدثنا عمران بن سليم قال:

كمان الزهري إذا حدث عن عمليبن الحسين الله قمال حدثني زين العابدين علىبن الحسين.

فقال له سفيانبن عيينة: ولِمَ تقول له زينالعابدين؟

قال: لأنّي سمعت سعيدين المسيّب يحدّث عـن ابـن عـباس، أنّ رسولااللهﷺ قال: إذا كان يوم القيامة ينادي منادٍ أين زينالعابدين فكانّي أنظر إلى ولدي علي بن الحسينين علي بن أبي طالب يخطو بين الصفوف.

٢ ـ حدثنا محمّدين علي ماجيلويه في قال: حدثنا محمّدين يحيئ العطّار، قال: حدثنا محمّدين أحمدين يحيئين عمران الأسعري قال: حدثني العباسين معروف، عن محمّدين سهل الحراني، عن بعض أصحابنا عن أبي عبدالله في قال: ينادي مناد يوم القيامة أين زين العابدين، فكاني أنظر إلى علي بن الحسين في يخطو بين الصفوف.

٣ ــ حدثنا محمّدبن القاسم الاسترآبادي قال: حدثنا عليبن محمّدبن سيار قال: حدثنا أبو يحييٰ.

محمّدبن يزيد المنقري عن سفيانبن عيينة قال: قيل للزهري من أزهد الناس في الدنيا؟

قال: عليبن الحسين ﷺ حيث كان وقد قيل له فيما بينه و بين محمّدبن الحنفية منالمنازعة في صـدقات عــليبن أبسيطالبﷺ

| ۷۴۳ | <br> | <br>وينجم | باب صد و شصت   |
|-----|------|-----------|----------------|
|     | <br> | <br>      | پاپ میں و سینت |

# **باب صد و شصت و پنجم** سرّ اینکه حضرت علی بن الحسین ال<sup>ی</sup>الا زین العابدین نامیده شدند

حديث (۱)

عبدالله بن نضربن سمعان تمیمی خرقانی ای میگوید: ابوالقاسم جعفربن محمّد مکّی، از ابوالحسن عبدالله بن محمّد بن عمر اطروش حرانی از صالح بن زیاد ابوسعید شونی از ابوعثمان عبدالله بن میمون سکری، از عبدالله بن معن اودی از عمران بن سلیم نقل کرده که وی گفت:

زهری هرگاه از علیبن الحسین اللہ اللہ حدیثی نقل میکرد میگفت: زین العابدین برایم حدیث فرمود.

سفیانبن عیینه به او گفت: برای چه بـه عـلیبن الحسین المَیَکی زیـن العـابدین میگویی؟

گفت: برای اینکه از سعیدین مسیّبت شنیدم که از این عبّاس نقل نمود: رسول خسدامیدید زین العابدین؟ پس گویا من به فرزندم علی بن الحسین بن علی بن ابی طالب می نگرم و می بینم که از بین صفوف گام برمی دارد و جلو حاضر می شود.

محمّدین علی ماجیلویه بای از محمّدین بحیی عطّار از محمّدین احمدین یحییین عمران اشعرری از عباسین معروف، از محمّدین سهل حرانی از برخی اصحاب، از حضرت ابی عبدالله نقل کرده که آن حضرت فرمودند: روز قیامت منادی نداء میکند کجا است زین العابدین؟ پس گویا من به علی بن الحسین طلطًا می نگرم و می بینم که از بین صفوف گام برداشته و جلو می آید. ( حدیث (۳)

محمّدبن قاسم استرآبادی، از علیبن محمّدبن سیّار، از ابویحیی محمّدبن یزید منفری، از سفیانبن عیینه، وی میگوید: به زهری گفته شد: چـه کسـی در دنـیا زاهدترین مردم میباشد؟

اوگفت: علی بن الحسین ظلیکہ زیرا در وقتی که بین آن حضرت و محمّدین حنفیّه راجع به صدقات امپرالمؤمنین علی ظلیکہ منازعه بود به اَن جناب عرض شد اگر نزد علل الشرايع /ج ١ ...... ٧٤٢

لو ركبت إلىالوليدين عبدالملك ركبة لكشف عنك من غرر شَرِّه و ميله عليك بمحمد فإنَّ بينه و بينه خلة.

قال: وكان هو بمكة والوليد بها فقال و يحك أفي حرمالله أسأل غيرالله عزَّوجلَّ، أنَّي آنف لمن أسأل الدنيا خالقها فكـيف أسألهــا مخلوقاً مثلي.

و قال الزهري: لأجرم أنّالله تعالىٰ ألقىٰ هيبته في قلب الوليــد حتىٰ حكم له على محمّدبن الحنفية.

٢ - حدَّثنا محمّدبن القاسم الاسترآبادي قـال: حـدَّثنا عـلي بن محمّدبن سيّار عن أبي يحييٰ محمّدبن يزيد المنقري عن سفيان بن عيينة قال: قلت للزهري لقيت علي بن الحسين الله؟

قال: نعم لقيته و ما لقيت أحداً أفضل منه والله ما علمت له صديقاً فيالسرّ ولا عدواً فيالعلانية فقيل له و كيف ذلك؟

قال: لأنّي لم أرّ أحداً و إن كان يحبّه إلاَّ و هو لشدّة معرفته بفضله يحسده ولا رأيت أُحِداً و إن كان يبغضه إلاَّ و هو لشدّة مداراته له يداريه.

٥\_و بهذا الاسناد عن سفيانبن عيينة قال: رأى الزهري علي بن الحسين ليلة باردة مطيرة و على ظهر، دقيق و حطب و هو يمشي فقال له: يابن رسول الله ما هذا؟ قال: أُريد سفراً أعدً له زاداً أحمله إلى موضع حريز. فقال الزهري: فهذا غلامي يحمله عنك فأبي. قال: أنا أحمله عنك، فإنّي أرفعك عن حمله. ياب صد و شصت و پنجم..... ۷۴۵

ولیدبن عبدالملک که بین او و محمّد دوستی است و با شما کدورت دارد روید شرّ او و کدورتش با شما برطرف می شود.

راوی گفت: این پیشنهاد را من زمانی به امامﷺ نمودم که هم حضرت و هم ولید در مکّه بودند، باری امامﷺ به من فرمودند:

وای بر تو آیا در حرم خدا از غیر خدای عزّوجلٌ چیزی بخواهم؟ من خـوش ندارم که از خالق دنیا، دنیا را بخواهم، چه رسد به آنکه آنرا از مخلوقی مثل خود بخواهم.

زهری میگوید: خداوند متعال هیبت و رعبی از آن حضرت در دل ولید انداخت که به نفع امام و بر ضرر محمّدین حنفیّه حکم نمود. **حدیث (۴)** 

محمّدین قاسم استرآبادی از علیبن محمّدین سیّار، از ابویحیی محمّدین یزید منقری، از سفیانین عیینه، وی میگوید: به زهری گفتم: آیا با علیبن الحسین الگیائ ملاقات کردی؟

گفت: آری، ملاقات نمودم و با احدی برتر از او برخورد نکردهام، به خدا سوگند نه در خفا دوستی برایش سراغ دارم و نه در عَلَن دشمنی. به او گفته شد: چطور؟

گفت: زیرا ندیدم احدی را اگرچه حضرتش را دوست می دارد مگر آنکه چون کاملاً به فضل و کمالش واقف است نسبت به جنابش حسد می ورزد و ندیدم کسی را اگرچه او را مبغوض و دشمن می دارد مگر آنکه به خاطر شدّت مدارات و مسالمتش با آن حضرت مدارا می کند.

#### حديث (٥)

و با همین اسناد از سفیانین عیینه نقل نموده، میگوید: زهری علیین الحسین التی ا شبی سرد و طوفانی در حالی که پر دوشش آرد و هیزم حمل میکرد دید، محضرش عرضه داشت: ای فرزند رسول خدا این بار چیست؟

حضرت فرمودند: قصد سفر دارم و برای آن توشهای آماده کردهام که به مکان امن و محفوظی میبرم.

زهری عرض کرد: این غلام من است و بار شما را حمل میکند، حضرت از دادن بار امتناع نمودند.

زهری عرض کرد: من خودم آنرا برمیدارم و شما را خلاص میکنم.

علل الشرايع /ج ١ ..... ٧٤٦

فقال: علىبن الحسين:

لكِّني لا أرفع نفسي عمّا ينجيني في سفري ويحسن ورودي على ما أرد عليه أسألك بحقّ الله لما مضيت لحاجتك و تركتني.

فانصرفت عنه، فلمّا كان بعد أيّام قلت له: يابن رسولااللّــه لست أرىٰ لذلك السفر الذي ذكرته أثراً.

قال: بلي يا زهري، ليس ما ظننته ولكنّه الموت، وله كنت أستعد، إنّما الاستعداد للموت تجنب الحرام و بذل الندي والخير.

۶ حدثنا محمّدين الحسنين أحمدين الوليد رحمه الله قبال: حدثنا محمّدين الحسنين أحدثنا محمّدين الحسنين أبي الخطاب، عن محمّدين الحسينين أبي الخطاب، عن علي بن اسباط عن اسماعيلين المنصور، عن بعض أصحابنا قال:

لمّا وضع عليبن الحسين الله علىالسرير ليغسل نظر إلى ظهره و عليه مثل ركب الابل ممّا كان يحمل على ظهره إلى منازل الفقراء والمساكين.

٧ - حدثنا محمّدين الحسنين أحمدين الوليد في قال: حدثنا محمّدين الحسن الصفّار، عن علي بن اسماعيل, عن محمّدين عمر، عن أبيه، عن علي بن المغيرة، عن أبان بن تغلب قال: قلت لأبي عبدالله في إنّي رأيت علي بن الحسين في إذا قام في الصلاة غشي لونه لون آخر، فقال لي والله إنّ علي بن الحسين كان يعرف الذي يقوم بين يديه.

٨\_حدثنا محمّدبن الحسن في قال: حدثنا الحسين بن الحسن أبان. عن الحسين بن سعيد، عن حماد بن عيسى قال: حدثني بعض أصحابنا، عن أبي حمزة الثمالي قال: رأيت علي بن الحسين في يصلي فسقط رداؤه عن أحد منكبيه فقال: فلم يسوّه حتى فرغ من صلاته قال: فسألته عـن ذلك باب صد و شصت و پنجم..... ۷۴۷

حضرت فرمودند: ولی من خود را از آنچه در این سفر نجاتم میدهد و ورودم بر آنچه اراده کردهام را نیکو میگرداند خلاص نمیکنم، تو را به حقّ خدا پی کارت برو و مرا رهاکن.

پس زهری میگوید: از حضرت منصرف شدم و به کار خویش پرداختم، بعد از چند روز دیگر که با آن جناب ملاقات کردم به آن حضرت عرض نمودم: ای فرزند رسول خدا هیچ اثری از سفری که فرمودید در شما نمی بینم.

حضرت فرمودند: آری، سفری که تو پنداشتی مقصودم نبود بلکه مرادم از آن مرگ بود و برای آن خود را آماده میکنم و آماده شدن برای مرگ به این است که از حرام اجتناب کرده و خیرات را بذل و اعطاء نمود.

حديث (۶)

محمّدین الحسنین احمدین ولید رحمةالله علیه میگوید: محمّدین حسن صفّار از محمّدین حسینین ابی الخطّاب، از علی بن اسباط از اسماعیل بن منصور، از برخی اصحاب نقل کرده که وی گفت: وقتی بدن مطهّر علی بن الحسین طلّیًا را روی تخت گذاردند تا غسل دهند نظر بینندگان به پشت حضرت افتاد که همچون زانوی شتر پینه داشت و این به خاطر کثرت بارهایی بود که به دوش میگذاردند و به منازل فقراء و مساکین حمل می فرمودند.

حدیث (۷) /

محمّدين الحسنين احمدين وليد رضوان الله عليه از محمّدين حسن صفّار، از على بن اسماعيل، از محمّدين عمر، از يدرش، از على بن مغيره، از ابان بن تغلب نقل كرده كه وى گفت: محضر حضرت ابى عبد الله طيّلاً عرضه داشتم: حضرت على بن الحسين طليَّز ا ديدم كه هرگاه به نماز مى ايستاد رنگش به رنگ ديگر تغيير مىكرد. امام طيَّلاً فرمودند:

به خدا، علی بن الحسین المُنْظَلاً کسی راکه در مقابلش می ایستاد می شناخت. **حدیث (۸)** 

محمّدین الحسن الله از عصینین حسنین ایان، از حسینین سعید، از حمّادین عیسی، از برخی اصحاب از ایوحمزه شمالی نقل کرده که وی گفت: علی بن الحسین المَحَمَّل را در نماز دیدم که عباء آن حضرت از روی یکی از شانه هایشان افتاده بود آن را مرتّب و منظم نکردند تا از نمازشان فارغ شدند، از آن حضرت راجع به آن پرسیدم. علل الشرايع /ج ١ ..... ٧٤٨ .... ٧٤٨

فقال: ويحك أتدري بين يدي من كنت إنّالعبد لا يقبل من صلاته إلاَّ ما أقبل عليه منها بقلبه وكان علي بن الحسين الله ليخرج في الليلة الظلماء فيحمل الجراب فيه الصرر من الدنانير والدراهم حتى يأتي باباً باباً فيقرعه ثم يناول من يخرج إليه فلمّا مات علي بن الحسين الله فقدوا ذلك فعلموا أنَّ علي بن الحسين الله الذي كان يفعل ذلك.

٩ حدثنا علي بن أحمد بن محمّد في قال: حدثنا محمّد بن أبي عبدالله الكوفي قال: حدثنا محمّد بن اسماعيل البرمكي قال: حدثنا الحسين بن الهيثم قال: حدثنا عباد بن يعقوب قال: حدثنا الحسن علي بن أبي حمزة، عن أبيه قال: حدثنا عباد بن يعقوب قال: حدثنا الحسن علي بن أبي حمزة، عن أبيه قال: حدثنا عباد بن يعقوب قال: حدثنا الحسن ين علي بن أبي حمزة، عن أبيه قال: حدثنا عباد بن يعقوب قال: حدثنا الحسن بن علي بن أبي حمزة، عن أبيه قال: حدثنا عباد بن يعقوب قال: حدثنا الحسن علي بن أبي حمزة، عن أبيه قال: حدثنا عباد بن يعقوب قال: حدثنا الحسن بن علي بن أبي حمزة، عن أبيه قال: حدثنا عباد بن يعقوب قال: حدثنا الحسن بن علي بن أبي حمزة، عن أبيه قال: سألت مولاة لعلي بن الحسين الله بعد موته فقلت: صفي لي أمور علي بن الحسين الله بعد موته فقلت: صفي لي فقالت: أطنب أو أختصر؟
قالت: أطنب أو أختصر؟
قالت: ما أتيته بطعام نهارا قطّ ولا فرشت له فراشاً بليل قطّ.
٥٠ ـ حدثنا المظفّر بن جعفر بن العلوي علي قال: حدثنا جعفر بن العلوي علي قال: حدثنا جعفر بن العلي إلى الحسين الملفّر بن جعفر بن العلوي علي قال: حدثنا المظفّر بن جعفر بن العلوم العلي عال: حدثنا جعفر بن العلوي علي قال: حدثنا المظفّر بن جعفر بن العلوي علي قال: حدثنا الملفّر بن جعفر بن العلوي علي قال: حدثنا جعفر بن حدثنا المظفّر بن جعفر بن العلوي الملولي الملوت اله فرائي أله الها أله المالي المالي قلل.

هاشميًا أفضل من علي بن الحسين وكان الإيصلي فياليوم واللــيلة ألف ركعة حتى خرج بجبهته آثار سجوده مثل (كركرة البعير).

## باب 166

العلّة التيمن أجلها سمي علي بن الحسين ﷺ السجّاد

١ حدثنا محمّدبن محمّدبن عصام الكليني في قال: حدثنا محمّدبن يعقوب الكليني في قال: حدثنا الحسين يعقوب الكليني في قال: حدثنا الحسين بن الحسن الحسني و عملي بن محمّدبن عبدالله جميعاً، عن إبىراهيمبن إسحاق الأحمر، عن عمروين عبدالرحمن بن عبدالله الخزاعي، عن نصربن مزاحم المنقري، عن عمروين شمر، عن جابربن يزيد الجعفي، قال:قال أبوجعفر محمّدين علي الباقر الجليد.

| ¥F4 | ششم | ر شصت و | ياب صد و |
|-----|-----|---------|----------|
|-----|-----|---------|----------|

حضرت فرمودند: وای بر تو، آیا میدانی در مقابل چه کسی من بودم، بنده نمازش قبول نمی شود مگر آن مقداری از آن که شخص به قلبش اقبال بر آن دارد. و علی بن الحسین الکی شبهای ظلمانی از منزل خارج می شدند و بر دوش مبارک انبانی بود که در آن کیسه هایی از دنانیر و دراهم قرار داشت و آن را حمل میکرد تا به درب منازل فقراء می رسید، یک یک را دق الباب میکرد سپس کسی که به درب منزل حاضر می شد اهدایی حضرت را دریافت میکرد و وقتی آن جناب از دنیا رفتند مردم دانستند که آن شخص علی بن الحسین طاقی بوده است.

حديث (٩)

على بن احمد بن محمّد الله از محمّد بن ابى عبدالله الكوفى از محمّد بن اسماعيل برمكى از حسين بن هيئم از عباد بن يعقوب از حسن بن على بن ابى حمزه از پدرش نقل كرده كه وى گفت: از يكى از كنيزان على بن الحسين لله الله بعد از رحلت حضرت سؤال كرده و گفتم: امور على بن الحسين لله الله را براى من توصيف نما؟ كنيز گفت: مفصّل توصيف كنم يا مختصر نمايم؟ گفتم: مختصر نما. گفت: نه روز هرگز برايش طعام بردم و نه شب براى جنابش بستر پهن كردم. مظفّرين جعفرين مظفّر علوى الله از جعفرين محمّد بن مسعوده از پدرش: از محمّد بن حاتم از ابو معمّر اسماعيل بن ابراهيم بن معمّر از عبدالعزيزين ابى حازم نقل كرده كه گفت: از ابو حازم شنيدم كه مى گفت: نديدم مردى هاشمى افضل و برتر از على بن الحسين لله آن منه مردى هاشمى افضل و برتر از على بن الحسين لله آن جناب آنار منجود مانند كف ياى شتر ظاهر

باب صدو شصت و ششم سو نامیده شدن علی بن الحسین التی به سجّاد محمّد بن محمّد بن عصام کلینی الله از محمّد بن یعقوب کلینی الله از حسین بن الحسن الحسنی و علی بن محمّد بن عبدالله جمیعاً از ابراهیم بن اسحاق احمر، از عبدالرحمن بن عبدالله خزاعی، از نصر بن مزاحم منقری، از عمرو بن شمر، از جابر بن یے زید جے عفی نے قل کردہ کہ وی گفت: حضرت ابو جعفر محمّد بن

گردید.

علل الشرايع /ج ١ .....٩ علل الشرايع /ج ١

إنَّ أبيعليبن الحسين الله ما ذكر نعمة الله عليه إلاَّ سجد، ولا قرأ آية من كتاب الله عزَّوجلَّ فيها سجود إلاَّ سجد ولا دفع الله تعالىٰ عنه سوء يخشاه أو كيدكايد إلاَّ سجد، ولا فرغ من صلاة مفروضة إلاَّ سجد، ولا وفق لإصلاح بين اثنين إلاَّ سجد، وكان أثر السجود في جميع مواضع سجوده فسمّي السجّاد لذلك.

باب 167 العلّة الّتي من أجلها سُمّي على بن الحسين ﷺ ذَاالتَّفنات ۱ \_حدثنا محمّدبن محمّدبن عصام الكليني ا قال: حدثنا محمّدبن يعقوب الكليني قال: حدثنا علىبن محمّد، عـن أبىعلى محمّدين اسماعيلين موسىين جعفرين محمّدين عليين الحسين بن علي بن أبي طالب، عن أبيه، عن آبائه عن محمّد بن علي الباقر ﷺ قال: كان لأبي ﷺ في موضع سجوده آثار ناتية و كان يقطعها في السّنة مرّتين في كلّ مرّة خمس تفنات، فسُمّي ذاالثفنات لذلك. منوع با<del>ب ۱</del>۶۸ العلّة التي من أجلها سمّى أبوجعفر محمّدبن على 🖓 الباقر ١ ـ حدّثنا أبوالعبّاس محمّدبن إبراهيمبن إسحاق الطالقاني ظائر قال: حدَّثنا عبدالعزيزبن يحييٰ البصري بالبصرة، قـال: حـدثني المغيرةبن محمّد، قال: حدثنا رجاءبن سلمة، عن عـمروبن شـمر، قال: سألت جابرين يزيد الجعفي، فقلت له: لِمَ سمّي الباقر باقرأ؟ قال: لأنَّه بقرالعِلم بقرأً \_ أي شقَّه شقًّا و أظهرِه إظهاراً \_ ولقد حدثني جابربن عبدالله الأنصاري أنَّه سمع رسول الله تلك يقول: يا جابر إنَّك ستبقئ حتئ تلقى ولدي محمّدبن عليبن الحسينبن عـليبن أبـيطالب

على الباقر المنظمة فرمودند: پدرم على بن الحسين المنظمة نعمتى از نعمتهاى خدا را ذكر نمى فرمود مكر آنكه سجده مى نمود و آيه اى از آيات كتاب الله عزّوجل راكه در آن سجود بود قرائت نمى كرد مكر آنكه به سجده مى رفت و حقّ تعالى از آن حضرت بدى راكه خوف از آن داشت ياكيد و حيله حيله كرى را دفع نمى فرمود مكر آنكه به شكرانه اش سجده مى فرمود و اثر سجده در تمام مواضع سجود آن حضرت ظاهر و آشكار بود فلذا به سجّاد موسوم كشت.

> **باب صد و شصت و هفتم** سرّ نامیده شدن علی بن الحسین ال<sup>ی</sup>تَلِاط به ذوالثَّفنات

حديث (۱)

محمّدبن محمّدین عصام کلینی از محمّدین یعقوب کلینی از علی بن محمّد، از ابی علی محمّدین اسماعیل بن موسی بن جعفر بن محمّدین علی بن الحسین بن علی بن ابی طالب از پدر بزرگوارش، از آباء گرامش از محمّد بن علی الباقر علیهم السلام نقل کرده که آن حضرت فرمودند: در جای سجود پدرم آثاری روییده بود و آن جناب آنها را در هر سال دو مرتبه می چید و در هر مرتبه پنج پینه چیده می شد لذا به آن حضرت ذوالثفنات (صاحب پینه) گفته شد.



سز نامیده شدن ابوجعفر محمدبن على المتلاط به باقر

**حدیث (۱)** ابوالعبّاس محمّدبن ابراهیمین اسحاق طالقانی اللی از عبدالعزیزین یحیی بصری در بصره از مغیرةین محمّد از رجاءین سلمه، از عمروین شمر، وی گفت: از جابرین یزید جعفی سؤال کرده و به او گفتم: برای چه حضرت باقر را باقر خواندند؟ گفت: برای اینکه حضرتش علم را شکافت شکافتنی (کلمه بَـقَرَ یـعنی شَـقَ وَاظْهَرَ) و جابرین عبدالله انصاری برایم نقل کرد که از رسول خدامَیَیوا شنید که می فرمودند:

ای جابر تو خواهی ماند تا فرزندم محمّدبن علی بن الحسین بن علی بن ابی طالب

علل الشرايع /ج ١ ..... ٧٥٢ ..... ٧٥٢

المعروف في التوراة بباقر فإذا لقيته فاقرأه منّي السلام، فسلقيه جسابربن عبدالله الأنصاري في بعض سكك المدينة فقال له: يا غلام من أنت؟ قال: أنا محمّدبن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب. قال له جابر: يا بني أقبل فأقبل. ثم قال له: أدبر فأدبر. فقال:

شمائل رسول الله و ربّ الكعبة ثمّ قال: يا بُنيّ رسول الله يقرؤك السّلام فقال: على رسول الله ﷺ السلام ما دامت السماوات والأرض و عليك يا جابر بما بلّغت السلام فقال له جابر: يا باقر يا باقر أنت الــاقر حـقاً أنت الذي تبقر العلم بقراً، ثم كان جابر يأتيه فيجلس بين يديه فيعلمه و ربّىما غلط جابر فيما يحدّث به عن رسول الله ﷺ فيرد عليه و يذكره فيقبل ذلك منه و يرجع إلى قوله و كان يقول يا باقر يا باقر يا باقر أشهد بالله إنّك قد أوتيت الحكم صبيّاً.

# باب ١٩٩ العلة التي من أجلها سمّي أبوعبد الله جعفر بن محمّد لله : الصادق ٩ - حدثنا علي بن أحمد بن محمّد الله قال : حدثنا محمّد بن هارون الصوفي قال : حدثنا أبو بكر عبيد الله بن موسى الحبال الطبري قال : حدثنا محمّد بن الحسين الخشاب قال : حدثنا محمّد بن الحصين قال : حدثنا المفضل بن عمر ، عن أبي حمزة ثابت بن دينار الثمالي عن علي بن الحسين ، عن أبيه ، عن جدّه لله قال : قال رسول الله تيما : إذا ولد ابني جعفر بن عن أبيه ، عن جدّه له قال : قال رسول الله يما : إذا ولد ابني جعفر بن محمّد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب فسمّوه الصادق ، فإنّه سيكون في ولده سميّ له يدّعي الإمامة بغير حقّها و يسمّىٰ كذاباً. ٢ - حدثنا محمّد بن أحمد السناني له قال : حدثنا محمّد بن أبسي عبد الله الكسوفي قسال : حدثنا مسمّد بن أبسي بشير

یاب صد و شصت و نهم ..... ۷۵۳ .... ۷۵۳

راکه در تورات معروف به باقر است ملاقات کنی و وقتی او را ملاقات نمودی از طرف من به او سلام برسان، جابر در برخی از کوچه های مدینه محضر امام باقر للگیم رسید و به آن حضرت عرض کرد: ای جوان کیستی؟

خضرت فرمودند: من محمّدين علىين الحسينين علىين ايىطالب هستم. جابر عرضه داشت: پسر جلو برو، حضرت جلو رفت، سپس عرض كرد، بـه عقب برگردد، پس برگشت جابر گفت:

به پروردگار کعبه شمائلت مثل شمائل رسول خداطَیَوَمَهُ می باشد. سپس جابر عرض کرد: پسرم رسول خداطَیَوَمَهُ به تو سلام رسانده است. حضرت فرمودند: بر رسول خداطَیوَهُ سلام باد مادامی که آسمانها و زمین برپا هستند و بر تو ای جابر سلام باد که تبلیغ سلام نمودی.

جابر عرضه داشت: ای باقر تو حقاً و قطعاً باقری، تویی که علم را می شکافی شکافتنی، سپس جابر محضر امام للک مشرّف می شد و در مقابل آن حضرت می نشست و حضرت به او تعلیم می فرمودند و بسا در آنچه جابر از رسول خدا تقاری نقل می کرد مرتکب اشتباه می شد و حضرت اشتباهش را تصحیح می فرمودند و جابر آن را از حضرت می پذیرفت و به کلام خود رجوع کرده و می گفت: ای باقر، ای باقر، ای باقر خدا را شاهد می گیرم که در کودکی حکمت به شما داده شده است.

## **باب صدو شصت و نهم** سز نامیده شدن ایوعبدالله جعفرین محمد المناطق حدیث (1)

على بن احمد بن محمّد على از محمّد بن هارون صوفى از ابو بكر عبيدالله بن موسى الحبال الطّبرى از محمّد بن الحسين الخشاب از محمّد بن الحصين از مفضّل بن عمر، از ابى حمزه ثابت بن دينار الثمالى، از حضرت على بن الحسين از پدرش از جدّش طليك نقل كرده كه آن حضرت فرمود: رسول خداعيد فرمودند: هرگاه فرزندم جعفر بن محمّد بن على بن الحسين بن على بن ابى طالب متولّد شد او را صادق بناميد، زيرا به زودى در فرزندان اين امام شخصى هم نامش به هم مى رسد كه به ناحق ادّعاى امامت نموده وكذّاب ناميده مى شود

**ددیث (۲)** محمّدین احمد سنانی ﷺ از محمّدین ابی عبداللّه کوفی از محمّدین ابی بشیر از علل الشرايع /ج ١ .....٩ علل الشرايع /ج ١

قال: حدثنا الحسين بن الهيثم قال: حدثنا سليمان بن داود المنقري قال:

كان حفصبن غياث إذا حدثنا عن جعفربن محمّد قال: حدثني خـير الجعافر جعفربن محمّدﷺ.

٣ ـ حدثنا الحسنبن محمّد العلوي في قال: حدثنا محمّدبن أبي عبداللّه الكوفي عن محمّدين أبـيبشير قـال: حـدثنا الحسـينبن الهـيثم، عـن سليمانين داود المنقري، قال: كان عليين غراب إذا حدثنا عن جعفرين محمّد يقول: حدّثني الصادق جعفرين محمّدﷺ.

٢- حدثنا محمّدبن موسىبن المتوكّل في قال: حدثنا علي بن الحسين السعد آبادي، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن أبيه قال: حدثنا أبو أحمد محمّد بن زياد الأزدي، قال: سمعت مالك بن أنس فقيه المدينة يقول: كنت أدخل إلى الصادق جعفر بن محمّد في فيقدّم لي مخدّة و يعرف لي قدراً، و يقول: يا مالك إني أحبّك فكنت أسر بذلك و أحمد الله تعالى عليه قال، و المال يقول: يا مالك إني أحبّك فكنت أسر بذلك و أحمد الله تعالى عليه قال، و كان في كان الله لا يخلو من أحد بن محمّد بن ين المال ين قال المدينة يقول: كنت أدخل إلى الصادق جعفر بن محمّد عنه فيقدّم لي مخدّة و يعرف لي قدراً، و يقول: يا مالك إني أحبّك فكنت أسر بذلك و أحمد الله تعالى عليه قال، و كان لله لا يخلو من أحد ثلاث خصال إلما صائماً و إمّا ذاكراً، و كان لله لا يخلو من أحد ثلاث خصال إلما صائماً و إمّا قائماً و أمّا ذاكراً، و كان من عظماء العباد و أكابر الزهاد الذين يخشون الله عزوجل وكان كثير الحديث طيب المجالسة كثير الفوائد فإذا قال: قال رسول الله يتي المجالسة كثير الفوائد فإذا قال: قال رسول الله يتي المجال

أخضر مرّة و أصفر أُخرىٰ حتىٰ ينكره من يعرفه ولقد حججت معه سنة فلمّا امتوت به راحلته عندالإحرام كان كلّما هـمَّ بـالتلبية انقطع الصوت في حلقه وكاد أن يخرّ من راحلته فقلت: قـل يـاًبن رسولاالله ولابدّ لك من أن تقول، فقال: يابن أبيعامر كيف أجسر أن أقول لبّيك اللّهم لبّيك و أخشـىٰ أن يـقول تـعالى لي: لا لبّـيك ولاسعديك. یاب صد و شصت و نهم ..... د نیست د. نهم ..... ۷۵۵

حسین بن هیثم از سلیمان بن داود منقری نقل کرده که وی گفت: هرگاه حفص بن غیاث از جعفرین محمّد اللَّیَظ حدیث نقل میکرد، میگفت: برایم حدیث فرمود خیرالجعافر (**بهترین جعفرها**) جعفرین محمّد الیَّلاً. **حدیث (۳)** 

حسن بن محمّد علوی ﷺ از محمّد بن ابی عبدالله کوفی، از محمّد بن ابی بشیر از حسین بن هیثم از سلیمان بن داود منقری<sup>(۱)</sup> نقل کرده که گفت: هرگاه علی بن غراب از جعفر بن محمّد ﷺ حدیث نقل میکرد میگفت: برایم حدیث گفت حضرت صادق، جعفر بن محمّد ﷺ.

حديث (۴)

محمّدبن موسیبن متوکّل ای از علیبن الحسین سعدآبادی، از احمدین محمّدبن خالد، از پدرش، از ابواحمد محمّدبن زیاد ازدی<sup>(۲)</sup> نقل کرده که وی گفت: از مالکبن انس که فقیه مدینه بود شنیدم که میگفت: محضر امام صادق جعفربن محمّدطلیک مشرّف می شدم، حضرت پشتی برایم می نهادند و از من تجلیل میکرده و می فرمودند: ای مالک من تو را دوست دارم.

من از این کلام حضرت مسرور و شادمان بوده و حمد خدا را بجا می آوردم. سپس مالک گفت: حضرت از سه خصلت خالی نبود: یا صائم بود و یا قائم به عبادت و یا ذکر می فرمود آن حضرت از بزرگان عُبّاد و اعاظم زهّاد بودکه از خدای عزّوجلّ در خوف و خشیت بود، کثیرالحدیث و خوش مجلس و بسیار از حضرتش استفاده می شد، هرگاه می فرمود؛ رسول خداغلیکی فرمودند:

رنگش تغییر کرده گاهی میبز و زمانی زرد می شد به حدّی که افراد آشنا آن جناب را نمی شناختند، در یکی از سنوات با آن حضرت حجّ رفنم وقتی مرکب موقع احرام آرام گرفت هرچه حضرت تلاش نمود که تلبیه بگوید صدا در حلق مبارکش قطع شده بود و بیرون نمی آمد و نزدیک بود که از بالای مرکب به زیر بیفتد، محضر مبارکش عرض کردم: ای فرزندرسول خدا تلبیه را یفرمایید، چاره ای از گفتنش نیست. فرمودند: ای ابوعامر چگونه جسارت و جرئت کنم و بگویم: لبیک، اللّهم لبیک می ترسم خدای متعال یفرماید: لالبیک ولا سعدیک.

۱. ابواتوب الشاذكونی، بصری بوده و بفرموده نجاشی و علاّمه در خلاصه ثقه است ۲. محمّدبن ابیعمیر زیادین عیسی از ابواحمند، جلیلالقدر و عظیمالمنزله و از اوثق الناس عندالعامه والخاصه میباشد. علل الشرايع /ج ١ ..... ٧٥٦

**باب ٢٧)** العلّة الّتي من أجلها العلّة الّتي من أجلها الحدّثنا علي بن عبدالله الوراق الله قال: حدّثنا سعد بن عبدالله قال: حدّثنا أحمد بن أبي عبدالله البرقي، عن أبيه عن ربيع بن عبدالرّحمٰن قال: كان والله موسى بن جعفر الله من المتوسّمين يعلم من يقف عليه بعد مو ته و يجحد الإمامة بعد إمامته، وكان يكظم غيظه عليهم ولا يبدي لهم ما يعرفه منهم فسمّي الكاظم لذلك.

**باب ۱۷۱** العلّة التي من أجلها

قیل بالوقف علی موسی بن جعفرﷺ

۲ ـ حدّثنا محمّدين الحسنين أحمدين الوليدي قال: حدّثنا محمّدين يحيئ العطّار، عن أحمدين الحسينين سعيد، عن محمّدين جـمهور، عـن أحمدين الفضل، عن يونسين عبدالرّحمن، قال: مات أبوالحسن على وليس من قُوّامه أحد إلاً و عنده المال الكثير

فكان ذلك سبب وقفهم و جحودهم لموته و كـان عـند زيـاد القـندي سبعون ألف دينار و عند عليبن أبيحمزة ثلاثون ألف دينار قــال: فــلمّا رأيت ذلك و تبيّن الحق و عرفت من أمر أبيالحسن الرضاغة ما عــلمت تكلّمت و دعوت الناس إليه قال:

فبعثا إليَّ و قالا لي: ما يدعوك إلى هذا إن كنت تريد المال فنحن نغنيك و ضمنا لي عشرة آلاف دينار و قالا لي: كف فأبيت و قلت لهم: إنَّا رويــنا عنالصادقين عليهمالسّلام إنَّهم قالوا:

إذا ظهرت البدع فعلىٰ العالم أن يظهر علمه فــإن لم يـفعل ســلب مــنه نورالإيمان و ماكنت لأدع الجهاد في أمرالله على كـلّ حــال فــناصباني واضمرا ليالعداوة. یاب صد و هفتاد و یکم ..... ۷۵۷

باب صد و هفتادم سز نامیده شدن حضرت موسی بن جعفر اللی به کاظم مدیث (۱) علی بن عبدالله ورّاق اللی از سعد بن عبدالله از احمد بن ابی عبدالله برقی، از پدرش، از ربیع بن عبدالرّحمن نقل کرده که وی گفت: به خدا سوگند حضرت موسی بن جعفر اللیک از فراستمندانی بود که می دانست پس از رحلنش از دنیا چه کسی بر او وقف نموده و امامت امام بعدی را انکار میکند ولی بااین حال غیظ خود را بر ایشان فرو می برد و آنچه را که از ایشان می دانست ابراز و اظهار نمی نمود فلذا به کاظم نامیده شد.

> **باب صدو هفتادو یکم** سز پدید آمدن مسلک وقف بر حضرت موسیبن جعفر ال<sup>تیالای</sup> حدیث (۱)

محمّدین الحسنین احمد الولید الله از محمّدین یحیی العطّار، از احمدین حسینین سعید، از محمّدین جمهور، از احمدین فضل، از یونس بن عبدالرّحمن نقل کرده که وی گفت: حضرت ابوالحسن موسی بن جعفر للیّک از دنیا رفتند درحالی که باقی نماند نزد وکلاء حضرت مگر مال فراوانی و همین سبب وقف و انکار آنها نسبت به موت آن جناب شد چه آنکه نزد زیاد قندی هفتاد هزار دینار و نزد علی بن ابی حمزه سی هزار دینار بود، سپس یونس به عبدالرحمن میگوید: وقتی امر را چنین دیده و حقّ مبیّن گشت و به امر حضرت ابی الحسن الرضاطیّ و امامت آن بزرگوار واقف شدم سخنرانی کرده و مردم را به طرف آن جناب خواندم وقتی این نحبر به سمع آن دو رسید نزد من فرستاده و به من گفتند: چه داعی بر این کار داری اگر مال می خواهی ما تو را از مال بی نیاز میگردانیم و هر دو برای من ده هزار دینار ورزیده و گفتم: از این کار خودداری کن، من از پیشنهاد آنها و اطاعتشان امتناع فرمانت کرده وگفتند: از این کار خودداری کن، من از پیشنهاد آنها و اطاعتشان امتناع فراه شد عالم باید علمش را ظاهر کند والاً نور ایمان از او سلب می شود من جهاد در راه امر خدا را در هیچ حال رها نمیکنم، ایشان از من سخت ناراحت شده و عداوت با من را به دل گرفتند. علل الشرايع / ج ٢ ..... ٧٥٨

٢ ـ و بهذا الإِسناد عن محمّدبن جمهور عن أحمدبن حماد قال: أحد القوّام عثمانبن عيسى وكان يكون بمصر وكان عنده مــال كــثير وسـتّة جواري قال: فبعث إليه أبوالحسن الرضاطة فيهنّ و فيالمال. قال:

فكتب إليه أنّ أباك لم يعت قال: فكتب إليه أنّ أبي قد مات وقد اقتسمنا ميراثه وقد صحَّت الأخبار بموته واحتبع عليه فيه قال: فكتب إليـه إن لم يكن أبوك مات فليس لك من ذلك شيء و إن كان قد مات على ما تحكي فلم يأمرني بدفع شيء إليك وقد أعتقت الجواري و تزوّجتهنّ.

قال: محمّدين علي بن الحسين مصنّف هذا الكتاب: لم يكن موسى بن جعفر الله ممّن يجمع المال ولكنّه حصل في وقت الرشيد وكثر أعداؤه ولم يقدر على تفريق ماكان يجتمع إلاَّ على القليل ممّن يثق بهم في كتمان السرّ فاجتمعت هذه الأموال لأجل ذلك لفرق ما اجتمع من هذه الأموال على أنّها لم تكن أموال الفقراء و إنّماكانت أموالاً تصله به مواليه؛ لتكون له إكراماً منهم له وبراً منهم به صلَّى الله عليه.

مرد حقق تطبيق راعلوه برسالي

باب ۱۷۲

العلّة الّتي من أجلها

سُم**ّي عليّ بن موسىالرّضاﷺ** ١ ـ حدّثنا أحمدبن علي بن إبراهيمﷺ قال: حدّثني أبي، عــن جـدّي إبراهيمبن هاشم عن أحمدبن أبي نصر البزنطي قال: قلت لأبي جعفر محمّدبن عـلي الثــاني ﷺ: إنّ قــوماً مــن مـخالفيكم

#### حديث (٢)

و با همین اسناد از محمّدبن جمهور از احمدبن حمّاد نقل کرده که وی گفت: یکی از وکلاء حضرت موسیبن جعفر المَشَلَظ عثمان بن عیسی بود، وی در مصر سکونت داشت و نزد او مال زیادی و شش جاریه بود، بعد از رحلت امام کاظم للَظُلَّ حضرت رضاطلُظُ نزد او فرستاده و اموال و کنیزها را مطالبه فرمودند، عشمان بن عیسی طی نامهای که به حضرت نوشت در آن مرقوم داشت که پدر شما از دنیا نرفته است.

ِ حضرت رضاطلاً در جواب نامهاش نوشتند: پدرم از دنیا رفته و ما میراث او را تقسیم کردیم و اخبار داله بر موت آن جناب کلاً صحیح و درست است.

عثمان بن عیسی: نامه ای دیگر نوشت و در آن مرقوم نمود: اگر پدرت فوت نکرده پس در این اموال وکنیزها حقّی شما ندارید و اگر طبق گفته شما ایشان از دنیا رفته است چون به من امر نکرده اند این اموال را به شما سپرده و واگذار نمایم لذا از سپردن آنها به شما معذور بوده و کنیزها را هم آزاد کرده و به ازدواج داده ام. مقاله مرحوم مصنّف

مصنّف این کتاب میگوید: حضرت موسیین جعفرطلم اهل جمع آوری مال نبودند منتهی این اموال در زمان رشید به دست حضرت آمد و دشمنان آن جناب نیز زیاد بودند و حضرت نمی توانستند آنچه از مال که نزدشان جمع شده بود را یکجا تقسیم کنند مگر به تدریج بین افرادی که اطمینان داشتند که اهل کتمان سرّ می باشند لاجرم رفته رفته اموال انباشته شد تا مبلغ زیادی گردید.

از این گذشته این اموال، اموال فقراء نبود تا حضرت در تقسیم آنها تسریع نمایند بلکه اموالی بود که دوستان حضرت آنها را به عنوان احسان به آن جناب محضر مبارکش فرستاده بودند لذا از اموال شخصی خود حضرت محسوب می شدند.

#### باب صدو هفتادو دؤم

سرَ نامیدہ شدن علیبن موس المَيَّلِان به رضا حدیث (۱)

احمدبن علی بن ابراه یم بیشی میگوید: پـدرم از جـدّم ابـراهـیم بن هـاشم، از احمدبن ابینصر بزنطی، وی میگوید: محضر امام ابوجعفر ثانی محمّدبن علی طلقی عرض کردم: گروهی از مخالفین علل الشرايع /ج ١ .....٧٦٠ ....

يزععون أنَّ أباك صلواتاللَّه عليه إنَّما سمّاه المأمون الرضا لما رضيه لولاية عهده، فقال:

كذّبوا والله و فجروا بل الله تعالى سمّاه الرضا؛ لأنّه كانﷺ رضي لله تعالىٰ ذكره في سمائه و رضـي لرسوله والائـمّة بـعده عـليهمالسـلام في أرضـه قال: فقلت له: ألم يكن كلّ واحد من آبائك الماضين عليهمالسلام رضي لله تعالى و لرسوله والأئمّة بعده؟ فقال: بليٰ.

قال: لأنّه رضي به المخالفون من أعدائه، كما رضي المـوافـقون مـن أوليائه ولم يكن ذلك لأحد من آبائه عليهمالسلام. فلذلك سمّي من بينهم الرضائل.



قَبِل الوضاطيَّة من المامون ولاية عهده ١ - حدّثنا الحسين بن إبراهيم بن تاتانة قال: حدّثنا علي بن إبراهيم، عن أبيه إبراهيم بن هاشم، عن أبي الصلت الهروي، قال: إنّالمأمون قال للرضا علي بن موسى علا: يابن رسول الله قد عرفت فضلك و علمك و زهدك و ورعك و عبادتك و أراك أحقّ بالخلافة منّي، فقال الرضاطيًّا: بالعبودية لله عزَّوجلَّ أفتخر، و بالزهد في الدنيا أرجو النجاة من شرّ الدنيا، و بالورع عن المحارم أرجو الفوز بالمغانم و بالتواضع في الدنيا أرجو الرفية عندالله تعالىٰ.

فقال له المأمون: إنّي قد رأيت أن أعزل نفسي عن الخلافة و أجعلها لك و أبايعك. فقال له الرضا: إن كانت هذه الخلافة لك و جعلها الله لك فلا يجوز لك أن تخلع لباساً ألبسكه الله و تجعله لغيرك و إن كانت الخلافة ليست لك فلا يجوز لك أن تجعل لي ما ليس لك. یاب صد و هفتاد و سوم...... شما تصوّر میکنند مأمون نام پدر شما را رضا گذارده به خاطر آنکه آن حضرت به ولایت عهدی مأمون راضی بودند.

حضرت فرمودند: بهخدا قسم ایشان دروغ میگویند و مرتکب فجور و فسق شدهاند، خداوند متعال آن حضرت را رضا خوانید بهخاطر آنکه حضرتش از خداوند متعال در آسمانش و از رسول و اثمّه علیهمالسلام که بعد از رسول بودند در زمین راضی و خشنود بود.

راوی میگوید: محضر مبارکش عرضه داشتم: مگر تمام پدران شما علیهمالسلام از خدا و رسولش و اثمّه بعد از آن حضرت راضی و خشنود نبودند؟ حضرت فرمودند: آری.

عرض کردم: پس چرا بین ایشان تنها پدر شما به رضا موسوم گردید؟ فرمود: زیرا مخالفین و دشمنانش از او خشنود بودند همانطوری که موافقین و دوستانش از آن حضرت خشنود بودند درحالی که این امتیاز برای هیچ یک از آباء گرامش علیهمالسلام نبود لذا از میان همه تنها آن حضرت به رضا موسوم گشت.

# **باب صدو هفتادو سوم** سز اینکه امام رضاطلیک ولایت عبدی را از مأمون پذیرفت حدیث (۱)

حسین بن ابراهیم بن ناتانه از علی بن ابراهیم، از پدرش ابراهیم بن هاشم، از ابوالصّلت هروی نقل کرده که وی گفت: مأمون به امام رضاططّ عرض کرد: ای فرزند رسول خدا فضل و علم و زهد و تقوی و عبادت شما را دانستم و شما را سزاوارتر از خود به خلافت دیدم.

حضرت به او فرمودند: بهواسطه عبودیت حقّ تعالی افتخار نموده و با زهد در دنیا امید نجات از شرّ دنیا را داشته و با تقوی و اجتناب از محارم رجاء رسیدن به مغانم را دارم و با تواضع و فروتنی در دنیا امیدوارم نزد خدا رفعت مقام پیداکنم.

مأمون عرض کرد: نظرم این است که از خلافت کناره گیرم و آنرا بـرای شـما گذارده و خود با شما بیعت کنم.

حضرت رضاطی قرمودند: اگر خلافت را خدا برای تو قرار داده حقّ نـداری لباسی راکه خدا به تن تو نموده درآوری و برای غیر قرار دهی و اگر از آن تو نیست نمی توانی آنرا برای من قرار دهی. علل الشرايع /ج ١ ..... ٧٦٢

فقال له المأمون: يابن رسول الله لابد لك من قبول هذا الأمر. فقال: لست أفعل ذلك طائعاً أبداً. فما زال يجهد به أيّاماً حتىٰ يئس من قـبوله، فـقال له: فـإن لم تـقبل الخلافة، ولم تُحبّ مبايعتي لك فكن ولي عهدي لتكون لك الخلافة بعدي. فقال الرضا ﷺ: واللَّه لقد حدثني أبي عن آبائه عن أميرالمؤمنين عــن رسولالله ﷺ إنَّى أخرج منالدَّنيا قبلك مقتولاً بالسّمّ مظلوماً تبكي عليَّ ملائكة السماء و ملائكة الأرض و أدفن في أرض غربة إلى جنب هارون الرشيد فبكيٰ المأمون، ثم قال له: يابن رسولاالله و من الذي يقتلك أو يقدر علىالإسائة إليك و أنا حيٍّ؟ قال الرضا الله: أمَّا إنِّي لو أشاء أن أقول من الذي يقتلني لَقُلتُ. فقال المأمون: يابن رسول الله إنَّما تريد بقولك هذا التخفيف عن نفسك و دفع هذا الأمر عنك ليقول الناس إنَّك زاهد في الدَّنيا. فقال الرضائي؛ والله ما كذبت منذ خلقني ربّي تــعاليٰ و مــا زهــدتُ في الدُّنيا للدُّنيا و إنَّى لأعلم ما تريد. قال المأمون: وعا أريد؟ قال: الأمان على الصدق. قال: لك الأمان. قال: تُريد بذلك أنْ يقول الناس إنَّ عليَّبن موسى الرّضا لم يزهد في الدّنيا بل زهدت الدنيا فيه ألا ترون كيف قبل ولاية العهد طمعاً في الخلافة فغضب المأمون، ثم قال: إنَّك تتلقَّاني أبدأ بما أكرهه وقد آمنت سطوتي فبالله أقسم لئن قبلت ولاية العهد و إلاَّ أجبر تك على ذلك، فإن فعلت و إلاَّ ضربت عنقك. فقال الرضا ﷺ: قد نهاني الله عزَّوجلَّ أن ألقي بيدي إلى التهلكة

مأمون عرضه داشت: ای فرزند رسول خدا چارهای برای شما نیست از اینکه این امر را قبول نمایی.

امام اللی فرمودند: ابداً اطاعت تو نخواهم کرد و این کار را نمی نمایم، پیوسته مأمون جد و جهد میکرد و روزگاری را در این امر به امام اللی اصرار نمود تا از قبول حضرت مأبوس شد، سپس به امام عرض کرد: اگر خلافت را قبول نمیکنی و بیعت مرا دوست نداری پس ولیعهد من باش تا بعد از من خلافت از آن شما باشد.

امام رضاطی فرمودند: به خدا سوگند پدرم از آباء گرامش از امیرالمؤمنین علیهمالسلام از رسول خدامی الله نقل فرمود که من پیش از تو درحالی که با سَمّ ومظلومانه کشته شدهام از دنیا خواهم رفت و تمام فرشتگان آسمان و زمین بر من گریه میکنند و در زمین غربت در جنب هارون الرشید دفن خواهم شد.

مأمون گریست و سپس عرض کرد: ای فرزند رسول خدا، چه کسی تو را خواهد کشت یا چه کسی قدرت و بدی به تو را دارد درحالی که من زنده هستم؟!

حضرت رضاطی فرمودند: اگر بخواهم بگویم چه کسی مرا خواهد کشت البته خواهم گفت.

مأمون عرضه داشت: ای فرزند رسول خدا با این کلام میخواهی امر خلافت را از خود دفع کرده تا مردم بگویند که تو در دنیا زاهد هستی.

حضرت رضا فرمودند: به خدا قسم از زمانی که حقّ تعالی مرا آفریده تا به حال دروغ نگفته و در دنیا به خاطر دنیا زهد تورزیدهام و من می دانم که قصد تو چیست. مأمون عرضه داشت: چه قصد دارم؟

مأمون عرضه داشت: چه قصد دارم؟ حضرت فرمود: اگر راست بگویم در آمانم؟ مأمون عرض کرد: در امان هستی.

امام المُنْكَلُو فرمودند: مقصود تو از این كار آن است كه مردم بگویند: على بن موسى الرّضا در دنیا بى رغبت نبود بلكه دنیا رغبتى در او نداشت، مگر

نمی بینید چگونه ولایت عهدی را به طمع خلافت پذیرفت.

مأمون پس از استماع این سخنان غضبناک شد و گفت: همیشه تو با آنچه من از آن کراهت دارم با من برخورد می نمایی و از قدرت من در امان می باشی، بـهخدا قسم اگر ولایتعهدی را قبول کردی که هیچ والاً تو را بر آن اجبار میکنم و در اینصورت اگر خواسته مرا بجا آوری که به توکاری ندارم والاگردنت را خواهم زد. امام طلی فرمودند: خدا مرا از اینکه خود را به هلاکت اندازم نهی فرموده حال که

علل الشرايع / ج ١ .... فإن كان الأمر على هذا فافعل ما بدا لك، و أنا أقبل ذلك على أن لا أولى أحدأ ولا أعزل أحدأ ولا أنقض رسمأ ولاسنة و أكون في الأمر بعيداً مشيراً فرضي منه بذلك و جعله وليّ عهده على كراهة منه ﷺ لذلك. ٢ \_ حدثنا المظفّرين جعفرين المظفّر على قال: حدثنا جعفرين محمّدين مسعود، عن أبيه، قال: حدثنا محمّدبن نصير، عن الحسن بن موسى، قـال: روىٰ أصحابنا عن الرضاعة أنَّه قال له رجل: أصلحك الله كيف صرتَ إلى ما صرتَ إليه من المأمون؟ فكأنَّه أنكر ذلك عليه. فقال له أبوالحسن ﷺ: يا هذا أيّما أفضل النبيّ أو الوصيّ؟ فقال: لا بل النبي. قال: فأيّما أفضل مسلم أو مشرك؟ قال: لا بل مسلم. قال: فإنَّ العزيز عزيز مصر كيان مشركاً وكان يـوسف الله نـبيّاً و إنَّالمأمون مسلم و أنا وصيَّ و يوسفُ سأل العزيز أن يولِّيه حين قال: اجعلني عليٰ خزائن الأرض إنيّ لحفيظ عليم والمأمون أجبرني على ما أنا فيه و قال، الله في قوله تعالى: Gi no اجعلني على خزائن الأرض إنيَّ حفيظ عليم (١) قال: حافظ لما في يدي عالم بكلّ لسان. ٣ \_حدثنا أحمدبن زياد الهمداني رحمهاللُّمه قمال: حدثنا عمليبن إبراهيم بن هاشم، عن أبيه، عن الريان بن الصلت، قال: دخلت على علي بن موسىالرضائة فقلت له: يابن رسولاالله إنَّالناس يقولون: إنَّك قبلت ولاية العهد مع إظـهارك الزهد في الدنيا.

۱- سورة يوسف، آية (۵۵)

یاب صد و هفتاد و سوم ..... ۷۶۵ ..... ۷۶۵

امر چنین است آنچه میخواهی بجا آور و من هم قبول میکنم مشروط به اینکه احدی را والی نکرده و کسی را عزل ننموده و رسمی و سنّتی را نقض نکنی و من دور از این امر بوده تنها در مقام مشورت اشارهای به تو بنمایم. مأمون راضی شد و حضرت را ولیعهد خود قرار داد درحالی که حضرت کمال

كراهت را از اين كار داشتند.

حديث (٢)

مظفّربن جعفربن مظفّر ﷺ میگوید: جعفربن محمّدبن مسعود، از پدرش نقل کرده که او گفت: محمّدین نصیر از حسنین موسی حکایت کرده که او گفت: اصحاب نقل کردهاند که شخصی به حضرت رضاطلی عرض کرد: خدا نیکو بدارد شما را چگونه قبول کردید آنچه را که مأمون به شما پیشنهاد نمود؟ (گیویا این شخص در مقام انکار و اعتراض به حضرت این سؤال را مطرح کرده بود) حضرت به او فرمودند: اي مرد، نبيّ افضل است يا وصيّ نبيّ؟ آن مرد گفت: نبی افضل است. حضرت فرمودند: مسلمان افضل است يا مشرك؟ آن مرد عرض کرد: مسلمان افضل است. حضرت فرمودند: عزيز مصر مشرک بود و يوسف للج پيامبر، مأمون مسلمان است و من وصبي پيامبر هستم يوسف از عزيز مصر درخواست كرد او را والي قرار دهد و این درخواست هنگامی بود که جناب بوسف به عزیز فرمود: مرا والى خزائن زمين قراريده چه آنكه نگهيان بوده و هم آگاه و عالم درحالي كه مأمون مرا مجبور بر آنچه قبول کردم نمود، سپس حضرت در تفسير آيـه شـريفه «اجعلني على خزائن الارض اتي حفيظ عليم» فرمودند: مقصود از «حفیظ» یعنی حافظ و نگهبان آنچه در زیر دستم هست می باشم و مراد از «علیم» آن است که به هر زبانی آگاه و عالم می باشم. حديث (٣)

احمدبن زیاد همدانی رحمةالله علیه از علیبن ابراهیمبن هاشم، از پدرش، از ریّانین صلت نقل کرده که گفت: بر حضرت علی بن موسی الرضاطی وارد شدم، محضر مبارکش عرض کردم: ای فرزند رسول خدا، مردم میگویند: شما ولایت مهدی مأمون را پذیرفته اید با این که در دنیا اظهار زهد و بی رغبتی می نمایید؟! فقال الله: قد علم الله كراهتي لذلك فلمًا خُيّرتُ بين قـبول ذلك و بـين القتل اخترت القبول على القتل ويحهم أما علموا أنّ يوسف الله كـان نـبيّاً رسولاً فلمًا دفعته الضرورة إلى توليّ خزائن العزيز قال له: اجعلني عـلى خزائن الأرض إنيّ حفيظ عليم و دفعتني الضرورة إلى قـبول ذلك عـلى إكراه و إجبار بعدالإشراف على الهلاك على أنّي ما دخلت في هذا الأمر إلاً دخول خارج منه فإلى الله المشتكي و هو المستعان.

## باب ۱۷۴

علَّة قتل المأمون للرَّضا العَلَّهُ بالسَّمّ

١ حدثنا أبوالطيّب الحسين بن أحمد بن محمّد اللؤلؤي قال: حدثنا علي بن محمّد بن ماجيلويه قال: حدثنا أحمد بن محمّد بن خالد البرقي، قال: أخبرنا الريّان بن شبيب خال المعتصم أخو ماردة أنّالمأمون لمّا أراد أن يأخذ البيعة لنفسه بامرة المؤمنين ولأبي الحسن علي بن موسى الرضاع الذي يأخذ البيعة لنفسه بامرة المؤمنين ولأبي الحسن علي بن موسى الرضاع بولاية العهد و للفضل بن سهل بالوزارة أمر بتلاثة كراسي تنصب لهم فلما قددوا عليها أذن للناس فدخلوا يبايعون فكانوا يصفقون بإيمانهم على إيمان الثلاثة من أعلى الإبهام إلى أعلى الخنصر و يخرجون حتى بايع آخر الناس فتي أريان الخاط الما مون فكانوا يصفقون بالما مون يأمر أو الناس قدموا عليها أذن للناس فدخلوا يبايعون فكانوا يصفقون بالما مون بايم أو الناس فتدوا عليها أذن للناس فدخلوا يبايعون فكانوا يصفقون بالما معلى أبران الثلاثة من أعلى الإبهام إلى أعلى الخنصر و يخرجون حتى بايع آخر أو الناس فتى من الأنصار فصفق بيمينه من الخنصر إلى أعلى الإبهام فتبسم إبران الناس فتى من الأنصار فصفق بيمينه من الخنصر إلى أعلى الإبهام فتر أبران الناس فتى ما يا يا يعون فكانوا يصفقون بالمان بايع أخر أبر بتلاثة بايم على إبران الثلاثة من أعلى الإبهام إلى أعلى الخنصر و يخرجون حتى بايع أخر الناس فتى من الناس فدخلوا يبايعون فكانوا يصفقون بايمانهم على إبران الثلاثة من أعلى الإبهام إلى أعلى الخنصر و يخرجون حتى بايع أخر الناس فتى من الأنصار فصفق بيمينه من الخنصر إلى أعلى الإبسام فتي بيم بين بايم أبران بايم أبران بايم بنايع بفسخ البيعة غير هذا الفتى فالم أبرانها بايم بناية البيما بهذا الفتى فالما بايما بايما بعنا بايم بناية البيما بينا بايمان الناس بايما.

فقال المأمون: و ما فسخ البيعة من عقدها؟ قسال أبسوالحسسنﷺ: عسقد البسيعة هسو مسن أعسليٰ الخـنصر باب صد و هفتاد و چهارم ..... ۶۷

حضرت فرمودند: خدا می داند من از پذیرفتن آن کراهت داشتم ولی وقتی مخیّر شدم بین قبول آن و کشته شدن پذیرفتن آنرا اختیار کردم، وای بر این مردم آیا نمی دانند یوسف اللہ نبی و رسول بود ولی وقتی ضرورت او را وادار کردکه ولایت خزائن عزیز مصر را بپذیرد به او گفت: اجعلنی علی خزائن الارض انّی حفیظ، علیم.

و ضرورت نیز مرا وادار کرد که این امر را قبول کرده درحالی که از آن کـراهت داشته و مرا بر آن اجبار نمودند بعد از آنکه مشرف بر مرگ شدم، از این گـذشته داخل شدن من در این امر نبود مگر خارج شدنم از آن لذا از این افتراء و تهمتهای مردم به خدا شکایت کرده و او کمک کار من می باشد.

#### باب صد و هفتاد و چهارم

سرَ اینکه مأمون حضرت رضاطلَیَّا کر ا با سمّ به قتل رساند حدیث (۱)

ابوالطیّب حسین بن احمدین محمّد لؤلؤی از علی بن محمّد بن ماجیلویه از احمد بن محمّد بن خالد برقی از ریّان بن شبیب دایی معتصم و برادر مارده نقل کرده که گفت: وقتی مأمون خواست برای خودش از مردم بیعت بگیرد تا او را امیرالمؤمنین خوانند و برای حضرت ابیالحسن علی بن موسیالرّضاطلیَّظ از آن بیعت گرفته تا آن حضرت را ولیعهد او دانند و برای فضل بن سهل بیعت بگیرد تا وی را وزیرش بگویند امر کرد سه کرسی برای آنها قرار دهند.

و وقتی هر سه بر کرسی ها نشستند به مردم اذن داد تا داخل شده و بیعت نمایند، مردم داخل می شدند و دست راستشان را به دست راست ایشان داده به طوری که از بالای انگشتان ابهام تا بالای انگشتان کو چکشان با هم منطبق می گشت و بدین وسیله بیعت کرده و خارج می شدند تا آن که همه بیعت کرده و آخرین نفر جوانی از انصار بود وی برخلاف همه دست راستش را از بالای انگشت کو چک تا بالای انگشت ابهام در دست آن سه نفر گذارد و با ایشان بیعت نمود، امام طلی تیسم نموده و سپس فرمودند: تمام آنان که با ما بیعت کردند بیعتشان در صورت فسخ بیعت انجام گرفت غیر از این جوان که بیعتش در صورت عقد بیعت واقع گردید.

مأمون عرض کرد: امتیاز بین این دو در چیست؟ حضرت فرمودند: عقد بیعت عبارتست از اینکه طرفین مبایعه از بالای انگشت

علل الشرايع / ج ١ V\$X ..... إلى أعلىٰالإبهام و فسخها من أعلىٰالإبهام إلى أعلىٰالخنصر. قال: فماج الناس في ذلك و أمر المأمون بإعادة الناس إلى البيعة على ما وصفه أبوالحسن ﷺ و قال: الناس كيف يستحقَّ الإمامة من لا يعرف عقد البيعة إنَّ من علم لأولى بها متن لا يعلم. قال: فحمله ذلك على ما فعله من سمّه. ۲ ـ حدثنا الحسينبن إبراهيمبن أحمدبن هشـام المـؤدّب و عـلىبن عبدالله الوراق و أحمدبن زيادبن جعفر الهمداني رضيالله عــنهم قــالوا: حدثنا علىبن إبراهيمبن هاشم، عن أبيه، عن محمّدبن سنان، قال: كنت عند مولاي الرضائة بخراسان وكان المأمون يقعده على يمينه إذا قعد للناس يموم الاثنين و يموم الخميس فمرفع إلىالمأمون أنَّ رجبلاً منالصوفية سرق فأمر بإحضاره فلمًا نظر إليه وجده متقشَّفاً بين عينيه أثر السجود فقال: سواة لهذه الآثار الجميلة و هذا الفعل القبيح، أتنسب إلىالسرقة مع ما أرى من جميل آثارك و ظاهرك. قال: فقال ذلك أضطراراً لا اختياراً حين منعتني حـقيّ مـن الخـمس والفيء. قال المأمون: و أيَّ حقَّ لك في الخمس والفيَّ؟ قال: إِنَّاللَّه تعالىٰ قسَّم الخمس ستَّة أقسام فقال: واعلموا إنَّما غنمتم من شيء فإنَّ للَّه خسمسه و للسرسول ولذي القربيٰ واليتاميٰ والمساكين وابن السبيل إن كنتم آمنتم باللَّه و ما أنزلنا عملي عميدنا يموم الفرقان يموم التمقى الجمعان()

١- سورة الأنفال، آية (٢١)

باب صد و هفتاد و چهارم ..... ۷۶۹

کوچک تا بالای انگشت ابهام دستشان را با هم منطبق کنند یعنی طوری با هم دست دهند که انگشتان کوچک بالا و انگشتان ابهامشان پائین قرار گیرد ولی فسخ بیعت به عکس آن است یعنی از اعلای انگشت ابهام تا اعلای انگشت ابهام طرفین با هم منطبق میگردد و به عبارت دیگر طوری با هم دست میدهند که انگشتان ابهام بالا و انگشتان کوچکشان پائین واقع میگردد.

راوی میگوید: مردم بینشان اختلاف و اضطراب پیدا شد، مأمون امرکرد همه بیعت را اعاده کرده و همانطوری که امام ظلی توصیف فرموده بودند آنرا انجام دادند، ایشان میگفتند: کسی که عقد بیعت را بلد نیست چگونه مستحق امامت باشد، قطعاً کسی که به آن علم دارد سزاوارتر است از کسی که به آن جاهل است. راوی میگوید: همین سرزنش مردم مأمون را وادارکرد که امام ظلی را با سم مسموم نماید

حديث (۲)

حسین ین ابراهیم بن احمد بن هشام مؤدب و علی بن عبدالله ورّاق و احمد بن زیادین جعفر همدانی رضیالله عنهم گفتند: علی بن ابراهیم بن هاشم، از پدرش، از محمّد بن سنان نقل کرده که گفت:

در خراسان مأمون روزهای دوشنبه و پنجشنبه بارعام می داد و می نشست و امام طلی را در سمت راست خود می نشاند، من محضر مولایم بودم که مردی از گروه صوفیه سرقت کرده بود و مأمون امرکرد که او را احضار نمایند وقتی وی را آوردند، چشمش به شخصی افتاد که ظاهرش گواهی می داد به معاش ناچیز و لباس نازل قناعت کرده و بین دیدگانش اثر سنجود ظاهر و هویدا بود، مأمون گفت: با این فعل قبیح چقدر این آثار جمیل و پسندیده زشت می باشند، آیا به تو نسبت سرقت داده اند و تو این کار راکرده ای با این که آثاری جمیل و ظاهری آراسته از تو می بینم ؟! آن مرد گفت: اضطراراً بوده نه اختیاراً، زیرا تو حقّ مرا از خمس و غنیمت ندادی لاجرم مضطر به سرقت شدم.

مأمون گفت: در خمس و غنیمت تو چه حقّی داری؟ آن مردگفت: خداوند متعال خمس را شش قسمت کرده و فرموده: واعلموا انّما غنمتم من شی الخ (بدانید که هرچه به شما غنیمت و فائده رسد خمس آن خاصٌ خدا و رسول و خویشان او و یتیمان و فقیران و در راه سفر ماندگان

است اگر به خدا و به آنچه بر بنده خود «حضرت محمّد عَثِولُهُ ، ايمان

علل الشرايع / ج ١ ..... ٧٧٠....

و قسم الفيّ على ستة أسهم فقال اللّه تعالىٰ: ما أفاء الله على رسوله من أهل القرى فللَّه و للـرسول ولذي القـربیٰ واليتامیٰ والمساكين وابن السبيل كيلا يكون دولة بين الأغنياء مـنكم<sup>(۱)</sup> فمنعتني حقيّ و أنا ابن السبيل منقطع بي و مسكين لا أرجع إلى شيء و من حملة القرآن.

فقال المأمون: أعطل حـدًاً مـن حـدود الله و حكـماً مـن أحكـامه فيالسارق من أجل أساطير هذه؟

فقال الصوفي: إبدأ بنفسك فطهّرها ثم طهر غيرك و أقم حدّ الله عليها. فالتفت المأمون إلى أبيالحسن،ﷺ فقال:

ما يقول؟

فقال: إنّه يقول سَرَقت فسرق، فغضب المأمون غضباً شديداً، ثـم قــال للصوفي والله لأقطعنّك.

فقال الصوفيّ أتقطعني و أنت عبد لي. فقال:المأمون ويلك ومن ألين صرت عبداًلك؟قال لأنَّ أُمّك اشتريت من مال المسلمين

فأنت عبد لمن في المشرق والمغرب حتىٰ يعتقوك و أنا لم أعتقك ثسم بلعت الخمس بعد ذلك فلا أعطيت آل الرسول حقّاً ولا أعطيتني و نظرائي حقّاً، و أُخرى أنّالخبيث لا يطهّر خبيثاً مثله إنّما يطهّره طاهر، و من فسي جنبه الحدّ فلا يقيم الحدود على غيره حتىٰ يبدأ بنفسه أما سمعت الله تعالىٰ يقول:

أتأمرون الناس بالبرّ و تنسون أنـفسكم و أنـتم تـتلون الكـتاب أفـلا تعقلون<sup>(٢)</sup> فالتفت المأمون إلى أبيالحسنﷺ فقال: ما ترىٰ في أمره؟

١-سورة الحشر، آبة (٧) ٢- سورة البقرة، آية (٢٤)

باب صد و هفتاد و چهارم ..... ۷۷۱

آوردهايد).

و غنیمت را شش سهم نموده و فرموده است: ما افاءالله علی رسول من اهل القری الخ (آنچه که خدا از اموال کافران دیار به رسول خود غنیمت داد آن متعلّق بسه خدا و رسول و اتسمه و خویشاوندان رسول و یستیمان و فقیران و در راه سفرماندگان است، این حکم برای آن است که غنائم دست به دست میان توانگران شما نگردد).

سپس آن مردگفت: تو حقّ مرا به من ندادی و حال آنکه من ابنالسبیل بوده و در سفر ماندهام، مسکین هستمٌ مالی ندارم و از حاملین قرآن نیز می باشم.

مأمون گفت: آیا حدّی از حدود خدا را تعطیل کرده و حکمی از احکام او را درباره سارق نادیده بگیرم بهخاطر این سخنان بیهوده؟

آن مود صوفی گفت: اوّل خودت را تطهیر کن سپس به تطهیر دیگری بپردازد و حدّ خدا را بر او جاری نما.

مأمیون توجه به حضرت ابیالحسنالرضاطط نمود و عرض کرد: چه میفرمایید؟

حضرت فرمودند او میگوید: تو سرقت کردی که مال سرقت شد. مأمون سخت غضبناک شد و سپس به آن مرد صوفی گفت: به خدا سوگند سرت

- را قطع خواهم كرد.
- مرد صوفی گفت: آیا سر مرا از بدن جدا میکنی و حال آنکه بنده من هستی؟ مأمون گفت: وای بر توکچا من بنده تو شدم؟

مرد صوفی گفت: مادرت از مال مسلمین خریده شده پس تو بنده تمام مسلمین از شرق تا غرب هستی تا زمانی که تو را آزاد کنند و من تو را آزاد نمی کنم و دیگر آنکه بعد از این مطلب تو خمس را بلعیدی و حقّ آل رسول و من و امثال من را نداده ای از این گذشته هیچگاه خبیث نمی تواند خبیثی مثل خود را طاهر کند، فقط طاهر است که می تواند خبیث را تطهیر نماید و کسی که در عهده اش حدّ است نمی تواند بر غیر اقامه حدود کند مگر آنکه ابتداء به خود نماید مگر نشنیده ای که حقّ تعالی می فرماید: **أتأمرون النّاس بالیرّ و تنسون انفسکم** الخ (آیا مردم را به نیکی امر می کنید و خود را فراموش می نمایید در حالی که قرآن را می خوانید، آیا تفکّر نمی کنید.

مأمون توجّه به حضرت ابي الحسن الرضاطة نمود و عرض كرد: درباره اين مرد

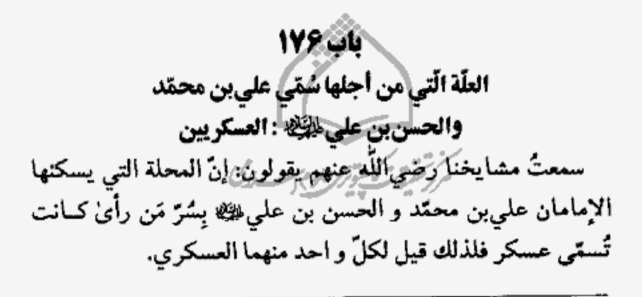
علل الشرايع / ج ١ ..... ٧٧٢

فقال ﷺ: إنَّ الله جلَّ جلاله قال لمحمد ﷺ:

فللَّه الحجّة البالغة و هيالتي تبلغ الجاهل فيعلمها بـجهله كـما يـعلمها العالم بعلمه والدنيا والآخرة قائمتان بالحجّة وقد احتجّ الرجـل بـالقرآن فأمر المأمون عند ذلك بإطلاق الصوفي واحـتجب عــنالنــاس واشـتغل بأبيالحسنﷺ حتىٰ سمّه فقتله وقتل الفضلين سهل وجماعة منالشيعة.

باب ۱۷۵

العلّة الّتي من أجلها سُمّي محمّدبن عليبن موسى ﷺ التقي، و عليبن محمّدبن عليبن موسى ﷺ النقي<sup>(۱)</sup> \* \* \*



٨. هُهُنا في كثير من النسخ بياض تركه النساخ والذي يظهر من كلام المصنف (فَوْلُمَا) في كتاب المعاني في بساب مسحاني أسسماء مسحمد و عسلي و فساطمة والحسسن والحسسين والأشمة عسليهم التسلام أن النسخة لم تكن كذلك حيث قال: (فَوْلُمَا) و سمّي محمّد بن علي الثاني فَلْيَلْة التقيء لأنه اتمقى الله عزَّوجلَ فوقاء الله شر المأمون لما دخل عليه بالليل سكران فضربه بسيفه حتَّىٰ ظنّ أنه كان قد قتله فوقاء الله فوقاء الله شرّه المأمون لما دخل عليه بالليل سكران فضربه بسيفه حتَّىٰ ظنّ أنه كان قد قتله فوقاء الله فوقاء الله شرّه إلى قوله وقد المأمون لما دخل عليه بالليل سكران فضربه بسيفه حتَّىٰ ظنّ أنه كان قد قتله فوقاء الله شرّه إلى قوله وقد الحسن المأمون لما دخل عليه بالليل مسكران فضربه بسيفه حتَّىٰ ظنّ أنه كان قد قتله فوقاء الله شرّه إلى قوله وقد اخرجت هذه الفصول مرتبة مسندة في كتاب (حطل الشيوائي) و (الأحكام) و (الأسباب) انتهى. و أمّا علة تسمية علي بن محمّدين علي بن موسى بالنقي فقد قيل: إنّ أباالحسن علياً الأسباب) انتهى. و أمّا علة تسمية علي محمّدين علي بن موسى بالنقي فقد قبل: إنّ أباالحسن علياً المُون لي في قد تسمية.

باب صد و هفتاد و ششم ...... ۷۷۳ چه رأیی دارید؟

حضرت فرمودند: خداوند جلّ جلاله به حضرت محمّد مَعَيَّقَلَمُ فرموده: فللّه الحجّة البالغة حجّت بالغه آن است که به جاهل رسیده و در عین جهلش عالم گردیده همان طوری که به عالم در علین علمش رسیده و اساساً دنیا و آخرت با حجّت قائم و سرپا هستند، این مرد با قرآن استدلال نموده است. مأمون وقتی چنین دید امر کرد صوفی را آزاد کنند و از مردم پنهان شد و پرداخت به امام طیُّلاً تا وقتی که آن جناب را سمّ داد و کشت و فضل بن سهل و

> **باب صد و هفتاد و پنجم** سز نامیده شدن حضرت محمّدبن علی بن موسی علیهمالسّلام به تقی و علی بن محمّدبن علی بن موسی علیهمالسلام به نقی<sup>(۱)</sup>

**باب صدو هفتادو ششم** سرّ نامیده شدن حضرت علی بن محمّد و حسن بن علی علیهم السلام به عسکریین

از مشایح و اساتیدمان رضی الله عنهم شنیدم که می فرمودند: محلّهای که این دو امام همام یعنی علی بن محمّد و حسن بن علی طفیط در سرّمن رأی مسکن قرار داده بودند به عسکر موسوم بود از اینرو به هر یک از این دو بزرگوار گفته شد عسکری.

و امّا علّت نامیده شدن علیبن محمّدین موسی علیهمالسّلام به نقی: برخی گفتهاند از حضرت اباالحسن علیبن محمّداللیﷺ به نقی نامگذاری شد به خاطر نقاه و حُسن باطنش.

# **باب 177** العلّة الّتي من أجلها لم يجعل الله تعالىٰ الأنبياء والأئمّة عليهمالسّلام في جميع أحوالهم غالبين

١ – حدثنا محمّدبن إبراهيمبن إسحاق الطالقاني في قال: كنت عندالشيخ أبي القاسم الحسينبن روح قدَّس الله روحه مع جماعة فيهم علي علي بن عيسى القصري فقام إليه رجل فقال له: أُريد أسألك عن شيء علي فقال له: ولي الله عن الحسينبن علي فقال له: وليّ الله؟

- قال: نعم. قال: أخبرني عن قاتله لعنهالله أهو عدوالله؟ قال: نعم.
- قال الرجل: فهل يجوز أن يسلّط الله عدوّه على وليّه؟

فقال له أبوالقاسم قدَّس الله روحه: افهم عنّي ما أقول لك اعلم أنّاللَّه تعالىٰ لا يخاطب الناس بشهادة العيان ولا يشافههم بالكلام ولكنّه عزَّوجلَّ بعث إليهم رسولاً من أجناسهم و أصنافهم بشراً مثلهم فلو بعث إليهم رسلاً من غير صنفهم و صورهم لنفروا عنهم ولم يقبلوا منهم فلمّا جاؤوهم وكانوا من جنسهم يأكلون الطعام و يمشون في الأسواق قالوا لهم: أنتم مثلنا فلا نقبل منكم حتىٰ تأتون بشيء نعجز أن نأتي بمثله فنعلم أنكم مخصوصون دوننا بمالا نقدر عليه.

فجعل الله تعالىٰ لهم المعجزات التي يعجز الخلق عنها فمنهم من جــاء بـــالطوفان بـــعدالإنـــذار والإعــذار فــغرق جــميع مـن طـغىٰ و تــمرّد يأب صد و هفتاد و هفتم...... ۷۷۵

باب صد و هفتاد و هفتم سز اینکه حقّ تعالی انبیاء و اثمه علیهمالسّلام را در تمام احوال غالب قرار نداده حديث (۱) محمّدبن ابراهیمبن اسحاق طالقانیﷺ میگوید: با جماعتی که در بـین آنـها على بن عيسى قصرى بود در خدمت شيخ ابوالقاسم حسين بن روح قدَّس اللَّه روحه بوديم، مردى از جا برخاست و به ايشان عرض كرد: سۇالى دارم. حسينين روح به او فرمود: از آنچه مي خواهي سؤال کن. آن مرد عرض کرد: بفرمایید: آیا حسین بن علی المُتَثَلًّا ولیّ خدا هست یا نه؟ حسين بن روح فرمود: بلي، وليَّ اللَّه مي باشد آن مرد عرض کرد: بفرمایید: آیا قاتل آن حضرت دشمن خدا بوده یا نه؟ حسين بن روح فرمود: بلي دشمن خدا بوده. آن مرد عرض کرد: آیا ممکن است خدا دشمن خود را بر دوست و ولی خویش مسلَّط کند؟ حسین بن روح به او فرمود: آنچه که میگویم توجّه نما، بدان که حقّ تعالی بدون واسطه مردم را مورد خطاب قرار نداده و کلام مشافهی با ایشان ایراد نمیکند بلکه رسولی از جنس خودشان و بشری از صنف آنهاکه مثل خودشان هست را بهسوی آنها مي فرستد و به وسيله او خواسته خود را به آنها ايلاغ مي كند. قابل توجّه است اگر رسول از غیرصنف آنها بوده و به صورت آنها نباشد مردم از او دوری گزیده و پیغامش را نمی پذیرند.

باری وقتی رسول نزد مردم آمد و از جنس و صنف آنها بود، همچون آنها طعام خورده و در بازارها حرکت نماید مردم به او میگویند: تو مانند ما هستی پس از تو نمی پذیریم مگر آنکه معجزهای ارائه دهی آنوقت علم پیدا میکنیم که تو رسول خدا بوده و مخصوص به چیزی هستی که در قدرت ما نیست، لذا حقّ تعالی برای رسولان معجزهای قرار داده که خلق از آوردن مثل آنها ناتوان می باشند لذا معجزه پرخی از رسولان را طوفان قرار داده این رسول ابتداء مردم را انذار نمود پس از آنکه کلامش را نشنیده و اطاعتش را نکردند حقّ تعالی تمام طاغیان و متمرّدین را غرق

| ¥¥\$ | /ج ۱ | علل الشرايع |
|------|------|-------------|
|------|------|-------------|

و منهم من ألقى في النار فكانت عليه برداً و سلاماً و منهم من أخـرج منالحجر الصلد ناقة و أجرى في ضرعها لبناً و منهم من فلق له البحر و فجر له منالحجر العيون و جعل له العصا اليابسة ثعباناً فتلقف ما يأفكون و منهم من أبرأ الأكمه والأبرص و أحيئ الموتى بإذن الله تعالىٰ و أنبأهم بما يأكلون و ما يدّخرون في بيوتهم و منهم من انشقّ له القمر و كلمته البّهائم مثل البعير والذئب و غير ذلك فلمّا أتوا بمثل ذلك و عجز الخلق من أممهم عن أن يأتوا بمثله كان من تقدير الله تعالىٰ و لطفه بعباده و حكمته أن جعل أنبيائه مع هذه المعجزات في حال غالبين، وفي أخرى مغلوبين، وفي حال قاهرين، وفي حال مقهورين، ولو جعلهم عزَّوجلَّ فــى جــميع أحــوالهــم غالبين و قاهرين ولم يبتلهم ولم يمتحنهم لاتّخذهم الناس آلهة مـن دون الله تعالىٰ و لما عرف فضل صبرهم علىالبلاء والمحن والاختيار ولكـنَّه عزَّوجلُّ جعل أحوالهم في ذلك كأحوال غيرهم ليكونوا في حال المحنة والبلوي صابرين وفي حال العافية والظهور عمليالأعمداء شماكمرين، و يكونوا في جميع أحوالهم متواضعين غير شامخين ولا متجبّرين، وليـعلم العباد أنَّ لهم عليهم السلام إلها هو خالقهم و مدبِّرهم فيعبدوه و يطيعوا رسله و تكون حجّةالله تعالى ثابتة على من تجاوز الحدّ فيهم و ادّعيٰ لهم الربوبيّة أو عائد و خالف و عصیٰ و جحد بما أتت به الأنبياء والرسل وليهلك من هلك عن بيَّنة و يحييٰ من حيّ عن بيَّنة.

قال محمّدبن إبراهيمبن إسحاق فلا : فحدت إلىالشيخ أبـيالقـاسم الحسينين روح قدسالله روحه منالغد و أنا أقول في نفسي أتراه ذكر ما ذكر لنا يوم أمس من عند نفسه فابتدأني فقال لي:

يـا مـحمّدبن إبـراهـيم لإن أخَّـر مـنالسـماء فـتخطفني الطــــير أو تـــهوىٰ بـــي الريــح فــي مكـــان ســحيق یاب صد و هفتاد و هفتم...... ۷۷۷

فرمود و معجزه بعضی را این قرار داد که وقتی وی را دشمنان در آتش انداختند، آتش بر او سرد و ملایم گردید و معجزه بعضی دیگر را این قرار داد که از سنگ سخت شتر بیرون آورد و در پستانش شیر جاری کرد و معجزه برخی دیگر را این قرار داد که دریا را برایش شکافت و از سنگ چشمه جاری نمود و عصای خشک را برای او اژدها نمود و اژدها آنچه را که دشمنان یافته بودند بلعید و معجزه یکی از آنها را این قرار داده که کور مادرزاد و بیمار مبتلا به پیسی را شفا می داد و مردگان را به اذن خدا زنده می کرد و به مردم خبر می داد چه خورده و چه در منازلشان اندوخته اند.

بعضی دیگر از رسولان معجزه آنها این بود که ماه برایشان منشق گردید و بهائم همچون شتر و گرگ و غیر این دو از حیوانات دیگر با او تکلّم میکردند.

باری وقتی انبیاء و رسولان نظیر این معجزات را آورده و خلق از اتیان به مثل آنها عاجز و ناتوان ماندند تقدیر حقّ تعالی و لطفش به بندگان و حکمتش اقتضاء نمود که انبیاء و رسولانش را با این معجزات درحالی غالب و قاهر و درحالی دیگر مغلوب و مقهور قرار دهد و اگر در تمام احوال ایشان را غالب و قاهر می نمود و مبتلایشان به ابتلاثات و گرفتاریها نمی کرد مردم آنها را خدا و معبود قرار می دادند و از این گذشته میزان صبرشان بر بلاءها و محنتها معلوم نمی شد پس خداوند متعال احوال ایشان را همچون احوال دیگران قرار داد تا در حال محنت و هنگام بلوی صابر و در هنگام عافیت و غلبه بر دشمتان شاکر بوده و در تمام احوال متواضع و خاکسار باشند نه متکبر و شامخ و نیز تا بندگان بدانند انبیاء عظام و رسولان کرام معبودی دارند که او خالق و مدبر تمام مخلوقات است درنتیجه او را عبادت کرده و رسل و فرستادهایش را اطاعت کنند و بدین ترتیب حجّت خداوند متعال برکسانی که از حد در میان مردم تجاوز کرده و ادعاء ربوبیّت نموده یا با آنچه انبیاء و رسل رسل و فرستادهایش را اطاعت کنند و بدین ترتیب حجّت خداوند متعال برکسانی آوردهاند عناد ورزیده و مخالفت می کنند ثابت گرد و به فرموده حقّ تعالی در قرآن

محمّدین ابراهیمین اسحاقﷺ میفرماید: فردای آن روز نزد شیخ ابیالقاسم حسینین روح قدّسالله روحه برگشتم درحالی که پیش خود میگفتم آیا آنچه را که شیخ دیروز ذکر نمود از پیش خود بود یا نه؟

شیخ ابتداء به سخن نمود و به من فرمود: ای محمّدبن ابراهیم اگر از آسمان افتاده پس پرندهای من را ربوده یا باد مرا در مکانی دور بیاندازد این امر به مراتب نزد علل الشرايع /ج ١ ......٩ أحبّ إليَّ من أن أقول في دين الله تعالىٰ ذكره برأيي و من عند نفسي بل ذلك عنالأصل و مسموع عنالحجّة صلواتالله و سلامه عليه.



## باب 129

علة الغيبة

١ حدثنا محمّدين علي ماجيلويدين ، عن أبيد، عن أبيد أحمدين أبي عبدالله البرقي، عن محمّدين أبي عمير، عن ابان و غيره، عن أبي عبدالله الله قال: أبي عبدالله الله قال: قال رسول الله تظليم الالله؟ قال دسول الله تظليم عن غيبة. قال: يخاف القتل. تاريخاف القتل. مدين الحسينين عمر، عن محمّدين عبدالله، عن مروان الأنباري قال: خرج من أبي جعفر علي أنّالله إذا كره لنا جوار قوم نزعنا من بين أظهرهم.

 باب صد و هفتاد و نهم..... ۴۷۹

من محبوب تر است از اینکه در دین خدا چیزی را به رأی و فکر خود بگویم بنابراین آنچه را دیروز برای تو گفتم مأخوذ از اصل بوده و از حجّت صلواتالله و سلامه علیه آنرا شنیدم.

> باب صدو هفتادو هشتم سز عداوت بنی امیّه با بنی هاشم<sup>(۱)</sup> \* \* \*

**باب صدو هفتادو نهم** سز و ع**لت غیبت** حدیث (۱) محمّدبن علی ماجیلویه ﷺ ، از پدرش، از پدرش احمدبن ابی عبداللّه برقی، از

محمدبن على تاجيلويه مون او از حضرت ابى عبدالله المحمدبن ابى عبدالله بولى ار محمدبن ابى عمير، از ابان و غير او از حضرت ابى عبدالله الملكة نقل كرده كه حضرت فرمودند: رسول خدائليواله فرمودند: چارهاى نيست براى آن نوجوان از غائب شدن. محضر مباركش عرض شد: چرايا رسولالله؟

محصر مباریس طرطن سند. چرم یا رسون می باشد. حضرت فرمودند: چون خوف کشتنش می باشد. محی**ث (۲)** 

احمدبن محمّدبن یحیی عطار، از پدرش، از محمّدین احمدین یحیی، از احمدین حسینین عمر، از محمّدین عبدالله، از مروان انباری، وی گفت: از حضرت ابیجعفر اللہ این کلام صادر شد: خداوند وقتی همسایگی طائفهای را بـرای مـا خوش نداشته باشد از بین آشکارترین آنها ما را بیرون میکشد.

۱ـ در ذیل این عنوان حدیثی نقل نشده و نشاخ آنرا سفید گذارده اند ولی مرحوم سیّد جزائری در کتاب انوار نعمانیّه از کلینی تلی کرده که بین امام حسین تلیّلاً و یزید لمنة اللّه علیه عداوت اصلیّه و عداوت فرعیه بوده، امّا عداوت اصلیه، به خاطر آنکه خداوند به عبد مناف دو فرزند داد به نام های: هاشم و امیّه، پشت این دو به یکدیگر چسبیده بود که با شمشیر آنها را از هم جدا کردند نذا این شمشیر از بین این دو و اولادشان برداشته نشد لذا بین حرب بن امیه و عبدالمطلب بن هاشم و سپس بین ابی سفیان بن حرب و ابی طالب و بعد از آن بین معاویة بن ابی سفیان و علی بن ابی طالب طلا و بالاخره بین پرید بن معاویه و حسین بن علی طلقیا این شمشیر واقع بود.

علل الشرايع /ج ١ ..... ٩ .... ٩ .... ٩٨٠

٣ ـ أبي رحمدالله قال: حدثنا عبداللهبن جمعفر، عـن أحـمدبن هلال، عن عبدالرحمٰنبن أبينجران عن فضالةبن أيّوب، عن سدير. قال:

سمعت أباعبداللهﷺ يقول: إنَّ فيالقائم شَبَّةٌ من يوسف، قــلت: كانَّك تذكر حياته او غيبته.

قال لي: و ما ينكر من ذلك، هذه الأمّة أشباه الخنازير؟ إنّ إخوة يوسف كانوا أسباطاً أولاد أنبياء تاجروا يوسف و باعوه و خاطبوه و هم إخوته و هو أخوهم فلم يعرفوه حتىٰ قال لهم يوسف:

أنا يوسف و هذا أخى، فما تنكر هذه الأُمَّة الملعونة أن يفعل الله عزَّوجلَّ بحجّته فى وقت من الأوقات كما فعل بيوسف، أنّ يوسف الله كان إليه مُلك مصر وكان بينه و بين والده مسيرة ثمانية عشر يوما فلو أراد الله عزَّوجلَّ أن يعلمه لقدر على ذلك والله لقد سار يعقوب و ولده عندالبشارة تسعة أيّام من بدوهم إلى مصر فما تنكُرَ هذه الأمّة أن يكون الله أن يفعل بحجّته ما فعل بيوسف و أن يكون يسير في أسواقهم و يطأ بسطهم وهم لا يعرفونه حتىٰ يأذن الله عزَّوجلَّ أن يعرّفهم نفسه كما أذن ليوسف حين قال:

هل علمتم ما فعلتم بيوسف و أخيه إذ أنتم جاهلون قـــالوا: إنَّك لأنت يوسف؟

قال: أنا يوسف و هذا أخي.

باب صد و هفتاد و نهم..... ۷۸۱

#### دديث (٣)

بدرم رحمةالله عليه فرمود: عبدالله بن جعفر، از احمدبن هلال، از عبدالرحمن بن ابی نجران از فضالة بن ايّوب از سدير، وی گفت: از حضرت اياعبدالله الله شنيدم كه می فرمودند: در حضرت قائم الله شباهت می باشد به جناب يوسف الله .

محضرش عرض کردم: گویا مقصودتان حیات آن حضرت است با اینکه دشمنان ادّعاء هلاکتش را مینمودند یا مراد غیبت آن بزرگوار از وطنش میباشد. حضرت به من فرمودند: آن امّت که به خوکها شببه بودند چـه چـیز را انکـار

کردند؟ کردند؟

برادران يوسف اسباط و اولاد انبياء بودند كه جناب يوسف را فروختند و مورد خطابش قرار داده درحالی که آنها برادران او و وی نیز برادر ایشـان بـود ولی او را نشناختند تا وقتي كه يوسف الكلَّ به آنها فرمود: من يوسف هستم و اين هم برادرم مي باشد پس چرا اين امّت ملعونه انكار كردند كـه در وقـتي از اوقـات خـداونـد عزّوجلٌ اراده کند حجّت خود را مستور نگاه دارد چنانچه نسبت به جناب يوسف للهلج اين كار را نمود، به حضرت يوسف الجلا ملك و سلطنت مصر تفويض شد و بین او و پدرش مسافت هیجده روز فاصله بود و اگر حقّ عزّوجلّ می خواست مکان او را آشکار کند و نشان دهد قدرتش را داشت ولی وقتی بشارت زنده بودن يوسف را به يعقوب دادند وي با فرزندانش ظرف نه روز از طريق باديههاي غيرمعمور خود را به مصر رسانيد، پس چرا اين امت (امت اسلام) انکار ميکنند که خداوند عزّوجلٌ نسبت به حجّتش أن كند كه به يوسف نمود و چه تعدى دارد كه حجّت اللج در بازارها سیر کرده و در فرش و بساط مردم قدم گذارند ولی در عین حال او را نشناسند تا وقتی که خدا اذن دهد که آن جناب خود را معرفی فرماید همانطوری که به یوسف اذن معرّفی داد و آن در وقتی بود که یوسف به برادرانش گفت: آیا دانستید که به یوسف و برادرش چه کردید؟ آنها گفتند: تو يوسف هستي؟ گفت: من يوسف هستم و اين هم برادرم مى باشد(١). مصنّف می فرماید:

۰۱ مترجم گوید: این روایت را مطابق ضبط مرحوم مجلسی در مرآتالعقول ما در اینجا آورده و برطبق همان ترجمه نمودیم علل الشرايع /ج ١ ..... ٢ ٨٧

وقد أخرجت الأخبار التي رويتها في هذا المعنىٰ في كتاب (الغيبة). ٩ - أبي رحمه الله قال: حدثنا سعدبن عبد الله، عن الحسن بن عيسى بن محمّد بن علي بن جعفر، عن جدّه محمّد بن علي بن جعفر، عن على بن جعفر، عن أخيه موسى بن جعفر علله قال: إذا فقد الخامس من ولد السابع فالله الله في أديانكم لا يزيلكم أحد عنها، يا بنيّ أنّه لابدّ لصاحب هذا الأمر من غيبة حتىٰ يرجع عن هذا الأمر من كان يقول به إنّما هي محنة من الله عزّوجلَّ امتحن بها خلقه ولو علم آبائكم و أجدادكم ديناً أصلح من هذا لاتّبوه.

فقلت: يا سيّدي منالخامس من ولد السابع؟

قال: يا بني عقولكم تصغر عن هذا، و أحلامكم تضيق عن حمله، ولكن إن تعيشوا فسوف تدركوه.

٥- أبي رحمه الله قال: حدثنا سعدبن عبدالله قال: حدثنا محمّدبن أحمد العلوي، عن أبي هاشم الجعفري قال: سمعت أباالحسن العسكري الله يقول: الخلف من بعدي الحسن ابني فكيف لكم بالخلف من بعدالخلف.

قلت: وَلِمَ؟ جعلني الله فداك: فقال: لأنّكم لا ترون شخصه ولا يحلّ لكم ذكره باسمه. قلت فكيف نذكره؟

فقال: قولوا: الحجّة من آل محمّد صلواتالله و سلامه عليه.

۶ حدثنا محمّدين إيراهيمين إسحاق في قال: حدثنا أحمدين محمّد الهمداني قال: حدثنا علي بن الحسنين علي بن فضال، عن أبيه، عن أبي الحسن علي بن موسى الرضا في أنّه قال:

باب صد و هفتاد و نهم..... ۷۸۳

اخباري که در اين باب وارد شدهاند را در کتاب دالغيبة؛ نقل کردهام. حدیث (۴)

پدرم رحمةالله علیه فرمود: سعدبن عبدالله، از حسنبن عیسیین محمّدبن علیبن جعفر، از جدّش محمّدبن علیبن جعفر از برادرش موسیبن جعفرطلمی نقل کرده که آن حضرت فرمودند:

هنگامی که فرزند پنجمی از امام هفتم غائب گردد پناه به خدا، دور نکند شما را احـدی از دیـنتان، فرزندم چارهای نیست برای صاحب این امر (حـضرت حجّت اللید) از غائب شدن و آنقدر این غیبت طول میکشد و ادامه پیدا میکند که کسانی که به صاحب این امر قائل و معتقد هستند از آن برمیگردند.

این غیبت امتحان و آزمایشی است از خدای عزّوجلٌ که خلائق را با آن میآزماید و اگر پدران شما و اجدادتان دینی صحیح تر از این سراغ داشتند حتماً آنرا پیروی و تبعیّت میکردند.

راوی میگوید: عرض کردم: ای سرور و آقای من: پنجمی از فرزند سابع کیست؟ حضرت فرمودند: فرزندم، عقول شما قاصر است از درک آن و وسعت و توان حمل آنرا ندارد ولی اگر زنده بمانید بهزودی درکش خواهید نمود.

حدیث (۵) پدرم رحمةالله علیه فرمود: سعدین عبدالله از محمّدین احمد علوی، از ابوهاشم جعفری نقل کرده که گفت: از حضرت اباالحسن العسکری ظلِّلاً شنیدم که می فرمودند: جانشین بعد از من فرزندم حسن می باشد، چگونه هستید با جانشین بعد از جانشین من؟

عرض کردم: برای چه فدایت شوم؟

حضرت فرمودند: زیرا شما شخص او را نخواهید دید و جایز هم نیست که اسمش را یادکنید.

> عرض کردم: پس چگونه یادش نماییم؟ فرمود: بگویید: حجّت از آل محمّد صلواتالله و سلامه علیه. **حدیث (۶)**

محمّدين ابراهيمين اسحاقﷺ از احمدين محمّد همداني از علىين الحسنين علىين فضّال، از پدرش، از حضرت ابيالحسن علىين موسىالرضاطليًً كه آن حضرت فرمودند: علل الشرايع /ج ١ .....٩ علل الشرايع /ج ١

كاُنَّي بالشيعة عند فقدهم الثالث من ولدي يطلبون المرعىٰ فــلا يجدونه، قلت له: ولم ذلك يابن رسولااللُّه؟ مال بشتريا

قال: لأنَّ إمامهم يغيب عنهم.

فقلت ولم؟ قال: لئلا يكون في عنقه لأحد حجّة إذا قام بالسيف.

٧ ـ حدثنا المظفّرين جعفرين المظفّر العلوي الله قال: حدثنا جسعفرين مسعود و حيدرين محمّد السمرقندي جميعاً قالا: حدثنا محمّدين مسعود قال: حدثنا جبرئيلين أحمد، عن موسىين جعفر البغدادي، قال حدثني الحسنين محمّد الصيرفي، عن حنانين سدير، عن أبيه، عن أبي عبدالله الله قال:

قال: إنَّ للقائم منَّا غيبة يطول أمـدها فـقلت له: ولم ذاك يـابن رسولاللُه؟

قال: إنّالله عـزّوجلَّ أبـي إلاَّ أن يـجري فـيه سـنن الأنـبياء عليهمالسلام في غيباتهم و إنّه لابدّ له يا سدير مـن اسـتيفاء مُـدَدِ غيباتهم قال الله عزَّوجلَّ: لتركبنَ طبقاً عن طبق<sup>(۱)</sup> أي سنناً عـلى سنن من كان قبلكم.

٨ - حدثنا عبدالواحدين محمّدين عبدوس النيسابوري العــطار رحـمهالله قـال: حـدثنا عـليين محمّدين قـتيبة النيسابوري قال: حدثنا حمدانين سليمان النيسابوري قال: حدثنا أحمدين عبداللهين جعفر المدائني، عـن عـبداللهين الفضل الهاشمي قال:

سمعت الصادق جعفربن محمّدﷺ يقول:

١- سورة الأنشقاق، آية (١٩)

باب صد و هفتاد و نهم..... منگامی که فرزند سوّمی من مفقود و غائب می شود گویا می بینم شیعیان را هنگامی که فرزند سوّمی من مفقود و غائب می شود هرچه به دنبال پناهگاهی میگردند آن را نمی یابند. عرض کردم: ای فرزند رسول خدا چرا؟ فرمودند: زیرا امام و پیشوایشان از آنها غائب و پنهان است. عرض کردم: چرا غائب می باشد؟ فرمودند: به خاطر آنکه وقتی با شمشیر قیام فرمود احدی حجّت و برهان بر آن

حدیث (۷) منظفرین جعفرین منظفّر علویﷺ از جعفرین مسعود و حیدرین محمّد سمرقندی جمیعاً از محمّدین مسعود از جبرتیلین احمد، از موسیین جعفر بغدادی از حسنین محمّد صیرفی، از حنانین سدیر<sup>(۱)</sup>، از پدرش از حضرت ابی عبداللهﷺ نقل کردہ که آن حضرت فرمودند: قائم ما غیبتی میکند که مدّتش طولانی است.

عرض کردم: ای فرزند رسول خدا چرا؟

فرمودند: خداوند عزّوجل مصمّم است که در غیبت امام عصر عجّل اللّه تعالی فرجهالشریف سنن انبیاء علیهمالسلام در غیبتشان را جاری فرماید، بهناچار ای سدیر لازم است به پایان رساند مدّتهای غیبتهای ایشان را، حقّ تعالی می فرماید: لترکین طبقاً عن طبق یعنی: محققاً جاری میکند سنن و احکامی را بر طبق سنن امّتهایی که پیش از شما بودند.

عبدالواحدین محمّدین عبدوس نیشابوری عطار رحمةالله علیه<sup>(۲)</sup> میگوید: علی بن محمّد قتیبه نیشابوری<sup>(۳)</sup> از حمدان بن سلیمان نیشابوری<sup>(۴)</sup> از احمدین عبدالله بن جعفر مدائنی، از عبدالله بن فضل هاشمی نقل کرده که وی گفت: از حضرت صادق جعفرین محمّدطلَیَی شنیدم که می فرمودند:

۱. خنانین شدیر صیرفی: مرحوم شیخ در فهرست فرموده که وی واقفی است ولی ثقه می باشد. ۲. عبدالواحدین محمّدین عیدوس نیشابوری عطَّار: مرحوم ممقانی در رجال فرموده که وی علیالاظهر شقه می باشد. ۳. علیین محمّد قتیبه نیشابوری: مرحوم ممقانی در رجال فرموده که وی حَسَّن است اگر ثقه نباشد. ۴. حمدانین سلیمان نیشابوری: مرحوم علاّمه در خلاصه فرموده که وی ثقه و از وجوه اصحاب می باشد. علل الشرايع / ج ١ ..... ٩٨٧

إنَّ لصاحب هذا الأمر غيبة لابدٌ منها يرتاب فيها كلَّ مبطل. فقلت له: ولم جعلت فداك؟ قال: لأمر لم يؤذن لنا في كشفه لكم. قلت: فما وجه الحكمة في غيبته؟

قال: وجه الحكمة في غيبته، وجه الحكمة في غيبات من تقدّمه من حجج الله تعالىٰ ذكره أنّ وجه الحكمة في ذلك لا ينكشف إلاَّ بعد ظهوره، كما لا ينكشف وجه الحكمة لما أتاه الخضر الله من خرق السفينة، و قتل الغلام، و إقامة الجدار لموسى الله إلاَّ وقت إفتراقهما يابن الفضل: إنّ هذا الأمر أمر من أمرالله و سِرّ من سِرِّالله و غيب من غيب الله و متىٰ علمنا أنّه عزَّ وجلَّ حكيم صدقنا بأنّ أفعاله كلّها حكمة و إن كان وجهها غير منكشف لنا.

٩ ـ حـدثنا عـبدالواحـدين محمّدين عـبدوس النـيسابوري العـطار رحمدالله قال: حدثنا عليين محمّدين قتيبة، عن حمدانين سليمان، عن محمّدين الحسين، عن ابن محبوب، عن عليين رياب، عن زرارة، قـال: سمعت أباجعفر عليه يقول: محبوب، عن ملي م

إنَّ للقائم غيبة قبل ظهوره، قلت: ولِمَ؟ قال: يخاف و أومئ بيده إلى بطنه.

قال زرارة: يعني القتل.

وقد أخرجت ما رويـته مـنالأخـبار فـي هـذا المـعنىٰ فـي كـتاب (كمال|لدين و تمام|لنعمة) في إثباتالغيبة و كشفالحيرة.

**باب •18** علّة دفاع الله عزَّوجلَّ عن أهل المعاصي

باب صد و هشتادم..... می دارد که چارهای از آن نیست، هر گمراه و باطلی در آن تردید و شک می کند.

> محضرش عرض کردم: فدایت شوم چرا؟ فرمودند: بهخاطر امری که در بیانش مأذون نیستم. عرض کردم: حکمت در غیبت آن حضرت چیست؟

فرمودند: حکمت در غیبت آن جناب همان حکمت در غیبت حجّتهای گذشته حقّتعالی می باشد که بعد از ظهورش آشکار خواهد شد چنانچه حکمت افعالی راکه خضر للی مرتکب شد که عبارت بودند از شکستن و شکافتن کشتی و کشتن جوان و بپا داشتن دیوار برای موسی للی بعد از جداشدنش از خضر ظاهر گشت ای پسر فضل، این امر، امری است از امور خدا و سرّی است از اسرار الهی و غیبی است از غیبهای ربوبی و وقتی خدای عزّوجلّ را حکیم دانستیم باید تمام افعالش را تصدیق نموده و معتقد باشیم کلاً از روی حکمت صورت می گیرند اگرچه وجه آنها را ما ندانیم.

حديث (٩)

عبدالواحدین محمّدین عبدوس نیشابوری عطّار رحمةاللّه علیه از علی بن محمّدین قنیبه، از حمدان بن سلیمان از محمّدین حسین از ابن محبوب<sup>(۱)</sup>، از علی بن رئاب<sup>(۲)</sup>، از زراره نقل کرده که وی گفت: از حضرت اباجعفر ظ<u>نّ</u>لاً شنیدم که می فرمودند: حضرت قائم قبل از ظهورشان غیبت دارد. فرمودند: خوف دارد و اشاره به شکم خود فرمودند. زراره می گوید: یعنی خوف از کشته شدن دارد. مرحوم مصنّف می فرماید: اخباری که در این باب وارد شده است را در کتاب کمال الدّین و تمام النّعمة فی اثبات الغیبة و کشف الحیرة نقل کردهام.

## **باب صد و هشتادم** سز دفاع حقّ عزّوجلّ از اهل گناه

٨. مقصود حسنين محبوب است، وي ثقه و جليلالقدر ميباشد.

۲. علیبن رثاب کوفی: به فرموده سرحوم شیخ در فیهرست و علامه تؤی در خلاصه وی شقه و جلیلالقدر میباشد. علل الشرايع /ج ١ ..... ٨ ٨٧

١ حدثنا أحمدبن هارون الفامي في قال: حدثنا محمّدبن عبدالله بن جعفر الحميري قال: حدثني أبي عن هارون بن مسلم، عن مسعدة بن صدقة، عن الصادق جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن آبائه عليهم السلام أن رسول الله عني قال: معني أوجل إذا رأى أهل قرية قد أسرفوا في المعاصي و فيها ثلاث نفر من المؤمنين ناداهم جل جلاله و تقدّست أسماؤه يا أهل معيتي لولا فيكم من المؤمنين المتحابين بجلالي العامرين بصلاتهم أرضي و مساجدي والمستغفرين بالأسحار خوفاً مني لأنزلت بكم عذايي من عمر عن المار من بكر عن أبائه عليهم السلام أي أسماؤه يتابع عن أبيه عن أبيه، عن أبائه عليهم السلام أن معدد عن أبيه، عن أبائه عليهم السلام أن رسول الله عنها قد الم عنزً وجل إذا رأى أهل قرية قد أسرفوا في المعاصي و فيها ثلاث نفر من المؤمنين ناداهم جل جلاله و تقدّست الماؤه يا أهل معصيتي لولا فيكم من المؤمنين المتحابين بجلالي العامرين بصلاتهم أرضي و مساجدي والمستغفرين بالأسحار خوفاً منّي لأنزلت بكم عذابي ثم لا أبالي.

# باب الما علّة كون الشّتاء والصّيف ١ - أخبرني أبوالهيثم عبدالله بن محمّد قال: أخبرنا محمّد بن علي بن يزيد الصايخ قال: حدثنا سعيد بن منصور قال: حدثنا سفيان عن الزهري، عن سعيد بن المسيب، عن أبي هريرة قال: قال رسول الله تظلا إذا اشتد الحرّ فأبر دوا بالصلاة فإنّ الحرّ من فيح جهنَّم واشتكت النار إلى ربّها، فاذن لها في النفسين نفساً في الشتاء و نفساً في الصيف، فشدّة ما تجدون من الحرّ من فيحها، و ما تجدون من البرد من زمهريرها.

قال مصنّف هذا الكتاب: معنىٰ قوله: فأبردوا بالصلاة أي عجّلوا بها ـوهي مأخوذ منالبريد، و تصديق ذلك ما روىٰ أنّه ما من صلاة يحضر وقتها إلاَّ نادىٰ ملك قوموا إلى نيرانكم التي أوقدتموها على ظهوركم فاطفئوها بصلاتكم.

#### حديث (۱)

احمدبن هارون فامی اللی میگوید: محمّدبن عبدالله بن جعفر حمیری، از پذرش، از هارون بن مسلم، از مسعدة بن صدقه، از حضرت صادق جعفر بن محمّد، از پدر بزرگوارش، از آباء گرامش علیهمالسّلام نقل نموده که فرمودند: خداونـد عزّوجل وقتی می بیند که اهل قریه و بادیه ای اسراف در معاصی میکنند درحالی که سه نفر مؤمن در بین آنها است نداء میکند: ای کسانی که نافرمانی مرا میکنید اگر مؤمنینی که اظهار محبّت و مودّت به جلال من نموده و زمین و مساجد مرا با نمازشان آباد میکنند و به جهت خوف از من در سحرها طلب آمرزش می نمایند، نبودند حتماً عذابم را بر شما فرود می فرستادم و باکی هم نداشتم

## باب صدو هشتادو یکم

سز پدید آمدن زمستان و تابستان **ددیث** (۱)

ابوالهیشم عبدالله بن محمّد می گوید: محمّد بن علی بن یزید صائغ از سعید بن منصور از سفیان از زهری، از سعید بن مسیّب، از ابوهر بره، وی می گوید: رسول خدامَتَتَوَلَّهُ فرمودند: هنگامی که گرما شدّت پیدا می کند نماز (منظور نماز ظهر و عصر است) را تأخیر بیاندازید تا هوا خنک تر شود چه آنکه این گرما ناشی از زبانه کشیدن آتش جهنّم می باشد، آتش دوزخ ازکثرت و غلیان بر مکان خود مستولی شد و در تنگنا قرار گرفت پس حقّ تعالی به آن اذن داد که دو نفس بکشد، یک نفس در زمستان و یک نفس در تابستان، پس شدت گرما در تابستان از زیانه کشیدن و شعله ور شدن آن بوده و شدت سرما در زمستان از زمان در تابستان از زیانه کشیدن و

مصنّف این کتاب گوید: معنای «**فابر دوا بالصّلاة»** یعنی شتاب در خواندن نماز کنید، این کلمه مشتق از «ب**رید»** یعنی نامهرسان می باشد و شاهد بر این معنا روایتی است که وارد شده: هیچ نمازی وقتش فرانمی رسد مگر آنکه فرشتهای ندا میکند: پایستید به سوی آتش که بر پشت سر خود افروختهاید، پس آنرا با خواندن نماز خاموش کنید<sup>(۱)</sup>.

۱-مترجم گوید: مرحوم علیین وساده ملاً محمد باقر مجلسی عطّرالله موقده در کتاب بحار جلد(۸۳) ص(۱۵) می فرماید: ظاهر خبر (مقصود تحیو ایوهویوه از رسول خدانگینی است که مرحوم مصنّف در ذیل باب (۱۸۱) تقل کوده است) دلالت دارد بر استحباب تأخیر نماز ظهر از وقت فضیلت در هنگامی که هوا به نسدت گرم می باشد همچون تابستان، البته این خبر ضعیف است ولی صدوق تؤکر در کتاب فقیه در ضمن روایت صحیحه ای از معاویة بن وهب از حضرت ابی عبدالله ظیر آنرا نقل کرده منتهی چون با سایر اخبار مخالف واز طرفی با طریقه مخالفین موافق است برخی از فقها، این خبر را حمل بر تقیّه کرده اند و بعضی همچون صدوق تؤکر تأویلش برده اند. تأویل مرحوم صدوق رحمة الله علیه این است که فرموده: کلمه «ایودی» ماخوذ از برید است و برید رسول و علل الشرايع / ج ١ .....٧٩٠ ....

## باب ۱۸۲

علل الشرائع وأصول الإسلام

ا - أبي رحمه الله قال: حدثنا سعدبن عبدالله قال: حدثنا إبراهـيمبن مهزيار، عن أخيه علي عن حمّاد بن عيسى عن إبراهيمبن عمر بإسناده يرفعه إلى عليبن أبي طالبﷺ أنّه كان يقول:

إنّ أفضل ما تتوسّل به المتوسّلون الإيمان بالله و رسوله والجهاد في سبيل الله و كلمة الإخلاص فإنّها الفطرة و تمام الصلاة فإنّها الملة و إيـتاء الزكاة فإنّها من فرائض الله وصوم شهر رمضان فإنّه جنّة من عذابه و حبّ البيت فإنّه منفاة للفقر و مدحضة للذنب و صلة الرحم فإنّه مـثراة للـمال و منساة للأجل و صدقة السرّ فإنّها تطفئ الخطيئة و تـطفئ غـضب الربّ و صنائع المعروف فإنّها تدفع مينة السوء وتقي مصارع الهوان ألا فتصدّقوا فإنّ الله مع من تصدَّق و جانبوا الكذب فإنّ الكذب مجانب الإيـمان ألا فإنّ الله مع من تصدَّق و جانبوا الكذب فإنّ الكذب مجانب الإيـمان ألا إلى من ائتمنكم عليها وصلوا أرحام من قطعكم و عودوا بالفضل على من المائة الله من التمنكم عليها وصلوا أرحام من قطعكم و عودوا بالفضل على من سألكم.

٢ ـحدثنا محمّدبن موسىبن المتوكلﷺ قال: حدثنا عليبنالحسين السعد آبادي، عن أحمدبن أبي عبدالله البـرقي، عـن اسـماعيل.بن مهران، عن أحمدبن محمّدبن جابر، عن زينب بـنت عـلي قـالت: قالت فاطمةﷺ في خطبتها: (لله فيكم عهد قدّمه إليكم، و بـقيّة

### باب صدو هشتاد و دؤم

اسرار و علل شرایع و احکام و اصول اسلام حدیث (۱)

پدرم رحمةالله عليه فرمود: سعدين عبدالله از ابراهيمين مهزيار، از برادرش على از حـمًادين عـيسي، از ابسراهميمين عـمر باسنادش بـمطور مرفوع تـا عـليين ابیطالبﷺ، حضرت می فرمودند: بالاترین چیزی که متوسّلین بـه آن تـوسّل ميجويند عبارت است از: ايمان به خدا و رسولش، جهاد در راه خدا و كلمه اخلاص که فطرت میباشد، نماز را تمام و صحیح بجاآوردن که ملّت میباشد، پرداختن زکات که از فرائض و واجبات الهی است، روزه ماه رمضان که سپر است از عذاب الهي، حجّ خانه خداكه برطرف كننده فقر و محو كننده گناه است، صله رحم که زیاد کننده مآل و به تأخیر اندازنده مرگ است، صدقه دادن پنهانی که پاک کننده گناهان و خاموش نماینده آتش غضب پروردگار است، کارهای نیک و پسندیده نمودن که مرگ بد را از شخص دور کرده و وی را از اشیاء خوار کننده حفظ میکند آگاه باشید و به شما هشدار میدهم راست بگویید که خدا با راستگویان است و از دروغ بپرهیزید که دروغ ایمان را دور می سازد، بدانید راستگو در ساحل نجات و کرامت است و دروغگو درکنار هلاکت می باشد. نیک گفتار باشید که با آن شناخته می شوید و عمل به آن کنید تا اهل آن باشید امانت را به صاحبش رد کنید، کسی که با شما قطع کرد شما وصل تمایید، کسی که از شما چیزی درخواست نمود بیش از آنچه خواسته به او بدهید.

#### حديث (٢)

محمّدبن موسیبن منوکّل ﷺ از علیبن حسین سعدآبادی، از احمدبن ابی عبدالله برقی از اسماعیلبن مهران، از احمدبن محمّدبن جابر، از حضرت زینب سلامالله علیها بنت علیبن ابی طالب ﷺ فرمود: حضرت فاطمه ﷺ در خطبهای فرمودند: خدا در بین شما عهدی داردکه تقدیمتان داشته و جانشینی داردکه حاکم

(دنبالهٔ پاورقی صفحهٔ فارسی قبِل) فرستاده بادیا راگویند. بدون تردید اخذ «ایردوا» از «بوید» به معنای مذکور بعید می باشد بلکه مشتق از «تپوید» است یعنی نماز ظهر را به تأخیر اندازید تا شدّت گرمای هواکمتر شود.

| ۷۹۲ |  | /ج ۱ | علل الشرايع / |
|-----|--|------|---------------|
|-----|--|------|---------------|

استخلفها عليكم كتاب الله بيّنة بصائره و آيّ منكشفة سرائره، و برهان متجليَّة ظواهره، مديم للبريَّة استماعه، و قـائد إلىالرضـوان اتباعه، و مؤدٍّ إلىالنجاة أشياعه فيه تسبيان حجج الله المسنيرة و محارمه المحسرمة، و فيضائله المبدوّنة، و جميله الكيافية، و رخيصه الموهوبة و شرائعه المكتوبة و بيّناته الجليّة. ففرض الإيمان تــطهيراً منالشرك، والصلاة تــنزيهاً عــنالكـبر والزكـاة زيــادة فيالرزق والصيام تثبيتاً للإخلاص، والحجّ تسلية للـدين، والعـدل تسكـيناً للقلوب والطاعة نظاماً للملَّة، والإمامة لماً منالفرقة، والجهاد عزَّاً للإسلام والصبر معونة علىالاستيجاب، والأمر بالمعروف مصلحة للعامّة، و برّالوالدين وقاية عنالسخط وصلة الأرحام مناة للعدد والقصاص حقناً للدماء والوفاء للنذر تـعرّضاً للـمغفرة، و تـوفيه المكائيل والموازين تغييراً لليخشة، و اجتناب قذف المحصنات حجباً عناللعنة، و مجانبة السرقة إيجاباً للعقَّة و أكل أموال اليتاميٰ إجارة منالظلم، والعدل فيالأحكام ايناساً للرعيَّة. و حرّم اللُّـه عـزَّوجلَّ الشرك إخلاصاً للربوبيَّة فاتَّقوا الله حقَّ تقاته في أمركم به وانتهوا عيَّانهاكم عنه).

٣ - أخبرني علي بن حاتم قال: حدثنا محمّد بن أسلم قال: حدثني عبدالجليل الباقلاني قال: حدثني الحسن بن موسى الخشاب قال: حدثني عبدالله بن محمّد العلوي عن رجال من أهل بيته عن زينب بنت علي، عن فاطمة عن بمثله.

٢ - و أخبرني عليبن حاتم أيضاً قال: حدثني محمّدبن أبيعمير قال: حدثني محمّدبن ابيعمير قال: حدثني محمّدبن إبراهيم المصري قال: حدثني محمّدبن إبراهيم المصري قال: حدثني هارونبن يحيئ الناشب قال: حدثنا عبيداللهبن موسى العبسي عن عيداللهبن موسى العبسي عن عيداللهبن موسى العبري، عن حفص الأحمر، عن زيدبن علي، عن عمّته زينب بنت

| ٧٩٣ | اب صد و هشتاد و دوّم | يا |
|-----|----------------------|----|
|-----|----------------------|----|

بر شما قرار داده است و آن عبارت است از: کتاب خدا که دلائلش روشن و آشکار بوده و آیههایش از امور نهانی کتاب پرده برمیدارند، قرآن برهانی است که ظواهرش متجلَّى و روشن بوده و پیوسته خلائق را به استماعش ميكشاند اتباع و پيروانش را به بهشت رضوان ميبرد و تابعانش را نجات ميدهد، در آن حجّت هاي نورانی حقّ و محرّمات الهی و فضائل تدوین و تنظیم شدهاش و جُمَل و کلمات کافی و وافیش و نعمتهای ارزانی شدهاش و شرایع و احکام واجب و قطعیّهاش و ادله و براهین روشن و آشکارش بیان میگردد حقّ تعالی ایمان را به منظور تطهیر از شرک و نماز را به جهت تنزیه از کبر و سرافرازی و زکات را به داعی زیاد شدن رزق و روزه را بهخاطر تثبيت اخلاص و حجّ را به قصد رونق يافتن دين و عدل را براي آرام نمودن دلها و طاعت را به منظور نظّام ملّت و امامت و رهبري را بهخاطر اصلاح تفرقه و تشتّت و جهاد را براي عزّت و بزرگي اسلام و صبر را به جهت كمك بر طلبّ ایجاب مطلوب و ظفر یافتن بر آن و امر به معروف را به جهت مصلحت عموم و احسان به پدر و مادر را به منظور حفظ از غضب و خشم و صله ارحام را به جهت زیاد شدن تعداد دوستان و قصاص را به جهت حفظ دماء و خونها و وفاء به نذر را به منظور فراهم شدن اسباب مغفرت و آمرزش و کامل قرار دادن ترازوها را به جهت ترک کمفروشی و دوری جستن از نسبت ناروا دادن به زنان عفیفه را به خاطر برحذر ماندن از رانده شدن از درگاه رحمت الهی و اجتناب از سرقت را به منظور اثبات عفّت و پاکی و دوری نمودن از خوردن اموال ایتام را بهخاطر عدول از ستم و دادگري در احکام را به منظور انبي گرفتن با رعيّت واجب و فرض قرار داد و نيز حقّ عزوجل به منظور اخلاص در مقابل پروردگار شرک را حرام نمود، پس در آنچه شما را مأمور ساخته به مقداری که می توانید تقوی و پرهیزکاری داشته و از منهیّات دوري نماييد.

## حديث (٣)

على بن حاتم از محمّد بن اسلم از عبدالجليل باقلاني از حسن بن موسى الخشاب از عبدالله بن محمّد علوى از رجمالى از اهل بيتش از حضرت زينب لللَّكُ بنت اميرالمؤمنين للَّكُلُّ از حضرت فاطمه للِكَكُ مثل همين خطبه را نقل كرده است. **حديث (٢)** 

علیبن حاتم نیز از محمّدبن ابیعمیر از محمّدبن عماره از محمّدین ابـراهـیم مصری از هارونبن یحیی ناشب از عبیداللّهبن موسی عبسی از عبیداللّهبن موسی عـمری از حفص احـمر، از زیـدبن عـلی از عـمّهاش حضرت زیـنبﷺ بـنت حلل الشرايع /ج ١ .....٩ ٧٩٤

علي، عن فاطمة على بمثله، و زاد بعضهم على بعض في اللفظ. ٥ ـ و أخبرني علي بن حاتم قال: حدثنا أحمد بن علي العبدي قال: حدثنا الحسن بن ابراهيم الهاشمي، قال اسحاق بن إبراهيم الديسرى، قال: حدثنا عبدالرزّاق بن همّام، عن معمر، عن قتاده، عن أنس بن مالك قال: قال رسول الله تَنَكَّى جبرئيل فقال لي: يا أحمد الإسلام عشرة أسهم وقد خاب من لا سهم له فيها أوّلها: شهادة أن لاإله إلاَّالله وهي الكلمة. والثانية: الصلاة وهي الطهر، والثالثة: الزكاة وهي الفطرة، والرابعة: الصوم وهي الجنّة. والخامسة: الحج وهي الشريعة. والسادسة: الجهاد و هو العزّ.

والثامنة: النهي عنالمنكر و هيالحجّة. والتاسعة: الجماعة وهيالألفة والعاشرة: الطاعة وهيالعصمة.

قال حبيبي جبرئيل: إنَّ مثل هذا الدِّين كمثل شجرة ثَابتة، الإِيمان أصلها والصلاة عروقها، والزكاة ماؤها، والصوم سعفها، و حسن الخـلق ورقَّـها، والكفّ عن المحارم ثمرها، فلا تكمل شجرة إلاَّ بالثّمر، كذلك الإِيـمان لا يكمل إلاَّ بالكفّ عن المحارم.

> علی طلی ای از حضرت فاطمه ظلیکا مثل همین خطبه را نقل کرده است. برخی به بعضی از الفاظ آن اضافه کردهاند. **ددیث (۵)**

على بن حاتم از احمد بن على عبدى از حسن بن ابراهيم هاشمى از اسحاق بن ابراهيم ديرى از عبدالرزاق بن همّام از معمر، از قتاده از انس بن مالك، وى مىگويد: رسول خداعَتِنِولُهُ فرمودند: جبرئيل نزد من آمد وگفت: اى احمد اسلام ده جزء دارد

و کسی که سهمی و جزیی از آن را ندارد زیانکار و ناامید میباشد، اوّل آن ده جزء عبارت است از: شهادت دادن به لاالهالاًالله و آن کلمه توحید است.

دوم نماز است که پاک کننده از گناهان می باشد، سوّم زکات بوده که آن دین می باشد، چهارم روزه است که سپر از آتش جهنّم می باشد، پنجم حج است که آن از اعظم شرایع می باشد، ششم جهاد است که موجب عزّت و بزرگی دین می باشد هفتم امر به معروف است که وفاء به عهد خدا می باشد هشتم نهی از منکر است که اتمام حجّت حقّ تعالی است بر خلائق نهم جماعت است در نماز و آن موجب الفت بین مردم می باشد، دهم طاعت است که آن مردم را از گناهان بازمی دارد، حبیب من جبرئیل خبر داد که مَثَل این دین همچون مثل درخت ثابت بوده که ایمان پایه آن و نماز ریشه هایش و زکات آیش و روزه شاخه هایش و حسن خلق برگهای آن و خودداری از محارم میوه اش می باشد و همان طوری که درخت کامل نمی شود مگر با میوه همان طور ایمان کامل نمی گردد مگر با نگهداری از محارم.

عدین احمد رحمة الله علیه از محمد بن یعقوب، از علی بن محمد، از اسحاق بن اسماعیل نیشابوری نقل کرده که گفت: عالم یعنی حضرت امام حسن بن علی طلیق علی طلیق تبارک و تعالی منّت نهاد و رحمتش اقتضاء نمود که بر شما واجبات را لازم کند، البته واجب نمودن آنها نه به خاطر این است که به شما محتاج باشد بلکه رحمت واسعه اش شما را شامل شد، باری این الزام و ایجاب به خاطر آن صورت گرفت که خبیث از طیّب ممتاز گشته و آنچه در سینه های شما است مورد ابتلاء و آزمایش قرار گرفته و نیّتهای قلبی شما را خالص نموده و هر کدام نسبت به رحمت از دیگری پیشی گزیده و بالاخره منازل و جایگاهتان در بهشت متفاصل گشته و مراتب هر کدام معلوم گردد پس به منظور این مقاصد حج و عمره و ایقاع نماز و دادن زکات و گرفتن روزه و انخاذ علل الشرايع /ج ١ ..... ٧٩۶

و جعل لكم باباً لتفتحوا به أبواب الفرائض، و مفتاحاً إلى سبيله، و لولا محمّدﷺ والأوصياء من ولده كنتم حيارىٰ كـالبهائم لا تسعرفون فـرضاً منالفرائض و هلّ تدخل قرية إلاَّ من بابها، فلمّا منَّاللُّه عـليكم بـإقامة الأولياء بعد نبيّكمﷺ قال اللُّه عزَّوجلَّ:

اليوم أكملت لكم دينكم و أتممت عليكم نعمتى و رضيت لكم الإسلام ديناً<sup>(۱)</sup> و فرض عليكم لأوليائه حقوقاً فأمركم بأدائها إليـهم ليـحلّ لكـم ماوراء ظهوركم من أزواجكم و أموالكم و مأكلكم و مشربكم و يعرفكم بذلك البركة والنماء والثروة وليعلم من يطيعه منكم بالغيب و قال الله تبارك و تعالىٰ:

قل لا أسئلكم عليه أجراً إلاَّالمودة في القربیٰ<sup>(۲)</sup> فاعلموا أنّ من يـبخل فإنّما يبخل على نفسه إنّاللَّه هوالغني و أنتم الفقراء إليه لاآله إلاَّ هو فاعلموا من بعد ما شئتم فسيرىٰ اللَّه عملكم و رسوله والمؤمنون ثم تردّون إلى عالم الغيب والشهادة فينبَّكم بما كنتم تعملون والعاقبة للمتّقين والحمدللَّه ربّ العالمين.

۱- سورة المائدة، آية (٣)
۲- سورة الشوري، آية (٣٣)

باب صد و هشتاد و دوّم..... ۷۹۷

ولایت را به شما تفویض نمود و برایتان بابی قرار داد تا به واسطه آن ابواب فرائض گشوده گردد و اگر حضرت ختمی مرتبت محمّد مصطفی تَنَقَرَّهُ و اوصیاء آز حضرت که جملگی فرزندانش می باشند نبودند شما همچون بهائم متحیّر می بودید یعنی یک واجب از واجبات را هم نمی دانستید پس باب اللّه الی الفرائض وجود مبارک نبیّ اکرم تَنَقَرَّهُ و اوصیاء طاهرینش می باشند و همان طوری که نمی توان وارد قریه ای شد مگر از باب و دروازه آن به فرائض الهی نیز نمی توان رسید مگر از طریق معصومین علیهم السّلام، باری وقتی حقّ جلّ وعلا بر شما منّت نهاد و اولیاء و اوصیاء را بعد از نبیّ و پیامبرتان بیا داشت فرمود: الیوم اکملت لکم دیستکم و اوصیاء را بعد از نبیّ و پیامبرتان بیا داشت فرمود: الیوم اکملت لکم دیستکم و معصومین علیهم السّلام، باری وقتی حقّ جلّ وعلا بر شما منّت نهاد و اولیاء و معصومین علیهم السّلام، باری وقتی حقّ جلّ وعلا بر شما منّت نهاد و اولیاء و معصومین علیهم السّلام الار دیناً (امروزه دین شما راکامل کرده و نعمت حود را بر شما تمام نموده و اسلام را برایتان دین پسندیدم) البته برای اولیائش حقوقی در عهده شما واجب کرد و امر فرمود که آنها را اداء نمایید تا بدین ترتیب حقوقی در عهده شما واجب کرد و امر فرمود که آنها را اداء نمایید تا بدین ترتیب میسران و اموال و مأکل و مشربتان بر شما حلال و مباح شده و به واسطه ایشان برکت و رشد و نمو و پیدا شدن ثروت را به شما تعلیم نموده تا علم پیداکند مطیع از بین شما به غیب.

خداوند تبارک و تعالی در قرآن می فرماید: قل لا اسئلکم علیه اجراً الاً المودّة فیالقربی (بگو من از شما اجر رسالت جز این نخواهم که مودت و محبت مرا در حقٌ خویشاوندان منظور دارید).

بدانید کسی که بخل ورزد محققاً بر خود بخل ورزیده چه آنکه حقّ عزّوجلّ غنی است و شما محتاج به او هستیک، نیست معبودی مگر او، پس بدانید بعد از آنچه بخواهید خدا و رسول و مؤمتین کردار شما را میبینند سپس به عالم غیب و شهادت برگردانده شده تا به آنچه انجام دادهاید خبرتان دهند و عاقبت و پایان کار از آن پرهیزکاران میباشد و حمد و سپاس برای پروردگار عالمیان است.

حديث (٧)

محمّدبن على ماجیلویه رحمةالله علیه از عمویش محمّدبن ایس القاسم، از یحیی بن علی کوفی، از محمّدبن سنان از صباح مدائنی، از مفضل بن عمر نقل کرده که گفت: حضرت ایی عبدالله طلط نامه ای به سوی وی مرقوم فرموده و در آن آمده بود: خداوند متعال هرگز پیامبری را مبعوث نفرموده که مردم را به معرفت باری تعالی دعوت کند ولی نسبت به اوامر و نواهی او سفارشی ننماید. خداوند متعال از بندگان عمل به واجباتی راکه با شرائط و اجزایی بر آنها واجب

| ٧٩٨ | <br>5   | ل الشرايع /   | علإ |
|-----|---------|---------------|-----|
|     | <br>. 6 | 1 1 1 1 1 1 1 | ,   |

مع معرفة من دعا إليه، و من أطاع حرّم الحرام ظاهره و باطنه و صلَّىٰ و صام و حجّ واعتمر و عظَّم حرمات الله كلُّها ولم يدع منها شيئاً و عمل بالبرّ كلَّه و مكارم الأخلاق كـلُّها و تـجنب سيثها، و من زعم أنَّه يحلَّ الحلال و يحرم الحرام بغير مـعرفة النبي ﷺ لم يحلُّ لله حلالاً ولم يحرم له حراماً و أنَّ من صلَّىٰ و زکی و حجّ واعتمر و فعل ذلك کلّه بغیر معرفة من افتر ض اللَّه عليه طاعته فلم يفعل شيئاً من ذلك لم يصل ولم يصم ولم يزك ولم يحج ولم يعتمر ولم يغتسل مــنالجــنابة ولم يــتطهّر ولم يحرم لله حلالاً و ليس له صلاة و إن ركـع و إن سـجد ولا له زكاة ولا حجّ و إنّما ذلك كلَّه يكون بمعرفة رجل مناللَّه تعالىٰ على خلقه بطاعته و أمر بالأخذ عنه فمن عرفه و أخبذ عبنه أطاع الله و من زعم أن ذلك إنَّما هي المعرفة و أنَّه إذا عسرف اكتفىٰ بغير طاعة فقد كذب و أشرك و إنّما قيل اعرف و اعمل ما شئت منالخير فإنَّه لا يقبل منك ذلك بغير معرفة فإذا عرفت فاعمل لنفسك ما شئت من الطاعة قل او كثر فإنَّه مقبول منك.

٨ حدثنا محمّدبن علي ماجيلويه عن عمّه محمّدبن أبي القاسم، عن أحمدبن أبي عبدالله عن أبي الحسن علي بن الحسين البرقي، عن عبداللهبن جبلة، عن معاوية بن عمّار، عن الحسن بن عبدالله، عن آبائه، عن جدّه الحسن بن علي بن

کرده می پذیرد مشروط به اینکه عامل به کسی که به سویش دعوت شده معرفت داشته باشد.

کسی که اطاعت حقّ تعالی را نماید حرام را ظاهراً و باطناً حرام می داند، نماز خوانده و روزه می گیرد حجّ رفته و عمره را بجا می آورد، تمام محرّمات الهی را بزرگ می شمرد چیزی از آنها را رها نمی کند، به تمام اعمال نیک عمل می کند و آنچه مکارم اخلاق است را اتیان نموده و از آنچه زشت و منکر است اجتناب می نماید و کسی که می پندارد بدون معرفت نبی عَلَیْوَلَهُ حلال را حلال و حرام را حرام می داند قطعاً برای خدا حلالی را حلال و حرامی را حرام قرار نداده است و نیز کسی که یدون معرفت نسبت به آن کس که حقّ تعالی طاعتش را واجب نموده نماز خوانده و زکات داده و حج و عمره برود هیچ عملی را بجا نیاورده، نه نماز خوانده، نه روزه گرفته و نه زکات داده و نه به حج و عمره رفته و نه از جنابت غسل کرده و نه تطهیر نموده، برای خدا حرامی را ترک نکرده و برای او حلالی را اتیان ننموده.

نمازی برایش نیست اگرچه رکوع و سجود کرده، زکات و حجّی برایش منظور نکردهاند.

تنها زمانی این افعال انجام شده محسوب میگردند که فاعل آنها را با معرفت داشتن به کسی که حقّ تعالی بر خلائق منت گذارده و طاعتش را بر آنها واجب قرار داده انیان کرده باشد، بنابراین کسی که به او معرفت داشت و معالم دین و احکام را از وی گرفت البته اطاعت خدا را نموده است درنتیجه باید گفت: کسی که واجب الاطاعه را شتاخت و شرایع را از او گرفت البته اطاعت خدا را نموده است و کسی که می پندارد نفس اخذ شرایع از واجب الاطاعه معرفت به او است چنانچه اگر او را شناخت می تواند به همان معرفت اکتفاء کند بدون اطاعت، محققاً در این پندارش کاذب بوده و مرتکب شرک شده است و به چنین شخصی گفته می شود: بشناس و هر عمل خبری که خواستی انجام بده زیرا از تو بدون معرفت مقبول نیست پس هرگاه تحصیل معرفت کردی آنچه از طاعت را که خواستی عمل کن چه کم و چه زیاد، چنین طاعتی البته از تو مقبول خواهد بود.

مـحمّدبن عـلى مـاجيلويه از عـمويش محمّدبن ابـىالقـاسم، از احـمدبن ابىعبدالله، از ابىالحسن علىبن الحسين البرقى، از عبداللهبن جبله، از معاويةبن عمار، از حسنبن عبدالله از آباء و پدرانش از جـدّش حضرت حسـنبن عـلىبن علل الشرايع /ج ۱ .....۱ ملل الشرايع /ج ۱ ....

جاء نفر من اليهود إلى رسول الله على فسأله أعلمهم فقال له: أخبرني عن تفسير سبحان الله والحمد لله و لا إله إلاً الله و الله أكبر، فقال النبي على الله الله عزَّوجلَّ أنَّ بني آدم يكذبون على الله عزَّوجلَّ فقال: سبحان الله برائة مما يقولون، و أمّا قوله الحمد لله فإنّه علم أنّالعباد لايودون شكر نعمته فحمد نفسه قبل أن يحمده العباد و هو أوّل كلام لو لا ذلك لما أنعم الله تعالىٰ على أحد بنعمته و قوله لا إله إلاً الله \_ يعني وحدانيته ـ لا يقبل الأعمال إلاً بها وهي كلمة التقوىٰ يثقل الله بها الموازين يوم القيامة و أمّا قوله الله أكبر فهي كلمة أعلىٰ الكلمات و أحبتها إلى الله عزَّوجلَّ يعني أنّه ليس شيء أكبر منه ولا تصح الصلاة إلاً بها لكرامتها على الله عزَّوجلُ و هو الاسم الأعزّ الأكرم.

قال: إذا قال العبد: سبحان الله سبّح معه ما دون العرش فيعطى قائلها عشر أمثالها و إذا قال: الحمدلله. أنعم الله عليه بنعم الدنيا موصولاً بنعم الآخرة وهي الكلمة التي يقولها أهل الجنّة إذا دخلوها و ينقطع الكلام الذي يقولونه في الدنيا ما خلا الحمدلله و ذلك قوله تعالى: دعواهم فيها سبحانك اللّهم و تحيّتهم فيها سلام و آخر دعواهم أن الحمدلله ربّ العالمين<sup>(۱)</sup>

۱- سورة يونس، آية (۱۰)

باب صد و هشتاد و دوّم..... در ..... باب صد و هشتاد و دوّم....

ابیطالبطلی المیکی مصرت فرمودند: چند نفر یهودی محضر رسول محداً تَتَوَلَّهُ رسیدند دانشمندترین آنها به حضرت عرض کرد: بـفرمایید تـفسیر: سـبحانالله والحمدلله و لاالهالاًالله والله اکبر چیست؟

انبی اکرم ﷺ فرمودند: خداوند عزّوجل میدانـد کـه بـنی آدم بـر خـدا دروغ می بندند لذا فرموده: سبحاناللّـه یـعنی خـدا مـنزّه و مـبرّا است از آنـچه انسـانها میگویند.

و امّا الحمدللّه: خداوند عزّوجلّ میداند که بندگان شکر نعمتش را اداء نمیکنند لذا پیش از آنکه بندگان او را حمد کنند او خودش را ستوده و این حمد الهی و ستودنش اوّلین کلامی است که اگر نمی بود هرگز خدا به احدی نعمتی نمی داد. و عبارت لاالهالاّاللّه یعنی شهادت به وحدانیّت حقّ تعالی، اعمال بندگان قبول

و طباری و ایدو این یعنی شهاری به وحدایت حق ماری اختان بنده و عمل به نمی شود مگر به آن و این کلمه تقویٰ است که در روز قیامت ترازوی عمل به واسطهاش سنگین می شود.

و امّا اللهاكبر: بالاترین كلمات و نزد خدا محبوب ترین آنها است یعنی شیئی در عالم وجود بزرگتر از حقّ تعالی نیست و نماز صحیحاً واقع نمی شود مگر به واسطه آن زیرا نماز بر خداوند عزیز و ارجمند است والله اسم عزیز و ارجمند حقّ عزّ وجلّ می باشد.

یهودی گفت: ای محمّد راست گفتی، پاداش کسی کـه ایـن کـلمات را بگـوید چیست؟

حضرت فرمودند: هنگامی که بنده بگوید: سبحان الله تمام موجودات زیر عرش یا او خدا را تسبیح میکنند پس حقّ تعالی به گوینده اس ده مقابل اجر و شواب می دهد و زمانی که بگوید: الحمدالله، حقّ تعالی نعمت های دنیا درحالی که وصل به نعمت های آخرت شده اند را به او ارزانی می فرماید و این کلمه، کلمه ای است که هرگاه اهل بهشت داخل آن می شوند بر زبان جاری می سازند و تمام کلماتی که در دنیا شخص می گوید قطع و محو شده مگر الحمدلله و همین معنا مراد حقّ تعالی از آیه شریفه است که می فرماید:

دعواهم فیها سبحانك اللَّهم و تحیتهم فیها سلام و آخر دعواهم ان الحمداللَه ربِّالعالمین (در بهشت زبان شوق به تسبیح و تقدیس خداگشایند که بارالها تو از هر نقص و آلایش پاک و منزّهی و ثنای آنها در بهشت سلامت ابدی میبخشد و آخرین سخنشان حمد پروردگار عالمیان است). علل الشرايع /ج ١ ...... و أمّا قوله: لاإلّه|لأًالله فتمنها الجنّة و ذلك قول الله تعالىٰ هل جزاء الإحسان إلاًالإحسان قال: هل جزاء من قال لاإلهإلاًالله إلاَّالجنّة. فقال اليهودي: صدّقت يا محمّد.

٩ – حدثني عبدالواحدبن محمّدبن عبدوس النيسابوري العطّار قال: حدثني أبوالحسن علي بن محمّدبن قتيبة النيسابوري قال: قال أبومحمّد الفضل بن شاذان النيسابوري ان سأل سائل فقال:

أخبرني هل يجوز أن يكلّف الحكيم عبده فعلاً منالأفاعيل لغير علّة ولا معنىٰ؟

> قيل له: لا يجوز ذلك؛ لأنّه حكيم غير عابت ولا جاهل. فإن قال قائل: فأخبرني لم كلّف الخلق؟ قيل: لعلل.

فإن قال: فأخبرني عن تلك العلل معروفة موجودة هي أم غـير معروفة ولا موجودة؟

قيل: بل هي معروفة موجودة عند أهلها. فإن قال قائل: أتغرفونها أنتم أم لا تعرفونها؟ قيل لهم: منها ما نعرفه و منها مالا نعرفه. فإن قال قائل: فما أوّل الفرائض؟ قيل: الإقرار بالله و برسوله و حجّته و بما جاء من عندالله. فإن قال قائل: لِمَ أمرَ الخلق بالإقرار بالله و برسوله و حجّته و بما جاء من عندالله.

قـــــيل لعــــلل كـــثيرة: مـــنها أنَّ مـــن لم يــقرَّ بـــاللَّه لم يـــتجنّب مــعاصيه ولم يــنته عـــن ارتكــاب الكـباثر

باب صد و هشتاد و دوّم. ٨,٣..... و امّا لاالهالاًالله، پاداش آن بهشت است و همين معنا را حقَّ تعالى در قرآن فرموده: هل جزاء الاحسان الأالاحسان<sup>(۱)</sup> (آيا جزاء و باداش احسان غبر از احسان است) حضرت فرمود: آيا جزاء كسى كه بكويد لاالهالاًالله غير از بهشت مي باشد. يهودي گفت: اي محمّد راست گفتي. حديث (٩) عبدالواحدين محمّدين عبدوس نيشابوري عطّار از ابوالحسن علىبن محمّدين قتيبة نيشابوري از ابومحمّد فضل بن شاذان نيشابوري، وي گفت: اگر سائلي بپرسد و بگوید: خبرده به من آیا ممکن است حکیم بندهاش را بدون علّت و بدون قصد به فعلى از افعال مكلِّف كند؟ به او گفته می شود: امکان ندارد زیرا او حکیم بوده و کار عبثی و جاهلانه ئمى نمايد. اگر سائل بگوید: حقَّ تعالى براي چه خلق را مكلّف نموده؟ در جواب گفته مي شود: به خاطر علّت هايي چند. اگر سائل بگوید: خبرده به من آیا آن عِلَّتِ ها معروف و موجود هستند یا غیرمعروف و غیرموجود می باشند؟ در جواب گفته می شود: آن علّت ما شناخته شده و نزد اهلش موجود می باشند. اگر سائل بگوید: آیا شما آنها را می شناسید و می دانید یا نمی دانید؟ در جوابش گفته می شود: برخی را شناخته و بعضی را نمی شناسیم. اگر سائل بگوید: اولین واجب از واجبات چیست؟ در جواب گفته می شود: اقرار به خدا و رسول خدا و حجّت خدا و نیز اقرار به آنچه رسول از نزد خدا آورده است. اگر سائل بگوید: چرا خلائق مأمورند به اقرار به خدا و رسول و حجّت خدا و به آنچه رسول از نزد خدا آورده است؟ در جواب گفته می شود: به خاطر علّت های بسیار از جمله آنکه: کسی که اقرار به خدا نکند از معاصی او اجتناب نخواهد نمود و از ارتکاب کبائر خود را بازنداشته و

۱. آیه (۶۰) از سوره الرّحمن

علل الشرايع / ج ١ .....٩ علل الشرايع / ج ١

ولم يراقب أحداً فيما يشتهي و يستلذّ منالفساد والظلم و إذا فعل الناس هذه الأشياء، و ارتكب كلّ إنسان ما يشتهي و يهواه من غير مراقبة لأحد كان في ذلك فساد الخلق أجمعين و وثوب بعضهم عـلى بـعض فـغصبوا الفروج والأموال و أباحوا الدماء والسبي و قتل بعضهم بعضاً من غير حق ولا جرم فيكون في ذلك خراب الدنيا و هـلاك الخـلق و فساد الحـرث والنسل.

و منها:

أنّاللّٰه عزّوجلّ حكيم ولا يكون الحكيم ولا يوصف بالحكمة إلّاالذي يحظر الفساد و يأمر بالصلاح و يزجر عن الظلم و ينهىٰ عن الفواحش ولا يكون حظر الفساد والأمر بالصلاح والنهي عن الفواحش إلاّ بعد الإقرار باللّٰه و معرفة الآمر والناهي فلو ترك الناس بغير إقرار باللّٰه ولا معرفة لم يثبت أمر بصلاح ولا نهي عن فساد إذ لا آمر ولا ناهي و منها إنّا قد وجدنا الخلق قد يفسدون بأمور باطنة مستورة عن الخلق فلولا الإقرار بـاللّٰه و خشيته بالغيب لم يكن أحد إذا خلا بشهوته و إرادته يراقب أحداً في ترك معصية و انتهاك حرمة و ارتكاب كبيرة إذا كان فعله ذلك مستوراً، عن الخلق بغير مراقب لأحد فكان يكون في ذلك هلاك الخلق أجمعين فلم يكن قوام الخلق و صلاحهم إلاّ بالإقرار منهم بعليم خبير يعلم السرّ و أخفىٰ آمر بالصلاح ناه عن الفساد ولا يخفىٰ عليه خافية ليكون في ذلك انزجار

فإن قال قائل: فلم وجب عليكم معرفة الرسل والإقرار بهم والإذعان لهم بالطاعة؟ قيل له: لأنّه لمّا لم يكتف في خلقهم و قواهم ما يـثبتون بــه لمباشرة الصانع تعالىٰ حتىٰ يكلّمهم و يشافههم لضعفهم و عجزهم وكان الصانع متعالياً عن أن يرى و يباشر وكان ضعفهم و عجزهم عن إدراكه ظاهراً لم يكن بدلهم من رسول بينه در اتیان به فساد و ظلم مراعات احدی را نمی نماید و وقتی مردم این منکرات را بجا آورند و هرکسی مشتهیات نفسانی خود را تأمین نمود بدون اینکه مراعات احدی را نماید فساد بین مردم پدید آمده، برخی بر بعضی جهیده درنتیجه فروج غصب شده و اموال بهناحقٌ در تصرف دیگران واقع می شود خونها ریخته گردد و نوامیس اسیر شوند، بعضی برخی را بهناحقٌ میکشند بهناچار دنیا خراب شده و خلائق هلاک گشته و زراعت و نسل تباه میگردد.

و از جمله آنکه: خداوند عزّوجلّ حکیم بوده و حکیم متّصف به حکمت نمی شود مگر آنکه جلوی فساد را گرفته و به صلاح امر کرده و از ظلم زجر و از فواحش نهی کند و واضح است که منع از فساد و امر به صلاح و نهی از فواحش تحقّق نمی یابد مگر بعد از اقرار به خدا و معرفت حاصل کردن به آمر و ناهی، حال اگر مردم را به حال خودگذارده و از آنها اقرار به خدا مطالبه نشود یا معرفت به آمر و ناهی بر آنها واجب و لازم نگردد، امر به صلاح و نهی از فساد اساساً ثابت نمی گردد زیرا آمر و ناهی نمی باشد تا امر و نهی صورت گیرد.

و از جمله آنکه: ما مردم را این طور یافته ایم که گاهی مرتکب فساد شده و با انجام امور باطنی و مستور از خلائق ایجاد تباهی می نمایند حال اگر اقرار به خدا و ترس از او و ایمان به غیب نباشد احدی را نمی یابیم که وقتی با شهو تش تنها و خالی ماند مراعات دیگران را کرده و معصیت را ترک نموده و متعرّض هتک حرمت سائرین نگشته و کبائر را مرتکب نشود درنتیجه بین جمیع خلائق هلاکت پیدا می شود. پس قوام خلق و صلاح آنها ممکن نیست مگر به این که ایشان به علیم خبیری که از سر و اخفی مطّلع بوده و به صلاح امر و از فساد نهی می نماید و هیچ امر نهانی از او پنهان نیست اقرار کنند تا بدین وسیله از انواع و انحاء فساد منزجر گردند.

اگر سائلی بگوید: چرا معرفت به رسل و اقرار به آنها و اذعان به طاعت ایشان بر شما واجب شده؟

در جواب گفته می شود: بعد از آنکه حقّ تعالی خلائق را آفرید به مجرّد خلقت و اینکه دارای قوا هستند اکتفاء نشد بلکه حقّ جلّ وعلیٰ خواست با آنها تکلّم نموده و مشافهةً مطلوب خود را با آنها مطرح کند چه آنکه ایشان عاجز هستند از اینکه بدون خطاب خواسته و مطلوب حقّ متعال را احرازکنند و چون حقّ عزّوجلّ منزَه است از اینکه دیدهشود و مباشرتاً باآنها سخنگوید و از طرفی خلائق نیز ناتوانند از اینکه او را ظاهراًوآشکارا درک کنند لاجرم هیچ چارهای نبود ازاینکه بین حقّ تعالی و و بينهم معصوم يؤدّى إليهم أمره و نهيه و أدبه و يفقهم على ما يكون به اجتلاب منافعهم و دفع مضارَّهم إذ لم يكن في خلقهم ما يعرفون به ما يحتاجون إليه من منافعهم و مضارَّهم فـلو لم يـجب عـليهم معرفته و طاعته لم يكن لهم في مجيء الرسول منفعة ولاسدٌ حاجة و لكان يكون اتيانه عبثاً لغير منفعة ولا صلاح و ليس هذا من صفة الحكيم الذي أتقن كل شيء. فإن قال قائل: ولِمَ جُعِلَ أولىٰالامر و أمر بطاعتهم؟ قيل لعلل كثيرة:

منها:

أنَّالخلق لما وقفوا على حدّ محدود و أمروا أن لا يتعدُّوا تــلك الحدود لما فيه من فسادهم لم يكمن يشبت ذلك ولا يمقوم إلاَّ بأن يجعل عليهم فيها أمينأ يأخذهم بالوقت عندما أبيح لهم و يـمنعهم منالتعدّي على ما حظر عليهم لآنَّه لو لم يكن ذلك لكـــان أحــد لا يترك لذَّته و منفعته لفساد غيره فجعل عليهم قيَّم يمنعهم من الفساد و يقيم فيهم الحدود والأحكام.

و منها:

أنَّا لا نجد فرقة منالفرق ولا ملَّة منالملل بَقَوْا و عاشوا إلاَّ بقيَّم و رئيس لِما لابُدَّ لهم منه في أمرالدّين والدّنيا فلم يـجز فـي حكـمة الحكيم أن يترك الخلق ممًّا يعلم أنَّه لابدَّ لهم منه ولا قوام لهم إلاَّ به فيقاتلون به عدوّهم و يقسمون به فيئهم و يـقيمون بــه جــمعتهم و جماعتهم و يمنع ظالمهم من مظلومهم.

و منها: أنَّه لو لم يجعل لهم إماماً قيماً أمـيناً حــافظاً مســتودعاً لَــدَرَسَت المــلَّة و ذهب الدّيــن و غُــيّرت السّــنن والأحكـام باب صد و هشتاد و دوّم..... ۷۰۰۰ .... ۷۰۰۰ باب صد و هشتاد و دوّم.

مخلوقات واسطهای بوده که همان رسولش باشد، رسول باید معصوم بوده و امر و نهی الهی را به مردم بـرساند و چـیزی راکـه بـهواسطهاش مـنافعشان جـلب و مضارشان دفع میگردد را به آنها تفهیم کند زیرا در آفرینش آنها چیزی نیست کـه بهواسطهاش به آنها عرفان پیداکنند.

پس به ناچار می باید واسطه یعنی رسول را شناخته و از او اطاعت کنند و بدین ترتیب معرفت ژسل و طاعتشان واجب گردید چه آنکه اگر واجب نباشد کوچکترین منفعتی در آمدن آنها نبوده بلکه آمدنشان عبث و بدون فائده میگردد و این از صفت حکیمی که هر چیزی را متقن آفریده نمی باشد.

اگر سائلی بگوید: چرا حقّتعالی صاحبان امری قرار داد و ما را مأمور بـه اطاعتشان نمود؟

در جواب گفته می شود: به چند علّت:

از جمله: خلائق وقتی دانستند در محدودیّت بوده و باری تعالی برایشان حدودی معیّن کرده و مأمور هستند از آنها تجاوز نکنند زیرا در این تجاوز فساد خودشان میباشد، بهطور قطع و یقین خواهند دانست که این معنا تحقق نخواهد یافت مگر به اینکه حقّ عزّوجلّ برای ایشان امینی قرار داده باشد که مباحات را برای آنها بیان کرده و ایشان به آنها راهنمایی نموده و از تعدّی و متعرّض شدن نسبت به محظورات و منهیّات بازشان دارد چه آنکه اگر چنین امینی در بین نباشد بسا افراد به منظور رسیدن به لذّات و منافع خویش دست به هرکاری زده اگر چه غیر در فساد بیفتد، پس به منظور جلوگیری از چنین تباهی و فسادی حقّ تبارک و تعالی برای خلائق و بندگان قیّمی قرار داد تا ایشان را از فساد منع کرده و حدود و احکام را اقامه نماید.

و از جمله: هیچ ملّتی را سراغ نداریم که بدون قیّم و رئیسی زندگی کنند زیرا در امور دین و دنیا چارهای نیست از وجود یک رئیس و سرپرست، بنابراین حکمت حکیم مقتضی است خلائق را بدون ولی و سرپرست نگذار تا به واسطه اش با اعداء خود نبرد نموده و به دستور و راهنمایی وی غنائم را تقسیم کرده و به امامتش جمعه و جماعاتشان را اقامه نموده و تحت سرپرستی او ظالم از مظلوم استنکاف کرده و ظلم به وی ننماید.

از جمله: اگر حقّ تعالی برای مردم امام و سرپرستی امین و حافظ قرار ندهد ملّت و امّت به زوال و اندراس میروند، دین از بین رفته، سنن و احکام تـغییر و تـبدّل علل الشرايع / ج ١ ..... ٨٠٨

ولزاد فيه المبتدعون و نقص منه الملحدون و شبّهوا ذلك علىالمسلمين إذ قد وجدنا الخلق منقوصين محتاجين غير كاملين مع اختلافهم و اختلاف أهوائهم و تشتّت حالاتهم فلو لم يجعل فيها قيّماً حافظاً لما جاء بهالرسول الأوّل لفسدوا على نحو ما بيّناه و غيّرت الشـرائـع والسـنن والأحكـام والإيمان وكان في ذلك فساد الخلق أجمعين.

فإن قيل: فلمَ لا يجوز أن يكون في الأرض إمامان في وقت واحد أو أكثر من ذلك؟

قيل: لعلل.

منها: أنّالواحد لا يختلف فعله و تدبيره، والاثنين لا يتّفق فعلهما و تدبيرهما و ذلك إنّا لم نجد اثنين إلاَّ مختلفي الهمم والإرادة فإذا كانا اثنين ثم اختلفت هممهما و إرادتهما و كانا كلاهما مفترضي الطاعة لم يكس أحدهما أولىٰ بالطاعة من صاحبه فكان يكون في ذلك اختلاف الخلق والتشاجر والفساد، ثم لا يكون أحد مطيعاً لأحدهما إلاَّ و هو عاص للآخر فتعمّ المعصية أهل الأرض، ثم لا يكون لهم مع ذلك السبيل إلى الطاعة والإيمان و يكونون إنّما أتوا في ذلك من قبل الصانع والذي وضع لهم باب الاختلاف و سبب النشاجر إذ أمرهم باتباع المختلفين.

و منها:

أنّه لو كانا إمامين لكان لكلّ منالخصمين أن يدعو إلى غير الذي يدعو إليه الآخر فيالحكـومة ثـم لا يكـون أحـدهما أولىٰ بأن يـتّبع صـاحبه منالآخر فتبطل الحقوق والأحكام والحدود.

و متها:

أنّه لا يكون واحد منالحجّتين أولىٰ بالنظر والحكم والأمـر والنسهي منالآخر فإذاكان هذاكذلك وجب عليهم أن يبتدؤا الكلام وليس لأحدهما أن يسبق صاحبه بشــــيّ إذا كــانا فــيالإِمــامة شــرعاً واحــداً فــإن جــاز لأحــدهما السكــوت یافته، مبدعین در آن زیاد کرده و مُلحدین از آن نقص و کسر میکنند و بسا این زیاده و نقیصه بر مسلمین مشتبه میگردد درنتیجه اگر بین مسلمین قیّمی که آنها را سرپرستی کند و امینی که آنچه را رسول اوّل از جانب خدا آورده حفظ نماید نباشد همان طوری که قبلاً اشاره کردیم فساد و تباهی در دین پدید آمده و شرایع تغییر یافته و سنن و احکام و ایمان او به زوال و نابودی رفته و بدین ترتیب فساد بین تمام خلائق پیدا می شود.

اگرگفته شود: پس هرچه امناء و اولیاء بیشتر باشند دین و دنیای مردم بهتر حفظ میگردد باتوجّه به این نکته چرا جایز نیست در یک عصر و یک زمان دو امام و دو پیشوا روی زمین باشد؟

در جواب ميگوييم: به چند علّت:

از جمله: امام واحد و پیشوای منفرد فعل و تدبیرش مختلف نبوده همان طوری که دو رهبر و دو ولئ فعل و تدبیرشان با هم متّفق نیست چه آنکه تا به حال دیده نشده دو نفر از نظر قصد و اراده کلاً با هم اتّفاق داشته باشند حال اگر در یک زمان دو امام رهبری مردم را بنمایند و قصد آنها با هم مختلف باشد و فرض کنیم هر دو واجب الطّاعه هستند و هیچ یک بر دیگری برتری ندارد لازمه آن پیدا شدن اختلاف بین خلائق و پدید آمدن تشاجر و فساد بین آنها می باشد و روشن است هر کسی که مطیع یکی باشد نسبت به دیگری عاصی محسوب می شود و بدین ترتیب معصیت اهل زمین را فرامی گیرد و اساساً برای اهل زمین امکان طاعت و تحصیل ایمان ممکن نیست و منشأ آن امر صانع به تیعیّت از دو نفر می باشد پس به جای این که صانع اختلاف را بردارد آن را ایجاد نموده و این با حکمتش منافات دارد.

از جمله: اگر دو امام و دو پیشوا در یک زمان باشند هر کدام از متخاصمین در نزاعی که دارند ممکن است به امامی غیر از امامی که دیگری به او مراجعه کرده رجوع نماید و از وی طلب حکومت نماید و هر کدام از دو پیشوا ممکن است حکمی مخالف با دیگری کند زیرا هیچ کدام اولی و سزاوارتر نیستند که از دیگری در حکم تبعیّت نمایند و بدین ترتیب حقوق و احکام و حدود باطل و تباه می شوند. از جمله: اگر دو حجّت و دو ولی در یک زمان باشند هیچ یک از آن دو سزاوارتر به حکم نمودن و امر و نهی کردن از دیگری نمی باشد و وقتی امر چنین بود بر مردم

واجب است ابتداء به کلام نمایند و دو حجّت وقتی با هم مساوی بودند حقّ ندارد یکی از آنها بر دیگری در کلام سبقت بگیرد، پس اگر سکوت بر یکی جائز بود بر علل الشرايع /ج ١ ..... ١ ....

جاز للآخر مثل ذلك، و إذا جاز لهما السكوت بطلت الحقوق والأحكام و عطِّلت الحدود و صار الناس كأنَهم لا إمام لهم. فإن قيل: فَلِمَ لا يجوز أن يكون الإمام من غير جنس الرسول؟

يان يان برم مينون و مينون مير قيل لعلل:

منها: أنّه كان الإِمام مفترض الطاعة لم يكن بدّ من دلالة تدلّ عــليه و يتميّز بها من غيره، وهيالقرابة المشهورة والوصيّة الظاهرة، ليـعرف مــن غيره و يهتدي إليه بعينه.

و منها: أنّه لو جاز في غير جنس الرسول لكان قد فضل من ليس برسول علىالرسول إذ جعل أولاد الرسول اتّباعاً لأولاد أعدائه كأبي جهل و ابن أبي معيط لأنّه قد يجوز بزعمه أنّه ينتقل ذلك في أولادهم إذا كانوا مؤمنين فيصير أولاد الرسول تابعين و أولاد أعداء الله و أعداء رسوله مـتبوعين مكان الرسول أولىٰ بهذه الفضيلة من غير، و أحقّ.

و منها:

أنّالخلق إذا أقرّوا للرسول بالرسالة و أذعنوا له بالطاعة لم يتكبر أحـد منهم عن أن يتّبع ولده و يطيع ذرّيته ولم يتعاظم ذلك في أنفس الناس و إذا كان في غير جنس الرسول كان كلّ واحد منهم في نفسه أولى به من غيره و دخلهم من ذلك الكبر ولم تسخ أنفسهم بالطاعة لمن هو عندهم دونهم فكان يكون في ذلك داعية لهم إلىالفساد والنفاق والاختلاف.

فإن قال قائل: فلِمَ وجب عليهم الإقرار والمعرفة بأنَّ اللَّه واحد أحد؟ قيل لعلل:

منها: أنَّه لو لم يجب ذلك عليهم لجاز لهم أن يتوهّموا مدبرين أو أكثر من ذلك، و إذا جاز ذلك لم يهتدوا إلىالصانع لهم من غيره لأنَّ كـــلَّ إنســان مــنهم لا يـدري لعـلَّه إنَّــما يـعبد غـير الذي خــلقه باب صد و هشتاد و دوّم...... ۸۱۱ ..... باب صد و هشتاد و دوّم....

دیگری نیز جائز است و وقتی هر دو در مقابل مردم سکوت کردند و به سؤال آنها پاسخ ندادند حقوق و احکام باطل شده و حدود معطّل میمانند درنتیجه مردم به منزله مردمی میباشند که امام ندارند.

سؤال: چرا جایز نیست امام از غیر جنس رسول باشد؟ جواب: به چند علّت:

از جمله آنها: اینکه امام واجبالاطاعه است لذا چارهای نیست از اینکه دلیلی باید بر وجود مبارکش دلالت نموده و او را از غیرش ممتاز نماید و دلیل مزبور عبارت است از قرابت مشهورش به نبی اکرم تیزوله و وصی پیامبر بودنش و بدینوسیله از دیگران جدا شده و مردم به وجودش عیناً هدایت میگردند.

و از جمله آنها: اینکه اگر جایز دانستیم امام از غیر جنس رسول باشد لازم می آید که غیر رسول را بر رسول برتری داده باشیم زیرا در فرض مزبور ممکن است امام از اولاد اعداء رسول همچون ابوجهل و ابن ابی معیط باشد و آن در وقتی است که اولاد آنها اهل ایمان فرض شوند و وقتی امام را در آنها قرار دادیم باید اولاد رسول تابع آنها بوده و آنها متبوع باشند و بدون تردید متبوع از تابع افضل است و نفس این معنا (یعنی اولاد اعداء متبوع و اولاد رسول تابع آنها باشند) فضیلتی است برای اعداء رسول در حالی که رسول به این فضیلت سزاوارتر و شایسته تر می باشد.

و از جمله آنها: اینکه وقتی خلائق به رسالت اقرار نموده و به وجوب اطاعتش اذعان نمودند احدی از ایشان دیگر از تیعیّت فرزندان رسول سرپیچی نکرده و از ذرّیهاش اطاعت می نمایند و این معنا در نفس مردم بزرگ و گران نیست درحالی که اگر امام در غیر اولاد رسول باشد هر کدام از خلائق در نفس خویش، خود را از او والاتر و برتر می بیند و از این ناحیه حالت کبر در مردم پیدا شده و مانع می شود از اطاعت امام و درنتیجه فساد و نفاق و اختلاف پدید می آید.

اگر سائلی بگوید: برای چه بر خلائق واجب شده که اقرار نموده و معرفت پیدا کنند حقّ تعالی واحد واحد است؟

در جواب گفته مي شود: چند علّت دارد:

از جمله آنکه اگر این معنا بر آنها واجب نمی بود جایز بود که توهم کنند دو مدبّر یا بیشتر وجود دارد و وقتی این توهّم جایز شد هرگز به صانع خودشان هـدایت نشده و او را از غیرش نمی توانند ممتاز کنند زیرا هر شخصی این تـردید بـرایش هست که آن کسی را که عبادت میکند احتمالاً غیر از خالقش باشد یا آن خدایی را علل الشرايع /ج ١ .....١ معلل الشرايع /ج ١

و يطيع غير الذي أمره فلا يكونوا على حقيقة من صانعهم و خــالقهم ولا يثبت عندهم أمر آمر ولانهي ناه إذ لا يعرف الآمر بعينه ولا الناهي مــن غيره.

و منها: أنّه لو جاز أن يكون اثنين لم يكن أحد الشريكين أولىٰ بأن يعبد و يطاع منالآخر و في إجازة أن بطاع ذلك الشريك اجازه أن لايطاع الله و في أن لا يطاع الله الكفر بالله و بجميع كتبه و رسله و إثبات كلّ باطل و ترك كلّ حق و تحليل كلّ حرام و تحريم كلّ حلال والدخول في كلّ معصية والخروج من كلّ طاعة و إباحة كلّ فساد و إبطال كلّ حقّ.

و منها: أنّه لو جاز أن يكون أكثر من واحد لجاز لإِبليس أن يدّعي أنّه ذلك الآخر حتىٰ يضادّ الله في جميع حكمه و يـصرف العـباد إلى نـفسه فيكون في ذلك أعظم الكفر و أشدّ النفاق.

فإن قال قائل: فلمَ وجب عليهم الإقرار بالله بأنّه ليس كمثله شيء؟ قيل: لعلل.

منها: لأن يكونوا قاصدين نحوه بالعبادة والطاعة دون غيره غير مشبّه عليهم ربّهم و صانعهم و رازقهم.

و منها: أنّهم لو لم يعلموا أنّه ليس كمثله شيء لم يـدروا لعـلّ ربّـهم و صانعهم هذه الأصنام التي نصبها لهم آباؤهم والشمس والقمر والنيران إذا كان جائزاً أن يكون مشبّهاً وكان يكون في ذلك الفساد و ترك طاعاته كلّها و ارتكاب معاصيه كلّها على قدر ما يتناهىٰ إليهم من أخبار هذه الأرباب و أمرها و نهيها.

و منها: أنّه لو لم يجب عليهم أن يعرفوا أنّه ليس كمثله شيء لجاز عندهم أن يجري عليه ما يجري علىالمخلوقين من العجز والجــهل والتـغيّر والزوال والفناء والكذب والاعتداء و من جازت عليه هذه الأشياء لم يؤمن فناؤه ولم يـوثق بـعدله باب صد و هشتاد و دوّم..... ۸۱۳

که اطاعت میکند غیر از خدایی است که به او امر نموده درنتیجه هیچ انسانی حقیقتاً به صائع خود هدایت نشده و خالق خود را واقعاً اطاعت نکرده است و نیز نه امر آمر و نه نهی ناهی نزدکسی ثابت و محقّق میگردد زیرا آمر و ناهی را نشناخته و از غیرشان تشخیص نمی دهد.

از جمله آنکه: اگر دو تا بودن معبود و خدا جایز باشد هیچ یک از آن دو سزاوارتر از دیگری به اینکه مردم عبادت و اطاعتش را بکنند نیست و اگر اطاعت احدالشریکین را جایز دانسته دون دیگری بسا آن دیگری الله تعالیٰ بوده درنتیجه لازم می آید که خدا را اطاعت نکرده باشیم و آن مستلزم کفر به خدا و به جمیع کتب آسمانی و رسل و انبیاء عظام بوده و نیز لازم می آید هر باطلی را اثبات کرده و هر حقّی را ترک نماییم چنانچه لازم می آید هر حرامی را حلال و هر حلالی را حرام نماییم و نیز در هر معصیتی داخل و از هر طاعتی خارج گردیم و همچنین لازمه آن این است که هر فسادی را مباح و هر حقّی را باطل نماییم.

از جمله آنکه: اگر جایز باشد که خدا بیش از یکی فرض شود ممکن است شیطان ادّعاء کند من خدایی دیگر بوده و تمام حکمهایی که صادر میکنم ضدّ حکمهای آن خدای دیگر است و نیز میتواند بندگان را به خودش دعوت کرده و از خدای واقعی منصرف نماید و این مستلزم بالاترین کفر و شدیدترین نفاق میباشد. اگر سائل بگوید: چرا بر خلائق واجب است اقرار کنند مثل خدا موجودی

نمىباشد؟

در جواب گفته می شود: چَنْدَ عِلْبٌ دادد:

از جمله آنکه: مردم قصد کنند فقط او را عبادت و اطاعت کنند نه دیگری را در حالی که پروردگار و صانع و رازقشان به هیچ موجودی شباهت ندارد.

از جمله آنکه: اگر ندانند موجودی شبیه او نیست شاید پروردگار و صانعشان بتهایی بوده که پدرانشان نصب کردهاند یا خورشید و ماه و آتشهای افروخته باشد و بدیهی است این معنا مستلزم فساد و ترک تمام طاعات و ارتکاب جمیع معاصی می باشد.

از جمله آنکه: اگر بر خلائق واجب نباشد افرار به اینکه هیچ موجودی شبیه او نیست باید جایز باشد که آنچه بر مخلوقین جاری میگردد بر او نیز جاری شود از قبیل عجز، جهل، تغییر، زوال، فناء، دروغ و دشمنی و کسی که اتّصافش به این صفات جایز باشد از فناء و زوالش در امان نبوده و به عدلش وثوق و اطمینانی علل الشرايع / ج ١ ...... ٩ و نهيه و وعده و وعيده و ثوابه و عقابه و في ذلك. ولم يحقّق قوله و أمره و نهيه و وعده و وعيده و ثوابه و عقابه و في ذلك. فساد الخلق و إيطال الربوبيّة. فإن قال قائل: لِمَ أمر الله العباد و نهاهم؟ قيل: لأنّه لا يكون بـقاؤهم و صلاحهم إلاَّ بـالأمر والنـهي والمـنح عنالفساد والتغاصب. فإن قال قائل: لِمَ يعبدوه؟ قيل: لئلا يكونوا ناسين لذكره ولا تاركين لأدبه ولا لاهين عن أمره و نهيه إذا كان فيه صلاحهم و فسادهم و قوامهم فلو تركوا بغير تعبّد لطـال عليهم الأمد و قست قلوبهم. و إن قيل: قَلِمَ أمروا بالصلاة؟

قيل: لأنّ في الصلاة الإقرار بالربوبيّة و هو صلاح عام؛ لأنّ فـيه خـلع الأنداد والقيام بين يدي الجبّار بالذل والاستكانة والخضوع والاعـتراف والطلب في الإقالة من سالف الذنوب و وضع الجبهة على الأرض كلّ يوم ليكن ذاكراً لله غير ناس له يكون خاشعاً وجلاً متذلّلاً طالباً راغباً مع الطلب للدين والدنيا بالزيادة مع ما فيه من الإِنزِجارَ عن الفساد جدّاً.

و صار ذلك عليه في كلّ يوم و ليلة لئلّا ينسى العبد مدبّره و خالقه فيبطر و يطغىٰ وليكون في ذكر خالقه والقيام بين يدي ربّه زاجراً له عنالمعاصي، و حاجزاً و مانعاً عن أنواع الفساد.

فإن قال قائل: فلم أمر بالوضوء و بدأ به؟

قيل: لأنّه يكون العبد طاهراً إذا قام بين يدي الجبّار عـند مناجاته إيّاه مطيعاً له فيما أمره نقيّاً منالأدنـاس والنّـجاسة مع ما فيه من ذهاب الكسل و طرد النَّـعاس و تـزكية الفـؤاد باب صد و هشتاد و دوّم..... ۸۱۵ .... ۸۱۵ ....

نیست و قول و امر و نهی و وعده و وعید و ثواب و عقابش محقّق نخواهد بود درنتیجه بین خلائق فساد روی داده و ربّوبیت بدین ترتیب باطل میگردد. اگر سائلی بگوید: چرا خداوند به بندگان امر و آنها را نهی نموده است؟ در جواب گفته می شود: زیرا بقاء و صلاح آنها صورت نگرفته مگر به واسطه امر و نهی و منع نمودن از فساد و غصب.

اگر سائلی بگوید: چرا خلائق خدا را عبادت میکنند؟

در جواب گفته می شود: برای اینکه ذکر او از یادشان نرفته و تارک مراسم ادب نشده و نسبت به امر و نهی او مرتکب لهو نشوند حال اگر بـدون انـجام مـراسـم عبودیت به حال خود واگذارده شوند روزگار دراز بر آنها بگذرد و دلهایشان سخت و قسی گردد.

اگرگفته شود: برای چه مردم مأمور شدند به خواندن نماز؟

در جواب گفته می شود: برای این که در نماز اقرار به ربوبیّت حقّ تعالی است و این مصلحت عام و گسترده ای است زیرا در آن آنداد و اضداد پروردگار خلع شده و بنده با کمال خاکساری و فروتنی و اعتراف به بندگی و تقاضای عفو از گناهان گذشته در مقابل پروردگار جبّار ایستاده و هر روز پیشانی بر خاک گذارده تا یاد قادر متعال بوده و فراموشش نکرده و بدین رسیله حالت خشوع و خوف و خواری خود در مقابل پروردگار جلیل را نشان داده مضافاً به این که در این مراسم بندگی و عبودیّت از خدای قادر متعال طلب دین و دنیا کرده و از ساحت ربوبیش تقاضای زیاد نمودن آنها را نموده و عاجزانه از او خواستار منزجر شدن از فساد می شود. قابل توجّه آنکه:

بنده در هر روز و شب این عبادت مشتمل بر این مصالح را باید بجاآورد تا مدبّر و خالق خود را فراموش نکند تا درنتیجه به طغیان و گردنکشی بپردازد و اساساً متذکّر خالق متعال بودن و ایستادن در مقابل پروردگار سبب می شود بـنده از مـعاصی منزجر گردیده و بین او و انواع و انجاء فساد مانع و حاجز پیدا شود.

اگرگفته شود: برای چه حقّ جلّوعلا امر به وضوء و ابتداء به آن فرموده؟ در جواب گفته میشود: برای اینکه بنده وقتی در مقابل پروردگار جبّار بـه مـناجات میایستد طاهر و پاکیزه بوده مضافاً به اینکه امر و فرمان او راکه به منظور برحذر ماندن از ادناس و نجاسات صادر شده اطاعت کرده علاوه بر آن بدینوسیله کسالت و چرت و پینکی از او طرد و برطرف گشته و قلب از ادناس و قـذارات بـاطنی و علل الشرايع /ج ١ .....٩ ملل الشرايع /ج ١

للقيام بين يدي الجبّار.

فإن قال قائل: قَلِمَ وجب ذلك عـلىالوجـه واليـدين و مسـح الرأس والرجلين؟

قيل: لأنّ العبد إذا قام بين يدي الجبّار قائماً ينكشف من جوارحــه و يظهر ما وجب فيهالوضوء، و ذلك أنّه بوجهه يستقبل و يسجد و يخضع، و بيده يسأل و يرغب و يرهب و يتبتّل، و بـرأســه يســتقبل فــي ركــوعه و سجوده، و برجليه يقوم و يقعد.

فإن قيل: فلمَ وجب الغسل علىالوجه واليدين والمسـح عـلىالرأس والرجلين ولم يجعل غسلاً كلّه ولا مسحاً كلّه؟ قيل: لعلل شتّىٰ.

متها:

أنّالعبادة إنّما هيالرّكوع والسجود، و إنّما يكون الركـوع والسـجود بالوجه واليدين لابالرأس والرجلين.

و منها أنّ الخلق لا يطيقون في كلّ وقت غسل الرأس والرجلين و يشتدّ ذلك عليهم في البرد والسفر والمرض واللـيل والنـهار، و غسـل الوجـه واليدين أخفّ من غسل الرأس والرجلين، و إنّما وضعت الفرائيض عـلى قدر أقلّ الناس طاقة من أهل الصحّة ثم عمّ فيها القوي والضعيف، و منها أنّالرأس والرجلين ليس هما في كلّ وقت بـاديين و ظـاهرين كـالوجه واليدين لموضع العمامة والخفّين و غير ذلك.

فإن قال قائل: فلمَ وجب الوضوء ممّا خـرج مـنالطـرفين خـاصّة و منالنوم دون سائر الأشياء؟

قيل: لأنّ الطرفين هـما طـريق النـجاسة و ليس للإنسـان طــــريق تــــصيبه النــــجاسة مــن نــفسه إلاً مـــنهما باب صد و هشتاد و دوّم..... ۸۱۷ .... ۸۱۷

معنوی تزکیه گشته و درنتیجه بنده طاهرالجسم والقلب در مقابل پروردگار جبّار میایستد و با او مناجات مینماید.

اگرگفته شود: چرا در وضوء شستن صورت و دستها و مسح سر و پاها واجب گشته؟

در جواب گفته می شود: برای این که بنده وقتی در مقابل پروردگار جبّار ایستاد از جوارح و اعضائش مانع و حاجب را برطرف کرده و آنچه را که در وضوء واجب است شسته یا مسح کند ظاهر می گرداند چه آن که با صورت خود را رو یه قبله قرار داده و سجده نموده و خضوع و خشوع می نماید و با دست سؤال کرده و از درگاه ربوبی طلب حاجت نموده و از غیر خدا خود را منقطع قرار می دهد و با سر در رکوع و سجود خود را مقابل قبله قرار می دهد و با پاها ایستاده و می نشیند.

اگرگفته شود: چرا صورت و دو دست را باید شست و سر و پاها را مسح نمود و جهت اینکه شستن تمام یا مسح همه واجب نشده چیست؟ در جواب گفته شده: علّتهای بسیار دارد:

از جمله آنکه: عبادت عبارتست از رکوع و سجود و این دو با صورت و دو دست صورت میگیرد نه با سر و پاها لذا صورت و دو دست لازم است شسته شوند و بدینوسیله طهارت و نظافت بیشتری پیدا میکنند.

دیگر آنکه: شستن سر و پاها در تمام اوقات نماز از طاقت مردم خارج بوده و تکلیف به آن در همه حالات سرما و گرمل سفر و حضر، مرض و صحّت و جمیع ازمان، شب و روز تکلیف شاقی است به خلاف شستن صورت و دست. اکه مشقّت چندانی ندارد و فرائض و عبادات واجب براساس طاقت ضعیف ترین افراد صحیحالمزاج واجب گردیده و سپس تعمیم داده شده و اشخاص قوی را نیز شامل گردیده است.

دیگر آنکه سر و پاها در تمام اوقات همچون صورت و دست ها منکشف و ظاهر نبوده بلکه با عمامه و کلاه یا جوراب و کفش مستور پوشیده هستند قهراً از آلودگی مصون تر و محفوظ تر می باشند لذا شستن آنها چندان لزومی ندارد.

اگر سائل بگوید: چرا فقط وضوء بهخاطر آنچه از طرفین (**قُبُل و دُبُر**) خمارج میشود یا خصوص خواب واجب بوده نه اشیاء دیگر؟

در جواب گفته می شود: طرفین انسان راه خروج نجاست می باشد و در انسان هیچ راهی غیر از این دو نیست که از خود انسان نجاست بـه او رسـیده و وی را علل الشرايع /ج ١ ...... منه تلك النجاسة من أنـفسهم و أمّــاالنـوم: فأمروا بالطهارة عندما تصيبهم تلك النـجاسة مـن أنـفسهم و أمّــاالنـوم: فإنّالنائم إذا غلب عليه النوم يفتح كلّ شيء منه واسترخىٰ فكــان أغــلب الأشياء كلّه فيما يخرج منه، فوجب عليه الوضوء بهذه العلّة.

فإن قال قائل: فلمَ لم يؤمروا بالغسل من هذه النجاسة كما أمروا بالغسل منالجنابة؟

قيل: لأنَّ هذا شيء دائم.

غير ممكن للخلق الاغتسال منه كلّما يصيب ذلك ولا يكلّف الله نفساً إلاَّ وسعها<sup>(۱)</sup> والجنابة ليست هي أمراً دائماً إنّما هي شهوة يصيبها إذا أراد و يمكنه تعجيلها و تأخيرها للأيّام الثلاثة والأقلّ والأكثر و ليس ذلك هكذا. فإن قيل: فلمَ أُمروا بالغسل منالجنابة ولم يؤمروا بالغسل منالخلاء و هو أنجس منالجنابة و أقذر؟

قيل: من أجل أنّالجن<mark>ابة من نفس الإنس</mark>ان و هو شيء يخرج من جميع جسده والخلاء ليس هو من نفس الإنسان إنّبا هو غذاء يدخل من باب و يخرج من باب.

فإن قال قائل: فلمّ صار الاستنجاء بالماء فرضاً؟

قيل: لأنّه لا يجوز للعبد أن يقوم بين يدي الجبّار و شيء من ثـيابه و جسده نجس.

(قال مصنَّف هذا الكتاب) غلط الفضل و ذلك لأنَّ الاستنجاء به ليس بـفرض

۱۔ سورۂ البقرۃ، آیۃ (۲۸۶)

یاب صد و هشتاد و دوّم..... ۸۱۹ .... ۸۱۹ ...

متنجّس نماید لذا وقتی نجاست از این دو راه خارج شـد انسـان.ها مأمـور بـه ظهارت هستند.

و امّا خواب: وقتی خواب بر انسان غلبه کرد آنچه از منافذ در انسان هست گشوده شود و سست میگردند و غالب اشیاء در این حال از انسان خارج می شوند و به همین علّت وضوء به خاطر خواب بر انسان واجب میگردد.

اگر سائلی بگوید: چرا بهخاطر نجاست خارج از قُبُل و دُبُر غُسل واجب نشده همانطوری که در جنابت واجب می باشد؟

میگوییم: برای خلائق ممکن نیست هربار که نجاست بول یا غائط به آنها اصابت کند غسل نمایند زیرا اصابت این نجاست به انسان امر دائمی است و تکلیف به غسل در این فرض در وسع و طاقت بشر نیست و حقّ تعالی در قرآن می فرماید: لایکلف الله نفساً الا وُسعها ولی جنابت امر دائمی نیست بلکه شهوتی است که شخص وقتی اراده کرد به او اصابت میکند و امکان دارد شخص آنرا بر ایام سه گانه (صبح، ظهر، مغرب) مقدّم داشته یا تأخیر بیاندازد، از آن کیاسته یا زیادش نماید درحالی که نجاست بول و یا غائط چنین نمی باشد.

اگرگفته شود: چطور در صورت حصول جنابت خلائق مأمور به غسل بوده ولی در مورد به خلاء رفتن و بول و غائط کردن غسل واجب نیست با اینکه این دو نجاست از جنابت انجس و پلیدتر میباشند؟

در جواب گفته می شود: جنابت از نفس انسال ناشی شده لاجرم از تمام جسد بیرون می آید درحالی که بول و غائط از نفس انسان ناشی نمی شود بلکه غذایی است که از منفذی وارد بدن شده و از منفذ دیگر خارج می شوند از این رو در جنابت شستن تمام جسد واجب بوده و به عبارت دیگر غسل واجب می باشد به خلاف بول و غائط که این طور نبوده لذا برای این دو غسل واجب نیست.

اگر سائل بگوید: چرا در صورت اصابت نجاست بول و غائط به انسان شستن با آب واجب میباشد؟

در جواب میگوییم: برای اینکه جائز نیست بنده در مقابل پروردگار جبّار بایستد درحالی که لباس یا بدنش نجس باشد.

مصنّف این کتاب د**صدوق**، میگوید: فضلبن شاذان مرتکب اشتباه شده زیرا شستن با آب فرض و واجب نیست بلکه مخرج غائط را باکلوخ و پارچه و امثال آن نیز می توان تطهیر کرد. علل الشرايع /ج ١ .....١ علل الشرايع /ج ١

و إِنَّما هو سنَّة. رجعنا إلى كلام الفضل. فإن قال قائل: فأخبرني عنالأذان لمَ أُمروا؟ قيل: لعلل كثيرة.

منها:

أن يكون تذكيراً للساهي و تنبيهاً للغافل و تحريفاً لمـن جـهل الوقت واشتغل عنه و داعياً إلى عبادة الخالق مرغباً فيها مقرّاً له بالتوحيد مجاهراً بالإيمان معلناً بالإسلام مؤذناً لمن يتساهئ و إنّما يقال مؤذّن لانّه المؤذّن بالصلاة.

فإن قيل: فلمَ بدأ بالتكبير قبل التسبيح والتهليل والتحميد؟ قيل: لأنّه أراد أن يبدأ بذكره و اسمه لأنّ اسم الله فيالتكبير فـي أوّل

الحرف و فيالتسبيح والتحميد والتهليل اسم الله في آخــر الحــرف فــبدأ بالحرف الذي اسم الله في أوّله لا في آخره. فإن قيل: فلم جعل مثنى مثنى؟

قيل: لأن يكون مكرّراً في آدان المستمعين مؤكّداً عليهم إن سهىٰ أحد عنالأوّل لم يسه عنالثاني المريمي موري

> و لأنّ الصلاة ركعتان فكذلك جعل الأذان مثنى مثنى. فإن قال قائل: فلم جعل التكبير في أوّل الأذان أربعاً؟ تواسية مرابع بدئين ماتر المسلم معام مناسبة منا

قيل: لأنَّ أوَّل الأذان إنَّما يبدأ غفلة و ليس قبله كلام ينبَّه المســتمع له فجعل الأوَّلين تنبيهاً للمستمعين لما بعده فيالأذان.

فإن قال قاثل: فلم جعل بعدالتكبير ين الشهادتين؟

قيل: لأنَّ إكمال الإيـمان هـوالتـوحيد والإقـرار للَّـه بــالواحـدانـية والثــــاني الإقــرار للــرسول بـــالرسالة؛ لأنّ طـــاعتهما و مـــعرفتهما باب صد و هشتاد و دوّم..... ۸۲۱

بلی شستن با آب سنّت و مستحب است. باری برگردیم به دنباله کلام فضل بن شاذان، وی میگوید: اگر سائل بگوید: خبرده مرا از اذان برای چه خلائق مأمور به آن شدهاند؟ در جواب گفته می شود: به خاطر علّتهایی بسیار:

از جمله: برای ساهی مُذکّر و برای غافل منبَّه و برای جاهل به وقت و کسی که به واسطه ندانستن آن مشغول به کارهای دیگری غیر از نماز شده معرِّف بوده و در او داعی ایجاد کرده که به عبادت خالق بپردازد و نیز به واسطه اذان در سامع رغبت به نماز پیدا می شود، اقرار به توحید نموده، تجاهر به ایمان می کند و عَلناً اظهار اسلام می نماید، اذان ساهی را متوجّه می سازد و به اذانگو از این جهت مؤذن می گویند که اعلام به نماز می نماید.

اگر گفته شود: چرا در اذان قبل از تسبیح و تهلیل و تحمید ابتداء به تکبیر باید نمود؟

در جواب گفته می شود: حقّ تعالی ابتداء به تکبیر را واجب نموده زیرا در این جمله ابتداء نام «الله» آمده و حقّ تعالی اراده اش تعلّق گرفته که ابتداء به نام او شود و این مقصود در ابتداء به تسبیح (سیحان الله) و تحمید (الحمدلله) و تهلیل (لااله الأالله) تأمین نمی شوند زیرا (الله) در این کلمات مؤخّر آمده است. اگر گفته شود: چرا فصول اذان دوتا، دوتا قرار داده شده.

در جواب گفته می شود: برای این که به راسطه تکرار در گوش مستمعین و تأکید بر ایشان اگر بار اوّل را نشنیدند مرتبه دوّم را بشنوند و دیگر آنکه چون نـماز دو رکعت، دو رکعت می باشد ادان را نیز دوتا، دوتا قرار دادهاند.

اگر سؤال شود: چرا تکبیر در اوّل اذان چهار مرتبه گفته می شود؟

در جواب گفته میشود: جهتش آن است که در آغاز اذان چون قبلش کلامی که مستمع را تنبیه کند نمی باشد غالباً در حال غفلت مستمعین شروع می شود لذا دو تکبیر اوّل و دوّم را به منظور تنبیه مستمعین میگویند تا برای شنیدن جملات بعدی آمادگی پیدا نمایند.

اگر سائل بگوید: چرا بعد از تکبیر شهادتین ایراد می شوند؟ در جواب گفته می شود: اکمال ایمان به دو چیز است: الف: توحید و اقرار به یگانگی و وحدانیّت حقّ تعالی. ب: اقرار به رسالت حضرت خاتمالانبیاء عَلَیْوَلَمْ، چه آنکه اطاعت خدا و رسولش علل الشرايع / ج ١ ..... ٨٢٢

مقرونتان و لأنَّ أصل الإيمان إنَّما هوالشهادة فجعلت الشهادتين شهادتين كما جعل سائر الحقوق شهادتين فإذا أقرَّ للَّه بالوحدانية و أقـرَ للـرسول بالرسالة فقد أقرَّ بجملة الإِيمان لأنَّ أصل الإِيمان إنّما هوالإِقرار بـاللَّه و رسوله.

فإن قال قائل: فلمَ جعل بعدالشهادتين الدعاء إلى الصلاة؟

قيل: لأنّ الأذان إنّما وضع لموضع الصلاة و إنّما هـو نـداء إلىالصـلاة فجعل النداء إلىالصلاة في وسـط الأذان فـقدّم قـبلها أربـعاً التكـبيرتين والشهادتين و أخّر بعدها أربعاً يدعو إلىالفلاح حقّاً علىالبرّ والصلاة، ثم دعا إلى خيرالعمل مرغباً فيها وفي عملها وفي أدائها، ثم نـادىٰ بـالتكبير والتهليل ليتمّ بعدها أربعاً كما أتمّ قبلها أربعاً وليختم كـلامه بـذكر اللّـه و تحميده كما فتحه بذكره و تحميده

فإن قال قائل: فلمَ جعل آخرها التهليل ولم يجعل آخرها النكبير كما جعل في أوّلها التكبير؟

قيل: لأنّ التهليل إسم الله في أخر الحرف مـند فأحبّ اللّــه أن يـختم الكلام باسمه كما فتحه باسمه.

فإن قيل:

فلِمَ لَمْ يُجْعَلْ بدل التهليل التسبيح والتمحيد و اسم الله في آخر الحرف من هذين الحرفين؟

قيل: لأنّ التهليل إقرار له بالتوحيد و خلع الأنداد من دون اللَّه و هو أوّل الإِيمان و أعظم منالتسبيح والتحميد.

فإن قال قائل: فلمَ بدأ فيالاستفتاح والركوع والسجود والقيام والقعود بالتكبير؟ یابِ صد و هشتاد و دوّم..... ۸۲۳ ..... ۸۲۳

و معرفت این دو با هم مقرون می باشد از این رو این دو شهادت بعد از تکبیر باید ایراد شوند.

جهت دیگر آنکه اصل ایمان شهادت است پس آنرا دو شهادت قرار دادنـد همانطوری که در سایر حقوق دو شهادت جعل گردیده باری وقتی مؤذّن نسبت به خدا اقرار به وحدانیت و به رسول اقرار به رسالت نمود مسلّماً اقرار به کلّ ایمان نموده چه آنکه اصل ایمان اقرار به خدا و رسولش میباشد.

اگر سائل بگوید: چرا بعد از شهادتین دعوت به نماز قرار داده شده؟

در جواب گفته می شود: برای این که اساساً اذان را برای نماز تشریع و جعل کرده اند چه آن که اذان عبارت است از خواندن خلائق به نماز لذا خواندن مردم به نماز را در وسط اذان قرار داده اند یعنی قبل از آن چهار فصل و بعدش نیز چهار فصل دیگر قرار داده شده، چهار فصل قبل عبارتند از: دو تکبیر و دو شهادت و چهار فصل بعد عبارتند از: دعوت به فلاح و رستگاری تا بدین ترتیب مردم بر اعمال نیک و خواندن نماز تحریک و تحریص شوند، سپس دعوت به انجام بهترین اعمال تا به خواندن نماز ترغیب گردند، سپس مؤذن نداء به تکبیر و پس از آن به تهلیل بلند میکند و بدین ترتیب بعد از دعوت مردم به نماز چهار فصل واقع می شود همان طوری که قبلش چهار فصل بود و کلامش را مؤذن به ذکر الله و تحمید او ختم میکند همان طوری که به این دو افتتاح نموده بود.

اگر سائل بگوید: چرا آخر و پایان اذان نهلیل (لاالهالاًالله) قرار داده شد نه تکبیر همانطوری که اینداء به آن گردید؟

در جواب گفته می شود: چون در تهلیل اسم «الله» در آخر قرار گرفته از این رو حقّ تعالی دوست داشت کلام به اسمش ختم شود همان طوری که به آن فتح و آغاز گردید.

اگر گفته شود:

در تسبیح (**سبحانالله**) و تحمید (ا**لحمدلله**) نیز اسم «الله» در آخر قرار گرفته پس چرا بهجای تهلیل در آخر اذان این دو را نیاوردند؟

در جواب گفته می شود: به خاطر آنکه تهلیل اقرار به یگانگی حقّ تعالی و خلع انداد و اضداد است از الله و این اوّل ایمان و از تسبیح و تحمید اعظم و اجـل می باشد.

اگر سائل بگوید: چرا در افتتاح و رکوع و سجود و قیام و قعود نماز ابتداء تکبیر

علل الشرايع /ج ١ ..... ٨٢٤

قيل: للعلَّة التي ذكر ناها في الأذان.

فإن قال: فلم جعل الدعاء فيالركعة الأولىٰ قبل القرائة ولم جعل فيالركعة الثانية القنوت بعدالقرائة؟

قيل: لأنّه أحبّ أن يفتح قـيامه لربّـه و عـبادته بـالتحميد والتقديس والرغـبة والرهـبة و يـختمه بـمثل ذلك وليكـون في القيام عندالقنوت بعض الطول فأحرى أن يدرك المـدرك الركوع فلا يفوته الركعتان في الجماعة.

فإن قال: فلم أمروا بالقرائة في الصلاة؟

قيل: لأن لا يكون القرآن مهجوراً مضيعاً بل يكون محفوظاً مدروساً فلا يضمحلّ ولا يجهل.

فإن قال: فلم بدأ بالحمد في كل قرائة دون سائر السور؟ قيل: لأنه ليس شيء من القرآن والكلام جمع فيه من جوامع الخير والحكمة ما جمع في سورة (الحمد) و ذلك قوله عزَّوجلَّ: الحمدلله إنّما هو أداء لما أوجب الله على خلقه من الشكر لما وفق عبده للخير، ربّ العالمين تمجيداً له و تحميداً و إقراراً باب صد و هشتاد و دوّم..... ۸۲۵

میگویند؟ در جواب گفته می شود: به خاطر همان علّتی که در اذان گفتیم. اگر سائل بگوید: چرا دعاء<sup>(۱)</sup> در رکعت اوّل نماز پیش از قرائت حمد خوانده می شود ولی در رکعت دوّم قنوت بعد از قرائت حمد و پیش از رکوع خوانده می شود؟

در جواب گفته می شود: حقّ تعالی دوست دارد ایستادن برای او و قیام برای عبادتش با تحمید و تقدیس و رغبت و خشیت افتتاح و آغازگردد و در پایان عمل و عبادت را یا مثل همین خاتمه داد لذا رکعت دوّم که خاتمه عمل است را یا خواندن قنوت که مشتمل بر تحمید و تقدیس و رغبت و خشیت است به پایان می رسانند. و جهت دیگرش آن است که در نماز جماعت گاه باشد که مأموم در رکعت دوّم امام را درک می کنند آن هم بعد از خواندن قرائت حال امام پیش از رفتن به رکوع وقتی قنوت خواند به مقدار خواندن قنوت قیام طولانی شده و شخص یا اقتداء به امام رکوع را در رکعت دوّم در کمی کند و بدین ترتیب هر دو رکعت از او فوت

نمی شود.

اگر سائل بگوید: چرا خلائق در نماز امر شدهاند قرائت بخوانند؟ در جواب گفته می شود: برای اینکه بدین ترتیب قرآن مهجور و متروک واقع نشده بلکه محفوظ و رائج میگردد درنتیجه مضمحل و مجهول واقع نمی شود. اگر سائل بگوید: چرا در هر قرائتی فقط به سوره حمد بـاید ابـتداء نـمود نـه

سوره های دیگر؟

در جواب گفته می شود: برای این که هیچ سوره ای از سوره های قرآن مثل سوره حمد مشتمل بر جوامع خیر و حکمت نیست و شرح آن چنین است: السوبال ما استار می استار می آن استار ما استار استار استار

«الحمدلله» با این عبارت بنده آنچه حقّ تعالی بر او واجب کرده یـعنی شکـر توفیق یافتنش برای اعمال خیر را اداء میکند.

«ربٌالعالمین» این عبارت تمجید حقّتعالی و تحمید او بوده و نیز با آن بـنده اقرار میکند که او فقط خالق و مالک است نه دیگری.

«الرّحمن الرّحيم» با اين عبارت بنده عطوفت خالق را نسبت به خود طلب كرده

۱. مقصود دعاهایی است که مستحب است قبل از تکبیرةالاحرام و در خلال تکبیرات افتتاحیه ششگانه بخوانند به شرحی که در کتب فقهیّه و ادعیه مذکور است.

علل الشرايع /ج ١ ..... ٨٢٤ ....

و نعمائه على جميع خلقه مالك يوم الدين إقرار له بالبعث والحساب والمجازاة و إيجاب له ملك الآخرة كما أوجب له ملك الدنيا، إيّاك نعبد رغبة و تقرّباً إلىالله و إخلاصاً بـالعمل له دون غـيره و إيّــاك نستعين استزادة من توفيقه و عبادته و استدامة لمــا أنـعم عـليه و نـصره إهـدنا الصراط المستقيم استرشاداً لأدبه و معتصماً بحبله و استزادة في المعرفة بربّه و بعظمته و كبريائه صراط الذين أنعمت عليهم توكيداً في السؤال والرغبة و ذكر لما قد تقدّم من نعمه على أوليائه و رغبة في مثل تلك النعم.

غير المغضوب عليهم استعاذة من أن يكون من المعاندين الكافرين المستخفين به و بأمره و نهيه ولاالضالين اعتصاماً من أن يكون من الذين ضلّوا عن سبيله من غير معرفة و هم يحسبون أنّهم يحسنون صنعاً فقد اجتمع فيه من جوامع الخير والحكمة في أمر الآخرة والدنيا مالا يجمعه شيء من الأشياء. فإن قال: فلمَ جعل التسبيح والركوع والسجود؟

قيل: لعلل.

منها: أن يكون العبد مع خضوعه و خشوعه و تعبّده و تـورّعه و اسـتكانته و تـذلّله و تـواضـعه و تـقرّبه إلى ربّـه مقدّساً له مـمّجداً مسـبّحاً مـعظّماً شـاكـراً لخـالقه و رازقـه وليستعمل التسبيح والتحميد كما اسـتعمل التكـبير والتـهليل باب صد و هشتاد و دوّم..... ۸۲۷

و همچنین پروردگار و نعمتهایش بر جمیع مخلوقات را متذکّر می شود. «مالک یومالدین» اقرار به بعث و زنده شدن مردگان و حساب و مجازات بندگان بوده و نیز با این کلام بنده ملک آخرت را برای حقّ تعالی اثبات نموده همان طوری که ملک دنیا را برایش ایجاب می نماید.

داي ک نعبد؛ با اين عبارت بنده رغبت و تقرّب خود به خدا را بيان کرده و نيز خبر مي دهد از اخلاص عمل فقط براي خالق نه ديگري.

«ایّاک نستعین» بنده با این عبارت از خدا تقاضا میکند که توفیق و عبادتش را زیاد کرده و نعمتها و نصرتش را خالق نسبت به او ادامه دهد.

«اهدنا الصّراط المستقيم» بنده با اين جمله از خدا تقاضاي ارشاد كرده و نيز بدينوسيله به ريسمان هدايتش چنگ زده و همچنين از خدا ميخواهد كه معرفتش را به او و به عظمت و كبريائيش زياد نمايد.

«صراطالدین انعمت علیهم» این جمله تأکید بنده نسبت به هدایت و رغبتش در ارشاد شدن را رسانده و نیز با این عبارت بـنده مـتذکّر نـعمت.های حقّ تعالی بـر اولیانش شده و همچنین رغبت و میلش به مثل چنین نعمت.هایی را میرساند.

«غیرالمغضوب علیهم» بنده با اداء این عبارت پناه به خدا برده و استعاذه میجوید از اینکه در زمره معاندین و کافرین و کسانی باشد که پروردگار و امر و نهی او را خفیف و کوچک می شمرند.

«**ولاالضّالَين**» با این کلمه بنده از خدا تقاضا میکند او را معصوم و محفوظ بدارد از اینکه در گروه آنانکه از طریق مستقیم حقّ تعالی گمراه بوده و بدون عوفان چنین می پندارند که اعمال پسندیده و شایسته بجامی آورند باشد.

و بدینترتیب در آین سوره جوامع خیر و حکمت نسبت به امر آخرت و دنیا جمع بوده بهطوری که در هیچ شیئی از اشیاء چنین نمی باشد.

اگر سائل بگوید: برای چه در نماز تسبیح (س**بحانالله والحمدالله الخ)** و رکوع و سجود قرار داده شده؟

در جواب گفته می شود: برای علّتهای متعددی، از جمله آنکه: بنده علاوه بر خضوع و خشوع و تعبّد و تورّع و تذلّل و خاکساری و تقرّبش به باری تعالی او را تقدیس و تمجید نموده، تسبیحش کرده و مراسم بزرگداشت بجاآورده، خالق را شکر و از رازق تشکّر کند و نیز بهخاطر آنکه عبد همان طوری که تکبیر و تهلیل را به کاربرده تسبیح و تحمید را نیز استعمال نماید و همچنین جهت دیگرش آن است که علل الشرايع / ج ١ ..... ٨٢٨

وليشغل قلبه و ذهنه بذكر الله ولم يذهب بهالفكر والأماني غير الله. فإن قال: فلِمَ جُعِلَ أصل الصلاة ركعتين ركعتين ولِمَ زيد على بـعضها ركعة و على بعضها ركعتان ولم يزد على بعضها شيء؟

قيل: لأنّ أصل الصلاة إنّما هي ركعة واحدة لأنّ أصل العدد واحد فإذا نقصت من واحد فليست هي صلاة فعلم الله عزَّوجلَّ أنّالعباد لايـوْدُون تلك الركعة الواحدة التي لاصلاة أقلّ منها بكمالها و تمامها والإقبال عليها فقرن إليها ركعة اخرى ليتمّ بالثانية ما نقص منالأولى ففرض الله أصـل الصلاة ركعتين.

ثم علم رسول الله يتلة أنّ العباد لا يؤدّون هاتين الركعتين بتمام ما أمروا به و بكمالها فضمّ إلى الظهر والعصر والعشاء الآخرة ركعتين ركعتين ليكون فيها تمام الركعتين الأوليين، ثم علم أنّ صلاة المغرب يكون شغل الناس في وقتها أكثر للانصراف إلى الإفطار والأكل والوضوء والتهيئة للمبيت فزاد فيها ركعة واحدة لتكون أخفّ عليهم ولأن تصير ركعات الصلاة في اليوم والليلة فرداً ثم ترك الغداة على حالها لأنّ الاستغال في وقستها أكثر والمبادرة إلى الحوائج فيها أعمّ ولأنّ القلوب فيها أخلى من الفكر، لقسلة معاملات النّاس باللّيل و قلّة الاخذ والاعطاء، فالانسان فيها أقبل على صلاته منه في غيرها من الصلوات لأنّ الفكر أقلّ لعدم العمل من الليل.

فإن قال: فلمَ جعل فيالاستفتاح سبع تكبيرات؟

قيل: لأنّ الفرض منها واحد و سائرها سنّة و إنّــما جـعل ذلك لأنّ التكبير فــيالصـلاة الأولىٰ التــي هــيالأصـل كـلّه سبع تكبيرات تكبيرة استفتاح و تكبيرة الركـوع و تكــبيرتي السجود و تكبيرة أيـضاً فــيالركـوع و تكـبيرتين للسـجود باب صد و هشتاد و دوّم..... ۸۲۹

قلب و ذهن بنده به ذکر خدا مشغول شده و به غیرش متوجّه نگردد. اگر سائل بگوید: چرا اصل نماز را دو رکعت، دو رکعت قرار دادهاند و چرا به

بعضی یک رکعت و به برخی دو رکعت و به بعضی هیچ رکعتی نیفزودهاند؟ در جواب گفته می شود: به خاطر آنکه اصل نماز یک رکعت است چون اصل عدد، یک می باشد لذا هرگاه نماز را از یک رکعت کمتر بیاورند عمل آورده شده نماز نیست باری حقّ عزّوجلّ می دانست یک رکعتی که کمتر از آن اصلاً نماز نیست را بندگان کاملاً و تماماً نیاورده بلکه ناقص اداء می نمایند لذا یک رکعت دیگر را با آن مقرون ساخت تا با رکعت دوّم نقص رکعت اوّل جبران شود و بدین ترتیب اصل نماز دو رکعت جعل گردید.

سپس رسول خداع بین استند بندگان این دو رکعت را با تمام آنچه مورد امر است و کاملاً و تماماً نخواهند آورد از این رو به هر کدام از نماز ظهر و عصر و عشاء دو رکعت ضمیمه شد تا بدین وسیله نقص دو رکعت اوّل و دوّم جبران گردد و نیز حضرت می دانستند که در وقت نماز مغرب غالباً مردم از خواندن نماز منصرف و به کارهایی از قبیل افطار و تناول غذا و وضوء و آماده نمودن مقدّمات استراحت در شب هستند لذا یک رکعت بیشتر به آن اضافه نکردند تا بدین وسیله نماز مغرب بر آنها سبک و خفیف باشد و نیز وجه دیگر برای اضافه شدن یک رکعت به نماز مغرب آن است که بدین وسیله رکعات نماز در روز و شب عدد فرد میگردد و اما نماز صبح به حال خود و اگذارده شده و چیزی به آن اضافه نگردیده زیرا اشتغال در وقت این نماز بیشتر از اوقات دیگر بوده و دنبال نیازمندیها رفتن وسیع تر نسبت به ازمنه دیگر می باشد.

و جهت دیگر آنکه قلوب و دلها در وقت نماز صبح از فکر و اندیشه خالی تر است نسبت به اوقات دیگر زیرا در شب معاملات مردم کمتر و دادوستد قلیل و ضعیف تر می باشد لذا انسان در وقت اقبالش به نماز بیش از اوقات دیگر است. اگر سائلی بگوید: چرا در آغاز و افتتاح نماز هفت تکبیر مشروع گردیده؟

در جواب گفته می شود: یکی از این هفت تا واجب بوده و بفیهاش مستحب می باشد و سر استحباب این تکبیرات آن است که در نماز اولی که اصل بود (دو رکعت اصلی) کل تکبیرات در نماز مجموعاً هفت تا است به این شرح: ۱. تکبیر استفتاح (تکبیرةالاحرام) ۲. تکبیر رکوع در رکعت اول ۳.۴. دو تکبیر برای سجدتین در رکعت اول ۵. تکبیر رکوع در رکعت دوم ۲.۶. دو تکبیر برای سجدتین در رکعت هلل الشرايع /ج ١ ...... فإذا كبرّ الإِنسان في أوّل صلاته سبع تكبيرات فقد علم أجزاء التكبير كلّه فإن سهىٰ في شيء منها أو تركها لم يدخل عليه نقص في صلاته، كما قال أبوجعفر و أبوعبداللهﷺ: من كبّر أوّل صلاته سبع تكبيرات أجزأه و تجزئ تكبيرة واحدة، ثم إن لم يكبر في شيء من صلاته أجزأه عند ذلك، و إنّما عنى بذلك إذا تركها ساهياً أو ناسياً.

(قال مصنّف هذا الكتاب) غلط الفضل أنّ تكبيرة الافتتاح فريضة و إنّما هي سنّة واجبة، رجعنا إلى كلام افضل. فإن قال: فلمَ جعل ركعة و سجدتين؟

قيل: لأنَّ الركوع من فعل القيام والسجود من فعل القعود و صلاة القاعد علىالنصف من صلاة القائم فضوعف السجود ليستوي بالركوع فلا يكون بينهما تفاوت؛ لأنَّ الصلاة إنَّما هي ركوع و سجود.

فإن قال قائل: فلم جعل التشهّد بعد الركعتين؟

قيل: لأنّه كما قدّم قبل الركوع والسجود منالاذان والدعاء والقـرائـة فكذلك أيضاً أخّر بعدهما النشهّد والتحميد والدعاء.

فإن قال: فلمَ جعل التسليم تحليل الصلاة ولم يجعل بــدلها تكــبيراً أو تسبيحاً أو ضرباً آخر؟

قيل: لأنّه لمّا كان فيالدخول فيالصلاة تحريم الكلام للـمخلوقين والتوجّه إلىالخالق كان تحليلها كلام المخلوقين والانتقال عنها و إنّما بدأ المخلوقين فيالكلام أوّلاً بالتسليم. یاب صد و هشتاد و دوّم..... ۸۳۱ .... ۸۳۱

دوّم حال نمازگذار در اوّل هر نمازی وقتی هفت تکبیر گفت یقین پیدا میکند که کل تکبیرات در یک نماز راگفته لذا اگر یکی از آنها را در موضعش سهو و فراموش نمود یا عمداً ترک کرد نقصی در نمازش از این ناحیه پیدا نمی شود چنانچه حضرت ابو جعفر و ابو عبدالله طلقی فرمودند: کسی که در آغاز نمازش هفت تکبیر بگوید او راکفایت کرده اگرچه یک تکبیر هم بگوید البته کافی است، سپس اگر در هیچ یک از موارد نمازش تکبیر نگوید همان هفت تکبیری که اوّل گفته او راکافی است.

البته مقصود امام للظلام از ترک تکبیر است صورت سهو یا نسیان میباشد. مصنف این کتاب (**صدوق**) رحمةالله علیه میگوید: فضلبن شاذان در ایـنکه تکبیرةالاحرام را فریضه دانسته مرتکب غلط و اشنباه شده زیرا ایـن تکـبیر سـنّت واجب میباشد<sup>(۱)</sup>

برگردیم به کلام فضل بن شاذان و ادامه سخن او: اگر سائلی بگوید: چرا نماز را یک رکعت با دو سجده قرار دادهاند؟

در جواب گفته می شود: برای این که رکوع قیام محسوب شده و سجود قعود منظور گردیده و در محلّش مقرّر است که نماز قاعد نصف نماز قائم به حساب می آید از این رو سجود در هر رکعت را مضاعف و دو برابر کرده اند تا با رکوع مساوی شده و بینشان تفاوتی نباشد چه آن که نماز عبارت است از رکوع و سجود پس در مقابل هر یک رکوع دو سجود باید باشد.

اگر قائلی بگوید: چرا بعد از دو رکعت یک تشهّد باید خوانده شود؟

در جواب گفته می شود: زیرا همان طوری که قبل از رکوع و سجود اذان و دعاء و قرائت آورده می شود همچنین بعد از این دو تشهّد و تحمید و دعاء قرار داده شده است.

اگر سائل بگوید: چرا سلام را محلّل نماز و خارج کننده از آن قرار دادهانـد و بجایش تکبیر یا تسبیح یا چیز دیگری نگذاردهاند؟

در جواب گفته می شود: چون در داخل شدن به نماز کلام مخلوقین حرام شده و بر نمازگذار لازم است توجّه به خالق پیدا نماید لاجرم در خارج شدن از نماز کلام مخلوقین حلال میگردد و چون مخلوقین در کلامشان ابتداء به سلام میکنند و بعداً

۱. ظاهراً امر بر مرحوم صدوق مشتبه شده نه فضلبن شاذان زیرا به فنوای مشهور از علماء بلکه اجماع علماء امامیّه تکبیرةالاحرام واجب بلکه رکن میباشد بهطوری که اخلال به آن سهواً و عمداً موجب بطلان نماز است.

علل الشرايع /ج ١ ..... ٨٣٢

فإن قال: فلم جعل القرائة فيالركعتين الأوليين والتسـبيح فيالآخريين؟

قيل: للفرق بين ما فرضه الله تعالىٰ من عنده و ما فرضه من عند رسوله.

فإن قال: فلمَ جعلت الجماعة؟

قيل: لأن لا يكون الإخلاص والتوحيد والإسلام والعبادة لله الآ ظاهراً مكشوفاً مشهوداً؛ لأنّ في إظهاره حجّة عملى أهل الشرق والغرب لله عزَّوجلَّ وحده وليكون المنافق المستخف مؤديّاً لما أقرّبه بظاهر الإسلام والمراقبة، ولأن تكون شهادات الناس بالإسلام من بعضهم لبعض جائزة ممكنة مع ما فيه من المساعدة على البرّ والتقوى والزجر عن كثير من معاصي الله عزَّوجلَّ.

فإن قال: فلم جعل الجهر في بعض الصلوات ولا يجهر في بعض؟ قيل: لأنّ الصلوات التي يجهر فيها إنّما هي صلوات تصلّى في أوقات مظلمة فوجب أن يجهر فيها؛ لأن يمرّ المارّ فيعلم أنّ ههُنا جماعة فإن أراد أن يصلّي صلّىٰ و لأنّه إن لم ير جماعة تصلّي سمع و علم ذلك من جهة السماع والصلاتان اللتان لا يجهر فيهما فإنّما هما صلاة تكون بالنهار و في أوقات مضيئة فهي تعلم من جهة الرؤية فلا يحتاج فيها إلىالسماع. یاب صد و هشتاد و دوّم...... ۸۳۳ .... ۸۳۳ ....

سخنان دیگر میگویند از اینرو بر نمازگذاری که از نماز میخواهد خارج شود و نشان دهد کلام مخلوقین بر او حلال شده سلام را نشانه آن قرار دادهاند نـه کـلام دیگر.

اگر سائل بگوید: چرا در دو رکعت اوّل نماز قرائت واجب شده و در دو رکعت بعد تسبیح؟

در جوّاب گفته می شود: تا فرق باشد بین آنچه را که حقّ تعالی از جانب خود فرض و واجب نموده (**قرائت در دو رکعت اوّل و دوّم**) و بین آنچه را که حقّ عزّوجلّ از طرف رسولش واجب قرار داده (تسپیح در دو رکعت سوّم و چهارم) اگر سائل بگوید: برای چه در نماز جماعت مشروع گردیده؟

در جواب گفته می شود: برای این که اخلاص و توحید و اسلام و عبادت خدا ظاهر و مکشوف و مشهود باشد چه آن که در اظهار آنها بر اهل شرق و غرب حجّت حقّ عزّوجلّ تمام می گردد و دیگر عذری برایشان باقی نمی ماند و دیگر آن که منافقی که نماز را خفیف و سبک می شمارد مجبور است آنچه را که ظاهراً اقرار دارد علناً و در مَرای و منظر همگان اداء کرده و از آن مراقبت نماید و این موجب قدرت و شوکت اسلام می گردد.

و دیگر آنکه در جماعت برخی از مردم برای بعضی دیگری و در حضور یکدیگر شهادت به اسلام می دهند و این امری است مطلوب و راجح مضافاً به اینکه در سابه جماعت و حضور مردم به دور هم مساعدت بر برّ و تقوی و منزجر شدن از بسیاری از معاصی حقّ عزّوجلّ تحقّق می یابد.

اگر سائل بگوید: چرا در برخی از نمازها جهر و بلند خواندن بوده و در بعضی جهر نیست؟

در جواب گفته می شود: نمازهایی را که بلند می خوانند در اوقات تاریک بهجامی آورند لذا واجب است که با صدای بلند خوانده شده تا اگر عابری عبور میکند صدا را شنیده و بدینوسیله مطّلع شود که جماعتی در آنجا منعقد شده درنتیجه اگر می خواهد نماز بخواند خود را به جماعت رسانده و نمازش را بخواند.

و دیگر آنکه اگر شخصی جماعت را بهواسطه تاریکی هوا نمیبیند بهواسطه شنیدن صدای نمازگذاران علم به آن پیداکرده و به آن واقف میگردد ولی دو نمازی که بلند نمیخوانند (**ظهر و عصر**) در روز و روشنی هوا اداء میشوند لذا از ناحیه رؤیت درک شده و نیازی به سماع و شنیدن صدایشان نیست. علل الشرايع / ج ١ ..... ٨٣٤ ....

فإن قال: فلم جعلت الصلوات في هذه الأوقات ولم تقدّم ولم تؤخّر؟ قيل: لأنّ الأوقات المشهورة المعلومة التي تعمّ أهل الأرض فيعرفها الجاهل والعالم أربعة غروب الشمس مشبهور معروف فوجب عندها المغرب و سقوط الشفق مشهور فوجب عنده عشاء الآخرة و طلوع الفجر مشهور فوجب عنده الغداة و زوال الشمس و إيفاء الفيء مشهور معلوم.

فوجب عنده الظهر ولم يكن للـعصر وقت مـعلوم مشـهور مـثل هـذه الأوقات الأربعة فجعل وقتها الفراغ منالصلاة التي قبلها إلى أن يصبر الظلّ من كل شيء أربعة أضعافه. و علّة أُخرى:

أنّاللّٰه عزّوجلّ أحبّ أن يبدأ الناس في كلّ عمل أوّلاً بطاعة و عبادة فأمرهم أوّل النهار أن يبدءوا بعبادته ثم ينتشروا فيما أحبّوا من مؤنة دنياهم فأوجب صلاة الفجر عليهم فإذا كان نصف النهار و تركوا ما كانوا فيه من الشغل و هو وقت يضع الناس فيه ثيابهم و يستريحون و يشتغلون بطعامهم و قيلولتهم فأمرهم أن يبدءوا بذكره و عبادته فأوجب عليهم الظهر، ثم يتفرّغوا لما أحبّوا من ذلك فإذا و عبادته فأوجب عليهم الظهر، ثم يتفرّغوا لما أحبّوا من ذلك فإذ يشترون فيما شاءوا الانتشار في العمل لآخر النهار بدءوا أيضاً ينتشرون فيما شاءوا من مؤنة دنياهم فإذا جاء الليل و وضعوا ينتشرون فيما شاءوا من مؤنة دنياهم فياذا جاء الليل و وضعوا يتفرّغون لما أحبّوا من ذلك فأوجب عليهم العصر ثم وطاعته، ثم يصيرون إلى أوطسانهم بدءوا أولاً لعبادة ربّهم ثم يتفرّغون لما أحبّوا من ذلك فأوجب عليهم المغرب فإذا جاء وقت وطاعته، ثم يصيرون إلى ما شريعا يناءوا أن يبدءوا أولاً بعبادته وطاعته، ثم يصيرون إلى ما شريعا أوجب عليهم المغرب فإذا جاء وقت باب صد و هشتاد و دوّم..... ۸۳۵

اگر سائل بگوید: چرا نمازهای یومیّه را در این اوقات خوانده نه مقدّم بر اوقات شده و نه مؤخر از آنها می آورند؟

در جواب گفته می شود: اوقات معروف و مشهوری که همه سکنه کره زمین را شامل می شوند و هر جاهل و عالمی از آن مطّلع است چهارتا بوده به این شرح: غروب خورشید که مشهور و معروف است و در آن هنگام باید نماز مغرب را بخوانند، سقوط شفق که آن نیز مشهور است و در آن وقت باید نماز عشاء را خواند، طلوع فجرکه آن هم مشهور بوده و در این وقت باید نماز صباح را خواند، زوال آفتاب و برگشتن سایه به طرف مشرق مشهور و معروف بوده لذا واجب است نماز ظهر را در این وقت بجاآورد و برای عصر وقت معلوم و مشهوری نظیر نمازهای دیگر وجود ندارد لذا وقت آن را بعد از فراغ از نماز قبلی قرار داده اند تا هنگامی که سایه شاخص چهار برایر خود شاخص گردد.

و علّت دیگر آن است که خداوند عزّوجل دوست دارد که مردم در هر عملی ابتداء طاعت و عبادتش را نمایند از این رو در اوّل روز یعنی بامداد امرکرده که ابتداء عبادتش کنند و سپس برای خواسته های خودشان منتشر و متفرّق شده و به دنبال کارهای دنیوی خود بروند لذا نماز صبح را برایشان واجب کرده و وقتی روز نیمه شد و مردم دست از شغل و حرفه خود کشیده و لباسهای خود را از بر خویش درآورده و خواستند استراحت کنند و به خوردن طعام اشتغال ورزیده و خواب قیلوله نمایند ایشان را امر نموده که یاد پروردگار خود کرده و قبل از اشتغال به این امور عبادتش کنند پس نماز ظهر را بر آنها واجب کرد و پس از خواندن این نماز به دنبال خواسته هایشان بروند.

پس از سپری شدن ظهر و انجام آنچه گفته شد وقتی خواستند برای کار در آخر روز متفرّق شوند باز ابتداء میکنند به عبادت حقّ تعالی و سپس به کار می پردازند لذا نماز عصر را خداوند بر ایشان واجب قرار داده و پس از خواندن عصر به دنبال آنچه می خواهند می روند و وقتی شب فرارسید و مردم زینتهای خود را از خویش دور کرده و به منازلشان بازگشتند ابتداء عبادت پروردگارشان را باید نموده و سپس به خواسته های خود بپردازند از این رو حقّ تعالی نماز مغرب را برایشان واجب کرده و وقتی زمان خواب رسید و از اشتغالاتشان فارغ شدند حقّ تعالی دوست دارد قبل از وقتی زمان خواب رسید و از اشتغالاتشان فارغ شدند حقّ تعالی دوست دارد قبل از واجب کرد. علل الشرايع /ج ١ ..... ٨٣٤ ....

فيكونوا قد بدءوا في كلّ عمل بـطاعته و عـبادته فأوجب عـليهم العتمة فإذا فعلوا ذلك لم ينسوه ولم يغفلوا عنه.

ولم تقس قلوبهم ولم تقل رغبتهم.

فإن قال: فلم إذا لم يكن للعصر وقت مشهور مثل تلك الأوقات أوجبها بين الظهر والمغرب ولم يوجبها بين العتمة والغداة أو بـين الغداة والظهر؟

قيل: لأنّه ليس وقت على الناس أخفّ ولا أيسر ولا أحسرى أن يعمّ فيه الضعيف والقوي بهذه الصلاة من هذا الوقت و ذلك أنّالناس عامّتهم يشتغلون في أوّل النهار بالتجارات والمعاملات والذهاب في الحوائج و إقامة الأسواق فأراد أن لا يشغلهم عن طلب معاشهم و مصلحة دنياهم و ليس يقدر الخلق كـلّهم عـلى قـيام اللـيل ولا يشتغلون به ولا ينتبهون لوقته لوكان واجباً ولا يمكنهم ذلك فخفّف الله عنهم ولم يجعلها في أشدّ الأوقات عليهم ولكن جعلها في أخفّ الأوقات عليهم كما قال الله تعالى:

يريد الله بكم اليسر ولا يريدبكم العسر (4).

فإن قال: فلِمَ يرفع اليدين في التكبير؟

قيل: لأنّ رفع اليدين ضرب من الابتهال والتّبتّل والتّضرّع فأحبّ اللَّه عزَّوجلَّ أن يكون في وقت ذكره متبتّلاً متضرّعاً مبتهلاً و لأنّ في وقت رفع اليدين أحضار النّيّة و إقبال القلب عـلى مـا قـال و قصدلان الفرض من الذكر إنّـما هـوالاسـتفتاح و كـلّ سـنّةٍ فـانّها تؤدّى على جهة الفرض، فلمّا ان كان في الاستفتاح الّذي هوالفرض

١- سورة البقرة، آية (١٨٥)

یاب صد و هشتاد و دوّم..... ۸۳۷

باری وقتی مردم طبق این دستور عمل کرده و قبل از انجام هر عملی به عبادت حقّ تعالی بپردازند و به شرحی که ذکر شد نماز خوانده و سپس به دنبال حوائج دنیوی و خواسته های خود بروند هرگز خدا را فراموش نکرده و از ذکرش غافل نشده و دلهایشان قسی نشده و رغبت و میلشان به او کم نمی شود.

اگر سائل بگوید: اگر برای نماز عصر همچون نمازهای دیگر وقت مشهور و معروفی نیست پس چرا حقّ تعالی آنرا بین ظهر و مغرب واجب کرده و بین عشاء و صبح یا بین صبح و ظهر قرار نداده؟

در جواب گفته می شود: برای مردم خواندن نماز عصر در این وقت سهل تر و میسورتر و سزاوارتر است تا انجامش در اوقات دیگر و اساساً تکلیف به خواندن نماز عصر در وقت مزبور به طوری است که ضعیف و قوی، پیر و جوان، زن و مرد جملگی توانایی اتیان آنرا دارند به خلاف سایر اوقات که چنین نمی باشند و توضیح آن این است که: عموم مردم در ابتداء روز مشغول به تجارت و معامله و دنبال نیازمندیهای خود و رونق دادن بازار و امثال این امور هستند لذا حقّ تبارک و تعالی نخواست آنها را از طلب معاش و مصالح دنیوی بازدارد و نیز همه خلائن قدرت قیام در شب را نداشته و در آن وقت از خواب بیدار نمی شوند و اگر نماز عصر در چنین وقتی برایشان واجب می شد قادر بر انجامش نبودند از این رو تکلیف به این نماز را حقّ تبارک و تعالی در حقشان خفیف و آسان نمود و در اشد اوقات فرموده:

یریدالله بکم الیسر ولا یرید بکم العسر (خلاا حکم را برای شما آسان خواسته و مشکل قصد ننموده است).

اگر سائل بگوید: چرا برای تکبیر دو دست را بلند میکنند؟

در جواب گفته می شود: برای اینکه بلند نمودن دو دست نوعی تضرّع و زاری نمودن است لذا حقّ تعالی دوست دارد که بندگان در وقتی که یادش میکنند با حالت تضرّع و زاری باشند.

و دیگر آنکه در وقت بلند کردن دو دست نیّت در خاطر حاضر گشته و قلب به آنچه میگوید و قصد نموده اقبال پیدا می نماید و توضیح بیشتر آنکه: مقدار واجب از ذکر و یاد حقّ عزّوجلّ بودن همان استفتاح و وارد شدن در نماز است و هر سنّت و مستحبّی که مقرون با آن قرار داده می شود باید در جهت اداء واجب صورت گرفته و کمک به انجام آن باشد و چون در استفتاح و ورود به نماز که فرض و واجب است علل الشرايع /ج ١ ..... ٨٣٨

رفع اليدين أحبّ أن يؤدّوا السنّة على جهة ما يؤدّي الفرض. فإن قال: فلم جعل صلاة السُّنَّة أربعة و ثلاثين ركعاً؟

قيل: لأنَّ الفريضة سبع عشرة ركعة فجعلت السنَّة مثلي الفريضة كمالاً للفريضة.

فإن قال: فلم جعل صلاة السُّنَّة في أوقات مختلفة ولم تجعل في وقت واحد؟

قيل: لأن أفضل الأوقات ثلاثة عند زوال الشمس و بعد الغروب و بالأسحار فأوجب أن يصلّي له في هذه الأوقات الثلاثة؛ لأنّه إذا فرقت السنّة في أوقات شتّىٰ كان أداؤها أيسر و أخفّ من أن تجمع كلّها في وقت.

فإن قال: فلم صارت صلاة الجمعة إذا كانت مع الإمام ركعتين و إذا كانت بغير إمام ركعتين و ركعتين. قيل: لعلل شتّى.

منها:

أنّالناس يتخطّون إلى الجمعة من بعد. فأحبّ الله عـزّوجلّ أن يخفّف عنهم لموضع التعب الذي صاروا إليه.

و منها: أنّالإمام يحبسهم للخطبة و هم منتظرون للصلاة، و مـن انتظر الصلاة فهو فيالصلاة في حكم التمام.

و منها: أنّالصلاة مع الإمام أتمّ و أكمل، لعلمه و فقهه و فضله و عدله.

و منها: أنّالجمعة عيد و صلاة العيد ركعتين ولم تـقصر لمكـان الخطبتين.

فإن قال: فلم جعلت الخطبة؟

باب صد و هشتاد و دوّم..... ۸۳۹

رفع یدین کمک می باشد از اینرو حقّ تعالی دوست دارد که این سنّت در جهت اداء واجب صورت بگیرد.

اگر سائل بگوید: چرا نمازهای مستحبی<sup>(۱)</sup> سمی و چهار رکعت قرار داده شدهاند؟

در جواب گفته میشود: برای آنکه نمازهای واجب هفده رکعت بوده پس مستحب را در برابر فریضه قرار داد تا برای فریضه بدین ترتیب کمال حاصل شود. اگر سائل بگوید: چرا نمازهای مستحبی در اوقات مختلف اداء می شوند نه در یک وقت؟

در جواب گفته می شود: زیرا افضل اوقات سه وقت است: هنگام زوال آفتاب، بعد از غروب آفتاب، سحوها لذا حقّ تعالی واجب کرد نماز در این اوقات سه گانه خوانده شود چه آنکه وقتی نمازهای مستحبی را تقسیم بین اوقات مختلف کردند اداء آنها سهل تر و آسانتر خواهد بود از اینکه تمام را در یک وقت انجام دهند.

اگر سائلی گوید: چرا نماز جمعه وقتی با امام خوانده شود دو رکعت است و وقتی با غیر امام اداء گردد دو رکعت و دو رکعت دیگر به آن اضافه می شود؟ در جواب گفته می شود: به خاطر علّت هایی چند:

از جمله آنکه: مردم از راههای دور خود را به نماز جمعه میرسانند لذا حقّ تعالی دوست دارد نماز خفیف و آسان بر آنها باشد تا تعب و رنجی که در طی طریق متحمّل شدهاند بدین ترتیب جیران شود.

از جمله آنکه: امام جمعه مردم را برای خواندن خطبه محصور و محبوس میکند و ایشان همواره منتظر نماز هستند و هرکسی که انتظار نماز را بکشد در نماز بوده ویدین ترتیب غیر ازکسی است که نماز را تمام یعنی چهاررکعت خوانده ازجمله آنکه: نماز با امام انم واکمل است زیرا امام واجد علم و فقه و فضل وعدالت است.

از جمله آنکه: روز جمعه عید است و نماز عید دو رکعت می باشد و توهّم نشود که این نماز مقصور و شکسته است بلکه تمام بوده زیرا دو خطبه غیر از دو رکعت می باشد پس مجموع دو رکعت و خطبه چهار رکعت به حساب می آیند. اگر سائل بگوید: برای چه در نماز جمعه خطبه گذارده شده است؟

۱. مفصود از نمازهای مستحبی، نمازهای مستحبی رواتب است که شبانهروز خوانده می شوند.

علل الشرايع / ج ١ ..... ٨٤٠ ....

قيل: لأنّ الجمعة مشهد عام فأراد أن يكون للإمام سبب إلى موعظتهم و ترغيبهم في الطاعة و ترهيبهم من المعصية و فعلهم و توقيفهم على ما أرادوا من مصلحة دينهم و دنياهم و يخبرهم بما ورد عليهم من الآفات و من الأحوال التي لهم فيها المضرّة والمنفعة، ولا يكون الصائر في الصلاة منفصلاً و ليس بفاعل غيره متن يـوّمّ الناس في غير يوم الجمعة.

فإن قال: فلم جعلت خطبتان؟

قيل: لأن تكون واحدة للثناء والتمجيد والتقديس للَّه عزَّوجلَّ، والأُخرىٰ للحوائج والأعذار والأنذار والدعاء ولما يريد أن يعلمهم من أمره و نهيه ما فيه الصلاح والفساد.

فإن قيل: فلم جعلت الخطبة في يوم الجمعة فـي أوّل الصـلاة و جعلت فيالعيدين بعد الصلاة؟

قيل: لأنّ الجمعة أمر دائم و تكون في الشهر مراراً و في السنّة كثيراً و إذا كثر ذلك على الناس ملوا و تـركوا ولم يـقيموا عـليه و تفرّقوا عنه فجعلت قبل الصلاة ليحتيسوا على الصلاة ولا يتفرّقوا ولا يذهبوا و أمّا العيدين فإنّما هو في السنّة مرّتين و هو أعظم من الجمعة والزحام فيه أكثر والناس فيه أرغب فإن تفرّق بعض النـاس بـقي عامّتهم و ليس هو بكثير فيملوا و يسخفوا به.

قال مصنف هذا الكتاب: جاء هذا الخبر هكذا والخطبتان في الجمعة والعيدين من بعد الصلاة؛ لأنّهما بمنزلة الركعتين الأخروين و إنّ أوّل من قدّم الخطبتين عثمان؛ لأنّه لمّا أحدث ما أحدث لم يكن الناس ليقفوا على خطبته و يقولون ما نصنع بمواعظه، وقد أحـدث مـا أحـدث باب صد و هشتاد و دوّم..... ۸۴۱

در جواب گفته می شود: به خاطر آنکه جمعه محل اجتماع عموم بوده لذا خداوند متعال خواسته است که امام جمعه سبب شود برای موعظه مردم و ترغیب نمودن ایشان به طاعت و ترس از گناه و انجام تکالیف و بازداشتنشان بر آنچه اراده دارند که عبارت باشد از مصلحت دین و دنیای آنها و نیز به ایشان خبر دهد از آفات و احوالی که در آنها ضرر و منفعت آنها می باشد درحالی که انمّه جماعات در غیر جمعه فاعل این امور نمی توانند باشند زیرا تنها امامی که منفصل از نماز و جدا از آن می تواند این امر را عملی سازد امام جمعه می باشد.

اگر سائل بگوید: چرا دو خطبه در نماز جمعه قرار داده شده است؟ در جواب گفته می شود: به جهت آنکه در یکی از آن دو ثناء و تمجید و تقدیس

خدای عزّوجلّ شده و دیگری مشتمل است بر ذکر حوائج و اعذار و برحذر داشتن از معاصی و دعاء و تنبیه بر اوامر و نواهی حقّ تعالی یعنی اموری که مشتمل بر صلاح و فساد بندگان می باشند.

اگر سائل بگوید: چرا در جمعه خطبه را اوّل و در عیدین بعداً میخوانند؟

در جواب گفته می شود: به خاطر آن که جمعه امر مستمر و دائمی است و در هر ماه چند مرتبه و در هر سال تعداد زیادی مراسم نماز جمعه اجراء می شود و قاعدتاً و غالباً هر امری که بر مردم زیاد تکرار شد از آن ملول شده و حتی الامکان سعی می کنند آن را ترک کنند لذا در نماز جمعه خطبه را اوّل قرار دادند تا بدین وسیله مردم را نگه داشته تا در نماز شرکت کنند و امّا نماز عبدین در هر سال دو مرتبه انجام می شود و آن از نماز جمعه اعظم و اهم می باشد و از دحام و اجتماع شرکت کنندگان در آن بیشتر و مردم در آن راغب تر هستند و به فرض اگر بعد از نماز برخی و اندکی از مردم متفرق شوند عموم و اکثر شان باقی می مانند و همان طوری که گفتیم نفرات منفرقین زیاد و کثیر نیست تا با پراکنده شدنشان نماز سبک شمرده شود و موجب استخفاف آن فراهم گردد.

مصنّف این کتاب (صدوق) میگوید: خبر اینطور نقل شده: دو خطبه در جمعه و عیدین بعد از نماز باید خوانده شوند زیرا دو خطبه به منزله دو رکعت اخیر میباشد و اوّلین کسی که در نماز جمعه خطبتین را مقدّم داشت عثمان بن عفّان بود زیرا پس از آنکه وی مرتکب آن اعمال و افعال ناشایست شد مردم پای خطبه او نمینشستند یلکه میگفتند: با مواعظ او چه بکنیم و حال آنکه خودش این همه افعال و اعمال نابجا و ناشایست مرتکب شده از اینرو وی چون این معنا را علل الشرايع /ج ١ ..... ١ ٨٢٢

فقدّم الخطبتين لتقف الناس انتظاراً للصلاة.

فإن قال: فَلِمَ وجبت الجمعة على من يكون على فرسخين لا أكثر من ذلك؟

قيل: لأنَّ ما يقصر فيه الصلاة بريدان ذاهباً أو بريد ذاهباً و جائياً.

والبريد أربعة فراسخ، فوجّبت الجمعة على من هو عملى نـصف البريد الذي يجب فيه التقصير، و ذلك أنّه يجيء فرسخين و يذهب فرسخين فذلك أربعة فراسخ و هو نصف طريق المسافر.

فإن قال: فَلِمَ زيد في صلاة السُّنَّة يوم الجمعة أربع ركعات؟ قيل: تعظيماً لذلك اليوم و تفرقة بينه و بين سائر الأيّام. فإن قيل: فَلِم قصرت الصلاة فيالسفر؟

قيل: لأنّ الصّلاة المفروضة أوّلاً إنّما هي عشر ركعات والسّبع إنّما زيدت فيها بعد، فخفّف الله عزّوجلَّ تلك الزيادة لموضع سفره و تعبه و نصبه و اشتغاله بأمر نفسه و ظعنه و إقامته. لئلّا يشتغل عـمّا لابدّ له من معيشته رحمةً من الله و تعطّفاً عليه، إلاَّ صلاة المغرب فإنّها لم تقصر لانّها صلاة مقصورة في الأصل.

فإن قال: فلِمَ وجب التقصير في ثمانية فراسخ لاأقلّ من ذلك ولا أكثر؟ قيل: لأنّ ثمانية فراسخ مسيرة يوم للعامّة والقوافـل والأثـقال، فوجب التقصير في مسيرة يوم.

فإن قال: فَلِم وجب التقصير في مسيرة يوم؟

قيل: لأنّه لو لم يجب في مسيرة يوم لما وجب في مسيرة ألف سنة، و ذلك أنّ كلّ يوم يكون بعد هذا اليوم فإنّما هو نظير هذا اليوم، فلو لم يجب في هذا اليوم لما وجب في نظيره إذا كان نظيره مثله ولا فرق بينهما.

۸۴۳ . . . باب صد و هشتاد و دوم. ميدانست لاجرم براي اينكه مردم متفرّق نشوند خطبتين را بر نماز مقدّم داشت تا بدين وسيله بهخاطر انتظار نماز مردم متفرق نشوند. اگر سائل بگوید: چرا جمعه بر کسانی واجب است که فاصله آنها تا نماز جمعه دو فرسخ باشد نه بیشتر از آن؟ در جواب گفته می شود: زیرا مسافتی که در آن نماز شکسته می شود به مقدار دو بريد رفتن يا يک بريد رفتن و يک بريد برگشتن است. لازم به تذکّر است که هر برید چهار فرسخ می باشد. لذا جمعه بركسي كه فاصلهاش تا نماز نصف بريد است واجب مي باشد يعنى اگر به مقدار دو فرسخ برود و دو فرسخ برگردد که مجموع رفتن و برگشتن او چهار فرسخ که نصف مسافّت مسافر است بشود بر او جمعه واجب می باشد. اگر گفته شود: چرا در روز جمعه چهار رکعت به نوافل اضافه شده و مجموع نوافلي كه در ظهر و عصر خوانده مي شوند بيست ركعت مي باشند؟ در جواب گوییم: به خاطر بزرگداشت این روز و ابن که بین آن و سایر ایّام فرق باشد.

اگر سائل بگوید: چرا در سفر نماز شکسته می شود؟ در جواب گفته می شود: برای آنکه نماز واجب در اصل ده رکعت یود و هفت رکعت بعداً به ان افزوده شد سپس حقّ تعالی در حقّ مسافر به خاطر سفر در رنجی که وی متحمّل می شود و به جهت پرداختنش به امور مربوط به خود از باب رحمت و مهربانی رکعاتی راکه به نمازها اضافه شده ساقط فرمود مگر از نماز مغرب زیرا این نماز در اصل مقصوره می باشد.

اگر سائل بگوید: چرا شکسته شدن نماز در هشت فرسخ بوده نه درکمتر از آن و نه در بیشتر؟

در جواب گفته میشود: بهخاطر آنکه هشت فرسخ سیر یک روز است بـرای عموم مردم و قافلهها و حیوانات باربر لذا در مقدار سیر یک روز واجب شد نماز شکسته گردد.

اگر سائل بگوید: چرا در مقدار سیر یک روز نماز شکسته شده؟ در جواب گفته می شود: اگر شکسته شدن در مقدار سیر یک روز واجب نشود در سیر هزار سال نیز نباید واجب گردد زیرا هر روز که بعد از امروز باشد نظیر آن بوده و فرقی با هم ندارند حال اگر در سیر امروز نماز شکسته نشود نباید در نظیرش نیز قصر علل الشرايع /ج ١ .....٩ ٨٢٤

فإن قال: قد يختلف المسير، و ذلك أنّ سير البقر إنّما هو أربـعة فراسخ و سير الفرس عشرين فرسخاً، فلِمَ جعلت أنت مسيرة يوم ثمانية فراسخ؟

قيل: لأنَّ ثمانية فراسخ هو سير الجِمال والقوافل و هـوالغـالب علىالمسير و هو أعظم السير الذي يسيره الجمّالون والمكّارون.

فإن قال: فَلِمَ ترك فيالسفر تطوّع النهار ولم يترك تطوّع الليل؟ قيل: كلّ صلاة لا تقصر فـيها فـلا تـقصر فـي تـطوّعها، و ذلك أنّالمغرب لا يقصر فيها، فلا يقصر فيما بعدها منالتطوّع، و كذلك

الغداة لا يقصر فيها ولا فيما قبلها من التطوّع.

فإن قال: فما بال العتمة مقصورة و ليس تترك ركعتاها؟

قيل: إنّ تلك الركعتين ليستا هي منالخمسين و إنّما هي زيـادة فيالخمسين تطوّعاً ليستمّ بـها بـدل ركـعة مـنالفـريضة ركـعتين منالتطوّع.

فإن قيل: فَلِمَ وجب على المسافر والمريض أن يصلّيا صلاة الليل في أوّل الليل؟ مُرَكَمَ مَنْ مُورَكُمُ مَنْ مُورَكُمُ مَنْ مَنْ مَالَ مَنْ مَالَ مَنْ مَالَ اللّيلُ

قيل: لاشتغاله و ضعفه ليحرز صلاته، فيستريح المريض في وقت راحته، و يشتغل المسافر باشتغاله و ارتحاله و سفره. فإن قيل: فَلِمَ أُمروا بالصلاة علىالميَّت؟

قيل: ليشفعوا له و يدعوا له بـالمغفرة: لأنّــه لم يكــن فــي وقت منالأوقات أحوج إلىالشفاعة فيه والطلبة والدعاء والاستغفار من تلك الساعة.

فإن قال: فَلِمَ جعلت خمس تكبيرات دون أن تصير أربعاً أو ستّاً؟ قيل: إنّما الخمس أخذت منالخمس الصلوات في اليوم والليلة،

گردد چون با هم فرقی ندارند.

اگر سائل بگوید: سیرها فرق میکند چه آنکه سیر شتر در یک روز چهار فرسخ بوده و اسب بیست فرسخ میباشد پس چرا مقدار سیر یک روز را هشت فرسخ قرار دادهاید؟

در جواب گفته می شود: به خاطر آن که هشت فرسخ سیر شتوها و قافله ها است که غالب سیرها می باشند و شترداران و قافله باشی ها نوعاً و غالباً این مقدار را در روز طی میکنند.

اگر گفته شود: چرا در سفر نوافل نهار و روز ساقط و ترک شده نه نوافل لیل و شب؟

در جواب گفته می شود: هر نماز واجبی که در سفر قصر نشود نافلهاش نیز قصر نمیگردد لذا مغرب قصر نمی شود لاجرم نافلهاش نیز مقصور نمیگردد و همچنین است نماز صبح که شکسته نشده پس نافلهاش نیز شکسته نمیگردد.

اگر سائل بگوید: پس چه میگویی درباره نماز عشاء که شکسته میشود ولی نافلهاش قصر نمیگردد؟

در جواب گفته میشود: دو رکعت نافله عشاء از جـمله نـمازهای پـنجاهگـانه (مجموع فرائض و نوافل) نبوده بـلکه آنرا در ضـمن پـنجاه رکـعت آوردهانـد تـا بهواسطهاش بهجای هر یک رکعت فریضه دو رکعت نافله قرار بگیرد.

اگرگفته شود چرا بر مسافر و مریض واحب نشد که نماز شب را در اوّل شب بجا آورند؟

آورند؟ در جواب گفته می شود: به خاطر مشغول بودن مسافر و ناتوان بودن مریض، پس مریض را در توسعه قرار دادهاند که در وقت راحتی استراحت کرده و مسافر مشغول به امور خود و کوچ کردن گردد.

اگرگفته شود: برای چه خلائق امر شدهاند بر مرده نماز بخوانند؟

در جواب گفته می شود: به خاطر آنکه بدین وسیله برایش شفاعت کرده و دعاء کنند خداوند او را بیامرزد چه آنکه در هیچ وقتی از اوقات انسان نیازمندتر به طلب آمرزش و دعاء از آن ساعت نمی باشد.

اگر سائل بگوید: چرا در نماز بر اموات پنج تکبیر واجب است نه چهارتا و نه ششتا؟

در جواب گفته می شود: عدد پنچ مأخوذ است از تعداد پنج نماز که در روز و

علل الشرايع / ج ١ .....٩ علل الشرايع / ج ١

و ذلك أنّه ليس فيالصلاة تكبيرة مـفروضة إلاَّ تكـبيرة الافـتتاح، فجمعت التكبيرات المفروضات فياليوم واللـيلة، فـجعلت صـلاة علىالميّت.

فإن قال: فَلِمَ لم يكن فيها ركوع ولا سجود؟

قيل: لأنّه لم يكن يريد بهذه الصلاة التذلّل والخضوع، إنّما أَريد بها الشفاعة لهذا العبد الذي قد تخلَّىٰ عمّا خلف واحتاج إلى ما قدم. فإن قيل: فَلِمَ أمر بغسل الميّت؟

قيل: لأنّه إذا مات كان الغالب عليه النـجاسة والآفـاة والأذى، فأحبّ أن يكون طاهراً إذا باشر أهل الطهارة منالمـلائكة الّـذين يلونه و يماسونه فيما بينهم نظيفاً موجّهاً به إلىالله عزَّوجلًّ. وقد رُوِىَ عن بعض الأَيْمَةِ عليهمالسلام أنّه قال:

ليس من ميّت يموت إلاَّ خسرجت مـنه الجـنابة، فـلذلك وجب الغسل.

فإن قيل: فَلِمَ أمر أن يكفن الميّت؟

قيل: لأن يلقى ربّه طاهر الجسد، ولثلًا تبدو عورته لمن يحمله أو يدفنه، و لئلًا يظهر الناس على بعض حاله و قبح منظره و لئلًا يقسو القلب من كثرة النظر إلى مثل ذلك العماهة والفسماد، و لأن يكون أطيب لأنفس الأحياء.

و لئلًا يبغضه حميم فيلقئ ذكره و مودّته، ولا يحفظه فيما خلف و أوصاه و أمره به واحب. فإن قيل: فَلِمَ أُمر بدفنه؟ قيل: لئلا يظهر الناس على فساد جسده و قبح منظره و تغيّر ريحه، ولا

قيل؛ تلكر يطهر الناس على قساد مجسد، و قبع منظر، و تغير ريخه، و د يتأذّى به الأحياء بريحه و بما يدخل عليه مـنالآفـة والدنس والفسـاد. باب صد و هشتاد و دوّم..... ۸۴۷ .... ۸۴۷

شب خوانده می شود و شرح آن این است که: در نمازهای واجب هیچ تکبیری واجب نیست مگر تکبیرةالاحرام و چون تعداد نمازهای روز و شب پنج تا است قهراً مجموع تکبیرةالاحرامهایی که در شب و روزگفته می شود پنج تا بوده لذا این تکبیرات را نماز بر میت قرار دادهاند.

اگر سائل بگوید: چرا در نماز میّت رکوع و سجود نمی باشد؟

در جواب گفته می شود: زیرا مقصود از این نماز تذلّل و خضوع و خشوع نمی باشد بلکه مراد شفاعت کردن از بنده ای است که از دنیا رفته و بدین وسیله از بازماندگان جداگردیده است.

اگرگفته شود: چرا خلالق مأمور شدهاند اموات را غسل دهند؟ در جواب گفته میشود: زیرا وقتی انسان مرد غالباً آلوده به نجاست و آلودگی است لذا خداوند دوست دارد که وقتی انسان مرده با اهل طهارت و پاکی یعنی فرشتگان که با وی تماس پیدا میکنند ملاقات کرد نظیف و پاکیزه باشد و سپس با این طهارت متوجّه به حقّ عزّوجلّ گردد.

و از برخی اثمّه علیهمالسّلام مروی است که فرمود: هیچ انسانی نمیمیرد مگر آنکه از او جنابت خارج میگردد لذا بر میت غسل واجب است.

اگر سائل بگوید: برای چه خلائق مأمور شدهاند میّت را کفن کنند؟

در جواب گفته می شود: برای این که وقتی میّت خدا را ملاقات میکند جسدش پاک بوده و نیز عورتش در مقابل کسی که او را حمل میکند یا دفن می نماید مکشوف نباشد و نیز به خاطر آن که مردم بر بعضی از حالات و قبح منظر میّت مطّلع نشده و نیز از کثرت نظر بر میّت قساوت قلب پیدا نکنند و همچنین پوشاندن میت در کفن برای زنده ها خوشتر می باشد.

و نیز برای اینکه نزدیکان میّت از دیدن قبح منظر او بر وی خشمناک نشده و او را مبغوض ندارند تا درنتیجه ذکر و محبّت او را از دل پیرون کرده و در بین بازماندگانش حفظش ننموده و نسبت به آنچه وصیّت و امر و دوست داشته وی را مراعات نکنند.

اگر گفته شود: چرا خلائق مأمور شدهاند ميّت را دفن کنند؟

در جواب گفته می شود: برای این که مردم بر فاسد شدن جسد میّت مطّلع نشده و از قبح منظر و بدیو شدن او آگاه نگردیده و همچنین زندگان از بوی متعفّن او و افت و آلودگی و فسادی که در جسدش پیدا می شود اذیّت وآزار نشوند و نیز به خاطر علل الشرايع /ج ١ .....٨٢٨ وليكون مستوراً عنالأولياء والأعداء فلا يشمت عدوّ ولا يـحزن صديق.

فإن قيل: فَلِمَ أمر من يغسله بالغسل؟

قيل: لعلّة الطهارة ممّا أصابه من نضح الميّت؛ لأنّ الميّت إذا خرج منه الروح بقي منه أكثر آفته، و لئلا يلهج الناس به و بمماسته، إذ قد غلبت علّة النجاسة والآفة.

فإن قيل: فلم لا يجب الغسل على من مسّ شيئاً منالأموات من غير الإنسان كالطير والبهائم والسباع و غير ذلك؟

قيل: لأنّ هذه الأشياء كلّها ملبَّسة ريشاً و صوفاً و شعراً و وبراً، و هذا كلّه زكيّ ولا يموت، و إنّما يماس منه الشيء الذي هـو زكـيّ منالحيّ والميّت الذي قد ألبسه وعلاٰه.

فإن قيل: فَلِمَ جوَّزتم الصلاة علىالميت بغير وضوء؟

قيل: لأنّه ليس فيها ركوع ولا سجود، و إنّما هي دعاء و مسألة وقد يجوز أن تدعو الله عزّوجلٌ و تسأله على أيّ حال كنت و إنّما يجب الوضوء فيالصلاة التي فيها ركوع و سجود.

فإن قيل: فَلِمَ جوّزتم الصلاة عليه قبل المغرب و بعد الفجر؟

قيل: لأنَّ هذه الصلاة إنَّما تجب في وقت الحضور والعلَّة و ليست هي مؤقَّتة كسائر الصلوات، و إنَّما هي صلاة تجب في وقت حدوث الحدث ليس للإِنسان فيه اختيار، و إنَّما هو حق يؤدًىٰ و جائز أن تؤدِّي الحقوق في أيَّ وقت كان، إذا لم يكن الحقّ مؤقتاً. باب صد و هشتاد و دوّم...... ۸۴۹

آنکه بدن میّت از دید دوستان و دشمنان مستور و پوشیده بماند تا درنتیجه نه دشمنان شماتت کنند و نه دوستان از رؤیت صحنه دلخراش پاشیده شدن جسد او محزون گردند.

اگرگفته شود: چراکسی که میّت را غسل میدهد امر شده به اینکه خودش نیز غسل کند؟

برای اینکه طاهر شود از رطوبتی که از میّت به وی رسیده چه آنکه روح وقتی از بدن خارج گشت اکثر آفات و قذارات در او باقی میمانند و دیگر آنکه به خاطر حریص نشدن مردم بّه میّت و به تماس گرفتن با او زیرا علّت نجاست و آلودگی در او غالب می باشد.

اگرگفته شود: چرا اگر مرده غیر انسان همچون پرندگان و چهارپایان و درندگان و غیر اینها را مسّ کنند غُسل واجب نمی شود؟

در جواب گفته می شود: جهتش آن است که این حیوانات ملبّس هستند به لباسی چون پر، پشم، مو وکرک و بدون تردید این اشیاء پاک بوده و مرگ و موت در آنها معنا ندارد زیرا حیات در آنها نیست تا مرگی باشد و آنچه غالباً از این حیوانات مورد مسّ واقع می شود همین لباس آنها است که موجب غسل نیست لذا به طورکلی شارع مقدّس مس آنها را موجب غُسل قرار نداده اگرچه با اجزاء روح دار آنها تماس حاصل شود.

اگرگفته شود: چرا خواندن نماز بر میّت را بدون طهارت جایز میدانید؟

در جواب گفته می شود، زیرا در این نماز رکوع و سجود نیست بلکه دعا و سؤال رحمت است و در هر حالی می توان دعاء نمود و از خدا سؤال حاجت کرد چه در حال طهارت و چه در غیر آن و وضوء فقط در نمازی واجب است که رکوع و سجود دارد.

اگر سائل بگوید: چرا خواندن نماز بر میّت را پیش از مغرب و بعد از طلوع فجر جائز می دانید؟

در جواب گفته میشود: این نماز در وقت حضور موت و بیماری مرگ واجب میباشد و وقت معیّنی همچون نمازهای دیگر ندارد بلکه نمازی است که در وقت حدوث مرگ که امری است غیر اختیاری برای انسان واجب میگردد و در واقع خواندن این نماز حقّی است از میّت بر عهده احیاء که باید آنرا اداء کنند و حقوق را در هر وقتی میتوان اداء نمود مشروط به اینکه وقت خاصّی نداشته باشد چنانچه علل الشرايع / ج ١ ..... ٨٥٠ ....

فإن قيل: فَلِمَ جُعِلت للكسوف صلاة؟ قيل: لأنّه آية من آيات الله لا يدري لرحمة ظهرت أم لعذاب؟ فأحبّ النّبيّ ﷺ أن يفزع أُمَّته لخالقها و راحمها عند ذلك ليـصرف

عنهم شرَّها و يَقيهم مكروهها كما صرف عــن قــوم يــونس حــين تضرّعوا إلىالله عزَّوجلَّ.

فإن قيل: فَلِمَ جُعِلَت عشر ركعات؟

قيل: إنّالصلاة الّتي نزل فرضها منالسماء أوّلاً فياليوم والليلة فإنّما هي عشر ركعات، فجمعت تلك الرّكعات هُهنا و إنّما جعل فيها السّجود؛ لانّه لا يكون صلاة فيها ركموع إلاَّ و فيها سجود، ولأن يختموا صلاتهم أيضاً بالسجود والخضوع والخشوع و إنّما جعلت أربع سجدات؛ لأنّ كلّ صلاة نقص سجودها من أربع سجدات لا تكون صلاة؛ لأنّ أقلّ الغرض منالسجود في الصلاة لا يكون إلاً علىٰ أربع سجدات.

فإن قيل: فَلِمَ لم يجعل بدل الركوع سجوداً؟

قيل: لأنَّ الصَّلاة قائماً أفضل من قاعداً و لا القائم يرىٰ الكسوف والانجلاء والساجد لا يرى.

فإن قيل: فَلِمَ غيّرت عن أصل الصلاة التـي قـد أفـترضها اللّـه عزَّوجلَّ؟

قيل: لأنّها صلاة لعلّة تغيّر أمر منالأُمور و هـوالكسـوف فـلمّا تغيّرت العلّة تغيّر المعلول.

فإن قيل: فَلِمَ جُعِلَ يوم الفطر العيد؟

قيل: لأن يكون للمسلمين مجمعاً يجتمعون فيه و يـبرزون لله تعالىٰ فيحمدونه على ما مـنَّ عـليهم فـيكون يـوم عـيد

| ۸۵۱ | . دۆم | و هشتاد و | باب صد |
|-----|-------|-----------|--------|
|-----|-------|-----------|--------|

این جا چنین است. اگر گفته شود: چرا برای کسوف خواندن نماز واجب شده است؟ در جواب گفته می شود: زیرا کسوف آیهای است از آیات خدا که نمی دانیم به نشانه رحمت حقّ عزّوجلّ ظاهر شده یا به منظور عذاب الهی پدید آمده، باری نبیّ اکرم تَنَوَّلُوُ دوست دارند که امّتشان هنگام ظهور کسوف در مفابل خالق و راحم فزع و جزع و تضرّع نموده تا شرّ آن از ایشان دفع گشته و بدین وسیله از امر مکروه متردّب بر آن مصون بمانند چنانچه قوم یونس وقتی در مقابل حقّ عزّوجلّ تضرّع و جزع و فزع نمودند باری تعالی عذاب را از آنها برگرداند.

اگر گفته شود: چرا نماز آیات ده رکعت می باشد؟

در جواب گفته می شود: نماز یومیّه واجبی که ابتداء از آسمان نازل شد ده رکعت بود پس این ده رکعت در این نماز جمع گردید و این که سجود در آن واجب است به خاطر آن است که نماز در آن رکوع نیست مگر آن که حتماً سجود نیز دارد و نیز وجه دیگر برای سجود در این نماز آن است که مردم بدین وسیله نمازشان را به سجود و خضوع و خشوع ختم میکنند و امّا این که چرا چهار سجده در آن واجب است، جهت آن این است که هر نمازی که سجودش کمتر از چهار سجده باشد نماز نیست زیرا کمترین غرضی که از سجود در نماز تأمین می شود فقط از چهار سجده می باشد نه کمتر از آن.

اگرگفته شود: چرا به جای رکوع سجود قرار داده نشده؟

در جواب گفته می شود: برای این که نماز ایستاده افضل از نشسته است و دیگر آنکه شخص ایستاده کسوف و باز شدن قرص را می بیند ولی نشسته نمی بیند.

اگر سؤال شود: چرا نماز آیات از اصل نمازی که حقّ تعالی واجب کرده تغییر نموده است؟

در جواب گفته شده: زیرا نماز آیات بهخاطر تغیّر پیدا نمودن امری است از امور عالم آفرینش که عبارت باشد از کسوف و چون علّت تغییر پیدا نموده معلول نیز متغیّر میباشد.

اگرگفته شود: چرا روز فطر را عید قرار دادهاند؟ در جواب گفته می شود: به خاطر دو جهت: الف: آنکه در این روز مردم اجتماع کرده و او را حمد کرده و در مقابل منّت هایی که بر ایشان نهاده او را ستایش کرده و ثنایش می گویند پس این روز عید و روز علل الشرايع / ج ١ ..... ١ ٨٥٢ .... ٩ ٨٢

فإن قيل: فَلِمَ جُـعِلَ التكـبير فـيها أكمثر مـنه فـي غـيرها منالصلاة؟

قيل: لأنّ التكبير إنّما هو تعظيم للّٰه و تحميد على ما هدى و عافى كما قال اللّٰه عزَّوجلَّ: ولتكبّروا اللّٰه على ما هـديْكم و لعلَّكم تشكرون<sup>(۱)</sup>.

فإن قيل: فَلِمَ جُعِلَ اثنتا عشرة تكبيرة فيها؟

قيل؛ لأنّه يكون فيالركعتين اثنتا عشرة تكمبيرة، فسلذلك جعل فيها اثنتا عشرة تكبيرة.

فإن قيل: فَلِمَ جُعِلَ فيالأولىٰ سبع، و خمس فيالثانية ولم يسوِّ بينهما؟

قيل: لأنّ السنّة في صلاة الفريظة أن يستفتح بسبع تكبيرات. فلذلك بدأ همُنا بسبع تكبيرات و جعل في الثانية خمس تكبيرات. لأنّ التحريم من التكبير في اليوم والليلة خمس تكبيرات. وليكون التكبير في الركعتين جميعاً وتراً وتراً. فإن قيل: فَلِمَ أمروا بالصوم؟ قيل: لكي يعرفوا أَلَمَ الجوع والعطش و يستدلّوا عـلى فـقر الآخـرة.

۱-سورة البقرة، آبة (۱۸۵)

ياب صد و هشتاد و دؤم...... ۸۵۳ ..... ۸۵۳ ....

اجتماع و روز افطار و روز زکات و روز رغبت و روز تضرّع می باشد. ب: آنکه روز فطر اوّلین روز سال است که در آن تناول مأکولات و شرب مشروبات حلال می باشد چه آنکه اوّلین ماه سال از نظر اهل حقّ ماه رمضان بوده که از ابتداء آن تا پایانش روزها اکل و شرب مباح نیست و اوّلین روزی که این معنا بر مکلّفین حلال بوده روز اوّل بعد از انقضاء ماه است که همان روز فطر می باشد لذا حقّ تعالی دوست دارد که مردم در این روز اجتماع کرده و او را حمد نموده و تقدیسش کنند.

اگرگفته شود: چرا در نماز روز عید فطر تکبیر آن بیشتر از تکبیر در نمازهای دیگر است؟

در جواب گفته می شود: زیرا تکبیر عبارتست از بزرگداشت حقّ تعالی و حمد نمودنش در مقابل هدایتی که فرموده و عافیتی که عنایت نموده چنانچه خود در قرآن کریم فرموده: ولتکبروا اللّه علی ماهدیکم و لعلّکم تشکّرون (و برای اینکه خدا را به عظمت یاد کنید که شما را به دین اسلام هدایت فرموده باشد که از این نعمت بزرگ سپاسگزار گردید).

اگر گفته شود: چرا در این نماز دوازده تکبیر قرار داده شده؟

در جواب گفته می شود: برای این که در هر دو رکعت نمازی دوازده تکبیر مشروع می باشد لذا در این نماز دوازده تکبیر قرار داده شده.

اگر گفته شود: چرا در رکعت اوّل این نماز هفت تکبیر و در رکعت دوّمش پنج تکبیر قرار دادهاند و هر دو رکعت از این حیث با هم مساوی نیستند؟

در جواب گفته می شود: برای این که در نمازهای واجب هفت تکبیر افتتاح مستحب است از این رو هفت تکبیر را در رکعت اوّل این نماز قرار داده اند و چون در نمازهای واجب شبانه روز مجموعاً پنج تکبیرة الاحرام می باشد این عدد را در رکعت دوّم از این نماز قرار داده اند و وجه دیگر آنکه در هر یک از دو رکعت عدد وتر برای تکبیر باشد.

اگرگفته شود: چرا خلائق امر شدهاند به گرفتن روزه؟ در جواب گفته می شود: به خاطر پنج جهت: الف: آنکه درد گرسنگی و تشنگی را بیابند و درک نمایند. ب: آنکه با درک درد مزبور استدلال کنند بر فقر و نیاز در آخرت بعنی آنرا دلیل قرار دهند بر احتیاجشان در آخرت. علل الشرايع /ج ١ ..... ٨٥٢ ....

وليكون الصائم خاشعاً ذليلاً مستكيناً مأجوراً محتسباً عـارفاً صابراً على ما أصابه منالجوع والعطش، فيستوجب الثواب مع ما فيه منالإمساك عنالشهوات، وليكون ذلك واعظاً لهم فيالعاجل و راضياً لهم على أداء ما كلَّفهم و دليلاً لهم فيالآجل، و ليعرفوا شدّة مبلغ ذلك على أهل الفقر والمسكنة فيالدنيا، فيؤدّوا إليهم ما فرض الله لهم في أموالهم.

فإن قيل: فَلِمَ جُعِلَ الصوم في شهر رمضان خــاصّة دون ســاثر الشهور؟

قيل: لأنّ شهر رمضان هوالشهر الذي أنزل الله فيه القرآن. و فيه فرّق الله بين أهل الحقّ والباطل، كما قال الله تعالىٰ:

شهر رمضان الذي انـزل فـيه القـرآن هـدى للـناس و بـيّنات منالهدى والفُرقان<sup>(۱)</sup> و فيه نبَى محمّد، و فيه ليلةالقدر التي هي خير من ألف شهر، و فيها يفرق كلّ أمر حكيم و هو رأس السنة، و يقدر فيها ما يكون في السنة من خير أو شرّ أو مضرّة أو منفعة أو رزق أو أجل، و لذلك سمّيت ليلةالقدر.

فإن قيل: فَلِمَ أُمِروا بصوم شهر رمضان لاأقلّ من ذلك ولا أكثر؟ قيل: لأنّه قوّة العباد الذي يعمّ فيه القوي والضعيف، و إنّما أوجب الله الفرائض على أغلب الأشياء و أعمّ القوي ثـم رخَّص لأهـل الضعف، و إنّما أوجب الله و رغَّب أهل القوّة في الفضل. ولو كـانوا يصلحون على أقلّ من ذلك لنقصهم، ولو احتاجوا إلى أكثر من ذلك لزادهم.

١-سورة البقرة. الآية (١٨٥)

باب صد و هشتاد و دوّم...... ۸۵۵

ج: آنکه بدینوسیله روزهدار خاشع و ذلیل و خاکسار و در ضمن صاحب اجر و عارف و صابر گردد بر آنچه از ناحیه گرسنگی و تشنگی به وی متوجّه میگردد درنتیجه مستحقّ ثواب میشود مضافاً به اینکه روزه شخص را از شهوات و میول نفسانی حفظ و نگهداری میکند.

د: روزه در دنیا برای روزهداران واعظی بوده و راضیکننده ایشان است بر اداء تکالیف و در آخرت دلیل و راهنما میباشد.

ه: آنکه بدینوسیله روزهدار سختی گرسنگی و تشنگی بر اهل فقر و مسکنت را در دنیا لمس میکند و این باعث میگردد که آنچه حقوق مالی است و طلب فقراء از او هست را بپردازد.

اگر سؤال شود: چرا روزه در خصوص ماه رمضان واجب شده نه ماههای دیگر؟ در جواب گفته می شود: به خاطر امتیازاتی که این ماه از ماههای دیگر دارد که از جمله آنها است:

الف: در ماه رمضان قرآن نازل شده.

ب: در این ماه حقّ تعالی بین اهل حقّ و باطل تفرقه انداخته چنانچه خود در قرآن فرموده: شهر رمضانالذی انزل فیهالقرآن، هدی للناس و بیّنات منالهدی والفرقان (ماه رمضان ماهی است که در آن قرآن برای هدایت مردم و به منظور امتیاز حقّ از باطل با ادلّهای روشن نازل گردیده).

ج: در این ماه حضرت محمّد عَلَیْتِوْلَهُ به نبوّت برانگیخته شد.

د: در این ماه لیلةالقدر می باشد که از هزار ماه بهتر بوده و در آن هر فرمان حکیم تفریق و توزیع میگردد و آن ابتداء سال بوده و آنچه از خیر و شرّ، ضرر و منفعت، روزی و مرگ در آن برای انسان مقرّر می شود فلذا به آن لیلةالقدر میگویند.

اگر سؤال شود: چرا خلائق فقط به روزه ماه رمضان امر شدهاند نه به کمتر و نه به بیشتر از آن؟

در جواب گفته می شود: این مقدار نیرو و توان بندگان بوده اعمّ از قوی و ضعیف و همگان در این مبلغ با هم مشترک هستند و حقّ عزّوجلّ واجبات را براساس اغلب اشیاء و اعمّ قویٰ منظور می دارد سپس به اهل ضعف تخفیف داده و آنها را مرخّص می نماید چنانچه اهل قوّه و آنانکه توان دارند را ترغیب در زائد بر آن می نماید و اگر بر کمتر از آن صلاحیّت داشته باشند البته تکلیف را در حقشان کاهش داده همان طوری که اگر محتاج به بیش از آن باشند البته تکلیف را نسبت به آنها افزایش علل الشرايع / ج ١ ..... ٨٥٦

فإن قيل: فَلِمَ إذا حاضت المرأة لا تصوم ولا تصلّي؟ قيل: لأنّها في حدّ نجاسة فأحبّ أن لا تتعبد إلاَّ طاهرة، ولاَتَــه لاصوم لمن لا صلاة له.

فإن قيل: فَلِمَ صارت تقضي الصيام ولا تقضي الصلاة؟

قيل: لعلل شتّىٰ فمنها أنّالصيام لا يمنعها من خدمة نفسها و خدمة زوجها و إصلاح بيتها والقيام بأُمورها والاشتغال بمرمّة معيشتها، والصلاة تمنعها من ذلك كلّه؛ لأنّ الصلاة تكون فـياليـوم واللـيلة مراراً فلا تقوىٰ على ذلك والصوم ليس كذلك.

و منها:

أنَّالصلاة فيها عناء و تعب و اشتغال الأركان و ليس فيالصـوم شيء من ذلك إنَّما هو ترك الطعام والشراب، و ليس فـيه اشــتغال الأركان.

و منها:

أنّه ليس من وقت يجيّ إلاّ و يجب عليها فيه صلاة جديدة فـي يومها و ليلتها، و ليس الصوم كذلك: لانّه ليس كلّما حدث عليها يوم وجب عليها الصوم و كلّما حدث وقت الصلاة وجبت عليها الصلاة.

فإن قيل: فَلِمَ إذا مرض الرجل أو سافر في شـهر رمـضان فـلم يخرج من سفره أولم يفق من مرضه حتىٰ يدخل عليه شهر رمضان آخر وجب عليه الفداء للأوّل وسقط القضاء، و إذا أفاق بـينهما أو أقام ولم يقضه وجب عليه القضاء والفداء؟

قيل: لأنّ ذلك الصوم إنّما وجب عليه في تلك السنة في هذا الشـهر فأمّــا الذي لم يـفق فــإنّه لمّــا مـرَّ عــليه الســنة كـلّها وقـــد غــلب اللّـه عــليه، فــلم يـجعل له السـبيل إلى أدائـها

مىدھد.

اگر سؤال شود چرا زن هرگاه حائض شد نه روزه باید بگیرد و نه نماز بخواند؟ در جواب گفته می شود: زیرا حیض در حدّ نجاست بوده لاجرم حقّ تبارک و تعالی دوست دارد که زن فقط در حال طهارت عبادتش را نماید و دیگر آنکه کسی که نمازش صحیح نیست و در حقّش اساساً صلوة مشروع نمی باشد روزه هم مشروع نیست.

اگر سؤال شود: پس چرا وقتی زن از حیض پاک شد روزهاش را باید قضاء کند ولی نمازش قضاء ندارد؟

در جواب گفته می شود: این حکم علّتهای بسیار دارد:

از جمله آنکه: روزه مانع نمی شود از اینکه زن خدمت خود و شوهر نموده، خانهاش را اصلاح کرده، به امور خود پرداخته و مشغول فراهم کردن معیشت باشد ولی نماز از تمام این امور ممانعت میکند زیرا نماز در روز و شب چند مرتبه تکرار می شود لذا به ملاحظه اشتغالاتی که برای زن هست قضاء نمازها بر او بسیار مشکل است در حالی که روزه این طور نیست.

از جمله آنکه: در نماز رنج و مشقّت و پرداختن به ارکان نماز می باشد و حال آنکه روزه این طور نیست بلکه صرف ترک طعام و شراب بوده و اصلاً پرداختن به ارکان در آن وجود ندارد.

از جمله آنکه: هیچ وقتی فرانمیرسد مگر آنکه در آن نمازی جدید واجب میگردد چه در روز و چه در شب و حال آنکه روزه چنین نیست زیرا هر روزی که فرامیرسد این طور نیست که روزه اش واجب باشد ولی در نماز هر وقتی که حادث گردد نماز در آن وقت واجب می باشد.

اگرگفته شود: چرا هرگاه شخص در ماه رمضان مریض شده یا مسافرت کند و از سفرش دست نکشیده یا مرضش بهبودی نیابد تا ماه رمضان آینده بر او فدیه واجب است و قضاء روزه ساقط می باشد امّا اگر بین این دو رمضان مرضش خوب شده یا در وطن و یا جای دیگر اقامه کرد و سفرش منقطع شد ولی قضاء روزه رمضان گذشته را نگرفت تا ماه رمضان آینده فرارسید بر او هم قضاء و هم فدیه لازم می باشد؟

در جواب گفته می شود: جهتش آن است که در سال گذشته روزه رمضان آن بر شخص واجب بوده حال وقتی در طول سال وی بیمار بود بهطوری که ننوانست روزه علل الشرايع /ج ١ ..... ٨٥٨

سقط عنه، وكذلك كلّ ما غلب اللّه عليه مثل المغمىٰ عليه الذي يغمىٰ عليه في يوم و ليلة فلا يجب عليه قضاء الصّلوات كما قسال الصادقﷺ: كلّما غلب اللّه علىالعبد فهو أعذر له لانّه دخل الشهر و هو مريض فلم يجب عليه الصوم في شهره ولا سنته للمرض الذي كان فيه و وجب عليه الفداء؛ لأنّه بمنزلة من وجب عليه الصوم فلم يستطع أداءه فوجب عليه الفداء، كما قال اللّه عزَّوجلَّ:

فسصيام شهرين متتابعين ... فسمن لم يستطع فساطعام ستين مسكيناً<sup>(۱)</sup> و كما قال: <sup>ا</sup>

ففدية من صيام أو صدقة<sup>(٢)</sup> فأقام الصدقة مقام الصيام إذا عسر عليه.

فإن قيل: فإن لم يستطع إذ ذاك فهو الآن يستطيع؟ قيل: لأنه لمّا دخل عليه شهر رمضان آخر وجب عليه الفداء للماضي، لأنه كان بمنزلة من وجب عليه صوم في كفارة فلم يستطعه فوجب عليه الفداء و إذا وجب عليه الفداء سقط الصوم والصوم ساقط والفداء لازم، فإن أفاق فيما بينهما ولم يصمه وجب عليه الفداء لتضييعه والصوم لاستطاعته. فإن قيل: فلم جعل صوم السنّة؟

۲ ۲۰۰۳ ۲۰۰۳ ۲۰۰۳ (۱۹۶۶)

٩. سورة المجادلة، آبة (٢)

باب صد و هشتاد و دوّم.....

í ·

را اداء و فضاء بجاآورد روزه از وی ساقط می باشد و همچنین است حکم هر کسی که مغلوب تقدیر الهی واقع شود نظیر مغمیٰ علیه که در طول روز و شب مبتلا به اغماء شده باشد که بر وی قضاء نمازهای فوت شده لازم نیست چنانچه حضرت امام صادق طلیلا فرمودند: هر چه را که حقّ تعالی بر بنده اش غالب نماید و بنده مغلوب آن واقع گردد نزد خداوند متعال معذور بوده و تکالیفی را که به واسطه آن نتوانسته انجام دهد از عهده اش ساقط هستند چه آنکه ماه رمضان در حالی فرار سید که شخص مریض بود درنتیجه روزه بر وی در ماه واجب نبود و چون فرض این است که بعد از ماه تا سال آینده مرضش ادامه پیدا کرد و از قضاء متمکّن و مستطیع نشد لاجرم فداء آن را باید بدهد چنانچه حقّ تعالی در قرآن فرموده: فصیام شهرین نتوانست روزه در ماه را جه می اینده مرضش دامه یدا کرد و از قضاء متمکّن و مستطیع نشد لاجرم فداء آن را باید بدهد چنانچه حقّ تعالی در قرآن فرموده: فصیام شهرین متابعین... تا آنجا که فرموده: فمن لم یستطع قاطعام ستّین مسکیناً (کسی که نتوانست روزه در ماه را بگیرد باید شصت مسکین را طعام دهد) و نیز در جای دیگر فرموده: ففدیة من صیام او صدقة (پس کسی که از شما بیمار بوده یا درد سر بر او فرموده: فنین در جای در مان فداء گرفته یا صده یدهد).

پس حقّ تعالى در اين آيه صدقه را در صورت عسر و سختى بهجاى روزه قرار داده است.

اگر گفته شود: اگر چه شخص در رمضان گذشته و طول سال تا رمضان آینده مستطیع نبود ولی فرض این است که در رمضان آینده استطاعت دارد پس قضاء بر او باید واجب باشد نه فدیه؟

در جواب گفته می شود: وقتی ماه رمضان بعدی داخل شد وی نمی تواند غیر از روزه اداء امسال روزه دیگری بگیرد حتی قضاء سال گذشته را پس چون نسبت به قضاء گذشته مستطبع نیست همان قداء در عهدهاش می باشد زیرا وی به منزله کسی است که به خاطر کفاره روزه در عهدهاش آمده و استطاعت گرفتن آن را ندارد پس همان طوری که این شخص قداء در عهدهاش هست نه قضاء شخص مورد بحث نیز فقط قداء باید بدهد و وقتی قداء در عهدهاش بود روزه یعنی قضاء از وی ساقط است ولی اگر بین دو رمضان از مرض خوب می شد و می توانست روزه بگیرد ولی نگرفت به مجرد دخول ماه رمضان آینده هم قداء و هم قضاء در عهدهاش می باشد، فداء به خاطر آن که قضاء را ضایع کرد و نگرفت و روزه قضاء چون استطاعت پیدا نمود و اقدام به گرفتن آن نکرد. علل الشرايع / ج ١ ..... ٨٦٠ ....

قيل: ليكمل به صوم الفرض. فإن قيل: فَلِمَ جعل في كلّ شهر ثلاثة أيّام في كلّ عشرة يوماً؟ قيل: لأنّ الله تعالىٰ يقول من جاء بالحسنة فله عشر أمثالها فمن صام في كلّ عشرة يوماً واحداً فكأنّما صام الدهر كلّه كما قـال سلمان الفارسي رحمةالله عليه: صوم ثلاثة أيّام فـيالشـهر صـوم الدهر كلّه فمن وجد شيئاً غير الدهر فليصمه.

فإن قيل: فلم جعل أوّل خميس فيالعشر الأوّل و آخر خميس فيالعشر الآخر و أربعاء فيالعشر الأوسط؟

قيل: أمّا الخميس فإنّه قال الصادق ﷺ: يعرض كلّ خميس أعمال العباد على الله عزّوجلَّ فأحبَّ أن يعرض عمل العبد على الله و هو صائم.

فإن قيل: فلم جعل آخر خميس؟

قيل: لأنه إذا عرض عمل العبد ثلاثة أيام والعبد صائم كان أشرف و أفضل من أن يعرض عمل يومين و هو صائم، و إنّما جعل الأربعاء في العشر الأوسط؛ لأنّ الصادق للله أخبر بأن الله تعالى خلق النار في ذلك اليوم و فيه أهلك الله القرون الأولى و هو يوم نحس مستمرّ، فأحبّ أن يدفع العبد عن نفسه نحس ذلك اليوم بصومه. باب صد و هشتاد و دوّم..... ۸۶۱

در جواب گفته می شود: برای اینکه بهواسطه آن روزه واجب تکمیل گردد. اگر گفته شود: چرا در هر ماهی سه روزه، روزه مستحب شده به این نحو که از هر دهه یک روز؟

در جواب گفته می شود: به خاطر آنکه حقّ تعالی می فرماید: هر کسی که یک عمل پسندیده انجام دهد ده مقابلش به او اجر داده می شود، پس کسی که در هر ده روز یک روز را روزه بگیرد مثل این است که تمام دهر و روزگار را روزه گرفته چنانچه سلمان فارسی رحمةالله علیه فرموده: روزه سه روز در هر ماه معادل روزه دهر می باشد، پس کسی که چیزی غیر ار دهر را بیابد آن را روزه بدارد.

اگر گفته شود: برای چه اوّلین پنج شنبه در دههٔ اوّل و آخرین پنج شنبه در دهه آخر و اوّلین چهارشنبه در دهه وسط از هر ماه روزهاش مستحب شده؟

در جواب گفته می شود: اما پنج شنبه: امام صادق ظیّلہؓ فرمودند: در هر پنج شنبه اعمال بندگان را بر خدای عزّوجلؓ عرضه می دارد، پس حقّ تبارک و تعالی دوست دارد اعمال بندگان را درحالی که روزهدار هستند محضرش عرضه بدارند.

اگر گفته شود: چرا از دهه آخر روزه پنج شنبه اخیر مستحب شده است؟

در جواب گفته می شود: جهتش آن است که وقتی پنج شنبه اخیر روزه ش مستحب باشد در برخی از فروض لازم می آید که شخص از دهه آخر دو روز را روزه بگیرد و آن فرضی است که آخر ماه مرد د باشد بین چهارشنبه یا پنج شنبه که در این فرض مکلف از دهه آخر احتیاطاً دوتا پنج شنبه را روزه می گیرد، یکی پنج شنبه اوّل که متحمّل است آخر ماه چهارشنبه باشد دیگر پنج شنبه دوّم که احتمالاً آخر ماه با آن مصادف شده باشد باری در چنین فرضی مکلف در یک ماه سه تا پنج شنبه را روزه گرفته یک پنج شنبه از دهه اوّل و دو پنج شنبه از دهه سوّم در حالی که اگر پنج شنبه اوّل از دهه اخیر روزه اش مستحب باشد همیشه در ماه دو پنج شنبه روزه گرفته می شود و پرواضح است وقتی عمل بنده را به درگاه الهی عرضه دارند اگر سه روز را روزه باشد اشرف و افضل است از آنکه دو روز را روزه بگیرید.

و امّا جهت استحباب روزه چهارشنبه در دهه وسط آن است که: امام صادقﷺ فرمودند:

خداوند متعال آتش را در چنین روزی آفرید و نیز در همین روز حقّ تعالی طوائف و امم گذشته را هلاک فرمود و این روز نـحسی است لذا حـقّ تعالی دوست دارد بندهاش نحوست این روز را باگرفتن روزه از خود دور کند. علل الشرايع / ج ١ ..... ٨٦٢ ....

فإن قيل: فلم وجب فيالكفارة على من لم يـجد تـحرير رقـبة الصيام دون الحج والصلاة و غيرهما منالأنواع؟

قيل: لأنّ الصلاة والحج و سائر الفـرائـض مـانعة للإِنسـان منالتقلب في أمر دنياه و مصلحة مـعيشته مـع تــلك العـلل التـي ذكرناها فيالحائض التي تقضي الصوم ولا تقضي الصلاة.

فإن قيل: فلم وجب عليه صوم شهرين متتابعين دون أن يـجب عليه شهر واحد أو ثلاثة أشهر؟ قيل: لأنّ الفرض الذي فرضه اللّـه تعالىٰ علىالخلق هو شهر واحد فضوعف هذا الشـهر فـيالكـقّارة توكيداً و تغليظاً عليه.

فإن قيل: فلم جعلت متتابعين؟

قيل: لئلايهون عليه الأداء فيستخفّ به؛ لأنّه إذا قضىٰ متفرّقاً هان عليه القضاء و استخفّ بالإيمان. فإن قيل: فلم أمر بالحج؟

قيل: لعلّة الوفادة إلى الله عزّو جلَّ و طلب الزيادة والخروج من كلّ ما اقترف العبد تائباً ممّا مضى مستأنفاً لما يستقبل مع ما فيه من اخراج الأموال و تعب الأبدان والاشتغال عن الأهل والولد و حظر النفس عن اللذات شاخصاً في الحر والبرد، ثابتاً عليه ذلك دائماً، مع الخضوع والاستكانة والتذلّل مع ما في ذلك لجميع الخلق من المنافع كلّ ذلك لطلب الرغسبة إلى اللّه والرهبة منه و ترك قساوة القلب و خساسة الأنفس و نسيان الذكر و

اگر گفته شود: چرا در کفًاره کسی که از آزاد نمودن بنده عاجز است بهجایش روزه واجب شده نه حج یا نماز و یا غیر این دو از انواع عبادات؟

در جواب گفته می شود: به خاطر آنکه نماز و حج و سائر عبادات مانع می شوند از اینکه انسان به امور معاش و مصالح دنیوی خود بپردازد بخلاف روزه که این طور نیست مضافاً به علّتهایی که در مورد لزوم قضاء روزه در حائض گفته شد و بین روزه و نماز فرقهایی از این جهت بیان گردید.

اگرگفته شود: چرا در کفّاره، روزه دو ماه متوالی واجب شده و به جای آن یک ماه یا سه ماه واجب نگردیده؟

در جواب گفته می شود: تکلیف واجبی را که حقّ تعالی بر خلائق فرض و لازم قرار داده روزه یک ماه است، در کفّاره از باب تغلیظ و تأکید این یک ماه مضاعف شده و به دو ماه مبدّل گردیده است.

اگر گفته شود: چرا دو ماه متوالی و پشت سر هم واجب گردیده؟

در جواب گفته می شود: برای اینکه اداء کفّاره بر مُجرم سهل و آسان نباشد تا درنتیجه ارتکاب خلاف برایش خفیف و بی مقدار تلقّی گردد چه آنکه اگر کفّاره را بتواند متفرّق و با فاصله بجاآورد قضاء و ادای کفّاره بر او سهل و بی زحمت بوده درنتیجه اعمال و افعال ایمانی یعنی روزه و سائر تکالیفی که در آن کفّاره لازم می آید نزد شخص سبک و بی ارزش محسوب می گردد.

اگر گفته شود: چرا خلائق مأمور شدهاند حجّ بجاآورند؟

در جواب گفته می شود: به خاطر وارد شدن بر خدای عزّوجلّ و طلب فزونی و بیرون آمدن از گناهانی که بنده مرتکب شده و توبه نمودن از اعمال زشت گذشته و از نو آغاز کردن اعمال در آینده مضافاً به صرف اموال و به رنج انداختن ابدان و منصرف شدن از اهل و فرزند و بازداشتن نفس را از لذّات و مسافرت نمودن درگرما و سرما و باقی ماندن بر آن مدّت مدیدی زائد بر عبادات و طاعات دیگر با خضوع و خشوع و خاکساری.

و علاوه بر این مصالح و حِکَم منافعی که در این عبادت بوده برای جمیع خلق میباشد.

آنچه گفته شد بهخاطر آن است که در بندگان رغبت و میل به باری تعالی پیدا شده و در عین حال خشیت و ترس نیز از جناب اقدس الهی در دل داشته و نیز قساوت از قلبشان برطرف شده و خساست و دنائت از نفسشان زائل گشته و نسبان ذکر و علل الشرايع /ج ١ ..... انقطاع الرجاء والأمل و تجديد الحقوق و حظر الأنفس عن الفساد مع ما في ذلك من المنافع لجميع من في شرق الأرض و غربها و من في البر والبحر ممّن يحجّ و ممّن لم يحجّ من بين تاجر و جالب، و بائع، و مشتري، وكاسب، و مسكين، و مكار و فقير و قضاء حوائج أهل الأطراف في المواضع الممكن لهم الاجتماع فيه، مع ما فيه من التفقّه و نقل أخبار الأئمّة عليهم السلام إلى كلّ صقع و ناحية كما قال الله عزَّوجلَّ:

فلولا نفر من كلّ فرقة منهم طائفة ليتفقّهوا في الديمن و ليمنذروا قومهم إذا رجعوا إليهم لعلَّهم يحذرون و ليشهدوا منافع لهم<sup>(١)</sup>. فإن قيل: فلم أمروا بحجّة واحدة لا أكثر من ذلك؟ قيل: لأنّ الله تبارك و تعالى وضع الفرائض على أدنى القوم قوّة كما قال الله عزَّوجلٌ فما استيسر من الهدى يعني شاة ليسع القوي والضعيف و كذلك سائر الفرائض إنما وضعت على أدنى القوم قوّة فكان من تلك الفرائض الحج المفروض واحداً ثم رغب بعد أهل القوة بقدر طاقتهم.

فإن قيل: فلم أمروا بالتمتع فيالحج؟

١. سورة التوبة، الآية (١٢٢)

یاب صد و هشتاد و دوّم..... ۴۵..... ۶۵

انقطاع رجاء و آرزو از او دورگشته و حقوق تجدید شده و نفوس از فساد ممنوع واقع شوند.

از اینهاگذشته منافع در این عبادت برای جمیع بندگان میباشد، اهل مشرق و اهل مغرب، ساکنین در خشکی و انسانهای در دریا، حاجیها و غیر حاجیها، تُجّار و غیر تجّار، فروشنده و مشتری، کاسب و مسکین، مُکاری و فقیر.

دیگر از منافع این عبادت اداء شدن نیازمندیهای اهل نواحی و اطراف در اماکنی که ممکن است برای حج اجتماع نمایند می باشد و از تمام مهمتر این است که در برگزاری مراسم حج تفقه در دین برای حاجی ها پیدا شده و اخبار اشمّه هدی علیهم السّلام را به تمام مواضع و بلاد نقل میکنند و دیگران نیز از آنها منتفع می شوند چنانچه در عصر حضور اثمّه علیهم السّلام از اطراف و اکناف و بلاد دور و نزدیک که مردم برای انجام مراسم حج در مکه حضور بهم می رساندند محضر مبارک حضرات ذوات مقدّسه اثمّه علیهم السّلام مشرّف می شدند و آنچه از آن بزرگواران می شنیدند را برای اهالی بلاد خود بازگو میکردند و بدین ترتیب آنها نیز از علوم اهل بیت علیهم السلام منتفع می شدند چنانچه حق فلولا نفر من کلّ فرقه منهم الخ

(چرا از هر طائفهای جمعی برای جنگ و گروهی نزد رسول برای آموختن علم مهیّا نباشند؟ تا آن علمی راکه آموختهاند به قوم خود بیاموزندکه قومشان هم شاید خداترس شده و از نافرمانی حذرکنته).

اگر گفته شود: چرا مردم تنها به یک حج امر شدهاند نه بیشتر؟

در جواب گفته می شود: زیرا خداوند تبارک و تعالی فرائض و واجیات را براساس قوّه و نیروی ضعیف ترین مردم وضع و جعل فرموده چنانچه خود در قرآن فرموده: فما استیسر من الهدی (پس آنچه از قربانی میسور و ممکن شد) مقصود گوسفند است تا قوی و ضعیف هر دو بتوانند آنرا قربانی نمایند و همچنین است سائر فرائض یعنی آنها نیز براساس قوّه و نیروی اضعف مردم وضع و جعل شده اند و از جمله این واجبات است حجی که در طول عمر یک بار واجب می باشد چه آنکه این مقدار بر همگان میسور است سپس کسانی که قوه و توان بیشتر دارند در آن راغب شده و به مقدار طاقت و توانایی خود مرّات دیگر به این عمل مبادرت می کنند.

اگر گفته شود: برای چه خلاتق امر شدهاند که در بین عمره و حجّ از محرّمات

علل الشرايع / ج ١ ..... ٨۶۶

قيل: ذلك تخفيف من ربكم و رحمة؛ لأن يسلم النماس في إحرامهم ولا يطول ذلك عليهم فيدخل عليهم الفساد.

و أن يكون الحج والعمرة واجبين جميعاً فلا تعطّل العمرة و تبطل ولا يكون الحج مفرداً من العمرة و يكون بينهما فصل و تمييز و أن لا يكون الطواف بالبيت محظوراً؛ لأنّ المحرم إذا طاف بالبيت قد أحلّ إلاً لعلّة، فلولا التمتّع لم يكن للحابج أن يطوف؛ لأنه إن طاف أحلّ و فسد إحرامه و يخرج منه قبل أداء الحج، و لأن يجب على الناس الهدي والكفارة فيذبحون و ينحرون و يتقرّبون إلى الله جلَّجلاله فلا تبطل هراقة الدماء والصدقة على المسلمين.

فإن قيل: فلم جعل وقتها عشر ذيالحجّة ولم يـقدّم ولم يؤخّر؟

قيل: قد يجوز أن يكون لما أوجب الله عزَّوجلَّ أن يـعبد بــهذه العــبادة وضــع البــيت والمــواضـع فــي أيّــام التشريق فكان أوّل مـا حـجّت للَّـه المـلائكة و طـافت بـه فــي هــذا الوقت فــجعله ســنّة و وقـتاً إلى يـوم القـيامة باب صد و هشتاد و دوّم..... ۸۶۷

مُحلّ شده و تمتّع ببرند؟

در جواب گفته می شود: این تخفیفی است از ناحیه پروردگار و رحمتی است از جانب حضرتش به بندگان تا آنها در احرامشان سالم بمانند و محروم بودنشان از لذائذ طول نکشد تا فساد بر آنها وارد گردد.

و اینکه حج و عمره جمیعاً واجب بوده لذا اگر بین این دو خروج از احرام و تمتّع از لذّات نمی بود بسا مردم به واسطه طول کشیدن احرام عمره را معطّل گذارده و رهایش می نمودند لذا برای پیشگیری از آن در بین حج و عمره تمتّع مشروع گردید و باید توجّه داشت که حج مُفرد و جدا از عمره نیست بلکه هر دو با هم می باشند منتهی به خاطر مصالح یاد شده بین آنها تمتّع فاصله گردیده. علّت دیگر برای تمتّع آن است که:

بدین وسیله طواف بیت برای حاجی ممنوع و محظور نمی گردد چه آن که شحرم وقتی در عمره اش طواف نمود شحل می شود و از احرام درمی آید از این رو اگر نمتع نمی بود (مقصود محرم شدن به احرام حجّ بعد از خارج شدن از احرام عمره می باشد) حاجی نمی توانست برای حجّش طواف زیارت را بجا آورد زیرا فرض آن است که به واسطه طواف در عمره احرامش فاسد شد یعنی شخص از احرام درآمد پس پیش از اداء حجّ از احرام خارج گردیده است و نمی تواند اعمال حجّ را بجا آورد.

علّت دیگر آنکه بسا در احرام عمره بر مردم قربانی و کفّاره واجب میگردد لذا چون قربانی کرده و شتر نخر می نمایند و آنرا به مسلمین صدقه می دهند و بدین ترتیب تقرّب به حقّ تعالی می جویند و این در صورتی ممکن است که از احرام عمره بیرون آمده باشند والا ریختن خون و قربانی آنها باطل بوده و تصدقشان بر مسلمین فاسد و بدین ترتیب تقرّب الی الله نمی توانند پیداکنند لذا برای پیشگیری از این امور بین عمره و حجّ تمتع وضع و جعل گردید.

اگر سؤال شد: چرا وقت انجام حج در دهه ذي حجّة قرار داده شده نه مقدّم و نه مؤخّر از آن؟

در جواب گفته می شود: ممکن است بگوییم: وفتی حقّ تعالی این عبادت را بر بندگان واجب کرد بیت و مواضع عبادت (م**ثل منی و عرفات و مشع**ر) را در ایّام تشریق وضع و جعل فرمود و اوّلین کسانی که حجّ را انجام دادند فرشتگان بودند که در همین وقت طواف کردند پس حقّ تعالی برای بندگان آنچه را فرشتگان از نظر علل الشرايع / ج ١ ..... ٨٦٨

فامًا النبيّون: آدم و نوح و إبـراهـيم و مـوسى و عـيسىٰ و مـحمّد صلواتاللُّه عليهم و غيرهم من الأنبياء عليهمالسلام إنّما حجّوا في هذا الوقت فجعلت سنّة في أولادهم إلى يومالدين. فإن قيل: فلم أمروا بالإحرام؟

قيل: لأن يخشعوا قبل دخولهم حرم الله و أمنه و لتـلّا يـلهوا و يشتغلوا بشيء من أُمور الدنيا و زينتها و لذّاتها و يكونوا صابرين فيما هم فيه قاصدين نحوه مقبلين عليه بكلّيتهم مع ما فـيه من التعظيم لله عزَّوجلَّ و لبيته والتذلّل لأنفسهم عند قصدهم إلىالله تعالىٰ و وفادتهم إليه راجين ثوابه راهبين من عقابه ماضين نحوه مقبلين إليه بالذلّ والاستكانة والخضوع. و صلَّىٰالله على محمّد و آله أجميعن.

حدَّثنا عبدالواحدبن محمّدين عبدوس النيسابوري العطَّار قال: حدثنا عليبن محمّدين قتيبة النيسابوري قال:

قلت للفضلبن شاذان: لمّا سمعت منه هذه العلل أخبرني عن هذه العلل التي ذكرتها عن الاستنباط والاستخراج و هي من نتائج العقل أو هي ممّا سمعته و رؤيته؟

فقال لي: ما كنت أعلم مراد الله بما فرض ولا مراد رسوله ﷺ بما شرّع وسنّ ولا اعلّل ذلك من ذات نفسي بل سمعنا من مولاي أبي الحسن علي بن موسى الرضائة مرّة بعد مرّة والشيء فجمعتها فقلت: فأحدث بها عنك عن الرضائة؟

فقال: نعم.

#### باب 183

علّة الغائط و نَتِنه

یاب صد و هشتاد و سوّم ..... ۸۶۹

افعال و فرمان بجا آوردند تا روز قيامت سنّت قرار داد.

امّا انبیاء: حضرات آدم، نوح، ابراهیم، موسی، عیسی و محمّد صلواتاللّه علیهم اجمعین و غیر ایشان از انبیاء دیگر در همین وقت حجّ بنجا آوردنـد پس خداوند آنرا در اولادشان تا روز قیامت سنّت قرار داد. اگرگفته شود: چرا خلائق امر به احرام شدهاند؟

در جواب گفته می شود: برای این که قبل از داخل شدن به حرم خدا و امن او خاشع و خاضع بوده و نیز به خاطر آن که به کار لهو و امور دنیایی و زینت و لذّات آن خود را مشغول نکنند و همچنین نسبت به آنچه قصد کرده اند صابر بوده و اقبال داشته باشند مضافاً به آنچه در احرام است از تعظیم حقّ عزّوجلّ و خاکسار نمودن خود و ورود به حضرت حقّ در حالی که امید ثوابش را داشته و از عقابش خائف و بیمناک بوده و به طرفش با خضوع و خشوع و خواری روی آور می باشند و صلی اللّه علی محمّد و آله اجمعین.

\* \* \*

عبدالواحدین محمّدین عبدوس نیشابوری عطّار از علیین محمّدین قـتیبه نیشابوری نقل کرده که وی گفت: وقتی این علل و اسرار را از فضلین شاذان شنیدم به او گفتم: آیا این علل را استنباط کردی و از نتائج عقل خودت بوده یا آنها را از معصوم طلّی شنیده یا روایت کردهای؟

گفت: من مراد خدا از آنچه فرض کرده است را ندانسته و مقصود رسولش ﷺ را از آنچه تشریح فرموده آگاه نبوده و هیچ یک از احکام مشروعه مذکور را من معلّل نساخته و از نزد خود سرّش را بیان نگردم بلکه تمام را از مولا و سرور خود حضرت ابی الحسن علی بن موسی الرضاﷺ چندین مرتبه شنیدم لذا تمام را جمع کرده و به بیان مذکور تقریر نمودم.

به او گفتم: من از تو نقل و روایت بکنم که حضرت علیبن موسیالرضاعلیًا چنین فرمودند؟ گفت: آری.

#### **باب صدو هشتادو سوّم** بدید آمده غانط در انساد م عات تعقّه

سرّ پدید أمدن غائط در انسان و علّت تعفّن آن

علل الشرايع /ج ١ ...... ٨٧٠.

١ - أبي رحمهالله قال: حدّثنا سعدبن عبدالله، عن إبراهيمبن هاشم، عن النوفلي، عن السّكوني، عن جعفربن محمّد، عن أبيه الملح، قال: سألته عـن الغائط؟

فقال: تصغيراً لابن آدم لكيلا يتكبّر و هو يحمل غائط معه.

٢ ـ حدثنا عليبن أحمدبن محمّدﷺ قال: حدثنا محمّدبن أبي عبدالله الكوفي، عن سهلبن زياد الآدمي، عن عبدالعظيمبن عبدالله الحسني، قال كتبت إلى أبي جعفر محمّدبن علي ابن موسىﷺ أسأله عن علة الغـائط و نتنه؟

قال: إنّ الله عزَّوجلَّ خلق آدمﷺ وكان جسده طيّباً و بقي أربعين سنة ملقىٰ تمرّ به الملائكة فتقول لأمر ما خلقت وكان إبليس يدخل من فيه و يخرج من دبره فلذلك صار ما في جوف آدم منتناً خبيثاً غير طيّب.

# باب 184

علَّة نظر الإنسان إلى سفله وقت التغوُّط

١ حدثنا محمّد بن الحسن رحمة الله قال: حدثنا أحمد بن إدريس، عن محمّد بن أحمد بن يحيى، عن إبراهيم بن هاشم، عن أبي جعفر عن داود الجمّال عن العيص بن أبي مهينة قال: شهدت أباعبد الله الله الله عمرو بن عبيد فقال: ما بال الرجل إذا أراد أن يقضي حاجة إنّما ينظر إلى سفله و ما يخرج منه؟

ثمّ قال: إنّه ليس أحد يريد ذلك إلاَّ وكّل الله عزَّوجلَّ به ملكاً يأخذ بعنقه ليريه ما يخرج منه أحلال أو حرام. ٢ ـ أبي رحمهالله قال: حدثنا سعدبن عبدالله عن أيّوببن نوح، عن محمّدبن أبي عمير، باب صد و هشتاد و چهارم ..... ۸۷۱

#### حديث (1)

پدرم رحمةالله عليه از سعدين عبدالله، از ابراهيمين هاشم، از نوفلي، از سكوني، از حضرت جعفرين محمّد، از پدرش التَّشَرُن سكوني ميگويد: از امام التَّلُرُ راجع به پديد آمدن غائط در انسان و علّتش سؤال كردم؟ حضرت فرمودند: به خاطر كوچك نمودن انسان بوده تا متوجّه شود كسي كه حامل اين شيء خبيث و قذر هست تكبّر نكند. حديث (۲)

على بن احمد بن محمّد الله از محمّد بن ابى عبدالله كوفى، از سهل بن زياد آدمى، از عبدالعظيم بن عبدالله حسنى، وى مىگويد: محضر مبارك حضرت ابى جعفر محمّد بن على بن موسى عليهم السلام نامه اى نوشته و در آن از حضرتش راجع به علّت پديد آمدن غائط و تعفّن آن پرسيدم؟

حضرت فرمودند: خداوند عزّوجل آدم را آفرید و جسدش طیّب و پاکیزه و خوشبو بود، چهل سال افتاده باقی فرشتگان به او عبورکرده وگفتند: بارالها به آنچه خلق کردی مرور و عبور نموده و دیدم شیطان داخل دهانش شده و از دبر او خارج میگردد و بهخاطر همین جهت آنچه در چوف و شکم آدم بود متعفّن و خبیث و غیر طیّب گردید.

#### باب صد و هشتاد و چهارم

سز اینکه انسان در وقت تغوط و تخلّی به پائین خود مینگرد مرکز کمیت (۱)

محمّدبن الحسن رحمةالله علیه از احمدین ادریس، از محمّدین احمدین یحیی، از ابراهیمین هاشم، از ابوجعفر، از داود جمّال، از عیصین ابیمهینه نقل کرده که وی گفت: محضر مبارک امام صادق الللہ پودم که عمروین عبید از حضرتش پرسید: سرّ این چیست که شخص وقتی قضاء حاجت میکند به اسفل و پائین خود و آنچه از وی دفع می شود می نگرد؟

فرمودند: احدی نیست که اراده (قضاء حاجت) بکند مگر آنکه حقّتعالی فرشتهای را موکّل او کرده تاگردن وی را بگیرد و به پائین بیاورد تا آنچه از او خارج می شود را ببیند آیا حلال بوده یا حرام می باشد.

#### حديث (٢)

پدرم رحمةالله عليه از سعدين عبدالله، از ايّوبين نوح، از محمّدين ابيعمير،

علل الشرايع / ج ١ ..... ٨٧٢

عن غير واحد، عن أبيعبداللَّه اللهِ، عن أبيه، عن جدّه عـليهمالسـلام. قال: قال أميرالمؤمنينﷺ: عجبت لابن آدم أوّله نطفة و آخره جيفة و هو قائم بينهما وعاء للغائط، ثم يتكبّر.

٣ ـ حدثنا محمّدين علي ماجيلويه، عن عمّه محمّدين أبيالقاسم، عن محمّدين علي الكوفي، عن محمّدين سنان، عن المفضل بــن عــمر، عــن أبيعبدالله للإ قال: وقع بين سلمان و بين رجل كلام فقال له: من أنت و ما أنت؟

فقال سلمان: أمّا أولاي و أوليك فنطفة قذرة، و أمّا أُخراي و أُخـراك فجيفة منتنة فإذا كان يوم القيامة و نصبت الموازين فمن خفّ ميزانه فـهو اللثيم و من ثقل ميزانه فهو الكريم.

٤ - أبي رحمه الله قال: حدثنا سعدبن عبدالله، عن أحمدبن محمّد، عن صالح بن السندي، عن جعفربن بشير، عن صالح الحذاء، عن أبي أسامة قال: كنت عند أبي عبدالله فسأله رجل من المغيريّة عن شيء من السنن فقال: ما من شيء يحتاج أليه أحد من ولد آدم الآوقد جرت فيه من الله و من

رسوله سنّة عرفها من عرفها و انكرها من انكرها، قال الرجل: فما السنّة في دخول الخلاء؟

قال: تذكّر اللّه و تتعوّذ من الشيطان، و إذا فرغت قلت: الحمدللّه على ما أخرج منّي من الأذى في يسر و عافية، قال الرجل: فالإِنسان يكون على تلك الحال ولا يصبر حستى يـنظر إلى مـا يـخرج مـنه، فـقال: إنّـه ليس فيالأرض آدمي إلاَّ و معه ملكان موكّلان به فإذا كان على تلك الحال ثنيا رقبته ثم قالا: يابن آدم انظر إلى ماكنت تكدح له في الدنيا إلى ما هو صائر. باب صد و هشتاد و چهارم ..... ۸۷۳

از جـــماعتی، از حـضرت ابــیعبداللــه طلی از پـدر بـزرگوارش، از جـد گرامیش الیکی ، فرمودند: امیرالمؤمنین الیک فرمودند: در شگفتم از فرزند آدم که اوّلش نطفه و پایانش مردار و در بـین ظـرف بـرای نجاست بوده و معذلک تکبر می نماید.

حديث (٣)

محمّدبن على ماجیلویه، از عمویش محمّدبن ابیالقاسم، از محمّدبن على كوفي، از محمّدبن سنان، از مفضّلين عمر از حضرت ابيعبداللهظيّلاً، حضرت فرمودند: بين سلمان و مردي سخني واقع شد، آن مردگفت كيستي و چيستي؟

سلمان فرمود: امّا ابتداء من و تو نطفه نجس بوده و پایان من و تو مردار متعفّن میباشد و هرگاه قیامت بـرپا شـود و تـرازوی اعـمال را نـصب کـنند، آنکس کـه ترازویش سبک است دهانش بسته بوده و آنکه ترازوی اعمال او سنگین میباشد مورد اکرام قرار میگیرد.

#### حديث (\*)

پدرم رحمةالله علیه از سعدبن عبدالله، از احمدبن محمّد، از صالحبن سندی، از جعفربن بشیر، از صالح حذاء، از ابی اسامه، وی میگوید: محضر امام صادقﷺ بودم شخصی از گروه مغیریه راجع به یکی از سنن و احکام سؤال نمود، حضرت فرمود:

چیزی نیست که انسان به آن محتاج باشد مگر آنکه از ناحبه حقّ تعالی و رسولش در آن سنّتی و حکمی جاری شده، کسی که عارف به آن سنّت است عارف بود و آنکس که جهل به آن دارد جاهل است.

مرد عرض کرد: در وارد شدن به خلاء سنّت چیست؟

حضرت فرمودند: آن است که ذکر خداگفته و یاد او باشی و از شیطان پناه ببری و وقتی فارغ شدی بگویی:

الحمدالله على ما اخرج منَّى من الأذي في يسر و عافية.

مردگفت: انسان در این حال صبر نمیکند مگر آنکه به آنچه از او خارج می شود می نگرد.

حضرت فرمودند: در روی زمین انسانی نیست مگر آنکه با او دو فرشته بوده که موکّل وی هستند، پس هرگاه در این حال (**حال تخلّی**) قرار میگیرد گردنش را خم میکنند و سپس به او میگویند: ای فرزند آدم نگاه کن به آنچه در دنیا سعی برایش

| ٨٧۴ ١ | علل الشرايع / ج |
|-------|-----------------|
|-------|-----------------|

# باب 185

العلَّة التي من أجلها نهى عن التغوَّط تحت الأشجارالمثمرة، والعلَّة التي من أجلها يكون للأشجار التي عليها الثمار أنسا والعلّة التي من أجلها سمّيت: سدرة المنتهيّ ١ - أبى رحمهالله قال: حدثنا سعدبن عبدالله قال: حدثنا أحمدبن محمّدبن عيسي، عن الحسنبن محبوب، عن مالكبن عيينة، عن حـبيب السجستاني قال: سألت أباجعفر ﷺ عن قوله عزَّوجلَّ: ثم دنيٰ فـتدلِّيٰ ﴾ فكان قاب قوسين أو أدنىٰ ۞ فأوحىٰ إلى عبده ما أوحىٰ(١) فقال لي: يــا حبيب لا تقرأ هكذا اقرأ: ثم دنا فتدانا فكان قاب قوسين في القرب أو أدنيٰ \* فأوحىٰ الله إلى عبده يعنى رسولاللَّ اللَّهُ عَلَيْهُ ما أوحسىٰ: يـا حـبيب إنَّ رسولاالله ﷺ لمّا فتح مكَّة أتعبٍ نفسه في عبادة الله تعالىٰ والشكر لنعمه فيالطواف بالبيت، و كان على للله معه قال: فلمّا غشيهم الليل انـطلقا إلى الصفا والمروة يريدان السعي، قال: فلمّا هبطًا من الصفا إلى المروة وصارا في الوادي دون العلم الذي رأيت غشيهما من السماء نور فأضاءت جبال مكَّة و خشعت أبصار هما. قال: ففزعا إذلك فزعاً شديداً، قــال: فــمضيٰ رسولالله ﷺ حتىٰ ارتفع عن الوادي و تبعه على الله فرفع رسول الله ﷺ رأسه إلى السماء فإذا هو برمّانتين على رأسه، قال: فتناولهما رسولاللُّه ﷺ فأوحىٰ الله عزَّوجلَّ إلى محمّد: يا محمّد إنَّها من قطف الجنّة فلا تأكل منهما إِلاَّ أنت و وصيِّك عليبن أبيطالب، قال: فأكل رسولاللَّه ﷺ احديهما و أكل على ﷺ الأخرى، ثم أوحىٰ الله عزَّوجلَّ إلى محمّدﷺ ما أوحىٰ. قالأبوجعفر ﷺ: ياحبيب ولقد رآه نزلة أخرى عند سدرة المنتهى عندها جنّة المأوى ــ

۱- مورة النجم، أية (۸ ـ ۱۰)

باب صد و هشتاد و پنجم ..... ۸۷۵ .... ۹۷ میکردی که اکنون به چه کیفیت درآمده است.

#### باب صدو هشتاد وينجم

سرَ نهی شدن از تغوّط در زیر درختان میوهدار و جهت أنس داشتن درختان میوهدار و سبب نامیده شدن سدرة المنتهی به این نام حدیث (1)

پدرم رحمةالله علیه از سعدین عبدالله از احمدین محمّدین عیسی، از حسنین محبوب، از مالکین عیینه، از حبیب سجستانی، نقل کرده که وی گفت: از حضرت ابا جعفر اللہ راجع به آیه شریفه: ثُمّ دنی فتدلی فکان قاب قوسین او ادنی فاوحی الی عبده ما اوحی، پرسیدم:

حضرت فرمودند: ای حبیب این آیه را اینگونه قرائت مکن، بلکه بخوان: تُـمّ دنی، فتدانا، فکان قاب قوسین فیالقرب او ادنی، فاوحی اللّـه الی عـبده یـعنی رسولالله عَلَیْوَالَهُ ما اوحی.

ای حبیب، رسول خدانیک منگامی که مکّه را فتح نمودند نفس شریف خود را در عبادت حقّ تعالی و شکر نعمت هایش با طواف کردن بیت به تعب و رنج انداختند و امیرالمؤمنین علی طلط نیز با آن حضرت همراه بودند سپس امام علیه فرمودند: زمانی که تاریکی شب اهل مکّه را در خود گرفت رسول خدانیکه و امیرالمؤمنین علیه به قصد سعی به صفا و مروه رفتند و وقتی از صفا به مروه فرود آمدند و در وادی نزدیک نشانه ای که دیدی قرار گرفتند نوری از آسمان تابید و آن دو بزرگوار را در خود گرفت، کوههای مکّه روشن شده، دیدگان آن دو حضرت خشوع بیداکرد پس هر دو فزع شدیدی نموده سپس رسول خدانیکی اس به سوی آسمان بند کردند ناگهان بر سر مبارک دو انار دیدند، حضرت آن دو را تناول فرمودند، حق بیداکرد پس هر دو فزع شدیدی نموده سپس رسول خدانیکی از آن دو فقط بلند کردند ناگهان بر سر مبارک دو انار دیدند، حضرت آن دو را تناول فرمودند، حق تو و وصی تو علی بن ابی طالب بخورید، پس رسول خدانیکی از آن دو فقط خورده و علی بن ابی طالب بخورید، پس رسول خدانیکی به بیامبر اکرم نیز و دو می نوع این ای مولاب بخورید، پس رسول خدانیکی بی بی از آن دو فقط خورده و علی بن ابی طالب بخورید، پس رسول خدانیکی به بیامبر اکرم می از خورده و می نود آن و حق نمود.

حضرت ابوجعفر للیا فرمودند: ای حبیب یک بار دیگر در سدرةالمنتهی حضرت رسول نیزان حضرت رسول نیزان جبرئیل لیا را مشاهده فرمود در نزد سدرةالمنتهی بهشتی حلل الشرايع /ج ١ .....٩٧٨

يعني عندها وافىٰ به جبر ئيل حين صعد إلى السماء، قال: فلمّا انتهىٰ إلى محلّ السدرة وقف جبر ئيل دونها و قال: يا محمّد إنّ هـذا مـوقفي الذي وضعني الله عزَّوجلَّ فيه ولن أقدر على أن أتقدّمه ولكن امض أنت أمامك إلى السدرة فقف عندها، قال: فتقدّم رسول الله ﷺ إلى السـدرة و تـخلّف جبر ئيلﷺ، قال أبو جعفر ﷺ:

إنّما سمّيت سدرة المنتهى؛ لأنّ أعمال أهل الأرض تصعد بها الملائكة الحفظة إلى محلّ السدرة والحفظة الكرام البررة دون السدرة يكتبون ما ترفع إليهم الملائكة من أعمال العباد في الأرض قال: فينتهون بها إلى محلّ السدرة، قال: فنظر رسول الله تلمي فرأى أغصانها تحت العرش و حوله قال: فتجلّى بمحمّد تلمي نور الجبّار عزَّوجلَّ فلمّا غشي محمّداً النور شخص ببصره و ارتعدت فرائصه، قال: فشدّ الله تعالى لمحمد قلبه و قوّى له بصره حتى رأى من آيات ربّه ما رأى و ذلك قول الله عزَّوجلَّ:

ولقد رآه نزلة أخرى عند سدرةالعنتهى عندها جنَّة المأوى(١). قال: يعني الموافاة فرأى محمّدﷺ ما رأى ببصره من آيات ربّه الكبرى يعني أكـبر الآيات.

قال أبوجعفر للله : وإن غلظ السدرة بمسيرة مائة عام من أيّام الدنيا و إنّ الورقة منها تغطي أهل الدنيا و إنّ للله تعالىٰ ملائكة وكّلهم بنبات الأرض من الشجر و النخل فليس من شجرة ولا نخلة إلاَّو معها ملك من الله تعالىٰ يحفظها و ما كان فيها و لولا أنّ معها مـن يـمنعها لأكـلها السـباع

١- سورة النجم. الآيات (١٣ ـ ١٥)

باب صد و هشتاد و پنجم ..... ۸۷۷

است که جایگاه متّقیان می باشد، یعنی هنگامی که رسول خدا به آسمان بالا رفتند جبرئیل در سدرة المنتهی به آن جناب رسید، زمانی که سیر و حرکت جبرئیل به محل سدرة منتهی شد همان جا ایستاد و به رسول خدامی آند عرض کرد: ای محمّد این جا محلّ توقف و ایستادن من و جایی است که خدای عزّوجلّ مرا در آن قرار داده و هرگز قدرت ندارم جلوتر بروم ولی شما بگذرید و به جلو بروید تا به سدره بوسید سپس در آنجا توقف نمایید، رسول خدامی آند به طرف مىدره جلو رفتند و جبرئیل ایستاد و توقف نمایید، رسول خدامی آند به طرف مىدره جلو رفتند و جبرئیل ایستاد و توقف نمایید، سول خدامی آند که محده میدره جلو

حضرت ابوجعفرطلیا فرمودند: چون فرشتگان نگهبان اعمال اهل زمین را به محلّ سدره بالابرده و آنجا مینهند این مکان به سدرةالمنتهی موسوم گردیده است باری اعمال وقتی به آنجا برده شد فرشتگان نگهبان که جملگی کرام و برره هستند آنها را مینویسند.

امام المَّلِيَّةِ فرمودند: فرشتگان اعمال بندگان را به محل سدره میرسانند، رسول حداقَتِبَوَلَهُ نظر میاندازند شاخههای این درخت (سدره) را میبینند که زیر عرش و اطراف آن میباشند.

پس از آن امام للیا فرمودند: نور جبّار عزّوجلّ به رسول خداءً لیکی کرده و آن حضرت را فرا میگیرد در این هنگام از شدّت نور و عظمت آن چشمان مبارک حضرت باز مانده به طوری که لحظهای به هم نیامده و شانههای مبارکش به لرزه می آید.

پس از آن فرمودند: خدای متعال قلب رسولش را محکم ونور دیدگانش را قوی نمود تا از آیات پروردگار دید آنچه را که دید و همین است معنای فرموده حقّ عزّوجلّ:

ولقد رآه نزلة اخرى عند سدرةالمنتهى عندها جنّة المأوى

منظور موافات و رسیدن آن حضرت است به سدرةالمنتهی و پس از رسیدن حضرتش دیدند آنچه راکه با چشم ملاحظه کردند یعنی آیات بزرگ الهـی راکه مقصود بزرگترین آیات پروردگار میباشد با چشم دیدند.

حضرت ابوجعفرطلیًا فرمودند: قطر و ضخامت سدره به مقدار صد سال راه از ایّام دنیا بوده و هر برگی از آن اهل دنیا را می پوشاند و حقّ تعالی فرشتگانی دارد که آنها را موکّل درخت و نخل خرما قرار داده، لذا هیچ درخت و نخلی نیست مگر آنکه با آن فرشتهای است که او را نگهداری میکند و اگر چنین نمی بود سباع و علل الشرايع / ج ۱ ..... ۸۷۸

و هوامّ الأرض إذا كان فيها ثمرها، قال: و إنّما نهى رسول اللّـه ﷺ أن يضرب أحد من المسلمين خلاه تحت شجرة أو نخلة قد أثـمرت لمكـان الملائكة الموكّلين بها، قال: و لذلك يكون للشجرة والنخل أنسا إذا كان فيه حمله؛ لأنّ الملائكة تحضره.

### باب ۱۸۶

علة التوقي عن البول ١ ـ حدثنا محمّدين الحسن رحمهالله قـال: حـدثنا مـحمّدين يـحييٰ العطار، عن محمّدين أحمد، عن عـلي بن اسـماعيل، عـن صفوان، عـن عبدالله بن مسكان، عن أبي عبدالله ﷺ قال: كان رسول الله ﷺ أشدّ الناس توقّياً عن البول كان إذا أراد البول يعمد إلى مكان مـرتفع أو مكـان مـن الأمكنة يكون فيه التراب الكثير كراهة أن ينضح عليه البول.

باب ١٨٧ العلة التي من أجلها يكره طول الجلوس على الخلاء ١ ـ أبي قال: حدثنا سعدين عبدالله، عن الفضل بن عامر، عن موسى بن القاسم البلخي، عمّن ذكره، عن محمّد بن مسلم قال: سمعت أب اجعفر الله يقول: طول الجلوس على الخلاء يورث البواسير.

## باب ۱۸۸

**العلّة الّتي من أجلها يكره صبّ الماء على المتوضّئ** ١ - أبي رحمه اللّه قال: حدثنا محمّدبن يحيىٰ العطار، قال: حدثنا محمّدبن أحمد، قال: حدثنا أبو إسحاق إبراهـيمبن إسـحاق، عـن عبداللّهبن حماد، عن إبراهيمبن عبدالحميد، عن شهاببن عبد ربّه، باب صد و هشتاد و هشتم ..... ۸۷۹ .... ۸۷۹

حشرات زمین تمام آنها را در حالی که میوه داشتند می خوردند. سپس امام النی فرمودند: و سرّ اینکه رسول خداعیکی از تخلّی نمودن زیر درخت یا نخل میوهدار نهی فرمودند آن است که فرشتگان موکّل آنجا هستند و به خاطر همین است که درخت نخل وقتی در آن میوه هست مأنوس می باشند چه آنکه فرشتگان در آنجا حاضر هستند.

> **باب صد و هشتاد و ششم** سرّ اجتناب از ادرار حدیث (۱)

محمّدين الحسن رحمةالله عليه از محمّدين يحيى عطّار، از محمّدين احمد، از على بن اسماعيل، از صفوان، از عبدالله بن مسكان، از حضرت ابى عبدالله طليَّالَح نقل كرده كه حضرت فرمودند:

رسول خداعًایی شدید از ادرار اجتناب میکردند، آن جناب هرگاه می خواستند ادرارکنند یا به جای بلندی رفته و یا در مکانی که خاک زیاد در آنجا بود می رفتند و این به خاطر آن بود که کراهت داشتند ادرار به آن حضرت بپاشد.

#### باب صدو هشتاد وهفتم

سرَ مکروہ بودن زیاد نشستن برای تخلی

مدیت (۱) پدرم رحمةالله علیه از سعدین عبدالله، از فضلین عامر، از موسیین قاسم بلخی، از کسی که ذکرش نموده، از محمّدین مسلم نقل کرده که وی گفت: از حضرت ایاجعفرطﷺ شنیدم که میفرمود: طول دادن و زیاد نشستن برای تخلّی موجب پیدا شدن یواسیر میباشد.

باب صد و هشتاد و هشتم

سر مکروه بودن ریختن دیگری آب وضوء را بر وضوءگیرنده حدیث (۱)

پدرم رحمةالله علیه از محمّدبن یحیی عطّار از محمّدین احمد از ابـواسـحاق ابراهیمیناسحاق از عبداللهین حمّاد، از ابراهیمین عبدالحمید، از شهابین عبد ربّه،

| ۸۸۰ |            |                |                     | علل الشرايع / ج ١        |
|-----|------------|----------------|---------------------|--------------------------|
| حدأ | لم يـدع أ- | منين إذا تسوضأ | : كــان أمـيرالمـوّ | عن أبي عبدالله قسال      |
|     |            | ي صلاتي أحداً. | أحبّ أن أشرك فم     | يصبِّعليه الماء، قال: لا |

# باب ۱۸۹

العلّة الّتي من أجلها جعل الوضوء ١ - أبي رحمه الله قال: حدّثنا سعدين عبدالله عن يعقوب بن يزيد، عن حمّاد بن عيسى، عن حريز بن عبدالله، عن زرارة، و محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر عليد قال: إنّما الوضوء حدّ من حدود الله ليعلم الله من يطيعه و من يعصيه، و إنّ المؤمن لا ينجسه شيء و إنّما يكفيه مثل الدهن. ٢ - أبي رحمه الله قال: حدّثنا علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن النوفلي، عن السكوني، عن أبي عبدالله على قال: من تعدّىٰ في الوضوء كان كناقصه.

**باب 190** العلة التي من أجلها

صار المسح ببعض الرأس و بعض الرّجلين ١ ـ أبي رحمه الله قال: حدَّثا سعدين عبد الله، عن يعقوب بن يزيد، عن حمّاد، عن حريز، عن زرارة، قال: قلت لأبي جعفر ﷺ: ألا تخبرني من أين علمت و قلت: إنّ المسح ببعض الرأس و بـعض الرجلين؟ فضحك ثم قال: يا زراره قاله رسول الله ﷺ و نزل به الكتاب من الله؛

مصحف تم قال. يا رزاره قامه رسون, تنهيري و تون به المحاب س..... لأنّ الله عزَّوجلَّ يقول: فاغسلوا وجوهكم فعرفنا أنّ الوجــه كـلّه ينبغي له أن يغسل. از حـضرت ابـــىعبداللّــه اللله الله نقل كـرده كـه آن جـناب فـرمودند: حضرت اميرالمؤمنين اللله هرگاه وضوء مىگرفتند نمىگذاردند ديگرى آب وضوء را بر او بريزد و مىفرمودند: دوست ندارم كه كسى را در نماز خود شريك سازم.

# باب صد و هشتاد و نهم

# سز جعل و تشريع شدن وضوء

حديث (1)

پدرم رحمةالله علیه از سعدین عبدالله، از یعقوبین یزید، از حمّادین عیسی، از حریزین عبدالله، از زراره و محمّدین مسلم، از حضرت ابی جعفرطایا قل کردهاند که حضرت فرمودند:

وضوء حدّی است از حدود خدا و حکمی است از احکام حقّ تعالی تا خدا مطبع و عاصی را بشناسد و مؤمن را هیچ چیز نجس نمیکند و در واقع شدن وضوء به کار بردن آب همچون به کار بردن روغن کفایت میکند.

#### حديث (٢)

پدرم رحمةالله علیه از علی بن ابراهیم، از پـدرش، از نـوفلی، از سکـونی، از حضرت ابیعبدالله للظلا نقل کرده که آن حضرت فرمودند: کسی که در وضوء تعدّی و زیادهروی کند (مقصود استعمال آب زیاد می باشد) مثل کسی است که وضوء را ناقص بگیرد.



سز اینکه مسح به جزیی از سر و پاها میباشد حدیث (۱)

پدرم رحمةالله علیه از سعدین عبدالله، از یعقوبین یزید، از حمّاد، از حریز، از زراره نقل کرده که وی گفت: محضر مبارک حضرت ابی جعفرطلیا جرض کردم: آیا به من نمی فرمایید از کجا دانستید و از کجا فرمودید که مسح به جزیی از سر و

پاها می باشد؟ امام ظیلا تبسّم نموده و فرمودند: ای زراره رسول خداقَتَقَالُه و قرآن بیان نموده چه آنکه حقّ عزّوجلّ می فرماید: **فاغسلوا وجوهکم** (صورتهای خود را بشویید) از این آیه دانستیم که شایسته است صورت تمامش شسته شود. علل الشرايع /ج ١ ..... ٨٨٢ .... ٨٨٢

ثم قال: و أيديكم إلى المرافق، ثم فـصّل بـين الكـلامين؛ فقال: وامسحوا برؤوسكم فعرفنا حين

قال: برؤوسكم أنَّ المسح ببعض الرأس لمكان الباء، ثـم وصل الرجلين بالرأس كما وصل اليدين بالوجه

فقال: و أرجلكم إلى الكعبين فعرفنا حين وصلها بـالرأس أنّ المسح على بعضها ثم فسّـر ذلك رسـولااللّـهﷺ للـناس فضيعّوه.

ثم قال: فلم تجدوا ماء فتيمّموا صعيداً طيباً ف امسحوا بوجوهكم فلمّا وضع عمّن لم يجد الماء أثبت مكان الغسل مسحاً؛ لأنّه قال بوجوهكم، ثم وصل بها: و أيديكم ثم قال منه - أي من ذلك التميم - لأنّه علم أنّ ذلك أجمع لم يجر على الوجه: لأنّه يعلق من ذلك الصعيد ببعض الكف ولا يعلق ببعضها، ثم قال: ما يريد الله ليجعل عليكم في الدين من حرج، والحرج الضيق.

#### **باب 191**

العلّة الّتي من أجلها توضأ الجوارح الأربع دون غيرها باب صد و نود و یکم ..... ۸۸۳ ..... ۹۸۳

سپس فرمود: و ایدیکم الی المرافق (و بشویید دستهای خود را تا آرنج) پس از آن بین شستن و مسح کردن فرق گذارد و فرمود: وامسحوا برؤوسکم (و به سرهای خود مسح کنید) از این فقره که فرموده (برؤوسکم) دانستیم که مسح به جزیی از سر باید باشد به خاطر کلمه «باء» سپس پاها را عطف به سر نمود یعنی در پاها نیز مسح به جزیی از آنها باید باشد همان طوری که دست ها را به صورت وصل فرمود لذا دست ها را مانند صورت باید کلاً شست در مسح پاها فرمود: و ارجلکم الی الکعبین (یعنی پاها را تا برآمدگی روی پا مسح کنید) از این عطف می فهمیم که مسح پاها مانند سر به جزیی از آنها باید باشد، سپس رسول خداعًا فرمود: و ارجلکم مسح پاها مانند سر به جزیی از آنها باید باشد، سپس رسول خداعًا فرمود: و ارجلکم مسح پاها مانند سر به جزیی از آنها باید باشد، سپس رسول خداعًا فرمود: و ارجلکم

پس از آن حقّ تعالى فرمود: فلم تجدوا ماءً فتيمّموا صعيداً طيّباً فامسحوا بوجوهكم (پس نيافتيد آب را به خاك پاك تيمم كرده و آنرا به صورتهاي خود بكشيد).

در این آیه شریفه حقّ تعالی نسبت به کسی که واجد و دارنده آب نیست وجوب شستن را وضع و ساقط و به جای آن مسح را واجب نموده و فرموده: به وجوه و صورت های خود مسح نمایید و پس از آن کلمه «**و ایدیکم**» یعنی دست های خودتان را به آن عطف کرده سپس فرموده «منه» یعنی از آن تیمم منظور «متیمّمبه»

در صورتی که آب نیافتید به خاک پاک تیمم کرده پس از جزیبی و مقداری از آن خاک به صورت و دست های خود مسح بکشید و علّت اینکه فرموده از مقداری از آن خاک به صورت و دست های خود بکشید:

آن است که حقّ تعالی میداند تمام آن خاک بر صورت کشیده نمیشود زیرا دست راکه روی خاک میزنند خاک به مقداری از دست میچسبد و به مقداری دیگر از آن نمیچسبد لذا وقتی دست را به صورت میکشند جزیی از آن خاک به صورت مسح میشود نه تمام آن، سپس فرموده:

ما پریدالله لیجعل علیکم من حرج بعنی خدا نمیخواهد حرج بر شما جعل کند یعنی در دین مقصود از حرج، ضیق و تنگی میباشد.

# باب صدو نود و یکم

سز وضوء دادن فقط جوارح چهارگانه

١ ــ حدَّثنا محمّدبن موسىبن المتوكّل رحمهالله قال: حـدَّثنا عـليبن الحسين السعدآبادي، عن أحمدبن أبيعبدالله، عن أبيه. عن فضالة، عن الحسن بن أبيالعلاء، عن أبيعبدالله الله:

قال: جاء نفر من اليهود إلى رسولاللَّه ﷺ فسألوه عن مسائل فكان فيما سألوه، أخبرنا يا محمّد لأيّ علّة توضّأ هذه الجوارح الأربع، وهي أنظف المواضع في الجسد، فقال النبي ﷺ:

لما ان وسوس الشيطان إلى آدم دنا من الشجرة و نظر إليها ذهب ماء وجهه، ثم قام و مشى إليها، وهي أوّل قدم مشت إلى الخطيئة، ثم تناول بيده منها ممّا عليها، فأكل فطار الحُليّ والحلل عن جسده فوضع آدم يده على أُم رأسه و بكي، فلمّا تاب الله عليه فرض عليه و علىٰ ذرّيّـته غسل هـدَه الجوارح الأربع.

و أمره بغسل الوجه لما نظر إلى التسجرة و أمـره بـغسل اليـدين إلى المرفقين لما تناول منها و أمره بمسح الرأس لما وضع يده على أُم رأسه و أمره بمسح القدمين لما مشى بهما إلى الخطيئة.

٢ ـ حدثنا محمّد بن علي ماجيلويد عن عمّه محمّد بن أبي القاسم، عن محمّد بن علي الكوفي، عـن محمّد بن سـنان أنّ أبـاالحسـن الرضائل كتب إليه في جواب كتابه أنّ علّة الوضوء التي من أجلها صار غسل الوجه والذّراعين و مسح الرأس والرجلين فلقيامه بين يديه الله تعالى و استقباله إيّاه بجوارحـه الظـاهرة و مـلاقاته بـها الكرام الكاتبين فغسل الوجه للسجود والخضوع و غسـل اليـدين ليسقلبهما و يـرغب بـهما و يـرهب و يـتبتّل و مسـع الرأس والقدمين لأنّهما ظاهران مكتوفان مستقبل بهما في كـلّ حـالاته

#### حديث (۱)

محمّدبن موسیبن متوکّل رحمةاللّه علیه از علیبن حسین سعدآبادی، از احمدبن ابیعبداللّه، از پدرش، از فضاله از حسنبن ابیالعلاء، از حضرت ابیعبدالله للیَّلِدِ نقل کرده که آن جناب فرمودند:

چند نفر یهودی محضر مبارک رسول خدامی مشرف شدند و راجع به مسائلی از حضرتش سؤال کردند و در ضمن آنچه پرسیدند عرضه داشتند: ای محمّد بفرمایید: برای چه اعضاء چهارگانه (صورت، دست، پا، سر) را که نظیفترین و پاکیزهترین مواضع جسد هستند وضوء می دهند؟

نبی اکرم ﷺ فرمودند: هنگامی که شیطان آدم را وسوسه کرد و او را به درخت منهی نزدیک کرد و آن حضرت به درخت نگریست آبرو و رونق و جلاء صورتش رفت، سپس ایستاد و به طرف درخت حرکت کرد و این اوّلین گامی بود که در عالم وجود به طرف خطاء و لغزش برداشته شد، پس از آن با دستش از میوه درخت تناول کرد پس زینت و پوشش از جسد و اندامش ریخت، آدم دست بر سر نهاد و گریست و زمانی که حقّ تعالی توبه آدم را پذیرفت بر او و بر فرزندانش واجب کرد که این جوارح و اعضاء چهارگانه را وضوء دهند و شرحش چنین است:

چون به درخت نگریست به او امرکرد صورتش را بشوید و چون یا دستها از درخت تناول نمود او را مأمور ساخت که آنها را تا آرنج بشوید و بهخاطر آنکه دست بر سر نهاد مسح سر را بر او واجب نمود و بالاخره چون با پاها بهطرف لغزش و خطاء گام برداشت مسح قدمین را بر او لازم نمود. حدیث (۲)

محمّدين على ماجيلويه، از عمويش محمّدين ابىالقياسم، از محمّدين عيلى كوفى، از محمّدين سنان نقل كرده كه حضرت ابـاالحسـن الرضـاطيَّلَا در جـواب مكتوب و نامه وى مرقوم فرمودند:

علّت وضویی که به خاطرش شستن صورت و دو ذراع و مسح سر و پاها واجب شده آن است که بنده در مقابل حقّتعالی می خواهد بایستد و با جوارح و اعضاء ظاهری او را ملاقات نماید لذا شستن صورت به خاطر سجود و خضوع لازم گردیده و شستن دو دست به جهت حرکت دادنشان و اینکه به توسط آنها رغبت و میل و خوف و وحشت و بریدن و جداکردن واقع می شود واجب شد و مسح سر و دو پا به خاطر آنکه ظاهر و آشکار بوده و در تمام حالات به واسطه آنها استقبال صورت علل الشرايع / ج ١ ..... ٨٨٦

و ليس فيها من الخضوع والتبتّل ما فيالوجه والذّراعين.

### باب ۱۹۲

**العلّة الّتي من أجلها** يستحبّ فتح العيون عند الوضوء ١ ـ حدثنا محمّدين الحسن قال: حدثنا محمّدين الحسن الصفّار، عـن العباسين معروف، عن أبي همام، عن محمّدين سعيد ابـن غـزوان، عـن السكوني، عـن ابـن جـريح، عـن عـطاء، عـن ابـن عـباس قـال: قـال رسول اللهﷺ:افتحوا عيونكم عند الوضوء لعلَّها لا ترىٰ نار جهنَّم.

#### **باب 193**

العلّة التي من أجلها يستحبّ صفق الوجه بالماء في الوضوء ١ - أبي رحمه اللّه قال: حدثنا سعدين عبداللّه عن معاوية بن حكيم، عن ابن المغيرة، عن رجل عن أبي عبداللّه الله قال: إذا توضّأ الرجل فليصفق وجهه بالماء، فإنّه إن كان ناعساً فزع واستيقظ، و إن كان البرد فزع فلم يجد البرد.

## **باب 19۴**

العلّة التي من أجلها يكره استعمال الماء الذي تسخنه الشمس ١ - أبي رحمه الله قال: حدثنا سعدبن عبدالله قال: حدثنا محمّدبن عيسى، عن درست، عن ابراهيمبن عبدالحميد، عن أبي الحسن في قال: دخل رسول الله تيك على عائشة وقد وضعت قمقمتها في الشمس فقال: يا حميراء ما هذا؟ قالت: أغسل رأسي و جسدي. قال: لا تعودي فإنّه يورث البرص. باب صد و نود و چهارم ..... ۸۸۷ .... ۲۰۰۰ میگیرد و اینکه خضوع و خشوعی که در صورت و ذراعین هست در آنها نیست میگیرد و اینکه خضوع و خشوعی که در صورت و ذراعین هست در آنها نیست لازم و واجب گردید.

### **باب صد و نود و دوّم** سرّ مستحب بودن کشودن چشمها هنگام وضوء ح*د*یث (1)

محمّدبن الحسن از محمّدبن الحسن الصفّار از عبّاس بن معروف، از ابوهمام، از محمّدبن سعیدبن غزوان، از سکونی، از ابن جریح، از عطاء، از ابن عبّاس نقل کرده که وی گفت: رسول خداعَلَیْکَلَهُ فرمودند: هنگام وضوء چشمها را بگشایید امید است که چشمهایتان آتش جهنّم را نبیند.

باب صدو نود و سوم سر مستحب بودن زدن آب به صورت در وضوء مدین (۱) پدرم رحمةالله علیه از سعدبن عبدالله، از معاویة بن حکیم، از ابن مغیره، از مردی از حضرت ابی عبدالله طلیلا نقل کرده که آن جناب فرمودند: هنگامی که شخص وضوء می گیرد شایسته است آب به صورتش بزند زیرا اگر در حال چرت باشد با زدن آب به صورتش هراسان گشته و از خواب آلودگی درمی آید و اگر هوا سرد باشد وقتی آب به صورت زد هراسان گشته درنتیجه سرما را حس نمی کند.

#### باب صد و نود و چهارم

سرّ مکروه بودن استعمال آبی که اُفتاب اُن را گرم کرده حدیث (۱)

پدرم رحمةالله علیه از سعدبن عبدالله از محمّدین عیسی، از درست، از ابراهیمین عبدالحمید، از حضرت ابی الحسن للظلا، حضرت فرمودند: رسول خداعَیْیَوَلَه بر عائشه وارد شدند درحالی که وی ظرف آبش را در آفتاب گذارده بود حضرت فرمودند: ای حمیراء این چیست؟ عرض کرد: سر و بدنم را با آن می شویم. حضرت فرمودند: این کار را تکرار مکن زیرا موجب برص می شود.

٢ ـ حدثنا محمّدبن الحسنبن أحمدبن الوليد في قال: حدثنا محمّدبن الحسن الصفّار عن إبراهيمبن هاشم، عن النوفلي، عن السكوني، عن جعفربن محمّد، عن أبيه، عن آبائه عليهم السلام قال: قال رسول الله تينية: الماء الذي تسخنه الشمس لا تتوضّؤوا به ولا تغسلوا به ولا تعجنوا به فإنّه يورث البرص.

# باب 195

العلّة الّتي من أجلها وَجَبَ الغسل من الجنابة ولم يجب من البول والغائط

١ ــحدِّثنا محمّدين علي ماجيلويه، عـن عـمّه، عـن محمّدين عـلي الكوفي، عن محمّدين سنان:

إنّ الرّضائلة كتب إليه فيما كتبه من جواب مسائله علّة غسل الجـنابة النظافة و تطهير الإِنسان نفسه ممّا أصابه من أذاه و تطهير سائر جسده؛ لأنّ الجنابة خارجة من كلّ جسده، فلذلك وجب عليه تطهير جسده كلّه، و علّة التّخفيف في البول والغائط؛ لأنّه أكثر و أدوم من الجنابة فرضي فيه بالوضوء لكثرته و مشقّته و مجيئه بغير إرادة منه ولا شهوة والجـنابة لا تكـون إلاً بالاستلذاذ منهم والإكراه لأنفسهم.

٢ – حدَّثنا محمّد بن علي ماجيلويه، عن عمّه، عن أحمد بن أبي عبدالله. عن أبي الحسن علي بن الحسن البرقي، عن عبدالله بن جبلة، عن معاوية بن عمّار، عن الحسن بن عبدالله، عن آباته، عن جده الحسن بن علي بن أبي طالب الله قال:

جاء نفر من اليهود إلى رسولاالله ﷺ فسأله أعلمهم عن مسائل فكان فيما سأله أن قال:

حديث (٢)

محمّدبن الحسنين احمدين وليد الله المحمّدين الحسن الصفّار، از ابراهيمين هاشم از نوفلي، از سكوني، از حضرت جعفرين محمّد از پدر بزرگوارش، از آباء كرامشان عليهمالسّلام فرمودند: رسول خداعيوله فرمودند: با آبي كه آفتاب گرمش كرده باشد وضوء مگير و غسل مكن و آرد را خمير منما زيرا موجب برص مي باشد.

#### باب صد و نود و پنجم

سر اینکه جنابت موجب غسل است نه ادرار و غائط هدیث (۱)

محمّدين على ماجيلويه از عمويش، از محمّدين على كوفى، از محمّدين سنان نقل كرده كه وى گفت: حضرت رضاطيًا در جواب سؤالاتى كه مكتوباً از محضرش نموده بودم مرقوم فرمودند:

علّت غسل جناب نظافت و تطهیر انسان نفس خودش را از آلودگی آن و پاک نمودن جسد از قذارت و خبائتش می باشد زیرا جنابت از تمام جسد خارج میگردد از اینرو بر شخص واجب است تمام بدن را تطهیر کند و علّت مخفّف بودن حکم در ادرار و غائط این است که این دو اکثر و ادوم از جنابت بوده لذا شارع مقدس به خاطر کثرت و مشقّت و اخراجشان بدون اراده و شهوت به وضوء راضی شده ولی جنابت بیرون نمی آید مگر با استلذاذ و اجبار نفس از اینرو در مورد آن غسل را واجب کرده است.

حديث (٢)

محمّدبن على ماجیلویه، از عمویش، از احمدبن ابیعبدالله، از ابیالحسن علیبن الحسن البرقی، از عبداللهبن جبله<sup>(۱)</sup> از معاویةبن عمّار، از حسنبن عبدالله، از پدرانش، از جدّش حضرت امام حسنبن علیبن ابیطالبطلیکه، حضرت فرمودند: چند نفر بهودی محضر مبارک رسول خداعکیک رسیده و داناترین آنها راجع به چند مسئله از حضرت سؤال کرد، در ضمن سؤالاتش عرضه داشت: برای

۱. عبداللهین جبلةین حیانین ابحرالکنانی، وی اگرچه واقفی است ولی به فرموده مرحوم علاّمه در خلاصه و نجاشی ثقه و مشهور میباشد. حلل الشرايع /ج ١ .....٩٠

لأيّ شيء أمرالله بالاغتسال من الجنابة ولم يأمر من الغائط والبول؟ فقال رسول الله تيكلاً: إنّ آدم لمّا أكل من الشجرة دبّ ذلك في عروقه و شعره و بشره فإذا جامع الرجل أهله خرج الماء من كلّ عرق و شعرة في جسده فأوجب الله عزَّوجلَّ على ذرّيّته الاغتسال من الجنابة إلى يـوم القيامة والبول يخرج من فضلة الشراب الذي يشـربه الإنسان والغـائط يخرج من فضلة الطعام الذي يأكله الإنسان فأوجب عليه في ذلك الوضوء. قال اليهودي: صدّقت يا محمّد.

## باب ۱۹۶

العلّة الّتي من أجلها إذا استيقظ الرّجل من نومه لم يجز له أن يدخل يده في الاناء قبل أن يغسلها ١ - حدثنا محمّدين الحسن قال: حدثنا الحسين بن الحسن بن أبان، عن الحسين بن سعيد، عن محمّدين سنان، عن ابن مسكان، عن أبي بصير، عن عبدالكريم بن عتبة قال: سألته عن الرجل يستيقظ من نومه ولم يبل يدخل يده في الاناه قبل أن يغسلها؟ قال: لا، لأنّه لا يدري أين باتت يده فيغسلها.

## باب ۱۹۷

العلّة الّتي من أجلها

يجب الوضوء مقا يخرج ولا يجب مقا يدخل ١ – حدّثنا أبي و محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد رضي اللّٰه عنهما قالا: حدّثنا محمّد بن يحيئ العطّار، عن الحسين بن الحسن بن أبان، عن محمّد بن أورمة، عن أحمدبن محمّد بن أبي نصر البزنطي و عبدالرّحمن بن أبي نجران ، عن مثنىٰ الحنّاط عن منصور بن حازم، ياب صد و تود و هفتم ...... ۸۹۱ .... ۸۹۱ .... ۲۹۸

چه حقّ تعالى در مورد جنابت امر به غسل فرموده ولى در صورت خروج ادرار و غائط غسل را واجب نكرده است؟

رسول خداعیکی فرمودند: هنگامی که آدم تلکی از درخت منهی تناول نمود آنچه راکه خورد به آرامی و آهستگی وارد عروق و موی و پوست او شد لذا وقتی مردی با همسرش مجامعت میکند آب از تمام رگها و مویهای در جسدش خارج شده از اینرو حقّ عزّوجلّ این حکم را جعل کرده که در صورت جنایت غسل بر فرزندان آدم تلکی واجب است و آنرا تا روز قیامت مستمر نموده ولی ادرار از زیادی مایعاتی که انسان می آشامد بیرون می آید چنانچه غائط از زیادی طعامی که تناول میکند خارج می شود لذا در صورت خروج این دو وضوء واجب می باشد.

باب صدو نود و ششم سز اینکه وقتی شخص از خواب بیدار شد جایز نیست دستش را پیش از شستن در ظرف آب وضوء نماید محمدین الحسن از حسین بن حسن را بان از حسین بن سعید، از محمد بن سنان، از ابن مسکان، از ابی بصیر، از عبدالکریم بن عتبة، وی میگوید: از او پرسیدم: شخصی از خواب بیدار شده و ادرار نکرده آیا دستش را پیش از شستن داخل ظرف آب وضوء بنماید یا ننماید؟ فرمود: خیر زیرا وی نمی داند دستش شب تابه صبح کجا بوده، بنابراین بعد از خواب دستش را بشوید.

**باب صدو نود و هفتم** سز وجوب وضوء برای آنچه از بدن خارج می شود و عدم وجوبش برای آنچه داخل بدن می گردد مدیث (ا) پدرم و محمّدین الحسنین احمدین ولید رضی اللّه عنهما فرمودند: محمّدین یحیی عطّار از حسینین الحسنین ایان، از محمّدین اورمه، از احمدین محمّدین ابی نصر یزنطی و عبدالرّحمنین ایی نجران، از مثنی حنّاط، از منصورین حازم، از علل الشرايع /ج ١ ..... ٨٩٢ .... عن سعيدبن أحمد، عن ابن عباس قال: قال رسول الله تَلِيَّة توضَّؤوا مـمّا يخرج ولا تتوضَّؤوا ممّا يدخل فإنّه يدخل طيباً و يخرج خبيثاً.

# باب ۱۹۸

علّة الوضوء قبل الطعام وبعده

١ – حدثنا محمّدين الحسنين أحمدين الوليد في قال: حدثنا محمّدين الحسن الصفّار، عن أحمدين أبي عبدالله البرقي، عن أبيه، عن القاسمين محمّد و غيره، عن صفوانين مهران الجمال، عن أبي نميرة قال: قال أبو عبدالله في الوضوء قبل الطعام و بعده يذهبان الفقر. قال: قلت يذهبان الفقر؟

قال: يذهبان الفقر.

# **باب 199**

**العلة التي من أجلها يغسل بالاشنان من الغمر خارج الفم دون داخله** ١ ـ حدثنا أبي في قال: حدثنا علي بن موسى بن جعفر اب ن أب ي جعفر الكميداني، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن عبدالعزيز، عـن الرض الملج قال: إنّما يغسل بالاشنان خارج الفم فأمّا داخل الفم فلا يقبل الغمر.

#### باب ۲۰۰

**علّة النّهي عن البول في الماء النّقيع** ١ ــحدّثنا أبي الله قال: حدّثنا سعدبن عبدالله، عن أحمدبن محمّدبن عيسى عن محمّدبن أبي عمير، عن حماد، عن الحلبي، عن أبي عبدالله الله قال: باب دویستم...... سعیدبن احمد، از ابن عبّاس نقل کرده که وی گفت: رسول خداقَیَّتَوَاللهٔ فرمودند: برای آنچه از بدن خارج می شود وضوء بگیرید نه آنچه داخل می شود زیرا آنچه داخل می شود طیّب و پاکیزه است ولی وقتی خارج می گردد ناپاک می باشد.

# باب صدو نود و هشتم سز مستحب بودن وضوء پیش از طعام و بعد از آن محمد بن الحسن بن احمد بن ولید بان محمد بن الحسن الحسن الصفّار، از احمد بن ابی عبدالله برقی از پدرش، از قاسم بن محمد و دیگری، از صفوان بن مهران احمد بن ابی نمیره نقل کرده که وی گفت: حضرت ابو عبدالله بانی فرمودند: وضوء پیش از طعام و بعد از آن فقر و درویشی را می برد. راوی گفت: محضرش عرضه داشتم: فقر را می برد؟

باب صد و نود و نهم سر شستن چربی خارج دهان را با چوبک و نشستن داخل دهان را با آن پدرم رحمة الله علیه از علی بن موسی بن جعفر بن ابی جعفر کمیدانی، از احمد بن محمد بن عیسی، از عبد العزیز، از حضرت رضاطی نقل کرده که آن حضرت فرمودند: با چوبک فقط چربی خارج دهان را باید شست امّا داخل دهان با آن شسته نمی شود.

باب دویستم سز نهی نمودن از ادرار کردن در آب راکد مدین (ا) پدرم ان سعدین عبدالله، از احمدین محمّدین عیسی، از محمّدین ابی عمیر، از حمّاد، از حلبی از حضرت ابی عبدالله طلِّ نقل کردہ که آن جناب علل الشرايع /ج ١ .....٩٣ . لا تشرب و أنت قائم ولا تطف بقبر ولا تبل في ماء نقيع فإنّه من فعل ذلك فأصابه شيء فلا يلومنّ إلاَّنفسه و من فعل شيئاً من ذلك لم يكن يفارقه إلاَّ ماشاءالله.

# باب 201

العلة التي من أجلها لا يجوز الكلام على الخلاء ١ - حدَّثنا علي بن أحمد بن محمّد في قال: حدَّثنا محمّد بن أبي عبدالله الكوفي، عن موسى بن عمران النخعي، عن عمّه الحسين بن يزيد النوفلي، عن علي بن سالم، عن أبيه، عن أبي بصير قال: قال أبو عبدالله الله لا تتكلّم على الخلاء، فإنّ من تكلّم على الخلاء لم تقض له حاجة.

٢ ـ حدّثنا الحسين بن أحمد بن إدريس ، عن أبيه، عن محمّد بن أحمد بن يحييٰ بن عمران الأشعري، عن إبراهيم بن هـ اشم و غـيره، عـن صفوان بن يحييٰ، عن أبي الحسن الرضائة أنّه قال: نهيٰ رسول الله الله أن يجيب الرّجل أحداً و هو على الغائط و يكلّمه حتّى يفرغ.

باب ۲۰۲

العلّة الّتي من أجلها يجوز أن يقول المتغوّط و هو على الخلاء كما يقول المؤدّن، و يذكر الله عزَّوجلَّ

١ \_حدثنا عليبن أحمدبن محمّدﷺ قال: حدثنا محمّدبن أبــــيعبداللّــــه الكــــوفي عــن مــوسىبن عــمران

باب دویست و یکم سرّ جایز نبودن تکلّم و سخن گفتن در حال تخلّی حدیث (۱) علی بن احمد بن محمّد الله از محمّد بن ابی عبدالله کوفی، از موسی بن عمران نخعی<sup>(۱)</sup>، از عمویش حسین بن یزید نوفلی، از علی بن سالم<sup>(۲)</sup>، از پدرش، از ابو بصیر، وی میگوید: حضرت ابو عبدالله الله در حال تخلّی سخن نگویید زیراکسی که در این حال صحبت کند حاجتش روا نمیگردد.

حدیث (۲) حسین بن احمد بن ادریس ظلی ، از پدرش، از محمّد بن احمد بن یحیی بن عمران اشعری، از ابراهیم بن هاشم و دیگری، از صفوان بن یحیی، از حضرت ابی الحسن الرضاطی نقل کرده که آن جناب فرمودند: رسول خدانی قرار نهی فرمودند از این که شخص در حال غائط نمودن جواب کسی را بدهد و با او سخن گوید مگر بعد از فراغ از آن.

# **باب دویست و دوّم** سز جواز حکایت کردن اذان و ذکر خداگفتن برای شخص در حال تغوّط حلی بن احمد بن محمّد تلفی از محمّد بن ابی عبداللّه کوفی، از موسی بن عمران

۱. موسیین عمران نخعی، مرحوم ممقانی در رجال فرموده که وی مجهول و مهمل میباشد. ۲- علیین سالم، مرحوم ممقانی در رجال فرموده که وی امامی و مجهولالحال است. علل الشرايع /ج ١ .....٩٤ .....٩٤

النخعي عن عمّه الحسين بن يزيد النوفلي، عن علي بن سالم، عن أبيه، عن أبي بصير قال: قال أبوعبداللَّه ﷺ إن سمعت الأذان و أنت على الخلاء فقل مثل ما يقول المؤذّن ولا تدع ذكر اللَّه عزَّوجلَّ في تلك الحال؛ لأنّ ذكر اللَّه حسن على كلِّ حال.

ثم قالﷺ: لما ناجيٰ الله تعالىٰ موسىبن عمرانﷺ قال موسى: يا ربّ أبعيد أنت منّي فأناديك أم قريب فأناجيك؟

فأوحىٰ الله عزَّوجلَّ إليه يا موسى أنا جليس من ذكرني، فقال موسى: يا رب إنيّ أكون في حال أجلّك أن أذكرك فيها، فقال: يا موسى اذكرني على كلّ حال.

٢ ـ حدثنا محمّدين الحسنين أحمدين الوليدين قال: حدثنا محمّدين الحسن الصفّار، عن يعقوبين يزيد، عن حمّادين عيسى، عـن حـريزين عبدالله، عن محمّدين مسلم قال: قال لي يابن مسلم لا تـدعن ذكـرالله عزَّوجلَّ على كلِّ حال قلو سمعت المنادي يـنادي بـالآذان و أنت عـلى الخلاء فاذكر الله عزَّوجلَّ و قل كما يقول.

٣ ـ حدثنا محمّدين الحسنين أحمدين الوليد في قال: حدثنا محمّدين الحسن الصفّار، عن أحمدين محمّدين عيسى، عن الحسينين سعيد، عن محمّدين أبي عمير، عن عميرين أذينة، عن زرارة قال: قلت لأبي جعفر في ما أقول إذا سمعت الأذان؟ قال: اذكر الله مع كلّ ذاكر. باپ دویست و دوّم ..... ۸۹۷ .... ۸۹۷

نخعی، از عمویش حسینبن یزید نوفلی از علیبن سالم، از پدرش، از ابیبصیر نقل کرده که وی گفت: خضرت ابوعبدالله اللہ فرمودند:

اگر اذان را شنیدی و در حال تخلّی (تغوّط کردن) بودی پس مثل آنچه را که مؤذّن میگوید تو نیز بگو و نیز در این حال ذکر خدای عزّوجلّ را ترک مکن زیرا ذکر خدا در هر حال پسندیده و خوب میباشد، سپس فرمودند: زمانی که جناب موسیبن عمران ظلّظٌ با حقّ تعالی مناجات و راز و نیاز میکرد به درگاهش عرضه داشت:

پروردگارا آیا از من دور هستی تا بخوانم تو را یا نزدیک هستی تا راز و نیاز کنم با تو؟

خداوند عزّوجلّ وحی فرستاد: ای موسی من همنشین هرکسی هستم که بهیاد من بوده و ذکر من بگوید: موسی عـرضه داشت: من در حـالی هسـتم (**ظـاهراً** مقصودش حال تخلّی بوده) که تو را برتر از آن میدانم که در آن حال ذکر تـو را بگویم.

حقّ تعالی فرمود: ای موسی در هر حالی که هستی به یاد من باش و ذکر من را بگو.

حدیث (۲) محمّدین الحسنین احمدین ولید الله از محمّدین حسن صفّار، از یعقوبین یزید، از حمّادین عیسی، از حریزین عبدالله، از محمّدین مسلم، وی میگوید: به من فرمود:

ای پسر مسلم ذکر خداوند عزوجل را در هیچ حال ترک مکن لذا اگر شنیدی که مؤذن اذان میگوید و تو در حال تخلّی بودی پس ذکر خدای عزّوجلّ را بگو و آنچه راکه مؤذن میگوید حکایت نما.

#### حديث (٣)

محمّدین الحسنین احمدین ولیدﷺ از محمّدین الحسن الصفّار، از احمدین محمّدین عیسی، از حسینین سعید از محمّدین ابی عمیر، از عمیرین اذنیه، از زراره، وی میگوید: محضر مبارک ابی جعفرﷺ عرض کردم: وقتی اذان را می شنوم چه بگویم؟ حضرت فرمودند: با هر ذاکری ذکر خدا را بگو. علل الشرايع /ج ١ ..... ٨٩٨

٤ - حدثنا محمّدين أحمد السناني في قال: حدثنا حمزةين القاسم العلوي قال: حدثنا جعفرين محمّدين مالك الكوفي قال: حدثنا جعفرين سليمان المروزي عن سليمانين مقبل المدائني قال: قلت لأبيي الحسن موسى بن جعفر في المرائي علّة يستحبّ للإنسان إذا سمع الاذان أن يقول كما يقول المؤذّن و إن كان على البول والغائط؟

# باب 203

**علة وجوب غسل يوم الجمعة** ١ ـ أبي رحمهالله قال: حدثنا سعدين عبدالله قال: حدثنا إبراهـيمبن هاشم، عن عليين معبد، عـن الحسـينبن خـالد الصـيرفي قـال: سألت أباالحسن الأوّلﷺ كيف صار غسل الجمعة واجباً؟

قال: فقال:

إنّالله تبارك و تعالىٰ أتمّ صلاة الفريظة بـصلاة النــافلة و أتسمّ صـيام الفريضة بصيام النافلة و أتمّ وضوء الفريضة بغسل يوم الجمعة فيما كان من ذلك من سهو أو تقصير أو نسيان.

٢ ـ حدَّثنا محمّدين الحسن في قال: حدَّثنا محمّدين يحيىٰ العطَّار عن محمّدين أحمد، عن إبراهيمين إسحاق، عن عبداللَّهين حمّاد الأنصاري، عن صباح المزني عن الحارث، عن الأصبغين نباتة قال: كان علي ظلا إذا أراد أن يوبِّخ الرجل يقول له: أنت أعجز من تارك الغسل يومٍ الجمعة، فإنَّه لا يزال في طهِر إلى الجمعة الأخرى.

٣ - أبي رحمهالله قال: حدثنا سعدين عبدالله، عن أحمدين محمّدين عيسى، عن عثمانين عيسى، عن محمّدين عبدالله، عن أبي عبدالله ﷺ قال:

كانت الأنصار تعمل في نواضحها و أموالها فإذا كان يوم الجمعة جاؤوا فستأذى بأرواح آباطهم و أجسادهم فأمرهم رسولاالله تتمايلاً بالغسل يوم الجمعة فجرت بذلك الشُنَّة. یاب دویست ر سؤم ..... ۸۹۹ .... ۸۹۹

#### دديث (\*)

محمّدین احمد سنانی از حمزةین قاسم علوی از جعفرین محمّدین مالک کوفی از جعفرین سلیمان مروزی از سلیمانین مقبل مدائنی، وی میگوید: محضر ابوالحسن موسیین جعفر اللہ عرض کردم: برای چه مستحب است وقتی انسان اذان را شنید هر چه راکه مؤذن میگوید او نیز بگوید اگرچه در حال ادرار و غائط کردن باشد؟

حضرت فرمود: این کار روزی را زیاد میکند.

باب دویست و سوّم

سز وجوب غسل روز جمعه

حديث (1)

پدرم رحمةالله علیه از سعدین عبدالله از ابراهیمین هاشم از علیین معبد، از حسینین خالد صیرفی نقل کرده کـه وی گـفت: از حضرت ابـوالحسـن اوّلﷺ پرسیدم: چگونه غسل جمعه واجب گردیده؟

حضرت فرمودند: خداوند تبارک و تعالی نماز فریضه را با نماز نافله تمام و کامل گردانیده و روزه واجب را با روزه نافله و وضوء فریضه را با غسل روز جمعه تکمیل و تمام فرموده، بنابراین نقصی که ناشی از سهو یا تقصیر یا فراموشی حادث شده باشد بدینترتیب کامل میگردد. حدیث (۲)

محمّدین حسن بالی از محمّدین یحیی عطّار، از محمّدین احمد، از ابراهیمین اسحاق، از عبداللهین حماد انصاری از صباح مزنی، از حارث، از اصبغین نباته، وی میگوید: هرگاه امیرالمؤمنین بالی کسی را میخواستند توبیخ کنند به او میفرمودند: تو از کسی که تارک غسل جمعه است ناتوان تر هستی، کسی که در روز جمعه غسل کند تا جمعه دیگر با طهارت است.

حديث (٣)

پدرم رحمةالله علیه از سعدبن عبدالله، از احمدبن محمّدبن عیسی، از عثمان بن عیسی، از محمّد بن عبدالله، از ابی عبدالله المَثْقُرُ نقل کرده که آن حضرت فرمودند: انصار در طول هفته با شتران آبکش و اموال مربوطه کار میکردند و وقتی روز جمعه فرامی رسید و اجتماع میکردند از بوی زیر بغل و جسد آنها مردم در آزار بودند لذا رسول خداعَلِیَوْلُهُ به ایشان امر فرمود در روز جمعه غسل کنند و این سنّت بافی ماند. علل الشرايع /ج ١ .....٩٠٠

٤ - حدثنا محمّدبن علي ماجيلويه عن عمّه عن محمّدبن علي الكوفي، عن محمّدبن سنان أنّ الرضا للله كتب إليه فيما كتب من جواب مسائله علّة غسل العيدين والجمعة و غير ذلك من الأغسال لما فيه من تعظيم العبد ربّه فسل العيدين والجمعة و غير ذلك من الأغسال لما فيه من تعظيم العبد ربّه و استقباله الكريم الجليل و طلبه المغفرة لذنوبه وليكون لهم يوم عيد معروف يجتمعون فيه على ذكر الله فجعل فيه الغسل تعظيماً لذلك اليوم و تفضيلاً له على سائر الأيام و زيادة في النواف والعباد من تعظيم العبد ربّه معروف يجتمعون فيه على ذكر الله فجعل فيه الغسل تعظيماً ذلك اليوم و معروف يجتمعون فيه على ذكر الله فجعل فيه الغسل تعظيماً ذلك اليوم و معروف يجتمعون فيه على ذكر الله فجعل فيه الغسل تعظيماً ذلك اليوم و معروف يجتمعون فيه على ذكر الله فجعل فيه الغسل والعبادة، وليكون ذلك معروف يجتمعون أله معلى مائر الأيام و زيادة في النواف والعبادة، وليكون ذلك معارة له من العبرة له من العبادة، وليكون ذلك معارة له من العبرة له من العبون فيه على أله فجعل فيه الغوام والعبادة، وليكون ذلك معارة له من العلم من العبرة المعارة المعارة المعارة المعارة المعارة الم فرون فيه الغام والعبادة، وليكون ذلك معارة الهارة له من الجمعة إلى الجمعة.

باب ۲۰۴

**العلّة التي من أجلها** رخّص للنساء في السفر في توك غسل الجمعة ١ - أبي رحمه اللّه قال: حدثنا محمّدبن يحيىٰ العطار، عـن مـحمّدبن أحمدبن يحيئ رفعه قال: غسـل الجمعة واجب عـلى الرجـال والنسـاء في السفر والحضر إلاَّ أنّه رخّص للنساء في السفر لقلّة الماء.



العلّة التي من أجلهاكان الناس يستنجون بثلاثة أحجار، والعلّة التي من أجلها صاروا

يستنجون بالماء

١ ـ أبي رحمهالله قال: حدثنا سعدبن عبدالله قــال: حــدثنا مـحمّدبن الحسين، عــن عــبدالرحــمٰنبن هــاشم البـجلي، عــن أبــيخديجة، عــن أبيعبداللهﷺ قال:كان الناس يستنجون بثلاثة أحجار؛ لأنّهم كانوا يأكلون البســر فكانوا يــبعرون بـعرأفأكـل رجـلمن الأنـصارالدبـافلان بـطنه

#### حديث (¥)

محمّدبن على ماجیلویه از عمویش، از محمّدبن على كوفى، از محمّدبن سنان تقل كرده كه گفت: حضرت رضاطيًلا در جواب سؤالات او مرقوم فرمودند: علّت غسل عيد فطر و عيد قربان و جمعه و اغسال ديگر يكى آن است كه بدين وسيله بنده پروردگارش را بزرگ داشته و رو به كريم جليل آورده و از درگاهش براى گناهان خود طلب آمرزش نموده است، و ديگر آنكه براى بندگان اين ايّام عيد معروفى يوده كه در آنها جمع شده و ذكر خدا را مىگويند لذا غسل در آنها تشريع شده تا بدين وسيله بندگان اين ايّام را مورد تعظيم و بزرگداشت قرار داده و بر ساير ايّام تفضيل دهند و ديگر آنكه وقتى در جمعه غسل نمودند از آن روز تا جمعه ديگر با طهارت مىباشند.

باب دویست و چهارم سر این که به زنان اجازه دادهاند در سفر غسل جمعه را ترک کنند پدرم رحمة الله علیه از محمّدین یحیی عطّار، از محمّدین احمدین یحیی به طور مرفوع نقل کرده که فرمود: غسل جمعه بر مردان و زنان، در سفر و حضر واجب است منتهی به خاطر کمبود آب در سفر، به زنان اجازه دادهاند که آن را ترک نمایند.



سرّ اینکه مردم با سه سنگ مخرج غائط را تطهیر و تنظیف نموده و جهت استنجاء و تطهیر آنها با آب **ددیث (۱)** 

پدرم رحمةالله علیه از سعدین عبدالله، از محمّدین الحسین، از عبدالرحمنین هاشم بجلی، از ابیخدیجه، از حضرت ابیعبدالله للظِّرِّ، حضرت فرمودند: مردم با سه سنگ خود را پاک میکردند زیرا غوره خرما تناول نموده درنتیجه مدفوع آنها بهصورت خشک و پشکل دفع میشد لذا محل را با سنگ خوب پاک مینمودند، روزی مردی از انصار ملخ تناول نمود پس شکمش روان شد درنتیجه با علل الشرايع /ج ١ ..... ٩٠٢

واستنجىٰ بالماء بعث إليه النبيﷺ قال: فجاء الرجل و هو خائف يظنّ أن يكون قد نزل فيه أمر يسوؤه في استنجائه بالماء فقال له: هل عملت فــي يومك هذا شيئاً؟

فقال: نعم يا رسولالله إنّى والله ما حـملني عـلى الاسـتنجاء بـالماء إلاَّ أنّي أكلت طعاماً. فلان بطني فلم تغن عنّي الحجارة شيئاً فـاستنجيت بالماء.

فقال رسولالله ﷺ: هنيئاً لك فإنّ الله تعالىٰ قد أنزل فيك آية فأبشـر أنّالله يحبّ التوّابين و يحبّ المتطهّرين فكنت أوّل مـن صـنع هـذا أوّل التوّابين و أوّل المتطهّرين.

٢ ـ أبي رحمهالله قال: حدثنا عبداللهبن جعفر الحميري، عن هارونبن مسلم عن مسعدةبن زياد، عن أبي عبدالله ﷺ أنَّ رسولالله ﷺ قال لبعض نسائه:

مُري نساء المؤمنين أن يستنجين بالماء و يبالغن فإنّه مطهّرة للحواشي و مذهبة للبواسير.

ن کو ۲۵۶ مرالی

العلّة في المضمضة

**والاستنشاق و انّهما ليسا من الوضوء** ١ ـ حدّثنا محمّدين الحسن رحمهالله قال: حـدّثنا مـحمّدين الحسـن الصفّار، عن إبراهيمين هـاشم، عـن اسـماعيلين مـرار، عـن يـونسين عبدالرحين، عمّن أخبره عن أبي بصير، عن أبي جعفر و أبي عبدالله الله أنّهما قالا:

المضمضة والاستنشاق ليسا من الوضوء؛ لأنَّهما من الجوف.

آب خود را شست، نبیّ اکرم ﷺ پی او فرستاد وی آمد ولی خوف داشت که به خاطر استفاده از آب و تطهیر مخرج غائط آیه ای درباره اش نازل شده باشد که او را بد حال نماید باری رسول اکرم ﷺ به او فرمود:

آیا در امروز عملی انجام دادهای؟

عرضه داشت: آری یا رسولالله من طعامی خوردم که شکمم را روان نمود پس به کار بردن سنگ مراکفایت نکرد از اینرو با آب استنجاء نمودم.

رسول خداغَیُکی فرمودند: خوشا به حال تو، حقّ تعالی دربارهات آیـهای نـازل فرموده و بشارت داده که توّابین و متطهّرین را دوست دارد، پس تو اوّلیـن کسـی بودی که این کار را نموده و اوّلین نفر از توّابین و متطهرین محسوب شدی.

حديث (٢)

پدرم رحمةالله علیه از عبدالله بن جعفر حمیری، از هارون بن مسلم<sup>(۱)</sup>، از مسعدة بن زیاد<sup>(۲)</sup>، از حضرت ابی عبدالله للظلا نقل کرده که آن حضرت فرمودند: رسول خداغلی به برخی از زنان خود فرمودند: به زنان مؤمنین امرکنید که با آب استنجاء کنند و در آن مبالغه نمایند یعنی مخرج غائط را نیکو با آب بشویند چه آنکه آب حواشی و اطراف مخرج را پاک و طاهر نموده و علاوه بر آن بواسیر را برطرف میکند.

#### باب دويست و ششم

سز مضمضه واستنشاق نمودن و جزء وضوء نبودن آنها

محمّدبن الحسن رحمةالله علیه از محمّدبن الحسن الصفّار، از ابراهیمبن هاشم، از اسماعیلین مرار، از یونسین عبدالرحمن از کسی که به او خبر داده، از ابوبصیر از حضرت ابی جعفر و ابی عبدالله المُنْتَكْلُا، آن دو بزرگوار فرمودند: مضمضه<sup>(۲)</sup> نمودن و استنشاق<sup>(۴)</sup> کردن جزء وضوء نیستند زیرا محلّ این دو

باطن محسوب شده و اعضاء وضوء ظاهر مي باشند.

۱. هارون بن مسلم بن سعدان، اصل وی کوفی بوده ولی به بصره هجرت کرده و سپس به بغداد منتقل شده و در آنجا فوت کرده است، مرحوم علامه در خلاصه فرموده وی ثقه بوده ولی به جبر و تشبیه اعتقاد داشته. ۲. مسعدة بن زیاد، مرحوم علامه در خلاصه فرموده وی ثقه و عین بوده و از حضرت امام صادق تلای روایت میکرده. ۳. بعنی آب در دهان کردن و در آن دور دادن و بیرون ریختن. علل الشرايع /ج ١ .....٩٠٤

## باب ۲۰۷

العلّة التي من أجلها لا يجب غسل الثوب الذي يقع فيالماء الذي يستنجئ به ١ - أبى رحمه الله قال: حدثنا سعدين عبد الله، قال: حدثنا محمّدين الحسين، عن محمّدين اسماعيلين بزيع، عن يونسين عبدالرحمٰن، عمن رجل من أهل المشـرق عـن العـنزا، عـن الأحـول قـال: دخـلت عـلى أبى عبدالله الله الله فقال: سل عمّا شئت فارتجت عليَّ المسائل فقال لي: سل ما بدا لك فـقلت: جعلت فداك الرجل يستنجي فيقع ثوبه فيالماء الذي يستنجي به؟ فقال: لا بأس به فسكت. فقال: أو تدرى لم صار لا بأس به؟ قلت: لا والله جعلت فداك. فقال: لأنَّ الماء أكثر من القذر. باب ۲۰۸ العلة التي من أجلها لم تجب المضمضة والاستنشاق في غسل الجنابة ١ - أبى رحمه الله قال حدثنا سعدين عبدالله عن أحمدين محمّدين عيسي، عن أبي يحييٰ الواسطي، عمّن حدثه قال: قملت لأبمي عبداللُّ اللَّه الجنب يتمضمض فقال: لا إنَّما يجنب الظاهر ولا يجنب الباطن والفم من الباطن. ٢ ـ و روي في حديث آخر أنَّ الصادق ﷺ قال في غسل الجنابة:

| ۹۰۵ | ر هشتم | باب دریست ر |
|-----|--------|-------------|
|-----|--------|-------------|

## **باب دویست و هفتم** سز واجب نبودن شستن و آب کشیدن جامدای که در آب استنجاء افتاده حدیث (۱)

پدرم رحمةالله علیه از سعدین عبدالله از محمّدین الحسین، از محمّدین اسماعیلین یزیع، از یونسین عبدالرّحمن از مردی از اهل مشرق از عنزا، از احول نقل کرده، وی گفت: یر حضرت اپیعبدالله ظلِّلاً وارد شدم حضرت فرمودند: از آنچه خواهی سؤال کن، پس مسائل در نظرم آمد، امام ظلِّلاً فرمودند: از آنچه در نظرت آمده سؤال کن.

عرضه داشتم: فدایت شوم: شخصی استنجاء میکند و جامهاش در آب استنجاء می افتد، چه کند؟

حضرت فرمودند: اشکالی ندارد پس اندکی سکوت کرده و پس از آن فرمودند: آیا میدانی چرا اشکالی ندارد؟

عرض کردم: نه به خدا قسم؛ فدایت شوم. حضرت فرمودند: به خاطر آنکه آب در آب استنجاء بیشتر از نجاست در آن می باشد.

> **باب دویست و هشتم** سز واجب نبودن مضمضه و استنشاق در غسل جنابت حدیث (1)

بدرم رحمةالله عليه از سعدين عبدالله، از احمدين محمّدين عيسى، از ابويحيى واسطى، از كسى كه برايش حديث گفته، وى مىگويد: محضر امام صادق لليَّلَّهِ عرض كردم: آيا جُنُب مضمضه بكند؟ حضرت فرمودند: خير زيرا ظاهر آن شخص جنب شده نه باطنش و دهان از

حضرت فرمودند: حیر زیرا طاهر آن شخص جنب شده به باطنش و دها. باطن محسوب می شود. **حدیث (۲)** 

در حدیثی دیگر روایت شده که حضرت امام صادق المجلا در مورد غسل جنابت

علل الشرايع /ج ۱ ..... ۹۰۶ ... إن شئت أن تتمضمض و تستنشق فافعل و ليس بواجب؛ لأنّ الغسل على ما ظهر لا على ما بطن.

# باب ۲۰۹ العلَّة الَّتي من أجلها إذا اغتسل الرَّجل من الجـــنابة قـــبل أن يـــبول تُـــمّ خــرج مـنه شـىء أعـاد الغسل والمرأة إذا خرج منها شيء بعد الغسل لم تعد الغسل ١ \_ حدَّثنا محمَّدين الحسن رحمه الله قال: حدَّثنا الحسينين الحسنين أبان، عن الحسين بن سعيد، عن عثمان بن عيسي، عن ابن مسكان، عن سليمان بن خالد، عن أبي عبدالله الله قال: سألته عن رجل أجنب فاغتسل قبل أن يبول فخرج منه شيء، قال: يعيد الغسل. قلت: فامرأة يخرج منها شيء بعد الغسل. قال: لا تعيد. قلت: فما الفرق بينهما؟ قال: لأنَّ ما يخرج من العرأة إنَّما هو من ماء الرجل. ت کا میتو بر مانوم بر اگری • **جاب ۲۱۰ ۲** العلّة الّتي من أجلها يجوز للحائض والجنب أن يجوزا فيالمسجد، ولا يضعا فيه شيئآ ۱ \_ أبي رحمهالله قال: حدّثنا سعدبن عبدالله قال: حدّثنا يمعقوببن يزيد، عن حمّادين عيسي، عن حريز، عن زرارة و محمّدين مسلم، عـن أبى جعفر ﷺ قالا: قلنا له: الحائض والجنب يدخلان المسجد أم لا؟ قال: الحائض والجنب لا يدخلان المسجد إلاَّ مجتازين إنَّ اللَّه تبارك و تعالىٰ يقول:

باب دویست و دهم ...... ۹۰۷ .... فرمودند: اگر خواستی مضمضه و استنشاق کنی، بکن ولی واجب نیست زیرا در غسل

اعضاء ظاهر را باید شست نه باطن را.

#### باب دویست و نهم

سرّ اینکه مرد اگر پیش از ادرار نمودن غسل کند و پس از غسل رطوبتی از او خارج شود باید غسل را اعاده نماید ولی در زن اعاده غسل واجب نیست حدیث (۱)

محمّدبن الحسن رحمةالله عليه از حسين بن حسن بن ابان، حسين بن سعيد، از عثمان بن عيسى، از ابن مسكان از سليمان بن خالد، از حضرت ابى عبدالله طللا راوى مى گويد: از حضرت راجع به مردى كه جنب شده و پيش از ادرار نمودن غسل كرده و بعد از غسل رطوبتى از او بيرون آمده پرسيدم؟ حضرت فرمودند: غسل را اعاده كند. اگر زنى بعد از غسل و پيش از ادرار رطوبتى بيبند حكمش چيست؟ حضرت فرمودند: غسل را اعاده نكند. عرض كردم: بين مرد و زن چه فرقى است؟ حضرت فرمودند: رطوبتى كه از زن خارج مى شود همان آب مرد است كه در رحم او ريخته شده لذا غسل ندارد.

#### باب دویست و دهم

سز اینکه بر حائض و جنب جائز است در مسجد عبور کنند ولی حقّ ندارند در آن چیزی بگذارند حدیث (1)

بدرم رحمةالله علیه، از سعدین عبدالله، از یعقوبین یزید، از حمّادین عیسی، از حریز، از زراره و محمّدین مسلم از حضرت ابیجعفرطلید، آن دو میگویند: محضر امامطید عرض کردیم: آیا حائض و جنب داخل مسجد بشوند؟ حضرت فرمودند: این دو داخل مسجد نشوند مگر به حالت عبور زیرا حقّ تعالی می فرماید: علل الشرايع /ج ١ ..... ولا جنباً إلاَّ عابري سبيل حـتىٰ تـغتسلوا<sup>(١)</sup> و يأخـذان مـن المسجد ولا يضعان فيه شيئاً. قال زرارة:قلت له: فما بالهما يأخذان منه ولا يضعان فيه؟ قال: لاَنهما لا يقدران على أخذ ما فيه إلاَّ مـنه و يـقدران على وضع ما ييدهما في غيره. قلت: فهل يقران من القرآن شيئاً؟ قال: نعم ما شاءاللَّهإلاالسجدة و يذكران اللَّه على كلّ حال.

## **باب ۲۱۱**

العلَّة في الفرق بين ما يخرج من الصحيح و بين ما يخرج من المريض من الماء الرقيق ١ - أبي رحمه اللَّه قال: حدثنا علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن المغيرة، عمن حرين عمن ابس أبي يعفور قمال: قملت لأبي عبداللَّه الله: الرجل يرى في المنام أنّه يجامع و يجد الشهوة فيستيقظ و ينظر فلايرى شيئاً، ثم يمكث بعد فيخرج قال: إن كان مريضاً فليغتسل و إن لم يكن مريضاً فلا شيء عليه.

قال: قلت فما الفرق بينهما؟

قال: لأنّ الرجل إذا كان صحيحاً جاء الماء بدفقة قويّة، و إن كان مريضاً لم يجئ إلاً بضعف.

۱- سورة النساء. أية (۴۳)

باب دویست و یازدهم...... ۱۰۹

ولا جنباً الأعابري سبيل حتّى تغتسلوا (و تا زماني كه غسل نكردهايد با حالت جنابت داخل مسجد نشويد مگر از آن عبوركنيد) و سپس حضرت فرمودند: اين دو از مسجد حقّ دارند چيز بردارند ولي در آن چيزي نبايد بگذارند.

زراره میگوید: محضرش عرض کردم: چرا جنب و حائض میتوانند از مسجد چیزی بردارند ولی نمیتوانند در آن چیزی بنهند؟

فرمود: زیرا این دو قادر نیستند بر برداشتن آنچه در مسجد است را مگر از مسجد پس چون از غیر مسجد نمی توانند بردارند و چارهای غیر از این نیست به ناچار اخذ از مسجد در حقشان تجویز شده ولی چون می توانند آنچه را که در دستشان هست در غیر مسجد نیز بنهند از این رو اضطراری ندارند آن را در مسجد بگذارند پس باید آن را در غیر مسجد یگذارند تا مرتکب حرام نشوند. محضرش عرضه داشتم: آیا قرآن بخوانند؟ فرمود: آری آنچه خواستند می توانند مگر سوره های سجده دار و نیز در هر حالی

فرمود: اری انچه خواستند می توانند مکر سورههای سجدهدار و نیز در هر حالی می توانند ذکر خدا بگویند.

**باب دویست و یازدهم** سرّ فرق بین آبی که از شخص صحیح و سالم خارج شده و آب رقیقی که از مریض بیرون میآید حدیث (1)

پدرم رحمةالله علیه از علی بن ایراهیم، از پدرش، از این مغیره، از حریز، از این ابی یعفور، وی میگوید: محضر امام صادق طیلا عرض کردم: مردی در خواب می بیند که مجامعت کرده و شهوت بر او عارض شده پس بیدار شده و نظر میکند چیزی نمی بیند سپس درنگ کرده پس از آن آبی از او خارج میگردد حکم وی چیست؟

حضرت می فرمایند: اگر وی مریض است باید غسل کند و در غیر این صورت تکلیفی بر او نمی باشد

عرض کردم: چه فرقی بین این دو میباشد؟ فرمود: فرق این دو آن است که: شخص صحیح و سالم از او آب با جهش و قوّت خارج می شود ولی مریض آبش با ضعف و سستی دفع میگردد. علل الشرايع /ج ١ .....٩١٠ ٢ ـ أبي رحمهالله قال: حدثنا علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن حمّاد، عن حريز، عن زرارة، عن أبي جعفر ﷺ قال: إذا كنت مريضاً فأصابتك شهوة فإنّه ربّما كان هو الدافق لكنّه يـجيء مجيئاً ضعيفاً ليست له قوّة لمكان مرضك ساعة بـعد سـاعة قـليلاً قـليلاً فاغتسل منه.

باب ۲۱۲

النوادر ١ ـ أبي رحمه الله قال: حدّثنا سعدبن عبدالله، عن الحسنبن علي الكوفي، عن عبدالله بن جبلة، عن رجل، عن أبي عبدالله لله قال: إنّ الرجل ليعبدالله أربعين سنة و ما يطيعه في الوضوء. ٢ ـ حدّثنا محمّدبن الحسن قال: حدّثنا محمّدبن الحسن الصفّار، عن محمّدبن الحسينبن أبي الخطّاب، عن الحكم بن مسكين، عن محمّدبن مروان قال أبو عبداللّه لله يأتي على الرّجل ستّون أو سبعون سنة ما يقبل الله منه صلاة. قال: قلت فكيف ذاك؟ قال: لأنّه يغسل ما أمر الله بمسحه.

## باب ۲۱۳

**العلّة الّتي من أجلها** يجب أن يسمّى الله تعالىٰ عند الوضوء ١ - أبي رحمه الله قال: حدثنا محمّدبن يحيىٰ العطار، قـال: حـدثنا محمّدبن أحمد، عن محمّدبن اسماعيل، عن عـلي بن الحكم، عـن داود العجلي مولىٰ أبي المغيرة، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله الله قال: قال: يـا أبا محمّدمن توضّأ فذكر اسم الله طهر جـميع جسده وكان الوضوء إلى الوضـوء 

#### حديث (۲)

پدرم رحمةالله علیه از علیبن ابراهیم، از پدرش، از حمّاد از حریز، از زراره، از حضرت ابیجعفرطیل نقل کرده که آن جناب فرمودند: هرگاه بیمار شدی پس شهوت بر تو عارض گشت بسا آب جهنده از تو خارج میشود ولی بهخاطر بیماری تو ضعیف بوده و به تدریج و ساعتی بعد از ساعت و کمکم خارج میگردد پس در چنین صورتی تو به جنابت مبتلا شدی و غسل نما.

#### باب دویست و دوازدهم

#### نوادر حدیث (۱)

پدرم رحمةالله علیه از سعدین عبدالله از حسنین علی کوفی، از عبداللهین جبله، از مردی، از حضرت ابیعبدالله للک خصرت فرمودند: مردی چمهل سال خدا را عبادت و پرستش میکند ولی بهواسطه عدم اطاعتش در وضوء و بطلان آن این عباداتش صحیح نمی باشد.

حدیث (۲) محمّدین الحسن از محمّدین حسن صفّار، از محمّدین حسینین ابی الخطاب، از حکمین مسکین، از محمّدین مروان، وی میگوید: حضرت ابوعبدالله ظیّلاً فرمودند: شصت یا هفتاد سال بر شخصی میگذرد ولی حقّ تعالی از او نمازش را قبول نمیکند. راوی میگوید: محضر امام ظیّلاً عرض کردم: چگونه این طور می باشد؟ حضرت فرمودند: به خاطر آنکه وی آنچه را که حقّ عزّوجلّ امر به مسحش

#### باب دویست و سیزدهم

نموده را می شوید.

سرَ اینِکه هنگام وضوء واجب است نام حقَّ تعالی برده شود حدیث (۱)

پدرم رحمةالله علیه از محمّدین یحیی عطّار از محمّدین احمد، از محمّدین اسماعیل، از علیین حکم، از داود عجلی مولای ابیمغیره از ابییصیر از حضرت ابیعبداللهﷺ وی گفت حضرت فرمودند: ای ابامحمّد کسی که وضوء بگیرد و یادکند خدا را، تمام جسدش طاهر میگردد و اثر وضوء تا وضوء بعدی آن است که علل الشرايع /ج ١ .....٩١٢ .... كفارة لما بينهما من الذنوب و من لم يسمّ لم يطهّر من جسده إلاَّ ما أصابه الماء.

# **باب ۲۱۴** العلّة الّتي من أجلها إذا نسي المتوضّئ الدّراع والرّأس كان عليه أن يعيد الوضوء

١ - أبي رحمه الله قال: حدّثني الحسين بن محمّد بن عامر، عن معلّىٰ بن محمّد، عن الحسن بن علي الوشّاء، عن حمّاد بن عثمان، عن حكم بن حكيم قال: سألت أباعبد الله الله، عن رجل نسي من الوضوء الذراع والرأس؟
 قال: سألت أباعبد الله الله، عن رجل نسي من الوضوء الذراع والرأس؟
 قال: يعيد الوضوء إنّ الوضوء يتبع بعضه بعضاً.
 ٢ - أبي رحمه الله قال: حدّثنا سعد بن عبد الله، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين محمّد، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله الله قال: عن أبي بصير، عن أبي عبد الله الله قال: حدّثنا سعد بن عبد الله، عن أحمد بن محمّد، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله الله قال: حدّثنا سعد بن عبد الله، عن أحمد بن محمّد، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله الله الله قال: عن أبي بصير، عن أبي عبد الله الله الله قال: حدّثنا سعد بن عبد الله، عن أحمد بن محمّد، عن أبي عبد محمّد، عن أبي عبد محمّد، عن أبي عبد الله الله الله قال: حدّثنا سعد بن عبد الله، عن أحمد بن محمّد، عن أبي عبد الله الله الله الله قال: حدّثنا سعد بن عبد الله، عن أحمد بن محمّد، عن أبي عبد الله الله اله قال: حدّثنا سعد بن عبد الله، عن أحمد بن محمّد، عن أبي عبد محمّد، عن أبي عبد محمّد، عن أبي عبد الله الله الله قال: حدّثنا سعد بن عبد الله، عن أحمد بن محمّد، عن أبي عبد محمّد، عن أبي عبن محمّد، عن أبي عبد محمّد، عبد محمّد، عبد محمّد، عبد محمّد، عبد محمّد، عبد محمّد، عبد

# باب ۲۱۵

علّة الطَّمَث

١ ـ أبي رحمهالله قال: حدّثنا سعدين عبدالله، عن أحمدين محمّدين عيسى عن عليين الحكم، عن أبيجميلة، عن أبيجعفر الله قال: إنّ بنات الأنبياء صلواتالله عـليهم لا يـطمئن إنّـما الطّـمث عـقوبة، و أوّل مـن طمئتسارة. باب دویست و پانزدهم ..... که بین این دو وضوء از او صادر شده و کسی که نام خدا را کفاره گناهانی است که بین این دو وضوء از او صادر شده و کسی که نام خدا را هنگام وضوء نبرد جسدش به مقداری که آب به آن رسیده پاک می شود.

## **باب دویست و چهاردهم** سرّ اینکه وضوءگیرنده وقتی فراموش کرد ذراع و سر را بشوید باید وضوء را اعاده کند حدیث (۱)

پدرم رحمةالله علیه از حسینین محمّدین عامر از معلیین محمّد، از حسنین عـلیالوشـاء، از حـمّادین عـثمان از حکمین حکیم، وی مـیگوید: از حضرت اباعبداللهﷺ پرسیدم: مردی فراموش کرده در وضوء ذراع و سر خود را بشـوید حکمش چیست؟

حضرت فرمودند: باید وضوء را اعاده کند زیرا در وضوء برخی از اعضاء تابع بعضی دیگر میباشند به این معنا اگر بعضی شسته نشوند عضو بعدی اصلاً صحیح واقع نمیشود.

## **حدیث (۲)** پدرم رحمةالله علیه از سعدبن عبدالله، از احمدبن محمّد، از حسینبن سعید از فضالةبن ایّوب از سماعه از ابوبصیر، از ابیعبدالله للیَّلاِ نـقل کـرده کـه حضرت فرمودند:

هنگامی که بعضی از وضوء خود را انجام دادی و در اثناء حاجتی برایت پیش آمد که به آن پرداختی اگر وقتی خواستی دنباله وضوء را ادامه دهی اعضاء شسته شده خشک گردیده باشند وضوء را اعاده کن زیرا وضوء تبعیض نمی شود.

#### باب دویست و پانزدهم

#### علّت پیدایش حیض در زنان حدیث (۱)

پدرم رحمةالله علیه از سعدبن عبدالله، از احمدبن محمّدبن عیسی، از علیبن حکم، از ابیجمیله، از حضرت ابوجعفرظیکی، حضرت فرمودند: دختران پیامبران صلواتالله علیهم اجمعین حیض نمی بینند، زیرا حیض عقوبت و مؤاخذه میباشد و اؤلین زنی که حیض دید ساره میباشد. علل الشرايع / ج ١ ..... ٩١٤ .... ٩١٤

٢ ـ حدثنا محمّدين مـوسىين المـتوكّل قـال: حـدثنا عـليين الحسين السعدآبادي قال: حدثنا أحمدين أبيعبدالله البرقي قال: حدثنا الحسنين محبوب، عن أبيأيوب الخـزاز، عـن أبـيعبيدة الحذاء، عن أبيجعفر محمّدين علي لللم قال:

الحيض من النساء نجاسة رماهن الله بها، قال: وقد كنّ النساء في زمن نوح إنّما تحيض المرأة في كلّ سنة حيضة حتى خرجن نسوة من حجابهن و هن سبعمائة امرأة فانطلقن فلبس المعصفرات من الثياب و تحلّين و تعطّرن، ثم خرجن فتفرّقن في البلاد فجلسن مع الرجال و شهدن الأعياد معهم و جلسن في صفوفهم فرماهن الله بالحيض عند ذلك في كلّ شهر أولئك النسوة بأعيانهن فسالت دماؤهن فخرجن من بين الرجال وكنّ يحضن في كلّ شهر حيضة، قال:

فاشغلهن الله تبارك و تعالى بالحيض وكثر شهوتهن، قال: وكان غيرهن من النساء اللواتي لم يفعلن مثل فعلهن كن يحضن في كلّ سنة حيضة قال: فتزوّج بنو اللاتي يحضن في كلّ شهر حيضة بنات اللاتي يحضن في كلّ سنة حيضة، قال: فامتزج القوم فحضن بنات هؤلاء و هؤلاء في كلّ شهر حيضة، قال: وكثر أولاد اللاتي يحضن في كلّ شهر حيضة لاستقامة الحيض، و قلّ أولاد اللاتي لا يحضن في السنة إلاً حيضة لفساد الدم قال: فكثر نسل هؤلاء و قـلَّ نسل أولتك.

**باب 216 )** العلّة التي من أجلها يبدأ صاحب البيت بالوضوء قبل الطعام

#### حديث (٢)

محمّدبن موسیبن متوکّل از علیبن حسین سعدآبادی از احمدبن ابیعبداللّه برقی از حسنبن محبوب، از ابیایّوب<sup>(۱)</sup> خزّاز، از ابیعبیده<sup>(۲)</sup> حذّاء، از حضرت ابوجعفر محمّدبن علیط<del>ایّرا</del>، حضرت فرمودند:

حیض نجاست و پلیدی است که حقّ تعالی در زنان قرار داده، سپس فرمودند: در زمان حضرت نوح طلیله زنان در هر سال یک بار حیض می دیدند تا این که جماعتی از زنان که تعدادشان هفتصد نفر بود از حجاب بیرون آمدند و رها و آزاد گشته، لباسهای سرخ پوشیده و خود را زینت کرده و معطّر ساختند و سپس در بلاد و شهرها پراکنده شدند، با مردان همنشین شده و در اعیاد با آنها همراه بوده و در صفوف آنها درآمده و کاملاً با مردان آمیزش پیدا نمودند در چنین وقتی حقّ تعالی آنها را مبتلا ساخت به دیدن حیض در هر ماه، خون حیض این زنان از آنها جاری گشت لذا مجبور شدند که از بین مردان خارج شوند، همان طوری که ذکر شد ایشان در هر ماه یک بار حیض می دیدند حضرت فرمودند: خداوند تبارک و تعالی ایشان را مشغول به حیض و کثرت شهوتشان فرمود و سایر زنان که عمل ایشان را انجام نداده بودند در هر سال یک بار حیض می شدند، سپس حضرت فرمودند:

پسران آن زنان که در هر ماه حائض می شدند با دختران این زنان که سالی یک مرتبه به آن مبتلا میگردیدند ازدواج نموده و بدین ترتیب بین طائفه امتزاج برقرار گردید و دخترانی که از این وصلت و ازدواج متولد شدند جملگی در هر ماه یک بار حیض می دیدند باری فرزندان زنانی که در هر ماه یک بار حیض می شدند زیاد گردیدند و جهتش آن بودکه حیض آنها مستقیم و متعادل بود و در مقابل زنانی که در هر سال یک بار حائض می شدند چون مبتلا به فساد خون بودند فرزندان کم بود از اینرو نسل آن زنان زیاد و نسل اینها اندک گردید.

# **باب دویست و شانزدهم** سز آغاز کردن صاحب خانه و ابتدائش به وضوء پیش از خوردن طعام

۱. اسم او ابراهیمین عثمان است و به فرموده شیخ علیه الرحمه در فهرست ثقه میباشد ۲. اسم او زیادین عیسی است و ثقه میباشد علل الشرايع / ج ١ ..... ٩١٦ ....

١ ـ حدّثنا محمّدبن موسىبن المتوكّل رحمهالله قال: حـدّثنا عـليبن الحسين السعدآبادي عن أحمدبن أبيعبدالله البرقي عن محمّدبن عـلي الكوفي، عن عثمانبن عيسى، عن محمّدبن عجلان، عن أبيعبدالله الله قال:

الوضوء قبل الطّعام يبدأ صاحب البيت؛ لئلاّ يحتشم أحد فأذا فرغ من الطّعام يبدأ من عن يمين الباب حُرّاًكان أو عبداً. ٢ ـ وفي حديث آخر فليغسل أوّلاً رَبّ البيت يده ثُمّ يبدأ بمن عن يمينه و إذا رفع الطعام بدأ بمن على يسار صاحب المنزل و يكون آخر من يغسل

يده صاحب المنزل؛ لأنَّه أولىٰ بالغمر و يتمندل عند ذلك.

### باب ۲۱۷

**العلّة الّتي من أجلها أعطيت النّفساء** ثمانية عشر يوما ولم تعط أقلّ منها ولا أكثر ١ ــأخبرني علي بن حاتم قال: أخبرني القاسم بن محمّد قــال: حـدّثنا حمدان بن الحسين، عن الحسين بن الوليد، عن حنّان بن سدير قال: قلت: لأيّ علّة أعطيت النفساء تمانية عشر يوماً ولم تعط أقلّ منها ولا أكثر؟ قال: لأنّ الحيض أقلّه ثلاثة أيّام و أوسطه خمسة أيّام، و أكثره عشـرة أيّـام، فأعطيت أقلّ الحيض و أوسطه و أكثره.

# باب ۲۱۸

**العلّة الّتي من أجلها لا يجوز للحائض أن تختضب** ١ ـ حدّثنا محمّدبن عليماجيلويه قال:حدّثنا محمّدبن يحييٰ، عسن محمّدبن أحمدبن يحييٰ،عن أحمدبن أبي عبدالله، عن علي بن اسباط،عن عمّه يعقوب،عن أبي بكرالحضر مي. باب دویست و هیجدهم ..... ۹۱۷ ..... ۹۱۷

حديث (۱)

محمّدین موسیین متوکل رحمةالله علیه از علیین الحسین سعدآبادی، از احمدین ابیعبدالله برقی، از محمّدین علی کوفی، از عثمانین عیسی، از محمّدین عجلان، از حضرت ابیعبدالله للیلا، حضرت فرمودند: صاحب خانه پیش از طعام زودتر از همه وضوء بگیرد تا دیگران خجالت نکشند

و وقتی از طعام فارغ شدند ابتداء کند به آب ریختن روی دست حاضرین از جانب راست درب اعم از آنکه نفر دست راست درب آزاد یا بنده باشد. **حدیث (۲)** 

و در حدیث دیگر آمده است: ابتداء صاحب خانه دست خود را بشوید سپس ابتداء کند به کسی که سمت راست خودش قرارگرفته و وقتی طعام خورده شد اوّل دست کسی که در سمت چپ صاحب منزل است را شسته و خودش آخرین کسی باشد که دست خویش را می شوید زیرا وی سزاوارتر است به اینکه صبر بر چربی انگشتان دست نماید و پس از آن با دستمال دست را خشک کند.

#### باب دویست و هفدهم

سز اینکه زن نفساء هیجده روز ایّام ناپاکی او است نه کمتر و نه بیشتر حدیث (1)

على بن حاتم از قاسم بن محمّد از حمدان بن حسين از حسين بن وليد، از حنّان بن سدير خبر داد كه وى گفت: پرسپدم: براى چه زن نفساء (زمى كه وضع حمل تموده) هيجده روز ايّام ناپاكى او است نه كمتر و نه بيشتر؟ فرمود: به خاطر آنكه اقل حيض سه روز و اوسط آن پنج روز و اكثرش ده روز است پس اقل و اوسط و اكثر حيض را مجموعاً براى نفساء ملاحظه نمودند.

> **باب دویست و هیجدهم** سز اینکه جایز نیست زن حائض خضاب کند **ددیث** (۱)

محمّدبن علی ماجیلویه از محمّدبن یحیی، از محمّدبن احمدبن یحیی، از احمدبن ابیعبدالله، از علیبن اسباط، از عمویش یعقوب از ابویکر حضرمی، از علل الشرايع /ج ١ .....٩١٨ عن أبي عبدالله قال: سألته عن الحائض هل تختضب؟قال: لا، لانّه يخاف عليها من الشيطان.

# **باب ۲۱۹**

العلّة الّتي عن أجلها لا توئ الحامل الحيض ١ - أبي رحمه الله قال: حدّثنا محمّدين أبي القاسم، عن محمّدين علي الكوفي، عن عبداللهين عبدالرّحين الأصم، عن الهيثمين واقد، عن مقرن، عن أبي عبدالله لله قال: سأل سلمان رحمة الله عليه علياً صلوات الله عليه عن رزق الولد في بطن أُمّه؟ أمّد.



١ حدّثنا محمّدين الحسن وحمّدالله قال: حدّثنا سعدين عبدالله، عن أحمدين الحسنين عليّين فضّال، عن الحسنين علي. عن عبداللهين بكير. عن عبداللهين أبي يعفور. قال: لاحاني زرارةين أعين في نتف الإبط و حلقه. فقلت: نتفه أفضل من حلقه و طليه أفضل منهما جميعاً فأتينا باب أبي عبدالله الله فطلبنا الإذن عليه فقيل لنا: هو في الحمام فذهبنا إلى الحمام فخرج علا علينا وقد أطلي إبطه. فقلت لزرارة يكفيك؟ قال: لا لعلّه إنّما فعله لعلّة به فقال: فيما أتيتما؟ فسقلت: لاحاني زرارةبين أعين في نتف الإبط و حلقه. باب دویست و بیستم...... حضرت ابیعبدالله المللہ، ابوبکر حضرمی میگوید: از آن حضرت پرسیدم آیا زن حائض خضاب بکند؟ حضرت فرمودند: خیر زیرا از شبطان بر او خوف و هراس میباشد.

# باب دویست و نوزدهم

#### سز اینکه زن حامل حیض نمیشود حدیث (۱)

پدرم رحمة الله علیه از محمّدین ابی القاسم از محمّدین علی کوفی، از عبدالله ین عبدالرحمن اصم، از هیثمین واقد از مقرن، از حضرت ابی عبدالله الملله ، حضرت فرمودند: سلمان رحمة الله علیه از حضرت علی الملله راجع به روزی فرزند مادامی که در شکم مادرش هست پرسید؟ حضرت فرمودند: خداوند تبارک و تعالی خون حیض را حبس کرد پس آنرا رزق و روزی فرزند در شکم مادر قرار داد.

**باب دویست و بیستم** آداب حفام

محمّد بن الحسن رحمة الله عليه از سعد بن عبدالله، از احمد بن الحسن بن على بن فضّال از حسن بن على، از عبدالله بن بكير، از عبدالله بن ابى يعفور نقل كرده كه گفت: زرارة بن اعين درباره كندن و تراشيدن موى زير بغل با من به مخاصمه و منازعه برخاست، من گفتم: كندن آن افضل است از تراشيدن و داروى نظافت گذاردن از هر دو افضل است و او اين گفته را از من قبول نمى كرد، هر دو به اتّفاق به درب منزل امام صادق طليًا رفتيم، اجازه دخول گرفتيم، به ما گفتند: حضرت به حمام تشريف برده اند.

پس به طرف حمّام رفتیم، امام للللہ از حمّام بیرون آمدند درحالی که زیر بغلشان را دارو گذاردہ بودند.

من به زراره گفتم: آیا فعل امام الللہ کفایت میکند؟ زراره گفت: نه چون ممکن است حضرت به خاطر جهتی این کار راکردهاند. حضرت به ما فرمودند: برای چه شما این جا آمدید؟ من عرض کردم: زرارةبن اعین درباره کندن و تراشیدن موی زیر بغل با من به

علل الشرايع / ج ١ ..... فقلت نتفه أفضل من حلقه وطليه أفضل منهما. فقال: أمّا أنَّك أصبت السنة و أخطأها زرارة امّا أنَّ نتفه أفضل من حلقه وطليه أفضل منهما، ثم قال لنا: اطليا فقلنا فعلنا منذ ثلاث. فقال: أعيدا، فإنَّ الاطلاء طهور. ففعلنا فقال لي: تعلَّم يابن أبي يعفور. فقلت: جعلت فداك علّمني. فقال: إيّاك والاضطجاع فيالحمام فإنَّه يذيب شحم الكلَّيتين و إيّــاك والاستلقاء على القفاء فيالحمام فإنَّه يورث داء الدبيلة، و إيَّاك والتمشُّط فيالحمام فإنَّه يورث وباء الشعر، و إيَّاك والسواك فيالحمام فإنَّه يورث وباء الأسنان، و إيّاك أن تغسل، رأسك بالطين فإنَّه يسمج الوجه، و إيَّاك أن تدلك رأسك و وجهك بمنزر فإنَّه يذهب بماء الوجه، و إيَّاك أن تدلك تحت قدمك بالخزف فإنَّه يورث البرص، و إيَّاك أن تغتسل من غسالة الحمام ففيها يجتمع غسالة اليهودي والنصراني والمجوسي والناصب لنا أهل البيت و هو شرّهم فإنَّ اللَّه تبارك و تعالىٰ لم يخلق خلقاً أنجس من الكلب و إنَّ الناصب لنا أهل البيت أتجس منه.

(ق**ال مصنَّف هذا الكتاب)** رويت في خبر آخر أنَّ هذا الطين هو طين مصر و أنَّ هذا الخزف هو خزف الشام.

باب 221

العلّة التي من أجلها لم يأمر رسول الله ﷺ بالسواك مع كلّ صلاة ١ - أبي رحمه الله قال: حدثنا علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن عبدالله بن ميمون، عن أبي جعفر ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: باب دویست و بیست و یکم ..... ۹۲۱ .... ۹۲۱

مباحثه و منازعه برخاسته، من میگویم:کندن از حلق افضل است و طلا نمودن از هر دو افضل میباشد.

حضرت فرمودند: امّا تو در این سنّت و حکم الهی به صواب رفته و زراره خطاء کرده، بدانید کندن آن از تراشیدنش افضل و طلا نمودنش از هر دو افضل می باشد، سپس به ما فرمودند: شما هم آنرا طلاکنید یعنی دارو بگذارید. عرض کردیم: سه روز پیش این کار را انجام دادهایم.

حضرت فرمودند؛ اعاده کنید زیرا نوره کشیدن پاک کننده است، پس ما این کار را کردیم، حضرت به من فرمودند: یاد بگیر.

عرضه داشتم: فدايت شوم مرا تعليم فرماييد.

حضرت فرمودند: از روی پهلو خوابیدن در حمام اجتناب نما زیرا این کار پیه کلیه ها را آب می کند و نیز از طاق واز خوابیدن در حمام اجتناب بکن زیرا موجب زخم معده می گردد و از شانه کردن در حمّام حذر کن زیرا باعث ریزش مو می شود و از مسواک کردن در حمام پرهیز نما چون موجب فساد دندانها می گردد و از شستن سر با گل دوری کن زیرا باعث قبح منظر و زشتی روی می شود و از مالیدن لنگ به سر و صورت حذر کن چون آب صورت و نشاط آن را می برد و از مالیدن سفال و اسفنج به کف پا دوری کن زیرا موجب برص می باشد و از شستن با آب غساله حمام اجتناب کن چه آن که در آن غساله یهودی و نصرانی و زرتشتی و ناصب ما اهل بیت که از همه فرقه و گروهها بدتر است جمع می باشد.

خداوند تبارک و تعالی مخلوقی تحبیث و نجس تر از سگ نیافریده و ناصبی از سگ نجس تر می باشد. منگ نجس کام ایک است که می دور می می آزار ما می کرد.

مصنّف این کتاب (**صدوق**) میگوید: در خبر دیگر آمده است که مراد از طین، طین مصر بوده و مقصود از خزف، خزف شام می باشد.

باب دویست و بیست و یکم سر اینکه رسول خداعلی از امر به مسواک با هر نمازی نفرمودند چدید (۱) پدرم رحمةالله علیه از علی بن ابراهیم، از پدرش از عبدالله بن میمون، از حضرت ابی جعفر علیه از علی کرده که آن حضرت فرمودند رسول خداعی از علل الشرايع /ج ١ .....٩٣٢ . لولا أن أشقّ على أُمّتي لأمر تهم بالسواك مع كلّ صلاة.

# **باب ٢٢٢** العلة التي من أجلها سنّ السواك وقت القيام بالليل ا \_ أبي رحمداللَّه قال: حدثنا علي بن إبراهيم، عن أبيه عمّن ذكره، عن عبداللُّه بن حمّاد، عن أبي بكر بن أبي سماك قال: قال أبو عبداللُّه ﷺ: إذا قمت بالليل فاستك، فإنّ الملك يأتيك فيضع فاه على فيك فليس من حرف تتلوه و تنطق به إلاَّ صعد به إلى السماء فليكن فاك طيب الريح.

باب ٣٢٣ العلّة الّتي من أحلها كنّ نساء النّبيّ يَتَبَالُهُ إذا اغتسلن من الجنابة أبقين صفرة الطّيب على أجسادهن الوفلي، عن السكوني، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن إبراهيم بن هاشم، عن النوفلي، عن السكوني، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن آبائه عليهم السلام قال: كنّ نساء النبي يَتَبَالُهُ أمر هنّ أن يصببن الماء صبّاً على أجسادهن.

**باب ٢٢٣ ـ العلّة الّتي من أجلها** تقضي **الحائض الصوم ولا تقضي الصّلاة** ١ ـ أبي رحمهاللَّه قال: حدّثنا سعدبن عبداللَّه قــال: حــدّثنا أحــمدبن إدريس، عن محمّدبن أحمد، عن محمّدين عبدالجبّار، عن عليبن مهزيار، قال: باب دویست و بیست و چهارم ..... ۹۲۳ .... ۹۲۳ اگر بر امّتم مشقّت نمی داشت هر آینه به آنها امر میکردم با هر نمازی مسواک کنند.

پدرم رحمةالله علیه از علیین ابراهیم، از پدرش، از کسی که ذکرش کرده، از عبداللهبن حمّاد، از ابن بکربن ابیسماک، وی میگوید حضرت ابوعبدالله الللہ فرمودند:

هرگاه در شب بلند شدی مسواک کن چه آنکه فرشتهای نزد تو خواهد آمد و دهانش را بر دهانت میگذارد پس حرفی نخوانی و سخنی نگویی مگر آنکه آنرا به آسمان میبرد پس چه خوب است دهانت خوشبو باشد.

**باب دویست و بیست و سؤم** سز اینکه زنان نبی اکرمعَلِیَّبَوَلَهٖ وقتی غسل جنابت میکردند زردی عطر را بر اجساد خود باقی گذارده و برطرف نمیکردند حدیث (۱)

بدرم رحمةالله علیه از سعدین عبدالله، از ایراهیمین هاشم، از نوفلی، از سکونی، از حضرت جعفرین محمد، از پدرش، از آباء کرامش علیهمالسلام نقل کرده که فرمودند: زنان پیامبرعینید، وقتی غسل جنابت میکردند زردی عطر را بر اجساد خود یاقی میگذاردند زیرا پیامبر کرام عینید، به آنها امرکرده بود آب را بر اجساد خود بریزند.

**باب دویست و بیست و چهارم** سز اینکه زن حائض روزه را قضا نموده ولی نماز را قضا نمیکند بدرم رحمةالله علیه از سعدین عبدالله از احمدین ادریس، از محمّدین احمد، از محمّدین عبدالجبّار، از علیین مهزیار نقل کرده که وی گفت: زنی محضر آن علل الشرايع / ج ١ .....٩٣٢ ....

كتبت إليه امرأة طَهرت من حيضها أو من دم نفاسها في أوّل يوم من شهر رمضان، ثُمّ استحضات فَصَلّت وصامت شهر رمضان، كُلّه من غير أن تعمل كما تعمله المستحاضة من الغسل لكلّ صلاتين هل يجوز صومها و صلاتها أم لا؟

فكتب: تقضي صومها ولا تقضي صلاتها؛ا لأنّ رسولِاللَّهﷺ كان يأمر المؤمنات من نسائه بذلك.

٢ ـ حدثنا عليبن أحمد قال: حدثنا محمّدبن أبيعبدالله قال: حدثنا موسىبن عمران، عن عمّه، عن عليبن أبيحمزة، عن أبيبصير قال: سألت أباعبدالله للله ما بال الحائض تقضي الصوم ولا تقضي الصلاة؟

قال: لأنّ الصوم إنّما هو فيالسّنة شهر، والصّلاة في كُـلٌ يـوم و ليـلة. فأوجب الله عليها قضاء الصوم ولم يوجب عليها قضاء الصَلاة لذلك.

### باب222

العلَّة الَّتي من أجلها يغسّل الثّوب من لبن الجارية و بولها ولا يغسل من لبن الغلام و بوله

١ ـ حدّثنا محمّدين الحسنين أحمدين الوليد في قال: حدّثنا محمّدين الحسن الصفّار، عن إبراهيمين هاشم، عن الحسينين يزيد النّوفلي، عن اسماعيل عن مسلم السكوني، عن جعفرين محمّد، عن أبيه في أنّ عليّاً في قال:

لبن الجارية و بولها يغسل منه الثوب قبل أن تطعم؛ لأنّ لبنها يخرج من مثانة أُمِّها و لبن الغلام لا يغسل منه الثوب ولا بوله قبل أن يطعم؛ لأنّ لبن الغلام يخرج من المنكبين والعضدين.

حضرت نوشت که از حیض یا خون نفاس در روز اوّل ماه رمضان پاک شده سپس استحاضه شده، پس نماز خوانده و روز رمضان را تماماً گرفته بدون اینکه اعمال مستحاضه را که غسل نمودن برای دو نماز باشد انجام بـدهد آیـا روزه و نـمازش صحيح است يا نه؟

م حضرت نوشت: روزهاش را قـضاء کـند و نـمازش را قـضاء نکـند زيـرا رسـول حدائليون به زنان مؤمنهاش چنين امر ميفرمودند.

#### حديث (٢)

علیبن احمد از محمّدبن ابیعبداللّه از موسیبن عمران، از عمویش، از علیبن ابیحمزه، از ابوبصبر، وی میگوید: از حضرت امام صادق للیُّلاً پرسیدم: چرا حائض روزهاش را باید قضاء کند ولی نماز را قضاء ننماید؟

حضرت فرمودند: برای اینکه روزه در سال یک ماه است ولی نماز در هر روز و شب بوده لذا حقّ تعالی بر زن واجب نمودکه روزهاش را قضاء کند ولی قضاء نماز را به همین خاطر واجب نکرد.

مترجم گوید: مقصود این است که اگر قضاء نماز واجب میبود تکلیف شاق و مشکلی بر زن شده بود و مقتضای شریعت آسان آن است که قضاء نماز ساقط باشد.

### باب دويست و بيست و پنجم

سز اینکه جامهای را که با شیر و ادرار دختربچه ملاقات کرده باید شست ولی در صورت ملاقات با شیر و ادرار پسربچه شستن آن واجب نیست

#### حديث (1)

محمّدبن الحسنبن احمدبن ولید الله از محمّدبن الحسن الصفّار، از ابواهیمبن هاشم از حسینبن یزید نوفلی از اسماعیلبن مسلم سکونی، از حضرت جعفربن محمّد، از پدر بزرگوارش الله نقل کرده که آن جناب فرمودند:

حضرت على للظلم فرمودند: شيرى كه دختريچه مىخورد و ادرارى كه از او خارج مىشود اگر به جامه برسد در صورتى كه بچه غذاخور نشده ياشد جامه را بايد آب كشيد زيرا شير او از مثانه مادرش خارج مىشود ولى شيرى كه پسريچه مىخورد و بولى كه از او خارج مىشود پيش از آنكه غذاخور شده ياشد اگر به جامه برسد جامه را لازم نيست آب بكشند زيرا شير او از پشت شانهها و بازوها خارج مىگردد. علل الشرايع /ج ١ ,.... ٩٢٦

### **۲۲۶** باب

العلّة الّتي من أجلها لا يجب غسل باطن الأنف من الرّعاف<sup>(1)</sup> \* \* \*

# باب ۲۲۸

العلّة الّتي من أجلها ترك الصّادقﷺ السّواك بسنتين

٤- هُهُنا بياض تركه النساخ لكن في الوسائل بإسناده عن عمّار الساباطي قال: سئل أبوعبد الله طَيْنَةِ عن رجل يسيل من أنفه الذم هل عليه أن بغسل ما ظهر رجل يسيل من أنفه الذم هل عليه أن بغسل ما ظهر منه، فافهم.

| مت و هشتم د ۹۲۷ |
|-----------------|
|-----------------|

**باب دویست و بیست و هفتم** سز اینکه طائفه أزُد از همه مردم شیرین زبان *ت*ر هستند حدیث (1)

پدرم رحمةالله علیه از محمّدین یحیی عطّار از محمّدین احمد، از محمّدین حسان رازی از محمّدین یزید رازی، از ابی البختری، از حضرت ابی عبدلله طلّیًا یقل کرده که آن حضرت فرمودند: رسول خداعَیَیوا فرمودند:

هنگامی که مردم دسته دسته وارد دین خدا شدند طائفه ازد نیز نزد مردم آمده و به دین خدا وارد شدند، این طائفه رقیق القلب ترین و شیرین زبان ترین مردم بودند، محضر مبارک رسول خدا تقویر عرض شد: این طائفه از همه مردم رقیق القلب ترین هستند، را دانستیم ولی به چه سبب شیرین زبان ترین مردم شده اند؟ پیامبر اکرم تویی فرمودند: زیرا این طائفه در زمان جاهلیت و قبل از ظهور اسلام مسواک می کردند. ابوالبختری می گوید: امام صادق طائل فرمودند: بیرای هر چیزی طهور و

## **باب دویست و بیست و هشتم** سز اینکه امام صادقﷺ مدّت دو سال مسواک کردن را ترک کردند

۱. در این قسمت کتاب سفید بوده و نشاخ حدیثی نقل نکردهاند ولی در وسائل به اسنادش از عمّار ساباطی نقل کرده: از امام صادقﷺ سؤال شد: مردی خون از بینی او جاری شد آیا باطن بینی را باید آب بکشد با نه؟ حضرت فرمودند: بر او لازم است ظاهر بینی را آب بکشد نه باطن آن را. علل الشرايع /ج ١ .....٩٢٨

ا \_أبي رحمهالله قال: حدّثنا سعدين عبدالله، عن محمّدين الحسين، عن عبداللهين جبلة، عن إسـحاقين عـمّار قـال: حـدّثنا مسـلم مـولى لأبي عبدالله قال: ترك أبو عبداللهﷺ السّواك قبل أن يقبض بسنتين و ذلك أنّ أسنانه ضعفت.

**باب 224** العلّة الّتي من أجلها صار جميع جسد الحائض طاهراً إلاَّ موضع الحيض<sup>(1)</sup> \* \* \*

١ ـ هُهُنا بياض تركه النساخ لكن في الومائل بإسناده عن سورةبن كليب قال: سألت أباعبدالله عن المرأة الحائض اتفسل ثيابها التي لبستها في طمثها؟ قال تغسل ما أصاب ثيابها من الدم و تدع ما سوئ ذلك قلت له: وقد عرقت فيها، قال: إنَّ العرق ليس من الحيض. حديث (1)

پدرم رحمةالله علیه از سعدین عبدالله، از محمّدین الحسین، از عبدالله،ن جبله، از اسحاقین عمّار نقل کرده که وی گفت: مسلم آزاد کرده امام صادق للَّیْلَا گفت: حضرت ابوعبدالله للَیْلاً دو سال قبل از رحلتشان مسواک کردن را ترک کردند و جهتش آن بودکه دندانهای آن حضرت ضعیف و ناتوان شده بودند.

> **باب دویست و بیست و نهم** سز اینکه تمام بدن حائض پاک است مگر موضع و مکان خروج خون حیض<sup>(۱)</sup>

باب دویست و سیام سز اینکه مستحب است انسان در تمام احوال با وضوء باشد حدیث (۱) پدرم رحمة الله علیه از سعدبن عبدالله از محمّدبن عیسی یقطینی، از قاسمبن یحی، از جدّش حسنبن راشد، از ابوبصیر، از حضرت ابی عبدالله طلّی نقل کرده که آن حضرت فرمودند: پدرم از جدّم از پدرانش از امیرالمومین علیهم السلام نقل کردند که آن حضرت فرمودند: مسلمان در حال جنابت نخوابلد و نیز هیچ مسلمانی نخوابد مگر با طهارت و اگر آب نیافت با خاک تیمّم کند زیرا مؤمن وقتی خوابید روحش به جانب حق تعالی رفته و با او ملاقات کرده و بر آن مداوت می نماید، اگر اجل و مرگ او فرارسیده باشد حق تعالی در بین رحمتش قرارش می دهد و اگر مرگش نرسیده باشد روح را با فرشتگان امینش به زمین فرستاده پس آنرا به جسد برمیگرداند

۱. در این قسمت کتاب سفید بوده و نشاخ حدیثی نقل نکردهاند ولی در وسائل به اسنادش از سورةبن کلیب نقل کرده که وی گفت: از حضرت اباعبدالله للللہ پرسیدم: آیا زن حائض لباسهایی راکه در حال حیض پرشیده آب بکشد یا نه؟ حضرت فرمودند: آنچه راکه خون حیض به آن رسیده آب بکشد و غیر آن را به حال خود گذارد. حضرت فرمودند: عرق که خون حیض نیست تا نجس باشد. علل الشرايع /ج ١ ..... ١ ٩٣٠ ....

## باب ۲۳۱

# العلّة الّتي من أجلها

صار المذي والودي لا ينقضان الوضوء

ا \_أبي رحمهالله قال: حدَّثنا علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن حمّاد، عن حريز، عن زرارة، عن أبي عبدالله ﷺ قال: إن سال من ذكرك شميء مس مذي أو ودي و أنت في الصّلاة فلا تقطع الصّلاة ولا تنقض له الوضوء وإن بلغ عقبك، إنّما ذلك بعنزلة النخامة وكلَّ شيء خرج منك بعد الوضوء فإنّه من الحبائل أو من البواسير فليس بشيء فلا تغسله من ثوبك إلاَّأن تقذره.

٢ ــ و بهذا الاسناد عن حريز قال: سألت أباجعفر ﷺ عن المذي يسيل حتىٰ يبلغ الفخذ قال: لا يقطع صلاته ولا يغسله من فخذه؛ لأنّه لم يخرج من مخرج المني إنّما هو بمنزلة النّخامة.

٣ ـ حدَّثنا محمّدين الحسن رحمداللَّه قال: حـدَّثنا مـحمّدين الحسـن الصفّار، عن إبراهيمين هاشم، عن ابن أبي عمير، عن عمرين أُذيـنة، عـن يزيدين معاوية قال: سألت أحدهما للله. عن المذي؟

فقال: لا ينقض الوضوء ولا يغسل منه ثوب ولا جسد إنّما هو بـمنزلة البصاق والمخاط.

٤ - أبي رحمهالله قال: حدثنا محمّدبن يحيى، عن أحمدبن محمّد، عن ابن فضال، عن ابن بكير، عن عمربن حنظلة قال: سألت أباعبدالله عن المذي؟ قال: ما هو والنخامة إلاَّ سواء.

# **باب 233 "** العلّة الّتي من أجلها يحمل أهل الكتاب موتاهم إلى الشام

ياب دويست و سی ر دوّم ..... در .... ۹۳۱ .... ۹۳۱ .... ۹۳۱

**باب دویست و سی و یکم** سز اینکه مَدْی و وَدْی ناقض وضوء نیستند حدیث (۱)

پدرم رحمةالله عليه، از علىبن ابراهيم، از پدرش، از حمّاد، از حريز، از زراره، از حضرت ابيعبدالله للظل نقل كرده كه آن حضرت فرمودند:

اگر از آلت تو مذی یا ودی خارج شد و در نماز بودی نماز را قطع نکن و وضوء تو نقض نمی شود اگرچه آب و رطوبت به قدری زیاد باشد که به پشت تو برسد، این دو آب بمنزله آب بینی هستند که ناقض وضوء نمی باشند و هر رطوبتی که بعد از وضوء از تو خارج شود از قبیل حبائل (دام شیطان) بوده یا رطوبت بواسیر است لذا به آن اعتناء مکن و جامهات را به خاطر آن آب مکش مگر آنکه متنجس شده باشد.

و با همین اسناد از حریز نقل کرده که وی گفت: از حضرت ابوجعفر اللہ راجع به مذی سؤال کرده و پرسیدم: اگر مذی جاری شد تا به ران رسید چه حکمی دارد؟ حضرت فرمودند: نماز را به خاطر آن قطع مکن و ران را آب مکش زیرا این رطوبت از مخرج منی بیرون نیامده بلکه بهمنزله آب بینی است که حکمی ندارد. حدیث (۳)

محمّدين الحسن رحمة الله عليه از محمّدين الحسن الصفّار، از ابراهيمين هاشم، از ابـــن ابـــىعمير، از عــمرين اذيــنه، از يــزيدين مـعاويه وى مــىگويد: از احدالصادقين للكلار راجع به حكم مذى سؤال كردم؟ حضرت فرمودند: وضوء را نقض نكرده و اگر به جامه و جسد يرسد آب كشيدن

آنها واجب نيست اين رطوبت به منزله آب دهان و رطوبت سر مي باشد. تها واجب نيست اين رطوبت به منزله آب دهان و رطوبت سر مي باشد.

پدرم رحمةالله علیه از محمّدین یحیی، از احمدین محمّد، از این فضّال، از این بکیر، از عمرین حنظله نقل کرده که وی گفت: از حضرت ایاعبدالله ظطّر راجع به مذی پرسیدم؟ حضرت فرمودند: این رطویت یا آب بینی مساوی است.

#### باب دویست و سی و دوّم

سر اینکه اهل کتاب مردگانشان را به شام حمل میکنند

| ۹۳۲ | /ج ۱ | علل الشرايع ا |
|-----|------|---------------|
|-----|------|---------------|

١ - أبى رحمه الله قال: حدثنا سعدبن عبد الله، عن أحمد بن محمّد، عن الحسنين عليين فضَّال، عن أبي الحسن ﷺ أنَّه قال: احتبس القمر عـن بنىاسرائيل فأوحىٰ اللَّه إلى موسى أن أخرج عظام يـوسف مـن مـصر و وعده طلوع القمر، إذا أخرج عظامه, فسأل موسى عمّن يعلم موضع قـبر يوسف فقيل له، هُهُنا عجوز تعلم علمه فبعث إليها فأتى بعجوز مقعدة عمياء فقال لها: أتعرفين موضع قبر يوسف؟؟ قالت: نعم. قال: فأخبريني به؟ قالت: لا، حتىٰ تعطيني أربع خصال: تطلق لى رجلى وتعيد إليَّ بصري وتعيد إلى شسبابي و تـجعلني مـعك في الجنّة. قال: فكبر ذلك على موسى قال: فأوحىٰ الله عزَّوجلَّ إليه: يا موسى إعطها ما سألت فإنَّكَ إنَّها تسعطي عسلي فسعل فسدلَّته عسليه فاستخرجه من شاطئ النيل في صندوق مرمر، فلمَّا أخرجه طلع القمر فحمله إلى الشام، فلذلك تحمل أهل الكتاب مو تاهم إلى الشام.

# باب ٣٣٣ بالعلّة التي من أجلها صار حُمّى العلّة كفّارة سنة ١ - أبي رحمه الله قال: حدّثنا سعدبن عبد الله، عن القاسم بن محمّد، عن سليمان بن داود عن سفيان بن عيينة عن الزهري قال: سمعت أباعبد الله الله يقول: حمى ليلة كفّارة سنة، و ذلك لأنّ ألمها يبقئ في الجسد سنة.

باب دویست و سی و سؤم..... ۹۳۳

#### حديث (1)

پدرم رحمةالله علیه از سعدین عبدالله، از احمدین محمّد، از حسنین علیین فضّال، از حضرت ابی الحسن للظّل نقل کرده که آن جناب فرمودند: ماه بر بنی اسرائیل طلوع نکرده و همچنان مخفی بود، حقّ تعالی به جانب موسی للظّل وحی نمود که استخوانهای یوسف را از مصر خارج کند و در این صورت ماه طلوع خواهد نمود، موسی از کسی که محل قبر یوسف را می دانست سراغ گرفت و سؤال کرد؟

به ایشان عرض شد: در اینجا پیری است که او میداند، حضرت دنبالش فرستاد، پس پیری زمینگیر و نابینا را آوردند، حضرت به او فرمود: آیا محل قبر یوسفﷺ را میدانی؟

گفت: آري.

حضرت فرمود: مرا از آن خبر می دهی؟ از

گفت: خیر مگر چهار خصلت به من عطاء کنی، یاهایم را روان گردانی، چشمم را به من برگردانی، جوانی مرا را بازگردانی، مرا با خودت در بهشت قرار دهی. این درخواست بر موسی گران آمد، حقّ تعالی وحی نمود: ای موسی آنچه را که خواسته به او عطا کن چه آنکه در قبال فعل او به وی خواهی داد، باری آن پیر موسی را بر قبر یوسف راهنمایی نمود پس از کنار نیل استخوانهایش را که در صندوقی مرمر بود بیرون آوردند و یه همین خاطر اهلی کتاب مردگانشان را به شام استخوانها را به شام حمل کردند و یه همین خاطر اهلی کتاب مردگانشان را به شام حمل می نمایند.

# **باب دویست و سی و سوّم** سرّ اینکه تب یک شب کفّاره گناه یک سال میباشد

حدیث (۱) پدرم رحمةالله علیه از سعدبن عبدالله، از قاسم بن محمّد، از سلیمان بن داود، از سفیان بن عیینه، از زهری، وی میگوید: از حضرت اباعبدالله ظلی شنیدم که می فرمود: تب یک شب کفّاره گناهان یک سال است زیرا درد و اَلَم آن تا یکسال در بدن

باقى مىماند.

# باب ۲۳۴

علّة توجيه الميّت إلى القبلة

١ حدّثنا محمّد بن علي ماجيلويه فلى قال: حدّثنا محمّد بن يحيى العطار، عن محمّد بن أحمد، عن أبي جعفر أحمد بن أبي عبدالله، عن أبي العطار، عن محمّد بن أحمد، عن الحسين بن علوان، عن عمرو بن خالد، أبي الجوزاء المنبه بن عبدالله، عن الحسين بن علوان، عن عمرو بن خالد، عن زيد بن علي ، عن آبائه، عن علي لله قال: دخل رسول الله تمالة على رجل من ولد عبدالمطب فإذا هو في السوق وقد وجه إلى غير القبلة فقال: وجهوه فلم يزل كذلك حتّى يقبض.

باب ٢٣٥ بالمؤهن علّة سهولة التّرّع وصعوبته على المؤهن والكافر ١ - حدَّثنا أبي رحمه اللّه قال: حدَّثنا محمّدين أبي القاسم ماجيلويه عن محمّدين علي الكوفي، عن محمّدين سنان، عن المفضّلين عمر، قال: قال أبو عبدالله الله يا يا مفضّل إيّاك والذّنوب و حذّرها شيعتنا فوالله ما هي إلى أحد أسرع منها إليكم إنّ أحدكم لتصيبه المعرة من السلطان و ما ذاك إلاً بذنوبه و أنّه ليصيبه السقم و ما ذاك إلاً بذنوبه و أنّه ليحبس عنه الرزق و ما مو إلاً بذنوبه و أنّه ليشدد عليه عند الموت و ما هو إلاً بذنوبه حتى يقول من حضره لقد غمّ بالموت فلمّا رأى ما قد دخلني قال: أتدري لم ذاك يا مفضل؟

قال: قلت: لا أدرى جُعِلْت فداك.

باب دویست و سی و پنجم ..... ۹۳۵ ..... ۹۳۵

### **باب دویست و سی و چهارم** سز رو به قبله نمودن میّت

حديث (۱) حديث (۱)

محمّدبن على ماجیلویه از محمّدبن يحيى عطّار، از محمّدبن احمد، از ابوجعفر احمدبن ابىعبدالله، از ابىالجوزاء منبهبن عبدالله از حسينبن علوان از عمروين خالد، از زيدبن على، از آباء كرامش از حضرت على عليهمالسلام، حضرت فرمودند:

رسول خدا بر مردی از اولاد عبدالمطلب وارد شدند که در حال جان دادن بود و او را به طرف غیر قبله نموده بودند پیامبر تُقَوَّلُهُ فرمودند: او را بهطرف قبلهاش کنید چه آنکه وقتی چنین نمودید فرشتگان بر او رو آورده و حقّ تعالی نیز به او رو مینماید و پیوسته چنین هست تا قبض روح شود.

باب دويست و سي و پنجم

سز آسان و سخت جان دادن مؤمن و کافر هدیت (۱)

بدرم رحمة الله عليه از محمّد بن ابى القاسم ماجيلويه، از محمّد بن على كوفى، از محمّد بن سنان، از مفضل بن عمر، وى مى گويد: حضرت ابو عبد الله طيَّلَا فرمو دند: اى مفضّل از گناهان يپرهيز و شيعيان ما را نيز از آن بر حذر بدار، به خدا سوگند گناه به احدى نزديك تر از شما نمى ياشد، اگر ايداء و آزارى از سلطان به يكى از شما رسيد محققاً به خاطر گناه و معصيتى است كه مرتكب شده و اگر بيمارى به يكى از شما عارض گردد حتماً به جهت گناهى است كه مرتكب شده و اگر بيمارى به يكى از از او حبس شد صرفاً به خاطر گناهى است كه از او صادر گرديده و همچنين اگر هنگام مرگ امر جان دادن بر او سخت و مشكل گردد فقط به خاطر صدور گناه از او است ولى حاضرين مى گويند:

بهواسطه فرارسیدن مرگ متآلم و بدحال گردیده. از فرمایشات امامﷺ حزن و اندوه موا فراگرفت و وقتی امامﷺ حال مرا دیدند فرمودند: ای مفضّل میدانی برای چه اینچنین است؟ عرضه داشتم: فدایت شوم نمیدانم. علل الشرايع /ج ١ .....٩٣٠ قال: ذاك والله إنّكم لا تؤاخذون بها في الآخرة و عجلت لكم في الدّنيا. ٢ ـ حدثنا محمّدين القاسم المعروف بأبي الحسن الجرجاني في قال: حدثنا أحمدين الحسن الحسيني، عن الحسنين علي الناصر، عن أبيه، عن محمّدين علي، عن أبيه الرضا، عن أبيه موسىين جعفر في قال: قيل للصادق للإ صف لنا الموت؟

قال: للمؤمن كأطيب ريح يشمّه فينعس لطيبه و يـنقطع التــعب والألم كلّه عنه، وللكافر كلسع الأفاعي ولذع العقاربّ أو أشدّ.

قيل: فإنَّ قوماً يقولون: إنَّه أصعب من نشر بـالمناشير و قـرض بالمقاريض و رضخ بالأحجار و تدوير قطب الأرحية في الأحداق، قال: كذلك هو على بعض الكافرين والفاجرين بالله عـزَّوجلَّ ألا ترون منهم من يعاني تلك الشدائد فذلكم الذي هو أشدّ من هذا، ألا إن من عذاب الآخرة فإنَّه أشدَ من عذاب الدنيا.

قيل: فما بالنا نرى كافرا يسهل عليه النزع فـينطفئ و هـو يحدث و يضحك و يتكلّم. وفي المؤمنين أيـضاً مـن يكـون كذلك وفي المؤمنين والكافرين مـن يـقاسي عـند سكـرات الموت هذه الشدائد؟

فقال: ما كان من راحة للمؤمن هناك فهو عاجل ثوابه و ما كان من شديدة فتمحيصه من ذنوبه ليرد الآخـرة نـقياً نـظيفاً مسـتحقاً لثواب الأبد لا مانع له دونه و ما كان من سهولة هناك على الكافر بأب دويست و می ر پنجم ..... ۹۳۷ .... ۹۳۷

حضرت فرمودند: بـهخدا سـوگند شـما بـهخاطر گـناهان در آخـرت عـقوبت نخواهید شد بلکه ابتلاثات و شدائد در دنیا کـه بـه آنـها گـرفتار مـیشوید کـفّاره گناهانتان میباشد

#### حديث (٢)

محمّدبن قاسم معروف به ابوحسن جرجانی اف از احمدین الحسن الحسینی، از حسن بن علی الناصر، از پدرش از محمّدبن علی، از پـدرش حضرت رضا، از موسی بن جعفر علیهم السلام نقل کرده که فرمود:

به امام صادق ظلم الله عرض شد: مرگ را برای ما توصیف فرمایید؟ حضرت فرمودند: مرگ برای مؤمن مثل خوشترین بویی است که آنرا استشمام کرده و به خاطر خوش بودنش حالت چرتی بر او عارض شود و بدنبانش تمام رنج ها و محنت ها تمام می شود و برای کافر همچون گزیدن افعی ها و نیش عقرب ها یا سخت تر از اینها است.

محضرش عرض شد: جماعتی میگویند: مرگ سخت تر و دردش شـدیدتر از بریدن با ازه و چیدن با قیچی و کوبیدن با سنگ و گردیدن قطب آسیاب در چشم میباشد.

حضرت فرمودند: نسبت به برخی از کافرین و فاجرین البته همین طور است مگر نمی بینی برخی از ایشان چنین رنجهایی را کشیده و متحمّل می شوند، ایشان همان کسانی هستند که درد مرگ بر آنها شدیدتر و سخت تر از آنچه ذکر شد می باشد. توجه داشته باش این عذاب دنیا است و عذاب آخرت محقّقاً شدیدتر از عذاب

توجه داسته باش این عدان دنیا است و عداب اخرک محصلا سدیدار از عداب دنیا خواهد بود.

محضرش عرض شد: پس چرا برخی از کفّار را می بینیم که حالت نزع و جان دادنشان سهل بوده بهطوری که در حال صحبت نمودن و خندیدن تکلم کردن خاموش می شوند و بعضی از مؤمنین نیز همین طور می باشند ولی پاره ای از اهل ایمان و کفر را مشاهده کرده ایم که هنگام سکرات مرگ این شداند و سختی ها را رفته رفته و کم کم متحمّل می شوند؟

حضرت فرمودند: اگر مؤمنی را دیدی که به سهولت از دنیا رفت این از باب آن است که ثوابش را خداوند به تأخیر نیانداخت بلکه عاجلاً به او مرحمت فرموده و اگر مؤمنی سخت جان داد به خاطر محو نمودن گناهانش بوده تا در آخرت پاک و پاکیزه وارد شده و مستحق ثواب دائم و ابدی باشد و اگر کافری به راحتی و سهولت



**باب ٢٣٧** علّة الرّيح بعد الرّوح، وعلّة السّلوة بعد المصيبة وعلّة الدّابة الّتي تقع في الطّعام ١ ـ حـــدّثنا أبـــي على قــال: حـدّثنا عـلي بن إبـراهـيم بن هــــاشم، عـــــن أبــــيه، عــــن مــحمّد بن أبــي عمير، یاب دویست و سی و هفتم..... ۹۳۹

از دنیا رفت بهخاطر آن است که حقّ تبارک و تعالی اجر حسنات و اعمال نیکش را که در دنیا انجام داده بدین ترتیب عنایت فرموده تا در آخرت وقتی وارد شد عملی نداشته باشد مگر آنچه که موجب عذاب و عقوبت است و اگر کافری به سختی و شدّت جان داد این سختی آغاز عذاب او است که استحقاقش را دارد و خداوند هرگز جور و ستم نمیکند.

**ددیث (۳)** و با همین اسناد راوی گفت: محضر امام صادق ﷺ عرض شد: از طاعون به ما خبر دهید؟

حضرت فرمودند: این بیماری برای قومی عذاب و برای دیگران رحمت است. حاضرین عرض کردند: چطور ممکن است که رحمت عذاب هم باشد؟ حضرت فرمودند: آیا نمی دانید که آتش وگرمای جهنّم برای کافرین عذاب است ولی در عین حال نگهبانان جهنّم که باکافرین در جهنّم هستند آتش برای آنها رحمت می باشد.

باب دویست و سی و ششم سز اینکه جایز نیست جنب و حائض موقع تلقین میت حصی (ا) پدرم تلک با اسناد متصل مرفوعاً از امام صادق للکار نقل کرده که آن حضرت فرمودند: زن حائض و شخص جنب هنگام تلقین میّت حاضر نشوند زیرا فرشتگان که حضور دارند از این دو آزار و اذیت می شوند.

#### باب دویست و سی و هفتم

سز بوگرفتن جسد بعد از خروج روح و سبب پیدا شدن آرامش بعد از مصیبت و جهت افتادن حیوان آفتزا در طعام (گندم و جو) حدیث (۱) پدرمﷺ از علی بن ابراهیم بن هاشم، از پدرش، از محمّد بن ابی عمیر، از علل الشرايع /ج ١ .....٩٤٠

عن هشام بن سالم، عن أبي عبدالله الله قال: إنّ الله تعالىٰ تَطَوَّل على عباده بثلاث: ألقى عليهم الريح بعد الروح و لو لا ذلك ما دفن حميم حميماً. و ألقى عليهم السلوة بعد المصيبة و لو لا ذلك لا نقطع النسل، و ألقى على هذه الحبّة الدّابة و لو لا ذلك لكنزتها ملوكهم كما يكنزون الذهب والفضّة. ٢ - حدّثنا أبي الله قال: حدّثنا أحمد بن إدريس قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن عيسى، عن علي بن الحكم، عن أبي أيّوب الخزّاز عن أبي حمزة النّمالي قال: قال أبو عبدالله الله المراب كما يخزون الذهب والفضّة. قسَلَّط عليها القُمّلة و لو لا ذلك لخزنتها الملوك كما يخزون الذهب والفضّة.

**باب ۲۳۸** العلّة الّتي من أجلها يغسّل الميّت، والعلّة الّتي من أجلها يغتسل الّذي يغسّله وعلّة الطّلاة عليه

١ - أبي رحمه الله قال: حدثنا احدثنا الدريس قال: حدثنا محمّدبن أحمدبن يحييٰبن عمران الأشعري قال: حدثنا حمدانبن سليمان، و حدثنا عبدالواحدبن محمّدبن عبدوس النيسابوري العطار في قال: حدثنا علي بن محمّدبن قتيبة النيسابوري عن حمدانبن سليمان النيسابوري، عن الحسنبن علي بن فضال، عن هارونبن حمزة، عن بعض أصحابنا، عن علي بن الحسين في قال: إنّ المخلوق لا يموت حتىٰ تخرج منه النطفة التي خلقه الله تعالىٰ منها من فيه أو من غيره. باب دویست و سی و هشتم..... ۹۴۱.... ۹۴۱

هشامین سالم<sup>(۱)</sup>، از حضرت ابی عبدالله ظلی ای تقل کرده که آن جناب فرمودند: خداوند متعال با سه نعمت، بر بندگانش منّت نهاده: بعد از بیرون آمدن روح از جسد آنها بر جسد بو افکند و اگر این نبود هیچ کسی خویش خود را دفن نمی کرد، پس از مصیبت و سوگواری آرامش قلب به آنها داد و اگر چنین نبود نسل انسان منقرض و منقطع می شد، و بر این حبّه طعام (گندم و جو) حیوان آفتزا افکند و اگر چنین نمی کرد سلاطین و ملوک آن را همچون طلا و نقره ذخیره می کردند.

پدرم ای از احمدبن ادریس از احمدبن محمّدبن عیسی، از علیبن حکم<sup>(۲)</sup>، از ابوایّوب خزاز، از ابوحمزه ثمالی<sup>(۳)</sup> نقل کرده که وی گفت: حضرت ابوعبدالله الیّلاً فرمودند:

خداوند عزّوجلٌ بر بندگانش بهواسطه حبّه گندم و جو منّت نهاد زیرا شپش را بر حبّه مسلّط نمود تا به آن آفت وارد کند و اگر چنین نمیکرد سلاطین و ملوک آن را همچون طلا و نقره در خزائن خود نگهداری میکردند.

**باب دویست و سی و هشتم** سرّ غسل دادن میّت و علّت غسل نمودن کسی که میّت را غسل میدهد و وجه نمازگذاردن بر آن حدیث (1)

پدرم رحمة الله علیه از احمدین ادریس از محمدین احمدین یحییین عمران اشعری از حمدانین سلیمان و نیز از عبدالواحدین محمدین عبدوس نیشابوری عطّار الله از علیین محمدین قتیبه نیشابوری، از حمدانین سلیمان نیشابوری، از حسنین علیین فضّال، از هارونین حمزه، از برخی اصحاب، از حضرت علیین الحسین الله نقل کرده که آن حضرت فرمودند:

مخلوقات نمیمیرند مگر آنکه نطفهای که از او آفریده شدهانـد از جسـد آنـها بیرون بیاید از دهان یا غیر دهان.

۲-مرحوم شیخ در فهرست و علامه در خلاصه فرمودهاند: وی کوفی و ثقه و جلیل القدر بوده است. ۳. اسم او ثابت بن دینار است و به فرموده اهل رجال از ثقات می باشد.

۱. مرحوم علامه در خلاصه و نجاشی فرمودهاند. وی ثقه میباشد.

| <b>4</b> #¥ | اج ۱ | علل الشرايع / |
|-------------|------|---------------|
|-------------|------|---------------|

٢ - أخبرني علي بن حاتم قال: أخبرنا القاسم بن محمّد قال: حدتنا إبراهيم بن مخلد قال: حدثنا إبراهيم بن محمّد بن بشير، عن محمّد بن سنان، عن أب يعبدالله القـزويني قـال: سألت أباجعفر محمّد بن علي الله، عن غسل الميّت لأيّ علّة يغسل و لأيّ علّة يغتسل الغاسل؟

قال: يغسل الميّت لأنّه جنب ولتلاقيه الملائكة و هو طاهر و كذلك الغاسل لتلاقيه المؤمنين.

٣- أخبرنا أبي رحمه الله قال: حدثنا محمّدين أبي عبدالله، عن محمّدين اسماعيل، عن علي بن العباس قال: حدثنا القاسم بن ربيع الصحاف، عن محمّدين سنان أنَّ أباالحسن علي بن موسى الرضا الله كتب إليه في جواب مسائله علّة غسل الميت أنّه يغسل؛ لأن يطهّر و ينظف من أدناس أمراضه و ما أصابه من صنوف علله؛ لأنه يلقئ الملائكة و يباشر أهل الآخرة فيستحبّ إذا ورد على الله عزَّوجلَّ و أهل الطهارة و يماسونه و يماسهم أن يكون طاهراً نظيفاً موجهاً به إلى الله عزَّوجلَّ ليطلب وجهه وليتنفع له.

و علة أخرى أنّه يقال يخرج منه القـذى الذي خــلق مــنه فيكون غسِله له.

و علّة أخرى اغتسال من غسله أو لامسه لظاهر ما أصابه من نضح الميت؛ لأنّ الميّت إذا خرج الروح منه بقي أكثر آفته فلذلك يتطهّر له و يطهّر.

۴ ـ و عنه قال: حدثنا محمّدبن عـمربن أبـيعمير قـال: حــــدثنا مــــحمّدبن عـــمّار البــصري عـــن عـــبادبن

#### حديث (٢)

علیبن حاتم، از قاسمبن محمّد، از ابراهیمبن مخلد از ابراهیمبن محمّدبن بشیر، از محمّدبن سنان از ابیعبدالله قزوینی نقل کرده که وی گفت: از حضرت اباجعفر محمّدبن علیظیّل پرسیدم: برای چه مرده را غسل میدهند و برای چه غسل دهنده باید غسل کند؟

حضرت فرمودند: مرده را غسل میدهند برای اینکه جنب است و دیگر آنکه چون با فرشتگان ملاقات میکند باید طاهر باشد و همچنین غسل دهنده میّت نیز چون با مؤمنین ملاقات میکند لازم است غسل کند تا با طهارت با ایشان مواجه شود.

#### حديث (٣)

پدرم رحمة الله عليه از محمّد بن ابى عبدالله، از محمّد بن اسماعيل، از على بن عبّاس، از قاسم بن ربيع صحّاف از محمّد بن سنان نقل كرده كه وى گفت: حضرت اباالحسن على بن موسى الرضاط تشكيلا در جواب مسائل من مرقوم فرمودند: علّت غسل دادن ميّت اين است كه بدين وسيله طاهر و نظيف شده و از آلودكى هاى امراض و آنچه در هنگام بيمارى به او رسيده پاكيزه مى گردد چه آن كه انسان بعد از مرگ با فرشتگان و اهل آخرت ملاقات مى كند لذا مستحب است وقتى بر خداى عزوجل و اهل طهارت وارد مى گردد و آنها وى را مسّ نموده و او نيز با آنها تماس پيدا مى كند طاهر و نظيف بوده و به واسطه طهارت توجه و التفات به حقّ عزوجل نمايد و از حضرتش خواسته خود را خواسته و بخواهد كه شفاعت شفعاء را در حقّ او بپذيرد.

و علّت دیگر برای غسل دادن میت آن است که گفته شده وقنی روح از کالبد خارج میشود نطفهای که وی از آن خلق شده از جسد بیرون میرود لذا این غسل به خاطرِ خروج نطفه میباشد.

و علّت غسل کردن غاسل یا کسی که میّت را لمس نموده آن است که از میّت هنگام غسل بسا ذرّاتی به او ترشح نموده و به جسدش اصابت کرده لذا برای تطهیر از آن ذرّات غسل نماید، چه آنکه انسان وقتی روح از بدنش خارج شد و میّت شد اکثر و بیشتر آلودگی ها و قذارات ناشی از بیماری و غیر آن در وی باقی می ماند و لذا او را تطهیر نموده و کسی هم که با او تماس پیدا میکند خود را باید طاهر نماید.

از پدرم، از محمّدین عسرین اہی عمیر از محمّدین عمّار بصری، از عبادین

صهيب، عن جعفرين محمّد، عن أبيه للله أنّه سئل ما بال الميّت يغسل؟ قال: للنطفة التي خلق منها يرميٰ بها.

٥ ـ حدثني الحسين بن أحمد رحمه الله، عن أبيه قال: حدثنا أحمد بن محمّد بن عيسى، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن عبد الرحمن بن حمّا د قال: سألت أبا إبراهيم إلله عن الميّت لم يغسل غسل الجنابة؟

قال: إنّ اللّه تبارك و تعالىٰ أعلاٰ و أخلص من أن يبعث أشياء بيده، إنّ للّه تبارك و تعالىٰ ملكين خلّاقين فـإذا أراد أن يـخلق خـلقاً أمـر أولئك الخلاّقين فأخذوا من التربة التي قال الله عزَّوجلَّ في كتابه:

منها خلقناكم و فيها نعيدكم و منها نخرجكم تارة أُخرىٰ<sup>(١)</sup> فسعجنوها بالنطفة المسكنة في الرحم فإذا عجنت النطفة بالتربة قالا: يا ربّ ما نخلق؟ قال: فيوحي الله تبارك و تعالىٰ إليهما ما يريد من ذلك ذكرا أو انىئى، مؤمناً أو كافراً، أسود أو أييض، تثقياً أو سعيداً، فإذا مات سالت منه تلك النطفة بعينها لاغيرها، فمن ثمّ صار الميّت يغسل غسل الجنابة.

المتريات والمسلالي

العلة التي من أجلها

إذا دفن الميّت يجعل وجهه إلى القبلة مُ

ا \_أبي رحمهالله قال: حدثنا سعدين عبدالله، عن أحمدين أبي عبدالله عـــن أبـيه عــن حــمادين عــيسى، عــن مـعاويةين عــمار، عــن أبي عبدالله ﷺ قال: كان البراءين معرور الأنصاري بالمدينة، و كان رسولالله ﷺ بمكّة، والمسلمون يصلّون إلى بيتالمقدس فأوصىٰ إذا دفن

۱۔ سورۂ طه، آبة (۵۵)

باب دویست و سی و نهم...... ۴۵ ..... ۴۴۵ ....

صهيب، از حضرت جعفرين محمّد، از پـدر بـزرگوارش المَمَيَّظ، از آن حـضرت سؤال شد: چرا ميّت را غسل ميدهند؟

حضرت فرمودند: بهخاطر نطفهای که از آن خلق شده و از او خارج میگردد. **ددیث (۵)** 

حسین بن احمد رحمةالله علیه، از پدرش، از احمد بن محمّد بن عیسی، از احمد بن محمّد بن ابی نصر، از عبدالرّحمن بن حمّاد نقل کرده که گفت: از حضرت اباابراهیم (امام هفتم للَیَّلَا) پرسیدم: چرا میّت را غسل جنابت می دهند؟

حضرت فرمودند: خداوند تبارک و تعالی بالاتر و منزه تر از آن است که اشیاء را با دست خود و مباشرتاً بىرانگيزد، بىرای حضرتش دو فىرشته بىوده کمه خىلاق و آفرينندهاند و هرگاه حقّ عزّوجلّ اراده کرد موجودی را بيافريند به آن دو فرشته امر میکند.

پس آن دو فرشته از آن تربتي كه حقّ عزّوجلٌ به آن إشاره كرده و فرموده:

منها خلقناکم و فیها نعیدکم و منها نخرجکم تارة آخریٰ (از آن خاک شما را آفریده و به آن شما را بازگردانده و بار دیگر شما را از آن بیرون می آوریم) مقداری برداشته پس آنرا با نطفهای که در رحم قرار میگیرد عجین می نمایند و پس از آن به درگاه الهی عرض میکنند: پروردگارا چه بیافرینیم؟

حقٌ تبارک و تعالی به آنها وحی میفرماید و آنچه را که اراده کرده، مذکر یا مؤنث، مؤمن یا کافر، سیاه یا سفید، شقی یا سعید را به آنها اعلام میفرماید و آنها نیز طبق اراده حقّ می آفرینند و وقتی این موجود مرد و از دنیا رفت عیناً همان نطفه از او جاری شده و بیرون می آید لذا باید مبّت را غسل جنابت داد.

# باب دویست و سی و نهم

سز اینکه میّت را موقع دفن بهطرف قبله متوجّه میسازند حدیث (۱)

پدرم رحمةالله علیه از سعدین عبدالله، از احمدین ابیعبدالله، از پـدرش، از حمّادین عیسی، از معاویةین عمّار از حضرت ابیعبدالله للظّل نقل کـرده کـه آن جناب فرمودند:

براءین معرور انصاری در مدینه بود و رسول خداﷺ در مکّه و مسلمانان بهطرف بیتالمقدس نماز میگذاردند، براء وصیت کرد وقتی مردم و من را دفن

| 949 | • | <br>• | • • | <br>• | • • |   | •   | • | , | • • |   | • | • | ., | , . |   | • | • | • | - | <br>• • |   | • |   | · | • | <br>• • |   | •   |   | ••• | • | • • | ••• | ١  | 1 | 5 | / | ĉ | إي | شر | JI | Ļ | عا | > |
|-----|---|-------|-----|-------|-----|---|-----|---|---|-----|---|---|---|----|-----|---|---|---|---|---|---------|---|---|---|---|---|---------|---|-----|---|-----|---|-----|-----|----|---|---|---|---|----|----|----|---|----|---|
|     |   |       |     | ١,    |     | 5 | \$1 |   | 6 |     | ţ |   |   |    | ž   | č |   | 5 | ۱ |   |         | 2 |   | , | و |   |         | ĩ | il. | 1 |     |   |     |     | 31 |   |   |   |   |    | حا | ~  |   |    | i |

# باب ۲4۰

العلّة التي من أجلها ينبغي لأولياء الميّت أن يؤذنوا الإخوان

١ ـحدثنا محمّدين موسىين المتوكّل قال: حدثنا عبداللهين جعفر، عن أحمدين محمّد، عن الحسنين محيوب، عن أبيولاد. و ابن سنّان جميعاً. عن أبيعبداللهﷺ قال:

ينبغي لأولياء الميّت أن يؤذنوا إخوان الميّت بموته فيشهدون جنازته و يصلّون عليه فيكسب لهم الأجر و يكسب لميّته الاستغفار و يكسب هـو الأجر فيهم و فيما اكتسبه لميّته من الاستغفار.

باب ۲۴۱

**العلّة الّتي عن أجلها يستحبّ تجويد الأكفان** ١ ـ أبي رحمهالله قال: حدثنا أحمدبن إدريس، قال: حدثنا محمّدبن أحمد عن أحمدبن محمّد، عن بعض أصحابنا يرفعه إلى أبي عبداللهﷺ قال: أجيدوا أكفان موتاكم فإنّها زينتهم.

٢ ـ و عنه، عن أحمدبن إدريس قال: حدثني أحمدبن محمّد، عـن عليبن الحكم، عن يونسبن يعقوب، عن أبيعبدالله ﷺ قال: أوصاني أبي بكفنه فقال لي: يا جعفر اشترلي برداً وجوده، فإنّ الموتىٰ يتباهون بأكفانهم. باب دویست و چهل و یکم ..... ۹۴۷ .... کردید صورتم را به طرف رسول خداقی متوجه سازید پس این سنّت جاری و مستمر شد و قرآن هم به آن نازل گردید.

# **باب دویست و چهلم** سرّ این که شایسته است اولیاء میّت به برادران دینی مرگ او را اعلام کنند **ددیث (۱)**

محمّدین موسیین متوکّل از عبداللّهین جعفر، از احمدین محمّد، از حسنین محبوب، از ابیولاّد و این سنان جمیعاً از حضرت ابیعبداللّهﷺ نقل کردند که آن جناب فرمودند:

سزاوار است اولیاء میّت برادران دینی او را خبر کرده و از مرگ وی آنها را آگاه سازند تا به جنازهاش حاضر شده و بر او نماز بخوانند و بدینترتیب اجر و ثواب برده و در عین حال برای میّت نیز طلب آمرزش نمایند.

### باب دویست و چهل و یکم

سز اینکه مستحب است برای اموات کفن نیکو انتخاب کنند حدیث (1)

پدرم رحمةالله علیه از احمدبن ادریس، از محمّدبن احمد، از احمدبن محمّد، از برخی اصحاب حدیث را مرفوعاً از حضرت ابی عبدالله ظفّلاً نقل کرده که امام ظفّلاً فرمودند:

کفنهای اموات خود را نیکو انتخاب کنید زیرا زینت مردگان همین کفنها میباشد.

#### حديث (٢)

پدرم از احمدبن ادریس از احمدبن محمّد، از علیبن الحکم، از یونسبن یعقوب، از حضرت ابیعبدالله اللہ نقل کردہ که حضرت فرمودند: پدرم راجع به کفن خود به من سفارش نمود و فرمود: برایم بُرد نیکو تھیه کن چه آنکه اموات به کفن های خود مباهات میکنند. علل الشرايع / ج ١ .....٩٤٨ ..... ٩٤٨

# باب ۲۴۲

العلّة التي من أجلها صار الكافور للميّت وزن ثلاثة عشر درهماً و ثلث ١ - أبي رحمه الله و محمّد بن الحسن قالا: حدثنا محمّد بن يحيئ العطّار، عن محمّد بن أحمد قال: حدثني أبو إسحاق إبراهيم بن هاشم، عن ابن سنان رفعه قال: السنة في الحنوط ثلاثة عشر درهماً و ثلث، قال محمّد بن أحمد: ورووا أنّ جبريل الله نزل على رسول الله تيمين بحنوط و كان وزنه أربعين درهماً فقسّمه رسول الله تيمين ثلاثة أجزاء جزءً له و جزءً لعلي و جزءً لفاطمة صلوات الله عليهم.

# باب ۲۴۳

**العلّة الّتي من أجلها يجعل للميّت الجريدة** ١ - أبي رحمه الله قال: حدثنا سعدين عبدالله، عن يعقوبين يزيد، عن حمّادين عيسى، عن حريز، عن زرارة، عن أبي جعفر عليّة، قبال: قبلت له أرأيت الميّت إذا مات لِمَ تُجْعَل معه الجريدة؟

قال: تجافي عنه العِدَّاتِ والعِسَابِ عادام العود رطباً إنَّــما الحســاب والعذاب كلَّه في يوم واحد وفي ساعة واحدة قدر ما يدخل القبر و يرجع الناس عنه، فإنّما جعل السعفتان لذلك، ولا عذاب ولا حساب بعد جفوفهما إن شاءالله.

باب ۲۴۴

**العلّة الّتي عن أجلها يكبّر على** الم**يّت خمس تكبيرات** ١ ـ أبي رحمهاللَّه قال: حدثنا سعدين عبداللَّه قال: حدثنا أحمدين محمّد، عـن عـلي ين الحكــم، عــن عــثمانين عـبدالمـلك، عـن أبـي بكر الحـضرمي، عـن أبـي عبداللُّه عليَّة باب دویست و چهل و چهارم ..... ۹۴۹

# **باب دویست و چهل و دوّم** سرّ اینکه وزن سیزده درهم و ثلث درهم کافور برای میّت مستحب شده حدیث (1)

پدرم رحمةالله علیه و محمّدین الحسن از محمّدین یحیی عطّار، از محمّدین احمد از ابواسحاق ابراهیمین هاشم، از ابن سنان نقل کرده که وی بهطور مرفوع این حدیث را روایت نموده، فرمود:

سنّت در حنوط آن است که سیزده درهم و ثلث درهم کافور مصرف نمایید. محمّدبن احمد میگوید: روایت کردهاند که جبرئیل طلّلہ بر رسول خداطًیوالہ نازل شد و حنوطی که وزنش چھل درهم بود را به آن جناب تسلیم کرد، رسول خداطیوالہ آن را سه جزء نمودند، جزیی برای خود و جزیی برای علی طلّلہ و جزیی را به فاطمه سلامالله علیها دادند.

باب دویست و چهل و سوّم

سز این که برای میت جریده و چوب میگذارند حدیث (۱) پدرم رحمة الله علیه از سعدین عبدالله، از یعقوب بن یزید، از حمّادین عیسی، از حریز، از زراره، از حضرت ابی جعفر للگ نقل کرده، زراره میگوید: محضر امام طلگ عرض کردم: چرا برای میّت جریده و چوب میگذارند؟ حضرت فرمودند: به خاطر آن که مادامی که آن چوب تازه است عذاب و حساب از او دور می شوند، حساب و عذاب کلاً در یک روز و یک ساعت واقع می شوند و آن زمانی است که میّت داخل قبر شد و مردم از سر قبر مراجعت کردند، این دو چوب را برای همین همراهش میگذارند و یعد از آن که خشک هم بشوند دیگر نه عذابی خواهد بود و نه حسابی انشاء الله تعالی.

# باب دویست و چهل و چهارم

### سز اینکه در نماز میّت پنج تکبیر بر آن گفته میشود حدیث (۱)

پدرم رحمةالله علیه از سعدین عبدالله از احمدین محمّد، از علیین حکم، از عثمانین عبدالملک، از ایوبکر حضرمی از حضرت اپیعبداللهطط نقل کرده که آن

علل الشرايع /ج ١ قال: يا أبابكر أتدرى كم الصلاة على الميّت؟ قال: لا. قال: خمس تكبيرات، ثم قال: أفتدري من أين أخذت؟ قلت: لا. قال: أخذت الخمس من الخمس صلوات من كلِّ صلاة تكبيرة. ٢ \_ حدثنا محمّدين الحسن قال: حدثنا محمّدين الحسن الصفّار عين الفضلين عامر، عن موسىبن القاسم، عن سليمانين جعفر، عن أبيه، عن أبى عبدالله الله عال: قال رسولاالله ﷺ:إنَّ اللَّه فرض الصلاة خمساً و جعل للميِّت من كــلَّ صلاة تكبيرة. ٣ \_ أخبرني على بن حاتم قال: حدثنا عملي بن محمّد قمال: حدثنا العباس بن محمّد، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن محمّدبن المهاجر، عن أمّه أمَّسلمة قالت: خرجت إلى مكَّة فصحبتني امرأة من المرجسيَّة فسلمًا أتسينا

الربذة أحرم الناس و أُحَرِّمَتَ معهم فأُخَرِتَ إحرامي إلى العقيق فقالت: يا معشر الشيعة تخالفون في كلَّ شيء يحرم الناس من الربذة و تحرمون من العقيق و كذلك تخالفون في الصلاة على الميّت يكبّر الناس أربعاً و تكبّرون خمساً و هي تشهد على الله أنَّ التكبير على الميّت أربع، قالت: فـدخلت على أبي عبدالله ثلاثة فقلت له: أصلحك الله صحبتني امرأة من المرجـنة، فقالت: كذا و كذا فأخبرته بمقالتها فقال أبوعبدالله للإ:

كان رسولالله ﷺ إذا صلَّىٰ على الميت كبَّر فتشهّد، ثم كبَّر فصَّلَّىٰ على النبي و دعا

باب دویست و چهل و چهارم.....۹۵۱ جناب فرمودند: ای ایوبکر آیا می دانی نماز بر میّت چه مقدار است؟ عرض کرد: خیر حضرت فرمودند: پنج تکبیر می باشد، سپس فرمودند: آیا می دانی این پنج تکبیر از کجاگرفته شد است؟ عرض کرد: خیر حضرت فرمودند: پنج تکبیر از پنج نماز شبانه روزگرفته شده به این نحو که از هر نمازی یک تکبیرةالاحرام اخذ گردیده شده.

**حدیث (۲)** محمّدبن الحسن از محمّدبن الحسن الصفّار، از فضلبن عامر، از موسیبن القاسم، از سلیمانبن جعفر، از پدرش از حضرت ابیعبدالله للظّلا، حضرت فرمودند: رسول خداعَلِیْلَهُ فرمودند:

خداوند متعال پنچ نماز واجب فرموده و از هر نماز یک تکبیر برای میّت قرار داده است.

#### حديث (٣)

علی بن حاتم از علی بن محمّد، از عبّاس بن محمّد، از پدرش، از ابن ابی عمیر، از محمّد بن مهاجر، از مادرش ام سلمه نقل کرده که وی گفت: به مکه رفتم، زنی از مرجئه با من همراه شد وقتی به ریذه رسیدم مردم محرم شده من نیز با آنها احرام بستم منتهی احرام را به تأخیر انداخته و در وادی عقیق به آن مبادرت نمودم، آن زن به من گفت: شما شیعیان در همه چیز مخالفت میکنید، مردم از ربذه احرام بستند، شما از وادی عقیق محرم می شوید و همچنین در نماز میّت مردم چهار تکبیر بر میت میگویند ولی شما پنج تکبیر میگویید و خدا را شاهد میگیرم که تکبیر بر میّت چهار تا است.

زن شیعه میگوید: بر امام صادق اللہ داخل شدم، به حضرت عرض کردم: خدا حال شما را نیکو گرداند زنی از گروه مرجئه با من همراه شد و چنین و چنان گفت: پس آنچه را گفته بود محضر امام اللہ علیہ عرض کردم، حضرت ابوعبدالله اللہ فرمودند:

رسول خدائی هرگاه بر میّت نماز میخواندند اوّل تکبیر میگفتند سپس شهادت میدادند بعد تکبیر گفته و پس از آن بر نبیّ صلوات میفرستادند و دعاء علل الشرايع / ج ١ ..... ٩٥٢ ..... ٩٥٢

ثم كَبَّر واستغفر للمؤمنين والمؤمنات، ثمّ كبَّر فـدعا للـميت ثـم يكـبِّر و ينصرف فلمّا نهاه الله تعالىٰ عن الصلاة على المنافقين كبَّر و تشهّد، ثم كبَّر فصلَّىٰ على النبيّ، ثم كبَّر فدعا للـمؤمنين والمـؤمنات، ثـم كـبَّر الرابـعة وانصرف ولم يدع للميّت.

### باب ۲۴۵

**العلّة التي من أجلها** يكبّر المخالفون على الميّت أربعاً ١ - حدّثنا علي بن أحمد قال: حدّثنا محمّد بن أبي عبدالله، عن موسى بن عمران، عن عمّه الحسين بن يزيد، عن علي بن أبي حمزة، عس أبي بصير، قال:

قلت لأبي عبدالله الله: لأي علّة يكبّر على الميّت خـمس تكـبيرات و يكبّر مخالفونا بأربع تكبيرات، قال: لأنّ الدعائم التي بنى عليها الإسـلام خمس: الصلاة والزكاة والصوم والحج والولاية لنا أهل البيت فجعل الله عزَّوجلَّ للميّت من كلّ دعامة تكبيرة و إنّكم أقررتم بالخمس كلّها و أقرّ مخالفوكم بأربع و أنكروا واحدة فعن ذاك يكبّرون عـلى مـوتاهم أربـع تكبيرات و تكبّرون خمساً.

٢ ــ أبي رحمهالله قال: حدّثنا عليبن إبـراهـيم عـن أبـيه، عـن ابـن أبيعمير، عن هشامبن سالم، عن أبيعبداللهﷺ قال: كان رسولاللهﷺ يكبّر على قوم خمساً و على قوم أربعاً فإذا كبّر على رجـل أربـعاً اتّـهم الرجل.

٣ ـ محمّدبن علي ماجيلويه عن محمّدبن يحييٰ العطَّار، عـن جـعفرين مـحمّدبن مـالك

می کردند سپس تکبیر سوّم راگفته و به دنبالش برای مومنین و مومنات دعاء می کردند بعد تکبیر چهارم راگفته و به دنبالش برای میّت دعاء می کردند و بالاخره تکبیر پنجم راگفته و منصرف می شدند، هنگامی که حقّ تعالی آن جناب را از نماز گذاردن بر منافقین نهی فرمود کیفیّت نماز را این طور اجراء می نمودند: اول تکبیر گفته و به دنبالش شهادت می دادند بعد تکبیر و به دنبالش صلوات بر نبیّ اکرم می فرستاده سپس تکبیر سوّم را ایراد نموده و به دنبالش برای مومنین و مومنات دعاء نموده و بالاخره تکبیر چهارم را گفته و منصرف می شدند و به دنبالش علوات بر نبیّ اکرم نموده و بالاخره تکبیر حمارم را گفته و منصرف می شدند و برای مومنین و مونات دعاء نمی فرمودند.

# **باب دویست و چهل و پنجم** سز اینکه مخالفین بر میّت چهار تکبیر م*یگ*ویند

حديث (1)

علیبن احمد از محمّدبن ابی عبدالله، از موسیبن عمران، از عمویش حسینبن پزید، از علیبن ابی حمزه، از ابوبصیر نقل کرده که وی گفت: محضر امام صادق للگار عرض کردم: برای چه بر میّت پنج تکبیر میگوییم و مخالفین ما چهار تکبیر میگویند؟

حضرت فرمودند: برای اینکه ستونهایی که اسلام بر آنها بنا شده پنج تا است، نماز، زکات، روزه، حجّ و ولایت ما اهل بیت، خداوند عزّوجلّ برای میت از هر ستونی یک تکبیر جعل فرمود و شما شیعیان به هر پنج ستون اقرار دارید ولی مخالفین شما چهار تا را اقرار داشته و یکی را منکر هستند لذا آنها بر اموات خود چهار تکبیر گفته و شما پنج تکبیر میگویید.

حديث (٢)

بدرم رحمةالله علیه از علیبن ابراهیم، از پدرش، از ابن ابیعمیر، از هشامین سالم، از حضرت ابیعبدالله الله نقل کرده که آن جناب فرمودند: رسول خداعًا بر قومی پنج و بر قومی دیگر چهار تکبیر می فرمودند و هرگاه بر مردی چهار تکبیر می فرمودندوی متّهم میگشت به این که از دوستداران اهل بیت نیست.

حديث (٣)

محمّدبن على ماجيلويه، از محمّدبن يحيى عطّار، از جعفرين محمّدين مالك از

علل الشرايع /ج ١ .....٩٥٢

قال: حدثنا أحمدين هيثم، عن علي بن خطاب الحلال، عـن إبـراهـيم بن محمّدين حمران قال: خرجنا إلى مكّة فدخلنا على أبي عبداللُّـهﷺ فـذكر الصــلاة عـلى الجـنائز فـقال: كـان يـعرف المـؤمن والمـنافق بـتكبير رسولاللُّهتَظِيَّة على المؤمن خمساً و على المنافق أربعاً.

٢ ـ حدثنا محمّدين الحسن رحمهاللَّه قال: حـدثنا محمّدين الحسـن الصفّار، عن محمّدين عيسى عمّن ذكره قـال: قـال الرضـاﷺ مـا العـلَّة فيالتكبيرة على الميّت خمس تكبيرات؟

قلت: رووا أنّها قد اشتقت من خمس صلوات فقال: هذا ظاهر الحديث فأمّا باطنه فإنّ الله عزّوجلَّ فرض على العباد خسمس فسرائسض الصلاة والزكاة والصيام والحج والولاية فجعل للميّت مىن كـلّ فسريضة تكسيرة واحدة فمن قبل الولاية كبّر خمساً ومن لم يقبل الولاية كبّر أربعاً فمن أجل ذلك تكبّرون خمساً و من خالفكم يكبّر أربعاً.



العلّة التي من أجلها يكره المشى أمام جنازة المخالف

١ ــحدثنا محمّدين علي ماجيلويه في قال: حـدثنا عـمّي محمّدين أبي القاسم، عن أحمدين أبي عبدالله، عن وهب، عن عـلي ين أبـيحمزة، قال: سألت أباعبدالله الله: كيف أصنع إذا خرجت مع الجنازة أمشي أمامها أو خــلغها أو عــن يــمينها، أو عــن شــمالها؟ قــال: إن كـان مخالفاً فـلا تـمش أمـامه باب دویست و چهل و ششم ..... ۹۵۵ .... ۹۵۵

احمدین هیشم، از علیین خطاب حلال<sup>(۱)</sup>، از ایراهیمین محمّدین حمران، وی میگوید: به مکّه رفتیم و بر حضرت امام صادقطیًا داخل شدیم حضرت نماز بر اموات را یادکرده و فرمودند:

مؤمن و منافق به این شناخته می شدند که رسول خداغیش بر مؤمن پنج تکبیر و بر منافق چهار تا می فرمودند.

حدیث (۲) محمّدبن الحسن رحمة اللّه علیه، از محمّدبن الحسن الصفّار، از محمّدبن عیسی<sup>(۲)</sup>، ازکسی که ذکرش نموده، راوی میگوید: حضرت رضاطلیًا فرمودند: علّت اینکه بر میّت پنج تکبیر میگویند چیست؟ عرض کردم: روایت میکنندکه این پنج تکبیر از پنج نماز یومیه گرفته شده است. حضرت فرمودند: این ظاهر حدیث است، امّا باطنش آن است که خداوند عرّوجلّ پنج فریضه بر بندگان واجب نموده: نماز، زکات، روزه، حج و ولایت<sup>(۳)</sup>، پس از هر فریضه ای برای میّت یک تکبیر قرار داده است و کسی که ولایت را پدیرفته پنج تکبیرگفته و آنکس که ولایت را نپذیرفته چهار تکبیر میگوید و به خاطر همین است که شما بر اموات خود پنج تکبیر گفته و مخالفین شما چهار تکبیر بو امواتشان میگویند.

# باب دويست و چهل و ششم

سز اینکه مکروه است جلو جنازه مخالفین حرکت نمود مرکز میک (۱)

محمّدبن على ماجيلويه الله از عمويم محمّدبن ابى القاسم، از احمدبن ابى عبدالله، از وهب، از على بن ابى حمزه نقل كرده كه وى گفت: از حضرت اباعبدالله الله پرسيدم وقتى با جنازه خارج شده و آنرا تشييع نمودم چه بكنم، آيا جلو آن حركت كرده يا پشت و يا از سمت راست آن يا از جانب چپ؟ حضرت فرمودند: اگر جنازه از مخالفين شما است جلو آن حركت مكن زيرا

۱. به فرموده مرحوم شیخ در رجانش وی از اصحاب امام کاظمﷺ بوده و واقفی میباشد. ۲. محمّدین عیسیین عبداللهین سعدین مالکالاشعری، وی از شیوخ قمیین و وجوه اشعریین میباشد. ۳. یعنی ولایت حضرات معصومین علیهمالسّلام و مقصود این است که بعد از نبق اکرمﷺ امیرالمؤمنینﷺ و سپس اولاد طاهرینش را ولق بر کاننات بدانند. علل الشرايع /ج ١ .....٩٥۶ فإنَّ ملائكة العذاب يستقبلونه بألوان العذاب.

# باب ٢٢٧ بالله التي من أجلها نهى العلّة الّتي من أجلها نهى عن حثو التّراب في قبور ذوي الأرحام ١ - أخبرني علي بن حاتم قال: حدثنا أبوالفضل العباس بن محمّد بن القاسم العلوي قال: حدثنا الحسن بن سهل، عن محمّد بن سهل، عن محمّد بن حاتم، عن يعقوب بن يزيد قال: حدثني علي بن اسباط، عن محمّد بن حاتم، عن يعقوب بن يزيد قال: حدثني علي بن اسباط، عن محمّد بن زرارة قال: مات لمعض أصحاب أبي عبدالله الله الله ولد فحضر أبو عبدالله جناز ته فلمّا أُلحد تقدم أبوه ليطرح عليه التراب فأخذ أبو عبدالله التراب فقلنا: بابن رسواللله أتنهىٰ عن هذا وحده؟ فقال: أنهاكم أن تطرحوا التراب على ذوي الأرحام فإنّ ذلك يبورث القسوة في القلب، و من قسا قلبه بعد من ربّه عزَّو جلَّ.

مراحق تنظيمة كالمتكاهل كا

**العلّة التي من أجلها يربع القبر** ١ ـ أخبرنا علي بن حاتم قال: أخبرنا القاسم بن محمّد قال: حدثنا حمدان بن الحسين، عن الحسين بن الوليد، عمّن ذكره، عن أبي عبداللَّه طلِّلا قال: قلت: لأيّ علّة يربّع القبر؟ قال: لعلّة البيت لانّه ترك مربّعاً.

**باب 249 )** العلة التي من أجلها يكره دخول القبر بالحذاء

باب دویست و چهل و نهم.....، ۲۰۰۰، ۲۰۰۰، ۹۵۷

فرشتگان عذاب به استقبالش آمده و انواع عذابها را برای وی مهیّا ساختهاند.

#### باب دویست و چهل و هفتم

سز اینکه از ریختن خاک در قبور ارحام نهی وارد شده است حدیث (۱)

على بن حاتم از ابوالفضل عباس بن محمّدين القاسم علوى از حسن بن سهل<sup>(۱)</sup>، از محمّد بن سهل<sup>(۲)</sup>، از محمّد بن حاتم، از يعقوب بن يزيد از على بن اسباط<sup>(۳)</sup>، از عبيد بن زراره، وى مىگويد: فرزند يكى از اصحاب امام صادق الله از دنيا رفت، حضرت بر جنازه اش حاضر شدند وقتى وى را در لحد گذاردند پدرش جلو آمد تا خاك بر او بريزد امام الله شانه اش را گرفت و فرمود: بر او خاك مريز و هركسى كه رحم او است بر وى خاك نريزد.

عرض کردیم: آیا از خصوص این جنازه ما را نهی می فرمایید که خاک نریزیم؟ حضرت فرمودند: شما را به طور کلّی نهی میکنم از اینکه بر رحم خاک بریزید زیرا این کار موجب قساوت قلب می شود و کسی که فسی الفلب شد از پروردگار عزّوجلّ دور میگردد.

# باب دویست و چهل و هشتم

**سز اینکه قبر را چهارگوش درست میکنند** حدیث (۱) علی بن حاتم از قاسم بن محمد، از حمدان بن حسین، از حسین بن ولید، از کسی ذکرش نموده، از حضرت ابی عبدالله طلیکه، راوی میگوید محضر امام طلیکه عرض کردم: برای چه قبر را چهارگوش درست میکنند؟ حضرت فرمودند: برای اینکه قبر خانه است و خانه را مربع می سازند.

> **باب دویست و چهل و نهم** سز اینکه با کفش داخل قبر شدن مکروه است

۰۱ حسن بن سهل معروف به ذوالقلمین، مرحوم ممقانی در رجال فرموده که وی ضعیف است. ۲- محمّدین سهل به فرموده ممقانی در رجال صحابی مجهول میباشد. ۳- علی بن اسباط بن سالم بن کندی به فرموده کشی فطحی المذهب است.

قلت: لم يكره الحذاء؟ قال: مخافة أن يعثر برجيله فيهدم.

(قال مصنَّف هذا الكتاب) لا يجوز دخول القبر بخفّ ولا حذاء ولا أعرف الرخصة في الخفّ إلاَّ في هذا الخبر، و إنَّما أوردته لمكان العلّة.

**یاب ۲۵**۰ العلَّة التي من أجلها إذا اجتمع الميِّت والجنب يغتسل الجنب ويترك المتيت ١ ـ حدثنا الحسين بن أحمد رحمه الله، عن أبيه، عن أحمدين محمّد، عن الحسنين النضر قال: سألت أبـاالحسـن الرضا الله عن القوم يكونون في السفر فيموت منهم ميّت و معهم جنب و معهم ماء قليل قدر ما يكفى أحدهم أيّهم يبدأ به؟ قال: يغتسل الجنب و يترك الميّت؛ لأنّ هذا فريضة و هـذا سنة.

#### حديث (۱)

بدرم رحمةالله علیه، از سعدین عبدالله، از محمّدین عیسی، از این ابی عمیر، از علی بن یقطین، وی میگوید: از حضرت اباالحسن اوّل طلیّلاً شنیدم که می فرمودند: داخل قبر مشو و حال آنکه عمامه یا عرقچین بر سر داری و نیز با کفش یا عبا وارد آن نشو و وقتی داخل میگردی تکمه های خود را بگشا چه آنکه این سنّتی است از رسول خداعَتَیْلاً.

عرض کردم: با موزه (چکمه) چطور است؟ فرمودند: اشکالی ندارد. عرض کردم: چرا با کفش مکروه است؟ فرمودند: زیرا بیم آن هست پاهایش بلغزد پس قبر منهدم شود. مصنّف این کتاب میگوید: داخل شدن در قبر با کفش و با موزه جایز نیست و در هیچ خبری غیر از این خبر ندیدم که دخول در قبر با موزه را اجازه داده باشند و این خبر را به خاطر علّتی که دارد ذکر کردم.

حسین بن احمد رحمة الله علیه، از پدرش، از احمد بن محمّد، از حسن بن نضر، وی میگوید: از حضرت اباالحسن الرّضاطيَّة پرسیدم، گروهی در سفر بوده یک نفر از ایشان فوت میکند و همراهشان جنب نیز می باشد آبی که دارند اندک بوده و به قدری است که صرف یکی بشود، کدام یک از میّت و جنب سزاوارتر به آن آب هستند؟

حضرت فرمودند: جنب غسل کند و میّت را رهایش نمایند زیرا غسل جنابت فریضه است ولی غسل میّت سنّت میباشد.

مترجم گوید: مقصود از سنّت آن است که حکمش از اخبار و روایات استفاده شده و منظور از فریضه آن است که حکمش از قرآن فهمیده می شود. علل الشرايع / ج ١ ..... ٩٦٠ ....

# باب 201

العلّة الّتي من أجلها لا يفاجأ

### بالميّت القبر

ا \_ أبي رحمهالله قال: حدثنا سعدين عبدالله، عن محمّدين الحسين، عن محمّدين سنان، عن محمّدين عجلان، عن أبي عبدالله ﷺ قال:

إذا جنت بأخيك إلى القبر فلا تفدحه به، ضعه أسفل من القبر بذراعين أو ثلاثة حتىٰ يأخذ لذلك أهبته ثم ضعه في لحده و إن استطعت أن تلصق خدّه بالأرض و تحسر عن خدّه فافعل وليكن أولىٰ الناس به ممّا يـلي رأسـه وليتعوّذ بالله من الشيطان، وليقرأ (فاتحة الكتاب) و (المعوّذتين) و (قـل هو الله أحد) و (آيةالكرسي) ثم ليقل ما يعلم حتىٰ ينتهي إلى صاحبه.

۲ – و روي في حديث آخر: إذا أتيت بالميّت القبر فلا تفدح به القبر، فإنّ للقبر أهوالاً عظيمة و تعوذ من هول المطلع، ولكن ضعه قرب شفير القبر واصبر عليه هنيئة، ثم قدّمه قليلاً واصبر عليه ليأخذ أهبته، ثـم قـدّمه إلى شفير القبر.

# **باب ۲۵۲**

العلّة الّتي من أجلها صار خير الصّفوف في الصّلاة المقدّم و خير الصّفوف في الجنائز المؤخّر ١ \_ أبي رحمه اللّه قال: حدثنا أحمدين إدريس، عن أحمدين معمّد عيسى، 191 ....

#### باب دویست و پنجاه و یکم

باب دویست و پنجاه و دوّم

سز اینکه نباید ناگهان میت را وارد قبر نمود

#### حديث (1)

پدرم رحمة الله علیه از سعد بن عبد الله، از محمّد بن الحسین، از محمّد بن سنان، از محمّد بن عجلان<sup>(۱)</sup>، از حضرت ابی عبد الله ظلّار ، حضرت فرمودند: هنگامی که برادر مؤمن را به طرف قبر می بری او را ناگهان داخل قبر مکن و بدین وسیله قبر و دخول میّت را بر وی دشوار و سخت مگردان بلکه میّت را در فاصله دو یا سه فارعی قبر از قسمت پائین قرار بده تا آمادگی پیدا کند سپس او را در لحد قبر قرار بده و اگر بتوانی صورتش را به خاک و روی زمین بچسیانی پس صورتش را برهنه کن وروی خاک بگذار و سزاوار است ولی میّت در جنب سر میّت باشد و از شیطان به خدا پناه برده و سپس فاتحة الکتاب و معوذتین (سوره قل اعوذ برب الفلق و قل اعوذ بوب الناس) و قل هوالله احد و آیة الکرسی را قرائت کند و پس از آن عقائد حضّه را به زبان آورده و به یک یک از اثمّه علیهم السلام اقرار کند تا برسد به صاحب امر حضرت امام زمان ظنید.

**حدیث (۲)** و در حدیث دیگر وارد شده: وقتی میّت را بهطرف قبر آوردی او را ناگهان داخل قبر مگذار و بدین وسیله قبر و ورود را بر میّت دشوار و سخت مگردان، چه آنکه قبر هول و وحشت های عظیمی دارد و پناه ببر از وحشت روز قیامت، باری میّت را نزدیک و کنار قبر زمین بگذار و مقداری صبر کن سپس آنرا اندکی جلو ببر و باز مقداری صبر کن تا میّت برای داخل شدن به قبر آماده شود و پس از آن میّت را به کنار قبر جلوتر بیاور.

### باب دویست و پنجاه و دوّم

سز اینکه بهترین صفها در نمازهای یومیه صف مقدّم بوده و در نماز جنائز صف مؤخر میباشد حدیث (۱) پـدرم رحـمةاللّـه عـلیه از احـمدبن ادریس، از احـمدبن مـحمّدبن عیسی، از

۱. محمَّدين عجلان به فرموده ممقاني رحمةالله عليه در رجال امامي و مجهولالحال ميباشد.

علل الشرايع /ج ١ .....٩٢ عن محمّدين إيراهيم النوفلي قال: أخـبرني اسـماعيلين أبـيزياد، عـن جعفرين محمّد، عن أبيه، عن آبائه، عن علي بن أبي طالبﷺ عن النبيﷺ قال:

خير الصفوف فيالصلاة المقدّم، و خير الصفوف فيالجــنائز المــوَخّر، قيل: يا رسولالله و لِمَ؟ قال: صار سترة للنساء.

# باب ۲۵۳

العلّة الّتي عن أجلها تدمع عين الميّت عند موته ١ - أبي رحمهاللَّه قال: حدثنا سعدبن عبداللَّه، عن إبراهيمبن مهزيار، عن أخيه علي بن مهزيار، عن فضالة بن أيّوب عن معاوية بن وهب، عس يحييٰ بن سابور قال: سمعت أباعبداللَّه الله يقول: الميّت تدمع عينه عند الموت، فقال: ذلك عند معاينة رسول اللَّه يَشَلَّه يرى ما يسرّه، قال ثم قال:ترى الرّجل يرى ما يسرّه فتدمع عينه و يضحك.

# **باب ۲۵۴**

# العلّة التي من أجلها

ينبغي لصاحب المصيبة أن لا يلبس الرداء

١ ـ حدثنا محمّدين الحسن رحمهالله قال: حـدثنا محمّدين الحسن الصفّار، عن العباسين مـعروف، عـن سـعدانيـن مسـلم، عـن عـليين أبيحمزة، عن أبيعبدالله، أو عن أبييصير، عن أبيعبدالله قـال: يـنبغي لصاحب المصيبة أن لا يلبس الرداء و أن يكون في قميص حـتىٰ يـعرف

باب دویست و پنجاد و سوم سر اشک آمدن از چشم انسان هنگام مرک مدیث (۱) بدرم رحمة الله علیه از سعدین عبدالله، از ابراهیم بن مهزیار، از برادرش علی بن مهزیار، از فضالة بن ایوب از معاویة بن وهب، از یحیی بن سابور، وی می گوید: از حضرت ابی عبدالله طلی شنیدم که می فرمودند: چشم انسان هنگام مرگ اشگ می ریزد و این در وقتی است که رسول خدا ایتان را می بیند و از شوق و سرور می گرید. راوی می گوید: سپس امام طلی فرمودند: انسان چیزی می بیند که مسرور شده درنتیجه اشگ از چشمهایش جاری می گردد و می خندد.

### باب دویست و پنجاه و چهارم

سز اینکه شایسته است صاحب مصیبت عباء نپوشد حدیث (۱)

محمّدبن الحسن رحمةالله عليه از محمّدبن الحسن الصفّار، از عبّاس بن معروف، از سعدان بن مسلم، از على بن ابى حمزه، از ابى عبدالله يا از ابى بصير، از حضرت ابى عبدالله الله م الله ، حضرت فرمودند: براى صاحب مصيبت شايسته است كه عباء نيوشد و با پيراهن باشد تا شناخته علل الشرايع /ج ١ ......٩۶ و ينبغي لجيرانه أن يطعموا عنه ثلاثة أيّام. ٢ ـو روي عن الصادقﷺ أنّه قال: ملعون من وضع ردائه في مصيبة غيره.

# باب ۲۵۵

العلّة التي من أجلها يرضَّ الماء على القبو ١ - حدثنا محمّدين موسىين المتوكَّل قال: حدثنا عليين الحسين السعد آبادي، عن أحمدين أبي عبداللَّه البرقي، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن بعض أصحابه قال: سألت أباعبداللَّه الله عن رشَّ الماء على القبر قال: يتجافىٰ عنه العذاب مادام الندا في التراب.

٢ ـ حدثنا الحسين بن أحمد، عن أبيه، عن أحمدبن محمّد، عن بكربن صالح. عن الحسين بن علي الرافقي، عن جعفر بن محمّد، عن أبـيه الله أنّ قبر النبي ﷺ رفع شبراً من الأرض. و أنّ النبي ﷺ أمر برشّ القبور.



### **باب ۲۵۷**

العلة التي من أجلها يستحبّ أن يتخلّف عند قبر الميّت أولى الناس به بعد انصراف الناس عنه و يلقّنه و يرفع صوته باب دویست و پنجاه و هفتم.....۹۶۵ مصیبت است و برای همسایگانش سزاوار شده و دیگران بدانند که وی صاحب مصیبت است و برای همسایگانش سزاوار است که از طرف او تا سه روز طعام دهند. ددیش (۲) خود را در مصیبت دیگری بردارد.

> **باب دویست و پنجاه و پنجم** سز آب پاشیدن بر روی قبر حدیث (۱)

محمّدبن موسىبن متوكّل از علىبن حسين سعدآبادى، از احمدبن ابى عبدالله برقى، از پدرش، از ابن ابىعمير از برخى اصحابش، وى گفت: از حضرت ابوعبدالله ظيّلاً پرسيدم: سرّ پاشيدن آب روى قبر چيست؟ حضرت فرمودند: تا مادامى كه خاك قبر تازه و مرطوب است عذاب از صاحب قبر برداشته مىشود.

حدیث (۲) حسین بن احمد، از پدرش، از احمد بن محمّد، از بکربن صالح از حسین بن علی رافقی، از حضرت جعفر بن محمّد، از پدرش طلکت نقل شده که فرمودند: قبر نبی اکرم ﷺ به قدر یک وجب از زمین مرتفع است و آن حضرت امر فرموده اند که قبور را آب بهاشند.

**باب دویست و پنجاه و ششم** سز اینکه جایز نیست میّت را تنها بگذارند یدرم رحمةالله علیه در نامهای که به من نوشت مرقوم داشت: میّت را تنها نباید گذارد زیرا شیطان در جوف و درونش با او بازی میکند.

**باب دویست و پنجاه و هفتم** سرّ اینکه مستحب است ولیّ میّت بعد از رفتن مردم از سر قبر آنجا مانده و با صدای بلند برای میّت تلقین بخواند علل الشرايع /ج ١ .....٩۶٠ ١ ـ أبي رحمهالله قال: حدثنا علي بن إبراهيم، عـن أبـيه، عـن بـعض أصحابنا، عن أبي عبدالله ﷺ قال: ينبغي أن يتخلّف عند قبر الميت أولىٰ الناس به بعد انصراف الناس عنه و يقبض على التراب بكفّيه و يلقّنه و يرفع صوته فإذا فعل ذلك كفىٰ الميّت المسألة في قبره.

# **باب ۲۵۸**

العلّة التي من أجلها لا يجمر الأكفان ولا يمس الموتى بالطيّب ١ - أبي رحمه الله قال: حدثنا سعدين عبدالله، عن محمّدين عيسى بن عبيد، عن القاسم بن يحيى، عن جدّه الحسين بن راشد، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله الله قال: حدثني أبي، عن جدّه، عن آبانه عليهم السلام: إنّ أمير المؤمنين الله قال: لا تجمروا الأكفان ولا تسمسحوا أموا تكم بالطيّب إلاً الكافور فإنّ الميّت بمنزلة المحرم.

الما المحالي الح

العلَّة التي من أجلها

يولد الإنسان في أرض و يموت في أخرى

١ - أخبرني علي بن حاتم قال: أخبرني القاسم بن محمّد قال: حدثني حمدان قال: حدثني إيراهيم بن مخلد، عن أحمد بن إيراهيم، عن محمّد بن بشير، عن محمّد بن منان، عن أبي عبدالله القزويني قال: سألت أباجعفر محمّد بن علي عليه فقلت: لأيّ علّة يولد الإنسان هامنا و يموت في موضع آخر؟ قال: لأنّ الله تبارك و تعالى لمّا خلق خلقه خلقهم من أديم الأرض فمرجع كلّ إنسان إلى تربته.

باب دویست و پنجاه و نهم ..... ۹۶۷

حديث (۱)

پدرم رحمةالله علیه از علیبن ابراهیم، از پدرش، از برخی اصحاب، از حضرت ابی عبدالله للیگی ، حضرت فرمودند: سزاوار است بعد از بازگشتن مردم از سر قبر ولیّ میت آنجا مانده و دو دستش را روی خاک قبر گذارده و با صدای بلند برای میّت تلقین بخواند و وقتی چنین نمود این تلقین از سؤال در قبر کفایت میکند.

> **باب دویست و پنجاه و هشتم** سز اینکه نباید کفن اموات را بخور داده و مردگان را با عطر معطر نمایند حدیث (۱)

پدرم رحمةالله علیه از سعدبن عبدالله، از محمّدبن عیسیبن عبید، از قاسمبن یحیی، از جـدّش حسینبن راشـد<sup>(۱)</sup>، از ابـیبصیر از حضرت ابـیعبدالله ظیر ، حضرت فرمودند:

پدرم از جدّش از آباء گرامش علیهمالسلام نقل نمودند که امیرالموْمنین للَّیَّلَاً فرمودند: کفنها را بخور ندهید و مردگان را با عطر معطّر نکنید مگر با کافور زیـرا مرده بهمنزله محرم است که نباید معطّر شود.

# باب دويست و پنجاه و نهم

سز اینکه انسان چرا در سرزمینی متولد شده و در جای دیگر از دنیا می رود

حديث (1)

علیبن حاتم، از قاسمبن محمّد از حمدان، از ابراهیمبن مخلد، از احمدبن ابراهیم از محمّدبن بشیر، از محمّدبن سنان از ابیعبدالله قـزوینی، وی گفت: از حضرت ابوجعفر محمّدبن علی اللہ پرسیدم: برای چه انسان در اینجا متولّد شدہ و در جای دیگر از دنیا میرود؟

حضرت فرمودند: زیرا خداوند متعال وقتی مخلوقات را آفرید ایشان را از خاک روی زمین خلق کرد پس بازگشت هر انسانی به تربت خودش می باشد.

۱- مرحوم ممقانی در رجال فرموده: بعید نیست که وی حَسن باشد.

حلل الشرايع /ج ١ ..... ٩۶٨

# باب ۲۶۰

العلّة الّتي هن أجلها لا يكتم موت المؤمن ١ ـ حدّثنا محمّدين موسىين المتوكّل رحمه الله قال: حـدّثنا عـليين الحسين السّعد آبادي عن أحمدين أبي عبدالله، عـن ابـن محبوب، عَـن عبدالرّحمٰنين سيابة قال: سمعت أباعبدالله ﷺ يقول: لا تكتموا موت ميّت من المؤمنين مات في غيبته لتعتد زوجته و يقسّم ميراثه.

# **باب ۲۶۱**

العلّة الّتي من أجلها يجد الإنسان للروح إذا خرجت منه مَسًا ولا يجد ذلك إذا ركّبت فيه ١ - أخبرني علي بن حاتم قال، أخبرنا القاسم بن محمّد قـال: حـد ثنا حمدان بن الحسين، عن الحسين بن الوليد، عن عمران بن الحجّاج، عن عبدالرحلن، عن أبي عبدالله قال: قلت: لأيّ علّة إذا خرج الرّوح من الجسد وجد له مسّاً وحيث رُكَبّت لَمْ يَعْلَم بِعْلَ

# باب ۲۶۲

العلّة التي من أجلها يكون عذاب القبر ١ -حدثنا محمّدين الحسن في قال: حدثنا محمّدين الحسن الصفّار، عن السنديين محمّد، عن صفوانين يحيي، عن صفوانين مهرانين الحسسن، عن أبي عبدالله الله باب دویست و شصت و دوّم..... در در می در ۲۹۹

باب دويست و شصتم

سرّ اینکه نباید مرگ مؤمن راکتمان نمود

**حدیث (۱)** مرکز مرتزال مراجع ا

محمّدبن موسیبن متوکّل رحمةالله علیه از علیبن الحسین سعدآبادی، از احمدبن ابیعبدالله، از این محبوب، از عبدالرحمنبن سیابه، وی گفت: شنیدم که امام صادقطیًا میفرمودند:

مرگ هیچ یک از مؤمنین را که در غیاب از دنیا رفتهاند کتمان نکنید تا همسرش مطّلع شود و عدّه نگهدارد و میرانش را ورّاث تقسیم کنند.

### باب دویست و شصت و یکم

سز اینکه وقتی روح از بدن خارج میشود انسان درد حسّ کرده ولی وقتی با بدن و جسم ترکیب میشود چنین حسّی نمینماید ددیش(۱)

علی بن حاتم از قاسم بن محمّد از حمدان بن الحسین از حسین بن ولید، از عمران بن حجّاج، از عبدالرحمن، از حضرت ابی عبدالله طلّیًلا، راوی میگوید محضر امام طلیًلا عرض کردم: به چه علّت وقتی روح از جسد و کالبد انسان خارج می شود درد و الم حسّ می شود ولی وقتی با آن ترکیب میگردد یعنی روح وارد بدن می شود چنین حسّی انسان نمیکند؟

حضرت فرمودند: بهخاطر آنکه بدن با روح نمو کرده و الفت پیداکرده لاجرم وقت جدا شدن روح از بدن درد و الم جدایی را انسان حسّ و درک میکند ولی وقت حلول روح در بدن و ترکیبش با جسد درد و آلم حس نمی شود.

**باب دویست و شصت و دوم** سر عذاب در قیر برای اموات محمدین الحسن المی از محمدین الحسن الصفّار، از سندی بن محمّد، از صفوان بن یحیی، از صفوان بن مهران بن الحسن، از حضرت ابی عبدالله طَلِّلَا ، حلل الشرايع /ج ۱ .....۱۷۰۰ علل الشرايع /ج ۱ .....

اقعد رجل من الأحبار في قبره فقيل له: إنَّا جالدوك مائة جـلدة مـن عذاب الله فقال:

لا أطيقها، فلم يفعلوا حتىٰ انتهوا إلى جلده واحدة فقالوا: ليس منها بدّ، قال: فيما تجلدونيها، قالوا: نجلدك لأنك صلّيت يوماً بغير وضوء و مررت على ضعيف فلم تنصره، قال: فجلّدوه جلدة من عذاب الله تعالىٰ فامتلئ قبره ناراً.

٢ ـ أخبرني علي بن حاتم قال: حدثنا أحمد بن محمّد الهمدانـي قــال: أخبرني المنذر بن محمّد قرائة قال: حدثني الحسين بن محمّد قال: حدثنا علي بن القاسم، عن أبي خالد، عن زيد بن علي، عن أبيه، عن جـدٌ، عــن علي الله قال: عذاب القبر يكون من النميمة، والبول، و عزب الرجل عــن أهله.

٣- أبى رحمه الله قال: حدثنا علي بن إبراهيم بن هاشم، عن أبيه، عن الحسين بن يزيد النوفلي، عن اسماعيل بن مسلم السكوني، عن الصادق الحسين بن يزيد النوفلي، عن اسماعيل بن مسلم السكوني، عن الصادق جسفر بن محمد، عن أبسيه، عن آبائه عليهم السلام قال: قال رسول الله تظلى: ضغطة القبر للمؤمن كفارة لما كان منه من تضييع النعم.

٤ - حدثنا أبوالحسن علي بن الحسين بن سفيان بن يعقوب بن الحارث بن إبراهيم الهمداني في منزله بالكوفة قال: حدثنا أبو عبدالله جعفر بن أحمد بن يوسف الأزدي، قبال: حدثنا علي بن نوح الحناط قال: حدثنا عمرو بن اليسع، عن عبدالله بن سنان، عس أبي عبدالله الصادق جعفر بن محمد الله الماد من الماد بن محمد الله الماد من الماد بن محمد الله الماد من الماد بن محمد الله الماد من أبي عبدالله الماد من منان من أبي عبدالله الماد من الماد من الماد من الماد من أبو من أبو من أبو من من من الماد من أبو عبدالله من أبي عبدالله الماد من أبي عبدالله الماد من من أبي عبدالله الماد من أبي عبدالله الماد من أبي عبدالله الماد من أبي عبدالله الماد من أبو عبد الله الماد من أبو عبدالله الماد من أبو عبدالله الماد من أبو عبدالله الماد من أبو عبد الله الماد من أبو عبد الله الماد من أبو عبدالله الماد من أبو عبد الماد من أبو عبد الماد من أبو عبد الله الماد من أبو عبد الماد من أبو عبد الماد من أبو عبد الماد من أبو عبد الله الماد من أبو عبد ماد ماد ماد من أبو عبد الماد من أبو عبد ماد ماد ماد ماد ماد ماد من أبو عبد الماد من أبو عبد الماد من الماد من الماد ماد من ا

باب دویست و شعبت و دوم. حضرت فرمودند: مردی از علماء یهود را در قبرش نشاندند، به وی گفته شد: ما صد تازیانه از عذاب الهی به تو خواهیم زد. آن مرد گفت: طاقت و تحمّل آنرا ندارم. فرشتگان عذاب آنچه را که گفته بودند نزده بلکه پیوسته کاهش دادند تا به یک ضربت رسید، سپس گفتند: از این دیگر چارهای نیست. آن مرد گفت: به چه سبب یک ضربت را به من میزنید؟ گفتند: تازیانهات میزنیم به خاطر آنکه روزی بدون وضوء نماز گذاردی و بر تاتوانی گذشتی کمکش نکردی.

حصرت فرمودند. پس یک ناریانه به او ردند و عداب انهی را به او چساندند. بلافاصله قبرش پر از آتش شد. **هدیث (۲)** 

علیبن حاتم از احمدبن محمّد همدانی، از منذرین محمّد از حسینبن محمّد، از علیبن قاسم، از ابوخالد، از زیدبن علی از پدرش از جدش علیهمالسلام تقل کردند که امیرالمؤمنین ﷺ فرمودند: عذاب قبر ناشی می شود از سه چیز:

۱ ـ نمیمه و سخن چینی. ۲ ـ اجتناب نکردن از رشحات ادران ۳ ـ دوری کردن مرد از همسوش و انس نگرفتن با او (**ظاهراً عـزوبت و تـرک** ازدواج باشد).

حديث (٣)

پدرم رحمةالله علیه از علیبن ابراهیمبن هاشم از پدرش، از حسینبن یزید نوفلی، از اسماعیلبن مسلم سکونی از حضرت صادق جعفرین محمّد از پدر بزرگوارش از آباءگرامش علیهمالسلام، فرمود: رسول خداقیقی فرمودند: عذاب قبر برای مؤمن کفّاره است برای تضییع نعمت الهی نمودنش. حدیث (۲)

ابوالحسن علىبن الحسينين سفيانين يعقوبين حارثين ابراهيم همداني از ابوعبدالله جعفرين احمدين يوسف ازدى از علىبن نوح حنّاط از عمروين يسع، از عبداللهين سنان، از حضرت ابيعبدالله الصادق جعفرين محمّداللميكية، حضرت علل الشرايع /ج ۱ ...... ۹۷۲ .... قال: أتيٰ رسول اللهﷺ فقيل:

إنَّ سعدبن معاذ قد مات فقام رسول اللَّه ﷺ وقام أصحابه فحمل فأمر فغسل على عضادة الباب فلمًا أن حنط وكفن و حمل على سريره تـبعه رسول الله، ثم كان يأخذ يمنة السرير مرَّة و يسرة السرير مرَّة حتى انتهى به إلى القبر، فنزل به رسول اللَّه ﷺ حتىٰ لحده و سوىٰ عـليه اللـبن و جـعل يقول: ناولني حجراً ناولني تراباً رطباً يسدَّ به مابين اللبن فـلمّا أن فـرغ وحثا التراب عليه و سوىٰ قبره قال رسول اللَّهﷺ:

إِنِّي لأعلم أَنَّه سيبلئ و يصل إليه البلئ ولكن اللَّه تعالىٰ يحبّ عبداً إذا عمل عملاً فأحكمه، فلمّا أن سوّىٰ التربة عليه قالت أُمسعد من جانب: هنيئاً لك الجنّة، فقال رسول|للَّه ﷺ؛ يا أُمّسعد مه لا تجزمي على ربّك فإنّ سعداً قد أصابته ضمّة قال:

و رجع رسولااللهﷺ و رجع الناس فقالوا: يا رسولالله لقـد رأيـناك صنعت على سعد مالم تصنعه على أحد أنك تبعت جــنازته بـلا رداء ولا حذاء.

فقال تللهُ: إنَّ الملائكة كانتَ بلا حدًاء ولا رداء فتأسَّيت بها.

قالوا: وكنت تأخذ يمنة السرير مرّة و يسرة السرير مرّة.

قال: كانت يدي في يد جبر ثيل آخذ حيث ما أخذ.

فقالوا: أمرت بغسله وصلَّيت على جنازته و لحدَّته. ثم قلت: إنَّ سعداً قد أصابته ضمّة.

قال: فقالﷺ: نعم إنَّه كان في خلقه مع أهله سوء.

باب دویست و شصت و دوّم..... ۹۷۳

فرمودند: محضر مبارک رسول خداعی از عرض شد سعدبن معاذ از دنیا رفت، رسول خداعی از جا برخواستند و صحابه آن حضرت نیز برخاسته و جنازه سعد را حمل کرده و آنرا به مغسل برده روی چهارچوبه درب غسل دادند و وقتی او را حنوط و کفن نموده و روی تخت حملش نمودند رسول خداعی از جنازه ش را تشییع نمودند، سپس حضرت جانب راست تابوت را یک بار و جانب چپش را بار دیگر گرفتند و جنازه را نقل داده تا به قبر رسیدند، حضرت داخل قبر شدند و او را منگ به من دهید، گِل دهید تا درز خشت ها را مسدود کنم، هنگامی که حضرت از چیدن لحد فارغ شدند و خاک در قبر ریخته و آنرا پُر نمودند فرمودند: من می دانم منگ به من دهید، گِل دهید تا درز خشت ها را مسدود کنم، هنگامی که حضرت از پیدن لحد فارغ شدند و خاک در قبر ریخته و آنرا پُر نمودند فرمودند: من می دانم بنده اش وقتی عملی انجام داد محکم و استوار بجا آورد.

باری وقتی حضرت خاک روی قبر ریخت و آن را تسویه فرمود مادر سعد خطاب به فرزندش گفت: بهشت بر تو گوارا باد.

رسول خداغَلِیُول فرمودند: ای مادر سعد ساکت باش تو جزم و یقین نداری که پروردگارت با او چه میکند، در این ساعت قبر او را فشار داد.

امام المی فرمودند: رسول خدامی از دفن او مراجعت فرمود و مردم نیز برگشتند، اصحاب عرضه داشتند: یا رسول الله مشاهده کردیم و دیدیم که با سعد کاری انجام دادید که در حقّ احدی بجا نیاورده اید، جنازه اش را تشییع نموده و در وقت تشییع بدون عباء و بدون کفش حرکت می فرمودید.

رسول خداعًا فرمودند: فرشتگان به این هیئت او را تشییع کردند من نیز تأسّی به ایشان نمودم.

عرضه داشتند: جانب راست تابوت را یک بار و طرف چپ آنرا بار دیگر گرفتید و او را حمل نمودید.

حضرت فرمودند: دستم در دست جبر ٹیل بود هر کجا را که او میگرفت من نیز میگرفتم.

عرض کردند: امر به غسل فرموده و نماز بر او گذاردید و لحدش را چیدید سپس فرمودید: قبر سعد را فشار داد!!! معله

حضرت فرمود: رسول خداءً فرمودند: بلی، این فشار به خاطر سوء خلقش با همسرش بود. تمام شد جلد اوّل کتاب ترجمه علل الشّرایع تألیف بنده کمترین و احقرالعباد سیّد محمّد جواد ذهنی تهرانی نزیل قمالمشرفه در روز یکشنبه سوّم ماه مبارک رجب المرجب سنه ۱۴۲۱ هجری قمری مطابق با دهم مهرماه سال ۱۳۷۹ هجری شمسی و از خداوند متعال توفیق اتمام جلد دوّم را مسئلت دارم به حقّ محمّد و آله الطاهرین آمین یا ربّالعالیمن



