

## شروح وحواشی انکافی (۱۲)

مخصف الأولياء

( ترجمها صول کافی )

مخترعلی بن مخترحت ارد کانی د زنده درسال ۱۲۴۷ ن

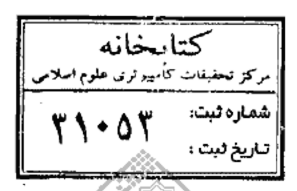
جلد د وم

تعیّق محت.مرأدی

محموصاً الكسنكرُ ومن للى مركد است تعدُّ لاسلام كلسُيني ( ١٦)

تحفة الأوليا. / ج ٢ محمد على بن محمد حسن اردكاني تحقيق: محمد مرادي

صفحه آرا : سید علی موسوی کیا



ناشر : سازمان چاپ و نشر دارالحدیث

چاپ: اول / ۱۳۸۸

چاپخانه: دارالحدیث

شمارگان: ۶۰۰

قیمت: ۹۰۰۰ تومان

ىلامان ئاپىيەنىش



دفتر مرکزی : قم، میدان شهدا، خیابان معلم ، نبش کوی ۱۲ پلاک ۱۲۵ تلفن : ۲۵۲ ۷۷۴۰۵۲۱ ۱۵۱ / ۱۸۵۰ / ۲۵۱ ۲۵۱ / ص.پ 24149/ 4464

نمایشگاه و فروشگاه دائمی علوم حدیث ( قم. خیابان معلم ): ۲۵۱ ۷۷۴۰۵۲۵ فروشگاه شماره «۲» (شهر ری . حرم حمضوت عبدالعظيم حستى لللل صحن كاشاني ) تلفن: ٥٥٩٥٢٨٥٢

فروشگاه شماره «۳» (مشهد مقدس، چهارراه شهدا، ضلع شمالی باغ نادری، مجتمع فرهنگی تجاری گنجیند کتاب، طبقهٔ همکف ) تلفن: ۳-۲۲۴۰۰۶۲ ۵۱۱

فروشگاه شماره «۴» ( مشهد مقدس . میدان تختی . خیابان شهید اسداقه زاده ، نرسیده به چهار راه پل خاکی ، دست چپ ، ساختمان كوثر )تلفن : ۸۳۲۶۳۳۲

http://www.hadith.net

ISBN: 978 - 964 - 493 - 396 - 7 hadith@hadith.net

ISBN(set): 978 - 964 - 493 - 395 - 0



کلیه حقوق چاپ و نشر برای ناشر محفوظ است \*



.







#### پژوهشکدهٔ علوم و معارف حدیث: ۱۸۴



اردکائی، محمّدعلی، ۱۲۳۷

اصول کالی، فارسی عربی]

تحفة الاولياء (ترجمه /اصول كافي) / محمّد على بن محمّد حسن اردكاني ؛ تحقيق: محمّد مرادي و عبد الهادي مسعودي. -قم: دار الحديث، ١٣٨٧.

٣ ج . ــ (پژوهشكدهٔ علوم و معارف حديث؛ ١٨٢). (مجموعهٔ آثار كنگرهٔ بين المللي بزرگداشت ثقهٔ الاسلام كليني؛ ١٤).

ISBN: 978 - 964 - 493 - 396 - 7

ISBN(set): 978 - 964 - 493 - 395 - 0

فهرستنویس بر اساس اطلاعات فیها.

كتاب نامه.

۱. احادیث شیعه \_ قرن ۴ ق. ۲. کلینی ، محمد بن یعقوب ، \_ \_ ۲۲۹ ق. \_ اصول کافی \_ نقد و تفسیر . الف ، مرادی ، محمد ، ۲۲۲۷ ی . \_ محقق . ب ، مسعودی ، عبد الهادی ، ۱۳۴۱ \_ \_ ، محقق . ج ، مؤسسه علمی فرهنگی دار الحدیث . د . کلینی ، محمد بن یعقوب ، \_ ۲۲۹ ق . \_ اصول کافی ، ه . عنوان ، و ، عنوان : ترجمه اصول کافی .

BP 174/3/377.4

**Y4Y/Y1Y** 

### تتمهٔ کتاب حجت



# ٣٩ ـ بَابُ مَا نَصَّ اللهُ عَزَّ وَ جَلَّ وَ رَسُولُهُ عَلَى الْأَئِمَّةِ ﷺ وَاحِداً فَوَاحِداً

١/٧٥٩ . عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ يُونُسَ؛ وَ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ أَبِي سَعِيدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ يُونُسَ، عَنِ ابْنِ مُسْكَانَ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ أَبِي سَعِيدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ يُونُسَ، عَنِ ابْنِ مُسْكَانَ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، قَالَ:

سَأَلَتُ أَبَا عَبْدِ اللّهِ عِنْ قَوْلِ اللّهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿ أَطِيعُوا اللّهُ وَ أَطِيعُوا الرّسُولَ وَ أَ أُولِي الْأَمْرِ مِنْكُمْ ﴾ فَقَالَ: «نَزَلَتْ فِي عَلِيّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ وَ الْحَسَنِ وَ الْحُسَيْنِ ﴿ عَي

فَقُلْتُ لَهُ: إِنَّ النَّاسَ يَقُولُونَ: فَمَا لَهُ لَمْ يُسَمِّ عَلِيّاً وَ أَهْلَ بَيْتِهِ ﷺ فِي كِتَابِ اللّٰهِ عَزَّ وَ جَلَّ؟

قَالَ: فَقَالَ: «قُولُوا لَهُمْ: إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ نَزَلَتْ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ، وَ لَمْ يُسَمِّ اللَّهُ لَهُمْ أَنْ لَا أَرْبَعا حَتَىٰ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ هُوَ الَّذِي فَسَّرَ ذَلِكَ لَهُمْ؛ وَ نَـزَلَتْ عَـلَيْهِ الرَّكَاةُ، وَ لَمْ يُسَمِّ لَهُمْ مِنْ كُلِّ أَرْبَعِينَ دِرْهَما دِرْهَمْ حَتَىٰ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ هُوَ الَّذِي الرَّكَاةُ، وَ لَمْ يُسَمِّ لَهُمْ مِنْ كُلِّ أَرْبَعِينَ دِرْهَما دِرْهَمْ حَتَىٰ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ هُوَ الَّذِي فَسَّرَ ذَلِكَ لَهُمْ؛ وَ نَزَلَ الْحَجُّ، فَلَمْ يَقُلْ لَهُمْ: طُوفُوا أَسْبُوعاً حَتَىٰ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ هُو اللهِ عَلَى اللهُ وَ نَزَلَتْ ﴿ أَطِيعُوا اللهِ قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ وَ أَوْلِى الأَمْدِ مِنْكُمْ ﴾ وَ نَزَلَتْ وَاللهُ وَ أَطِيعُوا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ وَ الْحَسَنِ وَ الْحُسَيْنِ عِلَى اللهُ وَ أَطِيعُوا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى عَلِي عَلَى اللهُ وَ الْحَسَنِ وَ الْحُسَيْنِ عِلَى ، فَقَالَ رَسُولُ اللّٰهِ عَلَى عَلِي عَلِي عَلِي عَلِي عَلَى اللهُ وَ الْحُسَيْنِ عَلَى اللهُ وَ اللهُ وَاللهُ وَاللّٰهِ عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ وَاللهُ وَ الْحَسَنِ وَ الْحُسَيْنِ عَلَى اللهُ وَاللهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى الللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ اللهُ ال

### ۶۴. باب در بیان نصّ و تصریح خدا و رسول او بر ائمّه ﷺ یک به یک به ترتیب

۱ ، على بن ابراهيم، از محمد بن عيسى، از يونس و على بن محمد، از سهل بن وياد \_ كه مُكّنى است به ابو سعيد \_ از محمد بن عيسى، از يونس، از ابن مسكان، از ابوبصير روايت كرده اند كه گفت: امام جعفر صادق على را سؤال كردم از فرمودهٔ خداى عزّوجلً والميعوا الله و المام و المن الأمر و نكم المرحضرت فرمود كه: «ايس آيه، در شأن حضرت على بن ابى طالب و امام حسن و امام حسين على نازل شد».

به آن حضرت عرض کردم که: سنیان می گویند که: خدا را چه مانع شده که علی و اهل بیت او را در کتاب خود نام نبرده؟ ابوبصیر می گوید که: حضرت فرمود: ابه ایشان بگویید که: رسول خدا نظان نماز بر او نازل شد، و خدا از برای ایشان نام سه رکعت و چهار رکعت را نبرد، که تا آن که رسول خدا نظان را از برای ایشان بیان فرمود. و زکات بر او نازل شد، و از برای ایشان نام نبرد که از هر چهل درم شرعی یک درم باید داد ۲ تا آن که رسول خدا نظان را از برای ایشان نفرمود که هفت شوط طواف کنید تا آن که رسول خدا نظان را از برای ایشان بیان فرمود. و حج فرود آمد، و به ایشان نفرمود که هفت شوط طواف کنید تا آن که رسول خدا نظان را از برای ایشان بیان فرمود، و این آیه فرود آمد که: ﴿أُطِیعُوا اللّه وَ أُطیعُوا اللّه وَ امام حسین ﷺ نازل شد.

پس رسول خدات در شأن على الله فرمودكه: هر كه من آقا و صاحب اختيار اويم، على آقا و صاحب اختيار اوست. و آن حضرت الله نيز فرمودكه: وصيّت ميكنم شما را به كـتاب

۱. نساء، ۵۹.

۲. و درم شرعی، نیم مثقال صیرفی و شش عشر یک نخود نقرهٔ مسکوک است. (مترجم)

فَعَلِيُّ مَوْلاَهُ؛ وَ قَالَ عِلَيُّ : أُوصِيكُمْ بِكِتَابِ اللّٰهِ وَ أَهْلِ بَيْتِي؛ فَإِنِّي سَالَتُ اللّٰهَ \_عَزَّ وَ حَالَ: لا جَلَّ – أَنْ لا يُفَرِّى بَيْنَهُمَا حَتَىٰ يُورِدَهُمَا عَلَيَّ الْحَوْضَ، فَأَعْطَانِي ذٰلِك؛ وَ قَالَ: لا تُعَلِّمُوهُمْ : فَهُمْ أَعْلَمُ مِنْكُمْ ، وَ قَالَ: إِنَّهُمْ لَنْ يُخْرِجُوكُمْ مِنْ بَابِ هُدًى ، وَ لَنْ يُدْخِلُوكُمْ فِي بَابِ ضَلَالَةٍ ، فَلَوْ سَكَتَ رَسُولُ اللّٰهِ عَلَيْهُ فَلَمْ يُبَيِّنْ مَنْ أَهْلُ بَيْتِهِ لاَدَّعَاهَا آلُ فُلَانِ فِي بَابِ ضَلَالَةٍ ، فَلَوْ سَكَتَ رَسُولُ اللّٰهِ عَلَيْهُ فَلَمْ يُبَيِّنْ مَنْ أَهْلُ بَيْتِهِ لاَدَّعَاهَا آلُ فُلَانٍ فِي بَابِ ضَلَالَةٍ ، فَلَوْ سَكَتَ رَسُولُ اللّٰهِ عَلَيْهُ فَلَمْ يُبَيِّنْ مَنْ أَهْلُ بَيْتِهِ لِالْمَعَامِّا اللّٰهُ فَلَا يُرِيدُ اللّٰهُ وَ آلُ فُلَانٍ ، وَ لٰكِنَّ اللّٰهُ عَلَى وَ الْحَسَنُ وَ الْحَسَنُ وَ الْحُسَيْنُ وَ لِيَعْمَ الرَّجْسَ أَهْلَ النَبْيَتِ وَ يُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ فَكَانَ عَلِيَّ وَ الْحَسَنُ وَ الْحُسَيْنُ وَ الْحُسَنُ وَ الْحُسَيْنُ وَ الْمُسَاءِ فِي بَيْتِ أُمَّ سَلَمَةً ، ثُمَّ قَالَ : اللّٰهُمَّ ، فَا أَدْخَلَهُمْ رَسُولُ اللّٰهِ عَلَى تَحْتَ الْكِسَاءِ فِي بَيْتِ أُمْ سَلَمَةً ، ثُمَّ قَالَ : اللّٰهُمَّ ، فَاطْمَةُ هُمْ الْمُ الْمَنْعُ وَ لَكُلُكَ وَ فَقَالَتْ أُمْ سَلَمَةَ ، أَمَّ سَلَمَةً ، أَمْ سَلَمَةَ ، أَلَ اللّٰهُمَّ ، وَ هُؤُلاءٍ أَهْلُ مَنْ يَنِي وَ تَقَلِي ، فَقَالَتْ أُمْ سَلَمَةَ : أَ لَسَتُ مِنْ أَهُلِكَ؟ فَقَالَ : إِنَّكَ إِلَىٰ خَيْرٍ ، وَ لَكِنَّ هُولُلاءٍ أَهْلِي وَ تَقَلِي .

فَلَمَّا قُبِضَ رَسُولُ اللَّهِﷺ، كَانَ عَلِيَّ أَوْلَى النَّاسِ بِالنَّاسِ؛ لِكَثْرَةِ مَا بَـلَّغَ فِـيهِ رَسُولُ اللَّهِﷺ، وَ إِقَامَتِهِ لِلنَّاسِ، وَ أَخْذِهِ بِيَدِهِ. خدا و اهل بیت من. به درستی که من از خدای عزّوجل درخواستم که در میانهٔ قرآن و ایشان جدایی نیندازد، تا ایشان را در نزد حوض کوثر بر من وارد سازد، و خدا این را به من عطا فرمود. و باز فرمود که: ایشان را تعلیم مدهید؛ زیراکه ایشان از شما داناترند. و فرمود: به درستی که ایشان، هرگز شما را از در هدایت بیرون نمی برند و هرگز شما را در ضلالت در نمی آورند. پس اگر رسول خدای شاکت می شد و بیان نمی فرمود که: اهل بیت او کیست، هر آینه آل فلان و آل فلان (یعنی: آل تیم و آل عدی که) ولایت و امامت را ادّعا می کردند (و می توانستند که این را ادّعاکنند)، ولیکن خدای عزّوجل بیان اهل بیت را در کتاب خود فرو فرستاد به جهت تصدیق پیغمبر خویش و فرمود که: ﴿ اِنْمًا یُریدُ اللهٔ لِیُذْهِبَ عَنْکُمُ الرِّجْسَ اَهْلَ فرستاد به جهت تصدیق پیغمبر، و پاک و پاکیزه گرداند شما را از گناهان، پاک گرداندنی الله بیت بر سبیل دوام و استمرار. حاصل معنی آن که: ای خاندان محمد از شما پلیدی گناه را غایت بر سبیل دوام و استمرار. حاصل معنی آن که: ای خاندان محمد از امن عرد از افراد آن، الهی تعلق گرفته به این که جنس گناه را از شما دور دارد، به وضعی که یک فرد از افراد آن، خواه صغیره باشد و خواه از روی صهر و فراموشی باشد و خواه از روی عمد، از شما به وجود نیاید، تا دامن عصمت شما دایه گردگناه آلوده نگر دد و در باب شما غیر از این را را ده نخواهد فرمود).

و حضرت صادق الله فرمود که: «پس علی و حسن و حسین و فاطمه پیدا الله شدند، و رسول خدا الله ایشان را در زیر عبای خود داخل گردانید در حجرهٔ امّ سَلمه، بعد از آن، گفت: بار خدایا، به درستی که هر پیغمبری را اهلی و چیز بزرگی بوده که اهتمام به شأن آن داشته، و این گروه، اهل من و آن چیز بزرگ منند که به شأن ایشان اهتمام دارم. پس امّ سلمه عرض کرد که: آیا من از جملهٔ اهل تو نیستم؟ پیغمبر در جواب فرمود که: بازگشت تو به خیر و خوبی خواهد بود، ولیکن این گروه اهل منند، و آنچه من به آن اهتمام دارم.

و چون قبض روح رسول خدای شد، علی پسزاوار ترین مردمان بود به مردمان در تصرّف نمودن در امور ایشان، به جهت بسیاری آنچه رسول خدای در شأن او به مردم رسانید از مدایح، و به پا داشتن او برای مردم و گرفتن آن حضرت دست او را (یعنی: در

۱. احزاب، ۲۳

فَلَمَّا مَضَىٰ عَلِيُّ ﴿ لَمْ يَكُنْ يَسْتَطِيعُ عَلِيُّ ـوَ لَمْ يَكُنْ لِيَفْعَلَ ـ أَنْ يُدْخِلَ مُحَمَّدَ بْنَ عَلِيٍّ وَ لَا الْعَبَّاسَ بْنَ عَلِيٍّ وَ لَا وَاحِداً مِنْ وُلْدِهِ، إِذاً لَقَالَ الْحَسَنُ وَ الْحُسَيْنُ: إِنَّ الله ـ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ ـ أَنْزَلَ فِينَا كَمَا أَنْزَلَ فِيكَ، فَأَمَرَ بِطَاعَتِنَا كَمَا أَمَرَ بِطَاعَتِكَ، وَ بَلَّغَ فِينَا رَسُولُ اللهِ عَلَيُّ كَمَا بَلَغَ فِيكَ، وَ أَذْهَبَ عَنَّا الرِّجْسَ كَمَا أَذْهَبَهُ عَنْكَ.

فَلَمَّا مَضَىٰ عَلِيٌّ ﷺ ، كَانَ الْحَسَنُ ﷺ أَوْلَىٰ بِهَا ؛ لِكِبَرِهِ.

فَلَمَّا تُوفِّيَ، لَمْ يَسْتَطِعْ أَنْ يُدْخِلَ وُلْدَهُ، وَ لَمْ يَكُنْ لِيَفْعَلَ ذَلِكَ، وَ الله مُحَرَّ وَ جَلَّ مِيَعُونِ فِي كِتَابِ اللهِ فَيَجْعَلَهَا فِي وُلْدِهِ، إِذَا جَلَّ مِيَعُونِ فِي كِتَابِ اللهِ فَيَجْعَلَهَا فِي وُلْدِهِ، إِذَا لَمَّ مَنْ الله بِطَاعَتِي كُمَا أَمْرَ بِطَاعَتِكَ وَ طَاعَةِ أَبِيكَ، وَ بَلَّغَ فِيَّ رَسُولُ لَقَالَ الْحُسَيْنُ عِنْ : أَمْرَ اللّه بِطَاعَتِي كُمَا أَمْرَ بِطَاعَتِكَ وَ طَاعَةِ أَبِيكَ، وَ بَلَّغَ فِيَّ رَسُولُ اللهِ عَنْي رَسُولُ اللهِ عَنْي وَعَنْ وَعَنْ اللهِ عَنْي الرّجْسَ كَمَا أَذْهَبَ عَنْكَ وَ عَنْ أَبِيكَ. وَ أَذْهِبَ الله عَنْي الرّجْسَ كَمَا أَذْهَبَ عَنْكَ وَ عَنْ أَبِيكَ.

فَلَمَّا صَارَتْ إِلَى الْحُسَيْنِ ﴿ لَمْ يَكُنْ أَحَدٌ مِنْ أَهْلِ بَيْتِهِ يَسْتَطِيعُ أَنْ يَدَّعِيَ عَلَيْهِ كَمَا كَانَ هُوَ يَدَّعِي عَلَىٰ أَخِيهِ وَ عَلَىٰ أَبِيهِ لَوْ أَرَادَا أَنْ يَصْرِفَا الْأَمْرَ عَنْهُ، وَ لَمْ يَكُونَا لِيَفْعَلَا؛ ثُمَّ صَارَتْ حِينَ أَفْضَتْ إِلَى الْحُسَيْنِ ﴿ فَجَرَىٰ تَأْوِيلُ هٰذِهِ الْآيَةِ: ﴿ وَأُولُوا الْأَدْخَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَىٰ بِبَعْضِ فِي كِتَابِ اللهِ ﴾ ثُمَّ صَارَتْ مِنْ بَعْدِ الْحُسَيْنِ لِعَلِيَّ بُنِ غدیر غم) و چون علی پی مُشرف بر موت شد و هنگام رحلتش رسید، قادر نبود بر ایس همحمد بن علی یا عبّاس بن علی یا یکی از فرزندان خود را که غیر ایشان بودند در ایس امر داخل گرداند، و علی پی چنان نبود که این نعل از او سر زند و اگر بر فرض محال، چنین امری از او سر می زد، هر آینه حضرت امام حسن و امام حسین پی در آن هنگام می گفتند که خدای تبارک و تعالی در شأن ما آیهای فرو فرستاده، چنانچه در شأن تبو فرو فرستاده و به فرمان برداری تو امر فرموده، و رسول خدای در باب فرمان برداری تو امر فرموده، و خدا از ما گناه را برده، ما تبلیغ رسالت فرموده، و خدا از ما گناه را برده، چنانچه آن را از تو برده است.

و چون علی از دنیا رحلت نمود، حضرت امام حسن الله به امامت سزاوار تر بود، به جهت آنکه از حضرت امام حسین الله بزرگتر بود، و چون ایام حیاتش به سر آمد، نمی توانست که فرزندان خویش را در این امر داخل گرداند، و آن حضرت چنان نبود که این را به فعل آورد، و خدای عزوجل می فرماید که: ﴿ أَوْلُوا الْاَرْخَامِ بَعْضُهُمُ أَوْلَى بِبَعْضِ فی کِتَابِ اللّهِ ﴾ الله ان را در فرزندان خود قرار دهد، و در هنگامی که چنین می کرد، حضرت امام حسین الله می گفت که: خدا به طاعت می امر فرموده، چنانجه امر فرموده به طاعت تو و طاعت پدر تو، و رسول خدا یک در باب من تبلیغ رسالت فرموده، چنانچه در باب تو در باب پدر تو تبلیغ رسالت فرموده، و از پدر تو برده است. (حاصل آنکه اولاد امام حسن و تابعان ایشان نمی توانند که در باب اولویت خویش به امامت به آیه ﴿ اُولُوا الْاَرْخَامِ ﴾ متمسک شوند؛ زیراکه در اثبات امامت را از امیر المؤمنین ایه، نفی آن است، به جهت آنکه امام حسین چون امام حسن، امامت را از امیر المؤمنین به میراث برد و تأخر آن حضرت به جهت آن است که کوچک تر بود و اجتماع ممکن نبود).

و چون امامت به امام حسین علی منتقل شد، یکی از اهل بیت آن حضرت نمی توانست که بر او ادّعاکند، چنانچه او بر برادر و پدرش ادّعامی نمود، و اگر می خواستند که این امر را از او بگر دانند، و حال آنکه چنان نبودند که چنین کنند، پس در هنگامی که امامت به امام حسین علی رسید، چنان شد که تأویل این آیه ﴿ وَ اُولُوا ٱلاَّرْخَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَیٰ بِبَعْضِ فی کِتْابِ اللَّهِ ﴾ در آن

۱. اتقال، ۸۵

الْحُسَيْنِ ﷺ، ثُمَّ صَارَتْ مِنْ بَعْدِ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ إِلَىٰ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيًّ ﷺ. وَ قَـالَ: «الرَّجْسُ هُوَ الشَّكُ، وَ اللَّهِ لَا نَشُكُّ فِي رَبُّنَا أَبَداً».

مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْـنِ خَــالِدٍ وَ النَّصْرِ بْنِ سُويْدٍ، عَنْ يَحْيَى بْنِ عِمْرَانَ الْحَلَيِيِّ، عَنْ أَيُّوبَ بْنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنِ النَّصْرِ بْنِ سُويْدٍ، عَنْ يَحْيَى بْنِ عِمْرَانَ الْحَلَيِيِّ، عَنْ أَيُّوبَ بْنِ الْحُسَيْنِ بْنِ عِمْرَانَ اللهِ اللهِ عَنْ أَيْوِ بَاللهِ اللهِ عَنْ أَيْوِ بَاللهِ اللهِ عَبْدِ اللهِ اللهِ عَلَيْ الْحَلَيِيِّ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ أَيْلِ عَنْ أَلِكَ.

٧٥٠ / ٢ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ الرَّحِيمِ بْنِ رَوْحٍ الْقَصِيرِ، عَنْ أَبِي عَنْ أَوْلِي بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ وَأَزْوَاجُهُ أَمُّهَاتُهُمْ وَ أَوْلُوا اللهِ عَنَّ وَ جَلَّ ﴿ اللهِ عَنْ اللهِ فِيمَنْ نَزَلَتْ؟ أُولُوا الأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَىٰ بِبَعْضِ فِي كِتَابِ اللهِ ﴾ فِيمَنْ نَزَلَتْ؟

فَقَالَ: «نَزَلَتْ فِي الْإِمْرَةِ، إِنَّ هَٰذَهِ الْآيَةَ جَرَتْ فِي وُلْدِ الْحُسَيْنِ مِنْ بَعْدِهِ، فَنَحْنُ أَوْلَىٰ بِالْأَمْرِ وَ بِرَسُولِ اللَّهِﷺ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ وَ الْمُهَاجِرِينَ وَ الْأَنْصَارِ».

قُلْتُ: فَوُلْدُ جَعْفَرٍ لَهُمْ فِيهَا نَصِيبٌ؟ قَالَ: «لَا». قُلْتُ: فَلِوُلْدِ الْعَبَّاسِ فِيهَا نَصِيبٌ؟ فَقَالَ: «لَا»، فَعَدَدْتُ عَلَيْهِ بُطُونَ بَنِي عَبْدِ الْمُطَّلِبِ، كُلَّ ذٰلِكَ يَقُولُ: «لَا».

قَالَ: وَ نَسِيتُ وُلْدَ الْحَسَنِ ﴿ فَدَخَلْتُ بَعْدَ ذَٰلِكَ عَلَيْهِ، فَقُلْتُ لَـهُ: هَـلْ لِـوُلْدِ الْحَسَنِ فِيهَا نَصِيبُ؟ فَقَالَ: «لَا وَ اللّهِ يَا عَبْدَ الرَّحِيمِ، مَـا لِـمُحَمَّدِيٍّ فِـيهَا نَـصِيبُ غَيْرَنَا». جاري گرديد، و بعد از آن حضرت، به حضرت على بن الحسين منتقل گرديد، و بعد از على بن الحسين به حضرت محمد بن على اللا رسيد.

پس حضرت صادق ﷺ فرمود که: «مراد از رجس که در آیه مذکور است، شکّ است. و به خدا سوگند، که ما هرگز در پروردگار خویش شکّ نمیکنیم».

محمد بن یحیی، از احمد بن محمد بن عیسی، از محمد بن خالد و حسین بن سعید،
 از نضر بن سُوید، از یحیی بن عمران حلبی از ایّوب بن حـرّ و عـمران بـن عـلی حـلبی، از ابوبصیر، از امام جعفر صادق علل مثل این را روایت کرده اند.

۱۶۰ / ۲۰ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد بن عیسی، از پدرش، از عبدالله بن مغیره، از ابن مسکان، از عبدالر حیم بن روح قصیر، از امام محمد باقر الله روایت کرده است در قول خدای عزّ و جلّ: ﴿النّبِيُ أَوْلَىٰ بِالْمُؤْمِنِينَ عِنْ أَنْفُسِهِمْ وَ أَزْوَاجُهُ أُمُهَاتُهُمْ وَ أُولُوا الْأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَىٰ بِبعض في كِتَابِ اللّهِ ﴾ ا، یعنی: «این پیغمبر الله (که محمد است)، سزاوار تر است به همه مؤمنان از نفسهای ایشان در کار دین و دنیا، و زنان او، مادوان ایشانند (در تحریم و احترام نه در باقی احکام) و صاحبان خویشی ها بعضی از ایشان، سزاوار تر ند به بعضی دیگر از غیر ایشان، در میراث بردن در کتاب خدا».

راوی گفت که: از آن حضرت سؤال کردم که این آیه، در شأن کی نازل شد؟ فرمود که:

«نازل شد در باب امارت و ولایت. به درستی که این آیهٔ (یعنی: ﴿وَ أُولُوا ٱلأَرْحَامِ مَا آخر)

جاری شده است در فرزندان امام حسین ﷺ بعد از آن حضرت. پس ما سزاوار تریم به امر
امامت و به رسول خداﷺ از همهٔ مؤمنان و مهاجران و انصاره.

عرض کردم که: از برای فرزندان جعفر در آن بهرهای هست؟ فرمود: «نه». عرض کردم که: فرزندان عبّاس را در آن، نصیبی هست؟ فرمود: «نه». پس من همهٔ قبایل پسران عبدالمطّلب را بر آن حضرت شمردم و هر یک از آنها را که مذکور میساختم، میفرمود: نه.

راوی میگوید که: فرزندان امام حسن الله را فراموش کردم. بعد از آن، بر آن حضرت داخل شدم و عرض کردم که: آیا فرزندان امام حسن را در امامت بهرهای هست؟ فرمود: «نه، ای عبد الرّحیم، به خدا سوگند که از برای کسی که منسوب به سوی محمد الله باشد، در آن

۱. احوا*ب، ۶* 

٧٤١/ ٣. الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ أَجْمَدَ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ فِي الْحَسَنِ بْنِ مُحَمَّدٍ الْهَاشِمِيِّ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ فِي الْحَسَنِ بْنِ مُحَمَّدٍ الهَاشِمِيِّ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ فِي قَوْلِ اللّهِ عَزَّ وَ جَلَّ : ﴿إِنَّمَا وَلِيُكُمُ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا ﴾ قَالَ : «إِنَّمَا يَعْنِي أَوْلَىٰ بِكُمْ، وَ وَ جَلَّ : ﴿إِنَّمَا وَلِيُكُمُ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَ اللّهِ عَنَّ وَ جَلَّ : ﴿إِنَّمَا وَلِيُكُمُ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَ اللّهِ عَنَّ وَ جَلَّ : ﴿إِنَّمَا وَلِيُكُمُ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَ اللّهِ اللّهُ وَرَسُولُهُ، وَ اللّذِينَ آمَنُوا : يَعْنِي عَلِيّاً وَيُ أَوْ لَكُمْ وَ اللّهُ اللّهُ وَرَسُولُهُ، وَ اللّذِينَ آمَنُوا : يَعْنِي عَلِيّاً وَ أَوْ لَادَهُ اللّهُ وَرَسُولُهُ، وَ اللّذِينَ آمَنُوا : يَعْنِي عَلِيّاً وَ أَوْلَادَهُ اللّهُ وَرَسُولُهُ، وَ اللّهِ عِنْ إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيَامَةِ.

ثُمَّ وَصَفَهُمُ اللَّهُ عَرَّ وَ جَلَّ وَقَالَ: ﴿الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ فَاكِمُونَ ﴾ وَكَانَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ فَكَانَ أَلْمَيْ فِي صَلاقِ الظُّهْرِ وَ قَدْ صَلّىٰ رَكْعَتَيْنِ وَ هُوَ رَاكِمٌ . وَ عَلَيْهِ حُلَّةُ قِيمَتُهَا أَلَفُ دِينَارٍ ، وَكَانَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ كَسَاهُ إِيَّاهَا ، وَكَانَ النَّجَاشِيُّ أَهْدَاهَا لَهُ ، فَجَاءَ سَائِلُ ، فَقَالَ: السَّلامُ عَلَيْكَ يَا وَلِيَّ اللهِ وَ أَوْلَىٰ بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ ، تَصَدَّقْ فَجَاءَ سَائِلُ ، فَقَالَ: السَّلامُ عَلَيْكَ يَا وَلِيَّ اللهِ وَ أَوْلَىٰ بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ ، تَصَدَّقُ عَلَىٰ مِسْكِينٍ ، فَطَرَحَ الْحُلَّةَ إِلَيْهِ ، وَ أَوْمَأَ بِيَدِهِ إِلَيْهِ: أَنِ احْمِلْهَا ، فَأَنْزَلَ اللهُ عَرَّ وَ جَلًّ عِلَىٰ مِسْكِينٍ ، فَطَرَحَ الْحُلَّةَ إِلَيْهِ ، وَ أَوْمَأَ بِيَدِهِ إِلَيْهِ: أَنِ احْمِلْهَا ، فَأَنْزَلَ اللهُ عَرَّ وَ جَلًّ عِلَىٰ مِسْكِينٍ ، فَطَرَحَ الْحُلَّةَ إِلَيْهِ ، وَ أَوْمَأَ بِيَدِهِ إِلَيْهِ: أَنِ احْمِلْهَا ، فَأَنْزَلَ اللهُ عَرَقَ وَ جَلًّ مِي فِيهِ هٰذِهِ الْآيَةَ ، وَ صَيَّرَ نِعْمَةً أَوْلَادِهِ بِيغْمَتِهِ ، فَكُلُّ مَنْ بَلَغَ مِنْ أَوْلادِهِ مَنْهُ الْإِمَامَةِ فِيهِ هٰذِهِ الشَّقَةِ مِثْلُهُ ، فَيَتَصَدَّقُونَ وَ هُمْ رَاكِعُونَ ، وَ السَّائِلُ اللهُ الذِي سَأَلُونَ الْأَثِيمَة مِنْ أَوْلَادِهِ يَكُونُ وَنُونَ مِنْ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْهِ مِنْ أَلْمَالَهُ وَلَادِهِ يَكُونُ وَ اللَّالَةُ لَا اللهُ لَيْكَةِ ، وَ النَّذِينَ يَسُأَلُونَ الْأَذِيمَةَ مِنْ أَوْلَادِهِ يَكُونَ وَ مُنْ أَلُونَ الْأَلْمُؤْمِنِينَ عَلَى اللسَّلَاكُونَ الْمَالِكُونَ مِنْ أَوْلَادِهِ يَكُونُونَ مِنْ أَلْمُؤْمِنِينَ عَلَى الْمُعَوْنَ وَ السَّالِكُونَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْهُ مِنْ أَوْلَادِهِ يَكُونُ وَلَونَ مِنْ أَلُونَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى اللسَّالُونَ الْأَلْمَ مِنْ أَوْلَادِهِ يَكُونُ وَلُونَ مِنْ أَلَامُ وَالْمُؤُونَ وَالسَّافِلُ الللهِ عَلَى الللْمُؤْمِنِينَ عَلَى الللللهِ عَلَى الللْمُ اللهُ اللهُولَ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

٢٤٧/ ٢. عَلِيٌّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ عُمَرَ بْنِ أَذَيْنَةَ،عَنْ

بهرهای نیست غیر از ماه.

المحمد، از حسن بن محمد، از مُعلَى بن محمد، از احمد بن محمد، از حسن بن محمد هاشمى، از پدرش، از احمد بن عیسى، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است در قول خدای عزّوجلّ: ﴿إِنَّمَا وَلِیْكُمُ اللهُ وَ رَسُولُهُ وَ اللّذینَ آمَنُوا﴾ ، که آن حضرت فرمود: اجز این نیست که مقصود از ولیکم، اولی بکم است، یعنی: احق و سزاوار تر به شما و به امور شما از نفسهای شما و مالهای شما، خداست و رسول او و آنان که ایمان آورند، یعنی: علی و اولاد او که ائمّه اند الله تا روز قیامت.

بعد از آن، خدای عزّوجل ایشان را وصف نموده و فرموده که: ﴿الّذینَ یُقیمُونَ الصُّلاَةُ وَ مُمْ رَاکِعُونَ ﴾ آ. و امیر المؤمنین ﷺ در نماز ظهر بود و دو رکعت راگذارده بود، و ان حضرت در رکوع بود، و بر او حلّه بود که قیمت آن هزار دینار شرعی بود (که به حساب این زمان، از قرار طلا مثقالی یک تومان و یک هزار و دویست دینار فلوس، هفتصد و چهل تومان می شود؛ زیراکه دینار شرعی، یک مثقال شرعی طلای مسکوک است و آن، سه چهار یک مثقال صیرفی باشد). و پیغمبر ﷺ آن حُلَه را به علی ﷺ پوشانیده بود، و نجاشی آن را به رسم هدیه از برای آن حضرت فرستان و در پیش سائلی آمد و عرض کردکه: سلام بر تو بادای ولی خدا، و سزاوار تر به مؤمنان از نفسهای ایشان، بر گدا تصدّق فرما. حضرت آن حُلّه را به جانب سائل افکند، و به دست خویش اشاره به سوی او فرمودکه: این را بردار.

بعد از آن، خدای عزّوجل این آیه را در شأن او فرو فرستاد و نعمت اولاد او را به نعمت او جفت و قرین گردانید.

پس هر که از اولاد آن حضرت، به مبلغ امامت رسیدند، به این نعمت و این صفت متصف می باشند، پس تصدی و این صفت متصف می باشند، پس تصدی می کنند و حال آن که ایشان رکوع کنندگانند. و آن سائلی که از امیر المؤمنین علی سؤال نمود، از فرشتگان بود، و کسانی که از امامان از فرزندان آن حضرت سؤال می کنند، از فرشتگان می باشند».

۷۶۲ / ۴. علی بن ابراهیم روایت کرده است از پدرش، از ابن ابی عمیر، از ابن اُذینه، از زراره و فُضیل بن یسار و بُکیر بن اعین و محمد بن مسلم و بُرید بن معاویه و ابوالجارود زُرَارَةَ وَ الْفُصَيْلِ بْنِ يَسَارٍ وَ بُكَيْرِ بْنِ أَعْيَنَ وَ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ وَ بُرَيْدِ بْنِ مُعَاوِيَةَ وَ أَبِي الْجَارُودِ جَمِيعاً، عَنْ أَبِي جَعْفَر ﷺ، قَالَ: «أَمَرَ اللَّهُ \_عَزَّ وَ جَلَّ \_ رَسُولَهُ بِوَلَايَةٍ عَلِيٍّ. وَ أَنْزَلَ عَلَيْهِ : ﴿إِنَّمَا وَلِيْكُمُ اللَّهُ وَ رَسُولُهُ وَ الَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَ يُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ﴾ وَ فَرَضَ وَلَايَةَ أُولِي الْأَمْرِ، فَلَمْ يَدْرُوا مَا هِيَ؟ فَأَمَرَ اللَّهُ مُحَمَّداً ﷺ أَنْ يُفَسِّرَ لَهُمُ الْوَلَايَةَ كَمَا فَسَّرَ لَهُمُ الصَّـلَاةَ وَ الزَّكَاةَ وَ الصَّوْمَ وَ الْحَجَّ، فَلَمَّا أَتَاهُ ذٰلِكَ مِنَ اللَّهِ، ضَاقَ بِذُلِكَ صَدْرُ رَسُولِ اللَّهِﷺ، وَ تَخَوَّفَ أَنْ يَرْتَدُّوا عَنْ دِينِهِمْ وَ أَنْ يُكَذِّبُوهُ، فَضَاقَ صَدْرُهُ، وَ رَاجَعَ رَبُّهُ عَنَّ وَجَلَّ، فَأَوْحَى اللَّهُ عَنَّ وَ جَلَّ \_ إِلَيْهِ: ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغَ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَ إِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَّغُتَ رِسْالَتَهُ وَ اللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ وَصَدَعَ بِأَمْرِ اللَّهِ - تَعَالَى فِكُونُ فَقَامَ بِوَلَا يُوَ عَلِيٌّ اللَّهِ عَلِي اللَّهِ عَلِي اللَّهِ عَلَي اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَي اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَي اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَّهُ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ عِلْمَ عَلَيْ عَلَّا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلْمِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَّ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَّا عَلَيْ عَلَّا عَلَّ عَلَيْ عَلَّ عَلَيْ عَلَّ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَّ عَلَيْ عَلَيْ عَلَّ عَلَّ عَلَّ الصَّنلَاةَ جَامِعَةً، وَ أَمَرَ النَّاسَ أَنْ يُبَلِّغَ الشَّاهِدُ الْغَائِبَ».

قَالَ عُمَرُ بْنُ أُذَيْنَةَ: قَالُوا جَمِيعاً غَيْرَ أَبِي الْجَارُودِ: وَ قَالَ أَبُو جَعْفَرٍ عَلَا : «وَ كَانَتِ الْفَرِيضَةُ تَنْزِلُ بَعْدَ الْفَرِيضَةِ الْأُخْرَىٰ، وَ كَانَتِ الْوَلَايَةُ آخِرَ الْفَرَائِضِ، فَأَنْزَلَ اللّٰهُ عَزَّ وَ الْفَرِيضَةُ تَنْزِلُ بَعْدَ الْفَرِيضَةِ الْأُخْرَىٰ، وَكَانَتِ الْوَلَايَةُ آخِرَ الْفَرَائِضِ، فَأَنْزَلَ اللّٰهُ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَ أَنْمَعْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي﴾».

و همه، از امام محمد باقر الله روایت کرده اند که فرمود: «خدای عزّوجل رسول خود را امر فرمود به ولایت علی الله رواین کرده اند که فرمود به ولایت علی الله رواین آیه را بر او فرمود به ولایت علی الله و آین آین حضرت را بر مردم والی و امیر گرداند)، و این آیه را بر او فرو فرستاد که: ﴿إِنَّمَا وَلِیْكُمُ اللهُ وَ رَسُولُهُ وَ الَّذِینَ آمَنُوا الَّذِینَ یُقیمُونَ الصَّلاَةَ وَ یُؤْتُونَ الزَّکاةَ وَ هُمْ زَاکِعُونَ ﴾، و ولایت صاحبان امر را واجب گردانید. پس مردم ندانستند که ولایت چیست.

خدای تعالی محمد علی را امر فرمود که: ولایت را از برای ایشان بیان فرماید، چنانچه نماز و زکات و روزه و حج را از برای ایشان بیان فرمود. چون این تکلیف از جانب خدای عزّ و جلّ بر او وارد شد، به سبب آن سینهٔ رسول خدا علی شد، و ترسید که مردم از دین خویش بر گردند، و او را به دروغ نسبت دهند، و به آن جهت سینه اش تنگ شد، و با پسروردگار خود عزّ و جلّ بازگشت نمود، و استدعا کرد که این تکلیف را از آن حضرت بردارد.

پس خدای عزوجل به سوی او وحی فرمود که: ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِغٌ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَ اِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُ وَ اللّهُ يَعْصِمْكَ مِنَ النّاسِ ﴾ أ، يعنی: الى فرستاده به حق، برسان به همه مردمان أنچه را كه فرو فرستاده شد به سوی تو از جانب پرور دگارت، و اگر نرسانی، پس نرسانیده ای پیغام های اور ا (چه كتمان، بعضی موجب تضییع بعضی دیگر می شود؛ زیرا كه اجزای رسالت، به هم پیوسته است، چون ثماز. یا معنی آن است كه گویا هیچ چیز را نرسانیده ای؛ به جهت آن كه كتمان بعضی و كل، یكسان است در قباحت و استیجاب عقوبت). و خدا نگاه می دارد تو را از شرّ مردمان. به درستی كه خدا راه نمی نماید گروه كافران را الله. پس آن حضرت امر خدای عزّ ذكره را آشكار نمود و در باب آن، علانیة تكلّم فرمود و بر ولایت علی الله در روز غدیر خم قیام فرمود، و ندا فرمود که: به نماز جماعت حاضر شوید، و مردم را امر فرمود كه: آن كه حاضر است به غایب برسانده.

و عمر بن أذينه گفت كه: همهٔ راويان كه مذكور شدند غير از ابوالجارود، گفتند كه: امام محمد باقر ﷺ اين رائيز فرمودكه: «فريضه خدا چنان بودكه به ترتيب مي آيد كه هر فريضه اي بعد از فريضه ديگر فرود مي آمد، و ولايت، آخر فريضه هاي خدا بود. پس خداي عزّوجل اين آيه را فرو فرستاد كه: ﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دينَكُمْ وَ أَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي﴾ ٩٠.

قَالَ أَبُو جَعْفَرٍ ﷺ: «يَقُولُ اللهُ عَزَّ وَ جَلَّ: لَا أَنْزِلُ عَلَيْكُمْ بَعْدَ هٰذِهِ فَرِيضَةً، قَدْ أَكْمَلْتُ لَكُمُ الْفَرَائِضَ».

عَنْ جَعْفَرِ بْنِ بَشِيرٍ، عَنْ صَالِحِ بْنِ السَّنْدِيِّ، عَنْ جَعْفَرِ بْنِ بَشِيرٍ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ، قَالَ: كُنْتُ عِنْدَهُ جَالِساً، فَقَالَ لَهُ رَجُلُ: حَدِّثْنِي عَنْ وَلَا يَةٍ عَلِيٍّ أَ مِنَ اللهِ أَوْ مِنْ رَسُولِهِ؟ فَعَضِبَ، ثُمَّ قَالَ: «وَيْحَكَ، لَهُ رَجُلُ: حَدِّثْنِي عَنْ وَلَا يَةٍ عَلِيٍّ أَ مِنَ اللهِ أَوْ مِنْ رَسُولِهِ؟ فَعَضِبَ، ثُمَّ قَالَ: «وَيْحَكَ، كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ أَخْوَفَ لِلهِ مِنْ أَنْ يَقُولَ مَا لَمْ يَأْمُوهُ بِهِ اللهُ. بَـلِ الْحَتَرَضَهُ كَـمَا افْتَرَضَهُ كَـمَا افْتَرَضَهُ كَـمَا افْتَرَضَهُ لَكُ اللهُ الصَّلَةَ وَ الرَّكَاةَ وَ الصَّوْمَ وَ الْحَجَّ».

٢٩٢/ ٥. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ وَ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ جَمِيعاً، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ بْنِ بَزِيعٍ، عَنْ مَنْصُورٍ بْنِ يُـونُسَ، عَـنْ أَبِـي الْـجَارُودِ، عَـنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ بْنِ يُـونُسَ، عَـنْ أَبِـي الْـجَارُودِ، عَـنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ بْنِ يَعْفَرُ ﴿ بْنَ يَعْفَرُ اللَّهِ عَلَى الْعِبَادِ أَبِي جَعْفَرٍ ﴾ قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﴾ يَقُولُ: «فَرَضَ اللَّهُ \_عَزَّ وَ جَلَّ \_ عَلَى الْعِبَادِ خَمْساً، أَخَذُوا أَرْبَعاً، وَ تَرَكُوا وَاحِدَةً ﴾ .

قُلْتُ: أَ تُسَمُّيهِنَّ لِي جُعِلْتُ فَيَدَّاكَ؟

فَقَالَ: «الصَّلَاةُ، وَكَانَ النَّاسُ لَا يَدْرُونَ كَيْفَ يُصَلُّونَ، فَنَزَلَ جَبْرَ بِيلُ ﷺ، فَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ، أَخْبِرْهُمْ بِمَوَاقِيتِ صَلَاتِهِمْ.

ثُمَّ نَزَلَتِ الزَّكَاةُ، فَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ، أَخْبِرْهُمْ مِنْ زَكَاتِهِمْ مَا أَخْبَرْتَهُمْ مِنْ صَلَاتِهِمْ. ثُمَّ نَزَلَ الصَّوْمُ، فَكَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ إِذَا كَانَ يَوْمُ عَاشُورَاءَ، بَعَثَ إِلَىٰ مَا حَوْلَهُ مِنَ الْقُرَىٰ، فَصَامُوا ذٰلِكَ الْيَوْمَ، فَنَزَلَ شَهْرُ رَمَضَانَ بَيْنَ شَعْبَانَ وَ شَوَّالِ.

ثُمَّ نَزَلَ الْحَجُّ، فَنَزَلَ جَبْرَئِيلً ﴿ فَقَالَ: أَخْبِرْهُمْ مِنْ حَجِّهِمْ مَا أَخْـبَرْتَهُمْ مِـنْ صَلَاتِهِمْ وَ زَكَاتِهِمْ وَ صَوْمِهِمْ.

ثُمَّ نَزَلَتِ الْوَلَايَةُ، وَ إِنَّمَا أَنَاهُ ذَلِكَ فِي يَوْمِ الْجُمُعَةِ بِعَرَفَةَ، أَنْزَلَ اللَّهُ عَزَّ وَ جَلَّ:

حضرت باقر الله در تفسير آن فرمودكه: «خدای عزّوجلٌ می فرماید كه: بعد از این فریضه، فریضهای دیگر را بر شما فرو نخواهم فرستاد، و جمعیع فریضه ها را برای شما كامل گردانیدم».

۷۶۳ / ۷۶۳ علی بن ابراهیم، از صالح بن سندی، از جعفر بن بشیر، از هارون بن خارجه، از ابوبصیر، از امام محمد باقر ﷺ روایت کرده است که گفت: در نزد آن حضرت نشسته بودم، مردی به آن حضرت عرض کرد که: مرا خبر ده از ولایت علی بن ابی طالب ﷺ که آیا از جانب خدا بود، یا از جانب رسول او؟ حضرت غضبناک شد و فرمود که: «وای بر تو، رسول خدا، از خدا بیش از آن می ترسید که آنچه را که خدا او را به آن امر نفرموده بود بگوید، بلکه خدا آن را واجب گردانید؛ چنانچه نماز و زکات و روزه و حج را واجب گردانید؛

۹۶۴/۶۴ محمد بن یحیی روایت کرده است، از احمد بن محمد و محمد بن حسین و هر دو، از محمد بن بن بریعی روایت کرده است، از ابوالجارود، از امام محمد باقر الله که گفت: شنیدم از آن حضرت الله که می فرمود: «خدای عزّ و جلّ، پنج چیز را بر بندگان و اجب گردانید، و سنیّان چهار چیز را گرفتند و یکی را و اگذاشتند».

عرض کردم که: فدای تو گردم، آیا آنها را برای من نام میبری؟ فرمود که: «نماز؛ و مردم نمی دانستند که چگونه نماز کنند، بعد از آن، جبر نیل ای فرود آمد و گفت؛ یا محمد ایش، ایشان را به وقتهای نمازی که باید به جا آورند، خبر ده.

بعداز آن وجوب زکات فرود آمد و گفت: یا محمد، ایشان را از امر زکات ایشان خبر ده به وضعی که ایشان را از امر نماز ایشان خبر دادی.

بعداز آن، وجوب روزه فرود آمد، پس چون روز عاشورا می شد (که عبارت است از روز دهم محرّم)، رسول خدایگاه می فرستاد به سوی اهل ده ها که گرداگرد آن حضرت و در حوالی مدینه بودند، پس آن روز را روزه می گرفتند. بعد از آن، وجوب روزهٔ ماه مبارک رمضان که در میانهٔ ماه شعبان و شوّال است، نازل شد.

بعداز آن، وجوب حجّ بیت الله فرود آمد. پس جبرئیل نازل شد و گفت که: ایشان را خبر ده از کیفیّت حجّ ایشان، به طوری که از چگونگی نماز و زکات و روزهٔ ایشان، ایشان را خبر دادی.

بعداز آن، ولایت و وجوب اظهار آن نازل شد. و این امر به رسول آمد در روز جمعه در

﴿الْيُوْمَ أَكْمَلُتُ لَكُمْ بِينَكُمْ وَ أَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ بِعْمَتِي ﴾ وَكَانَ كَمَالُ الدِّينِ بِوَلَايَةِ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ ﴿ فَقَالَ عِنْدَ ذَلِكَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ : أُمَّتِي حَدِيتُو عَهْدٍ بِالْجَاهِلِيَّةِ ، وَ مَتَىٰ أَخْبَرْتُهُمْ بِهٰذَا فِي ابْنِ عَمِّي ، يَقُولُ قَائِلٌ ، وَ يَقُولُ قَائِلٌ . فَقُلْتُ فِي نَفْسِي مِنْ غَيْرٍ أَنْ أَخْبَرْتُهُمْ بِهٰذَا فِي ابْنِ عَمِّي ، يَقُولُ قَائِلٌ ، وَ يَقُولُ قَائِلٌ . فَقُلْتُ فِي نَفْسِي مِنْ غَيْرٍ أَنْ يَنْظِقَ بِهِ لِسَانِي . فَأَتَنْنِي عَزِيمَةُ مِنَ اللهِ . عَزَّ وَ جَلَّ . بَتُلَةً أَوْعَدَنِي إِنْ لَمْ أَبَلِمْ أَنَ لَمْ أَبُلُ مِنْ اللهِ . عَزَّ وَ جَلَّ . بَتُلَةً أَوْعَدَنِي إِنْ لَمْ أَبَلِمْ أَنْ لَمْ أَبُلُونِينَ هِ فَلَذَيْرَ لِلْكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَغْتَ رِسْالَتَهُ وَ يُعَلِّي عَلَى اللهِ يَعْفِي اللهِ يَعْفِي مِنَ اللّهِ يَعْفِي مِنَ اللّهُ يَعْمِلُهُ مِنَ اللّهِ يَعْفِي مِنَ اللّهِ يَعْفِي مِنَ اللّهُ يَعْفِي مَن اللّهُ يَعْمِلُهُ مِنَ اللّهُ يَعْمِلُهُ مِنَ اللّهُ يَعْفِي مِنَ اللّهُ يَعْمِلُهُ مِنَ اللّهِ يَعْفِي مِنَ اللّهُ يَعْمَلُهُ مِنَ اللّهُ يَعْمِلُهُ مِنَ اللّهِ عَلَيْ عِنْ اللّهُ مِنْ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ مِنْ كَانَ قَبْلِي إِلّا وَ قَدْ عَمَّرَهُ اللّهُ . ثُمَّ اللّهُ مَنْ مَنْ فَاللهُ مُنْ مُنْ فَولُونَ ؛ فَمَا ذَا أَنْتُمْ مَشُؤُولُ وَ أَنْتُمْ مَسُؤُولُونَ ؛ فَمَا ذَا أَنْتُمْ فَلُولُ وَ أَنْتُمْ مَسُؤُولُونَ ؛ فَمَا ذَا أَنْتُمْ فَائِلُونَ؟

فَقَالُوا: نَشْهَدُ أَنَّكَ قَدْ بَلَغْتَ، وَ نَصَحْتُ، وَ أَدَّيْتَ مَا عَلَيْكَ؛ فَجَزَاكَ اللَّهُ أَفْضَلَ جَزَاءِ الْمُرْسَلِينَ.

فَقَالَ: اللَّهُمَّ اشْهَدْ \_ثَـلَاثَ مَرَّاتٍ ـ ثُمَّ قَالَ: يَا مَعْشَرَ الْمُسْلِمِينَ، هٰذَا وَلِيُّكُمْ مِنْ بَعْدِي؛ فَلْيُبَلِّغ الشَّاهِدُ مِنْكُمُ الْغَائِبَ».

قَالَ أَبُو جَعْفَرٍ ﷺ: «كَانَ وَاللَّهِ أَمِينَ اللَّهِ عَلَىٰ خَلْقِهِ وَ غَيْبِهِ وَ دِينِهِ الَّذِي ارْتَضَاهُ لِنَفْسِهِ.

ثُمَّ إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ حَضَرَهُ الَّذِي حَضَرَ، فَدَعَا عَلِيّاً ﷺ، فَقَالَ: يَا عَلِيُّ، إِنِّي أُرِيدُ أَنْ أَنْتَمِنَكَ عَلَىٰ مَا انْتَمَنَنِيَ اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ غَيْبِهِ وَ عِلْمِهِ، وَ مِنْ خَلْقِهِ، وَ مِنْ دِينِهِ الَّذِي ارْتَضَاهُ لِنَفْسِهِ، فَلَمْ يُشْرِكْ وَاللَّهِ فِيهَا \_ يَا زِيَادُ \_ أَحَداً مِنَ الْخَلْقِ. عرفه و مراد از آن، امری است که خدای عزّوجل در باب آن فرو فرستاد که: ﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ وَ اللّهِ مَعْتَى ﴾ و کمال دین به ولایت علی بن ابی طالب ﷺ بود. و رسول خدا ﷺ در نزد نزول ولایت، فرمود که: امّت من تازه عهدند به جاهلیّت و در این تازگی، از کفر بیرون آمده، در اسلام در آمدهاند. و در آن زمان که ایشان را به این امر خبر دهم، در باب پسر عموی خویش هر کسی سختی خواهد گفت و پیغمبر فرمود که: من این را در دل خویش گفتم و به خاطرم خطور نمود، بی آن که زبانم به آن گویا شود. پس مرا عزیمت قطعیّه ای از جانب خدای عزّوجل آمد که دلالت می کرد که این اظهار، بر سبیل رخصت نیست، بلکه بر سبیل عزم و حتم است، و خدا مرا ترسانید که اگر در این باب، تبلیغ رسالت نکنم، مرا عذاب کند.

پس این آیه فرود آمد که: ﴿یَا أَیُهَا الرَّسُولُ بَلِیْ مَا أَنْزِلَ إِلَیْکَ مِنْ رَبِّکَ وَ إِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَغْتَ رِسُالَتَهُ وَ اللّهُ یَعْمِیمُکَ مِنَ النّاسِ إِنَّ اللّهُ لایهٔ دی الْفَوْمَ الْکَافِرینَ ﴾ آ. پس رسول خدا ﷺ دست علی را گرفت، و فرمود: ای گروه مردمان، به درستی که هیچ پیغمبری نبوده از آن پیغمبرانی که پیش از من بودهاند، مگر آنکه خدا او را قر دنیا عمری داده، بعد از آن، او را طلب فرموده و آن پیغمبر خدا را اجابت کرده، از دنیا رحلت نموده و عن قریب مرا می طلبد و من اجابت می کنم و از من سؤال خواهد و از شمانیز سؤال می شود. پس شما در جواب چه خواهید؟ گفت همه گفتند که: شهادت می دهیم که تو تبلیغ رسالت خدا کردی و خیرخواهی نمودی، و آنچه بر تو گفتند که: شهادت می دهیم که تو تبلیغ رسالت خدا کردی و خیرخواهی نمودی، و آنچه بر تو و د، به جا آوردی. پس خدا تو را جزا دهد؛ بهترین جزای پیغمبران مرسل.

پیغمبر سه مرتبه گفت: بار خدایا، شاهد باش. بعد از آن، فرمود: ای گروه مسلمانان، این ولّی و صاحب اختیار شما است بعد از من، پس باید که آنکه حاضر است از شما، به غایب بر سانده.

و امام محمد باقر الله فرمود: «به خداسوگند، که پیغمبر، امین خدا بود بر خلاتی و احکام و دین خدا، که آن را برای خویش پسندیده. بعد از آن، رسول خدا الله را هنگام و فات رسید، علی الله را طلبید و فرمود: یا علی، می خواهم که تو را امین دارم بر آنچه خدا مرا بر آن امین داشته از احکام و علم و خلق و دین خویش که آن را برای خود پسندیده ای زیاد. پس به خدا

ثُمَّ إِنَّ عَلِيّاً ﴾ حَضَرَهُ الَّذِي حَضَرَهُ، فَدَعَا وُلْدَهُ وَ كَانُوا اثْنَيْ عَشَرَ ذَكَراً وَقَالَ لَهُمْ: يَا يَنِيَّ، إِنَّ اللّٰهَ وَعَزَّ وَ جَلَّ قَدْ أَبَىٰ إِلّا أَنْ يَجْعَلَ فِيَّ سُنَةً مِنْ يَعْقُوبَ، وَ إِنَّ يَعْقُوبَ دَعَا وُلْدَهُ وَ كَانُوا اثْنَيْ عَشَرَ ذَكَراً وَفَاخْبَرَهُمْ بِصَاحِبِهِمْ، أَلَا وَ إِنِّي أُخْبِرُكُمْ يَعَاجِبِكُمْ، أَلَا إِنَّ هٰذَيْنِ ابْنَا رَسُولِ اللّٰهِ ﷺ الْحَسَنَ وَ الْحُسَيْنَ ﴿ فَاسْمَعُوا لَهُمَا، وَ مِصَاحِبِكُمْ، أَلَا إِنَّ هٰذَيْنِ ابْنَا رَسُولِ اللّٰهِ ﷺ الْحَسَنَ وَ الْحُسَيْنَ ﴿ فَاسْمَعُوا لَهُمَا، وَ أَطِيعُوا، وَ وَازِرُوهُمَا؛ فَإِنِّي قَدِ اثْتَمَنْتُهُمَا عَلَىٰ مَا اثْتَمَنْنِي عَلَيْهِ رَسُولُ اللّٰهِ ﷺ مَا أَنْجَبَ اللّٰهُ عَلَيْهِ مِنْ خَلْقِهِ، وَ مِنْ دِينِهِ اللّٰهِ ﷺ، فَلَمْ يَكُنْ لِأَحَدٍ مِنْهُمَا فَضُلُ اللّٰهُ عَلَيْهِ مِنْ خَلْقِهِ، وَ مِنْ عَيْبِهِ، وَ مِنْ دِينِهِ اللّٰهِ ﷺ، فَلَمْ يَكُنْ لِأَحَدٍ مِنْهُمَا فَصْلُ اللّٰهُ عَلَيْهِ مِنْ خَلْقِهِ، وَ مِنْ عَيْبِهِ، وَ مِنْ دِينِهِ اللّٰهِ ﷺ، فَلَمْ يَكُنْ لِأَحَدٍ مِنْهُمَا فَصْلُ لَهُمَا مِنْ عَلِي هُمَا أَوْجَبَ لِعَلِيٍّ ﴿ مِنْ وَلِيهِ اللّٰهِ عَلَىٰ مَا أَوْجَبَ لِعَلِيٍّ هُمَا أَوْجَبَ لِعَلِي عَلَىٰ صَاحِبِهِ إِلَّا بِكِبَرُهِ، وَ إِنَّ الْحُسَيْنَ ﴿ كَانَ إِذَا حَضَرَ الْحَسَنُ ﴾ لَمْ يَتُونُ فِي ذَلِكَ عَلَىٰ صَاحِبِهِ إِلَّا بِكِبَرُهِ، وَ إِنَّ الْحُسَيْنَ ﴿ كَانَ إِذَا حَضَرَ الْحَسَنُ ﴾ لَمْ يَتُولُ فِي ذَلِكَ عَلَى صَاحِبِهِ إِلَّا بِكِبَرُهِ، وَ إِنَّ الْحُسَيْنَ ﴿ كَانَ إِذَا حَضَرَ الْحَسَنُ ﴾ لَمْ يَتُولُ فِي ذَلِكَ عَلَى صَاحِبِهِ إِلَّا بِكِبَرُهِ، وَ إِنَّ الْحُسَيْنَ ﴿ كَانَ إِذَا حَضَرَ الْحَسَنُ ﴾ لَمْ يَتُولُ فِي ذَلِكَ عَلَىٰ مَا يَعْمِلُ مَنْ يَعْوِلُ مَا يَعْمِلُ مِنْ يَعْمِلُ مَا يَعْمِلُ مَا أَنْ إِنَا الْحَسَنَ اللّٰهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ مَا أَنْ إِنَا الْمُعْمَا فَعْلَىٰ اللّٰهُ عَلَىٰ إِلَىٰ الْعَلَىٰ اللّٰهُ عَلَيْهِ مَا أَوْ الْعَلَىٰ اللّٰهِ اللّٰهُ عَلَىٰ إِلَا اللّٰهُ عَلَىٰ اللّٰهُ عَلَىٰ إِلَا اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰهِ اللّٰهُ عَلَىٰ اللّٰ اللّٰهِ الللّٰهُ عَلَىٰ الْعَلَىٰ الْمُعَلِى اللّٰهُ اللّٰ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰ ا

ثُمَّ إِنَّ الْحَسَنَ اللَّهِ حَضَرَهُ الَّذِي خَضَرَهُ، فَسَلَّمَ ذَٰلِكَ إِلَى الْحُسَيْنِ ١٠٠٠ ثُمَّ إِنَّ الْحُسَيْنِ ١٠٠٠ ثُمَّ أَنِي الْحُسَيْنِ ١٠٠٠ ثُمَّ أَنِي اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

ثُمَّ إِنَّ حُسَيْناً ﷺ حَضَرَهُ الَّذِي حَضَرَهُ, فَدَعَا ابْنَتَهُ الْكُبْرَىٰ فَاطِمَةَ بِنْتَ الْحُسَيْنِ، فَدَفَعَ إِلَيْهَا كِتَاباً مَلْفُوفاً، وَ وَصِيَّةً ظَاهِرَةً ...وَ كَانَ عَلِيُّ بْنُ الْحُسَيْنِ ﴿ مَبْطُوناً لَا يَرَوْنَ إِلَيْهَا كِتَاباً مَلْفُوفاً، وَ وَصِيَّةً ظَاهِرَةً ...وَ كَانَ عَلِيُّ بْنِ الْحُسَيْنِ ﴿ مَبْعُوناً مَا وَاللّٰهِ ذَلِكَ إِلَّا أَنَّهُ لِمَا بِهِ . فَدَفَعَتْ فَاطِمَةُ الْكِتَابَ إِلَىٰ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ ﴿ مُنَ مَارَ وَاللّٰهِ ذَلِكَ الْكِتَابُ إِلَيْنَا ﴾ . الْكِتَابُ إِلَيْنَا ﴾ . الْكِتَابُ إِلَيْ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ ﴿ مُنَ الْحُسَيْنِ اللّٰهِ اللّٰهِ ذَلِكَ الْكِتَابُ إِلَىٰ عَلِيً بْنِ الْحُسَيْنِ ﴾ . ثُمَّ صَارَ وَاللّٰهِ ذَلِكَ الْكِتَابُ إِلَيْنَا ﴾ .

الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ جُمْهُورٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ بْنِ بَزِيعٍ، عَنْ مَنْصُورِ بْنِ يُونُسَ، عَنْ أَبِي الْجَارُودِ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ، مِثْلَهُ.
 مِثْلَهُ.

٧٧٥ / ٧٠ مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَـنْ صَفْوَانَ بْنِ يَحْيَىٰ، عَنْ صَفْوَانَ بْنِ يَحْيَىٰ، عَنْ صَبَّاحٍ الْأَزْرَقِ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي جَعْفَرٍ ﷺ: إِنَّ صَفْوَانَ بْنِ الْمُخْتَارِيَّةِ لَقِيَتِنِي، فَزَعَمَ أَنَّ مُحَمَّدُ بْنَ الْحَنَفِيَّةِ إِمَامٌ؟

سوگند، که پیغمبر کسی را از خلائق در خلافت و امامت شریک آن حضرت نگردانید.

بعد از آن، علی ا منگام و فات رسید، پس فرزندان خویش را طلبید و ایشان دوازده پسر بودند، و به پسران خود فرمود که: ای پسران من، به درستی که خدای عزّ و جلّ ایا فرموده، مگر آنچه در من سنّت و طریقه ای از یعقوب قرار دهد و به درستی که یعقوب، فرزندان خویش را طلبید و ایشان دوازده پسر بودند. پس ایشان را به صاحب ایشان خبر داد. و آگاه باشید که من به صاحبتان خبر می دهم. بدانید که این دو پسر من، حسن و حسین هی، پسران رسول خدایند تیگی. پس بشنوید از ایشان و ایشان را اجابت کنید، و امر ایشان را اطاعت نمایید، و یاری کنید ایشان را از زیراکه من ایشان را امین داشتم بر آنچه رسول خدایگی مرابر آن امین داشته از خلق و احکام و دین خود که آن را برای خویش پسندیده.

پس خدا واجب گردانید از برای حسنین ای از جانب علی ، آنچه راکه از برای علی و اجب گردانید از جانب رسول خدای ای از بان دو را فضیلتی و زیادتی بر صاحب خویش نبود، مگر به کِبر سنّ و بزرگتری که امام حسن ای داشت. و به درستی که امام حسین ، چون در نزد امام حسن ای اخر می شد. در آن مجلس سخن نمی گفت تا بر می خاست.

میخاست.

بعد از آن، امام حسن الله را هنگام رحلت رسید، این امر را به امام حسین الله تسلیم نمود.

بعد از آن، امام حسین الله را هنگام شهادت رسید، دختر بورگ خود فاطمه دختر امام

حسین الله را طلبید و نامهٔ پیچیده و وصیت نامهٔ ظاهری را به او تسلیم فرمود، و حضرت

علی بن الحسین الله ناخوشی اسهال داشت، و مردم چنان اعتقاد داشتند که آن حضرت از آن

آزار، جان نخواهد برد، و بعد از آن، فاطمه نامه را به علی بن الحسین الله داد. و به خدا سوگند

که آن نامه، به ما منتقل شد».

• حسین بن محمد، از مُعلّی بن محمد، از محمد بن جمهور، از محمد بن اسماعیل بن بزیع، از منصور بن یونس، از ابوالجارود، از امام محمد باقر ﷺ مثل این را روایت کرده است. ۱۷۶۵ / ۷، محمد بن حسن، از سهل بن زیاد، از محمد بن عیسی، از صفوان بن یحیی، از صبّاح ازرق، از ابوبصیر روایت کرده است که گفت: به خدمت امام محمد باقر ﷺ عرض کردم که: مردی از طایفه مختاریه (که ایشان را کیسانیه نیز می گویند)، مرا ملاقات کرد، و گمان داشت که محمد بن حنفیه امام است. حضرت باقر ﷺ غضبناک شد و فرمود که: «آیا به او

فَغَضِبَ أَبُو جَعْفَرٍ ﷺ، ثُمَّ قَالَ: «أَ فَـلَا قُلْتَ لَهُ؟» قَالَ: قُلْتُ: لَا وَ اللَّهِ، مَا دَرَيْتُ مَا أَقُولُ.

قَالَ: «أَ فَلَا قُلْتَ لَهُ: إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ أَوْصَىٰ إِلَىٰ عَلِيٍّ وَ الْحَسَنِ وَ الْحُسَيْنِ، فَلَا عَلَيْ عَلِيٍّ وَ الْحَسَنِ وَ الْحُسَيْنِ، وَ لَوْ ذَهَبَ يَزْوِيهَا عَنْهُمَا، لَقَالَا فَلَمَّا مَضَىٰ عَلِيٍّ ﴾، أَوْصَىٰ إِلَى الْحَسَنِ وَ الْحُسَيْنِ، وَ لَوْ ذَهَبَ يَزْوِيهَا عَنْهُمَا، لَقَالَا لَهُ: نَحْنُ وَصِيَّانِ مِثْلُكَ وَ لَمْ يَكُنْ لِيَفْعَلَ ذَلِكَ.

وَ أَوْصَى الْحَسَنُ إِلَى الْحُسَيْنِ، وَ لَوْ ذَهَبَ يَزْوِيهَا عَنْهُ، لَقَالَ: أَنَا وَصِيُّ مِثْلُكَ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَ مِنْ أَبِي، وَ لَمْ يَكُنْ لِيَفْعَلَ ذَلِكَ، قَالَ اللَّهُ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿وَأُولُوا الأَرْخَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَىٰ بِبَعْضِ﴾ هِيَ فِينَا وَ فِي أَبْنَائِنَا»ٍ.

## 20- بَابُ الْإِشَارَةِ وَ النَّصُّ عَلَىٰ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ الْمُؤْمِنِينَ ﴿

٧٧٤/ ١. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ، عَنْ مَنْصُورِ بْنِ يُونُسَ، عَنْ زَيْدِ بْنِ الْجَهْمِ الْهِ لَالِيِّ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عِنْ قَالَ: سَمِعْتُهُ مَنْصُورِ بْنِ يُونُسَ، عَنْ زَيْدِ بْنِ الْجَهْمِ الْهِ لَلْلِيِّ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْ مَنْ قَوْلِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ مَلَا اللَّهِ عَلَيْ مَنْ اللَّهِ عَلَيْ بَنِ أَبِي طَالِبٍ عِنْ وَكَانَ مِنْ قَوْلِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ مَنَ اللَّهِ عَلَيْ مِنْ اللَّهِ عَلَيْ بِإِمْرَةِ الْمُؤْمِنِينَ، فَكَانَ مِمَّا أَكَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِمَا فِي ذَلِكَ الْيَوْمِ يَا زَيْدُ، قَولُ رَسُولِ عَلَيْ بِإِمْرَةِ الْمُؤْمِنِينَ، فَقَالًا: أَ مِنَ اللّهِ أَوْ مِنْ رَسُولِهِ رَسُولِهِ رَسُولِهِ اللّهِ عَلَيْهِ بِإِمْرَةِ الْمُؤْمِنِينَ، فَقَالًا: أَ مِنَ اللّهِ أَوْ مِنْ رَسُولِهِ يَا رَسُولُ اللّهِ عَلَيْهِ بِإِمْرَةِ الْمُؤْمِنِينَ، فَقَالًا: أَ مِنَ اللّهِ أَوْ مِنْ رَسُولِهِ يَا رَسُولُ اللّهِ عَلَيْهِ بَإِمْرَةِ الْمُؤْمِنِينَ، فَقَالًا: أَ مِنَ اللّهِ أَوْ مِنْ رَسُولِهِ يَا رَسُولُ اللّهِ عَلَيْهِ بَإِمْرَةِ اللّهُ وَ مِنْ رَسُولِهِ .

فَأَنْزَلَ اللّٰهُ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿وَ لَا تَنْقُضُوا الْأَيْمَانَ بَعْدَ تَوْكِيدِهَا وَ قَدْ جَعَلْتُمُ اللّهَ عَلَيْكُمْ كَفِيلًا إِنَّ اللّٰهَ يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ﴾ يَعْنِي بِهِ قَوْلَ رَسُولِ اللّهِﷺ لَهُمَا، وَ قَوْلَهُمَا: أَ مِنَ اللّٰهِ أَوْ مِنْ هیچ نگفتی؟ ابوبصیر میگوید که: عرض کردم: نه، به خدا سوگند که نمی دانستم چه بگویم.
حضرت فرمود که: «آیا به او نگفتی که رسول خداتی علی و حسن و حسین اوصی خود گردانید و چون علی درگذشت، حسن و حسین را وصی خود نمود، و اگر می رفت که امامت را از ایشان بگرداند به آن حضرت، می گفتند که ما هر دو وصیّی پیغمبریم مانند تو، و علی چ چنان نبود که این امر از او سر زند، و امام حسن و امام حسین را وصی خود کرد، و اگر می رفت که وصیّت را از او بگرداند، هر آینه یه او می گفت که: من وصیّم، مانند تو از جانب رسول خدای و از جانب پدرم، و امام حسن چنان نبود که این کار را به جا آورد، و خدای عزو جلّ فرموده است که: ﴿ وَ اُولُوا ٱلْأَرْخَامِ بَعْضُهُمْ ٱولئی پِبَعْضِ ﴾ آ. و این آیه، در شأن ما و در شأن پسران ما است».

### ۶۵ باب در بیان اشاره و نصّ بر امیرالمؤمنین ﷺ آ

بونس، از زید بن جَهم هِلالی، از امام جعفر صادق از محمد بن اسماعیل، از منصور بسن یونس، از زید بن جَهم هِلالی، از امام جعفر صادق از وایت کرده است که گفت: شنیدم از آن حضرت که می فرمود: اچون ولایت علی بن ابی طالب ای نازل شد، و از جمله آنچه رسول خدای به مردم فرمود، این بودکه: بر علی اسلام کنید به امیر المؤمنین بودن (یعنی: به این روش بر او سلام کنید که: السّلام علیک یا امیر المؤمنین). از جملهٔ آنچه خدا در آن روز بر آن دو (ابوبکر و عمر)، استوار فرمود ای زید، آن است که رسول خدای به ایشان فرمود که: ای ابوبکر و عمر، برخیزید و بر علی الله سلام کنید به امیر المؤمنین بودن. ابوبکر و عمر گفتند که: یا رسول الله، آیا این که می گویی از جانب خداست، یا از جانب رسول او؟

رسول خداتًا فرمود كه: از جانب خدا و از جانب رسول اوست. بعد از آن، خداى عزّ وجلّ این آیات را فرو فرستاد كه: ﴿ وَ لا تَنْقُضُوا اللّهُ مَعْدَ تَوْكيدِهَا وَ قَدْ جَعَلْتُمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ كَفيلاً إِنّ اللّهَ يَعْلَمُ مَا تَقْعَلُونَ ﴾ آ، یعنی: و مشكنید سوگندها را (یعنی: پیمانها را كه در باب بیعت نمودید)، بعد از استوار گردانیدن آنها به سوگند به خدا، و حال آنكه گردانیده اید خدا را

۱. انفال، ۷۵

در بعضی از نسخ کافی، این عنوان موجود نیست. (مترجم)

۳. نحل ۹۱.

رَسُولِهِ؟ ﴿ وَلا تَكُونُوا كَالَّتِي نَقَضَتْ غَزْلَهَا مِنْ بَعْدِ قُوَّةٍ أَنْكَاثاً تَتَّخِذُونَ أَيْمَانكُمْ دَخَلًا بَيْنكُمْ أَنْ تَكُونَ (أَئِمَةٌ هِيَ أَذْكَى مِنْ أَئِمَّتِكُمْ) ﴾».

قَالَ: قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، أَنِمَّةُ؟ قَالَ: «إِي وَ اللهِ أَئِمَّةٌ» قُلْتُ: فَإِنَّا نَفْرَأُ ﴿أَرْبَىٰ﴾ فَقَالَ: «مِا أَرْبَىٰ؟ حَعِلْتُ فِدَاكَ، أَئِمَّةً؟ قَالَ: «إِنَّمَا يَبْلُوكُمُ اللَّهُ بِهِ \* يَعْنِي بِعَلِيِّ ﴿ وَلَيُبَيِّنَنَّ فَقَالَ: «مَا أَرْبَىٰ؟ \_ وَ أَوْمَا بِيَدِهِ فَطَرَحَهَا \_ ﴿ إِنَّمَا يَبْلُوكُمُ اللَّهُ بِهِ \* يَعْنِي بِعَلِيِّ ﴿ وَلَيُبَيِّنَنَ فَقَالَ: «مَا أَرْبَىٰ؟ \_ وَ أَوْمَا بِيَدِهِ فَطَرَحَهَا \_ ﴿ إِنَّمَا يَبْلُوكُمُ اللَّهُ بِهِ \* يَعْنِي بِعَلِيٍّ ﴿ وَلَيُبْيِنَنَ لَكُمْ يَوْمَ الْقَيْامَةِ مَا كُنْتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ ٥ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَجَعَلَكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَ لَكِنْ يُضِيلُ مَنْ يَشَاءُ لَكُمْ يَوْمَ الْقَيْامَةِ مَا كُنْتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ ٥ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَجَعَلَكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَ لَكِنْ يُضِيلُ مَنْ يَشَاءُ



بر پیمانهای خودگواه و نگهبان. به درستی که خدا میداند آنچه راکه شما میکنید.

و حضرت فرمود که: «مقصود خدا از این، فرمودهٔ رسول خداست تلیه به ابوبکر و عمر و گفتهٔ ابوبکر و عمر که آیا از جانب خداست یا از جانب رسول او؟ ﴿ وَ لاَ تَکُونُوا کَالَتی نَقَضَتْ غَزْلَهٔا مِنْ بَعْدِ قُوّةٍ اَنْکَاناً تَتَّخِذُونَ اَیْمَانکُمْ دَخَلاً بَیْنکُمْ آنْ تَکُونَ ﴾ [أثمّة هِیَ أَزْکیٰ مِنْ أَسْمَتکم]، غزلَهٔا مِنْ بَعْدِ قُوةٍ اَنْکَاناً تَتَّخِذُونَ اَیْمانکُمْ دَخَلاً بَیْنکُمْ آنْ تَکُونَ ﴾ [أثمّة هی آز کیٰ مِنْ أسمحکام، در حالتی یعنی: و مباشید مانند زنی که رشتهٔ خویش را تاب باز دارد بعد از قوّت و استحکام، در حالتی که رشته ها تاب باز داده شده باشند فرا می گیرید سوگندهای خویش را دغلی و اسباب مکر و خدیعه در میان خویش، به سبب آن که امامانی چند پاک تر و بهتر از امامان شما باشند، و بنابر اوّل، مراد از امامان اوّل، جهت کراهت آن که امامانی چند پاک تر از امامان شما باشند. و بنابر اوّل، مراد از امامان اوّل، اثمة هدی. و بنابر ثانی، به عکس است).

راوی میگوید که: به حضرت صادق علا عرض کردم که: فدای تو گردم، در قرآن به جای امّه، ائمّة است؛ حضرت فرمود: «بلی، به خدا سوگند انمّة است؛ عرض کردم که: ما به جای أذکی، أدبی می خوانیم. حضرت فرمود که: «آذیی جیست؟» و به دست خویش اشاره فرمود (یعنی: به سوی سینه خویش به این معنی که مزاد از اثمّه، ماییم). بعد از آن، دست خویش را انداخت (یعنی: آن را از سینه برداشت. و می تواند که مراد این باشد که آن حضرت، به دست خویش اشاره به طرح قرائت مشهوره فرموده باشد. بلکه این اظهر است. و در تفسیر علی بن ابراهیم است که به دست خویش اشاره فرمود به طرح آن. و آنچه در قرآنِ موجود است چنین است که آن ﴿تَکُونَ اُمّةٌ هِيَ اُدْبِي مِنْ اُمّةٍ﴾. و ترجمهٔ آن این است که: «به سبب آنکه هستند گروهی (یعنی: کفّار) که ایشان زیاده اند گروهی دیگر که مسلمانانند» (یا باشند گروهی زیاده از گروهی دیگر که مسلمانانند» (یا باشند گروهی زیاده از گروهی دیگر که مسلمانانند» (یا باشند گروهی زیاده از گروهی دیگر که مسلماناند که باز به کفر خود ربوع کنند و طریقهٔ اهل جاهلیّت پیش گیرند).

﴿إِنَّمَا يَبَلُوكُمُ اللَّهُ بِهِ﴾، يعنى: ﴿جز اين نيست كه خدا شمارا مي آزمايد به امر به وفاي به عهده (يا به بودن زيادتي گروهي بر گروهي ديگر؛ چنانچه مفسّرين گفته اند). و حضرت فرمود: ﴿يعني: به على ﷺ.

﴿ وَ لَيُبَيِّنَنَّ لَكُمْ يَوْمَ الْقِيَّامَةِ مَا كُنْتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ ۞ وَ لَوْ شَاءَ اللّهُ لَجَعَلَكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَ لَكِنْ يُضِلُّ

وَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ وَ لَتُسْئَلُنَ ﴾ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ﴿ عَمَّا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ۞ وَ لَا تَتَّخِذُوا أَيْمَانَكُمْ دَخَلًا بَيْنَكُمْ فَتَزِلَّ قَدَمُ بَعْدَ ثُبُوتِهَا ﴾ يَعْنِي بَعْدَ مَقَالَةِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فِي عَلِيٍّ ﴿ وَ تَذُوقُوا السُّوءَ بِيانَكُمْ فَتَزِلَّ قَدَمُ بَعْدَ ثُبُوتِهَا ﴾ يَعْنِي بِهِ عَلِيًا ﷺ ﴿ وَ لَكُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ » .

٧٧٧٧ . مُحَمَّدُ بْنُ يَعْيَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْمُسَيْنِ وَ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ الْمُسَيْنِ وَ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ الْفُضَيْلِ، عَنْ أَبِي حَمْزَةَ الثَّمَالِيِّ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ قَالَ : سَمِعْتُهُ يَقُولُ : «لَمَّا أَنْ قَضَىٰ مُحَمَّدُ نُبُوَّتَهُ، وَ اسْتَكْمَلَ أَيَّامَهُ، أَوْحَى الله \_عزَّ وَ جَلَّ \_ سَمِعْتُهُ يَقُولُ : «لَمَّا أَنْ قَضَىٰ مُحَمَّدُ نُبُوَّتَهُ، وَ اسْتَكْمَلَ أَيَّامَهُ ، أَوْحَى الله \_عزَّ وَ جَلَّ \_ إِلَيْهِ : أَنْ يَا مُحَمَّدُ ، قَدْ قَضَيْتَ نُبُوَّتَكَ ، وَ اسْتَكْمَلْتَ أَيَّامَكَ ؛ فَاجْعَلِ الْعِلْمَ الَّذِي عِنْدَكَ وَ الْإِيْهِ : أَنْ يَا مُحَمَّدُ ، قَدْ قَضَيْتَ نُبُوَّتَكَ ، وَ اسْتَكْمَلْتَ أَيَّامَكَ ؛ فَاجْعَلِ الْعِلْمَ اللّذِي عِنْدَكَ وَ الْإِيْمِ اللّهُ وَ الْإِيْمَ اللّهُ وَ الْإِيْمَ وَ الْعَلْمَ وَ الْإِيْمَ وَ الْعَلْمِ وَ آثَارَ عِلْمِ النَّبُوّةِ فِي أَهْلِ بَيْتِكَ، عِنْدَ عَلِيِّ بْنِ الْمُعَلِي اللّهِ الْمُ أَنْعُلُم وَ الْإِيمَ وَ الْإِيمَ وَ الْإِيمَ وَ الْعَلْمِ وَ آثَارَ عِلْمِ النَّبُوّةِ فِي أَهْلِ بَيْتِكَ ، عِنْدَ عَلِي بُنِ النَّهُ وَ الْإِيمَ وَ الْإِيمَةِ وَ الْمُعَلِمِ وَ الْعَلْمِ وَ آثَارَ عِلْمِ النَّبُوّةِ فِي أَهْلِ بَيْتِكَ ، عِنْدَ عَلِي بْنِ النَّهُ وَالْإِيمَ فَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَ الْإِيمَ وَ الْعَلْمَ وَ الْوَالْمَ وَ الْإِيمَانَ وَالإِيمَ اللّهُ وَالْوَالِمُ اللّهُ الْعَلْمَ وَ الْعَلْمَ وَ الْوَالِمُ اللّهُ اللّهُ وَالْتَهُ الْعُلْمَ وَ الْعَلْمَ وَالْوَالِمُ اللّهُ اللّهُ وَالْمَالِمُ اللّهُ وَاللّهُ الْمَدَوْقِ فِي أَنْ الْعَلْمَ وَ الْمَاعِلَى اللّهُ الْمُ الْمُعَلِّ الْعَلَى اللّهُ الْمَلْعَلَى اللّهُ وَ الْعَلَى اللّهُ الْمَالِمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْمِلُ وَاللّهُ اللّهُ الْمَاعِقُولَ الْمَالِمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

٧٤٨ ٣. مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ وَ غَيْرُهُ، عَنْ سَهْلٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ ؛وَمُحَمَّدُ

مَنْ يَشَاءُ وَ يَهْدى مَنْ يَشَاءُ وَ لَتُسْتُلُنُ عَمّا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ \* وَلاَ تَتَّخِذُوا أَيْمَانَكُمْ دَخَلاً بَيْنَكُمْ فَتَزِلُ قَدَمُ بَعْدَ نُبُوتِهَا ﴾، يعنى: الو هر آينه خدا آشكار كند از براى شما در روز قيامت، آنچه راكه بوديد كه در آن اختلاف مى كرديد، و اگر خدا مى خواست هر آينه شما را يک گروه مى گردانيد (يعنى: به اجبار و اكراه شما را بر دين اسلام متفق مى ساخت)، وليكن فرو مى گذارد در خذلان، هر كه را كه خواهد، و راه مى نمايد به توفيق و لطف هر كه را خواهد، و هر آينه پرسيده مى شويد در قيامت، از آنچه بوديد كه كار مى كرديد و فرا مگيريد سوگندهاى خويش را اسباب مكر و خديعه و دغلى در ميان خويش، پس بلغزد قدمى و پايى از شارع اسلام بعد از ثبوت آن».

و حضرت فرمود: «یعنی: بعد از گفتار رسول خداتی در شأن علی الله ، ﴿ وَ تَذُوقُوا السُوءَ بِمَا صَدَدْتُمْ عَنْ سَبِيلِ اللّهِ ﴾ ، یعنی: «و بچشید عذاب را به سبب باز ایستادن (یا باز داشتن شما مردم را) از راه خدا». و حضرت فرمود که: «مقصود از آن (یعنی: راه خدا)، علی است». ﴿ وَ لَكُمْ عَذَابٌ عَظیمٌ ﴾ ، یعنی: «و برای شما است عذایی بزرگ در آخرت».

این محبوب، از محمد بن یحیی روایت کردهاشت، از محمد بن حسین و احمد بن محمد، از این محبوب، از محمد بن فضیل، از ابو حمزهٔ تمالی، از امام محمد باقر الله که گفت: شنیدم از آن حضرت که می قرمود: «چون محمد آلله پیغمبری خود را محکم و تمام کرد، و ایّام حیات خویش را کامل ساخت، خدای عزوجل به سوی او وحی فرمود که: یا محمد، پیغمبری خویش را تمام ساختی و ایّام خود را کامل گردانیدی. پس قرار ده آن علمی را که در نزد تمو است، با عهود و مواثیق و لایت، با آنچه ایمان به آن، واجب است از آنچه از نزد من به تمو رسیده، و اسم اکبر (که اسم اعظم است، یاکتابی جامع که از آسمان فرود آمده باشد)، و میراث علم (که عبارت است از ولایت عظمی و خلافت کبری یعنی: ریاست داریس و خلافت کونین)، و آثار علم پیغمبری (که ارشاد خلائق و هدایت ایشان است و غیر آن از معجزات و کرامات)، در میان اهل بیت خویش، در نزد علی بن ابی طالب ﷺ؛ زیرا که من، علم و ایمان و اسم اکبر و میراث علم و آثار علم پیغمبری را از فرزندان ذریّهٔ تو هرگز قطع نخواهم کرد، چنانچه آنها را از ذریّههای پیغمبران ﷺ قطع نکردم».

۷۶۸ / ۳ . محمد بن حسن ۲ و غير او، از سهل بن زياد، از محمد بن عيسي؛

در نوشتهٔ مترجم - رحمه الله - محمد بن حسين است.

بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ جَمِيعاً، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ، عَنْ إِسْمَاعِيلَ بْـنِ جَابِرٍ وَ عَبْدِ الْكَرِيمِ بْنِ عَمْرٍو، عَنْ عَبْدِ الْحَمِيدِ بْنِ أَبِي الدَّيْلَمِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللّهِ ﷺ، قَالَ:

«أَوْصَىٰ مُوسَىٰ ﴿ إِلَىٰ يُوشَعَ بْنِ نُونٍ ، وَ أَوْصَىٰ يُوشَعُ بْنُ نُونٍ إِلَىٰ وَلَدِ هَارُونَ ، وَ أَوْصَىٰ يُوشَعُ بْنُ نُونٍ إِلَىٰ وَلَدِ هَارُونَ ، وَ لَمْ يُوصِ إِلَىٰ وَلَدِهِ ، وَ لَا إِلَىٰ وَلَدِ مُوسَىٰ ؛ إِنَّ اللَّهَ ـ عزَّ وَ جَلَّ ـ لَهُ الْخِيَرَةُ ، يَخْتَارُ مَنْ يَشَاءُ ، وَ بَشَرَ مُوسَىٰ وَ يُوشَعُ بِالْمَسِيحِ ﷺ .

فَلَمَّا أَنْ بَعَتَ اللَّهُ ـعَزَّ وَ جَلَّ ـ الْمَسِيحَ ﴿ قَالَ الْمَسِيحُ ﴿ لَهُمْ: إِنَّهُ سَوْفَ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي نَبِيُّ اسْمُهُ أَحْمَدُ مِنْ وُلْدِ إِسْمَاعِيلَ ﴿ ، يَجِيءُ بِتَصْدِيقِي وَ تَسَصْدِيقِكُمْ، وَ عُذْرِي وَ عُذْرِكُمْ، وَ جَرَتْ مِنْ بَعْدِهِ فِي الْحَوَارِيِّينَ فِي الْمُسْتَحْفَظِينَ.

وَإِنَّمَا سَمَّاهُمُ اللّٰهُ \_عزَّ وَ جَلَّ \_الْمُسْتَحْفَظِينَ ؛ لِأَنَّهُمُ اسْتُحْفِظُوا الاِسْمَ الأَكْبَرَ ، وَ
هُوَ الْكِتَابُ الّذِي يُعْلَمُ بِهِ عِلْمُ كُلِّ شَيْءٍ الَّذِي كَانَ مَعَ الأَنْبِيَاءِ صَلَوَاتُ اللّٰهِ عَلَيْهِمْ ،
يَقُولُ اللّٰهُ عزَّ وَ جَلَّ : ﴿لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِالبَيّنَاتِ مِنْ قَبْلِكَ ٥ وَ أَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَ يَقُولُ اللّٰهُ عزّ وَ جَلَّ : ﴿لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِالبَيّنَاتِ مِنْ قَبْلِكَ ٥ وَ أَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَ اللّٰهِ عَلَيْهِمْ الْكِتَابَ وَ الْإِنْجِيلُ الْمُيزَانَ ﴾ الْكِتَابُ اللّٰهُ الْأَكْبَرُ ، وَ إِنَّمَا عُرِفَ \_مِمَّا يُدْعَى الْكِتَابَ \_التَّوْرَاةُ وَ الْإِنْجِيلُ وَ الْفُرْقَانُ ، فِيهَا كِتَابُ صَالِحٍ وَ شُعَيْبٍ وَ إِبْرَاهِيمَ عِيْ ، فَأَخْبَرَ اللّٰهُ وَ الْفُرْقَانُ ، فِيهَا كِتَابُ مُوسَى الْمِثْمُ الْأَكْبَرُ ، وَ صُحُفُ إِبْراهِيمَ وَ مُوسَى الْاسْمُ الْأَكْبَرُ . وَصُحُفُ مُوسَى الْاسْمُ الْأَكْبَرُ .

و محمد بن یحیی از محمد بن حسین همه، از محمد بن سنان، از اسماعیل بن جابر و عبدالکریم بن عمرو، از عبدالحمید بن ابی دیلم، از امام جعفر صادق الله روایت کردهاند که فرمود: «موسی الله یوشع بن نون را وصی خود گردانید و یوشع بن نون، فرزندان هارون را وصی خود نمود، و فرزندان خویش و فرزندان موسی را وصی نفرمود. به درستی که خدای عزّ وجلً راست اختیار کردن و برگزیدن. بر میگزیند هر که را می خواهد از هر که می خواهد و موسی و یوشع به مسیح الله و آمدن او مژده دادند، و چون خدای عزّ وجلً مسیح را به پیغمبری مبعوث گردانید، مسیح به بنی اسرائیل فرمود که: زود باشد که پیغمبری بعد از من بیاید که نامش احمد و از فرزندان اسماعیل است، و می آید با تصدیق من (یعنی: در رسالت و طیب و لادت و رد تعدّد) و تصدیق شما در ایمان و متابعت، و عذر من و عذر شما (و مراد از عبد، حجّت است یا محو اسانت). و وصیّت، بعد از او جاری شد در حواریّان و در مستحفظان که مأمور به محافظت بودند.

و خدای عزّوجل ایشان را مستحفظان ننامید، مگر به جهت آنکه ایشان مأمور بودند به محافظت اسم اکبر و آن، کتابی است که هر چیزی که با پیغمبران پی بوده، به آن معلوم می شود. خدای عزّوجل می فرماید: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا [رسلا] پیالْبَیّناتِ وَ أَنْدَالْنَا مَعَهُمُ الْکِتَابَ وَ الْمَدَانَ ﴾ (و چنین آیه ای در قرآن نیست. بلی در سورهٔ حدید واقع است که: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا وَ الْبَیّناتِ وَ أَنْزَلْنَا ﴾ آتا آخر آنچه مذکور شد. و ترجمهٔ آن، چنانچه در قرآن است، این است که: «هر آینه به حقیقت که ما فرستادیم فرستادگان خویش را با حجتهای روشن، و فرو فرستادیم با ایشان، کتاب و ترازو را ایکه مراد از آن، چنانچه بعضی گفته اند، عدل است که سبب انتظام امور است).

و حضرت فرمود که: «کتاب، اسم اکبر است و جز این نیست که معروف در میان مردم از آنچه به کتاب آسمانی نامیده می شود، تورات موسی و انجیل عیسی و فرقان محمد الله است. و در میان کتاب های آسمانی، کتاب نوح الله است. و نیز در میان آنها کتاب صالح و شعیب و ابراهیم الله است. و خدای عزوجل خبر داده است که: ﴿إِنَّ هٰذَا لَقَی الصَّحُفِ الله وَلَی \* صَحَفِ إِبْرُاهیم و مُوسی ﴾، یعنی: به درستی که این سخن (یعنی: مضمون ﴿قَدُ أَفْلُحَ مَنْ تَزَکِّی \* وَ ذَکَرَ

۱. حدید، ۲۵.

فَلَمْ تَزَلِ الْوَصِيَّةُ فِي عَالِمٍ بَعْدَ عَالِمٍ حَتَّىٰ دَفَعُوهَا إِلَىٰ مُحَمَّدٍ ﷺ، فَلَمَّا بَعَثَ اللَّهُ -عَزَّ وَ جَلَّ ـ مُحَمَّداً ﷺ، أَسْلَمَ لَهُ الْعَقِبُ مِنَ الْمُسْتَحْفَظِينَ، وَ كَذَّبَهُ بَنُو إِسْرَائِيلَ، وَ دَعَا إِلَى اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ، وَ جَاهَدَ فِي سَبِيلِهِ.

ثُمَّ أَنْزَلَ اللَّهُ -جَلَّ ذِكْرُهُ - عَلَيْهِ: أَنْ أَعْلِنْ فَضْلَ وَصِيِّكَ، فَقَالَ: رَبِّ. إِنَّ الْعَرَبَ
قَوْمٌ جُفَاةً، لَمْ يَكُنْ فِيهِمْ كِتَابٌ، وَ لَمْ يُبْعَثْ إِلَيْهِمْ نَبِيُّ، وَ لَا يَعْرِفُونَ فَحْلَ نُبُوَّاتِ
الْأَنْبِيَاءِ، وَ لَا شَرَفَهُمْ، وَ لَا يُؤْمِنُونَ بِي إِنْ أَنَا أَخْبَرْتُهُمْ بِفَضْلِ أَهْلِ بَيْتِي، فَقَالَ اللَّهُ جَلَّ الْأَنْبِيَاءِ، وَ لَا تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَ ﴿ وَقُلْ سَلامٌ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾.

فَذَكَرَ مِنْ فَصْلِ وَصِيِّهِ ذِكْراً، فَوَقَعَ النَّفَاقُ فِي قُلُوبِهِمْ، فَعَلِمَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ ذَلِكَ وَ مَا يَقُولُونَ، فَقَالَ اللَّهُ جَلَّ ذِكْرُهُ، يَا مُحَمَّدُ، ﴿وَلَقَدْنَعْلَمُ أَنَكَ يَضِيقُ صَدْرُكَ بِمَا يَقُولُونَ ﴾، ﴿فَإِنَّهُمْ لَا يُكَذَّبُونَكَ وَلَٰكِنَّ الظَّالِمِينَ بِآيَاتِ اللهِ يَجْحَدُونَ ﴾ لْكِنَّهُمْ يَجْحَدُونَ بِغَيْرٍ حُجَّةٍ لَهُمْ. اسم رَبِّهِ فَصَلَى \* بَلْ تُؤْثِرُونَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا \* وَ الآخِرَةُ خَيْرٌ وَ أَبْقَى \* إِنَّ هَذَا لَفي الصَّحُفِ الْأُولِيٰ \* صَحْفِ إِبْرَاهِيمَ وَ مُوسى ﴾ أ، يا آنچه محمد ﷺ آن را از جانب خدا آورده است) هر آينه در صحيفه هاي پيشين است، يعني: كتاب هاي نخستين صحيفه هاي ابراهيم و موسى الله عضرت فرمود: «پس كجاست صحيفه هاي ابراهيم؟ جز اين نيست كه صحيفه هاي ابراهيم، اسم اكبر و صحيفه هاي موسى نيز اسم اكبر است.

پس همیشه وصیّت در باب عالمی بعد از عالمی بوده، تا آنکه آن را به محمد الله تسلیم کردند، و چون خدای عزّوجل محمد را به پیغمبری مبعوث گردانید، فرزندان مستحفظان مطیع و منقاد آن حضرت گردیدند، و بنی اسرائیل (که جهودانند)، او را به دروغ نسبت دادند، و آن حضرت مردم را خواند به سوی خدای عزّوجل و در راه آن جناب با کافران، جهاد فرمود.

بعد از آن، خدای جل ذکره، بر او فرو فرستاد که فضل وصی خود را آشکار کن. پیغمبر عرض کرد که: پروردگار، به درستی که عرب، گروهی ستمکارانند که کتابی در میانهٔ ایشان نبوده، و پیغمبری را که پیغمبران داشتهاند، نبوده، و پیغمبری را که پیغمبران داشتهاند، نمی شناسند، و شرف و بزرگواری ایشان را نمی دانند، و به من ایمان نخواهند آورد، اگر ایشان را به فضل اهل بیت خویش خبر دهم.

پس خدای جلّ ذکره فرمود: ﴿وَ لأَتَحْزَنْ عَلَيْهِمْ ﴾ آو ﴿وَ قُلْ سَلاَمٌ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾ آ، يعنى: «و الدوهناک مباش بر ايشان و بر ايمان نياور دن ايشان». «و بگو که: بر شمااست سلام (هجران و مجانبت، نه سلام تحيّت و کرامت). پس زود باشد که بدانند در آخرت وبال امر و بدی عاقبت خود را » (و اين آيه در آخر سورهٔ زخرف است و به جای و لا تحزن عليهم فاصفح عنهم است، و ترجمهٔ آن اين است که: «پس رو به گردان از ايشان و اغماض کن از مکافات ايشان». مگر آن که دو موضع از قرآن، با هم نقل شده باشد؛ چه در آخر سورهٔ حجر است که: ﴿وَ لاَ تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ ﴾). بعد از آن پيغمبر چيزی از فضل وصی خود را مذکور ساخت، و نفاق در دلهای ايشان و اقع شد، و رسول خدای ايشان خدای جل د کره فرمود که: يا محمد، ﴿وَ لَقَدْ نَعْلَمُ أَنْکَ يَضِيقُ صَدْرُکَ بِمَا يَقُولُونَ ﴾ آ ﴿ فَإِنَهُمْ لاَ يُكَنِّ بُونِكَ وَ لَكِنْ وَلَكِنْ مَا يَقُولُونَ ﴾ آ ﴿ فَإِنَهُمْ لاَ يُكَنِّ بُونَكَ وَلَكِنْ مَا يَقُولُونَ ﴾ آ ﴿ فَإِنَّهُمْ لاَ يُكَنِّ بُونَكَ وَلَكِنْ مَا يَعْدِ لَا مَوْكُونَ مَا يَقُولُونَ ﴾ آ ﴿ فَإِنَّهُمْ لاَ يُكَنِّ بُونَكَ وَلَكِنْ مَا يَقُولُونَ ﴾ آ ﴿ فَإِنَّهُمْ لاَ يُكَنِّ بُونَكَ وَلَكِنْ مَا يَقُولُونَ ﴾ آ ﴿ فَإِنَّهُمْ لاَ يُكَنِّ بُونَكَ وَلَكِنْ مَا يَقُولُونَ ﴾ آ ﴿ فَإِنَّهُمْ لاَ يُكَنِّ بُونَكَ وَلَكِنْ مَا يَعْدَ لَا يَعْدَلُهُ مِنْ لَا يَعْرَفُونَكُ وَلَكِنْ مَا يَقُولُونَ ﴾ آ ﴿ فَإِنَهُمْ لاَ يُكَنِّ بُونَكَ وَلَكِنْ مَنْ عَلَمْ اللَّهُ عَلَيْ مُعْمَلُونَ كَالْتُكُونَا عَلَيْ مُولِكُونَ كُونُ وَلَا كُونُ مَا يَعْمُونَ كُونُ كُونُ

۲. نحل، ۱۲۷.

اعلی، ۱۲ ـ ۱۹.

۲. حجر، ۹۷.

۳. زخرف، ۸۹

وَكَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهُ يَتَأَلَّفُهُمْ، وَ يَسْتَعِينُ بِبَعْضِهِمْ عَلَىٰ بَعْضٍ، وَ لَا يَزَالُ يُخْرِجُ
لَهُمْ شَيْئاً فِي فَصْلِ وَصِيِّهِ حَتَىٰ نَزَلَتْ هٰذِهِ السُّورَةُ، فَاحْتَجَّ عَلَيْهِمْ حِينَ أَعْلِمَ بِمَوْتِهِ وَ
لَهُمْ شَيْئاً فِي فَصْلٍ وَصِيِّهِ حَتَىٰ نَزَلَتْ هٰذِهِ السُّورَةُ، فَاحْتَجَّ عَلَيْهِمْ حِينَ أَعْلِمَ بِمَوْتِهِ وَ
نُعِيَتْ إِلَيْهِ نَفْسُهُ، فَقَالَ اللَّهُ حَتَىٰ نَزَلَتْ هٰذِهِ السُّورَةُ، فَاحْتَجَ عَلَيْهِمْ حِينَ أَعْلِمُهُمْ
نُعِيَتْ إِلَيْهِ نَفْسُهُ، فَقَالَ اللَّهُ حَتَىٰ ذَرُكُهُ -: ﴿ فَإِذَا فَرَغْتَ فَانْصَبْ ٥ وَ إلىٰ رَبُكَ فَارْغَبْ ﴾
يَقُولُ: فَإِذَا فَرَغْتَ فَانْصَبْ عَلَمَكَ، وَ أَعْلِنْ وَصِيَّكَ، فَأَعْلِمُهُمْ فَصْلَلَهُ عَسَلانِيَةً،



الظّالِمينَ بِآيَاتِ اللّهِ يَجْحَدُونَ ﴾ (و ظاهر كتاب اين است كه نظم آيه در قرآن چنين باشد، و چنين نيست؛ زيرا كه از اوّل آيه تا يقولون در سورهٔ حجر است، و تتّمه در سورهٔ انعام و پيش از آن، اين است كه: ﴿قَدْ نَعْلَمُ إِنّهُ لَيَحْزُنُكَ الّذي يَقُولُونَ ﴾ ٢). و ترجمهٔ آنچه در سورهٔ حجر است، اين است كه: او هر آينه به حقيقت كه ما مي دانيم آنكه تو تنگ مي شود سينهات به آنچه مي گويند». و ترجمهٔ آنچه در سورهٔ انعام است اين است كه: البه تحقيق كه ما مي دانيم به درستي كه اندوهناك مي گرداند تو را آنچه مي گويند. پس به درستي كه ايشان تكذيب نمي كنند تو را في الحقيقه و به راستي تو اعتقاد دارند، هر چند كه در ظاهر تو را تكذيب كنند (يا آنكه تو را دروغ گو نمي يابند، بنابر قرائت سكون كاف و تخفيف ذال. چنانچه در قرائت اهل بيت الله واقع شده) وليكن ستمكاران آيات و نشانه هاي تو حيد خدا را انكار مي كنند».

و حضرت فرمود: «لیکن ایشان انکار میکنند بی حجّت و دلیلی که ایشان را باشد، و رسول خدای ایشان را به هم پیوند و آمیزش می داد، و به واسطهٔ بعضی از ایشان بر بعضی یاری می جست، و همیشه بر سبیل تدریج چیز کمی را در باب فضل وصی خویش برای ایشان اظهار می فرمود، تا آنکه این سوره (بالین آیه، که بعد از این مذکور می شود، نازل شد). پس حجّت را برایشان تمام کرد در هنگامی که به مردن خویش اعلام شد و خبر و فاتش به او رسید، و خدای جلّ ذکره فرمود که: ﴿فَإِذَا فَرَغَت فَانْضَب \* وَ إِلَىٰ رَبِّكُ فَارْغَب ﴾ "، یعنی: پس چون فارغ شوی از تبلیغ رسالت، پس رنج کش در مراسم عبادت و به سوی پروردگار خود، پس رغبت کن از چنانچه بعضی از مفسّرین گفته اند).

وحضرت فرمودکه: اخدا می فرماید که: چون فارغ شوی، عَلَم و نشانهٔ خویش رابر پای دار، و وصی خود را آشکارکن (و این تفسیر، بنابرکسر صاد فانصب است که از نَصَب یَنصب به فتح عین در ماضی و کسر آن در مستقبل باشد که مشتق است از نَصب به سکون صاد که به معنی برپا داشتن است. و امّا قرائت مشهوره از نصب ینصب به کسر عین در ماضی و فتح آن در مستقبل است که از نصب به فتح صاد است، به معنی تعب کشیدن. پس یا قرائت اهل بیت بین به کسر صاد است، یا فتح صاد فانصب. بنابر مزاوجت و مناسبت، فارغب، یا بنا بر تفسیر ظاهر که نوعی از تأویل و قسمی از تنفسیر است، یا بیان حاصل معنی است و در

۱. انعام، ۳۳.

فَقَالَ ﷺ: مَنْ كُنْتُ مَوْلَاهُ فَعَلِيٍّ مَوْلَاهُ، اللَّهُمَّ وَالِ مَنْ وَالَاهُ، وَ عَادِ مَنْ عَادَاهُ؛ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ.

ثُمَّ قَالَ: لَأَبْعَثَنَّ رَجُلًا يُحِبُّ اللَّهَ وَ رَسُولَهُ، وَ يُحِبُّهُ اللَّهُ وَ رَسُولُهُ، لَيْسَ بِفَرَّارٍ، يُعَرِّضُ بِمَنْ رَجَعَ، يُجَبِّنُ أَصْحَابَهُ وَ يُجَبِّنُونَهُ.

وَ قَالَ لَئِئَةٌ : عَلِيٌّ سَيِّدُ الْمُؤْمِنِينَ.

وَ قَالَ: عَلِيُّ عَمُودُ الدِّينِ.

وَ قَالَ: هٰذَا هُوَ الَّذِي يَضْرِبُ النَّاسَ بِالسَّيْفِ عَلَى الْحَقِّ بَعْدِي.

وَ قَالَ: الْحَقُّ مَعَ عَلِيٍّ أَيْتَمَا مَالَ وَيَرَاضِ رَّسُونِ

وَ قَالَ: إِنِّي تَارِكُ فِيكُمْ أَمْرَيْنِ إِنْ أَخَذْتُمْ بِهِمَا لَنْ تَضِلُّوا: كِتَابَ اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ، وَ أَهْلَ بَيْتِي عِتْرَتِي؛ أَيُّهَا النَّاسُ، اسْمَعُوا وَ قَدْ بَلَّغْتُ، إِنَّكُمْ سَتَرِدُونَ عَلَيَّ الْحَوْضَ، فَلْ بَيْتِي عِتْرَتِي؛ أَيُّهَا النَّاسُ، اسْمَعُوا وَ قَدْ بَلَّغْتُ، إِنَّكُمْ سَتَرِدُونَ عَلَيَّ الْحَوْضَ، فَأَسْأَلُكُمْ عَمَّا فَعَلْتُمْ فِي الثَّقَلَيْنِ، وَ الثَّقَلَانِ كِتَابُ اللهِ حَجَلَّ ذِكْرُهُ وَ أَهْلُ بَيْتِي، فَلَا تَسْبِقُوهُمْ؛ فَتَهْلِكُوا، وَ لَا تُعَلِّمُوهُمْ؛ فَإِنَّهُمْ أَعْلَمُ مِنْكُمْ.

فَوَقَعَتِ الْحُجَّةُ بِقَوْلِ النَّبِيِّ اللَّهِ وَ بِالْكِتَابِ الَّذِي يَقْرَؤُهُ النَّاسُ، فَلَمْ يَــزَلْ يُــلْقِي فَضْلَ أَهْلِ بَيْتِهِ بِالْكَــلَامِ، وَ يُبَيِّنُ لَهُمْ بِالْقُرْآنِ: ﴿إِنَّمَا يُدِيدُ اللَّهُ لِيُدْهِبَ عَنْكُمُ الرَّجْسَ أَهْلَ تفسیر آیه از اهل بیت ایک مروی است که چون از حجه الوداع فارغ شوی، و ادای تبلیغ رسالت کنی، علی از اهل بیت به جانب او اسالت کنی، علی از انصب کن برای امامت و وصایت و خلافت خود و رغبت به جانب او احداث کن، و از این سرای فانی خود را به دار الخلود رسان، و به فراغت تمام در دارالسلام قرار گیر).

وحضرت فرمود: «پس پیغمبر، فضل وصی خود را به ایشان اعلام فرمود، در آشکار و سه مرتبه فرمودکه: هر که من مولای او بودم، پس علی مولای اوست. بار خدایا، دوست دار هر که او را دشمن دارد. و نیز در روز فتح خیبر فرمودکه: هر آینه خواهم فرستاد مردی را که خدا و رسول او را دوست دارد، و خدا و رسولش او را دوست دارند، و به غایت گریزان نباشد، در حالتی که پیغمبر کنایه می گفت به آن که برگشته و از جنگ گریخته بود و اصحاب خویش را بی دل می گردانید و ایشان او را بی دل می گردانیدند (که یکدیگر رامی ترسانیدند از دشمن، یا نسبت بی دلی به هم می دادند، و مراد ابوبکر و عمر ند که از جنگ خیبر گریختند) و آن حضرت کرد شدی علی بین می دادند، و مراد ابوبکر و عمر ند که از جنگ خیبر گریختند) و آن حضرت کرد شده علی بین می دادند، و مراد ابوبکر و عمر ند که در خیک خیبر گریختند) و آن حضرت کرد شده در که در علی بین آقا و بزرگ مؤمنان است.

و فرمود که: علی ﷺ، ستون دین الست (و بنابر بعضی از نسّخ، ستون ایمان است). و فرمود که: اینک همان است که مردمان را به شمشیر می زند بر حقّ بعد از من. و فرمود که: حق، با علی است؛ در هر جاکه میل کند.

و فرمود که: من دو امر را در میان شما و امیگذارم که اگر آنها را بگیرید، هرگز گمراه نشوید، و آنها: کتاب خدای عزّوجل است و اهل بیت من (که عترت مناند). ای گروه مردمان، بشنوید و من تبلیغ رسالت نمودم، که زود باشد که شما در کنار حوض کوثر بر من وارد شوید. پس شما را سؤال خواهم کرداز آنچه شما در حقّ دو چیز بزرگ کرده اید، و آن دو چیز بزرگ: کتاب خداست جلّ ذکره و اهل بیت من. پس بر ایشان پیشی مگیرید که هلاک می شوید، و ایشان را تعلیم مدهید؛ زیراکه ایشان از شما داناترند.

پس حجّت لازم شد به فرموده پیغمبر ﷺ و به کتاب خداکه مردمان آن را می خوانند، و پیغمبر ﷺ، همیشه فضل اهل بیت خود را بر امّت القا می فرمود به کلام معجز نظام، و بسرای ایشان به قرآن بیان می نمودکه: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَ يُطَهِرَكُمْ تَطْهِيرًا﴾ [.

۱. احزاب، ۲۳.

الْبَيْتِ وَ يُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ وَ قَالَ عَزَّ ذِكْرُهُ: ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّمَا غَنِمْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَأَنَّ لِلَٰهِ خُمُسَهُ وَ لِلرَّسُولِ وَلِذِى الْقُرْبِيٰ ﴾ ثُمَّ قَالَ جَلَّ ذِكْرُهُ: ﴿ وَ آتِ ذَا الْقُرْبِيٰ حَقَّهُ ﴾ .

فَكَانَ عَلِيٌ اللهِ وَ كَانَ جَقَّهُ الْوَصِيَّةَ الَّتِي جُعِلَتْ لَهُ، وَ الْإِسْمَ الْأَكْبَرَ، وَ مِيرَاثَ الْعِلْمِ، وَ آثَارَ عِلْمِ النَّبُوَّةِ، فَقَالَ: ﴿قُلْ لَا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرا إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِيٰ ﴾ ثُمَّ قَالَ: ﴿قُلْ لَا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرا إِلَّا الْمَوَدَّةِ فِي الْقُرْبِيٰ ﴾ ثُمَّ قَالَ: ﴿وَاللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللّهِ وَاللهِ وَ

وَ قَالَ جَلَّ ذِكْرُهُ: ﴿فَسْئَلُوا أَهْلَ الذَّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لا شَعْلَمُونَ﴾ قَالَ: الْكِتَابُ: الذِّكْرُ، وَ أَهْلُهُ: آلُ مُحَمَّدٍ ﴿ أَمَرَ اللَّهُ \_عَزَّ وَ جَلَّ \_ بِسُوَّالِهِمْ، وَ لَمْ يُؤْمَرُوا بِسُوَّالِ الْجُهَّالِ، وَ سَمَّى اللَّهُ \_عَزَّ وَ جَلَّ \_ الْقُرْآنَ وَكُراً، فَقَالَ تَهَارَكَ وَ تَعَالَىٰ: ﴿وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ و خدای عز ذکره فرموده که: ﴿ وَ اعْلَمُوا أَنَّمَا غَنِمْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَأَنَّ لِللَّهِ خُمُسَهُ وَ لِلرَّسُولِ وَ لِدى القُرْبِينَ ﴾ أ، يعنى: «و بدانيد که آنچه غنيمت گرفته ايد از کافران (ياکسب کرده ايد از هر چه، و نام چيز بر آن اطلاق شود)، پس خدا را پنج يک آن و رسول خدا را و صاحب خويشي آن حضرت را ثابت است « (يا واجب بر شما، بودن پنج يک آن است براي ايشان). بعد از آن خداي جلّ ذکره فرموده: ﴿ وَ آتِ ذَا الْقُرْبِيْ حَقّهُ ﴾ أ، يعني: و بده خداوند خويشي را آنچه حق اوست «

و حضرت فرمود: «پس علی، ذوالقربی و صاحب خویشی بود و حق آن حضرت وصیتی بود که از برایش قرار داده شد با اسم اکبر و میراث علم و آثار علم پیغمبری، پس خدا فرمود که: ﴿قُلْ لاَأَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فَی الْقُرْبِیٰ﴾ ، یعنی: «بگو: یا محمد، که نمی خواهم از شما بر تبلیغ رسالت مزدی را و از برای امر به معروف و نهی از منکر توقع اجری ندارم، ولیکن طلب میکنم از شما دوستی ثابت و متمکن دیر خویشی من که خویشان مرا دوست دارید».

و فرمودکه: ﴿وَإِذَا [الْمَوَدَّةُ] سُئِلَتْ ﴿ بِأِي َذَنْدِ قَبِلَتْ ﴾ . حضرت فرمودکه: «خدا فرمایدکه: سؤال میکنم شمارا از دوستی (یعنی: دوستی صاحب خویشی پیغمبر)، که فضل آن را بر شما فرو فرستادم که به کدام گناه ایشان راکشتید» (و این تفسیر، بنابر ظاهر، یا بنابر قرائت مودّت به فتح میم و واو و تشدید دال بر وزن محبّت است، چنانچه از اهل بیت ﷺ مروی است. اما بنا بر قرائت مشهوره که مؤودة است بر وزن محبوبه، ترجمهٔ آن این است که: و چون دختر زنده در گور شده پرسیده شود که به کدام گناهی کشته شده).

و خدای جلّ ذکره فرموده که: ﴿فَسْتُلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾ حضرت فرمود که:
«کتاب خدا، ذکر است و اهل آن، آل محمد اللي اند، و خدای عزّ وجلّ مردم را امر فرموده به سؤال کردن از ایشان، و مأمور نشده اند به سؤال کردن از جاهلان، و خدای عزّ وجلّ قرآن را ذکر نامیده، پس آن جناب تبارک و تعالی فرموده است که: ﴿وَ أَنْزَلْنا إِلَیْکَ الذِّکْرَ لِتُبَیِّنَ لِلنّاسِ مَا نُزِلَ إِلَیْهِمْ وَ لَعَلّهُمْ یَتَفَکّرُونَ ﴾ معنی: «و فرو فرستادیم به سوی تو ذکر را (که عبارت است از قرآن)، تا بیان کنی از برای مردمان آنچه راکه فرو فرستاده شد به سوی ایشان، و شاید که قرآن)، تا بیان کنی از برای مردمان آنچه راکه فرو فرستاده شد به سوی ایشان، و شاید که

۱. انقال، ۲۱.

۲. اسوا، ۲۶ و روم، ۳۸.

۳. شورا، ۲۳. گویر، ۸و ۹.

۶, نحل ۴۴.

۵. نحل، ۴۳.

لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ﴾ وَ قَالَ عَزَّ وَ جَلَّ : ﴿وَإِنَّهُ لَذِكْرُ لَكَ وَلِقَوْمِكَ وَ سَوْفَ تُسْتَلُونَ﴾.

وَ قَالَ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿ أَطِيعُوا اللهُ وَ أَطِيعُوا الرَّسُولَ وَ أُولِى الْأَمْرِ مِنْكُمْ ﴾ وَ قَالَ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿ وَ لَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَ إِلَىٰ أُولِى الْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ الَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ فَرَدَّ جَلَّ: ﴿ وَ لَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَ إِلَىٰ أُولِى الْأَمْرِ مِنْهُمُ الَّذِينَ أَمَرَ بِطَاعَتِهِمْ وَ بِالرَّدِ إِلَيْهِمْ. الْأَمْرِ مِنْهُمُ الَّذِينَ أَمَرَ بِطَاعَتِهِمْ وَ بِالرَّدِ إِلَيْهِمْ.

فَوَقَعَتْ حَسَكَةُ النَّفَاقِ فِي قُلُوبِ الْقَوْمِ، وَ قَالُوا: مَا أَنْزَلَ اللَّهُ ــجَلَّ ذِكْرُهُــ هٰذَا عَلَىٰ مُحَمَّدٍ قَطُّ، وَ مَا يُرِيدُ إِلَّا أَنْ يَرْفَعَ بِضَبْعِ ابْنِ عَمَّهِ. ایشان تفکر نمایند». و فرموده که: ﴿وَإِنّهُ آذِکُرٌ اَکَهُ وَلِقَوْمِکُ وَ سَوْفَ تُسْئُلُونَ﴾ ا، و فرموده که: ﴿اللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

و چون رسول خدای از حجّة الوداع مراجعت فرمود، جبر ئیل بر او فرود آمد و گفت که:

﴿ يَا أَيُّهَا الرُّسُولُ بَلِغٌ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَ إِنْ لَمْ تَفْعَلُ فَمَا بَلَقْتَ رِسَالَتَهُ وَ اللَّه يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ إِنْ

اللّه لا يَهْدى الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ ﴾ أ. پس پيغمبر مردمان را قواز داد و همگى جمع شدند، و چون خار
مغيلان در آنجا بسيار بود، امر فرمود كه آن خارها را قطع كردند، و خار و خاشاك آن را
روبيدند. بعد از آن، رسول خدا على فرمود كه آن خارها را قطع كردند، و خار و خاشاك آن را
سزاوار تر به شما از خودتان؟ گفتند: خدا و رسول او. پس آن حضرت على ساحب اختيار شما و
هر كه من، صاحب اختيار او بودم و هستم، على صاحب اختيار اوست. بار خدايا دوستى كن با
هر كه با او دوستى كند و دشمنى كن با هر كه با او دشمنى كند. پس خار سه پهلوي نفاق در
دلهاى آن قوم خليد و گفتند كه: هر گز خداى جلّ ذكره اين را بر محمد الله فرو نفرستاده و
اراده ندارد، مگر آنكه مى خواهد كه بازوى پسر عموى خويش را بلند كند و او را عالى قدر و
بلندم تبه گرداند.

و چون به مدینه رسید، انصار به خدمت آن حضرت آمدند و عرض کردند که: یا رسول الله، به درستی که خدای جلّ ذکره، با ما احسان نمود و ما را به تو و به فرود آمدن تو در میان

۱. زخرف، ۴۴. ۲. نساء، ۵۹.

۴. مائده، ۶۳

۲. نساء، ۸۳

فَلَمَّا قَدِمَ الْمَدِينَةَ، أَتَنْهُ الْأَنْصَارُ. فَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللّهِ، إِنَّ اللّهَ حَبَلَ ذِكْرُهُ ـ قَدْ أَحْسَنَ إِلَيْنَا، وَ شَرَّفَنَا بِكَ وَ بِنُزُولِكَ بَيْنَ ظَهْرَانَيْنَا، فَقَدْ فَرَّحَ اللّهُ صَدِيقَنَا، وَ كَبَتَ عَدُونَا، وَ قَدْ يَأْتِيكَ وُفُودٌ، فَسَلَا تَجِدُ مَا تُعْطِيهِمْ، فَيَشْمَتُ بِكَ الْعَدُونُ، فَنُحِبُ أَنْ تَأْخُذَ عَدُونَا، وَ قَدْ يَأْتِيكَ وُفُودٌ، فَسَلَا تَجِدُ مَا تُعْطِيهِمْ، فَيَشْمَتُ بِكَ الْعَدُونُ، فَنُحِبُ أَنْ تَأْخُذَ ثَلُثَ أَمْوَالِنَا حَتّىٰ إِذَا قَدِمَ عَلَيْكَ وَفُدُ مَكَّةَ، وَجَدْتَ مَا تُعْطِيهِمْ، فَلَمْ يَرُدَّ رَسُولُ اللّهِ عَلَيْكَ عَلَيْكَ وَفُدُ مَكَّةَ، وَجَدْتَ مَا تُعْطِيهِمْ، فَلَمْ يَرُدَّ رَسُولُ اللّهِ عَلَيْكَ عَلَيْكَ مَعْلَىٰ وَفُدُ مَكَّةَ، وَجَدْتَ مَا تُعْطِيهِمْ، فَلَمْ يَرُدَّ رَسُولُ اللّهِ عَلَيْكَ عَلَيْكَ وَفُدُ مَكَّةَ، وَجَدْتَ مَا تُعْطِيهِمْ، فَلَمْ يَرُدَّ رَسُولُ اللّهِ عَلَيْكَ عَلْمُ اللّهُ مَنْ اللّهِ عَلَيْكُمْ عَلَيْكَ وَفُدُ مَكَةً وَعَنْ رَبِّهِ، فَنَزَلَ جَبْرَئِيلُ عَنِي وَقَالَ: ﴿ قَلْ لَا أَسْتَلْكُمْ عَلَيْكُ مَا يَأْتِيهِ مِنْ رَبِّهِ، فَنَزَلَ جَبْرَئِيلُ عَلَى اللّهُ وَكَانَ يَنْتَظِرُ مَا يَأْتِيهِ مِنْ رَبِّهِ، فَنَزَلَ جَبْرَئِيلُ عَلَى اللّهُ وَقَالَ: ﴿ قَالَ لَا أَسْتَلْكُمْ عَلَيْهُ أَوْلَا لِهُ الْمَوَلِي الْمَوْدَةَ فِى الْقُرْبَى ﴾، وَلَمْ يَقْبَلْ أَمُوالَهُمْ.

فَقَالَ الْمُنَافِقُونَ؛ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ هٰذَا عَلَىٰ مُحَمَّدٍ، وَ مَا يُرِيدُ إِلَّا أَنْ يَرْفَعَ بِضَبْعِ ابْنِ عَمِّهِ، وَ يَحْمِلُ عَلَيْنَا أَهْلَ بَيْتِهِ، يَقُولُ أَمْسِ: مَنْ كُنْتُ مَوْلَاهُ فَعَلِيٍّ مَوْلَاهُ، وَ الْيَوْمَ: ﴿قُلْ عَمِّهِ، وَ يَحْمِلُ عَلَيْهِ أَهْرَا إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِى الْقُرْبِيٰ ﴾ ثُمَّ نَزَلَ عَلَيْهِ آيَةُ الْخُمُسِ، فَقَالُوا: يُرِيدُ أَنْ يُعْطِيَهُمْ أَمْوَالَنَا وَ فَيْنَنَا.

ثُمَّ أَتَاهُ جَبْرَئِيلُ، فَقَالَ عَا مُحَمَّدُ، إِنَّكَ قَدْ فَضِيْتَ نُبُوَّتَكَ، وَ اسْتَكْمَلْتَ أَيَّامَكَ، فَاجْعَلِ الإسْمَ الْأَكْبَرَ وَمِيرَاتَ الْعِلْمِ وَآثَارَ عِلْمَ النَّبُوَّةِ عِنْدَ عَلِيٍّ، فَإِنِّي لَمْ أَثْرُكِ الْأَرْضَ فَاجْعَلِ الإسْمَ الْأَكْبَرَ وَمِيرَاتَ الْعِلْمِ وَآثَارَ عِلْمَ النَّبُوَّةِ عِنْدَ عَلِيٍّ، فَإِنِّي لَمْ أَثْرُكِ الْأَرْضَ إِلَّا وَلِيَ فِيهَا عَالِمٌ تُعْرَفُ بِهِ طَاعَتِي، وَ تُعْرَفُ بِهِ وَلايَتِي، وَ يَكُونُ حُجَّةً لِمَنْ يُولَدُ بَيْنَ قَبْضِ النَّبِيِّ إِلَىٰ خُرُوجٍ النَّبِيِّ الْآخِرِ، قَالَ: فَأَوْصَىٰ إِلَيْهِ بِالإسْمِ الْأَكْبَرِ وَ مِيرَاثِ الْعِلْمِ وَآثَارِ عِلْمَ النَّبِيِّ إِلَىٰ خُرُوجٍ النَّبِيِّ الْآخِرِ، قَالَ: فَأَوْصَىٰ إِلَيْهِ بِالإسْمِ الْأَكْبَرِ وَ مِيرَاثِ الْعِلْمِ وَآثَارِ عِلْمَ إِلَىٰ غُرُوجٍ النَّبِيِّ الْآفِ كَلِمَةٍ وَ أَلْفِ بَالإِسْمِ الْأَكْبَرِ وَ مِيرَاثِ الْعِلْمِ وَآثَانِ عِلْمَ إِللهِ مِالْمَامِ النَّبُوَّةِ، وَ أَوْصَىٰ إِلَيْهِ بِأَلْفِ كَلِمَةٍ وَ أَلْفِ بَابٍ، يَفْتَحُ كُلُّ كَلِمَةٍ وَ كُلُّ بَابٍ أَلْفَ كَلِمَةٍ وَ أَلْفَ بَابٍ، يَفْتَحُ كُلُّ كَلِمَةٍ وَ كُلُّ بَابٍ اللْهَ كَلِمَةٍ وَ أَلْفَ بَابٍ».

٧٤٩/ ٢. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ وَ صَالِحِ بْنِ السِّنْدِيِّ، عَنْ جَعْفَرِ بْنِ بَشِيرٍ، عَنْ يَشِيرٍ، عَنْ يَشِيرٍ الدَّهَّانِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ قَالَ: «قَالَ رَسُولُ عَنْ يَحْيَى بْنِ مُعَمَّرٍ الْعَطَّارِ، عَنْ بَشِيرٍ الدَّهَّانِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ قَالَ: «قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فِي مَرَضِهِ الَّذِي تُوفِّي فِيهِ: ادْعُوا لِي خَلِيلِي، فَأَرْسَلَتَا إِلَىٰ أَبَوَيْهِمَا، فَلَمَّا نَظَرَ اللَّهِ ﷺ فَلَمَّا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَعْرَضَ عَنْهُمَا، ثُمَّ قَالَ: ادْعُوا لِي خَلِيلِي، فَأَرْسِلَ إِلَىٰ عَلِيً ۞ ، إِلَيْهِمَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَعْرَضَ عَنْهُمَا، ثُمَّ قَالَ: ادْعُوا لِي خَلِيلِي، فَأَرْسِلَ إِلَىٰ عَلِيً ۞ ،

ما مشرّف فرمود، و خدا دوستان ما را شادگر دانید، و دشمنان ما را خوار و غمناک ساخت، و گاهی می شود که میهمانی چند بر تو وارد می شوند، و تو چیزی را نمی یابی که به ایشان عطا فرمایی، و به این سبب دشمنان، تو را شماتت می کنند، و ما دوست می داریم و بسیار خواهان این مطلبیم که تو سه یکِ جمیع اموال ما را بگیری که چون واردین مکه به نزد تو آیند، چیزی داشته باشی که به ایشان عطاکنی. و رسول خدا می در این باب، هیچ جواب نمی فرمود (که نه رد می کرد و نه قبول می نمود)، و انتظار می کشید که از جانب پروردگارش او را چه فرمان رسد. بعد از آن، جبر نیل هی فرود آمد و گفت که: ﴿ قُلُ لا اُسْتَلَکُمْ عَلَیْهِ أَجْزُا إِلاَّ الْمَوَدُةَ فی الْقُرْبین ﴾ دو مال های ایشان را قبول نکرد.

پس جبرئیل به نزد آن حضرت آمد و گفت: یا محمد، به درستی که تو پیغمبری خود را تمام و محکم ساختی (و ایّام خویش راکامل گردانیدی)، پس قرار ده اسم اکبر و میراث علم و آثار علم پیغمبری را در نزد علی به زیرا که من زمین را وا نمی گذارم مگر آن که مرا در آن عالمی باشد که طاعت من به سبب او شناخته شود، و ولایت من به وساطت او معروف گردد، و حجتی باشد از برای هر که متولّد می شود، و در زمان میانهٔ رحلت پیغمبر تا وقت بیرون آمدن پیغمبر دیگر ۱۱. و حضرت صادق به فر مود که: ۱۴ پس پیغمبر وصیّت نمو د به سوی علی به اسم اکبر، و میراث علم، و آثار علم پیغمبری، و وصیّت کرد به سوی او به هزار سخن و هزار باب را می گشاید ۱۱.

۷۶۹ / ۴، علی بن ابراهیم روایت کرده است از پدرش و صالح بن سندی ، از جعفر بن بشیر، از یحیی بن معمّر عطّار، از بشیر دهّان از امام جعفر صادق الله که آن حضرت فرمود که: «رسول خدای در بیماری خویش، که در آن وفات فرمود، فرمود که: دوست مرا برای من بخوانید. پس عائشه و حفصه به سوی پدران خود فرستادند، چون حاضر شدند و رسول خدای به سوی ایشان نظر کرد، روی مبارک از ایشان گردانید.

۱. شورا، ۲۳.

فَلَمَّا نَظَرَ إِلَيْهِ أَكَبَّ عَلَيْهِ يُحَدُّثُهُ، فَلَمَّا خَرَجَ، لَقِيَاهُ فَقَالَا لَهُ: مَا حَدَّثَكَ خَلِيلُكَ؟ فَقَالَ: حَدَّثَنِي أَلْفَ بَابٍ، يَفْتَحُ كُلُّ بَابِ أَلْفَ بَابٍ».

٧٧٠ أَحْمَدُ بْنُ إِدْرِيسَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الْجَبَّارِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ،
 عَنْ مَنْصُورِ بْنِ يُونُسَ، عَنْ أَبِي بَكْرٍ الْحَضْرَمِيِّ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عِنْ ، قَالَ: «عَلَّمَ رَسُولُ اللهِ قَلَةُ عَلِيّاً هِ أَلْفَ حَرْفٍ ، كُلُّ حَرْفٍ يَفْتَحُ أَلْفَ حَرْفٍ».
 اللهِ قَلَةُ عَلِيّاً هِ أَلْفَ حَرْفٍ ، كُلُّ حَرْفٍ يَفْتَحُ أَلْفَ حَرْفٍ».

٧٧١ / ٤. عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَلِيٌّ بْنِ الْحَكَمِ، عَنْ عَلِيٌّ بْنِ أَبِي حَمْزَةَ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ قَالَ: «كَانَ فِي ذُوَّابَةِ سَيْفِ عَلِيٌّ بْنِ أَبِي حَمْزَةَ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ قَالَ: «كَانَ فِي ذُوَّابَةِ سَيْفِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ : أَيُّ شَيْءٍ كَانَ فِي تِلْكَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ : أَيُّ شَيْءٍ كَانَ فِي تِلْكَ الصَّحِيفَةِ ؟ قَالَ: «هِيَ الأَحْرُفُ الَّتِي يَفْتُمْ كُلُّ حَرْفٍ أَلْفَ حَرْفٍ». قَالَ أَبُو بَصِيرٍ: قَالَ اللَّهِ ﷺ : «فَمَا خَرَجَ مِنْهَا خَرْفَالِ حَتَّى السَّاعَةِ».

٧٧٢/ ٧. عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَجْمَدَ بَنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ ابْسِ أَبِسِ نَـضرٍ، عَـنْ فُضَيْلِ بْنِ سُكَّرَةَ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلْتُ فِدَاكَ، هَلْ لِلْمَاءِ الَّذِي يُغَسَّلُ بِهِ الْمَيِّتُ حَدِّ مَحْدُودٌ؟

قَالَ: «إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ لِعَلِيٍّ ﷺ: إِذَا أَنَا مِتُّ فَاسْتَقِ سِتَّ قِرَبٍ مِنْ مَاءِ بِنُرٍ غَرْسٍ، فَغَسَّلْنِي وَ كَفُنِّي وَ حَنِّطْنِي، فَإِذَا فَرَغْتَ مِنْ غُسْلِي وَ كَفْنِي، فَخُذْ بِجَوَامِعِ كَفَنِي، وَ أَجْلِسْنِي، ثُمَّ سَلْنِي عَمَّا شِئْتَ، فَوَ اللهِ، لَا تَسْأَلُنِي عَنْ شَيْءٍ إِلَّا أَجَبْتُك فِيهِ».

٧٧٣/ ٨. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنِ الْفَاسِمِ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ أَبَانِ بْنِ تَعْلِبَ، الْفَاسِمِ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ أَبَانِ بْنِ تَعْلِبَ، عَنْ أَبَانِ بْنِ تَعْلِبَ، عَنْ أَبَانِ بْنِ تَعْلِبَ، عَنْ أَبَانِ بْنِ تَعْلِبَ، عَنْ أَبِي سَعِيدٍ، عَنْ أَبَانِ بْنِ تَعْلِبَ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللّٰهِ عَلَيْهِ عَلَى اللّهِ عَلَيْهِ عَلَى اللّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى اللّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى اللّهِ عَلَيْهِ عَلَى اللّهِ عَلَيْهِ عَلَى اللّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللّهِ عَلَ

بعد از آن فرمود که: دوست مرا برای من بخوانید. پس به سوی علی این فرستادند، چون حاضر شد و رسول خدا به سوی او نظر کرد، سر خود را فرود آورد و با آن حضرت حدیث می کرد. چون علی این بیرون آمد، ابوبکر و عمر او را ملاقات کردند، و به آن حضرت عرض کردند که: دوست تو، تو را چه خبر داد؟ فرمود که: هزار باب مرا خبر داد که هر بابی، هزار باب را می گشاید».

۱۰۷۷ / ۵ . احمد بن ادریس، از محمد بن عبدالجبّار، از محمد بن اسماعیل، از منصور بن یونس، از ابوبکر حضرمی، از امام محمد باقر الله روایت کرده است که فرمود: «رسول خدایه هزار حرف را میگشاید».

۷۷۱/۶. چند نفر از اصحاب ما روایت کرده اند، از احمد بن محمد، از علی بن حکم، از علی بن حکم، از علی بن ابی حمزه، از ابوبصیر، از امام جعفر صادق الله که فرمود که: «در سر قبضهٔ شمشیر رسول خدا الله نامهٔ کوچکی بود». به خدمت حضرت الله عرض کردم که: چه چیز در آن نامه بود؟ فرمود که: «همان حرفهایی که هر حرفی از آن، هزار حرف را می گشاید».

ابوبصیر میگوید که: حضرت صادق الله فرمود که: «از آن حرفها تا این ساعت دو حرف بیرون نیامده است».

از ۱۷۷۲ به چند نفر از اصحاب ما روآیت گرده اند، از احمد بن محمد، از ابن ابی نصر، از فضیل بن سُکُره که گفت: به خدمت حضرت صادق الله عرض کردم که: فدای تو گردم، آیا از برای آبی که مرده را به آن غسل می دهند، قدر معینی هست؟ حضرت فرمود که: «رسول خدا الله به علی الله فرمود: چون من بمیرم، شش مشک از آب چاه غَرس بکش، احضرت فرمود: پس مرا غسل ده و کفن و حنوط کن و چون از غسل و کفن من فارغ شدی، جوامع کفن مرا (که گریبان آن است) بگیر و مرا بنشان، پس سؤال کن مرا از هر چه خواهی، پس به خدا سوگند که مرا از چیزی سؤال نمی کنی، مگر آن که تو را در آن جواب می گویم».

۷۷۳ / ۸ . محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از حسین بن سعید، از قاسم بن محمد، از علی بن ابی حمزه، از ابن ابی سعید، از ابان بن تغلب، از امام جعفر صادق الله روایت کسرده است که آن حضرت فرمود که: «چون هنگام وفات رسول خدای شربید، علی شربید، علی شربید، بسر آن

۱. و غرس، به فتح غین نقطه دار و سکون را بی نقطه و سین سعفص، چاهی است در مدینه نـزدیک مسجد قبا.
 (مترجم)

فَأَدْخَلَ رَأْسَهُ، ثُمَّ قَالَ: يَا عَلِيُّ، إِذَا أَنَا مِتُّ، فَغَسَّلْنِي، وَ كَفَّنِّي، ثُمَّ أَقْعِدْنِي، وَ سَلْنِي، وَ اكْتُبْ».

٧٧٢/ ٩. عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْـنِ الْـوَلِيدِ شَـبَابٍ الصَّيْرَفِيِّ، عَنْ يُونُسَ بْنِ رِبَاطٍ، قَالَ: دَخَلْتُ أَنَا وَكَامِلُ التَّمَّارُ عَلَىٰ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ اللهِ الصَّيْرَفِيِّ، عَنْ يُونُسَ بْنِ رِبَاطٍ، قَالَ: دَخَلْتُ أَنَا وَكَامِلُ التَّمَّارُ عَلَىٰ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَىٰ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَيْهُ مَلَىٰ اللهِ عَلَيْهُ مَلَىٰ اللهِ عَلَيْهُ مَلْ بَابٍ يَوْمَ تُوْتِي رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ ، كُلُّ بَابٍ يَوْمَ تُوتِي رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ ، كُلُّ بَابٍ يَوْمَ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَيْهُ مَلَىٰ اللهِ عَلَيْهُ مَلَىٰ اللهِ عَلَيْهُ مَا اللهِ عَلَيْهُ مَلْ اللهِ عَلَيْهُ مَلَىٰ اللهِ عَلَيْهُ مَلَىٰ اللهِ عَلَيْهُ مَلَىٰ اللهِ عَلَيْهُ مَلْ اللهِ عَلَيْهُ مَا اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَيْهُ مَا اللهِ عَلَيْهُ مَلَىٰ اللهِ عَلَيْهُ مَلَىٰ اللهِ عَلَيْهُ مَلْ اللهِ عَلَيْهُ مَا اللهِ عَلَيْهُ مَا اللهِ عَلَيْهُ مَلُولُ اللهِ عَلَيْهُ مَا مَلُ اللهُ عَلَيْهُ مِنْ اللهِ عَلَيْهُ مَا لُولُ اللهِ عَلَيْهُ مَا اللهِ عَلَيْهُ مَلْ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ عَلَىٰ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، فَظَهَرَ ذَلِكَ لِشِيعَتِكُمْ وَ مَوَالِيكُمْ؟ فَقَالَ: «يَا كَامِلُ، بَابُ أَوْ بَابَانِ».

فَقُلْتُ لَهُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، فَمَا يُرُوىٰ مِنْ فَضْلِكُمْ مِنْ أَلْفِ أَلْفِ بَابٍ إِلَّا بَـابُ أَوْ بَابَانِ؟ قَالَ: فَقَالَ: «وَ مَا عَسَيْتُمْ أَنْ تَرْوُوا مِنْ فَضْلِنَا، مَا تَرْوُونَ مِنْ فَضْلِنَا إِلّا أَلِفاً غَيْرَ مَعْطُوفَةٍ». حضرت داخل گردید و سر خویش را در زیر لحاف آن حضرت داخل کرد (یا آن حضرت سر علی از آن حضرت سر علی از آن در آورد). بعد از آن فرمود: یا علی، چون من بمیرم، مرا غسل ده و کفن کن، بعد از آن، مرا بنشان و از من سؤال کن و آنچه می گویم، بنویس».

۱۰۰۰ ملی بن محمد، از سهل بن زیاد، از محمد بن ولید که شباب صیر فی است ...
از یونس بن رباط روایت کرده است که گفت: من و کامل تمار بر امام جعفر صادق الله داخل شدیم، کامل به خدمت آن حضرت عرض کرد که: فدای تو گردم، حدیثی را فلان کس روایت کرد. فرمود که: ۱۱ محدیث را ذکر کن ۱۱، عرض کرد که: مراحدیث کرد که: پیغمبر الله می شود که و فات نمود، که هر بابی از آن، هزار باب را می شود. حضرت فرمود که: اچنین بود ۱۱. هزار باب می شود. حضرت فرمود که: ایچنین بود ۱۱.

کامل میگوید که: عرض کردم که: فدای تو گردم، این هزار هزار باب از برای شیعیان و موالیان شما ظاهر شد؟ فرمود که: «ای کامل، یک باب یا دو باب ظاهر شد». عرض کردم که: فدای تو گردم، پس از فضل شما از هزار هزار باب روایت نمی شود، مگر یک باب یا دو باب؟ حضرت فرمود: «و نشاید از شما آن که روایت کند از فضل ما آنچه را که هست، و از فضل ما روایت نمی کنید مگر اَلِفی را که عطف فداشته باشد» (و الف بی عطف، چنانچه بعضی گفته اند، احتراز است از همزه، و کنایه است از و حدت و تنهایی، یا اشاره است به الف منقوشه که پیش از آن صفری نباشد، یا پیش و بعد آن حرفی دیگر نباشد. و بعضی گفته اند که: مراد از آن، یک باب ناتمام است؛ زیرا که الف، بنابر رسم الخط کوفی صورت آن همچنین است.

و بی عطفی آن، که عبارت است از نداشتن میلی که در طرف آن است، گنایه است از ناتمامی آن. و دو باب سابق را که دلالت بر ظهور باب تمام و باب ناتمام دارد، بر ابواب فروع حمل نموده و این باب ناتمام را که از آن به الف بی عطف، تعبیر شده، بر بابی از ابواب اصول. و بعضی احتمال داده اند که الف به کسر لام، نباشد، بلکه به سکون لام باشد، که به معنی هزار است، و مراد از آن، یک باب باشد از هزار باب، و تعبیر از آن یک باب به هزار، برای آن است که هر بابی از آن، منحل به هزار باب می شود با اظهار کثرت. و مراد از غیر معطوفه، آن است که هر بابی از آن نباشد و آن معطوف قول سائل است که گفت: یا دو باب. و معنی این است که معطوف با آن نباشد و آن معطوف قول سائل است که گفت: یا دو باب. و معنی این می شود که: یک باب، نه دو باب. و این معنی، بسیار بعید است، بلکه به حسب عربیت درست نبست؛ زیرا که آلف به معنی هزار مذکر است، و غیر معطوفه مؤنث، و مؤنث، صفت مدکر

# عع ـ بَابُ الْإِشَارَةِ وَ النَّصِّ عَلَى الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ عِلَى الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ عِلْ

٧٧٧/ ٢. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ أَبِيهِ، عَنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ عَبْدِ الصَّمَدِ بْنِ بَشِيرٍ، عَنْ أَبِي الْجَارُودِ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ قَالَ: ﴿ إِنَّ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ \_ صَلَوَاتُ اللهِ عَلَيْهِ \_ عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ قَالَ: ﴿ إِنَّ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ \_ صَلَوَاتُ اللهِ عَلَيْهِ \_ عَنْ أَبِي جَعْمَرَهُ، قَالَ لِابْنِهِ الْحَسَنِ ﴿ ادْنُ مِنِّي حَتَىٰ أُسِرَّ إِلَيْكَ مَا عَلَيْهِ \_ لَمَّا حَضَرَهُ اللهِ عَلَيْهِ أَلِيكَ مَا انْتَمَنَنِي عَلَيْهِ، فَفَعَلَ ».

٧٧٧/ ٣. عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحَكَمِ، عَـنْ سَيْفِ بْنِ عَمِيرَةَ، عَنْ أَبِي بَكْرٍ الْحَضْرَمِيِّ، قَالَ: حَدَّثَنِي الْأَجْلَحُ وَ سَلَمَةُ بْنُ كُهَيْلِ وَ نمی شود؛ زیراکه صفت و موصوف باید که در تذکیر و تأنیث موافق باشند؛ چنانچه در محلّ خود بیان شده).

### ۶۶. باب در بیان اشاره و نصّ بر حضرت حسنبن علی ﷺ

عمر یمانی و عمر بن اُذینه، از سُلیم بن قیس که گفت: وصیّت امیر المؤمنین ب را مشاهده عمر یمانی و عمر بن اُذینه، از سُلیم بن قیس که گفت: وصیّت امیر المؤمنین را مشاهده نمودم و حاضر بودم در هنگامی که پسر خود حضرت امام حسن را وصیّ خودگردانید، و حضرت امام حسین و محمد بن حنفیّه و جمیع فرزندان و سرکرده های شبعه و اهل بیت خود را بر وصیّتش شاهد گرفت، و کتاب الهی و سلاح حضرت رسالت پناهی را به آن حضرت تسلیم فرمود، و به پسر خویش امام حسن ف فرمود که: «ای فرزند عزیز من، رسول خدای مرا امر فرموده که تو را وصیّ خودگردانم، و کتاب ها و سلاحی را که نزد من است به تو تسلیم کنم؛ چنانچه رسول خدا مرا وصیّ خودگردانید، و کتاب ها و سلاحی که نزد او بود، به من تسلیم فرمود، و مرا امر فرمود که تو را امر کنم، که چون تو را مرگ در رسد، این را به به من تسلیم فرمود، و مرا امر فرمود که تو را امر کنم، که چون تو را مرگ در رسد، این را به برادرت حسین ش تسلیم کنی».

برادرت حسین بی تسلیم کنی ».

پس رو به پسرش امام حسین بی آورد و فرمود که: «رسول خدای تو را امر فرموده که
این ها را به پسرت، همین که در اینجاست، تسلیم نمایی ». بعد از آن، دست حضرت علی بن
الحسین راگرفت و به علی بن الحسین فرمود که: «رسول خدای تو را امر فرموده که اینها را
به پسرت محمد بن علی تسلیم نمایی و او را از جانب رسول خدا و از جانب من او را سلام
برسان».

ابوالجارود، از امام محمد باقر الله روایت کرده است که فرمود: اچون امیر المؤمنین از ابوالجارود، از امام محمد باقر الله روایت کرده است که فرمود: اچون امیر المؤمنین از امام محمد باقر الله روایت کرده است که فرمود که: نزدیک من آی تا پنهان به تو هنگام و فات رسید، به پسرش حضرت امام حسن الله فرمود که: نزدیک من آی تا پنهان به تو بگویم آنچه را که رسول خدا الله به من پنهان فرمود، و تو را امین گردانم بر آنچه مرا بر آن امین گردانید، پس حضرت چنان کرد.

۷۷۷ / ۳ ـ چند نفر از اصحاب ما روایت کردهاند، از احمد بن محمد، از علی بن حکم، از سیف بن عَمیره، از ابوبکر حضرمی که گفت: حدیث کردند مرا اجلح و سَلَمة بـن کـهیل و دَاوُدُ بْنُ أَبِي يَزِيدَ وَ زَيْدُ الْيَمَامِيُّ، قَالُوا: حَدَّثَنَا شَهْرُ بْنُ حَوْشَبٍ أَنَّ عَلِيّاً ﴿ حِينَ سَارَ إِلَى الْكُوفَةِ، اسْتَوْدَعَ أُمَّ سَلَمَةَ كُتُبَهُ وَ الْوَصِيَّةَ، فَلَمَّا رَجَعَ الْحَسَنُ ﴿، دَفَعَتْهَا إِلَيْهِ.

٧٧٨ / ٢. وَ فِي نُسْخَةِ الصَّفْوَانِيِّ: أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحَكَمِ، عَنْ سَيْفٍ، عَنْ أَبِي بَكْرٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ: «أَنَّ عَلِيّاً ـصَلَوَاتُ اللَّهِ عَلَيْهِ ـ حِينَ سَارَ إِلَى الْكُوفَةِ، اسْتَوْدَعَ أُمَّ سَلَمَةَ كُتُبَهُ وَ الْوَصِيَّةَ، فَلَمَّا رَجَعَ الْحَسَنُ ﴿، دَفَعَتْهَا إِلَيْهِ ».

٧٧٩ عَدَّةُ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ فَنْ عَمْرِو بْنِ شِمْرٍ عَنْ جَابِرٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ قَالَ: «أَوْصَىٰ حَمَّادِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ عَمْرِو بْنِ شِمْرٍ عَنْ جَابِرٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ قَالَ: «أَوْصَىٰ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ فَلَم مُحَمَّداً ﴿ وَأَشْهَا عَلَىٰ وَصِبَتِهِ الْحُسَيْنَ وَ مُحَمَّداً ﴿ فَ جَمِيعَ وَلَدِهِ، وَ رُوَّسَاءَ شِيعَتِهِ، وَ أَهْلَ بَيْتِهِ، ثُمَّ ذَفَعَ إِلَيْهِ الْكِتَابَ وَ السِّلَاحَ، ثُمَّ قَالَ لِإبْسِنِهِ الْحَسَنِ : يَا بُنَيَّ، أَمْرَنِي رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

ثُمَّ أَقْبَلَ عَلَىٰ ابْنِهِ الْحُسَيْنِ، وَ قَالَ: أَمَرَكَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ تَدْفَعَهُ إِلَى ابْنِكَ هٰذَا، ثُمَّ أَخَذَ بِيَدِ ابْنِ ابْنِهِ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ، ثُمَّ قَالَ لِعَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ: يَا بُنَيَّ، وَ أَمْرَكَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَ أَخْذَ بِيَدِ ابْنِ ابْنِهِ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ، ثُمَّ قَالَ لِعَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ: يَا بُنَيَّ، وَ أَمْرَكَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَ مَنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَ مِنْ يَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَ مِنْ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَ مَنْ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ

داود بن ابی یزید و زید یمامی و گفتند که: حدیث کرد ما را شهر بن حوشب که: علی الله در هنگامی که اراده فرمود که به سوی کوفه رود، کتاب هایی که نزد آن حضرت بود، و وصیّت نامه را به امّ سلمه سپرد، و چون امام حسن الله از کوفه برگشت امّ سلمه آنها را به حضرت تسلیم نمود.

۷۷۸ / ۴ . کلیتی ـ رضی الله عنه ـ فرموده که: در نسخهٔ صفوانی چنین است که: احمد بن محمد، از علی بن حکم، از سیف، از ابوبکر، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که: «علی از علی بن حکم، از سیف، از ابوبکر، از امام جعفر صادق الله در نزد آن حضرت «علی از در هنگامی که اراده فرمود که به سوی کوفه رود، کتابهایی که در نزد آن حضرت بود، و وصیّت نامه را به ام سلمه سپرد. و چون امام حسن الله از کوفه برگشت، ام سلمه آنها را به وی تسلیم نمود».

بن سعید، و ۷۷۹ میند نفر از اصحاب ما روایت کرده اند، از احمد بن محمد، از حسین بن سعید، از حسماد بسن عیسی، از عمرو بین شمر، از جابر، از امام محمد باقر علی کمه فسرمود: «امیر المؤمنین عید امام حسن را وصی خودگردائید، و امام حسین و محمد بن حنفیه و جمیع فرزندان و سرکرده های شیعه و اهل بیت خود را بر وصیتش شاهد گرفت، و کتاب [و] سلاح را تسلیم او نمود. پس به پسر خود امام حسن الله فرمود که:

ای فرزند دلبند من، رسول خدا تی مراام فرمود که تو را وصی خود گردانم، و کتابها و سلاحی را که نزد من است به تو تسلیم نمایم؛ چنانچه رسول خدا تی مرا وصی خود گردانید، و کتابها و سلاحی را که نزد او بود به من تسلیم فرمود، و مرا امر فرمود که تو را امر کنم که چون تو را مرگ در رسد، این را به برادرت حسین تسلیم نمایی. پس رو به پسرش امام حسین آورد و فرمود که: رسول خدا تی تو را امر فرموده که این را به پسرت، همین که در اینجا است، تسلیم نمایی:

بعد از آن، دست فرزند فرزند خویش، حضرت علی بن الحسین راگرفت و به علی بن الحسین الله فرمود که: ای فرزند عزیز من، رسول خدا تو را امر فرموده که این را به پسرت محمد بن علی تسلیم نمایی، و او را از جانب رسول خدا و از من سلام برسان. پس رو کرد به پسرش حضرت امام حسن و فرمود که: ای فرزند گرامی من، تویی صاحب امر امامت و خلافت و صاحب اختیار خون من، اگر عفو کنی اختیار با تو است، و اگر بکشی او رأ، یک ضربت به یک ضربت که به من زده (یا یک ضربت به جای یک ضربت است) و گناه کار مشو».

ثُمَّ أَقْبَلَ عَلَى ابْنِهِ الْحَسَنِ، فَقَالَ: يَا بُنَيَّ، أَنْتَ وَلِيُّ الْأَمْرِ وَ وَلِيُّ الدَّمِ، فَإِنْ عَفَوْتَ فَلَكَ، وَ إِنْ قَتَلْتَ فَضَرْبَةٌ مَكَانَ ضَرْبَةٍ، وَ لَا تَأْثَمْ».

٧٨٠/ ٤. الْحُسَيْنُ بْنُ الْحَسَنِ الْحَسَنِيُّ رَفَعَهُ؛ وَ مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ. عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ إِسْحَاقَ الْأَحْمَرِيِّ رَفَعَهُ، قَالَ:

لَمَّا ضُرِبَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ، حَفَّ بِهِ الْعُوَّادُ، وَ قِيلَ لَهُ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، أَوْسِ، فَقَالَ: «الْحَمْدُ لِلَّهِ حَقَّ قَدْرِهِ مُتَّبِعِينَ أَمْرَهُ، وَ أَحْمَدُهُ كَمَا فَقَالَ: «الْحَمْدُ لِلَّهِ حَقَّ قَدْرِهِ مُتَّبِعِينَ أَمْرَهُ، وَ أَحْمَدُهُ كَمَا أَخَبَ، وَ لَا إِلٰهَ إِلَّا اللَّهُ الْوَاحِدُ الْأَحَدُ الصَّمَدُ كَمَا انْتَسَبَ.

أَيُّهَا النَّاسُ، كُلُّ امْرِئُ لَآقٍ فِي فِرَّارِهِ مَا مِنْهُ يَفِرُّ، وَ الْأَجَلُ مَسَاقُ النَّفْسِ إِلَيْهِ، وَ الْأَبَّامُ النَّفْسِ إِلَيْهِ، وَ الْأَبَّامُ النَّهُ عَنْ مَكْنُونِ هٰذَا الْأَمْرِ، فَأَبَى اللَّهُ عَنَّ اللَّهُ عَنْ مَكْنُونِ هٰذَا الْأَمْرِ، فَأَبَى اللَّهُ عَنَّ اللَّهُ عَنْ مَكْنُونِ هٰذَا الْأَمْرِ، فَأَبَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ مَكْنُونِ هٰذَا الْأَمْرِ، فَأَبَى اللَّهُ عَنْ اللهُ عَنْ مَكُنُونَ .

(بعنی: در این باب، کاری مکن که گناه باشد؛ مانند آن که ملعون را مثله کنی (که دست و پاو گوش و بینی و اعضای او را ببری، و جدا سازی) و به آتش بسوزانی، یاغیر کشندهٔ مرا بکشی، چنانچه دأب عرب بود که قبیلهای را به جای یک نفر میکشتند. و نهی به جهت تعلیم امت است؛ زیراکه امام حسن الله فعل خلاف اولی را را به عمل نمی آورد، تا به مکروه چه رسد. پس چگونه مر تکب حرام می گردد؟ و هر که از این کلام، غیر ازاین معنی که مذکور شد، بفهمد، درست نفهمیده).

۷۸۰ / ۶. حسین بن حسن حسینی روایت کرده و آن را مرفوع ساخته؛

و نيز محمد بن حسن، از ابراهيم بن اسحاق احمري روايت كرده كه آن را مرفوع ساخته كه چون امير المؤمنين ضربت خورد، اصحاب بر دور آن حضرت بر آمدند به جهت عيادت، و به آن حضرت عرض كردندكه: يا امير المؤمنين، ما را وصيّت فرما.

حضرت فرمود که: «بالشی برای من دو ته اکنید تا بر آن تکیه دهم». پس فرمود که: «حمد می کنم خدا را به حمدی که در خور بزرگواری و سزاواری و به قدر اندازهٔ عظمت و بر تری آن جناب باشد، در حالتی که فرمان او را پیروی می نماییم. و او را حمد می کنم چنانچه خواسته و دوست داشته، و نیست خدایی مگر خدای یکتا و یگانه که پناه نیاز مندان است، چنانچه خود را به آن وصف فرموده و نسبت خویش را در سورهٔ توحید (که مسمّی است به نسبت الرّب)، بیان نموده.

ای گروه مردمان، هر مردی ملاقات خواهد کرد در گریختن خویش، مرگی را که از آن می گریزد، و مدّت عمر، موضع راندن نفس است به سوی آن (یا اجل مقدّر، راندن نفس به سوی آن است که هر جانی را می کشند به سوی آن)، و گریختن از آن، عین رسیدن به آن است. چه بسیار روزگار، متفّرقه را به هم پیوند کردم، در حالتی که در آنها تفخص می نمودم از مکنون این امر » (که عبارت است از سرّ خفای حقّ و مظلومیت اهل آن، و ظهور باطل و تسلّط اهل آن. و بعضی احتمال داده اند که مراد از این امر، قتل و ضربت خوردن آن حضرت باشد، و مراد از مکنون، وقت و مکان و کیفیت آن باشد به تفصیل، و هر چند که همه را بر سبیل اجمال می دانست، و حقیر این معنی را درست نمی داند، و محتمل است که معنی این باشد که: بسیار

دوته، به معنای دولا و منحنی و خمیده کردن است.

أَمَّا وَصِيَّتِي، فَأَنْ لَا تُشْرِكُوا بِاللّهِ -جَلَّ ثَنَاؤُهُ-شَيْئاً، وَ مُحَمَّداً ﷺ فَلَا تُضَيِّعُوا سُنَّتَهُ، أَقِيمُوا هٰذَيْنِ الْمِصْبَاحَيْنِ، وَ خَلَاكُمْ ذَمُّ مَا لَمْ سُنَّتَهُ، أَقِيمُوا هٰذَيْنِ الْمِصْبَاحَيْنِ، وَ خَلَاكُمْ ذَمُّ مَا لَمْ سُنَّتَهُ، أَقِيمُوا هٰذَيْنِ الْمِصْبَاحَيْنِ، وَ خَلَاكُمْ ذَمُّ مَا لَمْ سُنَّتَهُ، أَقِيمُوا هٰذَيْنِ الْمِصْبَاحَيْنِ، وَ خَلَاكُمْ ذَمُّ مَا لَمْ سُنَّتَهُ وَاللّهِ مُنْ الْمِصْبَاحَيْنِ، وَ خَلَقْمَ عَنِ الْجَهَلَةِ، رَبُّ رَحِيمٌ، وَ إِمَامٌ عَلِيمٌ، وَ يَشُرُدُوا ، حُمِّلَ كُلُّ امْرِئُ مَجْهُودَهُ، وَ خُفِّفَ عَنِ الْجَهَلَةِ، رَبُّ رَحِيمٌ، وَ إِمَامٌ عَلِيمٌ، وَ يَنْ قَوِيمٌ. ويَنْ قَوِيمٌ.

أَنَا بِالْأَمْسِ صَاحِبُكُمْ، وَ الْيَوْمَ عِبْرَةٌ لَكُمْ، وَ غَداً مُفَارِقُكُمْ، إِنْ تَثْبُتِ الْوَطْأَةُ فِي هٰذِهِ الْمَزَلَّةِ، فَذَاكَ الْمُرَادُ، وَ إِنْ تَدْحَضِ الْقَدَمُ، فَإِنَّا كُنَّا فِي أَفْيَاءِ أَغْصَانٍ، وَ ذَرىٰ رِيَاحِ، وَ تَحْتَ ظِلِّ غَمَامَةٍ اضْمَحَلَّ فِي الْجَوِّ مُتَلَفَّقُهَا، وَ عَفَا فِي الْأَرْضِ مَحَظُّهَا.

وَ إِنَّمَا كُنْتُ جَاراً جَاوَرَكُمْ بَدَنِي أَيَّاماً وَ سَتَعْقَبُونَ مِنِّي جُثَّةٌ خَلَاءً، سَاكِنَةً بَعْدَ حَرَكَةٍ، وَكَاظِمَةً بَعْدَ نُطْقٍ؛ لِيَعِظَكُمْ هُدُوِّي، وَ خُفُوتُ إِطْرَاقِي، وَ سُكُونُ أَطْرَافِي؛ فَإِنَّهُ أَوْعَظُلَكُمْ مِنَ النَّاطِقِ الْبَلِيغِ. تفكّر كردم در امر روزگار و مكنون قضا و قدر پروردگار).

حضرت می فرماید که: «پس خدای عزّوجلٌ إبا فرموده، مگر پوشیدن آن را و این علم از ما دور است، و آن، علمی است مکنون که خدا آن را از غیر خود پوشیده (و نخواسته که ظاهر گردد).

امًا وصیّت من به شما، آن است که چیزی را با خدای جلّ ثناؤه، شریک نگر دانید، و محمد را تعظیم و توقیر نمایید، و سنّت و طریقهٔ آن حضرت را ضایع نکنید، و این دو ستون را (که توحید و نبوّت باکتاب و سنّت است)، بر پای دارید و این دو چراغ را بیفروزید و روشن دارید. و مذمّت و ملامت از شما دور است، مادام که متفرق نشوید، و از طریق مستقیم بیرون نروید. و هر مردی از شما، به قدر طاقتش بر او بار شده و از جاهلان، بار تکلیف سبک شده، پروردگار شما، پروردگاری است مهربان و پیشوای شما، پیشوایی است دانا و دین شما، دینی است درست.

و من دیروز (امام یا) مصاحب شما بوده به و آمروز عبرت و پندم از برای شما، و فردا از شما مفارقت می نمایم. اگر قدمم در این ناخوشی که موضع لغزش است، ثابت بماند و شفا یابم، همین مراد من است (که کشف می کند از مراد حق تعالی). و اگر قدمم بلغزد و از دنیا مفارقت کنم، تشویشی ندارم؛ زیرا که ما در دنیا چنان بودیم که گویا در سایه های شاخه های درختان نشسته بودیم (که سایهٔ آنها از سر ما گردید)، یا در میانهٔ خاشاکی چند بودیم که بادها آن را پراکنده و متفرق گردانید، یا آن که در زیر سایهٔ پارهٔ ابری بودیم که اجتماع آن در هوا مضمحل و نابود گردید، و جای نزول و وقوع سایهٔ آن در زمین خراب و ناپدید شد (و بعضی گفته اند که مراد از شاخه ها، عناصر چهارگانه، و از سایه ها، ترکیب آن است که در معرض زوال است. و مراد از بادها، ارواح و از خاشاک پراکندهٔ آن، بدنها است. و مراد از ابر، اسباب غریزیه از حرکات آسمانی، و روزی ها که افاضه می شود بر آدمی در این عالم، که سبب بقای او است، و مضمحل شدن اجتماع آن در هوا، عبارت است از تفرق این اسباب و زوال آنها و خرابی و مضمحل شدن اجتماع آن در هوا، عبارت است از تفرق این اسباب و زوال آنها و خرابی و ناپدیدی جای وقوع سایهٔ آن، کنایه است از فانی شدن آثار آن در بدن ها).

و جز این نیست که من، شریک و همسایه ای بودم از برای شماکه تنم در چند روزی (که عبارت است از مدّت حیات)، با شما شراکت نمود (و امّا نفس قدسی آن حضرت، متعلّق به عالم بالا و ملاً اعلی بود) و به زودی در پی در آورده شوید به دل من، تنی راکه خالی بیاشد وَدَّغْتُكُمْ وَدَاعَ مُرْصِدٍ لِلتَّـلَاقِي، غَداً تَرَوْنَ أَيَّامِي، وَ يَكْشِفُ اللَّهُ ـعَزَّ وَ جَلَّــ عَنْ سَرَائِرِي، وَ تَعْرِفُونِّي بَعْدَ خُلُوِّ مَكَانِي، وَ قِيَامَ غَيْرِي مَقَامِي.

إِنْ أَبْقَ. فَأَنَا وَلِيُّ دَمِي؛ وَ إِنْ أَفْنَ، فَالْفَنَاءُ مِيعَادِي؛ وَ إِنْ أَعْفُ، فَالْعَفْوُ لِي قُرْبَةٌ، وَ لَكُمْ حَسَنَةً، فَاعْفُوا وَ اصْفَحُوا، أَ لَا تُحِبُّونَ أَنْ يَغْفِرَ اللَّهُ لَكُمْ؟

فَيَا لَهَا حَسْرَةً عَلَىٰ كُلِّ ذِي غَفْلَةٍ أَنْ يَكُونَ عُمُرُهُ عَلَيْهِ حُجَّةً، أَوْ تُؤَدِّيَهُ أَيَّامُهُ إِلَىٰ شِقْوَةٍ؛ جَعَلَنَا اللَّهُ وَ إِيَّاكُمْ مِشَّنْ لَا يَقْصُرُ بِهِ عَنْ طَاعَةِ اللّهِ رَغْبَةً، أَوْ تَحُلُّ بِهِ بَعْدَ الْمَوْتِ نَقِمَةً، فَإِنَّمَا لَخُنُ لَهُ وَ بِهِ».

ثُمَّ أَقْبَلَ عَلَى الْحَسَنِ، فَقَالَ: «يَا بُنِّيَّ، ظَرْبَةً مَكَانَ ضَرْبَةٍ، وَ لَا تَأْثُمْ».

مرزخت تكيية زروس

از روح و ساکن باشد بعد از حرکت (یا آن حرکت های عجیبه که از آن می دیدید، و شجاعت ها که از آن مشاهده می کردید)، و خاموش باشد بعد از سخن گفتن (یا آن سخنانی که از آن مشاهده می کردید)، و خاموش باشد بعد از سخن گفتن (یا آن سخنانی که از آن می شنیدید و علوم الهی و معارف نامتناهی که از آن فرا می گرفتید)، باید که شما را پند دهد سکون من، و فرو افتادن آواز ضربت های من (یا آرمیدن قوای من) و بیکار شدن اعضای من؛ زیراکه آن پند دهنده تر است شما را از سخنگوی بلیغ.

وداع میکنم شما را مانند و داع کسی که منتظر ملاقات باشد و در فردا (رجعت یا قیامت) روزهای مرا خواهید دید و بزرگی های مرا مشاهده خواهید کرد و خدای عزّ و جلّ امور نهانی مرا آشکار می نماید، و پر ده از روی آن بر خواهد داشت (که آنچه کردم به جهت رضای خدا و بر یا داشتن ملّت و ترویج شریعت بوده، نه برای طلب دنیا و ریاست)، و مرا می شناسید بعد از آن که جای من خالی شود (که من از میان شما بروم و غیر من به جای من بشیند).

اگر باقی بمانم، خود ولی خون خود خواهم بود، و اگر باقی نمانم، فنا و نیستی و عده گاه ما است. پس عفو کردن و گذشتن از گناه بدکار از برای من قربت و عبادتی است عظیم، و از برای شما ثوابی است بزرگ. پس عفو کنید گناهی را که از گناه کاران صادر شده، و روی بگر دانید از انتقام و از آن در گذرید. ﴿ الْ الْتُحِبُّونَ الْنَ يَغْفِرَ اللّهُ لَكُمْ ﴾ ل یعنی: «آیا دوست نمی دارید که خدا شما را بیامرزد؟».

(و مراد این است که چنانچه شما دوست می دارید که خدا شما را بیامرزد و مورد عتاب و مؤاخذه مؤاخذه نشوید، همچنین از برای برادران خویش دوست دارید که مورد عتاب و مؤاخذه نباشند، با آن که عفو شما موجب آمرزش شما است).

پس زهی حسرت و ندامت بر صاحب غفلتی که عمرش بر او حجّت باشد، یا ایّام زندگانیش او را به سوی بدبختی بکشاند. خدای تعالی ما و شما را بگر داند از آنها که رغبت دنیا دست ایشان را از طاعت خدا کو تاه نمی گر داند، و مانع ایشان نمی باشد، و بعد از مردن، شدّتی بر ایشان فرود نمی آید (که باعث زشتی کار ایشان باشد). و جز این نیست که ما از آن خداوندیم (و به کمند بندگی او در بند)، و به واسطهٔ او موجودیم (و بعضی گفته اند که ما از برای مرگ آفریده شده ایم و بازگشت ما به سوی مرگ است).

۱. نور، ۲۲.

٧٨١/ ٧. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ عَلِيِّ بْنِ الْحَسَنِ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ إِبْرَاهِيمَ الْعَقِيلِيِّ يَرفَعُهُ، قَالَ لِلْحَسَنِ: «يَا بُنَيَّ، إِذَا يَرفَعُهُ، قَالَ لِلْحَسَنِ: «يَا بُنَيَّ، إِذَا أَنْ مُلْجَمٍ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ قَالَ لِلْحَسَنِ: «يَا بُنَيَّ، إِذَا أَنَا مِتُّ، فَاقْتُلِ ابْنَ مُلْجَمٍ، وَ احْفِرْ لَهُ فِي الْكُنَاسَةِ \_وَ وَصَفَ الْعَقِيلِيُّ الْمَوْضِعَ: عَلَىٰ أَنَا مِتُّ، فَاقْتُلِ ابْنَ مُلْجَمٍ، وَ احْفِرْ لَهُ فِي الْكُنَاسَةِ \_وَ وَصَفَ الْعَقِيلِيُّ الْمَوْضِعَ: عَلَىٰ بَاللَّهُ وَادٍ مِنْ أَوْدِيَةِ بَاللَّهُ وَادٍ مِنْ أَوْدِيَةِ بَاللَّهُ وَادٍ مِنْ أَوْدِيَةِ بَاللَّهُ وَادٍ مِنْ أَوْدِيَةِ جَهَنَّمَ».

## ٤٧ \_ بَابُ الْإِشَارَةِ وَ النَّصِّ عَلَى الْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيٍّ ﴿ عَلِيٌّ ﴿ عَلِيٌّ اللَّهِ اللَّهِ

٧٨٢/ ١. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ بَكْرِ بْنِ صَالِحٍ؛ قَالَ الْكُلَيْنِيُّ: وَ عِدَّةُ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنِ ابْنِ زِيَادٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سُلِيمَانَ الدَّيْلَمِيِّ، عَنْ هَارُونَ بْنِ الْجَهْمِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ، قَالَ:

سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﴿ يَقُولُ ﴾ ﴿ لَكُمَّا حَصُو الْحُسَنَ بُسَ عَلِي ﴿ الْمُوفَاةُ ، قَالَ لِلْحُسَيْنِ ﴿ : يَا أَخِي ، إِنِّي أُوصِيكَ بِوَصِيَّةٍ فَاحْفَظْهَا : إِذَا أَنَا مِتُ فَهَيَّنْنِي ، ثُمَّ وَجُهْنِي إِلَىٰ رَسُولِ اللّهِ وَ اللّهِ وَ اللّهِ وَ اللّهِ وَ اعْلَمْ أَنّهُ سَيُصِيبُنِي مِنْ عَائِشَةَ مَا يَعْلَمُ اللّهُ وَ النّاسُ صَنِيعَهَا وَ عَدَاوَتَهَا لِلّهِ وَ لِرَسُولِهِ وَ عَدَاوَتَهَا لِللّهِ وَ لِرَسُولِهِ وَ عَدَاوَتَهَا لَللهُ وَ النّاسُ صَنِيعَهَا وَ عَدَاوَتَهَا لِللّهِ وَ لِرَسُولِهِ وَ عَدَاوَتَهَا لَللهُ وَ النّاسُ صَنِيعَهَا وَ عَدَاوَتَهَا لِللّهِ وَ لِرَسُولِهِ وَ عَدَاوَتَهَا لَللهُ وَ النّاسُ صَنِيعَهَا وَ عَدَاوَتَهَا لِللّهِ وَ لِرَسُولِهِ وَ عَدَاوَتَهَا لَلهُ وَ النّاسُ صَنِيعَهَا وَ عَدَاوَتَهَا لِللّهِ وَ لِرَسُولِهِ وَ عَدَاوَتَهَا لَلهُ وَ النّاسُ صَنِيعَهَا وَ عَدَاوَتَهَا لِللّهِ وَ لِي اللّهُ وَ النّاسُ صَنِيعَهَا وَ عَدَاوَتَهَا لِللهِ وَ لِرَسُولِهِ وَ عَدَاوَتَهَا لَلهُ وَ النّاسُ صَنِيعَهَا وَ عَدَاوَتَهَا لِللهِ وَلَا لَهُ وَ اعْلَمْ أَنّهُ سَيُصِيبُنِي مِنْ عَائِشَةَ مَا يَعْلَمُ اللّهُ وَ النّاسُ صَنِيعَهَا وَ عَدَاوَتَهَا لِللهِ لَهُ لِي الْمُولِيهِ وَ عَدَاوَتَهَا لَلهُ لَهُ إِلّهُ اللهِ وَ عَدَاوَتَهَا لَهُ لَهُ لَهُ لَهِ وَ عَدَاوَتَهَا لَهُ لَهُ لَاللّهُ وَ النّاسُ عَنِيعَهَا وَ عَدَاوَتَهَا لِللهِ وَى عَدَاوَتَهَا لَلهُ وَلَمُ اللّهُ وَ النّاسُ صَنِيعَهَا وَ عَدَاوَتَهَا لِلْهِ وَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَاللّهُ الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَالل

فَلَمَّا قُبِضَ الْحَسَنُ ﴿ وَ وُضِعَ عَلَى السَّرِيرِ، ثُمَّ انْطَلَقُوا بِهِ إِلَىٰ مُصَلَّىٰ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ الَّذِي كَانَ يُصَلِّى فِيهِ عَلَى الْجَنَائِزِ فَصَلَّىٰ عَلَيْهِ الْحُسَيْنُ ﴿ وَ حُمِلُ، وَ اللّهِ ﷺ الْذِي كَانَ يُصَلِّى فِيهِ عَلَى الْجَنَائِزِ فَصَلَّىٰ عَلَيْهِ الْحُسَيْنُ ﴿ وَ حُمِلُ، وَ أَدْخِلَ إِلَى الْمَسْجِدِ، فَلَمَّا أُوقِفَ عَلَىٰ قَبْرِ رَسُولِ اللّهِ ﷺ، ذَهَبَ ذُو الْعَيْنَيْنِ إلى الْمُسْجِدِ، فَلَمَّا أُوقِفَ عَلَىٰ قَبْرِ رَسُولِ اللّهِ ﷺ، ذَهَبَ ذُو الْعَيْنَيْنِ إلىٰ عَائِشَةَ، فَقَالَ لَهَا: إِنَّهُمْ قَدْ أَقْبَلُوا بِالْحَسَنِ لِيَدْفِئُوهُ مَعَ النَّبِي ۗ ۗ اللهِ الْحَرَجَتْ مُبَادِرَةً لَا عَالِمَ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

پس رو به سوی امام حسن الله آورد و فرمود که: «ای فرزند دلبند من، او را یک ضربت بزن به جای یک ضربت که بر من زده، و گناه کار مشو» (یعنی: کاری مکن در ایس باب که موجب گناه باشد؛ چنانچه گذشت).

۷۸۱ محمد بن یحیی، از علی بن حسن، از علی بن ابراهیم عقیلی روایت کرده که آن را مرفوع می ساخت و گفت که: عقیلی گفت: چون ابن ملجم علیه اللّعنة امیر المؤمنین الله و منین به امام حسن الله و مود که: «ای فرزند عزیز من، چون من بمیرم، ابن ملجم را بکش و در کُناسهٔ کوفه از برای او گودالی بکن» و عقیلی آن موضع را وصف نمود که جایی بود بر در طاق المحامل که موضع کبابی و کلّه فروشی و کلّه پزی بود و حضرت فرمود: ابعد از آن، آن ملعون را در آن گودال انداز؛ که آن وادیی است از وادی های جهنّم».

### ۶۷. باب در بیان اشاره به سوی حضرت حسینبن علی 🕬

۷۸۲ / ۱ . على بن ابراهيم، از پدرش، از يكر بن صالح روايت كرده؛

و کلینی کی می گوید: و چند نفر از اصحاب ما روایت کردهاند، از ابن زیاد، از محمد بن سلیمان دیلمی، از هارون بن جهم، از محمد بن مسلم که گفت: شنیدم از امام محمد باقر کی می فرمود: «چون حضرت حسن بن علی کی را هنگام و فات رسید، به حضرت امام حسین کی فرمود که: ای برادر من، تو را یک وصیّت می کنم، پس آن را حفظ کن. چون من بمیرم، مرامهیّا ساز (یعنی: غسل ده و کفن و حنوط کن) بعد از آن مراببر به نزد رسول خدا کی تا آن که با آن حضرت عهد را تازه کنم. پس مرا برگردان به سوی مادرم، بعد از آن، مرابرگردان و در قبرستان بقیع دفن کن. و بدان که زود باشد که از عائشه به من رسد آنچه خدا و خلق زشتی کردار او (و بنابر بعضی از نسخ، دشمنی او) را بدانند، و بدانند که با خدا و رسول او، عداوت دارد و با ما اهل بیت دشمنی دارد.

و چون قبض روح مطهر آن حضرت شد، او را بر روی تختی گذاشتند و بر دند به مصلای رسول خدا الله این حضرت در آنجا بر مردگان نماز می کرد، پس حضرت امام حسین الله بر او نماز کرد، و جنازه را بر داشتند، و داخل مسجد رسول که کردند، و چون آن حضرت را محاذی قبر رسول خدا که باز داشتند، جاسوسی به نزد عائشه رفت (و بعضی گفته اند که مروان بن حکم علیهما الله نه عبود) پس به او گفت که: اینها حسن را آورده اند برای آن که

عَلَىٰ بَغْلٍ بِسَرْجٍ، فَكَانَتْ أَوَّلَ امْرَأَةٍ رَكِبَتْ فِي الْإِسْلَامِ سَرْجاً، فَقَالَتْ: نَخُوا ابْنَكُمْ عَنْ بَيْتِي؛ فَإِنَّهُ لَا يُدْفَنُ فِي بَيْتِي، وَ يُهْتَكُ عَلَىٰ رَسُولِ اللّٰهِ ﷺ حِجَابُهُ.

فَقَالَ لَهَا الْحُسَيْنُ ﷺ؛ قَدِيماً هَتَكُتِ أَنْتِ وَ أَبُـوكِ حِـجَابَ رَسُـولِ اللَّـهِ ﷺ، وَ أَدْخَلْتِ عَلَيْهِ بَيْتَهُ مَنْ لَا يُحِبُّ قُرْبَهُ، وَ إِنَّ اللَّهَ تَعَالَىٰ سَائِلُكِ عَنْ ذَلِكِ يَا عَائِشَةُ».

٧٨٣/ ٢. مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ وَ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سُلَيْمَانَ الدَّيْلَمِيِّ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِنَا، عَنِ الْمُفَضَّلِ بْنِ عُمَرَ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ مُلَا يَا اللّٰهِ ﴿ مُلَا يَا اللّٰهِ ﴿ مَنْ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ عَالَىٰ وَ رَسُولُهُ وَ ابْنُ رَسُولِهِ أَعْلَمُ بِهِ بَابِكَ مُؤْمِناً مِنْ غَيْرِ آلِ مُحَمَّدٍ ﴿ فَقَالَ اللّٰهُ تَعَالَىٰ وَ رَسُولُهُ وَ ابْنُ رَسُولِهِ أَعْلَمُ بِهِ بَابِكَ مُؤْمِناً مِنْ غَيْرِ آلِ مُحَمَّدٍ ﴿ فَقَالَ اللّٰهُ تَعَالَىٰ وَ رَسُولُهُ وَ ابْنُ رَسُولِهِ أَعْلَمُ بِهِ مَنْ مَنَا اللّٰهُ عَلَيْهِ، قَالَ : هَلْ حَدَثَ إِلَّا مِنْ غَيْرِ آلِ مُحَمَّد بْنَ عَلِيٍّ، فَأَتَيْتُهُ فَلَمَّا دَخَلْتُ عَلَيْهِ، قَالَ : هَلْ حَدَثَ إِلَّا مُحَمَّدٍ ، فَعَجَّلَ عَلَىٰ شِسْعِ نَعْلِهِ، فَلَمْ يُسَوِّهِ، وَ خَرَجَ مَعِي يَعْدُو.

فَلَمَّا قَامَ بَيْنَ يَدَيْهِ ، سَلَّمَ ، فَقَالَ لَهُ الْحَسَنُ بْنُ عَلِيٍّ ﴿ اجْلِسْ ؛ فَإِنَّهُ لَيْسَ مِثْلُكَ يَغِيبُ عَنْ سَمَاعِ كَلَامٍ يَحْيَا بِهِ الْأَمْوَاتُ ، وَ يَمُوتُ بِهِ الْأَحْيَاءُ ، كُونُوا أَوْعِيَةَ الْعِلْمِ وَ يَغِيبُ عَنْ سَمَاعِ كَلَامٍ يَحْيَا بِهِ الْأَمْوَاتُ ، وَ يَمُوتُ بِهِ الْأَحْيَاءُ ، كُونُوا أَوْعِيَةَ الْعِلْمِ وَ يَغِيبُ عَنْ سَمَاعِ كَلَامٍ يَحْيَا بِهِ الْأَمْوَاتُ ، وَ يَمُوتُ بِهِ الْأَحْيَاءُ ، كُونُوا أَوْعِيَةَ الْعِلْمِ وَ مَصَابِيحَ الْهُدَىٰ ؛ فَإِنَّ ضَوْءَ النَّهَارِ بَعْضُهُ أَضْوَأُ مِنْ بَعْضٍ .

أَ مَا عَلِمْتَ أَنَّ اللَّهَ ـ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ ـ جَعَلَ وُلْدَ إِبْرَاهِيمَ ﴿ أَيْمَّةُ ، وَ فَضَّلَ بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ أَلِمَ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَا عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَ

او را با رسول خدای خدای کنند. عائشه بیرون آمد در حالتی که بر یاوران خود پیشی گرفته بود، و بر استر زین داری سوار بود. و اول زنی که در اسلام بر زین سوار شداو بود. پس گفت که: پسر خویش را از خانه من دور کنید؛ زیراکه جائز نیست که در خانهٔ من دفن شود، و پردهٔ حرمت رسول خدای دریده شود.

حضرت امام حسین بی به عائشه فرمود که: در چندین سال پیش از این، تو و پدرت پردهٔ رسول خدای امام حسین به همتک حرمت او کردید. و تو ای عائشه، داخل گردانیدی در خانهٔ رسول، کسی را که آن حضرت نزدیکی او را دوست نمی داشت. به درستی که خدای تعالی تو را ای عائشه از این سؤال خواهد کرد».

۷۸۳ / ۷۸۳ محمد بن حسن و علی بن محمد، از سهل بن زیاد، از محمد بن سلیمان دیلمی، از بعضی از اصحاب ما، از مفضّل بن عمر، از امام جعفر صادق از روایت کر دهاند که فرمود: «چون حضرت حسن بن علی از راهنگام و فات رسید، فرمود که: ای قنبر، بنگر که آیا از پس درِ خویش، مؤمنی را از غیر آل محمله و می بینی؟ (و بعضی گفته اند که: مراد از این نظر، نظر باطنی است، نه به چشم سر؛ زیراکه قنبر از اصحاب اسرار بود). پس قنبر عوض کرد که: خدا و رسول و پسر رسول او به این امر از من داناترند. حضرت فرمود که: محمد بن علی (یعنی: ابن حنفیه را) برای من بطلب.

قنبر میگوید که به نزد محمد بن علی رفتم، چون بر او داخل شدم، گفت: آیا حادثهای رو داده؟ و انشاءالله چیزی واقع نشده باشد، مگر خیر و خوبی. عرض کردم که: ابا محمد، حضرت امام حسن الله و اجابت کن که تو را طلبیده. محمد به تعجیل برخاست و با آن که بند نعلینش گسسته بود، آن را نبست و با من بیرون آمد و همه جا می دوید تا به خدمت آن حضرت رسید. چون در پیش روی آن حضرت ایستاد، سلام کرد. حضرت حسن بن علی به محمد فرمود: بنشین که مثل تو نباید که غایب باشد از شنیدن سخنی که مردگان به آن زنده می شوند، و زندگان به آن می میرند. شما ظرف های علم و چراغ های راه هدایت باشید. پس به درستی که روشنی روز بعضی از آن، از بعضی روشن تر است (چه ساعات آن تفاوت دارد).

آیا نمی دانی که خدای تبارک و تعالی فرزندان ابراهیم را اثمّه قرار داده، و بعضی از ایشان را بر بعضی زیادتی داده؟ و داودﷺ را زبور عطا فرموده و میدانی آنچه راکه محمدﷺ را به آن برگزیده و مخصوص گردانیده. يَا مُحَمَّدَ بْنَ عَلِيٍّ، إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكَ الْحَسَدَ، وَ إِنَّمَا وَصَفَ اللَّهُ بِهِ الْكَافِرِينَ، فَقَالَ اللَّهُ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿كُفَّاراً حَسَداً مِنْ عِنْدِ أَنْفُسِهِمْ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ الْحَقُّ﴾ وَ لَمْ يَجْعَلِ اللَّهُ ـعَزَّ وَ جَلَّ ـلِشَّيْطَانِ عَلَيْكَ سُلْطَاناً.

يَا مُحَمَّدَ بْنَ عَلِيٍّ، أَ لَا أُخْبِرُكَ بِمَا سَمِعْتُ مِنْ أَبِيكَ فِيكَ؟ قَـالَ: بَـلـىٰ، قَـالَ: سَمِعْتُ أَبَاكَﷺ يَقُولُ يَوْمَ الْبَصْرَةِ: مَنْ أَحَبَّ أَنْ يَبَرَّنِي فِي الدُّنْيَا وَ الْآخِـرَةِ، فَـلْيَبَرَّ مُحَمَّداً وَلَدِي.

يَا مُحَمَّدَ بْنَ عَلِيٍّ، لَوْ شِئْتُ أَنْ أَخْبِرَكَ وَ أَنْتَ نُطْفَةٌ فِي ظَهْرٍ أَبِيكَ. لَأَخْبَرْتُكَ.

فَقَالَ لَهُ مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيٍّ: أَنْتَ إِمَامٌ، وَ أَنْتَ وَسِيلَتِي إِلَىٰ مُحَمَّدٍﷺ؛ وَ اللّهِ، لَوَدِدْتُ أَنَّ نَفْسِي ذَهَبَتْ قَبْلَ أَنْ أَسْمَعَ مِنْكَ هٰذَا الْكَـلَامَ. ای محمد بن علی، به درستی که من بر تو می ترسم از حسد، و جز این نیست که خدای عزّ وجل کافران را به آن وصف نموده، پس فرموده که: ﴿ کُفّازًا حَسَدًا مِنْ عِنْدِ أَنْفُسِهِمْ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيّنَ لَهُمُ الْحَقُ ﴾ ا، یعنی: «دوست داشتند بسیاری از اهل کتاب آن که بگر دانند شما را بعد از ایمان آوردن شما، کافران (یعنی: آرزو دارند که شما را کافر گر دانند به جهت حسد بر دن بر شما که صادر شده از نزد نفس های ایشان ) بعد از روشن شدن حق و راستی از برای ایشان ». و خدای عزّ و جلّ، شیطان را بر تو تسلّطی قرار نداده.

ای محمد بن علی، آیا نمی خواهی تو را خبر دهم به آنچه از پدرت شنیدم و در شأن تو؟ محمد عرض کرد که: مرا خبر ده. فرمود که: شنیدم از پدرت در روز جنگ بصره که می فرمود: هر که دوست دارد که با من نیکی کند در دنیا و آخرت، باید که نیکی کند با محمد فرزند من. ای محمد بن علی، اگر خواهم که تو را خبر دهم و تو نطفه بودی در پشت پدرت، هر آینه تو را خبر می دهم. ای محمد بن علی، آیا ندانستی که حسین بن علی بعد از وفات من و مفارقت روح من از بدنم، امام کسی است که بعد از من است؟ و این در نزد خدای جل اسمه در لوح محفوظ میراثی است از پیغمبر کا که خدای عزوجل آن را در میراث پدر و مادر او گازیاد فرموده، و خدا دانست که شما به ترین خلق اور پد. پس محمد کا را از میانه شما برگزید و محمد کا دانست که شما به مرا به امامت برگزید، و مین، حسین به را از میانه شما اختیار کرده.

پس محمد بن علی، به آن حضرت عرض کرد که: تو امامی و تویی وسیله و دست آویز من به سوی محمد ﷺ، و به خدا سوگند، که هر آینه دوست می داشتم که جانم برود پیش از آن که این سخن را از تو بشنوم. و به درستی که در سر من، سخنی چند هست (یعنی: در نعت تو) چون آب شیرین که دلوهای بیان، تمام آن را بر نتواند کشید، و وزیدن بادهای خطرات نفسانی و همزات شیطانی، آن را تغییر نمی تواند داد، و در جلا و ثبوت، چون نوشته ای است که به نقطه و اعراب عجمیت و گنگی آن رفته در مقصود، کمال ظهور داشته باشد و نوشته باشد و در پوست آهوی منقش و مکرر قصد می کنم که آن را ظاهر کنم. پس خویش را در این باب مسبوق می یابم که کتاب منزل (یعنی: قرآن) و آنچه رسولان و پیغمبران آن را آور ده اند،

۱. بقره، ۱۰۹.

أَلَا وَإِنَّ فِي رَأْسِي كَلَاماً لَا تَنْزِفُهُ الدِّلاءُ، وَ لَا تُغَيِّرُهُ نَعْمَةُ الرِّيَاحِ، كَالْكِتَابِ الْمُعْجَمِ، فِي الرَّقِّ الْمُنَمْنَمِ، أَهُمُّ بِإِبْدَائِهِ، فَأَجِدُنِي سُبِقْتُ إِلَيْهِ، سَبَقَ الْكِتَابُ الْمُنْزَلُ أَوْ مَا جَاءَتْ بِهِ الرُّسُلُ، وَإِنَّهُ لَكَلَامٌ يَكِلُّ بِهِ لِسَانُ النَّاطِقِ وَ يَدُ الْكَاتِبِ حَتَىٰ لَا يَجِدَ قَلَماً، وَ يُوْتَوْا بِالْقِرْطَاسِ حُمَماً، فَلَا يَبْلُغُ فَضْلَكَ، وَكَذَلِكَ يَجْزِي اللَّهُ الْمُحْسِنِينَ، وَ لَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللهِ:

الْحُسَيْنُ ﴿ أَعْلَمُنَا عِلْماً، وَ أَثْقَلُنَا حِلْماً، وَ أَقْرَبُنَا مِنْ رَسُولِ اللّٰهِ ﷺ رَحِماً، كَانَ فَقِيها قَبْلَ أَنْ يُنْطِق، وَ لَوْ عَلِمَ اللّٰهُ فِي أَحَدٍ خَيْراً، مَا اصْطَفَىٰ مُحَمَّداً ﷺ، وَ اخْتَارَ اللّٰهُ مُحَمَّداً فَي اللّٰهِ فِي أَحَدٍ خَيْراً، مَا اصْطَفَىٰ مُحَمَّداً ﷺ، وَ اخْتَارَ اللّٰهُ مُحَمَّداً فَي اللّٰهِ مِنْ الْحُسَيْنَ، سَلَّمْنَا وَ رَضِينًا؛ مَنْ بِغَيْرِهِ يَرْضَى؟ وَ مَنْ كُنَّا نَسْلَمُ بِهِ مِنْ إِمَاماً، وَ اخْتَرْتَ الْحُسَيْنَ، سَلَّمْنَا وَ رَضِينًا؛ مَنْ بِغَيْرِهِ يَرْضَى؟ وَ مَنْ كُنَّا نَسْلَمُ بِهِ مِنْ مُشْكِلُاتٍ أَمْرِنَا؟».

مرا به سوی آن پیشی گرفتهاند.

و به درستی که آنچه در سر من است، سخنی است که زبان گویا به واسطهٔ آن کلال به هم رساند (و در بعضی از نُسَخ کافی، این زیادتی نیز هست که تا به مرتبهای رسد که بالمرّه از گفتن عاجز شود) و در ماند و دست نویسنده مانده گردد، به جهت بسیاری حرکت و نوشتن، که تمام قلمها را به مصرف برساند تا آن که دیگر قلمی را نیابد که بنویسد و مردم کاغذها را از جانب این نویسنده بیاورند، در حالتی که سیاه باشد و بر همهٔ آن، نوشته باشد، بی آن که حاشیه و ما بین السطوری داشته باشد، و نویسنده یا کاغذ به فضل تو نرسد.

(حاصل معنی آنکه آنچه در قوهٔ حافظهٔ من قرار دارد در فضایل تو، نه به طوری است که چیزی تواند آن را محو کند، و هیچ زبانی یارای گفتن و هیچ دستی طاقت نوشتن آن را ندارد، و در هیچ کتابی نمی گنجد). و خدا نیکوکاران را چئین جزا می دهد و هیچ توانایی نیست مگر به خدا.

و حسین از همهٔ ما داناتر و حلمش از همهٔ ماگران تر و به رسول خدای از همهٔ ما نزدیک تر است، از روی خویشی. فقیه و دانا بود، پیش از آنکه خلق شود (یعنی: خدا جسم مبارکش را بیافریند)، و وحی خدارا خوانده بود، پیش از آنکه به سخن در آید، و اگر خدا در کسی خوبی را می دانست، محمد کر آبر تمی گزید، پس چون خدا محمد از اختیار فرمود، و محمد از محمد از اختیار نمود، و علی تو را اختیار کرد، و تو حسین از را اختیار کردی، ما تسلیم نمودیم و راضی شدیم. کیست که به غیر آن حضرت راضی شود؟ (و بنابر بعضی از نسخ کافی کیست به غیر از آن حضرت که ما به او راضی شویم). و کیست که به و ساطت او از مشکلات کار خویش سالم باشیم؟» (یعنی: ما به امامت آن حضرت خوشنو دیم و در مشکلات به او پناه خواهیم برد و در مشتبهات، از او هدایت خواهیم یافت).

۳۸۲ / ۳۸۴ به همین اسناد، از سهل، از محمد بن سلیمان، از هارون بن جَهم، از محمد بن مسلم روایت است که گفت: شنیدم از امام محمد بناقر الله که می فرمود: «چون حضرت حسن بن علی الله، محتضر شد، به حضرت امام حسین الله فرمود که: ای برادر من، تو را به چیزی وصیّت می کنم، پس آن را حفظ کن. چون من بمیرم، مرا آماده ساز به غسل دادن و غیر آن، بعد از آن مراببر به نزد رسول خدا الله تا به آن حضرت عهد را تازه کنم، پس برگردان مرا به سوی مادرم فاطمه این، بعد از آن مرا برگردان و در قبرستان بقیع دفس کن. و بندان که زود

فَلَمَّا قُبِضَ الْحَسَنُ ﴿ وُضِعَ عَلَىٰ سَرِيرِهِ، وَانْطَلَقُوا بِهِ إِلَىٰ مُصَلِّىٰ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ مَا أَنْ صَلَّىٰ عَلَيْهِ، مَا أَذِي كَانَ يُصَلِّى فِيهِ عَلَى الْجَنَائِزِ مَصَلَّىٰ عَلَى الْحَسَنِ ﴿ فَلَمَّا أَنْ صَلَّىٰ عَلَيْهِ مَلَىٰ فَأَدْخِلَ الْمُسْجِدَ، فَلَمَّا أُوقِفَ عَلَىٰ قَبْرِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ ، بَلَغَ عَائِشَةَ الْخَبَرُ، وَقِيلَ حُمِلَ فَأَدْخِلَ الْمُسْجِدَ، فَلَمَّا أُوقِفَ عَلَىٰ قَبْرِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ ، بَلَغَ عَائِشَةَ الْخَبَرُ، وَقِيلَ لَهَا: إِنَّهُمْ قَدْ أَقْبَلُوا بِالْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ لِيُدْفَنَ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ ، فَخَرَجَتْ مُ مَا بَادِرَةً مَا عَلَىٰ بَعْلٍ بِسَنِجٍ ، فَكَانَتْ أَوَّلَ امْرَأَةٍ رَكِبَتْ فِي الْإِسْلَامِ سَرْجاً ، فَوَقَفَتْ وَقَالَتْ: نَحُوا عَلَىٰ بَعْلٍ بِسَنِجٍ ، فَكَانَتْ أَوَّلَ امْرَأَةٍ رَكِبَتْ فِي الْإِسْلَامِ سَرْجاً ، فَوَقَفَتْ وَقَالَتْ: نَحُوا ابْنَكُمْ عَنْ بَيْتِي ؛ فَإِنَّهُ لَا يُدْفَلُ فِيهِ شَيْءٌ ، وَ لَا يُهْتَكُ عَلَىٰ رَسُولِ اللّٰهِ ﷺ حِجَابُهُ.

فَقَالَ لَهَا الْحُسَيْنُ بْنُ عَلِيًّ صَلَوَاتُ اللهِ عَلَيْهِمَا: قَدِيماً هَتَكُنْتِ أَنْتِ وَ أَبُوكِ حِجَابَ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهِمَا اللهِ عَلَيْهِمَا: قَدِيماً هَتَكُنْتِ أَنْتِ وَ أَدْخَلْتِ بَيْتَهُ مَنْ لَا يُحِبُّ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ قُرْبَهُ، وَ إِنَّ اللّه عَلَيْلُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْ

وَ اعْلَمِي أَنَّ أَخِي أَعْلَمُ النَّاسِ بِاللَّهِ وَ رَسُولِهِ، وَ أَعْلَمُ بِتَأْوِيلِ كِتَابِهِ مِنْ أَنْ يَهْتِكَ عَلَىٰ رَسُولِ اللَّهِ يَلِثَّ سِتْرَهُ؛ لِأَنَّ اللَّهَ -تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ - يَقُولُ: ﴿ فِا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَدْخُلُوا بَيُوتَ النَّهِ يَ إِلَّا أَنْ يُؤْذَنَ لَكُمْ ﴾ وَ قَدْ أَدْخَلْتِ أَنْتِ بَيْتَ رَسُولِ اللَّهِ يَلِيُّ الرَّجَالَ بِغَيْرٍ تَدْخُلُوا بَيُوتَ النَّبِي إِلَّا أَنْ يُؤْذَنَ لَكُمْ ﴾ وَ قَدْ أَدْخَلْتِ أَنْتِ بَيْتَ رَسُولِ اللَّهِ يَلِيُّ الرَّجَالَ بِغَيْرٍ لِ نَدْخُلُوا بَيْوَتَ النَّبِي إِلَّا أَنْ يُؤْذَنَ لَكُمْ ﴾ وَ قَدْ أَدْخَلْتِ أَنْتِ بَيْتَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ النَّهِ النَّهِ النَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى وَ خَلَ وَ فَارُوقِهِ عِنْدَ أَذُنِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَى الْمُعَاوِلَ، وَ قَالَ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللللْهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْهُ الللللْهُ اللَّهُ الللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللَّهُ الللللْهُ اللَّهُ الللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللْهُ الْمُ اللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللْهُ ال

باشد که از عائشه به من رسد، آنچه مردم بدانند از زشتی کردار و عداوت او با خدا و رسول خدای و دشمنی او با ما اهل بیت علی .

و چون قبض روح مطّهر امام حسن شد آن حضرت را بر روی سریر گذاشتند و بردند به مصلاًی رسول خدایش، که آن حضرت در آنجا بر مردگان نماز می کرد، و بر آن حضرت نماز کردند، و چون از نماز بر او فارغ شدند، جنازه را بر داشتند و در مسجد رسول شد در آن دند، و چون آن حضرت را محاذی قبر رسول خدایش باز داشتند، این خبر به عائشه رسید و به او گفتند که: اینها حسن بن علی ش را آورده اند تا آن که او را با رسول خدایش دفن کنند. پس عائشه بیرون آمد، در حالتی که پیش از همه بود و بر استر زین داری سوار بود و اول زنی که در اسلام بر زین سوار شد او بود - بعد از آن، ایستاد و گفت که: پسر خویش را از خانهٔ من دور کنید؛ زیرا که جایز نیست که چیزی در آن دفن شود، و بسر رسول خدایش پسردهٔ او را نمی توان درید، و هنک حرمت آن حضرت روانیست.

حضرت حسین بن علی این به عائشه فر مود که: در چندین سال پیش از این، تو و پدرت، پردهٔ رسول خدا را دریدید و هتک حرمت آن حضرت نمودید. و تو ای عائشه، در خانهٔ آن حضرت کسی را داخل کردی که رسول خدا این نزدیکی او را دوست نمی داشت. و به درستی که خدا تو را از این سؤال خواهد فرمود.

ای عائشه، برادر من، مرا امر فرمود که او را به پدرش رسول خدا نزدیک گردانم، تا آن که عهد را با او تازه کند. و بدان که برادر من، داناترین مردم بود به خدا و رسول او و داناتر بود به تأویل کتاب خدا از این که پردهٔ رسول خدا را بر او بدرد؛ زیراکه خدای تبارک و تعالی می فرماید که: ﴿یَا أَیُّهَا الَّذِینَ آمَنُوا لاَ تَدْخُلُوا بُیُوتَ النَّبِیِّ إِلاَّ أَنْ یُؤْذَنَ لَکُمْ ﴾ ، یعنی: «ای کسانی که ایمان آورده اید و به خدا و رسول گرویده اید، در میایید به خانه و اطاق های پیغمبر، مگر این که دستور و اذن از برای شما حاصل شود ه (که آن حضرت شما را رخصت دهد).

و تو در خانهٔ رسول خدا مردان را داخل كردى بى رخصت آن حضرت، و خداى عزّ وجلّ فرموده كه: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَرْفَعُوا أَصْوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ ﴾ "، يعنى: «أى أنان كه ايمان آورده ايد، بلند مكنيد آوازهاى خود را بالاى آوازهاى پيغمبر » (كه در حضور آن حضرت، عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَغُضُونَ أَصْوَاتَهُمْ عِنْدَ رَسُولِ اللهِ أُولِئِكَ النَّذِينَ امْتَحَنَ اللهُ قُلُوبَهُمْ لِلتَّقُونَ ﴾ وَ لَعَمْرِي لَقَدْ أَدْخَلَ أَبُوكِ وَ فَارُوقُهُ عَلَىٰ رَسُولِ اللّٰهِ عَلَىٰ يَقُوبِهِمَا مِنْهُ الْأَذَى ، وَ مَا رَعَيَا مِنْ حَقِّهِ مَا أَمَرَهُمَا اللّٰهُ بِهِ عَلَىٰ لِسَانِ رَسُولِ اللّٰهِ عَلَىٰ إِنَّ الله حَرَّمَ مِنَ الله عَلَىٰ إِنَّ الله حَرَّمَ مِن اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَيْهِمَا لَهُ عَلَيْهُمَ اللهِ عَلَيْهِمَا لَهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَيْهِمَا لَهُ عَلَىٰ اللهِ اللهِ عَلَيْهِمَا لَهُ عَلَىٰ اللهِ اللهِ عَلَيْهُمَا لَهُ عَلَىٰ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهُمَا لهُ عَلَىٰ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهُمَا لَهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

قَالَ: «ثُمَّ تَكَلَّمَ مُحَمَّدُ بْنُ الْحَنَفِيَّةِ، وَ قَالَ: يَا عَائِشَةُ، يَوْماً عَلَىٰ بَغْلٍ، وَ يَـوْماً عَلَىٰ جَمَلِ، فَمَا تَمْلِكِينَ نَفْسَكِ، وَ لَا تَمْلِكِينَ الْأَرْضَ عَدَاوَةً لِبَنِي هَاشِم.

قَالَ: «فَقَالَتْ عَائِشَةُ لِلْحُسَيْنِ ﷺ: نَـحُوا ابْـنَكُمْ، وَ اذْهَـبُوا بِـهِ؛ فَــإِنَّكُمْ قَــوْمٌ خَصِمُونَ».

قَالَ: «فَمَضَى الْحُسَيْنُ ﴿ إِلَىٰ قَبْرٍ أُمِّهِ، ثُمَّ أَخْرَجَهُ، فَدَفَنَهُ بِالْبَقِيعِ».

بلندتر از آن حضرت حرف مزنید). و به جان خودم سوگند که تو برای پدرت و فاروق او (یعنی: عمر) نزدگوش رسول خدای گلنگها زدی و خدای عزّوجل فرموده که: ﴿إنَّ النّهِنَ يَغُضُّونَ أَصْوَاتَهُمْ عِنْدَ رَسُولِ اللّهِ أُولَئِکَ النّهِنَ امْتَحَنَ اللّهُ قُلُوبَهُمْ لِلتَّقُویُ ﴾ ا، یعنی: «به درستی که آنان که فرو می خوابانند و نرم می سازند آوازهای خود را (که آهسته سخن می گویند) در نزد رسول خدای (که محمد است) آن گروه آنانند که خدا امتحان فرموده و نیک آزموده دلهای ایشان را برای پرهیزکاری». و به جان خودم سوگند، که هر آینه پدرت و فاروق او، به رسول خدا آزار رسانیدند، به سبب نزدیکی خویش به آن حضرت، و رعایت نکردند از حقّش، آنچه خدا ایشان را به آن امر فرموده بود بر زبان رسول خدا گله.

و به درستی که خدا حرام گردانیده از مؤمنان و نسبت به ایشان، در حالی که مرده باشند، آنچه را که حرام گردانیده نسبت به ایشان در هنگامی که زنده باشند. و به خدا سوگند ای عائشه که، اگر آنچه تو آن را ناخوش داری از دفن حسن در نزد پدرش تراه میان ما و خدا روا می بود، هر آینه می دانستی که به زردی دفن می شد؛ و هر چند که بینی تو بر خاک مالیده می شد.

و حضرت باقر الله فرمود که ایس محمد بن حنفید به سخن در آمد و گفت: ای عائشه، یک روز بر استر سوار میشوی، و روزی بر شتر، پس ضبط خود نمیکنی و در زمین قرار نداری، و به یک جا آرام نمیگیری به جهت دشمنی که با بنی هاشم داری».

حضرت فرمود که: اپس عائشه، رو به محمد آورد و گفت: ای پسر حنفیه، اینها منسوباند به فاطمه که سخن می گویند، پس سخن تو چیست؟ امام حسین به به او فرمود که: چرا محمد را از فاطمی ها دور می کنی؟ پس به خدا سوگند، که از سه فاطمه متولد شده فاطمه بنت عمران بن عائذ بن عمرو بن مخزوم، و فاطمه بنت اسد بن هاشم، و فاطمه بنت زائدة بن أصم بن رواحة بن حجر بن عبد معیص بن عامر.

عائشه، به حضرت امام حسین الله گفت که: پسر خود را دور کنید و او را ببرید، که شما گروهی هستید شدید الخصومت و حریص بر لجاجت».

و حضرت فرمو دكه: «بعد از آن، امام حسين الله رفت به جانب قبر مادر بزرگوار خويش،

۱. حجرات، ۳.

ثُمَّ صَارَ وَ اللَّهِ ذٰلِكَ الْكِتَابُ إِلَيْنَا يَا زِيَادُ».

٣٨- بَابُ الْإِشَارَةِ وَ النَّصِّ عَلَىٰ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ صَلَوَاتُ اللَّهِ عَلَيْهِمَا ١ / ٧٨٥ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ وَ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ، عَنْ مَنْصُورِ بْنِ يُونُسَ، عَنْ أَبِي الْجَارُودِ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ، عَنْ مَنْصُورِ بْنِ يُونُسَ، عَنْ أَبِي الْجَارُودِ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ قَالَ: «إِنَّ الْحُسَيْنِ إِلْمَا عَلِيٍّ بْنَ عَلِيٍّ بْنَ عَلِيٍّ بْنَ عَلَيٍّ بْنَ الْحُسَيْنِ ﷺ فَاهِرَةً، وَ كَانَ عَلِيٍّ بْنُ الْحُسَيْنِ ﷺ الْحُسَيْنِ ﷺ مَنْفُوفًا، وَ وَصِيَّةً ظَاهِرَةً، وَ كَانَ عَلِيٍّ بْنُ الْحُسَيْنِ ﷺ مَنْفُوفًا، وَ وَصِيَّةً ظَاهِرَةً، وَ كَانَ عَلِيٌّ بْنُ الْحُسَيْنِ ﷺ مَنْفُوفًا، وَ وَصِيَّةً ظَاهِرَةً، وَ كَانَ عَلِيٌ بْنُ الْحُسَيْنِ ﷺ مَنْفُوفًا، وَ وَصِيَّةً ظَاهِرَةً، وَ كَانَ عَلِيٌّ بْنُ الْحُسَيْنِ ﷺ مَنْفُوفًا، وَ وَصِيَّةً ظَاهِرَةً، وَ كَانَ عَلِيٌّ بْنُ الْحُسَيْنِ ﷺ مَنْفُوفًا، وَ وَصِيَّةً ظَاهِرَةً، وَ كَانَ عَلِيٌّ بْنُ الْحُسَيْنِ ﷺ مَنْ الْحُسَيْنِ ﷺ مَا يَعِهُمْ لَا يَرَوْنَ إِلَا أَنَّهُ لِمَا يِهِ ، فَدَفَعَتْ فَاطِمَةُ الْكِتَابَ إِلَىٰ عَلَى بْنِ الْحُسَيْنِ ﷺ .

قَالَ: قُلْتُ: مَا فِي ذَٰلِكَ الْكِتَابِ جَعَلَنِيَ اللّٰهُ فِدَاكَ؟ قَالَ: «فِيهِ وَ اللّٰهِ مَا يَحْتَاجُ إِلَيْهِ وُلْدُ آدَمَ مُنْذُ خَلَقَ اللّٰهُ آدَمَ إِلَى أَنْ تَفْتَى الدُّنْيَا؛ وَ اللّٰهِ، إِنَّ فِيهِ الْحُدُودَ حَتَىٰ أَنَّ فِيهِ أَرْشَ الْخَدْشِ».

٧٨٤/ ٢. عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنِ الْجُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنِ ابْنِ سِنَانٍ، عَنْ أَبِي الْجَارُودِ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ، قَالَ: «لَمَّا حَـضَرَ الْـحُسَيْنَ ﷺ مَـا حَضَرَهُ، دَفَعَ وَصِيَّتَهُ إِلَى ابْنَتِهِ فَاطِمَةً، ظَاهِرَةً فِي كِتَابٍ مُدْرَجٍ، فَلَمَّا أَنْ كَانَ مِنْ أَمْرِ خَضَرَهُ، دَفَعَ وَصِيَّتَهُ إِلَى ابْنَتِهِ فَاطِمَةً، ظَاهِرَةً فِي كِتَابٍ مُدْرَجٍ، فَلَمَّا أَنْ كَانَ مِنْ أَمْرِ الْحُسَيْنِ ﴾ مَا كَانَ، دَفَعَتْ ذٰلِكَ إلى عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ ﴾.

قُلْتُ لَهُ: فَمَا فِيهِ يَرْحَمُكَ اللَّهُ؟ فَقَالَ: «مَا يَحْتَاجُ إِلَيْهِ وُلْدُ آدَمَ مُنْذُ كَانَتِ الدُّنْيَا إِلَىٰ أَنْ تَفْنَىٰ».

٧٨٧/ ٣. عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحَكَمِ، عَـنْ سَيْف بْنِ عَمِيرَةَ، عَنْ أَبِي بَكْرٍ الْحَضْرَمِيِّ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ قَالَ: ﴿إِنَّ الْحُسَيْنَ سَيْفِ بْنِ عَمِيرَةَ، عَنْ أَبِي بَكْرٍ الْحَضْرَمِيِّ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ قَالَ: ﴿إِنَّ الْحُسَيْنَ

پس حضرت امام حسن الله را بيرون أورد، و او را در قبرستان بقيع دفن كرده.

### ۶۸. باب در بیان اشاره و نصّ بر حضرت علیبن الحسین – صلوات الله علیهما –

۱ / ۷۸۵ / ۱ روایت کرده است محمد بن یحیی، از محمد بن حسین و احمد بن محمد، از محمد بن اسماعیل، از منصور بن یونس، از ابوالجارود، از امام محمد باقر الله که فسرمود: «چون حضرت حسین بن علی الله را هنگام شهادت رسید، دختر بزرگ خود، فاطمهٔ بنت الحسین الله را طلبید و نامهای پیچیده و وصیت نامهٔ ظاهری را به او تسلیم فرمود، و حضرت علی بن الحسین الله با ایشان بود و ناخوشی اسهال داشت، و مردم چنان اعتقاد داشتند که آن حضرت از آن آزار، جان نخواهد برد. بعد از آن، فاطمه نامه را به علی بن الحسین الحسین الله داده.

و حضرت به ابوالجارود فرمود که: «ای زیاد، به خدا سوگند که آن نامه به ما منتقل شد».

ابوالجارود می گوید که: عرض کردم: خدا حرافدای تو گرداند، در آن نامه چیست؟ فرمود که:

«به خدا سوگند که در آن است آنچه فرزندان آدم به آن محتاج اند؛ از آن زمان که خدا آدم را

آفرید تا آن که دنیا تمام شود. به خدا سوگند، که تمام حدود، در آن موجود است تا آن که دیهٔ
خراش نیز در آن است»،

۷۸۶ / ۲ . چند نفر از اصحاب ما روایت کرده آند، از احمد بن محمد، از حسین بن سعید، از ابن سِنان، از ابوالجارود، از امام محمد باقر الله که فرمود: «چون هنگام شهادت حضرت امام حسین الله رسید، وصیئت نامه ای ظاهری را با نامه در هم پیچیده ای به دختر خود فاطمه تسلیم فرمود، و چون از امر امام حسین الله واقع شد آنچه شد، فاطمه آن را به حضرت علی بن الحسین داد».

راوی میگوید که: به آن حضرت عرض کردم که: خدا تو را رحمت کند، در آنچه بـود؟ فرمود که: «آنچه فرزندان آدم به آن محتاجاند؛ از آن وقتی که دنیا به و جود شده تا هنگامی که فانی شود».

۳/۷۸۷ میند نفر از اصحاب ما روایت کرده اند، از احمد بن محمد بن علی بن حکم، از سیف بن عمیره، از ابوبکر حضرمی از امام جعفر صادق ایک که فرمود: «چون حضرت حسین بن علی از اده فرمود که از مدینه به جانب عراق رود، کتاب ها و وصیّت نامه به ام سلمه سپرد، و چون علی بن الحسین از سفر مراجعت فرمود، ام سلمه آنها را به حضرت

-صَلَوَاتُ اللهِ عَلَيْهِ - لَمَّا صَارَ إِلَى الْعِرَاقِ، اسْتَوْدَعَ أُمَّ سَلَمَةَ -رَضِيَ اللهُ عَنْهَا - الْكُتُبَ وَ الْوَصِيَّةَ، فَلَمَّا رَجَعَ عَلِيُّ بْنُ الْحُسَيْنِ اللهِ ، دَفَعَتْهَا إِلَيْهِ ».

٧٨٨ / ٢. وَ فِي نُسْخَةِ الصَّفْوَانِيِّ: عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ حَنَانِ بْنِ سَدِيرٍ، عَنْ فُلَيْحِ بْنِ أَبِي بَكْرٍ الشَّيْبَانِيَّ، قَالَ: وَ اللهِ، إِنِّي لَجَالِسُ عِنْدَ عَلِيِّ بْنِ الْحُسَيْنِ وَ عِنْدَهُ وُلْدُهُ إِذْ جَاءَهُ جَابِرُ بْنُ عَبْدِ اللهِ الْأَنْصَارِيُّ، فَسَلَّمَ عَلَيْهِ، ثُمَّ أَخَذَ بِيَدِ اللهِ سَيْنِ وَ عِنْدَهُ وُلْدُهُ إِذْ جَاءَهُ جَابِرُ بْنُ عَبْدِ اللهِ الْأَنْصَارِيُّ، فَسَلَّمَ عَلَيْهِ، ثُمَّ أَخَذَ بِيَدِ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ فَا مَنْ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ أَخْبَرَنِي أَنِي سَأَدْرِكُ رَجُلًا مِنْ أَهْلِ أَبِي جَعْفَرٍ ﴾ فَخَلَل بِهِ، فَقَالَ: إِنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ أَخْبَرَنِي أَنِّي سَأَدْرِكُ رَجُلًا مِنْ أَهْلِ بَيْنِهِ يُقَالُ لَهُ عَلَى اللهِ عَلَيْهُ أَخْبَرَنِي أَنْ اللهِ عَلَيْهِ اللهُ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهِ عَلَيْهُ أَخْبَرَنِي أَنِي سَأَدْرِكُ رَجُلًا مِنْ أَهْلِ اللهِ عَلْمَ اللهُ اللهِ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ عَلَيْهُ أَخْبَرَنِي أَنْ مَنْ اللهُ اللهِ اللهُ عَلَيْهُ أَخْبَرَنِي أَنُهُ مِنْ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

قَالَ: وَ مَضَىٰ جَابِرٌ، وَ رَجَعَ أَبُو جَعْفَرٍ ﴿ فَجَلَسَ مَعَ أَبِيهِ عَلِيٌّ بْنِ الْحُسَيْنِ ﴿ وَ رَجَعَ أَبُو جَعْفَرٍ ﴿ فَجَلَسَ مَعَ أَبِيهِ عَلِيٌّ بْنِ الْحُسَيْنِ إِلَّى جَعْفَرٍ ﴾ : «أَيَّ شَيْءٍ قَالَ وَ إِخْوَتِهِ، فَلَمَّا صَلَّى الْمَغْرِبَ، قَالَ عَلِيُّ بْنُ الْحُسَيْنِ لِأَبِي جَعْفَرٍ ﴾ : «أَيَّ شَيْءٍ قَالَ لَكُ جَابِرُ بْنُ عَبْدِ اللهِ الْأَنْصَارِيُّ؟ » فَقَالَ: ﴿ قَالَ: إِنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ قَالَ: إِنَّكَ سَتُدْرِكُ لَكُ جَابِرُ بْنُ عَبْدِ اللهِ الْأَنْصَارِيُّ؟ » فَقَالَ: ﴿ قَالَ: إِنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ قَالَ: إِنَّكَ سَتُدْرِكُ رَجُلاً مِنْ أَهْلِ بَيْتِيَ اسْمُهُ مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيًّ ، يُكْنَىٰ أَبًا جَعْفَرٍ ، فَأَقْرِئُهُ مِنِّي السَّلَامَ ».

فَقَالَ لَهُ أَبُوهُ: «هَنِيناً لَكَ -يَا بُنَيَّ- مَا خَصَّكَ اللَّهُ بِهِ مِنْ رَسُولِهِ مِنْ بَـيْنِ أَهْـلِ بَيْتِكَ، لَا تُطْلِعْ إِخْوَتَكَ عَـلَىٰ هٰـذَا. فَـيَكِيدُوا لَكَ كَـيْداً. كَـمَا كَـادَ إِخْـوَةُ يُـوسُفَ لِيُوسُفَ ﷺ».

# ٣٩ ـ بَابُ الْإِشَارَةِ وَ النَّصِّ عَلَىٰ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ

٧٨٩/ ١. أَحْمَدُ بْنُ إِدْرِيسَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الْجَبَّارِ، عَنْ أَبِي الْقَاسِمِ الْكُوفِيِّ، عَنْ أَبِي الْقَاسِمِ الْكُوفِيِّ، عَنْ إِسْمَاعِيلَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عَنْ إِسْمَاعِيلَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عَنْ أَبِي الْجَمَّدِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ مُحَمَّدِ مَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ، قَالَ: «لَمَّا حَصْرَ عَلِيَّ بْنَ الْحُسَيْنِ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ، قَالَ: «لَمَّا حَضَرَ عَلِيَّ بْنَ الْحُسَيْنِ الْحُسَيْنِ الْحُسَيْنِ اللهِ الْوَفَاةُ قَبْلَ ذٰلِكَ، أَخْرَجَ سَفَطاً أَوْ صُنْدُوقاً عِنْدَهُ، فَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ، احْمِلُ الْحُسَيْنِ ﷺ الْوَفَاةُ قَبْلَ ذٰلِكَ، أَخْرَجَ سَفَطاً أَوْ صُنْدُوقاً عِنْدَهُ، فَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ، احْمِلُ

تسليم نمود».

الم ۱۹۸۷ بر و در نسخهٔ صفوانی است که علی بن ابراهیم، از پدرش، از حنان بن سدیر، از فلیح بن ابی بکر شیبانی روایت کرده است که گفت: به خدا سوگند، که من در خدمت حضرت علی بن الحسین نشسته بودم و پسرش حضرت باقر باقر باقر باقر با در نزد آن حضرت بود، در هنگامی که جابر بن عبدالله انصاری به خدمت آن حضرت آمد و بر او سلام کرد، پس دست امام محمد باقر با راگرفت، و با آن حضرت خلوت نمود و عرض کرد که: رسول خدا الله مرا در داد که زود باشد که مردی را از اهل بیت آن حضرت دریابم که او را محمد بن علی می گویند و گنیتش ابو جعفر می باشد. و آن حضرت با خمود که چون او را دریابی، سلام مرا به او برسان.

راوی میگوید که: جابر رفت و حضرت باقر الله برگشت و با پدرش علی بن الحسین الله و برادران خود، نشست و چون نماز شام به جا آورده شد، علی بن الحسین الله به حضرت باقر الله فرمود که: «جابر بن عبدالله انصاری چه چیز به تو گفت؟». حضرت باقر الله عرض کردکه: «جابر گفت که: رسول خدا الله فرمود که: زود باشد که مردی را از اهل بیت من دریابی که نامش محمد بن علی و کُنیتش ابو جعفر باشد، چون او را دریابی، سلام مرا به او برسان». پدرش به او فرمود که: «ای فرزند دلبند من، گوارا باد تو را آنچه خدا تو را به آن مخصوص ساخته از رسول خویش در میان اهل بیت. ای فرزند، برادران خود را بر این مطلع مکن که از برای تو مکری می کنند؛ چنانچه برادران یوسف با یوسف الله مکر کردند».

#### ۶۹. باب در بیان اشاره و نصّ بر ابوجعفر حضرت امام محمد باقر 🕮

۱ احمد بن ادریس، از محمد بن عبدالجبّار، از ابوالقاسم کوفی، از محمد بن سهل، از ابراهیم بن ابی البلاد، از اسماعیل بن محمد بن عبدالله بن علی بن الحسین، از امام محمد باقر ﷺ روایت کرده است که ۱: چون هنگام و فات حضرت علی بن الحسین رسید، پیش از آن، سبدی یا صندوقی را که در نزد او بود، بیرون آورد و فرمود که: ای محمد، این صندوق را بردار ۱۱ حضرت فرمود که: اپس چهار نفر آن صندوق را در میان گرفتند و برداشتند، و چون آن حضرت رحلت فرمود، برادران باقر ﷺ آمدند و در باب آن صندوق اذعا داشتند و گفتند که: حصهٔ ما را از آن صندوق بده. حضرت فرموده: به خدا سوگند، که از

هٰذَا الصُّنْدُوقَ». قَالَ: «فَحَمَلَ بَيْنَ أَرْبَعَةٍ، فَلَمَّا تُـوُفِّي، جَـاءَ إِخْـوَتُهُ يَـدَّعُونَ فِـي الصَّنْدُوقِ، فَقَالَ: وَاللّهِ، مَا لَكُمْ فِيهِ شَيْءٌ، وَ لَوْ الصَّنْدُوقِ، فَقَالَ: وَاللّهِ، مَا لَكُمْ فِيهِ شَيْءٌ، وَ لَوْ كَانَ فِي الصَّنْدُوقِ سِـلَاحُ رَسُولِ اللّهِ عَلَيُّ وَ كُتُبُهُ». كَانَ لَكُمْ فِيهِ شَيْءٌ، مَا دَفَعَهُ إِلَيَّ وَكَانَ فِي الصَّنْدُوقِ سِـلَاحُ رَسُولِ اللّهِ عَلَيُّ وَكُتُبُهُ». كَانَ لَكُمْ فِيهِ شَيْءٌ، مَا دَفَعَهُ إِلَيَّ وَكَانَ فِي الصَّنْدُوقِ سِلَاحُ رَسُولِ اللّهِ عَنْ كُتُبُهُ». مُحَمَّد بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ مُحَمَّد بْنِ عَبْدِ اللّهِ، عَنْ عِيسَى بْنِ عَبْدِ اللّهِ، عَنْ جَدّهِ، قَالَ: الْتَفَتَ عَلِيُّ بْنُ الْحُسَيْنِ، عَنْ اللهِ عَنْ جَدّهِ، قَالَ: الْتَفَتَ عِلِي بْنُ مُحَمَّد بْنِ عَبْدِ اللّهِ، عَنْ جَدّهِ، قَالَ: الْتَفَتَ عَلِيُّ بْنُ الْحُسَيْنِ عَبْدِ اللّهِ، وَنَ عَنْ عِيسَى بْنِ عَبْدِ اللّهِ، عَنْ جَدّهِ، قَالَ: الْتَفَتَ عَلِيُّ بْنُ الْحُسَيْنِ عَبْدِ إللهِ بَيْنِكَ»، قَالَ: «أَمَا إِنَّهُ لَمْ يَكُنْ الْمُعَلِّ فِي الْمَوْتِ وَ هُمْ مُجْتَمِعُونَ عِنْدَهُ - ثُمَّ الْتَفَتَ إِلَىٰ مُحَمَّد بْنِ عَلِي اللهِ بَيْنِكَ»، قَالَ: «أَمَا إِنَّهُ لَمْ يَكُنْ فِيهِ دِينَارٌ وَ لَا دِرْهَمٌ، وَ لٰكِنْ كَانَ مَمْلُوءاً عِلْماً».

٧٩١/ ٣. مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ، عَنْ سَهْلٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ فَضَالَةَ بْنِ أَيُوبَ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ أَيِي الْعَلَاءِ، عَنْ أَيِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ قَالَ: سَمِعْتُهُ يَسَقُولُ: «إِنَّ عُمْرَ بْنَ عَبْدِ اللّهِ ﴿ قَالَ: سَمِعْتُهُ يَسَقُولُ: «إِنَّ عُمْرَ بْنَ عَبْدِ الْعَزِيزِ كَتَبَ إِلَى ابْنِ حَرْمَ أَنْ بُرْ سِلَ إِلَيْهِ بِصَدَقَةٍ عَلِيٍّ وَ عُمْرَ وَ عُمْمَانَ، وَ إِنَّ ابْنَ حَرْمٍ بَعَثَ إِلَىٰ زَيْدِ بْنِ الْحَسَنِ وَ كَانَ أَكْبَرَهُمْ \_ فَسَأَلَهُ الصَّدَقَةَ، فَقَالَ زَيْدٌ: إِنَّ إِنَّ ابْنَ حَرْمٍ بَعَثَ إلىٰ زَيْدِ بْنِ الْحَسَنِ وَ كَانَ أَكْبَرَهُمْ \_ فَسَأَلَهُ الصَّدَقَةَ، فَقَالَ زَيْدٌ: إِنَّ الْوَالِيَ كَانَ بَعْدَ عَلِيٍّ الْحَسَنَ مُ وَكَانَ أَكْبَرَهُمْ \_ فَسَأَلَهُ الصَّدَقَةَ، فَقَالَ زَيْدٌ: إِنَّ الْوَالِيَ كَانَ بَعْدَ عَلِيٍّ الْحَسَنَ مُ مَعَدًا الْحَسَنِ مُحَمَّدَ بْنَ عَلِيٍّ ﴿ فَابُعَتْ إِلَيْهِ ؛ فَبَعَثَ ابْنُ حَرْمٍ إلى الْحُسَيْنِ عَلَيٍ ﴿ وَالْعَلَى ابْنِ حَرْمٍ اللّهِ الْمُعَلَى ابْنِ حَرْمٍ اللّهُ الصَّدَقِيقَ ابْنُ حَرْمٍ إلى الْمُسَيْنِ مُحَمَّدَ بْنَ عَلِي ﴿ فَابُعَتْ إِلَيْهِ ؛ فَبَعَثَ ابْنُ حَرْمٍ إلى الْمُسَيْنِ، وَ بَعْدَ عَلِي بُنِ الْحُسَيْنِ مُحَمَّدَ بْنَ عَلِي ﴿ فَابُعَتْ إِلَى ابْنِ حَرْمٍ ﴾ . فَأَرْسَلَنِي أَبِي بِالْكِتَابِ إِلَيْهِ حَتَىٰ دَفَعْتُهُ إِلَى ابْنِ حَرْمٍ ﴾ .

فَقَالَ لَهُ بَعْضُنَا: يَعْرِفُ هَٰذَا وُلْدُ الْحَسَنِ؟ قَالَ: «نَعَمْ ۚ كَمَا يَعْرِفُونَ أَنَّ هَٰذَا لَيْلٌ، وَ لٰكِنَّهُمْ يَحْمِلُهُمُ الْحَسَدُ، وَ لَوْ طَلَبُوا الْحَقَّ بِالْحَقِّ، لَكَانَ خَيْراً لَهُمْ، وَ لٰكِنَّهُمْ يَطْلُبُونَ الدُّنْيَا».

٧٩٢/ ٢. الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيِّ الْوَشَّاءِ، عَنْ عَبْدِ الْكَرِيمِ بْنِ عَمْرٍو، عَنِ ابْنِ أَبِي يَعْفُورٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ عِلَيِّ يَقُولُ: «إِنَّ عَمْرٍ الْكَرِيمِ بْنِ عَمْرٍو، عَنِ ابْنِ أَبِي يَعْفُورٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ عِلَيْ يَقُولُ: «إِنَّ عُمْرَ بْنَ عَبْدِ الْعَزِيزِ كَتَبَ إِلَى ابْنِ حَزْمٍ» ثُمَّ ذَكَرَ مِثْلَهُ إِلَّا أَنَّهُ قَالَ: «بَعَثَ ابْنُ حَزْمٍ إلى عُمْرَ بْنِ الْحَسَنِ وَكَانَ أَكْبَرَ مِنْ أَبِي عِلَى ».

عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْوَشَّاءِ مِثْلَهُ.

برای شما در آن چیزی نیست و اگر از برای شما در آن چیزی میبود، پدرم آن را به من تسلیم نمی فرمود، و در آن صندوق، سلاح رسول خدا الله و کتابهای آن حضرت بود.

۱۹۹۰ ۲/۷۹۰ محمد بن یحیی، از عمران بن موسی، از محمد بن حسین، از محمد بن عبدالله، از عیسی بن عبدالله، از پدرش، از جدش روایت کرده است که گفت: حضرت علی بن الحسین الله به سوی فرزندان خود التفات فرمود و آن حضرت در کار مردن بود، و همه ایشان در نزد آن حضرت جمع بودند. بعد از آن، به جانب محمد بن علی التفات نمود و فرمود که: «ای محمد، این صندوق را ببر به حجرهٔ خوده. راوی می گوید که: دینار و درمی در آن نبود، ولیکن پر بود از علم.

بنی العلاء از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که گفت: شنیدم از آن حضرت که العلاء از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که گفت: شنیدم از آن حضرت که می فرمود: اعمر بن عبدالعزیز به ابن حزم نوشت که: دفتر صدقات و موقوفات علی و عمر و عثمان را به سوی او فرستد، و ابن حزم فرستان به نزدزید بن حسن -که به حسب سن از همه بنی هاشم بزرگ تر بود - و او را از دفتر صدقه سؤال نمود. زید در جواب گفت که: والی بعد از علی بن علی، حسن بود و بعد از حسن، حسین و بعد از علی بن الحسین، و بعد از علی بن الحسین، محمد بن علی است. پس به سوی او بفرست و ابن حزم به سوی پدرم فرستاد، و پدرم مرا با آن کتاب به سوی او فرستاد تا آن که آن را به ابن حزم تسلیم نمودم».

بعد از آن، بعضی از کسان ما به آن حضرت عرض کرد که: فرزندان امام حسن این را می شناسند؟ (و می دانند که امامت با او لاد امام حسین است و او لاد امام حسن را در آن بهرهای نیست). فرمود: «آری، چنانچه شما می شناسید که این زمان شب است، ولیکن حسد ایشان را بر این می دارد و اگر حق را طلب می کردند، هر آینه از برای ایشان بهتر بود، ولیکن ایشان دنیا را می طلبند».

۱۹۹۲ ۴ . حسین بن محمد، از مُعلَی بن محمد، از حسن بن علی وشّاء، از عبدالکریم بن عمرو، از ابن ابی یعفور روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که می فرمود: «عمر بن عبدالعزیز به ابن حزم نوشت» پس مثل آنچه راکه گذشت ذکر کرده، مگر آنکه گفته که: «ابن حزم به نزد زید بن حسن فرستاد و زید از پدرم بزرگ تر بود».

● چند نفر که از اصحاب ما روایت کرده، از احمد بن محمد، از وشًا، مثل این را

# ٧٠ - بَابُ الْإِشَارَةِ وَ النَّصِّ عَلَىٰ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ الصَّادِقِ صَلَوَاتُ اللَّهِ عَلَيْهِمَا

٧٩٣/ ١. الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلِّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْوَشَّاءِ، عَنْ أَبَانِ بْنِ عُمُمَّدٍ، عَنِ الْوَشَّاءِ، عَنْ أَبَانِ بْنِ عُمُمَانَ، عَنْ أَبِي الصَّبَّاحِ الْكِينَانِيِّ، قَالَ: نَظَرَ أَبُو جَعْفَرٍ ﴿ إِلَىٰ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴾ يَمْشِي، عُثْمَانَ، عَنْ أَبِي الصَّبَّاحِ الْكِينَانِيِّ، قَالَ الله عَنَّ وَ جَلَّ: ﴿ وَ نُدِيدُ أَنْ نَمُنَّ عَلَى الَّذِينَ فَقَالَ: «تَرَىٰ هٰذَا؟ هٰذَا مِنَ الَّذِينَ قَالَ الله عَنَّ وَ جَلَّ: ﴿ وَ نُدِيدُ أَنْ نَمُنَّ عَلَى الَّذِينَ الله عَنَّ وَ جَلَّ : ﴿ وَ نُدِيدُ أَنْ نَمُنَّ عَلَى الَّذِينَ الله عَنَّ وَ جَلَ الله عَنْ وَ جَلَل الله عَنْ وَ جَلَل الله عَنْ وَ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَنْ وَ جَلَل الله عَنْ وَ عَلَى الله عَنْ وَ عَلَى الله عَلَى الله الله عَنْ وَ عَلَى الله عَنْ وَ عَلَى الله عَنْ وَ عَلَى الله الله عَنْ وَ عَلَى الله عَلَى الله وَ الله وَ الله الله وَ الله وَالله وَ الله وَالله وَ الله وَ الله وَ الله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَ وَاللّه وَاللّ

٧٩٢/ ٢. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْمَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ هِشَامِ بْنِ سَالِمٍ، عَنْ أَبِي عِبْدِ اللَّهِ عِلْمَ، قَالَ: «لَمَّا لَحَضَرَتْ أَبِي عِلْ الْوَفَاةُ، قَالَ: يَسَا جَمَعْفُرُ، أُوصِيكَ بِأَصْحَابِي خَيْراً، قُلْتُ ، جُعِلْتُ فِدُاكَ، وَ اللَّهِ، لَأَدَعَنَّهُمْ وَ الرَّجُلُ مِنْهُمْ يَكُونُ فِي الْمِصْرِ، فَلَا يَسْأَلُ أَحَداً».

٣/٧٩٥ عَلْيُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ هِشَامِ بْنِ الْمُثَنَّىٰ، عَنْ سَعَادَةِ الرَّجُلِ أَنْ يَكُونَ عَنْ سَدِيرٍ الصَّيْرَفِيِّ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﴿ يَقُولُ: «إِنَّ مِنْ سَعَادَةِ الرَّجُلِ أَنْ يَكُونَ لَهُ الْوَلَدُ يَعْرِفُ فِيهِ شِبْهَ خَلْقِهِ وَ خُلُقِهِ وَ شَمَائِلِهِ، وَ إِنِّي لَأَعْرِفُ مِنِ ابْنِي هٰذَا شِبْهَ خَلْقِي وَ شَمَائِلِهِ، وَ إِنِّي لَأَعْرِفُ مِنِ ابْنِي هٰذَا شِبْهَ خَلْقِهِ وَ خُلُقِهِ وَ شَمَائِلِهِ، وَ إِنِّي لَأَعْرِفُ مِنِ ابْنِي هٰذَا شِبْهَ خَلْقِهِ وَ خُلُقِهِ وَ اللهِ ﴿ وَ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

٧٩۶/ ٢. عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحَكَمِ، عَـنْ طَاهِرٍ، قَالَ: كُنْتُ عِنْدَ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ، فَأَقْبَلَ جَعْفَرُ ﷺ، فَقَالَ أَبُـو جَـعْفَرٍ ﷺ: «لهـذَا

روایت کردهاند.

# ۷۰. باب در بیان اشاره و نص بر ابی عبدالله حضرت جعفر بن محمد صادق – صلوات الله علیهما –

۷۹۳ / ۱. حسین بن محمد، از مُعلَی بن محمد، از وشّاء، از ابان بن عثمان، از ابوالصّباح کنانی روایت کرده است که گفت: حضرت امام محمد باقر ﷺ نظر فرمود به امام جعفر صادق ﷺ که می رفت، فرمود که: این را می بینی؟ این از جملهٔ کسانی است که خدای عزّوجلً فرموده که: ﴿وَ نُریدُ أَنْ نَمُنْ عَلَی الّذینَ اسْتَضْعِفُوا فی اللّارْضِ وَ نَجْعَلَهُمْ أَئِمَةٌ وَ نَجْعَلَهُمُ الْوَارِثِینَ ﴾ ، عنی: و می خواهیم که منت گذاریم بر آنان که ضعیف و ناتوان شمرده شدند در زمین، و بگردانیم ایشان را پیشوایان در امر دین (و داعیان مردم به خیر و صلاح تا در خیرات و مَبرُات به ایشان اقتداکنند) و بگردانیم ایشان را وارثان ۱۰ (که از پیغمبران و رسولان میراث برند).

۲/۷۹۴ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از ابن ابی عمیر، از هشام بن سالم، از امام جعفر صادق علی روایت کرده است که فرمود: «بخون پدرم را هنگام و فات رسید، فرمود که: ای جعفر، تو را وصیّت می کنم در باب اصحاب خود به خیر و خوبی. من عرض کردم که: فدای تو گردم به خدا سوگند که ایشان را و آمی گذارم در جالی که مردی از جملهٔ ایشان در شهر باشد، پس نباید که از کسی سؤال کند» (یعنی: همه را چنان کنم که دانا باشند به امر دین که نباید از کسی مسئلهٔ دین خود را بپرسند).

۷۹۵ / ۳ / علی بن ابراهیم، از پدرش، از ابن ابی عمیر، از هِشام بن مثنی، از سَدیر صیرفی روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام محمد باقر هی که می فرمود: «به درستی که از نیک بختی مرد، آن است که او را فرزندی باشد که مانند خُلق و خُوی و خَلق و شمایل و شکل او در آن فرزند، معروف و معلوم گردد (یعنی: در سیرت و صورت مانند او باشد). و به درستی که من خُلق خوی و شکل و شمایل خود را می شناسم از همین پسرم»، و مقصود آن حضرت، حضرت امام جعفر صادق هی بود.

۱۹۹۶ ۴ . چند نفر از اصحاب ما روایت کردهاند، از احمد بن محمد، از علی بن حکم، از طاهر که گفت: در نیزد امام محمد باقر الله بودم کیه حضرت صادق الله می آمد، امام

۱. قصص، ۵

خَيْرُ الْبَرِيَّةِ \_أَوْ أَخْيَرُ \_».

٧٩٧/ ٥. أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ بَـعْضِ أَصْـحَابِنَا، عَـنْ يُونُسَ بْنِ يَعْقُوبَ، عَنْ طَاهِرٍ، قَالَ: كُنْتُ عِنْدَ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ فَأَقْبَلَ جَعْفَرُ ﴿ فَقَالَ أَبُو جَعْفَرٍ ﴾: «هٰذَا خَيْرُ الْبَرِيَّةِ».

٧٩٨/ ٤. أَخْمَدُ بْنُ مِهْرَانَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ، عَنْ فُضَيْلِ بْنِ عُـثْمَانَ، عَـنْ طَاهِرٍ، قَالَ: كُنْتُ قَاعِداً عِنْدَ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ فَأَقْبَلَ جَعْفَرُ ﴿ فَقَالَ أَبُو جَعْفَرٍ ﴿ هَٰذَا خَيْرُ الْبَرِيَّةِ ﴾ . فَقَالَ أَبُو جَعْفَرٍ ﴿ هَٰذَا خَيْرُ الْبَرِيَّةِ ﴾ .

٧/٧٩٩ مُحَمَّدُ بْنُ يَخْيَىٰ ، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنِ ابْنِ مَخْبُوبٍ ، عَنْ هِشَامِ بْنِ سَالِمٍ ، عَنْ جَالِمٍ بْنِ سَالِمٍ ، عَنْ جَالِمٍ بْنِ يَزِيدَ الْجُعْفِيِّ ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ ، قَالَ : سُئِلَ عَسْ الْقَائِمِ ﷺ ، فَطَرَبَ بِيَدِهِ عَلَىٰ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَنْ أَلَىٰ : «هٰذَا وَ اللهِ قَائِمُ آلِ مُحَمَّدٍ عَلَىٰ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَنْ أَلَىٰ : «هٰذَا وَ اللهِ قَائِمُ آلِ مُحَمَّدٍ عَلَىٰ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَنْ اللهِ عَنْ أَلَىٰ اللهِ عَالِمُ اللهِ عَالِمُ اللهِ عَالِمُ اللهِ عَالِمُ اللهِ عَالَىٰ اللهِ عَلَيْ أَلِي عَبْدِ اللّهِ عَالَىٰ اللهِ عَالِمُ اللهِ عَالِمُ اللهِ عَلَيْ أَلِي عَبْدِ اللّهِ عَالِمُ اللهِ عَالِمُ اللهِ عَالِمُ اللهِ عَالِمُ اللهِ عَالَىٰ اللّهِ عَالِمُ اللهِ عَالِمُ اللهِ عَالَىٰ اللهِ عَالِمُ اللهِ عَالَىٰ اللّهُ عَلَيْهُ اللهُ عَالِمُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ إِلَىٰ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ إِلَىٰ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَىٰ أَلِي عَلَيْهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ أَلِي عَبْدِ اللّهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَىٰ أَلِي عَبْدِ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللللهُ عَلَيْهُ الللّهُ عَلَيْهُ الللهُ عَلَيْهِ الللهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ الله

٠٨٠٠ مَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ يُونُسَ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمْنِ، عَنْ عَبْدِ الأَعْلَىٰ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عِنْ اللهِ اللهُ الل

محمد باقر على فرمودكه: «اين، خير خلائق است». يا فرمودكه: «أخير خلائق است» (و هر دو به معنى بهتر است، مگر آنكه استعمال أخير كم است و اصلى است متروك، مگر بـر سبيل ندرت؛ زيراكه خير أخير بود).

۷۹۷ / ۵. احمد بن محمد از محمد بن خالد، از بعضی از اصحاب ما، از یونس بن بعقوب، از طاهر روایت کرده است که گفت: در نزد امام محمد باقر الله بودم که حضرت امام جعفر صادق الله می آمد، حضرت فرمود که: «این، بهترین خلائق است».

۷۹۸ / ۶. احمد بن مهران، از محمد بن على، از فُضيل بن عثمان از طاهر روايت كرده است كه گفت: در نزد امام محمد باقر الله نشسته بودم كه امام جعفر صادق الله مي آمد، امام محمد باقر الله فرمودكه: «اين، بهترين خلائق است».

۷۹۹ / ۷۹۹ بن یوید جُعْفی، از امام محمد باقر ﷺ روایت کرده است که گفت: از آن حضرت سؤال جابر بن یزید جُعْفی، از امام محمد باقر ﷺ روایت کرده است که گفت: از آن حضرت سؤال شد از قائم ﷺ، پس دست خود را بر امام جعفر صادق ﷺ زد و فرمود: «به خدا سوگند، که اینک قائم آل محمد ﷺ است ۱. عَنْبَسه می گوید که: چون امام محمد باقر ﷺ و فات فرمود، بر امام جعفر صادق ﷺ داخل شدم و آن حضرت را یه این خبر، خبر دادم، فرمود که: «جابر راست گفته است ۱. بعد از آن، فرمود: «باشد که شما چنان مپندارید که هر امامی، قائم نباشد بعد از امامی که پیش از او بوده است ۱۱.

۱۹۰۸ / ۸۰ علی بن ابراهیم، از محمد بن عیسی، از یونس بن عبدالرحمان، از عبدالأعلی، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که فرمود: «پدرم الله آنچه در اینجاست (یعنی: آنچه مختص به امام الله است)، به من سپرد. پس چون هنگام وفاتش رسید، فرمود که: چند شاهد برای من طلب کن. من چهار کس را از قریش برای آن حضرت طلب نمودم و نافع مولای عبدالله پسر عمر در میان ایشان بود. پس پدرم فرمود که: بنویس: این، آن چیزی است که عبدالله پسران خویش را به آن وصیّت نمود: ﴿یَا بَنِیُّ إِنَّ اللّهُ اصْطَفَیٰ لَکُمُ الدّینَ فَلا تَمُوتُنُ إِلاَّ وَ انْتُمْ مُسْلِمُونَ ﴾ أ، یعنی: «ای پسران من، به درستی که خدا برگزیده برای شما دین اسلام را. پس البته باید که نمیر ید مگر در حالی که شما همه مسلمان باشیده (یعنی: بسر دین اسلام مداومت باید که نمیر ید مگر در حالی که شما همه مسلمان باشیده (یعنی: بسر دین اسلام مداومت

۱. بقره، ۱۳۲.

وَ أَمَرَهُ أَنْ يُكَفِّنَهُ فِي بُرْدِهِ الَّذِي كَانَ يُصَلِّي فِيهِ الْجُمُعَةَ، وَ أَنْ يُعَمِّمَهُ بِعِمَامَنِهِ، وَ أَنْ يُعَرِّمُهُ وَ يَرْفَعَهُ أَرْبَعَ أَصَابِعَ، وَ أَنْ يَحُلَّ عَنْهُ أَطْمَارَهُ عِنْدَ دَفْنِهِ، ثُمَّ قَالَ لِلشَّهُودِ: انْصَرِفُوا رَحِمَكُمُ اللَّهُ.

فَقُلْتُ لَهُ \_ بَعْدَ مَا انْصَرَفُوا \_: يَا أَبَتِ مَا كَانَ فِي هٰذَا بِأَنْ تُشْهِدَ عَلَيْهِ؟ فَقَالَ: يَا بُنَيَّ كَرِهْتُ أَنْ تُغْلَبَ، وَ أَنْ يُقَالَ: إِنَّهُ لَمْ يُوصَ إِلَيْهِ، فَأَرَدْتُ أَنْ تَكُونَ لَكَ الْحُجَّةُ».

### ٧١ ـ بَابُ الْإِشَارَةِ وَ النَّصِّ عَلَىٰ أَبِي الْحَسَنِ مُوسَىٰ ١

١٠٨/ ١. أَحْمَدُ بْنُ مِهْرَانَ، عَنْ مُحَقَّدِ بْنِ عَلِيٍّ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ الْقَلَّاءِ، عَنِ اللَّهِ الْقَلَّاءِ، عَنِ اللَّهِ عَبْدِ اللَّهِ عَلْمُ اللَّهِ عَبْدِ اللَّهِ عَلْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ أَبُو إِبْرَاهِيمَ عَبْدِ وَ هُو يَوْمَئِذٍ غُلَّمُ لِللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَيْهِ أَبُو إِبْرَاهِيمَ عَبْدِ وَ هُو يَوْمَئِذٍ غُلَمْ لِمُ فَقَالَ: «هٰذَا صَاحِبُكُمْ، فَتَمَسَّكُ بِهِ».

١٠٠٧ . عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحَكَمِ، عَـنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عِنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عِنْ أَبَيْتٍ، عَنْ مُعَاذِ بْنِ كَثِيرٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عِنْ، قَالَ: قُلْتُ لَهُ: أَبِي أَيُّوبَ الْخَرَّازِ، عَنْ ثَبَيْتٍ، عَنْ مُعَاذِ بْنِ كَثِيرٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عِنْ، قَالَ: قُلْتُ لَهُ: أَنْ يَرْزُقَكَ مِنْ عَقِبِكَ قَـبْلَ الْـمَمَاتِ أَسْأَلُ اللّهَ لَا يَكْ مِنْ عَقِبِكَ قَـبْلَ الْـمَمَاتِ مِثْلَهَا، فَقَالَ: «قَدْ فَعَلَ اللّهُ ذَٰلِكَ».

نمایید تا هنگامی که مرگ بر شما ظاهر شود).

و محمد بن علی، جعفر بن محمد را وصئ خودگردانید، و او را امر کرد که کفن کند او را در بُرد یمانی خودش که در آن نماز جمعه را به جامی آورد، و او را به عمامهاش مُعمّم گرداند، و قبر او را چهار گوش نماید، و آن را مقدار چهار انگشت بر نشاند، و در نزد دفنش بندها و گرهای آن را که در نزد سر و پا می باشد، از او بگشاید (و بعضی گفته اند که معنی عبارت آن است که: آن حضرت را در جامههای دوخته دفن نکند. و این، به گمان حقیر ظاهر تر است؛ زیراکه اَطْمار بر وزن انبار که در این عبارت است، جمع طِمّر به کسر طاو سکون میم است، و آن به معنی جامهٔ کهنه است و به معنی بند و گره در کتب لغت به نظر نرسیده). بعد از آن، خضرت به شهود فرمود که: برگردید، خدا شما را رحمت کند». حضرت صادق و فرمود که: برگردید، خدا شما را رحمت کند». حضرت صادق به فرمود که: بر آن شاهد گرفته شود؟ پدرم فرمود که: ای فرزند عزیز من، خوش نداشتم که تو مغلوب بر آن شاهد گرفته شود؟ پدرم فرمود که: ای فرزند عزیز من، خوش نداشتم که تو مغلوب شوی، و نمی خواستم که کسی بگوید که پیران را وصی خود نگردانیده، و خواستم که حجت از برای تو ثابت باشده، (چه وصیت ظاهر میخانچه مذکور شد دلیل بر امامت است).

#### ۷۱. باب در بیان اشاره و رئص بر آبوالحسن حضرت امام موسی کاظم 🖔

۱ / ۸۰۱ . احمد بن مهران، از محمد بن علی، از عبدالله قلاء، از فیض بن مختار روایت کرده است که گفت: به خدمت امام جعفر صادق علی عرض کردم که: مرا دستگیری کن از آتش دوزخ و بفرماکه کی امام است از برای ما بعد از تو؟ پس حضرت امام موسی الله بر آن حضرت داخل شد و آن حضرت در آن روز کودک، یا پسر امردی ابود. حضرت فرمود که: «همین، صاحب و امام شما است، پس چنگ در زن به اوه.

۱۹۰۸ / ۲ . چند نفر از اصحاب ما روایت کردهاند، از احمد بن محمد، از علی بن حکم از ابو ایّوب خرّاز، از تُبَیت، از معاذ بن کثیر، از امام جعفر صادق الله که گفت: به آن حضرت عرض کردم که: سؤال می کنم از خدایی -که پدرت را به جهت تو این مرتبه را روزی کرده -آن که تو را به جهت فرزندت مثل آن را پیش از مردن روزی کند. حضرت فرمود که: «خدا این را به فعل آورده».

۱. بیریش و جوان.

قَالَ: قُلْتُ: مَنْ هُوَ جُعِلْتُ فِدَاكَ؟ فَأَشَارَ إِلَى الْعَبْدِ الصَّالِحِ وَ هُوَ رَاقِدٌ. فَـقَالَ: «هٰذَا الرَّاقِدُ» وَ هُوَ غُـلَامٌ.

٣/٨٠٣. وَ بِهٰذَا الْإِسْنَادِ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، قَالَ: حَدَّثَنِي أَبُو عَلِيٍّ الْأَرَّجَانِيُّ الْفَارِسِيُّ، عَنْ عَبْدِ الرَّحْمٰنِ فِي السَّنَةِ الَّتِي الْفَارِسِيُّ، عَنْ عَبْدِ الرَّحْمٰنِ فِي السَّنَةِ الَّتِي الْفَارِسِيُّ، عَنْ عَبْدِ الرَّحْمٰنِ فِي السَّنَةِ الَّتِي الْفَارِسِيُّ، فَقُلْتُ لَهُ: إِنَّ هٰذَا الرَّجُلَ قَدْ صَارَ فِي يَدِ هٰذَا، وَ مَا أَخِذَ فِيهَا أَبُو الْحَسَنِ الْمَاضِي اللهُ مَا يَصِيرُ؟ فَهَلْ بَلَعَكَ عَنْهُ فِي أَحَدٍ مِنْ وُلْدِهِ شَيْءً؟

فَقَالَ لِي: مَا ظَنَنْتُ أَنَّ أَحَداً يَسْأَلَنِي عَنْ هٰذِهِ الْمَسْأَلَةِ؛ دَخَلْتُ عَلَىٰ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ اللهِ فِي مَشْجِدٍ لَهُ، وَ هُوَ يَدْعُو، وَ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ اللهِ فِي مَشْجِدٍ لَهُ، وَ هُوَ يَدْعُو، وَ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ اللهِ فِي مَشْجِدٍ لَهُ، وَ هُوَ يَدْعُو، وَ عَلَىٰ يَعِينِهِ مُوسَى بْنُ جَعْفَرٍ اللهِ يُومَنُ عَلَىٰ لَا عُمَالِهِ، فَقُلْتُ لَهُ: جَعَلَنِيَ اللّهُ فِدَاكَ، قَدْ عَرَفْتَ يَعِينِهِ مُوسَى بْنُ جَعْفَرٍ اللهِ يُؤمِّنُ عَلَىٰ لَا عُمَالِهِ، فَقُلْتُ لَهُ: جَعَلَنِيَ اللّهُ فِدَاكَ، قَدْ عَرَفْتَ النّاسِ بَعْدَكَ؟ فَقَالَ: «إِنَّ مُوسَىٰ قَدْ لَهِ النّاسِ بَعْدَكَ؟ فَقَالَ: «إِنَّ مُوسَىٰ قَدْ لَهِ النّاسِ بَعْدَكَ؟ فَقَالَ: «إِنَّ مُوسَىٰ قَدْ لَهِ النّاسِ بَعْدَكَ؟ وَ سَاوَىٰ عَلَيْهِ » فَقُلْتُ لَهُ: لاَ أَحْتَاجُ بَعْدَ هَذَا إِلَىٰ شَيْءٍ.

١٨٠٣ عن مُحمَّد بن مِهْرَانَ، عَنْ مُحمَّد بنِ عَلِيٍّ، عَنْ مُحمَّد بنِ عَلِيٍّ، عَنْ مُوسىٰ الصَّيْقَلِ، عَنِ اللهِ عَنْ مُحمَّد بنِ عَلِيٍّ، عَنْ مُوسىٰ الصَّيْقَلِ، عَنِ اللهِ عَنْ أَبُو إِبْرَاهِم عَنْ وَهُوَ اللهِ عَمْرَ، قَالَ: كُنْتُ عِنْدَ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ فَدَخَلَ أَبُو إِبْرَاهِم عَنْ وَهُوَ اللهِ عَنْ أَمْرَهُ عِنْدَ مَنْ تَثِقُ بِهِ مِنْ أَصْحَابِكَ».
 غُللامٌ فَقَالَ: «اسْتَوْصِ بِهِ، وَ ضَعْ أَمْرَهُ عِنْدَ مَنْ تَثِقُ بِهِ مِنْ أَصْحَابِكَ».

٥/٨٠٥ . أَحْمَدُ بْنُ مِهْرَانَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ، عَنْ يَعْقُوبَ بْنِ جَعْفَرٍ الْجَعْفَرِيِّ، قَالَ: حَدَّثَنِي إِسْحَاقُ بْنُ جَعْفَرٍ، قَالَ: كُنْتُ عِنْدَ أَبِي يَوْماً، فَسَأَلَهُ عَلِيُّ بْنُ عُمَرَ بْنِ عَلِيٍّ، فَقَالَ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، إِلَىٰ مَنْ نَفْزَعُ وَ يَغْزَعُ النَّاسُ بَعْدَكَ؟

فَقَالَ: «إِلَىٰ صَاحِبِ النَّوْبَيْنِ الْأَصْفَرَيْنِ وَ الْغَدِيرَتَيْنِ ـيَعْنِي الذُّوَّابَـتَيْنِ ـ وَ هُــوَ

معاذ میگوید که: عرض کردم که: آنکه میفرمایی کیست؟ فدای تـو گـردم، پس اشـاره فرمود به سوی امام موسی ﷺ و آن حضرت خفته بود، پس فرمود که: «همین که خفته است». و آن حضرت کودکی بود.

۳/۸۰۳ به همین اسناد، از احمد بن محمد روایت است که گفت: حدیث کر د مرا ابو علی آر جانی فارسی، از عبدالرّ حمان بن حجاج که گفت: در سالی که حضرت امام موسی کاظم هی را گرفتند و محبوس ساختند، از عبدالرّ حمان سؤال کر دم و به او گفتم که: حضرت امام موسی هی در دست هارون ملعون گرفتار شده و ما نمی دانیم که بازگشت او به سوی چه خواهد بود؟ آیا از آن حضرت چیزی به تو رسیده در باب یکی از فرزندانش؟ عبدالرّ حمان مرا جواب داد که: من گمان نداشتم که کسی مرا از این مسأله سؤال کند، داخل شدم بر جعفر بن محمد هد در منزل آن حضرت و دیدم که آن حضرت در فلان اطاق، در خانه خویش که آن را مسجد خویش ساخته بود، تشریف داشت، و آن حضرت دعا می کرد و بر طرف راست آن حضرت موسی بن جعفر هی بود، تشریف داشت، و آن حضرت آمین می گفت. به طرف راست آن حضرت موسی بن جعفر هی بود، تو گرداند، تو خود شناخته ای که من از غیر تو بریده شده ام، و رو به سوی تو دارم، و تو را خدمت می کنم، پس بفرما که ولی و امام مردم بعد از تو، کیست؟

حضرت فرمود که: «موسی زره رسول را پوشید، و بر اندام او راست آمد» (که بسلندتر و کو تاه تر نبود). پس من به آن حضرت عرض کردم که: بعد از این به چیزی احتیاج ندارم.

۱۹۰۴/ ۱۰۴ مدد بن مهران، از محمد بن علی، از موسی صیقل، از مُفضَّل بن عمر روایت کرده که گفت: در نزد امام جعفر صادق الله بودم که امام موسی الله داخل شد و آن حضرت کودکی بود. اصادق الله فرمود: «او را گرامی دار و بگذار امر او را در نزدکسی که بر او اعتماد داشته باشی از اصحاب خود».

۸۰۵ / ۵ . احمد بن مهران، از محمد بن علی، از یعقوب بن جعفر جعفری روایت کرده است که گفت: حدیث کرد مرا اسحاق بن جعفر و گفت که: روزی در نیزد پیدرم بودم که علی بن عمر بن علی از آن حضرت سؤال نمود، و عرض کردکه: فدای تو گردم، به سوی که

۱. در روایت غلام آمده، که به معنای نوجوان است.

الطَّالِعُ عَلَيْكَ مِنْ هٰذَا الْبَابِ، يَفْتَحُ الْبَابَيْنِ بِيَدِهِ جَمِيعاً»، فَمَا لَبِثْنَا أَنْ طَلَعَتْ عَلَيْنَا كَفَّانِ آخِذَةً بِالْبَابَيْنِ، فَفَتَحَهُمَا، ثُمَّ دَخَلَ عَلَيْنَا أَبُو إِبْرَاهِيمَﷺ.

٩٠٠٤ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ أَبِيهِ، عَنِ ابْنِ أَبِي نَجْرَانَ، عَنْ صَفْوَانَ الْجَمَّالِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ، قَالَ: قَالَ لَهُ مَنْصُورُ بْنُ حَازِمٍ: بِأَبِي أَنْتَ وَ أُمِّي، إِنَّ الْأَنْــفُسَ يُغْدَىٰ عَلَيْهَا وَ يُرَاحُ، فَإِذَا كَانَ ذَٰلِكَ، فَمَنْ؟

فَقَالَ أَبُو عَبْدِ اللّٰهِ ﷺ : «إِذَا كَانَ ذَلِكَ، فَهُوَ صَاحِبُكُمْ» وَضَرَبَ بِيَدِهِ عَلَىٰ مَنْكِبِ أَبِي الْحَسَنِﷺ الْأَيْمَنِ \_فِيمَا أَعْلَمُ \_ وَ هُوَ يَوْمَئِذٍ خُمَاسِيٍّ، وَ عَبْدُ اللّٰهِ بُـنُ جَـعْفَرٍ جَالِسُ مَعَنَا.

١٠٧/ ٧. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ مُحَمَّد بْنِ الْحُسَيْنِ، عَـنْ عَـبْدِ الرَّحْـمْنِ بْـنِ الْحُسَيْنِ، عَـنْ عَـبْدِ الرَّحْـمْنِ بْـنِ أَبِي طَالِبٍ، عَنْ أَبِي طَالِبٍ، عَنْ أَبِي طَالِبٍ، عَنْ أَبِي طَالِبٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ نَنِ كَانَ كُونَ وَ لا أَرَانِي اللَّهُ ذَٰلِكَ \_ فَبِمَنْ أَثْتَمُّ؟ قَالَ: فَأَوْمَأَ إِلَى ابْنِهِ مُوسَىٰ.

قُلْتُ: فَإِنْ حَدَثَ بِمُوسىٰ حَدَثُ، فَبِمَنْ أَثَتُمُّ؟ قَالَ: «بِوَلَدِهِ».

قُلْتُ: فَإِنْ حَدَثَ بِوَلَدِهِ حَدَثُ، وَ تَرَكَ أَخَاً كَبِيراً وَ ابْناً صَغِيراً، فَبِمَنْ أَثْنَمُّ؟ قَالَ: «بِوَلَدِهِ»، ثُمَّ قَالَ: «هٰكَذَا أَبَداً».

قُلْتُ: فَإِنْ لَمْ أَعْرِفْهُ وَ لَا أَعْرِفْ مَوْضِعَهُ ؟ قَالَ: «تَقُولُ: اللَّهُمَّ، إِنِّي أَتَوَلَىٰ مَنْ بَقِيَ مِنْ حُجَجِكَ مِنْ وُلْدِ الْإِمَامِ الْمَاضِي؛ فَإِنَّ ذَٰلِكَ يُجْزِيكَ إِنْ شَاءَ اللَّهُ».

٨٠٨/ ٨. أَحْمَدُ بْنُ مِهْرَانَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ، عَنْ عَـبْدِ اللَّهِ الْـقَلَّاءِ، عَـنِ الْمُفَضَّلِ بْنِ عُمَرٍ، قَالَ: ذَكَرَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ أَبَا الْحَسَنِ عَنْ وَ هُوَ يَوْمَئِذٍ غُـلَامٌ، فَقَالَ: «هَٰذَا الْمَوْلُودُ الَّذِي لَمْ يُولَدُ فِينَا مَوْلُودُ أَعْظَمُ بَرَكَةً عَلَىٰ شِيعَتِنَا مِنْهُ» ثُمَّ قَالَ لِي:«لَا «هٰذَا الْمَوْلُودُ الَّذِي لَمْ يُولَدُ فِينَا مَوْلُودٌ أَعْظَمُ بَرَكَةً عَلَىٰ شِيعَتِنَا مِنْهُ» ثُمَّ قَالَ لِي:«لَا

پناه بریم و مردم به که پناه برند بعد از تو؟ پدرم فرمود: «به سوی صاحب دو جامهٔ زرد و صاحب دو جامهٔ زرد و صاحب دو گیسو، یاکاکل و او در این ساعت بر تو طالع می شود، و بر می آید از این در و در را به هر دو دست می گشاید». پس درنگ نکر دیم که کفهای دستی از برای ما پیدا شد و در ها را گرفت و آنها را گشود. بعد از آن حضرت امام موسی کاظم پر ما داخل شد.

صادق الله روایت کرده است که گفت: منصور بن حازم به آن حضرت عرض کرد که: پدر و صادق الله روایت کرده است که گفت: منصور بن حازم به آن حضرت عرض کرد که: پدر و مادرم فدای تو باد، نفوس در معرض زوال است و اجل آنها در صبح و شام می رسد و به مرگ بسیار نزدیک است. پس هرگاه این امر (که عبارت است از رحلت) واقع شود، کی امام خواهد بود؟ حضرت صادق الله فرمود که: اچون این امر واقع شود، همین امام شما است او حضرت، دست خویش را بر دوش راست امام موسی کاظم زد. در آنچه من می دانم، آن حضرت در آن روز، کودک پنج ساله (یا قامت مبارکش، پنج شبر بود) و عبدالله پسر امام جعفر با ما نشسته بود.

۱۹۰۷ / ۸۰۷ محمد بن یحیی، از محمد بن حسیل، از عبدالرّ حمان بن ابی نجران، از عیسی بن عبدالله بن محمد بن عمر بن علی بن ابی طالب الله از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که گفت: به آن حضرت عرض کردم که: هرگاه حادثه ای واقع شود و خدا آن را به من ننماید به که اقتدا کنم؟ راوی می گوید که: حضرت اشاره فرمود به سوی پسرش حضرت موسی. عرض کردم که: اگر حادثه به امام موسی رخ نماید به که اقتدا کنم؟ فرمود: «به فرزند او».

عرض کردم که: اگر به فرزند آن حضرت، امری روی دهد و برادری بزرگ و پسر کوچکی را واگذارد، به که اقتداکنم؟ فرمود: «به فرزند او». پس فرمودکه: «همیشه چنین است». عرض کردم که: اگر امام را نشناسم و مکان او را ندانم؟ فرمود که: «میگویی: خداوندا، به درستی که من دوست می دارم آن که را که باقی مانده از حجّتهای تو از فرزند امامی که در گذشته؛ زیرا که همین تو را کفایت می کند. ان شاء الله».

۸۰۸/ ۸. احمد بن مهران، از محمد بن علی، از عبدالله قلاء، از مفضّل بن عمر روایت کرده است که گفت: امام جعفر صادقﷺ، امام موسی کاظمﷺ را یاد فرمود و آن حضرت در آن روز کودکی بود. پس فرمود که: «این، مولودی است که در میان ما فرزندی زاده نشد که

تَجْفُوا إِسْمَاعِيلَ».

٩ / ٨٠٩ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ وَ أَحْمَدُ بْنُ إِدْرِيسَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الْجَبَّارِ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ الْحُسَنِ بْنِ الْحُسَنِ بْنِ الْحُسَنِ بْنِ الْحُسَنِ بْنِ الْحُسَنِ بْنِ الْحَسَنِ بْنِ الْحَسَنِ بْنِ الْحَسَنِ بْنِ الْحَسَنِ عَنْ أَمْرِ أَبِي الْحَسَنِ عَلَىٰ قَالَ لَهُ أَبُو عَبْدِ اللّهِ عَلْمَا لَهُ الللهِ عَبْدِ اللّهِ عَبْدِ الللهِ عَبْدِ اللّهِ عَبْدِ الللهِ عَبْدِ الللهِ عَبْدِ الللهِ عَبْدِ الللهِ عَلْمَالِ الللللهِ عَلْمَالِ الللهِ عَلْمَالِهُ الللهِ عَبْدِ الللهِ عَلْمُ الللهِ عَلْمُ الللهِ اللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ اللهِ الللهِ اللهِ الللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

قَالَ: قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، فَأُخْبِرُ بِهِ أَحَداً؟ فَقَالَ: «نَعَمْ، أَهْلَكَ وَ وُلْدَكَ». وَكَانَ مَعِي أَهْلِي وَ وُلْدِي وَ رُفَقَائِي، وَكَانَ يُونَشَنَ بْنُ ظَبْيَانَ مِنْ رُفَقَائِي؛ فَلَمَّا أَخْبَرْتُهُمْ، حَمِدُوا اللَّهَ عَزَّ وَ جَلَّ.

وَ قَالَ يُونُسُ: لَا وَ اللّهِ حَتَىٰ أَسْمَعَ ذَلِكَ مِنْهُ، وَ كَانَتْ بِهِ عَجَلَةٌ، فَخَرَجَ فَأَنْبَعْتُهُ. فَلَمَّا انْتَهَيْتُ إِلَى الْبَابِ، سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللّهِ فَيْ يَقُولُ لَهُ ـوَ قَدْ سَبَقَنِي إِلَـيْهِـ: «يَـا فَلَمَّا انْتَهَيْتُ إِلَى الْبَابِ، سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللّهِ فَيْ يَقُولُ لَهُ ـوَ قَدْ سَبَقَنِي إِلَـيْهِـ: «يَـا يُونُسُ، الْأَمْرُ كَمَا قَالَ لَكَ فَيْضٌ». قَالَ: فَقَالَ: سَمِعْتُ وَ أَطَعْتُ، فَقَالَ لِي أَبُو عَـبْدِ يُونُسُ، الْأَمْرُ كَمَا قَالَ لِي أَبُو عَـبْدِ اللّهِ فَيْنِ ".

٠١٠ / ٨١٠ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ جَعْفَرِ بْنِ بَشِيرٍ، عَنْ فُضَيْلٍ، عَنْ طَاهِرٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ قَالَ: كَانَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ ﴿ يَلُومُ عَبْدَ اللَّهِ، وَ فُضَيْلٍ، عَنْ طَاهِرٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴾ قَالَ: كَانَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ ﴿ يَلُومُ عَبْدَ اللّهِ، وَ يَقُولُ: «مَا مَنَعَكَ أَنْ تَكُونَ مِثْلَ أَخِيكَ، فَوَ اللّهِ، إِنِّي لَأَعْرِفُ النُّورَ يُعَاتِبُهُ، وَ يَعْفُلُ: «مَا مَنَعَكَ أَنْ تَكُونَ مِثْلَ أَخِيكَ، فَوَ اللّهِ، إِنِّي لَأَعْرِفُ النُّورَ فِي وَجُهِدٍ ؟ » فَقَالَ عَبْدُ اللّهِ: لِمَ ؟ أَلَيْسَ أَبِي وَ أَبُوهُ وَاحِداً، وَ أُمِّي وَ أُمَّهُ وَاحِدَةً؟ فَقَالَ فِي وَجُهِدٍ ؟ » فَقَالَ عَبْدُ اللّهِ: لِمَ ؟ أَلَيْسَ أَبِي وَ أَبُوهُ وَاحِداً، وَ أُمِّي وَ أُمَّهُ وَاحِدَةً؟ فَقَالَ

بركتش بر شيعيان ما از او عظيم تر باشد».

بعد از آن به من فرمود که: «با اسماعیل جفا مکنید و رعایت جانب او منظور دارید» (و بعضی گفته اند که لا تجفو ا به تشدید فا است و مراد، این است که خبر مردن را به او مدهید، یعنی: او را به آنچه گفتم خبر مدهید؛ زیراکه می داند که امامت با پسر بزرگ تر است، و اگر او زنده باشد، نباید که امامت به غیر او برسد و از این می داند که زنده نمی باشد).

۹/۸۰۹ محمد بن یحیی و احمد بن ادریس روایت کر ده اند از محمد بن عبدالجبّار، از حسن بن حسین، از احمد بن حسن میشمی، از فیض بن مختار در حدیث طولانی در امر امام موسی کاظم ا آن که امام جعفر صادق ا به فیض فرمود که: «او امام تو است که مرا از او سؤال نمودی، پس برخیز و به سوی او برو و برای او به حقّی که دارد، اقرار کن».

فیض میگوید که: برخواستم تا آنکه به خدمتش رفتم و سر و دست او را بوسیدم و او را دعا کردم. پس حضرت صادقﷺ فرمود که: «ما را رخصت نبود که این امر را اعلام کنیم به کسی که از تو نزدیک تر بود».

راوی میگوید که: عرض کردم فدای توگردم، هرگاه امر چنین است، کسی را به این امر خبر دهم، یا نه، فرمود: «آری، اهل و عیال و فرزندان خود را خبر ده». و عیال و فرزندانم با من همراه بودند. رفیقی چند داشتم و یونس بن ظبیان از جمله رفقای من بود. چون ایشان را خبر دادم، خدا را حمد کردند، و یونس گفت: به خدا سوگند که من، این را قبول نمی کنم تا آن که خود این را از آن حضرت بشنوم، و او را در امور شتابی بود و بی صبری می نمود. پس بیرون رفت و من در پی او رفتم. چون بر در خانهٔ حضرت رسیدم، آواز حضرت صادق ایر را شنیدم که به یونس می فرمود و حال آن که بر من پیشی گرفته بود و به خدمت حضرت رسیده بود که: «ای یونس، امر چنان است که فیض به تو گفت».

فیض میگویدکه: یونس گفت که: شنیدم و اطاعت کردم، بعد از آن حضرت به من فرمود که: «ای فیض، او را با خود بگیر و متوجه باش که این امر را بروز ندهد» (و در این عبارت غیر از این نیز گفته اند، و لیکن ظهوری ندارد).

۱۰/۸۱۰ محمد بن یحیی، از محمد بن حسین، از جعفر بن بشیر، از فضیل، از طاهر، از امام جعفر صادق ﷺ روایت کرده است که آن حضرت، پسرش عبدالله را سرزنش و عتاب می نمود و او را موعظه و نصیحت می کرد و می فرمود که: «چه تو را منع کرده مثل برادرت

لَهُ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ ﷺ : «إِنَّهُ مِنْ نَفْسِي وَ أَنْتَ ابْنِي».

بنانٍ، عَنْ يَعْقُوبَ السَّرَّاجِ، قَالَ: دَخَلْتُ عَلَىٰ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ وَهُو وَاقِفٌ عَلَىٰ رَأْسِ سِنَانٍ، عَنْ يَعْقُوبَ السَّرَّاجِ، قَالَ: دَخَلْتُ عَلَىٰ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ وَهُو وَاقِفٌ عَلَىٰ رَأْسِ النَّكَ مَنْ يَعْقُوبَ السَّرَّاجِ، قَالَ: دَخَلْتُ عَلَىٰ يُسَارُّهُ طَوِيلًا، فَجَلَسْتُ حَتَّىٰ فَرَغَ، أَبِي الْحَسَنِ مُوسَىٰ ﴿ وَهُو فِي الْمَهْدِ، فَجَعَلَ يُسَارُّهُ طَوِيلًا، فَجَلَسْتُ حَتَّىٰ فَرَغَ، فَرَغَ اللَّهِ، فَقَالَ لِي: «ادْنُ مِنْ مَوْلَاكَ، فَسَلِّمْ»، فَدَنَوْتُ، فَسَلَّمْ عَلَيْهِ، فَرَدًّ عَلَيَ السَّمَ الْبَنَيْكَ الَّذِي سَمَّيْتَهَا أَمْسِ؛ فَإِنَّهُ السَّمَ اللَّهُ مِيلِمَ اللَّهُ مَنْ وَكَانَ وُلِدَتْ لِيَ الْبَنَدُ سَمَّيْتُهَا بِالْحُمَيْرَاءِ، فَقَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ

١٢ / ٨١٢ . أَحْمَدُ بْنُ إِدْرِيسَ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الْجَبَّارِ، عَنْ صَفْوَانَ، عَنِ الْبَانِ عَنْ اللهِ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَيْكُمْ بِهْذَا؛ فَهُوَ وَ اللهِ صَاحِبُكُمْ بَعْدِي».

١٣/٨١٣ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ سَهْلٍ أَوْ غَيْرِهِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْوَلِيدِ، عَنْ يُونُسَ، عَنْ دَاوُدَ بْنِ زَرْبِيٍّ، عَنْ أَبِي أَيُّوبَ النَّخْوِيِّ، قَالَ: بَعَثَ إِلَيَّ أَبُو جَعْفَرٍ الْمَنْصُورُ فِي عَنْ دَاوُدَ بْنِ زَرْبِيٍّ، عَنْ أَبِي أَيُّوبَ النَّخُويِّ، قَالَ: بَعَثَ إِلَيَّ أَبُو جَعْفَرٍ الْمَنْصُورُ فِي جَوْفِ اللَّيْلِ، فَأَتَيْتُهُ فَدَخَلْتُ عَلَيْهِ وَ هُوَ جَالِسُ عَلَىٰ كُرْسِيٍّ، وَ بَيْنَ يَدَيْهِ شَمْعَةً، وَ جَوْفِ اللَّيْلِ، فَأَتَيْتُهُ فَدَخَلْتُ عَلَيْهِ، رَمِىٰ بِالْكِتَابِ إِلَيَّ وَ هُو يَبْكِي، فَقَالَ لِي: هٰذَا فِي يَدِهِ كِتَابٌ، قَالَ: فَلَمَّا سَلَّمْتُ عَلَيْهِ، رَمِىٰ بِالْكِتَابِ إِلَيَّ وَ هُو يَبْكِي، فَقَالَ لِي: هٰذَا فِي عَدْهِ كِتَابُ مُحَمَّدِ بْنِ سُلَيْمَانَ يُخْبِرُنَا أَنَّ جَعْفَرَ بْنَ مُحَمَّدٍ قَدْ مَاتَ، فَإِنَّا لِللّٰهِ وَ إِنَّا إِلَيْهِ وَاللّٰ إِلَيْ لِللّٰهِ وَ إِنَّا إِلَيْهِ وَاللّٰ إِلَيْهِ وَاللّٰ اللّٰهِ وَإِلّٰ إِلَيْهِ وَاللّٰهِ وَإِلّٰ إِلَيْهِ وَإِلّٰ اللّٰهِ وَإِلّٰ إِلَيْهِ وَاللّٰ لِيلّٰهِ وَإِلّٰ إِلَى يَعْمُونَ مُنْ مَثْلُ جَعْفَرٍ ؟

موسى باشى؟ به خدا سوگند كه من، نور را به صورت او مىبينم».

عبدالله عرض کردکه: چرا من مثل او نیستم؟ آیا پدر من و پدر او و مادر من و مادر او یکی نیست؟ حضرت صادق ﷺ فرمودکه: «او از جان و روح من است و تو پسر منی».

سرّاج روایت کرده است که گفت: بر امام جعفر صادق الله داخل شدم و آن حضرت بر بالای سرّاج روایت کرده است که گفت: بر امام جعفر صادق الله داخل شدم و آن حضرت بر بالای سر ابوالحسن حضرت امام موسی کاظم الله ایستاده بود، و آن حضرت در گهواره بود، پس صادق الله شروع کرد که با او راز و سرگوشی می گفت در زمانی طولانی، من نشستم تا آن که فارغ شد. پس برخاستم و به خدمتش رفتم. به من فرمود که: «به آقای خود نزدیک شو و بر او سلام کن». پیش رفتم و بر آن حضرت سلام کردم. جواب سلام مرا به زبانی فصیح داد. بعد از آن، به من فرمود که: «برو و تغییر ده اسم دختر خود راکه دیروز او را اسم گذاشتی؛ زیراکه آن اسمی است که خدا آن را دشمن می دارد».

یعقوب می گوید که: مرا دختری متولّد شده بو د که او را حمیرا نام کرده بودم (و حمیرا، لقب عائشه است). پس حضرت صادق علی فرمود که: امر او را قبول کن تا خدا تو را ارشاد کند». بعد از آن، من اسم دخترم را تغییر دادم.

از محمد بن ادریس، از محمد بن عبدالج بار، از صفوان، از ابس مُسکان، از سلیمان بن خالد روایت کرده است که گفت: روزی امام جعفر صادق علاحضرت امام موسی از طلبید و ما در خدمت آن حضرت بودیم، پس به ما فرمود که: «ملازم این باشید و از او دست بر مدارید. به خدا سوگند که او امام شما است بعد از من».

۱۳/۸۱۳ علی بن محمد، از سهل یاغیر او، از محمد بن ولید، از یونس، از داود بن زُرْبی، از ابو ایّوب نحوی روایت کرده است که گفت: ابو جعفر منصور (یعنی: دوانیقی) در دل شب به طلب من فرستاد، بعد از آن که رفتم و بر او داخل شدم، دیدم او را که بر کرسی نشسته و در پیش روی او شمعی گذاشته و نامه ای در دست گرفته است. ابو ایّوب می گوید که: چون بر او سلام کردم، نامه را به جانب من انداخت و می گریست، پس به من گفت که: این نامهٔ محمد بن سلیمان است که ما را خبر می دهد که جعفر بن محمد من هم مرتبه گفت که: این بنامهٔ می در ستی که ما از آن خداوند (و به کمند بندگی او ایت این به درستی که ما از آن خداوند (و به کمند بندگی او

۱. بقره، ۱۵۷.

ثُمَّ قَالَ لِيَ: اكْتُبُ، قَالَ: فَكَتَبْتُ صَدْرَ الْكِتَابِ، ثُمَّ قَالَ: اكْتُبْ: إِنْ كَانَ أَوْصَىٰ إِلَىٰ رَجُلٍ وَاحِدٍ بِعَيْنِهِ، فَقَدِّمْهُ وَ اضْرِبْ عُنْقَهُ، قَالَ: فَرَجَعَ إِلَيْهِ الْجَوَابُ، أَنَّهُ قَدْ أَوْصَىٰ إِلَىٰ رَجُلٍ وَاحِدٍ بِعَيْنِهِ، فَقَدِّمْهُ وَ اضْرِبْ عُنْقَهُ، قَالَ: فَرَجَعَ إِلَيْهِ الْجَوَابُ، أَنَّهُ قَدْ أَوْصَىٰ إِلَىٰ خَمْسَةٍ، وَاحِدُهُمْ أَبُو جَعْفَرٍ الْمَنْصُورُ، وَ مُحَمَّدُ بُنُ سُلَيْمَانَ، وَ عَبْدُ اللّهِ، وَ إِلَىٰ خَمْسَةٍ، وَاحِدُهُمْ أَبُو جَعْفَرٍ الْمَنْصُورُ، وَ مُحَمَّدُ بُنُ سُلَيْمَانَ، وَ عَبْدُ اللّهِ، وَ مُوسَىٰ، وَ حَمِيدَةً.

١٢/٨١٢. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ: عَنِ النَّضْرِ بْنِ سُويْدٍ بِنَحْوٍ مِنْ هٰذَا، إِلَّا أَنَّهُ ذَكَرَ أَنَّهُ أَوْصَىٰ إِلَىٰ أَبِي جَعْفَرٍ الْمَنْصُورِ، وَ عَبْدِ اللّٰهِ، وَ مُوسىٰ، وَ مُحَمَّدِ بْنِ جَعْفَرٍ، وَعَبْدِ اللّٰهِ، وَ مُوسىٰ، وَ مُحَمَّدِ بْنِ جَعْفَرٍ، وَمَوْلَى لِأَبِي عَبْدِ اللّٰهِ عَبْدِ اللّهِ عَبْدِ اللّٰهِ عَلْمُ اللّٰهِ عَبْدِ اللّٰهِ عَبْدِ اللّٰهِ عَبْدِ اللّٰهِ عَبْدِ اللّٰهِ عَبْدِ اللّٰهِ عَلْهُ وَ لَا يَلْعَبُ عَبْدَ اللّٰهِ عَبْدِ اللّهِ عَبْدِ اللّٰهِ عَبْدِ اللّٰهِ عَبْدِ اللّٰهِ عَلْهُ وَ لَا يَلْعَبُ ».

١٨٠/ ١٥. عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِنَا، عَنْ عُبَيْسِ بْنِ هِشَامٍ، قَالَ: إِنِّي لَعِنْدَ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عِلَا إِذْ أَقْبَلَ حَدَّثَنِي عُمَرُ الرُّمَّانِيُّ، عَنْ فَيْضِ بْنِ الْمُخْتَارِ، قَالَ: إِنِّي لَعِنْدَ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عِلَا إِذْ أَقْبَلَ أَبُو عُمْرُ الرُّمَّانِيُّ عَنْ فَيْصَ بْنِ الْمُخْتَارِ، قَالَ: إِنِّي لَعِنْدَ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عِلْا إِذْ أَقْبَلَ أَبُو الْحَسَنِ مُوسَىٰ عِلَا مَو هُوَ غُلَامً لَ فَالْتَزَمْتُهُ وَ قَبَلْتُهُ، فَقَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ عِلْا : «أَنْتُمُ اللَّهِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عِلْا أَنْ وَمَعِي أَلْفَا دِينَارٍ، فَبَعَثْتُ بِأَلْفٍ إِلَىٰ السَّفِينَةُ، وَهٰذَا مَلَّاحُهَا» قَالَ: فَحَجَجْتُ مِنْ قَابِلٍ، وَ مَعِي أَلْفَا دِينَارٍ، فَبَعَثْتُ بِأَلْفٍ إلى السَّفِينَةُ، وَهٰذَا مَلَّاحُهَا» قَالَ: «يَا فَيضُهُ، وَاللهِ عِبْدِ اللهِ عِبْدِ اللهِ عِبْدِ اللهِ عِبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَلْنَادٍ ، قَالَ: «يَا فَيضُهُ، وَ أَلْفٍ إِلَيْهِ ، فَلَمَّا دَخَلْتُ عَلَىٰ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَلْهُ وَالَذَا مَلَا عَلَدُ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَلَىٰ أَلَوْ اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلْهُ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلْهُ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَبْدَ اللهِ عَلَىٰ الْهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِهِ اللهِ اللهَا اللهِ اللهِ اللهَا اللهَا اللهَا الْعَلَا اللهِ اللهَا اللهِ اللهَا اللهِ اللهِ اللهَا اللهَا اللهِ

در بندیم. پس هر چه از مولی به بنده رسد، جز رضا و تسلیم چه چاره توان نمود)، و به درستی که ما به سوی او و جزا و پاداش او باز گردندگانیم و بازگشت ما جز به حضرت آن جناب نخواهد بوده. و گفت که: در کجا مثل جعفر به هم میرسد؟

بعد از آن به من گفت که: بنویس. ابو ایّوب میگوید که: چون عنوان نامه را نوشتم، گفت: بنویس که: اگر یک مرد بخصوصی را وصیّ خود کرده، او را بطلب و گردنش را بزن.

ابو ایُوب میگوید که: بعد از آن، جواب نامه به او رسید که پنج کس را وصی خود کرده که یکی از ایشان، ابو جعفر منصور است، و سایر محمد بن سلیمان که والی مدینه بود و عبدالله و موسی و حمیده.

۱۴/۸۱۴ علی بن ابراهیم، از پدرش، از نضر بن سُوید به این نحو روایت کرده است، مگر آن که ذکر کرده که آن حضرت، ابو جعفر منصور و عبدالله و موسی و محمد بن جعفر و یکی از آزاد کرده های خویش را وصی گردانیده بود: راوی می گوید که: ابو جعفر گفت که: راهی به سوی کشتن این گروه نیست.

مادق الله المواد المعلى المعل

۱۶/۸۱۶ علی بن محمد، از بعضی از اصحاب ما، از عُبَیس بن هشام روایت کرده است که گفت: حدیث کرد مرا عمر رُمّانی، از فیض بن مختار که گفت: در خدمت حضرت امام جعفر صادق این به بعد می به ابوالحسن حضرت امام موسی کاظم این تشریف آورد و آن حضرت کودکی بود - پس او را در بغل گرفتم و بوسیدم. حضرت صادق این فرمود که: «شما چون کشتی هستید و این، کشتی بان آن است».

قیض میگوید که: در سال آینده، به حج رفتم و با من دو هزار دینار شرعی بود. هزار دینار را به خدمت امام جعفر صادق ی فرستادم و هزار دینار دیگر به خدمت امام موسی ی. پس عَدَلْتَهُ بِي ؟» قُلْتُ: إِنَّمَا فَعَلْتُ ذَٰلِكَ لِقَوْلِكَ، فَقَالَ: «أَمَا وَاللَّهِ مَا أَنَا فَعَلْتُ ذَٰلِكَ، بَلِ اللَّهُ حَنَّ وَ جَلَّ ـ فَعَلَهُ بِهِ».

### ٧٧ ـ بَابُ الْإِشَارَةِ وَ النَّصِّ عَلَىٰ أَبِي الْحَسَنِ الرِّضَا ﷺ

١/٨١٧ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ ابْنِ مَحْمَّدُ بِي مُحَمَّدٍ ، عَنِ ابْنِ مَحْمَّدُ بْنُ يَقْطِينٍ بِبَغْدَادَ، الْحُسَيْنِ بْنِ نُعَيْمٍ الصَّحَّافِ، قَالَ: كُنْتُ أَنَا وَ هِشَامُ بْنُ الْحَكَمِ وَ عَلِيُّ بْنُ يَقْطِينٍ بِبَغْدَادَ، فَقَالَ عَلِيُّ بْنُ يَقْطِينٍ: كُنْتُ عِنْدَ الْعَبْدِ الصَّالِحِ جَالِساً، فَدَخَلَ عَلَيْهِ ابْنَهُ عَلِيُّ، فَقَالَ فَقَالَ عَلِيُّ بْنُ يَقْطِينٍ، هٰذَا عَلِيُّ سَيِّدُ وُلْدِي، أَمَا إِنِّي قَدْ نَحَلْتُهُ كُنْبَتِي» فَضَرَب لِي: «يَا عَلِيَّ بْنَ يَقْطِينٍ، هٰذَا عَلِيُّ سَيِّدُ وُلْدِي، أَمَا إِنِّي قَدْ نَحَلْتُهُ كُنْبَتِي» فَضَرَب لِي: «يَا عَلِيَّ بْنَ يَقْطِينٍ، هٰذَا عَلِيُّ سَيِّدُ وُلْدِي، أَمَا إِنِّي قَدْ نَحَلْتُهُ كُنْبَتِي» فَضَرَب هِشَامُ بْنُ الْحَكَمِ بِرَاحَتِهِ جَبْهَتَهُ، ثُمَّ قَالَ: وَيْحَكَ، كَيْفَ قُلْتَ؟ فَقَالَ عَلِيُّ بْنُ يَقْطِينٍ: سَمِعْتُ وَ اللّٰهِ مِنْ بَعْدِهِ.

أَخْمَدُ بْنُ مِهْرَانَ، عَنَ رَمْحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ نُعَيْمِ الصَّحَّافِ، قَالَ:
 كُنْتُ عِنْدَ الْعَبْدِ الصَّالِحِ ـوَ فِي نُسْخَةِ الصَّفْوَانِيِّ: قَالَ: كُنْتُ أَنَا ـ ثُمَّ ذَكَرَ مِثْلَهُ.

١٨٨/ ٢. عِدَّةُ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدُ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَاوِيَةَ بْنِ حُكَيْمٍ، عَنْ نُعَيْمٍ الْقَابُوسِيِّ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ ﴿ أَنَّهُ قَالَ: ﴿ إِنَّ ابْنِي عَلِيّاً أَكْبَرُ وُلْدِي، وَ أَبَـرُّهُمْ نُعَيْمٍ الْقَابُوسِيِّ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ ﴿ أَنَّهُ قَالَ: ﴿ إِنَّ ابْنِي عَلِيّاً أَكْبَرُ وُلْدِي، وَ أَبَـرُّهُمُ عَنْ عَنْ أَبُو وَصِيًّ عِنْدِي، وَ أَحَبُّهُمْ إِلَيَّ، وَ هُو يَنْظُرُ مَعِي فِي الْجَفْرِ، وَ لَمْ يَنْظُرُ فِيهِ إِلَّا نَبِيٍّ أَوْ وَصِيًّ نَبِيٍّ. وَ لَمْ يَنْظُرُ فِيهِ إِلَّا نَبِيٍّ أَوْ وَصِيً نَبِيًّ ».

٣/٨١٩. أَحْمَدُ بْنُ مِهْرَانَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ وَ إِسْمَاعِيلَ بْنِ عَبَّادٍ الْقَصْرِيِّ جَمِيعاً، عَنْ دَاوُدَ الرَّقِيِّ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي إِبْرَاهِيمَ ﷺ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، بْنِ عَبَّادٍ الْقَصْرِيِّ جَمِيعاً، عَنْ دَاوُدَ الرَّقِيِّ، قَالَ: فَأَشَارَ إِلَى ابْنِهِ أَبِي الْحَسَنِ ﷺ، فَقَالَ: إِنِّي قَدْ كَبِرَ سِنِّي، فَخُذْ بِيَدِي مِنَ النَّارِ. قَالَ: فَأَشَارَ إِلَى ابْنِهِ أَبِي الْحَسَنِ ﷺ، فَقَالَ: «هٰذَا صَاحِبُكُمْ مِنْ بَعْدِي».

چون به خدمت حضرت صادق رسیدم فرمودکه: «ای فیض، او را با من برابر کردی؟» عرض کردم که: جز این نیست که من این کار را به جهت فرمودهٔ تو کردم. حضرت فرمود: «به خدا سوگند که من این را نکردم بلکه خدای عزّوجلً با او چنین گرده است».

#### ٧٢. باب در بيان اشاره و نصّ بر حضرت ابوالحسن علىبن موسى الرضا

۱۸۱۷ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از ابن محبوب، از حسین بن نعیم صخاف روایت کرده است که گفت: من و هشام بن حکم و علی بن یقطین در بغداد بودیم، پس علی بن یقطین گفت که: در خدمت حضرت امام موسی کاظم الله نشسته بودم که پسرش علی بن آن حضرت داخل شد. بعد از آن، حضرت کاظم الله به من فرمود که: ۱۵ی علی بن یقطین، اینک علی، سیّد فرزندان من است. و بدان که من گئیت خود را که ابوالحسن است، به او بخشیدم،

هشام بن حکم کف دست خود را بر پیشانی خود زد و گفت: وای بسر تو ا چه گفتی؟ علی بن یقطین گفت: به خدا سوگند که! از آن حضرت شنیدم، چنانچه گفتم. هشام گفت که: آن حضرت تو را خبر داده است که امر امامت بعد از او، در حضرت امام رضای قرار دارد.

احمد بن مهران، از محمد بن على از حسين بن نعيم صحاف روايت كرده است كه
 گفت: در نزد حضرت امام موسى الله يودم. و كليني الله فرموده كه در نسخهٔ صفواني است كه
 گفت: بودم من ، و مثل آنچه راكه گذشت، ذكر نمود.

۸۱۸ / ۲ . چند نفر از اصحاب ما روایت کرده اند، از احمد بن محمد، از معاویة بن حکیم، از نُعیم قابوسی، از امام موسی کاظم از که فرمود: «پسرم، علی بنزرگ ترین فرزندان من و نیکو کار ترین ایشان در نزد من و محبوب ترین ایشان است به سوی من (که او را از همهٔ ایشان دو ست تر می دارم) و او با من در جفر نظر می کند، و در آن نظر نکرده، مگر پیغمبر، یا وصی پیغمبری».

۱۹۹۸ / ۳. احمد بن مهران روایت کرده است از محمد بن علی، از محمد بس سنان و اسماعیل بن عبّاد قصری و هر دو از داود رَقّی که گفت: به خدمت امام موسی کاظم الله عرض کردم که: فدای تو گردم! پیر شدهام و سالم بسیار شده، پس مرا دستگیری فرما از آتش دو زخ. داود می گوید که: حضرت به جانب پسرش امام رضای اشاره نمود و فرمود: «اینک

٩٢٠/ ٢. الْحُسَيْنُ بُنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدٍ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْحَاقَ بْنِ عَمَّادٍ، قَالَ: عَبْدِ اللّهِ، عَنِ الْحَسَنِ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْحَاقَ بْنِ عَمَّادٍ، قَالَ: هَذَا ابْنِي قُلْتُ لِأَبِي الْحَسَنِ الْأَوَّلِ ﴿ أَلَا تَدُلَّنِي إِلَىٰ مَنْ آخُذُ عَنْهُ دِينِي؟ فَقَالَ: هَذَا ابْنِي قُلْتُ لِأَبِي الْحَسَنِ الْأَوَّلِ ﴿ أَلَا تَدُلَّنِي إِلَىٰ مَنْ آخُذُ عَنْهُ دِينِي؟ فَقَالَ: يَا بُنَيَّ، إِنَّ الله عَزَّ عَلِي اللهِ عَلَى الله عَنْ الله عَنْ الله عَزَّ الله عَزَّ الله عَزَّ الله عَزَّ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ وَ جَلَّ إِنَّ الله عَنْ الله عَنْ وَ جَلَّ إِنَّ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ وَ جَلَّ إِنَّ الله عَنْ وَ جَلَّ إِنَّ الله عَنْ وَ جَلَّ إِنَّ الله عَنْ الله عَنْ وَ جَلَّ إِنَّ الله عَنْ وَ جَلَّ إِنَّ الله عَنْ الله عَنْ وَ جَلَّ إِنَّ الله عَنْ الله عَنْ وَ جَلَّ إِنَّ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ وَ جَلَّ إِنَّ الله عَنْ الله عَنْ وَ جَلَّ إِنَّ الله عَنْ الله عَنْ وَ الله عَنْ عَلَى الله عَنْ اله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَلْ الله عَنْ ال

١٨٢١ / ٥٠ أَخْمَدُ بْنُ إِدْرِيسَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الْجَبَّارِ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ الْحُسَيْنِ اللَّوْلُويِّ، عَنْ يَحْيَى بْنِ عَمْرٍ و، عَنْ دَاوُدَ الرَّقِيِّ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي الْحَسَنِ مُوسَىٰ اللِّهِ اللَّوْلُويِّ، عَنْ يَحْيَى بْنِ عَمْرٍ و، عَنْ دَاوُدَ الرَّقِيِّ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي الْحَسَنِ مُوسَىٰ اللِّهِ اللَّهُ أَبَاكَ اللهِ ، فَأَخْبَرَنِي بِكَ ، فَأَخْبِرْنِي مَنْ إِنِّي شَالَتُ أَبَاكَ اللهِ ، فَأَخْبَرَنِي بِكَ ، فَأَخْبِرْنِي مَنْ إِنِّي شَالَتُ أَبَاكَ اللهِ ، فَأَخْبَرَنِي بِكَ ، فَأَخْبِرْنِي مَنْ بِكَ ، فَأَخْبِرْنِي مَنْ بِكَ ، فَأَخْبِرْنِي مَنْ الرَّحْسَنِ الرَّعْسَالِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْهَالِ الْمُعَمِّى الْمُحَسِنِ الرَّحْسَنِ الرَّحْسِنِ الرَّعْمَالِي الْمُعَمِّى الْمُعَمِّى الْمُعَمِّى الْمُعَمِّى الْمُعَمِّى الْمُعَمِّى الْمُعْرِقِي مِنْ الْمُعْرِقِي الْمُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْمَى الرَّعْمَ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْمِلُولُ اللْمُعْلِمُ اللْمُعْمِلْمُ اللْمُعْمِلِيْمِ الْمُعْمِلِيْمُ اللْمُعْمِلِي الْمُعْمِلِيْمُ الْمُعْمِلُولُ الْم

٣٠٨ / ٩٠ أَحْمَدُ بْنُ مِهْرَانَ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ ، عَنْ زِيَادِ بْنِ مَرْوَانَ الْقَنْدِيِّ \_وَ كَانَ مِنَ الْوَاقِفَةِ \_ قَالَ: دَخَلْتُ عَلَىٰ أَبِي إِبْرَاهِيمَ ﷺ وَ عِنْدَهُ ابْنُهُ أَبُو الْحَسَنِ ﷺ ، فَقَالَ لِي: «يَا زِيَادُ ، هٰذَا ابْنِي فُلَانٌ ، كِتَابُهُ كِتَابِي ، وَ كَلَامُهُ كَلَامِي ، وَ رَسُولُهُ رَسُولِي ، وَ مَا قَالَ فَالْقَوْلُ قَوْلُهُ ».

٣٢٨/ ٧. أَخْمَدُ بْنُ مِهْرَانَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْفُضَيْلِ، قَالَ: حَدَّ تَنِي الْمَخْزُومِيُّ \_ وَكَانَتْ أُمَّهُ مِنْ وُلْدِ جَعْفَرِ بْنِ أَبِي طَالِبٍ ﴿ قَالَ: بَعَثَ إِلَيْنَا أَبُو حَدَّ تَنِي الْمَخْزُومِيُّ \_ وَكَانَتْ أُمَّهُ مِنْ وُلْدِ جَعْفَرِ بْنِ أَبِي طَالِبٍ ﴿ قَالَ: بَعَثَ إِلَيْنَا أَبُو الْحَسَنِ مُوسَىٰ ﴿ فَ قَالَ: بَعَمَعَنَا، ثُمَّ قَالَ لَنَا: ﴿ أَ تَدْرُونَ لِمَ دَعَوْتُكُمْ ؟ ﴾ فَقُلْنَا: لا، فَقَالَ: «الشَهَدُوا أَنَّ ابْنِي هٰذَا وَصِيِّي، وَالْقَيِّمُ بِأَمْرِي، وَ خَلِيفَتِي مِنْ بَعْدِي، مَنْ كَانَ لَهُ عِنْدِي

صاحب و امام شما است بعد از من».

۱۹۲۰ ۴ / ۸۲۰ حسین بن محمد، از معلّی بن محمد، از احمد بن محمد بن عبدالله، از حسن از ابن ابی عمیر، از محمد بن اسحاق بن عمّار روایت کرده است که گفت: به خدمت امام موسی کاظم عرض کردم که: آیا مرا رهنمایی نمی فرمایی به سوی کسی که دین خویش را از او فراگیرم؟ فرمود که: اهمین پسر من علی. به درستی که پدرم دست مراگرفت و مرا بر د تا در روضهٔ رسول خدای از من اخل کرد، پس فرمود که: ای فرزند عزیز من! به درستی که خدای عزوجل فرموده که: (ای فرزند عزیز من! به درستی که خدای عزوجل فرموده که: (ای به درستی که من قرار دهنده ام در زمین کسی راکه نائب من باشده (در رواج دادن حقّ و ذلیل گردانیدن باطل). و خدای عزوجل هرگاه سخنی را بفرماید به آن و فا می فرماید».

۱۹۲۱ / ۱۰ احمد بن ادریس، از محمد بن عبدالجبّار، از حسن بن حسین لؤلؤی، از یحیی بن عمرو، از داود رَقّی روایت کرده است که گفت: به خدمت حضرت امام موسی کاظم عرض کردم که: سالم بسیار شده و استخوائم باریک گردیده و از پدرت سؤال کردم از امام بعد از آن حضرت، پس مرا خبر داد که، تویی و تو نیز مرا خبر ده که امام بعد از تو کیست؟ حضرت فرمود که: ۱۱ همین ابوالحسن (که مسمّی است به) رضایه.

۱۹۲۸ / ۱۰ مد بن مهران، از محمد بن على، از زیاد بن مروان قندى ـ که از طایفه واقفیه بود ـ روایت کرده است که گفت: داخل شدم بر امام موسى کاظم الله و پسرش ابوالحسن حضرت امام رضا الله ، در نزد آن حضرت بود. حضرت کاظم الله ، به من فرمود که: «اى زیاد، این پسرم فلانى، نامه او نامه من و سخن او سخن من و فرستاده او فرستاده من است، و آنچه بگوید، گفته گفته اوست».

۸۲۳ / ۸۲۳ مدد بن مهران، از محمد بن على، از محمد بن فضيل روايت كرده است كه گفت: حديث كرد مرا مخزومي و مادر او، از فرزندان جعفر بن ابي طالب على بود و گفت كه: امام موسى كاظم على به طلب ما فرستاد و ما را جمع فرمود، بعد از آن به ما فرمود كه: «آيا مى دانيد كه شما را براى چه طلب كردم؟» عرض كرديم: نه. فرمود كه: «شاهد باشيد كه همين پسرم، وصي من است، و به امر من قيام خواهد نمود، و خليفة من است بعد از من. هر كه

۱. بقره، ۳۱.

دَيْنٌ، فَلْيَأْخُذُهُ مِنِ ابْنِي هٰذَا؛ وَ مَنْ كَانَتْ لَهُ عِنْدِي عِدَةٌ، فَلْيُنْجِزْهَا مِنْهُ؛ وَ مَنْ لَمْ يَكُنْ لَهُ بُدُّ مِنْ لِقَائِي، فَـلَا يَلْقَنِي إِلَّا بِكِتَابِهِ».

١٨٢٨ / ٨٠٠ أَحْمَدُ بْنُ مِهْرَانَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ وَ عَلِيٍّ بْنِ الْمُحْتَارِ، قَالَ: خَرَجَتْ إِلَيْنَا ٱلْوَاحُ مِنْ أَبِي الْحَسَنِ الْمُحْتَارِ، قَالَ: خَرَجَتْ إِلَيْنَا ٱلْوَاحُ مِنْ أَبِي الْحَسَنِ الْمُحْتَارِ، قَالَ: خَرَجَتْ إِلَيْنَا ٱلْوَاحُ مِنْ أَبِي الْحَسَنِ اللهَ عَلَى الْحَسَنِ اللهُ عَلَى كَذَا، وَ أَنْ يَفْعَلَ كَذَا، وَ فُلَانُ لاَ وَ هُوَ فِي الْحَبْسِ: «عَهْدِي إِلَىٰ أَكْبَرِ وُلْدِي أَنْ يَفْعَلَ كَذَا، وَ أَنْ يَفْعَلَ كَذَا، وَ فُلَانُ لاَ تُولِي أَنْ يَفْعَلَ كَذَا، وَ أَنْ يَفْعَلَ كَذَا، وَ فُلَانُ لاَ تُولِي أَنْ يَفْعَلَ كَذَا، وَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الْمُوتَ».

١٠/ ٨٢٤ . أَخْمَدُ بْنُ مِهْرَانَ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ ، عَنِ ابْنِ مُحْرِزٍ ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ يَقْطِينٍ ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ ﴿ ، قَالَ : كَتَبَ إِلَيَّ مِنَ الْحَبْسِ : «أَنَّ فُـلَاناً ابْنِي سَيِّدُ وُلْدِي ، وَ قَدْ نَحَلْتُهُ كُنْيَتِي » .

١١ / ٨٢٧. أَحْمَدُ بْنُ مِهْرَانَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ، عَنْ أَبِي عَلِيٍّ الْخَزَّازِ، عَـنْ دَاوُدَ بْنِ شَلَيْمَانَ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي إِبْرَاهِيمَ ﷺ: إِنِّي أَخَـافُ أَنْ يَـخدُثَ حَـدَثُ وَ لَا دَاوُدَ بْنِ شُلَيْمَانَ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي إِبْرَاهِيمَ ﷺ: إِنِّي أَخِافُ أَنْ يَـخدُثَ حَـدَثُ وَ لَا الْقَالَ: «أَنْنِي فُللنَّ» يَعْنِي أَبَا الْحَسَنِ ﴿

١٢ / ٨٢٨ . أَحْمَدُ بْنُ مِهْرَانَ، عَنْ سُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ، عَنْ سَعِيدِ بْنِ أَبِي الْجَهْمِ، عَنْ نَصْرِ بْنِ قَابُوسَ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي إِبْرَاهِيمَ ﴿ : إِنِّي سَأَلَتُ أَبَاكَ ﴿ : مَنِ الَّذِي يَكُونُ مِنْ نَصْرِ بْنِ قَابُوسَ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي إِبْرَاهِيمَ ﴿ : إِنِّي سَأَلَتُ أَبَاكَ ﴿ : مَنِ الَّذِي يَكُونُ مِنْ بَعْدِكَ؟ فَأَخْبَرَنِي أَنْكَ أَنْتَ هُوَ، فَلَمَّا تُوفِّي أَبُو عَبْدِ اللَّهِ ﴿ ، ذَهَبَ النَّاسُ يَمِيناً وَ بَعْدِكَ؟ فَأَخْبَرَنِي أَنْكَ أَنْتَ هُوَ، فَلَمَّا تُوفِّي أَبُو عَبْدِ اللَّهِ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ الللْهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللللْهُ اللللْهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللْمُلْمُ الللْمُ ال

او را نزد من طلبی باشد، آن را از همین پسرم بگیرد و هر که را نزد من و عده ای باشد، و فای به آن را از او طلب کند، و هر که را دسترس ملاقات من نباشد و خود نتواند که به نزد من آید، مرا ملاقات نکند، مگر به نامهٔ خویش که نامه به نزد من فرستد، (و می تواند که معنی این باشد که: نامه ای به خدمت حضرت امام رضای فرستد، و دور نیست که این معنی ظاهر تر باشد).

۱۸۲۴ / ۸۰۱ حمد بن مهران روایت کرده است از محمد بن علی، از محمد بن سنان و علی بن حکم، و هر دو از حسین بن مختار که گفت: تختهایی اچند از امام موسی کاظم ﷺ به سوی ما بیرون آمد، و آن حضرت در حبس هارون بود و بر آنها نوشته بود که: «وصیّت من به سوی بزرگ ترین فرزندانم، این است که چنین کند و چنین کند، و فلان کس را چیزی مده تا تو را ملاقات کنم، یا خدا مرگ را بر من قضا کند» (و حکم فرماید که بمیرم).

۸۲۵ / ۸۲۵ و جند نفر از اصحاب ما روایت کردهاند، از احمد بن محمد، از علی بن حکم، از عبدالله بن مغیره، از حسین بن مختار که گفت: پیرون آمد به سوی ما از جانب امام موسی کاظم الله در بصره الواحی (تختهایی) چند، که در آنها نوشته بود به سمت عرض: «وصیّت من به سوی بزرگ ترین فرزندانم آن است که: به فلان کس، فلان قدر و به فلان کس، فلان قدر و به فلان کس، فلان قدر و به فلان کس، فلان قدر را به فلان کس، غلان کس چیزی عطانشود تا خود بیایم، یا خدا مردن را بر من حکم فرماید. به درستی که خدا هر چه خواهد می کند».

۱۰/۸۲۶ محمد بن مهران، از محمد بن علی، از ابن محرز، از علی بن یقطین، از امام موسی کاظم روایت کرده است که گفت: حضرت در حبس به من نوشت که: «پسرم، فلان کس سید و بزرگ فرزندان من است، و من کنیت خویش را به او بخشیدم».

۱۱/۸۲۷ .احمد بن مهران، از محمد بن علی، از ابو علی خزّاز، از داود بن سلیمان روایت کرده است که گفت: به خدمت امام موسی کاظم الله عرض کردم که: می ترسم که حادثه ای روی دهد و تو را ملاقات نکتم. پس مرا خبر ده که امام بعد از تبو کیست؟ فرمود: «پسرم، فلانی» و مقصود آن حضرت الله، امام رضا الله بود.

۱۲/۸۲۸ احمد بن مهران، از محمد بن علی، از سعید بن ابی جَهم، از نصر بن قابوس روایت کرده است که گفت: به خدمت امام موسی کاظمﷺ عرض کرده که: از پـدرتﷺ

١. الواح.

شِمَالًا، وَ قُلْتُ فِيكَ أَنَا وَ أَصْحَابِي؛ فَأَخْبِرْنِي مَنِ الَّذِي يَكُونُ مِنْ بَعْدِكَ مِنْ وُلْدِكَ؟ فَقَالَ: «اثْنِي فُـلَانٌ».

١٣/٨٢٩ . أَحْمَدُ بْنُ مِهْرَانَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ، عَنِ الضَّحَّاكِ بْنِ الْأَشْعَثِ، عَنْ دَاوُدَ بْنِ زَرْبِيٍّ، قَالَ: جِنْتُ إِلَىٰ أَبِي إِبْرَاهِيمَ ﴿ بِمَالِ، فَأَخَذَ بَعْضَهُ، وَ تَــرَكَ بَـعْضَهُ. فَقُلْتُ: أَصْلَحَكَ اللَّهُ، لِأَيِّ شَيْءٍ تَرَكْتَهُ عِنْدِي؟ قَالَ: «إِنَّ صَاحِبَ هٰذَا الْأَمْرِ يَطْلُبُهُ مِنْكَ». فَلَمَّا جَاءَنَا نَعْيُهُ، بَعَثَ إِلَيَّ أَبُو الْحَسَنِ ﴿ ابْنُهُ، فَسَأَلَنِي ذَٰلِكَ الْمَالَ، فَدَفَعْتُهُ إِلَيْهِ. ٨٣٠ / ١٢ . أَحْمَدُ بْنُ مِهْرَانَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ، عَنْ أَبِي الْحَكَمِ الْأَرْمَنِيِّ، قَالَ: حَدَّثَنِي عَبْدُ اللَّهِ بْنُ إِبْرَاهِيمَ بْنِ عَلِيٌّ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ جَعْفَرٍ بْنِ أَبِي طَالِبٍ، عَنْ يَزِيدَ بْنِ سَلِيطٍ الزَّيْدِيِّ، قَالَ أَبُو الْحَكَم: وَ أَخْبَرْنِي عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ عُمَارَةَ الْجَرْمِيُّ، عَنْ يَزِيدَ بْنِ سَلِيطٍ، قَالَ: لَقِيتُ أَبَا إِبْرَاهِيمَ ﴿ وَ نَحْنُ نُسِيدُ الْعُمْرَةَ \_ فِسِي بَعْضِ الطُّرِيقِ، فَقُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، هَلْ تُنْبِيتُ هَذَا الْمَوْضِعَ الَّذِي نَحْنُ فِيهِ؟ قَالَ: «نَعَمْ، فَهَلْ تُثْبِئَهُ أَنْتَ؟» قُلْتُ: نَعَمْ، إِنِّي أَنَا وَ أَبِي لَقِينَاكَ هَاهُنَا وَ أَنْتَ مَعَ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ وَ مَعَهُ إِخْوَتُكَ، فَقَالَ لَهُ أَبِي: بِأَبِي أَنْتَ وَ أُمِّي، أَنْتُمْ كُلُّكُمْ أَئِمَّةُ مُطَهَّرُونَ. وَ الْــمَوْتُ لَا يَعْرِيٰ مِنْهُ أَحَدٌ، فَأَحْدِثْ إِلَىَّ شَيْئاً أُحَدِّثْ بِيهِ مَنْ يَخْلُفُنِي مِنْ بَعْدِي؛ فَــلَا يَضِلُّ.

قَالَ: «نَعَمْ يَا أَبَا عَبْدِ اللّٰهِ، هَوَٰلَاءِ وُلْدِي، وَ هَذَا سَيِّدُهُمْ \_وَ أَشَارَ إِلَيْكَ \_وَ قَدْ عُلِّمَ الْحُكْمَ وَ الْفَهْمَ وَ السَّخَاءَ وَ الْمَعْرِفَةَ بِمَا يَخْتَاجُ إِلَيْهِ النَّاسُ، وَ مَا اخْتَلَقُوا فِيهِ مِنْ أَمْرِ الْحُكْمَ وَ الْفَهْمَ وَ السَّخَاءَ وَ الْمَعْرِفَةَ بِمَا يَخْتَاجُ إِلَيْهِ النَّاسُ، وَ مَا اخْتَلَقُوا فِيهِ مِنْ أَمْرِ اللهِ عَنَّ دِينِهِمْ وَ دُنْيَاهُمْ، وَ فِيهِ حُسْنُ الْخُلُقِ، وَ حُسْنُ الْجَوَابِ، وَ هُوَ بَابُ مِنْ أَبْوَابِ اللهِ عَزَّ دِينِهِمْ وَ فِيهِ أُخْرَىٰ خَيْرٌ مِنْ هَذَا كُلَّهِ».

سؤال نمودم که کیست آنکه بعد از تو امام میباشد؟ مرا خبر داد که تو امامی بعد از او. و چون حضرت صادق اید و فات فرمود، مردم به طرف راست و چپ رفتند و حیران بودند، و من و یارانم قایل بودیم به امامت در شأن تو. پس تو نیز مرا خبر ده که کیست آنکه بعد از تو امام میباشد از فرزندانت؟ فرمود که: «پسرم فلانی».

۱۳ / ۸۲۹ محمد بن مهران، از محمد بن علی، از ضحّاک بن اشعث، از داود بن زَربی روایت کرده است که گفت: مالی را به خدمت امام موسی کاظم از آوردم، پس بعضی از آن را گرفت، و برخی از آن را واگذاشت. عرض کردم که: خدا تو را به اصلاح آورد، برای چه آن را در نزد من گذاشتی؟ فرمود: ۱۹ به درستی که صاحب امر امامت، این را از تو طلب خواهد نمود». پس چون خبر و فات آن حضرت به ما رسید، پسرش، حضرت امام رضای، مرا طلبید و آن مال را از من خواست و من آن را تسلیم آن حضرت کردم.

۸۳۰ / ۱۲ . احمد بن مهران، از محمد بن علی، از ابوالحکم ارمنی روایت کرده است که گفت: حدیث کرد مرا عبدالله بن ابراهیم بن علی بن عبدالله بن جعفر بن ابیطالب، از یزید بن سلیط زیدی و ابوالحکم گفت: و نیز مرا خبر داد عبدالله بن محمد بن عمارهٔ جَرمی، از یزید بن سلیط که گفت: امام موسی کاظم از راملاقات کردم در بین راه مکه و ما ارادهٔ عُمره داشتیم. عرض کردم که: فدای تو گردم، آیا آین موضعی راکه ما در آن هستیم، خوب داشتیم. عرض کردم که: فدای تو گردم، آیا آین موضعی راکه ما در آن هستیم، خوب می شناسی؟ حضرت فرمود: «آری، پس آیا تو این را خوب می شناسی؟» عرض کردم: آری، من با پدرم در اینجا تو را ملاقات کردیم، و تو با حضرت صادق از به بودی و برادران تو با آن حضرت بودند.

پس پدرم به آن حضرت عرض کرد که: پدر و مادرم فدای تو باد! همهٔ شما امامان مطهر و معصومید و کسی از مرگ، عاری نمی باشد (و هر کسی لباس مرگ را خواهد پـوشید)، پس نشانه ای را برای من بیان فرما که حدیث کنم به آن، کسی را که بعد از من، مرا جانشین می شود، تاگمراه نگر دد.

فرمود: «آری ای ابو عبدالله، این جماعت فرزندان منند و این سیّد و بزرگ ایشان است» و اشاره فرمود به سوی تو و فرمود که: «به او تعلیم شده که حکمت ها (یا حکم)، در میان مردمان و فهم و سخاوت و معرفت به آنچه مردم به آن محتاجاند و آنچه در آن اختلاف دارند از امر دین و دنیای خویش، و در اوست خوش خلقی و حسن جواب و او دری است از درهای

# فَقَالَ لَهُ أَبِي: وَ مَا هِيَ بِأَبِي أَنْتَ وَ أُمِّي؟

قَالَ الله : «يُخْرِجُ الله عَرَّ وَ جَلَّ مِنْهُ غَوْثَ هَذِهِ الْأُمَّةِ وَ غِيَاتُهَا، وَ عَلَمَهَا وَ مُورَهَا، وَ فَضْلَهَا وَ حِكْمَتَهَا، خَيْرُ مَوْلُودٍ، وَ خَيْرُ نَاشِئُ يَحْقُنُ الله عَرَّ وَ جَلَّ بِهِ الدِّمَاء، وَ يُصْلِحُ بِهِ ذَاتَ الْبَيْنِ، وَ يَلُمُّ بِهِ الشَّعْث، وَ يَشْعَبُ بِهِ الصَّدْع، وَ يَكْسُو بِهِ الدِّمَاء، وَ يُصْلِحُ بِهِ أَلْجَائِع، وَ يُؤْمِنُ بِهِ النَّافِث، وَ يَنْزِلُ الله بِهِ الْقَطْر، وَ يَرْحَمُ بِهِ الْعَارِي، وَ يُشْبِعُ بِهِ الْجَائِع، وَ يُؤْمِنُ بِهِ الْخَائِف، وَ يُنْزِلُ الله بِهِ الْقَطْر، وَ يَرْحَمُ بِهِ الْعَارِي، وَ يُشْبِعُ بِهِ الْجَائِع، وَ يُؤْمِنُ بِهِ الْخَائِف، وَ يُنْزِلُ الله بِهِ الْقَطْر، وَ يَرْحَمُ بِهِ الْعَبَاد، خَيْرُ كَهْلٍ، وَ خَيْرُ نَاشِئُ، قَوْلُهُ حُكْمٌ، وَ صَمْنُهُ عِلْمٌ، يُبَيِّنُ لِلنَّاسِ مَا يَخْتَلِفُونَ الْعِبَاد، وَ يَشُودُ عَشِيرَتَهُ مِنْ قَبْلِ أَوَانِ حُلُمِهِ».

فَقَالَ لَهُ أَبِي: بِأَبِي أَنْتَ وَ أُمِّي. وَ هَلَ وَلِذَ؟ قَالَ: «نَعَمْ، وَ مَرَّتْ بِهِ سِنُونَ».

قَالَ يَزِيدُ: فَجَاءَنَا مَنْ لَمْ نَشَعُطِعُ مُعَدُّ كَلَاهُماً، قَالَ يَزِيدُ: فَقُلْتُ لِأَبِي إِبْرَاهِيمَ ﴿
فَأَخْبِرْنِي أَنْتَ بِمِثْلِ مَا أَخْبَرَنِي بِهِ أَبُوكَ ﴿ فَقَالَ لِي: «نَعَمْ، إِنَّ أَبِي ﴿ كَانَ فِي زَمَانٍ فَلْتُ لَئِي اللهِ عَالَهُ عَلَى اللهِ اللهِ عَالَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى

فَقُلْتُ لَهُ: فَمَنْ يَرْضَىٰ مِنْكَ بِهِذَا، فَعَلَيْهِ لَعْنَةُ اللهِ، قَالَ: فَضَحِكَ أَبُو إِبْرَاهِمِمَ ضَحِكاً شَدِيداً، ثُمَّ قَالَ: «أُخْبِرُكَ يَا أَبَا عُمَارَةَ، إِنِّي خَرَجْتُ مِنْ مَنْزِلِي، فَأَوْصَيْتُ إِلَى الْبَيْ فَلَانِ، وَ أَوْصَيْتُهُ فِي الْبَاطِنِ، فَأَفْرَدْتُهُ وَحْدَهُ، وَ الْبَيْ فَلَانِ الْأَمْرُ إِلَيَّ مَعَهُ بَنِيَّ فِي الظَّاهِرِ، وَ أَوْصَيْتُهُ فِي الْبَاطِنِ، فَأَفْرَدْتُهُ وَحْدَهُ، وَ الْبَيْ فَلَانِ اللهِ الْفَاسِمِ الْبَيْ ؛ لِحُبِّي إِيَّاهُ، وَ رَأْفَتِي عَلَيْهِ، وَ لَكِنْ ذَلِكَ إِلَى لَوْ كَانَ الْأَمْرُ إِلَيَّ ، لَجَعَلْتُهُ فِي الْقَاسِمِ الْبَنِي ؛ لِحُبِّي إِيَّاهُ، وَ رَأْفَتِي عَلَيْهِ، وَ لَكِنْ ذَلِكَ إِلَى خدای عزّوجلّ و در او صفتی دیگر است که از همهٔ آنچه مذکور شد، بهتر است.

پدرم به آن حضرت عرض کرد که: پدر و مادرم فدای تو باد، آن صفت جیست؟ حضرت افع فرمود که: «خدای عزّوجلّ بیرون می آورد از صلب او، پناه این امّت و پناه دهندهٔ ایشان را (یا فریادرس و فریاد رسندهٔ ایشان) و نشانه و نور و فضل و حکمت ایشان، که از هر طفلی که متولّد شده بهتر است، و از هر نوجوانی خوش تر. خدا به سبب او، خونها را محافظت می فرماید و به وساطت او، حالتی راکه در میان مردم است از خصومت و منازعت، به اصلاح می آورد. و امور متفرّقه و پراکنده را به او جمع می کند، و رخنه ها را می بندد، و به او باران از برهنه را می پوشاند، و گرسنه را سیر می گرداند، و ترسان را ایمن می سازد، و به او باران از آسمان فرو می آورد، و بر بندگان خود رحم می فرماید، و از هر مرد رو مویی ا بهتر، و از هر صاحب نموی خوش تر است. گفتهٔ او محکم و استوار و سکوت و خاموشی او، علم است. از برای مردمان بیان می کند آنچه راکه در آن اختلاف دارند، و بزرگ قبیلهٔ خود می گردد، پیش از وقتی که به حدّ بلوغ برسد».

پس پدرم به آن حضرت عرض کردگفتید و مادرم فدای تو باد، آیا آنکه می فرمایی، متولد شده؟ حضرت فرمود: «آری، و حاله هابر او گذشته است». بزید می گوید که: پس کسی پیش ما آمد که با وجود او، هیچ سخن نتوانستیم گفت. بزید می گوید که: بعد از آن، به امام موسی کاظم الله عرض کردم که: پس تو نیز مرا خبر ده به مثل آنچه پدرت مرا خبر داد. حضرت در جواب فرمود: «آری، به درستی که پدرم الله در روزگاری بود که این زمان چون روزگار او نیست» (چه تقیّه در این وقت شدید تر است).

من به آن حضرت عرض کردم که: هر که به همین سکوت و هیچ نگفتن به جهت تقیّه، از تو راضی شود (که به این اکتفاکند)، لعنت خدا بر او باد!

یزید می گوید که: حضرت امام موسی الله خندید و خندهای سختی کرد، بعد از آن فرمود که: «تو را خبر می دهم ای ابو عُماره، که من از منزل خود بیرون آمدم و پسرم فلانی را وصی خود گردانیدم، و پسران خود را در ظاهر با او شریک ساختم، و در باطن او را وصی خود کردم، و او را تنها و منفرد ساختم. و اگر امر امامت به من مفوض بود، آن را در قاسم پسرم

۱. ميان سال.

اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ، يَجْعَلُهُ حَيْثُ يَشَاءُ، وَ لَقَدْ جَاءَنِي بِخَبَرِهِ رَسُولُ اللهِ ﷺ، ثُمَّ أَرَانِيهِ، وَ أَرَانِي مَنْ يَكُونُ مَعَهُ؛ وَ كَذْلِكَ لَا يُوصَىٰ إِلَىٰ أَحَدٍ مِنَّا حَتَىٰ يَأْتِيَ بِخَبَرِهِ رَسُولُ اللهِ ﷺ وَ وَرَأَيْتُ مَعَ رَسُولِ اللهِ ﷺ خَاتَماً وَ سَيْفاً وَ عَصًا وَ وَجَدِّي عَلِيٍّ صَلَوَاتُ اللهِ عَلَيْهِ، وَ رَأَيْتُ مَعَ رَسُولِ اللهِ ﷺ خَاتَماً وَ سَيْفاً وَ عَصًا وَ كِتَاباً وَ عِمَامَةً، فَقُلْتُ: مَا هٰذَا يَا رَسُولَ اللهِ ؟ فَقَالَ لِي: أَمَّا الْعِمَامَةُ، فَسُلْطَانُ اللهِ عَرَّ وَ جَلَّ اللهِ عَمَامَةُ، فَسُلْطَانُ اللهِ عَرَّ وَ جَلَّ اللهِ عَمَامَةً، فَشُلْطَانُ اللهِ عَرَانِهُ وَ تَعَالَىٰ ؛ وَ أَمَّا الْكِتَابُ، فَنُورُ اللهِ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ ؛ وَ أَمَّا الْكِتَابُ، فَنُورُ اللهِ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ ؛ وَ أَمَّا الْكِتَابُ، فَنُورُ اللهِ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ ؛ وَ أَمَّا الْعَصَا، فَقُوتُ اللهِ ؟ وَأَمَّا الْخَاتَمُ، فَجَامِعُ هٰذِهِ الْأُمُورِ.

ثُمَّ قَالَ لِي: وَ الْأَمْرُ قَدْ خَرَجَ مِنْكَ إِلَىٰ غَيْرِكَ، فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللّٰهِ، أَرِنِيهِ أَيُّهُمْ هُوَ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللّٰهِ ﷺ: مَا رَأَيْتُ مِنَ الْأَنْمَةِ أَحَداً أَجْزَعَ عَلَىٰ فِرَاقِ هٰذَا الْأَمْرِ مِنْكَ، وَ لَوْ كَانَتِ الْإِمَامَةُ بِالْمَحَبَّةِ، لَكَانَ إِلْمَعَاعِيلُ أَحَبًا إِلَىٰ أَبِيكَ مِنْكَ، وَ لَكِنْ ذَلِكَ مِنَ اللّٰهِ عَزَّ وَ جَلَّ».

ثُمَّ قَالَ أَبُو إِبْرَاهِيمَ ﷺ: «وَ رَأَيْتُ وُلْدِي جَمِيعاً: الْأَحْيَاءَ مِنْهُمْ وَ الْأَمْوَاتَ، فَقَالَ لِي أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ: هذا سَيِّدُهُمْ -وَ أَشَارَ إِلَى ابْنِي عَلِيٍّ -فَهُوَ مِنِّي، وَ أَنَا مِنْهُ، وَ اللَّهُ مَعَ الْمُحْسِنِينَ...

قَالَ يَزِيدُ: ثُمَّ قَالَ أَبُو إِبْرَاهِيمَ ﴿ عَنْ اللهِ إِنْهَا وَدِيعَةٌ عِنْدَكَ، فَكَ تُخْبِرْ بِهَا إِلّا عَاقِلًا، أَوْ عَبْداً تَعْرِفُهُ صَادِقاً، وَ إِنْ سُئِلْتَ عَنِ الشَّهَادَةِ، فَاشْهَدْ بِهَا، وَ هُوَ قَوْلُ اللهِ عَزَّ عَاقِلًا، أَوْ عَبْداً تَعْرِفُهُ صَادِقاً، وَ إِنْ سُئِلْتَ عَنِ الشَّهَادَةِ، فَاشْهَدْ بِهَا، وَ هُوَ قَوْلُ اللهِ عَزَّ عَاقِلًا، أَوْ عَبْداً تَعْرِفُهُ صَادِقاً، وَ إِنْ سُئِلْتَ عَنِ الشَّهَاوَةِ، فَاشْهَدْ بِهَا، وَ هُوَ قَوْلُ اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ، ﴿ إِنَّ اللهِ يَا أَمُن تُقُدُّوا الْأَمَانَاتِ إِلَىٰ أَهْلِهَا ﴾ وَقَالَ لَنَا أَيْضاً: ﴿ وَمَن أَظْلَمُ مِمْنَ كَتَمَ شَهُادَةُ عِنْدَهُ مِنَ اللهِ ﴾ ».

قرار می دادم، به جهت آن که من او را دوست می دارم، و بر او رأفت و مهربانی دارم، ولیکن این امر مفؤض به خدای عزّوجل است و اختیار با اوست که آن را قرار می دهد در هر جاکه خواهد. و هر آینه به حقیقت که رسول خدای خواهد و صی مرا به نزد من آورد، بعد از آن او را به من نمود و به من فرمود: هر که با او و از شیعیان او خواهد بود. و همچنین هیچ یک از ما وصی نمی شود تا آن که رسول خدای خبر او را بیاورد.

باجدّم امیرالمؤمنین علی -صلوات الله علیه -و من با رسول خدای انگشتر و شمشیر و عصا و کتاب و دستاری را دیدم، عرض کردم که: یا رسول الله کی اینها چیست؟ در جواب من فرمود که: امّا دستار، نشانهٔ سلطنت خدای عزّ و جلّ است، و امّا شمشیر، علامت عزّت خدای تبارک و تعالی، و امّا عصا، قوّت خدا، و امّا انگشتر، جامع جمیع این امور است که هر کس آن را دارد، همه را دارد.

پس پیغمبر ﷺ به من فرمود که: امر امامت، از تو بیرون رفت و به غیر تو منتقل شد. عرض کردم که: یا رسول الله، او را به من بنما تا بینم که کدام یک از فرزندان من، امام است؟ رسول خدا ﷺ فرمود که: ندیدم هیچ یک را از امامان که جزعش بر جدایی این امر، از تو بیشتر باشد. و اگر امامت به دوستی می بود، هر آینه اسماعیل به سوی پدرت از تو محبوب تر بود، ولیکن این امر از جانب خدای عز و جل است».

بعد از آن، امام موسى كاظم الله فرمود كه: اهمه فرزندان خود را ديدم (آنچه از ايشان كه زندهاند و آنچه مردهاند)، پس اميرالمؤمنين الله فرمود كه: اين سيّد ايشان است، و اشاره فرمود به جانب پسرم على. پس على از من است و من از اويم، و خدا با نيكوكاران است».

۲. بقره، ۱۴۰.

قَالَ: فَقَالَ أَبُو إِبْرَاهِيمَ عِنْ اللّهِ عَلَىٰ رَسُولِ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنَّ اللّهِ عَرَّ وَ جَلَّ، وَ يَسْمَعُ مِنْ أَنْتَ وَ أُمِّي لِ فَأَيْهُمْ هُو؟ فَقَالَ: هُو الّذِي يَنْظُرُ بِنُورِ اللّهِ عَرَّ وَ جَلَّ، وَ يَسْمَعُ بِفَهْمِهِ، وَ يَنْظِقُ بِحِكْمَتِهِ، يُصِيبُ فَلَا يُخْطِئُ، وَ يَعْلَمُ فَلَا يَجْهَلُ، مُعَلِّماً حُكْماً وَ عِلْماً، هُوَ هٰذَا لِ وَ أَخَذَ بِيدِ عَلِيًّ الْنِنِي لَنْ عَلَى اللهِ عَالَى مَعَهُ اللهِ عَنْهُمْ، وَ مُجَاوِرُ عِلْماً، هُو هٰذَا لَو أَخْذَ بِيدِ عَلِيًّ الْنِنِي لَهُ عَلَى اللهِ عَلَيْ مُثَامَلَ مَعَهُ اللهِ اللهِ عَنْهُمْ، وَ مُجَاوِرُ سَفَوِكَ، فَأَوْصِ، وَ أَصْلِحْ أَمْرَكَ، وَ افْرُغْ مِمَّا أَرَدْتَ ؛ فَإِنَّكُ مُنْتَقِلُ عَنْهُمْ، وَ مُجَاوِرُ عَيْرَهُمْ، فَإِذَا أَرْدُتَ فَادْعُ عَلِيّاً فَلْيُغَسِّلْكَ وَ لَيْكَفِّنْكَ ؛ فَإِنَّكُ مُنْتَقِلُ عَنْهُمْ، وَ مُجَاوِرُ عَيْرَهُمْ، فَإِذَا أَرْدُتَ فَادْعُ عَلِيّا فَلْيُغَسِّلْكَ وَ لَيْكَفِّنْكَ ؛ فَإِنَّكُ مُنْتَقِلُ عَنْهُمْ، وَ مُجَاوِرُ عَيْرَهُمْ، فَإِذَا أَرْدُتَ فَادْعُ عَلِيّا فَلْيُغَسِّلْكَ وَ لْيُكَفِّنْكَ ؛ فَإِنَّهُ طُهُرٌ لَكَ، وَ لا يَسْتَقِيمُ إِلّا فَيْعَسِّلْكَ وَ لَيْكَمُّنْكَ ؛ فَإِنَّهُ طُهُرٌ لَكَ، وَ لا يَسْتَقِيمُ إِلّا فَيْعَمِنُهُمْ، وَ مُصْتَةً ؛ فَاضْطَحِعْ بَيْنَ يَدَيْهِ، وَ صُفَّ إِخْوَتَهُ خَلْفَهُ وَ عُمُومَتَهُ، وَ مُنْ فَلْكَكُمْرُ عَلَيْكَ وَأَنْتَ حَيَّ ، ثُمَّ اجْمَعْ لَهُ مُورُ فَلْكَ مِنْ بَعْدِهِمْ، فَأَشْهِدْ عَلَيْهِمْ، وَأَشْهِدْ عَلَيْهِمْ ، وَأَشْهِدْ عَلَيْهِمْ ، وَأَشْهِدْ عَلَيْهِمْ ، وَأَشْهِدْ عَلَيْهُ مِنْ بَعْدِهِمْ ، فَأَشْهِدْ عَلَيْهِمْ ، وَأَشْهِدْ عَلَيْهُ وَ كُفَى بِاللّٰهِ شَهِيداً».

قَالَ يَزِيدُ: ثُمَّ قَالَ لِي أَبُو إِبْرَاهِيمَ ﴿ ﴿ إِنِّي أُوْخَذُ فِي هَذِهِ السَّنَةِ ، وَ الأَمْرُ هُوَ إِلَى الْبِي عَلِيِّ ، سَمِيِّ عَلِيٍّ وَ عَلِيٍّ : فَأَمَّا عَلِيُّ الْأُوَّلُ ، فَعَلِيُّ بْنُ أَبِي طَالِبٍ ﴿ ، وَ أَمَّا الْآخِرُ ، فَعَلِيُّ بْنُ أَبِي طَالِبٍ ﴿ ، وَ أَمَّا الْآخِرُ ، فَعَلِيُّ بْنُ الْحُسَيْنِ ﴿ ، أَعْطِيَ فَهُمَ الْأَوَّلِ وَ حِلْمَهُ وَ نَصْرَهُ وَ وُدَّهُ وَ دِينَهُ وَ مِحْنَتَهُ وَ فَعَلِيُّ بْنُ الْحُسَيْنِ ﴿ ، وَ صَبْرَهُ عَلَىٰ مَا يَكُرَهُ ، وَ لَيْسَ لَهُ أَنْ يَتَكَلَّمَ إِلَّا بَعْدَ مَوْتِ هَارُونَ بِأَرْبَعِ مِخْنَةَ الْآخِرِ ، وَ صَبْرَهُ عَلَىٰ مَا يَكُرَهُ ، وَ لَيْسَ لَهُ أَنْ يَتَكَلَّمَ إِلَّا بَعْدَ مَوْتِ هَارُونَ بِأَرْبَعِ سِنِينَ ».

ثُمَّ قَالَ لِي: «يَا يَزِيدُ، وَ إِذَا مَرَرْتَ بِهِذَا الْمَوْضِعِ، وَ لَقِيتَهُ ـوَ سَتَلْقَاهُ ـ فَبَشَّرْهُ أَنَّهُ سَيُعُلِمُكَ أَنْكَ قَدْ لَقِيتَنِي، فَأَخْبِرْهُ عِنْدَ ذَلِكَ أَنَّ سَيُعُلِمُكَ أَنْكَ قَدْ لَقِيتَنِي، فَأَخْبِرْهُ عِنْدَ ذَلِكَ أَنَّ سَيُعُلِمُكَ أَنْكَ قَدْ لَقِيتَنِي، فَأَخْبِرُهُ عِنْدَ ذَلِكَ أَنَّ الْجَارِيَةَ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ أَلْ اللهِ عَلَيْهُ أَلْ اللهِ عَلَيْهُ أَمُونُ مِنْهَا هٰذَا الْغُلَامُ جَارِيَةً مِنْ أَهْلِ بَيْتِ مَارِيَةَ جَارِيَةِ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهُ أَلْ اللهِ عَلَيْهُ أَلْ اللهِ عَلَيْهُ أَلُهُ اللهِ عَلَيْهُ أَمْ إِبْرَاهِيمَ، فَإِنْ قَدَرْتَ أَنْ تُبَلِّغُهَا مِنْي السَّلَامَ، فَافْعَلْ».

یزید میگوید که: پس امام موسی پلا فرمود که: «بعد از آن، رو کردم به رسول خدا، و عرض کردم که: پدر و مادرم فدای تو باد، همهٔ فرزندان مرا برای من جمع فرمودی، پس کدام یک از ایشان، امام است؟ فرمود که: آن کسی است که به نور خدا نظر می کند، و به فهم او، می شنود و به حکمت او، سخن می کند، درست می گوید و خطا نمی کند، و می داند و جاهل نمی باشد، در حالتی که حکم و علم به او تعلیم شده (یا آن را به دیگران تعلیم می دهد)، و آن، همین است. - و دست پسرم علی را گرفت - و فرمود که: چه بسیار کم است ماندن تو با او. پس چون از سفر خویش برگردی، وصیّت کن و امر خود را اصلاح کن، و فارغ گردان خود را زنچه اراده داری؛ زیرا که تو از ایشان بیرون می روی و با غیر ایشان مجاورت می نمایی، و چون اراده نمایی که از مدینه بیرون روی، علی را طلب کن تا تو را غسل دهد و کفن کند؛ که همان موجب طهارت و پاکی تو است. و استقامت ندارد، مگر همین که علی تو را غسل دهد، و این طریقه ای است که پیش از این، گذشته؛ پس در پیش روی او بخواب و برادران علی و و این طریقه ای است که پیش از این، گذشته؛ پس در پیش روی او بخواب و برادران علی و عموهای او در پشت سرش صف ببندند، و او را آمر کن که بر تو، نه تکبیر بگوید.

پس به درستی که وصی بودن او ، استفامت به هم رسانید و راست ایستاد و او ولئ تو است و حال آنکه تو زندهای. بعد از آن، جمع گردان از برای او فرزندان خویش را از آنها که ایشان را به حساب می آوری، و اعتنا به شأن ایشان داری. پس بر ایشان شاهد بگیر و خدای عزّ و جلّ را شاهد گردان و خداکافی است که شاهد باشد».

یزید میگوید که: بعد از آن، حضرت امام صوسی ای فرمود که: «من، در همین سال محبوس می شوم و امر امامت مفوض است به پسرم علی که همنام دو علی است: امّا علی اوّل، علی بن ابی طالب ای و امّا علی آخر، علی بن الحسین الله است. و خدا به او عطا فرموده فهم علی اوّل و حلم و یاری و دوستی در دلهای مردمان و دین و محنت او را و محنت علی آخر و صبر او را بر آنچه ناخوش دارد. و او را جایز نیست که در باب امامت، سخن گوید، مگر چهار سال بعد از مردن هارون ».

بعداز آن، به من فرمود که: «ای یزید، چون بعداز این، به این موضع بگذری و امام رضای را ملاقات کنی ـ و زود باشد که او را ملاقات کنی ـ بشارت ده او را که زود باشد که او را پسری متولّد شود که امین و مأمون و مبارک باشد. و زود باشد که حضرت امام رضای تو را اعلام کند که مرا در این موضع، ملاقات کرده، پس در آن هنگام او را خبر ده که آن کنیزی که ایس قَالَ يَزِيدُ: فَلَقِيتُ بَعْدَ مُضِيَّ أَبِي إِبْرَاهِيمَ ﴿ عَلِيّاً ﴾ فَبَدَأَنِي، فَقَالَ لِي: «يَا يَزِيدُ، مَا عَنْدِي نَفَقَةُ، فَقَالَ: مَا تَقُولُ فِي الْعُمْرَةِ؟» فَقُلْتُ: بِأَبِي أَنْتَ وَ أُمِّي، ذَلِكَ إِلَيْكَ، وَ مَا عِنْدِي نَفَقَةُ، فَقَالَ: «سُبْحَانَ اللهِ! مَا كُنَّا نُكَلِّفُكَ وَ لَا نَكْفِيكَ» فَخَرَجْنَا حَتّىٰ انْتَهَيْنَا إِلَىٰ ذَلِكَ الْمَوْضِعِ، هُسْبْحَانَ اللهِ! مَا كُنَّا نُكِلِّفُكَ وَ لَا نَكْفِيكَ» فَخَرَجْنَا حَتّىٰ انْتَهَيْنَا إلىٰ ذَلِكَ الْمَوْضِعِ، فَابْتَدَأَنِي، فَقَالَ: «يَا يَزِيدُ، إِنَّ هٰذَا الْمَوْضِعَ كَثِيراً مَا لَقِيتَ فِيهِ جِيرَتَكَ وَ عُمُومَتكَ» قَابْتَدَأَنِي، فَقَالَ: «يَا يَزِيدُ، إِنَّ هٰذَا الْمَوْضِعَ كَثِيراً مَا لَقِيتَ فِيهِ جِيرَتَكَ وَ عُمُومَتكَ» قَلْتُ: نَعَمْ، ثُمَّ قَصَصْتُ عَلَيْهِ الْخَبَرَ، فَقَالَ لِي: «أَمَّا الْجَارِيَةُ، فَلَمْ تَجِئُ بَعْدُ، فَإِذَا فَي تِلْكَ السَّنَةِ، فَلَمْ تَلْبَثُ إِلَىٰ مَكَةً، فَاشْتَرَاهَا فِي تِلْكَ السَّنَةِ، فَلَمْ تَلْبَثُ إِلَى الْخَلَرَ، فَقَالَ إلى مَكَّةَ، فَاشْتَرَاهَا فِي تِلْكَ السَّنَةِ، فَلَمْ تَلْبَثُ إِلَى الْكَالِكُ السَّنَةِ، فَلَمْ تَلْبَثُ إِلَى الْكَالُكُ السَّنَةِ، فَلَمْ تَلْبَثُ إِلَى الْغَلْكَ الْمَوْضَعَ حَمَلَتْ، فَوَلَدَتْ ذَلِكَ الْغُلَمْ لَلْ الْغُلَا عَلَى الْعَلَى السَّنَةِ، فَلَمْ تَلْبَتُ إِلَى الْغَلَالُ عَلَى الْفَلْكَ السَّنَةِ، فَلَمْ تَلْبَتْ إِلَى الْغُلْلَا حَتَىٰ حَمَلَتْ، فَوَلَدَتْ ذَلِكَ الْغُلَكَ الْكَالِكَ الْعَلَى الْفَلْكَ الْكَالِكَ الْعَلَى الْمَالِكَ الْعَلَى الْمَالِكَ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْتَلْفِي الْفَالِلَ الْعَلَى الْمُ الْعَلَى الْمُعْرَالِ الْعَلَى الْمَالِقِي الْعَلَى الْتَلْكَ السَّلَةِ الْعَلَى الْمَالِقَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْقَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْمَالِقَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى السَّلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعُلَى الْعَلَى الْعَلَى

قَالَ يَزِيدُ: وَ كَانَ إِخْوَةُ عَلِيٍّ يَرْجُونَ أَنْ يَرِثُوهُ، فَعَادُونِي إِخْوَتُهُ مِنْ غَيْرِ ذَنْبٍ، فَقَالَ لَهُمْ إِسْحَاقُ بْنُ جَعْفَرٍ: وَ اللّهِ، لَقَدْ رَأَيْتُهُ وَ إِنَّهُ لَيَقْعُدُ مِنْ أَبِي إِبْرَاهِيمَ بِالْمَجْلِسِ الّذِي لَا أَجْلِسُ فِيهِ أَنَا.

پسر از او به هم میرسد، کنیزی است از خاندان ماریه، کنیز رسول خدای که مادر ابراهیم بود، پس اگر بتوانی که از جانب من، آن کنیز را سلام برسانی، برسان.

یزید میگوید که: بعد از رحلت امام موسی هم علی بن موسی الرّضا هم را ملاقات کردم، پس مرا ابتدا به سخن فرمود و فرمود که: «ای یزید، چه میگویی در باب عُمره؟» (یعنی: نمی خواهی که آن را به جا آوریم؟) یزید میگوید که: عرض کردم: پدر و مادرم فدای تو باد، این امر با تو است (و اختیار تو داری)، ولیکن من خرجی ندارم. حضرت فرمود: «سبحان الله! عادت ما چنان نیست که تو را تکلیف کنیم و امور تو را کفایت نکنیم و متکفّل احوالت نشویم».

پس بیرون رفتیم تا به آن موضع رسیدیم، مرا ابتدا به سخن فرمود و فرمود که: «ایس موضعی است که در آن بسیار همسایگان و عموهای خود را ملاقات کردهای الله عرض کردم: آری، پس آن خبر را از اوّل تا آخر بر او خواندم، و قصّه را باز گفتم. حضرت فرمود که: «امّا آن کنیز، هنوز نیامده است، چون بیاید سلام پدرم را به او می رسانم از امی رسانی). پس رفتیم تا مکه معظمه و حضرت در آن سال، آن کنیز را خرید و زمانی نگذشت تا آن که حامله شد و آن پسر را زایید.

یزید میگوید که: برادران علی بن موسی الرضای امیدواری داشتند که از او ارث برند، چون چنین شد، با من دشمنی ورزیدند، و حال آنکه من گناه و تقصیری نداشتم. پس اسحاق بن جعفر به ایشان گفت: به خدا سوگند، که یزید را دیدم که در مجلس امام موسی این در جایی می نشست که من در آنجا نمی نشستم.

۸۳۱ محمد بن مهران، از محمد بن علی، از ابوالحکم روایت کرده است که گفت: حدیث کردند مرا عبدالله بن ابراهیم جعفری و عبدالله بن محمد بن عُماره، از یزید بن سلیط که گفت: چون امام موسی کاظم الله وصیّت فرمود، ابراهیم بن محمد جعفری و اسحاق بن محمد بن معاویه جعفری و یحیی بن محمد جعفری و سعد بن عمران انصاری و محمد بن حارث انصاری و یوید بن سلیط انصاری و محمد بن جعفر بن سعد اسلمی را شاهد گردانید. و محمد بن جعفر، نویسندهٔ وصیّت نامهٔ اوّل بود. و حضرت ایشان را شاهد گرفت بر این که آن حضرت شهادت می دهد به این که:

وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، وَ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَ رَسُولُهُ، وَ أَنَّ السَّاعَةَ آيِيَةً لَا رَيْبَ فِيهَا، وَ أَنَّ اللَّهَ يَبْعَثُ مَنْ فِي الْقُبُورِ، وَ أَنَّ الْبَعْثَ بَعْدَ الْمَوْتِ حَــقَّ، وَ أَنَّ الْوَعْدَ حَــقُّ، وَ أَنَّ اللَّهِ عَنَّ، وَ أَنَّ الْمُؤْوِفَ بَيْنَ يَدَيِ اللَّهِ حَقَّ، وَ أَنَّ مَا جَــاءَ بِــهِ الْحِسَابَ حَقَّ، وَ أَنَّ مَا جَــاءَ بِــهِ الْحِسَابَ حَقَّ، وَ أَنَّ مَا جَـاءَ بِــهِ الْحِسَابَ حَقَّ، وَ أَنَّ مَا جَـاءَ بِــهِ مُحَمَّدُ عَلَيْهِ حَقَّ، وَ أَنَّ مَا خَلَاهِ أَمُوتُ، مُحَمَّدُ عَلَيْهِ حَقَّ، وَ أَنَّ مَا خَلَاهُ أَوْمَ اللّهِ مَقَى اللهِ عَقَى اللّهِ عَقَى اللّهِ عَلَيْهِ أَمُوتُ مَحَمَّدُ عَلَيْهِ أَمُوتُ اللّهِ عَلَيْهِ أَمُوتُ اللّهِ عَلَيْهِ أَنْعَتُ إِنْ شَاءَ اللّهُ ».

وَ أَشْهَدَهُمْ أَنَّ «هٰذِهِ وَصِيَّتِي بِخَطِّي، وَ قَدْ نَسَخْتُ وَصِيَّةَ جَدِّي أَمِيرِ الْـمُؤْمِنِينَ عَلِيٍّ قَبْلَ ذٰلِكَ، نَسَخْتُهَا حَرْفاً بِحَرْفٍ، عَلِيٍّ قَبْلَ ذٰلِكَ، نَسَخْتُهَا حَرْفاً بِحَرْفٍ، وَ وَصِيَّةَ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ قَبْلَ ذٰلِكَ، نَسَخْتُهَا حَرْفاً بِحَرْفٍ، وَ وَصِيَّةَ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ عَلَىٰ مِثْلِ ذَٰلِكَ، وَ إِنِّي قَدْ أَوْصَيْتُ إِلَىٰ عَلِيٍّ، وَ بَنِيَّ بَعْدُ مَعَهُ وَ وَصِيَّةَ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ عَلَىٰ مِثْلِ ذَٰلِكَا، وَ إِنِي قَدْ أَوْصَيْتُ إِلَىٰ عَلِيٍّ، وَ بَنِيَّ بَعْدُ مَعَهُ إِنْ شَاءَ وَ آنَسَ مِنْهُمْ رُشُداً وَ أَحَبَّ أَنْ يُقِرَّهُمْ، فَذَاكَ لَـهُ، وَ إِنْ كَرِهَهُمْ وَ أَحَبَّ أَنْ يُقِرَّهُمْ، فَذَاكَ لَـهُ، وَ إِنْ كَرِهَهُمْ وَ أَحَبَّ أَنْ يُقِرَّهُمْ، فَذَاكَ لَـهُ، وَ إِنْ كَرِهَهُمْ وَ أَحَبَّ أَنْ يُقِرَّهُمْ، فَذَاكَ لَـهُ، وَ إِنْ كَرِهَهُمْ وَ أَحَبَّ أَنْ يُقِرَّهُمْ، فَذَاكَ لَـهُ، وَ إِنْ كَرِهَهُمْ وَ أَحَبَّ أَنْ يُقِرَّهُمْ، فَذَاكَ لَـهُ، وَ إِنْ كَرِهَهُمْ وَ أَحَبَ أَنْ

وَ أَوْصَيْتُ إِلَيْهِ بِصَدَقَاتِي وَ أَمْوَالِي وَ مَوَالِيَّ وَ صِبْيَانِيَ الَّذِينَ خَلَّفْتُ وَ وُلْـدِي، وَ إِلَىٰ الْمِبُاسِ وَ فَاسِمٍ وَ إِسْمَاعِيلَ وَ أَحْمَدُ وَ أُمَّ أَحْمَدَ، وَ إِلَىٰ عَـلِيٍّ أَمْـرُ نِسَائِي دُونَهُمْ، وَ ثُلُثُ صَدَقَةِ أَبِي وَ ثُلُثِي، يَضَعُهُ حَيْثُ يَرَىٰ، وَ يَجْعَلُ فِيهِ مَا يَجْعَلُ نِسَائِي دُونَهُمْ، وَ ثُلُثُ صَدَقَةِ أَبِي وَ ثُلُثِي، يَضَعُهُ حَيْثُ يَرَىٰ، وَ يَجْعَلُ فِيهِ مَا يَجْعَلُ نِيسَائِي دُونَهُمْ، وَ ثُلُثُ صَدَقَةِ أَبِي وَ ثُلُثِي، يَضَعُهُ حَيْثُ يَرَىٰ، وَ يَجْعَلُ فِيهِ مَا يَجْعَلُ ذُو الْمَالِ فِي مَالِهِ، فَإِنْ أَحَبَّ أَنْ يَبِيعَ أَوْ يَهَبَ أَوْ يَنْحَلَ أَوْ يَتَصَدَّقَ بِهَا عَلَىٰ مَنْ سَمَيْتُ اللهُ وَ عَلَىٰ غَيْرِ مَنْ سَمَيْتُ، فَذَاكَ لَهُ .

وَ هُوَ أَنَا فِي وَصِيَّتِي فِي مَالِي وَ فِي أَهْلِي وَ وُلْدِي، وَ إِنْ يَرِىٰ أَنْ يُقِرَّ إِخْـوَتَهُ

انیست خدایی مگر خدا (که مستجمع جمیع صفات کمال است)، در حالتی که تنهاست و در او را شریکی نیست، و آن که محمد این بنده و رسول اوست و آن که، قیامت آمدنی است و در آن، هیچ شکی نیست، و آن که خدا برخواهد انگیخت کسانی را که در قبر هایند، و آن که زنده شدن بعد از مردن، راست است، و آن که وعدهٔ خدا راست است، و آن که حساب روز قیامت راست است، و قضا و قدر خدا و حکم بر وفق حکمت راست است (یا مراد، حکم به خلود بهشتیان در بهشت و دوزخیان در دوزخ است، و این معنی انسب است به مقام)، و آن که ایستادن در نزد خدا راست است، و آن که آنچه محمد این معنی انسب است، و آن که آنچه روح الامین (که جبرئیل است) به آن فرود آمده راست است. بر این اعتقاد زندگی می کنم و بر آن مبعوث می گردم، اگر خدا خواسته باشد».

و ایشان را شاهد گرفت که: «این وصیّت نامهٔ من است به خطّ من، و وصیّت نامهٔ جدّم امیرالمؤمنین علی بن ابیطالب علی و وصیّت نامهٔ محمد بن علی علی را پیش از این نوشته ام، و این نسخه را از روی آن، حرف به حرف نوشته ام (که یک حرف از این زیاده و کم تر از آن نیست)، و وصیّت نامهٔ جعفر بن محمد مثل این است.

و به درستی که من، علی را وصی خودگر دانیدم، و پسران خویش را بعد از آن، با او شریک ساختم، اگر علی خواسته باشد و سلوک راه راست را از ایشان مشاهده نماید، و دوست دارد که ایشان را بر وصایت و اگذارد و ثابت دارد، اختیار با اوست، و اگر ایشان را ناخوش دارد و دوست دارد که ایشان را از وصایت بیرون کند، اختیار دارد، و ایشان را با وجود او، هیچ امری نیست و رجوعی ندارند.

و على را وصى خودگردانيدم، در باب صدقات و موقوقات و اموال و مواليان و كودكان خويش، كه ايشان را واگذارده ام بعد از خود، و فرزندان من با انضمام ابراهيم و عبّاس و قاسم و اسماعيل و احمد و مادر احمد، و امر زنان من، با على است، نه ايشان. و نيز با اوست ثلث موقوفات پدرم، و ثلث مال خودم، كه آن را در هر جاكه صلاح داند، قرار دهد. و بكند در آن آنچه صاحب مال در باب مال خود مى كند. پس اگر دوست دارد كه بفروشد، يا ببخشد، يا عطا كند، يا به آن تصدّق كند بر آنكه من از براى او معين كرده ام و نام برده ام، و بر غير كسى كه نام برده ام، اختيار با اوست.

و على، به منزلهٔ من است (كه هر دو يكي هستيم)، در باب وصيّت من در خصوص مال، و

-الَّذِينَ سَمَّيْتُهُمْ فِي كِتَابِي هٰذَا ـ أَقَرَّهُمْ؛ وَ إِنْ كَرِهَ. فَلَهُ أَنْ يُخْرِجَهُمْ غَيْرَ مُثَرَّبٍ عَلَيْهِ وَ لاَ مَرْدُودٍ؛ فَإِنْ آنَسَ مِنْهُمْ غَيْرَ الَّذِي فَارَقْتُهُمْ عَلَيْهِ. فَأَحَبَّ أَنْ يَرُدَّهُمْ فِسي وَلايَـةٍ، فَذَاكَ لَهُ؛ وَ إِنْ أَرَادَ رَجُلٌ مِنْهُمْ أَنْ يُزَوِّجَ أُخْتَهُ، فَلَيْسَ لَهُ أَنْ يُزَوِّجَهَا إِلَّا بِإِذْنِهِ وَ أَمْرِهِ، فَإِنَّهُ أَعْرَفُ بِمَنَاكِحِ قَوْمِهِ.

وَ أَيُّ سُلْطَانٍ أَوْ أَحَدُ مِنَ النَّاسِ كَفَّهُ عَنْ شَيْءٍ، أَوْ حَالَ بَيْنَهُ وَ بَيْنَ شَيْءٍ مَمَّا ذَكَرْتُ فِي كِتَابِي هٰذَا ـ أَوْ أَحَدٍ مِمَّنْ ذَكَرْتُ، فَهُو مِنَ اللَّهِ وَ مِنْ رَسُولِهِ بَرِيءٌ، وَ اللّهُ وَ رَسُولُهُ مِنْهُ بُرَآءٌ، وَ عَلَيْهِ لَعْنَهُ اللّهِ وَ غَضَبُهُ، وَ لَعْنَهُ اللّاعِنِينَ وَ الْمَلائِكَةِ اللّهُ وَ غَضَبُهُ، وَ لَعْنَهُ اللّاعِنِينَ وَ الْمَلائِكَةِ اللّهُ وَ رَسُولُهُ مِنْهُ بُرَآءٌ، وَ عَلَيْهِ لَعْنَهُ اللّهِ وَ غَضَبُهُ، وَ لَعْنَهُ اللّهِ عِنِينَ وَ الْمَلائِينِ وَ الْمُؤْمِنِينَ، وَ لَيْسَ لِإَحَدٍ مِنَ السَّلَاطِينِ أَنْ المُقَرَّبِينَ وَ الْمُؤْمِلِينَ وَ هُمَاعَةُ وَلا يَبْاعَةُ، وَ لا لِأَحَدٍ مِنْ وُلْدِي لَهُ قِبَلِي مَالُ ؛ يَكُفَّهُ عَنْ شَيْءٍ، وَ لَيْسَ لِي عِنْدَهُ تَبِعَةٌ وَ لا يَبْاعَةً، وَ لا لِأَحَدٍ مِنْ وُلْدِي لَهُ قِبَلِي مَالُ ؛ وَهُو مُصَدِّقٌ فِيمًا ذَكَرَ، فَإِنْ أَقَلَّ، فَهُو أَعْلَمُ ؛ وَ إِنْ أَكْثَرَ، فَهُو الصَّادِقُ كَذَلِكَ.

وَإِنَّمَا أَرَدْتُ بِإِدْخَالِ الَّذِينَ أَدْخَلْتُهُمْ مَعَهُ مِنْ وُلْدِي التَّنْوِيهَ بِأَسْمَائِهِمْ، وَ التَّشْرِيفَ وَإِنَّمَا أَرَدْتُ بِإِدْخَالِ الَّذِينَ أَدْخَلْتُهُمْ مَعَهُ مِنْ وُلْدِي التَّنْوِيهَ بِأَسْمَائِهِمْ، وَ التَّشْرِيفَ لَهُمْ؛ وَ أُمَّهَاتُ أَوْلَادِي مَنْ أَقَامَتْ مِنْهُنَّ فِي مَنْزِلِهَا وَ حِجَابِهَا، فَلَهَا مَا كَانَ يَمجْرِي عَلَيْهَا فِي حَيَاتِي إِنْ رَأَىٰ ذٰلِكَ، وَ مَنْ خَرَجَتْ مِنْهُنَّ إِلَىٰ زَوْجٍ، فَلَيْسَ لَهَا أَنْ تَرْجِعَ عَلَيْهَا فِي حَيَاتِي إِنْ رَأَىٰ ذٰلِكَ، وَ مَنْ خَرَجَتْ مِنْهُنَّ إِلَىٰ زَوْجٍ، فَلَيْسَ لَهَا أَنْ تَرْجِعَ إِلَىٰ مَحْوَايَ إِلَّا أَنْ يَرَىٰ عَلِيُّ غَيْرَ ذٰلِكَ، وَ بَنَاتِي بِمِثْلِ ذٰلِكَ، وَ لَا يُزَوِّجُ بَنَاتِي أَحَدُمِنْ إِلَىٰ مَحْوَايَ إِلَّا أَنْ يَرَىٰ عَلِيُّ غَيْرَ ذٰلِكَ، وَ بَنَاتِي بِمِثْلِ ذٰلِكَ، وَ لَا يُرَوِّجُ بَنَاتِي أَحَدُمِنْ إِلَىٰ مَحْوَايَ إِلَّا أَنْ يَرَىٰ عَلِيُّ غَيْرَ ذٰلِكَ، وَ بَنَاتِي بِمِثْلِ ذٰلِكَ، وَ لَا يُرَوِّجُ بَنَاتِي أَحَدُمِنْ إِلَىٰ مَحْوَايَ إِلَّا أَنْ يَرَىٰ عَلِيُّ غَيْرَ ذٰلِكَ، وَ بَنَاتِي بِمِثْلِ ذٰلِكَ، وَ لَا يُرَوِّجُ بَنَاتِي أَحَدُمِنْ إِلَىٰ مَحْوَايَ إِلَىٰ أَنْ يَرَىٰ وَلَا شَلْطَانُ وَ لَا عَمِّ إِلَّا بِرَأْيِهِ وَ مَشُورَتِهِ، فَإِنْ فَعَلُوا غَيْرَ إِلَىٰ مِعْمَ إِلَّا بِرَأْيِهِ وَ مَشُورَتِهِ، فَإِنْ فَعَلُوا غَيْرَ

در باب اهل و عیال و فرزندان من. و اگر رأی او باشد که ثابت دارد برادران خود را که من ایشان را در این وصیّت نامهٔ خویش نام برده ام، ثابت بدارد، و اگر ناخوش دارد، او را می رسد که ایشان را بیرون کند، در حالتی که کسی نمی تواند که بر او سرزنش نماید، یا او را رد کند. پس اگر از ایشان، غیر آنچه را که من ایشان را بر آن مفارقت کردم، مشاهده نماید، و دوست دارد که ایشان را باز گر داند در باب و لایت و اختیار در امری، اختیار با اوست. و اگر مردی از ایشان خواسته باشد که خواهر خود را به شوهر دهد، او را روا نیست که خواهرش را به شوهر دهد، او را روا نیست که خواهرش را به شوهر دهد، مگر به رخصت و فرمان آن حضرت؛ زیراکه او کسانی را که موضع نکاح اند از قوم خود و قابلیت دارند، بهتر می شناسد.

و هر پادشاهی، یا یکی از مردمان که او را باز دارد از چیزی، یا مانع شود در میانهٔ او و میان چیزی از آنچه در این وصیّت نامهٔ خود ذکر کردم، یا یکی از آنهاکه ایشان را یاد نمودم، از خدا و از رسول او بیزار است، و خدا و رسولش از او بیزارند، و بر او باد لعنت خدا و غضب او، و لعنت همهٔ لعنت کنندگان و جمیع فرشتگان مقرّب خدا و پیغمبران و رسولان و گروه مؤمنان. و یکی از پادشاهان را نمی رسد که او را از چیزی باز دارند (و مراد در نزد او، مظلمه و و بال مالی و حقّی نیست؛ خواه مالی باشد و خواه غیر آن) و یکی از فرزندان مرا پیش من مالی نیست و از من طلبی ندارد. و علی در آنچه ذکر کند، مصدّق است (که باید او را تصدیق نمود). پس اگر کم قرار دهد، خود راستگو است و بهتر می داند، و اگر بسیار قرار دهد، خود راستگو است و بهتر

و جز این نیست که اراده کردم به داخل کردن خود، آنان را که با او داخل کردم از فرزندان خویش که نامهای ایشان را بلند گردانم تا معروف و صاحب اسم شوند و ایشان را تشریف دهم. و مادران فرزندان من، هر یک از ایشان که در منزل خود قرار داشته باشد و در پردهٔ خود مستوره باشد، از برای اوست آنچه در ایّام حیات من بر او جاری بوده؛ از نفقه و غیر آن، اگر علی این را صلاح بداند. و هر کدام از ایشان، که بیرون رفت و شوهری دیگر گرفت، او را نمی رسد که به سوی منزل من برگردد، مگر آن که علی، غیر این را صلاح بداند. و دختران من، به همین طریق با ایشان سلوک شود، و دختران مرا به شوهر ندهد، یکی از برادران ایشان که از مادران ایشان است، یا پادشاه یا عمو، مگر به رأی و مشورت او پس اگر غیر از این کنند، با خدا و رسول او مخالفت کرده اند، و با آن جناب در پادشاهی و مسلکت او جنگ کرده اند، و

ذَٰلِكَ، فَقَدْ خَالَفُوا اللَّهَ وَ رَسُولَهُ، وَ جَاهَدُوهُ فِي مُلْكِهِ، وَ هُوَ أَعْرَفُ بِمَنَاكِحِ قَوْمِهِ، فَإِنْ أَرَادَ أَنْ يُزَوِّجَ زَوَّجَ، وَ إِنْ أَرَادَ أَنْ يَتْرُكَ تَرَكَ.

وَقَدْ أَوْصَيْتُهُنَّ بِمِثْلِ مَا ذَكَرْتُ فِي كِتَابِي هٰذَا، وَ جَعَلْتُ اللَّهَ عَرَّ وَ جَلَّ عَلَيْهِنَّ شهيداً، وَ هُوَ وَ أُمُّ أَحْمَدَ؛ وَ لَيْسَ لِأَحَدٍ أَنْ يَكْشِفَ وَصِيَّتِي وَ لَا يَنْشُرَهَا وَ هُوَ مِنْهَا عَلَىٰ غَيْرِ مَا ذَكَرْتُ وَ سَمَّيْتُ؛ فَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهِ، وَ مَنْ أَحْسَنَ فَلِنَفْسِهِ، وَ مَا رَبُّكَ بِظَلَّامٍ لِلْعَبِيدِ، وَ صَلَّى اللَّهُ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِهِ.

وَلَيْسَ لِأَحَدٍ مِنْ سُلْطَانٍ وَ لَا غَيْرِهِ أَنْ يَفُضَّ كِتَابِي هٰذَا الَّذِي خَتَمْتُ عَلَيْهِ الْأَسْفَلَ، فَمَنْ فَعَلَ ذٰلِكَ، فَعَلَيْهِ لَعْنَةُ اللَّهِ وَ غَطَيْهُ، وَ لَعْنَةُ اللَّاعِنِينَ وَ الْسَمَاكَائِكَةِ الْأَسْفَلَ، فَمَنْ فَعَلَ ذٰلِكَ، فَعَلَيْهِ لَعْنَةُ اللَّهِ وَ غَطَيْهُ، وَ لَعْنَةُ اللَّاعِنِينَ وَ الْسَمَاكَائِكَةِ الْمُشْلِمِينَ، وَ عَلَىٰ مَنْ فَضَّ كِتَابِي هٰذَا. وَ الْمُقَرِّبِينَ وَ الشَّهُودُ، وَ صَلَّى اللَّهُ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِهِ».

قَالَ أَبُو الْحَكَمِ: فَحَدَّ ثَنِي عَبْدُ اللهِ بْنُ إِبْرَاهِيمَ الْجَعْفَرِيُّ، عَنْ يَزِيدَ بْنِ سَلِيطٍ ،
 قَالَ:

كَانَ أَبُو عِمْرَانَ الطَّلْحِيُّ قَاضِيَ الْمَدِينَةِ، فَلَمَّا مَضَىٰ مُوسَىٰ ﴿ قَدَّمَهُ إِخْوَتُهُ إِلَى الطَّلْحِيِّ الْقَاضِي، فَقَالَ الْعَبَّاسُ بْنُ مُوسَىٰ: أَصْلَحَكَ اللّٰهُ وَ أَمْتَعَ بِكَ، إِنَّ فِي أَسْفَلِ هٰذَا الطَّلْحِيِّ الْقَاضِي، فَقَالَ الْعَبَّاسُ بْنُ مُوسَىٰ: أَصْلَحَكَ اللّٰهُ وَ أَمْتَعَ بِكَ، إِنَّ فِي أَسْفَلِ هٰذَا الْكِتَابِ كَنْزاً وَ جَوْهَراً، وَ يُرِيدُ أَنْ يَحْتَجِبَهُ وَ يَأْخُذَهُ دُونَنَا، وَ لَمْ يَدَعْ أَبُونَا \_ رَحِمَهُ اللّٰهُ \_ شَيْئًا إِلَّا أَلْجَأَهُ إِلَيْهِ، وَ تَرَكَنَا عَالَةً، وَ لَوْ لَا أَنْي أَكُفُّ نَفْسِي، لَأَخْبَرْتُكَ بِشَيْءٍ اللّٰهُ \_ شَيْئًا إِلَّا أَلَجَأَهُ إِلَيْهِ، وَ تَرَكَنَا عَالَةً، وَ لَوْ لَا أَنْي أَكُفُّ نَفْسِي، لَأَخْبَرْتُكَ بِشَيْءٍ

او كساني راكه موضع نكاح اند از قوم خود و قابليّت آن را دارند، بهتر مي شناسد.

پس اگر اراده کند که تزویج نماید، تزویج نماید و اگر خواسته باشد که ترک کند، ترک کند.
و زنان، یا زنان و دختران خویش را به همین نحو که در این وصیّت نامه، مذکور است،
وصیّت کرده ام و خدای عزّوجلّ را بر ایشان شاهد گردانیدم، و علی و مادر احمد نیز شاهدند،
و کسی را جایز نیست که وصیّت نامهٔ مرا بروز دهد، یا آن را منتشر سازد، یا از هم باز کند، و
حال آن که نسبت به این وصیّت نامه، بر طریقه باشد غیر از آنچه ذکر کردم (و می تواند که معنی
این باشد که: علی، به این وصیّت نامه بر غیر آنچه ذکر کردم و نوشتم، قرار و استقرار دارد؛ چه
زبانی به او آنچه باید بگویم، گفته ام).

پس هر که بدکند، وبال آن بر خودش خواهد بود، و هر که نیکی کند، منفعت آن، به خودش برگردد. ﴿وَ مَا رَبُّکَ بِظَلاَمٍ لِلْعَبِيدِ﴾ أ، يعني: «و نيست پروردگار تو ستم کننده بر بندگان خود». و خدا رحمت فرستد بر محمد و آل اور

و کسی را روانیست، از پادشاه و غیر او، که بشکند مهر این وصیّت نامهٔ مراکه مهر زدهام بر آن در آخر (و مهر آن را باز کند). پس هر گه مهر آن را بر هم زند، لعنت خدا و غضب او و لعنت همهٔ لعنت کنندگان و تمام فرشتگان مقرّب خدا و گروه رسولان و مؤمنان و مسلمانان بر او باد، و بر هر که مهر اصل این وصیّت نامهٔ مرا بشکند و از هم باز کند!

و ابو ابراهیم حضرت امام موسی الله و گواهان نوشتند و مهر کردند و خدا رحمت فرستد بر محمد و آل او».

● ابوالحکم میگوید که: عبدالله بن ابراهیم به جعفری مراحدیث کرد، از یزید بن سلیط که گفت: ابو عمران طلحی، قاضی مدینه بود، و چون حضرت امام موسی به از دنیا درگذشت، برادران امام رضا به آن حضرت را به نزد طلحی قاضی بردند. پس عباس بن موسی به قاضی گفت که: خدا تو را به اصلاح آورد، و ما را به وجود تو بهرمند گرداند. به درستی که در پایین این وصیّت نامه، گنج و گوهری هست و علی می خواهد که آن را بپوشاند، و خود آن را فراگیرد، و به ما ندهد و پدر ما خدا او را رحمت کند ـ چیزی را و انگذاشته، مگر آن که علی آن را به خود نسبت داده (یا آن که پدر ما آن را به علی نسبت داده)، و ما را درویش

در نسخهٔ مترجم ـ رحمه الله ـ عبدالله بن أدم است.

عَلَىٰ رُؤُوسِ الْمَلَأَ، فَوَثَبَ إِلَيْهِ إِبْرَاهِيمُ بْنُ مُحَمَّدٍ، فَقَالَ: إِذَا وَاللّهِ، تُخْبِرَ بِمَا لَا نَقْبَلُهُ مِنْكَ وَ لَا نُصَدِّقُكَ عَلَيْهِ، ثُمَّ تَكُونُ عِنْدَنَا مَلُوماً مَدْحُوراً؛ نَعْرِفُكَ بِالْكَذِبِ صَغِيراً وَ كَبِيراً، وَكَانَ أَبُوكَ أَعْرَفَ بِكَ لَوْكَانَ فِيكَ خَيْرٌ، وَ إِنْ كَانَ أَبُوكَ لَعَارِفاً بِكَ فِي الظَّاهِرِ وَ الْبَاطِنِ، وَ مَا كَانَ لِيَأْمَنَكَ عَلَىٰ تَمْرَتَيْنِ.

ثُمَّ وَثَبَ إِلَيْهِ إِسْحَاقُ بْنُ جَعْفَرٍ عَمَّهُ، فَأَخَذَ بِتَلْبِيبِهِ، فَقَالَ لَهُ: إِنَّكَ لَسَفِيهُ ضَعِيفٌ أَحْمَقُ، اجْمَعْ هٰذَا مَعَ مَا كَانَ بِالْأَمْسِ مِنْكَ، وَ أَعَانَهُ الْقَوْمُ أَجْمَعُونَ.

فَقَالَ أَبُو عِمْرَانَ الْقَاضِي لِعَلِيِّ: قُمْ يَا أَبَا الْحَسَنِ، حَسْبِي مَا لَعَنَنِي أَبُوكَ الْيَوْمَ، وَ قَدْ وَشَعَ لَكَ أَبُوكَ، وَ لَا وَ اللهِ، مَا أَحَدُ أَعْرَفَ بِالْوَلَدِ مِنْ وَالِدِهِ، وَ لَا وَ اللهِ، مَا كَانَ أَبُوكَ عِنْدَنَا بِمُسْتَخَفِّ فِي عَقْلِهِ، وَ لَا ضَعِيفٍ فِي رَأْبِين

فَقَالَ الْعَبَّاسُ لِلْقَاضِي: أَصْلَحَكَ اللهُ، فُضَّ الْخَاتَمَ وَ اقْرَأُ مَا تَـخْتَهُ، فَـقَالَ أَبُـو عِمْرَانَ: لَا أَفُضَّهُ، حَسْبِي مَا لَعَنْنِي أَبُوكَ مُنْذُ الْيَوْمِ، فَقَالَ الْعَبَّاسُ: فَأَنَا أَفُضُّهُ، فَقَالَ: عِمْرَانَ: لَا أَفُضَّهُ، خَسْبِي مَا لَعَنْنِي أَبُوكَ مُنْذُ الْيَوْمِ، فَقَالَ الْعَبَّاسُ: فَأَنَا أَفُضُّهُ، فَقَالَ: ذَاكَ إِلَيْكَ، فَفَضَّ الْعَبَّاسُ الْخَاتَمَ، فَإِذَا فِيهِ إِخْرَاجُهُمْ وَ إِقْرَارُ عَلِيٍّ لَهَا وَحْدَهُ، وَ إِدْخَالُهُ إِنَّاهُمْ فِي وَلَايَةٍ عَلِيٍّ إِنْ أَحَبُّوا أَوْ كَرِهُوا، وَ إِخْرَاجُهُمْ مِنْ حَدِّ الصَّدَقَةِ وَ غَيْرِهَا، وَكَانَ إِيَّاهُمْ فِي وَلَايَةٍ عَلِيٍّ إِنْ أَحَبُّوا أَوْ كَرِهُوا، وَ إِخْرَاجُهُمْ مِنْ حَدِّ الصَّدَقَةِ وَ غَيْرِهَا، وَكَانَ

و محتاج گردانیده. و اگر نه این بود که من خویش را نگهداری میکنم، هر آینه تـو را خـبر میدادم به چیزی در حضور این گروه بزرگواران.

پس ابراهیم بن محمد به سوی او راست شد و گفت: در آن هنگام، به خدا سوگند، خبر می دهی به چیزی که ما آن را از تو قبول نخواهیم کرد، و تو را بر آن تصدیق نمی کنیم. بعد از آن، در نزد ما چنان باشی که تو را ملامت کنیم و از خود دور گردانیم و برانیم. ما تو را به دروغ می شناسیم، در حال کو چکی و بزرگی. پدرت تو را بهتر می شناخت. اگر در تو خوبی بود، و به درستی که پدرت تو را در آشکار و نهان می شناخت، و هرگز تو را بر دو دانه خرما امین نمی گردانید.

بعد از آن، اسحاق بن جعفر، عموی عبّاس برجست و بـه سـوی او رفت و گـريبان او را گرفت و کشيد، و گفت: به درستي که تو سفيه و ضعيف و احمقي، اين را جمع کن با آنچه در ديروز از تو واقع شد از سفاهت و منازعت. و همهٔ آن گروه، اسحاق را ياري نمودند.

پس ابو عمران قاضی، به حضرت علی (بن موسی الرضا) الله عرض کرد که: یا اباالحسن، برخیز که امروز مرا بس است آن لعنتی که پذرت بر من کرد، و پدرت از برای تو وسعت داده (که اختیار به دست تو داده). و به خدا سوگند، که هیچکس فرزند را بهتر از پدرش نمی شناسد. و به خدا سوگند، که یقل و ضعیف رأی نبود.

پس عباس به قاضی گفت که: خدا تو را به اصلاح آورد، مهر را بشکن و آنچه در زیر آن است، بخوان ابو عمران گفت: من آن را نمی شکنم و بس است مرا امروز آن لعنتی که پدرت بر من کرد. عبّاس گفت: من آن را می شکنم. قاضی گفت که: اختیار داری پس عبّاس آن مهر را شکست، ناگاه دیدند که در آن، ایشان را از وصایت بیرون کرده، و علی را تنها ثابت داشته و ایشان را در ولایت و حکم علی داخل گردانیده؛ خواه دوست دارند و خواه کراهت داشته باشند. و ایشان را از حدّ صدقه و غیر آن بیرون نموده. و گشودن آن وصیّت نامه بر ایشان بلاو رسوایی و خواری، و از برای حضرت علی بن موسی الرّضای خیر و خوبی بود.

و در آن وصیّت نامه که عباس مهر آن را شکست، در زیر مهر، نامهای این شهو د نوشته بود: ابراهیم بن محمد و اسحاق بن جعفر و جعفر بن صالح و سعید بن عمران. و در مجلس قاضی، روی مادر احمد را باز کر دند؛ زیراکه چون شهادت داد، ادّعا نمو دند که این مادر احمد نیست، تا این که روی او را باز کر دند و او را شناختند. پس مادر احمد، در آن هنگام گفت: به

فَتُحُهُ عَلَيْهِمْ بَــلَاءً وَ فَضِيحَةً وَ ذِلَّةً، وَ لِعَلِيِّ اللَّهِ خِيَرَةً.

وَ كَانَ فِي الْوَصِيَّةِ الَّتِي فَضَّ الْعَبَّاسُ تَحْتَ الْخَاتَمِ: هَوُّلَاءِ الشَّهُودُ: إِبْرَاهِيمُ بْنُ مُحَمَّدٍ، وَ إِسْحَاقُ بْنُ جَعْفَرٍ، وَ جَعْفَرُ بْنُ صَالِحٍ، وَ سَعِيدُ بْنُ عِمْرَانَ؛ وَ أَبْرَزُوا وَجْهَ أُمَّ مُحَمَّدٍ، وَ إِسْحَاقُ بْنُ جَعْفَرٍ، وَ جَعْفَرُ بْنُ صَالِحٍ، وَ سَعِيدُ بْنُ عِمْرَانَ؛ وَ أَبْرَزُوا وَجْهَ أُمَّ أَحْمَدَ فِي مَجْلِسِ الْقَاضِي، وَ ادَّعَوْا أَنَهَا لَيْسَتْ إِيَّاهَا حَتَىٰ كَشَفُوا عَنْهَا وَ عَرَفُوهَا، فَقَالَتْ عِنْدَ ذَلِكَ: قَدْ وَاللَّهِ، قَالَ سَيِّدِي هَذَا: إِنَّكِ سَتُوْخَذِينَ جَبْراً، وَ تُخْرَجِينَ إِلَى الْمُجَالِسِ؛ فَزَجَرَهَا إِسْحَاقُ بْنُ جَعْفَرٍ، وَ قَالَ: اسْكُتِي؛ فَإِنَّ النِّسَاءَ إِلَى الضَّغْفِ، مَا أَشْتُنَا وَ فَرْ جَرَهَا إِسْحَاقُ بْنُ جَعْفَرٍ، وَ قَالَ: اسْكُتِي؛ فَإِنَّ النِّسَاءَ إِلَى الضَّغْفِ، مَا أَشْتُنَا وَ فَرْ هَذَا شَيْئاً.

ثُمَّ إِنَّ عَلِيّاً ﴿ الْتَفَتَ إِلَى الْعَبَّاسِ، فَقَالَ: «يَا أَخِي، إِنِّي أَعْلَمُ أَنَّهُ إِنَّمَا حَمَلَكُمْ عَلَىٰ هٰذِهِ الْغَرَائِمُ وَ الدُّيُونُ الَّتِي عَلَيْكُمْ، فَانْطَلِقْ يَا سَعِيدُ، فَتَعَيَّنْ لِي مَا عَلَيْهِمْ، ثُمَّ عَلَىٰ هٰذِهِ الْغَرَائِمُ وَ الدُّيُونُ الَّتِي عَلَيْكُمْ، فَانْطَلِقْ يَا سَعِيدُ، فَتَعَيَّنْ لِي مَا عَلَيْهِمْ، ثُمَّ اقْضُ الْفَرَائِمُ وَ إِرَّكُمْ مَا مَشَيْتُ عَلَى الْأَرْضِ، فَقُولُوا مَا شَثَيْتُمْ».

فَقَالَ الْعَبَّاسُ: مَا تُعْطِينَا إِلَّا مِنْ فُضُولِ أَمْوَالِنَا، و مَا لَنَا عِنْدَكَ أَكْثَرُ، فَقَالَ: «قُولُوا مَا شِئْتُمْ، فَالْعِرْضُ عِرْضُكُمْ، فَإِنْ تُحْسِنُوا فَذَاكَ لَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ، وَ إِنْ تُسِيئُوا فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ؛ وَ اللَّهِ، إِنَّكُمْ لَتَعْرِفُونَ أَنَّهُ مَا لِي يَوْمِي هٰذَا وَلَدٌ وَ لَا وَارِثُ غَيْرُكُمْ، وَ لَئِنْ خَمْوُرٌ رَحِيمٌ؛ وَ اللَّهِ، إِنَّكُمْ لَتَعْرِفُونَ أَنَّهُ مَا لِي يَوْمِي هٰذَا وَلَدٌ وَ لَا وَارِثُ غَيْرُكُمْ، وَ لَئِنْ حَبَسْتُ شَيْنَا مِمَّا تَظُنُّونَ، أَوِ ادَّخَرْتُهُ، فَإِنَّمَا هُوَ لَكُمْ، وَ مَرْجِعُهُ إِلَيْكُمْ، وَ اللَّهِ، مَا مَنْكُتْ مُنذُ مَضَىٰ أَبُوكُمْ وَ اللَّهِ عَنْهُ وَ شَيْبَتُهُ حَيْثُ رَأَيْتُمْ».

فَوَثَبَ الْعَبَّاسُ، فَقَالَ: وَ اللّهِ، مَا هُوَ كَذْلِكَ، وَ مَا جَعَلَ اللّهُ لَكَ مِنْ رَأْيٍ عَلَيْنَا، وَ لَكِنْ حَسَدُ أَبِينَا لَنَا وَ إِرَادَتُهُ مَا أَرَادَ مِمَّا لَا يُسَوِّغُهُ اللّهُ إِيَّاهُ، وَ لَا إِيَّاكَ، وَ إِنَّكَ لَتَعْرِفُ لُكِنْ حَسَدُ أَبِينَا لَنَا وَ إِرَادَتُهُ مَا أَرَادَ مِمَّا لَا يُسَوِّغُهُ اللّهُ إِيَّاهُ، وَ لَا إِيَّاكَ، وَ إِنَّكَ لَتَعْرِفُ لَكِنْ حَسَدُ أَبِينَا لَنَا وَ إِرَادَتُهُ مَا أَرَادَ مِمَّا لَا يُسَوِّغُهُ اللّهُ إِيَّاهُ، وَ لَا إِيَّاكَ، وَ إِنَّكَ لَتَعْرِفُ أَنِّينَ عَمْوُانَ بَنَ يَخْيَىٰ بَيَّاعَ السَّابِرِيِّ بِالْكُوفَةِ، وَ لَئِنْ سَلِمْتُ لَأَغْصِصَنَّهُ بِرِيقِهِ وَ أَنْ مَعْدُ.

خدا سوگند که سیّد و آقای من، همین که در اینجاست (یعنی: حضرت امام رضای) فرمود که: ازود باشد که تو را از روی جبر و ستم بگیرند و از خانهٔ خود بیرون آورده و به مجلسها برند..

اسحاق بن جعفر (به جهت تقیّه او را منع کرد و)گفت: ساکت شو. به درستی که زنان منسوباند به ضعف عقل (یا ناتوانی). و من گمان ندارم او راکه از اینهاکه تو میگویی، چیزی گفته باشد.

بعد از آن، علی بن موسی الرّضائی به جانب عبّاس النفات فرمود و فرمود که: «ای برادر من، من می دانم که چیزی شما را بر این دعوی باطل نداشته، مگر غرامت ها و قرض هایی که بر شما بار است». و حضرت به غلام خود فرمود که: «برو ای سعید، و آنچه بر ایشان است، برای من معلوم کن و قدر آن را سیاهه کن (یا آن را در ذمّهٔ من قرار ده) بعد از آن، قرض ایشان را بده». و فرمود: «نه به خدا سوگند که مواسات با شما و احسان به شما را ترک نخواهم کرد، مادامی که بر روی زمین راه روم».

عبّاس گفت که: به ما نمی دهی، مگر آز زیادتی های اموال ما، و مال ما (یا آنچه از برای ما است) در نزد تو، از این بیشتر است، حضرت فرمود که: «هر چه خواهید بگویید؛ زیرا که عرض من، عِرض شما است. و چنان نپندارید که عِرض مرا بر باد می دهید و خود سالم می مانید، بلکه آنچه با من می کنید، با خود کرده اید. پس اگر نیکی کنید، نفع آن از برای شما است در نزد خدا و اگر بدی کنید، خدا آمر زنده و مهربان است. به خدا سوگند که شما می دانید و خبر دارید که امروز که در آنم، مرا فرزندی نیست، و وارثی غیر از شما ندارم، و اگر چیزی را نگاه دارم از آنچه شماگمان می کنید، یا آن را ذخیره کنم، از برای شما است و بازگشت آن به سوی شما خواهد بود. به خدا سوگند، که از آن روزی که پدر شمای دادم، از آنجاکه دیدید».

پس عبّاس برجست و گفت: به خدا سوگند که چنین نیست، و خدا تو را بر ما زیادتی نداده از روی رأی و اندیشه که پدر نموده باشد، ولیکن به جهت حسدی ظاهر که با ما داشت، و ارادهٔ آنچه میخواست، از آنچه خدا آن را برای او و برای هیچیک روا نمی دارد، کرد آنچه کرد. و به درستی که تو می دانی که من، صفوان بن یحیی وکیل تو را که در کوفه پارچهٔ سابری فروش است، می شناسم و اگر سالم بمانم، هر آینه چنان گلوی او را بگیرم که آب دهان خود

فَقَالَ عَلِي عِلَىٰ وَلَا حَوْلَ وَ لَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللّٰهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيمِ، أَمَّا إِنِّي يَا إِخْوتِي، فَحَرِيصُ عَلَىٰ مَسَرَّتِكُمْ، اللّٰهُ يَعْلَمُ؛ اللّٰهُمَّ إِنْ كُنْتَ تَعْلَمُ أَنِّي أُجِبُّ صَلَاحَهُمْ، وَ أَنِي بَارِّ بِهِمْ، وَاصِلُ لَهُمْ، رَفِيقٌ عَلَيْهِمْ، أَعْنَىٰ بِأُمُورِهِمْ لَيْلًا وَ نَهَاراً، فَاجْزِنِي بِهِ خَيْراً، وَ بَارٌ بِهِمْ، وَاصِلُ لَهُمْ، رَفِيقٌ عَلَيْهِمْ، أَعْنَىٰ بِأَمُورِهِمْ لَيْلًا وَ نَهَاراً، فَاجْزِنِي بِهِ خَيْراً، وَ إِنْ كُنْتُ عَلَىٰ غَيْرِ ذَلِكَ، فَأَنْتَ عَلَامُ الْغُيُوبِ، فَاجْزِنِي بِهِ مَا أَنَا أَهْلُهُ، إِنْ كَانَ شَرَا إِنْ كُنْتُ عَلَىٰ غَيْرِ ذَلِكَ، فَأَنْتَ عَلَامُ الْغُيُوبِ، فَاجْزِنِي بِهِ مَا أَنَا أَهْلُهُ، إِنْ كَانَ شَرَا أَنْ كُنْتُ عَلَىٰ غَيْرِ ذَلِكَ، فَأَنْتَ عَلَامُ الْغُيُوبِ، فَاجْزِنِي بِهِ مَا أَنَا أَهْلُهُ، إِنْ كَانَ شَرَا فَضَيْراً، وَ إِنْ كُانَ خَيْراً وَكُيْلُ اللّٰهُمَّ أَصْلِحُهُمْ، وَ أَصْلِحْ لَهُمْ، وَ اخْسَانُ عَنَا وَ عَنْهُمُ الشَيْطَانَ، وَ أَعِنْهُمْ عَلَىٰ طَاعَتِكَ، وَ وَفَقْهُمْ لِرُشْدِكَ؛ أَمَّا أَنَا يَا أَخِي، فَحَرِيصٌ عَلَىٰ الشَيْطَانَ، وَ أَعِنْهُمْ عَلَىٰ صَلَاحِكُمْ، وَ اللّٰهُ عَلَىٰ مَا نَقُولُ وَكِيلٌ».

فَقَالَ الْعَبَّاسُ: مَا أَعْرَفَنِي بِلِسَانِكَ اوَ لَيُسَ لِمِسْحَاتِكَ عِنْدِي طِينٌ. فَافْتَرَقَ الْقَوْمُ عَلَىٰ هٰذَا، وَ صَلَّى اللَّهُ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِهِ.

١٣٢/ ١٥ . مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ، عَنْ شَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ وَ عُبَيْدِ اللهِ بْنِ الْمَرْزُبَانِ، عَنِ ابْنِ سِنَانٍ، قَالَ: دَخَلْتُ عَلَىٰ أَبِي الْحَسَنِ مُوسَىٰ ﴿ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَقْدَمَ الْعِرَاقَ بِسَنَةٍ وَ عَلِيٍّ ابْنُهُ جَالِسٌ بَيْنَ يَدَيْدٍ، فَنَظَرَ إِلَيَّ، فَقَالَ: «يَا مُحَمَّدُ، أَمَا إِنَّهُ سَيَكُونُ فِي هٰذِهِ السَّنَةِ حَرَكَةً، فَلَا تَجْزَعْ لِذٰلِكَ».

قَالَ: قُلْتُ: وَ مَا يَكُونُ جُعِلْتُ فِدَاكَ؛ فَقَدْ أَقْلَقَنِي مَا ذَكَرْتَ؟ فَقَالَ: «أَصِيرُ إِلَى الطَّاغِيَةِ، أَمَا إِنَّهُ لَا يَبْدَأُنِي مِنْهُ سُوءٌ وَ مِنَ الَّذِي يَكُونُ بَعْدَهُ».

قَالَ: قُلْتُ: وَ مَا يَكُونُ جُعِلْتُ فِدَاكَ؟ قَالَ: «يُضِلُّ اللَّهُ الظَّالِمِينَ، وَ يَفْعَلُ اللَّهُ مَا تَشَاءُ».

را فرو نتواند برد؛ و حال آنکه تو با او باشي.

حضرت علی بن موسی الرّضایی فرمود: ۱۵ حول و لا قوّة الا بالله العلّی العظیم. امّا من ای برادران من، خدا می داند که بر آنچه باعث شادی شما باشد، حرص دارم. بار خدایا، اگر چنین می دانی که من صلاح ایشان را دوست می دارم، و به ایشان نیکوکارم، و با ایشان صله پروری می کنم، و بر ایشان مهربانم، و در امور ایشان تعب می کشم، و سعی و اهتمام خود را به عمل می آورم در شب و روز، مرا به سبب آن جزای خیری عطاکن، و اگر بر غیر این حال باشم، تویی دانای غیبها به غایت، پس مرا جزا ده به واسطهٔ آنچه من سزاوار آن باشم؛ اگر بد باشد، جزای بد و اگر خوب باشد جزای خوب. بار خدایا، ایشان را به اصلاح آور، و امور ایشان را به اصلاح آور، و شیطان را از ما و از ایشان دور کن، و ایشان را بر طاعت خود یاری کن، و از برای راه راست خویش ایشان را توفیق ده.

امّا ای برادر من، حرص دارم بر آنچه باعث شادی شما باشد، و سعی تمام در صلاح شما میکنم و خدا وکیل است بر آنچه ما میگرییم».

عبّاس گفت: من زبان تو راچه خوب می شناسم، و بیل تو پیش من گِلی بر نمی دار د. بعد از آن، آن قوم بر این حال از یکدیگر جدا شدند. و خدا رحمت فرستد بر محمد و آل محمد.

۸۳۲ / ۸۳۸ محمد بن حسن روایت کرده آست از سهل بن زیاد، از محمد بن علی و عبیدالله بن مرزبان، از ابن سِنان که گفت: داخل شدم بر ابسوالحسن حضرت امام سوسی کاظم الله یک سال پیش از آن که به جانب عراق رود و پسرش علی بن موسی الرضای در پیش روی آن حضرت نشسته بود. پس به من نظر کرد و فرمود که: «ای محمد، زود باشد که در این سال حرکتی واقع شود، پس برای آن جزع مکن».

محمد میگوید که: عرض کردم که: چه واقع شد؟ فدای تو گردم، که آنچه ذکر فرمودی، مرا مضطرب گردانید. فرمود که: المیروم به سوی این جبّار متکبّر (یعنی: مهدی عبّاسی) امّا بدان که بدی از او نسبت به من به ظهور نمی رسد، و نه از کسی که بعد از او خواهد بود» (یعنی: هادی، پسر آن ملعون).

محمد میگوید که: عرض کردم: فدای تو گردم، بعد از آن، چه خواهد بود؟ فرمود که: «خدا ستمکاران راگمراه میگرداند و به خود وا میگذارد، و خمدا آنیچه خواهد، به فمعل میآورد». قَالَ: قُلْتُ: وَ مَا ذَاكَ جُعِلْتُ فِدَاكَ؟ قَالَ: «مَنْ ظَلَمَ ابْنِي هٰذَا حَـقَّهُ، وَ جَـحَدَ إِمَامَتَهُ مِنْ بَعْدِي، كَانَ كَمَنْ ظَلَمَ عَلِيَّ بْنَ أَبِي طَالِبٍ ﷺ حَقَّهُ، وَ جَحَدَهُ إِمَامَتَهُ بَـعْدَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ».

قَالَ: قُلْتُ: وَ اللّٰهِ، لَتِنْ مَدَّ اللّٰهُ لِي فِي الْعُمْرِ، لَأُسَلِّمَنَّ لَهُ حَـقَّهُ، وَ لَأُقِـرَّنَّ لَـهُ بِإِمَامَتِهِ، قَالَ: «صَدَقْتَ يَا مُحَمَّدُ، يَمُدُّ اللّٰهُ فِي عُمُرِكَ، وَ تُسَلِّمُ لَهُ حَقَّهُ، وَ تُقِرُّ لَـهُ بإِمَامَتِهِ وَ إِمَامَةِ مَنْ يَكُونُ مِنْ بَعْدِهِ».

قَالَ: قُلْتُ: وَ مَنْ ذَاكَ؟ قَالَ: «مُحَمَّدٌ ابْنُهُ». قَالَ: قُلْتُ لَهُ: الرَّضَا وَ التَّسْلِيمُ.

## ٧٣ ـ بَابُ الْإِشَارَةِ وَ النَّصِّ عَلَىٰ أَبِي جَعْفَرِ الثَّانِي اللهِ

١/ ٨٣٣ عَلِيَّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْوَلِيدِ، عَنْ يَخْيَى بْنِ حَبِيبٍ الزَّيَّاتِ، قَالَ: أَخْبَرَنِي مَنْ كَانَ عِنْدَ أَبِي الْحَسَنِ الرُّضَا ﷺ جَالِساً، فَلَمَّا نَهَضُوا، حَبِيبٍ الزَّيَّاتِ، قَالَ: أَخْبَرَنِي مَنْ كَانَ عِنْدَ أَبِي الْحَسَنِ الرُّضَا ﷺ جَالِساً، فَلَمَّا نَهَضَ الْقَوْمُ، الْتَفَتَ قَالَ لَهُمُ: «الْقَوْا أَبَا جَعْفَرٍ، فَسَلِّمُوا عَلَيْهِ، وَ أَحْدِثُوا بِهِ عَهْداً» فَلَمَّا نَهَضَ الْقَوْمُ، الْتَفَتَ إِلَى، فَقَالَ: «يَرْحَمُ اللَّهُ الْمُفَضَّلَ؛ إِنَّهُ كَانَ لَيَقْنَعُ بِدُونِ هٰذَا».

٣٣٨/ ٢. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَمَّرِ بْنِ خَـلَّادٍ، قَـالَ: سَمِعْتُ الرِّضَاﷺ ـوَ ذَكَرَ شَيْئاً ـ فَقَالَ: «مَا حَاجَتُكُمْ إِلَىٰ ذَٰلِكَ؟ هٰذَا أَبُو جَعْفَرٍ قَــدُ أَجْلَسْتُهُ مَجْلِسِي، وَ صَيَّرْتُهُ مَكَانِي». وَ قَالَ: «إِنَّا أَهْلُ بَيْتٍ يَتَوَارَثُ أَصَـاغِرُنَا عَـنْ أَجْلَسْتُهُ مَجْلِسِي، وَ صَيَّرْتُهُ مَكَانِي». وَ قَالَ: «إِنَّا أَهْلُ بَيْتٍ يَتَوَارَثُ أَصَـاغِرُنَا عَـنْ أَكْبِرِنَا الْقُذَّةِ بِالْقُذَّةِ».

٣/ ٨٣٥ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ أَبِيهِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ أَبِيهِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ أَبِيهِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، قَالَ بِي جَعْفَرٍ الثَّانِي ﴿ فَنَاظَرَنِي فِي أَشْيَاءَ، ثُمَّ قَالَ لِي: «يَا أَبَا عَلِيِّ، ارْتَفَعَ الشَّكُ، مَا لِأَبِي غَيْرِي».

محمد می گوید که: عرض کردم: مراد از این، چیست؟ فدای تو گردم، فرمود که: «هر که بر این پسرم، ستم کند و حقّ او را ناقص گرداند، و امامت او را بعد از من انکار کند، چون کسی خواهد بود که بر علی بن ابی طالب علی ستم کرده، و حقّ او را ناقص گردانیده، و امامت او را بعد از رسول خدا تا کار کرده».

محمد میگوید که: عرض کردم: به خدا سوگند، که اگر خدا طول عمری به من کرامت کند، حق او را برایش تسلیم مینمایم، و برای او به امامتش اقرار میکنم. حضرت فرمود که: «راست میگویی ای محمد، خدا عمر تو را دراز خواهد کرد، و حق او را از برایش تسلیم مینمایی، و برای او به امامتش اقرار میکنی، و اقرار میکنی به امامت آنکه بعد از او خواهد بود».

محمد میگوید که: عرض کردم که: کیست آنکه بعد از او خواهد بود؟ فرمود: «پسرش محمد» عرض کردم که: به او راضی و در مقام تسلیم.

### ٧٣. باب در بيان اشاره و نصَ لم أبوجعفر ثالي حضرت امام محمد تقي الله

۱ / ۸۳۳ ملی بن محمد، از سهل بن زیاد، از محمد بن ولید، از یحیی بن حبیب زیات روایت کرده است که گفت: خبر داد مراکسی که در نزد ابوالحسن حضرت امام رضای نشسته بودکه چون برخاستند، حضرت به ایشان فرمودکه: «ابوجعفر را ملاقات کنید، و بر او سلام کنید، و عهد را با او تازه نمایید». پس چون آن گروه بر خاستند، به جانب من التفات نمود و فرمودکه: «خدا مفضّل را رحمت کند؛ زیراکه او به کم تر از این قناعت می کرد».

۸۳۴ / ۲. محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از مُعمر بن خلاد روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام رضای که چیزی را مذکور ساخت و فرمود که: «به ایس چه حاجت دارید؟ اینک ابوجعفر ا است که من او را در مجلس خود نشانیده ام، و او را به جای خویش قرار داده ام». و فرمود که: «ما اهل بیتی هستیم که کوچکان ما از بزرگان ما ارث می برند؛ مانند پر تیر با پر تیر که با یکدیگر برابرند».

۸۳۵ / ۳. محمد بن یحیی، از احمد بن محمد بن عیسی، از پدرش محمد بن عیسی روایت کرده است که گفت: بر امام محمد تقی الله داخل شدم، پس در چیزی چند که با من مناظره و گفت و گو فرمود. بعد از آن فرمود که: «ای ابوعلی، شک در باب امامت من، برداشته

٣٣٥/ ٢. عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ جَعْفَرِ بْنِ يَحْدَىٰ، عَنْ مُحَمَّدٍ، عَنْ جَعْفَرِ بْنِ يَحْدَىٰ، عَنْ مَالِكَ بْنِ أَشْيَمَ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ بَشَّادٍ، قَالَ: كَتَبَ ابْنُ قِيَامَا إِلَىٰ أَبِي الْحَسَنِ الرِّضَا اللهِ مَالِكَ بْنِ أَشْيَمَ، عَنِ الْحُسَنِ بْنِ بَشَادٍ، قَالَ: كَتَبَ ابْنُ قِيَامَا إِلَىٰ أَبِي الْحَسَنِ الرِّضَا اللهِ كِتَاباً يَقُولُ فِيهِ: كَيْفَ تَكُونُ إِمَاماً وَ لَيْسَ لَكَ وَلَدٌ؟! فَأَجَابَهُ أَبُو الْحَسَنِ اللهِ ـ شِبه الْمُعْضَبِ ـ : «وَ مَا عَلَّمَكَ أَنَّهُ لَا يَكُونُ لِي وَلَدٌ؟ وَ اللهِ، لَا تَمْضِي الْأَيَّامُ وَ اللّيَالِي حَتَىٰ يَرْزُقَنِيَ اللهُ وَلَداً ذَكُراً يَهْرُقُ بِهِ بَيْنَ الْحَقِّ وَ الْبَاطِلِ».

١٩٣٧ / ٨٣٥ ، بَعْضُ أَصْحَابِنَا، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ، عَنْ مُعَاوِيَةَ بْنِ حُكَيْمٍ، عَنِ ابْنِ أَبِي نَصْرٍ، قَالَ: قَالَ لِيَ ابْنُ النَّجَاشِيِّ: مَنِ الْإِمَامُ بَعْدَ صَاحِبِكَ؛ فَأَشْتَهِي أَنْ تَسْأَلَهُ وَتَى نَصْرٍ، قَالَ: فَقَالَ لِي: «الْإِمَامُ ابْنِي». ثُمَّ حَتَىٰ أَعْلَمَ؟ فَدَخَلْتُ عَلَى الرُّضَاءِ فَأَخْبُرْتُهُ، قَالَ: فَقَالَ لِي: «الْإِمَامُ ابْنِي». ثُمَّ قَالَ: «هَلْ يَتَجَرَّأُ أَحَدُ أَنْ يَقُولَ: ابْنِي وَ لَيْسَ لَهُ وَلَدُ؟».

٨٣٨ / ٤ . أَحْمَدُ بْنُ مِهْرَانَ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ ، عَنْ مُعَمَّرِ بْنِ خَلَّادٍ ، قَالَ : ذَكَوْنَا عِنْدَ أَبِي الْحَسَنِ ﴿ مَا حَاجَتُكُمْ إِلَىٰ ذَلِكَ ؟ عِنْدَ أَبِي الْحَسَنِ ﴿ شَيْئاً بَعْدَ مَا وَلِدَ لَهُ أَبُو جَعْفَرٍ ﴿ فَقَالَ : «مَا حَاجَتُكُمْ إِلَىٰ ذَلِكَ ؟ هٰذَا أَبُو جَعْفَرٍ قَدْ أَجْلَسْتُهُ مَجْلِسِي ، وَ صَيَّرْتُهُ فِي مَكَانِي » .

٧/٨٣٩ لَوْ السِطِيِّ، قَالَ: دَخَلْتُ عَلَىٰ عَلِيٍّ، عَنِ ابْنِ قِيَامَا الْوَاسِطِيُّ، قَالَ: دَخَلْتُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ بْنِ مُوسَىٰ عِنِيْ، فَقُلْتُ لَهُ: أَ يَكُونُ إِمَامَانِ؟ قَالَ: «لَا، إِلَّا وَ أَحَدُهُمَا صَامِتُ». فَقُلْتُ لَهُ: أَ يَكُونُ إِمَامَانِ؟ قَالَ: «لَا، إِلَّا وَ أَحَدُهُمَا صَامِتُ». فَقُلْتُ لَهُ: هُو ذَا أَنْتَ، لَيْسَ لَكَ صَامِتُ وَ لَمْ يَكُنْ وُلِدَ لَهُ أَبُو جَعْفَرٍ عِنْ بَعْدُ فَقَالَ لِي: «وَ اللهِ الْحَقَ وَ أَهْلَهُ، وَ يَمْحَقُ بِهِ الْبَاطِلَ وَ اللهِ الْبَاطِلَ وَ

شده است؛ زیراکه پدر مراغیر از من فرزندی نیست».

۴/۸۳۶ جند نفر از اصحاب ماروایت کردهاند، از احمد بن محمد، از جعفر بن یحیی، از مالک بن آشیّم، از حسین بن بشّار که گفت: ابن قِیاما عریضه ای به خدمت ابوالحسن حضرت امام رضای نوشت و سخنش در آن عریضه این بود که چگونه تو امام باشی، با آن که تو را فرزندی نیست؟ پس حضرت امام رضای او را جواب فرمود مانند کسی که به خشم آمده باشد که: «تو چه می دانی که مرا فرزندی نخواهد بود، و چند روز و چند شب بیش نگذرد تا آن که خدا مرا پسری روزی کند که به واسطهٔ او، میان حقّ و باطل جدا شود».

نصر من است». بعد از آن فرمود که: «آیا هیچ کس جرأت میکند که بگوید: پسسر من و او را و او را دادم. فرزندی نیاشد».

(و مخفی نماند که این کلام، اگر صریح نیاشد در این که امام محمد تقی اید در آن وقت متولد نشده بود، لااقل در آن ظهور دارد، و آن که گمان کرده که آن حضرت در حین جواب موجود بوده، اشتباه کرده است. و مؤید این، آن است که در ارشاد شیخ مفید، این تشمه نیز هست که: و حال آن که ابو جعفر این متولد نشده بود. پس چند روز بیش نگذشت تا آن که آن حضرت این متولد شد).

۸۳۸ / ۶. احمد بن مهران، از محمد بن علی، از معمّر بن خلاد روایت کرده است که گفت: در نزد حضرت امام رضای چیزی را مذکور ساختیم، بعداز آن که امام محمد تقی از برای او متولّد شده بود، فرمود که: «شما را به این سؤال چه حاجت؟ اینک ابوجعفر است که من او را در مجلس خود نشانیده ام، و او را به جای خویش قرار داده ام».

۸۳۹ / ۷ ، احمد، از محمد بن علی، از ابن قیامای واسطی روایت کرده است که گفت: بر علی بن موسی الرّضای داخل شدم و به آن حضرت عرض کردم که: آیا دو امام در یک وقت می باشند؟ فرمود: «نه، مگر آنکه یکی از این دو، ساکت باشد». به آن حضرت عرض کردم که: امام ناطق توثی و تو را فرزندی نیست که امام ساکت باشد. و هنور ابو جعفر از برایش متولد

أَهْلَهُ». فَوُلِدَ لَهُ بَعْدَ سَنَةٍ أَبُو جَعْفَرٍ ﷺ ، وَكَانَ ابْنُ قِيَامَا وَاقِفِيّاً.

١٨٠ / ٨٠ أَحْمَدُ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ الْجَهْمِ، قَالَ: كُنْتُ مَعَ أَبِي الْحَسَنِ بْنِ الْجَهْمِ، قَالَ لِي: «جَرِّدْهُ، الْحَسَنِ ﴿ جَالِساً، فَدَعَا بِابْنِهِ وَ هُوَ صَغِيرُ، فَأَجْلَسَهُ فِي حِجْرِي، فَقَالَ لِي: «جَرِّدْهُ، وَ الْحَسَنِ ﴿ جَالِساً، فَذَعَا بِابْنِهِ وَ هُو صَغِيرُ، فَأَجْلَسَهُ فِي حِجْرِي، فَقَالَ لِي: «الْظُرْ بَيْنَ كَتِفَيْهِ» فَنَظَرْتُ، فَإِذَا فِي أَحَدِ كَتِفَيْهِ وَ الْزعْ قَمِيصَهُ». فَنَزَعْتُهُ، فَقَالَ لِي: «الْظُرْ بَيْنَ كَتِفَيْهِ» فَنَظُرْتُ، فَإِذَا فِي أَحَدِ كَتِفَيْهِ شَهِ الْخَيْرِةُ فَي هَذَا الْمَوْضِعِ مِنْ شَهِ بِالْخَاتَمِ، دَاخِلٌ فِي اللَّحْمِ، ثُمَّ قَالَ: «أَ تَرىٰ هٰذَا؟ كَانَ مِثْلُهُ فِي هٰذَا الْمَوْضِعِ مِنْ أَبِي اللَّحْمِ، ثُمَّ قَالَ: «أَ تَرىٰ هٰذَا؟ كَانَ مِثْلُهُ فِي هٰذَا الْمَوْضِعِ مِنْ أَبِي اللَّهُمْ،

١٨٤١ / ٩ . عَنْهُ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ، عَنْ أَبِي يَحْيَى الصَّنْعَانِيِّ، قَالَ: كُنْتُ عِنْدَ أَبِي الْحَسَنِ الرِّضَائِ، فَجِيءَ بِابْنِهِ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ وَ هُوَ صَغِيرٌ، فَقَالَ: «هٰذَا الْمَوْلُودُ الَّذِي لَمْ يُولَدْ مَوْلُودُ أَعْظَمُ بَرَكَةً عَلَىٰ شِيغِيْنَا عِنْهُ».

٦٠/ ٨٢٠ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيِيْ، عَنَ أَحْمَدُ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ صَفْوَانَ بْنِ يَحْيِيْ، قَالَ: قُلْتُ لِلرِّضَاعِ : قَدْ كُنَّا نَشْأَلُكُ قَبْلُ أَنْ يَهْبُ اللَّهُ لَكَ أَبًا جَعْفَرٍ عِنْ صَفْوَانَ بْنِ يَحْيِيْ، قَالَ: «يَهَبُ اللَّهُ لِل أَبًا جَعْفَرٍ عِنْ ، فَكُنْتَ تَقُولُ: «يَهَبُ اللَّهُ لِي غُلَامًا» فَقَدْ وَهَبَهُ اللَّهُ لَكَ، فَأَقَرَّ عُيُونَنَا، فَ لَا أَرَانَا اللَّهُ يَوْمَكَ، فَإِنْ كَانَ كَوْنُ، الله لِي غُلَامًا» فَقَدْ وَهَبَهُ الله لَك، فَأَقَرَّ عُيُونَنَا، فَ لَا أَرَانَا الله يَوْمَك، فَإِنْ كَانَ كَوْنُ، فَإِلَىٰ مَنْ؟ فَأَشَارَ بِيدِهِ إِلَىٰ أَبِي جَعْفَرٍ عِنْ وَهُو قَائِمٌ بَيْنَ يَدَيْهِ، فَقُلْتُ : جُعِلْتُ فِدَاك، فَإِلَىٰ مَنْ؟ فَأَشَارَ بِيدِهِ إِلَىٰ أَبِي جَعْفَرٍ عِنْ وَ هُو قَائِمٌ بَيْنَ يَدَيْهِ، فَقُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاك، هَذَا ابْنُ ثَلَاثِ سِنِينَ؟ فَقَالَ: «وَ مَا يَضُرُّهُ مِنْ ذَلِكَ، فَقَدْ قَامَ عِيسَىٰ عِلْ بِالْحُجَّةِ وَ هُو ابْنُ ثَلَاثٍ سِنِينَ؟

٣٤٨/ ١١ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ مُحَمَّدٍ بْنِ جُمْهُورٍ ، عَنْ مُحَمَّدٍ بْنِ خَلَّادٍ ، قَالَ : سَمِعْتُ إِسْمَاعِيلَ بْنَ إِبْرَاهِيمَ يَقُولُ لِلرِّضَاءِ : إِنَّ ابْنِي فِي لِسَانِهِ مُعَمَّرٍ بْنِ خَلَّادٍ ، قَالَ : سَمِعْتُ إِسْمَاعِيلَ بْنَ إِبْرَاهِيمَ يَقُولُ لِلرِّضَاءِ : إِنَّ ابْنِي فِي لِسَانِهِ ثِقُلُ ، فَأَنَا أَبْعَتُ بِهِ إِلَيْكَ غَداً تَمْسَحُ عَلَىٰ رَأْسِهِ وَ تَدْعُو لَهُ ؛ فَإِنَّهُ مَوْلَاكَ . فَقَالَ : «هُوَ مَوْلِيلُ أَبِي جَعْفَرٍ ؛ فَابْعَتْ بِهِ غَداً إِلَيْهِ ».

نشده بود. فرمود: ابه خدا سوگند که خدا از نسل من، کسی را قرار می دهد که حق و اهل آن را به سبب او ثابت گرداند، و به واسطهٔ او، باطل و اهل آن را هلاک و نابود سازد». پس بعد از یک سال، ابو جعفر از برایش متولد شد، و ابن قیاما واقفی بود (و واقفیه، طائفه ای از شعیه اند که بعد از امام موسی علیه به امامی قائل نیستند).

رضای نشسته بودم که پسر خویش را طلبید و آن حضرت طفل خردی بود، پس او را در رضای نشسته بودم که پسر خویش را طلبید و آن حضرت طفل خردی بود، پس او را در دامن نشانید و فرمود که: «او را برهنه کن و پیراهنش را بکن». چون پیراهن او را کندم، فرمود: «در میانهٔ دو شانهٔ او نظر کن». پس نظر کردم، ناگاه دیدم که: در یکی از شانههای او چیزی بود مانند مهر که در گوشت فرو رفته بود. بعد از آن فرمود که: «آیا این را می بینی؟ مثل این علامت در همین موضع، از شانهٔ پدرم بر بود».

۱۰/۸۴۱ و از او از محمد بن علی از ابویحیی صنعانی روایت است که گفت: در خدمت ابوالحسن حضرت امام رضای بودم که بسرش ابوجعفر ا آوردند و آن حضرت طفل خردی بود. حضرت فرمود که: «این مولودی است که فرزندی متولد نشده که برکنش بسر شیعیان ما از او عظیم تر باشد».

شیعیان ما از او عظیم تر باشد».

۱۰/۸۴۲ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از صفوان بن یحیی روایت کرده است که

گفت: به خدمت امام رضای عرض کردم که: از تو سؤال می کردیم پیش از آن که خدا ابوجعفر را به تو ببخشد، و تو می فرمودی که خدا تو را پسری خواهد بخشید، پس خدا آن را به تو بخشید، و چشمهای ما را روشن گردانید. و خدا به ماننماید آن روزی را که تو نباشی، پس اگر واقعه ای اتّفاق افتد، به سوی کی پناه بریم؟ حضرت به دست خود به جانب ابوجعفر اشاره فرمود و ابوجعفر در پیش روی آن حضرت ایستاده بود. عرض کردم که: فدای تو گردم، اینک پسر سه ساله است. فرمود که: «از این خُرد سالی به او چه زیان می رسد؛ زیرا که عیسی به حجّت بر یا شد و حال آن که او پسر سه ساله بود».

۱۱/۸۴۳ . حسین بن محمد، از معلّی بن محمد، از محمد بن جمهور، از معمّر بن خلاد روایت کرده است که گفت شنیدم: از اسماعیل بن ابراهیم که به حضرت امام رضای عرض می کرد که: در زبان پسرم سنگینی هست، و من فردا او را به خدمت تو می فرستم که دست بر سر او بمالی و برایش دعاکنی؛ زیراکه او غلام تو است. حضرت فرمود که: «او غلام

فَلَمَّا رَجَعَ عَلِيُّ بْنُ جَعْفَرٍ إِلَىٰ مَجْلِسِهِ، جَعَلَ أَصْحَابُهُ يُوَبِّخُونَهُ، وَ يَقُولُونَ: أَنْتَ عَمُّ أَبِيهِ وَ أَنْتَ تَفْعَلُ بِهِ هٰذَا الْفِعْلَ؟ فَقَالَ: اسْكُتُوا، إِذَا كَانَ اللَّهُ عَزَّ وَ جَلَّ \_وَ قَبَضَ عَمُّ أَبِيهِ وَ أَنْتَ تَفْعَلُ بِهِ هٰذَا الْفِعْلَ؟ فَقَالَ: اسْكُتُوا، إِذَا كَانَ اللَّهُ عَزَّ وَ جَلَّ \_وَ قَبَضَ عَمُّ أَبِيهِ عَلَىٰ لِخَيْتِهِ \_ لَمْ يُؤَهِّلُ هٰذِهِ الشَّيْئَةُ، وَ أَهَّلَ هٰذَا الْفَتَىٰ، وَ وَضَعَهُ حَيْثُ وَضَعَهُ، أَنْكِرُ عَلَىٰ لِخَيْتِهِ \_ لَمْ يُؤَهِّلُ هٰذِهِ الشَّيْئَةُ، وَ أَهَّلَ هٰذَا الْفَتَىٰ، وَ وَضَعَهُ حَيْثُ وَضَعَهُ، أَنْكِرُ فَضَلَهُ؟ نَعُوذُ بِاللّهِ مِمَّا تَقُولُونَ، يَلْ أَنَا لَهُ عَبْدُ.

١٣/٨٢٥ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنِّ الْخَيْرَأُنِيِّ ، عَنْ أَبِيهِ ، قَالَ : كُنْتُ وَاقِفاً بَيْنَ يَدَيْ أَبِي الْحَسَنِ اللهِ بِخُرَاسَانَ ، فَقَالَ لَهُ قَائِلُ : يَا سَيِّدِي ، إِنْ كَانَ كَوْنُ فَإِلَىٰ مَنْ ؟ قَالَ : «إلِىٰ أَبِي الْحَسَنِ اللهِ عَنْ إللهُ اللهُ عَالَ : «إلىٰ أَبِي جَعْفَرٍ اللهِ الْنِي » فَكَأَنَّ الْقَائِلَ اسْتَصْغَرَ سِنَّ أَبِي جَعْفَرٍ اللهِ ، فَقَالَ أَبُو الْحَسَنِ اللهِ : «إِنَّ أَبِي جَعْفَرٍ اللهِ الْنِي » فَكَأَنَّ الْقَائِلَ اسْتَصْغَرَ سِنَّ أَبِي جَعْفَرٍ اللهِ ، فَقَالَ أَبُو الْحَسَنِ اللهِ : «إِنَّ الله حَنْوَلِ اللهُ وَتَعَالَىٰ ـ بَعَثَ عِيسَى بْنَ مَرْيَمَ رَسُولاً نَبِيّاً ، صَاحِبَ شَرِيعَةٍ مُبْتَدَأَةٍ ، فِي الله وَ تَعَالَىٰ ـ بَعَثَ عِيسَى بْنَ مَرْيَمَ رَسُولاً نَبِيّاً ، صَاحِبَ شَرِيعَةٍ مُبْتَدَأَةٍ ، فِي أَصْغَرَ مِنَ السُّنِّ الَّذِي فِيهِ أَبُو جَعْفَرِ اللهِ ».

٨٢٤/ ١٢ . عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ ، عَنْ أَبِيهِ وَ عَلِيٍّ بْنِ مُحَمَّدٍ الْقَاسَانِيِّ جَمِيعاً ، عَنْ زَكْرِيَّا بْنِ يَحْيَى بْنِ النَّعْمَانِ الصَّيْرَفِيِّ ، قَالَ : سَمِعْتُ عَلِيَّ بْنَ جَعْفَرٍ يُحَدِّثُ الْحَسَنَ بْنَ النَّعْمَانِ الصَّيْرَفِيِّ ، قَالَ : سَمِعْتُ عَلِيَّ بْنَ جَعْفَرٍ يُحَدِّثُ الْحَسَنَ بْنَ النَّعْمَانِ الصَّيْرِ فَقَالَ : وَ اللّهِ ، لَقَدْ نَصَرَ اللّهُ أَبَا الْحَسَنِ الرِّضَاءِ ، فَقَالَ الْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ النَّحْسَيْنِ ، فَقَالَ : وَ اللّهِ ، لَقَدْ نَصَرَ اللّهُ أَبَا الْحَسَنِ الرِّضَاءِ ، فَقَالَ الْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ النَّحِسَيْنِ ، فَقَالَ : وَ اللّهِ ، لَقَدْ نَصَرَ اللّهُ أَبَا الْحَسَنِ الرِّضَاءِ ، فَقَالَ لَكُونَ اللّهِ ، جُعِلْتُ فِدَاكَ ، لَقَدْ بَعْنَ عَلَيْهِ إِخْوَتُهُ ، فَقَالَ عَلِيُّ بْنُ جَعْفَرٍ : إِي وَ اللّهِ ، جُعِلْتُ فِدَاكَ ، لَقَدْ بَعْنَ عَلَيْهِ إِخْوَتُهُ ، فَقَالَ عَلِيُّ بْنُ جَعْفَرٍ : إِي وَ اللّهِ ، جُعِلْتُ فِدَاكَ ، لَقَدْ بَعْنَ عَلَيْهِ إِخْوَتُهُ ، فَقَالَ عَلِيُّ بْنُ جَعْفَرٍ : إِي وَ اللّهِ ، جُعِلْتُ فِدَاكَ ، لَقَدْ بَعْنَ عَلَيْهِ إِخْوَتُهُ ، فَقَالَ عَلِيُّ بْنُ جَعْفَرٍ : إِي وَ اللّهِ ، جُعِلْتُ فِدَاكَ ، لَقَدْ بَعْنَ عَلَيْهِ إِخْوَتُهُ ، فَقَالَ عَلِيُّ بْنُ جَعْفَرٍ : إِي وَ اللّهِ ، جُعِلْتُ فِدَاكَ ، لَقَدْ بَعْنَ عَلَيْهِ إِخْوَتُهُ ، فَقَالَ عَلِيُّ بْنُ جُعْفَرٍ : إِي وَ اللّهِ ،

ابوجعفر است، و من فردا ابوجعفر را به سوی او میفرستم۳.

۱۲ / ۱۲ . حسین بن محمد، از محمد بن احمد نَهْدی، از محمد بن خالاد صیقل، از محمد بن حسن بن عمّار روایت کرده است که گفت: در مدینه در نزد علی بسن جعفر بسن محمد نشسته بودم، و دو سال و (بنابر بعضی از نسخ کافی سالها) در نزد او مانده بودم که می نوشتم از او آنچه که از برادرش – یعنی: امام موسی الله – شنیده بود، که ناگاه ابوجعفر محمد بن علی بن موسی الرضای بر او داخل شد، در مسجدی که مشهور است به مسجد رسول خدای بن موسی الرضای بر او داخل شد، در مسجدی که مشهور است به مسجد رسول خدای بن معلی بن جعفر از جای خود بر جست و پای برهنه و بی ردا پیش رفت، و دست او را بوسید و او را تعظیم نمود. ابوجعفر بن به او فرمود که: ای عمو بنشین –خدا تو را رحمت کند علی گفت: ای آقای من، چگونه بنشینم و تو ایستاده باشی؟ چون علی بن جعفر به جای خویش برگشت و یاران او شروع کردند که او را سرزنش می نمودند و می گفتند که: تو عموی پدر او یی، با او، این نوع رفتار می کنی؟ علی گفت که: ساکت شوید و ریش خود را گرفت، و گفت که: ها که: می از با در او ان با دهد، و آن را قرار دهد در جایی که قرار داده، فضل او را انکار کنم؟ پناه می برم به خدا از آنچه می گویته، بلکه من بنده اویم.

۱۳/۸۴۵ . حسین بن محمد، از خیرانی، از پدرش روایت کرده است که گفت: در خراسان در پیش روی امام رضای ایستاده بودم که کسی به آن حضرت عرض کرد: ای آقای من، اگر حادثه واقع شود، به کی پناه بریم؟ فرمود: «به سوی پسرم ابوجعفر». پس گویا آن سائل ابوجعفر راکم شمرد. حضرت امام رضای فرمود: «به درستی که خدای تبارک و تعالی عیسی بن مریم را به پیغمبری فرستاد، و از جانب خدا خبر می داد، و صاحب شریعت تازه ای بود، در سنی که کم تر بود از سنی که ابوجعفر ای در آن است».

یحیی بن نعمان (مصری یا) صیرفی (بنابر اختلاف نسخ کافی) روایت کرده است که گفت: یحیی بن نعمان (مصری یا) صیرفی (بنابر اختلاف نسخ کافی) روایت کرده است که گفت: شنیدم از علی بن جعفر که حسن بن حسین بن علی بن الحسین را حدیث می کرد و پس گفت: به خدا سوگند که خدا حضرت امام رضای را یاری نمود. حسن گفت: بلی به خدا سوگند، چنین است فدای تو گردم، برادرانش بر او ستم کردند. علی بن جعفر گفت: بلی به خدا سوگند که ما عموهای او نیز بر او ستم کردید، حسن گفت: فدای تو گردم، چه کردید و به

الله ، و نَحْنُ عُمُومَتُهُ بَغَيْنَا عَلَيْهِ ، فَقَالَ لَهُ الْحَسَنُ : جُعِلْتُ فِدَاكَ ، كَيْفَ صَنَعْتُمْ ، فَإِنِّي لَمْ أَحْضُرْكُمْ ؟ قَالَ : قَالَ لَهُ إِخْوَتُهُ وَ نَحْنُ أَيْضاً : مَا كَانَ فِينَا إِمَامٌ قَطَّ حَائِلَ اللَّوْنِ ، فَقَالَ لَمْ أَخْضُرْكُمْ ؟ قَالَ : قَالَ لَهُ إِخْوَتُهُ وَ نَحْنُ أَيْضاً : مَا كَانَ فِينَا إِمَامٌ قَطَّ حَائِلَ اللَّوْنِ ، فَقَالَ لَهُمُ الرَّضَاعِ : «هُوَ ابْنِي». قَالُوا : فَإِنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلِيْهُ قَدْ قَضَىٰ بِالْقَافَةِ ، فَبَيْنَنَا وَ بَيْنَكَ لَهُمُ الرَّضَاعِ : «هُو ابْنِي». قَالُوا : فَإِنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلِيهُ قَدْ قَضَىٰ بِالْقَافَةِ ، فَبَيْنَنَا وَ بَيْنَكَ اللهُ عَلَيْهُ مَا اللهِ عَلَيْهُ قَدْ قَضَىٰ بِالْقَافَةِ ، فَبَيْنَنَا وَ بَيْنَكَ اللّهُ مَا اللّهُ عَلَيْهُ قَدْ قَضَىٰ بِالْقَافَةِ ، فَبَيْنَنَا وَ بَيْنَكَ اللّهُ عَلَيْهُ قَدْ قَضَىٰ بِالْقَافَةِ ، فَبَيْنَنَا وَ بَيْنَكَ اللّهُ عَلَيْهُ فَا لَا لَهُ اللّهُ عَلَيْهُ فَا لَا اللّهُ عَلَيْهُ فَا اللّهُ عَلَيْهُ فَا اللّهُ عَلَيْهُ فَا لَا لَاللّهُ عَلَيْهُ مَا لَوْ اللّهُ عَلَيْهُ فَا إِلَا لَهُ الْحَسَنَ اللّهُ عَلَيْهُ الرّائِفَا فَقَالَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ لَمْ الرَّالَ اللّهُ اللهُ عَلْمُ لَا مُؤْلُولُهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الْحَالَى الللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مُولَى اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللهُ الللللللللللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ الللللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ الللللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ

فَلَمَّا جَاؤُوا أَقْعَدُونَا فِي الْبُسْتَانِ، وَ اصْطَفَّ عُمُومَتُهُ وَ إِخْوَتُهُ وَ أَخَوَاتُهُ، وَ أَخَذُوا الرِّضَا اللِّضَا اللهِ وَ أَلْبَسُوهُ جُبَّةَ صُوفٍ وَ قَلَنْسُوةً مِنْهَا، وَ وَضَعُوا عَلَىٰ عُنُقِهِ مِسْحَاةً، وَ قَالُوا لَهُ: ادْخُلِ الْبُسْتَانَ كَأَنَّكَ تَعْمَلُ فِيهِ ثُمَّ جَاؤُوا بِأَبِي جَعْفَرٍ عِلَى، فَقَالُوا: أَلْجِقُوا هٰ ذَا لَهُ: ادْخُلِ الْبُسْتَانَ كَأَنَّكَ تَعْمَلُ فِيهِ ثُمَّ جَاؤُوا بِأَبِي جَعْفَرٍ عِلَى، فَقَالُوا: أَلْجِقُوا هٰ ذَا اللهُ لَامَ بِأَبِيهِ، وَ هٰذَا عَمُّ أَبِيهِ، وَ هٰذَا اللهُ لَامَ بِأَبِيهِ، وَ هٰذَا عَمُّ أَبِيهِ، وَ هٰذَا عَمُ أَبِيهِ وَ هٰذَا عَمُ أَبِيهِ وَ هٰذَا عَمُ أَبِهِ وَاعِدَةً، فَلَمَا رَجَعَ أَبُو الْحَسَنِ عِنْ ، قَالُوا: هٰذَا أَبُوهُ وَاحِدَةً ، فَلَمَّا رَجَعَ أَبُو الْحَسَنِ عِنْ ، قَالُوا: هٰذَا أَبُوهُ وَ صَاحِبُ الْبُسْتَانِ ؛ فَلَمَّا رَجَعَ أَبُو الْحَسَنِ عَنْ ، قَالُوا: هٰذَا أَبُوهُ وَاحِدَةً ، فَلَمَّا رَجَعَ أَبُو الْحَسَنِ عِنْ ، قَالُوا: هٰذَا أَبُوهُ وَاحِدَةً ، فَلَمَّا رَجَعَ أَبُو الْحَسَنِ عِنْ الْعَالَا اللهُ الْمُؤْمِ وَاحِدَةً ، فَلَمَّا رَجَعَ أَبُو الْحَسَنِ عِنْ ، قَالُوا: هٰذَا أَبُوهُ مُنْ اللهُ عَلَى الْمُعَالِقَا اللهُ اللهِ الْمُؤْمِ وَاحِدَةً مُوالِعَا مُنْ اللهُ عَلَى الْمُؤْمِ وَاحِدَةً مُوالِعَا الْعَلَالُوا الْحَلَاقُ الْعَلَالُوا الْحَلَاقُ الْمُؤْمِ وَاحِدَةً مُوالُولَا الْعَلَالُوا الْعَلَالُولَ الْعَلَالُولَ الْعَلَالُولَا الْعَالَوْلَا الْعَلَالُولَا الْعَلَالُولَا الْعَلَالُولَا الْعَلَالَا الْعَلَالُولَا الْعَلَالُولَا الْعَلَالُولِ الْعَلَالُولَا الْع

قَالَ عَلِيَّ بْنُ جَعْفَرٍ: فَقُمْتُ فَمَصَصْتُ رِيقَ أَبِي جَعْفَرٍ اللهِ، ثُمَّ قُلْتُ لَهُ: أَشْهَدُ أَنَك إِمَامِي عِنْدَ اللهِ، فَبَكَى الرِّضَائِلُ، ثُمَّ قَالَ: «يَا عَمِّ، أَ لَمْ تَسْمَعْ أَبِي وَ هُوَ يَقُولُ: قَالَ رَسُولُ اللهِ يَنْدُ إِنَا اللهِ يَنْدُ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

چه کیفیّت با او سلوک نمودید؟ زیراکه من در نزد شما حاضر نبودم تا بدانم. علی گفت که: برادران آن حضرت با وی گفتند و ما نیز گفتیم که هرگز در میان ما امامی نبود که رنگش متغیّر باشد (چه رنگ امام محمدتقی علیهٔ به سیاهی میزد).

پس امام رضای به ایشان فرمود که: «او پسر من است». گفتند که: رسول خدای حکم فرمود به سخن اهل قیافه، اپس آنان که علم قیافه را دارند، در میانهٔ ما و تو حَکَم باشند. حضرت فرمود که: «شماکسی به طلب ایشان فرستید، اما من این کار را نخواهم کرد، و شماکه می فرستید، ایشان را اعلام مکنید که از برای چه مطلب ایشان را طلب نموده اید، و باید که این امر در خانه های شما باشد».

پس چون اهل قیافه آمدند، برادران امام رضای ما را در باغ نشانیدند، و عموها و برادران و خواهران آن حضرت، صف کشیدند و امام رضای راگر فتند و او را جُبّهٔ پشمینه و کلاهی از جنس آن جبّه پوشانیدند، و بیلی بر سر دوش او گذار دند و به آن حضرت گفتند که: در این باغ، داخل شو که گویا در آن کار میکنی. بعد از آن، امام محمدتقی را آور دند و با اهل قیافه گفتند که: این پسر را به پدرش ملحق کئید.

گفتند که: او را در این جا پدری نیست (و هیچیک از اینها پدر او نیستند)، ولیکن اینک عموی پدر او، و اینک عموی او و اینک عمهٔ او یند. و اگر او را در این جا پدری باشد، همان صاحب باغ است که در باغ کار میکند؛ زیرا که پای های او با پای های آن صاحب باغ یکی است. و چون امام رضای برگشت و در آنجا آمد، گفتند که: همین پدر اوست.

علی بن جعفر میگوید که: پس من برخواستم و زبان امام محمد تقی از را در دهان خود گذاشتم، و آب دهان او را مکیدم، بعد از آن گفتم که: شهادت می دهم که تو امام منی در نزد خدا. پس حضرت امام رضای گریست و فرمود که: «ای عمو، آیا از پدرم نشنیدی که می فرمود که: رسول خدای فرمود: پدرم فدای پسر بهترین کنیزان باد، پسر کنیزی که از اهل نوبیه است. آو از صفات آن کنیز، این است که دهانش خوشبو، و رحمش فرزند نجیب را می پروراند. وای بسر ایشان! خدا لعنت کند اُغیبس و فرزندان او راکه

۱. قیافه شناسان.

۲. و نویه، به ضمّ نون، شهر بزرگی است که سیاهان در آنجا سکنی دارند، و نیز طایفهای است از سیاهان. (مترجم)

خَسْفاً، وَ يَسْقِيهِمْ كَأْساً مُصَبَّرَةً، وَ هُوَ الطَّرِيدُ الشَّرِيدُ، الْمَوْتُورُ بِأَبِيهِ وَ جَدِّهِ، صَاحِبُ الْغَيْبَةِ، يُقَالُ: مَاتَ أَوْ هَلَكَ، أَيَّ وَادٍ سَلَكَ، أَ فَيَكُونُ هٰذَا يَا عَمِّ إِلَّا مِنِّي؟». فَقُلْتُ: صَدَقْتَ جُعِلْتُ فِدَاكَ.

## ٧٢ ـ بَابُ الْإِشَارَةِ وَ النَّصِّ عَلَىٰ أَبِي الْحَسَنِ الثَّالِثِ ١

١/٨٢٧ علِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ إِسْمَاعِيلَ بْنِ مِهْرَانَ، قَالَ: لَمَّا خَرَجَ أَبُو جَعْفَرٍ ﷺ مِنَ الْمَدِينَةِ إِلَىٰ بَغْدَادَ فِي الدَّفْعَةِ الْأُولَىٰ مِنْ خَرْجَتَيْهِ، قُلْتُ لَهُ عِنْدَ خُرُوجِهِ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكَ فِي فِي فَيْ اللَّوَجْهِ، فَ إِلَىٰ مَنِ الْأَمْرُ بَعْدَكَ؟ فَكَرَّ

مراحمة تكيية الرص إسدى

صاحب فتئهاند. ١

(و در بعضی از نسخ، اعبس و اعیبس با عین بی نقطه است، و در تفسیر آن، چند قول است: یکی آل عباس، و دیگر خلیفه از اولاد او، و دیگر خود عباس یا عبدالله پسرش، و هر چند که علمای رجال در باب عباس و عبدالله پسرش، اختلاف بسیار دارند، ولیکن اعتقاد به ملعونیّت ایشان جرأت می خواهد؛ خصوص با ضعف حدیث، و اختلاف نسخ که مراد از آن معلوم نمی شود. و تتمهٔ حدیث آن که آن حضرت فرمود که:)

خدا ایشان را در هر سال و هر ماه و هر روز بکشد، و ایشان را به زمین فرو برد، و جامی که آلت دهان تلخی باشد (یا صبر که از هر چیزی تلختر است در آن ریخته) به ایشان بنوشاند (و آنچه مذکور شد، بنابر این است که مراد از پسر، بهترین کنیزان، امام محمد تقی الله باشد، نه صاحب الامر الله و الا ممکن است که فاعل این افعال، حضرت صاحب مطوات الله علیه باشد. و مؤید این، آن است که).

حضرت می فرماید که: «و اوست رائده و رمیده که پدر و جد او راکشتند، و انتقام خون ایشان را نکشیده، و صاحب غیبت طولانی است که مردم می گویند: مرد، یا هلاک گردید، و نمی دانیم که در کدام وادی سلوک نمود» (ولیکن در ارشاد و کشف الغمه، چنین است که: از فرزندان اوست، آن رانده و رمیده، و این، مؤید و جه اول است، با آن که مادر صاحب بنا، نوبیته نبود، مگر آن که مادر به واسطه مراد باشد).

علی بن جعفر میگوید که: پس امام رضای فرمود که: «ای عمو، آیا این فرزند مـوجود میشود مگر از من؟» من عرض کردم که: راست گفتی فدای تو گردم.

#### ٧٣. باب در بيان اشاره و نصّ بر ابوالحسن ثالث حضرت امام علىنقى ﷺ

۸۴۷ / ۱ ، علی بن ابراهیم، از پدرش، از اسماعیل بن مهران روایت کرده است که گفت: چون امام محمد تقی از مدینه به سوی بغداد بیرون می رفت، و در نوبت اوّل از دو سفر خویش که به جانب بغداد تشریف برد، در هنگامی که بیرون می رفت، به خدمت آن حضرت

۱. و أعبس، به فتح اوّل و سیم، و سكون دوبسم، نـوعی از گـرگ است. و مـراد از آن، در ایـتجا، خـلیفهای از خـلفای
بنیعبّاس است. و در بعضی از نسخ كافی، أعیبس بر وزن مُهیمن واقع شده، و أن تصغیر اعبس است، بـعنی: بـچه
گرگ. (مترجم)

در نوشتهٔ مترجم - رحمه الله - أغيس و اغييس آمده، كه بر اساس نسخهٔ موجود تصحيح شد.

بِوَجْهِهِ إِلَيَّ ضَاحِكاً، وَ قَالَ: «لَيْسَ الْغَيْبَةُ حَيْثُ ظَنَنْتَ فِي هٰذِهِ السَّنَةِ».

فَلَمَّا أُخْرِجَ بِهِ الثَّانِيَةَ إِلَى الْمُعْتَصِمِ، صِرْتُ إِلَيْهِ، فَقُلْتُ لَهُ: جُعِلْتُ فِـدَاكَ, أَنْتَ خَارِجٌ، فَإِلَىٰ مَنْ هٰذَا الْأَمْرُ مِنْ بَعْدِكَ؟ فَبَكَىٰ حَتَّى اخْضَلَّتْ لِخْيَتُهُ، ثُمَّ الْتَفَتَ إِلَيَّ، فَقَالَ: «عِنْدَ هٰذِهِ يُخَافُ عَلَيَّ، الْأَمْرُ مِنْ بَعْدِي إِلَى ابْنِي عَلِيًّ».

٨٢٨ / ٢ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنِ الْخَيْرَانِيِّ ، عَنْ أَبِيدٍ ، أَنَّهُ قَالَ : كَانَ يَلْزَمُ بَابَ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ لِلْخِدْمَةِ الَّتِي كَانَ وُكِّلَ بِهَا. وَ كَانَ أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ يَجِيءُ فِي السَّحَرِ فِي كُلِّ لَيْلَةٍ لِيَعْرِفَ خَبَرَ عِلَّةٍ أَبِي جَعْفَرِ ۞ . وَ كَانَ الرَّسُولُ ــالَّذِي يَخْتَلِفُ بَيْنَ أَبِي جَعْفَرٍ وَ بَيْنَ أَبِي\_إِذَا حَضَرَ، قَامَ أَعْمَلًا وَ خَـلًا بِهِ أَبِي، فَخَرَجْتُ ذَاتَ لَيْلَةٍ، وَ قَامَ أَحْمَدُ عَنِ الْمَجْلِسِ وَ خَـلًا أَبِي بِالرَّسُولِ وَ السُتَدَانَ أَحْمَدُ، فَـوَقَفَ حَـيْثُ يَسْمَعُ الْكَــَلَامَ، فَقَالَ الرَّسُولُ لِأَبِي: إِنَّ مَوْلَاكَ يَقْرَأُ عَلَيْكَ السَّــلَامَ، وَ يَقُولُ لَكَ: «إنِّي مَاضِ وَ الْأَمْرُ صَائِرُ إِلَى ابْنِي عَلِيٍّ، وَ لَهُ عَلَيْكُمْ بَعْدِي مَا كَانَ لِي عَلَيْكُمْ بَعْدَ أَبِي» ثُمَّ مَضَى الرَّسُولُ وَ رَجَعَ أَحْمَدُ إِلَىٰ مَوْضِعِهِ، وَ قَالَ لِأَبِي: مَا الَّذِي قَدْ قَالَ لَكَ؟ قَالَ: خَيْراً. قَالَ: قَدْ سَمِعْتُ مَا قَالَ فَلِمَ تَكْتُمُهُ؟ وَ أَعَادَ مَا سَمِعَ، فَقَالَ لَهُ أَبِي: قَدْ حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْكَ مَا فَعَلْتَ؛ لِأَنَّ اللَّهَ تَعَالَىٰ يَقُولُ: ﴿وَلَا تَجَسُّسُوا﴾ فَاحْفَظِ الشَّهَادَةَ. لَعَلَّنَا نَحْتَاجُ إِلَـيْهَا يَوْماً مَا. وَ إِيَّاكَ أَنْ تُظْهِرَهَا إِلَىٰ وَقْتِهَا. عرض کردم که: فدای تو گردم، من در این سفر بر تو می ترسم، پس بفرما که امر امامت بعد از تو باکیست؟ حضرت رو به من کرد، در حالی که خندان بود و فرمود که: «این سفر، چنان نیست که تو گمان کرده ای، و در این سال، آسیبی به من نمی رسد».

و چون در دفعه دویم آن حضرت را بیرون بردند که به نزد معتصم برند، به خدمتش رفتم و عرض کردم: فدای تو گردم، تو بیرون می روی، بفرما که این امر بعد از تو با که خواهد بود؟ حضرت آن قدر گریست که ریش مبارکش تر شد، بعد از آن، به جانب من التفات نمود، و فر مود که: «در این دفعه، بر من ترس کشتن هست، و امر امامت بعد از من، با پسرم علی نقی است».

۸۴۸ / ۲ . حسین بن محمد، از خیرانی، از پدرش روایت کرده است که خیرانی گفت که:
پدرم همیشه بر در خانهٔ امام محمد تقی ب بود به جهت خدمتی که به آن موکل بود، و
احمد بن محمد بن عیسی در اوقات ناخوشی آن حضرت، در هر شب، در وقت سحر می آمد
که احوال آن حضرت را بگیرد تا بداند که ناخوشی تخفیف یافته یا نه؟ و فرستاده ای که در
میانهٔ امام محمد تقی ب و پدرم ترد د می کرد و پیغام حضرت را به پدرم می رسانید، چون به
نزد پدرم می آمد، احمد بر می خاست و پدرم با فرستادهٔ حضرت خلوت می کردند.

پس شبی بیرون آمدم او احمد از آن مجلس برخاست، و پدرم با فرستاده خلوت کردند، و احمد دور می زد، پس ایستاد در جایی که سخن می شنید، رسول به پدرم گفت که: آقایت تو را سلام می رساند و می فرماید که: «من از دنیا می روم، و امر امامت به پسرم علی منتقل می شود، و او را بر شما بعد از من، آن چیزی است که مرا بر شما بود، بعد از پدرم، پس رسول حضرت رفت و احمد به جای خود برگشت، و به پدرم گفت که: قاصد به تو چه گفت؟ پدرم گفت که: چیز خوبی گفت. احمد گفت که: من شنیدم آنچه به تو گفت، پس برای چه آن را پنهان می کنی؟ و آنچه شنیده بود، دوباره بیان نمود. پدرم به احمد گفت که: خدا بر تو حرام گردانیده آنچه را که کردی؛ زیرا که خدای تبارک و تعالی می فرماید که: ﴿وَ لاَتَجْسَسُوا﴾ آ، یعنی: هجستجو مکنید چیزی را که بر شما مخفی باشد». و الحال که چنین کردی، این شهادت را حفظ کن، باشد که ما روزی به آن محتاج شویم. و بیر هیز از آن که این را ظاهر کنی تا وقت

۱. در نوشتهٔ مترجم - رحمه الله - چنین أمده است: پس شبی یكی از كنیزان، یا غلامان یا غیر ایشان، بسیرون آمـد و احمد از....

فَلَمَّا أَصْبَحَ أَبِي، كَتَبَ نُشْخَةَ الرِّسَالَةِ فِي عَشْرِ رِقَاعٍ، وَ خَــتَمَهَا. وَ دَفَـعُهَا إِلَىٰ عَشْرَةٍ مِنْ وُجُوهِ الْعِصَابَةِ، وَ قَالَ: إِنْ حَدَثَ بِي حَدَثُ الْمَوْتِ قَبْلَ أَنْ أَطَالِبَكُمْ بِهَا، فَافْتَحُوهَا، وَ اعْمَلُوا بِمَا فِيهَا، فَلَمَّا مَضَىٰ أَبُو جَعْفَرٍ ﴿ ذَكَرَ أَبِي أَنَّهُ لَمْ يَخْرُجُ مِـنْ مَنْزِلِهِ حَتَّىٰ قَطَعَ عَلَىٰ يَدَيْهِ نَحْوٌ مِنْ أَرْبَعِمِاثَةِ إِنْسَانٍ، وَ اجْتَمَعَ رُؤَسَاءُ الْعِصَابَةِ عِنْدَ مُحَمَّدِ بْنِ الْفَرَجِ يَتَفَاوَضُونَ هٰذَا الْأَمْرَ، فَكَتَبَ مُحَمَّدُ بْـنُ الْـفَرَجِ إِلَىٰ أَبِــي يُـعْلِمُهُ بِاجْتِمَاعِهِمْ عِنْدَهُ، وَ أَنَّهُ لَوْ لَا مَخَافَةُ الشُّهْرَةِ، لَصَارَ مَعَهُمْ إِلَيْهِ، وَ يَسْأَلَهُ أَنْ يَـأْتِيَهُ، فَرَكِبَ أَبِي وَ صَارَ إِلَيْهِ، فَوَجَدَ الْقَوْمَ مُجْتَمِعِينَ عِنْدَهُ، فَقَالُوا لِأَبِي: مَا تَقُولُ فِي هٰذَا الْأَمْرِ؟ فَقَالَ أَبِي لِمَنْ عِنْدَهُ الرِّقَاعُ: أَحْضِرُوا الرِّقَاعَ، فَأَحْضَرُوهَا، فَقَالَ لَهُمْ: هٰذَا مَا أُمِوْتُ بِهِ، فَقَالَ بَعْضُهُمْ: قَدْ كُنَّا نُحِبُ أَنْ يُكُونَ مَعَكَ فِي هٰذَا الْأَمْرِ شَاهِدٌ آخَرُ، فَقَالَ لَهُمْ: قَدْ أَتَاكُمُ اللَّهُ \_عَزَّ وَ جَلَّ \_ بِهِ، هَذًا أَبُو جُعْفَرٍ الْأَشْعَرِيُّ يَشْهَدُ لِي بِسَمَاعِ هٰذِهِ الرِّسَالَةِ، وَ سَأَلَهُ أَنْ يَشْهَدَ بِمَا عِنْدَهُ، فَأَنْكَرَ أَحْمَدُ أَنْ يَكُونَ سَمِعَ مِـنْ هٰـذَا شَـيْمًا. فَدَعَاهُ أَبِي إِلَى الْمُبَاهَلَةِ، فَقَالَ: لَمَّا حَقَّقَ عَلَيْهِ، قَالَ: قَدْ سَمِعْتُ ذٰلِكَ، وَ هٰذِهِ مَكْرُمَةٌ كُنْتُ أُحِبُّ أَنْ تَكُونَ لِرَجُلٍ مِنَ الْعَرَبِ، لَا لِرَجُلٍ مِنَ الْعَجَمِ، فَلَمْ يَبْرَحِ الْقَوْمُ حَتَّىٰ قَالُوا بِالْحَقِّ جَمِيعاً.

٨٤٩/ ٣. وَ فِي نُسْخَةِ الصَّفْوَانِيِّ: مُحَمَّدُ بْنُ جَعْفَرٍ الْكُوفِيُّ، عَـنْ مُـحَمَّدِ بْـنِ

آن برسد. و چون صبح شد، پدرم نسخهٔ پیغام را در ده پارهٔ کاغذ نوشت و سر آنها را مهر کرد و آنها را به ده کس از سر کردکان و معتبران گروه شیعه تسلیم نمود و گفت که: اگر مرا حادثهٔ مرگ روی دهد و بمیرم، پیش از آن که رقعه ها را از شما مطالبه نمایم، اینها را بگشایید و به آنچه در اینها است، عمل نمایید.

پس چون امام محمد تقی الله رحلت نمود، پدرم ذکر کردکه از منزل خود بیرون نیامد، تا آنکه از جماعتی که قریب به چهارصد کس بودند، بیعت گرفت از برای امام علی نقی الله که هم به دست او قطع و جزم به هم رسانیدند، و سر کردگان فرقهٔ شیعه، در نزد محمد بن فَرج جمع شدند، و در امر امامت گفت و گو می کردند.

پس محمد بن فَرج، به پدرم نوشت و در آن نوشته او رااعلام نموده بود که آن جماعت در نزد او جمع شده اند، و آن که اگر ترس شهرت این امر نبود، خود با آن گروه به نزد پدرم می آمدند و از پدرم خواهش نموده بود که به نزد او رود. پس پدرم سوار شد و به نزد او رفت، و آن گروه را در نزد او مجتمع یافت. بعد از آن به پدرم گفتند که: در این امر چه می گویی؟ پدرم به کسانی که رقعه ها در نزد ایشان بود، گفت که: رقعه ها را حاضر کنید. چون آنها را حاضر کردند، به ایشان گفت که: اینیک آن چیزی است که من به آن مأمور شده ام.

بعضی از ایشان گفتند که: ما دوست می داشتیم که با تو در این امر شاهدی دیگر باشد. پدرم به ایشان گفت که: خدای عزّ و جلّ همین خواهش را به شما عطا فرموده. اینک ابو جعفر اشعری است (یعنی: احمد بن محمد بن عیسی) که برای من شهادت می دهد به شنیدن این پیغام، اگر به آنچه در نز د اوست، شهادت دهد. پس احمد انکار کرد که چیزی از این را شنیده باشد. پدرم او را به سوی مباهله خواند. ایس چون امر مباهله بر احمد محقّق شد، و دانست که مباهله به عمل می آید، گفت: به تحقیق که این را شنیدم و این خبر باعث بزرگواری و چیز بسیار خوبی است. خواستم که از برای مردی از عرب باشد و برای مردی از عجم نباشد (چه خیرانی و پدرش، از عجم بو دند). پس آن گروه از جای خود نرفتند تا آن که همه به حق قائل شدند.

۸۴۹ / ۳ . و در نسخهٔ صفوانی است که : محمد بن جعفر کوفی ۲، از محمد بن عیسی بن

١. و مباهله به ضم ميم و فتح ها، يكديگر را نفرين كردن است. (مترجم)

٢. در نسخهٔ مترجم سرحمه الله مجنين است: در نسخهٔ صفواني است كه يدرم از محمد بن ....

عِيسَى بْنِ عُبَيْدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ الْوَاسِطِيِّ، أَنَّهُ سَمِعَ أَحْمَدَ بْـنَ أَبِـي خَـالِدٍ -مَوْلَىٰ أَبِي جَعْفَرٍ ـ يَحْكِي أَنَّهُ أَشْهَدَهُ عَلَىٰ هٰذِهِ الْوَصِيَّةِ الْمَنْسُوخَةِ:

شَهِدَ أَحْمَدُ بْنُ أَبِي خَالِدٍ مَوْلَىٰ أَبِي جَعْفَوٍ أَنَّ أَبَا جَعْفَوٍ مُحَمَّدَ بْنَ عَلِيًّ بْنِ مُوسَى بْنِ عَلِيًّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ عِيْ أَشْهَدَهُ أَنَّهُ أَوْصَىٰ بْنِ عَلِيًّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ عِيْ أَشْهَدَهُ أَنَّهُ أَوْصَىٰ إِلَىٰ عَلِيًّ ابْنِهِ بِنَفْسِهِ وَ أَخَوَاتِهِ ، وَ جَعَلَ أَمْرَ مُوسَىٰ -إِذَا بَلَغَ -إِلَيْهِ ، وَ جَعَلَ عَبْدَ اللّهِ بْنَ الْمُسَاوِرِ قَائِماً عَلَىٰ تَرِكَتِهِ مِنَ الضِّيَاعِ وَ الْأَمْوَالِ وَ النَّفَقَاتِ وَ الرَّقِيقِ وَغَيْرِ ذَٰلِكَ إلىٰ أَنْ الْمُسَاوِرِ قَائِماً عَلَىٰ تَرِكَتِهِ مِنَ الضِّيَاعِ وَ الْأَمْوَالِ وَ النَّفَقَاتِ وَ الرَّقِيقِ وَغَيْرِ ذَٰلِكَ إلىٰ أَنْ الْمُسَاوِرِ ذَلِكَ الْيَوْمَ إِلَيْهِ ، يَقُومُ بِأَمْرِ نَفْسِهِ وَ يَعْلَى شَرْطِ أَبِيهِمَا فِي صَدَقَاتِهِ أَخُواتِهِ ، وَ يُصَيِّرُ أَمْرَ مُوسَىٰ إِلَيْهِ ، يَقُومُ لِنَفْسِهِ بَعْدَهُمَا عَلَىٰ شَرْطِ أَبِيهِمَا فِي صَدَقَاتِهِ أَخُواتِهِ ، وَ يُصَيِّرُ أَمْرَ مُوسَىٰ إِلَيْهِ ، يَقُومُ لِنَفْسِهِ بَعْدَهُمَا عَلَىٰ شَرْطِ أَبِيهِمَا فِي صَدَقَاتِهِ أَخُواتِهِ ، وَ يُصَيِّرُ أَمْرَ مُوسَىٰ إِلَيْهِ ، يَقُومُ لِنَفْسِهِ بَعْدَهُمَا عَلَىٰ شَرْطِ أَبِيهِمَا فِي صَدَقَاتِهِ النَّيْ تَصَدَّقَ بِهَا ، وَ ذَلِكَ يَوْمُ الْأَحْدِ لِثَ لَكُونَ مِنْ ذِي الْحِجَّةِ سَنَةً عِشْرِينَ وَ النَّيْنِ ، وَ كَتَبَ أَحْمَدُ بْنُ أَبِي خَالِدٍ شَهُادَتُهُ بِخُلُهُ .

وَ شَهِدَ الْحَسَنُ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ عُبَيْدِ اللّهِ بْنِ الْحُسَنِيْ بْنِ عَلِيَّ بْنِ الْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ ﷺ -وَ هُوَ الْجَوَّانِيُّ - عَلَىٰ مِثْلِ شَهَادَةِ أَخْمَدَ بْنِ أَبِي خَالِدٍ فِي صَدْرِ هٰذَا الْكِتَابِ، وَكَتَبَ شَهَادَتَهُ بِيَدِهِ.

وَ شَهِدَ نَصْرُ الْخَادِمُ، وَكَتَبَ شَهَادَتَهُ بِيَدِهِ.

# ٧٥ ـ بَابُ الْإِشَارَةِ وَ النَّصِّ عَلَىٰ أَبِي مُحَمَّدٍ عِلْ

١ - ١ - ١ علي بن مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بنِ أَحْمَدَ النَّهْدِيِّ، عَنْ يَحْبَى بنِ يَسَارٍ الْقَنْبَرِيِّ، قَالَ: أَوْصَىٰ أَبُو الْحَسَنِ ﴿ إِلَى ابْنِهِ الْحَسَنِ قَبْلَ مُـضِيِّهِ بِـأَرْبَعَةِ أَشْـهُرٍ، وَ الْعَسَنِ عَلَىٰ ذَٰلِكَ وَ جَمَاعَةً مِنَ الْمَوَالِي.

٨٥١/ ٢، عَلِيٌّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ الْكُوفِيِّ، عَنْ بَشَّارِ بْنِ أَحْــمَدَ

غبید، از محمد بن حسین واسطی روایت کرده است که شنید از احمد بن ابی خالد مولای امام محمد تقی ﷺ که حکایت می نمود که آن حضرت او را شاهد گرفت بر ایس وصیت نوشته شده به این مضمون که: شهادت داد احمد بن ابی خالد مولای امام محمد تقی که ابوجعفر محمد بن علی بن موسی بن جعفر بن محمد بن علی بسن حسین بن علی بن ابی طالب ﷺ او را شاهد گرفت که آن حضرت، پسر خویش امام علی نقی را وصی نمود در امور خود و خواهرانش (و در نسخهای از کافی برادرانش) و امر موسی را چون به حد بلوغ رسد، به خودش مفوض نمود، و عبدالله بن مساور را قیّم نمود بر ترکه خویش از زمینهای ملکی و مالها و نفقه ها و بنده و غیر آن، تا آن که علی بن محمد ﷺ به حد بلوغ رسد، و چون به ملکی و مالها و نفقه ها و بنده و غیر آن، تا آن که علی بن محمد ﷺ به حد بلوغ رسد، و چون به علی به امر خود و (برادران یا) خواهران خود قیام نماید، و امر موسی را به خودش مفوض علی به امر خود و (برادران یا) خواهران خود قیام نماید، و امر موسی را به خودش مفوض نماید، تا آنکه خود برای امور خود قیام نماید.

بعد از عبدالله بن مساور و برادرش على بر أن شرطى كه پدر ايشان قرار داده در صدقات و اوقاف خود كه به آنها تصدّق فرموده و اين وصبّت نامه، نوشته شد در روز يك شنبه در وقتى كه سه شب از ماه ذى الحجة گذشته بود، و در سال دويست و بيست از هجرت، و احمد بن ابى خالد، شهادت خود را به خطّ خويش نوشت و حسن بن محمد بن عبيدالله بن حسن بن على بن جين بن على بن ابى طالب الله كه ملقب است به جَوّانى، شاهد شد بر مثل شهادت احمد بن ابى خالد در صدر اين نامه، و شهادت خويش را به دست خود نوشت. و نصر خادم شاهد شد و شهادت خود را به دست خويش نوشت.

#### ۷۵. باپ در بیان اشاره و نصّ بر ابو محمد حضرت امام حسن عسکری 🐯

۱/۸۵۰ علی بن محمد، از محمد بن احمد نَهدی، از یحیی بن یسار قنبری روایت کرده است که گفت: امام علی نقی ﷺ پسر خود امام حسن عسکری را وصی گردانید چهار ماه پیش از وفات خویش، و من و جماعتی را از موالیان بر این مطلب شاهد گرفت.

۱۵۱ / ۲ . علی بن محمد، از جعفر بن محمد کوفی، از بشار بن احمد بصری، از علی بن عمر نوفلی روایت کرده است که گفت: با امام علی نقی الله در صحن خانهٔ آن حضرت بودیم که پسرش محمد، به ما گذشت. من به آن حضرت کردم که: فدای تو گردم، اینک صاحب ما

الْبَصْرِيِّ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ عُمَرَ النَّوْفَلِيِّ، قَالَ: كُنْتُ مَعَ أَبِي الْحَسَنِ فِي صَحْنِ دَارِهِ، فَمَرَّ بِنَا مُحَمَّدُ ابْنُهُ، فَقُلْتُ لَهُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، هٰذَا صَاحِبُنَا بَعْدَكَ؟ فَقَالَ: «لَا، صَاحِبُكُمْ بَعْدِيَ الْحَسَنُ».

٣/٨٥٢ عَنْهُ، عَنْ بَشَّارِ بْنِ أَخْمَدَ، عَنْ عَبْدِ اللّٰهِ بْنِ مُحَمَّدٍ الْأَصْفَهَانِيِّ، قَالَ: قَالَ أَبُو الْحَسَنِ ﷺ: «صَاحِبُكُمْ بَعْدِيَ الَّذِي يُصَلِّي عَلَيَّ». قَالَ: وَ لَمْ نَعْرِفْ أَبَا مُحَمَّدٍ قَبْلَ ذٰلِكَ، قَالَ: فَخَرَجَ أَبُو مُحَمَّدٍ، فَصَلَّىٰ عَلَيْهِ.

٣/ ٨٥٣ . وَ عَنْهُ، عَنْ مُوسَى بْنِ جَعْفَرِ بْنِ وَهْبٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ جَعْفَرٍ، قَالَ: كُنْتُ حَاضِراً أَبَا الْحَسَنِ عَنْ اللهِ لَمَّا اللهُ مُحَمَّدٌ، فَقَالَ لِلْحَسَنِ: «يَا بُننَيَّ، أَخَدِثْ لِللهِ شَكْراً؛ فَقَدْ أَحْدَثَ فِيكَ أَمْراً».

٨٥٢ / ٨٥٠ الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَمُحَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللّٰهِ بْنِ مَرْوَانَ الْأَنْبَارِيِّ ، قَالَ : كُنْتُ خَاضِراً عِنْدَ مُضِيَّ أَبِي جَعْفَرٍ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ هِ فَهْ الْمُوانِيِّ ، فَكُوسِيُّ ، فَجُلَسَ عَلَيْهِ وَ حَوْلَهُ أَهْلُ بَيْتِهِ وَ أَبُو عَلِيٍّ هِ فَجَاءَ أَبُو الْحَسَنِ ﴿ فَوَضِعَ لَهُ كُوسِيُّ ، فَجُلَسَ عَلَيْهِ وَ حَوْلَهُ أَهْلُ بَيْتِهِ وَ أَبُو عَلِيٍّ هِ فَكَا لَهُ عَلَيْ هِ وَ عَوْلَهُ أَهْلُ بَيْتِهِ وَ أَبُو مُحَمَّدٍ قَائِمٌ فِي نَاحِيَةٍ ، فَلَمَّا فَرَغَ مِنْ أَمْرٍ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ الْتَفَتَ إِلَىٰ أَبِي مُحَمَّدٍ ﴾ مُحَمَّدٍ اللهِ مُحَمَّدٍ قَائِمٌ فِي نَاحِيَةٍ ، فَلَمَّا فَرَغَ مِنْ أَمْرٍ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ اللهِ الْتَفَتَ إِلَىٰ أَبِي مُحَمَّدٍ ﴾ مُحَمَّدٍ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الْمُولِي مُحَمَّدٍ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الله

٨٥٥/ ۶. عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أَحْـمَدَ الْـقَـلَانِسِيِّ، عَـنْ عَـلِيٍّ بْـنِ الْحُسَيْنِ بْنِ عَمْرٍو، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ مَهْزِيَارَ، قَالَ: قُلْتُ لِأَيِي الْحَسَنِ ﷺ: إِنْ كَانَ كَوْنُ \_وَ الْحُسَيْنِ بْنِ عَمْرٍو، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ مَهْزِيَارَ، قَالَ: قُلْتُ لِأَيِي الْحَسَنِ ﷺ: إِنْ كَانَ كَوْنُ \_وَ الْحُسَنِ اللهِ \_فَإِلَىٰ مَنْ ؟ قَالَ: «عَهْدِي إِلَى الْأَكْبَرِ مِنْ وَلَدَيَّ».

٨٥٤/ ٧. عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ أَبِي مُحَمَّدٍ الْإِسْبَارِقِينِيٍّ، عَنْ عَلِيٍّ بْسَ عَـمْرٍو الْعَطَّارِ، قَالَ: دَخَلْتُ عَلَىٰ أَبِي الْحَسَنِ الْعَسْكَرِيِّ ﷺ وَ أَبُو جَعْفَرٍ النَّهُ فِي الْأَحْيَاءِ، وَ الْعَطَّارِ، قَالَ: دَخَلْتُ عَلَىٰ أَبِي الْحَسَنِ الْعَسْكَرِيِّ ﷺ وَ أَبُو جَعْفَرٍ النَّهُ فِي الْأَحْيَاءِ، وَ أَنَا أَظُنُّ أَنَّهُ هُوَ، فَقُلْتُ لَهُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، مَنْ أَخُصُّ مِنْ وُلْدِكَ؟ فَقَالَ: «لَا تَـخُصُّوا أَنَا أَظُنُ أَنَّهُ هُوَ، فَقُلْتُ لَهُ: حُعِلْتُ فِدَاكَ، مَنْ أَخُصُ مِنْ وُلْدِكَ؟ فَقَالَ: «لَا تَـخُصُّوا أَنَا أَظُنُ اللّهُ هُوَ، فَقُلْتُ لَهُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، مَنْ أَخُصُ مِنْ وُلْدِكَ؟ فَقَالَ: «لَا تَـخُصُّوا أَخَدا حَتّىٰ يَخْرُجَ إِلَيْكُمْ أَمْرِي».

است بعداز تو؟ فرمود: «نه، صاحب شما بعداز من، حسن الله است».

۳/۸۵۲ من از او، از بشار بن احمد، از عبدالله بن محمداصفهانی روایت است که گفت: امام علی نقی از او، از بشار بن احمد، از عبدالله بن محمداصفهانی روایت است که گفت: امام علی نقی از من نماز خواهد کرد». راوی می گوید که: ما امام حسن را پیش از آن نمی شناختیم، و گفت که: چون آن حضرت فوت شد، امام حسن بیرون آمد و بر او نماز کرد.

۲ / ۸۵۳ می از او، موسی بن جعفر بن وهب، از علی بن جعفر روایت است که گفت: در نزد امام علی نقی ای حاضر بودم در هنگامی که پسرش محمد وفات یافت، پس به امام حسن ای فرمود که: «ای فرزند عزیز من، از برای خدا شکر تازه به جا آور که امر بزرگی را در باب تو به پدید آورده».

۸۵۴ / ۵. حسین بن محمد، از معلّی بن محمد، از احمد بن محمد بن عبدالله بن مروان انباری روایت کرده است که گفت: در نزد وفات ابو جعفر محمد بن علی حاضر بودم، پس امام علی نقی امد و کرسی برای آن حضرت گذاشتند و حضرت بر روی آن نشست و اهل بیت آن حضرت گرداگرد او بودند و امام حسن الله در گوشهای ایستاد بود و چون از امر ابو جعفر فارغ شد، به جانب امام حسن الله التفات فر مود و فرمود که: «ای فرزند دلبند من، از برای خدای تبارک و تعالی شکر تازه را به جا آور که امر بزرگی را در تو احداث فرمود».

۱۵۵ / ۶. علی بن محمد، از محمد بن احمد قلانسی، از علی بن حسین بن عمرو، از علی بن حسین بن عمرو، از علی بن مهزیار روایت کرده است که گفت: به خدمت امام علی نقی ای عرض کردم که: اگر واقعه ای روی دهد ـ و پناه می برم به خدا ـ بفر ما که امامت با کیست و به سوی که پناه بریم؟ فرمود که: «وصیّت من به سوی بزرگترین فرزندان من است».

۸۵۶ / ۷. علی بن محمد، از ابو محمد إسبارِقینی، از علی بن عمرو عطّار روایت کرده است که گفت: بر حضرت امام علی نقی ﷺ داخل شدم و پسرش ابوجعفر در زمرهٔ زندگان داخل و از جملهٔ ایشان بود و من گمان می کردم که ابوجعفر، امام خواهد بود، پس عرض کردم که: فدای تو گردم، از فرزندان تو که را مخصوص سازم به امامت؟ فرمود که: «کسی را مخصوص مسازید تا امر و فرمان من به سوی شما بیرون آید».

راوی میگوید که: بعد از آن، به آن حضرت نوشتم که امر امامت در که خواهد بـود؟ در جواب من نوشت که: «این امر، در بزرگِ از فرزندان مـن است». و عـلی مـیگوید کـه: امـام قَالَ: فَكَتَبْتُ إِلَيْهِ بَعْدُ: فِيمَنْ يَكُونُ هٰذَا الْأَمْرُ؟ قَالَ: فَكَتَبَ إِلَيَّ: «فِي الْكَبِيرِ مِنْ وَلَدَيَّ». قَالَ: وَكَانَ أَبُو مُحَمَّدٍ أَكْبَرَ مِنْ جَعْفَرٍ.

بني هَاشِم مِنْهُمُ الْحَسَنُ بْنُ يَحْيَىٰ وَ غَيْرُهُ، عَنْ سَعْدِ بْنِ عَبْدِ اللّهِ، عَنْ جَمَاعَةٍ مِنْ بَنِي هَاشِم مِنْهُمُ الْحَسَنُ بْنُ الْحَسَنِ الْأَفْطَسُ، أَنَهُمْ حَضَرُوا مِيْوَمَ تُوفِي مُحَمَّدُ بْسُ عَلِيٍّ بْنِ مُحَمَّدٍ – بَابَ أَبِي الْحَسَنِ عِلَيْ يُعَزُّونَهُ، وَ قَدْ بُسِطَ لَهُ فِي صَحْنِ دَارِهِ وَ النَّاسُ جُلُوسٌ حَوْلَهُ مِنْ اللّهِ أَبِي طَالِبٍ وَ بَنِي هَاشِمٍ وَ قُرَيْشٍ جُلُوسٌ حَوْلَهُ مِنْ اللّهِ أَبِي طَالِبٍ وَ بَنِي هَاشِمٍ وَ قُرَيْشٍ جُلُوسٌ حَوْلَهُ مِنْ اللّهِ اللّهِ مَنْ يَعِينِهِ، وَ نَحْنُ لَا نَعْرِفُهُ، فَنَظَرَ إِلَيْهِ أَبُو الْحَسَنِ عِلَي عِلْ قَدْ جَاءَ مَشْقُوقَ الْجَيْبِ حَتّىٰ قَامَ عَنْ يَعِينِهِ، وَ نَحْنُ لَا نَعْرِفُهُ، فَنَظَرَ إِلَيْهِ أَبُو الْحَسَنِ عِلَي عَلَي اللّهُ مَا عَنْ يَعِينِهِ، وَ نَحْنُ لَا نَعْرِفُهُ، فَنَظَرَ إِلَيْهِ أَبُو الْحَسَنِ عِلَى الْعُسَنِ عِلْ عَمْ عَنْ يَعِينِهِ، وَ نَحْنُ لَا نَعْرِفُهُ، فَنَظَرَ إِلَيْهِ أَبُو الْحَسَنِ عِلَى الْفَسَنِ عِلَى الْفَصَنِ عَلَى الْفَتَىٰ، وَ حَمِدَ اللّهُ، وَ الشَعْرَجُعَ، وَ قَالَ: «الْحَمْدُ لِلّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَ أَنَا أَسْأَلُ فَبَكَى الْفَتَىٰ، وَ حَمِدَ اللّهُ، وَ الشَعْرَجُعَ فَى الْفَعَىٰ وَ مَلَهُ مَنْ عَمْ وَ فَيَوْمَنِهُ عَرَفْنَاهُ ، وَ عَلِمْنَا اللّهُ تَمَامَ نِعْمِهِ لَنَا فِيكَ، وَ إِنَّا لِلْهُ وَ إِنَّا إِلْهُهِ رَاحِعُونَ». فَسَأَلْنَا عَنْهُ، فَقِيلَ: هٰذَا الْحَسَنُ اللّهُ تَمَامَ نِعْمِهِ لَنَا فِيكَ، وَ إِنَّا لِلللّهِ وَإِنَّا إِلْهُ وَرَاحِعُونَ». فَسَأَلْنَا عَنْهُ، فَقِيلَ: هٰذَا الْحَسَنُ الللهُ مَامَةِ وَقَدْ أَلْوَالْ الللهُ عَلَى الْفَامَةُ مَقَامَهُ وَقَدْ أَدُولُولُ اللّهُ فِي ذَٰلِكَ الْوَقْتِ عِشْرِينَ سَنَةٌ أَوْ أَرْجَحَ – فَيُومَتِهُ عَرَفْنَاهُ، وَ عَلِمْنَا اللّهُ وَاللّهُ فَي ذَٰلِكَ الْوقَتِ عِشْرِينَ سَنَهُ أَوْ أَرْجَحَ – فَيُومَيَذٍ عَرَفْنَاهُ، وَ عَلِمْنَا اللهُ فَي ذَٰلِكُ الْهُ فَي ذَلِكَ الْوَقْتَ عَلَى الْفَامَةُ مَقَامَهُ مَقَامَهُ وَ قَلْمُ اللهُ فَي ذَلِكُ اللّهُ فَي ذَلِكُ الْوَلْمُ الْمُ الْمُ الْمُعَمِلُ اللهُ الْمُ الْمُعْمَا اللهُ الْمُ الْمُ اللهُ الْمُ الْمُعُونَ الْمُلْ الْمُلْحَلُدُ اللّهُ الْمُ الْعَلْمَةُ مَا اللهُ ال

٨٥٨/ ٩. عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ إِسْحَاقَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بُـنِ يَسَحْيَى بْـنِ وَ أَبُو دَرْيَابَ، قَالَ: دَخَلْتُ عَلَىٰ أَبِي الْحَسَنِ ﷺ بَعْدَ مُضِيٍّ أَبِي جَعْفَرٍ، فَعَزَّ يْتُهُ عَنْهُ ــوَ أَبُو دَرْيَابَ، قَالَ: «فَقَالَ: «إِنَّ اللَّـهَ مُحَمَّدٍ ﷺ ، فَقَالَ: «إِنَّ اللَّـهَ مُحَمَّدٍ ﷺ ، فَقَالَ: «إِنَّ اللّـهَ ـ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ ـ قَدْ جَعَلَ فِيكَ خَلَفاً مِنْهُ؛ فَاحْمَدِ اللّٰهَ».

١٠/٨٥٩ . عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ إِسْحَاقَ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَبِي هَاشِمِ الْجَعْفَرِيُّ ، قَالَ : كُنْتُ عِنْدَ أَبِي الْحَسَنِ اللهِ بَعْدَ مَا مَضَى ابْنُهُ أَبُو جَعْفَرٍ ، وَ إِنِّي لَأُفَكِّرُ فِي نَفْسِي أُرِيدُ أَنْ أَقُولَ : كَأَنَّهُمَا \_أَعْنِي أَبَا جَعْفَرٍ وَ أَبَا مُحَمَّدٍ \_ فِي هٰذَا الْوَقْتِ كَأَبِي الْحَسَنِ

حسن، از ابوجعفر بزرگتر بود.

است حسن بن حسن افطس دروایت کردهاند که ایشان، در روزی که محمد بن علی بن است حسن بن حسن افطس دروایت کردهاند که ایشان، در روزی که محمد بن علی بن محمد او فات کرد، در خانهٔ امام علی نقی الله حاضر شدند که آن حضرت را تعزیت بگویند، و در صحن خانه فرشی از برایش گسترده بودند و مردم گرداگرد آن حضرت نشسته بودند، گفتند که: ما تخمین کردیم در حوالی آن حضرت از اولاد ابو طالب و بنی هاشم و قریش، صد و پنجاه مرد بودند. غیر از ملازمان آن حضرت و سائر مردمان، که ناگاه نظر کردیم به سوی محسن بن علی الله در حالی که آمد باگریبان چاک تا در جانب آن حضرت ایستاد و ما او را نمی شناختیم. و امام علی نقی الله بعد از ساعتی به سوی او نظر نمود، و فرمود که: «ای فرزند عزیر من، از برای خدای عزّ و جل شکر تازهای را به جا آور، که امر بزرگی را در تو احداث فرمود».

پس آن جوان گریست و خدا را حمد کرد و استرجاع را به جا آورد و گفت: «الحمد اله ربّ العالمین؛ «همهٔ ستایشها خدای راست که پروردگار همهٔ جهانیان است». و من از خدا سؤال می کنم که نعمتهای خود را در بقای تو برای ما تمام کند. و (انا الله و انا الله و اجعون)». و ما از احوال او سؤال کردیم، گفتند که: اینک حسن، پسر آن حضرت است. و در آن وقت، بیست سال یا زیاده از آن، برای او تخمین کردیم. پس در آن روز، او را شناختیم و دانستیم که آن حضرت، اشاره فرمود به سوی او به امامت و پای داشتن او به جای خویش.

۸۵۸ / ۹ علی بن محمد، از اسحاق بن محمد از محمد بن یحیی بن دَریاب روایت کرده است که گفت: داخل شدم بر امام علی نقی ، بعد از وفات ابوجعفر، پس آن حضرت را از وفات او بعد دادم و امام حسن بن اشسته بود، پس امام حسن گریست. امام علی نقی به رو به او کرد و فرمود: «به درستی که خدای تبارک و تعالی در تو خَلَفی از او قرار داد، پس خدای عزّ و جلّ را حمد کن».

۱۰/۸۵۹ علی بن محمد، از اسحاق بن محمد، از ابوهاشم جعفری روایت کرده است که گفت: در نزدامام علی نقی الله بودم بعد از وفات پسرش، ابو جعفر و من با خود فکر می کردم و اراده داشتم که بگویم: گویا این دو ـ و مقصودم ابو جعفر و ابو محمد بود ـ در این وقت مثل ابوالحسن موسی و اسماعیل پسران جعفر بن محمد پایاند و قصّه و حکایت ایشان، چون

مُوسىٰ وَ إِسْمَاعِيلَ ابْنَيْ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ لِللِّهِ، وَ إِنَّ قِصَّتَهُمَا كَقِصَّتِهِمَا؛ إِذْ كَـانَ أَبُـو مُحَمَّدٍ الْمُرْجَىٰ بَعْدَ أَبِي جَعْفَرٍ.

فَأَقْبَلَ عَلَيَّ أَبُو الْحَسَنِ ﴿ قَبْلَ أَنْ أَنْطِقَ، فَقَالَ: «نَعَمْ يَا أَبَا هَاشِمٍ، بَدَا لِللهِ فِي أَبِي مُحَمَّدٍ بَعْدَ أَبِي جَعْفَرٍ مَا لَمْ يَكُنْ يُعْرَفُ لَهُ، كَمَا بَدَا لَهُ فِي مُوسَىٰ بَعْدَ مُضِيِّ إِسْمَاعِيلَ مُحَمَّدٍ بَعْدَ أَبِي جَعْفَرٍ مَا لَمْ يَكُنْ يُعْرَفُ لَهُ، كَمَا بَدَا لَهُ فِي مُوسَىٰ بَعْدَ مُضِيِّ إِسْمَاعِيلَ مَا كَشَفَ بِعِ مَنْ حَالِهِ، وَ هُوَ كُمَا حَدَّثَتُكَ نَفْسُكَ وَ إِنْ كَرِهَ الْمُنْظِلُونَ، وَ أَبُو مُحَمَّدٍ ابْنِي مَا كَشَفَ بِهِ عَنْ حَالِهِ، وَ هُوَ كُمَا حَدَّثَتُكَ نَفْسُكَ وَ إِنْ كَرِهَ الْمُنْظِلُونَ، وَ أَبُو مُحَمَّدٍ ابْنِي الْخَلَفُ مِنْ بَعْدِي، عِنْدَهُ عِلْمُ مَا يُحْتَاجُ إِلَيْهِ، وَ مَعَهُ آلَةُ الْإِمَامَةِ».

٠٩٠/ ١١. عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ إِسْحَاقَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ يَحْيَى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدٍ بْنِ يَحْيَى بْنِ دَرْيَابَ، عَنْ أَبِي بَكْرٍ الْفَهْفَكِيِّ، قَالَ: كَتْبَ إِلَيَّ أَبُو الْحَسَنِ اللهِ : «أَبُو مُحَمَّدٍ ابْنِي أَنْصَحُ لَرْيَابَ، عَنْ أَبِي بَكْرٍ الْفَهْفَكِيِّ، قَالَ: كَتْبَ إِلَيْ أَبُو الْحَسَنِ اللهِ : «أَبُو مُحَمَّدٍ ابْنِي أَنْصَحُ الْمَامَةِ فَو أَوْتَقُهُمْ خُلِقَةً ، وَ هُوَ الْأَكْبَرُ مِنْ وَلَدَيَّ، وَ هُوَ الْخَلَفُ، وَ إِلَيْهِ الْمُعَمَّدِ غُرِيزَةً ، وَ أَوْتَقُهُمْ خُلِقَةً ، وَ هُوَ الْأَكْبَرُ مِنْ وَلَدَيَّ ، وَ هُوَ الْخَلَفُ، وَ إِلَيْهِ يَنْهُ عَنْهُ وَلَا يَا مُحَمَّدٍ غُرِيزَةً ، وَ أَحْكَامُهَا، فَمَا كُنْتَ سَائِلِي ، فَسَلْهُ عَنْهُ ؛ فَعِنْدَهُ مَا يُحْتَاجُ إِلَيْهِ ». يَنْتَهِي عُرَى الْإِمَامَةِ وَ أَحْكَامُهَا، فَمَا كُنْتَ سَائِلِي ، فَسَلْهُ عَنْهُ ؛ فَعِنْدَهُ مَا يُحْتَاجُ إِلَيْهِ ».

١٢/٨٤١ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ إِسْحَاقَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ شَاهَوَيْهِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ الْجَلَّابِ، قَالَ: كَتَبَ إِلَيَّ أَبُو الْحَسَنِ ﴿ فِي كِتَابٍ: «أَرَدْتَ أَنْ تَسْأَلَ عَنِ الْخَلَفِ بَعْدَ أَبِي جَعْفَرٍ، وَ قَلِقْتَ لِذَٰلِكَ، فَلَا تَعْتَمَّ؛ فَاإِنَّ اللَّهَ حَمَّزَ وَ جَلَّ لَا يُصِلُّ قَوْماً بَعْدَ إِذْ هَدَاهُمْ حَتَىٰ يُبَيِّنَ لَهُمْ مَا يَتَقُونَ، وَ صَاحِبُكَ بَعْدِي أَبُو مُحَمَّدٍ ابْنِي، وَ عِنْدَهُ مَا تَحْتَاجُونَ إِلَيْهِ، يُقَدِّمُ مَا يَشَاءُ اللَّهُ، وَ يُؤخِّرُ مَا يَشَاءُ اللَّهُ ﴿ مَا نَشَخْ مِنْ آيَةٍ أَنْ فَنَاعٌ لِذِي عَقْلِ يَقْظَانَ».

قصّة ايشان است؛ زيراكه ابو محمد، حسن بن على به تأخير افتاده، بعد از ابوجعفر.

حضرت امام علی نقی الله روی به من آورد، پیش از آنکه سخن گویم، و فرمود که: «آری ابوهاشم، خدا حکم فرمود (یا از برای او بدا حاصل شد)، در باب ابو محمد، بعد از ابوجعفر، آنچه از برای او معروف نبود (که مردم آن را نمی شناختند)، چنانچه از برای او بدا شد در باب امام موسی بعد از و فات اسماعیل آنچه به سبب آن، حال او را ظاهر ساخت. و این امر، چنان است که نفس تو با تو حدیث می کرد؛ و هر چند که کجروان تبه روزگار ناخوش داشته باشد. و ابومحمد، پسر من خَلَف و جانشین من است بعد از من، و در نزد اوست علم آنچه مردم به آن احتیاج دارند، و با اوست آلت و اسباب امامت».

۱۹۶۸ ملی بن محمد، از اسحاق بن محمد، از محمد بن یحیی بن دریاب، از ابوبکر فَهْفَکی روایت کرده است که امام علی نقی الله به من نوشت که: «ابو محمد، پسر من از همهٔ آل محمد خیرخواه تر است از روی طبیعت، و استوار ترین ایشان است از روی حجّت، و او بزرگ ترین فرزندان من است و اوست که جانشین من است، و دست های امامت (که مراد از آن، آلات و اسباب آن است)، و احکام آن به سوی او منتهی می شود. پس آنچه پیش از این، از من سؤال می کردی، بعد از این از او سؤال کن دکه در نزد اوست آنچه به آن محتاج باشی (یا مردم به آن احتیاج داشته باشند).

۱۲/۸۶۱ علی بن محمد، از اسحاق بن محمد، از شاهویه بن عبدالله جَلاب روایت کرده است که گفت: امام علی نقی از اسحاق بن نوشت در نامهٔ که: «اراده کردی که سؤال کنی از خَلَف بعد از ابوجعفر، و برای این مضطرب شدی، پس غمناک مباش؛ زیرا که خدای عزّ وجلّ نام گمراهی را بر گروهی نمی گذارد، بعد از آن که ایشان را راه راست نموده باشد، تا روشن سازد از برای ایشان، آنچه را که واجب است که از آن پرهیز کنند (و آنچه او را خشنود گرداند، و آنچه او را به خشم آورد) ، و صاحب تو (یاصاحب شما) بعد از من، ابومحمد، پسر من است. و در نزد اوست آنچه مردم به آن محتاج باشند. و خدا پیش می اندازد آنچه را که خواهد، و به تأخیر می افکند آنچه را که خواهد. ﴿ مَا نَسَخْ مِنْ عَایَةٍ أَقْ نُسِهَا نَأْتِ بِخَیْرٍ مِنْهَا أَوْ مِثْلِهَا ﴾ ۲، یعنی: النجه را که خواهد. ﴿ مَا نَسَخْ مِنْ عَایَةٍ أَقْ نُسِهَا نَأْتِ بِخَیْرٍ مِنْهَا أَوْ مِثْلِهَا ﴾ ۲، یعنی: الله منسوخ و برطرف می کنیم از آیه ای از آیات خود (بر و فق مصلحت مردمان و

١٣/٨۶٢ . عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَمَّنْ ذَكَرَهُ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أَحْمَدَ الْعَلَوِيِّ ، عَنْ دَاوُدَ بْنِ الْعَسَنِ ، فَكَيْفَ لَكُمْ الْقَاسِمِ ، قَالَ : سَمِعْتُ أَبَا الْحَسَنِ ، فَكَيْفَ لَكُمْ الْفَاسِمِ ، قَالَ : سَمِعْتُ أَبَا الْحَسَنِ ، فَقُلْتُ : وَلِمَ جَعَلَنِيَ اللَّهُ فِدَاكَ ؟ فَقَالَ : «إِنَّكُمْ لَا تَرَوْنَ بِالْخَلَفِ مِنْ بَعْدِ الْخَلَفِ ؟ » فَقُلْتُ : وَلِمَ جَعَلَنِيَ اللَّهُ فِدَاكَ ؟ فَقَالَ : «إِنَّكُمْ لَا تَرَوْنَ سَخْصَهُ ، وَ لَا يَحِلُّ لَكُمْ ذِكْرُهُ بِاسْمِهِ » . فَقُلْتُ : فَكَيْفَ نَذْكُرُهُ ؟ فَقَالَ : «قُولُوا : الْحُجَّةُ مَنْ اللهِ مُحَمَّدٍ عَلَيْهِمُ السَّلَامُ » .

## ٧٧ \_ بَابُ الْإِشَارَةِ وَ النَّصِّ إِلَىٰ صَاحِبِ الدَّارِ ١

١/٨۶٣ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٌّ بْنِ بِـلَالٍ، قَالَ: خَرَجَ إِلَيَّ مِنْ أَبِي مُحَمَّدٍ اللَّهِ فَبْلَ مُضِيِّهِ بِسَنَتَيْنِ يُخْبِرنِي بِالْخَلَفِ مِنْ بَعْدِهِ، ثُمَّ خَرَجَ إِلَيَّ مِنْ قَبْلِ مُضِيِّهِ بِتَـلَاثَةِ أَيَّامٍ يُخْبِرُنِي بِالْخَلَفِ مِنْ بَعْدِهِ.

٢ / ٨٥٢ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ إِسْحَاقَ، عَنْ أَبِي هَاشِمِ الْجَعْفَرِيِّ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي مُحَمَّدٍ ﷺ الْجَعْفَرِيِّ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي مُحَمَّدٍ ﷺ : جَـلَالتُكَ تَمْنَعُنِي مِنْ مَسْأَلْتِكَ، فَـتَأْذَنُ لِـي أَنْ أَسْأَلُكَ؟ قَالَ: «سَلْ». فَقُلْتُ: فَإِنْ حَـدَثَ بِكَ فَقَالَ: «سَلْ». فَقُلْتُ: فَإِنْ حَـدَثَ بِكَ حَدَثُ، فَأَيْنَ أَسْأَلُ عَنْهُ؟ قَالَ: «بِالْمَدِينَةِ».

٣/٨٤٥ عليُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ الْكُوفِيِّ، عَنْ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ الْكُوفِيِّ، عَنْ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ الْمُكُفُوفِ، عَنْ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ اللهُ السِّنَهُ، وَ قَالَ: الْمَكْفُوفِ، عَنْ عَمْرٍ و الْأَهْوَاذِيِّ، قَالَ: أَرَانِي أَبُـو مُـحَمَّدٍ ﷺ ابْسنَهُ، وَ قَالَ: «هٰـذَا صَاحِبُكُمْ مِنْ بَعْدِي».

مقتضای زمان)، یا فراموش میگردانیم آن را و از دلها میبریم، میآوریم بهتر از آن آیهٔ منسوخه در نفع بندگان، یا مانند آن در منفعت با وجود رعایت مصلحت».

و نوشتم در این نامه و اشاره نمودم به آنچه در آن، بیان و قناعت است برای صاحب عقلی که بیدار و هوشیار باشد و زیاده از این را نخواهد».

۱۳/۸۶۲ علی بن محمد، از آنکه او را ذکر کرده، از محمد علوی، از داود بن قاسم روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام علی نقی ای که می فرمود: «خَلَف بعد از من حسن است. پس چگونه از برای شما خواهد بود علم و معرفت به خَلفی که بعد از این خلف است؟». عرض کردم که: چرا معرفت خلف دویم بر ما مشکل است، خدا مرا فدای تو گرداند؟ فرمود که: «زیراکه شما شخص و جنّهٔ او را نمی بینید، و شما را حلال نیست که او را به نامش یاد کنید». عرض کردم: پس چگونه او را یاد کنیم؟ فرمود که: «بگویید که حجّت از آل محمد شید».

# ۷۶. باب در بیان اشاره به سوی صاحب خانه که مراد از آن، صاحب الزّمان است حصلوات الله علیه ـ

۸۶۳ / ۱ . علی بن محمد، از محمد بن علی بی بلال روایت کرده است که گفت: نامهٔ امام حسن عسکری الله به سوی من بیرون آمد، دو سال پیش از وفات آن حضرت، که مرا خبر می داد به خلف بعد از او . بعد از آن، نامهٔ دیگر به سوی من بیرون آمد، سه روز پیش از وفاتش که مرا به خلف بعد از خود خبر می داد.

۱۸۶۴ محمد بن یحیی، از احمد بن اسحاق، از ابوهاشم جعفری روایت کرده است که گفت: به خدمت امام حسن عسکری الله عرض کردم که: بزرگواری تو، مرا منع می کند از این که تو را سؤال کنم. پس مرا رخصت ده تا از تو سؤال کنم. فرمود: اسؤال کن از آنچه اراده داری». عرض کردم که: ای آقای من، آیا تو را فرزندی هست؟ فرمود: «آری». عرض کردم که: اگر حادثه به تو رسد، در کجا از حال او سؤال کنم؟ فرمود: «در مدینه».

۳/۸۶۵ ملی بن محمد، از جعفر بن محمد کوفی، از جعفر بن محمد مکفوف، از عمرو اهوازی روایت کرده است که گفت: امام حسن الله پسر خود را به من نمود و فرمود که: الینک صاحب شما است بعد از من.

١٩٤٤ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ حَمْدَانَ الْقَـالَانِسِيِّ، قَالَ: قُلْتُ لِلْعَمْرِيِّ: قَدْ مَضىٰ أَبُو مُحَمَّدٍ فَقَالَ لِي: قَدْ مَضىٰ، وَ لٰكِنْ قَدْ خَلَّفَ فِيكُمْ مَنْ رَقَبَتُهُ مِثْلُ هٰذِهِ، وَ أَشَارَ بِيَدِهِ.
 بيدِهِ.

٧٩٧/ ٥. الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ الْأَشْعَرِيُّ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ أَخْ مَدَ بْسِ
مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللّهِ، قَالَ: خَرَجَ عَنْ أَبِي مُحَمَّدٍ عَلَى حَيْنَ قُتِلَ الزُّبَيْرِيُّ لَعَنَهُ اللَّهُ: «هٰذَا
جَزَاءُ مَنِ اجْتَرَأَ عَلَى اللّهِ فِي أَوْلِيَائِهِ، يَزْعُمُ أَنَّهُ يَقْتُلُنِي، وَ لَيْسَ لِي عَقِبٌ، فَكَيْفَ رَأَىٰ
قُدْرَةَ اللّهِ فِيهِ؟».

وَ وُلِدَ لَهُ وَلَدٌ سَمَّاهُ «محمد» فِي سَنَة بِسِتٌّ وَ خَمْسِينَ وَ مِائَتَيْنِ.

٨٥٨ على بن على بن مُحَمَّد، عن الْفَسَنْ وَ مُحَمَّد ابْنَىْ عَلِي بْنِ إِبْرَاهِيم، عَنْ مُحَمَّد بنِ عَلِي بنِ عَبْدِ الرَّحْمٰنِ الْعَبْدِي مِنْ عَبْدِ قَيْسٍ، عَنْ ضَوْء بْنِ عَلِي الْعِجْلِيِّ، عَنْ رَجُلٍ مِنْ أَهْلِ فَارِسَ سَمَّاهُ، قَالَ: أَتَيْتُ سَامَرًاء، وَ لَـزِمْتُ بَـابَ أَبِي مُحَمَّدٍ عَنْ فَدَعَانِي، فَدَخَلْتُ عَلَيْهِ وَ سَلَّمْتُ، فَقَالَ: «مَا الَّذِي أَقْدَمَك؟» قَالَ: قُلْتُ: رَغْبَةً فِي خَدْمَتِك، قَالَ: فَقَالَ إِي: «فَالْزَمِ الْبَاب».

قَالَ: فَكُنْتُ فِي الدَّارِ مَعَ الْخَدَمِ، ثُمَّ صِرْتُ أَشْتَرِي لَهُمُ الْحَوَائِجَ مِنَ السُّوقِ، وَكُنْتُ أَدْخُلُ عَلَيْهِمْ مِنْ غَيْرِ إِذْنِ إِذَا كَانَ فِي دَارِ الرِّجَالِ، قَالَ: فَدَخَلْتُ عَلَيْهِ يَوْماً وَ كُنْتُ أَدْخُلُ عَلَيْهِمْ مِنْ غَيْرِ إِذْنِ إِذَا كَانَ فِي دَارِ الرِّجَالِ، قَالَ: هَكَمْ لَا تَبْرَحْ » فَلَمْ هُوَ فِي دَارِ الرِّجَالِ، فَسَمِعْتُ حَرَكَةً فِي الْبَيْتِ، فَنَادَانِي: «مَكَانَكَ لَا تَبْرَحْ » فَلَمْ هُوَ فِي الْبَيْتِ، فَنَادَانِي: «مَكَانَكَ لَا تَبْرَحْ » فَلَمْ أَجْسُرْ أَنْ أَدْخُلُ وَ لَا أَخْرُجَ، فَخَرَجَتْ عَلَيَّ جَارِيَةٌ مَعَهَا شَيْءٌ مُغَطَّى، ثُمَّ نَادَانِيَ: «الْجُسُرْ أَنْ أَدْخُلُ وَ لَا أَخْرُجَ، فَخَرَجَتْ عَلَيَّ جَارِيَةٌ مَعَهَا شَيْءٌ مُغَلِّى، ثُمَّ نَادَانِيَ: «الْحُدُلُ وَ لَا أَخْرُجَ، فَخَرَجَتْ عَلَيَّ جَارِيَةٌ مَعَهَا شَيْءٌ مُغَلِّى، وَنَادَى الْجَارِيّة، فَرَجَعَتْ إِلَيْهِ، فَقَالَ لَهَا: «اكْشِفِي عَمَّا مَعَكَ» «ادْخُلْ» فَدَخَلْتُ، وَ نَادَى الْجَارِيّة، فَرَجَعَتْ إِلَيْهِ، فَقَالَ لَهَا: «اكْشِفِي عَمَّا مَعَكَ»

۱۹۶۸ / ۴. علی بن محمد، از حمدان قلانِسی روایت کرده است که گفت: به عثمان بن سعید عمروی گفتم که: امام حسن الله وفات فرمود؟ ولیکن کسی را بعد از خود، در میان شما گذاشت که گردن او، مثل این است و به دست خویش اشاره نمود (و مراد این است که گردنش، به قدر یک ذراع است و ممکن است که درازی کردن، کنایه از جاه و علق آن حضرت باشد. و بعضی گفته اند که مراد از گردن، شخص آن حضرت است و اشاره به دست، به جهت بیان طول قامت).

۷۶۷ / ۵. حسین بن محمد اشعری، از معلّی بن محمد، از احمد بن محمد بن عبدالله روایت کرده است که: فرمانی از امام حسن عسکری الله بیرون آمد در هنگامی که زبیری لفته الله کشته شد که: «این است جزای هر که بر خدا جرأت کند در حقّ دوستان آن جناب. زبیری گمان می کرد که او مرا خواهد کشت، و مرا فرزندی نباشد. پس قدرت خدا را در باب خود چگونه دید؟». و برای آن حضرت فرزندی متولد شد که او را «م ح م د» نام کرد در سال دویست و پنجاه و شش.

۸۶۸ / ۶ ، علی بن محمد، از حسین و محمد ایسران علی بن ابراهیم، از محمد بن علی بن عبدالرحمان عبدی از عبد قیس، از ضوء بن علی عجلی، از مردی از اهل فارس که او را نام برد، روایت کرده است که گفت: به سامره آمدم و بر در خانهٔ امام حسن عسکری الله ماندم، پس مرا طلبید و بر آن حضرت داخل شدم و سلام کردم. فرمود: «چه باعث شد که تو را به این جا آورد؟» عرض کردم که: رغبت در خدمت و شوق ملازمت تو. فرمود: «پس بر در خانه باش».

راوی می گوید که: من با خدمت کاران در خانه بودم، بعد از آن، چنان شدم که آنچه را می خواستند برای ایشان از بازار می خریدم، و بر ایشان داخل می شدم بی آن که رخصت طلب کنم، هر گاه مردان در خانه بودند. راوی می گوید که: بعد از آن، روزی به آن حضرت داخل شدم، و آن حضرت در دیوان خانه تشریف داشت در آن خانه آواز حرکتی را شنیدم. پس مرا آواز داد که: «به جای خویش باش و به جایی مرو». پس من جرأت نکردم که داخل شوم، یا بیرون روم و در همان جا ایستاده بودم که کنیزی بیرون آمد و رو به من می آمد، و با آن کنیز چیزی بود که آن را پوشانیده بودند. پس حضرت مرا را آواز داد که: «داخل شوه، چون داخل شدم، کنیز را آواز داد که برگرد، و پس آن کنیز برگشت و به خدمت آن حضرت آمد.

فَكَشَفَتْ عَنْ غُلَامٍ أَبْيَضَ، حَسَنِ الْوَجْهِ، وَكَشَفَ عَنْ بَطْنِهِ، فَإِذَا شَعْرٌ نَابِتٌ مِنْ لَبَتِهِ إِلَىٰ سُرَّتِهِ، أَخْضَرُ، لَيْسَ بِأَسْوَدَ، فَقَالَ: «هٰذَا صَاحِبُكُمْ» ثُمَّ أَمَرَهَا فَحَمَلَتْهُ، فَمَا رَأَيْتُهُ بَعْدَ ذٰلِكَ حَتّىٰ مَضَىٰ أَبُو مُحَمَّدٍ ﷺ.

### ٧٧ ـ بَابٌ فِي تَسْمِيَةِ مَنْ رَ آهُﷺ

الْحِمْيَرِيِّ، قَالَ: الْجَتَمَعْتُ أَنَا وَ الشَّيْخُ أَبُو عَمْرٍ و \_رَحِمَهُ اللَّهُ \_ عِنْدَ أَحْمَدُ بْنِ إِسْحَاقَ، الْحِمْيَرِيِّ، قَالَ: الْجَتَمَعْتُ أَنَا وَ الشَّيْخُ أَبُو عَمْرٍ و \_رَحِمَهُ اللَّهُ \_ عِنْدَ أَحْمَدُ بْنِ إِسْحَاقَ أَنْ أَسْأَلَهُ عَنِ الْخَلَفِ، فَقَلْتُ لَهُ: يَا أَبَا عَمْرٍ و، إِنِّي أُرِيدُ أَنْ أَسْأَلَكَ عَنْهُ: فَإِنَّ اعْتِقَادِي وَ دِينِي أَنْ أَسْأَلَكَ عَنْهُ: فَإِنَّ اعْتِقَادِي وَ دِينِي أَنَّ أَسْأَلَكَ عَنْهُ: فَإِنَّ اعْتِقَادِي وَ دِينِي أَنَّ الْمُأْلِكَ عَنْ شَيْءٍ وَ مَا أَنَا بِسَاكً فِيمَا أُرِيدُ أَنْ أَسْأَلَكَ عَنْهُ: فَإِنَّ اعْتِقَادِي وَ دِينِي أَنَّ اللَّهُ وَمَ لَا تَخْلُو مِنْ حُجَّةٍ إِلَّا إِذَا كَانَ قَبْلُ يَوْمِ الْقِيَامَةِ بِأَرْبَعِينَ يَوْماً، فَإِذَا كَانَ ذٰلِكَ اللَّهُ وَمِ الْقِيَامَةِ بِأَرْبَعِينَ يَوْماً، فَإِذَا كَانَ ذٰلِكَ اللَّوْمِينَ اللَّهِ عَنْ وَ جَلَّ مَنْ مَنْ عَبْلُ أَوْ وَعَلَى اللَّهُ عَنْ وَ جَلَّ وَ جَلَّ وَ جَلَّ وَ جَلَّ مِنْ كُنْ الْمَوْتِي أَنْ أَرْدَادَ يَقِيناً، وَ إِنَّ إِبْرَاهِيمَ عِنْ سَأَلَ رَبَّهُ \_ عَنَّ وَ جَلَّ وَكَنْ لِيَطْمَئِنَ فَلْهِمُ الْقِيَامَةُ، وَ لَكِنْ لِيَطْمَئِنَ فَلْهِمُ الْقِيَامَةُ وَ لَكِنْ لِيَطْمَئِنَ فَلْهِمُ الْقِيَامَةُ وَ لَكُنْ لِيَطْمَئِنَ فَلْهِمُ الْقِيَامَةُ وَ لَكُنْ لِيَطْمَئِنَ فَلْهُ وَلَا ذَوْا وَلَهُ فَوْمِنْ قَالَ بَلَىٰ وَلَكِنْ لِيَطْمَئِنَ فَلْهِمِ مُ الْقِيَامَةُ وَ لَكِنْ لِيَطْمَئِنَ فَلْهِ وَلَا ذَوْا وَلَمْ فَوْمِنْ قَالَ بَلَىٰ وَلَكِنْ لِيَطْمَئِنَ فَلْهِمِ الْمَوْتَى وَلَكِنْ لِيَطْمَئِنَ فَلْهِمَ الْقِيَامَةُ وَلَا الْمَوْتَى ؟ قَالَ : ﴿ أَوْلَ لَمْ تُؤْمِنْ قَالَ بَلَىٰ وَلَكِنْ لِيَطْمَئِنَ فَلْهِمِ الْمَوْتَى وَلَا الْمَوْتَى ؟

وَ قَدْ أَخْبَرَنِي أَبُو عَلِيٍّ أَحْمَدُ بْنُ إِسْحَاقَ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ ﴿ قَالَ: سَـ أَلَّنَهُ وَ
قُلْتُ: مَنْ أَعَامِلُ؟ أَوْ عَمَّنْ آخُذُ؟ وَ قَوْلَ مَنْ أَقْبَلُ؟ فَقَالَ لَهُ: «الْعَمْرِيُّ ثِقَتِي؛ فَمَا أَدّىٰ
إِلَيْكَ عَنِّي، فَعَنِّي يُؤدِّي، وَ مَا قَالَ لَكَ عَنِّي، فَعَنِّي يَقُولُ؛ فَاسْمَعْ لَهُ وَ أَطِعْ؛ فَإِنَّهُ الثَّقَةُ
الْمَأْمُونُ».

حضرت فرمود که: «آنچه با تو است، ظاهر کن و پرده را از روی آن بردار». آن کنیز، پسری را ظاهر ساخت سفید و خوشرو و جامه را از شکمش دور کرد. پس دیدم که مویی روییده از ابتدای سینه مبارک آن کودک تا نافش، و آن موی، سبز بود نه سیاه.

بعد از آن، حضرت فرمو دکه: «این، صاحب شما است». پس آن کنیز را امر فرمو دکه او را بر داشت، و من بعد از آن او را ندیدم تا آنکه امام حسن ﷺ وفات فرمو د.

### ۷۷. باب در بیان نام کسانی که آن حضرت ﷺ را دیدهاند

جمیری که گفت: من و شیخ ابو عمرو \_رحمه الله \_در نزد احمد بن اسحاق جمع شدیم. پس احمد بن اسحاق به من اشاره کرد که ابو عمرو را از خَلَف سؤال کنم. من گفتم: ای ابو عمرو، احمد بن اسحاق به من اشاره کرد که ابو عمرو را از خَلَف سؤال کنم. من گفتم: ای ابو عمرو، می خواهم که تو را از آن می خواهم که تو را از آن سؤال کنم؛ زیراکه اعتقاد و دین من این است که زمین، از حجّت خدای خالی نمی باشد، مگر آن هنگام که چهل روز پیش از قیامت باشد که چون آن زمان بیاید، حجّت برداشته شود و در توبه بسته گردد. و پس چنان نباشد که ایمان نفسی که پیش از آن نبوده که ایمان آورده باشد، یا کسب کرده باشد نیکویی را (که عمل پستد پاکه ایمان نفسی که پیش از آن نبوده که ایمان آورده باشد، یا رساند (و این، اقتباسی است که عبدالله از آیهٔ سورهٔ انعام نموده) امیدالله میگوید که: پس آن گروه، بدترین کسانی هستند که خدای عزو جل ایشان را آفریده و ایشان، آنانند که قیامت بر ایشان بر پا می شود، ولیکن دوست داشتم که یقینم زیاد شود.

و به درستی که ابراهیم علیه از پروردگار خویش سؤال کرد که به او بنماید که چگونه مردگان را زنده می گرداند. ﴿قَالَ أَوَلَمْ تُؤْمِن قَالَ بَلَىٰ وَلَئِن لِيَطْقَلْنِ قَلْبِی﴾ آ، یعنی: «خدا فرمود که: آیا ایمان نیاورده و تصدیق نکرده به این که من، مرده را زنده می توانم کرد؟ ابراهیم گفت: بلی، ایمان آورده ام و تصدیق نموده ام، ولیکن این سؤال و استدعاکه کردم، از برای آن است که بیارامد دل من و ساکن گردد (چه یقینی که در عین الیقین است، از یقینی که در علم الیقین است، قوی تر است).

و به تحقیق که احمد بن اسحاق مرا خبر داد از حضرت امام علی نقی ﷺ و گفت که: او را

وَ أَخْبَرَنِي أَبُو عَلِيٍّ أَنَّهُ سَأَلَ أَبَا مُحَمَّدٍ عِنْ مِثْلِ ذَٰلِكَ، فَقَالَ لَهُ: «الْعَمْرِيُّ وَ ابْنُهُ ثِقَتَانِ؛ فَمَا أَدَّيَا إِلَيْكَ عَنِّي، فَعَنِّي يُؤدِّيَانِ، وَ مَا قَالَا لَكَ، فَعَنِّي يَقُولَانِ؛ فَاسْمَعْ لَهُمَا وَ أَطِعْهُمَا؛ فَإِنَّهُمَا الثَّقَتَانِ الْمَأْمُونَانِ».

فَهٰذَا قَوْلُ إِمَامَيْنِ قَدْ مَضَيَا فِيكَ؛ قَالَ: فَخَرَّ أَبُو عَمْرٍو سَاجِداً وَ بَكَىٰ، ثُمَّ قَالَ: سَلْ حَاجَتَكَ، فَقُلْتُ لَهُ: أَنْتَ رَأَيْتَ الْخَلَفَ مِنْ بَعْدِ أَبِي مُحَمَّدٍ ﷺ؟ فَقَالَ: إِي وَ اللّهِ، وَ رَقَبَتُهُ مِثْلُ ذَا، وَ أَوْمَاً بِيَدِهِ.

فَقُلْتُ لَهُ: فَبَقِيَتُ وَاحِدَةً، فَقَالَ لِي: هَاتِ، قُلْتُ: فَالِاسْمُ؟ قَالَ: مُحَرَّمُ عَلَيْكُمْ أَنْ تَشَأَلُوا عَنْ ذَٰلِكَ، وَ لَا أَقُولُ هٰذَا مِنْ عِنْدِي؛ فَلَيْسَ لِي أَنْ أُحَلِّلَ وَ لَا أُحَرِّمَ، وَ لَكِنْ عَنْهُ ﷺ؛ فَإِنَّ الْأَمْرَ عِنْدَ السَّلُطَانِ أَنَّ أَيَا مُحَمَّدٍ ۗ مَضِىٰ وَ لَمْ يُخَلِّفُ وَلَـداً، وَ قَسَّمَ مِيرَاثَهُ، وَ أَخَذَهُ مَنْ لَا حَقَّ لَهُ فِيهِ، وَ هُو ذَا عِيَالُهُ يَجُولُونَ لَيْسَ أَحَدٌ يَجْسُرُ أَنْ يَتَعَرَّفَ إِلَيْهِمْ، أَوْ يُنِيلَهُمْ شَيْنَاً، وَ إِذَا وَقَعَ الإِسْمُ وَقَعَ الطَّلَبُ؛ فَاتَقُوا اللّه، وَ أَمْسِكُوا عَنْ ذَٰلِكَ.

قَالَ الْكُلَيْنِيُّ رَحِمَهُ اللَّهُ: وَ حَدَّثَنِي شَيْخُ مِنْ أَصْحَابِنَا \_ذَهَبَ عَنِّي اسْمُهُ \_ أَنَّ
 أَبَا عَمْرٍو سُئِلَ عِنْدَ أَحْمَدَ بْنِ إِسْحَاقَ عَنْ مِثْلِ هٰذَا، فَأَجَابَ بِمِثْلِ هٰذَا.

سؤال كردم و گفتم كه: باكه معامله كنم، يا از كه فراگيرم و گفته كه را قبول كنم؟ و حضرت، به احمد فرموده كه: ۵عمروى معتمد من است (كه بر او اعتماد و وثوق دارم). پس آنچه از جانب من به تو گويد از جانب من مىگويد. پس از او بشنو، و سخن او را قبول كن كه او، ثقه و مأمون است» (كه ما او را امين خود داشته ايم).

و ابوعلی مراخبر داد که: از حضرت امام حسن عسکری از مثل ایس سؤال نسود و حضرت به او فرمود که: ۱۱ عمروی و پسرش، دو ثقه اند (که محل و ثوق و اعتمادند)، پس آنچه از من به تو رساند، از من می رسانند، و آنچه به تو گویند، از من می گویند. پس از ایشان بشنوید و سخن ایشان را قبول کنید و ایشان را اطاعت کنید که ایشان هر دو ثقه و مأمونند».

پس اینک گفتهٔ دو امام است در باب تو که هر دو از دار دنیا رحلت نمودهاند. راوی می گوید که: پس ابوعمرو بر رو در افتاد سجده کنان و گریست، بعد از آن گفت: سؤال کن. من گفتم که: تو خَلَف بعد از امام حسن از دیده ای؟ گفت: بلی به خدا سوگند که او را دیدم، و گردن آن حضرت مثل این بود. و به دست خود اشاره نمود.

پس به ابو عمر و گفتم که: یک مسأله یاقی ماند گفت که: باقی مانده را بیاور. گفتم که: نامش چیست؟ گفت: حرام است بر شما که از این سؤال کنید. و این را از پیش خود نمی گویم؛ زیرا که برای من جائز نیست که چیزی را حلال یا حرام کنم، ولیکن از جانب آن حضرت همی گویم. به درستی که امر در نزد سلطان که مراد از آن معتمد عباسی است چنان است که امام حسن عسکری پا از دنیا در گذشت و فرزندی را بعد از خود نگذاشت، و میراث آن حضرت تقسیم شد. و کسی آن را گرفت که او را در آن هیچ حقی نبود (یعنی: جعفر کذّاب) و اینک عیال آن حضرت اند از تبعه و لحقه و کنیزان که می گردند و حیران و سرگردانند و کسی نمی تواند که جرأت نماید که خود را به ایشان بشناساند که ایشان را دوست می دارد، یا چیزی به ایشان عطاکند. پس هر گاه نام آن حضرت برده شود، طلب واقع شود و در جستجوی آن حضرت، سعی کنند. پس از خدا بهر هیزید و از این سؤال باز ایستید.

◄ كليني \_ رحمه الله \_ گفته است كه: و حديث كرد مرا شيخي از اصحاب ما كه نامش از خاطرم رفته، كه ابو عمرو، از احمد بن اسحاق، از مثل اين سؤال كرد. پس او به همين نحو جواب داد (و در بعضي از نُسَخ كافي، چنين است كه: در نزد احمد بن اسحاق، از ابو عمرو سؤال شد. و ظاهر اين است كه نسخهٔ اخير، صحيح تر باشد).

٨٧٠ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ بْنِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرٍ ـ وَ كَانَ أَسَنَّ شَيْخٍ مِنْ وُلْدِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ بِالْعِرَاقِ ـ فَـ قَالَ: رَأَيْـ تُنهُ بَـ يْنَ الْـ مَسْجِدَيْنِ وَ هُــ وَ أَسَنَّ شَيْخٍ مِنْ وُلْدِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ بِالْعِرَاقِ ـ فَـ قَالَ: رَأَيْـ تُنهُ بَــ يْنَ الْـ مَسْجِدَيْنِ وَ هُــ وَ أَسَنَّ شَيْخٍ مِنْ وُلْدِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ بِالْعِرَاقِ ـ فَـ قَالَ: رَأَيْـ تُنهُ بَــ يْنَ الْـ مَسْجِدَيْنِ وَ هُــ وَ غَــ لَمْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

٣/٨٧١. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ رِزْقِ اللَّهِ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ، قَالَ: حَدَّ ثَنِي مُوسَى بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ الْقَاسِمِ بْنِ حَمْزَةَ بْنِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرٍ، قَالَ: حَدَّثَتْنِي حَكِيمَةُ ابْنَةُ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ ـوَ هِيَ عَمَّةُ أَبِيهِ ـ أَنَّهَا رَأَتْهُ لَيْلَةَ مَوْلِدِهِ وَ بَعْدَ ذٰلِكَ.

٣/٨٧٢ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ حَمْدَانَ الْقَـلَانِسِيِّ، قَالَ: قُلْتُ لِلْعَمْرِيِّ: قَدْ مَضَىٰ أَبُو مُحَمَّدٍ ﷺ ؟ فَقَالَ: قَدْ مَضَىٰ، وَ لٰكِنْ قَدْ خَلَّفَ فِيكُمْ مَنْ رَقَبَتُهُ مِثْلُ هٰذَا، وَ أَشَارَ بِيَدِهِ.

٨٧٣/ ٥. عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَلَ فَتُنْحِ مَوْلَى الزُّرَارِيِّ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَلِيٌّ بْـنَ مُطَهَّرٍ يَذْكُرُ أَنَّهُ قَدْ رَآهُ، وَ وَصَفَرِ لَلْهُ قَدَّهُ رَرِسِ رَسِيرِي

٩٧٢/ ٤. عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ شَاذَانَ بْنِ نُعَيْمٍ، عَنْ خَادِمٍ لِإِبْرَاهِيمَ بْنِ عَبْدَةَ النَّيْسَابُورِيِّ أَنَّهَا قَالَتْ: كُنْتُ وَاقِفَةً مَعَ إِبْرَاهِيمَ عَلَى الصَّفَا، فَجَاءَ ﷺ حَتّىٰ وَقَفَ عَلَىٰ إِبْرَاهِيمَ، وَ قَبَضَ عَلَىٰ كِتَابِ مَنَاسِكِهِ، وَ حَدَّثَهُ بِأَشْيَاءَ.

٨٧٥/ ٧. عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ بْنِ صَالِحٍ، أَنَّهُ رَآهُ عِنْدَ الْحَجَرِ الْأَسْوَدِ وَ النَّاسُ يَتَجَاذَبُونَ عَلَيْهِ، وَ هُوَ يَقُولُ: «مَا بِهٰذَا أُمِرُوا».

٨٧٤ / ٨٠ عَلِيُّ، عَنْ أَبِي عَلِيٍّ أَحْمَدَ بْنِ إِبْرَاهِيمَ بْنِ إِدْرِيسَ، عَنْ أَبِيهِ، أَنَّهُ قَالَ: رَأَيْتُهُ ﴿ بَعْدَ مُضِيٍّ أَبِي مُحَمَّدٍ ﴾ حِينَ أَيْفَعَ. وَ قَبَّلْتُ يَدَيْهِ وَ رَأْسَهُ. ۱۸۷۰ ملی بن محمد، از محمد بن اسماعیل بن موسی بن جعفر که از همهٔ پیران فرزندان رسول خدای که در عراق بودند سالش بیشتر بود، روایت کرده است که گفت: آن حضرت را دیدم در میانهٔ مسجد کوفه و مسجد سهله و آن حضرت پیری بود که ریش بیرون نیاورده بود.

۸۷۱ / ۳. محمد بن یحیی، از حسین بن رِزْق الله، که مکنی است به ابوعبدالله، روایت کرده است که گفت: حدیث کرد مرا موسی بن محمد بن قاسم بسن حسمزه بسن موسی بن جعفر الله و گفت که: حدیث کرد مرا حکیمه دختر محمد بن علی الله و او، عمّهٔ پدر حضرت صاحب الامر است حسلوات الله و سلامه علیه حکه آن حضرت را دید در شبی که متولد شد و بعد از آن.

۸۷۲ / ۴ ، علی بن محمد، از حمدان قلانِسی روایت کرده است ... تا آخر آنچه در باب پیش از این گذشت. ۱

۸۷۳ / ۵ ، علی بن محمد، از فتح ـمولای زُرازی ـروایت کرده است که گفت: شنیدم از ابو علی بن مطهّر، که ذکر میکرد که آن حضرت کا رادید و قامت او را از برایش وصف نمود.

۱۹۷۴ ملی بن محمد، از محمد پن شاذان بن نُعیم، از خادم ابراهیم بن عبده نیشابوری روایت کرده است که گفت: با ابراهیم بر کوه صفا ایستاده بودم که آن حضرت ای آمد، تا آن که بر سر ابراهیم ایستاد و کتاب مناسک و اعمال حجی که در دست ابراهیم بود، گرفت و او را به چیزی چند، حدیث فرمود.

۸۷۵ / ۷ ، علی بن محمد، از محمد بن علی بن ابراهیم، از ابو عبدالله بن صالح روایت کرده است که آن حضرت را نزد حجرالاسود دید و مردم بر سر آن، دعوی و مخاصمه می کردند (و بنابر بعضی از نسخ، یکدیگر را می کشیدند). و آن حضرت می فرمود که: «به این مأمور نشده اند».

۸۷۶ / ۸ . علی، از ابو علی (یعنی: احمد بن ابراهیم بن ادریس) ، از پدرش روایت کرده است که گفت: آن حضرت الله را دیدم بعد از وفات امام حسن الله در هنگامی که به حدّ مردی رسیده بود و دست ها و سر او را بوسیدم.

۱. به عمری گفتم: ابومحمد از دنیا رفته است؟ پس گفت: قطعاً از دنیا رفته است، ولیکن در میان شما باقی گذاشیته رقیهاش را بمانند این. و اشاره کرد به دستش.

٧٧٧ / ٩. عَلِيُّ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ بْنِ صَالِحٍ وَ أَحْمَدَ بْنِ النَّضْرِ، عَنِ الْمَقَنْبَرِيُّ -رَجُلٍ مِنْ وُلْدِ قَنْبَرٍ الْكَبِيرِ - مَوْلَىٰ أَبِي الْحَسَنِ الرِّضَا اللهِ ، قَالَ: جَرَىٰ حَدِيثُ جَعْفَرِ بْنِ عَلِيٍّ، فَذَمَّهُ، فَقُلْتُ لَهُ: فَلَيْسَ غَيْرُهُ، فَهَلْ رَأَيْنَهُ ؟ فَقَالَ: لَمْ أَرَهُ، وَ لَكِنْ رَآهُ غَيْرِي، فَلْتُ: وَ مَنْ رَآهُ؟ قَالَ: لَمْ أَرَهُ، وَ لَكِنْ رَآهُ غَيْرِي، قُلْتُ: وَ مَنْ رَآهُ؟ قَالَ: لَمْ أَرَهُ، وَ لَكِنْ رَآهُ غَيْرِي، قُلْتُ: وَ مَنْ رَآهُ؟ قَالَ: قَدْ رَآهُ جَعْفَرُ مَرَّتَيْنِ، وَ لَهُ حَدِيثٌ.

٨٧٨/ ١٠ . عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ أَبِي مُحَمَّدٍ الْوَجْنَائِيِّ، أَنَّهُ أَخْبَرَنِي عَمَّنْ رَآهُ، أَنَّهُ خَرَجَ مِنَ الدَّارِ قَبْلَ الْحَادِثِ بِعَشَرَةِ أَيَّامٍ، وَ هُوَ يَقُولُ: «اللَّهُمَّ، إِنَّكَ تَعْلَمُ أَنَّهَا مِنْ أَحَبِّ الْبِقَاعِ لَوْ لَا الطَّرْدُ». أَوْ كَـلَامُ هٰذَا نَحْوُهُ

١١/٨٧٩ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَلِيٌّ بْنِ قَيْسٍ، عَنْ بَعْضِ جَـلَاوِزَةِ السَّوَادِ، قَالَ: شَاهَدْتُ سِيمَا آنِفاً بِسُرَّ مَنْ رَأْتِي وَ قَدْ كَيْسَرَ بَابَ الدَّارِ، فَخَرَجَ عَلَيْهِ وَ بِيَدِهِ طَبَرْزِينٌ، فَهَالَ سِيمَا: إِنَّ جَعْفَراً زَعَمَ أَنَّ أَبَاكَ مَضَىٰ وَ لَا وَلَدَ فَقَالَ لَهُ: «مَا تَصْنَعُ فِي دَارِي؟». فَقَالَ سِيمَا: إِنَّ جَعْفَراً زَعَمَ أَنَّ أَبَاكَ مَضَىٰ وَ لَا وَلَدَ لَهُ، فَإِنْ كَانَتْ دَارَكَ، فَقَدِ انْصَرَفْتُ عَنْكَ، فَخَرَجَ عَنِ الدَّارِ.

قَالَ عَلِيُّ بْنُ قَيْسٍ: فَخَرَجَ عَلَيْنَا خَادِمُ مِنْ خَدَمِ الدَّارِ، فَسَأَلْتُهُ عَنْ هَٰذَا الْخَبَرِ، فَقَالَ لِي: مَنْ حَدَّثَكَ بِهِٰذَا؟ فَقُلْتُ لَهُ: حَدَّثَنِي بَعْضُ جَـلَاوِزَةِ السَّوَادِ، فَقَالَ لِي: لَا يَكَادُ يَخْفِيٰ عَلَى النَّاسِ شَيْءٌ. است از ابوعبدالله بن صالح و احمد بن نضر، از قنبری (کنه مردی است از فرزندان قنبر بزرگ) مولای ابوالحسن حضرت امام رضای ، روایت کرده است که گفت: قصّهٔ جعفر بن علی (که مشهور است به جعفر کذّاب) در میان آمد، پس قنبری او را مذمّت کرد. و احمد می گوید که: به قنبری گفتم که غیر جعفر، کسی است که وارث حضرت امام حسن عسکری بر باشد؟ گفت که وارث آن حضرت، پسر اوست. گفتم: آیا او را دیده ای؟ گفت: من او را ندیده ام، ولیکن غیر من او را دیده. گفتم که: کی او را دیده؟ گفت که: جعفر او را دو مرتبه دیده و او را در باب آن حضرت حدیث و سخنی است (و ظاهر این است که در میان قول احمد و قنبری، چیزی افتاده باشد و آن، همان است که مذکور شد، یا چون ظهوری داشته، ذکر نشده. و امّا آنچه در کافی مذکور است، خفایی دارد).

۱۰/۸۷۸ علی بن محمد، از ابو محمد و جنائی روایت کرده است که خبر داد از آن که آن حضرت را دید که از خانه ببرون آمد، ده روز پیش از آنچه حادث شد (که عبارت است از وفات امام حسن عسکری ، یا تفخص و جست و چوی آن حضرت و وقوع غیبت صغری، یا بیرون آمدن از خانه) و حال آن که می گفت: «خداوندا، به درستی که تو می دانی که این خانه، یا بقعه ای که دشمن مرا از آن بیرون می کند، از جملهٔ دوست ترین خانه ها و بقعه ها است در نزد من. و اگر نه این بود که دشمن مرا بیرون می کند، بیرون نمی رفتم». یا سخنی فرمود که این مانند آن است.

۱۱ / ۸۷۹ ملی بن محمد، از علی بن قیس، از بعضی از شِحنهٔ ا شهر (باکارکنان دیوان و لشکریان) روایت کرده است که گفت: در این نزدیکی، سیما(ی غلام جعفر کذّاب، یا خلیفه) را مشاهده کردم در سُر من رأی، که خانهٔ امام حسن عسکری الله را شکست. پس صاحب الامر بیرون آمد و طبرزینی در دستش بود، و به سیما فرمود که: هچه می کنی در خانهٔ من؟ ه سیما گفت که: جعفر کذّاب گمان کرده که پدر تو از دنیا رفت و او را فرزندی نیست. اگر این خانه خانهٔ تو است، من از آن بیرون می روم و از آن خانه بیرون رفت.

على بن قيس مىگويدكه: بعداز آن، خادمى از خادمان كه در آن خانه بودند، بيرون آمد، و من او را از اين خبر سؤال كردم. گفتكه: كي تو را بهاين خبر داد؟ گفتمكه: بعضي از لشكريان

۱. شِحته، به کسی گفته میشود که حاکم و پادشاه او را برای ضبط امور و سیاست مردم در شهر نصب نماید. نگهبان و عسس و نایب، و حاکم نیز معنا میدهد.

١٨٨ / ١٢ . عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ الْكُوفِيِّ ، عَنْ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ الْكُوفِيِّ ، عَنْ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ الْمُكُوفِيِّ ، عَنْ عَمْرٍ و الْأَهْوَازِيِّ ، قَالَ : أَرَانِيدِ أَبُو مُحَمَّدٍ ﷺ ، وَ قَالَ : «هٰذَا صَاحِبُكُمْ».

١٣/٨٨١. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيِّ النَّيْسَابُورِيِّ، عَنْ إِبْرَاهِمَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللهِ بْنِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرٍ، عَنْ أَبِي نَصْرٍ ظَرِيفٍ الْخَادِمِ أَنَّهُ رَآهُ. ١٣/٨٨٢. عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدٍ وَ الْحَسَنِ ابْنَيْ عَلِيٍّ بْنِ إِبْرَاهِيمَ، أَنَّهُمَا حَدَّثَاهُ فِي سَنَةِ عَلِيٌّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدٍ وَ الْحَسَنِ ابْنَيْ عَلِيٍّ بْنِ إِبْرَاهِيمَ، أَنَّهُمَا حَدَّثَاهُ فِي سَنَةِ يَسْعٍ وَ سَبْعِينَ وَ مِائَتَيْنِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمٰنِ الْعَبْدِيِّ، عَنْ ضَوْءِ بْسِ عَلِيًّ يَنِ الْعِجْلِيِّ، عَنْ رَجُلٍ مِنْ أَهْلِ فَارِسَ سَمَّاهُ، أَنَّ أَبًا مُحَمَّدٍ أَرَاهُ إِيَّاهُ.

١٥/٨٨٣ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ أَبِي أَخْمَدُ بْنِ رَاشِدٍ، عَنْ بَعْضِ أَهْلِ الْمَدَائِنِ، قَالَ: كُنْتُ حَاجًا مَعَ رَفِيقٍ لِي، فَوَافَيْنَا إِلَى الْمَوْقِفِ، فَإِذَا شَابُّ قَاعِدُ، عَلَيْهِ إِزَارٌ وَ رِدَاءٌ، وَ كُنْتُ حَاجًا مَعَ رَفِيقٍ لِي، فَوَافَيْنَا إِلَى الْمَوْقِفِ، فَإِذَا شَابُّ قَاعِدُ، عَلَيْهِ إِزَارٌ وَ رِدَاءٌ، وَ فِي رِجْلَيْهِ نَعْلُ صَفْرَاءُ وقَوَمْتُ الْإِزَارُ وَ الرِّدَاءُ بِمِائَةٍ وَ خَمْسِينَ دِينَاراً وَ لَيْسَ عَلَيْهِ فِي رِجْلَيْهِ نَعْلُ صَفْرَاءُ وقَوَمْتُ الْإِزَارُ وَ الرِّدَاءُ بِمِائَةٍ وَ خَمْسِينَ دِينَاراً وَ لَيْسَ عَلَيْهِ أَثَرُ السَّفَرِ؛ فَدَنَا مِنَ الشَّابُ، فَسَأَلُهُ، فَحَمَلَ شَيْئاً مِنَ الأَرْضِ وَ نَاوَلَهُ، فَدَمَا لَهُ السَّائِلُ، وَ اجْتَهَدَ فِي الدُّعَاءِ وَ أَطَالَ، فَقَامَ الشَّابُ وَ غَابَ عَنَا.

فَدَنَوْنَا مِنَ السَّائِلِ، فَقُلْنَا لَهُ: وَيْحَكَ، مَا أَعْطَاكَ؟ فَأَرَانَا حَصَاةَ ذَهَبٍ مُـضَرَّسَةً ـقَدَّرْنَاهَا عِشْرِينَ مِثْقَالاً ـ فَقُلْتُ لِصَاحِبِي: مَوْلانَا عِنْدَنَا وَ نَحْنُ لَا نَدْرِي.

ثُمَّ ذَهَبْنَا فِي طَلَبِهِ، فَدُرْنَا الْمَوْقِفَ كُلَّهُ، فَلَمْ نَقْدِرْ عَلَيْهِ، فَسَأَلْنَا مَنْ كَانَ حَوْلَهُ مِنْ أَهْلِ مَكَّةَ وَ الْمَدِينَةِ، فَقَالُوا: شَابٌّ عَلَوِيٌّ يَحُجُّ فِي كُلِّ سَنَةٍ مَاشِياً. خلیفه یا شِحنهٔ شهر مرا خبر داد. گفت: نزدیک نیست که چیزی بر مردم پوشیده شود.

۱۲/۸۸۰ علی بن محمد، از جعفر بن محمد کوفی، از جعفر بن محمد مکفوف، از عمر و اهوازی روایت کرده است که تا آخر آنچه در باب پیش از این باب گذشت، ولیکن در آنجا در آخر حدیث، بعد از من بود، و در اینجا نیست. ا

۱۳ / ۸۸۱ ، محمد بن یحیی، از حسن بن علی نیشابوری، از ابراهیم بن محمد بن عبدالله بن موسی بن جعفر، از ابونصر (یعنی: خادم) روایت کرده است که آن حضرت الله را دیده.

۱۴/۸۸۲ علی بن محمد، از محمد و حسن - پسران علی بن ابراهیم -روایت کرده است که در سال دویست و هفتاد و نه، او را حدیث کردند از محمد بن عبدالرحمان عبدی، از ضوء بن علی عِجلی، از مردی از اهل فارس، او را نام برد که امام حسن عسکری از حضرت صاحب اید را به او نمود (چنانچه در باب پیش از این گذشت).

۲۸۸ / ۸۸۳ علی بن محمد، از ابو احمد بن راشد، از بعضی از اهل مدائن روایت کرده است که به حج رفتم با رفیقی که داشتم، پس آمدیم تا به موقف عرفات، ناگاه دیدیم که جوانی نشسته، و زیر جامه ای پوشیده و رفائی به دوش افکنده، و کفش زردی در پای های او بود. و من آن زیر جامه و رداء را به صد و پنجاه دینار شرعی قیمت کردم و نشانهٔ سفر بر او ظاهر نبود. سائلی به ما نزدیک شد و از او سؤال کرد. آن جوان چیزی را از زمین برداشت و به سائل داد. سائل او را دعاکر دو در دعا، نهایت جد و جهد به عمل آورد و طول داد. پس آن جوان برخاست و از ما پنهان شد. ما به نزدیک آن سائل رفتیم و به او گفتیم که: وای بر تو، چه چیز به تو عطاکر د؟ سائل پارچهٔ طلای دندانه دار ناهموار راکه مانند سنگریزه بود، به ما نمود، و ما آن را بیست مثقال تخمین کردیم.

بعداز آن، من به رفیق خودگفتم که: آقای ما در نزد ما است و ما نمی دانیم. پس ما در طلب آن حضرت رفتیم و همهٔ موقف راگشتیم، و بر او قدرت نیافتیم و او را ندیدیم و از آنها که در حوالی آن حضرت بودند، از اهل مکه و مدینه سؤال کردیم، گفتند: جوانی است علوی که در هر سال پیاده حج می کند.

<sup>1.</sup> ابومحمد را به من نشان داد و فرمود: این صاحب شما است.

# ٧٨ ـ بَابُ فِي النَّهْيِ عَنِ الإسْمِ

١٨٨٢ ، عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَمَّنْ ذَكَرَهُ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أَحْمَدَ الْعَلَوِيِّ ، عَنْ دَاوُدَ بْنِ الْقَاسِمِ الْجَعْفَرِيِّ ، قَالَ : سَمِعْتُ أَبَا الْحَسَنِ الْعَسْكَرِيِّ ﴿ يَقُولُ : «الْخَلَفُ مِنْ بَعْدِي الْقَاسِمِ الْجَعْفَرِيِّ ، قَلْتُ : وَ لِمَ جَعَلَنِيَ اللَّهُ فِدَاكَ ؟ قَالَ : الْحَسَنُ ، فَكَيْفَ لَكُمْ بِالْخَلَفِ مِنْ بَعْدِ الْخَلَفِ؟ » . فَقُلْتُ : وَ لِمَ جَعَلَنِيَ اللَّهُ فِدَاكَ ؟ قَالَ : «إِنَّكُمْ لَا تَرَوْنَ شَخْصَهُ ، وَ لَا يَحِلُ لَكُمْ ذِكْرُهُ بِاسْمِهِ » .

فَقُلْتُ: فَكَيْفَ نَذْكُرُهُ؟ فَقَالَ: «قُولُوا: الْحُجَّةُ مِنْ آلِ مُحَمَّدٍ صَلَوَاتُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَ سَـلَامُهُ».

٨٨٥ / ٢ . عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَبِي عُبْدِ اللهِ الصَّالِحِيِّ ، قَالَ : سَأَلَنِي أَصْحَابُنَا بَعْدَ مُضِيِّ أَبِي مُحَمَّدٍ ﷺ : أَنْ أَسْأَلَ عَنِ الإِنْدِ وَ الْمُكَانِ ، فَخَرَجَ الْجَوَابُ : «إِنْ دَلَلْتُهُمْ عَلَى الإنسمِ ، أَذَاعُوهُ ؛ وَ إِنْ عَرَفُوا الْمَكَانِ ، ذَلُوا عَلَيْدٍ » .

٣/٨٨٤ عِدَّةُ مِنْ أَصْحَابِنَا ، عَنْ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنِ ابْنِ فَضَّالٍ ، عَنِ الرَّيَّانِ بْنِ الصَّلْتِ ، قَنِ ابْنِ فَضَّالٍ ، عَنِ الرَّيَّانِ بْنِ الصَّلْتِ ، قَالَ : سَمِعْتُ أَبَا الْحَسَنِ الرَّضَا ﷺ يَقُولُ \_وَ سُئِلَ عَنِ الْقَائِمِ ﷺ \_ فَقَالَ : «لَا الصَّلْتِ ، قَالَ : «لَا يُسَمَّى اسْمُهُ » .

١٨٨٧ ٢. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ مَحْبُوبٍ، عَنِ ابْنِ رِئَابٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ، قَالَ: «صَاحِبُ هٰذَا الْأَمْرِ لَا يُسَمِّيهِ بِاسْمِهِ إِلَّا كَافِرُ».

### ٧٩ ـ بَابُ نَادِرٌ فِي حَالِ الْغَيْبَةِ

٨٨٨/ ١. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَمَّنْ حَدَّثَهُ، عَـن

#### ۷۸. باب در بیان نهی از اسم و نام بردن آن حضرت 🎉 ا

۱/۸۸۴ ملی بن محمد، از آنکه او را ذکر کرده، از محمد بن احمد علوی، از داود بن قاسم جعفری روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام علی نقی ایک می فرمود: تا آخر آنچه در باب اشاره و نص بر امام حسن عسکری ایک گذشت.

(حدیث چنین است: از ابوالحسن امام عسکری الله شنیدم که می فرمود: اخلف پس از من، حسن است. پس چگونه است برایتان خلف پس از خلف؟ پس عرض کردم: چرا، خداوند مرا فدایت گرداند. فرمود: اشما شخص او را نمی بینید، و برایتان جایز نیست یاد کردن اسم او ۱، عرض کردم: پس چگونه یاد کنیم او را؟ پس فرمود: ابگویید: حجت از آل محمد ـ صلوات الله علیه و سلامه ـ ۱۱).

۱۹۸۵ / ۲ . على بن محمد، از ابو عبدالله صالحى روايت كرده است كه گفت: اصحاب ما بعد از وفات امام حسن عسكرى الله از من سؤال كردند كه سؤال كنم از اسم و مكان حضرت صاحب الزمان \_صلوات الله و سلامه عليه \_پس خواب بيرون آمد كه: «اگر ايشان را دلالت كنى بر اسم، آن را فاش مى كنند، و اگر مكان را بشناسند بر او دلالت مى نمايند».

۸۸۶ / ۳. چند نفر از اصحاب ما روایت کرده اند، از جعفر بن محمد، از ابن فَضَال، از رَیّان بن صلت که گفت: شنیدم از ابوالحسن حضرت امام رضای که می فرمود، در حالی که از قائم از ایستان برده.

۸۸۷ / ۴ . محمد بن یحیی، از محمد بن حسین، از حسن بن محبوب، از ابن رئاب، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که: «صاحب این امر را به نامش مذکور نمی کند مگر کافر».

#### ۷۹. باب نادری در بیان حال غیبت قائم ـ صلوات الله علیه ـ

۸۸۸ / ۱. على بن ابراهيم، از پدرش، از محمد بن خالد، از آنكه او را حـديث كـرد، از مفضّل؛

۱. ظاهر عنوان این است که کلینی ـ رضی الله ـ چون صدوق ـ رحمه الله ـ به حرمت تنصریح به اسم آن حضرت ـ صلوات الله علیه ـ قائل باشد و از حدیث دویم این باب و از حدیث اول و دویم باب سابق، ظاهر میشود که منع از نام بردن آن حضرت الله علی و حرمت آن، مخصوص زمان غیبت صغری است، یا هر جا که خوف و تقیّه باشد، و بدون آن، ضرری تدارد و فقیر، این مطلب را در رسالهٔ علی حده تحقیق نمود. (مترجم)

از حدیث ، چنین است، تا پایان حدیث، در ترجمهٔ مترجم نیست.

الْمُفَضَّلِ؛ وَ مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِهِ، عَن الْمُفَضَّلِ بْن عُمَرَ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ قَالَ:

«أَقْرَبُ مَا يَكُونُ الْعِبَادُ مِنَ اللّهِ جَلَّ ذِكْرُهُ، وَ أَرْضَىٰ مَا يَكُونُ عَنْهُمْ إِذَا افْتَقَدُوا حُجَّةَ اللّهِ جَلَّ وَ عَزَّ وَ لَمْ يَظْهَرْ لَهُمْ وَ لَمْ يَعْلَمُوا مَكَانَهُ، وَ هُمْ فِي ذٰلِكَ يَعْلَمُونَ أَنَّهُ لَمْ تَبْطُلْ حُجَّةُ اللّهِ جَلَّ ذِكْرُهُ وَ لَا مِيثَاقَهُ، فَعِنْدَهَا فَتَوَقَّعُوا الْفَرَجَ صَبَاحاً وَ مَسَاءً؛ فَإِنَّ أَشَدَّ مَا يَكُونُ غَضَبُ اللهِ عَلَىٰ أَعْدَائِهِ إِذَا افْتَقَدُوا حُجَّتَهُ، وَ لَمْ يَظْهَرْ لَهُمْ.

وَ قَدْ عَلِمَ أَنَّ أَوْلِيَاءَهُ لَا يَوْتَابُونَ، وَ لَوْ عَلِمَ أَنَّهُمْ يَوْتَابُونَ مَا غَيَّبَ حُجَّتَهُ عَنْهُمْ طَوْفَةَ عَيْنِ، وَ لَا يَكُونُ ذَلِكَ إِلَّا عَلَىٰ رَأْسِ شِرَارِ النَّاسِ».

٩٨٨/ ٢. الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ الْأَشْعَرِيُّ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَمَّدٍ، عَنْ عَمَّدٍ مِرْدَاسٍ، عَنْ صَفْوَانَ بْنِ يَحْيَىٰ وَ الْحَسَىٰ بْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ هِشَامٍ بْنِ سَالِمٍ، عَنْ عَمَّادٍ السَّابَاطِيِّ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللَّهِ فَيْ الْمُسْتَتِرِ فِي دَوْلَةِ الْبَاطِلِ، أَوِ الْعِبَادَةُ فِي ظُهُورِ الْحَقِّ وَ دَوْلَتِهِ مَعَ الْإِمَامِ مِنْكُمُ الظَّاهِرِ؟ فَقَالَ: «يَا عَمَّارُ، الصَّدَقَةُ فِي السِّرِ وَ اللهِ أَفْضَلُ مِنَ الصَّدَقَةِ فِي الْعَلَانِيّةِ، وَكَذَٰلِكَ وَ اللهِ عَبَادَتُكُمْ فِي السِّرِ مَعَ إِمَامِكُمُ الْمُسْتَتِرِ فِي دَوْلَةِ الْبَاطِلِ، وَ تَحَوُّفُكُمْ مِنْ عَدُولِكَ وَ اللهِ عَبَادَتُكُمْ فِي السِّرِ مَعَ إِمَامِكُمُ الْمُسْتَتِرِ فِي دَوْلَةِ الْبَاطِلِ، وَ تَحَوُّفُكُمْ مِنْ عَدُولِكَ وَ اللهِ عَبَادَتُكُمْ فِي السِّرِ مَعَ إِمَامِكُمُ الْمُسْتَتِرِ فِي دَوْلَةِ الْبَاطِلِ، وَ تَحَوُّفُكُمْ مِنْ عَدُولُكُ وَ اللهِ عَبَادَتُكُمْ فِي السِّرِ مَعَ إِمَامِكُمُ الْمُسْتَتِرِ فِي دَوْلَةِ الْبَاطِلِ، وَ حَالِ الْهُدْنَةِ أَقْضَلُ مِمَّنْ يَعْبُدُ الله مَعْ وَعَلَةِ الْبَاطِلِ، وَ حَالِ الْهُدْنَةِ أَقْضُلُ مِمَّنْ يَعْبُدُ الله مَعْ إِمَامِ الْحَقِّ الظَّاهِرِ فِي دَوْلَةِ الْحَقِّ، وَ لَيْسَتِ الْعِبَادَةُ مَعَ الطَّاهِرِ فِي دَوْلَةِ الْبَاطِلِ مِثْلَ الْعِبَادَةُ وَ الْأَمْنِ فِي دَوْلَةِ الْحَقِّ، وَ لَيْسَتِ الْعِبَادَةُ مَعَ الْخَوْفِ فِي دَوْلَةِ الْبَاطِلِ مِثْلَ الْعِبَادَةِ وَ الْأَمْنِ فِي دَوْلَةِ الْحَقِّ، وَ لَيْسَتِ الْعِبَادَةُ مَعَ الْخَوْفِ فِي دَوْلَةِ الْبَاطِلِ مِثْلَ الْعِبَادَةِ وَ الْأَمْنِ فِي دَوْلَةِ الْحَقِّ، وَ لَيْسَتِ الْعِبَادَةُ مَعَ الْخَوْفِ فِي دَوْلَةِ الْحَقِّ .

وَ اعْلَمُوا: أَنَّ مَنْ صَلَىٰ مِنْكُمُ الْيَوْمَ صَلَاةً فَرِيضَةً فِي جَمَاعَةٍ مُسْتَتِراً بِهَا مِـنْ عَدُوّهِ فِي وَقْتِهَا، فَأَتَمَّهَا، كَتَبَ اللّٰهُ \_ عَزَّ وَجَلَّ \_ لَهُ خَمْسِينَ صَــلَاةً فَـرِيضَةً فِـي جَمَاعَةٍ؛ وَ مَنْ صَلّىٰ مِنْكُمْ صَـلَاةً فَرِيضَةً وَحْدَهُ مُسْتَتِراً بِهَا مِنْ عَدُوّهِ فِـي وَقْـتِهَا، و محمد بن یحیی، از عبدالله بن محمد بن عیسی، از پدرش، از بعضی از اصحابش، از مفضل بن عُمر، از امام جعفر صادق الله روایت کردهاند که فرمود: «وقتی که بندگان به خدا نزدیکترند و آن جناب از ایشان خشنو دتر است، وقتی است که حجت خدای عزّ وجلّ را نیابند (و از برای ایشان ظاهر نباشد) و مکان او را ندانند، و با این حال می دانند که حجت خدای جلّ ذکره و پیمان او باطل نشده. پس در نزد آن منتظر فرّج باشید در صبح و شام؛ زیرا که سخت ترین اوقاتی که خشم خدا بر دشمنان خویش تحقی دارد، آن وقتی است که حجت او را نیابند، و از برای ایشان ظاهر نشود.

و به تحقیق که خدا می دانست که دوستان او با این حال، شک به هم نمی رسانند، و اگر می دانست که ایشان شک به هم می رسانند، در یک چشم بر هم زدن، حجّت خود را از ایشان غائب نمی گردانید، و این ظهور (یا غیبت) نمی باشد مگر بر سر بدترین مردمان».

۱۸۸۹ محمد اشعری، از معلّی بن محمد ان علی بن محمد، از علی بن مِرداس، از صفوان بن یحیی و حسن بن محبوب، از هشام بن سالم، از عمّار ساباطی روایت کرده است که گفت: به امام جعفر صادق الله عرض کردم که کدام یک بهتر است: عبادت در نهان با امامی از شما که پنهان باشد در دولت آن با امامی از شما که ظاهر بنهان باشد در دولت آن با امامی از شما که ظاهر باشد ؟

حضرت فرمود که: «ای عمّار، صدقه ای که در نهان باشد، به خدا سوگند بهتر است از صدقه ای که در آشکار باشد. و همچنین به خدا سوگند که عبادت شما در نهان، با امام خویش که پنهان است در زمان دولت باطل و ترسیدن شما از دشمنان خویش در دولت باطل، و در حال صلح و متارکه، بهتر است از عبادت آن که خدای عزّد کره را عبادت می کند در زمان ظهور حق با امام حقی که ظاهر باشد در زمان دولت حق. و عبادتی که با خوف باشد در دولت باطل، چون عبادتی نیست که با امن باشد در دولت حق.

و بدانید که هر که از شما امروز یک نماز واجبی را به جای آور د در جماعت در وقت آن، و آن را از دشمن خویش پنهان کند، و آن را تمام گرداند باکمال امور معتبرهٔ در آن، خدای عزّ وجلٌ ثواب پنجاه نماز واجبی راکه در جماعت به جا آور ده باشد، بنویسد. و هر که از شما یک نماز واجبی را تنها به جا آور د در وقت آن، در حالی که آن را از دشمن خود پنهان دارد، و باکمال امور معتبره آن را تمام گرداند، خدای عزّ وجلٌ به آن یک نماز بیست و پنج نماز واجبی

فَأَتَمَّهَا، كَتَبَ اللَّهُ عَنَّ وَ جَلَّ لَهُ بِهَا خَمْساً وَ عِشْرِينَ صَلَاةً فَرِيضَةً وَخَدَانِيَّةً؛ وَ مَنْ صَلَىٰ مِنْكُمْ صَلَاةً نَافِلَةً لِوَقْتِهَا، فَأَتَمَّهَا، كَتَبَ اللَّهُ عَنَّ وَجَلَّ لَهُ بِهَا عَشْرَ صَلَوَاتٍ صَلَىٰ مِنْكُمْ صَلَاةً بَهَا عِشْرِينَ حَسَنَةً، وَ نَوَافِلَ؛ وَ مَنْ عَمِلَ مِنْكُمْ حَسَنَةً، كَتَبَ اللَّهُ عَنَّ وَ جَلَّ لَهُ بِهَا عِشْرِينَ حَسَنَةً، وَ يُوافِلَ؛ وَ مَنْ عَمِلَ مِنْكُمْ حَسَنَةً، كَتَبَ اللَّهُ عَنَّ وَ جَلَّ عَشْرِينَ حَسَنَةً، وَ يُضَاعِفُ اللهُ عَنْ أَلُهُ عَنْ إِللَّهَ عِنْ إِللَّهُ عَنْ إِللَّهَ عَلَىٰ عِلْمَ اللهُ عَنْ أَعْمَالَهُ، وَ دَانَ بِالتَّقِيَّةِ عَلَىٰ دِينِهِ وَ إِمَامِهِ وَ نَفْسِهِ، وَ أَمْسَكَ مِنْ لِسَانِهِ وَأَضْعَافاً مُضَاعَفَةً؛ إِنَّ الله وَ عَلَّ وَ جَلَّ عَلَىٰ عَنْ إِسَانِهِ وَأَضْعَافاً مُضَاعَفَةً؛ إِنَّ الله عَنَّ وَ جَلَّ وَ جَلَّ عَلَىٰ وَيَهُ مِنْ لِسَانِهِ وَأَضْعَافاً مُضَاعَفَةً؛ إِنَّ الله وَ عَلَّ وَ جَلَّ وَ جَلَّ عَلَىٰ وَيَهِ وَ إِمَامِهِ وَ نَفْسِهِ، وَ أَمْسَكَ مِنْ لِسَانِهِ وَأَضْعَافاً مُضَاعَفَةً؛ إِنَّ الله وَ عَلَى وَيَهُ مِنْ إِللهُ عَلَىٰ وَيَهُ وَ وَاللهُ وَ وَ مَنْ عَلَىٰ وَيَهُمُ مِنْ إِللهُ وَلَهُ مِنْ إِللهُ وَاللهُ عَلَىٰ وَيَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْتَهُ وَاللّهُ وَلَا مُنْ إِللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَلَا وَاللّهُ وَلَوْ مَلْكُمْ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللهُ وَلَوْ وَ جَلَّ وَاللّهُ وَلَا مُنْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَالُهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهِ وَالْمَالِهُ وَاللّهُ وَلَا الللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهِ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَالْمُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا مُنْ اللّهُ وَلِي الللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، قَدْ وَ اللّٰهِ، رَغَّبْتَنِي فِي الْعَمَلِ، وَ حَثَثْتَنِي عَلَيْهِ، وَ لَكِنْ أُحِبُ أَنْ أَعْلَمَ كَيْفَ صِرْنَا نَحْنُ الْيَوْمَ أَفْضَلَ أَعْمَالًا مِنْ أَصْحَابِ الْإِمَامِ الظَّاهِرِ مِنْكُمْ فِي دَوْلَةِ الْحَقِّ، وَ نَحْنُ عَلَىٰ دِينِ وَاحِدٍ؟

فَقَالَ: «إِنَّكُمْ سَبَقْتُمُوهُمْ إِلَى الدُّخُولِ فِي وَينِ اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ، وَ إِلَى الصَّلَاةِ وَ الصَّوْمِ وَ الْحَجِّ، وَ إِلَىٰ كُلِّ حَيْمٍ وَ فِيْهِ، وَ إِلَىٰ عِبَادَةِ اللَّهِ عَزَّ ذِكْرُهُ لِسِرًا مِنْ عَدُوِّكُمْ مَعَ إِمَامِكُمُ الْمُسْتَتِرِ، مُطِيعِينَ لَهُ، صَابِرِينَ مَعَهُ، مُنْتَظِرِينَ لِدَوْلَةِ الْحَقِّ، خَائِفِينَ عَلَىٰ إِمَامِكُمْ وَ أَنْفُسِكُمْ مِنَ الْمُلُوكِ الظَّلَمَةِ، تَنْظُرُونَ إلىٰ حَقِّ إِمَامِكُمْ وَ حُقُوقِكُمْ فِي أَيْدِي إِمَامِكُمْ وَ أَنْفُسِكُمْ مِنَ الْمُلُوكِ الظَّلَمَةِ، تَنْظُرُونَ إلىٰ حَقِّ إِمَامِكُمْ وَ حُقُوقِكُمْ فِي أَيْدِي الظَّلَمَةِ قَدْ مَنْعُوكُمْ ذَلِكَ، وَ اضْطَرُّوكُمْ إلىٰ حَوْثِ الدُّنْيَا وَ طَلَبِ الْمَعَاشِ مَعَ الصَّبْرِ عَلَىٰ الظَّلَمَةِ عَدْ مَنْعُوكُمْ ذَلِكَ مَاعَةِ إِمَامِكُمْ وَ الْخَوْفِ مِنْ عَدُوكُمْ، فَبِذَلِكَ ضَاعَفَ اللّهُ لَعَلَّ وَلَكُمْ اللّهُ لَعَلَى اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْ اللّهُ عَمْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَمَالَ ؛ فَهَنِينًا لَكُمْ».

قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، فَمَا نَرِىٰ إِذاً أَنْ نَكُونَ مِنْ أَصْحَابِ الْقَائِمِ ﷺ، وَ يَظْهَرَ الْحَقُّ، وَ نَحْنُ الْيَوْمَ فِي إِمَامَتِكَ وَ طَاعَتِكَ أَفْضَلُ أَعْمَالاً مِنْ أَصْحَابِ دَوْلَةِ الْحَقِّ وَ الْعَدْلِ.

فَقَالَ: «سُبْحَانَ اللّٰهِ! أَ مَا تُحِبُّونَ أَنْ يُظْهِرَ اللّٰهُ \_تَبَارَكَ وَ تَعَالَى \_ الْحَقَّ وَ الْعَدْلَ فِي الْبِـلَادِ، وَ يَجْمَعَ اللّٰهُ الْكَلِمَةَ، وَ يُؤَلِّفَ اللّٰهُ بَيْنَ قُلُوبٍ مُخْتَلِفَةٍ، وَ لَا يُغضى اللّٰهُ

که تنها به جا آورده باشد، از برای او بنویسد. و هر که از شما یک نماز سنّتی را در وقت خود به جا آورد، خدا از برایش به آن یک نماز، ده نماز سنّتی را بنویسد. و هر که از شما یک حسنه را به عمل آورد، خدا به أن يک حسنه، بيست حسنه از بـرايش بـنويسد. و خـداي عـزّوجلّ حسنات مؤمن از شما را افزون میکند، در حالتی که افزوده شده باشد مکرّر و پیایی، هرگاه عملهای خود را نیکو گرداند، و عبادت و دینداری کند به تقیّه و پرهیز بر دین و امام و جان خویش و زبان خود را نگاه دارد از آنچه نباید گفت. به درستی که خدای عزّ و جل کریم است». عرض کردم که: فدای تو گردم، به خدا سوگند که مرا در عمل کردن راغب گردانیدی (و برانگیختی مرابر آن)، ولیکن دوست میدارم که بدانم چگونه ما در این روزگار، بهتر شدهایم از روی اعمال از اصحاب امامی که ظاهر باشد از شما در زمان دولت حقّ، با آنکه ما بر یک دینیم؟ فرمود: «زیراکه شما بر ایشان پیشی گرفته اید به سوی داخل شدن در دین خدای عزُوجلَ و به سوى نماز و روزه و حجَ و به سويي هر خوبي و دانشي و به سوى عبادت خداي عزّ ذكره در حال پنهاني از دشمنان خو درياامام خويش كه پنهان است، و شما او را اطباعت میکنید، و با او صبر مینمایید، و دولت حق را انتظار میکشید، و بر امام و جانهای خود ترسانید از پادشاهان ستمکار، و نظر می کنید به حق امام و حقهای خود و میبینید که در دستهای ستمکاران است که شما را از آن منع کردهاند، و شما را ناچار ساختهاند به سوی کشت دنیا و تحصیل متاع دنیوی و طلب معاش و اسباب زندگانی با صبر بر دین و عبادت و اطاعت امام، و ترس از دشمنان خویش. پس به این سبب خدای عزّوجلّ عملها را برای شما مضاعف گردانیده، پس گوارا باد شما راه.

عرض كردم كه: فداى تو گردم، هر گاه چنين باشد، رأى ما نيست (و بنابر بعضى از نسخ، ارزو نمىكنيم) در اين هنگام، كه از جملهٔ اصحاب حضرت قائم الله باشيم و حقّ ظاهر شود، با آنكه ما امروز در حال امامت و اطاعت تو افضليم از روى عملها از اصحاب دولت حق و عدالت.

حضرت فرمود که: «سبحان الله! آیا دوست نمی دارید که خدای تبارک و تعالی حق و عدالت را در جمیع بلاد ظاهر گرداند، و سخن را جمع کند (و اختلافی در آن نباشد، که همهٔ دین ها یک دین شود) و در میانهٔ دل هایی که با هم اختلاف دارند، الفت و آمیزش دهد، و مردم خدای عزّوجل را نافرمانی نکنند، و در زمین حدود خدا در میان خلائق بر پا شسود، و خدا

عَزَّ وَ جَلَّ ـ فِي أَرْضِهِ، وَ تُقَامَ حُدُودُهُ فِي خَلْقِهِ، وَ يَرُدَّ اللّهُ الْحَقَّ إِلَىٰ أَهْلِهِ، فَيَظْهَرَ
 حَتّیٰ لا یُشتَخْفیٰ بِشَیْءٍ مِنَ الْحَقِّ، مَخَافَةَ أَحَدٍ مِنَ الْخَلْقِ؟ أَمّا وَ اللّهِ یَا عَمَّارُ، لا یَمُوتُ مِنْکُمْ مَیِّتُ عَلَی الْحَالِ الَّتِي أَنْتُمْ عَلَیْهَا إِلّا کَانَ أَفْضَلَ عِنْدَ اللّهِ مِنْ کَثِیرٍ مِنْ شَهَدَاءِ بَدْرٍ وَ أُحُدٍ؛ فَأَبْشِرُوا».

٠٨٩٠ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ أَبِي أَسَامَةَ، عَنْ هِشَامٍ؛ وَ مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيِئ، عَنْ أَحْمَدُ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ هِشَامِ بْنِ سَالِمٍ، عَنْ أَبِي حَمْزَةَ، عَنْ أَبِي إِسْحَاقَ، قَالَ:

حَدَّتِي الثَّقَةُ مِنْ أَصْحَابِ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ أَنَّهُمْ سَمِعُوا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ أَنَّهُمْ سَمِعُوا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ أَنَّهُمْ سَمِعُوا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ وَ لَا يَنْقَطِعُ مَوَادُهُ، وَ لَا يَنْقَطِعُ مَوَادُهُ، وَ اللَّهُمَّ وَ إِنَّنِي لَا عَلَى حَلْقِكَ حَلْقِكَ حَلْقِدٍ لَيْسَ بِالْمُطَاعِ، أَوْ خَانِفٍ مَغْمُورٍ - كَيْلَا تَبْطُلَ حُجَّتُكَ، وَ لَا يَضِلُ أَوْلِيَاوُكَ بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَهُمْ بَلْ أَيْنَ هُمْ؟ وَكُمْ؟ أُولِيُكَ الْأَقَلُونَ عَدَداً، وَ الْأَعْظَمُونَ عِنْدَ اللهِ حَبِّلَ ذِكْرُهُ - قَدْراً، الْمُتَبِعُونَ لِقَادَةِ الدِّينِ، الْفَيْدِينَ يَتَأَدَّبُونَ بِآدَابِهِمْ، وَ يَنْهَجُونَ نَهْجَهُمْ؛ فَعِنْدَ ذٰلِكَ يَهْجُمُ بِهِمُ الْعِلْمُ اللهِ عَيْدِهِمْ الْعَلْمُ وَيَعْلَمُونَ بِمَا الْمُتَوْحَشَ مِنْهُ الْمُكَذِّبُونَ، وَ أَبَاهُ الْمُسْرِفُونَ مِنَ حَدِيثِهِمْ مَا الْمُتَوْحَشَ مِنْهُ الْمُكَذِّبُونَ، وَ أَبَاهُ الْمُسْرِفُونَ مِنَ عَدِيثِهِمْ مَا الْمُتَوْعَشَ مِنْهُ الْمُكَذِّبُونَ، وَ أَبَاهُ الْمُسْرِفُونَ مِنَا الْمُتَوْحَشَ مِنْهُ الْمُكَذِّبُونَ وَ أَبَاهُ الْمُسْرِفُونَ مِنَا الْمُتَوْحَشَ مِنْهُ الْمُكَذِّبُونَ وَ تَعَالَىٰ وَ أَلْمِالُمُ الْمُنْونَ مِنْ عَدِيثِهِمْ مَا أُولِيَكَ أَبْبَاعُ الْمُلَمَاءِ مُومَ الْمُؤْمِنَ وَ اللّهِ اللّهِ عَنْ وَيَنِهِمْ الْمَالَىٰ وَ وَتَعَالَىٰ وَ وَاللّهُ الْمُلْمُونَ مِنْ عَدْوَهِمْ، فَاللّهُ عَنْ وَيَنِهِمْ مَا الْمُتَوْحَشَ مِنْهُ اللّهُ كَذَّبُونَ وَ أَبْهَا عُلْمُ اللّهُ فَوْمَ وَنَ عَدُولِكَ أَنْهُ الللّهُ وَيَا لِمُ اللّهُ عَلَىٰ وَاللّهُ الْمُنْفَاقِهُمْ خُرْسٌ، صَمْتُ فِي دَوْلَةِ الْمُؤْونَ لِدَوْلَةِ الْحَقِّ وَلَوْلَةِ الْحَقِّ وَلَا لَاللّهُ عَلَىٰ وَلَالُولُ وَلَهُمْ وَ أَنْبَاعُهُمْ خُرْسٌ، صَمْتُ فِي دَوْلَةِ الْبُعَلِمُ وَنَ لِدَوْلَةِ الْحَقِّ وَلَهُ وَاللّهُ وَلَالِهُ الْمُؤْونَ لِدَوْلَةِ الْحَقِّ وَلَكُولُهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ الْمُؤْمِونَ لِدَوْلَةِ الْحَقَّ وَ سَيُعَلِّ وَلَا لَلْمُولُونَ لِلْمُولُولُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَالِهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِهُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِونَ وَلَالِهُ الْمُؤْمِونَ عَلَالُهُ وَلَالِهُ الْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمِلُولُ اللّهُ الْمُؤ

حقّ را به اهل آن برگرداند، و ظاهر گردد تا آنکه چیزی از حقّ، به جهت ترس یکی از خلائق پنهان نباشد.

بدان ای عمّار، به خدا سوگند که کسی از شما نمی میرد بر این حالی که شما بر آن هستید، مگر آنکه در نزد خدا از بسیاری از شهیدان بدر و اُحد، افضل باشد، پس مژده باد شما را».

٨٩٠ / ٣ . على بن محمد، از سهل بن زياد، از ابن محبوب، از ابي أسامه، از هشام؛

و محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از ابن محبوب، از هشام بن سالم، از ابو حمزه، از ابو اسحاق روایت کردهاند که گفت: حدیث کردند مرا معتمدین از اصحاب امیر المؤمنین که شنیدند از امیر المؤمنین که در خطبه ای از خطبه های خود می گفت:

ابار خدایا، من می دانم که همهٔ علم به هم ضم نمی شود (که در نزد اهل آن جمع گردد و بروز نکند) و ماهٔ ههای آن منقطع نمی گردد، و تو زمین خود را خالی نسمی کنی از حجت خویش بر خلائق، که یا ظاهر است و مردم او را اطاعت نمی کنند، یا ترسان و پنهان است (چون شمشیر، که در غلاف باشد)، تا آن که حجت تو باطل نشود. و دوستان خود را گمراه نمی گردانی، بعد از آن که ایشان را هدایت گرده باشی، بلکه ایشان در کجایند؟ و چقدرند؟ و این گروهند که شمارهٔ ایشان کم تر و قدر ایشان در نزد خدای جلّ ذکره عظیم تر است، پیروی می کنند پیشروان دین را که انمهٔ راه نمایندگانند، و از صفت ایشان، آن است که به آداب ایشان ادب می شوند، و طریقهٔ ایشان را که راهی است راست، سلوک می نمایند.

پس در این هنگام، علم، ایشان را در می آور د بر سر حقیقت ایمان، با نهایت تسلّط تا آن را چنانچه هست، بشناسند (یا ارکان آن راکه عقائد و اعمال صالحه است، به دست آورند). بعد از آن، ارواح ایشان پیشروان علم را اجابت کنند، با کمال جد و جهد و از حدیث ایشان، بیابند آنچه را که بر غیر ایشان دشوار باشد، و انس گیرند به آنچه تکذیب کنندگان از آن وحشت داشته باشند. این گروه، پیروان علمایند که با اهل دئیا داشته باشند. این گروه، پیروان علمایند که با اهل دئیا مصاحبت می نمایند به طاعت خدای تبارک و تعالی و طاعت دوستان آن جناب، و دینداری می کنند به تقیّه و پرهیز کردن از دین خود، و ترسیدن از دشمنان خود، و ارواح ایشان، متعلّق است به محلّ اعلی (که عالم قدس و ملکوت است).

پس علمای ایشان و پیروان ایشان، گنگان و خاموشانند در زمان دولت باطل به جمهت تقیّه، و دولت حقّ را انتظار میکشند. و زود باشد که خدا حقّ را شابت گردانند به آیسات و اللهُ الْحَقَّ بِكَلِمَاتِهِ، وَ يَمْحَقُ الْبَاطِلَ، هَا، هَا؛ طُوبِيٰ لَهُمْ عَلَىٰ صَبْرِهِمْ عَلَىٰ دِينِهِمْ فِي حَالِ هُدْنَتِهِمْ، وَ يَا شَوْقَاهْ إِلَىٰ رُؤْيَتِهِمْ فِي حَالِ ظُهُورِ دَوْلَتِهِمْ، وَ سَـيَجْمَعُنَا اللّٰـهُ وَ إِيَّاهُمْ فِي جَنَّاتِ عَدْنٍ وَ مَنْ صَلَحَ مِنْ آبَائِهِمْ وَ أَزْوَاجِهِمْ وَ ذُرَّيَّاتِهِمْ».

### ٠ ٨ ـ بَابٌ فِي الْغَيْبَةِ

١٨٩١ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ وَ الْـحُسَيْنُ بْنَ مُحَمَّدٍ جَسِيعاً، عَنْ جَعْفُرِ بْنِ مُحَمَّدٍ الْكُوفِيِّ، عَنْ صَالِحِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ يَسَمَانٍ مُحَمَّدٍ الْكُوفِيِّ، عَنْ صَالِحِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ يَسَمَانٍ التَّمَّارِ، قَالَ: ﴿إِنَّ لِصَاحِبِ هٰذَا الأَمْرِ غَيْبَةً، التَّمَّارِ، قَالَ: ﴿إِنَّ لِصَاحِبِ هٰذَا الأَمْرِ غَيْبَةً، التَّمَّارِ، قَالَ: ﴿إِنَّ لِصَاحِبِ هٰذَا الأَمْرِ غَيْبَةً، النَّمَّادِ، قَالَ: ﴿إِنَّ لِصَاحِبِ هٰذَا الأَمْرِ غَيْبَةً، النَّمَّادِ، قَالَ: ﴿إِنَّ لِصَاحِبِ هٰذَا الأَمْرِ غَيْبَةً، النَّمَادِ مَنْ اللهُ اللهِ اللهُ الله

ُ ثُمَّ أَطْرَقَ مَلِيّاً، ثُمَّ قَالَ: «إِنَّ لِصَاحِبِ هَـٰذَا الْأَمْـرِ غَـيْبَةً، فَـلْيَتَّقِ اللَّـهَ عَـبْدُ، وَ لْيَتَمَسَّكْ بِدِينِهِ».

٧٩٨/ ٢. عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عِيسَى بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيُّ بْنِ جَعْفَرٍ. عَنْ أَجِيهِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرٍ بَحِّ ، قَالَ: «إِذَا فَقِدَ عَنْ أَبِيهِ، عَنْ جَعْفَرٍ بَحِّ ، قَالَ: «إِذَا فَقِدَ الْخَامِسُ مِنْ وُلْدِ السَّابِعِ، فَاللَّهَ اللَّهَ فِي أَدْيَانِكُمْ، لَا يُزِيلُكُمْ عَنْهَا أَحَدُ؛ يَا بُنَيَّ، إِنَّهُ لَا الْخَامِسُ مِنْ وُلْدِ السَّابِعِ، فَاللَّهَ اللَّهَ فِي أَدْيَانِكُمْ، لَا يُزِيلُكُمْ عَنْهَا أَحَدُ؛ يَا بُنَيَّ، إِنَّهُ لَا الْخَامِسُ مِنْ وُلْدِ السَّابِعِ، فَاللَّهَ اللَّهَ فِي أَدْيَانِكُمْ، لَا يُزِيلُكُمْ عَنْهَا أَحَدُ ؛ يَا بُنَيَّ ، إِنَّهُ لَا الْخَامِسُ مِنْ وُلْدِ السَّابِعِ ، فَاللَّهَ اللَّهَ فِي أَدْيَانِكُمْ ، لَا يُزِيلُكُمْ عَنْهَا أَحَدُ ؛ يَا بُنَيَّ ، إِنَّهُ لَا الْخَامِسُ مِنْ وُلْدِ السَّابِعِ ، فَاللَّهَ اللَّهَ فِي أَدْيَانِكُمْ ، لَا يُزِيلُكُمْ عَنْهَا أَحَدُ ؛ يَا بُنَيَّ ، إِنَّهُ لِا الْخَامِسُ مِنْ وَلْدِ السَّابِعِ ، فَاللَّهَ اللَّهَ فِي أَدْيَانِكُمْ ، لَا يُزيلُكُمْ عَنْهَا أَحَدُ ؛ يَا بُنَيَّ ، إِنَّهُ لِا يَتَعْلَى مِنْ كَانَ يَقُولُ بِهِ ، إِنَّمَا هِيَ مُنْ اللَّهِ حَتَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الل

سخنان خود، و باطل را نیست و نابود سازد.

های، های، خوشا حال ایشان بر صبری که بر دین خویش دارند در حال صلح و متارکهٔ ایشان بادشمنان، و زهی شوق و اشتیاقی که به دیدن ایشان دارم در حال ظهور دولت ایشان. و زود باشد که خدا ما و ایشان را جمع کند در بهشت های با اقامت (که همیشه در آن باشیم)، با هر که شایسته باشد و به طاعت و ایمان از پدران ایشان، و زنان ایشان و فرزندان ایشان» (و این، اقتباسی است که حضرت از آیهٔ سورهٔ رعد فرموده) ا

#### ٨٠ باب در بيان غيبت قائم ـصلوات الله عليه ـ

۱۸۹۱ محمدبن یحیی و حسن بن محمد هر دو، از جعفر بن محمد کوفی، از حسن بن محمد صیرفی، از صالح بن خالد، از یَمان تمّار روایت کر ده اند که گفت: در نزد حضرت صادق این نشسته بودیم، پس به ما فرمود: «به درستی که صاحب این امر را غیبتی است طولانی، و کسی که در آن غیبت به دین خود چنگ زند، چون کسی است که برگ درخت خاردار را فرو ریز ده. بعد از آن، فرمود که: «همچنین به دست خویش» (این مثلی است که در مقام اشکال و سختی چیزی می زنند).

بعد از آن فرمود که: «پس کدام یک از شما، خار در خت قتاد از ابیه دست خویش نگاه می دارد؟» پس مدّتی طولانی سر خویش را به زیر انداخت، و بعد از آن سر برداشت و فرمود که: «صاحب این امر را غیبتی است طولانی، پس باید که بنده از خدا بپرهیزد و به دین خود چنگ در زند».

۱۹۸۸ ۲ . علی بن محمد، از حسن بن عیسی بن محمد بن علی بن جعفر، از پدرش، از جد شن، از علی بن جعفر، از برادرش حضرت موسی بن جعفر الله روایت کرده است که فرمود: «چون پنجم از فرزند هفتم مفقود و ناپدید شود، پس از خدا بترسید در باب دینهای خویش، که کسی شما را از آنها دور نگرداند. ای پسران من، به درستی که صاحب این امر را چاره نیست از غیبتی طولانی به مرتبهای که از این امر بر گردد آنکه به آن قایل بوده و اعتقاد داشته. و جز این نیست که این غیبت، امتحانی است از خدای عزّ و جلّ که خلق خویش را به آن امتحان نموده. اگر پدران شما و اجداد شما دینی را از این دین دوست تر می دانستند، هر آینه

درختی است خارناک که خارش همانند سوزن است.

قَالَ: فَقُلْتُ: يَا سَيِّدِي، مَنِ الْخَامِسُ مِنْ وُلْدِ السَّابِعِ؟ فَقَالَ: «يَا بُنَيَّ، عُقُولُكُمْ تَصْغُرُ عَنْ هٰذَا، وَ أَحْـلَامُكُمْ تَضِيقُ عَنْ حَمْلِهِ، وَ لْكِنْ إِنْ تَعِيشُوا فَسَوْفَ تُدْرِكُونَهُ».

٨٩٣ / ٨٩٣ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ ابْنِ أَبِي نَـجْرَانَ، عَـنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْمُسَاوِرِ، عَنِ الْمُفَضَّلِ بْنِ عُمَرَ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ اللَّهِ يَقُولُ: «إِيَّاكُمْ وَ التَّنْوِية، أَمَا وَ اللهِ لَيَغِيبَنَّ إِمَامُكُمْ سِنِيناً مِنْ دَهْرِكُمْ، وَ لَتُمَحَّصُنَّ حَتَىٰ يُقَالَ: مَاتَ؟ وَ التَّنْوِية، أَمَا وَ اللهِ لَيَغِيبَنَّ إِمَامُكُمْ سِنِيناً مِنْ دَهْرِكُمْ، وَ لَتُمَحَّصُنَّ حَتَىٰ يُقَالَ: مَاتَ؟ قُتِلَ؟ هَلَك؟ بِأَيِّ وَادٍ سَلَك؟ وَ لَتَدْمَعَنَّ عَلَيْهِ عُيُونُ الْمُوْمِنِينَ، وَ لَتَكُفَوُنَّ كَمَا تُكْفَأُ وَلَا مَنْ أَخَذَ اللهُ مِيثَاقَهُ، وَ كَتَبَ فِي قَلْبِهِ الْإِيمَانَ، السَّفُنُ فِي أَمْوَاجِ الْبَحْرِ، فَلَا يَنْجُو إِلَّا مَنْ أَخَذَ اللّهُ مِيثَاقَهُ، وَ كَتَبَ فِي قَلْبِهِ الْإِيمَانَ، وَ أَيَدُهُ مِنْ أَيُّ مِنْ أَيُّ مِنْ أَيَّ مِنْ أَيُّ مِنْ أَيْ مَنْ أَخَذَ اللهُ مِيثَاقَهُ، وَ كَتَبَ فِي قَلْبِهِ الْإِيمَانَ، وَ أَيَدُهُ مِنْ أَيُّ مِنْ أَيُّ مِنْ أَيُّ مِنْ أَيُّ مِنْ أَيَّ مِنْ أَيْ مَنْ أَيْ مَنْ أَيْ مَنْ أَيْمَانَ مُنْ مَنْ مَنْ مَنْ اللهُ مُنْ يَهُمْ لَا يُدْرِىٰ أَيُّ مِنْ أَيُّ مِنْ أَيْ مِنْ أَيْهُ مَلِ اللهُ عَمْرَةً وَايَدُهُ لَا يُدْرِىٰ أَيُّ مِنْ أَيُّ مِنْ أَيْهِ الْإِيمَانَ مَا اللهُ مَنْ اللهُ مُنْ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ الْمُ اللهُ اللهُ

قَالَ: فَبَكَيْتُ، ثُمَّ قُلْتُ: فَكَيْفَ نَصْثَعُ؟ قَالَ: فَنَظَرَ إِلَىٰ شَمْسٍ دَاخِلَةٍ فِي الصُّفَّةِ، فَقَالَ: «وَ اللهِ، لَأَمْرُنَا أَبْيَنُ فَقَالَ: «وَ اللهِ، لَأَمْرُنَا أَبْيَنُ مِنْ هٰذِهِ الشَّمْسِ».

١٩٩٢ / ٢ . عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ ، عَنِ ابْنِ أَبِي نَجْرَانَ ، عَـنْ فَضَالَةَ بْنِ أَيُّوبَ ، عَنْ سَدِيرٍ الصَّيْرَفِيِّ ، قَالَ : سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ ﴿ يَقُولُ : «إِنَّ فِـي فَضَالَةَ بْنِ أَيُّوبَ ، عَنْ سَدِيرٍ الصَّيْرَفِيِّ ، قَالَ : سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ ﴿ يَقُولُ : «إِنَّ فِـي صَاحِبِ هٰذَا الْأَمْرِ شَبَها مِنْ يُوسُفَ ﴿ " اللّهِ اللّهِ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ يُوسُفَ ﴿ قَالَ : قُلْتُ لَهُ : كَأَنَّكَ تَذْكُرُ حَيَاتَهُ أَوْ غَيْبَنَهُ ؟ صَاحِبِ هٰذَا الْأَمْرِ شَبَها مِنْ يُوسُفَ ﴿ " قَالَ : قُلْتُ لَهُ : كَأَنَّكَ تَذْكُرُ حَيَاتَهُ أَوْ غَيْبَنَهُ ؟

قَالَ: فَقَالَ لِي: «وَ مَا يُنْكِرُ مِنْ ذَلِكَ هَٰ ذِهِ الْأُمَّةُ أَشْبَاهُ الْخَنَازِيرِ؟! إِنَّ إِخْوَةَ يُوسُفَ فِي بَا يَعُوهُ وَ خَاطَبُوهُ وَ هُمْ يُوسُفَ فِي بَا يَعُوهُ وَ خَاطَبُوهُ وَ هُمْ إِخْوَتُهُ وَ هُوَ أَخُوهُمْ، فَلَمْ يَعْرِفُوهُ حَتّىٰ قَالَ: أَنَا يُوسُفُ وَ هٰذَا أَخِي، فَمَا تُنْكِرُ هٰذِهِ إِخْوَتُهُ وَ هُوَ أَخُوهُمْ، فَلَمْ يَعْرِفُوهُ حَتّىٰ قَالَ: أَنَا يُوسُفُ وَ هٰذَا أَخِي، فَمَا تُنْكِرُ هٰذِهِ الْأُمَّةُ الْمَلْعُونَةُ أَنْ يَفْعَلَ اللّهُ حَتّىٰ وَآلَ: إِنَّ يُحَجَّتِهِ فِي وَقْتٍ مِنَ الْأَوْقَاتِ كَمَا فَعَلَ اللّهُ عَلَى بَيُوسُفَ؟

آن را پیروی میکردند».

علی میگوید که: عرض کردم: ای آقای من، پنجم از فرزند هفتم کیست؟ فرمود که: «ای فرزندان من، عقلهای شمااز درک این، قاصر و أحلام شماطاقت تحمّل آن ندارد، ولیکن اگر زنده بمانید زود باشد که او را دریابید».

۸۹۳ / ۸۹۳ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از این ابی نجران، از محمد بن مساور، از مُفضّل بن عمر روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که می فرمود: «بپر هیزید از بلند کردن آوازهٔ آن حضرت (یعنی: در نزد مخالفان)، و به خدا سوگند که امام شما غائب خواهد شد سال های بسیار از این روزگار شما، و خدا شما را امتحان خواهد کرد تا آن که گفته شود که: مرد، یا کشته شد، یا هلاک گردید و در کدام وادی سلوک کرد و در آمد. و هر آینه چشم های مؤمنان بر او اشک خواهد ریخت و شما سرنگون خواهید شد؛ چنان که کشتی ها در هنگام موجهای دریا سرنگون می شوند. پس نجات نخواهد یافت، مگر آن کس که خدا پیمان او را فراگرفته باشد و ایمان را در دل او نوشته و ثابت گردانیده باشد (که به شبهه برطرف نشود) و او را تقویت نموده باشد به جیزی که به آن دلش زنده شود از نزد خود. و هر یک از کیست».

مفضّل می گوید که: پس من گریستم و گفتم که: هر گاه چنین باشد، ما چه کنیم؟ حضرت نظر فرمود به آفتابی که در صُفّه داخل شده بود، و فرمود که: «ای ابوعبدالله، ایس آفتاب را می بینی؟» عرض کردم: آری. فرمود که: «به خدا سوگند که امر ما از این آفتاب ظاهر تر است». ۱۸۹۴ که علی بن ابراهیم، از محمد بن حسین، از ابن ابی نجران، از فَضالة بن ایّوب، از سدیر صیر فی روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق هی که می فرمود: «به مدرستی که در صاحب این امر، شباهتی است به حضرت یوسف هی در اوی می گوید که: به آن حضرت عرض کردم که: گویا حیات یا غیبت او را ذکر می فرمایی؟ (و مراد این است که از کلام تو چنین مفهوم می شود که صاحب الامر، در بعضی از زمان حیات خود غائب خواهد بود). حضرت فرمود که: «این امّت که به خوک ها شباهت دارند، چه چیز از این را انک ار می توانند کرد؟ به درستی که برادران یوسف، نبیره ها و فرزندان پیغمبران بودند و با یوسف می سودا کردند، و خرید و فروخت در میان او و ایشان اتفاق افتاد، و با یکدیگر سخن گفتند و ایشان برادران او بودند و او برادر ایشان بود، و با وجود اینها او را نشناختند تا آن که گفت که:

إِنَّ يُوسُفَ عِنْ كَانَ إِلَيْهِ مُلْكُ مِصْرَ، وَكَانَ بَيْنَهُ وَ بَيْنَ وَالِدِهِ مَسِيرَةُ ثَمَانِيَةَ عَشَرَ يَوْماً، فَلَوْ أَرَادَ أَنْ يُعْلِمَهُ لَقَدَرَ عَلَىٰ ذٰلِكَ، لَقَدْ سَارَ يَعْقُوبُ عَنْ وَلَدُهُ عِنْدَ الْبِشَارَةِ يَوْماً، فَلَوْ أَرَادَ أَنْ يُعْلِمَهُ لَقَدَرَ عَلَىٰ ذٰلِكَ، لَقَدْ سَارَ يَعْقُوبُ عَنْ وَ وُلْدُهُ عِنْدَ الْبِشَارَةِ يَسْعَةَ أَيَّامٍ مِنْ بَدُوهِمْ إِلَىٰ مِصْرَ، فَمَا تُنْكِرُ هٰذِهِ الْأُمَّةُ أَنْ يَفْعَلَ الله مِجَلَّ وَ عَنَّ بِعُجَّتِهِ كَمَا فَعَلَ بِيُوسُفَ أَنْ يَمْشِيَ فِي أَسُواقِهِمْ وَ يَطَأَ بُسُطَهُمْ، حَتَىٰ يَأْذَنَ الله فِي إِلَىٰ مَعْشِيَ فِي أَسُواقِهِمْ وَ يَطَأَ بُسُطَهُمْ، حَتَىٰ يَأْذَنَ الله فِي ذَلِكَ لَهُ كَمَا أَذِنَ لِيُوسُفَ أَنْ يَمْشِيَ فِي أَسُواقِهِمْ وَ يَطَأَ بُسُطَهُمْ، حَتَىٰ يَأْذَنَ الله فِي ذَلِكَ لَهُ كَمَا أَذِنَ لِيُوسُفَ : ﴿قَالُوا أَإِنَّكَ لَأَنْتَ يُوسُفُ قَالَ أَنَا يُوسُفُهُمْ،

١٨٥٥ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ مُوسَى الْخَشَابِ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ مُوسَى، عُنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ بُكَيْرٍ، عَنْ زُرَارَةَ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبًا عَبْدِ اللهِ بِ يَقُولُ: «إِنَّ لَمُوسَى، عَنْ عَبْدِ اللهِ بِي يَقُولُ: «إِنَّ لِلْفُلَامِ عَيْبَةً قَبْلَ أَنْ يَقُومَ». قَالَ: قُلْتُ فَي لِمَ؟ قَالَ: «يَخَافُ» وَ أَوْمَا بِيَدِهِ إِلَىٰ بَطْنِهِ، لِلْفُلَامِ عَيْبَةً قَبْلَ أَنْ يَقُومَ». قَالَ: قُلْتُ فَي لِمَ اللهُ عَيْبَةً فِي وِلاَ دَتِهِ: مِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ: مَاتَ بُمُ قَالَ: «يَا زُرَارَةُ، وَ هُوَ الْمُنْتَظِّرُ، وَ هُوَ اللَّهِ عَنْلَ بُو لَمِنْ يَقُولُ: إِنّهُ وُلِدَ قَبْلَ مَوْتِ أَبِيهِ أَبُوهُ بِلاَ خَلَفٍ؛ وَ مِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ: حَمَّلُ بُو مِينَهُمْ مَنْ يَقُولُ: إِنّهُ وُلِدَ قَبْلَ مَوْتِ أَبِيهِ إِسَانَتَيْنِ؛ وَ هُوَ الْمُنْتَظِّرُ، غَيْرَ أَنَّ اللّهَ عَزَ وَ جَلَّ \_ يُحِبُّ أَنْ يَمْتَحِنَ الشِّيعَةَ، فَعِنْدَ ذَلِكَ بِسَنَتَيْنِ؛ وَ هُوَ الْمُنْتَظِّرُ، غَيْرَ أَنَّ اللّهَ عَزَ وَ جَلَّ \_ يُحِبُّ أَنْ يَمْتَحِنَ الشِّيعَة، فَعِنْدَ ذَلِكَ يَسْتَيْنِ؛ وَ هُوَ الْمُنْتَظِرُ، غَيْرَ أَنَّ اللّهَ عَزَ وَ جَلَّ \_ يُحِبُّ أَنْ يَمْتَحِنَ الشِّيعَة، فَعِنْدَ ذَلِكَ يَرْتَابُ الْمُبْطِلُونَ يَا زُرَارَةً».

قَالَ: قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، إِنْ أَدْرَكْتُ ذَٰلِكَ الزَّمَانَ أَيَّ شَيْءٍ أَعْمَلُ؟

قَالَ: «يَا زُرَارَةً، إِذَا أَدْرَكُتَ ذَلِكَ الرَّمَانَ، فَادْعُ بِهِٰذَا الدَّعَاءِ: اللَّهُمَّ عَرِّفْنِي نَفْسَكَ؛ فَإِنَّكَ إِنْ لَمْ تُعَرِّفْنِي رَسُولَكَ؛ فَإِنَّكَ إِنْ لَمْ تُعَرِّفْنِي وَسُولَكَ؛ فَإِنَّكَ إِنْ لَمْ تُعَرِّفْنِي رَسُولَكَ أَعْرِفْ فَإِنَّكَ إِنْ لَمْ تُعَرِّفْنِي رَسُولَكَ أَمْ تُعَرِّفْنِي خُجَّتَكَ وَلَلْمُ مَا يَعْرَفْنِي خُجَّتَكَ ضَلَلْتُ رَسُولَكَ لَمْ تُعَرِّفْنِي خُجَّتَكَ وَلَلْمَ عَرِفْنِي خُجَّتَكَ وَلَيْ إِنْ لَمْ تُعَرِّفْنِي خُجَّتَكَ ضَلَلْتُ عَنْ دِينِي».

﴿قَالَ أَنَا يُوسُفُ وَ هٰذا أَخَى﴾ أ، يعنى: المنم يوسف و اينك (يعنى: ابن يامين) برادر يك مادرى و يك بدرى من است، پس اين امّت ملعونه چه انكار مىكنند؟ كه خداى عزّوجلّ در وقتى از اوقات با حجّت خويش بكند، مثل آنچه راكه با يوسف كرد.

و به درستی که پادشاهی مصر به یوسف هی مفوض بود و در میان او و پدرش، هجده روز راه بود. پس اگر می خواست که یعقوب را اعلام کند بسر ایس، قدرت داشت، و یعقوب و فرزندان او وقتی که مژده را شنیدند، از بادیه خویش تا مصر نه روزه رفتند (و آن بادیه، زمینی بود در فلسطین، ولایت شام که یعقوب هی در آنجا می نشست و آن قریب به کنعان بود). پس این امّت چه انکار می کنند که خدای عزّوجل با حجّت خود بکند، مثل آنچه را که با یوسف کرد که در بازارهای ایشان راه رود و پا بر روی فرشهای ایشان گذارد، تا آن که خدا او را در این باب رخصت دهد؛ چنانچه یوسف را رخصت داد: ﴿قَالُوۤا أُونِكُ لَأَنتَ یُوسُفُ قَالَ أَنَا یُوسُفُ مَالَ أَنَا بَویی یوسف؟ (و وجه جمع استفهام پوسف با این تأکیدات پی در پی، آن است که این استفهام از برای تقریر است، یعنی: البته باید که تو یوسف باشی که این کمال و جمال دیگری را نشاید) یوسف گفت که: منم یوسف ه.

۱۹۵۸ معلی بن ابراهیم، از حسل بن موسی بخشاب از عبدالله بن موسی ، از عبدالله بن موسی ، از عبدالله بن موسی ، از عبدالله بن کیر ، از زراره روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که می فرمود: «به درستی که آن پسر را غیبتی باشد، پیش از آن که به امر امامت قیام نماید ، زراره می گوید که: عرض کردم: چرا غایب می شود؟ فرمود که: «می ترسد» و به دست خود اشاره به شکمش فرمود (یعنی: می ترسد که شکم او را بشکافند).

بعد از آن، فرمود که: ۱۱ ای زراره، و اوست که انتظار برده شود، و او همان است که در ولادتش شک خواهد شد. بعضی از ایشان کسانی هستند که می گویند: پدرش مُرد، بی آن که فرزندی از او مانده باشد. و بعضی از ایشان کسانی هستند که می گویند که: حمل است (یعنی: در وقت و فات پدر و در شکم مادر است). و از جملهٔ ایشان کسانی هستند که می گویند: دو سال پیش از و فات پدرش، متولد شده. و اوست که انتظارش می برند، مگر این که خدای عزّ و جلّ دوست می دارد که شیعیان را بیاز ماید. پس در آن هنگام تباه کاران و کجروان، در

۱. يوسف، ۹۰

ثُمَّ قَالَ: «يَا زُرَارَةُ، لَا بُدَّ مِنْ قَتْلِ غُلَامٍ بِالْمَدِينَةِ». قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، أَ لَيْسَ يَقْتُلُهُ جَيْشُ السُّفْيَانِيُّ؟ قَالَ: «لَا، وَ لَكِنْ يَقْتُلُهُ جَيْشُ آلِ بَنِي فُلَانٍ، يَجِيءُ حَتّىٰ يَدْخُلَ الْمَدِينَةَ، فَيَأْخُذُ الْغُلَامَ فَيَقْتُلُهُ، فَإِذَا قَتَلَهُ بَغْياً وَ عُدْوَاناً وَ ظُلْماً، لَا يُمْهَلُونَ؛ فَعِنْدَ ذَٰلِكَ تَوَقَّعُ الْفَرَجِ إِنْ شَاءَ اللّٰهُ».

١٩٩٤ / ٤. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ إِسْحَاقَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ يَخْيَى بُنِ يُحَمَّدٍ، عَنْ عَبْدِ بْنِ زُرَارَةَ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ يَخْيَى بْنِ الْمُثَنَّىٰ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ بُكَيْرٍ، عَنْ عُبَيْدِ بْنِ زُرَارَةَ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ فِي الْمُثَنِّىٰ، وَلَا يَرَوْنَهُ». اللَّهِ فِي يَقُولُ: «يَفْقِدُ النَّاسُ إِمَامَهُمْ، يَشْهَدُ الْمَوْسِمَ، فَيَرَاهُمْ، وَ لَا يَرَوْنَهُ».

٧/ ٨٩٧ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، قَالَ: حَدَّثَنِي مُنْذِرُ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ قَابُوسَ، عَنْ مَنْصُورِ بْنِ اللَّسْنَدِيِّ، عَنْ أَبِي دَاوُدَ الْمُسْتَرِقِّ، عَنْ مُنْذِرُ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ قَابُوسَ، عَنْ مَنْصُورِ بْنِ اللَّسْنَدِيِّ، عَنْ أَبِي دَاوُدَ الْمُسْتَرِقِّ، عَنْ مَنْكَبَةً بْنِ مُنْفُونٍ، عَنْ مَالِكِ الْجُهَنِيِّ، عَنِ الْحَارِثِ بْنِ الْمُغِيرَةِ، عَنِ الْأَصْبَغِ بْنِ نُبَاتَةً، قَطْلَتَ بْنِ نُبَاتَةً، قَالَ: أَتَيْتُ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ عِلْاً، فَوَجَدْتُهُ مُتَفَكِّراً يَنْكُتُ فِي الْأَرْضِ، فَقُلْتُ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ عِلْاً، فَوَجَدْتُهُ مُتَفَكِّراً يَنْكُتُ فِي الْأَرْضِ، فَقُلْتُ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ عِلْاً، مَنْفَكِّراً تَنْكُتُ فِي الْأَرْضِ؟ أَرَعْبَةً مِنْكَ فِيهَا؟

فَقَالَ: «لَا وَ اللّٰهِ، مَا رَغِبْتُ فِيهَا وَ لَا فِي الدُّنْيَا يَوْماً قَطَّ، وَ لَكِنِّي فَكَّرْتُ فِي مَوْلُودٍ يَكُونُ مِنْ ظَهْرِي، الْحَادِيَ عَشَرَ مِنْ وُلْدِي، هُوَ الْمَهْدِيُّ الَّذِي يَـمْلَأُ الأَرْضَ عَدْلاً وَ قِسْطاً، كَمَا مُلِثَتْ جَوْراً وَ ظُلْماً، يَكُونُ لَهُ غَيْبَةٌ وَ حَيْرَةٌ، يَضِلُّ فِيهَا أَقْوَامُ، وَ عَدْلاً وَ قِسْطاً، كَمَا مُلِثَتْ جَوْراً وَ ظُلْماً، يَكُونُ لَهُ غَيْبَةٌ وَ حَيْرَةٌ، يَضِلُّ فِيهَا أَقْوَامُ، وَ عَمْتَدِي فِيهَا آخَرُونَ».

فَقُلْتُ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، وَكُمْ تَكُونُ الْحَيْرَةُ وَ الْغَيْبَةُ؟ فَقَالَ: «سِتَّةَ أَيَّامٍ أَوْ سِتَّةَ أَشْهُرِ أَوْ سِتَّ سِنِينَ». شک افتند. ای زراره، هرگاه آن زمان را دریابی، این دعا را بخوان: اللّهم عرفنی نفسك فإنك إن لم تُعرفنی نفسك لم أعرف حُجّتك، اللّهم تعرفنی نفسك لم أعرف حُجّتك، اللّهم عرفنی دسولك فإنك إن لم تُعرفنی دسولك، لم أعرف حُجّتك، اللّهم عرفنی حُجّتك، فإنك إن لم تُعرفنی حُجّتك، ضللت عن دینی، یعنی: بار خدایا، خویش را به من بشناسان. پس به درستی که تو اگر خویش را به من نشناسانی، پیغمبر تو را نشناسم. خداوندا، رسول خود را به من نشناسان، پس به درستی که تو اگر رسول خود را به من نشناسانی، حجّت تو را نشناسم. خداوندا، تو را نشناسانی، حجّت خود را به من بشناسان، پس به درستی که تو اگر حجّت خود را به من نشناسانی، نه به من نشناسانی، از دین خویش گمراه می شوم ۱۱.

بعد از آن فرمود که: «ای زراره، چارهای نیست از کشته شدن پسری در مدینه». عرض کردم که: فدای تو گردم، آیا چنان نیست که لشکر سفیانی او را بکشند؟ فرمود: «نه، ولیکن نشکر اولاد بنی فلان او را خواهند کشت. می آیند تا داخل مدینه می شوند، پس آن پسر را می گیرند و به قتل می رسانند، و چون او را از روی بغی و عدوان و ظلم بکشند، خدا ایشان را مهلت ندهد. پس در آن هنگام بُردن اندوه را توقع داشته باش، ان شاء الله ».

۱۹۹۶ محمد بن یحیی، از جعفر بن محمد، از اسحاق بن محمد، از یحیی بن مثنی، از عبدالله بن بُکیر، از عُبید بن زراره روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که می فرمود: «مردم امام خویش را نیابند، و در موسم و هنگام حج، حضور به هم رساند، و ایشان را به بیند و ایشان او را نبینند».

۷۹۸ / ۷. علی بن محمد، از عبدالله بن محمد بن خالد روایت کرده است که گفت: حدیث کرد مرا منذر بن محمد بن قابوس، از منصور بن سِندی، از ابو داود مسترِق، از ثعلبة بن میمون، از مالک جُهنی، از حارث بن مغیره، از اصبغ بن نباته که گفت: به خدمت امیر المؤمنین از مالک جُهنی، از حارث بن مغیره، از اصبغ بن نباته که گفت: به خدمت امیر المؤمنین المؤمنین

فرمود: «نه، به خدا سوگند که هرگز در روزی در آن، و در دنیا رغبت نکر دهام، ولیکن فکر کردم در باب مولودی که از پشت امام یازدهم از فرزندان من به و جود می آید (و بنابر بعضی از نسخ کافی، معنی آن این است که موجود می شود از پشت من، یازدهم از فرزندان من). و اوست آن مهدی که زمین را پر خواهد نمود از عدل و داد و حقّ و راستی، چنانچه پر شده

فَقُلْتُ: وَ إِنَّ هٰذَا لَكَائِنٌ؟ فَقَالَ: «نَعَمْ، كَمَا أَنَّهُ مَخْلُوقُ، وَ أَنَىٰ لَكَ بِهٰذَا الْأَمْرِ يَا أَصْبَغُ، أُولٰئِكَ خِيَارُ هٰذِهِ الْأُمَّةِ مَعَ خِيَارِ أَبْرَارِ هٰذِهِ الْعِتْرَةِ».

فَقُلْتُ: ثُمَّ مَا يَكُونُ بَعْدَ ذَٰلِكَ؟ فَقَالَ: «ثُمَّ يَفْعَلُ اللَّهُ مَا يَشَاءُ؛ فَإِنَّ لَهُ بَدَاءَاتٍ وَ إِرَادَاتٍ، وَ غَايَاتٍ وَ نِهَايَاتٍ».

١٠/٩٠٠ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ أَبِي أَيُّوبَ الْخَرَّازِ،
 عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «إِنْ بَلَغَكُمْ عَنْ صَاحِبِ هٰذَا اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «إِنْ بَلَغَكُمْ عَنْ صَاحِبِ هٰذَا اللَّهِ ﷺ مَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «إِنْ بَلَغَكُمْ عَنْ صَاحِبِ هٰذَا اللَّهِ عَنْبَةً ، فَلَا تُنْكِرُ وهَا».

١١٠ / ١١ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ وَ مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ مُعَاوِيَةً ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ جَبَلَةً ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ خَلَفِ بْنِ عَبَّادٍ الْأَثْمَاطِيِّ،

باشد از جور و ستم. و او را غیبت و حیرتی خواهد بودکه گروهی چند در آن گمراه شوند و دیگران در آن هدایت یابند».

عرض كردم كه: يا امير المؤمنين، أن حيرت و غيبت، چه قدر خواهد بود؟ فرمود: «شش روز يا شش ماه يا شش سال».

عرض کردم که: این غیبت، البتّه واقع خواهد شد؟ فرمود: «آری، چنانچه خلقت او محقّق و یقینی است، غیبتش نیز یقینی است و کجا تو را میسّر شود که این امر را دریابی. و آن گروه که با او باشند، بهترین این امّت اند، یا بهترین نیکوکاران از این عترت».

عرض کردم که: بعداز آن، چه واقع خواهد شد؟ فرمود که: «بعداز آن، آنچه خدا خواهد به عمل می آورد؛ زیراکه او را تقدیراتی است تازه و ارادتی است نو و آن تقدیرات و ارادات را غایات و نهایاتی چند است..

۸۹۸ / ۸. علی بن ابراهیم، از پدرش، از حنان بن سَدیر، از معروف بن خَرَبوذ، از امام محمد باقر ﷺ روایت کرده است که فرمود: «جز این نیست که ما چون ستارگان آسمانیم، در هر زمان که ستاره ای فرو رود، ستارهٔ دیگر برآید، تا آن وقت که به انگشتان خود اشاره نمایید و گردنهای خویش راکج کنید (که کنایه است از شهرت و زیادت)، خدا ستارهٔ شما را از شما غایب گرداند. پس پسران عبدالمطلب با هم برابر شوند، که شناخته نشوند که کدام کدام اند، و امام، از غیر امام معلوم نشود، و چون ستارهٔ شما برآید، پروردگار خود را ستایش کنید».

۱۹۹۸ محمد بن یحیی، از جعفر بن محمد، از حسن بن معاویه، از عبدالله بن جُبله، از عبدالله بن جُبله، از عبدالله بن بُکیر، از زراره روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که می فرمود: «قائم الله را غیبتی خواهد بود، پیش از آن که قائم شود». عرض کردم: چرا غائب می شود؟ فرمود: «زیرا که می ترسد» و به دست خود به شکمش اشاره فرمود (و مقصود آن حضرت کشته شدن بود، یعنی: می ترسد که او را بکشند).

۱۰/۹۰۰ علی بن ابراهیم، از پدرش، از ابن ابی عُمیر، از ابو ایُوب خرّاز، از محمد بن
 مسلم روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق ﷺ که می فرمود: «اگر شما را از
 صاحب این امر، غیبتی برسد، آن را انکار مکنید».

۱۱/۹۰۱ . حسین بن محمد و محمد بن یحیی، از جعفر بن محمد، از حسن بن معاویه، از عبدالله بن جَبَله، از ابراهیم بن خلف بن عَبّاد أنماطي، از مفضّل بن عمر روایت كرده است

عَنْ مُفَضَّلِ بْنِ عُمَرَ، قَالَ: كُنْتُ عِنْدَ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ اللَّهِ عَنْدَهُ فِي الْبَيْتِ أَنَاسٌ، فَظَنَنْتُ أَنَّهُ إِنَّمَا أَرَادَ بِذَٰلِكَ غَيْرِي، فَقَالَ: «أَمَا وَ اللَّهِ لَيَغِيبَنَّ عَنْكُمْ صَاحِبُ هٰ ذَا الْأَمْرِ، وَ لَنَّهُ إِنَّمَا أَرَادَ بِذَٰلِكَ غَيْرِي، فَقَالَ: «أَمَا وَ اللَّهِ لَيَغِيبَنَّ عَنْكُمْ صَاحِبُ هٰ ذَا الْأَمْرِ، وَ لَيَخْمِلَنَّ حَتّىٰ يُقَالَ: مَاتَ؟ هَلَكَ؟ فِي أَيِّ وَادٍ سَلَكَ؟! وَ لَتُكْفَوُنَ كَمَا تُكْفَأُ السَّفِينَةُ فِي لَيَخْمِلَنَّ حَتّىٰ يُقَالَ: مَاتَ؟ هَلَكَ؟ فِي أَيِّ وَادٍ سَلَكَ؟! وَ لَتُكْفَوُنَ كَمَا تُكْفَأُ السَّفِينَةُ فِي الْمَحْمِلُ مَا يَعْمُو إِلَّا مَنْ أَخَذَ اللَّهُ مِيثَاقَهُ، وَكَتَبَ الْإِيمَانَ فِي قَلْبِهِ. وَ أَيَّدَهُ بِرُوحٍ مِنْهُ مَنْ أَخَذَ اللَّهُ مِيثَاقَهُ، وَكَتَبَ الْإِيمَانَ فِي قَلْبِهِ. وَ أَيَّذَهُ بِرُوحٍ مِنْهُ مَنْ أَخَذَ اللَّهُ مِيثَاقَهُ، وَكَتَبَ الْإِيمَانَ فِي قَلْبِهِ. وَ أَيَّذَهُ بِرُوحٍ مِنْ أَيِّ مِنْ أَيِّ مِنْ أَيِّ مِنْ أَيِّ مِنْ أَيِّ مِنْ أَيُّ مِنْ أَيُّ مِنْ أَيُّ مُشْتَبِهَةً لَا يُدْرَىٰ أَيُّ مِنْ أَيُّهُمْ اللَّهُ مِنْ أَيُّ مِنْ أَيُّ مِنْ أَيُّهُ مَا ثُنْتَنَا عَشْرَةً رَايَةً مُشْتَبِهَةً لَا يُدْرَىٰ أَيُّ مِنْ أَيُّ مِنْ أَيُّهُمْ مِنْ أَيْ

قَالَ: فَبَكَيْتُ، فَقَالَ: «مَا يُبْكِيكَ يَا أَبَا عَبْدِ اللّٰهِ؟». فَقُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، كَيْفَ لَا أَبُا عَبْدِ اللّٰهِ؟». فَقُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، كَيْفَ لَا أَبْكِي وَ أَنْتَ تَقُولُ: «اثْنَتَا عَشْرَةَ رَايَةً مُشْتَبِهَةً لَا يُدْرَىٰ أَيُّ مِنْ أَيُّ إِنْ قَالَ: وَ فِي مَجُلِسِهِ كَوَّةٌ تَدْخُلُ فِيهَا الشَّمْسُ، فَقَالَ: «أَ بَيِّنَةً هٰذِهِ؟» فَقُلْتُ: نَعَمْ، قَالَ: «أَمْرُنَا أَبْيَنُ مَخْدِهِ؟» فَقُلْتُ: نَعَمْ، قَالَ: «أَمْرُنَا أَبْيَنُ مِنْ هٰذِهِ الشَّمْسِ».

۱۲/۹۰۲ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمِّدٍ، عَنْ جُعْفَرٍ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْقَاسِمِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ الْأَنْبَارِيِّ، عَنْ يَخْيَى بْنِ الْمُعَنِّىٰ، عَنْ عَبْدِ اللّهِ بْنِ بُكَيْرٍ، عَنْ عُبَيْدِ بْنِ زُرَارَةَ، عَنْ أَبِي الْأَنْبَارِيِّ، عَنْ عُبَيْدِ بْنِ زُرَارَةَ، عَنْ أَبِي الْأَنْبَارِيِّ، عَنْ عُبَيْدِ اللّهِ عَنْ عُبَيْدِ اللّهِ عَنْ عُبَيْدٍ اللّهِ عَنْ عُبَيْدٍ اللّهِ عَنْ عَبْدِ اللّهِ عَنْ عُبَيْدٍ اللّهِ عَنْ عَبْدِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَنْ عَبْدِ اللّهِ عَنْ عَبْدِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْبَالُو ، يَشْهَدُ فِي إِحْدَاهُمَا الْمَوَاسِمَ، يَرَى النّاسَ، وَ لَا يَرَوْنَهُ ».

٩٠٣ / ٩٠٣ . عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ؛ وَ مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ وَ غَيْرُهُ، عَنْ أَخِمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ؛ وَ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ جَمِيعاً، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ هِشَامٍ بْنِ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ؛ وَ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ جَمِيعاً، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ هِشَامٍ بْنِ سَالِمٍ. عَنْ أَبِي حَمْزَةَ، عَنْ أَبِي إِسْحَاقَ السَّبِيعِيِّ، عَنْ بَعْضِ أَضحابٍ أَمِيرٍ الْمُؤْمِنِينَ مَنْ أَبِي حَمْزَةً، عَنْ أَبِي إِسْحَاقَ السَّبِيعِيِّ، عَنْ بَعْضِ أَضحابٍ أَمِيرٍ الْمُؤْمِنِينَ مَنْ أَبِي وَمَّنَ بِهِ:

أَنَّ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ تَكَلَّمَ بِهِٰذَا الْكَلَامِ، وَ حُفِظَ عَنْهُ، وَ خَطَبَ بِهِ عَـلَىٰ مِـنْبَرِ الْكُوفَةِ: «اللَّهُمَّ إِنَّهُ لَا بُدَّ لَكَ مِنْ حُجَجٍ فِي أَرْضِكَ، حُجَّةٍ بَعْدَ حُجَّةٍ عَلَىٰ خَـلْقِك، يَهْدُونَهُمْ إِلَىٰ دِينِكَ، وَ يُعَلِّمُونَهُمْ عِلْمَكَ، كَيْـلَا يَتَفَرَّقَ أَنْبَاعُ أَوْلِـيَائِكَ، ظَـاهِرٍ غَـيْرِ که گفت: در خدمت امام جعفر صادق الله بودم و در خدمت آن حضرت، در آن حجره، گروهی بودند، و من گمان کردم که حضرت به آن خطابی که بعد از این می آید، غیر مرا اراده فرمود، پس فرمود: ابدانید! به خدا سوگند که صاحب این امر، البته از شما غائب می شود، و خمول و گوشه گیری می کند، تا آن که گفته می شود که: مرد، یا هلاک گردید، یا در کدام وادی سلوک نمود. و هر آینه سرنگون می شود، چنان که کشتی در هنگام موجهای در یا سرنگون می شود، و نجات نخواهد یافت، مگر آن کس که خدا پیمان او را فراگرفته باشد، و ایسمان را در دل او نوشته و ثابت گردانیده باشد (که به شبهه بر طرف نشود)، و او را تقویت نموده باشد به چیزی از نزد خویش که دلش به آن زنده شود. و هر آینه دوازده عَلَم بر پاخواهد شد که مشتبه باشد، و دانسته نشود که هر یک از کیست».

مفضّل می گوید که: پس من گریستم. حضرت فرمود که: «ای ابوعبدالله، چه چیز تو را می گریاند؟» عرض کردم که: فدای تو گردم، چگونه نگریم و حال آن که تو می فرمایی که: «دوازده عَلم می باشد که معلوم نمی شود که هر یک از کیست؟» مفضّل می گوید که: در مجلس آن حضرت روزنه بود که آفتاب در آن داخل می شد، پس فرمود که: «آیا این آفتاب ظاهر است؟» عرض کردم: آری. فرمود که: «امر ما از این آفتاب روشن تر است».

۱۲/۹۰۲ . حسین بن محمد، از جعقر بن محمد، از قاسم بن اسماعیل انباری، از یحیی بن مثنی، از عبدالله بن بُکیر، از عُبید بن زراره، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که فرمود: اقائم الله را دو غیبت است، و در یکی از این دو غیبت (که مراد از آن غیبت کبری است)، در مواسم حج حاضر می شود و مردم را می بیند و ایشان او را نمی بینند، (یعنی: بر وجهی که آن حضرت الله را بشناسند).

۱۳/۹۰۳ علی بن محمد، از سهل بن زیاد و محمد بن یحیی و غیر او، از احمد بن محمد و علی بن ابراهیم، از پدرش، همه از ابن محبوب، از هشام بن سالم، از ابو حمزه، از ابواسحاق سبیعی، از بعضی از اصحاب امیر المؤمنین ، از آنها که و ثوق و اعتماد بر آنها بود، روایت کر دهاند که: امیر المؤمنین به این کلام تکلم فرمود و مردم آن را از آن حضرت حفظ کر دند و به آن، خطبه خواند بر منبر مسجد کوفه که:

«خداوندا، به درستی که تو را چارهای نیست از حجّتها در زمینت که هر حجّتی بعد از حجّت دیگر حجّت است بر خلق تو، که ایشان را هدایت میکنند به سوی دین تو، و علم تو مُطَاعٍ، أَوْ مُكْتَتَمٍ يُتَرَقَّبُ، إِنْ غَابَ عَنِ النَّاسِ شَخْصُهُمْ فِي حَالِ هُدْنَتِهِمْ، فَلَمْ يَغِبْ عَنْهُمْ قَدِيمُ مَبْثُوثِ عِلْمِهِمْ، وَ آدَابُهُمْ فِي قُلُوبِ الْمُؤْمِنِينَ مُثْبَتَةً، فَهُمْ بِهَا عَامِلُونَ».

# وَ يَقُولُ ﷺ فِي هٰذِهِ الْخُطْبَةِ فِي مَوْضِعِ آخَرَ:

«فِيمَنْ هٰذَا؟ وَ لِهٰذَا يَأْرِزُ الْعِلْمُ إِذَا لَمْ يُوجَذَ لَهُ حَمَلَةٌ يَحْفَظُونَهُ، وَ يَرْوُونَهُ كَمَا سَمِعُوهُ مِنَ الْعُلَمَاءِ، وَ يَصْدُقُونَ عَلَيْهِمْ فِيهِ؛ اللّٰهُمَّ فَإِنِّي لَأَعْلَمُ أَنَّ الْعِلْمَ لَا يَأْرِزُ كُلُّهُ، وَ لَا يَغْطِعُ مَوَادُّهُ، وَ إِنَّكَ لَا تُخْلِي أَرْضَكَ مِنْ حُجَّةٍ لَكَ عَلَىٰ خَلْقِكَ، ظَاهِرٍ لَيْسَ لَا يَنْقَطِعُ مَوَادُّهُ، وَ إِنَّكَ لَا تُخْلِي أَرْضَكَ مِنْ حُجَّةٍ لَكَ عَلَىٰ خَلْقِكَ، ظَاهِرٍ لَيْسَ بِالْمُطَاعِ، أَوْ خَائِفٍ مَعْمُورٍ؛ كَيْلَا تَبْطُلَ حُجَّتُكَ، وَ لَا يَضِلَّ أَوْلِيَاوُكَ بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَهُمْ، بِالْمُطَاعِ، أَوْ خَائِفٍ مَعْمُورٍ؛ كَيْلَا تَبْطُلَ حُجَّتُكَ، وَ لَا يَضِلَّ أَوْلِيَاوُكَ بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَهُمْ، بِالْمُطَاعِ، أَوْ خَائِفٍ مَعْمُورٍ؛ كَيْلَا تَبْطُلَ حُجَّتُكَ، وَ لَا يَضِلَّ أَوْلِيَاوُكَ بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَهُمْ، بَلْ أَيْنَ هُمْ؟ وَكُمْ هُمْ؟ أُولِئِكَ الْأَقَلُونَ عِذِداً، الْأَعْظَمُونَ عِنْدَ اللّهِ قَدْراً».

١٤/٩٠٢ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ ، عَنْ مُوسَى بْنِ الْقَاسِمِ بْنِ مُعَاوِيَةَ الْبَجَلِيِّ ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ جَعْفَرٍ \* فِي قَوْلِ اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ : الْبَجَلِيِّ ، عَنْ عَلِيٌّ بْنِ جَعْفَرٍ \* فِي قَوْلِ اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ : ﴿ وَلَا أَنْ يَتُمْ إِنْ أَصْبَحَ مَا أُكُمْ غَوْراً فَمَنْ يَأْتِيكُمْ بِمَاءٍ مَعِينٍ ﴾ قَالَ : ﴿ إِذَا غَابَ عَنْكُمْ إِمَا مُكُمْ ، فَمَنْ يَأْتِيكُمْ بِمَاءٍ مَعِينٍ ﴾ قَالَ : ﴿ إِذَا غَابَ عَنْكُمْ إِمَا مُكُمْ ، فَمَنْ يَأْتِيكُمْ بِمَاءٍ مَعِينٍ ﴾ قَالَ : ﴿ إِذَا غَابَ عَنْكُمْ إِمَامُ مُعَدِيدٍ ؟ ﴾ .

١٥٠٥/ ١٥. عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا. عَنْ أَحْمَدُ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحَكَمِ. عَنْ أَبِي أَيُّوبَ الْخَرَّازِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَـبْدِ اللَّـهِ ﷺ يَـقُولُ: «إِنْ بَلَغَكُمْ عَنْ صَاحِبِكُمْ غَيْبَةً، فَـلَا تُنْكِرُوهَا».

١٥/٩٠٥ . عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيِّ الْوَشَّاءِ ، عَنْ عَلِيِّ الْوَشَّاءِ ، عَنْ عَلِيِّ الْوَشَّاءِ ، عَنْ عَلِيِّ الْوَشَاءِ ، عَنْ عَلِيٍّ الْوَشَاءِ ، عَنْ عَلِيٍّ الْوَشَاءِ بِ عَنْ عَلْدِ اللَّهِ ﴿ قَالَ : «لَا بُدَّ لِصَاحِبِ

را به ایشان تعلیم می دهند، تا آن که پیروان دوستان تو پراکنده نشوند. و آن حجّت، یا ظاهر است و او را اطاعت نمی کنند، یا پنهان است که انتظار او را می کشند. اگر تن ایشان از مردمان پنهان شود در حال صلح و متارکهٔ دشمنان، علم قدیمی ایشان که منتشر شده از ایشان، پنهان نمی شود. و آداب ایشان در دلهای مؤمنان ثابت شده، پس ایشان به آن آداب عمل کنندگانند». و آن حضرت در همین خطبه، در جای دیگر می فرماید: «پس از این راه و برای این (یعنی: رفتن مردم به سوی مثل این، و سخن باطل گفتن ایشان)، علم پارهٔ از آن، به پارهای ضّم می شود و در نزد اهل آن، جمع می گردد و بروز نمی کند؛ هر گاه از برای آن یافت نشوند حاملانی که آن را حفظ و روایت کنند، چنانچه آن را از علما شنیده اند، و بر ایشان در باب آن، راست گویند، و بر ایشان افترا نبندند. بار خدایا، به درستی که من می دانم که همهٔ علم به هم راست گویند، و بر ایشان افترا نبندند. بار خدایا، به درستی که من می دانم که همهٔ علم به هم شمی کنی از حجّت خویش بر خلائق که، یا ظاهر است و مردم او را اطاعت نمی کنند، یا ترسان نمی کنی از حجّت خویش بر خلائق که، یا ظاهر است و مردم او را اطاعت نمی کنند، یا ترسان رو پنهان است (چون شمشیر که در غلاف باشد)، تا آن که حجّت تو باطل نشود. و دوستان خود را گمراه نمی گردانی بعد از آن که ایشان را هدایت کرده باشی، بلکه ایشان در کجایند؟ و چه قدراند؟ و این گروهند که شمارهٔ ایشان که ایشان در نود خدا عظیم تر است».

۱۹۰۴ / ۹۰۴ . علی بن محمد، از سهل بن زیاد، از موسی بن قاسم بن معاویه بَهجَلی، از علی بن جعفر، از برادرش موسی بن جعفر ﷺ روایت کرده است در قول خدای عزّوجلّ ﴿قُلْ أَمْ عَنْ مُا وَاللّهُ مَنْ مُا تَبِيكُم بِمَا عِمْعِينِ ﴾ ا، یعنی: ابگو که: آیا دیدید و دانستید که اگر بگر دد آب شما فرو رونده به زمین، پس که می آورد شما را آبی ظاهر یا روان بر روی زمین؟»، که آن حضرت فرمود: اهر گاه امام شما از شما پنهان شود، کی شما را امام تازهای می آورد؟». که آن حضرت فرمود: اهر گاه امام شما از شما پنهان شود، کی شما را امام تازهای می آورد؟»، اب ایو ایوب خرّاز، از محمد بن مسلم که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق ﷺ که می فرمود: «اگر شما را از صاحبتان غیبتی برسد، آن را انکار مکنید».

۱۶/۹۰۶ علی بن ابی حمزه، از اصحاب ما روایت کردهاند، از احمد بن محمد، از حسن بن علی و شاء، از علی بن ابی حمزه، از ابوبصیر، از امام جعفر صادق الله که فرمود: اصاحب این امر

۱. ملک، ۳۱.

هٰذَا الْأَمْرِ مِنْ غَيْبَةٍ، وَ لَا بُدَّ لَهُ فِي غَيْبَتِهِ مِنْ عُزْلَةٍ، وَ نِعْمَ الْمَنْزِلُ طَيْبَتُه، وَ مَا بِشَـلَاثِينَ مِنْ وَحْشَةٍ».

١٧/٩٠٧ . وَ بِهِذَا الْإِسْنَادِ، عَنِ الْوَشَّاءِ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحَسَنِ، عَنْ أَبَانِ بْنِ تَغْلِبَ، قَالَ: قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ ﴿ : «كَيْفَ أَنْتَ إِذَا وَقَعَتِ الْبَطْشَةُ بَيْنَ الْمَسْجِدَيْنِ، فَيَأْدِرُ الْعِلْمُ كَمَا تَأْدِرُ الْحَيَّةُ فِي جُحْرِهَا، وَ اخْتَلَفَتِ الشِّيعَةُ، وَ سَمّىٰ بَعْضُهُمْ بَعْضاً كَذَّابِينَ، وَ تَفَلَ كَمَا تَأْدِرُ الْحَيَّةُ فِي جُحْرِهَا، وَ اخْتَلَفَتِ الشِّيعَةُ، وَ سَمّىٰ بَعْضُهُمْ بَعْضاً كَذَّابِينَ، وَ تَفَلَ كَمَا تَأْدِرُ الْحَيَّةُ فِي جُحْرِهَا، وَ اخْتَلَفَتِ الشِّيعَةُ، وَ سَمّىٰ بَعْضُهُمْ بَعْضاً كَذَّابِينَ، وَ تَفَلَ بَعْضُهُمْ فِي وُجُوهِ بَعْضٍ ؟ » قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، مَا عِنْدَ ذَلِكَ مِنْ خَيْرٍ، فَقَالَ لِي: «الْخَيْرُ كُلَّهُ عِنْدَ ذَلِكَ مِنْ خَيْرٍ، فَقَالَ لِي:

١٩٠٨ / ١٨ . وَ بِهٰذَا الْإِسْنَادِ، عَنْ أَحْمَدُ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ أَبِيهِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنِ ابْنِ بُكَيْرٍ، عَنْ زُرَارَةَ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَنْدِ اللَّهِ ﴿ يَقُولُ: ﴿إِنَّ لِلْقَائِمِ غَـ يْبَةً قَـبْلَ أَنْ يَقُومَ؛ إِنَّهُ يَخَافُ» وَ أَوْمَأُ بِيَدِهِ إِلَى بَطْنِهِ، يَغْنِي الْقَتْلَ.

١٩٠٩ / ١٩ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ، عَـنْ إِسْحَاقَ بْنِ عَمَّادٍ، قَالَ: قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ اللَّهِ فَيْ الْمُعَانِينِ الْحُدَاهُمَا قَصِيرَةٌ، وَ إِسْحَاقَ بْنِ عَمَّادٍ، قَالَ: قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ فِي اللَّهُ عَيْبَتَانِ: إِحْدَاهُمَا قَصِيرَةٌ، وَ الأُخْرَىٰ لَا اللَّهُ مَى اللَّهُ مِلَى اللَّهُ فِيهَا إِلَّا خَاصَّةُ شِيعَتِهِ، وَ الأُخْرَىٰ لَا يَعْلَمُ بِمَكَانِهِ فِيهَا إِلَّا خَاصَّةُ شِيعَتِهِ، وَ الأُخْرَىٰ لَا يَعْلَمُ بِمَكَانِهِ فِيهَا إِلَّا خَاصَّةُ مَوَالِيهِ».

٢٠ / ٩١٠ . مُحَمَّدُ بْنُ يَخْيَىٰ وَ أَخْمَدُ بْنُ إِذْرِيسَ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ الْكُوفِي،
 عَنْ عَلِيٍّ بْنِ حَسَّانَ، عَنْ عَمِّهِ عَبْدِ الرَّحْمٰنِ بْنِ كَثِيرٍ، عَنْ مُفَضَّلِ بْنِ عُـمَرَ، قَـالَ:
 سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ اللهِ يَقُولُ: «لِصَاحِبِ هٰذَا الْأَمْرِ غَيْبَتَانِ: إِحْدَاهُمَا يَرْجِعُ مِنْهَا إِلَىٰ

را چارهای نیست از غیبت، و باید که غایب شود و او را در حال غیبت خویش چاره نیست از آنکه از خلق دوری گزیند. و خوب منزلی است طیبه (که مدینه پیغمبر است گاد. و بسعضی گفته اند که نام محلّی است که منزل آن حضرت است). و با سی کس و حشتی نمی باشد» (و بعضی احتمال داده اند که سی سال مراد باشد؛ چه آن حضرت همیشه در صورت سی ساله است و اوّل، ظاهر تر است. و بعضی گمان کر ده اند که مراد از سی کس، اصحاب آن حضرت اند در غیبت صغری و اختصاص به صغری صورتی ندارد؛ چه معلوم است که آن حضرت در غیبت کبری نیز تنها نیست).

۷۹۰۷ مرویت است که گفت: امام جعفر صادق الله فرمود که: «تو چگونه خواهی بود چون گرفتن سخت و جنگ در گفت: امام جعفر صادق الله فرمود که: «تو چگونه خواهی بود چون گرفتن سخت و جنگ در میان دو مسجد واقع شود؟ (که مسجد مکّه و مسجد مدینه است و می تواند که مسجد کوفه و مسجد سهله مراد باشد). بعد از آن علم منقبض شود؛ چنانچه مار در سوارخ خود به هم جمع می شود و حلقه می زند. و شیعیان اختلاف بنه هم رسانند، و بعضی از ایشان بعضی را در و خویان نامند، و پارهای از ایشان در روی های پارهای دیگر آب دهان اندازند؟ همن عرض کردم که: فدای تو گردم، در آن هنگام هیچ خوبی نباشد سه مرتبه فرمود که: «همه خوبی ها در آن هنگام است» (چه اینها دلالت می کنند بر ظهور حضرت قائم).

۱۸/۹۰۸ . و به همین اسناد، از احمد بن محمد، از پدرش محمد بن عیسی، از ابن بُکیر، از زراره روایت است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق هد که می فرمود: «به درستی که قائم را غیبتی می باشد، پیش از آن که قیام کند به امر امامت؛ زیرا که می ترسد، و به دست خود اشاره به سوی شکمش فرمود. – و مقصود آن حضرت قتل بود – .

۱۹/۹۰۹ محمدبن بحیی، از محمد بن حسین، از ابن محبوب، از اسحاق بن عمّار روایت کرده است که گفت: امام جعفر صادق الله فرمود که: «قائم الله را دو غیبت است: یکی از این دو غیبت، کو تاه و دیگری، در از است. و در غیبت اوّل مکان او را نمی دانند مگر شیعیان خاص آن حضرت، و در غیبت آخر، کسی مکان او را نداند، مگر موالیان خاص آن حضرت».

۱۹۱۰ محمد بن یحیی و احمد بن ادریس، از حسن بن علی کوفی، از علی بن حسّان، از عمویش عبدالرّحمان بن کثیر، از مفضّل بن عمر روایت کرده اند که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که می فرمود: اصاحب این امر را دو غیبت است: یکی از این دو غیبت، چنان

أَهْلِهِ، وَ الْأُخْرَىٰ يُقَالُ: هَلَكَ، فِي أَيِّ وَادٍ سَلَكَ».

قُلْتُ: كَيْفَ نَصْنَعُ إِذَا كَانَ كَذَٰلِكَ؟ قَالَ: «إِذَا ادَّعَاهَا مُدَّعٍ، فَاسْأَلُوهُ عَنْ أَشْـيَاءَ يُجِيبُ فِيهَا مِثْلَهُ».

آجَمَدُ بْنِ الْقَاسِمِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أَحْمَدُ بْنُ إِدْرِيسَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أَحْمَدَ، عَنْ جَعْفَرِ بْنِ الْقَاسِمِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْوَلِيدِ الْخَوَّازِ، عَنِ الْوَلِيدِ بْنِ عُقْبَةَ، عَنِ الْحَارِثِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ شُعَيْبٍ، عَنْ أَبِي حَمْزَةَ، قَالَ: دَخَلْتُ عَلَىٰ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﴿ اللهِ ﴿ اللهِ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

قَالَ: «الَّذِي يَمْلَؤُهَا عَدْلاً كَمَا مُلِئَتْ ظُلْماً وَ جَوْراً عَلَىٰ فَتْرَةٍ مِنَ الْأَئِمَّةِ، كَمَا أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ بُعِثَ عَلَىٰ فَتْرَةٍ مِنَ الرُّسُلِ».

۲۲/۹۱۲ على بن مَحَمَّد ، عَنَى الْحَسَنِ بْنِ أَبِي الرَّبِيعِ ، عَنْ مُحَمَّد بْنِ إِسْحَاق ، عَنْ أُمِّ عَنْ وَهْبِ بْنِ شَاذَان ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ أَبِي الرَّبِيعِ ، عَنْ مُحَمَّد بْنِ إِسْحَاق ، عَنْ أُمِّ هَانِي ، عَنْ مُحَمَّد بْنِ إِسْحَاق ، عَنْ أُمِّ هَانِي ، قَنْ وَوْلِ اللهِ تَعَالَىٰ : ﴿ فَالا أَفْسِمُ هَانِي ، قَالَتْ : سَأَلْتُ أَبَا جَعْفَرٍ مُحَمَّد بْنَ عَلِي اللهِ عَنْ قَوْلِ اللهِ تَعَالَىٰ : ﴿ وَاللهُ أَفْسِمُ اللهُ مَا لَكُنْ مِنْ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ تَعَالَىٰ : ﴿ وَاللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

بَنِ ١٣ / ٩١٣ . عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا ، عَنْ سَعْدِ بْنِ عَبْدِ اللّٰهِ ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ الْحُسَيْنِ بْنِ عُمْرَ بْنِ يَزِيدَ ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ الرّبِيعِ الْهَمْدَانِيِّ ، قَالَ : حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ إِسْحَاقَ ، عَنْ عُمْرَ بْنِ يَزِيدَ ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ الرّبِيعِ الْهَمْدَانِيِّ ، قَالَ : حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنَ عَلِيٍّ ﴿ فَعَالَتُهُ عَنْ أُمّ هَانِئَ ، قَالَتْ : لَقِيتُ أَبَا جَعْفَرٍ مُحَمَّدَ بْنَ عَلِيً ﴿ فَاللّٰهُ فَسَأَلْتُهُ عَنْ أُمّ هَانِئَ ، قَالَتْ : لَقِيتُ أَبَا جَعْفَرٍ مُحَمَّدَ بْنَ عَلِي ﴿ فَاللّٰهُ فَسَأَلْتُهُ عَنْ أَمّ هَانِئَ ، قَالَتْ : لَقِيتُ أَبَا جَعْفَرٍ مُحَمَّدَ بْنَ عَلِي ﴿ فَالْ أَقْسِمُ بِالْخُنَسِ ٥ الْجَوَارِ الْكُنْسِ ﴾ قَالَ : «الْخُنَّسُ إِمَامٌ يَخْنِسُ فِي زَمَانِهِ هَذِهِ الْآيَةِ : ﴿ فَلَا أَقْسِمُ بِالْخُنْسِ ٥ الْجَوَارِ الْكُنْسِ ﴾ قَالَ : «الْخُنَّسُ إِمَامٌ يَخْنِسُ فِي زَمَانِهِ

است که به سوی اهل خود بر میگردد، و دیگری، چنان است که گفته میشود که: هلاک شد و در کدام وادی سلوک نمود».

عرض کردم که: هر گاه چنین باشد، ما چه کنیم؟ فرمود که: «هر گاه مدّعی ادّعای امامت کند، او را از چیزی چند سؤال کنید، که مثل صاحب در آنها جواب میدهد».

خزاز، از ولید بن عُقبه، از حارث بن زیاد، از شعیب، از ابو حمزه روایت کرده است که گفت: خزاز، از ولید بن عُقبه، از حارث بن زیاد، از شعیب، از ابو حمزه روایت کرده است که گفت: بر حضرت صادق الله داخل شدم و به آن حضرت عرض کردم که: تویی صاحب ایس امر؟ فرمود: انه ۵. عرض کردم که: پسر پسر تو صاحب است؟ فرمود: انه ۵. عرض کردم که: پسر پسر تو صاحب است؟ فرمود: انه ۵. عرض کردم که: آن صاحب کیست؟ فرمود: انه ۵. عرض کردم که: آن صاحب کیست؟ فرمود: الله و جور پر صاحب کیست؟ فرمود: الله و جور پر سانیده باشد، در هنگامی که امامان در ظاهر فتور و انقطاعی به هم رسانیده باشند، چنانچه رسول خدای مبعوث شد در وقتی که پیغمبران فتور و انقطاعی به هم رسانیده بودند».

۱۹۱۲ / ۲۲ . على بن محمد، از جعفر بن محمل ال موسى بن جعفر بغدادى، از وهب بن شاذان، از حسن بن ابى الربيع، از محمد بن اسحاق، از ام هانى روايت كرده است كه گفت: از ابو جعفر محمد بن على الله سؤال كرد از قول خداى تعالى ﴿ فَلَا أَقْسِمُ بِالْخُنُسِ \* الله وَالله الله وَ الله وَالله وَ الله وَالله وَ الله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَا الله وَالله وَا الله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَ

امّ هانی میگوید که: حضرت فرمود: «آن، امامی است که پنهان می شود در سال دویست و شصت، بعد از آن ظاهر می شود، چون شعلهٔ آتش زبانه دار که در شب تار افروخته شود. پس اگر زمان او را دریابی، چشم تو روشن شود».

۹۱۳ / ۲۳ . چند نفر از اصحاب ما روایت کردهاند، از سعد بن عبدالله، از احمد بن حسین بن عمر بن یزید، از حسن بن ربیع همدانی که گفت: حدیث کرد ما را محمد بن اسحاق، از اُسید بن تعلیه، از امّ هانی که گفت: ابوجعفر محمد بن علیﷺ را ملاقات نمودم و او را از این آیه سؤال کردم: ﴿فَلَآ أُقْسِمُ بِالْخُنُسِ ﴾ الْجَوَارِ ٱلْكُنْسِ﴾. فرمود که: «خُنس، امامی

۱. تکویر، ۱۵ و ۱۶.

عِنْدَ انْقِطَاعٍ مِنْ عِلْمِهِ عِنْدَ النَّاسِ سَنَةَ سِتِّينَ وَ مِائَتَيْنِ، ثُمَّ يَبْدُو كَالشَّهَابِ الْوَاقِدِ فِي ظُلْمَةِ اللَّيْلِ، فَإِنْ أَدْرَكْتِ ذَٰلِكَ، قَرَّتْ عَيْنُكِ».

٢٢ / ٩١٢ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَيُّوبَ بْنِ نُوحٍ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ الثَّالِثِ إِنْ الْفَرَجَ مِنْ تَعْضِ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَيُّوبَ بْنِ نُوحٍ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ الثَّالِثِ اللَّهِ ، قَالَ : «إِذَا رُفِعَ عَلَمُكُمْ مِنْ بَيْنِ أَظْهُرِكُمْ، فَتَوَقَّعُوا الْفَرَجَ مِنْ تَحْتِ أَشْهُرِكُمْ ، فَتَوَقَّعُوا الْفَرَجَ مِنْ تَحْتِ أَقْدَامِكُمْ ».
 أَقْدَامِكُمْ ».

٩١٥ / ٢٥ . عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ سَعْدِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ، عَنْ أَبُوبَ بْنِ نُوحٍ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي الْحَسَنِ الرِّضَاءِ : إِنِّي أَرْجُو أَنْ تَكُونَ صَاحِبَ هٰذَا الْأَمْرِ، وَ أَنْ يَسُوقَهُ اللَّهُ إِلَيْكَ بِغَيْرِ سَيْفٍ؛ فَقَدْ بُويعَ لَكَ وَ ضُرِبَتِ الدَّرَاهِمُ بِاسْمِكَ.

فَقَالَ: «مَا مِنَّا أَحَدُ اخْتَلَفَتْ إِلَيْهِ الْكُتُبُ، وَ أُشِيرَ إِلَيْهِ بِـالْأَصَابِعِ، وَ شُـيْلَ عَـنِ الْمَسَائِلِ، وَ حُمِلَتْ إِلَيْهِ الْأَمْوَالُ إِلَّا أَغْتِيلُ أَوْ مَاتَ عَلَىٰ فِرَاشِهِ، حَتَّىٰ يَبْعَتَ اللّٰهُ لِهٰذَا الْأَمْرِ غُـلَاماً مِنَّا، خَفِيَّ الْوِلَادُةِ وَ الْتَنْفَيَلُ غَيْرَ خَفِيٍّ فِي نَسَبِهِ».

٩١٤ / ٢٠ الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ وَ غَيْرُهُ، عَنْ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْعَبَّاسِ بْنِ عَامِرٍ، عَنْ مُوسَى بْنِ هِلَالٍ الْكِنْدِيِّ، عَنْ عَبْدِ اللّهِ بْنِ عَطَاءٍ، عَنْ أَلْكِهُ بَنْ عَالَمٍ اللّهِ مَا فِي أَهْلِ بَيْتِكَ مِثْلُكَ، أَبِي جَعْفَرٍ عِلْمَ اللّهِ مَا فِي أَهْلِ بَيْتِكَ مِثْلُكَ، فَكَيْفَ لَا تَخْرُجُ ؟! قَالَ: فَقَالَ: «يَا عَبْدَ اللّهِ بْنَ عَطَاءٍ، قَدْ أَخَدُرَ تَـ فَوْشُ أَذُنَيْكَ لِللّهِ بْنَ عَطَاءٍ، قَدْ أَخَدُرَ بَلْ إِلَى وَ اللّهِ، مَا أَنَا بِصَاحِبِكُمْ».

قَالَ: قُلْتُ لَهُ: فَمَنْ صَاحِبُنَا؟ قَالَ: «انْظُرُوا مَنْ عَمِيَ عَلَى النَّاسِ وِلَادَتُهُ، فَذَاكَ صَاحِبُكُمْ؛ إِنَّهُ لَيْسَ مِنَّا أَحَدٌ يُشَارُ إِلَيْهِ بِالْأَصَابِعِ، وَ يُمْضَعُ بِالْأَلْسُنِ إِلَّا مَاتَ غَيْظاً. أَوْ رَغِمَ أَنْفَهُ». است که غائب می شود در زمان خویش. نزد انقطاع معلومیّت او در نیزد مردمان در سال دو یست که غائب می شود در زمان خویش. نزد انقطاع معلومیّت او در نیزد میروزان باشد در تاریکی شب. پس اگر او را دریابی، چشمت روشن شود..

۴۱۴ / ۲۴ ، علی بن محمد، از بعضی از اصحاب ما، از ایّوب بن نوح، از امام علی نقی ﷺ روایت کرده است که فرمود: «چون رایت شما بلند شود، در میان شما بردن اندوه را از زیر پای های خود، توقع داشته باشید.

۷۵ / ۹۱۵ من اروب بن نوح که گفت: به خدمت ابوالحسن حضرت امام رضای عرض کردم که: من امیدوارم که تو که گفت: به خدمت ابوالحسن حضرت امام رضای عرض کردم که: من امیدوارم که تو صاحب این امر باشی و خدا آن را بدون شمشیر به سوی تو براند (که بی جنگ، آن را به تو عطا فرماید) زیراکه با تو بیعت شده و در هم ها به نام تو سکّه زده اند. حضرت فرمود که: همیچ یک از مانیست که نامه ها به سوی او بیابد و برود و اشاره شود به سوی او به انگشتان (که معروف و مشهور گردد) و او را از مسائل سؤال کننه و مالها به سوی او برند، مگر آن که ناگاه کشته شود از روی مکر و فریب، یا در رخت خواب خود بمیرد، تا آن که خدا بر انگیزد از برای این امر، پسری را که از ما و لادت و موضع بشو و نمای او پنهان باشد، ولیکن در نسب خویش پنهان نباشد».

۹۱۶ / ۲۶ . حسین بن محمد و غیر او، از جعفر بن محمد، از علی بن عبّاس بن عامر، از موسی بن هلال کِندی، از عبدالله بن عطا، از امام محمد باقر ﷺ روایت کرده اند که گفت: به آن حضرت عرض کردم که: شیعیان تو در عراق بسیاراند و به خدا سوگند، که در میانهٔ اهل بیت تو، مثل تو نیست، پس چرا خروج نمی کنی؟ راوی می گوید که: حضرت فرمود که: «ای عبدالله پسر عطا، شروع کرده ای که گوش های خویش را فرش کنی از برای احمقان (که سخن ایشان را بشنوی). آری، به خدا سوگند که من، صاحب شمانیستم».

عبدالله می گوید که: به آن حضرت عرض کردم که: پس صاحب ماکیست؟ فرمود که: «نظر کنید آنکه ولادتش بر مردم مشتبه است، همان صاحب شمااست. به درستی که هیچیک از ما نیست که به سوی او به انگشتان اشاره شود، و به زبان ها خوانده شود (که انگشت نما باشد و به سر زبان مردمان افتاده باشد) و به خوبی، یا بدی در باب او سخن گویند، مگر آن که می میرد از روی غیظ یا بینی اش بر خاک مالیده می شود» (و این، کنایه است از ذلّت و خواری).

٢٧/٩١٧ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنِ ابْنِ أَخْمَدُ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ قَالَ: «يَقُومُ الْقَائِمُ وَ لَيْسَ لِأَحَدٍ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ قَالَ: «يَقُومُ الْقَائِمُ وَ لَيْسَ لِأَحَدٍ فِي عُنْقِهِ عَهْدُ وَ لَا عَقْدٌ وَ لَا بَيْعَةٌ ﴾ .

٢٨/٩١٨ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ ابْنِ فَضَّالٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ
 عَلِيُّ الْعَطَّارِ، عَنْ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مَنْصُورٍ، عَمَّنْ ذَكَرَهُ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ .
 قَالَ: قُلْتُ: إذَا أَصْبَحْتُ وَ أَمْسَيْتُ لَا أَرىٰ إِمَاماً أَنْنَمُّ بِهِ، مَا أَصْنَعُ؟

قَالَ: «فَأَحِبَّ مَنْ كُنْتَ تُحِبُّ، وَ أَبْغِضْ مَنْ كُنْتَ تُنبْغِضُ حَنَّىٰ يُنظْهِرَهُ اللَّهُ عَزَّ وَ جَلَّ».

٩١٩ / ٢٩ . الْحُسَيْنُ بْنُ أَحْمَدَ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ هِلَالٍ، قَالَ: حَدَّثَنَا عُثْمَانُ بْنُ الْحِيسِ عِيسى ، عَنْ خَالِدِ بْنِ نَجِيحٍ ، عَنْ زُرُارَةً بْنِ أَعْيَنَ ، قَالَ: قَالَ أَبُو عَبْدِ اللّهِ عِلْمَ اللّهِ عَلْمَ اللّهِ عَلْمَ اللّهِ عَلْمَ اللّهِ عَنْ اللّهُ اللهُ اللهُ

قَالَ زُرَارَةُ: فَقُلْتُ: وَ مَا تَأْمُرُنِي لَوْ أَدْرَكْتُ ذَٰلِكَ الزَّمَانَ؟

قَالَ: «ادْعُ اللَّهَ بِهٰذَا الدُّعَاءِ: اللَّهُمَّ عَرِّفْنِي نَفْسَكَ؛ فَإِنَّكَ إِنْ لَمْ تُعَرِّفْنِي نَفْسَكَ، لَمْ أَعْرِفْهُ قَطَّ؛ اللَّهُمَّ عَرِّفْنِي أَعْرِفْكُ وَاللَّهُمَّ عَرِّفْنِي خُجَّتَكَ، ضَلَلْتُ عَنْ دِينِي».

قَالَ أَحْمَدُ بْنُ هِـلَالٍ: سَمِعْتُ هٰذَا الْحَدِيثَ مُنْذُ سِتٌّ وَ خَمْسِينَ سَنَةً.

٣٠ / ٩٢٠. أَبُو عَلِيٍّ الْأَشْعَرِيُّ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ حَسَّانَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ الْقَاسِمِ، عَنِ الْمُفَضَّلِ بْنِ عُمَرَ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ اللَّهِ فِي قَوْلِ اللَّهِ عَــزَّوَ ۱۱۷ / ۲۷ . محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از حسین بن سعید، از ابن ابی عُمیر، از هشام بن سالم، از امام جعفر صادق ای روایت کرده است که فرمود: «قائم از امام جعفر صادق او پیمان و متارکه و صلح و بیعتی نخواهد بود».

۱۹۱۸ / ۲۸ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از ابن فضّال، از حسن بن علی عطار، از جعفر بن محمد، از منصور، از آنکه او را ذکر کرده، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که گفت: به آن حضرت عرض کردم که: چون صبح و شام کنم؟ و امامی را که به او اقتدا کنم نبینم، چه کنم؟ فرمود که: «چون چنین باشد، دوست دار آن کسی را که دوست می داشتی، و دشمن دار آن کسی را که دشمن می داشتی، تا آن که خدای عزّو جل امام را آشکار کند».

۲۹/۹۱۹ محسین بن احمد، از احمد بن هلال روایت کرده است که گفت: حدیث کرده ارا عثمان بن عیسی، از خالد بن نَجیح، از زرارهٔ بن اعین که گفت: امام جعفر صادق الله فرمود که: «آن پسر را از غیبت چاره نیست». عرض کودم چرا باید که غائب شود؟ فرمود که: «می ترسد». و به دست خویش اشاره به شکمش فرمود «و اوست که انتظارش می برند، و او همان است که مردم در ولادتش شک می کنند. پس از جملهٔ ایشان کسانی هستند که می گویند: در شکم مادر است. و (بنا بر بعضی از نسخ کافی، بی فام شده است، و اول ظاهر تر است). و بعضی از ایشان، کسانی هستند که می گویند: پدرش مُرد و فرزندی نگذاشت، و برخی از بعضی از ایشان کسانی هستند که می گویند: دو سال پیش از وفات پدرش، متولّد شد».

زراره مى گويد كه: عرض كردم: مرا به چه چيز امر مى فرمايى اگر آن زمان را دريابم؟ فرمودكه: «خدا را به اين دعا بخوان: اللّهم عرَّفنى نفسك فإنك إن لمِّ تُعرِّفنى نفسك، لم أعرِفك؛ اللّهمّ عرَّفنى نَبيك؛ فإنك إن لمَّ تُعرَّفنى نَبيك، لم أعرفه قطّ؛ اللّهمَ عرَّفنى حُجَتك، فإنك إن لمَّ تُعرَّفنى حُجَتك، ضللتُ عن دينى».

و احمد بن هلال گفت که: این حدیث و دعا را مدّت پنجاه و شش سال است که شنیدهام (و همین حدیث با سند دیگر با ترجمهٔ دعا در همین باب مذکور شد با اختلافی کمی در الفاظ حدیث و دعا).

۹۲۰ / ۳۰ ابو علی اشعری، از محمد بن حسّان، از محمد بن علی، از عبدالله بن قاسم، از مفضّل بن عمر، از امام جعفر صادق علله روایت کرده است در قول خدای عزّو جلّ: ﴿فَإِذَا نُقِرَ

جَلَّ: ﴿ فَإِذَا نُقِرَ فِي النَّاقُورِ ﴾ قَالَ: «إِنَّ مِنَّا إِمَاماً مُظَفَّراً مُسْتَتِراً، فَاإِذَا أَرَادَ اللَّهُ -عَـزَّ ذِكْرُهُ-إِظْهَارَ أَمْرِهِ، نَكَتَ فِي قَلْبِهِ نُكْتَةً، فَظَهَرَ، فَقَامَ بِأَمْرِ اللَّهِ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ».

٩٢١ / ٩٢١. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْفَرَجِ، قَالَ: كَتَبَ إِلَيَّ أَبُو جَعْفَرٍ ﴿ وَإِذَا غَضِبَ مُحَمَّدِ بْنِ الْفَرَجِ، قَالَ: كَتَبَ إِلَيَّ أَبُو جَعْفَرٍ ﴿ وَإِذَا غَضِبَ اللّهُ \_ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ \_ عَلَىٰ خَلْقِهِ، نَحَانَا عَنْ جِوَارِهِمْ ».
 اللّهُ \_ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ \_ عَلَىٰ خَلْقِهِ، نَحَانَا عَنْ جِوَارِهِمْ ».

## ٨١ ـ بَابُ مَا يُفْصَلُ بِهِ بَيْنَ دَعْوَى الْمُحِقِّ وَ الْمُبْطِلِ فِي أَمْرِ الْإِمَامَةِ

٩٢٧ / ١. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ بْنِ هَاشِمٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ سَلَامِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ؛ وَ مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ وَ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ؛ وَ أَبُو عَلِيٍّ بْنِ مُحَمَّدٍ اللَّهِ؛ وَ مُحَمَّدُ بْنُ زِيَادٍ؛ وَ أَبُو عَلِيٍّ الْأَشْعَرِيُّ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَسْبَاطٍ، الْأَشْعَرِيُّ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ أَسْبَاطٍ، عَنْ سَلَامٍ بْنِ عَبْدِ اللّهِ الْهَاشِمِيِّ يَقَالَ مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيٍّ: وَ قَدْ سَمِعْتُهُ مِنْهُ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللّهِ اللهِ الْهَاشِمِيِّ يَقَالَ مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيٍّ: وَ قَدْ سَمِعْتُهُ مِنْهُ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللّهِ اللهِ الْهَاشِمِيِّ يَقَالَ مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيٍّ: وَ قَدْ سَمِعْتُهُ مِنْهُ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللّهِ اللهِ الْهَاشِمِيِّ يَقَالَ مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيٍّ: وَ قَدْ سَمِعْتُهُ مِنْهُ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللّهِ اللهِ الْهَاشِمِيِّ يَقَالَ مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيٍّ: وَ قَدْ سَمِعْتُهُ مِنْهُ مِنْهُ عَنْهُ أَبِي عَبْدِ اللّهِ الْهَاشِمِي يَّ يَقَالَ مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيٍّ: وَ قَدْ سَمِعْتُهُ مِنْهُ مَا أَنِي عَبْدِ اللّهِ اللهِ الْهَاشِمِي يَّ يَقَالَ مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيٍّ: وَ قَدْ سَمِعْتُهُ مِنْهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

«بَعَثَ طَلْحَةُ وَالزُّبَيْرُ رَجُلاً مِنْ عَبْدِالْقَيْسِ - يُقَالُ لَهُ: خِدَاشُ - إِلَىٰ أَمِيرِالْمُؤْمِنِينَ صَلَوَاتُ اللهِ عَلَيْهِ، وَقَالَا لَهُ: إِنَّا نَبْعَثُكَ إِلَىٰ رَجُلٍ طَالُ مَا كُنَّا نَعْرِفُهُ وَ أَهْلَ بَيْتِهِ بِالسِّحْرِ وَ الْكِهَانَةِ، وَ أَنْتَ أَوْثَقُ مَنْ بِحَضْرَتِنَا مِنْ أَنْفُسِنَا مِنْ أَنْ تَمْتَنِعَ مِنْ ذَٰلِكَ، وَ أَنْ تُحَاجَّهُ لَنَا حَتَىٰ تَقِفَهُ عَلَىٰ أَمْرٍ مَعْلُومٍ، وَ اعْلَمْ أَنَّهُ أَعْظَمُ النَّاسِ دَعْوَى، فَلَا يَكْسِرَنَكَ ذَٰلِكَ عَنْهُ؛ وَ مِنَ الْأَبُوابِ الَّتِي يَهْ فَدَعُ النَّاسَ بِهَا الطَّعَامُ وَ الشَّرَابُ وَ الْعَسَلُ وَ الدَّهْنُ، وَ أَنْ يُخَالِي الرَّجُلَ ؛ فَلَا تَكْمُلُ لَهُ طَعَاماً، وَ لَا تَشْرَبُ لَهُ شَرَاباً، وَ لَا تَمَسَّ لَهُ عَسَلاً وَ لَا يَعْمَلُ وَ لَا تَخْلُ مَعَدُ، وَ أَنْ اللهِ مَنْ كَنْدِهِ وَ كَنْدِ الشَّيْطَانِ، فَإِذَا جَلَسْتَ إِلَيْهِ، فَلَا تُمَكِّنُهُ مِنْ اللّهِ مِنْ كَيْدِهِ وَ كَيْدِ الشَّيْطَانِ، فَإِذَا جَلَسْتَ إِلَيْهِ، فَلَلا تُمَكِّنُهُ مِنْ اللّهِ مِنْ كَيْدِهِ وَ كَيْدِ الشَّيْطَانِ، فَإِذَا جَلَسْتَ إِلَيْهِ، فَلَلا تُمَكَّنَهُ مِنْ الْمُ لِي مَا لَيْهِ، فَلَا تُمَلَّى مَا لَا تُعَلَّى مَا لَهُ مَا لَا لَهُ مَنْ اللّهِ مِنْ كَيْدِهِ وَ كَيْدِ الشَّيْطَانِ، فَإِذَا جَلَسْتَ إِلَيْهِ، فَلَلا تُمَكَنَهُ مِنْ اللّهِ مِنْ كَيْدِهِ وَ كَيْدِ الشَّيْطَانِ، فَإِذَا جَلَسْتَ إِلَيْهِ، فَلَلا تُمَكَنَهُ مِنْ الْمَالِقُ عَلَى مَا لَا اللّهِ مِنْ كَيْدِهِ وَ كَيْدِ الشَّيْطَانِ، فَإِذَا جَلَسْتَ إِلَيْهِ، فَلَلا تُمَكَنَهُ مِنْ اللّهُ مِنْ كَيْدِهِ وَ كَيْدِ الشَّيْطَانِ، فَإِذَا جَلَسْتَ إِلَيْهِ، فَلَلا تُمَاللّهُ مِنْ كَيْدِهِ وَ كَيْدِ الشَّيْطَانِ ، فَإِذَا جَلَسْتَ إِلَيْهِ ، فَلَلا تُمَكَنَهُ مِنْ مَنْ اللّهِ مِنْ كَيْدِهِ وَ كَيْدِ الشَّيْطَانِ ، فَإِذَا جَلَسْتَ إِلَيْهِ ، فَلَلا تُمَالِلْ مَا لَا لَهُ مَنْ كُلُولُ لَلْهُ مِنْ كَيْدِهِ وَ كَيْدِ الشَّيْلُ وَاللّهِ مَا لَلْهُ مِنْ كَنْهُ وَاللّهُ مِنْ كَنْهُ وَاللّهِ مَنْ كُولُولُ مُنْ اللللّهِ مِنْ كَنْهُ وَاللّهُ مِنْ كَلَاهُ مَلْهُ مَا لَهُ مُنْ اللّهُ مِنْ كَلَا لَاللّهُ مُنْ الللّهِ مَاللّهُ مِنْ كَلَا مُنْ لَكُولُ لَلْهُ لَا مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ اللّ

في النَّاقُورِ﴾ أ، يعنى: «پس چون دميده شود در صور و كرناى»، كه حضرت فرمود: «به درستى كه از ما امامى است كه فيروزى خواهد يافت و پنهان خواهد بود، و چون خداى عزّه ذكره اراده نمايد كه امر او را ظاهر سازد، در دلش اثرى را پديد آورد، بعد از آن، ظاهر شود و به امر خداى تبارك و تعالى قيام نمايد».

## ۸۱ باب در بیان آنچه به واسطهٔ آن در میان دعوی آن که بر حق و آن که بر باطل است در امر امامت، جدایی به هم میرساند

محمد بن حسن و علی بن ابراهیم بن هاشم، از پدرش، از ابن محبوب، از سلام بن عبدالله و محمد بن حسن و علی بن محمد بن حسان، همه از محمد بن علی، از علی بن اسباط، از سلام بن عبدالله هاشمی روایت کرده اند و همه از محمد بن علی گفت که: این حدیث را بلاواسطه از سلام بن عبدالله شنیدم، از اسام جعفر صادق که فرمود: «طلحه و زبیر، مردی را از فیبله عبدالقیس که او را خداش می گفتند، به خدمت امیر المؤمنین – صلوات الله علیه – فرستادند، و به او گفتند که: ما تو را می فرستیم به جانب مردی که مدّت مدیدی است که او و اهل بیت او را به سِحر و کهانت و افسون و تسخیر جن می شناسیم، و تو استوار ترین کسانی هستی که در نزد ما هستند از خویشان و خواص ما ریا در دلهای ما) از آنکه باز ایستی از قبول سِحر و کهانت او، و از آن، سرباز زنی و برای ما با و مخاصمه و معارضه کنی، تا آنکه او را مطّلع گردانی بر امر معلومی که عبارت است از: غلطی که نسبت به ماکرده (و در بعضی از نُسَخ کافی، چنان است که تا آنکه بر آن امر معلوم، عطّلع شوی و بفهمی که چه کرده است، و اوّل، ظاهر تر است) و بدان که آن مرد، ادّعایش از همهٔ مردمان بزرگتر است. پس مبادا که این ادّعا تو را شکست دهد که از او بترسی و مضطرب همهٔ مردمان بزرگتر است. پس مبادا که این ادّعا تو را شکست دهد که از او بترسی و مضطرب شوی.

و از جمله درهاکه از آن در می آید و مردم را به آنها فریب می دهد، آن است که نان

بَصَرِكَ كُلِّهِ، وَ لَا تَسْتَأْنِش بِهِ.

ثُمَّ قُلْ لَهُ: إِنَّ أَخَوَيْكَ فِي الدِّينِ، وَ ابْنَيْ عَمِّكَ فِي الْقَرَابَةِ يُنَاشِدَانِكَ الْقَطِيعَة، وَ يَقُولَانِ لَكَ: أَمَا تَعْلَمُ اللَّا تَرَكْنَا النَّاسَ لَكَ، وَ خَالَفْنَا عَشَائِرَنَا فِيكَ مُنْدُ قَبَضَ اللَّهُ \_عَرَّ وَ جَالَفْنَا عَشَائِرِنَا فِيكَ مُنْدُ قَبَضَ اللَّهُ \_عَرَّ وَ جَالًا \_مُحَمَّداً عَلَى النَّا يَلْتَ أَدْنَىٰ مَنَالٍ، ضَيَّعْتَ حُرْمَتَنَا، وَ قَطَعْتَ رَجَاءَنَا، ثُمَّ قَدْ رَأَيْتَ أَفْعَالَنَا فِيكَ، وَ قُدْرَتَنَا عَلَى النَّأْيِ عَنْكَ، وَ سَعَةِ الْبِلَادِ دُونَكَ، وَ أَنَّ مَنْ كَانَ رَأَيْتَ أَفْعَالَنَا فِيكَ، وَ قُدْرَتَنَا عَلَى النَّأْيِ عَنْكَ، وَ سَعَةِ الْبِلَادِ دُونَكَ، وَ أَنَّ مَنْ كَانَ يَصْلُكُ عَلَى يَصْوَفُكَ عَنَاكَ دَفْعاً مِنَّا، وَ قَدْ وَضَحَ يَشُوفُكُ عَنَّا وَ عَنْ صِلَتِنَا، كَانَ أَقَلَّ لَكَ نَفْعاً، وَ أَضْعَفَ عَنْكَ دَفْعاً مِنَّا، وَ قَدْ وَضَحَ السَّبُحُ لِذِي عَيْنَيْنِ، وَ قَدْ بَلَغَنَا عَنْكَ انْتِهَاكَ لَنَا، وَ دُعَاءٌ عَلَيْنَا، فَمَا الَّذِي يَحْمِلُكَ عَلَى الشَّيْحُ لِذِي عَيْنَيْنِ، وَ قَدْ بَلَغَنَا عَنْكَ انْتِهَاكَ لَنَا، وَ دُعَاءٌ عَلَيْنَا، فَمَا الَّذِي يَخْمِلُكَ عَلَى ذَلِكَ؟ فَقَدْ كُنَّا نَرَىٰ أَنْكَ أَشْجَعُ فُوسَانِ الْعَرْبِ، أَ تَتَخِذُ اللَّعْنَ لَنَا دِيناً، وَ تَرَىٰ أَنَّ ذَلِكَ؟ فَقَدْ كُنَا نَرَىٰ أَنْكَ أَشْجَعُ فُوسَانِ الْعَرْبِ، أَ تَتَخِذُ اللَّعْنَ لَنَا دِيناً، وَ تَرَىٰ أَنَّ ذَلِكَ الْمَامِ فَا عَنْكَ؟

مرز تقية تكوية زروس

فَلَمَّا أَتَىٰ خِدَاشُ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ صَلَوَاتُ اللهِ عَلَيْهِ، صَنَعَ مَا أَمَرَاهُ، فَلَمَّا نَظَرَ إِلَيْهِ عَلِيَّ اللهِ عَلَيْهِ مَنَعَ مَا أَمْرَاهُ، فَلَمَّا نَظَرَ إِلَيْهِ عَلِيَّ اللهِ عَلِيِّ اللهِ عَلَيْ مِنْهُ وَقَالَ: «هَاهُنَا يَا أَخَا عَبْدِ قَيْسٍ» وَأَشَارَ لَهُ إِلَىٰ عَلِيِّ اللهِ عَنْهُ وَ يَنْهُ وَ فَقَالَ: مَا أَوْسَعَ الْمَكَانَ! أُرِيدُ أَنْ أُوَدِّيَ إِلَيْكَ رِسَالَةً، قَالَ: «بَلْ مَجْلِسٍ قَرِيبٍ مِنْهُ؛ فَقَالَ: مَا أَوْسَعَ الْمَكَانَ! أُرِيدُ أَنْ أُودِي إِلَيْكَ رِسَالَةً، قَالَ: «بَلْ مَجْلِسٍ قَرِيبٍ مِنْهُ؛ فَقَالَ: مَا أَوْسَعَ الْمَكَانَ! أُرِيدُ أَنْ أُودِي مِالَتَكَ، قُمْ يَا قَنْبَرُ، فَأَنْزِلْهُ».

و آب و عسل و روغن می دهد و با آن کس خلوت می کند (و در بعضی از نسخ، به جای عسل، غشل به کسر غین معجمه است و از چیزی است که سر را به آن می شویند؛ چون خطمی و غیر آن. و مراد، این است که اسباب نظافت می دهد و به حمّام می فرستد). پس نان او را مخور، و آب او را میاشام، و دست به عسل و روغن او مگذار، و با او خلوت مکن، و از همه اینها نسبت به او پرهیز کن، و برو با برکت خدای تعالی. و چون او را دیدی، آیهٔ سخره را بخوان (یعنی: ﴿ إِنَّ رَبِّكُمُ الله تَا رَبُ العالَمین ﴾ که در سورهٔ اعراف است) و به خدا پناه بر از مکر و حیلهٔ او، و مکر شیطان، و چون با او نشستی، همهٔ چشم خویش را به او دست مده (که بسیار به سوی او نظر کنی) و به او انس مگیر.

بعداز آن، به او بگو: به درستی که دو برادر تو در دین، و دو پسر عموی تو در خویشی، تو را سوگند می دهند به قطع رحم، و به تو می گویند که: آیا نمی دانی که ما مردم را برای تو واگذاشتیم، و با تمام قبیلهٔ خود در باب تو مخالفت ورزیدیم، از آن روز که خدای عزّوجلً روح محمد می دادی فرمود، و چون آذتی منفعت و جاه و قدرت یافتی، حرمت ما را ضایع کردی، و امید ما را قطع نمودی.

بعد از آن، کردارهای ما را در کی خود دیدی، و دیدی که ما قدرت داریم بر این که از تو دور شویم، و بلاد و سعتی دارد و نباید که در نزد تو باشیم، و دیدی که آن کسی که تو را از ما و از عطای ما رو گردان می نمود، منفعتش از برای تو کم تر و دفع دشمن کردنش از تو، ضعیف تر از ما بود. و به حقیقت که صبح روشن شد از برای آن که دو چشم داشته باشد (و این مثلی است که در مقام ظهور و وضوح امری می زنند). و از جانب تو خبر به ما رسید که ما را دشنام می دهی، و پردهٔ حرمت ما را می دری، و بر ما نفرین می کنی. پس چه تو را بر این داشته ؟ و ما چنان می دانستیم که تو از همهٔ سواران و شجاعان عرب شجاع تری. آیا لعنت کردن بر ما را دین خود فرا می گیری و می پنداری که این امر ما را شکست می دهد (که از تو بـترسیم و مضطرب شویم) ؟

بعد از آن، چون خِداش به خدمت امير المؤمنين ـ صلوات الله عليه ـ آمد، آنچه راكه به او امر كرده بودند، به جا آورد، و چون امير المؤمنين على الله به جانب او نظر فرمود، و ديد كه

۱. اعراف، ۵۴.

قَالَ: مَا بِي إِلَىٰ شَيْءٍ مِمَّا ذَكَرْتَ حَاجَةً، قَالَ: «فَأَخْلُو بِكَ؟» قَالَ: كُلُّ سِرُّ لِي عَلَانِيَةً، قَالَ: «فَأَنشُدُكَ» بِاللَّهِ الَّذِي هُو أَقْرَبُ إِلَيْكَ مِنْ نَفْسِكَ، الْحَائِلِ بَيْنَكَ وَ بَيْنَ قَلْبِكَ، الَّذِي يَعْلَمُ خَائِنَةَ الْأَعْيُنِ وَ مَا تُخْفِي الصُّدُورُ، أَتَقَدَّمَ إِلَيْكَ الزُّبَيْرُ بِمَا عَرَضْتُ عَلَيْكَ، قَالَ: اللَّهُمَّ نَعَمْ، قَالَ: «لَوْ كَتَمْتَ بَعْدَ مَا سَأَلْتُكَ، مَا ارْتَدَّ إِلَيْكَ طَرُفُكَ؛ عَلَيْكَ؟» قَالَ: اللَّهُمَّ نَعَمْ، قَالَ عَلِي عَلِي مَا عَرَضْتُ فَكَ؛ فَأَنْشُدُكَ اللَّهُ، هَلْ عَلَيْكَ كَلَاماً تَقُولُهُ إِذَا أَتَيْتَنِي؟» قَالَ: اللَّهُمَّ نَعَمْ، قَالَ عَلِي عِلَى اللهُ وَمَنَاتُكَ، مَا ارْتَدَّ إِلَيْكَ طَرُفُك؛ وَأَنْشُدُكَ اللَّهُ، هَلْ عَلَيْكِ كَلَاماً تَقُولُهُ إِذَا أَتَيْتَنِي؟» قَالَ: اللَّهُمَّ نَعَمْ، قَالَ عَلِي عِلَى اللهُ وَنَالَهُ وَلَكُ اللهُ عَلَيْكِ إِنَا أَخْطَأَ، حَتَىٰ إِذَا قَرَأَهَا، وَ جَعَلَ عَلِي عَلَيْ يُكَمِّرُوهَا، وَ يَفْتَحُ عَلَيْهِ إِذَا أَخْطأً، حَتَىٰ إِذَا قَرَأَهَا سَبْعِينَ مَرَّةً، قَالَ الرَّجُلُ: مَا يَرَىٰ أَمِيرُ وَلَاكُ مِنْ مِنْ مَوْدًا مَا يَرَىٰ أَمِيرُ وَلَاكُ مِنْ مِنْ مَا مَانَعِينَ مَرَّةً وَلَهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الْمَالَى الرَّجُلُ : «أَ تَجِدُ قَلْبَكَ اطْمَأَنَ؟» قَالَ: إِي اللَّذِي نَفْسِي بِيدِهِ.

با خود راز میگوید (یعنی: آهسته آهسته چیزی میخواند)، خندید، و فرمود که: ای برادر عبدالقیس، این جا بیا ـ و اشاره فرمود به جایی که به آن حضرت نزدیک بود ـ نجداش عرض کرد که: این مکان، بسیار گشاده است در این جا مینشینم و جا بـر کسـی تـنگ نـمیکنم، و میخواهم که پیغامی را به تو رسانم.

حضرت فرمود که: بلکه طعام میخوری و آب میآشامی و بند جامهای خویش را باز میکنی و استراحت مینمایی (بنابر بعضی از نسخ، جامهای خود را پاکیزه میگر دانسی و به حمّام میروی و روغن میمالی. بعد از آن، پیغام خود را به جا میرسانی). و به قنبر فرمود که: برخیز ای قنبر و او را در منزل فرود آور.

خداش عرض کردکه: مرا به چیزی از آنچه ذکر کردی، احتیاجی نیست. حضرت فر مود:
پس با تو خلوت میکنم. خداش عرض کردکه: هر رازی از برای من آشکار است و سخن
پوشیده ندارم (که احتیاج به خلوت داشته باشد). حضرت فر مود که: تو را سوگند می دهم به
آن خدایی که نزدیک تر است به سوی تو از نفست و میان تو و دلت حائل و مانع می شود (و
این، کنایه است از غایت قرب و نهایت نزدیکی آن جناب). آن خدایی که می داند خیانت
چشمها را (که عبارت است از آنکه دز دیده به چیزی نگاه کند، که نگاه کردن به آن، حلال
نباشد) و می داند آن چیزی را که سینه ها پنهان می دارند (یعنی: علم او محیط است به ضمائر و
مرائر مخلوقات).

آیا زبیر به تو گفت آنچه راکه به تو نمودم؟ خِداش گفت: بار خدایا آری. حضرت فرمود که: اگر کثمان میکردی، بعد از آنکه از تو پرسیدم، نظرت به سوی تو بر نمیگشت و بی فاصله هلاک می شدی. بعد از آن، تو را به خدا سوگند می دهم که: آیا سخنی را به تو تعلیم نمود که چون به نزدمن آمدی، آن را بخوانی؟ خِداش گفت: آری بار خدایا. علی افز فرمود که: آن کلام، آیهٔ سخره بود؟ عرض کرد: آری. حضرت فرمود: پس آن را بخوان.

خداش آن را خواند و علی اشروع فرمود که آن را بر خداش تکرار مینمود و آن را بر میگردانید، و چون خطا میکرد بر او میگشود و تعلیم می فرمود، تا آن هنگام که هفتاد مرتبه آن را خواند. خداش در دل خویش گفت که: امیر المؤمنین ای چه صلاح می داند که او را هفتاد مرتبه به برگردانیدن آن امر فرمود. حضرت ای فرمود که: آیا دل خویش را چنان می بابی کسه آرام بسه هسم رسسانیده بساشد؟ خداش عرض کرد: آری، سوگند به آن که جانم

قَالَ: «فَمَا قَالَا لَكَ؟» فَأَخْبَرَهُ، فَقَالَ: «قُلْ لَهُمَا: كَفَىٰ بِمَنْطِقِكُمَا حُجَّةً عَلَيْكُمَا، وَ لَكِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ، زَعَمْتُمَا أَنْكُمَا أَخَوَايَ فِي الدِّينِ، وَ ابْنَا عَمِّي فِي لَكِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ، زَعَمْتُمَا أَنْكُمَا أَخُوايَ فِي الدِّينِ، وَ ابْنَا عَمِّي فِي النَّسَبِ؛ فَأَمَّا النَّسَبُ، فَلَا أَنْكِرُهُ، وَ إِنْ كَانَ النَّسَبُ مَقْطُوعاً إِلَّا مَا وَصَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلاَّ مَا وَصَلَهُ اللَّهُ إِلاً مِلْ إِلَّا مَا وَصَلَهُ اللَّهُ إِلاً مِلْ مَا وَصَلَهُ اللَّهُ إِلاً مِلْ مَا وَصَلَهُ اللَّهُ إِلاً مِلْ إِلَى مَا وَصَلَهُ اللَّهُ إِلَيْ مِلْ إِلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ إِلَا مِلَا وَصَلَهُ اللّهُ إِلَيْ مِلْ إِلَيْ مَا وَصَلَهُ اللّهُ إِلَا مِلْ وَصَلَهُ اللّهُ إِلْمُ اللّهُ إِلَيْ مَا وَصَلَهُ اللّهُ إِلَى إِلْمُ إِلَى إِلَى اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهِ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللهُ اللللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللللهُ اللللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ الل

وَ أَمَّا قَوْلُكُمَا: إِنَّكُمَا أَخَوَايَ فِي الدِّينِ، فَإِنْ كُنْتُمَا صَادِقَيْنِ، فَقَدْ فَارَقْتُمَا كِتَابَ اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ، وَ عَصَيْتُمَا أَمْرَهُ بِأَفْعَالِكُمَا فِي أَخِيكُمَا فِي الدِّينِ، وَ إِلَّا فَقَدْ كَذَبْتُمَا وَ افْتَرَيْتُمَا بِادَّعَائِكُمَا أَنْكُمَا أَخَوَايَ فِي الدِّينِ.

وَ أَمَّا مُفَارَقَتُكُمَا النَّاسَ مُنْذُ قَبَضَ اللَّهُ مُحَمَّداً عَلَيْ اللَّهُ مُحَمَّداً عَلَيْ اللَّهُ مُحَمَّداً عَلَيْ الْحَقَّ بِفِرَاقِكُمَا إِيَّايَ أَخِيراً ، وَ إِنْ فَارَقْتُمَاهُمْ بِبَاطِلٍ ، فَقَدْ وَقَعَ إِنْ مُ فَقَدْ نَقَطْتُمَا ذَٰلِكَ الْبَاطِلِ عَلَيْكُمَا مَعَ الْحَدَثِ الَّذِي أَخْدَثْتُمَا ، مَعَ أَنَّ صِفَتَكُمَا بِمُفَارَقَتِكُمَا النَّاسَ لَمْ ذَلِكَ الْبَاطِلِ عَلَيْكُمَا مَعَ الْحَدَثِ الَّذِي أَخْدَثْتُمَا ، مَعَ أَنَّ صِفَتَكُمَا بِمُفَارَقَتِكُمَا النَّاسَ لَمْ ذَلِكَ الْبَاطِلِ عَلَيْكُمَا مَعَ الْحَدَثِ الَّذِي أَخْدَثْتُمَا ، مَعَ أَنَّ صِفَتَكُمَا بِمُفَارَقَتِكُمَا النَّاسَ لَمْ تَكُنْ إِلَّا لِطَمَعِ الدُّنْيَا زَعَمْتُمَا ، وَ ذَلِكَ قَوْلُكُمَا : «فَقَطَعْتَ رَجَاءَنَا» لَا تَعِيبَانِ بِحَمْدِ اللهِ مِنْ دِينِي شَيْئاً .

وَ أَمَّا الَّذِي صَرَفَنِي عَنْ صِلَتِكُمَا، فَالَّذِي صَرَفَكُمَا عَنِ الْحَقِّ، وَ حَمَلَكُمَا عَلَىٰ خَلْعِهِ مِنْ رِقَابِكُمَا، كَمَا يَخْلَعُ الْحَرُونُ لِجَامَهُ، وَ هُوَ اللَّهُ رَبِّي لَا أُشْرِكَ بِهِ شَيْئًا، فَلَا تَقُولَا: أَقَلُ نَفْعاً وَ أَضْعَفُ دَفْعاً؛ فَتَسْتَحِقًا اسْمَ الشِّرْكِ مَعَ النِّفَاقِ. به دست قدرت اوست. حضرت فرمودکه: پس بگو که: به تو چه گفتند؟ خِداش آن حضرت را خبر داد و به آنچه گفته بودند.

حضرت فرمود: به ایشان بگو که: همین سخن شماکافی است که حجّت بر شما باشد، ولیکن خداگروه ستمکاران را هدایت نمی فرماید. گمان کر ده اید که شما برادران منید در دین و پسران عموی منید در نسب، امّا نسب را انکار نمیکنم؛ و هر چند که نسب بریده باشد، مگر آنچه خدا آن را به سبب اسلام پیوند نموده باشد، و امّاگفتهٔ شماکه شما در دین، برادران منید، جو ابش این است که: اگر راستگو باشید، به حقیقت که کتاب خدای عزّ وجلّ را مفارقت کردید، و امر او را نافرمانی نمودید به واسطهٔ کردارهای شماکه در حق برادر دینی خود کردید، و اگر نه، به حقیقت که دروغ گفتید و افترا بستید به ادّ عای خویش که شما برادران دینی مند.

و امّا مفارقت شما با مردم از آن زمان که خدا روح محمد ﷺ را قبض فرمود، جوابش این است که: اگر شما چنان بو دید که به حقّ از ایشان مفارقت نمو دید، این حق را به جدایی شما از من در آخر شکستید و باطل ساختید. و اگر به باطل از ایشان مفارقت نمو دید، گناه این باطل بر شما واقع شده، با آن تازه ای که احداث گر دید (و بعضی گمان کر ده اند که مراد از آن، بیرون بر دن زن رسول خداست، یعنی: عائشه و احداث قته در میانه مسلمانان و خروج کردن بر امام عادل و این، به گمان فقیر درست نیست؛ بلکه مراد، آن است که با آن فعلی که به عمل آور دید، یعنی: مرا یاری نمو دید با آن که من به اعتقاد شما بر حق نبو دم و بایست مرا و اگذارید) و مع ذلک، بیعت شما با من (و بنا بر بعضی از نُسخ) با آن که وصف کردن شما خویش را به مفارقت شما از مردم نبود، مگر برای طمع دنیایی که گمان کر دید که به این مفارقت، به آن می رسید، و دلیل بر این، گفته شما است که امید ما را قطع کر دی، و به حمدالله که نمی توانید از دین من، چیزی را عیب کنید.

و امّا آنچه یا آنکه مرا از عطای شمارو گردان نمود، همان است که شمارا از حق رو گردان ساخت، و شما را بر این داشت که آن را از گردنهای خود بیرون کنید، چنانچه اسب کاه گیر نافرمان، لجام خویش را بیرون می کند. و اوست خدا که پروردگار من است و چیزی را با او شریک نمی گردانیم. پس مگویید که آن جناب، نفعش کم تر و دفعش ضعیف تر است، که سزاوار نام شرک شوید، با آن نفاق که دارید.

وَ أَمَّا قَوْلُكُمّا: إِنِّي أَشْجَعُ فُرْسَانِ الْعَرَبِ، وَ هَرَبُكُمّا مِنْ لَغَنِي وَ دُعَائِي؛ فَإِنَّ لِكُلِّ مَوْقِفٍ عَمَلاً إِذَا اخْتَلَفَتِ الْأَسِنَّةُ، وَ مَاجَتْ لُبُودُ الْخَيْلِ، وَ مَلاَّ سَحَرَاكُمَا أَجْوَافَكُمّا، فَنَمَّ يَكُفِينِيَ الله يِكَمَالِ الْقَلْبِ؛ وَ أَمَّا إِذَا أَبَيْتُمَا بِأَنِّي أَدْعُو الله، فَلا تَجْزَعًا مِنْ أَنْ يَدْعُو عَلَيْكُمَا رَجُلٌ سَاحِرُ مِنْ قَوْمٍ سَحَرَةٍ زَعَمْتُمَا، اللهُمَّ أَقْعِصِ الزَّبَيْرَ بِشَرِّ قِـتْلَةٍ، وَالشَفِكَ دَمَهُ عَلَىٰ ضَلَالَةٍ، وَ عَرِّفْ طَلْحَةَ الْمَذَلَّةَ، وَ ادَّخِرْ لَهُمَا فِي الْآخِرَةِ شَرًا مِنْ فَلْ فَلْكَ إِنْ كَانَا ظُلَمَانِي، وَ افْتَرَيَا عَلَيَّ، وَ كَتَمَا شَهَادَتُهُمَا، وَ عَصَيَاكَ وَ عَصَيَا رَسُولَكَ وَعَتِيَا رَسُولَكَ فِي . قُلْ: آمِينَ»، قَالَ خِدَاشُ: آمِينَ!

ثُمَّ قَالَ خِدَاشٌ لِنَفْسِهِ: وَ اللَّهِ، مَا رَأَيْتُ لِحْيَةٌ قَطَّ أَبْيَنَ خَطَأٌ مِنْكَ، حَامِلَ حُجَّةٍ يَنْقُضُ بَعْضُهَا بَعْضاً. لَمْ يَجْعَلِ اللَّهُ لَهَا مِسَاكاً، أَنَا أَبْرَأُ إِلَى اللّهِ مِنْهُمَا.

قَالَ عَلِيٌّ اللهِ: «ارْجِعْ إِلَيْهِمَا، وَ أَعْلِمْهُمَا مَا قُلْتُ».

قَالَ: لَا وَ اللَّهِ حَتَّىٰ تَشَأَلَ اللَّهَ أَنْ يَرُدَّنِي إِلَيْكَ عَاجِلاً، وَ أَنْ يُوَفَّقَنِي لِرِضَاهُ فِيكَ؛ فَفَعَلَ، فَلَمْ يَلْبَثْ أَنِ انْصَرَفَ وَ قُتِلَ مَعَهُ يَوْمَ الْجَمَلِ؛ رَحِمَهُ اللَّهُ».

٩٢٣/ ٢. عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ وَ مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ؛ وَ أَبُو عَلِيٍّ الْأَشْعَرِيُّ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ، عَنْ نَصْرِ بْنِ مُزَاحِمٍ، الْأَشْعَرِيُّ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ، عَنْ نَصْرِ بْنِ مُزَاحِمٍ، الْأَشْعَرِيُّ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ، عَنْ نَصْرِ بْنِ مُزَاحِمٍ، عَنْ عُمْرَ بْنِ سَلَمَةَ، قَالَ: عَنْ عَمْرَ بْنِ سَلَمَةَ، قَالَ:

كُنْتُ مَعَ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ \_صَلَوَاتُ اللَّهِ عَلَيْهِ\_ يَوْمَ النَّهْرَوَانِ، فَبَيْنَا عَلِيٌّ ﷺ

و امّاگفتهٔ شما که من از همهٔ سواران عرب شجاعترم و گریختن شما از لعن و نفرین من، جوابش این است که: هر موقف و مکانی را کاری است که باید در آنجا به عمل آید، و چون سرهای نیزه ها به هم در رود، که در معرکهٔ قتال بلند شود، و نمدهای زین اسبان به جنبش آید، که سواران بر آن حرکت کنند، و شُشهای شما آندران شما را پر کند و بترسید (چه شُش در وقت ترس، ورم به هم میرساند)، و در آنجا خدا مرا به کمال دل و دلداری کفایت می فرماید، و شجاعت مرا ظاهر می نماید. و اما شما هر گاه آیا می کنید به واسطهٔ ایس که می خدا را میخوانم و شما را نفرین می کنم، نباید که جزع به هم رسانید، از آن که مرد ساحری از گروه ساحران که شما گمان کر ده اید، شما را نفرین کند: بار خدایا در این زودی زبیر را بکش؛ چنان کشتنی که از همهٔ انواع آن بدتر باشد، و خون او را بریز با استقرار بر گمراهی که توفیق توبه نباید، و به طلحه خواری را بشناسان و او را خوار و بی مقدار گردان، و برای ایشان بدتر از این را در آخرت، ذخیره فرما، اگر مراستم کرده باشند و بر من افترا بسته باشند، و شهادت خود را کتمان نموده باشند، و تو را و رسول تو را در باشند و بر من افترا بسته باشند. و به خداش فرمود که: آمین بگو. خداش گفت: آمین (یعنی: بار خدایا مستجاب گردان)

بعد از آن، خداش، با خویش گفت که: هرگز صاحب ریشی را ندیدم که خطایش از تو ظاهر تر باشد. حامل حجّتی شدی که پارهای از آن، پارهای را باطل میکند، و خدا آن را چیزی که به آن، تمسک توان جست، قرار نداده و اجزای آن، ربطی به یکدیگر ندارند، و من بیزاری می جویم به سوی خدا از ایشان. علی فرمود که: به سوی ایشان برگرد و آنچه را که گفتم، به ایشان اعلام کن.

عرض کرد: به خدا سوگند، که نمی روم تا آن که از خدا سؤال کنی که مرا به سوی تو برگرداند در این زودی، و مرا برای رضای خویش توفیق دهد در حقّ تو. پس حضرت چنان کرد و خِداش رفت و زمانی نشد که بازگشت و با آن حضرت در روز جنگ جمل شهید شد. خدا او را رحمت کند».

۱۹۲۳ / ۲ . علی بن محمد و محمد بن حسن، از سهل بن زیاد و ابو علی اشعری، از محمد بن حسان، همه از محمد بن علی، از نصر بن مزاحم، از عمر بن سعید، از جَرَاح بن عبدالله، از رافع بن سلمه روایت کرده اند که گفت: در روز جنگ نهروان، با علی بن ابی طالب ـ صلوات الله علیه ـ بودم، و در بین آن که علی الله نشسته بود، ناگاه سواری آمد و گفت:

جَالِسٌ إِذْ جَاءَ فَارِسٌ، فَقَالَ: السَّلَامُ عَلَيْكَ يَا عَلِيُّ، فَقَالَ لَهُ عَلِيُّ ﴿: «وَ عَلَيْكَ السَّلَمُ عَلَيْكَ إِلْمَرَةِ الْمُؤْمِنِينَ؟». السَّلَمُ عَلَيَّ بِإِمْرَةِ الْمُؤْمِنِينَ؟».

قَالَ بَلَىٰ سَأُخْبِرُكَ عَنْ ذَلِكَ، كُنْتُ إِذْ كُنْتَ عَلَى الْحَقِّ بِصِفِّينَ، فَـلَمَّا حَكَـمْتَ الْحَكَمَيْنِ، بَرِثْتُ مِنْكَ، وَ سَـمَّيْتُكَ مُشْـرِكاً، فَـأَصْبَحْتُ لَا أَدْرِي إِلَىٰ أَيْـنَ أَصْـرِفُ الْحَكَمَيْنِ، بَرِثْتُ مِنْكَ، وَ سَـمَّيْتُكَ مُشـرِكاً، فَـأَصْبَحْتُ لَا أَدْرِي إِلَىٰ أَيْـنَ أَصْـرِفُ وَلَايَتِي، وَ اللّٰهِ لَأَنْ أَعْرِفَ هُدَاكَ مِنْ ضَـلَالَتِكَ أَحَبُ إِلَيَّ مِنَ الدُّنْيَا وَ مَا فِيهَا.

فَقَالَ لَهُ عَلِيٍّ ﷺ: «ثَكِلَتْكَ أَمُّكَ، قِفْ مِنْي قَرِيباً أَرِكَ عَمَلَمَاتِ الْهُدَىٰ مِنْ عَكَمَاتِ الضَّكَلَةِ».

فَوَقَفَ الرَّجُلُ قَرِيباً مِنْهُ، فَبَيْنَمَا هُوَ كَذُلِكَ إِنْ أَقْبَلَ فَارِسُ يَرْكُ ضُ حَـتَىٰ أَتَـىٰ عَلِيّاً عَنِيْهُ، فَقَالَ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ مِ أَبْشِرْ بِالْفَتْحِ أَقَرَّ اللّهُ عَيْنَكَ، قَدْ وَ اللّهِ قُـتِلَ الْـقَوْمُ عَلِيّاً عَنِيْهُ، فَقَالَ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ مَ أَبْشِرْ بِالْفَتْحِ أَقَرَّ اللّهُ عَيْنَكَ، قَدْ وَ اللّهِ قُـتِلَ الْـقَوْمُ أَجْمَعُونَ، فَقَالَ نَهُ: «مِنْ دُونِ النَّهَرِ أَوْ مِنْ خَلْفِهِ ؟» قَالَ: بَلْ مِنْ دُونِهِ، فَقَالَ: «كَذَبْتَ، وَ اللّهِ عَنْهُ وَنِ النَّهَرِ أَوْ مِنْ خَلْفِهِ ؟» قَالَ: بَلْ مِنْ دُونِهِ، فَقَالَ: «كَذَبْتَ، وَ اللّهُ عَنْهُ وَنِ النَّهَرِ أَوْ مِنْ خَلْفِهِ ؟» قَالَ: بَلْ مِنْ دُونِهِ، فَقَالَ: «كَذَبْتَ، وَ اللّهُ مَنْ دُونِ النَّهَرِ أَوْ مِنْ خَلْفِهِ ؟» قَالَ: بَلْ مِنْ دُونِهِ، فَقَالَ: «كَذَبْتَ، وَ اللّهُ مَنْ دُونِ النَّهَرِ أَوْ مِنْ خَلْفِهِ ؟» قَالَ: بَلْ مِنْ دُونِهِ، فَقَالَ: «كَذَبْتَ، وَ اللّهُ مِنْ دُونِ النَّهَرِ أَوْ مِنْ خَلْفِهِ ؟» قَالَ: بَلْ مِنْ دُونِهِ، فَقَالَ: «كَذَبْتَ، وَ اللّهُ مَنْ مُؤْمِنَ أَبْدَا حَتّىٰ يُقْتَلُوا».

فَقَالَ الرَّجُلُ: فَازْدَدْتُ فِيهِ بَصِيرَةً، فَجَاءَ آخَرُ يَرْكُضُ عَلَىٰ فَرَسٍ لَهُ، فَقَالَ لَهُ مِثْلَ ذَٰلِكَ، فَرَدَّ عَلَيْهِ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَﷺ مِثْلَ الَّذِي رَدَّ عَلَىٰ صَاحِبِهِ.

قَالَ الرَّجُلُ الشَّاكُ: وَ هَمَمْتُ أَنْ أَحْمِلَ عَلَىٰ عَلِيٍّ ﴿ فَأَفْلَقَ هَامَتَهُ بِالسَّيْفِ، ثُمَّ جَاءَ فَارِسَانِ يَرْكُضَانِ قَدْ أَعْرَقَا فَرَسَيْهِمَا، فَقَالَا: أَقَرَّ اللَّهُ عَيْنَكَ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، جَاءَ فَارِسَانِ يَرْكُضَانِ قَدْ أَعْرَقَا فَرَسَيْهِمَا، فَقَالَا: أَقَرَّ اللَّهُ عَيْنَكَ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، أَبْشِرْ بِالْفَتْحِ، قَدْ وَ اللَّهِ، قُتِلَ الْقَوْمُ أَجْمَعُونَ، فَقَالَ عَلِيُّ ﴿ وَأُ مِنْ خَلْفِ النَّهَرِ أَوْ مِنْ أَبْشِرْ بِالْفَتْحِ، قَدْ وَ اللَّهِ، قُتِلَ الْقَوْمُ أَجْمَعُونَ، فَقَالَ عَلِيُّ ﴿ وَاللَّهِ مَا خَلْفِ النَّهَرِ أَوْ مِنْ

السّلام علیک یا علی، علی الله در جوابش فرمود که: او علیک السّلام. تو را چه می شود مادرت به عزایت نشیند که بر من سلام نکردی به امیر المؤمنین بودن؟ (که بگویی السّلام علیک یا امیر المؤمنین). آن سوار عرض کرد: بلی، زود باشد که تبو را از وجه ایس خبر دهم. تبو امیر المؤمنین بودی در هنگامی که بر حق بودی در جنگ صفّین (و بعضی گفته اند که: معنی این است که در زمانی که بر حقّ بودی در صفّین، من نیز در صفّین بودم، و این معنی بسیار این است که در زمانی که بر حقّ بودی در صفّین، من نیز در صفّین بودم، و این معنی بسیار مسست است). و چون حکمین را (که مراد از آنها، ابوموسی اشعری و عمرو بن عاص است)، قرار دادی، از تو بیزار شدم، و تو را مشرک نامیدم. پس صبح کرده ام که نمی دانم ولایت و دوستی خود را به کجا صرف کنم، و که را امام خود دانم؟ به خدا سوگند که شناختن من دوستی تو را از ضلالت تو که بدانم بر راه راستی یا گمراهی، دوست تر است به سوی من از دنیا و آنچه در آن است.

حضرت فرمود که: «بعد از آن که از نهر عبور کردند، یا از پشت آن پیش از عبور؟ عرض کرد که: بعد از آن که عبور کردند. فرمود: «دروغ گفتی. به حق آن کسی که دانه را شکافته و گیاه را بیرون آورده و بندگان را آفریده، که ایشان از نهر هرگز عبور نخواهند کرد، تاکشته شونده. آن مرد می گوید: که بینایی من در امر آن حضرت، زیاد شد. و پس سواری دیگر آمد و اسب خویش را می تاخت و مثل آنچه سوار اول به حضرت، عسرض کرده بود عسرض کرد، و امیر المؤمنین بر او رد فرمود، مثل آنچه بر صاحبش رد فرموده بود. آن مرد صاحب شک می گوید که قصد کردم که بر علی حمله کنم و سرش را با شمشیر بشکافم. بعد از آن دو سوار آمدند و می تاختند، چنانچه اسبهای خود را به عرق آورده بودند، و عرض کردند که: خدا آن قرم کشته شدند. علی به فرمود که: «آیا از پشت نهر پیش از عبور، یا بعد از آن که عبور آن قرم کشته شدند. علی به فرمود که: «آیا از پشت نهر پیش از عبور، یا بعد از آن که عبور

دُونِهِ؟» قَالاً: لاَ، بَلْ مِنْ خَلْفِهِ؛ إِنَّهُمْ لَمَّا اقْتَحَمُوا خَيْلَهُمُ النَّهْرَوَانَ. وَ ضَرَبَ الْـمَاءُ لَبَّاتِ خُيُولِهِمْ، رَجَعُوا فَأُصِيبُوا، فَقَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ: «صَدَقْتُمَا» فَنَزَلَ الرَّجُلُ عَنْ فَرَسِهِ، فَأَخَذَ بِيَدٍ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ وَ بِرِجْلِهِ فَقَبَّلَهُمَا، فَقَالَ عَلِيٍّ ﷺ: «هٰذِهِ لَكَ آيَةٌ».

٣/٩٢٢ علي بْنُ مُحَمَّد، عَنْ أَبِي عَلِيَّ مُحَمَّد بْنِ إِسْمَاعِيلَ بْنِ مُوسَى بْنِ جَعْفَدٍ، عَنْ أَحْمَد بْنِ يَحْيَى الْمَعْرُوفِ بِكُرْدٍ، عَنْ مُحَمَّد بْنِ عَمْرٍ عَنْ أَحْمَد بْنِ يَحْيَى الْمَعْرُوفِ بِكُرْدٍ، عَنْ مُحَمَّد بْنِ خَدَاهِيٍّ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرٍ عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرٍ عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرٍ اللهِ بْنِ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرٍ عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ أَيُّوب، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ هَاشِمٍ، عَنْ عَبْدِ الْكَرِيمِ بْنِ عَمْرٍ وَالْخَمْدِي ، عَنْ حَبَابَة الْوَالِبِيَّةِ، قَالَتْ: رَأَيْتُ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ فِي شُرْطَةِ الْخَمِيسِ وَ الْخَمْدِي ، عَنْ حَبَابَة الْوَالِبِيَّةِ، قَالَتْ: رَأَيْتُ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ فِي شُرْطَةِ الْخَمِيسِ وَ الْخَمْدِي ، عَنْ حَبَابَة الْوَالِبِيَّةِ، قَالَتْ: رَأَيْتُ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ فِي شُرْطَةِ الْخَمِيسِ وَ الْخَمْدِي ، عَنْ حَبَابَة الْوَالِبِيَّةِ، قَالَتْ: رَأَيْتُ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ فِي شُرْطَةِ الْخَمِيسِ وَ الْخَمْدِي وَ الزَّمَّامِي وَ الزِّمَّارِ، وَ يَقُولُ لَهُمْ: مَنَ عَبْدِ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَ جُنْد بَنِي مَرْوَانَ».

«يَا بَيَاعِي مُسُوخِ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَ جُنْد بَنِي مَرْوَانَ».

فَقَامَ إِلَيْهِ فَرَاتُ بْنُ أَحْنَفَ، فَقَالَ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، وَ مَا جُنْدُ بَنِي مَرْوَانَ؟ قَالَتْ: فَقَالَ لَهُ: «أَقْوَامُ حَلَقُوا اللِّحَىٰ، وَ فَتَلُوا الشَّوَارِبَ، فَمُسِخُوا».

فَلَمْ أَرَ نَاطِقاً أَحْسَنَ نُطُقاً مِنْهُ، ثُمَّ اتَّبَعْتُهُ، فَلَمْ أَزَلْ أَقْفُو أَثَرَهُ حَتَىٰ قَعَدَ فِي رَحَبَةِ الْمَسْجِدِ، فَقُلْتُ لَهُ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، مَا دَلَالَةُ الْإِمَامَةِ يَرْحَمُكَ اللَّهُ؟

قَالَتْ: فَقَالَ: «النَّتِينِي بِتِلْكَ الْحَصَاةِ» وَ أَشَارَ بِيَدِهِ إِلَىٰ حَصَاةٍ، فَأَتَيْتُهُ بِهَا، فَطَبَعَ لِي قَالَتْ: فَقَالَ: «النَّتِينِي بِتِلْكَ الْحَصَاةِ» وَ أَشَارَ بِيَدِهِ إِلَىٰ حَصَاةٍ، فَأَتَيْتُهُ بِهَا، فَطَبَعَ لِي فِيهَا بِخَاتَمِهِ، ثُمَّ قَالَ لِي: «يَا حَبَابَهُ إِذَا ادَّعَىٰ مُدَّعٍ الْإِمَامَةَ، فَقَدَرَ أَنْ يَطْبَعَ كَمَا رَأَيْتِ، فَاعْلَمِي أَنَّهُ إِمَامٌ مُفْتَرَضُ الطَّاعَةِ؛ وَ الْإِمَامُ لَا يَعْزُبُ عَنْهُ شَيْءً يُرِيدُهُ».

کردند؟» عرض کردند: نه، بلکه از پشت آن. و ایشان چون اسبان خویش رابه زور داخل نهر نهروان کردند و آب به سینه های اسب ایشان زد، برگشتند و کشته شدند. امیر المؤمنین الله فرمود که: «راست گفتید». آن مرد از اسب خویش فرود آمد و دست و پای امیر المؤمنین الله و کرفت و آنها را بوسید. علی الله فرمود که: «اینک از برای تو آیه و نشانه ای است» (یعنی: بسر آنکه من بر هدایتم).

و حبابه میگوید که: فرات بن احنف برخاست و به خدمت آن حضرت آمد و عرض کرد که: یا امیر المؤمنین، لشکر پسران مروان کیست و کردار ایشان چیست؟ حضرت فرمود که: «گروهی اند که ریشها را تراشیدند و سبیلها را تابیدند، و به این سبب مسخ شدند، و از صورت خود گشتند». حبابه میگوید که: هیچ سخنگویی را ندیدم که سخنش از آن حضرت خوش تر باشد. بعد از آن، در پی او رفتم و متصل در قفای آن حضرت می رفتم، تا آن که در میدانی که بر در مسجد بود نشست (و ممکن است که مراد از رحبه که در این حدیث است، تختگاه مسجد باشد و دور نیست که این ظاهر تر باشد).

پس به خدمت آن حضرت عرض کردم که: یا امیر المؤمنین، دلیل بر امامت چیست ـخدا تو را رحمت کند ـ حبابه می گوید که: حضرت فرمود که: «آن سنگریزه را به نزد من آور ۱۹ و به دست خود به سنگریزه اشاره فرمود. من آن سنگریزه را به خدمتش آوردم، مهر خود را بر آن سنگریزه زد که نقش گرفت و فرمود که: «ای حبابه، هرگاه کسی ادعای امامت کند، و

۱. شرطة الخميس، نيروي يگان ويژه و انتظامات امير المؤمنين بود. بنا بر اين. تعريف مترجم ـ رحمه الله ـ از آن، بـ هـ جايگاهي در كوفه، خطا است.

۲. و چژی به کسر جیم و رای مشدد، نوعی است از ماهی که فلس ندارد. و همچنین مارماهی و زمّار. (مترجم)

قَالَتْ: ثُمَّ انْصَرَفْتُ حَتَىٰ قُبِضَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ فَجَنْتُ إِلَى الْحَسَنِ ﴿ وَ هُوَ فَهُ وَالنَّاسُ يَسْأَلُونَهُ ، فَقَالَ: «يَا حَبَابَةُ الْوَالِبِيَّةُ » فَقُلْتُ: نَعَمْ فِي مَجْلِسِ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَ النَّاسُ يَسْأَلُونَهُ ، فَقَالَ: «يَا حَبَابَةُ الْوَالِبِيَّةُ » فَقُلْتُ: نَعَمْ يَا مَوْلَايَ، فَقَالَ: «هَاتِي مَا مَعَكِ». قَالَتْ: فَأَعْطَيْتُهُ فَطَبَعَ فِيهَا كَمَا طَبَعَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ . اللَّهُ وْمِنِينَ ﴿ .

قَالَتْ: ثُمَّ أَتَيْتُ الْحُسَيْنَ عِلَىٰ وَ هُوَ فِي مَسْجِدِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَىٰ، فَقَرَّبَ وَ رَحَّبَ، ثُمَّ قَالَ لِي: «إِنَّ فِي الدَّلَالَةِ دَلِيلاً عَلَىٰ مَا تُرِيدِينَ، أَ فَتُريدِينَ دَلَالَةَ الْإِمَامَةِ؟» فَقُلْتُ: نَعَمْ يَا سَيِّدِي، فَقَالَ: «هَا تِي مَا مَعَكِ» فَنَاوَلْتُهُ الْحَصَاةَ فَطَبَعَ لِي فِيهَا.

قَالَتْ: ثُمَّ أَتَيْتُ عَلِيَّ بْنَ الْ حُسَيْنِ فَ قَدْ بَلَغَ بِي الْكِبَرُ إِلَىٰ أَنْ أَرْعِشْتُ وَ أَنَا أَعُدُّ يَوْمَئِذٍ مِائَةً وَ ثَلَاثِ عَشَرَةً سَنَةً وَ فَرَأَيْنَهُ رَاكِعاً وَ سَاجِداً وَ مَشْغُولاً بِالْعِبَادَةِ، فَيَرْشَتُ مِنَ الدَّلَالَةِ، فَاقُوماً إِلَيَّ بِالسَّبَّابَةِ، فَعَادَ إِلَيَّ شَبَابِي، قَالَتْ: فَقَلْتُ: يَا سَيِّدِي، كَمْ مَضَىٰ مِنَ الدُّنْيَا؟ وَ كَمْ بَقِيَ؟ فَقَالَ: «أَمَّا مَا مَضَىٰ، فَقُلْتُ: يَا سَيِّدِي، كَمْ مَضَىٰ مِنَ الدُّنْيَا؟ وَ كَمْ بَقِيَ؟ فَقَالَ: «أَمَّا مَا مَضَىٰ، فَقُلْتُ: يَا سَيِّدِي، كَمْ مَضَىٰ مِنَ الدُّنْيَا؟ وَ كَمْ بَقِيَ؟ فَقَالَ: «أَمَّا مَا مَضَىٰ، فَنَعَمْ؛ وَ أَمَّا مَا بَقِيَ، فَلَا». قَالَتْ: ثُمَّ قَالَ لِي: «هَاتِي مَا مَعَكِ» فَأَعْطَيْتُهُ الْحَصَاةَ فَطَبَعَ لِي فِيهَا.

ثُمَّ أَتَيْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﷺ، فَطَبَعَ لِي فِيهَا؛ ثُمَّ أَتَيْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ ﷺ، فَطَبَعَ لِي فِيهَا؛ ثُمَّ أَتَيْتُ أَبَا الْحَسَنِ مُوسَىٰ ﷺ، فَطَبَعَ لِي فِيهَا؛ ثُمَّ أَتَيْتُ الرِّضَا ﷺ، فَطَبَعَ لِي فِيهَا.

وَ عَاشَتْ حَبَابَةُ بَعْدَ ذٰلِكَ تِسْعَةَ أَشْهُرٍ عَلَىٰ مَا ذَكَرَ مُحَمَّدُ بْنُ هِشَامٍ.

قدرت داشته باشد که مهر بر سنگ زند که نقش بندد - چنانچه دیدی - بدان که او امامی است که اطاعتش و اجب است، و از امام دور نمی باشد چیزی که آن را اراده می کند».

حبابه میگوید که: برگشتم و بودم تا امیر المؤمنین الله شهید شد، پس به خدمت امام حسن الله آمدم و آن حضرت در مجلس امیر المؤمنین الله بود، و مردم از آن حضرت سؤال میکردند، فرمود که: «ای حبابه والبیه»، عرض کردم: بلی ای آقای من. فرمود: «بیاور آنچه را که با تو است». حبابه میگوید که: آن سنگریزه را به آن حضرت دادم، مهر خود را به آن زد که نقش گرفت؛ چنانچه امیر المؤمنین المؤمنین مهر کرده بود. حبابه میگوید که: بعد از آن، به خدمت امام حسین الله آمدم و آن حضرت در مسجد رسول خدا الله الله بود و مرا نزدیک خود طلبید، و فرمود: «مرحبا خوش آمدی او به من فرمود: «به درستی که در دلالت کردن من تو را دلیلی است، بر آنچه اراده داری. آیا دلالت امامت را می خواهی؟»

عرض کردم: بلی ای آقای من، فرمود که: «بیاور آنچه راکه با توست». من آن سنگریزه را به حضرت دادم و آن حضرت مهر خود رابر آن ژد؛ چنانچه در آن تأثیر نمود و نقش بست. بعد از آن به خدمت علی بن الحسین آمدم او ویزرگسالی و پیری به من رسیده بود، تا آن که به جهت پیری، رعشه به هم رسانیده بودم (و اعضایم می لرزید) و من در آن روز، صد و سیزده سال داشتم. پس آن حضرت را دیدم که رکوع می کند و سجده به جا می آورد، و به عبادت خدا مشغول است. چون چنین دیدم، از دلالت امامت نومید شدم. آن حضرت به انگشت شهادت به جانب من اشاره فرمود، جوانی من برگشت و بُرنا شدم، و عرض کردم که: ای آقای من، چه قدر از دنیا گذشته و چه قدر باقی مانده؟ حضرت فرمود که: «اما آنچه گذشته، معلوم است و اما آنچه مانده، معلوم نیست» (و احتمال دارد که معنی این باشد که سؤال از گذشته صور تی دارد، و اما از باقی مانده، صورت ندارد؛ زیرا که علم آن مختص جناب اقدس گذشته صور تی دارد، و اما از باقی مانده، صورت ندارد؛ زیرا که علم آن مختص جناب اقدس سنگ ریزه را به او دادم در آن مهر زد.

بعداز آن، به خدمت امام محمد باقر الله آمدم و برای من در آن مهر زد. پس به خدمت امام جعفر صادق الله آمدم و برای من در آن مهر زد، بعد از آن به خدمت حضرت ابوالحسن امام موسی کاظم الله آمدم و برای من در آن مهر زد، پس به خدمت امام رضایا آمدم و برای من در آن مهر زد، پس به خدمت امام رضایا آمدم و برای من در آن مهر زد، پس به خدمت امام رضایا آمدم و برای من در آن مهر زد. و حبابه بعد از آن، نه ماه دیگر زنده بود، بنابر آنچه محمد بن هشام ذکر کرده است.

٩٢٥ / ٢. مُحَمَّدُ بْنُ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ وَ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ إِسْحَاقَ بْنِ مُحَمَّدٍ اللَّهِ وَ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ أَبِي هَاشِمٍ دَاوُدَ بْنِ الْقَاسِمِ الْجَعْفَرِيِّ، قَالَ: كُنْتُ عِنْدَ أَبِي مُحَمَّدٍ اللهِ فَاسْتُؤْذِنَ لِرَجُلٍ مِنْ أَهْلِ الْيَمَنِ عَلَيْهِ، فَدَخَلَ رَجُلٌ عَبْلُ طَوِيلٌ جَسِيمٌ، فَسَلَّمَ عَلَيْهِ فَاسْتُؤْذِنَ لِرَجُلٍ مِنْ أَهْلِ الْيَمَنِ عَلَيْهِ، فَدَخَلَ رَجُلٌ عَبْلُ طَوِيلٌ جَسِيمٌ، فَسَلَّمَ عَلَيْهِ بِالْوَلَايَةِ، فَرَدَّ عَلَيْهِ بِالْقَبُولِ، وَ أَمَرَهُ بِالْجُلُوسِ، فَجَلَسَ مُلَاصِقاً لِي، فَقُلْتُ فِي بِالْوَلَايَةِ، فَرَدَّ عَلَيْهِ بِالْقَبُولِ، وَ أَمَرَهُ بِالْجُلُوسِ، فَجَلَسَ مُلَاصِقاً لِي، فَقُلْتُ فِي نَفْسِي: لَيْتَ شِعْرِي مَنْ هٰذَا؟

فَقَالَ أَبُو مُحَمَّدٍ عِلى: «هٰذَا مِنْ وُلْدِ الْأَعْرَابِيَّةِ صَاحِبَةِ الْحَصَاةِ الَّتِي طَبَعَ آبَائِي عِنْ فِيهَا بِخَوَاتِيمِهِمْ فَانْطَبَعَتْ، وَ قَدْ جَاءَ بِهَا مَعَهُ يُرِيدُ أَنْ أَطْبَعَ فِيهَا».

ثُمَّ قَالَ: «هَاتِهَا» فَأَخْرَجَ حَصَاةً وَ فِي جَانِبٍ مِنْهَا مَوْضِعُ أَمْلَسُ، فَأَخَذَهَا أَبُو مُحَمَّدٍ ﴿ مَا لَكُ اللَّهِ مُحَمَّدٍ ﴿ مَا لَكُ اللَّهِ مُحَمَّدٍ ﴾ ثُمَّ أَخْرَجَ خَاتَمَهُ، فَطَبَعُ فِيهَا، فَانْطَبَعُ، فَكَ أَنِّي أَرَىٰ نَـقْشَ خَاتَمِهِ السَّاعَةَ: «الْحَسَنُ بْنُ عَلِيًّ» مَرْمَ مَنْ مَرَرَ مِن مِن مِن مَا السَّاعَةَ: «الْحَسَنُ بْنُ عَلِيًّ» مَرْمَ مَن مِن مِن مِن مَا السَّاعَةَ: «الْحَسَنُ بْنُ عَلِيًّ» مَرْمَ مَن مِن مِن مِن مِن مِن مَا السَّاعَةَ: «الْحَسَنُ بْنُ عَلِيًّ» مَرْمَ مَن مَن مِن مَن مِن مِن مِن مِن مِن مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا أَنْ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّيْ اللَّهُ اللَّلَّالَةُ اللَّهُ اللَّ

فَقُلْتُ لِلْيَمَانِيِّ: رَأَيْتَهُ قَبْلَ هٰذَا قَطُّ؟ قَالَ: لَا وَ اللّٰهِ، وَ إِنِّي لَمُنْذُ دَهْرٍ حَرِيصٌ عَلَىٰ رُوْيَتِهِ حَتّىٰ كَانَ السَّاعَةَ أَتَانِي شَابٌ \_لَسْتُ أَرَاهُ\_فَقَالَ لِي: قُمْ، فَادْخُلْ، فَدَخَلْتُ.

ثُمَّ نَهَضَ الْيَمَانِيُّ وَ هُوَ يَقُولُ: رَحْمَةُ اللّهِ وَ بَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الْبَيْتِ، ذُرَّيَّةً بَعْضُهَا مِنْ بَعْضٍ، أَشْهَدُ بِاللّهِ إِنَّ حَقَّكَ لَوَاجِبٌ كَوْجُوبِ حَقِّ أَمِيرٍ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ وَالْأَيْمَةِ مِنْ بَعْدِهِ صَلَوَاتُ اللّهِ عَلَيْهِمْ أَجْمَعِينَ، ثُمَّ مَضَىٰ فَلَمْ أَرَهُ بَعْدَ ذٰلِكَ.

قَالَ إِسْحَاقُ: قَالَ أَبُو هَاشِمِ الْجَعْفَرِيُّ: وَ سَأَلْتُهُ عَنِ اسْمِهِ، فَقَالَ: اسْمِي مِهْجَعُ بْنُ الصَّلْتِ بْنِ عُقْبَةَ بْنِ سِمْعَانَ بْنِ غَانِمِ بْنِ أُمُّ غَانِمٍ، وَ هِيَ الْأَعْرَابِيَّةُ الْيَمَانِيَّةُ،صَاحِبَةُ (یعنی: داود پن قاسم جعفری) روایت کرده است که گفت: در نزد امام حسن عسکسری الله ریعنی: داود پن قاسم جعفری) روایت کرده است که گفت: در نزد امام حسن عسکسری الله بودم که از آن خضرت طلب رخصت شد برای مردی از اهل یمن، چون رخصت داد، مرد ستبر بلند تنومندی درآمد و بر آن حضرت سلام کرد و به ولایت که گفت: السلام علیک یا ولی الله (یا گفت: السلام علیک یا مولای)، یعنی: درود خدا (یا درود من یا همهٔ درودها) بر تو ای صاحب اختیاری که خدا تو را در امور خود (که تعلق به خیلائق دارد) صاحب اختیار نموده، یا درود بر تو ای آقای من. حضرت جواب سلام او را باز داد به قبول کردن از وی، و او را امر فرمود که بنشیند.

داود میگویدکه: آن مرد در کنار من نشست، به وضعی که به من چسبیده بود. من با خود گفتم که: کاش میدانستم که اینک کیست؟

حضرت امام حسن الله فرمود که: الين، از فرزند آن زن اعرابيهٔ صاحب سنگريزه است که پدران من الله در آن مهر زدند به مهرهای خود و نقش گرفت، و آن را با خود آورده، می خواهد که من در آن مهر زنم، پس فرمود که: «آن سنگريزه را بياور». آن مرد سنگريزه را بيرون آورد و در يک جانب آن، موضع نرم همواری بود، امام حسن الله آن راگرفت و مهر خود را بيرون آورد و در آن مهر زد که نقش گرفت. و گويا من در اين ساعت نقش مهر آن حضرت را مي بينم، و آن نقش اين بود که: حسن بن على.

من به آن یمنی گفتم که: پیش از آن، هرگز امام حسن از دیده بودی؟ گفت: نه، به خدا سوگند، و من مدتی است که بر دیدن آن حضرت حریص بودم، تا آن که در این ساعت، جوانی به نزد من آمد، که او را ندیده بودم، و به من گفت که: بر خیز و داخل شو، پس من داخل شدم. بعد از آن، یمنی برخاست و می گفت: رحمت خدا و برکتهای او بر شما اهل بیت پیغمبر، «ذریهای که بعضی از آن، از بعضی به هم رسیده اگواهی می دهم به خدا که تو، حقی، و حق تو واجب است، مانند و جوب حق امیر المؤمنین و امامان بعد از او صلوات الله علیهم اجمعین ـ پس آن، یمنی رفت و بعد از آن، او را ندیدم.

اسحاق میگوید که: ابوهاشم جعفری گفت که: او را از نامش سؤال کردم، گفت: نامم

۱. آل عمران، ۳۴.

الْحَصَاةِ الَّذِي طُبَعَ فِيهَا أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ وَ السِّبْطُ إِلَىٰ وَقْتِ أَبِي الْحَسَنِ ، وَ السِّبْطُ إِلَىٰ وَقْتِ أَبِي الْحَسَنِ ،

وَنَاسٍ، عَنْ أَبِي عُبَيْدَةً وَ زُرَارَةً جَمِيعاً، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ إَبْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ عَلِيًّ بْنِ وَنَاسٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ قَالَ: «لَمَّا قُتِلَ الْحُسَيْنُ ﴿ وَنَاسٍ مَعْمَدُ بْنُ الْحَسَيْنِ ﴿ وَقَلْ لَلَهُ عَلَيْ بَنِ الْحُسَيْنِ ﴿ وَقَلْ لَلَهُ عَلَا ابْنَ أَخِي ، قَدْ عَلِي اللهُ عَلَي بْنِ الْحُسَيْنِ ﴿ وَقَلْ لَلهُ عَلَى اللهُ عَنْهُ ، وَ صَلّى عَلَى رُوحِهِ الْحَسَنِ ﴿ وَ قَدْ قُتِلَ أَبُوكَ سَرَضِيَ اللّهُ عَنْهُ ، وَ صَلّى عَلَى رُوحِهِ الْحَسَنِ ﴿ وَ قَدْ يَتِلَ أَبُوكَ سَرَضِيَ اللّهُ عَنْهُ ، وَ صَلّى عَلَى رُوحِهِ الْحَسَنِ ﴿ وَ قَدْ يَتِلَ أَبِيكَ ، وَ وَلاَدَتِي مِنْ عَلِي فَي سِنِي وَ قَدِيمِي أَحَقُ وَ لَمْ يُوسٍ ، وَ أَنَا عَمُكَ وَ صِنْوُ أَبِيكَ ، وَ وَلاَدَتِي مِنْ عَلِي فَي سِنِي وَ قَدِيمِي أَحَقُ وَلَا عَمُكَ وَ صِنْوُ أَبِيكَ ، وَ وَلاَدَتِي مِنْ عَلِي فَي سِنِي وَ قَدِيمِي أَحَقُ وَلَا عَمُكَ وَ صِنْوُ أَبِيكَ ، وَ وَلاَدَتِي مِنْ عَلِي فَي سِنِي وَ قَدِيمِي أَحَقُ الْعَمْ مِنْ عَلَي مُنْ اللهُ عَنْهُ ، وَ لَا تُعَلِي اللهُ عَمُكَ وَ صِنْوُ أَبِيكَ ، وَ وَلاَدَتِي مِنْ عَلِي فِي سِنِي وَ قَدِيمِي أَحَقُ إِلَا عَمُ اللهُ عَمْكَ وَ صِنْو أَبِيكَ ، وَ وَلاَدَتِي مِنْ عَلِي هَا الْإِمَامَةِ ، وَ لاَ تَعَلَى اللهُ عَنْهُ ، وَ لاَنْ عَمُكَ وَ صِنْوُ أَبِيكَ ، وَ وَلاَدَتِي مِنْ عَلِي اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَنْهُ ، وَ لاَنْ عَمُكَ وَ صِنْوَ أَبِيكَ ، وَ وَلاَدْتِي مِنْ عَلِي اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الله

فَقَالَ لَهُ عَلِيُّ بْنُ الْحُسَيْنِ فَيْ عَلَمْ الَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ مَا لَيْسَ لَكَ بِحَقَّ وَإِنِّي أَعِظُكَ أَنْ تَكُونَ مِنَ الْجَاهِلِينَ ﴾ إِنَّ أَبِي يَا عَمَّ \_صَلَوَاتُ اللَّهِ عَلَيْهِ \_ أَوْصَىٰ إِلَيَّ فَبْلَ أَنْ يَسْتَشْهَدَ بِسَاعَةٍ ، وَ هٰذَا سِلَاحُ رَسُولِ يَتُوجَهَ إِلَى الْعِرَاقِ ، وَ عَهِدَ إِلَيُّ فِي ذٰلِكَ قَبْلَ أَنْ يُسْتَشْهَدَ بِسَاعَةٍ ، وَ هٰذَا سِلَاحُ رَسُولِ يَتُوجَهَ إِلَى الْعِرَاقِ ، وَ عَهِدَ إِلَيُّ فِي ذٰلِكَ قَبْلَ أَنْ يُسْتَشْهَدَ بِسَاعَةٍ ، وَ هٰذَا سِلَاحُ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَنْدِي ، فَ لَا تَنْعَرَّ ضَ لِهٰذَا ؛ فَإِنِّي أَخَافُ عَلَيْكَ نَقْصَ الْعُمْرِ وَ تَشَتُّتَ الْحَالِ ؛ إِنَّ اللّهِ عَلَيْهِ عَنْدِي ، فَ لَا تَنْعَرَّ ضَ لِهٰذَا ؛ فَإِنِّي أَخَافُ عَلَيْكَ نَقْصَ الْعُمْرِ وَ تَشَتُّتُ الْحَالِ ؛ إِنَّ اللّه عَلَيْهِ عَنْدِي ، فَ لَا تَنْعَرَّ ضَ لِهٰذَا ؛ فَإِنِّي أَخَافُ عَلَيْكَ نَقْصَ الْعُمْرِ وَ تَشَتُّتُ الْحَالِ ؛ إِنَّ اللّه عَلَيْ فَا الْوَصِيَّةَ وَ الْإِمَامَةَ فِي عَقِبِ الْحُسَيْنِ عَلَى ، فَإِذَا أَرَدْتَ أَنْ تَعْلَمَ اللّهَ عَنْ ذٰلِكَ ». فَانْطَلِقُ بِنَا إِلَى الْحَجَرِ الْأَسْوَدِ حَتَى نَتَعَاكَمَ إِلَيْهِ ، وَ نَسْأَلَهُ عَنْ ذٰلِكَ ».

مِهْجع بن صلت بن عُقبة بن سِمعان بن غانم بن امّ غانم است. و امّ غانم، همان زن اعرابيه یمنیه است که صاحب سنگریزه بود که امیر المؤمنین الله و فرزندزاده های آن حضرت، در آن مهر زدند، تا زمان امام رضای (و بعضی گفته اند که احتمال بعیدی دارد که مراد، تا زمان امام علی نقی الله باشد).

عبده و زراره هر دو، روایت کرده است از امام محمد، از ابن محبوب، از علی بن رئاب، از ابو غبیده و زراره هر دو، روایت کرده است از امام محمد باقر الله که فرمود: المجون امام حسین الله شهید شد، محمد بن حنفیه به نزد علی بن الحسین الله فرستاد و چون آن حضرت تشریف آورد، محمد بااو خلوت کرد، و به آن حضرت عرض کرد که: ای پسر برادر من، تو می دانی (یا من می دانم)، که رسول خدایله و صیت و امامت را بعد از خود، به امیر المؤمنین الله تسلیم من می دانم، که رسول خدایله و سین بس به امام حسین الله تسلیم شد، و پدر تو اکه خدا از او راضی باشد، و بر روح او صلوات فرستد - شهید شد و وصیت نکرد، و تو می دانی که من، راضی باشد، و بر روح او صلوات فرستد - شهید شد و وصیت نکرد، و تو می دانی که من، راضی باشد، و با اصل پدر تو پکی است؛ چنانچه دو درخت خرما از یک ریشه بر آیند، و من به سبب آن که از علی نظم بلاواسطه متولد شده ام، با سنی که دارم و پیش از تو بوده امامت از تو سزاوار ترم، با و جود آن که تو تازه سن و جوانی. پس در باب وصیت و امامت، با من منازعه و گفت و گو مکن.

حضرت على بن الحسين الله فرمودكه: اى عمو، از خدا بترس و ادعا مكن آنچه راكه براى تو درست نيست. ابه درستى كه من، تو را پند مى دهم تا آنكه از جملهٔ جاهلان نباشى». اى عمو، به درستى كه پدرم -صلوات الله عليه -مرا وصى گردانيد، پيش از آنكه به جانب كربلا توجه فرمايد، و در اين امر، با من عهد كرد و وصيت فرمود، يك ساعت پيش از آنكه شهيد شود. و اينك سلاح رسول خداست الله كه در نزد من است، پس متعرض اين امر مشوكه من بر تو مى ترسم از نقصان عمر و پراكندگى حال.

به درستی که خدای عزّوجلّ وصیت و امامت را در فرزند امام حسین عزّوجلّ قرار داده. پس اگر خواهی که این را بدانی، بیا با ما به نزد حجر الاسود تا به سوی آن محاکمه کنیم، و ایس مرافعه را به نزد آن بریم، و آن را ازین امر سؤال کنیم».

۱. هود، ۴۶.

قَالَ أَبُو جَعْفَرٍ ﷺ: «وَ كَانَ الْكَلَامُ بَيْنَهُمَا بِمَكَّةَ، فَانْطَلَقَا حَتِى أَنَيَا الْحَجَرَ الْأَسُودَ، فَقَالَ عَلِيُّ بْنُ الْحُسَيْنِ لِمُحَمَّدِ بْنِ الْحَنفِيَّةِ: ابْدَأُ أَنْتَ فَابْتَهِلْ إِلَى اللّهِ عَزَّ وَ الْأَسُودَ، فَقَالَ عَلِيُّ بْنُ الْحُسَيْنِ لِمُحَمَّدِ بْنِ الْحَنفِيَّةِ: ابْدَأُ أَنْتَ فَابْتَهِلْ إِلَى اللّهِ عَزَّ وَ كَلَّهِ عَرَّ وَ سَأَلَ اللّه، ثُمَّ جَلَّه وَ سَلْهُ أَنْ يُنْطِقَ لَكَ الْحَجَرَ، ثُمَّ سَلْ ؛ فَابْتَهَلَ مُحَمَّدٌ فِي الدُّعَاءِ، وَ سَأَلَ اللّه، ثُمَّ جَلَّه وَ سَأَلَ اللّه، ثُمَّ مَل الْحُمَن فِي الدُّعَاءِ وَ سَأَلَ اللّه، ثُمَّ دَعًا الْحَجَرَ، فَلَمْ يُجِبْهُ، فَقَالَ عَلِيُ بْنُ الْخُسَيْنِ ﴿ اللّهِ عَمْ، لَوْ كُنْتَ وَصِيّاً وَ إِمَاماً، لَا جَمَرَ، فَلَمْ يُجِبْهُ، فَقَالَ عَلِي بُنُ الْخُسَيْنِ ﴿ اللّهِ عَمْ، لَوْ كُنْتَ وَصِيّاً وَ إِمَاماً، لَا جَابَكَ.

قَالَ لَهُ مُحَمَّدُ: فَادْعُ اللّهَ أَنْتَ يَا ابْنَ أَخِي، وَ سَلْهُ، فَدَعَا اللّهَ عَلِيُّ بْنُ الْحُسَيْنِ ﴿ مِمْا أَرَادَ، ثُمَّ قَالَ: أَسْأَلُكَ بِاللّهِ عَعَلَ فِيكَ مِيثَاقَ الْأَنْبِيَاءِ وَ مِيثَاقَ الْأَوْصِيَّاءِ وَ مِيثَاقَ الْأَنْبِيَاءِ وَ مِيثَاقَ الْأَوْصِيَّةِ وَ الْإِمَامُ بَعْدَ الْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيٍّ عِيْهِ ؟ ﴿ قَالَ: النَّاسِ أَجْمَعِينَ لَمَّا أَخْبَرُ تَنَا مَنِ الْوَصِيُّ وَ الْإِمَامُ بَعْدَ الْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيٍّ عِيْهِ ؟ ﴿ قَالَ: النَّاسِ أَجْمَعِينَ لَمَّا أَخْبَرُ تَنَا مَنِ الْوَصِيُّ وَ الْإِمَامُ بَعْدَ الْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيٍّ مِنْ وَ جَلَّ بِلِسَانٍ وَفَتَحَرَّكَ الْحَجَرُ حَتَىٰ كَادَ أَنْ يَزُولَ عَنْ مَوْضِعِهِ ، ثُمَّ أَنْطَقَهُ اللّهُ مَعْ وَ جَلَّ بِلِسَانٍ عَلَى مُبِينٍ ، فَقَالَ: اللّهُمَّ إِنَّ الْوَصِيَّةَ وَ الْإِمَامُ بَعْدَ الْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيٍّ مِنْ إِلَى عَلِي اللهِ عَلَيْ بْنِ عَلِي مَنْ اللّهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ بْنِ عَلِي مُنْ أَلِي طَالِبٍ وَ ابْنِ فَاطِمَةً بِنْتِ رَسُولِ اللّهِ عَلَيْ اللهِ عَلِي اللهِ عَلَيْ بْنِ الْمُسَيْنِ بْنِ عَلِي مُن أَبِي طَالِبٍ وَ إَبْنِ فَاطِمَةً بِنْتِ رَسُولِ اللّهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللّهُ اللّهُ مَا أَنِي طَالِبٍ وَ إِبْنِ فَاطِمَةً بِنْتِ رَسُولِ اللّهِ اللهِ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ المُعْلَقُ اللهُ المُعْلِمُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ المُعَالِمُ اللهُ ال

قَالَ: «فَانْصَرَفَ مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيٍّ وَ هُوَ يَتَوَلَّىٰ عَلِيَّ بْنَ الْحُسَيْنِ ﷺ».

عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ حَمَّادِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ حَرِيزٍ، عَنْ زُرَارَةَ، عَنْ أَبِيهِ عَنْ حَمَّادِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ حَرِيزٍ، عَنْ زُرَارَةَ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ مِثْلَهُ .
 أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ مِثْلَهُ .

٩٢٧ / ۶ ، الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنِ الْمُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيًّ ، قَالَ :
 أَخْبَرَنِي سَمَاعَةُ بْنُ مِهْرَانَ ، قَالَ : أَخْبَرَنِي الْكَلْبِيُّ النَّسَّابَةُ ، قَالَ :

ذَخَلْتُ الْمَدِينَةَ وَ لَسْتُ أَعْرِفُ شَيْئاً مِنْ هٰذَا الْأَمْرِ، فَأَتَيْتُ الْمَسْجِدَ، فَإِذَا جَمَاعَةُ
 مِنْ قُرَيْشٍ، فَقُلْتُ: أَخْبِرُونِي عَنْ عَالِمِ أَهْلِ هٰذَا الْبَيْتِ، فَقَالُوا: عَبْدُ اللهِ بْنُ الْحَسَنِ.
 فَأَتَيْتُ مَنْزِلَهُ، فَاسْتَأْذَنْتُ، فَخَرَجَ إِلَيَّ رَجُلُ ظَنَنْتُ أَنَّهُ غُلَامٌ لَـهُ، فَـقُلْتُ لَـهُ:
 اسْتَأْذِنْ لِي عَلَىٰ مَوْلَاكَ، فَدَخَلَ، ثُمَّ خَرَجَ، فَقَالَ لِيَ: ادْخُلُ، فَدَخَلْتُ، فَإِذَا أَنَابِشَيْخِ
 اسْتَأْذِنْ لِي عَلَىٰ مَوْلَاكَ، فَدُخَلَ، ثُمَّ خَرَجَ، فَقَالَ لِيَ: ادْخُلُ، فَدَخَلْتُ، فَإِذَا أَنَابِشَيْخِ

حضرت امام محمد باقر الله فرمود که: «این سخن در میانهٔ ایشان در مکه اتفاق افتاد، پس رفتند تا به نزد حجر الاسود آمدند. علی بن الحسین الله به محمد بن حنفیه فرمود که: تو ابتدا کن و به سوی خدای عزّوجل زاری نما و از او سؤال کن که این سنگ برای تو سخن گوید. پس محمد دست به دعا برداشت و تضرّع و زاری نمود و از خدا سؤال کرد، بعد از آن، حجر الاسود را خواند و خجر او را جواب نداد. علی بن الحسین الله فرمود که: ای عمو، اگر وصی و امام می بودی، هر آینه تو را جواب می داد.

محمد به علی از او سؤال کن. علی بسر برادر من، تو خدا را بخوان و از او سؤال کن. علی بن الحسین الله خدا را خواند به آنچه خواست. بعد از آن، به حجر الاسود فرمود که: سؤال می کنم تو را به حق آن خدایی که پیمان پیغمبران و پیمان اوصیای ایشان و پیمان همهٔ مردمان را در تو قرار داده، مگر آن که ما را خبر دهی که وصی و امام بعد از حسین بن علی الله کیست؟»

حضرت باقر على فرمودكه: «حجر الاسود به جنبش آمد تا آنكه نزديك بودكه از جاى خود برود، و خداى عزّ وجلّ آن را به سخن در آورد، به زبان عربى روشن و فصيح و گفت: بار خدايا، به درستى كه وصيت و امامت بعداز حسين بن على الله ، با على بن حسين، پسر فاطمه دختر رسول خدا است». حضرت فرمودكه: «پس محمد بن حنفيه برگرديد، و با على بن الحسين الله دوستى مى ورزيد».

علی بن ابراهیم، از پدرش، از حمّاد بن عیسی، از حریز، از زراره، از امام محمد باقر ﷺ
 مثل این را روایت کرده است.

۷۹۲۷ / ۶. حسین بن محمد، از معلّی بن محمد، از معمد بن علی روایت کرده است که گفت: خبر داد مرا سماعة بن مهران و گفت: خبر داد مرا (حسین بن علوان که معروف است به) کلبی نسّابه (که به غایت معرفت به نسب مردم داشت). و گفت که: داخل مدینه شدم و از امر امامت چیزی را نمی دانستم. پس به مسجد رسول آمدم، دیدم که جماعتی از قریش در مسجداند. گفتم: مرا از عالم و امام اهل بیت پیغمبر خبر دهید. گفتند: عبدالله بسن حسن. به منزل عبدالله آمدم و رخصت طلبیدم، مردی به سوی من بیرون آمد و من گمان کردم که غلام عبدالله است. به او گفتم که: برای من رخصت طلب کن تا بر آقای تو داخل شوم. آن مرد داخل شد و بیرون آمد و به من گفت که: داخل شو. چون داخل شدم، دیدم که پیری بر روی جانماز شد و بیرون آمد و به من گفت که: داخل شو. چون داخل شدم، دیدم که پیری بر روی جانماز

مُعْتَكِفٍ شَدِيدِ الإجْتِهَادِ، فَسَلَّمْتُ عَلَيْهِ، فَقَالَ لِي: مَنْ أَنْت؟ فَقَلْتُ: أَنَا الْكَلْبِيُّ النَّسَّابَةُ، فَقَالَ: مَا حَاجَتُك؟ فَقُلْتُ: جِنْتُ أَسْأَلُك، فَقَالَ: أَ مَرَرْتَ بِابْنِي مُحَمَّدٍ؟ فَلْتُ: بَدَأْتُ بِك، فَقَالَ: سَلْ، فَقُلْتُ: أَخْبِرْنِي عَنْ رَجُلٍ قَالَ لِامْرَأَتِهِ: أَنْتِ طَالِقٌ عَدَدَ فَلْتُ: بَدَأْتُ بِك، فَقَالَ: سَلْ، فَقُلْتُ: أَخْبِرْنِي عَنْ رَجُلٍ قَالَ لِامْرَأَتِهِ: أَنْتِ طَالِقٌ عَدَدَ نَجُومِ السَّمَاءِ، فَقَالَ: يَبِينُ بِرَأْسِ الْجَوْزَاءِ، وَ الْبَاقِي وِزْرٌ عَلَيْهِ وَ عُقُوبَةً، فَقُلْتُ فِي نَفْسِي: وَاحِدَةً، فَقُلْتُ فِي الْمَسْحِ عَلَى الْخُفَيْنِ؟ فَقَالَ: قَدْ مَسَحَ قَوْمُ صَالِحُونَ، وَ نَحْنُ الْمَئْتِ لَ لَيْ الْمَسْحِ، فَقُلْتُ فِي الْمَسْحِ، فَقُلْتُ فِي نَفْسِي: ثِنْتَانِ، فَقُلْتُ: مَا يَقُولُ الشَّيْحُ فِي الْمَسْحِ، فَقُلْتُ فِي نَفْسِي: ثِنْتَانِ، فَقُلْتُ: مَا تَقُولُ فِي الْمَسْحِ، فَقُلْتُ فِي نَفْسِي: ثِنْتَانِ، فَقُلْتُ: مَا تَقُولُ فِي الْمَسْحِ، فَقُلْتُ فِي نَفْسِي: ثِنْتَانِ، فَقُلْتُ: مَا تَقُولُ فِي أَكُلِ الْجِرِّيِّ؟ أَ حَلَالُ هُولُ الْبَيْتِ لِنَانَ أَهُولُ: حَلَالٌ، إِلَّا أَنَّا الْبَيْتِ لِنَانَانِ، فَقُلْتُ وَالْمَالُثُونُ فِي شُوبِ النَّبِيذِ؟ فَقَالَ: حَلَالٌ، إلَّا أَنَّا الْبَيْتِ لَا الْبَيْتِ لَعْلَى أَهْلِ الْبَيْتِ لَا أَنْ الْمُولُ: هَلَا أَنْ الْمُولُ : هٰذِهِ الْمِصَابَةُ تَكُذِبُ عَلَى أَهْلِ هٰذَا الْبَيْتِ لَا أَنْ الْمُولُ: هٰذِهِ الْمِصَابَةُ تَكُذِبُ عَلَى أَهْلِ هٰذَا الْبَيْتِ .

فَدَخَلْتُ الْمَسْجِدَ، فَنَظُرْتُ إِلَىٰ جَمَاعَةٍ مِنْ قُرَيْشٍ وَ غَيْرِهِمْ مِنَ النَّاسِ، فَسَلَّمْتُ عَلَيْهِمْ، ثُمَّ قُلْتُ لَهُمْ، مَنْ أَعْلَمُ أَهْلِ هٰذَا الْبَيْتِ؟ فَقَالُوا: عَبْدُ اللّهِ بْنُ الْحَسَنِ، فَقُلْتُ: قَدْ أَتَيْتُهُ، فَلَمْ أَجِدْ عِنْدَهُ شَيْئاً، فَرَفَعَ رَجُلٌ مِنَ الْقَوْمِ رَأْسَهُ، فَقَالَ: الْتِ جَعْفَرَ بْنَ قَدْ أَتَيْتُهُ، فَلَمْ أَجِدْ عِنْدَهُ شَيْئاً، فَرَفَعَ رَجُلٌ مِنَ الْقَوْمِ رَأْسَهُ، فَقَالَ: الْتِ جَعْفَرَ بْنَ مُحَمَّدٍ عِنْهُ وَ أَعْلَمُ أَهْلِ هٰذَا الْبَيْتِ، فَلَامَهُ بَعْضُ مَنْ كَانَ بِالْحَضْرَةِ فَقُلْتُ: إِنَّ مُحَمَّدٍ عِنْهُ وَ أَعْلَمُ أَهْلِ هٰذَا الْبَيْتِ، فَلَامَهُ بَعْضُ مَنْ كَانَ بِالْحَضْرَةِ فَقُلْتُ: إِنَّ الْقَوْمَ إِنَّهِ أَوْلَ مَرَّةٍ الْحَسَدُ فَقُلْتُ لَهُ: وَيُحَكَ، إِيَّاهُ أَرَدْتُ. الْقَوْمَ إِنَّمَا مَنَعَهُمْ مِنْ إِرْشَادِي إِلَيْهِ أَوَّلَ مَرَّةٍ الْحَسَدُ فَقُلْتُ لَهُ: وَيُحَكَ، إِيَّاهُ أَرَدْتُ.

نشسته، متوجه عبادت است و آثار عبادت و مشقت آن، در او پیداست. بر او سلام کردم، بعد از جواب سلام، به من گفت که: تو کیستی؟ گفتم: منم کلبی نشابه. گفت: چه حاجت داری؟ گفتم: آمده ام که از تو سؤال کنم. گفت: به پسرم محمد گذشتی و او را دیدی؟ گفتم: به تو ابتدا نمودم، و غیر تو کسی را ندیدم. گفت: سؤال کن از آنچه می خواهی. گفتم: مرا خبر ده از مردی که به زن خود گفته باشد که تو طالق و رهایی به شمارهٔ ستارگان آسمان. گفت بائن و جدا می شود از شوهر به سر جوزاء (یعنی: به سه طلاق، که شمارهٔ سر جوزا است، چه سر آن جیم است و جیم به حساب ابجد، سه است، یا مراد از آن، سه ستاره است که آن را رأس الجوزاء و سر آن می گویند؛ زیرا که جوزاء، در وسط آسمان نمودار می شود، به صورت دو کودکی که دست در گردن یکدیگر کرده باشند، یا به صورت مردی که او را کمربند و شمشیری باشد و سر آن به جانب شمال و مشرق و پای آن، به جانب مغرب و جنوب است و سر آن سه ستاره است، یعنی: آن زن سه طلاقه شود). و باقی وزر و وبال و عقوبت است بر شوه ر.

کلبی میگوید که: با خود گفتم که: این یک نشانه است برای آن که عبدالله، عالم و امام نیست. بعد از آن، گفتم که: شیخ چه می گوید در باب مسح کردن بر موزه ها؟ گفت که: گروه نیکان و شایستگان بر آن مسح کرده آند، و ما اهل بیت بر آن مسح نمی کنیم. با خود گفتم که: این دو نشان. پس گفتم: چه می گویی در خوردن جرّی، آیا حلال است یا حرام؟ گفت: حلال است، مگر این که ما اهل بیت آن را کراهت داریم. با خود گفتم که: این، سه نشان. گفتم: چه می گویی در نوشیدن شراب خرما؟ گفت: حلال است، مگر این که ما اهل بیت آن را می گویی در نوشیدن شراب خرما؟ گفت: حلال است، مگر این که ما اهل بیت آن را نمی آشامیم. پس برخاستم و از پیش او بیرون رفتم و می گفتم که: این گروه قریش دروغ می گویند بر اهل بیت پیغمبر.

بعد از آن، داخل مسجد شدم و نظر کردم به جماعتی از قریش و غیر ایشان از مردمان، و بر ایشان سلام کردم و گفتم که: داناترین اهل بیت پیغمبر کیست؟ گفتند عبدالله بن حسن. گفتم: به نزد او رفتم و چیزی در پیش او نیافتم (و او هیچ نمی داند). یکی از آن گروه، سر خود را بر داشت و گفت: آیا به نزد جعفر بن محمد پی رفته ای (و بنابر بعضی از نسخ برو به نزد او) که او عالم اهل بیت پیغمبر است، و از همه داناتر، و بعضی از آنها که در آنجا حاضر بودند، او را ملامت نمودند. (من دانستم، یا) با خود گفتم که: جز این نیست که در اول بار، حسد آن قوم

فَمَضَيْتُ حَتَّىٰ صِرْتُ إِلَىٰ مَنْزِلِهِ، فَقَرَعْتُ الْبَابَ، فَخَرَجَ غُـلَامٌ لَهُ، فَقَالَ: ادْخُلْ يَا أَخَا كَلْبٍ؛ فَوَ اللَّهِ لَقَدْ أَدْهَشَنِي، فَدَخَلْتُ وَ أَنَا مُضْطَرِبٌ، وَ نَظَرْتُ فَإِذَا شَيْخٌ عَلَىٰ مُصَلِّى بِـلَا مِرْفَقَةٍ وَ لَا بَرْدَعَةٍ. فَابْتَدَأَنِي بَعْدَ أَنْ سَلَّمْتُ عَلَيْهِ، فَقَالَ لِي : «مَنْ أَنْتَ؟» فَقُلْتُ فِي نَفْسِي: يَا سُبْحَانَ اللَّهِ! غُـلَامُهُ يَقُولُ لِي بِالْبَابِ: «ادْخُلْ يَا أَخَا كَلْبِ» وَ يَسْأَلْنِي الْمَوْلَىٰ: «مَنْ أَنْتَ؟» فَقُلْتُ لَهُ: أَنَا الْكَلْبِيُّ النَّسَّابَةُ، فَضَرَبَ بِيَدِهِ عَلَىٰ جَبْهَتِهِ، وَ قَالَ: «كَذَبَ الْعَادِلُونَ بِاللَّهِ، وَ ضَلُّوا ضَـلَالاً بَعِيداً، وَ خَسِرُوا خُسْرَاناً مُبِيناً؛ يَا أَخَا كَلْبِ، إِنَّ اللَّهَ عَزَّ وَ جَلَّ \_ يَقُولُ: ﴿ وَعَاداً وَ ثَمُودَ وَ أَصْحَابَ الرَّسِّ وَ قُرُوناً بَيْنَ ذَٰلِكَ كَثِيراً ﴾ أَفَتَنْسِبُهَا أَنْتَ ؟ » فَقُلْتُ: لا ، جُعِلْتُ فِدَاكَ ، فَقَالَ لِي : «أَفَتَنْسِبُ نَفْسَكَ ؟ » قُلْتُ: نَعَمْ، أَنَا فُلَانُ بْنُ فُلَانِ بْنِ فُلَانٍ، خُتِّى الْتَفَعْتُ، فَقَالَ لِي: «قِفْ؛ لَيْسَ حَيْثُ تَذْهَبُ وَيْحَكَ، أَ تَدْرِي مَنْ فُلَانُ بْنُ فُلَانِ ؟ ۚ قُلْتُ: نَعَمْ، فُلَانُ بْنُ فُلَانٍ، قَالَ: «إِنَّ فُلَانَ بْنَ فُلَانِ ابْنُ فُلَانِ الرَّاعِي الْكُرْدِيُّ إِنَّمَا كَانَ فُلَانُ الرَّاعِي الْكُرْدِيُّ عَلَىٰ جَبَلِ آلِ فُلَانِ، فَنَزَلَ إلىٰ فُلَانَةَ امْرَأَةِ فُلَانِ مِنْ جَبَلِهِ الَّذِي كَانَ يَرْعَىٰ غَنَمَهُ عَلَيْهِ، فَأَطْعَمَهَا شَيْئًا وَ غَشِيَهَا، فَوَلَدَتْ فُلَانًا، وَ فُلَانُ بْنُ فُلَانِ مِنْ فُلَانَةَ وَ فُلَانِ بْسن فُللانِ».

ثُمَّ قَالَ: «أَ تَعْرِفُ هٰذِهِ الْأَسَامِيَ؟» قُلْتُ: لَا وَ اللَّهِ جُعِلْتُ فِدَاكَ، فَإِنْ رَأَيْتَ أَنْ

را مانع شداز رهنمایی من به سوی آن حضرت، و به آن رهنماگفتم که: رحمت بر تو، من غیر از جعفر بن محمدکسی را اراده نداشتم.

بعد از آن رفتم تا به منزل آن حضرت رسیدم و در خانه را کوبیدم، غلامی از آن حضرت بیرون آمد و گفت: ای مرد کلبی، داخل شو. پس به خدا سوگند که این سخن مرا به دهشت افکند، و داخل شدم و مضطرب بودم، و نظر کردم و دیدم که پیری بر بالای جانمازی نشسته، نه بالشی در پیش اوست و نه فرشی در زیر او بعد از آن که سلام کردم و جواب داد، مرا، ابتدا به سخن فر مود و فر مود که: «تو کیستی ؟» من از روی تعجب با خود گفتم که: پا سبحان الله! غلامش بر در خانه به من می گوید که: ای کلبی داخل شو، و آقایش از من می پرسد که: «تو کیستی». به آن حضرت عرض کردم که: منم کلبی نشابه . چون این را شنید، دست خود را بر پیشانی خویش زد و فر مود که: «دروغ گفتند آنها که خود را با خدا برابر ساختند، و گمراه شدند؛ گمراهی دور، و زیان کردند؛ زیانی آشکارا. ای کلبی، به درستی که خدای عز وجل می فرماید که: ﴿وَعَاداً وَثَمُودَ وَأَصْحَابُ اللّٰ سُ وَ قُودًا بَیْنَ ذٰلِكَ کَثِیراً ﴾ ، یعنی: و گردانیدیم قصة عاد و هلاک کردن ایشان را به جهت تکذیب هود نشانه ای، تنا مردمان از آن پند گیرند، و همچنین گروه ثمود را که تکذیب شود نشانه ای، تنا مردمان از آن پند گیرند، و همپرسیدند و پیغمبر خود را در آن چاه حبس کردند و او را به زجر تمام کشتند) و اهل قرنهای بسیار ای که در میان این قبایل عاد و ثمود و اصحاب رس یا میان نوح و اصحاب رس با میان نوح و اصحاب رس با میان نوح و اصحاب رس

پس حضرت فرمود که: «تو نسب اینها را میدانی؟» عرض کردم: نه فدای تو گردم، فرمود که: «نسب خود را میدانی؟» عرض کردم: آری، منم فلان پسر فلان پسر فلان تا آن که چند پشته خود را بالا دادم. فرمود: «بایست که امر چنان نیست که تو گمان کردهای. وای بر تو، آیا میدانی که فلان پسر فلان کیست؟» عرض کردم: آری، فلان پسر فلان است. فرمود: «به درستی که فلان پسر فلان شبان کُردی است. و جز این نیست که فلان شبان کُردی بر بالای کوه فرزندان فلان بود، پس فرود آمد به سوی فلانه، زن فلان، از آن کوهی که گوسفندان خود را بر سر آن کوه می چرانید، و به آن زن چیزی خورانید، و با او مجامعت کرد، بعد از

۱. نرقال، ۳۸

تَكُفَّ عَنْ هٰذَا فَعَلْتَ، فَقَالَ: «إِنَّمَا قُلْتَ فَقُلْتُ». فَقُلْتُ: إِنِّي لَا أَعُودُ، قَالَ: «لَا نَعُودُ إِذاً، وَ اسْأَلْ عَمَّا جِئْتَ لَهُ».

فَقُلْتُ لَهُ: أَخْبِرْنِي عَنْ رَجُلٍ قَالَ لِامْرَأَتِهِ: أَنْتِ طَالِقٌ عَدَدَ نُجُومِ السَّمَاءِ، فَقَالَ: «وَيُحُكَ، أَ مَا تَقْرَأُ شُورَةَ الطَّلَاقِ؟» قُلْتُ: بَلَىٰ، قَالَ: «فَاقْرَأْ»، فَقَرَأْتُ: ﴿فَطَلَّقُوهُنَّ لِعِدْتِهِنَّ وَأَحْدُ الطَّلَاقِ؟» قُلْتُ: لَا. لِعِدْتِهِنَّ وَأَحْصُوا الْعِدَّةَ ﴾ قَالَ: «أَ تَرَىٰ هَاهُنَا نُجُومَ السَّمَاءِ؟» قُلْتُ: لَا.

قُلْتُ: فَرَجُلُ قَالَ لِامْرَأَتِهِ: أَنْتِ طَالِقٌ ثَلَاثاً؟ قَالَ: «تُرَدُّ إِلَىٰ كِتَابِ اللَّهِ وَ سُنَّةِ نَبِيِّهِ عَلَىٰ اللهِ وَ سُنَّةِ نَبِيِّهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ طُهْ وِنْ غَيْرِ جِمَاعٍ بِشَاهِدَيْنِ مَقْبُولَيْنِ». فَقُلْتُ نِيِيِّهِ عَلَىٰ عَلَىٰ طُهْ وِنْ غَيْرِ جِمَاعٍ بِشَاهِدَيْنِ مَقْبُولَيْنِ». فَقُلْتُ فِي نَفْسِي: وَاحِدَةً.

ثُمَّ قَالَ: «سَلْ»، قُلْتُ: مَا تَقُولُ فِي الْمُسْحِ عَلَى الْخُفَيْنِ؟ فَتَبَسَّمَ، ثُمَّ قَالَ: «إِذَا كَانَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ، وَ رَدَّ اللهُ كُلَّ شَيْءٍ إِلَىٰ شَيْئِهِ، وَ رَدَّ الْجِلْدَ إِلَى الْغَنَمِ، فَتَرَىٰ أَصْحَابَ الْمَسْحِ أَيْنَ يَذْهَبُ وُضُووُهُمْ ؟» فَقُلْتُ فِي نَفْسِي: ثِنْتَانِ.

ثُمَّ الْتَفَتَ إِلَيَّ، فَقَالَ: «سَلْ»، فَقُلْتُ: أَخْبِرْنِي عَنْ أَكْلِ الْجِرِّيِّ، فَقَالَ: «إِنَّ اللَّهَ -عَزَّ وَ جَلَّ مَسَخَ طَائِفَةً مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ؛ فَمَا أَخَذَ مِنْهُمْ بَحْراً، فَهُوَ الْجِرِّيُّ وَ الزِّمَّارُ وَ الْمَارْمَاهِي وَ مَا سِوىٰ ذٰلِكَ؛ وَ مَا أَخَذَ مِنْهُمْ بَرَاً، فَالْقِرَدَةُ وَ الْخَنَازِيرُ وَ الْوَبْرُ وَ الْوَرَلُ وَ مَا سِوىٰ ذٰلِكَ». فَقُلْتُ فِي نَفْسِي: ثَـلَاثُ. آن، فلان را زایید و فلان پسر فلان، از فلائه است و فلان پسر فلان، از فلان است».

بعداز آن فرمودکه: «آیااین نامها رامی شناسی؟» عرض کردم: نه، به خدا سوگند، فدای تو گردم، پس اگر صلاح دانی که از این مرحله، باز ایستی و افشای آن نکنی، چنین کن.

حضرت فرمود که: «تو گفتی من نسب خود را می دانم. من گفتم که نمی دانی». عرض کردم که: من عود نمی کنم و دیگر ادعای علم به نسب خود نمی کنم. حضرت فرمود که: «در این هنگام، من نیز عود نخواهم کرد. و سؤال کن از آنچه برای آن آمده ای». به آن حضرت عرض کردم که: مرا خبر ده از مردی که به زن خود گفته باشد که تو طالق و رهایی به شمارهٔ ستارگان آسمان. فرمود که: «وای بر تو، آیا سورهٔ طلاق را نمی خوانی؟» عرض کردم: بلی، می خوانم. فرمود: «بخوان». خواندم که ﴿فَطَلِّقُوهُنُ لِعِدِّتِهِنُ وَ أَحْصُوا الْعِدَّةَ﴾ أ، یعنی: «پس طلاق دهید زنان رادر وقت عدهٔ ایشان (که طهری است که به ایشان نزدیکی نکرده باشید، در آن؛ چه آن طهری است که به ایشان نزدیکی نکرده باشید، در آن؛ چه آن طهری عاجز یا پُر در بند آن نیستند).

حضرت فرمود که: ۱۱ آیا در این جاستارههای آسمان را می بینی ۱۹ عرض کردم: نه، و عرض کردم که: مردی به زن خودگفته باشد که تو طالق و رهایی به سه طلاق. فرمود که: ۱۹ برگردانیده می شود به سوی کتاب خدا و سنت پیغمبرش محمد ۱۱، و فرمود که: ۱ طلاق، درستی دست به هم نمی دهد، مگر آن طلاقی که در حال پاکی زن واقع شود، بی آن که در آن پاکی، با او مجامعت کرده باشد، در حضور دو شاهد مقبول الشهاده ۱۱ (که عادل باشند). من با خودگفتم که: این، یک نشانه است از برای آن که حضرت، عالم و امام است.

پس فرمود که: «سؤال کن ۹. عرض کردم که: چه می فرمایی در باب مسح کردن بر مُوزه ها؟ تبسّم فرمود و فرمود که: «چون روز قیامت شود، و خدا هر چیزی را به اصل خودش برگرداند، و پوست را به گوسفند برگرداند، آنها که بر موزه مسح می کنند، خواهند دید که وضوی ایشان به کجا می رود؟» من با خودگفتم که: این دو نشان.

بعد از آن، به جانب من التفات نمو د و فرمو د که: «سؤال کن». عرض کر دم که: مراخبر ده از خور دن جرّی. فرمو د: «به درستی که خدای عزّوجلّ طائفه ای از بنی اسرائیل را مسخ نمود،

طلاق، ۱.

ثُمَّ الْتَفَتَ إِلَيَّ، فَقَالَ: «سَلْ وَ قُمْ» فَقُلْتُ: مَا تَقُولُ فِي النَّبِيذِ؟ فَقَالَ: «حَالَاً». فَقُلْتُ: إِنَّا نَنْبِذُ فَعَطْرَحُ فِيهِ الْعَكَرَ وَ مَا سِوىٰ ذَلِكَ، وَ نَشْرَبُهُ؟ فَقَالَ: «شُهْ شُهْ، تِلْكَ الْخَمْرَةُ الْمُنْتِنَةُ». فَقُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، فَأَيَّ نَبِيذٍ تَعْنِي؟ فَقَالَ: «إِنَّ أَهْلَ الْمَدِينَةِ شَكُوا الْخَمْرَةُ الْمُنْتِنَةُ». فَقُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، فَأَيَّ نَبِيذٍ تَعْنِي؟ فَقَالَ: «إِنَّ أَهْلَ الْمَدِينَةِ شَكُوا الْخَمْرَةُ الْمُنْتِنَةُ». فَقُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، فَأَيَّ نَبِيذٍ تَعْنِي؟ فَقَالَ: «إِنَّ أَهْلَ الْمَدِينَةِ شَكُوا الْخَمْرَةُ الْمُنْتِنَةُ». فَقُلْتُ وَ فَسَادَ طَبَائِعِهِمْ، فَأَمْرَهُمْ أَنْ يَنْبِذُوا، فَكَانَ الرَّجُلُ يَأْمُرُ إِلَىٰ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهُ تَغْيِيرَ الْمَاءِ وَ فَسَادَ طَبَائِعِهِمْ، فَأَمْرَهُمْ أَنْ يَنْبِذُوا، فَكَانَ الرَّجُلُ يَأْمُرُ فَلَا اللهِ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَى السَّنَّ، فَمِنْهُ شُرْبُهُ، وَ مِنْهُ خَادِمَهُ أَنْ يَنْبِذَ لَهُ، فَيَعْمِدُ إِلَىٰ كَفَّ مِنَ التَّمْرِ، فَيَقْذِفُ بِهِ فِي الشَّنِّ، فَمِنْهُ شُرْبُهُ، وَ مِنْهُ طَهُورُهُ».

فَقُلْتُ: وَ كَمْ كَانَ عَدَدُ التَّمْرِ الَّذِي كَانَ فِي الْكَفَّ؟ فَقَالَ: «مَا حَـمَلَ الْكَـفُ». فَقُلْتُ: وَاحِدَةً أَوْ ثِنْتَانِ؟ فَقَالَ: «رُبَّمَا كَانَتْ وَاحِدَةً، وَ رُبَّمَا كَانَتْ ثِنْتَيْنِ».

فَقُلْتُ: وَكُمْ كَانَ يَسَعُ الشَّنُّ ؟ فَقَالَ وَ هَمَا يَيْنَ الْأَرْبَعِينَ إِلَى الثَّمَانِينَ إِلَىٰ مَا فَوْقَ ذَٰلِكَ». فَقُلْتُ: بِالْأَرْطَالِ؟ فَقَالَ: «نَعَمْ، أَرْطَالٌ بِمِكْيَالِ الْعِرَاقِ».

قَالَ سَمَاعَةُ: قَالَ الْكَلْبِيُّ: ثُمَّ نَهَضَ عَلَىٰ ، وَ قُمْتُ ، فَخَرَجْتُ وَ أَنَا أَضْرِبُ بِيَدِي عَلَى الْأُخْرَىٰ ، وَ أَنَا أَقُولُ: إِنْ كَانَ شَيْءٌ فَهٰذَا. فَلَمْ يَزَلِ الْكَلْبِيُّ يَدِينُ اللَّهَ بِحُبِّ آلِ هٰذَا الْبَيْتِ حَتِّىٰ مَاتَ. پس آنچه از ایشان، راه دریاگرفت و به دریا رفت، جری است و زمّار و مارماهی و آنچه غیر از اینها باشد، و آنچه از ایشان راه بیابان راگرفت، میمونها و خوکها و وَبر و وَرَل شدند، و آنچه غیر از اینها باشد». ا

کلبی میگوید که: من باخودگفتم که: این سه نشان. پس به جانب من التفات نمود و فرمود که: «سؤال کن و برخیز». عرض کردم که: چه می فرمایی در نبیذ؟ فرمود: «حلال است». عرض کردم که: ما نبیذ می سازیم و دُردی را در آن می افکنیم، یا چیزی که غیر از آن باشد و آن را می آشامیم. فرمود که: «بسیار بد است و اینک همان شراب گندیده است».

عرض کردم که: فدای تو گردم، کدام نبیذ را قصد می فرمایی؟ فرمود که: ۱۱هل مدینه به نزد رسول خدای از تغییر آب و تعفّن آن و فساد طبیعتهای خویش، شکایت کردند. پس ایشان را امر فرمود که: نبیذ پسازند و مردی خادم خود را امر می کرد که نبیذ از برای او بسازد. پس دست می کرد و یک کف از خرما را بر می داشت و آن را در مشک آب می انداخت، و خوراک و وضوی او از آن آب بود». عرض کردم که: شمار هٔ خرمایی که در کف بود، چه قدر بود؟ فرمود که: ۱۱ می داشت».

عرض كردم كه: يك كف يا دو كف؟ فرمود كه: «بسا بودكه يك كف بود، و بسا بود كه دو كف بود». عرض كردم: أن مشك أب، چقدر أب مى گرفت؟ فرمود كه: «ميان چهل تا هشتاد و أنچه زياده از اين بود». عرض كردم كه: به حساب رطلها مى فرمايى؟ فرمود: «أرى، رطلها كه به پيمانه و سنگ عراق باشد». ٢

سماعه میگوید که: کلبی گفت: پس حضرت الله برخاست و من برخاستم و بیرون آمدم، و دست خود را بر دست دیگر میزدم و میگفتم که: اگر امامی باشد، این مرد خواهد بود. بعد

۱. زبر به فتح واو و سکون با، جانوری است به قدر گربه و خاکستری رنگ، یا سفید است و چشمهای مقبولی دارد. و و رَزَل به فتح اول و دویم، جانوری است مانند سوسمار یا کوچکتر، به شکل چلیاسه که دم دراز و سر کوچکی دارد. و در بعضی از لغات معتبره، مسطور است که جانوری است مانند ماهی شقنقور و به زیان بعضی از عجم، آن را خره کلاش گویند. (مترجم)

۲. و رطل، به کسر را و فتح آن، با سکون طا در هر دو، بنا بر مشهور، صد و سی درهم است، و هر ده درهم، هفت مثقال شرعی و مثقال شرعی، سه ربع مثقال صیرفی است. پس هر رطلی از ارطال عراقی، شصت و هشت مثقال و چهار یک مثقال صیرفی است. پس مشک آبی که چهل رطل آب در آن بوده، از قرار سنگ شاهی شانزده عباسی، دو من و پک مثقال صیرفی است. پس مشک آب هشتاد رطلی، چهار من و یک صد درم و بیست مثقال. و بر این قیاس آنچه کم تر و بیشتر بوده، معلوم می شود. (مترجم)

الْوَاسِطِيِّ، عَنْ هِشَامِ بْنِ سَالِمٍ، قَالَ: كُنَّا بِالْمَدِينَةِ بَعْدَ وَفَاةِ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ اللَّهِ اَنَا وَ صَاحِبُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ بْنِ جَعْفَرٍ أَنَّهُ صَاحِبُ الأَّمْرِ بَعْدَ صَاحِبُ الطَّاقِ، وَ النَّاسُ مُجْتَمِعُونَ عَلَىٰ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ جَعْفَرٍ أَنَّهُ صَاحِبُ الأَمْرِ بَعْدَ أَبِيهِ، فَدَخَلْنَا عَلَيْهِ أَنَا وَ صَاحِبُ الطَّاقِ، وَ النَّاسُ عِنْدَهُ، وَ ذٰلِكَ أَنَّهُمْ رَوَوَا عَنْ أَبِي عَبْدِ أَيهِ، فَدَخَلْنَا عَلَيْهِ أَنَا وَ صَاحِبُ الطَّاقِ، وَ النَّاسُ عِنْدَهُ، وَ ذٰلِكَ أَنَّهُمْ رَوَوَا عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ قَالَ: «إِنَّ الْأَمْرَ فِي الْكَبِيرِ مَا لَمْ تَكُنْ بِهِ عَاهَةٌ». فَدُخَلْنَا عَلَيْهِ نَسْأَلُهُ عَمَّ اللَّهِ عَلَّالَ عَنْهُ أَبَاهُ، فَسَأَلْنَاهُ عَنِ الرَّكَاةِ فِي كُمْ تَجِبُ؟ فَقَالَ: فِي مِاتَتَيْنِ خَمْسَةُ، فَقُلْنَا: فِي مِاتَةٍ ؟ فَقَالَ: فِي مِاتَتَيْنِ خَمْسَةُ، فَقُلْنَا: وَ اللّٰهِ مَا تَقُولُ الْمُرْجِئَةُ هٰذَا، قَالَ: فَرَفَعَ يَدَهُ إِلَى السَّمَاءِ، فَقَالَ: وَ اللّٰهِ، مَا أَدْرِي مَا تَقُولُ الْمُرْجِئَةُ هٰذَا، قَالَ: وَ اللّٰهِ، مَا أَدْرِي مَا تَقُولُ الْمُرْجِئَةُ هٰذَا، قَالَ: وَ اللّٰهِ، مَا أَدْرِي مَا تَقُولُ الْمُرْجِئَةُ هٰذَا، قَالَ: وَ اللّٰهِ، مَا أَدْرِي مَا تَقُولُ الْمُرْجِئَةُ هٰ

قَالَ: فَخَرَجْنَا مِنْ عِنْدِهِ صُلَّالًا لَا نَدْرِي إِلَىٰ أَيْنَ نَتَوَجَّهُ أَنَا وَ أَبُو جَعْفَرٍ الأَحْوَلُ، فَقَعَدْنَا فِي بَعْضِ أَزِقَّةِ الْمَدِينَةِ بَاكِينَ حَيَارَىٰ لَا نَدْرِي إِلَىٰ أَيْنَ نَتَوَجَّهُ، وَ لَا مَنْ نَقْصِدُ، نَقُولُ: إِلَى الْمُرْجِنَةِ؟ إِلَى الْقَدَرِيَّةِ؟ إِلَى الزَّيْدِيَّةِ؟ إِلَى الْمُعْتَزِلَةِ؟ إِلَى الْخُوارِجِ؟

فَنَحْنُ كَذَٰلِكَ إِذْ رَأَيْتُ رَجُلاً شَيْحًا لَا أَعْرِفُهُ، يُومِئُ إِلَيَّ بِيَدِهِ، فَخِفْتُ أَنْ يَكُونَ عَنْناً مِنْ عُيُونِ أَبِي جَعْفَرٍ الْمَنْصُورِ، وَ ذَٰلِكَ أَنَّهُ كَانَ لَهُ بِالْمَدِينَةِ جَوَاسِيسُ يَنْظُرُونَ إِلَىٰ مَنِ اتَّفَقَتْ شِيعَةُ جَعْفَرٍ شِي عَلَيْهِ، فَيَضْرِبُونَ عُنُقَهُ، فَخِفْتُ أَنْ يَكُونَ مِنْهُمْ، فَقُلْتُ مَنِ اتَّفَقَتْ شِيعَةُ جَعْفَرٍ شِي عَلَيْهِ، فَيَضْرِبُونَ عُنُقَهُ، فَخِفْتُ أَنْ يَكُونَ مِنْهُمْ، فَقُلْتُ لِلاَّحْوَلِ: تَنَحَّ؛ فَإِنِّي خَايْفٌ عَلَىٰ نَفْسِي وَ عَلَيْكَ، وَ إِنَّمَا يُرِيدُنِي لَا يُرِيدُكَ، فَتَنَحَ عَنِّي لِللَّا حُولِ: تَنَحَّ؛ فَإِنِّي خَايْفٌ عَلَىٰ نَفْسِي وَ عَلَيْكَ، وَ إِنَّمَا يُرِيدُنِي لَا يُرِيدُكَ، فَتَنَحَى عَنْي بَعِيدٍ، وَ تَبِعْتُ الشَّيْخَ ـوَ ذَٰلِكَ أَنِّي ظَنَنْتُ لَا يَعِينَ عَلَىٰ نَفْسِكَ، فَتَنَحَىٰ غَيْرَ بَعِيدٍ، وَ تَبِعْتُ الشَّيْخَ ـوَ ذَٰلِكَ أَنِي ظَنَنْتُ لَكُ أَنْتِ كَا أَنْدِرُ عَلَى التَّخَلُّ مِ مِنْهُ ـ فَمَا زِلْتُ أَنْبَعُهُ، وَ قَدْ عَزَمْتُ عَلَى الْمَوْتِ حَتَىٰ وَرَدَ لَنِي عَلَىٰ بَابِ أَبِي الْحَسَنِ هِ ، ثُمَّ خَلَانِي وَ مَضَىٰ.

از آن، همیشه کلبی خدا را با دوستی اهل بیت پیغمبر میپرستید تا وفات کرد.

مالم روایت کرده است که گفت: من و ابو جعفر اَحول صاحب الطاق در مدینه بودیم، بعد از وفات امام جعفر صادق و مردم اتفاق کرده بودند بر عبدالله بن جعفر (که او را أفسطح وفات امام جعفر صادق و مردم اتفاق کرده بودند بر عبدالله بن جعفر (که او را أفسطح می گفتند، و اعتقاد داشتند که او صاحب امر امامت است بعد از پدرش. پس من و صاحب الطاق بر او داخل شدیم، و مردم در نزد او بودند، و این اجتماع برای آن بود که ایشان از امام جعفر صادق و روایت می کردند که آن حضرت فرمود که: «امر امامت در پسر بزرگ است؛ مادامی که با او آفتی نباشد».

پس بر او داخل شدیم که او را سؤال کنیم از آنچه پدرش را از آن سؤال میکردیم، و او را سؤال کردیم از زکات که در چه قدر واجب می شود؟ گفت: در دویست درم، پنج درم واجب است؟ گفت: دو درم و نصف درم. گفتیم: به خدا سوگند، که طائفه مُرجئه یا سنیان این را نمی گویند. هشام می گوید که: پس عبدالله دست خود را به سوی آسمان بلند کرد و گفت: به خدا سوگند که نمی دانم طائفه مرجئه چه می گویند.

بعداز آن، ما از نزد او گمراهانه بیرون آمدیم و نمی دانستیم که من و ابو جعفر احول به کجا رو آوریم؟ پس در بعضی از کوچه های مدینه نشستیم گریان و سر گردان، نمی دانستیم که به کجا رو کنیم و به سوی کی قصد نماییم؟ و با یکدیگر می گفتیم که: برویم به سوی طائفه مرجئه یا به جانب جماعت قدریّه یا فرقهٔ زیدیه، یا گروه معتزله یا خوارج. پس ما همچنین حیران بودیم که ناگاه مرد پیری را دیدم که او را نمی شناختم و به دست خود به جانب من اشاره می کرد، ترسیدم که جاسوسی از جاسوسان ابوجعفر منصور دوانیقی باشد. و این توهم، برای آن بود که او را در مدینه جاسوسها بود که نظر کنند به آن که شیعیان امام جعفر صادق بی براو اتفاق کردند، تا گردن او را برنند و به این جهت ترسیدم که از آنها باشد.

به احول گفتم که: دور شو؛ زیراکه من بر خود و بر تو ترسانم، و او مرا می خواهد و تو را نمی خواهد و تو را نمی خواهد و باشی. نمی خواهد پس از من دور شو تا هلاک نشوی و خود اعانت بر هلاکت خود ننموده باشی. پس احول از من دور شد، ولیکن پُر دور نرفت و من در پی آن پیر رفتم و این ترس و سفار ش برای آن بود که چنان گمان داشتم که نمی توانم از دست او خلاص شوم، و متصل در پی او می رفتم و دل بر مردن گذاشته بودم، تا آن که مرا بُرد بر در خانهٔ امام موسی کاظم ﷺ. بعد از آن

فَإِذَا خَادِمٌ بِالْبَابِ، فَقَالَ لِيَ: ادْخُلْ رَحِمَكَ اللّٰهُ، فَدَخَلْتُ، فَاإِذَا أَبُسُو الْحَسَنِ مُوسىٰ ﷺ، فَقَالَ لِيَ الْبَتِدَاءً مِنْهُ ــ: «لَا إِلَى الْمُرْجِئَةِ، وَ لَا إِلَى الْـقَدَرِيَّةِ، وَ لَا إِلَى الرَّيْدِيَّةِ، وَ لَا إِلَى الْمُعْتَزِلَةِ، وَ لَا إِلَى الْخَوَارِجِ، إِلَيَّ إِلَيَّ».

فَقُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، مَضَىٰ أَبُوكَ؟ قَالَ: «نَعَمْ». قُلْتُ: مَضَىٰ مَوْتاً؟ قَالَ: «نَعَمْ». قُلْتُ: مَضَىٰ مَوْتاً؟ قَالَ: «نَعَمْ». قُلْتُ: فَمَنْ لَنَا مِنْ بَعْدِهِ؟ فَقَالَ: «إِنْ شَاءَ اللَّهُ أَنْ يَهْدِيَكَ، هَدَاكَ».

قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، إِنَّ عَبْدَ اللَّهِ يَزْعُمُ أَنَّهُ مِنْ بَعْدِ أَبِيهِ؟ قَالَ: «يُرِيدُ عَبْدُ اللَّهِ أَنْ لَا يَعْبَدَ اللَّهُ». قَالَ: «إِنْ شَاءَ اللَّهُ أَنْ لَا يُعْبَدَ اللَّهُ». قَالَ: «إِنْ شَاءَ اللَّهُ أَنْ يَعْدِهِ؟ قَالَ: «لَا، مَا أَقُولُ ذَٰلِكَ». قَالَ: يَهْدِيكَ، هَدَاكَ». قَالَ: «لَا، مَا أَقُولُ ذَٰلِكَ». قَالَ: فَقُلْتُ فِي نَفْسِي: لَمْ أُصِبْ طَرِيقَ الْعَشَالَةِ.

ثُمَّ قُلْتُ لَهُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، عَلَيْكَ إِمَّامُ؟ قَالَ: «لَا». فَدَاخَلَنِي شَيْءٌ لَا يَعْلَمُهُ إِلَّا اللّٰهُ ـعَزَّ وَ جَلَّ ـ إِعْظَاماً لَهُ وَرَهَيْبَةً أَكْثَرَ مِمَّا كَانَ يَحُلُّ بِي مِنْ أَبِيهِ إِذَا دَخَلْتُ عَلَيْهِ. ثُمَّ قُلْتُ لَهُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، أَسْأَلُكَ كَمَا كُنْتُ أَسْأَلُ أَبَاكَ؟ فَقَالَ: «سَلْ؛ تُخْبَرْ، وَ لَا

تُذِعْ فَإِنْ أَذَعْتَ، فَهُوَ الذَّبْحُ» قَالَ: فَسَأَلْتُهُ، فَإِذَا هُوَ بَحْرٌ لَا يُنْزَفُ.

قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، شِيعَتُكَ وَ شِيعَةُ أَبِيكَ ضُلَّالُ، فَأَلْقِي إِلَيْهِمْ وَ أَدْعُوهُمْ إِلَيْكَ، فَقَدْ أَخَذْتَ عَلَيَّ الْكِتْمَانَ؟ قَالَ: «مَنْ آنَسْتَ مِنْهُ رُشْداً فَـَالَّقِ إِلَـيْهِ، وَ خُــدْ عَـلَيْهِ الْكِتْمَانَ، فَإِنْ أَذَاعُوا فَهُوَ الذَّبْحُ» وَ أَشَارَ بِيَدِهِ إِلَىٰ حَلْقِهِ.

قَالَ: فَخَرَجْتُ مِنْ عِنْدِهِ، فَلَقِيتُ أَبَا جَعْفَرٍ الْأَحْوَلَ، فَقَالَ لِي: مَا وَرَاءَكَ؟ قُلْتُ: الْهُدىٰ، فَحَدَّثْتُهُ بِالْقِصَّةِ، قَالَ: ثُمَّ لَقِينَا الْفُضَيْلَ وَ أَبَا بَصِيرٍ، فَدَخَـلَا عَلَيْهِ، وَ سَمِعَا كَـلَامَهُ، وَ سَاءَلَاهُ، وَ قَطَعَا عَلَيْهِ بِالْإِمَامَةِ. مرا واگذاشت و خود رفت. پس دیدم که خادمی به درِ خانه آمد و به من گفت که: داخل شو \_ خدا تو را رحمت کند \_ چون داخل شدم، ابوالحسن امام موسی کاظم ﷺ را دیدم، و در اول مرتبه، خود آغاز فرمود و فرمود که: «نه به سوی مرجئه باید رفت، و نه قَدَریه و نه زیدیه و نه معتزله و نه خوارج»، و دو مرتبه فرمود: «به نزد من بیا».

عرض کردم: فدای تو گردم، پدرت در گذشت؟ فرمود: «آری»، عرض کردم که: بعد از او، کی امام گذشت از روی مردن که وفات فرمود، فرمود: «آری»، عرض کردم که: بعد از او، کی امام است؟ فرمود: «اگر خدا خواهد که تو را هدایت فرماید، هدایت خواهد فرمود»، و عرض کردم: فدای تو گردم، به درستی که عبدالله گمان کرده که او بعد از پدرش، امام است. فرمود که: «عبدالله می خواهد که خدا پرستیده نشود» (و یا خدا را عبادت نکند). عرض کردم که: فدای تو گردم، کی امام ما است بعد از پدرت؟ فرمود: «اگر خدا خواهد که تو را هدایت کند تو را هدایت می کند». عرض کردم که: فدای تو گردم، کی امام ما است بعد از پدرت؟ فرمود: «اگر خدا خواهد که تو را هدایت کند تو را هدایت می کند».

هشام می گوید که: با خود گفتم که: طریق سؤال را درست نیافتم؛ چه، زمان، زمان تقیه است. پس به آن حضرت عرض کردم که: فدای تو گردم، آیا بر تو امامی گماشته که تو رعیت او باشی؟ فرمود: «نه» از این سخن در دل من چیزی داخل شد که کسی غیر از خدای عزّ وجلّ، اندازهٔ آن را نمی داند، به جهت اعظام و هیبت آن حضرت، بیش از آنچه به من فرود می آمد نسبت به پدرش، چون بر او داخل می شدم.

پس به آن حضرت عرض کردم که: فدای تو گردم، از تو سؤال میکنم، چنانچه از پدرت سؤال میکنم، چنانچه از پدرت سؤال میکردم. فرمود: «سؤال کن تا خبر داده شوی، ولیکن فاش مکن، که چون فاش کنی، همان باعث سر بریدن من خواهد شده. هشام میگوید که: از آن حضرت سؤال کردم، دیدم دریایی است که تمام شدن ندارد.

عرض کردم که: فدای تو گردم، شیعیان تو و شیعیان پدرت گمراهند، اگر صلاح دانی به ایشان القاکنم، و ایشان را به سوی تو دعوت نمایم؛ زیراکه بر من پیمان گرفتی که کتمان کنم. فرمود که: «هر که از ایشان را دیدی که رشدی دارد به او القاکن، و بر او پیمان بگیر که کتمان کند؛ زیراکه اگر که فاش کنند، همان موجب سربریدن خواهد بود». و به دست مبارک اشاره به گلوی خویش فرمود.

هشام میگوید که: از نزد آن حضرت بیرون آمدم، و ابو جعفر احول را ملاقات کردم، به

ثُمَّ لَقِينَا النَّاسَ أَفْوَاجاً، فَكُلُّ مَنْ دَخَلَ عَلَيْهِ قَطَعَ إِلَّا طَائِفَةَ عَمَّارٍ وَ أَصْحَابَهُ، وَ بَقِيَ عَبْدُ اللهِ لَا يَدْخُلُ إِلَيْهِ إِلَّا قَلِيلٌ مِنَ النَّاسِ، فَلَمَّا رَأَىٰ ذٰلِكَ، قَالَ: مَا حَالَ النَّاسَ؟ فَأَخْبِرَ أَنَّ هِشَاماً صَدَّ عَنْكَ النَّاسَ. قَالَ هِشَامٌ: فَأَقْعَدَ لِي بِالْمَدِينَةِ غَيْرَ وَاحِدٍ لِيَضْرِبُونِي.

٩٢٩ / ٨٠ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ فُلَانٍ الْوَاقِفِيِّ، قَالَ: كَانَ لِيَ ابْنُ عَمَّ يُقَالُ لَهُ: الْحَسَنُ بْنُ عَبْدِ اللهِ، وَكَانَ زَاهِداً، وَكَانَ مِنْ أَعْبَدِ أَهْلِ قَالَ: كَانَ لِيَ ابْنُ عَمَّ يُقَالُ لَهُ: الْحَسَنُ بْنُ عَبْدِ اللهِ، وَكَانَ زَاهِداً، وَكَانَ مِنْ أَعْبَدِ أَهْلِ زَمَانِهِ، وَكَانَ يَتَقِيهِ السَّلْطَانُ؛ لِجِدِّهِ فِي الدِّينِ وَ اجْتِهَادِهِ، وَ رُبَّمَا السَّقْبَلَ السَّلْطَانَ بِكَلامٍ صَعْبٍ يَعِظُهُ، وَ يَأْمُرُهُ بِالْمَعْرُوفِ، وَ يَسْهَاهُ عَسِنِ الْمُنْكَرِ، وَكَانَ السَّلْطَانُ يَحْمَلُهُ؛ لِصَعْبٍ يَعِظُهُ، وَ يَأْمُرُهُ بِالْمَعْرُوفِ، وَ يَسْهَاهُ عَسِنِ الْمُنْكَرِ، وَكَانَ السَّلْطَانُ يَحْمَلُهُ؛ لِصَلَاحِهِ، فَلَمْ تَزَلْ هٰذِهِ خَالْتَهُ حَتّى كَانَ يَوْمٌ مِنَ الْأَيَّامِ إِذْ دَخَلَ عَلَيْهِ أَبُو يَخْتَمِلُهُ؛ لِصَلَاحِهِ، فَلَمْ تَزَلْ هٰذِهِ خَالْتَهُ حَتّى كَانَ يَوْمٌ مِنَ الْأَيَّامِ إِذْ دَخَلَ عَلَيْهِ أَبُو الْحَسَنِ مُوسَىٰ ﷺ وَ هُو فِي الْمَسْجِدِ وَقُرَاهُ، فَأَوْمَا إِلَيْهِ، فَأَتَاهُ، فَقَالَ لَهُ: «يَا أَبَا عَلِيًّ مَا أَنْتَ فِيهِ وَ أَسَرَّنِي، إِلَّا أَنَّهُ لَيْسَتْ لَكَ مَعْرِفَةٌ، فَاطْلُبِ الْمَعْرِفَةَ».

قَالَ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، وَ مَا الْمَعْرِفَةُ؟ قَالَ: «اذْهَبْ فَتَفَقَّهْ، وَ اطْلُبِ الْحَدِيثَ». قَالَ: عَمَّنْ؟ قَالَ: «أَهْبُ فَتَفَقَّهْ، وَ اطْلُبِ الْحَدِيثَ». قَالَ: عَمَّنْ؟ قَالَ: «عَنْ فَقَهَاءِ أَهْلِ الْمَدِينَةِ، ثُمَّ اعْرِضْ عَلَيَّ الْحَدِيثَ». قَالَ: فَذَهَبَ، فَكَتَب، ثُمَّ جَاءَهُ، فَقَرَأَهُ عَلَيْهِ فَأَسْقَطَهُ كُلَّهُ، ثُمَّ قَالَ لَهُ: «اذْهَبْ فَاعْرِفِ الْمَعْرِفَةَ».

وَ كَانَ الرَّجُلُ مَعْنِيًا بِدِينِهِ، قَالَ: فَلَمْ يَزَلْ يَتَرَصَّدُ أَبَا الْحَسَنِ ﴿ حَتَّىٰ خَرَجَ إِلَىٰ ضَيْعَةٍ لَهُ، فَلَقِيَهُ فِي الطَّرِيقِ، فَقَالَ لَهُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، إِنِّي أَحْتَجُ عَلَيْكَ بَيْنَ يَدَيِ اللهِ، فَدُلَّنِي عَلَى الْمَعْرِفَةِ، قَالَ: فَأَخْبَرَهُ بِأَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَ مَا كَانَ بَعْدَ رَسُولِ اللهِ ﷺ، وَ من گفت که: بعد از آن که از یکدیگر جدا شدیم، چه خبر داری؟ گفتم: هدایت؛ و او را به آن قصه خبر دادم، بعد از آن فضیل و ابو بصیر را ملاقات کردیم و بر آن حضرت داخل شدند، و سخنش را شنیدند و قطع به امامت او به هم رسانیدند. بعد از آن، فوج فوج مردم را ملاقات می کردیم، پس هرکه بر آن حضرت داخل شد، قطع به هم رسانید، مگر طائفهٔ عمّار بن موسی ساباطی و اصحابش، و عبدالله باقی ماند که کسی بر او داخل نمی شد، مگر کمی از مردمان. چون چنان دید، پرسید که: مردم را چه حال روی داده که به نزد من نمی آیند؟ او را خبر دادند که هشام مردم را از تو باز داشته.

هشام می گوید که: پس عبدالله جمعی را در مدینه بر سر راه من نشانید که مرا بزنند.

۹۲۹ / ۸. علی بن ابراهیم، از پدرش، از محمد بن فلان واقفی ا روایت کرده است که گفت: مرا پسر عمویی بود که او را حسن بن عبدالله می گفتند، و زاهد و تارک دنیا بود، و از همهٔ اهل زمان خود عبادت بیشتر می کرد، و پادشاه از او می ترسید، به جهت کوشش و جهد و اهتمامی که در امر دین داشت. و بسا بود که رو به روی پادشاه سخن سختی با وی می گفت، و او را موعظه می کرد، و او را امر به معروف و نهی از منکر می نمود. و پادشاه به جهت صلاح پسر عمویم، آن را متحمّل می شد و همیشه حالتش این بود تما آن که روزی از روزها، ابوالحسن حضرت امام موسی کاظم هم بر او داخل شد و او در مسجد بود.

حضرت او را دید و به سوی او اشاره کرد، چون به خدمت آن حضرت آمد، به او فرمود که: «ای ابو علی، چه، دوست می دارم آنچه را که تو در آنی، و بسیار مرا شاد و خوشحال می گرداند، مگر این که تو را معرفتی نیست، پس معرفت را طلب کن ۸. گفت: فدای تو گردم، معرفت چیست؟ فرمود: «برو و در دین تفقه کن و حدیث را طلب نما ۸. عرض کرد که: از که طلب کنم؟ فرمود: «از فقهای اهل مدینه، بعد از آن، آن حدیث را بر من عرضه دار ۸.

راوی میگوید که: حسن رفت و حدیث را نوشت، پس به خدمت آن حضرت آمد و حدیث را براوی میگوید که: حضرت و حدیث را باطل ساخت، و امر به انداختن آن فرمود، و به او فرمود که: «برو و معرفت را طلب کن». و چون آن مرد اهتمام بدین خویش داشت، و همیشه انتظار امام موسی پالا را میکشید تا آن که حضرت بیرون رفت به سوی مزرعه که داشت، در

١. عبارت ترجمهٔ مترجم \_رحمه الله \_چنين است: ﴿وافقى يا وافقى بنا بر اختلاف نسخ؛ كه هر دو خطا است.

أَخْبَرَهُ بِأَمْرِ الرَّجُلَيْنِ فَقَبِلَ مِنْهُ. ثُمَّ قَالَ لَهُ: فَمَنْ كَانَ بَعْدَ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ قَالَ: هَالَ: «الْحَسَنُ ثُمَّ الْحُسَيْنُ ﴿ فَقَبِلَ مِنْهُ . حَتَّى انْتَهِىٰ إِلَىٰ نَفْسِهِ، ثُمَّ سَكَتَ.

قَالَ: فَقَالَ لَهُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، فَمَنْ هُوَ الْيَوْمَ؟ قَالَ: «إِنْ أَخْبَرْتُكَ، تَقْبَلُ؟» قَالَ: بَالْ جُعِلْتُ فِدَاكَ، قَالَ: هَوَ». قَالَ: فَشَيْءُ أَسْتَدِلُّ بِهِ؟ قَالَ: «اذْهَبْ إِلَىٰ تِلْكَ بَلْيَ جُعِلْتُ فِدَاكَ، قَالَ: هَأَنَا هُوَ». قَالَ: فَشَيْءُ أَسْتَدِلُّ بِهِ؟ قَالَ: «اذْهَبْ إلىٰ تِلْكَ السَّخَرَةِ وَ أَشَارَ إِلَىٰ أُمِّ غَيْسَلَانَ فَقُلْ لَهَا: يَقُولُ لَكَ مُوسَى بْنُ جَعْفَرٍ: أَقْبِلِي».

قَالَ: فَأَتَيْتُهَا، فَرَأَيْتُهَا وَ اللّٰهِ تَخُدُّ الْأَرْضَ خَدّاً حَتّىٰ وَقَفَتْ بَيْنَ يَدَيْهِ، ثُمَّ أَشَارَ إِلَيْهَا، فَرَجَعَتْ، قَالَ: فَأَقَرَّ بِهِ ثُمَّ لَزِمَ الصَّمْتَ وَ الْعِبَادَةَ، فَكَانَ لَا يَرَاهُ أَحَدٌ يَتَكَلَّمُ بَعْدَ ذلِكَ.

مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ وَ أَخْمَدُ بْنُ مُحَمَّدٍ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحَسَنِ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ
 هَاشِمٍ، مِثْلَهُ.

٩٣٠ / ٩٠ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ وَ أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحَسَنِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الطَّيْبِ، عَنْ عَبْدِ الْوَهَّابِ بْنِ مَنْصُورٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الطَّيْبِ، عَنْ عَبْدِ الْوَهَّابِ بْنِ مَنْصُورٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أَخْمَهُ بْنِ الطَّيْبِ، عَنْ عَبْدِ الْوَهَّابِ بْنِ مَنْصُورٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْعَلَاءِ، قَالَ: سَمِعْتُ يَحْيَى بْنَ أَكْثَمَ قَاضِيَ سَامَرًاءَ -بَعْدَ مَا جَهَدْتُ بِهِ وَ نَاظَوْتُهُ وَ خَافَرْتُهُ وَ وَاصَلْتُهُ وَ سَأَلَتُهُ عَنْ عُلُومٍ آلِ مُحَمَّدٍ - فَقَالَ: بَيْنَا أَنَا ذَاتَ يَوْمٍ دَخَلْتُ أَطُونُ بِهِ، فَنَاظُونُهُ فِي وَ حَاوَرْتُهُ وَ وَاصَلْتُهُ وَ سَأَلَتُهُ عَنْ عُلُومٍ آلِ مُحَمَّدٍ - فَقَالَ: بَيْنَا أَنَا ذَاتَ يَوْمٍ دَخَلْتُ أَطُونُ بِهِ ، فَنَاظُونُهُ فِي أَطُونُ بِهِ ، فَنَاظُونُهُ فِي مَسَائِلَ عِنْدِي، فَأَخْرَجَهَا إِلَيَّ، فَقُلْتُ لَهُ: هَوَ اللّهِ ، إِنِي أُرِيدُ أَنْ أَسْأَلُكَ مَسْأَلَةً ، وَ إِنِّي وَ مَسَائِلَ عِنْدِي، فَأَخْرَجَهَا إِلَيَّ، فَقُلْتُ لَهُ: هَوَ اللّهِ ، إِنِي أُرِيدُ أَنْ أَسْأَلُكَ مَسْأَلَةً ، وَ إِنِّي وَ مَسَائِلُ عِنْدِي، فَأَخْرَجَهَا إِلَيَّ ، فَقُلْتُ لَهُ: هَوَ اللّهِ ، إِنِي أُرِيدُ أَنْ أَسْأَلُكَ مَسْأَلَةً ، وَ إِنِّي وَ

راه آن حضرت را ملاقات نمود و عرض کرد که: فدای تو گردم، من در نزد خدا بر تو حجت می آورم، مرا بر معرفت دلالت کن. حضرت او را به امیر المؤمنین و آنچه بعد از رسول خدای اتفاق افتاده بود خبر داد، و خبر داد او را به امر آن دو (ابوبکر و عمر). پس آن را از حضرت قبول کرد و عرض کرد که: بعد از امیر المؤمنین و که بود؟ فرمود: «امام حسن، بعد از آن، امام حسین» تا آن که به خودش رسید، پس ساکت شد. و عرض کرد که: فدای تو گردم، امروز کی امام است؟ فرمود که: «اگر تو را خبر دهم، قبول می کنی؟ و عرض کرد: بلی فدای تو گردم. فرمود که: «من امامم». عرض کرد که: چیزی با تو هست که به آن بر امامت تو استدلال کنم؟ فرمود که: «برو به سوی این در خت و به در خت خار مغیلانی اشاره فرمود و به آن بگو که: موسی بن جعفر به تو می گوید که: بیا به نزد ما».

حسن می گوید که: به نزد آن درخت آمدم، و پیغام حضرت را رسانیدم. به خدا سوگند، دیدم آن درخت را که زمین را می شکافتنی به غایت، تا آن که آمد و در پیش روی آن حضرت ایستاد. بعد از آن، به سوی آن درخت اشاره فرمود که: برگردد، پس به جای خود برگشت. راوی می گوید که: حسن به امامت حضرت امام موسی از آفرار کرد. بعد از آن، ملازم خاموشی و عبادت شد و چنان شد که بعد از آن، هرگز کسی او را نمی دید که سخن گوید.

محمد بن یحیی و احمد بن محمد، از محمد بن حسن، از ابراهیم بن هاشم مثل این را
 روایت کر دهاند.

(احمد یا) محمد بن یحیی و احمد بن محمد، از محمد بن حسن، از احمد بن حسین، از احمد یا) محمد بن طیّب، از عبدالوهاب بن منصور، از محمد بن ابی العلاء روایت کرده اند که گفت: شنیدم از یحیی بن اکثم قاضی سامرًا - بعد از آن که در باب او جد و جهد به عمل آوردم، و با او مباحثه و گفت شنود نمودم و با هم خلطه و آشنایی به هم رسانیدیم و او را از علوم آل محمد سؤال کردم - که گفت: من روزی داخل روضهٔ پیغمبر شدم و بر دور قبر رسول خدا طواف می کردم، پس محمد بن علی بن موسی الرضای را دیدم که بر دور قبر طواف می کرد. من با آن حضرت در باب مسائلی چند که می دانستم، گفت و گو کردم، و آنها را به من تعلیم کرد، و جواب همه را بیان فرمود. بعد از آن، به حضرت عرض کردم: به خدا سوگند که: می خواهم تو را از مسأله ای سؤال کنم و از آن، شرم دارم. فرمود که: «ممن تو را

اللهِ، لأَسْتَحْيِي مِنْ ذَلِكَ، فَقَالَ لِي: «أَنَا أُخْبِرُكَ قَبْلَ أَنْ تَسْأَلَنِي، تَسْأَلَنِي عَنِ الْإِمَامِ». فَقُلْتُ: هُوَ وَ اللهِ هٰذَا، فَقَالَ: «أَنَا هُوَ». فَقُلْتُ: عَــــلَامَةً؟ فَكَــٰرِ . بِي يَــدِهِ عَــصًا، فَنَطَقَتْ، وَ قَالَتْ: إِنَّ مَوْلَايَ إِمَامُ هٰذَا الرَّمَانِ وَ هُوَ الْحُجَّةُ.

١٠/٩٣١ مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدُ بْنِ مُحَمَّدٍ أَوْ غَيْرِهِ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحَكَمِ، عَنْ أَحْمَدُ بْنِ مُحَمَّدٍ أَوْ غَيْرِهِ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحَكَمِ، وَ قَدْ عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ عُمَرَ بْنِ يَزِيدَ، قَالَ: دَخَلْتُ عَلَى الرَّضَا ﷺ \_ أَنَا يَوْمَئِذٍ وَاقِفُ، وَ قَدْ كَانَ أَبِي سَأَلَ أَبَاهُ عَنْ سَبْعِ مَسَائِلَ، فَأَجَابَهُ فِي سِتَّ وَ أَمْسَكَ عَنِ السَّابِعَةِ \_ فَقُلْتُ: وَ كَانَ أَبِي سَأَلَ أَبَاهُ عَنْ سَبْعِ مَسَائِلَ، فَأَجَابَهُ فِي سِتَّ وَ أَمْسَكَ عَنِ السَّابِعَةِ \_ فَقُلْتُ: وَ اللَّهِ، لأَمْالَنَهُ عَمَّا سَأَلَ أَبِي أَبَاهُ، فَإِنْ أَجَابَ بِمِثْلِ جَوَابٍ أَبِيهِ، كَانَتْ دَلاَلَةً، فَسَأَلْتُهُ، فَلَا مُ يَوْدُ فِي الْجَوَابِ وَاواً وَ لا يَاءً، فَلَمْ يَوْدُ فِي الْجَوَابِ وَاواً وَ لا يَاءً، وَ أَمْسَكَ عَنِ السَّابِعَةِ.

وَ قَدْ كَانَ أَبِي قَالَ لِأَبِيهِ: إِنِّي أَخْتُجُ عَلَيْكَ عِنْدُ اللهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَنْكَ زَعَمْتَ أَنَّ عَنْدَ اللهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَنْكَ زَعَمْتَ أَنَّ عَنْدَ عَنْدَ اللهِ لَمْ يَكُنْ إِمَاماً، فَوَضَعَ يَدَهُ عَلَىٰ عُنُقِهِ، ثُمَّ قَالَ لَهُ: «نَعَمِ اخْتَجَّ عَلَيَّ بِذُلِكَ عِنْدَ عَبْدَ اللهِ لَمْ يَكُنْ إِمَاماً، فَوَضَعَ يَدَهُ عَلَىٰ عُنُقِهِ، ثُمَّ قَالَ لَهُ: «نَعَمِ اخْتَجَّ عَلَيَّ بِذُلِكَ عِنْدَ اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ، فَمَا كَانَ فِيهِ مِنْ إِنْمٍ، فَهُوَ فِي رَقَبَتِي».

فَلَمَّا وَدَّعْتُهُ، قَالَ: «إِنَّهُ لَيْسَ أَحَدٌ مِنْ شِيعَتِنَا يُبْتَلَىٰ بِبَلِيَّةٍ أَوْ يَشْتَكِي. فَيَصْبِرُ عَلَىٰ ذٰلِكَ، إِلَّا كَتَبَ اللّٰهُ لَهُ أَجْرَ أَلْفِ شَهِيدٍ».

فَقُلْتُ فِي نَفْسِي: وَ اللّهِ، مَا كَانَ لِهٰذَا ذِكْرٌ، فَلَمَّا مَضَيْتُ وَ كُـنْتُ فِي بَـعْضِ الطّرِيقِ، خَرَجَ بِي عِرْقُ الْمَدِينِيِّ، فَلَقِيتُ مِنْهُ شِدَّةً.

فَلَمَّا كَانَ مِنْ قَابِلٍ، حَجَجْتُ، فَدَخَلْتُ عَلَيْهِ وَ قَدْ بَقِيَ مِنْ وَجَعِي بَقِيَّةُ،فَشَكَوْتُ

خبر می دهم پیش از آن که تو سؤال کنی. می خواهی که مرا از امام سؤال کنی». عرض کردم: به خدا سوگند که سؤال من همین است. فرمود که: «من امامم». عرض کردم که: نشانه می خواهم. عصابی در دست آن حضرت بود، به سخن در آمد و گفت که: آقای من، امام این زمان است، واو است حجت خدا بر خلق.

عمر بن یزیدروایت کرده است که گفت: بر حضرت امام رضای داخل شدم و من در آن روز، عمر بن یزیدروایت کرده است که گفت: بر حضرت امام رضای داخل شدم و من در آن روز، واقفی مذهب بودم، و پدرم پدر او را از هفت مسأله سؤال کرد. پس امام موسی په پدرم را در شش مسأله جواب فرمود و از مسأله هفتم جواب نفرمود. من با خود گفتم: به خدا سوگند، که او را سؤال می کنم از آنچه پدرم از پدرش سؤال نمود. پس اگر به مثل جواب پدرش جواب دهد، همین دلیل بر امامت او باشد. پس او را سؤال کردم و جواب فرمود به مثل جوابی که پدرش به پدرم فرمود در همان شش مسأله، و در جواب، یک واو و یایی را زیاد نکرد و از مسأله هفتم جواب نداد، و پدرم به پدر آن حضرت عرض کرد که: من در روز قیامت، نزد خدا بر تو حجت می آورم که تو چنان پنداشتی که عبدالله امام نبود. حضرت امام موسی په دست مبارک خود را بر گردن خویش گذاشت و به پدرم فرمود که: «آری، در نزد خدای عزّ و جلّ بر من حجت آور، به این؛ پس هر گناهی که در آن باشد، در گردن من».

راوی میگوید که: چون حضرت امام رضای را و داع کردم، فرمود که: «هیچ یک از شیعیان ما نیست که ببلیهای مبتلی شود یا در وی داشته باشد، که باعث شکایت و نالیدن او باشد، و بر آن صبر کند، مگر آنکه خدا، ثواب هزار شهید از برای او بنویسد».

من با خودگفتم که: بلیّه و مصیبتی مذکور نشد که این سخن بر جا باشد، چون رفتم، در بین راه بودم که عِرق مَدینی از پایم بیرون آمد. اراوی میگوید که: از آن تاخوشی شد تی به من رسید و بسیار سختی کشیدم. و چون سال آینده شد، به حج رفتم و بر آن حضرت داخل شدم و بقیه از آزار آن رشته که داشتم، مانده بود. و به آن حضرت شکایت کردم و عرض کردم که: فدای تو گردم، افسونی بر پای من بخوان و پای خویش را در پیش روی آن حضرت دراز کردم، به من فرمود که: هبر این پای تو باکی نیست و ناخوشی ندارد، ولیکن پای صحیح خود

۱. و آن، رشته ای است که از پا بیرون می آید، و مانند مو بزرگ می شود، و چون آن را بریدند، سر ش راگره می زنند که
 در پا داخل نشود، و اگر از اندران پا ببرند، به شدنش اشکالی دارد، و به فارسی آن را پی گویند. (مترجم)

إِلَيْهِ، وَ قُلْتُ لَهُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، عَوِّذْ رِجْلِي وَ بَسَطْتُهَا بَيْنَ يَدَيْهِ فَقَالَ لِي: «لَـيْسَ عَلَىٰ رِجْلِكَ هٰذِهِ بَأْسٌ، وَ لَكِنْ أَرِنِي رِجْلَكَ الصَّحِيحَة». فَبَسَطْتُهَا بَيْنَ يَدَيْهِ، فَعَوَّذَهَا، فَلَمَّا خَرَجْتُ، لَمْ أَلْبَثْ إِلَّا يَسِيراً حَتَىٰ خَرَجَ بِيَ الْعِرْقُ، وَكَانَ وَجَعْهُ يَسِيراً.

٩٣٢ / ١١ . أَخْمَدُ بْنُ مِهْرَانَ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ ، عَنِ ابْنِ قِيَامَا الْوَاسِطِيِّ ـ وَكَانَ مِنَ الْوَاقِفَةِ ـ قَالَ: دَخَلْتُ عَلَىٰ عَلِيٍّ بْنِ مُوسَى الرِّضَاﷺ ، فَقُلْتُ لَهُ: يَكُونُ إِمَامَانِ؟ قَالَ: «لَا ، إِلَّا وَ أَحَدُهُمَا صَامِتٌ».

فَقُلْتُ لَهُ: هُوَ ذَا أَنْتَ، لَيْسَ لَكَ صَامِتُ \_وَ لَمْ يَكُنْ وُلِدَ لَهُ أَبُو جَعْفَرٍ بَعْدُ\_فَقَالَ لِي: «وَ اللّٰهِ، لَيَجْعَلَنَّ اللّٰهُ مِنِّي مَا يُثْبِتُ بِهِ الْحَقَّ وَ أَهْلَهُ، وَ يَمْحَقُ بِهِ الْبَاطِلَ وَ أَهْلَهُ». فَوُلِدَ لَهُ بَعْدَ سَنَةٍ أَبُو جَعْفَرٍ ﴿

فَقِيلَ لِابْنِ قِيَامًا: أَ لَا تُقْنِعُكَ هٰذِهِ الْآيَةُ؟ فَقَالَ: أَمَا وَ اللّٰهِ، إِنَّهَا لَآيَةٌ عَظِيمَةُ، وَ لَكِنْ كَيْفَ أَصْنَعُ بِمَا قَالَ أَبُو عَبْدِ اللّٰهِ ﴿ فِي ابْنِهِ؟

حُرَاسَانَ وَ أَنَا وَاقِفٌ، فَحَمَلْتُ مَعِي مَتَاعاً، وَ كَانَ مَعِي ثَوْبُ وَشِيُّ فِي بَعْضِ الرِّزَمِ، وَ خُرَاسَانَ وَ أَنَا وَاقِفٌ، فَحَمَلْتُ مَعِي مَتَاعاً، وَ كَانَ مَعِي ثَوْبُ وَشِيُّ فِي بَعْضِ الرِّزَمِ، وَ لَمْ أَشْعُرْ بِهِ، وَ لَمْ أَغْرِفْ مَكَانَهُ، فَلَمَّا قَدِمْتُ مَرُو، وَ نَزَلْتُ فِي بَعْضِ مَنَازِلِهَا، لَمْ أَشْعُرُ لِهِ، وَ لَمْ أَغْرِفْ مَكَانَهُ، فَلَمَّا قَدِمْتُ مَرُو، وَ نَزَلْتُ فِي بَعْضِ مَنَازِلِهَا، لَمْ أَشْعُرُ إِلَا وَ رَجُلٌ مَدَنِيٌّ مِنْ بَعْضِ مُولَّدِيهَا، فَقَالَ لِي: إِنَّ أَبَا الْحَسَنِ الرَّضَا اللهِ يَسْقُولُ لَكَ: «ابْعَثْ إِلَيَّ الثَّوْبَ الْوَشِيَّ الَّذِي عِنْدَكَ». قَالَ: فَقُلْتُ: وَ مَنْ أَخْبَرَ أَبَا الْحَسَنِ بِقُدُومِي وَ النَّوْبَ الْوَشِيَّ الَّذِي عِنْدَكَ». قَالَ: فَقُلْتُ: وَ مَنْ أَخْبَرَ أَبَا الْحَسَنِ بِقُدُومِي وَ اللهِ مَنْ أَخْبَرَ أَبَا الْحَسَنِ بِقُدُومِي وَ اللهِ مَنْ أَخْبَرَ أَبَا الْحَسَنِ بِقُدُومِي وَ الْعَمْثُ إِلَيْ الثَّوْبَ الْوَشِيَّ النَّذِي عِنْدَكَ». قَالَ: فَقَلْتُ: وَ مَنْ أَخْبَرَ أَبَا الْحَسَنِ بِقُدُومِي وَ أَنَا قَدِمْتُ آلِيَّ الثَّوْبَ الْوَشِيِّ النَّذِي عَنْدَكَ و مِنْ مَوْتِي مَوْضِعِ كَذَا وَكَذَا، وَ رِزْمَتُهُ كَذَا وَكَذَا». فَطَلَبْتُهُ حَيْثُ قَالَ، فَوَجَدْتُهُ فِي مَوْضِعِ كَذَا وَكَذَا، وَ رِزْمَتُهُ كَذَا وَكَذَا». فَطَلَبْتُهُ حَيْثُ قَالَ، فَوَجَدْتُهُ فِي

را به من بنما». من آن پا را در پیش روی آن حضرت دراز کردم، پس افسونی بر آن خواند. چون بیرون آمدم زمانی نگذشت که عِرق مدینی از پای صحیحم بیرون آمد، ولیکن درد آن کم بود.

۱۱/۹۳۲ محمد بن مهران، از محمد بن على، از ابن قياماى واسطى ـ که از طائفة واقفيه بود ـ روايت کرده است که گفت: بر حضرت على بن موسى الرضا الله داخل شدم، و به آن حضرت عرض کردم که: دو امام در یک زمان مى باشد؟ فرمود: «نه، مگر آن که یکى از آن دو امام، ساکت باشد».

عرض کردم که: امر چنین است، و تو را امام ساکتی نیست، و هنوز امام محمدتقی از برایش متولد نشده بود. به من فرمود: ابه خدا سوگند که خدا از من قرار خواهد داد فرزندی را که حق و اهل آن را به واسطهٔ او ثابت گرداند، و باطل و اهل آن را به سبب او، نیست و نابود سازد». پس بعد از یک سال، امام محمد تقی از برایش متولد شد. به ابن قیاما گفته شد که: آیا این معجزه تو را قانع نمی گرداند که آن حضرت را امام دانی؟ گفت: به خدا سوگند که این، نشانهٔ بزرگی است، ولیکن چه کنم با آنچه امام جعفر صادق الا در باب پسر خویش فرموده (و آن، دروغی است که واقفه بر حضرت صادق الله بسته اند و امام موسی الله را مهدی صاحب الزمان و قائم آل محمد می دانند).

۱۲ / ۹۳۳ مسین بن محمد، از معلّی بن محمد، از وشاء روایت کرده است که گفت: به خراسان آمدم و من واقفی مذهب بودم، پس با خود متاعی را برداشتم و با من جامهای چیتی بود که در بعضی از بسته های قماش بود، و من ملتفت این مطلب نبودم (که جامهٔ چیتی دارم) و جای آن را نمی دانستم (که در میان کدام بسته است). چون به صرو رسیدم، و در بعضی از منزلهای آن فرود آمدم، کسی برآمدن بر من مطلع نبود (یا آنکه، کسی را نمی شناختم)، مگر در حالتی که مردی مدنی از جماعتی که در مدینه متولد شده بودند از اولاد عجم. به من گفت که: ابوالحسن حضرت امام رضای به تو می فر ماید که: «جامهٔ چیتی که نزد تو است، به سوی من فرست».

وشًا، میگویدکه:گفتم:کی ابوالحسن را به آمدن من خبر داد، و من در این نزدیکی آمدم و جامهٔ چیتی در نزد من نیست. به سوی آن حضرت برگشت و باز به نزد من آمد و گفت: به تو می فرماید که: «بلکه آن جامه در فلان جا است و بستهٔ آن، چنین و چنین است». پس آن را

أَسْفَلِ الرِّزْمَةِ، فَبَعَثْتُ بِهِ إِلَيْهِ.

۱۳/۹۳۴ . ابْنُ فَضَّالٍ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ الْمُغِيرَةِ، قَالَ: كُنْتُ وَاقِفاً، وَ حَجَجْتُ عَلَىٰ يَلْكَ الْحَالِ، فَلَمَّا صِوْتُ بِمَكَّةَ، خَلَجَ فِي صَدْرِي شَيْءٌ، فَتَعَلَّقْتُ بِالْمُلْتَزَمِ، ثُمَّ قُلْتُ: لِلْكَ الْحَالِ، فَلَمَّا صِوْتُ بِمَكَّةَ، خَلَجَ فِي صَدْرِي شَيْءٌ، فَتَعَلَّقْتُ بِالْمُلْتَزَمِ، ثُمَّ قُلْتُ: اللهُمَّ قَدْ عَلِمْتَ طَلِبَتِي وَ إِرَادَتِي، فَأَرْشِدْنِي إِلَىٰ خَيْرِ الْأَدْيَانِ.

فَوَقَعَ فِي نَفْسِي أَنْ آتِيَ الرِّضَا ﷺ، فَأَتَيْتُ الْمَدِينَةَ، فَوَقَفْتُ بِبَابِهِ، وَ قُلْتُ لِلْغُلَامِ:
قُلْ لِمَوْلَاكَ: رَجُلٌ مِنْ أَهْلِ الْعِرَاقِ بِالْبَابِ، قَالَ: فَسَمِعْتُ نِدَاءَهُ وَ هُوَ يَقُولُ: «ادْخُلْ يَا عَبْدَ اللّهِ بْنَ الْمُغِيرَةِ». فَدَخُلْتُ، فَلَمَّا نَظَرَ إِلَيَّ، قَالَ يَا عَبْدَ اللّهِ بْنَ الْمُغِيرَةِ». فَدَخُلْتُ، فَلَمَّا نَظَرَ إِلَيَّ، قَالَ لِي عَبْدَ اللهِ بْنَ الْمُغِيرَةِ». فَدَخُلْتُ، فَلَمَّا نَظَرَ إِلَيَّ، قَالَ لِي «قَدْ أَبْكُ مُجَّةُ اللهِ، وَ أَمِينُهُ لِي «قَدْ أَبِحابَ اللهُ دُعَاءَكَ، وَ هَدَاكَ لِدِينِهِ». فَقُلْتُ: أَشْهَدُ أَنَّكَ مُجَّةُ اللهِ، وَ أَمِينُهُ عَلَىٰ خَلْقِهِ.

٩٣٥ / ١٢ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ مُعَلِّم بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللّٰهِ ، فَصَارَ إِلَى الْعَسْكَرِ ، فَرَجَعَ عَنْ عَبْدِ اللّٰهِ ، فَصَارَ إِلَى الْعَسْكَرِ ، فَرَجَعَ عَنْ ذَلِكَ ، فَسَأَلَتُهُ عَنْ سَبَبِ رُجُوعِهِ ، فَقَالَ : إِنِّي عَرَضْتُ لِأَبِي الْحَسَنِ ﴿ أَنْ أَسْأَلَهُ عَنْ ذَلِكَ ، فَسَأَلَتُهُ عَنْ سَبَبِ رُجُوعِهِ ، فَقَالَ : إِنِّي عَرَضْتُ لِأَبِي الْحَسَنِ ﴿ أَنْ أَسْأَلُهُ عَنْ ذُلِكَ ، فَوَافَقَنِي فِي طَرِيقٍ ضَيَّقٍ ، فَمَالَ نَحْوِي حَتَىٰ إِذَا حَاذَانِي أَقْبَلَ نَحْوِي بِشَيْءٍ مِنْ ذُلِكَ ، فَوَافَقَنِي فِي طَرِيقٍ ضَيَّقٍ ، فَمَالَ نَحْوِي حَتَىٰ إِذَا حَاذَانِي أَقْبَلَ نَحْوِي بِشَيْءٍ مِنْ فَيهِ ، فَوَقَعَ عَلَىٰ صَدْرِي ، فَأَخَذْتُهُ فَإِذَا هُوَ رَقَّ فِيهِ مَكْتُوبٌ : «مَا كَانَ هُـنَالِكَ ، وَ لَا كَذْلِكَ » .

٩٣٤ / ١٥ ، عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِنَا \_ذَكَرَ السَّمَهُ ـ قَـالَ: حَـدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنِ إِسْمَاعِيلَ بْنِ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُبَيْدِ اللهِ مُحَمَّدُ بْنِ إِسْمَاعِيلَ بْنِ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُبَيْدِ اللهِ مُحَمَّدُ بْنِ إِسْمَاعِيلَ بْنِ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُبَيْدِ اللهِ مُحَمَّدُ بْنِ إِسْمَاعِيلَ بْنِ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُبَيْدِ اللهِ بْنِ مُوسَىٰ، عَنْ أَبِيهِ، بْنِ الْعَبَّاسِ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ، قَالَ: حَدَّثَنِي جَعْفَرُ بْنُ زَيْدِ بْنِ مُوسَىٰ، عَنْ أَبِيهِ،

جستجو كردم در آنجاكه فرموده بود، و در زير بسته آن را يافتم و بـه خـدمت آن حـضرت فرستادم.

۹۳۴ / ۹۳۴ . ابن فضّال، از عبدالله بن مغیره روایت کرده است که گفت: من واقفی مذهب بودم، و بر این حال حج رفتم، چون به مکه رسیدم، در سینهٔ من چیزی خلید، به ملتزم چسبیدم، ایس گفتم: بار خدایا مطلوب و ارادهٔ مرا می دانی، پس مرا به بهترین دیسها، رهنمایی کن. در دل من افتاد که به نزد امام رضای روم، بعد از آن به مدینه آمدم، و به در خانهٔ آن حضرت ایستادم، و به غلام آن حضرت گفتم که به آقای خود بگو که: مردی از اهل عراق به در خانه است، و می خواهد که به خدمت تو رسد.

عبدالله می گوید که: آواز آن حضرت را شنیدم که می فرمود: «ای عبدالله پسر مغیره، داخل شو. ای عبدالله پسر مغیره، داخل شو. ای عبدالله پسر مغیره، داخل شو. پس داخل شدم، چون به سوی من نظر کرد، فرمود که: «خدای تعالی دعای تو را مستجاب گردانید، و تو را به دین خود هدایت فرمود». عرض کردم که: شهادت می دهم که تو حجت خدایی و امین او بر خلقش.

۱۴/۹۳۵ مست که گفت: عبدالله بن هُلُیل به اجامت عبدالله افظح اعتقاد داشت، بعد از آن، به سامره کرده است که گفت: عبدالله بن هُلُیل به اجامت عبدالله افظح اعتقاد داشت، بعد از آن، به سامره رفت، و از این اعتقاد برگشت. من او را از سبب برگشتنش سؤال کردم، گفت که: من متعرض امام علی نقی ﷺ شدم، که آن حضرت را از این امر سؤال کنم، پس اتفاق افتاد که در راه تنگی به من برخورد، و به جانب من میل فرمود، تا آن که چون با من برابر شد، چیزی از دهن خود بیرون آورد، و به جانب من انداخت. پس آن چیز بر سینهٔ من واقع شد، آن را گرفتم، دیدم که پوستی است که در آن نوشته که: «در آنجا نبود و همچنین نبود».

(و شاید که مراد حضرت، این باشد که در ساحت عبدالله و مرتبهٔ او، چیزی از امر امامت نبود، و عبدالله سزاوار آن نبود که چیزی از شروط آن در او باشد).

۹۳۶ / ۱۵ . على بن محمد، از بعضى از اصحاب ما -كه نام او را ذكر كرده -روايت كرده است كه گفت: حديث كرد ما را محمد بن ابراهيم و گفت: خبر داد ما را موسى بن محمد بن اسماعيل بن عبدالله بن عبيدالله بن عباس بن على بن ابى طالب و گفت: حديث كرد مرا

ا. و ملتزم، یک در است از دو در کعبهٔ معظمه، که پیش از این باز بوده، و الحال گرفته. (مترجم)

عَنْ آبَائِهِ اللهِ ، قَالُوا: «جَاءَتْ أُمُّ أَسْلَمَ يَوْماً إِلَى النَّبِيِّ ﷺ وَ هُوَ فِي مَنْزِلِ أُمِّ سَلَمَةً فَسَأَلَتْهَا عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، فَقَالَتْ: خَرَجَ فِي بَعْضِ الْحَوَائِجِ وَ السَّاعَة يَجِيءُ، فَانْتَظَرَ ثُهُ عِنْدَ أُمِّ سَلَمَةَ حَتَىٰ جَاءَ ﴿ فَقَالَتْ أُمُّ أَسْلَمَ: بِأَبِي أَنْتَ وَ أُمِّي يَا رَسُولَ اللّهِ ، فَانْتَظَرَ ثُهُ عِنْدَ أُمِّ سَلَمَةَ حَتَىٰ جَاءَ ﴿ فَقَالَتْ أُمُّ أَسْلَمَ: بِأَبِي أَنْتَ وَ أُمِّي يَا رَسُولَ اللّهِ ، وَ السَّاعَة بَعْدَ مَوْتِهِ ، وَ عَلِمْتُ كُلَّ نَبِيٍّ وَ وَصِيًّ ، فَمُوسَىٰ كَانَ لَهُ وَصِيٍّ فِي حَيَاتِهِ ، وَ إِنِّي قَدْ قَرَأْتُ الْكُتُبَ ، وَ عَلِمْتُ كُلَّ نَبِيٍّ وَ وَصِيًّ ، فَمُوسَىٰ كَانَ لَهُ وَصِيٍّ فِي حَيَاتِهِ ، وَ وَصِيًّ بَعْدَ مَوْتِهِ ، وَ كَذَٰلِكَ عِيسَىٰ ، فَمَنْ وَصِيُّكَ يَا رَسُولَ اللّهِ ؟ فَقَالَ لَهَا: يَا أُمَّ أَسْلَمَ ، وَصِيًّ بَعْدَ مَوْتِهِ ، وَ كَذَٰلِكَ عِيسَىٰ ، فَمَنْ وَصِيُّكَ يَا رَسُولَ اللّهِ ؟ فَقَالَ لَهَا: يَا أُمَّ أَسْلَمَ ، وَصِيًّ بَعْدَ مَوْتِهِ ، وَ كَذَٰلِكَ عِيسَىٰ ، فَمَنْ وَصِيُّكَ يَا رَسُولَ اللّهِ ؟ فَقَالَ لَهَا: يَا أُمَّ أَسْلَمَ ، وَصِيًّ بَعْدَ مَوْتِهِ ، وَ كَذَٰلِكَ عِيسَىٰ ، فَمَنْ وَصِيُّكَ يَا رَسُولَ اللّهِ ؟ فَقَالَ لَهَا: يَا أُمَّ أَسْلَمَ ، وَصِيًّ بَعْدَ مَوْتِهِ ، وَ كَذَٰلِكَ عِيسَىٰ ، فَمَنْ وَصِيُّكَ يَا رَسُولَ اللّهِ ؟ فَقَالَ لَهَا: يَا أُمَّ أَسْلَمَ ،

ثُمَّ قَالَ لَهَا: يَا أُمَّ أَسْلَمَ، مَنْ فَعَلَ فِعْلِي، فَهُوَ وَصِيِّي.

ثُمَّ ضَرَبَ بِيَدِهِ إِلَىٰ حَصَاةٍ مِنَ الْأَرْضِ، فَفَرَكَهَا بِإِصْبَعِهِ، فَجَعَلَهَا شِبْهَ الدَّقِيقِ، ثُمَّ عَجَنَهَا، ثُمَّ طَبَعَهَا بِخَاتَمِهِ، ثُمَّ قَالَ: مُنْ فَعَلَ فِعْلِي هٰذَا، فَهُوَ وَصِيِّي فِي حَيَاتِي وَ بَعْدَ مَمَاتِي.

فَخَرَجْتُ مِنْ عِنْدِهِ، فَأَتَيْتُ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ فَلَتُ : بِأَبِي أَنْتَ وَ أُمِّي، أَنْتَ وَصِيُّ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ؟ قَالَ: نَعَمْ يَا أُمَّ أَسْلَمَ.

ثُمَّ ضَرَبَ بِيَدِهِ إِلَىٰ حَصَاةٍ، فَفَرَكَهَا، فَجَعَلَهَا كَهَيْئَةِ الدَّقِيقِ، ثُمَّ عَجَنَهَا، وَخَتَمَهَا بِخَاتَمِهِ، ثُمَّ قَالَ: يَا أُمَّ أَسْلَمَ، مَنْ فَعَلَ فِعْلِي هٰذَا، فَهُوَ وَصِيِّي.

فَأَتَيْتُ الْحَسَنَ ﷺ وَ هُوَ غُلَامٌ لَهُ أَنَهُ لَهُ: يَا سَيَّدِي، أَنْتَ وَصِيُّ أَبِيكَ؟ فَقَالَ: نَعَمْ يَا أُمَّ أَسْلَمَ، وَ ضَرَبَ بِيَدِهِ، وَ أَخَذَ حَصَاةً، فَفَعَلَ بِهَا كَفِعْلِهِمَا.

فَخَرَجْتُ مِنْ عِنْدِهِ، فَأَتَيْتُ الْحُسَيْنَ ﷺ ـوَ إِنِّي لَمُسْتَصْغِرَةٌ لِسِنِّهِ ـ فَقُلْتُ لَهُ: بِأَبِي أَنْتَ وَ أُمِّي، أَنْتَ وَصِيُّ أَخِيكَ؟ فَقَالَ: نَعَمْ يَا أُمَّ أَسْلَمَ، الْتِينِي بِحَصَاةٍ. ثُمَّ فَعَلَ كَفِعْلِهِمْ. جعفر بن زید بن موسی، از پدرش، از پدرانش علی که گفتند:

«روزی ام اسلم به خدمت پیامبر گاش آمد، و آن حضرت در آن روز در منزل ام سلمه تشریف داشت، و از ام سلمه احوال رسول خدا را پرسید. گفت: در پی بعضی از حاجتهای خود تشریف برده، و دراین ساعت می آید. ام اسلم در نزد ام سلمه انتظار آن حضرت برد تا تشریف آورد. پس به حضرت عرض کرد که: یا رسول الله، پدر و مادرم فدای تو باد، به درستی که من کتابهای آسمانی را خوانده ام و هر پیغمبر و وصی را دانسته ام، و موسی را وصیی بود در حیات او، و وصیی بود بعد از وفات او، و همچنین عیسی؛ پس وصی تو کیست یا رسول الله گان پیغمبر به ام اسلم فرمود که: ای ام اسلم، وصی من در حال حیات و بعد از وفات من، یکی است.

بعد از آن، فرمو د که: اي ام اسلم، هر که مثل آنچه من کر دم بکند، و صيّ من است.

پس دست خود را به سوی سنگریزهای برد و از زمین برداشت و با انگشت خویش آن را مالش داد و آن را مانند آرد گردانید، پس آن راخمیر کرد و به مهر خود آن را مهر کرد، و فرمود که: هر که مثل این کار بکند که من کردم، وصی من است در حیات و بعد از وفات من.

ام اسلم میگوید که: از نزد آن حضوت بیرون رفتم و به خدمت امیر المؤمنین الله آمدم و عرض کردم: پدر و مادرم فدای تو باد، تو وصی رسول خدایی الله و مود: آری ای ام اسلم، پس دست خویش را به سوی سنگریزه برد و آن را برداشت و مالش داد تما آن را چون صورت آرد گردانید، پس آن را خمیر کرد و به مهر خود آن را مهر کرد، و فرمود که: ای ام اسلم، هر که مثل این کار که من کردم بکند، وصی من است.

پس به خدمت امام حسن اقای من، تویی وصی پدر خود؟ فرمود: آری ای ام اسلم، به آن حضرت عرض کردم که: ای آقای من، تویی وصی پدر خود؟ فرمود: آری ای ام اسلم، پس دست خود را به جانب سنگریزه برد و آن را برداشت و با آن، کرد مانند آنچه پیغمبر و امیر المؤمنین کرده بودند، بعد از آن، از نزد او بیرون رفتم و به خدمت امام حسین الم آمدم، و من سن آن حضرت را بسیار کم می شمردم، پس به آن حضرت عرض کردم که: پدر و مادرم فدای تو باد، تویی وصی برادر خود؟ فرمود: آری ای ام اسلم، سنگریزه به نزد من آور. بعد از آنکه آوردم، مانند آنچه جد و پدر و برادرش کرده بودند، کرد.

ام اسلم زنده بود تا به خدمت على بن الحسين الله رسيد، در وقتي كــه أن حـضرت از

فَعَمَرَتْ أُمُّ أَسْلَمَ حَتِّىٰ لَحِقَتْ بِعَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ بَعْدَ قَتْلِ الْحُسَيْنِ ﷺ فِي مُنْصَرَفِهِ، فَسَأَلَتْهُ: أَنْتَ وَصِيُّ أَبِيكَ؟ فَقَالَ: نَعَمْ. ثُمَّ فَعَلَ كَفِعْلِهِمْ صَلَوَاتُ اللَّهِ عَلَيْهِمْ أَجْمَعِينَ».

٩٣٧ / ١٥ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ الْجَارُودِ، عَنْ مُوسَى بْنِ بَكْرِ بْنِ دَابٍ، عَمَّنْ حَدَّثَهُ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ الْحُسَيْنِ بْنِ الْجَسَيْنِ دَخَلَ عَلَىٰ أَبِي جَعْفَرٍ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ ﴿ وَ مَعَهُ كُتُبُ مِنْ أَنْ زَيْدَ بْنَ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ دَخَلَ عَلَىٰ أَبِي جَعْفَرٍ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ ﴾ وَ مَعَهُ كُتُبُ مِنْ أَنْ لَكُوفَةٍ يَدْعُونَهُ فِيهَا إِلَىٰ أَنْفُسِهِمْ، وَ يُخْبِرُونَهُ بِالْجُتِمَاعِهِمْ، وَ يَأْمُرُونَهُ بِالْخُرُوجِ.

فَقَالَ لَهُ أَبُو جَعْفَرٍ ﷺ: «هٰذِهِ الْكُتُبُ ابْتِدَاءٌ مِنْهُمْ، أَوْ جَوَابُ مَا كَتَبْتَ بِهِ إِلَيْهِمْ وَ
دَعَوْتَهُمْ إِلَيْهِ؟» فَقَالَ: بَلِ ابْتِدَاءٌ مِنْ الْقَوْمِ؛ لِمَعْرِفَتِهِمْ بِحَقِّنَا وَ بِقَرَابَـتِنَا مِـنْ رَسُــولِ
اللّهِ ﷺ، وَ لِمَا يَجِدُونَ فِي كِتَابِ اللّهِ حَقَلَّ وَ جَلَّ - مِنْ وُجُــوبِ مَــوَدَّتِنَا وَ فَــرْضِ
طَاعَتِنَا، وَ لِمَا نَحْنُ فِيهِ مِنَ الضِّيقِ وَ الضَّنْكِ وَ الْبَـلَاءِ.

فَقَالَ لَهُ أَبُو جَعْفَرٍ ﴿ وَإِنَّ الطَّاعَةَ مَفْرُوضَةٌ مِنَ اللَّهِ ـعَزَّ وَ جَلَّ ـ وَسُنَّةُ أَمْضَاهَا فِي الْأَوَّلِينَ، وَكَذَٰلِكَ يُجْرِيهَا فِي الْآخِرِينَ، وَ الطَّاعَةُ لِوَاحِدٍ مِنَّا، وَ الْمَوَدَّةُ لِلْجَمِيعِ، وَ أَمْرُ اللَّهِ يَجْرِي لِأَوْلِيَائِهِ بِحُكْمٍ مَوْصُولٍ، وَ قَضَاءٍ مَفْصُولٍ، وَ حَتْمٍ مَـقْضِيًّ، وَ قَـدَرٍ مَقْدُورٍ، وَ أَجَلٍ مُسَمَّى لِوَقْتٍ مَعْلُومٍ، فَـكَ يَسْتَخِفَنَكَ الَّذِينَ لَا يُوقِنُونَ، إِنَّهُمْ لَن يُغْنُوا عَنْكَ مِنَ اللَّهِ شَيْئاً، فَسَلَا تَعْجَلْ؛ فَإِنَّ اللَّهَ لَا يَعْجَلُ لِعَجَلَةِ الْعِبَادِ، وَ لَا تَسْبِقَنَّ اللَّهَ؛ فَتُعْجِزَكَ الْبَلِيَّةُ فَتَصْرَعَكَ». سفر کربلا یا شام بر میگشت، و از آن حضرت سؤال کرد که تویی وصی پدر خود؟ فرمود: آری، و کرد مانند آنچه ایشان کرده بودند ـصلوات الله علیهم اجمعین ـ».

۱۶/۹۳۷ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از حسین بن سعید، از حسین بن جارود، از موسی بن بکر بن دائ، از آن که او را حدیث کرده، از امام محمد باقر گروایت کرده است که: زید بن علی بن الحسین پر برادرش، ابو جعفر محمد بن علی پ، داخل شد و با او نامه ای چند بود از اهل کوفه که به زید نوشته بودند و در آن نامه ها او را به سوی دیار خویش خوانده بودند، و به جمعیت خویش خبر داده و از او خواسته بودند که خروج کند.

امام محمدباقر على فرمود كه: «این نامه ها از جانب ایشان آغاز شده، بی آن كه تو نامه به ایشان نوشته باشی، یا جواب نامه ای است كه به ایشان نوشته ای و ایشان را به سوی خروج خوانده ای؟». زید عرض كرد كه: بلكه آغاز از جانب این قوم شده، و بی آن كه من نامه بنویسم، نامه ها به من نوشته اند؛ به جهت معرفت ایشان به حق ما، و به خویشی ما نسبت به رسول خدای عزو چل می یابند از وجوب دوستی ما، و فرض خدای عزو چل می یابند از وجوب دوستی ما، و فرض اطاعت ما، و به جهت آنچه در كتاب خدای عزو چل می یابند از وجوب دوستی ما، و فرض اطاعت ما، و به جهت آنچه ما در آنیم از دلتنگی و دست تنگی و بلا و مكاره دشمنان كه به ما می رسد.

امام محمد باقر بای فرمود: «به درستی که اطاعت واجب گردید از جانب خدای عزّ وجلّ و طریقه ای است که آن را از پیشینیان امضا فرموده، و همچنین در پسینیان آن را جاری خواهد گردانید. و طاعت برای یکی از ما (یعنی: امام) و دوستی برای همه است. و امر خدا برای دوستانش جاری می شود، به حکم پیوسته و قضای محتوم، و جزم و قطعی (که ناگریز است از آن، و حکم شده) که البته واقع خواهد شد، و قدری تقدیر شده، و نافذ یا جاری بر مقداری که موافق حکمت باشد، و تفاوت و خللی در آن راه نداشته باشد، و مدتی نام برده شده و محدود در وقتی که معلوم است. پس باید که آنان که یقین ندارند، تو را بر سبکی ندارند (و وضعی نکنی که تو را سبکی شمارند).

به درستی که ایشان، هرگز از تو دفع نخواهد کرد از تقدیر خدا چیزی را از این، اقتباسی است که حضرت الله از آیه سورهٔ روم او جائیه آفرموده). و فرمودکه: «پس شتاب مکن؛ زیرا

قَالَ: فَغَضِبَ زَيْدٌ عِنْدَ ذَلِكَ، ثُمَّ قَالَ: لَيْسَ الْإِمَامُ مِنَّا مَنْ جَلَسَ فِسي بَسيْتِهِ، وَ أَرْخَىٰ سِتْرَهُ، وَ ثَبَّطَ عَنِ الْجِهَادِ، وَ لٰكِنَّ الْإِمَامَ مِنَّا مَنْ مَنَعَ حَوْزَتَهُ، وَ جَاهَدَ فِسي سَبِيلِ اللّٰهِ حَقَّ جِهَادِهِ، وَ دَفَعَ عَنْ رَعِبَّتِهِ، وَ ذَبَّ عَنْ حَرِيعِهِ.

قَالَ أَبُو جَعْفَرٍ ﷺ: «هَلْ تَعْرِفُ يَا أَخِي مِنْ نَفْسِكَ شَيْنًا مِمَّا نَسَبْتَهَا إِلَيْهِ؛ فَتَجِيءَ عَلَيْهِ بِشَاهِدٍ مِنْ كِتَابِ اللّهِ، أَوْ حُجَّةٍ مِنْ رَسُولِ اللّهِ ﷺ، أَوْ تَضْرِبَ بِهِ مَثَلًا؟ فَإِنَّ اللّهَ عَلَيْهِ بِشَاهِدٍ مِنْ كِتَابِ اللّهِ، أَوْ حُجَّةٍ مِنْ رَسُولِ اللّهِ ﷺ، أَوْ تَضْرِبَ بِهِ مَثَلًا؟ فَإِنَّ اللّهَ حَوَّ وَجَلَّ مَلَلاً، وَ حَرَّمَ حَرَاماً، وَ فَرَضَ فَرَائِضَ، وَ ضَرَبَ أَمْثَالاً، وَ سَنَّ مَعَنَّ وَ جَلَّ مَنَالاً، وَ سَنَّ الطَّاعَةِ أَنْ يَسْبِقَهُ سُنَاءً، وَ لَمْ يَجْعَلِ الْإِمَامَ الْقَائِمَ بِأَمْرِهِ فِي شُبْهَةٍ فِيمَا فَرَضَ لَهُ مِنَ الطَّاعَةِ أَنْ يَسْبِقَهُ بِأَمْرٍ وَ فِي شُبْهَةٍ فِيمَا فَرَضَ لَهُ مِنَ الطَّاعَةِ أَنْ يَسْبِقَهُ بِأَمْرٍ وَبُلُ مَعْلَهِ، أَوْ يُجَاهِدَ فِيهِ قَبْلَ حُلُولِهِ، وَ قَدْ قَالَ اللّهُ مَعَلَهِ، أَوْ يُجَاهِدَ فِيهِ قَبْلَ حُلُولِهِ، وَقَدْ قَالَ اللّهُ مَعَلَهِ عَرَّ وَ جَلَّ فِي الصَّيْدِ: ﴿لاَ اللّهُ مَعَلَهُ مَرُمٌ اللّهُ كَا الصَّيْدِ وَلَا الطَّيْدِ وَلَا اللّهُ مَعَلَهُ وَالصَّيْدِ وَلَا اللّهُ مَعَلَهُ مَلُهُ وَاللّهُ لَا اللّهُ مِلَا اللّهُ عَنْلُ اللّهُ مِنَ الطَّامِ وَلَهُ اللّهُ اللهُ عَلَى اللّهُ اللهُ وَعَلَ اللّهُ مِنَ الطَّامِةُ وَلَا الطَّيْدِ وَلَا السَّيْدِ وَقَالُ اللّهُ مِنَا الطَّيْدِ عَلَى اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ وَمَا اللّهُ اللّهُ اللللهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الطَالِمُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُؤْمِنُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

وَ جَعَلَ لِكُلِّ شَيْءٍ مَحَلاً ، وَ قَالَ عَزَّ وَ جَلَّ : ﴿ وَإِذَا حَلَلْتُمْ فَاصْطَادُوا ﴾ وَ قَالَ عَزَّ وَ جَلَّ : ﴿ وَإِذَا حَلَلْتُمْ فَاصْطَادُوا ﴾ وَ قَالَ عَزَّ وَ جَلَّ : ﴿ وَإِذَا حَلَلْتُمْ فَاصْطَادُوا ﴾ وَ قَالَ عَزَّ وَ جَلَّ : ﴿ لَا تُحْدُلُ الشَّهُورَ عِدَّةً مَعْلُومَةً ، فَجَعَلَ مِنْهَا جَلَّ : ﴿ لَا تُحْدُلُومَةً ، فَجَعَلَ مِنْهَا أَرْبَعَةً أَشْهُو وَ اعْلَمُوا أَنْكُمْ غَيْدُ مُعْجِذِى اللّٰهِ ﴾ . أَرْبَعَةً أَشْهُو وَ اعْلَمُوا أَنْكُمْ غَيْدُ مُعْجِذِى اللّٰهِ ﴾ .

که خدا به جهت شتاب بندگان شتاب نمیکند، و اراده مکن که بر ارادهٔ خدا پیشی بگیری که بلیه تو را عاجز میکند، و میاندازد و هلاک میسازده.

راوی می گوید که: زید در نزداین سخن، به خشم آمد و گفت که: امام از ما، آن نیست که در خانهٔ خود نشیند و پرده بر خویش بیاویزد، و مردم را از جهاد باز دارد، ولیکن امام از ما، کسی است که اطراف و جوانب خود را از دشمن منع کند (که دست بردی نکنند) و در راه خدا جهاد کند، چنانچه حق جهاد اوست. و دفع کند از رعیّت خود، و منع نماید از حریم خود (و حریم هر کسی، آن چیزی است که محافظتش بر او واجب باشد و نگذارد که هتک حرمت آن شود). هم محمد باقر هن فرمود که: ای برادر من، آیا از نفس خود می شناسی چیزی را از آنچه نفس خویش را به آن نسبت دادی، و می توانی که بر آن شاهدی بیاوری از کتاب خدا، یا خصتی از جانب رسول خدای به آن مثلی را بیان کنی؟ زیرا که خدای عزّ و جل چیزی چند را حلال نموده، و چیزی چند را حرام فرموده، و چیزی چند را واجب گردانیده، و مشلها را بیان کرده، و طریقه ای چند را قرار داده، و اعامی زاکه به امر او قیام می نماید، در شبهه قرار بیان کرده، و طریقه ای چند را قرار داده، و اعامی زامی گیرد او را در امری پیش از محل آن، یا در آن مجاهده نماید پیش از حلول آن و در قرآن و او پیش از (لاتقتگوا الصید کو بین است یادر آن مجاهده نماید یو آن آن و در قرآن و او پیش از (لاتقتگوا) نیست؛ بلکه چنین است که: ﴿ یَا آیُها الَّذِینَ آمَنُوا لاَ تَقَتُلُوا الصَّیدَ وَ أَنْتُمْ حُرُمٌ ﴾ آن یعنی: ای کسانی که ایسمان آورده اید که: ﴿ یَا آیُها الَّذِینَ آمَنُوا لاَ تَقَتُلُوا الصَّیدَ وَ أَنْتُمْ حُرُمٌ ﴾ آن یعنی: ای کسانی که ایسمان آورده اید مکشید شکاری را و حال آن که شما احرام برندگان باشید به حج یا عمره ».

حضرت فرمودکه: «آیاکشتن شکاری بزرگتر است، یاکشتن تنی که خدا حرام گردانیده؟ و برای هر چیزی محلی قرار داده و خدای عزّ وجلّ فرموده: ﴿وَ إِذَا حَلَلْتُمْ فَاصْطَادُوا﴾، یعنی: «و برای هر چیزی محلی قرار داده و خدای عزّ وجلّ فرموده: ﴿ وَ إِذَا حَلَلْتُمْ فَاصْطَادُوا﴾، یعنی: «و پرن از احرام بیرون آیید، و حلائل شوید، پس شکار کنید». و باز خدای عزّ وجلّ فرموده: ﴿ لا تُحِلُّوا شَعَائِزَ اللّهِ وَ لاَ الشَّهْرَ الْحَرَامَ ﴾ آ، یعنی: «حلال مدارید و حرمت مشکنید نشانههای خدا را، و حلال مکنید ماه حرام را» (به قتال و غارت در آن. و خدا ماه ها را شمارهٔ معلومی قرار داده، پس چهار ماه از آن را حرام گردانیده، و فرموده: ﴿ فَسَيحُوا فِی ٱلْأَرْضِ أَنْ بَعَةَ أَشْهُرٍ

۱. مانده، ۹۵.

۲. در نسخهٔ موجود در نزد مترجم درحمه الله چنین بوده و از این رو، وی متعرض آن شده است.

۲. مانده، ۲.

ثُمَّ قَالَ تَسَارَكَ وَ تَسَعَالَىٰ: ﴿ فَسَإِذَا انْسَلَخَ الْأَشْسَهُرُ الْحُرُمُ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدْتُمُوهُمْ ﴾ فَجَعَلَ لِذْلِكَ مَحَلاً ، وَ قَالَ: ﴿ وَلا تَعْزِمُوا عُقْدَةَ النَّكَاحِ حَتَّى يَبْلُغَ الْكِتَابُ أَجَلَهُ ﴾ فَجَعَلَ لِكُلِّ شَيْءٍ مَحَلاً ، وَ لِكُلِّ أَجَلِ كِتَاباً .

فَإِنْ كُنْتَ عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّكَ، وَ يَقِينٍ مِنْ أَمْرِكَ، وَ يَبْيَانٍ مِنْ شَأْنِكَ، فَشَاأُنكَ، وَ إِلَّا فَلَا تَرُومَنَّ أَمْراً أَنْتَ مِنْهُ فِي شَكَّ وَ شُبْهَةٍ، وَ لَا تَتَعَاطَ زَوَالَ مُلْكٍ لَمْ يَنْقَضِ وَ إِلَّا فَلَا تَتَعَاطَ رَوَالَ مُلْكٍ لَمْ يَنْقَضِ أَكُلُهُ، وَ لَمْ يَبْلُغِ الْكِتَابُ أَجَلَهُ، فَلَوْ قَدْ بَلَغَ مَدَاهُ، وَ انْقَطَعَ أَكُلُهُ، وَ بَلَغَ أَكُلُهُ، وَ لَمْ يَنْقَطِعْ مَدَاهُ، وَ لَمْ يَبْلُغِ الْكِتَابُ أَجَلَهُ، فَلَوْ قَدْ بَلَغَ مَدَاهُ، وَ انْقَطَعَ أَكُلُهُ، وَ بَلَغَ الْكِتَابُ أَجَلَهُ، فَلَوْ قَدْ بَلَغَ مَدَاهُ، وَ انْقَطَعَ أَكُلُهُ، وَ لَمْ يَنْقَطِعْ مَدَاهُ، وَ لَمْ يَبْلُغِ الْكِتَابُ أَجَلَهُ، فَلَوْ قَدْ بَلَغَ مَدَاهُ، وَ انْقَطَعَ أَكُلُهُ، وَ لَمْ يَنْقَطِعْ الْفَصْلُ، وَ تَتَابَعَ النَّظَامُ، وَ لَأَعْقَبَ اللّهُ فِي التَّابِعِ وَ الْمَتْبُوعِ الذُّلَّ وَ الْصَغَارَ.

مرزقية تركية زرطن إسادى

أَعُوذُ بِاللّهِ مِنْ إِمَامٍ ضَلَّ عَنْ وَقْتِهِ، فَكَانَ النَّابِعُ فِيهِ أَعْلَمَ مِنَ الْمَتْبُوعِ، أَ تُسرِيدُ

يَا أَخِي أَنْ تُخْيِيَ مِلَّةَ قَوْمٍ قَدْ كَفَرُوا بِآيَاتِ اللّهِ، وَ عَصَوْا رَسُولَهُ، وَ اتَّبَعُوا أَهْوَاءَهُمْ

بِغَيْرٍ هُدًى مِنَ اللّهِ، وَ ادَّعَوُا الْخِلَافَةَ بِلَا بُرْهَانٍ مِنَ اللّهِ وَ لَا عَهْدٍ مِنْ رَسُولِهِ؟

أُعِيذُكَ بِاللّهِ يَا أَخِي أَنْ تَكُونَ غَداً الْمَصْلُوبَ بِالْكُنَاسَةِ».

ثُمَّ ارْفَضَّتْ عَيْنَاهُ، وَ سَالَتْ دُمُوعُهُ، ثُمَّ قَالَ: «اللَّهُ بَيْنَنَا وَ بَيْنَ مَنْ هَتَكَ سِتْرَنَا، وَ

وَاعْلَمُوا أَنْكُمْ عَيْرُ مُعْجِزى اللّهِ أَ، يعنى: «پس بگرديد اى مشركان، در زمين (و بيابيد و برويد ايمن از تعرض مسلمانان) در ظرف مدت چهار ماه (كه تفسير شده به يازدهم ذى الحجه تا دهم ربيع الاخر). و بدانيد اى عهد شكنان، آنكه شما نمى توانيد كه خدا را عاجز كنيد». بعد از آن، خداى تبارك و تعالى فرموده كه: ﴿فَإِذَا انْسَلَحُ الْأَشْهُرُ الْحُرُمُ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدْتُمُوهُمْ أَ، يعنى: «پس چون بگذرد ماه هاى حرام (كه بيست روز از ذى الحجه و محرم و صفر و ربيع الاول و ده روز ربيع الاخر است، يا ذى القعده و ذى الحجه و محرم و رجب) پس بكشيد مشركان را در هر جاكه بيابيد ايشان را (خواه در حرم و خواه در غير آن). و فرموده است كه: ﴿وَ لاَ تَعْزِمُوا عُقَدَةَ النِّكَاحِ حَتَى يَبُلُغَ الْكِتْابُ أَجَلُهُ ﴾ "، يعنى: «و قصد مكنيد عقد نكاح است كه: ﴿وَ لاَ تَعْزِمُوا عُقَدَةَ النِّكَاحِ حَتَى يَبُلُغَ الْكِتَابُ أَجَلُهُ ﴾ "، يعنى: «و قصد مكنيد عقد نكاح زنانى راكه در عده اند، تا برسد كتاب (يعنى: آنچه خدا نوشته و واجب گردنيده از عده) به غايت مدت خود « (و مدّت آن منقضى گردد). و خداى تعالى براى هر چيزى، محلى قرار داده و براى هر مدتى، نوشتهاى را.

پساگر توگواهی هستی از جانب پروردگار خود، و با یقین و قطعی که از این امر داری، و بیان شغلی که می خواهی متوجه آن شوی، به کار خود مشغول باش، و اگر نه، کاری را قصد مکن که تو نسبت به آن، در شک و شبهه یاشی، و منازعه مکن در باب زوال پادشاهی (بنی امیه) که بر و میوهٔ آن، تمام نشده و مدت آن، منقطع نگردیده، و نوشته به غایت مدت خود نرسیده. پس اگر نهایت آن برسد، و میوهٔ آن منقطع شود، و نوشته به غایت مدت خود رسد، فاصله ای که میان دو دولت حق است (یعنی: دولت باطل) بریده شود، و انتظام امر پیاپی گردد. و هر آینه خدا در تابع و متبوع، خواری و ذلت را در پی در آورد.

پناه میبرم به خدا، از امامی که وقت آن را نداند. پس تابع در آن، از متبوع داناتر باشد. ای برادر من، آیا میخواهی که زنده گردانی ملت قومی راکه به آیات خداکافر شدند، و رسول او را نافر مانی کردند و خواهشهای خویش را پیروی نمودند، بیهدایتی از جانب خدا و خلافت را ادعاکردند، بدون آن که دلیل و حجتی روشن از جانب خدای تعالی، یا وصیتی از جانب رسول آن جناب داشته باشند؟ پناه می دهم تو را به خدا ای برادر من، از آن که فردا در گناسهٔ کوفه بردار رفته باشی «

۲. توبه، ۵

۱. توبه، ۲.

۳. بقرء ، ۲۳۵.

جَحَدَنَا حَقَّنَا، وَ أَفْشَىٰ سِرَّنَا، وَ نَسَبَنَا إِلَىٰ غَيْرٍ جَدِّنَا، وَ قَالَ فِينَا مَا لَـمْ نَـقُلْهُ فِـي أَنْفُسِنَا».

٩٣٨ / ١٧ . بَعْضُ أَصْحَابِنَا، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ حَسَّانَ، عَنْ مُوسَى بْنِ زَنْجَوَيْهِ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ إِبْرَاهِيمَ بْنِ مُحَمَّدٍ الْجَعْفَرِيِّ، قَالَ: أَتَيْنَا خَدِيجَةَ بِنْتَ عُمَرَ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ عَلَى الْجَعْفَرِيِّ، قَالَ: أَتَيْنَا خَدِيجَةَ بِنْتَ عُمَرَ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ عَلَى الْجَيَّةِ قَرِيباً مِنَ بِنْتِهَا، فَوَجَدْنَا عِنْدَهَا مُوسَى بْنَ عَبْدِ اللهِ بْنِ الْحَسَنِ، فَإِذَا هِيَ فِي نَاحِيَةٍ قَرِيباً مِنَ النِّسَاءِ، فَعَزَيْنَاهُمْ، ثُمَّ أَقْبَلْنَا عَلَيْهِ، فَإِذَا هُو يَقُولُ لِإِبْنَةِ أَبِي يَشْكُرَ الرَّاثِيةِ: قُولِي، فَقَالَتْ:

أَعْدُدْ رَسُولَ اللَّهِ وَ اغْدُدْ يَعْدَهُ لَمُ السِّهِ الْإِلْمَهِ وَ ثَمَالِتُا عَبَّاسَا

وَ اعْدُدْ عَلِيَّ الْخَيْرِ وَ اعْدُدْ جَعْفَراً وَ اعْــدُدْ عَـقِيلاً بَـعْدَهُ الرُّوَّاسَــا.

فَقَالَ: أَحْسَنْتِ وَ أُطْرَبْتِنِي، زِيدِينِي، فَانْدَفَعَتْ تَقُولُ:

و مِننَا إِمَامُ الْمُتَقِينَ شُحَمَّدُ
 و حَمْزَةُ مِننَا وَ الْمُهَذَّبُ جَمْفَرُ
 و مِننَا عَلِيٌّ صِهْرُهُ وَ ابْنُ عَمِّهِ
 و فَارِسُهُ ذَاكَ الْإِمَامُ الْمُطَهَّرُ
 و فَارِسُهُ ذَاكَ الْإِمَامُ الْمُطَهَّرُ
 فَأَقَمْنَا عِنْدَهَا حَتَىٰ كَادَ اللَّيْلُ أَنْ يَجِيءَ.

ثُمَّ قَالَتْ خَدِيجَةُ: سَمِعْتُ عَمِّي مُحَمَّدَ بْنَ عَلِيٍّ ..صَلَوَاتُ اللَّهِ عَـلَيْهِ ـ وَ هُــوَ

بعد از آن، آب در چشمهای آن حضرت گردید، و قطرات اشک بر رویش روان شد، و فرمودکه: «خدا حکم کند میان ما و آنهاکه پردهٔ ما را دریدند، و حق ما را دانسته، انکار کردند، و راز ما را فاش نمودند، و ما را به سوی غیر جدّ ما نسبت دادند (که ما را پسر پیغمبر ندانستند) و در حق ماگفتند آنچه را که ما آن را در شأن خود نگفتیم».

۱۷/۹۳۸ بعضی از اصحاب ما، از محمد بن حسّان، از موسی بن رئجویه، از عبدالله بن حکّم ارمنی، از عبدالله بن ابراهیم بن محمد جعفری روایت کرده است که گفت: رفتیم به نزد خدیجه، دختر عمر بن علی بن حسین بن علی بن ابی طالب ﷺ که او را تعزیت دهیم در باب پسر دخترش، پس موسی بن عبدالله بن حسن مثنّی را در منزل او یافتیم و دیدیم که خدیجه در گوشهای نشسته نزدیک به زنان. پس ایشات را تعزیت دادیم، و رو به موسی آوردیم و دیدیم که دریدیم که به دختر ابویَشکُر نوحه گر میگوید که: بگو: دختر ابو یَشکُر گفت:

أعدد رسول الله و اعدد بعده 🛴 أسسد الآله و ثالثاً عــبّاسا

جعفرا و اعدد عقيلا بعده الرواسا

واعسدد عسليّ الخمير وأعمده \_

یعنی: «بشمار رسول خدا را و بشمار بعد از او، شیر خدا را (که مراد از آن، حمزه است). و بشمار عباس را در مرتبهٔ سیم، و بشمار علی را که منسوب است به سوی خیر و خوبی (و مراد از آن، علی بن ابی طالب است و احتمال ارادهٔ علی بن الحسین ای دور است). و بشمار جعفر را (که مراد از آن، جعفر طیّار است؛ برادر امیر المؤمنین ای . و بشمار عقیل را بعد از جعفر (یا بعد از عقیل) بشمار این سرداران را «.

موسی گفت که: خوب گفتی و مرا شاد گردانیدی، برای من زیاد کن. دختر اب و یَشکُر شروع کرد که میگفت:

و حمزة منّا و المهذّب جعفر و فارسه ذاك الامام المطهّر

و مناً امام المتقين محمد ومناً على صهره وابن عمه

یعنی: «از ما است پیشوای پر هیزکاران محمد ﷺ، و از ما است حمزه و جعفری که خدا او را پاکیزه گردانیده. و از ما است علی که داماد پیغمبر و پسر عموی آن حضرت و سوار اوست، و اینک پیشوایی است که خدا او را از جمیع گناهان پاک و پاکیزه کرده است».

عبدالله میگوید که: نزد خدیجه ماندیم، تا آنکه نزدیک شدکه شب در آید.

خديجه گفت كه: شنيدم از عمويم حضرت محمد بن على .. صلوات الله عبليه \_كمه أن

يَقُولُ: «إِنَّمَا تَحْتَاجُ الْمَرْأَةُ فِي الْمَأْتَمِ إِلَى النَّوْحِ لِتَسِيلَ دَمْعَتُهَا، وَ لَا يَنْبَغِي لَهَا أَنْ تَقُولَ هُجْراً، فَإِذَا جَاءَ اللَّيْلُ، فَـلَا تُؤْذِي الْمَـلَائِكَةَ بِالنَّوْحِ».

ثُمَّ خَرَجْنَا، فَغَدَوْنَا إِلَيْهَا غُدُوةً، فَتَذَاكَوْنَا عِنْدَهَا اخْتِزَالَ مَنْزِلِهَا مِنْ دَارِ أَبِي عَبْدِ اللّهِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ، فَقَالَ: هٰذِهِ دَارٌ تُسَمَّىٰ دَارَ السَّرِقَةِ، فَقَالَتْ: هٰذَا مَسا اصْطَفَىٰ مَهْدِيُّنَا -تَعْنِي مُحَمَّدَ بْنَ عَبْدِ اللهِ بْنِ الْحَسَنِ تُمَازِحُهُ يِذْلِكَ - فَقَالَ مُوسَى بْنُ عَبْدِ اللهِ بْنِ الْحَسَنِ تُمَازِحُهُ يِذْلِكَ - فَقَالَ مُوسَى بْنُ عَبْدِ اللهِ بْنِ الْحَسَنِ تُمَازِحُهُ يِذْلِكَ - فَقَالَ مُوسَى بْنُ عَبْدِ اللهِ: وَ اللهِ، لَأُخْبِرَنَّكُمْ بِالْعَجَبِ:

رَأَيْتُ أَبِي \_رَحِمَهُ اللّهُ\_لَمَّا أَخَذَ فِي أَمْرٍ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللّهِ، وَ أَجْمَعَ عَلَىٰ لِقَاءِ أَصْحَابِهِ، فَقَالَ: لَا أَجِدُ هٰذَا الأَمْرَ بَشْتَقِيمُ إِلّا أَنْ أَلَقَىٰ أَبَا عَبْدِ اللّهِ جَعْفَرَ بْنَ مُحَمَّدٍ، فَانْطَلَقَ وَ هُوَ مُتَكِ عَلَيَّ \_ فَانْطَلَقْتُ مَعْيُر حَتَىٰ أَتَيْنَا أَبَا عَبْدِ اللّهِ عِنْهِ، فَلَقِينَاهُ خَارِجاً فَانْطَلَقَ وَ عَلَيْ مَعْمُ حَتَىٰ أَتَيْنَا أَبَا عَبْدِ اللّهِ عِنْهِ، فَلَقِينَاهُ خَارِجاً يُريدُ الْمُسْجِد، فَاسْتَوْقَفَهُ أَبِي وَ كَلَّمَهُ، فَقَالَ لَهُ أَبُو عَبْدِ اللّهِ عَنْدِ اللّهِ عَنْهِ هَذَا مَـوْضِعَ يُريدُ الْمَسْجِد، فَاسْتَوْقَفَهُ أَبِي وَ كَلَّمَهُ، فَقَالَ لَهُ أَبُو عَبْدِ اللّهِ عَنْهِ اللّهِ عَنْهِ اللهِ عَنْهِ اللهِ عَنْهِ اللهِ عَنْهَ اللّهُ مَا اللهُ مُن مَنْ وَرَا لَهُ أَبُو عَبْدِ اللّهِ عَنْهِ اللهِ عَنْهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ مَنْ وَرَاهً .

ثُمَّ أَقَامَ حَتَىٰ إِذَا كَانَ الْغَدُ أَوْ بَعْدَهُ بِيَوْمٍ، انْطَلَقْنَا حَتَىٰ أَتَيْنَاهُ، فَدَخَلَ عَلَيْهِ أَبِي وَ أَنَا مَعَهُ، فَابْتَدَأَ الْكَـلَامَ، ثُمَّ قَالَ لَهُ فِيمَا يَقُولُ: قَدْ عَلِمْتَ ـجُعِلْتُ فِدَاكَــأَنَّ السِّنَّ لِي حضرت می فرمود که: «جز این نیست که زن، در مصیبت محتاج است به نوحه و زاری کردن (یا زنان نوحه کننده) تا اشک چشمش روان شود، و او را سزاوار نیست که سخن زشتی بگوید. پس چون شب در آید، فرشتگان را به سبب نوحه و زاری، آزار نکنند».

بعد از آن، ما بیرون آمدیم و صبح زود به نزد او رفتیم، و در نزد او انقطاع و دوری منزلش را از خانهٔ حضرت ابو عبدالله جعفر بن محمد الله مذکور ساختیم (و مراد این است که به خدیجه گفتیم که: چرا در این خانه که از خانهٔ امام جعفر صادق الله دور است، سکنی کرده. و آنکه گمان کرده که مراد، این است که چون منزل تو دور است، مکرر نمی توانیم آمدن، اشتباه کرده است). پس موسی گفت (و بعضی گفته اند که جعفری گفت که: این خانه، یعنی: خانه خدیجه، یا خانهٔ حضرت صادق الله): خانهای است که نامیده می شود به خانهٔ دزدی (چه محمد، برادر موسی، چون آن حضرت را حبس کرد، آنچه حال آن حضرت و خویش آن حضرت بود از آنها که با او بیعت نکر ده بودند، همه را ضبط کرد. پس آن خانه مسمی شد به خانهٔ دزدی؛ زیرا که دزدی و غارت در آن واقع شد) پس خدیجه گفت که: اینک آن چیزی خانهٔ دزدی؛ زیرا که دزدی و مقصو دش آز مهدی، محمد بن عبدالله بن حسن مثنی بود، و به این مهدی گفتن، با او مزاح می کرد)، و موسی بن عبدالله گفت: به خدا سوگند که شما را به چیز عجیبی خبر می دهم.

پدرم ـ رحمه الله ـ را دیدم در هنگامی که شروع کرده بود در تدارک و تهیهٔ اسباب خروج برادرم، محمد بن عبدالله، و عزم کرد که اصحاب خویش را ملاقات کند، پسگفت که: نمی یابم این امر بیعت را که استقامت به هم رساند، مگر آن که ابو عبدالله جعفر بن محمد را ملاقات کنم. بعد از آن، پدرم روانه شد در حالتی که تکیه کننده بود بر من، و با او رفتم تا به نزد امام جعفر صادق الله آمدیم، آن حضرت را ملاقات کردیم، در حالی که از خانه بیرون آمده بود و ارادهٔ مسجد داشت.

پدرم او را باز داشت و با او در این باب سخن گفت. حضرت صادق ﷺ به پدرم گفت که: «اینجا، جای این نوع سخنان نیست. انشاءالله تعالی یکدیگر را ملاقات خواهیم کرده.

و پدرم شاد و خوشحال برگشت، و ماند تا چون صبح شد، یا یک روز بعد از آن رفتیم، تا به نزد آن حضرت آمدیم. پدرم بر او داخل شد و من با او بودم و آغاز سخن گفتن نمود، و در بین آنچه به آن حضرت میگفت، این بود که گفت: تو میدانی فدای تو گردم، که مرا بس تـو عَلَيْكَ، وَ أَنَّ فِي قَوْمِكَ مَنْ هُوَ أَسَنُّ مِنْكَ، وَ لَكِنَّ الله ٓ عَزَّ وَ جَلَّ قَدْ قَدْمَ لَكَ فَضْلاً لَيْسَ هُوَ لِأَحَدٍ مِنْ قَوْمِكَ، وَ قَدْ جِئْتُكَ مُغْتَمِداً لِمَا أَعْلَمُ مِنْ بِرِّكَ، وَ أَعْلَمُ \_فَدَيْتُكَ \_ أَنَّكَ إِذَا أَجَبْتَنِي لَمْ يَتَخَلَّفْ عَنِّي أَحَدٌ مِنْ أَصْحَابِكَ، وَ لَمْ يَخْتَلِفْ عَلَيَّ اثْنَانِ مِنْ قُرَيْشٍ وَ لَا غَيْرِهِمْ.

فَقَالَ لَهُ أَبُو عَبْدِ اللّٰهِ ﷺ: «إِنَّكَ تَجِدُ غَيْرِي أَطُوعَ لَكَ مِنِّي، وَ لَا حَاجَةَ لَكَ فِي؛ فَوَ اللهِ، إِنَّكَ لَتَعْلَمُ أَنِي أُرِيدُ الْبَادِيَةَ أَوْ أَهُمُّ بِهَا، فَأَثْقُلُ عَنْهَا، وَ أُرِيدُ الْحَجَّ فَمَا أُدْرِكُهُ إِلَّا فَوَ اللهِ، إِنَّكَ لَتَعْلَمُ أَنْكَ بَعْلِمُهُمْ أَنْكَ بَعْدَ كَدٍّ وَ سَلْهُ ذَٰلِكَ، وَ لَا تُعْلِمْهُمْ أَنَّكَ بَعْدَ كَدٍّ وَ سَلْهُ ذَٰلِكَ، وَ لَا تُعْلِمْهُمْ أَنَّكَ بِعْدَ كَدًّ وَ تَعَبٍ وَ مَشَقَّةٍ عَلَىٰ نَفْسِي؛ فَاطْلُبْ غَيْرِي، وَ سَلْهُ ذَٰلِكَ، وَ لَا تُعْلِمْهُمْ أَنَّكَ بَعْدَ كَدًّ وَ تَعَبٍ وَ مَشَقَّةٍ عَلَىٰ نَفْسِي؛ فَاطْلُبْ غَيْرِي، وَ سَلْهُ ذَٰلِكَ، وَ لَا تُعْلِمْهُمْ أَنَّكَ بَعْدَ كَدًّ وَ تَعَبٍ وَ مَشَقَّةٍ عَلَىٰ نَفْسِي؛ فَاطْلُبْ غَيْرِي، وَ سَلْهُ ذَٰلِكَ، وَ لَا تُعْلِمْهُمْ أَنَّكَ بَعْدَ كَدًّ وَ تَعَبٍ وَ مَشَقَّةٍ عَلَىٰ نَفْسِي؛ فَاطْلُبْ غَيْرِي، وَ سَلْهُ ذَٰلِكَ، وَ لَا تُعْلِمْهُمْ أَنْكَ

فَقَالَ لَهُ: إِنَّ النَّاسَ مَادُّونَ أَعْنَاقَهُمْ إِلَيْكَ، وَ إِنْ أَجَبْتَنِي لَمْ يَتَخَلَّفُ عَنِّي أَحَدُ، وَ لَكَ أَنْ لَا تُكَلَّفَ قِتَالاً وَ لَا مَكْرُوهاً.

قَالَ: وَ هَجَمَ عَلَيْنَا نَاسٌ فَلَـ خَلُول وَ قَطْعُوا كَـ لَامِنَا، فَقَالَ أَبِي: جُعِلْتُ فِدَاكَ، مَا تَقُولُ؟ فَقَالَ: «نَلْتَقِي إِنْ شَاءَ اللَّهُ». فَقَالَ: أَ لَيْسَ عَلَىٰ مَا أُحِبُّ؟ فَقَالَ: «عَــلىٰ مَـا تُحِبُّ -إِنْ شَاءَ اللَّهُ ـ مِنْ إصْـلَاحِكَ».

ثُمَّ انْصَرَفَ حَتَىٰ جَاءَ الْبَيْتَ، فَبَعَثَ رَسُولاً إِلَىٰ مُحَمَّدٍ فِي جَبَلٍ بِجُهَيْنَةَ \_يُقَالُ لَهُ: الأَشْقَرُ \_ عَلَىٰ لَيْلَتَيْنِ مِنَ الْمَدِينَةِ، فَبَشَّرَهُ، وَ أَعْلَمَهُ أَنَّهُ قَدْ ظَفِرَ لَهُ بِوَجْهِ حَاجَتِهِ وَ مَا طَلَبَ.

ثُمَّ عَادَ بَعْدَ شَلَاثَةِ أَيَّامٍ، فَوُقَّفْنَا بِالْبَابِ ـوَ لَمْ نَكُنْ نُحْجَبُ إِذَا جِـئْنَا ـ فَـأَبْطَأَ الرَّسُولُ، ثُمَّ أَذِنَ لَنَا، فَدَخَلْنَا عَلَيْهِ، فَجَلَسْتُ فِي نَاحِيَةِ الْحُجْرَةِ، وَ دَنَا أَبِي إِلَيْهِ، فَقَبَّلَ رَأْسَهُ، ثُمَّ قَالَ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، قَدْ عُدْتُ إِلَيْكَ رَاجِياً، مُؤَمِّلًا، قَدِ انْبَسَطَ رَجَـائِي وَ أَمْلِي، وَ رَجَوْتُ الدَّرْكَ لِحَاجَتِي. زیادتی سن هست، و به حسب سال از تو بزرگترم، و در میان خویشان تو، کسی هست که سالش از تو بیشتر است، ولیکن خدای عزّ وجلّ برای تو فضیلتی را پیش داشته که هیچیک از قوم تو را آن فضیلت نیست، و به نزد تو آمده ام و اعتماد بر تو دارم، به جهت آنچه می دانم از نیکی تو و می دانم فدای تو گردم، که تو چون مرا اجابت کنی و بیعت نمایی، کسی از اصحاب تو از من تخلف نمی کند، و دو کس از قریش و غیر ایشان بر من اختلاف نمی کند.

حضرت صادق الله به پدرم فرمود که: «تو غیر مرا از برای خود من فرمان بردار تر می یابی، و تو را در من حاجتی نیست. پس به خدا سوگند که تو خود می دانی که من اراده بادیه می کنم، یا فرمود که: قصد آن می کنم، و از آن سنگینی می کنم، و بر من دشوار است. و اراده می کنم که به حج روم و آن را در نمی یابم، مگر بعد از کوشش و رنج و مشتقت بسیار بر نفس خویش. پس غیر مرا طلب کن و این را از او خواهش نما و ایشان را اعلام مکن که تو به نزد من آمده ای».

پدرم به حضرت گفت که: مردم گردنهای خویش را به سوی تو کشیدهاند و اگر تو مرا اجابت کنی، کسی از من تخلف نمی کند، وبرای تو این را قرار می دهیم که تو را مکلف به جنگ و جهاد و کار ناخوشی نسازیم. موسی می گوید که: ناگاه گروهی بر سر ما هجوم آوردند و داخل شدند و سخن ما را قطع کردند. بعد از آن، پدرم گفت: فدای تو گردم، چه می گویی؟ فرمود که: «ان شاء الله تعالی با هم ملاقات خواهیم کرد». پدرم گفت که: آیا چنین نیست که این ملاقات به وضعی باشد که من دوست می دارم؟ حضرت فرمود: «به وضعی است که تو دوست می دارم؟ حضرت فرمود: «به وضعی است که تو دوست می داری، ان شاء الله تعالی از اصلاح تو «.

بعد از آن، پدرم برگشت تا به خانه آمد، و قاصدی را به سوی برادرم، محمد، فرستاد در کوهی که در جهینه بود و آن رااشقر میگفتند و آن کوه دو شب راه بود تا مدینه، و بشارت داد او را و او را اعلام نمود که ظفر یافت برای او به طریقه ای که می خواست و به آنچه طالب آن بود، و پدرم بعد از سه روز برگشت به نزد حضرت صادق هم، پس بر در خانه ایستادیم، و پیش از این، چون می آمدیم کسی ما را منع نمی کرد، و قاصدی که به اندران فرستاده بودیم، دیر کرد، بعد از آن ما را رخصت دادند و بر آن حضرت داخل شدیم. و من در گوشهٔ حجره نشستم و پدرم با آن حضرت نزدیک شد، و سر او را بوسید و گفت: فدای تو گردم، به سوی تو باز گشته ام امیدوار و آرزومند، و امید و آرزویم گشایشی به هم رسانیده، و امید دارم که حاجت خود را دریابم.

فَقَالَ لَهُ أَبُو عَبْدِ اللّٰهِ ﷺ: «يَا ابْنَ عَمِّ، إِنِّي أُعِيذُكَ بِاللّٰهِ مِنَ التَّعَرُّضِ لِهٰذَا الْأَمْـرِ الَّذِي أَمْسَيْتَ فِيهِ، وَ إِنِّي لَخَائِفُ عَلَيْكَ أَنْ يَكْسِبَكَ شَرّاً».

فَجَرَى الْكَـلَامُ بَيْنَهُمَا حَتَّىٰ أَفْضَىٰ إِلَىٰ مَا لَمْ يَكُنْ يُرِيدُ، وَ كَانَ مِنْ قَوْلِهِ: بِأَيّ شَيْءٍ كَانَ الْحُسَيْنُ أَحَقَّ بِهَا مِنْ الْحَسَنِ؟

فَقَالَ أَبُو عَبْدِ اللّٰهِ ﷺ: «رَحِمَ اللّٰهُ الْحَسَنَ وَ رَحِمَ الْحُسَيْنَ ﷺ، وَ كَيْفَ ذَكَـرْتَ الْفَالَ!» قَالَ: لِأَنَّ الْحُسَيْنَ ﷺ كَانَ يَنْبَغِي لَهُ \_إِذَا عَدَلَ \_ أَنْ يَجْعَلَهَا فِي الْأَسَنِّ مِنْ وُلْدِ الْحَسَنِ ﷺ.

فَقَالَ أَبُو عَبْدِ اللّٰهِ عِبْدِ اللّٰهِ عِبْدِ اللّٰهِ عَبْدِ اللّٰهِ عَبْدِ اللّٰهِ عَبْدِ اللّٰهِ عَبْدِ اللّٰهِ عَبْدَا مِنْ خَلْهِ اللّٰهِ عَلَيْهِ وَ أَمْرَ مُحَمَّدُ عَلَيْهِ مِمَا شَاءَ، وَ لَمْ يُوَامِرُ الْحَدَا مِنْ خَلْهِ اللّٰهِ عَلَيْهِ مِنْ تَبْجِيلِهِ وَ تَصْدِيقِهِ ، فَلَوْ فَهَعَلَ مَا أُمِرَ بِهِ ، وَ لَسْنَا نَقُولُ فِيهِ إِلَّا مَا قَالَ رَسُولُ اللّٰهِ عَلَيْهُ مِنْ تَبْجِيلِهِ وَ تَصْدِيقِهِ ، فَلَوْ كَانَ أَمْرَ الْحُسَيْنَ عَلَى أَنْ يُصَيِّرُهَا فِي الْأَسَنِّ ، أَوْ يَنْقُلُهَا فِي وُلْدِهِمَا حَيْفِي الْوَصِيَّة \_ كَانَ أَمْرَ الْحُسَيْنَ عَلَى أَنْ يُصَيِّرُهَا فِي الْأَسَنِّ ، أَوْ يَنْقُلُهَا فِي وُلْدِهِمَا حَيْفِي الْوَصِيَّة \_ كَانَ أَمْرَ الْحُسَيْنَ عَلَى الْمُوسِينَ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ مِنْ وَلَكَ مَصَى لِمَا أُمِرَ بِهِ ، وَ هُوَ جَدُّكَ وَ عَمُكَ ؛ فَإِنْ قُلْتَ خَيْراً ، فَمَا أُولَاكَ بِهِ ، وَ هُو جَدُّكَ وَ عَمُكَ ؛ فَإِنْ قُلْتَ خَيْراً ، فَمَا أُولَاكَ بِهِ ، وَ هُو جَدُّكَ وَ عَمُكَ ؛ فَإِنْ قُلْتَ خَيْراً ، فَمَا أُولَاكَ بِهِ ، وَهُ هُو جَدُّكَ وَ عَمُكَ ؛ فَإِنْ قُلْتَ خَيْراً ، فَمَا أُولَاكَ بِهِ ، وَهُو جَدُّكَ وَ عَمُكَ ؛ فَإِنْ قُلْتَ خَيْراً ، فَمَا أُولَاكَ بِهِ ، وَهُو جَدُّكَ وَ عَمُكَ ؛ فَإِنْ قُلْتَ خَيْراً ، فَمَا أُولَاكَ بِهِ ، وَهُو جَدُّكَ وَ عَمُكَ ؛ فَإِنْ قُلْتَ خَيْراً ، فَمَا أُولِكَ نُولُ اللّٰهِ مِنْ وَاللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّهُ اللّٰهُ لَكَ مُ اللّٰهِ مَا لِأَلْمَ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهِ مِنْ اللّٰهُ لَكَ مُلْكُ أَمْ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللللّٰ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّ

حضرت صادق علی به پدرم فرمود که: «ای پسر عمو، به درستی که تو را پناه می دهم به خدا از متعرض شدن این امری که شب را به روز آورده ای و در فکر آن بودی، و من بر تو ترسانم که این امر، موجب حصول ناخوشی و بدی باشد برای تو».

و در میان حضرت و پدرم سخنان مذکور شد، تا آنکه به جایی کشید که پدرم نمي خواست كه به آنجا برسد، و از جملهٔ سخنان پدرم اين بودكه: به چه چيز امام حسين از امام حسن به امامت سزاوار تر بود که باید او لاد او امام باشند، و اولاد امام حسن امام نباشند؟ حضرت صادق ﷺ فرمو دکه: «خدا امام حسن و امام حسین را رحمت کند و چگونه این را ذكر كردي؟، پدرم گفت: زيراكه امام حسين ﷺ را سزاوار بود - هرگاه عدالت ميكرد - ك امامت را قرار دهد در آنکه سالش بیشتر باشد از فرزندان امام حسن. حضرت صادق ﷺ فرمود: ابه درستی که خدای تبارک و تعالی به سوی محمد الله وحمی فرمود آنچه راکه خواست به سوی او وحی فرمود، و با هیچیک از خلق خود مشورت نفرمود، و محمدﷺ، على الله را امر كرد به أنجه خواست و على أنجه راكه به أن، بود، به جا أورد، و ما در حق أن حضرت نمی گوییم، مگر آنچه رسول خدای فر مود؛ از تعظیم و تصدیق آن حضرت. و اگر حضرت امام حسین ﷺ مأمور می بود به این که وصیت و امامت را در سال، یا سالدار قرار دهد، یا آن را در فرزندان محمد و علی نقل کند، یا از فرزندان خود و امام حسن نقل کند، و به دیگری بر ساند،البته آن را به عمل می آورد، و آن حضرت در نزدما متهم نیست در باب ذخیره کردن امامت از برای خود، و حال آنکه از دنیا رفت و این را واگذاشت، ولیکن آن حضرت در گذشت با آنچه به آن مأمور بود. و آن حضرت، جد مادری و عموی تو است (چه مادر عبدالله، فاطمهٔ صغري بود).

پس اگر سخن خوبی در حق امام حسین پلیویی، بسیار به آن سزاواری، و اگر سخن رکیک وبیهودهٔ زشتی بگویی، خدا تو را می آمرزد. ای پسر عمو، مرا اطاعت کن و سخن مرا بشنو، پس سوگند یاد می کنم به آن خدایی که خدایی نیست مگر او، که من در باب خیرخواهی و حرص بر اصلاح امر تو، کو تاهی نمی کنم. پس چگونه کو تاهی کنم و حال آن که تو را چنان نمی بینم که به جا آوری (و در معنی عبارت، غیر از این نیز گفته اند، ولیکن به حسب لفظ ظهوری ندارد). و امر خدا را هیچ ردی نیست، و آنچه مقدر فرموده، کسی نمی تواند که آن را برگرداند».

فَسُرَّ أَبِي عِنْدَ ذَٰلِكَ، فَقَالَ لَهُ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ ﴿ اللَّهِ ، إِنَّكَ لَتَعْلَمُ أَنَـهُ الأَحْـوَلُ اللَّهِ عَبْدِ اللَّهِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللِهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الل

فَقَالَ أَبِي: لَيْسَ هُوَ ذٰلِكَ، وَ اللَّهِ، لَيُحَارِبَنَّ بِالْيَوْمِ يَوْماً، وَ بِــالسَّاعَةِ سَــاعَةً، وَ بِالسَّنَةِ سَنَةً، وَ لَيَقُومَنَّ بِثَأْرِ بَنِي أَبِي طَالِبٍ جَمِيعاً.

فَقَالَ لَهُ أَبُو عَبْدِ اللّٰهِ ﷺ: «يَغْفِرُ اللّٰهُ لَكَ، مَا أَخْوَفَنِي أَنْ يَكُونَ هٰذَا الْبَيْتُ يَلْحَقُ صَاحِبَنَا:

[......] مَنَّتْكَ نَفْسُكَ فِي الْخَلاءِ ضَلَالاً

لَا وَ اللّٰهِ، لَا يَمْلِكُ أَكْثَرَ مِنْ حِيطَانِ الْمَدِينَةِ، وَ لَا يَبْلُغُ عَمَلُهُ الطَّائِفَ إِذَا أَحْفَلَ يَعْنِي إِذَا أَجْهَدَ نَفْسَهُ \_ وَ مَا لِلْأَمْرِ مِنْ بُدِّ أَنْ يَقَعَ، فَاتَّقِ اللّٰهَ، وَ ارْحَمْ نَفْسَكَ وَ بَـنِي پس پدرم در نزداین سخن شاد شد، بعداز آن، حضرت صادق الله به پدرم فرمود: «به خدا سوگند که تو می دانی که پسرت محمد، همان احولی است که دو طرف سرش موی ندارد، و سبز چهره است و در پیشگاه و جلو خان قبیلهٔ اشجع، در میان رودخانهای که در آن پیشگاه است، کشته خواهد شد».

پدرم گفت که: محمد پسرم، آنکه تو می فرمایی نیست. و به خدا سوگند، که مکافات هر کسی را خواهد داد، و به یک روز، روزی و به یک ساعت، ساعتی و به یک سال، سالی مکافات می دهد (یعنی: آنچه دشمنان کر ده اند، نعلا بنعل با ایشان رفتار میکند). و به خون خواهی همهٔ فرزندان ابوطالب قیام می نماید.

حضرت صادق ﷺ به پدرم فرمود: «خدا تو را بیامرزد. بسیار می ترسم که به صاحب ما، که محمد است، یا پدرش عبدالله، مضمون این قول ملحق شود و مصداق آن گردد:

(و این مصرع عجز بیتی است که فرزدق در هجو جریر گفته، و صدر آن این است که: أنعق بضأتك یا جریر فائما و ترجمه آن، این است که: بانک زن بر گوسفندان خود ای جریر).

[یعنی]: پس جز این نیست که نفاس تو تو راگهراهی عطا نموده (در خلوت و تنهایی به تخیلات فاسده که خیال آن میکند، یا تو را در آرزو افکنده)، به جهت ضلالت، (و مراد فرزدق ای آن است که به جریر میگوید که: تو از جملهٔ شبانان و گوسفند چرانانی؛ پس شغل خود مشغول باش و تو را با معارضه کردن باکریمان چه کار و اینها که نفس تو در خلوت به تو عظا میکند، خیالات فاسده و ضلالت است).

و حضرت فرمود: «به خدا سوگند که بیش از دیوار بست مدینه را مالک نخواهد شد، و عملش به طائف نمی رسد. هرگاه إحفال به عمل آورد (یعنی: هرگاه خویش را در تعب و مشقت اندازد. و اهل لغت، إحفال را به شتاب و رفتن در زمین تفسیر کرده اند)، و این امر را چاره نیست از آن که واقع شود. پس از خدا بترس و بر خود و پسران پدرت، رحم کن. به خدا سوگند که من، او را چنان می بینم که از هر نطفهٔ خبیثی که صلبهای مردان آنها را بیرون آورده و به رحمهای زنان رسانیده، نحس تر است. و گویا این پسر تو، از نطفه موجود نشده،

۱. در نسخهٔ پسر مترجم سرحمه الله سبه جای فرزدق، اخطل است.

أَبِيكَ؛ فَوَ اللّٰهِ، إِنِّي لَأَرَاهُ أَشْأَمَ سَلْحَةٍ أَخْرَجَتْهَا أَصْلَابُ الرِّجَالِ إِلَىٰ أَرْحَامِ النِّسَاءِ؛ وَ اللهِ، إِنَّهُ الْمَقْتُولُ بِسُدَّةِ أَشْجَعَ بَيْنَ دُورِهَا؛ وَ اللهِ، لَكَأْنِي بِهِ صَرِيعاً، مَسْلُوباً بِزَّ نَهُ، بَيْنَ رِجْلَيْهِ لَبِنَةٌ، وَ لَا يَنْفَعُ هٰذَا الْغُلَامَ مَا يَسْمَعُ لَقَالَ مُوسَى بْنُ عَبْدِ اللهِ: يَعْنِبنِي وَ رِجْلَيْهِ لَبِنَةٌ، وَ لَا يَنْفَعُ هٰذَا الْغُلَامَ مَا يَسْمَعُ لَقَالَ مُوسَى بْنُ عَبْدِ اللهِ: يَعْنِبنِي وَ لِيَخْرُجُ مَعَهُ وَايَةٌ أُخْسِرىٰ، فَيُقْتَلُ لَيَخْرُجُ مَعَهُ وَايَةٌ أُخْسِرىٰ، فَيُقْتَلُ لَيَخْرُجُ مَعَهُ وَايَةٌ أُخْسِرىٰ، فَيُقْتَلُ كَامَ مَا عَنِي الْعَبَّاسِ كَبْشُهَا، وَ يَتَفَرَّقُ جَيْشُهَا، فَإِنْ أَطَاعَنِي، فَلْيَطْلُبِ الْأَمَانَ عِنْدَ ذَٰلِكَ مِنْ بَنِي الْعَبَّاسِ حَتّىٰ يَأْتِيَهُ اللّٰهُ بِالْفَرَحِ.

وَ لَقَدْ عَلِمْتُ بِأَنَّ هٰذَا الْأَمْرَ لَا يَتِمُّ، وَ إِنَّكَ لَتَعْلَمُ وَ نَعْلَمُ أَنَّ ابْنَكَ الْأَحْوَلُ الْأَخْضَرُ الْأَكْشَفُ الْمَقْتُولُ بِسُدَّةِ أَشْجَعَ بَيْنَ دُورِهِا عِنْدَ بَطْنِ مَسِيلِهَا».

فَقَامَ أَبِي وَ هُوَ يَقُولُ: بَلْ يُغْنِي اللَّهُ عَنْكَ؛ وَ لَتَعُودَنَّ. أَوْ لَيَقِي اللَّهُ بِكَ وَ بِغَيْرِكَ، وَ مَا أَرَدْتَ بِهِذَا إِلَّا امْتِنَاعَ غَيْرِكِ. وَ أَنْ تَكُونَ ذَرِيعَتَهُمْ إِلَىٰ ذَٰلِكَ.

فَقَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ ﷺ: «اللَّهُ يَعْلَمُ مَا أُرِيدُ إِلَّا نُصْحَكَ وَ رُشْدَكَ، وَ مَا عَـلَيَّ إِلَّا الْجَهْدُ».

فَقَامَ أَبِي يَجُرُّ ثَوْبَهُ مُغْضَباً، فَلَحِقَهُ أَبُو عَبْدِ اللّٰهِ ﴿ فَقَالَ لَهُ: «أُخْبِرُكَ أَنِّي سَمِعْتُ عَمَّكَ وَ هُوَ خَالُكَ وَ يَنِي أَبِيكَ سَتُقْتَلُونَ، فَإِنْ أَطَعْتَنِي وَ رَأَيْتَ أَنْ تَدْفَعَ عِمَّكَ وَ هُوَ خَالُكَ وَ يَنِي أَبِيكَ سَتُقْتَلُونَ، فَإِنْ أَطَعْتَنِي وَ رَأَيْتَ أَنْ تَدْفَعَ بِاللّٰتِي هِيَ أَخْسَنُ، فَافْعَلْ؛ فَوَ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّهِ إِلّا هُوَ عَالِمُ الْغَيْبِ وَ الشَّهَادَةِ، الرَّحْمَنُ بِالّٰتِي هِيَ أَخْسَنُ، فَافْعَلْ؛ فَوَ اللّٰهِ اللّهِ عِلَا إِلٰهَ إِلّا هُوَ عَالِمُ الْغَيْبِ وَ الشَّهَادَةِ، الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ، الْكَبِيرُ الْمُتَعَالِ عَلَىٰ خَلْقِهِ لَوَدِدْتُ أَنِّي فَدَيْتُكَ بِولْدِي، وَ بِأَحَبِهِمْ إِلَى اللَّهِ وَاللّهُ عَلَىٰ فَذَيْتُكَ بِولُدِي، وَ بِأَحَبِهِمْ إِلَى اللّهَ بِأَدْرِي اللّهُ عَلَىٰ فَذَيْتُكَ بِولُدِي، وَ بِأَحَبِهِمْ إِلَى اللّهِ بِأَلْكِي عَلَىٰ فَذَيْتُكَ بِولُدِي، وَ بِأَحَبِهِمْ إِلَى اللّهِ بِأَلْكِي عَلَىٰ فَذَيْتُكَ بِولُدِي، وَ بِأَحْبُهِمْ إِلَى اللّهِ بِأَدِي شَيْءً، فَلَا تَرَىٰ أَنِي غَشَشْتُكَ». فَخَرَجَ أَبِي بِأَحْبُ أَهْلِ بَيْتِي إِلَيَّ ، وَ مَا يَعْدُلُكَ عِنْدِي شَيْءٌ، فَلَا تَرَىٰ أَنِي غَشَشْتُكَ». فَخَرَجَ أَبِي مِنْ عِنْدِهِ مُغْضَباأ أَسِفاً.

بلکه از فضله متخلق شده. و به خدا سوگند که او ست که کشته خواهد شد در پیشگاه اشجع در میان خانه های آن قبیله. و به خدا سوگند، که گویا من او را میبینم که کشته شده و بر زمین افتاده و جامهاش به تاراج رفته و در میان پای هایش خشت خامی گذاشته که عور تش پیدا نباشد» (و بعضی در این عبارت، غیر از این گفته اند، ولیکن ظهوری ندارد).

و حضرت فرمود: «این پسر را سود نمیدهد آنچه می شنود». موسی بن عبدالله می گوید که: حضرت، مرا قصد می فرمود و فرمود که: «این پسر، با او، بیرون می رود و صاحب او شکست می خورد و کشته می شود. پس این پسر می رود و خود خروج می کند، و با او عَلَمی دیگر خواهد بود، و سردار آن عَلَم، کشته می شود و لشکرش پراکند، می گردند. پس اگر این پسر، مرا اطاعت می کند و از من می شنود، در آن هنگام از بنی عباس امان طلبد تا خدا فرجی به او برساند.

و من میدانم که این امر به اتمام نمیرسد، و تو نیز میدانی و میدانی که محمد، پسرت، همان أحول سبز چهرهای است که دو طرف سرش موی ندارد، و کشته خواهد شد در پیشگاه اشجع، در میان خانههای شان در میان رودخانه ای که در آن پیشگاه است.

پس پدرم برخاست و میگفت: باکه خدا مارا از تو بی نیاز میگرداند، و البته به سوی ما بازگشت خواهی کرد (یا آنکه خدا تو و غیر تو را به سوی ما بر خواهد گردانید). و به این بیعت نکردن اراده نداری، مگر آنکه می خواهی که غیر تو امتناع ورزد و بیعت نکند. و آنکه تو، وسیله و دست آویز ایشان باشی، به سوی این إبا و امتناع.

حضرت صادق الله فرمود که: «خدا می داند که من ارادهای ندارم، مگر خیرخواهی و رشد تو را و بر من سوای سعی و جد و جهد چیزی نیست».

پس پدرم برخاست و جامهٔ خود را بر زمین میکشید، و خشم آلود بود. حضرت صادق الله از پی او رفت تا به او رسید، و فرمود که: «تو را خبر می دهم که: شنیدم از عمویت و او خالوی تو است (یعنی: علی بن الحسین الله که ذکر می فرمود که: تو و فرزندان پدرت، البته کشته خواهید شد. پس اگر مرا اطاعت کنی و صلاح دانی که دفع دشمن نمایی به طریقهای که نیکو تر است، به عمل آور. و سوگند یاد می کثم به آن خدایی که نیست خدایی مگر او، و نهان و حاضر را می داند، و بسیار بخشاینده و مهربان است، آن بزرگی که بر تمام آفریدگان خویش بسسر تری دارد، کسه مسسن دوست می دارم که فرزندان خسویش، و دوست تسرین

قَالَ: فَمَا أَقَمْنَا بَعْدَ ذَٰلِكَ إِلَّا قَلِيلًا عِشْرِينَ لَيْلَةً أَوْ نَحْوَهَا حَتَىٰ قَدِمَتْ رُسُلُ
أَبِي جَعْفَرٍ، فَأَخَذُوا أَبِي وَ عُمُومَتِي: سُلَيْمَانَ بْنَ حَسَنٍ، وَ حَسَنَ بْنَ حَسَنٍ، وَ إِبْرَاهِيمَ
بْنَ حَسَنٍ، وَ دَاوُدَ بْنَ حَسَنٍ، وَ عَلِيَّ بْنَ حَسَنٍ، وَ سُلَيْمَانَ بْنَ دَاوُدَ بْنِ حَسَنٍ، وَ عَلِيَّ بْنَ حَسَنٍ، وَ سُلَيْمَانَ بْنَ دَاوُدَ بْنِ حَسَنٍ، وَ عَلِيَّ بْنَ حَسَنٍ، وَ عَلِيًّ بْنَ وَالْهُ بْنَ وَالْهُ بْنَ وَالْهُ بْنَ اللهِ بْنَ السَمَاعِيلَ بْنِ حَسَنٍ، وَ عَبْدَ اللهِ بْنَ دَاوُدَ.

قَالَ: فَصُفِّدُوا فِي الْحَدِيدِ، ثُمَّ حُمِلُوا فِي مَحَامِلَ أَعْرَاءً لَا وِطَاءَ فِيهَا، وَ وُقُفُوا بِالْمُصَلِّىٰ لِكَيْ يَشْتِمَهُمُ النَّاسُ.

قَالَ: فَكَفَّ النَّاسُ عَنْهُمْ. وَ رَقُّوا لَهُمْ لِلْحَالِ الَّتِي هُمْ فِيهَا، ثُمَّ انْطَلَقُوا بِهِمْ حَتَّىٰ وُقِّفُوا عِنْدَ بَابٍ مَسْجِدِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ

قَالَ عَبْدُ اللّهِ بْنُ إِبْرَاهِيمَ الْجَلْفَوِيَّ فَحَدَّ ثَنْنَا خَدِيجَةُ بِنْتُ عُمَرَ بْنِ عَلِيٍّ: أَنَّهُمْ لَمَّا أُوقِفُوا عِنْدَ بَابِ الْمَسْجِدِ \_ الْبَابِ الْفَيْ يُقَالُ لَهُ بَابُ جَبْرَئِيلَ \_ أَطْلَعَ عَلَيْهِمْ أَبُو عَبْدِ اللّهِ عِلْدَ بَابِ الْمَسْجِدِ، فَقَالَ: «لَعَنَكُمُ اللّهِ عِلَى هَذَا عَاهَدْتُمْ رَسُولَ اللّهِ عَلَيْ ، وَ لَا بَايَعْتُمُوهُ ، اللّهُ يَا مَعَاشِرَ الْأَنْصَارِ \_ ثَلَاثًا \_ مَا عَلَىٰ هٰذَا عَاهَدْتُمْ رَسُولَ اللّهِ عَلَيْ ، وَ لَا بَايَعْتُمُوهُ ، اللّهُ إِنْ كُنْتُ حَرِيصاً ، وَ لَكِنّى عُلِبْتُ ، وَ لَيْسَ لِلْقَضَاءِ مَدْفَعٌ ».

ثُمَّ قَامَ وَ أَخَذَ إِحْدَىٰ نَعْلَيْهِ، فَأَدْخَلَهَا رِجْلَهُ، وَ الْأُخْرَىٰ فِي يَدِهِ، وَ عَامَّةُ رِدَائِهِ يَجُرُّهُ فِي الْأَرْضِ، ثُمَّ دَخَلَ بَيْتَهُ، فَحُمَّ عِشْرِينَ لَيْلَةً لَمْ يَزَلْ يَبْكِي فِيهَا اللَّيْلَ وَ النَّهَارَ حَتَّىٰ خِفْنَا عَلَيْهِ. فَهَذَا حَدِيثُ خَدِيجَةً.

قَالَ الْجَعْفَرِيُّ: وَ حَدَّثَنَا مُوسَى بْنُ عَبْدِ اللّٰهِ بْنِ الْحَسَنِ: أَنَهُ لَمَّا طُلِعَ بِالْقَوْمِ
 في الْمَحَامِلِ، قَامَ أَبُو عَبْدِ اللّٰهِ ﷺ مِنَ الْمَسْجِدِ، ثُمَّ أَهْوىٰ إِلَى الْـمَحْمِلِ الَّـذِي فِـيهِ

ایشان به سوی من و محبوب ترین اهل بیتم در نز د من، همه را فدای تو گر دانم، و هیچ چیز نز د من با تو برابری نمی کند. پس چنان نه پنداری که من با تو خیانت کر دم». پس پدرم از پیش آن حضرت بیرون رفت، خشمناک و اندوهگین.

موسی میگوید که: بعد از آن، نماندیم مگر اندک زمانی که بیست شب بود یا قریب به آن، تا آن که فرستادگان ابو جعفر منصور دوانیقی آمدند، و پدر مراگر فتند با عموهای من، سلیمان بن حسن، و حسن بن حسن، و ابراهیم بن حسن، و داود بن حسن، و علی بن حسن، و سلیمان بن داود بن حسن، و علی بن ابراهیم بن حسن، و حسن بن جعفر بن حسن، و طباطبا ابراهیم بن ابراهیم بن داود.

موسی گفت که: همه را در غل و زنجیر بند کردند، بعد از آن، ایشان را در کجاوهای بی پوش نشانیدند، و در مصلّی ایشان را باز داشتند تا مردم ایشان را دشنام دهند.

موسی میگوید که: مردم از اذیت ایشان باز ایستادند، و ایشان را اذیتی نرسانیدند، و برای ایشان و حالتی که ایشان در آن بودند، دل ایشان سوخت و گریستند. پس ایشان را بردند تا نزدیک در مسجد رسول خدایی ...

عبدالله بن ابراهیم جعفری می گوید که: حدیجه، دختر عمر بن علی، ما را حدیث کرد که چون ایشان را نزدیک در مسجد باز داشتند - یعنی: آن دری که آن را باب جبر ئیل می گویند - حضرت صادق به بر ایشان مشرّف شد و بیشتری از ردای آن حضرت بر زمین افتاده بود، که از شدت خشم آن را جمع نمی فرمود، بعد از آن، از در مسجد بیرون آمد و سه مر تبه فرمود که: ای گروه انصار، خدا شما را لعنت کند بر این وضع، با رسول خدا شه عهد و پیمان نکردید، و با آن حضرت چنین بیعت ننمودید. و به خدا سوگند که من، حریص بودم بر خیرخواهی، با آن حضرت چنین بیعت ننمودید. و به خدا سوگند که من، حریص بودم بر خیرخواهی، ولیکن مغلوب شدم (که قضای خدا بر من غالب آمد) و قضا را دفع نمی توان کرده. بعد از آن، برخاست و یکتای نعلین خود را گرفت و آن را در پای خود داخل کرد و تای دیگر در دستش بود، و بیشتر ردای خود را بر زمین می کشید و رفت تا داخل خانه خویش شد و تب کرد و تا بیست شب، تب داشت، و در این مدت، متصل شب و روز می گریست، تا ایس که بر آن حضرت ترسیدیم که خدا نکرده تلف شود. و حدیث خدیجه این بود.

 عَبْدُ اللَّهِ بْنُ الْحَسَنِ يُرِيدُ كَــلَامَهُ، فَمُنِعَ أَشَدَّ الْمَنْعِ، وَ أَهْوَىٰ إِلَيْهِ الْحَرَسِيُّ، فَدَفَعَهُ،

وَ قَالَ: تَنَحَّ عَنْ هَٰذَا؛ فَإِنَّ اللَّهَ سَيَكُفِيكَ وَ يَكُفِي غَيْرَكَ، ثُمَّ دُخِلَ بِهِمُ الزُّقَاق، وَ رَجَعَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ ﷺ إِلَىٰ مَنْزِلِهِ، فَلَمْ يُبْلَغْ بِهِمُ الْبَقِيعَ حَـتَّى ابْسَتُلِيَ الْحَرَسِيُّ بَــلَاءً شَدِيداً، رَمَحَتْهُ نَاقَتُهُ، فَدَقَّتْ وَرِكَهُ، فَمَاتَ فِيهَا، وَ مُضِيَ بِالْقَوْمِ.

فَأَقَمْنَا بَعْدَ ذَٰلِكَ حِيناً، ثُمَّ أَتِيَ مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللّٰهِ بْنِ حَسَنٍ، فَأَخْبِرَ أَنَّ أَبَاهُ وَ عُمُومَتَهُ قُتِلُوا \_قَتَلَهُمْ أَبُو جَعْفَرٍ \_ إِلَّا حَسَنَ بْنَ جَعْفَرٍ وَ طَبَاطَبَا وَ عَلِيَّ بْنَ إِبْرَاهِيمَ وَ سُلَيْمَانَ بْنَ دَاوُدَ وَ دَاوُدَ بْنَ حَسَنٍ وَ عَبْدَ اللّٰهِ بْنَ دَاوُدَ.

قَالَ: فَظَهَرَ مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ عِنْدَ ذَٰلِكَ، وَ دَعَا النَّاسَ لِبَيْعَتِهِ.

قَالَ: وَ شَاوَرَ عِيسَى بْنَ زَيْدٍ ـوَ كَانَ مِنْ ثِقَاتِهِ وَ كَانَ عَلَىٰ شُرَطِهِ ـ فَشَاوَرَهُ فِي الْبِغْثَةِ إِلَىٰ وُجُوهِ قَوْمِهِ، فَقَالَ لَهُ عِيسَى بْنُ زَيْدٍ: إِنْ دَعَوْتَهُمْ دُعَاءً يَسِيراً، لَمْ يُجِيبُوكَ، أَوْ تَغْلُظَ عَلَيْهِمْ، فَخَلِّنِي وَ إِيَّاهُمْ، فَقَالَ لَهُ مُحَمَّدً: امْضِ إلىٰ مَنْ أَرَدْتَ مِنْهُمْ، فَقَالَ: ابْعَثْ إلىٰ رَئِيسِهِمْ وَكَبِيرِهِمْ ـ يَعْنِي أَبَا عَبْدِ اللهِ جَعْفَرَ بْنَ مُحَمَّدٍ ﴿ فَا أَنْكَ إِذَا أَغْلَظْتَ اللهِ جَعْفَرَ بْنَ مُحَمَّدٍ ﴿ فَإِنَاكَ إِذَا أَغْلَظْتَ عَلَيْهِ، عَلِمُوا جَمِيعاً أَنْكَ سَتُمِرُهُمْ عَلَى الطَّرِيقِ الَّذِي أَمْرَرْتَ عَلَيْهَا أَبَا عَبْدِ اللهِ ﴿ فَا لَذِي اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

قَالَ: فَوَ اللَّهِ، مَا لَبِثْنَا أَنْ أُتِيَ بِأَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ حَتَّىٰ أُوقِفَ بَيْنَ يَدَيْهِ، فَقَالَ لَـهُ عِيسَى بْنُ زَيْدٍ: أَسْلِمْ؛ تَسْلَمْ. و میل کردبه جانب محملی که عبدالله بن حسن در آن بود و میخواست که با او سخن گوید،

آن حضرت را به سخت تر منعی، منع کردند و نگذاشتند، و پاسبان به جانب آن حضرت میل

کرد، حضرت او را دفع نمود و فرمود که: از این دور شو و زود باشد که خدای تعالی شر تو و

شر غیر او را کفایت کند. بعد از آن، ایشان را داخل کوچهها کردند و حضرت صادق الله به

منزل خود برگشت. هنوز ایشان به بقیع نرسیده بودند که آن پاسبان به بلای سختی گرفتار شد،

و شتری داشت، او را لگد زد، و نشستگاهش خرد شد، و در آن ناخوشی مرد. و آن قوم را به

سوی دوانیقی برد.

بعد از آن، اندک زمانی ماندیم، پس کسی به نزد محمد بن عبدالله بن حسن آمد و او را خبر داد که پدر و عموهای او همه کشته شدند - که اب و جعفر منصور ایشان را کشت ، مگر حسن بن جعفر، و طباطبا، و علی بن ابراهیم، و سلیمان بن داود، و داود بن حسن، و عبدالله بن داود.

موسی می گوید: پس محمد بن عبدالله ظاهر شد در هنگامی که این خبر را شنید و مردم را به بیعت خود دعوت کرد، و من یکی از سه گس بودم که بااو بیعت کردند (یا دو کس که بیعت کردند، سیم من بودم)، و مردم برای بیعت کردن با او جمع شدند (و بنابر بعضی از نسخ کافی، برای بیعت خویش از مردم عهد و پیمان گرفت)، و هیچیک از قریش و انصار و عرب بر او اختلاف نکردند.

و محمد با عیسی بن زید، بنای مشورت گذاشت و عیسی از جملهٔ معتمدین او بود و او را سردار لشکر کرده بود. پس با عیسی مشورت کرد در باب فرستادن به نزد م عتبرین قوم خویش و آنها که روشناس بودند. عیسی بن زیدگفت که: اگر ایشان را دعوت کنی، دعوتی که کم و آسان باشد و شدتی در آن نباشد، تو را اجابت نمی کنند، مگر آن که بر ایشان غلظت و درشتی و بدخویی کنی. پس مرا با ایشان و اگذار. محمد گفت: به سوی هر که از ایشان که می خواهی، برو، عیسی گفت: بفرست به سوی سردار و بزرگ ایشان \_یعنی: ابو عبدالله جعفر بن محمد الله \_زیراکه چون تو با او درشتی کنی، همه می دانند که البته ایشان را می داری بر آن راهی که صادق الله را بر آن داشتی، و با ایشان، به همان طریق سلوک خواهی نمود.

موسى مىگويدكه: به خدا سوگند، كه زماني نگذشت كه امام جعفر صادق ﷺ را آوردند

فَقَالَ لَهُ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ ﷺ : «أَ حَدَثَتْ نُبُوَّةٌ بَعْدَ مُحَمَّدٍ ﷺ ؟».

فَقَالَ لَهُ مُحَمَّدُ: لَا، وَ لَكِنْ بَايِعْ؛ تَأْمَنْ عَلَىٰ نَفْسِكَ وَ مَالِكَ وَ وُلْدِكَ، وَ لَا تُكَلَّفَنَّ حَرْباً.

فَقَالَ لَهُ أَبُو عَبْدِ اللّٰهِ ﷺ: «مَا فِيَّ حَرْبٌ وَ لَا قِتَالٌ، وَ لَقَدْ تَـقَدَّمْتُ إِلَىٰ أَبِـيكَ، وَ حَذَّرْتُهُ الَّذِي حَاقَ بِهِ، وَ لُكِنْ لَا يَنْفَعُ حَذَرٌ مِنْ قَدَرٍ، يَا ابْنَ أَخِي، عَلَيْكَ بِالشَّبَابِ، وَ هَعْ عَنْكَ الشَّيُوخَ».

فَقَالَ لَهُ مُحَمَّدٌ: مَا أَقْرَبَ مَا بَيْنِي وَ بَيْنَكَ فِي السِّنِّ!

فَقَالَ لَهُ أَبُو عَبْدِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللهِ اللهُ اللهِ الل

فَقَالَ لَهُ مُحَمَّدٌ: لَا وَ اللَّهِ، لَا بُدَّ مِنْ أَنْ تُبَايِعَ.

فَقَالَ لَهُ أَبُو عَبْدِ اللّٰهِ ﷺ: «مَا فِيَّ يَـا ابْـنَ أَخِـي طَـلُبُ وَ لَا حَـرْبُ، وَ إِنَّـي لَأْرِيدُ الْخُرُوجَ إِلَى الْبَادِيَةِ، فَيَصُدُّنِي ذَلِكَ، وَ يَثْقُلُ عَلَيَّ حَتّىٰ تُكَلِّمَنِي فِي ذَلِكَ الْأَهْلُ غَيْرَ مَرَّةٍ، وَ لَا يَمْنَعُنِي مِنْهُ إِلَّا الضَّعْفُ، وَ اللّٰهِ وَ الرَّحِمِ أَنْ تُدْبِرَ عَنَّا، وَ نَشْقَىٰ بِكَ».

فَقَالَ لَهُ: يَا أَبَا عَبْدِ اللَّهِ. قَدْ وَ اللَّهِ مَاتَ أَبُو الدَّوَانِيقِ يَغْنِي أَبَا جَعْفَرٍ.

فَقَالَ لَهُ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ ﷺ : «وَ مَا تَصْنَعُ بِي وَ قَدْ مَاتَ ؟».

تا آن حضرت را در پیش روی محمد باز داشتند. عیسی بن زید به حضرت گفت که: و مسلم و فرمان بر دار شو تا از آفت و اذیت سالم بمانی.

حضرت صادق الله فرمود که: «آیا بعد از محمد الله نبوت و پیغمبری تازه به هم رسیده؟» محمد گفت: نه، ولیکن بیعت کن تابر جان و مال و فرزندان خود ایمن شوی و ما تو را تکلیف جنگ نمیکنیم.

حضرت صادق الله فرمود كه: «در من قوت جنگ و قتال نيست (يا آنكه جنگ و قتالى در نظر ندارم تا خاطر تو مشؤش باشد و خواسته باشى كه به جهت اطمينان خاطر از من بيعت بگيرى و اول، ظاهرتر است). و پيش از اين به پدرت گفتم و او را ترسانيدم از آنچه به او رسيد، وليكن حذر از آنچه تقدير شده، نفع نمى دهد. اى پسر برادر من، بر تو بادكه نوجوانان را طلب كنى و پيران را واگذار و از خود دور كن».

محمد گفت که: بسیار نزدیک است ما بین من و تو به حسب سال.

حضرت صادق الله فرمودکه: «من با تو جنگ و گفت و گونمیکنم (یا نمی خواهم که بر تو غالب شوم، یا مشقت و زحمتی به تو دهم بنابر اختلاف نسخ کافی) و برای این نیامدهام که بر تو تقدّم جویم در باب آنچه تو در آن اشتغال داری».

محمد گفت: نه، به خدا سوگند که چارهای نیست از آنکه بیعت کنی.

حضرت صادق الله فرمود که: «ای پسر برادر من، در باب من طلب و گریزی نیست (و مراد، این است که من حاضرم و نمی گریزم که باید به طلب من فرستی که در باب بیعت گرفتن از من این قدر اصرار داری). و به درستی که من اراده می کنم که به سوی بادیه بیرون روم، و همین رفتن مرا باز می دارد و بر من گرانی می کند تا آن که اهل خانه مکرر با من در این باب حرف می زنند، و دعوی می کنند و مرا از آن، منع نمی کند، مگر ناتوانی. و خدا و حق خویشی را به خاطر تو می آورم و تو را به آنها می ترسانم از آن که رو بگر دانی از ما (یا هلاک شوی) و ما به و اسطه تو در زحمت و مشقت افتیم (حاصل مراد، آن که از خدا بترس و قطع رحم مکن به و اسطه تکلیف بیعت؛ زیرا که چنانچه مقدر شده، تو کشته خواهی شد و خلفای بنی عباس ما را به سبب بیعت با تو، اذیت می رسانند).

محمد گفت که: یا اباعبدالله، به خدا سوگند که صاحب دوانیق ـ یعنی: ابو جعفر منصور ـ مرد. حضرت صادق ﷺ فرمودکه: «با من چه میکنی و حال آنکه ابو جعفر مرده است؟».

قَالَ: أُرِيدُ الْجَمَالَ بِكَ.

قَالَ: «مَا إِلَىٰ مَا تُرِيدُ سَبِيلٌ، لَا وَ اللَّهِ، مَا مَاتَ أَبُو الدَّوَانِيقِ إِلَّا أَنْ يَكُونَ مَاتَ مَوْتَ النَّوْمِ».

قَالَ: وَ اللَّهِ، لَتُبَايِعُنِي طَائِعاً أَوْ مُكْرَهاً، وَ لَا تُحْمَدُ فِي بَيْعَتِكَ، فَأَبَىٰ عَلَيْهِ إِبَاءً شَدِيداً، وَ أَمَرَ بِهِ إِلَى الْحَبْسِ.

فَقَالَ لَهُ عِيسَى بْنُ زَيْدٍ: أَمَا إِنْ طَرَحْنَاهُ فِي السِّجْنِ ـوَ قَدْ خَرِبَ السِّجْنُ، وَ لَيْسَ عَلَيْهِ الْيَوْمَ غَلَقٌ ـ خِفْنَا أَنْ يَهْرُبَ مِنْهُ، فَضَحِكَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ ﷺ، ثُمَّ قَالَ: «لَا حَوْلَ وَ لَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيمِ، أَ وَ تُرَاكَ تَسْجُنْنِي؟».

قَالَ: نَعَمْ، وَ الَّذِي أَكْرَمَ مُحَمَّداً ﴿ إِللَّهُ وَالنَّبُوَةِ لَأَسْجِنَنَكَ، وَ لَأَشَدُّدَنَّ عَلَيْكَ، فَقَالَ عِيسَى بْنُ زَيْدٍ: احْبِسُوهُ فِي الْمُخْبَأُ وَ ذَلِكُ ذَارُ رَيْظُةَ الْيَوْمَ وَفَقَالَ لَهُ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ ﴿ : «أَمَا وَ اللّٰهِ إِنِّي سَأَقُولُ، ثُمَّ أُصَدَّقُ».

فَقَالَ لَهُ عِيسَى بْنُ زَيْدٍ: لَوْ تَكَلَّمْتَ لَكَسَرْتُ فَمَكَ.

فَقَالَ لَهُ أَبُو عَبْدِ اللّٰهِ ﷺ: «أَمَا وَ اللّٰهِ يَا أَكْشَفُ يَا أَزْرَقُ ، لَكَأَنِّي بِكَ تَطْلُبُ لِنَفْسِكَ جُحْراً تَدْخُلُ فِيهِ ، وَ مَا أَنْتَ فِي الْمَذْكُورِينَ عِنْدَ اللِّقَاءِ ، وَ إِنِّي لاَظُنْكَ ـ إِذَا صُفْقَ خَلْفُكَ ـ طِرْتَ مِثْلَ الْهَيْقِ النَّافِرِ». فَنَفَرَ عَلَيْهِ مُحَمَّدٌ بِانْتِهَارٍ : احْبِسْهُ ، وَ شَدِّدْ عَلَيْهِ ، وَ اغْلُظْ عَلَيْهِ .

فَقَالَ لَهُ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ ﷺ : «أَمَا وَ اللَّهِ لَكَأَنِّي بِكَ خَارِجاً مِنْ سُدَّةِ أَشْجَعَ إِلَىٰ بَطْنِ

محمد گفت که: ارادهٔ زینت و جمال دارم به سبب تو.

حضرت فرمو د که: ۱۰ راهی نیست به سوی آنچه اراده داری. نه، به خدا سوگند که صاحب دوانیق نمر ده، مگر این که مر ده باشد به مردنی که خواب است، (یعنی: بخواب رفته باشد).

محمدگفت: به خدا سوگند که البته باید که بیعت کنی؛ خواه رغبت داشته باشی و خواه به اکراه و جبر باشد (و می تواند که معنی این باشد که: خواه ناخوش داشته باشی و مکروه طبع تو باشد). و در این هنگام که با اکراه بیعت کنی، در بیعت کردن خویش ستوده نشوی. و حضر ت بر بیعت، امتناع شدیدی نمود، و محمد امر کرد که آن حضرت را به سوی زندان برند.

عیسی بن زید به محمد گفت که: اگراو را در زندان افکنیم، با و جودی که زندان خراب و ویران شده، و امروز بر آن در و دالانی نیست و در بندی ندارد، می ترسیم که از زندان بگریزد. حضرت صادق ای خندید و فرمود: الاحول و لا قوة الا بالله العلی العظیم. آیا تو خود را چنان می مبینی که مرا در زندان کنی؟ گفت: آری، سوگند به آن که محمد الله را به پیغمبری گرامی داشته، که تو را در زندان می کنم و بر تو سخت می گیرم. عیسی بن زید گفت که: او را حبس کنید در پنهانگاه. و آن امروز، جایی است که اسب ها را در آن می بندند.

حضرت صادق ﷺ فرمود: ابد خدا سوگند که من سخنی میگویم و بعداز این مرا تصدیق خواهید کرده.

عیسی بن زید به حضرت گفت که: اگر سخن گویی دهان تو را میشکنم.

حضرت صادق ﷺ به عیسی فرمود که: «ای آنکه دو طرف سرت موی ندارد، و ای کبود چشم، به خدا سوگند که گویا تو را می بینم که به جهت شدت خوف، از برای خویش سوراخ حیوانی را جستجو می کنی که در آن داخل شوی و تو از آنها که در نزد جنگ یاد می شوند، محسوب نمی شوی. و به درستی که من تو را چنان گمان می کنم که چون کسی در پشت سرت، دست بر دست زند، پرواز می کنی مانند شتر مرغ نری که رمیده باشد».

پس محمد، عیسی را بر حضرت افزونی داد به زجر و منع حضرت و درشتی با وی. و به عیسی گفت که: او را حبس کن و بر او سخت بگیر و با وی درشتی نما.

حضرت صادق علیه به محمد فرمود: «به خدا سوگند، که گویا تو را می بینم که بیرون آمده از پیشگاه اشجع و رسیده به میان رودخانه و سواری که صاحب نشانه و شجاعت است، بر تو حمله کرده، و در دست آن سوار، نیزهٔ کو تاهی است که نصف آن سفید و نیمهٔ آن سیاه است، الْوَادِي، وَ قَدْ حَمَلَ عَلَيْكَ فَارِسُ مُعْلِمٌ، فِي يَدِهِ طِرَادَةً، نِسَفْهَا أَبْسَيَضُ، وَ نِسَفْهَا أَشُوهُ، وَ فَسَرَبْتَ خَـبْشُومَ أَسُودُ، عَلَىٰ فَرَسٍ كُمَيْتٍ أَقْرَحَ، فَطَعَنَكَ، فَلَمْ يَصْنَعْ فِيكَ شَيْئاً، وَ ضَـرَبْتَ خَـبْشُومَ فَرَسِهِ، فَطَرَحْتَهُ، وَ حَمَلَ عَلَيْكَ آخَرُ خَارِجٌ مِنْ زُقَاقِ آلِ أَبِي عَمَّارٍ الدُّوَلِيِّينَ، عَلَيْهِ فَرَسِهِ، فَطَرَحْتَهُ، وَ حَمَلَ عَلَيْكَ آخَرُ خَارِجٌ مِنْ زُقَاقِ آلِ أَبِي عَمَّارٍ الدُّوَلِيِّينَ، عَلَيْهِ غَرَسِهِ، فَطُرَحْتَهُ، وَ حَمَلَ عَلَيْكَ آخَرُ خَارِجٌ مِنْ زُقَاقٍ آلِ أَبِي عَمَّارٍ الدُّولِيِّينَ، فَهُو وَ اللهِ غَدِيرَتَانِ مَضْفُورَتَانِ، وَ قَدْ خَرَجَتَا مِنْ تَحْتِ بَيْضَتِهِ كَثِيرُ شَعْرِ الشَّارِبَيْنِ، فَهُو وَ اللهِ صَاحِبُكَ، فَلَا رَحِمَ اللهُ رِمَّتَهُ».

فَقَالَ لَهُ مُحَمَّدُ: يَا أَبَا عَبْدِ اللّٰهِ، حَسِبْتَ فَأَخْطَأْتَ. وَ قَامَ إِلَيْهِ البِسُّرَاقِيُّ بْنُ سَلْخِ الْحُوتِ، فَدَفَعَ فِي ظَهْرِهِ حَتَّىٰ أَدْخِلَ السِّجْنَ، وَ اصْطُفِيَ مَا كَانَ لَهُ مِنْ مَالٍ، وَ مَا كَانَ لِقَوْمِهِ مِمَّنْ لَمْ يَخْرُجْ مَعَ مُحَمَّدٍ.

قَالَ: فَطُلِعَ بِإِسْمَاعِيلَ بْنِ عَبْدِ اللّٰهِ بْنِ جَعْفَرِ بْنِ أَبِي طَالِبٍ، وَ هُوَ شَيْخٌ كَبِيرُ ضَعِيفٌ، قَدْ ذَهَبَتْ إِحْدَىٰ عَيْنَيْهِ، وَ ذُهَبَتْ رِجْ لَاهُ وَ هُوَ يُحْمَلُ حَمْلًا، فَدَعَاهُ إِلَى الْبَيْعَةِ ، فَقَالَ لَهُ: يَا ابْنَ أَخِي، إِنِّنِي شَيْخٌ كَبِيرُ ضَعِيفٌ، وَ أَنَا إِلَىٰ بِرِّكَ وَ عَوْنِكَ أَحْوَجُ. فَقَالَ لَهُ: لَا بُدَّ مِنْ أَنْ تُبَايِعَ.

فَقَالَ لَهُ: وَ أَيَّ شَيْءٍ تَنْتَفِعُ؛ بِبَيْعَتِي؛ وَ اللَّهِ، إِنِّي لَأُضَيِّقُ عَلَيْكَ مَكَانَ اسْمِ رَجُلٍ إِنْ كَتَبْتَهُ.

قَال: لَا بُدَّ لَكَ أَنْ تَفْعَلَ. وَ أَغْلَظَ لَهُ فِي الْقَوْلِ.

فَقَالَ لَهُ إِسْمَاعِيلُ: ادْعُ لِي جَعْفَرَ بْنَ مُحَمَّدٍ، فَلَعَلَّنَا نُبَايِعُ جَمِيعاً.

قَالَ: فَدَعَا جَعْفَراً ﷺ، فَقَالَ لَهُ إِسْمَاعِيلُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، إِنْ رَأَيْتَ أَنْ تُبَيِّنَ لَـهُ فَافْعَلْ، لَعَلَّ اللّهَ يَكُفُّهُ عَنَّا.

قَالَ: «قَدْ أَجْمَعْتُ أَلَّا أَكَلِّمَهُ، فَلْيَرَ فِيَّ رَأْيَهُ!».

و بر اسب یال و دنبالهٔ سیاهی که در پیشانی آن سفیدی کمی است، سوار است (و می تواند که معنی این باشد که: آن اسب پیر یا پنج ساله است) و تو را نیزه زده و در تو هیچ تأثیری نکرده، و تو بر بینی اسب او زده و او را انداخته ای، و بر تو سواری دیگر حمله کرده که بیرون آمده از کوچهٔ آل ابی عمار دؤلیها و بر او دو گیسوی یافته است، که از زیر کلاه خود او بیرون آمده، و موی سبیلهای او بسیار است. پس به خدا سوگند، که او صاحب تو است که تو را خواهد کشت. خدا استخوان پوسیده او را رحم نکند».

محمد به حضرت عرض کردکه: یا اباعبدالله، حساب کرده ای یا چنین پنداشته ای و خطا نموده. و شراقی پسر سَلخ الحوت برخاست به سوی صادق و دست بر پشت آن حضرت زد تا او را داخل زندان کرد، و برگزید آنچه را که حضرت داشت از مال، و آنچه را که خویشان آن حضرت داشتند، از آنها که با محمد خروج نکرده بودند.

پس اسماعیل بن عبدالله بن جعفر بن ابی طالب را آوردند و او پیری بود کهنسال و ناتوان، و یکی از چشمهایش نابینا شده، و هر دو پایش از کار رفته بود، و او را بر می داشتند، و از جایی به جایی می بر دند (چه خود قادر بر حرکت کردن نبود). محمد او را به سوی بیعت خواند. اسماعیل در جواب گفت که: ای پسر برادر من، به درستی که من پیر و سالدار و ناتوانم، و من به سوی نیکی و اعانت تو مختاج ترم.

محمد گفت که: چاره نیست از آنکه بیعت کنی.

اسماعیل گفت که: از بیعت من چه نفع به تو می رسد؟ به خدا سوگند، که من جای اسم یک مرد بر تو تنگ می گردانم، اگر آن را بنویسی (یعنی: ثمرهای که بر بیعت من متر تب می شود، و منحصر است در این که در آن سیاهه که نامهای آنها که با تو بیعت کرده اند، نوشته شده، اگر نام مرا بنویسی، جای نام مردی را پر می کند).

محمد گفت: تو را چاره نیست از آنکه بیعت کنی، و با اسماعیل در گفتار درشتی نـمود. اسماعیل گفت که: جعفر بن محمد را برای من بطلب، شاید که ما همه یک بار بیعت کنیم.

موسی میگوید که: محمد، حضرت امام جعفر الله را طلبید و اسماعیل به آن حضرت عرض کردکه: فدای تو گردم، اگر مصلحت دانی که عاقبت امر را برای او بیان کنی، بکن، شاید که خدا او را از ما باز دارد.

حضرت فرمود که: «من عزم کردهام که با او سخن نگویم. پس رأی خود را در باب من

فَقَالَ إِسْمَاعِيلُ لِأَبِي عَبْدِ اللهِ ﷺ : أَنْشُدُكَ اللهَ هَلْ تَذْكُرُ يَوْماً أَتَيْتُ أَبَاكَ مُحَمَّدَ بْنَ عَلِيٍّ ﴿ فَقَالَ إِلَيَّ مَنْكَىٰ ، فَقُلْتُ لَهُ : مَا يُبْكِيكَ ؟ فَقَالَ عَلِيً ﴿ فَيَكِيٰ وَعَلَيَّ حُلَّتَانِ صَفْرَاوَانِ ، فَأَدَامَ النَّظَرَ إِلَيَّ ، فَبَكَىٰ ، فَقُلْتُ لَهُ : مَا يُبْكِيكَ ؟ فَقَالَ لِي : «يُبْكِينِي أَنْكَ تُقْتَلُ عِنْدَ كِبَرِ سِنِّكَ ضَيَاعاً ، لاَ يَنْتَظِحُ فِي دَمِكَ عَنْزَانِ » قَالَ : وفَيْ عَنْزَانِ » قَالَ : هُومِ مَنْدُومِ مَنْدُومِ مَنْدُومِ مَنْدُولِ مَشُومٍ فَقُلْتُ : مَتَىٰ ذَاكَ ؟ قَالَ : «إِذَا دُعِيتَ إِلَى الْبَاطِلِ فَأَبَيْتَهُ ؛ وَ إِذَا نَظُرْتَ إِلَى الْأَخْوَلِ مَشُومٍ فَقُلْتُ : مَتَىٰ ذَاكَ ؟ قَالَ : «إِذَا دُعِيتَ إِلَى الْبَاطِلِ فَأَبَيْتَهُ ؛ وَ إِذَا نَظُرْتَ إِلَى الْأَخْولِ مَشُومٍ فَقُدْتُ مَتَى مِنْ آلِ الْحَسَنِ عَلَىٰ مِنْبَرِ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ يَدْعُو إِلَىٰ نَفْسِهِ قَدْ تَسَمّىٰ بِغَيْرِ وَصُوبَ اللهِ عَلَيْ يَدْعُو إِلَىٰ نَفْسِهِ قَدْ تَسَمّىٰ بِغَيْرِ الشَهِهِ ، فَأَخْدِثُ عَهْدَكَ ، وَ اكْتُبْ وَصِيّتَكَ ؛ فَإِنَكَ مَقْتُولُ فِي يَوْمِكَ أَوْ مِنْ غَدِ »!؟ الشهِ ، فَأَخْدِثُ عَهْدَكَ ، وَ اكْتُبْ وَصِيّتَكَ ؛ فَإِنَكَ مَقْتُولُ فِي يَوْمِكَ أَوْ مِنْ غَدٍ »!؟

فَقَالَ لَهُ أَبُو عَبْدِ اللّٰهِ ﴿ وَ هَٰذَا \_ وَ رَبِّ الْكَعْبَةِ \_ لَا يَصُومُ مِنْ شَهْرِ رَمَضَانَ فَقَالَ لَهُ أَبُو عَبْدِ اللّٰهِ ﴿ وَمَضَانَ الْخِسَنِ ، وَ أَعْظُمُ اللّٰهُ أَجْرَنَا فِيكَ ، وَ أَحْسَنَ الْخِسَنَ اللهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ ﴾ ».

قَالَ: ثُمَّ احْتُمِلَ إِسْمَاعِيلُ، وَ رُدَّ جَعْفَرٌ إِلَى الْحَبْسِ. قَالَ: فَوَ اللَّهِ، مَا أَمْسَـيْنَا حَتَّىٰ دَخَلَ عَلَيْهِ بَنُو أَخِيهِ: بَنُو مُعَاوِيَةَ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ جَعْفَرٍ، فَتَوَطَّؤُوهُ حَتَّىٰ قَتَلُوهُ، وَ بَعَثَ مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ إِلَىٰ جَعْفَرٍ، فَخَلَىٰ سَبِيلَهُ.

ببیند و آنچه میخواهد با من بکند».

اسماعیل به حضرت صادق ﷺ عرض کرد که: تو را به خدا سوگند می دهم که آیا به خاطر داری روزی را که به خدمت پدرت محمد بن علیﷺ آمدم و دو خُلهٔ زرد پوشیده بودم، پس نگاه بسیاری به سوی من کرد و گریست. به آن حضرت عسرض کردم که: چه چیز تو را می گریاند؟ فر مود که: «مرا می گریاند آن که تو کشته می شوی، در حال پیری، بی آن که در باب کشتن تو پروایی داشته باشند، و خون تو پامال می شود و در باب خون تو دو بز شاخ به یکدیگر نمی زنند» (و این مثلی است که در امر سهل و آسان که یاور و منکری در آن به هم نرسد می زنند).

اسماعیل میگوید که: عرض کردم که: این امر، در چه زمان خواهد بود؟ فرمود: «در وقتی که تو را به سوی باطل بخوانند، و تو آن را قبول نکنی. پس چون نظر کنی به سوی احول که خویشانش او را شوم دانند، و از اولاد امام حسن الله باشد و بالا رود بر منبر رسول خدای و نفس مردم را به سوی خویش دعوت کند، و غیر نام خود را به خود ببندد که خود را مهدی و نفس زکیّه نام نهد، عهد خود را تازه کن، و وصیت نامه خویش را بنویس که تو در همان روز یا در فردای آن کشته می شوی ».

حضرت صادق الله فرمود: «آری، و سوگند به پروردگار کعبه، که محمد بن عبدالله روزه نمی گیرد از ماه مبارک رمضان، مگر کمتری از آن را. پس تو را به خدا می سپارم ای ابوالحسن، و خدا مزد ما را در مصیبت تو بزرگ گرداند، و بر آنها که بعد از خود می گذاری، نیکو خلافت و جانشینی نماید. و انا لله و انا الیه راجعون ه.

موسی میگوید: پس اسماعیل را برداشتند و حضرت امام جعفر علا را به سوی زندان برگردانیدند، و گفت: به خدا سوگند، که روز را شب نکردیم که پسران برادر اسماعیل -که پسران معاویه بن عبدالله بن جعفرند - بر او داخل شدند، و لگد بر شکمش مالیدند تا او را کشتند، و محمد بن عبدالله فرستاد به سوی حضرت امام جعفر علا و آن حضرت را رهاکرد. موسی میگوید که: ما بعد از آن ماندیم تا هلال ماه رمضان را دیدیم. پس خبر خروج عیسی بن موسی (که از سرداران ابو جعفر منصور بود) به ما رسید و شنیدیم که ارادهٔ مدینه دارد، و محمد بن عبدالله پیشی گرفت و یزید بن معاویة بن عبدالله بن جعفر بر مقدمهٔ لشکر عیسی بن موسی، پسران حسن بن زید بن حسن بن حسن، و قاسم بن محمد بن زید،

قَالَ: وَ أَقَمْنَا بَعْدَ ذَٰلِكَ حَتَّى اسْتَهْلَلْنَا شَهْرَ رَمَضَانَ، فَبَلَغَنَا خُرُوجُ عِـيسَى بُــنِ مُوسىٰ يُرِيدُ الْمَدِينَةَ.

قَالَ: فَتَقَدَّمَ مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ عَلَىٰ مُقَدِّمَتِهِ يَزِيدُ بْنُ مُعَاوِيَةَ بْنِ عَبْدِ اللَّـهِ بْـنِ جَعْفَرٍ، وَ كَانَ عَلَىٰ مُقَدِّمَةِ عِيسَى بْنِ مُوسَىٰ: وُلْدُ الْحَسَنِ بْنِ زَيْدِ بْنِ الْحَسَنِ بْـنِ الْحَسَنِ، وَ قَاسِمٌ، وَ مُحَمَّدُ بْنُ زَيْدٍ، وَ عَلِيٌّ وَ إِبْرَاهِيمُ بَنُو الْحَسَنِ بْنِ زَيْدٍ، فَهُزِمَ يَزِيدُ بْنُ مُعَاوِيَةً، وَ قَدِمَ عِيسَى بْنُ مُوسَى الْمَدِينَةَ، وَ صَارَ الْقِتَالُ بِالْمَدِينَةِ، فَنَزَلَ بِذُبَاب، وَ دَخَلَتْ عَلَيْنَا الْمُسَوِّدَةُ مِنْ خَلْفِنَا، وَ خَرَجَ مُحَمَّدٌ فِي أَصْحَابِهِ حَــتَّىٰ بَــلَغَ السُّــوقَ. فَأَوْصَلَهُمْ، وَ مَضَىٰ، ثُمَّ تَبِعَهُمْ حَتَّى انْتَهَىٰ إِلَىٰ مَسْجِدِ الْخَوَّامِينَ، فَنَظَرَ إِلَىٰ مَا هُنَاكَ فَضَاءٍ لَيْسَ فِيهِ مُسَوِّدٌ وَ لَا مُبَيِّضٌ، فَاسْتَقْدُمَ حَتَّى انْتَهِيْ إِلَىٰ شِعْبِ فَزَارَةَ، ثُمَّ دَخَلَ هُذَيْلَ، ثُمَّ مَضَىٰ إِلَىٰ أَشْجَعَ، فَخَرَجَ إِلَيْهِ الْفَارِسُ ــالَّذِي قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّـهِ ﴿ ـ مِـنْ خَلْفِهِ مِنْ سِكَّةِ هُذَيْلَ، فَطَعَنَهُ، فَلَمْ يَصْنَعْ فِيهِ شَيْنَاً، وَ حَمَلَ عَلَى الْفَارِسِ، فَضَرَبَ خَيْشُومَ فَرَسِهِ بِالسَّيْفِ، فَطَعَنَهُ الْفَارِسُ، فَأَنْفَذَهُ فِي الدِّرْعِ، وَ انْـنَنـىٰ عَـلَيْهِ مُـحَمَّدٌ، فَضَرَبَهُ، فَأَثْخَنَهُ، وَ خَرَجَ عَلَيْهِ حُمَيْدُ بْنُ قَحْطَبَةَ ــوَ هُوَ مُدْبِرٌ عَلَى الْفَارِسِ يَضْرِبُهُ ــ مِنْ زُفَّاقِ الْعَمَّارِيِّينَ، فَطَعَنَهُ طَعْنَةً أَنْفَذَ السِّنَانَ فِيهِ، فَكُسِرَ الرُّمْحُ، وَ حَمَلَ عَلَىٰ حُمَيْدٍ، فَطَعَنَهُ حُمَيْدٌ بِزُجِّ الرُّمْح، فَصَرَعَهُ، ثُمَّ نَزَلَ إِلَيْهِ، فَضَرَبَهُ حَتَّىٰ أَثْخَنَهُ وَ قَتَلَهُ، وَ أَخَذَ رَأْسَهُ، وَ دَخَلَ الْجُنْدُ مِنْ كُلِّ جَانِبٍ، وَ أُخِذَتِ الْمَدِينَةُ، وَ أَجْـلِينَا هَـرَباً فِـي البلكادِ.

قَالَ مُوسَى بْنُ عَبْدِ اللّهِ: فَانْطَلَقْتُ حَتَىٰ لَحِقْتُ بِإِبْرَاهِيمَ بْنِ عَبْدِ اللّهِ، فَوَجَدْتُ عِيسَى بْنَ زَيْدٍ مُكْمَناً عِنْدَهُ، فَأَخْبَرْتُهُ بِسُوءِ تَدْبِيرِهِ، وَ خَرَجْنَا مَعَهُ حَـتّىٰ أُصِـيبَ عِيسَى بْنَ زَيْدٍ مُكْمَناً عِنْدَهُ، فَأَخْبَرْتُهُ بِسُوءِ تَدْبِيرِهِ، وَ خَرَجْنَا مَعَهُ حَـتّىٰ أُصِيبَ عِيسَى بْنَ زَيْدٍ مُكْمَناً عِنْدَهُ اللّهِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللّهِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللّهِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللّهِ بْنِ

و على و ابراهيم، پسران حسن بـن زيـد بـودند. پس يـزيد بـن مـعاويه شكست خـورد، و عیسی بن موسی، به مدینه آمد و جنگ در مدینه واقع شد. بعد از آن، عیسی در ذُباب (کـه کوهی است در مدینه) فرود آمد و لشکر دوانیقی که عیسی سر کردهٔ ایشان را به جهت سياه پوشي، مسودَه نام كرده بود، بر ما داخل شدند، و محمد بالشكر خود بيرون رفت تارسيد در بازاری که در نزدیکی ذُباب بود، و اصحاب خویش را به آنجا رسانید، و ایشان راگذاشت و خود در پی کاری رفت. بعد از آن، برگشت و در پی اصحاب خود رفت که به ایشان ملحق شود تا به مسجد پوست فروشان رسید و نظر کرد به میدانگاهی که در آنجا بود، و دید که یک نفر از لشكر عيسي واصحاب مقنع (كهبه خلاف بني عباس سفيد مي يوشيدند)در أنجا نيستند. محمد پیش آمد تا به محلهٔ فزاره رسید، بعداز آن داخل محلهٔ قبیلهٔ هُذیل شد و رفت تا به محلهٔ قبیلهٔ اشجع رسید. پس سواری که امام جعفر صادق ﷺ فرموده بود، به سوی او بیرون آمد از طرف پشت سرش، از كوچهٔ هُذيل و نيزهاي را حوالهٔ او كرد و در او هيچ تأثيري نكرد، و محمد بر أن سوار حمله كرد، و ضربتي بربيني النبش زد، باز أن سوار سِنان نيزه بر او زدكه أن را در زرهٔ او فرو برد، و محمد برگشت و بر او حمله کرد، و او را ضربتی زد که او را سست و بي حال گردانيد (كه ديگر قادر بر جنگ كردن نبود). و ځميد بن قحطبه از كوچه عَمَاريها بر او بیرون آمد، در حالتی که محمد پشتش به سوی خمید و رویش به جانب آن سوار بود، و او را ضربت می زد که محمید نیزه ای بر او زد؛ چنانچه سنان نیزه در او جاگرفت، و نیزه شکست و محمد بر حمید حمله کرد. پس حُمید آهن بُن نیزه را بر او زد و او را انداخت، و از اسب فرود آمد و به نزد او رفت و او را ضربت بسیاری زد تا آن که او را سست و بی حال کرد، به مرتبه ای که قادر بر حرکت نبود، و او راکشت و سرش را جداکرد. و لشکر از هر طرف داخل شدند و مدينه راگرفتند و ما جلاي وطن نموديم و گريزان در شهرها داخل شديم.

موسی بن عبدالله میگوید که: پس من رفتم تا به ابراهیم بن عبدالله ملحق شدم و عیسی بن زید را یافتم که در نزد او پنهان بود، پس او را به بدی تدبیری که کرده بود، خبر دادم و با او بیرون آمدیم، و با هم بودیم تا آن که کشته شد، یا مرد - خدا او را حمت کند - بعد از آن، با پسر برادر اشتر - یعنی: عبدالله بن محمد بن عبدالله بن حسن - رفتیم تا در سِند و فات یافت. بعد از آن، برگشتم رمیده و رانده، که شهرها بر من تنگ شده بود.

و در هیچ شهری جای من نبود، به جهت خوفی که از بنی عباس داشتم. چون زمین بر من

حَسَنٍ حَتَّىٰ أُصِيبَ بِالسِّنْدِ، ثُمَّ رَجَعْتُ شَرِيداً طَرِيداً تَضِيقُ عَلَيَّ الْبِلَادُ.

فَلَمَّا ضَافَتْ عَلَيَّ الْأَرْضُ، وَ اشْتَدَّ بِيَ الْخَوْفُ، ذَكَرْتُ مَا قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ اللهِ وَخَبْتُ إِلَى الْمَهْدِيِّ وَ قَدْ حَجَّ وَ هُو يَخْطُبُ النَّاسَ فِي ظِلِّ الْكَعْبَةِ، فَمَا شَعَرَ إِلَّا وَ فَجِبْتُ إِلَى الْمَهْدِيِّ مِنْ تَحْتِ الْمِنْبَرِ وَقَقُلْتُ: لِيَ الْأَمَانُ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، وَ أَدُلُكَ عَلَىٰ مُوسَى بْنِ عَبْدِ اللّهِ بْنِ مَسِحةٍ لَكَ عِنْدِي؟ فَقَالَ: نَعَمْ، مَا هِيَ؟ قُلْتُ: أَدُلُكَ عَلَىٰ مُوسَى بْنِ عَبْدِ اللّهِ بْنِ عَبْدِ اللّهِ بْنِ مَعْدِي فَقَالَ لِي: نَعْمْ، لَكَ الأَمَانُ، فَقُلْتُ لَهُ: أَعْطِنِي مَا أَرْقُ بِهِ، فَأَخَذْتُ مِنْهُ عَهُوداً وَ مَوَاثِيقَ، وَ وَثَقْتُ لِنَعْسِي، ثُمَّ قُلْتُ: أَنَا مُوسَى بْنُ عَبْدِ اللهِ، فَقَالَ لِي: إِذَا تُكْرَمَ وَ مُواثِيقَ، وَ وَثَقْتُ لِنَعْسِي، ثُمَّ قُلْتُ: أَنَا مُوسَى بْنُ عَبْدِ اللهِ، فَقَالَ لِي: الْفُرْ إِلَى بَعْضِ أَهْلِ بَيْتِكَ يَقُومُ بِأَمْرِي عِنْدَكَ، فَقَالَ لِي: الْظُرْ إِلَى مَعْشِدِ، فَقَالَ الْعَبَاسُ بْنَ مُحْمَّدِ، فَقَالَ الْعَبَاسُ بَعْ فَيْكَ، فَقَالَ لِي قِيكَ الْحَاجَةُ أَسُلُكَ لِحَقَّ أَمِيرٍ الْمُؤْمِنِينَ إِلَّا قَبِلْتَنِي، فَقَلْكَ إِي فِيكَ الْحَاجَةُ، أَسْأَلُكَ لِحَقَّ أَمِيرٍ الْمُؤْمِنِينَ إِلَّا قَبِلْتَنِي، فَقَبِلْنِي شَاءَ أَوْ أَبَى . وَ فَكَ الْحَاجَةُ، أَسْأَلُكَ لِحَقَّ أَمِيرٍ الْمُؤْمِنِينَ إِلَّا قَبِلْتَنِي، فَقَبِلْنِي شَاءَ أَوْ أَبَى . وَ فَذَا الْحَسَنُ بْنُ عَبْدِ اللّهِ وَ قَالَ لِيَ الْمُعْرِفُنِي، وَ هٰذَا الْحَسَنُ بْنُ عَبْدِ اللّهِ وَلِكَ الْمُعْرِفُنِي، وَ هٰذَا الْحَسَنُ بْنُ عَبْدِ اللّهِ لِي الْمُعْرِفُنِي، وَ هٰذَا الْحَسَنُ بْنُ عَبْدِ اللّهِ لِي الْمُؤْمِنِينَ ، وَ هٰذَا الْحَسَنُ بْنُ عَبْدِ اللّهِ بِي الْعَبَّاسِ يَعْرِفُنِي، فَقَالُوا: نَعَمْ، يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ، كَأَنَّهُ لَمْ يَعْبُ عَنَا.

ثُمَّ قُلْتُ لِلْمَهْدِيِّ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، لَقَدْ أَخْبَرَنِي بِهِٰذَا الْمَقَامِ أَبُو هٰذَا الرَّجُلِ ـوَ أَشَرْتُ إِلَىٰ مُوسَى بْنِ جَعْفَرٍ ﷺ \_قَالَ مُوسَى بْنُ عَبْدِ اللهِ: وَكَذَبْتُ عَلَىٰ جَعْفَرٍ كَذِبَةً، فَقُلْتُ لَهُ: وَ أَمَرَنِى أَنْ أُقْرِ نَكَ السَّلَامَ، وَ قَالَ: إِنَّهُ إِمَامُ عَدْلِ وَ سَخَاءٍ.

قَالَ فَأَمَرَ لِمُوسَى بْنِ جَعْفَرٍ بِخَمْسَةِ آلَافِ دِينَارٍ، فَأَمَرَ لِي مِنْهَا مُـوسَى بِأَلْفَيْ دِينَارٍ، فَأَمْرَ لِي مِنْهَا مُـوسَى بِأَلْفَيْ دِينَارٍ، وَ وَصَلَ عَامَّةَ أَصْحَابِهِ وَ وَصَلَنِي، فَأَحْسَنَ صِلَتِي، فَحَيْثُ مَا ذُكِرَ وُلْدُ مُحَمَّدِ دِينَارٍ، وَ وَصَلَ عَامَّةً غَرْشِهِ وَ وَصَلَنِي، فَأَحْسَنَ صِلَتِي، فَحَيْثُ وَ حَمَلَةً عَرْشِهِ وَ الْكِرَامُ بُنِ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ، فَقُولُوا: صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَ مَلَائِكَتُهُ وَ حَمَلَةُ عَرْشِهِ وَ الْكِرَامُ

تنگ گردید و خوف بر من شدید شد، آنچه را که امام جعفر صادق الله فرموده بود، به خاطر آوردم. پس به نزد مهدی پسر منصور آمدم، در حالی که حج کرده بود و در سایهٔ کعبه مردم را خطبه می کرد، و مهدی مطلع نشد، مگر در حالی که من از زیر منبر برخاستم و گفتم که: یا امیر المؤمنین، مرا امان می دهی؟ تا تو را دلالت کنم بر خیرخواهی برای تو که در نزد من است؟ گفت: آری، آن خیرخواهی چیست؟ گفتم: تو را دلالت می کنم بر موسی بن عبدالله بن حسن، گفت: آری، تو را امان دادم. گفتم: به من عطاکن آنچه را که به آن و شوق و اعتمادی داشته باشم، و از او عهدها و پیمانها گرفتم و خاطر خود را جمع کردم. بعد از آن، گفتم: منم موسی بن عبدالله. گفت که: در این هنگام تو را گرامی می داریم و به تو عطامی نماییم.

پس به مهدی گفتم که: مرا به بعضی از اهل بیت خود بده که به کار من قیام نماید، و میهماندار من باشد، و در نزد تو باشم. به من گفت که: نگاه کن هر که را اراده داری بگو، تا او را میهماندار تو گردانم. گفتم که: عموی تو عباس بن محمد. عباس گفت: مرا در تو حاجتی نیست. گفتم لیکن مرا در تو حاجت است (و به تو احتیاج دارم) و تو را سؤال میکنم به حق امیر المؤمنین و دست بر نمی دارم، مگر آن که مرا قبول کنی.

پس مرا خواهی نخواهی قبول کرد و مهدی به من گفت که: کسی تو را می شناسد؟ و در حوالی و گرداگرد او، اصحاب ما، یا بیشتر ایشان بودند. گفتم که: اینک حسن بن زیداست که مرا می شناسد، و اینک حسن بن عبدالله بن عباس است که مرا می شناسد، و اینک حسن بن عبدالله بن عباس است که مرا می شناسد. همه گفتند: بلی یا امیر المؤمنین، گویاکه او از پیش ما نرفته و از نظر ما پنهان نشده و به همان صورت است که از اینجا رفت.

بعد از آن، به مهدی گفتم: یا امیر المؤمنین، خبر داد مرا به این مقام (که عبارت است از آنچه در این جا اتفاق بود)، پدر این مرد و اشاره کردم به سوی موسی بن جعفر علا.

موسی بن عبدالله میگوید که: با اینها دروغی بر امام جعفر صادق که تمه و به مهدی گفتم که: جعفر مرا امر فرمود که: تو را سلام برسانم، و فرمود که: مهدی، امامی است که بسیار عدالت و سخاوت دارد. موسی میگوید که: پس مهدی امر کرد که پنج هزار دینار شرعی به موسی بن جعفر الله دادند. بعد از آن، حضرت امام موسی که، امر فرمودی که از آن پنج هزار دینار، دو هزار دینار به من دادند. و همهٔ اصحاب خود را بخشش فرمود و بخشش مرا بهتر داد. پس در هر جا که فرزندان محمد بن علی بن الحسین ای مذکور شوند، بگویید که خدا

الْكَاتِبُونَ، وَ خُصُّوا أَبَا عَبْدِ اللَّهِ بِأَطْيَبِ ذَٰلِكَ، وَ جَزَىٰ مُوسَى بْنَ جَعْفَرٍ عَنِّي خَيْراً، فَأَنَا وَاللَّهِ مَوْلَاهُمْ بَعْدَ اللَّهِ.

٩٣٩ / ١٨ . وَ بِهِٰذَا الْإِسْنَادِ . عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ جَعْفَرِ بْنِ إِبْرَاهِيمَ الْجَعْفَرِيُّ ، قَالَ : حَدَّثَنَا عَبْدُ اللهِ بْنُ الْمُفَضَّلِ : مَوْلَىٰ عَبْدِ اللهِ بْنِ جَعْفَرِ بْنِ أَبِي طَالِبٍ ، قَالَ : لَمَّا خَرَجَ لَلْحُسَيْنُ بْنُ عَلِيٍّ الْمُفْضَلِ : مَوْلَىٰ عَبْدِ اللهِ بْنِ جَعْفَرِ بْنِ أَبِي طَالِبٍ ، قَالَ : لَمَّا خَرَجَ اللهِ اللهِ بْنَ جَعْفَرِ اللهِ إلَى الْحُسَيْنُ بْنُ عَلِيٍّ الْمَقْتُولُ بِفَخِّ ، وَ احْتَوىٰ عَلَى الْمَدِينَةِ ، دَعَا مُوسَى بْنَ جَعْفَرٍ اللهِ إلَى الْحُسَيْنُ بْنُ عَلِيٍّ الْمَقْتُولُ بِفَخِّ ، وَ احْتَوىٰ عَلَى الْمَدِينَةِ ، دَعَا مُوسَى بْنَ جَعْفَرٍ اللهِ إلَى اللهِ مَا كُلُف ابْنُ عَمِّكَ عَمَّكَ أَبَا عَبْدِ اللهِ ، اللهِ مَا لَمْ يَكُنْ يُرِيدُ ».

فَيَخْرُجَ مِنِّي مَا لَا أُرِيدُ ، كَمَا خَرَجَ مِنْ إِبِي عَبْدِ اللهِ مَا لَمْ يَكُنْ يُرِيدُ ».

فَقَالَ لَهُ الْحُسَيْنُ: إِنَّمَا عَرَضْتُ عَلَيْكُ أَمْراً فَإِنْ أَرَدْتَهُ دَخَلْتَ فِيهِ، وَ إِنْ كَرِهْتَهُ لَمْ أَخْوِلْكَ عَلَيْهِ، وَ الله الْمُسْتَعَانِ مَنْ وَقَعَهُ وَقَالَ لَهُ أَبُو الْحَسَنِ مُوسَى بْنُ جَعْفَرٍ ﷺ خَمِلْكَ عَلَيْهِ، وَ الله الْمُسْتَعَانِ مَنْ مُولَى وَقَالَ لَهُ أَبُو الْحَسَنِ مُوسَى بْنُ جَعْفَرٍ ﷺ حِينَ وَدَّعَهُ: «يَا ابْنَ عَمَّ، إِنَّكَ مَقْتُولُ، فَأَجِدَّ الضِّرَابَ؛ فَإِنَّ الْهَوْمَ فُسَّاقُ يُنظِهِرُونَ عِينَ وَدَّعَهُ: «يَا ابْنَ عَمَّ، إِنَّكَ مَقْتُولُ، فَأَجِدً الضِّرَابَ؛ فَإِنَّ الْهَوْمَ فُسَاقُ يُنظِهِرُونَ إِنَّا اللهِ مِنْ عُصْبَةٍ». إيماناً، وَ يُسِرُّونَ شِرْكاً، وَ ﴿إِنَّا لِلهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ ﴾ أَخْتَسِبُكُمْ عِنْدَ اللهِ مِنْ عُصْبَةٍ». وَمَا كَانَ مِنْ أَمْرِهِ مَا كَانَ، قُتِلُوا كُلُّهُمْ كَمَا قَالَ ﴿

، ١٩/٩٢. وَبِهٰذَا الْإِسْنَادِ، عَنْ عَبْدِ اللّهِ بْنِ إِبْرَاهِيمَ الْجَعْفَرِيَّ، قَالَ: كَتَبَ يَحْيَى بْنُ عَبْدِ اللّهِ بْنِ الْحَسَنِ إِلَىٰ مُوسَى بْنِ جَعْفَرٍ ﴿ وَمَا بَعْدُ، فَإِنِّي أُوصِي نَفْسِي بِتَقْوَى اللهِ، وَ بِهَا أُوصِيكَ؛ فَإِنَّهَا وَصِيَّةُ اللّهِ فِي الْأَوَّلِينَ، وَ وَصِيَّتُهُ فِي الْآخِرِينَ، خَبَّرَنِي مَنْ وَرَدَ عَلَيَّ مِنْ أَعْوَانِ اللهِ عَلَىٰ دِينِهِ وَ نَشْرٍ طَاعَتِهِ بِمَا كَانَ مِنْ تَحَنَّيْكَ مَعَ خِذْلَانِك، وَ و فرشتگان و حاملان عرش او و بزرگان از ایشان که اعمال را مینویسند، بر ایشان صلوات فرستند. و امام جعفر صادق الله را به خوش ترین آن مخصوص سازید. و خدا از جانب من، موسی بن جعفر را جزای خیر دهد. و به خدا سوگند، که من بعد از خدا غلام و دوست دار ایشانم.

۱۹۳۹ / ۱۸ و به همین اسناد، از عبدالله بن جعفر بن ابراهیم جعفری روایت کرده است که گفت: حدیث کرد ما را عبدالله بن مفضّل مولای عبدالله بن جعفر بن ابی طالب و گفت: چون حسین بن علی کشته شد در فخّ (و آن، رو دخانهای است در مکه معظمه) خروج کرد و بر مدینه مستولی شد، و آن را در حیطهٔ تصرف خود در آورد. موسی بن جعفر را به سوی بیعت دعوت نمود. پس آن حضرت به نزداو آمد و فرمود که: ای پسر عمو، مرا تکلیف مکن آنچه راکه پسر عموی تو بعنی: محمد بن عبدالله بن حسن عمویت امام جعفر صادق از من بروز کند آنچه بروز آن را نمی خواهم؛ چنانچه از تکلیف کرد، تا باعث این شود که از من بروز کند آنچه بروز آن را نمی خواهم؛ چنانچه از حضرت صادق ای آنچه بروز آن را نمی خواهم؛ چنانچه از مضرت صادق بی آنچه بروز آن را نمی خواهم؛ و کنی و حضرت صادق بی آنچه بروز آن را نمی خواهم گفت) در ده را می کشد و اگر مرا تکلیف کنی و اصرار نمایی، من نیز آنچه می دانم خواهم گفت) در در نمایی، من نیز آنچه می دانم خواهم گفت) در در نمایی، من نیز آنچه می دانم خواهم گفت) در در نمایی، من نیز آنچه می دانم خواهم گفت) در در نمایی، من نیز آنچه می دانم خواهم گفت) در در نمایی، من نیز آنچه می دانم خواهم گفت) در در نمایی، من نیز آنچه می دانم خواهم گفت) در در نمایی، من نیز آنچه می دانم خواهم گفت) در در نمایی، من نیز آنچه می دانم خواهم گفت) در در نمایی، من نیز آنچه می دانم خواهم گفت) در در نمایی، من نیز آنچه می دانم خواهم گفت) در در در سی نمایی، من نیز آنچه می دانم خواهم گفت) در در تابه به داخه در خواهم گفت) در در نمایی، من نیز آنچه می دانم خواهم گفت) در در نماید در نماید در نماید در نمایت در نماید در ن

حسین به خدمت آن حضرت عرض کردگه: جز این نیست که من امری را بر تو عرض کردم، پس اگر آن را خواسته باشی در آن داخل می شوی، و اگر آن را ناخوش داشته باشی، تو را بر آن نمی دارم، و خداست که از او یاری می جویم. بعد از آن، آن حضرت را و داع نمود و در هنگامی که حضرت ابوالحسن موسی بن جعفر هی را و داع نمود، حضرت به او فرمود که:

«ای پسر عمو، به درستی که تو کشته خواهی شد. پس نیکو جنگ کن که این گروه قاسقی چنداند که اظهار ایمان می کنند و شرک را پنهان می دارند. و انا الله و انا الیه راجعون. من مزد مصیبت شما گروه خویشان را از خدا می طلبم».

پس حسین بیرون رفت و از امر او اتفاق افتاد، آنچه اتفاق افتاد که همه کشته شدند چنانچه آن حضرت فر موده بود.

۱۹/۹۴۰ و به همین اسناد، از عبدالله بن ابراهیم جعفری روایت است که گفت: یحیی بن عبدالله بن حسن به حضرت موسی بن جعفر ﷺ نوشت که: اما بعد، به درستی که من نـفس خود را وصیت میکنم به پرهیز کردن از خدا، و ترسیدن از عذاب او، و تو را به آن وصیت

قَدْ شَاوَرْتُ فِي الدَّعْوَةِ لِلرِّضَا مِنْ آلِ مُحَمَّدٍ ﷺ وَ قَدِ احْتَجَبْتَهَا وَ احْتَجَبَهَا أَبُوكَ مِنْ قَبْلِكَ، وَ قَدِيماً ادَّعَيْتُمْ مَا لَيْسَ لَكُمْ، وَ بَسَطْتُمْ آمَـالَكُمْ إِلَىٰ مَـا لَـمْ يُـعْطِكُمُ اللّـهُ، فَاسْتَهْوَيْتُمْ وَ أَصْلَلْتُمْ، وَ أَنَا مُحَدِّرُكَ مَا حَدَّرِكَ اللّهُ مِنْ نَفْسِهِ.

فَكَتَبَ إِلَيْهِ أَبُو الْحَسَنِ مُوسَى بْنُ جَعْفَرٍ ﴿ وَمِنْ مُوسَى بْنِ عَبْدِ اللّٰهِ بْنِ حَسَنِ : أَمَّا بَعْدُ، وَ عَلِيٍّ مُشْتَرِكَيْنِ فِي التَّذَلُّلِ لِلّٰهِ وَ طَاعَتِهِ، إلىٰ يَحْيَى بْنِ عَبْدِ اللّٰهِ بْنِ حَسَنِ : أَمَّا بَعْدُ، وَ عَلِيٍّ مُشْتَرِكَيْنِ فِي التَّذَلُلِ لِلّٰهِ وَ طَاعَتِهِ، إلىٰ يَحْيَى بْنِ عَبْدِ اللّٰهِ بْنِ حَسَنٍ : أَمَّا بَعْدُ، وَ فَإِنِّي أَحَدِّرُكَ اللهِ وَ تَكَامُلُ نَقِمَاتِهِ، وَ أَعْلِمُكَ أَلِيمَ عَذَابِهِ وَ شَدِيدَ عِقَابِهِ وَ تَكَامُلُ نَقِمَاتِهِ، وَ أُوصِيكَ وَ نَفْسِي بِتَقْوَى اللّٰهِ ؛ فَإِنَّهَا زَيْنُ الْكَلَامِ وَ تَثْبِيتُ النَّعْمِ، أَتَانِي كِتَابُكَ تَذْكُرُ فِيهِ أَوصِيكَ وَ نَفْسِي بِتَقْوَى اللّٰهِ ؛ فَإِنَّهَا زَيْنُ الْكَلَامِ وَ تَثْبِيتُ النَّعْمِ، أَتَانِي كِتَابُكَ تَذْكُرُ فِيهِ أَنْ مُثَمِّعُ وَ أَبِي مِنْ قَبْلُ، وَ مَا سَمِعْتُ ذَلِكَ مِنِّي وَ ﴿ سَتُكْتُبُ شَهَادَتُهُمْ وَيُسْأَلُونَ ﴾ وَ لَمْ أَنِي مُدَّعٍ وَ أَبِي مِنْ قَبْلُ، وَ مَا سَمِعْتُ ذَلِكَ مِنِي وَ ﴿ سَتُكْتَبُ شَهَادَتُهُمْ وَيُسْأَلُونَ ﴾ وَ لَمْ يَدَعْ حِرْصُ الدُّنْيَا وَ مَطَالِبُهَا لِأَهْلِهَا مُطْلَبًا لَا يَحِيرَتِهِمْ حَتَىٰ يُنْهُمْ وَيُسْأَلُونَ ﴾ وَ لَمْ يَدَعْ فِي دُنْيَاهُمْ، وَ ذَكُونَ أَنِي تَبْعِفْتُ النَّاسَ عَنْكَ لِرَغْبَتِي فِيمًا فِي يَدَيْكَ، وَ مَا اللّهِ عَلَيْنِ مِنْ مَذْخَلِكَ اللّهِ يَ اللّهُ عَلَيْهِمْ مَعْلَى اللّهَ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِمْ مَعْلَى اللّهُ عَلَى اللّهَ عَلَالَى ﴿ خَلَقَ النَّاسَ أَمْشَاجًا وَ غَرَائِنِ وَ غَمَالِيْرَا وَ عَمَالِي مِنْ مَدْخَلِكَ اللّهَ عَنَارَكَ وَ تَعَالَىٰ ﴿ خَلَقَ النَّاسَ أَمْشَاجًا وَ غَرَائِنِ وَ غَمَا فِي عَرَائِكَ وَ غَمَالِي مِنْ مَدْخَلِكَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ الللهُ عَلَيْلُولُولَ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهِ الله

میکنم؛ زیراکه آن وصیت خدا است در بارهٔ پیشینیان و وصیت اوست در پسینیان. خبر داد مرا آنکه وارد شد بر من، از یاوران خدا بر اظهار دین، و نشر طاعت آن جناب به آنچه ثابت است از مهربانی و میل تو به من، با آنکه مرا واگذاشتی و با من بیعت نکردی، و من با مردم مشورت کردم در باب دعوت از برای آنکه پسندیدهٔ آل محمد الله بود، و تو آن مشورت را منع کردی و در وقت آن، حاضر نشدی و پیش از تو، پدرت آن را منع کرد، و سالهاست که شما ادّعا کرده اید، آنچه را که برای شما نیست و آرزوهای خود را پنهان کرده اید به سوی آنچه خدا به شما عطانفر موده.

پس مردم را سرگشته و گمراه گردانیدید، و من می ترسانم تو را از آنیچه خدا تو را ترسانیده از ذات خویش و عذابی که از محض قهّاریت او صادر شده باشد، بی واسطهٔ غیری. پس ابوالحسن حضرت موسی بن جعفر ، به سوی او نوشت که:

الین نامهای است از موسی، پسر بندهٔ خدا جعفر و برادرش علی، در حالی که هر دو شریکند در فروتنی کردن از برای خدا و طاعت او به سوی یحیی بن عبدالله بن حسن. اما بعد. به درستی که من تو را و خود را از خدا می ترسانم و تو را به عذاب دردناک خدا و عقاب سخت و ناخوشی های تمام و سختی های آن جناب اعلام می نمایم، و تو را و خود را وصیت می کنم به پر هیز کردن و ترسیدن از خدا؛ زیرا که آن، زینت سخن و سبب ثابت داشتن نعمتهای اوست. و نامهٔ تو به نزد من آمد و در آن ذکر کرده بودی که من ادعا دارم، و پدرم پیش از این چنین بوده، و حال آن که تو ، این را از من نشنیده ای، و زود باشد که شهادت ایشان نوشته شود و پر سیده شود (و این اقتباسی است که از آیهٔ سوره زخرف فر موده) ، و حرص دنیا و مطالب آن مطلبی را برای اهل آن و انگذاشته تا آن که مطلب آخرت ایشان در دنیای ایشان بر ایشان تباه گردد. و ذکر کرده بودی که من مردم را از تو باز داشته ام، به جهت رغبت نمودن من در آنچه در دست تو است، و ناتوانی از سنت و کمی بینایی حجت، مرانکر ده از آن درگاهی که تو در آن داخل شدی، اگر خواهان آن می بودم، ولیکن خدای تباری و تعالی در دمان را آفریده از آبهای آمیخته (چه، آب مرد با آب زن و رحم به هم آمیخته می شود)، و از چیزهای دور و بیگانه و طبیعت ها.

۱. زخرف، ۱۹.

فَأَخْبِرْنِي عَنْ حَرْفَيْنِ أَسْأَلُكَ عَنْهُمَا: مَا الْعَثْرَفُ فِي بَدَنِكَ؟ وَ مَا الصَّهْلَجُ فِي الْإِنْسَانِ؟ ثُمَّ اكْتُبْ إِلَيْ بِخَبَرِ ذَلِكَ، وَ أَنَا مُتَقَدِّمٌ إِلَيْكَ، أَحَذِّرُكَ مَعْصِيَةَ الْخَلِيفَةِ، وَ أَحُثُكَ عَلَىٰ بِرِّهِ ثُمَّ اكْتُب إِلَيْ بِخَبَرِ ذَلِكَ، وَ أَنَا مُتَقَدِّمٌ إِلَيْكَ، أَحَذَكَ الْأَظْفَارُ، وَ يَلْزَمَكَ الْخِنَاقُ مِنْ كُلِّ وَ طَاعَتِهِ، وَ أَنْ تَطْلُبَ لِنَفْسِكَ أَمَاناً قَبْلَ أَنْ تَأْخُذَكَ الْأَظْفَارُ، وَ يَلْزَمَكَ الْخِنَاقُ مِنْ كُلِّ مَكَانٍ وَ لَا تَجِدَهُ حَتَىٰ يَمُنَّ اللَّهُ عَلَيْكَ بِمَنِّهِ وَ فَضْلِهِ وَ وَشَلِهِ وَ وَشَلِهِ وَ وَشَلِهِ وَ وَلَا تَجِدَهُ حَتَىٰ يَمُنَّ اللَّهُ عَلَيْكَ بِمَنَّهِ وَ فَضْلِهِ وَ رَقَةِ الْخَلِيفَةِ الْمُدَى وَلَكُ وَ يَرْحَمَكَ، وَ يَحْفَظَ فِيكَ أَرْحَامَ رَسُولِ اللّهِ عَلَيْكَ وَ وَالسَّلَامُ عَلَىٰ مَنْ كَذَب وَ تَوَلَّى ﴾».

قَالَ الْجَعْفَرِيُّ: فَبَلَغَنِي أَنَّ كِتَابَ مُوسَى بْنِ جَعْفَرٍ ﴿ وَقَعَ فِي يَدَيْ هَارُونَ، فَلَمَّا قَرَأَهُ، قَالَ: النَّاسُ يَحْمِلُونِي عَلَىٰ مُوسِّى بْنِ جَعْفَرٍ. وَ هُوَ بَرِيءٌ مِمَّا يُرْمَى بِهِ.

تَمَّ الْجُزْءُ الثَّانِي، مِنْ كِتَابِ الْكَافِي، وَ يَثْلُوهُ بِمَشِيئَةِ اللَّهِ وَ عَوْنِهِ ـ الْجُزْءُ الثَّالِثُ، وَ هُوَ بَابُ كَرَاهِيَةِ التَّوْقِيتِ. وَ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَ الصَّلَاةُ وَ السَّلَامُ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِهِ أَجْمَعِينَ. پس مراخبر ده از دو اسم که تو را از آنها سؤال میکنم و بگو که: چیست غترف که در بدن تو است و چیست صَهْلج که در انسان است؟ بعد از آن، خبر این را به سوی من بنویس (و در بعضی از نسخ کافی، به جای عترف، تعرف مذکور است و هیچیک از این دو لفظ در کتابی از کتب معتبرهٔ لغت، چون صحاح و قاموس و فائق و غیر اینها، مذکور نیست و در قاموس، عتریف و عتروف و صملج مذکور است با معانی که مناسبتی ندارد).

و وصیت میکنم تو را و تو را از نافرمانی خلیفه (یعنی: هارون) می ترسانم و ترغیب میکنم تو را بر نیکی و فرمانبرداری او، و بر آنکه از برای خود امان طلب کنی، پیش از آنکه چنگال مرگ تو را بگیرد، و کمند آن به حلقت افتد از هر طرف، و محتاج باشی به نفس کشیدن و از هر جاکه خواسته باشی که نفس کشی، و به راحت افتی، تو را میسر نشود، و آن را نیابی تا آنکه خدا بر تو منت گذارد به عطا و فضل خویش و ترخم کردن خلیفه –که خدا او را باقی بدارد –.

پس تو را ایمن گرداند و بر تو رحم کند و خویشی های رسول خدات را در حق تو حفظ نماید ﴿وَالسَّلَنَمُ عَلَیٰ مَنِ اَتَبَعَ اللهُدَیِ \* إِنَّا قَدْ أُوجِی إِلَیْنَا أَنَّ الْعَذَابَ عَلَیٰ مَن کَذَّبَ وَتَوَلِّیٰ ﴾ ا، یعنی: و سلامتی هر دو سرا بر کسی که پیروی نمود را درا در استی که و حی شده به سوی ما که عذاب دنیا و آخرت، بر کسی است که تکذیب کرد پیغمبران و حجتهای خدارا و پشت کرد و اعراض نموده.

جعفری میگوید که: خبر به من رسید که نامهٔ موسی بن جعفر به دست هارون افـتاد، و چون آن نامه را خواند، گفت که: مردم مرا بر این میدارند که موسی بن جعفر را اذیت میکنم، و حال آنکه او بیزار است از آنچه به او نسبت میدهند و هیچ تقصیر ندارد.

تمام شد جزوهٔ دویم از کتاب کافی و در پهلو در می آید آن را به مشیت و خواست خدای تعالی و یاری او، جزو سیم، و آن، باب حرمت وقت قرار دادن است از برای ظهور قائم - صلوات الله و سلامه علیه - و ستایش مخصوص خداوند پروردگار عالمیان است. و درود و سلام بر محمد و همهٔ خاندانش.

۱. طه، ۴۷ و ۴۸.

فواز او ستایش مخصوص، تا آخر در ترجمهٔ مترجم - رحمه الله - ئیست.

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

## ٨٢\_بَابُ كَرَاهِيَةِ التَّوْقِيتِ

رَبَادٍ؛ وَ مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ؛ وَ مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ؛ وَ مُحَمَّدُ بْنُ يَخْيَى، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ جَمِيعاً، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ أَبِي يَخْيَى، عَنْ أَلْكَ الثَّمَالِيِّ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبًا جَعْفَرٍ ﴿ يَهُ يَقُولُ: «يَا ثَابِتُ، إِنَّ اللَّهَ \_تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ حَمْزَةَ الثَّمَالِيِّ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبًا جَعْفَرٍ ﴿ يَهُ يَقُولُ: «يَا ثَابِتُ، إِنَّ اللَّهَ \_تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ حَمْزَةَ الثَّمَالِيِّ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبًا جَعْفَرٍ ﴿ يَهُ يَقُولُ: «يَا ثَابِتُ، إِنَّ اللَّهَ عَلَيْهِ \_اشْتَدَّ وَتَعَالَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ مِنْ السَّبْعِينَ، فَلَمَّا أَنْ قُتِلَ الْحُسَيْنُ حَصَلَوَاتُ اللّهِ عَلَيْهِ \_اشْتَدَّ عَلَيْهِ \_اشْتَدَ عَلَىٰ أَنْ قُتِلَ الْحُسَيْنُ حَصَلَواتُ اللّهِ عَلَيْهِ \_اشْتَدَ عَلَىٰ أَنْ قُتِلَ اللّهُ لَهُ أَنْ قُتِلَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ أَمْ اللّهُ عَلَيْهِ السَّبْوِينَ وَ مِائَةٍ ، فَحَدَّثُنَاكُمْ فَأَذَعْتُمُ اللّهُ مَا عَلَىٰ أَهْلِ الْأَرْضِ، فَأَخْرَهُ إِلَىٰ أَرْبَعِينَ وَ مِائَةٍ ، فَحَدَّثُنَاكُمْ فَأَذَعْتُمُ اللّهُ مَا عَلَىٰ أَهْلِ الأَرْضِ، فَأَخْرَهُ إِلَىٰ أَرْبَعِينَ وَ مِائَةٍ ، فَحَدَّثُنَاكُمْ فَأَذَعْتُمُ اللّهُ مَا عَلَىٰ أَهْلِ النَّرِضِ، فَأَخْرَهُ إِلَىٰ أَرْبَعِينَ وَ مِائَةٍ ، وَ هَيْمُ وَاللّهُ مَا اللّهُ مَا عَلَىٰ أَمْ الْكِتَابِ ﴾».

قَالَ أَبُو حَمْزَةَ: فَحَدَّثْتُ بِذُلِكَ أَبًا عَبْدِ اللَّهِ عِنْ مُقَالَ: «قَدْ كَانَ كَذْلِكَ».

١٩٤٧ / ٢. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْمَىٰ، عَنْ سَلَمَةَ بْنِ الْخَطَّابِ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ حَسَّانَ، عَنْ
 عَبْدِ الرَّحْمٰنِ بْنِ كَثِيرٍ، قَالَ: كُنْتُ عِنْدَ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ إِذْ دَخَلَ عَلَيْهِ مِهْزَمٌ، فَقَالَ لَهُ:
 جُعِلْتُ فِدَاكَ، أَخْبِرْنِي عَنْ هٰذَا الأَمْرِ الَّذِي نَنْتَظِرُهُ مَتىٰ هُوَ؟

فَقَالَ: «يَا مِهْزَمُ، كَذَبَ الْوَقَّاتُونَ، وَ هَلَكَ الْمُسْتَعْجِلُونَ، وَ نَجَا الْمُسَلِّمُونَ».

٣/٩٢٣ عَنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ اللَّهِ عَنْ أَبِيهِ، عَنِ اللَّهِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَنْ اللَّهُ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَنْ أَلَا عَلْ أَمْنَ أَنْ عَلَى الللَّهُ عَنِ الْهَائِمِ عَنْ أَنْ أَنْ أَلْهُ لَكُ اللَّهُ عَنِ الْقَائِمِ عَنْ أَنْ أَنْ اللَّهِ عَنْ الْهَائِمِ عَنْ أَنْ أَنْ أَلُولُ الللللَّهُ عَنِ الْقَائِمِ عَنْ الْمُلِكِ اللَّهِ عَلْ الللللَّهُ عَلَى اللللللِّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ الللِهُ الللللِهُ اللللْمُ اللللللْمُ

٩٢٢ / ۴ . أَحْمَدُ بِإِسْنَادِهِ، قَالَ: قَالَ: «أَبَى اللَّهُ إِلَّا أَنْ يُخَالِفَ وَقْتَ الْمُوَقِّتِينَ».

#### ۸۲ باب در بیان حرمت وقت قرار دادن و معین کردن ظهور قائم - صلوات الله و سلامه علیه -

٩٤١ / ١ . على بن محمد و محمد بن حسن، از سهل بن زياد؛

و محمد بن یحیی، از احمد بن محمد بن عیسی، همه از حسن بن محبوب، از ابو حمزه ثمالی روایت کرده اند که گفت: شنیدم از امام محمد باقر الله که می فرمود: ای ثابت، به درستی که خدای تبارک و تعالی این امر را در هفتاد سال معین فرموده بود، و چون امام حسین مطوات الله علیه مشهید شد، غضب خدای عزّوجل بر اهل زمین شدید گردیده، پس، آن را به تأخیر انداخت تا سال صد و چهلم از هجرت، و ما شما را خبر دادیم و شما حدیث ما را فاش کردید و پرده ای را که چون مُعجر بر سران کشیده بود برداشتید، و خدا برای آن، بعد از این، وقتی در نزد ما قرار نداده که آن را بدانیم. (یَمْحُوا اللهٔ مَا یَشَاءُ وَ یُثِیتُ وَ عِنْدَهُ أُمُّ الْکِتَابِ ﴾ آه.

ابو حمزه میگوید که: حضرت امام جعفر صادق این حدیث خبر دادم فرمود که: «چنین بود».

روایت کرده است که گفت: در نزد حضرت صادق ﷺ بودم در وقتی که مهزم بر آن حضرت داخل شد و به آن حضرت عرض کرد که: فدای تو گردم، مرا خبر ده از این امری که ما آن را انتظار می بریم که در چه زمان خواهد بود؟ فرمود که: «ای مِهزم، وقتگویان دروغ گفتند، و آنها که طالب شتابند، هلاک گردیدند، و آنان که در مقام تسلیماند و قول ما را قبول کردند، نجات یافتند».

۳/۹۴۳ . چند نفر از اصحاب ماروایت کردهاند از احمد بن محمد بن خالد، از پدرش، از قاسم بن محمد، از علی بن ابی حمزه، از ابو بصیر، از امام جعفر صادق کی که گفت: آن حضرت کی راسؤال کردم از قائم کی فرمود که: «وقتگویان دروغ گفتند. به درستی که ما اهل بیت، وقت قرار نمی دهیم».

۹۴۴ / ۴ . احمد به اسناد خویش روایت کرده و گفت که: حضرت فرمود: «خداابا و امتناع فرموده، مگر آنکه وقتِ وقت قرار دهندگان را مخالفت فرماید».

۱. رعد، ۲۹.

٥٩٥/ ٥٠ الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَمَّدٍ، عَنِ الْفُضَيْلِ بْنِ يَسَادٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ الْخَزَّاذِ، عَنْ عَبْدِ الْكَرِيمِ بْنِ عَمْرٍ و الْخَثْعَمِيِّ، عَنِ الْفُضَيْلِ بْنِ يَسَادٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عِنْ الْوَقَّاتُونَ؛ لِنَّ قُلْتُ: لِهٰذَا الْأَمْرِ وَقْتُ؟ فَقَالَ: «كَذَبَ الْوَقَّاتُونَ، كَذَبَ الْوَقَّاتُونَ؛ إِنَّ مُوسَىٰ عِنْهُ لَمَّا خَرَجَ وَافِداً إِلَىٰ رَبِّهِ، وَاعَدَهُمْ ثَلَاثِينَ يَوْماً، فَلَمَّا زَادَهُ اللّه عَلَى مُوسَىٰ عَشْراً، فَلَمَّا زَادَهُ اللّه عَلَى الشَّلَاثِينَ عَشْراً، قَالَ قَوْمُهُ: قَدْ أَخْلَفَنَا مُوسَىٰ، فَصَنَعُوا مَا صَنَعُوا؛ فَإِذَا حَدَّ ثُنَاكُمُ الْحَدِيثَ الْحَدِيثَ فَجَاءَ عَلَىٰ مَا حَدَّ ثُنَاكُمْ بِهِ، فَقُولُوا: صَدَقَ اللّهُ؛ وَ إِذَا حَدَّ ثُنَاكُمُ الْحَدِيثَ فَجَاءَ عَلَىٰ مَا حَدَّ ثُنَاكُمْ بِهِ، فَقُولُوا: صَدَقَ اللّهُ؛ وَ إِذَا حَدَّ ثُنَاكُمُ الْحَدِيثَ فَجَاءَ عَلَىٰ مَا حَدَّ ثُنَاكُمْ بِهِ، فَقُولُوا: صَدَقَ اللّهُ؛ وَ إِذَا حَدَّ ثُنَاكُمُ الْحَدِيثَ فَجَاءَ عَلَىٰ مَا حَدَّ ثُنَاكُمْ بِهِ، فَقُولُوا: صَدَقَ اللّهُ؛ وَ إِذَا حَدَّ ثُنَاكُمُ الْحَدِيثَ فَجَاءَ عَلَىٰ خِلَافِ مَا حَدَّ ثُنَاكُمْ بِهِ، فَقُولُوا: صَدَقَ اللّهُ؛ تُوْجَرُوا مَرَّ تَيْنِ».

٩٢٤/ ٤. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ وَ أَحْمَدُ بْنُ إِدْرِيسَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أَحْـمَدَ، عَـنِ السَّيَّارِيِّ، عَنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ أَبِـيهِ عَـلِيٍّ بْـنِ السَّيَّارِيِّ، عَنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ أَبِـيهِ عَـلِيٍّ بْـنِ يَقْطِينٍ، عَنْ أَجِيهِ الْحُسَيْنِ، عَنْ أَبِـيهِ عَـلِيٍّ بْـنِ يَقْطِينٍ، قَالَ: قَالَ لِي أَبُو الْحَسَنِ اللهِ : «الشَّيْعَةُ تُرَبّىٰ بِالْأَمَانِيِّ مُنْذُ مِائَتَيْ سَنَةٍ».

قَالَ: وَ قَالَ يَقْطِينُ لِابْنِهِ عَلَيَّ بْنِ يَقْطِينٍ أَمَا بَالُنَا قِيلَ لَنَا فَكَانَ. وَ قِيلَ لَكُمْ فَلَمْ يَكُنْ ؟ قَالَ: فَقَالَ لَهُ عَلِيُّ: إِنَّ الَّذِي قِيلَ لَنَا وَ لَكُمْ كَانَ مِنْ مَخْرَجٍ وَاحِدٍ، غَمِيْرَ أَنَّ أَمْرَكُمْ حَضَرَ، فَأَعْطِيتُمْ مَحْضَهُ، فَكَانَ كَمَا قِيلَ لَكُمْ، وَ أَنَّ أَمْرَنَا لَمْ يَحْضُون، فَعُلِّلْنَا بِالْأَمَانِيِّ، فَلَوْ قِيلَ لَنَا: إِنَّ هٰذَا الْأَمْرَ لَا يَكُونُ إِلَّا إِلَىٰ مِائِتَيْ سَنَةٍ أَوْ ثَلَاثِمِائَةِ سَنَةٍ، إِلاَّ مَا أَشْرَعَهُ اللَّاسِ عَنِ الْإِسْلَامِ، وَ لَكِنْ قَالُوا: مَا أَشْرَعَهُ ا وَ مَا أَقْرَبَهُ !؛ تَأَلُّفاً لِقُلُوبِ النَّاسِ، وَ تَقْرِيباً لِلْفَرْجِ.

٧٩٢/ ٧. الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْقَاسِمِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ اللَّهِ عِن الْأَنْبَادِيِّ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ مِهْزَمٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عِنْهِ عمرو خَتعمی، از فُضیل بن یسار، از امام محمد، از حسن بن علی خزّاز، از عبدالکریم بن عمرو خَتعمی، از فُضیل بن یسار، از امام محمد باقر ه روایت کرده است که گفت: به آن حضرت عرض کردم که: آیا این امر را وقت معینی هست؟ سه مرتبه فرمود که: اوقتگویان، دروغ گفتند. به درستی که موسی بن عمران چون بیرون رفت که بر پروردگار خویش وارد شود، بنی اسرائیل را سی روز وعده داد و چون خدا او را بر سی روز، ده روز زیاد کرد، قومش گفتند که: موسی با ما خُلف و عده نمود. پس، کردند آنچه کردند. و چون ما شما را حدیثی بگرییم و آن امر بر طریقه ای که شما را حدیث کردمایم واقع شود، بگویید که خدا راست فرمود، و چون شما را خبری دهیم، و بر خلاف آنچه شما را به آن حدیث نموده ایم واقع شود، بگویید که خدا

علی بن یقطین، از برادرش حسین، از پدرش علی بن یقطین روایت کرده است که گفت: امام موسی کاظم علی بن یقطین روایت کرده است که گفت: امام موسی کاظم علی به فرمود که: «مدت دو پست سال، شیعیان ما به آرزوها پرورش می بابند». راوی می گوید که: یقطین به پسر خود علی بن یقطین گفت که: چیست حال ما که گفته شد برای ما، و تحقق به هم رسانید، و پرای شما گفته شد و تحقق نیافت (حاصل مراد، آن که یقطین که از پیروان بنی عباس بود، به پسرش علی که از خواص اصحاب حضرت امام موسی کاظم علیه بود، بحث کرد که چرا آنچه در باب دولت ما مذکور شد، به ظهور پیوست و بدا در آن بدا اتفاق افتاد؟). اتفاق نیفتاد، و آنچه در باب دولت شما مذکور شد، به ظهور نبیوست و در آن بدا اتفاق افتاد؟). جا بیرون آمد؛ غیر از آن که امر شما هنگامش رسیده بود. پس خالص آن به شما عطا شد؛ جا بیرون آمد؛ غیر از آن که امر شما هنگامش رسیده بود، پس ما را به آرزوها مشغول جنانچه برای شما گفته شده بود. و هنگام امر ما نرسیده بود، پس ما را به آرزوها مشغول ساختند. و اگر به ما می گفتند که این امر نمی با بیشتر مردمان از دین اسلام بر می گشتند، ولیکن گفتند که: این امر چه سریع و چه نزدیک است، به جهت جمع شدن دلهای مردم و نزدیک ساختن فرج و رفتن غم و اندوه.

۷/۹۴۷ مسین بن محمد، از جعفر بن محمد، از قاسم بن اسماعیل انباری، از حسن بن علی، از ابراهیم بن مِهزم، از پدرش، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که گفت: در

قَالَ: ذَكَوْنَا عِنْدَهُ مُلُوكَ آلِ فُلَانٍ، فَقَالَ: «إِنَّمَا هَلَكَ النَّاسُ مِنِ اسْتِعْجَالِهِمْ لِلهٰذَا الْأَمْرِ؛ إِنَّ اللَّهَ لَا يَعْجَلُ لِعَجَلَةِ الْعِبَادِ؛ إِنَّ لِهٰذَا الْأَمْرِ غَايَةً يَنْتَهِي إِلَيْهَا، فَلَوْ قَدْ بَلَغُوهَا لَمْ يَشْتَقْدِمُوا سَاعَةً، وَ لَمْ يَسْتَأْخِرُوا».

## ٨٣ ـ بَابُ التَّمْحِيصِ وَ الْامْتِحَانِ

١٩٨٨ / ١. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ مَحْبُوبٍ، عَسْ يَعْقُوبَ السَّرَّاجِ وَ عَلِيٍّ بْنِ رِقَابٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ وَ اللَّهِ مَا كَتَمْتُ وَلَّ اللَّهُ الللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

١٩٩٩ / ٢ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ وَ الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنِ الْقَاسِمِ
بْنِ إِسْمَاعِيلَ الْأَنْبَارِيِّ ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ ، عَنْ أَبِي الْمَغْرَاءِ ، عَنِ ابْنِ أَبِي يَعْفُورٍ ،
فَ إِلْسَمَاعِيلَ الْأَنْبَارِيِّ ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ ، عَنْ أَبِي الْمَغْرَاءِ ، عَنِ ابْنِ أَبِي يَعْفُورٍ ،
قَ اللهَ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهِ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ اللهُ عَلَالَ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُولِ اللهُ الل

نزد آن حضرت پادشاهان آل فلان (یعنی بنی عباس) را ذکر نمودیم، فرمود: «جز این نیست که مردم به جهت شتاب بندگان، شتاب مردم به جهت شتاب بندگان، شتاب نمی فرماید؛ زیراکه این امر را نهایتی است که به آن نهایت باید برسد. پس اگر به آن نهایت برسند، پیشی نگیرند بر آن، ساعتی، و از پس نیایند از آن، ساعتی (که آن اجل، به هیچ وجه متقدّم و متأخر نشود).

#### ۸۳ باب در بیان تحمیص و امتحان ٔ

رثاب، از امام جعفر صادق ی روایت کرده است که: «چون مردم بعد از کشتن عثمان، با امیر المؤمنین - صلوات الله علیه - بیعت کردند، آن حضرت بر منبر بر آمد، و خطبه خواند - که آن حضرت، آن را ذکر فرموده - و در آن خطبه می فرماید: به درستی که بلیّه و رنج و سختی که آن حضرت، آن را ذکر فرموده - و در آن خطبه می فرماید: به درستی که بلیّه و رنج و سختی شما برگشت به همان صورتی که داشت، در روزی که خدا پیغمبر شخ خود را مبعوث گردانید (یعنی که چون اهل جاهلیت صاحب خیرت گرفیدید). و سوگند یاد می کنم به آن خدایی که پیغمبر شخ را به حق مبعوث گردانیده، که هر آیته در گفتار مختلف شوید، و در رأی های شما اختلاف بسیار به هم رسد، و شمارا فر غریال کنند و ببیرزند (چنانچه چیزی را در غربال می کنند و خوب و بد آن را از هم جدا می نمایند) تا به مر تبهای که زیر شما بالاگردد، و بالای شما زیر شود (یعنی معلق و سرنگون شوید. و بعضی گفته اند که: کوچکان و ذیلان شما، می زیرشو د راول امر کو تاهی کردند). و پیشی گیرندگانی که در اول بر کو تاهی کردند و به سوی بیعت پیشی گرفتند، کو تاهی کنند. به خدا سوگند که یک سخن در اول امر کو تاهی نکردند و به سوی بیعت پیشی گرفتند، کو تاهی کنند. به خدا سوگند که یک سخن را نبوشیدم و یک دروغ نگفتم و رسول خدا مرا خبرداد به این مقام (که عبارت است از: بیعت و اتفاق بر آن حضرت) و این روز».

۱۹۴۹ / ۲ . محمد بن يحيي و حسين بن محمد، از جعفر بن محمد، از قاسم بن اسماعيل انباري، از حسن بن على، از ابوالمَغراء، از ابن ابي يعفور روايت كردهاند كـه گـفت: شنيدم

۱. وابن دو لفظ، در معنی به یکدیگر نزدیکند؛ چه تمحیص آزموده گردانیدن و بی گناه کردن، و امتحان، آزمودن و در محنت و نکبت انداختن است. (مترجم)

اقْتَرَبَ». قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، كَمْ مَعَ الْقَائِم مِنَ الْعَرَبِ؟ قَالَ: «نَفَرُ يَسِيرٌ».

قُلْتُ: وَ اللّٰهِ، إِنَّ مَنْ يَصِفُ هٰذَا الْأَمْرَ مِنْهُمْ لَكَثِيرٌ، قَالَ: «لَا بُدَّ لِلنَّاسِ مِـنْ أَنْ يُمَحَّصُوا، وَ يُمَيَّزُوا، وَ يُغَرْبَلُوا، وَ يُسْتَخْرَجَ فِي الْغِرْبَالِ خَلْقُ كَثِيرٌ».

٩٥٠ / ٣٠ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ وَ الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ الصَّيْقَلِ، عَنْ أَبِيدٍ، عَنْ مَنْصُورٍ، الْحَسَنِ بْنِ مُحَمَّدٍ الصَّيْقَلِ، عَنْ أَبِيدٍ، عَنْ مَنْصُورٍ، الْحَسَنِ بْنِ مُحَمَّدٍ الصَّيْقَلِ، عَنْ أَبِيدٍ، عَنْ مَنْصُورٍ، قَالَ: قَالَ لِي أَبُو عَبْدِ اللَّهِ عَبْدِ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَلْمَ اللَّهُ الْأَمْرَ لَا يَأْتِيكُمْ إِلَّا بَعْدَ إِيَاسٍ، وَ لَا قَالَ لِي أَبُو عَبْدِ اللَّهِ عَبْدِ اللَّهِ عَتَىٰ مَنْصُورُ، إِنَّ هٰذَا الْأَمْرَ لَا يَأْتِيكُمْ إِلَّا بَعْدَ إِيَاسٍ، وَ لَا وَ اللّهِ، حَتَّىٰ تُمَثِّرُوا؛ وَ لَا وَ اللّهِ، حَتَّىٰ يَشْقَىٰ مَنْ يَشْقَىٰ، وَ اللّهِ، حَتَّىٰ يَشْقَىٰ مَنْ يَشْقَىٰ، وَ اللّهِ، حَتَّىٰ يَشْقَىٰ مَنْ يَشْقَىٰ، وَ يَشْقَىٰ مَنْ يَشْقَىٰ، وَ يَشْقَىٰ مَنْ يَشْقَىٰ،

٣٠ / ٩٥١ عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَمَّرِ بْنِ خَلَادٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا الْحَسَنِ عِنْ يَقُولُ: «﴿الْمَ ٥ أَحَسِبَ النَّاسُ أَنْ يُتْرَكُوا أَنْ يَقُولُوا آمَنَّا وَهُمْ لا يَفْتَنُونَ ﴾». ثُمَّ قَالَ لِي: «مَا الْفِتْنَةُ ؟» قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، الَّذِي عِنْدَنَا الْفِتْنَةُ فِي الدِّينِ، فَقَالَ: «يُخْلَصُونَ كَمَا يُخْلَصُ الذَّهَبُ».

٩٥٢ / ٥٠ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ يُونُسَ، عَنْ سُلَيْمَانَ بْنِ صَالِحٍ رَفَعَهُ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ قَالَ: قَالَ: «إِنَّ حَدِيثَكُمْ هٰذَا لَـتَشْمَئِزُّ مِـنْهُ قُـلُوبُ الرِّجَالِ، فَمَنْ أَقَرَّ بِهِ فَزِيدُوهُ؛ وَ مَنْ أَنْكَرَهُ فَذَرُوهُ؛ إِنَّهُ لَا بُدَّ مِنْ أَنْ تَكُونَ فِتْنَةً يَسْقُطُ از امام جعفر صادق ها که می فرمود: «وای بر اراذل عرب! از امری که نزدیک رسیده». عرض کردم که فدای تو گردم، از عرب چه قدر با حضرت قائم خواهند بود؟ فرمود که: «جماعتی اندک و بسیار کمه (که نظر به مقتضای لفظ نفر، که از ده بیشتر نباشند). عرض کردم: به خدا سوگند، که آنها که به این امر قائل اند از ایشان، بسیاراتد. فرمود که: «مردم را چارهای نیست از آنکه آزموده شوند، و از هم جدا گردند، و با غربال بیخته شوند، و خلق بسیاری در چشمه غربال بیرون روند».

محمد بن یحیی و حسین بن محمد، از جعفر بن محمد، از حسن بن محمد از حسن بن محمد صیرفی، از جعفر بن محمد صیقل، از منصور روایت کرده اند که گفت: امام جعفر صادق الله من فرمود که: ای منصور، به درستی که این امر نمی آید شما را مگر بعد از نومیدی، و به خدا سوگند که، نمی آید شما را تا از هم جدا شوید. و به خدا سوگند که، نمی آید شما را تا از هم شوید. و به خدا سوگند که، نمی آید شما را تا ظاهر شود بدبختی آن که بدبخت باشد و ظاهر شود نیک بختی آن که بدبخت باشد و ظاهر شود نیک بختی آن که بدبخت است.

۱۹۵۱ / ۴. چند نفر از اصحاب ما روایت گرده اند، از احمد بن محمد، از مُعمّر بن خلاد که گفت: شنیدم از امام موسی کاظم می که می فرمود: ۱۹۱۱ می دانم، و چیزی بر من پوشیده و پنهان و هُمْ لا یُقْتَنُونَ ای این بندا شتند که و اگذاشته می شوند به آن که بگویند که ایمان آور دیم (یعنی: نیست. آیا مردمان پنداشتند که و اگذاشته می شوند به آن که بگویند که ایمان آور دیم (یعنی: می پندارند که به مجرد این قول، دست از ایشان بر می داریم) و حال آن که ایشان آزموده نشوند و مبتلا نگردند ه. بعد از آن، به من فرمود که: افتته چیست؟ عرض کردم که: فدای تو گردم، آنچه در نزد ما است، آن است که فتنه در دین، مراد است. آپس حضرت فرمود که: «فتاص می شود» بعد از آن فرمود که: «صاف و خالص می شود» بعد از آن فرمود که: «صاف و خالص می شود».

۹۵۲ / ۵ . علی بن ابراهیم، از محمد بن عیسی،از یونس، از سلیمان بن صالح روایت کرده و آن را مرفوع ساخته، از امام محمد باقر ﷺ و گفت که: آن حضرت فرمود که: «این حدیث شما، دلهای مردان از آن درهم گرفته شود، و نفرت به هم رساند. پس هرکه به آن اقرار کند،

عنکبوت، ۱ و ۲.

۲. و فتنه، به کسر فاء و سکون ثاء، آزمایش و در شر و بلا افکندن است. (مترجم)

فِيهَا كُلُّ بِطَانَةٍ وَ وَلِيجَةٍ، حَتَّىٰ يَسْقُطَ فِيهَا مَنْ يَشُقُّ الشَّعْرَ بِشَعْرَتَيْنِ، حَتَّىٰ لَا يَبْقَىٰ إِلَّا نَحْنُ وَ شِيعَتُنَا».

٩٥٣ / ٩٠ مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ وَ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مَنْصُورٍ الصَّيْقَلِ، عَنْ أَبِيهِ، قَالَ: كُنْتُ أَنَا وَ الْحَارِثُ بْنُ الْمُغِيرَةِ وَ سِنَانٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مَنْصُورٍ الصَّيْقَلِ، عَنْ أَبِيهِ، قَالَ: كُنْتُ أَنَا وَ الْحَارِثُ بْنُ الْمُغِيرَةِ وَ جَمَاعَةُ مِنْ أَصْحَابِنَا جُلُوساً وَ أَبُو عَبْدِ اللّهِ عِنْ يَشْمَعُ كَلَامَنَا، فَقَالَ لَنَا: «فِي أَيُّ شَيْءٍ جَمَاعَةُ مِنْ أَصْحَابِنَا جُلُوساً وَ اللهِ، لَا يَكُونُ مَا تَمُدُّونَ إِلَيْهِ أَعْيُنَكُمْ حَتّىٰ تُعَرِّبُلُوا؛ لا وَ اللهِ، لا يَكُونُ مَا تَمُدُّونَ إِلَيْهِ أَعْيُنَكُمْ حَتّىٰ تُمَحَّصُوا؛ لا وَ اللهِ، لا يَكُونُ مَا تَمُدُّونَ إِلَيْهِ أَعْيُنَكُمْ وَتَى اللهِ، لا يَكُونُ مَا تَمُدُّونَ إِلَيْهِ أَعْيُنَكُمْ وَتَى اللهِ، لا يَكُونُ مَا تَمُدُّونَ إِلَيْهِ أَعْيُنَكُمْ حَتّىٰ تُمَحَّصُوا؛ لا وَ اللهِ، لا يَكُونُ مَا تَمُدُّونَ إِلَيْهِ أَعْيُنَكُمْ وَتَى اللهِ، لا يَكُونُ مَا تَمُدُّونَ إِلَيْهِ أَعْيُنَكُمْ وَتَى إِلَيْهِ أَعْيُنَكُمْ وَ يَسْعَدَ مَنْ يَشْقَىٰ، وَ يَسْعَدَ مَنْ يَشْعَدُ مَنْ يَشْعِدُ مَنْ يَشْعَدُ مَنْ يَشْعِدُ مِنْ يَشْعَدُ مِنْ يَشْعَدُ مِنْ يَشْعَدُ مَنْ يَشْعِدُ مِنْ يَشْعِدُ مِنْ يَشْعِدُ مِنْ يَشْعِدُ مِنْ يَشْعِدُ مِنْ يَشْعِدُ مِنْ يَشْعَدُ مِنْ يَشْعِدُ مِنْ يَشْعُدُ الْعَلَادُ فَا اللهِ إِلَا لِهِ إِلَاهِ عَنْ يُعْمِلُونِ اللهِ إِلَيْكُونُ مَا تَمُونُ إِلَيْكُونُ أَلْهُ عَلَيْكُونُ مُ اللهِ إِلَاهُ عَلَيْكُونُ أَلْهُ عَلَيْكُمُ أَلَاهُ عَلَيْكُونُ أَلَاهُ إِلَيْ عَلَيْكُونُ أَلْهُ عَلَيْكُونُ أَلَاهُ إِلَاهُ عَلَيْكُونُ أَلَا عَلَيْكُونُ أَلُونُ الْعُمُ الْعُلِيْكُونُ مُ اللّهُ عَلَيْكُون

# ٨٠ \_ بَابُ أَنَّهُ مَنْ عَرَفَ إِمَامَهُ لَمْ يَضَرَّهُ تَقَدَّمَ هٰذَا الْأَمْرُ أَوْ تَأَخَّرَ

٩٥٢ / ١ . عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ حَمَّادِ بْنِ عِيسَىٰ ، عَنْ حَـرِيزٍ ، عَـنْ 
زُرَارَةَ ، قَالَ : قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ ﷺ : «اعْرِفْ إِمَامَكَ ؛ فَإِنَّكَ إِذَا عَرَفْتَهُ ، لَمْ يَضُرَّكَ تَقَدَّمَ 
هٰذَا الْأَمْرُ أَوْ تَأَخَّرَ » .

٩٥٥/ ٢. الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ جُمْهُورٍ، عَنْ صَفْوَانَ بْنِ يَسَارٍ، قَالَ: سَأَلَتُ أَبَا عَبْدِ صَفْوَانَ بْنِ يَسَارٍ، قَالَ: سَأَلَتُ أَبَا عَبْدِ صَفْوَانَ بْنِ يَسَارٍ، قَالَ: سَأَلَتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ عِنْ قَوْلِ اللهِ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ: ﴿ يَوْمَ نَدْعُوا كُلَّ أَنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ ﴾ فَقَالَ: «يَا فَضَيْلُ، اللهِ عَنْ قَوْلِ اللهِ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ: ﴿ يَوْمَ نَدْعُوا كُلَّ أَنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ ﴾ فَقَالَ: «يَا فَضَيْلُ، اللهِ عَنْ قَوْلِ اللهِ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ: ﴿ يَوْمَ نَدْعُوا كُلَّ أَنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ ﴾ فَقَالَ: «يَا فَضَيْلُ، اللهِ عَنْ قَوْلِ اللهِ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ: ﴿ يَوْمَ نَدْعُوا كُلَّ أَنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ ﴾ فَقَالَ: «يَا فَضَيْلُ اللهِ عَنْ قَوْلِ اللهِ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ : ﴿ يَوْمَ نَدْعُوا كُلُّ أَنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ ﴾ فَقَالَ: «يَا فَضَيْلُ، اللهِ عَنْ قَوْلِ اللهِ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ : ﴿ يَوْمَ نَدْعُوا كُلُّ أَنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ ﴾ فَقَالَ: «يَا فَضَيْلُ، اللهِ عَنْ قَوْلِ اللهِ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ : ﴿ يَضُرَّكُ تَقَدَّمَ هَذَا الْأَمْرُ أَوْ تَا خَرَفْتَ إِمَامِكَ ، لَمْ يَضُرَّكَ تَقَدَّمَ هَذَا الْأَمْرُ أَوْ تَا خَرَفْتَ إِمَامَكَ ، لَمْ يَضُرَّكَ تَقَدَّمَ هَذَا الْأَمْرُ أَوْ تَا خَرَفْتَ إِمَامِكَ ، لَمْ يَضُولُكَ تَقَدَّمَ هَذَا الْأَمْرُ أَوْ تَا خَرَفْتَ إِمَامَكَ ، لَمْ يَضُولُ كَا عَرَفْتُ إِلَا عَرَفْتَ إِمَامَكَ ، لَمْ يَصْرُونَ لَا عَرَفْتُ إِمَامَكَ ، فَإِنْ عَالَدُ عُولَا اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ الْعَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهَالَا لَا عَرَفْتَ إِلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّهُ مِنْ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ الْعَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ اللهُوْ اللّه

بیشتر به او بگویید، و هرکه آن را انکار کند، او را واگذارید. به درستی که چارهای نیست از اینکه فتنه حادث شود، که هر دوست باطنی و صاحب سرّ در آن بلغزد تا به مرتبهای که آنکه مو را میشکافد و به دو حصه میکند، در آن بلغزد، تاکسی باقی نماند مگر ما و شیعیان ماه.

محمد بن منصور صیقل، از پدرش روایت کرده است که گفت: من و حارث بین مغیره و جماعتی از اصحاب خویش، نشسته بودیم، و حضرت صادق الله سخنان ما را که با یکدیگر جماعتی از اصحاب خویش، نشسته بودیم، و حضرت صادق الله سخنان ما را که با یکدیگر می گفتیم، می شنید، به ما فرمود که: «شما در چه چیز با هم حرف می زنید؟ بسیار دور است آنچه می گویید. نه، به خدا سوگند که واقع نمی شود آنچه شما چشمهای خویش را به سوی آن که کشیده اید، تا آن که در غربال بیخته شوید. نه، به خدا سوگند که آنچه شما چشمهای خویش را به سوی آن کشیده اید، نمی باشد تا آن که آزموده شوید. نه، به خدا سوگند که آنچه شما چشمهای خویش را به سوی آن کشیده اید، نمی باشد تا آن که از هم جدا شوید. نه، به خدا نومیدی نه، به خدا تو مید از می جدا از هم جدا شوید. نه، به خدا از هم جدا از هم جدا از نمی باشد مگر بعد از نومیدی. نه، به خدا سوگند که آنچه شما چشمهای خویش را به سوی آن کشیده اید، نمی باشد می بخدا نومیدی. نه، به خدا سوگند که آنچه شما چشمهای خویش را به سوی آن کشیده اید، نمی باشد تا آن که بدبخت باشد، نمی باشد تا آن که بدبخت باشد، نمی باشد تا آن که بدبخت باشد».

### ۸۴ باب در بیان این که هر کس امام خود را بشناسد، تقدم این امر (یعنی: ظهور صاحب الامر) و تأخّر آن، او را زیانی نرساند

۹۵۴ / ۱ . علی بن ابراهیم، از پدرش، از حمّاد بن عیسی، از حریز، از زراره روایت کرده است که گفت: امام جعفر صادقﷺ فرمود که: «امام خود را بشناس؛ زیراک چون او را شناختی، چیزی تو را زیانی نرساند؛ خواه این امر پیش افتد و خواه به تأخیر افتد».

۱ محمد بن مروان، از فضیل بن یسار روایت کرده است که گفت: امام جمعفر صادق الله را از محمد بن مروان، از فضیل بن یسار روایت کرده است که گفت: امام جمعفر صادق الله را سؤال کردم از قول خدای تبارک و تعالی: ﴿ يَوْمَ نَدْعُوا كُلُّ أَنْاسٍ بِإِمَامِهِمْ ﴾ أ، فرمود که: ۱۱ فضیل، امام خود را بشناس؛ زیراکه چون تو امام خود را شناختی، چیزی تو را زیان نرساند؛ خواه این امر پیش فتد؛ و خواه به تأخیر افتد. و هر که امام خود را بشناسد، و بعد از آن بمبرد،

۱. اسرا، ۷۱،

عَرَفَ إِمَامَهُ، ثُمَّ مَاتَ قَبْلَ أَنْ يَقُومَ صَاحِبُ لهٰذَا الْأَمْرِ، كَانَ بِمَنْزِلَةِ مَنْ كَانَ قَاعِداً فِي عَسْكَرِهِ؛ لَا، بَلْ بِمَنْزِلَةِ مَنْ قَعَدَ تَحْتَ لِوَاثِهِ».

قَالَ: وَ قَالَ بَعْضُ أَصْحَابِهِ: بِمَنْزِلَةِ مَنِ اسْتُشْهِدَ مَعَ رَسُولِ اللَّهِﷺ.

٩٥۶ / ٣. عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ رَفَعَهُ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي حَمْزَةَ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، مَتَى الْفَرَجُ؟

فَقَالَ: «يَا أَبَا بَصِيرٍ، وَ أَنْتَ مِمَّنْ يُرِيدُ الدُّنْيَا، مَنْ عَرَفَ هٰذَا الْأَمْرَ، فَقَدْ فُرِّجَ عَنْهُ؛ لِإِنْتِظَارِهِ».

١٩٥٧ / ٢ . عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ ، عَنْ صَالِحِ بْنِ السِّنْدِيِّ ، عَنْ جَعْفَرِ بْنِ بَشِيرٍ ، عَـنْ إِبْرَاهِيمَ ، عَنْ صَالِحِ بْنِ السِّنْدِيِّ ، عَنْ جَعْفَرِ بْنِ بَشِيرٍ ، عَـنْ إِبْرَاهِيمَ وَ أَنَا أَسْمَعُ ، فَقَالَ : إِسْمَاعِيلَ بْنِ مُحَمَّدٍ اللَّهِ عِنْ وَ أَنَا أَسْمَعُ ، فَقَالَ : يَرَانِي أُدْرِكُ الْقَائِمَ عَنْ ؟
 تَرَانِي أُدْرِكُ الْقَائِمَ عَنْ ؟

فَقَالَ: «يَا أَبَا بَصِيرٍ، أَ لَسُنَّ يَعْرِفُ إِمَامَكَ؟» فَقَالَ: إِي وَ اللَّهِ، وَ أَنْتَ هُــوَ ــوَ تَنَاوَلَ يَدَهُــ فَقَالَ: «وَ اللَّهِ، مَا تُبَالِي يَا أَبَا بَصِيرٍ أَلَّا تَكُونَ مُحْتَبِياً بِسَيْفِكَ فِــي ظِــلِّ رِوَاقِ الْقَائِم صَلَوَاتُ اللَّهِ عَلَيْهِ».

٩٥٨ / ٥. عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ النَّعْمَانِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مَرْوَانَ، عَنْ فُضَيْلِ بْنِ يَسَارٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﴿ يَقُولُ: «مَنْ مَاتَ وَ لَمُو عَارِفٌ لِإِمَامِهِ، لَمْ يَضُرَّهُ تَقَدَّمَ لَيْسَ لَهُ إِمَامُ، فَمِيتَتُهُ مِيتَةُ جَاهِلِيَّةٍ؛ وَ مَنْ مَاتَ وَ هُوَ عَارِفٌ لِإِمَامِهِ، لَمْ يَضُرَّهُ تَقَدَّمَ لَيْسَ لَهُ إِمَامُ وَ فَمِيتَتُهُ مِيتَةُ جَاهِلِيَّةٍ؛ وَ مَنْ مَاتَ وَ هُو عَارِفٌ لِإِمَامِهِ، كَانَ كَمَنْ هُوَ مَعَ الْمَقَائِمِ فِي فَدَا الْأَمْرُ أَوْ تَأَخَّرَ؛ وَ مَنْ مَاتَ وَ هُوَ عَارِفٌ لِإِمَامِهِ، كَانَ كَمَنْ هُو مَعَ الْمَقَائِمِ فِي فَنْ فَلْطَاطِهِ».

٩٥٩ / ۶. الْحُسَيْنُ بْنُ عَلِيٍّ الْعَلَوِيُّ، عَنْ سَهْلِ بْنِ جُمْهُورٍ، عَنْ عَبْدِ الْعَظِيمِ بْنِ عَبْدِ اللّٰهِ الْحَسَنِيِّ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ الْحُسَيْنِ الْعُرَنِيِّ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ هَاشِمٍ، عَنْ أَبِيهِ،عَنْ پیش از آنکه صاحب این امر بر پاشود، به منزلهٔ کسی است که در لشکر آن حضرت نشسته باشد. نه، بلکه به منزلهٔ کسی است که در زیر عَلم او نشسته باشد».

راوی میگوید: و فرمودکه: «بعضی از اصحاب آن حضرت به منزلهٔ کسانیند که با رسول خدای شهید شدهاند».

۹۵۶ / ۳. علی بن محمد روایت کرده و آن را مرفوع ساخته، از علی بن ابی حمزه، از ابو بصیر که گفت: به خدمت امام جعفر صادق ای عرض کردم که: فدای تو گردم، در چه زمان غم و اندوه بر طرف می شود؟ فر مود که: «ای ابو بصیر، تو نیز از جمله آنهایی که دنیا را می خواهند. هر که این امر را شناخت، خدا غم و اندوه را از او برده، به جهت چشم داشتی که دارد».

۱۹۵۷ / ۴ . علی بن ابراهیم، از صالح بن سِندی، از جعفر بن بشیر، از اسماعیل بن محمد خزاعی روایت کرده است که گفت: ابدوبصیر از امام جعفر صادق الله سؤال کرد، و من می شنیدم، گفت: مرا چنان می بینی که قائم را در پایم؟

فرمود که: «ای ابو بصیر، آیا چنان نیستن که امام خود را بشناسی؟» عرض کرد: بلی، به خدا سوگند، که امام خود را می شناسم و آن تویی، و دست حضرت راگرفت. حضرت فرمود: «به خدا سوگند ای ابو بصیر، که باکی نیست بر تو که شمشیر خویش را حمایل نکرده باشی در سایهٔ رواق حضرت قائم حصلوات الله و سلامه علیه ه ۱.

۱۹۵۸ / ۵. چند نفر از اصحاب ما روایت کردهاند از احمد بن محمد، از علی بن تُعمان، از محمد بن مروان، از فُضیل بن یسار که گفت: شنیدم از امام محمد باقر گه که می فرمود: «هر که بمیرد و او را امامی نباشد، مردنش به روش مردن جاهلیت است. و هر که بمیرد و به امام خویش عارف باشد، چیزی او را زیان نرساند؛ خواه این امر پیش افتد و خواه به تأخیر افتد. و هر که بمیرد و به امام خویش عارف باشد، مانند کسی است که با حضرت قائم الله باشد، در خیمهٔ آن حضرت».

909/۶. حسین بن علی علوی، از سهل بن جمهور، از عبدالعظیم بن عبدالله حسنی، از حسن بن حسین عُرَنی، از علی بن هاشم، از پدرش، از امام محمد باقر ای روایت کرده است که فرمود: اچه زیان می رساند کسی را که بمیرد، در حالی که امر ما را انتظار برد؟ آن که

۱. و رواق به کسر را، سقف پیش خانه راگویند، و پردهای که در زیر سقف خانه میبندند، و خانهای که بریک ستون ساخته باشند. (مترجم)

أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ، قَالَ: «مَا ضَرَّ مَنْ مَاتَ مُنْتَظِراً لِأَمْرِنَا أَلَّا يَمُوتَ فِسِي وَسَطِ فُسْطَاطِ الْمَهْدِيِّ أَوْ عَسْكَرِهِ».

٩٤٠ / ٧. عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنْ فَضَالَة بْنِ أَيُّوبَ، عَنْ عُمَرَ بْنِ أَبَانٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ عَنْ يَقُولُ: «اغْرِفِ الْعَلَمَة؛ فَإِذَا عَرَفْتَهُ لَمْ يَضُرَّكَ تَقَدَّمَ هٰذَا الْأَمْرُ أَوْ تَأَخَّر؛ إِنَّ الله َعَوْقُ وَ جَلَّ يَقُولُ: ﴿ يَقُولُ: ﴿ يَقُولُ: ﴿ يَقُولُ: فَيَ الله عَرَفَ عَرَفَ إِصَامَهُ ، كَانَ كَمَنْ كَانَ فِسِي فُسْطَاطِ الْمُنْتَظَرِ عَنِي .
 الْمُنْتَظَرِ عَنْهِ ».

## ٨٥ ـ بَابُ مَنِ ادَّعَى الْإِمَامَةَ وَ لَيْسَ لَهَا بِأَهْلٍ ، وَ مَنْ جَحَدَ الْأَئِمَّةَ أَوْ بَعْضَهُمْ ، وَ مَنْ أَثْبَتَ الْإِمَامَةَ لِمَنْ لَيْسَ لَهَا بِأَهْلٍ

195/ 1. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْمِي مَعَنْ أَيْحَمَّدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ، عَنْ أَجِي سَلَامٍ، عَنْ سَوْرَةَ بْنِ كُلَيْبٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ قَالَ: قُلْتُ لَهُ: قَوْلُ اللّهِ عَنَّ وَ أَبِي سَلّامٍ، عَنْ سَوْرَةَ بْنِ كُلَيْبٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ قَالَ: قُلْتُ لَهُ: قَوْلُ اللّهِ عَنْ وَ جَلّ : ﴿ وَيَوْمَ الْقِيامَةِ تَرَى الّذِينَ كَذَبُوا عَلَى اللّهِ وُجُوهُهُمْ مُسْوَدَّةٌ ﴾ ؟ قَالَ: «مَنْ قَالَ: إِنِّي جَلّ : ﴿ وَيَوْمَ الْقِيامَةِ تَرَى الَّذِينَ كَذَبُوا عَلَى اللهِ وُجُوهُهُمْ مُسْوَدَّةٌ ﴾ ؟ قَالَ: «مَنْ قَالَ: إِنِّي إِمَامٍ ».

قَالَ: قُلْتُ: وَ إِنْ كَانَ عَلَوِيّاً؟ قَالَ: «وَ إِنْ كَانَ عَلَوِيّاً».

قُلْتُ: وَ إِنْ كَانَ مِنْ وُلْدِ عَلِيٌّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ؟ قَالَ: «وَ إِنْ كَانَ».

١٩٤٢ / ٢ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ عَلِيٍّ بْـنِ الْحَكَم، عَنْ أَبَانٍ، عَنِ الْفُضَيْلِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ ، قَالَ: «مَنِ ادَّعَى الْإِمَامَةَ وَ لَيْسَ

در ميان خيمهٔ مهدي الله يا لشكر او نميرده. ا

۹۶۰ / ۷ ، علی بن محمد، از سهل بن زیاد، از حسین بن سعید، از فضالهٔ بن ایـوب، از عمر بن ابان روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که می فرمود: «نشانه را بشناس (و بنابر بعضی از نسخ، امامت، و بنابر بعضی از نسخ، آن پسر را بشناس. و ایسن به حسب لفظ، ظاهر تر است). پس چون او را شناختی، چیزی تو را زیان نرساند؛ خواه این امر پیش افتد و خواه به تأخیر افتد. به درستی که خدای عزّ وجلّ می فرماید که: ﴿یَوْمَ نَدْعُوا کُلُّ اِیسَ هر که امام خود را بشناسد، مانند کسی است که در خیمهٔ حضرت قائم باشد، که مردم انتظار او می برند».

۸۵. باب در بیان کسی که ادّعای امامت میکند، و اهلیت آن را ندارد، و کسی که همهٔ امامان، یا بعضی از ایشان را انکار کند، و کسی که امامت را اثبات کند از برای آن که اهلیت آن را ندارد

۱۹۶۱ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از محمد بن محمد بن سنان، از ابو سلام، از سورة بن کلیب، از امام محمد باقر الله روایت کرده است که گفت: به آن حضرت عرض کردم که: چیست معنی قول خدای عزّو جُلّ: ﴿ وَیَوْمُ اللَّهِ اللّهِ وَجُوهُهُمْ مُسْوَدَّةً ﴾ ۲۰ یعنی: «در روز قیامت، خواهی دید آنان را که دروغ بستند بر خدا، در حالی که رویهای ایشان سیاه و تیره باشد».

حضرت فرمود که: «مراد، کسی است که بگوید: من امامم و حال آنکه امام نباشد». سوره می گوید که: عرض کردم که: و اگرچه منسوب به علی باشد؟ فرمود: «و هر چند که منسوب به علی باشد؟ فرمود: «و هر چند که منسوب به علی بن ابی طالب به باشد فرمود: «و هر چند که از فرزندان علی بن ابی طالب به باشد فرمود: «و هر چند که از فرزندان آن حضرت باشد».

۹۶۲ / ۲ . محمد بن یحیی، از عبدالله بن محمد بن عیسی، از علی بن حکم، از ابان، از فضیل، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که فرمود: «هر که امامت را ادّعاکند و از

۱. ظاهر ترجمه، عبارت چنین است که ما در متن، استفهامی معنا شده، در حالی که نافیه است. معنا چخین است: بـه
 کسی که در انتظار امر ما بمبرد، برایش ضرری ندارد که در خیمه و یا اردوگاه قائم ﷺ نمیرد.

۲. اسواه ۷۱. ۳ ژمر، ۶۰

مِنْ أَهْلِهَا، فَهُوَ كَافِرٌ».

٣٩٣/ ٣. الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ جُمْهُورٍ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبْدِ اللهِ بْنَ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ وَمَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ تَرَى الَّذِينَ كَذَبُوا عَلَى اللهِ ﴾ ؟ قَالَ: «كُلُّ مَنْ زَعَمَ أَنَّهُ إِمَامٌ وَ كُيْسُ بِإِمَامٍ».

لَيْسَ بِإِمَامٍ».

قُلْتُ: وَ إِنْ كَانَ فَاطِمِيّاً عَلَوِيّاً؟ قَالَ: «وَ إِنْ كَانَ فَاطِمِيّاً عَلَوِيّاً».

٩٤٢/ ٩٤٢ عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْوَشَّاءِ، عَنْ دَاوُدَ الْحَمَّارِ، عَنِ ابْنِ أَبِي يَعْفُورٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ، قَالَ: سَمِعْتُهُ يَقُولُ: «ثَلَاثَةٌ لَا يُكَلِّمُهُمُ اللَّهُ عَنِ ابْنِ أَبِي يَعْفُورٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ شَلْ ، قَالَ: سَمِعْتُهُ يَقُولُ: «ثَلَاثَةٌ لَا يُكَلِّمُهُمُ اللَّهُ يَوْمَ اللَّهِ لَيْسَتْ لَهُ ، وَ مَنْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَ لَا يُزَكِّمِهِمْ وَ لَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ، مَنِ ادَّعَىٰ إِمَامَةً مِنَ اللَّهِ لَيْسَتْ لَهُ ، وَ مَنْ جَحَدَ إِمَاماً مِنَ اللَّهِ ، وَ مَنْ زَعَمَ أَنَّ لَهُمَا فِي الْإِسْلَامِ نَصِيباً».

980/ ٥. مُحَمَّدُ بْنُ يَخْيَىٰ، عَنْ أَخْمَدُ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ ابْنِ سِنَانٍ، عَنْ يَخْيَىٰ أَخِي أُدَيْمٍ، عَنِ الْوَلِيدِ بْنِ صَبِيحٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ ﴿ يَقُولُ: ﴿إِنَّ هَٰذَا الْأَمْرَ لَا يَدَّعِيدِ غَيْرُ صَاحِبِهِ إِلَّا بَتَرَ اللَّهُ عُمُرَهُ».

٩۶۶ / ۶. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ، عَنْ طُلْحَةَ بْنِ زَيْدٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَنْ اللهِ عَنْ أَشْرَكَ مَعَ إِمَامٍ مِنْ أَشْرَكَ مَعَ إِمَامٍ مِنْ أَشْرِكَا عِنْدِ اللّهِ مَنْ لَيْسَتْ إِمَامَتُهُ مِنَ اللهِ ، كَانَ مُشْرِكاً بِاللهِ ».

٧٩٤٧ / . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ، عَنْ مَنْصُورِ بْنِ يُونُسَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ: رَجُلُ قَالَ لِيَ: اعْرِفِ الْآخِرَ مِنَ الْأَئِمَّةِ، وَ لَا يَضُرُّكَ أَنْ لَا تَعْرِفَ الْأَوَّلَ؟

اهل آن نباشد، کافر است».

۳/۹۶۳ محمد، از معلّی بن محمد، از معلّی بن محمد بن جمهور، از عبدالله بن عبدالرحمان، از حسین بن مختار روایت کرده است که گفت: به خدمت امام جعفر صادق الله عرض کردم که: فدای تو گردم [مراد این آیه چیست؟] ﴿وَ یَوْمَ الْقِیامَةِ تَرَی الَّذِینَ کَذَبُوا عَلَی اللّهِ ﴾. حضرت فرمود که: «مراد، هر کسی است که گمان کند که امام است، و حال آن که امام نباشد». عرض کردم: و هر چند که منسوب به فاطمه و علی و از فرزندان ایشان باشد؟ فرمود: «هر چند که منسوب به فاطمه و علی و از فرزندان ایشان باشد؟ فرمود: «هر چند که منسوب به فاطمه و علی باشد».

۹۶۴ / ۴. چند نفر از اصحاب ما روایت کردهاند، از احمد بن محمد، از وشاء، از داود حمّار، از ابن ابی یعفور، از امام جعفر صادق الله که گفت: شنیدم از آن حضرت که می فرمود:
اسه کسند که خدا در روز قیامت با ایشان سخن نمی گوید (و این کنایه است از بی التفاتی نسبت به ایشان) و ایشان را پاک نمی سازد از پلیدی گناه به آب عفو و غفران (یا ایشان را مدح و ثنا نمی کند) و برای ایشان است عذابی در دناک (یا دراد آورنده): کسی که ادعاکند امامت را از جانب خدا و امامت از برای او تباشد، و کسی که امامی را که از جانب خداست انکار کند، و کسی که گمان کند که این دو کس را در اسلام بهرهای هست».

ولید بن صبیح روایت کرده است که گفت: شنیدم از ابن سنان، از یحیی برادر اُذیم، از ولید بن صبیح روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق که می فرمود: «این امر را ـ که امامت است ـ غیر صاحب آن ادعا نمی کند، مگر آن که خدا عمر او را کو تاه گرداند». ۱۹۶۶ / ۶. محمد بن یحیی، از محمد بن حسین، از محمد بن سنان، از طلحة بن زید، از امام جعفر صادق پر روایت کرده است که فرمود: «هرکه شریک سازد با امامی که امامتش از جانب خدا باشد کسی را که امامتش از جانب خدا نیست، به خدا شرک آورده است».

۷ / ۹۶۷ / ۷. محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از محمد بن اسماعیل، از منصور بن یونس، از محمد بن مسلم روایت کرده است که گفت: به خدمت امام جعفر صادق ﷺ عرض کردم: مردی به من گفت که: آخر از امامان را بشناس، و تو را زیان نمی رساند آن که امام اوّل را نشناسی.

قَالَ: فَقَالَ: «لَعَنَ اللَّهُ هٰذَا؛ فَإِنِّي أَبْغِضُهُ، وَ لَا أَعْرِفُهُ، وَ هَلْ عُــرِفَ الْآخِــرُ إِلَّا بِالْأَوَّلِ؟».

٩٤٨ / ٨. الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ جُمْهُورٍ، عَنْ صَفْوَانَ، عَنِ ابْنِ مُسْكَانَ، قَالَ: سَأَلْتُ الشَّيْخَ اللهِ عَنِ الْأَئِمَّةِ صَلَوَاتُ اللهِ عَلَيْهِمْ، قَالَ: «مَنْ أَنْكَرَ وَاحِداً مِنَ الْأَحْيَاءِ، فَقَدْ أَنْكَرَ الْأَمْوَاتَ».

989/ 9. عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنْ أَبِي وَهْبٍ، عَنْ مُحَمَّدٍ اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿وَإِذَا لَمَعَلُوا أَبِي وَهْبٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مَنْصُورٍ، قَالَ: سَأَلَتُهُ عَنْ قَوْلِ اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿وَإِذَا لَمَعَلُوا فَهِ مِنْ مُحَمَّدِ بُنِ مَنْصُورٍ، قَالَ: سَأَلَتُهُ عَنْ قَوْلِ اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿وَإِذَا لَمَعَلُوا فَاحِشَهُ قَالُوا وَجَدْنَا عَلَيْهَا آبَاءَنَا وَ اللهُ أَمَرَنَا بِهَا قُلْ إِنَّ اللهَ لا يَأْمُرُ بِالْفَحْشَاءِ أَتَقُولُونَ عَلَى اللهِ فَا لا يَعْلَمُونَ ﴾.

قَالَ: فَقَالَ: «هَلْ رَأَيْتَ أَحَداً زَعْمَ أَنَّ اللَّهَ أَمَرَ بِالزِّنىٰ وَ شُرْبِ الْخَمْرِ، أَوْ شَيْءٍ مِنْ هٰذِهِ الْمَحَارِمِ؟» فَقُلْتُ: لَا*دَرَاتِ مَنْ وَيُرَاسِيرِ سَوِي* 

فَقَالَ: «مَا هٰذِهِ الْفَاحِشَةُ الَّتِي يَدَّعُونَ أَنَّ اللَّهَ أَمَرَهُمْ بِهَا؟» قُلْتُ: اللَّهُ أَعْلَمُ وَ وَلِيَّهُ، فَقَالَ: «فَإِنَّ هٰذَا فِي أَئِمَّةِ الْجَوْرِ، ادَّعَوْا أَنَّ اللَّهَ أَمَرَهُمْ بِالإثْتِمَامِ بِقَوْمٍ لَمْ يَأْمُرُهُمُ اللَّهُ بِالإِثْتِمَامِ بِهِمْ، فَرَدَّ اللَّهُ ذٰلِكَ عَلَيْهِمْ، فَأَخْبَرَ أَنَّهُمْ قَدْ قَالُوا عَلَيْهِ الْكَذِب، وَ سَمّىٰ ذٰلِكَ مِنْهُمْ فَاحِشَةً».

١٠/٩٧٠ عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنْ أَجْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنْ أَبِي وَهْبِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مَنْصُورٍ، قَالَ: سَأَلْتُ عَبْداً صَالِحاً ﴿ عَنْ قَوْلِ اللّٰهِ عَزَّ وَ أَبِي وَهْبِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مَنْصُورٍ، قَالَ: سَأَلْتُ عَبْداً صَالِحاً ﴿ عَنْ قَوْلِ اللّٰهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿ قُلُ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّى الْفَوْاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ ﴾ قَالَ: فَقَالَ: ﴿ إِنَّ الْقُوْآنَ لَهُ ظَهْرٌ جَلَّ : ﴿ قُلُ إِنَّمَا حَرَّمَ اللّٰهُ فِي الْقُوْآنِ هُوَ الظَّاهِرُ؛ وَ الْبَاطِنُ مِنْ ذَٰلِكَ أَيْمَةُ الْجَوْرِ، وَ وَ بَطْنُ، فَجَمِيعُ مَا حَرَّمَ اللّٰهُ فِي الْقُوْآنِ هُوَ الظَّاهِرُ؛ وَ الْبَاطِنُ مِنْ ذَٰلِكَ أَيْمَةُ الْجَوْرِ، وَ

راوی می گوید که: حضرت فرمود: «خدا این مرد را لعنت کند، و من او را دشمن می دارم، و حال آن که او را نمی شناسم. و آیا ممکن است که امام آخر شناخته شود، مگر به امام اوّل ؟».

۹۶۸ / ۸. حسین بن محمد، از معلّی بن محمد، از محمد بن جمهور، از صفوان، از ابن مسکان روایت کرده که گفت: سؤال کردم از حضرت صادق این از ائمه - صلوات الله علیهم - فرمود که: «هر که یکی از امامان زنده را انکار کند، همهٔ امامان مرده را انکار کرده است».

۹۶۹ . جند نفر از اصحاب ماروایت کردهاند از احمد بن محمد، از حسین بن سعید، از ابو و هب، از محمد بن منصور که گفت: آن حضرت را سؤال کردم از قول خدای عزّ وجلّ: ﴿ وَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةُ قَالُوا وَجَدْنَا عَلَيْهَا آبَاءَنَا وَ اللّهُ أَمَرَنَا بِهَا قُلّ إِنَّ اللّهَ لاَ يَأْمُرُ بِالْفَحْشَاءِ أَ تَقُولُونَ عَلَى اللّهِ فَا فَعَلُوا فَاحِشَهُ وَ وَجَدَا مَا رَا عَلَى اللّهِ مَا لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ أ، يعنى: «چون فاحشه (و خصلتى راکه در زشتى در سر حد کمال است)، به جا آورند، گویند که: یافته ایم بر این عمل زشت پدران خود را، و خدا ما را به آن امر فرموده. بگو: به درستى که خدا امر نمى فرمايد به زشتى و ناپسند. آيا مى گوييد و افترا مى بنديد به خدا آنچه راکه نمى دانيد؟ ٩.

راوی می گوید که: حضرت فرمود که: ۱۱ یا کلی را دیده ای که گمان کرده باشد که خدا امر فرموده به زنا و آشامیدن شراب باچیزی از این محرمات؟ عرض کردم: نه، فرمود که: ۱۱ ین فاحشه که ادعا می کنند که خدا ایشان را به آن امر فرموده، چیست؟ عرض کردم که: خدا و ولئ او بهتر می دانند.

فرمود که: «این سخن در شأن اثمه جور است. مخالفان ادعا کردند که خدا ایشان را امر فرموده به اقتدا کردن به گروهی که خدا ایشان را به اقتدا کردن به ایشان، امر نفرموده. پس خدا این را بر ایشان رد فرمود و خبر داد که ایشان بر او دروغ گفتند، و این اقتدا را که از ایشان سر زد، فاحشه نامید».

۱۰/۹۷۰ . چندنفر از اصحاب مار وایت کردهاند از احمد بن محمد، از حسین بن سعید، از ابو و هب، از محمد بن منصور که گفت: امام موسی کاظم ﷺ را سؤال کردم از قول خدای عزّ و جلّ: ﴿قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّيَ الْفَوْاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَ مَا بَطَنَ ﴾ آ، یعنی: «بگو: جز این نیست که حرام گردانیده است پروردگار من آن چیزهایی که متصف اند به زشتی؛ آنچه پیدا و آشک ار

جَمِيعُ مَا أَحَلَّ اللَّهُ تَعَالَىٰ فِي الْكِتَابِ هُوَ الظَّاهِرُ؛ وَ الْبَاطِنُ مِنْ ذٰلِكَ أَئِمَّةُ الْحَقِّ».

٩٧١ / ٩٧١ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ عَمْرِو بْنِ ثَابِتٍ، عَنْ جَابِرٍ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﷺ عَنْ قَوْلِ اللّهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿وَ مِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَّخِذُ مِنْ دُونِ اللّهِ أَنْذَاداً يُحِبُّونَهُمْ كَحُبُ اللّهِ﴾؟

ثُمَّ قَالَ أَبُو جَعْفَرٍ ﷺ: «هُمْ ـوَ اللَّهِ يَا جَابِرُ ـ أَئِمَّةُ الظَّلَمَةِ وَ أَشْيَاعُهُمْ».

است از آن و آنچه پنهان است.

راوی میگوید که: حضرت فرمود: «به درستی که قرآن را ظَهر و بطن (یعنی: ظاهر و باطنی) است. پس، همهٔ آنچه خدا در قرآن، حرام گردانیده از این قبیل، ائمه جوراند، و تمام آنچه خدای تعالی در کتاب خود، حلال گردانیده، ظاهر آن ظاهر و هویداست، و باطن از آن، ائمهٔ حقاند».

از حسن بن محمد بن يحيى، از احمد بن محمد بن عيسى، از حسن بن محبوب، از عمرو بن ثابت، از جابر روايت كرده است كه گفت: امام محمدباقر ﷺ را سؤال كردم از قول خداى عزّ وجلّ: ﴿وَ مِنَ النّاسِ مَنْ يَتَّخِذُ مِنْ دُونِ اللّهِ أَنْذَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ اللّهِ ﴾ ، يعنى: «و از جمله مردمان كسانى هستند كه فرا مى گيرند از غير خدا همتايان و شريكانى راكه دوست مى دارند ايشان را چون دوست داشتن خدا».

١٢/٩٧٢ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَبِي دَاوُدَ الْمُسْتَرِقَّ ، عَنْ عَلِيِّ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَبِي دَاوُدَ الْمُسْتَرِقَّ ، عَنْ عَلِيِّ بْنِ مَنْ مُومَ مَنْ مُونَ ، عَنِ ابْنِ أَبِي يَعْفُورٍ ، قَالَ ، سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ عَنْ يَقُولُ : «ثَالَاثَةٌ لَا يَنْظُرُ اللَّهُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ، وَ لَا يُزَكِّيهِمْ ، وَ لَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ : مَنِ ادَّعِيْ إِمَامَةٌ مِنَ اللَّهِ لَيْسَتْ لَهُ ، وَ مَنْ جَحَدَ إِمَاماً مِنَ اللَّهِ ، وَ مَنْ زَعَمَ أَنَّ لَهُمَا فِي الْإِسْلَام نَصِيباً ».

# ٨٠ - بَابٌ فِيمَنْ دَانَ اللَّهَ عَزَّ وَ جَلَّ بِغَيْرِ إِمَامٍ مِنَ اللَّهِ جَلَّ جَـ لَالُهُ

٩٧٣ / ١. عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ ابْنِ أَبِي نَصْرٍ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ ﴿ فَي قَوْلِ اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ : ﴿ وَ مَنْ أَضَلُ مِمَّنِ اتَّبَعَ هَوَاهُ بِغَيْرِ هُدَى مِنَ اللَّهِ ﴾ قَالَ : ﴿ يَغْنِي مَنِ اتَّخَذَ وَينَهُ رَأْيَهُ بِغَيْرٍ إِمَامٍ مِنْ أَيْمَةِ الْهُدى ﴾ .

٩٧٢ / ٢ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ ، عَنْ صَفْوَانَ بْنِ يَحْيىٰ ، عَنِ الْعَلَءِ بْنِ رَذِينٍ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِم ، قَالَ :

سَمِّعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ عِنَّ يَقُولُ: «كُلُّ مَنْ دَانَ الله بِعِبَادَةٍ يُخِهِدُ فِيهَا نَفْسَهُ وَ لَا إِمَامَ لَهُ مِنَ اللهِ فَسَعْیهُ غَیْرُ مَقْبُولِ، وَ هُو ضَالَّ مُتَحَیِّرُ، وَ الله شَانِیُ لِأَعْمَالِهِ، وَ مَثَلُهُ كَمَثَلِ شَاةٍ ضَلَّتُ عَنْ وَاعِيهَا وَ قَطِيعِهَا، فَهَجَمَتْ ذَاهِبَةً وَ جَائِيَةً يَوْمُهَا، فَلَمَّا جَنَّهَا اللَّيْلُ، بَصُرَتْ بِقَطِيعٍ مَعَ غَيْرِ رَاعِيهَا وَ قَطِيعِهَا، فَهَجَمَتْ ذَاهِبَةً وَ جَائِيَةً يَوْمُهَا، فَلَمَّا جَنَّهَا اللَّيْلُ، بَصُرَتْ بِقَطِيعٍ مَعَ غَيْرِ رَاعِيهَا، فَحَنَّتُ إِلَيْهَا وَ اغْتَرَّتْ بِهَا، فَبَاتَتْ مَعَهَا فِي رَبَضَتِهَا، فَلَمَّا أَنْ سَاقَ الرَّاعِي قَطِيعَهُ، وَاعِيهَا، فَكَتَ إِلَيْهَا وَ قَطِيعِهَا، فَبَصُرَتْ بِغَنَم مَعَ رَاعِيهَا، فَكَرَّتْ رَاعِيهَا، فَبَصُرَتْ بِغَنَم مَعَ رَاعِيهَا، فَحَنَّتُ إِلَيْهَا وَ اغْتَرَّتْ بِهَا، فَصَاحَ بِهَا الرَّاعِي: الْحَقِي بِرَاعِيكِ وَ قَطِيعِكِ؛ فَإِنَّكِ تَائِهَةً مُتَحَيِّرةً فَادَّةً، لا رَاعِيكِ وَ قَطِيعِكِ؛ فَإِنَّكِ تَائِهَةً مُتَحَيِّرةً فَادَةً، لا رَاعِيكِ وَ قَطِيعِكِ؛ فَإِنَّكِ تَائِهَةً مُتَحَيِّرةً فَادَةً، لا رَاعِيكِ وَ قَطِيعِكِ؛ فَإِنَّكِ مَا عَنْ مَا الرَّاعِي: الْحَقِي بِرَاعِيكِ وَ قَطِيعِكِ؛ فَإِنَّكِ تَائِهَةً مُتَحَيِّرةً فَادَةً، لا رَاعِيكِ وَ قَطِيعِكِ؛ فَإِنَّكِ مَا عَلَهَا، أَوْ مَنْ حَيْرةً فَادَةً، لا رَاعِيكِ وَ قَطِيعِكِ، فَإِنَّكُ مَلْ عَنْمَ الذَّنْ مَ الذَّنْ مُ شَعْمَتُهَا، فَأَكَلَهَا، فَبَيْنَا هِي كَذَٰلِكَ إِذَا اغْتَنَمَ الذَّنْ مُ طَيْعَتَهَا، فَأَكَلَهَا، فَبَيْنَا هِي كَذَٰلِكَ إِذَا اغْتَنَمَ الذَّنْ مُ طَيْعَتَهَا، فَأَكَلَهَا، فَبَيْنَا هِي كَذَٰلِكَ إِذَا اغْتَنَمَ الذَّنْ مَ طَيْعَاهُا، فَأَكَلَهَا،

وَكَذَٰلِكَ ــوَاللّٰهِ يَا مُحَمَّدُ ــمَنْ أَصْبَحَ مِنْ هٰذِهِ الْأُمَّةِ لَا إِمَامَ لَهُ مِنَ اللّٰهِ ـجَلَّ وَ عَزَّ ـظَاهِراً عَادِلاً، أَصْبَحَ ضَالاً تَائِهاً، وَ إِنْ مَاتَ عَلَىٰ هٰذِهِ الْحَالِ، مَاتَ مِينَةَ كُفْرٍ وَ نِفَاقٍ.

وَ اعْلَمْ يَا مُحَمَّدُ، أَنَّ أَيْمَّةَ الْجَوْرِ وَ أَتْبَاعَهُمْ لَمَعْزُ ولُونَ عَنْ دِينِ اللَّهِ، قَدْ ضَلُّوا وَ أَضَلُّوا، فَأَعْمَالُهُمُ الَّتِي يَعْمَلُونَهَا ﴿كَرَمَادِ اشْتَدَّتْ بِهِ الرِّيحُ فِي يَوْمٍ عَاصِفٍ لَا يَقْدِرُونَ مِمَّا كَسَبُوا عَلَىٰ شَيْءٍ ذَٰلِكَ هُوَ الضَّلَالُ الْبَعِيدُ﴾». نقرماید) و نیستند ایشان بیرون آیندگان از آتش جهنم و همیشه در آن باشنده.

بعد از آن، حضرت باقر \_صلوات الله عليه \_فرمود: «اى جابر، به خدا سوگند، كه ايشان امامان گروه ظالمان و شيعيان ايشانند».

۱۲/۹۷۲ مسین بن محمد، از معلّی بن محمد، از ابو داود مسترق، از علی بن میمون، از ابن ابی یعفور روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که میفرمود: «سه کسکه خدا در روز قیامت به سوی ایشان نظر نمی فرماید (و این کنایه از بی التفاتی است؛ چون سخن نگفتن که در نظیر این حدیث گذشت) و ایشان را پاک نمی سازد از پلیدی گناه (یا ایشان را مدح نمی کند) و از برای ایشان است عذابی در دناک (یا درد آورنده): کسی که امامت را از جانب خدا ادعاکند و امامت از برای او نباشد، و کسی که امامی را که از جانب خدا باشد انکار کند، و کسی که گمان کند که این دو کس را در اسلام بهرهای هست».

### ۸۶ باب در بیان حال کسی که خدای عزّوجلّ را عبادت کند بیامامی که از جانب خدای جلّ جلاله باشد

۹۷۳ / ۱. چند نفر از اصحاب مار وایت کردهاند از احمد بن محمد از ابن ابی نصر، از امام موسی کاظم ﷺ در قول خدای عَرَّو جلَّ ﴿ قَ مَنْ أَضَلُّ مِمْنِ اتَّبَعَ هَوْاهُ بِغَيْرِ هُدًى مِنَ اللَّهِ ﴾ ا، که آن حضرت فرمود: «مقصود خدا، کسی است که فراگیرد دین خویش را رأی خویش (که در امر دین برای خویش عمل کند)، بی پیروی امامی از اثمه هدی ﷺ».

۱۹۷۴ / ۲ . محمد بن یحیی، از محمد بن حسین، از صفوان بن یحیی، از علاء بن رزین، از محمد بن مسلم روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام محمد باقر الله که می فرمود: (تا آخر آنچه در باب معرفت امام الله مذکور شد، و چون محض تکرار بود لهذا در ترجمه به حواله اکتفائموده). ۲

۱. فصص، ۵۰

۲. همر که تحدای عزّوجل را اطاعت و عبادت کند، به عبادنی که نفس خود را در آن به زحمت و مشقت اندازد، و او را امامی از جانب خدا نباشد، سعی و کوشش که کرده، مقبول نمیگردد، و حال آن که او گمراه و سرگردان و حیران است و خدا اعمال او را دشمن می دارد و داستان این کس، چون داستان گوسفندی است که راه غلط کرد، و از شبان و گله خود دور افتاد، پس ناگاه می رفت و می آمد و آرام نمیگرفت، و در همهٔ آن روز در حرکت بود. پس چون پردهٔ شب او را پوشید و جهان تیره و تار گردید، گلهٔ گوسفندی را دید که با شبان خود می روند، پس به سوی آن گله میل نمود و بی جستجو با آن همراه شد، به گمان آن که این گله و شبان اوست، و به واسطهٔ آن فریفته شد و گول خورد. پس با آنها شب به روز آورد در آرامگاه و آغلی که داشتند. پس چون هوا روشن شد و آن شبان گلهٔ خویش را بیرون کرد و حه شب به روز آورد در آرامگاه و آغلی که داشتند. پس چون هوا روشن شد و آن شبان گلهٔ خویش را بیرون کرد و حه

٣/٩٧٥ ، عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ ، عَنْ عَبْدِ الْعَزِيزِ الْعَبْدِيِّ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ أَبِي يَعْفُورِ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ إِنِّي أَخَالِطُ النَّاسَ، فَيَكُثُرُ عَجَبِي مِنْ أَقْوَام لَا يَتَوَلَّوْنَكُمْ، وَ يَتَوَلَّوْنَ فُـلَاناً وَ فُـلَاناً، لَهُمْ أَمَانَةٌ وَ صِدْقٌ وَ وَفَاءٌ، وَ أَقُوَام يَتَوَلُّونَكُمْ، لَيْسَ لُّهُمْ تِلْكَ الْأَمَانَةُ وَ لَا الْوَفَاءُ وَ الصَّدْقُ؟

قَالَ: فَاسْتَوىٰ أَبُو عَبْدِ اللّٰهِ ﷺ جَالِساً، فَأَقْبَلَ عَلَيَّ كَالْغَضْبَانِ، ثُمَّ قَالَ: «لَا دِينَ لِمَنْ دَانَ اللَّهَ بِوَلَايَةِ إِمَامِ جَائِرِ لَيْسَ مِنَ اللَّهِ، وَ لَا عَتْبَ عَلَىٰ مَنْ دَانَ بِوَلَايَةِ إِمَامِ عَادِلٍ مِنَ اللَّهِ».

قُلْتُ: لَا دِينَ لِأُولَٰئِكَ، وَ لَا عَثْبَ عَلَىٰ هٰؤُلَاءِ؟!

قَالَ: «نَعَمْ، لَا دِينَ لِأُولَٰئِكَ، وَ لَا عَتْبَ عَلَىٰ هٰؤُلَاءِ» ثُمَّ قَالَ: «أَ لَا تَسْمَعُ لِقَوْلِ اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿اللَّهُ وَلِيُّ الَّذِينَ آمَنُوا يُخْرِجُهُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ ﴾ يَعْنِي ظُلُمَاتِ الذَّنُوبِ إِلَىٰ نُورِ التَّوْبَةِ وَ الْمَغْفِرَةِ؛ لِوَلَايَتِهِمْ كُلَّ إِمَام عَادِلٍ مِنَ اللَّهِ، وَ قَالَ : ﴿ وَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَوْلِينَاقُهُمُ الطَّاغُوتُ يُخْدِجُونَهُمْ مِنَ النُّورِ إِلَى الظُّلُمَاتِ ﴾ إِنَّمَا عَنى بِهِذَا أَنَّهُمْ كَانُوا عَلَىٰ نُورِ الْإِسْلَام، فَلَمَّا أَنْ تَوَلَّوْا كُلَّ إِمَامٍ جَائِرٍ لَيْسَ مِنَ اللَّهِ -عَزَّ وَجَلَّ -خَرَجُوا بِوَلَا يَتِهِمْ إِيَّاهُ مِنْ نُورِ ٱلْإِسْ لَأَم إِلَىٰ ظُلُمَاتِ الْكُفْرِ، فَأَوْجَبَ اللَّهُ لَهُمُ النَّارَ مَعَ الْكُفَّارِ ﴿ فَأَوِلْتِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾».

٩٧٤ / ٢. وَ عَنْهُ ، عَنْ هِشَامِ بْنِ سَالِم ، عَنْ حَبِيبِ السِّجِسْتَانِيِّ ، عَنْ أَبِي جَعْفُرِ عَلَى ، قَالَ : «قَالَ اللَّهُ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ: لَأَعَذَّبَنَّ كُلُّ رِعِيَّةٍ فِي الْإِسْكَلَامِ دَانَتْ بِوَلَايَةِ كُلِّ إِمَامٍ جَائِرٍ لَيْسَ مِنَ اللُّهِ، وَ إِنْ كَسَانَتِ الرَّعِسِيَّةُ فِسِي أَعْسِمَالِهَا بَسرَّةً تَسَقِيَّةً ؛ وَ لَأَعْسِفُونَ عَسن كُلّ رَعِيَّةٍ

حـ راندكه أنها را به چراگاه برد، ابن گوسفند ديدكه اين شبان و گله را نميشناسد، رم برداشت و ناگاه به اين طرف و آن طرف میدوید حبران و سرگردان و شبان و گلهٔ خود را میطلبید. پس گلهٔ دیگری را دید که با شبان خود میرفتند، به سوی آن میل کرد و به آن نیز فریفته شد، آن شبان بر او بانگ زد و گفت: به شبان و گلهٔ خود ملحق شو که تو عیث در زمین میگردی و حیران و سرگردانی؛ زیراکه از شبان و گلهٔ خود دور افتادمای، باز رم برداشت و ترسان و حیران بود و در زمین میگشت و او را شبانی نبود که او را راهنمایی کند به سوی چراگاهی که در آن چراکند، یا او را به سوی گلهٔ خود برگرداند. پس در بین اینکه آنگوسفند همچنین سرگشته و حیران بود، ناگاه گرگ تلف و هلاکت آن راغنیمت

و همچنین به خدا سوگند ای محمد، هر که از این امت چنان شود که او را امامی نباشد از جانب خدای عزّوجلّ که پاک باشد از گناهان، یا ظاهر باشد (یعنی وجودش هویدا باشد، و هر چند که به حسب شخص پیدا نباشد، یا شخصش ظاهر باشد و اگر چه در بعضي از اوقات از براي پارهاي از اشخاص باشد. يا غالب باشد بر تمام خلق در علم وعمل وغیر آن) وعادلباشد، صبحمیکند باگمراهی وسرگردانی. واگر بر اینحالبمبرد،بر کفر ونفاق،مرده. و بدان ای محمد، که اثمهٔ جور و پیشوایان ستم و پیروان ایشان، هر آینه دور شدگانند از دین خدا و خودگمراه شدند و دیگران راگمراه کردند. پس کردارهای ایشان که آنها را به جا می آورند، چـون خباکسـتری است کـه بـاد آن ـــ

۹۷۵ / ۳. چند نفر از اصحاب ما روایت کردهاند از احمد بن محمد بن عیسی، از ابن محبوب، از عبدالعزیز عبدی، از عبدالله بن ابی یعفور کنه گفت: به خدمت امام جعفر صادق هم عرض کردم که: من بامردم آمیزش و معاشرت میکنم، و تعجب من بسیار می شود از گروهی چند که شما را دوست نمی دارند، و فلانی و فلانی را دوست می دارند، و ایشان را امانت و راستگویی و و فاست، و گروهی چند که شما را دوست می دارند، ایشان را این امانت و و فا و راستگویی نیست. راوی می گوید که: حضرت صادق هم درست نشست و رو به من آورد مانند کسی که خشمناک باشد، و فرمود که: «هر که خدا را عبادت کند با دوستی امام عادلی که از جوری که از جانب خدا نیست، دین ندارد. و هر که دینداری کند با دوستی امام عادلی که از جانب خدا باشد، عتابی بر او نیست». عرض کردم که: گروهی که دوستی امام جور دارند دین خدا را عبادت که و در دارند دین خدا باشد، عتابی بر او نیست». عرض کردم که: گروهی که دوستی امام جور دارند دین ندارند و جماعتی که دوستی امام عادل دارند، عتاب ندارند و جماعتی که دوستی که دوستی امام عادل دارند، عتاب ندارند و جماعتی که دوستی که دوستی امام عادل دارند، عتاب ندارند و جماعتی که دوستی امام عادل دارند، عتاب ندارند و جماعتی که دوستی امام عادل دارند، عتاب ندارند و جماعتی که دوستی امام عادل دارند، عتاب ندارند و جماعتی که دوستی امام عادل دارند، عتاب ندارند و جماعتی که دوستی امام عادل دارند، عتاب ندارند و جماعتی که دوستی امام عادل دارند، عتاب ندارند و جماعتی که دوستی امام عادل دارند، عتاب ندارند و جماعتی که دوستی امام عادل دارند، عتاب ندارند و جماعتی که دوستی امام عادل دارند در خورت سادق شده دوستی امام عادل دارند و خورت در خورت که دوستی امام عادل دارند در خورت که دوستی امام خور دارند در خورت در خ

فرمود: «آری، آن گروه دین ندارند، و این گروه عتاب ندارند» بعد از آن فرمود که: «آیا گوش نمی دهی به فرمود ه خدای عزّ و جلّ: ﴿اللّهُ وَلِيُّ الّذِینَ آمَنُوا یُخْرِجُهُمْ مِنَ الظُّلُفَاتِ إِلّی النُّورِ﴾» و حضرت فرمود: «یعنی: خدا مؤمنان وابیرون می برد از تاریکی های گناهان به سوی نور توبه و آمرزش، به جهت دوستی ایشان باهر امام عادلی که از جانب خدای عزّ و جلّ باشد. و فرموده است که: ﴿وَ الّذِینَ کَفَرُ وا أَوْلِیا أَوْهُمُ الطّاغُوتُ یُخْرِجُونَهُمْ مِنَ النُّورِ إِلَی الظّلُمَاتِ﴾ و فرمود که: «جز این نیست که به این، قصد فرموده که ایشان بر نور اسلام بودند، و چون دوستی فرمود که: «جز این نیست که به این، قصد فرموده که ایشان بر نور اسلام بودند، و چون دوستی کردند با هر امام جوری که از جانب خدا نیست، به سبب دوستی ایشان، با او بیرون رفتند از نور اسلام به سوی تاریکی های کفر، و به این علت، خدا آتش جهنم را از برای ایشان واجب نور اسلام به سوی تاریکی های کفر، و به این علت، خدا آتش جهنم را از برای ایشان واجب گردانید با کافران، ﴿ [ف] اُولِیْکَ اَصْحَابُ النّارِ هُمْ فیها خَالِدُونَ ﴾ آه. (این اقتباس است از آیه و آیه، نیست؛ زیراکه آیه، فاندارد).

۹۷۶ / ۴ . و از او، از هشام بن سالم، از حبیب سَجِستانی، از امام محمد بساقر ﷺ روایت است که فرمود: «خدای تبارک و تعالی فرموده که: هر آینه عذاب میکنم همر رعیتی را در اسلام که دینداری کرده باشد به دوستی هر امام جوری که از جانب خدا نباشد؛ هر چند که

حـ را سخت بگیرد، و به او برخورد در روزِ صاحب باد تند و آن را به نوعی پراکنده سازد که اثری از آن باقی نماند، در حالی که توانایی ندارد از آنچه کار کرده اند بر چیزی (یعنی مطلقا و اصلا بر آن ثوابی نیابد). این که مذکور شد، همان گمراهی دور است؛ (و این، ترجمهٔ آیه ای است که حضرت به طور اقتباس در کلام خود تضمین فرموده، و نظم آبه در سورهٔ ابراهیم چنین است که: ﴿مُثَلُّ الَّذِینَ کُفَرُواْ بِرَبِّهِمْ أَعْمَـنلُهُمْ کُرَمَادٍ آشْنَدُّتْ بِهِ ٱلرِّیحُ فِی یَوْمٍ عَـاصِفٍ لَایَقْدِرُونَ مِمَّا کُسَبُواْ عَلَیْ شَیْءَ ذَلِكَ هُوَ آلضَّلَالُ ٱلْبَعِیدُ﴾ (ابراهیم، ۱۸).

۱. بقره، ۲۵۷.

فِي الْإِسْـلَامِ دَانَتْ بِوَلَايَةِ كُلِّ إِمَامٍ عَادِلٍ مِنَ اللَّهِ، وَ إِنْ كَانَتِ الرَّعِيَّةُ فِي أَنْفُسِهَا ظَالِمَةً مُسِيئَةً».

٩٧٧ / ٥. عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنِ ابْنِ جُمِهُودٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ صَفْوَانَ، عَنِ ابْنِ مُسْكَانَ، عَنْ عَبْدِ اللهِ عَنْ عَبْدِ اللهِ عَنْ عَبْدِ اللهِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

# ٨٧ ـ بَابُ مَنْ مَاتَ وَ لَيْسَ لَهُ إِمَامٌ مِنْ أَيُمَّةِ الْهُدىٰ وَ هُوَ مِنْ أَيُمَّةِ الْهُدىٰ وَ هُوَ مِنَ الْبَابِ الْأَوَّلِ

١/٩٧٨ الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيًّ الْوَشَّاءِ ، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ عَائِدٍ ، عَنِ الْبَدَأَنَا أَبُو عَبْدِ اللَّهِ اللَّهِ عَنْ أَخْرُنُكُ مَعَلَى الْفُضَيْلِ بْنِ يَسَادٍ ، قَالَ : ابْتَدَأَنَا أَبُو عَبْدِ اللَّهِ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَنْ أَنْ مَاتَ وَ لَيْسَ عَلَيْهِ إِمَامٌ ، فَمِيتَتُهُ مِيتَةُ جَاهِلِيَّةٍ ».

فَقُلْتُ: قَالَ ذَٰلِكَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ؟ فَقَالَ: «إِي وَ اللَّهِ قَدْ قَالَ». قُلْتُ: فَكُلُّ مَـنْ مَاتَ وَ لَيْسَ لَهُ إِمَامٌ، فَمِيتَنَهُ مِيتَةُ جَاهِلِيَّةٍ؟ قَالَ: «نَعَمْ».

٩٨٠ / ٣ . أَحْمَدُ بْنُ إِدْرِيسَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الْجَبَّارِ، عَنْ صَفْوَانَ، عَنِ

آن رعیت در اعمال خویش نیکوکار و پاکیزه باشد، و هر آینه عفو میکنم از هر رعیتی در اسلام که دینداری نموده باشد، به دوستی هر امام عادلی که از جانب خدا باشد؛ هر چند که آن رعیت فی نفسه ستمکار و بدکردار باشده.

۹۷۷ / ۵. علی بن محمد، از ابن جمهور، از پدرش، از صفوان، از ایس مسکان، از عبدالله بن سنان، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که گفت: حضرت فرمود: «به درستی که خدای عزّوجل شرم نمی کند که عذاب کندگروهی را که دینداری و اعتقاد می کنند به امامی که از جانب خدا نیست؛ هر چند که در اعمال خویش ئیکوکار و پاکیزه باشند. و به درستی که خدا شرم می کند که عذاب کندگروهی را که دینداری و اعتقاد می کنند به امامی که از جانب خدا باشد؛ هر چند که در اعمال خویش ستمکار و بدکردار باشند».

### ۸۷. باب در بیان حال کسی که بمیرد، و او را امامی از ائمهٔ هدی ﷺ نباشد. و این پاپ تتمهٔ باب اول است

۱/۹۷۸ محمد بن عائذ، از معلى بن محمد، از معلى بن محمد، از حلس بن على وشاء، از احمد بن عائذ، از ابن أذينه، از فضيل بن يسار روايت كرده است كه گفت: امام جعفر صادق الله روزى ما را در سخن ابتدا فرمود، و او را امامى نباشد، مردنش به روش مردن جاهليت است».

عرض کردم که: رسول خدایگ این سخن را فرمود؟ فرمود: «بلی، بـه خـدا سـوگند کـه فرمود». عرض کردم: پس هر که بمیرد. و او را امامی نباشد، مردنش به روش مردن جاهلیت است؟ فرمود: «آری».

۹۷۹ / ۲ . حسین بن محمد، از معلّی بن محمد، از وشّاء که گفت: حدیث کرد مرا عبدالکریم بن عمرو ، از ابن ابی یعفور که گفت: از امام صادق ای دربارهٔ این فرمودهٔ رسول خدایی که دربارهٔ این فرمودهٔ رسول خدایی که : «هر کس بمیرد و امامی نداشته باشد، به مرگ جاهلی مرده»، عرض کردم: به مرگ جاهلی؟ فرمود: «مرگ در گمراهی ... عرض کردم: هر کس امروز بسمیرد و امامی نداشته باشد، به مرگ جاهلی مرده؟ فرمود: «آری».

۹۸۰ / ۱۳ احمد بن ادریس، از محمد بن عبدالجبّار، از صفوان، از فُضیل، از حارث بن مغیره روایت کرده است که گفت: به امام جعفر صادقﷺ عرض کردم که: رسول خداﷺ الْفُضَيْلِ، عَنِ الْحَارِثِ بْنِ الْمُغِيرَةِ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: مَنْ مَاتَ لَا يَغْرِفُ إِمَامَهُ، مَاتَ مِيتَةً جَاهِلِيَّةً؟ قَالَ: «نَعَمْ». قُلْتُ: جَاهِلِيَّةً جَهْ لَاءَ، أَوْ جَاهِلِيَّةً لَا يَعْرِفُ إِمَامَهُ؟ قَالَ: «جَاهِلِيَّةَ كُفْرٍ وَ نِفَاقٍ وَ ضَلَالٍ».

## ٨٨ ـ بَابُ فِيمَنْ عَرِفَ الْحَقَّ مِنْ أَهْلِ الْبَيْتِ وَ مَنْ أَنْكَرَ

١/٩٨٢ مَتَ عَنْ سُلَيْمَانَ بْنِ جَعْفَرٍ، قَالَ: سَمِعْتُ الرِّضَائِ يَقُولُ: «إِنَّ عَلِيَّ بْنَ عَبْدِ اللهِ الْحَكَمِ، عَنْ سُلَيْمَانَ بْنِ جَعْفَرٍ، قَالَ: سَمِعْتُ الرِّضَائِ يَقُولُ: «إِنَّ عَلِيَّ بْنَ عَبْدِ اللهِ اللهِ اللهِ يَقُولُ: «إِنَّ عَلِيٍّ بْنَ عَبْدِ اللهِ بْنِ الْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ عِنْ وَ امْرَأَتَهُ وَ بَنِيهِ مِنْ أَهْلِ بْنِ الْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ عِنْ وَ امْرَأَتَهُ وَ بَنِيهِ مِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ». ثُمَّ قَالَ: «مَنْ عَرَفَ هٰذَا الأَمْرَ مِنْ وُلْدِ عَلِيٍّ وَ فَاطِمَةَ عِنْ اللهِ يَكُنْ كَالنَّاسِ».

٩٨٣ / ٢ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ ، قَالَ : حَدَّثَنِي الْوَشَّاءُ ، قَالَ : حَدَّثَنَا أَخْمَدُ بْنُ عُمَرَ الْحَلَّالُ ، قَالَ : قُلْتُ لِأَبِي الْحَسَنِ ﷺ : أَخْبِرْنِي عَمَّنْ عَانَدَكَ ، وَ لَمْ يَعْرِفْ حَقَّكَ مِنْ وُلْدِ فَاطِمَةَ ﷺ ، هُوَ وَ سَائِرُ النَّاسِ سَوَاءٌ فِي الْعِقَابِ ؟

فَقَالَ: «كَانَ عَلِيُّ بْنُ الْحُسَيْنِ ﷺ يَقُولُ: عَلَيْهِمْ ضِعْفَا الْعِقَابِ».

٩٨٢ / ٣. الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ رَاشِدٍ، قَالَ: حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ إِسْمَاعِيلَ الْمِيثَمِيُّ، قَالَ: حَدَّثَنِي رِبْعِيُّ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ، قَالَ: قَالَ لِي عَبْدُ الرَّحْمٰنِ بْنُ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ، قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ الْمُنْكِرُ لِهٰذَا الْأَمْرِ مِنْ بَنِي فرمود که: «هر که بمیرد، و امام خویش را نشناسد، می میرد به روش مردن جاهلیت؟ ه فرمود: «آری»، عرض کردم: جاهلیتی که حقیقت جاهلیت باشد (که عبارت است از کفر و نفاق)، یا جاهلیتی که از جهل و نادانی باشد. به این معنی که این کس امام خود را نشناسد؟ فرمود که: «جاهلیتی که عین کفر و نفاق و ضلالت است».

۱۹۸۱ / ۴ . بعضی از اصحاب ما، از عبدالعظیم بن عبدالله حسنی، از مالک بس عامر، از مفضّل بن زائده، از مفضّل بن عمر روایت کرده است که گفت: امام جعفر صادق الله فرمود که: ۱۹۸۱ مخاد را عبادت کند، بی آنکه از راستگویی (که مراد از آن امام است) شنیده باشد، البته خدا او را الزام فرماید (و بر گردن او گذارد) که به سوی رنج و تعب رود. و هر که ادعاکند شنیدن چیزی را از غیر دری که خدا آن را گشوده، صاحب شرک است و آن در، دری است که خدا آن را امین داشته بر راز پوشیده خود».

### ۸۸ باب در بیان حال کسی که حق را شناخته باشد از اهل بیت و فرزندان پیغمبر و کسی که انکار کند از ایشان

۱/۹۸۲ میدنفر از اصحاب ماروایت کرده اند، از احمد بن محمد بن عیسی، از علی بن حکم، از سلیمان بن جعفر که گفت: شنیدم از امام رضاعی که می فرمود: «علی بن عبدالله بن حسین بن علی بن ابی طالب ای و زن و پسران او، از اهل بهشتند». بعد از آن، فرمود که: «هر که امر امامت را بشناسد از فرزندان علی و ف اطمه هی، مانند سائر مردم نیست».

۹۸۳ / ۲ . حسین بن محمد، از معلّی بن محمد روایت کرده است که گفت: حدیث کرد مرا وشاء و گفت که: به خدمت امام موسی وشاء و گفت که: به خدمت امام موسی کاظم هی عرض کردم که: مرا خبر ده از آن که با تو عناد ورزد و حق تو را نشناسد از فرزندان فاطمه هی، آیا او باسائر مردم در عقاب برابرند؟ فرمود که: ۱ علی بن الحسین هی می فرمود که: بر فرزندان فاطمه دو برابر عقاب سائر مردمان است».

۹۸۴ / ۳۰ حسین بن محمد، از معلّی بن محمد، از حسن بن راشد روایت کرده است که گفت: حدیث کرد مرا رِبعی بن عبدالله و گفت: حدیث کرد مرا رِبعی بن عبدالله و گفت که: حدیث کرد مرا رِبعی بن عبدالله عرض گفت که: عبدالرحمان بن ابی عبدالله به من گفت که: به خدمت امام جعفر صادق ای عرض کردم که: منکر امامت از بنی هاشم با غیر ایشان برابرند؟ به من فرمود که: «مگو منکر، ولیکن

هَاشِمٍ وَ غَيْرِهِمْ سَوَاءً؟ فَقَالَ لِي: «لَا تَقُلِ: الْمُنْكِرُ، وَ لَكِنْ قُلِ: الْجَاحِدُ مِـنْ بَـنِي هَاشِمٍ وَ غَيْرِهِمْ».

قَالَ أَبُو الْحَسَنِ: فَتَفَكَّرْتُ فِيهِ ، فَذَكَرْتُ قَوْلَ اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ ـ فِي إِخْوَةِ يُوسُفَ: ﴿فَعَرَفَهُمْ وَهُمْ لَهُ مُنْكِرُونَ﴾.

٩٨٥ / ٢ . عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنِ ابْنِ أَبِي نَصْرٍ ، قَالَ : سَأَلَتُ الرِّضَاءِ ، قُلْتُ لَهُ : الْجَاحِدُ مِنْكُمْ وَ مِنْ غَيْرِكُمْ سَوَاءً ؟

فَقَالَ: «الْجَاحِدُ مِنَّا لَهُ ذَنْبَانِ، وَ الْمُحْسِنُ لَهُ حَسَنَتَانِ».

# ٨٩ \_ بَابُ مَا يَجِبُ عَلَى النَّاسِ عِنْدَ مُضِيِّ الْإِمَامِ

٩٨٥ / ١. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْمِى عَنْ مُحَمَّدُ بْنِ الْخُسَيْنِ، عَنْ صَفْوَانَ، عَنْ يَعْقُوبَ بْنِ شُعَيْبٍ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ إِذَا حَدَثَ عَلَى الْإِمَامِ حَـدَثُ، كَـيْفَ يَـصْنَعُ النَّاسُ؟

قَالَ: «أَيْنَ قَوْلُ اللّهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿ فَلَوْ لَا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَائِفَةُ لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ وَلِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحْذَرُونَ ﴾ قَالَ: «هُمْ فِي عُذْرٍ مَا دَامُوا فِي الطَّلَبِ، وَ هَوُلَاءِ الَّذِينَ يَنْتَظِرُونَهُمْ فِي عُذْرٍ حَتّىٰ يَرْجِعَ إِلَيْهِمْ أَصْحَابُهُمْ».

٩٨٧ / ٢ . عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ ، عَنْ يُونَسَ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمٰنِ ،
 قَالَ: حَدَّثَنَا حَمَّادٌ ، عَنْ عَبْدِ الْأَعْلَىٰ ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ ﷺ عَنْ قَوْلِ الْعَامَّةِ : إِنَّ

بگو: جاحد از بنی هاشم و غیر ایشان، عبدالرحمان که مکنی است به ابوالحسن می گوید که: پس من در فرق میان منکر و جاحد فکر کردم، بعد از آن به خاطر آوردم قول خدای عزوجل را که در باب برادران یوسف می فرماید: ﴿ فَعَرَفَهُمْ وَ هُمْ لَهُ مُنْکِرُونَ ﴾ ای یعنی: «پس یوسف برادران خود را شناخت و ایشان او را ناشناسندگان بودند و نمی شناختند» (چه، از آیه استنباط می شود که برادران یوسف، یوسف را نشناختند؛ چنانچه یوسف ایشان را شناخت، نه آنکه آن حضرت را شناختند و با وجود آن، انکار کردند تا جاحد بر ایشان صدق کند. حاصل فرق، آنکه: منکر آن است که نمی شناسد، و جاحد آن است که می شناسد، و با وجود شناختن، قبول نمی کند. و مراد حضرت صادق این است که امر امامت در ظهور به مرتبهای رسیده که بر کسی پوشیده نیست، پس در انکار خویش، جاحد است؛ زیرا که امر دانسته را انکار نموده، و یا مراد این است که: منکر از بنی هاشم و غیر ایشان، فرقی ندارند. بلکه فرق در جاحد ایشان و غیر ایشان است. و ذکر این حدیث در این باب خالی از ناخوشی و بحثی نیست).

۹۸۵ / ۴ . چند نفر از اصحاب ما روایت کردهالد. از احمد بن محمد، از ابن ابی نصر که گفت: سؤال کردم از حضرت امام رضائل عرض کردم که زجاحد از شما بنی هاشم و از غیر شما، با هم برابرند؟ فرمود که: ۴جاحد از ما را دو گناه است، و نیکوکار ما را دو ثواب.

#### ٨٩ باب در بيان آنچه بر مردم واجب است در نزد وفات امام ﷺ

۹۸۶ / ۱. محمد بن یحیی، از محمد بن حسین، از صفوان، از یعقوب بن شعیب روایت کرده است که گفت: به خدمت امام جعفر صادق الله عرض کردم که: هرگاه حادثه به امام روی دهد، مردم چه میکنند؟ فرمود که: «قول خدای عزّوجل کجارفت که: ﴿فَلَوْ لاَنَفَرُ مِنْ کُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَائِفَةٌ لِیتَقَقّهُوا فِی الدّینِ وَلِیتُنْدِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَیْهِمْ لَعَلّهُمْ یَتُدُرُونَ ﴾ آه و فرمود که: هجماعتی که به خدمت امام می روند، معذوراند؛ مادامی که مشغول طلب باشند. و این گروه که در مکان خود مانده، انتظار می برند که فرستادگان، خبر بیاورند، معذورند، تما اصحاب ایشان به سوی ایشان برگردند».

۹۸۷ / ۲ . على بن ابراهيم، از محمد بن عيسى، از يونس بن عبدالرحمان روايت كـرده

۱. يوسف، ۵۸.

رَسُولَ اللَّهِﷺ قَالَ: «مَنْ مَاتَ وَ لَيْسَ لَهُ إِمَامٌ، مَاتَ مِيتَةً جَاهِلِيَّةً» فَقَالَ: «الْحَقُّ وَ اللهِ».

قُلْتُ: فَإِنَّ إِمَاماً هَلَكَ وَ رَجُلٌ بِخُرَاسَانَ لَا يَعْلَمُ مَنْ وَصِيَّهُ لَمْ يَسَعْهُ ذَلِكَ؟ قَالَ: «لَا يَسَعُهُ: إِنَّ الْإِمَامَ إِذَا هَلَكَ، وَقَعَتْ حُجَّةُ وَصِيِّهِ عَلَىٰ مَنْ هُوَ مَعَهُ فِي الْبَلَدِ، وَ حَقَّ النَّفْرُ عَلَىٰ مَنْ هُوَ مَعَهُ فِي الْبَلَدِ، وَ حَقَّ النَّفْرُ عَلَىٰ مَنْ لَيْسَ بِحَضْرَتِهِ إِذَا بَلَغَهُمْ؛ إِنَّ الله \_عَزَّ وَ جَلَّ \_ يَقُولُ: ﴿فَلَوْ لَا نَفَرَ مِنْ كُلُّ النَّهُ عَلَىٰ مَنْ لَيْسَ بِحَضْرَتِهِ إِذَا بَلَغَهُمْ؛ إِنَّ الله \_عَزَّ وَ جَلَّ \_ يَقُولُ: ﴿فَلَوْ لَا نَفَرَ مِنْ كُلُّ النَّهُ عَلَىٰ مَنْ لَيْسَ بِحَضْرَتِهِ إِذَا بَلَغَهُمْ؛ إِنَّ الله \_عَزَّ وَ جَلَّ \_ يَقُولُ: ﴿فَلَوْ لَا نَفَرَ مِنْ كُلُّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ فَائِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ وَلِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحْذَرُونَ ﴾».

قُلْتُ: فَنَفَرَ قَوْمٌ، فَهَلَكَ بَعْضُهُمْ قَبْلَ أَنْ يَصِلَ، فَيَعْلَمَ؟ قَالَ: «إِنَّ اللَّهَ \_جَلَّ وَ عَزَّ\_ يَقُولُ: ﴿ وَ مَنْ يَخْرُجُ مِنْ بَيْتِهِ مُهَاجِلًا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يُدْرِكُهُ الْمَوْتُ فَقَدْ وَقَعَ أَجْرُهُ عَلَى اللَّهِ ﴾ ».

قُلْتُ: فَبَلَغَ الْبَلَدَ بَعْضُهُمْ، فَوَجَدَكَ مُغْلَقاً عَلَيْكَ بَابُكَ، وَ مُرْخًى عَلَيْكَ سِتْرُكَ لَا تَدْعُوهُمْ إِلَىٰ نَفْسِكَ، وَ لَا يَكُونُ مَنْ يَدُلُّهُمْ عَلَيْكَ، فَيِمَا يَعْرِفُونَ ذَلِكَ؟ قَالَ: «بِكِتَابِ اللهِ الْمُنْزَلِ».

قُلْتُ: فَبِقَوْلِ اللّٰهُ جَلَّ وَ عَزَّ ، كَيْفَ؟ قَالَ: «أَرَاكَ قَدْ تَكَلَّمْتَ فِي هٰذَا قَبْلَ الْيَوْمِ». قُلْتُ: أَجَلْ، قَالَ: «فَذَكِّرْ مَا أَنْزَلَ اللّٰهُ فِي عَلِيًّ ﴿ وَ مَا قَالَ لَهُ رَسُولُ اللّٰهِ ﷺ فِي است که گفت: حدیث کرد ما را حمّاد، از عبدالأعلی که گفت: امام جعفر صادق الله را سؤال کردم از گفتهٔ سنیان که رسول خدا الله فرمود که: «هر که بمیرد و او را امامی نباشد، می میرد به روش مردن جاهلیت». فرمود که: «راست و درست است، به خدا سوگند، و پیغمبر ایس را فرمود». عرض کردم که: امامی از دنیا می رود و مردی در خراسان است، و نمی داند که وصی او کیست، آیا او را نمی رسد که از شناختن امام تقاعد و رزد و در پس آن نرود؟

فرمودكه: «او را نمى رسد؛ زيراكه امام چون از دنيا مى رود، حجتٍ وصى او، واقع مى شود بر آنكه با وصى يا امام سابق در شهر امام بوده و مى باشد، و بركسانى كه در نزد امام حاضر نيستند، واجب است كه كوچ كنند و به جستجوى امام بيرون روند، چون خبر وفات امام به ايشان رسد؛ زيراكه خداى عزّو جلّ مى فرمايدكه: ﴿فَلَقْ لاٰ نَقَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَائِفَةٌ لِيتَقَقّهُوا فِى الذِّينِ وَلِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحْذَرُونَ﴾». ١

عرض کردم که: گروهی از منزل خود بیرون آمدند، و بعضی از ایشان وفات کرد، پیش از آن که به خدمت امام رسد و بداند. حضرت فرمود که: «خدای عزّ وجلّ می فرماید: ﴿ وَ مَنْ يَخْرُجُ مِنْ بَيْتِهِ مُهٰاجِرًا إِلَى اللّهِ وَ رَسُولِهِ ثُمُ يُدُرِكُهُ الْمَوْتُ فَقَدْ وَقَعَ أَجْرُهُ عَلَى اللّهِ ﴾ آ، یعنی: و هر که بیرون مَنْ بَیْتِهِ مُهٰاجِرًا إِلَی اللّهِ وَ رَسُولِهِ ثُمُ یُدُرِکُهُ الْمَوْتُ فَقَدْ وَقَعَ أَجْرُهُ عَلَی اللّهِ ﴾ آ، یعنی: و هر که بیرون آید از خانهٔ خود در حالتی که هجرت کننده باشد به سوی خدا و رسول او بَیْنُ (که خاصه از برای ایشان باشد، نه به جهت غرضی از اغراض دیگر)، پس مرگ او را دریابد (در بین راه و به هجرتگاه نرسد)، پس به تحقیق که ثابت باشد مزد او بر خدا مانند ثواب چیزی که واجب باشد».

عرض کردم که: بعضی از ایشان به شهر امام رسیدند، پس تو را یافتند که در را بـر روی خویش بسته و پرده بر خود آویخته، و ایشان را به جانب خویش نمیخوانی، و کسی یافت نمی شود که ایشان را بر تو دلالت کند. پس امامت را به چه چیز بشاسند؟

فرمود: «به کتاب خداکه از آسمان فرو فرستاده». عرض کردم که: خمدای عبر وجلّ چه می فرماید؟ حضرت فرمود که: «تو را چنان می بینم که در این باب، پیش از امروز سخن گفتی، و این مسأله را از من پرسیدی؟» عرض کردم: بلی. فرمود: «به یاد آور آنچه راکه خمدا در

۱. منرجم - رحمه الله - به اشتباه، به جای این آیه، آیه ﴿ وَ مَنْ یَخْرُجْ مِنْ بَیْتِهِ... ﴾ راکه دو سطر بعد آمده، آورده و از بعد آن مطلب را ادامه داده است.
 ۲. نساء، ۱۰۰.

حَسَنٍ وَ حُسَيْنٍ عِنْ ، وَ مَا خَصَّ اللَّهُ بِهِ عَلِيّاً عِنْ ، وَ مَا قَالَ فِيهِ رَسُولُ اللَّهِ عَلِيَّة بِسَنْ وَصِيَّتِهِ وَصِيَّتِهِ إِلَيْهِ ، وَ نَصْبِهِ إِيَّاهُ ، وَ مَا يُصِيبُهُمْ ، وَ إِقْرَارِ الْحَسَنِ وَ الْحُسَيْنِ بِذَٰلِكَ ، وَ وَصِيَّتِهِ وَصِيَّتِهِ إِلَيْهِ ، وَ نَصْبِهِ إِيَّاهُ ، وَ مَا يُصِيبُهُمْ ، وَ إِقْرَارِ الْحَسَنِ وَ الْحُسَيْنِ بِذَٰلِكَ ، وَ وَصِيَّتِهِ إِلَيْهِ ، وَ نَصْبِهِ إِيَّاهُ ، وَ مَا يُصِيبُهُمْ ، وَ إِقْرَارِ الْحَسَنِ وَ الْحُسَيْنِ بِذَلِكَ ، وَ وَصِيَّتِهِ إِلَى الْحَسَنِ ، وَ تَسْلِيمِ الْحُسَيْنِ لَهُ ؛ يَقُولُ اللَّهُ : ﴿النَّهِ عَلَى إِلَاهُ إِلَى الْمُعَلِّمِ الْحُسَيْنِ لَهُ ؛ يَقُولُ اللَّهُ : ﴿النَّهِ عَلَى إِللَّهُ مِنْ أَنْفُسِهِمْ وَ أَنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللهُ الللهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللّهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ ا

قُلْتُ: فَإِنَّ النَّاسَ تَكَلَّمُوا فِي أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ، وَ يَقُولُونَ: كَيْفَ تَخَطَّتْ مِنْ وُلْدِ أَبِيهِ مَنْ لَهُ مِثْلُ قَرَابَتِهِ وَ مَنْ هُوَ أَسَنُّ مِنْهُ، وَ قَصُرَتْ عَمَّنْ هُوَ أَصْغَرُ مِنْهُ؟

فَقَالَ: «يُعْرَفُ صَاحِبُ هٰذَا الْأَمْرِ بِثَلَاثِ خِصَالٍ لَا تَكُونُ فِي غَيْرِهِ: هُوَ أَوْلَى النَّاسِ بِالَّذِي قَبْلَهُ وَ هُوَ وَصِيَّهُ، وَ عِنْدُهُ سِلَاحُ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، وَ وَصِيَّتُهُ، وَ ذَٰلِكَ النَّاسِ بِالَّذِي قَبْلَهُ وَ هُوَ وَصِيَّتُهُ، وَ غَنْدُهُ سِلَاحُ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، وَ وَصِيَّتُهُ، وَ ذَٰلِكَ عِنْدِي لَا أَنَازَعُ فِيهِ».

قُلْتُ: إِنَّ ذَٰلِكَ مَسْتُورٌ مَخَافَةَ السُّلْطَانِ؟

قَالَ: «لَا يَكُونُ فِي سِتْرٍ إِلَّا وَ لَهُ حُجَّةٌ ظَاهِرَةٌ؛ إِنَّ أَبِي اسْتَوْدَعَنِي مَا هُنَاكَ، فَلَمَّا حَضَرَتْهُ الْوَفَاةُ، قَالَ: ادْعُ لِي شُهُوداً، فَدَعَوْتُ أَرْبَعَةٌ مِنْ قُرَيْشٍ، فِيهِمْ نَافِعٌ مَوْلَيٰعَبْدِ

عرض کردم که: مردم در مادهٔ امام محمد باقر الله حرف می زنند و می گویند که: چگونه منصب امامت در گذشته از فرزندان پدرش، کسی را که برای او، مانند خویشی آن حضرت است، و کسی را که سالش از او بیشتر است، و نرسیده به کسی که از او کوچک تر است؟ (حاصل بحث آن که: منصب امامت، یا به واسطهٔ خویشی است، یا به حسب سن؛ خواه به بسیاری آن باشد و خواه به کمی. پس اگر به خویشی باشد، چرا به زید بن علی مثلاً نرسید؟ و اگر به سن باشد و بزرگ تری سبب باشد، حرا به زید بن حسن و امثال او نرسید؟ و اگر کوچکی مدخلیت داشته باشد، کوچک تر از آن حضرت بسیار بو دند از فرزندان آن حضرت. پس تخصیص آن حضرت به امامت، از چه راه است؟)

حضرت صادق الله فرمود که: اصاحب امر، امامت شناخته می شود به سه خصلت که در غیر او یافت نمی شود و این خصلت ها آن است که: امام نزدیک ترین مردمان است به امامی که پیش از او بوده و وصی او است (که به او وصیت فسرموده) و در نزد اوست سلاح رسول خدا الله و وصیت آن حضرت و همهٔ آنچه مذکور شد، در نزد من است، و کسی نمی تواند که در آن، با من منازعه کندا.

عرض کردم که: آن علامات مذکوره به جهت ترس پادشاه پوشیده و پنهان است؟ فرمود که: «پوشیده نمی باشد، مگر آن که امام را حجتی است هویدا. به درستی که پدرم به من سپرد آنچه در این جاست (یعنی: آلات و اسباب امامت) و چون هنگام و فاتش رسید، فرمود که: چند شاهد برای من طلب کن. من چهار کس از قریش را برای آن حضرت طلب نمودم، و نافع مولای عبدالله پسر عمر در میان ایشان بود. پدرم فرمود که: بنویس: این، آن

۱. احزاب، ۶.

اللهِ بْنِ عُمَرَ، قَالَ: اكْتُبْ: هٰذَا مَا أَوْصَىٰ بِهِ يَعْقُوبُ بَنِيهِ: ﴿يَا بَنِيَ إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَىٰ لَكُمُ اللَّهِ نَهُ عَمْرَ، قَالَ: اكْتُبْ مُسْلِمُونَ ﴿، وَ أَوْصَىٰ مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيٍّ إِلَى ابْنِهِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ ، الدّينَ فَلا تَمُوثُنَ إِلَّا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ ﴾ ، وَ أَوْصَىٰ مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيٍّ إِلَى ابْنِهِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ ، وَ أَنْ يُعَمِّمَهُ بِعِمَامَتِهِ ، وَ أَنْ يُعَمِّمَهُ بِعِمَامَتِهِ ، وَ أَنْ يُعَمِّمَهُ بِعِمَامَتِهِ ، وَ أَنْ يُعَمِّمُهُ بِعِمَامَتِهِ ، وَ أَنْ يُعَمِّمُهُ بِعِمَامَتِهِ ، وَ أَنْ يُعَمِّمُهُ بِعِمَامَتِهِ ، وَ أَنْ يُكَفِّنُهُ فِي بُرْدِهِ اللَّذِي كَانَ يُصَلِّي فِيهِ الْجُمَعَ ، وَ أَنْ يُعَمِّمُهُ بِعِمَامَتِهِ ، وَ أَنْ يُعَمِّمُهُ اللّه اللّهُ هُودِ : يُرفّعُهُ أَرْبَعَ أَصَابِعَ ، ثُمَّ يُخلِي عَنْهُ » . فَقَالَ: «اطْوُوهُ ». ثُمَّ قَالَ لِلشّهُودِ : «الْمُوهُ وهُ وَ يَرفّعُهُ أَرْبُعَ أَصَابِعَ ، ثُمَّ يُخلِي عَنْهُ » . فَقَالَ: «اطْوُوهُ ». ثُمَّ قَالَ لِلشّهُودِ : «النّصَرِفُوا رَحِمَكُمُ اللّهُ ».

فَقُلْتُ بَعْدَ مَا انْصَرَفُوا: «مَا كَانَ فِي هٰذَا يَا أَبَتِ، أَنْ تُشْهِدَ عَلَيْهِ؟»

فَقَالَ: «إِنِّي كَرِهْتُ أَنْ تُغْلَبَ، وَ أَنْ يُقَالَ: إِنَّهُ لَمْ يُوصَ، فَأَرَدْتُ أَنْ تَكُونَ لَكَ حُجَّةُ، فَهُوَ الَّذِي إِذَا قَدِمَ الرَّجُلُ الْبَلَدَ، قَالَ: مَنْ وَصِيُّ فُكَنٍ؟ قِيلَ: فُكَنَّ». قُلْتُ: فَإِنْ أَشْرَكَ فِي الْوَصِيَّةِ؟ قَالَ: «تُسْمَأْلُونَهُ؛ فَإِنَّهُ سَيُبَيِّنُ لَكُمْ».

٣/٩٨٨. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدُ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ يَحْيَىٰ الْحَلَيِيِّ، عَنْ بُرَيْدِ بْنِ مُعَاوِيَةً، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ، عَن النَّضْ بْنِ سُويْدٍ، عَنْ يَحْيَى الْحَلَيِيِّ، عَنْ بُرَيْدِ بْنِ مُعَاوِيَةً، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ: أَصْلَحَكَ اللَّهُ، بَلَغَنَا شَكُواكَ وَ أَشْفَقْنَا، فَلَوْ أَعْلَمْتَنَا أَوْ قَالَ: هُولِ عَبْدِ اللهِ ﷺ: أَصْلَحَكَ اللّهُ، بَلَغَنَا شَكُواكَ وَ أَشْفَقْنَا، فَلَوْ أَعْلَمْتَنَا أَوْ مَا عَالِمُ إِلَّا بَقِيَ عَلَمْ مِثْلَ عِلْمِهِ، أَوْ مَا شَاءَ اللّهُ».

قُلْتُ: أَ فَيَسَعُ النَّاسَ إِذَا مَاتَ الْعَالِمُ أَلَّا يَعْرِفُوا الَّذِي بَعْدَهُ؟ فَقَالَ: «أَمَّا أَهْلُ هٰذِهِ الْبَلْدَةِ، فَلَا \_يَعْنِي الْمَدِينَةَ \_ وَ أَمَّا غَيْرُهَا مِنَ الْبُلْدَانِ، فَبِقَدْرِ مَسِيرِهِمْ؛ إِنَّ اللَّهَ يَقُولُ:

چیزی است که یعقوب پسران خویش را به آن وصیت نمود: [یا] ﴿بَنِیُ إِنَّ اللهٔ اصْطَفَیٰ لَکُمُ الدِّینَ فَلاَ تَمُوتُنَ إِلاَّ وَ أَنْتُمْ مُسْلِمُونَ ﴾ أ. و محمد بن علی، جعفر بن محمد را وصی خود گردانید و او را امر کرد که کفن کند او را در بُرد یمانی خودش که در آن در جمعه ها نماز می کرد، و او را به عمامه اش، معمم گرداند، و قبر او را چهارگوش نماید، و آن را مقدار چهار انگشت از زمین بر نشاند، پس او را واگذارد. و بعد از آن فرمود که: این نامه را بپیچد و به شهود فرمود که: برگردید ـخدا شما را رحمت کند ـ.

بعد از آن که برگشتند، من به پدرم عرض کردم که: ای پدر، در امثال این امور، احتیاج نبود که بر آن شاهد گرفته شود. پدرم فرمود که: من خوش نداشتم که تو مغلوب شوی، و نمی خواستم که کسی بگوید که: پدر او را وصی خود نگردانیده، و خواستم که حجت از برای تو ثابت باشد. پس وصی، آن است که چون مردی در شهر وارد شود، بگوید که: وصی فلان کس کیست؟ به او یگویند که: فلان کس، عرض کردم که: اگر در وصیت چند کس را شریک گرداند؟ فرمود که: هاو را سؤال می کنید که البته از پرای شما آشکار خواهد شد» (و مخفی نماند که بعضی از این حدیث شریف در باب اشاره و نص بر حضرت صادق ای مذکور شد با اختلاف در سند و متن).

۸۸۸ / ۳. محمد بن یحیی، از احمد بن محمد بن عیسی، از محمد بن خالد، از نضر بن شوید، از یحیی حلبی، از بُرید بن معاویه، از محمد بن مسلم روایت کرده است که گفت: به خدمت امام جعفر صادق علا عرض کردم که: خدا تو را به اصلاح آورد، خبر ناخوشی تو به ما رسید، و ترسیدیم، پس کاش ما را اعلام می کردی، یا گفت: کاش ما را تعلیم می نمودی که کی بعد از تو امام است؟ فرمود که: «علی علی عالم و امام بود، و علم از یک دیگر میراث برده می شود. پس هیچ عالمی از دنیا نمی رود، مگر آن که بعد از او، کسی باقی می ماند که مثل علم او را بداند، یا آنچه خدا خواهد که زیاد باشد».

عرض کردم: آیا مردم را میرسد که چون امام وفات کند، امامی راکه بنعد از اوست، نشناسند؟ فرمود: «اما اهل این شهر (یعنی: مدینه) ایشان را نمیرسد، و اما غیر آن از سایر شهرها، به قدر رفتن خویش به خدمت امام معذورند. به درستی که خدای عزّوجلٌ می فرماید

۱. بقره ۱۳۲.

﴿ مَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنْفِرُوا كَافَّةُ فَلَوْ لَا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَائِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ وَ لِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحْذَرُونَ ﴾ ».

قَالَ: قُلْتُ: أَ رَأَيْتَ مَنْ مَاتَ فِي ذَٰلِكَ؟ فَقَالَ: «هُوَ بِمَنْزِلَةِ مَنْ خَرَجَ مِـنْ بَـيْتِهِ مُهَاجِراً إِلَى اللّٰهِ وَ رَسُولِهِ، ثُمَّ يُدْرِكُهُ الْمَوْتُ، فَقَدْ وَقَعَ أَجْرُهُ عَلَى اللّٰهِ».

قَالَ: قُلْتُ: فَإِذَا قَدِمُوا بِأَيِّ شَيْءٍ يَعْرِفُونَ صَاحِبَهُمْ؟ قَالَ: «يُعْطَى السَّكِينَةَ وَ الْوَقَارَ وَ الْهَيْبَةَ».

## ٩٠ ـ بَابُ فِي أَنَّ الْإِمَامَ مَتىٰ يَعْلَمُ أَنَّ الْأَمْرَ قَدْ صَارَ إِلَيْهِ

٩٨٩ / ١ . أَخْمَدُ بْنُ إِدْرِيسَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الْجَبَّارِ، عَنْ صَفْوَانَ بْنِ يَحْيىٰ، عَنْ أَبِي جَرِيرٍ الْقُمِّيِّ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي الْحَسَنِ اللهِ عَلْتُ فِدَاكَ، قَدْ عَرَفْتَ انْقِطَاعِي عَنْ أَبِيكَ، ثُمَّ إِلَيْكَ، ثُمَّ حَلَفْتُ لَهُ وَ حَقِّ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ، وَ حَقِّ فُلَانٍ وَ فُلَانٍ حَتَّى الْتَهَيْثُ إِلَىٰ أَبِيكَ، ثُمَّ إِلَيْكَ، ثُمَّ حَلَفْتُ لَهُ وَ حَقِّ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ، وَ حَقِّ فُلَانٍ وَ فُلَانٍ حَتَّى النَّهِ عَلَىٰ أَبِيهِ إلىٰ أَجِدٍ مِنَ النَّاسِ، وَ سَأَلْتُهُ عَنْ أَبِيهِ: أَ اللهِ مَاتَ». حَيُّ هُو أَوْ مَيَّتُ ؟ فَقَالَ: «قَدْ وَ اللهِ مَاتَ».

فَقُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، إِنَّ شِيعَتَكَ يَرْوُونَ أَنَّ فِيهِ سُنَّةَ أَرْبَعَةِ أَنْبِيَاءَ؟ قَالَ: «قَدْ وَ اللهِ ــالَّذِي لَا إِلٰهَ إِلَّا هُوَ ــ هَلَكَ».

قُلْتُ: هَلَاكَ غَيْبَةٍ، أَوْ هَلَاكَ مَوْتٍ؟ قَالَ: «هَلَاكَ مَوْتٍ». فَقُلْتُ: لَعَلَّكَ مِنِّي فِي تَقِيَّةٍ؟ فَقَالَ: «نَعَمْ». قُلْتُ: فَأَوْصَىٰ إِلَيْكَ؟ قَالَ: «نَعَمْ». قُلْتُ: فَأَشْرَكَ فِي تَقِيَّةٍ؟ فَقَالَ: «لَا». قُلْتُ: فَعَلَيْكَ مِنْ إِخْوَتِكَ إِمَامٌ؟ قَالَ: «لَا». قُلْتُ: فَأَنْتَ مَعَكَ فِيهَا أَحَداً؟ قَالَ: «لَا». قُلْتُ: فَأَنْتَ الْإِمَامُ؟ قَالَ: «لَا». قُلْتُ: فَأَنْتَ الْإِمَامُ؟ قَالَ: «لَا». قُلْتُ: فَعَلَيْكَ مِنْ إِخْوَتِكَ إِمَامٌ؟ قَالَ: «لَا». قُلْتُ: فَأَنْتَ الْإِمَامُ؟ قَالَ: «لَا».

٩٩٠ / ٢ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَسْبَاطٍ، قَالَ:

كه: ﴿وَمَا كَانَ ٱلْمُؤْمِنُونَ لِيَنْفِرُوا كَآفَةً فَلَوْلَا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةٍ مِّنْهُمْ طَ إِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوا فِي ٱلدِّينِ وَلِيُنذِرُواْ قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوٓاْ إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحْذَرُونَ﴾ أم.

راوی میگوید که: عرض کردم: مراخبر ده از حال کسی که در عرض راه بمیرد. فرمود که: «به منزلهٔ کسی است که از خانهٔ خو د بیرون آمده، درحالی که هجرت کننده است به سوی خدا و رسول او، پس مرگ او را دریابد. پس به تحقیق که ثابت باشد مزد او بر خدا» ۲.

عرض کردم که: چون به شهر آیند، به چه چیز امام خود را می شناسند؟ فرمود که: «خـدا آرام دل و آرام تن و هیبتی به او عطا فرماید که به آن شناخته شود».

### ۹۰. باب در بیان آنکه امام در چه زمان میداند که امر امامت به سوی او منتقل گردیده

روایت کرده است که گفت: به خدمت امام رضای عرض کردم که: فدای تو گردم، تو خود دانسته ای که من از غیر پدرت بریده شده بردم، و رو به سوی او داشتم، بعد از آن به سوی تو دانسته ای که من از غیر پدرت بریده شده بردم، و رو به سوی او داشتم، بعد از آن به سوی تو منقطع شده ام، و با تو چنانم که با او بودم. و از برای آن حضرت، سوگند یاد نسمودم به حق رسول خدا و حق هر یک از اثمه، تا به خود آن حضرت رسیدم، به این که آنچه مرا به آن خبر می دهی، از من به سوی یکی از مردمان بیرون نمی رود (و بروز نخواهد کرد)، و او را از حال پدرش سؤال کردم که: آیا آن حضرت زنده است یا مرده؟ فرمود: «به خدا سوگند، که مُرد».

عرض کردم که: فدای تو گردم، شیعیان تو روایت میکنند که در او، خصلت چهار پیغمبر است. فرمود: ۱ سوگند به آن خدایی که هیچ خدایی نیست مگر او، که هلاک شده.

عرض کردم که: هلاکت، غیبت یا هلاکت مردن؟ فرمود: «هلاکت مردن». عرض کردم که: شاید تو از من تقیه کنی؟ فرمود: «سبحان الله!». عرض کردم که: به تو وصیت فرمود؟ فرمود: «آری». عرض کردم که: از سرخت؟ فرمود: «نه». عرض کردم که: از برادرانت کسی هست که بر تو امام باشد؟ فرمود: «نه». عرض کردم: پس تو امامی (که امامت مخصوص تو است)؟ فرمود: «آری».

٩٩٠ / ٢ . حسين بن محمد، از مُعلِّي بن محمد، از على بن اسباط روايت كرده است كه

قُلْتُ لِلرِّضَاﷺ: إِنَّ رَجُلاً عَنَىٰ أَخَاكَ إِبْرَاهِيمَ، فَذَكَرَ لَهُ أَنَّ أَبَاكَ فِي الْحَيَاةِ، وَ أَنَّكَ تَعْلَمُ مِنْ ذَٰلِكَ مَا يَعْلَمُ؟

فَقَالَ: «سُبْحَانَ اللّهِ! يَمُوتُ رَسُولُ اللّهِ عَلَىٰ وَ لَا يَمُوتُ مُوسَىٰ؟! قَدْ وَ اللّهِ مَضَىٰ كَمَا مَضَىٰ رَسُولُ اللّهِ عَلَىٰ اللّهَ \_تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ \_لَمْ يَزَلْ مُنْذُ قَبَضَ نَبِيّهُ يَهِ لَهُ مَضَىٰ رَسُولُ اللّهِ عَلَىٰ أَوْلَادِ الْأَعَاجِمِ، وَ يَصْرِفُهُ عَنْ قَرَابَةٍ نَبِيّهِ يَهِ هَلَمَ حَمَّا لَمَ عَنْ قَرَابَةٍ نَبِيّهِ يَهِ هَلَمُ عَلَمُ جَرَاً \_ يَمُنُ بِهِذَا الدّينِ عَلَىٰ أَوْلَادِ الْأَعَاجِمِ، وَ يَصْرِفُهُ عَنْ قَرَابَةٍ نَبِيّهِ يَهِ هَلَمُ عَلَىٰ جَرَاً \_ فَيُعْطِي هُولُلَاءِ، وَ يَمْنَعُ هُولُلَاءِ، لَقَدْ قَضَيْتُ عَنْهُ فِي هِلَالِ ذِي الْحِجَّةِ أَلْفَ دِينَارٍ جَرَاً \_ فَيُعْطِي هُولُلَاءِ، وَ يَمْنَعُ هُولُلَاءِ، لَقَدْ قَضَيْتُ عَنْهُ فِي هِلَالِ ذِي الْحِجَّةِ أَلْفَ دِينَارٍ بَعْدَ أَنْ أَشْفَىٰ عَلَىٰ طَلَكَقِ نِسَائِهِ وَ عِنْقِ مَمَالِيكِهِ، وَ لٰكِنْ قَدْ سَمِعْتُ مَا لَقِيَ يُوسُفُ مِنْ إِخْوَتِهِ».

٣/٩٩١ ٣ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ مُعَلِّى بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنِ الْوَشَّاءِ ، قَالَ : قُلْتُ لِأَبِي الْحَسَنِ ﷺ : إِنَّهُمْ رَوَوْا عَنْكَ فِي مَوْتِ أَبِي الْحَسَنِ ﷺ أَنَّ رَجُلًا قَالَ لَكَ : عَلِمْتَ ذُلِكَ بِقَوْلِ سَعِيدٍ ؟

فَقَالَ: «جَاءَ سَعِيدٌ بَعْدَ مَا عَلِمْتُ بِهِ قَبْلَ مَجِيئِهِ».

قَالَ: وَ سَمِعْتُهُ يَقُولُ: «طَلَّقْتُ أُمَّ فَرْوَةَ بِنْتَ إِسْحَاقَ فِي رَجَبٍ بَعْدَ مَـوْتِ أَبِـي الْحَسَنِ بِيَوْمٍ». قُلْتُ: طَلَّقْتَهَا وَ قَدْ عَلِمْتَ بِمَوْتِ أَبِي الْحَسَنِ؟ قَالَ: «نَعَمْ». قُلْتُ: قَبْلَ أَنْ يَقْدَمَ عَلَيْكَ سَعِيدٌ؟ قَالَ: «نَعَمْ».

١٩٩٢ / ٢. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ صَفْوَانَ، قَالَ: قُـلْتُ
 لِلرِّضَا ﷺ: أَخْبِرْنِي عَنِ الْإِمَام، مَنىٰ يَعْلَمُ أَنَّهُ إِمَامٌ، حِينَ يَبْلُغُهُ أَنَّ صَاحِبَهُ قَدْ مَضىٰ،

گفت: به خدمت امام رضائل عرض کردم که: مردی برادرت ابراهیم راگول زده، و بسرای او ذکر کرده که پدرت در حیات است، و ذکر کرده که تو می دانی از این، آنچه راکه او نمی داند. حضرت فرمود: هسبحان الله! رسول خدای می میرد و موسی نخ نمی میرد. به خدا سوگند، که موسی از دنیا در گذشت، چنانچه رسول خدای در گذشت، ولیکن خدای تبارک و تعالی، همیشه از آن روزی که روح پیغمبر خود نگر را قبض فرموده، و بیا بکش به پایین، تا امروز، بر فرزند از عجمها به این دیس، منت گذاشته و می گذارد، و آن را از خویشان پیغمبر نظی و غیر ایشان، منع فرموده و می فرماید. پس به این فرزندان عجمها عطا می شود، و از این جماعت خویشان پیغمبر منع می شود». و فرمود که: «در اول ماه ذی الحجه هزار اشر فی قرض او را ادا کرده ام، بعد از آن که نزدیک شده بود که زنان خود را طلاق گوید و بندگان

به ۹۹۱ / ۳ . حسین بن محمد، از معلّی بن محمد، از وشاء روایت کرده است که گفت: به خدمت امام رضای عرض کردم که: مردم از تو روایت کرده اند در باب و فات امام موسی کاظم بین مردی به تو عرض نمود که: این را به گفتهٔ سعید ـ که خادم امام موسی است ـ دانسته ای؟

خویش را آزاد کند، ولیکن شنیدهای که یوسف از برادران خود چه کشید».

دانسته ای؟ حضرت فرمود که: «سعید آمد بعد از آنگه من به آن علم به هم رسانیده بودم، پیش از آنکه او بیاید».

وشًا عُفت: و از آن حضرت شنیدم که می فرمود: «امّ فَروه \_ دختر اسحاق \_ را که یکی از زنهای امام موسی است، در ماه رجب طلاق گفتم، یک روز بعد از وفات امام موسی است، در ماه رجب طلاق گفتم، یک روز بعد از وفات امام موسی عرض کردم که: او را طلاق گفتی با آن که به وفات امام موسی الله عالم بودی. فرمود: «آری».

عرض کردم که: پیش از آن که سعید بر تو وارد شود؟ فرمود: «آری».

(و بعضی این طلاق را بر معنی لغوی حمل کردهاند و گفتهاند که: کنایه است از بیرون کردن ام فروه از خانهٔ آن حضرت. و بعضی گفتهاند که: این طلاق، به جهت انداختن اوست از زوجیت معصوم، چنانچه رسول، امیر المؤمنین ـصلوات الله علیهما ـرا وکیل فرموده بود در باب طلاق زنان خود؛ که هر یک از ایشان که آن حضرت را نافر مانی کند، او را طلاق گوید و از شرافت مادر مؤمنان بودن بیندازد).

٩٩٢ / ٢ . محمد بن يحيى، از محمد بن حسين، از صفوان روايت كرده است كه گفت: به

أَوْ حِينَ يَمْضِي، مِثْلَ أَبِي الْحَسَنِ ﴿ قُبِضَ بِبَغْدَادَ وَ أَنْتَ هَاهُنَا ؟

قَالَ: «يَعْلَمُ ذَٰلِكَ حِينَ يَمْضِي صَاحِبُهُ». قُلْتُ: بِأَيُّ شَيْءٍ؟ قَالَ: «يُلْهِمُهُ اللَّهُ».

٩٩٣ / ٥٠ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ أَبِي الْفَضْلِ الشَّهْبَانِيِّ، عَنْ هَارُونَ بْنِ الْفَضْلِ، قَالَ: رَأَيْتُ أَبَا الْحَسَنِ عَلِيَّ بْنَ مُحَمَّدٍ عِلَى فِي الْيَوْمِ الَّذِي تُوفِّيَ فِيهِ هَارُونَ بْنِ الْفَضْلِ، فَقَالَ: «إِنَّا لِلَّهِ وَ إِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ، مَضَىٰ أَبُو جَعْفَرٍ عِلَى . فَقِيلَ لَهُ: وَ كَيْفَ أَبُو جَعْفَرٍ عِلَى . فَقِيلَ لَهُ: وَ كَيْفَ عَرَفْتَ؟ قَالَ: «لِأَنَّهُ تَدَاخَلَنِي ذِلَّةً لِلَّهِ لَمْ أَكُنْ أَعْرِفُهَا».

٩٩٢ / ٩٠٠ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ مُسَافِرٍ، قَالَ: أَمَرَ أَبُو إِبْرَاهِيمَ ﴿ وَيَ كُلِّ لَيْلَةٍ أَبْداً مَا كَانَ عَلَىٰ بَابِهِ فِي كُلِّ لَيْلَةٍ أَبْداً مَا كَانَ حَياً إِلَىٰ أَنْ يَأْتِيهُ خَبَرُهُ، قَالَ: فَكُنَّا فِي كُلِّ لَيْلَةٍ نَفْرُشُ لِأَبِي الْحَسَنِ فِي الدِّهْلِيزِ، ثُمَّ يَا إِلَىٰ أَنْ يَأْتِيهُ خَبَرُهُ، قَالَ: فَكَنَّا فِي كُلِّ لَيْلَةٍ نَفْرُشُ لِأَبِي الْحَسَنِ فِي الدِّهْلِيزِ، ثُمَّ يَأْتِي بَعْدَ الْعِشَاءِ فَيَنَامُ، فَإِذَا أَصْبَحَ انْصَرَفَ إِلَىٰ مَنْزِلِهِ، قَالَ: فَمَكَثَ عَلَىٰ هٰذِهِ الْحَالِ يَأْتِي بَعْدَ الْعِشَاءِ فَيَنَامُ، فَإِذَا أَصْبَحَ انْصَرَفَ إِلَىٰ مَنْزِلِهِ، قَالَ: فَمَكَثَ عَلَىٰ هٰذِهِ الْحَالِ أَرْبَعَ سِنِينَ، فَلَمَّ كَانَ لَيْلَةً مِنَ اللَّيَالِي، أَبْطاً عَنَّا وَ فُرِشَ لَهُ، فَلَمْ يَأْتِ كَمَا كَانَ يَأْتِي، فَاسْتَوْحَشَ الْعِيَالُ وَ ذُعِرُوا، وَ دَخَلَنَا أَمْرٌ عَظِيمٌ مِنْ إِبْطَاثِهِ.

فَلَمَّا كَانَ مِنَ الْغَدِ، أَتَى الدَّارَ، وَ دَخَلَ إِلَى الْعِيَالِ، وَ قَصَدَ إِلَىٰ أُمِّ أَحْمَدَ، فَقَالَ لَهَا: «هَاتِ الَّتِي أَوْدَعَكِ أَبِي». فَصَرَخَتْ، وَ لَطَمَتْ وَجْهَهَا، وَ شَقَّتْ جَيْبَهَا، وَ قَالَتْ: مَاتَ وَ اللّهِ سَيِّدِي، فَكَفَّهَا، وَ قَالَ لَهَا: «لَا تَكَلَّمِي بِشَيْءٍ، وَ لَا تُظْهِرِيهِ حَتَىٰ يَجِيءَ الْخَبَرُ خدمت امام رضای عرض کردم که: مرا خبر ده از امام، که در چه در زمان می داند که او امام است؟ آیا در هنگامی که خبر به او می رسد که امام پیش، از دنیا در گذشته، یا در آن هنگام که در می گذرد، و پیش از آن که خبر و فاتش برسد؟ مثل امام موسی که در بغداد و فات نمود، و تو در این جابودی.

فرمودکه: «این را میداند در هنگامی که امام پیش، از دنیا در میگذرد». عرض کردم: به چه چیز این را میداند؟ فرمودکه: «خدا او را الهام می فرماید».

997 / ۵. علی بن ابراهیم، از محمد بن عیسی، از ابوالفضل شهبانی، از هارون بن فضل روایت کرده است که گفت: ابوالحسن حضرت امام علی نقی از ادیدم در روزی که امام محمد تقی از در آن وفات فرموده بود. پس آن حضرت فرمود: «انا له وانا الیه راجعون؛ امام محمد تقی از دنیا در گذشت». به آن حضرت عرض شد که: چگونه دانستی؟ فرمود که: «زیراکه ذلت و خشوعی برای خدا در دل من داخل شد، که پیش از ایس، آن را در خود نمی شناختم، و حالتی در خود مشاهده کردم که هرگر آن را در خود مشاهده نکرده بوده».

در هر شب بخوابد در دهلیز خانهٔ آن حضرت، همیشه در مدت حیات آن حضرت، آن حضرت، آن حضرت، تا آنکه خبر وفائش به او بر سد.

مسافر میگوید که: عادت ما این بود که در هر شب، برای حضرت امام رضایه در دهلیز خانه، فرش و رختخواب می انداختیم، و حضرت بعد از [نماز] خفتن، تشریف می آورد و در آنجا می خوابید. و چون صبح می شد، به منزل خویش بر می گشت. مسافر می گوید که: چهار سال بر این حال ماند، بعد از آن شبی از شبها بود که حضرت از آمدن در نزد ما دیر کرد و ما برای او فرش کرده بودیم، پس نیامد، چنانچه پیش از آن می آمد. اهل و عیال امام موسی از وحشتی کردند و ترسیدند و از دیر کردن آن حضرت امر عظیمی بر ما داخل شد.

چون صبح شد، به خانه آمد و بر اهل و عیال پدرش داخل شد، و به نزد مادر احمد رفت و فرمود که: «آنچه راکه پدرم به تو سپرده، بیاور». مادر احمد چون این را شنید، فریاد و فغان برآورد و طپانچه بر روی خویش زد و گریبان جامه را درید، و گفت: به خدا سوگند که: شوهر و آقا و امام من وفات فرموده. حضرت امام رضا الله او را منع فرمود و فرمود که: «در ایس

إِلَى الْوَالِي».

فَأَخْرَجَتْ إِلَيْهِ سَفَطاً، وَ أَلْفَيْ دِينَارٍ، أَوْ أَرْبَعَةَ آلَافِ دِينَارٍ، فَدَفَعَتْ ذَلِكَ أَجْمَعَ إِلَيْهِ دُونَ غَيْرِهِ، وَ قَالَتْ: إِنَّهُ قَالَ لِي فِيمَا بَيْنِي وَ بَيْنَهُ ـوَ كَانَتْ أَثِيرَةً عِنْدَهُ ــ: «احْتَفِظِي إِلَيْهِ دُونَ غَيْرِهِ، وَ قَالَتْ: إِنَّهُ قَالَ لِي فِيمَا بَيْنِي وَ بَيْنَهُ ـوَ كَانَتْ أَثِيرَةً عِنْدَهُ ــ: «احْتَفِظِي بِهٰذِهِ الْوَدِيعَةِ عِنْدَكِ، لَا تُطْلِعِي عَلَيْهَا أَحَداً حَتَىٰ أَمُوتَ، فَإِذَا مَضَيْتُ، فَمَنْ أَتَاكِ مِنْ وُلْدِي فَطَلَبَهَا مِنْكِ، فَادْفَعِيهَا إِلَيْهِ، وَ اعْلَمِي أَنِي قَدْ مِتُّ». وَ قَدْ جَاءَنِي وَ اللّهِ عَلَامَةُ سَيِّدِي.

فَقَبَضَ ذَلِكَ مِنْهَا، وَ أَمَرَهُمْ بِالْإِمْسَاكِ جَمِيعاً إِلَىٰ أَنْ وَرَدَ الْخَبَرُ، وَ انْصَرَفَ فَلَم يَعُدْ لِشَيْءٍ مِنَ الْمَبِيتِ، كَمَا كَانَ يَفْعَلُ، فَمَا لَبِثْنَا إِلَّا أَيَّاماً يَسِيرَةً حَتَّىٰ جَاءَتِ الْخَرِيطَةُ بِنَعْيِهِ، فَعَدَدْنَا الْأَيَّامَ، وَ تَفَقَّدْنَا الْوَقْتُ، فَإِذًا هُوَ قَدْ مَاتَ فِي الْوَقْتِ الَّذِي فَعَلَ أَبُو الْحَسَنِ عِنْ مَا فَعَلَ مِنْ تَخَلِّفِهِ عَنِ الْمَبِيتِ وَ قَبْضِهِ لِمَا قَبَضَ.

### ٩١ \_ بَابُ حَالَاتِ الْأَئِمَّةِ ﷺ فِي السِّنِّ

١٩٩٥/ ١. عِدَّةُ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ هِشَامِ بْنِ سَالِمٍ، عَنْ يَزِيدَ الْكُنَاسِيِّ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﷺ: أَكَانَ عِيسَى بْنُ مَرْيَمَ ﷺ \_ جِينَ تَكَلَّمَ فِي الْمَهْدِ \_ حُجَّةَ اللهِ عَلَىٰ أَهْلِ زَمَانِهِ ؟

فَقَالَ: «كَانَ يَوْمَئِذٍ نَبِيّاً حُجَّةَ اللّٰهِ غَيْرَ مُرْسَلٍ؛ أَ مَا تَسْمَعُ لِقَوْلِهِ حِينَ قَالَ: ﴿إِنِّى عَبْدُ اللّٰهِ آثَانِيَ الْكِتَابَ وَجَعَلَنِي نَبِيًّا ۞ وَجَعَلَنِي مُبْارَكاً أَيْنَ مَا كُنْتُ وَ أَقْصَانِي بِالصَّالَاةِ وَ الزَّكَاةِ باب، سخنی مگو و این را اظهار مکن تا خبر به والی مدینه برسده.

پس مادر احمد صندوقی را بیرون آورد و به نزد آن حضرت گذاشت با دو هزار دینار، یا چهار هزار دینار، و همهٔ آنها را تسلیم آن حضرت نمود و به غیر او نداد. و مادر احمد در نزد امام موسی هم مکرمه و محترمه بعود و حضرت او را دوست می داشت، گفت که: امام موسی ه در خلوتی که در میانهٔ من و او بود و کسی دیگر نبود، به من فرمود که: ااین امانت را محافظت کن در نزد خود، و کسی را بر آن مطلع مگردان، تا من و فات کنم. و چون از دنیا در گذشتم، هر یک از فرزندان من که به نزد تو آید و این امانت را از تو طلب نماید، آن را به وی تسلیم کن، و بدان که من فوت شده ام». و به خدا سوگند که نشانه ای که سید من قرار داده بود، به من رسید.

پس حضرت امام رضای آن را از مادر احمد گرفت، و همهٔ ایشان را امر فرمود که خود را نگه دارند، و چیزی را بروز ندهند تا خبر وفات آن حضرت برسد، و برگشت و دیگر نیامد که در دهلیز شب به سر برد، چنانچه بیشتر چنین می کرد. و درنگ نکردیم، مگر چندروز کمی تا آن که کیسهٔ سر بسته وارد شد که خبر وفات آن حضرت را در کاغذی که در آن بود، نوشته بودند. ما آن روزها را شمردیم و ملاحظه آن وقت تمودیم، دیدیم که آن حضرت وفات فرموده بود در همان وقتی که امام رضای ، کرد آنچه کرد؛ از آن که تخلف فرمود از شب خوابیدن در دهلیز و گرفت از مادر احمد آنچه راکه گرفت.

#### ۹۱. باب در بیان حالتهای انمه ﷺ در سال

۱ / ۹۹۵ / ۱ . چند نفر از اصحاب ما روایت کردهاند، از احمد بن محمد بن عیسی، از ابن محبوب، از هشام بن سالم، از یزید گناسی که گفت: سؤال کردم از امام محمد باقر گه که: آیا عیسی بن مریم در هنگامی که سخن گفت در گهواره (یا در دامن مادرش که به منزلهٔ گهواره است) حجت خدا بو د بر اهل زمان خویش؟

فرمود که: هعیسی در آن روز پیغمبر و حجتی بود از برای خدا، ولیکن مُرسل نبود (که خدا او را به سوی کسی فرستاده باشد). آیا گوش نمی دهی به قول عیسی در هنگامی که گفت: ﴿إِنِّی عَبْدُ ٱللَّهِ ءَاتَانِیَ ٱلْکِتَنَبَ وَجَعَلَنِی نَبِیًّا \* وَجَعَلَنِی مُبَارَكًا أَیْنَ مَا کُنتُ وَأَوْصَانِی بِالصَّلَوْةِ

مًا دُمْتُ حَيًّا﴾».

قُلْتُ: فَكَانَ يَوْمَئِذٍ حُجَّةً لِلَّهِ عَلَىٰ زَكَرِيًّا فِي تِلْكَ الْحَالِ وَ هُوَ فِي الْمَهْدِ؟

فَقَالَ: «كَانَ عِيسَىٰ فِي تِلْكَ الْحَالِ آيَةً لِلنَّاسِ، وَ رَحْمَةً مِنَ اللهِ لِمَوْيَمَ حِينَ تَكَلَّمَ، فَعَبَّرَ عَنْهَا، وَ كَانَ نَبِيًا حُجَّةً عَلَىٰ مَنْ سَمِعَ كَلَامَهُ فِي تِلْكَ الْحَالِ، ثُمَّ صَمَتَ فَلَمْ يَتَكَلَّمْ حَتَىٰ مَضَتْ لَهُ سَنَتَانِ، وَ كَانَ زَكَرِيًّا الْحُجَّةَ لِللهِ عَزَّ وَ جَلَّ عَلَى النَّاسِ فَلَمْ يَتَكَلَّمْ حَتَىٰ مَضَتْ لَهُ سَنَتَيْنِ، ثُمَّ مَاتَ زَكَرِيًّا، فَوَرِثَهُ ابْنُهُ يَحْيَى الْكِتَابَ وَ الْحِكْمَة وَ هُوَ صَبِيًّ صَغِيرٌ؛ أَ مَا تَسْمَعُ لِقَوْلِهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿يَا يَحْيَىٰ خُذِ الْكِتَابَ بِقُوقَةٍ وَ آتَيْنَاهُ الْحُكْمَ صَبِيًّا ﴾.

فَلَمَّا بَلَغَ عِيسَىٰ ﴿ سَبْعَ سِنِهِنَ أَنَّكُلَّمَ بِالنَّهُوَّةِ وَ الرِّسَالَةِ حِينَ أَوْحَى اللَّهُ تَعَالَىٰ إِلَيْهِ، فَكَانَ عِيسَى الْحُجَّةَ عَلَىٰ يَحْيَىٰ وَعَلَى النَّاسِ أَجْمَعِينَ، وَ لَيْسَ تَبْقَى الأَرْضُ \_ يَا أَبًا خَالِدٍ \_ يَوْماً وَاحِداً بِغَيْرٍ حُجَّةٍ لِللهِ عَلَى النَّاسِ مُنْذُ يَوْمَ خَلَقَ اللَّهُ آدَمَ ﴿ وَ الشَّكَنَهُ الأَرْضَ». وَ أَشْكَنَهُ الأَرْضَ».

فَقُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، أَكَانَ عَلِيٍّ ﷺ حُجَّةً مِنَ اللَّهِ وَ رَسُولِهِ عَلَىٰ هٰذِهِ الْأُمَّةِ فِي حَيَاةِ رَسُولِ اللَّهِﷺ؟

فَقَالَ: «نَعَمْ، يَوْمَ أَقَامَهُ لِلنَّاسِ، وَ نَصَبَهُ عَلَماً، وَ دَعَاهُمْ إِلَىٰ وَلَايَتِهِ، وَ أَمَـرَهُمْ بِطَاعَتِهِ».

قُلْتُ: وَ كَانَتْ طَاعَةُ عَلِيًّ ﷺ وَاجِبَةً عَلَى النَّاسِ فِي حَيَاةِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَ بَعْدَ وَفَاتِهِ؟

وَ ٱلزُّكُوٰةِ مَا دُمْتُ حَيًّا﴾ ١٨.

راوی میگوید که: عرض کردم: پس عیسی در آن روز، حجتی بود از برای خدا بر زکریا در این حال، و آن حضرت در گهواره بود؟ حضرت فرمود که: «عیسی در آن حال، علامتی بود برای مردمان که به تدبر در آن، کمال قدرت خدا را در می یافتند و رحمتی از جانب خدا برای مریم، در آن زمان که سخن گفت و از جانب او، عبارت سازی و بیان نمود، و او را از ننگ تهمت بیرون آورد، و پیغمبر و حجت بود در آن حال بر هر که سخن او را شنید. بعد از آن خاموش شد و سخن نگفت تا دو سال از عمرش گذشت. و بعد از آن که عیسی در دو سال خاموش شد، زکریا حجت خدای عزّ و جلّ بود بر مردم. پس زکریا و فات کرد و پسرش یحیی کتاب خدا را که عبارت است از تورات و حکمت (که نبوت است و دانستن احکام تورات)، از او میراث بُرد، و آن حضرت کودکی خُود بود.

آیاگوش نمی دهی به قول خدای عزّوجل که می فرماید: (ینیّطین خُذِ آلکِتَبَ بِقُوّةٍ وَءَاتَیْنَهُ الْحُکْمَ صَبِیًا ﴾ آ، و چون عیسی به هفت سالگی رسید، به پیغمبری و رسالت تکلم نمود، در آن هنگام که خدای تعالی به سوی او وحی فرمود. و عیسی حجت شد بر یحیی و بر همهٔ مردمان. و چنین نیست ای ابو خالد، که زمین یک روز بی حجتی از برای خدا بر مردمان باقی مانده باشد، از آن روزی که خدا آدم ای را آفرید و او را در زمین ساکن گردانید.

عرض کردم که: فدای تو گردم، آیا علی از جانب خدا و رسولش، حجت بود بر این امت، در زمان حیات رسول خدا گاه؟ فرمود: «آری، در روی زمین که او را برای مردمان به پای داشت و او را نصب فرمود که عَلَم و نشانه باشد از برای راه خدا، و مردم را به سوی ولایت او خواند، و ایشان را به فرمان برداری او امر فرمود».

عرض کردم که: اطاعت علی ﷺ در زمان حیات رسول خداﷺ و بعد از وفات او بر مردم، واجب بود؟ فرمود: «آری، ولیکن آن حضرت با وجود رسول خداﷺ، سخن نگفت و اطاعت

مریم، ۳۰- ۳۱. یعنی: به درستی که من بندهٔ خدایم. عطا فرموده به من کتاب خویش (را که عبارت است از انجیل.
یعنی: در ازل حکم فرموده که انجیل را به من عطا فرماید. و اکثر مفسران گفته اند در همان ساعت که متولد شد، انجیل
را تلاوت نمود) و مرا پیغمبر گردانیده و مرا پر نفع و با برکت ساخته در هر جا که باشم و مرا وصبت و امر فرموده به
نماز کردن و زکات دادن در مدنی که زنده باشم. (مترجم)

۲. مریم، ۱۲. یعنی: ای یحیی، فراگیر کتاب تورات را به توانایی که تو را بر فراگرفتن آن دادیم و دادیم او را پیغمبری
 در حالثی که کودکی بود. (مترجم)

فَقَالَ: «نَعَمْ، وَ لَٰكِنَّهُ صَمَتَ، فَلَمْ يَتَكَلَّمْ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، وَ كَانَتِ الطَّاعَةُ مِنَ لِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ، وَ كَانَتِ الطَّاعَةُ مِنَ لِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ، وَ كَانَتِ الطَّاعَةُ مِنَ اللَّهِ ﷺ، وَ كَانَتِ الطَّاعَةُ مِنَ اللَّهِ وَ مِنْ رَسُولِهِ عَلَى النَّاسِ كُلِّهِمْ لِعَلِيً ﷺ بَعْدَ وَفَاةٍ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، وَ كَانَ عَلِي ﷺ اللَّهِ وَ مِنْ رَسُولِهِ عَلَى النَّاسِ كُلِّهِمْ لِعَلِيً ﷺ بَعْدَ وَفَاةٍ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، وَ كَانَ عَلِي ۗ ﴿ حَكِيماً عَالِماً ﴾.

٩٩۶/ ٢ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ صَفْوَانَ بْـنِ يَحْيَىٰ، قَالَ: قُلْتُ لِلرِّضَا ﷺ : قَدْ كُنَّا نَسْأَلُكَ قَبْلَ أَنْ يَهَبَ اللَّهُ لَكَ أَبَا جَعْفَرٍ ﷺ ، فَكُنْتَ يَخْيَىٰ، قَالَ: قُلْتُ لِلرِّضَا ﷺ : قَدْ كُنَّا نَسْأَلُكَ قَبْلَ أَنْ يَهَبَ اللَّهُ لَكَ أَبَا جَعْفَرٍ ﷺ ، فَكُنْتَ تَقُومُكَ ، تَقُولُ: «يَهَبُ اللَّهُ لِي غُـلَاماً» فَقَدْ وَهَبَ اللَّهُ لَكَ ، فَقَرَّ عُيُونُنَا ، فَـلَا أَرَانَا اللَّهُ يَوْمَكَ ، فَقَرَ عُيُونُنَا ، فَـلَا أَرَانَا اللَّهُ يَوْمَكَ ، فَقَرْ عُيُونُنَا ، فَـلَا أَرَانَا اللَّهُ يَوْمَكَ ، فَقَرَ عُيُونُنَا ، فَـلَا أَرَانَا اللَّهُ يَوْمَكَ ، فَقَرْ عُيُونُنَا ، فَـلَا أَرَانَا اللَّهُ يَوْمَكَ ، فَإِنْ كَانَ كَوْنُ فَإِلَىٰ مَنْ ؟ فَأَشَارَ بِيَدِهِ إِلَىٰ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ وَ هُوَ قَائِمٌ بَيْنَ يَدَيْهِ .

فَقُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، هٰذَا ابْنُ ثَـلَاثِ سِنِينَ؟! قَالَ: «وَ مَا يَضُرُّهُ مِنْ ذَٰلِكَ شَيْءٌ؛ قَدْ قَامَ عِيسَىٰ ﷺ بِالْحُجَّةِ وَ هُوَ ابْنُ ثَـلَاثٍ سِنِينَ».

٣/٩٩٧. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنَ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ سَيْفٍ، عَنْ بَغْضِ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ الثَّانِي فَيْ قَالَ عَلْكَ لَهُ النَّهُمْ يَقُولُونَ فِي حَدَاثَةِ سِنْك، فَقَالَ: «إِنَّ الله تَعَالَىٰ أَوْحَىٰ إِلَىٰ دَاوُدَ أَنْ يَسْتَخْلِفَ سُلَيْمَانَ وَ هُو صَبِيٍّ يَرْعَى الْغَنَم، فَقَالَ: «إِنَّ الله تَعَالَىٰ أَوْحَىٰ إِلَىٰ دَاوُدَ أَنْ يَسْتَخْلِفَ سُلَيْمَانَ وَ هُو صَبِيٍّ يَرْعَى الْغَنَم، فَأَوْحَى الله إلىٰ دَاوُدَ إِلَىٰ فَدُ عِصِيً فَأَنْكُرَ ذَٰلِكَ عُبَّادُ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَ عُلَمَا وَهُمْ، فَأَوْحَى الله إلىٰ دَاوُدَ إِلَىٰ فَا فَذَ عِصِيً الْمُتَكَلِّمِينَ وَ عَصَا سُلَيْمَانَ، وَ اجْعَلْهَا فِي بَيْتٍ، وَ اخْتِمْ عَلَيْهَا بِخَواتِيمِ الْقَوْمِ، فَإِذَا كَانَ الْمُتَكَلِّمِينَ وَ عَصَا سُلَيْمَانَ، وَ اجْعَلْهَا فِي بَيْتٍ، وَ اخْتِمْ عَلَيْهَا بِخَوَاتِيمِ الْقَوْمِ، فَإِذَا كَانَ مِنَ الْغَدِ، فَمَنْ كَانَتْ عَصَاهُ قَدْ أَوْرَقَتْ وَ أَثْمَرَتْ، فَهُوَ الْخَلِيفَةُ، فَأَخْبَرَهُمْ دَاوُدُ الله فَقَالُوا: قَدْ رَضِينَا وَ سَلَمْنَا».

٩٩٨ / ٢ . عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ وَ غَيْرُهُ ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ ، عَنْ يَعْقُوبَ بْنِ يَزِيدَ ، عَنْ مُصْعَبٍ ، عَنْ مَسْعَدَة ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ قَالَ أَبُو بَصِيرٍ : دَخَلْتُ إِلَيْهِ مُصْعَبٍ ، عَنْ مَسْعَدَة ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ قَالَ أَبُو بَصِيرٍ : دَخَلْتُ إِلَيْهِ مُصْعَبٍ ، عَنْ مَسْعَدَة ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَىٰ أَبُو بَصِيرٍ : دَخَلْتُ إِلَيْهِ مَنْ لِمِثْلِ مِنْ اللَّهِ عَلَيْكُمْ بِمِثْلِ مِنْ إِلَى اللَّهِ ؟ » . وَ مَعِي غُلْلُمْ إِنَا احْتَجَ عَلَيْكُمْ بِمِثْلِ سِنَّةٍ ؟ » . سِنِّهِ \_ أَوْ قَالَ \_ سَيَلِي عَلَيْكُمْ بِمِثْلِ سِنَّةٍ ؟ » .

از برای رسول خدای بر اُمّتش و بر علی پ واجب بود، در زمان حیات رسول خدای . و اطاعت از برای علی بر همه مردمان واجب بود از جانب خدا و از جانب رسول آن جناب، بعد از وفات رسول خدای ، و علی پ صاحب حکم و حکمت و عالم بود».

۱۹۹۶ / ۲ . محمد بن یحیی، از احمد بن محمد بن عیسی، از صفوان بن یحیی روایت کرده است که گفت: به خدمت امام رضای عرض کردم: ... تا آخر آنچه در باب اشاره و نص بر امام محمد تقی دوایت کرده است مذکور شد. ا

از امام محمد تقی از احمد بن محمد، از علی بن سیف، از بعضی از اصحاب ما، از امام محمد تقی از احمد بن محمد، از علی بن سیف، از بعضی از اصحاب ما، از امام محمد تقی از روایت کرده است که گفت: به آن حضرت عرض کردم که: مردم در تازه سالی و کم سنّی تو حرف می زنند. فرمود: «به درستی که خدای تبارک و تعالی به سوی داود از و حی فرمود که: سلیمان را خلیفهٔ خود گرداند، و آن حضرت کودکی بود که گوسفند می چرانید. پس عبّاد بنی اسرائیل و علمای ایشان این مطلب را انکار کردند. خدا به سوی داود از وحی فرمود که: چوب دست آنان که در باب خلافت حرف دارند و چوب دست سلیمان را بگیر و آنها را در حجره قرار ده، و بر آن مهر بزن به مهرهای آن گروه. چون فردا شود، هر که چوب دستی او، برگریرون کرده و میوه آورده، همان خلیفهٔ تو است. پس داود ایشان را به این امر خبر داد. گفتند که: راضی شدیم و تسلیم کردیم».

۱۹۹۸ / ۴. علی بن محمد و غیر او، از سهل بن زیاد، از یعقوب بن یزید، از مصعب، از مسعده، از ابوبصیر، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که: ابو بصیر گفت: داخل شدم بر آن حضرت و با من کودکی بود که عصای مرا می کشید و آن پسر، پنج ساله بود (یا قامتش پنج شبر بود) و بالغ نشده بود. حضرت به من فرمود که: «شما چگونه خواهید بود چون بس شما حجت آورده شود به مثل سن این کودک؟ (که خداکسی را امام و حجت شماکند که در این سن باشد).

۱. به خدمت امام رضایلی عرض کردم که: از تو سؤال می کردیم پیش از آن که خدا ابوجعفر را به تمو ببخشد، و تمو می فرمودی که خدا تو را پسری خواهد بخشید، پس خدا آن را به تو بخشید، و چشمهای ما را روشن گردانید. و خدا به ما نتماید آن روزی را که تو نباشی، پس اگر واقعه ای اتفاق افتد، به سوی کی پناه بریم؟ حضرت به دست خود به جانب ابوجعفر اشاره فرمود و ابوجعفر در پیش روی آن حضرت ایستاده بود. عرض کردم که: فدای تو گردم، اینک پسر سه ساله است. فرمود که: فاز این خُرد سائی به او چه زیان می رسد؛ زیرا که عیسی به حجّت بر پا شد و حال آن که او پسر سه ساله بود».

٩٩٩ / ٥ . سَهْلُ بْنُ زِيَادٍ ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ مَهْزِيَارَ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ بْنِ بَزِيعٍ ، قَالَ : سَأَلْتُهُ - يَغْنِي أَبَا جَعْفَرٍ ﷺ - عَنْ شَيْءٍ مِنْ أَمْرِ الْإِمَامِ ، فَقُلْتُ : يَكُونُ الْإِمَامُ ابْنَ قَالَ : «نَعَمْ ، وَ أَقَلَّ مِنْ خَمْسِ سِنِينَ ».

فَقَالَ سَهْلٌ: فَحَدَّثَنِي عَلِيُّ بْنُ مَهْزِيَارَ بِهٰذَا فِي سَنَةِ إِحْدَىٰ وَ عِشْرِينَ وَ مِائَتَيْنِ.

٠٠٠٠ / ٩٠٠٠ الْحُسَيْنُ إِنْ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْخَيْرَانِيِّ، عَنْ أَبِيهِ، قَالَ: كُنْتُ وَاقِفاً بَيْنَ يَدَيْ أَبِي الْحَسَنِ إِنْ كَانَ كَوْنٌ، فَإِلَىٰ مَنْ ؟ قَالَ: أَبِي الْحَسَنِ إِنْ كَانَ كَوْنٌ، فَإِلَىٰ مَنْ ؟ قَالَ: «إِلَىٰ أَبِي جَعْفَرٍ إِنْ كَانَ كَوْنٌ، فَإِلَىٰ مَنْ ؟ قَالَ: «إِلَىٰ أَبِي جَعْفَرٍ إِنْ كَانَ كَوْنٌ، فَقَالَ أَبُو الْحَسَنِ إِلَىٰ أَبِي جَعْفَرٍ إِنْ كَانَ كَوْنٌ، فَقَالَ أَبُو الْحَسَنِ إِلَىٰ أَبِي جَعْفَرٍ إِنْ كَانَ كَوْنٌ، فَقَالَ أَبُو الْحَسَنِ إِلَىٰ أَبِي جَعْفَرٍ إِنْ كَانَ كَوْنٌ، فَقَالَ أَبُو الْحَسَنِ إِلَىٰ أَبِي جَعْفَرٍ إِنْ كَانَ كَوْنٌ، فَقَالَ أَبُو الْحَسَنِ إِنْ كَانَ اللّهَ عَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ عِيسَى قُلْ مَرْيَعَ إِنْ وَتَعَالَىٰ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ وَ تَعَالَىٰ اللّهِ عَنْ اللّهُ وَالْحَمْفَرِ إِنْ اللّهِ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ وَالْحَمْفِي إِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللللّ

١٠٠١ / ٧ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ عَلِيَّ بْنِ أَسْبَاطٍ ، قَالَ : رَأَيْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﷺ وَ قَدْ خَرَجَ عَلَيَّ فَأَخَذْتُ النَّظَرَ إِلَيْهِ ، وَ جَعَلْتُ أَنْظُرُ إِلَىٰ رَأْسِهِ وَ
رَجْلَيْهِ ، لِأَصِفَ قَامَتَهُ لِأَصْحَابِنَا بِمِصْرَ ، فَبَيْنَا أَنَا كَذْلِكَ حَتّىٰ قَعَدَ ، فَقَالَ : «يَا عَلِيُّ ، إِنَّ
رِجْلَيْهِ ، لِأَصِفَ قَامَتَهُ لِأَصْحَابِنَا بِمِصْرَ ، فَبَيْنَا أَنَا كَذْلِكَ حَتّىٰ قَعَدَ ، فَقَالَ : «يَا عَلِيُّ ، إِنَّ
اللّهَ احْتَجَّ فِي الْإِمَامَةِ بِمِثْلِ مَا احْتَجَّ بِهِ فِي النَّبُوَّةِ ، فَقَالَ : ﴿وَ آتَيْنَاهُ الْمُكُمْ صَبِيلًا ﴾ ؛ ﴿وَ
اللّهَ احْتَجَ فِي الْإِمَامَةِ بِمِثْلِ مَا احْتَجَ بِهِ فِي النَّبُوَّةِ ، فَقَالَ : ﴿وَ آتَيْنَاهُ الْمُكُمْ صَبِيلًا ﴾ ؛ ﴿وَ
اللّهَ احْتَجَ فِي الْإِمَامَةِ بِمِثْلِ مَا احْتَجَ بِهِ فِي النَّبُوَّةِ ، فَقَالَ : ﴿وَ آتَيْنَاهُ الْمُكُمْ صَبِيلًا ﴾ ؛ ﴿وَ
اللّهَ احْتَجَ فِي الْإِمَامَةِ بِمِثْلِ مَا احْتَجَ بِهِ فِي النَّبُوَّةِ ، فَقَالَ : ﴿وَ آتَيْنَاهُ الْمُكُمْ صَبِيلًا ﴾ ؛ ﴿وَ
اللّهَ احْتَجَ فِي الْإِمَامَةِ بِمِثْلِ مَا احْتَجَ بِهِ فِي النَّبُوَّةِ ، فَقَالَ : ﴿وَ آتَيْنَاهُ الْمُكُمْ صَبِيلًا ﴾ ؛ ﴿وَ ۹۹۹ / ۵.سهل بن زیاد، از علی بن مهزیار، از محمد بن اسماعیل بن بزیع روایت کرده است که گفت: سؤال کردم او را (یعنی: امام محمد تقی ها) از چیزی از امر امام و عرض کردم: می شود که امام، پسری باشد کم تر از هفت ساله ؟ فرمود: «آری و کم تر از پنج ساله نیز می باشد». و سهل گفت که: علی بن مهزیار مرا به این حدیث، حدیث کرد در سال دویست و بیست و یک.

۱۰۰۰ / ۶ . حسین بن محمد، از خیرانی، از پدرش روایت کرده است که گفت: در خراسان در پیش روی حضرت امام رضای ایستاده بودم ... تا آخر آنچه در باب اشاره و نص بر امام محمد تقی کذشت. ۱

گفت: امام محمد تقی را دیدم در حالی که بیرون آمده بود و رو به من می آمد. پس من به گفت: امام محمد تقی را دیدم در حالی که بیرون آمده بود و رو به من می آمد. پس من به سوی او نیک نظر کردم و شروع کردم که به سو و پای های او نظر می کردم تا قامت او را برای اصحاب خویش در مصر وصف کنم. و در بیل آن که من همچنین نگران بودم، نشست و فرمود که: «ای علی، به درستی که خدا در باب امامت، حجت آورده، به مثل آنچه در باب نبوت به آن حجت آورده، و فرمود که: ﴿وَهَاتَیْنَهُ ٱلْمُحْمُ صَبِیًا﴾ آ. و فرموده که: و لما بلغ اشده و بلغ اربعین سنة. (چنین آیهای در قرآن نیست. بلی، در سورهٔ قصص است که: ﴿وَلَمَّا بِنَغَ أَشُدُهُ وَبِلُغَ أَرْبَعِینَ سَنَة ﴾ آ. و این اشتباه از کلینی است یا نویسندگان؛ زیراکه از محمد بن مسعود عیاشی صاحب شسیته و این اشتباه از کلینی است یا نویسندگان؛ زیراکه از محمد بن مسعود عیاشی صاحب تفسیر، همین حدیث را نقل کرده اند که در تفسیر به اسناد خود از علی بن اسباط روایت کرده باذکر آیه، به طریقه ای که در سورهٔ قصص است. و ترجمهٔ آیهٔ قصص این است که: «چون حضرت امام حسین حلوات الله و سلامه علیه می آید. و ترجمهٔ آیهٔ قصص این است که: «چون حضرت موسی به غایت قوت و کمال خویش که چهل سالگی است رسید (چنانچه از ابن عباس و موسی به غایت قوت و کمال خویش که چهل سالگی است رسید (چنانچه از ابن عباس و

ای آقای من، اگر حادثه واقع شود، به کی پناه بریم؟ فرمود: «به سوی پسرم ابوجعفر». پس گویا آن سائل ابوجعفر وا
 کم شمرد. حضرت امام رضاط فی فرمود: «به درستی که خدای تبارک و تعالی عیسی بن مریم را به پیغمبری فرستاد،
 و از جانب خدا خبر می داد، و صاحب شریعت تازهای بود، در سنی که کمتر بود از سنی که ابوجعفر فی در آن
 است».

 ۱۸. مریم، ۱۲.

٣. قصص، ١٤. احقاف ١٥.

يُؤْتَاهَا وَ هُوَ ابْنُ أَرْبَعِينَ سَنَةً».

١٠٠٢ / ٨. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، قَالَ: قَالَ عَلِيُّ بْنُ حَسَّانَ لِأَبِي جَعْفَرٍ اللهٰ عَنْ أَبِيهِ، قَالَ: «وَ مَا يُنْكِرُونَ مِنْ ذَٰلِكَ؟ قَوْلَ سَيِّدِي، إِنَّ النَّاسَ يُنْكِرُونَ عَلَيْكَ حَدَاثَةَ سِنَّكَ، فَقَالَ: «وَ مَا يُنْكِرُونَ مِنْ ذَٰلِكَ؟ قَوْلَ اللهِ عَنَّ وَ جَلَّ ؟ لَقَدْ قَالَ الله لِنَبِيِّهِ عَلَيْ بَصِيرَةٍ أَنَا وَ مَنِ اللهِ عَنَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَ مَنِ اللهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَ مَن اللهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَ مَنِيلَ ﴾ فَوَاللهِ مَا تَبِعَهُ إِلَّا عَلِيُّ عَلَيْ قَ لَهُ تِسْعُ سِنِينَ، وَ أَنَا ابْنُ تِسْعِ سِنِينَ».

# ٩٢ \_ بَابُ أَنَّ الْإِمَامَ لَا يَغْسِلُهُ إِلَّا إِمَامٌ مِنَ الْأَئِمَّةِ ﷺ

١/١٠٠٣ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّلٍ، عَنَ مُعَلَّى بْلِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ الْوَشَاءِ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ عُمَرَ الْحَسَنِ بْنُ مُحَمَّلٍ، عَنْ الرُّضَاءِ، قَالَ: قُلْتُ لَهُ: إِنَّهُمْ يُحَاجُّونًا عَنْ أَحْمَدَ بْنِ عُمَرَ الْحَلَّالِ أَوْرَغَيْرِهِ، عَنِ الرُّضَاءِ، قَالَ: همَا يُدْرِيهِمْ مَنْ غَسَلَهُ إِلَّا الْإِمَامُ؟ قَالَ: همَا يُدْرِيهِمْ مَنْ غَسَلَهُ؟ فَمَا قُلْتَ يَقُولُونَ: إِنَّ الْإِمَامَ لَا يَغْسِلُهُ إِلَّا الْإِمَامُ؟ قَالَ: همَا يُدْرِيهِمْ مَنْ غَسَلَهُ؟ فَمَا قُلْتَ يَقُولُونَ: إِنَّ الْإِمَامَ لَا يَغْسِلُهُ إِلَّا الْإِمَامُ؟ قَالَ: همَا يُدْرِيهِمْ مَنْ غَسَلَهُ تَحْتَ عَرْشِ لَهُمْ؟ فَقَالَ: همَا قُلْتَ عُرْشِ مَوْلَايَ: إِنَّهُ غَسَلَهُ تَحْتَ عَرْشِ رَبِّي، فَقَدْ صَدَقَ، وَإِنْ قَالَ: همَلَهُ فِي تُخُومِ الأَرْضِ، فَقَدْ صَدَقَ. قَالَ: «لَا هٰكَذَا».

مجاهد و قتاده نیز مروی است)، و راست شد قد او (یا عقلش به نهایت نَشوْ و نسما رسید)، دادیم او را پیغمبری و دانش در دین»). آنکه گاهی جائز است که به پیغمبر، پیغمبری عطا شود و او کودک باشد، و جائز است که به او عطا شود و او در سن چهل سالگی باشد».

۱۰۰۲ ملی بن ابراهیم، از پدرش روایت کرده است که گفت: علی بن خسّان به خدمت امام محمد تقی ﷺ عرض کرد که: ای سید من، مردم کم سالی تو را بس تو انکار دارند و می گویند که: طفل است و قابل امامت نیست. فرمود که: «چگونه قول خدا را از این باب انکار می کنند؟ خدا به پیغمبر خود فرموده: ﴿قُلْ هَنْهِ سَبِیلِیّ أَدْعُ وَا إِلَى اللّهِ عَلَیٰ بَصِیرَةٍ أَنَا وَمَنِ مَی کنند؟ خدا به پیغمبر خود فرموده: ﴿قُلْ هَنْهِ سَبِیلِیّ أَدْعُ وَا إِلَى اللّهِ عَلَیٰ بَصِیرَةٍ أَنَا وَمَنِ مَی کنند؟ خدا به پیغمبر خود فرموده: ﴿قُلْ هَنْهِ سَبِیلِیّ أَدْعُ وَا إِلَى اللّهِ عَلَیٰ بَصِیرَةٍ أَنَا وَمَنِ مَی کنند؟ حدا سوگند، که در اول پیغمبری کسی او را بیروی نکرد، مگر علی ﷺ و آن حضرت را نه سال بود و من نیز پسر نه ساله ام».

#### ۹۲. باب در بیان این که امام را غسل نمی دهد مگر امامی از ائمهٔ هدی ﷺ

حلاًل، یا غیر او، از امام رضای روایت کرده است که گفت: به آن حضرت عرض کردم که:
حلاًل، یا غیر او، از امام رضای روایت کرده است که گفت: به آن حضرت عرض کردم که:
واقفیه با ما جدال و گفت و گو می کنند و می گویند که: امام را غسل نمی دهد، مگر امام (و مراد
ایشان، نفی امامت امام رضای است؛ زیرا که امام موسی پ در بغداد رحلت فرمود، و امام
رضای در مدینه بود، و بر آن ملاعین وارد می آید که به امامت امام موسی نزقائل نباشند؛
چه، اگر امام بود، بایست امامی او را غسل دهد و حال آن که ایشان بعد از آن حضرت به امامی
قائل نیستند. و پیش از این مذکور شد که امام موسی پ مأمور بود که در وقت بیرون رفتن امام
رضای ، امر کند که او را غسل دهد و بر او نماز کند در حال حیات. و چه امتناع دارد که امام
رضای از راه اعجاز امامت در پنهان به بغداد آمده باشد و او را غسل داده باشد؟ چنانچه در
رضای از راه اعجاز امامت در پنهان به بغداد آمده باشد و او را غسل داده باشد؟ چنانچه در
مضای از راه اعجاز امامت در پنهان به بغداد آمده باشد و او را غسل داده باشد؟ چنانچه در
مضای از راه اعجاز امامت در پنهان به بغداد آمده باشد و او را غسل داده باشد؟ پنانچه در
مضایت و نفس الامر چنین بود. و تنمهٔ حدیث آن که:) راوی می گوید که: «به ایشان چه گفتی ؟»
هایشان چه می دانند که کی آن حضرت ای را غسل داد؟» و فرمود که: «به ایشان چه گفتی ؟»

۱. یوسف، ۱۰۸. یعنی: بگو: ای محمد که: این دعوت به توحید و آماده شدن برای معاد، راه من است و بر این امر ثابتم
و میخوانم مردمان را به راه خدا در حالتی که بر بینایی و مطلعم بر بیان هویدا و حجت روشن بر وجه یقین، من و
آنکه مرا پیروی کرده است. (مترجم)

قَالَ: فَقُلْتُ: فَمَا أَقُولُ لَهُمْ؟ قَالَ: «قُلْ لَهُمْ: إِنِّي غَسَلْتُهُ». فَقُلْتُ: أَقُولُ لَهُمْ: إِنَّكَ غَسَلْتَهُ؟ فَقَالَ: «نَعَمْ».

٢/١٠٠۴ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ جُمْهُورٍ ، قَالَ :
 حَدَّثَنَا أَبُو مَعْمَرٍ ، قَالَ : سَأَلَتُ الرِّضَا عِلَى عَنِ الْإِمَامِ يَغْسِلُهُ الْإِمَامُ ؟ قَالَ : «سُنَّةُ مُوسَى بْنِ عِمْرَانَ عَلَى .
 بْنِ عِمْرَانَ عَلَى .

٣/١٠٠٥ وَ عَنْهُ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ جُمْهُورٍ، عَنْ يُونُسَ، عَنْ طَلْحَةَ، قَالَ: قُلْتُ لِلرِّضَا ﷺ: إِنَّ الْإِمَامُ لَا يَغْسِلُهُ إِلَّا الْإِمَامُ؟ فَقَالَ: «أَ مَا تَدْرُونَ مَنْ طَلْحَةَ، قَالَ: هَأَ لَذَ لِلرِّضَا ﷺ: إِنَّ الْإِمَامُ لَا يَغْسِلُهُ إِلَّا الْإِمَامُ؟ فَقَالَ: «أَ مَا تَدْرُونَ مَنْ حَضَرَ؟ لَعَلَّهُ قَدْ حَضَرَهُ خَيْرٌ مِمَّنْ غَابَ عَنْهُ، الَّذِينَ حَضَرُوا يُوسُفَ فِي الْجُبِّ حِينَ حَضَرَهُ أَبُواهُ وَ أَهْلُ بَيْتِهِ».

مرز تحقی ترون اسده ی

### ٩٣ \_ بَابُ مَوَالِيدِ الْأَئِمَّةِ عِنْ

١٠٠۶ الله بن أَعْلَوي ، عَنْ مُحَمَّد ، عَنْ عَبْدِ الله بن إِسْحَاقَ الْعَلَوِي ، عَنْ مُحَمَّد بن زيدٍ الرِّزَامِي ، عَنْ مُحَمَّد بن سُلَيْمَانَ الدَّيْلَمِي ، عَنْ عَلِي بن أَبِي حَمْزَة ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ ، قَالَ : حَجَجْنَا مَعَ أَبِي عَبْدِ الله عِنْ فِي السَّنَةِ الَّتِي وُلِدَ فِيهَا ابْنُهُ مُوسَىٰ ، فَلَمَّا نَرُلْنَا الْأَبُواء ، وَضَعَ لَنَا الْغَدَاء ، وَكَانَ إِذَا وَضَعَ الطَّعَامَ لِأَصْحَابِهِ أَكْثَرَ وَ أَطَاب ، قَالَ : فَبَيْنَا الْغَدَاء ، وَكَانَ إِذَا وَضَعَ الطَّعَامَ لِأَصْحَابِهِ أَكْثَرَ وَ أَطَاب ، قَالَ : فَبَيْنَا الْغَدَاء ، وَكَانَ إِذَا وَضَعَ الطَّعَامَ لِأَصْحَابِهِ أَكْثَرَ وَ أَطَاب ، قَالَ : فَبَيْنَا الْعَدَاء ، وَكَانَ إِذَا وَضَعَ الطَّعَامَ لِأَصْحَابِهِ أَكْثَرَ وَ أَطَاب ، قَالَ : فَبَيْنَا لَمُونَ نَلْقُول : قَدْ أَنْكُرُتُ نَفْسِي ، وَقَدْ نَعُولُ : قَدْ أَنْكَرُتُ نَفْسِي ، وَقَدْ أَمَوْتَنِي أَنْ لاَ أَسْتَبِقَكَ بِالْبِيكَ هٰ لَذَا، وَلَا حَضَرَتْ وِلاَدَتِي ، وَقَدْ أَمَوْتَنِي أَنْ لاَ أَسْتَبِقَكَ بِالْبِيكَ هٰ لَذَا،

که خود آن حضرت را در زیر عرش پروردگار من غسل داده، راست فرموده و اگر بفرماید که او را در زیر زمین، در جایی که منتهای آن باشد، و بعد از آن زمینی نباشد، غسل داده، راست فرموده. حضرت فرمود که: «همچنین مگو».

عرض کردم: پس، به ایشان چه بگویم؟ فرمود به ایشان بگو که: «من او را غسل دادهام». عرض کردم که: به ایشان خواهم گفت که: تو او را غسل دادهای (و بنابر بعضی از نُسَخ کافی، آیا به ایشان بگویم که تو او را غسل دادهای؟) فرمود: «آری».

۲/۱۰۰۴ که حسین بن محمد، از معلّی بن محمد، از محمد بن جمهور روایت کرده است که گفت: حدیث کرد ما را ابو مَعمّر و گفت که: امام رضا الله را سؤال کردم از امام، که [آیا امام دیگر] باید او را غسل دهد؟ فرمود: «سنت موسی بن عمران الله است» (چه، آن حضرت، هارون را در تیه غسل داد).

۱۰۰۵ / ۳ / ۱۰۰۵ مناز مُعلَى بن محمد، از محمد بن جمهور، از يونس، از طلحه روايت است که گفت: به خدمت امام رضائل عرض کردم که: امام را غسل نمی دهد، مگر امام؟ فرمود که: «آیا نمی دانید که کی حاضر شد؟ (یعنی: در نزد غسل دادن امام موسی الله) شاید که در نزد او حاضر شده باشد بهترین کسائی که از او غانب بودند (یعنی: امام الله) مانند آنان که در نزد یوسف حاضر شدند در چاه، در هنگامی که پدر و اهل بیتش از او غانب شدند».

#### ۹۳. باب در بیان موالید اثمهﷺ ا

۱۰۰۶ / ۱. علی بن محمد، از عبدالله بن اسحاق علوی، از محمد بن زید رزامی، از محمد بن سلیمان دیلمی، از علی بن ابی حمزه، از ابو بصیر روایت کرده است که گفت: با امام جعفر صادق الله حج کردیم در سالی که پسرش امام موسی الله متولد شد، و چون به منزل آبواء فرود آمدیم، چاشت را برای ما تر تیب داد ۲ و عادت آن حضرت این بود که چون طعام از برای اصحاب خود می ساخت، پر و پاکیزه می ساخت. ابو بصیر می گوید: در بین آن که ما چیزی می خوردیم، ناگاه فرستادهٔ حمیده مادر امام موسی الله علی ساخت حضرت صادق الله

۱. موالید جمع میلاد است، و میلاد به کسر میم، وقت زایبده شدن کسی است و مولود، زایبیده شده و تاریخ وقت زایبدن کسی باشد. (مترجم)

۲. و آبُوا، به فتح همزه و سکون بای ابجد و همزهٔ ممدوده در آخر، کوهی است در میانهٔ مکّه و مدینه. (مترجم)

فَقَامَ أَبُو عَبْدِ اللّٰهِ عِلَى فَانْطَلَقَ مَعَ الرَّسُولِ، فَلَمَّا انْصَرَفَ، قَالَ لَهُ أَصْحَابُهُ: سَرَّكَ اللّٰهُ، وَ قَدْ وَهَبَ لِي وَ جَعَلْنَا فِدَاكَ، فَمَا أَنْتَ صَنَعْتَ مِنْ حَمِيدَةَ؟ قَالَ: «سَلَّمَهَا اللهُ، وَ قَدْ وَهَبَ لِي غُلَماً وَهُوَ خَيْرُ مَنْ بَرَأَ اللّٰهُ فِي خَلْقِهِ، وَ لَقَدْ أَخْبَرَ تْنِي حَمِيدَةً عَنْهُ بِأَمْرٍ ظَنَّتْ أَنِّي لَا غُرِفُهُ، وَ لَقَدْ كُنْتُ أَعْلَمَ بِهِ مِنْهَا».

فَقُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، وَ مَا الَّذِي أَخْبَرَ ثُكَ بِهِ حَمِيدَةُ عَنْهُ؟ قَالَ: «ذَكَرَتْ أَنَّهُ سَقَطَ مِنْ بَطْنِهَا -حِينَ سَقَطَ - وَاضِعاً يَدَهُ عَلَى الْأَرْضِ، رَافِعاً رَأْسَهُ إِلَى السَّمَاءِ، فَأَخْبَرْتُهَا أَنَّ ذَٰلِكَ أَمَارَةُ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، وَ أَمَارَةُ الْوَصِيِّ مِنْ بَعْدِهِ».

فَقُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، وَ مَا هٰذَا مِنْ أَمَّارُةِ وَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَ أَمَارَةِ الْـوَصِيِّ مِنْ ابْعُدِهِ؟ فَقَالَ لِي: «إِنَّهُ لَمَّا كَانَتِ اللَّيْلَةُ الَّتِي عُلِقَ فِيهَا بِجَدِّي، أَتَىٰ آتٍ جَدَّ أَبِي بِكَأْسٍ بَعْدِهِ؟ فَقَالَ لِي: «إِنَّهُ لَمَّا كَانَتِ اللَّيْلَةُ الَّتِي عُلِقَ فِيهَا بِجَدِّي، أَتَىٰ آتٍ جَدَّ أَبِي بِكَأْسٍ فِيهِ شَرْبَةٌ أَرَقُ مِنَ الْمَاءِ، وَ أَلْيَنُ مِنَ الزَّبْدِ، وَ أَحْلَىٰ مِنَ الشَّهْدِ، وَ أَبْرَدُ مِنَ الثَّلْجِ، وَ فَيهِ شَرْبَةٌ أَرَقُ مِنَ الْمَاءِ، وَ أَلْيَنُ مِنَ الزَّبْدِ، وَ أَحْلَىٰ مِنَ الشَّهْدِ، وَ أَبْرَدُ مِنَ الثَّلْجِ، وَ أَبْرَهُ بِالْجِمَاعِ، فَقَامَ، فَجَامَعَ، فَعُلِقَ بِجَدِّي.

وَ لَمَّا أَنْ كَانَتِ اللَّيْلَةُ الَّتِي عُلِقَ فِيهَا بِأَبِي، أَتَىٰ آتٍ جَدِّي، فَسَقَاهُ كَمَا سَقىٰ جَدً أَبِي، وَ أَمَرَهُ بِمِثْلِ الَّذِي أَمَرَهُ، فَقَامَ، فَجَامَعَ، فَعُلِقَ بِأَبِي.

وَ لَمَّا أَنْ كَانَتِ اللَّيْلَةُ الَّتِي عُلِقَ فِيهَا بِي، أَتَىٰ آتٍ أَبِي، فَسَقَاهُ بِمَا سَقَاهُمْ، وَ أَمَرَهُ بِالَّذِي أَمَرَهُمْ بِهِ، فَقَامَ، فَجَامَعَ، فَعُلِقَ بِي. آمد و به آن حضرت عرض کردکه: حمیده میگویدکه: در خود حال غیر متعارفی را مشاهده میکنم (که هرگز چنین حالی را در خود مشاهده نکرده ام؛ نه در وقت زاییدن و نه در وقت دیگر) و می یابم آنچه را که پیش از این می یافتم چون هنگام زاییدنم می رسید. (حاصل آن که آثار وضع حمل در خود می بینم) و تو مرا امر فرموده ای که من تو را در باب این پسرت، پیشی نگیرم (و در امر او دخل و تصرفی نکنم).

پس امام جعفر صادق الله برخاست و با فرستادهٔ حمیده تشریف برد، و چون برگشت، اصحاب به آن حضرت عرض کردند که: خدا تو را شاد گرداند و ما را فدای تو گرداند، از امر حمیده چه کردی و چه اتفاق افتاد؟ فرمود که: اخدا او را به سلامت داشت و مرا پسری بخشید، و آن پسر بهترین کسانی است که خدا ایشان را آفریده در میان خلائق. و حمیده مرا خبر داد در باب آن پسر به امری که گمان داشت که من آن را نمی دانم، و حال آن که من به آن امر از حمیده داناتر بودمه.

عرض کردم که: فدای تو گردم، آن امری که حمیده تو را در باب پسرت به آن خبر داد، چه بود؟ فرمود که: «مذکور ساخت که آن فرزند، در هنگامی که متولد شد، فرود آمد و دست خویش را بر زمین گذاشت و سرش را به جانب آسمان بلند کرد. پس، من حمیده را خبر دادم که این نشانه، نشانهٔ رسول خداست گار در وقت تولد، و نشانهٔ آن که وصی باشد بعد از او».

عرض کردم که: فدای تو گردم این نشانهٔ رسول خدایگی و نشانهٔ وصی بعداز او چیست؟ و اشاره به چه امر است؟ فرمود که: اچون شبی شد که نطفهٔ جدّم امام زین العابدین الله در آن بسته شد، فرشته به نزد جدّ پدرم حضرت باقر (یعنی: حضرت امام حسین الله) آمد و جامی را آورده که یک خوراک آبی در آن بود، از هر آب صافی تر و رقیق تر و از مسکه نرم تر و از عسل شیرین تر و از برف سرد تر و از شیر سفید تر، پس آن آب را به جدّ پدرم، حضرت امام حسین الله، نوشانید و او را امر کرد که مجامعت کند. پس مجامعت نمود و نطفهٔ جدم (علی بن الحسین الله) منعقد شد.

و چون شبی آمد که نطفهٔ پدرم در آن منعقد گردید، فرشته به نزد جدّم (علی بن الحسین) آمد و به او نوشانید، چنانچه به جدّ و پدرم نوشانیده بود، و او را امر کرد به مثل آنچه جدّ پدرم رابه آن امر کرده بود. پس برخاست و مجامعت نمود و نطفهٔ پدرم منعقد شد.

و چون شبی بود که نطفهٔ من در آن بسته شد، فرشته بـه نـزد پـدرم آمـد و او را نـوشانيد

وَ لَمَّا أَنْ كَانَتِ اللَّيْلَةُ الَّتِي عُلِقَ فِيهَا بِابْنِي، أَتَانِي آتٍ كَمَا أَتَاهُمْ، فَفَعَلَ بِي كَمَا فَعَلَ بِهِمْ، فَقُمْتُ بِعِلْمِ اللَّهِ، وَ إِنِّي مَسْرُورٌ بِمَا يَهَبُ اللَّهُ لِي، فَجَامَعْتُ، فَعُلِقَ بِاثْنِي هٰذَا الْمَوْلُودِ، فَدُونَكُمْ، فَهُوَ ـوَ اللَّهِ ـ صَاحِبُكُمْ مِنْ بَعْدِي؛ إِنَّ نُطْفَةَ الْإِمَام مِمَّا أَخْبَرْتُكَ، وَ إِذَا سَكَنَتِ النَّطْفَةُ فِي الرَّحِم أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَ أُنْشِئَ فِيهَا الرُّوحُ، بَعَثَ اللُّـهُ \_تَـبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ \_ مَلَكاً ، يُقَالُ لَهُ : حَيَوَانُ ، فَكَتَبَ عَلَىٰ عَضُدِهِ الْأَيْمَن : ﴿ وَتَمَّتْ كَلِمَةُ رَبُّكَ صِدْقاً وَ عَدْلًا لَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَاتِهِ وَ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ﴾ وَ إِذَا وَقَعَ مِنْ بَطْنِ أُمِّهِ ، وَقَعَ وَاضِعاً يَدَيْهِ عَلَى الْأَرْضِ، رَافِعاً رَأْسَهُ إِلَى السَّمَاءِ، فَأَمَّا وَضْعُهُ يَدَيْهِ عَلَى الْأَرْضِ، فَإِنَّهُ يَقْبِضُ كُلَّ عِلْم لِلَّهِ أَنْزَلَهُ مِنَ السَّمَاءِ إِلَى الْأَرْضِ، وَ أَمَّا رَفْقَهُ رَأْسَهُ إِلَى السَّمَاءِ، فَإِنَّ مُنَادِياً يُنَادِي بِهِ مِنْ بُطْنَانِ الْعَرْشِ مِنْ قِبَلِ رَبِّ الْعِزَّةِ مِنَ الْأُفُقِ الْأَعْلَىٰ بِاسْمِهِ وَ اسْم أَبِيهِ يَقُولُ: يَا فُـلَانَ بْنَ فُـلَانٍ، اثْبُتْ تُثْبَتْ، فَلِعُظِيم مَّا خَلَقْتُكَ، أَنْتَ صَفْوَتِي مِنْ خَلْقِي، وَ مَوْضِعُ سِرِّي، وَ عَيْبَةُ عِلْمِي، وَ أَمِينِي عَلَىٰ وَحْيِي، وَ خَلِيفَتِي فِي أَرْضِي، لَكَ وَ لِمَنْ تَوَلَّاكَ أَوْجَبْتُ رَحْمَتِي، وَ مَنَحْتُ جِنَانِي، وَ أَحْلَلْتُ جِوَارِي، ثُـمَّ وَ عِـزَّتِي وَ جَــلَالِي، لَأَصْلِيَنَّ مَنْ عَادَاكَ أَشَدَّ عَذَابِي وَ إِنْ وَسَّعْتُ عَلَيْهِ فِي دُنْيَايَ مِنْ سَعَةِ رِزْقِي.

آنچه راکه به پدر و جدً و جدّم نوشانیده بود، و او را امر کرد به آنچه ایشان را به آن امر کرده بود، پس برخاست و مجامعت کرد و نطقهٔ من منعقد شد.

و چون شبی رسید که نطفهٔ پسرم در آن متعقد شد، فرشته ای به نزد من آمد، چنانچه به نزد پد و جد و پدر جدم آمده بود و با من چنان کرد که با ایشان کرده بود. پس من خاستم به علم خدا و شاد بودم به آنچه خدا به من خواهد بخشید، و مجامعت کردم و نطفهٔ همین پسرم که متولّد شده، منعقد شد. پس، از او دست بر مدارید.

به خدا سوگند، که او صاحب و امام شماست بعد از من. و به درستی که نطقهٔ امام، از آن چیزی است که تو را خبر دادم، و چون نطقهٔ امام، چهار ماه در رحم قرار گیرد و روح در آن ایجاد شود، خدای تبارک و تعالی فرشته را بفرستد که او را حیوان می گویند، پس بازوی راست او بنویسد که: ﴿وَتَمَّتْ كَلِمَتْ رَبِكَ صِدْقًا وَعَدُلًا لاً مُبَدِّل لِكَلِمَتِهِ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ الْ بعنی: راست او بنویسد که: ﴿وَتَمَّتْ كَلِمَتْ رَبِكَ صِدْقًا وَعَدُلًا لاً مُبَدِّل لِكَلِمَتِهِ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ الْ بعنی: راستی در اخبار و بر وجه عدالت در احکام هیچ کس نیست که سخنان او را تبدیل دهنده راستی در اخبار و بر وجه عدالت در احکام هیچ کس نیست که سخنان او را تبدیل دهنده باشد، و اوست شنوای همهٔ گفتار و دانا به تمام اسراره و چون از شکم مادر فرود آید، فرود می آید در حالتی که دست های خویش را بر زمین می گذارد، هر علمی که از آنِ خداست که آن را از کرده باشد. اما دست های خود را که بر زمین می گذارد، هر علمی که از آنِ خداست که آن را از آسمان به سوی زمین فرو فرستاده، می گیرد و اما سر خود را که به سوی آسمان بلند می کند، آن مان به سوی زمین فرو فرستاده، می گیرد و اما سر خود را که به سوی آسمان بلند می کند، ندا کننده ای او را ندا می کند که از میان عرش از جانب جناب رب العزه از افق اعلی، به نام خودش و نام پدرش و می گوید که:

ای فلان پسر فلان، ثابت باش (یا ثابت کن اموری را که بر تو واجب است در باب امامت) تا خدا او را ثابت بدارد؛ زیرا که تو را برای امر عظیمی آفریده ام، تویی برگزیدهٔ من از خلق من و موضع و میر و محل راز من و صندوق علم و امین من بر وحی من، خلیفهٔ من در زمین. من برای تو و برای هر که تو را دوست دارد، رحمت خود را واجب گردانم، و بهشتهای خود را ببخشم و در همسایگی خویش فرود آورم. و به عزّت و جلال خود سوگند یاد می کنم که در سخت ترین عذاب خویش در آورم هر که را با تو دشمنی کرده است؛ هر چند که در دنیا سخت ترین عذاب خویش در آورم هر که را با تو دشمنی کرده است؛ هر چند که در دنیا

۱. انعام، ۱۱۵.

فَإِذَا انْقَضَى الصَّوْتُ \_صَوْتُ الْمُنَادِي\_ أَجَابَهُ هُوَ، وَاضِعاً يَدَيْهِ، رَافِعاً رَأْسَهُ إِلَى السَّمَاءِ، يَقُولُ: ﴿ شَهِدَ اللّٰهُ أَنَّهُ لَا إِلٰهَ إِلّٰا هُوَ وَ الْمَلَائِكَةُ وَ أُولُوا الْعِلْمِ قَائِماً بِالْقِسْطِلَا إِلٰهَ إِلّٰا هُوَ وَ الْمَلَائِكَةُ وَ أُولُوا الْعِلْمِ قَائِماً بِالْقِسْطِلَا إِلٰهَ إِلّٰا هُوَ الْمَلَائِكَةُ وَ أُولُوا الْعِلْمِ قَائِماً بِالْقِسْطِلَا إِلٰهَ إِلّٰا هُوَ الْمَلَائِكَةُ وَ أُولُوا الْعِلْمِ قَائِماً بِالْقِسْطِلَا إِلٰهَ إِلّٰا هُو الْمَلَائِكَةُ وَ أُولُوا الْعِلْمِ قَائِماً بِالْقِسْطِلَا إِلٰهَ إِلّٰهُ إِلّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰمَاءُ اللّٰهُ اللّٰهُ إِلّٰهُ إِللّٰهُ إِلّٰهُ إِلَٰهُ إِلّٰهُ إِلّٰهُ إِلّٰهُ إِلّٰهُ إِلّٰهُ إِلّٰهُ إِلّٰهُ إِلّٰهُ إِلّٰهُ إِلَٰهُ إِلّٰهُ إِللّٰهُ إِلّٰهُ إِلّٰهِ إِلّٰهُ إِلَٰ إِلْمُ إِلّٰهُ إِلّٰهُ إِلّٰهُ إِلّٰهُ إِلّٰهُ إِلّٰهُ إِلّٰهُ إِلّٰ

قَالَ: «فَإِذَا قَالَ ذٰلِكَ، أَعْطَاهُ اللَّهُ الْعِلْمَ الْأَوَّلَ وَ الْعِلْمَ الْآخِرَ، وَ اسْتَحَقَّ زِيَــارَةَ الرُّوحِ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ».

قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، الرُّوحُ لَيْسَ هُوَ جَبْرَئِيلَ؟ قَالَ: «الرُّوحُ أَعْظَمُ مِنْ جَبْرَئِيلَ؛ قَالَ: «الرُّوحُ أَعْظَمُ مِنْ جَبْرَئِيلَ؛ إِنَّ إِنَّ الرُّوحَ هُوَ خَلْقُ أَعْظَمُ مِنَ الْمَلَائِكَةِ؛ أَلَيْسَ يَقُولُ اللَّهُ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ: ﴿ تَنَزَّلُ الْمَلَائِكَةُ وَ الرُّوحُ ﴾؟».

مُحَمَّدُ بَنُ يَحْيىٰ وَ أَحْمَدُ بَنُ مُحَمَّدِ بَنِ مُحَمَّدِ بَنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ أَبِيهِ بَعِنِ أَلْمُحَتَارِ بَنِ زِيَادٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بَنِ الْمُعْمَانَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَبِيهِ بَعِيرٍ، مِثْلَهُ.
١/١٠٠٧ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَنِ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ مُوسَى بْنِ سَعْدَانَ، عَنْ عَبْدِ اللّٰهِ بْنِ الْقَاسِمِ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ رَاشِدٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبًا عَبْدِ اللهِ عَهْ يَقُولُ: «إِنَّ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَنْ يَقُولُ: «إِنَّ اللهَ \_ تَبَارِكَ وَ تَعَالَىٰ \_ إِذَا أَحَبَّ أَنْ يَخْلُقَ الْإِمَامَ، أَمَرَ مَلَكاً، فَأَخَذَ شَوْبَةً مِنْ مَاءٍ تَحْتَ اللهَ سَمِعْ بَعْدَ ذَلِكَ يَخْلُقُ الْإِمَامَ، فَيَمْكُثُ أَرْبَعِينَ يَوْماً وَ لَيْلَةً فِي بَطْنِ الْعَرْشِ، فَيَسْقِيهَا أَبَاهُ، فَمِنْ ذَلِكَ يَخْلُقُ الْإِمَامَ، فَيَمْكُثُ أَرْبَعِينَ يَوْماً وَ لَيْلَةً فِي بَطْنِ الْعَرْشِ، فَيَسْقِيهَا أَبَاهُ، فَمِنْ ذَلِكَ يَخْلُقُ الْإِمَامَ، فَيَمْكُثُ أَرْبَعِينَ يَوْماً وَ لَيْلَةً فِي بَطْنِ الْعَرْشِ، فَيَسْقِيهَا أَبَاهُ، فَمِنْ ذَلِكَ يَخْلُقُ الْإِمَامَ، فَيَمْكُثُ أَرْبَعِينَ يَوْماً وَ لَيْلَةً فِي بَطْنِ الْعَرْشِ، فَيَسْقِيهَا أَبَاهُ، فَمِنْ ذَلِكَ يَخْلُقُ الْإِمَامَ، فَيَمْكُثُ أَرْبَعِينَ يَوْماً وَ لَيْلَةً فِي بَطْنِ أَمُّ يَسْمَعُ بَعْدَ ذَلِكَ الْكَلَامُ الْكَلَامَ وَيُولَا الْمَامِينِ وَهُو السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ فَإِذَا مَضَى الْإِمَامُ الَّذِي كَانَ قَبْلَهُ، رُفِعَ لِهٰذَا مَنَارٌ مِنْ نُورٍ يَنْظُرُ بِهِ إِلَىٰ أَعْمَالِ الْخَلَكِمُ اللهُ عَلَىٰ خَلْقِهِ».

١٠٠٨ / ٣. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ حَدِيدٍ، عَـنْ مَنْصُورِ بْنِ يُونُسَ، عَنْ يُونُسَ بْنِ ظَبْيَانَ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «إِنَّ اللَّهَ

از روزی گشادهٔ خویش بر او وسعت دهم.

و چون آواز منادي تمام شود، امام او را جواب دهد، در حالي كه دستهاي خود را بر زمين گذاشته و سرش را به جانب آسمان بلند ساخته، ميگويد: ﴿شَهِدَ ٱللَّهُ أَنَّهُ لَآ إِلَنهَ إِلَّا هُـوَ وَٱلْمَلَيِّكَةُ وَأُولُوا ٱلْعِلْمِ قَإِمَا بِالْقِسْطِ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ﴾ ٢.

و حضرت صادق الله فرمود كه: «چون امام مولود، این را بگوید، خدا علم اوّل و علم آخر را به او عطا فر ماید. و سزاوار آن شود كه روح او را در شب قدر زیارت كند». عرض كردم كه: فداى تو گردم، آیا روح، جبر ثیل نیست؟ فرمود كه: «روح از جبر ثیل بزرگ تر است. به در ستى كه جبر ثیل، از فرشتگان است و روح، آفریدهاى است بورگ تر از همه فرشتگان ایك. آیا خداى تبارک و تعالى نمى فر ماید: ﴿تُنَزُّلُ ٱلْمَلَتِكَةُ وَٱلرُّوحُ ﴾ آ» (و ترجمه آیه و وجه دلالت آن بر مقصود مذكور شد).

محمد بن یحیی و احمد بن محمد، از محمد بن حسین، از احمد بن حسن، از محمد بن حسن، از مختار بن زیاد، از محمد بن سلیمان، از پدرش، از ابو بصیر مثل این را روایت کردهاند.

از حسن بن راشد روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که می فرمود: ابه از حسن بن راشد روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که می فرمود: ابه درستی که چون خدای تبارک و تعالی خواهد که امام را خلق کند، فرشته ای را امر کند که شربتی از آب زیر عرش را فراگیرد و آن را به پدر امام بنوشاند، پس امام از این آب خلق شود، و چهل شبانه روز در شکم مادرش بماند که آواز را نشنود. بعد از آن، سخن را بشنود و بفهمد، و چون متولد شود، خدا آن فرشته را بفرستد که در میان دو چشم او را بنویسد که: ﴿وَتَمَّتُ کَلِتَ صِدْقًا وَعَدْلًا لا مُبَدِّلَ لِکَلِمَتِهِ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ آ. و چون امامی که پیش از او بوده از دنیا در گذرد، منادی از نور برای این امام بلند شود که به واسطهٔ آن کردارهای همهٔ خلائق را ببیند، و خدا به همین، حجّت را بر خلق خود تمام می کنده.

۱۰۱۸ / ۳ محمد بن يحيى، از احمد بن محمد، از على بن حديد، از منصور از يونس بن

آل عمران، ۱۸. یعنی: گواهی داد خدا به نصب دلایل واضحه به این که هیچ معبودی سزاوار پرستش نیست، مگر آن جناب و همهٔ فرشتگان و صاحب علم نیز شهادت دادند در حالتی که او سبحانه، بر با است به عدل در همهٔ گفتار و کردار. نیست خدایی مگر او که خدایی است غالب بر جمیع ممکنات و محکم کار در هر چه کند و فرماید(مترجم)
 ۲. قدر، ۴.

-عَزَّ وَ جَلَّ-إِذَا أَرَادَ أَنْ يَخْلُقَ الْإِمَامَ مِنَ الْإِمَامِ، بَعَثَ مَلَكاً، فَأَخَذَ شَوْبَةً مِنْ مَاءٍ تَحْتَ الْعَرْشِ، ثُمَّ أَوْقَعَهَا أَوْ دَفَعَهَا إِلَى الْإِمَامِ فَشَرِبَهَا، فَيَمْكُثُ فِي الرَّحِمِ أَرْبَعِينَ يَوْماً لَا يَسْمَعُ الْكَلَامَ بَعْدَ ذٰلِكَ، فَإِذَا وَضَعَتْهُ أُمَّهُ، بَعَثَ اللَّهُ إِلَيْهِ ذٰلِكَ لَا يَسْمَعُ الْكَلَامَ بَعْدَ ذٰلِكَ، فَإِذَا وَضَعَتْهُ أُمَّهُ، بَعَثَ اللَّهُ إِلَيْهِ ذٰلِكَ الْمَلَكَ الَّذِي أَخَذَ الشَّرْبَةَ، فَكَتَبَ عَلَىٰ عَضُدِهِ الْأَيْمَنِ: ﴿وَتَمَّتُ كَلِمَةُ رَبِّكَ صِدْقاً وَ عَدْلاً لا المَلَكَ الَّذِي أَخَذَ الشَّرْبَةَ، فَكَتَبَ عَلَىٰ عَضُدِهِ الْأَيْمَنِ: ﴿وَتَمَّتُ كَلِمَةُ رَبِّكَ صِدْقاً وَ عَدْلاً لا مُنْكَلِلُ اللّهُ لَهُ فِي كُلِّ بَلْدَةٍ مَنَاراً يَنْظُرُ بِهِ إِلَىٰ أَعْمَالِ الْعَبَادِ».

١٠١٠ / ٥. الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ بْنِ عَنْ اللهِ عَلَيْمٍ عَلِيمٍ عَلِيمٍ عَلِيمٍ عَلِيمٍ عَلِيمٍ عَلَيمٍ عَلَي

یونس، بن ظبیان روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق ها که می فرمود: «به درستی که خدای عزّ وجلّ چون اراده فرماید که امام را از امام خلق کند، فرشته ای را بفرستد که شربتی از آب زیر عرش را فراگیرد، پس آن را نگاه دارد تا امام آن را بنوشد (یا فرمود که: آن را به امام تسلیم نماید و امام آن را بیاشامد). و بعد از انعقاد نطفه، چهل روز در رحم بماند که سخن را نشنود، و بعد از آن، سخن را بشنود و بفهمد، و چون مادرش او را بر زمین گذارد، خدا همان فرشته را که شربت آب زیر عرش را فراگرفته بود، به سوی او فرستد و بر بازوی راستش بنویسد که: ﴿وَتَمَّتُ كَلِمَتُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَدْلاً لا مُبَيِّل لِكُلِمَتِه وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ و چون به امر امامت قیام کند، خدای تعالی برای او در هر شهری، مشعلی از نور را بلند سازد که به وساطت آن به سوی اعمال بندگان نظر کند».

۱۰۰۹ / ۴ . چند نفر از اصحاب ما روایت کر دهاند، از احمد بن محمد، از ابن محبوب، از ربیع بن محمد مُسلی، از محمد بن مروان که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که می فرمود: «به درستی که امام، در شکم مادرش می شنود و چون متولد شود، در میانهٔ شانه های او نوشته می شود که: ﴿وَتَمَتْ کَلِمَتُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَدُلًا لاً مُبَدِّلَ لِكَلِمَنتِهِ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾، و چون امر امامت به او منتقل شود، خدا از برای او عمودی از نور قرار دهد که به آن ببیند، هر چه راکه اهل هر شهری می کننده.

۱۰۱۰ / ۰ مسعود، از عبدالله بن ابراهیم جعفری روایت کرده است که گفت: شنیدم از اسحاق بن جعفر مسعود، از عبدالله بن ابراهیم جعفری روایت کرده است که گفت: شنیدم از اسحاق بن جعفر که می گفت: شنیدم از پدرم، حضرت امام جعفر صادق الله که می فرمود: «اوصیا چون مادران ایشان به ایشان به ایشان حامله شوند، سستی مانند غش به ایشان رسد، و در تمام آن روز اگر روز باشد، و در همهٔ آن شب اگر شب باشد، بر این حال بماند (که گویا در غش است). پس مردی را در خواب ببیند که او را مژده دهد به پسری بر دبار دانا، و به این بشارت شاد شود.

بعداز آن، از خواب بیدار شود و از جانب راست خود، از کنار خانه آوازی بشنودکه کسی بگویدکه: حامله شدی به خوبی، و بازگشت تو به خوبی خواهد بود، و چیز خوبی را آوردی. بشارت باد تو را به پسری بردبار دانا. و در بدن خود سبکی بیابد و بعد از آن، از پهلوها اتَّسَاعاً مِنْ جَنْبَيْهَا وَ بَطْنِهَا، فَإِذَا كَانَ لِتِسْعٍ مِنْ شَهْرِهَا، سَمِعَتْ فِي الْبَيْتِ حِسَّا شَدِيداً، فَإِذَا كَانَتِ اللَّيْلَةُ الَّتِي تَلِدُ فِيهَا، ظَهَرَ لَهَا فِي الْبَيْتِ نُورُ تَرَاهُ، لَا يَرَاهُ غَيْرُهَا إِلَّا أَبُوهُ، فَإِذَا وَلَدَتْهُ، وَلَدَتْهُ قَاعِداً، وَ تَفَتَّحَتْ لَهُ حَتَىٰ يَخْرُجَ مُتَرَبِّعاً، ثُمَّ يَسْتَدِيرُ بَعْدَ وُقُوعِهِ إِلَى الْأَرْضِ، فَلَا يُخْطِئُ الْقِبْلَةَ \_حَيْثُ كَانَتْ \_ بِوَجْهِهِ، ثُمَّ يَعْطِسُ ثَسلَاتاً، وُقُوعِهِ إِلَى الْأَرْضِ، فَلَا يُخْطِئُ الْقِبْلَةَ \_حَيْثُ كَانَتْ \_ بِوَجْهِهِ، ثُمَّ يَعْطِسُ ثَسلَاتاً، يُشِيرُ بِإِصْبَعِهِ بِالتَّحْمِيدِ، وَ يَقَعُ مَسْرُوراً، مَخْتُوناً، وَ رَبَاعِيتَاهُ مِنْ فَوْقٍ وَ أَسْفَلَ وَ نَابَاهُ وَ ضَاحِكَاهُ، وَ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ مِثْلُ سَبِيكَةِ الذَّهَبِ نُورٌ، وَ يُقِيمُ يَوْمَهُ وَ لَيْلَتَهُ تَسِيلُ يَدَاهُ وَ ضَاحِكَاهُ، وَ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ مِثْلُ سَبِيكَةِ الذَّهَبِ نُورٌ، وَ يُقِيمُ يَوْمَهُ وَ لَيْلَتَهُ تَسِيلُ يَدَاهُ ذَمَا الْأَوْصِيَاءُ أَعْلَاقُ مِنَ الْأَنْبِيَاء إِذَا وُلِدُوا، وَ إِنَّمَا الْأَوْصِيَاءُ أَعْلَى مِنَ الْأَنْبِيَاء ».

١٠١١ / ۶. عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا ، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ حَدِيدٍ ، عَنْ جَمِيلِ بْنِ دَرَّاجٍ ، قَالَ : رَوى غَيْرُ وَاحِدٍ مِنْ أَصْحَابِنَا أَنَهُ قَالَ ﷺ : «لَا تَتَكَلَّمُوا فِي جَمِيلِ بْنِ دَرَّاجٍ ، قَالَ : رَوى غَيْرُ وَاحِدٍ مِنْ أَصْحَابِنَا أَنَهُ قَالَ ﷺ : «لَا تَتَكَلَّمُوا فِي الْإِمَامِ ؛ فَإِذَا وَضَعَتْهُ ، كَتَبَ الْمَلَكُ بَيْنَ الْإِمَامِ ؛ فَإِذَا وَضَعَتْهُ ، كَتَبَ الْمَلَكُ بَيْنَ عَيْنَيْهِ ، فَإِذَا وَضَعَتْهُ ، كَتَبَ الْمَلَكُ بَيْنَ عَيْنَيْهِ ، ﴿وَ تَمَّتُ كَلَمَةُ رَبِّكَ صِدْقاً وَ عَدْلًا لا مُبَدِّل لِكَلِمَاتِهِ وَ هُـ وَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ فَاإِذَا قَامَ عَنْنَهُ مِنْ اللهِ مَنْ يَنْظُرُ مِنْهُ إِلَىٰ أَعْمَالِ الْعِبَادِ ».

١٠١٢ / ٧ ، عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَى بْنِ عُبَيْدٍ ، قَالَ : كُنْتُ أَنَا وَ ابْنُ فَضَّالٍ جُلُوساً إِذْ أَقْبَلَ يُونُسُ ، فَقَالَ : دَخَلْتُ عَلَىٰ أَبِي الْحَسَنِ الرَّضَائِ ، فَقُلْتُ لَهُ : جُعِلْتُ فِذَاكَ ، قَدْ أَكْثَرَ النَّاسُ فِي الْعَمُودِ ، قَالَ : فَقَالَ لِي : «يَا يُونُسُ ، مَا تَرَاهُ ؟ أَ تَرَاهُ عَمُوداً مِنْ حَدِيدٍ يُرْفَعُ لِصَاحِبِكَ ؟» . و شکم خویش ناخوشی نیابد، و چون نه ماه از حملش بگذرد، آواز سختی را در خانه بشنود، و صاحب آن را نببیند، و چون شبی که در آن می زاید، بیاید از برای او نوری در آن خانه ظاهر شود، آن را ببیند و غیر از او، کسی آن را نبیند، مگر پدر امام و چون او را بزاید، بزاید او را نشسته، و به جهت امام چنان از هم باز شود که امام چهار زانو بیرون آید، و بعد از آن که به زمین رسید، گرد بنشیند و از قبله تجاوز نکند تا آن که در برابر روی او باشد (یعنی: به هر طرف که روی او باشد (یعنی: به هر طرف که روی او باشد، به جانب قبله بگرداند).

پس، سه مرتبه عطسه کند و به انگشت خویش، اشاره به حمد خدا نماید، و به زمین آید ناف بریده و ختنه کرده، و دو دندان پیش او از بالا و پایین و همچنین دو دندان نیشتر و دندان های خندهٔ او روثیده باشد (حاصل آنکه امام را در هنگام تولد، دوازده دندان باشد: رباعیات و انیاب و ضواحک، و اما طواحن که آن را دندان آسیا میگویند و آن دوازده است، و چهار دندان نواجذ که آن را دندان عقل میگویند، بعد از آن بیرون می آید). و در پیش روی او نور زردی است مانند شمش طلا و در آن روز و در آن شب، چنان می ماند که نوری مانند طلا از دستهای او روان می شود و پیغمبران همچنین اند، چون متولد شوند، و جز این نیست که او صیا چیزهای نفیس اند از پیغمبران همچنین اند، چون متولد شوند، و جز این نیست که او صیا چیزهای نفیس اند از پیغمبران همچنین اند، چون متولد شوند، و جز این نیست که

۱۰۱۱ به ۱۰۱۱ به جند نفر از اصحاب ماروایت کردهاند، از احمد بن محمد، از علی بن حدید، از جمیل بن درّاج که گفت: جماعتی از اصحاب ماروایت کردهاند، از آن حضرت که فرمود: «در باب امام سخن مگویید؛ زیرا که امام سخن را می شنود و حال آن که او در شکم مادر است، و چون مادر او رابر زمین گذارد، فرشته در میان دو چشمش بنویسد که: ﴿وَتَمَّتُ كُلِمَتُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَدْلًا لا مُبَدِّلَ لِكَلِمَتِهِ وَهُو اَلسَّمِیعُ اَلْعَلِیمُ ﴾، و چون به امر امامت قیام نماید، از بسرای او در هر شهری مناری بلند شود که از آن به اعمال بندگان نظر کند».

من و است که گفت: من و ابن قبیل بن ابراهیم، از محمد بن عیسی بن عبید روایت کرده است که گفت: من و ابن فَضَال نشسته بودیم در وقتی که یونس آمد و گفت: بر ابوالحسن حضرت امام رضای داخل شدم و بر آن حضرت عرض کردم که: فدای تو گردم، مردم در باب عمود نوری که از برای امام نصب می شود، بسیار حرف ها می زنند و هر کسی سخنی می گوید. حضرت فرمود

قَالَ: قُلْتُ: مَا أَدْرِي، قَالَ: «لَكِنَّهُ مَلَكُ مُوَكَّلٌ بِكُلِّ بَلْدَةٍ، يَرْفَعُ اللَّهُ بِهِ أَعْمَالَ تِلْكَ الْبَلْدَةِ».

قَالَ: فَقَامَ ابْنُ فَضَّالٍ، فَقَبَّلَ رَأْسَهُ، وَ قَالَ: رَحِمَكَ اللَّهُ يَا أَبَا مُـحَمَّدٍ، لَا تَـزَالُ تَجِيءُ بِالْحَدِيثِ الْحَقِّ الَّذِي يُفَرِّجُ اللَّهُ بِهِ عَنَّا.

عَنْ زُرَارَةَ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عِنْ مَعْضِ أَصْحَابِنَا، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ حَرِيزٍ، عَنْ زُرَارَةَ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عِنْ ، قَالَ: «لِلْإِمَامِ عَشْرُ عَلَامَاتٍ: يُولَدُ مُطَهَّراً مَخْتُوناً؛ وَ إِذَا وَقَعَ عَلَى الْأَرْضِ، وَقَعَ عَلَىٰ رَاحَتَيْدِ، رَافِعاً صَوْتَهُ بِالشَّهَادَتَيْنِ؛ وَ لَا يُجْنِبُ؛ وَ الْذَا وَقَعَ عَلَى الْأَرْضُ مَوْتَهُ بِالشَّهَادَتَيْنِ؛ وَ لَا يُجْنِبُ؛ وَ تَنَامُ عَيْنَهُ وَ لَا يَنَامُ قَلْبُهُ؛ وَ لَا يَتَنَاءَ بُ وَ لَا يَتَمَاعَىٰ؛ وَ يَرَىٰ مِنْ خَلْفِهِ كَمَا يَرَىٰ مِنْ أَمَامِهِ؛ وَ لَا يَنَامُ عَيْنَهُ وَ لَا يَتَمَا مَنْ مُوكَلَّةٌ بِسَتْرِهِ وَ ابْتِلَاعِهِ؛ وَ إِذَا لَيسَ دِرْعَ مَسُولِ اللهِ عَنْهُ وَ كَرَائِحَةِ الْمِسْكِ؛ وَ الْأَرْضُ مُوكَلَّةٌ بِسَتْرِهِ وَ ابْتِلَاعِهِ؛ وَ إِذَا لَيسَ دِرْعَ رَسُولِ اللهِ عَنْهُ ، كَانَتْ عَلَيْهِ وَفْقاً، وَ إِذَا لَيْسَهَا غَيْرُهُ مِنَ النَّاسِ حَطَوِيلِهِمْ وَ قَصِيرِهِمْ وَ رَادَتْ عَلَيْهِ شِبْراً؛ وَ هُوَ مُحَدَّثُ إِلَىٰ أَنْ تَنْقَضِيَ أَيَّامُهُ».

## ٩٣ \_بَابُ خَلْقِ أَبْدَانِ الْأَثِمَّةِ وَ أَرْوَاحِهِمْ وَ قُلُوبِهِمْ ﴿ اللَّهِمْ ﴿ اللَّهِمْ الْ

١٠١٢/ ١. عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ أَبِي يَحْيَى الْوَاسِطِيِّ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عِلَيْ، قَالَ: «إِنَّ اللَّهَ خَلَقَنَا مِنْ عِلِيِّينَ، وَ خَلَقَ بَعْضِ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عِلَيْ، قَالَ: «إِنَّ اللَّهَ خَلَقَنَا مِنْ عِلِيِّينَ، وَ خَلَقَ أَجْسَادَهُمْ مِنْ دُونِ أَرْوَاحَ شِيعَتِنَا مِنْ عِلِيِّينَ، وَ خَلَقَ أَجْسَادَهُمْ مِنْ دُونِ ذَلِكَ، وَ خَلَقَ أَرْوَاحَ شِيعَتِنَا مِنْ عِلِيِّينَ، وَ خَلَقَ أَجْسَادَهُمْ مِنْ دُونِ ذَلِكَ، فَمِنْ أَجْلِ ذَلِكَ الْقَرَابَةُ بَيْنَنَا وَ بَيْنَهُمْ، وَ قُلُوبُهُمْ تَحِنُّ إِلَيْنَا».

که: ۱۱ یونس، تو آن را چه چیز می پنداری و در باب آن اعتقاد داری؟ آیا آن را چنان می دانی که عمودی باشد از آهن که برای امام تو بر پاشود؟ عرض کردم که: نمی دانم. فرمود: «لیکن آن عمود فرشته ای است که بر هر شهری گماشته و خدا به واسطهٔ او اعمال اهل آن شهر را بلند می گرداند، و به امام می نماید.

راوی میگوید که: ابن فضّال برخاست و سریونس را بوسید و گفت: ای ابا محمد، خدا تو را رحمت کند، همیشه حدیث حقی را می آوری که خدا بـه سـبب آن، انـدوه مـا را بـرطرف میکند.

۱۹۱۳ / ۱۰۱۳ معلی بن محمد، از بعضی از اصحاب ما، از ابن ابی عمیر، از حریز، از زُراره از امام محمد باقر علی بن محمد، از بعضی از اصحاب ما، از ابن ابی عمیر، از حریز، از زُراره از امام محمد باقر علی روایت کرده است که فرمود: «امام راده نشانه است: متولّد می شود پاکیزه از آلایش خون و غیر آن؛ و ختنه کرده؛ و چون از شکم مادر بر زمین فرود آید، کفهای دست خویش را بر زمین گذارد؛ و آواز خود را به شهادتین بلند کند (و بگوید: اشهد ان لا اله الا الله الا الله الا الله ان محمداً رسول الله)؛ و محتلم نعی شود؛ و چشمش به خواب می رود و دلش به خواب نمی رود (یعنی: غفلت از برایش دست به هم نمی دهد و آنچه در آن حال واقع می شود، می داند)؛ و خمیازه نمی کند؛ و کماثه نعی کشد (که دست ها را کشد و سینه را پیش کند یا در رفتار ناز نمی کند و نمی خرامد)؛ و از پشت خویش می بیند، چنانچه از پیش رو می بیند؛ و بوی آنچه از شکمش بیرون آید، چون بوی مشک است، و زمین موکل است به این که آن را بپوشاند و فرو برد؛ و چون زرهٔ رسول خدا تا هی است، و زمین موکل است به این که آن را بپوشاند و فرو برد؛ و چون زرهٔ رسول خدا تا هی دراز باشد و خواه کوتاه، یک و جب از و باشد؛ و فرشته با او سخن گوید تا ایام حیاتش به سرآید».

#### ۹۴. باب در بیان کیفیت آفریدن بدنهای ائمه ﷺ و ارواح و دلهای ایشان

۱۰۱۴ / ۱ . چند نفر از اصحاب ماروایت کرده اند، از احمد بن محمد، از ابو یحیی واسطی، از بعضی از اصحاب ما، از امام جعفر صادق گلکه فرمود: «خدای تعالی ما را از علّیین آفرید، و ارواح شیعیان ما را از علیین آفرید، و تسن های ایشان را

۱. و علین بقعهای است در آسمان، یا سدرة المنتهی است و بیان آن در کتاب ایمان و کفر می آید. انشاء الله تبعالی.
 (مترجم)

بن الحسن، عَنْ مُحَمَّد بْنِ مُحَمَّد بْنُ مُحَمَّد بْنِ الْحَسَنِ، عَنْ مُحَمَّد بْنِ عِيسَى بْنِ عُبَيْدٍ، عَنْ مُحَمَّد بْنِ مُحَمَّد بْنِ إَسْحَاق الزَّعْفَرَانِسِّ، عَنْ مُحَمَّد بْنِ عُبَيْدٍ، عَنْ مُحَمَّد بْنِ مُحَمَّد بْنِ إِسْحَاق الزَّعْفَرَانِسِّ، عَنْ مُحَمَّد بْنِ مَرْوَانَ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عِبْدِ اللَّهِ عَنْدِ اللَّهِ عَنْدِ اللَّهِ عَنْدِ اللَّهِ عَنْدِ اللَّهِ عَنْدَ اللَّه عَنْدَ اللَّه عَنْدَ اللَّه عَنْدَ اللَّه عَنْدَ وَنِه مَخْرُونَةٍ مَكْنُونَةٍ مِنْ تَحْتِ الْعَرْشِ، فَأَسْكَنَ ذٰلِكَ النَّورَ فِيهِ، صَوَّرَ خَلْقَنَا مِنْ طِينَةٍ مَخْرُونَةٍ مَكْنُونَةٍ مِنْ تَحْتِ الْعَرْشِ، فَأَسْكَنَ ذٰلِكَ النَّورَ فِيهِ، فَكُنَّا نَحْنُ خَلْقاً وَ بَشَراً نُورَانِيِّينَ، لَمْ يَجْعَلْ لِأَحَدٍ فِي مِثْلِ الَّذِي خَلَقَالُ مِنْ عَلِينَة مَخْرُونَةٍ مَكْنُونَةٍ أَسْفَلَ مِنْ تِلْكَ خَلَق أَرْوَاحَ شِيعَتِنَا مِنْ طِينَتِنَا، وَ أَبْدَانَهُمْ مِنْ طِينَةٍ مَخْرُونَةٍ مَكْنُونَةٍ أَسْفَلَ مِنْ تِلْكَ خَلَق أَرْوَاحَ شِيعَتِنَا مِنْ طِينَتِنَا، وَ أَبْدَانَهُمْ مِنْ طِينَةٍ مَخْرُونَةٍ مَكْنُونَةٍ أَسْفَلَ مِنْ تِلْكَ لَلْكَانِيقة، وَ لَمْ يَجْعَلِ اللَّهُ لِأَحْدِ فِي مِثْلِ الَّذِي خَلَقَهُمْ مِنْ فَرادَة مَنْ مَنْهُ لَلْكَانِينَاء، وَ لِذَلِكَ اللَّهُ لِأَحْدِ فِي مِثْلِ اللَّهِ يَعْمَلُ اللَّهِ مِنْ طِينَةٍ مَنْهُ نَصِيباً إِلَّا لِلْكَانُهِيمَاء وَ لَلْمَ النَّاسِ، وَ صَارَ سَائِرُ النَّاسِ هَمَجاً لِلتَّارِ وَ إِلَى النَّارِ».

٣/١٠١۶ علي بن إبر اهيم، عن علي بن إبر اهيم، عن علي بن لحسّان؛ و مُحَمَّدُ بن يَحْيى، عَنْ سَلَمَةَ بنِ الْخَطَّابِ وَ غَيْرِهِ، عَنْ عَلِي بَنِ حَشَّان عَنْ عَلِي بنِ عَطِيّة ، عَنْ عَلِي بنِ رِئَابٍ رَفَعَهُ إِلَىٰ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِين ﴿ قَالَ : قَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِين ﴿ : «إِنَّ لِلّٰهِ نَهَراً دُونَ عَرْشِهِ، وَ دُونَ النَّهَرِ اللّٰهِ فَهَراً دُونَ عَرْشِهِ، وَ دُونَ النَّهَرِ اللّٰهِ فَهَراً دُونَ عَرْشِهِ ، وَ دُونَ عَرْشِهِ نُورٌ نَوَرَهُ ؛ وَ إِنَّ فِي حَافَتِي النَّهَرِ رُوحَيْنِ مَخْلُوقَيْنِ : رُوحُ أَلْقَدُسِ، وَ رُوحٌ مِنْ أَمْرِهِ ؛ وَ إِنَّ لِلّٰهِ عَشْرَ طِينَاتٍ : خَمْسَةٌ مِنَ الْجَنَّةِ ، وَ خَمْسَةُ مِنَ الْأَرْضِ . الْأَرْضِ » فَفَسَّرَ الْجَنَّةِ ، وَ فَسَّرَ الْأَرْضَ .

ثُمَّ قَالَ: «مَا مِنْ نَبِيٍّ وَ لَا مَلَكٍ مِنْ بَعْدِهِ جَبَلَهُ إِلَّا نَفَخَ فِيهِ مِنْ إِحْدَى الرُّوحَيْنِ، وَ جَعَلَ النَّبِيَّ ﷺ مِنْ إِحْدَى الطِّينَتَيْنِ».

قُلْتُ لِأَبِي الْحَسَنِ الْأَوَّلِ ﷺ: مَا الْجَبْلُ؟

از پایین آن آفرید. پس به جهت این خویشی و نزدیکی در میان ما و ایشان، به سوی ما میل دارند».

شعیب، از عمران بن اسحاق زعفرانی، از محمد بن مروان، از امام جعفر صادق الله روایت شعیب، از عمران بن اسحاق زعفرانی، از محمد بن مروان، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که گفت: شنیدم از آن حضرت که می فرمود: اخدا ما را از نور عظمت خویش آفرید. بعداز آن، خلق ما را نگاشت از طینت و سرشت مخزونِ مکنون از زیر عرش، و آن نور را در آن ساکن گردانید. پس ما مخلوق و بشری بودیم نورانی (بنابر بعضی از نُسَخ کافی، ما چنین بودیم در حالی که مخلوق و بشر، یا روح و جسدی نورانی بودیم)، و خدا برای چنین بودیم در مثل آنچه ما از آن خلق شدیم، بهره قرار نداد و ارواح شیعیان ما را از سرشت ما خلق فرمود، و تنهای ایشان را از سرشت مخزونِ مکنون که از این سرشت پایین تر بود. و خدا برای کسی در مثل آنچه ایشان را از آن خلق فرمود، بهرهای قرار نداد، مگر از برای خدا برای کسی در مثل آنچه ایشان را از آن خلق فرمود، بهرهای قرار نداد، مگر از برای بیغمبران، و برای این، ما و ایشان مردمان شدیم، و سائر مردمان (که به صورت ناساند و در حقیقت، نسناس خر مگسی چندند) که برای آتش جهنم خلق شده اند و به سوی آتش جهنم باز خواهند گردید».

۱۰۱۶ / ۳. علی بن ابراهیم روایت کرده است، از علی بن حسّان و محمد بن یحیی، از سلّمة بن خطّاب و غیر او، از علی بن حسّان، از علی بن عطیه، از علی بن رشاب که آن را مرفوع ساخته به سوی امیر المؤمنین ﷺ و گفت که: امیر المؤمنین ﷺ فرمود: «به درستی که خدا را نهری است در زیر عرش او، و در زیرِ نهری که در زیر عرش اوست، نوری است که آن نهر را منور و روشن گردانیده، و در دو کنار آن نهر، دو روح است که آنها را آفریده: یکی روحی که از امر و فرمان خداست. و خدای عزّ وجلّ را ده سرشت است: پنج سرشت از بهشت و پنج سرشت از زمین و حضرت بهشتها و زمین را هر دو بیان فرمود که کداماند.

بعد از آن فرمود که: «هیچ پیغمبر و فرشتهای نیست که خدا او را بعد از پیغمبر جَبْل فرمود، مگر آنکه از این دو روح را در او دمیده و پیغمبر را از یکی از این دو سرشت قرار داده». فَقَالَ: «الْخَلْقُ غَيْرَنَا أَهْلَ الْبَيْتِ؛ فَإِنَّ اللَّهَ ـعَزَّ وَ جَلَّ ـ خَلَقَنَا مِنَ الْعَشْرِ طِينَاتٍ، وَ نَفَخَ فِينَا مِنَ الرُّوحَيْنِ جَمِيعاً، فَأَطْيِبْ بِهَا طِيباً».

و رَوىٰ غَيْرُهُ عَنْ أَبِي الصَّامِتِ، قَالَ: طِينُ الْجِنَانِ: جَـنَّهُ عَـدْنٍ، وَ جَـنَّهُ الْمَأْوىٰ، وَ النَّعِيمِ، وَ الْفِرْدَوْسُ، وَ الْخُلْدُ؛ وَ طِـينُ الْأَرْضِ: مَكَّـةُ، وَ الْمَدِينَةُ، وَ الْمَدْدِسِ، وَ الْحَائِرُ.

١٠١٧ / ٢ . عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ ، عَنْ أَبِي نَهْشَلِ ، قَالَ : حَدَّثَنِي مُحَمَّدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ ، عَنْ أَبِي حَمْزَةَ الثَّمَالِيِّ ، قَالَ : سَمِعْتُ أَبِي نَهْشَلِ ، قَالَ : حَدَّثَنِي مُحَمَّدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ ، عَنْ أَبِي حَمْزَةَ الثَّمَالِيِّ ، قَالَ : سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ عِلَى يَقُولُ : «إِنَّ الله خَلَقَنَا مِنْ أَعْلَى عِلَيْينَ ، وَ خَلَقَ قُلُوبَ شِيعَتِنَا مِمَّا خَلَقَنَا مِنْ أَعْلَى عِلَيْينَ ، وَ خَلَقَ قُلُوبَ شِيعَتِنَا مِمَّا خَلَقَنَا ، ثُمَّ تَلَا وَ خَلَقَ أَبْدَانَهُمْ مِنْ دُونِ ذَلِكَ ؛ فَقُلُوبُهُمْ تَهْوِي إِلَيْنَا ؛ لِإِنَّهَا خُلِقَتْ مِمَّا خُلِقْنَا ». ثُمَّ تَلَا وَخَلَقَ أَبْدَانَهُمْ مِنْ دُونِ ذَلِكَ ؛ فَقُلُوبُهُمْ تَهْوِي إِلَيْنَا ؛ لِإِنَّهَا خُلِقَتْ مِمَّا خُلِقْنَا». ثُمَّ تَلَا هَذِهِ الْآيَةَ : ﴿كَلَا إِنَّ كِتَابَ الْأَبْزارِ لَفِي عِلِينِينَ ۞ وَمَا أَدْرَاكَ مَا عِلَيُّونَ ۞ كِثَابُ مَرْقُومُ ۞ يَشْهَدُهُ هُذِهِ الْآيَةَ : ﴿كَلَا إِنَّ كِتَابَ الْأَبْزارِ لَفِي عِلِينِينَ۞ وَمَا أَدْرَاكَ مَا عِلَيُّونَ ۞ كِثَابُ مَرْقُومُ ۞ يَشْهَدُهُ الْمُقَرِّ بُونَ ﴾.

«وَ خَلَقَ عَدُونَا مِنْ سِجِّينٍ، وَ خَلَقَ قُلُوبَ شِيعَتِهِمْ مِمَّا خَلَقَهُمْ مِنْهُ، وَ أَبْدَانَهُمْ مِنْ دُونِ ذَلِكَ؛ فَقُلُوبُهُمْ تَهْوِي إِلَيْهِمْ؛ لِأَنَّهَا خُلِقَتْ مِمَّا خُلِقُوا مِنْهُ». ثُمَّ تَلَا هٰذِهِ الْآيَـةَ: ﴿ وَلَا إِنَّ كِتَابَ الفُجَّارِ لَفِي سِجِّينِ ۞ وَمَا أَذْرَاكَ مَا سِجِينٌ ۞ كِتَابُ مَرْفُومٌ ﴾.

علی بن رئاب میگوید که: به خدمت امام موسی کاظم الله عرض کردم که جَبُل اچیست؟ فرمود که: «خلق و آفریدن آغیر از ما اهل بیت؛ زیرا که خدای عزّ وجلٌ ما را از ده سرشت آفرید، و از هر دو روح در ما دمید، پس سرشت های ما چه بسیار سرشت های خوشی هستند؛ از روی خوشی».

 غیر او از ابوصامت روایت کرده است که گفت: گِل بهشتها، گِل جنت عدن و جنت المأوی و جنّت النعیم و فردوس و خُلد است، و گِل زمین، گِل مکه و مدینه و کوفه و بیت المقدس و حایر حضرت امام حسین است ـ صلوات الله و سلامه علیه ...

ابی نَهِشَل که گفت: حدیث کرد مرا محمد بن اسماعیل ، از ابو حمزهٔ ثُمالی که گفت: شنیدم از ابی نَهِشَل که گفت: شنیدم از ابی نَهِشَل که گفت: شنیدم از امام محمد باقر ﷺ که می فرمود: «به درستی که خدا ما را از اعلای علیین آفرید، و دلهای شیعیان ما را آفرید از آنچه ما را آفرید. و تن های ایشان را از بست تر از آن آفرید، پس دلهای ایشان به سوی ما میل می کند و می شتابد از غایت شوق؛ زیرا که آن دلها آفریده شده است از آنچه ما آفریده شده است از آنچه ما آفرید شده است از آن آفرید شده است از آنچه ما آفرید شدیم ه. پس این آیه را تلاوت فرمود: « ﴿ كُلُا إِنْ كِتَبَ ٱلْأَبْرَادِ لَفِی عِلْیِینَ \* وَمَا آذرَكَ مَا عِلْیُونَ \* كِتَبٌ مُرْقُومٌ \* یَشُهُدُهُ ٱلْمُقَرِّبُونَ \* و دشمنان ما را از سجین آفرید (و در اکثر نسخ کافی، سجیل به لام است، به جای نون و این، به معنی سجین است که مذکور خواهد شد، ولیکن نظر به آیهٔ بعد، باید که سجیل اشتباه باشد از کاتب، یا کلینی ﷺ. و تتمهٔ حدیث) \* و دلیکن نظر به آیهٔ بعد، باید که سجیل اشتباه باشد از کاتب، یا کلینی ﷺ. و تتمهٔ حدیث) \* و دلیمای شیعیان ایشان را آفرید از آنچه ایشان را از آن آفرید، و تن های ایشان را از بست تر از زیراکه آن دلها آفرید، شده اند از آنچه ایشان از آن آفرید، شده اند. پس این آیه را تلاوت زیراکه آن دلها آفرید، شده اند از آنچه ایشان از آن آفرید، شده اند. پس این آیه را تلاوت زیراکه آن دلها آفرید، شده اند از آنچه ایشان از آن آفرید، شده اند. پس این آیه را تلاوت زیراکه آن دلها آفرید، شده اند از آنچه ایشان از آن آفریده شده اند. پس این آیه و آندو تنهای ایشان از آن آفریده شده اند. پس این آیه و آندو تنهای میکند، و می شتابد از عایت شوق؛

به فتح جیم و سکون بای ابجد. مترجم.

۲. و این جملهای است معترضه که راوی در میان کلام امیرالمؤمنین بیرون آورده، و نتمهٔ کلام از حضرت. (مترجم)
 ۳. مطقفین، ۱۸ ـ ۲۱.

۴. چنان که مشهود است، بر اساس این نسخه، همان سجّبن است، و نسخهٔ مترجم - رحمه الله - سجّیل بوده است.

٥. مطقّفين، ٧-٨ و ترجمه هر دو آيه در كتاب ايمان وكفر خواهد أمد. ان شاه الله تعالى. (مترجم)

## ٩٥ ـ بَابُ التَّسْلِيم وَ فَضْلِ الْمُسَلِّمِينَ

١٠١٨ / ١. عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا. عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنِ ابْنِ سِنَانٍ، عَنِ ابْنِ مُسْكَانَ، عَنْ سَدِيرٍ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي جَعْفَرٍ ﷺ: إِنِّي تَرَكْتُ مَوَالِيَكَ مُخْتَلِفِينَ، يَتَبَرَّأُ بَعْضُهُمْ مِنْ بَعْضٍ؟

قَالَ: فَقَالَ: «وَ مَا أَنْتَ وَ ذَاكَ، إِنَّمَا كُلِّفَ النَّاسُ ثَـلَاثَةً: مَعْرِفَةَ الْأَيْمَّةِ، وَ التَّسْلِيمَ لَهُمْ فِيمَا وَرَدَ عَلَيْهِمْ، وَ الرَّدَّ إِلَيْهِمْ فِيمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ».

١٠١٩ . ٢/١٠١٩ عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا ، عَنْ أَخْتُهُ بَنِ مُحَمَّدٍ الْبَرْقِيِّ ، عَنْ أَخْمَدَ بَنِ مُحَمَّدِ بَنِ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ عِبْدِ اللَّهِ عَبْدِ اللَّهِ عَلْمُ اللَّهِ عَلْمَ اللَّهِ عَلَيْكُ مُ مِنْ وَكِينَ ». وَمَامُوا شَهْرَ رَمَضَانَ ، ثُمَّ قَالُوا لِشَيْءٍ صَنَعَهُ اللَّهُ ، أَوْ صَنَعَهُ رَسُولُ اللَّهِ عَبْدِ اللَّهِ عَلْمَ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ بِالتَّسْلِيمِ ». وَمَا مُنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ ال

#### ٩٥. باب در بيان تسليم و گردن گذاشتن و فضيلت آنها كه در مقام تسليماند

۱۰۱۸ / ۱ . چند نفر از اصحاب ما روایت کردهاند، از احمد بن محمد بن عیسی، از ابن سنان، از ابن مُشکان، از سَدیر که گفت: به خدمت امام محمدباقر علی عرض کردم که: من موالیان تو را مختلف یافتم، به طوری که بعضی از ایشان، از بعضی بیزاری می جوید سدیر می گوید که: حضرت فرمود: «تو را چه کار است به این اختلاف؟ جز این نیست که مردم مکلف اند به سه چیز و آنها: شناختن ائمه است، و تسلیم کردن برای ایشان در آنچه بر ایشان وارد شده، و برگردانیدن به سوی ایشان، در چیزی که در آن اختلاف کنند».

۱۰۱۹ / ۲ . چند نفر از اصحاب ما روایت کرده اند، از احمد بن محمد برقی، از احمد بن محمد برقی، از احمد بن محمد بن ابی نصر، از حَمّاد بن عثمان، از عبدالله کاهلی که گفت: امام جعفر صادق الله فرمود که: ۱۱ گر گروهی عبادت کنند خدا را که تنهاست و او را شریکی نیست، و نماز را به پای دارند و زکات را بدهند و حج خانهٔ کعبه را به جا آورند و ماه مبارک رمضان را روزه بگیرند، پس بگویند برای چیزی که خدا یا رسول او بخانه آن را کرده باشند، که چرا هر یک از خدا و رسول خلاف آنچه را که کردند، نکردند، یا این را در دلهای خویش بیابند (که این مطلب در خاطر ایشان باشد)، اگر چه به زبان نگویند برای معنی سخن و اعتقاد، مشرک باشند».

پس این آیه را تلاوت فرمود: ﴿فَلَا وَرَبِكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ یُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمُ لَایَجِدُواْ فِی آنهٔ سِهِمْ حَرَجًا مِّمَا قَضَیْتَ وَیُسَلِمُواْ تَسْلِیمًا ﴾ ، یعنی: «پس، نه چنان است که ایشان گمان کر ده اند که با وجود مخالف حکم تو و راضی نبودن به آن، ایمان داشته باشند. سوگند یاد می کنم به پروردگار تو، که ایمان نمی آورند بر وجه حققت و راستی، تا تو را حَکم سازند در آنچه مختلف شده است در میان ایشان، و تو حکم می کنی، پس تنگی و گرانی را در نفسهای خود نیابند از آنچه حکم کر ده ای به آن (و هر چند که مخالف طباع ایشان باشد) و گردن نهند فرمان تو را گردن نهاند).

۱. نساه، ۶۵ یعنی: پس، نه چنان است که ایشان گمان کرده اند که با وجود مخالفت حکم تو و راضی نبودن به آن، ایمان داشته باشند. سوگند یاد میکنم به پروردگار تو که ایمان نمی آورند بر وجه حفیقت و راستی، تا تو را حکم سازند در آنچه مختلف شده است در میان ایشان، و تو حکم کنی، پس تنگی و گرانی را در نقس های خود نیابند از آنچه حکم کرده ای به آن و هر چند که مخالف طباع ایشان باشد و گردن نهند فرمان تو را گردن نهادنی به غایت که ظاهر و باطن آن تفاوتی نداشته باشد. (مترجم)

٠٠٠٠ / ٣. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنْ حَمَّدٍ بنِ عِيدٍ، عَنْ حَمَّدِ بنِ عِيسَىٰ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ الْمُخْتَارِ، عَنْ زَيْدٍ الشَّحَّامِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عِلْمُ، قَالَ: قَالَ:

قُلْتُ لَهُ: إِنَّ عِنْدَنَا رَجُلًا يُقَالُ لَهُ: كُلَيْبُ، فَلَا يَجِيءُ عَنْكُمْ شَيْءٌ إِلَّا قَالَ: أَنَا

أُسَلِّمُ؛ فَسَمَّيْنَاهُ «كُلَيْبَ تَسْلِيمٍ»، قَالَ: فَتَرَحَّمَ عَلَيْهِ، ثُمَّ قَالَ: «أَ تَدْرُونَ مَا التَّسْلِيمُ؟»

فَسَكَتْنَا، فَقَالَ: «هُوَ وَ اللهِ الْإِخْبَاتُ، قَوْلُ اللهِ عَنَّ وَ جَلَّ: ﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِخَاتِ وَأَخْبَتُوا إِلَىٰ رَبِهِمْ﴾».

٢/١٠٢١ عن أَبِي جَعْفَرٍ اللهِ مَحَمَّدٍ ، عَن أَبَانٍ ، عَن أَبَانٍ ، عَن أَبَانٍ ، عَن أَبَانٍ ، عَن مُحَمَّدٍ ، نِ مُحَمَّدٍ ، عَنِ الْوَشَّاءِ ، عَن أَبِي جَعْفَرٍ اللهِ قَوْلِ اللهِ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ : ﴿ وَ مَنْ يَقْتَرِفْ حَسَنَةً مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ اللهِ فَي قَوْلِ اللهِ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ : ﴿ وَ مَنْ يَقْتَرِفْ حَسَنَةً مَ مَنْ لَلهُ مِن لَهُ مَن اللهِ مُسْنَةً ﴾ قَالَ : «الإقْتِرَافُ : التَّسْلِيمُ لَنَا ، وَ الصَّدْقُ عَلَيْنَا ، وَ أَلَّا يَكْذِبَ عَلَيْنَا » .

١٠٢٧ / ٥٠ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللهِ ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ الْبَرْقِيِّ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللهِ ، عَنْ بَشِيرٍ الدَّهَّانِ ، عَنْ كَامِلٍ التَّمَّارِ ، مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الْحَمِيدِ ، عَنْ مَنْصُورِ بْنِ يُونُسَ ، عَنْ بَشِيرٍ الدَّهَّانِ ، عَنْ كَامِلٍ التَّمَّارِ ، مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الْحَمِيدِ ، عَنْ مَنْ هُمْ ؟» . قُلْتُ : أَنْتَ أَعْمَلُمُ ، قَالَ : قَالَ أَبُو جَعْفَرٍ عِنْ : «﴿قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُ وَنَ ﴾ أَ تَدْرِي مَنْ هُمْ ؟» . قُلْتُ : أَنْتَ أَعْمَلُمُ ، قَالَ : «﴿قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُ غَرِيبٌ ، قَالَ : «﴿قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُ فَي الْمُسَلِّمِينَ هُمُ النَّجَبَاءُ ، فَالْمُؤْمِنُ غَرِيبٌ ، فَطُو بِي لِلْغُرَبَاءِ » .

بعد از آن، حضرت صادق الله فرمود که: «بر شما است که گردن نهید و در مقام تسلیم باشید».

۱۰۲۰ ۳/ ۱۰۲۰ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از حسین بن سعید، از حمّاد بن عیسی، از حسین بن مختار، از زید شخام، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که گفت: به خدمت آن حضرت عرض کردم که: در نزد ما مردی است که او را کلّیب می گویند و چیزی از شما وارد نمی شود، مگر آن که می گوید که: من این را مُسَلّم و قبول دارم. پس ما او را نسبت به تسلیم دادیم و او را کلیب تسلیم نام کرده ایم. زید می گوید که: حضرت فرمود: «خدا او را رحمت کند». بعد از آن فرمود که: «آیا می دانید که تسلیم چیست؟» ما همه ساکت شدیم. فرمود: «به خدا سوگند، که تسلیم، خشوع و فروتنی کردن است. خدای عزّوجل فرموده یا فرموده یا فرموده او را ست که: ﴿اَلّذِینَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا اَلْمُسْلِخَتِ وَاَخْبَتُوا إِلَى رَبِّهِمْ ﴾ ۱۵.

امام محمد باقر ﷺ روایت کرده است در قول خلای عروجلّ: ﴿ وَمَن یَقْتُرِفَ حَسَنَةُ نُزِدْلَهُ فِیهَا امام محمد باقر ﷺ روایت کرده است در قول خلای عروجلّ: ﴿ وَمَن یَقْتُرِفَ حَسَنَةُ نُزِدْلَهُ فِیهَا حُسْنًا ﴾ ۲، که آن حضرت فرمود که اقتراف حسنه و اکتساب آن، آن است که از برای ماگردن نهد و بر ما راست گوید و آن که بر ما دروغ نگوید ». و ترجمهٔ آیه این است که: و هر که کسب کند، نیکی را، زیاده کنیم از برای او در آن نیکی نیکویی را یعنی: ثواب آن را مضاعف گردانیم. کند، نیکی را، زیاده کنیم از برای او در آن نیکی نیکویی را یعنی: ثواب آن را مضاعف گردانیم. کند، نیکی را، زیاده کنیم از برای او در آن نیکی نیکویی را یعنی: ثواب آن را مضاعف گردانیم. عبدالحمید، از منصور بن یونس، از بشیر دَهان، از کامل تمار روایت کرده است که گفت: عبدالحمید، از منصور بن یونس، از بشیر دَهان، از کامل تمار روایت کرده است که گفت: که ایشان کیانند؟ » عرض کردم که: تو بهتر میدانی. فرمود: «به حقیقت که رستگار شدند که ایشان کیانند؟ » عرض کردم که: تو بهتر میدانی. فرمود: «به حقیقت که رستگار شدند بس مؤمنانی که تسلیم کننده اند. به درستی که مسلمانند که نجیبان و بزرگوارانند. پس مؤمن

۱. هود، ۲۳. و در صدر آیه، لفظ إنَّ موجود است، بعنی: به درستی که آنان ایمان آوردند و کارهای شایسته کردند و آرام گرفتند به ذکر پروردگار خویش و خشوع و خضوع نمودند برای خدا، آن گروه ملازمان بهشتاند که ایشان همیشه در آن خواهند بود. (مترجم)

۲. شورا، ۲۳.

۳. مؤمنون، ۱. بعنی: به حقیقت که رستگار شدند مؤمنان و به مقاصد دنیوی و اخروی خود رسیدند. (مترجم)

بن الخَشَّابِ، عَن رَبِيعٍ الْمُسْلِيِّ، عَنْ يَحْمَى بْنِ زَكَرِيَّا الْأَنْصَارِيِّ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ قَالَ: عَامِرٍ، عَنْ رَبِيعٍ الْمُسْلِيِّ، عَنْ يَحْمَى بْنِ زَكَرِيَّا الْأَنْصَارِيِّ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ قَالَ: سَمِعْتُهُ يَقُولُ: «مَنْ سَرَّهُ أَنْ يَسْتَكُمِلَ الْإِيمَانَ كُلَّهُ، فَلْيَقُلِ: الْقَوْلُ مِنِّي فِي جَمِيعِ سَمِعْتُهُ يَقُولُ: «مَنْ سَرَّهُ أَنْ يَسْتَكُمِلَ الْإِيمَانَ كُلَّهُ، فَلْيَقُلِ: الْقَوْلُ مِنِي فِي جَمِيعِ الْأَشْيَاءِ قَوْلُ آلِ مُحَمَّدٍ فِيمَا أَسْرُوا وَ مَا أَعْلَنُوا، وَ فِيمَا بَلَغَنِي عَنْهُمْ، وَ فِيمَا لَمْ يَنْلُعْنِي».

١٠٢٢ / ٧. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنِ ابْنِ أَدَيْنَةَ، عَنْ رُرَارَةَ أَوْ بُرَيْدٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عِيْمَ، قَالَ: «لَقَدْ خَاطَبَ اللَّهُ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ عِيْهِ فِي كُتَابِهِ». قَالَ: «لَقَدْ خَاطَبَ اللَّهُ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ عِيْهِ فِي كَتَابِهِ». قَالَ: قُلْ اللهُ عَوْلِهِ: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ جَاؤُوكَ كِتَابِهِ». قَالَ: قُلْتُ: فِي أَيِّ مَوْضِعٍ ؟ قَالَ اللهُ تَوْالِهِ: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ جَاؤُوكَ فَاسْتَغْفَرُوا اللهُ وَ اللهُ وَاللهُ تَوْالِهُ وَلِهِ اللهُ مَحْمَداً وَلَا لَا يُؤْمِنُونَ حَتَى فَاسْتَغْفَرُوا الله وَ اللهُ عَوْلِهِ : فَو لَوْ أَنْهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنْفُسِهُمْ خَلَى اللهُ مُحَمَّداً أَلَّا يَسُرُدُوا هَنْ اللهُ مُحَمَّداً أَلَّا يَسُرُدُوا هَنْ الْقَتْلِ أَو الْعَفْو يُحْمَلُوا تَسْلِيما ﴾ في مَا اللهُ وَالْمَالُولُ اللهُ عَرْجاً مِمْا قَضَيْتَ ﴾ عَلَيْهِمْ مِنَ الْقَتْلِ أَو الْعَفْو ﴿ وَيُعِلَمُونُ مَنْ اللّهُ مُنَاللهُ مُن الْقَتْلِ أَو الْعَفْو ﴿ وَيُعَالِمُونَ مَنْ اللهُ مُن الْقَتْلِ أَو الْعَفْو فَرَالُولُ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ اللهُ مُن الْقَتْلِ أَو الْعَفْو فَي بَنِي هَاشِمٍ وَثُمُ لا يَجِدُوا فِي أَنْفُسِهِمْ حَرَجاً مِمْا قَضَيْتَ ﴾ عَلَيْهِمْ مِنَ الْقَتْلِ أَو الْعَفْو فَرَالِهُ الْمُعْلَى اللهُ اللهُ الْمُولُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّ

غريب است و خوشا حال غريبان. ١

اربیع مسلی، از یحیی بن رکریای انصاری، از اصحاب ما، از خشّاب، از عبّاس بن عامر، از ربیع مسلی، از یحیی بن زکریای انصاری، از امام جعفر صادق اید روایت کرده است که گفت: شنیدم از آن حضرت که می فرمود: «هر که او را شاد می کند که همهٔ ایمان را کامل گرداند، قول من او را شاد می کند که همهٔ ایمان را کامل گرداند، قول مرا در جمیع اشیا قبول کند؛ زیرا که قول من، قول آل محمد است در آنچه پنهان می کنند و آنچه آشکار می سازند و در آنچه از جانب ایشان به من رسیده و در آنچه به من نرسیده است». از پدرش، از ابن ابی عمیر، از ابن آذینه، از زراره یابرید، از امام محمد باقر و روایت کرده است که گفت: آن حضرت فرمود که: «خدا در کتاب خود امیر المؤمنین و راخطاب فرموده و با او گفت و گو نموده».

راوی می گوید که: عرض کردم: در کدام موضع؟ قرمود: در قول خویش: الوّوَلَوْ أَنّهُمْ إِذَ لَلْمُوا أَنفُسُهُمْ جَآءُوكَ فَاسْتَغْفَرُوا اللَّهُ وَاسْتَغْفَرُ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُوا اللَّهُ تَوَّابًا رُحِيمًا \* فَلَا وَرَبّكَ لَا يُوْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ﴾ "بعنی: و اگر آنکه این منافقان در هنگامی که ستم کردند بر نفسهای خود به نفاق و انکار حکم بیغمبر، می آمدند به حضرت تو و به تو رجوع می کردند، پس طلب آمرزش می کرفند از خدا (به توبه و اخلاص)، و رسول خدا الله ایشان استغفار می کرد، هر آینه می یافتند و می دانستند خدا را به غایت قبول کنندهٔ توبه گناه کاران و مهربان بر آمرزش طلبان (تا آخر آنچه در آن باب مذکور شد. و شاید که و جه دلالت آیه بر آنکه مخاطب به آن، رسول گا نیست، این باشد که اگر آن حضرت، مخاطب بود، بایست که به جای فواست فو آنه شوی خطاب، بُعد و خفایی دارد و حسن آن به واسطهٔ سوی غیبت، بعد از آن از غیبت به سوی خطاب، بُعد و خفایی دارد و حسن آن به واسطهٔ وقوعش در قرآن، فرع ثبوت اتحاد مخاطب بارسول است. و ثبوت اتحاد، فرع حسن این نوع وقوعش در قرآن، فرع ثبوت اتحاد مخاطب بارسول است. و ثبوت اتحاد، فرع حسن این نوع التفات است و این، مستلزم دور است.

و حضرت در شرح ﴿فيما شُجَرَ بَينَهُم﴾ فرموده که) : «در آنچه بر آن با يکديگر عهد و پيمان کردند و قسم خوردند که اگر خدا محمد را بميراند، امر امامت را در بني هاشم رد نکنند ﴿ثمّ

۱. و غریب در اصل لغت، دور و ببگانه است، و آنکه از ولایت دیگر آمده باشد. و مراد از آن در این حدیث شریف و امثال آن، کسی است که به سبب زیادتی صفت تسلیم در فرقهٔ مؤمنان، چون یکی از غریبان باشد که شریک و هم شهری نداشته باشد. (مترجم)
 ۲. نساء، ۶۲-۶۵.

# ٩٤ ـ بَابُ أَنَّ الْوَاجِبَ عَلَى النَّاسِ بَعْدَ مَا يَقْضُونَ مَتَاسِكَهُمْ أَنْ يَأْتُوا الْإِمَامَ فَيَسْأَلُونَهُ عَنْ مَعَالِمٍ دِينِهِمْ وَ يُعْلِمُونَهُ وَلَا يَتَهُمْ وَ مَوَدَّ تَهُمْ لَهُ

١٠٢٥ / ١٠ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ عَنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنِ ابْنِ أَذَيْنَةَ، عَنِ الْفُضَيْلِ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ، قَالَ: «هٰكَذَا الْفُضَيْلِ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ، قَالَ: «هٰكَذَا كَانُوا يَطُوفُونَ خَوْلَ الْكَعْبَةِ، فَقَالَ: «هٰكَذَا كَانُوا يَطُوفُونَ فِي الْجَاهِلِيَّةِ، إِنَّمَا أُمِرُوا أَنْ يَطُوفُوا بِهَا، ثُمَّ يَمْفُرُوا إِلَيْنَا، فَيَعْلِمُونَا وَلَا يَتُهُمْ وَ مَوَدَّتَهُمْ، وَ يَعْرِضُوا عَلَيْنَا نُصْرَتَهُمْ» ثُمَّ قَرَأً هٰذِهِ الْآيَة: ﴿فَاجْعَلْ أَفْئِدَةً مِنَ النَّاسِ تَهْوِي إِلَيْهِمْ﴾.

١٠٢٧ / ٢. الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَسْبَاطٍ، عَنْ دَاوُدَ بْنِ النَّعْمَانِ، عَنْ أَبِي عُبَيْدَةَ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﴿ ـوَ رَأَى النَّاسَ بِمَكَّةَ وَ مَا كَاوُدَ بْنِ النَّعْمَانِ، عَنْ أَبِي عُبَيْدَةَ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﴿ ـوَ رَأَى النَّاسَ بِمَكَّةَ وَ مَا يَعْمَلُونَ ـ قَالَ: هَقَالَ: «فِعَالُ كَفِعَالِ الْجَاهِلِيَّةِ، أَمَا وَ اللّهِ، مَا أُمِرُوا بِهٰذَا، وَ مَا أُمِرُوا إِلَّا يَعْمَلُونَ ـ قَالَ: يَقْضُوا تَفَثَهُمْ، وَ يُعْرِضُوا عَلَيْنَا أَنْ يَقْضُوا تَفَثَهُمْ، وَ يَعْرِضُوا عَلَيْنَا

لایکجده افی أنفسهُم حَرَجاً ممّا قَضَیت ﴾ عضرت فرمود: «از آنچه حکم کرده با ایشان آن کشتن و عفو کردن و ﴿یسلموا تَسلیما ﴾ و گردن نهند گردن نهادنی ».

۱۰۲۵ م. احمد بن مهران ـ رحمه الله ـ از عبدالعظیم حسنی، از علی بن اسباط، از علی بن علی بن علی بن علی بن علی بن عقیه، از حَکَم بن ایمن، از ابو بصیر روایت کرده است که گفت: امام جعفر صادق الله را سؤال کردم از قول خدای عزّو جلّ: ﴿الَّذِینَ یَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَیَتَبِعُونَ اَحْسَنَهُ ﴾ تا آخر آیه (که با ترجمه در اول کتاب گذشت). حضرت فرمود که: «ایشان، آنانند که برای آل محمد، تسلیم میکنند آنان که چون حدیث را بشنوند، در آن زیاد نکنند و از آن کم نکنند و آن را بیاورند چنانچه شنیده اند».

۹۶. باب در بیان این که آنچه واجب است بر مردم، بعد از آن که افعال و اعمال حج خود را به جا آورند، آن است که به خدمت امام آیند و او را از مسائل دین خویش سؤال کنند، و ولایت و دوستی خویش را به ایشان یا به هر یک از ائمه اعلام کنند

المحمد باقر الله روایت کرده است که گفت: حضرت به جانب مردم نظر کرد که در دور خانهٔ کسعه باقر الله روایت کرده است که گفت: حضرت به جانب مردم نظر کرد که در دور خانهٔ کسعه طواف می کردند، فرمود که: «در زمان جاهلیت هم چنین طواف می کردند. جز این نیست که مأمور شده اند به این که به دور آن طواف کنند، پس کوچ کنند و بیایند به سوی ما و ولایت و دوستی خود را به ما اعلام کنند و بر ما عرض یاری و هواداری نمایند». پس این آیه را خواند که: ﴿فَاجْعَلْ أَفْیدَةً مِّنَ ٱلبنّاسِ تَهْوِی إِلَیْهِمْ ﴾ (و در قرآن فاجعل با فا است)، یعنی: «پس بگردان دلهای چند از مردمان را که به کشش محبت بشتابند و میل کنند به سوی ایشان (یعنی: ائمه که ذریهٔ ابراهیم ایشاند) از غایت شوق».

۲/۱۰۲۷ . حسین بن محمد، از معلّی بن محمد، از علی بن اسباط، از داود بن نعمان، از ابو عبیده روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام محمد باقر ﷺ در حالی که مردم را در مکّه دید، و دید آنچه را که میکردند که فرمود: «این کردار، چون کردار جاهلیت است. به خدا سوگند، که به این مأمور نشده اند، و مأمور نشده اند، مگر این که مناسک حج بگذارند (از سر تراشیدن و ناخن گرفتن و غیر آن از اعمال حج)، و باید که به نذرهای خود و فاکنند (یعنی:

۲. ابراهیم، ۳۷

نُصْرَ تَهُمْ».

٣/١٠٢٨. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيم، عَنْ صَالِحِ بْنِ السَّنْدِيِّ، عَنْ جَعْفَرِ بْنِ بَشِيرٍ؛ وَمُحَمَّدُ بْنِ عِيسى، عَنِ ابْنِ فَضَّالٍ جَمِيعاً، عَنْ أَبِي جَمِيلَة، عَنْ خَالِدِ بْنِ عَمَّادٍ، عَنْ سَدِيرٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ عِنْ ، وَ هُوَ دَاخِلٌ وَ أَنَا خَارِجٌ، وَ أَخَذَ بِيَدِي، ثُمَّ اسْتَقْبَلَ الْبَيْتَ، فَقَالَ: «يَا سَدِيرُ، إِنَّمَا أُمِرَ النَّمَاسُ أَنْ يَاتُوا هٰ ذِهِ وَ أَخَذَ بِيَدِي، ثُمَّ اسْتَقْبَلَ الْبَيْتَ، فَقَالَ: «يَا سَدِيرُ، إِنَّمَا أُمِرَ النَّمَاسُ أَنْ يَاتُوا هٰ ذِهِ وَ أَخَذَ بِيَدِي، ثُمَّ اسْتَقْبَلَ الْبَيْتَ، فَقَالَ: «يَا سَدِيرُ، إِنَّمَا أُمِرَ النَّمَاسُ أَنْ يَاتُوا هٰ ذِهِ الْأَحْجَارَ، فَيَطُوفُوا بِهَا، ثُمَّ يَانُتُونَا فَيُعْلِمُونَا وَلاَيَتَهُمْ لَنَا، وَ هُوَ قَوْلُ اللهِ: ﴿وَإِنِّى لَغَفَّارُ لِمَنْ وَعَمِلَ صَالِحاً ثُمَّ اهْتَدَىٰ ﴾ ـثُمَّ أَوْمَا بِيَدِهِ إِلَىٰ صَدْرِهِ ـ إِلَىٰ وَلاَيَتِنَا».

ثُمَّ قَالَ: «يَا سَدِيرُ، أَفَأُرِيكَ الصَّادِّينَ عَنْ دِينِ اللَّهِ؟». ثُمَّ نَظَرَ إِلَىٰ أَبِي حَنِيفَهَ وَ
سُفْيَانَ الثَّوْرِيُّ فِي ذَٰلِكَ الزَّمَانِ وَ هُمْ حَلَقٌ فِي الْمَسْجِدِ، فَقَالَ: «هٰؤُلاءِ الصَّادُّونَ عَنْ
دِينِ اللّهِ بِلَا هُدًى مِنَ اللّهِ وَ لَا كِتَابٍ مُبِينٍ، إِنَّ هٰؤُلاءِ الأَخَابِثَ لَـوْ جَـلَسُوا فِي
دِينِ اللّهِ بِلَا هُدًى مِنَ اللّهِ وَ لَا كِتَابٍ مُبِينٍ، إِنَّ هٰؤُلاءِ الأَخَابِثَ لَـوْ جَـلَسُوا فِي
بُيُوتِهِمْ، فَجَالَ النَّاسُ، فَلَمْ يَجِدُوا أَحَداً يُخْبِرُهُمْ عَنِ اللّهِ \_تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ \_وَ عَـنْ
رَسُولِهِ ﷺ».

# ٩٧ ـ بَابُ أَنَّ الْأَئِمَّةَ تَدْخُلُ الْمَـلَائِكَةُ بُئُوتَهُمْ وَ تَطَأُ بُسُطَهُمْ وَ تَأْتِيهِمْ بِالْأَخْبَارِ ﷺ

١٠٢٩ / ١. عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ ابْنِ سِنَانٍ، عَنْ مِسْمَعٍ كِرْدِينٍ الْبَصْرِيِّ، قَالَ: كُنْتُ لَا أَزِيدُ عَلَىٰ أَكْلَةٍ بِاللَّيْلِ وَ النَّهَارِ، فَرُبَّمَا اسْتَأْذَنْتُ عَلَىٰ أَكْلَةٍ بِاللَّيْلِ وَ النَّهَارِ، فَرُبَّمَا اسْتَأْذَنْتُ عَلَىٰ أَرْاهَا بَيْنَ يَدَيْدٍ. فَإِذَا دَخَلْتُ، دَعَا أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ \_ وَ أَجِدُ الْمَائِدَةَ قَدْ رُفِعَتْ، لَعَلِّي لَا أَرَاهَا بَيْنَ يَدَيْدٍ. فَإِذَا دَخَلْتُ، دَعَا بِهِا، فَأَصَبْتُ مَعَهُ مِنَ الطَّعَامِ، وَ لَا أَتَأَذَىٰ بِذَٰلِكَ، وَ إِذَا عَقَبْتُ بِالطَّعَامِ عِنْدَ غَيْرٍهِ، لَمْ أَقْدِرْ عَلَىٰ أَنْ أَقِرَّ، وَ لَمْ أَنَمْ مِنَ النَّفْخَةِ، فَشَكَوْتُ ذَٰلِكَ إِلَىٰهِ، وَ أَخْبَرْتُهُ بِأَنِّي إِذَا أَكَلْتُ

به آنچه نذر کرده باشند، از حج و غیر آن از طاعت که در این ایام در مکه به جامی آورند)، بعد از آن، به ما بگذرند و ما را به ولایت خویش خبر دهند و بر ما یاری و هواداری کنند».

۱۰۲۸ / ۳. على بن ابراهيم، از صالح بن سندي، از جعفر بن بشير؟

و محمد بن یحیی، از احمد بن محمد بن عیسی، از ابن فضّال، همه از ابی جمیله، از خالد بن عمّار، از سدیر روایت کرده اند که گفت: شنیدم از امام محمد باقر ﷺ در حالی که آن حضرت داخل مسجد مکه می شد و من بیرون می آمدم پس دست مراگرفت و رو به خانهٔ کعبه کرد و فرمود که: «ای سَدیر، مردم مأمور نشده اند، مگر به این که بیایند به نزد این سنگها و بر دور آن بگردند، بعد از آن، به نزد ما آیند و ولایت و دوستی خود را که به ما دارند، اعلام کنند به نزد این سنگها، و این است معنی قول خدا: ﴿وَإِنِّی لَغَفّارٌ لِّمَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَدلِحًا ثُمُّ اَهْتَدَیٰ ﴾ اه (که ترجمه اش مذکور شد).

پس حضرت به دست خویش اشاره به سینهٔ خود فرمود و فرمود: «یعنی: هدایت یافت به ولایت و امامت ماه. پس فرمود که: «ای سندیره آیامی خواهی که راهزنان و منع کنندگان مردم را از دین خدا در این زمان به تو بنمایم و نظر فرمود به سوی ابو حنیفه و سفیان شوری و ایشان در مسجد حلقه زده بودند پس فرمود که: «این گروهند که مردمان را از دین خدا باز می دارند، بی آنکه هدایتی از جانب خدا یافته باشند، و بی آنکه کتابی داشته باشند هویدا که به آن عمل نمایند. به درستی که این گروه که از هر کسی خبیث ترند، اگر در خانههای خود می نشستند، البته مردمان جولان می زدند و کسی را نمی یافتند که ایشان را خبر دهد از خدای تبارک و تعالی و از رسول خدای تا آن که به نزد ما می آمدند، پس ما ایشان را از جانب خدای تبارک و تعالی و از رسول او تا خدای خبر می دادیم».

#### ۹۷. باب در بیان این که فرشتگان داخل خانه های ائمه می شوند و پا بر روی فرشهای ایشان می گذارند و خبرها برای ایشان می آورند ﷺ

۱/۱۰۲۹ عند نفر از اصحاب ماروایت کردهاند، از احمد بن محمد، از ابن سِنان، از مِسمع کردین بصری که گفت: عادتم این بودکه در شبانه روز زیاده از یک مرتبه، چیزی نمی خوردم و با وجود این، بسا بودکه رخصت می طلبیدم و به خدمت امام جعفر صادق علی می رسیدم و

عِنْدَهُ لَمْ أَتَأَذَّ بِهِ، فَقَالَ: «يَا أَبَا سَيَّارٍ، إِنَّكَ تَأْكُلُ طَعَامَ قَوْمٍ صَالِحِينَ، تُصافِحُهُمُ الْمَلَائِكَةُ عَلَىٰ فُرُشِهِمْ».

قَالَ: قُلْتُ: وَ يَظْهَرُونَ لَكُمْ؟ قَالَ: فَمَسَحَ يَدَهُ عَلَىٰ بَعْضِ صِبْيَانِهِ، فَقَالَ: «هُمْ أَلْطَفُ بِصِبْيَانِنَا مِنَّا بِهِمْ».

١٠٣٠ / ٢ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْقَاسِمِ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ أَبِي الْعَلَاءِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ قَالَ: قَالَ: «يَا حُسَيْنُ وَ الْمُسَيْنِ بْنِ أَبِي الْعَلَاءِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ قَالَ: قَالَ: «يَا حُسَيْنُ وَ ضَرَبَ بِيَدِهِ إِلَىٰ مَسَاوِرَ فِي الْبَيْتِ مَسَاوِرُ طَالَ مَا اتَّكَتْ عَلَيْهَا الْمَلَائِكَةُ ، وَ رُبَّمَا الْتَقَطْنَا مِنْ زَغَبِهَا».

٣/١٠٣١ مُحَمَّد، عَنْ أَخْمَدَ مِنْ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحَكَمِ، قَالَ: حَدَّثَنِي مَالِكُ بْنُ عَطِيَّةَ الْأَحْمَسِيُّ، عَنْ أَبِي حَمْزَةَ الثُّمَالِيِّ، قَالَ:

دَخَلْتُ عَلَىٰ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ عِنْ ، فَاحْتُبِسْتُ فِي الدَّارِ سَاعَةً ، ثُمَّ دَخَلْتُ الْبَيْتَ ـ وَ هُوَ يَلْتَقِطُ شَيْئاً ، وَ أَدْخَلَ يَدَهُ مِنْ وَرَاءِ السِّنْرِ ، فَنَاوَلَهُ مَنْ كَانَ فِي الْبَيْتِ ـ فَقُلْتُ : جُعِلْتُ فِدَاكَ ، هٰذَا الَّذِي أَرَاكَ تَـلْتَقِطُهُ أَيُّ شَـيْءٍ هُـوَ؟ فَـقَالَ : «فَـضْلَةٌ مِـنْ زَغَبِ
الْمَـلَائِكَةِ ، نَجْمَعُهُ إِذَا خَلَوْنَا ، نَجْعَلُهُ سَبْحاً لِأَوْلَادِنَا».

فَقُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، وَ إِنَّهُمْ لَيَأْتُونَكُمْ؟ فَقَالَ: «يَا أَبَا حَمْزَةَ، إِنَّهُمْ لَـيُزَاحِـمُونَّا عَلَىٰ تُكَأَتِنَا». می دیدم که خوان و سفره را بر چیده اند و شاید که من آن را در پیش روی آن حضرت نمی دیدم، و چون داخل می شدم می فرمود که: خوان را حاضر سازند و من با آن حضرت رفاقت می کردم و از آن می خوردم، و به این تکرار و ادخال، اذیتی به من نمی رسید، و چون بعد از خوردن طعام، در نزد غیر او طعامی می خوردم، نمی توانستم که به جهت باد آرام گیرم و به خواب نمی رفتم. پس این حالت را به آن حضرت شکایت کردم و او را خبر دادم به این که چون در نزد او چیزی می خوردم، به جهت آن متأذی نمی شوم و آزار نمی کشم.

فرمود: «ای ابو سیار، به درستی که تو طعام گروه شایستگان را میخوری که فرشتگان با ایشان مصافحه میکنند برروی فرشهای ایشان». مِسمع میگوید که: عرض کردم: فرشتگان برای شما ظاهر میشوند؟ پس حضرت دست خود را بر بعضی از کودکانش مالید و فرمود که: «فرشتگان به کودکان ما مهربان ترند از ما نسبت به ایشان».

۱۰۳۰ / ۲ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از محمد بن خالد، از محمد بن قاسم، از حسین بن ابی العلاء، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که گفت: حضرت فرمود که:

«ای حسین!» و دست خود را زد بر پشتی های چند که در آن حجره بود و فرمود که: «این پشتی هاست که مدتی است مدید که فرشتگان بر اینها تکیه می کنند، و بسیا است که می از پرهای نازک ایشان بر می چینیم».

۳/۱۰۳۱ محمد، از احمد بن محمد، از علی بن حکم روایت کرده است که گفت: حدیث کرد مرا مالک بن عطیه احمسی، از ابو حمزهٔ شمالی که گفت: داخل شدم بر علی بن الحسین و ساعتی در خانهٔ آن حضرت ممنوع بودم (که کسی مرا اذن دخول نداد)، بعد از آنکه رخصت یافتم، داخل حجره شدم و آن حضرت چیزی را از زمین بر می چید و دست خویش را در پس پرده داخل کرد و آن را داد به کسی که در خانه بود. عرض کردم که: فدای تو گردم، این که من تو را دیدم که از زمین بر می چیدی، چه چیز بود؟ فرمود که: «زیادتی است از پرهای ریزهٔ فرشتگان که آن را جمع می کنیم، چون خلوت کنیم (یا چون فرشتگان از پیش ما بروند. و بنابر بعضی از نسخ، چون به نزد ما آیند)، آن را تعویذ از برای فرزندان خود می سازیم».

عرض کردم که: فدای تو گردم، فرشتگان به نزدشمامی آیند؟ فرمود: «ای ابو حمزه، ایشان پیوسته مزاحم ما میشوند بر تکیه گاه ما، و بر آن در کنار ما مینشینند». ١٠٣٢ / ٢ . مُحَمَّدٌ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أَسْلَمَ ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي حَمْزَةً ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ ﴿ قَالَ : سَمِعْتُهُ يَقُولُ : «مَا مِنْ مَلَكٍ يُهْبِطُهُ اللَّهُ فِي أَمْرٍ مَا يُهْبِطُهُ إِلَّا بَدَأَ بِالْإِمَامِ ، فَعَرَضَ ذٰلِكَ عَلَيْهِ ، وَ إِنَّ مُخْتَلَفَ الْمَلَائِكَةِ مِنْ عِنْدِ اللّهِ \_تَبَارَكَ يَهْبِطُهُ إِلَّا بَدَأَ بِالْإِمَامِ ، فَعَرَضَ ذٰلِكَ عَلَيْهِ ، وَ إِنَّ مُخْتَلَفَ الْمَلَائِكَةِ مِنْ عِنْدِ اللّهِ \_تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ \_ إِلَىٰ صَاحِبِ هٰذَا الْأَمْرِ » .

# ٩٨ ـ بَابُ أَنَّ الْجِنَّ يَأْتِيهِمْ فَيَسْأَلُونَهُمْ عَنْ مَعَالِم دِينِهِمْ وَ يَتَوَجَّهُونَ فِي أُمُورِهِمْ هِيْ

سَعْدٍ مَنْ سَعْدٍ الْإِسْكَافِ، قَالَ: أَتَيْتُ أَبَا جَعْفَرٍ عِنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيًّ، عَنْ يَخْيَى بْنِ مُسَاوِرٍ، عَنْ سَعْدٍ الْإِسْكَافِ، قَالَ: أَتَيْتُ أَبَا جَعْفَرٍ عِنْ فِي يَغْضِ مَا أَتَيْتُهُ، فَجَعَلَ يَقُولُ: «لَا تَعْجَلْ» حَتّى لَالْإِسْكَافِ، قَالَ: فَوَ اللّهِ مَلَى تَقُومُ كَاللّهُ مُ كَاللّهُ مُ الْجَرَادُ الصَّفْرُ، عَلَيْهِمُ الْبَتُوتُ قَدِ انْتَهَكَتْهُمُ الْعِبَادَةُ، قَالَ: فَوَ اللّهِ، لَأَنْسَانِي مَا كُنْتُ فِيهِ الْجَرَادُ الصَّفْرُ، عَلَيْهِمُ الْبَتُوتُ قَدِ انْتَهَكَتْهُمُ الْعِبَادَةُ، قَالَ: فَوَ اللّهِ، لَأَنْسَانِي مَا كُنْتُ فِيهِ مِنْ حُسْنِ هَيْئَةِ الْقَوْمِ.

فَلَمَّا دَخَلْتُ عَلَيْهِ، قَالَ لِي: «أَرَانِي قَدْ شَقَقْتُ عَلَيْكَ». قُلْتُ: أَجَلْ وَ اللهِ، لَقَدْ أَنْسَانِي مَا كُنْتُ فِيهِ قَوْمٌ مَرُّوا بِي لَمْ أَرَ قَوْماً أَحْسَنَ هَيْئَةً مِنْهُمْ فِي زِيِّ رَجُلٍ وَاحِدٍ، أَنْسَانِي مَا كُنْتُ فِيهِ قَوْمٌ مَرُّوا بِي لَمْ أَرَ قَوْماً أَحْسَنَ هَيْئَةً مِنْهُمْ فِي زِيِّ رَجُلٍ وَاحِدٍ، كَأَنَّ ٱلْوَانَهُمُ الْجَرَادُ الصَّفْرُ قَدِ الْتَهَكَتْهُمُ الْعِبَادَةُ فَقَالَ: «يَا سَعْدُ، رَأَيْتَهُمْ؟» قُلْتُ: نَعَمْ، كَأْتُونَكَ؟ قَالَ: «نَعَمْ، يَأْتُونَا يَسْأَلُونَا قَالَ: «نَعَمْ، يَأْتُونَكَ مِنَ الْجِنِّ». قَالَ: هَقُلْتُ: يَأْتُونَكَ؟ قَالَ: «نَعَمْ، يَأْتُونَا يَسْأَلُونَا عَنْ مَعَالِمِ دِينِهِمْ وَ حَلَالِهِمْ وَ حَرَامِهِمْ».

١٠٣٢ / ٢ . عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ حَسَّانَ ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ إِسْمَاعِيلَ ، عَنِ ابْنِ جَبَلٍ ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ ، قَالَ : كُنَّا بِبَابِهِ ، فَخَرَجَ عَلَيْنَا قَوْمُ أَشْبَاهُ الزُّطِّ ، عَلَيْهِمْ أُزُرُ وَ أَكْسِيَةٌ ، فَسَأَلْنَا أَبَا عَبْدِ اللَّهِ ﷺ عَنْهُمْ ، فَقَالَ : «هٰوُلاءِ ۱۰۳۲ / ۴. محمد، از محمد بن حسین، از محمد بن اسلم، از علی بن ابی حمزه، از امام موسی کاظم از ایت کرده است که گفت: شنیدم از آن حضرت که می فرمود: «هیچ فرشته ای نیست که خدا او را فرو فرستد در امر آنچه او را فرو می فرستد، مگر آن که به امام ابتدا می کند و آن امر را بر او عرضه می دارد. و به درستی که آمد و شد فرشتگان از نزد خدای تبارک و تعالی به سوی صاحب امر امامت است».

# ۹۸. باب در بیان این که جنیان به خدمت ائمه ﷺ می آیند و ایشان را از معالم دین خویش، سؤال می کنند و متوجه کارهای ایشان می شوند

۱۰۳۳ / ۱۰۳۳ روایت کرده است که گفت: به خدمت امام محمد باقر این آمدم در بعضی از اوقات که به روایت کرده است که گفت: به خدمت امام محمد باقر این آمدم در بعضی از اوقات که به خدمتش رسیدم، و چون رخصت طلبیدم، شروع فرمود که می فرمود: «شتاب مکن»، و آن قدر ماندم که آفتاب گرم شد و گرمی آن در من تأثیر کرد، و شروع کردم به ایمن طرف و آن طرف می دویدم و پی سایه می گردیدم. پس زمانی نشد که گروهی از خانهٔ حضرت بیرون آمدند رو به من، بارنگهای شکسته که گویا ایشان ملخهای زرد بودند، و طیلسانها پوشیده، عبادت، ایشان را بسیار ضعیف و لاغر کرده بود.

سعد میگوید: به خدا سوگند که هیأت نیک آن قوم، آنچه راکه در آن بودم از مشقت حرارت آفتاب، از یاد من برد. پس چون بر آن حضرت داخل شدم، فرمود که: «خود را چنان می بینم که تو را در زحمت و مشقت انداختم». عرض کردم: آری، ولیکن به خدا سوگند، که از یاد من بردند آنچه راکه در آن بودم، گروهی که به من گذشتند و من گروهی را خوش وضع تر از ایشان ندیده بودم. همه در لباس یک مرد که در وضع مساوی بودند، و گویا که رنگهای ایشان چون ملخهای زرد بود و عبادت، ایشان را بسیار لاغر کرده بود. فرمود که: «ای سعد، ایشان را دیدی؟» عرض کردم: آری. فرمود که: «آن گروه، برادران شمایند از جن».

سعد میگوید: عرض کردم که: ایشان به نزد شما می آیند؟ فرمود: «آری، به نزد ما می آیند، و ما را سؤال میکنند از معالم دین و حلال و حرام خویش.

۱۰۳۴ / ۲ . علی بن محمد، از سهل بن زیاد، از علی بن حسّان، از ابراهیم بن اسماعیل، از ابن جَبّل از امام جعفر صادق ﷺ روایت کرده است که گفت: بر درِ خانهٔ آن حـضرت بـودیم

إِخْوَانُكُمْ مِنَ الْجِنِّ».

3 مَن الْجِنّ فَضَّالٍ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِنَا، عَنْ سَعْدِ الْإِسْكَافِ، قَالَ: أَتَيْتُ أَبَا جَعْفَرٍ عَلَيًّ الْكُوفِيِّ، عَنِ الْبَنِ فَضَّالٍ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِنَا، عَنْ سَعْدِ الْإِسْكَافِ، قَالَ: أَتَيْتُ أَبَا جَعْفَرٍ عَلَيْ أَرِيدُ الْإِنْ فَضَّالٍ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِنَا، عَنْ سَعْدِ الْإِسْكَافِ، قَالَ: أَتَيْتُ أَبَا جَعْفَرٍ عَلَى الْبَابِ مَصْفُوفَةً ، وَ إِذَا الْأَصْوَاتُ قَدِ ارْتَفَعَتْ، ثُمَّ الْإِنْ عَلَى الْبَابِ مَصْفُوفَةً ، وَ إِذَا الْأَصْوَاتُ قَدِ ارْتَفَعَتْ، ثُمَّ خَرَجَ قَوْمٌ مُعْتَمِّينَ بِالْعَمَائِمِ يُشْبِهُونَ الزُّطَّ، قَالَ: فَدَخَلْتُ عَلَى أَبِي جَعْفَرٍ عَلَى الْبَابِ مَصْفُوفَة ، وَ إِذَا الْأَصْوَاتُ قَدِ ارْتَفَعَتْ، ثُمَّ خَرَجَ قَوْمُ مُعْتَمِّينَ بِالْعَمَائِمِ بَعْفَرٍ عِلَى الْبَوْمَ، وَ رَأَيْتُ قَوْما خَرَجُوا عَلَيَّ مُعْتَمِينَ بِالْعَمَائِمِ جُعِلْتُ فِذَاكَ، أَبْطَأَ إِذْنُكَ عَلَيَ الْيَوْمَ، وَ رَأَيْتُ قَوْما خَرَجُوا عَلَيَّ مُعْتَمِينَ بِالْعَمَائِمِ جُعِلْتُ فِذَاكَ، أَبْطَأَ إِذْنُكَ عَلَيَ الْيَوْمَ، وَ رَأَيْتُ قَوْما خَرَجُوا عَلَيَّ مُعْتَمِينَ بِالْعَمَائِمِ فَالَّذَ وَلَاكَ يَا مَعْدُ ؟ » قَالَ: قَلْتُ: لا، قَالَ: فَقَالَ: «أُولُئِكَ يَا مَعْدُ ؟ » قَالَ: قُلْتُ: لا، قَالَ: فَقَالَ: «أُولُئِكَ إِنْكُمْ مِنَ الْجِنِّ يَأْتُونًا، فَيَسْأَلُونًا عَنْ حَلَالِهِمْ وَ حَرَامِهِمْ وَ مَعَالِمِ دِينِهِمْ ».

١٠٣٥ / ٢/١٠٣٥ مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ، عَنْ مُحَمَّدُ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ أَبِي الْبِلَادِ، عَنْ سَدِيرٍ الصَّيْرَفِيِّ، قَالَ: أَوْصَانِي أَبُو جَعْفَرٍ عِنْ بِحَوَائِجَ لَهُ بِالْمَدِينَةِ، فَخَرَجْتُ، فَبَيْنَا أَنَا بَيْنَ فَجٌ الرَّوْحَاءِ عَلَىٰ رَاحِلَتِي إِذَا إِنْسَانُ يُلُوِي بِثَوْيِهِ، قَالَ: فَمِلْتُ إِلَيْهِ، وَ ظَنَنْتُ أَنَّهُ أَنَا بَيْنَ فَجٌ الرَّوْحَاءِ عَلَىٰ رَاحِلَتِي إِذَا إِنْسَانُ يُلُوِي بِثَوْيِهِ، قَالَ: فَمِلْتُ إِلَيْهِ، وَ ظَنَنْتُ أَنَّهُ عَطْشَانُ، فَنَاوَلْتُهُ الْإِدَاوَة، فَقَالَ لِي: لا حَاجَةَ لِي بِهَا، وَ نَاوَلَنِي كِتَاباً طِينُهُ رَطْبٌ، قَلْشَانُ، فَنَاوَلْتُهُ الْإِدَاوَة، فَقَالَ لِي: لا حَاجَةَ لِي بِهَا، وَ نَاوَلَنِي كِتَاباً طِينُهُ رَطْبٌ، قَلْتُ، مَتىٰ عَهْدُكَ بِصَاحِبِ قَالَ: فَلَمَّا نَظَرْتُ إِلَى الْخَاتَمِ إِذَا خِي الْكِتَابِ أَشْيَاءُ يَأْمُرُنِي بِهَا، ثُمَّ الْتَفَتُ، فَإِذَا فِي الْكِتَابِ أَشْيَاءُ يَأْمُرُنِي بِهَا، ثُمَّ الْتَفَتُ، فَإِذَا فِي الْكِتَابِ أَشْيَاءُ يَأْمُرُنِي بِهَا، ثُمَّ الْتَفَتُ، فَإِذَا فِي الْكِتَابِ أَشْيَاءُ يَأْمُرُنِي بِهَا، ثُمَّ الْتَفَتُ، فَإِذَا لِيسَاحِب عَنْدِي أَحَدُ.

که گروهی مانند طائفهٔ هندی به سوی ما بیرون آمدند، و لنگها و رداها پوشیده بودند. پس، از امام جعفر صادق ﷺ از حال ایشان سؤال کردیم و عرض کردیم که: اینها کی بودند؟ فرمود که: «این گروه، برادران شما بودند از جنّ».

۱۰۳۵ / ۳ احمد بن ادریس و محمد بن یحیی، از حسن بن علی کوفی، از ابن فضّال، از بعضی از اصحاب ما، از سعد إسکاف روایت کرده اند که گفت: بر درِ خانهٔ امام محمد باقر ﷺ آمدم و می خواستم که رخصت بگیرم تا بر آن حضرت داخل شوم، دیدم که پالانهای شتر بر درِ خانه در پهلوی یکدیگر گذاشته، ناگاه بسیار آوازها بلند شد. بعد از آن، گروهی بیرون آمدند که عمامه ها بر سر بسته بودند، و شباهت به طائفهٔ هندی داشتند.

راوی میگوید که: بر حضرت باقر علا داخل شدم و عرض کردم که: فدای تو گردم، امروز رخصت تو در باب دخول من، طول کشید و جماعتی را دیدم که به سوی من بیرون آمدند و عمامه ها بر سر بسته بودند، و من ایشان را نمی شناختم و ندیده بودم. فرمود که: «ای سعد، آیا می دانی که آن گروه چه طائفه بودند؟» عرض کردم نه. فرمود که: «ایشان برادران شمایند از جن که به نزد ما می آیند و ما را از حلال و خرام و مهائل دین خویش سؤال می نمایند».

۱۰۳۶ محمد بن یحیی، از محمد بن حسین، از ابراهیم بن ابی البِلاد، از سَدیر صیرفی روایت کرده است که گفت: حضرت امام محمد باقر از در مدینه خدمتی چند که داشت، به من رجوع فرمود و مرا در باب آنها امر و سفارش نمود. بعد از آن، از مدینه بیرون آمدم و در هنگامی که در میان شاهراه روحاء ابر ناقهٔ خود سوار بودم، ناگاه دیدم که انسانی جامهٔ خود را حرکت می دهد.

سَدیر میگوید که: پس به جانب او میل نمودم و گمان کردم که او تشنه است. مَطهرهٔ آخود را به او دادم. گفت: مرا احتیاجی به آن نیست، و نامهای به من داد که گِلی که به آن نامه مهر شده بود، هنوز تر بود. چون به مُهر آن نظر کردم، دیدم که مُهر امام محمد باقر ﷺ بود. گفتم: در چه وقت از صاحب این نامه جدا شدی (یا در خدمت او بودی)؟ گفت: در همین ساعت؛ و دیدم که در نامه چیزی چند بود که مرا به آنها امر فر موده بود. پس نگاه کردم، دیدم که کسی در نزد من نیست. بعد از آن که حضرت تشریف آورد و به خدمتش رسیدم، عرض کردم که: فدای

۱. كه موضعي است بين الحرمين كه سي ميل يا چهل ميل به مدينه دارد. (مترجم)

ظرف أب و آبريز.

قَالَ: ثُمَّ قَدِمَ أَبُو جَعْفَرٍ ﴿ فَلَقِيتُهُ، فَقُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، رَجُلُ أَتَانِي بِكِتَابِكَ وَ طِينُهُ رَطْبُ؟ فَقَالَ: «يَا سَدِيرُ، إِنَّ لَنَا خَدَماً مِنَ الْجِنِّ، فَإِذَا أَرَدْنَا السُّرْعَةَ، بَعَثْنَاهُمْ». • وَ فِي رِوَايَةٍ أُخْرَىٰ: قَالَ: «إِنَّ لَنَا أَتْبَاعاً مِنَ الْجِنِّ، كَمَا أَنَّ لَـنَا أَتْـبَاعاً مِـنَ الْإِنْسِ، فَإِذَا أَرَدْنَا أَمْراً بَعَثْنَاهُمْ».

٥٠١/ ٥٠ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ وَ مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَمَّنْ ذَكَرَهُ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ جَحْرَشٍ، قَالَ: حَدَّتَنْنِي حَكِيمَةُ بِنْتُ مُوسَىٰ، قَالَتْ: رَأَيْتُ الرِّضَا اللهُ وَاقِفاً عَلَىٰ بَابِ بَيْتِ الْحَطَبِ وَ هُو يُنَاجِي وَ لَسْتُ أَرَىٰ أَحَداً. فَقُلْتُ: يَا سَيِّدِي، لِمَنْ تُنَاجِي؟ فَقَالَ: «هٰذَا عَامِرُ الزَّهْرَائِيُّ أَتَانِي يَسْأَلُنِي، وَ يَشْكُو إِلَيَّ». فَقُلْتُ: يَا سَيِّدِي، ثِنَاجِي أَنْ أَسْمَعَ كَلَامَهُ، فَقَالَ لِي: «إِنَّكِ إِنْ سَيَعْتِ بِهِ حُمِمْتِ سَنَةً». فَقُلْتُ: يَا سَيِّدِي، أَحِبُ أَنْ أَسْمَعَ كَلَامَهُ، فَقَالَ لِي: «إِنَّكِ إِنْ سَيَعْتِ بِهِ حُمِمْتِ سَنَةً». فَقُلْتُ: يَا سَيِّدِي، أَحْبُ أَنْ أَسْمَعَ كَلَامَهُ، فَقَالَ لِي: «إِنَّكِ إِنْ سَيَعْتِ بِهِ حُمِمْتِ سَنَةً». فَقُلْتُ: يَا سَيِّدِي، أَدْ أَسْمَعَ كَلَامَهُ، فَقَالَ لِي: «السَّمَعِيل» فَالسَّلْمُعْتُ ، فَسَمِعْتُ شِبْهَ الصَّفِيرِ، وَ رَكِبَتْنِي الْحُمِيْ فَلْ اللهُمْعَى، فَقَالَ لِي: «السَمَعِيل» فَالسَّلْمُعْتُ ، فَسَمِعْتُ شِبْهَ الصَّفِيرِ، وَ رَكِبَتْنِي الْحُمْىٰ، فَحُمِمْتُ سَنَةً.

١٠٣٨ / ٤. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ وَ أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحَسَنِ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ أَيُّوبَ، عَنْ عَمْرِو بْنِ عُمْمَانَ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ أَيُّوبَ، عَنْ أَيِي جَعْفَرٍ ﴿ مُنَ اللّهِ اللّهِ الْمُؤْمِنِينَ اللّهِ عَلَى الْمِنْبَرِ إِذْ أَقْبَلَ ثُعْبَانُ مِنْ نَاحِيَةِ بَابٍ مِنْ أَبْوَابِ الْمَسْجِدِ، فَهُمَّ النَّاسُ أَنْ يَتَقْتُلُوهُ، فَأَرْسَلَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ اللّهِ الْمَسْجِدِ، فَهُمَّ النَّالُ اللهُ عَلَى الْمِنْبَرِ، فَتَطَاوَلَ، الْمُؤْمِنِينَ ﴿ اللّهِ أَنْ يَقِفَ حَتَّىٰ يَقُرُعُ مِنْ فَسَلّمَ عَلَىٰ أَمِيرٍ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ الْمُؤْمِنِينَ اللهِ أَنْ يَقِفَ حَتَّىٰ يَقُرُعُ مِنْ خَطْبَته.

وَ لَمَّا فَرَغَ مِنْ خُطْبَتِهِ، أَقْبَلَ عَلَيْهِ، فَقَالَ: مَنْ أَنْتَ؟ فَقَالَ: أَنَا عَمْرُو بْنُ عُثْمَانَ خَلِيفَتِكَ عَلَى الْجِنِّ، وَ إِنَّ أَبِي مَاتَ، وَ أَوْصَانِي أَنْ آتِيَكَ، فَأَسْتَطْلِعَ رَأْيَكَ، وَ قَدْأَتَيْتُكَ توگردم، مردی نامهٔ تو را به نزد من آورد و گِل آن هنوز تر بود. فرمود که: «ای سدیر، به درستی که ما را خدمتکاری چندند از جن، و چون خواهیم که امری به زودی صورت یابد، ایشان را می فرستیم».

و در روایت دیگر، چنین است که: «ما را پیروانی چند از جن هست؛ چنانچه ما را
 پیروانی چند از انس میباشند و چون امری را اراده کنیم، ایشان را می فرستیم.

۱۰۳۷ / ۵. علی بن محمد و محمد بن حسن، از سهل بن زیاد، از آنکه او را ذکر کرده، از محمد بن جَحْرَش روایت کرده اند که گفت: حدیث کرد مرا حکیمه، دختر امام موسی پ و گفت: حضرت امام رضا پ را دیدم که بر در هیزم دان ایستاده بود و باکسی راز می گفت، و من کسی را نمی دیدم. عرض کردم که: ای آقای من، باکه راز می گویی؟ فرمود که: «اینک عامر زهرائی است که به نزد من آمده، و از من سؤال می کند و به سوی من شکایت می نماید».

عرض کردم که: ای سید من، دوست می دارم که سخن او را بشنوم. فرمود که: «اگر تو آن را بشنوی، یک سال تب می کنی». عرض کردم که: ای سید من، می خواهم که آن را بشنوم. فرمود که: «بشنو» من گوش دادم و آوازی شنیدم مانند آواز مرغان و تب بر من مستولی شد و یک سال تب کردم.

۱۰۳۸ / ۶۰ محمد بن یحیی و احمد بن محمد بن حسن، از ابراهیم بن هاشم، از عمرو بن عثمان، از ابراهیم بن ایّوب، از عمرو بن شمر، از جابر، از امام محمد باقر ها روایت کرده اند که گفت: «در بین آن که امیر المؤمنین هی بر منبر نشسته بود که ناگاه اژدهایی از گلوشهٔ دری از درهای مسجد کلوفه رو آورد، مردم قصد کردند که آن را بکشند، امیر المؤمنین هو رستاد که دست از آن بدارید (و متعرّض آن مشوید). مردم دست برداشتند و آن اژدها آمد و خود را بر زمین می کشید تا نزد منبر رسید و بلند شد و بر امیر المؤمنین سلام کرد. پس امیر المؤمنین هی به جانب آن اشاره فرمود که صبر کند تا حضرت از خطبه خویش فارغ شود. و چون از خطبه که می خواند، فارغ شد، رو به آن اژدها آورد و فرمود: تو کیستی ۶ گفت: منم عمرو بن عثمان که تو او را بر جنّ خلیفه کرده بودی، و پدرم مرد و مرا وصیت کرد که به خدمت تو آیم و بر رأی تو مطلع شوم تا به مقتضای آن عمل کنم، و من به نزد تو آمده ام. یا امیر المؤمنین هی مرابه چه امر می فرمایی و چه صلاح می دانی ۶ امیر المؤمنین هی فرمود که: امیر المؤمنین به تقوا و پرهیزکاری، و آن که از خدا بترسی، و امر می کنم تو را که تو را وصیت می کنم به تقوا و پرهیزکاری، و آن که از خدا بترسی، و امر می کنم تو را که

يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ فَمَا تَأْمُرُنِي بِهِ؟ وَ مَا تَرَىٰ؟

فَقَالَ لَهُ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ: أُوصِيكَ بِتَقْوَى اللّهِ، وَ أَنْ تَنْصَرِفَ، فَتَقُومَ مَقَامَ أَبِيك فِي الْجِنِّ؛ فَإِنَّكَ خَلِيفَتِي عَلَيْهِمْ».

قَالَ: «فَوَدَّعَ عَمْرُو أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَ انْصَرَفَ، فَهُوَ خَلِيفَتُهُ عَلَى الْجِنِّ». فَقُلْتُ لَهُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، فَيَأْتِيكَ عَمْرُو؟ وَ ذَاكَ الْوَاجِبُ عَلَيْهِ؟ قَالَ: «نَعَمْ».

المُحْمَدُ بْنِ النَّصْرِ، عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ صَالِحِ بْنِ أَبِي حَمَّادٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أُورَمَةَ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ النَّصْرِ، عَنِ النَّعْمَانِ بْنِ بَشِيرٍ، قَالَى كُنْتُ مُزَامِلًا لِجَابِرٍ بْنِ يَزِيدَ الْجُعْفِيُّ، فَلَمَّا أَنْ كُنَّا بِالْمَدِينَةِ، دَخَلَ عَلَىٰ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ فَوَدَّعَهُ وَ خَرَجَ مِنْ عِنْدِهِ وَ هُو مَسُرُورٌ، حَتَىٰ وَرَدُنَا الْأَخَيْرِجَةً \_ أَوَّلَ مَنْوَلٍ تَعْلِيلُ مِنْ فَيْدَ إِلَى الْمَدِينَةِ \_ يَوْمَ جُمُعَةٍ، مَسُرُورٌ، حَتَىٰ وَرَدُنَا الْأَخَيْرِجَةً \_ أَوَّلَ مَنْوَلٍ تَعْلِيلُ مِنْ فَيْدَ إِلَى الْمَدِينَةِ \_ يَوْمَ جُمُعَةٍ، فَصَلَيْنَا الرَّوَالَ، فَلَمَّا نَهَضَ بِنَا الْبَعِيرُ إِذَا أَنَا بِرَجُلٍ طُوالٍ، آدَمَ، مَعَهُ كِتَابُ، فَنَاولَهُ عَلَيْكِ بَنِ الْبَعِيرُ إِذَا أَنَا بِرَجُلٍ طُوالٍ، آدَمَ، مَعَهُ كِتَابُ، فَنَاولَهُ عَلَيْكِ بِي اللهِ عَلَيْكِ بَعْدِ بْنِ عَلِي إِلَىٰ جَابِرِ بْنِ جَابِر بْنِ عَلِي إِلَىٰ جَابِرِ بْنِ عَلِي إِلَىٰ جَابِرِ بْنِ يَرِيدَ، وَ عَلَيْهِ طِينُ أَسُودُ، رَطْبُ، فَقَالَ لَهُ: مَتَىٰ عَهْدُكَ بِسَيِّدِي؟ فَقَالَ: السَّاعَة، فَقَالَ يَرِيدَ» وَ عَلَيْهِ طِينُ أَسُودُ، رَطْبُ، فَقَالَ لَهُ: مَتَىٰ عَهْدُكَ بِسَيِّدِي؟ فَقَالَ: السَّاعَة، فَقَالَ يَرْبُونُ وَ يَشْبِطُ وَجُهَةً حَتَىٰ أَتَىٰ عَلَىٰ آلَى الْمَسَلَى الْكِتَابَ، فَمَا رَأَيْتُهُ صَاحِكاً وَ يَقْبِضُ وَجْهَةً حَتَىٰ أَتَىٰ عَلَىٰ آخِرَهِ، ثُمَّ أَمْسَكَ الْكِتَابَ، فَمَا رَأَيْتُهُ صَاحِكاً وَ لَا مَسْرُوراً حَتَىٰ وَافَى الْكُوفَةَ.

برگردی و در جن قائم مقام و نائب مناب پدرت باشی که تو خلیفهٔ منی بر ایشان .

حضرت فرمود که: «عمرو، امير المؤمنين اوداع کرد و برگشت، پس او خليفه آن حضرت است بر جنّه. راوي ميگويد که: به خدمت آن حضرت عرض کردم که: فداي تو گردم، اکنون عمرو به خدمت تو مي آيد و اين امر بر او واجب است؟ فرمود: «آري».

نعمان بن بشیر روایت کرده است که گفت: من با جابر بن یزید جُعفی هم کجاوه بودیم (و نعمان بن بشیر روایت کرده است که گفت: من با جابر بن یزید جُعفی هم کجاوه بودیم (و بعضی گفته اند که ردیف بودیم). و چون به مدینه وارد شد، بر امام محمد باقر پخ داخل شد، پس آن حضرت را و داع کرد و از نزد آن حضرت شاد و خوشحال بیرون آمد، و از مدینه که بیرون آمدیم، آمدیم تا وارد آخیرِ جه شدیم، و آن، منزل اول است که برابری می کند از فید تا به مدینه ۱ و روز جمعه بود که وارد آن منزل شدیم، پس نماز ظهر را به جا آوردیم، و چون بر شتر سوار شدیم و شتر برخاست، ناگاه دیدم که برد بلند گندم گونی پیدا شد و با او نامه بود، پس آن را به جابر داد و جابر آن را گرفت و برسید و بر چشم های خویش گذاشت. و دیدم که آن نامه بود او حضرت محمد بن علی پخ که به جابر بن یزید نوشته بود (یا دیدم که در آن نامه بود او حضرت محمد بن علی پخ که به جابر بن یزید، و بر آن نامه، گِل سیاه نوشته بود که: این نامه ای است از محمد بن علی به سوی جابر بن یزید) و بر آن نامه، گِل سیاه تری بود که سرش را به آن مُهر کرده بود.

جابر به آن شخص گفت که: در چه وقت از خدمت سید و آقای من مرخّص شدی (یا در خدمت او بودی که الحال در این جایی)؟ گفت: در همین ساعت. گفت: پیش از نماز یا بعد از نماز؟ گفت: بعد از نماز.

راوی میگوید که: پس، جابر مُهر نامه را برداشت و شروع کرد که آن را میخواند و رویش گرفته می شد و عبوس می کرد تا آن که همهٔ آن را خواند، و آن نامه را نگاه داشت و بعد از آن، او را خندان و شاد و خوشحال ندیدم تا به کوفه رسید و چون در شب به کوفه رسیدیم، شب را به روز آوردم و چون صبح کردم آمدم بر در خانهٔ جابر، به جهت تعظیم و توقیر او (که او را دیدن کنم)، یافتم او را که از خانه بیرون آمده رو به من می آید و بُجُولی ۲ چند در گردن او ست که آنها را سوراخ کرده به ریسمانی کشیده، در گردن آویخته و بس نی سوار شده و

۱. یعنی: مسافت میان مدینه و اُخیرِجه به قدر مسافت میانه فید و مدینه است. و فید به فتح فـا، قـلعهای است در راه مکه. (مترجم)
 ۲. استخوان شتالنگ و قاب که کودکان با آن بازی کنند.

فَلَمَّا وَافَيْنَا الْكُوفَةَ لَيْلًا، بِتُ لَيْلَتِي، فَلَمَّا أَصْبَحْتُ أَتَيْتُهُ إِعْظَاماً لَهُ، فَوَجَدْتُهُ قَدْ خَرَجَ عَلَيَّ وَ فِي عُنُقِهِ كِعَابٌ قَدْ عَلَقَهَا، وَ قَدْ رَكِبَ قَصَبَةً وَ هُوَ يَقُولُ: أَجِدُ مَنْصُورَ بْنَ جُمْهُورٍ أَمِيراً غَيْرَ مَأْمُورٍ، وَ أَبْيَاتاً مِنْ نَحْوِ هٰذَا، فَنَظَرَ فِي وَجْهِي، وَ نَظَرْتُ فِي وَجْهِدِ، فَلَارَ غَيْرَ مَأْمُورٍ، وَ أَبْيَاتاً مِنْ نَحْوِ هٰذَا، فَنَظَرَ فِي وَجْهِي، وَ نَظَرْتُ فِي وَجْهِدِ، فَلَمْ يَقُلْ لِي شَيْناً، وَ لَمْ أَقُلْ لَهُ، وَ أَقْبَلْتُ أَبْكِي لِمَا رَأَيْتُهُ، وَ اجْتَمَعَ عَلَيَّ وَ عَلَيْهِ الطَّبْيَانُ وَ النَّاسُ، وَ جَاءَ حَتَىٰ دَخَلَ الرَّحَبَةَ، وَ أَقْبَلَ يَدُورُ مَعَ الطَّبْيَانِ وَ النَّاسُ يَقُولُونَ: جُنَّ جَابِرُ بْنُ يَزِيدَ جُنَّ.

فَوَ اللّٰهِ مَا مَضَتِ الْأَيَّامُ حَتَىٰ وَرَدَ كِتَابُ هِشَامِ بْنِ عَبْدِ الْمَلِكِ إِلَىٰ وَالِيهِ: أَنِ انْظُرْ رَجُلًا يُقَالُ لَهُ: جَابِرُ بْنُ يَزِيدَ الْجُعْفِيُّ، فَاضْرِبْ عُنُقَهُ، وَ ابْعَثْ إِلَيَّ بِرَأْسِهِ. فَالْتَفَتَ إِلَىٰ جُلَسَائِهِ، فَقَالَ لَهُمْ: مَنْ جَابِرُ بْنُ يَزِيدَ الْجُعْفِيُّ؟ قَالُوا: أَصْلَحَكَ اللّٰهُ، كَانَ رَجُلًا، لَهُ عَلَمَ انْ وَخَلًا، لَهُ عَلَمُ وَ فَضْلُ وَ حَدِيثُ، وَ حَجَّ، فَجُنَّ وَ هُوَ ذَا فِي الرَّحَبَةِ مَعَ الصِّبْيَانِ عَلَى الْقَصَبِ يَلْعَبُ مَعَهُمْ.

قَالَ: فَأَشْرَفَ عَلَيْهِ، فَإِذَّا هُوَ مَعَ الصَّيْيَانِ يَلْعَبِي عَلَى الْقَصَبِ، فَقَالَ: الْحَمْدُ لِلّهِ الَّذِي عَافَانِي مِنْ قَتْلِهِ. قَالَ: وَ لَمْ تَمْضِ الْأَيَّامُ حَتّىٰ دَخَلَ مَنْصُورُ بْنُ جُمْهُورٍ الْكُوفَةَ، وَ صَنَعَ مَا كَانَ يَقُولُ جَابِرُ.

٩٩ ـ بَابٌ فِي الْأَئِمَّةِ ﷺ أَنَّهُمْ إِذَا ظَهَرَ أَمْرُهُمْ حَكَمُوا
 بِحُكْمِ دَاوُدَ وَ آلِ دَاوُدَ وَ لَا يَسْأَلُونَ الْبَيِّنَةَ ، عَلَيْهِمُ
 السَّلَامُ وَ الرَّحْمَةُ وَ الرِّضْوَانُ

١/١٠٢٠ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ مَنْصُورٍ، عَنْ فَضْلٍ الْأَعْوَرِ، عَنْ مَنْصُورٍ، عَنْ فَضْلٍ الْأَعْوَرِ، عَنْ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ قَبِضَ نَتَرَدَّدُ كَالْغَنَمِ الْأَعْوَرِ، عَنْ أَبِي عُبَيْدَةً الْمِنَ الْمِحَدَّاءِ، قَالَ: كُنَّا زَمَانَ أَبِي جَعْفَرٍ اللهِ حِينَ قُبِضَ نَتَرَدَّدُ كَالْغَنَمِ لَا رَاعِيَ لَهَا، فَلَقِينَا سَالِمَ بْنَ أَبِي حَفْصَةً، فَقَالَ لِي: يَا أَبَا عُبَيْدَةً، مَنْ إِمَامُكَ؟ فَقُلْتُ: لَا رَاعِيَ لَهَا، فَلَقِينَا سَالِمَ بْنَ أَبِي حَفْصَةً، فَقَالَ لِي: يَا أَبَا عُبَيْدَةً، مَنْ إِمَامُكَ؟ فَقُلْتُ:

می گوید: أجِد منصور بن جمهور أمیر غیر مأمور، یعنی: می یابم منصور پسر جمهور را که بر سر خود امیر و حاکم خواهد شد، بی آن که کسی او را امیر کرده باشد. و بیتی چند از ایس قبیل می خواند. پس در روی من نظر کرد و من در روی او نظر کردم، و او هیچ به من نگفت و من هیچ به او نگفتم، و شروع کردم به گریستن برای حالی که در او دیدم و کودکان و مردمان بر سر من و او جمع شدند و آمد تا داخل شد در زخبه ا شروع کرد که با کودکان می گردید، و مردم می گفتند که: جابر بن یزید دیوانه شده است.

پس به خدا سوگند، که چند روزی بیش نگذشت که نامهٔ هشام بن عبدالملک رسید به والی او (که در کوفه بود). مضمون نامه، آن که: نظر کن به مردی که او را جابر بن یزید جعفی می گویند، و گردن او را بزن و سرش را به سوی من فرست. والی به جانب همنشینان خود التفات نمود، و گفت: جابر بن یزید جعفی کیست؟ گفتند که: خدا تو را به اصلاح آورد، جابر، مردی بود که او را فضل و علم بود، و راوی حدیث بود و حج بسیار کرده بود، و او در این اوقات، دیوانه شده و همین است که در رحیه با کودکان بر نی سوار است و با ایشان بازی میکند.

راوی میگوید که: والی بر بلندی بر آمد و بر جابر مشرف شد، دید که باکودکان بازی میکند و بر نی سوار است. گفت: حمد از برای تحدایی که مرا از کشتن او عافیت و نجات بخشید. راوی میگوید که: زمانی نگذشت تا آن که منصور پسر جمهور داخل کوفه شد و آنچه جابر میگفت به عمل آورد.

# ۹۹. باب در بیان این که ائمه ﷺ چون امر ایشان ظاهر شود، به حکم آل داود حکم می کنند و شاهد طلب نمی کنند علهیم الرحمة و الرضوان

۱۰۴۰ / ۱ . علی بن ابراهیم، از پدرش، از ابن ابی عمیر، از منصور، از فضل اعور، از ابو عبیده حذّاء روایت کرده است که گفت: ما در زمان امام محمد باقر ﷺ در هنگامی که قبض روح مطهر آن حضرت شده بود، میگشتیم چون گوسفندان که شبانی نداشته باشند. پس سالم بن ابی حفصه را ملاقات کردیم، به من گفت که: ای ابو عبیده، امام تو کیست؟ گفتم: امامان من آل محمدند. گفت که: خود هلاک شدی و دیگران را به هلاکت انداختی. آیا من و

۱. محلمای بود از کوفه. (مترجم)

أَئِمَّتِي آلُ مُحَمَّدٍ ﷺ، فَقَالَ: هَلَكْتَ وَ أَهْلَكْتَ، أَ مَا سَمِعْتُ أَنَا وَ أَنْتَ أَبَا جَـعْفَرٍ ﷺ يَقُولُ: «مَنْ مَاتَ وَ لَيْسَ عَلَيْهِ إِمَامٌ، مَاتَ مِيتَةً جَاهِلِيَّةً»؟ فَقُلْتُ: بَلَىٰ لَعَمْرِي، وَ قَدْ كَانَ قَبْلَ ذَٰلِكَ بِثَـلَاثٍ أَوْ نَحْوِهَا، دَخَلْنَا عَلَىٰ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﷺ، فَرَزَقَ اللهُ الْـمَعْرِفَةَ فَقُلْتُ لِإِبِي عَبْدِ اللهِ ﷺ، فَرَزَقَ اللهُ الْـمَعْرِفَةَ فَقُلْتُ لِإِبِي عَبْدِ اللهِ ﷺ، فَرَزَقَ اللهُ الْـمَعْرِفَة فَقُلْتُ لِإِبِي عَبْدِ اللهِ ﷺ، فَرَزَقَ اللهُ الْـمَعْرِفَة فَقُلْتُ لِإِبِي عَبْدِ اللهِ ﷺ، فَرَزَقَ اللهُ الْـمَعْرِفَةُ فَقُلْتُ لِإِبِي عَبْدِ اللهِ ﷺ إِنَّ سَالِماً قَالَ لِي كَذَا وَكَذَا.

قَالَ: فَقَالَ: «يَا أَبَا عُبَيْدَةَ، إِنَّهُ لَا يَمُوتُ مِنَّا مَيِّتُ حَتَّىٰ يُخَلِّفَ مِنْ بَعْدِهِ مَنْ يَعْمَلُ بِمِيْلِ عَمَلِهِ، وَ يَسْيِرُ بِسِيرَتِهِ، وَ يَدْعُو إِلَىٰ مَا دَعَا إِلَيْهِ. يَا أَبَا عُبَيْدَةَ، إِنَّهُ لَمْ يُمْنَعْ مَا أَعْطِيَ دَاوُدَ أَنْ أَعْطِيَ سُلَيْمَانَ». ثُمَّ قَالَ: «يَا أَبَا عُبَيْدَةً، إِذَا قَامَ قَائِمُ آلِ مُحَمَّدٍ ﷺ أَعْطِيَ دَاوُدَ أَنْ أَعْطِيَ سُلَيْمَانَ». ثُمَّ قَالَ: «يَا أَبَا عُبَيْدَةً، إِذَا قَامَ قَائِمُ آلِ مُحَمَّدٍ ﷺ حَكَمَ بِحُكْم دَاوُدَ وَ سُلَيْمَانَ، لَا يَسْأَلُ بَيِّنَةً».

٢/١٠٢١ عَنْ مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ، عَنْ أَبَانٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ عِنْ يَقُولُ: «لَا تَذْهَبُ الدُّنْيَا حَتَّىٰ يَخْرُجَ رَجُلُ مِنِّي، يَحْكُمُ بِحُكُومَةِ آلِ دَاوُدَ، وَ لَا يَسْأَلُ بَيِّنَةً، يُعْطِي كُلَّ نَفْسٍ حَقَّهَا».

٣/١٠٢٢ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ أَخْمَدَ، عَنْ أَخْمَدَ، عَنْ ابْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ هِشَامٍ بْنِ سَالِمٍ، عَنْ عَمَّادٍ السَّابَاطِيِّ، قَالَ: هُلِئُهِ عَبْدِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَنْ عَمُّالًا اللَّهِ عَنْ عَلَا اللَّهِ عَنْدَ اللَّهِ مُوحُ الْقُدُسِ». وَحُكْم دَاوُدَ، فَإِذَا وَرَدَ عَلَيْنَا الشَّيْءُ الَّذِي لَيْسَ عِنْدَنَا، تَلَقَّانَا بِهِ رُوحُ الْقُدُسِ».

١٠٢٣ / ٢. مُحَمَّدُ، عَنْ أَحْمَدَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنِ النَّضْرِ بْنِ سُويْدٍ، عَنْ يَخْيَى الْحَلَىقِ، عَنْ جُعَيْدٍ الْهَمْدَانِيِّ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ ﷺ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ ﷺ، قَالَ: «حُكْمِ آلِ دَاوُدَ، فَإِنْ أَعْيَانَا شَيْءٌ، تَلَقَّانَا بِهِ رُوحُ الْقُدُسِ».

رُوحُ الْقُدُسِ».

١٠٢٢ / ٥ . أَخْمَدُ بْنُ مِهْرَانَ رَحِمَهُ اللهُ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ هِ مَشَامِ بْنِ سَالِمٍ، عَنْ عَمَّارٍ السَّابَاطِيِّ، قَالَ: قُـلْتُ لِأَبِي عَـبْدِ اللَّـهِ ﴿ مَا مَـنْزِلَةُ

تو از امام محمد باقر بی نشنیدیم که می فرمود: «هر که بمیرد و بر او امامی نباشد، به روش مردن جاهلیت می میرد». گفتم: بلی، به جان خودم سوگند، و امر چنان بود که سه روز پیش از آن، یا قریب به آن، بر امام جعفر صادق بی داخل شدیم. (و ظاهر این است که در پیش اشتباهی باشد و روایت، سه روز بعد از آن باشد). پس، خدا معرفت امام را به ما روزی کرد و به خدمت حضرت صادق بی عرض کردم که: سالم به من چنین و چنین گفت. حضرت فرمود که: سای ابو عبیده، هیچ امامی از ما نمی میرد تا آن که خلیفه گرداند بعد از خود کسی را که عمل کند به آنچه او عمل می کرده، و به طریقه او رفتار کند و مردم را بخواند به سوی آنچه او به سوی آن خوانده به درستی که کسی منع نکرده از آن که به سلیمان عطا شده باشد آنچه به او عطا شده باشد آنچه به او عطا شده بود».

بعد از آن، فرمود که: «ای ابو عبیده، چون قائم آل محمدﷺ قیام نماید، به طریقهٔ حکم داود و سلیمان حکم فرماید، و شاهد از کسی نخواهده.

۱۰۴۱ / ۲ . محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از محمد بن سِنان، از ابان روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که می فرامود: «دنیا تمام نمی شود تا مردی از نسل من بیرون آید که به حکومت آل داود حکم کند، و شاهد نخواهد و هر تنی را حق آن عطاکند». من بیرون آید که به حکومت آل داود حکم کند، و شاهد نخواهد و هر تنی را حق آن عطاکند». ۱۰۴۲ محمد، از احمد، از ابن محبوب، از هشام بن سالم، از عمّار ساباطی روایت کرده است که گفت: به خدمت امام جعفر صادق الله عرض کردم که: به چه چیز حکم می کنید، چون

است که گفت: به خدمت امام جعفر صادف الله عرض کردم که: به چه چیز حکم میکنید، چون حکم کنید؟ فرمود: «به حکم خدا و حکم داود؛ پس چون بر ما وار د شو د چیزی که حکم آن در نز د ما نباشد و ما آن را ندانیم، روح القدس آن را به ما القاکند و برساند و ما آن را فراگیریم».

حلبی، از حمران بن اعین، از جُعَید هَمُدانی از حضرت علی بن الحسین الله روایت کرده حلبی، از حمران بن اعین، از جُعَید هَمُدانی از حضرت علی بن الحسین الله روایت کرده است که گفت: از آن حضرت سؤال کردم که به چه حکم می کنید؟ فرمود که: ابه حکم آل داود؛ پس اگر چیزی ما را عاجز کند و در مانیم، روح القدس آن را به ما القا می کند و تعلیم می دهد». پس اگر چیزی ما را عاجز کند و در مانیم، روح القدس آن را به ما القا می کند و تعلیم می دهد». از ابن محبوب، از هشام بن سالم، از عمّار ساباطی روایت کرده است که گفت: به خدمت امام جعفر صادق الله عرض کردم سالم، از عمّار ساباطی روایت کرده است که گفت: به خدمت امام جعفر صادق الله عرض کردم

سام ، از عمار عمار عمار عمار المعالى و رده المنت عاصف على المام المعام المعام المعام المعام على طرحان الروم كه: مرتبه اثمه چيست؟ فرمودكه: «چون مرتبه ذوالقرنين، و مانند مرتبه يـوشع، و مـثل الْأَئِمَّةِ؟ قَالَ: «كَمَنْزِلَةِ ذِي الْقَرْنَيْنِ، وَكَمَنْزِلَةِ يُوشَعَ، وَكَمَنْزِلَةِ آصَفَ صَاحِبِ سُلَيْمَانَ». قَالَ: فَبِمَا تَحْكُمُونَ؟ قَالَ: «بِحُكْمِ اللهِ، وَحُكْمِ آلِ دَاوُدَ، وَحُكْمٍ مُحَمَّدٍ عَلَيْمًا، وَ يَتَلَقَّانَا بِهِ رُوحُ الْقُدُسِ».

### ٠٠٠ \_ بَابُ أَنَّ مُسْتَقَى الْعِلْمِ مِنْ بَيْتِ آلِ مُحَمَّدٍ ﷺ

١٠٢٥ / ١٠ عِدَّةُ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ، قَالَ: حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ عَبْدِ اللهِ أَبُو الْحَسَنِ صَاحِبُ الدَّيْلَمِ، قَالَ: سَمِعْتُ جَعْفَرَ بْنَ مُحَمَّدٍ عِنْ يَقُولُ لَوْ عَنْدَهُ أَنَاسٌ مِنْ أَهْلِ الْكُوفَةِ \_: «عَجَباً لِلنَّاسِ أَنَّهُمْ أَخَذُوا عِلْمَهُمْ كُلَّهُ عَنْ رَسُولِ لِوَ عِنْدَهُ أَنَاسٌ مِنْ أَهْلِ الْكُوفَةِ \_: «عَجَباً لِلنَّاسِ أَنَّهُمْ أَخَذُوا عِلْمَهُمْ كُلَّهُ عَنْ رَسُولِ اللهِ عَنْدَهُ أَنَاسٌ مِنْ أَهْلِ الْكُوفَةِ \_: «عَجَباً لِلنَّاسِ أَنَّهُمْ أَخَذُوا عِلْمَهُمْ كُلَّهُ عَنْ رَسُولِ اللهِ عَنْدَهُ أَنَاسٌ مِنْ أَهْلِ الْكُوفَةِ \_: «عَجَباً لِلنَّاسِ أَنَّهُمْ أَخَذُوا عِلْمَهُمْ كُلَّهُ عَنْ رَسُولِ اللهِ عَلَمُوا بِهِ وَ اهْتَدَوْا، وَ يَرَوْنَ أَنَّ أَهْلَ بَيْتِهِ لَمْ يَأْخُذُوا عِلْمَهُمْ وَ نَحْنُ أَهْلُ بَيْتِهِ وَ الْعَلْمُ إِلَيْهِمْ ، أَ فَيَرَوْنَ أَنْهُمْ عَلِمُوا وَ ذُرِّيَّتُهُ ، فِي مَنَاذِلِنَا نَزَلَ الْوَحْيُ ، وَ مِنْ عِنْدِنَا خَرَجَ الْعِلْمُ إِلَيْهِمْ ، أَ فَيَرَوْنَ أَنَّهُمْ عَلِمُوا وَ اهْتَدَوْا، وَ جَهِلْنَا نَحْنُ وَ ضَلَلْنَا ؟! إِنَّ هَذَا لَهُ حَلَجَ الْعِلْمُ إِلَيْهِمْ ، أَ فَيَرَوْنَ أَنَّهُمْ عَلِمُوا وَ اهْتَدَوْا، وَ جَهِلْنَا نَحْنُ وَ ضَلَلْنَا ؟! إِنَّ هَذَا لَهُ حَالًى ».

١٠٢٥ ٢ . عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ إِسْحَاقَ الْأَحْمَرِ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ حَصَيرَةَ، عَنِ الْحَكَمِ بْنِ عُتَيْبَةَ، اللَّهِ بْنِ حَصَيرَةَ، عَنِ الْحَكَمِ بْنِ عُتَيْبَةَ، قَالَ: لَقِيَ رَجُلُ الْحُسَيْنَ بْنَ عَلِيٍّ فِي بِالثَّعْلَبِيَّةِ وَ هُوَ يُرِيدُ كَرْبَلَاءَ فَدَخَلَ عَلَيْهِ، قَالَ: فَوَ الْحُسَيْنَ بَنْ عَلِيٍّ فِي بِالثَّعْلَبِيَّةِ وَ هُوَ يُرِيدُ كَرْبَلَاءَ فَدَخَلَ عَلَيْهِ، قَالَ: مِنْ أَهْلِ الْكُوفَةِ، قَالَ: هُنَ عَلَيْهِ، فَقَالَ لَهُ الْحُسَيْنُ فَيْ: «مِنْ أَيِّ الْبِلَادِ أَنْتَ ؟» قَالَ: مِنْ أَهْلِ الْكُوفَةِ، قَالَ: «أَمَا وَ اللّهِ، يَا أَخَا أَهْلِ الْكُوفَةِ، لَوْ لَقِيتُكَ بِالْمَدِينَةِ، لَأَرْيَتُكَ أَثَرَ جَبْرَئِيلَ فِي مِنْ دَارِنَا وَ وَأَمْ بِالْوَحْيِ عَلَىٰ جَدِّي، يَا أَخَا أَهْلِ الْكُوفَةِ، أَ فَمُسْتَقَى النَّاسِ الْعِلْمَ مِنْ عِنْدِنَا، فَعَلِمُوا، وَ جَهِلْنَا؟! هُذَا مَا لَا يَكُونُ».

١٠١ \_ بَابُ أَنَّهُ لَيْسَ شَيْءٌ مِنَ الْحَقِّ فِي يَدِ النَّاسِ إِلَّا مَا خَرَجَ مِنْ عِنْدِ الْأَئِمَّةِ ﷺ وَ أَنَّ كُلَّ شَيْءٍ لَمْ يَخْرُجْ مِنْ عِنْدِهِمْ فَهُوَ بَاطِلٌ

١٠٤٧ / ١ . عَلِيٌّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ بْنِ هَاشِمٍ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ ، عَنْ يُونُسَ ، عَن

مرتبة أصف، وزير سليمان.

عمّار گفت که: پس چه حکم میکنید؟ فرمود: ابه حکـم خـدا و حکـم آل داود و حکـم محمد. و روح القدس آن به ما القا میکند و تعلیم میدهد».

#### ١٠٠. باب در بيان اين كه منبع و آبشخوار علم، از خانهٔ آل محمد ﷺ است

گفت: حدیث کرد ما را یحیی بن عبدالله (یعنی: ابوالحسن حاکم دیلم) که گفت: شنیدم از کفت: حدیث کرد ما را یحیی بن عبدالله (یعنی: ابوالحسن حاکم دیلم) که گفت: شنیدم از حضرت جعفر بن محمد الله که می فرمود و حال آن که گروهی از اهل کوفه در نزد آن حضرت بودند که: «تعجّب دارم از مردم که ایشان همهٔ علم خود را از رسول خدا الله فرا گرفتند و به آن عمل نمودند و هدایت یافتند، و گمان می کنند که اهل بیت آن حضرت، علم او را فرانگرفتند. و ما اهل بیت و ذرّیهٔ آن حضرتیم که در منزلهای ما و حی فرود آمده، و از نزد ما علم به سوی ایشان بیرون آمده و بروز کرده آیا چنان می دانند که ایشان دانستند و راه راست ما علم به سوی ایشان بیرون آمده و بروز کرده آیا چنان می دانند که ایشان دانستند و راه راست ما علم به سوی ایشان بیرون آمده و بروز کرده آیا چنان می دانند که ایشان دانستند و راه راست

صبّاح مُزَنی، از حارث بن حصید بن عبدالله، از ایراهیم بن اسحاق احمر، از عبدالله بن حمّاد، از صبّاح مُزَنی، از حارث بن حصیر مراز حکم بن عُتیه روایت کرده است که گفت: مردی در منزل ثعلبیه، حضرت حسین بن علی اید را ملاقات کرد و آن حضرت ارادهٔ کربلای معلی داشت، به خدمت آن حضرت آمد و بر او سلام کرد. حضرت امام حسین به آن مرد فرمود که: اتو از کدام دیاری؟ عرض کرد: کوفی هستم. فرمود: «ای مرد کوفی، به خدا سوگند، که اگر در مدینه تو را ملاقات می کردم، هر آینه نشانهٔ پای جبر ثیل ای را در خانهٔ خود و فرود آوردن او وحی را بر جدّم به تو می نمودم. ای مرد کوفی، آیا توشیدن مردم آب حیوان علم را از نزد ما است، پس ایشان دانستند و ما ندانستیم؟ و این چیزی است که هرگز نخواهد بوده.

۱۰۱. باب در بیان این که چیزی از حق در دست مردمان نیست، مگر آنچه از نزد ائمه ﷺ بیرون آمده و بروز کرده باشد و بیان این که چیزی که از نزد ایشان بیرون نیامده باطل است

۱۰۴۷ / ۱ ، علی بن ابراهیم بن هاشم، از محمد بن عیسی، از یونس، از ابن مُسکان، از محمد بن مسلم روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام محمد بناقر ﷺ که می فرمود:

ابْنِ مُسْكَانَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﷺ يَقُولُ: «لَيْسَ عِنْدَ أَحَدٍ مِنَ النَّاسِ حَقِّ وَ لَا صَوَابٌ، وَ لَا أَحَدُ مِنَ النَّاسِ يَقْضِي بِقَضَاءٍ حَقِّ إِلَّا مَا خَرَجَ مِنَا أَهْلَ الْبَيْتِ، وَ إِذَا تَشَعَّبَتْ بِهِمُ الْأُمُورُ، كَانَ الْخَطَأُ مِنْهُمْ، وَ الصَّوَابُ مِنْ عَلِيٍّ ﷺ».

٢ / ١٠٢٨ . عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ ابْنِ أَبِي نَصْرٍ، عَنْ مُثَنَّى، عَنْ رُرَارَةَ، قَالَ: كُنْتُ عِنْدَ أَبِي جَعْفَرِ ﴿ مَنْ أَهْلَ لَهُ رَجُلٌ مِنْ أَهْلِ الْكُوفَةِ يَسْأَلُهُ عَنْ قَالَ لَهُ رَجُلٌ مِنْ أَهْلِ الْكُوفَةِ يَسْأَلُهُ عَنْ قَوْلِ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ : «سَلُونِي عَمَّا شِئْتُمْ، فَلَا تَسْأَلُونِي عَنْ شَيْءٍ إِلَّا نَبَّأْتُكُمْ بِهِ».

قَالَ: «إِنَّهُ لَيْسَ أَحَدُ عِنْدَهُ عِلْمُ شَيْءٍ إِلَّا خَرَجَ مِنْ عِنْدِ أَمِيرِ الْـمُؤْمِنِينَ ﷺ، فَلْيَذْهَبِ النَّاسُ حَيْثُ شَاؤُوا؛ فَوَ اللهِ، لَيْسَ الأَمْرُ إِلَّا مِنْ هَاهُنَا» وَ أَشَارَ بِسَيْدِهِ إِلَىٰ بَيْتِهِ. بَيْتِهِ. بَيْتِهِ.

٣/١٠٢٩ / ٣. عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْوَشَّاءِ، عَنْ ثَعْلَبَةَ بْنِ مَيْمُونٍ، عَنْ أَبِي مَرْيَمَ، قَالَ؛ قَالَ أَيُو جَعْفَرٍ ﴿ لِسَلَمَةَ بْنِ كُهَيْلٍ وَ الْحَكَمِ بْنِ عُـتَيْبَةَ: «شَرَّقَا وَ غَرِّبَا، فَـلَا تَجِدَانِ عِلْماً صَحِيحاً إِلَّا شَيْناً خَرَجَ مِنْ عِنْدِنَا أَهْلَ الْبَيْتِ».

١٠٥٠ / ٢ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنِ النَّصْرِ بْنِ سُويْدٍ، عَنْ يَحْيَى الْحَلَبِيِّ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ عُثْمَانَ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، قَالَ: قَالَ لِنَّاشِ بْنِ سُويْدٍ، عَنْ يَقُولُ آمَنَا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْمِ لِي عَنْ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ آمَنَا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَمَا هُمْ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ فَلْيُشَرَّقِ الْحَكَمُ وَ لْيُغَرِّبْ، أَمَا وَ اللَّهِ، لَا يُصِيبُ الْعِلْمَ إِلَّا مِنْ أَهْل بَيْتٍ نَزَلَ عَلَيْهِمْ جَبْرَئِيلُ عِنْ».

١٠٥١ / ٥. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ صَالِحِ بْنِ السَّنْدِيِّ، عَنْ جَعْفَرِ بْنِ بَشِيرٍ، عَنْ أَبَانِ سَبْنِ عُثْمَانَ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﴿ عَنْ شَهَادَةِ وَلَـدِ الزِّنـيٰ: تَجُوزُ؟ فَقَالَ: «لَا». فَقُلْتُ: إِنَّ الْحَكَمَ بْنَ عُتَيْبَةَ يَزْعُمُ أَنَّهَا تَجُوزُ، فَقَالَ: «اللَّهُمَّ لَا هیچ حق و صوابی در نزد یکی از مردمان نیست و هیچکس از مردمان حکم نمیکند به حکم حقّی، مگر آنچه از مااهل بیت پیغمبر بیرون آمده باشد. و هرگاه امور ایشان را پراکنده سازد و اقوال مختلفه از ایشان سر زند، خطا از ایشان و صواب از علی باشده.

نصر، از این ابی نصر، از اصحاب ما روایت کرده اند، از احمد بن محمد، از ابن ابی نصر، از مثنی، از زراره که گفت: در خدمت امام محمد باقر هی بودم که مردی از اهل کوفه به آن حضرت عرض کرد و او را سؤال نمود از گفتهٔ امیر المؤمنین هی که فرمود: «مرا سؤال کنید از هر چه خواهید، پس مرا از چیزی سؤال نمی کنید، مگر آن که شما را به آن خبر می دهم». حسضرت فرمود که: «کسی نیست که در نزد او علمی باشد مگر چیزی که از نزد امیر المؤمنین هی بیرون آمده و از او به ظهور رسیده باشد. پس مردمان در هر جا که خواهند، بروند. پس به خدا سوگند، که امر علم نیست مگر از اینجا» و به دست خویش اشاره به خانه خود فرمود.

۳/۱۰۴۹ جند نفر از اصحاب ماروایت کردهاند، از احمد بن محمد، از وشّاء، از ثعلبة بن میمون، از ابو مریم که گفت: امام محمد باقر الله به سَلَمة بن کُهَیل و حَکَم بن عُتیبه فرمود که: «به جانب مشرق و مغرب روید (و در شرق و غرب عالم بگردید و تفحص کنید) که علم درستی را نخواهید یافت، مگر چیزی که از تزد ما اهل بیت بیرون آمده باشده.

۱۰۵۰ / ۴ . محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از حسین بن سعید، از نضر بن شوید، از یصی حلبی، از معلّی بن عثمان، از ابو بصیر روایت کرده است که گفت: حضرت صادق ﷺ به من فرمود که: «حَکَم بن عُتَیبه از جمله کسائی است که خدا در باب ایشان فرموده که: ﴿وَمِنَ النّاسِ مَن یَقُولُ ءَامَنّا بِاللّهِ وَبِالْیَوْمِ ٱلْأَخِرِ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِینَ ﴾ ، پس حکم، به طرف مشرق و مغرب رود، به خدا سوگند، که به علم نمی رسد، مگر از اهل بیتی که جبر ثیل ﷺ بر ایشان فرود آمده است.

۱۰۵۱ / ۵ ، علی بن ابراهیم، از صالح بن سندی، از جعفر بن بشیر، از ابان بن عثمان ، از ابو بصیر روایت کرده است که گفت: امام محمد باقر ﷺ را سؤال کردم از شهادت فرزند زناکه آیا جایز و مقبول است؟ فرمود: «نه». عرض کردم که: حَکم بن عُتیبه گمان می کند که مقبول

۱. بقره، ۸ یعنی و از جمله مردمان، کسانی هستند که میگویتد: ایمان آوردیم به خدا و به روز آخر که روز قسامت است و حال آنکه ایشان مؤمن نیستند(مترجم)

تَغْفِرْ ذَنْبَهُ، مَا قَالَ اللّٰهُ لِلْحَكَمِ: ﴿إِنَّهُ لَذِكْرُ لَكَ وَلِقَوْمِكَ﴾ فَلْيَذْهَبِ الْحَكَمُ يَمِيناً وَ شِمَالًا، فَوَ اللّٰهِ لَا يُؤْخَذُ الْعِلْمُ إِلَّا مِنْ أَهْلِ بَيْتٍ نَزَلَ عَلَيْهِمْ جَبْرَئِيلًﷺ».

١٠٥٢ / ٩. عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ الْحَسَنِ بْنِ يَزِيدَ، عَنْ بَدْرٍ، عَنْ أَبِيهِ، قَالَ: عَدَّتَنِي سَلَّامٌ أَبُو عَلِيٍّ الْخُرَاسَانِيُّ، عَنْ سَلَّامٍ بْنِ سَعِيدٍ الْمَخْزُومِيُّ، قَالَ: بَيْنَا أَنَا جَالِسٌ عِنْدَ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﴿ إِذْ دَخَلَ عَلَيْهِ عَبَّادُ بْنُ كَثِيرٍ عَابِدُ أَهْلِ الْبَصْرَةِ، وَ بَيْنَا أَنَا جَالِسٌ عِنْدَ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﴿ وَخَلَ عَلَيْهِ عَبَّادُ بْنُ كَثِيرٍ عَابِدُ أَهْلِ الْبَصْرَةِ، وَ ابْنُ شُرَيْحٍ فَقِيهُ أَهْلِ مَكَّةَ ـ وَ عِنْدَ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﴿ مَيْمُونُ الْقَدَّاحُ مَوْلَىٰ أَبِي جَعْفَرٍ ﴾ ـ ابْنُ شُرَيْحٍ فَقِيهُ أَهْلِ مَكَّةَ ـ وَ عِنْدَ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﴿ مَيْمُونُ الْقَدَّاحُ مَوْلَىٰ أَبِي جَعْفَرٍ ﴾ ـ ابْنُ شُرَيْحٍ فَقِيهُ أَهْلِ اللهِ عَبْدِ اللهِ ﴿ وَعَلَىٰ مَنْهُونُ الْقَدَّاحُ مَوْلَىٰ أَبِي جَعْفَرٍ ﴾ ـ فَسَأَلَهُ عَبَّادُ بْنُ كَثِيرٍ ، فَقَالَ: يَا أَبَا عَبْدِ اللهِ ، فِي كُمْ ثَوْبٍ كُفِّنَ رَسُولُ اللهِ عَلِيُ ؟ قَالَ: فَسَأَلَهُ عَبَّادُ بْنُ كَثِيرٍ ، فَقَالَ: يَا أَبَا عَبْدِ اللهِ ، فِي كُمْ ثَوْبٍ كُفِّنَ رَسُولُ اللهِ عَلِيُ ؟ قَالَ: «فِي ثَمْ وَنُ إِنْ كُنَ فِي الْبُرْدِ قِلَّةٌ أَثُوابٍ : ثَوْبَيْنِ صُحَارِيَّيْنِ مُ عَرْدٍ عَبْرَةٍ ، وَكَانَ فِي الْبُرْدِ قِلَّةٌ ﴾ .

فَكَأَنَّمَا ازْوَرَّ عَبَّادُ بْنُ كَثِيرٍ مِنْ ذَلِكَ وَفَقَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ ﷺ: «إِنَّ نَخْلَةَ مَرْيَمَ إِنَّمَا كَانَتْ عَجْوَةً، وَ مَا كَانَ مِنْ لُقَاطٍ كَانَتْ عَجْوَةً، وَ مَا كَانَ مِنْ لُقَاطٍ فَهُوَ لَوْنٌ».

فَلَمَّا خَرَجُوا مِنْ عِنْدِهِ، قَالَ عَبَّادُ بْنُ كَثِيرٍ لِابْنِ شُرَيْحٍ: وَ اللَّهِ مَا أَدْرِي مَا هٰذَا الْمَثَلُ الَّذِي ضَرَبَهُ لِي أَبُو عَبْدِ اللَّهِ عِبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَنْدَ فَقَالَ ابْنُ شُرَيْحٍ: هٰذَا الْغُلَامُ يُخْبِرُكَ؛ فَالِنَهُ مُن اللّهِ عَنْدِي مَيْمُونَ لَهُ مَا قَالَ اللّهِ عَلْمُ مَا قَالَ لَكَ؟ قَالَ: لا وَ اللهِ، قَالَ: بِنْ مُنهُونَ لَهُ مَن وَلْدِ رَسُولِ اللّهِ عَنْدُ وَ عِلْمُ رَسُولِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ

است. فرمود: «بار خدایا، گناه او را نیامرز»، و فرمودکه: «خدا به حَکَم نفرموده که: ﴿إِنَّهُ لَذِکْرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكَ ﴾ ، بلکه خطاب به پیغمبر است و قوم او ماییم که اهل ذکریم. پس، حَکَم به طرف راست و چپ برود، به خدا سوگند، کنه عملم، فنراگرفته نمی شود، مگر از اهل بیتی که جبر ثیل ﷺ بر ایشان فرود آمده».

۱۰۵۲ / ۶ - چند نفر از اصحاب ماروایت کر دهاند، از حسین بن حسن بن یزید، از بدر، از پدرش که گفت: حدیث کرد مرا سلام - که ابو علی خراسانی است - از سلام بن سعید مخزومی که گفت: در بین این که من در نزد امام جعفر صادق این نشسته بودم، ناگاه عَبّاد بن کثیر عابد اهل بصره - و ابن شریح - فقیه اهل مکه - بر آن حضرت داخل شدند، و میمون قدّاح - مولای امام محمد باقر این حدر خدمت حضرت صادق این بود. پس عَبّاد بن کثیر از آن حضرت سؤال نمود و عرض کرد که: یا آبا عبدالله، رسول خدای در چند جامه کفن شد؟ فرمود که: «در سه جامه: دو جامه صُحاری و یک جامه بُرد یمانی». آپس گویا عَبّاد بن کثیر از این که حضرت فرمود، در خود پیچید و آثار عدم قبول در او ظاهر بود. حضرت صادق این این که حضرت فرمود، در خود پیچید و آثار عدم قبول در او ظاهر بود. حضرت صادق این فرمود که: «درخت خرمای مریم درخت عجوه بود" و آن عجوه از آسمان فرود آمده بود. پس آنچه از اصل آن رویید، عجوه شد و آنچه از هسته بر چیده بود، بدترین انواع خرما است».

و چون از نزد آن حضرت، بیرون و قتند، عیان ین کثیراً به ابن شریح گفت: به خدا سوگند، که نمی دانم این مَثَلی که حضرت صادق این برای من زد چه بود؟ ابن شریح گفت که: این پسر (یعنی: میمون قداح) تو را خبر می دهد؛ زیرا که او از جمله تابعان و کسان ایشان است. پس عبّاد از میمون سؤال کرد، میمون گفت: آیا نمی دانی که حضرت به تو چه فرمود و مقصود چه بود؟ گفت: نه به خدا سوگند. میمون گفت که: حضرت مَثَل خویش را برای تو بیان کرد و تو را خبر داد که او فرزندی است از فرزندان رسول خدا گلی و علم رسول خدا، در نزد ایشان است. پس آنچه از نزد ایشان آمده باشد، چوچ

۱. زخوف، ۴۴. و مراد، این است که این خطاب، خطاب به حَکَم نیست که اهل ذکر و قرآن باشد تـا احکـام خـدا را بداند(مترجم)

و بُرد در آن روز کم بود، و صُحار به ضم صاد دهی است در یمن، و در صحاح است که قصبهٔ عمان است و در قائق زمخشری است که جامهٔ صحاری به قتح صاد، مشتق است از صُحره به ضم صاد، و آن سرخی است نهان چون رنگ غبار گون. و بعضی گفته اند که منسوب است به سوی صُحار به ضم صاد. و در نهایه گفته است که صُحار، دهی است در یمن که جامه به آن منسوب است. و بعضی گفته اند که: صحاری از صحره است. (مترجم)

۳. و عجوه به فتح عین وسکون جیم، توعی است از خوماکه در مدینه می باشد و از همهٔ انواع آن بهتر است. (مترجم)

### ١٠٢ \_ بَابٌ فِيمَا جَاءَ أَنَّ حَدِيثَهُمْ صَعْبٌ مُسْتَصْعَبُ

عَمَّارِ بْنِ مَرْوَانَ، عَنْ جَابِرٍ، قَالَ: قَالَ أَبُو جَعْفَرٍ ﴿ : «قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَىٰ الْ عَمَّارِ بْنِ مَرْوَانَ، عَنْ جَابِرٍ، قَالَ: قَالَ أَبُو جَعْفَرٍ ﴿ : «قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ قَلْبَهُ لِلْإِيمَانِ، فَمَا وَرَدَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَدِيثِ آلِ مُحَمَّدٍ فَلَانَتْ لَهُ قُلُوبُكُمْ وَ اللَّهُ قَلْبَهُ لِلْإِيمَانِ، فَمَا وَرَدَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَدِيثِ آلِ مُحَمَّدٍ فَلَانَتْ لَهُ قُلُوبُكُمْ وَ مَنْ حَدِيثِ آلِ مُحَمَّدٍ فَلَانَتْ لَهُ قُلُوبُكُمْ وَ مَنْ حَدِيثِ آلِ مُحَمَّدٍ فَلَانَتْ لَهُ قُلُوبُكُمْ وَ الْكَوْتُمُوهُ، فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَ إِلَى عَرَفْتُمُوهُ، فَاقْبَلُوهُ وَ مَا اشْمَأَزَّتْ مِنْهُ قُلُوبُكُمْ وَ أَنْكَرْتُمُوهُ، فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَ إِلَى اللّهِ مَا اللّهُ مَا كَانَ هُذَا ، وَ اللّهِ مَا كَانَ هُذَا ، وَ اللّهُ مَا كَانَ هُذَا ، وَ اللّهِ مَا كَانَ هُذَا ، وَ اللّهُ مَا كَانَ هُذَا ، وَ اللّهِ مَا كَانَ هُذَا ، وَ اللّهُ مَا كَانَ هُذَا ، وَ اللّهُ مَا كَانَ هُذَا ، وَ اللّهُ مَا كَانَ هُذَا ، وَ اللّهِ مَا كَانَ هُذَا ، وَ اللّهُ مَا كَانَ هُذَا ، وَ اللّهِ مَا كَانَ هُذَا ، وَ اللّهُ مَا كَانَ هُذَا ، وَ اللّهُ مَا كَانَ هُولُولُ وَالْكُولُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا كَانَ هُمَا أَنْ مِنْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا كُونُ اللّهُ مُو اللّهُ اللّهُ مِلَا اللّهُ اللّهُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الل

١٠٥٢ / ٢ . أَحْمَدُ بْنُ إِدْرِيسَ ، غَنْ عِمْرَانَ بْنِ امُوسَى ، عَنْ هَارُونَ بْنِ مُسْلِمٍ ، عَنْ مَسْعَدَة بْنِ صَدَقَة ، عَنْ أَبِي عَبْدِ لِللَّهِ عَلَى قَالَ ، وَلَكُ مَ وَكُوتِ التَّقِيَّةُ يَوْماً عِنْدَ عَلِيِّ بْنِ الْحُسَيْنِ عِيْهِ ، فَقَالَ : وَاللَّهِ ، لَوْ عَلِمَ أَبُو ذَرِّ مَا فِي قَلْبِ سَلْمَانَ لَقَتَلَهُ وَ لَقَدْ آخَى لَا لُحُسَيْنِ عِيْهِ ، فَقَالَ : وَاللَّهِ ، لَوْ عَلِمَ أَبُو ذَرِّ مَا فِي قَلْبِ سَلْمَانَ لَقَتَلَهُ وَ لَقَدْ آخَى لَا لُحُسَيْنِ عِيْهِ ، فَقَالَ : وَاللَّهِ ، لَوْ عَلِمَ أَبُو ذَرِّ مَا فِي قَلْبِ سَلْمَانَ لَقَتَلَهُ وَ لَقَدْ آخَى لَا لَحُسَيْنِ عِيْهِ ، فَقَالَ : وَاللّهِ ، لَوْ عَلِمَ أَبُو ذَرِّ مَا فِي قَلْبِ سَلْمَانَ لَلْقَتَلَهُ وَ لَقَدُ آخَى لَا لَهُ مَنْ مَا فَقَلَ اللّهُ عَلْمَ الْعُلَمَاءِ صَعْبُ مُسْتَصْعَبُ ، لَا يَعْتَمِلُهُ إِلّا نَبِي مُرْسَلٌ ، أَوْ مَلَكُ مُقَرَّبُ ، أَوْ عَبْدُ مُؤْمِنُ امْتَحَنَ اللّهُ قَلْبَهُ لِلْإِيمَانِ ».

فَقَالَ: «وَ إِنَّمَا صَارَ سَلْمَانُ مِنَ الْعُلَمَاءِ لِأَنَّهُ امْرُوَّ مِنَّا أَهْلَ الْبَيْتِ، فَلِذْلِكَ نَسَبْتُهُ إِلَى الْعُلَمَاءِ».

٣/١٠٥٥ عليُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ الْبَرْقِيِّ، عَنِ ابْنِ سِنَانٍ أَوْ غَيْرِهِ رَفَعَهُ إِلَىٰ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ عَلَىٰ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ الْبَرْقِيِّ، عَنِ ابْنِ سِنَانٍ أَوْ غَيْرِهِ رَفَعَهُ إِلَىٰ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَبْدَ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ عَبْدَ اللهِ عَبْدَ اللهِ عَبْدَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

است (که هیچ قیمتی ندارد).

#### ۱۰۲. باب در بیان آنچه وارد شده که حدیث ایشان دشوار و در غایت دشواری است (یا مردم آن را دشوار میشمارند)

از محمد بن یحیی، از محمد بن حسین، از محمد بن بن بن بن بن بن از عمّار بن مروان، از عمّار بن مروان، از جابر روایت کرده است که گفت: امام محمد باقر الله فرمود که: «رسول خدا الله فرمود که: «رسول خدا الله فرمود که: «رسول خدا الله فرمود که فرشته حدیث آل محمد، دشوار و در غایت دشواری است که به آن ایمان نمی آورد، مگر فرشته مقرّب، یا پیغمبری که مرسل باشد (که خدا او را به سوی خلائق فرستاده باشد)، یا بنده ای که خدا دل او را از برای ایمان آزموده باشد. پس آنچه بر شما وارد شود از حدیث آل محمد الله و دله ای شما برای آن نرم شود و آن را بشناسید، قبول کنید آن را و آنچه دلهای شما از آن گرفته شود و نفرتی به هم رساند و آن را نشناسید، ردکنید آن را به سوی خدا و به سوی رسول و به سوی عالم و امام از آل محمد. و جز این نیست که سبب هلاکت آن که هلاک می شود، آن است که یکی از شما حدیث شود به چیزی از آن که تاب تحمل و بر داشتن آن را ندارد، پس بگوید: به خدا سوگند، که این نبود. و انکار، کفر است؛

المسعدة بن المسعدة بن الريس، الاعتران بن موسى، الاعارون بن مسلم، از مسعدة بن صدقه، از امام جعفر صادق الله روايت كرده است كه گفت: الروزى در نزد حضرت على بن الحسين الله تقيه مذكور شد، فرمود: به خدا سوگند، كه اگر ابوذر مى دانست آنچه راكه در دل سلمان بود، هر آينه او را مى كشت و حال آن كه رسول خدا الله ميانه ايشان، برادرى داده بود. پس گمان شما به ساير خلائق چيست؟ به درستى كه علم علما، دشوار و در نهايت دشوارى است (كه تاب تحمل آن راندارد)، مگر پيغمبرى مرسل، يا فرشته مقرب، يا بنده مؤمن كه خدا دل او را از براى ايمان آزموده باشده.

بعد از آن فرمود: «و جز این نیست که سلمان، از زمرهٔ علماگر دید؛ زیراکه او مردی است از ما اهل بیت، و برای همین او را به سوی علما نسبت دادم».

۱۰۵۵ / ۳. علی بن ابراهیم، از پدرش، از برقی، از ابن سنان، یاغیر او روایت کرده و آن را مرفوع ساخته به سوی امام جعفر صادق که فرمود: «حدیث ما دشوار و بسیار دشوار است که تاب بر داشتن آن را ندارد، مگر سینه های نورانی، یا دل های خالی از کفر و معصیت،

بَنِي آدَمَ ﴿أَلَسْتُ بِرَبُّكُمْ﴾ فَمَنْ وَفَىٰ لَنَا، وَفَى اللَّهُ لَهُ بِالْجَنَّةِ؛ وَ مَنْ أَبْغَضَنَا وَ لَمْ يُؤَدِّ إِلَيْنَا حَقَّنَا، فَفِي النَّارِ خَالِداً مُخَلَّداً».

١٠٥۶ / ٢ ، مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ وَ غَيْرُهُ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أَحْمَدَ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِنَا، قَالَ: كَتَبْتُ إِلَىٰ أَبِي الْحَسَنِ صَاحِبِ الْعَسْكَرِ ﴿ جُعِلْتُ فِـدَاكَ، مَـا مَـعْنَىٰ قَـوْلِ قَالَ: كَتَبْتُ إِلَىٰ أَبِي الْحَسَنِ صَاحِبِ الْعَسْكَرِ ﴿ جُعِلْتُ فِـدَاكَ، مَـا مَـعْنَىٰ قَـوْلِ الصَّادِقِ ﴿ يَكُنْ اللَّهُ اللَّهُ الصَّادِقِ ﴾ : «حَدِيثُنَا لَا يَحْتَمِلُهُ مَلَكُ مُقَرَّبٌ، وَ لَا نَبِيُّ مُرْسَلُ، وَ لَا مُؤْمِنُ امْتَحَنَ اللَّهُ قَلْبَهُ لِلْإِيمَانِ »؟

فَجَاءَ الْجَوَابُ: «إِنَّمَا مَعْنَىٰ قَوْلِ الصَّادِقِ ﴿ الْمَ لَا يَحْتَمِلُهُ مَلَكُ وَ لَا نَبِيُّ وَ لَا مُؤْمِنُ \_ أَنَّ الْمَلَكَ لَا يَحْتَمِلُهُ حَتَىٰ يُخْرِجُهُ إِلَىٰ مَلَكٍ غَيْرِهِ، وَ النَّبِيُّ لَا يَحْتَمِلُهُ حَتَىٰ يُخْرِجُهُ إِلَىٰ مَلَكٍ غَيْرِهِ، وَ النَّبِيُّ لَا يَحْتَمِلُهُ حَتَىٰ يُخْرِجَهُ إِلَىٰ مُؤْمِنٍ غَيْرِهِ، فَهَذَا مَعْنَىٰ يُخْرِجَهُ إِلَىٰ مُؤْمِنٍ غَيْرِهِ، فَهَذَا مَعْنَىٰ يُخْرِجَهُ إِلَىٰ مُؤْمِنٍ غَيْرِهِ، فَهَذَا مَعْنَىٰ قَوْلِ جَدِّي اللَّي مُؤْمِنٍ غَيْرِهِ، فَهَذَا مَعْنَىٰ قَوْلِ جَدِّي اللَّي مُؤْمِنٍ غَيْرِهِ، فَهَذَا مَعْنَىٰ قَوْلٍ جَدِّي ﴿ لَكُنَّ مُؤْمِنٍ غَيْرِهِ، وَ الْمُؤْمِنُ لَا يَحْتَمِلُهُ حَتَى يُخْرِجَهُ إِلَىٰ مُؤْمِنٍ غَيْرِهِ، فَهَذَا مَعْنَىٰ قَوْلٍ جَدِي ﴿ إِلَىٰ مُؤْمِنٍ عَيْرِهِ ، وَ الْمُؤْمِنُ لَا يَحْتَمِلُهُ حَتَى يُخْرِجَهُ إِلَىٰ مُؤْمِنٍ غَيْرِهِ ، وَ الْمُؤْمِنُ لَا يَحْتَمِلُهُ حَتَى يُخْرِجَهُ إِلَىٰ مُؤْمِنٍ غَيْرِهِ ، وَ الْمُؤْمِنُ لَا يَحْتَمِلُهُ حَتَى يُخْرِجَهُ إِلَىٰ مُؤْمِنٍ غَيْرِهِ ، وَ الْمُؤْمِنُ لَا يَحْتَمِلُهُ حَتَى يُؤْمِنَ مَا لَا مُؤْمِنِ عَيْرِهِ ، وَ الْمُؤْمِنِ عَيْرِهِ ، وَ الْمُؤْمِنُ لَا يَحْتَمِلُهُ حَتَى يُؤْمِنَ مَا اللَّهُ أَلَىٰ مُؤْمِنِ عَيْرِهِ ، وَ الْمُؤْمِنِ عَيْرِهِ مِ لَا مُنْ اللَّهُ وَالِ جَدِّي ﴾ .

عَنْ مَنْصُورِ بْنِ الْعَبَّاسِ، عَنْ عَنْ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ مَنْصُورِ بْنِ الْعَبَّاسِ، عَنْ صَفْوَانَ بْنِ يَحْيىٰ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ مُسْكَانَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الْخَالِقِ وَ أَبِي بَصِيرٍ، عَلْ أَبُو عَبْدِ اللهِ عَنْ اللهِ بْنَ اللهِ بْنَ اللهِ وَ عَلْما قَالَ : قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ مَا يَحْتَمِلُهُ مَلَكُ مُقَرَّبٌ، وَ لاَ نَبِيُّ مُرْسَلٌ، وَ لاَ مُؤْمِنُ امْتَحَنَ اللهُ قَلْبَهُ لِلإِيمَانِ، وَ اللهِ مَا يَحْتَمِلُهُ مَلَكُ مُقَرَّبٌ، وَ لاَ نَبِي مُرْسَلٌ، وَ لاَ مُؤْمِنُ امْتَحَنَ اللهُ قَلْبَهُ لِلإِيمَانِ، وَ اللهِ مَا كَلَّفَ اللهُ ذٰلِكَ أَحَداً غَيْرَنَا، وَ لاَ اسْتَعْبَدَ بِذٰلِكَ أَحَداً غَيْرَنَا، وَ لاَ اسْتَعْبَدَ بِذٰلِكَ أَحَداً غَيْرَنَا، وَ لاَ اسْتَعْبَدَ بِذٰلِكَ أَحَداً غَيْرَنَا، وَ إِلَّا اسْتَعْبَدَ بِذٰلِكَ أَحَداً غَيْرَنَا، وَ إِلَّا اسْتَعْبَدَ بِذٰلِكَ أَحَداً غَيْرَنَا، وَ إِلَّا اسْتَعْبَدَ بِذَٰلِكَ أَحَداً غَيْرَنَا، وَ إِلَّا اللهُ بِتَبْلِيغِهِ، فَبَلَغْنَا عَنِ اللهِ عَنْدَنَا سِرًا مِنْ سِرً اللهِ، وَ عِلْما مِنْ عِلْمٍ اللهِ، أَمْرَنَا الله بِتَبْلِيغِهِ، فَبَلَغْنَا عَنِ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ يَعْبُلِيغِهِ، فَلَمْ نَجِدْ لَهُ مَوْضِعاً وَ لاَ أَهْلًا وَ لاَ حَمَّالَةً يَحْتَمِلُونَهُ ،

یا خُلقها و خوهای نیکو. به درستی که خدا از شیعیان ما پیمان گرفته، چنانچه بر فرزندان آدم گرفته در روز آلست، که (از روی تقریر به ایشان فرمود که): ﴿ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ ﴾ او مراد، ایس است که البته من پروردگار شمایم). پس هر که برای ما به پیمان خویش و فاکند، خدا برای او به به بهشت و فا خواهد کرد، و هر که ما را دشمن دارد و حق ما را به ما نرساند، در آتش جهنم همیشه مُخَلَد خواهد بود».

کردهاند که گفت: عریضهای به خدمت امام علی نقی اسلام صاحب شهر عسکر (یعنی: سر من کردهاند که گفت: عریضهای به خدمت امام علی نقی الله صاحب شهر عسکر (یعنی: سر من رأی) نوشتم به این مضمون که فدای تو گردم، چیست معنی قول امام جعفر صادق الله کمه فرمود: احدیث شما را بر نمی دارد هیچ فرشته مقرب، و نه پیغمبر مرسل، و نه مؤمنی که خدا دل او را از برای ایمان آزموده باشد ۱۹؟ جواب آن حضرت آمد که: «جز این نیست که معنی قول حضرت صادق الله (یعنی: آنچه فرموده که هیچ فرشته و پیغمبر و مؤمنی آن را بر نمی دارد) آن است که فرشته، آن را بر نمی دارد تا بیرون آورد آن را به سوی پیغمبری غیر از خود، و میؤمن آن را بر نمی دارد، تا بیرون آورد آن را به سوی پیغمبری غیر از خود، و میؤمن آن را بر نمی دارد، تا بیرون آورد به سوی مؤمنی غیر از خود، و اینک معنی قول جدّ من است ۱۱ (و حاصل سؤال و جواب این است که سائل سؤال نمود که: این حدیث، با احادیث پیش حاصل سؤال و جواب این است که سائل سؤال نمود که: این حدیث، با احادیث پیش نمی سازد، و حضرت جواب فرمود که: بر داشتن در این حدیث، به معنی تصدیق و فهمیدن نمی سازد، و خضرت جواب فرمود که: بر داشتن در این حدیث، به معنی تصدیق و فهمیدن آن نیست؛ چنانچه در احادیث پیش چنین است، بلکه به معنی نگاه داشتن و ظاهر نکردن است).

یحیی، از عبدالله بن مُسکان، از محمد بن عبد الخالق و ابو بصیر روایت کرده است که ابو یحیی، از عبدالله بن مُسکان، از محمد بن عبد الخالق و ابو بصیر روایت کرده است که ابو بصیر گفت: امام جعفر صادق الله فرمود که: «ای ابا محمد، به خدا سوگند، که در نزد ما است سِرّی از اسرار خدا و علمی از علوم خدا، که هیچ فرشتهٔ مقرّب و پیغمبر مرسل، و مؤمنی که خدا دل او را از برای ایمان آزموده، نمی تواند که آن را بر دارد. و به خدا سوگند، که خدا غیر از ماکسی را به آن طلب بندگی نفر موده، و به درستی که ماکسی را به آن تکلیف ننموده، و غیر از ماکسی را به آن طلب بندگی نفر موده، و به درستی که

١. اعراف، ١٧٢. يعني: آيا من پروردگار شما نيستم(مترجم)

حَتّىٰ خَلَقَ اللّٰهُ لِذَلِكَ أَقْوَاماً خُلِقُوا مِنْ طِينَةٍ خُلِقَ مِنْهَا مُحَمَّدٌ وَ آلَهُ وَ ذُرِّيَّتُهُ اللهِ ، وَ مِنْ فَوْ لِ خَلَقَ اللّٰهُ مِنْهُ مُحَمَّداً وَ ذُرِّيَّتَهُ ، وَ صَنَعَهُمْ بِفَضْلِ صُنْعِ رَحْمَتِهِ الَّتِي صَنَعَ مِنْهَا مُحَمَّداً وَ ذُرِّيَّتَهُ ، فَتَلَعْهُمْ فِلْوَلُ صُنْعِ رَحْمَتِهِ الَّتِي صَنَعَ مِنْهَا مُحَمَّداً وَ ذُرِّيَّتَهُ ، فَبَلَغْهُمْ ذَلِكَ مُحَمَّداً وَ ذُرِّيَّتَهُ ، فَبَلَغْهُمْ ذَلِكَ اللهِ مَا أَمَرَنَا بِتَبْلِيغِهِ ، فَقَبِلُوهُ وَ احْتَمَلُوا ذٰلِكَ ، فَبَلَغَهُمْ ذٰلِكَ عَنْ اللهِ مَا أَمْرَنَا بِتَبْلِيغِهِ ، فَقَبِلُوهُ وَ احْتَمَلُوا ذٰلِكَ ، فَبَلَغَهُمْ ذِكْرُنَا ، فَمَالَتْ قُلُوبُهُمْ إلىٰ مَعْرِفَتِنَا وَ حَدِيثِنَا ، فَلَوْ لَا عَنَا هُو مُنَا لَمُ اللهِ مَا اللهِ مَا احْتَمَلُوهُ ».

أَنْهُمْ خُلِقُوا مِنْ هٰذَا لَمَا كَانُوا كَذْلِكَ ؛ لا وَ اللهِ ، مَا احْتَمَلُوهُ».

ثُمَّ قَالَ: «إِنَّ اللَّهَ خَلَقَ أَقْوَاماً لِجَهَنَّمَ وَ النَّارِ، فَأَمَرَنَا أَنْ نُبَلِّغَهُمْ كَمَا بَلَّغْنَاهُمْ، وَ الشَّارِ فَأَمَرَنَا أَنْ أَبَلِغَهُمْ كَمَا بَلَّغْنَاهُمْ، وَ وَقَالُوا: اشْمَأَزُّوا مِنْ ذٰلِكَ، وَ نَفَرَتْ قُلُوبِهِمْ، وَ رَدُّوهُ عَلَيْنَا وَ لَمْ يَحْتَمِلُوهُ، وَ كَذَّبُوا بِهِ، وَ قَالُوا: سَاحِرٌ كَذَّابٌ؛ فَطَبَعَ اللَّهُ لِسَانَهُمْ بِبَعْضِ سَاحِرٌ كَذَّابٌ؛ فَطَبَعَ اللَّهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ، وَ أَنْسَاهُمْ ذٰلِكَ، ثُمَّ أَطْلَقَ اللَّهُ لِسَانَهُمْ بِبَعْضِ الْحَقِّ، فَهُمْ يَنْطِقُونَ بِهِ وَ قُلُوبُهُمْ مُنْكِرَةً؛ لِيَكُونَ ذٰلِكَ دَفْعاً عَنْ أَوْلِيَانِهِ وَ أَهْلِ طَاعَتِهِ؛ وَ الْحَقِّ، فَهُمْ يَنْطِقُونَ بِهِ وَ قُلُوبُهُمْ مُنْكِرَةً؛ لِيَكُونَ ذٰلِكَ دَفْعاً عَنْ أَوْلِيَانِهِ وَ أَهْلِ طَاعَتِهِ؛ وَ لَوْ لَا ذٰلِكَ مَا عُبِدَ اللّٰهُ فِي أَرْضِهِ، فَأَمَرَنَا بِالْكُفِّ عَنْهُمْ وَ السَّتْرِ وَ الْكِثْمَانِ عَنْهُ، فَا كُتُمُوا عَمَّنْ أَمَرَ اللّٰهُ بِالسَّتْرِ وَ الْكِثْمَانِ عَنْهُ».

قَالَ: ثُمَّ رَفَعَ يَدَهُ وَ بَكَيْ، وَ قَالَ: «اللَّهُمَّ، إِنَّ هُوُلَاءِ لَشِرْذِمَةٌ قَلِيلُونَ، فَاجْعَلْ مَحْيَانَا مَحْيَاهُمْ، وَ مَمَاتَنَا مَمَاتَهُمْ، وَ لَا تُسَلِّطْ عَلَيْهِمْ عَدُوّاً لَكَ؛ فَتُفْجِعَنَا بِهِمْ؛ فَإِنَّكَ إِنْ أَفْجَعْنَنَا بِهِمْ لَمْ تُعْبَدْ أَبَداً فِي أَرْضِكَ، وَ صَلَّى اللَّهُ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِهِ وَ سَلَّمَ تَسْلِيماً». در نزد ما است سرّی از اسرار خدا و علمی از علوم خدا که خدا ما را برسانیدن آن، امر فرموده. پس خواستیم که از جانب خدای عزّ وجلّ برسانیم آنچه را که به رسانیدن آن مأمور بودیم و برای آن، موضع و اهلی را نیافتیم، و نیافتیم بردارندگانی که آن را بردارند تا آن که خدا از برای این امر، گروهی چند را آفرید که آفریده شدند از سرشتی که محمد و آل و ذرّ یهٔ او هی از آن آفرید، و ایشان را ساخت به زیادتی آفریده شدند، و از نوری که خدا محمد و ذرّ یهٔ او هی را از آن آفرید، و ایشان را ساخت به زیادتی صنعت رحمت خویش، که محمد و ذرّ یهٔ او هی را از آن ساخت. پس ما از جانب خدا رسانیدیم آنچه را که مأمور به رسانیدن آن بودیم، و ایشان آن را قبول کردند، و این بار گران را برداشتند.

بعداز آن، همین امر از جانب ما به ایشان رسید و آن را قبول کردند و برداشتند و آوازهٔ ما به ایشان رسید و دلهای ایشان به سوی معرفت ما و حدیث ما مائل شد. پس، اگر نه آن بود که ایشان از آن آفریده شده اند، همچنین نمی بودند ینه، به خدا سوگند که آن را بر نمی داشتند».

بعد از آن، فرمود که: «خداگروهی چند را از برای جهنم و آتش آفرید که عاقبت باید به جهنم روند و به آتش آن بسوزند، و ما را امر فرمود که به ایشان برسانیم، چنانچه به ایشان رسانیدیم. و از آن، گرفتگی به هم رسانیدند و دلهای ایشان رمید و آن را بر ما رد کردند و بر نداشتند و به آن تکذیب نمودند، و گفتند که گویندهٔ آن ساخری است به غایت دروغگو، پس خدا بر دلهای ایشان مهر گذاشت، و آن را از یاد ایشان برد.

بعد از آن، خدا زبان ایشان را به بعضی از سخنان حق جاری و گویا گردانید، پس ایشان به آن نطق میکنند، و دلهای ایشان آن را نمی شناسد و انکار دارد، تا آنکه همین باعث دفع ضرر از دوستان خدا و اهل طاعت او باشد. و اگر این تدبیر نبود، خدا در زمین خود معبود نمی شد (و کسی او را نمی برستید). پس ما را امر فرمود که دست از ایشان برداریم و بپوشیم و کتمان کنیم. پس کتمان کنید از آنکه خدا امر فرموده به دست برداشتن از او، و بپوشید از آنکه خدا به پوشیدن و کتمان از او امر فرموده.

راوی میگوید که: پس حضرت دست به دعا برداشت و گریست و عرض کرد که: «بار خدایا، به درستی که این گروه شیعیان، گروهی اند به غایت اندک؛ پس زندگانی ایشان را چون زندگانی ما و مردن ایشان را چون مردن ما گردان، و یکی از دشمنان خود را بر ایشان مسلط مگردان که به سبب ایشان، ما را اندوهناک گردانی، و در مصیبت ایشان ما را به درد آوری؛ زیرا که تو اگر به سبب ایشان ما را به درد آوری، هرگز در زمین خود پرستیده نخواهی شد. و خدا

# ١٠٣ ـ بَابُ مَا أَمَرَ [به] النَّبِيُّ ﷺ مِنَ النَّصِيحَةِ لِأَئِمَّةِ الْمُسْلِمِينَ وَ اللَّزُومِ لِجَمَاعَتِهِمْ ، وَ مَنْ هُمْ؟

مُحَمَّدِ بْنِ أَبِي نَصْرٍ، عَنْ أَبَانِ بْنِ عُثْمَانَ، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ أَجْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ أَبِي يَعْفُورٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَبْدِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَبْدِ اللهِ اللهُ اللهِ ا

وَرَوَاهُ أَيْضاً عَنْ حَمَّادِ بْنِ عُثْمَانَ، عَنِ ابْنِ أَبِي يَعْفُورٍ، مِثْلَهُ. وَ زَادَ فِيهِ «وَ هُمْ
 يَدُ عَلَىٰ مَنْ سِوَاهُمْ» وَ ذَكَرَ فِي حَدِيثِهِ أَنَّهُ خَطَبَ فِي حَجَّةِ الْوَدَاعِ بِمِنَى فِي مَسْجِدِ الْخَيْفِ.
 الْخَيْفِ.

رحمت فرستد بر آقای ما محمد و آل او، و درود فرستد، درود فرستادنی به غایت».

#### ۱۰۳. باب در بیان امر فرمودن پیغمبر ﷺ به نصبحت و خیرخواهی از برای امامان و مسلمانان، و لزوم جماعت ایشان و بیان آنکه ایشان کیانند

١٠٥٨ / ١ . چند نفر از اصحاب ما روايت كردهاند، از احمد بن محمد بـن عـيسي، از-احمد بن محمد بن ابي نصر، از ابان بن عثمان، از ابن ابي يعفور، از امام جعفر صادق الله كه فرمود: «رسول خداتًا مردم راخطبه كرد در مسجد خيف و فرمودكه: خدا تازه روي گرداند و به ناز و نعمت بپروراند بندهای راکه گفتار مرا بشنود و آن را یادگیرد و نگاهداری کند، و برساند به کسی آن را نشنیده باشد. پس بساکسی هست که فقه در بار دارد، و خود فقیه نیست، و بساکسی است که حامل فقه است و میرساند به کسی که از او فقیه تر است. سه چیز است که با وجود آنها دل مرد مسلمان کینه به هم نمیرساند (یا خیانت در آن راه نـمییابد): عـمل را برای خدا خالص گردانیدن، و خیرخواهی برای امامان مسلمانان کردن، و ملازم جماعت ایشان بودن؛ زیراکه دعوت ایشان فرا می گیرد کسانی راکسه در عقب ایشانند. و مسلمانان برادرانند، که خونهای ایشان برابری میکند (و در باب قتل و قصاص همتای یکدیگرند و بر یکدیگر زیادتی ندارند). و پست ترین ایشان به زنهار ایشان سعی میکند، (یعنی: ضعیف ترین ایشان در ظل حمایت ایشان میرود و زندگانی میکند. و می تواند که معنی این باشدکه: پست ترین ایشان زنهار می دهد به بعضی از مشرکان، و چون بعضی از ایشان را امان داد، سایر مسلمانان را نمی رسد که امان او را بر هم زنند و عهد او را بشکنند، بلکه بر ایشان واجب است که آن را ممضى دارند، و دور نيست که اين معنى ظاهر تر باشد از معنى اول، و آن که گمان کرده که این معنی به آن وفا نمیکند، سهو کرده).

● و نیز حمّاد بن عثمان، از ابن ابی یعفور مثل این را روایت کرده و در آن، ایس را زیاد نموده که: «و ایشان یک دستاند بر کسی که غیر ایشان باشد» (یعنی: باید که مسلمانان مجتمع باشند بر دفع دشمنان خویش، و ایشان را نمی رسد که یکدیگر را واگذارند، و باید که یکدیگر را بر اهل جمیع ملّتها و دین ها یاری کنند. و لهذا دست های ایشان را یک دست و کردار ایشان را یک دست و کردار ایشان را یکی قرار داده). و در حدیث خویش ذکر کرده که آن حضرت در حجة الوداع در منی در مسجد حنیف خطبه خواند.

١٠٥٩ / ٢. مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِنَا، عَنْ عَلِيًّ بْنِ الْحَكَمِ، عَنِ الْحَكَمِ بْنِ مِسْكِينٍ، عَنْ رَجُلٍ مِنْ قُرَيْشٍ مِنْ أَهْلِ مَكَّةَ، قَالَ: قَالَ سُفْيَانُ الثَّوْرِيُّ: الْحَكَمِ بْنِ مِسْكِينٍ، عَنْ رَجُلٍ مِنْ قُرَيْشٍ مِنْ أَهْلِ مَكَّةً، قَالَ: قَالَ سُفْيَانُ الثَّوْرِيُّ: الْحَكَمِ بْنَا إِلَىٰ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ، قَالَ: فَذَهَبْتُ مَعَهُ إِلَيْهِ، فَوَجَدْنَاهُ قَدْ رَكِبَ دَابَّتَهُ، فَقَالَ اذْهَبْ بِنَا إلىٰ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ، قَالَ: فَذَهَبْتُ مَعَهُ إِلَيْهِ، فَوَجَدْنَاهُ قَدْ رَكِبَ دَابَّتَهُ، فَقَالَ لَهُ سُفْيَانُ: يَا أَبَا عَبْدِ اللّٰهِ، حَدِّثْنَا بِحَدِيثِ خُطْبَةِ رَسُولِ اللّٰهِ عَلَيْهِ فِي مَسْجِدِ الْخَيْفِ، فَالَ: «دَعْنِي حَتّىٰ أَذْهَبَ فِي حَاجَتِي؛ فَإِنِّي قَدْ رَكِبْتُ، فَإِذَا جِنْتُ حَدَّثَتُكَ».

فَقَالَ: أَسْأَلُكَ بِقَرَابَتِكَ مِنْ رَسُولِ اللّٰهِ عَلَيْ لَمَّا حَدَّثَتَنِي، قَالَ: فَـنَزَلَ، فَـقَالَ لَـهُ سُفْيَانُ: مُز لِي بِدَوَاةٍ وَ قِرْطَاسٍ حَتَّىٰ أَثْبِتَهُ، فَدَعَا بِهِ، ثُمَّ قَالَ: «اكْتُب: بِسْـمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ، خُطْبَةُ رَسُولِ اللّٰهِ عَلَيْ فِي مَسْجِدِ الْخَيْفِ:

نَضَّرَ اللَّهُ عَبْداً سَمِعَ مَقَالَتِي فَوَعَاهِا، وَ يَلْعَهَا مِنْ لَمْ تَبْلُغُهُ، يَا أَيُّهَا النَّاسُ، لِيُبَلِّغِ الشَّاهِدُ الْغَائِب؛ فَرُبَّ حَامِلِ فِقْهِ إِلَىٰ مَنْ هُوَ أَفْقَهُ مِنْهُ، الشَّاهِدُ الْغَائِب؛ فَرُبَّ حَامِلِ فِقْهِ إِلَىٰ مَنْ هُوَ أَفْقَهُ مِنْهُ، الشَّاهِدُ الْغَائِب؛ فَرُبَّ حَامِلِ فِقْهِ إِلَىٰ مَنْ هُو أَفْقَهُ مِنْهُ، ثَلَاثُ لَا يُغِلُّ عَلَيْهِنَ قَلْبُ امْرِئُ مُسْلِمٍ؛ إِخْلَاصُ الْعَمَلِ لِللهِ، وَ النَّصِيحَةُ لِأَئِمَةِ لَا يُعْمَلِ لِللهِ، وَ النَّصِيحَةُ لِأَئِمَةِ الْمُسْلِمِينَ، وَ اللَّذُومُ لِجَمَاعَتِهِمْ؛ فَإِنَّ دَعْوَتَهُمْ مُحِيطَةٌ مِنْ وَرَائِهِمْ، الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةً، الْمُسْلِمِينَ، وَ اللَّزُومُ لِجَمَاعَتِهِمْ؛ فَإِنَّ دَعْوَتَهُمْ مُحِيطَةٌ مِنْ وَرَائِهِمْ، الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةً، وَتَكَافَأُ دِمَاوُهُمْ، وَ هُمْ يَدُ عَلَىٰ مَنْ سِوَاهُمْ، يَشْعَىٰ بِذِمَّتِهِمْ أَدْنَاهُمْ».

از مردی از قبیلهٔ قریش که از اهل مکه بود، روایت کرده است که گفت: سفیان ثوری به من از مردی از قبیلهٔ قریش که از اهل مکه بود، روایت کرده است که گفت: سفیان ثوری به من گفت که: بیا برویم به نزد جعفر بن محمد، راوی می گوید که: من با سفیان به نزد آن حضرت رفتیم و آن حضرت را یافتیم که بر اسب خویش سوار شده بود. سفیان به آن حضرت عرض نمود که: یاابا عبدالله، خبر ده ما را به خبر خطبهای که رسول خدا کشد در مسجد خیف خواند. حضرت فرمود که: همرا بگذار تا در پی کار خویش روم که الحال سوار شده ام و چون بیایم تو را خبر خواهم داده . سفیان عرض کرد که: تو را سؤال می کنم به حق آن خویشی که نسبت به رسول خدا کش داری و دست بر نمی دارم، مگر آن که مرا خبر دهی .

راوی میگوید که حضرت فرود آمد و سفیان به حضرت عرض کردکه: بفرما قلمدان و کاغذی برای من بیاورند تا آن را بنویسم. حضرت آن را طلبید و چون آوردند، فرمودکه: «بنویس: بِشْمِ ٱللَّهِ ٱلدَّحْمَنِ ٱلدَّحِیم، خطبهٔ رسولِ خدا در مسجد خیف این است که:

خدا تازه روی گرداند و به ناز و نعمت بیر و رائد آن بنده ای را که گفتار مرا بشنود و آن را یاد گیرد و محافظت نماید و برساند آن را به کسی که به او نر سیده باشد. ای گروه مردمان، باید که حاضران به غایبان برسانند. پس بساکسی هست که فقه در بار دارد و خود فقیه نیست، و بسا کسی است که حامل فقه است و می رساند به کسی که از او فقیه نر است. سه چیز است که با وجود آنها دل مرد مسلمان کینه به هم نمی رساند (یا خیانت در آن راه نمی یابد): عمل را برای خدا خالص گردانیدن، و خیرخواهی برای امامان مسلمانان کردن، و ملازم جماعت ایشان بودن؛ زیرا که دعوت ایشان فرا می گیرد کسانی را که در عقب ایشانند، و مؤمنان برادرانند که خون های ایشان برابری می کند (و در باب قتل و قصاص همتای یکدیگر و بر یکدیگر زیادتی ندارند)، و ایشان، به منزله یک دست اند بر هر که غیر ایشان باشد. و پست ترین ایشان به زنهار ایشان، سعی می کند، (به آن معنی که در حدیث سابق مذکور شد).

و سفیان آن را نوشت و بعد از نوشتن، آن را به حضرت عرض نمود؛ به خواندن یا نمودن، که صخت و سقم آن معلوم شود و حضرت صادق شد سوار شد، و من و سفیان آمدیم و در هنگامی که در بین راه بودیم، به من گفت: چنانچه هستی باش، و از جای خود حرکت مکن، تا من در این حدیث نظر کنم. پس، من به سفیان گفتم: به خدا سوگند، که حضرت صادق شاه چیزی در گردن تو لازم آورده که هرگز از گردن تو نمی رود، که گفت: آن، چه چیز است؟

فَكَتَبَهُ سُفْيَانُ، ثُمُّ عَرَضَهُ عَلَيْهِ، وَرَكِبَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ ﴿ وَجِئْتُ أَنَا وَ سُفْيَانُ. فَمُّ عَرَضَهُ عَلَيْهِ، وَرَكِبَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ هِذَا الْحَدِيثِ، فَقُلْتُ لَهُ: قَدْ وَ اللّهِ أَلَوْمَ أَبُو عَبْدِ اللّهِ ﴿ وَقَبَتَكَ شَيْناً لَا يَذْهَبُ مِنْ رَقَبَتِكَ أَبَداً، فَقَالَ: وَ أَيُّ شَيْءٍ ذٰلِكَ؟ فَقُلْتُ لَهُ: ثَلَاثُ لا يُغِلُّ عَلَيْهِنَّ قَلْبُ امْرِي مُسْلِمٍ: «إِخْلَاصُ الْعَمَلِ شَيْءٍ ذٰلِك؟ فَقُلْتُ لَهُ: ثَلَاثُ لا يُغِلُّ عَلَيْهِنَّ قَلْبُ امْرِي مُسْلِمٍ: «إِخْلَاصُ الْعَمَلِ لَلّهِ» قَدْ عَرَفْنَاهُ، وَ «النَّصِيحَةُ لِأَنِمَّةِ الْمُسْلِمِينَ» مَنْ هُولَاءِ الأَثْمِقَةُ اللّذِينَ يَجِبُ عَلَيْنَا لَهِ عَرَفُوانُ مُنَ أَبِي سُفْيَانَ، وَ يَزِيدُ بْنُ مُعَاوِيَةَ، وَ مَرْوَانُ بْنُ الْحَكَمِ، وَ كُلُّ مَنْ مَعْوَيَةُ مُو اللّهُ مَوْلَاءِ اللّهُ مَعْوَلَةُ وَلَا يَجِبُ عَلَيْنَا لَا يَجُورُ الصَّلَاةُ خَلْفَهُمْ ؟ وَ قَوْلُهُ: «وَ الللّومُ لِجَمَاعَتِهِمْ» لَا تَجُورُ شَهَادَتُهُ عِنْدَنَا، وَ لَا تَجُورُ الصَّلَاةُ خَلْفَهُمْ ؟ وَ قَوْلُهُ: «وَ اللّومُ لِجَمَاعَتِهِمْ» لَا تَجُورُ شَهَادَتُهُ عَنْدَنَا، وَ لَا تَجُورُ الصَّلَاةُ خَلْفَهُمْ ؟ وَ قَوْلُهُ: «وَ اللّهُ وَمُدَانَةٍ وَهَدَمُ لِكُونُ مَا عَلَى إِيمَانِ جَبْرَيْلِ وَمِيكَائِيلَ، أَوْ حَرُورِيُّ يَتُبَوّلُ مِنْ جَنَابَةٍ و هَذَمُ اللّهُ عَزَّ وَجَلَّ وَ يَكُونُ مَا شَاءَ اللّهُ عَرَّ وَمِيكَائِيلَ، أَوْ حَرُورِيُّ يَتَبَوّلُ مِنْ عَلَيْهِ بِالْكُفُرِ الْمَاعِلِيلِيلُ أَنْ حَرُورِيُّ يَتَبَوّلُ مِنْ عَلَيْهِ بِالْكُفُرِ الْمَاعِلِيلِيلُ أَنْ حَرُورِيُّ يَتَبَوّلُ مِنْ عَلَيْهِ بِالْكُفُرِ الْمَاعِلِيلِ أَنْ حَرُورِيُّ يَتَبَوّلُ مِنْ عَلَيْهِ بِالْكُفُرِ الْمَاعِلَى الْمُعْمِولُ اللّهُ هَوْمَا عَلَى اللّهُ وَحْدَهُ اللّهِ وَحْدَهُ اللّهِ وَحْدَهُ اللّهُ وَحْدَهُ اللهُ وَحْدَهُ اللّهُ وَحْدَهُ اللهُ مَنْ مَا اللّهُ مَنْ مَا اللّهُ اللهُ الصَالِمُ اللهُ ال

قَالَ: وَيْحَكَ، وَ أَيَّ شَيْءٍ يَقُولُونَ؟ فَقُلْتُ: يَقُولُونَ: إِنَّ عَلِيَّ بْنَ أَبِي طَالِبٍ وَاللَّهِ الْإِمَامُ الَّذِي يَجِبُ عَلَيْنَا نَصِيحَتُهُ؛ وَ لُزُومُ جَمَاعَتِهِمْ أَهْلُ بَيْتِهِ. قَالَ: فَأَخَذَ الْكِـتَابَ فَخَرَقَهُ، ثُمَّ قَالَ: لَا تُخْبِرْ بِهَا أَحَداً.

١٠۶٠ / ٣. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ؛ وَ مُحَمَّدُ بْنُ يَخْيَىٰ، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ جَمِيعاً، عَنْ حَمَّادِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ حَرِيزٍ، عَنْ بُرَيْدِ بْنِ مُعَاوِيَةَ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ عَنْ بُرَيْدِ بْنِ مُعَاوِيَةَ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ عَنْ بُرَيْدِ بْنِ مُعَاوِيَةَ مَ عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴾ قَالَ: «قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَىٰ: مَا نَظَرَ اللَّهُ عَزَّ وَ جَلَّ لِللَّيْ وَلِيٍّ لَهُ يُجْهِدُ نَفْسَهُ بِالطَّاعَةِ لِإِمَامِهِ وَ النَّصِيحَةِ إِلَّا كَانَ مَعَنَا فِي الرَّفِيقِ الْأَعْلَىٰ».

١٠۶١ / ٢. عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ ابْنِ فَضَّالٍ، عَنْ

گفتم: سه چیز که دل مرد مسلمان با وجود آنها کینه به هم نمی رساند (یا خیانت در آن را شناختیم نمی یابد)؛ چنانچه پیغمبر فرموده، یکی عمل را برای خدا خالص گردانیدن، و آن را شناختیم و معنی آن را فهمیدیم و دیگری، خیرخواهی کردن است برای امامان مسلمانان. این امامان که خیرخواهی ایشان بر ما واجب است کیانند؟ آیا معاویه پسر ابو سفیان و یزید پسر معاویه و مروان پسر حَکّم و امثال ایشانند از هر که شهادتش در نزدما مقبول نیست و نماز در پشت سر ایشان نمی توان کرد؟ و آن حضرت که فرموده ملازم جماعت ایشان بودن، این جماعت کدام گروهند؟

آیا مراد طائفهٔ مرجئه است که میگویند هر که نماز نکند و روزه نگیرد و غسل جنابت نکند و کعبه را خراب کند و با مادر خود جماع کند، ایمانش مانند ایمان جبرئیل و میکائیل است، یا قدریّه که میگویند: خدای عزّوجلّ هر چه خواهد، متحقق نمی شود و شیطان، هر چه خواهد موجود می شود. یا حروریّهاند که از علی بن ایی طالب ای طالب ای می جویند و شهادت می دهند بر آن حضرت به کفر او و او را کافر می دانند. ایا جَهمیّه اند که می گویند: جز این نیست که ایمان، همان شناختن خدا است، به تنهایی و ایمان، چیزی غیر از آن نیست.

سفیان گفت: وای بر تو، شیعیان، یا امامان ایشان، چه می گویند؟ گفتم که: می گویند: به خدا سوگند، که علی بن ابی طالب ﷺ، امامی است که خیرخواهی از او، و ملازمت جماعت ایشان که اهل بیت و خانهٔ آبادهٔ اویند، بر ما واجب است.

راوی میگوید که: پس سفیان نوشته راگرفت و پاره کرد و گفت: کسی را به این قصه خیر مده.

۱۰۶۰ ۳/۱۰۶۰ علی بن ابراهیم، از پدرش و محمد بن یحیی، از احمد بن محمد هر دو روایت کرده اند، از حمّاد بن عیسی، از حریز، از بُرید بن معاویه، از امام محمد باقر ﷺ که آن حضرت فرمود: «رسول خدای فرمود که: خدای عزّوجل نظر نمی کند به سوی دوستی از دوستان خویش که خود را به مشقّت می انداز د به طاعت از رأی امام خود و خیرخواهی او، مگر آن که با ما باشد در رفیق اعلی» (که درجهٔ بلندی است در بهشت. بنابر قولی).

١٠۶١ / ۴. چند نفر از اصحاب ما روايت كردهاند، از احمد بن محمد، از ابن فضّال، از

و حرورا دهی بوده، در بغداد که ملاعین خوارج در آن بودهاند. (مترجم)

أبي جَمِيلَةً، عَنْ مُحَمَّدٍ الْحَلَيِيِّ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ قَالَ:

«مَنْ فَارَقَ جَمَاعَةَ الْمُسْلِمِينَ قِيدَ شِبْرٍ، فَقَدْ خَلَعَ رِبْقَةَ الْإِسْلَامِ مِنْ عُنُقِهِ».
«مَنْ فَارَقَ جَمَاعَةَ الْمُسْلَادِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللّهِ ﴿ قَالَ: «مَنْ فَارَقَ جَمَاعَةَ الْمُسْلِمِينَ وَ نَكَثَ صَفْقَةَ الْإِمَامِ، جَاءَ إِلَى اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ أَجْذَمَ».

# ١٠٢ ـ بَابُ مَا يَجِبُ مِنْ حَقِّ الْإِمَامِ عَلَى الرَّعِيَّةِ وَ حَقِّ الرَّعِيَّةِ عَلَى الْإِمَامِ

١٠٢٣ / ١٠٤٣ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بَنِ جُمْهُودٍ، عَنْ حَمَّدِ بْنِ جُمْهُودٍ، عَنْ حَمَّادِ بْنِ عُثْمَانَ، عَنْ أَبِي حَمْزَةَ، قَالَ، سَأَلْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﴿ مَا حَقُ الْإِمَامِ عَلَى حَمَّادِ بْنِ عُثْمَانَ، عَنْ أَبِي حَمْزَةَ، قَالَ، سَأَلْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﴿ مَا حَقُ الْإِمَامِ عَلَى النَّاسِ؟ قَالَ: «حَقَّهُ عَلَيْهِمْ أَنْ يَسْمَعُوا لَهُ وَ يُطِيعُوا». قُلْتُ: فَمَا حَقُهُمْ عَلَيْهِ؟ قَالَ: «أَنْ يَشْمَعُوا لَهُ وَ يُطِيعُوا». قُلْتُ: فَمَا حَقُهُمْ عَلَيْهِ؟ قَالَ: «أَنْ يَشْمَعُوا لَهُ وَيُطِيعُوا». قُلْتُ: فَمَا حَقُهُمْ عَلَيْهِ؟ قَالَ: مَنْ يَشْمُعُوا لَهُ وَيُطِيعُوا». قُلْتُ ذِلِكَ فِي النَّاسِ، فَلَا يُبَالِي مَنْ أَخَذَ هَاهُنَا وَ هَاهُنَا».

۱۰۶۴ / ۲ ، مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ بْنِ بَرِيعٍ، عَنْ مَنْصُورِ بْنِ يُونُسَ، عَنْ أَبِي حَمْزَةَ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ مِثْلَهُ، إِلَّا أَنَّهُ قَـالَ: «هَكَذَا وَ هَكَذَا وَ هَمْ يَيْنِ يَدَيْهِ وَ خَلْفِهِ، وَ عَنْ يَمِينِهِ وَ عَسَنْ شِمَالِهِ.

١٠٤٥ / ٣ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَى الْعَطَّارُ ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِنَا ، عَنْ هَارُونَ بْنِ مُسْلِمٍ ، عَنْ مَسْلِمٍ ، عَنْ مَسْعَدَةَ ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ ، قَالَ : «قَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ : لَا تَخْتَانُوا وُلَاتَكُمْ ، وَ لَا تَصَدَّعُوا عَنْ حَبْلِكُمْ ؛ فَتَفْشَلُوا وَ تَذْهَبَ لَا تَخْشُوا هُدَاتَكُمْ ، وَ لَا تَصَدَّعُوا عَنْ حَبْلِكُمْ ؛ فَتَفْشَلُوا وَ تَذْهَبَ لَا تَخْشُوا هُدَاتَكُمْ ، وَ لَا تَصَدَّعُوا عَنْ حَبْلِكُمْ ؛ فَتَفْشَلُوا وَ تَذْهَبَ رِيحُكُمْ ، وَ الْـزَمُوا هٰــذِهِ الطَّـرِيقَةَ ؛ فَــإِنَّكُمْ لَوْ رِيحُكُمْ ، وَ الْـرَمُوا هٰــذِهِ الطَّـرِيقَةَ ؛ فَــإِنَّكُمْ لَوْ

ابو جمیله، از محمد حلبی، از امام جعفرصادق الله که فرمود: «هر که مفارقت کند از جماعت مسلمانان به مقدار یک و جب، رشتهٔ اسلام را از گردن خود رها کرده است».

۵/۱۰۶۲ و به همین اسناد، از امام جعفر صادق ﷺ روایت است که فرمو د: «هر که مفارقت کند از جماعت مسلمانان، و بیعتی را که به انگشت مهین تحقّق می یابد، بشکند، به سوی خدای عزّوجل می آید در روز قیامت، دست بریده یا خوره دار».

#### ١٠۴. باب در بيان آنچه واجب است از حقّ امام بر رعيَت و حقّ رعيَت بر امام ﷺ

۱/۱۰۶۳ مسین بن محمد، از معلّی بن محمد، از محمد بن جمهور، از حمّاد بن عثمان، از ابو حمزه روایت کرده است که گفت: سؤال کردم از امام محمد باقر ﷺ که حقّ امام بر مردم چیست؟ فرمود که: «حقّ او بر ایشان، آن است که سخن او را بشنوند و اطاعت کنند».

عرض کردم که حقّ مردم بر امام چیست؟ فرمود که: «باید غنیمت و غیر آن را در میان ایشان مساوی قسمت نماید، و در باب رعیت خود عدالت کند. پس هرگاه چنین امامی در میانهٔ مردم باشد، پروایی ندارد از آن کس که اینجا و آنجا بگیرد» (و مذاهب مختلفه به هم رسد).

۱۰۶۴ / ۲ . محمد بن یحیی، از محمد بن حسین، از محمد بن اسماعیل بسن بریع، از منصور بن یونس، از ابو حمزه، از امام محمد باقر ﷺ مثل ایس را روایت کرده است، مگر این که گفته است که: «همچنین و همچنین و همچنین و همچنین و همچنین و مناب یعنی از پیش رو و از پشت سر و از جانب راست و از جانب چپ او.

۱۰۶۵ / ۳. محمد بن یحیی عطّار، از یعضی از اصحاب ما، از هارون بسن مسلم، از مسعدة بن صدقه، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که فرمود: «امیر المؤمنین فرمود که: با والیان خود خیانت مکنید، و رهنمایان خود را عیب مکنید، و به امامان خود خاهل مباشید، و از عهد وبیعت خود رو گردان و پراکنده مشوید، که سست و بی دل می شوید و دولت و قوت و غلبه و نصرت شما می رود؛ چون باد (نامیدن دولت به باد، برای آن است که دولت در تسمشی و نسفاذ، مانند باد است در وزیدن و نسفوذ کردن. و امیرالمؤمنین هاین را از آیهٔ سوره انفال اقتباس فرموده و در آن سوره، مذکور است که:

عَايَنْتُمْ مَا عَايَنَ مَنْ قَدْ مَاتَ مِنْكُمْ مِمَّنْ خَالَفَ مَا قَدْ تُدْعَوْنَ إِلَيْهِ، لَبَدَرْتُمْ وَ خَرَجْتُمْ، وَ لَسَمِعْتُمْ، وَ لٰكِنْ مَحْجُوبُ عَنْكُمْ مَا قَدْ عَايَنُوا، وَ قَرِيباً مَا يُطْرَحُ الْحِجَابُ».

﴿ وَلاَتَنَازَعُوا فَتَقْشَلُوا وَتَذَهُبَ رِيحُكُمُ ﴾ . و در نزد بعضى از مفسّرين، مراد از ربح، حقيقت است كه عبارت است از باد، چه، نصرت نمى باشد، مگر به بادى كه حق تعالى از مهبّ فتح فرستد و آن ربح النصره گويند. يعنى: باد يارى ). و بايد كه اساس امور شما بر اين مبتنى باشد و ملازم اين روش باشيد و دست از آن بر نداريد؛ زيرا كه شما اگر به چشم خويش ببينيد آنچه را كه كسانى كه مرده اند از شما به چشم خود از مخالفان ديده اند، در آنچه شما به سوى آن خوانده مى شويد، هر آينه بشتابيد به سوى مذهب حق و بيرون رويد از مخالفت، و بشنويد و اطاعت كنيد، وليكن آنچه ايشان معاينه ديده اند، از شما پوشيده است و در اين نزديكى پرده برداشته خواهد شده.

عماد و غیر او، از خنان بن سَدیر صیرفی که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که می فرمود: «خبر مرگ پیغمبر ﷺ به خود آن حضرت رسید، با آنکه آن حضرت تندرست بود و او را هیچ ناخوشی و دردی نبود» و حضرت فرمود که: «جبرئیل امین این خبر را فرود آورد» و فرمود که: «جبرئیل امین این خبر را فرود آورد» و فرمود که: «جبرئیل امین این خبر را فرود آورد» و فرمود که: «پیس پیغمبر ﷺ ندا در داد که: به نماز جماعت حاضر شوید، و مهاجرین وانصار را امر فرمود که: حربه بر دارند و مردم جمع شدند پس بیغمبر ﷺ بر بالا رفت و خبر مرگ خود را به ایشان داد و فرمود که:

خدا را به یاد کسی می آورم که والی است بعد از من بر امّت من. و خلیفه را به خدا سوگند می دهم که کاری نکند (یا دست از این یاد آوری و سوگند دادن بر نمی دارم)، مگر آن که رحم کند بر گروه مسلمانان، پس بزرگ ایشان را بزرگ دارد و بزرگ قدر گرداند، و بر ناتوان ایشان رحم کند، و عالم ایشان را تعظیم و توقیر نماید و با ایشان ضرر نر ساند (که ایشان را خوار و بی مقدار گرداند) و ایشان را فقیر و درویش نگرداند (به گرفتن مال از ایشان) که ایشان را کافر می کند، و درِ خود را بر روی ایشان نبنده، و مانع ایشان نشود از داخل شدن بر او و عرض مطالب در نزد او، که قوی از ایشان، ضعیف ایشان را می خورد، و ایشان را در لشکرهایی که ایشان به سوی جهاد می فرستد، سخت ترند؛ چنانچه شتر را سخت می رانند و می زنند (و مراد این است که در فرستادن ایشان به سوی جهاد، از حد تجاوز نکند که همهٔ ایشان، یا عمدهٔ

انفال، ۴۶.

وَ قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ ﷺ : «هٰذَا آخِرُ كَـلَامٍ تَكَلَّمَ بِهِ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَلَىٰ مِنْبَرِهِ».

١٠٤٧ / ٥٠ مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ وَ غَيْرُهُ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ عَلِيًّ بْنِ الْمُحْكَمِ، عَنْ رَجُلٍ، عَنْ حَبِيبِ بْنِ أَبِي ثَابِتٍ، قَالَ: جَاءَ إِلَىٰ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ عَسَلُ وَ الْحَكَمِ، عَنْ رَجُلٍ، عَنْ حَبِيبِ بْنِ أَبِي ثَابِتٍ، قَالَ: جَاءَ إِلَىٰ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ عَسَلُ وَ تِينٌ مِنْ هَمْدَانَ وَ حُلُوانَ، فَأَمَرَ الْعُرَفَاءَ أَنْ يَاتُوا بِالْيَتَامَىٰ، فَأَمْكَنَهُمْ مِنْ رُؤُوسِ يَينٌ مِنْ هَمْدَانَ وَ حُلُوانَ، فَأَمْرَ الْعُرَفَاءَ أَنْ يَاتُوا بِالْيَتَامَىٰ، فَأَمْمَ الْمُؤْمِنِينَ، مَا لَهُمْ الْأَزْقَاقِ يَلْعَقُونَهَا وَ هُوَ يَقْسِمُهَا لِلنَّاسِ قَدَحاً قَدَحاً، فَقِيلَ لَهُ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، مَا لَهُمْ يَلْعَقُونَهَا وَ هُوَ يَقْسِمُهَا لِلنَّاسِ قَدَحاً قَدَحاً، فَقِيلَ لَهُ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، مَا لَهُمْ يَلْعَقُونَهَا ؟ فَقَالَ: «إِنَّ الْإِمَامَ أَبُو الْيَتَامَىٰ، وَ إِنَّمَا أَلْعَقْتُهُمْ هٰذَا بِرِعَايَةِ الْآبَاءِ».

١٠۶٨ / ٤. عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ الْبَرْقِيِّ؛ وَ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ جَمِيعاً، عَنِ الْقَاسِمِ بْنِ مُحَمَّدٍ الْأَصْبَهَانِيِّ، عَنْ سُلَيْمَانَ بْنِ دَاوُدَ الْمِنْقَرِيِّ، عَنْ أَبِيهِ جَمِيعاً، عَنِ الْقَاسِمِ بْنِ مُحَمَّدٍ الْأَصْبَهَانِيِّ، عَنْ سُلَيْمَانَ بْنِ دَاوُدَ الْمِنْقَرِيِّ، عَنْ أَبِيهِ جَمِيعاً، عَنِ الْقَاسِمِ بْنِ مُحَمَّدٍ اللّهِ اللهِ الله

فَقِيلَ لَهُ: مَا مَعْنَىٰ ذَٰلِكَ؟ فَقَالَ: «قَوْلُ النَّبِيِّ عَلَيْهُ: مَنْ تَرَكَ دَيْناً أَوْ ضَيَاعاً، فَعَلَىٰ ؟ وَ مَنْ تَرَكَ مَالًا فَلِوَرَثَتِهِ، فَالرَّجُلُ لَيْسَتْ لَهُ عَلَىٰ نَفْسِهِ وِلاَيَةُ إِذَا لَمْ يَكُنْ لَهُ مَالً، وَ لَيْسَ لَهُ عَلَىٰ عَلَيْ عِيَالِهِ أَمْرُ وَ لَا نَهْيُ إِذَا لَمْ يُجْرِ عَلَيْهِمُ النَّفَقَةُ، وَ النَّبِيُّ وَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَ مَنْ لَكُ عَلَىٰ عِيَالِهِ أَمْرُ وَ لَا نَهْيُ إِذَا لَمْ يُجْرِ عَلَيْهِمُ النَّفَقَةُ، وَ النَّبِيُّ وَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَ مَنْ اللهِ عَلَىٰ عَلَىٰ عَيَالِهِ أَمْرُ وَ لَا نَهْيُ إِذَا لَمْ يُجْرِ عَلَيْهِمُ النَّفَقَةُ، وَ النَّبِيُّ وَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ اللهِ وَ مَنْ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ أَنْفُسِهِمْ وَ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

٧/١٠۶٩ عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحَكَمِ ، عَنْ أَبَانِ بْنِ عُثْمَانَ ، عَنْ صَبَّاحٍ بْنِ سَيَابَةَ ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ قَالَ : «قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ : ایشان، کشته شوند که نسل امّت من منقطع میگردد). بعد از آن فرمود که: آنچه بر مـن بـود رسانیدم و خیرخواهی نمودم، پس شما شاهد باشید».

و حضرت امام جعفر صادق الله فرمودكه: «این آخر سخنی بودكه رسول خدات بر منبر خود به آن تكلم نمود».

۱۰۶۷ / ۵. محمد بن یحیی و غیر او، از احمد بن محمد بن عیسی، از علی بن حکم، از مردی، از حبیب بن ابی ثابت روایت کردهاند که گفت: عسل و انجیری از جانب قبیلهٔ همدان و حُلوان به نزد امیر المؤمنین اللهٔ آمد و آن حضرت کدخدایان و سرشناسان قبیله و محله را امر فرمود که یتیمان را بیاورند، و چون آن اطفال را آوردند، ایشان را بر سر خیکها نشانید و ایشان از آن خیکها با انگشت عسل میخوردند، و حضرت مشغول تقسیم آنها بود و قدّح قد مردم میداد. به آن حضرت عرض شد که: یا امیر المؤمنین چرا این اطفال در اینجا نشسته با انگشت از این خیکها عسل میخورند و انگشت خود را می لیسند؟ فرمود: «زیرا که امام پدر یتیمان است، و جز این نیست که من ایشان را در این لُپ لیس انداختم، به جهت مراعات پدری (یا پدران) ایشان».

ابراهیم، از پدرش، و هر دو، از قاسم بن محمد اصبهانی، از سلیمان بن داود منقری، از سیان بن غیینه، از امام جعفر صادق الاینه که: اپیغمبر الله فرمود که: من به هر مؤمنی از نفس سفیان بن غیینه، از امام جعفر صادق الاینه که: اپیغمبر الله فرمود که: من به هر مؤمنی از نفس خودش سزاوار ترم، و علی این به هر مؤمنی بعد از من سزاوار تر است. پس به حضرت صادق الاعنانی عرض شد که: معنی این کلام چیست؟ فرمود که: الافقة پیغمبر است که هر که قرضی، یا عیالی را واگذارد، بر من است که آن قرض را ادا کنم و آن عیال را نفقه دهم، و هر که مالی را واگذارد، از برای وارثهای اوست. پس مرد چون او را مالی نباشد، او را بر خود ولایت و اختیاری نیست، و او را بر عیالش امر و نهی نیست، هرگاه نفقه را بر ایشان جاری نسازد و پیغمبر و امیر المؤمنین و هر که بعد از ایشان است از ائمه، خدا این امر را به گردن نسازد و پیغمبر و امیر المؤمنین و هر که بعد از ایشان است از ائمه، خدا این امر را به گردن ایشان گذاشته، و از اینجا به همه مؤمنان از خود ایشان سزاوار تر شدند. و سبب اسلام آوردن بیشتر جهودان نبود، مگر بعد از صدور این قول از رسول خدا ایشان بر نفس خود و بیشتر جهودان نبود، مگر بعد از صدور این قول از رسول خدا ایشان بر نفس خود و بیشتر جهودان نبود، مگر بعد از صدور این قول از رسول خدا بیشان کود ایمن شدنده.

۱۰۶۹ / ۷ . چند نفر از اصحاب ما روایت کردهاند، از احمد بن محمد، از علی بن حَکّم،

أَيُّمَا مُؤْمِنٍ أَوْ مُسْلِمٍ مَاتَ وَ تَرَكَ دَيْناً لَمْ يَكُنْ فِي فَسَادٍ وَ لَا إِسْرَافٍ، فَعَلَى الْإِمَامِ أَنْ يَقْضِيهُ، فَإِنْ لَمْ يَقْضِهِ، فَعَلَيْهِ إِثْمُ ذَٰلِكَ؛ إِنَّ الله -تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ - يَقُولُ: ﴿إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ يَقْضِيهُ، فَإِنْ لَمْ يَقْضِهِ، فَعَلَيْهِ إِثْمُ ذَٰلِكَ؛ إِنَّ الله حَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ - يَقُولُ: ﴿إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِقَفْقَرَاءِ وَ الْمَسْاكِينِ ﴾ الْآيَة، فَهُو مِنَ الْغَارِمِينَ، وَلَهُ سَهْمٌ عِنْدَ الْإِمَامِ، فَإِنْ حَبَسَهُ فَإِثْمُهُ عَلَيْهِ».

٠١٠٧ / ٨. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ صَالِحِ بْنِ السَّنْدِيِّ، عَنْ جَعْفَرِ بْنِ بَشِيرٍ، عَنْ جَعْفَرِ بْنِ بَشِيرٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عِنْ ، قَالَ: «قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلِيّْ: لَا تَصْلُحُ الْإِمَامَةُ إِلَّا كَتَانٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عِنْ ، قَالَ: «قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلِيْ ؛ لَا تَصْلُحُ الْإِمَامَةُ إِلَّا لِرَجُلٍ فِيهِ ثَلَاثُ خِصَالٍ: وَرَعٌ يَحْجُزُهُ عَنْ مَعَاصِي اللَّهِ، وَ حِلْمٌ يَمْلِكُ بِهِ غَضَبَهُ، وَ لِرَجُلٍ فِيهِ ثَلَاثُ خِصَالٍ: وَرَعٌ يَحْجُزُهُ عَنْ مَعَاصِي اللَّهِ، وَ حِلْمٌ يَمْلِكُ بِهِ غَضَبَهُ، وَ حُسْنُ الْوِلَايَةِ عَلَىٰ مَنْ يَلِي، حَتَىٰ يَكُونَ أَهُمْ كَالْوَالِدِ الرَّحِيمِ».

مرزخت تكوية راص اسدوى

از ابان بن عثمان، از صبّاح بن سَیابه، از امام جعفر صادق الله که فرمود: «رسول خدای فرمود که: هر مؤمن یا مسلمانی که بمیرد و قرضی را واگذارد که در معصیت خدا و اسراف نباشد (که به جهت یکی از این دو به هم رسیده باشد)، بر امام واجب است که آن را اداکند. پس، اگر آن را ادا نکند، گناه آن بر او خواهد بود؛ زیرا که خدای تبارک و تعالی می فر ماید که: ﴿إِنّمَا ٱلصّدَقَتُ لِلْفَقَرَ آءِ وَٱلْمَسْتَكِینِ ﴾ (تا آخر آیه، که در سورهٔ توبه مذکور است، و آنچه از تتمهٔ آیه ذکر نشده، این است که: ﴿وَٱلْقَمْبِینِ عَلَیْهَا وَٱلْمُوَلَّقَةِ قُلُوبُهُمْ وَفِی ٱلرِّقَابِ وَٱلْفَغْرِمِینَ وَفِی سَبِیلِ ٱللهِ وَٱبْنِ این است که: ﴿وَٱلْقَمْبِیلِ فَرِیضَةً مِّنَ ٱللهِ وَٱللهُ عَلِیمٌ حَکِیمٌ ﴾ ا، یعنی: \*جز این نیست که صدقات، یعنی: زکات مفروضه، از برای درویشان است و بیچارگان و جمعی که کار کنندگانند بر آن (و در تحصیل و جمع آن سعی میکنند) و طائفه ای که الفت داده شده است دلهای ایشان، و دیگر زکات از جمع آن سعی میکنند) و طائفه ای که الفت داده شده است دلهای ایشان، و دیگر زکات از وجوه قرض داران (یا از برای قرضداران) و صرف کردن در راه خدا (از جهاد و غیر آن از وجوه برود) و رهگذری که از مال خود دور مانده باشد گردن در راه خدا (از جهاد و غیر آن از وجوه برود) و رهگذری که از مال خود دور مانده باشد، باز به شهر خود برود اگر چه در وطن خویش غنی باشد، باز برای این سبیل. و حاصل آنکه: زکات فرض شده برای این جماعت، فرض شدنی قایت از جانب خدا و شدا داناست به مستحقان و حکم کننده به قسمت بر وجهی که شاید و باید).

و حضرت فرمود که: «آنکه مُرده و قرض دارد، از جمله قرض دارانی است که در آیه مذکور است، و یک قسم از اقسام هشتگانه مستحقان زکات است، و او را بهرهای است در نزد امام، پس اگر امام آن را حبس کند و ندهد، گناهش بر اوست».

۸/۱۰۷۰ و علی ابراهیم، از صالح بن سندی، از جعفر بن بشیر، از خنان، از پدر ش، از امام محمد باقر الله روایت کرده است که فرمود: ار سول خدای فرمود که: امامت، صلاحیت ندارد، مگر از برای مردی که سه خصلت در او باشد: پارسایی که او را از معصیتهای خدا منع کند، و بر دباری که به آن، بر خشم خود غالب شود (و عنان اختیار از دست او نسرود)، و نیکی و لایت و حکومت بر کسی که امام بر او والی می شود، تا آن که برای ایشان چون پدر و مهربان باشد؛

۱. تویه، ۶۰.

# وَ فِي رِوَايَةٍ أُخْرِئ: «حَتَىٰ يَكُونَ لِلرَّعِيَّةِ كَالأَبِ الرَّحِيمِ».

١٠٧١ . عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ مُعَاوِيَةَ بْنِ حُكَيْمٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أَسْلَمَ، عَنْ رَجُلٍ مِنْ طَبَرِسْتَانَ \_يُقَالُ لَهُ: مُحَمَّدً \_ قَالَ: قَالَ سُعَاوِيَةُ: وَ لَقِيتُ بْنِ أَسْلَمَ، عَنْ رَجُلٍ مِنْ طَبَرِسْتَانَ \_يُقَالُ لَهُ: مُحَمَّدً \_ قَالَ: قَالَ سُعَاوِيَةً : وَ لَقِيتُ الطَّبَرِيَّ مُحَمَّداً بَعْدَ ذٰلِكَ، فَأَخْبَرَنِي، قَالَ: سَمِعْتُ عَلِيَّ بْنَ مُوسَىٰ عَهُ يَقُولُ: «الْمُغْرَمُ الطَّبَرِيَّ مُحَمَّداً بَعْدَ ذٰلِكَ، فَأَخْبَرَنِي، قَالَ: سَمِعْتُ عَلِيَّ بْنَ مُوسَىٰ عَهُ يَقُولُ: «الْمُغْرَمُ إِنَّا مَعْدَا لَهُ اللَّهِ مَا مُنْ مُعَاوِيَةً \_ أَجُلَ سَنَةً، فَإِنِ اتَسَعَ، وَ إِلَّا فَضَىٰ عَنْهُ الْإِمَامُ مِنْ بَيْتِ الْمَالِ».

# ١٠٥ \_ بَابُ أَنَّ إِلْأَرْضَ كُلَّهَا لِلْإِمَامِ اللهِ

عَنْ هِشَامِ بْنِ سَالِمٍ، عَنْ أَيِيَ خَيَى ، عَنْ أَجْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَى، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ هِشَامِ بْنِ سَالِمٍ، عَنْ أَيِيَ خَالِدٍ الْكَابُلِيِّ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ قَالَ: «وَجَدْنَا فِي كِتَابِ عَلِيً ﴿ فَنَ الْأَرْضَ لِلَٰهِ بُورِتُهَا مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَ الْعَاقِبَةُ لِلْمُتَقِينَ ﴾ أَنَا وَ أَهْلُ كِتَابِ عَلِيً ﴿ وَإِنَّ اللّٰهُ الأَرْضَ لِلّٰهِ بُورِتُهَا مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَ الْعَاقِبَةُ لِلْمُتَقِينَ ﴾ أَنَا وَ أَهْلُ بَيْتِي اللَّذِينَ أَوْرَثَنَا اللّٰهُ الأَرْضَ، وَ نَحْنُ الْمُتَقُونَ، وَ الأَرْضُ كُلُّهَا لَنَا، فَمَنْ أَخْيَا أَرْضاً مِنَ الْمُسْلِمِينَ، فَلْيَعْمُوهُا وَ لَيُودً خَرَاجَهَا إِلَى الْإِمَامِ مِنْ أَهْلِ بَيْتِي، وَ لَهُ مَا أَكُلَ مِنْهَا ؛ فَهُو فَيْ مَرَهَا وَ أَخْرَبَهَا إِلَى الْإِمَامِ مِنْ أَهْلِ بَيْتِي، وَ لَهُ مَا أَكُلَ مِنْهَا ؛ فَهُو يَهُو بَهَا مِنَ اللّٰهِ مِنْ أَهْلِ بَيْتِي، وَ لَهُ مَا أَكُلَ مِنْهَا ، فَهُو جَتَى يَهَا مِنَ اللّٰهِ مَنْ أَهْلِ بَيْتِي بِالسَّيْفِ، فَيَحْوِيهَا وَ يَمْنَعُهَا وَ يُخْرِجَهُمْ مِنْهَا، كَمَا خَيْ يَعْلَهُمَ اللّٰهِ مِنْ أَهْلِ بَيْتِي بِالسَّيْفِ، وَيَعْمَونَهَا وَ يَعْمَلُوهُ وَلَهُ مَا أَكُلَ مِنْهَا ، كَمَا خَيْ يَشَاءُ وَيَعْمَوهُا وَ يَعْمَوهُا وَ يَعْمَوهُا وَ يَعْمَوهُا وَ يَعْمَوهُا وَ يَعْمَوهُا وَ لَكُمْ مِنْهَا ، كَمَا خِي حَوْلَهُا رَسُولُ اللّٰوسِيَّةِ وَمَنَعَهَا ، إِلَّا مَا كَانَ فِي أَيْدِي شِيعَيْنَا ؛ فَإِنَّهُ يُقَاطِعُهُمْ عَلَىٰ مَا فِي خَرِامَهُ وَيَعْرَالُوهُ الْأَرْضَ فِي أَيْدِيهِمْ ، وَ يَتُوكُ الْأَرْضَ فِي أَيْدِيهِمْ ».

● و در روایت دیگر، چنین است که: «تا آن که برای رعیت چون پدرِ مهربان باشد».

۱۰۷۱ / ۹ معلی بن محمد، از سهل بن زیاد، از معاویه بن محکیم، از محمد بن اَسلم، از مردی از طبرستان که او را محمد می گفتند، روایت کرده است و گفت که: معاویه گفت که: بعد از این، خود همان طبریِ محمد نام را ملاقات کردم، پس مرا خبر داد و گفت که: شنیدم از حضرت علی بن موسی الرضای که می فرمود: «گرفتار قرض، هرگاه قرض دار شده باشد، یا از کسی به قرض گرفته باشد – و شک و تردید از معاویه راوی است ـ یک سال مهلت داده می شود، پس اگر وسعتی به هم رسانید که قادر شد بر ادای آن، خود می دهد، و اگر نه، امام قرض او را از بیت المال ادا می کند».

#### ۱۰۵. باب در بیان این که همهٔ زمین مال امام ﷺ است

سالم، از ابو خالد کابلی، از امام محمد باقر بی محمد بن عیسی، از ابن محبوب، از هشام بن سالم، از ابو خالد کابلی، از امام محمد باقر بی روایت کرده است که فرمود: «در کتاب علی بی این را یافتیم که: ﴿إِنَّ اَلْاَرْضَ بِلَّهِ یُورِثُهُا مَن یَشَا لَهُ بِنْ عِبَابِهِ وَ اَلْعَیْبَةُ لِلْمُتّینَ ﴾ او حضرت در آن کتاب فرموده که: من و اهل بیت مین، آنیانیم که خدا زمین را به ما میراث داد، و ماییم پرهیزکاران و همهٔ زمین مال ماست. پس، هر که از مسلمانان، زمینی را احیاکند، باید که آن را معمور و آباد نماید و خراج آن را به امامی که از اهل بیت من باشد، برساند، و از برای اوست آنچه از خورده باشد. پس، اگر آن را واگذارد، یا ویران کند و مردی از مسلمانان آن را بگیرد بعد از او، و آن را آباد کند و احیا نماید، پس او سزاوار تر است به آن زمین از آن که آن را واگذارد، یا خورده باشد، می رساند، و از برای اوست آنچه از آن که گذاشته، و خراج آن را به امامی که از اهل بیت من باشد، می رساند، و از برای اوست آنچه از آن و منع کند آن را از مخالفان و ایشان را از آن بیرون کند؛ چنانچه رسول خدای آن را جمع آوری نماید و منع کرد آن را از مخالفان، مگر آنچه در دست شیعیان ما باشد، که آن حضرت با ایشان مقاطعه می کند و قرار دادی بنا می گذارد بر آنچه در دست ایشان است و زمین را در دست ایشان وامی گذارد».

۱ اعراف، ۱۲۸ یعنی به درستی که زمین از برای خدا و ملک اوست، میراث میدهد بمعنی آن را میبخشد بدون عوض به هر که میخواهد از بندگان خود و سرانجام نیکو و عاقبت کار از برای پرهیزکاران است(مترجم)

١٠٧٣ / ٢ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ ، قَالَ : أَخْبَرَنِي أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ ، عَمَّنْ رَوَاهُ ، قَالَ : «الدُّنْيَا وَ مَا فِيهَا لِلَّهِ \_ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ \_ وَ لِرَسُولِهِ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ ، عَمَّنْ رَوَاهُ ، قَالَ : «الدُّنْيَا وَ مَا فِيهَا لِلَّهِ \_ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ - وَ لِرَسُولِهِ وَ لَنَا ، فَمَنْ غَلَبَ عَلَىٰ شَيْءٍ مِنْهَا ، فَلْيَتَّقِ اللَّهَ ، وَ لَيُؤَدِّ حَقَّ اللَّهِ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ ، وَ لَيَبَرَّ وَ لَنَا ، فَمَنْ غَلَبَ عَلَىٰ شَيْءٍ مِنْهَا ، فَلْيَتَّقِ اللَّهَ ، وَ لَيُؤَدِّ حَقَّ اللّهِ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ ، وَ لَيَبَرَّ إِلَا اللّهُ وَ رَسُولُهُ وَ نَحْنُ بُرَآءُ مِنْهُ ».

٣/١٠٧۴. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ عُمَرَ بْنِ يَزِيدَ، قَالَ: رَأَيْتُ مِسْمَعاً بِالْمَدِينَةِ \_وَ قَدْ كَانَ حَمَلَ إِلَىٰ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

قَالَ: فَقَالَ لِي: إِنِّي قُلْتُ لَهُ حِينَ خَمَلْتُ إِلَيْهِ الْمَالَ -: إِنِّي كُنْتُ وُلِّيتُ الْبَحْرَيْنَ الْغَوْصَ، فَأَصَبْتُ أَرْبَعَمِاتَةِ أَلْفِ دِرْهُمٍ، وَ قَدْ جِئْتُكَ بِخُمُسِهَا بِثَمَانِينَ أَلْفَ دِرْهُمٍ، وَ قَدْ جِئْتُكَ بِخُمُسِهَا بِثَمَانِينَ أَلْفَ دِرْهُمٍ، وَ لَا يَخُوصُ لَهَا وَ هِي حَقُلُكَ الَّذِي جَعَلَهُ اللّهُ -تَبَارَكَ وَ كَرِهْتُ أَنْ أَعْرِضَ لَهَا وَ هِي حَقَلُكَ الَّذِي جَعَلَهُ اللّهُ -تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ - فِي أَمْوَالِنَا.

فَقَالَ: «أَ وَ مَا لَنَا مِنَ الْأَرْضِ وَ مَا أَخْرَجَ اللَّهُ مِنْهَا إِلَّا الْخُمُسُ؟ يَا أَبَا سَيَّارٍ، إِنَّ الأَرْضَ كُلَّهَا لَنَا؛ فَمَا أَخْرَجَ اللَّهُ مِنْهَا مِنْ شَيْءٍ فَهُوَ لَنَا».

فَقُلْتُ لَهُ: وَ أَنَا أَحْمِلُ إِلَيْكَ الْمَالَ كُلَّهُ، فَقَالَ: «يَا أَبَا سَيَّارٍ، قَدْ طَيَّبْنَاهُ لَكَ، وَ أَخْلَلْنَاكَ مِنْهُ، فَضُمَّ إِلَيْكَ مَالَكَ، وَ كُلُّ مَا فِي أَيْدِي شِيعَتِنَا مِنَ الْأَرْضِ فَهُمْ فِيهِ مُحَلَّلُونَ حَتَىٰ يَقُومَ قَائِمُنَا ﷺ، فَيَجْبِيَهُمْ طَشْقَ مَاكَانَ فِي أَيْدِيهِمْ، وَ يَتْرُكَ الْأَرْضَ فِي مُحَلَّلُونَ حَتَىٰ يَقُومَ قَائِمُنَا ﷺ، فَيَجْبِيَهُمْ طَشْقَ مَاكَانَ فِي أَيْدِيهِمْ، وَ يَتْرُكَ الْأَرْضَ فِي أَيْدِيهِمْ، وَ يَتْرُكَ الْأَرْضَ فِي أَيْدِيهِمْ، وَ أَمَّا مَا كَانَ فِي أَيْدِي غَيْرِهِمْ، فَإِنَّ كَسْبَهُمْ مِنَ الْأَرْضِ حَرَامٌ عَلَيْهِمْ حَتّىٰ يَقُومَ قَائِمُنَا، فَيَأْخُذَ الْأَرْضَ مِنْ أَيْدِيهِمْ، وَ يُخْرِجَهُمْ صَغَرَةً».

۱۰۷۳ / ۲ . حسین بن محمد، از معلّی بن محمد روایت کرده است که گفت: خبر داد مرا احمد بن محمد بن عبدالله، از آنکه او را روایت کرده که فرمود: «دنیا و آنچه در آن است، مال خدای تبارک و تعالی و برای رسول او، و برای ما است. پس هر که بر چیزی از آن دست یابد، باید که از خدا بترسد و حق خدای تبارک و تعالی را اداکند و با برادران خود نیکویی کند، و اگر این را به جا نیاورد، خدا و رسول او و ما از او بیزاریم».

۱۰۷۴ / ۳. محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از ابن محبوب، از عُمر بن یزید روایت کرده است که گفت: مِسمع را در مدینه دیدم و آن سال مالی را به خدمت امام جعفر صادق اورده بود و حضرت صادق از را رد فرمود به مسمع. گفتم که: چرا حضرت صادق مالی را که به خدمتش آورده بودی، بر تو رد کرد و قبول ننمود؟

راوی میگوید که: مسمع گفت که: من به حضرت عرض کردم در هنگامی که آن مال را به خدمتش بردم، که مرامتوجه دو دریا کردند، یا خود متوجه شدم که در آن فرو روم، و مروارید بیرون آورم و چهارصد هزار درم عاید من شد، و خمس آن راکه عبارت است از هشتاد هزار درم به خدمت تو آوره م، و ناخوش داشتم که آن را از تو حبس کنم و به تو نرسانم، و با آن معامله کنم، با آنکه آن، حق تو است که خدای تبارک و تعالی آن را در باب مال های ما قرار داده.

حضرت فرمود که: «آیا از برای ما نیست از زمین و آنچه خدا از آن بیرون آورده، مگر خمس؟ ای ابو سیّار، به درستی که همهٔ زمین مال ما است. پس، آنیچه خدا از آن بیرون آورده، از هرچه باشد، مال ما است». پس، به آن حضرت عرض کردم که: من همهٔ این مال را به خدمت تو می آورم. فرمود که: «ای ابو سیّار، ما آن را برای تو حلال گردانیدیم، و تو را از خمس آن نیز حلال کردیم، پس مال خود را با خود برگیر و هر چه در دست شیعیان ماست از زمین ما، ایشان را در باب آن حلال کردهایم تا قائم مای قیام کند، پس، خراج و طسق آنچه در دست ایشان واگذارد. و اما آنیچه در دست غیر ایشان است، از ایشان بگیرد و زمین را در دست ایشان واگذارد. و اما آنیچه در دست غیر ایشان است، حاصلی که از آن زمین بردارند، حرام است بر ایشان، تا قائم مای قیام کند، پس زمین را از دست ایشان را بیرون کند؛ در حالتی که

۱. این عین ترجمهٔ مترجم رحمه الله است، و ظاهراً ترجمهٔ عبارت چنین است: غواصی و استخراج مروارید بـحرین بر عهدهٔ من گذاشته شد و....
 ۲. طسق، مقدار خراج که به حساب زمین و زراعت گیرند.

قَالَ عُمَرُ بْنُ يَزِيدَ: فَقَالَ لِي أَبُو سَيَّارٍ: مَا أَرَىٰ أَحَداً مِنْ أَصْحَابِ الضِّيَاعِ وَ لَا مِمَّنْ يَلِي الْأَعْمَالَ يَأْكُلُ حَـلَالًا غَيْرِي إِلَّا مَنْ طَيَّبُوا لَهُ ذٰلِكَ.

١٠٧٥ / ٥٠ مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ ، عُنْ يَحْمَدِ بْنِ أَحْمَدَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللّهِ بْنِ مُصْعَبٍ، عَنْ يُونُسَ أَحْمَدَ. عَنْ عَلِيٍّ بْنِ النَّعْمَانِ ، عَنْ صَالِحٍ بْنِ حَمْزَةَ وَعَنْ أَبَانِ بْنِ مُصْعَبٍ، عَنْ يُونُسَ بْنِ ظَبْيَانَ، أَوِ الْمُعَلِّى بْنِ خُنَيْسٍ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللّهِ اللهِ اللهِ عَبْدِ اللّهِ اللهِ اللهِ عَنْ هَدِهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَبْدِ اللّهِ اللهِ اللهِ وَ أَمَرَهُ أَنْ اللّهُ عَبْرَيُلُ اللهِ ، وَ أَمَرَهُ أَنْ اللّهُ عَبْرَيُلُ اللهِ ، وَ أَمَرَهُ أَنْ اللّهُ عَبْرَيُلُ اللهِ ، وَ أَمَرَهُ أَنْ الْأَرْضِ ؟ فَتَبَسَّمَ ، ثُمَّ قَالَ: «إِنَّ اللّهُ عَبْرَانُ وَ تَعَالَىٰ عَبْدِ اللّهِ اللهِ ، وَ أَمَرَهُ أَنْ اللّهُ عَنْ السَّمَاءِ وَ يَهُرُ اللهِ اللهِ عَنْ السَّمَاءِ وَ يَهُرُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَاللهِ اللهُ الللهُ اللهُ ا

خوار و بي مقدار باشند.

عمر بن یزید میگوید که: ابو سیّار با من گفت که: از صاحبان زمین و دهها و از آنان که متوجه عمل ها و کسبها می شوند، کسی را نمی بینم که حلال بخور د غیر از من، مگر آن کس که اثمه آن را برای او حلال کو ده باشند.

ابی حمزه، از پدرش، از ابو بصیر، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که گفت: به آن حضرت عرض کردم که: آیا زکات بر امام واجب نیست؟ فرمود که: «ای ابا محمد، سخن محالی گفتی. آیا ندانسته ای که دنیا و آخرت، مال امام است؛ که آن را در هر جا که خواهد، می گذارد و به هر که خواهد، آن را تسلیم می نماید، و آنچه بکند از این امور، او را رواست از جانب خدا. ای ابا محمد، به درستی که امام، هرگز در شبی بیتو ته نمی کند که خدا را در گردن او حقی باشد که او را از آن سؤال کند».

نعمان، از صالح بن حمزه، از ابان بن مُصعب، از محمد بن ظبیان، یا معلّی بن خُنیس روایت نعمان، از صالح بن حمزه، از ابان بن مُصعب، از پونس بن ظبیان، یا معلّی بن خُنیس روایت کرده است که گفت: به خدمت امام جعفر صافق ها عرض کردم که: چه قدر از این زمین، یا چه چیز از آن برای شما است؟ حضرت تبسم فرمود و فرمود که: «خدای تبارک و تعالی جبرئیل ه را به سوی زمین فرستاد و او را امر فرمود که: با انگشت بزرگ پای خود، زمین را بشکافد و هشت نهر در آن جاری نماید؛ از جملهٔ آنها سیحان است. و جیحان، و از جملهٔ آن نهرها، خشوع است، و آن نهر شاش است، و مهران، و آن نهر هند است، و نیل مصر و دجلهٔ بغداد و فرات. پس آنچه را که این نهرها آب دهد که جدولی از اینها جاری شود، یا به دلو و جرخ و امثال آن آب خورده باشد، مال ما است، و آنچه مال ما باشد، مال شیعیان ما است، و برای دشمن ما چیزی از آن نیست، مگر آنچه را که غصب کند و بر آن مستولی شود.

۱. و در قاموس مذکور است که سیحان، نهری است در شام، و دیگری در بصره، و گفته که سیمون، نـهری است در ماوراه النهر، و نهری در هند. (مترجم)

۲. و آن نهر بلخ است. و در قاموس گمان کرده که جیحان، نهری است در میانهٔ شام و روم و معرّب جهان است، و جیحون، نهر خوارزم است. (مترجم)
 ۳. و شاش شهری است در ماوراء النهر. (مترجم)

و صاحب قاموس گفته که نهر مهران، به کسر میم، در سند است. (مترجم)

الْأَرْضِ، ثُمَّ تَـلَا هٰذِهِ الْآيَةَ: «﴿قُلْ هِيَ لِلَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيْاةِ الدُّنْيَا﴾ الْمَغْصُوبِينَ عَلَيْهَا ﴿خَالِصَةَ﴾ لَهُمْ ﴿يَوْمَ الْقِيْامَةِ﴾: بِـلَا غَصْبٍ».

١٠٧٧ / ٤. عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الرَّيَّانِ، قَالَ: كَتَبْتُ إِلَى الْعَسْكَرِيِّ ﷺ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، رُوِيَ لَنَا أَنْ لَيْسَ لِـرَسُولِ اللهِ ﷺ. اللهِ عَلَيْهِ مِنَ الدُّنْيَا وَ مَا عَلَيْهَا لِرَسُولِ اللهِ عَلَيْهِ.

١٠٧٨ / ٧ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ رَفَعَهُ ، عَنْ عَمْرِو بْنِ شِمْرٍ ، عَنْ جَابِرٍ ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ ، قَالَ : «قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ : خَلَقَ اللَّهُ آدَمَ ، وَ أَقْطَعَهُ الدَّنْيَا قَطْمِعَةً ، فَمَا كَانَ لِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ ، فَهُوَ لِلْأَئِمَّةِ مِنْ قَطْمِعَةً ، فَمَا كَانَ لِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ ، فَهُوَ لِلْأَئِمَّةِ مِنْ آلِ مُحَمَّدٍ ﷺ ، فَهُوَ لِلْأَئِمَّةِ مِنْ آلِ مُحَمَّدٍ ﴾ .

١٠٧٩ / ٨. مُحَمَّدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ، عَنِ الْفَضْلِ بْنِ شَاذَانَ؛ وَ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِي جَمِيعاً، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ حَفْصِ بْنِ الْبَخْتَرِيِّ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ قَالَ: اللّهِ اللّهِ كَرَىٰ بِرِجْلِهِ خَمْسَةَ أَنْهَارٍ وَ لِسَانُ الْمَاءِ يَتْبَعُهُ مِنَ الْفُرَاتَ، وَ دِجْلَةً، وَ البّحُرُ الْمُطِيفُ فِيلًا مِصْرَ، وَ مِهْرَانَ، وَ نَهَرَ بَلْخَ، فَمَا سَقَتْ أَوْ سُقِيَ مِنْهَا فَلِلْإِمَامِ، وَ الْبَحْرُ الْمُطِيفُ بِالدُّنْيَا».

# عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنِ السِّنْدِيِّ بْنِ الرَّبِيعِ، قَالَ:

لَمْ يَكُنِ ابْنُ أَبِي عُمَيْرٍ يَعْدِلُ بِهِشَامِ بْنِ الْحَكَمِ شَيْنَاً، وَكَانَ لَا يُغِبُّ إِثْيَانَهُ، ثُمَّ انْقَطَعَ عَنْهُ وَ خَالَفَهُ، وَكَانَ سَبَبُ ذَٰلِكَ أَنَّ أَبَا مَالِكَ الْحَضْرَمِيِّ كَانَ أَحَدَ رِجَالِ هِشَامٍ، و به درستی که دوست ما قرار دارد در آنچه گشادگی آن بیشتر است از آنچه در میان این تا این این (یعنی: آسمان تا زمین است). پس این آیه را تلاوت فرمود: ﴿قُلْ هِیَ لِلَّذِینَ ءَامَنُوا فِی الْحَیَوٰةِ الدُّنْیَا﴾، یعنی: «بگو که: این زینت و طیبات از برای آنان است که ایسمان آورده اند در زندگانی دنیا». و حضرت فرمود که: «آنان که اینها از ایشان غصب شده و بر آن استیلا به هم رسیده ﴿خالص و بی مُحلِ است برای ایشان ﴿یَوْمَ الْقِیْمَةَ﴾ ، یعنی: در روز قیامت بیغصب».

۱۰۷۷ / ۶ ، علی بن محمد، از سهل بن زیاد، از محمد بن عیسی، از محمد بن ریان روایت کرده است که گفت: نوشتم به سوی امام حسن عسکری که: فدای تو گردم، روایت به ما رسیده که: رسول خدای را از دنیا غیر از خمس، چیزی نیست. جواب آن حضرت به ما رسید که: «دنیا و آنچه بر آن است، مال رسول خدا است کاله.

۱۰۷۸ / ۷. محمد بن یحیی، از احمد بن محمد روایت کرده و آن را مرفوع ساخته، از عمر و بن شمر، از جابر، از امام محمد باقر الله که قرمود: ارسول خدای فرمود که: خدا آدم را آفرید، و همهٔ دنیا را یک پارچه برای او اقطاع فرمود و وابرید (و إقطاع به اول مکسور، چیزی تمام از خود و ابریدن و به کسی دادن است و به بریدن چیزی کسی را رخصت دادن). پس، آنچه برای آدم به بود، همان از برای رسول خدای خداست شاه و آنچه برای رسول خدای بود، برای است».

۱۰۷۹ / ۸. محمد بن اسماعیل، از فضل بن شاذان و علی بن ابراهیم، از پدرش هر دو روایت کرده اند، از ابن ابی عمیر، از حفض بن بختری از امام جعفر صادق الله که فرمود: «جبرئیل به پای خویش پنج نهر کند، و زبانهٔ آب در پی او می آمد و آنها: فرات و دجله و نیلِ مصر و مهران و نهر بلخ است. پس، آنچه راکه این نهرها آب دهند، یا از اینها آب داده شود، مال امام است و همچنین است دریایی که دور دنیا را فراگرفته است» (یعنی دریای محیط).

علی بن ابراهیم، از سندی بن ربیع روایت کرده است که گفت: ابن ابی عمیر هیچ چیز
 را با هشام بن حکم برابر نمی کرد و چنان بود که روزی، نه، روزی، به دیدن او راضی نمی شد،
 بلکه هر روزه به نزد او می آمد. پس از او بریده شد و به دیدن او نمی رفت و با او مخالفت

۱. اعراف، ۳۲.

وَ وَقَعَ بَيْنَهُ وَ بَيْنَ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ مُلَاحَاةً فِي شَيْءٍ مِنَ الْإِمَامَةِ، قَالَ ابْنُ أَبِي عُمَيْرٍ:
الدُّنْيَا كُلُّهَا لِلْإِمَامِ عِنْ عَلَىٰ جِهَةِ الْمِلْكِ، وَ إِنَّهُ أَوْلَىٰ بِهَا مِنَ الَّذِينَ هِيَ فِي أَيْدِيهِمْ. وَ قَالَ الدُّنْيَا كُلُّهَا لِلْإِمَامِ مِنَ الْفَيْءِ وَ الْخُمُسِ وَ أَبُو مَالِكِ: كَذْلِكَ أَمْ لَلْكُ النَّاسِ لَهُمْ إِلَّا مَا حَكَمَ اللَّهُ بِهِ لِلْإِمَامِ مِنَ الْفَيْءِ وَ الْخُمُسِ وَ الْمَعْمَمِ، فَذَلِكَ أَمْ لَلْكُ النَّاسِ لَهُمْ إِلَّا مَا حَكَمَ اللَّهُ بِهِ لِلْإِمَامِ مِنَ الْفَيْءِ وَ الْخُمُسِ وَ الْمَعْنَمِ، فَذَلِكَ لَهُ، وَ ذَلِكَ أَيْضاً قَدُ بَيَّنَ اللَّهُ لِلْإِمَامِ أَيْنَ يَصْعَعُهُ، وَ كَيْفَ يَصْنَعُ بِهِ، فَتَرَاضَيَا بِهِشَامِ بْنِ الْحَكَمِ، وَ صَارَا إِلَيْهِ، فَحَكَمَ هِشَامُ لِأَبِي مَالِكٍ عَلَى ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، فَعَرَهِ هِشَاماً بَعْدَ ذٰلِكَ.

# ١٠٤ ـ بَابُ سِيرَةِ الْإِمَامِ فِي نَفْسِهِ وَ فِي الْمَطْعَمِ وَ الْمَلْبَسِ إِذَا وَلِيَ الْأَمْرَ

١٠٨٠/ ١. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنَ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ حَمَّادٍ، عَنْ حُمَيْدٍ وَ جَابِرٍ الْعَبْدِيِّ، قَالَ: قَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ: «إِنَّ اللهَ جَعَلَنِي عَنْ حَمَّادٍ، عَنْ حُمَيْدٍ وَ جَابِرٍ الْعَبْدِيِّ، قَالَ: قَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ: «إِنَّ اللهَ جَعَلَنِي إِمَاماً لِخَلْقِهِ، فَفَرَضَ عَلَيَّ التَّقْدِيرَ فِي نَفْسِي وَ مَطْعَمِي وَ مَشْرَبِي وَ مَلْبَسِي كَضُعَفَاءِ النَّاسِ؛ كَيْ يَقْتَدِيَ الْفَقِيرُ بِفَقْرِي، وَ لَا يُطْغِيَ الْغَنِيُّ غِنَاهُ».

٢/١٠٨١ علي بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ حَمَّادِ بْنِ عُثْمَانَ، عَنِ الْمُعَلَّى بْنِ خُنَيْسٍ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ يَوْماً: جُعِلْتُ فِدَاكَ، ذَكَرْتُ آلَ عَنِ الْمُعَلَّى بْنِ خُنَيْسٍ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ يَوْماً: جُعِلْتُ فِدَاكَ، ذَكَرْتُ آلَ فَلَانٍ وَ مَا هُمْ فِيهِ مِنَ النَّعِيم، فَقُلْتُ: لَوْ كَانَ هٰذَا إِلَيْكُمْ لَعِشْنَا مَعَكُمْ.

فَقَالَ: «هَيْهَاتَ هَيْهَاتَ يَا مُعَلِّىٰ. أَمَا وَ اللّٰهِ أَنْ لَوْ كَانَ ذَاكَ، مَا كَانَ إِلَّا سِيَاسَةَ اللَّيْل، وَ سِيَاحَةَ النَّهَارِ، وَ لُبْسَ الْخَشِنِ، وَ أَكْلَ الْجَشِبِ، فَزُوِيَ ذٰلِكَ عَنَّا، فَهَلْرَأَيْتَ ورزید، و سببش این بود که ابو مالک حضرمی که یکی از رجال هشام ببود و از او روایت می نمود، در میانهٔ او و ابن ابی عمیر در باب چیزی از امر امامت، منازعه واقع شد. ابن ابی عمیر می گفت که: همهٔ دنیا از برای امام اللهٔ است به طریقهٔ ملکیّت، و امام به آن سزاوار تر است از آنها که این، در دنیا در دست ایشان است. و ابو مالک چنین می گفت که: ملکهای مردم از برای ایشان است، مگر آنچه خدا از برای امام به آن حکم فرموده باشد؛ از غنیمت و خمس که از برای اوست. و این که خدا از برای امام قرار داده نیز از برایش بیان فرموده که آن را در کجا بگذارد، و به آن به چه کیفیت رفتار نماید. پس، ابن ابی عمیر و ابو مالک، به هشام بن حکم راضی شدند که در میانهٔ ایشان حکم باشد. و به نزد هشام رفتند و هشام برای ابو مالک بر ابن ابی عمیر حکم کرد و گفت: حق با ابو مالک است. پس، ابن ابی عمیر، غضب کرد و بعد از آن، از هشام دوری نمود.

## ۱۰۶ باب در بیان طریقه و روش امام در نَفس خویش در خوردنی و پوشیدنی، چون متوجه امر امامت شود

۱۰۸۰ / ۱ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد بن عیسی، از ابن محبوب، از حمّاد، از خمید و جابر عبدی روایت کرده است که گفت: المیر المؤمنین الله فرمود که: «خدا مراامام گردانیده از برای خلق خود. پس تنگگیری را بر من واجب ساخته در حق خودم و در آنچه میخورم و آنچه مینوشم؛ چون ضعیفان و فقیران مردمان، تا آن که فقیر به فقر من اقتدا کند و به آن راضی باشد و غنّی به غنای خویش از سر به در نرود».

خنیس روایت کرده است که گفت: روزی به خدمت امام جعفر صادق علی عرض کردم که: خنیس روایت کرده است که گفت: روزی به خدمت امام جعفر صادق علی عرض کردم که: فدای تو گردم، بنی عباس و آنچه را که ایشان در آنند از ناز و نعمت، به خاطر آوردم و با خود گفتم که: اگر این امر با شما می بود، ما با شما به رفاهیت می گذرانیدیم. فرمود که: های معلی، بسیار دور است آنچه تو گمان کرده ای. به خدا سوگند که، اگر این امر با ما می بود، چیزی نبود، میگر سیاست و تدبیر و محافظت مردمان در شب و گشتن در روز (از برای جهاد یا غیر آن) و پوشیدن جامه های در شت و خوردن طعام های غیر لذیذ (یا نان بی نان خورش) و به واسطه پوشیدن جامه های در شت و خوردن طعام های غیر لذیذ (یا نان بی نان خورش) و به واسطه غصب خلافت، همهٔ اینها از ما دفع و رفع شد. پس آیا هرگز مظلمه و ستمی را دیده ای که

ظُـلَامَةً قَطُّ صَيَّرَهَا اللَّهُ نِعْمَةً إِلَّا هٰذِهِ؟».

١٠٨٢ / ٣. عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ صَالِحٍ بْنِ أَبِي حَمَّادٍ؛ وَ عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، وَ غَيْرِهِمَا بِأَسَانِيدَ مُخْتَلِفَةٍ، فِي احْتِجَاجٍ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عِلَى عَلَى عَاصِمٍ بْنِ زِيَادٍ حِينَ لَبِسَ الْعَبَاءَ، وَ تَرَكَ الْمُلَاءَ، وَ شَكَاهُ أَخُوهُ الرَّبِيعُ بْنُ زِيَادٍ إِلَىٰ عَاصِمٍ بْنِ زِيَادٍ حِينَ لَبِسَ الْعَبَاءَ، وَ تَرَكَ الْمُلَاءَ، وَ شَكَاهُ أَخُوهُ الرَّبِيعُ بْنُ زِيَادٍ إِلَىٰ أَمُوهُ مِنِينَ عِلَى الْمُؤْمِنِينَ عِلَى اللّهُ مِنْ ذَلِكَ الطَّيْبَاتِ وَ هُو يَكُرهُ أَمْا اسْتَحْيَئِيتَ مِنْ أَمُولَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى اللّهِ مِنْ ذَلِكَ ، أَ وَلَيْسَ اللّهُ يَقُولُ: ﴿ وَالْأَرْضَ وَضَعَهَا لِلْأَنَامِ ٥ فِيهَا هَاكِهَةً أَهُونَ عَلَى اللّهِ مِنْ ذَلِكَ ، أَ وَلَيْسَ اللّهُ يَقُولُ: ﴿ وَالْأَرْضَ وَضَعَهَا لِلْأَنَامِ ٥ فِيهَا هَاكِهَةً وَالنَّذُلُ ذَاتُ الْأَكْمَامِ ﴾ إلى قَوْلِهِ ﴿ يَخْرُبُ مِنْهُمَا اللّهُ لِيَقُولُ: ﴿ وَمَنْ عَلِللّهِ ، لَابْتِذَالُ نِعَمِ اللّه عِنْ اللّهُ عِنْهُ اللّهُ مِنْ ذَاتُ اللّهُ عَلَالِهُ وَيَخْرُبُ مِنْهُمَا اللّهُ لُولُولُ وَالْمَرْجَانُ ﴾ إلى قَوْلِهِ ﴿ وَخَرْبُ مِنْهُمَا اللّهُ لُولُو الْمَرْجَانُ ﴾ إلى قَوْلِهِ ﴿ وَخُرْبُ مِنْهُمَا اللّهُ لُولُو الْمَرْجَانُ ﴾ إلى قَوْلِهِ ﴿ وَخُرْبُ مِنْهُمَا اللّهُ لِلْوَلَا مَنْ اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ الْمُؤْمِنِ عَلَيْهُ الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ الْمُؤْمِنِينَ اللّهُ الْعُلْمُ الللّهُ الْعَلْمُ اللّهُ الْمُؤْمِلُهُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِنِيل

خدا آن را نعمت گرداند، مگر این مظلمه، (یعنی غصب خلافت. حاصل مراد، آن که خلافت را ظاهری را از ما غصب کردند، و گمان ایشان این است که بر ما ستم کردهاند، و حال آن که ما را به رفاهیت انداخته اند).

۱۰۸۲ / ۳. علی بن محمد، از صالح بن ابی حمّاد و چند نفر از اصحاب ما، از احمد بن مسحمد و غییر ایشان به سندهای مختلف روایت کردهاند در باب حجت آوردن امیر المؤمنین الله بر عاصم بن زیاد در هنگامی که عبا پوشیده بود و جامههای نرم و نازک را ترک کرده بود، و برادرش ربیع بن زیاد شکایت او را به امیر المؤمنین الله نمود، و عرض کرد که: به این سبب اهل خود را غمناک و فرزندانش را اندوهناک ساخته.

امير المؤمنين على فرمودكه: «عاصم بن زياد را به نزد من آوريد». پس او را آوردند، چون حضرت او را دید، در روی او رو ترش فرمود و فرمود که: «آیا از اهل خود شرم نکردی؟ آیا بر فرزندان خود رحم نکردی؟ آیا خدا را جنان پنداشتهای که چیزهای پاکیزه را برای تو حلال کرده و ناخوش دارد که تو از آنها فراگیری؟ تو در نزد خدا از آن خوارتری که از این قبيل تكليف نسبت به تو بكند. أيا خدات في عابد كه: ﴿ وَٱلْأَرْضَ وَضَعَهَا لِلْأَنَامِ \* فِيهَا فَكِهَةً وَالنَّخَلُ ذَاتُ الْأَكْمَامِ ﴾ أ، يعنى: «و زُمِينَ را حلق فرمود، بايتهاد برروى آب، و بكسترانيد از براى انتفاع هر صاحب روحي كه بر روى أن است. در أن انواع چيزها است كــه بــه أنــها مــتلذَّذ ميشوند از انواع ميوهها و درختان خرماكه صاحبان غلافهااند؛ (چه شكوفهٔ آنها در ميان غلافها مي باشد). آيا خدا نمي فرمايدكه: ﴿مَرَجَ ٱلْبَحْرَيْنِ يَلْتَقِيّانِ \* بَيْنَهُمَا بَرْزَخٌ لَايَبْغِيّانِ ﴾، تما فرمودهٔ آن جناب كه: ﴿ يَخْرُجُ مِنْهُمَا ٱللُّؤْلُقُ وَٱلْمَرْجَانُ ﴾ `، يعني: رهاكرد و روان گردانيد دو دريا را: یکی خوش و شیرین، و دیگری شور و تلخ؛ در حالتی که به یکدیگر میرسند و سطوح آنها به یکدیگر مماس میشوند (و گفتهاند که آن دریای فارس و روم است که در محیط بــه یکدیگر میرسند). در میان این دو دریا، پردهای است از قدرت خداکه افزونی نمیجویند (بر یکدیگر میرسند و هیچ یک بر دیگری غالب نمی شود به ممازجه و ابطال خاصیت یکدیگر). بیرون می آید از این دو دریا، مروارید بزرگ و مروارید خرّد» (و آنچه در میانهٔ آيات ذكر نشده اين است كه: ﴿فَيِأْيِّ ءَالآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ﴾. و ترجمهٔ أن مذكور شد).

۲. الرحمن، ۱۹ و ۲۰ و ۲۲.

١. الرحمن، ١٠ و ١١.

أَحَبُّ إِلَيْهِ مِنِ ابْتِذَالِهَا بِالْمَقَالِ، وَ قَدْ قَالَ اللَّهُ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبُّكَ فَحَدِّثُ﴾».

فَقَالَ عَاصِمْ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، فَعَلَىٰ مَا اقْتَصَرْتَ فِي مَطْعَمِكَ عَلَى الْجُشُوبَةِ، وَ فِي مَلْبَسِكَ عَلَى الْخُشُونَةِ؟ فَقَالَ: «وَيْحَكَ، إِنَّ اللَّهَ ـعَزَّ وَ جَلَّ ـ فَرَضَ عَلَىٰ أَئِمَّةِ الْعَدْلِ أَنْ يُقَدِّرُوا أَنْفُسَهُمْ بِضَعَفَةِ النَّاسِ كَيْـلَا يَتَبَيَّغَ بِالْفَقِيرِ فَقْرُهُ». فَأَلَقَىٰ عَاصِمُ بْـنُ زِيَادٍ الْعَبَاءَ، وَ لَبِسَ الْمُـلَاءَ.

٣/١٠٨٣ عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ الْبَرْقِيِّ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ يَحْمَد بْنِ مُحَمَّدٍ اللهِ عِنْ عَنْ مَعَادِ بْنِ عُثْمَانَ، قَالَ: حَضَرْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ عِنْ وَقَالَ لَهُ رَجُلُ: يَحْمَى الْخَرَّازِ، عَنْ حَمَّادِ بْنِ عُثْمَانَ، قَالَ: حَضَرْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ عِنْ وَقَالَ لَهُ رَجُلُ: أَضَلَحَكَ اللّهُ، ذَكَرْتَ أَنَّ عَلِيَّ بْنَ أَبِي طَالِب عِنْ كَانَ يَلْبَسُ الْخَشِنَ، يَلْبَسُ الْقَمِيصَ أَصْلَحَكَ اللّهُ مَن أَبِي طَالِب عَلَيْكَ اللّبَاسُ الْجَدِيدَ. بِأَرْبَعَةِ ذَرَاهِمَ وَ مَا أَشْبَةَ ذَلِكَ، وَ نَرَى عَلَيْكَ اللّبَاسُ الْجَدِيدَ.

فَقَالَ لَهُ: «إِنَّ عَلِيَّ بْنَ أَبِي طَالِبٍ ﴿ كَانَ يَلْبَسُ ذَلِكَ فِي زَمَانٍ لَا يُنْكُرُ عَلَيْهِ. وَ لَوْ لَبِسَ مِثْلَ ذَلِكَ الْيَوْمَ شُهِرَ بِهِ، فَخَيْرُ لِبَاسِ كُلِّ زَمَانٍ لِبَاسُ أَهْلِهِ، غَيْرَ أَنَّ قَائِمَنَا أَهْلَ الْبَيْتِ ﴿ إِذَا قَامَ، لَبِسَ ثِيَابَ عَلِيٍّ ﴾ و سَارَ بِسِيرَةِ عَلِيٍّ ﴾.

### ١٠٧ ـ بَابُ نَادِرُ

١٠٨٢ / ١. الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عُخَمَّدٍ، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ بْنِ عُخَمَّدٍ، عَنْ أَتُوبَ بْنِ نُوحٍ، قَالَ: عَطَسَ اللهِ يَوْماً وَ أَنَا عِنْدَهُ، فَقُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، عَبْدِ اللهِ، عَنْ أَيُّوبَ بْنِ نُوحٍ، قَالَ: «يَقُولُونَ: صَلَّى الله عَلَيْكَ».
 مَا يُقَالُ لِلْإِمَامِ إِذَا عَطَسَ؟ قَالَ: «يَقُولُونَ: صَلَّى الله عَلَيْكَ».

پس حضرت فرمودکه: ۱۵ خدا، به فریادم برس از دست این جاهل، هر آینه صرف کردن نعمتهای خدا و اظهار کردن آنها به کردار، به سوی خدا محبوب تر است از اظهار کردن آنها به گفتار؛ و حال آنکه خدای عزّ و جلّ فرموده است که: ﴿ وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّثُ ﴾ احدیث کن به نعمت پروردگارت و آن را یادکن».

عاصم عرض کرد که: یا امیر المؤمنین، پس، تو برای چه در طعام خویش اقتصار فرمودهای بر طعام ناگوار و نان بی نان خورش، و در لباس خویش، اکتفا نمودهای به جامهٔ درشت و کنده؟

حضرت فرمود: «وای بر تو، به درستی که خدای عزّوجل، واجب گردانیده است بر امامان حق که خود را با ضعیفان مردم بسنجند و برابر کنند، تا آنکه فقر فقیر بر او زور نیاورد و او را تلف نکند». پس عاصم بن زیاد عبا را انداخت و جامههای نرم و پاکیزه پوشیده.

۱۰۸۳ / ۴ , چند نفر از اصحاب ما روایت کرده اند، از احمد بن محمد برقی، از پدرش، از محمد بن یحیی خزّاز، از حمّاد بن عثمان که گفت: در نزدامام جعفر صادق الله حاضر بودم که مردی به آن حضرت عرض کرد که: حدا تو را به اصلاح آورد، مذکور کردی که علی بن ابی طالب الله جامهٔ درشت می پوشید و پیراهن می خرید به چهار درم و آن را می پوشید و آنچه مانند این بود، و ما بر تو جامهٔ نو و نفیس می بینیم؟ حضرت به آن مرد فرمود که: «علی بن ابی طالب، آن جامه را در زمانی می پوشید که کسی آن را بر او انکار نمی کرد، و اگر در مثل این روزگار می پوشید به سبب آن، شهرت می کرد، و مردم او را مذمّت می کردند، و بهترین پوشش ها در هر زمان، پوشش اهل آن زمان است، مگر آن که قائم ما اهل بیت این چون ظهور کند، مانند جامه های علی الله می پوشد، و به روش و طریقهٔ علی الله رفتار می کند؛

#### ۱۰۷. باب نوادر

۱۰۸۴ / ۱۰ حسین بن محمد، از معلّی بن محمد، از احمد بن محمد بن عبدالله، از اتحمد بن عبدالله، از ایوب بن نوح روایت کرده است که گفت: امام ﷺ عطسه کرد و من در خدمت او بودم. عرض کردم که: فدای تو گردم، به امام چه می گویند، چون عطسه کند؟ فرمود که: «می گویند: صلّی الله علیك، یعنی: خدا بر تو صلوات و رحمت فرستد».

۱. ضُحى، ۱۱.

قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، كَيْفَ يُسَلَّمُ عَلَيْهِ؟ قَالَ: «يَقُولُونَ: السَّلَامُ عَلَيْكَ يَا بَقِيَّةَ اللهِ خَيْرُ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾.

٣/١٠٨٥ / ٣. الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْوَشَّاءِ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ عُمَّدٍ، عَنِ الْوَشَّاءِ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ عُمَّدَ، قَالَ: «لِأَنَّهُ يَمِيرُهُمُ الْعِلْمَ؛ أَعُمَرَ، قَالَ: «لِأَنَّهُ يَمِيرُهُمُ الْعِلْمَ؛ أَعَمَرَ، قَالَ: «لِأَنَّهُ يَمِيرُهُمُ الْعِلْمَ؛ أَمَا سَمِعْتَ فِي كِتَابِ اللهِ ﴿وَ نَمِيرُ أَهْلَنَا﴾ ٢٠٠٠ من سَمِعْتَ فِي كِتَابِ اللهِ ﴿وَ نَمِيرُ أَهْلَنَا﴾ ٢٠٠٠ من سَمِعْتَ فِي كِتَابِ اللهِ ﴿وَ نَمِيرُ أَهْلَنَا﴾ ٢٠٠٠ من سَمِعْتَ فِي كِتَابِ اللهِ ﴿وَ نَمِيرُ أَهْلَنَا﴾ ٢٠٠٠ من اللهِ إِلَيْهِ إِلَيْهُ اللهِ إِلَيْهُ إِلَيْهُ اللهِ إِلَيْهِ إِلَيْهُ اللّهِ اللهِ إِلَيْهُ اللّهِ اللّهِ إِلَيْهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ

وَ فِي رِوَايَةٍ أُخْرِئ، قَالَ: «لِأَنَّ مِيرَةَ الْمُؤْمِنِينَ مِنْ عِنْدِهِ يَمِيرُهُمُ الْعِلْمَ».

١٠٨٧ / ٢ . عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ يَعْقُوبَ بْنِ يَزِيدَ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ أَبِي الْقَزَّازِ، عَنْ جَابِرٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عِنْ قَالَ: قُلْتُ لَهُ: لِمَ سُمِّيَ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ؟ الرَّبِيعِ الْقَزَّازِ، عَنْ جَابِرٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عِنْ قَالَ: قُلْتُ لَهُ: لِمَ سُمِّيَ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ؟ قَالَ: «الله سَمَّاهُ، وَ هٰكَذَا أَنْزَلَ فِي كِتَابِهِ: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ ظُهُورِهِمْ ذُرَيَّتَهُمْ وَ أَنْ مُحَمَّداً رَسُولِي، وَ أَنَّ عَلِيًا أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ». وَ أَنَّ مُحَمَّداً رَسُولِي، وَ أَنَّ عَلِيًّا أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ».

۱۰۸۵ محمد بن یحیی، از جعفر بن محمد روایت کرده است که گفت: حدیث کرد مرا اسحاق بن ابراهیم دینوری، از عمر بن زاهر، از امام جعفر صادق الله که گفت: مردی آن حضرت را از قائم الله سؤال کرد که آیا بر او سلام می شود به امیر المؤمنین بودن (که بر آن حضرت چنین سلام کنند که: السلام علیك یا امیرالمؤمنین)؟ فرمود: «نه، این نام، نامی است که خدا امیر المؤمنین علی بن ابی طالب الله را به آن تامیده و کسی پیش از او، به این نام نامیده نشده و بعد از او کسی به این نام خود را نمی نامد، مگر کافر».

عرض كردم كه: فداى تو گردم، بر قائم جگونه سلام مىشود؟ فرمود كه: «مىگويند: السلام عليك يابقية الله الله بعداز آن، اين را خواندكه: ﴿بَقِيْتُ ٱللهِ خَيْرُ لَكُمْ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴾ ا، يعنى: «آنچه خدا باقى گذارد، بهتر است از براى شما؛ اگر هستيد باور دارندگان گفتار من».

۱۰۸۶ / ۳ . حسین بن محمد، از معلّی بن محمد، از وشّاء، از احمد بن عمر روایت کرده است که گفت: سؤال کردم از امام موسی کاظم الله که چرا امیر المؤمنین علی بن ابی طالب، به امیر المؤمنین نامیده شد؟ فرمود: «زیراکه آن حضرت، علم را برای مؤمنان می آورد از جانب خدای عزّوجل (چنانچه جَلابان و آذوقه کشان را میار می گویند). ۲ آیا نشنیده ای در کتاب خدا: ﴿وَنَمِیرُ أَهُلَذَا﴾ ۲، یعنی: و طعام می آوریم برای کسان جود».

● و در روایت دیگر است که فرمود: «زیراکه جلابی مؤمنان از نزد اوست که علم را به ایشان میدهد؛ (چون انباردار که اجناس خوردنی که باعث بقای جان است، به مردم میدهد).

از امام محمد باقر ﷺ روایت کرده است که گفت: به آن حضرت عرض کردم که: چرا از امام محمد باقر ﷺ روایت کرده است که گفت: به آن حضرت عرض کردم که: چرا امیر المؤمنین علی بن ابی طالبﷺ به امیر المؤمنین مسمی شد؟ فرمود که: اخدا او را امیر المؤمنین نام کرد، و در کتاب خود همچنین فرو فرستاد: ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِن بَنِيٓ ءَادَمْ مِن ظُهُودِهِمْ ذُرِيَّتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ ﴾ \*. وَأَن سُحُمّداً رَسُولی وَأَن عَلیّاً

۱. هود، ۸۶.

۲. و آن مشتق است از میره به کسر میم و سکون یا، و آن کشیدن طعام است از جایی به جایی و طعامی که به جهت عیال یا برای فروخنن از جایی آورند. (مترجم)
 ۳. یوسف، ۶۵

۲. اعراف، ۱۷۲.

## ١٠٨ ـ بَابٌ فِيهِ نُكَتُ وَ نُتَفٌ مِنَ التَّنْزِيلِ فِي الْوَلَايَةِ

١٠٨٩ / ٢ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ ، عَنِ الْحَكَمِ بْنِ مِسْكِينٍ ، عَنْ إِنْ الْحُسَيْنِ ، عَنِ الْحَكَمِ بْنِ مِسْكِينٍ ، عَنْ إِنْ الْحَسَيْنِ ، عَنْ اللهِ عَنْ وَجُلٍ ، عَنْ رَجُلٍ ، عَنْ رَجْدُ مِنْ مِنْ مِنْ مُ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ وَ الْجِبْالِ فَأَبْدُنَ أَنْ أَنْ عَلْمُ مَا خَهُولًا ﴾ قَالَ : «هِي وَلَايَةُ أُمِيرٍ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ».

#### أميرُ المُؤمِنينَ».

(و این تتمه، در قرآن معهو د موجو دنیست، و ترجمه و بیان این آیه، در کتاب ایمان و کفر می آید. ان شاء الله).

## ۱۰۸. بابی که در آن نکتهها و نتفهها است از قرآن که از نزد خدا فرود آمده در باب و لایت ۱

۱۰۸۸ / ۱ . چند نفر از اصحاب ما روایت کر ده اند، از احمد بن محمد، از حسین بن سعید، از بعضی از اصحاب ما، از حنان بن سدیر، از سالم حنّاط که گفت: به امام محمد باقر ﷺ عرض کردم که: مرا خبر ده از قول خدای تبارک و تعالی: ﴿نَزَلَ بِهِ اَلرُّوحُ ٱلأَمِينُ \* عَلَیٰ قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْسَمُنذِرِینَ بِلِسِانٍ عَرَبِیِ مُ بِینٍ ﴾ ۲. حضرت فرمود که: «آن، ولایت است از بسرای امیر المؤمنین ﷺ، و ترجمه ظاهر آیه این است که: «فرود آورد جبر ثبل این فرو فرستاده را یا فرو فرستاده و این المؤمنین ﷺ، و ترجمه ظاهر آیه این است که: «فرود آورد جبر ثبل این فرو فرستاده و این المؤمنین جبر ثبل تو را تلقین فرو فر ستادهٔ خدای تعالی به مصاحبت آن جبر ثبل ﷺ را بر دل تو (یعنی: جبر ثبل تو را تلقین آن کرد، بر وجهی که به آن مأمور بود، بدون تبدیل و تغییر و تو آن را از وی فراگر فتی و در دل خود نگاه داشتی) تا آن که باشی از بیم کنندگان بندگان (از آنچه بکشاند به سوی عذاب از فعل خود نگاه داشتی) تا آن که بر اُمم سابقه واقع شد) به زبان عربی هویدا و واضح المعنی».

بن عمّار، ۲/۱۰۸۹ محمد بن يحيى، از محمد بن حسين، از حَكَم بن مِسكين، از اسحاق بن عمّار، از مردى از امام جعفر صادق الله روايت كرده است در قول خداى عزّ وجلّ: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى السَّمَاوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا ٱلْإِنسَىٰنُ إِنَّ كَانَ ظَلُومًا عَلَى السَّمَاوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا ٱلْإِنسَىٰنُ إِنَّ كَانَ ظَلُومًا عَلَى السَّمَاوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا ٱلْإِنسَىٰنُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ﴾ كه آن حضرت فرمود كه: «اين، امانت ولايت امير المؤمنين الله است». و ترجمه آيه اين است: «به درستى كه ما عرضه داديم امانت را بر آسمانها و زمين و كوه ها، پس سرباز

۱. و نُکته به ضم نون و سکون کاف، نشانهٔ سرانگشت است، یا سر چوب که بر زمین زنند. و نُتغه بر وزن نُکته، آنچه آن
را با انگشت خویش بر کنند؛ خواه گیاه باشد و خواه غیر آن، یا چیز کمی که از چیز دیگر جدا می شود. و مراد، این
است که آنچه در این باب ذکر می شود، نشانه ای است از امر ولایت که محتاج است به فکر و دقت؛ زیرا که آنها از
بطون و معانی قرآن است که احتیاج به بیان معصوم دارد.

و ولایت، به کسر واو، والی شدن، یعنی: حاکم شدن و ولی و صاحب اختیار کسی شدن، و یار و دوست شدن و یاری و پاری و پادی و پادشاهی، و به فنح واو، یاری کردن است و مراد از ولایت در اینجا، مرتبهٔ امامت است و امام، ولی خدا است و صاحب اختیار نموده؛ چنانچه در تحفهٔ حسینیه شرح و بیان آن نمودهام. ۲. شعرا، ۱۹۳ ـ ۱۹۵ ـ ۱۹۵.

١٠٩٠ / ٣. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ أَبِي زَاهِرٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ مُوسَى الْخَشَّابِ، عَنْ عَلِيًّ بْنِ حَسَّانَ، عَنْ عَبْدِ الرَّحْمٰنِ بْنِ كَثِيرٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ فِي اللهِ اللهِ عَنْ عَبْدِ اللهِ ﴿ وَلَا اللهِ عَنْ وَجَلَّ : ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْمٍ ﴾ قَالَ: ﴿ بِمَا جَاءَ بِهِ مُحَمَّدُ ﷺ فَوْلِ اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْمٍ ﴾ قَالَ: ﴿ بِمَا جَاءَ بِهِ مُحَمَّدُ ﷺ مِنَ الْوَلَايَةِ ، وَ لَمْ يَخْلِطُوهَا بِوَلَايَةٍ فُلَانٍ وَ فُلَانٍ، فَهُوَ الْمُلَبِّسُ بِالظَّلْمِ ﴾ .

١٠٩١/ ٢. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ، عَنِ الْمُوسِ، عَنِ الْمُسَيْنِ بْنِ نُعَيْمٍ الصَّحَّافِ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ عِنْ قَوْلِ اللَّهِ عَنَّ وَ جَلَّ: ( خَرَفَ الله إِيمَانَهُمْ بِوَلَا يَتِنَا، وَ كُفْرَهُمْ بِهَا يَوْمَ أَخَذَ فَرَاهُمْ يُولَا يَتِنَا، وَ كُفْرَهُمْ بِهَا يَوْمَ أَخَذَ عَلَيْهِمُ الْمِيثَاقَ فِي صُلْبِ آدَمَ ﷺ وَ هُمْ ذَرُ ».

زدند از آنکه آن را بردارند از روی مخافت (نه از راه مخالفت و به وجود آجرام عظام آنها) از حمل آن ترسیدند و آدمی با وجود ضعف بُنیه، آن را برداشت. به درستی که آدمی، بسیار ستمکار و بسیار نادان بود» (به کنه این امانت و عقوبت حمل و خیانت که از او سر زد).

به ۱۰۹۰ محمد بن یحیی، از احمد بن ابی زاهر، از حسن بن موسی خشّاب، از علی بن حسّان، از عبدالرحمان بن کثیر، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است در قول خدای عزوجلّ: ﴿ [وَ] الّذِینَ عَامَنُواْ وَلَمْ یَلْبِسُواْ إِیمَنَهُم بِظُلْمٍ ﴾ (و در قرآن واو در صدر آیه نیست). و ترجمهٔ آیه این است که: «آن کسانی که ایمان آوردند. حضرت فرمود که: «به آنچه محمد الله آن را آورد از ولایت»، و نیامیختند ایمان خود را به ستمی، و حضرت فرمود که: «آن ولایت را مخلوط به ولایت فلان و فلان... نگر دانیدند؛ زیراکه آن، ایمانی است با ظلم به هم آمیخته» (و از حدیث چنین ظاهر می شود که حضرت صادق الله ﴿ وَلَمْ یَلْبَسُوا ﴾ را به ضمّ یا خوانده باشد و ز لَبَس باشد و آن تَعطیه و پوشانیدن است، ولیکن کسی را ندیدم که ایس قرائت را از حضرت، یا غیر او نقل کرده باشد).

روایت کرده است که گفت: سؤال کردم از امام جعفر صادق هی از قول خدا: ﴿فَمِنكُمْ كَافِرُ وَمِنكُمْ مُافِرُ وَمِنكُمْ مُافِرُ وَمِنكُمْ مُافِرُ وَمِنكُمْ مُؤْمِنُ وَكُورُ است، و مؤید این وَمِنكُم مُؤْمِنُ وَكُورُ است، نه لفظ آن. و بعضی گفته اند که حدیث است که بعد از این می آید، یا مضمون آیه مراد است، نه لفظ آن. و بعضی گفته اند که اصل، آن است که مؤمن بر کافر مقدم باشد؛ چنانچه در این حدیث واقع شده، لیکن مانع از وقوع آن در قرآن بر این نظم، آن است که اگر مؤمن را مقدم می داشت، لازم می آمد که لفظ، کافر مقارن لفظ جلاله واقع شود؛ زیرا که در قرآن بعد از آنچه مذکور شد، مذکور است که: ﴿وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِیدٌ﴾. و چون این مانع در حدیث برطرف شد، لفظ مؤمن را مقدم داشت؛ چنانچه اصل است. و من می گویم که: اگر مقصود این قائل، بیان وجه تقدیم و تأخیر است به ابقای این لفظ بر قرآنیّت، غلط است و اگر مراد، بیان وجه آن است بعد از ادا کردن مضمون آیه و اختیار این نظم و تر تیب، وجه وجیهی است؛ اگر تقدیم کافر، به جهت کثرت و غلبهٔ ایشان و اختیار این نظم و تر تیب، وجه وجیهی است؛ اگر تقدیم کافر، به جهت کثرت و غلبهٔ ایشان

۱. انعام، ۸۲. څغاېن، ۲.

۳. این نظر مترجم - رحمه الله - بر اساس نسخهٔ موجود پیش وی بوده و بر اساس این نسخه، آیــه، مطابق بــا قــرآن
 است.

١٠٩٢ / ٥ . أَحْمَدُ بْنُ إِدْرِيسَ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أَحْمَدَ ، عَنْ يَغْقُوبَ بْنِ يَزِيدَ ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْفُضَيْلِ ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ ﷺ فِي قَوْلِ اللّهِ عَزَّ وَ جَلَّ : ﴿يُوهُونَ بِالنَّذْرِ﴾ قال : «يُوفُونَ بِالنَّذْرِ الَّذِي أَخَذَ عَلَيْهِمْ مِنْ وَلَايَتِنَا».

عَنْ حَمَّادِ بْنِ عِيسى، عَنْ رَبِّعِي بَنُ إِسْمَاعِيلَ، عَنِ الْفَضْلِ بْنِ شَاذَانَ، عَنْ حَمَّادِ بْنِ عِيسى، عَنْ رِبْعِيِّ بْنِ عَبْدِ اللّهِ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ فَي قَوْلِ اللّهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ أَقَامُوا التَّوْزَاةَ وَ رَبِّعِيٍّ بْنِ عَبْدِ اللّهِ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ فَي قَوْلِ اللّهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ أَقَامُوا التَّوْزَاةَ وَ اللّهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿ وَلَوْ أَنْهُمْ أَقَامُوا التَّوْزَاةَ وَ اللّهِ عَنْ مَا أُنْذِلَ إِلَيْهِمْ مِنْ رَبِّهِمْ ﴾ قَالَ: ﴿ الْوَلَايَةُ ﴾.

١٠٩٢ / ٧. الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ الْأَشْعَرِيُّ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْوَشَّاءِ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْوَشَّاءِ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَجْ لَانَ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ فِي قَوْلِهِ تَعَالَىٰ: ﴿قُلْ لَا مُنْذَلِّكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِيَ ﴾ قَالَ: «هُمُ الْأَرْبُمَّةُ ﷺ».

١٠٩٥ / ٨. الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَسْبَاطٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَسْبَاطٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي جَمْزَةَ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ فِي قَوْلِ اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿وَ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي جَمْزَةَ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ فِي قَوْلِ اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿وَ مَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ ﴾ فِي وَلَايَةٍ عَلِيٍّ وَ الْأَئِمَّةِ مِنْ بَعْدِهِ ﴿فَقَدْ فَازَ فَوْزَا عَظِيماً ﴾ هٰكَذَا مَنْ يُطِعِ اللهُ وَرَسُولَهُ ﴾ فِي وَلَايَةٍ عَلِيٍّ وَ الْأَئِمَّةِ مِنْ بَعْدِهِ ﴿فَقَدْ فَازَ فَوْزَا عَظِيماً ﴾ هٰكَذَا مَنْ يُطْعِ اللهُ وَرَسُولَهُ ﴾ فِي وَلَايَةٍ عَلِيٍّ وَ الْأَئِمَّةِ مِنْ بَعْدِهِ ﴿فَقَدْ فَازَ فَوْزَا عَظِيماً ﴾ هٰكَذَا

١٠٩٤ / ٩ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ النَّضْرِ، عَنْ

نباشد). و ترجمهٔ آیه این است که: «اوست آن خدایی که شما را آفریده، پس بعضی از شما کافرند و بعضی مؤمن».

و حضرت فرمود که: «خدا ایمان ایشان را به ولایت ما و کفر ایشان را به آن شناسانید (یعنی: قبول کردن و قبول نکردن آن را نشانهٔ ایمان و کفر ایشان قرار داد. و می تواند که معنی این باشد که خدا ایمان و کفر خلق را به ولایت ما شناخت) در روزی که بر ایشان عهد و پیمان گرفت در صلب آدم و ایشان چون مورچگان ریزه (یا ذرات هوا بودند).

۱۰۹۲ / ۵. احمد بن ادریس، از محمد بن احمد، از یعقوب بن یزید، از ابن محبوب، از محمد بن فضیل، از امام موسی کاظم از وایت کرده است در قول خدای عزّوجلّ: ﴿یُوهُونَ بِالنَّذْرِ﴾ ، یعنی: «وفا میکنند به نذر» که حضرت فرمود: «یعنی: آن چنان نذری که بر ایشان گرفته شد در باب ولایت ما».

۱۰۹۳ / ۶۰ محمد بن اسماعیل، از فضل بن شاذان، از حمّاد بن عیسی، از رِبعی بن عبدالله، از امام محمد باقر ﷺ روایت کرده است در قول خدای تعالی: ﴿وَلَوْ أَنَهُمْ أَقَامُواْ ٱلتَّوْرَةَ وَ ٱلْإِنجِيلَ وَمَا أُنذِلَ إِلَيْهِم مِن رَبِّهِم ﴾ آ، یعنی: «و اگر آنکه ایشان به یا می داشتند تورات و انجیل را و آنچه فرو فرستاده شد به سوی ایشان » که حضرت فرمود که: «آن، ولایت است».

۱۰۹۴ / ۷. حسین بن محمد اشعری، از معلّی بن محمد، از وشاء، از مُثنّی، از زراره، از عبدالله بن عَجْلان، از امام محمد باقرﷺ روایت کرده است در قـول خـدای تـعالی: ﴿قُـل لاَّ أَسْئُكُمْ عَلَيْهِ أَجْزَا إِلَّا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْبَى ﴾ آ، حضرت فرمود که: «قَربٰی، اثمه ﷺانده.

حمزه، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است در قول خدای عزّوجلّ: ﴿وَمَن یُطِعِ اللهٔ از ابو بصیر، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است در قول خدای عزّوجلّ: ﴿وَمَن یُطِعِ اللهٔ في ولایة علي والائمة من بعده فَقَدْ فَازَ فَوْزُا عَظِیمًا ﴾ ۲، که حضرت فرمود که: «آیه، همچنین نازل شد». و ترجمهٔ آن، چنانچه در روایت است این است که: «و هر که فرمان برد خدا و رسول او را (که محمد است) در باب ولایت علی و امامان بعد از او، پس به حقیقت که رستگار شده؛ رستگاری بزرگ».

١٠٩٤ / ٩. حسين بن محمد، از معلّى بن محمد، از احمد بن نضر، از محمد بن مروان

۱. انسان، ۷. ماثده، ۶۶.

۴. احزاب، ۷۱.

۳. شورا، ۲۲.

مُحَمَّدِ بْنِ مَرْوَانَ، رَفَعَهُ إِلَيْهِمْ ﷺ فِي قَوْلِ اللَّهِ عَنَّ وَ جَلَّ: «﴿وَمَا كَانَ لَكُمْ أَنْ تُـؤُذُوا رَسُولَ اللَّهِ﴾ فِي عَلِيٍّ وَ الْأَيْمَةِ ﴿كَالَّذِينَ آذَوْا مُوسىٰ فَبَرَّأَهُ اللَّهُ مِمَّا قَالُوا﴾».

١٠ / ١٠ ١ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنِ السَّيَّارِيِّ ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ ، قَالَ : سَأَلَهُ رَجُلُ عَنْ قَوْلِهِ تَعَالَىٰ : ﴿فَمَنِ اتَّبَعَ هُدَاىَ فَلَا يَضِلُ وَ لَا يَشْقَىٰ ﴾ قَالَ : «مَنْ قَالَ بِالْأَئِمَّةِ ، وَ اتَّبَعَ أَمْرَهُمْ ، وَ لَمْ يَجُزْ طَاعَتَهُمْ » .

١١ / ١٠٩٨ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللهِ، رَفَعَهُ فِي قَوْلِهِ تَعَالَىٰ: ﴿لاَ أَشْسِمُ بِهِذَا الْبَلَدِ ٥ وَ أَنْتَ حِلُّ بِهٰذَا الْبَلَدِ ٥ وَ وَالِدٍ وَ مَا وَلَدَ﴾ قَالَ: «أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ، وَ مَا وَلَدَ مِنَ الأَبْهُمَّةِ ﷺ»

١٢/١٠٩٩ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ مَعَلَى بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أُورَمَةَ وَ مُحَمَّد بنِ عَبْدِ اللَّهِ ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ حَسَّانَ ، عَنْ عَـبْدِ الرَّحْـمْنِ بْـنِ كَـثِيرٍ ، عَـنْ أَبِـي عَـبْدِ روایت کرده و آن را مرفوع ساخته به سوی ایشان در قول خدای عزّوجلُ: « ﴿ وَمَا كَانَ لَكُمْ أَن تُؤُذُوا رَسُولَ اللهِ ﴾ أن على والائمة ﴿ كَالَّذِينَ ءَاذَوْا مُوسَىٰ فَبَرَّأَهُ اللَّهُ مِمَّا قَالُوا ﴾ ٢٠.

(و ممكن كه في على و الاثمة بيان تقدير و مراد باشد يا جزو آيه، و بر هر تقدير، ما قبل و ما بعد آن در قرآن متصل به يكديگر نيست، بلكه در موضعي از سورة احزاب چنين است كه: ﴿ وَمَا كُانَ لَكُمْ أَن تُؤُذُوا رَسُولَ اللَّهِ وَلآ أَن تَنكِحُوۤ الْأَزُونَ جَهُ مِن بَقدِهِ أَبَدُه ﴾ آيا آخر آيه، و بعد از چندين آيه، اين است كه: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَاتَكُونُوا كَالَّذِينَ ءَاذَوْا مُوسَىٰ ﴾ آ، تا آخر ) و ترجمه آنچه در حديث است اين است كه: ﴿ و نُرسد و نسزد شما را آنكه برنجانيد فرستادة خدا را در حق على و امامان؛ مانند آنان كه رنجانيدند موسى را. پس خدا او را باك گردانيد از آنچه گفتند».

۱۰/۱۰۹۷ . حسین بن محمد، از معلّی بن محمد، از سیّاری، از علی بن عبدالله روایت کرده است که گفت: مردی او را سؤال کرد از قول خدای تعالی: ﴿فَمَنِ ٱتَّبَعَ هُدَایَ فَلَایَضِلُّ وَلَایَشْقَیٰ﴾ ۵، یعنی: «پس، هر که پیروی کند راهنمایی مرا، پس گمراه نشود و در شقاوت و رنج نیفتد». در جواب فر مود که: «مراد، آن کسی است که به امامان قائل باشد، و امر ایشان را پیروی کند، و از اطاعت ایشان در نگذرد».

کرده و آن را مرفوع ساخته در قول خدای تعالی: ﴿لاّ أَقْسِمُ بِهَاذَا ٱلْبَلَدِ \* وَأَنتَ جِلَّ بِهَاذَا ٱلْبَلَدِ \* وَوَالْ خدای تعالی: ﴿لاّ أَقْسِمُ بِهَاذَا ٱلْبَلَدِ \* وَأَنتَ جِلَّ بِهَاذَا ٱلْبَلَدِ \* وَوَالْمِ وَمَا وَلَدَ ﴾ تَم يعنى: ﴿سوگند میخورم به اين شهر (يعنی: مکه معظمه) و حال آنکه تو فرود آمدهای در اين شهر (يا حلالی در آن، که احکام مُخرِم بر تو جاری نيست، چنانچه در روز فتح مکه کشتن و اسير کردن بر او حلال بود. ياسوگند نمی خورم به آن و حال آنکه خون تو را در آن حلال می دانند، و اذیت تو را روا می دارند، و هیچ رعایت حرمت تو نمی کنند) و سوگند به پدر و آنچه زاد ۱۱ و حضرت فرمود که: «مراد، امير المؤمنين ﷺ است و آنچه از او متولا شدند از امامان ۱۱ .

۱۲/۱۰۹۹ . حسین بن محمد، از معلّی بن محمد، از محمد بن اُورَمه، و محمد بن عبدالله، از علی بن حسّان، از عبدالرحمان بن کثیر، از امام جعفر صادق ﷺ روایت کرده است در قول

۱. احزاب، ۵۳ و ۶۹.

۲. احزاب، ۵۹. ۲. احزاب، ۵۹.

۳. احزاب، ۵۳

۶. بلد، ۱\_۳.

٥. طه، ١٢٣.

اللَّهِ ﷺ فِي قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَىٰ: ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّمَا غَنِمْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَأَنَّ لِلَّهِ خُمُسَهُ وَ لِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبِيٰ﴾ قَالَ: «أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ وَ الْأَئِمَّةُ ﷺ».

١٣/١١٠٠ الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنِ الْوَشَّاءِ ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ
 سِنَانٍ ، قَالَ : سَأَلَتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ عَنْ قَوْلِ اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ : ﴿ وَ مِمَّنْ خَلَقْنَا أُمَّةُ يَهْدُونَ
 بِالْحَقِّ وَ بِهِ يَعْدِلُونَ ﴾ قَالَ : «هُمُ الْأَئِمَّةُ عَيْدٍ».

عَلِيَّ بْنِ حَسَّانَ، عَنْ عَبْدِ الرَّحْمُنِ بْنِ كَثِيرٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ فِي قَوْلِهِ تَعَالَىٰ: ﴿ هُوَ عَلِيً بْنِ حَسَّانَ، عَنْ عَبْدِ الرَّحْمُنِ بْنِ كَثِيرٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ فِي قَوْلِهِ تَعَالَىٰ: ﴿ هُوَ اللَّهِ عَنْ عَبْدِ الرَّاعِ مَنْ اللَّهِ اللَّهِ عَبْدِ اللَّهِ فِي قَوْلِهِ تَعَالَىٰ: ﴿ هُو اللَّهِ عَلْمُ اللَّهُ وَالْمَا اللَّهِ عَلْمُ اللَّهُ وَالنَّالِ فَي الْعِلْمُ وَالْمُؤْمِنِينَ اللهِ وَالْمُؤْمِنِينَ اللهِ وَالرَّامِ وَالْمَالِ وَالْمَا اللَّهِ عَلْمُ اللَّهُ وَالرَّامِ وَاللَّهِ وَمَا يَعْلَمُ اللَّهُ وَالرَّامِ وَلَا يَعْلَمُ الْمُؤْمِنِينَ اللهِ وَ الْأَرْمَةُ وَالرَّامِ وَلَا يَعْلَمُ اللهِ وَالْمَالِهُ وَالْمُؤْمِنِينَ اللهِ وَالْمُؤْمِنِينَ اللهِ وَالرَّامِ وَلَا يَعْلَمُ وَالْمُؤْمِنِينَ اللهِ وَالرَّامِ وَلَا يَعْلَمُ الْمُؤْمِنِينَ اللهِ وَالرَّامِ وَلَا يَعْلَمُ وَالْمُؤْمِنِينَ اللهِ وَالرَّامِ وَلَا يَعْلَمُ وَلَا اللهُ وَالرَّامِ وَلَى الْعِلْمُ وَالْمُؤْمِنِينَ اللهُ وَالرَّامِ وَلَا عَلَيْهِ وَمَا يَعْلَمُ الْمُؤْمِنِينَ اللهِ وَالرَّامِ وَلَا يَعْلَمُ وَلَا اللّهُ وَالرَّامِ وَلَا عَلَمْ وَلَا اللّهُ وَالرَّامِ وَلَا عَلَمْ وَلَا عَلَامُ اللّهُ وَالرَّامِ وَلَا عَلَامُ الللّهُ وَالرَّامِ وَلَا عَلَامُ اللّهُ وَالرَّامِ وَلَا عَلَامُ اللّهُ وَالرَّامِ وَلَا عَلَامُ الللهُ وَالرَّامِ وَلَا عَلَامُ الللهُ وَالرَّامِ وَلَا عَلَامُ الللهُ وَالرَّامِ وَلَا عَلَامُ اللهُ وَالرَّامِ وَلَا عَلَامُ الللهُ وَالرَّامِ وَلِي الْعَلْمُ وَالْمُؤْمِنِينَ عَلَّامُ وَلَا عَلَامُ وَلَا عَلَامُ وَلِي الْعَلْمُ وَالْمُؤْمِنِينَ عَلَامُ الللهُ وَالرَّامِ وَلَا عَلَامُ وَلَا اللهُ اللهُ وَالْمُؤْمِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ عَلَامُ الللهُ وَالرَّامِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِينَ عَلَامُ الللهُ وَالرَّامِ وَالْمُؤْمِنِ فَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِينَ الللهُ وَالْمُؤْمِنِ اللْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُ

١٥/١١٠٢ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنِ الْوَشَّاءِ ، عَنْ مُثَنَّى ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَجْدَلَنَ ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ فِي قَوْلِهِ تَعَالَىٰ : ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تُتْرَكُوا وَ لَمَّا يَعْلَمِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَجْدَلَانَ ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ فِي قَوْلِهِ تَعَالَىٰ : ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تُتُرَكُوا وَ لَمَّا يَعْلَمِ عَبْدِ اللَّهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

۱۳/۱۱۰۰ مسین بن محمد، از معلّی بن محمد، از وشّاء، از عبدالله بن سِنان روایت کرده است که گفت: سؤال کردم از امام جعفر صادق الله از قول خدای عزّوجلّ: ﴿وَمِمَّنْ خَلَقْنَا أُمَّةً لَسَت که گفت: سؤال کردم از امام جعفر صادق الله از قول خدای عزّوجلّ: ﴿وَمِمَّنْ خَلَقْنَا أُمَّةً يَهُدُونَ بِالْحَقِّ وَبِهِ يَعْدِلُونَ ﴾ آ، که فرمود که: «ایشان، اثمه ایشاند». و ترجمهٔ آیه این است که: «و از جملهٔ آنان که آفریده ایم، گروهی هستند که راه می نمایند خلائق را به دین اسلام و حدود آن، و به حق عدل می کنند در احکام آن».

عبدالرحمان بن كثير، از امام جعفر صادق الله روايت كرده است در قول خداى عزّوجل: ﴿ هُوَ اللّٰزِينَ أَنزَلُ عَلَيْكَ الْكِتَبَ مِنهُ مَا يَعَنَى مُحْكَمَتُ هُنَّ أُمُّ الْكِتَبِ ﴾، يعنى: «اوست آنكه فرو فرستاد بر تو اللّٰذِينَ أَنزَلُ عَلَيْكَ الْكِتَبَ مِنهُ مَايَتُ مُحْكَمَتُ هُنَّ أُمُّ الْكِتَبِ ﴾، يعنى: «اوست آنكه فرو فرستاد بر تو قرآن را؛ بعضى از آن، آيتهاى محكمه است (كه مفصلٌ و مبين است كه در لفظ و معنى آن، هيچ اشكالى نيست) و آنها اصل و ريشه آن قرآنند» كه حضرت فرمود: «آيات محكمات، امير المؤمنين و المه ﷺ». ﴿ وَ أَخُرَ مُتَعَلِّهُا وَ مُضِرت فرمود كه: «مراد، فلان و فلان ... است». ﴿ فَأَمَّا لَهُمَا اللّٰهُ وَ اللّٰهُ اللّٰهُ وَ اللّٰهُ وَ اللّٰهُ وَ الْمُعَلِّمُ وَ مَعَنى الله و مشكل باشداز آن كتاب؛ به جهت طلب كردن اللهى است». و حضرت فرمود: «يعنى: «پس پيروى اهل و لايت ايشان». ﴿ فَقَتْبِعُونَ مَا تَشَبّهُ مِنْهُ أَبْتِقَاءَ الْفِتْدَةِ وَ أَبْتِعَاءَ تَأْوِيلِهِ ﴾، يعنى: «پس پيروى اهل و لايت ايشان». ﴿ فَقَتْبِعُونَ مَا تَشَبّهُ مِنْهُ أَبْتِقَاءَ الْفِتْدَةِ وَ أَبْتِعَاءَ تَأْوِيلِهِ ﴾، يعنى: «بس پيروى ممكند آن چيزى راكه لفظ او متشابه، و معنى او مشكل باشداز آن كتاب؛ به جهت طلب كردن على الله منين و به جهت طلب كردن تأويل » (آنكه موافق هوا و مدّعاى با در هواى فتنه (كه شرك است) و به جهت طلب كردن تأويل » (آنكه موافق هوا و مدّعاى با در هواى فتنه (كه شرك است) و به جهت طلب كردن تأويل » (آنكه موافق هوا و مدّعاى با در هواى فتنه (كه شرك است) و به جهت طلب كردن تأويل » (آنكه موافق هوا و مدّعاى و حضرت فرمود كه: «مراد، امير المؤمنين و انمه ﷺ الله و المُحالِمُ الله ومنين و انمه ﷺ الله و الله ومنين و انمه الله و الله و منه و المه هي الله و الله و منه و الله و

۱۵/۱۱۰۲ . حسين بن محمد، از معلَى بن محمد، از وشّاء، از مُثنّى، از عبدالله بن عَجْلان، از امام محمد باقر ﷺ روايت كرده است در قول خداى تعالى: ﴿أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تُتُرَكُواْ وَلَمَّا يَعْلَمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا الْمُؤْمِنِينَ وَلِيجَةً﴾ "، يعنى: «آيا الَّذِينَ جَهَدُواْ مِنكُمْ وَلَمْ يَتُخِذُواْ مِن دُونِ اللَّهِ وَلَا رَسُولِهِ وَلَا الْمُؤْمِنِينَ وَلِيجَةً﴾ "، يعنى: «آيا

۱. انغال، ۴۱.

١١٠٣ / ١١٠ الحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ جُمْهُورٍ ، عَنْ صَفْوَانَ ، عَنِ ابْنِ مُسْكَانَ ، عَنِ الْحَلَبِيِّ ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَنْ فِي قَوْلِهِ تَعَالَىٰ : ﴿وَ إِنْ صَفْوَانَ ، عَنِ ابْنِ مُسْكَانَ ، عَنِ الْحَلَبِيِّ ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَنِي قَوْلِهِ تَعَالَىٰ : ﴿وَ إِنْ صَفْوَانَ ، عَنِ ابْنِ مُسْكَانَ ، عَنِ الْحَلَبِيِّ ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَنِي قَوْلِهِ تَعَالَىٰ : ﴿وَ إِنْ صَفْوَانَ ، عَنِ ابْنِ مُسْكَانَ ، عَنِ الْحَلَمِيِّ ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَنِي اللَّهِ عَلَىٰ فِي قَوْلِهِ تَعَالَىٰ : ﴿وَ إِنْ جَنْدُوا لِلسَّلْمِ فَاجْنَحْ لَهَا﴾ قَالَ : قُلْتُ : مَا السَّلْمُ ؟ قَالَ : «الدُّخُولُ فِي أَمْرِنَا».

١١٠٢/ ١١٠ ، مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ ، عَنْ جَمِيلِ
بْنِ صَالِحٍ ، عَنْ زُرَارَةَ ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ فِي قَوْلِهِ تَعَالَىٰ : ﴿ لَتَرْكَبُنَ طَبَقاً عَنْ طَبَقٍ ﴾ قَالَ :
«يَا زُرَارَةُ ، أَ وَ لَمْ تَرْكَبْ هٰذِهِ الْأُمَّةُ بَعْدَ نَبِيِّهَا طَبَقاً عَنْ طَبَقٍ فِي أَمْرٍ فُلَانٍ وَ فُلَانٍ وَ
فُلَانٍ ؟ » .

١١٠٥ / ١٨ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ . عَنْ مُعَمَّدٍ ، عَنْ مُحَمَّدٍ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ جُمْهُورٍ ، عَنْ حَمَّدِ بْنِ جُمْهُورٍ ، عَنْ خَوْلِ اللهِ حَمَّادِ بْنِ عِيسَىٰ ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بُنْنِ جُمْدَتِ مِن قَالَ : سَمَالَتُ أَبَا الْحَسَنِ عَنْ قَوْلِ اللهِ عَلَى اللهِ عَنْ فَوْلِ اللهِ عَنْ قَوْلِ اللهِ عَلَى اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ عَنْ عَنْ اللهِ عَلَى اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَى اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْهُ مُ يَتَذَكَّدُونَ لَهُ عَلَى اللهِ عَنْ اللهِ عَلَى اللهِ عَنْهُ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى الله

می پندارید که واگذاشته می شوید بر این وجه که هستید. و حال آن که خدا هنوز ندانسته آنان را که جهاد کرده باشند از شما (یعنی: هنوز جهاد نکرده اید تا خدا مجاهد شما را بداند؛ زیرا که تا مجاهده به فعل نیاید، علم تعلق به وجود آن نگیرد؛ و اگر چه خدا در ازل به همهٔ معلومات عالم بود، اما علم به وجود چیزی، فرع وجود آن است) و فرانگرفته باشند از غیر خدا و رسول او و مؤمنان دوست نهانی و محرم راز را که افشای اسرار با وی کنند».

حضرت فرمود که: «مقصود خدا از مؤمنان، ائمه الله الله شیعیان دو ستانی نهانی که محرمان اسرار باشند غیر از ایشان فرانگرفتند».

۱۹۰۳ / ۱۹۰۳ . حسین بن محمد، از معلّی بن محمد، از محمد بن جمهور، از صفوان، از ابن مسکان، از حلبی، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است در قول خدای عزّوجلّ: ﴿وَإِن جَنَحُواْ لِلسَّلْمِ فَاجْنَعُ لَهَا ﴾ ا، یعنی: «و اگر میل کنند مشرکان به سوی سِلم، پس، تو هم میل کن به سوی آن». و راوی می گوید که: به حضرت عرض کردم که: سِلمْ چیست؟ فرمود که: «داخل شدن در امر ما». ۲

۱۱۰۴ / ۱۱۰۹ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از ابن محبوب، از جمیل بن صالح، از زراره، از امام محمد باقر ﷺ روایت کرده است در قول خدای تعالی: ﴿لَتَرْكَبُنَّ طَبَقًا عَن طَبَقٍ ﴾ "، که آن حضرت فرمود: «ای زراره، آیا این امت بر ننشستند و مر تکب نگر دیدند بعد از پیغمبر خود، طبقی را بعد از طبقی در امر فلان و فلان و فلان». و ترجمهٔ آیه این است که «هر آینه برنشینید و مر تکب شوید (یعنی: اقدام کنید) و ملاقات نمایید حالی را از پس حالی ا (که مطابق یکدیگر باشند در شدّت یا مخالفت. و طَبَقُ در این حدیث، به مذهب و شرک نیز تفسیر شده).

۱۸/۱۱۰۵ .حسین بن محمد، از معلّی بن محمد، از محمد بن جمهور، از حمّاد بن عیسی، از عبدالله بن جُندب روایت کرده است که گفت: سؤال کردم از امام موسی کاظمﷺ از قبول خدای عزّوجلّ: ﴿وَلَقَدْ وَصَّلْنَا لَهُمُ ٱلْقُوْلَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾ أ، يعني: ﴿و هر آينه بــه حــقيقت كــه

۱. انفال، ۶۱.

۲. و سِلم به کسر سین و فتح آن، با سکون لام، در هر دو، آشتی و آشتی کردن و گردن نهادن و مسلمان شدن است، و در آیه، به هر دو وجه قرانت شده است. (مترجم)
 ۳. انشقاق، ۱۹.

۴. فصص، ۵۱.

30 / ١٩٠٩ مَحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ مَحْبُوبٍ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ النَّعْمَانِ ، عَنْ سَلَّامٍ ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ فِي قَوْلِهِ تَعَالَىٰ ؛ ﴿ قُولُوا آمَنُا بِاللّٰهِ وَ مَا أَنْزِلَ إِلَى يَنْ النَّعْمَانِ ، عَنْ سَلَّامٍ ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ فِي قَوْلِهِ تَعَالَىٰ ؛ ﴿ قُولُوا آمَنُا بِاللّٰهِ وَمَا أَنْزِلَ إِلَى يَنْ اللّٰهِ وَالْحَسَنَ وَ الْحُسَيْنَ ﴿ وَ جَرَتْ بَعْدَهُمْ فِي الْأَيْمَةِ ﴿ فَالْمِ فَي النَّاسِ ، فَقَالَ : ﴿ فَإِنْ آمَنُوا ﴾ يَعْنِي بَعْدَهُمْ فِي النَّاسِ ، فَقَالَ : ﴿ فَإِنْ آمَنُوا ﴾ يَعْنِي النَّاسَ ، ﴿ بِمِثْلُومًا هُمْ فِي عَلِيّاً وَ فَاطِمَةً وَ الْحَسَنَ وَ الْحُسَيْنَ وَ الْأَيْمَةَ ﴿ فَقَدِ النَّاسَ ، ﴿ بِمِثْلُومًا اللّٰهِ فِي عَلِيّاً وَ فَاطِمَةً وَ الْحَسَنَ وَ الْحُسَيْنَ وَ الْأَيْمَةَ فِي النَّاسَ ، ﴿ بِمِثْلُومًا اللّٰهِ فِي عَلِيّاً وَ فَاطِمَةً وَ الْحَسَنَ وَ الْحُسَيْنَ وَ الْأَيْمَةَ فِي النَّاسَ ، ﴿ وَمِثْلُومًا اللّٰهِ فِي عَلِيّاً وَ فَاطِمَةً وَ الْحَسَنَ وَ الْحُسَيْنَ وَ الْأَيْمَةَ فِي الْمَنْ اللّٰهِ فِي النَّاسِ ، وَمِوثُلُ مَا آمَنْتُمْ فِي عَلِيّاً وَ فَاطِمَةً وَ الْحَسَنَ وَ الْحُسَيْنَ وَ الْأَيْمَةَ فِي عَلَيْهِ ﴿ فَقَوْلِهِ النَّاسِ ، وَلِمَوْلُ فَا فَالْمُ مُنِي عَلِيّا وَ فَاطِمَةً وَ الْحَسَنَ وَ الْحُسَيْنَ وَ الْأَرْمَةَ لَكُ وَلَعْ وَلَا اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰولَا وَإِنْ تَوَلَّوا فَإِنَا اللّٰهِ فِي شِفَاقٍ ﴾ » .

٧٠/١١٠٧ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنِ الْوَشَّاءِ ، عَنْ مُثَنَّىٰ ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَجْلَانَ ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ فِي قَوْلِهِ تَعَالَىٰ : ﴿إِنَّ أَوْلَى النَّاسِ بِإِبْرَاهِيمَ لَلَّذِينَ اتَّبَعُوهُ وَ هٰذَا النَّبِيُّ وَ الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ قَالَ : «هُمُّ الْأَئِمَّةُ ﴿ وَ مَنِ اتَّبَعَهُمْ » .

١١٠٨ / ٢١ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنِ الْوَشَّاءِ ، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ عَائِدٍ ، عَنِ الْوَشَّاءِ ، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ عَائِدٍ ، عَنِ ابْنِ أَذَيْنَةَ ، عَنْ مَالِكٍ الْجُهَنِيِّ ، قَالَ : قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ : قَوْلُهُ عَسْرً وَ عَلْ : ﴿ وَ أُوحِىَ إِلَى هٰذَا الْقُرْآنُ لِأَنْذِرَكُمْ بِهِ وَ مَنْ بَلَغَ ﴾ ؟ قَالَ : «مَنْ بَلَغَ أَنْ يَكُونَ إِمَاماً مِنْ آلِ مُحَمَّدٍ ، فَهُوَ يُنْذِرُ بِالْقُرْآنِ كُمَا أَنْذَرَ بِهِ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ».

١١٠٩ / ٢٢ . عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَلِيِّ بْنِ الْحَكَمِ، عَنْ

پیوند دادیم و متصل گردانیدیم برای ایشان، سخن را (یعنی: پیوسته آن را فرستادیم) تا شاید که ایشان پندپذیر شوند». و حضرت فرمودکه: «مراد از آن، امامی است تا امامی دیگر» (یعنی: ائمه را متصل به یکدیگر ساختیم که در هر زمان که امامی فوت شد امام دیگر را نصب کردیم).

۲۰/۱۱۰۷ . حسین بن محمد از معلّی بن محمد از وشاء از مثنی از عبد الله بن عَجُلان از امام محمد باقر علی در قول خدای تعالی: ﴿إِنْ أَوْلَى النّاسِ بِإِبْرَ هِيمَ لَلَّذِينَ اَتَّبَعُوهُ وَهَنذَا النّبِينُ وَالّذِينَ ءَامَنُوا﴾ ، روایت کرده است که آن حضرت فرمود: «ایشان، اثمه، و آنانند که ایشان را پیروی نموده انده (و ترجمه آیه مذکور شد).

۱۱۰۸ / ۲۱ / ۲۱ . حسین بن محمد، از معلّی بن محمد، از وشّاء، از احمد بن عائذ، از ابن آذینه، از مالک جُهنی روایت کرده است که گفت: به خدمت امام جعفر صادق ﷺ عرض کردم که: چیست معنی قول خدای عزّوجل: ﴿وَأُوحِیَ إِلَیْ هَنذَا ٱلْقُرْءَانُ لِأُنفِرَكُم بِهِ وَمَن بَلَغَ﴾ ، یعنی: «و وحی شد به سوی من این قرآن، تا بترسانم شما را به آن و آنکه رسیده باشد». و حضرت فرمود که: «آنکه رسیده باشد و قابلیت داشته باشد، که امام باشد از آل محمد، پس آن امام، به قرآن مردم را می ترساند؛ چنانچه رسول خدا الله می مرا به آن ترسانید».

۱۱۰۹ / ۲۲ . چند نفر از اصحاب ما روایت کرده اند، از احمد بن محمد، از علی بن حَکَم،

۲. بقره، ۱۳۷.

انعام، ۱۹.

۱. بقره، ۱۳۶. ۳. آل عمران، ۶۸.

مُفَضَّلِ بْنِ صَالِحٍ ، عَنْ جَابِرٍ ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ فِي قَوْلِ اللّٰهِ عَنَّ وَ جَلَّ : ﴿ وَلَقَدْ عَهِدْنَا إِلَيْهِ فِي مُحَمَّدٍ وَ الْأَئِمَّةِ مِنْ بَعْدِهِ ، إلىٰ آدَمَ مِنْ قَبْلُ فَنَسِى وَ لَمْ نَجِدْلَهُ عَزْماً ﴾ قَالَ : «عَهِدْنَا إِلَيْهِ فِي مُحَمَّدٍ وَ الْأَئِمَّةِ مِنْ بَعْدِهِ ، فَتَرَكَ وَ لَمْ يَكُنْ لَهُ عَزْمٌ أَنَّهُمْ هَكَذَا ، وَ إِنَّمَا سُمِّيَ أُولُو الْعَزْمِ أُولِي الْعَزْمِ لِأَنَّهُ عَهِدَ إِلَيْهِمْ فَتَرَكَ وَ لَمْ يَكُنْ لَهُ عَزْمُهُمْ عَلَىٰ أَنَّ ذَلِكَ فِي مُحَمَّدٍ وَ الْأَوْصِيَاءِ مِنْ بَعْدِهِ وَ الْمَهْدِيِّ وَ سِيرَتِهِ ، وَ أَجْمَعَ عَزْمُهُمْ عَلَىٰ أَنَّ ذَلِكَ كَذَلِكَ ، وَ الْإِقْرَارِ بِهِ » .

١١١٠ / ٢٣ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدٍ، عَنْ جَعْفَرٍ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ مُكَمَّدِ اللّٰهِ بْنِ عَبْدِ اللّٰهِ اللهِ فِي قَوْلِهِ تَعَالَىٰ وَ الْقَدْعَهِدْنَا إِلَىٰ آدَمَ مِنْ قَبْلُ ﴾: «كَلِمَاتٍ فِي سِنَانٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللّٰهِ اللهِ فِي قَوْلِهِ تَعَالَىٰ وَ الْقَدْعَهِدْنَا إِلَىٰ آدَمَ مِنْ قَبْلُ ﴾: «كَلِمَاتٍ فِي مُحَمَّدٍ وَ عَلِيٍّ وَ فَاطِمَةً وَ الْحَسَنِ وَ الْحُسَيْنِ وَ الْأَئِمَةِ مِنْ ذُرِّيَتِهِمْ ﴿فَنَسِيَ ﴾ هٰكَذَا وَ اللّٰهِ أَنْزِلَتْ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَيَهِ مُنْ الْحَسَنِ وَ الْحُسَيْنِ وَ الْأَئِمَةِ مِنْ ذُرِّيَتِهِمْ ﴿فَنَسِيَ ﴾ هٰكَذَا وَ اللّٰهِ أَنْزِلَتْ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَيَهِ مَنْ اللّٰهِ أَنْزِلَتْ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَيَهِ مِنْ اللّٰهِ اللهِ أَنْزِلَتْ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَلِهُ الْمُعَلِّيْ وَ الْحُسَنِ وَ الْحُسَنِ وَ الْحُسَنِ وَ الْأَنْ مُنَا اللهِ اللهِ اللهِ أَنْزِلَتْ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ أَنْزِلَتْ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَلَهُ اللهِ أَنْزِلَتْ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَلَهُ اللّٰهِ اللهِ أَنْزِلَتْ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَلَهُ اللّٰهِ أَنْزِلَتْ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَلَهُ اللّٰهِ أَنْزِلَتْ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَلِيْ اللّٰهِ أَنْ إِلَىٰ اللّٰكِلِمُ الْعِلَىٰ اللهِ اللّٰهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ الْولِيْ اللهُ اللهُ اللهُ اللّٰهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّٰذِي اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللّٰ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللّٰذِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّٰ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللّٰ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

٢٢ / ١١١١ مُحَمَّدُ بْنُ يَحْمِى، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنِ النَّضْرِ بْنِ شُعَيْبٍ، عَنْ
 خَالِدِ بْنِ مَادِّ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْفُضَيْلِ، عَنِ التُّمَالِيِّ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ مُنَ قَالَ:

«أَوْحَى اللَّهُ إِلَىٰ نَبِيِّهِ ﷺ: ﴿فَاسْتَمْسِكَ بِالَّذِى أُوحِىَ إِلَيْكَ إِنَّكَ عَلَىٰ صِـرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ﴾ قَالَ: إِنَّكَ عَلَىٰ وَلَايَةٍ عَلِيٍّ، وَ عَلِيٍّ هُوَ الصِّرَاطُ الْمُسْتَقِيمُ».

٢٥/١١١٢ . عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ الْبَرْقِيِّ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ ، عَنْ عَمَّارِ بْنِ مَرْوَانَ ، عَنْ مُنَخَّلٍ ، عَنْ جَابِرٍ ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ ، قَالَ : «نَزَلَ جَبْرَئِيلُ ﴾ بِهٰذِهِ الْآيَةِ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ ﷺ هٰكَذَا : ﴿ بِنْسَمَا الثُنْتَرَوْا بِهِ أَنْفُسَهُمْ أَنْ يَكْفُرُوا بِمَا از مفضّل بن صالح، از جابر، از امام محمدباقر الله در قول خدای عزّوجل ﴿ وَلَقَدْ عَهِدْنَا إِلَىٰ ءَادَمَ مِن قَبَلُ فَنَسِى وَلَمْ نَجِدْ لَهُ عَزْمًا ﴾ ا، یعنی: «و هر آینه که ما عهد کردیم به سوی آدم، پس از این زمان (یعنی: او را امر فرمو دیم) پس فراموش کرد (یعنی: آن امر را ترک کرد) و نیافتیم از برای او عزیمت و دل بستگی را «. و گفت که: حضرت فرمود: «عهد کردیم به سوی او در باب محمد و اثمه این بعد از او، پس ترک نمود و او را عزمی نبود که ایشان همچنین اند. و جز این نیست که اولوالعزم از پیغمبران را اولوالعزم نامیدند، زیرا که خدا به سوی ایشان عهد فرمود در باب محمد و اوصیای بعد از او، و حضرت مهدی و طریقه و روش او، و عزم ایشان جمع شد بر این که این امر، همچنین است و بر اقرار و اعتراف به آن ».

۱۱۱۰ / ۲۳ . حسین بن محمد، از معلی بن محمد، از جعفر بن محمد بن عبیدالله، از محمد بن عبیدالله، از محمد بن عیسی قمّی، از محمد بن سلیمان، از عبدالله بن سِنان، از امام جعفر صادق ﷺ چنین روایت کرده است در قول خدای تعالی: ﴿وَلَقَدْ عَهْدُنّا إِلَیْ ءَادَمْ مِن قَبْلُ ﴾ کلمات فی محمد و علی و فاطمه و الحسین و الائمة ﷺ من ذریتهم ﴿قَلْسِی ﴾، یعنی: «و هر آینه به حقیقت که عهد کردیم به سوی آدم پیش از، این [سخنانی چندرا در باب محمد و علی و فاطمه و حسن و حسین و امامان ﷺ که از فرزندان ایشانند آ، پس فراموش کرد و ترک نمود ۱۰ و حضرت فرمود: «به خدا سوگند، که این آیه، همچنین بر محمد ﷺ فرو فرستاده شد».

۱۱۱۱ / ۲۴ . محمد بن یحیی، از محمد بن حسین، از نضر بن شعیب، از خالد بن ماد، از محمد بن فضیل، از نُمالی، از امام محمد باقر الله روایت کرده است که فرمود: اخدا به سوی پیغمبرش کی فرد که: ﴿فَاسْتَفْسِكُ بِالَّذِی أُوحِی إِلَیْكَ إِنْكَ عَلَیٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِیمٍ ﴾ ، یعنی: پس پیغمبرش کی در زن به آنچه وحی شده به سوی تو. به درستی که تو بر راه راستی» (که هیچ کجی در آن نیست). و حضرت فرمود: «یعنی: به درستی که تو بر ولایت علی الله ثابتی و علی الله همان راه راست است».

۱۱۱۲ / ۲۵ . على بن ابراهيم، از احمد بن محمد برقى، از پدرش، از محمد بن سنان، از عمّار بن مروان، از مُنخَل، از جابر، از امام محمدباقر الله روايت كرده است كه فرمود: عمّار بن مروان، از مُنخَل، از جابر، از امام محمدباقر الله روايت كرده است كه فرمود: هجبر ثيل الله اين آيه را بر محمد الله جنين فرود آورد: هيشما آشترَوْا بِهِ أَنفُسَهُمْ أَن يَكُفُرُوا بِمَآ

أَنْزَلَ اللَّهُ ﴾ فِي عَلِيٍّ ﴿بَغْياً ﴾».

٢٤/١١١٣ . وَ بِهٰذَا الْإِسْنَادِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ، عَنْ عَمَّارِ بْنِ مَرْوَانَ، عَنْ مُنَخَّلٍ،
 عَنْ جَابِرٍ، قَالَ: «نَزَلَ جَبْرَئِيلُ ﷺ بِهٰذِهِ الْآيَةِ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ ﷺ هٰكَذَا: ﴿ وَإِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبٍ
 مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَا ﴾ فِي عَلِيٍّ ﴿ فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِنْ مِثْلِهِ ﴾ ».

٢٧/١١١٢ . وَ بِهٰذَ الْإِسْنَادِ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ ، عَنْ عَمَّارِ بْنِ مَرْوَانَ ، عَنْ مُنَخَّلٍ ، عَنْ مُنَخَّلٍ ، عَنْ مُنَخَلٍ ، عَنْ مُنَخَلٍ ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَلَى اللهِ عَلَى مُحَمَّدٍ عَلَى اللهِ عَلَى مُحَمَّدٍ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

١١١٥ / ٢٨ . عَلِيُّ بْنُ مُنْحِقَّةٍ مَعَنَ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَبِي طَالِبٍ، عَنْ يُونُسَ بْنِ بَكَّارٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ جَابِرٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ اللهِ: «﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُوا مَا يُوعَظُونَ بِهِ ﴾ فِي عَلِيٍّ ﴿ لَكَانَ خَيْراً لَهُمْ ﴾ ».

٢٩/١١١٥ الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ الْوَشَّاءِ،
 عَنْ مُثَنَّى الْحَنَّاطِ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَجْلَانَ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ فِي قَوْلِ اللَّهِ

أَنزَلَ اللهُ اللهُ اللهِ على اللهِ بغياً، يعنى: بداست آنچه فروختند و بدل كردند به آن، حظ نفسهاى خود را و آن، اين است كه: كافر مى شوند به آنچه خدا [در شأن على الله على الله فر ستاده از روى ستم» (يا از جهت طلب كردن آن چيزى كه شايسته آن نيستند و آن، حسد است، يعنى: كافر شدند به آن، به جهت حسد بردن).

روایت است که گفت: جبر ئیل ﷺ این آیه را بر محمد بن سِنان، از عمّار بن مروان، از مُنخَل، از جابر روایت است که گفت: جبر ئیل ﷺ این آیه را بر محمدﷺ همچنین فرود آورد: ﴿وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّهِ مِثْا نَزُلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَا في علي فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِّن مَثْلِهِ ﴾ ، یعنی: و اگر هستید شما در شک و شبهه از آنچه فروفرستادیم بر بندهٔ خود (که محمداست ﷺ) [در شأن علی ﷺ]، پس بیاورید یک سوره را از مانند بندهٔ ما (یعنی: شخص ناخواننده و نانویسنده که درس نخوانده باشد و یک سوره را از مانند بندهٔ ما (یعنی: شخص ناخواننده و از کسی تعلیم نگرفته باشد، یا مانند قرآن در به نزد عالمی تردد و آمد و شدی ننموده باشد و از کسی تعلیم نگرفته باشد، یا مانند قرآن در فصاحت و بلاغت، یا در آن که کلام خدا باشد خون تورات و زبور و انجیل و سائر کتابهای آسمانی).

۲۷/۱۱۱۴ و به همین اسناد، از محمله بن سنان، از عمّار بن مروان، از مُنَخَل، از امام جعفر صادق الله روایت است که فرمود در بر بر تیل الله این آیه را بر محمد همچنین فرود آورد که: ﴿یَنَا نَهُ الله الله الله یعنی: ای کسانی که داده شده اید کتاب را که خدا آن را به شما ارزانی داشته، ایمان بیاورید به آنچه فرو فرستادیم [در شان علی الله ، در حالتی که نوری است آشکارا]».

۲۹/۱۱۱۶ .حسین بن محمد، از معلّی بن محمد، از حسن بن علی وشّاء، از مثنّی حنّاط، از عبدالله بن عَجْلان، از امام محمد باقر ﷺ روایت کرده است در قول خدای عزّوجلّ : ﴿يَثَأَيُّهَا

۱. بقرم ۲۳.

۲. بقره، ۲۳.

۲. نساء، ۴۸.

عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ادْخُلُوا فِي السِّلْمِ كَافَّةٌ وَ لَا تَتَبِعُوا خُطُوْاتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَنُ مَّ مِينَ ﴾ قَالَ: «فِي وَلَا يَتِنَا».

٣٠/١١١٧ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ إِدْرِيسَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ، عَنِ الْمُفَضَّلِ بْنِ عُمَرَ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ اللَّهِ ﴿ قَوْلُهُ عَزَّ وَجَلَّ: مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ، عَنِ الْمُفَضَّلِ بْنِ عُمَرَ، قَالَ: قَالَ: قَالَ: ﴿ وَالْآخِرَةُ خَيْدُ وَ أَبْقَىٰ ﴾ ؟ قَالَ: ﴿ وَلَا يَسَهُ مُ ﴾ . ﴿ وَالْآخِرَةُ خَيْدُ وَ أَبْقَىٰ ﴾ ؟ قَالَ: ﴿ وَلَا يَسَهُ مُ اللَّهِ وَلَا يَسَهُ مُ مُوسَىٰ ﴾ ؟ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ . ﴿ إِنْ هَذَا لَفِي الصَّحُفِ الْأُولَىٰ ٥ صُحُفِ إِبْزَاهِيمَ وَ مُوسَىٰ ﴾ ».

٣١/ / ١١١٨ . أَحْمَدُ بْنُ إِدْرِيسَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ حَسَّانَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ، عَنْ عَجْمَدِ بْنِ عَلِيًّ، عَنْ عَالَمَ عَلْ عَلْمَ عَلْ عَلْمَ عَنْ عَلْمَ عَلْ عَلْمَ عَلَامِ عَلْمَ عَلَامِ عَلْمَ عَلْمَ عَلْمَ عَلْمَ عَلْمَ عَلَامِ عَلْمَ عَلْمَ عَلَامِ عَلْمَ عَلَم عَلَامِ عَلْمَ عَلْمَ عَلْمَ عَلْمَ عَلْمَ عَلَامِ عَلْمَ عَلْمَ عَلْمَ عَلْمَ عَلْمَ عَلَامِ عَلْمَ عَلْمَ عَلْمَ عَلَامِ عَلْمَ عَلْمَ عَلَامِ عَلْمَ عَلَامِ عَلْمَ عَلْمَ عَلْمَ عَلَامِ عَلْمَ عَلْمَ عَلْمَ عَلْمَ عَلْمَ عَلْمَ عَلْمَ عَلَامِ عَلْمَ عَلَامِ عَلْمَ عَلْمَ عَلْمَ عَلَامِ عَلْمَ عَلْمَ عَلْمَ عَلَامِ عَلْمَ عَلْمَ عَلْمَ عَلْمَ عَلْمَ عَلَى عَلْمَ عَلْمَ عَلْمُ عَلَيْمِ عَلْمُ عَلَم عَلَم عَلَم عَلَم عَلَم عَلْمُ عَلِيلًا عَلْمُ عَلَم عَلَى عَلْمَ عَلَم عِلْم عَلَم عِلْم عَلَم عَلَم عَلَم عَلَم عَلَم عَلَم عَلَم عَلَم عَلَم عَلَم

الذين عَامَنُوا أَدْخُلُوا فِي السِّلْمِ كَآفَةً وَلاَتَتَبِعُوا خُطُوَّتِ الشَّيْطَنِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُقُ مَّبِينٌ ﴾ أ، يعنى: ١١ كسانى كه ايمان آورده ايد، در ظاهر در آييد در دين اسلام، ياسلامتى، همه به يك بار و پيروى مكنيد گام هاى شيطان را (يعنى: وسوسه هاى او) به درستى كه شيطان شما را دشمنى است هويدا و آشكارا ». و حضرت فرمود: «يعنى: داخل شويد در ولايت ما ».

۱۱۱۷ ، ۳۰ ، حسین بن محمد، از معلّی بن محمد، از عبدالله بن ادریس، از محمد بن سِنان، از مفضّل بن عمر روایت کرده است که گفت: به خدمت امام جعفر صادق ﷺ عرض کردم که: قول خدا: ﴿ بَلْ تَوْفِرُونَ ٱلْحَیّوٰةَ ٱلدُّنْیَا ﴾ آ، یعنی: چه ؟ فرمود: «مراد، ولایت منسوب به شبّوه است». آ (یعنی: دوستی خلفای جور که چون عقرب اند. و اگر شبّویه به فتح با نیز باشد، منسوب به سوی شبو، منسوب به سوی شبو، منسوب به سوی شبو، بدون ها باشد، و آن به معنی چراغ با شدن چاروا آ است. و در بعضی از نسّخ کافی، چنین است بدون ها باشد، و آن به معنی چراغ با شدن چاروا آ است. و در بعضی از نسّخ کافی، چنین است که: «بلکه بر میگزینید زندگی دنیا، یا نزدیک تر را».

۱۱۱۸ / ۳۱ / ۱۱ ۱ محمد بن ادریس، از محمد بن حسّان، از محمد بن علی، از عمّار بن مروان، از منتخل، از جابر، از امام محمد باقر الله روایت کرده است که فرمود: « ﴿ أَفَكُلُمّا جَآءَكُم ﴾ محمد ﴿ يَتَهُونَ ﴾ آل محمد ﴿ كذبتم وَفَرِيقًا تَمْتُكُونَ ﴾ آل و در قرآن أنفسكُم ﴾ بمولاة على ﴿ أَسْتَكْبَرْتُم فَفَرِيقًا ﴾ من آل محمد ﴿ كذبتم وَفَرِيقًا تَمْتُكُونَ ﴾ آل و در قرآن أفكلما در صدر آیه موجود است من و به جای محمد، رسول و استكبرتم بدون فا و بموالاة علی و من آل محمد ندارد). و ترجمهٔ آنچه در كافی مذكور است، این است كه: «آورد شما را محمد آنچه نفسهای شما آن را خواهش ندارد؛ یعنی: دوستی ورزیدن با علی. پس سرکشی کردید و امر و فرمان او را نبردید. پس گروهی را از آل محمد ﷺ به دروغ نسبت دادید،

۱. بقره، ۲۰۸.

٣. و شبوه به قتح شين و سكون باي ابجد، عقرب است. (مترجم)

۴. چارپا و مرکب سواري. ۵. اعلي، ١٧.

۶. اعلی، ۱۸ و ۱۹. ۷. پقره، ۲۰۸.

در این نسخه موجود میباشد.

٣٢/١١١٩ النُحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ إِذْرِيسَ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ ، عَنِ الرِّضَاءَ فِي قَوْلِ اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ : ﴿كَبُرَ عَلَى الْمُشْرِكِينَ ﴾ بوَلايَةِ عَلِيٍّ ﴿مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ ﴾ يَا مُحَمَّدُ مِنْ وَلَايَةٍ عَلِيٍّ ؛ هٰكَذَا فِي الْكِتَابِ مَخْطُوطَةً ».

بَلُو عَنْ أَجْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ أَجِي ابْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ أَجِي اللهِ عَنْ أَبِي السَّفَاتِجِ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ فِي قَوْلِ اللهِ عَلَّ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ أَبِي السَّفَاتِجِ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ فِي قَوْلِ اللهِ عَلَّ وَعَنَّ وَالْمَعْدُ لِلهِ اللهِ فَقَالَ: «إِذَا كَانَ جَلَّ وَ عَزَّ: ﴿ الْمَعْدُ لِلهِ اللهِ فَقَالَ: «إِذَا كَانَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ، دُعِيَ بِالنَّبِيِّ عَلَيْ وَ بِأَمِيرٍ الْمُؤْمِنِينَ وَ بِالْأَئِمَةِ مِنْ وُلْدِهِ هِنْ اللهُ فَي اللهُ اللهُ فَي وَلاَيَةٍ أَمِيرٍ الْمُؤْمِنِينَ وَ الْأَيْمَةِ مِنْ وُلْدِهِ هِنْ اللهُ فَي وَلاَيَةٍ أَمِيرٍ الْمُؤْمِنِينَ وَ الْأَيْمَةِ مِنْ وُلْدِهِ هِنْ اللهُ اللهُ فَي وَلاَيَةٍ أَمِيرٍ الْمُؤْمِنِينَ وَ الْأَيْمَةِ مِنْ وُلْدِهِ هِنْ اللهُ اللهُ اللهُ فِي وَلاَيَةٍ أَمِيرٍ الْمُؤْمِنِينَ وَ الْأَيْمَةِ مِنْ وُلْدِهِ هِنْ اللهُ اللهُ اللهُ فِي وَلاَيَةٍ أَمِيرٍ الْمُؤْمِنِينَ وَ الْأَيْمَةِ مِنْ وُلْدِهِ هِنْ وُلْدِهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ فِي وَلاَيَةٍ أَمِيرٍ الْمُؤْمِنِينَ وَ الْأَيْمَةِ مِنْ وُلْدِهِ هِنْ وُلْدِهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

١١٢١/ ٣٤. الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أُورَمَةَ وَ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللهِ ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ حَسَّانَ، عَنْ عَبْدِ الرَّحْمْنِ بْنِ كَثِيرٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ قَوْلِهِ تَعَالَىٰ: ﴿عَمَّ يَتَسْاءَلُونَ ٥ عَنِ النَّبَإِ الْعَظِيمِ ﴾ قَالَ: «النَّبَأُ الْعَظِيمُ: الْوَلَايَةُ ». اللهِ عَنْ قَوْلِهِ : ﴿هُنَالِكَ الْوَلَايَةُ لِلْهِ الْحَقّ ﴾ قَالَ: «وَلَايَةُ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴿».

١١٢٢ / ٣٥. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ صَالِحِ بْنِ السِّنْدِيِّ، عَنْ جَعْفَرِ بْنِ بَشِيرٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي حَمْزَةَ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ فِي قَوْلِهِ تَعَالَىٰ: ﴿فَأَقِمْ وَجْهَكَ

و گروهی راکشته و میکشید».

۳۲/۱۱۱۹ . حسین بن محمد، از معلّی بن محمد، از عبدالله بن ادریس، از محمد بن سنان، از حضرت امام رضای روایت کرده است در قول خدای عزّ وجلّ: ﴿کَبْرُ عَلَی الْمُشْرِكِینَ ﴾ بولایة علی ﴿ما تَدْعُوهُمْ إِلَیْهِ ﴾ [یا محمد من ولایة علیّ]، که آن حضرت قرمود: «در کتاب بعنی: کتاب خدا که قرآن است، یا کتاب علی ﷺ) همچنین نوشته شده است و ترجمهٔ آیه، این است که: بزرگ و گران است بر شرک آورندگان [به ولایت علی ﷺ] آنچه تو ایشان را به سوی آن می خوانی [ای محمد، از ولایت علی ﷺ].

بدرش، از ابو السفاتج، از ابو بصیر، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است در قول خدای بدرش، از ابو السفاتج، از ابو بصیر، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است در قول خدای عزّ وجلّ: ﴿اَلْحَمْدُ لِلّهِ الّذِی هَذَنَا لِهَ مَا كُنّا لِنَهْتَدِی اَوْلاَ أَنْ هَذَنَا الله ﴾، که آن حضرت قرمود: «چون روز قیامت شود، پیغمبر الله و امیر المؤمنین و امامان از فرزندان او الله را می طلبند، و ایشان را برای مردم نصب می کنند. پس، چون شیعیان ایشان، ایشان را ببینند، می گویند: ﴿الْحَمْدُ لِلّهِ اَلّذِی هَذَنَا لِهَا اَنْ اَلَهُ مَنْ لِهُ اَلله ﴾، یعنی: خدا ما را هدایت فرمود در باب ولایت امیر المؤمنین الله و امامان از فرزندان او الله الله و امامان از فرزندان او الله الله و الله و

على بن حسّان، از عبدالرحمان بن كثير، از امام جعفر صادق الله روايت كرده است در قـول على بن حسّان، از عبدالرحمان بن كثير، از امام جعفر صادق الله روايت كرده است در قـول خدا: ﴿عَمُّ يَتَسَاّعُلُونَ \* عَنِ النَّبَا المُعظِيمِ \* "، كه آن حضرت فرمود: «نبأ عظيم، يعنى: خبر بـزرگ ولايت است». و سؤال كردم او رااز قول آن جناب ﴿هنالك الولاية ته الحق \* أفرمود كه: «ولايت امير المؤمنين الله است». و ترجمه آيه اين است كه: «در آنجا تصرف كردن و يارى كردن از براى خداى راستگو و راستكردار است». (يعنى: در آن وقت هيچكس بر تصرف قادر نبود، مگر او).

۳۵/۱۱۲۲ على بن ابراهيم، از صالح بن سِندى، از جعفر بن بشير، از على بن ابي حمزه، از ابو بصير، از امام محمد باقر ﷺ روايت كرده است در قول خداى تعالى: ﴿فَأَقِمْ وَجُهَكَ لِلدِّين

۲. اعراف، ۲۳.

شورا، ۱۳.

۴. کهف، ۴۴.

۳. نبأ، ۱ و ۲.

لِلدِّينِ حَنِيفاً ﴾ قَالَ: «هِيَ الْوَلَايَةُ».

٣٢ / ١١٢٣ عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ الْهَمَذَانِيِّ ، يَوْفَعُهُ إِلَىٰ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَنْ إِبْرَاهِيمَ الْهَمَذَانِيِّ ، يَوْفَعُهُ إِلَىٰ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَنْ فِي قَوْلِهِ تَعَالَىٰ : ﴿ وَ نَضَعُ الْمَوَاذِينَ الْقِسْطَلِيوْمِ الْقَيْامَةِ ﴾ قَالَ : «الْأَنْبِيَاءُ وَ الْأَوْصِيَاءُ عَيْدٌ ».

٣٧/١١٢٢ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ جُمْهُورٍ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ الْحُسَيْنِ بْنِ عُمَرَ بْنِ عَنْ أَحْمَدُ بْنِ سِنَانٍ، عَنِ الْمُفَضَّلِ بْنِ عُمَرَ، قَالَ: يَزِيدَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ جُمْهُورٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ، عَنِ الْمُفَضَّلِ بْنِ عُمْرَ، قَالَ: «قَالُوا: أَوْ سَأَلْتُ أَبًا عَبْدِ اللَّهِ عَنْ قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَىٰ: ﴿ الْفَتِ بِقُرْآنٍ غَيْرِ هٰذَا أَوْ بَدُلْهُ ﴾ قَالَ: «قَالُوا: أَوْ بَدِّلْ عَلِياً عَنْ اللهِ عَنْ قَوْلِ اللهِ تَعَالَىٰ: ﴿ اللهِ عِنْ قَوْلِ اللهِ تَعَالَىٰ اللهِ اللهِ عَنْ قَوْلِ اللهِ تَعَالَىٰ اللهِ اللهِ عَنْ قَوْلِ اللهِ تَعَالَىٰ اللهِ عَنْ قَوْلِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ قَوْلِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ قَوْلِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ قَوْلِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ

١١٢٥ / ٣٨ . عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ سَهُلِ بْنِ زِيَّادٍ ، عَنْ إِسْمَاعِيلَ بْنِ مِهْرَانَ ، عَنِ الْحَسَنِ الْقُمِّيِّ ، عَنْ إِدْرِيسَ بْنِ عَبْدِ اللهِ ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ إَلْهُ عَنْ تَفْسِيرِ الْقُمِّيِّ ، قَالَ : سَأَلْتُهُ عَنْ تَفْسِيرِ الْحَسَنِ الْقُمِّيِّ ، قَالَ : سَأَلْتُهُ عَنْ تَفْسِيرِ هَذِهِ اللهِ عَنْ الْمُصَلِّينَ ﴾ قَالَ : «عَنى بِهَا لَمْ نَكُ مِنْ الْمُصَلِّينَ ﴾ قَالَ : «عَنى بِهَا لَمْ نَكُ مِنْ الْمُصَلِّينَ ﴾ قَالَ : «عَنى بِهَا لَمْ نَكُ مِنْ

حَنِيفًا﴾ اكه آن حضرت فرمودكه: «دين، همان ولايت است». و ترجمهٔ آيه اين استكه: «پس راست گردان روى خود را براى دين حق، (در حالتى كه ميل كننده باشى از همهٔ اديان باطله به دين حق اسلام).

بزید، ۱۱۲۴ / ۳۷، علی بن محمد، از سهل بن زیاد، از احمد بن (حسن یا) حسین بن عمر بن یزید، از محمد بن جمهور، از محمد بن سنان، از مفضّل بن عمر روایت کرده است که گفت: سؤال کردم از امام جعفر صادق الله از قول خدای تبارک و تعالی: ﴿افْتِ بِقُرْءَانِ غَيْرِ هَنذَا أَوْ بَدِلْهُ ﴾ ۴، که ترجمهٔ آن با آنچه پیش از آن است، این است که: «گفتند آنان که به رسیدن عِفّاب و ثواب ما در روز حساب امید غلاوند که: بیاور قرآنی راغیر از این قرآن، که بر مامی خوانی، یا آنکه تبدیل کن آن راه. که آن حضرت فرمود: «گفتند: یا تبدیل کن علی الله را به قرآن است که به جای علی از مسی دیگر را خلیفه گردان. و مفسرین که ضمیر بدله را به قرآن برگردانیده اند، در تفسیر آن گفته اند که: یعنی: در موضع آیتی که مشتمل است بر ذکر بعث و نشر و عقاب و معاثب لات و منات و سائر اصنام، آیه ای دیگر را وضع کن که در آن ذکر اینها نشر و عقاب و معاثب لات و منات و سائر اصنام، آیه ای دیگر را وضع کن که در آن ذکر اینها نشاشد).

ادریس بن عبدالله، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که گفت: سؤال کسردم از آن ادریس بن عبدالله، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که گفت: سؤال کسردم از آن حضرت از تفسیر این آیه که: ﴿مَا سَلَکَکُمْ فِي سَقَرَ \* قَالُواْلَمْ نَكُ مِنَ ٱلْمُصَلِّينَ ﴾ ٥، و تسرجمهٔ آن چنانچه مفسران گفته اند، این است که: «چه چیز در آورد شما را در دوزخ؟ (یعنی: چه باعث

روم، ۳۰.
 انبيا، ۲۷.

٣. در ترجمهٔ مترجم ~ رحمه الله ~ «يا حسين از عمر بن يزيد؛ أمده است.

۴. يونس، ۱۵. مدَثَّر، ۴۲ ـ ۴۳.

أَتْبَاعِ الْأَئِمَّةِ الَّذِينَ قَالَ اللهُ -تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ - فِيهِمْ: ﴿ وَالسَّابِقُونَ السَّابِقُونَ ۞ أُولَـئِكَ النَّهُ عَلَىٰ السَّابِقَ فِي الْحَلْبَةِ مُصَلِّي، فَذَٰلِكَ الَّذِي السَّابِقَ فِي الْحَلْبَةِ مُصَلِّي، فَذَٰلِكَ الَّذِي عَنِي السَّابِقَ فِي الْحَلْبَةِ مُصَلِّي، فَذَٰلِكَ الَّذِي عَنِي السَّابِقَ فِي الْحَلْبَةِ مُصَلِّي، فَذَٰلِكَ الَّذِي عَنِي السَّابِقِينَ».

٣٩/١١٢۶ أَحْمَدُ بْنُ مِهْرَانَ، عَنْ عَبْدِ الْعَظِيمِ بْنِ عَبْدِ اللهِ الْحَسَنِيِّ، عَنْ مُوسَى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ يُونُسَ بْنِ يَعْقُوبَ، عَمَّنْ ذَكَرَهُ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ فِي قَوْلِ اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ: هُحَمَّدٍ، عَنْ يُونُسَ بْنِ يَعْقُوبَ، عَمَّنْ ذَكَرَهُ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ فِي قَوْلِ اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿ وَ اللهِ عَنْ اللهُ وَاللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ وَاللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ وَاللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ عَنْ عَلْمُ اللهُ عَنْ عَلْمُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ عَلْمُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ عَلْمُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ

١٠٠/١١٢٧ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّلٍ ، عَنْ لَمُعَمَّلٍ ، عَنْ مُحَمَّدٍ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ جُمْهُورٍ ، عَنْ فَضَالَةَ بْنِ أَيُّوبَ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ ، قَالَ : فَضَالَةَ بْنِ أَيُّوبَ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ ، قَالَ : سَأَلْتُ أَبًا عَبْدِ اللَّهِ عَنْ قَوْلِ اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ : ﴿الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا ﴾ فَقَالَ سَأَلْتُ أَبًا عَبْدِ اللَّهِ عَنْ قَوْلِ اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ : ﴿الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا ﴾ فَقَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ ﴿ اللَّهِ ﴿ اللَّهِ اللهِ ﴿ اللَّهِ اللهِ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

٢١ / ١١٢٨ الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْوَشَّاءِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْفُضَيْلِ، عَنْ أَبِي حَمْزَةَ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا جَعْفَرٍ عِنْ قَوْلِ اللهِ تَعَالَىٰ: ﴿قُلْ إِنَّمَا أَعِظُكُمْ الْفُضَيْلِ، عَنْ أَبِي حَمْزَةَ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا جَعْفَرٍ عِنْ قَوْلِ اللهِ تَعَالَىٰ: ﴿قُلْ إِنَّمَا أَعِظُكُمْ إِوَلَايَةٍ عَلِي عِنْ أَنِي الْوَاحِدَةُ الَّتِي قَالَ الله تَتَبَارَكَ وَ إِلَا عَلَى اللهِ عَلَى الْوَاحِدَةُ الَّتِي قَالَ الله تَتَبَارَكَ وَ

شد که شما دو زخیان شدید؟) گفتند که: نبو دیم از جمله نماز گزارندگان».

و حضرت فرمود که: «مقصود از این آیه، آن است که نبودیم از جملهٔ پیروان امامانی که خدای تبارک و تعالی در شأن ایشان فرموده که: ﴿وَالسَّنْبِقُونَ السَّنْبِقُونَ \* أُولَنَالِكَ الْمُقَرَّبُونَ ﴾ آیا مردمان را نمی بینی که آن اسبی را که در پهلو و عقب اسب پیش در می آید در میان اسبان جمع شده برای دوانیدن، مصلی می نامند؟» (چنانچه اول را مجلی و سیّم را مسلّی به سین و چهارم را تالی می گویند تا آخر نامهای ده گانه که در کتب لغت مسطور است).

و حضرت فرمود: «پس این است آنچه خدا قصد فرموده، از آنجاکه فرموده: ﴿لَمْ تَكُ مِنَ ٱلْمُصَلِّينَ﴾ ٢. یعنی: نبودیم از پیروان پیشی گیرندگانه.

۱۱۲۶ / ۳۹ . احمد بن مهران، از عبدالعظیم بن عبدالله حسنی، از موسی بن محمد، از یونس بن یعقوب، از آنکه او را ذکر کرده، از امام محمد باقر ﷺ روایت کرده است در قبول خدا: ﴿وَأَلَّوِ اَسْتَقَنْمُواْ عَلَى الطَّرِيقَةِ لَأَسْقَيْنَهُم مَّآهُ غَدَقًا﴾ ، که آن حضرت فرمود: «یعنی: هر آینه مینوشانیدیم ایمان را به دلهای ایشان، و طریقه، همان ولایت علی بن ابی طالب و اوصیا ﷺ است.

۱۱۲۷ . ۴۰/۱۱۲۷ . حسین بن محمله از معلی بن محمد از محمد بن جمهور ، از فضالة بن آیوب، از (حسن یا) حسین بن عثمان ، از آبو آیوب، از محمد بن مسلم روایت کرده است که گفت: امام جعفر صادق علی را سؤال کردم از قول خدای عزوجل : ﴿قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمُ ٱسْتَقَامُوا﴾ ، حضرت صادق علی فرمود که: «مستقیم شدند بر امامان ، یک به یک به تر تیب. ﴿تَتَنَزَّلُ عَلَیْهِمُ الْمَلَنْ بِکُهُ أَلَّا تَخَافُواْ وَلَاتَحْزَنُواْ وَأَبْشِرُواْ بِالْجَنَّةِ ٱلَّتِی کُنتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ آه (و ترجمه آیه در باب عرض اعمال گذشت) .

۴۱/۱۱۲۸ . حسین بن محمد، از معلّی بن محمد، از وشّاء، از محمد بن فضیل، از ابو حمزه روایت کرده است که گفت: امام محمد باقر ﷺ را سؤال کردم از قول خدای تعالی: ﴿قُلْ إِنَّمَا أَعِظُكُم بِوَحِدَةٍ ﴾ معنی: ۹بگو که: پند می دهم شما را و ارشاد می نمایم به خصلت واحده (یعنی: یک چیز شما را می نمایم). و حضرت فرمود که: ۴جز این نیست که شما را پند می دهم

٢. مَذَثَّر ، ٢٢؛ جن، ١٤.

۱. واقعه، ۱۰ـ۱۱. ۳. جن، ۱۶.

۲. نصلت، ۳۰.

۵. سبا، ۴۶.

تَعَالَىٰ: ﴿إِنَّمَا أَعِظُكُمْ بِواحِدَةٍ﴾».

اللهِ عَبْدِ اللهِ عَنْ عَلِيٍّ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدٍ بَنِ أُورَمَةً وَ عَلِيًّ بْنِ عَبْدِ اللهِ عَنْ عَلِي اللهِ عَنْ عَلِي اللهِ عَنْ عَلِي اللهِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ وَ جَلَّ : ﴿إِنَّ النَّذِينَ آمَنُوا ثُمَّ آمَنُوا ثُمَّ آمَنُوا ثُمَّ آمَنُوا ثُمَّ ازْدَادُوا كُفْراً اللهِ عَنَّ وَ جَلَّ : ﴿إِنَّ النَّذِينَ آمَنُوا ثُمَّ آمَنُوا ثُمَّ الْوَلَايَةُ وَ فَلَانٍ وَ فَلَانٍ ، آمَنُوا بِالنَّبِيِّ عَنْ فِي فُللانٍ وَ فُللانٍ ، آمَنُوا بِالنَّبِيِّ عَنْ فِي فُللانٍ وَ فُللانٍ ، آمَنُوا بِالنَّبِيِّ عَنْ مُن كُنْتُ مَسُولاً وَ اللهُ مِن اللهِ عَنْ مَنْ كُنْتُ مَسُولاً وَ اللهِ عَنْ مُنْ بَايَعَهُ بِالْبَيْعَةِ لَهُمْ ، فَهُولًا وَ لَمُ اللهِ عَنْ وَبِهِمْ مِنَ الْإِيمَانِ شَيْءً ، ثُمَّ اذْ وَاذُوا كُفُرا بِأَ فَذِهِمْ مَنْ بَايَعَهُ بِالْبَيْعَةِ لَهُمْ ، فَهُولًا وَ لَمُ

 به ولايت على ﷺ و اين ولايت همان يک خصلت است که خداي تبارک و تعالى فرموده است که: ﴿قُلْ إِنَّمَاۤ أَعِظُكُم بِوَ ٰحِدَةٍ﴾».

۴۲/۱۱۲۹ . حسين بن محمد، از معلَى بن محمد، از محمد بن أورّ مه و على بن عبدالله، از على بن حسّان، از عبد الرحمان بن كثير، از امام جعفر صادق، الله روايت كرده است در قول خداي عزَ وجلَ: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ ءَامَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ ٱزْدَادُوا كُفْرًا لِّن تُقْبَلَ تَوْبَتُهُمْ ال چنين آيه در قرآن نيست بلي در سورة آل عمران است كه: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ بَعْدَ إِيمَـٰنِهِمْ ثُمَّ أَزْدَادُواْ كُفْرًا لِّن تُقْبَلَ تَوْبَتُهُمْ ﴾ أو در سورة نساء است كه ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ ثُمُّ كَفَرُواْ ثُمُّ عَامَنُواْ ثُمُّ كَفَرُوا ثُمُّ أَزُّدَادُوا كُفْرًا لُّمْ يَكُن ٱللَّهُ لِيَغْفِرَ لَهُمْ ﴾ `. و بعضى گفته اند كه: أنجه در حديث است، اشاره به مضمون هر دو آیه است) و ترجمهٔ آن، این است: «به درستی که آنان که ایمان آوردند، پس کافر شدند، پس باز به توبه کردن ایمان آوردند، پس کافر شدند، پس بیفزودند و زاید نمودند كفر را، هرگز توبهٔ ايشان پذيرفته نخواهد شده كه و حضرت فرمودكه: «اين آيه نازل شد در شأن فلان و فلان و فلان يعني ... كه در اول امر پيغمبر ﷺ ايمان آوردند، و كافر شدند در وقتي که ولایت بر ایشان عرض شد در هنگامی که پیغمبر کی فرمود که: هر که من مولای او یم علی مولاي اوست، پس به سبب بيعت با أمير المؤمنين ﷺ، ايمان آور دند، بعد از أن، كافر شدند در هنگامی که رسول خدای از دنیا درگذشت. پس به بیعت اقرار نکر دند، بعد از آن، کفر را زیاد نمودند به واسطهٔ گرفتن ایشان کسی را که با آن حضرت بیعت کرده بـود بـه بـیعت از بـرای خویش. پس این گروه چیزی از ایمان در ایشان باقی نمانده.

۴۳/۱۱۳۰ و به همین اسناد، از امام جعفر صادق ﷺ روایت است در قول خدای تعالی: ﴿إِنَّ اللَّذِینَ اَرْتَدُواْعَلَی اَدْبَرِهِم مِن بَعْدِ مَا تَبَیْنَ لَهُمُ اللّهُدَی ﴾ آ، یعنی: «به درستی که آنان که برگشتند بر پشتهای خویش و کافر شدند، بعد از آن که راه راست از برای ایشان روشن شده بود». که حضرت فرمود: «فلان و فلان و فلان یعنی ... از ایمان برگشتند به سوی کفر، در ترک کردن ولایت امیر المؤمنین ﷺ.

۱. آل عمران، ۹۰.

۲. نساء ، ۱۳۷.

۳. محمد، ۲۵.

قُلْتُ: قَوْلُهُ تَعَالَىٰ: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا لِلَّذِينَ كَرِهُوا مَا نَزَّلَ اللَّهُ سَنُطِيعُكُمْ فِي بَغضِ الْأَمْرِ ﴾ ؟ قَالَ: ﴿ نَزَلَتْ وَ اللَّهِ فِيهِمَا وَ فِي أَتْبَاعِهِمَا ، وَ هُوَ قَوْلُ اللَّهِ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ عَلَىٰ اللَّهُ فِي عَلِي نَزَلَ بِهِ جَبْرَثِيلُ ﴾ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ عَلَىٰ ؛ ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا لِلَّذِينَ كَرِهُوا مَا نَزَّلَ اللَّهُ ﴾ فِي عَلِي نَزَلَ بِهِ جَبْرَثِيلُ ﴾ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ عَلَىٰ ؛ ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا لِلَّذِينَ كَرِهُوا مَا نَزَّلَ اللَّهُ ﴾ فِي عَلِي الله وَسَنُطِيعُكُمْ فِي بَعْضِ الأَمْرِ ﴾ ». قَالَ : ﴿ ذَعَوْا بَنِي أُمِيَّةَ إِلَىٰ مِيثَاقِهِمْ أَلَا يُصَيِّرُوا الْأَمْرُ فِينَا بَعْدَ النَّبِيِّ عَلَىٰ أَوْ اللهُ مُ لِيَاهُ لَمْ يَحْمَلُونَا مِنَ الْخُمُسِ شَيْئًا ، وَ قَالُوا : إِنْ أَعْطَيْنَاهُمْ إِيّاهُ لَمْ يَحْمَا اللهُ مِنَا اللهُ مُولِ اللّهُ مِنْ اللهُ مُ اللهُ اللهِ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ مُ اللهُ اللهُهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ا

وَ قَوْلُهُ: ﴿كَرِهُوا مَا نَزَّلَ اللَّهُ﴾ وَ أَلَّذِي نَزُّلَ اللَّهُ مَا افْتَرَضَ عَلَىٰ خَلْقِهِ مِنْ وَلايَةِ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ، وَكَانَ مَعَهُمْ أَبُو عُبَيْدَةً وَكَانَ كَاتِبَهُمْ، فَأَنْزَلَ اللَّهُ: ﴿أَمْ أَبْرَمُوا أَمْراْ فَإِنَّا مُبْرِمُونَ ٥ أَمْ يَحْسَبُونَ أَنَّا لانَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَ نَجْواهُمْ﴾» الْآيَةَ.

۴۴/۱۱۳۱ و بِهٰذَا الْإِسْنَادِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ فِي قَوْلِ اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ : ﴿ وَمَنْ يُدِدْ
 فيهِ بِإِلْحَادِ بِخُلْمٍ ﴾ قَالَ : «نَزَلَتْ فِيهِمْ ؛ حَيْثُ دَخَلُوا الْكَعْبَةَ ، فَتَعَاهَدُوا وَ تَعَاقَدُوا عَـلَىٰ

راوی می گوید که عرض کردم: قول خدای تعالی: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُواْ لِلَّذِینَ كَرِهُواْ مَا نَزَلَ اللهُ سَنُطِیعُكُمْ فِی بَعْضِ ٱلْأَمْرِ ﴾ ا، در شأن کی نازل شد؟ فرمود: "به خدا سوگند، که در شأن این دو و در شأن پیروان ایشان نازل شد. و این معنی قول خدای عزّوجل است که جبر ئیل ﷺ آن را بر محمد ﷺ فرود آورد: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا لِلَّذِینَ كَرِهُواْ مَا نَزُلَ ٱلله ﴾ فی علی ﴿ سَنُطِیعُكُمْ فِی بَعْضِ محمد ﷺ فرود آورد: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا لِلَّذِینَ كَرِهُواْ مَا نَزُلَ ٱلله ﴾ فی علی ﴿ سَنُطِیعُكُمْ فِی بَعْضِ محمد ﷺ فرود آورد: ﴿ اَلشَّیْطَنُ سَوّلَ لَهُمْ فَالُوا لِلَّذِینَ کَرِهُواْ مَا نَزُلَ ٱلله ﴾ فی علی ﴿ سَنُطِیعُکُمْ فِی بَعْضِ الله و دویم مذکور شد، واقع است، به سبب آن است که ایشان گفتند از برای آنان که ناخوش داشتند آنچه راکه خدا فرو فرستاد در شأن علی ﷺ، که ایشان گفتند از برای آنان که ناخوش داشتند آنچه راکه خدا فرو فرستاد در شأن علی ﷺ، که سوی پیمان خویش دعوت کردند که نگذارند امر خلافت بعد از پیغمبر ﷺ به مامنتقل شود و زو د باشد که فرمان بریم شما را دو گفتند که: اگر خمس به ایشان دهیم، به چیزی محتاج نباشند و پروا نداشته باشند که امر خلافت در ایشان نباشد. پس گفتند: زود باشد که شما را اطاعت و پروا نداشته باشند که امر خلافت در ایشان نباشد. پس گفتند: زود باشد که شما را اطاعت کنیم در بعضی از اموری که ما را به سوی آن دعوت نمودید، و آن خمس است که چیزی از آن کنیم در بعضی از اموری که ما را به سوی آن دعوت نمودید، و آن خمس است که چیزی از آن

و معنی فرمودهٔ آن جناب که می فرماید: ﴿کَرِهُواْ مَا نَزُلُ اللّهُ ﴾ "، این است: آنچه خدا فرو فرستاده، چیزی است که بر خلق خود واچت گردانیده از ولایت امیر المؤمنین ﷺ و ابو عبیده با ایشان و نویسندهٔ ایشان بود که عهد نامهٔ ایشان را نوشت، پس خدا فرو فرستاد: ﴿أَمْ أَبْرَمُواْ أَمْرُا فَإِنّا مُنْبِرُمُونَ \* أَمْ يَحْسَبُونَ أَنّا لاَنَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَنَجُونهُم ﴾ "» تا آخر آیه، که ترجمهٔ آن این است که: البلکه محکم ساختند کاری راکه آن نوشتن صحیفه است. پس به درستی که ما نیز محکم سازندگانیم، بلکه می پندارند آن که ما نمی شنویم سخن نهانی ایشان راکه در دل خود می دارند و سخن آشکار ایشان که به آن با یکدیگر مشورت می کنند و در گوشی می گویند. بلی آن را می شنویم و فرستادگان ما (یعنی: حافظان اعمال) که در نزد ایشانند می نویسند آنچه می گویند.

۱۱۳۱ / ۴۴ . و به همین اسناد، از امام جعفر صادق الله روایت است در قول خدای تعالی: ﴿ وَمَن یُرِدُ فِیهِ بِإِلْحَادِ بِـظُـلْمٍ ﴾ ، یعنی: «و هر که اراده کند در مسجدالحرام کاری راک م مقارن

۲. محمد، ۲۵.

۱. محمّد، ۲۶.

٣. محمّد ، ٩. زخر ف ، ٧٩ ـ ٨٠ ـ ٢. زخر ف ، ٧٩ ـ ٨٠

٥. حج، ٢٥.

كُفْرِهِمْ وَ جُحُودِهِمْ بِمَا نُزِّلَ فِي أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ فَالْحَدُوا فِي الْبَيْتِ بِظُلْمِهِمُ الرَّسُولَ وَ وَلِيَّهُ ؛ فَبُغْداً لِلْقَوْمِ الظَّالِمِينَ».

۱۱۳۲ / ۲۵ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَسْبَاطٍ، عَنْ عَلِيً بْنِ أَسْبَاطٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي حَمْزَةَ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ فِي قَوْلِ اللَّهِ عَلَّ وَ جَلَّ: ﴿ فَسَتَعْلَمُونَ مَنْ هُو فِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴾ : «يَا مَعْشَرَ الْمُكَذِّبِينَ حَيْثُ أَنْبَأْتُكُمْ رِسَالَةَ رَبِّي فِي وَلَا يَتِي فِي وَلَا يَتُهُمُ وَ الْأَنِمَةِ مِنْ بَعْدِهِ ﴿ مَنْ هُو فِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴾ كَذَا أُنْزِلَتْ ».

وَ فِي قَوْلِهِ تَعَالَىٰ: ﴿إِنْ تَلْوُوا أَنْ تُغْرِضُوا﴾ فَقَالَ: «إِنْ تَلْوُوا الْأَمْرَ وَ تُغْرِضُوا عَمَّا أُمِرْتُمْ بِهِ ﴿فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيراً﴾».

وَ فِي قَوْلِهِ: ﴿ فَلَنُدِيقَنَّ الَّذِينَ كُنُفُرُوا ﴾ ﴿ بِتَرَكِهِمْ وَلَا يَهُ أَمِيرِ الْـمُؤْمِنِينَ ﴿ عَذَاباً شَدِيداً ﴾ فِي الدُّنْيَا ﴿ وَلَنَجْزِيَنَا هُمُ أَسُوا اللَّذِي كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ ».

باشد به میل کردن از راه حق، و پیوسته باشد به ستمکاری که آن شرک است و کسب معصیت ، که آن حضرت فرمود: «این آیه، در باب ایشان نازل گردید در وقتی که داخل کعبه شدند و با یکدیگر عهد کردند بر کفر و جحود خود، به آنچه در شأن امیر المؤمنین پخ فرو فرستاده شد، سوگند یاد نمودند و با هم عقد بیعت بستند. پس در خانهٔ خدا الحاد کردند به ستمی که ایشان بر رسول خدا و ولئ او کردند. پس دوری و هلاکت باد از برای گروه ستمکاران».

۲۵/۱۱۳۲ محسین بن محمد، از معلّی بن محمد، از علی بن اسباط، از علی بن ابی حمزه، از ابو بصیر، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است در قول خدای تعالی: ﴿فَسَتَعْلَمُونَ مَنْ هُو فِی ضَلَلْ مُبِینٍ ﴾ که آن حضرت فرمود که: «این آیه، همچنین نازل شد که: ﴿فَسَتَعْلَمُونَ [یا معشر المکذبین حیث أنبأتُکم رسالة ربّی فی ولایة علی بن أبی طالب والأئمة من بعده] مَنْ هُو فِی ضَلَلْ مُبِینٍ ﴾، یعنی: پس زود باشد که بدانید [ای گروه تکذیب کنندگان، از آنجاکه شما را به پیغام پروردگار خود خبر دادم در باب ولایت علی بن ابی طالب علیه و امامان بعد از او]، معلوم خواهد شد که در حقیقت، کیست از ما و شما آن که در گمراهی هویدا است».

و روایت کرده است در قول خدا: ﴿ نُ تَلُوّا أَوْ تُعْرِضُوا ﴾ ، که آن حضرت فرمود: ﴿ وَالْ تَلُوّا أَوْ تُعْرِضُوا ﴾ ، که آن حضرت فرمود: ﴿ وَالْ اللّه كَانْ مِعَاتَعْمَلُونَ خُوبِرًا ﴾ ، و ترجمهٔ آنچه در قرآن موجود است این است، که: ﴿ اگر بهیچانید زبانهای خود را از شهادت راست، یا اعراض کنید از ادای آن و کتمان آن نمایید، و ترجمهٔ آنچه در حدیث است این است که: ﴿ اگر متوجه امر امامت شوید و در آن، دخل و تصرف نمایید و اعراض کنید و رو بگر دانید از آنچه به آن مأمور شده اید، پس به درستی که خدا به آنچه می کنید آگاه است ﴾ (و در رسم الخط قرآنی، بنابر نوشتهٔ عثمانی در میانهٔ تلووا و تلوا فرقی نیست، و فرق در حین تلفظ و اعراب است که لام در اول ساکن، و بعد از آن، دو و او است، اول مضموم و دویم، ساکن و لام در دویم، مضموم و بعد از آن، یک و او ساکن بیش نیست و اول از گئ به فتح لام و تشدید یا است، و دویم از ولایت است).

و نيز از آن حضرت روايت است در قول خدا: ﴿فَلَنُدِيقَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا﴾، تا آخر آيه كــه آن حضرت فرمود: ﴿فَلَنُدِيقَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا﴾ بتركهم ولاية أميرالمؤمنين ﴿عَذَابًا شَدِيدًا ﴿في الدنيا﴾ ١١٣٣ / ٢٤ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَسْبَاطٍ ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَسْبَاطٍ ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ صَبِيحٍ ، عَنْ أَبِي عَـبْدِ عَلِيٍّ بْنِ صَبِيحٍ ، عَنْ أَبِي عَـبْدِ عَلِيٍّ بْنِ صَبِيحٍ ، عَنْ أَبِي عَـبْدِ الْحَمِيدِ ، عَنِ الْوَلِيدِ بْنِ صَبِيحٍ ، عَنْ أَبِي عَـبْدِ اللهِ يَتِي مِنْ اللهُ وَحْدَهُ ﴾ وَ أَهْلُ الْوَلَايَةِ ﴿كَفَرْتُمْ ﴾».

١١٣٢ / ٢٧ . عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ ، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سُلَيْمَانَ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَنْ فِي قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَىٰ : هُحَمَّدِ بْنِ سُلَيْمَانَ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَوْلِ اللَّهِ تَعَالَىٰ : هُحَمَّدِ اللَّهِ عَنْ أَبِي عَنْدِ اللَّهِ عَنْدُ وَ اللَّهِ عَنْدُ وَ اللَّهِ عَنْدُ وَ اللَّهِ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ اللَّهِ اللَّهِ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ اللَّهِ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ اللَّهِ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ اللَّهِ اللهِ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ اللَّهِ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ اللَّهُ اللهِ اللهِ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ اللَّهُ اللهِ اللهِ اللَّهِ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ اللَّهُ اللهِ الللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الللهِ اللهِ الللهِ اللهِ الللهِ اللهِ الللهِ اللهِ الللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ا

١١٣٥ / ٢٨. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيِلْ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ سَيْفٍ، عَنْ أَجِيدٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَبِي حَمْزَةَ، عَنْ أَبِي جَمْفَرٍ عِنْ فِي قَوْلِهِ تَعَالَىٰ: ﴿إِنَّكُمْ لَمَيْفٍ، عَنْ أَجِيدٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَبِي حَمْوَةَ فَى عَنْ أَبِي جَمْفَرٍ عِنْ فِي قَوْلِهِ تَعَالَىٰ: ﴿إِنَّكُمْ لَنَا إِنْ لَكُمْ لَا يَهِ مَنْ أَفِكَ عَنْ أَبِي مَعْفَرٍ عِنْ فَي قَوْلِ مُخْتَلِفٍ ﴾ قَالَ: «ضَنْ أَفِكَ عَن الْجَنَّةِ». الْوَلَايَةِ » ﴿يُؤْفَكُ عَنْهُ مَنْ أَفِكَ ﴾ قَالَ: «مَنْ أَفِكَ عَن الْجَنَّةِ».

٢٩ / ٢٩ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ جُمْهُورٍ، عَنْ

وَلَنَجْزِيَنُهُمْ أَسُواً الَّذِي كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ العنى: پس هر آينه مى چشانيم آنان راكه كافر شدند [به سبب واگذاشتن ايشان ولايت امير المؤمنين] عذابي سخت [در دنيا]، و هر آينه جزا مي دهيم ايشان را بدترين جزاي آنچه بو دند كه مي كر دند، (يعني: عذاب دهيم ايشان را با قبح وجوه بر قبح معصيت كه آن، ترك ولايت است از روى جهالت و عناد و عصبيت).

۱۹۳۳ / ۴۶/ ۱۹۳۳ بن محمد، از معلّی بن محمد، از علی بن اسباط، از علی بن منصور، از ابراهیم بن عبدالحمید، از ولید بن صبیح، از امام جعفر صادق الله این آیه را چنین روایت کرده است که: « ﴿ ذَلِکُم بِأَنّهُ إِذَا دُعِیَ اللّهُ وَحْدَهُ [و اهل الولایة] کَفَرْتُم ﴾ آ، یعنی: این عذاب و نکال، به سبب آن است که چون خدا خوانده شود در حالت یگانگی [و آنها که ولایت امیر المؤمنین و ائمه دارند]، کافر می شوید » (و در قرآن و اهل الولایة مذکور نیست و به جای دلك، ذلكم است، و در امثال این مقام، به حسب عربیت هر دو جائز است).

۱۳۴ (۱۳۴ علی بن ابراهیم، از احمد بن محمد، از محمد بن خالد، از محمد بن سلیمان، از پدرش، از ابو بصیر، از امام جعفر صادق الله در قول محدای تعالی چنین روایت کرده است که: « (سَأَلَ سَإِلُ بِعَدَابٍ وَاقِع \* لِلْكَفِرِينَ [بولایة علی] لَیْسَ لَهُ دَافع \* آه، بعد از آن فرمود: «به خدا سوگند، که جبرئیل این آیه را بر محمد تالله همچنین فرود آورد». و ترجمهٔ آن ایس است که: «درخواست درخواهندهٔ عذابی فرود آینده که شابت است از برای کافران [به ولایت علی الله این آن را هیچ باز دارنده» (که آن را منع کند).

۱۳۵۵ ۴۸/۱۱۳۵ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد بن عیسی، از حسن بن سیف، از برادرش، از باو حمزه، از امام محمد باقر ﷺ در قول خدا چنین روایت کرده است: «﴿إِنَّكُمْ لَفِی قَوْلٍ مُخْتَلِفٍ ﴾ فی أمر الولایة ﴿یُوْفَكُ عَنْهُ مَنْ أُفِكَ ﴾ آ، یعنی: به درستی که شما هر آینه در گفتار، مختلف و در هم رفته و پریشانید [در امر ولایت] که گردانیده می شود از آن کسی که گردانیده شده است» و حضرت فرمود که: «هر که گردانیده شداز ولایت، از بهشت گردانیده شده است» (و بعضی از مفسرین، مرجع ضمیر عنه راحق گرفته اند که اختلاف، بر آن دلالت می کند، و غیر از این نیز گفته اند).

۲۹/۱۱۳۶ حسين بن محمد، از معلّى بن محمد، از محمد بن جمهور، از يونس روايت

۱. فصلت، ۲۷. مؤمن، ۱۲.

ذاریات، ۸ ـ ۹.

۳. معارج، ۱ و ۲.

يُونُسَ، قَالَ: أَخْبَرَنِي مَنْ رَفَعَهُ إِلَىٰ أَبِي عَبْدِ اللّٰهِ ﴿ فِي قَوْلِهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿ فَلَا اقْتَحَمَ الْعَقَبَةَ ۞ وَ مَا أَذْرَاكَ مَا الْعَقَبَةُ ۞ فَكُ رَقَبَةٍ ﴾ : «يَسْغَنِي بِقَوْلِهِ: ﴿ فَكُ رَقَبَةٍ ﴾ وَلَايَةَ أَسِيرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ ؛ فَإِنَّ ذَٰلِكَ فَكُ رَقَبَةٍ » .

١١٣٨ / ٥١ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ الْبَرُقِيِّ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْبَرُقِيِّ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْفَضَيْلِ ، عَنْ أَبِي حَمْزَةَ ، عَنْ أَبِي جَعْفَرِ ﴿ فَي قَوْلِهِ تَعَالَىٰ : ﴿ فَذَانِ خَصْمَانِ اخْتَصَمُوا الْفُضَيْلِ ، عَنْ أَبِي حَمْزَةَ ، عَنْ أَبِي جَعْفَرِ ﴿ فَي قَوْلِهِ تَعَالَىٰ : ﴿ فَذَانِ خَصْمَانِ اخْتَصَمُوا فَيُ اللّهِ مَنْ اللّهِ عَنْ أَبِي كُفْرُوا ﴾ قَالَ : «بِوَلَا يُهْ عَلَيْ اللهِ ﴿ فَقُطَّعَتْ لَهُمْ ثِيابٌ مِنْ نَادٍ ﴾ » .

٥٢ / ١١٣٩ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أُورَمَة ، عَنْ عَجَلَدٍ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أُورَمَة ، عَنْ عَلِي بُنِ حَسَّانَ ، عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَٰنِ بْنِ كَثِيرٍ ، قَالَ : سَأَلَتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ اللهِ عَنْ قَوْلِهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَنْ قَوْلِهِ عَمَّالً : «وَلَا يَدُ أُمِيرٍ الْمُؤْمِنِينَ اللهِ » .

. ١١٢ / ٥٣ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ سَلَمَةَ بْنِ الْخَطَّابِ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ حَسَّانَ، عَنْ عَبْدِ الرَّحْمٰنِ بْنِ كَثِيرٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ فِي قَوْلِهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿صِــبْغَةَ اللَّهِ وَ مَـنْ کرده است که گفت: خبر داد مراکسی که آن را مرفوع ساخت به سوی امام جعفر صادق الله در قول خدای تعالی: ﴿فَلَا اَقْتَحَمّ اَلْعَقْبَة \* وَمَا أَدُرُكَ مَا اَلْعَقْبَة فَكَ رَقَبَةٍ ﴾ ، یعنی: ابس، به تکلف در نیامد در امر سخت. و چه دانا گردانید تو را که چیست آن امر سخت؟ و آن، گشودن گردنی است از بند بندگی و رهانیدن تنی از قید بردگی ». که حضرت فرمود که: «مقصود خدا از گفتار خویش کمه می فرماید: گشودن گردن و رهانیدن تن از بند بندگی به آزادی، ولایت امیر المؤمنین علی است؛ زیرا که آن باعث گشودن گردن و رهانیدن تن است از آتش دوزخ». امیر المؤمنین علی است؛ زیرا که آن باعث گشودن گردن و رهانیدن تن است در قول خدای عزوجل: ﴿وَبَشِر اَلَذِينَ عَامَنُواْ أَنْ لَهُمْ قَدَمَ صِدْق عِندَ رَحَهُمْ ﴾ ، که آن حضرت فرمه د: «مراد از قدم صدق، ﴿وَبَشِر اَلَذِينَ عَامَنُواْ أَنْ لَهُمْ قَدَمَ صِدْق عِندَ رَحَهُمْ ﴾ ، که آن حضرت فرمه د: «مراد از قدم صدق،

خوبَشِر الدِّينَ عَامَنُواْ أَنَّ لَهُمْ قَدَمَ صِدُقِ عِندَ رَبِّهِمْ ﴾ "، كه آن حضرت فرمود: «مراد از قدم صدق، ولايت امير المؤمنين على است» و ترجمهٔ آيه اين است كه: «و مژده ده آنان راكه ايمان آور دهاند به آنكه از براى ايشان است پيشتر و نيك و راست در نزد پروردگار ايشان».

۱۱۳۸ / ۱۵۰ علی بن ابراهیم، از احمد بن محمد برقی، از پدرش، از محمد بن فضیل، از ابی حمزه، از امام محمد باقر علی در قول خدای تعالی چنین روایت کرده است که: « هَنْدُانِ خَصْمَانِ آخْتَصَمُواْ فِی رَبِّهِمْ فَالَّذِینَ کَفَرُواْ بَولایة علی ﴿ قُطِّعَتْ لَهُمْ ثِیّابٌ ﴾ ۲، یعنی: این دو گروه دشمن یکدیگرند که جنگ و جدال نمودند در راه پروردگار خود، پس آنان که کافر شدند به ولایت علی هی، بریده شده از برای ایشان به اندازهٔ تن ایشان، جامه ها از آتش که تن ایشان را فراگیرد».

۱۳۹ / ۱۳۹ محمد، از معلّی بن محمد، از معلّی بن محمد بن أو رَمه، از علی بن حَسّان، از عبد الرحمان بن كثیر روایت كرده است كه گفت: سؤال كردم از امام جعفر صادق الله از قول خدای تعالی: ﴿ هُنْ الله الله وَ الله الله و الله و

۱۱۴۰ / ۵۳ محمد بن یحیی، از سَلمة بن خطّاب، از علی بن حسّان، از عبدالرحمان بن کثیر، از امام جعفر صادقﷺ روایت کرده است در قـول خـدای تـعالی: ﴿صِـبْغَةَ ٱللَّهِ وَمَنْ

۱. بلد، ۱۱ ـ ۱۲. دونس، ۲.

۴. کهف، ۲۴.

٣. حج، ١٩.

أَحْسَنُ مِنَ اللهِ صِبْغَةُ ﴾ قَالَ: «صَبَغَ الْمُؤْمِنِينَ بِالْوَلَايَةِ فِي الْمِيثَاقِ».

٥٤ / ١٦٤١ / ٥٤ عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ ، عَنِ ابْنِ فَضَّالٍ ، عَنِ الْمُفَضَّلِ بْنِ صَالِحٍ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ الْحَلَبِيِّ ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ فِي قَوْلِهِ عَزَّ وَ الْمُفَضَّلِ بْنِ صَالِحٍ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ الْحَلَبِيِّ ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ وَاللّهِ فِي قَوْلِهِ عَزَّ وَ جَلّ : ﴿ وَبُ اغْفِرْ لِي وَلِوَالِدَى قَلِمَنْ دَخَلَ بَيْتِي مُؤْمِنا ﴾ : «يَعْنِي الْوَلَايَةَ ، مَنْ دَخَلَ فِي جَلّ فِي الْوَلَايَةِ ، مَنْ دَخَلَ بَيْتِي مُؤْمِنا ﴾ : «يَعْنِي الْوَلَايَة ، مَنْ دَخَلَ فِي الْوَلَايَةِ ، مَنْ دَخَلَ فِي بَيْتِ الْأَنْبِيَاءِ ﷺ ».

وَ قَوْلِهِ: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَ يُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً﴾: «يَـعْنِي الْأَئِمَّةَ ﷺ وَ وَلَا يَتَهُمْ، مَنْ دَخَلَ فِيهَا، دَخَلَ فِي بَيْتِ النَّبِيِّ ﷺ».

١١٤٢ / ٥٥ . وَ بِهِذَا الْإِسْنَادِ ا عَنْ أَحْمَدَ لِنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ عُمَرَ بْنِ عَبْدِ الْعَزِيزِ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْفُضَيْلِ ، عَنِ الرِّضَاءَ ﴿ قَالَ . قَالَتُ الْحَمَّدُ وَقَلَ بِقَضْلِ اللهِ وَ بِرَحْمَدِهِ فَبِذَلِكَ فَلْيَفْرَحُوا مُحَمَّدِ بْنِ الْفُضَيْلِ ، عَنِ الرِّضَاءَ ﴿ قَالَ . قَالَ : ﴿ قَلْ بِقَضْلِ اللهِ وَ بِرَحْمَدِهِ فَبِذَلِكَ فَلْيَفْرَحُوا هُوَ خَيْرٌ مِمَّا يَجْمَعُ هُولًا عِنْ دُنْيًا هُمْ ﴾ . فَن دُنْيًا هُمْ » .

عَبْدِ الْعَظِيمِ بْنِ عَبْدِ اللهِ الْحَسَدِ، عَنْ عَبْدِ الْعَظِيمِ بْنِ عَبْدِ اللهِ الْحَسَنِيّ، عَنْ عَبْدِ الْعَظِيمِ بْنِ عَبْدِ اللهِ الْحَسَنِيّ، عَنْ عَبْدِ الشَّحَّامِ، قَالَ: قَالَ لِي أَبُو عَبْدِ عَلْيِّ بْنِ أَسْبَاطٍ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ عَبْدِ الْحَمِيدِ، عَنْ زَيْدٍ الشَّحَّامِ، قَالَ: قَالَ لِي أَبُو عَبْدِ اللهِ عَنْ أَنْ أَسْبَاطٍ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ عَبْدِ الْحَمِيدِ، عَنْ زَيْدٍ الشَّحَّامِ، قَالَ: قَالَ لِي أَبُو عَبْدِ اللهِ عَنْ أَنْ فَي الطَّرِيقِ فِي لَيْلَةِ الْجُمُعَةِ -: «اقْرَأْ؛ فَإِنَّهَا لَيْلَةُ الْجُمُعَةِ قُرْآناً» اللهِ عَنْ مَوْلَى عَنْ مَوْلَى شَيْئاً وَلا هُمْ فَقَرَأْتُ: ﴿إِنَّ يَوْمَ الْفَصْلِ مِيقَاتُهُمْ أَجْمَعِينَ ٥ يَوْمَ لا يُخْنِى مَوْلَى عَنْ مَوْلَى شَيْئاً وَلا هُمْ فَقَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ عَنْ مَوْلَى عَنْ مَوْلَى يَرْحَمُ اللّهُ ، وَ يَنْصَرُونَ ٥ إِلَّا مَنْ رَحِمَ اللهِ فَقَالَ أَبُو عَبْدِ اللّهِ عَبْدِ اللهِ عَنْ وَ اللّهِ الّذِي يَرْحَمُ اللّهُ ، وَ اللّهِ اللهِ اللهِ يَتَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ عَنْ مَوْلَى قَالَةً وَاللهُ ، وَ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ مَا اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

أَحْسَنُ مِنَ اللهِ صِبْغَةُ ﴾ ، يعنى: «خدا رنگ كرد ما را رنگ كردنى از نزد خود و كى نيكوتر از خداست از روى رنگ كردن»، كه آن حضرت فرمود: «خدا مؤمنان را در وقت پيمان گرفتن، به ولايت ما رنگ فرمود» (و مراد از رنگ در آيه، هدايت است و اداكردن آن به اين لفظ به جهت مشاكلت و اقتران آن با صنعت و گفتار ترسايان است؛ چنانچه در تفاسير شرح آن شده).

از حضرت امام رضای روایت است که گفت: به آن حضرت عرض کردم که: چیست معنی: از حضرت امام رضای روایت است که گفت: به آن حضرت عرض کردم که: چیست معنی: ﴿قُلْ بِفَضْلِ ٱللَّهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَبِذَلِكَ فَلْیَقْرَحُوا هُوَ خَیْرٌ مِّمًا یَجْمَعُونَ ﴾ آ، یعنی: «بگو: فضل خدا و به رحمت او، پس به این فضل و رحمت نامتناهی باید که مؤمنان شاد شوند که آن، بهتر است از آنچه جمع میکنند او حضرت فرمود: «یعنی: به ولایت محمد و آل محمد ایش شاد باشند که آن، بهتر است از آنچه این گروه جمع میکنند از دنیای خویش».

اره المعلم بن عبدالحمد بن مهران في از عبدالعظیم بن عبدالله حسنی، از علی بن اسباط، از ابراهیم بن عبدالحمید، از زید شخام روایت کرده است که گفت: امام جعفر صادق فی در بین راه سفر در شب جمعه ای به من فرمود که: «قدری قرآن بخوان که امشب، شب جمعه است». من این را خواندم که: ﴿إِنَّ یَوْمَ اَلْفَصْلِ مِیقَتُهُمْ أَجْمَعِینَ \* یَوْمَ لَاینفنی مَوْلی عَن مَوْلی شَیْا وَلا هُمْ مَن این را خواندم که: ﴿إِنَّ یَوْمَ اَلْفُ اَلْهُ الله مَن عَنى: الله درستی که روز جدا شدن حق از باطل، یا محق از یک محق از

۱. بقره، ۱۳۸. ۲. نوح، ۲۸.

۳. احزاب، ۲۳. پونس، ۵۸.

۵. دخان، ۴۰\_۲۲٪

نَحْنُ وَ اللَّهِ الَّذِي اسْتَثْنَى اللَّهُ، لٰكِنَّا نُغْنِي عَنْهُمْ».

٥٧/١١٢٢ مَنْ يَخْتَى بْنُ مِهْرَانَ ، عَنْ عَبْدِ الْعَظِيمِ بْنِ عَبْدِ اللّٰهِ ، عَنْ يَخْتَى بْنِ سَالِمٍ ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللّٰهِ ، عَنْ يَخْتَى بْنِ سَالِمٍ ، عَنْ أَذُنُ وَاعِيَةٌ ﴾ قَالَ رَسُولُ اللّٰهِ ﷺ : هِيَ أَذُنُكَ يَا عَبْدِ اللّٰهِ ﷺ : هِيَ أَذُنُكَ يَا عَبْدِ اللّٰهِ ﷺ : هَيَ أَذُنُكَ يَا عَبْدِ اللّٰهِ ﴾ .

١١٢٥ / ٨٥ . أَخْمَدُ بْنُ مِهْرَانَ، عَنْ عَبْدِ الْعَظِيمِ بْنِ عَبْدِ اللّٰهِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْفُضَيْلِ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ بِنِيْ مَعْمَدٍ الْعَظِيمِ بْنِ عَبْدِ اللّٰهِ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْفُضَيْلِ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ بِنَ مَالَ: «نَزَلَ جَبْرَئِيلُ عِنْ بِهٰذِهِ الْآيَةِ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ عَنْ أَبِي حَمْزَةً ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ بِنَ اللّٰذِي قَالَ: «نَزَلَ جَبْرَئِيلُ عِنْ بِهٰذِهِ الْآيَةِ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ عَنْهُمْ وَقَوْلا غَيْرَ الَّذِي قِيلَ لَهُمْ فَأَنْزَلْنا عَلَى الّذِينَ طَلْمُوا ﴾ آلَ مُحَمَّدٍ حَقَّهُمْ وَقَوْلا غَيْرَ الّذِي قِيلَ لَهُمْ فَأَنْزَلْنا عَلَى الّذِينَ طَلْمُوا ﴾ آلَ مُحَمَّدٍ حَقَّهُمْ وَقَوْلا غَيْرَ الّذِي قِيلَ لَهُمْ فَأَنْزَلْنا عَلَى اللَّذِينَ طَلْمُوا ﴾ آلَ مُحَمَّدٍ حَقَّهُمْ ورِجْزاً مِنَ السَّمَاءِ بِمَا كَانُوا يَقْسُقُونَ ﴾».

١١٢٥ / ١١٢٥ و بِهٰذَا الْإِسْنَادِ، عَنْ عَبْدِ الْعَظِيمِ بْنِ عَبْدِ اللّٰهِ الْحَسَنِيِّ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ اللهُ ضَيْلِ، عَنْ أَبِي حَمْزَةَ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ اللهِ ، قَالَ: «نَزَلَ جَبْرَئِيلُ اللهِ بِهٰذِهِ الْآيَةِ هٰكَذَا؛ وَاللّٰهُ اللهُ لِيَعْفِرَ لَهُمْ وَلا لِيَهْدِيَهُمْ طَرِيقاً ٥ إِلاَ اللهُ لِيَعْفِرَ لَهُمْ وَلا لِيَهْدِيَهُمْ طَرِيقاً ٥ إِلاَ اللهُ لِيَعْفِرَ لَهُمْ وَلا لِيَهْدِيَهُمْ طَرِيقاً ٥ إِلا طَرِيقَ جَهَنَمْ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَداً وَ كَانَ ذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيراً ﴾.

مبطل، به سبب اختلاف احوال، هنگام جمع شدن ایشان است در حالتی که همه مجتمع باشند، روزی که دفع نکند هیچ دوست و خویشی از دوست و خویش خود چیزی از عذاب و اهوال آن روز را و نه آن دوستان و خویشان یاری کرده شوند از جانب دوستان و خویشان خود، مگر آن کس که خدا او را رحم کرده باشده، پس حضرت صادق ای فرمود: «به خدا سوگند، که ماییم آن کسانی که خدا ایشان را رحم فرموده، و به خدا سوگند، که ماییم آن کسان که خدا ایشان را ارحم فرموده، و به خدا سوگند، که ماییم آن کسان که خدا ایشان را استثنا نموده، ولیکن ما از ایشان، یعنی: موالیان خویش عذاب را دفع خواهیم کرد».

ایشان را استثنا نموده، ولیکن ما از ایشان، یعنی: موالیان خویش عذاب را دفع خواهیم کرد».

امام محمد باقر على روایت کرده است که فرمود: «جبر نیل این آیسه را بر محمد بن فضیل، از ابو حمزه، از امام محمد باقر على روایت کرده است که فرمود: «جبر نیل این آیسه را بر محمد الله محمد باقر علی روایت کرده است که فرمود: «جبر نیل الله فاز آلذی قبل آله فا فاز آلذا علی همچنین فرود آورد که: ﴿فَبَدُّلُ ٱلله فِينَ الله مَا وَبِعَا كَانُوا يَفْسُقُونَ ﴾ آ، یعنی: پس تبدیل کردند و الله نمودند آنان که ستم کردند [بر آل محمد به و حق ایشان را غصب کردند]، آنچه را که به آن مأمور بودند، به گفتاری غیر آنچه شده بود از برای ایشان. پس فرو فرستادیم بر آنان که ستم کردند [بر آل محمد و حق ایشان را غصب کردند]، به تغییر گفتار و کردار، عذاب و عقوبت مقدری را از آسمان به سبب بودن ایشان که از دائر ه فرمان ما بیرون می رفتند».

از ابو محمد بن فضيل، از ابو حمزه، از عبدالعظيم بن عبدالله حسنى، از محمد بن فضيل، از ابو حمزه، از امام محمد باقر الله روايت است كه فرمود: «جبر ثيل الله اين آيه را همچنين فرود آورد: ﴿إِنَّ النَّذِينَ كَفَرُواْ وَظَلَمُواْ ﴾ آل محمد حقهم ﴿لَمْ يَكُنِ الله لِيَغْفِرَ لَهُمْ وَلَالِيَهْدِيَهُمْ ﴾ طريق ﴿طَرِيقًا وَرد: ﴿إِنَّ النَّذِينَ كَفَرُواْ وَظَلَمُواْ ﴾ آل محمد حقهم ﴿لَمْ يَكُنِ الله لِينَا لَهُ وَلَالِيَهْدِيَهُمْ ﴾ طريق ﴿طَرِيقًا إِلاَّ طَرِيقَ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدًا وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيرًا ﴾ آه (و اين آيه در سوره نسااست و نظم آن چنين است كه: إن الذين ظلموا لم يكن تا آخر ) و ترجمه آن چنانچه در قرآن و حديث است، ان حين است كه: ابه درستى كه آنان كه كافر شدند و حق را پوشيدند و ستم كردند بر آل محمد المثلا

۳. نساء، ۱۶۸ ـ ۱۶۹.

۱. حاقه، ۱۲.

۲. بقره، ۵۹.

ثُمَّ قَالَ: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْجَاءَكُمُ الرَّسُولُ بِالْحَقَّ مِنْ رَبَّكُمْ ﴾ فِي وَلَا يَةِ عَلِيٍّ ﴿ فَآمِنُوا خَيْراً لَكُمْ وَ إِنْ تَكْفُرُوا ﴾ بِوَلَا يَةٍ عَلِيٍّ ﴿ فَإِنَّ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَ مَا فِي الأَرْضِ ﴾ ».

١١٤٧/ ٩٠٠ . أَحْمَدُ بْنُ مِهْرَانَ رَحِمَهُ اللّٰهُ ، عَنْ عَبْدِ الْعَظِيمِ ، عَنْ بَكَّادٍ ، عَنْ جَابِرٍ ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ ، قَالَ : «هٰكَذَا نَزَلَتْ هٰذِهِ الْآيَةُ : ﴿وَ لَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُوا مَا يُوعَظُونَ بِهِ ﴾ فِي عَلِيٍّ ﴿لَكَانَ خَيْراً لَهُمْ ﴾ » .

١٦٢٨ / ٤٦ . أَحْمَدُ ، عَنْ عَبْدِ الْعَظِيمِ ، عَنِ ابْنِ أَذَيْنَةَ ، عَنْ مَالِكِ الْجُهَنِيِّ ، قَالَ : قُلْتُ لِأَبْدِي عَبْدِ اللهِ عَبْدِ عَلَيْهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَلَيْهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدَ اللهِ عَلَيْ عَلَا عَلَ

٣٢/ ١٦٤٩ . أَخْمَدُ ، عَنْ عَبُدِ الْعُظِيمِ ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ مَيَّاحٍ ، عَمَّنْ أَخْبَرَهُ ، قَالَ : قَرَأَ رَجُلٌ عِنْدَ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ : ﴿ قُلِ اعْمَلُوا فَسَيْرَى اللَّهُ عَمَلَكُمْ وَ رَسُولُهُ وَ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ فَقَالَ : «لَيْسَ هٰكَذَا هِيَ ، إِنَّمَا هِيَ : ﴿ وَ الْمَأْمُونُونَ » فَنَحْنُ الْمَأْمُونُونَ » .

. ١١٥٠ / ٤٣ . أَخْمَدُ ، عَنْ عَبْدِ الْعَظِيمِ ، عَنْ هِشَامِ بْنِ الْحَكَمِ ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ اللّ قَالَ : «هٰذَا صِرَاطُ عَلِيٍّ مُسْتَقِيمٌ». و حق ایشان را که غصب کردند، نیست خدا که بیامرزد ایشان را و نه آن که راه نماید ایشان را به هیچ راهی، مگر راه دوزخ، در حالتی که جاوید باشند در آن و همیشه ساکن آن باشند و این حکم دخول و خلود ایشان در دوزخ، بر خدا آسان است». و حضرت فرمود که: «بعد از آن، فرموده است که: ﴿یَتَأَیّهُا اَلنّاسُ قَدْ جَآءَکُمُ اَلرّسُولُ بِالْحَقّ مِن رّبِکُمْ فی ولایة علی ﴿فَامِنُوا خَیْرًا لَکُمْ وَإِن تَکْفُرُوا ﴾ اولایة علی ﴿فَامِنُوا خَیْرًا لَکُمْ وَإِن تَکْفُرُوا ﴾ اولایة علی ﴿فَامِنُول لِهُ مَافِی اَلسّمَنوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ او در قرآن، و الارض بدون ما و فی است) آ، یعنی: ای گروه مردمان، به درستی که آمد شما را فرستاده ای به راستی و درستی از برای جانب پروردگار شما در باب ولایت علی ﷺ. پس بگروید، گرویدنی که بهتر است از برای شما. و اگر کافر شوید به ولایت علی، پس به درستی که از برای خداست آنچه در آسمانها و آنچه در زمین است».

۱۱۴۷ / ۶۰ ـ احمد بن مهران في از عبدالعظيم، از بكار، از جابر، از امام محمد باقر الله روايت كرده است كه فرمود: «اين آيه، همچنين نازل شد: ﴿وَلَقُ أَنَّهُمْ فَعَلُواْ مَا يُوعَظُونَ بِهِ ﴾ في عَلى ﴿لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ ﴾ "(و همين حديث باحديث بعد بسند ديگر پيش از اين گذشت).

۱۱۲۸ / ۶۱ / ۱۰۲۸ احمد، از عبدالعظیم، از آبن آذینه، از مالک جُهنی روایت کرده است که گفت: به خدمت امام جعفر صادق الله عرض کردم که: ﴿ وَأُوحِیَ إِلَیْ هَـٰذَا ٱلْقُرْءَانُ لِأَنذِرَكُم بِهِ وَمَن بَلَغَ ﴾ آ، فرمود: «هر کسی که برسد به مرتبه ای که امام باشد از آل محمد الله، مردم را به قرآن می ترساند؛ چنانچه رسول خدا می از می ترسانیده.

۱۱۴۹ / ۶۲ احمد، از عبدالعظیم، از حسین بن میّاح، از آنکه او راخبر داده روایت کرده است که گفت: مردی در نزد امام جعفر صادق الله این آیه را خواند: ﴿وَقُلِ اَعْمَلُواْ فَسَیْرَی اَللّٰهُ عَمَلُکُمْ وَرُسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ ﴾ حضرت فرمودکه: «آیه همچنین نیست. جز این نیست که آیهٔ وَ الْمَاْمُونُونَ است (به جای والمؤمنون)»، و فرمودکه: «ماییم».

(يعني: آنان كه خدا ايشان را امينان خو د ساخته).

۱۱۵۰ / ۶۴ احمد، از عبدالعظیم، از هشام بن حکم، از امام جعفر صادق الله این آیه را چنین روایت کرده است که: قال: «هذا صراط علیّ مستقیم» (یعنی: بدون تمنوین صراط و کسر لام

۱. نساء، ۱۷۰.

٢. نسخة فعلى، مأ في الأرض است.

٣. نساء، ۶۶

۴. اتعام، ۱۹.

۵. توبه، ۱۰۵

3 مَنْ الْفَضَيْلِ، عَنْ أَخْمَدُ، عَنْ عَبْدِ الْعَظِيمِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْفُضَيْلِ، عَنْ أَبِي حَمْزَةَ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ فَيْ ، قَالَ: «نَزَلَ جَبْرَئِيلُ ﴿ بِهٰذِهِ الْآيَةِ هٰكَذَا: ﴿ فَأَبِىٰ أَكُثُرُ النَّاسِ ﴾ بِوَلَايَةِ عَلِيًّ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ قَالَ: «نَزَلَ جَبْرَئِيلُ ﴿ بِهٰذِهِ الْآيَةِ هٰكَذَا: ﴿ وَقُلُ الْحَقُّ مِنْ رَبَّكُمْ ﴾ فِي ﴿ إِلَّا كُفُوراً ﴾ " قَالَ: «وَ نَزَلَ جَبْرَئِيلُ ﴿ بِهٰذِهِ الْآيَةِ هٰكَذَا: ﴿ وَقُلُ الْحَقُّ مِنْ رَبَّكُمْ ﴾ فِي وَلَايَةٍ عَلِيًّ ﴿ فَمَنْ شَاءَ فَلْيُؤْمِنْ وَ مَنْ شَاءَ فَلْيَكُفُدُ إِنَّا أَعْتَدُنَا لِلظَّالِمِينَ ﴾ آلَ مُحَمَّدٍ ﴿ فَاراً ﴾ ".

٣٥/ ١١٥٢ / ٥٥ . عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْفُضَيْلِ ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ ﴿ فَي قَوْلِهِ تَعَالَىٰ : ﴿ وَ أَنَّ الْمَسَاجِدَ لِلّٰهِ فَلا تَدْعُوا مَعَ مُحَمَّدِ بْنِ الْفُضَيْلِ ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ ﴿ فِي قَوْلِهِ تَعَالَىٰ : ﴿ وَ أَنَّ الْمَسَاجِدَ لِلّٰهِ فَلا تَدْعُوا مَعَ اللّٰهِ أَحَدا ﴾ قَالَ : « هُمُ الأَوْصِيَاءُ ».
اللّٰهِ أَحَدا ﴾ قَالَ : « هُمُ الأَوْصِيَاءُ ».

١١٥٣ / ٢٥٩. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ، عَنِ الأَحْوَلِ، عَنْ سَلَّامٍ بْنِ الْمُسْتِّنِيْنِ، عَنْ أَنِي جَعْفَرٍ ﴿ فِي قَوْلِهِ تَعَالَىٰ: ﴿ قُلْ هَذِهِ سَبِيلِي أَدْعُوا إِلَى اللهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ اتَّبَعَنِي ﴾ قال: «ذَاكَ رَسُولُ اللهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ اتَّبَعَنِي ﴾ قال: «ذَاكَ رَسُولُ اللهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ اتَّبَعنِي ﴾ قال: «ذَاكَ رَسُولُ اللهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ اتَّبَعنِي ﴾ قال: «ذَاكَ رَسُولُ اللهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ اتَّبَعنِي ﴾ قال: «ذَاكَ رَسُولُ اللهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ اتَّبَعنِي ﴾

علي و جرّ ياى آن، چنانچه ظاهر اين است، يا به تنوين هر دو و رفع علي چنانچه بعضى به اين طريق خوانده اند). و ترجمهٔ آن اين است كه خدا فرمود كه: «اينك معنى اخلاص در ايمان، راه و روش على الله است كه راست است» (و كجى در آن نيست و صاحب خود را زود به منزل مى رساند. و بنا بر قرائت متداوله، كه تنوين صراط و فتح لام عَلىً و ياى آن باشد، معنى اين مى شود كه: اينك راهى است راست كه رعايت آن بر من است).

روایت کرده است که فرمود: «جبر ثیل این آیه را همچنین فرود آورد که: ﴿فَأَبَى أَكُثُرُ روایت کرده است که فرمود: «جبر ثیل این آیه را همچنین فرود آورد که: ﴿فَأَبَى أَكُثُرُ النّاسِ ﴾ بولایة علی ﴿إِلّا کُفُورًا ﴾ ا، یعنی: پس سرباز زدند بیشتر مردمان [به ولایت علی] و نخواستند، مگر ناسپاسی کردن را که آن انکار حق است ، و فرمود که: «جبر ئیل ایس آیه را همچنین فرود آورد که: ﴿وَقُلُ الْحَقُّ مِن رُبِّکُمْ ﴾ فی ولایة علی ﴿فَمَن شَاءَ فَلْیُوْمِن وَمَن شَاءً فَلْیَکْفُر ایس آیه را إِنَّا أَعْتَدُنَا لِلظَّنْلِمِینَ ﴾ آل محمد ﴿نازاً ﴾ آ، یعنی: و بگو که: قول درست و سخن راست از جانب پروردگار شماست [در باب ولایت علی ﷺ ]، پس هر که خواهد گرویدن به وی، پس باید که بگرود (این امر بر سبیل تهدید است). به بگرود، و هر که خواهد نگرویدن را، پس باید که نگرود (این امر بر سبیل تهدید است). به درستی که ما آماده کرده ایم از برای سته کاران [بر آل محمد]، آتشی » (را که سرا پردهٔ آن، دور ایشان را گرفته است).

بن محمد بن فضيل، از اصحاب ما روايت كردهاند، از احمد بن محمد، از محمد بن اسماعيل، از محمد بن فضيل، از امام موسى كاظم الله در قول خداى تعالى: ﴿وَأَنْ ٱلْمَسَنجِدَ لِلّهِ اسماعيل، از محمد بن فضيل، از امام موسى كاظم الله در قول خداى تعالى: ﴿وَأَنْ ٱلْمَسَنجِدَ لِلّهِ فَلاَتَدْعُواْ مَعَ ٱللّهِ أَحَدًا﴾ آ، كه آن حضرت فرمودكه: «ايشان اوصياى پيغمبرند». و ترجمهٔ آيه اين است كه: «و ديگر وحى شده به سوى من، يا و به جهت آنكه مسجدها براى خدا و خاص اوست، پس مخوانيد در آنها با خدا يكى را» (يعنى: غير او را در آنها پرستش مكنيد).

۱. اسرا، ۸۹ ۲. جن، ۱۸.

۴. يوسف، ۱۰۸.

۳. جن، ۱۸.

٣٤١/ ١١٥٢ مُحَمَّدُ بْنُ يَخْيَىٰ، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ، عَنْ حَنَانٍ، عَنْ سَالِمٍ الْحَنَّاطِ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﴿ عَمْ قَوْلِ اللّهِ عَزَّ وَ جَلَّ: حَنَانٍ، عَنْ سَالِمٍ الْحَنَّاطِ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﴿ عَمْ قَوْلِ اللّهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿ فَا أَخْرَجْنَا مَنْ كَانَ فِيهَا مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ٥ فَمَا وَجَدْنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتٍ مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ فَقَالَ أَبُو جَعْفَرٍ ﴿ وَمَا مُحَمَّدٍ لَمْ يَبْقَ فِيهَا غَيْرُهُمْ ﴾ . جَعْفَرٍ ﴿ وَاللّهُ مُحَمَّدٍ لَمْ يَبْقَ فِيهَا غَيْرُهُمْ ﴾ .

١١٥٥ / ١٨٥ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدٍ بَنِ جُمْهُورٍ، عَنْ إِسمَاعِيلَ بْنِ سَهْلٍ، عَنِ الْقَاسِمِ بْنِ عُرْوَةً، عَنْ أَبِي السَّفَاتِحِ، عَنْ زُرَارَةً، عَنْ أَبِي إِسْمَاعِيلَ بْنِ سَهْلٍ، عَنِ الْقَاسِمِ بْنِ عُرْوَةً، عَنْ أَبِي السَّفَاتِحِ، عَنْ زُرَارَةً، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عِلَى فَيْ اللَّهُ اللَّذِي كُنْتُمْ بِهِ جَعْفَرٍ عِلَى فَيْ اللَّهُ اللَّذِي كُنْتُمْ بِهِ تَدَّعُونَ ﴾ قَالَ: «هٰذِهِ نَزَلَتْ فِي أَمِيرِ الْتَوْمِينَ فِي وَاصْحَابِهِ الَّذِينَ عَمِلُوا مَا عَمِلُوا، يَرَوْنَ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ عِي فَي أَمِيرِ الْتَوْمَيْنَ فِي وَاصْحَابِهِ اللَّذِينَ عَمِلُوا مَا عَمِلُوا، يَرَوْنَ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ عِي فَي أَعْبَطِ الْأَمَاكِنِ لَهُمْ فَيُسِيء وُجُوهَهُمْ، وَ يُقَالُ لَهُمْ: ﴿هٰ فَلُ اللّهِ يَكُنْتُمْ بِهِ تَدْعُونَ ﴾ الَّذِي انْتَحَلْتُم اسْمَهُ».

عَنْ عَلَى بَنِ عَنْ عَنْ عَنْ سَلَمَةَ بْنِ الْخَطَّابِ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ حَسَّانَ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ حَسَّانَ، عَنْ عَبْدِ اللهِ عَنْ عَلِيٍّ بْنِ حَسَّانَ، عَنْ عَبْدِ اللهِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَلْمَ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ أَلَالِيْ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَلْمَ عَنْ أَلْهُ عَلْهُ عَلِي اللهِ عَلْمُ عَلَى اللهِ عَلْمُ عَلِي اللهِ عَلْمُ عَلَى اللهِ عَلْمُ عَلَى اللهِ عَلْمُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلْمُ عَلَى اللهِ عَلَى

٧٠/١١٥٧ مَنَ أَخْمَدُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْوَشَّاءِ، عَنْ أَخْمَدُ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْوَشَّاءِ، عَنْ أَخْمَدُ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْوَشَّاءِ، عَنْ أَخْمَدُ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْوَشَّاءِ، عَنْ أَنْ لَعْنَةُ اللهِ عُمْرَ الْحَلَّلِ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا الْحَسَنِ ﴿ عَنْ قَوْلِهِ تَعَالَىٰ: ﴿ فَأَذَّنَ مُؤَدِّنَ بَيْنَهُمْ أَنْ لَعْنَةُ اللهِ عَمْرَ الْحَلَّالِمِينَ ﴾ قَالَ: «الْمُؤَدِّنُ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ ﴾.

۱۱۵۴ / ۶۷/ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از محمد بن اسماعیل، از حنان، از سالم حناط روایت کرده است که گفت: سؤال کردم از امام محمد باقر ﷺ از قول خدای تعالی: ﴿فَا خُرَجْنَا مَن كَانَ فِيهَا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ \* فَمَا وَجَدْنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتٍ مِّنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ أ، یعنی: «پس بیرون کردیم (و مراد، آن است که اراده نمودیم که بیرون کنیم) هر که را که در آن ده بود از مؤمنان، پس نیافتیم در آن، غیر از اهل یک خانه از مسلمانان، و حضرت باقر ﷺ فرمود که: «آل محمدند که غیر از ایشان مؤمنی در مدینه باقی نماند».

سهل، از قاسم بن عروه، از ابو السفاتِح، از زراره، از امام محمد باقر ﷺ روایت کرده است در سهل، از قاسم بن عروه، از ابو السفاتِح، از زراره، از امام محمد باقر ﷺ روایت کرده است در قول خدای تعالی: ﴿فَلَمَّا رَأَوْهُ زُلْقَةٌ سِیّعَتْ وُجُوهُ الّذِینَ کَفَرُواْ وَقِیلَ هَنا الّذِی کُنتُم بِهِ تَدّعُونَ ﴾ ۲، که قول خدای تعالی: ﴿فَلَمَّا رَأَوْهُ زُلْقَةٌ سِیّعَتْ وُجُوهُ الّذِینَ کَفَرُواْ وَقِیلَ هَنا الّذِی کُنتُم بِهِ تَدّعُونَ ﴾ ۲، که آن حضرت فرمود که: این آیه، در شأن امیر المؤمنین ﷺ و اصحاب آن حضرت ـ که کردند آنچه کردند ـ نازل شد. امیر المؤمنین ﷺ را می بیشتر خواسته باشند، یعنی: در بهترین مکانها)، پس در غبطه اندازد (و آن را از هر جایی بیشتر خواسته باشند، یعنی: در بهترین مکانها)، پس روهای ایشان ناخوش شود و با ایشان گفته شود که: این است که بودید پیوسته که و ترجمهٔ آیه این است که: «بس آن هنگام که ببینند او را در حالتی که نزدیک باشد زشت گردانیده شود و تیره و تار گردد روی های آنان که کافر شدند، و گفته شود که: این است آن که بودید که به آن خود را می خواندید و دعوی می کردید».

بن ادامه بعفر صادق ﷺ روایت کرده است در قول خدا: ﴿وَشَاهِدٍ وَمَشْهُودٍ ﴾ "، که ترجمهٔ کثیر، از امام جعفر صادق ﷺ روایت کرده است در قول خدا: ﴿وَشَاهِدٍ وَمَشْهُودٍ ﴾ "، که ترجمهٔ آن این است که: «سوگند به گواهی دهنده و گواهی داده شده». که آن حضرت فرمود که: «مراد از این دو، پیغمبر ﷺ و امیر المؤمنین ﷺ است».

۷۰/۱۱۵۷ مصین بن محمد، از معلَی بن محمد، از وشاء، از احمد بن عمر حلال روایت کرده است که گفت: سؤال کردم از حضرت امام موسی کاظمﷺ از قول خدای تعالی: ﴿فَأَذَّنَ مُؤذِّنُ بَيْنَهُمْ أَن لُغْنَةُ ٱللَّهِ عَلَى ٱلظَّلِمِينَ﴾ ، یعنی: «پس آواز دهد آواز دهندهای در میان بهشتیان

۱. داریات، ۲۵-۳۶.

۲. ملک، ۲۸.

٣. بروج، ٣.

١١٥٨ / ٧١ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدٍ بْنِ أُورَمَةَ، عَنْ عَلِي بْنِ حَسَّانَ، عَنْ عَبْدِ الرَّحْمْنِ بْنِ كَثِيرٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَلَىٰ فِي قَوْلِهِ تَعَالَىٰ: ﴿ وَ هُدُوا إِلَىٰ صِرَاطِ الْحَمِيدِ ﴾ قَالَ: «ذَاكَ حَمْزَةُ وَ جَعْفَرُ وَ عُبَيْدَةُ وَ هُدُوا إِلَىٰ صِرَاطِ الْحَمِيدِ ﴾ قَالَ: «ذَاكَ حَمْزَةُ وَ جَعْفَرُ وَ عُبَيْدَةُ وَ سُلْمَانُ وَ أَبُو ذَرِّ وَ الْمِقْدَادُ بْنُ الْأَسُودِ وَ عَمَّارُ هُدُوا إِلَىٰ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَىٰ ». وَ قَوْلِهِ: سَلْمَانُ وَ أَبُو ذَرِّ وَ الْمِقْدَادُ بْنُ الْأَسُودِ وَ عَمَّارُ هُدُوا إِلَىٰ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَىٰ ». وَ قَوْلِهِ: هُمَانُ وَ زَيْنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ «يَعْنِي أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَىٰ ﴿ وَكَرَّةَ إِلَيْكُمُ الْكُفْرَ وَ الْشَالِينَ وَ الثَّالِينَ وَ الثَّالِينَ وَ الْثَالِينَ وَ الثَّالِينَ وَ الشَّالِينَ وَ الْتَالِينَ وَ الشَّالِينَ وَ الْمُعْفِينِ وَالْمُ وَالْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمَالِقُومُ الْمُومُ وَالْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْ

١١٥٩ / ٧٢. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ جَعِيلِ بْنِ صَالِحٍ، عَنْ أَبِي عُبَيْدَةً، قَالَ بَسَأَلْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﴿ عَنْ قَوْلِهِ تَعَالَىٰ: ﴿ الْنُتُونِي جَمِيلِ بْنِ صَالِحٍ، عَنْ أَبِي عُبَيْدَةً، قَالَ بَسَأَلْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﴿ عَنْ قَوْلِهِ تَعَالَىٰ: ﴿ النُّتُونِي جَعِيلٍ بْنِ صَالِحٍ مِنْ قَبْلِ هَذَا أَقُ أَثَارَةٍ مِنْ عِلْمٍ إِنْ كُنْتُمْ صَيَادِقِينَ ﴾ قَالَ: ﴿ عَنْ يَالْكِتَابِ التَّوْرَاةَ وَ بِكِتَابٍ مِنْ قَبْلِ هَذَا أَقُ أَثَارَةٍ مِنْ عِلْمٍ ﴾ فَإِنَّمَا عَنىٰ بِذَلِكَ عِلْمَ أَوْصِيّاءِ الْأَنْبِيّاءِ ﴿ الْأَنْبِيّاءِ ﴿ اللَّهُ مِنْ عِلْمٍ ﴾ فَإِنَّمَا عَنىٰ بِذَلِكَ عِلْمَ أَوْصِيّاءِ الْأَنْبِيّاءِ ﴿ اللَّهُ اللَّهِ مِنْ عَلْمٍ ﴾ فَإِنَّمَا عَنىٰ بِذَلِكَ عِلْمَ أَوْصِيّاءِ الْأَنْبِيّاءِ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ عِلْمٍ ﴾ فَإِنَّمَا عَنىٰ بِذَلِكَ عِلْمَ أَوْصِيّاءِ الْأَنْبِيّاءِ ﴿ اللَّهُ اللَّالَةِ عَلْمَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَىٰ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه

٧٣/ ١١٤٠ الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَمَّنْ أَخْبَرَهُ، عَنْ عَلِيًّ بْنِ جَعْفَدٍ، عَمَّنْ أَخْبَرَهُ، عَنْ عَلِيًّ بْنِ جَعْفَدٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا الْحَسَنِ عِلَى يَقُولُ: «لَمَّا رَأَىٰ رَسُولُ اللَّهِ عَلَىٰ تَيْماً وَ عَدِيّاً وَ بَنِي جَعْفَرٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا الْحَسَنِ عِلَىٰ يَقُولُ: «لَمَّا رَأَىٰ رَسُولُ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ عَدِيّاً وَ بَنِي أَمَرُتُ وَ تَعَالَىٰ \_ قُرْآناً يَتَأْسَىٰ بِهِ ﴿ وَإِذْ قُلْنَا أُمَيّةً يَرْكَبُونَ مِنْبَرَهُ، أَفْظَعَهُ، فَأَنْزَلَ اللَّهُ \_ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ \_ قُرْآناً يَتَأْسَىٰ بِهِ ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِللّهُ عَلَىٰ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَمَّدُهُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللللهُ الللللّهُ اللّهُ الللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الل

و دوزخيان، ايسنكه: لعنت خدا بر ستمكاران، و حضرت قرمود كه: «آن آواز دهنده، امير المؤمنين الله است».

الم ۱۱۵۸ کا ۱۵۸ مسین بن محمد، از معلی بن محمد، از محمد بن آور مه ، از علی بن حسّان، از عبدالرحمان بن کثیر، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است در قبول خیدا: ﴿وَهُدُوۤا إِلَی الطّیّبِ مِن الْقَوْلِ وَهُدُوۤا إِلَی صِرَاطِ الْحَمِیدِ﴾ ، یعنی: ﴿و راه نموده شدند به چیزی پاکیزه از گفتار، و راه نموده شدند به راه خداوند ستوده که مستحق حمد است، که آن حضرت فر مود: ﴿مراد از این ره نموده شدند به راه خداوند ستوده که مستحق حمد است، که آن حضرت فر مود: ﴿مراد از این ره نموده شدند به امیر المؤمنین ،

و در قول آن جناب: ﴿حَبُّبَ إِلَيْكُمُ ٱلْإِيمَانَ وَزَيْنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ ، كه ترجمهٔ آن ايس است كه:

\*خدا دوست گردانيد به سوى شما ايسمان را و آن را راست در دلهاى شما، فرمود كه:

\*مقصود، امير المؤمنين ﴿ است ». ﴿ وَكُرُّهُ إِلَيْكُمُ الْكُفْرَ وَٱلْفُسُوقَ وَٱلْعِصْيَانَ ﴾ ، يعنى: ﴿ و مكرو،
گردانيد و دشمن ساخت به سوى شما كفر و بوشيدن حق و فسوق و بيرون رفتن از فرمان خدا و عصيان و نافرمانى از روى عناد و طغيان را ». و حضرت فرمود كه: «مقصود، اول و دويم و سيماند؛ (يعنى: ...).

۱۵۹ / ۷۲ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، آز ابن محبوب، از جمیل بن صالح، از ابو عبیده روایت کرده است که گفت: امام محمد باقر ﷺ را سؤال کردم از قول خدای تعالی: ﴿ أَنْتُونِي بِكِتَبٍ مِن قَبْلِ هَـٰذَآ أَقْ أَثَارَةٍ مِّنْ عِلْمٍ إِن كُنتُمْ صَـٰدِقِينَ ﴾ أ، فرمود که: «از کتاب، تورات و انجیل را قصد فرموده و به بقیه از علم، علم اوصیای پیغمبران را ﷺ اراده نموده».

بن جعفر المحمد، از معلّی بن محمد، از آنکه او راخبر داده، از علی بن جعفر روایت کرده است که گفت: شنیدم از حضرت امام موسی الله که می فرمود: «چون رسول خدا الله که در خواب دید که تیم و عدی (...) و بنی امیه بر منبر او بالا می روند، آن را قبیح و شنیع شمرد، پس خدای تبارک و تعالی قرآنی را فرو فرستاد که اندو هناک به آن تسلی می یابد و آن این است که: ﴿وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَانِكَةِ اَسْجُدُواْ لِأَدَمَ فَسَجَدُوْ الِلَّا إِبْلِيسَ ﴾ م یعنی: «و یادکن و قبتی راکه این است که: ﴿وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَانِكَةِ اَسْجُدُواْ لِأَدَمَ فَسَجَدُوْ الِلَّا إِبْلِيسَ ﴾ م یعنی: «و یادکن و قبتی راکه

۱. حج، ۲۴. ۲. حجرات، ۷.

٣. حجرات، ٧. احقاف، ٢.

٥. طه، ١١٤.

أُطَعْ، فَـلَا تَجْزَعْ أَنْتَ إِذَا أَمَرْتَ فَلَمْ تُطَعْ فِي وَصِيِّكَ».

الْحُسَيْنِ بْنِ نُعَيْمٍ الصَّحَّافِ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ عَنْ قَوْلِهِ تَعَالَىٰ: ﴿فَمِنْكُمْ كَافِرُ وَ الْحُسَيْنِ بْنِ نُعَيْمٍ الصَّحَّافِ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ عَنْ قَوْلِهِ تَعَالَىٰ: ﴿فَمِنْكُمْ كَافِرُ وَ مِنْكُمْ مُؤْمِنٌ ﴾ فَقَالَ: «عَرَفَ اللَّهُ عَزَ وَ جَلَّ لِيمَانَهُمْ بِمُوَالَاتِنَا وَ كُفْرَهُمْ بِهَا يَوْمَ أَخَذَ مَنْكُمْ مُؤْمِنٌ ﴾ فَقَالَ: «عَرَفَ اللَّهُ عَزَ وَ جَلَّ لِيمَانَهُمْ بِمُوالَاتِنَا وَ كُفْرَهُمْ بِهَا يَوْمَ أَخَذَ عَلَيْهِمُ الْمِيثَاقَ وَ هُمْ ذَرٌ فِي صُلْبِ آدَمَ ﷺ».

وَ سَأَلْتُهُ عَنْ قَوْلِهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿ أَطِيعُوا اللّهُ وَ أَطِيعُوا الرَّسُولَ فَإِنْ تَوَلَّيْتُمْ فَإِنَّمًا عَلَىٰ رَسُولِنَا الْبَلاغُ الْمُبِينُ ﴾ فَقَالَ: «أَمَا وَ اللّهِ مَا هَلَكَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ، وَ مَا هَلَكَ مَنْ هَلَكَ حَتَّىٰ يَقُومَ قَائِمُنَا ﷺ وَ مَا خَرَجَ رَسُولُ اللّهِ عَلَى مَنْ هَلَكَ حَتَّىٰ يَقُومَ قَائِمُنَا ﷺ إِلّا فِي تَوْكِ وَلَا يَتِنَا وَ جُحُودٍ حَقِّنَا، وَ مَا خَرَجَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ مِنَ اللّهُ عَلَى مَنْ يَشَاءُ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ». الدُّنْيَا حَتّىٰ أَلْزَمَ رِقَابَ هٰذِهِ الْأُمَّةِ حَقَّنَا، وَ اللّهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ».

١١٤٢ / ٧٥. مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ وَ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ مُوسَى بْنِ الْقَاسِمِ الْبَجَلِيِّ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ جَعْفَرٍ، عَنْ أَخِيهِ مُوسَىٰ اللهِ فِي قَوْلِهِ تَعَالَىٰ: ﴿ وَبِنْدٍ مُعَطَّلَةٍ الْقَاسِمِ الْبَجَلِيِّ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ جَعْفَرٍ، عَنْ أَخِيهِ مُوسَىٰ اللهِ فِي قَوْلِهِ تَعَالَىٰ: ﴿ وَبِنْدٍ مُعَطَّلَةً وَالْقَاسِمِ الْبَجَلِيِّ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ جَعْفَرٍ، عَنْ أَخِيهِ مُوسَىٰ اللهِ فِي قَوْلِهِ تَعَالَىٰ: ﴿ وَبِنْدٍ مُعَطَّلَةً وَ الْقَاسِمِ الْبَجَلِيِّ فِي قَوْلِهِ تَعَالَىٰ: ﴿ وَبِنْدٍ مُعَطَّلَةً وَ الْقَاسِمِ الْبَجَلِيِّ وَ قَالَ: ﴿ وَبِنْدُ الْمُعَطَّلَةُ : الْإِمَامُ الصَّامِتُ، وَ الْقَصْرُ الْمَعْشِيدُ: الْإِمَامُ الصَّامِتُ، وَ الْقَصْرُ الْمَعْشِيدُ: الْإِمَامُ الصَّامِقُ، وَ الْقَصْرُ الْمُعَلِّلَةُ وَالْمَعْشِيدُ: الْإِمَامُ الصَّامِقُ، وَ الْمَعْشِيدُ الْمُعَمِّلَةُ وَلَا الْحَسْرِ مَنْ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلَّلَةُ وَلَا الْمُعَامُ الْمُعُمُّلَةُ وَلِي الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعْلَمُ وَالْمُ الْمُعُلِيْ الْمُعَلِيْ وَلِهِ الْعَلَامُ الْمُعَلِّمُ الْمُلْهُ وَلَيْهِ وَالْمُعَلِيْ الْمُعْمِلُولُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِيْ الْمُعَلِيْ الْمُعَلِيْ الْمُعُولُ الْمُعُلِيْ الْمُعَلِّمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِيْ الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعَلِيْ الْمُعْلِي الْمُعَلِيْ الْمُعْلَى الْمُعُلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِقُ الْمُعُلِي الْمُعْلِقُ الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلَقِي الْمُعْلِقُ الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِيْ الْمُعُلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِقِي الْمُعُلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلَقِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُ الْمُعْلِي الْمُعْلِيْلِ الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُ

گفتیم به فرشتگان که سجده کنید برای آدم، پس سجده کردند مگر شیطان که سرباز زده. بعد از آن به سوی آن حضرت و حی فرمود که: یا محمد، من امر کردم و اطاعت نشدم، پس تو جزع مکن، چون امر کنی و اطاعت نشوی در باب وصی خود».

روایت کرده است که گفت: سؤال کردم از امام جعفر صادق این از قول خدا: ﴿ هُوَ الَّذِی خَلَقَکُمْ فَمِنکُمْ کَافِرٌ وَمِنکُم مُؤْمِنٌ ﴾ ا، فرمود که: «خدای عزّوجلّ ایمان ایشان را به موالات و دوستی فَمِنکُمْ کَافِرٌ وَمِنکُم مُؤْمِنٌ ﴾ ا، فرمود که: «خدای عزّوجلّ ایمان ایشان را به موالات و دوستی کردن با ما، و کفر ایشان را، به آن، شناخت، در روزی که بر ایشان عهد و پیمان گرفت و ایشان چون مورچگان ریزه (یا ذرّات هوا) بودند در صلب آدم این او همین حدیث در اول باب گذشت، ولیکن آنچه در اینجاست، أصح و أحسن است به واسطهٔ دو تقدیم و تأخیر: یکی در آخر حدیث).

و حسین راوی می گوید: و نیز از آن حضرت سؤال کردم از قبول خدا: ﴿وَأَطِيعُواْ اللّهُ وَأَطِيعُواْ اللّهُ وَاللّهُ وَأَطِيعُواْ الرّسُولَ فَإِن تَوَلَّيْتُمْ فَإِنّمَا عَلَىٰ رَسُولِهُا الْبَيْلُغُ الْمُعِينُ ﴾ . (و در صدر آیه واو نیز مذکور است، و ترجمهٔ آن این است که: «و فرمانبر داری کنید خدا را و فرمان برید رسول را (که محمد است)، پس اگر روی بگر دانید از اطاعت رسول، پس جز این نیست که بر فرستادهٔ ما رسانیدنی است هویدا و آشکارا». و حضرت فرمود: «به خدا سوگند، که هلاک نشد هر که پیش از شما بوده و هلاک نمی شود هر که هلاک می شود، تا قائم ما الله قیام کند، مگر در باب ترک ولایت ما، و به سبب آن و انکار حق. و رسول خدا الله یقیی من یَشَآهُ إِلَیٰ صِرَاطٍ مُشتَقِیمٍ ﴾ "ب، را بر گر دنهای این امت گذاشت و لازم ساخت. ﴿وَاللّهُ یَهْدِی مَن یَشَآهُ إِلَیٰ صِرَاطٍ مُشتَقِیمٍ ﴾ "ب، یعنی: «و خدا راه می نماید هر که را خواهد به سوی راه راست».

۱۶۲ / ۷۵/ ۱۹۶۲ محمد بن حسن و علی بن محمد، از سهل بن زیاد، از موسی بن قاسم بَجَلی، از علی بن جعفر، از برادرش امام موسی کاظم الله روایت کرده اند در قول خدای تعالی: ﴿وَبِنْهِ مُعْطِّلُة وَقَصْرٍ مَشِيدٍ ﴾ آ، که فرمود: «بئر معطّله، امام خاموش و ساکت است، و قصر مشید، امام سخنگو ، و ترجمهٔ آیه این است که: «و بسا از چاه معمور پر آب که بازگذاشته، و دست از آن باز داشته شده (که کسی از آن آب نمی کشد) و بساکوشک بلند افراشته » (یا گچکاری کرده

۱. تغاین، ۲. تغاین، ۱۲.

۲. حبح ۲۵.

۲. بقره، ۲۱۳.

وَ رَوَاهُ مُحَمَّدُ بْنُ يَحْييٰ، عَنِ الْعَمْرَكِيِّ، عَنْ عَلِيٍّ بْـنِ جَـعْفَرٍ، عَـنْ أَبِـي الْحَسَنِ اللهِ مَـنْ عَـلِيٍّ بْـنِ جَـعْفَرٍ، عَـنْ أَبِـي الْحَسَنِ اللهِ مَـنْلَهُ.

٧٤ / ١١٤٣ عَلَيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ الْحَكَمِ بْنِ بُهْلُولٍ، عَنْ رَجُلٍ، عَنْ أَبِي عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَنْ فَبْلِكَ لَئِنْ أَشْرَكُتَ لَيَحْبَطَنَ عَبْدِ اللَّهِ عَنْ فَبْلِكَ لَئِنْ أَشْرَكُتَ لَيَحْبَطَنَ عَبْدِ اللَّهِ عَنْ فَبْلِكَ لَئِنْ أَشْرَكُتَ لَيَحْبَطَنَ عَمْلُكَ ﴾ قَالَ: «يَعْنِي إِنْ أَشْرَكْتَ فِي الْوَلَايَةِ غَيْرَهُ. ﴿بَلِ اللَّهَ فَاعْبُدُ وَكُنْ مِنَ الشَّاكِرِينَ ﴾ عَمْلُكَ ﴾ قَالَ: «يَعْنِي إِنْ أَشْرَكْتَ فِي الْوَلَايَةِ غَيْرَهُ. ﴿بَلِ اللَّهَ فَاعْبُدُ وَكُنْ مِنَ الشَّاكِرِينَ ﴾ يَعْنِي بَلِ اللَّهَ فَاعْبُدُ وِ ابْنِ عَمَّكَ». يَعْنِي بَلِ اللَّهَ فَاعْبُدُ بِالطَّاعَةِ، وَكُنْ مِنَ الشَّاكِرِينَ أَنْ عَضَدُتُكَ بِأَخِيكَ وَ ابْنِ عَمِّكَ».

١١٥٢ / ٧٧ الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ مُحَمَّدٍ ، عَنْ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ عِيسَىٰ ، قَالَ : حَدَّثَنِي الْمَحَمَّدِ ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ عِيسَىٰ ، قَالَ : حَدَّثَنِي الْمِي ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ عِيسَىٰ ، قَالَ : حَدَّثَنِي جَعْفَرُ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ جَدِّهِ عَنْ فَوْرِ قَوْلِهِ عَزَّ وَ جَلَّ : ﴿ يَعْدِفُونَ نِعْمَتَ اللّٰهِ ثُمَّ يَتُكُونَهَ اللهِ مُنَ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ جَدِّهِ عَنْ فَوْرَ فَوْرَ فَوْلِهِ عَزَّ وَ جَلَّ : ﴿ يَعْدِفُونَ نِعْمَتَ اللهِ ثُمَّ يَتُكُونَهَ اللهُ وَرَسُولُهُ وَ الَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يَقِيمُونَ الصَّلاةَ وَ يُنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ مُن أَصْحَابٍ رَسُولِ اللّٰهِ عَلَيْهُ فِي مَسْجِدِ الْمَدِينَةِ ، يُوْتُونَ الزَّكَاةَ وَ هُمْ رَاكِعُونَ ﴾ اجْتَمَعَ نَفَرٌ مِنْ أَصْحَابٍ رَسُولِ اللّٰهِ عَلَيْهُ فِي مَسْجِدِ الْمَدِينَةِ ، يُوْتُونَ الزَّكَاةَ وَ هُمْ رَاكِعُونَ ﴾ اجْتَمَعَ نَفَرٌ مِنْ أَصْحَابٍ رَسُولِ اللّٰهِ عَلَيْهُ فِي مَسْجِدِ الْمَدِينَةِ ، فَقَالَ بَعْضُهُمْ لِيَعْضُهُمْ لِيَعْضُونَ ، مَا تَقُولُونَ فِي هٰذِهِ الْآيَةِ ؟ فَقَالَ بَعْضُهُمْ : إِنْ كَفَرْنَا بِهٰذِهِ الْآيَةِ ؟ فَقَالَ بَعْضُهُمْ : إِنْ كَفَرْنَا بِهٰذِهِ الْآيَةِ ؟ فَقَالُ ابْنَ أَبِي طَالِبٍ ، فَقَالُوا: قَدْ مَنْ اللهِ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ ثُمْ يُنْكِرُونَهُ إِنْ أَمَنَا الْبُنَ أَبِي طَالِبٍ ، فَقَالُوا: قَدْ هَائِنَا أَنَّ مُحَمَّداً صَادِقٌ فِيمَا يَقُولُ ، وَ لَكِنَّا نَتَوَلَّهُ مُ وَ لَا نُطِيعُ عَلِيّاً فِيمَا أَمَونَا اللهِ مُنْ يُكِرُونَهُ إِنْ الْمَالِكُ عَلَيْكَ الْمَوْلُ اللهُ عُلُونَ اللهِ عُمْ يُنْكِرُونَهُ اللهُ عُلُولُ اللهُ عَلَيْنَا الْمُؤْونَ ؛ يَعْنِي وَلَايَةً عَلِيًا فِيمَا أَمُونَا اللهِ عُلَيْكُونُ وَالْمَاكُ عَلَيْكُونُ وَالْا يَعْمُ وَلَا اللهُ عَلَيْكُونَ اللهُ عَلَيْكُونَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُونَ الْمَالِقُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُونُ وَاللّهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُونَ الْمَالِلْ اللهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلْهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُونَ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُونَ اللهُ عَلَيْكُونَ المَالِلَةُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ الل

شدو مستحكم گشته).

 و محمد بن یحیی، از عَمْرکی، از علی بن جعفر از امام موسی کاظمﷺ مثل ایس را روایت کرده است.

روایت کرده است در قول خدای تعالی: ﴿ وَلَقَدْ أُوحِیَ إِلَیْكَ وَإِلَی ٱلَّذِینَ مِن قَبْلِكَ لَیِنْ آشْرَکْتَ روایت کرده است در قول خدای تعالی: ﴿ وَلَقَدْ أُوحِیَ إِلَیْكَ وَإِلَی ٱلَّذِینَ مِن قَبْلِكَ لَیِنْ آشْرَکْتَ لَیَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ ﴾ (، یعنی: «و هر آینه به حقیقت که وحی شده است به سوی تو و به سوی کسانی که پیش از تو بوده اند از پیغمبران، که هر آینه اگر شرک بیاوری (بر سبیل فرض و تقدیر) فرو ریزد کردار تو و باطل گردد». که حضرت فرمود: «یعنی: اگر هر یک از پیغمبران، شریک گرداند غیر علی ﷺ را با او در و لایت ». ﴿ بَلِ ٱللّه فَاعْبُدٌ وَکُن مِّنَ ٱلشَّنکِرِینَ ﴾ آ، یعنی: «بلکه خدا را گرداند غیر علی ﷺ را با او در و لایت ». ﴿ بَلِ ٱللّه فَاعْبُدٌ وَکُن مِّن ٱلشَّنکِرِینَ ﴾ آ، یعنی: «بلکه خدا را عبادت کن پرستش نما و باش از جمله شکرگزاران برای آنکه بازوی تو را سخت کردم به بسرادر و بسر عمویت ».

۱۱۶۴ /۷۷ . حسین بن محمد، از معلّی بن محمد، از احمد بن محمد، از حسن بن محمد ها شمی روایت کرده است که گفت: حدیث کرد مرا پدرم، از احمد بن عیسی و گفت که:

حدیث کرد مرا جعفر بن محمد، از پدرش، از جدش این در قول خدای عزوجل: 
﴿ يَعْدِفُونَ نِعْمَتَ اللّٰهِ ثُمَّ يُنكِرُونَهَا ﴾ آ، که فرمود: ٥ چون این آیه نازل شد که: ﴿ إِنَّمَا وَلِینَكُمُ اللّٰهُ وَرَسُولُهُ وَ اللّٰهِ مَا مَنُوا اللّٰهِ مِنْ يَقِيمُونَ الصّلَوٰةَ وَيُوْتُونَ الزّكوٰةَ وَهُمْ زَكِعُونَ ﴾ آ، جماعتی از اصحاب رسول خدا الله در مسجد مدینه جمع شدند و بعضی از ایشان به بعضی گفتند که در این آیه چه می گویید؟ بعضی از ایشان گفت که: اگر به این آیه کافر شویم و قبول نکنیم، لازم می آید که به سایر آیات کافر شویم، و اگر ایمان آوریم و آن را قبول کنیم، همین خواری بزرگی است در هنگامی که پسر ابوطالب بر ما مسلّط شود، و ما در تحت فرمان او باشیم.

بعد از آن گفتند که: ما می دانیم که محمد، راستگو است در هر چه می گوید، ولیکن او را دوست می داریم و علی را اطاعت نمی کنیم، در آنچه ما را امر کند». حضرت فرمود: «پس، این آیه نازل شدکه: ﴿یَعْرَفُونَ نِعْمَتَ ٱللَّهِ ثُمَّ یُنکِرُونَهَا﴾»، و فرمود که: «مقصود از نعمت خدا، و لایت

۱. زمر، ۶۵. ۲. زمر، ۶۶.

۲. مانده، ۵۵,

طَالِبٍ ﷺ ﴿وَأَكْثَرُهُمُ الْكَافِرُونَ ﴾ بِالْوَلَايَةِ».

١١٤٥ / ٧٨ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدُ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ النَّعْمَانِ، عَنْ سَلَّامٍ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﷺ عَنْ قَوْلِهِ تَعَالَىٰ: ﴿الَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الْأَرْضِ هَوْنَا﴾ قَالَ: «هُمُ الْأَوْصِيَاءُ مِنْ مَخَافَةٍ عَدُوّهِمْ».

١١۶۶ / ٧٩ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ بِسْطَامَ بْنِ مُرَّةً ، عَنْ الْمُسْفِي بْنِ الْحُسَيْنِ الْعَبْدِيِّ ، عَنْ سَعْدِ إِسْحَاقَ بْنِ حَسَّانَ ، عَنِ الْهَيْثَمِ بْنِ وَاقِدٍ ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ الْعَبْدِيِّ ، عَنْ سَعْدِ الْإِسْكَافِ ، عَنِ الْأَصْبَعِ بْنِ نُبَاتَة ، أَنَّهُ سَأَلَ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ عِلَى عَنْ قَولِهِ تَعَالَىٰ : ﴿أَنِ الْإِسْكَافِ ، عَنِ الْأَصْبَعِ بْنِ نُبَاتَة ، أَنَّهُ سَأَلَ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ عِلَى عَنْ قَولِهِ تَعَالَىٰ : ﴿أَنِ اللّهِ مُنَا الشّكُرُ لِي وَلِوَالِدَيْكَ إِلَى الْمُصَيِدُ ﴾ فَقَالَ : ﴿الْوَالِلَهُ انِ اللّهُ لَهُمَا الشّكُرُ مَمَا الشّكُرُ لِي وَلِوَالِدَيْكَ إِلَى اللّهُ الْمُعَلِيمُ وَلَا الْحُرَاقِ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ الللّهُ الللّهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الل

ثُمَّ عَطَفَ الْقَوْلَ عَلَى ابْنِ حَنْتَمَةً وَ صَاحِبِهِ، فَقَالَ فِي الْخَاصِّ وَ الْمَعَامِّ: ﴿وَإِنْ جَاهَذَاكَ عَلَىٰ أَنْ تُشْدِكَ بِى﴾ تَقُولَ فِي الْوَصِيَّةِ، وَ تَعْدِلَ عَـمَّنْ أُمِـرْتَ بِـطَاعَتِهِ ﴿فَـلَا
تُطِعْهُمَا﴾ وَ لَا تَسْمَعْ قَوْلَهُمَا. على است. ﴿ وَأَكْثَرُهُمُ ٱلْكَنْفِرُونَ ﴾ أ يعنى: و بيشتر ايشان كافرند؛ يعنى: به ولايت.

۱۶۵ / ۷۸ / محمد بن یحیی، از احمد بن محمد بن عیسی، از ابن محبوب، از محمد بن عیسی، از ابن محبوب، از محمد بن نعمان، از سلام روایت کرده است که گفت: از امام محمد باقر ﷺ سؤال کردم از قبول خدا؛ ﴿ اَلَّذِینَ یَمْشُونَ عَلَی اَلْأَرْضِ هَوْنًا ﴾ ۲، یعنی: «و بندگان مخصوص خداوند مهربان، آنانند که می روند بر روی زمین از روی خواری و شکستگی»، و حضرت فرمود که: «ایشان اوصیایند که چنین می روند از ترس دشمنان خویش».

۱۹۶۶ / ۷۹/ ۱۹۶۹ مسین بن محمد، از معلی بن محمد، از بسطام بن مُرّه، از اسحاق بن حسّان، از هیشم بن واقد، از علی بن حسین عبدی، از سعد اِسکاف، از اصبغ بن نُباته روایت کرده است که: اصبغ، از امیر المؤمنین الله سؤال کرد از قول خدای تعالی: ﴿أَنِ اَشْکُرْ لِی وَلِوَلِدَیْكَ إِلَی كه: اصبغ، از امیر المؤمنین الله سؤال کرد از قول خدای تعالی: ﴿أَنِ اَشْکُرْ لِی وَلِوَلِدَیْكَ إِلَی المُصیدر ﴾ آ، یعنی: «وصیّت فرمودیم آدمی را به این که شکر کن مرا و دو پدر خود را، به سوی حکم من است بازگشت همه».

پس حضرت فرمود که: ۱۱دو پدر که خداشگر ایشان را واجب گردانیده، همان دو کساند که علم را متولد ساخته اند، و حکمت ها را به میراث و اگذار ده اند و مردم به فرمان برداری ایشان مأمور شده اند. بعد از آن خدای تعالی فرمود که: ﴿إِلَى ٱلْمَصِيرُ ﴾، پس، بازگشت همه بندگان به سوی خداست. و دلیل بر آن، یعنی: هادی به سوی خدا، همین دو پدرند (که محمد و علی حصلوات الله علیهما \_) باشند.

پس گفتار را از ایشان گردانیده به سوی پسر حنتمه (یعنی...) و رفیق او (.... چه حنتمه، نام ... دختر هشام بن مغیرهٔ مخزومی، خواهر ابو جهل است و صاحب قاموس گمان برده که این قول، غلط است و گمان کرده که حنتمه دختر عبدالرحمان بن حرث ذی الرُّ محین است، دختر عموی ابو جهل و غلط کرده است. تتمهٔ حدیث آن که:) پس در باب خاص و عام (که پسر حنتمه و آشنای او، و جمیع گمراه کنندگانند)، فرموده که: ﴿وَإِن جَنهَدَاكَ عَلَیْ أَن تُشْرِكَ بِی مَا لَیْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَاتُطِعْهُمَا ﴾ (و احتمال دارد که مراد از خاص، رسول باشد که در ظاهر مخاطب است، و از عام، غیر آن حضرت باشد که اشاره باشد به عموم خطاب). و ترجمهٔ آن، این است که: «و اگر پسر حنتمه و آشنای او، و هر که بر طریقهٔ ایشان باشد، با تو مجاهده و

۱، نحل، ۸۳. ۳. لقمان، ۱۴.

۲. فرقان، ۶۳.

ثُمَّ عَطَفَ الْقَوْلَ عَلَى الْوَالِدَيْنِ فَقَالَ: ﴿وَ صَاحِبْهُمَا فِى الدُّنْيَا مَعْرُوفَا ﴾ يَقُولُ: عَرِّفِ النَّاسَ فَضْلَهُمَا، وَ ادْعُ إِلَىٰ سَبِيلِهِمَا، وَ ذَلِكَ قَوْلُهُ: ﴿وَاتَبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى ثُمَّ إِلَىٰ مَرْجِعُكُمْ ﴾ فَقَالَ: إِلَى اللهِ ثُمَّ إِلَيْنَا، فَاتَّقُوا الله وَ لا تَعْصُوا الْوَالِدَيْنِ؛ فَإِنَّ رِضَاهُمَا مَرْجِعُكُمْ ﴾ فَقَالَ: إِلَى اللهِ ثُمَّ إِلَيْنَا، فَاتَّقُوا الله وَ لا تَعْصُوا الْوَالِدَيْنِ؛ فَإِنَّ رِضَاهُمَا مِرْضَى اللهِ ، وَ سَخَطَهُمَا سَخَطُ اللهِ ».

١١٢٧ / ٨٠ عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَلِيَّ بْنِ سَيْفٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَبِيهِ عَنْ عَمْرِو بْنِ حُرَيْثٍ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ اللّهِ عَنْ قَوْلِ اللّهِ تَعَالَىٰ: ﴿كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتُ وَفَرْعُهَا فِي السَّمَاءِ قَالَ: فَقَالَ: «رَسُولُ اللّهِ يَثِيَّةً أَصْلُهَا، وَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْ أَصْلُهَا ثَابِتُ وَفَرْعُهَا فِي السَّمَاءِ قَالَ: فَقَالَ: «رَسُولُ اللّهِ يَتَلِيَّةً أَصْلُهَا، وَ شِيعَتُهُمُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْ فَرْعُهَا، وَ الأَبْمَةُ عِيهِ مِنْ ذُرِّيَتِهِمَا أَعْصَالُهَا، وَ عِلْمُ الأَثِمَةِ ثَمَرَتُهَا، وَ شِيعَتُهُمُ الْمُؤْمِنَ لَيُولَد، فَتُورَقُ وَرَقُهُم اللّهِ إِنَّ الْمُؤْمِنَ لَيُولَد، فَتُورَقُ وَرَقُهُ مِنْهَا». وَ إِنَّ الْمُؤْمِنَ لَيُمُوتُ، فَنَسْقُطُ وَرَقَةً مِنْهَا».

کوشش نمایند بر آنکه شرک آوری به من، و انبازگیری آنچه را که نیست تو را به استحقاق شریک گردانیدن آن دانشی (بر وجه تقلید محض، بدون دلیلی که دلالت کند بر استحقاق آن، بلکه دلیل قائم است بر عدم استحقاق)، پس فرمان مبر ایشان را».

(و حضرت بعضی از آیه را ذکر فرموده با مراد از آن) که ترجمهٔ آن، این است: «و اگر با تو مجاهده نمایند بر آن که شرک آوری به من، (می فرماید که: یعنی: انبازگیری) در باب وصیّت و عدول کنی و بیرون روی از آن که به فرمان بر داری او، مأمور شده ای، پس ایشان را فرمان مبر و سخن ایشان را مشنو».

[تتمه حدیث] «بعد از آن، گفتار راگردانیده و رو آورده به بیان حال دو پدری که اول ذکر شدند و فرموده: ﴿وَصَاحِبْهُمَا فِي ٱلدُّنْيَا مَعْرُوفًا﴾، یعنی: و مصاحبت کن با ایشان در زندگانی دنیا؛ مصاحبتی که پسندیدهٔ شرع و مقتضای کرم باشد».

و حضرت فرمودکه: «به سوی خدا، بعداز آن به سوی مااست. پس، از عذاب خدا بترسید و پرهیز کنید، و این دو پدر را نافرمانی مکنید؛ زیراکه خشنو دی ایشان، خشنو دی خداست و خشم ایشان، خشم خدا است.

المحمد، از على بن سيف، از اصحاب ماروايت كرده اند، از احمد بن محمد، از على بن سيف، از پدرش، از عمرو بن خُرَيث كه گفت: امام جعفر صادق الله را سؤال كردم از قول خداى تعالى كه: ﴿كَشَجَرَةٍ طَيِبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتُ وَفَرْعُهَا فِي السَّمَآءِ﴾ أ، يعنى: «مانند درخت پاك و پاكيزه كه ريشة أن استوار و محكم و پابرجا است در زمين و شاخ آن در جانب آسمان كشيده». و حضرت فرمود كه: «رسول خدا الله فرمود كه: من، ريشه آن درختم (و بنابر بعضى از نسَخ كافى، حضرت الله فرمود كه: «رسول خدا الله فرمود كه الله

١١٤٨ / ١٨٥ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ حَمْدَانَ بْنِ سُلَيْمَانَ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مُحَمَّدٍ اللّهِ بْنِ الْحَكَمِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللّهِ بْنِ الْحَكَمِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللّهِ بِي مُنْ مَنِيعِ بْنِ الْحَجَّاجِ، عَنْ يُونُسَ، عَنْ هِشَامٍ بْنِ الْحَكَمِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللّهِ فِي قَوْلِ اللّهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿لا يَنْفَعُ نَفْسا إِيمَانُهَا لَمْ تَكُنْ آمَنَتْ مِنْ قَبْلُ﴾ «يَعْنِي فِي اللّهِ فِي قَوْلِ اللّهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿لا يَنْفَعُ نَفْسا إِيمَانُهَا لَمْ تَكُنْ آمَنَتْ مِنْ قَبْلُ﴾ «يَعْنِي فِي اللّهِ فِي قَوْلِ اللّهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿لا يَنْفَعُ نَفْسا إِيمَانُهَا لَمْ تَكُنْ آمَنَتْ مِنْ قَبْلُ﴾ «يَعْنِي فِي اللّهِ فِي قَوْلِ اللّهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿لا يَنْفَعُ نَفْسا إِيمَانُهَا لَا يَمْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ قَبْلُ وَمِي اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ قَبْلُ وَمِي اللّهُ وَمِي اللّهُ وَمِي اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهُ وَمِي اللّهُ مِنْ اللّهُ وَمِي اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

٨٢/١١٤٩ وَ بِهِذَا الْإِسْنَادِ، عَنْ يُونُسَ، عَنْ صَبَّاحٍ الْمُزَنِيِّ، عَنْ أَبِي حَمْزَةَ، عَنْ أَحِدِهِمَا عَنْ فَي اللهِ خَلِينَتُهُ فَالَ اللهِ جَلَّ وَ عَزَّ: ﴿ بَلَىٰ مَنْ كَسَبَ سَيْئَةٌ وَ أَخَاطَتْ بِهِ خَطِيئَتُهُ ﴾ قَالَ: ﴿ إِذَا جَحَدَ إِمَامَةَ أَمِيرٍ الْمُؤْمِنِينَ عِنْ ﴿ فَأُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهًا خَالِدُونَ ﴾ ».

٠١٧٠ / ٨٣ . عِدَّةً مِنْ أَصُّرِ النَّالَ عَنْ أَحْرَ الْحَمَدُ بْنِ مُحَمَّدِ، عَنِ ابْنِ أَبِي نَصْرٍ، عَنْ حَمَّادِ بْنِ عُثْمَانَ، عَنْ أَبِي عُبَيْدَةَ الْحَذَّاءِ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا جَعْفَرٍ اللهِ عَنِ الإسْتِطَاعَةِ، وَ حَمَّادِ بْنِ عُثْمَانَ، عَنْ أَبِي عُبَيْدَةَ الْحَذَّاءِ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا جَعْفَرٍ اللهِ عَنِ الإسْتِطَاعَةِ، وَ قَوْلِ النَّاسِ، فَقَالَ ـو تَسَلَا هٰذِهِ الْآيَةَ: ﴿ وَلَا يَزَالُونَ مُخْتَلِفِينَ ٥ إِلّا مَنْ رَحِمَ رَبُّكَ وَلِذَلِكَ خَلَقَهُمْ ﴾ ـ: «يَا أَبًا عُبَيْدَةً، النَّاسُ مُخْتَلِفُونَ فِي إِصَابَةِ الْقَوْلِ، وَ كُلُّهُمْ هَالِكُ».

امامان الله از ذریّهٔ ایشان الله، شاخههای آن و علم ائمه، میوهٔ آن، و شیعیانِ مؤمنان ایشان، برگهای آنند». و فرمود که: «آیا در این درخت، زیادتی هست؟» (و بنابر بعضی از نسخ، شائبهٔ غشّ و بدی در آن هست).

راوی میگوید که: عرض کردم: نه به خدا سوگند. حضرت فرمود: «به خدا سوگند، که مؤمنی متولد میشود، پس، یک برگ در آن به هم میرسد، و مؤمنی میمیرد، پس یک برگ از آن میافتد».

بن ۱۶۸ محمد بن یحیی، از حَمَدان بن سلیمان، از عبدالله بن محمد یمانی، از منیع بن حجّاج، از یونس، از هِشام بن حکم، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است در قول خدای تعالی: ﴿لَا یَنفَعُ نَفْسًا إِیمَنتُهَا لَمْ تَکُنْ ءَامَنَتْ مِن قَبْلُ ﴾، که آن حضرت فرمود: «یسعنی: در میثاق و وقت پیمان گرفتن . ﴿أَوْ کَسَبَتْ فِیْ إِیمَانِهَا خَیْرًا ﴾ . حضرت فرمود که: «اقرار کردن به پیغمبران و امیر المؤمنین الله بخصوص» و فرمود که: «ایمان آن تن، نفع نمی دهد؛ زیرا که ایمان از آن ربوده شده است».

۸۲/۱۱۶۹ و به همین اسناد، از یونس، از صبّاح مُزنی، از ابو حمزه، از امام جعفر صادق الله روایت است در قول خدای عزّ و چلّ فین کَسَبَ سَیّنَهٔ وَاَحَاطَتْ بِهِ خَطِیّتُهُ ، یعنی: «نه چنان است که ایشان می گویند که آتش به ایشان نرسد، مگر در اندک زمان، بلکه هر که خصلت بدی راکسب کند، و فراگیرد او راگناه او ۱، و حضرت فرمود که: «آن در هنگامی است که امامت امیر المؤمنین الله را انکار کند، ﴿ فَأُولَتُكِ أَصْحَبُ النّارِ هُمْ فِیهَا خَدَلِدُونَ ﴾ آ، پس آن گروه، اهل دو زخاند که ایشان در آن آتش، همیشه خواهند بود».

نصر، از اسم ۱۱۷۰ میدنفر از اصحاب ما روایت کر دهاند، از احمد بن محمد، از ابن ابی نصر، از خماد بن عثمان، از ابو عبیدهٔ حذّاء که گفت: سؤال کر دم از امام محمد باقر الله از توانایی بنده و گفتهٔ مردم که می گویند: بنده، مجبور است. پس این آیه را تلاوت فرمود که: ﴿وَلاَیْـزَالُونَ مُخْتَلِفِینَ إِلّا مَن رُحِمَ رَبُّكَ وَلِذَلِكَ خَلَقَهُمْ ﴾ "، یعنی: «و همیشه مردم با هم اختلاف دارند، مگر آن کسانی که پروردگار تو ایشان را رحم فرمود، و از برای همین، ایشان را آفریده «و حضرت فرمود که: «ای ابو عُبیده، مردم در برخوردن سخن و فهمیدن آن، مختلف اند و همهٔ ایشان، فرمود که: «ای ابو عُبیده، مردم در برخوردن سخن و فهمیدن آن، مختلف اند و همهٔ ایشان،

۱. انعام ، ۱۵۸. ۲. هود، ۱۱۸.

قَالَ: قُلْتُ: قَوْلُهُ: ﴿إِلَّا مَنْ رَحِمَ رَبُّكَ﴾؟ قَالَ: «هُمْ شِيعَتُنَا، وَ لِرَحْمَتِهِ خَلَقَهُمْ، وَ هُوَ قَوْلُهُ: ﴿وَلِذَٰلِكَ خَلَقَهُمْ﴾ يَقُولُ: لِطَاعَةِ الْإِمَامِ؛ الرَّحْمَةُ الَّتِي يَقُولُ: ﴿وَ رَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلَّ شَيْءِ﴾ يَقُولُ: عِلْمُ الْإِمَامِ، وَ وَسِعَ عِلْمُهُ \_الَّذِي هُوَ مِنْ عِلْمِهِ\_كُـلَّ شَـيْءٍ هُـمْ شِيعَتُنَا، ثُمَّ قَالَ: ﴿فَسَاكُتُتُهُا لِلَّذِينَ يَتَّقُونَ﴾ يَعْنِي وَلَايَةَ غَيْرِ الْإِمَامِ وَ طَاعَتَهُ، ثُمَّ قَالَ: ﴿ يَجِدُونَهُ مَكْتُوباً عِنْدَهُمْ فِي التَّوْزَاةِ وَ الْإِنْجِيلِ ﴾ يَعْنِي النَّبِيَّ ﷺ وَ الْوَصِيَّ وَ الْقَائِمَ ﴿ يَأْمُرُهُمْ بِالْمَعْرُوفِ ﴾ إِذَا قَامَ ﴿ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنْكَرِ ﴾ وَ الْمُنْكَرُ مَنْ أَنْكَرَ فَضْلَ الْإِمَام وَ جَحَدَهُ ﴿ وَ يُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ﴾: أَخْذَ الْعِلْم مِنْ أَهْلِهِ ﴿وَ يُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَائِثَ﴾ وَ الْخَبَائِثُ قَوْلُ مَنْ خَالَفَ ﴿ وَ يَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ ﴾ وَ هِيَ الذُّنُوبُ الَّتِي كَانُوا فِيهَا قَبْلَ مَعْرِفَتِهِمْ فَضْلَ الْإِمَّام ﴿وَ الْأَغْلَالَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ﴾ وَ الْأَغْـ لَالُّ مَا كَانُوا يَقُولُونَ مِمَّا لَمْ يَكُونُوا أُمِرُوا بِهِ مِنْ تَرْكِ فَضْلِ الْإِمَامِ، فَلَمَّا عَرَفُوا فَضُلَّ الْإِمَامُ وَضُعَ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ؛ وَ الْإِصْرُ: الذَّنْبُ، وَ هِيَ الْآصَارُ.

هلاک خواهند شده.

راوی میگوید که عرض کردم: کی مقصود است از قول آن جناب: ﴿إِلَّا مَن رَّحِمَ رَبُّكَ﴾،
فرمود که: «ایشان، شیعیان مایند، و خدا از برای رحمت خود ایشان را آفریده و همین معنی
قول آن جناب است که: ﴿وَلِذَلِكَ خَلَقَهُمْ﴾، می فرماید که: «ایشان را آفرید از برای فرمان برداری
امام، که رحمتی است، که در باب آن می فرماید: ﴿وَرَحْمَتِی وَسِعَتْ کُلُّ شَیْءِ﴾، یعنی: «و رحمت
من به هر چیزی رسیده است»، و حضرت فرمود که: «خدا می فرماید که: امام، مردم را تعلیم
داده و علم او که از علم خدا است، فراگرفته هر چیزی راکه مراد از آن، شیعیان ما است.

بعداز آن فرموده که: ﴿فَسَأَكُتُبُهُا لِلَّذِينَ يَتُقُونَ ﴾ أ، يعنى: ﴿ پس زود باشد که بنويسم و ثابت گردانم آن رحمت را از براى آنان که پرهيز مى کنند ﴾ و حضرت فرمود: ﴿ يعنى: از ولايت غير امام و طاعت او. پس فرموده: ﴿ يَجِدُونَهُ مَكْتُوبًا عِندَهُمْ فِي آلتَّوْرَةِ وَ ٱلْإِنجِيلِ ﴾ (و در باب ايس که اثمه، نور خداى تعالى اند، مذكور شد تا آخر آنچه در اينجاست. و اگر چه ظاهر اين است که ضمير يَجِدُونَهُ به رسول نبى المى که در پيش مُنگور است، برگردد، ليکن امام ﷺ فرموده که) يعنى: پيغمبر ﷺ و وصى و قائم را ﴿ يَلْمُؤَمِّهُمْ بِالْمُغْرُوفِ ﴾ (و ظاهر اين است که قائم، عطف بر نبى و وصى نباشد، بلکه مبتدا باشد و مايعد آن خير و معنى اين باشد که:) قائم ايشان را امر به معروف مى کند، چون قائم و ظاهر شود، ﴿ وَيَنْهَنَهُمْ عَنِ ٱلْمُنكِرِ ﴾ (و در قرآن، منكر به فتح کاف است و ظاهر اين حديث، کسر آن است؛ زيراکه مى فرمايد:) و منكر کسى است که فضل امام را انكار کند، و جاحد آن باشده (و بعضى گفته اند؛ که چون منکر به فتح کاف، مستلزم منکر به کسر کاف بود، لهذا منکر را به منکر تهسير قرمود)

﴿ وَيُحِلُّ لَهُمُ ٱلطَّيِبَتِ ﴾ ، و حضرت فرمود كه: «طيبات، فراگرفتن علم است از اهل آن، ﴿ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ ٱلْخَبَيِّقَ ﴾ ، و خبائث، گفتار كسانى است كه مخالف حق باشند... . ﴿ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ ﴾ (و ظاهر اين است كه قرائت حضرت، چون بعضى از قراء، ﴿ إِصْرَهُمْ ﴾ باشد؛ زيراكه مى فرمايد: ) و آنها گناهانى است كه در آنها و مشغول آنها بودند، بيش از معرفت ايشان به فضل امام، و ﴿ وَٱلْأَغْلَلُ ٱلَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ ﴾ ، و اغلال، آن چيزى است كه پيوسته مى گفتند از آنچه به آن مأمور نشده بودند؛ از ترك كردن فضل امام، و چون فضل امام را شناختند، خدا

١. اعراف ، ١٥٥.

ثُمَّ نَسَبَهُمْ، فَقَالَ: ﴿فَالَّذِينَ آمَنُوا بِهِ ﴾ يَعْنِي بِالْإِمَامِ ﴿وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاتَّبَعُوا النَّورَ الَّذِينَ أَخْتَنَبُوا الْجِبْتَ وَ الطَّاعُوتَ أَنْ النَّورَ الَّذِينَ أَجْتَنَبُوا الْجِبْتَ وَ الطَّاعُوتَ أَنْ يَعْنِي الَّذِينَ اجْتَنَبُوا الْجِبْتَ وَ الطَّاعُوتَ أَنْ يَعْبُدُوهَا ؛ وَ الْجِبْتُ وَ الطَّاعُوتُ : فَكَنَّ وَ فَكَنَّ وَ فَكَنَّ وَ فَكَنَّ وَ الْعِبَادَةُ : طَاعَةُ النَّاسِ يَعْبُدُوهَا ؛ وَ الْجِبْتُ وَ الطَّاعُوتُ : فَكَنَّ وَ فَكَنَّ وَ فَكَنَّ وَ فَلَانٌ ، وَ الْعِبَادَةُ : طَاعَةُ النَّاسِ لَهُمْ.

ثُمَّ قَالَ: ﴿ أَنِيبُوا إِلَىٰ رَبُكُمْ وَ أَسْلِمُوا لَهُ ﴾ ثُمَّ جَزَاهُمْ، فَقَالَ: ﴿ لَهُمُ الْبُشْرَىٰ فِي الْحَيَاةِ اللَّهُ فَالَ : ﴿ لَهُمُ الْبُشْرَىٰ فِي الْحَيَاةِ اللَّهُ فَيَا اللَّهُ فَيْ الْمَاءُ لَيُمَسِّرُهُمْ بِقِيَامِ الْقَائِمِ وَ بِظُهُورِهِ، وَ بِقَتْلِ أَعْدَائِهِمْ، وَ بِالنَّجَاةِ اللَّهُ فَي الْاَجْرَةِ، وَ الْوُرُودِ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ \_ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَآلِهُ الصَّادِقِينَ \_ عَلَى الْحَوْضِ».

مَنْ عَنْ عَمَّادٍ السَّابَاطِيِّ، قَالَ مَنْ سَهْلُو ابْنِ زِهَادٍ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ هِشَامِ بْنِ سَالِمٍ، عَنْ عَمَّادٍ السَّابَاطِيِّ، قَالَ مَنْ اللَّهِ وَمَأْوَاهُ جَهَدَّمُ وَبِئْسَ الْمَصِيرُ ٥ هُمْ دَرَجَاتُ عِنْدَ اللَّهِ فَقَالَ: «اللَّهِ كَمَنْ بُاءَ بِسَخَطِمِنَ اللَّهِ وَمَأْوَاهُ جَهَدَّمُ وَبِئْسَ الْمَصِيرُ ٥ هُمْ دَرَجَاتُ عِنْدَ اللَّهِ فَقَالَ: «الَّذِينَ اتَّبَعُوا رِضُوانَ اللَّهِ هُمُ الْأَثِمَةُ، وَ هُمْ حَوَ اللهِ يَا عَمَّارُ - دَرَجَاتُ اللهِ فَقَالَ: «الَّذِينَ اتَّبَعُوا رِضُوانَ اللهِ هُمُ الْأَثِمَةُ، وَ هُمْ حَوَ اللهِ يَا عَمَّارُ - دَرَجَاتُ لِللهِ فَقَالَ: «اللهِ يَا عَمَّارُ عَنْ اللهِ لَهُمْ أَعْمَالَهُمْ، وَ يَرْفَعُ الله لَهُمُ اللهُ لَهُمْ أَعْمَالَهُمْ، وَ يَرْفَعُ اللّهُ لَهُمُ اللّهُ لَهُمْ أَعْمَالَهُمْ، وَ يَرْفَعُ اللّهُ لَهُمْ أَعْمَالَهُمْ، وَ يَرْفَعُ اللّهُ لَهُمْ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

اِصْر ایشان را از ایشان وضع فرمود. و اِصر، یعنی: گناه است، و این گناهِ همهٔ گناهان است (چه، منشأ همه، همین است و چون آمرزیده شود، همه آمرزیده شوند).

پس نسب ایشان را بیان فرموده و فرموده که: ﴿الَّذِینَ عَامَنُوا﴾ (و در قرآن ﴿فَالَّذِینَ عَامَنُوا بِهِ﴾ است و ضمیر، بِه، راجع به امام است)، یعنی: ایمان آوردند به امام ﴿وَعَزُرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاتَّبُعُواْ النُّورَ الَّذِيّ أُنزِلَ مَعَهُ أُولَيِّكَ هُمُ الْمُقْلِحُونَ﴾ ، یعنی: آنان که دوری گزیدند از جبتِ و طاغوت (که آنها را عبادت کنند). و جبت و طاغوت، فیلان و فیلان و فیلان (...)انید. و عبادت آنها، فرمان برداری مردم است از برای ایشان.

بعداز آن فرموده که: ﴿أَنِيبُوۤا إِلَىٰ رَبِكُمْ وَأَسُلِمُوا لَهُ﴾ ﴿ . (و این آیه در سورهٔ زمر است و در صدر آن، واو نیز هست)، و ترجمهٔ آن این است که: ﴿ و رجوع نمایید (از شرک و سائر معاصی و به جد و جهد تمام، متوجه شوید) به سوی پر وردگار خویش، و گردن نهید و انقیاد نمایید او را (در هر چه امر فرماید به شما). پس جزای ایشان را بیان فرموده و فرموده که: ﴿لَهُمُ ٱلْبُشْرَىٰ فِی ٱلْخَیْوَةِ الدُّنْیَا وَفِی ٱلْأَخِرَةِ ﴾ ﴿ . (و این آیه در سورهٔ یونس است، و در قرآن وَفِی ٱلْأَخِرَةِ با لفظ فی است) و معنی آن این است که: ﴿از برای ایشان (یعنی: مؤمنان پرهیزگار) بشارت و مژدگانی است در زندگانی دنیا و در آخورت ﴾ .

و حضرت فرمود که: «امام، ایشان را بشارت می دهد به قیام قائم و به ظهور آن حضرت، و به کشتن دشمنان ایشان، و به نجات در آخرت، و وارد شدن بر محمد و آل او که راستگویانند بر لب آب حوض کو ثر».

ساباطی روایت کرده است که گفت: امام جعفر صادق ﷺ را سؤال کردم از قبول خدای ساباطی روایت کرده است که گفت: امام جعفر صادق ﷺ را سؤال کردم از قبول خدای عزّ وجلّ: ﴿أَفَعَنِ اَتَّبَعَ رِضُونَ اَللّهِ کَمَن بَآءَ بِسَخَطٍ مِّنَ اَللّهِ وَمَأْوَهُ جَهَنَّمُ وَبِشْ اَلْمَصِيرُ \* هُمْ دُرَجَنتُ عِنْدَ اللّهِ ﴾ آ، یعنی: «آیا پس، هر که پیروی نمود خشنودی خدا را، چون کسی است که بازگشت با خشمی از خدا، آرامگاه او دوزخ است، و بد جای بازگشتی است دوزخ. ایشان که پیرو خشنودی خدایند، صاحبان درجهها و پایههای بلندند در نزد خدا». و حضرت فرمود که: «آنان که خشنودی خدا را پیروی نمودند، انمهاند، و ایشان، ای عمّار، به خدا سوگند، که

۱. اعراف ، ۱۵۷ . زمر ، ۵۴ .

۴. آل عمران، ۱۶۲\_۱۶۳.

۳. يونس، ۶۴.

١١٧٢ / ٨٥ . عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ وَ غَيْرُهُ ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ ، عَنْ يَعْقُوبَ بْنِ يَزِيدَ ، عَنْ زِيَادٍ الْقَنْدِيِّ ، عَنْ عَمَّارٍ الْأَسَدِيِّ ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ فِي قَوْلِ اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ : ﴿إِلَيْهِ زِيَادٍ الْقَنْدِيِّ ، عَنْ عَمَّارٍ الْأَسَدِيِّ ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ فِي قَوْلِ اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ : ﴿إِلَيْهِ نِيَادٍ إِلَيْ وَيَا اللَّهِ عَنَّ وَ جَلَّ الْمُعَدُ الْكَهُ الطَّيْبُ وَ الْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرْفَعُهُ ﴾ قَالَ : «وَلَا يَتُنَا أَهْلَ الْبَيْتِ \_و أَهْوى بِيَدِهِ إِلَىٰ مَصْدرِهِ \_ فَمَنْ لَمْ يَتُولَنَا ، لَمْ يَرْفَعِ اللَّهُ لَهُ عَمَلًا».

١١٧٣ / ٨٥ . عِدَّةُ مِنْ أَصْحَابِنَا ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ ، عَنِ النَّصْرِ بْنِ سُويْدٍ ، عَنِ الْقَاسِمِ بْنِ سُلَيْمَانَ ، عَنْ سَمَاعَةَ بْنِ مِهْرَانَ ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ فَوْلِ اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ : ﴿ يُؤْتِكُمْ كِفْلَيْنِ مِنْ رَحْمَتِهِ ﴾ قَالَ : «الْحَسَنُ وَ الْحُسَيْنُ ﴿ وَ فَي قَوْلِ اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ : ﴿ يُؤْتِكُمْ كِفْلَيْنِ مِنْ رَحْمَتِهِ ﴾ قَالَ : «الْحَسَنُ وَ الْحُسَيْنُ ﴿ وَ اللهِ عَنَّ وَ جَلَّ : ﴿ إِمَامُ إِنَّا أَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ مَنْ رَحْمَتِهِ ﴾ قَالَ : «إِمَامُ إِنَّا أَنْ أُولَ بِهِ » .

١١٧٤ / ٨٧ . عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيْرَ، عَنْ أَبِيهِ عَنْ الْقَاسِمِ بْنِ مُحَمَّدِ الْجَوْهَرِيِّ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِهِ ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ فِي قَوْلِهِ تَعَالَىٰ : ﴿ وَيَسْتَنْبِئُونَكَ أَحَقُّ هُوَ ﴾ قَالَ : «مَا تَقُولُ فِي عَلِيٍّ ﴾ ﴿ قَلْ إِي وَرَبِّي إِنَّهُ لَحَقُّ وَ مَا أَنْتُمْ بِمُعْجِزِينَ ﴾ ».

١١٧٥ / ٨٨. عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سُلَيْمَانَ الدَّيْلَمِيِّ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَبَانِ بْنِ تَغْلِبَ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ اللهِ اللهِ مَنْ أَبَانِ بْنِ تَغْلِبَ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ عَنْ أَنْ فَالَ : قُلْتُ لَهُ : جُعِلْتُ فِدَاكَ، قَوْلُهُ تَعَالَىٰ: ﴿فَلَا اقْتَحَمَ الْعَقَبَةَ ﴾ ؟ فَقَالَ: «مَنْ أَكْرَمَهُ الله بِوَلَا يَتِنَا فَقَدْ جَازَ الْعَقَبَةَ ، وَ نَحْنُ تِنْكَ الْعَقَبَةُ اللهِ عَنْ اللهُ يَولَا يَتِنَا فَقَدْ جَازَ الْعَقَبَةَ ، وَ نَحْنُ تَعْلَىٰ الْعَقَبَةُ اللهِ عَنْ اللهُ عَلَىٰ اللهُ يَولَا يَتِنَا فَقَدْ جَازَ الْعَقَبَةَ ، وَ نَحْنُ تَلْكَ الْعَقَبَةُ الَّذِي مَنِ اقْتَحَمَهَا نَجَا».

درجهها و پایههای بلندند از برای مؤمنان، و به دوستی ایشان با ما و شناختن ایشان ما را، خدا اعمال ایشان و ثواب آن را از برای ایشان، دو برابر میکند، و پایههای بلند را از برای ایشان بلند مىساز دa.

۱۱۷۲ / ۸۵ . علّى بن محمد و غير او ، از سهل بن زياد ، از يعقوب بن يزيد ، از زياد قندي ، از عمّار أسدى، از امام جعفر صادق على روايت كردهاند در قول خداي عزّو جلَّ: ﴿إِنَّيْهِ يَصْعَدُ ٱلْكُلِّمُ اَلطُّيّبُ وَالْعَمَلُ الصَّــٰلِحُ يَرْفَعُهُ ﴾ أ، كه أن حضرت فرمود: «مراد، ولايت ما اهل بيت است» ـ و به دست خویش اشاره به سبنه خود فرمو درو فرمود: اپس هر که ما را دوست ندارد، خدا عملی را از برای او بلند نسازد. و ترجمهٔ آیه این است که: «به سوی خدا بالا میرود سخن پاک و پاکیزه (و به معرض قبول الهی میرسد)، و کردار شایسته، خدا، آن را بلند می گر داند، و به حیّز قبول مىرساند».

٨٤/١١٧٣ جندنفر از اصحاب ماروايت كردهاند، از احمد بن محمد، از حسين بن سعيد، از نضر بن سُوید، از قاسم بن سلیمان، از شماعه بن مهران، از امام جعفر صادق الله در قول خداي عزُ وجلُ: ﴿ يُؤْتِكُمْ كِفْلَيْنِ مِن رَّحْمَتُهِ ﴾ . كه أن حضرت فرمود كه: «امام حسن و امام حسين انده، ﴿ وَيَجْعَل لَّكُمْ نُورًا تَمُشُّونَ مِهِ ﴾ ﴿ وَرِمُودِكه: «نور، امامي است كه به او اقتدا ميكنيد». ۱۷۴ / ۸۷ على بن ابراهيم، از پذرش، از قاسم بن محمد جو هري، از بعضي از اصحاب خویش، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است در قول خدای تعالی: ﴿ وَيَسْتَنبُونَكَ أَحَقُّ هُوَ﴾، يعني: «و خبر ميگيرند تو را و از تو ميپرسندكه أيا راست است آن امر معهود؟»ك حضرت فرمود: «يعنى: آنجه تو در شأن على مى گويى: ﴿قُلْ إِي وَرَبِّيِّ إِنَّهُ لَحَقٌّ وَمَا أَنتُم بِمُعْجِزِينَ﴾ "، يعني: بگو: اي محمد، آري به حق پروردگار من. بـه درسـتي كـه آن، راست و درست است و نيستيد شما عاجز كنندگان خداه.

۱۱۷۵ / ۸۸ . على بن محمد، از سهل بن زياد، از محمد بن سليمان ديلمي، از پدرش، از ابان بن تغلب، از امام جعفر صادق الله روايت كرده است كه گفت: به آن حضرت عرض كردم كه: فداي تو گردم، چيست معني قول خدا: ﴿فَلَاٱقْتُحَمَّ ٱلْعَقّبَةَ ﴾ ٢٠ فرمودكه: «هركه خدااو رابه ولايت ماگرامي دارد، از اين عقبه و گذار، گذشته است. و ماييم آن عقبه كه هر كه به مشقت

۲. حدید، ۲۸.

۱. فاطر، ۱۰.

۳. يونس، ۵۳

قَالَ: فَسَكَتَ، فَقَالَ لِي: «فَهَلَّا أُفِيدُكَ حَرْفاً خَيْراً لَكَ مِنَ الدُّنْسَا وَ مَا فِيهَا؟» قُلْتُ: بَلَىٰ جُعِلْتُ فِدَاكَ، قَالَ: «قَوْلُهُ: ﴿فَكُ رَقَبَةٍ﴾». ثُمَّ قَالَ: «النَّـاسُ كُـلُّهُمْ عَـبِيدُ النَّارِغَيْرَكَ وَ أَصْحَابِكَ؛ فَإِنَّ اللَّهَ فَكَ رِقَابَكُمْ مِنَ النَّارِ بِوَلَايَتِنَا أَهْلَ الْبَيْتِ».

١١٧٤ / ٨٩. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ سَمَاعَةَ، عَنْ أَبِي عَمْد اللهِ فِي عُمَيْرٍ، عَنْ سَمَاعَةَ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ فِي قَالَ: «بِوَلاَيَةِ أَمِيرٍ عَبْدِ اللهِ فِي قَالَ: «بِوَلاَيَةِ أَمِيرٍ عَبْدِ اللهِ فِي قَالَ: «بِوَلاَيَةِ أَمِيرٍ الْمُؤْمِنِينَ عِلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي حَمْزَةً، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ عَنْ سَلَمَةً بْنِ الْخَطَّابِ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عَبْدِ اللهِ عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي حَمْزَةً، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ فِي قَوْلِ اللهِ عَرَّ وَ جَلَّ: 
﴿ وَإِذَا تُتُلَىٰ عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيْنَاتِ قَالَ الْبِينَ كَفَيْهِ اللَّهِمِينَ آمِنُوا أَيُّ الْفَرِيقَيْنِ خَيْرُ مَقَاماً وَ أَحْسَنُ نَدِينَ ﴾ قَالَ: «كَانَ رَسُولُ اللّٰهِ عَلَيْ دَعَا قُرَيْشاً إِلَىٰ وَلاَيْتِنَا، فَنَفَرُوا وَ أَنْكَرُوا، فَقَالَ الّذِينَ كَفَرُوا مِنْ قُرَيْشِ لِلَّذِينَ آمَنُوا \_ اللّٰهِ عَلَيْهِمْ . فَقَالَ اللّٰهِ وَلاَيْتِنَا ، فَنَفَرُوا وَ أَنْكَرُوا، فَقَالَ الّذِينَ كَفَرُوا مِنْ قُرَيْشِ لِلَّذِينَ آمَنُوا \_ اللّٰذِينَ أَقَرُّوا لِأَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَلَكُمْ أَهْلَ الْبَيْتِ \_ . ﴿ وَلَي كُمْ أَهْلَكُنَا قَبْلَهُمْ الْفَرِيقَيْنِ خَيْرُ مَقَاماً وَ أَحْسَنُ نَدِينًا ﴾ ؛ تَعْيِيراً مِنْهُمْ . فَقَالَ اللّهُ رَدًا عَلَيْهِمْ : ﴿ وَكُمْ أَهْلَكُنَا قَبْلَهُمْ مِنْ قَرْنِ ﴾ مِنَ الْأُمَم السَّالِفَةِ ﴿ هُمْ أَحْسَنُ أَلْمَا أَوْ رَءْيا ﴾ » .

قُلْتُ: قَوْلُهُ: ﴿مَنْ كَانَ فِي الضَّلَالَةِ فَلْيَمْدُدُ لَهُ الرَّحْمَٰنُ مَدًّا﴾؟ قَالَ: «كُلُّهُمْ كَانُوا فِي

و زحمت در آن داخل شود، نجات يابده.

راوی میگویدکه: پس من ساکت شدم. حضرت فرمودکه: «نمی خواهی که حرفی را به تو بفهمانم که از برای تو، از دنیا و آنچه در آن است، بهتر باشد؟ عرض کردم: بلی، می خواهم، فدای تو گردم. فرمود: «قول خدا ﴿فَكُ رَقَبَةٍ ﴾ آ بعد از آن فرمود که: «همهٔ مردمان، بندگان و ملازم آتشند، غیر از تو و اصحاب تو؛ زیراکه خداگردن ها و تن های شما را از قید آتش آزاد و خلاص فرموده، به دوستی ما اهل بیت».

عمیر، از سماعه، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است در قول خدای عزّ وجلّ : ﴿وَأَوْفُواْ بِعَهْدِیّ ﴾، که آن حضرت فرمود: «یعنی: به روایت کرده است در قول خدای عزّ وجلّ : ﴿وَأَوْفُواْ بِعَهْدِیّ ﴾، که آن حضرت فرمود: «یعنی: به ولایت امیر المؤمنین ﷺ ، ﴿أُوفِ بِعَهْدِکُمْ ﴾ ، «یعنی: تا وفاکنم برای شما به بهشت ، و بنابر این، ترجمه این می شود که: «وفاکنید به عهدی که من با شما بسته ام، در شأن امیر المؤمنین ﷺ و تصدیق کنید به ولایت آن حضرت تا وفاکنیم به عهد شماکه شما را داخل بهشت گردانم ».

ابی حمزه، از ابو بصیر، از امام جعفر صادق می روایت کرده است در قول خدای عزوجل: ابی حمزه، از ابو بصیر، از امام جعفر صادق می روایت کرده است در قول خدای عزوجل: ﴿وَإِذَا تُتُلَىٰ عَلَيْهِمْ ءَایَنتُنَا بَیِّنَتِ قَالَ الَّذِینَ کَفَرُوا لِلَّذِینَ ءَامَنُوا أَی الْفَرِیقینِ خَیْرُ مُقَامًا وَاَحْسَنُ نَدِیًا﴾ ، که آن حضرت فرمود که: «رسول خدا تی قریش را به سوی و لایت ما دعوت فرمود، پس ایشان رمیدند و دوری گزیدند و انکار کردند و آنان که کافر بودند از قریش به مؤمنان، یعنی: آنان که برای امیر المؤمنین و برای ما اهل بیت اقرار کرده بودند، گفتند که: کدام یک از این دو گروه، بهترند از روی محفل و مجلس به جهت سرزنش کردن ایشان؟ پس خدا به جهت رد بر ایشان فرمود: ﴿کَمْ أَهْلَکُنَا مِن قَبْلِهِم مِن قَرْنِ﴾ ، عنی: از امتهای پیشینیان؛ ﴿هُمْ أَحْسَنُ أَشَنَا وَرهٔ یُا﴾ ۵.

عرض كردم كه: چه مراد است از قول آن جناب: ﴿مَن كَانَ فِي ٱلضَّلَـٰلَةِ فَلْيَمْدُدُ لَهُ ٱلرَّحْمَٰنُ مَدُّا﴾؟ فرمودكه: «همهٔ ایشان در ضلالت و گمراهی بودند، و به ولایت امیر المؤمنین ﷺ و به ولایت ما ایمان نمی آوردند، و به این سبب، گمراهان و گمراه كنندگان بودند، و لهذا خدا

۱. پلاد، ۱۳. ۲. پقره، ۴۰.

۳. مويم، ۷۳. انعام، ۶

۵. مریم، ۷۴.

الضَّــلَالَةِ لَا يُؤْمِنُونَ بِوَلَايَةِ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَ لَا بِوَلَايَتِنَا ، فَكَانُوا ضَالِّينَ مُـضِلِّينَ ، فَكَانُوا ضَالِّينَ مُـضِلِّينَ ، فَيَصَيِّرُهُمُ اللَّهُ شَرَّا مَكَاناً وَ أَضْعَفَ فَيَمُدُّدُ لَهُمْ فِي ضَــلَالَتِهِمْ وَ طُغْيَانِهِمْ حَتَّىٰ يَمُوتُوا ، فَيُصَيِّرُهُمُ اللَّهُ شَرَّا مَكَاناً وَ أَضْعَفَ جُنْداً».

قُلْتُ: قَوْلُهُ: ﴿ حَتَّى إِذَا رَأَوْا مَا يُوعَدُونَ إِمَّا الْعَذَابَ وَ إِمَّا السَّاعَةَ ۞ فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ هُوَ شَرُّ مَكَاناً وَ أَضْعَفُ جُنْداً ﴾ ؟ قَالَ: «أَمَّا قَوْلُهُ: ﴿ حَتَّى إِذَا رَأَوْا مَا يُوعَدُونَ ﴾ فَهُو خُرُوجُ الْقَائِمِ وَهُوَ السَّاعَةُ ، فَسَيَعْلَمُونَ ذَلِكَ الْيَوْمَ وَ مَا نَزَلَ بِهِمْ مِنَ اللهِ عَلَىٰ يَدَى قَائِمِهِ ، فَذَلِكَ قَوْلُهُ: ﴿ وَأَضْعَفُ جُنْداً ﴾ .. فَذَلِكَ قَوْلُهُ: ﴿ وَأَضْعَفُ جُنْداً ﴾ ..

قُلْتُ: قَوْلُهُ: ﴿ وَ يَزِيدُ اللّٰهُ الَّذِيلُ الْمُتَدَوّا هُدَى ﴾ ؟ قَالَ: «يَزِيدُهُمْ ذَٰلِكَ الْيَوْمَ هُدًى عَلَىٰ هُدًى بِاتِّبَاعِهِمُ الْقَائِمَ حَيْثُ لَا رَبِّحُ حَدُونَهُ وَ لَا يُنْكِرُونَهُ».

قُلْتُ: قَوْلُهُ: ﴿لا يَمْلِكُونَ الشَّفَاعَةَ إِلَّا مَنِ اتَّخَذَ عِنْدَ الرَّحْمَٰنِ عَهْداً ﴾ ؟ قَالَ: «إِلَّا مَنْ دَانَ

ایشان را میکِشد در گمراهی و طغیانی که دارند، تا بمیرند. پس خدا ایشان را بدتر گرداند از روی مکان و ضعیف تر سازد از روی سپاه ». عرض کردم که: چه مراد است از قول آن جناب: ﴿حَتَّی إِذَا رَأَوْا مَا یُوعَدُونَ إِمَّا الْعَدَابَ وَإِمَّا السَّاعَةَ فَسَیَعْلَمُونَ مَنْ هُوَ شَرٌ مَّکَاتًا وَأَضْعَفُ جُندًا ﴾ '؟ فرمود: «اما قول آن جناب، ﴿حَتَّی إِذَا رَأَوْا مَا یُوعَدُونَ ﴾، مراد از آن، خروج قائم ﷺ است و آن، ساعتی است که خدا فرموده: پس زود باشد که بدانند آن روز را و آنچه بر ایشان فرود آید از جانب خدا بر دست های حضرت قائم ﷺ که به امر او قیام مینماید. و این معنی قول آن جناب است که: ﴿مَنْ هُوَ شَرٌ مُکَانًا ﴾، یعنی: در نزد قیام قائم ﴿وَأَضْعَفُ جُندًا ﴾».

عرض کردم: معنی قول آن جناب را بیان فرماکه: ﴿وَيَزِيدُ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ٱهْتَدَوْا هُدًى﴾؟ فرمود که: «خدا در آن روز از برای ایشان، هدایت را بر هدایت بیفزاید؛ به واسطهٔ پیروی کردن ایشان حضرت قائم ﷺ را از آنجا که او را جحد و انکار نمی کننده (که دانسته و ندانسته به وجود و غیبت آن حضرت اقرار نکنند).

(و این آیات در سورهٔ مریم است به ترتیت و بدون زیاده و نقصان، مگر آن که لفظ قُل را که پیش از من کان واقع است، ذکر نکرده آ. و ترجمهٔ آنها این است که: او چون خوانده شود بر ایشان، آیتهای ما در حالتی که هویدا و روشن اند، گویند آنان که کافر شدند به آنان که ایمان آوردند که: کدام یک از این دو گروه کافر و مؤمن بهتراند؛ از روی مکان و مسکن و نیکو ترند از روی مجلس و محفل و بساکه هلاک کردیم پیش از ایشان گروهی را که مجتمع بودند در زمان واحد که ایشان نیکو تر بودند از روی متاع خانه و از روی هیئت و منظر. بگو که: هر که در گمراهی باشد، پس باید که باز کِشد (یعنی: میکشد) از برای او، خداوند مهربان باز کشیدئی (یعنی: او را به طول عمر مهلت میدهد) تا وقتی که ببینند آنچه را که تسرسانیده میشوند به آن (یا عذاب در دنیا و یا روز قیامت، یا در زمان پیش از این رجعت و بعد از آن). پس به زودی بدانند که کیست بدتر از آن دو گروه از روی مکان، و کیست ضعیف تر از روی سیاه. و می افزاید خدا آنان را که راه راست یافتند راهنمایی را».

راوی میگوید که عرض کردم: چیست معنی قول آن جناب: ﴿لَایَــمْلِکُونَ ٱلشَّـفَاعَةَ إِلَّا مَنِ اتَّخَذَ عِندَ ٱلرَّحْمَانِ عَـهْدًا﴾ ٢٠ يعني: «مالک نباشند و نتوانند که درخواست کنند، مگر کسي کــه اللَّهَ بِوَلَايَةِ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ وَ الْأَئِشَّةِ ﷺ مِنْ بَعْدِهِ، فَهُوَ الْعَهْدُ عِنْدَ اللَّهِ».

قُلْتُ: قَوْلُهُ: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَهُمُ الرَّحْمَٰنُ وُدَّا﴾ ؟ قَالَ: «وَلَا يَهُ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ هِيَ الْوُدُّ الَّذِي قَالَ اللَّهُ».

قُلْتُ: ﴿ فَإِنَّمَا يَسَّرُنَاهُ بِلِسَائِكَ لِتُبَشِّرَ بِهِ الْمُتَقِينَ وَتُنْذِرَ بِهِ قَوْما لُذًا ﴾؟ قَالَ: ﴿ إِنَّمَا يَسَّرَهُ لَللّٰهُ عَلَىٰ لِسَانِهِ حِينَ أَقَامَ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ عَلَماً، فَبَشَّرَ بِهِ الْـمُؤْمِنِينَ، وَ أَنْـذَرَ بِـهِ اللّٰهُ عَلَىٰ لِسَانِهِ حِينَ أَقَامَ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ عَلَماً، فَبَشَّرَ بِهِ الْـمُؤْمِنِينَ، وَ أَنْـذَرَ بِـهِ اللّٰهُ عَلَىٰ لِسَانِهِ حِينَ أَقَامَ أَمِيرَ اللّٰهُ فِي كِتَابِهِ لُدًا أَيْ كُفَّاراً ». الْكَافِرِينَ، وَ هُمُ الَّذِينَ ذَكَرَهُمُ اللّٰهُ فِي كِتَابِهِ لُدًا أَيْ كُفَّاراً ».

قَالَ: وَ سَأَلْتُهُ عَنْ قَوْلِ اللّهِ: ﴿لِتُنْذِرَ قَوْماً مَا أَنْذِرَ آبَاؤُهُمْ فَهُمْ غَافِلُونَ ﴾ قَالَ: «لِتُنْذِرَ الْقَوْمَ الّذِينَ أَنْتَ فِيهِمْ كَمَا أُنْذِرَ آبَاؤُهُمْ، فَهُمْ غَافِلُونَ عَنِ اللّهِ وَ عَنْ رَسُولِهِ وَ عَـنَ الْقَوْمَ الّذِينَ أَنْتَ فِيهِمْ كَمَا أُنْذِرَ آبَاؤُهُمْ، فَهُمْ غَافِلُونَ عَنِ اللّهِ وَ عَنْ رَسُولِهِ وَ فرا گرفته باشد در نزد خداوند مهربان عهد و پیمانی را». و حضرت فرمود: «مگر کسی که خدا را پرستیده و دینداری نموده باشد به دوستی امیر المؤمنین علیه و اثمه بی بعد از آن حضرت، که همان عهد و پیمان در نزد خداست».

عرض کردم که چیست معنی قول آن جناب: ﴿إِنَّ ٱلَّذِینَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ سَیَجْعَلُ لَهُمُ ٱلرَّحْمَانُ وَدُا﴾ ای یعنی: «به درستی که آنان که ایمان آوردهاند و کارهای نیکو و شایسته کردهاند، زود باشد که قرار دهد برای ایشان خداوند مهربان، دوستی را در دلهای مردمان و ربعنی: محبت و مودت ایشان را در دلها افکند بی اسباب و وسائط ظاهری؛ از خویشی و آشنایی، بلکه محض اختراع از جناب احدیّت باشد). و حضرت فرمود که: «دوستی امیر المؤمنین عنه محان دوستی که خدا فرموده».

راوی میگوید که: عرض کردم: ﴿فَإِنَّمَا يَسُرْنَهُ بِلِسَائِكَ لِتَبَشِرَ بِهِ اَلْمُتَقِينَ وَتُنذِرَ بِهِ فَوْمًا لُدُّا﴾ ٢٩ يعنی: «پس، جز اين نيست که آن را آسان گردانيديم به زبان تو تا مژده دهی پرهيز کاران را و بترسانی به آن گروه، ستيزه کنندگان را ه حضرت فرمود: «جز اين نيست که آن را بر زبان آن حضرت، آسان گردانيد در هنگامی که آمير المؤمنين ﴿ را به پا داشت که نشانهٔ هدايت باشد. پس مؤمنان را به او مژده دادو کافران را به او ترسانيد، و آن کافران، آنانند که خدا ايشان را در کتاب خويش ذکر فرموده، و فرموده که: ﴿لَدُا ﴾ آ (يعنی: گروهی که سخت باشند در دشمن، و حضرت آن را به کافران تفسير فرموده می فرمايد:) يعنی: گروه کافران .

راوی میگوید: و آن حضرت را سؤال کردم از قول خدای تعالی: ﴿لِتُنذِرَ قَوْمًا مَّا أَنذِرَ وَاوِی میگوید: و آن حضرت را سؤال کردم از قول خدای تعالی: ﴿لِتُنذِرَ قَوْمًا مَّا أَنذِهُ وَابَا وَهُمْ فَهُمْ غَنْفِلُونَ ﴾ \*، یعنی: «قرآن، فرو فرستاده شد تا بترسانی گروهی را که ترسانیده بودند پدران ایشان به آن ترسانیده بودند پدران ایشان به آن ترسانیده شدند، و این صحیح تر است؛ چنانچه بیاید)، پس ایشان بی خبرانند از راه راست» (و بنابر اول، این جمله متفرع بر نفی انذار و نترسانیدن است، و بنابر وجه دویم، به منزلهٔ علت است از برای انذار و ترسانیدن قوم).

و حضرت فرمود: «تا بترساني آن گروهي را كه تو در ميان ايشياني؛ چينانچه تـرسانيده

۱. مریم، ۹۶. ۲. مریم، ۹۷.

۳. و لك، به ضمّ لام و تشديد دال، جمع ألد به تشديد دال است، و آن، مشتق از لدد، به فـتح لام و دال است بـه مـعنى سخت دشمن شد. (مترجم)
 ۲. يس، ۶

وَعِيدِهِ ﴿لَقَدْ حَقَّ الْقَوْلُ عَلَىٰ أَكْثَرِهِمْ ﴾ مِمَّنْ لَا يُقِرُّونَ بِوَلَايَةِ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ وَ الْأَوْمِينِ وَ اللَّهُ يَقِرُوا ، فَلَمَّا لَمْ يُقِرُوا ، كَانَتْ عُقُوبَتُهُمْ مَا ذَكَرَ اللَّهُ: ﴿إِنَّا جَعَلْنَا فِي أَعْنَاقِهِمْ أَغْلَالًا فَهِيَ إِلَى الْأَذْقَانِ فَهُمْ مُقْمَحُونَ ﴾ فِي نَارِ جَهَنَّمَ ».

ثُمَّ قَالَ: «﴿ وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ سَدُّا وَ مِنْ خَلْفِهِمْ سَدًّا فَأَغْشَيْنَاهُمْ فَهُمْ لايُبْصِرُونَ ﴾ عُقُوبَةً مِنْهُ لَهُمْ ؛ حَيْثُ أَنْكَرُوا وَلاَيَةَ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ وَ الْأَيْمَةِ مِنْ بَعْدِهِ ؛ هٰذَا فِي الدُّنْيَا، وَ فَقُوبَةً مِنْهُ لَهُمْ ؛ حَيْثُ أَنْكَرُوا وَلاَيَةَ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ وَ الْأَيْمَةِ مِنْ بَعْدِهِ ؛ هٰذَا فِي الدُّنْيَا، وَ فِي الْآخِرَةِ فِي نَارِ جَهَنَّمَ مُقْمَحُونَ، ثُمَّ قَالَ: يَا مُحَمَّدُ، ﴿ وَسَوَاءٌ عَلَيْهِمْ أَ أَنْذَرْتَهُمْ أَمُّ لَمْ فِي اللّهِ وَبِوَلَايَةِ عَلِي قَ مَنْ بَعْدَهُ، ثُمَّ قَالَ: ﴿ إِنَّمَا تُنْذِرُ مَنِ التَّبَعَ الذَّكْرَ ﴾ تَنْذِرْهُمْ لا يُؤْمِنُونَ ﴾ بِاللّهِ وَ بِوَلَايَةٍ عَلِي وَمَنْ بِالْغَيْبِ فَبَشَرْهُ ﴾ يَا مُحَمَّدُ ﴿ مِمَعْفِرَةٍ وَ أَجْرِ يَعْنِي أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ ﴿ وَخَشِي الرَّحْمَنَ بِالْغَيْبِ فَبَشَرْهُ ﴾ يَا مُحَمَّدُ ﴿ مِمَعْفِرَةٍ وَ أَجْرٍ كَمِن اللّهُ وَ مَنْ مَنْ اللّهُ وَاللّهُ وَلَوْلَاللّهُ وَاللّهُ وَلَوْلَا وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَالل

شدند، یا به مثل آنچه ترسانیده شدند به آن، پدران ایشان. پس ایشان بی خبرانند از خدا و از رسول و وعده عقاب آن جناب: ﴿لَقَدْ حَقّ ٱلْقُولُ عَلَىّ ٱكْتُوهِمْ ﴾، یعنی: هر آینه به حقیقت که واجب و ثابت شد گفتار ما به عذاب بر بیشتر ایشان» و حضرت فرمود: هاز آن کسان که اقرار نمی کنند به ولایت امیر المؤمنین و امامان بعد از او پی ﴿فَهُمْ لاینُومِنُونَ ﴾، یعنی: پس ایشان ایمان نخواهند آورد». حضرت فرمود: «یعنی: به ولایت امیر المؤمنین و اوصیای بعد از او، و چون اقرار نکردند، عقوبت ایشان، آن شد که خدا ذکر فرموده که: ﴿إِنَّ جَقْلْنَا فِي آَعْنَقِهِمُ آَعْلَنُكُم فَهُمْ مُقْمَحُونَ ﴾ ، یعنی: به درستی که ما قرار دادیم در گردنهای ایشان، غُلها و بندها را پس آن غُلها پیوسته شده به زنخدانهای ایشان به مرتبهای که نمی توانند سرهای خویش را بجنبانند، پس ایشان سر در هوا ماندگانند و چشم بر هوا ماندگان». و حضرت خویش را بجنبانند، پس ایشان سر در هوا ماندگانند و چشم بر هوا ماندگان». و حضرت فرمود: «یعنی: در آتش جهنم». بعد از آن، فرموده است که: ﴿وَجَعَلْنَا مِن بَیْنِ آینِیهِمْ سَدُّا وَمِنْ فَرِهُمْ سَدُّا فَاغْشَیْنَهُمْ فَهُمْ لاینیمیرون ﴾ ۲، یعنی: و قرار دادیم از پیش روی ایشان، بند و پرده ای را و از پس سر ایشان، بند و پرده ای را بیش پوشانیدیدم چشمهای ایشان را، پس ایشان را بس ایشان بند و پرده ای را و از پس سر ایشان، بند و پرده ای را بیش پوشانیدیدم چشمهای ایشان را، پس ایشان نظر اندازند».

وحضرت فرمود: «به جهت عقوبتی از جانب خدا برای ایشان از آنجاکه ولایت امیر المؤمنین و امامان بعد از او را انکار کردند. و این که مذکور شد، در دنیا است و در آخرت، در آتش دوزخ سر در هوا ماندگان خواهند بود. بعد از آن، فرموده است که: یا محمد، ﴿وَسَوَآءٌ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنذِرْهُمْ لَایُؤْمِنُونَ ﴾ آ، یعنی: و یکسان است بر ایشان، آن که بتر سانی ایشان را یا نتر سانی ایشان ایمان امی آورند ». و حضرت فرمود: «ایمان نمی آورند به خدا و به و لایت علی ﷺ و کسان بعد از آو . و بعد از آن، فرموده که: ﴿إِنَّمَا تُنذِرُ مَنِ آتَبَّعَ ٱلذِّکْرَ ﴾ آ، یعنی: جز این نیست که می ترسانی کسی را که پیروی کند ذکر را ». و حضرت فرمود: «یعنی: یعنی: جز این نیست که می ترسانی کسی را که پیروی کند ذکر را ». و حضرت فرمود: «یعنی: امیر المؤمنین ﷺ را . ﴿وَخَشِی َ ٱلدَّحْمَننَ بِالْغَیْبِ فَبَشِرْدُهُ »، یعنی: و بتر سد از خداوند مهربان به امیر المؤمنین ﷺ را . ﴿وَخَشِی َ ٱلدَّحْمَننَ بِالْغَیْبِ فَبَشِرْدُهُ »، یعنی: و بتر سد از خداوند مهربان به آنچه از او پوشیده است (از امور آخرت، یا در حال غیبت و پنهان از مردمان) پس مژده ده او آنچه از او پوشیده است (از امور آخرت، یا در حال غیبت و پنهان از مردمان) پس مژده ده او

۱. پس ۸

۲, پس، ۹

۴. پس، ۱۱.

۳. یس، ۱۰.

١١٧٨ / ٩١ . عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِنَا ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْفُضَيْلِ ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ الْمَاضِي ﴿ مَا لَا يَهُ عَنْ قَوْلِ اللّهِ عَزَّ وَ جَلَّ : ﴿ يُرِيدُونَ لِيُطْفِؤُ انُورَ اللّهِ بِأَفْواهِهِمْ ﴾ قَالَ : « يُرِيدُونَ لِيُطْفِئُوا وَلَايَةَ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ فَاهِهِمْ » . لِيُطْفِؤُ اللّهِ بِأَفْواهِهِمْ ﴾ قَالَ : « يُرِيدُونَ لِيُطْفِئُوا وَلَايَةَ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ بِأَفْواهِهِمْ » .

قُلْتُ: ﴿ وَاللَّهُ مُتِمُّ نُورِهِ ﴾ ؟ قَالَ: ﴿ وَ اللَّهُ مُتِمُّ الْإِمَامَةِ ؛ لِقَوْلِهِ عَزَّ وَ جَسلَّ: ﴿ اللَّذِينَ آمَنُوا ﴾ بِاللهِ وَ رَسُولِهِ وَ الدُّورِ الَّذِي أَنْزَلْنا ﴾ فَالنُّورُ هُوَ الْإِمَامُ ».

قُلْتُ: ﴿هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَىٰ وَ دِينِ الْحَقِّ﴾؟ قَالَ: «هُوَ الَّذِي أَمَرَ رَسُولَهُ بِالْوَلَايَةِ لِوَصِيِّهِ، وَ الْوَلَايَةُ هِيَ دِينُ الْحَقِّ».

قُلْتُ: ﴿لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ ﴾ قَالَ: ﴿يُظْهِرُهُ عَلَىٰ جَسِيعِ الْأَدْيَـانِ عِسْنَدَ قِـيَامِ الْقَائِمِ». قَالَ: ﴿يَقُولُ اللَّهُ: ﴿وَاللَّهُ مُثِمَّ نُودِهِ ﴾: وَلَايَةِ الْقَائِمِ ﴿وَلَوْكَرِهَ الْكَافِرُونَ ﴾ بِوَلَايَةٍ عَلِيٍّ».

قُلْتُ: هٰذَا تَنْزِيلُ؟ قَالَ: «نَعَمْ، أَمَّا هٰذَا الْحَرْفُ فَتَنْزِيلٌ؛ وَ أَمَّا غَيْرُهُ فَتَأْوِيلٌ».

قُلْتُ: ﴿ذَٰلِكَ بِأَنَّهُمْ آمَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا﴾؟ قَالَ: «إِنَّ اللَّهَ ـتَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ ـسَمّىٰ مَنْ لَمْ يَتَّبِغ رَسُولَهُ فِي وَلَايَةٍ وَصِيِّهِ مُنَافِقِينَ، وَ جَعَلَ مَنْ جَحَدَ وَصِيَّهُ إِمَامَتَهُ كَمَنْ جَحَدَ را يا محمد ﴿ بِمَغْفِرَةٍ وَأَجْرٍ كَرِيمٍ ﴾ أ، يعني: به آمرزش و مزد بزرگ و نيكو ٥.

امام موسى كاظم الله روايت كرده است كه گفت: آن حضرت را سؤال كردم از قول خداى امام موسى كاظم الله روايت كرده است كه گفت: آن حضرت را سؤال كردم از قول خداى عزوجل: ﴿يُسْرِيدُونَ لِيهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ مُواللهُ مُتِمَ الراده دارندكه ولايت امير المؤمنين الله را به دهان خويش فرو نشانند». عرض كردم: ﴿وَاللّهُ مُتِمُ نُورِهِ ﴾ ، فرمود: «و امير المؤمنين الله ورا به دهان خويش فرو نشانند». عرض كردم: ﴿وَاللّهُ مُتِمُ نُورِهِ ﴾ ، فرمود: «و النّور المؤمنين الله ورست است، به جهت فرموده خداى عزوجل: ﴿فَالْمِنُواْ بِاللّهِ وَرَسُولِهِ وَالنّورِ اللّهِ وَرَسُولِهِ وَالنّورِ اللهُ اللهُ إِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ ، بس نور ، امام است».

(و همین حدیث، با اختلاف کمی در متن، به سند دیگر مذکور شد در باب این که اثمه ﷺ، نور خدای عزّو جلّ اند و آیه، به همان وضعی است که در آنجا مذکور شد و آنچه در اینجا ذکر شده، اشتباه است. تتمهٔ حدیث: آنکه)

راوی می گوید که عرض کردم: ﴿ هُو اَلَّذِی آرسَل رَسُولَهُ بِالْهُدَیٰ وَدِینِ اَلْحَقِ ﴾ یعنی:

«اوست آن خدایی که فرستاد پیغمبر خود وا با عدایت و مذهب درست که ملت اسلام است

» و حضرت فرمود که: «اوست آن که رسول خویش را امر فرمود به ولایت از برای وصی خویش و ولایت، همان دین حق است، عرض کردم: ﴿لِیُظْهِرَهُ عَلَی اَلدِّینِ کُلِّهِ ﴾ آ، یعنی: «تا غالب گرداند رسول خویش، یا آن وین وابر هر کیش و ملت». و حضرت فرمود که: «او را غالب می گرداند بر همهٔ دین ها در نزد قیام حضرت قائم» و فرمود که: «خدا می فرماید: ﴿وَاللّهُ عَلَى اللّهِ مِنْ وَلَایت دارند، کافران، یعنی: ولایت علی ﷺ ﴿وَلَوْ کَرِهَ اَلْکَهُورُونَ ﴾ و اگر چه کراهت دارند، کافران، یعنی: به ولایت علی ﷺ .

عرض کردم که این، تنزیل است؟ فرمود: «آری، این معنی تنزیل است و اما غیر آن، تأویل است» (و مراد از تنزیل، چیزی است که آیه در باب آن فرود آمده باشد و تأویل چیزی است که حکم آیه در آن، جاری شود).

راوی میگوید که عرض کردم: ﴿ نَلِكَ بِأَنَّهُمْ ءَامَنُواْ ثُمُّ كَفَرُواْ ﴾ ؟ یعنی: «این قول ایشان که شاهد است (بر بدی اعمال ایشان، یا این حال مذکور، از کذب و نفاق)، به سبب آن است که ایشان ایمان آور دهاند به زبان (یعنی: به کلمهٔ شهادتین گویا شدند و خود را مسلمان نمودند)،

۱. یس، ۱۱۰۸

۲. صف، ۸ ۴. توبه، ۱۳۳ فتح ، ۲۸؛ صف، ۹.

۳. تناس، ۸

ع. منافقون، ۳.

۵.صف، ۸.

مُحَمَّداً، وَ أَنْزَلَ بِذَٰلِكَ قُرْآناً، فَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ، ﴿إِذَا جَاءَكَ الْمُنَافِقُونَ ﴾ بِوَلَا يَهِ وَصِيًّكَ ﴿ فَالُوا نَشْهَدُ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ ﴾ بِوَلَا يَةِ عَلِيًّ ﴿ فَالُوا نَشْهَدُ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ ﴾ بِوَلَا يَةِ عَلِيًّ ﴿ فَالُوا نَشْهَدُ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ ﴾ بِوَلَا يَةِ عَلِيً ﴿ وَاللّهُ بِينَالُوا اللّهِ وَ اللّهِ بِيلًا اللّهِ ﴾ وَ السّبِيلُ هُوَ الْوَصِيُّ ﴿إِنَّهُمْ سَاءَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ۞ ذَٰلِكَ بِأَنَّهُمْ آمَنُوا ﴾ بِرِ سَالَتِكَ ﴿ ثُمَّ كَفَرُوا ﴾ بِولَا يَةٍ وَصِيًّكَ ﴿ فَطُبِعَ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ كَانُوا يَعْمَلُونَ ۞ ذٰلِكَ بِأَنَّهُمْ آمَنُوا ﴾ بِرِ سَالَتِكَ ﴿ثُمَّ كَفَرُوا ﴾ بِولَا يَةٍ وَصِيًّكَ ﴿ فَطُبِعَ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لَا يَفْقَهُونَ ﴾ ».

قُلْتُ: مَا مَعْنَىٰ «لَا يَفْقَهُونَ»؟ قَالَ: «يَقُولُ: لَا يَعْقِلُونَ بِنُبُوَّتِكَ».

قُلْتُ: ﴿ وَ إِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْا يَسْتَغَقِّوْ لَكُمْ رَسُولُ اللَّهِ ﴾؟ قَالَ: «وَ إِذَا قِيلَ لَهُمُ:ارْجِعُوا

مرز تحقی ترون در دوی

بعد از آن کافر شدند و اظهار آن نمودند». و حضرت فرمود: «به درستی که خدای تبارک و تعالی کسی را که پیروی ننمود، و رسول، او را در باب ولایت وصی آن حضرت، منافقان نامید، و کسی راکه امامت و صبئ او را انکار نمو د، مانند کسی که محمد را انکار کرد، گردانید، و در اين باب، قرآن را فرو فرستاد و فرمود: [يا محمد] ﴿إِذَا جَآءَكَ ٱلْمُنْفِقُونَ﴾ بولاية وصيك ﴿قَالُواْ نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَٱللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّ ٱلْمُنتَفِقِينَ ﴾ بولاية وصيك ﴿لَكَنذِبُونَ \* اَتَّخَذُوٓا أَيْمَننَهُمْ جُنَّةً فَصَدُّوا عَن سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ ، يعني: اي محمد، جون بيايند به نزد تو منافقان [به ولايت على]، هر آينه دروغگويايند؛ به جهت آنكه اعتقاد ايشان با گفتار ايشان در این گواهی، موافق نبود (با آنکه اظهار موافقت آن مینمودند)، فراگر فتند سوگندهای خویش را (که به دروغ یاد میکنند)، سپری (که خود را به آن، از کشتن نگاه می دارند؛ مانند اهل حرب). پس مردم را باز داشتند از راه خدا». و حضرت فرمود که: «مراد از این، راه وصی استه (و در قرآن، یا محمد و بولایة وصیك و پولایة علیّ موجود نیست و نوشتن آن، با آیه، به جهت ظهور حديث است در اينكه نزول به اين طريق بوده با سهولت ترجمه). ﴿ إِنَّهُمْ سَآءَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ `، يعني: «به درستي كه ايشان، بداست أنجه پيوسته ميكنند از اظهار ايمان و پنهان كردن خلاف آن» (و بعداز اين، در قرآن چنين است كه : ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ ءَامَنُوا ثُمُّ كَفَرُوا ﴾ (كه ترجمهٔ أن مذكور شد و در ايس حديث، چنين است كه:) ﴿ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ ءَامَنُوا﴾ برسالتك ﴿وَكَفَرُوا﴾ [بولاية وصيك]، يعني: «اين، به سبب أن است كه ايشان به بيغمبري تو ايمان آوردند و به ولايت وصي، تو كافر شدند. ﴿فَطُبِعَ﴾ (و در اين حـديث است كـه) [فَـطَبَعُ اللهُ] ﴿عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لَا يَفْقَهُونَ ﴾ "، يعني: «پس مهر زده شد (يا پس خدا مهر گذاشت) بر دلهاي ایشان، پس ایشان نمی فهمند و نمی دانند».

و راوی میگوید که عرض کردم: معنی ﴿لَا يَنْفَقُهُونَ ﴾ چیست؟ فرمود که: «می فرماید که: ایشان، پیغمبری تو را تعقل نمی کنند».

عرض کردم: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالُواْ يَسْتَغْفِرْ لَكُمْ رَسُولُ اللَّهِ ﴾؟ يعنى: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالُواْ يَسْتَغْفِرْ لَكُمْ رَسُولُ اللَّهِ ﴾؟ يعنى: ﴿وَ حِونَ گُفته ايشانَ که بياييد تا فرستاده خدا از براى شما آمرزش طلبد». و حضرت فرمود: ﴿وَ حِونَ گفته شود به ايشان که باز گرديد به سوى ولايت على ﷺ، تا پيغمبر از براى شما طلب آمرزش کند

۱. منافقون، ۱ و ۲. منافقون، ۲.

٣. منافقون، ٣.

إِلَىٰ وَلَايَةِ عَلِيٍّ يَسْتَغْفِرْ لَكُمُ النَّبِيُّ مِنْ ذُنُوبِكُمْ ﴿لَوَّوْا رُؤْسَهُمْ ۗ قَالَ اللَّهُ: ﴿وَ رَأَيْنَهُمْ يَصُدُّونَ ﴾ عَنْ وَلَايَةِ عَلِيٍّ ﴿وَهُمْ مُسْتَكْبِرُونَ ﴾ عَلَيْهِ.

ثُمَّ عَطَفَ الْقَوْلَ مِنَ اللَّهِ بِمَعْرِفَتِهِ بِهِمْ، فَقَالَ: ﴿ سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ أَسْتَغْفَرْتَ لَهُمْ أَمْ لَمْ تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ لَنْ يَغْفِرَ اللَّهُ لَهُمْ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ ﴾ يَقُولُ: الظَّالِمِينَ لِوَصِيِّكَ ».

قُلْتُ: ﴿ أَفَمَنْ يَمْشِي مُكِبًّا عَلَىٰ وَجْهِهِ أَهْدَىٰ أَمَّنْ يَمْشِي سَوِيًّا عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ { قَالَ: «إِنَّ الله ضَرَبَ مَثَلَ مَنْ حَادَ عَنْ وَلَا يَةٍ عَلِيٍّ كَمَنْ يَمْشِي عَلَىٰ وَجْهِهِ لَا يَهْتَدِي لِأَمْرِهِ، وَ جَعَلَ مَنْ تَبِعَهُ سَوِيًّا عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ، وَ الصِّرَاطُ الْـمُسْتَقِيمُ: أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عِيْهِ ».

قَالَ: قُلْتُ: قَوْلُهُ: ﴿إِنَّهُ لَقُولُ رَسُولٍ كَرِيمٍ ﴾؟ قَالَ: «يَعْنِي جَبْرَئِيلَ عَنِ اللَّهِ فِي وَلَايَةٍ عَلِيٍّ ﷺ».

قَالَ: قُلْتُ: ﴿ وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَاعِرٍ قَلِيلًا مَا تُؤْمِنُونَ ﴾ ؟ قَالَ: «قَالُوا: إِنَّ مُحَمَّداً كَذَّابُ عَلَىٰ رَبِّهِ، وَ مَا أَمَرَهُ اللَّهُ بِهٰذَا فِي عَلِيٍّ، فَأَنْزَلَ اللَّهُ بِذَٰلِكَ قُرْآناً، فَقَالَ: إِنَّ وَلَايَةَ عَلِيٍّ از گناهان شما، ﴿لَوَّوْا رُءُوسَهُمْ ﴾ ببیچند سرهای خویش را و روی بگردانند » (یا سر خویش را بجنبانند). و حضرت فرمود که: «خدا فرموده: ﴿وَرَأَيْتُهُمْ يَصُدُّونَ ﴾ عن ولاية على ﴿وَهُم مُسْتَكْبِرُونَ ﴾ عليه أ، يعنى: «و مى بينى ايشان راكه اعراض مى كنند و روى مى گردانند [از ولايت على] و ايشان گردن كشانند [بر او] ».

بعد از آن، سخن از جانب خداگر دیده به سوی معرفت آن جناب به حال ایشان و فر موده: ﴿ سَوَآءٌ عَلَيْهِمْ أَسْتَغْفَرْتَ لَهُمْ أَمْ لَمْ تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ لَن يَغْفِرَ اللّهُ لَهُمْ إِنَّ اللّهُ لَايَهْدِى ٱلْقَوْمَ الْفَسِقِينَ ﴾ ٢، یعنی: یکسان است بر ایشان که آمرزش خواهی از برای ایشان، یا آمرزش نخواهی از برای ایشان، که خدا هرگز ایشان را نیامرزد. به درستی که خدا راه نمینماید گروه فیاسقان راه. و حضرت فرمود که: «خدا می فرماید که ستمکاران بر وصی تو را».

عرض کردم: ﴿أَفَمَن يَمْشِى مُكِبًا عَلَىٰ وَجْهِهِ أَهْدَىٰ أَمُن يَمْشِى سَوِيًّا عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ "؟
یعنی: «آیا پس کسی که می رود در افتاده بر روی خود، و نگونسار می رود، راه یافته تر است و
به مطلوب رسیده تر، یا آن کسی که می رود راست ایستاده بر راه راست (که به مقصود و
مطلوب می رساند). و حضرت فرمود: «به درستی که خدا داستان کسی را که از ولایت علی
میل نموده، بیان فرموده و او را مانند کسی قرار داده که بر روی خویش و نگونسار می رود، و
به امر خود راه نمی یابد. و آن که آن حضرت را پیروی نموده، راست و بر راه راست گردانیده و
راه راست، امیر المؤمنین ﷺ است».

راوی میگوید که: عرض کردم چیست معنی قول آن جناب: ﴿إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ کَرِیمٍ ﴾ ٢٩که ترجمه ظاهر آن این است که: «به درستی که قرآن، هر آینه گفتار رسولی است بزرگوار». حضرت فرمود: «یعنی: جبرئیل که فرود آمد از جانب خدا در باب ولایت علی ﷺ.

عرض كردم: ﴿ وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَاعِرٍ قَلِيلاً مَّا تُؤْمِنُونَ ﴾ ٣٠ يعنى: «و نيست قرآن، گفتار شاعر (و آنكه سخنان بى حقيقت گويد)، بسيار كم ايمان مى آوريده. و حضرت فرمود كه: «گفتند: محمد، به غايت دروغگو است بر پروردگار خويش و خدا او را در باب على، به اين امر نفرموده. پس خدا در اين باب، قرآن را فرو فرستاد و فرمود: [إنّ ولاية على] ﴿ تَنْفِيلُ مِّن رُبِّ

۱. منافقون، ۵. ۲. منافقون، ۶

٣. ملک، ٢٣. ٢. تکوير، ١٩.

۵. حاقه، ۴۱.

﴿تَنْذِيلٌ مِنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ ۞ وَ لَوْ تَقَوَّلَ عَلَيْنًا﴾ مُحَمَّدٌ ﴿بَعْضَ الْأَقَاوِيلِ ۞ لَأَخَذُنَا مِنْهُ بِالْيَمِينِ ۞ ثُمَّ لَقَطَعْنَا مِنْهُ الْوَتِينَ﴾.

ثُمَّ عَطَفَ الْقَوْلَ، فَقَالَ: إِنَّ وَلَايَةَ عَلِيٍّ ﴿لَتَذْكِرَةُ لِلْمُتَّقِينَ﴾ لِلْعَالَمِينَ ﴿وَ إِنَّا لَنَظَمُ أَنَّ مِنْكُمْ مُكَذِّبِينَ﴾ وَ إِنَّ وَلَايَتَهُ ﴿لَحَقُ الْيَقِينِ وَ فَسَبَعْ﴾ يَا مِنْكُمْ مُكَذِّبِينَ﴾ وَ إِنَّ وَلَا يَتَهُ ﴿لَحَقُ الْيَقِينِ وَ فَسَبَعْ﴾ يَا مُحَمَّدُ ﴿ إِنَّ وَلَا يَتَهُ ﴿لَحَقُ الْيَقِينِ وَ فَسَبَعْ ﴾ يَا مُحَمَّدُ ﴿ إِنَّ وَلَا يَتُهُ لَا الْفَضْلَ ».

قُلْتُ: قَوْلُهُ: ﴿لَمَّا سَمِعْنَا اللَّهُدَىٰ آمَنَّا بِهِ﴾؟ قَالَ: «الْهُدَى: الْوَلَايَةُ، آمَنَّا بِـمَوْلَانَا، فَمَنْ آمَنَ بِوَلَايَةٍ مَوْلَاهُ ﴿فَلا يَخَافُ بَخْساً وَإِلارَهَقالُهِ».

قُلْتُ: تَنْزِيلٌ؟ قَالَ: «لَا، تَأْوِيلُ».

مرز تحية ترون إسدوى

آلفنلمین و لَق تَقَوَّلَ عَلَیْنا و محمد ﴿ بَعْضَ الْأَقَاوِیلِ \* لَأَخَذْنَا مِنْهُ بِالْیَمِینِ \* ثُمُ لَقَطَعْنَا مِنْهُ الْوَتِینَ ﴾ ا، يعنى: ابه درستى كه [ولايت على ﷺ]، فرستاده شده است بر محمد ﷺ، از جانب پروردگار عالمیان به وساطت جبرئیل ﷺ و اگر محمد ﷺ، بر ما به افترا و دورغ، مى بست پارهاى از سخنان را چنانچه شما گمان مى كنيد، هر آينه مى گرفتيم از وى دست راست او را (يا او را مى گرفتيم به قوّت و قدرتى كه داريم) پس هر آينه مى بريديم از او، بند دل او را او آن ركى است در دل كه چون بريده شود، صاحب آن بميرد).

بعد از آن، گفتار را برگردانیده و فرموده: [ان ولایة علی] ﴿لَتَدْکِرَةُ لِلْمُتَقِینَ﴾؛ به درستی که ولایت علی ﷺ، هر آینه پندی است از برای پر هیزکاران» و حضرت فرمود: «از برای دانایان (و در قرآن ﴿وَإِنَّهُ لَتَدْکِرَةُ لِلْمُتَقِینَ﴾ واقع است). ﴿وَإِنَّا لَنَعْلَمُ أَنْ مِنكُم مُكَذَبِینَ \* وَإِنَّهُ علیا ﴿لَحَسْرَةُ عَلَی اَلْکَفِرِینَ \* وَإِنَّهُ ﴾ ولایته ﴿لَحَقُ الْیَقِینِ \* فَسَیّخ ﴾ یا محمد ﴿ بِاسْمِ رَبِكَ الْفَظِیمِ ﴾ آن (و در قرآن به جای علی و ولایته، ضمیر غائب واقع است و یا محمد، مذکور نیست). و تسرجمه آن چنانچه در حدیث است، این است: «و به درستی که ما هر آینه میدانیم که بعضی از شسما تکذیب کنندگانند. و به درستی که علی سیب حسرت و اندوه است بر کافران. و به درستی که ولایت آن حضرت، درست و راست است بی گمان (یعنی: محض یقین است که هیچ شکی در آن نیست). پس تسبیح گوی ای محمد، به تام پروردگار خود که بزرگ است » (یعنی: تنزیه نمای او را از صفات نالایق و ناسزا). و حضرت فرمود که: «خدا می فرماید که: شکر کن نمای او را از صفات نالایق و ناسزا). و حضرت فرمود که: «خدا می فرماید که: شکر کن نمای او را از صفات نالایق و ناسزا). و حضرت فرمود که: «خدا می فرماید که: شکر کن به به کی به به که به که به نام به تو عطا فرمود.

و عرض کردم که: قول آن جناب: ﴿لَمَّا سَمِعْنَا الْهُدَى عَامَنَا بِهِ﴾؟ (و این آیه در سورهٔ جن است و در صدر آن، وانا واقع است، و بعداز آنچه مذکور شد، چنین است که: ﴿فَمَن یُؤْمِن پِرَیِّهِ فَلَایَخَافُ بَخْسًا وَلَارَهَقًا﴾ آ)، یعنی: ﴿و به درستی که ما، یا و حی شده که ما در هنگامی که شنیدیم قرآن را که سبب هدایت است، و حضرت فرمود که: «هدی، ولایت است، ایمان آوردیم به آن و حضرت فرمود که: «هدی، ولایت است، ایمان آوردیم به آن و حضرت فرمود که: «هدی، ولایت است، ایمان آوردیم به آن و حضرت فرمود که: «ایمان آوردیم به مولی و صاحب اختیار خویش، پس هر که ایمان آورد به پروردگار خویش، نترسد از نقصان و نرسیدن امر ناخوشی».

راوی می گوید که: عرض کردم که: این تنزیل است؟ فرمود: «نه، بلکه تأویل است».

٣. جن ١٣.

۱. حاقمه ۲۳ ـ ۴۶.

قُلْتُ: قَوْلُهُ: ﴿ قُلْ إِنِّي لَا أَمْلِكُ لَكُمْ ضَرَّا وَ لَا رَضَداً ﴾ ؟ قَالَ: «إِنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ دَعَا النَّاسَ إِلَىٰ وَلَا يَهِ عَلِيٍّ ، فَا جُتَمَعَتْ إِلَيْهِ قُرَيْشُ ، فَقَالُوا: يَا مُحَمَّدُ ، أَعْفِنَا مِنْ هٰذَا ، فَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ اللهِ عَلِيِّ ، فَا جُتَمَعَتْ إِلَيْهِ قُرَيْشُ ، فَقَالُوا: يَا مُحَمَّدُ ، أَعْفِنَا مِنْ هٰذَا ، فَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ اللهِ يَشِي اللهِ لَيْسَ إِلَيَّ ، فَا تَهَمُوهُ وَ خَرَجُوا مِنْ عِنْدِهِ ، فَأَنْزَلَ الله ؛ لَهُمْ رَسُولُ اللهِ يَشْدِهِ ، فَأَنْزَلَ الله ؛ وَلَى اللهِ لَيْسَ إِلَيَّ ، فَا تَهمُوهُ وَ خَرَجُوا مِنْ عِنْدِهِ ، فَأَنْزَلَ الله ؛ وَلَى اللهِ لَيْسَ إِلَى اللهِ لَيْسَ إِلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ إِنْ عَصَيْتُهُ ﴿ أَحَدُ وَلَنْ أَجِدَ وَلَنْ أَجِدَ لَا أَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًا وَلا رَشَداً ٥ قُلُ إِنِّى لَنْ يُجِيرَنِي مِنَ اللهِ ﴾ إِنْ عَصَيْتُهُ ﴿ أَحَدُ وَلَنْ أَجِد مِنْ اللهِ ﴾ إِنْ عَصَيْتُهُ ﴿ أَحْدُ وَلَنْ أَجِد مِنْ اللهِ ﴾ إِنْ عَصَيْتُهُ ﴿ أَحْدُ وَلَنْ أَجِد مِنْ اللهِ ﴾ إِنْ عَصَيْتُهُ ﴿ أَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًا وَلا رَشِداً ٥ قُلُ إِنِّى لَنْ يُجِيرَنِي مِنَ اللهِ ﴾ إِنْ عَصَيْتُهُ ﴿ أَحْدُ وَلَنْ أَجِد مِنْ اللهِ ﴾ إِنْ عَصَيْتُهُ ﴿ أَمْنُ اللهِ وَرِسَالاَتِهِ ﴾ فِي عَلِيٍّ » .

قُلْتُ: هٰذَا تَنْزِيلُ؟ قَالَ: «نَعَمْ». ثُمَّ قَالَ تَوْكِيداً: «﴿وَ مَنْ يَعْصِ اللَّهَ وَ رَسُولَهُ ﴾ فِي وَلاَيَةِ عَلِيٍّ ﴿ وَمَنْ يَعْصِ اللَّهَ وَ رَسُولَهُ ﴾ فِي وَلاَيَةٍ عَلِيٍّ ﴿ وَإِنَّ لَهُ نَارَ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَداً ﴾ ».

قُلْتُ: ﴿حَتَّى إِذَا رَأَوْا مَا يُوعَلُونَ فَسَنَيْعُلَمُونَ مَنْ أَضْعَفُ نَاصِراً وَأَقَلَّ عَدَداً ﴾؟ قَالَ: «يَعْنِي بِذَٰلِكَ الْقَائِمَ وَ أَنْصَارَهُ ﴾ . قَالَ: «يَعْنِي بِذَٰلِكَ الْقَائِمَ وَ أَنْصَارَهُ ﴾ . وَمَا رَهُ ﴾ . وَاللَّهُ مِنْ أَصَارَهُ ﴾ . وَاللَّهُ مِنْ أَنْصَارَهُ ﴾ . وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

قُلْتُ: ﴿ وَاصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ ﴾ ؟ قَالَ: ﴿ يَقُولُونَ فِيكَ: ﴿ وَاهْجُرْهُمْ هَجْراً جَمِيلًا ۞ وَ ذَرْنِي ﴾ يَا مُحَمَّدُ ﴿ وَالْمُكَذِّبِينَ ﴾ بِوَصِيِّكَ ﴿ أُولِي النَّعْمَةِ وَمَهَّلْهُمْ قَلِيلًا ﴾ ». عرض کردم که قول آن جناب: ﴿لا آمْلِكُ لَكُمْ ضَرّا وَلا رَشَدًا﴾ '؟ حضرت فرمود که: ارسول خدای مردم را خواند به سوی و لایت علی ها، پس قریش به نزد آن حضرت جمع شدند و گفتند: یا محمد، ما را از این امر معاف دار. رسول خدای ها فرمود که: این امر به سوی خدا مفوض است، و اختیار آن، با من نیست. پس آن حضرت را متّهم ساختند و از نزد او بیرون رفتند، و خدا این آیه را فرو فرستاد که: ﴿قُلُ إِنِّى لا آمْلِكُ لَكُمْ ضَرّا وَلا رَشَدًا قُلُ إِنِّى لَن يُجِيرَنِي مِنَ اللهِ ﴾ ان عصیته ﴿آحَدُ وَلَنْ أَجِدَ مِن دُونِهِ مُلْتَحَدًا \* إِلاً بلّنغًا مِن آللهِ وَرِسَن آبَهِ ﴾ فی علی. (و در قرآن ان عصیته مذکور نیست)، یعنی: بگو: به درستی که من مالک نیستم از برای شما دفع ضرری و نه رسانیدن خیر و صلاحی، بگو: به درستی که هرگز زینهار ندهد مراهیچکس و در فرری و نه رسانیدن خیر و صلاحی، بگو: به درستی که هرگز زینهار ندهد مراهیچکس و در پناه خود نگیرد از عذاب خدا اگر او را نافرمانی کنم، و نیابم هرگز به غیر از آن جناب پناهی را که روی به آن آورم، و به واسطهٔ آن از آن بلیّه نجات یابم، مگر رسانیدنی که از جانب خدا باشد، و مگر پیغامهای او و آدای آنچه به من ارسال فرموده». و حضرت فرمود: «یعنی: در باب علی».

عرض كردم كه اين تنزيل است؟ فرمود الري بعد از آن، به جهت استوار ساختن اين مطلب فرمود كه: «﴿وَمَن يَعْصِ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ فِي وِلاَيةَ علي ﴿فَإِنَّ لَـهُ نَـارَ جَهَنَّمَ خَــٰلِدِينَ فِيهَآ أَبِدًا ﴾ "، يعنى: و آنان كه نافر مانى كنند خدا و فرستاده او را [در بـاب ولايت عـلى]، پس بـه درستى كه از براى ايشان است آتش دوزخ، در حالتى كه جـاويد بـاشند (كـه آن در آنانـد هميشه).

عرض کردم: ﴿حَتَّى إِذَا رَأُوْا مَا يُوعَدُونَ فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ أَضْعَفُ نَاصِرًا وَأَقَلُّ عَدَدًا﴾ ٢٠ يعنى: «تا وقتى که ببينند آنچه راکه و عده داده مى شوند (که آن واقعهٔ بدر است و مغلوب شدن ايشان) و حضرت فرمود که: «مقصود از اين، حضرت قائم الله است و ياوران او». بس، به زودى خواهند دانست که کى ضعيف تر است از روى يار و مددکار و کم تر است از روى شما».

و عرض کردم: ﴿فَاصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ ﴾ ٩٥ (و در قرآن واصبر به واو است)، يعنى: «و صبر و شکيبايي نما بر آنچه مي گويند در حق تو. و شکيبايي نما بر آنچه مي گويند در حق تو. ﴿وَأَهْجُرْهُمْ هَجُرًا جَعِيلاً ﴾ ٤٠ يعنى: «و دوري بجو از ايشان؛ دوري جستني نيکو». ﴿وَذَرْنِي)، يعنى: «وا بگذار مرا اي محمد»، ﴿وَأَلْمُكَذِّبِينَ ﴾، يعنى: «با جماعت تكذيب كنندگان». و

١. جن، ٢١.

۲. جن، ۲۱\_۲۳.

٣. جن، ٢٣.

ع. مؤمّل ۱۰.

۵. مؤمّل، ۱۰.

قُلْتُ: إِنَّ هٰذَا تَنْزِيلٌ؟ قَالَ: «نَعَمْ».

قُلْتُ: ﴿لِيَسْتَيْقِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ﴾؟ قَالَ: «يَسْتَيْقِنُونَ أَنَّ اللَّهَ وَ رَسُولَهُ وَ وَصِيَّهُ حَقُّ».

قُلْتُ: ﴿ وَ يَزُدُادَ الَّذِينَ آمَنُوا إِيمَاناً ﴾؟ قَالَ: «وَ يَزْدَادُونَ بِوَلَايَةِ الْوَصِيِّ إِيمَاناً».

قُلْتُ: ﴿ وَلَا يَرُثَابَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ وَ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ قَالَ: «بِوَلَايَةٍ عَلِيٍّ»،

قُلْتُ: مَا هٰذَا الاِرْتِيَابُ؟ قَالَ: «يَعْنِي بِذَٰلِكَ أَهْلَ الْكِتَابِ وَ الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ ذَكَرَ اللّهُ، فَقَالَ: وَ لَا يَرْتَابُونَ فِي الْوَلَايَةِ».

قُلْتُ: ﴿ وَ مَا هِيَ إِلَّا ذِكْرِي لِلْمُشَرِ ﴾ ؟ قَالَ: «نَعَمْ، وَلَا يَهُ عَلِيٍّ».

قُلْتُ: ﴿إِنَّهَا لَإِحْدَى الْكُبَرِ ﴾ ؟ قَالَ: «الْوَلَايَةُ».

قُلْتُ: ﴿لِمَنْ شَاءَ مِنْكُمْ أَنْ يَتَقَدَّمَ أَنْ يَقَدَّمَ إِلَىٰ سَقَرَ».

قُلْتُ: ﴿إِلَّا أَصْحَابَ الْيَمِينِ﴾ ؟ قَالَ: «هُمْ وَ اللَّهِ شِيعَتُنَا».

حضرت فرمود: «به وصى تو ﴿أُولِي النُّعْمَةِ وَمَقِلْهُمْ قَلِيلاً﴾ '، يعنى: مكذباني كه صاحب تنعُماند و مهلت ده ايشان را مهلت دادني اندك».

عرض کردم که: این که می فرمایی تنزیل است؟ فرمود: «آری».

عرض كردم: ﴿لِيَسْتَيْقِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَنبَ﴾ ٢٠ يعنى: «تاكسب ينقين كنند آنان كه داده شدهاند كتاب را». و حضرت فرمود كه: «كسب يقين مىكنند كه خدا و رسول او و وصى رسول، حقاند».

عرض كردم: ﴿ وَيَزْدَادَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا إِيمَانًا ﴾ "؟ يعنى: «و تا زياد كنند آنان كه ايمان آوردهاند ايمان را». و حضرت فرمودكه: «بيفزايند به ولايت وصيى، ايمان را».

عرض كردم: ﴿وَلَايَرْتَابَ الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَنِ وَالْمُؤْمِثُونَ﴾ ٢٠ يعنى: «و تا شك نياورند آنانكه عطا شدند كتاب را و آنان كه ايمان آورندهاند». و حضرت فرمود: «يعنى: به ولايت على».

عرض کردم که: این شک آوردن چیست؟ فسرمود که: «مقصود از ایس، اهل کتاب و مؤمناناند که خدا ایشان را ذکر فرموده و فرموده که: در ولایت شک نمی آورنده.

عرض کردم: ﴿وَمَا هِيَ إِلَّا ذِكْرَىٰ لِلْبُشْرِ ﴾ "كيعني: ﴿ نيست اين سوره (يا خزنة جهنم، يا دوزخ چنانچه مفسرين گفته اند)، مگر پند و يادداشتي از براي مردمان، و حضرت فرمود: «آري، مراد، ولايت علي ﷺ است».

عرض كردم: ﴿إِنَّهَا لَإِحْدَى ٱلْكُبَرِ﴾ عُ؟ فرمود: «يعنى: ولايت». و ترجمهٔ آيه، اين است كه: «به درستي كه أن، هر آينه يكي از امور بزرگ است».

عرض کردم: ﴿لِمَن شَاءَ مِنكُمْ أَن يَتَقَدُّمَ أَوْ يَتَأَخُرَ﴾ ٢٠ يعنى: «در حالى که ترساننده است هر که راکه خواهد که پیش افتد یا پس افتده، و حضرت فرمو د که: «هر که به سوی و لایت ما ثقدم جوید از دوزخ، پس افتاده شود، و هر که از ما تأخر جوید، به سوی دوزخ پیشی گیرد».

عرض كردم: ﴿إِلَّا أَصْحَابَ ٱلْيَمِينِ﴾ ٢٠ يعنى: «هر تنى به آنچه كرده، در گرو است، مگر ياران دست راست». حضرت فرمود: «به خدا سوگند كه ايشان شيعيان مايند».

| ۲. مذَثَر، ع   | ۱. مزّمَل، ۱۱.   |
|----------------|------------------|
| ۴. مدَثَر، ۳۱  | ۳. مدّئر، ۳۱.    |
| ۶. مدّثر، ۳۵.  | ۵. مذَّتَر، ۶    |
| ۸. مدَثَر، ۲۹. | ۷. مَدُنِّر، ۳۷. |

قُلْتُ: ﴿لَمْ نَكَ مِنَ الْـمُصَلِّينَ﴾؟ قَالَ: «إِنَّا لَمْ نَتَوَلَّ وَصِيًّ مُحَمَّدٍ وَ الْأَوْصِيَاءَ مِـنْ بَعْدِهِ، وَ لَا يُصَلُّونَ عَلَيْهِمْ».

قُلْتُ: ﴿فَمَا لَهُمْ عَنِ التَّذَّكِرَةِ مُعْرِضِينَ ﴾ ؟ قَالَ: «عَنِ الْوَلَايَةِ مُعْرِضِينَ».

قُلْتُ: ﴿كَلَّا إِنَّهَا تَذْكِرَةُ ﴾ ؟ قَالَ: «الْوَلَايَةُ».

قُلْتُ: قَوْلُهُ: ﴿يُوفُونَ بِالنَّذْرِ﴾؟ قَالَ: «يُوفُونَ لِلَّهِ بِالنَّذْرِ الَّذِي أَخَذَ عَـلَيْهِمْ فِـي الْمِيثَاقِ مِنْ وَلَا يَتِنَا».

قُلْتُ: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْآنِ تَنْزُيلًا ﴾ ؟ قَالَ: «بِوَلَايَةِ عَلِيٍّ تَنْزِيلًا».

قُلْتُ: هٰذَا تَنْزِيلُ؟ قَالَ: ﴿ نَعَمْ، ذَا تَأْوِيلُ ».

قُلْتُ: ﴿إِنَّ هٰذِهِ تَذْكِرَةُ ﴾ ؟ قَالَ: «الْوَلَايَةُ».

قُلْتُ: ﴿ يُدُخِلُ مَنْ يَشَاءُ فِي رَحْمَتِهِ ﴾ ؟ قَالَ: ﴿ فِي وَلَا يَتِنَا. قَالَ: ﴿ وَ الظَّالِمِينَ أَعَدُلَهُمْ عَذَاباً أَلِيماً ﴾ أَلَا تَرِيْ أَنَّ اللَّهَ يَقُولُ: ﴿ وَ مَا ظَلَمُونَا وَ لَكِنْ كَانُوا أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ » ؟ قَالَ: عرض کردم: ﴿لَمْ نَكُ مِنَ ٱلْمُصَلِّينَ﴾ ا؟ حضرت فرمود: «يعنى: ما با وصى محمد و اوصياى بعد از او دوستى نورزيديم». و فرمود كه: «ايشان بر اوصيا صلوات نمى فرستند».

عرض كردم: ﴿فَمَا لَهُمْ عَنِ ٱلتَّذْكِرَةِ مُعْرِضِينَ﴾ ٢٠ يعنى: «پس چيست ايشان راكه از پند، رو گردانند». و حضرت فرمودكه: «از ولايت رو گردانند».

عرض کردم: ﴿کَلَّا إِنَّهُ تَذَکِرَةُ ﴾ ؟ يعنى: «نه چنان است که مىگويند. به درستى که آن پندى است بزرگ». حضرت فرمود: «يعنى: ولايت» (و در قرآن کَلَّا إِنَّهُ باضمير مذکر است، و اگر چه در سورهٔ عبس ﴿کَلَّا إِنَّهَا تَذْکِرَةٌ ﴾ واقع شده، ليکن به قرينهٔ آيات پيش و بعد، بايد که مراد از آن، آيهٔ سورهٔ مدَّثَر باشد که در آن، انّه مذکور است و شايد که در قرآن اهل بيت، چنين بوده، با آنکه اگر ضمير راجع به قرآن باشد، که نيز انها به تأنيث ضمير جائز است، به جهت تأنيث خبر که تذکره است).

عرض کردم: چیست معنی قول خدا ﴿يُوفُونَ بِالنَّذْرِ﴾ ٩٠ فرمود: «وفا میکنند از برای خدا به نذری که بر ایشان گرفت در وقت پیمان گرفتن که از ولایت ما است».

عرض كردم: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرَّاءَانَ تَنْزِيلاً﴾ ؟ يعنى: «به درستى كه ما فرو فرستاديم بر تو قرآن را فرو فرستادنى بتدريج» (سوره، سوره، و آيه آيه)، حضرت فرمود: «فرو فرستاديم به ولايت على؛ فرو فرستادنى».

عرض کردم که: این تنزیل است؟ فرمود: «آری، این تأویل است».

عرض كردم: ﴿إِنَّ هَـٰذِهِ تَذْكِرَةً ﴾ ٧؟ فرمود: «ولايت، تذكره است».

عرض کردم: ﴿ يُدُخِلُ مَن يَشَآءُ فِي رَحْمَتِهِ ﴾ ؟ يعنى: الخدا در آورد هر که را خواهد در رحمت خويش». حضرت فرمود: «يعنى: در ولايت ما». و فرمود: «﴿ وَ ٱلظُّنلِمِينَ أَعَدُ لَهُمْ عَذَابًا أَلِيمَا ﴾ ؟ يعنى: «و ستمکاران را خوار داشته و آماده کرده از براى ایشان عذابى دردناک» (یا درد آورنده). آیا نمی بینی که خدا می فرماید: ﴿ وَمَا ظَلَمُونَا وَلَكِن كَانُوۤا أَنفُسَهُمْ يَظُلِمُونَ ﴾ \* اج

| ۲. مدّثر، ۲۹. | ۱. مدَّثَر، ۴۳. |
|---------------|-----------------|
| ۴. عبس، ۱۱.   | ۳. مذکر، ۵۴     |
| ۶. انسان، ۲۳. | ۵. انسان، ۷.    |
| ۸. انسان، ۲۹. | ٧. مؤمّل، ١٨.   |
| ۱۰. بقره، ۵۷. | ۹. انسان، ۳۱.   |

«إِنَّ اللَّهَ أَعَزُّ وَ أَمْنَعُ مِنْ أَنْ يُظْلَمَ أَوْ يَنْسُبَ نَفْسَهُ إِلَىٰ ظُلْمٍ، وَ لَكِنَّ اللَّهَ خَلَطَنَا بِنَفْسِهِ، فَجَعَلَ ظُلْمَنَا ظُلْمَهُ، وَ وَلَا يَتَنَا وَلَا يَتَهُ، ثُمَّ أَنْزَلَ بِذَٰلِكَ قُرْآناً عَلَىٰ نَبِيِّهِ، فَقَالَ: ﴿وَ مُـا ظَلَمْنَاهُمْ وَلَكِنْ كَانُوا أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ﴾».

قُلْتُ: هٰذَا تَنْزِيلٌ؟ قَالَ: «نَعَمْ».

قُلْتُ: ﴿وَيْلُ يَوْمَئِذِ لِلْمُكَذَّبِينَ﴾؟ قَالَ: «يَقُولُ: وَيْـلُّ لِـلْمُكَذِّبِينَ يَــا مُـحَمَّدُ، بِـمَا أَوْحَيْتُ إِلَيْكَ مِنْ وَلَايَةٍ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ ﷺ».

﴿ أَلَمْ نُهْلِكِ الْأَوَّلِينَ ۞ ثُمَّ نُتُبِعُهُمُ الْآخِرِينَ ﴾ ؟ قَالَ: «الْأَوَّلِينَ الَّذِينَ كَذَّبُوا الرَّسُلَ فِي طَاعَةِ الْأَوْصِيَاءِ».

﴿كَذَٰلِكَ نَفْعَلُ بِالْمُجْرِمِينَ﴾؟ قَالَ: «مَنْ أَجْرَمَ إِلَىٰ آلِ مُحَمَّدٍ، وَ رَكِبَ مِنْ وَصِيِّهِ مَا رَكِبَ».

قُلْتُ: ﴿إِنَّ الْمُتَقِينَ﴾؟ قَالَ: «نَحْنُ ـوَ اللَّهِـوَ شِيعَتُنَا، لَيْسَ عَلَىٰ مِلَّةِ إِبْـرَاهِـيمَ غَيْرُنَا، وَ سَائِرُ النَّاسِ مِنْهَا بُرَآءُ».

قُلْتُ: ﴿ يَوْمَ يَقُومُ الرُّوحُ وَ الْمَلَائِكَةُ صَفَّا لَا يَتَكَلَّمُونَ ﴾ الْآيَةَ ؟ قَالَ: «نَحْنُ \_وَ اللّهِ \_ الْمَأْذُونُ لَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَ الْقَائِلُونَ صَوَاباً ». وحضرت فرمودکه: اخدای تعالی از آن عزیزتر و استوارتر است که مظلوم شود و کسی بر او ستم تواند کرد، و خویش را به سوی ستم کشیدن نسبت دهد، ولیکن خدا ما را به نفس خود آمیخته و مخلوط ساخته، پس ستمی را که بر ما واقع شود، ستم بر خود و دوستی با ما را، دوستی با خود قرار داده. پس در این باب، قرآن را بر پیغمبر خود فرو فرستاده و فرموده که:

﴿ وَمَا ظَلَمُونَا وَلَـٰكِن كَانُوۤ اَ أَنفُسَهُمْ يَظُلِمُونَ ﴾ ».

عرض كردم كه: اين تنزيل است؟ فرمود: «آرى، .

عرض کردم: ﴿فَوَیْلُ یَوْمَنِ لِلْمُکَذِیدِنَ﴾؟ یعنی: «وای در آن روز بر تکذیب کنندگان». فرمود که: «می فرماید: یا محمد، وای بر تکذیب کنندگان، که تکذیب می کنند به آنچه و حی کردم به سوی تو از ولایت علی». ﴿أَلَمْ نُمُلِكِ ٱلْأَوْلِینَ ثُمْ نُتُبِعُهُمُ ٱلْأَخِرِینَ﴾ ام یعنی: «آیا هلاک نکردیم به یشینان را» و حضرت فرمود که: «مراد از پیشینیان را» و حضرت فرمود که: «مراد از پیشینیان آناند که رسولان خدا را در طاعت او صیا تکذیب کردند». ﴿کَذَلِكَ نَفْعَلُ بِالْمُجْرِمِینَ﴾ ام یعنی: «مانند این فعل که عبارت آست از هلاک کردنی که باگناه کاران خواهیم کرد». و حضرت فرمود که: «مراد از آن، کسی است که گناه عظیم از او سر زد، نسبت به آل کرد». و حضرت فرمود که: «مراد از آن، کسی است که گناه عظیم از او سر زد، نسبت به آل محمد و در ماد و وصی آن حضرت مرتکب گردید آنچه مرتکب گردید» (که هیچ زبانی طاقت گفتن و هیچ گوشی تاب شنیدن آن را ندارد).

عرض کردم: ﴿إِنَّ ٱلْمُتَّقِينَ﴾ ؟؟ يعنى: «به درستى که پرهيزکاران» (در سايههاى درختان بهشت و در کنار چشمهاى آب و در ميان ميوه ها از آنچه خواهش آن داشته باشند، مرفّه الحال و فارغ البال اند تا آخر آنچه در سورهٔ مرسلات مذکور است) حضرت فرمود: «به خدا سوگند که ما و شيعيان ماييم و کسى غير از ما و شيعيان ما، بر ملّت حضرت ابراهيم نيست و ساير مردمان از آن بيزارند».

عرض کردم: ﴿يَوْمَ يَقُومُ الرُّوحُ وَالْمَلَيِّكَةُ صَفَّا لَّا يَتَكَلِّمُونَ ﴾ ؟ (تا آخر آيه که) ترجمهٔ آن اين است که: «روزی که بايستند روح و فرشتگان در حالي که صف زدگان باشند، سخن نگويند در باب شفاعت و غير آن، مگر کسي که دستوري داده باشد او را خداوند مهربان و گفته باشد گفتاري را که صواب و درست باشد». حضرت فرمود: «آري، به خدا سوگند که ماييم آنان که

۴. نیا، ۲۸

مرسلات، ۱۶ ـ ۱۷.

۲. مرسلات، ۱۸.

۳. مرسلات، ۴۱.

قُلْتُ: مَا تَقُولُونَ إِذَا تَكَلَّمْتُمْ؟ قَالَ: «نُمَجِّدُ رَبَّنَا، وَ نُصَلِّي عَلَىٰ نَبِيِّنَا، وَ نَشْفَعُ لِشِيعَتِنَا، فَلَا يَرُدُّنَا رَبُّنَا».

قُلْتُ: ﴿كُلْا إِنَّ كِتَٰابَ الفُجُّارِ لَفِي سِجِّينٍ﴾؟ قَالَ: «هُمُ الَّذِينَ فَجَرُوا فِي حَقِّ الْأَئِمَّةِ، وَ اعْتَدَوْا عَلَيْهِمْ».

قُلْتُ: ﴿ ثُمَّ يُقَالُ هٰذَا الَّذِي كُنْتُمْ بِهِ تُكَذِّبُونَ ﴾ ؟ قَالَ: «يَعْنِي أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ».

قُلْتُ: تَنْزِيلُ؟ قَالَ: «نَعَمْ».

١١٧٩ / ٩٢ / ٩٢ مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ عَنْ صَلَمَةَ بْنِ الْخَطَّابِ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ اللهِ فِي قَوْلِ عَبْدِ اللَّهِ اللهِ فِي قَوْلِ عَبْدِ اللهِ اللهِ فِي قَوْلِ عَبْدِ اللهِ اللهِ فَي قَوْلِ عَبْدِ اللهِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ فِي قَوْلِ عَبْدِ اللهِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ فِي قَوْلِ اللهِ عَنْ وَكِيّ أَنْ اللهِ عَنْ وَكَانَ اللهِ عَنْ وَجَلَّ : ﴿ وَ مَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِى فَإِنْ لَهُ مَعِيشَةً ضَنْكا ﴾ قَالَ: «يَعْنِي بِهِ وَلَايَةَ أُمِيرِ اللهُ وَمِنِينَ اللهِ اللهِ وَلَا يَهُ أُمِيرِ اللهُ وَمِنِينَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ الله

قُلْتُ: ﴿وَ نَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَعْمَىٰ﴾؟ قَالَ: «يَعْنِي أَعْمَى الْبَصَرِ فِي الْآخِرَةِ، أَعْمَى الْقَلْبِ فِي الدُّنْيَا، عَنْ وَلَايَةِ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴿».

قَالَ: «وَ هُوَ مُتَحَيِّرٌ فِي الْقِيَامَةِ، يَقُولُ: ﴿لِمَ حَشَرْتَنِي أَعْمَىٰ وَقَدْ كُنْتُ بَصِيراً ۞ قَالَ كَذَٰكِ أَنَتُكَ آيَاتُذَا فَنَسِيتَهَا ﴿ وَكَذَٰلِكَ الْيَوْمَ تُنْسَىٰ ﴾ كَذَٰلِكَ أَنَتُكَ آيَاتُنَا فَنَسِيتَهَا ﴿ وَكَذَٰلِكَ الْيَوْمَ تُنْسَىٰ ﴾ كَذَٰلِكَ أَيْتُهُ عَلَيْهُ اللَّهُ وَكُذَٰلِكَ الْيَوْمَ تُنْسَىٰ ﴾ يَعْنِي تَرَكْتَهَا ، وَكَذَٰلِكَ الْيَوْمَ تُتْرَكُ فِي النَّارِ ، كَمَا تَرَكْتَ الْأَيْمَةَ عِيْنِ ، فَلَمْ تُطِعُ أَمْرَهُمْ ، وَ

خدا ایشان را دستوری داده و آنان که گفتار درست میگویند.

عرض کردم که: چه میگویید چون سخن گویید؟ فرمود که: «پروردگار خود را به بزرگی یاد مینماییم، و بر پیغمبر خود صلوات می فرستیم، و شیعیان خود را شفاعت می کنیم، و پروردگار ما ما را رد نمی کند، و شفاعت و درخواست ما را در حق ایشان قبول می فرماید».

عرض كردم: ﴿كَلَّا إِنَّ كِتَابَ ٱلْفُجَّارِ لَفِي سِجِّينٍ﴾ '؟ فرمود كه: «ايشان آنانند كه در حق السمه نابكار شدند و بر ايشان ستم كردند و از حد در گذشتند».

عرض كردم: ﴿ثُمَّ يُقَالُ هَنذَا ٱلَّذِي كُنتُم بِهِ تُكَذِّبُونَ ﴾ ٢؟ يعنى: «پس گفته مىشودكه اين است آنكه بوديد در دنياكه به او تكذيب مىكرديد». فرمودكه: «مقصود از آن، امير المؤمنين ﷺ است».

عرض كردم كه: اين تنزيل است؟ فرمود: «آرى».

۱۱۷۹ / ۹۲ محمد بن يحيى، از سَلمة بن خطّاب، از حسين بن عبدالرحمان، از على بن ابى حمزه، از ابو بصير، از امام جعفر صادق الله روايت كرده است در قول خداى عزّوجلّ: ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِى قَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَعْكَا ﴾ آن حضرت فرمود: «مقصود از ذكر، ولايت امير المؤمنين الله است».

عرض كردم: ﴿وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيَنَمَةِ أَعْمَىٰ﴾ ؟؟ فرمود: «يعنى: چشمشكور است در آخرت و دلش نابينا است در دنبا از و لايت امير المؤمنين ﷺ، و فرمودكه: «آن كس در روز قيامت سرگردان است، مىگويد: ﴿لِمَ حَشَرْتَنِيّ أَعْمَىٰ وَقَدْ كُنتُ بُصِيرًا﴾ ٩ (و بيش از «حشرتنى» در قرآن قال ربّ نيز مذكور است كه در حديث نيست).

﴿قَالَ كَذَالِكَ أَتَتُكَ ءَايَنتُنَا فَنَسِيتَهَا﴾؟ فرمودكه: «آيات، اثمه ﷺاند». ﴿فَنَسِيتَهَا وَكَذَالِكَ ٱلْيَوْمَ تُنسَىٰ﴾ ٤. «يعنى: و واگذاشتى آن آيات را، و همچنين امروز واگذاشته مى شوى در آتش دوزخ؛ چنانچه اثمه ﷺ را واگذاشتى، پس فرمان ايشان را اطاعت نكردى و سخن ايشان را نشنيدى».

۱. مطقفین، ۷. مطقفین، ۱۷.

٣. طه، ١٢٤.

٥. طه، ١٢٥ . ط

لَمْ تَسْمَعْ قَوْلَهُمْ».

قُلْتُ: ﴿ وَكَذَٰلِكَ نَجْزِى مَنْ أَسْرَفَ وَلَمْ يُؤْمِنْ بِآيَاتِ رَبِّهِ وَلَعَذَابُ الْآخِرَةِ أَشَدُ وَ أَبْقَىٰ ﴾ ؟ قَالَ: «يَعْنِي مَنْ أَشْرَكَ بِوَلَا يَةٍ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ غَيْرَهُ ، وَ لَمْ يُؤْمِنْ بِآيَاتِ رَبِّهِ ، وَ تَرَكَ الْأَئِمَّةَ مُعَانَدَةً ، فَلَمْ يَتَبِعْ آثَارَهُمْ ، وَ لَمْ يَتَوَلَّهُمْ ».

قُلْتُ: ﴿اللَّهُ لَطِيفٌ بِعِبَادِهِ يَرْزُقُ مَنْ يَشَاءُ﴾؟ قَالَ: «وَلَايَةُ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ ، ﴿

قُلْتُ: ﴿مَنْ كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الْآخِرَةِ﴾؟ قَالَ: «مَعْرِفَةُ أُمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ وَ الْأَيْمَةِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّ

﴿نَزِدْلَهُ فِي حَرْثِهِ﴾ ؟ قَالَ: «نَزِيدُهُ مِثْهًا».

قَالَ: «يَسْتَوْفِي نَصِيبَهُ مِنْ دَوْلَتِهِمْ» رَصَى مَنْ دَوْلَتِهِمْ

﴿ وَ مَنْ كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الدُّنْيَا نُؤْتِهِ مِنْهَا وَ مَالَهُ فِي الْآخِرَةِ مِنْ نَصِيبٍ ﴾ ؟ قَالَ: «لَيْسَ لَهُ فِي الْآخِرَةِ مِنْ نَصِيبٍ ﴾ ؟ قَالَ: «لَيْسَ لَهُ فِي دَوْلَةِ الْحَقِّ مَعَ الْقَائِمِ نَصِيبٌ ».

عرض کردم: ﴿وَکَذَالِكَ نَجْزِى مَنْ أَسْرَفَ وَلَمْ يُؤْمِن بِتَايَئِتِ رَبِّهِ وَلَعَذَابُ ٱلْأَخِرَةِ أَشَدُ وَأَبْقَى ﴾ ا؟ فرمود: «يعنى: کسى که شريک گرداند به ولايت امير المؤمنين ﷺ غير او را و ايمان نيارود به آيات پروردگار خويش و ائمه را از روى عناد ترک کند، و آثار ايشان را پيروى نـنمايد، و ايشان را دوست ندارد».

و ترجمهٔ آیات این است که: «و هر که روی برتابد از یاد من، پس به درستی که از برای اوست زیستنی تنگ و زندگانی سخت، و او را محشور میکنیم در روز قیامت، در حالی که نابینا باشد، می گوید: پروردگارا، چرا مرا نابینا محشور کردی و به تحقیق که من در دنیا بینا بودم؟. حق تعالی در جواب فرماید که: همچنین بود فعل تو. (یعنی: همچنان که تو در دنیا چشم از طریق خیر پوشیدی، ما خیر امروز را از چشم تو پوشیدیم). آیتهای ما به نزد تو آمدند، پس آنها را فراموش نمودی، و ترک کردی و همچنان که آیتهای ما را ترک کردی، امروز ترک کرد می شوی، و مانند این جزا که به بر تابندگان می دهیم، جزا می دهیم هر که را که از حد در گذشته و ایمان نیاورده به آیت های پروردگار خود، و هر آینه، عذاب آن سرای که کوری و عذاب دائمی است، سخت تر و پاینده تر است».

(تتمهٔ حدیث آنکه) راوی میگرید که: عرض کردم: ﴿اللهٔ لَطِیفُ بِعِبَادِهِ یَرْزُقُ مَن یَشَآءُ﴾ ؟؟
یعنی: \*خدا بسیار نیکوکار است با بندگان خود. روزی میدهد هر که را میخواهد، حضرت فرمود: «یعنی: ولایت امیر المؤمنین را به او روزی میکند، عرض کردم: ﴿مَن کَانَ یُرِیدُ حَرْثَ اللّٰخِرَةِ﴾ ؟؟
اللّٰخِرَةِ﴾؟ فرمود که: «مراد، معرفت امیر المؤمنین و ائسه ﷺ است». ﴿مَنْزِدْ لَهُ فِی حَرْبُهِ﴾ ؟؟
فرمود: «یعنی: زیاد میکنیم او را از آن معرفت»، و فرمود که: «بهرهٔ خویش را از دولت ایشان تمام فرا میگیرده.

﴿ وَمَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الدُّنْيَا نُؤْتِهِ مِنْهَا وَمَا لَهُ فِي الْأَخِرَةِ مِن نُصِيبٍ ﴾ ؟؟ فرمود كه: «او را در دولت حق با حضرت قائم ﷺ بهرهاى نباشد». و ترجمهٔ آيه، اين است كه: «هر كه خواسته باشد كشت آن سراى را، بيفزاييم او را در كشت او، و هر كه خواسته باشد كشت دنيا را، عطاكنيم او را بهرهاى ». و نيست او را در آن سراى هيچ بهرهاى».

١. طه، ١٢٧. ٢. شورا، ١٩.

۳. شوراه ۲۰. شوراه ۲۰.

## ١٠٩ ـ بَابٌ فِيهِ نُتَفٌ وَ جَوَامِعُ مِنَ الرِّوَايَةِ فِي الْوَلَايَةِ

١١٨٠ / ١ . مُحَمَّدُ بْنُ يَعْقُوبَ الْكُلَيْزِيُّ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحَسَنِ وَ عَلِيٍّ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ ، عَنِ ابْنِ رِئَابٍ ، عَنْ بَكَيْرٍ بْنِ أَعْيَنَ ، قَالَ : كَانَ أَبُو جَعْفَرٍ ﷺ يَقُولُ : «إِنَّ اللَّهَ أَخَذَ مِـيثَاقَ شِيعَتِنَا بِالْوَلَايَةِ ...وَ هُمْ ذَرِّ ــ يَوْمَ أَخَذَ الْمِيثَاقَ عَلَى الذَّرِ ، وَ الْإِقْرَارَ لَهُ بِالرَّبُوبِيَّةِ ، وَ لِمُحَمَّدِ ﷺ بِالنَّبُوّةِ ».

١١٨١ / ٧ . مُحَمَّدُ بْنُ يَخْيَى . عَنِ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنُ ، عَنِ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنُ ، عَنِ مُحَمَّدِ الْجُمْفِيِّ ، عَنِ صَالِحِ بْنِ عُقْبَةَ ، عَنْ عَبْدِ اللّٰهِ بْنِ مُحَمَّدٍ الْجُمْفِيِّ ، عَنِ أَبِي جَعْفَرٍ عَنْ ؛ وَ عَنْ عُقْبَةَ ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عَنْ ، وَ اللّٰهِ بْنِ مُحَمَّدٍ اللّهِ هُوَ عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عَنْ ، قَالَ : «إِنَّ اللّهَ خَلَقَ الْخَلْقَ ، فَخَلْقَ مَا أَحَبَّ مِمَّا أَحَبَّ ، وَ كُانَ مَا أَبْعَضَ كَانَ مَا أَبْعَضَ مِمَّا أَبْعَضَ ، وَ كَانَ مَا أَبْعَضَ كَانَ مَا أَبْعَضَ مَمَّا أَبْعَضَ مِمَّا أَبْعَضَ ، وَ كَانَ مَا أَبْعَضَ أَنْ خَلَقَهُ مِنْ طِينَةِ النَّارِ ، ثُمَّ بَعَثَهُمْ فِي الظَّلَالِ».

## فَقُلْتُ: وَ أَيُّ شَيْءٍ الظُّـلَالُ؟

قَالَ: «أَ لَمْ تَرَ إِلَىٰ ظِلِّكَ فِي الشَّمْسِ شَيْءَ، وَ لَيْسَ بِشَيْءٍ. ثُمَّ بَعَثَ اللَّهُ فِيهِمُ النَّبِيِّينَ يَدْعُونَهُمْ إِلَى الْإِقْرَارِ بِاللَّهِ، وَ هُوَ قَوْلُهُ: ﴿وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنُ اللَّهُ ﴾ ثُمَّ دَعَاهُمْ إِلَى الْإِقْرَارِ بِاللَّهِ، وَ هُوَ قَوْلُهُ: ﴿وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنُ اللَّهُ ﴾ ثُمَّ دَعَاهُمْ إِلَىٰ وَلَا يَتِنَا، دَعَاهُمْ إِلَىٰ وَلَا يَتِنَا، فَأَقَرَ بَعْضُهُمْ، وَ أَنْكُرَ بَعْضُهُمْ، ثُمَّ دَعَاهُمْ إِلَىٰ وَلَا يَتِنَا، فَأَقَرَ بِعَضْهُمْ، وَ هُو قَوْلُهُ: ﴿ فَمَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا بِمَا فَقَرَ بِهَا هُو اللّهِ هِ مِنْ قَبْلُ ﴾ ». ثُمَّ قَالَ أَبُو جَعْفَرِ هِ : «كَانَ التَّكُذِيبُ ثَمَّ».

## ۱۰۹. باب که در آن چیزی چند از روایت جامعه در باب و لایت مذکور است

۱۱۸۰ / ۱ محمد بن یعقوب کلینی گا، از محمد بن حسن و علی بن محمد، از سهل بن زیاد، از ابن محبوب، از ابن رئاب، از بُکیر بن اعین، روایت کرده است که امام محمد باقر گا می فرمود که: «خدا پیمان شیعیان ما را به ولایت ماگرفت، و حال آن که چون مورچگان ریزه (یا ذرّات هوا) بو دند در روز فراگرفتن پیمان از خلائق در عالم ذرّ، و اقرار کردن از برای آن جناب به پروردگاری و از برای محمد می بیغمبری».

۱۱۸۱ / ۲ . محمد بن یحیی، از محمد بن حسین، از محمد بن اسماعیل بس بَریع، از صالح بن عُقبه، از عبدالله بن محمد جُعفی، از امام محمد باقر ﷺ؛

و از عُقبه ، از امام محمد باقر على روایت كرده است كه آن حضرت فرمود: دخدا، خلائق را آفرید، پس آنچه راكه دوست می داشت آفرید، از آنچه دوست داشت، و آنچه دوست می داشت، قرید، از آنچه دوست داشت، و آنچه دشمن داشت، آن است كه او را از طینت و سرشت بهشت آفرید، و آنكه راكه دشمن داشت، آفرید از آنچه دشمن داشت، و آنچه دشمن می داشت، آن است كه آن را از سرشت آتش و دوزخ آفرید. پس ایشان را برانگیخت در صورت سایه ها».

عرض کردم که: سایه ها چیست گور مود که نظ آیانظر به سایه خود نمی کنی در آفتاب (که آن چیزی است که به حرکت و سکون صاحب خود متحر ک و ساکن می شود) و چیزی نیست (یعنی: فی حد ذاته تحقق و وجودی ندارد). و بعد از آن، خدا در میان ایشان پیغمبران مبعوث گردانید، در حالی که ایشان را به سوی اقرار کردن به خدا دعوت می فرمود. و این است معنی قول آن جناب: ﴿وَلَ بِن سَأَلْتُهُم مَّنْ خَلَقَهُمْ لَیَقُولُنَّ ٱللَّهُ ﴾ آ، پس ایشان را به سوی اقرار کردن پیغمبران دعوت فرمود. و بعضی از ایشان، اقرار کردند و بعضی، انکار نمودند. پس ایشان را به سوی ولایت ما دعوت فرمود. و بعضی از ایشان، اقرار کردند و بعضی، انکار نمودند. پس ایشان را به سوی ولایت ما دعوت فرمود. به خدا سوگند که هر که خدا او را دوست می داشت، به آن اقرار کرد و هر که خدا او را دشمن می داشت، آن را انکار نمود. و این است معنی فرمودهٔ آن جناب که: ﴿وَمَا کَانُوا لِیُوْمِنُوا بِمَا کَنْبُوا مِنْ قَبِلُ ﴾ آ. (و در قرآن فما کانوا با فا است)، یعنی: پس نبودند که ایمان آورند به آن چیزی که تکذیب کرده بو دند به آن، پیش از این (یابه سبب تکذیب ایشان به آن، و این ظاهر تر است، به قرینهٔ آیهٔ سوره اعراف که لفظ به را ندارد).

١١٨٢ / ٣. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ سَلَمَةَ بْنِ الْخَطَّابِ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ سَيْفٍ، عَنِ الْخَطَّابِ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ سَيْفٍ، عَنِ الْعَبَّاسِ بْنِ عَامِرٍ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ رِزْقِ الْغُمْشَانِيِّ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمْنِ، عَنْ أَبِي الْعَبَّاسِ بْنِ عَامِرٍ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ رِزْقِ الْغُمْشَانِيِّ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمْنِ، عَنْ أَبِي اللهِ المِلْهِ اللهِ الله

١١٨٣ / ٢. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ الللَّهِ الللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

إسماعيل بن بزيع، عَنْ مُحَمَّد بن الْفُضَيْل، عَنْ أَجْمَد بن عِيسى، عَنْ مُحَمَّد بنن عِيسى، عَنْ مُحَمَّد بنن إسماعيل بن بزيع، عَنْ مُحَمَّد بن الْفُضَيْل، عَنْ أَبِي الصَّبَّاحِ الْكِنَانِيِّ، عَنْ أَبِي إسماعيل بن بَزيع، عَنْ مُحَمَّد بن الْفُضَيْل، عَنْ أَبِي الصَّبَّاحِ الْكِنَانِيِّ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عِلْ ، قَالَ: سَمِعْتُهُ يَقُولُ: «وَ اللهِ ، إِنَّ فِي السَّمَاءِ لَسَبْعِينَ صَقّاً مِنَ الْمَلَائِكَةِ ، لَو جَعْفَرٍ عِلْ ، قَالَ: سَمِعْتُهُ يَقُولُ: «وَ اللهِ ، إِنَّ فِي السَّمَاءِ لَسَبْعِينَ صَقّاً مِنَ الْمَلَائِكَةِ ، لَو الْجَمَعَ أَهْلُ الْأَرْضِ كُلُّهُمْ يُحْصُونَ عَلَادً كُلُّ صَفَّ مِنْهُمْ ، مَا أَحْصَوْهُمْ ، وَ إِنَّهُمْ لَيَدِينُونَ بِوَلَايَتِنَا».

١١٨٥ / ٤ . مُحَمَّدُ، عَنْ أَحْمَدَ بَنِ مُحَمَّدٍ ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْفُضَيْلِ ، عَنْ أَجْمَدَ بْنِ الْفُضَيْلِ ، عَنْ أَجْمَدَ بَنِ الْفُضَيْلِ ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ ﴿ مَحَمَّدِ عَلَى اللَّهُ مَكْتُوبَةٌ فِي جَمِيعِ صُحُفِ الْأَنْبِيَاءِ ، وَ لَنْ يَبْعَثَ اللَّهُ رَسُولًا إِلَّا بِنُبُوَّةِ مُحَمَّدٍ ﷺ ، وَ وَصِيَّةٍ عَلِيٍّ ﴿ ».

اللّٰهُ رَسُولًا إِلَّا بِنُبُوَّةٍ مُحَمَّدٍ ﴾ و وَصِيَّةٍ عَلِيٍّ ﴾ .

١١٨٥ / ١ الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ جُمْهُورٍ، قَالَ: حَدَّ ثَنَا يُونُسُ، عَنْ حَمَّادِ بْنِ عُثْمَانَ، عَنِ الْفُضَيْلِ بْنِ يَسَادٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ قَالَ: «إِنَّ اللَّهَ عَنَّ وَجَلَّ مَنْ عَرَفَهُ، كَانَ مُؤْمِناً؛ وَ «إِنَّ اللَّهَ عَزَقَهُ كَانَ مُؤْمِناً؛ وَ مَنْ أَنْكَرَهُ، كَانَ كَانَ مُشْرِكاً؛ وَ مَنْ نَصَبَ مَعَهُ شَيْعاً، كَانَ مُشْرِكاً؛ وَ مَنْ جَهِلَهُ، كَانَ ضَالًا؛ وَ مَنْ نَصَبَ مَعَهُ شَيْعاً، كَانَ مُشْرِكاً؛ وَ مَنْ جَاءً بِوَلَا يَتِهِ، دَخَلَ الْجَنَّةَ».

بعد از آن، حضرت امام محمد باقر الله فرمود که: الین تکذیب، در آنجا (یعنی: در عالم ذر)
 تحقق یافت».

۱۱۸۲ / ۳. محمد بن یحیی، از سَلمة بن خطّاب، از علی بن سیف، از عبّاس بن عامر، از احمد بن رِزق غُمُشانی، از محمد بن عبدالرحمان، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که فرمود: «دوستی ما، دوستی خداست که هیچ پیغمبری هرگز مبعوث نشده، مگر با آن».

۱۱۸۳ / ۴ . محمد بن یحیی، از عبدالله بن محمد بن عیسی، از محمد بن عبدالحمید، از یونس بن یعقوب، از عبدالأعلی روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که می فرمود: «هیچ پیغمبری هرگز نیامده، مگر با معرفت به حقّ ما و افزونی دادن ما بر هر که غیر ما باشد».

۱۸۴ / ۵ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد بن عیسی، از محمد بن اسماعیل بن بزیع، از محمد بن اسماعیل بن بزیع، از محمد بن فضیل، از ابوالصّباح کِنانی، از امام محمد باقر الله روایت کرده است که گفت: شنیدم از آن حضرت که می فرمود: «به خداسوگند که در آسمان، هفتاد صف از فرشتگان هستند که اگر همهٔ اهل زمین جمع شوند و خواسته باشند که شمارهٔ هر صفی از ایشان را محماکنند، نتوانند که ایشان را بشمارند، و همهٔ ایشان به دوستی ما دینداری می کنند، و به آن، خدا را می پرستند».

۷/۱۱۸۶ که گفت: حدیث کر د ما را یونس، از حمّاد بن عثمان، از فَضیل بن یسار، از امام محمد باقر الله که گفت: حدیث کر د ما را یونس، از حمّاد بن عثمان، از فَضیل بن یسار، از امام محمد باقر که که فرمود: «خدای عزّوجلّ علی الله را نصب کرد که نشانه ای باشد در میانهٔ آن جناب و آفریدگانش. پس، هر که او را بشناسد، مؤمن است و هر که او را انکار کند، کافر است، و هر که او را نشناسد بی آن که اقرار و انکاری داشته باشد، گمراه است، و هر که با او چیزی را نصب کند در باب و لایت آن حضرت، داخل کند در باب و لایت آن حضرت، داخل بهشت می شود».

١١٨٧ / ٨. الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْوَشَّاءِ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ سِنَانٍ، عَنْ أَبِي حَمْزَةَ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﷺ يَقُولُ: «إِنَّ عَلِيّاً ﷺ بَابُ فَتَحَهُ اللَّهُ؛ فَمَنْ دَخَلَهُ، كَانَ مُؤْمِناً؛ وَ مَنْ خَرَجَ مِنْهُ، كَانَ كَافِراً؛ وَ مَنْ لَمْ يَدْخُلُ فِيهِ وَ لَمْ يَخْرُجُ مِنْهُ، كَانَ فِي الطَّبَقَةِ الَّذِينَ قَالَ اللَّهُ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ: لِي فِيهِمُ الْمَشِيئَةُ».

١١٨٨ / ٩. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ، عَنِ ابْنِ رِثَابٍ، عَنْ بُكَيْرِ بْنِ أَعْيَنَ، قَالَ: كَانَ أَبُو جَعْفَرٍ ﴿ يَقُولُ: «إِنَّ اللَّهَ أَخَذَ مِيثَاقَ شِيعَتِنَا بِالْوَلَايَةِ لَنَا ... وَهُمْ ذَرِّ ـ يَوْمُ أَخَذَ الْمِيثَاقَ عَلَى الذَّرُ بِالْإِقْرَارِ لَهُ بِالرَّبُوبِيَّةِ، وَ شِيعَتِنَا بِاللَّهُ وَعَرَضَ اللَّهُ .. جَلَّ وَ عَزَ ـ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ عَلَىٰ أَمْتَهُ فِي الطَّينِ وَ هُمْ لِمُحَمَّدٍ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ عَلَىٰ أَمْتَهُ فِي الطَّينِ وَ هُمْ الله اللهِ الله أَرْوَاحَ شِيعَتِنَا قَبْلَ أَبْدَانِهِمْ أَطِلَّةً، وَ خَلَقَهُمْ مِنَ الطِّينَةِ الَّتِي خُلِقَ مِنْهُا آدَمُ، وَ خَلَقَ الله أَرْوَاحَ شِيعَتِنَا قَبْلَ أَبْدَانِهِمْ أَطِلَّةً، وَ خَلَقَهُمْ مِنَ الطِّينَةِ الَّتِي خُلِقَ مِنْهُا آدَمُ، وَ خَلَقَ اللّه أَرْوَاحَ شِيعَتِنَا قَبْلَ أَبْدَانِهِمْ إِلَّالَةً عُمْ مِنَ الطِّينَةِ الَّتِي خُلِقَ مِنْهُا آدَمُ، وَ خَلَقَ اللّه أَرْوَاحَ شِيعَتِنَا قَبْلَ أَبْدَانِهِمْ إِلَّالَهُ عُمْ عَلَيْهُمْ وَى عَرَضَهُمْ عَلَيْهِمْ وَ عَرَضَهُمْ عَلَيْهِمْ وَ عَرَضَهُمْ عَلَيْهُمْ وَ عَرَفَهُمْ وَ عَرَفَهُمْ فِي لَحْنِ الْقُولِ». وَعَرَفَهُمْ وَى لَحْنِ الْقُولِ».

# ١١٠ ـ بَابُ فِي مَعْرِ فَتِهِمْ أَوْلِيَاءَهُمْ وَ التَّقْوِيضِ إِلَيْهِمْ

به ۱۱۸۹ / ۱ مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ ، عَنْ صَالِحِ بْنِ سَهْلٍ ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ : «أَنَّ رَجُلًا جَاءَ إِلَىٰ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ ـ وَ هُوَ مَعَ أَصْحَابِهِ ـ فَسَلَّمَ عَلَيْهِ ، ثُمَّ قَالَ لَهُ: أَنَا وَ اللَّهِ أُحِبُّكَ وَ أَتَوَلَّاكَ ، فَقَالَ لَهُ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ : كَذَبْتَ ، فَسَلَّمَ عَلَيْهِ ، ثُمَّ قَالَ لَهُ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ : قَالَ : بَلَىٰ وَ اللهِ ، إِنِّي أُحِبُّكَ وَ أَتَوَلَّاكَ ، فَكَرَّرَ ثَلَاثاً ، فَقَالَ لَهُ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ : وَاللهِ ، إِنَّ اللَّهَ خَلَقَ الأَرْوَاحَ قَبْلَ الأَبْدَانِ بِأَلْفَيْ عَامٍ ، ثُمَّ عَرَضَ كَذَبْتَ ، مَا أَنْتَ كَمَا قُلْتَ ؛ إِنَّ اللَّهَ خَلَقَ الأَرْوَاحَ قَبْلَ الأَبْدَانِ بِأَلْفَيْ عَامٍ ، ثُمَّ عَرَضَ عَلَى اللهُ مِنْ كُنْتَ ، فَسَكَتَ الرَّجُلُ عَلَى اللهُ مِنْ كُنْتَ ، فَسَكَتَ الرَّجُلُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ المُومِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اله

روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام محمد،از وشاه ،از عبدالله بن سنان،از ابو حمزه روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام محمد باقر علی که می فرمود: «علی علیه ، دری است که خدا آن را گشوده، پس هر که در آن داخل شود، مؤمن است، و هر که از آن بیرون رود، کافر است. و هر که در آن داخل نشود و از آن بیرون نرود، داخل در طبقه ای است که خدای تبارک است. و هر که در آن داخل نشود و از آن بیرون نرود، داخل در طبقه ای است که خدای تبارک و تعالی فرموده که: مرا در باب ایشان مشیت و خواست است، که آنچه خواهم با ایشان می کنم، اگر خواهم که ایشان را داخل بهشت گردانم، می گردانم و اگر خواهم داخل جهنم کنم، می کنم».

اعین روایت کرده است که گفت: امام محمد باقر هی مرود که: «خدا پیمان شیعیان ما را به اعین روایت کرده است که گفت: امام محمد باقر هی می فرمود که: «خدا پیمان شیعیان ما را به ولایت از برای ما گرفت، و حال آن که ایشان چون مورچگان ریزه (یا ذرّات هوا) بودند، در روز قرار گرفتن پیمان بر مورچگان با اقرار کردن از برای آن جناب به پروردگاری، و از برای محمد تا به پیغمبری، و خدای عزّو حل افت محمد را به آن حضرت نمود، در میانهٔ گل که سرشت ایشان بود، و ایشان سایه ها و آرواح بودند، و ایشان را آفرید از آن سرشتی که آدم هی را از آن آفرید، و خدا ارواح شیعیان ما را آفرید پیش از تن های ایشان به دو هزار سال، و ایشان را به آن حضرت نمود، و هر یک از رسول خدا هی و علی هی را به ایشان شناسانید و ما ایشان را در نزد فحوای سخن ایشان می شناسیم ه.

### ۱۱۰. باب در بیان شناختن ائمه هی دوستان خویش را و بیان تفویض امور دین به سوی ایشان

المعبوب، از صالح بن سهل، از احمد بن محمد، از ابن محبوب، از صالح بن سهل، از امام جعفر صادق ﷺ روایت کرده است که : «مردی به خدمت امیر المؤمنین ﷺ آمد و آن حضرت با اصحاب خویش نشسته بود، پس بر آن حضرت سلام کرد (و بنابر بعضی از نُسخ کافی، بر ایشان سلام کرد، و اوّل ظاهر تر است). و بعد از سلام، عرض کرد: به خدا سوگند که من تو را دوست می دارم و با تو موالات می ورزم. امیر المؤمنین ﷺ به آن مرد فرمود: دروغ گفتی. عرض کرد: بلی، به خدا سوگند، که من تو را دوست می دارم و با تو موالات می ورزم. امیر المؤمنین ﷺ فرمود: دروغ گفتی، تو چنان که گفتی، نیستی؛ زیرا که خدا ارواح را آفرید امیر المؤمنین ﷺ فرمود: دروغ گفتی، تو چنان که گفتی، نیستی؛ زیرا که خدا ارواح را آفرید

● وَ فِي رِوَايَةٍ أُخْرِىٰ: قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِﷺ: «كَانَ فِي النَّارِ».

١١٩٠ / ٢ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنْ عَمْرِو بْنِ مَيْمُونٍ، عَنْ عَمَّارِ بْنِ مَرْوَانَ، عَنْ جَابِرٍ، عَنْ أَبِي جَـعْفَرٍ عِنْ، قَـالَ: «إِنَّـا كَمْرِو بْنِ مَيْمُونٍ، عَنْ عَمَّارِ بْنِ مَرْوَانَ، عَنْ جَابِرٍ، عَنْ أَبِي جَـعْفَرٍ عِنْ، قَـالَ: «إِنَّـا لَنَعْرِفُ الرَّجُلَ ـإِذَا رَأَيْنَاهُ ـ بِحَقِيقَةِ الْإِيمَانِ وَ حَقِيقَةِ النَّفَاقِ».

٣/١١٩١ قَلَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ الْحَسَنِ الْهِ عَلْمَ اللهِ عَنْ الْحَسَنِ اللهِ عَلْمَ اللهُ عَنْ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَنْ عَنْ اللهُ إِلَيْهِ كَمَا فَوَّضَ إِلَىٰ سُلَيْمَانَ ابْنِ دَاوُدَ؟ فَقَالَ: «نَعَمْ». وَ ذَٰلِكَ أَنَّ الْإِمَامِ: فَوَّضَ اللهُ إِلَيْهِ كَمَا فَوَّضَ إلى سُلَيْمَانَ ابْنِ دَاوُدَ؟ فَقَالَ: «نَعَمْ». وَ ذَٰلِكَ أَنَّ رَجُلًا سَأَلَهُ عَنْ مَسْأَلَةٍ ، فَأَجَابَهُ فِهَا ، وَ سُلَيْمَانَ الْمَ الْمَسْأَلَةِ ، فَأَجَابَهُ فِهَا ، وَ سَلَلْهُ الْخَرُ عَنْ تِلْكَ الْمَسْأَلَةِ ، فَأَجَابَهُ بِغَيْرِ جَوَابِ الأَوَّلِينِ ، ثُمَّ قَالَ: «﴿هَ ذَا عَطَاوُنَا عَطَاوُنَا وَاللهُ الْفَرْدِ وَسُالِهِ ﴾ وَ هُكَذَا هِيَ فِي قِرَاءَةِ عَلِيٍّ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

قَالَ: قُلْتُ: أَصْلَحَكَ اللَّهُ، فَحِينَ أَجَابَهُمْ بِهٰذَا الْجَوَابِ يَـغْرِفُهُمُ الْإِمَـامُ؟ قَـالَ: «سُبْحَانَ اللَّهِ! أَ مَا تَسْمَعُ اللَّهَ يَقُولُ: ﴿إِنَّ فِى ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِلْمُتَّوَسِّمِينَ﴾ وَ هُمُ الْأَيْمَّةُ ﴿وَ إِنَّهَا لَبِسَبِيلٍ مُقِيمٍ﴾ لَا يَخْرُجُ مِنْهَا أَبَداً».

و هزار سال پیش از آنکه بدنها را بیافریند، بعد از آن دوست دار ما را به ما نمود. و به خدا سوگند، که من، روح تو را در میانهٔ آنان که به من نموده شدند، ندیدم. پس تو در کجا بودی؟.
آن مرد در نزد این سخن ساکت و خاموش شد و با آن حضرت در این باب، مراجعه و بازگشتی نکرد.

● و در روایت دیگر است که امام جعفر صادقﷺ فرمود که: «در آتش دوزخ بود».

۱۹۹۰ . ۲/۱۱۹۰ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از حسین بن سعید، از عمرو بن میمون، از عمار بن میمون، از عمار بن مروان، از جابر، از امام محمد باقر الله روایت کرده است که: «ما هر مردی را می شناسیم، چون او را ببینیم به حقیقت ایمان و حقیقت نفاق و بدانیم که در حقیقت، مؤمن است یا منافق».

از عبدالله بن سلیمان، از امام جعفر صادق روایت کردهاند که گفت: آن حضرت را سؤال کردم از امام که آیا خدا به او تفویض فرموده چنانچه به سلیمان بن داود تفویض فرموده بود؟ حضرت فرمود: «آری». و دلیل این آن است که سائلی، آن حضرت را از مسئله ای سؤال نمود و حضرت او را در آن مسئله، جواب فرمود. و دیگری او را از همان مسئله سؤال کرد، و حضرت او را به غیر جوابی که به از آن فرمود و دیگری او را از همان مسئله سؤال کرد، و کرد، و او را به غیر جواب سائل اول و دویم جواب داد. بعد از آن، فرمود: « فَنَا عَطَآوُنَا هَامَنُنْ کرد، و او را به غیر جواب سائل اول و دویم جواب داد. بعد از آن، فرمود: « فَنَا عَطَآوُنَا هَامَنُنْ الله الله عنی به این کلمه، در قرائت علی همچنین است (و در قرآن، به جای أو اعظ ﴿ أَوْ آَمْسِكُ ﴾ است، چنانچه پیش از این مذکور شد با ترجمه. بلی، باید که بنابر این قرائت، ﴿ فَامْنُنْ ﴾ از من به معنی قطع باشد که مرادف امساک است، نه از منت که مرادف عطا است. پس این قرائت، با قرائت مشهوره در اصل معنی، تفاوتی ندارند، مگر در تقدیم و تأخیر).

راوی میگوید که: عرض کردم: خدا تو را به اصلاح آورد، پس در آن هنگام که امام ایشان را به این جواب، جواب داد، ایشان را می شناخت؟ فرمود: «سبحان الله! آیا نمی شنوی از خدا که می فرماید: ﴿إِنَّ فی ذَلِکَ لآیَاتِ لِلْمُتَوسِّمینَ ﴾ و ایشان ائمهاند (چنانچه مذکور شد) و ﴿وَ إِنَّهٰا لَبِسَبیلِ مُقیمٍ ﴾ ۲؛ که هرگز از آن بیرون نمی رود». بعد از آن به من فرمود: «آری، به درستی که

ثُمَّ قَالَ لِي: «نَعَمْ، إِنَّ الْإِمَامَ إِذَا أَبْصَرَ إِلَى الرَّجُلِ، عَرَفَهُ وَ عَرَفَ لَوْنَهُ، وَ إِنْ سَمِعَ كَلَامَهُ مِنْ خَلْفِ حَائِطٍ، عَرَفَهُ وَ عَرَفَ مَا هُوَ، إِنَّ اللَّهَ يَسْقُولُ: ﴿وَمِنْ آيْنَاتِهِ خَلْقُ السَّمَاوَاتِ وَ الأَرْضِ وَاخْتِلَافُ أَنْسِنَتِكُمْ وَ أَلُوانِكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتِ لِلْعَالِمِينَ ﴾ وَ هُمُ الْعُلَمَاءُ، السَّمَاوَاتِ وَ الأَرْضِ وَاخْتِلَافُ أَنْسِنَتِكُمْ وَ أَلُوانِكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتِ لِلْعَالِمِينَ ﴾ وَ هُمُ الْعُلَمَاءُ، فَلَيْسَ يَسْمَعُ شَيْمًا مِنَ الْأَمْرِ يَنْطِقُ بِهِ إِلَّا عَرَفَهُ نَاجٍ أَوْ هَالِكُ، فَلِذَٰلِكَ يُجِيبُهُمْ بِالَّذِي يُجِيبُهُمْ ،



امام، چون نگاه به مردی کند، او را شناسد، و رنگ او (یعنی: صفاتی که در اوست) همه را بداند و اگر سخن او را از پشت دیواری بشنود، او را بشناسد و حقیقت او را بداند که چیست (یعنی: بداند که مؤمن است، یا منافق).



باب در بیان تاریخ



# أَبْوَابُ التَّارِيخِ

## ١١١ \_ بَابُ مَوْلِدِ النَّبِيِّ ﷺ وَ وَفَاتِيه

وُلِدَ النَّبِيُّ ﷺ لِاثْنَتَيْ عَشْرَةَ لَيْلَةً مَضَتْ مِنْ شَهْرِ رَبِيعٍ الْأَوَّلِ فِي عَامِ الْفِيلِ يَوْمَ الْجُمُعَةِ مَعَ الزَّوَالِ.

وَ رُوِيَ أَيْضاً عِنْدَ طُلُوعِ الْفَجْرِ قَبْلَ أَنْ يُبْعَثَ بِأَرْبَعِينَ سَنَةً.

وَ حَمَلَتْ بِهِ أُمَّهُ فِي أَيَّا لِمِ النَّشَرِيقِ عِنْدَ الْجَمْرَةِ الْوُسْطَىٰ، وَ كَانَتْ فِي مَنْزِلِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَبْدِ الْمُطَّلِّكِ، وَ وَلَدَّتُهُ فِي شِعْبِ أَبِي طَالِبٍ فِي دَارِ مُحَمَّدِ بْنِ يُوسُفَ فِي الزَّاوِيَةِ الْقُصُوىٰ عَنْ يَسَارِكَ وَ أَنْتَ دَاخِلُ الدَّارِ، وَ قَدْ أَخْرَجَتِ الْخَيْزُرَانُ ذٰلِكَ الْبَيْتَ، فَصَيَّرَتُهُ مَسْجِداً يُصَلِّى النَّاسُ فِيهِ.

وَ بَقِيَ بِمَكَّةَ بَعْدَ مَبْعَثِهِ ثَـلَاثَ عَشْرَةَ سَنَةً، ثُمَّ هَاجَرَ إِلَى الْمَدِينَةِ، وَ مَكَثَ بِهَا عَشْرَ سِنِينَ ثُمَّ قُبِضَ ﴿ لِاثْنَتَيْ عَشْرَةَ لَيْلَةً مَضَتْ مِنْ رَبِيعٍ الْأَوَّلِ يَوْمَ الْإِثْنَيْنِ وَ هُوَ ابْنُ ثَـلَاثٍ وَ سِتِّينَ سَنَةً.

وَ تُونِّفِي أَبُوهُ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ بِالْمَدِينَةِ عِنْدَ أَخْوَالِهِ وَ هُـوَ ابْـنُ شَهْرَيْنِ.

## باب در بیان تاریخ

#### ۱۱۱. باب در بیان مولد پیغمبرﷺ و وفات آن حضرت ً

پیغمبر ﷺ متولّد شد در وقتی که دوازده شب از ماه ربیع الاوّل گذشته بود؛ یعنی: در روز دوازدهم و مشهور روز هفدهم است، در سالی که مشهور است به عمام الفیل و آن، سالی است که فیل را آورده بودند که خانهٔ کعبه را خراب کنند؛ چنانچه مذکور خواهد شد، و در روز جمعه در وقت زوال آفتاب.

و نیز روایت شده که این ولادت کثیر السّعادت در نزد طلوع صبح بود، چهل سال پیش از آنکه به پیغمبری مبعوث شود او مادر آن حضرت، به او حامله شد در ایّام تشریق در نزد جمرهٔ وسطی، و در منزل عبدالله بن عبد المطلب بود، و آن حضرت را زایید در شعب ابی طالب در خانهٔ پدرش، که محمد بن یوسف، برادر حجّاج از عقیل خرید. و در زاویه و کنج، در نزد آن از جانب چپت، در حالی که تو

۱. و تاریخ، به معنی وقت چیزی ظاهر کردن است. و مراد از آن در اینجا، بیان وقت ولادت چهارده معصوم پایگا و وفات ایشان و سایر احوال ایشان است. که در این باب، مذکور میشود. (مترجم)

۲. و مُؤلِدٌ به فتح میم و کسر لام، وقت زادن و جای آن است، و هر یک از دو معنی، در اینجا، احتمال دارد؛ اگر اضافهٔ مولد به سوی پیغمبر، از قبیل اضافه به سوی مفعول باشد، والاً معنی وقت زاییده شدن و جای آن است. (مترجم)

۳. و ایام تشریق، یازدهم و دوازدهم و سیزدهم ماه ذی الحجه راگویند که در آن ایام گوشتها قربانی را به آفتاب خشک می کردند؛ چه تشریق خشک کردن گوشت است به آفتاب، ولیکن این ایام تشریق، ایام تشریق مشهوره نبود؛ چنانچه اکثر علما فهمیده اند و اشکال کرده اند که مبدأ حمل در ایام تشریق با بودن و لادت در ماه ربیع الأول به حسب ظاهر، جمع نمی شود؛ زیرا که لازم می آید که مذت حمل، از اقل آن، که شش ماه است، کم تر باشد، اگر تولّد در ماه ربیع الاول همان سال باشد، و اگر در ربیع سال دیگر باشد، لازم می آید که مذت حمل، از اکثر آن، که ده ماه یا یک سال است، بیشتر باشد؛ زیرا که در اوّل، سه ماه و هفت روز نمی شود و در دویم، از پانزده ماه بیشتر می شود و این را از خصائص آن حضرت نشمرده اند، بلکه مراد، ایام تشریق، ماه حج اهل جاهلیّت است که بنای آن بر نسینی و تأخیر بوده که حج را برای مصلحتی از موسم مقرّر، مؤخّر می داشتند تا آن که به آیه نسینی ممنوع شدند. حاصل آن که مادر آن حضرت حامله شد به آن حضرت در ایام تشریق در منی. (مترجم)

وَ مَاتَتْ أُمَّهُ آمِنَةُ بِنْتُ وَهْبِ بْنِ عَبْدِ مَنَافِ بْنِ زُهْرَةَ بْنِ كِـلَابِ بْنِ مُرَّةَ بْنِ كَعْبِ بْنِ لُؤَيِّ بْنِ غَالِبٍ وَ هُوَ ﷺ ابْنُ أَرْبَعِ سِنِينَ.

وَ مَاتَ عَبْدُ الْمُطَّلِبِ وَ لِلنَّبِيُّ ﷺ نَحْوُ ثَمَانِ سِنِينَ.

وَ تَزَوَّجَ خَدِيجَةَ وَ هُوَ ابْنُ بِضْعٍ وَ عِشْرِينَ سَنَةً، فَـوُلِدَ لَـهُ مِـنْهَا قَـبْلَ مَبْعَثِهِ ﷺ: الْقَاسِمُ، وَ رُقَيَّةُ، وَ زَيْنَبُ، وَ أُمُّ كُلْثُومٍ؛ وَ وُلِدَ لَهُ بَعْدَ الْـمَبْعَثِ: الطَّيِّبُ، وَ الطَّاهِرُ، وَ فَاطِمَةُ ﷺ.

وَ رُوِيَ أَيْضاً: أَنَّهُ لَمْ يُولَدْ لَهُ بَعْدُ الْمَبْعَثِ إِلَّا فَـاطِمَةُ ﴿ وَ أَنَّ الطَّـيِّبَ وَ الطَّاهِرَ وُلِدَا قَبْلَ مَبْعَثِهِ .

وَ مَاتَتُ خَدِيجَةُ اللهِ حِينَ خَرَجَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ مِنَ الشَّعْبِ، وَكَانَ ذَلِكَ قَبْلَ الْهِجْرَةِ بِسَنَةٍ.

وَ مَاتَ أَبُو طَالِبٍ بَعْدَ مَوْتِ خَدِيجَةً بِسَنَةٍ، فَلَمَّا فَقَدَهُمَا رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ شَنَأً الْمُقَامَ بِمَكَّةً، وَ دَخَلَهُ حُزْنُ شَدِيدٌ، وَ شَكَا ذَٰلِكَ إِلَىٰ جَبْرَئِيلَ ﴿ فَأَوْحَى اللّٰهُ تَعَالَىٰ إِلَيْهِ : اخْرُجْ مِنَ الْقَرْيَةِ الظَّالِمِ أَهْلُهَا ! فَلَيْسَ لَكَ بِمَكَّةَ نَاصِرٌ بَعْدَ اللّٰهُ تَعَالَىٰ إِلَيْهِ : اخْرُجْ مِنَ الْقَرْيَةِ الظَّالِمِ أَهْلُهَا ! فَلَيْسَ لَكَ بِمَكَّةً نَاصِرٌ بَعْدَ أَبِي طَالِبٍ، وَ أَمَرَهُ ﴿ بِالْهِجْرَةِ.

داخل آن خانه می شوی، و خیزران، مادر هارون، آن حجره را از خانهٔ محمد بن یوسف بیرون انداخت. پس، آن را مسجد کردند که مردم در آن نماز می کنند، و بعد از آن که آن حضرت به پیغمبری مبعوث شد، سیزده سال در مکّه ماند، پس به سوی مدینه مهاجرت فرمود، و ده سال در مدینه مکث کرد.

بعد از آن، قبض روح مطهر آن حضرت الله شد، در وقتی که دوازده شب از ماه ربیع الاوّل گذشته بود، و مشهور، بیست و هشتم ماه صفر است (و آنچه کلینی که در تاریخ ولادت و وفات آن حضرت ذکر فرموده، موافق مذهب اکثر اهل سنّت است). و رحلت در روز دوشنبه بود، و آن حضرت در آن وقت، شصت و سه ساله بود، و پدرش عبدالله بن عبدالم طلب در مدینه وفات کرد در نزد خالوهای خویش و آن حضرت، پسر دو ماهه بود و مادرش آمنه بینت و هب بن عبد مناف بن زهرة بن کلاب بن مرّة بن کعب بن لوی بن غالب وفات کرد و آن حضرت گرد و آن حضرت گرد و آن حضرت از بیست و سه قریب به هشت سال بود، و خدیجه را تزویج کرد و آن حضرت از بیست و سه سال تجاوز فرموده، به سی سال نرسیده بود.

بعد از آن، از برای آن حضرت الله پیش از آنکه به پیغمبری مبعوث شود، از خدیجه، قاسم و رقیه و زینب و ام کلثوم متولد شدند، و بعد از مبعث طیب و طاهر و فاطمه از برایش به وجود آمدند.

و نیز روایت شده که از برای آن حضرت بعد از مبعث، فرزندی غیر از فاطمه ها متولّد نشد، و این که طیّب و طاهر پیش از مبعث آن حضرت متولّد شدند (و من می گویم که بر کلینی ها و این، قائل وارد می آید که ابراهیم نیز از اولاد آن حضرت بود، و بعد از مبعث به وجود آمد).

و در هنگامی که رسول خدای از شعب ابی طالب بیرون آمد، خدیجه وفات فرمود و آن، یک سال پیش از هجرت به مدینه بود. و یک سال بعد از وفات خدیجه، ابوطالب وفات فرمود، و چون رسول خدای ابوطالب و خدیجه را نیافت، ماندن در مکه را دشمن داشت، و اندوه سختی بر او داخل شد، و این مطلب را به جبر نیل بی شکایت کرد، پس خدای تعالی به سوی او وحی فرمود که: ٢/١١٩٣ مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحَجَّالِ، عَنْ حَمَّادٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ الْمَوْمِنِينَ عَنْ مَحَمَّدٍ مَنْ اللهِ عَنْ حَمَّادٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَا اللهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَا عَلَا عَلَيْ عَلَيْكُوا عَلَيْ ع

١١٩٢ / ٣٠ أَخْمَدُ بْنُ إِذْرِيسَ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ عُبَيْدِ اللّٰهِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ وَ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللّٰهِ عَنْ عَلِيٍّ بْنِ حَدِيدٍ، عَنْ مُرَازِمٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللّٰهِ عَنْ قَالَ: «قَالَ اللّٰهُ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ: يَا مُحَمَّدُ، إِنِّي خَلَقْتُكَ وَ عَلِيّاً نُوراً \_يَغْنِي رُوحاً بِلا بَدَنٍ \_ قَبْلَ اللّٰهُ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ: يَا مُحَمَّدُ، إِنِّي خَلَقْتُكَ وَ عَلِيّاً نُوراً \_يَغْنِي رُوحاً بِلا بَدَنٍ \_ قَبْلَ أَنْ أَخْلُقَ سَمَاوَاتِي وَ أَرْضِي وَ عَرْشِي وَ يَعْرِي، فَلَمْ تَزَلْ تُهَلّلْنِي وَ تُحَجِّدُنِي، ثُمَّ أَنْ أَخْلُقَ سَمَاوَاتِي وَ أَرْضِي وَ عَرْشِي وَ يَعْرِي، فَلَمْ تَزَلْ تُهَلِّلُنِي وَ تُحَجِّدُنِي، ثُمَّ جَمَعْتُ رُوحَيْكُمَا، فَجَعَلْتُهُمَا وَالْحِدَةَ، فَكَانَتْ ثُومَ عَبْدُيْنِي وَ تُحَمِّدُ وَعِلِي وَ تُحَمِّدُ وَعَلِي وَاحِد، وَعَلَي وَاحِد، وَعَلِي وَاحِد، وَعَلَي وَاحِد، وَعَلِي وَاحِد، وَعَلَي وَاحِد، وَعَلِي وَاحِد، وَعَلِي وَاحِد، وَعَلَي وَاحِد، وَعَلَي وَاحِد، وَعَلِي وَاحِد، وَعَلِي وَاحِد، وَعَلِي وَاحِد، وَعَلَي وَاحِد، وَعَلَي وَاحِد، وَعَلِي وَاحِد، وَعَلِي وَاحِد، وَعَلَي وَاحِد، وَعَلِي وَاحِد، وَعَلَي وَاحِد، وَعَلِي وَعَنْ وَاحِد، وَعَلِي وَاحِد، وَعَلَى اللّٰهُ فَاطِمَة مِنْ نُورٍ الْبَعَدَأَهَا رُوحاً بِلَا بَدِن مُونِ وَيَنَا».

١٩٥٥ / ٢ . أَحْمَدُ ، عَنِ الْحُسَيْنِ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللّهِ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْفُضَيْلِ ، عَنْ أَبِي حَمْزَةَ ، قَالَ : سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﴿ يَقُولُ : «أَوْحَى اللّهُ تَعَالَىٰ إِلَىٰ مُحَمَّدٍ ﷺ : يَا عَنْ أَبِي حَمْزَةَ ، قَالَ : سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﴿ يَقُولُ : «أَوْحَى اللّهُ تَعَالَىٰ إِلَىٰ مُحَمَّدٍ ﷺ : يَا مُحَمَّدُ ، إِنِّي خَلَقْتُكَ وَ لَمْ تَكُ شَيْئاً ، وَ نَفَخْتُ فِيكَ مِنْ رُوحِي كَرَامَةً مِنِّي ، أَكْرَمْتُكَ بِهَا حِينَ أَوْجَبْتُ لَكَ الطَّاعَةَ عَلَىٰ خَلْقِي جَمِيعاً ، فَمَنْ أَطَاعَكَ ، فَقَدْ أَطَاعَنِي ؛ وَ مَنْ عَصَاكَ ، فَقَدْ عَصَانِي ، وَ أَوْجَبْتُ ذَلِكَ فِي عَلِيٍّ وَ فِي نَسْلِهِ مِمَّنِ الْحُتَصَصْتُهُ مِنْهُمْ لِنَفْسِى » . لِنَفْسِى » .

«بیرون رو از این دهی که اهل آن ستمکارند که تو را در مکّه بعد از ابوطالب یار و یاوری نیست»، و آن حضرت ﷺ [را]، به هجرت به سوی مدینه امر فرمود.

برادر حمّاد کاتب \_از حسین بن عبدالله روایت کرده است که گفت: به خدمت امام جعفر برادر حمّاد کاتب \_از حسین بن عبدالله روایت کرده است که گفت: به خدمت امام جعفر صادق این عرض کردم که: رسول خدا، سیّد و مهتر فرزندان آدم بود؟ فرمود: «به خدا سوگند، که آن حضرت، مهتر هر کسی بود که خدا او را آفرید، و خدا، خلقی را نیافرید که از محمد بهتر باشد».

۳/۱۱۹۳ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از خَجَال، از حمّاد، از امام جعفر صادق الله روایت کسر ده است کسه ذکسر رسسول خسدای در میان آمد، آن حضرت فرمود کسه:
«امیر المؤمنین الله فرمود: خدا، بنده ای را نیافرید که از محمد الله بهتر باشد».

۱۹۴ / ۳/۱۱۹۴ محمد بن ادریس، از حسین بن عبیدالله، از محمد بن عیسی و محمد بن عبدالله، از علی بن حدید، از مُرازم، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود: اخدای تبارک و تعالی فرمود که: یا محمل، من تو را و علی را آفریدم، در حالی که نور و روحی بودید بی تن، پیش از آن که آسمان ها و زمین و عرش و دریای خود را بیافرینم، پس همیشه مرا تهلیل و تمجید می نمودی آیعنی به یگانگی و بزرگی یاد می کردی. و احتمال دارد که معنی این باشد که: آن روح ـ یعنی: روح تو و علی ـ مرا تهلیل و تمجید می نمود).

بعد از آن، روحهای شما را جمع کردم و آن دو روح را یک روح گردانیدم. پس آن روح، مرابه بزرگی و پاکی و یگانگی یاد می نمود، بعد از آن، آن را دو بخش کردم و دو روح گردانیدم و هر یک از آن دو روح را دو بخش کردم و هر روحی را دو روح کردم پس چهار روح به هم رسید: یکی محمد، و یکی علی، و حسن و حسین دو تا، بعد از آن فاطمه را آفرید از نوری که او را ابتدا از آن فرمود، و روحی بود بی بدن، پس دست راست خود را به ما مالید و نور آن جناب در ما روشن شد».

۱۹۵۵ / ۲ احمد، از حسین، از محمد بن عبدالله، از محمد بن فضیل، از ابوحمزه روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام محمد باقر الله که می فرمود: «خدا به سوی محمد الله و حی فرمود که: یا محمد الله من تو را آفریدم و تو هیچ نبودی و در تو از روح خویش دمیدم، به جهت کرامتی از جانب من که تو را به آن گرامی داشتم، در هنگامی که برای تو فرمان برداری

١١٩٥ / ٥. الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ الْأَشْعَرِيُّ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ أَبِي الْفَصْلِ عَبْدِ اللهِ بْنِ إِدْرِيسَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ، قَالَ: كُنْتُ عِنْدَ أَبِي جَعْفٍ الشَّانِي اللهِ، فَأَجْرَيْتُ اخْتِلَافَ الشَّيعَةِ، فَقَالَ: «يَا مُحَمَّدُ، إِنَّ الله َ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ لَمْ يَزَلْ مُتَفَرِّداً فَأَجْرَيْتُ اخْتِلَافَ الشَّيعَةِ، فَقَالَ: «يَا مُحَمَّدُ، إِنَّ الله َ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ لَمْ يَزَلْ مُتَفَرِّداً فَأَجْرَيْتُهُ، فَمَكَنُوا أَلْفَ دَهْرٍ، ثُمَّ خَلَقَ جَمِيعَ بِوَحْدَانِيَّتِهِ، ثُمَّ خَلَقَ مُحَمَّداً وَ عَلِيّاً وَ فَاطِمَةً، فَمَكَنُوا أَلْفَ دَهْرٍ، ثُمَّ خَلَقَ مُحَمَّداً وَ عَلِيّاً وَ فَاطِمَةً، فَمَكَنُوا أَلْفَ دَهْرٍ، ثُمَّ خَلَقَ جَمِيعَ الْأَشْيَاءِ، فَأَشْهَدَهُمْ خَلْقَهَا، وَ أَجْرِي طَاعَتَهُمْ عَلَيْهَا، وَ فَوَّضَ أَمُورَهَا إِلَى يُهِمْ، فَهُمْ الْأَشْيَاءِ، فَأَشْهَدَهُمْ خَلْقَهَا، وَ أَجْرِي طَاعَتَهُمْ عَلَيْهَا، وَ فَوَّضَ أَمُورَهَا إِلَى يُهِمْ، فَهُمْ يُحِلُونَ مَا يَشَاوُونَ، وَ لَنْ يَشَاوُوا إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللّه تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ».

ثُمَّ قَالَ: «يَا مُحَمَّدُ، هٰذِهِ الدِّيَانَةُ الَّتِي مِنْ تَقَدَّمَهَا مَرَقَ، وَ مَنْ تَخَلَّفَ عَنْهَا مَحَقَ، وَ مَنْ لَزِمَهَا لَحِقَ؛ خُذْهَا إِلَيْكَ يَا مُحَمَّدُ».

٧٠١٩٧ / ٤. عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ صَالِحِ بْنِ سَهْلٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ اللَّهِ ﴿ اللَّهِ عَضَ قُرَيْشٍ قَالَ لِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ: بِأَيِّ شَيْءٍ سَبَقْتَ الْأَنْبِيَاءَ وَ أَنْتَ بُعِثْتَ آخِرَهُمْ وَ خَاتَمَهُمْ ؟

قَالَ: إِنِّي كُنْتُ أَوَّلَ مَنْ آمَنَ بِرَبِّي ، وَ أَوَّلَ مَنْ أَجَابَ حِينَ أَخَذَ اللَّهُ مِيثَاقَ النَّبِيِّينَ ﴿ وَ أَشْهَدَهُمْ عَلَىٰ أَنْفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَىٰ ﴾ ، فَكُنْتُ أَنَا أَوَّلَ نَبِيٍّ قَالَ: بَلَىٰ ، فَسَبَقْتُهُمْ بِالْإِقْرَارِ بِاللّٰهِ » .

١١٩٨ / ٧. عَلِيٌّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٌّ بْنِ إِبْرَاهِيمَ،

را بر همهٔ خلق خود واجب گردانیدم. پس هر که تو را اطاعت کند، مرا اطاعت کرده، و هر که تو را معصیت کند، مرا معصیت کرده. و همین را واجب گردانیدم در باب علی و در حق فرزندان او، آنان که ایشان را برای خود مخصوص ساختم از جملهٔ آن فرزندان» (و مراد ائمه هدی ایشاند).

۱۹۹۶ / ۵. حسین بن محمد اشعری، از معلّی بن محمد، از ابوالفضل، یعنی: عبدالله بن ادریس، از محمد بن سنان روایت کرده است که گفت: در نزد امام محمد تقی الله بودم، پس ذکر اختلاف شیعیان را جاری کردم. حضرت فرمود که: «ای محمد، به درستی که خدای تبارک و تعالی همیشه به وحدائیت و یگانگی خویش متفرّد و تنها بود، بعد از آن، محمد و علی و فاطمه را آفرید، و ایشان هزار روزگار مکث کردند. پس همهٔ چیزها را آفرید و ایشان را در هنگام آفریدن آنها، حاضر گردانید، و اطاعت ایشان را بر آنها جاری ساخت، و امور آنها را به ایشان و اگذاشت، پس ایشان حلال می گردانند آنچه را که می خواهند، و حرام می سازند آنچه را که می خواهند. و هرگز چیزی را نخواهند، مگر به خواست خدای تبارک و تعالی ۱۳. بعد از آن فرمود که: «ای محمد، این دین داری گردنی است که هر که آن را پیشی گیرد از بعد از آن فرمود که: «ای محمد، این دین دارد» و هر که از آن باز ایستد، هلاک شود، و هر دین، به در رود؛ چنانچه تیر از نشانه بیرون می رود، و هر که از آن باز ایستد، هلاک شود، و هر که ملازم آن باشد و از آن دست بر ندارد، به حق می رسد. ای محمد، این را با خود بگیر و از آن دست بر مداره.

۱۱۹۷ / ۶. چند نفر از اصحاب ما روایت کرده اند، از احمد بن محمد، از ابن محبوب، از صالح بن سهل، از امام جعفر صادق الله که : «بعضی از قریش به خدمت رسول خدا الله عرض کرد که: به چه چیز بر همهٔ پیغمبران پیشی گرفتی و حال آن که تو در آخر ایشان مبعوث شدی، و خاتم ایشانی (که پیغمبری به تو ختم شد)؟

فرمود که: من، اوّل کسی بودم که به پرودگار خویش ایمان آوردم، و اوّل کسی که اجابت کرد، من بودم، در هنگامی که خدا پیمان از پیغمبران گرفت و ایشان را بر نفسهای ایشان شاهد گردانید که: آیا من پروردگار شما نیستم؟ گفتند: بلی، تـو پـروردگار مـایی. پس اوّل پیغمبری که قبول کرد و بلی گفت، من بودم. پس همهٔ ایشان را پیشی گرفتم به اقرار کردن به خدا».

۷/۱۱۹۸ ملی بن محمد، از سهل بن زیاد، از محمد بن علی بن ابراهیم، از علی بن حمّاد،

عَنْ عَلِيٍّ بْنِ حَمَّادٍ، عَنِ الْمُفَضَّلِ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللَّهِ اللهِ اللهِ : كَيْفَ كُنْتُمْ حَيْثُ كُنْتُمْ فِي الْأَظِلَّةِ؟ فَقَالَ: «يَا مُفَضَّلُ، كُنَّا عِنْدَ رَبِّنَا لَيْسَ عِنْدَهُ أَحَدٌ غَيْرُنَا فِي ظُلَّةٍ خَصْرًاءَ، نُسَبِّحُهُ وَ نُقَدِّسُهُ وَ نُهَلِّلُهُ وَ نُمَجِّدُهُ، وَ مَا مِنْ مَلَكٍ مُقَرَّبٍ وَ لا ذِي رُوحٍ غَيْرُنَا حَتَىٰ بَدَا لَهُ فِي خَلْقِ الْأَشْيَاءِ، فَخَلَقَ مَا شَاءَ كَيْفَ شَاءَ مِنَ الْمَلَائِكَةِ وَ غَيْرِهِمْ، ثُمَّ أَنْهِىٰ عِلْمَ ذٰلِكَ إِلَيْنَا».

الله السَّغِيرِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِدْرِيشِ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِي عُبَيْدِ اللَّهِ الصَّغِيرِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِبْرَاهِيمَ الْجَعْفَرِيِّ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ عَلِيٍّ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ ﷺ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ، قَالَ:

«إِنَّ اللَّهَ كَانَ إِذْ لَا كَانَ، فَخَلَقَ الْكَانَ وَ الْمَكَانَ، وَ خَلَقَ نُورَ الْأَنْوَارِ الَّذِي نُوِّرَتْ مِنْهُ الْأَنْوَارُ، وَ هُوَ النُّورُ الَّذِي خَلَقَ مِنْهُ الْأَنْوَارُ، وَ هُوَ النُّورُ الَّذِي خَلَقَ مِنْهُ الْأَنْوَارُ، وَ هُوَ النُّورُ الَّذِي خَلَقَ مِنْهُ مُحَمَّداً وَ عَلِيّاً، فَلَمْ يَزَالَا نُورَيْنِ أَوَّلَيْنِ إِذْ لَا شَيْءَ كُوَّنَ قَبْلَهُمَا، فَلَمْ يَزَالَا يَجْرِيَانِ طَاهِرَيْنِ مُطَهَّرَيْنِ فِي الْأَصْلَابِ الطَّاهِرَةِ حَتَّى افْتَرَقَا فِي أَطْهَرٍ طَاهِرَيْنِ: فِي عَبْدِ اللَّهِ وَ أَبِي طَالِبِ عَيْقِ».

١٠/١٢٠١ . الْحُسَيْنُ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللهِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ، عَنِ الْمُفَضَّلِ،
 عَنْ جَابِرِ بْنِ يَزِيدَ، قَالَ: قَالَ لِي أَبُو جَعْفَرٍ ﷺ: «يَا جَابِرُ، إِنَّ اللهَ أَوَّلَ مَا خَلَقَ خَلَقَ خَلَقَ

از مفضّل روایت کرده است که گفت: به خدمت امام جعفر صادق هی عرض کردم که: چگونه بودید در وقتی که در صورت سایه ها و روح های بی بدن بودید؟ فرمود که: «ای مفضّل، ما در نزد پروردگار خویش بودیم و کسی غیر از ما در نزد آن جناب نبود، و در سایه بانِ سبزی، او را تسبیح و تقدیس و تهلیل و تمجید می کردیم، و غیر از ما، هیچ فرشتهٔ مقرّب و هیچ صاحب روحی نبود تا آن که ارادهٔ خدا به آفریدن چیزها تعلق گرفت. پس آنچه را که خواست آفرید، به آن کیفیّتی که خواست؛ از فرشتگان و غیر ایشان. بعد از آن، علم اینها را به ما رسانید و خبر اینها را به ما داده.

بعقوب، از سنان بن طَریف، از امام جعفر صادق الله که می گفت: آن حضرت فرمود که: ۱۹۹ اول اهل بیتی هستیم که خدا نامهای ما را مشهور ساخت با تعظیم و تکریم. به درستی که آن جناب چون آسمانها و زمین را آفرید، منادی را امر فرمود که: نداکند. پس سه مرتبه این ندا در داد که: أشهد أن لا إله إلا الله، یعنی: «گواهی می دهم که نیست خدایی، مگر خدا که جامع جمیع صفات کمال است». و سه مرتبه: أشهد آن محمداً رسول الله، یعنی: «گواهی می دهم که محمد فرستادهٔ خدا است». و سه مرتبه: أشهد آن محمداً رسول الله، یعنی: «گواهی می دهم که محمد فرستادهٔ خدا است». و سه مرتبه: أشهد آن علیاً امیرالمؤمنین حقاً، یعنی: گواهی می دهم که محمد فرستادهٔ خدا است». و سه مرتبه: أشهد آن علیاً امیرالمؤمنین حقاً، یعنی: گواهی می دهم که علی پادشاه مؤمنان است از روی راستی و درستی».

احمد بن علی از محمد بن ادریس، از حسین بن عبیدالله صغیر، از محمد بن ابراهیم جعفری، از احمد بن علی از محمد بن عبدالله بن عمر بن علی بن ابی طالب ﷺ، از امام جعفر صادق ﷺ روایت کرده است که فرمود: «خدای تعالی بود در وقتی که هیچ بودی نبود. پس بود و جای بود را خلق فرمود، و نور همهٔ نورها را که همهٔ نورها از آن منوّر و نورانی شدند، آفرید و در آن نور، روان ساخت از نور خویش که نورها از آن منوّر شدند، و آن نوری است که محمد و علی رااز آن آفرید. پس همیشه محمد و علی، دو نوری بودند که اوّل بودند؛ زیراکه هیچ چیز پیش از ایشان، به هستی نرسیده بود. پس ایشان متصل با هم روان بودند؛ پاک و پاکیزه در صلب های پاک تا عبدالمطلب و از آنجا از هم جدا شدند و در پشت دو کس پاک قرار گرفتند؛ یکی در صُلب عبدالله و یکی در صلب ابوطالب ﷺ».

۱۲۰۱ / ۱۰ . حسین از محمد بن عبدالله، از محمد بن سنان، از مفضّل، از جابر بن یزید روایت کرده است که گفت: امام محمد باقر ﷺ فرمود که: «ای جابر، به درستی که خدا، اوّل

مُحَمَّداً وَ عِتْرَتَهُ الْهُدَاةَ الْمُهْتَدِينَ، فَكَانُوا أَشْبَاحَ نُورٍ بَيْنَ يَدَي اللَّهِ».

قُلْتُ: وَ مَا الْأَشْبَاحُ؟ قَالَ: «ظِلُّ النُّورِ، أَبْدَانٌ نُورَانِيَّةٌ بِلَا أَرْوَاحٍ، وَ كَانَ مُؤَيَّداً بِرُوحٍ وَاحِدَةٍ، وَ هِيَ رُوحُ الْقُدُسِ، فَبِهِ كَانَ يَعْبُدُ اللَّهَ وَ عِـتْرَتُهُ، وَ لِـذٰلِكَ خَـلَقَهُمْ حُلَمَاءَ، عُلَمَاءَ، بَرَرَةً، أَصْفِيَاءَ، يَعْبُدُونَ اللَّهَ بِالصَّلَاةِ وَ الصَّوْمِ وَ السُّجُودِ وَ التَّسْبِيحِ وَ التَّهْلِيلِ، وَ يُصَلُّونَ الصَّلَوَاتِ، وَ يَحُجُّونَ وَ يَصُومُونَ».

١١٠١ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ وَ غَيْرُهُ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْوَلِيدِ شَبَابٍ الصَّيْرَفِيِّ، عَنْ مَالِكِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ النَّهْدِيُّ، عَنْ عَبْدِ السَّلَامِ بْنِ حَارِثٍ، عَنْ سَالِمِ بْنِ الصَّيْرَفِيِّ، عَنْ مَالِكِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ النَّهْدِيُّ، عَنْ عَبْدِ السَّلَامِ بْنِ حَارِثٍ، عَنْ سَالِمِ بْنِ السَّلَامِ بْنِ حَافِقِ اللَّهِ عَلَيْ مُنْ الْبِي جَعْفَرٍ عِنْ ، قَالَ: «كَانَ فِي رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ ثَلَاثَةٌ لَمْ تَكُنْ أَبِي جَعْفَرٍ عِنْ ، قَالَ: «كَانَ فِي رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ ثَلَاثَةٌ لَمْ تَكُنْ فِي الْمَولِ اللَّهِ عَيْرٍهِ : لَمْ يَكُنْ لَهُ فَيْءٌ ، وَكَانَ لَا يَمُرُّ فِي طَرِيقٍ فَيُمَرُّ فِيهِ بَعْدَ يَـوْمَيْنِ أَوْ فِي أَحَدٍ غَيْرِهِ : لَمْ يَكُنْ لَهُ فَيْءٌ ، وَكَانَ لَا يَمُرُّ فِي طَرِيقٍ فَيُمَرُّ فِيهِ بَعْدَ يَـوْمَيْنِ أَوْ فِي أَحَدٍ غَيْرِهِ : لَمْ يَكُنْ لَهُ فَيْءٌ ، وَكَانَ لَا يَمُرُّ فِي طَرِيقٍ فَيُمَرُّ فِيهِ بَعْدَ يَـوْمَيْنِ أَوْ لَا بِشَجَرٍ إِلَّا سَجَدَ ثَلَا تَهُ مُنَ فِيهِ ؛ لِطِيبٍ عَرْفِهِ ، وَكَانَ لَا يَمُرُّ بِحَجَرٍ وَ لَا بِشَجَرٍ إِلَّا سَجَدَ لَكُونَ لَا يَمُرُ بِحَجَرٍ وَ لَا بِشَجَرٍ إِلَّا سَجَدَ لَهُ اللَّهُ عَرِفَ النَّهُ وَدُ مَنَ فِيهِ ؛ لِطِيبٍ عَرْفِهِ ، وَكَانَ لَا يَمُرُ بِحَجَرٍ وَ لَا بِشَجَرٍ إِلَّا سَجَدَ

عَنْ أَخِمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ أَبِرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَخِمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ أَبِي نَصْرٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ اللَّهِ عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَنْهُ، قَالَ: «لَمَّا عُرِجَ بِرَسُولِ حَمَّادِ بْنِ عُثْمَانَ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَنْهُ، فَقَالَ لَهُ: يَا جَبْرَئِيلُ، أَتُخَلِّينِي اللَّهِ عَنْهُ، فَقَالَ لَهُ: يَا جَبْرَئِيلُ، أَتُخَلِّينِي اللَّهِ عَنْهُ، فَقَالَ لَهُ: يَا جَبْرَئِيلُ، أَتُخَلِّينِي عَلَىٰ هٰذِهِ الْحَالِ؟ فَقَالَ: امْضِهُ ؛ فَوَ اللّهِ لَقَدْ وَطِئْتَ مَكَاناً مَا وَطِئَهُ بَشَرٌ، وَ مَا مَشَىٰ فِيهِ بَشَرٌ قَبْلَكَ».

١٣٠١/ ١٣٠٨. عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنِ الْعُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنِ الْقَاسِمِ بْنِ مُحَمَّدٍ الْجَوْهَرِيِّ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي حَمْزَةَ، قَالَ: سَأَلَ أَبُو بَصِيرٍ أَبَا عَـبْدِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ الللللللْهُ اللَّهُ الللللللللللْهُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ

چیزی راکه آفرید، محمد و عترت او راکه راهنمایندگان و راهیافتگانند، آفرید. پس ایشان اشباح نور بودند در نزد خدا».

عرض کردم که: اشباح چیست؟ فرمود: «سایهٔ نور، یعنی: بدن های نورانی بی روح. و آن حضرت به یک روح مؤید بود که خدا او را به آن روح تقویت فرموده بود و آن، روح القدس بود که آن حضرت و عترتش به آن، خدا را می پرستیدند و از برای همین، ایشان را بر دباران و دانایان و نیکوکاران و برگزیدگان آفرید که خدا را پرستش میکنند به نماز و روزه و سجود و تسبیح و تهلیل و نمازهای واجبی، و سنتی را میگذارند و حج میکنند و روزه میگیرنده.

ابنی استان استان استان استان از عبدالسّلام بن حارث، از محمد بن ولید \_یعنی: شباب صیرفی \_از مالک بن استان آنهدی، از عبدالسّلام بن حارث، از سالم بن ابنی حفصه عجلی، از امام محمد باقر هی روایت کرده اند که فرمود: «سه چیز در رسول خدای بود که در کسی غیر از آن حضرت نبود: یکی آن که آن حضرت را سایه نبود، و دیگر آن که در راهی نمی گذشت که کسی بعد از دو روز یاسه روز در آن بگذرد، مگر آن که معلوم می شد که آن حضرت در آن راه گذشته به جهت بوی خوشی که داشت، و سیم آن که به هیچ سنگ و درختی نمی گذشت، مگر آن که برای او سجاده می کردند و تعظیم می نمودند».

۱۲/۱۲۰۳ علی بن ابراهیم، از پدرش، از آحمد بن محمد بن ابی نصر، از حماد بن عثمان، از ابوبصیر، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که فرمود: «چون رسول خدا را به معراج بردند، جبر ئیل آن حضرت را به جایی رسانید و او را واگذاشت. پیغمبر فرمود که: ای جبر ئیل، مرا بر این حال وا می گذاری؟ جبر ئیل عرض کرد که: برو، پس به خدا سوگند، که به جایی پاگذاشتی که هیچ انسانی در آن پانگذاشته و هیچ بشری پیش از تو در آن راه نرفته».

۱۳/۱۲۰۴ . چند نفر از اصحاب ماروایت کر ده اند، از احمد بن محمد، از حسین بن سعید، از قاسم بن محمد جو هری، از علی بن ابی حمزه که گفت: ابو بصیر از امام جعفر صادق الله سؤال کرد و من حاضر بودم و عرض کرد که: فدای تو گردم، چند مرتبه رسول خدای از را به معراج بردند؟ فرمود: «دو مرتبه. و جبر ٹیل الله آن حضرت را در جایی باز داشت و به او عرض کرد که: یا محمد، به جای خود باش که در جایی ایستاده ای که هرگز هیچ فرشته ای و هیچ پیغمبری در آن نایستاده. به درستی که پروردگار تو در کار رحمت فرستادن است (و احتمال این که نماز می کند، یا دعا می خواند، اگر چه بسر سبیل مجاز بساشد، با و جبود قرینهٔ بیان

وَ لَا نَبِيِّ ؛ إِنَّ رَبَّكَ يُصَلِّي، فَقَالَ: يَا جَبْرَئِيلُ، وَ كَيْفَ يُصَلِّي؟ قَالَ: يَقُولُ: سُبُّوحٌ، قُدُّوسٌ، أَنَا رَبُّ الْمَـلَائِكَةِ وَ الرُّوحِ، سَبَقَتْ رَحْمَتِي غَضَبِي. فَـقَالَ: اللَّـهُمَّ عَـفْوَكَ عَفْوَكَ». قَالَ: «وَ كَانَ كَمَا قَالَ اللَّهُ: ﴿قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنيٰ﴾».

فَقَالَ لَهُ أَبُو بَصِيرٍ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، مَا ﴿قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَى ﴾ ؟ قَالَ: «مَا بَيْنَ سِيتِهَا إِلَىٰ رَأْسِهَا». فَقَالَ: «كَانَ بَيْنَهُمَا حِجَابٌ يَتَلَأْلاً بَخَفْقٍ ـوَ لاَ أَعْلَمُهُ إِلاَ وَ قَـدْ قَـالَ: رَبُوجَدُ ـ فَنَظَرَ فِي مِثْلِ سَمِّ الْإِبْرَةِ إِلَىٰ مَا شَاءَ اللّهُ مِنْ نُورِ الْعَظَمَةِ، فَقَالَ اللّهُ تَبَارَكَ وَ رَبُوجَدُ ـ فَنَظَرَ فِي مِثْلِ سَمِّ الْإِبْرةِ إِلَىٰ مَا شَاءَ اللّهُ مِنْ نُورِ الْعَظَمَةِ، فَقَالَ اللّهُ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ: يَا مُحَمَّدُ، قَالَ: اللّهُ أَعْلَمُ، قَالَ: عَنْ لِأُمَّتِكَ مِنْ بَعْدِكَ ؟ قَالَ: اللّهُ أَعْلَمُ، قَالَ: عَلْيُ بُنُ أَبِي طَالِبٍ، أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ، وَ عَائِدُ الْمُسْلِمِينَ، وَ قَائِدُ الْغُرِّ الْمُحَجِّلِينَ».

قَالَ: ثُمَّ قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ ﴿ لِأَبِي بَصِيرٍ مِرْيَا أَبِّلَ مُحَمَّدٍ، وَ اللَّهِ، مَا جَاءَتْ وَلَايَةُ عَلِيٍّ مِنَ الْأَرْضِ، وَ لَكِنْ جَاءَتْ مِنَ السَّمَاءِ مُشَافَهَةً».

مراد از آن، صورتي ندارد).

و پیغمبر فرمود که: ای جبرئیل، چگونه رحمت می فرستد؟ عرض کرد که: می فرماید: سُبّوح قُدّوس أَنَا رَبُّ الملائکة و الرّوح سَبَقَتْ رَحْمَتی غَضَبی، یعنی: «منم که پاکم از هر بدی و به غایت پاک و پاکیزهام. منم پروردگار همهٔ فرشتگان و روح، پیشی گرفته رحمت من بر غضب منه. پس پیغمبر عرض کرد که: أللّهُمْ عَفْوَكَ عَفْوَك، یعنی: بار خدایا، بسیار طالب عفو توام که از جُرم من (یعنی: اُمتان من) در گذری، و با من نیکویی کنی».

و حضرت صادق الله فرمود که: «رسول خدا چنان بود که خدای تعالی فرموده که: ﴿قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَى ﴾ الله بو بصير به آن حضرت عرض کرد که: ﴿قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَى ﴾ جيست؟ فرمود: «آنچه در ميانه چم و گوشه کمان است تا سر آن». و ترجمهٔ آيه اين است که: «پس بود مقدار و اندازه قرب مسافت ميان او و پيغمبر، مثل مقدار دو کمان يا نزديک تر از آن» (يعنی: بر وجهی به او نزديک شد که اگر کسی مشاهدهٔ قرب مسافت می کرد ميان ايشان، متر دد می شد در آن که آن را مقدار دو کمان ايشان، متر دد می شد مقصود، آن است که مسافت ميانهٔ ايشان، مقدار کمانی بود که کنايه است از نهايت قرب و مزديکی و آن تمثيل است از برای شرقت انشال و ارتباط و تشبيه اندازهٔ معنوی روحانی به اندازهٔ صوری جسمانی و نزديکی جایی به نزديکی جايی و مکانت و منزلت به منزل و مکان. و شاعر چه خوش گفته که:

مكان قرب چانان تانگ شكه خوطماتواحك كند از صفحه ميم احمد را. تتمهٔ حدیث آنكه:)

حضرت صادق الله فرمود که: «در میان خدا و پیغمبر، حجابی بود که می درخشید و می جنبید راوی می گوید که: نمی دانم آن حضرت را که چیزی فرموده بیاشد، مگر آن که فرمود آن حجاب از زبرجد بود . (یعنی: آنچه در نظر من است، این است که آن حضرت فرمود که: «حجاب میانهٔ ایشان، از زبرجد بود») و در آن حجاب رخنه بود، مانند چشمهای سوزن. پس پیغمبر نظر کرد در آن رخنهٔ مانند چشمهٔ سوزن به سوی آنچه خدا می خواست

۱. نجم، ۹.



از نور عظمت خدا، بعد از آن، خدای تبارک و تعالی فرمود که: یا محمد، عرض کرد که: لبیک ربی ان نور عظمت خدا، بعد از آن، خدای تبارک و تعالی فرمود که آنچه بفر مایی به جا آورم افر مود که: کی خلیفه و امام است از برای امّت تو بعد از تو؟ عرض کرد که: خدا بهتر می داند. فرمود که: علی بن ابی طالب، پادشاه مؤمنان و آقای مسلمانان و پیشرو و جلودار پیشانی و دست و پاسفیدان است از نجابت ایشان، چنانچه اسبی که به این صفت باشد از همهٔ اسبها بهتر و نجیب تر است).

راوی میگوید که: پس حضرت صادق الله به ابوبصیر فرمود که: «ای ابا محمد، به خدا سوگند، که ولایت علی از زمین نیامده که پیغمبر از پیش خود آن راگفته باشد، ولیکن از آسمان آمده، از روی مشافهت (که خدا با پیغمبر در این باب روبهرو سخن گفته؛ یعنی: بیواسطه).

۱۴/۱۲۰۵ میندنفر از اصحاب ماروایت کردهاند، از احمد بن محمد، از علی بن سیف، از عمر و بن شمر، از جابر که گفت: به خدمت امام محمد باقر علی عرض کردم که: شمایل پیغمبر خدا علی من شرح و بیان فرما.

فرمود که: «پیغمبر خدا، سفیکی بود به سرخی آمیخته و چشمهایش گشاد و سیاهی آنها در نهایت سیاهی، و ابروهایش پیوسته و دستها و پاهایش گنده و درشت، و گویاکه از کفها و انگشتان آن حضرت طلامی ریخت، و سر دوشهایش بزرگ و ستبر، و چون ملتفت می شد، به همهٔ بدن التفات می فرمود (یعنی: می گشت و متوجه می شد) و به روش متکبران، به گوشهٔ چشم نظر نمی کرد؛ به جهت شدت انس و افتادگی که داشت. و مویی در میان سینهاش رویبده بود که پیوسته بود از سینه، یا کو اگردن تا ناف آن حضرت، و گویا آن موی در میان نقرهٔ صاف شده بود؛ چه بدن آن حضرت به نقره می مانست. و گویا گردن آن حضرت، تا میان دو شانهٔ او نقرهای بود در خشان، و بینی آن حضرت کشیده و بلند بود؛ به مر تبهای که چون آب می نوشید، نزدیک بود که به آب رسد، و چون راه می رفت سر مبارک را به زیر می افکند که گویا از بلندی به زیر می آمد، و مانند پیغمیر خدا این دیده نشد؛ پیش از آن حضرت و بعد از او گویا از بلندی به زیر می آمد، و مانند پیغمیر خدا این دیده نشد؛ پیش از آن حضرت و بعد از او نیز دیده نشد و نخواهد شد».

در هر دو نسخه ۱ کو۱ آمده و گویی که «گو۱ درست باشد که به معنای گودی است.

١٥/١٢٠٥ عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنِ ابْنِ فَضَّالٍ ، عَنْ أَبِي جَمِيلَة ، عَنْ مُحَمَّدٍ اللهِ عَلَيْ اللهِ مَثَلَ عَنْ مُحَمَّدٍ اللهِ عَلَيْ اللهُ مَثَلَ اللهُ مَثَلُ اللهُ اللهُ مُثَلًا اللهُ مُثَلِي اللهُ مُعَلِي اللهُ مَثَلُ اللهُ اللهُ مَثَلُ اللهُ اللهُ

١٢٠٧٠ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَيْفٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَمَّنْ ذَكَرَهُ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ أَلَيْهُمْ وَ اللهِ عَنْ اللهُ وَ رَسُولُهُ أَعْلَمُ، عَلَىٰ كَفَّهِ، ثُمَّ قَالُوا: اللهُ وَ رَسُولُهُ أَعْلَمُ، فَقَالَ: فِيهَا أَسْمَاءُ أَهْلِ الْجَنَّةِ وَ أَسْمَاءُ آبَائِهِمْ وَ قَبَائِلِهِمْ إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيَامَةِ.

ثُمَّ رَفَعَ يَدَهُ الشِّمَالَ، فَقَالَ: أَيُّهَا النَّاسُ، أَ تَدْرُونَ مَا فِي كَفِّي؟ قَالُوا: اللَّهُ وَ رَسُولُهُ أَعْلَمُ، فَقَالَ: أَسْمَاءُ أَهْلِ النَّارِ وَ أَسْمَاءُ آبَاثِهِمْ وَ قَبَائِلِهِمْ إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيَامَةِ.

ثُمَّ قَالَ: حَكَمَ اللَّهُ وَ عَدَلَ. حَكَمَ اللَّهُ وَ عَدَلَ، حَكَمَ اللَّهُ وَ عَدَلَ. فَرِيقٌ فِي الْجَنَّةِ، وَ فَرِيقٌ فِي الْجَنَّةِ، وَ فَرِيقٌ فِي الْجَنَّةِ، وَ فَرِيقٌ فِي السَّعِيرِ».

١٢٠٨ / ١٧ . مُحَمَّدُ بْنُ يَخْيَىٰ، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ إِسْحَاقَ بْنِ غَالِبٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ فِي خُطْبَةٍ لَهُ خَاصَّةً يَذْكُرُ فِيهَا حَالَ النَّبِيِّ وَ الْأَئِمَّةِ ﴿ وَ صِفَاتِهِمْ: «فَلَمْ يَمْنَعْ رَبَّنَا \_لِحِلْمِهِ وَ أَنَاتِهِ وَ عَطْفِهِ \_ مَا كَانَ جمیله، از محمد حلبی، از امام جعفر صادق الاکه فرمود: ارسول خدای فرمود که: خداامت جمیله، از محمد حلبی، از امام جعفر صادق الاکه فرمود: ارسول خدای ه فرمود که: خداامت مرا از برای من مصوّر ساخت در گل (یعنی: مثال ایشان را به من نمود در حالی که مخلوق نشده بودند)، و نام های ایشان را به من تعلیم نمود؛ چنانچه همهٔ نام ها را به آدم تعلیم فرمود. پس اصحاب عَلَم ها و صاحبان شوکت، به من گذشتند و من برای علی و شیعیان آن حضرت استغفار کردم، و پروردگار من، مرا در باب شیعیان علی خصلتی وعده فرمود. به آن حضرت عرض شدکه: یا رسول الله، آن خصلت چیست؟ فرمود: آمرزش گناهان از برای آنکه ایمان آورده از ایشان، و آنکه گناه کوچک و بزرگی را وا نگذارد از ایشان (که همه را بیامرزد. و میتواند که معنی این باشد که ثواب کوچک و بزرگی را از ایشان وا نگذارد که همه را ثبت و ضبط فرماید). و از برای ایشان بخصوص سینات به حسنات مبدّل شوده (که بدی های ایشان خوبی شود).

۲۲۰۷ / ۱۲۰۷ ملی بن ابراهیم، از پدرش، از حسین بن سیف، از پدرش، از آن که او را ذکر کرده، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که فرمود: «رسول خدای مردم را خطبه فرمود، بعد از آن، دست راست خود را بلند کرد و مشت خود را بر هم گذاشته بود و فرمود که: ای گروه مردمان، آیا می دانید که در مشت من، چه چیز است؟ گفتند که: خدا و رسول او بهتر می دانند. فرمود که: در آن است نام های اهل بهشت و نام های پدران ایشان و قبیله های ایشان تا روز قیامت. بعد از آن، دست چپ خود را بلند کرد و فرمود که: ای گروه مردمان، آیا می دانید که در دست من چیست؟ گفتند که: خدا و رسول او بهتر می دانند. فرمود که: نام های اهل دو زخ و نام های پدران ایشان و قبیله های ایشان است تا روز قیامت. بعد از آن دو مرتبه فرمود که: خدا حکم فرموده و عدالت نموده: ﴿فَرِیقُ فِی ٱلْجَنَّةِ وَفَرِیقٌ فِی ٱلسَّعِیرِ﴾ ا، یعنی: گروهی در به شتند و گروهی در آتش افروخته».

۱۲۰۸ / ۱۷ . محمد بن یحیی، از احمد بن محمد بن عیسی، از حسن بن محبوب، از اسحاق بن غالب، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است در خطبهای مخصوصهٔ آن حضرت که در آن حال پیغمبر و اثمه پی و صفات ایشان را ذکر فرموده، می فرماید که: «پس

۱. شورا، ۷.

مِنْ عَظِيمٍ جُرْمِهِمْ وَ قَبِيحٍ أَفْعَالِهِمْ أَنِ انْتَجَبَ لَهُمْ أَحَبَّ أَنْبِيَائِهِ إِلَيْهِ، وَ أَكْرَمَهُمْ عَلَيْهِ مُحَمَّدَ بْنَ عَبْدِ اللّٰهِ عَلَيْهِ أَلْمِ أَلْمِ أَلْ الْمِلْمِ صِفْتُهُ، بَشَرَتْ بِهِ الْأَنْبِيَاءُ فِي حَوْمَةِ الْمِزِّ مَوْلِدُهُ، وَ فِي دَوْمَةِ الْكَرَمِ مَحْتِدُهُ، غَيْرَ مَشُوبٍ حَسَبُهُ، وَ لَا مَجْهُولٍ عِنْدَ أَهْلِ الْمِلْمِ صِفْتُهُ، بَشَرَتْ بِهِ الْأَنْبِيَاءُ فِي كُتُيْهَا، وَ نَطْقَتْ بِهِ الْعُلَمَاءُ بِنَعْتِهَا، وَ تَأْمَّلَتُهُ الْحُكَمَاءُ بِوَصْفِهَا، مُهَذَّبُ لَا يُمانِي عَلَيْهُ الْحَكَمَاءُ بِوصْفِها، مُهَذَّبُ لَا يُمانِي عَلَيْهُ الْحَكَمَاءُ بِوصْفِها، مُهَذَّبُ لَا يُمانِي عَلَيْهُ الْحَكَمَاءُ بِوصْفِها، مُهَذَّبُ لَا يُمانِي عَلَيْ أَوْصَافِ الرَّسَالَةِ وَ أَحْمَلَامِهَا، إلىٰ أَنِ انْتَهَتْ بِهِ أَوْقَارِ النَّبُوقَ وَ أَخْلَقِهَا، مَطْبُوعٌ عَلَىٰ أَوْصَافِ الرَّسَالَةِ وَ أَحْمَلَامِهَا، إلىٰ أَنِ انْتَهَتْ بِهِ أَوْقَارِ النَّبُوقَ وَ أَخْلَقِهَا، مَطْبُوعٌ عَلَىٰ أَوْصَافِ الرَّسَالَةِ وَ أَحْمَلَامِهَا، إلىٰ أَنِ انْتَهَتْ بِهِ أَوْقَارِ اللّهِ إِلَى أَنْهُمْ اللّهِ الْقَضَاءُ فِيهِ إلىٰ يَهَايَاتِهَا، أَذَاهُ مَحْتُومُ أَنْ اللّهِ الْقَضَاءُ فِيهِ إلىٰ يَهَايَاتِهَا، أَذَاهُ مَحْتُومُ أَنْهُمْ وَمُ اللّهِ إلى غَلْمِ إلى غَلِياتِهَا، تُبَشِّرُ بِهِ كُلُّ أَنَّهُ مِنْ يَعْدَهُمُ وَلَا أَنِي إلىٰ غَلَيْ وَلَادَتِهِ نِكَاحٌ مِنْ لَدُنْ آدَمَ إلىٰ ظَهْرٍ، لَمْ يَخْلِطْهُ فِي عُنْصُرُهِ سِقَاعٌ، وَ لَمْ يُعْتَجِّسُهُ فِي وِلَادَتِهِ نِكَاحٌ، مِنْ لَدُنْ آدَمَ إلىٰ أَبِيهِ عَبْدِ اللّهِ فِي خَيْدٍ فِرْقَةٍ ، وَ أَكْرَمُ سِعْطٍ، وَ أَمْنَعُ رَهْطٍ، وَ أَكْلَا حَمْلٍ، وَ أَوْدَعٍ إلىٰ أَيْدِهِ فَي خَيْدِ اللّهِ فِي خَيْدِ اللّهِ فِي خَيْدٍ فِرْقَةٍ ، وَ أَكْرَمُ سِعْطٍ، وَ أَمْنَعُ رَهْطٍ، وَ أَكْلَا حَمْلٍ، وَ أَوْدَعٍ إلى أَيْمِ وَهُو مَا فَي خَيْدِ اللّهِ فِي خَيْدٍ اللّهِ فِي خَيْدٍ فِي قَوْمُ وَ أَكْرَمُ سِعْطٍ ، وَ أَمْدَعُ رَهُمْ وَ أَكْرُمُ مُوالْ فَي أَلْهُمَا وَ أَكْرَا وَاللّهُ مَا اللّهُ فِي خَيْدِ اللّهِ فِي خَيْدٍ اللّهِ فِي خَيْدٍ اللّهِ فِي خَيْدٍ وَلَا الْمَالِمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ مَا اللّهِ فَي اللْهُ عَلَى اللْهِ الْقُومُ ال

منع نکرد پروردگار، ما را به جهت بر دباری و تأتی و آرام و مهربانی که دارد، آنچه واقع شد از گناهان بزرگ و کردارهای زشت بندگان، از آن که برگزید از برای ایشان، دوست ترین پیغمبران خود را به سوی خود و پیغمبری را که از همهٔ پیغمبران دوست تر می داشت، و در نزد او از همهٔ ایشان گرامی تر بود؛ یعنی: محمد بن عبدالله که مولدش در معظم عزت، و اصل و ریشهٔ او در درخت کرم و بزرگواری است (و مراد این است که از سلسلهٔ نجیب عظیم الشان به وجود آمده). و حسبش به صفت بدی، مخلوط و نسبش به عیبی آمیخته و ممزوج نیست. و صفتش در نزد اهل علم، معلوم است (و چنان نیست که آن را ندانند).

همهٔ پیغمبران در کتابهای خویش به آن حضرت و وجود ذی جودش، مژده دادند. و جمیع علما به نعت خویش به او گویا شدند، و تمام حکما به وصف خود در او تأمّل نمودند. پاکیزه شده ای است که هیچ کس از خلائق در صفات به او نزدیک نمی تواند شد. و هاشمی است که کسی با او برابری نمی تواند کرد. و مکّی است که کسی بر او بلندی نمی تواند جست. خوی او حیا، و سرشتش سخااست. آفریده شده بر بادهای نبوت، و اخلاق آن، و سرشته شده بر وصفهای رسالت و خردمندی ها و نرمی های آن، تا آن که اسباب تقدیرات خدا او را به او قات حصول آن اسباب رسانید، و قضادر او به امر خدا جاری گردید، تا به نهایت و غایت آن اسباب رسید. قضای حتمی خدا او را به غایت های آن رسانید.

هر گروهی به آن حضرت مژده می دادند. کسانی راکه بعد از ایشان بودند و هر پدری نور او را به پدری دیگر، به وضعی که آن حضرت را در عنصر لطیف و اصل مادّه شریف، زنایی نمی آمیخت، و او را در ولادت با سعادتش، نکاحی که مخالف شرع انور باشد، نجس نگردانید.

از نزد آدم تا پدرش عبدالله (بعنی: جمیع پدران آن حضرت تا حضرت آدم) همه حلالزاده بودند (که از عقد صحیح موافق شریعت به هم رسیده بودند، و هیچیک از ایشان، فرزند زنا و شبهه نبودند). و در فرقهای که از هر فرقهای بهتر و در قبیلهای که از همه کریم تر و در گروهی که از همه کس منیع تر بودند، و حمل را بیشتر از همه کس محافظت می نمودند، و در دامن و کنار کسی تربیت یافت که امانتش از همه کس بیشتر بود.

خدا او را برگزید و پسندید، و همر خموبی را در او جمع فرمود، و کلیدهای علم و چشمههای حکمت را به او عطا فرمود. و او را برانگیخت که رحمت باشد از بسرای بمندگان، حِجْرٍ، اصْطَفَاهُ اللّهُ وَ ارْتَضَاهُ وَ اجْتَبَاهُ، وَ آتَاهُ مِنَ الْعِلْمِ مَفَاتِيحَهُ، وَ مِنَ الْسَحُكْمِ يَتَابِيعَهُ، البُّتَعَنَهُ رَحْمَةً لِلْعِبَادِ، وَ رَبِيعاً لِلْبِلَادِ، وَ أَنْزَلَ اللّهُ إِلَيْهِ الْكِتَابَ، فِيهِ الْبَيَانُ وَ النَّبَيَانُ ﴿قَرْآنا عَرَبِيًا غَيْرَ دِى عِوْجٍ لَعَلَّهُمْ يَتَقُونَ﴾، قَدْ بَيَّنَهُ لِلنَّاسِ، وَ نَهَجَهُ بِعِلْمٍ قَدْ فَصَلَهُ، وَ دِينٍ قَدْ أَوْضَحَهُ، وَ فَرَائِضَ قَدْ أَوْجَبَهَا، وَ حُدُودٍ حَدَّهَا لِلنَّاسِ وَ بَيَّنَهَا، وَ أُمُورٍ قَدْ كَشَفَهَا لِخَلْقِهِ وَ أَعْلَمَهَا، فِيهَا دَلاَلةٌ إِلَى النَّجَاةِ، وَ مَعَالِمُ تَدْعُو إِلَىٰ هُدَاهُ، فَبَلَّعَ رَسُولُ كَشَفَهَا لِخَلْقِهِ وَ أَعْلَمَهَا، فِيهَا دَلاَلةٌ إِلَى النَّجَاةِ، وَ مَعَالِمُ تَدْعُو إِلَىٰ هُدَاهُ، فَبَلَّعَ رَسُولُ لَلْمَائِهُ مَا أُرْسِلَ بِهِ، وَ صَدَعَ بِمَا أُمِرَ، وَ أَدَىٰ مَا حُمَّلَ مِنْ أَثْقَالِ النَّبُوقَةِ، وَ صَبَرَ لِرَبِّهِ، وَ لَمُعَلَمُ إِلَى النَّجَاةِ، وَ حَنَّهُمْ عَلَى الذَّكُورِ، وَ دَلَّهُمْ جَاهَدَ فِي سَبِيلِهِ، وَ نَصَحَ لِأُمَّتِهِ، وَ دَعَاهُمْ إِلَى النَّجَاةِ، وَ مَنَارٍ رَفَعَ لَهُمْ أَعْلَمَهَا، عَلَى الذَّكُورِ، وَ دَلَّهُمْ عَلَى اللهُدى، بِمَنَاهِجَ وَ دَوَاعٍ أَنْسَى لِلْعِبَادِ أَسَاسَهَا، وَ مَنَارٍ رَفَعَ لَهُمْ أَعْلَمَهَا، كَيْبِلُوا مِنْ بَعْدِهِ، وَ كَانَ بِهِمْ رَؤُوفَا رَحِيمًا».

١٢٠٩ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ ، عَنْ سَعْدِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ ، عَنْ جَمَاعَةٍ مِنْ أَصْحَابِنَا ، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ هِللَّلِ ، عَنْ أُمَيَّةَ بْنِ عَلِيٍّ الْقَيْسِيِّ ، قَالَ : حَدَّثَنِي دُرُسْتُ بْنُ أَبِي مَنْصُورٍ ، أَنَهُ اَخْمَدَ بْنِ هِللّلِ ، عَنْ أُمَيَّةَ بْنِ عَلِيٍّ الْقَيْسِيِّ ، قَالَ : حَدَّثِنِي دُرُسْتُ بْنُ أَبِي مَنْصُورٍ ، أَنَهُ سَأَلَ أَبَا الْحَسَنِ الْأَوَّلَ ﷺ : أَكَانَ رَسُولُ اللّٰهِ ﷺ مَحْجُوجاً بِأَبِي طَالِبٍ ؟ فَقَالَ : «لا ، وَ لَكِنَّهُ كَانَ مُسْتَوْدَعاً لِلْوَصَايَا ، فَدَفَعَهَا إلَيْهِ ﷺ».

و چون فصل بهار باشد از برای شهرها و زمینها. و خدا فرو فرستاد به سوی او کتابی راکه در آن بیان و تبیان هر چیزی هست ﴿قُرْآنا عَرَبِیّا غَیْرَ دی عِوْجٍ لَعَلَهُمْ یَتَقُونَ ﴾ ، یعنی: در حالتی است که آن قرآنی است به لغت عرب، غیر صاحب کجی و آن را فرو فرستاد تا باشد که ایشان بپرهیزند از کفر و انواع عصیان » (و در بعضی از نسّخ کافی، به جای یتقون، یعقلون است و آن، درست نیست، مگر آن که بر سبیل اقتباس باشد).

و حضرت فرمود که: «آن را از برای مردم بیان فرمود، و آشکار نمود به علمی که آن را تفصیل داد، و دینی که آن را روشن ساخت، و واجباتی که آن را واجب گردانید، و حدودی چند که آنها را قرار داد از برای مردم و آنها را بیان فرمود، و اموری چند که آنها را از برای آفریدگان خویش روشن و هویدا نمود، و دلالت به سوی نجات و نشانها که مردم را به سوی رهنمایان می خواند، در آنها آشکار کرد.

پس رسول خداید، و آنچه راکه به آن فرستاده شده بود، به مردم رسانید، و آنچه راکه به آن مأمور بود ظاهر گردانید، و آنچه راکه بر آو بار شده بود، از بارهای سنگین پیغمبری، به منزل رسانید، و به جهت رضای پروردگار خویش، صبر و شکیبایی ورزید، و در راه آن جناب، با دشمنان دین جهاد فرمود، و امّت خود را نصبحت و خیرخواهی کرد، و ایشان را به سوی نجات خواند، و بر یاد خدا بر انگیخت، و ایشان را بر راه هدایت دلالت کرد، به راههای راست و داعیان چند (یعنی: انمه) که اساس و اصل آن را از برای بندگان محکم ساخت، و منادی چند که نشانه های آن را از برای ایشان برافراشت، تا آن که بعد از آن حضرت، گمراه نشوند و به ایشان رؤف و رحیم بوده (که نهایت مهربانی نسبت به ایشان داشت).

۱۲۰۹ / ۱۲۰ محمد بن یحیی، از سعد بن عبدالله، از جماعتی از اصحاب ما، از احمد بن هلال، از امیّة بن علی قیسی، روایت کرده است که گفت: حدیث کرد مرا دُرست بن ابی منصور، که از امام موسی کاظم الله سؤال کردکه: آیا رسول خدا الله محجوج به ابی طالب و مغلوب حجّت او بود (که ابوطالب حجّت باشد بر آن حضرت)؟

حضرت فرمود: «نه، ولیکن ابوطالب چنان بود که وصایای عیسی در نیزد او به امانت سپرده شده بود، پس آنها را به محمد الله تسلیم نمود». درست می گوید که: عرض کردم:

۱. زمر، ۲۸.

قَالَ: قُلْتُ: فَدَفَعَ إِلَيْهِ الْوَصَايَا عَلَىٰ أَنَّهُ مَحْجُوجٌ بِهِ؟ فَقَالَ: «لَوْ كَانَ مَحْجُوجاً بِهِ، مَا دَفَعَ إِلَيْهِ الْوَصِيَّةَ».

قَالَ: فَقُلْتُ: فَمَا كَانَ حَالُ أَبِي طَالِبٍ؟ قَالَ: «أَقَرَّ بِالنَّبِيِّ وَ بِمَا جَاءَ بِهِ. وَ دَفَعَ إِلَيْهِ الْوَصَايَا، وَ مَاتَ مِنْ يَوْمِهِ».

١٩١١ / ١٩ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ الْأَشْعَرِيُّ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مَنْصُورِ بْنِ الْعَبَّاسِ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَسْبَاطٍ، عَنْ يَعْقُوبَ بْنِ سَالِمٍ، عَنْ رَجُلٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عِنْ الْعَبَّاسِ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَسْبَاطٍ، عَنْ يَعْقُوبَ بْنِ سَالِمٍ، عَنْ رَجُلٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عِنْ الْعَبَّاسِ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَسْبَاطٍ، عَنْ يَعْفُولِ عِنْ رَجُلٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عِنْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله

فَبَيْنَا هُمْ كَذَٰلِكَ إِذْ أَتَاهُمْ آتٍ لَا يُرَوْنَهُ وَ يَشَامَعُونَ كَلَامَهُ ـ فَقَالَ: السَّلَامُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الْبَيْتِ وَ رَحْمَةُ اللّٰهِ وَ بَرَكَاتُهُ، إِنَّ فِي اللّٰهِ عَزَاءً مِنْ كُلِّ مُصِيبَةٍ، وَ نَجَاةً مِنْ كُلِّ هَلَكَةٍ، وَ دَرَكا لِمَا فَاتَ: ﴿ كُلُّ نَفْسٍ ذَائِقَةُ الْمَوْتِ وَ إِنَّمَا تُوَفَّوْنَ أَجُورَكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَمَنْ وَحْرَجَ عَنِ اللّٰهِ وَ دَرَكا لِمَا فَاتَ: ﴿ كُلُّ نَفْسٍ ذَائِقَةُ الْمَوْتِ وَ إِنَّمَا تُوَفِّوْنَ أَجُورَكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَمَنْ وَحْرَجَ عَنِ النَّارِ وَ أَدْخِلَ الْجَنَّةَ فَقَدْ فَازَ وَ مَا الْحَيَاةُ الدُّنِيَا إِلّٰا مَتَاعُ الْفُرُورِ ﴾ إِنَّ اللّٰهَ اخْتَارَكُمْ وَ وَضَالَكُمْ وَ طَهَرَكُمْ ، وَ جَعَلَكُمْ أَهْلَ بَيْتِ نَبِيّهِ ، وَ اسْتَوْدَعَكُمْ عِلْمَهُ ، وَ أَوْرَثَكُمْ كِتَابَهُ ، وَ الْمَتَوْدَعَكُمْ عِلْمَهُ ، وَ أَوْرَثَكُمْ كَتَابَهُ ، وَ الْمَوْدَةُ فَلَا يَشِتِ نَبِيِّهِ ، وَ اسْتَوْدَعَكُمْ عِلْمَهُ ، وَ أَوْرَثَكُمْ كِتَابَهُ ، وَ اللّٰهِ الْمَابَعُ وَاللّٰهِ الْمَا يَسْتُو دَعَكُمْ عِلْمَهُ ، وَ أَوْرَثَكُمْ كِتَابَهُ ، وَ السَّوْدَةُ وَكُمْ عَلْمَهُ ، وَ أَوْرَثَكُمْ كِتَابَهُ ، وَ الْمَوْدَةُ وَلَمْ اللّٰهُ الْوَلَا الْمَكُمْ وَاللّٰهُ الْمَالَةُ اللّٰهُ الْمَالِقُولُ اللّٰهِ الْمَالِقُولُ اللّٰهِ الْمُ لَعْلِيلُونَ وَلَا الْمَوْلِ وَاللّٰمَا الْوَلَوْلَ الْمُورَالِهُ إِلَاللّٰهِ الْمَالِمُ اللّٰمَ اللّٰهُ اللّٰولِ الللّٰهُ الللّٰهِ اللّٰولِيلَةُ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰولِيلُولُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰولِ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰمَ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللللّٰهُ اللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللللّٰهُ اللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰمُ ا

وصایا را به آن حضرت تسلیم نمود، بنابر این که به ابوطالب محجوج بود؟ حضرت فرمود که: «اگر به او محجوج می بود (که ابوطالب حجّت بر او باشد)، ابوطالب وصیّت را به او تسلیم نمی نمود» (چه وصیّت باید که در نزد وصیّ باشد).

راوی میگوید که: عرض کردم: پس حال ابوطالب چه بود؟ (یعنی: رسول خدای بر او حُجّت بود یا نه؟) حضرت فرمود که: «اقرار نمود به پیغمبر و به آنچه پیغمبر آن را از جانب خدا آورده بود، و وصایا را به آن حضرت تسلیم کرد، و در همان روز وفات نمود».

اسباط، از یعقوب بن سالم، از مردی، از امام محمد باقر گ روایت کرده است که فرمود:

هجون قبض روح مطهر رسول خدای شد، آل محمد شب را به روز آوردند با دراز ترین شبها (یعنی: آن شب دراز ترین شبها بر ایشان گذشت به جهت شدّت غم و اندوه) تا آن که گمان کردند که هیچ آسمانی برایشان سایه نخواهد افکند، و هیچ زمینی ایشان را بر نخواهد داشت (حاصل مراد، آن که چنان می پنداشتند که بعداز آن، زنده نخواهند بود)؛ زیراکه رسول داشت (حاصل مراد، آن که چنان می پنداشتند که بعداز آن، زنده نخواهند بود)؛ زیراکه رسول خدای با خویشان و بیگانگان در راه خداه شمنی کرده بود (و همه را چیزی که مکروه طبع ایشان بود رسانیده؛ چون کشتن و زخم زدن و غیر آن).

پس در بین این که ایشان همچنین غمناک و اندوهناک و متفکر و متحیّر بودند، ناگاه کسی به نزد ایشان آمد که او را نمی دیدند و سخن او را می شنیدند، و گفت که: السّلام علیکم أهل البیت و رحمة الله و برکاته، یعنی: اسلام خدا (یا سلام من، یا همهٔ سلامها) بر شسما باد ای خاندان محمد و رحمت خدا و برکتهای او». به درستی که در رحمت و ثواب خدا تسلّی است از هر مصیبت و امر ناخوشی که به این کس رسیده، و نجات است از هر چه باعث هلاکت شود، و مصیبت و امر ناخوشی که به این کس رسیده، و نجات است از هر چه باعث هلاکت شود، و دریافت است آنچه را که فوت شده باشد: ﴿کُلُّ نَفْسٍ نَائِقَةُ الْمَوْتِ وَ إِنّمَا تُوفَّوْنَ اُجُورَکُمْ یَـوْمَ الْقِیَامَةِ فَمَنْ زُحْزِعَ عَنِ النّارِ وَ اُذْخِلَ الْجَنّةُ فَقَدْ فَازَ وَ ما الْحَیّاةُ الدُنْیَا إِلاَّ مَتَاعُ الْفُرُورِ﴾ الله بعنی: «هر تنی القیامَةِ فَمَنْ زُحْزِعَ عَنِ النّارِ وَ اُذْخِلَ الْجَنّةُ فَقَدْ فَازَ وَ ما الْحَیّاةُ الدُنْیَا إِلاَّ مَتَاعُ الْفُرُورِ﴾ الله بعنی: «هر تنی جشنده مرگ است و جز این نیست که شما تمام داده می شوید مزدهای خود را در روز قیامت. پس، هر که دور گردانیده شود از آتش دوزخ، و در آورده شود در بهشت، پس به حقیقت که رستگار گردیده، و به مراد و مقصود خویش رسیده، و نیست زندگانی دنیا، مگر برخورداری

١. آل عمران، ١٨٥.

جَعَلَكُمْ تَابُوتَ عِلْمِهِ وَ عَصَا عِزِّهِ، وَ ضَرَبَ لَكُمْ مَثَلًا مِنْ نُورِهِ، وَ عَصَمَكُمْ مِنَ الزَّلُلِ، وَ آمَنَكُمْ مِنَ الْفِتَنِ، فَتَعَزَّوْا بِعَزَاءِ اللَّهِ؛ فَإِنَّ اللَّهَ لَمْ يَنْزِعْ مِنْكُمْ رَحْمَتُهُ، وَ لَنْ يُسْزِيلً عَنْكُمْ نِعْمَتَهُ، فَأَنْتُمْ أَهْلُ اللَّهِ حَرَّ وَ جَلَّ والَّذِينَ بِهِمْ تَمَّتِ النَّعْمَةُ، وَ اجْتَمَعَتِ الْفُرْقَةُ، وَ ائْتَلُمْ أَهْلُ اللَّهِ حَرَّ وَ جَلَّ والَّذِينَ بِهِمْ تَمَّتِ النَّعْمَةُ، وَ اجْتَمَعَتِ الْفُرْقَةُ، وَ ائْتُمْ أَوْلِيَاوُهُ؛ فَمَنْ تَوَلَّاكُمْ فَازَ؛ وَ مَنْ ظَلَمَ حَقَّكُمْ زَهْقَ؛ مَوَدَّتُكُمْ مِنَ اللَّهِ وَاجِبَةٌ فِي كِتَابِهِ عَلَىٰ عِبَادِهِ الْمُؤْمِنِينَ، ثُمَّ اللَّهُ عَلَىٰ نَصْرِكُمْ وَإِذَا يَشَاءُ وَقَدِيرٌ؛ فَاصْبِرُوا لِعَوَاقِبِ الْأُمُورِ؛ فَإِنَّهَا إِلَى اللَّهِ تَصِيرُ، قَدْ قَبَلَكُمُ اللَّهُ مِنْ نَبِيِّهِ وَدِيعَةً، وَ الشَّوْمِنِينَ فِي الْأَرْضِ، فَمَنْ أَدًىٰ أَمَانَتَهُ، آتَاهُ اللَّهُ صِدْقَهُ، فَأَنْتُهُمْ أَوْلِيَاءَهُ الْمُؤْمِنِينَ فِي الْأَرْضِ، فَمَنْ أَدًىٰ أَمَانَتَهُ، آتَاهُ اللَّهُ صِدْقَهُ، فَأَنْتُهُمْ أَوْلِيَاءَهُ اللَّهُ صَدْقَهُ، فَأَنْتُهُ أَوْلِيَاءَهُ وَي الْأَرْضِ، فَمَنْ أَدًىٰ أَمَانَتَهُ، آتَاهُ اللَّهُ صِدْقَهُ، فَأَنْتُهُمْ أَوْلِيَاءَهُ اللَّهُ مِرْدِ الْمُؤْمِنِينَ فِي الْأَرْضِ، فَمَنْ أَدًىٰ أَمَانَتَهُ، آتَاهُ اللَّهُ صِدْقَهُ، فَأَنْتُهُمْ



از چیزهایی که همهٔ آن فریب و گول است، و به غایت بیمقدار و ناپایدار».

(تتّمهٔ حدیث:) به درستی که خدا شما را برگزیده و بر دیگران زیادتی داده و از گناهان و عیبها پاک و پاکیزه گردانیده، و شما را اهل بیت پیغمبر خویش گردانیده، و علم خود را به شما سپرده، و کتاب خود را (که قرآن است، یا همهٔ کتابهای آسمانی را) به شما میراث داده، و شما را صندوق علم خود و عصای عزّت خود ساخته، و برای شما مثل و داستانی از نور خود زده و بیان فرموده، و شما را از لغزش نگاه داشته، و از فتنه ها ایمن گردانیده ۱. پس تسلّی یابید به صبر و تسلّی که خدا به شما عطا فرموده؛ زیراکه خدا رحمت خود را از شما بر طرف نمی کند، و نعمت خویش را از شما زائل نمی گرداند.

پس، شمایید اهل خدای عزّوجلً و مخصوصان او، که بـه ایشـان نـعمت خـدا و عـطا و آسایش او بر مردم کامل و تمام شده، و جدایی به هم جمع گردیده، و سخن خدا و دین وی سر به هم آورده، و شمایید دوستان خدا و صاحب اِختیاران خلائق از جانب او.

پس، هر که ولایت شما را اختیار کند، و شما را دوست دارد، رستگاری یافته، و هر که بر شما ستم کند، و حقّ شما را از شما بگیرد، نیست و نابود خواهد شد. دوستی شما از جانب خدا در کتابش (که قرآن است) و اجب است بر بندگان مؤمن خدا. پس خدا قادر است بر یاری کردن شما؛ هر وقت که خواهد و مصلحت داند.

پس، صبر کنید به جهت عواقب امور و آخر کارها؛ زیراکه بازگشت آنها به سوی خدا خواهد بود، و منتظر عاقبت خیر باشید. و به تحقیق که پیغمبر ﷺ شما را به رسم امانت به خدا سیرد، و خدا شما را که امانت پیغمبرید، قبول فرمود و شما را به رسم امانت سپرد به دوستان مؤمن خود که در زمینند.

پس هر که امانت خدا را اداکند (به اینکه در حفظ شماکوتاهی نکند، و آنچه شرط امانت داری است به جا آورد)، خدا جزای راستی و راستگویی او را به او عطا فرماید. و شمایید امانت سپرده شده (که پیغمبر شما را به خدا سپرده، و خدا شما را به مؤمنان سپرده)، و از برای شماست دوستی و اجب و فرمانبرداری مفروض (که خدا آن را بر مردم و اجب گردانیده).

۱. و فتنه، به معنی آزمایش و حیرت و گمراهی و کفر و عذاب و رسوایی است. و به معنی مختلف شدن در رأیها نیز میباشد. (مترجم)

الأَمَانَةُ الْمُسْتَوْدَعَةُ، وَ لَكُمُ الْمَوَدَّةُ الْوَاجِبَةُ وَ الطَّاعَةُ الْمَفْرُوضَةُ، وَ قَدْ قُبِضَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهُ وَ قَدْ أَكْمَلَ لَكُمُ الدِّينَ، وَ بَيَّنَ لَكُمْ سَبِيلَ الْمَخْرَجِ، فَلَمْ يَتْرُكُ لِجَاهِلٍ حُجَّةً، اللهِ عَلَى اللهِ عَلَمْ يَتْرُكُ لِجَاهِلٍ حُجَّةً، فَمَنْ جَهِلَ أَوْ تَجَاهَلَ أَوْ أَنْكُرَ أَوْ نَسِيَ أَوْ تَنَاسَىٰ، فَعَلَى اللهِ حِسَابُهُ، وَ الله مِنْ وَرَاءِ حَوَائِجِكُمْ، وَ أَسْتَوْدِعُكُمُ اللهُ ، وَ السَّلَامُ عَلَيْكُمْ».

فَسَأَلْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﷺ : مِمَّنْ أَتَاهُمُ التَّعْزِيَةُ ؟ فَقَالَ : «مِنَ اللَّهِ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ».

٢٠ / ١٢١١ عَنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنْ مُحَمَّدٍ عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنْ أَسْمَاعِيلَ بْنِ عَمَّارٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ مُحَمَّدٍ بْنِ سِنَانٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا رُئِيمَ فِي اللَّيْلَةِ الظَّلْمَاءِ، رُئِمَي لَهُ نُورٌ كَأَنَّهُ شِقَّةُ قَمَرٍ».

الصَّغِيرِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِبْرَاهِيمَ الْجَعْفَرِيِّ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللهِ الْحُسَيْنِ بْنِ عَبْدِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِبْرَاهِيمَ الْجَعْفَرِيِّ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ مُحَمَّدُ بْنِ مُحَمَّدُ بْنِ عَبْدِ اللهِ عَنْ أَخِي عَبْدِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ يَحْيى، عَنْ سَعْدِ بْنِ عَبْدِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ يَعْضِ رِجَالِهِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ يَعْضِ رِجَالِهِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ يَعْضِ رِجَالِهِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ يَعْضِ رِجَالِهِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ اللهِ ال

و روح مطهر رسول خدای قبض شد، و حال آنکه دین خدا را از برای شماکامل و تمام ساخته، و راه نجات را از برای شما بیان فرموده. پس، از برای هیچ جاهلی، حجتی را وا نگذاشت. پس، هر که نداند، یا اظهار نادانی نماید، یا انکار کند، یا فراموش نماید، یا تن به فراموشی دهد، حساب او بر خدا است، و خدا از پس حاجتهای شما است (یعنی: آنها را بر خواهد آورد) و شما را به خدا می سپارم. و السّلام علیکم، یعنی: سلام مذکور بر شما اهل بیت باد».

راوی میگوید که: از امام محمد باقر گل سؤال کردم که: این تعزیه و پرسه دادن از جانب کی به اهل بیت آمد؟ فرمود: «از جانب خدای تبارک و تعالی».

۱۲۱۱ / ۲۰ . چند نفر از اصحاب ماروایت کرده اند، از احمد بن محمد، از حسین بن سعید، از محمد بن سِنان، از ابن مسکان، از اسماعیل بن عمّار، از امام جعفر صادق الله که فرمود: «رسول خدا الله چنان بود که چون در شب تار دیده می شد، از برای او نوری دیده می شد، به مرتبه ای که گویا ماه پاره بود».

ابی طالب ﷺ، از امام جعفری، از احمد بن عبیدالله، از ابو عبدالله بن عسم بن علی بن ابراهیم جعفری، از احمد بن علی بن ابی طالب ﷺ، از امام جعفر صادق ﷺ؛

و محمد بن یحیی، از سعد بن عبدالله، از یعقوب بن یزید، از ابن فضال، از بعضی از مردان خویش که راوی حدیث اند، از امام جعفر صادق الله روایت کرده اند که فرمود: اجبر ثیل الله بر پیغمبر الله فرود آمد و عرض کرد: یا محمد، پروردگارت تو را سلام می رساند و می فرماید که: من آتش دوزخ را حرام گردانیدم بر پشتی که تو را فرود آورده (و از آن به وجود آمده ای) و بر شکمی که تو را بر داشته، و بر دامنی که تو را پرورش داده. پس، مراد از آن پشت، پشت پدرش (و بنابر بعضی از نُسخ کافی، آن پشت پدرش، عبدالله بن عبدالمطلب است، و عبارت حدیث در اینجا تشویش دارد، و ظاهر این است که در اصل چنین بوده که مراد از پشت پدرت، عبدالله بن عبدالمطلب است، به قرینهٔ تتّمهٔ حدیث و آن این است که:) و شکمی که تو را بر داشته، آمنه دختر و هب است، و امّا دامنی که تو را پرورش داده،

۱. اصطلاحی محلی (یزدی) به معنای تعزیت و تسلیت دادن است.

وَ فِي رِوَايَةِ ابْنِ فَطَّالٍ: «وَ فَاطِمَةَ بِنْتِ أَسَدٍ».

١٢١٣ / ٢٢ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ،
 عَنْ جَمِيلِ بْنِ دَرَّاجٍ، عَنْ زُرَارَةَ بْنِ أَعْيَنَ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ قَالَ:

«يُحْشَرُ عَبْدُ الْمُطَّلِبِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أُمَّةً وَحْدَهُ، عَلَيْهِ سِيمَاءُ الْأَنْبِيَاءِ وَ هَيْبَةُ الْمُلُوكِ».

١٢١٢ / ٢٣ . عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمٰنِ الْأَصَمِّ ، عَنِ الْهَيْثَمِ بْنِ وَاقِدٍ ، عَنْ مُقَرِّنٍ ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ قَالَ : «إِنَّ عَبْدَ الْمُطَلِبِ أَوَّلُ مَنْ قَالَ الْهَيْثَمِ بْنِ وَاقِدٍ ، عَنْ مُقَرِّنٍ ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ قَالَ : «إِنَّ عَبْدَ الْمُطَلِبِ أَوَّلُ مَنْ قَالَ الْهَيْثَمِ بْنِ وَاقِدٍ ، عَنْ مُقَرِّنٍ ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ إِنَّا اللَّهِ إِنَّ عَبْدَ الْمُطَلِبِ أَوْلُ مَنْ قَالَ بِالْبَدَاءِ ، يُبْعَثُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أُمَّةً وَحْدَهُ ، عَلَيْهِ يَهَاءُ الْمُلُوكِ وَ سِيمَاءُ الْأَنْبِيَاءِ ».

١٢١٥ / ٢٢ . بَعْضُ أَصْحَابِنَا، عَنِ ابْنِ جَمْهُورٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ، عَنِ ابْنِ عُمَرَ رِثَابٍ، عَنْ عَبْدِ الرَّحْمُنِ بْنِ الْحَجَّاجِ؛ وَ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ، عَنِ الْمُفَضَّلِ بْنِ عُمَرَ جَمِيعاً، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ، قَالَ: «يُبْعَثُ عَبْدُ الْمُطَّلِبِ أُمَّةً وَحْدَهُ، عَلَيْهِ بَهَاءُ الْمُلُوكِ جَمِيعاً، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ، قَالَ: «يُبْعَثُ عَبْدُ الْمُطَّلِبِ أُمَّةً وَحْدَهُ، عَلَيْهِ بَهَاءُ الْمُلُوكِ وَسِيمَاءُ الْأَنْبِيَاءِ، وَ ذَلِكَ أَنَّهُ أَوَّلُ مَنْ قَالَ بِالْبَدَاءِ».

قَالَ: «وَ كَانَ عَبْدُ الْمُطَّلِبِ أَرْسَلَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ إِلَىٰ رُعَاتِهِ فِي إِبِلٍ قَدْ نَدَّتْ لَهُ، فَجَمَعَهَا، فَأَبْطَأَ عَلَيْهِ، فَأَخَذَ بِحَلْقَةِ بَابِ الْكَعْبَةِ، وَ جَعَلَ يَقُولُ: يَا رَبُّ أَ تُهْلِكُ آلَكَ؟ إِنْ تَفْعَلْ، فَأَمْرُ مَا بَدَا لَكَ، فَجَاءَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ بِالْإِبِلِ وَ قَدْ وَجَّةَ عَبْدُ الْمُطَّلِبِ فِي كُلِّ طَرِيقٍ وَ فِي كُلِّ شِعْبٍ فِي طَلَبِهِ، وَ جَعَلَ يَصِيحُ: يَا رَبُّ، أَ تُهْلِكُ آلَكَ؟ إِنْ تَفْعَلْ فَأَمْرُ

دامن ابوطالب است.

● و در روایت ابن فضّال، این زیادتی نیز هست که: «و فاطمه دختر اسد» (یعنی: مادر امیر المؤمنینﷺ).

بن اعین، از ابن ای عمیر، از احمد بن محمد بن عیسی، از ابن ابی عمیر، از جمیل بن درّاج، از زرارة بن اعین، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که فرمود: «عبدالمطلب، محشور می شود تنها در روز قیامت، در حالی که نشانه و علامت پیغمبران و هیبت و مهابت پادشاهان در او ظاهر و هویدا است».

۱۲۱۴ ملی بن ابراهیم، از پدرش، از عبدالله بن عبدالرّ حمان اصّم، از هیثم بن واقد، از مُقرّن، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که فرمود: «به درستی که عبدالمطلب، اول کسی بود که به بدا قائل و معتقد شد، و در روز قیامت مبعوث می شود یک گروه (یعنی: جامع کمالات و فضایلی چند که یافت نشود مگر در اشخاص بسیار که هر خصلت نیکی که در گروهی باشد به طریق تفرّق و انتشار در از جمع باشد. آنچه خوبان همه دارند تو تنها داری). و بر اوست زیبایی و زینت پادشاهان و نشانهٔ پیغمبران.

۱۲۱۵ / ۲۴ . بعضی از اصحاب ما روایت کرده است، از ابن جمهور، از پدرش، از ابس محبوب، از ابن رئاب، از عبدالرّحمان بن حجاج؛

و از محمد بن سنان، از مفضّل بن عمر هر دو از امام جعفر صادق الله که فرمود: «عبدالمطّلب در روز قیامت برانگیخته می شود یک گروه، که بر اوست زینت پادشاهان و علامت پیغمبران» (و این مرتبه و جاه به جهت آن است که او، اوّل کسی است که به بدا قائل شد).

و فرمود که: «عبدالمطلب رسول خدا را با ساربانان خویش فرستاده بود در طلب و جمع آوری شتران خویش که پراکنده شده بودند و در صحراگریخته بودند، پس آنها را جمع آوری فرمود و به این سبب طول کشید، و وقت آمدنش در نزد عبدالمطلب گذشت. عبدالمطلب آمد و حلقهٔ در خانهٔ کعبه راگرفت و شروع کرد که می گفت: ای پروردگار من، آیا آل و خاصهٔ خود را هلاک می گردانی؟ اگر چنین کنی امری از برای تو ظاهر شده و در رأیت بدا به هم رسیده. پس رسول خدا ﷺ آمد و شتران را آورد و عبدالمطلب در هر کوچه و در هر محله، یا در هر راه و در مای کسی را در جستجوی آن حضرت فرستاده بود، و شروع کرد به

مَا بَدَا لَكَ، وَ لَمَّا رَأَىٰ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ، أَخَذَهُ فَقَبَلَهُ، وَ قَالَ: يَا بُنَيَّ، لَا وَجَّهْتُكَ بَعْدَ هٰذَا فِي شَيْءٍ؛ فَإِنِّي أَخَافُ أَنْ تُغْتَالَ فَتُقْتَلَ».

١٢١٤ / ٢٥ . عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ ، عَن ابْن أَبِي عُمَيْرٍ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ حُمْرَانَ، عَنْ أَبَانِ بْنِ تَغْلِبَ، قَالَ: قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ ﴿ وَلَمَّا أَنْ وَجَّهَ صَاحِبُ الْحَبَشَةِ بِالْخَيْلِ ﴿ وَ مَعَهُمُ الْفِيلُ ﴿ لِيَهْدِمَ الْبَيْتَ، مَرُّوا بِإِبِلِ لِحَبْدِ الْـمُطَّلِبِ، فَسَاقُوهَا، فَبَلَغَ ذٰلِكَ عَبْدَ الْمُطَّلِبِ، فَأَتَىٰ صَاحِبَ الْحَبَشَةِ، فَدَخَلَ الْآذِنُ، فَقَالَ: هٰذَا عَبْدُ الْمُطَّلِبِ بْنُ هَاشِم، قَالَ: وَ مَا يَشَاءُ؟ قَالَ التَّرْجُمَانُ: جَاءَ فِي إِبِلِ لَهُ سَـاقُوهَا يَسْأَلُكَ رَدَّهَا، فَقَالَ مَلِكُ الْحَبَشَةِ لِأَصْحَايِةِ: هٰذَا رَئِيسُ قَوْم وَ زَعِيمُهُمْ جِنْتُ إِلَىٰ بَيْتِهِ الَّذِي يَعْبُدُهُ لِأَهْدِمَهُ وَ هُوَ يَشِأَلَنِي إِطْلَاقَ إِبِلِهِ! أَمَّا لَوْ سَأَلَتِيَ الْإِمْسَاكَ عَـنْ هَـدْمِهِ لَفَعَلْتُ، رُدُّوا عَلَيْدِ إِبِلَهُ. فَقَالَ عَبْدُ الْمُطَّلِبُ لِتَرْجُمَانِدِ: مَا قَالَ لَكَ الْمَلِكُ؟ فَـأَخْبَرَهُ، فَقَالَ عَبْدُ الْمُطَّلِبِ: أَنَا رَبُّ الْإِبِلِ، وَ لِهٰذَا الْبَيْتِ رَبُّ يَمْنَعُهُ، فَرُدَّتْ إِلَيْهِ إِبِلُهُ، وَ انْصَرَفَ عَبْدُ الْمُطَّلِبِ نَحْوَ مَنْزِلِهِ، فَمَرَّ بِالْفِيلِ فِي مُنْصَرَفِهِ، فَقَالَ لِلْفِيلِ: يَا مَحْمُودُ، فَحَرَّكَ الْفِيلُ رَأْسَهُ، فَقَالَ لَهُ: أَ تَدْرِي لِمَ جَاؤُوا بِكَ؟ فَقَالَ الْفِيلُ بِـرَأْسِـهِ: لَا، فَـقَالَ عَـبْدُ الْمُطَّلِب: جَاؤُوا بِكَ لِتَهْدِمَ بَيْتَ رَبِّكَ، أَ فَتُرَاكَ فَاعِلَ ذَٰلِكَ؟ فَقَالَ بِرَأْسِهِ: لَا، فَانْصَرَفَ عَبْدُ الْمُطَّلِبِ إِلَىٰ مَنْزِلِهِ. فَلَمَّا أَصْبَحُوا، غَدَوْا بِهِ لِدُخُولِ الْحَرَم، فَأَبَىٰ وَ امْتَنَعَ عَلَيْهِمْ،

آواز کردن و فریاد میکرد و میگفت: ای پیروردگار مین، آیا آل و خیاصهٔ خود را هلاک میگردانی؟ اگر چنین کنی، امری از برای تو ظاهر شده و در رأیت بدا به هم رسیده.

و چون رسول خدایگی را دید، او راگرفت و بوسید و گفت: ای فرزند عزیز من، بعد از این تو را در پی هیچ کار نمی فرستم؛ زیراکه می ترسم با تو مکر و حیله شود و کشته گردی.

۱۲۱۶ / ۲۵ . چند نفر از اصحاب ما روایت کرده اند از احمد بن محمد بن عیسی از ابن ابی عمیر ، از محمد بن حمران ، از ابان بن تغلب که گفت: امام جعفر صادق الله فرمود که :

اچون پادشاه حبشه بالشکر خویش متوجه مکه معظمه شد ، و با ایشان فیلی بود که آن را آورده بودند که خانهٔ خدا را خراب کنند ، در بین راه به شتران عبدالمطلب گذشتند و آنها را گردانیدند و به غارت بردند . و این خبر به عبدالمطلب رسید بعداز آن به نزد پادشاه حبشه آمد و از دربان خواهش نمود که اذن دخول حاصل کند .

پس آن دربان طالب رخصت بر پادشاه، داخل شد و عرض کرد که: اینک عبدالمطلب پسر هاشم است که آمده طالب ملاقات است. بعد از آن که عبدالمطلب داخل شد، پادشاه گفت: چه می خواهد؟ مترجم گفت که: به نزد تو آمده در بالب شترانی چند که داشته، و لشکر آنها را به غارت برده اند و از تو می خواهد که آنها را رد کنی. پادشاه حبشه به یاران خویش گفت که: اینک سردار قوم و حامی و مهتر ایشان است، من آمده ام به سوی خانهٔ او که آن را می پرستد از برای آن که آن را خراب کنم، و او از من خواهش می کند که شتران او را رها کنم.

بدانید و آگاه باشید که اگر از من میخواست که دست از خراب کردن آن خانه بدارم، هر آینه چنان میکردم و آن خانه را خراب نمیکردم، شتران او را بر او ردّکنید.

پس عبدالمطلب به دیلماج پادشاه گفت که: پادشاه چه گفت؟ دیلماج او را به آنچه پادشاه گفته بود، خبر داد. عبدالمطلب گفت: من صاحب شترم و آن خانه را صاحب و پروردگاری است که آن را از خرابی منع خواهد فرمود. بعد از آن، شترانش به او رد شد و عبدالمطلب به جانب منزل خود برگشت و در وقت برگشتن، به آن فیل گذشت. پس به آن فیل فرمود که: ای محمود، فیل سر خود را جنبانید. فرمود: آیا می دانی که تو را از برای چه امر آورده اند؟ فیل به سر خویش اشاره کرد که: نه، عبدالمطلب فرمود که: تو را آورده اند از برای آن که خانهٔ پروردگار خود را خراب کنی. آیا خود را چنان می بینی که این کار را بکنی؟ فیل به سر خود اشاره کرد که: نه، پس عبدالمطلب به منزل خود برگشت و چون اصحاب فیل صبح کردند، با

فَقَالَ عَبْدُ الْمُطَّلِبِ لِبَعْضِ مَوَالِيهِ عِنْدَ ذَلِكَ: اعْلُ الْجَبَلَ، فَانْظُرُ تَرَىٰ شَيْناً؟ فَقَالَ: أَرَىٰ سَوَاداً مِنْ قِبَلِ الْبَحْرِ، فَقَالَ لَهُ: يُصِيبُهُ بَصَرُكَ أَجْمَعَ؟ فَقَالَ لَهُ: لَا، وَ لَأَوْشَكَ أَنْ يُصِيب، فَلَمَّا أَنْ قَرُب، قَالَ: هُوَ طَيْرُ كَثِيرٌ وَ لَا أَعْرِفُهُ، يَحْمِلُ كُلُّ طَيْرٍ فِي مِنْقَارِهِ يُصِيب، فَلَمَّا أَنْ قَرُب، قَالَ: هُو طَيْرُ كَثِيرٌ وَ لَا أَعْرِفُهُ، يَحْمِلُ كُلُّ طَيْرٍ فِي مِنْقَارِهِ حَصَاةً مِثْلَ حَصَاةً الْمُطَّلِبِ: وَ رَبِّ عَبْدِ حَصَاةً مِثْلَ حَصَاةٍ الْخَذْفِ، فَقَالَ عَبْدُ الْمُطَّلِبِ: وَ رَبِّ عَبْدِ الْمُطَلِّدِ مَا تُرِيدُ إِلَّا الْقَوْمَ حَتَىٰ لَمَّا صَارَتْ فَوْقَ رُؤُوسِهِمْ أَجْمَعَ، أَلْقَتِ الْحَصَاة، فَوَقَعَتْ كُلُ حَصَاةٍ عَلَىٰ هَامَةٍ رَجُلٍ، فَخَرَجَتْ مِنْ دُبُرِهِ، فَقَتَلَتْهُ، فَمَا انْفَلَتَ مِنْهُمْ إِلَّا وَعَتَعَتْ كُلُ حَصَاةٍ عَلَىٰ هَامَةٍ رَجُلٍ، فَخَرَجَتْ مِنْ دُبُرِهِ، فَقَتَلَتْهُ، فَمَا انْفَلَتَ مِنْهُمْ إِلَّا وَعَدْ يُخْبِرُ النَّاسَ، فَلَمَّا أَنْ أَخْبَرَهُمْ، أَلَقَتْ عَلَيْهِ حَصَاةً فَقَتَلَتْهُ، فَمَا انْفَلَتَ مِنْهُمْ إِلَّا وَاحِدٌ يُخْبِرُ النَّاسَ، فَلَمَّا أَنْ أَخْبَرَهُمْ، أَلَقَتْ عَلَيْهِ حَصَاةً فَقَتَلَتْهُ،

١٢١٧ / ٢٠ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ أَبِي نَصْرٍ، عَنْ رَفَاعَةَ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عِنْ الْمَالِي اللهِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ الْمُطَّلِي يُفْرَشُ لَهُ بِفِنَاءِ الْكَعْبَةِ لَا يُفْرَشُ لِالْحَدِ غَيْرِهِ، وَكَانَ لَهُ وُلْدٌ يَقُومُونَ عَلَىٰ رَأْسِهِ، فَيَمْنَعُونَ مَنْ دَنَا مِنْهُ، فَجَاءَ رَسُولُ اللهِ عَيْرِهِ، وَكَانَ لَهُ وُلْدٌ يَقُومُونَ عَلَىٰ رَأْسِهِ، فَيَمْنَعُونَ مَنْ دَنَا مِنْهُ، فَجَاءَ رَسُولُ اللهِ عَيْرِهِ، وَكَانَ لَهُ وُلْدٌ يَقُومُونَ عَلَىٰ رَأْسِهِ، فَيَمْنَعُونَ مَنْ دَنَا مِنْهُ، فَجَاءَ رَسُولُ اللهِ عَيْرِهِ، وَكَانَ لَهُ وُلْدٌ يَقُومُونَ عَلَىٰ رَأْسِهِ، فَيَمْنَعُونَ مَنْ دَنَا مِنْهُ، فَجَاءَ رَسُولُ اللهِ عَنْدُ اللهُ اللهِ اللهِ عَلَىٰ فَخِذَيْهِ، فَأَهْوىٰ بَعْضُهُمْ إِلَيْهِ لِيسُنَحِيّهُ اللهِ عَنْدُ الْمُطَلِّبِ: دَعِ ابْنِي ؛ فَإِنَّ الْمَلَكَ قَدْ أَتَاهُ».

١٢١٨ / ٢٧ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ ، عَنْ سَعْدِ بْنِ عَبْدِ اللّٰهِ ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ مُحَمَّدٍ الثَّقَفِيِّ ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْمُعَلَىٰ ، عَنْ أَخِيهِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ دُرُسْتَ بْنِ أَبِي مَنْصُورٍ ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي حَمْزَةَ ، عَنْ أَبِي مَنْصُورٍ ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي حَمْزَةَ ، عَنْ أَبِي مَتَصُورٍ ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللّٰهِ ﴿ قَالَ : «لَمَّا وُلِدَ النَّبِيُ اللهُ مَكَثَ أَيَّاماً لَيْسَ حَمْزَةَ ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللّٰهِ ﴿ قَالَ : «لَمَّا وُلِدَ النَّبِيُ اللهُ عَنْ أَبِي بَصِيرٍ ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللّٰهِ ﴿ قَالَ : «لَمَّا وُلِدَ النَّبِيُ اللهُ عَلَىٰ أَيُو مَكَثَ أَيَّاماً لَيْسَ لَهُ لَبَنً ، فَالْذَلُ الله فِيهِ لَـ بَنا أَ، فَرَضَعَ مِنْهُ أَيَّاماً لَيْسَا

فیل رفتند که داخل حرم شوند، فیل بر ایشان ابا و امتناع نمود و داخیل نشد، در آن هنگام عبدالمطلب به بعضی از غلامان یا دوستان خویش فرمود که: بر کوه ابو قبیس بالا رو و بنگر که چیزی را میبینی. چون بالای کوه رفت، گفت: سیاهی میبینم که از جانب دریا می آید. عبدالمطلب فرمود که: چشمت به همهٔ آن می رسد که ببینی چه چیز است؟ عرض کرد: نه، ولیکن نزدیک است که برسد. چون آن سیاهی نزدیک شد، گفت که: آن سیاهی، مرغ بسیاری است و آنها را نمی شناسم و نمی دانم که چه مرغند و هر مرغی سنگریزهای در منقار خود گرفته، مانند سنگ جمره، یا کو چک تر از سنگ جمره.

عبدالمطلب فرمود: به پروردگار عبدالمطلب سوگند، که این مرغان، کسی را نمیخواهند، مگر این گروه را. و آن مرغان آمدند تا چون بر بالای سر همهٔ اصحاب فیل رسیدند، مگر این گروه را انداختند پس هر سنگریزه ای بر فرق سر مردی از ایشان فرود آمد، و از مقعدش بیرون رفت و او راکشت، و از ایشان کسی خلاصی نیافت، مگر یک مردکه مردم را خبر دهد، و چون ایشان را خبر داد، مرغ سنگریزه را انداخت و او راکشت،

المعدد برایی نصر، از یدرش، از احمد بن این نصر، از یادانش، از احمد بن این نصر، از یاعه، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که فرمود: ﴿عبدالمطّلب جنان بود که در حریم خانهٔ کعبه و سایهٔ دیوار آن از برایش فرش می گسترانیدند، و از برای کسی غیر از او در آنجا فرش گسترده نمی شد، و او را پسرانی چند بودند که بر بالای سرش می ایستادند و منع می کردند هر که را که به او نزدیک می شد، و نمی گذاشتند که به نزد او رود. پس رسول خدایا آمد و آن حضرت کودکی بود که خود را بر زمین می کشید و آمد تا بر بالای رانهای عبدالمطلب نشست. بعضی از پسرانش به جانب آن حضرت میل نمود که او را از عبدالمطلب دور گرداند، عبدالمطلب با وی گفت که: بگذار فرزند مرا، که فرشته او را به اینجا آورده است».

معلّی، از برادرش محمد بن یحیی، از سعد بن عبدالله، از ابراهیم بن محمد ثقفی، از علی بن معلّی، از برادرش محمد، از دُرست بن ابی منصور، از علی بن ابی حمزه، از ابو بصیر از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که فرمود: «چون پیغمبر الله شد، چند روزی مکث نمود که از برایش شیر نبود که آن را تناول فرماید. پس ابوطالب او را بر بالای پستان خویش افکند (یعنی: آن را در دهان مبارک آن حضرت گذاشت) و خدا شیر را در پستان ابوطالب فرود آورد، و پیغمبر، چند روزی از پستان او شیر خورد تا آنکه ابوطالب بر حلیمه (که زنی

حَتَّىٰ وَقَعَ أَبُو طَالِبٍ عَلَىٰ حَلِيمَةَ السَّعْدِيَّةِ، فَدَفَعَهُ إِلَيْهَا».

٢٨/١٢١٩ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ هِشَامٍ بْنِ سَالِمٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ، قَالَ: «إِنَّ مَثَلَ أَبِي طَالِبٍ مَثَلُ أَصْحَابِ الْكَهْفِ، أَسَرُّوا الْإِيــمَانَ وَ أَظْهَرُوا الشِّرْكَ، فَآتَاهُمُ اللَّهُ أَجْرَهُمْ مَرَّتَيْنِ».

١٢٢٠ / ٢٩ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ وَ مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَخِمَدَ بْنِ إِسْحَاقَ، عَنْ بَكْرٍ بْنِ مُحَمَّدٍ الْأَرْدِيِّ، عَنْ إِسْحَاقَ بْنِ جَعْفَرٍ، عَنْ أَبِيهِ عِنْ، قَـالَ: قِـيلَ لَـهُ: إِنَّـهُمْ يَكُونَ أَبِيهِ عِنْ أَبِيهِ عِنْ أَبِيهِ عَنْ إِسْحَاقَ بْنِ جَعْفَرٍ، عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ إِسْحَاقَ بْنِ جَعْفَرٍ، عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ إِسْحَاقَ بْنِ جَعْفَرٍ، عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبَيهِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ إِنْ عَمْدُونَ أَنَ أَبَا طَالِبٍ كَانَ كَافِراً ؟ فَقَالَ: «كَذْبُوا؛ كَيْفَ يَكُونُ كَافِراً وَ هُو يَقُولُ:

أَ لَـمْ تَـعْلَمُوا أَنَّا وَجَـدْنَا مُـحَنَّدًا لَنِيّاً كَمُوسَىٰ خُطَّ فِي أَوَّلِ الْكُتُبِ؟!».

مرز مين تعديثِ آخَر: «كَيْفَ يَكُونُ أَبُو طَّالِبٍ كَافِراً وَ هُوَ يَقُولُ:

لَـقَدْ عَـلِمُوا أَنَّ ابْنَنَا لَا مُكَـذَّبُ لَـدَيْنَا وَ لَا يَـعْبَأُ بِقِيلِ الْأَبَـاطِلِ
وَ أَبْيَضُ يُسْتَسْقَى الْغَمَامُ بِـوَجْهِدِ ثِمَالُ الْيَتَامِىٰ، عِصْمَةٌ لِلْأَرَامِـلِ؟!».

٣٠/١٣٢١ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ هِشَامِ بْنِ الْحَكَمِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عِنْهِ، قَالَ: «بَيْنَا النَّبِيُّ عَنَّهُ فِي الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ، وَ عَلَيْهِ ثِيَابُ لَـهُ جُـدُدٌ، فَأَلَّقَى الْمُشْرِكُونَ عَلَيْهِ سَلَىٰ نَاقَةٍ، فَمَلَوُوا ثِيَابَهُ بِهَا، فَدَخَلَهُ مِنْ ذَٰلِكَ مَا شَاءَ اللَّـهُ، فَذَهَبَ إِلَىٰ أَبِي طَالِبٍ، فَقَالَ لَهُ: يَا عَمِّ، كَيْفَ تَرىٰ حَسَبِي فِيكُمْ؟ فَقَالَ لَهُ: وَ مَا ذَاكَ بود از قبیلهٔ بنی سعد) مطّلع شد، و پیغمبر را به او تسلیم فرمود که دایهٔ آن حضرت باشد».

۱۲۱۹ / ۲۸ . علی بن ابراهیم، از پدرش، از ابن ابی عمیر، از هشام بن سالم، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که فرمود: «داستان ابوطالب، چون داستان اصحاب کهف است که ایمان را پنهان نمودند و شرک را ظاهر کردند، و به این سبب خدا ایشان را دو مرتبه میزد داد».

۱۲۲۰ / ۲۹ . حسین بن محمد و محمد بن یحیی، از احمد بن اسحاق، از بکر بن محمد از دی، از اسحاق بن جعفر، از پدرش از پدر می دن در مود: ۱۵ دروغ گفتند؛ چگونه می شود که کافر باشد، با آن که می گوید:

ألم تعلموا أنَّا وَجَدنا محمداً نبيًّا كموسى خطَّ في أوّل الكتب»

یعنی: «آیا ندانستید که ما یافتیم محمد را پیغمبر مانند موسی کمه نوشته شده است در ابتدای کتابهای آسمانی». (یعنی: اوصاف آن حضرت در کتابهای آسمانی مدوّن و مسطور است).

● و در حدیث دیگر چنین است که به چگونه می شود که کافر باشد، با آن که می گوید: لقد عَسلِمُوا انَّ ابننا لا مُکنَّب لامُکنَّب لدیسنا ولایسعباً بسقیل الأباطل وأبیضُ یُستستقی الغَمام بوجهه شمال الیستامی عصمة للامِسلِ؟»

یعنی: «هر آینه به حقیقت دانستند که پسر ما (یعنی: محمد این که او را نود ما چنان نیست که او را به دروغ نسبت داده باشیم، و باید که باک نشو د به گفتار بیهو ده یا بیهو ده گویان و در آن فکر نشود. و نیز دانستند که پسر ما سفید و سفیدرویی است که به آبروی او از ابر آب خواسته می شود. و اوست که فریادرس یتیمان است (که ایشان را به نیکی های خود کفایت می کند) و کسی است که بیچارگان، از مردان و زنان را نگاهداری می نماید، (و از چیز نمایسند باز می دارد. و ممکن است که معنی این باشد که آن حضرت پناه بیوه زنان است).

۱۲۲۱ / ۳۰ . علی بن ابراهیم، از پدرش، از ابن ابی عمیر، از هشام بن حکم، از امام جعفر صادق از مسجد الحرام تشریف صادق از روایت کرده است که فرمود: «در بین این که پیغمبر از در مسجد الحرام تشریف داشت، و بر آن حضرت جامههای نو بود (که تازه آن را پوشیده بود)، ناگاه مشرکان مکه بچه دان شتر را بر آن حضرت انداختند، و جامههای آن حضرت را به آن بسیار آلوده و کثیف

يَا ابْنَ أَخِي؟ فَأَخْبَرَهُ الْخَبَرَ، فَدَعَا أَبُو طَالِبٍ حَمْزَةَ، وَ أَخَذَ السَّيْفَ، وَ قَالَ لِحَمْزَةَ: خُذِ السَّلَىٰ، ثُمَّ تَوَجَّهَ إِلَى الْقَوْمِ وَ النَّبِيُّ ﷺ مَعَهُ، فَأَتَىٰ قُرَيْسًا \_وَ هُمْ حَوْلَ الْكَعْبَةِ \_ خُذِ السَّلَىٰ، ثُمَّ تَوَجَّهِ إِلَى الْقَوْمِ وَ النَّبِيُ ﷺ مَعَهُ، فَأَتَىٰ قُرَيْسًا \_وَ هُمْ حَوْلَ الْكَعْبَةِ \_ فَلَمَّا رَأَوْهُ، عَرَفُوا الشَّرَّ فِي وَجْهِهِ، ثُمَّ قَالَ لِحَمْزَةَ: أَيرً السَّلَىٰ عَلَىٰ سِبَالِهِمْ، فَفَعَلَ ذٰلِكَ خَتَىٰ أَتَىٰ عَلَىٰ سِبَالِهِمْ، فَفَعَلَ ذٰلِكَ حَتَّىٰ أَتَىٰ عَلَىٰ آخِرِهِمْ، ثُمَّ الْتَفَتَ أَبُو طَالِبٍ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ، فَقَالَ: يَا ابْنَ أَخِي، هٰذَا حَسَبُكَ فِينَا».

عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ مُحَمَّدٍ الْأَسِهِ، عَنِ ابْنِ أَبِي نَصْرٍ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ مُحَمَّدٍ الْأَشْعَرِيِّ، عَنْ عُبَيْدِ بْنِ زُرَارَةَ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللّٰهِ ﴿ قَالَ: ﴿ لَمَّا تُوفِّي أَبُو طَالِبٍ، نَزَلَ جَـبْرَئِيلُ ﴾ عَبْدِ اللّٰهِ ﴿ قَالَ: ﴿ لَمَّا تُوفِّي أَبُو طَالِبٍ، نَزَلَ جَـبْرَئِيلُ ﴾ عَلَىٰ رَسُولِ اللّٰهِ ﷺ، فَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ، اخْرُجْ مِنْ مَكَّةً؛ فَلَيْسَ لَكَ فِيهَا نَاصِرٌ، وَ ثَارَتْ عَلَىٰ رَسُولِ اللّٰهِ ﷺ، فَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ، اخْرُجْ مِنْ مَكَّةً؛ فَلَيْسَ لَكَ فِيهَا نَاصِرٌ، وَ ثَارَتْ قَرَيْشُ بِالنّبِيِّ ﴾ فَخَرَجَ هَارِباً حَتّىٰ جَاءَ إِلَىٰ جَبَلٍ بِمَكَّةً ـ يُقَالُ لَهُ: الْحَجُونُ ـ فَصَارَ إِلَيْهِ ﴾.

٣٢ / ١٢٢٣ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللهِ وَ مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللهِ رَفَعَهُ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﷺ، قَالَ: «إِنَّ أَبَا طَالِبٍ أَسْلَمَ بِحِسَابِ الْجُمَّلِ» قَالَ: «بِكُلِّ لِسَانٍ». كردند. پيغمبر ﷺ را از اين كردار اندوه سختي داخل شدكه اندازهٔ آن را خدا مي دانست .

پس، به نزد ابوطالب رفت و گفت که: ای عمو، حسب و شأن مرا در میانهٔ خویش چگونه می بینی؟ ابوطالب به آن حضرت عرض کرد که: ای پسر برادر من، مطلوب از ایس سؤال چیست؟ پیغمبر این خبر را به او گفت، و ماجرا را بیان فرمود. پس ابوطالب حمزه را طلبید و شمشیر بر گرفت، و به حمزه گفت که: بچه دان شتر را برگیر، و به جانب آن قوم روان گردید و پیغمبر تا با او بود، و به نزد قریش آمد و ایشان در گرداگرد خانهٔ کعبه بودند، و چون او را دیدند، آثار بدی و خشم و کج خلقی را در روی او دانستند، بعد از آن به حمزه فرمود که: بچه دان شتر را بر سبیلهای ایشان بمال، و حمزه چنان کرد تا به آخر ایشان رسید.

پس، ابوطالب رو به جانب پیغمبر آورد و عرض کردکه: ای پسر برادر من، حسب و شأن تو در میان ما این است».

از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که فرمود: «چون ابوطالب و فات فرمود، جبر نیل از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که فرمود: «چون ابوطالب و فات فرمود، جبر نیل ار رسول خدا الله فرود آمد و عرض کرد که: یا محمد، از مکه بیرون رو که تو را در آن یار و یاوری نیست، و قریش بر پیغمبر که شوریدند و آن حضرت گریزان از مکه بیرون رفت تا آمد به جانب کوهی در مکه که آن را حجون می گویند، پس به سوی آن کوه منتقل گردید».

۱۲۲۳ / ۳۲. علی بن محمد بن عبدالله و محمد بن یحیی، از محمد بن عبدالله روایت کردهاند و آن را مرفوع ساخت از امام جعفر صادق الله که فرمود: ۱۱بوطالب مسلمان شد به حساب جمل (یعنی: به حساب ابجد) و به هر زبانی که گویاگردید (و مراد آن است که به تمام شصت و سه لغت، اظهار ایمان و اسلام نمود.

و در مناقب ابن شهر آشوب از ابی وزانه نقل شده که گفت: سوگند یاد میکنم به آن خدایی که غیر از او خدایی نیست، که ابوطالب فوت نشد، تا آن که ایمان آورد به زبان اهل حبشه، و به رسول خدایی فیست، که دکه: یا محمد، آیا لغت حبشی را می فهمی؟ حضرت فرمود که: «ای عمو، خدا همهٔ سخنان را به من تعلیم داده». ابوطالب گفت: یا محمد اسیدن ملصاقا فاطالاه، یعنی: گواهی می دهم از روی اخلاص که خدایی نیست، مگر خدایی که جامع جمیع صفات کمال است. پس رسول خدایی گریست و فرمود که: «خدا چشم مرا به ابوطالب

١٢٢٢ / ٣٣. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ وَ عَبْدِ اللّٰهِ ابْنَيْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ أَبِيهِمَا، عَنْ عَبْدِ اللّٰهِ ابْنَيْ مُحَمَّدِ بْنِ الْمُغِيرَةِ، عَنْ إِسْمَاعِيلَ بْنِ أَبِي زِيَادٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللّٰهِ ﴿ اللّٰهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

٣٢/ ١٢٢٥ عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ الْحَرَةَ رِ الْغَنوِيِّ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ ابْنِ فَضَّالٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ عُلْوَانَ الْكَلْبِيِّ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحَرَوَّرِ الْغَنوِيِّ، عَنْ أَصْبَغَ بْنِ نُبَاتَةَ الْحَنْظَلِيِّ، قَالَ: «أَيُّهَا وَلَيْتُ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ عِلَى يَوْمَ افْتَنَحَ الْبَصْرَةَ، وَ رَكِبَ بَعْلَةَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهُ، ثُمَّ قَالَ: «أَيُّهَا وَاللَّهِ عَلَيْهُمُ اللَّهُ ؟».

النَّاسُ، أَ لَا أُخْبِرُ كُمْ بِخَيْرِ الْخَلْقِ يَوْمَ يَجْمَعُهُمُ اللَّهُ ؟».

فَقَامَ إِلَيْهِ أَبُو أَيُّوبَ الْأَنْصَارِيُّ، فَقَالَ: بَلَىٰ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، حَدِّثْنَا؛ فَإِنَّكَ كُنْتَ تَشْهَدُ وَ نَغِيبُ، فَقَالَ: «إِنَّ خَيْرَ الْخَلْقِ يَوْمُ يَجْمَعُهُمُ اللَّهُ سَبْعَةٌ مِنْ وُلْدِ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ، لَا يُنْكِرُ فَضْلَهُمْ إِلَّا كَافِرُ، وَ لَا يَجْحَدُ بِهِ إِلَّا جَاحِدٌ».

فَقَامَ عَمَّارُ بْنُ يَاسِرٍ رَحِمَهُ اللهُ، فَقَالَ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، سَمِّهِمْ لَنَا لِنَعْرِفَهُمْ، فَقَالَ: «إِنَّ أَفْضَلَ الرُّسُلِ مُحَمَّدُ عَلَيْهُ، وَ إِنَّ أَفْضَلَ الرُّسُلِ مُحَمَّدُ عَلَيْهُ وَ إِنَّ أَفْضَلَ الأَوْصِيَاءِ وَصِيُّ مُحَمَّدٍ كُلُّ أُمَّةٍ بَعْدَ نَبِيِّهَا وَصِيُّ نَبِيِّهَا حَتَىٰ يُدْرِكَهُ نَبِيُّ، أَلَا وَ إِنَّ أَفْضَلَ الأَوْصِيَاءِ الشَّهَدَاءُ، أَلَا وَ إِنَّ أَفْضَلَ الْخَلْقِ بَعْدَ الأَوْصِيَاءِ الشَّهَدَاءُ، أَلَا وَ إِنَّ أَفْضَلَ الْخَلْقِ بَعْدَ الأَوْصِيَاءِ الشَّهَدَاءُ، أَلَا وَ إِنَّ أَفْضَلَ الْخَلْقِ بَعْدَ الْأَوْصِيَاءِ السَّاكِمُ،

روشن گردانید». پس معنی آنچه در روایت است این است که: به همهٔ زبانها اسلام آورد، حتّی به زبان اهل حبشه، یا معنی آن است که مختص به زبان اهل حبشه نبود، چنانچه روایت ابووزانه مشعر است به آن، بلکه به زبان عرب و غیر آن نیز اسلام آورد).

۱۲۲۴ / ۲۳۳. محمد بن یحیی، از احمد و عبدالله پسران محمد بن عیسی، از پدرانشان، از عبدالله بن مغیره، از اسماعیل بن ابی زیاد، از امام جعفر صادق و ه روایت کرده است که فرمود: «ابوطالب به حساب جمل ایمان آورد، و به دست خود شصت و سه را عقد نمود» (یعنی: باانگشت شهادت خویش اشاره نمود و انگشت کوچک و انگشت بعد از آن راگرفت، و انگشت بزرگ رابر بالای انگشت میان گذاشت و این به حساب انگشتان، نشانه شصت و سه است. و مقصود از آن، چنانچه ابوالقاسم حسین بن روح که از سفراو نؤاب حضرت صاحب الزمان و خلیفة الزحمان است، گفته اله احد جواد است؛ زیراکه سه الف، سه است، و لام سی، و ها پنج، و حاهشت، و دو دال هر یک چهار، و جیم سه، و واو شش، و مجموع این، شصت و سه می شود. و بعضی گمان کرده اند که این اشاره است به شمارهٔ لاکه اشاره است به نفی خدایان، و شمارهٔ إلاکه اشاره است به اثبات خدایی از برای جناب اقدس الهی در قول لااله إلا خدایان، و شمارهٔ إلاکه اشاره است به اثبات خدایی از برای جناب اقدس الهی در قول لااله إلا شصت و الش؟ چه مقصود از این کلمهٔ طبّه، نفی و اثبات است و آن، مفاد لا و الا است و لا و الا، شصت و سه است).

علی بن حَزَوَّر غَنُوی، از اصبغ بن نُباته حنظلی روایت کرده است که گفت: امیر المؤمنین الله علی بن حَزَوَّر غَنُوی، از اصبغ بن نُباته حنظلی روایت کرده است که گفت: امیر المؤمنین الله و دیدم در روزی که فتح بصره فرمود و بر استر رسول خدا که سوار بود، بعد از آن. فرمود که: ۱۱ی گروه مردمان، آیا نمی خواهید که شما را خبر دهم به بهترین خلائق در روزی که خدا ایشان را جمع می فرماید؟ پس ابو ایّوب انصاری برخاست به سوی آن حضرت و عرض کرد: بلی یا امیر المؤمنین، ما را حدیث کن؛ زیراکه تو گاهی حاضری و گاهی غائب، و همیشه در خدمت تو نیستیم که آنچه خواهیم از تو بپرسیم (و می تواند که معنی این باشد که: تو حاضر و غائب بودی و احوال هر کسی را بهتر می دانی).

حضرت فرمو دکه: «بهترین خلائق در روزی که خدا ایشان را جمع میکند، هفت کس از فرزندان عبدالمطّلباند که کسی فضل ایشان را انکار نمیکند، مگر کافر و دانسته به آن جحو د نمی ورزد، مگر آنکه دانسته حقّ را انکار نماید». الشُّهَدَاءِ حَمْزَةُ بْنُ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ وَ جَعْفَرُ بْنُ أَبِي طَالِبٍ، لَهُ جَنَاحَانِ خَضِيبَانِ. يَطِيرُ بِهِمَا فِي الْجَنَّةِ، لَمْ يُنْحَلْ أَحَدٌ مِنْ هَذِهِ الْأُمَّةِ جَنَاحَانِ غَيْرُهُ، شَيْءٌ كَرَّمَ اللَّهُ بِهِ بِهِمَا فِي الْجَنَّةِ، لَمْ يُنْحَلْ أَحَدٌ مِنْ هَذِهِ الْأُمَّةِ جَنَاحَانِ غَيْرُهُ، شَيْءٌ كَرَّمَ اللَّهُ بِهِ مِهُمَا فِي الْجَنَّةِ، لَمْ يُنْحَلْ أَللَّهُ مَنْ مُحَمَّداً يَنِيُّ وَ شَرَّفَهُ، وَ السِّبْطَانِ الْحَسَنُ وَ الْحُسَيْنُ وَ الْمُسَيْنُ وَ الْمُهْدِيُ عَلَمُ اللَّهُ مَنْ شَاءَ مِنَا أَهْلَ الْبَيْتِ».

ثُمَّ تَلَا هٰذِهِ الْآيَةَ: ﴿ وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَ الرَّسُولَ فَأُولَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّهِ مَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنَ اللَّهِ وَكَفَىٰ النَّبِيِّينَ وَ الصَّالِحِينَ وَحَسُنَ أُولَئِكَ رَفِيقاً ۞ ذَٰلِكَ الْفَضْلُ مِنَ اللَّهِ وَكَفَىٰ النَّهِ عَلِيماً ﴾.

١٢٧٢ / ٣٥٠. مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَلِ، عَنْ سَهُلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنِ ابْنِ فَضَّالٍ، عَنْ عَلِيٌّ بْنِ النَّعْمَانِ، عَنْ أَبِي مَرْيَمَ الْأَنْصَارِيُّ، عَنْ أَبِي جَعْفَدٍ ﴿ قَالَ: قُلْتُ لَهُ: كَيْفَ كَانَتِ النَّعْمَانِ، عَنْ أَبِي مَرْيَمَ الْأَنْصَارِيُّ، عَنْ أَبِي جَعْفَدٍ ﴿ قَالَ: هُلَا كَنْتُ لَهُ: سَجَّاهُ، ثُمَّ أَدْخَلَ السَّلَاةُ عَلَى النَّبِيِّ قَلْهُ، سَجَّاهُ، ثُمَّ أَدْخَلَ عَلَيْهِ عَشَرَةً، فَدَارُوا حَوْلَهُ، ثُمَّ وَقَفَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَكَفَّنَهُ مَسَجًاهُ، ثُمَّ أَدْخَلَ عَلَيْهِ عَشَرَةً، فَدَارُوا حَوْلَهُ، ثُمَّ وَقَفَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَسَطِهِمْ، فَقَالَ: ﴿ إِنَّ اللّٰهُ وَ عَلَيْهِ عَشَرَةً مُ فَدَارُوا حَوْلَهُ ، ثُمَّ وَقَفَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَسَطِهِمْ، فَقَالَ: ﴿ إِنَّ اللّٰهُ وَ عَلَيْهِ عَشَرَةً مُ مَلَونَ عَلَى النَّبِى يَا أَنِّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُوا عَلَيْهِ وَ سَلِّهُمَ السَّلِيما ﴾ فَيَقُولُ الْقَوْمُ كَمَا مَلَا يَتَنْ صَلَّى عَلَيْهِ أَهْلُ الْمَدِينَةِ وَ أَهْلُ الْعَوَالِي ».

پس عمّار بن یاسر ـرحمه الله ـبرخاست و عرض کردکه: یا امیر المؤمنین، ایشان را برای ما نام ببر تا ایشان را بشناسیم. فرمود که: «بهترین خلائق در روزی که خدا ایشان را جمع می فرماید، رسولانند و بهترین رسولان، محمد الله است، و بهترین هر امّتی بعد از پیغمبر ایشان، وصیّ پیغمبر ایشان است تا پیغمبر دیگر او را دریابد، و بهترین اوصیا، وصیّ محمد الله است، و بهترین شهیدان، حمزة بن عبدالمطلب است و جعفر بن ابی طالب که او را دو بال است به خون رنگ شده، و به آن بالها در بهشت پرواز می کند و کسی از این امّت غیر از او دو بال به او عطا نشده، و اینک چیزی است که خدا محمد را به آن گرامی داشته و او را تشریف داده و دو سبط و فرزندزادهٔ پیغمبر، حسن و حسین اند و مهدی هیگا که خدا او را هر که خواهد از ما اهل بیت قرار خواهد داده.

پس، این آیه را تلاوت فرمود: ﴿قَ مَنْ یُطِعِ اللّهَ قَ الرَّسُولَ فَاُولَئِکَ مَعَ الّذِینَ اَنْهُمَ اللّهُ عَلَیْهِمْ مِنَ النّبِینِینَ قَ الصّبالِحینَ قَ حَسُنَ اُولَئِکَ رَفیقاً \* ذٰلِکَ الْفَضْلُ مِنَ اللّهِ قَ کَفیٰ بِاللّهِ عَلیماً ﴾ (و در قرآن به جای ورسوله ، والرّسول است. و نسخ کافی مختلف است، ولیکن بیشتر چنان است که نوشته شد). و ترجمهٔ آیه این است: او هر که فرمان برد خدا و رسول او بیشتر چنان است که نوشته شد). و ترجمهٔ آیه این است: او هر که فرمان برد خدا و رسول او را پس ان گروه فرمان برداران در روز قیامت با آنیانند که خدا بر ایشان انعام فرموده از پیغمبران و به غایت راستگویان در گفتار و کردار و شهیدان و نیکوکاران و آن گروه نیکو باشند از روی یاران و همراهان آنچه مذکور شد محض فضل و کرامت است از جانب خدا و خدا کافی است که دانا باشد».

از ابو مریم انصاری، از امام محمد باقر الله روایت کرده است که گفت: به آن حضرت عرض از ابو مریم انصاری، از امام محمد باقر الله روایت کرده است که گفت: به آن حضرت عرض کردم که: نماز بر پیغمبر الله و منین الله و منی بر او داخل گردانید و دور آن حضرت را گرفتند و امیر المؤمنین الله و میان ایسان ایستاد و فرمود: ﴿إِنَّ الله و مَلانِکتَه یُصَلُونَ عَلَی النَّبِیِ یَا أَیُّها الَّذِینَ آمَتُوا صَلُوا عَلَیْهِ و سَلِمُوا تَسْلیماً ﴾ آ، یعنی: ابه درستی که خدا و همه فرشتگانش رحمت و صلوات می فرستند بر پیغمبر (که محمد)

١. نساء، ۶٩ ٧٠ ١٠.

۲. در سند کتاب، محمد بن حسن است.

٣. احزاب، ٥٤.

١٢٢٧ / ٣٥ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ ، عَنْ سَلَمَةَ بْنِ الْخَطَّابِ ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ سَيْفٍ ، عَنْ أَبِي الْخَطَّابِ ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ بَشِيرٍ ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ ، قَالَ : «قَالَ النَّبِيُّ الْعَلِيِّ اللَّهِ يَ الْعَلِيِّ اللَّهِ عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ اللهِ ، قَالَ : «قَالَ النَّبِيُ اللَّهِ لِعَلِيٍّ اللهِ : يَا عَلِيُّ ، وَ ارْفَعْ قَبْرِي مِنَ الْأَرْضِ أَرْبَعَ أَصَابِعَ ، وَ رُشَّ عَلَيْهِ مِنَ الْأَرْضِ أَرْبَعَ أَصَابِعَ ، وَ رُشَّ عَلَيْهِ مِنَ الْأَرْضِ أَرْبَعَ أَصَابِعَ ، وَ رُشَّ عَلَيْهِ مِنَ الْمَاءِ ».

الْمَاءِ ».

مَنْ أَبِي عَبْدِ اللّٰهِ عَنْ أِبْرَاهِيم، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ حَمَّادٍ، عَنِ الْحَلَبِيّ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللّٰهِ عَبْدِ اللّٰهِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللّٰهِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللّٰهِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللّٰهِ عَنْ أَبِي الْمُعَلِّى أَمِيرَ الْمُوْمِنِينَ عَنْ الْمُعَلِّى أَنْ يَا عَلِيّ، إِنَّ النَّاسَ قَدِ اجْتَمَعُوا أَنْ يَدُونُوا رَسُولَ اللّٰهِ عَنْ فِي بَقِيعِ الْمُعَلِّى ، وَ أَنْ يَدُومُهُمْ رَجُلُ مِنْهُمْ، فَدِ اجْتَمَعُوا أَنْ يَدُونُوا رَسُولَ اللّٰهِ عَنْ فِي بَقِيعِ الْمُصَلّى ، وَ أَنْ يَدُومُهُمْ رَجُلُ مِنْهُمْ، فَخَرَجَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْهِ إِلَى النَّاسِ، فَقَالَ : يَا أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّ رَسُولَ اللّٰهِ عَلَيْهِ إِمَامُ حَيّا وَمَيّتًا ، وَ قَالَ : إِنِّي أَدُفَنُ فِي الْبُقْعَلِ الَّتِي أَقْبَضَ فِيهَا ، ثُمَّ قَامَ عَلَى الْبَابِ، فَصَلّى عَلَيْهِ ، ثُمَّ النَّاسَ عَشَرَةً عَشَرَةً يُصَلّى عَلَيْهِ ، ثُمَّ يَخُو جُونَ» .

١٢٢٩ / ٣٨. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ سَلَمَةَ بْنِ الْخَطَّابِ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ سَيْفٍ، عَنْ عَلَيْ بَنِ سَيْفٍ، عَنْ عَلْمِ وَبْنِ شِمْرٍ، عَنْ جَابِرٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ قَالَ: «لَمَّا قُبِضَ النَّبِيُّ ﷺ، صَلَّتْ عَلَيْهِ الْمَهَاجِرُونَ وَ الْأَنْصَارُ فَوْجاً فَوْجاً».

قَالَ: «وَ قَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ تَسَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَـقُولُ فِسي صِحَّتِهِ وَ سَـلَامَنِهِ: إِنَّمَا أُنْزِلَتْ هٰذِهِ الْآيَةُ عَلَيَّ فِي الصَّلَاةِ عَلَيَّ بَعْدَ قَبْضِ اللهِ لِي: ﴿إِنَّ اللهَ وَ مَلائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ بِا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُوا عَلَيْهِ وَ سَلِّمُوا تَسْلِيماً ﴾».

١٢٣٠ / ٣٩. بَعْضُ أَصْحَابِنَا رَفَعَهُ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ، عَنْ دَاوُدَ بْنِ كَثِيرٍ الرَّقِّيِّ،

است. ای کسانی که ایمان آورده اید، صلوات فرستید بر او و سلام گویید؛ سلام گفتنی (یا تسلیم نمایید خود را و انقیاد او را مرعی دارید). و آن گروه چنانچه حضرت امیر المؤمنین میگفت، میگفتند و این را که می خواند می خواندند تا آن که اهل مدینه و اهل عوالی او اطراف آن بر آن حضرت نماز کردند».

۱۲۲۷ / ۳۶. محمد بن یحیی، از سَلمَة بن خطّاب، از علی بن سیف، از ابو المَغراء، از علی بن سیف، از ابو المَغراء، از عُقبة بن بشیر، از امام محمد باقر الله روایت کرده است که فرمود: اپیغمبر الله به علی الله فرمودکه: یاعلی، مرادر این مکان دفن کن، و قبر مرا چهار انگشت از زمین بلندکن، و قدری آب بر آن بپاش،

صادق الله روایت کرده است که فرمود: «عبّاس به خدمت امیر المؤمنین از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که فرمود: «عبّاس به خدمت امیر المؤمنین الله آمد و عرض کرد که: یا علی، مردمان جمع شده اند که رسول خدا الله از ادر بقیع مصلی دفن کنند، و مردی از ایشان، ایشان را امامت کند. پس امیر المؤمنین الله به سوی مردمان بیرون آمد و فرمود که: ای گروه مردمان، رسول خدا الله پیشوای هر کسی است؛ در حالی که زنده و مرده باشد. و آن حضرت فرمود که: من دفن می شوم در همان بقعه ای که قبض روح من در آن می شود.

پس امیر المؤمنین علی بر در آن بقعه آیستاد و بر آن حضرت نماز کرد و مردم را امر فرمود که: ده نفر ده نفر می آمدند و بر آن حضرت نماز می کردند و بیرون می رفتند».

۱۲۲۹ / ۲۸۸ محمد بن يحيى، از سَلَمة بن خطّاب، از على بن سيف، از عمرو بن شمر، از جابر، از امام محمد باقر على روايت كرده است كه فرمود: ﴿ چون قبض روح مطهر پيغمبر شد، فرشتگان و مسهاجران و انسصار، فسوج فسوج بسر آن حضرت نسماز كردند» . و فرمود كه: «امير المؤمنين على فرمود كه: شنيدم از رسول خدا على كه مى فرمود در حال صحّت و سلامت خويش د كه جز اين نيست كه اين آيه بر من نازل شد در باب نماز بر من، بعد از آن كه خدا روح مرا قبض فرمايد. و آيه اين است كه: ﴿إنَّ اللّهُ وَ مَلائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النّبِيِّ يَا أَيّها الّذينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَ سَلِمُوا تَسْلَيماً ﴾ آه.

۱۲۳۰/ ۳۹. بعضي از اصحاب ماروايت كرده و أن را مرفوع ساخته از محمد بن سنان، از

که دهی چند است در پشت مدینه. (مترجم)
 ۲. احزاب، ۶۵

قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللّٰهِ عِنْ عَامَعْنَى السَّلَامِ عَلَىٰ رَسُولِ اللّٰهِ عَلَىٰ ؟ فَقَالَ: «إِنَّ اللّٰهَ وَ تَعَالَىٰ - لَمَّا خَلَقَ نَبِيّهُ وَ وَصِيّهُ وَ ابْنَتُهُ وَ ابْنَيْهِ وَ جَمِيعِ الْأَئِمَةِ، وَ خَلَقَ شِيعَتَهُمْ، أَخَذَ عَلَيْهِمُ الْمِيثَاقَ، وَ أَنْ يَصْبِرُوا وَ يُصَابِرُوا وَ يُرَابِطُوا، وَ أَنْ يَتَقُوا اللّٰه؛ وَ وَعَدَهُمْ أَنْ يُسَلِّم لَهُمُ الْمَبْعَاقَ، وَ أَنْ يَصْبُرُوا وَ يُصَابِرُوا وَ يُرابِطُوا، وَ أَنْ يَتَقُوا اللّٰه؛ وَ وَعَدَهُمْ أَنْ يُسَلِّم لَهُمُ الْأَرْضِ الْمُبَارَكَةَ وَ الْحَرَمَ الْآمِن، وَ أَنْ يُنَزِّلَ لَهُمُ الْبَيْتَ الْمُعْمُور، وَ يُطْهِر لَهُمُ السَّقْفَ الْمَرْفُوعَ، وَ يُريحَهُمْ مِنْ عَدُوهِمْ وَ الأَرْضِ الَّتِي يُبَدِّلُهَا اللّٰهُ مِنَ وَيُطْهِر لَهُمُ السَّقْفَ الْمَرْفُوعَ، وَ يُريحَهُمْ مِنْ عَدُوهِمْ وَ الأَرْضِ الَّتِي يُبَدِّلُهَا اللّٰهُ مِنَ اللّٰهِ مِنْ عَدُوهِمْ وَ الْأَرْضِ الَّتِي يُبَدِّلُهَا اللّٰهُ مِنَ السَّلَامِ وَ يُسَلِّمُ مَا فِيهَا لَهُمْ، لَا شِيعَةَ فِيهَا حَقَالَ: لَا خُصُومَةَ فِيهَا لِعَدُوهِمْ - وَ أَنْ يَكُونَ اللّٰهِ مِنْ عَدُوهِمْ وَ الْأَرْضِ الَّتِي يُبَدِّلُهَا اللّٰهُ مِنَ السَّلَامِ وَ يُسَلِّمُ مَا فِيهَا لَهُمْ، لَا شِيمَةَ فِيهَا حَقَالَ: لَا خُصُومَةَ فِيهَا لِعَدُوهِمْ - وَ أَنْ يكُونَ اللّٰهِ مَلْمُ اللّٰهِ مِيمَالًا لِهُ مَنْ يَعْبُونَ وَ أَخَذَ رَسُولُ اللّٰهِ عَلَىٰ جَمِيعِ الْأَيْمَةِ وَ شِيعَتِهِمُ الْمِينَاقَ بِذِلِكَ، وَ إِنْمَا السَّلَامُ عَلَيْهِ تَذْكِرَةُ نَفْسِ الْمِيمَاقِ، وَ تَجْدِيدُ لَهُ عَلَى اللّٰهِ لَعَلَّهُ أَنْ يُعَجِّلُهُ السَّلَامُ لَكُمْ بِجَلِيعِ مَا فَيْهِمْ.

١٣٣١ / ٢٠ . ابْنُ مَحْبُوبٍ ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ سِنَانٍ ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ ، قَالَ : سَمِعْتُهُ يَقُولُ : «اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ صَفِيِّكَ وَ خَلِيلِكَ وَ نَجِيِّكَ ، الْمُدَبِّرِ لِأَمْرِكَ ».

## ١١٢ \_ بَابُ النَّهْيِ عَنِ الْإِشْرَافِ عَلَىٰ قَبْرِ النَّبِيِّ عَلَىٰ

١٢٣٢ / ١ . عِدَّةُ مِنْ أَصْحَابِنَا ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ الْبَرْقِيِّ ، عَنْ جَعْفَرِ بْنِ الْمُثَنَّى الْخَطِيبِ ، قَالَ : كُنْتُ بِالْمَدِينَةِ وَ سَقْفُ الْمَسْجِدِ الَّذِي يُشْرِفُ عَلَى الْقَبْرِ قَدْ سَقَطَ ، وَ الْخَطِيبِ ، قَالَ : كُنْتُ بِالْمَدِينَةِ وَ سَقْفُ الْمَسْجِدِ الَّذِي يُشْرِفُ عَلَى الْقَبْرِ قَدْ سَقَطَ ، وَ الْفَعَلَةُ يَصْعَدُونَ وَ يَنْزِلُونَ وَ نَحْنُ جَمَاعَةً ، فَقُلْتُ لِأَصْحَابِنَا : مَنْ مِنْكُمْ لَهُ مَوْعِدٌ يَدْخُلُ الْفَعَلَةُ يَصْعَدُونَ وَ يَنْزِلُونَ وَ نَحْنُ جَمَاعَةً ، فَقُلْتُ لِأَصْحَابِنَا : مَنْ مِنْكُمْ لَهُ مَوْعِدٌ يَدْخُلُ الْفَعَلَةُ يَصْعَدُونَ وَ يَنْزِلُونَ وَ نَحْنُ جَمَاعَةً ، فَقُلْتُ لِأَصْحَابِنَا : مَنْ مِنْكُمْ لَهُ مَوْعِدٌ يَدْخُلُ عَمَاعِةً عَلَى اللّهِ عَبْدِ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلْمُ اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللهِ الللللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهِ الللللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

داود بن کثیر رِقّی که گفت: به خدمت امام جعفر صادق هم عرض کردم که: چیست معنی سلام بر رسول خدا؟ حضرت فرمود که: هجون خدای تبارک و تعالی پیغمبر خود و وصی و دختر و دو پسر آن حضرت و جمیع اثم را آفرید و شیعیان ایشان را خلق فرمود، بر ایشان پیمان گرفت و آنکه صبر کنند، و یکدیگر را بر صبر بدارند، و ساخته و آماده باشند برای مقاتله با دشمنان دین (و یا اسبان و اسلحه را مهیّا کنند از برای حفظ سر حد اسلام تا اذیّت کفّار را از همهٔ مسلمانان باز دارند و بیضهٔ اسلام را محافظت نمایند) و از خدا بپرهیزند و با ایشان وعده فرمود که زمین مبارک و حرم صاحب ایمنی را از برای ایشان واگذارد، و بیت المعمور را از برای ایشان فرود آورد، و سقف برافراشته را از برای ایشان ظاهر گرداند، و ایشان را از دشمنان ایشان در آسایش اندازد، زمینی که خدا آن را بدل میکند از زمین دار السّلام است، و آنچه راکه در آن است به ایشان واگذارد ﴿لا شِیّة فیها﴾ ا، یعنی: هیچ رنگ دیگر در آن نباشد».

و حضرت فرمود که: «هیچ خصومتی از برای دشمنان ایشان در آن نباشد، و آنکه از برای ایشان در آن، آنچه دوست می دارند، مو جود باشد. و رسول خدای بر جمیع اثمه و شیعیان ما (و در بعضی از نسخ کافی، و شیعیان ایشان یعنی: شیعیان اثمه) پیمان به این امر گرفت، و جز این نیست که آن حضرت بر خدای تعالی، این نیست که آن حضرت بر خدای تعالی، این نیست که آن حضرت بر خدای تعالی، شاید که آن جناب جل و عز آن را تعجیل فرماید، و واگذاشتن و تسلیم نمودن همهٔ آنچه راکه در آن است به شما تعجیل فرماید».

۱۲۳۱ / ۴۰ . ابن محبوب، از عبدالله بن سِنان، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که گفت: شنیدم آن حضرت را که می فرمود: «بار خدایا صلوات فرست بر محمد که برگزیده و همراز تو است ؛ آن که امر تو را تدبیر می کند».

## ۱۱۲. باب در بیان نهی از مُشرف شدن بر قبر پیغمبرﷺ

۱۲۳۲ / ۱ . چند نفر از اصحاب ما روایت کردهاند، از احمد بن محمد برقی، از جعفر بن مُثنَّیٰ خطیب که گفت: در مدینه بودم و قدری از سقف مسجد پیغمبر که مُشرف بـر قـبر آن حضرت بود، فرود آمد، و کارکنان و بنایان به جهت تعمیر بالا میرفتند و فـرود مـیآمدند، الصَّيْرَفِيُّ: أَنَا، فَقُلْنَا لَهُمَا: سَلَاهُ لَنَا عَنِ الصَّعُودِ لِنُشْرِفَ عَلَىٰ قَبْرِ النَّبِيِّ اللهُ فَلَمَّا كَانَ مِنَ الْغَدِ لَقِينَاهُمَا، فَاجْتَمَعْنَا جَمِيعاً، فَقَالَ إِسْمَاعِيلُ: قَدْ سَأَلْنَاهُ لَكُمْ عَمَّا ذَكَرْتُمْ، فَقَالَ: «مَا أُحِبُّ لِأَحَدٍ مِنْهُمْ أَنْ يَعْلُو فَوْقَهُ، وَ لَا آمَنُهُ أَنْ يَرَىٰ شَيْئاً يَذْهَبُ مِنْهُ بَصَرُهُ، أَوْ يَرَاهُ قَائِماً يُصَلِّي، أَوْ يَرَاهُ مَعَ بَعْضِ أَزْوَاجِدِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

## ١١٣ ـ بَابُ مَوْلِدِ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ صَلَوَاتُ اللَّهِ عَلَيْهِ

وُلِدَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ بَعْدَ عَامِ الْفِيلِ بِشَلَاثِينَ سَنَةً ، وَ قُتِلَ ﴿ فِي شَهْرِ رَمَضَانَ لِتِسْعٍ بَقِينَ مِنْهُ لَيْلَةُ الْأَحْدِ سَنَةَ أَرْبَعِينَ مِنَ الْهِجْرَةِ ، وَ هُـوَ ابْـنُ ثَكَاثٍ وَ سِتِّينَ سَنَةً . وَ أُمَّهُ فَاطِمَةُ ثَلَاثِينَ سَنَةً . وَ أُمَّهُ فَاطِمَةُ مِنْتُ أَسَدِ بْنِ هَاشِم بْنِ عَبْدِ مَنَافٍ ، وَ هُوَ أُوّلُ هَاشِمِيٍّ وَلَدَهُ هَاشِمُ مَرَّتَيْنِ .

١٢٣٣ / ١ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ يَحْيَى الْفَارِسِيِّ، عَنْ أَبِي حَنِيفَةَ مُحَمَّدِ بْنِ يَحْيَى الْفَارِسِيِّ، عَنْ أَبِي حَنِيفَةَ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللّهِ بْنِ مُسْكَانَ، عَنْ أَبِيهِ، قَالَ: قَالَ بُنِ يَحْيَىٰ، عَنِ الْوَلِيدِ بْنِ أَبَانٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللّهِ بْنِ مُسْكَانَ، عَنْ أَبِيهِ، قَالَ: قَالَ أَبُو عَبْدِ اللّهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ اللهِ

و ماگروهی بودیم. پس، من به یاران خودگفتم که: کیست از شماکه امشب او را وعده باشد که بر حضرت صادق ﷺ داخل شود؟

مهران بن ابي نصر گفت كه: من. و اسماعيل بن عمّار صيرفي نيز گفت كه: من.

به ایشان گفتم که برای ما آن حضرت را سؤال کنید از بالا رفتن بام مسجد، یا غیر آن، از برای آنکه بر قبر پیغمبر بیش مشرف شویم. پس چون فردا شد، ایشان را ملاقات کردیم و همه به هم جمع شدیم، اسماعیل گفت که: آن حضرت را برای شما سؤال نمودیم از آنچه ذکر کردید، در جواب فرمود که: «دوست نمی دارم از برای هیچیک از ایشان که در بالای قبر بر آید، و از او ایمن نیستم که چیزی را ببیند که به جهت آن چشمش کور شود، یا آن حضرت را ایستاده ببیند که نماز میکند، یا او را ببیند با بعضی از زنان خود بیشی».

## ١١٣. باب در بيان مولد اميرالمؤمنين 🖔

امیر المؤمنین بی سال بعد از عام الفیل متولد شد، و آن حضرت در ماه مبارک رمضان شهید شد، در وقتی که نه راوز از آن ماه مانده بود، در شب یک شنبه سال چهلم از هجرت پیغمبر بی از مکه به سوی مدینه، در حالی که آن حضرت شصت و سه ساله بود، و بعد از قبض روح مطهر پیغمبر بی سی سال باقی ماند. و مادرش فاطمهٔ بنت اسد بن هاشم بن عبد مناف است و آن حضرت اول هاشمی بود که دو مرتبه از هاشم متولد شد (و مراد این است که هاشمی الطرفین بود از طرف پدر و مادر).

(و من میگویم که: این سخن درست نیست؛ زیرا که امیر المؤمنین علیه به حسب سن از همهٔ برادران خویش که طالب و جعفر و عقیل اند، کوچک تر بود و همه از فاطمه بودند. و شیخ مفید رحمه الله فرموده که: علی و برادرانش، اول کسانی بودند که دو بار از هاشم متولد شدند، و ابن ابی الحدید از علمای اهل سنّت در شأن فاطمهٔ بنت اسد گفته که: اول زن هاشمیّه بود که به شوهر و مرد هاشمی زایید، و هر دو صحیح و مثین است).

۱۲۳۳ / ۱ . حسین بن محمد، از محمد بن یحیی فارسی، از ابو حنیفه \_یعنی: محمد بن یحیی \_از ولید بن ابان، از محمد بن عبدالله بن مُسکان، از پدرش روایت کرده است که

النَّبِيِّ ﷺ، فَقَالَ أَبُو طَالِبٍ: اصْبِرِي سَبْتاً أَبَشِّرْكِ بِمِثْلِهِ إِلَّا النُّبُوَّةَ».

وَ قَالَ: «السَّبْتُ ثَـلَاثُونَ سَنَةً، وَكَانَ بَيْنَ رَسُولِ اللَّـهِﷺ وَ أَمِـيرِ الْـمُؤْمِنِينَۗ ﴿ ثَـلَاثُونَ سَنَةً».

بَعْضِ أَصْحَايِنَا، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللّٰهِ عَبْدِ اللّٰهِ، عَنِ السَّيَّارِيِّ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ جُمْهُورٍ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَايِنَا، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللّٰهِ عَنْ قَالَ: «إِنَّ فَاطِمَةَ بِنْتَ أَسَدٍ أُمَّ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَىٰ الْمُؤْمِنِينَ عَلَىٰ أَوْلِ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ عَلَىٰ اللّٰهِ عَلَىٰ قَدَمَيْهَا، وَكَانَتْ مِنْ أَبِّرِ النَّاسِ بِرَسُولِ اللّٰهِ عَلَىٰ وَسُولِ اللّٰهِ عَلَىٰ مَنَّ مَكَّةَ إِلَى الْمَدِينَةِ عَلَىٰ قَدَمَيْهَا، وَكَانَتْ مِنْ أَبَرِ النَّاسِ بِرَسُولِ اللّٰهِ عَلَىٰ أَلْدِ عَلَىٰ اللّٰهِ عَلَىٰ وَ هُو يَقُولُ: إِنَّ النَّاسَ كَانَتْ مِنْ أَبَرِ النَّاسِ بِرَسُولِ اللّٰهِ عَلَىٰ أَنْ اللّٰهِ عَلَىٰ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَىٰ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَىٰ الللّٰهِ عَلَىٰ اللّٰهِ اللّٰهُ أَنْ يَبْعَمَلُو كَاسِيَمُ أَوْلِ اللّٰهِ عَلَىٰ اللّٰهِ اللّٰهُ أَنْ يَبْعَمَلُو كَاسِيَمُ أَوْلِ اللّٰهِ أَنْ يَكُونِيَكِ ذَلِكِ .

وَ قَالَتْ لِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ يَوْماً: إِنِّي أُرِيدُ أَنْ أُعْتِقَ جَارِيَتِي هٰ فِيهِ، فَقَالَ لَهَا: إِنْ فَعَلْتِ، أَعْتَقَ اللَّهُ بِكُلِّ عُضْوٍ مِنْهَا عُضُواً مِنْكِ مِنَ النَّارِ؛ فَلَمَّا مَسرِضَتْ، أَوْصَتْ إلىٰ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، وَ أَمَرَتْ أَنْ يُعْتِقَ خَادِمَهَا، وَ اعْتُقِلَ لِسَانُهَا، فَجَعَلَتْ تُومِيُّ إلىٰ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ إِيمَاءً، فَقَبِلَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَصِيَّتَهَا.

فَبَيْنَمَا هُوَ ذَاتَ يَوْمٍ قَاعِدً إِذْ أَتَاهُ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَ هُوَ يَبْكِي، فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللّٰهِ ﷺ: مَا يُبْكِيكَ؟ فَقَالَ: مَاتَتْ أُمِّي فَاطِمَةُ، فَقَالَ رَسُولُ اللّٰهِ ﷺ: أُمِّي وَ اللّٰهِ، گفت: امام جعفر صادق الله فرمود که: «فاطمهٔ بنت اسد به نزد ابوطالب آمد که او را به ولادت پیغمبر تیا بشارت دهد (یا او را شادگرداند، بنابر اختلاف نسخ کافی). ابوطالب گفت: یک سبت صبر کن که تو را بشارت می دهم به فرزندی که مثل او باشد در همه چیز، مگر پیغمبری». او حضرت فرمود که: «سبت، سی سال است و در میانهٔ رسول خداتی و امیر المؤمنین الله سی سال فاصله بود».

ما، از امسام جسعفر صادق الله روایت کرده است که فرمود: «فاطمه بنت اسد، مادر امر المؤمنین اول زنی بود که به سوی رسول خدای هجرت نمود از مکه به سوی مدینه امیر المؤمنین اول زنی بود که به سوی رسول خدای مهربان تر بود. بعد از آن، از رسول پای پیاده، و از همهٔ مردمان نسبت به رسول خدای مهربان تر بود. بعد از آن، از رسول خدای شنید که می فرمود: مردم در روز قیامت برهنه محشور می شوند؛ چنانچه از مادر متولد شده اند. فاطمه گفت: واسواتاه؛ ای داد از رسوایی و بد حالی، رسول خدای فرمود که: من از خدا می خواهم که تو را پوشیده محشور گزداند. و از آن حضرت شنید که: فشار قبر را ذکر می فرمود، گفت: واضعفاه؛ ای داد از ضعف و ناتوانی، رسول خدای فرمود که: من از خدا سؤال می کنم که این فشار را از تو دفع کند. و فاطمه روزی به رسول خدای عرض کرد خدا به هر عضوی از او، عضوی از تو را از آتش دوزخ آزاد گرداند.

و چون فاطمه بیمار شد، رسول خدای را وصی خود گردانید و امر کرد که آن حضرت کنیزک او را آزاد گرداند. و زبانش در بند شد که نمی توانست سخن گوید، پس شروع کرد به اشاره کردن و به سوی رسول خدای شاره می کرد (به اشاره که مطلب از آن فهمیده می شد) و رسول خدای فرمود.

بعد از آن در بین آن که رسول خدایگ روزی نشسته بود، ناگاه امیر المؤمنین به خدمت آن حضرت آمد و آن حضرت گریه می کرد، رسول خدایگ فرمود: چه چیز تبو را می گریاند؟ عرض کرد که: مادرم فاطمه و فات کرد. رسول خدایگ فرمود: به خدا سوگند که فاطمه، مادر من بود. و آن حضرت برخاست و می شتافت تا داخل شد در خانه ای که فاطمه بود. پس به

۱. و شبت به فتح سین و سکون با، در اصل لغت، به معنی شنبه یا یک روز تمام از ایّام هفته غیر از جمعه و به معنی روزگار است. (مترجم)

وَ قَامَ ﷺ مُسْرِعاً حَتّىٰ دَخَلَ، فَنَظَرَ إِلَيْهَا وَ بَكَىٰ، ثُمَّ أَمَرَ النِّسَاءَ أَنْ يَغْسِلْنَهَا، وَ قَالَ ﷺ: إِذَا فَرَغْتُنَّ، فَلَا تُحْدِثْنَ شَيْناً حَتّىٰ تُغلِمْنَنِي، فَلَمَّا فَرَغْنَ، أَعْلَمْنَهُ بِذَٰلِكَ، فَأَعْطَاهُنَّ أَحَدَ قَمِيصَيْهِ، الَّذِي يَلِي جَسَدَهُ، وَ أَمَرَهُنَّ أَنْ يُكَفِّنَهَا فِيهِ.

وَ قَالَ لِلْمُسْلِمِينَ: إِذَا رَأَيْتُمُونِي قَدْ فَعَلْتُ شَيْئًا لَمْ أَفْعَلْهُ قَبْلَ ذَٰلِكَ، فَسَلُونِي: لِـمَ فَعَلْتُهُ؟ فَلَمَّا فَرَغْنَ مِنْ غُسْلِهَا وَ كَفْنِهَا، دَخَلَ ﷺ، فَحَمَلَ جَنَازَتُهَا عَلَىٰ عَاتِقِهِ، فَلَمْ يَوْلُ تُخْتَ جَنَازَتِهَا حَتّىٰ أَوْرَدَهَا قَبْرَهَا، ثُمَّ وَضَعَهَا، وَ دَخَلَ الْقَبْرَ، فَاضْطَجَعَ فِيهِ، ثُمَّ قَامَ فَأَخَذَهَا عَلَىٰ يَدَيْهِ حَتّىٰ وَضَعَهَا فِي الْقَبْرِ، ثُمَّ انْكَبَّ عَلَيْهَا طَوِيلًا يُسْنَاجِيهَا، وَ قَامَ فَأَخَذَهَا عَلَىٰ يَدَيْهِ حَتّىٰ وَضَعَهَا فِي الْقَبْرِ، ثُمَّ انْكَبَّ عَلَيْهَا طَوِيلًا يُسْنَاجِيهَا، وَ يَقُولُ لَهَا: ابْنُكَ، ابْنُكِ، ابْنُكِ، ثُمَّ خَرْجَ، وَ شَوْي عَلَيْهَا، ثُمَّ انْكَبَّ عَلَىٰ قَبْرِهَا، فَسَمِعُوهُ يَقُولُ لَهَا: ابْنُكَ، ابْنُكِ، ابْنُكِ، اللهُمُ إِنِي أَسْتَوْدِعُكَ إِيّاها، ثُمَّ انْصَرَف.

سوی فاطمه نگریست و گریست و زنان را امر فرمود که: او را غسل دهند. و فرمود که: چون از غسل او فارغ شوید، از پیش خود کاری مکنید تا آنکه مرا اعلام کنید.

چون فارغ شدند، آن حضرت را به این امر اعلام کردند، پس یکی از پیراهنهای خویش (و بنابر بعضی از نسخ کافی، بهترین پیراهنهای خویش) را که تالی تن مبارکش بود (و آن را می پوشید بی آن که چیزی در میانهٔ آن و جسد شریفش حائل و مانع باشد)، به ایشان داد و ایشان را امر فرمود که: چون مرا ببینید که چیزی را به عمل آورم که پیش از آن، آن را به عمل نیاورده باشم، مرا سؤال کنید که چرا آن را کردم و چون از غل و کفن فاطمه فارغ گردیدند، رسول خدایک داخل شد و جنازهٔ او را بر دوش خویش گذاشت و متصل در زیر جنازهٔ او بود تا او را بر سر قبرش رسانید. بعد از آن، جنازه را بر زمین گذاشت و در قبر داخل شد و در آن خوابید، پس برخاست و فاطمه را بر روی دستهای خویش گرفت تا او را در قبر گذاشت و زمانی طولانی بر او نگون گردیده، سر خویش را به پایین کرده با او را در قبر گذاشت و زمانی طولانی بر او نگون گردیده، سر خویش را به پایین کرده با او را در قبر گذاشت و ناو می فرمود که: پسرت، پسرت، پس بیرون آمد و قبر او را هموار کرد.

بعد از آن، بر قبر او نگون گردید و از آن حضرت شنیدند که می گفت: لااله الآلله اللّه اللّه الله التودعها ایّاك (و بنابر بعضی از نسخ، استودعك آیاها)، یعنی: «نسست خدایی مگر خدا. خداوندا، به درستی که من فاطمه را به تو می سپارم ه. پس برگشت و مسلمانان به آن حضرت عرض کردند که: ما تو را دیدیم که چیزی چند را به فعل آوردی که پیش از این روز، آنها را نکرده بودی. حضرت فرمود که: امروز نیکی ابوطالب راگم کردم و احسانش از من بریده شد. به درستی که فاطمه چنان بود که چیزی که در نزداو بود، مرا بر خود و فرزندان خود به آن بر می گزید (که خود نمی خورد و به فرزندان خود نمی داد و به من می خورانید)، و من در حال حیات او قیامت را ذکر کردم و گفتم که: مردم بر هنه محشور می شوند، گفت: و اسواتاه، پس من از برای او ضامن شدم که خدا او را پوشیده محشور گرداند. و فشار قبر را ذکر کردم، گفت: و اضامن شدم که خدا آن را از او دفع کند، و برای همین او را به پیراهن خود کفن کردم و در قبرش خوابیدم و بر او نگون شدم و آنیچه را که از آن سؤال پیراهن خود کفن کردم و در قبرش خوابیدم و بر او نگون شدم و آنیچه را که از آن سؤال می شد، به او فهمانیدم و به زبانش دادم.

پس به درستی که او را از پروردگارش سؤال کردند و آنچه بایست بگوید، گفت و از

٣/١٢٣٥ بَغْضُ أَصْحَابِنَا، عَمَّنْ ذَكَرَهُ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ عُمَرَ بْنِ أَبَانٍ الْكَلْبِيِّ، عَنِ الْمُفَضَّلِ بْنِ عُمَرَ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ اللهِ اللهُ أَمِيرٍ فَتِحَ لِآمِنَةَ بَيَاضُ فَارِسَ، وَ قُصُورُ الشَّامِ، فَجَاءَتْ فَاطِمَةُ بِنْتُ أَسَدٍ أُمُّ أَمِيرِ المُؤْمِنِينَ وَ اللهُ وْمِنْ اللهُ أَبِي طَالِبٍ ضَاحِكَةً مُسْتَبْشِرَةً، فَأَعْلَمَتْهُ مَا قَالَتْ آمِنَةُ، فَقَالَ لَهَا أَبُو طَالِبٍ ضَاحِكَةً مُسْتَبْشِرَةً، فَأَعْلَمَتْهُ مَا قَالَتْ آمِنَةُ، فَقَالَ لَهَا أَبُو طَالِبٍ: وَ تَتَعَجَّبِينَ مِنْ هَذَا؟ إِنَّكِ تَحْبَلِينَ وَ تَلِدِينَ بِوَصِيِّةٍ وَ وَزِيرٍ وَ».

١٢٣٤ / ٢. عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنِ الْبَرْقِيِّ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ زَيْدٍ النَّيْسَابُورِيِّ، قَالَ: حَدَّثَنِي عُمَرُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ الْهَاشِمِيُّ، عَنْ عَبْدِ الْمَلِكِ بْنِ عُمَرَ، عَنْ أَسِيدِ بْنِ صَفْوَانَ ــصَاحِبِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ ـ قَالَ: لَمَّا كَانَ الْيَوْمُ الَّـذِي قُبِضَ فِيهِ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ، ازْتَجَّ الْمَوْضِعُ بِالْبُكَاءِ، وَ دَهِشَ النَّـاسُ كَـيَوْمِ قُـبِضَ النَّبِيُّ ﷺ، وَ جَاءَ رَجُلُ ـبَاكِياً وَ هُوَ مُسْرِعٌ مُسْتَرْجِعٌ وَ هُوَ يَـقُولُ: الْـيَوْمَ الْـقَطَعَتْ خِـلَافَةُ النُّبُوَّةِ ـ حَتَّىٰ وَقَفَ عَلَىٰ بَابِ الْبَيْتِ الَّذِي فِـيهِ أَمِـيرُ الْـمُؤْمِنِينَ ﴿ فَـقَالَ: رَحِمَكَ اللَّهُ يَا أَبَا الْحَسَنِ، كُنْتَ أَوَّلَ الْقَوْمِ إِسْـلَاماً. وَ أَخْلَصَهُمْ إِيـمَاناً. وَ أَشَـدَّهُمْ يَقِيناً. وَ أَخْوَفَهُمْ لِلَّهِ، وَ أَعْظَمَهُمْ عَنَاءً، وَ أَحْوَطَهُمْ عَلَىٰ رَسُولِ اللَّهِﷺ، وَ آمَنَهُمْ عَلَىٰ أَصْحَابِهِ، وَ أَفْضَلَهُمْ مَنَاقِبَ، وَ أَكْرَمَهُمْ سَوَابِقَ، وَ أَرْفَعَهُمْ دَرَجَةً، وَ أَقْرَبَهُمْ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، وَ أَشْبَهَهُمْ بِهِ هَدْياً وَ خَلْقاً وَ سَمْتاً وَ فِعْلًا، وَ أَشْرَفَهُمْ مَنْزِلَةً، وَ أَكْرَمَهُمْ عَلَيْهِ، فَجَزَاكَ اللَّهُ عَنِ الْإِسْـلَامِ وَ عَنْ رَسُولِهِ وَ عَنِ الْمُسْلِمِينَ خَيْراً. قَوِيتَ حِينَ ضَـعُفَ رسولش او را سؤال كردند، او را جواب داد، و از ولى و امام خود سؤال شد، اضطراب و تشويشي بر او مستولى شد و نتوانست جواب دهد، گفتم: امام، پسر تو است، پسر تو است، امام، پسر تو است، پسر

۱۲۳۵ / ۳. بعضی از اصحاب ما، از آن که او را ذکر کرده، از ابن محبوب، از عمر بن ابان کلبی، از مفضّل بن عمر روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق کی کلبی، از مفضّل بن عمر روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق کی که می فرمود: «چون رسول خدای شام از برای آمنه، می فرمود: «چون رسول خدای شام از برای آمنه مادر آن حضرت ظاهر گردید (چه حجاب از پیش رویش برخاست). پس فاطمهٔ بنت اسد، مادر امیر المؤمنین کی به نزد ابوطالب آمد خندان و شادان و آنچه آمنه گفته بود، به ابوطالب اعلام نمود. ابوطالب به فاطمه فرمود که: از این تعجب می کنی، به درستی که تو آبستن می شوی و وصی و و زیر او را می زایی».

احمد بن زید نیشابوری که گفت: حدیث کرد مرا عمر بن ابراهیم هاشمی، از عبدالملک بن عمر، از اسید بن صفوان حساحب و مصاحب رسول خدای که گفت: چون روزی شد که روح امیر المؤمنین د آن قبض شد، کوفه از صدای گریه به لرزه در آمد، و مردم مدهوش شدند؛ مانند روزی که روح رسول خدای د آن قبض شد و مردی آمد و مردم مدهوش شدند؛ مانند روزی که روح رسول خدای د آن قبض شد و مردی آمد و میگریست و شتاب میکرد و میگفت: آنا بله و آنا آلیه زاچهون و میگفت: امروز جانشینی به منصب بیغمبری بریده شد، و آمد تا ایستاد بر در خانهای که امیر المؤمنین د آن تشریف داشت، پس گفت: ای ابوالحسن، خدا تو را رحمت کند، اسلام تو از همهٔ این قوم پیش تر بود، و پس گفت: ای ابوالحسن، خدا تو را رحمت کند، اسلام تو از همهٔ این قوم پیش تر بود، و رنجت از ایشان بیشتر، و بر اصحاب ایمانت از ایشان بزرگ تر، و محافظت در باب رسول خدای از ایشان زیاد تر، و بر اصحاب آن حضرت از همه کس امین تر، و منقبتهای تو از ایشان افزون تر، و سابقه هایت از ایشان با ندس و خوی و طرز و کردار از ایشان بیشتر، و منزله و جاهت از ایشان آن حضرت در سیرت و خوی و طرز و کردار از ایشان بیشتر، و منزله و جاهت از ایشان شریف تر، و بر او از ایشان عزیز تر بودی.

پس خدا تو را جزای خیر دهد از جانب اسلام و از رسول خویش، و از همهٔ مسلمانان.

أَصْحَابُهُ، وَ بَرَزْتَ حِينَ اسْتَكَانُوا، وَ نَهَضْتَ حِينَ وَهَنُوا، وَ لَزِمْتَ مِـنْهَاجَ رَسُولِ اللّٰهِ ﷺ إِذْ هَمَّ أَصْحَابُهُ، كُنْتَ خَلِيفَتَهُ حَقّاً، لَمْ تُنَازَعْ وَ لَمْ تَضْرَعْ بِرَغْمِ الْمُنَافِقِينَ وَ غَيْظِ اللّٰهِ ﷺ إِذْ هَمَّ أَصْحَابُهُ، كُنْتَ خَلِيفَتَهُ حَقّاً، لَمْ تُنَازَعْ وَ لَمْ تَضْرَعْ بِرَغْمِ الْمُنَافِقِينَ وَ غَيْظِ الْكَافِرِينَ وَ كُرْهِ الْحَاسِدِينَ وَ صِغْرِ الْفَاسِقِينَ، فَقَمْتَ بِالأَمْرِ حِينَ فَشِلُوا، وَ نَطَقْتَ طِينَ تَنَعْتَعُوا، وَ مُضَيْتَ بِنُورِ اللّٰهِ إِذْ وَقَفُوا، فَا تَبَعُوكَ فَهُدُوا، وَ كُنْتَ أَخْفَضَهُمْ صَوْتاً، وَ عَينَ تَتَعْتَعُوا، وَ مَضَيْتَ بِنُورِ اللّٰهِ إِذْ وَقَفُوا، فَا تَبَعُوكَ فَهُدُوا، وَ كُنْتَ أَخْفَضَهُمْ صَوْتاً، وَ أَعْدَلَهُمْ تُلُهُمْ كَلَاماً، وَ أَصْوَبَهُمْ نُطْقاً، وَ أَكْبَرَهُمْ رَأْياً، وَ أَشْجَعَهُمْ قَلْباً، وَ أَشَجَعَهُمْ قَلْباً، وَ أَصْوَبَهُمْ بِالأُمُورِ.

كُنْتَ ـ وَ اللّٰهِ ـ يَعْسُوباً لِلدّينِ أَوَّلاً وَ آخِراً، الأَوَّلَ حِينَ تَفَرَّقَ النَّاسُ، وَ الآخِرَ حِينَ فَشِلُوا، كُنْتَ لِلْمُوْمِنِينَ أَباً رَحِيماً إِذْ صَارُوا عَلَيْكَ عِيَالاً، فَحَمَلْتَ أَثْقَالَ مَا عَنْهُ ضَعُفُوا، وَ حَفِظْتَ مَا أَضَاعُوا، وَ رَعَيْتَ مَا أَهْمَلُوا، وَ شَمَّرْتَ إِذَا اجْتَمَعُوا، وَ عَلَوْتَ ضَعُفُوا، وَ حَفِظْتَ مَا أَضَاعُوا، وَ رَعَيْتَ مَا أَهْمَلُوا، وَ شَمَّرْتَ إِذْ الْجَتَمَعُوا، وَ عَلَوْتَ إِذْ أَسْرَعُوا، وَ أَدْرَكْتَ أَوْتَارَ مَا طَلَبُوا، وَ نَالُوا بِكَ مَا لَمْ يَحْتَسِبُوا، وَ صَبَرْتَ إِذْ أَسْرَعُوا، وَ أَدْرَكْتَ أَوْتَارَ مَا طَلَبُوا، وَ نَالُوا بِكَ مَا لَمْ يَحْتَسِبُوا، كُنْتَ عَلَى الْكَافِرِينَ عَذَاباً صَبّاً وَ نَهْباً، وَ لِلْمُؤْمِنِينَ عَمَداً وَ حِصْناً، فَطِرْتَ ـ وَ اللّٰهِ ـ كُنْتَ عَلَى الْكَافِرِينَ عَذَاباً صَبّاً وَ نَهْباً، وَ لِلْمُؤْمِنِينَ عَمَداً وَ حِصْناً، فَطِرْتَ ـ وَ اللّٰهِ ـ يَغْمَائِها، وَ فُرْتَ بِحِبَائِها، وَ أَحْرَرْتَ سَوَايِقَها، وَ ذَهَبْتَ بِفَضَائِلِها، لَمْ تُفْلُلْ حُجَّتُكَ . وَ لَمْ يَخْوَبُنُ نَفْسُكَ وَ لَمْ تَخِرَّ، كُنْتَ كَالْجَبَلِ وَ لَمْ يَرْغُ قَلْبُكَ، وَ لَمْ يَطْعُفْ بَصِيرَتُكَ، وَ لَمْ تَجْبُنُ نَفْسُكَ وَ لَمْ تَخِرَّ، كُنْتَ كَالْجَبَلِ لاَ تُحَرِّكُهُ الْعَوَاصِفُ، وَ كُنْتَ ـ كَمَا قَالَ ﷺ ـ آمَنَ النَّاسِ فِي صُحْبَيَكَ وَ ذَاتِ يَدِكَ، وَ لَمْ يَحُولُ اللهِ، مُتَوَاضِعاً فِي نَفْسِكَ، عَظِيماً وَى نَفْسِكَ، عَظِيماً وَي نَفْسِكَ، عَظِيماً فِي الْأَرْضِ، جَلِيلًا عِنْدَ الْمُؤْمِنِينَ، لَمْ يَكُنْ لِأَحْدٍ فِيكَ مَهُمَزٌ، وَ لَا

توانا بودی در هنگامی که اصحاب آن حضرت ناتوان شدند، و به میدان جهاد رفتی در وقتی که تضرّع و زاری نمودند، و بر پاشدی در وقتی که سستی ورزیدند، و دست از راه رسول خدای بر نداشتی در وقتی که اصحاب آن حضرت قصد باطل کردند (یا مانند زنان که کودکان را به آواز خوش به خواب کنند مردم را به نغمه و ترانه به خواب غفلت کردند)، جانشین حق آن حضرت بودی بی آن که با تو منازعه توان کرد، و فرو تنی نکردی در باب خاک مالیدن بینی منافقان و خشم کافران و کراهت حاسدان و کینهٔ فاسقان.

پس به امر حق قیام نمودی در وقتی که سست و بی دل شدند، و سخن گفتی در وقتی که لکنت به هم رسانیدند (و کند سخن شدند و مانند خر در گل ماندند) و به نور خدا رفتی در هنگامی که ایستادند بعد از آن تو را پیروی کردند و راه راست یافتند، و آواز تو از همهٔ ایشان پست تر بود، و طاعت (یا پیشی گرفتنت) در خیرات از ایشان بلندتر، و سخنت از ایشان کم تر، و گفتارت از ایشان راست تر و درست تر، و رأیت از ایشان بزرگ تر، و دلت از ایشان شجاع تر و دلیر تر، و یقینت از ایشان سخت تر، و کارت از ایشان نیکو تر، و به همهٔ امور از ایشان شناساتر بودی.

به خداسوگند، که پادشاهی بو کی از پر ای دین مانند یعسی ب (که پادشاه مگس عسل است و همهٔ مگسان تابع اویند و از او دست بر نمی دارند و در هر جاکه می رود می روند). حاصل آنکه در باب دین، چون پادشاه مگسان عسل بودی نسبت به مگسان در اوّل و آخر، امّااوّل در هنگامی که مردمان پراکنده شدند و امّا آخر در وقتی که سست و بی دل گشتند. از برای مؤمنان، پدر مهربانی بودی در آن هنگام که عیال تو گردیدند. پس بارهای گرانی راکه از بر داشتن آنها ضعف داشتند، برداشتی و آنچه راکه ضایع کردند محافظت کردی، و آنچه راکه فرو گذاشتند رعایت فرمودی، و دامن همت رابر زدی چون جمع شدند، و بلند شدی در وقتی که به غایت حریص شدند، و صبر کردی در وقتی که شتاب کردند (و بنابر بعضی از نسخ کافی، در وقتی که جزع کردند یا بر زمین افتادند). و دریافتی حاجتهای آنچه راکه طلب کردند (و بنابر بعضی از نسخ، دریافتی کینههای آنچه راکه از ایشان طلب می کردند). و به یاری تو، یافتند بعضی از نسخ، دریافتی کینههای آنچه راکه از ایشان طلب می کردند). و به یاری تو، یافتند آنچه راکه نمی پنداشتند. بودی بر کافران عذابی ریزان و سبب غارت و تاراج اموال ایشان، و آنچه راکه نمی پنداشتند. بودی بر کافران عذابی ریزان و سبب غارت و تاراج اموال ایشان، و آن برای مؤمنان ستون اعتبار و حصار (یا فراوانی نعمت).

پس به خدا سوگند که پرواز نمودي (به سوي رياض جنّت) به آزارهاي ولايت ياامّت،

لِقَائِلٍ فِيكَ مَغْمَزٌ، وَ لَا لِأَحَدٍ فِيكَ مَطْمَعٌ، وَ لَا لِأَحَدٍ عِنْدَكَ هَوَادَةً.

الضّعيفُ الذَّلِيلُ عِنْدَكَ قَوِيُّ عَزِيزٌ حَتّىٰ تَأْخُذَ لَهُ بِحَقِّهِ، وَ الْقَوِيُّ الْعَزِيزُ عِنْدَكَ ضِيفٌ ذَلِيلٌ حَتّىٰ تَأْخُذَ مِنْهُ الْحَقَّ، وَ الْقَرِيبُ وَ الْبَعِيدُ عِنْدَكَ فِي ذَلِكَ سَوَاءٌ، شَأَنَكَ الْحَقُّ وَ الصّدْقُ وَ الرّفْقُ، وَ قَوْلُكَ حُكْمٌ وَ حَتْمٌ، وَ أَمْرُكَ حِلْمٌ وَ حَرْمٌ، وَ رَأَيُكَ عِلْمٌ وَ عَرْمٌ فِيمَا فَعَلْتَ، وَ قَدْ نَهَجَ السَّبِيلُ، وَ سَهُلَ الْعَسِيرُ، وَأَطْفِئَتِ النَّيرَانُ، وَ اعْتَدَلَ بِكَ عَرْمٌ فِيمَا فَعَلْتَ، وَ قَدْ نَهَجَ السَّبِيلُ، وَ سَهُلَ الْعَسِيرُ، وَأَطْفِئَتِ النَّيرَانُ، وَ اعْتَدَلَ بِكَ الرِّسْلَامُ اللهِ فَ لَوْ كَرِهَ الْكَافِرُونَ، وَ ثَبَتَ بِكَ الْإِسْلَامُ وَ اللهِ وَ لَوْ كَرِهَ الْكَافِرُونَ، وَ ثَبَتَ بِكَ الْإِسْلَامُ وَ الْمُؤْمِنُونَ، وَ سَبَقْتَ سَبْقاً بَعِيداً، وَ أَتْعَبْتَ مَنْ بَعْدَكَ تَعَباً شَدِيداً، فَجَلَلْتَ عَنِ الْبُكَاءِ، وَ عَظْمَتْ رَزِيّتُكَ فِي السَّمَاءِ، وَ هَدَّتَ مُعْتَ مَنْ بَعْدَكَ تَعَباً شَدِيداً، فَجَلَلْتَ عَنِ الْبُكَاءِ، وَ عَظْمَتْ رَزِيّتُكَ فِي السَّمَاءِ، وَ هَذَّتَ مَنْ بَعْدَكَ تَعَباً شَدِيداً، فَجَلَلْتَ عَنِ الْبُكَاءِ، وَ عَظْمَتْ رَزِيّتُكَ فِي السَّمَاءِ، وَ هَذَّتُ مُضِيبَاكُ اللهِ لَنْ يُصَابَ الْمُسْلِمُونَ بِمِثْلِكَ أَبَداً. وَ عَظْمَتْ اللهِ قَضَاهُ، وَ سَلَّمْنَا لِلْهِ أَمْرَهُ، فَوَ اللّهِ لَنْ يُصَابَ الْمُسْلِمُونَ بِمِعْلِكَ أَبَداً.

كُنْتَ لِلْمُؤْمِنِينَ كَهْفاً وَ حِصْناً وَ قُنَّةً رَاسِياً، وَ عَلَى الْكَـافِرِينَ غِـلْظَةً وَ غَـيْظاً، فَٱلْحَقَكَ اللّٰهُ بِنَبِيِّهِ، وَ لَا أَحْرَمَنَا أَجْرَكَ، وَ لَا أَضَلَّنَا بَعْدَكَ.

وَ سَكَتَ الْقَوْمُ حَنِّىٰ الْقَضَىٰ كَـلَامُهُ، وَ بَكَىٰ، وَ بَكَىٰ أَصْحَابُ رَسُولِ اللَّهِﷺ، ثُمَّ طَلَبُوهُ، فَلَمْ يُصَادِفُوهُ.

١٣٣٧ / ٥. عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَلِيَّ بْنِ الْحَكَمِ، عَـنْ صَفْوَانَ الْجَمَّالِ، قَالَ: كُنْتُ أَنَا وَ عَامِرُ بْنُ عَبْدِ اللهِ بْنِ جُذَاعَةَ الْأَزْدِيُّ عِنْدَ أَبِي عَبْدِ اللهِ عِنْ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى و رستگاری یافتی به عطای آن، و سابقه های آن را ضبط کردی و فضایل آن را با خود بردی، حجّت تیز تو به کندی مبدّل نشد، و دل تو مایل به سوی باطل نگردید، و بینایی تو ضعف به هم نرسانید، و بی دلی در نفس تو راه نیافت و بر رو نیفتادی، و مانند کوه بودی که بادهای تند آن را به جنبش در نتواند آورد.

و بودی چنانچه پیغمبر ﷺ در حقّ تو فرمود. که مردم در صحبت تو و آنچه از دست تو می آید ایمن بودند، و بودی چنانچه فرمود. که ضعیف بودی در بدن خود و قوی در امر خدا، و متواضع در نفس خویش و صاحب عظمت در نزد خدا، و بزرگ در زمین و صاحب جلالت در نزد مؤمنین. کسی را در تو راه عیبی نبود، و گوینده را در تو طعنی نه، و کسی را در تو امیدواری نبود، و کسی را در تو میل و جانبداری نه.

ضعیف و ذلیل در نزد تو قوی و عزیز بود، تا آنکه حق او را از برایش میگرفتی و قسوی عزیز در نزد تو ضعیف و ذلیل بود، تا آنکه حق را از او میگرفتی. و در این باب خویش و بیگانه در نزد تو برابر بودند، شغل تو حق و راستی و مدارایی بود و گفتار تو لازم و استوار. و کار تو بردباری و هوشیاری و دید تو دانش و عزیمت. در آنچه کردی و به یاری تو راه راست ظاهر شد و مردم در آن سلوک نمو فرند و کار دشوار آسان گردید و به واسطهٔ تو آتش های فتنه فرو نشانیده شد و به همّت تو دین اسلام راست ایستاد و اسلام و مؤمنان به سبب تبو قبوی شدند. و هر کسی راکه در هر خوبی پیشی گرفتی، پیشی گرفتنی دور و در رنج انداختی آنان را که بعد از تواند، رنجی سخت پس تو از آن بزرگ تری که گریهٔ تو را تدارک تواند نمود. و بزرگ شد مصیبت تو در آسمان و مصیبت تو مردم را در هم شکست و إنا للهٔ و إنا إلیهٔ و إنا الیهٔ و را تا باری شدیم از خدا و پسندیدیم قضای او را و تسلیم کردیم از برای خدا امر او را.

پس به خدا سوگند که هرگز مصیبتی مانند مصیبت تو به مسلمانان نخواهد رسید. بودی از برای مؤمنان پناه و حصار و سر کوه استوار و بر کافران درشتی و خشم. پس خدا تو را به پیغمبر خود ملحق گرداند و ما را از مزد مصیبت تو محروم نسازد، و بعد از تبو ما را گمراه نگرداند. و آن قوم همه خاموش بودند تا آن که سخنش تمام شد و خود گریست و اصحاب رسول خدا به گریستند. پس او را طلب کردند و نیافتند.

۱۲۳۷ / ۵ . چند نفر از اصحاب ماروایت کردهاند، از احمد بن محمد، از علی بن حکم، از صفوان جمّال که گفت: من و عامر و عبدالله بن جُذاعهٔ از دی در خدمت امام جعفر صادق ﷺ

دُفِنَ بِالرَّحْبَةِ؟ قَالَ: «لَا». قَالَ: فَأَيْنَ دُفِنَ؟ قَالَ: «إِنَّهُ لَمَّا مَاتَ، احْتَمَلَهُ الْحَسَنُ عِنْ فَأَتَىٰ بِهِ ظَهْرَ الْكُوفَةِ قَرِيباً مِنَ النَّجَفِ يَشْرَةً عَنِ الْغَرِيِّ، يَمْنَةً عَنِ الْحِيرَةِ، فَدَفَنَهُ بَيْنَ ذَكَوَاتٍ بِيضٍ».

قَالَ: فَلَمَّا كَانَ بَعْدُ، ذَهَبْتُ إِلَى الْمَوْضِعِ، فَتَوَهَّمْتُ مَوْضِعاً مِنْهُ، ثُمَّ أَتَيْتُهُ، فَأَخْبَرْتُهُ، فَقَالَ لِي: «أَصَبْتَ رَحِمَكَ اللهُ» شَلَاثَ مَرَّاتٍ.

١٢٣٨ / ٤ . أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ ، عَنِ الْقَاسِمِ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ عَبْدِ اللّهِ بْنِ سِنَانٍ ، قَالَ : أَتَانِي عُمَرُ بْنُ يَزِيدَ ، فَقَالَ لِي : ارْكَبْ ، فَرَكِبْتُ مَعَهُ ، فَمَضَيْنَا حَتَىٰ أَتَيْنَا مَنْزِلَ حَفْسٍ الْكُنَاسِيِّ ، فَاسْتَخْرَجْتُهُ ، فَرَكِي مَعَنَا ، ثُمَّ مَضَيْنَا حَمَّى أَنَيْنَا الْعَرِيَّ ، مَنْزِلَ حَفْسٍ الْكُنَاسِيِّ ، فَاسْتَخْرَجْتُهُ ، فَرَكِي مَعَنَا ، ثُمَّ مَضَيْنَا حَمَّى أَنَيْنَا الْعَرِيَّ ، مَنْ أَيْنَ الْعَرِيَّ ، فَالْنَتَهَيْنَا إلى قَبْرٍ ، فَقَالَ : انْزِلُوا ، هَلَا قَبْرُ أُمِيرٍ الْمُؤْمِنِينَ هِ ، فَقُلْنَا : مِنْ أَيْنَ عَلِمْتَ ؟ فَالْنَتَهُ مِنَ أَيْنِ وَلَوْ ، هَلَا أَنْ اللّهِ اللهِ عَبْرِ اللّهِ اللهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهُ اللّهُ اللّهِ الللّهِ اللّهِ الللّهِ اللللّهِ الللهِ الللهِ الللهِ اللهِ الللهِ الللهُ الللهُ اللهِ الللهِ الللهِ اللللهِ الللهُ اللّهِ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهِ الللّهُ اللّهُ اللللهِ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهِ الللهُ الللهُ الللهِ الللهِ الللهِ اللللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللللهِ الللهُ الللهُ الللهُ اللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ اللهُ الللهُ الللهِ الللهِ الللهِ الللهُ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ اللللهُ اللهُ اللهِ الللهِ الللهُ الللهِ اللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الللهُ الللهِ الللهِ اللهِ الللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهِ الللهُ الللهُ الللهُ اللهِ اللهِ الللهُ اللهِ

١٢٣٩ / ٧. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ سَلَمَةَ بْنِ الْخَطَّابِ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ عَيْسَىٰ شَلَقَانَ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

قَالَ: «فَقَالَ لَهُ: تَشْتَهِي أَنْ تَرَاهُ؟ قَالَ: بَلَىٰ، قَالَ: فَأَرِنِي قَبْرَهُ».

قَالَ: «فَخَرَجَ وَ مَعَهُ بُوْدَةُ رَسُولِ اللَّهِﷺ مُتَّزِراً بِهَا، فَلَمَّا انْتَهِىٰ إِلَى الْقَبْرِ، تَلَمْلَمَتْ

بودیم. صفوان می گوید که: عامر به آن حضرت عرض کرد که: فدای تو گردم، مردم گمان می کنند که امیر المؤمنین بخ در رحبهٔ کوفه مدفون است. حضرت فرمود: «نه، چنین نیست». عرض کرد: پس در کجا دفن شده؟ فرمود که: «امیر المؤمنین چون رحلت فرمود، حضرت امام حسن بخ او را برداشت و آورد در پشت کوفه نزدیک به نجف که دریایی است خشک شده که در این زمان، در پشت حصار شهر نجف واقع است در طرف دست چپ غری و راست حیره (و غزی، بر وزن غنی بنایی است نیکو و از آن است غریان که دو بنای مشهور بوده اند در کوفه. و حیره به کسر حاء شهری بوده نزدیک کوفه) پس آن حضرت رادفن کرد در میان سنگهای چقماق سفید» (یعنی: روشن و درخشان).

راوی میگوید که: چون بعد از آن اتفاق افتاد که به آنجا رفتم، قبر آن حضرت را در موضعی از آن خیال کردم، پس به خدمت آن حضرت که آمدم او را خبر دادم سه مرتبه به من فرمود که: «درست یافتهای ـخدا تو را رحمت کند ـ».

کرده است که گفت: عمر بن یزید به نزد من آملا و به من گفت که: سوار شو، پس با او سوار شده است که گفت: عمر بن یزید به نزد من آملا و به من گفت که: سوار شو، پس با او سوار شده و رفتم تا آمدیم به منزل حقص کُناسی و او را از منزلش بیرون آوردم و با ما سوار شد و رفتیم تا به غری رسیدیم و به قبری منتهی شدیم. حفص گفت: فرود آیید که اینک قبر امیر المؤمنین است. ما گفتیم که: از کجا دانستی؟ گفت که: با امام جعفر صادق الله در اینجا آمدم، در وقتی که در حیره تشریف داشت؛ نه یک مرتبه، بلکه چندین مرتبه و مرا خبر داد که این، قبر آن حضرت است.

۱۲۳۹ / ۱۲۳۹ محمد بن یحیی، از سَلمة بن خطاب، از عبدالله بن محمد، از عبدالله بن قاسم، از عیسی شَلَقان روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق علی که می فرمود: «امیر المؤمنین علی در قبیله بنی مخزوم خالوها (یا نسب خالوئیت) بود، و جوانی از ایشان به نزد آن حضرت آمد و عرض کرد که: ای خالوی من، برادرم مُرد و بر او اندوه دارم؛ اندوهی سخت».

حضرت صادق هم میفر ماید که: «امیر المؤمنین پی به آن جوان مخزومی فرمود که خواهش داری که او را ببینی؟ عرض کرد: بلی، فرمود که: قبر او را به من بنما». حضرت می فرماید که: «امیر المؤمنین پیرون رفت و بُرد یمانی رسول خدای با او بود که آن را

شَفَتَاهُ، ثُمَّ رَكَضَهُ بِرِجْلِهِ، فَخَرَجَ مِنْ قَبْرِهِ وَ هُوَ يَقُولُ بِلِسَانِ الْـفُوْسِ، فَـقَالَ أَمِـيوُ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ: أَ لَمْ تَمُتْ وَ أَنْتَ رَجُلٌ مِنَ الْعَرَبِ؟! قَالَ: بَلَىٰ، وَ لَٰكِنَّا مِثْنَا عَلَىٰ سُنَّةِ فُـلَانٍ وَ فُـلَانٍ، فَانْقَلَبَتْ أَلْسِنَتُنَا».

الْمُؤْمِنِينَ ﷺ، نُودُوا مِنْ جَانِبِ الْبَيْتِ: إِنْ أَخَذْتُمْ مُقَدَّمَ السَّرِيرِ، كُفِيتُمْ مُؤَخَّرَهُ، وَ إِنْ أَخَذْتُمْ مُقَدَّمَ السَّرِيرِ، كُفِيتُمْ مُؤَخَّرَهُ، وَ إِنْ أَخَذْتُمْ مُقَدَّمَ السَّرِيرِ، كُفِيتُمْ مُؤَخَّرَهُ، وَ إِنْ أَخَذْتُمْ مُؤَخَّرَهُ، كُفِيتُمْ مُقَدَّمَهُ».

١٠٢٢ / ١٠ . سَعْدُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيَّ بْنِ فَضَّالٍ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ بُكَيْرٍ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ، أَنَّهُ لنگ فرموده بود و چون به آن قبر رسید، لبهای مبارکش مکرّر به هم خورد (که آهسته چیزی خواند). پس پای خود را به آن قبر زد، بعد از آن، صاحب قبر، از قبر خویش بیرون آمد و به زبان فرس سخن می گفت. امیر المؤمنین فرمود که: آیا نمردی در حالی که تو مردی از عرب بودی ال عرض کرد: بلی چنین بود، ولیکن ما بر طریقهٔ فلان و فلان (یعنی: ...) مردیم پس زبان های ماگشت.

روایت کردهاند، از ابن محبوب، از احمد بن محمد و علی بن محمد، از سهل بن زیاد هر دو روایت کردهاند، از ابن محبوب، از ابو حمزه، از امام محمد باقر الله که فرمود: اچون روح مطهر امیر المؤمنین الله قبض شد، حضرت حسن بن علی الله در مسجد کوفه بر پاشد و خدا را حمد کرد و بر او ثناگفت و بر پیغمبر الله صلوات فرستاد. بعد از آن فرمود که: ای گروه مردمان، در این شب مردی و فات فرموده که پیشینیان در عمل خیری بر او پیشی نگرفتهاند، و بسینیان بر او نمی توانند رسید. به درستی که صاحب رایت و علمدار رسول خدا الله بود و جبرئیل از جانب راست او و میکائیل از جانب چپ او بودند. بر نمی گشت تا آن که خدا از برایش فتح می کرد. به خدا سوگند، که میچ مغید و سرخ (یعنی: نقره و طلا) را وانگذاشته، مگر هفتصد درم که از بخشش او زیاد آمده بود و می خواست که به آن خدمت کاری از برای زن خویش بخرد.

و به خدا سوگند که در شبی و فات فرمود که وصیّ موسی - یعنی: یوشع بن نون - در آن و فات فرمود، و شبی که عیسی بن مریم را به آسمان بالا بردند، و شبی که قرآن در آن فرود آمده.

الا۱۲۲۱ ملی بن محمد روایت کرده و آن را مرفوع ساخته و گفته که امام جعفر صادق الله فرمود که: «چون امیر المؤمنین الله را غسل دادند، از کنار خانه ندایی به ایشان رسید که: اگر شما پیش جنازه را بگیرید، عقب آن از شما کفایت می شود (یعنی: حاجتی نیست که شما آن را بردارید؛ زیرا که آن خود بر خواهد خاست و خود به خود می رود). و اگر شما عقب آن را بگیرید، پیش آن از شما کفایت می شود».

۱۰/۱۲۴۲ معد بن عبدالله ،از احمد بن محمد بن عيسى ،از حسن بن على بن فضّال ،از عبدالله بن بكير ، از بعضى از اصحاب ما، از امام جعفر صادق الله روايت كرده است كه شنيد از آن حضرت كه مى فرمود: «چون قبض روح مطهّر امير المؤمنين الله شد، امام حسن و امام

سَمِعَهُ يَقُولُ: «لَمَّا قُبِضَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ، أَخْرَجَهُ الْحَسَنُ وَ الْـحُسَيْنُ وَ رَجُـــلَانِ آخَرَانِ، حَتَّىٰ إِذَا خَرَجُوا مِنَ الْكُوفَةِ تَرَكُوهَا عَنْ أَيْمَانِهِمْ، ثُمَّ أَخَذُوا فِي الْجَبَّائَةِ حَتِّىٰ مَرُّوا بِهِ إِلَى الْغَرِيِّ، فَدَفَنُوهُ وَ سَوَّوْا قَبْرَهُ وَانْصَرَفُوا».

### ١١٢ \_ بَابُ مَوْلِدِ الزَّهْرَاءِ فَاطِمَةَ ١١٠

وُلِدَتْ فَاطِمَةُ \_ عَلَيْهَا وَ عَلَىٰ بَعْلِهَا السَّلَامُ \_ بَعْدَ مَبْعَثِ رَسُولِ اللهِ ﷺ بِخَمْسِ سِنِينَ؛ وَ تُوفِظِينَ فَي لَهَا ثَمَانَ عَشْرَةَ سَنَةً وَ خَمْسَةُ وَ سَـ بْعُونَ يَوْماً؛ وَ بَقِيَتْ بَعْدَ أَبِيهَا ﷺ خَمْسَةً وَ سَبْعِينَ يَوْماً.

٦٢٢٣ / ١ ، عَبْدُ اللهِ بْنُ جَعْفَرٍ وَ سَعْدُ بْنُ عَبْدِ اللهِ جَمِيعاً ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ مَهْزِيَارَ ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ مَحْبُوبٍ ، عَنْ هِشَامِ بْنِ سَالِمٍ ، عَنْ حَبِيبٍ عَنْ أَخِيهِ عَلِيٍّ بْنِ مَهْزِيَارَ ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ مَحْبُوبٍ ، عَنْ هِشَامِ بْنِ سَالِمٍ ، عَنْ حَبِيبٍ السِّجِسْتَانِيِّ ، قَالَ : سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﴿ يَقُولُ : «وُلِدَتْ فَاطِمَةُ بِنْتُ مُحَمَّدٍ ﷺ بَعْدَ السِّجِسْتَانِيِّ ، قَالَ : سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﴾ يَقُولُ : «وُلِدَتْ فَاطِمَةُ بِنْتُ مُحَمَّدٍ ﷺ بَعْدَ مَسْتَةً وَ خَمْسَةً وَ مَسْتَةً وَ خَمْسَةً وَ مَسْتَةً وَ خَمْسَةً وَ سَنَةً وَ خَمْسَةً وَ سَبْعُونَ يَوْماً ».

۱۲۲۲ ، مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ ، عَنْ أَحْمَدُ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ ، عَنِ ابْنِ رِنَّابٍ ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ قَالَ : ﴿ إِنَّ فَاطِمَةَ ﴿ مَكَثَتْ بَعْدَ رَسُولِ اللَّهِ ﴾ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴾ قَالَ : ﴿ إِنَّ فَاطِمَةَ ﴿ مَكَثَتْ بَعْدَ رَسُولِ اللَّهِ ﴾ خَمْسَةً وَ سَبْعِينَ يَوْماً ، وَ كَانَ دَخَلَهَا حُوْنُ شَدِيدُ عَلَىٰ أَبِيهَا ، وَ كَانَ يَا أَبِيهَا وَ جَبْرُئِيلُ ﴿ فَيُحْسِنُ عَزَاءَهَا عَلَىٰ أَبِيهَا ، وَ يُطَيِّبُ نَفْسَهَا ، وَ يُخْبِرُهَا عَنْ أَبِيهَا وَ جَبْرُئِيلُ ﴿ وَ يُخْبِرُهَا مِنَا يَكُونُ بَعْدَهَا فِي ذُرِّيَتِهَا ، وَ كَانَ عَلِيُ ﴿ يَكُنُ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ مَنْ اللّهِ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللهُ الللّهُ الللّهُ اللللللهُ الللللهُ الللللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللللهُ الللللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللّهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ

١٢٢٥ / ٣ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْييٰ، عَنِ الْعَمْرَ كِيِّ بْنِ عَلِيٍّ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ جَعْفَرٍ، عَنْ أَخِيهِ

حسین و دو مرد دیگر، آن حضرت را بیرون آوردند تا آنکه چون از شهر کوفه بیرون آمدند. کوفه را در طرف راست خویش قرار دادند و راه بیابان را گرفتند تا آنکه با جنازهٔ آن حضرت به غری گذشتند، پس آن حضرت را دفن کردند و قبر شریفش راست و درست کردند و برگشتند».

#### ۱۱۴. باب در بیان مولد حضرت فاطمهٔ زهرای

حضرت فاطمه الله پنج سال بعد از مبعث رسول خدای متولد شد، و آن حضرت الله و فات فرمود و او را هجده سال و هفتاد و پنج روز بود، و بعد از و فات پدرش م الله هفتاد و پنج روز در دنیا ماند.

از برادرش على بن مهزيار، از حسن بن محبوب، از هشام بن سالم، از حبيب سجستانى كه از برادرش على بن مهزيار، از حسن بن محبوب، از هشام بن سالم، از حبيب سجستانى كه گفت: شنيدم از امام محمد باقر الله كه مى فرمود: «فاطمه، دختر محمد الله، پنج سال بعد از مبعث رسول خدا الله متولد شد و وفات فرمود و آن حضرت را هجده سال و هفتاد و پنج روز بود».

(وجه مناسبت ذكر اين حديث را در باب مولد امير المؤمنين با وجود ذكر مولد فاطمه در باب عليحده نفهميدم. و حق أن است كه ذكر اين حديث در اين باب، بر سبيل اشتباه است و موضع ذكر أن بعد از اين باب است). ا

۱۲۴۴ / ۲ ، محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از ابن محبوب، از ابن رئاب، از ابو عُبیده، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که فرمود: «فاطمه الله بعد از رسول خدا الله هفتاد و پنج روز در دنیا مکث فرمود، و اندوه سختی بر آن حضرت در مفارقت پدرش داخل شده بود، و جبرئیل به نزد آن حضرت می آمد و او را بر وفات پدرش تسلّی نیکو می داد و دلش را خوش می گردانید، و او را از پدرش و مکان او خبر می داد، و خبر می داد او را به آنچه در فرزندان او اتّفاق می افتد و علی از را می نوشت».

۱۲۴۵ / ۳. محمد بن یحیی، از عَمْرکی بن علی، از علی بن جعفر، از برادرش حضرت

۱. این حدیث، در باب قبلی ذکر شده بود و مترجم -رحمه الله - هم همان گونه که در یادداشت وی آمده یادآوری کرده که جایش همین جاست، و یادآوری کرده که ندانسته به چه وجهی در باب امیرالمؤمنین آورده شده است.

أَبِي الْحَسَنِﷺ، قَالَ: «إِنَّ فَاطِمَةَ ﷺ صِدِّيقَةُ شَهِيدَةً، وَ إِنَّ بَنَاتِ الْأَنْبِيَاءِ لَا يَطْمِثْنَ».

٢٢٢٤ / ٢ . أَحْمَدُ بْنُ مِهْرَانَ ـرَحِمَهُ اللّٰهُ ـرَفَعَهُ وَ أَحْمَدُ بْنُ إِدْرِيسَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْن عَبْدِ الْجَبَّارِ الشَّيْبَانِيِّ، قَالَ: حَدَّثَنِي الْقَاسِمُ بْنُ مُحَمَّدٍ الرَّازِيُّ، قَالَ: حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ الْهُرْمُزَانِيُّ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ الْـحُسَيْنِ بْـنِ عَـلِيِّ ﷺ، قَـالَ: «لَـمَّا قُـبِضَتْ فَاطِمَةُ ﷺ، دَفَنَهَا أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ سِرّاً. وَ عَفَا عَلَىٰ مَوْضِع قَبْرِهَا، ثُمَّ قَامَ، فَحَوَّلَ وَجْهَهُ إِلَىٰ قَبْرِ رَسُولِ اللَّهِﷺ، فَقَالَ: السَّــلَامُ عَلَيْكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ عَنِّي؛ وَ السَّــلَامُ عَلَيْكَ عَنِ ابْنَتِكَ وَ زَائِرَتِكَ وَ الْبَائِتَةِ فِي الثَّرَىٰ بِبُقْعَتِكَ وَ الْمُخْتَارِ اللَّـهُ لَـهَا سُــرْعَةَ اللَّحَاقِ بِكَ، قَلَّ يَا رَسُولَ اللَّهِ عَنْ صَفِيَّتِكُ صَبْرِي، وَ عَفَا عَنْ سَيِّدَةِ نِسَاءِ الْعَالَمِينَ تَجَلُّدِي إِلَّا أَنَّ فِي التَّأْسُي لِي بِسُنَّتِكَ فِي فَرْقَتِكَ مَوْضِعَ تَسعَزًّ، فَـلَقَدْ وَسَّـدْتُكَ فِـي مَلْحُودَةِ قَبْرِكَ، وَ فَاضَتْ نَفْسُكَ بَيْنَ نَحْرَي وَ صَدْرِي، بَلَىٰ وَ فِي كِتَابِ اللَّهِ لِي أَنْعَمُ الْقَبُولِ ﴿إِنَّا لِلَّهِ وَ إِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ﴾، قَدِ اسْتُرْجِعَتِ الْــوَدِيعَةُ، وَ أُخِــذَتِ الرَّهِــينَةُ، وَ أَخْلِسَتِ الزَّهْرَاءُ، فَمَا أَقْبَحَ الْخَضْرَاءَ وَ الْغَبْرَاءَ يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَمَّا حُزْنِي فَسَرْمَدُ؛ وَ أَمَّا لَيْلِي فَمُسَهَّدٌ، وَ هَمُّ لَا يَبْرَحُ مِنْ قَلْبِي أَوْ يَخْتَارَ اللَّهُ لِي دَارَكَ الَّتِي أَنْتَ فِيهَا مُقِيمُ،كَمَدٌ

امام موسی کاظم ﷺ روایت کرده است که فرمود: «فاطمه، الله علیه صدّیقه و معصومه بودکه شهید شد، و به درستی که دختران پیغمبران حائض نمی شوند».

ادریس نیز روایت کرده است از محمد بن عبدالجبّار شیبانی که گفت: حدیث کرد مرا ادریس نیز روایت کرده است از محمد بن عبدالجبّار شیبانی که گفت: حدیث کرد مرا قاسم بن محمد رازی و گفت که: حدیث کرد مرا علی بن محمد هرمزانی از حضرت ابی عبدالله حسین بن علی الله که فرمود: «چون قبض روح مطهّر حضرت فاطمه الله شد، امیر المؤمنین الله او را پنهان دفن کرد، و موضع قبر او را خاک پاشید و با زمین برابر و هموار ساخت (که علامت آن معلوم نباشد). پس برخاست و روی خود را به جانب قبر رسول ساخت (که علامت آن معلوم نباشد). پس برخاست و روی خود را به جانب قبر رسول الله از خدا الله و گفت: سلام خدا (یا سلام من یا همهٔ سلامها) بر تو باد، یا رسول الله از جانب خودم. سلام بر تو باد از جانب دختر تو و زیارت کننده ای که به زیارت و دیدن تو آمده، و آن که در این خاک در عرصهٔ تو شب را به روز می آورد و آن که خدا از برای او اختیار فرموده که زود به تو ملحق گردد.

یا رسول الله از فراق دختر برگزیده ای صبر من کم (یا تمام) شد و از وفات مهتر و بهترین زنان عالمیان قو تم زائل شد، مگر آن که در افتدا کردن من به سنّت تو که صبر است در مطلق مصیبت در باب جدایی تو، که از هر مصیبتی عظیم تر است و تاب آوردن اندوه مفارقت تو، جای آن است که خود را تسلّی دهم و گنجایش دارد که در این مصیبت صبر کنم.

پس هر آینه به تحقیق که تو را به دست خود در لحد قبرت گذاشتم و بر بالش خاک تکیه دادم، و جان مقدس تو در میان کو گردن و سینهٔ من روان شد و بیرون آمد. و در کتاب خدا است بهترین قبول کردنها و آن این است که: ﴿إِنَّا لِلّٰهِ وَ إِنَّا إِلَیْهِ زَاجِعُونَ﴾ امانت خود را به خود برگردانیدی و گروگان خود را از من گرفتی و زهرا را ربودی. آپس چه بسیار زشت است آسمان کبود و زمین غبارآلود.

یا رسول الله، اندوه من همیشه خواهد بود، و شب من به بیداری به سر خواهد رفت و این اندوه، اندوهی است که از دل من به در نخواهد رفت، تــا آنکــه خــدای تــعالی از بــرای مــن

١. بقره، ١٥٤.

۲. مترجم – رحمه الله ساین سه فعل را به صورت معلوم ترجمه کرده و حال آن که افعل یاد شده مجهول هستند و بنا بر این باید معنا چنین باشد: «امانت باز پس داده شد، و گرو گرفته و زهرا ربوده شد.

مُقَيِّحُ، وَ هَمُّ مُهَيِّجٌ، سَوْعَانَ مَا فَرَّقَ بَيْنَنَا، وَ إِلَى اللهِ أَشْكُو، وَ سَتُنْبِئُكَ ابْنَتُكَ بِتَظَافُرِ أُمَّتِكَ عَلَىٰ هَضْمِهَا، فَأَحْفِهَا السُّوَّالَ، وَ اسْتَخْبِرْهَا الْحَالَ، فَكَمْ مِـنْ غَـلِيلٍ مُـعْتَلِجٍ بِصَدْرِهَا لَمْ تَجِدْ إِلَىٰ بَثِّهِ سَبِيلًا، وَ سَتَقُولُ، وَ يَحْكُمُ اللّٰهُ وَ هُوَ خَيْرُ الْحَاكِمِينَ.

سَلامَ مُودِّعٍ لاَ قَالٍ وَ لاَ سَئِمٍ، فَإِنْ أَنْصَرِفْ فَلا عَنْ مَلَالَةٍ، وَ إِنْ أَقِمْ فَلَا عَنْ مُلَامً مُودِّعٍ لاَ قَالِم فَلَا عَنْ مَلَالَةٍ مَا وَعَدَ اللّٰهُ الصَّابِرِينَ، وَاهَ وَاهاً، وَ الصَّبْرُ أَيْمَنُ وَ أَجْمَلُ، وَ لَوْ لاَ غَلْبَةُ الْمُسْتَوْلِينَ لَجَعَلْتُ الْمُقَامَ وَ اللَّبْتَ لِزَاماً مَعْكُوفاً، وَ لاَعْوَلْتَ إِعْوَالَ الثَّكُلىٰ علىٰ جَلِيلِ الْمُسْتَوْلِينَ لَجَعَلْتُ الْمُقَامَ وَ اللَّبْتَ لِزَاماً مَعْكُوفاً، وَ لاَعْوَلْتَ إِعْوَالَ الثَّكُلىٰ علىٰ جَلِيلِ الرَّيَةِ، فَبِعَيْنِ اللّٰهِ تُدْفَنُ ابْنَتُكَ سِرِّاً، وَ تُهْضَمُ حَقَّها، وَ تُمْنَعُ إِرْثَهَا، وَ لَمْ يَتَبَاعِدِ الْعَهْدُ، وَ لَمْ يَتَبَاعِدِ الْعَهْدُ، وَ لَمْ يَتَبَاعِدِ اللّٰهِ فَا لَاللّٰهِ الْمُسْتَكَىٰ ، وَ فِيكَ يَا رَسُولَ اللّٰهِ الْمُشْتَكَىٰ ، وَ فِيكَ يَا رَسُولَ اللّٰهِ الْمُشْتَكَىٰ ، وَ فِيكَ يَا رَسُولَ اللّٰهِ الْمُشْتَكَىٰ ، وَ فِيكَ يَا رَسُولَ اللّهِ الْمُشْتَكَىٰ ، وَ فِيكَ يَا رَسُولَ اللّٰهِ الْمُشْتَكَىٰ ، وَ فِيكَ يَا رَسُولَ اللّٰهِ الْمُشْتَكَىٰ ، وَ فِيكَ يَا رَسُولَ اللّٰهِ السَّيَا وَالرَّضُوانُ ».

اختیار کند آن خانهای را که تو اکنون در آن ماندهای. این در د دل و اندوه که در دل من است، در د و اندوهی است که دلم را مجروح کرده، و خونابهای از آن روان ساخته، و این غمی که من دارم، غمی است که مرا از جا به در آورده. چه زود جدایی افتاد در میان ما، و به سوی خدا شکایت میکنم، و دخترت به زودی تو را خبر خواهد داد به یاری کردن امّت تو یکدیگر را بر ستم کردن در حقّ او و رعایت نکردن حرمت او.

پس او را احوال بپرس و درست پاپی شو و از او در خواه که حال خود را به تو خبر دهد؛ که بسیار غمهاکه موجب تشنگی و حرارت است، در سینهاش جولان می زد (و بر روی یکدیگر می نشست) که راهی به سوی پراکنده کردن آنها نیافت (و نتوانست که آنها را بروز دهد) و به زودی همه را خواهد گفت. و خدا حکم می فرماید و او بهترین حکم کنندگان است. سلام می کنم بر تو یا رسول الله، مانند سلام و داع کننده ای که به خشم نیامده باشد، و دلتنگی و اندوه به هم نرسانیده باشد (که از روی دشمنی مفارقت کند و مواصلت را نخواهد). پس اگر بر گردم و از نزد قبر تو بروم از ملال گرفتن نیست، و اگر بمانم و نزد قبر تو باشم از بدگمانی نیست، به آنچه خدا صبر کنندگان زاوعده فرموده. و می دانم که به سبب صبری که در بدگمانی نیست، به آنچه خدا صبر کنندگان زاوعده فرموده. و می دانم که به سبب صبری که در است، و اگر غالب شدن آنهاکه بر ما مستولی شدند نمی بود، هر آینه ماندن و درنگ در نزد قبر تو را بر خود لازم می گردانیدم (که بر آن ثابت می بودم) و هر آینه ماندن و درنگ در نزد قبر می کرده، مانند گریه و فریاد کردن زن فرزند مرده بر این مصیبت عظمی که در برابر چشم خدا (یعنی: در حضور آن جناب) دختر تو پنهان دفن شود، و حقیش از روی قهر غصب شود، و از بعنی: در حضور آن جناب) دختر تو پنهان دفن شود، و حقیش از روی قهر غصب شود، و از میراثش ممنوع گردد (که به او ندهند)؛ با آن که از زمان دولت و صال تو مذتی نگذشته و یاد تو و نامت کهنه نشده.

و به سوی خداست شکایت من یا رسول الله و در باب مفارقت تو تسلّی نیکو است. خدا بر تو صلوات فرستد و بر او باد سلام و خشنودی خدا».

از احمد بن محمد بن ابی نصر، از عبدالرحمان بن سالم، از احمد بن محمد بن عیسی، از احمد بن محمد بن عیسی، از احمد بن محمد بن ابی نصر، از عبدالرحمان بن سالم، از مفضّل، از امام جعفر صادق الله که گفت: به آن حضرت عرض کردم که: کی حضرت فاطمه این را غسل داد؟ فرمود که: «آن که او را غسل داد، امیر المؤمنین الله بود». پس گویا که من این را از قول آن حضرت بزرگ شمردم

قَدْ كَانَ ذَاكَ جُعِلْتُ فِدَاكَ، قَالَ: فَقَالَ: «لَا تَضِيقَنَّ؛ فَإِنَّهَا صِدِّيقَةٌ، وَ لَمْ يَكُنْ يُغَسِّلُهَا إِلَّا صِدِّيقٌ، أَ مَا عَلِمْتَ أَنَّ مَرْيَمَ لَمْ يُغَسِّلْهَا إِلَّا عِيسىٰ؟».

١٢٤٨ / ٩٠ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ، عَنْ صَالِحِ بْنِ عُقْبَةَ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مُحَمَّدٍ الْجُعْفِيُّ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ وَ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ اللهِ اللهِ مَنْ أَمْرِهِمْ مَا كَانَ، أَخَذَتْ بِتَلَابِيبِ عُمْرَ، فَجَذَبَتْهُ قَالَا: «إِنَّ فَاطِمَةَ عَنْ لَمَا أَنْ كَانَ مِنْ أَمْرِهِمْ مَا كَانَ، أَخَذَتْ بِتَلَابِيبِ عُمْرَ، فَجَذَبَتْهُ إِلَيْهَا، ثُمَّ قَالَتْ: أَمَا وَ اللهِ، يَا ابْنَ الْخَطَّابِ، لَوْ لَا أَنِي أَكْرَهُ أَنْ يُصِيبَ الْبَلَاءُ مَنْ لَا إِنْهَا، ثُمَّ قَالَتْ: أَمَا وَ اللهِ، يَا ابْنَ الْخَطَّابِ، لَوْ لَا أَنِي أَكْرَهُ أَنْ يُصِيبَ الْبَلَاءُ مَنْ لَا أَنْ كَانَ سَأَقُسِمُ عَلَى اللهِ، ثُمَّ إِجِدُهُ سَرِيعَ الْإِجَابَةِ».

١٢٢٩ / ٧. وَ بِهٰذَا الْإِسْنَادِ، عَنْ صَالِحٍ بْنِ عُقْبَةً، عَنْ يَزِيدَ بْنِ عَبْدِ الْمَلِكِ، عَنْ أَبِي جُعْفَرٍ ﴿ مَنْ يَزِيدَ بْنِ عَبْدِ الْمَلِكِ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴾ قَالَ: «لَمَّا وُلِدَتْ فَاطِمَةُ ﴿ وَ عَلَمْتُكِ مِاللَّهُ إِلَىٰ مَلَكٍ، فَأَنْطَقَ بِـهِ لِسَـانَ مُحَمَّدٍ ﴾ فَسَمَّاهَا فَاطِمَةً، ثُمَّ قَالَ: إِنِّي فَطَمْتُكِ بِالْعِلْمِ، وَ فَطَمْتُكِ مِنَ الطَّمْثِ».

ثُمَّ قَالَ أَبُو جَعْفَرٍ ﷺ: «وَ اللَّهِ، لَقَدْ فَطَمَهَا اللَّهُ بِالْعِلْمِ وَ عَنِ الطَّمْثِ فِي الْمِيثَاقِ».

٨/١٢٥٠ و بِهٰذَا الْإِسْنَادِ، عَنْ صَالِحِ بْنِ عُقْبَةً، عَنْ عَمْرِو بْنِ شِمْرٍ، عَنْ جَابِرٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ مَنَ اللَّهِ عَنْ جَابِرٍ، عَنْ اللَّهِ عَنْ جَابِرٍ، عَنْ اللَّهِ عَعْفَرٍ ﴿ مَالَ اللَّهِ عَنَالَ النَّبِيُ عَلَيْ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَلَيْ وَ اللَّهُ عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الل

و در نظرم غریب آمد.

حضرت فرمودکه: «گویا تو دلتنگ شدی به آنچه تو را به آن خبر دادم». مفضّل میگوید که: عرض کردم چنین است فدای تو گردم، فرمودکه: «البته دلتنگ مشو؛ زیراک فاطمه معصومه بود و کسی او را غسل نمی توانست داد، مگر معصوم. آیا ندانسته ای که مریم راکسی غیر از عیسی غسل نداد».

۱۲۴۸ / ۶. محمد بن یحیی، از محمد بن حسین، از محمد بن اسماعیل، از صالح بن عُقبه، از عبدالله بن محمد جُعفی، از امام محمد باقر و امام جعفر صادق الله روایت کرده است که فرمو دند: «چون از امر غاصبین حقوق اهل بیت، شد آنچه شد، فاطمه هی گریبان عسمر را گرفت و او را به جانب خود کشید، پس فرمود که: ای پسر خطاب، بدان به خدا سوگند که اگر نه این بود که ناخوش دارم که بلا به کسی برسد که او را گناهی نیست، هر آینه می دانستی که من خدا را سوگند می دادم به طریقهٔ تحکم و خواهش، آن که البته چنانچه می خواهم به عمل آورد و او را چنان می یافتم که مرا به زودی اجابت فرماید».

۷/۱۲۴۹ و به همین اسناد، از صالح بن عقبه، از یزید بن عبدالملک، از امام محمد باقر الله روایت است که فرمود: «چون فاظمه متو لد شد، خدای تعالی به سوی فرشته ای وحی فرمود که: زبان محمد الله را به این گویاگردانید که او را فاطمه نامید. پس به فاطمه فرمود که: تو را به علم بریدم از جهل و تو را بریدم از حائض شدن». بعد از آن، حضرت امام محمد باقر الله فرمود: «به خدا سوگند که خدا فاطمه را در وقت پیمان گرفتن به علم برید و از حیض و حائض شدن یاک گردانید».

باقر الله روایت است که: اپیغمبر استاد، از صالح بن عقبه، از عمرو بن شمر، از جابر، از امام محمد باقر الله روایت است که: اپیغمبر الله فاطمه فرمود که: ای فاطمه، برخیز و آن کاسه را بیرون آور. فاطمه برخاست و کاسه را بیرون آورد که نانِ خورد کرده و گوشت استخوان بیرون کرده در آن بود که می جوشید (یعنی: در غایت گرمی بود). پس پیغمبر الله و علی و فاطمه و حسن و حسین این میزده روز از آن خوردند. بعد از آن، ام ایمن حضرت امام حسین را دید که چیزی با اوست، به آن حضرت عرض کرد که: این را از کجا آوردهای؟

فرمودكه: چند روز ميشودكه ما از اين ميخوريم. امّ ايمن به خدمت حضرت فاطمه

فَقَالَتْ: يَا فَاطِمَةُ، إِذَا كَانَ عِنْدَ أُمِّ أَيْمَنَ شَيْءٌ، فَإِنَّمَا هُوَ لِفَاطِمَةَ وَ وُلْدِهَا، وَ إِذَا كَانَ عِنْدَ فَاطِمَةَ شَيْءٌ، فَاطِمَةَ شَيْءٌ، فَأَخْرَجَتْ لَهَا مِنْهُ، فَأَكْتُ مِنْهُ أُمُّ أَيْمَنَ مِنْهُ شَيْءٌ؟ فَأَخْرَجَتْ لَهَا مِنْهُ، فَأَكْتُ مِنْهُ أُمُّ أَيْمَنَ وَ غَنْدَ فَاطِمَةَ شَيْءٌ، فَقَالَ لَهَا النَّبِيُّ عَلَيْهُ، أَمَا لَوْ لَا أَنَكِ أَطْعَمْتِهَا، لَأَكَلْتِ مِنْهَا أَنْتِ وَ وَنَفِدَتِ الصَّحْفَةُ، فَقَالَ لَهَا النَّبِيُّ عَلَيْهُ، أَمَا لَوْ لَا أَنَكِ أَطْعَمْتِهَا، لَأَكَلْتِ مِنْهَا أَنْتِ وَ ذُرِّيَتُكِ إِلَىٰ أَنْ تَقُومَ السَّاعَةُ».

ثُمَّ قَالَ أَبُو جَعْفَرٍ ﷺ : «وَ الصَّحْفَةُ عِنْدَنَا ، يَخْرُجُ بِهَا قَائِمُنَا ﷺ فِي زَمَانِهِ».

١٢٥١ / ٩ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيًّ ، وَنْ عَلِيًّ بَنِ عَلِيًّ بْنِ جَعْفَرٍ ، قَالَ : سَمِعْتُ أَبَا الْحَسَنِ فَقَالَ : «بَيْنَا رَسُولُ اللَّهِ عَلِيًّ جَالِسُ إِذْ دَخَلَ عَلَيْهِ مَلَكُ لَهُ أَرْبَعَةً وَ عِشْرُونَ وَجْها ، فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللَّهِ عَلِيًّ : حَبِيبِي جَبْرَئِيلُ ، دَخَلَ عَلَيْهِ مَلَكُ لَهُ أَرْكَ فِي مِثْلِ هٰذِهِ الصُّورَةِ ؟ قَالَ الْمَلَكُ . لَهُ ثَنِ بِجَبْرَئِيلَ يَا مُحَمَّدُ ، بَعَتَنِي اللَّهُ عَنَ وَ عَلْ الْمَلَكُ . لَهُ ثَنْ بِجَبْرَئِيلَ يَا مُحَمَّدُ ، بَعَتَنِي اللَّهُ عَنَ وَ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَ

قَالَ: «فَلَمَّا وَلَّى الْمَلَكُ، إِذَا بَيْنَ كَيَّفَيْدِ: مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ، عَـلِيُّ وَصِـيُّهُ، فَـقَالَ رَسُولُ اللَّهِﷺ: مُنْذُكَمْ كُتِبَ هٰذَا بَيْنَ كَتِفَيْكَ؟ فَقَالَ: مِنْ قَبْلِ أَنْ يَخْلُقَ اللَّهُ آدَمَ بِاثْنَيْنِ وَ عِشْرِينَ أَلْفَ عَامٍ».

١٠/١٢٥٢ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ وَ غَيْرُهُ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ أَبِي نَصْرٍ، قَالَ: «دُفِنَتْ فِي بَيْتِهَا، فَلَمَّا زَادَتْ بَعْو أُمِيَّةَ فِي الْمَسْجِدِ». فَقَالَ: «دُفِنَتْ فِي بَيْتِهَا، فَلَمَّا زَادَتْ بَعُو أُمَيَّةَ فِي الْمَسْجِدِ».

٣٤١/ ١١ . عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنِ الْوَشَّاءِ ، عَنِ الْخَيْبَرِيِّ ، عَنْ يُونُسَ بْنِ ظَبْيَانَ ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﴿ قَالَ : سَمِعْتُهُ يَقُولُ : «لَوْ لَا أَنَّ اللّهَ \_تَبَارَكَ وَ يُونُسَ بْنِ ظَبْيَانَ ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﴿ قَالَ : سَمِعْتُهُ يَقُولُ : «لَوْ لَا أَنَّ اللّهَ \_تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ \_خَلَقَ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ لِفَاطِمَةَ ﴿ مَا كَانَ لَهَا كُفُو عَلَىٰ ظَهْرِ الْأَرْضِ مِنْ آدَمَ وَ مَنْ دُونَهُ ﴾ .

آمد و عرض کردکه: ای فاطمه چون در نزدام ایمن چیزی باشد، جز این نیست که آن از فاطمه و فرزندان اوست، و چون در نزد فاطمه چیزی باشد، ام ایمن را از آن بسهرهای نیست؟ پس حضرت فاطمه، از برای ام ایمن قدری از آن بیرون آورد و ام ایمن از آن خورد و آن کاسه برطرف شد. پس پیغمبر باش به فاطمه فرمود که: آگاه باش که اگر آن را به ام ایسمن نمی خورانیدی، هر آینه تو و فرزندانت از آن می خوردید تا قیامت بر پاشود».

بعد از آن، امام محمد باقر الله فر مود که: «آن کاسه در نزد ما است و قائم ما الله در زمان خویش آن را بیرون خواهد آورد».

۱۲۵۱ / ۹ . حسین بن محمد، از معلّی بن محمد، از احمد بن محمد بن علی، از علی بن جعفر روایت کرده است که گفت: شنیدم از حضرت امام موسی کاظم گ که می فرمود: «در بین آنکه رسول خدای شدکه او را بیست و بین آنکه رسول خدای شدکه او را بیست و چهار رو بود. رسول خدای به آن فرشته فرمود که: ای حبیب من، ای جبر ئیل، من هرگز تو را در مثل این صورت ندیده ام؟ آن فرشته عرض کرد که: من جبر ئیل نیستم یا محمد، خدای عزوجل مرا فرستاده که نور را با نور خفت گردانم (یعنی: کسی را به کسی تزویج کنم).

پیغمبر ﷺ فرمودکه: کی را باکی؟ گفت: فاطمه را به علی. چون آن فرشته پشت گردانید، پیغمبر دید که در میان شانه های او نوشته که: محمد، رسول خداست و علی، وصی اوست. رسول خداﷺ فرمود که: مدّت چند وقت است که این، در میان شانه های تو نوشته شده است؟ عرض کرد که: بیست و دو هزار سال پیش از آن که خدا آدم را بیافریند.

۱۲۵۲ / ۱۰ . علی بن محمد و غیر او، از سهل بن زیاد، از احمد بن محمد بن ابی نصر روایت کرده اند که گفت: امام رضای را از قبر حضرت فاطمه کا سؤال کردم؟ فرمود که: «در خانهٔ خود مدفون شد، و چون بنی امیّه در مسجد پیغمبر کی افزودند، در مسجد واقع شد».

۱۱/۱۲۵۳ میندنفر از اصحاب ماروایت کرده اند، از احمد بن محمد، از وشاء، از خیبری، از یونس بن ظبیان، از امام جعفر صادق الله که گفت: شنیدم از آن حضرت که می فرمود: ۱۱ گر نه این بود که خدای تبارک و تعالی امیر المؤمنین الله را از برای فاطمه خلق فرمود، هر آینه بر روی زمین، او را همتایی نبود از آدم و آنها که بعد از او یا غیر از او بودند».

## ١١٥ ـ بَابُ مَوْلِدِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ صَلَوَاتُ اللهِ عَلَيْهِمَا

وُلِدَ الْحَسَنُ بْنُ عَلِيِّ ﴿ فِي شَهْرِ رَمَضَانَ فِي سَنَةِ بَدْرٍ ، سَنَةِ اثْنَتَيْنِ بَعْدَ الْهِجْرَةِ. الْهِجْرَةِ.

وَ رُوِيَ: أَنَّهُ وُلِدَ فِي سَنَةِ ثَـلَاثٍ؛ وَ مَضَىٰ ﴿ فِي شَهْرِ صَفَرٍ فِي آخِرِهِ مِنْ سَنَةِ تِسْعٍ وَ أَرْبَعِينَ؛ وَ مَضَىٰ وَ هُوَ ابْنُ سَبْعٍ وَ أَرْبَعِينَ سَنَةً وَ أَشْهُرٍ. وَ أَمَّهُ فَاطِمَةُ بِنْتُ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ.

١٢٥٥ / ٢ . سَعْدُ بْنُ عَبْدِ اللّهِ وَ عَبْدُ اللّهِ بْنُ جَعْفَرٍ ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ مَهْزِيَارَ ، عَنْ أَخِيهِ عَلِيٍّ ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ ، عَنِ ابْنِ مُسْكَانَ ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللّهِ ﷺ ، قَالَ : «قَبِضَ الْحَسَنُ بْنُ عَلِيٍّ ﷺ وَ هُوَ ابْنُ سَبْعٍ وَ أَرْبَعِينَ سَنَةً ، فِي عَامٍ خَمْسِينَ سَنَةً ؛ عَاشَ بَعْدَ رَسُولِ اللّهِ ﷺ أَرْبَعِينَ سَنَةً » .

٣/١٢٥۶ عِذَةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ النَّعْمَانِ، عَنْ سَيْفِ بْنِ عَمِيرَةَ، عَنْ أَبِي بَكْرٍ الْحَضْرَمِيِّ، قَالَ: إِنَّ جَعْدَةً بِنْتَ الْأَشْعَثِ بْنِ قَيْسٍ الْكِنْدِيُّ سَمَّتِ الْخَسَنَ بْنَ عَلِيٍّ الْخَضْرَمِيِّ، قَالَ: إِنَّ جَعْدَةً بِنْتَ الْأَشْعَثِ بْنِ قَيْسٍ الْكِنْدِيُّ سَمَّتِ الْحَسَنُ الْحَسَنَ الْأَشْعَثِ السَّمَّ؛ وَ أَمَّا الْحَسَنُ مَوْلَاةً لَهُ، فَأَمَّا مَوْلَاتُهُ فَقَاءَتِ السَّمَّ؛ وَ أَمَّا الْحَسَنُ فَا الْحَسَنُ فَي بَطْنِهِ، ثُمَّ انْتَفَطَ بِهِ، فَمَاتَ.

#### ١١٥. باب در بيان مولد حسنبن على -صلوات الله عليهما -

حضرت حسن بن على متولّد شد در ماه مبارك رمضان، در سالى كه جنگ بدر واقع شد، در سال دويم بعد از هجرت پيغمبر على و روايت شده است كه در سال سيم متولّد شد. و آن حضرت الله در ماه صفر در روز آخر آن، از سال جهل و نهم از دنيا درگذشت و وفات فرمود. و آن حضرت چهل و هفت ساله بود با زيادتي چند ماه، و مادرش فاطمه دختر رسول خدا الله است.

۱۲۵۴ / ۱ . محمد بن یحیی، از حسین بن اسحاق، از علی بن مهزیار، از حسین بن سعید، از نضر بن سُوید، از عبدالله بن سنان روایت کرده است از آن کس که شنید از امام محمد باقر این که می فرمود: «چون حضرت امام حسن الله را هنگام وفات رسید، گریست. به آن حضرت عرض شد که: یا ابن رسول الله، آیا گریه می کنی با آن که مکان و منزلت و خویشی و قرابت تو نسبت به رسول خدا آن است که تو خود به آن دانا یا دانا تری، و رسول خدا در شأن تو فرمود، و بیست حج پیاده به جا آوردهای، و مال خود را سه مرتبه با فقرا بخش کردهای، تا آن که کفش را به کفش برابر نمودهای (که یکی را خود بسرداشته و دیگری را به دیگری دادهای)؟

فرمود: جز این نیست که برای دو خصلت میگریم: یکی برای ترس و هول موضع اطلاع و مشرف شدن بر امور آخرت، و یکی به جهت جدایی دوستان».

از برادرش على، از محمد بن عبدالله و عبدالله بن جعفر، از ابراهيم بن مهزيار، از برادرش على، از حسين بن سعيد، از محمد بن سنان، از ابن مُسكان، از ابوبصير، از امام جعفر صادق الله روايت كرده است كه فرمود: اقبض روح حضرت حسن بن على الله شد و آن حضرت چهل و هفت ساله بود، در سال پنجاهم هجرت و بعد از رسول خدا الله على سال زيست كرده.

۳/۱۲۵۶ سیف بن عَمیره، از ابوبکر حضرمی که گفت: جَعده دختر اشعث بن قیس دخشرت سیف بن عَمیره، از ابوبکر حضرمی که گفت: جَعده دختر اشعث بن قیس دخشرت حسن بن علی بن از آن حضرت را نیز زهر داد، و کنیز آن حضرت، زهر را قی کرد، و امّا امام حسن، آن زهر در شکم مبارکش ماند و به سبب آن، شکمش ورم کرد (و بنابر بعضی از نسخ کافی، شکم مبارکش به جوش آمد) و جگرش را شکافت و پاره پاره نمود و به آن سبب و فات فرمود.

١٢٥٧ / ٢ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ وَ أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحَسَنِ ، عَنِ الْقَاسِمِ النَّهْدِيِّ ، عَنْ إِسْمَاعِيلَ بْنِ مِهْرَانَ ، عَنِ الْكُنَاسِيِّ ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ اللَّهُ الْمَامَتِهِ اللَّحَسَنُ بْنُ عَلِيٍّ اللَّهِ فِي بَعْضِ عُمْرِهِ - وَ مَعَهُ رَجُلٌ مِنْ وُلْدِ الزُّبَيْرِ كَانَ يَقُولُ بِإِمَامَتِهِ - فَنَزَلُوا فِي مَنْهَلٍ مِنْ تِلْكَ الْمَنَاهِلِ تَحْتَ نَحْلٍ يَابِسٍ قَدْ يَبِسَ مِنَ الْعَطَشِ ، فَفُرِشَ لِلزُّبَيْرِيُّ بِحِذَاهُ تَحْتَ نَحْلَةٍ أُخْرَىٰ ».

لِلْحَسَنِ ﴿ تَحْتَ نَحْلَةٍ ، وَ فُرِشَ لِلزُّبَيْرِيُّ بِحِذَاهُ تَحْتَ نَحْلَةٍ أُخْرَىٰ ».

قَالَ: «فَقَالَ الزُّبَيْرِيُّ ـوَ رَفَعَ رَأْسَهُ ـ: لَوْ كَانَ فِي هَٰذَا النَّخْلِ رُطَبٌ، لَأَكَلْنَا مِنْهُ، فَقَالَ لَهُ الْحَسَنُ ﷺ: وَ إِنَّكَ لَتَشْتَهِى الرُّطَبَ؟ فَقَالَ الزُّبَيْرِيُّ: نَعَمْ».

قَالَ: «فَرَفَعَ يَدَهُ إِلَى السَّمَاءِ، فَدَعَا بِكَلَامٍ لَمْ أَفْهَمْهُ، فَـاخْضَرَّتِ النَّـخْلَةُ، ثُـمَّ صَارَتْ إِلَىٰ حَالِهَا، فَأَوْرَقَتْ، وَ حَمَلَتْ رُطَباً، فَقَالَ الْجَمَّالُ الَّذِي اكْتَرَوْا مِنْهُ: سِحْرُ وَ اللهِ».

قَالَ: «فَقَالَ الْحَسَنُ ﷺ؛ وَيُلْكَ، لَيْسَ بِسِخْرٍ، وَ لَكِنْ دَعْوَةُ ابْنِ نَبِيٍّ مُسْتَجَابَةٌ». قَالَ: «فَصَعِدُوا إِلَى النَّخْلَةِ، فَصَرَمُوا مَا كَانَ فِيهَا فَكَفّاهُمْ».

عَنْ مُحَمَّدِ بُنِ الْحَسَدُ بْنُ مُحَمَّدٍ وَ مُحَمَّدُ بْنُ يَخْيَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بُنِ الْحَسَنِ، عَنْ يَعْقُوبَ بْنِ يَزِيدَ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَثْرٍ، عَنْ رِجَالِهِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عِلَىٰ قَالَ: «إِنَّ اللَّهِ مَدِينَتَيْنِ: إِحْدَاهُمَا بِالْمَشْرِقِ، وَ الْأُخْرَىٰ بِالْمَغْرِبِ، عَلَيْهِمَا الْحَسَنَ عَلَيْهُمَا وَ الْأُخْرَىٰ بِالْمَغُونِ، وَ الْأُخْرَىٰ بِالْمَغُونِ، عَلَيْهِمَا سُورٌ مِنْ حَدِيدٍ، وَ عَلَىٰ كُلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا أَلْفُ أَلْفِ مِصْرَاعٍ، وَ فِيهَا سَبْعُونَ أَلْفَ أَلْفِ مُصُرَاعٍ، وَ فِيهَا سَبْعُونَ أَلْفَ أَلْفِ مُكَالًا عُرْفُ جَمِيعَ اللَّغَاتِ وَ مَا فِيهِمَا وَ مَا لُغَةٍ ، يَتَكَلَّمُ كُلُّ لُغَةٍ بِخِلَافِ لُغَةٍ صَاحِبِهَا، وَ أَنَا أَعْرِفُ جَمِيعَ اللَّغَاتِ وَ مَا فِيهِمَا وَ مَا لُغَةٍ ، يَتَكَلَّمُ كُلُّ لُغَةٍ بِخِلَافِ لُغَةٍ صَاحِبِهَا، وَ أَنَا أَعْرِفُ جَمِيعَ اللَّغَاتِ وَ مَا فِيهِمَا وَ مَا لُغَةً ، يَتَكَلَّمُ كُلُّ لُغَةٍ بِخِلَافِ لُغَةٍ صَاحِبِهَا، وَ أَنَا أَعْرِفُ جَمِيعَ اللَّغَاتِ وَ مَا فِيهِمَا وَ مَا لِينَهُمَا وَ مَا عَلَيْهِمَا حُجَّةٌ غَيْرِي وَ غَيْرُ الْحُسَيْنِ أَخِي».

١٢٥٩ / ٤. الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ
 مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ النَّعْمَانِ، عَنْ صَنْدَلٍ، عَنْ أَبِي أُسَامَةَ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ، قَالَ:

۱۲۵۷ / ۴ . محمد بن یحیی و احمد بن محمد، از محمد بن حسن، از قاسم نهدی، از اسماعیل بن مهران، از گناسی، از امام جعفر صادق الله روایت کردهاند که گفت: «حضرت حسن بن علی به جهت بعضی از عمره های خویش که به جا آورد، از مدینه به سوی مکّه بیرون رفت، و مردی از فرزندان زبیر با آن حضرت همراه بود که به امامت آن حضرت اعتقاد داشت، پس در آبگاهی از این آبگاه ها که در بین راه است، فرود آمدند در زیر درخت خرمایی خشکی که از تشنگی خشک شده بود، و از برای امام حسن در زیر درخت خرمایی فرش شد، و در زیر درخت خرمایی فرش شد».

راوی میگوید که: «زبیری سر خود را بلند کرد و گفت که: اگر در ایس درخت، خرمای تازه ای می بود، از آن می خور دیم. حضرت امام حسن ای فرمود که: شاید تو خواهش خرمای تازه داشته باشی؟ زبیری عرض کرد: آری ۱۰ راوی می گوید که: احضرت دست خویش را به سوی آسمان بلند کرد و دعا نمود به سخنی که من آن را نفهمیدم، پس آن درخت خرما سبز شد و به حال خود برگشت و برگ بیرون آورد و خرمای تری به بار آورد. شتر داری که شتر را از او کرایه کرده بودند، گفت: به خدا سوگند که این سحر است ۱۰ ...

راوی میگوید که: «حضرت امام حسن الله فرمود: وای بر تو، این سحر نیست، ولیکن دعای پسر پیغمبر مستجاب است». راوی میگوید که: «پس بر آن درخت بالا رفتند و آنچه در آن بود همه را چیدند و ایشان راکفایت کرد».

ابن ابی عُمیر، از مردان خویش که راوی حدیث است، از امام جعفر صادق الله روایت کرده اند ابن ابی عُمیر، از مردان خویش که راوی حدیث است، از امام جعفر صادق الله روایت کرده اند که فرمود: «حضرت امام حسن الله فرمود که: خدا را دو شهر هست: یکی از آنها در مشرق، و دیگری در مغرب که بر دور آنها حصاری است از آهن، و بر هر یک از آن دو حصار، هزار دیگری در مغرب که بر دور آن شهر، هفتاد هزار هزار لغت است که هر صاحب لغتی، به خلاف هزار دروازه است و در آن شهر، هفتاد هزار هفتاه از نعت است که هر صاحب لغتی، به خلاف لغت صاحب آن سخن میگوید و من همهٔ آن لغتها را می دانم، و در آن دو شهر و آنچه در میانهٔ آنها و آنچه بر بالای آنهاست، امام و حجتی غیر از من و غیر از برادرم حضرت امام حسین نیست».

۱۲۵۹ / ۶ . حسین بن محمد، از معلّی بن محمد، از احمد بن محمد، از محمد بن علی بن نعمان، از صندل، از ابو اُسامه از امام جعفر صادقﷺ روایت کرده است که فرمود: «حسن بن «خَرَجَ الْحَسَنُ بْنُ عَلِيً ﴿ إِلَىٰ مَكَّةَ سَنَةً مَاشِياً، فَوَرِمَتْ قَدَمَاهُ، فَقَالَ لَـهُ بَـعْضُ مَوَالِيهِ: لَوْ رَكِبْتَ لَسَكَنَ عَنْكَ هٰذَا الْوَرَمُ، فَقَالَ: كَلَّا، إِذَا أَتَيْنَا هٰـذَا الْـمَنْزِلَ، فَـإِنَّهُ يَشْتَقْبِلُكَ أَسْوَدُ وَ مَعَهُ دُهْنُ، فَاشْتَرِ مِنْهُ، وَ لَا تُمَاكِسْهُ.

فَقَالَ لَهُ مَوْلاهُ: بِأَبِي أَنْتَ وَ أُمِّي، مَا قَدِمْنَا مَنْزِلاً فِيهِ أَحَدُ يَبِيعُ هٰذَا الدَّوَاء، فَقَالَ: بَلَىٰ إِنَّهُ أَمَامَكَ دُونَ الْمَنْزِلِ، فَسَارَا مِيلا، فَإِذَا هُوَ بِالأَسْوَدِ، فَقَالَ الْحَسَنُ الْحَسَنُ اللهِ لِمَوْلاهُ: دُونَكَ الرَّجُلَ، فَخُدْ مِنْهُ الدُّهْنَ، وَ أَعْطِهِ الثَّمَنَ، فَقَالَ الْأَسُودُ: يَا غُلَامُ، لِمَنْ أَرَدْتَ هُونَكَ الرَّجُلَ، فَخُدْ مِنْهُ الدُّهْنَ، وَ أَعْطِهِ الثَّمَنَ، فَقَالَ الْطَلِق بِي إِلَيْهِ، فَانْطَلَق فَأَدْخَلَهُ إِلَيْهِ، هُذَا الدُّهْنَ؟ فَقَالَ: الْطَلِق بِي إلَيْهِ، فَانْطَلَق فَأَدْخَلَهُ إِلَيْهِ، فَقَالَ لَهُ: بِأَبِي أَنْتَ وَ أُمِّي، لَمْ أَعْلَمْ أَنْكُ تَحْتَاجُ إِلَىٰ هٰذَا، أَ وَ تَرَىٰ ذَلِكَ، وَ لَسْتُ آخُدُ فَقَالَ لَهُ: بِأَبِي أَنْتَ وَ أُمِّي، لَمْ أَعْلَمْ أَنْكُ تَحْتَاجُ إِلَىٰ هٰذَا، أَ وَ تَرَىٰ ذَلِكَ، وَ لَسْتُ آخُدُ لَهُ لَكَ ذَكَراً سَوِيّا يُحِبُّكُمْ أَهْلَ الْبَيْتِ؛ لَهُ ثَمَناً، إِنَّمَا أَنَا مَوْلَاكَ، وَ لٰكِنِ اذْعُ اللهُ أَنْ يَرْزُقَنِي ذَكَراً سَوِيّا يُحِبُّكُمْ أَهْلَ الْبَيْتِ؛ فَقَالُ وَهُولِكَ، وَ لَكِن اذْعُ اللّهُ أَنْ يَرْزُقِنِي ذَكَراً سَوِيّا يُحِبُّكُمْ أَهْلَ الْبَيْتِ؛ فَقَالً عَمْ اللهُ لَكَ ذَكَراً سَوِيّا يُحِبُّكُمْ أَهْلَ الْبَيْتِ؛ فَقَدْ وَهَبَ اللّهُ لَكَ ذَكَرا سَويًا، وَهُ مُن شِيعَتِنَا».

### ١١٥ \_ بَابُ مَوْلِدِ الْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيِّ ١

وُلِدَ الْحُسَيْنُ بْنُ عَلِيٍّ فِي سَنَةِ ثَـلَاثٍ؛ وَ قُبِضَ فِي شَهْرِ الْمُحَرَّمِ مِنْ سَنَةِ إِحْدَىٰ وَ سِتِّينَ مِنَ الْهِجْرَةِ، وَ لَهُ سَبْعُ وَ خَمْسُونَ سَنَةً وَ أَشْهُرُ؛ قَتَلَهُ عُبَيْدُ اللّٰهِ بْنُ زِيَادٍ لَعَنَهُ اللّٰهُ فِي خِـلَافَةِ يَزِيدَ بْنِ مُعَاوِيَةَ لَعَنَهُ اللّٰهُ \_ علی الله در سالی پیاده از مدینه به سوی مکه بیرون رفت، و در عرض راه، پاهای آن حضرت و رم کرد. بعضی از غلامان آن حضرت به عرض آن حضرت رسانید که اگر سوار شوی، این ورم و آماس از تو ساکن گردد. حضرت فرمود که: چنین نیست و سوار نخواهم شد، و چون به این منزلی که در پیش داریم برسیم، سیاهی رو به تو خواهد آمد و با او روغنی هست، آن را از او بخر و با او در باب قیمت آن مبضری مکن، و آنچه می گوید به او بده.

غلام آن حضرت عرض کرد که: پدر و مادرم فدای تو باد، هرگز در اینجا به منزلی نیامده ایم که در آن کسی باشد که این دو! را بفروشد. حضرت فرمود: بلی، آن سیاه در پیشروی تو خواهد بود، به منزل نرسیده. پس یک میل راه رفتند، غلام دید که آن سیاه پیدا شد. حضرت امام حسن هم به غلام خود فرمود که: به این مرد نزدیک شو و روغن را از او بگیر و قیمت را به او بده. چون غلام رفت و روغن را طلب کرد، آن سیاه گفت که: ای غلام این روغن را از برای که می خواهی؟ گفت: از برای حسن بن علی. سیاه گفت: مرا به خدمت آن حضرت ببر،

پس غلام رفت و او را بر حضرت داخل کرد. سیاه به حضرت عرض کرد که: پدر و مادرم فدای تو باد، ندانستم که تو به این روغن احتیاج داری (یا تو را چنان نمی دانم که به این روغن احتیاج داشته باشی و اوّل به حسب لفظ افر ب است و دویم به حسب معنی). بعد از آن گفت: آیا چنان می دانی که به تو نفعی دهد و من البته قیمت آن را نمی گیرم. جز این نیست که من غلام تو أم، ولیکن دعاکن که خدا مرا پسری درست اندام، بی عیب روزی کند؛ که شما اهل بیت را دوست دارد؛ چراکه من زن خود را در منزل واگذاشتم در حالتی که درد زاییدن به او رسیده بود.

حضرت فرمودکه: برو به منزل خویش که خدا تو را پسری درست اندام بیعیب بخشیده و آن پسر از شیعیان ماست.

#### ۱۱۶ باب در بیان مولد حضرت حسینبن علی ﷺ

آن حضرت الله متولّد شد در سال سیم از هجرت، و روح مطهّر آن حضرت الله قبض شد در ماه محرّم از سال شصت و یکم از هجرت، و آن حضرت را پنجاه و

چانه زنی.

وَ هُوَ عَلَى الْكُوفَةِ؛ وَ كَانَ عَلَى الْخَيْلِ الَّتِي حَارَبَتْهُ وَ قَتَلَتْهُ عُمَرُ بْنُ سَعْدٍ -لَعَنَهُ اللَّهُ- بِكَرْبَـلَاءَ يَوْمَ الْإِثْنَيْنِ لِعَشْرٍ خَلَوْنَ مِنَ الْمُحَرَّمِ. وَ أُمَّهُ فَاطِمَةُ بِنْتُ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ.

١٢۶٠ / ١ . سَعْدُ وَ أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدٍ جَمِيعاً، عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ مَهْزِيَارَ، عَنْ أَخِيهِ عَلِيِّ بْنِ مَهْزِيَارَ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ، عَنِ ابْنِ مُسْكَانَ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ مَهْزِيَارَ، عَنِ الْهُ سَكَانَ، عَنْ أَجَعِيْ بْنِ سِنَانٍ، عَنِ ابْنِ مُسْكَانَ، عَنْ أَبِي بَصِيدٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عِلَى اللهِ عَلَى الْحُسَيْنُ بْنُ عَلِيٍّ بِهِ يَوْمَ عَاشُورَاءَ وَ هُوَ أَبِي بَصِيدٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عِلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلَى اللهِ عَل

١٩٢١ / ٢ . عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحَكَمِ ، عَنْ عَبْدِ الرَّحْمٰنِ الْعَرْزَمِيِّ ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عِنْ ، قَالَ :

«كَانَ بَيْنَ الْحَسَنِ وَ الْحُسَيْنِ ﴿ عُلَهُمْ وَكَانَ بَيْنَهُمَا فِي الْمِيلَادِ سِتَّةُ أَشْهُرٍ وَ عَشْرٌ».

ثُمَّ قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ ﷺ: «لَمْ تُرَ فِي الدُّنْيَا أُمُّ تَلِدُ غُـلَاماً تَكْرَهُهُ. وَ لَكِنَّهَا كَرِهَتْهُ؛ لِمَا عَلِمَتْ أَنَّهُ سَيُقْتَلُ».

قَالَ: «وَ فِيهِ نَزَلَتْ هٰذِهِ الْآيَةُ: ﴿وَ وَصَّيْنَا الْإِنْسَانَ بِوْالِدَيْهِ إِحْسَاناً حَمَلَتْهُ أُمُّهُ كُرْهاً ق

هفت سال و چند ماه بود. و عبیدالله پسر زیاد که خدا او را لعنت کند آن حضرت را کشت در زمان پادشاهی یزید پسر معاویه که خدا او را لعنت کند در حالی که ابن زیاد حاکم کوفه بود و عمر پسر سعد که خدا او را لعنت کند سردار لشکری بود که با آن حضرت جنگ کردند و او را شهید کردند در کربلای معلی در روز دوشنبه در وقتی که ده شب از ماه محرّم گذشته بود و مادرش فاطمه دختر رسول خدا تمالی است.

ا ۱۲۶۰ / ۱ .سعد و احمد بن محمد هر دو روایت کرده اند، از ابراهیم بن مهزیار، از برادر ش علی بن مهزیار، از حسین بن سعید، از محمد بن سنان، از ابن مسکان، از ابو بصیر، از امام جعفر صادق و که فرمود: ۱۱ روح مطهر حضرت حسین بن علی و قبض شد، در روز دهم ماه محرّم و آن حضرت پنجاه و هفت ساله بود».

۱۲۶۱ / ۲ . چند نفر از اصحاب ماروایت کر ده اند، از احمد بن محمد، از علی بن حَکَم، از عبد الرحمان عرزمی، از امام جعفر صادق ایک فرمود: «میان امام حسن و امام حسین ایک فدر زمان یک طُهر (که عبارت از ده روز است) فاصله بود (و مراد آن است که بعد از آن که ده روز از تولد حضرت امام حسن الله گذشت نطفهٔ حضرت امام حسین منعقد شد) و میان ایشان در تولد شش ماه و ده روز بود».

۱۲۶۲ / ۳ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از وشاء، و حسین بن محمد، از معلی بن محمد، از معلی بن محمد، از وشاء، از احمد بن عائذ، از ابو خدیجه، از امام جعفر صادق الله روایت کردهاند که فرمود: «چون فاطمه که امام حسین حامله شد، جبرئیل به خدمت رسول خدا که آمد و عرض کرد که: فاطمه در این زودی پسری خواهد زایید که امّت تو بعد از تو او را بکشند. و چون فاطمه به امام حسین حامله شد، حمل آن حضرت را ناخوش داشت و در هنگامی که او را زایید، زاییدن او را ناخوش داشت».

بعد از آن حضرت صادق الله فرمود كه: «در دنيا مادرى ديده نشده كه پسرى بزايد كه او را ناخوش داشته باشد، وليكن فاطمه آن حضرت را ناخوش داشت؛ زيرا كه مى دانست كه آن حضرت به زودى كشته خواهد شد». و فرمودكه: «اين آيه در شأن حضرت امام حسين الله يا در اين باب نازل شدكه: ﴿ وَ وَصَّيْنَا ٱلإِنْسُانَ بِوَالِدَيْهِ إِحْسَاناً حَمَلَتْهُ أُمُهُ كُرُها وَ وَضَعَتْهُ كُرُها وَضَعَتْهُ كُرُها وَ حَمْلُهُ وَ فِضالُهُ ثَلاثُونَ شَهْراً»».

٣/١٢۶٣ مَحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ إِسْمَاعِيلَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَمْرٍ و الزَّيَّاتِ، عَنْ رَجُلٍ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ اللهِ قَالَ: «إِنَّ جَـبْرَئِيلَ اللهِ نَـزَلَ عَـلَىٰ عَنْ رَجُلٍ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ عَنْ قَالَ: «إِنَّ جَـبْرَئِيلَ اللهِ نَـزَلَ عَـلَىٰ مُحَمَّدٍ يَنِيلًا اللهِ نَـرَالُهُ مِنْ فَاطِمَةَ تَقْتُلُهُ أُمَّتُكَ مِنْ مُحَمَّدٍ يَنِيلًا اللهُ مُحَمَّدُ ، إِنَّ الله يَبَشِّرُكَ بِمَوْلُودٍ يُولَدُ مِنْ فَاطِمَةَ تَقْتُلُهُ أُمَّتُكَ مِنْ بَعْدِكَ.

فَقَالَ: يَا جَبْرَئِيلُ، وَ عَلَىٰ رَبِّيَ السَّلَامُ، لَا حَاجَةَ لِي فِي مَوْلُودٍ يُولَدُ مِنْ فَاطِمَةَ تَقْتُلُهُ أُمَّتِي مِنْ بَعْدِي.

فَعَرَجَ، ثُمَّ هَبَطَ ﷺ، فَقَالَ لَهُ مِثْلَ ذَٰلِكَ، فَقَالَ لَهَ جَبْرَئِيلُ، وَ عَلَىٰ رَبِّيَ السَّلَامُ، لَا حَاجَة لِي فِي مَوْلُودٍ تَقْتُلُهُ أُمَّتِي مِنْ بَعْدِي، فَعَرُجَ جُبْرَئِيلُ إِلَى السَّمَاءِ، ثُمَّ هَبَطَ ﷺ، فَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ، إِنَّ رَبَّكَ يُقْرِئُكَ السَّلَامَ، وَ يُبَشِّرُكَ بِأَنَّهُ جَاعِلٌ فِي ذُرِّيَّتِهِ الْإِمَامَة وَ الْوَلَايَة وَ الْوَصِيَّة، فَقَالَ: قَدْ رَضِيتُ.

ثُمَّ أَرْسَلَ إِلَىٰ فَاطِمَةَ: أَنَّ اللَّهَ يُبَشِّرُنِي بِمَوْلُودٍ يُولَدُ لَكِ تَقْتُلُهُ أُمَّتِي مِنْ بَعْدِي؛ فَأَرْسَلَ إِلَيْهَا: أَنَّ فَأَرْسَلَتْ إِلَيْهِ: لَا حَاجَةَ لِي فِي مَوْلُودٍ مِنِّي تَقْتُلُهُ أُمَّتُكَ مِنْ بَعْدِكَ؛ فَأَرْسَلَ إِلَيْهَا: أَنَّ فَأَرْسَلَتْ إِلَيْهِ: أَنِي قَدْ رَضِيتُ اللَّهَ قَدْ جَعَلَ فِي ذُرِّيَتِهِ الْإِمَامَةَ وَ الْوَلَايَةَ وَ الْوَصِيَّةَ؛ فَأَرْسَلَتْ إِلَيْهِ: أَنِي قَدْ رَضِيتُ الله قَدْ جَعَلَ فِي ذُرِّيَتِهِ الْإِمَامَةَ وَ الْوَلَايَةَ وَ الْوَصِيَّةَ؛ فَأَرْسَلَتْ إِلَيْهِ: أَنِي قَدْ رَضِيتُ فَوْ هَمْلَتُهُ أَمْهُ كُوها وَ وَضَعَتْهُ كُوها وَ حَمْلُهُ وَ فِصَالُهُ ثَلَانُونَ شَهْراً حَتَّى إِذَا بَلَغَ أَشُدَهُ وَ بَلَغَ فَوَالَهُ ثَلَانُونَ شَهْراً حَتَّى إِذَا بَلَغَ أَشُدَهُ وَ بَلَغَ

ق حَمْلُهُ وَ فِصَالُهُ ثَلَاثُونَ شَهْرًا ﴾ (و آنچه در این آیه واقع شده، از لفظ حسنا قرائت ابن کثیر و نافع و ابو عمر و ابن عامر است و امّا عاصم و حمزه و کسائی احسانا خوانده اند)، یعنی: «و وصیّت کردیم آدمی را به پدر و مادرش خوبی یا نیکی کردن. برداشت او را مادرش از روی کراهت، و زایید او را از روی کراهت، و مدّت حمل او و زمان شیر باز گرفتنش سی ماه است». کراهت، و زایید او را از روی کراهت، از علی بن اسماعیل، از محمد بن عمرو زیّات، از مردی از اصحاب ما، از امام جعفر صادق و روایت کرده است که فرمود: «جبر ثیل و بر محمد به فرزندی که فرود آمد و به آن حضرت عرض کرد که: یا محمد، خدا تو را بشارت می دهد به فرزندی که

فرود امد و به آن حضرت عرض کرد که: یا محمد، خدا تو را بشارت می دهد به فرزندی که متولّد می شود از حضرت فاطمه که امّت تو بعد از تو، او را بکشند. فرمود که: ای جبرئیل، و سلام بر پروردگار من، مرا حاجتی نیست در فرزندی که متولّد شود از فاطمه، که امّت من بعد از من او را بکشند. پس جبرئیل علیه آسمان بالا رفت، بعد از آن فرود آمد و مثل آنچه به آن حضرت عرض کرده بود، عرض نمود.

پیغمبر به جبرئیل فرمود که: ای جبرئیل، و سلام بر پروردگار من، مرا حاجتی نیست در فرزندی که متولّد شود از فاطمه، که امّت من بعد از من او را بکشند. پس جبرئیل به سوی آسمان بالا رفت، بعد از آن فرود آماد و عرض کردکه، پامحمد، پروردگارت تو را سلام می رساند و تو را بشارت می دهد به این که امامت و ولایت و وصایت را در فرزندان او قرار خواهد داد.

پیغمبر فرمودکه: من راضی شدم. بعداز آن، حضرت به نزد فاطمه فرستاد و به او پیغام داد که خدا مرا بشارت میدهد به فرزندی که از برای تو متولّد شودکه امّت من بعد از من او را بکشند.

حضرت فاطمه به نزد پیغمبر فرستادکه: مراحاجتی نیست در مولودی که امّت تو بعد از تو او را بکشند. پس به نزد فاطمه فرستادکه: خدا امامت و ولایت و وصایت در فرزندان او قرار داده است. حضرت فاطمه به نزد پیغمبر فرستادکه: من راضی شدم. بعد از آن، به آن حضرت حامله شد از روی کراهت، و او را زایید از روی کراهت، و مدّت حمل آن حضرت و زمان شیر باز گرفتنش سی ماه بود. ﴿ حَمَلَتُهُ أُمُّهُ و کُرُهُا وَوَضَعَتُهُ کُرُهُا وَحَمْلُهُ وَفِصَعْلُهُ ثَلَعُونَ

۱. احقاف، ۱۵.

أَرْبَعِينَ سَنَةً قَالَ رَبَّ أَوْزِعْنِي أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ الَّتِي أَنْعَمْتَ عَلَى ۚ وَعَلَىٰ وَالِدَى ۚ وَأَنْ أَعْمَلَ صَالِحاً تَرْضَاهُ وَ أَصْلِحْ لِي فِي ذُرِّيَتِي﴾ فَلَوْ لَا أَنَّهُ قَالَ: ﴿وَأَصْلِحْ لِي فِي ذُرِّيَتِي﴾، لَكَانَتْ ذُرِّيَّتُهُ كُلُّهُمْ أَئِمَّةً.

وَ لَمْ يَوْضَعِ الْحُسَيْنُ ﴾ مِنْ فَاطِمَةَ ﴿ وَ لَا مِنْ أَنْنَىٰ، كَانَ يُؤْتَىٰ بِهِ النَّبِيَّ ﷺ فَيَضَعُ إِنْهَامَهُ فِي فِيهِ، فَيَمُصُّ مِنْهَا مَا يَكْفِيهِ الْيَوْمَيْنِ وَ الشَّلَاثَ، فَنَبَتَ لَحْمُ الْحُسَيْنِ ﴾ مِنْ لَخْمِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَ الْحُسَيْنُ بُنُ لَحْمِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَ دَمِهِ ؛ وَ لَمْ يُولَدْ لِسِتَّةِ أَشْهُرٍ إِلَّا عِيسَى بْنُ مَرْيَمَ ﴾ وَ الْحُسَيْنُ بْنُ عَلِي مَنْ مَرْيَمَ ﴾ وَ الْحُسَيْنُ بْنُ عَلِي مَا عَلِي مَا عَلِي مَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اله

وَ فِي رِوَايَةٍ أُخْرِيْ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ الرَّضَاعِيّْ: «أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهُ كَانَ يُـوْتِي بِـهِ
 الْحُسَيْنُ، فَيُلْقِمُهُ لِسَانَهُ، فَيَمُصَّهُ مُ فَيَخِتَرَى بِهِ ، وَ لَمْ يَرْضَعْ مِنْ أُنْتِي».

١٢۶٢ / ٥. عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ رَفَعَهُ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ فِي قَوْلِ اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿ فَنَظَرَ نَظْرَةٌ فِي النَّهِ عَلَى اللَّهِ عَنَّ وَ جَلَّ: ﴿ حَسَبَ، فَرَأَىٰ مَا يَحُلُّ بِالْحُسَيْنِ اللهِ ، فَوَأَىٰ مَا يَحُلُّ بِالْحُسَيْنِ اللهِ ، فَقَالَ: ﴿ حَسَبَ، فَرَأَىٰ مَا يَحُلُّ بِالْحُسَيْنِ اللهِ ، فَقَالَ: ﴿ حَسَبَ، فَرَأَىٰ مَا يَحُلُّ بِالْحُسَيْنِ اللهِ ، فَقَالَ: إِنِّي سَقِيمٌ ؛ لِمَا يَحُلُّ بِالْحُسَيْنِ اللهِ ».

١٢٤٥ / ٤. أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحَسَنِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَى بْنِ عُبَيْدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ حُمْرَانَ، قَالَ: قَالَ أَبُو عَبْدِ عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَسْبَاطٍ، عَنْ سَيْفِ بْنِ عَمِيرَةَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ حُمْرَانَ، قَالَ: قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَسْبَاطٍ، عَنْ سَيْفِ بْنِ عَمِيرَةَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ حُمْرَانَ، قَالَ: قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَسْبَاطٍ، عَنْ سَيْفِ بْنِ عَمِيرَةَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ حُمْرَانَ، قَالَ: قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ عَنْ عَلْمُ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ عَلَى اللهِ عَنْ عَلَى اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ عَلْمُ عَلَى اللهِ عَنْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَى اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ عَنْ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَى اللهِ عَلَيْ عَلَى اللهِ عَنْ اللهِ عَلَيْنِ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَى اللهِ عَلَيْ عَلَى اللهِ عَلَيْ عَلَى اللهِ عَلَى اللهَا عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى

شهرًا حَتَى إذا بَلَغَ أَشُدُهُ وَ بَلَغَ أَرْبَعِينَ سَنَةُ قَالَ رَبِّ أَوْزِعْنَى أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ اللّهَ أَنْعَمْتَ عَلَيْ وَ عَلَىٰ فَالِذَيُّ وَ أَنْ أَعْمَلَ صَالِحاً تَرْضَاهُ وَ أَصْلِحْ لَى فَى ذُرِيلتى ﴾ أ، يعنى: تا وقتى كه رسيد آن آدمى به نهايت قرَّت و استحكام عقل خود و رسيد به جهل سالكى، گفت كه: پروردگارا، الهام كن مرا كه شكر گويم نعمت تو راكه انعام كردهاى بر من و بر پدر و مادر من، و ديگر آنكه عمل كنم عملى كه شكر گويم نعمت باشد كه بيسندى تو آن را و از آن خشنود شوى، و به صلاح آور براى من و آن را جارى گردان در فرزندان من و حضرت فرمود: «اگر نه اين بودكه آن حضرت گفت كه: به صلاح آور براى من در فرزندان من، هر آينه همهٔ فرزندان آن حضرت، امام بودند.

و در روایت دیگر از حضرت امام رضای چنین است که: «پیغمبر شی عادتش این بود
 که امام حسین و را به نزد او می آوردند، پس زبان خویش را چون لقمه در دهانش
 می گذاشت و امام حسین آن را می مکید و به همان اکتفا می کرد و از هیچ زئی شیر نخورد».

۱۲۶۴ / ۵. علی بن محمد روایت کرده و آن را مرفوع ساخته از امام جعفر صادق الله در قول خدای عزّ وجلّ: ﴿فَنَظَرَ نَظْرَةً فَى النُّجُومِ \* فَقَالَ إِنّى سَقيمٌ ﴾ ، یعنی: «پس ابراهیم نگاه کرد نگاه کردنی در ستارگان، پس گفت: به درستی که من بیمارم» و حضرت فرمود که: «ابراهیم حساب نمود، پس دید آنچه را که به امام حسین الله فرود می آمد، پس گفت که: من بیمارم از برای آنچه به امام حسین الله فرود خواهد آمد».

اسباط، از سیف بن عَمیره، از محمد بن حسن، از محمد بن عیسی بن عبید، از علی بن اسباط، از سیف بن عَمیره، از محمد بن خمران روایت کرده است که گفت: امام جعفر صادق الله فرمود که: «چون از امر حضرت امام حسین الله شد آنچه شد، فرشتگان به سوی

بِالْبُكَاءِ، وَ قَالَتْ: يُفْعَلُ هٰذَا بِالْحُسَيْنِ صَفِيِّكَ وَ ابْنِ نَبِيِّكَ؟» قَالَ: «فَأَقَامَ اللَّهُ لَهُمْ ظِلَّ الْقَائِمِﷺ، وَ قَالَ: بِهٰذَا أَنْتَقِمُ لِهٰذَا».

٧/١٢۶۶ عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدُ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحَكَمِ، عَنْ سَيْفِ بْنِ عَمِيرَةً، عَنْ عَبْدِ الْمَلِكِ بْنِ أَعْيَنَ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ قَالَ: «نَزَلَ النَّصْرُ عَنْ سَيْفِ بْنِ عَمِيرَةً، عَنْ عَبْدِ الْمَلِكِ بْنِ أَعْيَنَ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ قَالَ: «نَزَلَ النَّصْرُ أَوْ لِلقَاءَ عَلَى الْخُسَيْنِ بْنِ عَلِيٍّ ﴿ كَتَىٰ كَانَ بَيْنَ السَّمَاءِ وَ الأَرْضِ، ثُمَّ خُيِّرَ النَّصْرَ أَوْ لِلقَاءَ اللَّهِ، فَاخْتَارَ لِقَاءَ اللَّهِ ﴾.

الْحُسَيْنُ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ أَيْهِ إِلَّوْرِيسَ الْمُو كُرِيْبٍ وَ أَبُو سَعِيدٍ الْأَشَجُّ، قَالَ: حَدَّثَنَا عَبْدُ اللهِ الْأَوْدِيِّ، قَالَ: لَمَّا قُـتِلَ حَدَّثَنَا عَبْدُ اللهِ الْأَوْدِيِّ، قَالَ: لَمَّا قُـتِلَ الْحُسَيْنُ اللهِ الْأَوْدِيِّ، قَالَ: لَمَّا قُـتِلَ الْحُسَيْنُ اللهِ الْأَوْدِيِّ، قَالَ: يَا سَيِّدَتِي، إِنَّ سَفِينَة الْحُسَيْنُ اللهِ أَرَادَ الْقَوْمُ أَنْ يُوطِئُونُ الْخَيْلَ، فَقَالَتْ فِضَّةُ إِنَّ يَنَتَ يَي سَيِّدَتِي، إِنَّ سَفِينَة كُسِرَ بِهِ فِي الْبَحْرِ، فَخَرَجَ إِلَىٰ جَزِيرَةٍ، فَإِذَا هُو بِأَسَدٍ، فَقَالَ: يَا أَبَا الْحَارِثِ، أَنَا مَوْلَىٰ كُسِرَ بِهِ فِي الْبَحْرِ، فَخَرَجَ إِلَىٰ جَزِيرَةٍ، فَإِذَا هُو بِأَسَدٍ، فَقَالَ: يَا أَبَا الْحَارِثِ، أَنَا مَوْلَىٰ رَسُولِ اللهِ عَلَىٰ الطَّرِيقِ، وَ الْأَسَدُ رَابِطُ فِي نَاحِيَةٍ، وَسُولِ اللهِ عَلَىٰ الطَّرِيقِ، وَ الْأَسَدُ رَابِطُ فِي نَاحِيَةٍ، وَمُنْهُمْ بَيْنَ يَدَيْهِ حَتَىٰ وَقَفَهُ عَلَى الطَّرِيقِ، وَ الْأَسَدُ رَابِطُ فِي نَاحِيَةٍ، فَدَعِينِي أَمْضِ إِلَيْهِ وَ أَعْلِمْهُ مَا هُمْ صَانِعُونَ غَداً، قَالَ: فَمَضَتْ إِلَيْهِ، فَقَالَتْ: يَا أَبَا الْحَارِثِ، فَرَفْعَ رَأْسَهُ، ثُمَّ قَالَتْ: أَ تَدْرِي مَا يُرِيدُونَ أَنْ يَعْمَلُوا غَداً بِأَبِي عَبْدِ اللّٰهِ عِلَىٰ جَسَدِ اللهِ عَلَىٰ طَهُرَهُ، قَالَ: فَمَشَىٰ حَتَىٰ وَضَعَ يَدَيْهِ عَلَىٰ جَسَدِ اللّٰهِ عَلَىٰ جَسَدِ اللّٰهِ عَلَىٰ جَسَدِ اللهِ عَلَىٰ جَسَدِ اللهُ عَلَىٰ طَهُونُوا الْخَيْلَ ظَهُرَهُ، قَالَ: فَمَشَىٰ حَتَىٰ وَضَعَ يَدَيْهِ عَلَىٰ جَسَدِ اللهُ عَلَىٰ جَسَدِ

خدا فریاد بر آوردند به گریه، و عرض کردند: این چنین رفتار با حسین برگزیدهٔ تـو و پسر پیغمبر تو می شود، و تو انتقام نمی کشی؟ پس خدای تعالی سایهٔ حضرت قائم را (که عبارت است از روح مقدّس آن حضرت) از برای ایشان بر پای داشت و فرمود: به این، از برای این انتقام خواهم کشید».

۷/۱۲۶۶ / ۷. چند نفر از اصحاب ماروایت کردهاند، از احمد بن محمد بن عیسی ... تا آخر آنچه گذشت در آخر باب آنکه ائمه کی می دانند که در چه زمان می میرند. ا

اسبه که: حدیث کرد ما را عبدالله بن ادریس، از پدرش ادریس بن عبدالله اَودی (یا ازدی) که گفت: چون حضرت امام حسین الله شهید شد، آن گروه اراده کردند که اسب بر بدن آزدی) که گفت: چون حضرت امام حسین الله شهید شد، آن گروه اراده کردند که اسب بر بدن آن حضرت بتازند، و آن را پامال سُمّ اسبان کنند. بعد از آنکه این خبر وحشت اثر به اهل بیت حضرت پیغمبر که رسید، فضه به حضرت زینب عرض کرد که: ای بی بی من، به درستی که سفینه (یعنی: مهران آزاد کردهٔ پیغمبر که و را ابوریحانه و ابو عبدالله می گفتند)، در کشتی بود که کشتی در دریا شکست. پس: از آن بیرون رفت و آمد به جزیره ای که در آن دریا بود، ناگاه شیری را دید، گفت: ای ابا الحارث، من آزاد کردهٔ رسول خدایم که در آن دریا بود، همهمه ای کرد و در پیش روی او رفت تا او را بر راه مطلع گردانید، و شیری در این ناحیه مسکن دارد، پس مرا واگذار تا به نزد آن شیر روم و او را اعلام کنم که ایشان فردا چه خواهند کرد؟

راوی میگوید که: فضّه بعد از اذن، به نزد آن شیر رفت و گفت: ای ابوالحارث، شیر سر خود را برداشت. فضّه گفت: آیا می دانی که این قوم چه اراده کرده اند که فسردا با حضرت ابی عبدالله الحسین بکنند؟ می خواهند که اسب بر پشت آن حضرت بتازند و او را پامال اسبان کنند.

راوی میگویدکه: بعد از آنکه شیر این را شنید، آمد تا به قتلگاه رسید و دستهای خود را بر روی جسد حضرت امام حسین علی گذاشت، بعد از آن لشکر نحمر رو به قتلگاه آوردند و

۱. هخدای عزوجل اسباب باری را بر امام حسین علیه فرو فرستاد، به مرتبهای که ما بین آسمان و زمین از فرشنگان پر شد. بعد از آن حضرت مخبّر شد در میان این که هر یک از نصرت، یا لقای خدا را که میخواهد، اختیار کند. پس آن حضرت، لقای خدای عزوجل را اختیار کرده.

الْحُسَيْنِ ﷺ، فَأَقْبَلَتِ الْخَيْلُ، فَلَمَّا نَظَرُوا إِلَيْهِ، قَالَ لَهُمْ عُمَرُ بْنُ سَعْدٍ لَعَنَهُ اللَّهُ: فِثْنَةُ لَا تُثِيرُوهَا، انْصَرِفُوا؛ فَانْصَرَفُوا.

٩/١٢٤٨ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أَحْمَدَ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلْيَّ مَعْ مُحَمَّدِ بْنِ أَحْمَدَ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلْيَ مَعْ مُعَمَّدٍ اللَّهِ عَنْ يُونُسَ، عَنْ مَصْقَلَةَ الطَّحَّانِ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ عَنْ يَقُولُ: «لَمَّا قُتِلَ النُّسَاءُ وَ الْخَدَمُ حَتَىٰ الْخُسَيْنُ ﴿ اللَّهُ الْكَلْبِيَّةُ عَلَيْهِ مَأْتَماً، وَ بَكَتْ وَ بَكَيْنَ النِّسَاءُ وَ الْخَدَمُ حَتَىٰ النُّسَاءُ وَ الْخَدَمُ حَتَىٰ الْخُسَيْنُ ﴿ اللَّهُ الْكَلْبِيَّةُ عَلَيْهِ مَأْتَماً، وَ بَكَتْ وَ بَكَيْنَ النِّسَاءُ وَ الْخَدَمُ حَتَىٰ الْخُسَيْنُ ﴿ وَ لَهُ مَنْ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ ال

قَالَ: «فَأَمَرَتْ بِالطَّعَامِ وَ الْأَشْوِقَةِ. فَأَكَلِتْ وَ شَرِيَتْ وَ أَطْعَمَتْ وَ سَقَتْ، وَ قَالَتْ: إِنَّمَا نُرِيدُ بِذَٰلِكِ أَنْ نَتَقَوَىٰ عَلَى الْبُكَاءِ عَلَى الْحُسَيْنِ ﷺ.

قَالَ: «وَ أَهْدِيَ إِلَى الْكَلْبِيَةِ جُونٌ لِتَسْتَعِينَ بِهَا عَلَىٰ مَأْتُمِ الْحُسَيْنِ ﴿ فَلَمَّا رَأَتِ الْجُونَ، قَالَتْ: مَا هٰذِهِ؟ قَالُوا: هَدِيَّةٌ أَهْدَاهَا فَلَانٌ لِتَسْتَعِينِي عَلَىٰ مَأْتُمِ الْحُسَيْنِ ﴾ فَقَالَتْ: لَسْنَا فِي عُرْسٍ، فَمَا نَصْنَعُ بِهَا، ثُمَّ أَمَرَتْ بِهِنَّ، فَأَخْرِجْنَ مِسنَ الدَّارِ، فَلَمَّا أَخْرِجْنَ مِنَ الدَّارِ، فَلَمَّا أَخْرِجْنَ مِنَ الدَّارِ، فَلَمَّا أَخْرِجْنَ مِنَ الدَّارِ، لَمْ يُحَسَّ لَهَا حِسُّ كَأَنْمَا طِرْنَ بَيْنَ السَّمَاءِ وَ الْأَرْضِ، وَ لَمْ يُرَ لَهُنَّ إِنِهَا بَعْدَ خُرُوجِهِنَّ مِنَ الدَّارِ أَثَرٌ».

چون نظر به آن شیر کردند و دیدند که دستهای خود را بر روی جسد مطهر آن حضرت گذاشته، عُمر بن سعد ـ لعنه الله ـ به ایشان گفت که: اینک فتنهٔ بزرگی است، این را فاش مکنید که مردم در ضلالت می افتند و گفت که: بر گردید، پس ایشان برگشتند.

۱۲۶۸ / ۹. علی بن محمد، از سهل بن زیاد، از محمد بن احمد، از حسن بن علی، از یونس، از مَصقلهٔ طحّان روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق ها که می فرمود: «چون حضرت امام حسین ها شهید شد، زن آن حضرت که از قبیلهٔ بنی کلب بود، ماتم داری آن حضرت را بر پاکرد، و به مراسم تعزیت داری قیام نمود، و خود و زنان و خدمت کاران آن قدر گریستند که آب چشم ایشان خشک و تمام شد (و دیگر آب از چشم ایشان بیرون نمی آمد) و در بین آن که همچنین آب چشمش خشکیده بود، ناگاه کنیزی از کنیزان خود را دید که گریه می کند و قطرات اشک چشم آن کنیز بر رخساره اش روان است. پس آن کنیز را طلبید و فرمود که: تو را چه می شود که همین تو در میانهٔ ما آب دیده ات روان است؟ (و مراد این است که: سبب چیست که آب دیده های ما خشکیده و آب دیده تو جاری است).

کنیز عرض کرد که: چون سختی و مشقّت گریه کردن پر من غالب گردید و طاقتم در گریستن به غایت رسید و آب چشمم خشکید، شربت سویق نوشیدم، (و شربت سویق آبی است که آرد بریان کرده در آن ریخته باشند).

راوی میگوید: «پس آن زن کلبیه امر فرمود که: طعامها و شربتهای سویق ساختند و خود خورد و نوشید و به ایشان خورانید و نوشانید، و گفت که: مراد ما با این فعل، آن است که قوّت بر گریستن بر حضرت امام حسین علیه به هم رسانیم».

راوی میگوید که: «کسی چند شیشه عطر را به رسم هدیه از برای آن زن کلبیه فرستاد که به آنها یاری جوید بر ماتم حضرت امام حسین هد و چون آن شیشه های عطر را دید فرمود که: اینها چیست؟ گفتند: هدیه ای است که فلان کس آن را برای تو فرستاده که به واسطهٔ آن بر ماتم حضرت امام حسین یاری جویی. فرمود که: ما در کار عروسی نیستیم، و اینها را چه میکنیم؟ پس فرمود که: جماعتی که آنها را آورده بودند، از خانه بیرون کردند، و چون ایشان را از خانه بیرون کردند، کسی آوازی از آنها نشنید و گویا در میان آسمان و زمین پریدند، و بعد از آن خانه بیرون کردند، کسی آوازی از آنها نشنید و گویا در میان آسمان و زمین پریدند، و بعد از آن که از آن خانه بیرون رفتند، کسی آثری از ایشان ندید».

### ١١٧ \_ بَابُ مَوْلِدِ عَلِيٌّ بْنِ الْحُسَيْنِ ﴿

وُلِدَ عَلِيُّ بْنُ الْحُسَيْنِ ﴿ فِي سَنَةِ ثَمَانٍ وَ شَلَاثِينَ ؛ وَ قُبِضَ فِي سَنَةٍ مَانٍ وَ شَلَاثِينَ ؛ وَ قُبِضَ فِي سَنَةً خَمْسُونَ سَنَةً . وَ أُمَّهُ سَلَامَةً بِنْتُ يَزْدَجَرْدَ بْنِ ضَيْرَوَيْهِ بْنِ كِسْرى أَبْرُويزَ ، وَكَانَ يَزْدَجَرْدُ آخِرَ مُلُوكِ الْفُرْسِ . شَهْرِيَارَ بْنِ شِيرَوَيْهِ بْنِ كِسْرى أَبْرُويزَ ، وَكَانَ يَزْدَجَرْدُ آخِرَ مُلُوكِ الْفُرْسِ . شَهْرِيَارَ بْنِ شِيرَوَيْهِ بْنِ كِسْرى أَبْرُويزَ ، وَكَانَ يَزْدَجَرْدُ آخِرَ مُلُوكِ الْفُرْسِ . 
1759 / 1 . الْحُسَيْنُ بْنُ الْحَسَنِ الْحَسَنِيُّ \_رَحِمَهُ اللَّهُ \_وَ عَلِيًّ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْخُرَاعِيِّ ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ الْخُزَاعِيِّ ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ الْخُزَاعِيِّ ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ الْخُزَاعِيِّ ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ مَنْ عَبْدِ اللّهِ الْخُزَاعِيِّ ، عَنْ عَبْدِ اللهِ الْخُزَاعِيِّ ، عَنْ عَبْدِ اللهِ الْخُزَاعِيِّ ، عَنْ عَبْدِ اللهِ اللهِ الْخُزَاعِيِّ ، عَنْ عَبْدِ اللهِ الْخُزَاعِيِّ ، عَنْ عَبْدِ اللهِ الْخُزَاعِيِّ ، عَنْ عَبْدِ اللهِ الْخُزَاعِيِّ ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ مُن شِيمْ و بْنِ شِمْرٍ ، عَنْ جَابِرٍ ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ مُنْ الْدَالِمُ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الْدُورَاعِيْ ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ اللهِ ، قَالَ :

«لَمَّا أَقْدِمَتْ بِنْتُ يَزْدَجَرْدَ عَلَى عُمْرً، أَشْرَفَ لَهَا عَذَارَى الْمَدِينَةِ، وَ أَشْرَقَ الْمَسْجِدُ بِضَوْئِهَا لَمَّا دَخَلَتْهُ، فَلَمَّا يَظْرَ إِلَيْهَا عُمَرُ، غَطَّتْ وَجْهَهَا، وَ قَالَتْ: أُفَّ بِيرُوجُ بَاذَا هُوْمُزْ، فَقَالَ عُمْرُ: أَ تَشْتِعُنِي هَذِهِ؟ وَ هَمَّ بِهَا، فَقَالَ لَهُ أَمِيرُ الْمُوْمِنِينَ ﴿ : لَيْسَ بَاذَا هُومُزْ، فَقَالَ عُمْرُ: أَ تَشْتِعُنِي هَذِهِ؟ وَ هَمَّ بِهَا، فَقَالَ لَهُ أَمِيرُ الْمُوْمِنِينَ ﴿ : لَيْسَ بَاذَا هُومُ مَنِينَ ﴿ اللّهُ أَمِيرُ الْمُوْمِنِينَ ﴿ : لَيْسَ ذَلِكَ لَكَ، خَيِّرُهَا رَجُلًا مِنَ الْمُسْلِمِينَ وَ احْسُبْهَا بِفَيْئِهِ، فَخَيَّرَهَا، فَحَاءَتْ حَتَى ذَلِكَ لَكَ، خَيِّرُهَا رَجُلًا مِنَ الْمُسْلِمِينَ وَ احْسُبْهَا بِفَيْئِهِ، فَخَيَرَهَا، فَحَاءَتْ حَتَى ذَلِكَ لَكَ، خَيِّرُهَا وَجُلًا مِنَ الْمُسْلِمِينَ وَ احْسُبْهَا بِفَيْئِهِ، فَخَيْرَهَا، فَحَاءَتْ حَتَى وَضَعَتْ يَدَهَا عَلَىٰ رَأْسِ الْحُسَيْنِ ﴿ ، فَقَالَ لَهَا أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ : مَا اسْمُكِ؟ فَقَالَتْ: وَضَعَتْ يَدَهَا عَلَىٰ رَأْسِ الْحُسَيْنِ ﴿ : مَا السُمُكِ؟ فَقَالَتُ اللهِ عَلَى الْمُومِنِينَ ﴿ : مَا السُمُكِ؟ فَقَالَتْ: اللهِ مَنَ الْحُسَيْنِ ﴿ : مَا اللهُ مَنْ الْحُسَيْنِ ﴿ : مَا اللهُ مَنْ الْحُسَيْنِ ﴿ اللهِ مَنَ الْحُسَيْنِ ﴿ اللّهُ مَنْ الْحُسَيْنِ ﴿ اللّهُ مَنَ الْحُسَيْنِ ﴿ اللهُ عَلَى اللهُ مِنَ الْحُسَيْنِ الْحُسَيْنِ الْمُومِنِينَ الْحُسَيْنِ الْمُومِنِينَ اللهِ مِنَ الْحُسَيْنِ الْمُسَالِ اللهُ الْمُعْمَرَةُ اللّهِ مِنَ الْحُسَيْنِ الْمُسَالِيمَ وَ مِنَ الْحَبَالِ الْمُسَالِ الْحَسَيْنِ الْمُسَالِعِيْنِ الْمُعْمَلِ الْمُعْرَادُ اللهِ عَنَ الْمُعْرِي الْمُسْتَعِلِ اللهُ الْمُسْتِينِ اللهُ عَلَى الْمُسْتِرِ اللهُ الْمُؤْمِنِينَ الْمُعْرَادُ اللهُ الْمُؤْمِنِينَ الْمُعْمِلِ اللهُ الْمُسْتَعِلَ اللهُ الْمُؤْمِنِينَ الْمُومُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ الْمُعْمِلِ الْمُؤْمِنِينَ الْمُعْمِلِ الْمُؤْمِنِينَ اللهُ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُعْمِلُ الْمُؤْمِنِينَ اللهُ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُعُمِالِ اللهُ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْم

#### ١١٧. باب در بيان مولد حضرت علىبن الحسين ﷺ

حضرت على بن الحسين ، متولد شد در سال سى و هشتم از هجرت، و قبض روح مطهرش در سال نود و پنجم بود. و آن حضرت را در آن وقت پنجا، و هفت سال بود و مادرش، دختر يزدجرد پسر شهريار پسر شيرويه پسر خسرو ابرويز است. ا (تتّمهٔ عبارت كليني راه او يزدجرد، آخر پادشاهان فُرس بود.

۱ (۱۲۶۹ محسین بن حسن حسنی شوعلی بن محمد بن عبدالله هر دو روایت کردهاند، از ابراهیم بن اسحاق آخمر، از عبدالرّحمان پن عبدالله خزاعی، از نصر بن مُزاحم، از عمر و بن شمر، از جابر، از امام محمد باقر شخکه فرمود: «چون دختر یز دجر دبه نزد عمر آمد، همهٔ دختران باکرهای که در مدینه بودند، به جهت تماشای او بر در و بام دویدند، و چون داخل مسجد مدینه گردید. مسجد از نور روی او روشن شد. چون عمر به جانب او نظر کرد، روی خود را پوشید و گفت: اوف بی روز بادا هُرمز (یعنی: زندگی بر هرمز حرام باشد که فرزندش اسیر تو گردد، و تو خواسته باشی که او را ببینی)

عمر گفت که: آیا این دختر مرادشنام می دهد؟ و خواست که او را اذیت کند، امیر المؤمنین به عمر قرمود که: تو را نمی رسد که با او این نوع سلوک کنی، و او را اذیت رسانی او را مخیر گردان که مردی از مسلمانان را اختیار کند، و او را در عوض حصهای که از غنیمت دارد، حساب کن. پس عمر او را مخیر گردانید و چون مخیر شد، آمد تا دست خود را بر سر حضرت امام حسین به گذاشت، امیر المؤمنین به فرمود که: نام تو چیست؟ عرض کرد که: جهان شاه (یعنی: پادشاه جهان) فرمود: بلکه تو شهر بانویهای (یعنی: بانوی شهر خودی) بعد از آن، به امام حسین به فرمود که: یا ابا عبدالله، البته از برای تو از این دختر فرزندی متولد خواهد شد که بهترین اهل زمین باشد.

بعد از آن حضرت على بن الحسين الله را زايبد و عملى بن الحسين را ابن الخيرتين مىگفتند (يعنى: پسر دو برگزيده) پس برگزيدهٔ خمدا از سملسلهٔ عرب هماشم است و از

۱. و أبزويز به فتح اؤل و سيم و سكون دويم و پنجم و كسر راو، بر وزن زنجبيل، به معنى فيروز است؛ چنانچه بعضى گفته اند. و ظاهر اين است كه معرّب برويز است، و در فرهنگ مؤيّد الفضلاء مذكور است كه خسسو، تـام پـرويز شاه بن نوشيروان است. و در فاموس گفته است كه: ابرويز به فتح واو و كسر آن و ابـرواز، پـادشاهى است از پادشاهان فرس. (مترجم)

وَ رُوِيَ: أَنَّ أَبَا الْأَسْوَدِ الدُّولِيَّ قَالَ فِيهِ:

وَ إِنَّ غُـلَاماً بَـيْنَ كِشـرىٰ وَ هَـاشِمٍ لَأَكْــرَمُ مَـنْ نِـيطَتْ عَـلَيْهِ التَّـمَائِمُ

٢ / ١٢٧٠ / ٢ . عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنِ ابْنِ فَضَّالٍ ، عَنِ ابْنِ بُكَيْرٍ ،
 عَنْ زُرَارَةَ ، قَالَ : سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﷺ يَقُولُ : «كَانَ لِعَلِيِّ بْنِ الْحُسَيْنِ ﷺ نَاقَةٌ حَجَّ عَلَيْهَا اثْنَتَيْنِ وَ عِشْرِينَ حَجَّةً مَا قَرَعَهَا قَرْعَةً قَطَّ ».

قَالَ: «فَجَاءَتْ بَعْدَ مَوْتِهِ وَ مَا شَعَرْنَا بِهَا إِلَّا وَ قَدْ جَاءَنِي بَعْضُ خَدَمِنَا أَوْ بَعْضُ الْمُوَالِي، فَقَالَ: إِنَّ النَّاقَةَ قَدْ خَرَجَتْ، فَأَتَتْ قَبْرَ عَلِيٌّ بْنِ الْحُسَيْنِ ﴿ فَابْتَرَكَتْ عَلَيْهِ، الْمُوَالِي، فَقَالَ: إِنَّ النَّاقَةَ قَدْ خَرَجَتْ، فَأَتَتْ قَبْرَ عَلِيٌّ بْنِ الْحُسَيْنِ ﴿ فَابْتَرَكَتْ عَلَيْهِ، فَلَانُ عَلَيْهِ، فَقَالَ: بِجِرَانِهَا الْقَبْرَ وَ هِيَ تَرْغُو، فَقُلْتُ: أَدْرِكُوهَا أَدْرِكُوهَا، وَ جِينُونِي بِهَا قَبْلَ أَنْ فَدَلَكَتْ بِجِرَانِهَا الْقَبْرَ وَ هِيَ تَرْغُو، فَقُلْتُ: أَدْرِكُوهَا أَدْرِكُوهَا، وَ جِينُونِي بِهَا قَبْلَ أَنْ يَعْلَمُوا بِهَا أَوْ يَرَوْهَا». قَالَ: «وَ مَا كَانَتْ رَأْتِ الْقَبْرَ قَطُّ».

عَلَيْهِ، فَأَمَرْتُ بِهَا، فَرُدَّتْ إِلَىٰ مَرْعَاهَا؛ وَ إِنَّ أَبِي اللهِ كَانَ يَحُجُّ عَلَيْهَا وَ يَعْتَمِرُ وَ لَمَ عَلَيْهِ مَنْ وَكُورُهُ عَنْ أَبِي جَعْفَرِ اللهِ عَلَى الْمُسَيْنِ اللهُ عَلَى الْقَبْرِ، وَ تَمَرَّغَتْ الْحُسَيْنِ اللهِ مَا عَلَى الْقَبْرِ، وَ تَمَرَّغَتْ الْحُسَيْنِ اللهِ مَا عَلَى الْقَبْرِ، وَ تَمَرَّغَتْ عَلَيْهِ مَا عَلَى الْقَبْرِ، وَ تَمَرَّغَتْ عَلَيْهِ مَا اللهُ عَلَى الْقَبْرِ، وَ تَمَرَّغَتْ عَلَيْهِ مَا الرَّعْيِ حَتَى ضَرَبَتْ بِجِرَانِهَا عَلَى الْقَبْرِ، وَ تَمَرَّغَتْ اللهُ عَلَى الْقَبْرِ، وَ تَمَرَّغَتْ اللهُ عَلَى الْقَبْرِ، وَ تَمَرَّغَتْ عَلَيْهِ مَا عَلَى اللهُ عَلَى الْقَبْرِ، وَ تَمَرَّغَتْ عَلَى اللهُ عَلَى الْقَبْرِ، وَ تَمَرَّغَتْ عَلَى عَلَيْهِ مَنْ عَلَيْهِ وَ لَمْ عَلَيْهِ ، فَأَمَرْتُ بِهَا، فَرُدَّتْ إِلَىٰ مَرْعَاهَا؛ وَ إِنَّ أَبِي اللهِ كَانَ يَحُجُّ عَلَيْهَا وَ يَعْتَمِرُ وَ لَمْ يَقْرَعْهَا قَرْعَةً قَطَّى اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَرْعَةً عَلَيْهِ اللهِ عَرْعَاهَا؛ وَ إِنَّ أَبِي اللهِ كَانَ يَحُجُّ عَلَيْهَا وَ يَعْتَمِرُ وَ لَمْ يَقْرَعْهَا قَرْعَةً قَطَّى اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَرْعَةً قَطْ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَرْعَةً عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهَا وَ يَعْتَمِرُ وَ لَلهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهَا وَ يَعْتَمِرُ وَ لَلهُ مَنْ عَلَيْهَا وَاللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهَا وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُا وَ اللّهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

ابْنُ بَابَوَيْدٍ.

٢/١٢٧٢ / ٤ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ عَامِرٍ ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ إِسْحَاقَ بْنِ سَعْدٍ ، عَنْ سَعْدَانَ بْنِ مُسْلِمٍ ، عَنْ أَبِي عُمَارَةَ ، عَنْ رَجُلٍ ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ ، قَالَ : «لَمَّا كَانَ

عجم فارس».

وروایت شده است که ابوالأسود دئلی این شعر را در شأن آن حضرت گفت که:
 وان غـلاماً بـین کِسری و هـاشم

یعنی: و به درستی که پسری متولد شده در میانهٔ خسرو و هاشم، هر آیینه خوبتر و گرامی ترین پسر آن است که تمیمه ها بر ایشان بسته و آویخته شده (و تمیمه، مهره ای است سفید که نقطه های سیاه دارد، یا به عکس که آن را در رشته می کشند و در گردن کودکان می بندند به جهت دفع چشم زخم. و تمائم چون تمیم جمع آن است).

۱۲۷۰ / ۲ . چند نفر از اصحاب ما روایت کرده اند، از احمد بن محمد، از ابن فضّال، از ابن على بن الكير، از زراره كه گفت: شنيدم از امام محمد باقر على كه مى فرمود: «حضرت على بن الحسين الله را ناقه اى بود كه بر آن بيست و دو حجّ به جا آور ده بود و هرگز آن را يک تازيانه نزده بود».

و حضرت باقر ی فرمود که: «بعد از آن که آن حضرت دفن شد، آن ناقه آمد و ما به آن خبر دار نشدیم، مگر در حالی که بعضی از خدمت کاران ما، یا بعضی از موالیان به نز د من آمد و گفت که: ناقه بیرون آمد و آمد بر سر قبر علی بن الحسین ا و بر روی آن خوابید و سینه و پیش گردن خود را به قبر مالید و ناله و فریاد می کرد. من دو مرتبه گفتم که: آن ناقه را در یابید و آن را به نز د من آورید پیش از آن که مخالفان به آن ناقه و آنچه کرده، عالم شوند، (یا آن که خلیفه آن را به نز د من آورید پیش از آن که مخالفان به آن ناقه و آنچه کرده، عالم شوند، بوده.

۱۲۷۱ ملی بن ابراهیم بن هاشم، از پدرش، از محمد بن عیسی، از حفص بن بَختری، از آنکه او را ذکر کرده، از امام محمد باقر الله روایت کرده است که فرمود: اجون پدرم حضرت علی بن الحسین و فات فرمود، ناقهٔ آن حضرت از چرابرگشت و آمد تا سینه و پیش گردن خود را بر قبر آن حضرت زد، و بر روی قبر در خاک غلطید، پس امر شد که آن ناقه را به چراگاه خودش برگردانیدند. و پدرم الله بر آن ناقه حج می کرد و غمره به جا می آورد و هرگز آن را یک تازیانه نزده بوده.

ابن بابويه (يعني: على بن حسين بن موسى بابويه قمي)

۱۲۷۲ / ۴ . حسین بن محمد بن عامر، از احمد بن اسحاق بن سعد، از سعدان مسلم، از ابو عُماره، از مردی، از امام جعفر صادق الله که فرمود: «چون شبی شد که حضرت علی بن

فِي اللَّيْلَةِ الَّتِي وُعِدَ فِيهَا عَلِيُّ بْنُ الْحُسَيْنِ ﴿ قَالَ لِمُحَمَّدٍ ﴿ يَا بُنَيَّ ، أَبْغِنِي وَضُوءاً ، قَالَ: فَخَرَجْتُ قَالَ: فَخَرَجْتُ قَالَ: فَخَرَجْتُ فَالَ: فَخَرَجْتُ فَالَ: فَالَ: فَخَرَجْتُ فَالَ: فَالَا فَيْتِهُ بِوَضُوءٍ غَيْرٍهِ ، فَقَالَ: يَا بُنَيَّ ، هٰذِهِ اللَّيْلَةُ فَجِئْتُهُ بِوَضُوءٍ غَيْرِهِ ، فَقَالَ: يَا بُنَيَّ ، هٰذِهِ اللَّيْلَةُ اللِّي وُعِدْتُهَا ، فَأَوْصَىٰ بِنَاقَتِهِ أَنْ يُحْظَرَ لَهَا حِظَارٌ ، وَ أَنْ يُقَامَ لَهَا عَلَفُ ، فَجُعِلَتْ فِيهِ ». التَّتِي وُعِدْتُهَا ، فَأَوْصَىٰ بِنَاقَتِهِ أَنْ يُحْظَرَ لَهَا حِظَارٌ ، وَ أَنْ يُقَامَ لَهَا عَلَفُ ، فَجُعِلَتْ فِيهِ ».

قَالَ: «فَلَمْ تَلْبَثُ أَنْ خَرَجَتْ حَتَىٰ أَتَتِ الْقَبْرَ، فَضَرَبَتْ بِجِرَانِهَا، وَ رَغَتْ، وَ هَمَلَتْ عَيْنَاهَا، فَأْتِيَ مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيٍّ ﴿ فَقِيلَ لَهُ: إِنَّ النَّاقَةَ قَدْ خَرَجَتْ، فَأَتَاهَا، فَقَالَ: صَهِ عَيْنَاهَا، فَأَتِي مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيٍ ﴿ فَقَالَ لَهُ: إِنَّ النَّاقَةَ قَدْ خَرَجَتْ، فَأَتَاهَا، فَقَالَ: صَهِ الْآنَ، قُومِي، بَارَكِ اللَّهُ فِيكِ، فَلَمْ تَفْعَلْ، فَقَالَ: وَ إِنْ كَانَ لَيَخْرُجُ عَلَيْهَا إِلَىٰ مَكَّةَ، فَيُعَلِّقُ السَّوْطَ عَلَى الرَّحْلِ، فَمَا يَقْرَعُهَا حَتَىٰ بَدْخُلَ الْمَدِينَةَ».

قَالَ: «وَ كَانَ عَلِيُّ بْنُ الْخُوسِيْنِ عَنْ يَغْرُبُ فِي اللَّيْلَةِ الظَّلْمَاءِ، فَيَحْمِلُ الْجِرَابَ فِيهِ الصُّرَرُ مِنَ الدَّنَانِيرِ وَ الدَّرَاهِمِ حَتَىٰ يَأْتِيَ بَاباً بَاباً، فَيَقْرَعُهُ، ثُمَّ يُنِيلُ مَنْ يَخْرُجُ إِلَيْهِ، فَلَمَّا مَاتَ عَلِيُّ بْنُ الْحُسَيْنِ ﴿ فَقَدُوا ذَاكَ، فَعَلِمُوا أَنَّ عَلِيًا اللهِ كَانَ يَفْعَلُهُ».

البني السَّلْتِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللّ

الحسين الله را وعده وفات داده بو دند، به امام محمد باقر الله فر مو دكه: اي فرزند دلبند من، از براي من أبي طلب كن كه وضو بسازم».

حضرت باقر الله قرمود که: «پس من برخاستم و آب وضویی به نزد آن حضرت آوردم، فرمود که: این را نمیخواهم؛ زیرا که در آن چیزی است که مرده است». حضرت فرمود که: «پس من بیرون آمدم و چراغ آوردم، دیدم که موش مرده در آن است. پس آب وضویی غیر از آن به خدمتش آوردم، فرمود که: ای فرزند دلبند من، امشب شبی است که مرا وعده داده اند. بعد از آن، در باب ناقهٔ خویش وصیّت فرمود که طویله ای از برای آن ساخته و علفی از برایش برپا و مهیّا شود. پس آن ناقه را در طویله ای که از برایش ساخته شد، کردند». حضرت فرمود که: «ناقه درنگ نکرد که از آن طویله بیرون آمد و آمد تا به نزد قبر مطّهر رسید و سینه و پیش گردن خود را به آن قبر زد و ناله و فریاد کرد و از چشمهایش آب می ریخت.

کسی به خدمت حضرت محمد بن علی امد و به آن حضرت عرض کرد که: ناقه از منزل خود بیرون آمده، پس حضرت به نزد آن ناقه آمد و فرمود که: اکنون ساکت شو، برخیز که خدا در تو برکت دهد. و آن ناقه برنخاست و حضرت فرمود: به درستی که علی بن الحسین الله بیرون می رفت به سوی مکه و بر آن سوار بود و تازیانه رابر پالان آن می آویخت و یک تازیانه به آن نمی زد تا داخل مدینه می شد».

و فرمود که: ۱۱علی بن الحسین الله در شب تار بیرون می آمد و انبانی را بر می داشت که کیسه های دینار و درم (یعنی: طلاو نقره مسکوک) در آن بود تا آنکه بر در هر خانهای می آمد و در می کوبید و هر که به سوی آن حضرت بیرون می آمد، به او عطا می کرد و چون حضرت علی بن الحسین الله و فات فرمود، دیگر آن عطا کننده را نیافتند، دانستند که علی الله بوده که آن عمل می کرده ۱۹.

۱۲۷۳ / ۵. محمد بن احمد، از عمویش عبدالله بن صلت، از حسن بن علی پسر دختر الیاس از امام موسی کاظم از روایت کرده است که گفت: شنیدم از آن حضرت که می فرمود: «چون هنگام وفات حضرت علی بن الحسین از رسید، بی هوش گردید، پس چشم های خویش راگشود و سورهٔ (إذا وَقَعَتِ الْوَاقِعَةُ) و سورهٔ (إذا فَقَعَتِ الْوَاقِعَةُ) و سورهٔ (إذا فَقَعَتِ الْوَاقِعَةُ)

﴿ الْحَمْدُ لِلّٰهِ الَّذِي صَدَقَنَا وَعْدَهُ وَ أَوْرَثَنَا الْأَرْضَ نَتَبَوًا مِنَ الْجَنَّةِ حَيْثُ نَشَاءُ فَنِعْمَ أَجْرُ الْعَامِلِينَ ﴾ ، ثُمَّ قُبِضَ مِنْ سَاعَتِهِ وَ لَمْ يَقُلْ شَيْئاً » .

١٢٧٤ / ٤. سَعْدُ بْنُ عَبْدِ اللّهِ وَ عَبْدُ اللّهِ بْنُ جَعْفَرِ الْحِمْيَرِيُّ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ مَهْزِيَارَ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ، عَنِ الْبُوسِيْنِ شَيْ وَ الْجُسَيْنِ شَيْ وَ اللهِ فَيْ عَلْمُ اللهِ فَيْ اللهِ فَيْ عَلْمُ خَمْسٍ وَ تِسْعِينَ ؛ عَاشَ بَعْدَ الْحُسَيْنِ فَيْ خَمْساً وَ تَسْعِينَ ؟ عَاشَ بَعْدَ الْحُسَيْنِ فَيْ خَمْساً وَ تَسْعِينَ ؟ عَاشَ بَعْدَ الْحُسَيْنِ فَيْ خَمْساً وَ لَمْ خَمْسِ وَ تِسْعِينَ ؟ عَاشَ بَعْدَ الْحُسَيْنِ فَيْ خَمْساً وَ لَمْ خَمْسِ وَ يَسْعِينَ ؟ عَاشَ بَعْدَ الْحُسَيْنِ فَيْ خَمْسِالُ وَ لِمُعْمِينَ ؟ عَاشَ بَعْدَ الْحُسَيْنِ فِي عَامِ خَمْسِ وَ يَسْعِينَ ؟ عَاشَ بَعْدَ الْحُسَيْنِ فَيْ خَمْسِيْنِ اللهِ فَيْ عَامِ خَمْسِيْنَ ؟ عَاشَ بَعْدَ الْمُسَيْنِ اللهِ فَيْ عَامِ خَمْسِ وَ يَسْعِينَ ؟ عَاشَ بَعْدَ الْحُسَيْنِ فَيْ عَامِ خَمْسِيْنَ سَنَةً ﴾ .

# ١١٨ ـ بَابُ مَوْ لِدِ أَبِي جَعْفَرٍ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيِّ ﷺ

وُلِدَ أَبُو جَعْفَرٍ ﷺ سَنَةً سَبْعٍ وَ خَلْسِينَ؛ وَ قُبِضٌ ﷺ سَنَةَ أَرْبَعَ عَشْرَةً وَ مِائَةٍ وَ لَهُ سَبْعٌ وَ خَلْسُونَ سَنَةً؛ وَ دُفِنَ بِالْبَقِيعِ بِالْمَدِينَةِ فِي الْقَبْرِ الَّذِي دُفِنَ فِي الْمَدِينَةِ فِي الْقَبْرِ اللّهِ مِنْتَ الْحَسَنِ بْنِ عَلِي فِي اللّهِ بِنْتَ الْحَسَنِ بْنِ عَلِي فِي أَبُوهُ عَلَى اللّهِ بِنْتَ الْحَسَنِ بْنِ عَلِي فَي فَرا يَتِهِمُ اللّهِ بِنْتَ الْحَسَنِ بْنِ عَلِي أَنْ أَنْ أَنْهُ أَمّ عَبْدِ اللّهِ بِنْتَ الْحَسَنِ بْنِ عَلِي أَنْ أَنْهُ أَمّ عَبْدِ اللّهِ بِنْتَ الْحَسَنِ بْنِ عَلِي أَنْ أَنْ أَنْهُ أَمّ عَبْدِ اللّهِ بِنْتَ الْحَسَنِ بْنِ عَلِي أَنْ أَنْهُ أَمّ عَبْدِ اللّهِ بِنْتَ الْحَسَنِ بْنِ عَلِي أَنْهُ أَمّ عَبْدِ اللّهِ بِنْتَ الْحَسَنِ بْنِ عَلِي أَنْهِ أَنْهُ أَمّ عَبْدِ اللّهِ بِنْتَ الْحَسَنِ بْنِ عَلِي أَنْهُ أَمْ عَبْدِ اللّهِ بِنْتَ الْحَسَنِ بْنِ عَلِي أَنْ أَلْمِ بَاللّهِ بَنْ اللّهِ بَنْ اللّهُ عَلْمَ اللّهُ اللّهِ فَي فَاللّهِ عَلَيْهُمُ السّلَامُ ، وَ عَلَىٰ ذُرّ يَتِهِمُ الْهَادِيَةِ .

١٢٧٥ / ١. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أَحْمَدَ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ أَحْمَدَ، عَنْ اللهِ بْنِ أَلْمُغِيرَةِ، عَنْ أَبِي الصَّبَّاحِ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ قَالَ: صَالِحِ بْنِ مَرْيَدٍ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ الْمُغِيرَةِ، عَنْ أَبِي الصَّبَّاحِ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ قَالَ: «كَانَتْ أُمِّي قَاعِدَةً عِنْدَ جِدَارٍ، فَتَصَدَّعَ الْجِدَارُ، وَ سَمِعْنَا هَدَّةً شَدِيدَةً، فَقَالَتْ بِيَدِهَا: لاَ، وَ حَقِّ الْمُصْطَفَىٰ، مَا أَذِنَ اللهُ لَكَ فِي السُّقُوطِ، فَبَقِيَ مُعَلَّقاً فِي الْجَوِّ حَتَىٰ جَازَتُهُ، فَتَصَدَّقَ أَبِي عَنْهَا بِمِائَةِ دِينَارِ».

قَالَ أَبُو الصَّبَّاحِ: وَ ذَكَرَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ ﴿ جَدَّتَهُ أُمَّ أَبِيهِ ـ يَـوْماً، فَـقَالَ: «كَـانَتْ صِدِّيقَةً، لَمْ تُدْرَكْ فِي آلِ الْحَسَنِ امْرَأَةً مِثْلُهَا». و فرمود: ﴿الْحَمَّدُ لِلَّهِ الَّذِي صَدَقَنَا وَعُدَهُ وَ أَوْرَفَنَا أَلاَّرْضَ نَتَبَوًّا عِنَ الْجَدِّةِ حَيْثُ نَشَاءُ فَنِعْمَ أَجْرُ الْعَامِلِينَ ﴾ أ، يعنى: «همة ستايش از براى خدايى است كه راست كرد با ما وعدة خود را و زمين بهشت (يا زمين) را به ما ميراث داد، در حالى كه جاى مى گيريم از بهشت هر جاكه خواهيم، پس نيكو است مزد كاركنندگان و در همان ساعت قبض روح مطهّرش شد، و هيچ نفرموده، سعد بن عبدالله و عبدالله بن جعفر حِمْيرى، از ابراهيم بن مهزيار، از برادرش على بن مهزيار، از حسين بن سعيد، از محمد بن سنان، از ابن مُسكان، از ابوبصير، از امام جمعفر صادق الله روايت كسردهاند كمه فرمود: «قبض روح مطهّر حضرت على بن الحسين الله شد و آن حضرت بنجاه و هفت ساله بود و در سال نود و پنجم از هجرت (و در بعضى از نسّخ هفتاد و پنجم است و آن درست نيست) و آن حضرت بعد از شهادت حضرت امام حسين الله مي و پنج سال در دنيا زيست فرمود».

#### ۱۱۸. باب در بیان مولد حضرت ابو جعفر محمدبن علی 👺

امام محمد باقر على متولد شدور سال بنجاه و هفتم از هجرت، و روح مطهر أن حضرت الله قبض شدور سال صدو چهاردهم. و او را در هنگام وفات، پنجاه و هفت سال بود، و در مدينه در بقيع دفن شد در قبرى كه پدرش حضرت على بن الحسين الله در أن دفن شد (به مقتضاى كلام كليني الله) و مادرش ام عبدالله دختر حضرت حسن بن على بن ابى طالب بود ـ عليهما السلام و على ذريتهما الهادية ـ.

عبدالله بن مغیره، از ابوالصبّاح، از امام محمد بناحمد، از عبدالله بن احمد، از صالح بن مزید، از عبدالله بن مغیره، از ابوالصبّاح، از امام محمد باقر الله روایت کرده است که فرمود: «مادرم در نزد دیواری نشسته بود که دیوار شکافت برداشت و آواز سختی شنیدم که در وقت فرود آمدن آن، برخاست. پس مادرم به دست خویش اشاره به آن دیوار نمود و فرمود: نه، به حقّ محمد مصطفی سوگند، که خدا تو را در فرود آمدن بر من رخصت نداده، پس آن دیوار در هوای میان زمین و آسمان آویزان ماند تا مادرم از زیر آن گذشت. بعد از آن پدرم، صد اشر فی به جهت مادرم تصدّق فرمود».

۱. زمر، ۷۴.

مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ أَحْمَدَ، مِثْلَهُ.

١٩٧٢/ ٢. عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ، عَنْ أَبْنِ عِبْدِ اللّهِ الْأَنْصَارِيَّ كَانَ آخِرَ أَبْنِ عَبْدِ اللّهِ الْأَنْصَارِيَّ كَانَ آخِرَ مَنْ بَقِيَ مِنْ أَصْحَابِ رَسُولِ اللّهِ عَلَيْهُ، وَكَانَ رَجُلًا مُنْقَطِعاً إِلَيْنَا أَهْلَ الْبَيْتِ، وَكَانَ يَقْعُدُ مَنْ بَقِيَ مِنْ أَصْحَابِ رَسُولِ اللّهِ عَلَيْهُ، وَكَانَ رَجُلًا مُنْقَطِعاً إِلَيْنَا أَهْلَ الْبَيْتِ، وَكَانَ يَقْعُدُ فِي مَسْجِدِ رَسُولِ اللّهِ عَلَيْهُ وَهُو مُعْتَجِرٌ بِعِمَامَةٍ سَوْدَاءً، وَكَانَ يُنَادِي: يَا بَاقِرَ الْعِلْمِ، يَا فِي مَسْجِدِ رَسُولِ اللّهِ عَلَيْهُ وَهُو مُعْتَجِرٌ بِعِمَامَةٍ سَوْدَاءً، وَكَانَ يُقُولُ: لا وَ اللّهِ، مَا أَهْجُرُ، بَا إِلَيْ مَا أَهْدُرُ، وَكَانَ يَقُولُ: لا وَ اللّهِ، مَا أَهْجُرُ، وَكَانَ يَقُولُ: لا وَ اللّهِ مَنْ يَقُولُ اللّهِ عَلَيْهُ يَقُولُ: إِنَّكَ سَتُدْرِكُ رَجُلًا مِنْي اسْمُهُ السّمِي، وَ شَمَائِلُهُ مَن الْعِلْمَ بَقُراً، فَذَاكَ اللّهِ عَلَيْهُ يَقُولُ: إِنَّكَ سَتُدْرِكُ رَجُلًا مِنْي اسْمُهُ السّمِي، وَ شَمَائِلُهُ مَن الْقُولُ: يَا عَلْمَ اللّهُ عَلْمَ بَقُولُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ يَعْمُ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلْمَ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَى اللّهُ عَلَيْهِ إِلَى مَا أَقُولُ ».

قَالَ: «فَبَيْنَا جَابِرُ يَتَرَدَّدُ ذَاتَ يُوْمِ فِي يَغْضِ طُرُقِ الْمَدِينَةِ إِذْ مَرَّ بِطَرِيقٍ، وَفِي ذَاكَ الطَّرِيقِ كُتَّابٌ فِيهِ مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيًّ ﴿ فَلَمَّا نَظَرَ إِلَيْهِ، قَالَ: يَا غُـلَامُ، أَقْبِلْ، فَأَقْبَلَ؛ ثُمَّ قَالَ لَهُ: أَذْبِرْ، فَأَذْبَرَ؛ ثُمَّ قَالَ: شَمَائِلُ رَسُولِ اللّهِ ﴿ قَالَ: يَا غُلَامُ، مَا اللّهِ وَاللّهِ يَنْهُ وَ اللّهِ يَنْهُ وَ اللّهِ يَنْهُ وَ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللهُ اللّهُ اللللّهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ ال

قَالَ: «فَرَجَعَ مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيِّ بْنِ الْحُسَيْنِ إِلَىٰ أَبِيهِ وَ هُوَ ذَعِرٌ، فَأَخْبَرَهُ الْخَبَرَ،فَقَالَ

ابوالصبّاح میگوید که: امام جعفر صادق الله روزی جدّهاش ـ یعنی: مادر پدرش ـ را ذکر فرمود و فرمود که: «صدّیقه بود و در میان اولاد امام حسن ، زنی مثل او یافت نشد».

• محمد بن حسن، از عبدالله بن احمد مثل این را روایت کرده است.

۱۹۷۶ ۲/۱۲۷۶ جند نفر از اصحاب ماروایت کرده اند، از احمد بن محمد، از محمد بن سنان، از ابان بن تغلب، از امام جعفر صادق الله که فرمود: «جابر بن عبدالله انصاری آخر کسی بود که از اصحاب رسول خدا الله باقی ماند و مردی بود که از همه کس بریده شده رو به ما اهل بیت آورده بود، و در مسجد رسول خدا می نشست و عمامهٔ سیاهی بر سر داشت که کنار آن را در زیر زنخدان خود گردانیده بود، به وضعی که قدری از روی او را پوشیده بود، و آواز می کرد و مکرر می گفت که: ای شکافندهٔ علم.

اهل مدینه میگفتند که: جابر هذیان میگوید و جابر میگفت: به خدا سوگند، که هذیان نمیگویم، ولیکن شنیدم از رسول خداتگانکه می فرمود: به درستی که تو به زودی در خواهی یافت مردی را از من و از اهل بیت من، که ناهش نام من و شمائلش شمائل من باشد، می شکافد علم را؛ شکافتنی به غایت. پس همین است که مرا خوانده به سوی آنچه می گویم».

و حضرت فرمود که: «در بین این که جابر روزی در بعضی از کوچه های مدینه می گذشت، ناگاه در کوچه ای گذشت که در آن کوچه، مکتب خانه ای بود که حضرت محمد بن علی در آن بود، و چون جابر به سوی آن حضرت نگریست، گفت که: ای پسر، رو به من آور. حضرت رو به او آورد، پس گفت که: ای پسر، پشت به من کن. حضرت پشت به سمت او کرد. جابر گفت که: این شمائل، شمائل رسول خدا این است، سوگند به آن کسی که جانم به دست قدرت اوست، پس گفت: ای پسر، نام تو چیست؟ فرمود: نامم محمد بن علی بن الحسین است. جابر چون این را شنید، رو به آن حضرت آورد و سر او را می بوسید و می گفت: پدر و مادرم فدای تو باد، پدرت رسول خدا این تو را سلام می رساند و مکر در همین را می گفت».

حضرت فرمود: «پس محمد بن على بن الحسين به خانه برگشت و به خدمت پدرش آمد و آن حضرت ترسان و هراسان بود و آن خبر را به پدرش عرض نمود، حضرت على بن الحسين فرمود که: اى فرزند دلبند من، جابر اين افعال را به جا آورد؟ عرض کرد: آرى، فرمود که: ملازم خانة خودشو و از آن بيرون مرو. و جابر همه روزه در دو طرف روز يعنى: صبح و شام به خدمت آن حضرت مى آمد و اهل مدينه مى گفتند که: بسيار عجب است از جابر که

لَهُ: يَا بُنَيَّ، وَ قَدْ فَعَلَهَا جَابِرُ؟ قَالَ: نَعَمْ، قَالَ: الْزَمْ بَيْنَكَ يَا بُنَيَّ؛ فَكَانَ جَابِرُ يَأْتِيهِ طُرَفَيِ النَّهَارِ، وَكَانَ أَهْلُ الْمَدِينَةِ يَقُولُونَ: وَا عَجَبَاهُ لِجَابِرٍ يَأْتِي هَٰذَا الْغُلَامَ طَرَفَيِ طَرَفَيِ النَّهَارِ وَ هُوَ آخِرُ مَنْ بَقِيَ مِنْ أَصْحَابِ رَسُولِ اللهِ يَهَٰتُهُ، فَلَمْ يَلْبَثْ أَنْ مَضَىٰ عَلِيُّ بْنُ النَّهَارِ وَ هُوَ آخِرُ مَنْ بَقِيَ مِنْ أَصْحَابِ رَسُولِ اللهِ يَهَٰتُهُ، فَلَمْ يَلْبَثْ أَنْ مَضَىٰ عَلِيُّ بْنُ النَّهَارِ وَ هُوَ آخِرُ مَنْ بَقِيَ مِنْ أَصْحَابِ رَسُولِ اللهِ يَهَٰتُهُ، فَلَمْ يَلْبَثْ أَنْ مَضَىٰ عَلِيُّ بْنُ النَّهَارِ وَ هُوَ آخِرُ مَنْ بَقِيَ مِنْ أَصْحَابِ رَسُولِ اللهِ يَهَٰتُهُ، فَلَمْ يَلْبَثُ أَنْ مَضَىٰ عَلِيُّ بْنُ اللهِ عَلَيْ وَجْهِ الْكَرَامَةِ لِصُحْبَتِهِ لِرَسُولِ اللهِ عَلَيْ يَأْتِيهِ عَلَىٰ وَجْهِ الْكَرَامَةِ لِصُحْبَتِهِ لِرَسُولِ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَىٰ وَجْهِ الْكَرَامَةِ لِصُحْبَتِهِ لِرَسُولِ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَىٰ وَجْهِ الْكَرَامَةِ لِصُحْبَتِهِ لِرَسُولِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهُ عَلَيْ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهِ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

قَالَ: «فَجَلَسَ ﴾ يُحَدِّثُهُمْ عَنِ اللهِ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ، فَقَالَ أَهْلُ الْمَدِينَةِ: مَا رَأَيْنَا أَحْداً أَجْرَأَ مِنْ هٰذَا، فَلَمَّا رَأَىٰ مَا يَقُولُونَ، حَدَّثَهُمْ عَنْ رَسُولِ اللهِ ﷺ، فَقَالَ أَهْلُ الْمَدِينَةِ: مَا رَأَيْنَا أَحَداً قَطُّ أَكْذَبَ مِنْ هٰذَا، يُحَدِّثُنَا عَمَّنْ لَمْ يَرَهُ، فَلَمَّا رَأَىٰ مَا يَقُولُونَ، الْمَدِينَةِ: مَا رَأَيْنَا أَحَداً قَطُّ أَكْذَبَ مِنْ هٰذَا، يُحَدِّثُنَا عَمَّنْ لَمْ يَرَهُ، فَلَمَّا رَأَىٰ مَا يَقُولُونَ، حَدَّثَهُمْ عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ ». قَالَ: «فَصَدَّقُوهُ، وَكَانَ جَابِرُ بْنُ عَبْدِ اللهِ يَـأْتِيهِ، فَيَتَعَلَّمُ مِنْهُ».

٣/١٢٧٧ . عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِتَا مِعَنُ أَجْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحَكَمِ، عَنْ مُثَنَّى الْحَنَّاطِ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، قَالَ: دَخَلْتُ عَلَىٰ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ فَقُلْتُ لَهُ: أَنْتُمْ وَرَثَةُ رَسُولِ اللّٰدِﷺ؟ قَالَ: «نَعَمْ».

قُلْتُ: رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَارِثُ الْأَنْبِيَاءِ، عَلِمَ كُلَّ مَا عَلِمُوا؟ قَالَ: «نَعَمْ».

قُلْتُ: فَأَنْتُمْ تَقْدِرُونَ عَلَىٰ أَنْ تُحْيُوا الْمَوْتَىٰ، وَ تُبْرِئُوا الْأَكْمَةَ وَ الْأَبْرَصَ؟ قَالَ: «نَعَمْ بِإِذْنِ اللَّهِ».

ثُمَّ قَالَ لِيَ: «ادْنُ مِنِّي يَا أَبَا مُحَمَّدٍ» فَدَنَوْتُ مِنْهُ، فَمَسَحَ عَلَىٰ وَجْ هِي وَ عَـلَىٰ عَيْنَيَّ، فَأَبْصَرْتُ الشَّمْسَ وَ السَّمَاءَ وَ الْأَرْضَ وَ الْبُيُوتَ وَ كُلَّ شَيْءٍ فِي الْبَلَدِ، ثُمَّقَالَ حضرت فرمود که: «پس امام محمد باقر الله نشست و ایشان را از جانب خدای تبارک و تعالی حدیث می فرمود و می فرمود که: خدا چنین فرمود. پس مردم مدینه گفتند که: ما هرگز کسی را ندیدیم که از این جرأتش بیشتر باشد و چون دید که چه می گویند، ایشان را از جانب رسول خدا الله حدیث کرد و فرمود که: پیغمبر، چنین فرمود. اهل مدینه گفتند که: ما هرگز کسی را ندیدیم که از این دروغ گوتر باشد؛ ما را حدیث می کند و خبر می دهد از کسی که او را ندیده، و چون دید که چه می گویند، ایشان را از جابر بن عبدالله حدیث کرد، و فرمود که: حدیث کرد مرا جابر ۴.

حضرت فرمود که: اچون چنین کرد، او را تصدیق کردند؛ با آنکه جابر بن عبدالله به خدمت آن حضرت می آمد و از او تعلیم می گرفت.

مثنی حناط، از ابوبصیر که گفت: بر امام محمد باقر الله داخل شدم و عرض کردم که: شما وارشهای رسول خدایید الله و فرمود: «آری». عرض کردم که: رسول خدایید الله و ارث جمیع وارشهای رسول خدایید الله و فرمود: «آری». عرض کردم که: رسول خدایید الله و ارث جمیع پیغمبران بود؛ که دانست هر چه ایشان دانستند؟ فرمود: «آری». عرض کردم: پس شما می توانید که مردگان را زنده گردانید و کور مادرزاد و پیس را چاق کنید و شفا دهید؟ فرمود: «آری» به اذن خدا». بعد از آن فرمود که: «ای ابا محمد، نزدیک من بیا» من نزدیک آن حضرت شدم، پس دست بر رو و بر چشم من مالید، و من آفتاب و آسمان و زمین و خانه ها و آنچه در شهر بود، همه را دیدم (و در بعضی از نشخ کافی، به جای شهر، خانه مذکور است و بنابر این، مراد آن بیوت که به خانه ها ترجمه شد، حجرهای آن خانه است).

ابوبصیر میگوید که: پس حضرت فرمود که: «آیا دوست میداری که همچنین روشن باشی، و از برای تو باشد آنچه از برای مردمان، و بر تو باشد آنچه بر ایشان است، در روز قیامت (یعنی: در محشر، ثواب و عقاب تو مثل دیگران باشد) یا بر گردی به حال کوری؛ چنانچه پیش از این بودی، و بهشت از برای تو خالص باشد که بی حساب داخل آن شوی؟» لِي: «أَ تُحِبُّ أَنْ تَكُونَ هٰكَذَا وَ لَكَ مَا لِلنَّاسِ، وَ عَلَيْكَ مَا عَلَيْهِمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، أَوْ تَعُودَ كَمَا كُنْتَ وَ لَكَ الْجَنَّةُ خَالِصاً؟»

قُلْتُ: أَعُودُ كَمَا كُنْتُ، فَمَسَحَ عَلَىٰ عَيْنَيَّ. فَعُدْتُ كَمَا كُنْتُ.

قَالَ: فَحَدَّثْتُ ابْنَ أَبِي عُمَيْرٍ بِهْذَا، فَقَالَ: أَشْهَدُ أَنَّ هٰذَا حَقُّ كَمَا أَنَّ النَّهَارَ حَقٌّ.

١٢٧٨ / ٢. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أَحْمَدَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ قَالَ : مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ قَالَ : مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ قَالَ : كُنْتُ عِنْدَهُ يَوْماً إِذْ وَقَعَ زَوْجُ وَرَشَانَ عَلَى الْحَائِطِ وَ هَدَلًا هَدِيلَهُمَا، فَرَدَّ أَبُو جَعْفَرٍ ﴾ كُنْتُ عِنْدَهُ يَوْماً إِذْ وَقَعَ زَوْجُ وَرَشَانَ عَلَى الْحَائِطِ وَ هَدَلًا هَدِيلَهُمَا، فَرَدَّ أَبُو جَعْفَرٍ ﴾ عَلَى الْأَنْشَىٰ عَلَى الْحَائِطِ وَ هَدَلًا هَدِيلَهُمَا ، فَرَدَّ أَبُو جَعْفَرٍ ﴾ عَلَى الْأَنْشَىٰ عَلَى الْأَنْشَىٰ عَلَى الْأَنْشَىٰ مَا عَدًا لَا لَذَكُرُ عَلَى الْأَنْشَىٰ مَا عَدًا لَا الطَّيْوُ ؟

قَالَ: «يَا ابْنَ مُسْلِمٍ، كُلُّ شَيْءٍ خَلَقَهُ اللَّهُ مِنْ طَيْرٍ أَوْ بَهِيمَةٍ أَوْ شَيْءٍ فِيهِ رُوحُ ـ فَهُوَ أَسْمَعُ لَنَا وَ أَطْوَعُ مِنِ ابْنِ آدَمَ، إِنَّ هَذَا الْوَرَشَانَ ظَنَّ بِامْرَأَتِهِ، فَحَلَفَتْ لَـهُ: مَـا فَعَلْتُ، فَقَالَتْ: تَوْضَىٰ بِمُحَمَّدِ بْنِ عَـلِيٍّ؟ فَـرَضِيَا بِـي، فَـأَخْبَرْتُهُ أَنّـهُ لَـهَا ظَـالِمٌ، فَصَدَّقَهَا».

فَلَمَّا دَخَلَ عَلَيْهِ أَبُو جَعْفَرٍ ﴿ ، قَالَ بِيَدِهِ: «السَّلَامُ عَلَيْكُمْ » فَعَمَّهُمْ جَمِيعاً بِالسَّلَامِ، ثُمَّ جَلَسَ، فَازْدَادَ هِشَامٌ عَلَيْهِ حَنَقاً بِتَرْكِهِ السَّلَامَ عَلَيْهِ بِالْخِلَافَةِ،وَ عرض کردم که: بر میگردم به حال کوری؛ چنانچه بودم. پس دست بر چشم من مالید و کور شدم؛ چنانچه بودم.

بعد از آن ابن ابی عمیر را به این امر حدیث کردم، گفت: گواهی میدهم که اینک حقّ است؛ چنانچه روز حقّ است.

عاصم بن محمد بن یحیی، از محمد بن احمد، از محمد بن احمد، از محمد بن حسین، از محمد بن علی، از علی، از عاصم بن محمید، از محمد بن مسلم، از امام محمد باقر ه روایت کرده است که گفت: روزی در خدمت آن حضرت بودم که ناگاه، یک جفت کبوتر بر سر دیوار فرود آمدند و به آواز و زبان خود آواز کردند و چیزی گفتند. پس حضرت امام محمد باقر ه، ساعتی سخن آنها را جواب فرمود، پس آنها برخاستند و چون پر واز کردند و بر سر دیوار نشستند، نر با ماده به زبان خود ساعتی سخن گفت و آواز کرد، بعد از آن برخاستند. من به حضرت ه عرض کردم که: فدای تو گردم، این مرغ چه بود؟ فرمود که: «ای پسر مسلم، هر چیزی که خدا آن را آفریده؛ از مرغان، یا چهار پایان، یا چیزی که روح در آن باشد و جان داشته باشد، سخن ما را از فرزند آدم بیشتر می شنوند، و اطاعت ما را زیادتر از ایشان می کنند. به درستی که این کبوتر نر گمان آدم بیشتر می شنوند، و اطاعت ما را زیادتر از ایشان می کنند. به درستی که این کبوتر نر گمان حتی به زن خود برده بود، و آن کبوتر ماده از برایش سوگند یاد نموده بود که آنچه شوهر در حتی او گمان کرده، نکرده، و من کبوتر نر را خبر دادم که بر کبوتر ماده ستمکار است (و آنچه در حتی او گمان کرده، محض تهمت است)، و خون سخن مرا شنید ماده را تصدیق نمود».

بدرش، از ابوبکر حضرمی روایت کرده است که گفت: چون امام محمد باقر بیخ را به جبر به بدرش، از ابوبکر حضرمی روایت کرده است که گفت: چون امام محمد باقر بیخ را به جبر به سوی شام به نزدهشام بن عبدالملک بردند، و حضرت بر در خانهٔ او رسید، و هشام به این امر خبر دار شد، به یاران خود و کسانی که در مجلس او حاضر بودند از بنی امیه، گفت که: (هنگامی که) مرا دیدید که محمد بن علی را سرزنش و ملامت کردم، بعد از آن دیدید مرا که سکوت کردم و آرام گرفتم، هر یک از شما رو به او آورد و او را سرزنش و ملامت کند. پس امر کرد که آن حضرت را رخصت دهند که داخل شود. چون حضرت امام محمد باقر بیخ بر او داخل شد، فرمود که: السّلام علیکم، و به دست خویش اشاره به همه نمود و همهٔ ایشان را

جُلُوسِهِ بِغَيْرِ إِذْنٍ، فَأَقْبَلَ يُوبِّخُهُ، وَ يَقُولُ فِيمَا يَقُولُ لَهُ مِن يَا مُحَمَّدَ بْنَ عَلِيٍّ، لَا يَزَالُ الرَّجُلُ مِنْكُمْ قَدْ شَقَّ عَصَا الْمُسْلِمِينَ، وَ دَعَا إِلَىٰ نَفْسِهِ، وَ زَعَمَ أَنَهُ الْإِمَامُ سَفَهاً وَ قِلَّةَ عِلْمٍ، وَ وَبَّخُهُ بِمَا أَرَادَ أَنْ يُوبِّخُهُ، فَلَمَّا سَكَتَ، أَقْبَلَ عَلَيْهِ الْقَوْمُ رَجُلُ بَعْدَ رَجُلٍ يُوبِّخُهُ عِلْمٍ، وَ وَبَّخَهُ بِمَا أَرَادَ أَنْ يُوبِّخَهُ، فَلَمَّا سَكَتَ الْقَوْمُ، نَهَضَ ﴿ قَالِمَا اللّهُ مُلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ

فَأَمْرَ بِهِ إِلَى الْحَبْسِ، فَلَمَّا صَارَ إِلَى الْحَبْسِ إِلَىٰ هِشَامٍ، فَلَمْ يَبْقَ فِي الْحَبْسِ رَجُلُ إِلَّا تَرَشَّفَهُ وَ حَنَّ إِلَيْهِ، فَجَاءَ صَاحِبُ الْحَبْسِ إِلَىٰ هِشَامٍ، فَقَالَ يَا أَمِيرَ الْـمُؤْمِنِينَ، إِنِّي حَائِفٌ عَلَيْكَ مِنْ أَهْلِ الشَّامِ أَنْ يَحُولُوا بَيْنَكَ وَ بَيْنَ مَجْلِسِكَ هٰذَا، ثُمَّ أَخْبَرَهُ بِخَبَرِهِ، فَأَعْلِى عَلَى الْبَرِيدِ هُو وَ أَصْحَابُهُ لِيُرَدُّوا إِلَى الْمَدِينَةِ، وَ أَمَرَ أَنْ لَا يُخْرَجَ لَهُمُ الْأَسْوَاقُ، وَ حَالَ بَيْنَهُمْ وَ بَيْنَ الطَّعَامِ وَ الشَّرَابِ، فَسَارُوا ثَلَانًا لَا يَجِدُونَ طَعَاماً وَ لَا شَرَابً عَلَى الْبَرِيدِ هُو بَيْنَ الطَّعَامِ وَ الشَّرَابِ، فَسَارُوا ثَلَاناً لَا يَجِدُونَ طَعَاماً وَ لَا شَرَابًا حَتّىٰ انْتَهَوْا إِلَىٰ مَدْيَنَ، فَأَعْلِقَ بَابُ الْمَدِينَةِ دُونَهُمْ، فَشَكَا أَصْحَابُهُ الْـجُوعَ وَ الْمَطَشَ.

به سلام تعميم داد و بعد از سلام، نشست.

پس خشم هشام بر آن حضرت زیاد شد، به واسطهٔ آنکه آن حضرت سلام بر او به خلافت، ترک فرمود (و نفرمود که: السّلام علیک ایّها الخلیفه)، و بی رخصت او نشست، و شروع کرد که آن حضرت را سرزنش می نمود و از جملهٔ آنچه به آن حضرت می گفت این بود که می گفت: ای محمد بن علی، همیشه مردی از شما عصای مسلمانان را شکافته (یعنی: با همهٔ ایشان مخالفت نموده و به راهی رفته که کسی در آن سلوک ننموده، و در میان ایشان فتنه انداخته) و مردم را به سوی خود دعوت کرده، و گمان داشته که او امام است؛ از روی سفاهت و کم عقلی و کم علمی. و آن حضرت را به آنچه اراده داشت که سرزنش کند، سرزنش کرد و سکوت نمود.

آن قوم رو به حضرت آوردند و هر یک بعد از دیگری او را سرزنش می نمود تا یکی آخر ایشان، که همه او را سرزنش کردند، تا به آخر رسید. و چون آن قوم سکوت کردند، حضرت برخاست و درست ایستاد و فرمود که: ۱۱ی گروه مردمان، کجا می روید و کجا اراده می شود به شما؟ (یعنی: شما را خدا برد و شما چه کارهاید، که را به جایی می توانید رسانید؟) به ما خدا اول از شما را هدایت نمود، و به ما آخر از شما را ختم خواهد فرمود. پس اگر شما را پادشاه عاجلی هست، ما را پادشاه آجلی خواهد بود، و بعد از پادشاهی ما، پادشاهی نیست؛ زیرا که ماییم اهل عاقبت. و خدای عزوجل می فرماید که: ﴿وَ الْغَاقِبَةُ لِلْمُتَقِينَ ﴾ آه.

پس هشام امر کردکه آن حضرت را به زندان بردند، و چون به زندان در آمد، سخنی فرمود و به محض آن، کسی در زندان باقی نماند، مگر آنکه دست و پای آن حضرت را بوسید، و به سوی او میل به هم رسانید. پس زندان بان به نزد هشام آمد و گفت: یا امیر المؤمنین، من بر تو از اهل شام ترسانم از آنکه میان تو و خلافتی که داری، مانع شوند و آن را از دستت بگیرند، و خبر آن حضرت را از زندان بیرون آوردند، و او و و محبر آن حضرت را به او داد. پس امر کرد که آن حضرت را از زندان بیرون آوردند، و او و اصحابش را بر استر دُم بریده سوار کردند تا به مدینه باز گردانیده شوند، و امر کرد که چیزی برای ایشان بیرون نبرند، و بازارها نجینند (حاصل آنکه کسی چیزی به ایشان نفروشند)، و میان ایشان و طعام و شراب مانع شد و نگذاشت که نان و آب بردارند.

۱. قصص، ۸۳

قَالَ: فَصَعِدَ جَبَلًا لِيُشْرِفَ عَلَيْهِمْ، فَقَالَ بِأَعْلَىٰ صَوْتِهِ ..: «يَا أَهْلَ الْمَدِينَةِ الظَّالِمِ أَهْلُهَا، أَنَا بَقِيَّةُ اللَّهِ، يَقُولُ اللَّهُ: ﴿بَقِيَّتُ اللَّهِ خَيْرُ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ وَمَا أَنَا عَلَيْكُمْ بِحَفِيظٍ﴾».

قَالَ: وَ كَانَ فِيهِمْ شَيْخُ كَبِيرٌ، فَأَتَاهُمْ، فَقَالَ لَهُمْ: يَا قَوْمٍ، هٰذِهِ \_وَ اللّٰهِ \_ دَعْوَةُ شَعْيْبِ النَّبِيِّ، وَ اللّٰهِ، لَيْنْ لَمْ تُخْرِجُوا إِلَىٰ هٰذَا الرَّجُلِ بِالْأَسْوَاقِ، لَتُؤْخَذُنَّ مِنْ فَوْقِكُمْ، فَعَيْبِ النَّبِيِّ، وَ اللّٰهِ، لَيْنْ لَمْ تُخْرِجُوا إِلَىٰ هٰذَا الرَّجُلِ بِالْأَسْوَاقِ، لَتُؤْخَذُنَّ مِنْ فَوْقِكُمْ، وَ كَنْدُبُونِي فِي هٰذِهِ الْمَرَّةِ وَ أَطِيعُونِي، وَ كَنْدُبُونِي فِيمَا تَسْتَأْنِفُونَ؛ فَإِنِّي نَاصِحُ لَكُمْ.

قَالَ: فَبَادَرُوا، فَأَخْرَجُوا إِلَىٰ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ وَ أَصْحَابِهِ بِالْأَسْوَاقِ، فَبَلَغَ هِشَامَ بْنَ عَبْدِ الْمَلِكِ خَبَرُ الشَّيْخ، فَبَعَثَ إِلَيْهِ، فَحَمَّلَهُ، فَلَمْ بُدْرَ مَا صَنَعَ بِهِ.

١٢٨٠ / ٤. سَعْدُ بْنُ عَبْدِ اللهِ وَ الْحَشْرِيُّ جَمِيعاً، عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ مَهْزِيَارَ، عَنْ أَخِيهِ عَلِيٍّ بْنِ مِنَانٍ، عَنِ ابْنِ مُسْكَانَ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ مِهْزِيَارَ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيْدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ، عَنِ ابْنِ مُسْكَانَ، عَنْ أَبِي مَهْزِيَارَ، عَنِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ أَبِي عَشْرَةً وَ مِائَةٍ؛ عَاشَ بَعْدَ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ عَشْرَةً وَ مِائَةٍ عَشْرَةً وَ مِائَةٍ وَ مَهْرَيْنِ "

## ١١٩ \_ بَابُ مَوْلِدِ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ ﴿

وُلِدَ أَبُو عَبْدِ اللّٰهِ ﷺ سَنَةَ ثَـلَاثٍ وَ ثَمَانِينَ؛ وَ مَضَىٰ فِي شَوَّالٍ مِنْ سَنَةِ ثَمَانٍ وَ أَرْبَعِينَ وَ مِائَةٍ، وَ لَهُ خَمْسُ وَ سِتُّونَ سَنَةً؛ وَ دُفِنَ بِالْبَقِيعِ فِي الْقَبْرِ الَّذِي دُفِنَ فِيهِ أَبُوهُ وَ جَدُّهُ وَ الْحَسَنُ بْنُ عَلِيٍّ ﷺ؛ وَ أُمُّنَهُ أُمُّ فَـرُوةَ بِـنْتُ پس سه روز راه رفتند که طعام و شراب نیافتند، تا به مَدین رسیدند و در نزد ورود ایشان در شهر را بستند، اصحاب آن حضرت از گرسنگی و تشنگی به ناله در آمدند. راوی میگوید که: حضرت بر کوهی که مُشرِف بر اهل مدین بود، بالا رفت و به بلند ترین آواز خویش فرمود که: «ای شهری که همهٔ مردم آن ستمکارند، منم باقی ماندهٔ حجت خدا در زمین، و خدا می فرماید: ﴿بَقِیْتُ اللّهِ خَیْرٌ لَکُمْ إِنْ کُنتُمْ مُؤْمِنِینَ وَ مَا أَنَا عَلَیکُمْ بِحَفیظٍ ﴾ آه. (و ترجمهٔ بعضی از آیه مذکور شد و ترجمهٔ تتّمهٔ آن، این است که: «و نیستم من بر شما حافظ و نگهبان»).

راوی میگوید که: در میان اهل مدین، پیری کهنسال بود به نزد ایشان آمد و گفت که: ای قوم، این دعوت، دعوت شعیب پیغمبر است. به خدا سوگند، که اگر متاع را به سوی این مرد بیرون نبرید و بازارها بر پا نکنید، گرفته می شوید از بالای سر و از زیر پای خویش (بعنی: عذاب بر شما فرود می آید از آسمان و زمین). پس، در این مرتبه مرا تصدیق نمایید و سخن مرا باور کنید و مرا فرمان برید و اگر خواهید بعد از این در امور آینده مرا تکذیب کنید و سخن مرا مشنوید؛ زیراکه من شما را خیر خواهید.

راوی میگوید که: پس، مردم شهر میآدرث نمودند و مایحتاج را به سوی حضرت محمد بن علی و اصحابش بیرون آوردند، و بازارها چیدند. بعد از آن خبر آن پیر به هشام بن عبدالملک رسید، به سوی او فرستاد و او را برد و معلوم نشد که با او چه کرد.

۱۲۸۰ / ۶. سعد بن عبدالله و جمیری هر دو روایت کردهاند، از ابراهیم بن مهزیار، از برادرش علی بن مهزیار، از حسین بن سعید، از محمد بن سنان، از ابن مُسکان، از ابوبصیر، از امام جعفر صادق و معادد و در سال صدو جهاردهم از هجرت، و بعد از حضرت علی بنجاه و هفت ساله بود، در سال صد و جهاردهم از هجرت، و بعد از حضرت علی بن الحسین و دو ماه در دنیا زیست».

## ١١٩. باب در بيان مولد حضرت ابو عبدالله جعفربن محمد الله

حضرت امام جعفر صادق على متولّد شد در سال هشتاد و سيم از هـجرت، و آن حضرت الله از دنيا در گذشت در ماه شوّال از سال صـد و چـهل و هشـتم. و آن حضرت را در آن وقت، شصت و پنج سال بود و در بقيع در قبري كه پدر و جدّش الْقَاسِمِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ أَبِي بَكْرٍ، وَ أُمُّهَا أَسْمَاءُ بِنْتُ عَبْدِ الرَّحْطٰنِ بْنِ أَبِي بَكْرٍ.

إِبْرَاهِيمَ بْنِ الْحَسَنِ، قَالَ: حَدَّثَنِي وُهَيْبُ بْنُ حَفْصٍ، عَنْ إِسْحَاقَ بْنِ جَرِيرٍ، قَالَ: قَالَ إِبْرَاهِيمَ بْنِ الْحَسَنِ، قَالَ: حَدَّثَنِي وُهَيْبُ بْنُ حَفْصٍ، عَنْ إِسْحَاقَ بْنِ جَرِيرٍ، قَالَ: قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ فِي : «كَانَ سَعِيدُ بْنُ الْمُسَيَّبِ وَ الْقَاسِمُ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ أَبِي بَكْرٍ وَ أَبُو خَالِدٍ أَبُو خَالِدٍ اللَّهِ فِي : «كَانَ سَعِيدُ بْنُ الْمُسَيَّبِ وَ الْقَاسِمُ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ أَبِي بَكْرٍ وَ أَبُو خَالِدٍ الْكَابُلِيُّ مِنْ ثِقَاتِ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ فِي ». ثُمَّ قَالَ: «وَ كَانَتْ أُمِّي مِمَّنْ آمَنَتْ وَ اتَّقَتْ وَ اللهُ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ».

قَالَ: «وَ قَالَتْ أُمِّي: قَالَ أَبِي: يَا أُمَّ فَرْوَةَ، إِنِّي لَأَدْعُو اللَّهَ لِمُذْنِبِي شِيعَتِنَا فِي الْيَوْمِ وَ اللَّيْلَةِ أَلْفَ مَرَّةٍ؛ لِإِنَّا نَحْنُ فِيمَا يَنُوبُنَا مِنَ الرَّزَايَا نَصْبِرُ عَلَىٰ مَا نَعْلَمُ مِنَ الثَّوَابِ، وَ هُمْ يَصْبِرُونَ عَلَىٰ مَا لَا يَعْلَمُونَ»

٢/١٢٨٢ عن النّه بن القاسم، عن النّه عن ابن جُمْهُورٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ سُلَيْمَانَ بْنِ سَمَاعَة، عَنْ عَبْدِ اللّهِ بْنِ الْقَاسِم، عَنِ الْمُفَصَّلُ بْنِ عُمْر، قَالَ: وَجَّهُ أَبُو جَعْفَرٍ الْمَنْصُورُ إِلَى الْحَسَنِ بَنِ زَيْدٍ مَوَ هُو وَالِيهِ عَلَى الْحَرَمَيْنِ -: أَنْ أَحْرِقْ عَلَىٰ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ دَارَهُ، فَ أَلْقَى بْنِ زَيْدٍ مَوَ هُو وَالِيهِ عَلَى الْحَرَمَيْنِ -: أَنْ أَحْرِقْ عَلَىٰ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ دَارَهُ، فَ أَلْقَى النّارَ فِي دَارٍ أَبِي عَبْدِ اللّهِ عِلْمَ، فَأَخَذَتِ النّارُ فِي الْبَابِ وَ الدَّهْلِيزِ، فَخَرَجَ أَبُو عَبْدِ اللّهِ عِلْمَ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى الللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ اللللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ الللللّهُ عَلَى الللللهُ اللهُ اللهِ الللهِ عَلَى اللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ ا

٣/١٢٨٣ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْبَرْقِيِّ، عَنْ أَبِيهِ، عَمَّنْ ذَكَرَهُ، عَنْ رُفَيْدٍ مَوْلَىٰ يَزِيدَ بْنِ عُمَرَ بْنِ هُبَيْرَةَ، قَالَ: سَخِطَ عَلَيَّ ابْنُ هُبَيْرَةَ، وَ حَلَفَ عَلَيَّ لَيَقْتُلُنِي، فَهَرَبْتُ مِنْهُ، وَ عُذْتُ بِأَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ ، فَأَعْلَمْتُهُ خَبَرِي، فَقَالَ لِيَ: «انْصَرِفْ إِلَيْهِ، وَ أَقْرِثْهُ مِنِّي السَّلَامَ، وَ قُلْ لَهُ: إِنِّي قَدْ أَجَرْتُ عَلَيْكَ مَوْلَاكَ رُفَيْداً فَلَا تَهِجْهُ بِسُوءٍ».

و حضرت حسن به على الله دفن شدند، مدفون گرديد. و مادرش ام فروه، دختر قاسم بن محمد بن ابي بكر است، و مادر ام فروه، أسماء دختر عبدالرحمان پسر ابوبكر است.

روایت کرده است که گفت: حدیث کرد مرا و هیب بن حقص، از اسحاق بن جریر و گفت که: روایت کرده است که گفت: حدیث کرد مرا و هیب بن حقص، از اسحاق بن جریر و گفت که: امام جعفر صادق الله فرمود که: «سعید بن مسیّب و قاسم بن محمد بن ابی بکر و ابو خالد کابلی، از معتمدین حضرت علی بن الحسین الله بودند بعد از آن فرمود که: مادرم از آنها بود که ایمان آورده و پرهیزگار گردیده و نیکوکار بودند. ﴿وَاللّه یُجِبُّ الْمُحْسِنِينَ ﴾ الم یعنی: و خدا نیکوکاران را دوست می دارد».

و فرمود که: «مادرم گفت که: پدرم فرمود که: ای امّ فروه، به درستی که من خدا را میخوانم و دعا میکنم از برای گناه کاران شیعیان خود در شبانه روزی هزار مرتبه؛ زیراکه ما در آنچه به ما میرسد از مصیبتها، صبر میکنیم بر آنچه میدانیم از ثواب خدا، و میدانیم که در آخر چه خواهد شد، و ایشان صبر میکنند بر آنچه لمیدانند».

عبدالله بن قاسم، از مفضّل بن عمر روایت کرده است که گفت: ابو جعفر منصور دوانیقی به عبدالله بن قاسم، از مفضّل بن عمر روایت کرده است که گفت: ابو جعفر منصور دوانیقی به سوی حسن بن زید - که از جانب او حاکم بود بر مکّه و مدینه -، فرستاد که خانهٔ جعفر بن محمد را به آتش زن؛ در حالی که جعفر در خانه باشد. پس حسن بن زید آتش در خانهٔ امام جعفر صادق الله بیرون آمد و پا جعفر صادق الله بیرون آمد و پا در آن آتش گذاشت، و در آن راه می رفت و می فرمود: «منم پسر اصل ها و ریشه های خاک، و منم پسر ابراهیم خلیل الله».

۱۲۸۳ / ۳. حسین بن محمد، از معلّی بن محمد، از برقی، از پدرش، از آنکه او را ذکر کرده اند، از رُفّید ـ غلام پسر یزید بن عمر بن هُبَیره ـ روایت کرده است که گفت: ابن هبیره بر من غضب کرد و در باب من سوگند یاد نمود که مرا بکشد، پس من از پیش او گریختم و پناه بردم به امام جعفر صادق ای و خبر خود را به آن حضرت اعلام کردم. به من فرمود که:

<sup>1.</sup> أل عمران، ١٣٤.

فَقُلْتُ لَهُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، شَامِيُّ، خَبِيثُ الرَّأْيِ، فَقَالَ: «اذْهَبْ إِلَيْهِ كَمَا أَقُولُ لَكَ». فَأَقْبَلْتُ، فَلَمَّا كُنْتُ فِي بَعْضِ الْبَوَادِي، اسْتَقْبَلَنِي أَعْرَابِيُّ، فَقَالَ: أَيْنَ تَذْهَبُ؟ إِنِّي أَرىٰ وَجْهَ مَقْتُولٍ، ثُمَّ قَالَ لِي: أَخْرِجْ يَدَكَ، فَفَعَلْتُ، فَقَالَ: يَدُ مَقْتُولٍ؛ ثُمَّ قَالَ لِي: أَبْرِزْ جَسَدَكَ، فَفَعَلْتُ، فَقَالَ: يَدُ مَقْتُولٍ؛ ثُمَّ قَالَ لِي: أَبْرِزْ جَسَدَكَ، فَفَعَلْتُ، فَقَالَ: يَدُ مَقْتُولٍ؛ ثُمَّ قَالَ لِي: أَبْرِزْ جَسَدَكَ، فَفَعَلْتُ، فَقَالَ: جِسَدُ مَقْتُولٍ؛ ثُمَّ قَالَ لِي، أَبْرِزْ جَسَدَكَ، فَفَعَلْتُ، فَقَالَ: جَسَدُ مَقْتُولٍ؛ ثُمَّ قَالَ لِي: أَخْرِجْ لِسَانَكَ، فَفَعَلْتُ، فَقَالَ لِيَ: امْضِ؛ فَلَا بَأْسَ عَلَيْكَ؛ فَإِنَّ فِي لِسَانِكَ رِسَالَةً لَوْ أَتَيْتَ بِهَا الْجِبَالَ الرَّوَاسِيَ، لَا نَقَادَتْ لَكَ.

قَالَ: فَجِئْتُ حَتِّىٰ وَقَفْتُ عَلَىٰ بَابِ ابْنِ هُبَيْرَةَ، فَاسْتَأْذَنْتُ، فَلَمَّا دَخَلْتُ عَلَيْهِ، قَالَ: أَتَنْكَ بِخَائِنٍ رِجْلَهُ؛ يَا غُلِمُ، النَّطْعَ وَ السَّيْفَ. ثُمَّ أَمَرَ بِي، فَكُتَّفْتُ، وَ شُدَّ وَالسَّيْفَ. ثُمَّ أَمَرَ بِي، فَكُتَّفْتُ، وَ شُدَّ وَالسَّيْفَ. ثُمَّ أَمَرَ بِي، فَكُتَّفْتُ، وَ شُدَّ وَالسَّيْفَ. ثُمَّ أَمَرَ بِي، فَكُتُّفْتُ، وَ شُدَّ وَالسَّيْفَ. ثُمَّ أَمَرَ بِي، فَكُتُّفْتُ، وَ شُدَّ وَالسَّيْفَ وَالسَّيْفَ. ثُمَّ أَمَرَ بِي، فَكُتُّفْتُ، وَ شُدَّ وَالسَّيْفَ وَالْمَ عَلَيْقُ السَّيَّافُ لِيَضُولُونِ عَنْقِي وَالسَّيْفَ وَالْمَ عَلَيْقُ وَلَمْ عَلَى السَّيَّافُ لِيَضُولُونَ وَالْمَ عَلَى السَّيِّافُ لِيَضُولُونِ وَالْمَ عَلَى السَّيْفَافُ لِيَعْشُونَ وَالْمُ عَلَى السَّيْفَافُ لِيَعْشُونَ وَالْمَ عَلَى السَّيْفَافُ لِيَعْشُونَ وَالْمَ عَلَى السَّيْفَافُ لِيَعْشُونَ وَالْمَاعِ السَّيْفَافُ الْمَاعِلَقُ السَّيْفَافُ الْمُعْلَقِ وَالْمَ عَلَى السَّيْفَافُ الْمَاعِلَاقِ السَّيْفَافِقُ الْمَاعُ وَالْمُ عَلَى السَّيْفُ وَالْمَاعِلَاقِ السَّيْفُ وَالْمَاعُ السَّيْفُ السَّيْفُ الْمُعْلِقِ السَّيْفُ وَالْمُ الْمَاعِلُونَ الْمَاعِلَ وَالْمُ الْمُعْلَقُ الْمَاعُ الْمُعْلَقِ الْمَاعُولُ الْمُعْلَقُ الْمُعْلَقُ الْمُعْلَقِ الْمُعْلَقِ الْمُعْلَقُ الْمُعُلِقُ الْمُعْلَقُ الْمُعْلَقُ الْمُعْلَقُ الْمُعْلَقُ الْمُعْلَقُ الْمُعْلَقُ الْمُعْلَقُ الْمُعْلَقُ الْمُعْلَقُ الْمُعْلَقِ الْمُعْلَقُ الْمُعْلَقُ الْمُعْلَقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلَقُ الْمُعْ

نَقُلْتُ: أَيُّهَا الْأَمِيرُ، لَمْ تَظْفَرْ بِي عَنْوَةً، وَ إِنَّمَا جِئْتُكَ مِنْ ذَاتِ نَفْسِي، وَ هَاهُنَا أَمْرُ أَذْكُرُهُ لَكَ، ثُمَّ أَنْتَ وَ شَانُكَ، فَقَالَ: قُلْ، فَقُلْتُ: أَخْلِنِي، فَأَمَرَ مَنْ حَضَرَ، فَخَرَجُوا.

فَقُلْتُ لَهُ: جَعْفَرُ بْنُ مُحَمَّدٍ يُقْرِئُكَ السَّلَامَ، وَ يَقُولُ لَكَ: «قَدْ أَجَرْتُ عَلَيْكَ مَوْلَاكَ رُفَيْداً فَلَا تَهِجْهُ بِسُوءٍ». ابه سوی او برگرد و او را از من سلام برسان، و به او بگو که: من غلام تو رُفَید را پناه دادم، و در پناه تو فرستادم، و چون چنین است، او را به بدی که نسبت به او کنی، بر میانگیزان و از جا به در میاور ۱۱.

رفید میگوید که: من به حضرت عرض کردم که: فدای تو گردم، ابن هُبَیره، مردی است شامی و رأی خبیشی دارد. فرمود: «برو به سوی او، چنانچه به تو میگویم». بعد از آن رو به راه آوردم و چون در بین راه در بعضی از بیابانها بودم، اعرابی رو به من آورد و گفت: به کجا می روی؟ به درستی که من می بینم روی کسی را که کشته خواهد شد (و مراد این است که نظر به علم قیافه، آثار کشته شدن از روی تو پیداست). بعد از آن، به من گفت که: دست خود را بیرون آور، من چنان کردم. گفت که: این دست، کشته است. پس گفت: پای خود را ظاهر کن، من پای خود را ظاهر کن، گردان، من چنان کردم. گفت که: این به، پای کشته است. پس گفت که: تن خود را ظاهر کردم. گفت که: این به، پای کشته است. پس گفت که: تن خود را ظاهر کردم. گفت که: این به، پای کشته است. پس گفت که: زبان خود را بیرون آور، من چنان کردم. گفت که: این تن، تن کشته است. پس گفت که: زبان خود را بیرون آور، من چنان کردم. گفت به من: برو که بر تو با کی نیسته؛ زیرا که در زبانت پیغامی هست که اگر آن پیغام را به کوه های استوار آوری، تو را فر مان برداری می کنند.

رُفید میگوید که: آمدم تابر در ابن هٔبیر وابستادم و رخصت طلبیدم که داخل شوم، و چون رخصت یافتم و بر او داخل شدم، گفت که: تو را آورده است آن که پای هایش با او خیانت کننده است (و بنابر بعضی از نسّخ کافی، تو را آورده است آن که پای هایش او را هلاک خواهد کرد؛ چنانچه در فارسی می گویند که: خود پا به سلاخ خانه آمده ای). و ابن هبیره گفت که: ای غلام نَطَع، و شمشیر را حاضر کن. ۱

رُفید میگوید که: پس امر کرد که شانهٔ مرابستند و سر مرا محکم کردند و جلاً دبر سر من ایستاد که، گردن مرا بزند. گفتم که: ای امیر، تو از روی قهر و غلبه بر من دست نیافتی، و جز این نیست که من از پیش خود و به اختیار به نزد تو آمده ام، و در اینجا قصّه هست که آن را از برای تو ذکر میکنم. بعد از آن، تو به کار خود مشغول شو و هر کار که میخواهی بکن. گفت: برای تو ذکر میکنم. بعد از آن، یس فرمود که: کسائی که در آنجا حاضر بودند، بیرون رفتند.

۱. و نطع، به فتح و کسر نون و سکون و فتح طا، بساطی است از پوست. و طریقهٔ ایشان این بود که هرگاه میخواستند
 که کسی را بکشند، نَطَعی در پیش روی ایشان پهن میکردند و قدری خاک بر روی آن میریختند و آنکه راکه ارادهٔ
 کشنن او داشتند در بالای نَطَع، گردن می زدند. (مترجم)

قَقَالَ: وَ اللّٰهِ، لَقَدْ قَالَ لَكَ جَعْفَرُ هَذِهِ الْمَقَالَةَ، وَ أَقْرَأَنِي السَّلَامَ؟! فَحَلَفْتُ لَهُ، فَرَدَّهَا عَلَيَّ ثَلَاثاً، ثُمَّ حَلَّ أَكْتَافِي، ثُمَّ قَالَ: لَا يُقْنِعُنِي مِنْكَ حَتَّىٰ تَفْعَلَ بِي مَا فَعَلْتُ فَرَدَّهَا عَلَيَّ ثَلَاثاً، ثُمَّ حَلَّ أَكْتَافِي، ثُمَّ قَالَ: لَا يُقْنِعُنِي مِنْكَ حَتَّىٰ تَفْعَلَ بِي مَا فَعَلْتُ بِكَ، قَلْتُ: مَا تَنْطَلِقُ يَدِي بِذَاكَ، وَ لَا تَطِيبُ بِهِ نَفْسِي، فَقَالَ: وَ اللهِ، مَا يُقْنِعُنِي إِلَّا بِكَ، قَلْتُ: مَا تَنْطَلِقُ يَدِي بِذَاكَ، وَ لَا تَطِيبُ بِهِ نَفْسِي، فَقَالَ: وَ اللهِ، مَا يُقْنِعُنِي إِلَّا فَكُ، قَلْتُ بِهِ كَمَا فَعَلَ بِي، وَ أَطْلَقْتُهُ، فَنَاوَلَنِي خَاتَمَهُ، وَ قَالَ: أَمُورِي فِي يَدِكَ، فَدَبِّرُ فِيهَا مَا شِئْتَ.

الْخَيْبَرِيِّ، عَنْ يُونُسَ بْنِ ظَبْيَانَ وَ مُفَضَّلِ بْنِ عُمَرَ وَ أَبِي سَلَمَةَ السَّرَّاجِ وَ الْحُسَيْنِ بْنِ الْخَيْبَرِيِّ، عَنْ يُونُسَ بْنِ ظَبْيَانَ وَ مُفَضَّلِ بْنِ عُمَرَ وَ أَبِي سَلَمَةَ السَّرَّاجِ وَ الْحُسَيْنِ بْنِ الْخَيْبَرِيِّ، عَنْ يُونُسَ بْنِ ظَبْيَانَ وَ مُفَضَّلِ بْنِ عُمَرَ وَ أَبِي سَلَمَةَ السَّرَّاجِ وَ الْحُسَيْنِ بْنِ اللَّهِ عِنْ اللَّهِ عِنْ اللَّهِ عَنْ أَبِي فَاخِتَةَ ، قَالُوا: كُنَّا عِنْدَ أَبِي عَيْدِ اللَّهِ عِنْ ، فَقَالَ: «عِنْدَنَا خَزَائِنُ الْأَرْضِ وَ مَفَاتِيحُهَا، وَ لَوْ شِنْتُ أَنْ أَقُولَ لِلْإِحْدَى رِجْلَيْهِ ، فَقَالَ: «أَخْرِجِي مَا فِيكِ مِنَ الذَّهِبِ ، فَقَالَ: «عَلْ مِن الذَّهِبِ ، فَقَالَ: «قَالَ: مُعَلَّا، فَانْفَرَجَتِ سَبِيكَةَ ذَهَبٍ قَدْرَ شِبْرٍ ، ثُمَّ قَالَ بِيدِهِ ، فَأَخْرَجَ سَبِيكَةَ ذَهَبٍ قَدْرَ شِبْرٍ ، ثُمَّ قَالَ: «انْظُرُوا حَسَناً». الْأَرْضُ حَطَّلَهُ فِي الْأَرْضِ حَطَّا، فَانْفَرَجَتِ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلْمُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلْمَانَا: جُعِلْتُ فِيكَالَةُ فَيَالَ لَهُ بَعْضُنَا: جُعِلْتُ فِيدَاكَ ، فَنَالَ لَهُ بَعْضُنَا: جُعِلْتُ فِيدَاكَ ، فَقَالَ لَهُ بَعْضُنَا: جُعِلْتُ فِيدَاكَ ، فَقَالَ لَهُ بَعْضُنَا: جُعِلْتُ فِيدَاكَ اللَّهُ سَيَجْمَعُ لَنَا وَ لِشِيعَتِنَا أَعْطِيتُمْ مَا أَعْطِيتُمْ وَ شِيعَتُكُمْ مُحْتَاجُونَ؟ قَالَ: فَقَالَ: «إِنَّ اللَّهُ سَيَجْمَعُ لَنَا وَ لِشِيعَتِنَا النَّعِيم ، وَ يُدْخِلُ عَدُونَا الْجَحِيمَ».

١٢٨٥ / ٥ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنِ الْمُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِهِ ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ ، قَالَ : كَانَ لِي جَارٌ يَنَّبِعُ السُّلْطَانَ ، فَأَصَابَ مَالًا ، فَأَعَدَّ قِيَاناً ، وَكَانَ يَجْمَعُ الْجَمِيعِ إِلَيْهِ ، وَ يَشْرَبُ الْمُسْكِرَ ، وَ يُؤْذِينِي ، فَشَكَوْتُهُ إِلَىٰ نَفْسِهِ غَيْرَ مَرَّةٍ ، فَلَمْ يَنْتَهِ ، الْجَمِيعَ إِلَيْهِ ، وَ يَشْرَبُ الْمُسْكِرَ ، وَ يُؤْذِينِي ، فَشَكَوْتُهُ إِلَىٰ نَفْسِهِ غَيْرَ مَرَّةٍ ، فَلَمْ يَنْتَهِ ،

به او گفتم که: جعفر بن محمد تو را سلام میرساند و به تو می فرماید که: «من غلام تو رُفید را پناه دادم، و در پناه تو فرستادم، پس او را به بدی بر میانگیزان».

ابن هُبیره از روی تعجب گفت: الله، جعفر بن محمد این گفتار را به تو گفت و مرا سلام رسانید؟ من سوگند یاد کردم. پس سه مرتبه این گفتار را بر من تکرار نمود و احوال پرسید، بعد از آن شانههای مرا باز کرد و گفت: چیزی مرا از تو قانع نمی کند تا آن که آنچه من با تو کرده ام، تو با من بکنی. گفتم که: دستم به این امر روان نمی شود و بارای آن ندارد و دلم به آن خوش نمی شود. گفت: به خدا سوگند که چیزی مرا قانع نمی کند، مگر این که می گویم به عمل آید. پس من با او چنانچه با من کرده بود، کردم و او را رها کردم. بعد از آن مهر خود را به من داد و گفت که: همهٔ امور من در دست تو است. پس در آنها آنچه خواستی باشی، تدبیر کن.

۱۲۸۴ / ۴. محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از عمر بن عبدالعزیز، از خیبری، از یونس بن ظبیان و مفضّل بن عمرو ابوسلمه سرّاج و حسین بن تُویر بن ابی فاخته روایت کرده است که گفتند: در نزد امام جعفر صبادق کرده است که قرمود: «خزینههای زمین و کلیدهای آنها در نزد ما است، و اگر خواسته باشم که به یکی از پایهای خود به سوی زمین اشاره کنم و بگویم که: آنچه در تو است از طلابیرون آور، هر آینه بیرون خواهد آورد». پس به یکی از پایهای خود اشاره فرمود و آن را در زمین کشید (یا به آن خطی را در زمین احداث فرمود) چنان خطی که زمین به جهت آن شکافته شد. پس دست خود در آن برد و شمش طلایی را بیرون آورد، به قدر یک شِبر، پس فرمود که: «خوب نگاه کنید»، ما نگاه کردیم و دیدیم که شمشهای طلای بسیار بر روی یکدیگر ریخته می درخشید.

بعضی از ما به آن حضرت عرض کردیم که: فدای تو گردم، شما عطا شده اید آنچه را که عطا شده اید آن حضرت عرض کردیم که: فدای تو گردم، شما محتاج اند. راوی می گوید که: حضرت فرمود: «زود باشد که خدا از برای ما و از برای شیعیان ما دنیا و آخرت را جمع گرداند، و ایشان را در آورد در بهشت هایی که همهٔ آن ناز و نعمت است و دشمنان ما را داخل کند در جهنم «.

۱۲۸۵ / ۵. حسین بن محمد، از معلّی بن محمد، از بعضی از اصحاب خویش، از ابو بصیر روایت کرده است که گفت: مرا همسایه ای بود که پیروی پادشاه می نمود و عامل دیوان بود، پس به مال بسیار رسید و زنان و کنیزان خواننده را آماده نمود و همه را به نـزد خـود جـمع

فَلَمَّا أَنْ اَلْحَحْتُ عَلَيْهِ، فَقَالَ لِي: يَا هٰذَا، أَنَا رَجُلُ مُبْتَلِّى، وَ أَنْتَ رَجُلُ مُعَافًى، فَلَوْ عَرَضْتَنِي لِصَاحِبِكَ، رَجَوْتُ أَنْ يُنْقِذَنِيَ اللَّهُ بِكَ، فَوَقَعَ ذَلِكَ لَهُ فِي قَلْبِي، فَلَمَّا صِوْتُ إِلَىٰ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عِلَى، ذَكُوْتُ لَهُ حَالَهُ، فَقَالَ لِي: «إِذَا رَجَعْتَ إِلَى الْكُوفَةِ سَيَأْتِيكَ، فَقُلْ إِلَىٰ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عِلَى، ذَكُوْتُ لَهُ حَالَهُ، فَقَالَ لِي: «إِذَا رَجَعْتَ إِلَى الْكُوفَةِ سَيَأْتِيكَ، فَقُلْ لَهُ: يَقُولُ لَكَ جَعْفَرُ بْنُ مُحَمَّدٍ: دَعْ مَا أَنْتَ عَلَيْهِ، وَ أَضْمَنُ لَكَ عَلَى اللهِ الْجَنَّةَ».

فَلَمَّا رَجَعْتُ إِلَى الْكُوفَةِ، أَتَانِي فِيمَنْ أَتَىٰ، فَاحْتَبَسْتُهُ عِنْدِي حَتَىٰ خَلَا مَنْزِلِي، ثُمَّ قُلْتُ لَهُ: يَا هٰذَا، إِنِّي ذَكَرْتُكَ لِأَبِي عَبْدِ اللهِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ الصَّادِقِ اللهِ، فَقَالَ لِي: «إِذَا رَجَعْتَ إِلَى الْكُوفَةِ سَيَأْتِيكَ، فَقُلْ لَهُ: يَقُولُ لَكَ جَعْفَرُ بْنُ مُحَمَّدٍ: دَعْ مَا أَنْتَ هَلَيْهِ، وَ أَضْمَنُ لَكَ عَلَى اللهِ الْجَنَّة»

قَالَ: فَبَكَىٰ، ثُمَّ قَالَ لِيَ: اللَّهِ، لَقَدْ قَالَ لِكَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ هٰذَا؟! قَالَ: فَحَلَفْتُ لَهُ أَنَهُ قَدْ قَالَ لِي مَا قُلْتُ، فَقَالَ لِي: حَسْبُكَ، وَ مَضَىٰ، فَلَمَّا كَانَ بَعْدَ أَيَّامٍ بَعَثَ إِلَيَّ، فَدَعَانِي قَدْ قَالَ لِي مَا قُلْتُ، فَقَالَ لِي: يَا أَبَا بَصِيرٍ، لَا وَ اللهِ، مَا بَقِيَ فِي مَنْزِلِي شَيْءُ إِلَّا وَ قَدْ أَخْرَجْتُهُ، وَ أَنَا كَمَا تَرىٰ.

قَالَ: فَمَضَيْتُ إِلَىٰ إِخْوَانِنَا، فَجَمَعْتُ لَهُ مَا كَسَوْتُهُ بِهِ، ثُمَّ لَمْ تَأْتِ عَلَيْهِ أَيَّامُ يَسِيرَةً حَتَّىٰ بَعَثَ إِلَيَّ: أَنِّي عَلِيلٌ فَأْتِنِي، فَجَعَلْتُ أَخْتَلِفُ إِلَيْهِ وَ أُعَالِجُهُ حَتَّىٰ نَزَلَ بِهِ الْمَوْتُ، فَكُنْتُ عِنْدَهُ جَالِساً وَ هُوَ يَجُودُ بِنَفْسِهِ، فَغُشِيَ عَلَيْهِ غَشْيَةً، ثُمَّ أَفَاقَ، فَقَالَ لِي: يَا أَبَا بَصِيرٍ، قَدْ وَفَىٰ صَاحِبُكَ لَنَا، ثُمَّ قُبِضَ رَحْمَةُ اللهِ عَلَيْهِ. می کرد و شراب می خورد و مرا آزار می رسانید. پس من چندین مرتبه شکایت او را به پیش خودش کردم و فایده ای نداد و از آن کردار ناپسند باز نایستاد، چون بر او الحاح کردم و اصرار نمودم، به من گفت که: ای مرد، من مردی هستم که مبتلی شده ام به بعضی از امور و تو مردی هستی که از این بلیّه خلاصی یافته ای. پس اگر احوال مرا به صاحب خود (یعنی: جعفر بس محمد) عرضه داری، امید دارم که خدا مرا به واسطهٔ تو خلاصی دهد. پس این حرف در دل من تأثیری کرد و در دلم افتاد که این خدمت را از برای او بکنم. چون به خدمت امام جعفر صادق این رسیدم، حال او را برای آن حضرت ذکر کردم.

حضرت فرمود: «چون به کوفه برگردی، البته به دیدن تو می آید، به او بگو که: جعفر بن محمد می گوید که: واگذار آنچه را که تو بر آن هستی، و من از برای تو بر خدا بهشت را ضامن می شوم». چون به کوفه برگشتم، از جمله کسانی که به دیدن من آمدند او بود که به نزد من آمد و من او را نگاه داشتم تا منزل من خلوت شد. بعد از آن به او گفتم که: ای مرد، من احوال تو را از برای ابو عبدالله، حضرت جعفر بن محمد الله، ذکر کردم، به من فرمود که: «چون به کوفه برگردی، البته به دیدن تو می آید، به او بگو که: جعفر بن محمد می گوید که: واگذار آنچه را که بر بر آن هستی و من از برای تو بر خدا بهشت را ضامن می شوم».

ابوبصیر میگوید که: چون این را شنید، گریست. پس از روی تعجب گفت: الله، حضرت صادق این سخن را به تو فرمود؟ ابو بصیر میگوید که: من از برای او سوگند یاد نـمودم کـه انچه گفتم به من فرمود. آن همسایه گفت که: همین ثواب، تو را بس است و بیرون رفت. چون بعد از چند روزی شد، به نزد من فرستاد و مرا طلبید، چون رفتم، دیدم که برهنه در پشت خانه خود ایستاده به من گفت که: ای ابو بصیر، نه، به خدا سوگند که در منزل من چیزی باقی نمانده، مگر آن که آن را بیرون کردم و در راه خدا دادم و من چنانم که تو می بینی.

ابو بصیر میگوید که: پس من به سوی برادران خویش رفتم و از برای او جمع کردم آنچه او را به آن پوشانیدم. بعد از آن بیش از چند روز، کمی بر او نگذشت تا آن که به سوی من فرستاد و پیغام داد که من ناخوشم و به دیدن من بیا. من شروع کردم که در نزد او تردد می نمودم و او را معاجله می کردم تا آن که آثار مرگ در او ظاهر شد و من در نزد او نشسته بودم و او در کار جان دادن بود که او را بی هوشی دست داد، بعد از آن به هوش باز آمد و گفت که: ای ابوبصیر، صاحب و امام تو از برای ما به آنچه و عده کرده بود و فا فرمود. بعد از آن قبض

فَلَمَّا حَجَجْتُ، أَتَيْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ ﷺ، فَاسْتَأْذَنْتُ عَلَيْهِ، فَلَمَّا دَخَلْتُ، قَالَ لِيَ ابْتِدَاءً مِنْ دَاخِلِ الْبَيْتِ ــوَ إِحْدَىٰ رِجْلَيَّ فِي الصَّحْنِ، وَ الْأُخْرَىٰ فِي دِهْلِيزِ دَارِهِــ: «يَا أَبَا بَصِيرٍ، قَدْ وَفَيْنَا لِصَاحِبِكَ».

3/١١٨٥ عَنْ صَفَوَانَ بَنِ مَحَمَّدِ بْنِ الْأَشْعَرِيُّ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الْجَبَّارِ، عَنْ صَفْوَانَ بْنِ يَحْيَىٰ، عَنْ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ الْأَشْعَثِ، قَالَ: قَالَ لِي: أَ تَدْرِي مَا كَانَ سَبَبُ دُخُولِنَا فِي هٰذَا الأَمْرِ وَ مَعْرِفَتِنَا بِهِ، وَ مَا كَانَ عِنْدَنَا مِنْهُ ذِكْرُ وَ لَا مَعْرِفَةُ شَيْءٍ مِمَّا عِنْدَ النَّاسِ؟ قَالَ: قُلْتُ لَهُ: مَا ذَاكَ؟ قَالَ: إِنَّ أَبَا جَعْفَرٍ \_يَعْنِي أَبَا الدَّوانِيقِ \_قَالَ لِأَبِي مُحَمَّدِ بْنِ الْأَشْعَثِ: قُلْتُ لَهُ: مَا ذَاكَ؟ قَالَ: إِنَّ أَبَا جَعْفَرٍ \_يَعْنِي أَبَا الدَّوانِيقِ \_قَالَ لِإَبِي مُحَمَّدِ بْنِ الْأَشْعَثِ: يَا اللَّهُ اللهِ بْنَ الْجَعْفَرِ: يَا الْمَلَىٰ مُعَمَّدُ، الْغِ لِي رَجُلًا لَهُ عَقْلُ يُؤدِّي عَنِي، فَقَالَ لَهُ أَبِي: قَدْ أَصَبْتُهُ لَكَ، هٰذَا فُلَانُ بَنْ مُهَاجِرٍ خَالِي، قَالَ: فَأَنْتِنِي بِهِ، قَالَ: فَأَنْتُهُ بِخَالِي، فَقَالَ لَهُ أَبُو جَعْفَرٍ: يَا الْمَنْ فَي مُعَمَّدُ، الْغِ بِي رَجُلًا فَي أَلَىٰ الْمُولِي يَقِيهِ مُجَعْفَرٍ: يَا الْمَنْ وَعِدَّ مُنْ الْحَسَنِ بْنِ الْحَسَنِ وَعِدَّ مُعْمَدٍ مِنْ أَهْلِ خُرَاسَانَ، وَ مَنْ اللهِ بَيْتِهِ فِيهِمْ جَعْفَرُ بْنُ مُحَمَّدٍ، فَقُلْ لَهُمْ: إِنِّي رَجُلُ غَرِيبٌ مِنْ أَهْلِ خُرَاسَانَ، وَعِدَّ مَا قَبَطِكُمْ، وَجَهُوا إِلْيُكُمْ بِهِذَا الْمَالِ، وَ ادْفَعْ إِلَىٰ كُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمْ عَلَىٰ شَوْطِ كَذَا وَكَذَا، فَإِذَا قَبَضُوا الْمَالَ، فَقُلْ: إِنِّي رَجُلُ عَرِيبٌ مَنْ أَوْمُ إِنْ يَكُونُ مَعْ مَا قَبَضْتُمُ مَا قَبَضُونَ مَعِي

فَأَخَذَ الْمَالَ وَ أَتَى الْمَدِينَةَ، فَرَجَعَ إِلَىٰ أَبِي الدَّوَانِيقِ وَ مُحَمَّدُ بْنُ الْأَشْعَثِ عِنْدَهُ، فَقَالَ لَهُ أَبُو الدَّوَانِيقِ: مَا وَرَاءَكَ؟ قَالَ: أَتَيْتُ الْقَوْمَ وَ هٰذِهِ خُطُوطُهُمْ بِقَبْضِهِمُ الْمَالَ خَلَلَ جَعْفَرَ بْنَ مُحَمَّدٍ؛ فَإِنِّي أَتَيْتُهُ وَ هُوَ يُصَلِّي فِي مَسْجِدِ الرَّسُولِ يَهْا أَسْ فَجَلَسْتُ خَلْفَهُ، وَ قُلْتُ: حَتَّىٰ يَنْصَرِفَ، فَأَذْكُرَ لَهُ مَا ذَكَرْتُ لِأَصْحَابِهِ، فَعَجَّلَ وَ انْصَرَفَ، ثُمَّ خَلْفَهُ، وَ قُلْتُ: حَتَّىٰ يَنْصَرِفَ، فَأَذْكُرَ لَهُ مَا ذَكَرْتُ لِأَصْحَابِهِ، فَعَجَّلَ وَ انْصَرَفَ، ثُمَّ

روح او شد ـخدا او را رحمت كند ـ.

و چون به حج می رفتم، به خدمت امام جعفر صادق الله آمدم و رخصت طلبیدم که بر او داخل شوم، مرا رخصت دادند و چون بر آن حضرت داخل شدم، در اوّل مرتبه به من فرمود و حال آن که آن حضرت در اندران خانه تشریف داشت، و یک پای من در صحن خانه و پای دیگر در دهلیز خانه آن حضرت بود که: «ای ابو بصیر، از برای صاحب تو به آنچه ضامن شده بودیم، و فائمودیم».

۱۲۸۶ / ۶۰ ابو علی اشعری، از محمد بن عبدالجبّار، از صفوان بن یحیی، از جعفر بن محمد بن اشعث روایت کرده است که گفت: جعفر به من گفت که: آیا می دانی که سبب دخول ما در این امر (که عبارت است از تشیّع و معرفت ما به آن) چه بود؟ با آن که ذکری از آن و معرفت چیزی از آنچه در نزد مر دمان است در نزد ما نبود. صفوان می گوید که: به جعفر گفتم که: بیان کن که آن چه بود؟ گفت که: ابو جعفر (یسعنی: منصور صاحب دوانیق) به پدرم محمد بن اشعث گفت که: ای محمد، مردی را برای من طلب کن که او را عقلکی باشد که آنچه من میخواهم از جانب من به جا آورد. پدرم در اجواب گفت که: من چنین مردی را برای تو یافته ام و اینک فلان پسر مهاجر خالوی من است. ابو جعفر گفت: پس او را به نزد من آور.

جعفر میگوید که: من خالوی خود را به نزد ابو جعفر منصور آوردم، ابو جعفر با وی گفت که: ای پسر مهاجر، این مال را برگیر و به مدینه در آی و برو به نزد عبدالله بن حسن بن حسن و چند نفر از اهل بیت او که جعفر بن محمد در میانهٔ ایشان باشد، و به ایشان بگو که: من مردی غریبم از اهل خراسان، و در آنجا شیعیانی چند از شیعیان شما هستند که این مال را به سوی شما فرستاده اند، و مال را به هر یک از ایشان تسلیم کن با شرط چنین و چنین، و چون مال را گرفتن گرفتند، بگو که: من فرستاده ام و دوست می دارم که خطفای شما با من باشد در باب گرفتن شما آنچه را که گرفته اید.

پس ابن مهاجر مال راگرفت و به مدینه آمد بعد از آن به سوی منصور صاحب دوانیق برگشت و محمد بن اشعث در نزد او بود، صاحب دوانیق به ابن مهاجر گفت: چه خبر داری و بعد از آن که از پیش ما رفتی چه اتفاق افتاد؟ گفت: به نزد آن قوم آمدم و اینک خطهای ایشان است در باب این که ایشان مال راگرفته اند، غیر از جعفر بن محمد که من به نزد وی آمدم و او در مسجد حضرت رسول ایشان نماز می کرد. پس من در پشت سرش نشستم و با خود گفتم که

الْتَفَتَ إِلَيَّ، فَقَالَ: «يَا هٰذَا، اتَّقِ اللَّهَ، وَ لَا تَغُرَّ أَهْلَ بَيْتِ مُحَمَّدٍ ﷺ؛ فَإِنَّهُمْ قَرِيبُو الْعَهْدِ بِدَوْلَةِ بَنِي مَرْوَانَ وَكُلُّهُمْ مُحْتَاجٌ». فَقُلْتُ: وَ مَا ذَاكَ، أَصْلَحَكَ اللَّهُ؟ قَالَ: فَأَدْنَىٰ رَأْسَهُ مِنِّي، وَ أَخْبَرَنِي بِجَمِيع مَا جَرَىٰ بَيْنِي وَ بَيْنَكَ حَتّىٰ كَأَنَّهُ كَانَ ثَالِثَنَا.

قَالَ: فَقَالَ لَهُ أَبُو جَعْفَرٍ: يَا ابْنَ مُهَاجِرٍ، اعْلَمْ أَنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِ بَيْتِ نُبُوَّةٍ إِلَّا وَ فِيهِ مُحَدَّثُ، وَ إِنَّ جَعْفَرَ بْنَ مُحَمَّدٍ مُحَدَّثُنَا الْيَوْمَ، وَ كَانَتْ هٰذِهِ الدَّلَالَةُ سَبَبَ قَوْلِنَا بِهٰذِهِ الْمَقَالَةِ.

١٢٨٧ / ٧ . سَعْدُ بْنُ عَبْدِ اللّهِ وَ عَبْدُ اللّهِ بْنُ جَعْفَرٍ جَمِيعاً ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ مَهْزِيَارَ ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ ، عَسِ ابْسِ عَنْ أَخِيهِ عَلِيٍّ بْنِ مَهْزِيَارَ ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ ، عَنْ مُحَمَّدٍ بْنِ سِنَانٍ ، عَسِ ابْسِ مُسْكَانَ ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ ، قَالَ : قُبِضَ أَبُو عَبْدِ اللّهِ جَعْفَرُ بْنُ مُحَمَّدٍ فَيْ وَ هُوَ ابْنُ خَمْسٍ مُسْكَانَ ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ ، قَالَ : قُبِضَ أَبُو عَبْدِ اللّهِ جَعْفَرُ بْنُ مُحَمَّدٍ فَيْ وَ هُوَ ابْنُ خَمْسٍ وَ سِتِّينَ سَنَةً فِي عَامِ ثَمَانٍ وَ أَرْبَعِينَ وَ هَائَةٍ ، وَ عَاشَ بَعْدَ أَبِسِي جَعْفَرٍ عَنْ أَرْبَعِينَ وَ هَائَةٍ ، وَ عَاشَ بَعْدَ أَبِسِي جَعْفَرٍ عَنْ أَرْبَعِينَ وَ هَائَةٍ ، وَ عَاشَ بَعْدَ أَبِسِي جَعْفَرٍ عَنْ أَرْبَعِينَ وَ هَائَةٍ ، وَ عَاشَ بَعْدَ أَبِسِي جَعْفَرٍ عَنْ أَرْبَعِينَ وَ هُو الْنَهِ عَلَى اللّهِ مَنْ اللّهِ بَعْفَرُ اللّهِ بَعْفَرُ مِنْ اللّهِ عَلْمَ اللّهِ عَلْمَ اللّهِ عَلْمُ اللّهِ بَعْفَرُ اللّهِ بَعْفَرُ اللّهِ عَلْمُ اللّهِ اللّهِ عَنْفَرُ اللّهِ بَعْفَرُ اللّهِ بَعْفَرُ اللّهِ اللّهِ عَلْمَ اللّهِ عَنْفَرُ اللّهِ اللّهِ عَلْمَ اللّهِ عَلْمَ اللّهُ عَلَيْ اللّهِ اللّهِ عَلْمَ اللّهِ عَلْمَ اللّهِ عَلْمَ الللّهِ الللّهِ اللهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ الللّهُ الللّهُ اللهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ الللهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهِ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللهِ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ

١٢٨٨ / ٨. سَعْدُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ ، عَنْ أَبِي جَعْفُرٍ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَمْرِو بْنِ سَعِيدٍ ، عَنْ يُونُسَ بْنِ يَعْقُوبَ ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ الْأَوَّلِ ﷺ ، قَالَ :

سَمِعْتُهُ يَقُولُ: «أَنَا كَفَّنْتُ أَبِي فِي ثَوْبَيْنِ شَطَوِيَّيْنِ كَانَ يُحْرِمُ فِيهِمَا، وَ فِي قَمِيصٍ مِنْ قُمُصِهِ، وَ فِي عِمَامَةٍ كَانَتْ لِعَلِيِّ بْنِ الْحُسَيْنِ ﴿ وَ فِي بُـرْدٍ اشْـتَرَاهُ بِـأَرْبَعِينَ دِينَاراً».

## ١٢٠ \_ بَابُ مَوْ لِدِ أَبِي الْحَسَنِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرِ عِي

وُلِدَ أَبُو الْحَسَنِ مُوسَىٰ ﴿ بِالْأَبْوَاءِ سَنَةَ ثَمَانٍ وَ عِشْرِينَ وَ مِائَةٍ، وَ قَالَ بَعْضُهُمْ: تِسْعٍ وَ عِشْرِينَ وَ مِائَةٍ؛ وَ قُبِضَ ﴿ لِسِتَّ خَلَوْنَ مِنْ رَجَبٍ مِـنْ از نماز فارغ می شود و آنچه برای اصحابش ذکر کرده ام برای او نیز ذکر می کنم. پس شتاب کرد و از نماز فارغ شد و به جانب من التفات نمود و گفت که: ۱۵ی مرد، از خدا بترس و اهل بیت محمد راگول مزن؛ زیرا که ایشان تازه عهداند از دولت بنی مروان و در این نزدیکی از دست بنی مروان خلاص شده اند، و همهٔ ایشان فقیر و محتاج اند». من گفتم: خدا تو را به اصلاح آورد، مراد تو از این سخن چیست؟ ابن مهاجر می گوید که: جعفر سر خود را نزدیک من آورد و مرا به همهٔ آنچه در میان من و تو گذشته بود، خبر داد تا آن که گویا که او سیم ما بوده.

محمد میگوید که: ابو جعفر گفت که: ای پسر مهاجر، بدان که هیچ اهل بیت نبوّت و پیغمبری نیستند، مگر آنکه در میان ایشان محدّثی هست که فرشته او را خبر میدهد، و جعفر بن محمد امروز محدّث ما است. محمد میگوید که: همین دلالت، سبب اعتقاد ما به این اعتقاد گردید و ما به این گفتار قائل شدیم.

۱۲۸۷ معد بن عبدالله و عبدالله بن جعفر هر دو روایت کر ده اند، از ابراهیم بن مهزیار، از برادرش علی بن مهزیار، از حسین بن سعید، از محمد بن سنان، از ابن مُسکان، از ابوبصیر که گفت: روح مطهر ابو عبدالله، حضرت جعفر بن محمد و بنج ساله بود و در سال صد و چهل و هشتم از هجرت، و بعد از امام محمد باقر و سی و چهار سال زنده بود.

بن سعد بن عبدالله، از ابو جعفر ، از محمد بن عمرو بن سعید، از یبونس بن یعقوب، از امام موسی کاظم از ابو جعفر ، از محمد بن عمرو بن سعید، از آن حضرت که یعقوب، از امام موسی کاظم از آن حضرت که می فرمود: «من پدرم راکفن کردم در دو جامهٔ شَطُوی (یعنی: در دو جامهٔ مصری) که در آنها احرام می بست و در پیراهنی از پیراهن های آن حضرت و در عمامه ای که از حضرت علی بن الحسین از پیراهن که آن را به چهل دینار شرعی خریده بود».

## ١٢٠. باب در بيان مولد ابوالحسن حضرت امام موسى كاظم 🀯

امام موسی کاظمی متولّد شد در منزل ابواء در سال صد و بیست و هشتم از هجرت. و بعضی گفته اند در سال صد و بیست و نهم، و قبض روح مطهّر آن حضرت ی شد در وقتی که شش شب از ماه رجب گذشته بود از سال صد و

١. و شطا، دهي است در ناحيهٔ مصر كه جامه را به أن نسبت مي دهند. (مترجم)

سَنَةِ ثَـلَاثٍ وَ ثَمَانِينَ وَ مِائَةٍ ، وَ هُوَ ابْنُ أَرْبَعٍ أَوْ خَمْسٍ وَ خَمْسِينَ سَنَةً ؛ وَ قُبِضَ ﷺ بِبَغْدَادَ فِي حَبْسِ السِّنْدِيِّ بْنِ شَاهَكَ .

وَ كَانَ هَارُونُ حَمَلَهُ مِنَ الْمَدِينَةِ لِعَشْرِ لَيَالٍ بَقِينَ مِنْ شَوَّالٍ سَنَةَ يَسْعٍ وَ
سَبْعِينَ وَ مِائَةٍ، وَ قَدْ قَدِمَ هَارُونُ الْمَدِينَةَ مُنْصَرَفَهُ مِنْ عُمْرَةِ شَهْرِ رَمَضَانَ،
ثُمَّ شَخَصَ هَارُونُ إِلَى الْحَجِّ وَ حَمَلَهُ مَعَهُ، ثُمَّ انْصَرَفَ عَلَىٰ طَرِيقِ الْبَصْرَةِ،
فَحَبَسَهُ عِنْدَ عِيسَى بْنِ جَعْفَرٍ، ثُمَّ أَشْخَصَهُ إِلَىٰ بَغْدَادَ، فَحَبَسَهُ عِنْدَ السَّنْدِيُّ
بْنِ شَاهَكَ، فَتُوفِّي عَنْ فِي حَبْسِهِ، وَ دُفِنَ بِبَغْدَادَ فِي مَقْبَرَةِ قُرَيْشٍ؛ وَ أُمَّهُ أُمُّ
وَلَدٍ يُقَالُ لَهَا: حَمِيدَةً.

١٢٨٩ / ١ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ الْأَشْعَرِيُّ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ عَلِيِّ بْنِ السَّنْدِيُّ الْقُمِّيِّ، قَالَ: دَخَلَ ابْنُ عُكَّاشَةَ بْـنِ اللَّهِ عَبْدِ اللَّهِ عِنْ قَائِماً عِنْدَهُ لِ فَقَدَّمَ إِلَيْهِ مِحْصَنِ الْأَسَدِيُّ عَلَىٰ أَبِي جَعْفَرِ عِلَىٰ جَوْ كَانَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ عِنْ قَائِماً عِنْدَهُ لِ فَقَدَّمَ إِلَيْهِ مِحْصَنِ الْأَسَدِيُّ عَلَىٰ أَبِي جَعْفَرِ عِلَىٰ عَرْ كَانَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ عِنْ قَائِماً عِنْدَهُ لَ فَقَدَمَ إِلَيْهِ عَبْدِ اللَّهِ عِنْ قَائِماً عِنْدَهُ لَ فَقَدَمَ إِلَى يُهِ عَنْدِهُ وَ الصَّيْقِ السَّغِيرُ، وَ ثَلَاثَةً وَ أَرْبَعَةً يَأْكُلُهُ عَبْنَا ، فَقَالَ: «حَبَّةُ عَالَى أَلُهُ الشَّيْخُ الْكَبِيرُ وَ الصَّبِيُّ الصَّغِيرُ، وَ ثَلَاثَةً وَ أَرْبَعَةً يَأْكُلُهُ مَنْ يَطُنُ أَنَّهُ لَا يَشْبَعُ ، وَ كُلْهُ حَبَّتَيْنِ حَبَّتَيْنِ ؛ فَإِنَّهُ يُسْتَحَبُّ».

فَقَالَ لِأَبِي جَعْفَرٍ ﷺ : لِأَيِّ شَيْءٍ لَا تُزَوِّجُ أَبَا عَبْدِ اللّهِ، فَقَدْ أَدْرَكَ التَّزْوِيجَ ؟ قَالَ : وَ بَيْنَ يَدَيْهِ صُرَّةٌ مَخْتُومَةٌ، فَقَالَ : «أَمَا إِنَّهُ سَيَجِيءُ نَخَّاسٌ مِنْ أَهْلِ بَـرْبَرَ، فَسَيَنْزِلُ دَارَ مَيْمُونِ، فَنَشْتَرِي لَهُ بِهٰذِهِ الصُّرَّةِ جَارِيَةٌ».

قَالَ: فَأَتِىٰ لِذَٰلِكَ مَا أَتِىٰ، فَدَخَلْنَا يَوْماً عَلَىٰ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ، فَقَالَ: «أَ لَا أُخْبِرُكُمْ عَنِ النَّخَّاسِ الَّذِي ذَكَرْتُهُ لَكُمْ قَدْ قَدِمَ، فَاذْهَبُوا، فَاشْتَرُوا بِهٰذِهِ الصُّرَّةِ مِنْهُ جَارِيَةً».

قَالَ: فَأَتَيْنَا النَّخَّاسَ، فَقَالَ: قَدْ بِعْتُ مَـا كَـانَ عِـنْدِي إِلَّا جَــارِيَتَيْنِ مَـرِيضَتَيْنِ

هشتاد و سیم. و آن حضرت در آن هنگام، پنجاه و چهار، یا پنجاه و پنج ساله بود، و روح مقد آن حضرت در بغداد قبض شد در حبس سندی بن شاهک، و در وقتی که دو روز از ماه شؤال باقی مانده بود. هارون او را از مدینه به مکّه برد، و هارون از مکّه به مدینه آمد در زمانی که از عمرهٔ ماه رمضان برگشت، بعد از آن هارون به سوی حج بیرون رفت و آن حضرت را با خود برد، پس به راه بصره برگشت و آن حضرت را با خود برد، پس به راه بصره برگشت و آن حضرت را به سوی بن جعفر محبوس گردانید، پس آن حضرت را به سوی بغداد بیرون برد و او را در نزد سندی بن شاهک حبس کرد، و آن حضرت را به سوی بغداد بیرون برد و او را در نزد سندی بن شاهک حبس کرد، و آن حضرت را به سوی بغداد بیرون برد و او را در نزد سندی بن شاهک حبس کرد، و آن حضرت را به موی بغداد بیرون برد و او را در نزد سندی بن شاهک حبس کرد، و آن حضرت گفتند.

ا ۱۲۸۹ / ۱ . حسین بن محمد اشعری، از معلّی بن محمد، از علی بن سندی قمی روایت کرده است که گفت: حدیث کرد ما را عیسی بین عبدالرّ حمان ، از پدرش که گفت: ابن عُکّاشة بن محصن اسدی بر امام محمد باقر علی داخل شد و امام جعفر صادق اید در نزد آن حضرت ایستاده بود، پس انگوری به خدمت آن حضرت آورد و حضرت فرمود که: «پیر کهن، یا کودک خردسال آن را دانه دانه می خورد و آنگه گمان می کند که سیر نمی شود و سه دانه و چهار دانه می خورد و تو آن را دو دانه دو دانه بخور که آن مستخب است».

پس ابن عُکَاشه به امام محمد باقر ﷺ عرض کردکه: برای چه حضرت صادق را زن نمی دهی که او به حد تزویج و زمان زن گرفتن رسیده است؟ راوی می گوید که: در پیش روی آن حضرت کیسهٔ سر به مهری بود، پس فرمود که: «آگاه باشید که زود باشد که بنده فروشی از اهل بَربَر بیاید و در سرای میمون فرود آید و به همین کیسه، کنیزی از برای جعفر خریداری خواهد شده.

راوی میگوید که: برای این امر، آن قدر زمانی که بایست بگذرد گذشت، پس روزی بر امام محمد باقر علله داخیل شدیم، فرمود: «آیا نمی خواهید که شما را خبر دهم از آن بنده فروشی که او را برای شما ذکر کردم، اکنون آن بنده فروش آمده است، پس بروید و به همین کیسه کنیزی را از او بخرید».

راوی میگوید که: ما به نزد آن بنده فروش آمدیم، بعداز آنکه از او خواهش کنیز نمودیم، گفت که: آنچه در نزد من بود از کنیزان، همه را فروختم، مگر دو کنیز بیمار که یکی از آنها إِحْدَاهُمَا أَمْثَلُ مِنَ الْأُخْرَىٰ، قُلْنَا: فَأَخْرِجْهُمَا حَتّىٰ نَنْظُرَ إِلَيْهِمَا، فَأَخْرَجَهُمَا وَقَلْنَا: بِسَبْعِينَ دِينَاراً، قُلْنَا: أَحْسِنْ، قَالَ: لا أَنْقُصُ مِنْ سَبْعِينَ دِينَاراً، قُلْنَا: أَحْسِنْ، قَالَ: لا أَنْقُصُ مِنْ سَبْعِينَ دِينَاراً، قُلْنَا: أَحْسِنْ، قَالَ: لا أَنْقُصُ مِنْ سَبْعِينَ دِينَاراً، قُلْنَا لَهُ: نَشْتَرِيهَا مِنْكَ بِهٰذِهِ الصُّرَّةِ مَا بَلَغَتْ، وَ لا نَدْرِي مَا فِيهَا، وَ كَانَ عِنْدَهُ رَجُلُ أَبْيَضُ الرَّأْسِ وَ اللَّحْيَةِ، قَالَ: فُكُوا، وَ زِنُوا، فَقَالَ النَّخَّاسُ: لا تَـفُكُوا؛ فَإِنَّهَا إِنْ نَقَصَتْ حَبَّةً مِنْ سَبْعِينَ دِينَاراً، لَمْ أَبَايِعْكُمْ، فَقَالَ الشَّيْخُ: اذْنُوا، فَدَنَوْنَا، وَ فَكُذَا الْخَاتَمَ، وَ وَزَنَّا الدَّنَانِيرَ، فَإِذَا هِيَ سَبْعُونَ دِينَاراً لا تَزِيدُ وَ لا تَنْقُصُ.

فَأَخَذُنَا الْجَارِيَةَ، فَأَدْخَلْنَاهَا عَلَىٰ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ وَ جَعْفَرُ قَائِمٌ عِنْدَهُ وَأَخْبُونَا أَبَا جَعْفَرٍ بِمَا كَانَ، فَحَمِدَ اللّهَ وَ أَشْىٰ عَلَيْهِ، ثُمَّ قَالَ لَهَا: «مَا اسْمُكِ؟» قَالَتْ: حَمِيدَةُ، فَقَالَ: «حَمِيدَةٌ فِي الدُّنْيَا، مَحْمُودَةً فِي الْآخِرَةِ، أَخْبِرِينِي عَنْكِ: أَ بِكُرُ أَنْتِ أَمْ تَيْبُ؟» فَقَالَتْ: بِكُرٌ، قَالَ: «وَ كَيْفَ وَ لَا يَقَعُ فِي أَيْدِي النَّخَاسِينَ شَيْءٌ إِلَّا أَفْسَدُوهُ؟!» فَقَالَتْ: قَدْ كَانَ يَجِيئُنِي، فَيَقْعُدُ مِنِّي مَقْعَدَ الرَّجُلِ مِنَ الْمَرْأَةِ، فَيُسَلِّطُ اللّهُ عَلَيْهِ رَجُلًا أَبْيَضَ قَدْ كَانَ يَجِيئُنِي، فَيَقْعُدُ مِنِّي مَقْعَدَ الرَّجُلِ مِنَ الْمَرْأَةِ، فَيُسَلِّطُ اللّهُ عَلَيْهِ رَجُلًا أَبْيضَ الرَّأْسِ وَ اللَّحْيَةِ، فَلَا يَزَالُ يَلْطِمُهُ حَتَىٰ يَقُومَ عَنِّي، فَفَعَلَ بِي مِرَاراً، وَ فَعَلَ الشَّيْخُ بِهِ مِرَاراً، وَ فَعَلَ الشَّيْخُ بِهِ مِرَاراً، فَقَالَ: «يَا جَعْفَرُ، خُذْهَا إِلَيْكَ». فَوَلَدَتْ خَيْرَ أَهْلِ الْأَرْضِ مُوسَى بُنَ مِرَاراً، فَقَالَ: «يَا جَعْفَرُ، خُذْهَا إِلَيْكَ». فَوَلَدَتْ خَيْرَ أَهْلِ الْأَرْضِ مُوسَى بُنَ جَعْفَرٍ ﴿ مُعْفَرِ مِنْكُ .

١٢٩٠ / ٢ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيئ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أَحْمَدَ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ أَحْمَدَ، عَنْ

از دیگری بهتر است. گفتیم: هر دو را بیرون آور تا به سوی ایشان نظر کنیم و هر دو را ببینیم. پس هر دو را بیرون آورد، ما گفتیم که: این کنیز بهتر را به ما چند می فروشی؟ گفت: به هفتاد دینار. گفتیم: به ما احسان کن و چیزی از آن را کم نما. گفت: دیناری از هفتاد دینار کم نمی کنم. ما با وی گفتیم که: این کنیز را از تو می خریم به این کیسه؛ هر چه باشد، و ما نمی دانیم که در این کیسه چقدر است و مرد سر و ریش سفیدی در نزد او بود، گفت: سر کیسه را باز کنید و بسنجید. بنده فروش گفت که: سر کیسه را باز کنید که اگر این کیسه یک حبه از هفتاد دینار بسنجید. بنده فروش گفت که: سر کیسه را باز مکنید که اگر این کیسه یک حبه از هفتاد دینار کم باشد، به شما نمی فروشم. ایس آن پیر گفت: پیش بیایید، ما پیش رفتیم و مُهر آن کیسه را باز کردیم، و دینار ها را که در آن بود، شمر دیم، دیدیم که هفتاد دینار بود؛ نه زیاد و نه کم. پس آن کنیز را گرفتیم و او را به خدمت امام محمد باقر ای آور دیم و در آن حال حضرت امام جعفر صادق ای حضرت ایستاده بود.

پس ما حضرت باقر الله آنچه اتّفاق افتاده بود، خبر دادیم. خدا را حمد کرد و بر او ثنا گفت. پس به آن کنیز فرمود که: «نام تو چیست» معنی ستایش کننده و ستوده هر دو «خمیده در دنیا، و محموده در آخرت» (و حمیده به معنی ستایش کننده و ستوده هر دو می باشد و محموده به معنی ستوده است). و حضرت به حمیده فرمود که: «مرااز خویش خبر ده که آیا تو باکرهای یا ثیبه» (که بگارتت رفته) محرض گرد که: باکرهام. حضرت فرمود: «چگونه شده که تو باکرهای با آن که چیزی در دست بنده فروشان نمی افتد مگر آن که آن را فاسد و ضایع می کنند؟ «حمیده عرض کرد که: آن بنده فروشی که مالک من بود، به نزد من فاسد و ضایع می کنند؟ «حمیده عرض کرد که: آن بنده فروشی که مالک من بود، به نزد من می آمد و نسبت به من در جایی می نشست که مرد نسبت به زن در آنجا می نشست (یعنی: در میان دو پا) و خدا مرد سر و ریش سفیدی را بر او مسلط می گردانید، و متصل او را به سیلی می زد تا بر می خاست و از من دور می شد، و آن بنده فروش چندین مرتبه با من چنین کرد، و آن پیر نیز چندین مرتبه با من چنین کرد، و آن پیر نیز چندین مرتبه با او چنین کرد.

پس حضرت باقر ﷺ فرمود که: «ای جعفر، این کنیز را با خود برگیر». بعد از آن بهترین اهل زمین حضرت موسی بن جعفر ﷺ از او متولّد شد.

٢/١٢٩٠ محمد بن يحيى، از محمد بن احمد، از عبدالله بن احمد، از على بن حسين، از

۱. و خبّه، جزئی از چهل و هشت جزء یک درم است؛ زیراکه دِرّم، شش دانِق است و هر دانقی دو قیراط است، و هر قیراطی، دو طشوج است، و هر طشوجی دو حبّه است. (مترجم)

عَلِيِّ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنِ ابْنِ سِنَانٍ، عَنْ سَابِقِ بْنِ الْوَلِيدِ، عَنِ الْمُعَلَّى بْنِ خُنَيْسٍ، أَنَّ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ ﴿ قَالَ: «حَمِيدَةُ مُصَفَّاةٌ مِنَ الْأَدْنَاسِ كَسَبِيكَةِ الذَّهَبِ، مَا زَالَتِ الْأَمْلَكُ تَحْرُسُهَا حَتّىٰ أُذِيَتْ إِلَيَّ؛ كَرَامَةً مِنَ اللَّهِ لِي وَ الْحُجَّةِ مِنْ بَعْدِي».

٣/١٢٩١ عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ؛ وَ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ جَمِيعاً، عَنْ أَبِي قَتَادَةَ الْقُمِّيِّ، عَنْ أَبِي خَالِدٍ الزُّبَالِيِّ، قَالَ: لَمَّا أَقْدِمَ بِأَبِي الْحَسَنِ جَمِيعاً، عَنْ أَبِي قَتَادَةَ الْقُدِّمَةِ الْأُولَىٰ ـ نَزَلَ زُبَالَةً، فَكُنْتُ أَحَدُّثُهُ، فَرَآنِي مَغْمُوماً، مُوسَىٰ عِنْ عَلَى الْمَهْدِيِّ الْقُدْمَةَ الْأُولَىٰ ـ نَزَلَ زُبَالَةً، فَكُنْتُ أَحَدُّثُهُ، فَرَآنِي مَغْمُوماً، فَقَالَ لِي: «يَا أَبَا خَالِدٍ، مَا لِي أَرَاكَ مَغْمُوماً؟» فَقُلْتُ: وَكَيْفَ لَا أَغْتَمُّ وَ أَنْتَ تُحْمَلُ إِلَىٰ هَذِهِ الطَّاغِيَةِ، وَ لَا أَدْرِي مَا يُحْدِثُ فِيكَ؟!

فَقَالَ: «لَيْسَ عَلَيَّ بَأْسُ، إِذَا كَانَ شَهْرٌ كَذَا وَ كَذَا وَ يَوْمُ كَذَا، فَـوَافِـنِي فِـي أُوَّلِ الْمِيلِ».

فَمَا كَانَ لِي هُمِّ إِلَّا إِحْصَاءُ الشَّهُورِ وَ الْأَيَّامِ حَتَى كَانَ ذَلِكَ الْيَوْمُ، فَوَافَيْتُ الْمِيلَ، فَمَا زِلْتُ عِنْدَهُ حَتَىٰ كَادَتِ الشَّمْسُ أَنْ تَغِيب، وَ وَسْوَسَ الشَّيْطَانُ فِي صَدْرِي، وَ تَخَوَّفْتُ أَنْ أَشُكَّ فِيمَا قَالَ، فَبَيْنَا أَنَا كَذَٰلِكَ إِذْ نَظُوتُ إِلَىٰ سَوَادٍ قَدْ أَقْبَلَ مِنْ نَاحِيَةِ لَخَوَّفْتُ أَنْ أَشُكَّ فِيمَا قَالَ، فَبَيْنَا أَنَا كَذَٰلِكَ إِذْ نَظُوتُ إِلَىٰ سَوَادٍ قَدْ أَقْبَلَ مِنْ نَاحِيَةِ الْعِرَاقِ، فَاسْتَقْبَلْتُهُمْ، فَإِذَا أَبُوالْحَسَنِ أَمَامَ الْقِطَارِ عَلَىٰ بَغْلَةٍ، فَقَالَ: «إِيهٍ يَا أَبَا الْعِرَاقِ، فَاسْتَقْبَلْتُهُمْ، فَإِذَا أَبُوالْحَسَنِ أَمَامَ الْقِطَارِ عَلَىٰ بَغْلَةٍ، فَقَالَ: «إِيهٍ يَا أَبَا الْعِرَاقِ، فَاسْتَقْبَلْتُهُمْ، فَإِذَا أَبُوالْحَسَنِ أَمَامَ الْقِطَارِ عَلَىٰ بَغْلَةٍ، فَقَالَ: «إِيهٍ يَا أَبَا لَكُ خَالِدٍ». قُلْتُ: لَبَيْكَ، يَا البَنَ رَسُولِ اللّهِ، فَقَالَ: «لَا تَشُكَّنَ، وَدَّ الشَّيْطَانُ أَنَكَ خَالِدٍ». فَقُلْتُ: الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي خَلَّصَكَ مِنْهُمْ، فَقَالَ: «إِنَّ لِي إِلَيْهِمْ عَوْدَةً لَا شَكَكْتَ». فَقُلْتُ: الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي خَلَّصَكَ مِنْهُمْ، فَقَالَ: «إِنَّ لِي إِلَيْهِمْ عَوْدَةً لَا أَنْ وَلَاللَهُ اللّهُ عَلْمُ مِنْهُمْ، فَقَالَ: «إِنَّ لِي إِلَيْهِمْ عَوْدَةً لَا أَنْ كَاللّهُ مَا مُنْهُمْ».

١٢٩٢ / ۴ . أَحْمَدُ بْنُ مِهْرَانَ وَ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ جَمِيعاً، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ رَاشِدٍ، عَنْ يَعْقُوبَ بْنِ جَعْفَرِ بْنِ إِبْرَاهِيمَ، قَالَ: كُنْتُ عِنْدَ أَبِسي الْـحَسَنِ ابن سنان، از سابق بن ولید، از معلّی بن نحنیس روایت کرده است که: امام جعفر صادق الله فرمود که: اختمیده از همهٔ آلودگی ها، پاک و پاکیزه و صافی است مانند شمش طلا و فرشتگان همیشه او را پاسبانی می کردند تا به من رسید به جهت کرامتی از جانب خدا برای من و حجّت بعد از من».

۱۲۹۱ / ۳. چند نفر از اصحاب ما، از احمد بن محمد و علی بن ابراهیم، از پدرش همه روایت کرده اند، از ابوقتادهٔ قُمّی، از ابو خالد زُبالی که گفت: چون ابوالحسن حضرت امام موسی پر داند، از مهدی عبّاسی می بردند، در مرتبهٔ اول در منزل زُباله فرود آمد، و من با آن حضرت سخن می گفتم، مرا اندوهناک دید، فرمود که: «ای ابوخالد، مرا چه می شود که تو را غمناک می بینم؟ ه

عرض کردم که: چگونه غمناک نباشم با آنکه تو رامی برند به نزداین طاغی (که در طغیان از اندازه بیرون رفته) و نمی دانم که در حقّ تو چه خواهد کرد؟ حضرت فرمود که: قبر من باکی نیست و از او ضرری به من نمی رسد. چون فلان ماه و فلان روز بیاید، در میل اوّل بیا به نزد من ه.

ابو خالد می گوید که: مرا همّت و مقصودی نبود، مگر شمردن ماه ها و روزها تا آن که آن روز که وعده فرموده بود آمد، پس من در نزد آن میل آمدم و متصل در نزد آن بودم تا آن که نزدیک شد که آفتاب غروب کند، و شیطان در سینهٔ من وسوسه کرد و ترسیدم که در آنیچه حضرت فرموده شک کنم. ابو خالد می گوید که: در بین آن که من همچنین پریشان بودم، ناگاه نظرم افتاد به سیاهی که از جانب عراق می آمد، پس ایشان را استقبال کردم و رو به ایشان رفتم، دیدم که امام موسی کاظم از جانب عراق می آمد، پس ایشان را است، فرمود که: «دیگر بگو ای ابو خالد».

عرض کرد: لبینک، یا ابن رسول الله به خدمت تو ایستادهام. فرمود: «شک نکنی و شیطان دوست داشت که تو شک آوری». پس عرض کردم که: حمد از برای خدایی که تو را از دست ایشان رهانید. فرمود که: «مرا به سوی ایشان یک برگشتن دیگر است که از دست ایشان خلاصی نخواهم یافت».

۱۲۹۲ /۴ .احمد بن مهران و على بن ابراهيم هر دو روايت كرده است از محمد بن على، از حسن بن راشد، از يعقوب بن جعفر بن ابراهيم كه گفت: در خدمت ابوالحسن حضرت

مُوسىٰ ﷺ إِذْ أَتَاهُ رَجُلٌ نَصْرَانِيٌّ ﴿ وَ نَحْنُ مَعَهُ بِالْعُرَيْضِ ﴿ فَقَالَ لَهُ النَّصْرَانِيُّ: إِنِّي أَتَيْتُكَ مِنْ بَلَدٍ بَعِيدٍ. وَ سَفَرٍ شَاقًى، وَ سَأَلْتُ رَبِّى مُنْذُ ثَـلَاثِينَ سَنَةً أَنْ يُــرْشِدَنِي إلىٰ خَــيْرِ الْأَدْيَانِ، وَ إِلَىٰ خَيْرِ الْعِبَادِ وَ أَعْلَمِهِمْ، وَ أَتَانِي آتٍ فِي النَّوْم، فَوَصَفَ لِي رَجُلًا بِعُلْيَا دِمَشْقَ، فَانْطَلَقْتُ حَتَّىٰ أَتَيْتُهُ، فَكَلَّمْتُهُ، فَقَالَ: أَنَا أَعْلَمُ أَهْلِ دِينِي، وَ غَيْرِي أَعْلَمُ مِنِّي، فَقُلْتُ: أَرْشِدْنِي إِلَىٰ مَنْ هُوَ أَعْلَمُ مِنْكَ؛ فَإِنِّي لَا أَسْتَغْظِمُ السَّفَرَ، وَ لَا تَبْعُدُ عَلَىَّ الشُّقَّةُ، وَ لَقَدْ قَرَأْتُ الْإِنْجِيلَ كُلُّهَا وَ مَزَامِيرَ دَاوُدَ، وَ قَرَأْتُ أَرْبَعَةَ أَسْفَارٍ مِنَ التَّوْرَاةِ، وَ قَرَأْتُ ظَاهِرَ الْقُرْآنِ حَتَّى اسْتَوْعَبْتُهُ كُلَّهُ، فَقَالَ لِيَ الْعَالِمُ: إِنْ كُنْتَ تُرِيدُ عِلْمَ النَّصْرَانِيَّةِ، فَأَنَا أَعْلَمُ الْعَرَبِ وَ الْعَجَمِ بِهَا، وَ إِنْ كُنْتَ تُويِدُ عِلْمَ الْيَهُودِ، فَبَاطِي بْنُ شُرَحْبِيلَ السَّامِرِيُّ أَعْلَمُ النَّاسِ بِهَا الْيَوْمَ، وَ إِنْ كُنْتَ تُرِيدُ عِلْمَ الْإِسْـلَامِ وَ عِلْمَ التَّوْرَاةِ وَ عِلْمَ الْإِنْجِيلِ وَ الزَّبُورِ وَ كِتَابَ هُودٍ، وَ كُلَّ مَا أُنْزِلَ عَلَىٰ نَبِيٌّ مِنَ الْأَنْبِيَاءِ فِي دَهْرِكَ وَ دَهْرِ غَيْرِكَ، وَ مَا أُنْزِلَ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ خَبَرٍ ـفَعَلِمَهُ أَحَدٌ أَوْ لَمْ يَعْلَمْ بِهِ أَحَدٌ ـ فِيهِ تِبْيَانُ كُلِّ شَيْءٍ، وَ شِفَاءٌ لِلْعَالَمِينَ، وَ رَوْحٌ لِمَنِ اسْتَرْوَحَ إِلَيْهِ، وَ بَصِيرَةٌ لِمَنْ أَرَادَ اللَّهُ بِهِ خَيْراً، وَ أَنِسَ إِلَى الْحَقِّ فَأَرْشِدُكَ إِلَيْهِ، فَأْتِهِ وَ لَوْ مَشْياً عَلَىٰ رِجْلَيْكَ، فَإِنْ لَمْ تَقْدِرْ، فَحَبُواً عَلَىٰ رُكْبَنَيْكَ، فَإِنْ لَمْ تَقْدِرْ، فَزَحْفاً عَلَى اسْتِكَ، فَإِنْ لَمْ تَقْدِرْ، فَعَلَىٰ وَجْهِكَ.

آن عالم به من گفت که: اگر علم نصرانیّت و ترسایی را میخواهی، من از همهٔ عرب و عجم به آن داناترم، و اگر علم یهودیّت را می خواهی، باطی بن شُرحبیل سامری امروز از همهٔ مردمان به آن داناتر است، و اگر علم اسلام را می خواهی و همچنین علم تورات و علم انجیل و زبور و کتاب هود و هر چه بر پیعمبری از پیغمبران فرو فرستاده شده در ایس روزگار و روزگار پیش و هر خوبی که از آسمان فرود آمده باشد و کسی آن را دانسته باشد، یا کسی به آن عالم نباشد و در آن بیان هر چیزی و شفای از برای همهٔ عالمیان در آن باشد، و همچنین راحت از برای کسی که به آن آسودگی طلبد، و بینایی از برای آن که خدا به او ارادهٔ خیری فرموده باشد، و به سوی حق اُنسی گرفته باشد، تو را به سوی او رهنمایی می کنم. پس برو به نزد او، باشد، و به رفتن بر پای های خویش و پیاده روی باشد. و اگر نتوانی بر زانوهای خویش برو و اگر از آن نیز عاجز شوی، بر روی خویش برو (که صورت را بر زمین گذار).

من گفتم: نه چنین است، بلکه من قدرت بر رفتن دارم؛ هم در بدن و هم در مال (بعنی: بدنم طاقت زحمت سفر دارد و خرجی نیز دارم). آن عالم گفت: پس همین زمان برو تا برسی به یثرب. گفتم که: یثرب را نمی شناسم. گفت: برو تا برسی به مدینه پیغمبری علای که در میان

۱. و غریض بر وزن زبیر، وادی یا دهی است نزدیک مدینه. (مترجم)

فَقُلْتُ: لا، بَلْ أَنَا أَقْدِرُ عَلَى الْمَسِيرِ فِي الْبَدَنِ وَ الْمَالِ، قَالَ: فَانْطَلِقْ مِنْ فَـوْرِكَ
حَتّىٰ تَأْتِي يَثْرِبَ، فَقُلْتُ: لا أَعْرِفُ يَثْرِبَ، قَالَ: فَانْطَلِقْ حَتّىٰ تَأْتِي مَدِينَةَ النّبِيِّ عَيْمُ

اللّذِي بُعِثَ فِي الْعَرَبِ وَ هُوَ النّبِيُّ الْعَرَبِيُّ الْهَاشِمِيُّ لَ فَإِذَا دَخَلْتَهَا، فَسَلْ عَنْ بَنِي غَنْمِ

بنِ مَالِكِ بْنِ النّجَارِ وَ هُوَ عِنْدَ بَابِ مَسْجِدِهَا، وَ أَظْهِرْ يِزَّةَ النّصْرَانِيَّةِ وَ حِلْيَتَهَا؛ فَإِنَّ بَنِ مَالِكِ بْنِ النّجَارِ وَ هُوَ عِنْدَ بَابِ مَسْجِدِهَا، وَ أَظْهِرْ يِزَّةَ النّصْرَانِيَةِ وَ حِلْيَتَهَا؛ فَإِنَّ وَالْيَهَا يَتَشَدَّدُ عَلَيْهِمْ، وَ الْخَلِيفَةُ أَشَدُّ، ثُمَّ تَسْأَلُ عَنْ بَنِي عَمْرِو بْنِ مَبْدُولٍ وَ هُوَ بِبَقِيعِ الزّبَيْرِ، ثُمَّ تَسْأَلُ عَنْ مُوسَى بْنِ جَعْفَرٍ، وَ أَيْنَ مَنْزِلُهُ؟ وَ أَيْنَ هُو؟ مُسَافِرٌ أَمْ حَاضِرُ؟ الزّبَيْرِ، ثُمَّ تَسْأَلُ عَنْ مُوسَى بْنِ جَعْفَرٍ، وَ أَيْنَ مَنْزِلُهُ؟ وَ أَيْنَ هُو؟ مُسَافِرٌ أَمْ حَاضِرُ؟ فَإِنْ سَفَرَهُ أَقْرَبُ مِمَّا ضَرَبْتَ إِلَيْهِ.

ثُمَّ أَعْلِمْهُ أَنَّ مَطْرَانَ عُلْيَا الْغُوطَةِ \_غُوطَةِ دِمَشْقَ\_هُوَ الَّذِي أَرْشَدَنِي إِلَيْكَ، وَ هُو يُقْرِثُكَ السَّـلَامَ كَثِيراً، وَ يَقُولُ لَكَ ﴿إِنِّي لِأَكْثِرُ مُنَاجَاةً رَبِّي أَنْ يَجْعَلَ إِسْـلَامِي عَلَىٰ يَدَيْكَ.

مراحمة تا ميزار صوري ساوي

فَقَصَّ هٰذِهِ الْقِصَّةَ وَ هُوَ قَائِمٌ مُعْتَمِدُ عَلَىٰ عَصَاهُ، ثُمَّ قَالَ: إِنْ أَذِنْتَ لِي يَا سَيِّدِي كَفَّرْتُ لَكَ وَ جَلَسْتُ.

فَقَالَ: «آذَنُ لَكَ أَنْ تَجْلِسَ، وَ لَا آذَنُ لَكَ أَنْ تُكَفِّرَ».

فَجَلَسَ، ثُمَّ أَلَقىٰ عَنْهُ بُرْنُسَهُ، ثُمَّ قَالَ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، تَأْذَنُ لِي فِي الْكَـلَامِ؟ قَالَ: «نَعَمْ، مَا جِنْتَ إِلَّا لَهُ».

فَقَالَ لَهُ النَّصْرَانِيُّ: ارْدُدْ عَلَىٰ صَاحِبِي السَّلَامَ، أَ وَ مَا تَرُدُّ السَّلَامَ؟ فَقَالَ أَبُو الْحَسَنِ ﷺ: «عَلَىٰ صَاحِبِكَ أَنْ هَدَاهُ اللهُ، فَأَمَّا التَّسْلِيمُ، فَذَاكَ إِذَا صَارَ فِي دِينِنَا». عرب مبعوث شده، و او همان پیغمبر عربی هاشمی است، و چون داخل مدینه شدی، سؤال کن از منزل پسران غنم بن مالک بن نجار و آن در نز ددر مسجد مدینه است، و جامهٔ ترسایی و هیئت آن را از خود دور کن؛ زیرا که حاکم مدینه بر ترسایان سختگیری می کند، و خلیفه شد تش بر ایشان از او بیشتر است. بعد از آن سؤال می کنی از منزل پسران عمر و بن مبذول و آن در نقیع زبیر است ( تتمه روایت:) پس، از ایشان سؤال می کنی از موسی بن جعفر و این که منزل او در کجاست و آن حضرت در کجا می باشد آیا مسافر است یا حاضر ؟ پس اگر مسافر باشد، دنبال او بر و و به او ملحق شو؛ زیرا که سفر آن حضرت نز دیک تر است از آن مسافتی که تو طی کرده ای و به جانب او سفر نموده ای. پس او را اعلام کن که مطران که در بالای غوطه ( یعنی: غوطهٔ دمشق) مسکن دارد، او مرا به سوی تو رهنمایی نمود و مطران تو را سلام می رساند و می گوید: بیشتر مناجات من با پر وردگار خویش آن است که اسلام مرا بر دست تو قرار دهد.

و آن ترسااین قصّه را خواند، در حالی که ایستاده و تکیه زده بود بر عصای خویش. بعد از آن به حضرت عرض کرد که: ای آقای من، اگر مرارخصت می دهی از برای تو تکفیر به عمل می آورم و می نشینم. ۲ حضرت فرمود که: «تو را رخصت می دهم که بنشینی، ولیکن تو را رخصت نمی دهم که تکفیر را به عمل آوری».

پس نشست و بُرنس خود را از سر انداخت. "پس آن ترسا عرض کردکه: فدای تو گردم، مرا رخصت می دهی در سخن گفتن؟ حضرت فرمود: «آری، تو نیامدهای، مگر برای آنکه سخن گویی». پس آن ترسا عرض کردکه: جواب سلام صاحب خویش (یعنی: عالم غُوطه) را بگویم از جانب تو، یا آنکه جواب سلام او را نمی فرمایی؟ حضرت امام موسی الله فرمود که: هسلام بر صاحب تو باد! اگر خدا او را هدایت کند، و امّا تسلیم و سلام کردن به طریقهٔ جزم که در آن شرطی نباشد، چنانچه بعضی گمان کرده اند، یا آشتی کردن، پس آن در وقتی است که

۱. و نقیع، بانون کَلَمَن چاهی است پر آب، و در بعضی از نسخ کافی، بقیع با بای ابجد است، و آن نصحیف است؛ زیرا
 که بقیع قبرستان مدینه است و آن در بیرون شهر است و آن را بقیع فرقد مینامند. (مترجم)

۲- و تکفیر به معنی خم شدن و سر به زیر آوردن است؛ به طوری که نزدیک به رکوع باشد و در این زمان آن راگرنش میگویند و بعضی گفته اند که: به معنی دست در بر گرفتن است. (مترجم)

۳. و بُرنس، به ضمّ با و نون و سکون را، کلاه فرنگی راگویند، و بر داشتن آن در وقت سخن گفتن، نشانهٔ تعظیم و تواضع مخاطب است، و در صراح است که آن کلاهی است که در اوّل اسلام آن را میپوشیدهاند. (مترجم)

فَقَالَ النَّصْرَانِيُّ: إِنِّي أَسْأَلُكَ أَصْلَحَكَ اللهُ؟ قَالَ: «سَلْ». قَالَ: أَخْبِرْنِي عَنْ كِتَابِ
اللهِ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ نَطَقَ بِهِ؛ ثُمَّ وَصَفَهُ بِمَا وَصَفَهُ بِهِ، فَقَالَ: ﴿حم۞ وَالْكِتَابِ
اللهِ الَّذِي أَنْزَلْنَاهُ فِى لَيْلَةٍ مُبَارَكَةٍ إِنَّا كُنَّا مُنْذِرِينَ۞ فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ﴾ مَا تَفْسِيرُهَا
الْمُبِينِ۞ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِى لَيْلَةٍ مُبَارَكَةٍ إِنَّا كُنَّا مُنْذِرِينَ۞ فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ﴾ مَا تَفْسِيرُهَا
فِي الْبَاطِنِ؟

فَقَالَ: «أَمَّا ﴿ حَمَّ فَهُوَ مُحَمَّدٌ ﷺ وَ هُوَ فِي كِتَابِ هُودٍ الَّذِي أُنْـزِلَ عَـلَيْهِ وَ هُــوَ مَنْقُوصُ الْحُرُوفِ. وَ أَمَّا ﴿ الْكِتَابِ الْمُبِينِ ﴾ فَهُوَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عَلِيًّ ﴾ . وَ أَمَّا اللَّــئَلَةُ ، مَنْقُوصُ الْحُرُوفِ. وَ أَمَّا ﴿ الْكِتَابِ الْمُبِينِ ﴾ فَهُو أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عَلِيٍّ ﴾ . وَ أَمَّا اللَّــئَلَةُ ، فَفَاطِمَةُ صَلَوَاتُ اللّه عَلَيْهَا. وَ أَمَّا قَوْلُهُ: ﴿ فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ﴾ يَقُولُ: يَخْرُجُ مِنْهَا خَيْرُ كَثِيرٌ ، فَرَجُلُ حَكِيمٌ ، وَ رَجُلُ حَكِيمٌ ، وَ رَجُلُ حَكِيمٌ ، وَ رَجُلُ حَكِيمٌ ،

فَقَالَ الرَّجُلُ: صِفْ لِيَ الْأَوَّلِ وَ الْآخِرَ مِنْ هَوُّلَاءِ الرِّجَالِ، فَقَالَ: «إِنَّ الصِّفَاتِ تَشْتَبِهُ، وَ لَكِنَّ الثَّالِثَ مِنَ الْقَوْمِ أَصِفُ لَكَ مَا يَخْرُجُ مِنْ نَسْلِهِ، وَ إِنَّهُ عِنْدَكُمْ لَفِي الْكُتُبِ الَّتِي نَزَلَتْ عَلَيْكُمْ إِنْ لَمْ تُغَيِّرُوا وَ تُحَرِّفُوا وَ تُكَفِّرُوا وَ قَدِيماً مَا فَعَلْتُمْ».

قَالَ لَهُ النَّصْرَانِيُّ: إِنِّي لَا أَسْتُرُ عَنْكَ مَا عَلِمْتُ، وَ لَا أُكَذِّبُكَ، وَ أَنْتَ تَعْلَمُ مَا أَقُولُ

در دین ما در آید و مسلمان گردده.

آن مرد ترسا عرض کرد که: اوّل و آخر از این گروه مردان (یعنی: امیر المؤمنین و صاحب الزّمان از این جماعت امامان 樂) را برای من وصف کن (و می تواند که معنی این باشد که: اوّل تا آخر همه را برای من بیان کن). حضرت فرمود که: «صفتها مشتبه می شود و موجب تعیین و تشخیص نمی شود، ولیکن وصف می کنم از برای تو آنچه را که بیرون می آید از نسل سیم از این گروه (که عبارت است از: حضرت امام حسین 樂. و می تواند که مراد از سیم، امام زین العابدین 樂 باشد؛ زیرا که آن حضرت، از سیم امامانی است که از لیله بیرون آمدهاند، ولیکن اوّل، اظهر است) و به درستی که که او در نزد شما مذکور است؛ در آن کتابها که بر شما فرود آمده است، اگر آنها را تغییر نداده باشید، و تحریف نکرده باشید، و کافر نشده باشید، و در زمان پیش چه کردید، یا در قدیم کردید آنچه کردید».

آن ترسا عرض كردكه: آنچه دانستهام، از تو نميپوشم و تو را نسبت به دروغ نميدهم،

۱. دخان، ۱.۴.

فِي صِدْقِ مَا أَقُولُ وَكَذِبِهِ، وَ اللّهِ لَقَدْ أَعْطَاكَ اللّهُ مِنْ فَضْلِهِ، وَ قَسَمَ عَلَيْكَ مِنْ نِعَمِهِ مَا لَا يَخْطُرُهُ الْخَاطِرُونَ، وَ لَا يَسْتُرُهُ السَّاتِرُونَ، وَ لَا يُكَذِّبُ فِيهِ مَنْ كَذَّب، فَقَوْلِي لَك فِي ذٰلِكَ الْحَقُّ، وَكُلُّ مَا ذَكَرْتُ فَهُوَ كَمَا ذَكَرْتُ.

فَقَالَ لَهُ أَبُو إِبْرَاهِيمَ ﷺ: «أَعَجِّلُكَ أَيْضاً خَبَراً لَا يَعْرِفُهُ إِلَّا قَلِيلٌ مِمَّنْ قَرَأَ الْكُتُب، أَخْبِرْنِي مَا اسْمُ أُمِّ مَرْيَمَ؟ وَ أَيُّ يَوْمٍ نُفِخَتْ فِيهِ مَرْيَمُ؟ وَ لِكُمْ مِنْ سَاعَةٍ مِنَ النَّهَارِ؟ وَ أَيُّ يَوْمٍ وَضَعَتْ مَرْيَمُ فِيهِ عِيسىٰ ﴿ وَ لِكُمْ مِنْ سَاعَةٍ مِنَ النَّهَارِ؟».

فَقَالَ النَّصْرَانِيُّ: لَا أَدْرِي.

فَقَالَ أَبُو إِبْرَاهِيمَ ﷺ : «أَمَّا أُمُّ مَرْيَمَ، فَاشْمُهَا مَرْثَا، وَ هِيَ وَهِيبَةٌ بِالْعَرَبِيَّةِ.

وَ أَمَّا الْيَوْمُ الَّذِي حَمَلَتْ فِيهِ مَرْيَمُ الْهُوْ يَوْمُ الْجُمُعَةِ لِلزَّوَالِ، وَ هُوَ الْيَوْمُ الَّذِي هَبَطَ فِيهِ مَرْيَمُ الْهُوْ يَوْمُ الْجُمُعَةِ لِلزَّوَالِ، وَ هُوَ الْيَوْمُ الَّذِي هَبَطَ فِيهِ الرُّوحُ الْأَمِينُ، وَ لَيْسَ لِلْمُشْلِمِينَ عِبَدُ كَانَ أَوْلَى مِنْهُ، عَظَمَهُ اللَّهُ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ، وَ عَظَمَهُ مُحَمَّدُ مَنْ اللهُ مُعَدِدًا فَهُو يَوْمُ الْجُمُعَةِ.

وَ أَمَّا الْيَوْمُ الَّذِي وَلَدَتْ فِيهِ مَرْيَمُ، فَهُوَ يَوْمُ الثَّلَاثَاءِ لِأَرْبَعِ سَاعَاتٍ وَ نِصْفٍ مِنَ النَّهَارِ.

وَ النَّهَرُ الَّذِي وَلَدَتْ عَلَيْهِ مَرْيَمُ عِيسَىٰ ﴿ هَلْ تَعْرِفُهُ ؟ » قَـالَ: لَا، قَـالَ: «هُــوَ الْفُرَاتُ، وَ عَلَيْهِ شَجَرُ النَّخْلِ وَ الْكَرْمِ، وَ لَـيْسَ يُسَــاوىٰ بِــالْفُرَاتِ شَـــيْءُ لِـلْكُرُومِ وَ النَّخِيلِ.
وَ النَّخِيلِ.

فَأَمَّا الْيَوْمُ الَّذِي حَجَبَتْ فِيهِ لِسَانَهَا، وَ نَادىٰ قَيْدُوسُ وُلْدَهُ وَ أَشْـيَاعَهُ، فَـأَعَانُوهُ وَ أَخْرَجُوا آلَ عِمْرَانَ لِيَنْظُرُوا إِلَىٰ مَرْيَمَ، فَقَالُوا لَهَا مَا قَصَّ اللّٰهُ عَلَيْكَ فِي كِتَابِهِ،وَ با آنکه تو میدانی آنچه راکه من میگویم که راست آن کدام است و دروغ آن کدام. و به خدا سوگند، که خدا تو را از فضل خود عطا فرموده، و از نعمتهای خویش بر تو تقسیم نموده، آنچه صاحبان خاطر به خاطر خود نمیگذرانند و پوشندگان آن را نمی پوشند، و آنکه تکذیب میکند در باب آن تکذیب نمی تواند کرد. پس گفتار من برای تو در این باب راست و درست است. هر چه ذکر فرمودی چنان است که ذکر فرمودی.

پس، حضرت امام موسی از آنان که کتاب های الهی را خوانده اند. خبر ده مراکه نام مادر مریم نمی داند، مگر کمی از آنان که کتاب های الهی را خوانده اند. خبر ده مراکه نام مادر مریم چیست و چه روز بود که در آن به او (به مریم) دمیده شد و آن دمیدن در چند ساعتی از روز اتفاق افتاد و در کدام روز مریم عیسی الله را در آن زایید و وضع حمل در چند ساعتی از روز بود؟ ۱۱

راوی میگوید که آن ترسا عرض کرد که نمی دانم.

حضرت امام موسى كاظم الله فرمود كه الما مادر مريم، نامش مَرثا بود. او امّا روزى كه مريم در آن حامله شد، روز جمعه بود در وقت زوال آفتاب و آن روز، روزى است كه خدا روح الامين (يعنى: جبرئيل) را در آن فرو فرستاد و مسلمانان را عبدى نيست كه از آن بهتر باشد، و خداى تبارك و تعالى آن روز را به بزرگى ياد فرموده، و محمد الله آن را تعظيم نموده، و خداى تعالى آن حضرت را امر فرمودكه: آن را عيد گرداند و آن روز، روز جمعه است.

و امّا روزی که مریم در آن زایید، روز سه شنبه بود در وقتی که چهار ساعت و نیم از روز رفته بود. و آیا میشناسی آن نهری راکه مریم عیسی را بر کنار آن زایید؟»

آن ترساعرض کرد: نه. حضرت فرمود که: «آن نهر، نهر فرات است و بسر لب آن نهر، درختان خرما و درختان انگور بود، و چیزی با فرات برابسری نمی کرد، به جهت درختان انگور و درختان خرما (یا هیچ نهری آن قدر درخت خرما و انگور بر لب آن نبود) که بر لب نهر فرات بود و امّا روزی که مریم زبان خود را در آن از سخن گفتن منع نمود و قیدوس (یعنی: شیطان) فرزندان و شیعیان خود را آواز داد، او را اعانت نمودند، و فرزندان عمران را بیرون بردند که به مریم نظر کنند و به مریم گفتند: آنچه را که خدا در کتاب خود بر تو خوانده

و مرثا به لغت عربي، و هيبه است، و أن به معنى چيزكي است بخشيده شده. (مترجم)

عَلَيْنَا فِي كِتَابِهِ، فَهَلْ فَهِمْتَهُ؟» قَالَ: نَعَمْ، وَ قَرَأْتُهُ الْيَوْمَ الْأَحْدَثَ، قَالَ: «إِذَنْ لَا تَقُومَ مِنْ مَجْلِسِكَ حَتّىٰ يَهْدِيَكَ اللّهُ».

قَالَ النَّصْرَانِيُّ: مَا كَانَ اسْمُ أُمِّي بِالسُّرْيَانِيَّةِ وَ بِالْعَرَبِيَّةِ؟

فَقَالَ: «كَانَ اسْمُ أُمِّكَ بِالشُّرْيَانِيَّةِ عَنْقَالِيَةَ، وَ عُنْقُورَةُ كَانَ اسْمُ جَدَّتِكَ لِأَبِيكَ؛ وَ أُمَّا اسْمُ أُمِّكَ بِالْعَرَبِيَّةِ، فَهُوَ مَيَّةً؛ وَ أُمَّا اسْمُ أَبِيكَ، فَعَبْدُ الْمَسِيحِ، وَ هُوَ عَبْدُ اللَّهِ بِالْعَرَبِيَّةِ، وَ لَيْسَ لِلْمَسِيحِ عَبْدٌ».

قَالَ: صَدَقْتَ وَ بَرِرْتَ، فَمَا كَانَ اشْمُ جَدِّي؟ قَالَ: «كَانَ اشْمُ جَدِّكَ جَبْرَئِيلَ، وَ هُوَ عَبْدُ الرَّحْمٰنِ سَمَّيْتُهُ فِي مَجْلِسِي هٰذَا»

قَالَ: أَمَا إِنَّهُ كَانَ مُسْلِماً؟ قَالَ أَبُو إِبْرَاهِيمَ ﴿ «نَعَمْ، وَ قُتِلَ شَهِيداً، دَخَلَتْ عَلَيْهِ أَجْنَادٌ، فَقَتَلُوهُ فِي مَنْزِلِهِ غِيلَةً، وَ الْأَجْنَادُ مِنْ أَهْلِ الشَّام».

قَالَ: فَمَا كَانَ اسْمِي قَبْلَ كُنْيَتِي؟ قَالَ: «كَانَ اسْمُكَ عَبْدَ الصَّلِيبِ». قَالَ: فَمَا تُسَمِّينِي؟ قَالَ: «كَانَ اسْمُكَ عَبْدَ اللَّهِ». تُسَمِّينِي؟ قَالَ: «أُسَمِّيكَ عَبْدَ اللَّهِ».

قَالَ: فَإِنِّي آمَنْتُ بِاللهِ الْعَظِيمِ، وَ شَهِدْتُ أَنْ لَا إِلٰهَ إِلَّا اللهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، فَوْداً صَمَداً، لَيْسَ كَمَا تَصِفُهُ الْيَهُودُ، وَ لَا جِنْسُ مِنْ أَجْنَاسِ صَمَداً، لَيْسَ كَمَا تَصِفُهُ الْيَهُودُ، وَ لَا جِنْسُ مِنْ أَجْنَاسِ الشَّرْكِ، وَ أَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَ رَسُولُهُ أَرْسَلَهُ بِالْحَقِّ، فَأَبَانَ بِهِ لِأَهْلِهِ، وَ عَمِيَ الشَّرْكِ، وَ أَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَ رَسُولُهُ أَرْسَلَهُ بِالْحَقِّ، فَأَبَانَ بِهِ لِأَهْلِهِ، وَ عَمِيَ الشَّرْكِ، وَ أَنَّهُ كَانَ رَسُولَ اللهِ إِلَى النَّاسِ كَافَّةً: إِلَى الْأَحْمَرِ وَ الْأَسْوَدِ، كُلِّ فِيهِ الْمُبْطِلُونَ، وَ الْأَسْوَدِ، كُلِّ فِيهِ مُشْتَرِكُ، فَأَبْصَرَ مَنْ أَبْصَرَ، وَ اهْتَدىٰ مَنِ اهْتَدىٰ، وَ عَمِيَ الْمُبْطِلُونَ، وَ ضَلَّ عَنْهُمْ مَا كَانُ اللهُ فِي الْمُبْطِلُونَ، وَ أَشْهَدُ أَنَّ وَلِيَّهُ نَطَقَ بِحِكْمَتِهِ، وَ أَنَّ مَنْ كَانَ قَبْلَهُ مِنَ الْأَنْبِيَاءِ نَطَقُوا كَانُوا يَدْعُونَ، وَ أَشْهَدُ أَنَّ وَلِيَّهُ نَطَقَ بِحِكْمَتِهِ، وَ أَنَّ مَنْ كَانَ قَبْلَهُ مِنَ الْأَنْبِيَاءِ نَطَقُوا كَانَ قَبْلَهُ مِنَ الْأَنْبِيَاءِ نَطَقُوا يَعْوَلَ اللهُ فَي إِلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ فَي الْسُولِ فَي الْمُنْطِلُونَ، وَ أَشْهَدُ أَنَّ وَلِيَّهُ نَطَقَ بِحِكْمَتِهِ، وَ أَنَّ مَنْ كَانَ قَبْلَهُ مِنَ الْأَنْبِيَاءِ نَطَقُوا

و بر ما در کتاب خویش قصّه نموده، پس آیا آن را فهمیدهای؟ عرض کرد: آری و امروز که از هر روز تازه تر است، آن را خواندهام . حضرت فرمود که: «در ایس همنگام، از ایس مجلس برنخیزی تا خدا تو را هدایت فرماید».

آن ترسا عرض کرد که: نام مادر من به زبان سُریانی و به لغت عربی چه بود؟ حضرت فرمود که: «نام مادرت به زبان سُریانی، عنقالیه بود، و عنقوره نام جدّهٔ پدری تو بود، و امّا نام مادرت به لغت عربی، مَیّه است». (و حضرت فرمود که: «امّا نام پدرت، عبدالمسیح است (یعنی: بندهٔ مسیح) و عبدالمسیح به لغت عربی، عبدالله است، یعنی: بندهٔ خدا و مسیح (یعنی: عیسی ﷺ) را بنده ای نیست».

ترسا عرض کرد که: راست گفتی و خوب فرمودی، پس بفرماکه نام جد من چه بود؟ فرمود که: «نام جدّت، جبر ثیل ﷺ بود و آن، به زبان عربی، به معنی عبدالرّ حمان است (یعنی: بندهٔ خداوند مهربان) و او را در همین مجلس خویش نام بردم».

عرض کرد که: جدّم مسلمان بود؟ حضرت امام موسی الله فرمود: «آری و کشته شد در حالی که شهید راه خدا بود، و لشکری چند بر او داخل شدند و او را در منزل خودش از روی مکر و حیله کشتند، و آن لشکرها از اهل شام بودند».

عرض کرد که: نام من، پیش از گنیتم چه بود؟ فرمود که: «نام تو عبدالصّلیب بود» (یعنی: بندهٔ صلیب ۲). عرض کرد که: تو مرا به چه نام مینامی؟ فرمود که: «من تو را عبدالله نام میگذارم».

ترساگفت که: من ایمان آوردم به خدای بزرگ و گواهی دادم که خدایی نیست، مگر خدا در حالتی که یگانه است و او را شریکی نیست و تنها و پناه نیاز مندان است، و چنان نیست که ترسایان او را وصف میکنند، و نه چنانچه جهودان او را شرح می نمایند، و نه نوعی از نوعهای شرک مانند مجسّمِه و مشبِهّه و امثال ایشان. و شهادت می دهم که محمد، بنده و رسول اوست که او را به راستی و درستی فرستاد، پس آن حضرت حقّ را از برای اهل آن ظاهر و آشکار نمود و کجروان تبهروزگار از آن کور شدند و آن را ندیدند. و شهادت می دهم که آن حضرت رسول خدا بوده است به سوی همهٔ مردمان که خدا او را فرستاده به سوی

۱. و میّه، به تشدید بای حطّی، از نامهای زنان است و اهل لغت معنی آن را بیان نکردهاند. (مترجم)

۲. و صلیب، چَلیها است که ترسایان در گردن کنند و بر خود بیاویزند. (مترجم)

بِالْحِكْمَةِ الْبَالِغَةِ، وَ تَوَازَرُوا عَلَى الطَّاعَةِ لِلَّهِ، وَ فَارَقُوا الْبَاطِلَ وَ أَهْلَهُ وَ الرَّجْسَ وَ أَهْلَهُ، وَ هَجَرُوا سَبِيلَ الضَّلَالَةِ، وَ نَصَرَهُمُ اللَّهُ بِالطَّاعَةِ لَهُ، وَ عَصَمَهُمْ مِنَ الْمَعْصِيَةِ، فَهُمْ لِلَّهِ أَوْلِيَاءُ، وَ لِلدِّينِ أَنْصَارُ، يَحُثُّونَ عَلَى الْخَيْرِ وَ يَأْمُرُونَ بِهِ، آمَنْتُ بِالصَّغِيرِ مِنْهُمْ فَهُمْ لِلَّهِ أَوْلِيَاءُ، وَ لِلدِّينِ أَنْصَارُ، يَحُثُّونَ عَلَى الْخَيْرِ وَ يَأْمُرُونَ بِهِ، آمَنْتُ بِالصَّغِيرِ مِنْهُمْ وَ اللَّهِ مَنْ ذَكُونَ مِنْهُمْ وَ مَنْ لَمْ أَذْكُون، وَ آمَنْتُ بِاللَّهِ \_تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ \_ رَبِّ الْعَالَمِينَ. الْعَالَمِينَ.

فَقَالَ: وَ اللّٰهِ أَصْلَحَكَ اللّٰهُ - إِنِّي لَغَنِيٌّ، وَ لَقَدْ تَرَكْتُ ثَـلَاثَمِائَةِ طَرُوقٍ بَيْنَ فَرَسٍ وَ فَرَسَةٍ، وَ تَرَكْتُ أَلْفَ بَعِيرٍ، فَحَقُّكَ فِيهَا أَوْفَرُ مِنْ حَقِّي، فَقَالَ لَهُ: «أَنْتَ مَوْلَى اللّٰهِ وَ رَسُولِهِ، وَ أَنْتَ فِي حَدٍّ نَسَبِكَ عَلَىٰ حَالِكَ». سرخ و سیاه (یعنی: عرب و عجم) و همه در آن شرکت دارند، پس بینا شد هر که بینا شد، و راه راست یافت، هر که راه راست یافت. و کجروان تبهروزگار کور شدند و ضایع شد از ایشان آنچه آن را می خواندند. و شهادت می دهم که ولی او به حکمتش گویاگردید و آنکه کسانی که پیش از او بوده اند از پیغمبران، به حکمت بالغه گویا شدند، و بر طاعت خدا یکدیگر را یاری نمودند، و از باطل و اهل آن و از پلیدی و صاحب آن مفارقت و از راه ضلالت، مهاجرت کردند، و خدا ایشان را به طاعت خویش یاری کرد، و ایشان را از معصیت نگاه داشت. پس ایشان خدا را دوستان و دین را یاورانند، که مردم را بر خیر و خوبی ترغیب میکنند، و به آن امر می فرمایند.

ایمان آوردم به کوچک و بزرگ ایشان و یا آن که ذکر کردم از ایشان و به آن که ذکر نکردم. و ایمان آوردم به خدای تبارک و تعالی که پر وردگار عالمیان است. پس زنار خویش را برید، و صلیبِ از طلا را که گردن خود اندخته بود، پاره نمود و به حضرت عرض کرد که: مراامر کن تا آن که زکات خویش را بگذارم در آنجا که عزا امر می فرمایی و بدهم به کسی که تو صلاح می دانی.

حضرت فرمود که: ۱۵در اینجاتو را برادری هست که بر دین مثل دین تو بوده، و آن مردی است از خویشان تو، از قبیلهٔ قیس بن تعلیه، و او در تعمت اسلام داخل گردیده؛ چنانچه تو در نعمت آن داخل شدی، پس با یکدیگر مواسات و مجاورت کنید، و با هم برابر و همسایه باشید، و من فرود آوردن حقّ شما را در اسلام بر شما و انخواهم گذاشت و به شما آنچه باید برسانم می رسانم».

عرض کردکه: خدا تو را به اصلاح آورد، به خدا سوگند که من مال دار و بی نیازم و هر آینه واگذاشته م در منزل خویش سیصد اسب نر و ماده را که قابلیّت بالای یکدیگر رفتن، به هم رسانیده اند، که همهٔ آنها کمسال و جوانانند و هزار شتر را نیز واگذاشته م و حقّ تو از خمس و زکات در آن حیوانات (و بنابر بعضی از نسخ کافی، در آن اسبان و شتران) تمام تر از حقّ من است (و ظاهر این است که این سخن را از روی تعارف و تواضع به حضرت عرض نموده باشد).

حضرت فرمود که: «تو آزاد کردهٔ خدا و رسول او یی و تو در حدٌ نسب خویش بر همان حال که بودهای هستی؛ (چه آن شخص از بزرگان ترسا بود. حضرت فرمود که چنین نیست فَحَسُنَ إِسْلَامُهُ، وَ تَزَوَّجَ امْرَأَةً مِنْ بَنِي فِهْرٍ، وَ أَصْدَقَهَا أَبُو إِبْرَاهِيمَ ﷺ خَـمْسِينَ دِينَاراً مِنْ صَدَقَةِ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ ﷺ، وَ أَخْدَمَهُ، وَ بَوَّأَهُ، وَ أَقَامَ حَتَّىٰ أُخْرِجَ أَبُـو إِبْرَاهِيمَ ﷺ، فَمَاتَ بَعْدَ مَخْرَجِهِ بِثَمَانٍ وَ عِشْرِينَ لَيْلَةً.

الْحَسَنِ بْنِ رَاشِدٍ، عَنْ يَعْقُوبَ بْنِ جَعْفَرٍ، قَالَ: كُنْتُ عِنْدَ أَبِي إِبْرَاهِيمَ اللهِ وَ أَتَاهُ رَجُلُ الْحَسَنِ بْنِ رَاشِدٍ، عَنْ يَعْقُوبَ بْنِ جَعْفَرٍ، قَالَ: كُنْتُ عِنْدَ أَبِي إِبْرَاهِيمَ اللهِ وَ أَتَاهُ رَجُلُ مِنْ أَهْلِ نَجْرَانَ الْيَمَنِ مِنَ الرُّهْبَانِ وَ مَعَهُ رَاهِبَةً، فَاسْتَأْذَنَ لَهُمَا الْفَضْلُ بْنُ سَوَّادٍ، فَقَالَ مِنْ أَهْلِ نَجْرَانَ الْيَمَنِ مِنَ الرُّهْبَانِ وَ مَعَهُ رَاهِبَةً، فَاسْتَأْذَنَ لَهُمَا الْفَضْلُ بْنُ سَوَّادٍ، فَقَالَ لَهُ: «إِذَا كَانَ غَداً فَأْتِ بِهِمَا عِنْدَ بِنْرِ أُمَّ خَيْرٍ» قَالَ: فَوَافَيْنَا مِنَ الْعُدِ، فَوَجَدْنَا الْقَوْمَ قَدْ وَافَوْا، فَأَمْرَ بِخَصَفَةِ بَوَادِيَّ، ثُمَّ جَلَسَ وَ جَلْسُوا، فَبَدَأَتِ الرَاهِبَةُ بِالْمَسَائِلِ، فَسَأَلَتْ وَافَوْا، فَأَمْرَ بِخَصَفَةِ بَوَادِيَّ، ثُمَّ جَلَسَ وَ جَلْسُوا، فَبَدَأَتِ الرَاهِبَةُ بِالْمَسَائِلِ، فَسَأَلْتُ عَنْ مَسَائِلَ كَثِيرَةٍ، كُلُّ ذٰلِكَ يُحِيبُهَا، وَ سَأَلُهَا أَبُو إِبْرَاهِيمَ اللهِ عَنْ أَشْيَاءَ لَمْ يَكُنْ عِنْدَهَا فِيهَا شَيْءً، ثُمَّ أَسْلَمَتْ.

ثُمَّ أَقْبَلَ الرَّاهِبُ يَسْأَلُهُ، فَكَانَ يُجِيبُهُ فِي كُلِّ مَا يَسْأَلُهُ، فَقَالَ الرَّاهِبُ: قَدْ كُنْتُ قَوِيّاً عَلَىٰ دِينِي، وَ مَا خَلَّفْتُ أَحَداً مِنَ النَّصَارِىٰ فِي الْأَرْضِ يَبْلُغُ مَبْلَغِي فِي الْعِلْمِ، وَ لَقَدْ سَمِعْتُ بِرَجُلٍ فِي الْهِنْدِ إِذَا شَاءَ حَجَّ إِلَىٰ بَيْتِ الْمَقْدِسِ فِي يَوْمٍ وَ لَيْلَةٍ، ثُمَّ يَرْجِعُ لِقَدْ سَمِعْتُ بِرَجُلٍ فِي الْهِنْدِ إِذَا شَاءَ حَجَّ إلى بَيْتِ الْمَقْدِسِ فِي يَوْمٍ وَ لَيْلَةٍ، ثُمَّ يَرْجِعُ إلىٰ مَنْزِلِهِ بِأَرْضِ الْهِنْدِ، فَسَأَلْتُ عَنْهُ بِأَيِّ أَرْضٍ هُو؟ فَقِيلَ لِي: إِنَّهُ بِسُبْذَانَ، وَ سَأَلْتُ إلىٰ مَنْزِلِهِ بِأَرْضِ الْهِنْدِ، فَسَأَلْتُ عَنْهُ بِأَيِّ أَرْضٍ هُو؟ فَقِيلَ لِي: إِنَّهُ بِسُبْذَانَ، وَ سَأَلْتُ اللّهُ لَكُمْ فِي كِتَابِكُمْ، وَ لَنَا مِعْشَرَ الْأَدْيَانِ فِي كُتُبِنَا. بِعَرْشِ سَبَأَ، وَ هُوَ الَّذِي ذَكْرَهُ اللّهُ لَكُمْ فِي كِتَابِكُمْ، وَ لَنَا مَعْشَرَ الْأَدْيَانِ فِي كُتُبِنَا.

كه نسب تو به واسطهٔ اسلام برطرف شده باشد، بلكه به حال خود باقي است.

و اسلام او نیکو گردید و مسلمان خوبی شد و زنی از قبیلهٔ بنی فیهر را تزویج کرد، و امام موسی کاظم علی بنار شرعی کابین آن زن کرد، از منافع موقوفات علی بن ابی طالب علی و خدمت کاری به عبدالله عطا فرمود و منزلی از برایش آماده نمود و عبدالله در مدینه ماند تا امام موسی علی را از مدینه به سوی بغداد بیرون بردند و بیست و هشت شب بعد از بیرون بردن آن حضرت، و فات کرد.

۱۲۹۳ / ۵.علی بن ابراهیم و احمد بن مهران هر دو روایت کردهاند، از محمد بن علی، از حسن بن راشد، از یعقوب بن جعفر که گفت: در نزدامام موسی کاظم ﷺ بودم و مردی از اهل نجران یمن از راهبان و خداپرستان نصارا به خدمت آن حضرت آمد و با او زن عابدهای از ایشان بود، و فضل بن سَوّار از برای ایشان رخصت طلبید. حضرت به فضل فرمود که: «چون فردا شود ایشان را بیاور در نزد چاه ام خیر».

راوی میگوید: فردا که شد، به خدمت امام گرسیدیم و آن قوم را یافتیم که به خدمتش آمده اند. پس آن حضرت امر فرمود که بوریایی را که از برگ خرما بافته بودند، انداختند و آن حضرت نشست، و ایشان نشستند. پس آن زن راهبه به مسائلی که داشت، ابتدا نمود و آن حضرت را از مسایل بسیار سؤال کرد و هر مسائله ای که می پرسید، حضرت او را جواب می فرمود. و حضرت امام موسی از را از چیزی چند سؤال کرد در باب سؤال آن حضرت جوابی در نزد آن زن نبود (و نتوانست که از هیچ یک از آنها جواب گوید)، پس آن زن مسلمان شد.

و آن مرد راهب رو به حضرت آورد و از او سؤال میکرد و آن حضرت او را جواب می فرمود در آنچه او را سؤال می نمود. پس راهب گفت که: من در دین خویش قوی بودم و کسی را از نصارا در زمین باقی نگذاشتم که در علم به آنجا که من رسیده ام، رسیده باشد. و هر آینه شنیدم که مردی هست در هند که چون خواهد قصد بیت المقدس میکند و در یک شبانه روز به سوی آن می آید، و به منزل خویش در زمین هند بر می گردد. و پس، از احوال آن مرد سؤال کردم و پرسیدم که: آن مرد در چه موضع از هند است؟ به من گفته شد که: در شبذان می باشد و از آن کسی که این خبر به من داد، سؤال کردم از سبب این امر، در جواب گفت که: سببش دانستن اسم اعظم است که آصف، و زیر سلیمان، بر آن ظفر یافت، چون تخت پادشاه

فَقَالَ لَهُ أَبُو إِبْرَاهِيمَ ﷺ: «فَكَمْ لِللهِ مِنِ اسْمٍ لَا يُرَدُّ؟» فَقَالَ الرَّاهِبُ: الْأَسْمَاءُ كَثِيرَةٌ، فَقَالَ لَهُ أَبُو الْحَسَنِ ﷺ: «فَأَخْبِرْنِي فَأَمَّا الْمَحْتُومُ مِنْهَا \_الَّذِي لَا يُرَدُّ سَائِلُهُ \_ فَسَبْعَةُ، فَقَالَ لَهُ أَبُو الْحَسَنِ ﷺ: «فَأَخْبِرْنِي عَمَّا تَحْفَظُ مِنْهَا» قَالَ الرَّاهِبُ: لَا، وَ اللهِ الَّذِي أَنْزَلَ التَّوْرَاةَ عَلَىٰ مُوسَىٰ، وَ جَعَلَ عِبْرَةً لِلْعَالَمِينَ، وَ فِئْنَةً لِشُكْرِ أُولِي الْأَلْبَابِ، وَ جَعَلَ مُحَمَّداً بَرَكَةً وَ رَحْمَةً، وَ جَعَلَ عَلِيَا عِبْرَةً لِلْعَالَمِينَ، وَ فِئْنَةً لِشُكْرٍ أُولِي الْأَلْبَابِ، وَ جَعَلَ مُحَمَّداً بَرَكَةً وَ رَحْمَةً، وَ جَعَلَ عَلِيمًا عَبْرَةً وَ بَصِيرَةً، وَ جَعَلَ الأَوْصِيَاءَ مِنْ نَسْلِهِ وَ نَسْلِ مُحَمَّدٍ مَا أَدْرِي، وَ لَوْ جَعَلَ عَلِيمًا عَلِيمًا عَبْرَةً وَ بَصِيرَةً، وَ جَعَلَ الأَوْصِيَاءَ مِنْ نَسْلِهِ وَ نَسْلِ مُحَمَّدٍ مَا أَدْرِي، وَ لَوْ حَمَلَ الْأَوْصِيَاءَ مِنْ نَسْلِهِ وَ نَسْلِ مُحَمَّدٍ مَا أَدْرِي، وَ لَوْ حَمَلَ الْأَوْصِيَاءَ مِنْ نَسْلِهِ وَ نَسْلِ مُحَمَّدٍ مَا أَدْرِي، وَ لَوْ كَرَيْتُ مَا احْتَجْتُ فِيهِ إِلَىٰ كَلَامِكَ، وَ لَا جِئْبُكَ وَ لَا سَأَلْتُكَ.

فَقَالَ لَهُ أَبُو إِبْرَاهِيمَ اللهِ: «عُدْ إِلَىٰ حَدِيثِ الْهِنْدِيِّ».

فَقَالَ لَهُ الرَّاهِبُ: سَمِعْتُ بِهٰذِهِ الْأَنْهَاءِ وَ لَا أَذْرِي مَا بِطَانَتُهَا وَ لَا شَرَائِحُهَا؟ وَ لَا أَدْرِي مَا هِيَ؟ وَ لَا كَيْفَ هِيَ وَ لَا يِدْعَائِهَا؟ فَالْطَلَقْتُ حَتّىٰ قَدِمْتُ سُبْذَانَ الْهِنْدِ، فَسَأَلْتُ عَنِ الرَّجُلِ، فَقِيلَ لِي: إِنَّهُ بَنىٰ دَيْراً فِي جَبَلٍ، فَصَارَ لَا يَخْرُجُ وَ لَا يُرى إِلَّا فِي كُلِّ سَنَةٍ مَرَّتَيْنِ، وَ زَعَمَتِ الْهِنْدُ أَنَّ اللّهَ فَجَّرَ لَهُ عَيْناً فِي دَيْرِهِ، وَ زَعَمَتِ الْهِنْدُ أَنَّ اللّهَ فَجَّرَ لَهُ عَيْناً فِي دَيْرِهِ، وَ زَعَمَتِ الْهِنْدُ أَنَّ اللّهُ فَجَّرَ لَهُ عَيْناً فِي دَيْرِهِ، وَ زَعَمَتِ الْهِنْدُ أَنَّ اللّهُ فَجَّرَ لَهُ عَيْناً فِي دَيْرِهِ، وَ زَعَمَتِ الْهِنْدُ أَنَّهُ يُرْحَى لَهُ مِنْ غَيْرِ حَرْثٍ يَعْمَلُهُ، فَانْتَهَيْتُ إِلَىٰ بَابِهِ، فَأَقَمْتُ ثَلَاناً لَا أَدُقُ الْبَاتِ، وَ لَا أَعَالِحُ الْبَاتِ.

فَلَمَّا كَانَ الْيَوْمُ الرَّابِعُ، فَتَحَ اللَّهُ الْبَابَ، وَ جَاءَتْ بَقَرَةٌ عَلَيْهَا حَطَبُ، تَجُرُّ ضَرْعَهَا يَكَادُ يَخْرُجُ مَا فِي ضَرْعِهَا مِنَ اللَّبَنِ، فَدَفَعَتِ الْبَابَ، فَانْفَتَحَ، فَـتَبِعْتُهَا وَ دَخَـلْتُ، فَوَجَدْتُ الرَّجُلَ قَائِماً يَنْظُرُ إِلَى السَّمَاءِ فَيَبْكِي، وَ يَنْظُرُ إِلَى الْأَرْضِ فَيَبْكِي، وَ يَنْظُرُ شهر سبا را آورد و آن اسم، همان است که خدا آن را بـرای شــما در کـتاب شــما و بـرای مـا گروههای صاحبان دینها در کتابها که داریم، ذکر فرموده.

پس حضرت امام موسی به راهب فرمود که: «خدا را چند نام است که رد نمی شود و حاجتی که به واسطهٔ آن از خدا طلب شود، برآورده می شود». راهب عرض کرد که: آن نامها بسیار است، و امّا محتوم از آنها که سائل آن، رد نمی شود، هفت نام است. حضرت امام موسی به به راهب فرمود که: «مرا خبر ده از آنچه از آنها در خاطر داری». راهب عرض کرد: نه، سوگند به آن خدایی که تورات را بر موسی فرو فرستاده و عیسی را پند از برای عالمیان و آزمایش از برای شکر صاحبان عقول گردانیده، و محمد الله را برکت و رحمت ساخته، و علی به را پند و بینایی قرار داده، و اوصیا را از فرزندان او و فرزندان محمد شمر مقرر فرموده، که من، هیچ یک از آن نامها را نمی دانم، و اگر می دانستم، در باب آن به سخن تو احتیاج نداشتم و به نزد تو نمی آمدم و تو را سؤال نمی کردم.

حضرت امام موسى الله به راهب فرمود كه: «بركرد به نقل حديث آن مرد هندى».

راهب عرض کرد که: من این نامها را شنیده بودم و باطن و سر آنها و شرح و بیان آنها را نمی دانستم و نمی دانستم که حقیقت و کیفیت آنها چیست و چگونه است و به طریقهٔ خواندن آنها عالم نبودم. پس رفتم تا به شبذان هند رسیدم و از آن مرد و احوال او سؤال کردم، به من گفتند که: دیر را در کوهی ساخته و چنان شده که از آن دیسر بیرون نمی آید، و کسی او را نمی بیند مگر در هر سالی دو مرتبه، و اهل هند چنان پنداشته اند که خدا از برای او در آن دیر چشمهای روان ساخته، و نیز اهل هند چنان دانسته اند که خدا از برای او کشت را می رویاند و چشمهای روان ساخته، و نیز اهل هند چنان دانسته اند که خدا از برای او کشت را می رویاند و نشو و نمای آن می دهد، و آن را به غایت خود می رساند؛ بی تخمی که خود آن را به عمل آورد. پس افکند و از برای او کشت می کند و تخم می افشاند؛ افشاندنی که خود آن را به عمل آورد. پس رفتم تا به در دیس او رسیدم و سه روز در آنسجا ماندم که در را نسمی کوبیدم و چاره ای نمی توانستم کرد که آن در را باز کنم، و چون روز چهارم شد، خدا آن در راگشود و گاوی آمد که هیزمی بر آن بار بود و پستان خود را بر زمین می کشید و نزدیک بود که آنچه در پستان آن بوداز شیر، خود به خود بیرون آید. پس خود را به آن در زد و گشوده شد و گاو در دیر آمد و در یه آن رفتم و داخل شدم، پس آن مرد را دیدم که ایستاده به سوی آسمان می نگرد و گریه می کند و به سوی آسمان می کند و گریه می کند و به سوی زمین نظر می کند و گریه می کند و به سوی زمین نظر می کند و گریه می کند و به سوی کوها نگاه می کند و گریه

إِلَى الْجِبَالِ فَيَبْكِي، فَقُلْتُ: سُبْحَانَ اللّٰهِ! مَا أَقَلَّ ضَرْبَكَ فِي دَهْرِنَا هَٰذَا! فَقَالَ لِي: وَ اللّٰهِ، مَا أَنَا إِلَّا حَسَنَةُ مِنْ حَسَنَاتِ رَجُلٍ خَلَّفْتَهُ وَرَاءَ ظَهْرِكَ، فَقُلْتُ لَهُ: أُخْبِرْتُ أَنَّ اللّٰهِ، مَا أَنَا إِلَّا حَسَنَةُ مِنْ حَسَنَاتِ رَجُلٍ خَلَّفْتَهُ وَرَاءَ ظَهْرِكَ، فَقُلْتُ لَهُ: أُخْبِرْتُ أَنَّ عَلَى اللّٰهِ مَا أَنْ اللّٰهِ تَبْلُغُ بِهِ فِي كُلِّ يَوْمٍ وَ لَيْلَةٍ بَيْتَ الْمَقْدِسِ، وَ تَـرْجِعُ إِلَىٰ عِنْدَكَ اسْماً مِنْ أَسْمَاءِ اللّٰهِ تَبْلُغُ بِهِ فِي كُلِّ يَوْمٍ وَ لَيْلَةٍ بَيْتَ الْمَقْدِسِ، وَ تَـرْجِعُ إِلَىٰ عَنْمَ اللّٰهِ اللّٰهِ تَبْلُغُ بِهِ فِي كُلِّ يَوْمٍ وَ لَيْلَةٍ بَيْتَ الْمَقْدِسِ، وَ تَـرْجِعُ إِلَىٰ عَنْمَ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ عَبْلُغُ بِهِ فِي كُلِّ يَوْمٍ وَ لَيْلَةٍ بَيْتَ الْمَقْدِسِ، وَ تَـرْجِعُ إِلَىٰ عَنْمَ إِلَّهُ مِنْ أَسْمَاءِ اللّٰهِ تَبْلُغُ بِهِ فِي كُلِّ يَوْمٍ وَ لَيْلَةٍ بَيْتَ الْمَقْدِسِ، وَ تَـرْجِعُ إِلَىٰ عَنْمَ إِلَىٰ اللّٰهِ اللّٰهِ عَبْلُكُ بِهِ فِي كُلِّ يَوْمٍ وَ لَيْلَةٍ بَيْتَ الْمَقْدِسِ، وَ تَـرْجِعُ إِلَىٰ إِلَيْنِ اللّٰهِ اللّٰهِ عَنْلُكُ بِهِ فِي كُلِّ يَوْمٍ وَ لَيْلَةٍ بَيْتَ الْمَقْدِسِ، وَ تَـرْجِعُ إِلَىٰ إِلَىٰ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلْكُ لَهُ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلْلِهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلْمَا اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ لَكُونُهُ إِلَىٰ اللّٰهِ الْمَلْفِي اللّٰهِ الْمِعْلِيْ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللللّٰهِ الللّٰهِ اللللّٰهِ اللللّٰهِ الللّٰهِ الللللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللللللّٰهِ الللّٰهِ اللللّٰهِ الللللّٰهِ الللّٰهِ اللللّٰهِ الللّٰهِ اللللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللللّٰهِ اللللّٰهِ الللّٰهِ

فَقَالَ لِي: وَ هَلْ تَعْرِفُ بَيْتَ الْمَقْدِسِ؟ قُلْتُ: لَا أَعْرِفُ إِلَّا بَيْتَ الْـمَقْدِسِ الَّـذِي بِالشَّامِ، قَالَ: لَيْسَ بَيْتَ الْمَقْدِسِ، وَ لٰكِنَّهُ الْبَيْتُ الْمُقَدَّسُ وَ هُوَ بَيْتُ آلِ مُحَمَّدٍ.

فَقُلْتُ لَهُ: أَمَّا مَا سَمِعْتُ بِهِ إِلَىٰ يَوْمِي هٰذَا، فَهُو بَيْتُ الْمَقْدِسِ، فَقَالَ لِي: بِلْكَ مَحَارِيبِ الْأَنْبِيَاءِ، وَ إِنَّمَا كَانَ يُقَالُ لَهَا: حَظِيرَةُ الْمَحَارِيبِ، حَتَىٰ جَاءَتِ الْفَتْرَةُ الَّتِي مَحَارِيبِ الْأَنْبِيَاءِ، وَ إِنَّمَا كَانَ يُقَالُ لَهَا: حَظِيرَةُ الْمَحَارِيبِ، حَتَىٰ جَاءَتِ الْفَتْرَةُ الَّتِي كَانَتْ بَيْنَ مُحَمَّدٍ وَ عِيسىٰ صَلِّي الله مَعَلَيْهِمَا، وَقَرُبَ الْبَلَاءُ مِنْ أَهْلِ الشِّرُكِ، وَ حَلَّتِ كَانَتْ بَيْنَ مُحَمَّدٍ وَ عِيسىٰ صَلَّي الله مَعَوَّلُوا وَ بَدَّلُوا وَ نَقَلُوا تِلْكَ الْأَسْمَاء، وَ هُو قَوْلُ اللّهِ النَّقِمَاتُ فِي دُورِ الشَّيَاطِينِ، فَحَوَّلُوا وَ بَدَّلُوا وَ نَقَلُوا تِلْكَ الْأَسْمَاء، وَ هُو قَوْلُ اللّهِ بَنَارَكَ وَ تَعَالَىٰ \_الْبَطْنُ لِآلِ مُحَمَّدٍ، وَ الظَّهْرُ مَثَلُ \_: ﴿إِنْ هِيَ إِلَّا أَسْمَاءُ سَمَّيْتُمُوهَا أَنْتُمْ وَ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ \_الْبَطْنُ لِآلِ مُحَمَّدٍ، وَ الظَّهْرُ مَثَلُ \_: ﴿إِنْ هِيَ إِلَّا أَسْمَاءُ سَمَّيْتُمُوهَا أَنْتُمْ وَ اللّهُ بِعَالَىٰ \_الْبَطْنُ لِآلِ مُحَمَّدٍ، وَ الظَّهْرُ مَثَلُ \_: ﴿إِنْ هِيَ إِلّٰ أَسْمَاءُ سَمَّيْتُمُوهَا أَنْتُمْ وَ اللّهُ بِعَالَىٰ \_الْبَطْنُ لِآلِ مُحَمَّدٍ، وَ الظَّهْرُ مَثَلُ \_: ﴿إِنْ هِي إِلّٰ السَمَاءُ سَمَّيْتُمُوهَا أَنْتُمْ وَ اللّهُ بِهَا مِنْ سُلُطَانِ ﴾ فَقُلْتُ لَهُ: إِنِّي قَدْ ضَسَرَبُتُ إِلَىٰكَ مِنْ بَلَدِ بَعِيدٍ اللّهُ بِهَا مِنْ سُلُطَانٍ ﴾ فَقُلْتُ لَهُ: إِنِّي قَدْ ضَسَرَبُتُ إِلَيْكَ مِنْ بَلَكَ مِنْ سَلَعْ مُعُوماً وَ هُمُوماً وَ خَوْفاً، وَ أَصْبَحْتُ وَ أَمْسَيْتُ مُؤْمَى اللّهُ اللّهُ بِعَاراً وَ غُمُوماً وَ هُوفاً ، وَ أَصْبَحْتُ وَ أَمْسَيْتُ مُؤُمِّلُ اللّهُ إِلَى اللهُ الْكُونَ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

می کند. من گفتم: سبحان الله! چه بسیار کم است مانند تو در این روزگار که ما در آنیم. در جواب گفت: به خدا سوگند که من نیستم، مگر یک خوبی از خوبی های مردی که تو او را در پس پشت خویش و اگذاشته. پس گفتم که: به من خبر داده شده که در نزد تو نامی از نامهای خدای تعالی هست که به واسطهٔ آن در هر شبانه روزی به بیت المَقْدس می رسی و به خانهٔ خود بر می گردی.

آن مرد به من گفت که: آیا تو بیت المقدس را می شناسی؟ گفتم که: من نمی شناسم، مگر بیت المقدسی را که در شام است. گفت که: بیت المقدس نیست (یعنی: به طریق اضافه) ولیکن آن البیت المقدس است (یعنی: به طریق شوصیف. و معنی این می شود که خانه موصوف به تقدیس و آن، به معنی تطهیر است، یعنی: خانهٔ پاکیزه شده که خدا آن را پاک و پاکیزه گرداند و آن خانهٔ آل محمد الله است. و در قاموس گفته که: تقدیس، تطهیر است و از آن است بیت المقدس، مانند مجلس و معظم و مرادش این است که: در مقدس فتح میم و سکون قاف و کسر دال و ضم میم و فتح قاف و دال مشدد هر دو جائز است).

راهب می گوید که: من به آن صاحب دیر گفتم که: بدان و آگاه باش که آنچه آن را شنیده ام تا امروز که در آن هستم، آن است که آنچه در شام است، بیت المقدس است و غیر از آن را نشنیده ام گفت که: آنچه در شام است معرابهای بیخمبران و مسجدی است که محرابهای ایشان در آن است، و جز این نیست که آن را حظیرة المحاریب می گفتند (یعنی: محوظه محرابها) تا آن که فترت و زمانی که در میانهٔ محمد و عیسی -صلی الله علیهما - آمد و بلا و زحمت به اهل شرک نزدیک شد، و سختی ها در خانههای شیاطین فرود آمد، پس این نامها راگردانیدند و بدل نمودند و نقل کردند، و این معنی قول خدای عزّ و جلّ است که فرموده: ﴿إِنْ السّفاءُ سَمّیتُمُوها آنتُمْ وَ آباؤکُمْ ما آفزُلَ اللّه بِها مِنْ شلطان ﴾ (و بطن این قبول از برای آل محمد است و ظهر آن مثل است. حاصل مراد آن که: این آیه را باطن و ظاهری هست، و ظاهر آن، ظاهر، و مراد از باطن آن، این است که مشرکان، این نام بیت المقدس که نام خانهٔ آل محمد تین بود، نام مسجدی کردند که در شام می باشد). و ترجمهٔ ظاهر آیه این است که: محمد تین بان که شما آنها را خدایان خود اعتبار کرده اید، مگر اسمی چند، بی مسمّی که نام منستند این بتان که شما آنها را خدایان خود اعتبار کرده اید، مگر اسمی چند، بی مسمّی که نام نهاده آیه را شما و پدران شما. خدا، فرو نفرستاده است به آن و نام نهادن هیچ حجت

۱. نجم، ۲۳.

فَقَالَ لِي: مَا أَرِىٰ أُمُّكَ حَمَلَتْ بِكَ إِلَّا وَ قَدْ حَضَرَهَا مَلَكُ كُرِيمٌ، وَ لَا أَعْلَمُ أَنَّ أَبَاكَ حِينَ أَرَادَ الْوَقُوعَ بِأُمِّكَ إِلَّا وَ قَدِ اغْتَسَلَ وَ جَاءَهَا عَلَىٰ طُهْرٍ، وَ لَا أَزْعُمُ إِلَّا أَنْهُ قَدْ كَانَ دَرَسَ السَّفْرَ الرَّابِعَ مِنْ سَهَرِهِ ذٰلِكَ، فَخُتِمَ لَهُ بِخَيْرٍ، ارْجِعْ مِنْ حَيْثُ جِئْتَ، فَانْطَلِقْ حَتَىٰ تَنْزِلَ مَدِينَةَ مُحَمَّدٍ عَلَيْ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ اللَّهِ عَنْ السَمُهَا فِي الْجَاهِلِيَّةِ حَتَىٰ تَنْزِلَ مَدِينَةَ مُحَمَّدٍ عَلَيْ اللَّهِ عَنْ اللَّهُ الللللللَّهُ اللللَ

قُلْتُ: فَإِذَا لَقِيتُهُ فَأَصْنَعُ مَا ذَا؟ قَالَ: سَلْهُ عَمَّا كَانَ. وَ عَمَّا هُوَ كَائِنٌ، وَ سَلْهُ عَنْ مَعَالِم دِينِ مَنْ مَضَىٰ وَ مَنْ بَقِيَ.

و دلیلی راه.

راهب میگوید که: به او گفتم که: من به سوی تو سفر کردهام و از شهر دوری آمدهام و به سوى توكه مي آمدم، متعرّض درياها و غمها و اندوهها و ترس شدهام. و صبح و شام كر دهام که نومید بودهام و می ترسیدم که به حاجت خویش ظفر نیابم. به من گفت که: نمی بینم مادر تو راکه به تو حامله شده باشد، مگر آنکه فرشتهای گرامی در نزداو حاضر بوده (و این کنایه از آن است که سعادتمند بو دی) و نمی دانم که پدرت در هنگامی که خواسته باشد که با مادرت مجامعت کند، مگر آنکه غسل کرده و با طهارت با او مجامعت نموده و گمان نمیکنم، مگر آنكه پدرت جزء چهارم از انجيل را (كه مشتمل بر دعا و انابه است، چنانچه گفتهاند)، خو انده در أن ماهي كه مجامعت اتّفاق افتاده (و بنابر بعضي از نسّخ كافي، در أن شب بيداري كه اين امر اتّفاق افتاده، يعني: انعقاد نطفه تو بعد از شب بيداري پدرت و خواندن سِفر رابع از انجيل بوده) و به این جهت از برای او (یا از برای تو بنا بر اختلاف نسخ) به خیر و خوبی ختم شده. برگرد از همان راه که آمدهای و برو تا به مدینهٔ محمدﷺ که آن راطیّبه میگویند، فرود آیی و نام آن شهر در زمان جاهلیت یشرب بوده معلم از آن قصد کن و برو تا به جایی از آن، که آن را بقيع مي گويند. پس سؤال كن از خانهاي كه آن را خانه مروان مي گويند، و در آن خانه فرود آي و سه روز در آنجا بمان. بعداز آن سؤال کن از پیرمرد سیاهی که بر در آن خانه بوریا می بافد و این بوریا در بلاد ایشان، نامش خَصف است. ۱ پس با آن پیر ملاطفت و مهربانی کن و به او بگو که: هممنزل تو که همیشه در سه کُنج خانه در اطاقی که چهارچوبهای کوچک در آن است، فرود مي آيد، مرابه سوي تو فرستاده. بعد از آن، او را سؤال كن از فلانِ پسر فلان همان فلاني (که در میانهٔ ما معهو د است. یعنی: حضرت موسی بن جعفر ﷺ) و او را سؤال کن که مجلس او كجاست؟ و نيز از او سؤال كن كه در چه ساعت در آن ميگذرد؟ پس البتّه او را بـه تـو مینماید (یا او را برای تو وصف میکند) که تو او را به آن صفت بشناسی، و زود باشد که او را براي تو وصف كنم. من گفتم كه: چون او را ملاقات كنم، چه كنم؟ گفت كه: او را سؤال كن از آنچه بوده و از آنچه خواهد بود، و او را سؤال کن از مسائل و نشانههای دین، هر که گذشته و هر که باقی مانده.

۱. و خصف به فتح خا و صاد چیزی است که از برگ خرما میبافند. (مترجم)

فَقَالَ لَهُ أَبُو إِبْرَاهِيمَ ﷺ : «قَدْ نَصَحَكَ صَاحِبُكَ الَّذِي لَقِيتَ».

فَقَالَ الرَّاهِبُ: مَا اسْمُهُ جُعِلْتُ فِدَاكَ؟

قَالَ: «هُوَ مُتَمَّمُ بْنُ فَيْرُوزٍ، وَ هُوَ مِنْ أَبْنَاءِ الْفُرْسِ، وَ هُوَ مِمَّنْ آمَنَ بِاللّٰهِ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، وَ عَبَدَهُ بِالْإِخْسَلَاصِ وَ الْإِيقَانِ، وَ فَرَّ مِنْ قَوْمِهِ لَمَّا خَافَهُمْ، فَوَهَبَ لَهُ رَبُّهُ شَرِيكَ لَهُ، وَ عَبَدَهُ بِالْإِخْسَلَاصِ وَ الْإِيقَانِ، وَ فَرَّ مِنْ قَوْمِهِ لَمَّا خَافَهُمْ، فَوَهَبَ لَهُ رَبُّهُ حُكْماً، وَ هَدَاهُ لِسَبِيلِ الرَّشَادِ، وَ جَعَلَهُ مِنَ الْمُتَقِينَ، وَ عَرَّفَ بَيْنَهُ وَ بَيْنَ عِبَادِهِ مُكُماً، وَ هَدَاهُ لِسَبِيلِ الرَّشَادِ، وَ جَعَلَهُ مِنَ الْمُتَقِينَ، وَ عَرَّفَ بَيْنَهُ وَ بَيْنَ عِبَادِهِ الْمُخْلَصِينَ، وَ مَا مِنْ سَنَةٍ إِلَّا وَ هُوَ يَزُورُ فِيهَا مَكَّةَ حَاجًا، وَ يَعْتَمِرُ فِي رَأْسِ كُلِّ شَهْرٍ اللهُ خَلْصِينَ، وَ مَا مِنْ مَوْضِعِهِ مِنَ الْهِنْدِ إِلَىٰ مَكَّةَ فَضْلًا مِنَ اللّٰهِ وَ عَوْناً؛ وَ كَذَٰلِكَ يَجْزِي اللّٰهُ الشَّاكِرِينَ».

ثُمَّ سَأَلَهُ الرَّاهِبُ عَنْ مَسَائِلَ كَثِيرَةٍ، كُلُّ ذَلِكَ يُجِيبُهُ فِيهَا، وَ سَأَلَ الرَّاهِبَ عَنْ أَشْيَاءَ لَمْ يَكُنْ عِنْدَ الرَّاهِبِ فِيهَا شَيْءٌ، فَأَخْتَرَهُ بِهَا.

ثُمَّ إِنَّ الرَّاهِبَ قَالَ: أَخْبِرْنِي عَنْ ثَمَانِيَةِ أَخْرُفٍ نَزَلَتْ، فَتَبَيَّنَ فِي الْأَرْضِ مِـنْهَا أَرْبَعَةُ، وَ بَقِيَ فِي الْهَوَاءِ مِنْهَا أَرْبَعَةُ، عَلَىٰ مَنْ نَزَلَتْ تِلْكَ الْأَرْبَعَةُ الَّتِي فِي الْهَوَاءِ؟ وَ مَنْ يُفَسِّرُهَا؟

قَالَ: «ذَاكَ قَائِمُنَا يُنْزِلُهُ اللَّهُ عَلَيْهِ فَيُفَسِّرُهُ، وَ يُنَزِّلُ عَلَيْهِ مَا لَمْ يُنَزِّلُ عَلَى الصِّدِّيقِينَ وَ الرُّسُلِ وَ الْمُهْتَدِينَ».

ثُمَّ قَالَ الرَّاهِبُ: فَأَخْبِرْنِي عَنِ الاِثْنَيْنِ مِنْ تِلْكَ الْأَرْبَعَةِ الْأَحْرُفِ الَّتِي فِي الْأَرْضِ مَا هُمَا؟

قَالَ: «أُخْبِرُكَ بِالْأَرْبَعَةِ كُلِّهَا: أَمَّا أَوَّلُهُنَّ، فَلَا إِلٰهَ إِلَّا اللَّهُ وَخْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ بَاقِياً، وَ الثَّانِيَةُ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِﷺ مُخْلَصاً، وَ الثَّالِثَةُ نَحْنُ أَهْلُ الْبَيْتِ، وَ الرَّابِعَةُ شِيعَتُنَا مِنَّا، وَ نَحْنُ مِنْ رَسُولِ اللَّهِﷺ وَ رَسُولُ اللّهِ مِنَ اللّهِ بِسَبَبٍ». پس حضرت امام موسی کاظم الله به راهب فرمود که: «صاحبت که او را ملاقات کردهای، تو را خیرخواهی کرده».

راهب به آن حضرت عرض کرد که: فدای تو گردم، نامش چیست؟

فرمود که: «آن مرد متمّم، پسر فیروز است و او از پسران فُرس است، و از کسانی که ایمان آورده اند به خدایی که تنها است و او را شریکی نیست و از روی اخلاص و یقین او را بندگی کرده اند. و از خویشان خودگریخت، چون از ایشان ترسید. پس پروردگارش حکمت را به او بخشید و او را به راه راست هدایت فرمود و او را از پر هیزگاران گردانید و در میانهٔ او و بندگان خالص خویش شناسایی به هم رسانید. و هیچ سالی نیست، مگر آنکه او به زیارت مکّه میآید و حجّمیکند، و در سر هر ماه یک مرتبه عمره را به جامی آورد، و از موضع خود از هند به سوی مکّه میآید از روی فضل و افزونی از جانب خدا و یاری آن جناب و خدا شکر کنندگان را همچنین جزا می دهد».

بعد از آن، راهب آن حضرت را از مسائل بسیار سؤال نمود و هر یک از آنها راکه می پرسید، حضرت او را جواب می فرمود. خضرت، راهب را از چیزی چند سؤال فرمود و در نزد او در آنها جوابی نبود، پس حضرت او را به آنها خبر داد.

بعد از آن، راهب عرض کرد که: مراخبر ده از هشت حرفی که از آسمان فرود آمد، پس چهار حرف از آن در زمین ظاهر شد، و تفسیر آنها آشکار گردید، و چهار حرف از آن در هوا باقی ماند که آن چهار حرفی که در هوا باقی مانده است، بر که فرود می آید که آن را تفسیر و بیان می کند؟

فرمود که: «اینک قائم ما است که خدا آن را بر او فرو می فرستد، و قائم آن را تفسیر می کند، و بر او فرو می فرستد آنچه بر صدیقان و رسولان و هدایت یافتگان، فرو نفرستاده».

راهب عرض کرد که: مراخبر ده از دو حرف از آن چهار حرفی که در زمین است که آنها چه چیزاند؟ حضرت فرمود که: «تو را به همهٔ آن چهار حرف خبر می دهم: امّا حرف اوّل از آنها، این است که نیست خدایی مگر خدا در حالتی که تنهاست، و او را شریکی نیست، و همیشه باقی خواهد بود، و حرف دویم، این است که محمد الله رسول خداست، در حالتی که خویش را از غیر خدا خالص نموده (یا خدا او را از غیر خویش خالص فرموده) و حرف سیم، این است که ما اهل بیت پیغمبریم، و حرف چهارم، این است که شیعیان ما از ما هستند

فَقَالَ لَهُ الرَّاهِبُ: أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلٰهَ إِلَّا اللَّهُ، وَ أَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللَّهِ، وَ أَنَّ مَا جَاءَ بِهِ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ حَقَّ، وَ أَنَّكُمْ صَفْوَةُ اللَّهِ مِنْ خَلْقِهِ، وَ أَنَّ شِيعَتَكُمُ الْمُطَهَّرُونَ الْمُسْتَبْدَلُونَ، وَ لَهُمْ عَاقِبَةُ اللَّهِ، وَ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ.

فَدَعَا أَبُو إِبْرَاهِيمَ ﴿ بِجُبَّةِ خَزِّ وَ قَمِيصٍ قُوهِيٍّ وَ طَيْلَسَانٍ وَ خُسفً وَ قَـلَنْسُوَةٍ، فَأَعْطَاهُ إِيَّاهَا، وَ صَلَّى الظُّهْرَ، وَ قَالَ لَهُ: «اخْتَتِنْ»، فَقَالَ: قَدِ اخْتَتَنْتُ فِي سَابِعِي.

١٢٩٢ / ۶. عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بُنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَلِيٍّ بُنِ الْحَكَمِ، عَنْ عَلِيً بُنِ الْمُغِيرَةِ، قَالَ: مَرَّ الْعَبْدُ الصَّالِحُ اللهِ بِالْمَرَأَةِ بِمِنىٰ وَ هِيَ تَبْكِي وَ صِبْيَانُهَا عَبْدُ اللهِ بُنِ الْمُغِيرَةِ، قَالَ: هَرَّ الْعَبْدُ الصَّالِحُ اللهِ بِالْمَرَأَةِ بِمِنىٰ وَ هِيَ تَبْكِي وَ صِبْيَانُهَا حَوْلُهَا يَبْكُونَ، وَ قَدْ مَا تَتَ لَهَا بَقَرَةً ، فَدَنَا مِنْهَا، ثُمَّ قَالَ لَهَا: «مَا يُبْكِيكِ يَا أَمَةَ اللهِ؟» حَوْلُهَا يَبْكُونَ، وَ قَدْ مَا تَتَ لَهَا بَقَرَةً ، فَدَنَا مِنْهَا، ثُمَّ قَالَ لَهَا: «مَا يُبْكِيكِ يَا أَمَةَ اللهِ؟» قَالَتْ: يَا عَبْدَ اللهِ، إِنَّ لَنَا صِبْيُانِاً يَتَامِئِ، وَكَانَتْ لِي بَقَرَةٌ مَعِيشَتِي وَ مَعِيشَةُ صِبْيَانِي كَانَتْ فِي بَوْلُدِي لَا حِيلَةَ لَنَا.

فَقَالَ: «يَا أَمَةَ اللّٰهِ، هَلْ لَكِ أَنْ أُحْيِيَهَا لَكِ؟» فَأَلْهِمَتْ أَنْ قَالَتْ: نَعَمْ يَا عَبْدَ اللهِ؛ فَتَنَحّىٰ وَ صَلّىٰ رَكْعَتَيْنِ، ثُمَّ رَفَعَ يَدَهُ هُنَيْئَةً، وَ حَرَّكَ شَفَتَيْهِ، ثُمَّ قَامَ، فَصَوَّتَ بِالْبَقَرَةِ، فَنَخَسَهَا نَخْسَةً أَوْ ضَرَبَهَا بِرِجْلِهِ، فَاسْتَوَتْ عَلَى الْأَرْضِ قَائِمَةً، فَلَمَّا نَظَرَتِ الْمَرْأَةُ إِلَى الْبَقَرَةِ، صَاحَتْ، وَ قَالَتْ: عِيسَى بْنُ مَرْيَمَ وَ رَبُّ الْكَعْبَةِ؛ فَخَالَطَ النَّاسَ، وَ صَارَ بَيْنَهُمْ، وَ مَضَىٰ ﷺ. و ما از رسول خدایگا و رسول خدایگا از خداست، به طور سببه (و ربط خاصّی نه به طریقهٔ نسب و خویشی).

پس راهب به آن حضرت عرض کرد که: شهادت می دهم که نیست خدایی، مگر خدا و آنکه محمد رسول خداست، و شهادت می دهم که آنچه محمد آن را از نزد خدا آورده، راست و درست است، و آنکه شما برگزیدهٔ خدایید از خلق او، و شیعیان شما پاک و پاکیزه شدگانند که بدل شده اند از بدی به خوبی، و از برای ایشان است عاقبت خدا (که عاقبت نیکو است) و حمد از برای خدا که پروردگار عالمیان است.

پس حضرت امام موسی الله بخبه خو و پیراهن سفید و طیلسان و موزه و کلاهی طلبید و آنها را به راهب عطا فرمود، و نماز ظهر را به جا آورد، و فرمود که: اختنه کن». راهب عرض کرد که: ختنه کردهام در روز هفتم از ملاقات خویش (یا مرا ختنه کردهاند در روز هفتم از ولادتم. و این به حسب نفظ اقرب است، ولیکن به حسب خارج و طریقهٔ نصاری دوری و غرابتی دارد).

۱۲۹۴ / ۶. چند نفر از اصحاب مار وایت کرده آند، از احمد بن محمد، از علی بن حَکم، از عبدالله بن مغیره که گفت: حضرت امام موسی کاظم الله در منا به زنسی گذشت، و آن زن می گریست و کودکانش در حوالی او بودند و گریه می کردند، و گاوی از مال آن زن مرده بود. پس آن حضرت نزدیک به آن زن شد و فرمود که: ۱۱ی کنیز خدا، چه چیز تو را می گریاند؟» آن زن گفت که: ای بندهٔ خدا، مراکودکان یتیمی چند هست، و مراگاوی بود که زندگانی من و زندگانی من و زندگانی کودکان من از آن بود، و آن گاو مرده، و باقی مانده ام در مانده و بریده شده از زندگانی خود و اولاد خود و در کار خود و ایشان سرگردانم و ما را چاره ای نیست.

پس حضرت فرمود که: «ای کنیز خدا، آیا تو را رغبت آن است که این گاو را برای تو زنده گردانم؟» آن زن مُلْهَم شد به این که گفت: آری ای بندهٔ خدا. پس حضرت در گوشه ای رفت و دو رکعت نماز کرد و دست خود را ساعتی بلند نمود و لبهای خویش را جنبانید، پس برخاست و آن گاو را آواز کرد و سر چوپ یا سر انگشتی به آن گاو زد، یا پای خود را به آن گاو زد، پس آن گاو برخاست و درست بر روی زمین ایستاد. چون آن زن به سوی گاو نظر کرد، آواز برآورد و گفت: سوگند به پروردگار خانهٔ کعبه که اینک عیسی بن مریم است، پس حضرت هی با مردم مخلوط شد و در میان ایشان رفت و گذشت.

١٢٩٥ / ٧ . أَحْمَدُ بْنُ مِهْرَانَ رَحِمَهُ اللّهُ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ ، عَنْ سَيْفِ بْنِ عَمِيرَةَ ، عَنْ إِلَىٰ رَجُلٍ نَفْسَهُ ، فَقُلْتُ فِي عَنْ إِسْحَاقَ بْنِ عَمَّادٍ ، قَالَ : سَمِعْتُ الْعَبْدَ الصَّالِحَ ﴿ يَنْعَىٰ إِلَىٰ رَجُلٍ نَفْسَهُ ، فَقُلْتُ فِي عَنْ إِسْحَاقَ بْنِ عَمَّادٍ ، قَالَ : نَفْسِي : وَ إِنَّهُ لَيَعْلَمُ مَتَىٰ يَمُوتُ الرَّجُلُ مِنْ شِيعَتِهِ ، فَالْتَفَتَ إِلَيَّ شِبْهَ الْمُغْضَبِ ، فَقَالَ : «يَا إِسْحَاقُ ، قَدْ كَانَ رُشَيْدُ الْهَجَرِيُ يَعْلَمُ عِلْمَ الْمَنَايَا وَ الْبَلَايَا ، وَ الْإِمَامُ أَوْلَىٰ بِعِلْمِ ذَلِكَ » . فَلَكَ رُشَيْدُ الْهَجَرِيُ يَعْلَمُ عِلْمَ الْمَنَايَا وَ الْبَلَايَا ، وَ الْإِمَامُ أَوْلَىٰ بِعِلْمِ ذَلِكَ » .

ثُمَّ قَالَ: «يَا إِسْحَاقُ، اصْنَعْ مَا أَنْتَ صَانِعُ؛ فَإِنَّ عُمُرَكَ قَدْ فَنِيَ، وَ إِنَّكَ تَمُوتُ إِلَىٰ سَنَتَيْنِ، وَ إِخْوَتُكَ وَ أَهْلُ بَيْتِكَ لَا يَلْبَثُونَ بَعْدَكَ إِلَّا يَسِيراً حَتِّىٰ تَـتَفَرَّقَ كَـلِمَتُهُمْ، وَ يَخُونُ بَعْضُهُمْ بَعْضاً حَتّىٰ يَشْمَتَ بِهِمْ عَدُورُهُمْ، فَكَانَ هٰذَا فِي نَفْسِكَ».

فَقُلْتُ : فَإِنِّي أَسْتَغْفِرُ اللَّهَ بِمَا عَرَضَ فِي صَدْرِي.

فَلَمْ يَلْبَتْ إِسْحَاقُ بَعْدَ هٰذَا الْمَجْلِسِ إِلَّا يَسِيراً حَتِّىٰ مَاتَ، فَمَا أَتَىٰ عَلَيْهِمْ إِلَّا قَلِيلُ حَتّىٰ قَامَ بَنُو عَمَّارٍ بِأَمْوَالِ النَّاسِ، فَأَفْلَسُوا.

١٢٩٤ / ٨٠ عَلِيٌّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ مُوسَى بْنِ الْقَاسِمِ الْبَجَلِيِّ، عَنْ عَلِيٌّ بْنِ جَعْفَرٍ، قَالَ: جَاءَنِي مُحَمَّدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ وَ قَدِ اعْتَمَرْنَا عُمْرَةَ رَجَبٍ وَ عَنْ عَلِيٌّ بْنِ جَعْفَرٍ، قَالَ: يَا عَمِّ، إِنِّي أُرِيدُ بَعْدَادَ، وَ قَدْ أَحْبَبْتُ أَنْ أُودِّعَ عَمِّي أَبَا لَحْسُنِ مِعْنِي بِمَكَّةً، فَقَالَ: يَا عَمِّ، إِنِّي أُرِيدُ بَعْدَادَ، وَ قَدْ أَحْبَبْتُ أَنْ أُودُعَ عَمِي أَلِيهِ، فَخَرَجْتُ مَعَهُ نَحْوَ الْحَسَنِ مِيعِي إِلَيْهِ، فَخَرَجْتُ مَعَهُ نَحْوَ الْحَسَنِ مِيعِي إِلَيْهِ، فَخَرَجْتُ مَعَهُ نَحْوَ الْحَسَنِ مِيعِي إِلَيْهِ، فَخَرَجْتُ مَعَهُ نَحْو أَحْبَبْتُ أَنْ تَذْهَبَ مَعِي إِلَيْهِ، فَخَرَجْتُ مَعَهُ نَحْو الْحَسَنِ مِيعِي إِلَيْهِ، فَخَرَجْتُ مَعَهُ نَحْو أَخْبُكُ الْبَابِ، فَصَرَبْتُ الْبَابِ، فَطَرَبْتُ وَ كَانَ بَطِيءَ فَقَالَ: «هُو ذَا أَخْرُجُ» وَكَانَ بَطِيءَ فَقَالَ: «هُو ذَا أَخْرُجُ» وَكَانَ بَطِيءَ الْوضُوءِ، فَقَلْتُ: الْعَجَلَ، قَالَ: «وَ أَعْجَلُ» فَخَرَجَ وَ عَلَيْهِ إِزَارٌ مُمَشَّقُ قَدْ عَقَدَهُ فِي الْوَصْوَءِ، فَقُلْتُ: الْعَجْلَ، قَالَ: «وَ أَعْجَلُ» فَخَرَجَ وَ عَلَيْهِ إِزَارٌ مُمَشَّقُ قَدْ عَقَدَهُ فِي

روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام موسی کاظم از سیف بن عَمیره، از اسحاق بن عمّار روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام موسی کاظم ای که خبر مرگ مردی را به خودش می داد و می فرمود که در چه زمان فوت خواهد شد. من با خود گفتم که: آن حضرت این هم می داند که مردی از شیعیان او در چه زمان می میرد؟ پس آن حضرت به جانب من التفات نمود، مانند کسی که به خشم آمده باشد و فرمود که: «ای اسحاق، رُشید هجری، علم مرگها و بلاها را می دانست، و امام، به دانستن این امر سزاوار تر است، بعد از آن فرمود: «ای اسحاق، آنچه می کنی، بکن که عمرت تمام شده، و تو تا دو سال دیگر می میری و برادران و اهل بیتت بعد از تو درنگ نمی کنند، مگر اندک زمانی تا آن که سخن ایشان پراکنده می شود، و با یکدیگر نزاع می کنند و بعضی از ایشان با بعضی خیانت می کند، و به مر تبه ای می رسد که دشمنان ایشان به ایشان شماتت و شادی می کنند، پس اینک در دل تو بود و می دانستی که عاقبت امر ایشان به کیجا خواهد کشید».

عرض کردم که: من از خداطلب آمرزش می کنم از آنچه در سینه ام به هم رسید. و اسحاق، بعد از این مجلس درنگی نکرد تا فوت شد، و بر برادران و اهل بیت او زمانی نگذشت، مگر اندکی که بنی عمّار بر پا شدند و بر مال های مردم مسلّط شدند و ایشان مفلس و فقیر شدند.

روایت کرده است که گفت: محمد بن اسماعیل برادرزادهام به نزد من آمد در حالی که عمرهٔ روایت کرده است که گفت: محمد بن اسماعیل برادرزادهام به نزد من آمد در حالی که عمرهٔ ماه رجب را به جا آورده بودیم و ما در آن روز در مکه بودیم. محمد گفت که: ای عمو، من ارادهٔ سفر بغداد دارم و دوست می دارم که عمویم، حضرت ابوالحسن، -یعنی: موسی بن جعفر ﷺ -را و داع کنم، و می خواهم که تو با من بیایی که به اتفاق به خدمت آن حضرت رویم. پس من با او بیرون آمدم به جانب برادرم حضرت موسی و آن حضرت در خانهای که در خوبه داشت تشریف داشت، و آن هنگام اندکی بعد از مغرب بود، و چون به در خانه رسیدیم، در زدم، برادرم مرا جواب داد و فرمود: «کیست در می زند؟» عرض کردم: علی، برادرم، فرمود که: «همین دم بیرون می آیم»، و وضوی آن حضرت طولی داشت.

عرض کردم که: زود بیا. فرمود که: «زود می آیم». پس بیرون آمد و لنگی راکه باگل سرخه رنگ کرده بودند، پوشیده و آن را در گردن خویش بسته و گره داده بود، و آمد تا آنکه در زیر آستانهٔ در نشست. عُنُقِهِ حَتّىٰ قَعَدَ تَحْتَ عَتَبَةِ الْبَابِ، فَقَالَ عَلِيُّ بْنُ جَعْفَرٍ، فَانْكَبَبْتُ عَلَيْهِ، فَقَبَلْتُ رَأْسَهُ، وَ قُلْتُ: قَدْ جِئْتُكَ فِي أَمْرٍ إِنْ تَرَهُ صَوَاباً فَاللّهُ وَفَقَ لَهُ، وَ إِنْ يَكُنْ غَيْرَ ذَلِكَ فَمَا أَكْثَرَ مَا نُخْطِئُ!

قَالَ: «وَ مَا هُوَ؟»

قُلْتُ: هٰذَا ابْنُ أَخِيكَ يُرِيدُ أَنْ يُودِّعَكَ، وَ يَخْرُجَ إِلَىٰ بَغْدَادَ، فَقَالَ لِيَ: «ادْعُهُ». فَدَعُونُهُ وَ كَانَ مُتَنَحِّياً وَلَدَنَا مِنْهُ، فَقَبَلَ رَأْسَهُ، وَ قَالَ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، أَوْصِنِي، فَقَالَ: «أُوصِيكَ أَنْ تَتَقِيَ الله فِي دَمِي». فَقَالَ مُجِيبًا لَهُ: مَنْ أَرَادَكَ بِسُوءٍ فَعَلَ الله بِه، وَ جَعَلَ «أُوصِيكَ أَنْ تَتَقِيَ الله فِي دَمِي». فَقَالَ مُجِيبًا لَهُ: مَنْ أَرَادَكَ بِسُوءٍ فَعَلَ الله بِه وَ فَعَلَ الله بِه وَ خَعَلَ «أُوصِيكَ أَنْ تَتَقِيَ الله بِه وَ فَعَلَ ؛ ثُمَّ عَادَ، فَقَالَ: يَا عَمَّ ، أَوصِنِي، فَقَالَ: «أُوصِيكَ أَنْ تَتَقِي الله بِه وَ فَعَلَ ؛ ثُمَّ عَادَ، فَقَالَ: «أُوصِيكَ أَنْ تَتَقِي الله بِه وَ فَعَلَ ؛ ثُمَّ عَادَ، فَقَالَ رَأْسَهُ، ثُمَّ قَالَ: يَا عَمِّ ، أَوْصِنِي ، فَقَالَ: «أُوصِيكَ أَنْ تَتَقِي الله بِه وَ فَعَلَ ؛ ثُمَّ عَادَ، فَقَالَ رَأْسَهُ ، ثُمَّ قَالَ: يَا عَمِّ ، أَوْصِنِي ، فَقَالَ: «أُوصِيكَ أَنْ تَتَقِي الله بِه وَ فَعَلَ ؛ ثُمَّ عَادَ ، فَقَالَ رَأْسَهُ ، ثُمَّ قَالَ: «أُوصِيكَ أَنْ تَتَقِي الله بِه وَ فَعَلَ ؛ ثُمَّ عَادَ ، عَلَى مَنْ أَرَادَهُ بِسُوءٍ ، ثُمَّ تَنَحَىٰ عَنْهُ ، وَ مَضَيْتُ مَعَهُ ، فَقَالَ لِي أَخِي لَي الله فِي دَمِي ». فَدَعَا مَنْ أَرَادَهُ بِسُوءٍ ، ثُمَّ تَنَحَىٰ عَنْهُ ، وَ مَضَيْتُ مَعَهُ ، فَقَالَ لِي أَخِي الله بِي أَخِي : «يَا عَلَى مَنْ أَرَادَهُ بِسُوءٍ ، ثُمَّ تَنَحَىٰ عَنْهُ ، وَ مَضَيْتُ مَعَهُ ، فَقَالَ لِي أَخِي الله مَنْ الله بِي الله مَنْ الله وَ قَالَ: «قُلْ لِابْنِ أَخِيكَ يَسْتَعِينُ بِهَا عَلَىٰ سَفَرِهِ».

قَالَ عَلِيٌّ: فَأَخَذْتُهَا، فَأَدْرَجْتُهَا فِي حَاشِيَةِ رِدَائِي، ثُمَّ نَاوَلَنِي مِائَةً أُخْرَىٰ، وَ قَالَ:

علی بن جعفر میگوید که: من سرنگون شدم بر او و سرش را بوسیدم، و عرض کردم که: در پی کاری به نزد تو آمده ام، اگر آن را صواب و درست می بینی، خدا مرا از برای آن توفیق داده و اگر غیر آن باشد، چه بسیار است خطای ما!

حضرت فرمود که: «آن امر چیست؟» عرض کردم که: اینک پسر برادر تو است که میخواهد تو را و داع کند و به سوی بغداد بیرون رود. فرمود که: «او را نزدیک گردان». پس من او را خواندم – و او در گوشه ای ایستاده و از حضرت دور بود – پس به نزدیک آن حضرت آمد و سرش را بوسید، و عرض کرد که: فدای تو گردم، مرا وصیّت کن و خدمتی که باشد، بفرما. فرمود که: «تو را وصیّت و امر می کنم که در باب خون من از خدا بترسی، و باعث کشتن من نشوی».

محمد در جواب آن حضرت عرض کرد که: هر که بدی نسبت به تو اراده کند، خدا همان با او بکند، و شروع کرد که نفرین می کرد بر آن که بدی نسبت به آن حضرت اراده داشته باشد. پس دو مرتبه سر آن حضرت را بوسید و عرض گرد که: ای عمو، مرا وصیت کن. فرمود که: هتو را وصیت می کنم که از خدا بترسی در بات خون امن ۹. عرض کرد که: هر که بدی نسبت به تو اراده کند، خدا همان با او بکند، و خدا چنان کرده است و ضرور به نفرین نیست. پس نوبت دیگر سرِ آن حضرت را بوسید، و عرض کرد گه: ای عمو، مرا وصیت کن. فرمود که: «تو را وصیت می کنم از خدا بترسی در باب خون من»، و محمد نفرین کرد بر آن که بدی نسبت به آن حضرت اراده نموده باشد.

پس، از آن حضرت دور شد و من همراه او رفتم. بعد از آن برادرم به من فرمود که: «ای علی، در جای خود باش». من در جای خود ایستادم، و آن حضرت داخل منزل خودگردید و مرا طلبید، من به خدمتش رفتم و داخل خانه شدم، کیسهای را برداشت که در آن صد دینار بود، و آن را به من داد و فرمود که: «به پسر برادرت بگو که به این استعانت جوید بر سفر خویش» (و این را خرجی راه کند).

علی میگویدکه: من آن کیسه راگرفتم و در کنار ردای خود پیچیدم، پس صد دینار دیگر به من داد و فرمودکه: ۱۱ این را نیز به او بده ۱۵ بعد از آن کیسهٔ دیگر به من بداد و فرمودکه: ۱۱ ین را نیز به او بده ۱۵ تو گردم، هرگاه تو از او می ترسی که مانند آنچه ذکر فرمودی به عمل او، چرا او را بر خود و کشتن خود یاری میکنی؟

«أَعْطِهِ أَيْضاً» ثُمَّ نَاوَلَنِي صُرَّةً أُخْرَىٰ، وَ قَالَ: «أَعْطِهِ أَيْضاً» فَقُلْتُ: جُعِلْتُ فِللَّا، إِذَا كُنْتَ تَخَافُ مِنْهُ مِثْلَ الَّذِي ذَكَرْتَ، فَلِمَ تُعِينُهُ عَلَىٰ نَفْسِكَ؟

فَقَالَ: إِذَا وَصَلْتُهُ. وَ قَطَعَنِي، قَطَعَ اللَّهُ أَجَلَهُ، ثُمَّ تَنَاوَلَ مِخَدَّةَ أَدَمٍ، فِيهَا ثَــَلاثَةُ آلافِ دِرْهَمٍ وَضَحِ، وَ قَالَ: «أَعْطِهِ هُذِهِ أَيْضاً».

قَالَ: فَخَرَجْتُ إِلَيْهِ ، فَأَعْطَيْتُهُ الْمِائَةَ الْأُولَىٰ ، فَفَرِحَ بِهَا فَرَحاً شَدِيداً ، وَ دَعَا لِعَمَّهِ ، ثُمَّ أَعْطَيْتُهُ الثَّائِيَةَ وَ الثَّالِثَةَ ، فَفَرِحَ بِهَا حَتَىٰ ظَنَنْتُ أَنَّهُ سَيَرْجِعُ وَ لَا يَخْرُجُ ، ثُمَّ أَعْطَيْتُهُ الثَّائِيَةَ وَ الثَّالِثَةَ ، فَفَرِحَ بِهَا حَتَىٰ ظَنَنْتُ أَنَّهُ سَيَرْجِعُ وَ لَا يَخْرُجُ ، ثُمَّ أَعْطَيْتُهُ الثَّلَاثَةَ آلَافِ دِرْهَمٍ ، فَمَضَىٰ عَلَىٰ وَجْهِهِ حَتَىٰ دَخَلَ عَلَىٰ هَارُونَ ، فَسَلَّمَ عَلَيْهِ بِالْخِلَافَةِ ، وَ قَالَ: مَا ظَنَنْتُ أَنَّ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَتَيْنِ حَتَىٰ رَأَيْتُ عَمِّي مُوسَى بُسنَ بِالْخِلَافَةِ ، وَ قَالَ: مَا ظَنَنْتُ أَنَّ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَتَيْنِ حَتَىٰ رَأَيْتُ عَمِّي مُوسَى بُسنَ جَعْفَرٍ يُسَلَّمُ عَلَيْهِ بِالْخِلَافَةِ ، فَا أَرْسَلَ هَارُونُ إِلَيْهِ بِمِائَةِ أَلْفِ دِرْهَمٍ ، فَرَمَاهُ اللّٰهُ بِعَانَةِ أَلْفِ دِرْهَمٍ ، فَرَمَاهُ اللّٰهُ بِالذَّبَحَةِ ، فَمَا نَظَرَ مِنْهَا إِلَىٰ دِرْهَمٍ ، وَلَا مَشَهُ .

١٢٩٧ / ٩ . سَعْدُ بْنُ عَبْدِ اللّٰهِ وَ عَبْدُ اللّٰهِ بْنُ جَعْفَرٍ جَمِيعاً ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ مَهْزِيَارَ ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ ، عَنِ الْجُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ ، عَنِ ابْنِ مُسْكَانَ ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ ، قَالَ : قُبِضَ مُوسَى بْنُ جَعْفَرٍ ﴿ وَ هُو ابْنُ أَرْبَعٍ وَ ابْنُ أَرْبَعٍ وَ ابْنُ أَبِي بَصِيرٍ ، قَالَ : قُبِضَ مُوسَى بْنُ جَعْفَرٍ ﴿ وَ هُو ابْنُ أَرْبَعٍ وَ خَمْسِينَ سَنَةً فِي عَامٍ ثَلَاثٍ وَ ثَمَانِينَ وَ مِائَةٍ ؛ وَ عَاشَ بَعْدَ جَعْفَرٍ ﴿ فَعَلَمْ اللهِ خَمْسًا وَ مَائَةٍ ، وَ عَاشَ بَعْدَ جَعْفَرٍ اللهِ خَمْسًا وَ مَلَاثِينَ سَنَةً .

## ١٢١ ــ بَابُ مَوْلِدِ أَبِي الْحَسَنِ الرِّضَا ﴿

وُلِدَ أَبُو الْحَسَنِ الرِّضَاﷺ سَنَةَ ثَمَانٍ وَ أَرْبَعِينَ وَ مِائَةٍ؛ وَ قُبِضَ ﴿ فِي صَفَرٍ مِنْ سَنَةٍ ، وَ قُبِضَ ﴿ فَي صَفَرٍ مِنْ سَنَةٍ ثَلَاثٍ وَ مِائَتَيْنِ وَ هُوَ ابْنُ خَمْسٍ وَ خَمْسِينَ سَنَةً ، وَ قَـدِ صَفَرٍ مِنْ سَنَةٍ ثَلَاثٍ وَ مِائَتَيْنِ وَ هُوَ ابْنُ خَمْسٍ وَ خَمْسِينَ سَنَةً ، وَ قَـدِ اخْتُلِفَ فِي تَارِيخِهِ إِلَّا أَنَّ هٰذَا التَّارِيخَ هُوَ أَقْصَدُ إِنْ شَاءَ اللَّهُ؛ وَ تُوفَّيَ ﴿ النَّالُونِ فَي اللّٰهُ اللَّهُ وَ تُوفِّيَ ﴾

فرمود که: اچون من با او احسان کنم، و رعایت صلهٔ رحسم در باب او به جا آورم، و او در باب من قطع صلهٔ نماید، خدا عمر او را قطع می کند و او را می کشد». بعد از آن، بالشی از پوست را برداشت که سه هزار درم درست بی عیب در آن بود، و فرمود که: این را نیز به او بده».

علی می گوید که: پس من به سوی محمد بیرون آمدم، و صد دینار اوّل را به او دادم به همان شاد شد؛ شادی سختی، و عموی خود را دعاکرد، بعد از آن صد دینار دویم و سیم را به او دادم، چنان شاد شد که من گمان کردم که البته از ارادهٔ سفر بر می گردد و به سوی بغداد بیرون نخواهد رفت. پس سه هزار درم را به او دادم و او به همان راه به خط مستقیم رفت تا بر هارون داخل شد و بر او به خلافت سلام کرد (که گفت: السّلام علیك ایّها الخلیفة). و گفت که: گمان نداشتم که در زمین دو خلیفه باشد تا آن که عمویم موسی بن جعفر را دیدم که بر او سلام می شود به خلافت. پس هارون صد هزار درم به سوی او فرستاد و خدا او را به آزار ذُبَه خه مبتلی گردائید. از تتّمه حدیث؛ پس محمل به درمی از آن صد هزار درم نظر نکرد و دست بر مبتلی گردائید. از تتّمه حدیث؛ پس محمل به درمی از آن صد هزار درم نظر نکرد و دست بر آن نگذاشت.

از برادرش علی بن مهزیار، از حسین بن سعید، از محمد بن سنان، از ابراهیم بن مهزیار، از برادرش علی بن مهزیار، از حسین بن سعید، از محمد بن سنان، از ابن مسکان، از ابوبصیر که گفت: روح مطهر حضرت موسی بن جعفر الله قبض شد و آن حضرت پنجاه و چهار ساله بود، در سال صد و هشتاد و سیم از هجرت، و بعد از حضرت امام جعفر صادق الله سی و پنج سال زنده بود.

## ١٢١. باب در بيان مولد ابوالحسن حضرت امام رضا الله

حضرت امام رضای متولد شد در سال صد و چهل و هشتم از هجرت، و قبض روح مطهر آن حضرت ی شد در ماه صفر از سال دویست و سیم، و آن حضرت در آن هنگام پنجاه و پنج ساله بود. و در تاریخ آن حضرت اختلاف شده است، مگر آنکه این تاریخ از همهٔ آنچه در تاریخ آن حضرت گفته اند، راست تسر و

۱. و ذَبَحه، به ضمّ ذال و فتح با، بر وزن هُمَزه، خَنْاق است و آن، دردی است که در گلو پیدا میشود و گلو را میگیرد و لا محاله کشنده است، و لهذا آن را ذُبَحه میگویند، یعنی: سر برنده. (مترجم)

بِطُوسَ فِي قَرْيَةٍ يُقَالُ لَهَا: سَنَابَادُ مِنْ نُوقَانَ عَلَىٰ دَعْوَةٍ، وَ دُفِنَ بِهَا اللهِ ؛ وَ
كَانَ الْمَأْمُونُ أَشْخَصَهُ مِنَ الْمَدِينَةِ إِلَىٰ مَرْوَ عَلَىٰ طَرِيقِ الْبَصْرَةِ وَ فَارِسَ،
فَلَمَّا خَرَجَ الْمَأْمُونُ وَ شَخَصَ إِلَىٰ بَغْدَادَ، أَشْخَصَهُ مَعَهُ، فَتُوفِّيَ فِي هٰ ذِهِ
الْقَرْيَةِ ؛ وَ أُمَّهُ أُمُّ وَلَدٍ يُقَالُ لَهَا: أُمُّ الْبَنِينَ.

١٢٩٨ / ١ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ هِشَامِ بْنِ أَخْمَرَ، قَالَ: قَالَ لِي أَبُو الْحَسَنِ الْأَوَّلُ ﴿ : «هَلْ عَلِمْتَ أَحَداً مِنْ أَهْلِ الْمَغْرِبِ قَدِمَ ؟ ». قُلْتُ: لا، قَالَ: «بَلَىٰ، قَدْ قَدِمَ رَجُلُ، فَانْطَلِقْ بِنَا». فَرَكِبَ وَ رَكِبْتُ مَعَهُ حَتَّى انْتَهَيْنَا قُلْتُ: لا، قَالَ: هَلَا: اغْرِضْ عَلَيْنَا، فَعَرَضَ إِلَى الرَّجُلِ، فَإِذَا رَجُلٌ مِنْ أَهْلِ الْمَدِينَةِ مَعْهُ رَقِيقٌ، فَقُلْتُ لَهُ: اغْرِضْ عَلَيْنَا، فَعَرَضَ عَلَيْنَا سَبْعَ جَوَادٍ، كُلَّ ذَٰلِكَ يَقُولُ أَبُو الْحَسَنِ ﴿ اللهِ عَاجَةَ لِي فِيهَا». ثُمَّ قَالَ: «اعْرِضْ عَلَيْنَا» فَقَالَ: مَا عِنْدِي إِلّا جَارِيَةُ مَرِيضَةً، فَقَالَ لَهُ: «مَا عَلَيْكَ أَنْ تَعْرِضَهَا» «اعْرِضْ عَلَيْكَ أَنْ تَعْرِضَهَا» فَقَالَ لَهُ: «مَا عَلَيْكَ أَنْ تَعْرِضَهَا» قَالَى عَلَيْهِ، فَانْصَرَفَ.

ثُمَّ أَرْسَلَنِي مِنَ الْغَدِ، فَقَالَ: «قُلْ لَهُ: كَمْ كَانَ غَايَتُكَ فِيهَا؟ فَإِذَا قَالَ: كَذَا وَ كَذَا، فَقُلْتُ: قَدْ قَقُلْ: قَدْ أَخَذْتُهَا، فَقَالَ: هَا كُنْتُ أُرِيدُ أَنْ أَنْقُصَهَا مِنْ كَذَا وَ كَذَا، فَقُلْتُ: قَدْ أَخَذْتُهَا، فَقَالَ: هِيَ لَكَ، وَ لَكِنْ أَخْبِرنِي مَنِ الرَّجُلُ الَّذِي كَانَ مَعَكَ بِالأَمْسِ؟ فَقُلْتُ: وَجُلُ مِنْ بَنِي هَاشِمٍ، قَالَ: مِنْ أَيِّ بَنِي هَاشِمٍ؟ فَقُلْتُ: مَا عِنْدِي أَكْثُو مِنْ هٰذَا، فَقَالَ: رَجُلُ مِنْ بَنِي هَاشِمٍ، قَالَ: مِنْ أَيِّ بَنِي هَاشِمٍ؟ فَقُلْتُ: مَا عِنْدِي أَكْثُو مِنْ هٰذَا، فَقَالَ: أَخْبِرُكَ عَنْ هٰذِهِ الْوَصِيفَةِ: إِنِّي اشْتَرَيْتُهَا مِنْ أَقْصَى الْمَغْرِبِ، فَلَقِيَتْنِي امْرَأَةً مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ، فَقَالَتْ: مَا هٰذِهِ الْوَصِيفَةِ: إِنِّي اشْتَرَيْتُهَا مِنْ أَقْصَى الْمَغْرِبِ، فَلَقِيَتْنِي امْرَأَةً مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ، فَقَالَتْ: مَا هٰذِهِ الْوَصِيفَةِ مَعَكَ؟ قُلْتُ: اشْتَرَيْتُهَا لِنَفْسِي، فَقَالَتْ: مَا هٰذِهِ الْوَصِيفَةُ مَعَكَ؟ قُلْتُ: اشْتَرَيْتُهَا لِيَفْسِي، فَقَالَتْ: مَا هُذِهِ الْوَصِيفَةُ مَعَكَ؟ وَلْتُ

درست تر است. ان شاء الله. و آن حضرت الله و فات فرمود در طوس در دهی که آن را سناباد می گویند و دوری آن از نوقان به قدر یک خواندن است (که یکی دیگری را بخواند و آواز کند. و در بعضی از نسخ کافی، موقان به میم است و شاید که آن معرّب نوقان باشد). و آن حضرت الله در سناباد مدفون شد و مأمون او را از مدینه طیبه بیرون آورده بود به سوی مرو از راه بصره و فارس، و چون مأمون از مرو بیرون آمد و به جانب بغداد سفر کرد، آن حضرت را با خود بیرون برد و در عرض راه در این ده و فات فرمود. و مادر آن حضرت کنیزی است که او را ام البنین می گفتند.

کرده است که گفت: امام موسی کاظم الله به من فرمود که: «آیا دانستی که کسی از اهل مغرب کرده است که گفت: امام موسی کاظم الله به من فرمود که: «آیا دانستی که کسی از اهل مغرب آمده باشد؟» عرض کردم: نه، فرمود: «بلی، مردی آمده است. پس با ما روانه شو تا برویم»، و سوار شد و من با آن حضرت سوار شدم و رفتیم تابه آن مرد رسیدیم، دیدیم که مردی است از مردم مدینه و کنیزانی چند با اوست. من به آن مرد گفتم که: کنیزان خود را به من بنما، پس هفت کنیز را به ما نمود و هر یک را که می آورد حضرت امام موسی الله می فرمود که: «مرا در این حاجتی نیست و این را نمی خواهم». پس فرمود که: «کنیز دیگر به ما بنما»، بنده فروش عرض کرد که: دیگر کنیزی در نزد من نیست، مگر یک کنیز بیمار. حضرت فرمود که: «تو را پس حضرت بازگشت، بعد از آن در فردای آن روز مرا فرستاد و فرمود که: «به آن بنده فروش پس حضرت بازگشت، بعد از آن در فردای آن روز مرا فرستاد و فرمود که: «به آن بنده فروشی و چون بگو که: آخر قیمتی که در باب این کنیز در نظر داری چند است و به چند کم تر نمی فروشی و چون بگو که: آخر قیمتی که در باب این کنیز در نظر داری چند است و به چند کم تر نمی فروشی و چون بگو که: من او را به ایس قیمت گرفتم».

راوی میگوید که: پس من به نزد آن مرد آمدم و آنچه را که حضرت به من فرموده بود، گفتم. گفت که: من اراده نکر دهام که او از فلان مبلغ کم تر بفروشم. من گفتم که: او را به این مبلغ گرفتم. گفت که: این کنیز از برای تو، ولیکن مرا خبر ده که آن مردی که دیروز همراه تو بود که بود؟ گفتم که: مردی است از بنی هاشم. گفت: از کدام بنی هاشم؟ گفتم که: بیشتر از این در نزد من نیست (و زیاده بر این قدر، معرفت ندارم). گفت: تو را از این کنیز خبر دهم. به درستی که يَنْبَغِي أَنْ تَكُونَ هٰذِهِ عِنْدَ مِثْلِكَ؛ إِنَّ هٰذِهِ الْجَارِيَةَ يَنْبَغِي أَنْ تَكُونَ عِـنْدَ خَـيْرٍ أَهْــلِ الْأَرْضِ، فَــلَا تَلْبَتُ عِنْدَهُ إِلَّا قَلِيلًا حَتِّىٰ تَلِدَ مِنْهُ غُــلَاماً مَا يُولَدُ بِشَرْقِ الْأَرْضِ وَ لَا غَرْبِهَا مِثْلُهُ.

قَالَ: فَأَتَيْتُهُ بِهَا، فَلَمْ تَلْبَتْ عِنْدَهُ إِلَّا قَلِيلًا حَتَّىٰ وَلَدَتِ الرِّضَا ۗ اللّ

١٢٩٩ / ٢ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَمَّنْ ذَكَرَهُ، عَنْ صَفْوَانَ بْنِ يَحْيَىٰ، قَالَ: لَمَّا مَضَىٰ أَبُو إِبْرَاهِيمَ ﷺ ، وَ تَكَلَّمَ أَبُو الْحَسَنِ ﷺ ، خِفْنَا عَلَيْهِ مِنْ ذٰلِكَ، فَقِيلَ لَهُ: إِنَّكَ قَدْ أَظْهَرْتَ أَمْراً عَظِيماً ، وَ إِنَّا نَخَافُ عَلَيْكَ هٰذِهِ الطَّاغِيَةَ ، قَالَ: فَقَالَ: «لِيَجْهَدْ جَهْدَهُ؛ فَلَا سَبِيلَ لَهُ عَلَيَّ».

١٣٠٠ / ٣. أَحْمَدُ بْنُ مِهْرَانَ رَحِمَهُ اللّهُ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ، عَنِ الْحَسَنِ بْـنِ مَنْصُورٍ، عَنْ أَخِيهِ، قَالَ: دَخَلْتُ عَلَى الرُّضَاءِ فِي بَيْتٍ دَاخِلٍ فِي جَوْفِ بَيْتٍ لَيْلًا، فَرَفَعَ يَدَهُ، فَكَانَتْ كَأَنَّ فِي الْبَيْتِ عَشَرَةً مَصَابِيحَ، وَ اسْتَأْذَنَ عَلَيْهِ رَجُلٌ، فَخَلَىٰ يَدَهُ، ثُمَّ أَذِنَ لَهُ.

عَبْدِ اللّٰهِ، عَنِ الْغِفَارِيِّ، قَالَ: كَانَ لِرَجُلٍ مِنْ آلِ أَبِي رَافِعٍ - مَوْلَى النَّبِيِّ عَلَىٰ يَقَالُ لَهُ: عَبْدِ اللهِ، عَنِ الْغِفَارِيِّ، قَالَ: كَانَ لِرَجُلٍ مِنْ آلِ أَبِي رَافِعٍ - مَوْلَى النَّبِيِّ عَلَىٰ يَقَالُ لَهُ: طَيْسُ - عَلَيَّ حَقَّ، فَتَقَاضَانِي، وَ أَلَحَّ عَلَيَّ، وَ أَعَانَهُ النَّاسُ، فَلَمَّا رَأَيْتُ ذٰلِكَ، صَلَّيْتُ الصَّبْحَ فِي مَسْجِدِ الرَّسُولِ عَلَىٰ ، وَ أَلَحَّ عَلَيَّ، وَ أَعَانَهُ النَّاسُ، فَلَمَّا رَأَيْتُ ذٰلِكَ، صَلَيْتُ الصَّبْحَ فِي مَسْجِدِ الرَّسُولِ عَلَىٰ ، ثُمَّ تَوجَهُتُ نَحْوَ الرِّضَا عَلَىٰ وَهُو يَوْمَئِذٍ بِالْعُرَيْضِ، فَلَمَّا الصَّبْحَ فِي مَسْجِدِ الرَّسُولِ عَلَىٰ ، ثُمَّ تَوجَهُتُ نَحْوَ الرِّضَا عَلَىٰ وَهُو يَوْمَئِذٍ بِالْعُرَيْضِ، فَلَمَّا الطَّبْحَ فِي مَسْجِدِ الرَّسُولِ عَلَىٰ عَلَىٰ حِمَارٍ، وَ عَلَيْهِ قَمِيصٌ وَ رِدَاءٌ ، فَلَمَّا نَظُرْتُ إِلَيْهِ الْمُعْرَيْثِ وَلَكُ اللّهُ عَلَىٰ حَمَارٍ ، وَ عَلَيْهِ قَمِيصٌ وَ رِدَاءٌ ، فَلَمَّا نَظُرْتُ إِلَيْهِ السَّمَ عَلَيْهِ وَ كَانَ شَهْرَ رَمَضَانَ السَّةَ حُيْثِ مِنْهُ ، فَلَمَّا لَحِقْنِي وَقَفَ ، وَ نَظَرَ إِلَيَّ ، فَسَلَّمْتُ عَلَيْهِ وَ كَانَ شَهْرَ رَمَضَانَ وَ قَلْتُ اللّهُ فِذَاكَ ، إِنَّ لِمَوْلَاكَ طَيْسٍ عَلَيَّ حَقًا ، وَ قَدْ وَ اللّهِ شَهَرَنِي وَ أَنَا أَظُنُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ اللّهِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

من او را در اقصای بلاد مغرب خریدم، پس زنی از اهل کتاب مرا ملاقات کرد و گفت که: این کنیز چیست که با تو همراه است؟ گفتم که: او را از برای خود خریده ام. گفت: سزاوار نیست که این کنیز در نزد بهترین اهل که این کنیز در نزد بهترین اهل زمین باشد. به درستی که سزاوار است که این کنیز در نزد بهترین اهل زمین پسری بیاورد که در مشرق و مغرب مانند او متولد نشود.

راوی میگوید: پس آن کنیز را به خدمت حضرت آوردم و در نزد آن حضرت درنگ نکرد، مگر اندک زمانی که حضرت امام رضای را زایید.

بن یحیی ۱۲۹۹ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از آن که او را ذکر کرده، از صفوان بن یحیی روایت کرده است که گفت: چون امام موسی کاظم از دنیا در گذشت، و حضرت امام رضا الله تکلّم فرمود (یعنی: در باب خلافت، یا به همهٔ لغت)، ما بر آن حضرت از این امر ترسیدیم. پس به آن حضرت عرض شد که: امر عظیمی را آشکار نمودی و ما بر تو می ترسیم از این طاغی (که در مرتبهٔ طغیان از حد گذشته، یعنی: هارون ملعون).

راوی میگوید که: حضرت فرمود که: «فرستعی که دار د به عمل آورد، که او را بر من راهی و تسلّطی نیست، (و اذیّتی به من نعی تواند رسانید).

۱۳۰۰ / ۱۳۰۰ بن مهران شاز محمد بن علی از حسن بن منصور، از برادرش روایت کرده است که گفت: در شبی بر حضرت امام رضای داخل شدم در اطاقی که در اندران اطاقی دیگر بود. پس آن حضرت دست خود را بلند فرمود و چنان شد که گویا ده چراغ در آن اطاق بود، و مردی رخصت طلبید که بر آن حضرت داخل شود، پس آن حضرت دست خویش را از آن نور تهی گردانید، بعد از آن او را رخصت داد که داخل شود.

۱۳۰۱ / ۴. علی بن محمد، از ابن جمهور، از ابراهیم بن عبدالله، از احمد بن عبدالله، از غفاری روایت کرده است که گفت: از برای مردی از اولاد ابورافع – غلام آزاد کردهٔ پیغمبر الله غفاری روایت کرده است که گفت: از برای مردی از اولاد ابورافع – غلام آزاد کردهٔ پیغمبر الله که او را طَیس می گفتند – بر من حقّی بود، و از من طلبی داشت، پس آن را از من مطالبه نمود و بر من الحاح و اصرار زیادی کرد، و مردم او را یاری کردند و چون امر را بدین منوال دیدم، نماز صبح را در مسجد رسول خدای گزاردم، بعد از آن به جانب حضرت امام رضای رو آوردم و آن حضرت در آن اوقات، در عُریض تشریف داشت، و چون نزدیک درِ خانهٔ آن حضرت رسیدم، دیدم که آن حضرت بیرون آمده و بر الاغی سوار است و پیراهن و ردایی را

لَا سَمَّيْتُ لَهُ شَيْعًاً.

فَا أَمْرِنِي ﷺ بِالْجُلُوسِ إِلَىٰ رُجُوعِهِ، فَلَمْ أَزَلْ حَتَىٰ صَلَّمْتُ الْمَغْرِبَ وَ أَنَا صَائِمٌ، فَضَاقَ صَدْرِي، وَ أَرَدْتُ أَنْ أَنْصَرِفَ، فَإِذَا هُوَ قَدْ طَلَعَ عَلَيَّ وَ حَوْلَهُ النَّاسُ، وَ قَدْ قَعَدَ لَهُ الشَّوَّالُ وَ هُوَ يَتَصَدَّقُ عَلَيْهِمْ، فَمَضَىٰ وَ دَخَلَ بَيْتَهُ، ثُمَّ خَرَجَ وَ دَعَانِي، فَقُمْتُ إِلَيْهِ وَ لَهُ الشَّوَّالُ وَ هُوَ يَتَصَدَّقُ عَلَيْهِمْ، فَمَضَىٰ وَ دَخَلَ بَيْتَهُ، ثُمَّ خَرَجَ وَ دَعَانِي، فَقُمْتُ إِلَيْهِ وَ دَخَلُ بَيْتَهُ، ثُمَّ خَرَجَ وَ دَعَانِي، فَقُمْتُ إِلَيْهِ وَ مَخَلْتُ مَعَهُ، فَجَلَسَ وَ جَلَسْتُ، فَجَعَلْتُ أُحَدِّثُهُ عَنِ ابْنِ الْمُسَيَّبِ وَ كَانَ أَمِيرَ الْمُعَلِّ وَكَانَ أَمِيرَ الْمُعَلِي بِطَعَامٍ. فَوضِعَ بَيْنَ يَدَيَّ، وَ أَمَرَ الْغُلَامَ أَنْ يَأْكُلَ مَعِي، فَأَصَبْتُ وَ الْعَلَامُ أَنْ يَأْكُلَ مَعِي، فَأَصَبْتُ وَ الْعَلَامُ مِنَ الطَّعَامِ.

فَلَمَّا فَرَغْنَا، قَالَ لِيَ: «ارْفَعِ الْوِسَادَةِ، وَ خُذْ مِلَ تَـحْتَهَا» فَـرَفَعْتُهَا وَ إِذَا دَنَـانِير، فَأَخَذْتُهَا وَ وَضَعْتُهَا فِي كُمِّي؛ وَ أَمَرَ أَرْبَعَةً مِنْ عَبِيدِهِ أَنْ يَكُونُوا مَعِي حَتِّىٰ يُبْلِغُونِي مَنْزلِي.

فَقُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، إِنَّ طَائِفَ ابْنِ الْمُسَيَّبِ يَدُورُ، وَ أَكْرَهُ أَنْ يَـلْقَانِي وَ صَعِي عَبِيدُكَ، فَقَالَ لِي: «أَصَبْتَ، أَصَابَ اللَّهُ بِكَ الرَّشَادَ» وَ أَمَرَهُمْ أَنْ يَنْصَرِفُوا إِذَا رَدَدْتُهُمْ، فَلَمَّا قَرُبْتُ مِنْ مَنْزِلِي وَ آنَسْتُ، رَدَدْتُهُمْ.

فَصِرْتُ إِلَىٰ مَنْزِلِي، وَ دَعَوْتُ بِالسِّرَاجِ، وَ نَظَرْتُ إِلَى الدَّنَانِيرِ وَ إِذَا هِيَ تُـمَانِيَةٌ

پوشیده، چون به سوی او نظر کردم، از او شرم نمودم و در هنگامی که به من رسید، ایستاد و به جانب من نظر فرمود، پس بر آن حضرت سلام کردم، و آن زمان ماه مبارک رمضان بود، عرض کردم که: خدا مرافدای تو گرداند، به درستی که طیس، غلام تو رابر من حقّی هست و به خدا سوگند که مرا رسوا و بی آبرو کرد.

غِفاری میگوید: و من در دل خودگمان میکردم که آن حضرت طیس را امر خواهد فرمودكه دست از من بدارد. و به خدا سوگند، كه به آن حضرت عرض نكردم كه حقّ او بر من چند است و چیزی برای آن حضرت نام نبردم (یعنی: از متعلّقات آن طلب). پس آن حضرت مرا امر فرمود که بنشینم تا برگردد، و من از آنجا نرفتم تا نماز مغرب را به جا آوردم، و حال آنکه من روزهدار بودم، پس سینهام تنگ شد و خواستم که باز گردم، دیدم که آن حضرت پیدا شدو رو به من مي أيد و مردم گرداگرد او راگرفته اند، و گدايان بر سر راه آن حضرت نشسته بودند، و أن حضرت بر ايشان تصدِّق مي فرمودٍ. پس رفت و داخل خانه خودگرديد، بعداز أن بيرون أمد و مراطلبيد. من برخاستم و يه خدمتش رفتم و با أن حضرت داخل شدم. پس أن حضرت نشست و من نشستم و شروع گردم که او را از هارون پسر مستب خبر میدادم سو پسر مسیّب حاکم مدینه بود - و چنان بودکه بسیاری از اوقات، آن حضرت را از احوالش خبر می دادم، و چون فارغ شدم، فرمو دگه: «گمان ندارم تو راکه هنوز افطار کرده باشی». عرض کردم: نه، پس طعامی برای من طلبید، چون طعام آوردند، در پیش روی من گذاشتند، و حضرت غلام خود را فرمود که با من چیزی بخورد. پس من و غلام از آن طعام خوردیم، و چون فارغ شديم، حضرت به من فرمود كه: «اين بالش را بالاگير و آنچه راكه در زير آن است برگیر». من آن را بالاگرفتم و دیدم که دیناری چند در آنجا است، آنها را برگرفتم و در آستین خود گذاشتم. پس چهار نفر از غلامان خود را امر فرمود که با من باشند تا مرا به منزل خود برسانند. عرض کردم که: فدای تو گردم، شبگرد پسر مسیّب میگردد و من ناخوش دارم که شبگرد مرا ملاقات کند و غلامان تو همراه من باشند. حضرت فرمود: «درست یافتی، خدا تو را به راه راست برساند»، و غلامان خود را امر فرمود که همراه من بیایند و در هر جاکه ایشان را برگردانم باز گردند، و چون به منزل خود نزدیک شدم و آن را دیدم، ایشان را برگردانیدم، پس به منزل خویش رسیدم و چراغ طلبیدم، و نظر به دینارها کردم، دیدم که آنها چهل و هشت دینار است، و حق آن مرد بر من بیست و هشت دینار بود، و در میانهٔ آن دینار ها دیناری

وَ أَرْبَعُونَ دِينَاراً، وَ كَانَ حَقُّ الرَّجُلِ عَلَيَّ ثَمَانِيَةً وَ عِشْرِينَ دِينَاراً، وَ كَانَ فِيهَا دِينَارُ يَلُوحُ، فَأَغْجَبَنِي حُسْنُهُ، فَأَخَذْتُهُ وَ قَرَّبْتُهُ مِنَ السِّرَاجِ، فَإِذَا عَلَيْهِ نَقْشُ وَاضِحُ: «حَقُّ الرَّجُلِ ثَمَانِيَةٌ وَ عِشْرُونَ دِينَاراً، وَ مَا بَقِيَ فَهُوَ لَكَ». وَ لَا وَ اللّهِ، مَا عَرَفْتُ مَا لَـهُ عَلَيْ فَهُو لَكَ». وَ لَا وَ اللّهِ، مَا عَرَفْتُ مَا لَـهُ عَلَى فَهُو لَكَ». وَ لَا وَ اللّهِ، مَا عَرَفْتُ مَا لَـهُ عَلَى فَهُو لَكَ». وَ الْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، الّذِي أَعَزَ وَلِيَّهُ.

الرّضَا عِلَىٰ ، أَنّهُ خَرَجَ مِنَ الْمَدِينَةِ فِي السَّنَةِ الَّتِي حَجَّ فِيهَا هَارُونُ ، يُرِيدُ الْحَجَّ ، فَانْتَهَىٰ الرّضَا عِلَىٰ ، أَنّهُ خَرَجَ مِنَ الْمَدِينَةِ فِي السَّنَةِ الَّتِي حَجَّ فِيهَا هَارُونُ ، يُرِيدُ الْحَجَّ ، فَانْتَهَىٰ إِلَىٰ جَبَلٍ حَنْ يَسَارِ الطَّرِيقِ ، وَ أَنْتَ ذَاهِبُ إِلَىٰ مَكَّةَ - يُقَالُ لَهُ : فَارِعٌ ، فَنَظَرَ إِلَيْهِ أَبُو الْهَىٰ جَبَلٍ حَنْ يَسَارِ الطَّرِيقِ ، وَ أَنْتَ ذَاهِبُ إِلَىٰ مَكَّةَ - يُقَالُ لَهُ : فَارِعٌ ، فَنَظَرَ إِلَيْهِ أَبُو الْمَحَسِينِ ، ثُمَّ قَالَ : «بَانِي فَارِعٍ ، وَ هَادِهُهُ يُقَطَّعُ إِرْباً إِرْباً إِرْباً إِرْباً إِرْباً الْمَعْنَى ذَلِكَ ؟ الْحَبَلُ ، وَ لَذَلَ الْجَبَلُ ، وَ فَلَمَّا الْعَرَفِي مَعْدَ جَعْفَرُ بُنُ يَحْدِى ذَلِكَ الْجَبَلُ ، وَ فَلَمَّا الْعَرَفِ مِ الْعَرَاقِ ، قُطِّع إِرْباً إِرْباً

١٣٠٣ / ٤. أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحَسنِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ حَمْزَةَ بْنِ الْقَاسِمِ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ مُوسىٰ، قَالَ: أَلْحَحْتُ عَلَىٰ أَبِي الْحَسنِ مُحَمَّدِ بْنِ حَمْزَةَ بْنِ الْقَاسِمِ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ مُوسىٰ، قَالَ: أَلْحَحْتُ عَلَىٰ أَبِي الْحَسنِ الرُّضَا اللهِ فِي شَيْءٍ أَطْلُبُهُ مِنْهُ، فَكَانَ يَعِدُنِي، فَخَرَجَ ذَاتَ يَوْمٍ لِيَسْتَقْبِلَ وَالِيَ الْمَدِينَةِ وَ كُنْتُ مَعَهُ، فَجَاءَ إِلَىٰ قُرْبِ قَصْرِ فَكَانَ يَعِدُنِي، فَخَرَجَ ذَاتَ يَوْمٍ لِيَسْتَقْبِلَ وَالِيَ الْمَدِينَةِ وَ كُنْتُ مَعَهُ، فَجَاءَ إِلَىٰ قُرْبِ قَصْرِ فَكَانٍ بَعِدُنِي، فَنَزَلَ تَحْتَ شَجَرَاتٍ وَ نَزَلْتُ مَعَهُ أَنَا، وَ لَيْسَ كُنْتُ مَعَهُ، فَجَاءَ إِلَىٰ قُرْبِ قَصْرٍ فَلَانٍ، فَنَزَلَ تَحْتَ شَجَرَاتٍ وَ نَزَلْتُ مَعَهُ أَنَا، وَ لَيْسَ مَعَنَا ثَالِثُ، فَقُلْتُ : جُعِلْتُ فِدَاكَ، هٰذَا الْعِيدُ قَدْ أَظَلَّنَا، وَ لا وَ اللهِ، مَا أَمْلِكُ دِرْهَما فَمَا سِيكَةَ ذَهَبٍ، فَعَكَ يُسَوْطِهِ الْأَرْضَ حَكًا شَدِيداً، ثُمَّ ضَرَبَ بِيدِهِ، فَتَنَاوَلَ مِنْهَا سَبِيكَةَ ذَهَبٍ، سَوَاهُ و اللهُ مِسُوطِهِ الْأَرْضَ حَكًا شَدِيداً، ثُمَّ ضَرَبَ بِيدِهِ، فَتَنَاوَلَ مِنْهَا سَبِيكَةَ ذَهَبٍ،

بود که می درخشید و خوبی آن دینار مرا به شگفت آورد، پس آن را فراگرفتم و بـه نـزد یک چراغ بردم دیدم که نقش و نوشتهٔ روشنی بر آن است که: «حقّ آن مرد بیست و هشت دینار است و آنچه باقی بماند برای تو است».

راوی میگوید: نه به خدا سوگند، که نمیدانستم که حق طیس بـر مـن چـقدر است، و ستایش از برای خداکه پروردگار عالمیان است؛ آن خدایی کـه ولیّ خـود را عـزیز و غـالب گردانید.

امام رضایه روایت کرده است که آن حضرت از مدینه بیرون آمد در سالی که هارون در آن سال حج کرد، و آن حضرت ارادهٔ حج داشت، پس به کوهی رسید که در جانب چپ راه واقع سال حج کرد، و آن حضرت ارادهٔ حج داشت، پس به کوهی رسید که در جانب چپ راه واقع است، در حالی که تو به سوی مکه می روی و آن کوه را فارع می گویند. پس حضرت امام رضای به سوی آن کوه نظر کرد و فر مود که: «آن که در فارع عمارت می سازد و آن را خراب می کند، عضو عضوش از هم جدا می شود و آو را پاره پاره می کنند». و ما معنی این سخن را ندانستیم و نفهمیدیم که مقصود حضرت چه چیز است؟ و چون حضرت پشت کرد، هارون الرّشید رسید و در آن موضع فرود آمد و جعفر، پسر یحیی برمکی، بر آن کوه بالا رفت و وامر کرد که در آنجا مجلسی از برایش بسازند، و چون از مکه برگشت، به سوی آن بالا رفت و مر کرد که آن مجلس را خراب کنند، و در آن هنگام که به سوی عراق برگشت، او را پاره پاره امر کرد که آن مجلس را خراب کنند، و در آن هنگام که به سوی عراق برگشت، او را پاره پاره

حمزة بن قاسم، از ابراهیم بن موسی روایت کرده است که گفت: بر ابوالحسن حضرت امام حمزة بن قاسم، از ابراهیم بن موسی روایت کرده است که گفت: بر ابوالحسن حضرت امام رضا ﷺ اصرار زیادی کردم در باب چیزی که آن را از آن حضرت طلب می کردم و مرا وعده می داد. پس روزی بیرون رفت که حاکم مدینه را استقبال کند و من همراه آن حضرت بودم، بعد از آن، به نزدیک بالا خانهٔ فلان آمد و در زیر درختها فرود آمد، و من بااو فرود آمدم، و سیمی با ما نبود (که همین من بودم و آن حضرت). عرض کردم که: فدای تو گردم، این عید بر ماسایه افکنده (یعنی: به ما رو آورده) و نزدیک شده، و به خدا سوگند، که یک درم و غیر آن را مالک نیستم.

پس آن حضرت به تازیانهٔ خویش زمین را خاراند؛ خاراندنی سخت، پس دست خویش

ثُمَّ قَالَ: «انْتَفِعْ بِهَا، وَ اكْتُمْ مَا رَأَيْتَ».

انقضى أَمْرُ الْمَخْلُوعِ، وَ اسْتَوَى الْأَمْرُ لِلْمَأْمُونِ، كَتَبَ إِلَى الصَّلْتِ جَمِيعاً. قَالَ: لَمَّا انقضى أَمْرُ الْمَخْلُوعِ، وَ اسْتَوَى الْأَمْرُ لِلْمَأْمُونِ، كَتَبَ إِلَى الرَّضَا عِلَى بَسْتَقْدِمُهُ إِلَىٰ خُرَاسَانَ، فَاغْتَلَّ عَلَيْهِ أَبُو الْحَسَنِ عِلْمِيلٍ، فَلَمْ يَزَلِ الْمَأْمُونُ يُكَاتِبُهُ فِي ذٰلِكَ حَتَىٰ عَلِيمَ أَنَّهُ لَا مَحِيصَ لَهُ، وَ أَنَّهُ لَا يَكُفُّ عَنْهُ، فَخَرَجَ عِلَى وَلَا إِلَى جَعْفَرِ عِلَى سَنِينَ عِلَيْمِ أَنَّهُ لَا يَكُفُّ عَنْهُ، فَخَرَجَ عِلَى وَلَا إِلَى جَعْفَرِ عِلَى سَنِينَ الْبَصْرَةِ وَ فَكَتَبَ إِلَيْهِ الْمَأْمُونُ؛ لَا تَأْخُذُ عَلَىٰ طَرِيقِ الْجَبَلِ وَ قُمَّ، وَ خُذْ عَلَىٰ طَرِيقِ الْبَصْرَةِ وَ وَكَتَبَ النَّمُ وَالْحَلَقَةَ، وَخُذْ عَلَىٰ شُرُوطٍ أَسْأَلُكَهَا». قَالَ الْمَأْمُونُ أَنُو الْحَسَنِ عِنْ ، قَالَ: فَولَا يَةَ الْمُهُونُ إِلَىٰ شَرُوطٍ أَسْأَلُكَهَا». قَالَ الْمَأْمُونُ الْمَا مُونُ الْمَامُونُ الْمَامُونُ اللهَ الْمَامُونُ اللهُ عَلَى شُرُوطٍ أَسْأَلُكَهَا». قَالَ الْمَأْمُونُ الْمَامُونُ اللهَ عُلَى شُرُوطٍ أَسْأَلُكَهَا». قَالَ الْمَأْمُونُ اللهَ الْمَامُونُ اللهَ الْمَامُونُ اللهَ الْمَامُونُ اللهَ اللهَ اللهُ الله

قَالَ: فَحَدَّ ثَنِي يَاسِرُ، قَالَ: فَلَمَّا حَضَرَ الْعِيدُ، بَعَثَ الْمَأْمُونُ إِلَى الرَّضَا اللهِ يَسْأَلُهُ أَنْ يَرْكَبَ، وَ يَحْضُرَ الْعِيدَ، وَ يُصَلِّي وَ يَخْطُبَ، فَبَعَثَ إِلَيْهِ الرَّضَا اللهِ: «قَدْ عَلِمْتَ مَا كَانَ بَرْكَبَ، وَ يَحْضُرَ الْعِيدَ، وَ يُصَلِّي وَ يَخْطُبَ، فَبَعَثَ إِلَيْهِ الرَّضَا اللهِ: «قَدْ عَلِمْتَ مَا كَانَ بَيْنِي وَ بَيْنَكَ مِنَ الشُّرُوطِ فِي دُخُولِ هٰذَا الْأَمْرِ». فَبَعَثَ إِلَيْهِ الْمَأْمُونُ: إِنَّمَا أُرِيدُ بِذَٰلِكَ بَيْنِي وَ بَيْنَكَ مِنَ الشُّرُوطِ فِي دُخُولِ هٰذَا الْأَمْرِ». فَبَعَثَ إِلَيْهِ الْمَأْمُونُ: إِنَّمَا أُرِيدُ بِذَٰلِكَ أَنْ تَطْمَئِنَ قُلُوبُ النَّاسِ، وَ يَعْرِفُوا فَضْلَكَ، فَلَمْ يَزَلُ اللهِ يُرَادُهُ الْكَلَامَ فِي ذٰلِكَ، فَأَلَّ عَلَيْهِ، فَقَالَ: «يَا أُمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، إِنْ أَعْفَيْتَنِي مِنْ ذٰلِكَ، فَهُو أَحَبُّ إِلَيَّ، وَ إِنْ لَمْ تُعْفِنِي، عَلَيْهِ، فَقَالَ: «يَا أُمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، إِنْ أَعْفَيْتَنِي مِنْ ذٰلِكَ، فَهُو أَحَبُّ إِلَيَّ، وَ إِنْ لَمْ تُعْفِنِي،

را زد و شمش طلایی را از آنجا برداشت و به من داد و فرمود که: «به این منتفع شو و آنچه دیدی کتمان کن و این را به کسی مگو».

که: چون امر محمد امین، (برادر مأمون که به جهت خلع خویش از خلافت به مخلوع ملقّب که: چون امر محمد امین، (برادر مأمون که به جهت خلع خویش از خلافت به مخلوع ملقّب شده)، به آخر رسید، و امر خلافت باطله از برای مأمون قرار و استقرار یافت، عریضه ای به خدمت حضرت امام رضا ﷺ نوشت و آمدن آن حضرت را به خراسان خواهش نمود. پس حضرت امام رضا ﷺ به بهانه و عذری چند بر او بهانه جست و مأمون در این باب، مکرّر با آن حضرت نامه ای به یکدیگر می نوشتند تا آن که آن حضرت ﷺ دانست که او را مفرّ و چاره ای نیست و از او دست بر نخواهد داشت. پس از مدینه بیرون آمد و امام محمد تقی ﷺ را هفت نیست و از او دست بر نخواهد داشت. پس از مدینه بیرون آمد و امام محمد تقی ﷺ را هفت مال بود، و مأمون به آن حضرت نوشته بود که راه کوه (یعنی: همدان و نهاوند) و قم را پیش مگیر و راه بصره و اهواز و فارس را پیش گیر و از آن راه بیا (چه می ترسید که شیعیان قم و غیر آن مانع شوند و حضرت در همان راه که آن گهراه معیّن نموده بود، سلوک فرمود) تا به مرو رسید.

بعداز آن مأمون بر آن حضرت عرضه کرد که این آمر و خلافت را به گردن گیرد و خلافت به آن حضرت مفوض شد. و حضرت آمام رضایه آبا و آمتناع فرمود. مأمون عرض کرد که: اگر این آمر را قبول نمی کنی، ولایت عهد را قبول کن و ولی عهد من باش. حضرت فرمود که: «ولایت عهد را قبول می کنم، بنابر شروطی چند که آنها را از تبو خواهش می کنم، مأمون عرض کرد که: هر چه خواسته باشی، بخواه و بگو تا به عمل آورم، پس حضرت آمام رضای نوشت که: «من داخل می شوم در ولایت عهد به شرط آن که آمر نکنم و نهی ننمایم و فتواندهم و حکم نکنم و کسی را والی و حاکم نگردانم و معزول نسازم و چیزی را تغییر و تبدیل ندهم از آنچه بر پا است و مرا از همهٔ اینها معاف داری، مأمون آن حضرت را به همهٔ اینها اجابت نمود و قبول کرد.

علی بن ابراهیم میگوید که: یاسر مراحدیث کرد که چون عید اضحی آمد، مأمون به سوی امام رضای فرستاد و از آن حضرت خواهش کرد که سوار شود و در عیدگاه حضور به هم رساند و نماز عید را به جا آورد و خطبه بخواند. حضرت امام رضای به سوی او فرستاد که: «تو میدانی آنچه راکه در میان من و تو اتّفاق افتاد از شرطها که در باب دخول من در این

خَرَجْتُ كَمَا خَرَجَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ. فَقَالَ الْمَأْمُونُ: اخْرُجْ كَيْفَ شِئْتَ، وَ أَمَرَ الْمَأْمُونُ الْقُوَّادَ وَ النَّاسَ أَنْ يُبَكِّرُوا إِلَىٰ بَابِ أَبِي الْحَسَنِﷺ.

قَالَ: فَحَدَّثَنِي يَاسِرُ الْخَادِمُ: أَنَّهُ قَعَدَ النَّاسُ لِأَبِى الْحَسَنِ ﷺ فِـي الطَّـرُقَاتِ وَ السُّطُوح ـالرِّجَالُ، وَ النِّسَاءُ، وَ الصِّبْيَانُ ـ وَ اجْتَمَعَ الْقُوَّادُ وَ الْجُنْدُ عَلَىٰ بَـابِ أَبِـي الْحَسَنِ ﴿ فَلَمَّا طَلَعَتِ الشَّمْسُ، قَامَ ﴿ فَاغْتَسَلَ وَ تَعَمَّمَ بِعِمَامَةٍ بَيْضَاءَ مِنْ قُـطْنِ، أَلْقَىٰ طَرَفاً مِنْهَا عَلَىٰ صَدْرِهِ، وَ طَرَفاً بَيْنَ كَتِفَيْهِ، وَ تَشَمَّرَ، ثُمَّ قَالَ لِجَمِيع مَـوَالِـيهِ: «افْعَلُوا مِثْلَ مَا فَعَلْتُ». ثُمَّ أَخَذَ بِيَدِهِ عُكَّازاً، ثُمَّ خَرَجَ ـوَ نَحْنُ بَيْنَ يَدَيْهِ وَ هُوَ حَافٍ قَدْ شَمَّرَ سَرَاوِيلَهُ إِلَىٰ نِصْفِ السَّاقِ. وَ عَلَيْدِ نِيَّاتٍ مُشَمَّرَةً ـ فَلَمَّا مَشَىٰ وَ مَشَيْنَا بَيْنَ يَدَيْدِ، رَفَعَ رَأْسَهُ إِلَى السَّمَاءِ وَ كَبَّرَ أَرْبَعَ تَكْبِيرَاتٍ، فَخُيِّلَ إِلَيْنَا أَنَّ السَّمَاءَ وَ الْحِيطَانَ تُجَاوِبُهُ، وَ الْقُوَّادُ وَ النَّاسُ عَلَى الْبَابِ قَدْ تَهَيَّأُواْ وَ لَبِسُوا السَّـلَاحَ، وَ تَزَيَّنُوا بِأَحْسَنِ الرِّينَةِ، فَلَمَّا طَلَعْنَا عَلَيْهِمْ بِهٰذِهِ الصُّورَةِ، وَ طَلَعَ الرِّضَاﷺ، وَقَفَ عَلَى الْبَابِ وَقْفَةً، ثُمَّ قَالَ: «اللَّهُ أَكْبَرُ، اللَّهُ أَكْبَرُ، اللَّهُ أَكْبَرُ، اللَّهُ أَكْبَرُ عَلَىٰ مَا هَدَانَا، اللَّهُ أَكْبَرُ عَلَىٰ مَا رَزَقَنَا مِنْ بَهِيمَةِ الْأَنْعَامِ، وَ الْحَمْدُ لِلَّهِ عَلَىٰ مَا أَبْـلَانَا»، نَرْفَعُ بِهَا أَصْوَاتَنَا.

امر واقع شد». مأمون دو مرتبه به سوی آن حضرت فرستاد که به این امر ارادهای ندارم، مگر آن که میخواهم که دلهای مردم آرام گیرد و فیضل تو را بشناسند. پس آن حضرت و مأمون اصرار مأمون مکرر با یکدیگر رد و بدل کردند و در این باب به هم پیغام دادند. چون مأمون اصرار زیادی کرد، حضرت فرمود که: «یا امیر المؤمنین، اگر مرا از این امر معاف داری، مرا خوش تر می آید و اگر مرا معاف نمی داری، بیرون می روم به نماز عید چنانچه رسول خدا و امیر المؤمنین بید بیرون رفتند». مأمون در جواب گفت که: به هر وضعی که خواسته باشی بیرون رو، و مأمون امرا و سر داران سپاه خویش و سایر مردم را امر کرد که سوار شوند و بر در خانهٔ آن حضرت امام رضا بی روند (و بنابر بعضی از نسخ کافی، صبح زود به در خانهٔ آن حضرت روند).

على بن ابراهيم ميگويد كه: ياسر خادم به من خبر داد كه مردمان از مردان و زنان و کو دکان در همهٔ راهها و بامها نشستند و انتظار میکشیدند که حضرت امام رضای بیرون آید و سرداران و همهٔ لشكر بر در خانهٔ امام رضا ﷺ جمع شدند و چون آفتاب بـر آمـد، آن حضرتﷺ برخاست و غسل کرد و عمّامة طفيدي كه از پنبه ساخته بودند، بر سسر بست، و یک سر آن را بر سینهٔ خویش و یکیسر دیگر را در میانهٔ شانههای خود انداخت و جامه را بالا زد، بعد از آن به همهٔ موالیان خویش قرودگه : ۴بکتید مانند آنچه من کردم». و نیز عصایی در دست گرفت و بیرون آمد و ما در پیش روی آن حضرت بودیم و آن حضرت پابرهنه بود و زیر جامهٔ خود را تا نصف ساق پا بر زده و جامههای چند پوشیده بود که دامن آنها را بر زده بود، و چون به راه افتاد و ما در پیش روی او رفتیم، سر خویش را به سوی آسمان بلند کرد و چهار مرتبه گفت: الله اكبر. پس چنان به ما نمو ده شد و گويا شنيديم كه آسمان و همهٔ ديوارها آن حضرت را جو اب میگفتند و همهٔ سواران و مردمان بر در خانه آماده گشته و اسلحه حرب پوشیده بودند و به بهترین آرایشی خود را آراسته بودند و چون ما به این صورت و هیئت به سوی ایشان بیرون آمدیم و حضرت امام رضای بیرون آمد، اندکی بـر در خـانه ایسـتاد و فرمود: «الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر على ما هدانا، الله أكبر على ما رزقنا من بهيمة الأنعام و الحمد لله على ما أبلانا، يعنى: مكرّر الله اكبر مي گويم و خدا را به بزرگي ياد ميكنم بر أنكه ما را راه راست نموده، و خدا را به بزرگی یاد میکنم بـر آنـچه مـا را روزی داده از بسـته زبـان از چهارپایان، و حمد از برای خدا بر آنکه ما را انعام فرموده، و ما آوازهای خود را به ایس

قَالَ يَاسِرُ: فَتَزَعْزَعَتْ مَرْوُ بِالْبُكَاءِ وَ الضَّجِيجِ وَ الصَّيَاحِ لَـمَّا نَـظَرُوا إِلَىٰ أَبِـي الْحَسَنِ ﴿ وَ سَقَطَ الْقُوَّادُ عَنْ دَوَاتِهِمْ، وَ رَمَوا بِخِفَافِهِمْ لَمَّا رَأَوْا أَبَا الْحَسَنِ ﴿ حَافِياً، وَ كَانَ يَمْشِي وَ يَقِفُ فِي كُلِّ عَشْرٍ خُطُوَاتٍ، وَ يُكَبِّرُ ثَـلَاثَ مَرَّاتٍ.

قَالَ يَاسِرُ: فَتُخَيِّلَ إِلَيْنَا أَنَّ السَّمَاءَ وَ الْأَرْضَ وَ الْجِبَالَ تُجَاوِبُهُ، وَ صَارَتْ مَرْوُ ضَجَّةً وَاحِدةً مِنَ الْبُكَاءِ، وَ بَلَغَ الْمَأْمُونَ ذَلِكَ، فَقَالَ لَهُ الْفَصْلُ بْنُ سَهْلٍ ذُو الرَّئَاسَتَيْنِ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، إِنْ بَلَغَ الرُّضَاءِ الْمُصَلِّىٰ عَلَىٰ هٰذَا السَّبِيلِ، افْتَتَنَ بِهِ النَّاسُ، وَ الرَّأْيُ أَنْ تَسْأَلُهُ أَنْ يَرْجِعَ، فَبَعَثَ إِلَيْهِ الْمَأْمُونُ، فَسَأَلُهُ الرُّجُوعَ، فَدَعَا أَبُو الْحَسَنِ الْهِ بِخُفِّهِ، فَلَبِسَهُ وَ رَكِبَ وَ رَجَعَ.

١٣٠٥ / ٨٠ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ يَاسِ قَالَ: لَمَّا خَرَجَ الْمَانْمُونُ مِنْ خُرَاسَانَ يُرِيدُ

بَغْدَادَ، وَ خَرَجَ الْفَضْلُ ذُو الرَّ تَاسَتَيْنِ، وَ خَرَجْنَا مَعَ أَبِي الْحَسَنِ ﴿ وَرَدَ عَلَى الْفَضْلِ

بْنِ سَهْلٍ ذِي الرِّئَاسَتَيْنِ كِتَابٌ مِنْ أَخِيهِ الْحَسَنِ بْنِ سَهْلٍ وَ نَحْنُ فِي بَعْضِ الْمَنَازِلِ:
إِنِّي نَظُرْتُ فِي تَحْوِيلِ السَّنَةِ فِي حِسَابِ النُّجُومِ، فَوَجَدْتُ فِيهِ أَنَّكَ تَذُوقُ فِي شَهْرٍ

كَذَا وَ كَذَا يَوْمَ الْأَرْبِعَاءِ حَرَّ الْحَدِيدِ وَ حَرَّ النَّارِ، وَ أَرىٰ أَنْ تَدْخُلَ أَنْتَ وَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ

وَ الرِّضَا الْحَمَّامَ فِي هَذَا الْيَوْمِ، وَ تَحْتَجِمَ فِيهِ، وَ تَصُبَّ عَلَىٰ يَدَيْكَ الدَّمَ لِيَرُولَ عَنْكَ

نَحْسُهُ.

فَكَنَبَ ذُو الرَّئَاسَتَيْنِ إِلَى الْمَأْمُونِ بِذَٰلِكَ، وَ سَأَلَهُ أَنْ يَسْأَلَ أَبَـا الْحَسَنِ ﴿ ذَٰلِكَ، وَ سَأَلُهُ أَنْ يَسْأَلُ أَبَـا الْحَسَنِ ﴿ ذَٰلِكَ، فَكَنَبَ إِلَيْهِ أَبُـو الْحَسَنِ ﴿ السَّتُ فَكَنَبَ الْمُؤْمُونُ إِلَىٰ أَبِي الْحَسَنِ ﴿ يَسْأَلُهُ ذَٰلِكَ، فَكَنَبَ إِلَيْهِ أَبُـو الْحَسَنِ ﴿ السَّتُ السَّتُ الْمَامُ عَداً، وَ لَا أَرَىٰ لَكَ وَ لَا لِلْفَضْلِ أَنْ تَدْخُـلَا الْحَمَّامَ غَداً». فَأَعَادَ عَلَيْهِ إِنَا الْحَمَّامَ غَداً، وَ لَا أَرَىٰ لَكَ وَ لَا لِلْفَضْلِ أَنْ تَدْخُـلَا الْحَمَّامَ غَداً». فَأَعَادَ عَلَيْهِ

كلمات بر مىداشتيم.

یاسرگفت پس مرو به سبب گریه و خروش و ناله و فریاد و فغان به لرزه در آمد، در آن هنگام که مردم به سوی امام رضایم نظر کردند، و آن حضرت را بر این حالت دیدند، و همهٔ سرداران از اسبهای خویش افتادند، و موزههای خود را انداختند؛ چون حضرت امام رضایم رضایم رفت و در هر ده قدم که بر می داشت، می ایستاد و سه مرتبه الله اکبر می گفت.

یاسر گفت: چنان به ما نمو ده شد و گویا شنیدیم که آسمان و زمین و کوه ها آن حضرت الله را جواب می گفتند و مرو از صدای گریه یک خروش و غوغا شد. و این خبر به مأمون رسید، فضل بن سهل ذوالریاستین (که وزیر مأمون بود و به جهت مدخلیّتش در امارت و وزارت او را ذوالریّاستین می گفتند) به آن ملعون گفت که: یا امیر المؤمنین، اگر رضا بر ایس روش به مصلّی برسد، مردم عاشق او می شوند و به او میل تمام به هم می رسانند و به خلافت او اعتقاد می کنند، و صلاح این است که از او سؤال کنی که جرگر دد. پس مأمون به سوی حضرت فرستاد و از او سؤال کرد که برگر دد. حضرت امام رضای موزهٔ خویش را طلبید، پس آن را پوشید و و از او سؤال کرد که برگر دد. حضرت امام رضای موزهٔ خویش را طلبید، پس آن را پوشید و سوار شد و برگر دید.

اسرون آمد و ارادهٔ بغداد داشت و فضل ذوالرّیاستین نیز بیرون آمد، و ما با حضرت امام بیرون آمد و ارادهٔ بغداد داشت و فضل ذوالرّیاستین نیز بیرون آمد، و ما با حضرت امام رضاظ بیرون آمدیم، بر فضل بن سهل ذوالریّاستین نامه ای وارد شد از جانب برادرش حسن بن سهل و ما در بعضی از منزلها بودیم. مضمون نامه آنکه: من در باب تحویل سال در حساب نجوم نظر کردم و در آن یافتم که تو در فلان ماه، در روز چهارشنبه، گرمی آهن و گرمی آتش را می چشی، و از آنها متضرّر می شوی، و چنین صلاح می دانم که تو و امیر المؤمنین (یعنی: مأمون) و رضا داخل حمّام شوید در آن روز و در آن روز حجامت کنی، و به دست خود خون خود را بریزی تا آن که نحوست آن روز از تبو برطرف شود. پس ذوالریّاستین این مطلب را به مأمون نوشت و از او خواهش کرد که از امام رضای این امر را در خواهد. پس مأمون به خدمت امام رضای نوشت، و این امر را از آن حضرت خواهش در خواهد. پس مأمون به خدمت امام رضای نوشت، و این امر را از آن حضرت خواهش کرد. و امام رضای به سوی مأمون نوشت که: «من فردا داخل حمّام نمی شوم، و از برای تو و از برای فضل، هیچ یک صلاح نمی دانم که فردا داخل حمّام شوید».

الرُّقْعَةَ مَرَّتَيْنِ، فَكَتَبَ إِلَيْهِ أَبُو الْحَسَنِ ﴿ : «يَا أَمِيرَ الْـمُؤْمِنِينَ، لَسْتُ بِـدَاخِـلِ غَـداً الْحَمَّامَ؛ فَإِنِّي رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ فِي هٰذِهِ اللَّيْلَةِ فِي النَّوْمِ، فَقَالَ لِي: يَا عَـلِيُّ، لَا تَدْخُلِ الْحَمَّامَ غَداً، وَ لَا أَرَىٰ لَكَ وَ لَا لِلْفَصْلِ أَنْ تَدْخُلُلَ الْحَمَّامَ غَداً». فَكَتَبَ إِلَيْهِ تَدْخُلُ الْحَمَّامَ غَداً». فَكَتَبَ إِلَيْهِ الْمَأْمُونُ؛ صَدَقْتَ يَا سَيِّدِي، وَ صَدَقَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ، لَسْتُ بِدَاخِلِ الْحَمَّامَ غَـداً وَ الْفَضْلُ أَعْلَمُ.

قَالَ: فَقَالَ يَاسِرُ: فَلَمَّا أَمْسَيْنَا وَ غَابَتِ الشَّمْسُ، قَالَ لَنَا الرِّضَا اللهِ : «قُولُوا: نَعُوذُ بِاللّٰهِ مِنْ شَرِّ مَا يَنْزِلُ فِي هٰذِهِ اللَّيْلَةِ». فَلَمْ نَزَلْ نَقُولُ ذٰلِكَ، فَلَمَّا صَلَّى الرَّضَا اللهُ بِعَ قَالَ لِيَ: «اصْعَدْ عَلَى السَّطْح، فَاسْتَمِعْ هَلْ تَسْمَعُ شَيْتًا؟» فَلَمَّا صَعِدْتُ، السَّطْح، فَاسْتَمِعْ هَلْ تَسْمَعُ شَيْتًا؟» فَلَمَّا صَعِدْتُ، سَمِعْتُ الضَّجَةَ وَ الْتَحَمَّتُ وَ كَثُرَتُ فَى قَادًا لَعُن بِالْمَأْمُونِ قَدْ دَخَلَ مِنَ الْبَابِ الَّذِي كَانَ الضَّعْبُ الضَّعْبَ وَ هُو يَقُولُ: يَا سَيِّدِي يَا أَبَا الْحَسَنِ، آجَرَكَ اللهُ فِي الْفَضْلِ؛ فَإِنَّهُ قَدْ أَبِي الْحَسَنِ اللهِ وَ هُو يَقُولُ: يَا سَيِّدِي يَا أَبَا الْحَسَنِ، آجَرَكَ اللهُ فِي الْفَضْلِ؛ فَإِنَّهُ قَدْ أَبِي وَكَانَ دَخَلَ الْحَمَّامَ، فَدَخَلَ عَلَيْهِ قَوْمٌ بِالسُّيُوفِ، وَقَتَلُوهُ، وَ أُخِذَ مِعَنْ دَخَلَ عَلَيْهِ قَوْمٌ بِالسُّيُوفِ، وَقَتَلُوهُ، وَ أُخِذَ مِعَنْ دَخَلَ عَلَيْهِ قَوْمٌ بِالسُّيُوفِ، وَقَتَلُوهُ، وَ أُخِذَ مِعَنْ دَخَلَ عَلَيْهِ ثَوْمٌ بِالسُّيُوفِ، وَقَمَ مُانَ أَحَدُهُمُ ابْنَ خَالَةِ الْفَصْلِ ابْنَ ذِي الْقَلَمَيْنِ.

قَالَ: فَاجْتَمَعَ الْجُنْدُ وَ الْقُوَّادُ، وَ مَنْ كَانَ مِنْ رِجَالِ الْفَضْلِ عَلَىٰ بَابِ الْـمَأْمُونِ، فَقَالُوا: هٰذَا اغْتَالَهُ وَ قَتَلَهُ \_يَعْنُونَ الْمَأْمُونَ \_وَ لَنَطْلُبَنَّ بِدَمِهِ، وَ جَاؤُوا بِالنِّيرَانِ لِيُحْرِقُوا الْبَابَ، فَقَالَ الْمَأْمُونُ لِأَبِي الْحَسَنِ عِنْ: يَا سَيِّدِي، تَرَىٰ أَنْ تَخْرُجَ إِلَيْهِمْ وَ تُفَرِّقَهُمْ ؟

قَالَ: فَقَالَ يَاسِرٌ: فَرَكِبَ أَبُو الْحَسَنِ ﴿ وَقَالَ لِيَ: «ارْكَبْ» فَرَكِبْتُ، فَلَمَّا خَرَجْنَا مِنْ بَابِ الدَّارِ، نَظَرَ إِلَى النَّاسِ وَ قَدْ تَزَاحَمُوا، فَقَالَ لَهُمْ بِيَدِهِ: «تَفَرَّقُوا تَفَرَّقُوا». قَالَ يَاسِرُ: فَأَقْبَلَ النَّاسُ وَ اللَّهِ يَقَعُ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ، وَ مَا أَشَارَ إِلَىٰ أَحَدٍ إِلَّا رَكَضَ وَ پس مأمون دو مرتبه رُقعه را بر آن حضرت برگردانید، حضرت امام رضای به او نوشت که: «یاامیر المؤمنین، من فردا داخل حمّام نمی شوم؛ زیراکه من در این شب رسول خدای را در خواب دیدم و به من فرمود که: یا علی، فردا داخل حمّام مشو، و من صلاح تو و فضل را نمی دانم که فردا داخل حمّام شوید». مأمون به آن حضرت نوشت که: ای سیّد من، تو راست گفتی و رسول خدا راست گفت، من فردا داخل حمّام نمی شوم. و فضل بهتر می داند (یعنی: اگر می خواهد به حمّام برود، برود).

علی بن ابراهیم میگوید که: یاسر گفت: چون شام کردیم و آفتاب غروب کرد، امام رضای به ما فرمود که: «بگویید: نعوذ بالله من شرّ ما ینزل فی هذه اللیلة، یعنی: پناه می بریم به خدا از بدی آنچه فرود می آید در این شبه. پس ما مکرّر این را می گفتیم، و چون امام رضای نماز صبح را به جا آورد، به من فرمود که: «بر بام بالا رو و گوش بدار و ببین که آیا آوازی را می شنوی «. پس من بر بالای بام رفتم، غوغا و آواز گریهای شنیدم و آن غوغا و آواز سخت و بسیار شد. بعد از آن دیدم که مأمون داخل شداز آن دری که از خانهٔ امام رضای به سوی خانه او گشوده بود و می گوید که: ای سید من ای ابوالحسن، خدا تو را در مصیبت فضل مزد دهد که او کشته شد. و قصّهٔ او چنان است که در حمّام داخل شده و گروهی با شمشیرها بر او داخل که او کشته شد. و قصّهٔ او چنان است که در حمّام داخل شده و گروهی با شمشیرها بر او داخل شدهاند و او را کشته اند و از کسانی که بر او داخل شدهاند، سه نفر به گیر آمده اند و یکی از ایشان، پسر خالهٔ فضل پسر ذو القلمین است.

یاسرگفت: لشکر و سرداران و هر که از مردان و کسان فضل بودند، همه بر درِ خانهٔ مأمون جمع شدند و گفتند که: اینک با فضل مکر و حیله کرده، و او راکشته - و مقصود ایشان مأمون بود - و می گفتند: هر آینه خون او را طلب می کنیم و آتش ها آوردند که در خانهٔ مأمون را بسوزانند. پس مأمون به امام رضای عرض کرد که: ای سیّد من، صلاح می دانی که به سوی ایشان بیرون روی و ایشان را پراکنده سازی؟

علی بن ابراهیم میگوید که: یاسر گفت که: امام رضای سوار شد و به من فرمود که: «سوار شو» و من سوار شدم و چون از درِ خانه بیرون رفتیم، حضرت به مردم نگاه کرد و مردم انبوه شده، پشت در پشت ایستاده بودند. پس به دست خویش اشاره نمود و دو مرتبه به ایشان فرمود که: «پراکنده شوید».

یاسر گفت: به خدا سوگند، که مردم شروع کردند که بر روی یکدیگر می افتادند و

٩/١٣٠۶ الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُسَافِرٍ ؛ وَ عَنِ الْوَشَّاءِ، عَنْ مُسَافِرٍ ، قَالَ : لَمَّا أَرَادَ هَارُونُ بْنُ الْمُسَيَّبِ أَنْ يُوَاقِعَ مُحَمَّدَ بْنَ جَعْفَرٍ ، قَالَ لِي أَبُو مُسَافِرٍ ، قَالَ : لَمَّ الْمُسَيَّبِ أَنْ يُوَاقِعَ مُحَمَّدَ بْنَ جَعْفَرٍ ، قَالَ لِي أَبُو مُسَافِرٍ ، قَالَ : لَكَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الل

قَالَ: فَأَتَيْتُهُ، فَقُلْتُ لَهُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، لَا تَخْرُجْ غَداً؛ فَإِنَّكَ إِنْ خَرَجْتَ هُزِمْتَ، وَ قُتِلَ أَصْحَابُكَ، فَقَالَ لِي: مِنْ أَيْنَ عَلِمْتَ هٰذَا؟ فَقُلْتُ: رَأَيْتُ فِي النَّوْمِ، فَقَالَ: نَامَ الْعَبْدُ وَ لَمْ يَغْسِلِ اسْتَهُ، ثُمَّ خَرَجَ، فَانْهَزَمَ، وَ قُتِلَ أَصْحَابُهُ.

قَالَ: وَ حَدَّثَنِي مُسَافِرٌ، قَالَ: كُنْنُ مَعَ أَبِي الْحَسَنِ الرِّضَاء إِبِمِنَى، فَمَرَّ يَحْيَى بُنُ خَالِدٍ، فَغَطَّىٰ رَأْسَهُ مِنَ الْغُبَارِ، فَقَالَ: «مَسَاكِينُ لَا يَدْرُونَ مَا يَحُلُّ بِهِمْ فِي هٰذِهِ بُنُ خَالِدٍ، فَغَطَّىٰ رَأْسَهُ مِنَ الْغُبَارِ، فَقَالَ: «مَسَاكِينُ لَا يَدْرُونَ مَا يَحُلُّ بِهِمْ فِي هٰذِهِ السَّنَةِ». ثُمَّ قَالَ: «وَ أَعْجَبُ مِنْ هٰذَا هَارُونُ وَ أَنَا كَهَاتَيْنِ» وَ ضَمَّ إِصْبَعَيْهِ.

قَالَ مُسَافِرُ: فَوَ اللَّهِ مَا عَرَفْتُ مَعْنَىٰ حَدِيثِهِ حَتَّىٰ دَفَنَّاهُ مَعَهُ.

١٣٠٧ / ١٠ . عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ عَلِيٌّ بْنِ مُحَمَّدٍ الْقَاسَانِيُّ، قَالَ الْخُبَرَنِي بَعْضُ أَصْحَابِنَا أَنَّهُ حَمَلَ إِلَىٰ أَبِي الْحَسَنِ الرِّضَا عِنْ مَالًا لَهُ خَطَرُ، فَلَمْ أَرَهُ سُرَّ بِهِ، قَالَ: فَاغْتَمَمْتُ لِذْلِكَ، وَ قُلْتُ فِي نَفْسِي: قَدْ حَمَلْتُ هٰذَا الْمَالَ وَ لَمْ يُسَرَّ بِهِ، فَقَالَ: «يَا غُلُمُ، الطَّشْتَ وَ الْمَاءَ». قَالَ: فَقَعَدَ عَلَىٰ كُرْسِيٍّ وَ قَالَ بِيَدِهِ، وَ قَالَ لِلْغُلُمِ: «صُبَّ عَلَيْ كُرْسِيٍّ وَ قَالَ بِيدِهِ، وَ قَالَ لِلْغُلُمِ: «صُبَّ عَلَيَ الْمَاءَ». قَالَ: فَجَعَلَ يَسِيلُ مِنْ بَيْنِ أَصَابِعِهِ فِي الطَّسْتِ ذَهَبُ، ثُمَّ لِلْغُلُمِ: «صُبَّ عَلَيَ الْمَاءَ». قَالَ: فَجَعَلَ يَسِيلُ مِنْ بَيْنِ أَصَابِعِهِ فِي الطَّسْتِ ذَهَبُ، ثُمَّ الْنَفَتَ إِلَيْ مَ فَقَالَ لِي: «مَنْ كَانَ هٰكَذَا، لَا يُبَالِي بِالَّذِي حَمَلْتَهُ إِلَيْهِ».

به کسی اشاره نفرمود، مگر آنکه دوید و از آنجاگذشت.

۱۳۰۶ / ۹ . حسين بن محمد روايت كرده است از معلى بن محمد، از مسافر؛

و از وشّاء، از مسافر که گفت: چون هارون پسر مسیّب اراده کرد که با محمد، پسر اسام جعفر صادق ﷺ جنگ کند، حضرت امام رضاﷺ به من فرمود که: «برو به نزد محمد، و به او بگو که: فردا بیرون مرو زیرا که تو اگر فردا بیرون روی، شکست میخوری و اصحاب ترو کشته می شوند. پس اگر از تو بیرسد که این را از کجا دانسته ای؟ بگو: در خواب دیدم « مسافر می گوید که: به نزد او آمدم و گفتم که: فدای تو گردم، فردا بیرون مرو؛ زیرا که تو فردا بیرون روی، شکست می خوری و اصحابت کشته می شوند. به من گفت که: این را از کجا دانسته ای؟ گفتم: در خواب دیدم. گفت که: این بنده خوابیده و مقعد خود را نشسته. پس بیرون رفت و شکست خورد و اصحابش کشته شدند.

● راوی میگوید: و نیز مسافر مراحدیث کرد و گفت که: با حضرت امام رضای در منا بودم که یحیی پسر خالد برمکی گذشت و سر خود را از غباری که در آنجا بسود، پسوشانید. حضرت فرمود که: «بیچاره ها نمی دانند که در این سال، چه بر ایشان فرود می آید به بعد از آن فرمود که: «از این عجیب تر آن که هارون و من مانند ایس دو خواهیم بسود ـ و دو انگشت خویش را به هم ضم فرمود ..».

مسافر میگوید: به خدا سوگند که معنی حدیث آن حضرت را نفهمیدم تا او را با هارون دفن کردیم (چه آن حضرت در جنب هارون در سمت پیش روی آن ملعون مدفون است).

۱۳۰۷ /۱۳۰ علی بن محمد، از سهل بن زیاد، از علی بن محمد قاسانی روایت کرده است که گفت: خبر داد مرا بعضی از اصحاب ما که مالی را به خدمت ابوالحسن حضرت امام رضای برد و گفت که: آن مال را قدری بود. پس آن حضرت را ندیدم که به آن مال شاد و خوشحال شده باشد.

راوی میگوید که: من به جهت این غمناک شدم و با خود گفتم که: این مال عظیم را به خدمتش آوردم و به آن شاد و خوشحال نشد. پس فرمود که: «ای غلام، طشت و آب را بیاور». راوی میگوید که: آن حضرت بر بالای کرسی نشست و دست خود را پیش داشت، و به غلام فرمود که: «آب را بر دست من بریز». راوی میگوید که: پس شروع کرد که طلا از میانهٔ انگشتان آن حضرت روان می شد و در طشت می ریخت، بعد از آن رو به سوی من کرد و

١١٠/ ١٣٠٨ مَهْدُ بْنُ عَبْدِ اللّهِ وَ عَبْدُ اللّهِ بْنُ جَعْفَرٍ جَمِيعاً. عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ مَهْزِيَارَ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ، قَالَ: عَنْ أَخِيهِ عَلِيٍّ بْنِ مَهْزِيَارَ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ، قَالَ: قُبِضَ عَلِيٍّ بْنُ مُوسَىٰ ﷺ وَ هُوَ ابْنُ تِسْعٍ وَ أَرْبَعِينَ سَنَةً وَ أَشْهُرٍ - فِي عَامِ اثْنَيْنِ وَ فَيُونَ عَامَ اثْنَيْنِ وَ مِائَتَيْنِ؛ عَاشَ بَعْدَ مُوسَى بْنِ جَعْفَرٍ ﷺ عِشْرِينَ سَنَةً إِلّا شَهْرَيْنِ أَوْ ثَـلَاثَةً.

## ١٢٢ \_ بَابُ مَوْلِدِ أَبِي جَعْفَرٍ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ الثَّانِي اللَّهُ الثَّانِي اللَّهُ الثَّانِي الله

وُلِدَ اللهِ فِي شَهْرِ رَمَضَانَ مِنْ سَنَةِ خَمْسٍ وَ تِسْعِينَ وَ مِائَةٍ؛ وَ قُبِضَ اللهِ مَنْةَ عِشْرِينَ وَ مِائَتِيْنِ فِي آخِرِ ذِي الْقَعْدَةِ وَ هُوَ ابْنُ خَمْسٍ وَعِشْرِينَ سَنَةً وَ شَهْرَيْنِ وَ ثَمَانِيَةَ عَشَرَ يُؤْمِاً؛ وَ دُفِنَ بِبَغْدَادَ فِي مَقَابِرِ قُرَيْشٍ عِنْدَ قَبْرِ جَدُّهِ مُوسَىٰ اللهِ مَو قَدْ كَانَ الْمُعْتَصِمُ أَشْخَصَهُ إِلَىٰ بَغْدَادَ فِي أَوَّلِ هٰذِهِ السَّنَةِ جَدُّهِ مُوسَىٰ اللهِ مَو قَدْ كَانَ الْمُعْتَصِمُ أَشْخَصَهُ إِلَىٰ بَغْدَادَ فِي أَوَّلِ هٰذِهِ السَّنَةِ اللّهِ يَوْفَى فِيهَا اللهِ وَ أَمَّهُ أَمَّ وَلَدٍ يُقَالُ لَهَا: سَبِيكَةُ ، نُوبِيَّةً . وَ قِيلَ أَيْضاً: إِنَّ السَّمَهَا كَانَ خَيْزُرَانَ . وَ رُويَ أَنَّهَا كَانَتْ مِنْ أَهْلِ بَيْتِ مَارِيَةَ أُمِّ إِبْرَاهِيمَ بْنِ السَّمَهَا كَانَ خَيْزُرَانَ . وَ رُويَ أَنَّهَا كَانَتْ مِنْ أَهْلِ بَيْتِ مَارِيَةَ أُمِّ إِبْرَاهِيمَ بْنِ رَسُولِ اللّهِ عَلَيْهِ .

١٣٠٩ / ١ . أَحْمَدُ بْنُ إِدْرِيسَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ حَسَّانَ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ خَالِدٍ -قَـالَ مُحَمَّدُ: وَكَانَ زَيْدِيّاً ـ قَالَ: كُنْتُ بِالْعَسْكَرِ، فَبَلَغَنِي أَنَّ هُنَاكَ رَجُلاً مَحْبُوساً أُتِيَ بِهِ مِنْ نَاحِيَةِ الشَّامِ مَكْبُولًا، وَ قَالُوا: إِنَّهُ تَنَبَّأً. قَالَ عَلِيُّ بْنُ خَالِدٍ: فَأَتَيْتُ الْبَاب، وَ دَارَيْتُ الْبَوْبِينَ وَ الْحَجَبَةَ حَتَىٰ وَصَلْتُ إِلَيْهِ، فَإِذَا رَجُلُ لَهُ فَهُمْ، فَقُلْتُ: يَا هٰذَا، مَا قِصَّتُكَ وَ مَا أَمْهُكَ؟ مَا أَمْهُكَ؟

قَالَ: إِنِّي كُنْتُ رَجُلًا بِالشَّامِ أَعْبُدُ اللَّهَ فِي الْمَوْضِعِ الَّذِي يُقَالُ لَهُ: مَـوْضِعُ رَأْسِ الْحُسَيْنِ، فَبَيْنَا أَنَا فِي عِبَادَتِي إِذْ أَتَانِي شَخْصٌ، فَقَالَ لِي: «قُمْ بِنَا» فَقُمْتُ مَعَهُ، فَبَيْنَا فرمود: «کسی که همچنین باشد، به آنچه تو آن را به سوی او آوردهای، پروانمیکند».

۱۱/۱۳۰۸ . سعد بن عبدالله و عبدالله بن جعفر هر دور وایت کرده اند، از ابراهیم بن مهزیار، از برادرش علی بن مهزیار، از حسین بن سعید، از محمد بن سِنان که گفت: روح مطهر حضرت علی بن موسی الرّضا علی قبض شد و آن حضرت در آن هنگام، چهل و نه ساله بود با زیادتی چند ماه، در سال دویست و دویم از هجرت. و بعد از حضرت موسی بن جعفر علیه، بیست سال مگر دو ماه یا سه ماه زندگانی فرمود.

#### ١٢٢. باب در بيان مولد ابوجعفر ثاني حضرت محمدبن على التَّقي ﷺ

آن حضرت مع متولد شد در ماه مبارک رمضان از سال صد و نود و پنجم از هجرت، و قبض روح مطهّر آن حضرت هند در سال دویست و بیستم در آخر ماه ذی العقده، و آن حضرت در آن هنگام بیست و پنج ساله بودبازیادتی دو ماه و هجده روز، و در بغداد در مقابر قریش مدفون گردید، در نزد قبر جدّش حضرت امام موسی کاظم هند. و معتصم عباسی آن حضرت را از مدینه بیرون آورد به سوی بغداد در اوّل همین سالی که آن حضرت هن و فات فرمود. و مادرش کنیزی است که او را سبیکه نوبیه می گفتند. و نیز بعضی گفتهاند که: نام مادرش خیزران بود. و روایت شده است که سبیکه، از خاندان و سلسلهٔ ماریه، مادر ابراهیم پسر رسول خدا این بود.

۱۳۰۹ / ۱. احمد بن ادریس، از محمد بن حسّان، از علی بن خالد روایت کرده است و محمد گفت که: علی بن خالد، زیدی مذهب بود ـ و روایت این است که: علی بن خالد گفت که: من در سرّ من رأی بودم و خبر به من رسید که در اینجا مردی محبوس است که او را از طرف شام آورده اند با غُل و زنجیر و گفتند که: او ادّعای پیغمبری کرده است. علی بن خالد می گوید که: بر درِ آن مکان آمدم و با دربانان و حاجبان مدارایی نمودم و خوش آمد گفتم، تا آن که به آن مرد رسیدم، دیدم مردی است که او را فهم بسیاری هست. گفتم که: ای مرد، قصّه تو چیست، و امر تو چون است و چه کار کرده ای؟ گفت: من مردی بودم که در شام خدا را عبادت می نمودم، در موضعی که آن را موضع سرِ امام حسین همی گویند. در بین این که من مشغول عبادت خود بودم، ناگاه شخصی به نزد من آمد و گفت: «برخیز و با ما همراه شو».

أَنَا مَعَهُ إِذَا أَنَا فِي مَسْجِدِ الْكُوفَةِ، فَقَالَ لِي: «تَعْرِفُ هَٰذَا الْمَسْجِدَ؟» فَقُلْتُ: نَعَمْ، هٰذَا مَسْجِدُ الْكُوفَةِ، قَالَ: فَصَلَّىٰ وَ صَلَّيْتُ مَعَهُ، فَبَيْنَا أَنَا مَعَهُ إِذَا أَنَا فِي مَسْجِدِ الرَّسُولِ ﷺ مَسْجِدِ الرَّسُولِ ﷺ بِالْمَدِينَةِ، فَسَلَّمَ عَلَىٰ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ وَ سَلَّمْتُ، وَ صَلّىٰ وَ صَلّىٰ وَ صَلّىٰ عَلَىٰ بِالْمَدِينَةِ، فَسَلَّمَ عَلَىٰ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهُ وَ سَلَّمْتُ، وَ صَلّىٰ وَ صَلّىٰ وَ صَلّىٰ عَلَىٰ رَسُولِ اللهِ عَلَىٰ مَعُهُ، وَ صَلّىٰ عَلَىٰ رَسُولِ اللهِ عَلَىٰ وَسُلَّىٰ عَلَىٰ وَ صَلّىٰ وَ صَلّىٰ وَ صَلّىٰ وَ صَلّىٰ عَلَىٰ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهُ وَ فَضَيْتُ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهُ وَ فَضَيْتُ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهُ وَ فَضَيْتُ أَزَلْ مَعَهُ حَتّىٰ قَضَىٰ مَنَاسِكَهُ وَ قَضَيْتُ مَنَاسِكِي مَعَهُ، فَبَيْنَا أَنَا مَعَهُ إِذَا أَنَا فِي الْمَوْضِعِ الَّذِي كُنْتُ أَعْبُدُ اللهُ فِيهِ بِالشَّامِ.

قَالَ: فَتَرَاقَى الْخَبَرُ حَتَّى انْتَهَىٰ إِلَى مُحَمَّدِ ابْنِ عَبْدِ الْمَلِكِ الزَّيَّاتِ، فَبَعَثَ إِلَى الْعِرَاقِ، قَالَ: فَقُلْتُ لَهُ: فَارْفَعِ الْقِصَّةَ إِلَى الْعِرَاقِ، قَالَ: فَقُلْتُ لَهُ: فَارْفَعِ الْقِصَّةَ إِلَى الْعَرَاقِ، قَالَ: فَقُلْتُ لَهُ: فَارْفَعِ الْقِصَّةَ إِلَى الْعَرَاقِ، قَالَ: فَقُلْتُ لَهُ: فَارْفَعِ الْقِصَّةَ إِلَى مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الْمَلِكِ، فَفَعَلَ وَ ذَكَرَ فِي قِصَّتِهِ مَا كَانَ، فَوَقَّعَ فِي قِصَّتِهِ: قُلْ لِللَّذِي مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الْمَلِكِ، فَفَعَلَ وَ ذَكَرَ فِي قِصَّتِهِ مَا كَانَ، فَوَقَّعَ فِي قِصَّتِهِ: قُلْ لِللَّذِي مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الْمَلِكِ، فَفَعَلَ وَ ذَكَرَ فِي قِصَّتِهِ مَا كَانَ، فَوَقَّعَ فِي قِصَّتِهِ: قُلْ لِللَّذِي أَخْرَجَكَ مِنَ الشَّامِ فِي لَيْلَةٍ إِلَى الْكُوفَةِ، وَ مِنَ الْكُوفَةِ إِلَى الْمَدِينَةِ إلى الْمَدِينَةِ، وَ مِنَ الْمُدِينَةِ إلى الْمَدِينَةِ، وَ مِنَ الْمُدِينَةِ إلى الْمَدِينَةِ، وَ مِنَ الْمُدِينَةِ إلى الْمَدِينَةِ إلى الْمَدِينَةِ أَلَى الْمُدِينَةِ أَلَى الْمَدِينَةِ أَلَى الشَّامِ فَي لَيْلَةٍ إِلَى الشَّامِ أَنْ يُخْرِجَكَ مِنْ حَبْسِكَ هٰذَا.

قَالَ عَلِيُّ بْنُ خَالِدٍ: فَغَمَّنِي ذَلِكَ مِنْ أَمْرِهِ، وَ رَقَقْتُ لَهُ، وَ أَمَرْتُهُ بِالْعَزَاءِ وَ الصَّبْرِ، قَالَ عَلِيُّ بْنُ خَالِدٍ: فَغَمَّنِي ذَلِكَ مِنْ أَمْرِهِ، وَ رَقَقْتُ لَهُ، وَ أَمَرْتُهُ بِالْعَزَاءِ وَ الصَّبْرِ، قَالَ: ثُمَّ بَكَرْتُ عَلَيْهِ فَإِذَا الْجُنْدُ وَ صَاحِبُ الْحَرَسِ وَ صَاحِبُ السَّجْنِ وَ خَلْقُ اللّهِ، فَالَ: عَلَيْهِ فَإِذَا الْجُنْدُ وَ صَاحِبُ الْحَرْسِ وَ صَاحِبُ السَّجْنِ وَ خَلْقُ اللّهِ، فَقَلْتُ اللّهِ، فَقَالُوا: الْمَحْمُولُ مِنَ الشَّامِ اللّذِي تَنَبَّأَ الْفَتُقِدَ الْبَارِحَةَ، فَلَا يُدْرِئُ أَقُلْتُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الطَّيْرُ؟
خَسَفَتْ بِهِ الْأَرْضُ، أَوِ اخْتَطَفَهُ الطَّيْرُ؟

من برخاستم و همراه او شدم و در آن بین که با او بودم، ناگاه دیدم که در مسجد کوفه ام. به من گفت که: «این مسجد را می شناسی؟ گفتم: آری، این مسجد کوفه است. آن مسرد محبوس می گوید که: او نماز به جا آورد و من با او نماز کردم، و در بینی که با او بودم، دیدم که در مسجد رسول خدا کی در مدینه ام، پس بر رسول خدا کی سلام کرد و من سلام کردم و نماز کرد و من با او نماز کردم، و بر رسول خدا کی صلوات فرستاد و در آن بین که همراه او بودم، دیدم که در مکه ام و متصل با او بودم تا آن که افعال حج خود را به جا آورد و من افعال حج خویش را همراه او به جا آوردم، و در بین این که همراه او بودم، ناگاه دیدم که در موضعی هستم که خدا را در آن موضع عبادت می کنم در شام و آن مرد رفت و از من در گذشت. پس چون سال آینده شد، ناگاه دیدم که آن مرد پیدا شد و مثل کار غریب اوّل که در سال پیش کرده بود، کرد و مرا به شام خود به آن موضع که برده بود آورد و چون از افعال حج خویش فارغ شدیم و مرا به شام برگردانید، و خواست که از من جدا شود، گفتم که: تو را سؤال می کنم به حق آن خدایی که تو را بر آنچه دیدم قدرت داده و دست بر نمی دارم، مگر آن که مرا خبر دهی که تو کیستی ۶ فرمود را بر آنچه دیدم قدرت داده و دست بر نمی دارم، مگر آن که مرا خبر دهی که تو کیستی ۶ فرمود که: ۴ من محمد بن علی بن موسی ام به

آن مرد محبوس گفت که: پس این خبر بلند شد و شهرت کرد تا به محمد بن عبدالملک زیّات که در شام والی بود رسید، و به سوی من فرستاد و مراگرفت و در غُل و زنجیر مقیّد گردانید، و مرا به جانب عراق فرستاد. علی بن خالد می گوید که: من به آن مرد شامی گفتم که: این قصّه را به محمد بن عبدالملک بنویس. پس آن مرد چنان کرد و در قصّه خویش آنچه را که واقع شده بود، ذکر نمود. محمد بن عبدالملک در باب جواب قصّهٔ او فرمانی نوشت که بگو به آن کسی که در یک شب تو را از شام بیرون برد به سوی کوفه و از کوفه به سوی مدینه و از مدینه به سوی مکه و تو را از مکه به شام برگردانید، تا تو را از این حبس بیرون آورد.

علی بن خالد میگوید که: چون جواب را خواندم، مرااز حال و کار او غمناک کرد و برای او رقّت کردم و گریستم و او را امر کردم که خود را تسلّی دهد و صبر کند.

علی میگوید که: روز دیگر صبح زود به نزداو رفتم، دیدم که لشکر و پاسبان و زندانبان و خلق خدا در آنجا جمع شده اند، گفتم: چه خبر است و باعث این اجتماع چیست؟ گفتند: آن مردی که او را از شام آور ده بودند که ادّعای پیغمبری کرده بود، دیشب ناپدید شده و هیچکس نمی داند که آیا خدا او را به زمین فرو برده یا مرغ او را ربوده است؟

١٣١٠، الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ الْأَشْعَرِيُّ، قَالَ: حَدَّتَنِي شَيْخٌ مِنْ أَصْحَابِنَا \_يُقَالُ لَهُ: عَبْدُ اللهِ بْنُ رَزِينٍ \_ قَالَ: كُنْتُ مُجَاوِراً بِالْمَدِينَةِ حمَدِينَةِ الرَّسُولِ ﷺ و كَانَ أَبُو جَعْفَرٍ ﷺ يَخِيءُ فِي كُلِّ يَوْمٍ مَعَ الزَّوَالِ إِلَى الْمَسْجِدِ، فَيَنْزِلُ فِي الصَّحْنِ، و يَصِيرُ إلىٰ جَعْفَرٍ إلىٰ يَجِيءُ فِي كُلِّ يَوْمٍ مَعَ الزَّوَالِ إِلَى الْمَسْجِدِ، فَيَنْزِلُ فِي الصَّحْنِ، و يَصِيرُ إلىٰ رَسُولِ اللهِ يَعْبُهُ، و يُسَلِّمُ عَلَيْهِ، و يَرْجِعُ إلىٰ بَيْتِ فَاطِمَةَ ﴿ فَي الصَّحْنِ، فَيَخْلَعُ نَعْلَيْهِ، و يَقُومُ، وَيُصِيرُ إلىٰ بَيْتِ فَاطِمَة ﴿ فَي اللهِ يَعْبُهُ وَ يَقُومُ اللهِ عَلَيْهِ، وَ يَرْجِعُ إلىٰ بَيْتِ فَاطِمَة ﴿ وَيَنْ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ المُلا الهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلا الهِ اللهِ المِلهِ ال

فَلَمَّا أَنْ كَانَ وَقْتُ الزَّوَالِ، أَقْبَلَ ﷺ عَلَىٰ حِمَارٍ لَهُ، فَلَمْ يَنْزِلْ فِي الْمَوْضِعِ الَّذِي كَانَ يَنْزِلُ فِيهِ، وَ جَاءَ حَتّىٰ نَزَلَ عَلَى الصَّخْرَةِ الَّتِي عَلَىٰ بَابِ الْمَسْجِدِ، ثُمَّ دَخَلَ، فَسَلَّمَ عَلَىٰ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، قَالَ: ثُمَّ رَجَعَ إِلَى الْمَكَانِ الَّذِي كَانَ يُصَلِّي فِيهِ، فَفَعَلَ هٰذَا أَيَّاماً، فَقُلْتُ: إِذَا خَلَعَ نَعْلَيْهِ جِنْتُ فَأَخَذْتُ الْحَصَى الَّذِي يَطَأُ عَلَيْهِ بِقَدَمَيْهِ.

فَلَمَّا أَنْ كَانَ مِنَ الْغَدِ، جَاءَ عِنْدَ الزَّوَالِ، فَنْزَلَ عَلَى الصَّخْرَةِ، ثُمَّ دَخَلَ، فَسَلَّم عَلَىٰ رَسُولِ اللَّهِ عَلَىٰ مُ ثُمَّ جَاءَ إِلَى الْمَوْضِعِ الَّذِي كَانَ يُصَلِّي فِيهِ، فَصَلَّىٰ فِي نَعْلَيْهِ وَ لَمْ يَخْلَعُهُمَا، حَتَىٰ فَعَلَ ذٰلِكَ أَيَّاماً، فَقُلْتُ فِي نَفْسِي: لَمْ يَتَهَيَّأُ لِي هَاهُنَا، وَ لٰكِنْ أَذْهَبُ يَخْلُعُهُمَا، حَتَىٰ فَعَلَ ذٰلِكَ أَيَّاماً، فَقُلْتُ فِي نَفْسِي: لَمْ يَتَهَيَّأُ لِي هَاهُنَا، وَ لٰكِنْ أَذْهَبُ إِلَى بَابِ الْحَمَّامِ، فَإِذَا دَخَلَ إِلَى الْحَمَّامِ، أَخَذْتُ مِنَ التَّرَابِ الَّذِي يَطَأُ عَلَيْهِ، فَسَأَلَتُ عَنِ الْحَمَّامِ الَّذِي يَذْخُلُهُ، فَقِيلَ لِي: إِنَّهُ يَدْخُلُ حَمَّاماً بِالْبَقِيعِ لِرَجُلٍ مِنْ وُلْدِ طَلْحَةً، فَتَعَرَّفْتُ الْيَوْمَ الَّذِي يَذْخُلُ فِيهِ الْحَمَّامَ، وَ صِرْتُ إِلَى بَابِ الْحَمَّامِ، وَ جَلَسْتُ إِلَى فَتَعَرَّفْتُ الْيَوْمَ الَّذِي يَذْخُلُ فِيهِ الْحَمَّامَ، وَ صِرْتُ إِلَىٰ بَابِ الْحَمَّامِ، وَ جَلَسْتُ إِلَى الطَّلْحِيُّ : إِنْ أَرَدْتَ دُخُولَ الْحَمَّامِ، فَقُمْ، الطَّلْحِيُّ : إِنْ أَرَدْتَ دُخُولَ الْحَمَّامِ، فَقُمْ، فَاذَخُلُ ؛ فَإِنَّهُ لَا يَنَهَيَّأُ لَكَ ذٰلِكَ بَعْدَ سَاعَةٍ.

اصحاب ما - که او را عبدالله بن رزین می گفتند - و گفت که: من در مدینه مجاور بودم (یعنی: اصحاب ما - که او را عبدالله بن رزین می گفتند - و گفت که: من در مدینه مجاور بودم (یعنی: مدینهٔ رسول خدایگ و امام محمد تقی هم هر روز در وقت زوال آفتاب به مسجد می آمد و در صحن در مسجد از الاغ فرود می آمد و به زیارت رسول خدایگ می رفت و بر آن حضرت سلام می کرد و بر می گشت به سوی خانهٔ فاطمه و نعلین خود را می کند و می ایستاد و نماز می کرد، پس شیطان به من وسوسه کرد و گفت که: چون حضرت از الاغ فرود آید، برو تا آن که می کرد، پس شیطان به من وسوسه کرد و گفت که: چون حضرت از الاغ فرود آید، برو تا آن که قدری از آن خاکی که پابر آن می گذارد فراگیری، و من در آن روز نشستم و انتظار آن حضرت می کشیدم از برای آن که این کار را به جا آورم، و چون وقت زوال آفتاب شد، آن حضرت و رو کرد و تشریف آورد و بر الاغ سوار بود. پس در آنجایی که همیشه در آن فرود می آمد، فرود نیامد و آمد تا فرود آمد بر روی سنگی که بر در مسجد بود، بعد از آن داخل شد و بر رسول خدا تک سلام کرد.

آن شیخ می گوید که: پس، برگشت به آن مکانی که همیشه در آنجا نماز می کرد و چند روزی چنین کرد. من گفتم که: چون نعلین خود را می کند، می آیم و آن سنگریزهای را که پاهای خویش را بر آن می گذارد، فرا می گیرم، و چون فردا شد در نزد زوال آفتاب آمد و بسر روی آن سنگ فرود آمد، بعد از آن داخل شد و بر رسول خدا شسلام کرد. و آمد به آن موضعی که در آن نماز می کرد، پس در نعلین خویش نماز کرد و آنها را نکند، تا آن که چند روزی چنین کرد. من با خود گفتم که: آنچه اراده داشتم در اینجا از برایم میسر نشد، ولیکن می روم تا در حمّام و چون داخل حمّام می شود قدری از آن خاک را که پا بر آن می گذارد، فرا می گیرم، پس سؤال کردم از حمّامی که حضرت در آن داخل می شود به من گفتند که: داخل می شود در حمّامی که در بقیع است، و آن حمّام مال مردی از فرزندان طلحه است، و احوال می شود در حمّامی که در بقیع است، و آن داخل حمّام می شود، کدام روز است، تا آن روز را گرفتم که آن روزی که حضرت در آن داخل حمّام می شود، کدام روز است، تا آن روز را انظار می کشیدم که آن حضرت از ساعتی دیگر تو را میسّر نمی شود که داخل شوی. گفتم، و من برخیز و داخل شو؛ زیراکه بعد از ساعتی دیگر تو را میسّر نمی شود که داخل شوی. گفتم: برخیز و داخل شو؛ زیراکه بعد از ساعتی دیگر تو را میسّر نمی شود که داخل شوی. گفت: مردی جرا؟ گفت: زیراکه ابن الرضا اراده دخول حمّام دارد. گفتم که: ابن الرضاکیست؟ گفت: مردی است از آل محمد شخ که او را صلاح و پارسایی عظیمی هست. به آن طلحی گفت، مده روا

قُلْتُ: وَ لِمَ؟ قَالَ: لِأَنَّ ابْنَ الرِّضَا يُرِيدُ دُخُولَ الْحَمَّامِ، قَالَ: قُلْتُ: وَ مَـنِ ابْـنُ الرِّضَا؟ قَالَ: وَلَا يَجُوزُ أَنْ يَدْخُلَ الرِّضَا؟ قَالَ: رَجُلٌ مِنْ آلِ مُحَمَّدٍ، لَهُ صَـلَاحٌ وَ وَرَعٌ، قُلْتُ لَهُ: وَ لَا يَجُوزُ أَنْ يَدْخُلَ مَعَهُ الْحَمَّامَ غَيْرُهُ؟ قَالَ: نُخْلِي لَهُ الْحَمَّامَ إِذَا جَاءَ.

قَالَ: فَبَيْنَا أَنَا كَذَٰلِكَ إِذْ أَقْبَلَ ﴿ وَمَعَهُ غِلْمَانُ لَهُ، وَ بَيْنَ يَدَيْهِ غُـلَامٌ مَعَهُ حَسِيرٌ حَتِّىٰ أَدْخَلَهُ الْمَسْلَخَ، فَبَسَطَهُ وَ وَافَىٰ، فَسَلَّمَ وَ دَخَلَ الْحُجْرَةَ عَلَىٰ حِمَارِهِ، وَ دَخَلَ الْمَسْلَخَ، وَ نَزَلَ عَلَى الْحَصِيرِ.

فَقُلْتُ لِلطَّلْحِيِّ: هٰذَا الَّذِي وَصَفْتَهُ بِمَا وَصَفْتَ مِنَ الصَّلَاحِ وَ الْوَرَعِ؟ فَقَالَ: يَـا هٰذَا، لَا وَ اللهِ، مَا فَعَلَ هٰذَا قَطُّ إِلَّا فِي هٰذَا الْيَوْمِ، فَقُلْتُ فِي نَفْسِي: هٰذَا مِنْ عَمَلِي أَنَا جَنَيْتُهُ، ثُمَّ قُلْتُ: أَنْتَظِرُهُ حَتَىٰ يَخْرُجَ. فَلَعَلِّي أَنَالُ مَا أَرَدْتُ إِذَا خَرَجَ، فَلَمَّا خَرَجَ وَ جَنَيْتُهُ، ثُمَّ قُلْتُ: أَنْتَظِرُهُ حَتَىٰ يَخْرُجَ. فَلَعَلِّي أَنَالُ مَا أَرَدْتُ إِذَا خَرَجَ، فَلَمَّا خَرَجَ وَ تَلَبَّسَ، دَعَا بِالْحِمَارِ، فَأَدْخِلَ الْمَسْلَخَ وَ رُكِبَ مِنْ فَوْقِ الْحَصِيرِ وَ خَرَجَ ﷺ.

فَقُلْتُ فِي نَفْسِي: قَدْ ــوَ اللّٰهِ ــ آذَيْتُهُ وَ لَا أَعُوهُ وَ لَا أَرُومُ مَا رُمْتُ مِنْهُ أَبَداً، وَ صَحَّ عَزْمِي عَلَىٰ ذٰلِكَ، فَلَمَّا كَانَ وَقْتُ الزَّوَالِ مِنْ ذٰلِكَ الْيَوْمِ، أَقْبَلَ عَلَىٰ حِمَارِهِ حَتّىٰ نَزَلَ فِي عَلَىٰ ذٰلِكَ الْيَوْمِ، أَقْبَلَ عَلَىٰ حِمَارِهِ حَتّىٰ نَزَلَ فِي الْمَوْضِعِ الَّذِي كَانَ يَنْزِلُ فِيهِ فِي الصَّحْنِ، فَدَخَلَ وَ سَلَّمَ عَلَىٰ رَسُولِ اللّهِ عَلَيْهِ، وَ فَي الْمَوْضِعِ الَّذِي كَانَ يَضَلِّي فِيهِ فِي بَيْتِ فَاطِمَة ﴿ وَ ضَلَّمَ عَلَىٰ رَسُولِ اللّهِ عَلَيْهِ، وَ قَامَ جَاءَ إِلَى الْمَوْضِعِ الَّذِي كَانَ يُصَلِّي فِيهِ فِي بَيْتِ فَاطِمَة ﴿ وَ ضَلَّمَ عَلَىٰ رَسُولِ اللّهِ عَلَيْهِ، وَ قَامَ يُصَلِّى أَلَى الْمَوْضِعِ الَّذِي كَانَ يُصَلِّي فِيهِ فِي بَيْتِ فَاطِمَة ﴿ وَ ضَلَّمَ عَلَىٰ رَسُولِ اللّهِ عَلَيْهِ، وَ قَامَ يُصَلّى .

١٣١١ / ٣. الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَسْبَاطٍ، قَالَ: خَرَجَ عَلَيٍّ، فَنَظَرْتُ إِلَىٰ رَأْسِهِ وَ رِجْلَيْهِ لِأَصِفَ قَامَتَهُ لِأَصْحَابِنَا بِمِصْرَ، فَبَيْنَا أَنَا كَذْلِكَ حَرَجَ عَلَيٍّ، فَنَظَرْتُ إِلَىٰ رَأْسِهِ وَ رِجْلَيْهِ لِأَصِفَ قَامَتَهُ لِأَصْحَابِنَا بِمِصْرَ، فَبَيْنَا أَنَا كَذْلِكَ حَتَىٰ قَعَدَ، وَ قَالَ: «يَا عَلِيُّ، إِنَّ اللَّهَ احْتَجَّ فِي الْإِمَامَةِ بِمِثْلِ مَا احْتَجَّ فِي النَّبُوَّةِ، فَقَالَ:

نیست که غیر او با او داخل حمّام شود؟ گفت که: چون بیاید، ما حـمّام را از بـرایش خـلوت میکنیم.

آن شیخ میگوید که: در بین اینکه من همچنین در این گفتوگو بودم ناگاه دیدم که آن حضرت ﷺ رو آورده مي آيد و غلامي چند از آن حضرت همراه اويند، و در پيش روي آن حضرت غلامي بودكه حصيري با خود داشت و آمد تا آن حصير را داخل جامه كن حمّام كرد و أن راگسترانيد، و حضرت تشريف آورد و سلام كرد و بر الاغ خود سوار بـودكـه داخــل حجره شد و داخل جامه کن گر دید و بر بالای حصیر فرود آمد. من به آن طلحی گفتم که: اینک آن کسی است که تو او را و صف کردی، به آنچه و صف کردی، از صلاح و پارسایی. گفت که: ای مرد، نه به خدا سوگند، که این مرد هرگز این کار را نکرده بود، مگر در امروز. من با خود گفتم که: این، از عمل من ناشی شد و من او را بر این فعل غیر متعارف داشتم، و با خو دگفتم که: او را انتظار ميكشم تا بيرون آيد، شايدكه چون بيرون آيد، آنچه راكه اراده كردهام بيابم. پس چون بیرون آمد و رخت پوش الاغ را طلبید و الاغ را داخل رخت کن کردند و از بالای حصیر بر آن سوار شد و بیرون رفت، من با خود گفتم: به خدا سوگند، که او را آزار کردم و هرگز بر نخواهم گشت که قصد کنم و طلب نمی نمایم آنچه را که از او طلب کردم، و عزم من بر ایس درست شد و چون همان روز وقت زوال شد، آمد و بر الاغ خود سوار بود تا آنکه فرود آمد در آن موضعی که در آن فرود میآمد، در صحن و داخل شد و بر رسول خدای سلام کرد و آمد به موضعی که در آن نماز میکرد در خانهٔ فاطمهﷺ و نعلین خود را بیرون کرد و ایستاد و نماز میکرد.

۱۳۱۱ / ۳. حسین بن محمد، از معلّی بن محمد، از علی بن اسباط روایت کرده است که گفت: امام محمد تقی ﷺ بر من بیرون آمد، پس به سر و پای های او نظر کردم تا قامت او را برای اصحاب خویش در مصر وصف کنم (تا آخر آنچه در باب حالات المه ﷺ در سنّ

۱. و در بین آنکه من همچنین نگران بودم، نشست و فرمود که: «ای علی، به درستی که خدا در باب امامت, حبجت آورده، به مثل آنچه در باب نبوت به آن حجت آورده، و فرموده که: ﴿ختّی إِنّا بِلْغَ آشُدُهُ وَبِلْغَ آرْبَعِینَ سَنَةٌ ﴾ (احقاف، ۱۵). و ترجمهٔ آبه چنین است: «چون حضرت موسی به غایت قوت و کمال خویش که چهل سالگی است رسید (چنانچه از ابن عباس و مجاهد و قتاده نیز مروی است)، و راست شد قد او (یا عقلش به نهایت نشؤ و نما رسید)، دادیم او را پیغمبری عطا شود و او کودک باشد، و حادیم او را پیغمبری عطا شود و او کودک باشد، و جائز است که به پیغمبر، پیغمبری عطا شود و او کودک باشد، و جائز است که به پیغمبر، پیغمبری عطا شود و او در سن چهل سالگی باشد».

﴿ وَ آتَيْنَاهُ الْحُكْمَ صَبِيًا ﴾ وَقَالَ: ﴿ (حَتَىٰ إِذَا بَلَغَ أَشُدَّهُ وَ بَلَغَ أَرْبَعِينَ سَنَةٌ ﴾ فَقَدْ يَجُوزُ أَنْ يُؤْتَى الْحِكْمَةَ صَبِيًا ، وَ يَجُوزُ أَنْ يُعْطَاهَا وَ هُوَ ابْنُ أَرْبَعِينَ سَنَةً ».

١٣١٧ / ٢ . عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِنَا ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الرَّيَّانِ ، قَالَ : احْتَالَ الْمَأْمُونُ عَلَىٰ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ بِكُلِّ حِيلَةٍ ، فَلَمْ يُمْكِنْهُ فِيهِ شَيْءٌ ، فَلَمَّا اعْتَلَ وَ أَرَادَ أَنْ يَبْنِيَ عَلَيْهِ ابْنَتَهُ ، دَفَعَ إِلَىٰ مِائَتَيْ وَصِيفَةٍ مِنْ أَجْمَلِ مَا يَكُنَّ إِلَىٰ كُلِّ وَاحِدَةٍ مِنْهُنَّ جَاماً يَبْنِيَ عَلَيْهِ ابْنَتَهُ ، دَفَعَ إِلَىٰ مِائَتَيْ وَصِيفَةٍ مِنْ أَجْمَلِ مَا يَكُنَّ إِلَىٰ كُلِّ وَاحِدَةٍ مِنْهُنَّ جَاماً فِيهِ جَوْهَرٌ يَسْتَقْبِلْنَ أَبَا جَعْفَرٍ ﴿ إِذَا قَعَدَ مَوْضِعَ الْأَخْيَارِ ، فَلَمْ يَلْتَفِتْ إِلَيْهِنَّ .

وَ كَانَ رَجُلٌ \_ يُقَالُ لَهُ: مُخَارِقٌ \_ صَاحِبَ صَوْتٍ وَ عُودٍ وَ ضَرْبٍ، طَوِيلَ اللَّحْيَةِ، فَدَعَاهُ الْمَأْمُونُ، فَقَالَ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ. إِنْ كَانَ فِي شَيْءٍ مِنْ أَمْرِ الدُّنْيَا فَأَنَا أَكْفِيكَ فَدَعَاهُ الْمَأْمُونُ، فَقَالَ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ. إِنْ كَانَ فِي شَيْءٍ مِنْ أَمْرِ الدُّنْيَا فَأَنَا أَكْفِيكَ أَمْرَهُ، فَقَعَدَ بَيْنَ يَدَيْ أَبِي جَعْفَرٍ عَلَيْهِ، فَشَهِ فَي مُخَارِقُ شَهْقَةً اجْتَمَعَ عَلَيْهِ أَهْلُ الدَّارِ، وَ جَعَلَ يَضْرِبُ بِعُودِهِ وَ يُعَنِّي.

فَلَمَّا فَعَلَ سَاعَةً وَ إِذَا أَبُو جَعْفَرٍ عِلَّا لَا يَلْتَفِتُ إِلَيْهِ لَا يَمِيناً وَ لَا شِمَالًا، ثُمَّ رَفَعَ إِلَيْهِ رَأْسَهُ، وَ قَالَ: «اتَّقِ اللَّهَ يَا ذَا الْعُثْنُونِ». قَالَ: فَسَقَطَ الْمِضْرَابُ مِنْ يَدِهِ وَ الْعُودُ، فَلَمْ يَنْتَفِعْ بِيَدَيْهِ إِلَىٰ أَنْ مَاتَ.

قَالَ: فَسَأَلُهُ الْمَأْمُونُ عَنْ حَالِهِ، قَالَ: لَمَّا صَاحَ بِي أَبُو جَعْفَرٍ ﷺ، فَزِعْتُ فَزْعَةً لَا أُفِيقُ مِنْهَا أَبَداً.

١٣١٣ / ٥ . عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ ، عَنْ دَاوُدَ بْنِ الْقَاسِمِ الْجَعْفَرِيِّ ، قَالَ : دَخَلْتُ عَلَىٰ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ وَ مَعِي ثَلَاثُ رِقَاعٍ غَيْرُ مُعَنْوَنَةٍ ، وَ اشْتَبَهَتْ عَلَيَّ ، فَاغْتَمَمْتُ ، فَتَنَاوَلَ إِخْدَاهَا ، وَ قَالَ : «هٰذِهِ رُقْعَةُ زِيَادِ بْنِ شَبِيبٍ». ثُمَّ تَنَاوَلَ الشَّانِيَةَ ، مذکور شد بازیادتی بعضی از عبارات در صدر حدیث و بحثی که در نظم آیه به طوری که در روایت مذکور است).

گفت: مأمون هر حیله و چاره که داشت، در کار امام محمد تقی ا کرد، و او را در باب آن گفت: مأمون هر حیله و چاره که داشت، در کار امام محمد تقی ک کرد، و او را در باب آن حضرت چیزی ممکن و میسر نشد، و چون بهانهای جست و خواست که دختر خود ام الفضل را به خانهٔ آن حضرت فرستد، دویست کنیز از نیکو ترین آنچه در نزد او بودند از کنیزان به هر یک از ایشان جامی را تسلیم نمود که در آن گوهری بود، پس آن کنیزان رو به حضرت امام محمد تقی ا آوردند، در وقتی که در جای صاحب لشکرها (یعنی: پادشاه، که عبارت است از تخت) نشسته بود (حاصل مراد، آن که آن کنیزان رو به حضرت آوردند در هنگامی که بر تخت دامادی نشسته بود) و حضرت نگاه به سمت ایشان نفر مود.

و مردی بود که او را مُخارق می گفتند، و او مردی بود خوش آواز و صاحب بربط و ساززن و ریش درازی داشت، مأمون او را طلبید، و بعد از آن که ما فی الضّمیر خود را در نزد او بروز داد، گفت: یا امیر المؤمنین، اگر ابو جعفر راغب باشد در چیزی از امر دنیا، امسر او را از تسو کفایت می کنیم و او را از سرت کو آنه می گردانم، بس در پیش روی امام محمد تقی الله نشست و مُخارق فریادی بر آورد مانند فریاد خر؛ چنان فریادی که تمام اهل آن خانه بر سر او جمع شدند، و شروع کرد که بربط می زد و غنامی کرد و چون ساعتی این فعل حرام را به عمل آورد، حضرت امام محمد تقی الله به هیچ و جه نگاه به سمت او نمی فرمود؛ نه در طرف راست و نه در طرف و سرِ خود را به زیر افکنده بود. بعد از آن، سر را به سوی او بلند کرد و فرمود: از خدا بترس ای صاحب این ریش دراز».

راوی میگوید که: چون مُخارق این را شنید، مضراب و زخمهٔ بربط از دستش افتاد، و به دست های خویش منتفع نشد تا مرد. راوی میگوید که: مأمون او را از حالش پرسید، گفت که: چون ابو جعفر هی به من صیحهٔ زد، ترسیدم؛ چنان ترسیدنی که هرگز از آن به هوش نخواهم آمد.

۱۳۱۳ / ۵ . علی بن محمد، از سهل بن زیاد، از داود بن قاسم جعفری روایت کرده است که گفت: بر امام محمد تقی ﷺ داخل شدم و با من سه کاغذ بی عنوانی بود (که در عنوان و سر آنها فَقَالَ: «هٰذِهِ رُقْعَةُ فُلَانٍ». فَبُهِتُّ أَنَا، فَنَظَرَ إِلَيَّ، فَتَبَسَّمَ.

قَالَ: وَ أَعْطَانِي ثَـلَاثَمِائَةِ دِينَارٍ. وَ أَمَرَنِي أَنْ أَحْمِلَهَا إِلَىٰ بَعْضِ بَنِي عَمِّهِ، وَ قَالَ: «أَمَا إِنَّهُ سَيَقُولُ لَكَ: دُلَّنِي عَلَىٰ حَرِيفٍ يَشْتَرِي لِي بِهَا مَتَاعاً، فَدُلَّهُ عَلَيْهِ».

قَالَ: فَأَتَيْتُهُ بِالدَّنَانِيرِ، فَقَالَ لِي: يَا أَبَا هَاشِمٍ، دُلَّنِي عَلَىٰ حَرِيفٍ يَشْتَرِي لِي بِهَا مَتَاعاً، فَقُلْتُ: نَعَمْ، قَالَ: وَكَلَّمَنِي جَمَّالُ أَنْ أَكَلِّمَهُ لَهُ يُدْخِلُهُ فِي بَعْضِ أُمُورِهِ فَدَخَلْتُ عَلَيْهِ لِأَكَلِّمَهُ لَهُ يُدْخِلُهُ فِي بَعْضِ أُمُورِهِ فَدَخَلْتُ عَلَيْهِ لِأَكَلِّمَهُ لَهُ، فَوَجَدْتُهُ يَأْكُلُ وَ مَعَهُ جَمَاعَةٌ وَ لَمْ يُمْكِنِي كَلَامُهُ، فَقَالَ: «يَا أَبَا عَلَيْهِ لِأَكَلِّمَهُ لَهُ، فَوَجَدْتُهُ يَأْكُلُ وَ مَعَهُ جَمَاعَةٌ وَ لَمْ يُمْكِنِي كَلَامُهُ، فَقَالَ: «يَا أَبَا هَاشِمٍ، كُلْ» وَ وَضَعَ بَيْنَ يَدَيَّ، ثُمَّ قَالَ البَيْدَاء مِنْهُ مِنْ غَيْرٍ مَسْأَلَةٍ .. «يَا غَلَمُ الْظُورُ إِلَى الْجَمَّالِ الَّذِي أَتَانَا بِهِ أَبُو هَاشِمٍ، فَضَعَهُ إِلَيْكَ».

قَالَ: وَ دَخَلْتُ مَعَهُ ذَاتَ يَوْمٍ بُسَنَاناً. فَقُلْتُ لَهُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، إِنِّي لَمُولَعُ بِأَكْلِ الطِّينِ، فَادْعُ اللَّهَ لِي، فَسَكَتَ، ثُمَّ قَالَ بَعْدَ أَيَّامٍ الْبَدَاءً مِنْهُ: «يَا أَبَا هَاشِمٍ، قَدْ أَذْهَبَ اللَّهُ عَنْكَ أَكْلَ الطِّينِ». قَالَ أَبُو هَاشِمٍ: فَمَا شَيْءُ أَبْغَضَ إِلَيَّ مِنْهُ الْيَوْمَ.

١٣١٢ / ٤ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلْيً الْهَاشِمِيِّ ، قَالَ : بْنِ حَمْزَةَ الْهَاشِمِيِّ ، قَالَ :

دَخَلْتُ عَلَىٰ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ صَبِيحَةَ عُرْسِهِ حَيْثُ بَنَىٰ بِابْنَةِ الْمَأْمُونِ، وَكُنْتُ تَنَاوَلْتُ مِنَ اللَّيْلِ دَوَاءً، فَأَوَّلُ مَنْ دَخَلَ عَلَيْهِ فِي صَبِيحَتِهِ أَنَا، وَ قَدْ أَصَابَنِي الْعَطَشُ،وَ كَرِهْتُ چیزی نوشته نشده بود) که موجب امتیاز هر یک از آنها از دیگری باشد، و آنها بر من مشتبه شد، و به این سبب، بسیار غمناک شدم. پس حضرت یکی از آن نامه ها را برگرفت و فرمود که: «این نامهٔ فلان «این نامهٔ زیاد بن شبیب است». بعد از آن، نامهٔ دویم را برداشت و فرمود که: «این نامهٔ فلان است» و اسم صاحب آن را برد. پس من مبهوت و حیران شدم، و حضرت به سوی من نگریست و تبسم فرمود.

راوی می گوید که: حضرت سیصد دینار به من داد و مراامر فرمود که آن را به نزد بعضی از پسران عموی آن حضرت برم و فرمود که: «آگاه باش که زود باشد که به تو بگوید که مرا رهنمایی کن به هم پیشه و هم معامل که به این وجه متاعی را بخرد، پس او را بر آن دلالت کن». راوی می گوید که: آن دینارها را به نزد او آوردم، به من گفت که: ای ابو هاشم، مرا دلالت کن بر هم معامل که برای من به این مبلغ متاعی را بخرد. گفتم: آری بر چشم، تو را دلالت می کن بر هم معامل که برای من به این مبلغ متاعی را بخرد. گفتم: آری بر چشم، تو را دلالت می کنم. و نیز راوی می گوید که: شتر داری با من سخن گفت در باب ایس که از برایش با آن حضرت سخنی چند بگویم که حضرت او را در بعضی از امور خویش داخل گرداند، و از جملهٔ کارکنان و خادمان خود قرار دهد. پس بر آن حضرت داخل شدم تا با آن حضرت در باب آن شتر دار سخن گویم، آن حضرت را یافتم که چیزی می خورد، و با او جماعتی بودند و باب آن شتر دار سخن گویم، آن حضرت را یافتم که چیزی می خورد، و با او جماعتی بودند و مرا میسر نشد که با او سخن گویم. فرمود که: «ای ابو هاشم، طعام بخور» و آن را در پیش روی من گذاشت. بعد از آن ابتدا به سخن فرمود، بی آن که من خواهش کنم و فرمود که: «ای غلام، من گذاشت. بعد از آن ابتدا به سخن فرمود، بی آن که من خواهش کنم و فرمود که: «ای غلام، من گذاشت. بعد از آن ابتدا به سخن فرمود، بی آن که من خواهش کنم و فرمود که: «ای غلام، من و نظر کن به شتر داری که ابوهاشم او را آورده است و او را با خود ضم کن».

و نیز راوی میگوید که: روزی با آن حضرت در باغی داخل شدم و عرض کردم که: فدای توگردم، من برگل خوردن حریصم، پس دعاکن که خدا این امر را از من برطرف کند. پس آن حضرت ساکت شد، و بعد از چند روز ابتدا به سخن فرمود بی آن که من چیزی عرض کنم و فرمود که: ۱۱ ای ابوهاشم، خداگل خوردن را از تو بُرد». ابوهاشم گفت که: امروز چیزی در نزد من از گِل و گِل خوردن، دشمن تر نیست.

أَنْ أَذْعُو بِالْمَاءِ، فَنَظَرَ أَبُو جَعْفَرٍ عِنْ فِي وَجْهِي، وَ قَالَ: «أَظُنُّكَ عَطْشَانَ». فَلَلْتُ الْجَلْ، فَقَالَ: «يَا غُلَامُ \_أَوْ جَارِيَةُ \_اسْقِنَا مَاءً» فَقُلْتُ فِي نَفْسِي: السَّاعَة يَأْتُونَهُ بِمَاءٍ يَسُمُّونَهُ بِهِ، فَاغْتَمَمْتُ لِذَلِكَ، فَأَقْبَلَ الْغُلَامُ وَ مَعَهُ الْمَاءُ، فَتَبَسَّمَ فِي وَجْهِي، ثُمَّ قَالَ: «يَسُمُّونَهُ بِهِ، فَاغْتَمَمْتُ لِذَلِكَ، فَأَقْبَلَ الْغُلَامُ وَ مَعَهُ الْمَاءُ، فَتَبَسَّمَ فِي وَجْهِي، ثُمَّ قَالَ: «يَا غُلَامُ، نَاوِلْنِي الْمَاء». فَتَنَاوَلَ الْمَاء، فَشَرِب، ثُمَّ نَاوَلَنِي، فَشَرِبتُ، ثُمَّ عَطِشْتُ الْفَادَةُ وَ كَرِهْتُ أَنْ أَذْعُو بِالْمَاءِ، فَفَعَلَ مَا فَعَلَ فِي الْأُولَىٰ، فَلَمَّا جَاءَ الْغُلَامُ وَ مَعَهُ الْقَدَحُ، قُلْتُ فِي نَفْسِي مِثْلَ مَا قُلْتُ فِي الْأُولِىٰ، فَتَنَاوَلَ الْقَدَحَ، ثُمَّ شَرِب، فَنَاوَلَنِي، وَ تَبَسَّمَ.

قَالَ مُحَمَّدُ بْنُ حَمْزَةً: فَقَالَ لِي فَلْمَا لَهَاشِمِيُّ: وَ أَنَا أَظُنُّهُ كَمَا يَقُولُونَ.

٧/١٣١٥ علي بن إِبْرَاهِيم عَن أَبِيدٍ قَالَ السَّنَأَذَنَ عَلَىٰ أَبِي جَعْفَرٍ عَلَىٰ أَفِلِ السَّنَأَذَنَ عَلَىٰ أَبِي جَعْفَرٍ عَلَىٰ عَوْمٌ مِنْ أَهْلِ السَّنَأَذَنَ عَلَىٰ أَبِي جَعْفَرٍ عَنْ قَلَمُ مِنْ أَهْلِ النَّوَاحِي مِنَ الشِّيعَةِ ، فَأَذِنَ لَهُمْ ، فَدَخَلُوا ، فَسَأَلُوهُ فِي مَجْلِسٍ وَاحِدٍ عَنْ ثَلَاثِينَ أَلْفَ مَسْأَلَةٍ ، فَأَجَابَ عَنْ قَلَاثِينَ أَلْفَ مَسْأُلَةٍ ، فَأَجَابَ عَنْ وَلَهُ عَشْرُ سِنِينَ .

١٣١٤ / ٨. عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحَكَمِ، عَنْ دِغْبِلِ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ الْحَكَمِ، عَنْ دِغْبِلِ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ الْحَكَمِ، عَنْ دِغْبِلِ بْنِ عَلِيٍّ ، أَنَّهُ دَخَلَ عَلَىٰ أَبِي الْحَسَنِ الرِّضَاءِ فَ أَمَرَ لَهُ بِشَيْءٍ، فَأَخَذَهُ وَ لَمْ يَحْمَدِ اللَّهَ، عَلَىٰ أَبِي الْحَسَنِ الرِّضَاءِ ، وَ أَمَرَ لَهُ بِشَيْءٍ، فَأَخَذَهُ وَ لَمْ يَحْمَدِ اللَّهَ، قَالَ: فَقَالَ لَهُ: «لِمَ لَمْ تَحْمَدِ اللَّهَ؟».

محمد بن حمزه میگوید که: این مرد هاشتنی به من گفت که: من آن حضرت راگمان میکنم چنانچه شیعیان میگویند (و مراد این آست که گمانم آنکه آنچه ایشان میگویند که ابوجعفر عالم است به آنچه در دل ها است، حق باشله بعد از آنکه خود این امر را از او مشاهده نمودم.

و در ارشاد شیخ مفید چنین است که: محمد بن حمزه می گوید که: محمد بن علی هاشمی به من گفت: به خدا سوگند که گمان دارم که ابو جعفر علی آنچه را که در نفوس است می داند، چنانچه رافضه می گویند).

۱۳۱۵ / ۷ .علی بن ابراهیم، از پدرش روایت کرده است که گفت: گروهی از اهل نواحی از شیعیان، رخصت طلبیدند که بر امام محمد تقی الله داخل شوند، پس ایشان را رخصت داد و داخل شدند و او را در یک مجلس از سی هزار مسأله سؤال کردند، و آن حضرت الله همه را جواب داد، و در آن هنگام او را ده سال بود.

۱۳۱۶ /۸.علی بن محمد، از سهل بن زیاد، از علی بن حَکم، از دِعبِل بن علی روایت کرده است که دِعبل بر حضرت ابوالحسن امام رضای داخل شد و حضرت امر فر مود که او را چیزی بدهند. دِعبل آن راگرفت و خدا را حمد نکرد. دِعبل میگوید که: حضرت فر مود: «چرا

۱. عطش آور.

قَالَ: ثُمَّ دَخَلْتُ بَعْدُ عَلَىٰ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ، وَ أَمَرَ لِي بِشَيْءٍ، فَقُلْتُ: الْحَمْدُ لِلَّهِ، فَقَالَ لِي: «تَأَدَّبْتَ».

١٣١٧ / ٩. الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ بْنِ مِنَانٍ، قَالَ: دَخَلْتُ عَلَىٰ أَبِي الْحَسَنِ ﴿ فَقَالَ: «يَا مُحَمَّدُ، عَنْ مُحَمَّدُ اللهِ ، عَنْ مُحَمَّدُ بِاللهِ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ ، قَالَ: دَخَلْتُ عَلَىٰ أَبِي الْحَسَنِ ﴿ فَقَالَ: «الْحَمْدُ لِلّٰهِ» حَتَىٰ أَحْصَيْتُ لَهُ وَحَدَثَ بِآلِ فَرَجٍ حَدَثٌ ؟ » فَقُلْتُ: يَا سَيِّدِي ، لَوْ عَلِمْتُ أَنَّ هٰذَا يَسُرُكُ ، لَجِنْتُ حَافِياً أَعْدُو أَرْبَعاً وَ عِشْرِينَ مَرَّةً ، فَقُلْتُ: يَا سَيِّدِي ، لَوْ عَلِمْتُ أَنَّ هٰذَا يَسُرُكُ ، لَجِنْتُ حَافِياً أَعْدُو إِلَيْكَ ، قَالَ: «يَا مُحَمَّدُ ، أَ وَ لَا تَدْرِي مَا قَالَ اللهُ لِللهُ لِللهُ لِللهُ لِللهُ وَلَى اللهُ مَّ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى الله

١٠/١٣١٨ . أَحْمَدُ بْنُ إِدْرِيسَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ حَسَّانَ، عَنْ أَبِي هَاشِمِ الْجَعْفَرِيِّ، قَالَ: صَلَّيْتُ مَعَ أَبِي هَاشِمِ الْجَعْفَرِيِّ، قَالَ: صَلَّيْتُ مَعَ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ فِي مَسْجِدِ الْمُسَيَّبِ، وَ صَلَّىٰ بِنَا فِي مَوْضِعِ الْقِبْلَةِ سَوَاءً، وَ ثَلَيْتُ مَعَ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ فَي مَوْضِعِ الْقِبْلَةِ سَوَاءً، وَ ثَهَيَّأَ ذُكِرَ أَنَّ السَّدْرَةَ الَّتِي فِي الْمَسْجِدِ كَانَتْ يَابِسَةً لَيْسَ عَلَيْهَا وَرَقُ، فَدَعَا بِمَاءٍ، وَ تَهَيَّأَ تَحْتَ السِّدْرَةِ فَعَاشَتِ السِّدْرَةُ وَ أَوْرَقَتْ، وَ حَمَلَتْ مِنْ عَامِهَا.

١٣١٩ / ١١. عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحَجَّالِ وَ عَمْرِو بْنِ عُثْمَانَ، عَنْ رَجُلٍ مِنْ أَهْلِ الْمَدِينَةِ، عَنِ الْمُطَرِّفِيِّ، قَالَ: مَضَىٰ أَبُو الْحَسَنِ الرَّضَا اللهِ وَ عُثْمَانَ، عَنْ رَجُلٍ مِنْ أَهْلِ الْمَدِينَةِ، عَنِ الْمُطَرِّفِيِّ، قَالَ: مَضَىٰ أَبُو الْحَسَنِ الرَّضَا اللهِ وَ عُثْمَانَ، عَلَيْهِ أَرْبَعَةُ آلَافِ دِرْهَمٍ، فَقُلْتُ فِي نَفْسِي: ذَهَبَ مَالِي، فَأَرْسَلَ إِلَيَّ أَبُو جَعْفَرٍ اللهِ: وَإِذَا كَانَ غَداً فَأَرْسَلَ إِلَيَّ أَبُو جَعْفَرٍ اللهِ: وَإِذَا كَانَ غَداً فَأَرْسَلَ إِلَيَّ أَبُو جَعْفَرٍ اللهِ: وَإِذَا كَانَ غَداً فَأَرْسَلَ إِلَيَّ أَبُو جَعْفَرٍ اللهِ:

فَدَخَلْتُ عَلَىٰ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ، فَقَالَ لِي: «مَضَىٰ أَبُو الْحَسَنِﷺ، وَلَكَ عَلَيْهِ أَرْبَـعَةُ

خدا را حمد نکردی؟» و نیز میگوید که: بعد از آن، بر امام محمد تقی ای داخل شدم و امر فرمود که مرا چیزی دادند، گفتم: الحمد لله. حضرت به من فرمود که: ۱۱دب یادگرفتی».

۱۳۱۷ / ۹ . حسین بن محمد، از معلّی بن محمد، از احمد بن محمد بن عبدالله، از محمد بن عبدالله، از محمد بن سِنان روایت کرده است که گفت: بر امام علی نقی داخل شدم، پس فرمود که: «الحمد لله»، تا سای محمد، آیا مصیبتی به آل فرج رسید؟» عرض کردم که: عُمر مُرد. فرمود که: «الحمد لله»، تا آن که بیست و چهار مرتبه شمردم که این را فرمود.

من عرض کردم که: ای آقای من، اگر می دانستم که این خبر تو را شاد می گرداند، هر آینه به خدمت تو می آمدم با پای بر هنه و همه جا می دویدم. فرمود که: «ای محمد، آیا نمی دانی که عُمر خدا او را لعنت کند، به پدرم محمد بن علی الله چه گفت؟» محمد می گوید که: عرض کردم: نه، حضرت فرمود که: «با پدرم در باب چیزی گفت که تو را چنان گمان می کنم که مست باشی. پدرم گفت: بار خدایا اگر می دانی که من شام کرده ام و از برای رضای تو روزه دار بوده ام، او را مزه تاراج رفتن مال و خواری اسیری بچشان. پس به خدا سوگند که روزی چند نرفت که مال او و آنچه داشت، به تاراج رفت بعداز آن او را به اسیری گرفتند و او همین است که مرده، خدا او را رحمت نکند و خدای عزوجل پدرم را بر او یاری کرد و غالب گردانید و خدا همیشه دوستان خویش را بر دشمنانش یاری می دهد».

۱۰/۱۳۱۸ ،احمد بن ادریس، از محمد بن حَسَان، از ابو هاشم جعفری روایت کرده است که گفت: با امام محمد تقی ﷺ نماز کردم در مسجد مسیّب، و با ما نماز کرد در سمت قبله، در موضع همواری. و جعفری ذکر کرد که این درخت سدری که در مسجد است، خشک بود و یک برگ بر آن نبود. پس حضرت آبی طلبید و وضو ساخت در زیـر آن درخت سدر، و آن سدر زنده شد و برگ بیرون آورد و در همان سال بار برداشت.

۱۱/۱۳۱۹ . چندنفرازاصحاب ماروایت کردهاند، از احمد بن محمد، از حجّال و عمرو بن عثمان، از مردی از مردم مدینه، از مُطَرِّفی که گفت: ابوالحسن حضرت امام رضائل از دنیا درگذشت و مرا بر آن حضرت چهار هزار درم بود (که این مبلغ از آن حضرت طلب کار بودم) با خود گفتم که: مال من رفت و عائد من نخواهد شد.

پس امام محمد تقی علی به سوی من فرستاد که : «چون فردا شود به نزد من بیا، و باید که ترازو و سنگها با تو باشد». بعد از آن بر حضرت امام محمد تقی علی داخیل شدم، به من

آلَافِ دِرْهَمٍ ؟» فَقُلْتُ: نَعَمْ، فَرَفَعَ الْمُصَلَّى الَّذِي كَانَ تَحْتَهُ، فَإِذَا تَحْتَهُ دَنَانِيرُ، فَدَفَعَهَا إِلَىَّ.

آبيه عن المُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ، قَالَ: قُبِضَ مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيً اللهِ وَ الْحِمْيَرِيُّ جَمِيعاً، عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ مَهْزِيَارَ، عَنْ أَخِيهِ عَلِيٍّ مَ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ، قَالَ: قُبِضَ مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيً اللهِ وَ عَلَي اللهُ وَ هُوَ ابْنُ خَمْسٍ وَ عِشْرِينَ سَنَةً وَ ثَلَاثَةِ أَشْهُرٍ وَ اثْنَيْ عَشَرَ يَوْماً، تُوفِّقِي يَوْمَ الشَّلَاثَاءِ لِسِتً خَلَوْنَ مِنْ ذِي الْحِجَّةِ سَنَةً عِشْرِينَ وَ مِائتَيْنِ؛ عَاشَ بَعْدَ أَبِيهِ تِسْعَ عَشْرَةَ سَنَةً لِللهَ لَا خَمْساً وَ عِشْرِينَ يَوْماً.

# ١ ٢٣ ـ بَابُ مَوْلِدِ أَبِي الْحَسَنِ عَلِيٌ بْنِ مُحَمَّدٍ عَلَيْهِمَا السَّلَامُ وَ الرِّضْوَانُ

وُلِدَ ﷺ لِلنِّصْفِ مِلْ ذِي الْحِجَّةِ لَمَنَةَ اثْنَتَيْ عَشْرَةَ وَ مِاثَتَيْنِ؛ وَ رُوِيَ أَنَّهُ وُلِدَ فِي رَجَبٍ سَنَةً أَرْبَعَ عَشْرَةَ وَمِائَتَيْنِ،

وَمَضَىٰ ﴿ لِأَرْبَعِ بَقِينَ مِنْ جُمَادَى الْآخِرَةِ سَنَةَ أَرْبَعٍ وَ خَـمْسِينَ وَ مِائَتَيْنِ، وَ لَهُ مِائَتَيْنِ؛ وَرُوِيَ أَنَّهُ قُبِضَ ﴿ فِي رَجَبٍ سَنَةَ أَرْبَعٍ وَ خَمْسِينَ وَ مِائَتَيْنِ، وَ لَهُ إِحْدَىٰ وَ أَرْبَعُونَ سَنَةً وَ سِتَّةً أَشْهُرٍ، وَ أَرْبَعُونَ سَنَةً عَلَى الْمَوْلِدِ الْآخَرِ الَّذِي إِحْدَىٰ وَ أَرْبَعُونَ سَنَةً عَلَى الْمَوْلِدِ الْآخَرِ الَّذِي رُويَ.

وَ كَانَ الْمُتَوَكِّلُ أَشْخَصَهُ مَعَ يَحْيَى بْنِ هَرْثَمَةَ بْنِ أَعْيَنَ مِنَ الْمَدِينَةِ إِلَىٰ سُرَّ مَنْ رَأَىٰ، فَتُوُفِّيَ بِهَاﷺ، وَ دُفِنَ فِي دَارِهِ؛ وَ أُمُّهُ أُمُّ وَلَـدٍ يُـقَالُ لَـهَا: سَمَانَةُ.

١٣٢١ / ١. الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْوَشَّاءِ، عَنْ خَيْرَانَ الْأَسْبَاطِيِّ، قَالَ: قَدِمْتُ عَلَىٰ أَبِي الْحَسَنِ ﴿ الْمَدِينَةَ، فَقَالَ لِي: «مَا خَبَرُ الْـوَاثِـقِ عِنْدَكَ؟» قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، خَلَّفْتُهُ فِي عَافِيَةٍ، أَنَا مِنْ أَقْرَبِ النَّاسِ عَهْداً بِهِ، عَهْدِي

فرمودکه: «ابوالحسن علی، وفات فرموده و تو را بر آن حضرت چهار هزار درم است؟» عرض کردم: آری، پس آن حضرت جانمازی راکه در زیرش افتاده بمود، بمالاگرفت، دیمدم که دینارهای بسیار در زیر آن بود و آنها را به من تسلیم فرمود.

۱۳۲۰ / ۱۳۲۱ بسعد بن عبدالله و جمیری هر دو روایت کردهاند، از ابراهیم بن مهزیار، از برادرش علی، از حسین بن سعید، از محمد بن سنان که گفت: روح مطهر حضرت محمد بن علی از حسین شد و آن حضرت در آن هنگام بیست و پنج ساله بو دبا زیادتی سه ماه و دوازده روز، و وفات فرمود در روز سه شنبه در وقتی که شش روز از ماه ذی الحجه گذشته بود در سال دویست و بیستم از هجرت، و بعد از پدرش نوزده سال مگر بیست و پنج روزی زیست فرمود.

#### ١٢٣. باب در بيان مولد ابوالحسن حضرت علىبن محمد النقي ﷺ

آن حضرت ـ صلوات الله علیه ـ متولد شد در وقتی که نیمه ماه ذی الحجه گذشت:

بود در سال دویست و دوازدهم از هجرت، و روایت شده است که آن حضرت

متولد شد در ماه رجب در سال دویست و چهاردهم. و روایت شده است که روح

مطهّر آن حضرت علی، قبض شد در ماه رجب در سال دویست و پنجاه و چهارم، و

آن حضرت الله را در آن هنگام چهل و یک سال و شش ماه بود یا چهل سال بنا بر

مولد دیگر که روایت شده است. و متوکل ـ یعنی: جعفر پسر معتصم برادر وائق ـ

آن حضرت را به همراهی یحیی بن هر ثمه که به طلب آن حضرت فرستاده بود، از

مدینه بیرون برد به سوی شرّ من رأی، پس آن حضرت علی در آنجا و فات فرمود، و

در خانهٔ خود مدفون گردید. و مادرش کنیزی است که او را سمانه می گفتند.

۱۳۲۱ / ۱ . حسین بن محمد، از معلّی بن محمد، از وشاء، از خیران آسباطی روایت کرده است که در مدینه بر امام علی نقی ﷺ وارد شدم، پس به من فرمود که: «از واثق چه خبر داری؟» عرض کردم که: فدای توگردم، او را واگذاشتم در صحّت و دوری از بدی ها (که هیچ ناخوشی نداشت) و عهد من به او از همهٔ مردمان نزدیک تر است؛ زیرا که مدّت ده روز است که من او را دیدم، یا از او جداگردیدم.

راوی میگوید که: حضرت به من فرمود که: «مردم مدینه میگویند که: واثق مرده است».

بِهِ مُنْذُ عَشَرَةِ أَيَّامٍ، قَالَ: فَقَالَ لِي: «إِنَّ أَهْلَ الْمَدِينَةِ يَقُولُونَ: إِنَّهُ مَاتَ». فَلَمَّا أَنْ قَالَ لِيَ: «النَّاسَ» عَلِمْتُ أَنَّهُ هُوَ.

ثُمَّ قَالَ لِي: «مَا فَعَلَ جَعْفَرٌ؟» قُلْتُ: تَرَكْتُهُ أَسْوَأَ النَّاسِ حَالًا فِي السِّجْنِ، قَالَ: فَقَالَ: «أَمَا إِنَّهُ صَاحِبُ الْأَمْرِ؛ مَا فَعَلَ ابْنُ الزَّيَّاتِ؟» قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، النَّاسُ مَعَهُ، وَ الْأَمْرُ أَمْرُهُ، قَالَ: «أَمَا إِنَّهُ شُؤْمٌ عَلَيْهِ».

قَالَ: ثُمَّ سَكَتَ: وَ قَالَ لِي: «لَا بُدَّ أَنْ تَجْرِيَ مَقَادِيرُ اللّٰهِ تَعَالَىٰ وَ أَحْكَامُهُ؛ يَـا خَيْرَانُ، مَاتَ الْوَاثِقُ، وَ قَدْ قَعَدَ الْمُتَوَكِّلُ جَعْفَرُ، وَ قَدْ قُتِلَ ابْنُ الزَّيَّاتِ». فَقُلْتُ: مَتىٰ جُعِلْتُ فِدَاكَ؟ قَالَ: «بَعْدَ خُرُوجِكَ بِسِتَّةِ أَيَّامٍ».

١٣٢٢ / ٢ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ بْنِ مُحَمَّدٍ بْنِ مُحَمَّدٍ بْنِ مُحَمَّدٍ بْنِ يَحْيَىٰ ، عَنْ صَالِحٍ بْنِ سَعِيدٍ ، قَالَ : دَخَلْتُ عَالَىٰ أَبِي عَبْدِ اللّهِ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ يَحْيَىٰ ، عَنْ صَالِحٍ بْنِ سَعِيدٍ ، قَالَ : دَخَلْتُ عَالَىٰ أَبِي الْحَسَنِ عِلْمَ ، فَقُلْتُ لَهُ : جُعِلْتُ فِدَاكَ ، فِي كُلِّ الْأُمُورِ أَرَادُوا إِطْفَاءَ نُورِكَ ، وَ التَّقْصِيرَ بِكَ الْحَسَنِ عِلْمَ الْخَانَ الْأَشْنَعَ ، خَانَ الصَّعَالِيكَ .

فَقَالَ: «هَاهُنَا أَنْتَ يَا ابْنَ سَعِيدٍ؟» ثُمَّ أَوْمَا بِيَدِهِ، وَ قَالَ: «انْظُرْ» فَنَظَرْتُ، فَإِذَا أَنَا بِرَوْضَاتٍ أَنِقَاتٍ، وَ رَوْضَاتٍ بَاسِرَاتٍ، فِيهِنَّ خَيْرَاتُ عَطِرَاتُ، وَ وِلْدَانُ كَأَنَّهُنَّ اللَّوْلُوُ بِرَوْضَاتٍ أَنِقَاتٍ ، وَ رَوْضَاتٍ بَاسِرَاتٍ، فِيهِنَّ خَيْرَاتُ عَطِرَاتُ، وَ وِلْدَانُ كَأَنَّهُنَّ اللَّوْلُو الْمَكْنُونُ، وَ أَطْيَارُ وَ ظِبَاءٌ وَ أَنْهَارٌ تَفُورُ، فَحَارَ بَصَرِي، وَ حَسَرَتْ عَيْنِي، فَسَقَالَ: «حَيْثُ كُنَّا فَهٰذَا لَنَا عَتِيدٌ، لَسْنَا فِي خَانِ الصَّعَالِيكَ».

٣/ ١٣٢٣ / ٣. الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ مُحَمَّدٍ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ إِسْحَاقَ الْجَلَّابِ، قَالَ: اشْتَرَيْتُ لِأَبِي الْحَسَنِ الْحَسَنِ اللهِ اللهِ عَنْ عَلِيَّ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ إِسْحَاقَ الْجَلَّابِ، قَالَ: اشْتَرَيْتُ لِأَبِي الْحَسَنِ الْحَسَنِ اللهِ عَنْ عَلِي الْحَسَنِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

چون فرمود که: «مردم میگویند»، دانستم که گوینده خود آن حضرت است. بعد از آن فرمود که: «جعفر متوکّل چه کرد؟ عرض کردم که او را چنان واگذاشتم که حالش از همه کس بدتر و در زندان بود. فرمود: «بدان و آگاه باش که او صاحب امر خلافت است»، و فرمود که: «محمد بن عبدالملک زیّات چه کرد؟ «عرض کردم که: فدای تو گردم، مردم با او یند و امر، امر اوست و هر چه بفرماید مُمضی و مُجری است.

راوی میگوید که: حضرت فرمود: «آگاه باش که این امر بر او نامبارک است». و راوی گفت که: حضرت ساکت شد بعد از آن فرمود که: «چارهای نیست از آن که مقدّرات خدا و احکام او جاری گردد. ای خیران، واثق مرد و جعفرِ متوکّل به خلافت نشست و ابن زیّات کشته شد». عرض کردم: فدای تو گردم، در چه زمان اینها اتّفاق افتاد؟ فرمود: «شش روز بعد از آن که تو بیرون آمدی».

محمد بن یحیی، از صائح بن سعید روایت گرده است که گفت: بر امام علی نقی الله داخل محمد بن یحیی، از صائح بن سعید روایت گرده است که گفت: بر امام علی نقی الله داخل شدم و به آن حضرت عرض کردم که فلای تو گردم، در همهٔ امور خواستند که نور تو را فرو نشانند، و در حق تو کو تاهی کردند تا آن که تو را فرود آوردند در این کاروان سرایی که از هر جایی بدتر است، و کاروان سرایی است که فرویشان و گذایان، یا دزدان و بی سر و پایان در آن مسکن دارند. فرمود که: الی پسر سعید، تو در اینجایی، نه من و به دست خویش اشاره فرمود و فرمود که: ابنگر الله چون نگریستم باغها دیدم به غایت خوب و خوشایند، و بوستان ها دیدم تر و تازه که نهرها در آن جاری است و در آنها حوران خوب خوش بو و غلمان بودند که غبار بر آن ننشسته غلمان بودند، و گویا آن حوران مروارید ناسفته یا پوشیده شده بودند که غبار بر آن ننشسته باشد و در نهایت حسن و صفا و نور و ضیا باشد، و مرغان و آهویان و نهرها دیدم که باشد و در نهایت حسن و صفا و نور و خیا باشد، و مرغان و آهویان و نهرها دیدم که باشیم این چیزها که دیدی، از برای ما مهیا و آماده است و ما در کاروان سرای گذایان و دزدان نیستیم آن به ستیم آن باشیم این چیزها که دیدی، از برای ما مهیا و آماده است و ما در کاروان سرای گذایان و دزدان نیستیم آن

۱۳۲۳ / ۳ . حسین بن محمد، از معلّی بن محمد، از احمد بن محمد بن عبدالله، از علی بن محمد، از اسحاق جَلَاب روایت کرده است که گفت: گوسفند بسیاری از برای امام علی نقی الله خریدم، پس مرا طلبید و از راه شترخان خانهٔ خویش مرا داخل گردانید و برد به جای

أَمَرَنِي، ثُمَّ اسْتَأْذَنْتُهُ فِي الإنْصِرَافِ إِلَىٰ بَغْدَادَ إِلَىٰ وَالِدِي، وَكَانَ ذَلِكَ يَوْمَ التَّرْوِيَةِ، فَكَتَبَ إِلَيَّ: «تُقِيمُ غَداً عِنْدَنَا، ثُمَّ تَنْصَرِفُ». قَالَ: فَأَقَمْتُ، فَلَمَّا كَانَ يَوْمُ عَرَفَةَ، أَقَمْتُ عَنْدَهُ، وَ بِتُ لَيْلَةَ الْأَضْحَىٰ فِي رِوَاتٍ لَهُ، فَلَمَّا كَانَ فِي السَّحَرِ، أَتَانِي، فَـقَالَ: «يَسا عِنْدَهُ، وَ بِتُ لَيْلَةَ الْأَضْحَىٰ فِي رِوَاتٍ لَهُ، فَلَمَّا كَانَ فِي السَّحَرِ، أَتَانِي، فَـقَالَ: «يَسا إِسْحَاقُ، قُمْ». قَالَ: فَقَمْتُ، فَقَتَحْتُ عَيْنِي، فَإِذَا أَنَا عَلَىٰ بَابِي بِيَغْدَادَ، قَالَ: فَدَخَلْتُ إِسْحَاقُ، قُمْ». قَالَ: فَقُمْتُ، فَقَتَحْتُ عَيْنِي، فَإِذَا أَنَا عَلَىٰ بَابِي بِيَغْدَادَ، قَالَ: فَدَخَلْتُ عَلَىٰ وَالِدِي وَ أَنَا فِي أَصْحَابِي، فَقُلْتُ لَهُمْ: عَرَّفْتُ بِالْعَسْكَرِ، وَ خَرَجْتُ بِبَغْدَادَ إِلَى عَلَىٰ وَالِدِي وَ أَنَا فِي أَصْحَابِي، فَقُلْتُ لَهُمْ: عَرَّفْتُ بِالْعَسْكَرِ، وَ خَرَجْتُ بِبَغْدَادَ إِلَى الْعِيدِ.

المُتَوكُّلُ المُتَوكُّلُ عَلِيٌّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ مُحَمَّدٍ الطَّاهِرِيِّ، قَالَ: مَرِضَ الْمُتَوكُّلُ مِنْ خُرَاجٍ خَرَجَ بِهِ، وَ أَشْرَفَ مِنْهُ عَلَى الْهَلَاكِ، فَلَمْ يَجْسُرُ أَحَدُ أَنْ يَمَسَّهُ بِحَدِيدَةٍ، فَنَذَرَتْ أُمَّهُ -إِنْ عُوفِيَ ـ أَنْ تَحْمِلَ إِلَى أَبِي الْحَسْنِ عَلِيٍّ بْنِ مُحَمَّدٍ عِنْ مَالًا جَلِيلًا مِنْ مَالِهَا؛ وَ قَالَ لَهُ الْفَتْحُ بْنُ خَاقَانَ لَوْ بَعَثْتَ إِلَى هٰذَا الرَّجُلِ فَسَأَلْتَهُ، فَإِنَّهُ لَا يَخْلُو أَنْ يَكُونَ عِنْدَهُ صِفَةٌ يُقَرِّجُ بِهَا عَنْكَ، فَبَعَثَ إِلَيْهِ وَ وَصَفَ لَهُ عِلَيّهُ، فَرَدَّ إِلَيْهِ الرَّسُولُ بِأَنْ يُكُونَ عِنْدَهُ صِفَةٌ يُقرِّجُ بِهَا عَنْكَ، فَبَعَثَ إِلَيْهِ وَ وَصَفَ لَهُ عِلَيّهُ، فَرَدَّ إِلَيْهِ الرَّسُولُ بِأَنْ يُكُونَ عِنْدَهُ مِفَةً يُقرِّجُ بِهَا عَنْكَ، فَبَعَثَ إِلَيْهِ وَ وَصَفَ لَهُ عِلَيّهُ، فَرَدَّ إِلَيْهِ الرَّسُولُ بِأَنْ يُكُونَ عِنْدَهُ مُنْ الشَّاقِ، فَيُدَافَ بِمَاء وَرْدٍ، فَيُوضَعَ عَلَيْهِ، فَلَمّا رَجَعَ الرَّسُولُ وَ أَخْبَرَهُمْ، يُو خَذَ كُسُبُ الشَّاقِ، فَيُدَافَ بِمَاء وَرْدٍ، فَيُوضَعَ عَلَيْهِ، فَلَمّا رَجَعَ الرَّسُولُ وَ أَخْبَرَهُمْ، وَعَلَى لَهُ الْفَيْحُ: هُو حَو اللهِ مِأْمُ لِمَا قَالَ، وَ أَحْمَرَ الْكُسْبَ وَعَلِلَهُ اللَّهُ مِعْ عَلَيْهِ، فَعَلَهُ النَّوْمُ وَ سَكَنَ، ثُمَّ الْفُتَحَ وَ خَرَجَ مِنْهُ مَا كَانَ فِيهِ، وَ بُشَرَتْ أُمُّهُ بِعَافِيتِهِ، فَحَمَلَتْ إِلَيْهِ عَشَرَةَ آلَافِ دِينَارٍ تَحْتَ خَاتَمِهَا.

ثُمَّ اسْتَقَلَّ مِنْ عِلَّتِهِ. فَسَعَىٰ إِلَيْهِ الْبَطْحَائِيُّ الْعَلَوِيُّ بِـأَنَّ أَمْــــَوَالَّا تُــخَمَلُ إِلَـــْهِ وَ سِـــلَاحاً. فَقَالَ لِسَعِيدٍ الْحَاجِبِ: اهْجُمْ عَلَيْهِ بِاللَّيْلِ، وَ خُذْ مَا تَجِدُ عِنْدَهُ مِنَ الْأَمْوَالِ وَ السَّــلَاح، وَ احْمِلْهُ إِلَيَّ. گشاده ای که آن را نمی شناختم و هرگز ندیده بودم. پس شروع کردم که آن گوسفندان را جدا می کردم از برای کسانی که حضرت مرا امر فرموده بود که از برای ایشان جدا کنم و بفرستم، و آنها را فرستادم به نز د ابوجعفر (یعنی: محمد بن علی بن ابراهیم بن موسی ﷺ) و به نز د مادر آن حضرت و غیر ایشان از کسانی که مرا امر فرموده بود. پس در باب برگشتن به بغداد به سوی پدرم از آن حضرت رخصت طلبیدم، و آن روز، روز ترویه بود (یعنی: روز هشتم ماه ذی الحجه). پس آن حضرت به من نوشت که: «فردا در نز د ما می مانی بعد از آن بر می گردی». اسحاق می گوید که: ماندم چون روز عرفه شد، در نزد آن حضرت ماندم و در شب عید قربان در ایوان آن حضرت شب را به روز آوردم، و چون سحر شد، به نز د من آمد و فرمود که: های اسحاق، برخیز ». اسحاق می گوید که: من برخاستم و چشم خود را گشودم، دیدم که بر در خانهٔ خویشم در بغداد، پس بر پدرم داخل شدم و یاران خود را دیدم که به دور من در آمدند، به ایشان گفتم که: در روز عرفه در شرّ من رأی بودم و در بغداد به نماز عید بیرون آمدم.

بیمار شد، به جهت دملی که در بدنش بیر محمد طاهری روایت کر ده است که گفت: متوکل بیمار شد، به جهت دملی که در بدنش بیرون آمد، و از شدّت آن نزدیک به هلاکت رسید، و کسی جرأت نکر د که نیشتر به آن برساند. مادر متوکل نذر کر د که مال بسیاری از مال خود به سوی ابوالحسن حضرت علی بن محمد بقر سند؛ اگر متوکل عافیت یابد. و فتح بن خاقان به متوکل گفت: کاش می فرستادی به نزد این مرد (یعنی: حضرت علی بین محمد) و از او می پرسیدی؛ زیراکه او خالی نیست از آنکه در نزد او شرحی باشد که به آن تو را از این درد و می پرسیدی؛ زیراکه او خالی نیست از آنکه در نزد او شرحی باشد که به آن تو را از این درد و شرح کرد. حضرت فرستاد و ناخوشی خود را برای حضرت شرح کرد. حضرت فرستاد و اینوشی خود را برای حضرت گوسفند را فرا می گیرند و به گلاب می خیسانند و بر بالای آن دمل می گذارند. و چون فرستاد برگشت و ایشان را خبر داد، شروع کر دند که ریشخند می کر دند از گفتار حضرت. فتح با متوکل گفت: به خدا سوگند، که او داناتر است به آنچه گفته، و پشگل را حاضر کردند و آنچه فرموده بود به جا آور دند، و آن را بر بالای دمل گذاشتند، پس خواب بر او غالب شد و درد آن ماکن گردید. بعد از آن سر باز کرد و آنچه در آن بود از آن بیرون آمد، و مادر متوکل را به عافیت یافتن او مژده دادند، پس ده وزار اشر فی در کیسه ای که به مهرش ممهور بود، به خدمت آن حضرت فرستاد. و چون متوکل از آن ناخوشی چاق شد، بطحای علوی در نزد د

قَالَ إِبْرَاهِيمُ بْنُ مُحَمَّدٍ: فَقَالَ لِي سَعِيدٌ الْحَاجِبُ: صِرْتُ إِلَىٰ دَارِهِ بِاللَّيْلِ وَ مَعِى سُلَّمٌ، فَصَعِدْتُ السَّطْحَ، فَلَمَّا نَزَلْتُ عَلَىٰ بَعْضِ الدَّرَجِ فِي الظُّلْمَةِ، لَمْ أَدْرِ كَيْفَ أَصِلُ إِلَى الدَّارِ، فَنَادَانِي: «يَا سَعِيدُ، مَكَانَكَ حَتَّىٰ يَأْتُوكَ بِشَمْعَةٍ». فَلَمْ أَلْبَتْ أَنْ أَتَـوْنِي بِشَمْعَةٍ ، فَنَزَلْتُ ، فَوَجَدْتُهُ عَلَيْهِ جُبَّةُ صُوفٍ وَ قَلَنْسُوةٌ مِنْهَا ، وَ سَجَّادَةٌ عَلَىٰ حَصِيرٍ بَيْنَ يَدَيْهِ، فَلَمْ أَشُكَّ أَنَّهُ كَانَ يُصَلِّى، فَقَالَ لِي: «دُونَكَ الْبُيُوتَ». فَدَخَلْتُهَا وَ فَتَشْتُهَا، فَلَمْ أَجِدْ فِيهَا شَيْئاً، وَ وَجَدْتُ الْبَدْرَةَ فِي بَيْتِهِ مَخْتُومَةً بِخَاتَم أُمِّ الْمُتَوَكِّل، وَكِيساً مَخْتُوماً، وَ قَالَ لِي: «دُونَكَ الْمُصَلَّىٰ». فَرَفَعْتُهُ، فَوَجَدْتُ سَيْفاً فِي جَفْنِ غَيْرٍ مُلَبَّسِ، فَأَخَذْتُ ذْلِكَ، وَ صِرْتُ إِلَيْهِ، فَلَمَّا نَظَرَ إِلَىٰ خَاتَمِ أُمَّهِ عَلَى الْبَدْرَةِ، بَعَثَ إِلَيْهَا، فَخَرَجَتْ إِلَيْهِ. فَأَخْبَرَنِي بَعْضُ خَدَم الْخَاصَّةِ أَنَّهَا قَالَتُ لَهُ: كُنْتُ قَدْ نَذَرْتُ فِي عِلَّتِكَ لَمَّا أَيِسْتُ مِنْكَ: إِنْ عُوفِيتَ حَمَلْتُ إِلَيْهِ مِنْ مَالِي عَشَرَةً ٱلْآفِ دِينَارٍ. فَحَمَلْتُهَا إِلَيْهِ، وَ هٰذَا خَـاتَمِي عَلَى الْكِيسِ، وَ فَتَحَ الْكِيسَ الْآخَرَ، فَإِذَا فِيهِ أَرْبَعُمِائَةِ دِينَارِ، فَضَمَّ إِلَى الْبَدْرَةِ بَدْرَةً أَخْرَىٰ، وَ أَمَرَنِي بِحَمْلِ ذَٰلِكَ إِلَيْهِ، فَحَمَلْتُهُ، وَ رَدَدْتُ السَّيْفَ وَ الْكِيسَيْن، وَ قُلْتُ لَهُ:يَا

وی غمّازی کرد که مالها و اسباب کارزار به نزد آن حضرت می آورند، متوکّل به سعید دربان گفت که: در شب بیخبر بر سر علی بن محمد برو و آنچه راکه در نزداو می یابی از اموال و حربه، فراگیر و آن را به نزد من بیاور.

ابراهیم بن محمد میگوید که: سعد حاجب با من گفت که: در شب به سوی خانهٔ حضرت رفتم و نردبانی همراه داشتم و آن را بر دیوار خانهٔ حضرت گذاشتم و بر بالای بام رفتم، و چون در تاریکی فرود آمدم و پا بر بعضی از پلّه ها گذاشتم، ندانستم که چگونه به اصل خانه برسم، پس آن حضرت مرا آواز داد که: «ای سعید، در جای خود باش تا شمع پیش راه تو آورند»، و من درنگی نکردم که شمعی به نزد من آوردند و از بام به زیر آمدم و آن حضرت را دیدم که جُبّهای از پشم پوشیده، و کلاهی از پشم بر سر گذاشته، و دیدم که جانمازی بر بالای حصیر در پیش رویش گسترده، و من شک نداشتم که آن حضرت مشغول نماز بوده.

پس فرمود که: «حجره ها نزد تو حاضر است، پیش رو و ملاحظه کن. من داخل آن حجره ها شدم و همه را تفتیش و تفخص کردم، و در آنها چیزی نیافتم، و در حجرهای که آن حضرت تشریف داشت، بدره ای یافتم که مهر شده بود به مهر مادر متوکل. ا

حاصل آن که سعید می گوید که دور آنجایدره ای یافتم (یاکسیهٔ سر به مهری) و حضرت فرمود که: «جانماز در نزد تو است، آن را نیز ملاحظه کنه، پس من آن را بر داشتم، شمشیری را یافتم که در غلافی بود که آن را نپوشیده بودند و بر روی آن چیزی نگرفته بودند. آنها را فرا گرفتم و نزد متوکل رفتم، و چون متوکل به مهر مادر خود نظر کرد که بر آن بدره بود، به نزد مادر فرستاد که حقیقت حال را معلوم کند. پس مادرش به سوی او بیرون آمد، سعید می گوید که: بعضی از خدمت کاران خاصه مرا خبر داد که: مادرش به او گفت که: من در هنگام ناخوشی تو چون از تو مأیوس و نومید شدم، نذر کردم که اگر عافیت یابی، ده هزار اشر فی از مال خود به سوی او بفرستم و چون عافیت یافتی، آن را برایش فرستادم، و این مهر من است که بر این به سوی او بفرستم و کیسه ای دیگر را گشود، دید که چهار صد اشر فی در آن بود، پس بدره ای کیسه زده شده، و کیسه ای دیگر را گشود، دید که چهار صد اشر فی در آن بود، پس بدره ای دیگر به آن بدره ضم نمود و مرا امر کرد که آن را به خدمت حضرت ببرم. پس من آن را بردم و

۱. و در قاموس گفته که: بدره، پوست بره است، و کیسهای که در آن هزار یا ده هزار درم یا هفت هزار دینار است. و در بعضی از لغات مسطور است که: بدره، به فتح، ده هزار درم و پوست بره و بزغاله باشد، و در کلام هر دو، بحثی هست.
 (مترجم)

سَيِّدِي، عَزَّ عَلَيَّ، فَقَالَ لِي: «﴿وَسَيَعْلَمُ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَيُّ مَنْقَلَبٍ يَنْقَلِبُونَ ﴾».

١٣٢٥ / ٥. الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْمُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ، عَنْ عَلِيِّ بْنِ مُحَمَّدٍ النَّوْفَلِيِّ، قَالَ: قَالَ لِي مُحَمَّدُ بْنُ الْفَرَجِ، إِنَّ أَبَا الْحَسَنِ اللهِ اللهِ، عَنْ عَلِيِّ بْنِ مُحَمَّدٍ النَّوْفَلِيِّ، قَالَ: قَالَ لِي مُحَمَّدُ بْنُ الْفَرَجِ، إِنَّ أَبَا الْحَسَنِ اللهِ كَتَبَ إِلَيْهِ: «يَا مُحَمَّدُ، أَجْمِعْ أَمْرِي وَ خُذْ حِذْرَكَ». قَالَ: فَأَنَا فِي جَمْعِ أَمْرِي وَ لَيْسَ كَتَبَ إِلَيْهِ: «يَا مُحَمَّدُ، أَجْمِعْ أَمْرِكَ، وَ خُذْ حِذْرَكَ». قَالَ: فَأَنَا فِي جَمْعِ أَمْرِي وَ لَيْسَ أَذْرِي مَا كَتَبَ بِهِ إِلَيَّ حَتَىٰ وَرَدَ عَلَيَّ رَسُولٌ حَمَلَنِي مِنْ مِصْرَ مُقَيَّداً، وَ ضَرَبَ عَلَىٰ كُلُ مَا أَمْلِكُ، وَ كُنْتُ فِي السِّجْنِ ثَمَانَ سِنِينَ.

ثُمَّ وَرَدَ عَلَيَّ مِنْهُ فِي السَّجْنِ كِتَابٌ فِيهِ: «يَا مُحَمَّدُ، لَا تَنْزِلْ فِي نَاحِيَةِ الْجَانِبِ الْغَرْبِيِّ». فَقَرَأْتُ الْكِتَابَ، فَقُلْتُ: يَكْتُبُ إِلَيْ بِلْذَا وَ أَنَا فِي السِّجْنِ؛ إِنَّ لِهٰذَا لَعَجَبُ! فَمَا مَكَثْتُ أَنْ خُلِّيَ عَنِّي، وَ الْحَمْدُ لِلْهِ.

قَالَ: وَ كَتَبَ إِلَيْهِ مُحَمَّدُ بْنُ الْفَرَّجِ يَمْنَالَكُ عَنْ ضِيَاعِهِ ، فَكَتَبَ إِلَيْهِ: «سَوْفَ تُـرَدُّ عَلَيْكَ ، وَ مَا يَضُرُّكَ أَنْ لَا تُرَدَّ عَلَيْكَ». فَلَمَّا شَخَصَ مُحَمَّدُ بْنُ الْفَرَجِ إِلَى الْـعَسْكَرِ ، كُتِبَ إِلَيْهِ بِرَدِّ ضِيَاعِهِ ، وَ مَاتَ قَبْلَ ذٰلِكَ .

قَالَ: وَكَتَبَ أَخْمَدُ بْنُ الْخَصِيبِ إِلَىٰ مُحَمَّدِ بْنِ الْفَرَجِ يَسْأَلُهُ الْخُرُوجَ إِلَى الْعَسْكَرِ، فَكَتَبَ إِلَيْهِ: «الْحُرُجْ؛ فَإِنَّ فِيهِ فَرَجَكَ إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعَالَىٰ». فَخَرَجَ، فَإِنَّ فِيهِ فَرَجَكَ إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعَالَىٰ». فَخَرَجَ، فَلَمْ يَلْبَثْ إِلَّا يَسِيراً حَتّىٰ مَاتَ.

١٣٢٤ / ۶. الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ رَجُلٍ، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، قَالَ: أَخْبَرَنِي أَبُو يَعْقُوبَ، قَالَ: رَأَيْتُهُ \_يَعْنِي مُحَمَّداً\_قَبْلَ مَوْتِهِ بِالْعَسْكَرِ فِي عَشِيَّةٍ وَ قَدِ اسْتَقْبَلَ أَبَــا شمشیر و هر دو کیسه رارد نمودم و به آن حضرت عرض کردم که: ای آقای من، آنچه متوکّل مرا به آن امر کرده بودکه به جا آورم، و من آن راکردم، سخت بر من دشوار و گران بود.

حضرت فرمود: «﴿وَ سَيَعْلَمُ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَيُّ مُنْقَلَبٍ يَتْقَلِبُونَ﴾ أ، يعنى: و زود باشدكه بدانند آن كساني كه ستم كردندكه به كدام مكان باز خواهند گشت».

۱۳۲۵ / ۵ . حسین بن محمد، از معلّی بن محمد، از احمد بن محمد بن عبدالله، از علی بن محمد نوفلی روایت کرده است که گفت: محمد بن فَرَج به من گفت که: امام علی نقی الله به او نوشت که: «ای محمد، امور خود را جمع آوری کن و حِذر خویش را فراگیر ۹ .۲

محمد میگوید که: من در کار جمع امر خویش بودم و سرّ آنچه حضرت به من نوشته بود، نمی دانستم، تا آن که رسولی از جانب خلیفه بر من وارد شد و مرا در بند نمو ده از مصر به سوی بغداد برد و هر چه داشتم قلمگیر شد، و همه را تصرّف کردند، و من هشت سال در زندان بودم. بعد از آن نامه ای از آن حضرت بر من وارد شد در زندان و در آن نوشته بود که: های محمد، در ناحیهٔ سمت و جهتی که در طرف غربی شهر است، فرود میا». پس من نامه را خواندم و با خود گفتم که: به من این رامی تویسد و حال آن که من در زندانم. به درستی که این امر بسیار عجیب است. پس در نگی نگردم که مرا رها کردند، و الحمد شه.

علی بن محمد می گوید که: محمد بن قرح به آن حضرت نوشت و از او سؤال کرد که اموالش به او رد شود. حضرت به او نوشت که: «آنها در این زودی بر تو رد خواهد شد، و تو را زیانی نمی رسد که بر تو رد نشود». و چون محمد بن فرج به سوی سُرٌ من رأی بیرون رفت، خلیفه به او نوشت که اموال او رارد نموده، خود متصرّف شود و پیش از آن که به حیطهٔ تصرّف او در آید، و فات کرد.

و نیز علی می گوید که: احمد بن خصیب به محمد بن فرج نوشت و از او خواهش کرد که از بغداد بیرون آید به سوی شرّ من رأی، پس محمد به خدمت امام علی نقی الله نوشت و با آن حضرت در این باب مشورت کرد. حضرت به او نوشت که: «بیرون آی، زیراکه زوال اندوه تو در این است». ان شاءالله. پس بیرون آمد و درنگ نکرد، مگر اندک زمانی تا وفات کرد.

۱۳۲۶ / ۶. حسین بن محمد، از مردی، از احمد بن محمد روایت کرده است که گفت:

۱. شعرا، ۲۲۷.

و حذر، به كسر حا و سكون ذال، هر چه به آن از آفات احتراز شود. (مترجم)

الْحَسَنِﷺ، فَنَظَرَ إِلَيْهِ، وَ اعْتَلَّ مِنْ غَدٍ، فَدَخَلْتُ إِلَيْهِ عَائِداً بَعْدَ أَيَّامٍ مِنْ عِلَّتِهِ وَ قَــدْ ثَقُلَ، فَأَخْبَرَنِي أَنَّهُ بَعَثَ إِلَيْهِ بِثَوْبٍ، فَأَخَذَهُ وَ أَدْرَجَهُ، وَ وَضَعَهُ تَحْتَ رَأْسِـهِ، قَــالَ: فَكُفِّنَ فِيهِ.

قَالَ أَخْمَدُ: قَالَ أَبُو يَعْقُوبَ: رَأَيْتُ أَبَا الْحَسَنِ ﴿ مَعَ ابْنِ الْخَصِيبِ، فَقَالَ لَهُ ابْنُ الْخَصِيبِ: فَالَ أَرْبَعَةَ أَيَّامٍ حَستَىٰ الْخَصِيبِ: سِرْ جُعِلْتُ فِدَاكَ، فَقَالَ لَهُ: «أَنْتَ الْمُقَدَّمُ». فَمَا لَبِثَ إِلَّا أَرْبَعَةَ أَيَّامٍ حَستَىٰ وُضِعَ الدَّهَقُ عَلَىٰ سَاقِ ابْنِ الْخَصِيبِ، ثُمَّ نُعِيَ.

قَالَ: وَ رُوِيَ عَنْهُ أَنَّهُ ــحِينَ أَلَحَّ عَلَيْهِ ابْنُ الْخَصِيبِ فِي الدَّارِ الَّتِي يَطْلُبُهَا مِـنْهُــ بَعَثَ إِلَيْهِ: «لَأَقْعُدَنَّ بِكَ مِنَ اللَّهِ ـعَزَّ وَ جُلَّ ـ مَقْعَداً لَا يَبْقَىٰ لَكَ بَاقِيَةٌ». فَأَخَذَهُ اللَّهُ ـعَزَّ وَ جَلَّـفِي تِلْكَ الْأَيَّامِ.

١٣٢٧ / ٧ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ ، عُنَّ يُعْضِ أَصْحَابِنَا ، قَالَ : أَخَذْتُ نُسْخَةَ كِتَابِ الْمُتَوَكِّلِ إلىٰ أَبِي الْحَسَنِ الثَّالِثِ ﴿ مِنْ يَحْيَى بْنِ هَرْثَمَةَ فِي سَنَةِ ثَـلَاثٍ وَ أَرْبَعِينَ وَ مِائَتَيْنِ ، وَ هٰذِهِ نُسْخَتُهُ:

بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ؛ أَمَّا بَعْدُ، فَإِنَّ أَصِيرَ الْمُؤْمِنِينَ عَارِفٌ بِعَدْرِكَ، رَاعٍ لِقَرَابَتِكَ، مُوجِبٌ لِحَقِّكَ، يُقَدِّرُ مِنَ الْأُمُورِ فِيكَ وَ فِي أَهْلِ بَيْتِكَ مَا أَصْلَحَ اللَّهُ بِهِ حَالَكَ وَ حَالَهُمْ، وَ ثَبَّتَ بِهِ عِزَّكَ وَ عِزَّهُمْ، وَ أَدْخَلَ الْيُمْنَ وَ الْأَمْنَ عَلَيْكَ وَ عَلَيْهِمْ، يَبْتَغِي بِذٰلِكَ رِضَاءَ رَبِّهِ وَ أَدَاءَ مَا افْتُرِضَ عَلَيْهِ فِيكَ وَ فِيهِمْ، وَ قَدْ رَأَى أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ صَرْفَ عَبْدِ اللهِ بْنِ مُحَمَّدٍ عَمَّا كَانَ يَتَوَلَّهُ مِنَ الْحَرْبِ وَ الصَّلَاةِ بِمَدِينَةِ رَسُولِ اللهِ ﷺ؛ إِذْ ابو یعقوب مرا خبر داد و گفت: او را دیدم \_یعنی: محمد بن فرج .. پیش از آن که بمیرد در شرّ من رأی در آخر روزی، به امام علی نقی الله یرخورد و آن حضرت به سوی او نظر کرد، و محمد در فردای آن بیمار شد. بعد از آن که چند روزی از بیماری او گذشت، بر او داخل شدم که او را عیادت کنم، و در آن وقت سنگین شده بود. پس مرا خبر داد که آن حضرت جامهای به سوی او فرستاده، و او آن جامه را گرفته، و پیچیده و در زیر سر خود گذاشته. ابویعقوب می گوید که: محمد بن فرج در آن جامه کفن شد.

احمد میگوید که: ابو یعقوب گفت: امام علی نقی الله را با ابن خصیب دیدم، پس ابن خصیب به آن حضرت فرمود که: «تو خصیب به آن حضرت عرض کرد که: برو، فدای تو گردم (یعنی: بمیر) حضرت فرمود که: «تو پیش خواهی بود». پس بیش از چهار روز درنگ نکرد تا آن که شکنجه و کُند بر پای ابن خصیب گذاشتند، بعد از آن خبر مرگش رسید.

احمد میگوید: و نیز از ابویعقوب روایت شده است که: در هنگامی که ابن خضیب بر آن حضرت اصرار زیادی کرد در باب خانهای که از آن حضرت طلب می نمود، حضرت به سوی او فرستاد که: «هر آینه تو را می نشانم از خدای عزّو حلّ به جایی که تو را هیچ چیز باقی نماند»، پس خدای عزّو جلّ او را در آن چند روز هلاک کرد.

۱۳۲۷ / ۷ . محمد بن یحیی، از بعضی از اصحاب ما روایت کرده است که گفت: نسخهٔ نامهٔ متوکّل راکه به سوی امام علی نقی ﷺ نوشته بود، از یحیی بن هَر ثَمه گرفتم در سال دو یست و چهل و سیم از هجرت، و نسخهٔ آن این است که:

بسم الله الرحمن الرحيم؛ امّا بعد، به درستى كه امير المؤمنين (يعنى: متوكّل لعين) عارف است به قدر و منزلت تو و خويشى تو را رعايت مىكند، و حقّ تو را ثابت مىگرداند، و معيّن خواهد كرد؛ به جهت امورى كه به تو و اهل بيتت تعلّق دارد (در باب اخراجات) آنچه راكه خدا به آن، حال تو و حال ايشان را به اصلاح آورد و به آن، عزّت تو و عزّت ايشان ثابت باشد، و بركت و ايمنى را بر تو و بر ايشان داخل گردانيد، و به اين فعل خشنودى پروردگار خويش را مى طلبد، به جا آوردن آنچه خدا بر او واجب گردانيد، در حقّ تو و در حقّ ايشان.

و امیر المؤمنین چنین صلاح دید که عبدالله بن محمد، والی مدینه را منع و عزل کند از آن می گردید از جنگ با تو و نماز در مسجد مدینه رسول خدا الله هرگاه بر آن وضع باشد که تو ذکر کرده ای؛ از جهالت او به حق تو و سبک شمر دن او منزلت تـ و را و در

كَانَ عَلَىٰ مَا ذَكَرْتَ مِنْ جَهَالَتِهِ بَحَقِّكَ، وَ اسْتِخْفَافِهِ بِقَدْرِكَ، وَ عِنْدَ مَا قَرَفَكَ بِهِ، وَ نَسَبَكَ إِلَيْهِ مِنَ الْأَمْرِ الَّذِي قَدْ عَلِمَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ بَرَاءَتَكَ مِنْهُ، وَ صِدْقَ نِيَّتِكَ فِي تَرْكِ مُحَاوَلَتِهِ، وَ أَنَّكَ لَمْ تُؤَهِّلْ نَفْسَكَ لَهُ، وَ قَدْ وَلَىٰ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ مَا كَانَ يَلِي مِنْ ذَلِكَ مُحَمَّدَ بْنَ الْفَصْلِ، وَ أَمَرَهُ بِإِكْرَامِكَ وَ تَبْجِيلِكَ، وَ الإنْتِهَاءِ إِلَىٰ أَمْرِكَ وَ رَأْبِكَ، وَ التَّقَرُّبِ إِلَى اللَّهِ وَ إِلَىٰ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ بِذَٰلِكَ، وَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ مُشْتَاقٌ إِلَيْكَ، يُحِبُّ إِحْدَاثَ الْعَهْدِ بِكَ، وَ النَّظَرَ إِلَيْكَ، فَإِنْ نَشِطْتَ لِزِيَارَتِهِ وَ الْمُقَامِ قِبَلَهُ مَا رَأَيْتَ، شَخَصْتَ وَ مَنْ أَحْبَبْتَ مِنْ أَهْل بَيْتِكَ وَ مَوَالِيكَ وَ حَشَمِكَ عَلَىٰ مُهْلَةٍ وَ طُمَأْنِينَةٍ ، تَرْحَلُ إِذَا شِئْتَ، وَ تَنْزِلُ إِذَا شِئْتَ، وَ تَسِيرُ كَيْفَ شِئْتَ، وَ إِنْ أَحْبَيْتُ أَنْ يَكُونَ يَحْيَى بْـنُ هَــرْثَمَةَ مَــوْلَى أَمِــير الْمُؤْمِنِينَ وَ مَنْ مَعَهُ مِنَ الْجُنْدِ مُشَيِّعِينَ لَكَ، يَرْحَلُونَ بِرَحِيلِكَ، وَ يَسِيرُونَ بِسَيْرِكَ، فَالْأَمْرُ فِي ذَٰلِكَ إِلَيْكَ حَتَّىٰ تُوَافِيَّ أُمِيرٌ الْمُؤْمِنِينَ، فَمَا أَحَدٌ مِنْ إِخْوَتِهِ وَ وُلْدِهِ وَ أَهْل بَيْتِهِ وَ خَاصَّتِهِ أَلْطَفَ مِنْهُ مَنْزِلَةً ، وَ لَا أَحْمَدَ لَهُ أَثْرَةً ، وَ لَا هُوَ لَهُمْ أَنْظَرَ ، وَ عَلَيْهِمْ أَشْفَقَ ، وَ بِهِمْ أَبَرً ، وَ إِلَيْهِمْ أَسْكَنَ مِنْهُ إِلَيْكَ إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعَالَىٰ ، وَ السَّــكَلَمُ عَلَيْكَ وَ رَحْمَةُ اللَّهِ وَ بَرَكَاتُهُ. وَكَتَبَ إِبْرَاهِيمُ بْنُ الْعَبَّاسِ، وَ صَلَّى اللَّهُ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِهِ وَ سَلَّمَ.

نزد آنچه تو را به آن متّهم ساخته، و تو را به آن نسبت داده، از آن امری که امیر المؤمنین برائت دمّه و بی تقصیری و صدق نیّت تو را در ترک معارضهٔ با او دانست، و دانست که تو خود را سزاوار آن نمی دانی که با او معارضه کنی؛ چه او قابل معارضه کردن با تو نیست، و امیر المؤمنین، محمد بن فضل را والی گردانید که متوجّه شود آنچه را که عبدالله بن محمد از آن امور متوجّه می شد، و او را امر فرمود به این که تو را گرامی دارد و تعظیم و توقیر نماید، و به سوی فرمان و رأی تو منتهی شود (که آنچه به فرمایی و صلاح بدانی از آن قرار و عمل کند) و پااز فرموده و صلاح تو بیرون نگذارد، و به سوی خدا و به سوی امیر المؤمنین به این سبب تقرّب جوید، و امیر المؤمنین به تو مشتاق و آروزمند است، و تازه کردن دیدار تو را دوست می دارد، و می خواهد که تو را ببیند.

پس اگر به زیارت و دیدن او شاد و خرّم می شوی، و می خواهی که در نز داو بمانی در هر زمانی که صلاح دانستی، بیرون می آیی با هر که دوست داری؛ از خویشان و موالیان و خدمت کاران خویش، با و سعت در زمان و همواری و اطمینان و آرام، بی آن که در وقت کوچ کر دن تعجیل و شتابی باشد، و در عرض راه هر وقت که خواهی کوچ می کنی، و هر وقت که خواهی فرود می آیی، و به هر وضع که خواهی راه می روی، و اگر دوست می داری که بخواهی فرود می آیی، و به هر وضع که خواهی راه می روی، و اگر دوست می داری که یحیی بن هر شمه، غلام امیر المؤمنین و هر که با او باشد از سپاه تو را هم راه یک در هر باب وقت کوچ می کنی، ایشان کوچ کنند و به هر وضع که راه می روی، راه روند، که در هر باب مطیع تو باشند، امر در این باب به تو مفوض است، تا آن که به نزد امیر المؤمنین بیایی.

پس چنان نیست که هیچیک از برادران و فرزندان و خویشان و خاصه گانش مرتبهاش در نزد او لطیف تر و مکرمتش از برای او، ستو ده تر باشد و نه آن که امیر المؤمنین نظر شفقت به ایشان بیشتر و بر ایشان مهربان تر و با ایشان نیکوکار تر و به سوی ایشان آرام و سکونش زیاد تر باشد از او نسبت به تو. ان شاءالله تعالی (یعنی: ارادهٔ امیر المؤمنین این است که تو را برگزیند و بر تو تفضّل کند، به آنچه بر نگزیند و تفضّل نکند بر غیر تو از برادران و فرزندان و سایر خویشان و غیر ایشان از مقربان خویش) و سلام خدا (یا سلام من، یا همهٔ سلامها) و رحمت خدا و برکتهای او بر تو باد.

و ابراهیم، پسر عبّاس این نامه را نوشت و خدا صلوات فرستد بر محمد و آل او و سلام گوید بر ایشان. ١٣٢٨ / ٨ . الْحُسَيْنُ بْنُ الْحَسَنِ الْحَسَنِيُّ ، قَالَ : حَدَّثَنِي أَبُو الطَّيِّبِ الْمُثَنَّىٰ يَعْقُوبُ بْنُ يَاسِرٍ ، قَالَ : كَانَ الْمُتَوَكِّلُ يَقُولُ : وَيْحَكُمْ ، قَدْ أَعْيَانِي أَمْرُ ابْنِ الرِّضَا ، أَبِىٰ أَنْ يَشْرَبَ مَعِي ، أَوْ يُنَادِمَنِي ، أَوْ أَجِدَ مِنْهُ فُرْصَةً فِي هٰذَا .

فَقَالُوا لَهُ: فَإِنْ لَمْ تَجِدْ مِنْهُ، فَهَذَا أَخُوهُ مُوسىٰ قَصَّافٌ عَزَّافٌ، يَأْكُلُ وَ يَشْرَبُ وَ يَتَعَشَّقُ، قَالَ: ابْعَثُوا إِلَيْهِ، فَجِيئُوا بِهِ حَتَىٰ نُمَوَّهَ بِهِ عَلَى النَّاسِ، وَ نَقُولَ: ابْنُ الرِّضَا.

فَكَتَبَ إِلَيْهِ ، وَ أَشْخِصَ مُكَرَّماً ، وَ تَلَقَّاهُ جَمِيعُ بَنِي هَاشِمٍ وَ الْقُوَّادُ وَ النَّاسُ عَلَىٰ أَنَّهُ إِذَا وَافَىٰ أَقْطَعَهُ قَطِيعَةً ، وَ بَنَىٰ لَهُ فِيهَا ، وَ حَوَّلَ الْخَمَّارِينَ وَ الْقِيَانَ إِلَيْهِ ، وَ وَصَلَهُ وَ بَرَّهُ ، وَ جَعَلَ لَهُ مَنْزِلًا سَرِيّاً حَتَّىٰ يَزُورَاهُ هُو فِيهِ .

فَلَمَّا وَافَىٰ مُوسَىٰ تَلَقَّاهُ أَبُو الْحُسَنِ ﴿ فِي قَنْطَرَةِ وَصِيفٍ ــوَ هُوَ مَوْضِعٌ يُتَلَقَّىٰ فِيهِ الْقَادِمُونَ ـ فَسَلَّمَ عَلَيْهِ ، وَ وَفَّاهُ حَقَّهُ ، ثُمَّ قَالَ لَهُ : «إِنَّ هٰذَا الرَّجُلَ قَدْ أَحْضَرَكَ لِيَهْتِكُكَ ، وَ يَضَعَ مِنْكَ ، فَـلَا تُقِرَّ لَهُ أَنْكَ شَرِبْتَ نَبِيداً قَطُّ».

فَقَالَ لَهُ مُوسَىٰ: فَإِذَا كَانَ دَعَانِي لِهٰذَا، فَمَا حِيلَتِي؟ قَالَ: «فَـلَا تَضَغُ مِنْ قَدْرِكَ، وَ لَا تَفْعَلْ؛ فَإِنَّمَا أَرَادَ هَتْكُكَ». فَأَبَىٰ عَلَيْهِ، فَكَرَّرَ عَلَيْهِ، فَلَمَّا رَأَىٰ أَنَّهُ لَا يُجِيبُ، قَالَ: «أَمَا إِنَّ هٰذَا مَجْلِسُ لَا تُجْمَعُ أَنْتَ وَ هُوَ عَلَيْهِ أَبَداً». فَأَقَامَ ثَـلَاثَ سِنِينَ يُبَكِّرُكُلَّ يَوْمٍ، فَيُقَالُ لَهُ: قَدْ تَشَاغَلَ الْيَوْمَ، فَرُحْ، فَيَرُوحُ، فَيُقَالُ: قَدْ سَكِرَ، فَبَكَّرْ، فَيُبَكِّرُ، فَـيُقَالُ: ۱۳۲۸ / ۸. حسین بن حسن حسنی روایت کرده و گفته است که: حدیث کرد مراابوطیب مثنی یعنی: یعقوب بن یاسر و گفت که: متوکل می گفت که: وای بر شما، امر ابن الرّضا (یعنی: امام علی نقی) به مرا خسته و مانده کرد. ابا و امتناع دارد که با من شراب بخورد، یا با من همنشینی کند که ندیم و هم صحبت من باشد، یا آن که از او در این باب فرصتی بیابم و ببینم که با دیگری چنین کند. با او گفتند: اگر از او این امر را نمی توانی یافت، اینک برادرش موسی بسیار لهو و لعب می کند و به غایت خبث و بد کار است؛ مانند طنبور و بربط و دف و نی زدن و غنا کردن، می خورد و می آشامد و عشق می ورزد.

متوکّل گفت: به سوی او بفرستید و او را بیاورید تا آنکه به واسطهٔ او امر را بر مردم مشتبه کنیم و بگوییم که ابن الرّضاﷺ چنین و چنین کرد (چه، به سبب اشتراک در اسم و شهرت علی بن محمد، مردم آن حضرت را می فهمند).

پس، نامهای به موسی نوشت و او را از مدینه معزّز و مکرّم بیرون آوردند، و در هنگام ورود، همهٔ بنی هاشم و سرکردگان و مردمان او را استقبال کردند. و متوکّل در نامهای که به او نوشت، شرط کرده بود که چون بیاید، قطعهای زمینی را به رسم اقطاع به او بدهد، و در آن از برایش عمارت ها بسازد و شراب فروشان و زنان خواننده را به سوی او بفرستد، و او را صله و جایزه عطاکند، و با او نیکویی نماید، و منزل بررگ خوبی را از برایش قرار دهد تا او را دیدن کند، و او در آن منزل باشد. و چون موسی آمد، حضرت امام علی نقی اد و را پیش باز کرد در پل وصیف – و آن موضعی است که در آن کسانی را که از سفر می آیند، استقبال می نمایند – پس بر او سلام کرد و حق او را تمام داد (که آنچه لازمهٔ برادری بود به جا آورد) بعد از آن، به او فرمود که: این مرد، تو را حاضر کرده و آورده است از برای آن که پردهٔ حرمتت را بدرد، و قدر تو را پست کند. پس مبادا که از برای او اقرار کنی که تو هرگز شراب نبیذ را نوشیده ای ه.

موسی به آن حضرت عرض کردکه: هرگاه مرااز برای این امر طلبیده باشد، چه چاره کنم؟
فرمود که: «قدر خویش را پست مکن و آنچه می گوید، مکن؛ زیرا که او اراده ای ندارد، مگر
آن که می خواهد که پردهٔ حرمت تو را بدرده. پس موسی بر او ابا و امتناع نمود و حضرت این
مطلب را بر او تکرار فرمود و چون دید که موسی اجابت نمی کند، فرمود که: «بدان و آگاه
باش، که اینک مجلسی است که تو با او هرگز بر آن جمع نخواهید شد». پس موسی سه سال
ماند که هر روز صبح زود بر در خانهٔ متوکل می آمد و به او می گفتند که امروز به کاری

شَرِبَ دَوَاءً. فَمَا زَالَ عَلَىٰ هٰذَا ثَـلَاثَ سِنِينَ حَتَّىٰ قُتِلَ الْمُتَوَكِّلُ، وَ لَمْ يَجْتَمِعْ مَعَهُ عَلَيْه.

١٣٢٩ / ٩. بَعْضُ أَصْحَابِنَا، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ، قَالَ: أَخْبَرَنِي زَيْدُ بْنُ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ بْنِ زَيْدٍ، قَالَ: مَرِضْتُ، فَدَخَلَ الطَّبِيبُ عَلَيَّ لَيْلًا، فَوَصَفَ لِي دَوَاءً بِلَيْلٍ آخُذُهُ كَذَا وَكَذَا يَوْماً، فَلَمْ يُمْكِنِّي، فَلَمْ يَخْرُجِ الطَّبِيبُ مِنَ الْبَابِ حَتَّىٰ وَرَدَ عَلَيَّ نَصْرُ بِقَارُورَةٍ فِيهَا ذَٰلِكَ الدَّوَاءُ بِعَيْنِهِ، فَقَالَ لِي: أَبُو الْحَسَنِ اللهِ يُقْرِئُكَ السَّلَامَ، وَ يَقُولُ لَكَ: «خُذْ هٰذَا الدَّوَاء كَذَا وَكَذَا يَوْماً». فَأَخَذْتُهُ، فَشَرِئِتُهُ، فَبَرَأْتُ.

قَالَ مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيٍّ: قَالَ لِي زَيْدُ بْنُ عَلِيٍّ: يَأْبَى الطَّاعِنُ، أَيْنَ الْغُلَاةُ عَنْ هٰـذَا الْحَدِيثِ؟

### ١٢٢ \_ بَابُ مَوْلِدِ أَبِي مُحَمَّدٍ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ ١٠٠٠

١٣٣٠ / ١ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ الْأَشْعَرِيُّ وَ مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ وَ غَيْرُهُمَا ، قَالُوا : كَانَ أَحْمَدُ بْنُ عُبَيْدِ اللَّهِ بْنِ خَاقَانَ عَلَى الضَّيَاعِ وَ الْخَرَاجِ بِقُمَّ ، فَجَرَىٰ فِي مَجْلِسِهِ يَوْماً وَكُرُ الْعَلَوِيَّةِ وَ مَذَاهِبِهِمْ ، وَكَانَ شَدِيدَ النَّصْبِ ، فَقَالَ : مَا رَأَيْتُ وَ لَا عَرَفْتُ بِسُرَّ مَنْ رَأَىٰ رَجُلًا مِنَ الْعَلَوِيَّةِ مِثْلَ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ الرِّضَا فِي هَدْيِهِ وَ سُكُونِهِ وَ رَأَىٰ رَجُلًا مِنَ الْعَلَوِيَّةِ مِثْلَ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ الرِّضَا فِي هَدْيِهِ وَ سُكُونِهِ وَ عَفَافِهِ وَ نُبْلِهِ وَ كَرَمِهِ عِنْدَ أَهْلِ بَيْتِهِ وَ بَنِي هَاشِمٍ وَ تَقْدِيمِهِمْ إِيَّاهُ عَلَىٰ ذُوي السِّنِ مِنْهُمْ

مشغول است، برو و شام بیا. میرفت و شام می آمد، به او می گفتند که: الحال مست است، صبح زود بیا، و صبح زود که می آمد، می گفتند که: دوایی نوشیده. پس همیشه در عرض سه سال بر این حال بود تا آن که متوکّل کشته شد و با او بر آن امر جمع نشدند.

ا ۱۳۲۹ / ۹. بعضی از اصحاب ما، از محمد بن علی روایت کرده است که گفت: خبر داد مرا زید بن علی بن حسین بن زید و گفت که: بیمار شدم و طبیب در شبی بر من داخل شد، و از برای من دوایی که به جهت آزار فالج نافع بود، وصف کرد و بایست که آن را در چند روز فراگیرم و به عمل آورم، و مرامیسر نبود و هنوز آن طبیب از در خانه بیرون نرفته بود که نصر، خادم امام علی نقی به بر من وارد شد، با شیشه ای که همان دوا به عینه در آن بود و به من گفت که: امام علی نقی به تو را سلام می رساند و می فر ماید که: «باگیر این دوایی را که باید در چند روز ساخته شود». پس من آن را فراگرفتم و نوشیدم و بلافاصله به شدم و شفا یافتم.

محمد بن علی میگوید که: زید بن علی به من گفت که: آنکه طعن میزند این حدیث را، ابا میکند. کجایند غالیان تا این حدیث را بشنوند؟

#### ۱۲۴. باب در بیان مولد ابو محمد حضرت حسنبن علی ﷺ

حضرت حسن بن على الله متولد شد در ماه ربيع الآخر در سال دويست و سى و دويم از هجرت، و روح مطهّر آن حضرت الله قبض شد در روز جمعه در وقتى كه هشت شب از ماه ربيع الاول گذشته بود در سال دويست و شصتم، و آن حضرت در آن هنگام بيست و هشت ساله بود، و در خانهٔ خود مدفون شد در آن حجرهاى كه پدرش در آن مدفون گرديد در سرّ من رأى. و مادرش كنيزى است كه او را خديث مى گفتند.

۱۳۳۰ / ۱۳۳۰ / ۱۰ حسین بن محمد اشعری و محمد بن یحیی و غیر ایشان روایت کرده و گفته اند که: احمد بن عبیدالله بن خاقان در قم ضابط و بر تحصیل دیوانی دهکده ها و اموال و خراج سلطانی گماشته و متو جه بود. روزی در مجلس او، ذکر فرقهٔ سادات علوی و مذاهب ایشان جاری شد، و احمد با آن که عداوت سختی با اهل بیت داشت، گفت که: ندیدم و نشناختم در سُر من رأی مردی را از فرقهٔ علویّه که مانند حسن بن علی بن محمد بن رضا باشد در طریقه و سیرت، و آرام و عقت و فضل و نجابت و بزرگواری و کرامتی که داشت در نزد اهل بیت

وَ الْخَطَرِ، وَ كَذْلِكَ الْقُوَّادِ وَ الْوُرْرَاءِ وَ عَامَّةِ النَّاسِ؛ فَإِنِّي كُنْتُ يَوْماً قَائِماً عَلَىٰ رَأْسِ أَبِي وَ هُوَ يَوْمُ مَجْلِسِهِ لِلنَّاسِ إِذْ دَخَلَ عَلَيْهِ حُجَّابُهُ، فَقَالُوا: أَبُو مُحَمَّدِ بْـنُ الرَّضَــا بِالْبَابِ، فَقَالَ بِصَوْتٍ عَالِ: ائْذَنُوا لَهُ، فَنَعَجَّبْتُ مِمَّا سَمِعْتُ مِنْهُمْ أَنَّهُمْ جَسَرُوا يُكَنُّونَ رَجُلًا عَلَىٰ أَبِي بِحَضْرَتِهِ، وَ لَمْ يُكَنَّ عِنْدَهُ إِلَّا خَلِيفَةٌ، أَوْ وَلِـيُّ عَـهْدٍ، أَوْ مَـنْ أَمَـرَ السُّلْطَانُ أَنْ يُكَنَّىٰ، فَدَخَلَ رَجُلٌ أَسْمَرُ، حَسَنُ الْقَامَةِ، جَمِيلُ الْوَجْهِ، جَيِّدُ الْبَدَنِ، حَدَثُ السِّنِّ. لَهُ جَــَلَالَةُ وَ هَيْبَةٌ. فَلَمَّا نَظَرَ إِلَيْهِ أَبِي. قَامَ يَمْشِي إِلَيْهِ خُطِّي. وَ لَا أَعْلَمُهُ فَعَلَ هٰذَا بِأَحَدٍ مِنْ بَنِي هَاشِم وَ الْقُوَّادِ، فَلَمَّا دَنَا مِنْهُ عَانَقَهُ. وَ قَبَّلَ وَجُهَهُ وَ صَدْرَهُ، وَ أَخَذَ بِيَدِهِ، وَ أَجْلَسَهُ عَلَىٰ مُصَلَّاهُ الَّذِي كَانَ عَلَيْهِ، وَ جَلَسَ إلىٰ جَنْبِهِ مُـ قُبِلًا عَـ لَيْهِ بِوَجْهِهِ، وَ جَعَلَ يُكَلِّمُهُ، وَ يَفْدِيهِ بِنَّفْسِقٍ، وَ أَنَا مُتَعَجِّبٌ مِمَّا أَرِيْ مِنْهُ إِذْ دَخَلَ عَـلَيْهِ الْحَاجِبُ، فَقَالَ: الْمُوَفَّقُ قَدْ جَاءً ﴿ كَانَ الْمُوفِّقُ إِذَا دَخَلَ عَلَىٰ أَبِي تَفَدَّمَ حُجَّابُهُ وَ خَاصَّةُ قُوَّادِهِ ـ فَقَامُوا بَيْنَ مَجْلِسِ أَبِي وَ بَيْنَ بَابِ الدَّارِ سِـمَاطَيْنِ إِلَىٰ أَنْ يَـدْخُلَ وَ يَخْرُجَ. فَلَمْ يَزَلْ أَبِي مُقْبِلًا عَلَىٰ أَبِي مُحَمَّدٍ يُحَدِّثُهُ حَتَّىٰ نَظَرَ إِلَىٰ غِلْمَانِ الْخَاصَّةِ. فَقَالَ حِينَئِذٍ؛ إِذَا شِئْتَ جَعَلَنِيَ اللَّهُ فِدَاكَ، ثُمَّ قَالَ لِحُجَّابِهِ؛ خُذُوا بِهِ خَلْفَ السِّمَاطَيْنِ حَنَّىٰ لَا يَرَاهُ هٰذَا \_يَعْنِي الْمُوَفَّقَ\_فَقَامَ وَ قَامَ أَبِي، وَ عَانَقَهُ، وَ مَضىٰ.

فَقُلْتُ لِحُجَّابِ أَبِي وَ غِلْمَانِهِ: وَيُلَكُمْ، مَنْ هٰذَا الَّذِي كَنَّيْتُمُوهُ عَلَىٰ أَبِي، وَ فَعَلَ بِهِ أَبِي هٰذَا الْفِعْلَ؟ فَقَالُوا: هٰذَا عَلَوِيٌّ يُقَالُ لَهُ: الْحَسَنُ بْنُ عَلِيٍّ يُعْرَفُ بِـابْنِ الرَّضَـا، خویش و سایر بنی هاشم و پیش داشتن ایشان او را بر صاحبان سنّ و قدر از ایشان (که او را با کمی سال بر سالداران و صاحبان قدر از خویش ترجیح می دادند و بر همه مقدّم می داشتند) و همچنین سر داران سپاه و وزیران و عامّه مردمان.

به درستی که من روزی بر بالای سر پدرم ایستاده بودم و آن روز روزی بود که پدرم در مجلس نشسته بود از برای گذرانیدن امور مردم، که ناگاه دربانان پدرم بر او داخل شدند، و گفتند که: ابو محمد بن رضا بر درِ خانه است. پدرم به آواز بلند گفت که: او را رخصت دهید که داخل شود. پس من تعجب کردم از آنچه از ایشان شنیدم که ایشان جرأت کردند که مردی را به کُنیت نام برند بر پدرم در حضور او، و در نزد او کسی را به کُنیت یاد نـمیکردند مگر خلیفه یا ولیّ عهد، یاکسی که سلطان فرموده بود که او را به کُنیت یاد کنند.

بعد از آن، مرد گندم گون خوش قد خوب روی نیکو بدن تازه سنّی داخل شد که او را جلالت و هیبت عظیمی بود. و چون پدرم او را دید برخاست، و چند قدم به سوی او رفت، و پدرم را چنان نمی دانم که با هیچ یک از بنی هاشم و سر کردگان سپاه، این کار کرده باشد (که در مجلس به استقبال ایشان برود). و در آل هنگام که به او نزدیک شد، دست در گردنش در آورد، و او را در بغل گرفت، و رو و سیتغار را پوسه داد، و دستش را گرفت و او را بر بالای جانمازی که بر روی آن نشسته بود نشانید، و خو د در پهلوی او به پهلو نشست، که روی خویش را به او آورد، و شروع کرد که با او سخن می گفت و مکرر می گفت که: فدای تو گردم، و من تعجب می نمودم از آنچه از پدرم می دیدم، که ناگاه دربان داخل شد و گفت که: مؤفق آمد ـ و عادت مؤفق این بود که چون بر پدرم داخل می شد، دربانان و سر کردگان خاصه او پیش می آمدند و بر میانه مجلس پدرم، تا در خانه دو صف می ایستادند و کوچه می دادند تا آن که داخل می شد و بیرون می رفت ـ و پدرم متصل رو به ابو محمد آورده بود و با او سخن می گفت تا غلامان خود می دادند، و به دربانان خود گفت که: خاصه، موفق را دید، پس به آن حضرت گفت که: در این هنگام هرگاه خواسته باشی، یعنی: بخواهی که تشریف ببری، اختیار داری. خدا مرا فدای تو گرداند، و به دربانان خود گفت که: به و را در پشت صف ها بگیرید که اینک (یعنی: مؤفق) او را نبیند.

پس آن حضرت برخاست و پدرم برخاست و او را در برگرفت، و ابو محمد درگذشت. من به دربانان و غلامان پدرم گفتم که: وای بر شما، این، که بود که شما او را به کُنیت یاد کردید در حضور پدرم و پدرم با او این نوع رفتار کرد؟ گفتند که: اینک مردی است از اولاد علی بن فَازْدَدْتُ تَعَجُّباً، وَ لَمْ أَزَلْ يَوْمِي ذَلِكَ قَلِقاً مُتَفَكِّراً فِي أَمْرِهِ وَ أَمْرِ أَبِي، وَ مَا رَأَيْتُ فِيهِ حَتَّىٰ كَانَ اللَّيْلُ، وَ كَانَتْ عَادَتُهُ أَنْ يُصَلِّيَ الْعَتَمَةَ، ثُمَّ يَجْلِسَ، فَيَنْظُرَ فِيمَا يَحْتَاجُ إِلَيْهِ مِنَ الْمُؤَامَرَاتِ وَ مَا يَرْفَعُهُ إِلَى السُّلْطَانِ.

فَلَمَّا صَلَىٰ وَ جَلَسَ، جِنْتُ، فَجَلَسْتُ بَيْنَ يَدَيْهِ وَ لَيْسَ عِنْدَهُ أَحَدُ، فَقَالَ لِي: يَا أَحْمَدُ، لَكَ حَاجَةٌ؟ قُلْتُ: نَعَمْ يَا أَبَهْ، فَإِنْ أَذِنْتَ لِي سَأَلَتُكَ عَنْهَا، فَقَالَ: قَدْ أَذِنْتُ لَكَ يَا بُنَيَّ، فَقُلْ مَا أَحْبَبْتَ، قُلْتُ: يَا أَبَهْ، مَنِ الرَّجُلُ الَّذِي رَأَيْتُكَ بِالْغَدَاةِ فَعَلْتَ بِهِ مَا فَعَلْتَ مِنَ الرَّجُلُ الَّذِي رَأَيْتُكَ بِالْغَدَاةِ فَعَلْتَ بِهِ مَا فَعَلْتَ مِنَ الرَّجُلُ الَّذِي رَأَيْتُكَ بِالْغَدَاةِ فَعَلْتَ بِهِ مَا فَعَلْتَ مِنَ الإَجْلَالِ وَ الْكَرَامَةِ وَ التَّبْجِيلِ، وَ فَدَيْنَهُ بِنَفْسِكَ وَ أَبْوَيْكَ؟

فَقَالَ: يَا بُنَيَّ، ذَاكَ إِمَامُ الرَّافِضَةِ، ذَاكَ الْحَسَنُ بْنُ عَلِيٍّ الْمَعْرُوفُ بِابْنِ الرِّضَا.

فَسَكَتَ سَاعَةً ، ثُمَّ قَالَ : يَا بُنَيَّ ، لَوْ زَّالَتِ الْإِمَامَةُ عَنْ خُلَفَاءِ بَنِي الْعَبَّاسِ ، مَا اسْتَحَقَّهَا أَحَدُ مِنْ بَنِي هَاشِمٍ غَيْرُ هَذَا أَوْ إِنَّ هَذَا لَيَسْتَحِقَّهَا فِي فَضْلِهِ وَ عَفَافِهِ وَ هَدْيِهِ اسْتَحَقَّهَا أَحَدُ مِنْ بَنِي هَاشِمٍ غَيْرُ هَذَا أَوْ إِنَّ هَذَا لَيَسْتَحِقَّهَا فِي فَضْلِهِ وَ عَفَافِهِ وَ هَدْيِهِ وَ صِيَانَتِهِ وَ رُهُدِهِ وَ عِبَادَتِهِ وَ جُمِيلِ أَخْلِقِهِ وَ صَلَاحِهِ ، وَ لَوْ رَأَيْتَ أَبَاهُ ، رَأَيْتَ رَجُلًا جَزْلًا نَبِيلًا فَاضِلًا .

فَازُدَدْتُ قَلَقاً وَ تَفَكُّراً وَ غَيْظاً عَلَىٰ أَبِي وَ مَا سَمِغتُ مِنْهُ، وَ اسْتَزَدْتُهُ فِي فِعْلِهِ وَ قَوْلِهِ فِيهِ مَا قَالَ، فَلَمْ يَكُنْ لِي هِمَّةٌ بَعْدَ ذَلِكَ إِلَّا السُّؤَالُ عَنْ خَبَرِهِ، وَ الْبَحْثُ عَنْ أَمْرِهِ، فَمَا سَأَلَتُ أَحَداً مِنْ بَنِي هَاشِمٍ وَ الْقُوَّادِ وَ الْكُتّابِ وَ الْقُضَاةِ وَ الْفُقَهَاءِ وَ سَائِرِ النَّاسِ إِلَّا وَجَدْتُهُ عِنْدَهُ فِي غَايَةِ الْإِجْلَالِ وَ الْإِعْظَامِ وَ الْمَحَلِّ الرَّفِيعِ وَ الْقَوْلِ الْجَمِيلِ وَ التَّقَدُّمِ وَجَدْتُهُ عِنْدَهُ فِي غَايَةِ الْإِجْلَالِ وَ الْإِعْظَامِ وَ الْمَحَلِّ الرَّفِيعِ وَ الْقَوْلِ الْجَمِيلِ وَ التَّقَدُّمِ لَهُ عَلَىٰ جَمِيعِ أَهْلِ بَيْتِهِ وَ مَشَايِخِهِ، فَعَظُمَ قَدْرُهُ عِنْدِي؛ إِذْ لَمْ أَرَ لَهُ وَلِيّاً وَ لَا عَدُواً إِلَّا وَهُ هُو يُخْسِنُ الْقَوْلَ فِيهِ وَ الثَّنَاءَ عَلَيْهِ.

فَقَالَ لَهُ بَعْضُ مَنْ حَضَرَ مَجْلِسَهُ مِنَ الْأَشْعَرِيِّينَ: يَا أَبَا بَكْرٍ ، فَمَا خَبَرُ أَخِيهِ جَعْفَرٍ ؟ فَقَالَ: وَ مَنْ جَعْفَرٌ فَتَسْأَلَ عَنْ خَبَرِهِ، أَوْ يُقْرَنَ بِالْحَسَنِ؟ جَعْفَرٌ مُعْلِنُ الْفِسْقِ، فَاجِرٌ، ابيطالب الله كه او را حسن بن على مي كويند، و معروف است به ابن الرّضا.

پس تعجّب من زیاد شد و در تمام آن روز مضطرب بودم و در کار او و کار پدرم و آنچه در او دیدم، فکر مینمودم، تا آنکه شب شد، و عادت پدرم این بو د که نماز عشارا به جامی آورد، بعداز آن مینشست و نظر میکرد در آنچه به آن احتیاج داشت از مشورتها و آنچه بایست که به سلطان برساند. پس چون نماز کر دو نشست، آمدم و در پیش رویش نشستم و هیچکس در نزداو نبود، گفت: ای احمد، تو را حاجتی هست؟ گفتم: آری، ای پدر مهربان، پس اگر مرا رخصت مىدهى تو را از آن سؤال مىكنم؟ گفت كه: اى فرزند دلبند من، تو را رخصت دادم، هر چه می خواهی بگو. گفتم: ای پدر، که بود آن مردی که تو را در بامداد دیدم که با او کردی، آنچه کردی از بزرگ داشتن و نواختن و تعظیم نمودن او و خود و پدر و مادر خود را فدای او کردی؟ گفت: ای فرزند عزیز من، اینک امام و پیشوای رافضیان است، و اینک حسن بن علی است که به ابن الرّضا معروف است. پس ساعتی ساکت شد، بعداز آن گفت که: ای فرزند دلبند من، اگر امامت و خلافت از خلفای بنی عباس بر طرف شود، هیچیک از بنی هاشم سزاوار آن نیست، مگر این مرد. و به درستی که اینک استحقاق خلافت را دارد، به سبب فضل و عفّت و طریقه و سیرت و صیانت و زهد و عبادت و اخلاق نیک و صلاحی که دارد. و اگر پدرش را میدیدی، مرد بزرگ نیکوی صاحب قضل و کمال را میدیدی. و به این سبب، اضطراب و تفكّرم زياد شد و خشمم بر پدرم و آنچه از او شنيدم، افزود و پدرم را مقصّر دانستم در آنچه كرده بود، و در آنچه در شأن او گفته بود، و از او درخواستم كه در كردار و گفتار، در تعظيم و مدح او زیاد کند و بعد از این، مرامقصو دی نبود، مگر سؤال کردن از خبر آن حضرت و کاؤش از امر او. پس، از هیچیک از بنی هاشم و سر کردگان و نویسندگان و قاضیان و فقها و باقی مردمان سؤال نکردم، مگر آنکه آن حضرت را در نزد او در غایت اجلال و بزرگ داشتن و محلّ بلند و گفتار نیکو یافتم، و یافتم که او را بسر همه خرویشان و پیران قبیلهاش مقدّم مي داشت، پس قدر و منزلت أن حضرت در نزد من عظيم شد؛ زيراكه هيچ دوست و دشمن او را ندیدم، مگر آنکه در مادّهاش سخن نیک میگفت و بر او ثنا میکرد.

پس بعضی از کسانی که در مجلس احمد حاضر بودند از اشعری ها، به احمد گفت که: ای ابو بکر، خبر برادر ش جعفر کذّاب چیست؟ احمد گفت که: جعفر کیست که از خبر ش سؤال شود آیا کسی جعفر را قرین حسن می گرداند؟ و جعفر مردی است ظاهر الفسق که به علانیه

مَاجِنٌ، شِرُيبٌ لِلْخُمُورِ، أَقَلُّ مَنْ رَأَيْتُهُ مِنَ الرَّجَالِ، وَ أَهْتَكُهُمْ لِنَفْسِهِ، خَفِيفٌ، قَلِيلٌ فِي نَفْسِهِ، وَ لَقَدْ وَرَدَ عَلَى السُّلْطَانِ وَ أَصْحَابِهِ فِي وَقْتِ وَفَاةِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٌّ مَا تَعَجَّبْتُ مِنْهُ، وَ مَا ظَنَلْتُ أَنَّهُ يَكُونُ، وَ ذَلِكَ أَنَّهُ لَمَّا اعْتَلَّ، بَعَثَ إِلَىٰ أَبِي أَنَّ ابْنَ الرِّضَا قَدِ اعْتَلَّ، بَعَثَ إِلَىٰ أَبِي أَنَّ ابْنَ الرِّضَا قَدِ اعْتَلَّ، فَرَكِبَ مِنْ سَاعَنِهِ، فَبَادَرَ إِلَىٰ دَارِ الْخِلَافَةِ، ثُمَّ رَجَعَ مُسْتَعْجِلًا وَ مَعَهُ خَمْسَةً مِنْ خَدَمٍ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ كُلُّهُمْ مِنْ ثِقَاتِهِ وَ خَاصَّتِهِ، فِيهِمْ نِحْرِيرٌ، فَأَمْرَهُمْ بِلُزُومِ خَمْسَةً مِنْ خَدَمٍ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ كُلُّهُمْ مِنْ ثِقَاتِهِ وَ خَاصَّتِهِ، فِيهِمْ نِحْرِيرٌ، فَأَمْرَهُمْ بِلُزُومِ ذَارِ الْحَسَنِ وَ تَعَوِّفِ خَبَرِهِ وَ حَسَالِهِ، وَ بَعَثَ إِلَىٰ نَـقَوْ مِنَ الْمُتَطَبِّينَ، فَالْمَرَهُمْ بِلُورُومِ وَحَسَالِهِ، وَ بَعَثَ إِلَىٰ نَـقَوْ مِنَ الْمُتَطَبِينَ، فَالْمَرَهُمْ بِلُورُومِ إِلَيْهِ وَ تَعَاهُدِهِ وَحَسَالِهِ، وَ بَعَثَ إِلَىٰ نَـقَوْ مِنَ الْمُتَطَبِّينَ، فَالْمَرَهُمْ بِلُولُومِ إِللْاخْتِلَافِ إِلَيْهِ وَ تَعَاهُدِهِ صَبَاحاً وَ مَسَاءً.

فَلَمّا كَانَ بَعْدَ ذٰلِكَ بِيَوْمَيْنِ أَوْ ثَلاَئُتْ أَخْمِرَ أَنّهُ قَدْ ضَعْفَ، فَأَمْرَ الْمُتَطَبِّينَ بِلْرُومِ دَارِهِ، وَ بَعَثَ إلىٰ قَاضِي الْقُضَاةِ، فَأَخْضَرَهُ مَجْلِسَهُ، وَ أَمْرَهُ أَنْ يَخْتَارَ مِنْ أَصْحَابِهِ عَشَرَةً مِمَّنْ يُوتَقُ بِهِ فِي دِينِهِ وَ أَمَّانَتِهِ وَ وَرَعِهِ، فَأَخْضَرَهُم، فَبَعَثَ بِهِمْ إلىٰ دَارِ الْحَسَنِ، وَ أَمَرَهُمْ بِلُزُومِهِ لَيُلًا وَ نَهَاراً، فَلَمْ يَرَالُوا هُنَاكَ حَتّىٰ تُوفِقِي هِ. فَصَارَتْ سُرَّ مَنْ رَأَىٰ ضَجَّةً وَاحِدَةً، وَ بَعَثَ السُّلْطَانُ إلىٰ دَارِهِ مَنْ فَتَشَهَا، وَ فَتَشَ حُجَرَهَا، وَ خَتَمَ مَنْ رَأَىٰ ضَجَّةً وَاحِدَةً، وَ بَعَثَ السُّلْطَانُ إلىٰ دَارِهِ مَنْ فَتَشَهَا، وَ فَتَشَ حُجَرَهَا، وَ خَتَمَ عَلَىٰ جَمِيعِ مَا فِيهَا، وَ طَلَبُوا أَثَرَ وَلَدِهِ، وَ جَاؤُوا بِنِسَاءٍ يَعْرِفْنَ الْحَمْلُ، فَخَجَرَهَا، وَ خَتَمَ عَلَىٰ جَمِيعِ مَا فِيهَا، وَ طَلَبُوا أَثَرَ وَلَدِهِ، وَ جَاؤُوا بِنِسَاءٍ يَعْرِفْنَ الْحَمْلُ، فَخَجَرَهَا، وَ حُجْرَةٍ، وَ جَاوُوا بِنِسَاءٍ يَعْرِفْنَ الْحَمْلُ، فَخَجَرَهَا، وَ حُجْرَةٍ، وَ جَوَارِيهِ يَنْظُرُنَ إلَيْهِنَّ، فَذَكَرَ بَعْضُهُنَّ أَنَّ هُنَاكَ جَارِيَةً بِهَا حَمْلٌ، فَجُعِلَتْ فِي حُجْرَةٍ، وَ وَكَلّ بِهَا يَحْرِيرٌ الْخَادِمُ وَ أَصْحَابُهُ وَ نِسُوةً مَعَهُمْ.

ثُمَّ أَخَذُوا بَعْدَ ذٰلِكَ فِي تَهْيِئَتِهِ، وَ عُطِّلَتِ الْأَسْوَاقُ، وَ رَكِبَتْ بَنُو هَاشِمٍ وَ الْقُوَّادُوَ

مرتکب انواع معاصی میشود، و فاجر و نابکاری است که از هیچ گفتار و کردار پرواندارد، و بسیار شراب می خورد و او از همهٔ مردان که من ایشان را دیدهام، کم تر و از همهٔ ایشان هتک حرمت خود را بیشتر میکند، و سبک است، و فی نفسه چیزی نیست. و هـر آیـنه در وقت وفات حسن بن على بر سلطان و اصحابش وارد شد، آنچه از آن تعجّب كردم و گمان نداشتم که آن واقع خواهد شد، و آن این است که: چون حضرت رنجور شد، به نزد پدرم فرستادند که ابن الرّضا رنجور شده، پدرم در همان ساعت سوار شد و به جانب دارالخلافه مبادرت نمو د و شتابان برگشت و پنج كس از خادمان امير المؤمنين با أو بـودند كــه هــمه از معتمدان و مخصوصان او بودند، و نِحرير خادم در ميان ايشان بود. پس ايشان را امر كردكه پيوسته ملازم خانهٔ امام حسن باشند و خبر آن حضرت را معلوم کنند، و به سوی چند نفر از طبیبان فرستاد و ایشان را آورد و امر کرد که در هر صبح و شام به سوی او آمد و شدکنند و درست متوجّه او باشند و از او غافل نگردند، و چون دو روز یا سه روز بعد از آن شد، خبر آوردنـد کـه آن حضرت را ضعفي عارض شده، طبيبان را امر كردكه پيوسته در خانهٔ أن حضرت باشند و از آن بیرون نیایند، و به سوی قاضی القضاة قراستاد او او را طلبید، پس او را در مجلس خود حاضر گردانید و او را امر کردکه دوکس از اصحاب خویش را اختیار کند از آن کسانی که در دين و امانت و پارسايي بر ايشان اعتمادي باشد، و بعد از اختيار قاضي القضاة، خليفه ايشان را حاضر گردانید و ایشان را به خانهٔ امام حسن فرستاد و امر کرد ایشان راکه در شب و روز پیوسته در خانهٔ آن حضرت باشند و بیرون نیایند، و ایشان متّصل در آنجا بودند تــا آن حضرت ﷺ وفات فرمود.

پس همهٔ سرّ من رأی یک خروش و غوغا شد (که همهٔ مردم شهر هم آواز شده می خروشیدند و فریاد و فغان می کردند). و خلیفه کسی را به جانب خانهٔ آن حضرت فرستاد که آن خانه و همهٔ اطاق های آن را جستجو نمو د و درِ آنها را مهر کرد با همهٔ آنچه در آنها بود، و نشانهٔ فرزند او را طلب کردند، و یا دنبال او شدند و زنان چند را آوردند که حمل را می شناختند، و آن زنان، بر کنیزان حضرت داخل شدند، و به سوی ایشان نظر می کردند، پس بعضی از ایشان ذکر کرد که در اینجاکنیزی هست که بچهای در شکم دارد، بعد از آن کنیز را در اطاقی کردند و نحریر خادم و اصحابش را بر او گماشتند و زنانی چند نیز با ایشان بودند، بعد از آن شروع در تدارک اسباب و تجهیز آن حضرت کردند، و همهٔ بازارها معطل شد (که مردم

أَبِي وَ سَائِرُ النَّاسِ إِلَىٰ جَنَازَتِهِ، فَكَانَتْ سُرَّ مَنْ رَأَىٰ يَوْمَئِذٍ شَبِيهاً بِالْقِيَامَةِ، فَلَمَّا فَرَغُوا مِنْ تَهْبِئَنِهِ، بَعَثَ السُّلْطَانُ إِلَىٰ أَبِي عِيسَىٰ بْنِ الْمُتَوَكِّلِ، فَأَمَرَهُ بِالصَّلَاةِ عَلَيْهِ، فَلَمَّا وُضِعَتِ الْجَنَازَةُ لِلصَّلَاةِ عَلَيْهِ، دَنَا أَبُو عِيسَى مِنْهُ، فَكَشَفَ عَنْ وَجْهِهِ، فَعَرَضَهُ عَلَىٰ بَنِي هَاشِمٍ مِنَ الْعَلَوِيَّةِ وَ الْعَبَّاسِيَّةِ وَ الْقُوَّادِ وَ الْكُتَّابِ وَ الْقُضَاةِ وَ الْمُعَدَّلِينَ، وَ عَلَىٰ بَنِي هَاشِمٍ مِنَ الْعَلَوِيَّةِ وَ الْعَبَّاسِيَّةِ وَ الْقُوَّادِ وَ الْكُتَّابِ وَ الْقُضَاةِ وَ الْمُعَدِّلِينَ، وَ عَلَىٰ بَنِي هَاشِمِ مِنَ الْعَلَوِيَّةِ وَ الْعَبَّاسِيَّةِ وَ الْقُوَّادِ وَ الْكُتَابِ وَ الْقُضَاةِ وَ الْمُعَدِّلِينَ، وَ قَالَ: هُذَا الْحَسَنُ بْنُ عَلِيٍّ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ الرِّضَا مَاتَ حَتْفَ أَنْفِهِ عَلَىٰ فِرَاشِهِ، حَضَرَهُ مَنْ خَذَمِ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ وَ ثِقَاتِهِ فَلَانٌ وَ فَلَانٌ، وَ مِنَ الْقُضَاةِ فُلَانٌ وَ مُلَانٌ، وَ مِنَ الْمُقَطَاقِ فَ لَكُنُ وَ مُنَانَ وَ فَلَانٌ، وَ مِنَ الْمُقَطَاقِ مُ مُعَمِّلُ مِنْ فَعُمِلُ مِنْ فَي الْبَيْتِ الَّذِي دُفِنَ فِيهِ أَبُوهُ.

فَلَمَّا دُفِنَ أَخَذَ السُّلُطَانُ وَ النَّاسُ فِي طَلَب وَلَدِهِ، وَ كَثُرَ التَّفْتِيشُ فِي الْـمَنَازِلِ وَ الدُّورِ، وَ تَوَقَّفُوا عَنْ قِسْمَةِ مِيرَاثِهِ، وَ لَمْ يُزَلِ الَّذِينَ وُكَلُوا بِحِفْظِ الْجَارِيَةِ الَّتِي تُوهِمَّ عَلَيْهَا الْحَمْلُ لَكَ لُلُوا بَحِفْظِ الْجَارِيَةِ الَّتِي تُوهِمً عَلَيْهَا الْحَمْلُ لَلْ الْحَمْلُ عَنْهُنَّ قُسِمَ مِيرَاثُهُ عَلَيْهَا الْحَمْلُ لَا الْحَمْلُ عَنْهُنَّ قُسِمَ مِيرَاثُهُ عَلَيْهَا الْحَمْلُ الْحَمْلُ الْحَمْلُ عَنْهُنَّ قُسِمَ مِيرَاثُهُ بَيْنَ أُمِّهِ وَ أَنْجَنَ ذَٰلِكَ عِنْدَ الْقَاضِي، وَ السَّلُطَانُ عَلَيْ ذَٰلِكَ عِنْدَ الْقَاضِي، وَ السَّلُطَانُ عَلَىٰ ذَٰلِكَ عِنْدَ الْقَاضِي، وَ السَّلُطَانُ عَلَىٰ ذَٰلِكَ يَطْلُبُ أَثَرَ وَلَدِهِ.

فَجَاءَ جَعْفَرُ بَعْدَ ذَٰلِكَ إِلَىٰ أَبِي، فَقَالَ: اجْعَلْ لِي مَرْتَبَةَ أَخِي وَ أُوصِلَ إِلَيْكَ فِي كُلً

سَنَةٍ عِشْرِينَ أَلْفَ دِينَارٍ، فَزَبَرَهُ أَبِي وَ أَسْمَعَهُ، وَ قَالَ لَهُ: يَا أَحْمَقُ، السُّلْطَانُ جَسَرَة

سَيْفَهُ فِي الَّذِينَ زَعَمُوا أَنَّ أَبَاكَ وَ أَخَاكَ أَئِمَّةً؛ لِيَرُدَّهُمْ عَنْ ذَٰلِكَ، فَلَمْ يَتَهَيَّأُ لَهُ ذَٰلِكَ، فَإِنْ

كُنْتَ عِنْدَ شِيعَةِ أَبِيكَ وَ أَخِيكَ إِمَاماً، فَ لَل حَاجَةَ بِكَ إِلَى السُّلْطَانِ يُرَتِّبُكَ مَرَاتِبَهُمَا، وَ

لَا غَيْرٍ السُّلْطَانِ، وَ إِنْ لَمْ تَكُنْ عِنْدَهُمْ بِهٰذِهِ الْمَنْزِلَةِ لَمْ تَنَلْهَا بِنَا.

وَاسْتَقَلَّهُ أَبِي عِنْدَ ذَٰلِكَ، وَ اسْتَضْعَفَهُ، وَ أَمَرَ أَنْ يُحْجَبَ عَنْهُ، فَلَمْ يَــأْذَنْ لَـهُ فِــي

درِ دکانها را بستند) و بنی هاشم و سر کر دگان و پدرم سوار شدند و باسایر مردمان با جنازهٔ آن حضرت رفتند، و شرّ من رأی در آن روز مانند روز قیامت شده بود. و چون از تغسیل و تکفین آن حضرت فارغ شدند، سلطان به طلب ابو عیسی، پسر متوکّل، فرستاد و او را امر فرمود که بر آن حضرت نماز کند. و چون جنازه را از برای نماز بر حضرت، بر زمین گذاشتند، ابو عیسی به نزدیک وی آمد و روی او را گشود و کفن را از آن دور نمود و او را به بنی هاشم از فرزندان علی به و بنی عباس و سر کردگان و نویسندگان و قاضیان و کسانی که مردم ایشان را تعدیل می کردند (و عادل می دانستند)، نمود و گفت که: اینک حسن بن علی بن محمد بن رضا است که به مرگ خود بر فراش خود مرده، بی آن که کسی او را کشته باشد، یا آسیبی به او رسانیده باشد. و در نزد او حاضر بوده آن که در نزد او حاضر بود از خادمان امیر المؤمنین و معتمدان او. فلان و فلان و از قاضیان: فلان و فلان و از طبیبان: فلان و فلان.

پس روی او را پوشانید و امر شد که او را پر دارند، پس او را از میان خانهٔ خویش بر داشتند و در آن حجر های که پدرش در آن دفن شده پر ده فن کر دند. و چون او را دفن کر دند، سلطان و مردمان شروع کر دند در جستجوی فرزندش، و جستجو بسیار شد در منزلها و خانه ها و از قسمت کردن میراش باز ایستادند، و آنان که موکل بودند بر محافظت کنیزی که توهم حمل در او شده بود، همیشه ملازم او بودند و از او دور نمی شدند، تا وقتی که بطلان حمل ظاهر شد، و چون بطلان حمل از کنیزان ظاهر شد، میراث او را در میانهٔ مادر و برادرش جعفر تقسیم کردند و مادرش و صیّت او را ادّعا نمود، و این ادّعا در نزد قاضی ثابت شد و سلطان با این حال نشانهٔ فرزندش را طلب می کرد.

بعد از آن، جعفر به نزد پدرم آمد و گفت که: مرتبهٔ برادرم را برای من قرار ده و من در هر سال بیست هزار دینار به تو می رسانم. پدرم او را منع بلیغی کرد و به او دشنام داد و گفت: ای احمق، سلطان شمشیر را کشید و آن را گذاشت در آن کسانی که گسمان کسر ده انسد کسه پسدر و برادرت امامند، از برای آن که ایشان را از این اعتقاد برگرداند و آن از برایش میسر نشد. پس اگر تو در نزد شیعیان پدر و برادرت، امامی، به سلطان و غیر سلطان احتیاج نداری که تو را در مرتبهٔ ایشان ترتیب دهند، و اگر در نزد ایشان به این منزلت نباشی، به واسطهٔ ما به آن، نخواهی رسید.

و پدرم در نزد این خواهش، او راکم شمرد و ضعیف به جا آورد، و بیعقلی و سفاهت

الدُّخُولِ عَلَيْهِ حَتِّىٰ مَاتَ أَبِي وَ خَرَجْنَا وَ هُوَ عَلَىٰ تِلْكَ الْحَالِ، وَ السُّلْطَانُ يَطْلُبُ أَثَرَ وَلَدِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ ﷺ.

١٣٣١ / ٢ . عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ بْنِ إِبْرَاهِيمَ بْنِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرٍ ، قَالَ : كَتَبَ أَبُو مُحَمَّدٍ ﴿ إِلَىٰ أَبِي الْقَاسِمِ إِسْحَاقَ بْنِ جَعْفَرٍ الزَّيَيْرِيِّ قَبْلَ مَوْتِ الْمُعْتَزِّ بِنَحْوِ عِشْرِينَ يَوْماً : «الْزَمْ بَيْتَكَ حَتَىٰ يَحْدُثَ الْحَادِثُ». فَلَمَّا قُتِلَ بُرَيْحَةُ كَتَبَ الْمُعْتَزِّ بِنَحْوِ عِشْرِينَ يَوْماً : «الْزَمْ بَيْتَكَ حَتَىٰ يَحْدُثَ الْحَادِثُ». فَلَمَّا قُتِلَ بُرَيْحَةُ كَتَبَ إِلَيْهِ : قَدْ حَدَثَ الْحَادِثُ ، بَلِ الْحَادِثُ الْاَحَادِثُ ، بَلِ الْحَادِثُ الْاَحْدَثِ مَا كَانَ .

وَ عَنْهُ، قَالَ: كَتَبَ إلى رَجُلِ آخَرَ: «يُقْتَلُ ابْنُ مُحَمَّدِ بْنِ دَاوُدَ عَبْدُ اللهِ» قَبْلَ
 قَتْلِهِ بِعَشَرَةِ أَيَّامٍ، فَلَمَّا كَانَ فِي الْيَوْمِ الْعَاشِرِ، قُتِلَ.

١٣٣٢ / ٣. عَلِيَّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِبْرَاهِيمَ الْمَعْرُوفِ بِابْنِ الْكُرْدِيِّ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيِّ بْنِ إِبْرَاهِيمَ بْنِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرٍ، قَالَ: ضَاقَ بِنَا الْأَمْرُ، فَقَالَ لِي أَبِيَ: مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيِّ بْنِ إِبْرَاهِيمَ بْنِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرٍ، قَالَ: ضَاقَ بِنَا الْأَمْرُ، فَقَالَ لِي أَبِي المُصَلِّدِ فَا الرَّجُلِ \_ يَعْنِي أَبَا مُحَمَّدٍ \_ فَإِنَّهُ قَدْ وُصِفَ عَنْهُ سَمَاحَةٌ، فَقُلْتُ: تَعْرِفُهُ؟ فَقَالَ: مَا أَعْرِفُهُ، وَلَا رَأَيْتُهُ قَطُّ، قَالَ: فَقَصَدْنَاهُ، فَقَالَ لِي أَبِي \_ وَهُو فَقُلْتُ: تَعْرِفُهُ؟ فَقَالَ: مَا أَعْرِفُهُ، وَلَا رَأَيْتُهُ قَطُّ، قَالَ: فَقَصَدْنَاهُ، فَقَالَ لِي أَبِي \_ وَهُو فَي فَلْتُ: فِي طَرِيقِهِ \_ : مَا أَحْوَجَنَا إلَىٰ أَنْ يَأْمُر لَنَا بِخَمْسِمائَةٍ دِرْهَمٍ: مِائَتَا دِرْهَمٍ لِلْكِسُوةِ، وَ مِائَةً لِلنَّفَقَةِ ا فَقُلْتُ فِي نَفْسِي: لَيْتَهُ أَمْرَ لِي بِشَلَاثِمِائَةِ دِرْهَمٍ: وَمُائِقً لِلْكِسُوةِ، وَ مَائَةً لِلنَّفَقَةِ ا فَقُلْتُ فِي نَفْسِي: لَيْتَهُ أَمْرَ لِي بِشَلَاثِمِائَةِ دِرْهَمٍ إِللَّهُ لِلْكِسُوةِ، وَ مَائَةً لِلنَّفَقَةِ ا وَمَائَةً لِلنَّفَقَةِ، وَ مِائَةً لِلنَّفَقَةِ، وَ مِائَةً لِللَّفَقَةِ، وَ مِائَةً لِلْكِسُوةٍ، وَ أَخْرُجَ إِلَى الْجَبَل.

قَالَ: فَلَمَّا وَافَيْنَا الْبَابَ، خَرَجَ إِلَيْنَا غُلَامُهُ، فَقَالَ: يَدْخُلُ عَلِيُّ بْـنُ إِبْـرَاهِـيمَ وَ مُحَمَّدُ ابْنُهُ، فَلَمَّا دَخَلْنَا عَلَيْهِ وَ سَلَّمْنَا، قَالَ لِأَبِي: «يَا عَلِيُّ، مَا خَلَّفَكَ عَنَّا إِلَىٰ هٰذَا الْوَقْتِ؟» فَقَالَ: يَا سَيِّدِي، اسْتَحْيَئِتُ أَنْ أَلْقَاكَ عَلَىٰ هٰذِهِ الْحَالِ، فَلَمَّا خَـرَجْنَا مِـنْ عِنْدِهِ جَاءَنَا غُـلَامُهُ، فَنَاوَلَ أَبِي صُرَّةً، فَقَالَ: هٰذِهِ خَمْسُمِائَةِ دِرْهَمٍ: مِائَتَانِ لِلْكِسُوةِ، او را دانست و امر کرد که او را مانع شوند، و او را به مجلس راه ندهند، و دیگر او را رخصت ندادند که بر او داخل شود تا آنکه پدرم مرد و ما از شرّ من رأی بیرون آمدیم و جعفر بر این حال بود و سلطان نشانهٔ فرزند حسن بن علی الله طلب می نمود.

کرده است که گفت: امام حسن عسکری الله قریب به بیست روز پیش از مُردن و کشته شدن کرده است که گفت: امام حسن عسکری الله قریب به بیست روز پیش از مُردن و کشته شدن مُعتز (یعنی: محمد پسر متوکل)، به ابوالقاسم اسحاق بن جعفر زبیری نوشت که: «پیوسته در خانهٔ خود باش و بیرون میا تا حادثه ای رخ نماید». و چون بُریحه که یکی از امرای آن معلون بود کشته شد، اسحاق به حضرت نوشت که: حادثه روی داد، پس مرا به چه امر می فرمایی؟ حضرت نوشت که: «این حادثه نیست و حادثهٔ امری دیگر است». بعد از آن، از امر معتز شد خضرت نوشت که: «این است که: چون بعضی از امرا و برادر خود راکشت، سایر امرا با و مخالفت کر دند و او راکشتند).

و از او روایت است که گفت: آن حضرت به کسی دیگر نوشت: «پیش از آنکه عبدالله بن محمد بن داود کشته شود، او کشته خواهد شد» و چون روز دهم شد، کشته شد.

از محمد بن ابراهیم بن محمد، از محمد بن ابراهیم که معروف است به ابن کُردی، از محمد بن علی بن ابراهیم بن موسی بن جعفر روایت کرده است که گفت: امر معاش بر ما تنگ شد، پدرم به من گفت: با ما بیا تا به نز د این مرد ـ یعنی: امام حسن عسکری الله ـ رویم؛ زیرا که مردم جوانمردی و جود از او نقل کردند. من گفتم که: او را می شناسی ؟ گفت: او را نمی شناسم و هرگز او را ندیده ام.

محمد بن علی میگوید که: ما قصد آن حضرت کردیم، پدرم در عرض راه به من گفت: چه بسیار احتیاج داریم که بفرمایید پانصد درم به ما دهند: دویست درم از برای جامه، و دویست درم از برای قرض، و صد درم از برای اخراجات بومیّه. و من در دل خودگفتم که: کاش آن حضرت می فرمود که سیصد درم به من دهند: صد درم که به آن الاغی بخرم، و صد درم از برای اخراجات، و صدر درم از برای جامه. و به سوی جبل (یعنی: جبل شمر) بیرون روم. (و بعضی گفته اند که: مراد، بلاد جبل است و آن از آذربایجان و عراق عرب و فارس و دیلم است).

محمد میگوید که: چون به در خانهٔ آن حضرت رسیدیم، غلامش به سوی ما بیرون

وَ مِائَتَانِ لِلدَّيْنِ، وَ مِائَةً لِلنَّفَقَةِ؛ وَ أَعْطَانِي صُرَّةً، فَقَالَ: هٰذِهِ ثَلَاثُمِائَةِ دِرْهَمٍ، الجُعَلْ مِائَةً فِي ثَمَنِ حِمَادٍ، وَ مِائَةً لِلْكِسْوَةِ، وَ مِائَةً لِلنَّفَقَةِ، وَ لَا تَخْرُجُ إِلَى الْجَبَلِ، وَ صِرْ إِلَىٰ سُورَاءَ، وَ مِائَةً لِلنَّفَقَةِ، فَلَا تَخْرُجُ إِلَى الْجَبَلِ، وَ صِرْ إِلَىٰ سُورَاءَ، فَصَارَ إِلَىٰ سُورَاءَ، وَ تَزَوَّجَ بِامْرَأَةٍ، فَدَخْلُهُ الْيَوْمَ اللَّهُ دِينَادٍ، وَ مَعَ هٰذَا إِلَىٰ سُورَاءَ، فَصَارَ إِلَىٰ سُورَاءَ، وَ تَزَوَّجَ بِامْرَأَةٍ، فَدَخْلُهُ الْيَوْمَ اللَّهُ دِينَادٍ، وَ مَعَ هٰذَا يَقُولُ بِالْوَقْفِ. فَقَالَ مُحَمَّدُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ: فَقُلْتُ لَهُ: وَيْحَكَ، أَ تُرِيدُ أَمْراً أَبْيَنَ مِنْ هٰذَا؟ يَقُولُ بِالْوَقْفِ. فَقَالَ مُحَمَّدُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ: فَقُلْتُ لَهُ: وَيْحَكَ، أَ تُرِيدُ أَمْراً أَبْيَنَ مِنْ هٰذَا؟ قَالَ: فَقَالَ: هٰذَا أَمْرُ قَدْ جَرَيْنَا عَلَيْهِ.

١٣٣٣ / ٢ . عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَبِي عَلِيٍّ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٌّ بْنِ إِبْرَاهِيمَ ، قَالَ : حَدَّتَنِي أَخْمَدُ بْنُ الْحَارِثِ الْقَزْوِينِيُّ ، قَالَ : كُنْتُ مَعَ أَبِي بِسُرَّ مَنْ رَأَىٰ ، وَكَانَ أَبِي يَتَعَاطَى الْبَيْطَرَةَ فِي مَرْبِطِ أَبِي مُحَمَّدٍ اللهِ ، قَالَ : وَكَانَ عِنْدَ الْمُسْتَعِينِ بَعْلُ لَمْ يُرَ مِثْلُهُ حُسْناً وَكِبْراً ، وَكَانَ يَمْنَعُ ظَهْرَهُ وَ اللَّحِامَ وَ السَّرْجَ ، وَ قَدْ كَانَ جَمَعَ عَلَيْهِ الرَّاضَة ، فَلَمْ يُمَكِّنْ كَبْراً ، وَكَانَ يَمْنَعُ ظَهْرَهُ وَ اللَّحِامَ وَ السَّرْجَ ، وَ قَدْ كَانَ جَمَعَ عَلَيْهِ الرَّاضَة ، فَلَمْ يُمَكِّنْ لَهُمْ حِيلَةً فِي رُكُوبِهِ ، قَالَ : فَقَالَ لَهُ بَعْضُ نُدَمَائِهِ : يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ، أَ لَا تَبْعَثُ إِلَى الْحَسَنِ ابْنِ الرِّضَا حَتَىٰ يَجِيءَ ، فَإِمَّا أَنْ يَوْكَبَهُ ، وَ إِمَّا أَنْ يَقْتُلُهُ ، فَتَسْتَرِيحَ مِنْهُ .

قَالَ: فَبَعَثَ إِلَىٰ أَبِي مُحَمَّدٍ عِلَا ، وَ مَضَىٰ مَعَهُ أَبِي ، فَقَالَ أَبِي: لَمَّا دَخَلَ أَبُو مُحَمَّدٍ الدَّارِ ، كُنْتُ مَعَهُ ، فَنَظَرَ أَبُو مُحَمَّدٍ إِلَى الْبَغْلِ وَاقِفاً فِي صَحْنِ الدَّارِ ، فَعَدَلَ إِلَيْهِ ، فَوَضَعَ الدَّارِ ، كُنْتُ مَعَهُ ، فَنَظَرْتُ إِلَى الْبَغْلِ وَ قَدْ عَرِقَ حَتّىٰ سَالَ الْعَرَقُ مِنْهُ ، ثُمَّ صَارَ إِلَى الْمُسْتَعِين ، فَسَلَّمَ عَلَيْهِ ، فَرَحَّتِ بِهِ وَ قَرَّتِ .

آمد و گفت: علی بن ابراهیم و محمد، پسرش، داخل شوند. و چون بر او داخل شدیم و سلام کردیم، به پدرم فرمود که: «ای علی، چه چیز تو را از ما به عقب انداخت تا این وقت؟ و چرا دیر به نزد ما آمدی؟» پدرم عرض کرد که: ای سید من، شرم کردم که تو را با این حالت پریشان ملاقات کنم. و چون از نزد او بیرون آمدیم، غلامش به نزد ما آمد و کیسهای به پدرم داد و گفت: این پانصد درم: دویست درم از برای جامه، و دویست درم از برای قلان، یعنی: قرض، و صد درم از برای اخراجات، و کیسهای دیگر به من داد و گفت: این سیصد درم: صد درم را قرار ده در بهای الاغ، و صد درم از برای جامه، و صد درم از برای اخراجات. و به سوی جبل قرار ده در بهای الاغ، و صد درم از برای جامه، و صد درم از برای اِخراجات. و به سوی جبل بیرون مرو و بر و به سوی سوراء. ا

محمد بن ابراهیم راوی میگوید که: محمد بن علی به سوراء رفت و در آنجازنی گرفت و در همان روز، هزار دینار به دستش آمد، و با این حال اعتقاد به وقف دارد و واقفی مذهب است. و محمد بن ابراهیم میگوید که: به او گفتم: وای بر تو، آیا امری را از این ظاهر تر اراده داری که بر امامت آن حضرت دلالت کند؟ در جواب گفت که: این مذهب وقف امری است که بر آن جاری شده ایم و عادت کرده ایم.

۱۳۳۳ / ۲. علی بن محمد، از آبوعلی - پعنی محمد بن علی بن ابراهیم - روایت کرده است که گفت: حدیث کرد مرااحمد بن حارث قزوینی و گفت: با پدرم در سرّ من رأی بودم و پدرم در طویلهٔ امام حسن عسکری هم مشغول بیطاری بود. راوی می گوید که: در نزد مستعین (یعنی: احمد بن معصتم بن هارون) استری بود که مانند آن در خوبی و بزرگی دیده نشده بود، امّا نمی گذاشت که کسی بر پشتش سوار شود، یا او را لجام کند، یا زین بر او بگذارد، و مستعین همهٔ پشته سواران را بر آن جمع کرد و ایشان را میسّر نشد که در باب سوار شدن بر آن چارهای بکنند.

راوی میگوید که: بعضی از هم صحبتهای مستعین گفت که: با امیر المؤمنین، چرا به طلب حسن بن رضانمی فرستی تابیاید؟ پس، یا آن است که بر آن سوار می شود و یا استر او را می کشد و از دست او راحت و خوشی می افتی. پس کسی به سوی امام حسن افر فرستاد و آن حضرت را طلبید و آن حضرت تشریف برد و پدر من همراه وی بود. بعد از آن، پدرم گفت

و سوراه دهی است از دهات بغداد که در کتار فرات است. و بعضی گفته اند که: آن، حلّه است. (مترجم)

فَقَالَ: يَا أَبَا مُحَمَّدٍ، أَلْجِمْ هٰذَا الْبَغْلَ، فَقَالَ أَبُو مُحَمَّدٍ ﴿ لِأَبِي: «أَلْجِمْهُ يَا غُلَامُ» فَقَالَ الْمُسْتَعِينُ: أَلَجِمْهُ أَنْتَ، فَوَضَعَ طَيْلَسَانَهُ، ثُمَّ قَامَ، فَأَلَّجَمَهُ، ثُمَّ رَجَعَ إِلَىٰ مَجْلِسِهِ وَقَعَدَ.

فَقَالَ لَهُ: يَا أَبَا مُحَمَّدٍ، أَسْرِجْهُ، فَقَالَ لِأَبِي: «يَا غُـلَامُ، أَسْرِجْهُ» فَقَالَ: أَسْرِجْهُ أَنْتَ، فَقَامَ ثَانِيَةً، فَأَسْرَجَهُ وَ رَجَعَ.

فَقَالَ لَهُ: تَرَىٰ أَنْ تَوْكَبَهُ؟ فَقَالَ: «نَعَمْ». فَرَكِبَهُ مِنْ غَيْرِ أَنْ يَمْتَنِعَ عَلَيْهِ، ثُمَّ رَكَضَهُ فِي الدَّارِ، ثُمَّ حَمَلَهُ عَلَى الْهَمْلَجَةِ، فَمَهِيٰ أَحْسَنَ مَشْيِ يَكُونُ، ثُمَّ رَجَعَ فَنَزَلَ.

فَقَالَ لَهُ الْمُسْتَعِينُ: يَا أَبَا مُحَمَّدٍ، كُيْفَ رَأَيْتُهُ؟ قَالَ: «يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، مَا رَأَيْتُ مِثْلَهُ حُسْناً وَ فَرَاهَةً، وَ مَا يَصْلُحُ أَنْ يَكُونَ مِثْلُهُ إِلَّا لِأَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ».

قَالَ: فَقَالَ: يَا أَبَا مُحَمَّدٍ، فَإِنَّ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ قَدْ حَمَلَكَ عَلَيْهِ، فَقَالَ أَبُو مُحَمَّدٍ ﷺ لِأَبِي: «يَا غُلَامُ، خُذْهُ» فَأَخَذَهُ أَبِي، فَقَادَهُ.

١٣٣٤ / ٥ . عَلِيُّ ، عَنْ أَبِي أَخْمَدَ بْنِ رَاشِدٍ ، عَنْ أَبِي هَاشِمِ الْجَعْفَرِيِّ ، قَالَ : شَكَوْتُ إِلَىٰ أَبِي مُحَمَّدٍ عِلَىٰ الْحَاجَةَ ، فَحَكَّ بِسَوْطِهِ الْأَرْضَ ، قَالَ : وَ أَحْسَبُهُ غَطَّاهُ بِمِنْدِيلٍ ، وَ إِلَىٰ أَبِي مُحَمَّدٍ عِلَىٰ الْحَاجَة ، فَحَكَّ بِسَوْطِهِ الْأَرْضَ ، قَالَ : وَ أَحْسَبُهُ غَطَّاهُ بِمِنْدِيلٍ ، وَ أَخْدِرْنَا » . أَخْرَجَ خَمْسَمِائَةِ دِينَارٍ ، فَقَالَ : «يَا أَبَا هَاشِمٍ ، خُذْ ، وَ أَعْذِرْنَا» .

١٣٣٥ / ٤. عَلِيٌّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ بْنِ صَالِحٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَبِي عَلِيٌّ

که: چون امام حسن الله داخل خانهٔ مستعین شد، من همراه او بودم و آن حضرت به سوی استر نظر کرد که در صحن خانه ایستاده بود، پس به جانب آن میل فرمود و دست خویش را بر کَفَل آن گذاشت، پدرم گفت که: من نظر به آن استر کردم و دیدم که عرق کرد به مر تبهای که عرق از آن روان شد. بعد از آن، به سوی مستعین رفت و بر او سلام کرد. مستعین به آن حضرت گفت: مرحبا خوش آمدی، و او را نزدیک خود نشانید، پس گفت: یا ابا محمد، لجام بر سر این استر کن. ابو محمد به پدرم فرمود که: «ای غلام، این استر را لجام کن».

مستعین گفت که: تو خود آن را لجام کن. حضرت طیلسان خویش را بر زمین گذاشت و برخاست و آن را لجام کرد و به جای خود برگشت و نشست. بعد از آن مستعین به آن حضرت گفت که: یا ابا محمد، زین بر پشت آن گذار. حضرت به پدرم فرمود که: «ای غلام، این استر را زین کن». مستعین گفت که: تو خود آن را زین کن. حضرت دو باره برخاست و آن را زین کرد و بازگشت. مستعین به آن حضرت گفت: صلاح می دانی که بر آن سوار شوی؟ فرمود: «آری». پس بر آن استر سوار شد، بی آن که بر حضرت آیا و امتناعی کند و نگذارد که بر آن سوار شود. و حضرت در آن خانه آن استر را دوانید، بعد از آن، آن را بر این داشت که هموار برود، پس راه رفت؛ بهترین رفتاری که می تواند بو همیعند از آن برگشت و فرود آمد.

مستعین به آن حضرت گفت: یا آبا محمد، این استر را چگونه دیدی؟ فرمود: یا امیر المؤمنین، مانند این استر در خوبی و خوشرفتاری ندیدم و درست نمی آید که مانند این استر از برای کسی باشد، مگر از برای امیر المؤمنین.

راوی میگوید که: مستعین گفت که: امیر المؤمنین تو را بر آن سوار کرد (یعنی: استر را به تو بخشید که بر آن سوار شوی). ابو محمد به پدرم فرمود که: «ای غلام، این استر را بگیر»، پس پدرم افسار آن راگرفت و آن راکشید.

۱۳۳۴ / ۵. علی، از ابو احمد بن راشد، از ابو هاشم جعفری روایت کرده است که گفت: به حضرت امام حسن عسکری و پریشانی خود را شکایت کردم، پس به تازیانهٔ خویش زمین را خوارید. ابو هاشم می گوید که: چنان می پندارم که آن را به دستمالی پوشانید و پانصد دینار بیرون آورد و فرمود که: «ای ابو هاشم، این را بگیر و ما را معذور دار» (و عذر ما را بپذیر).

١٣٣٥ / ٤ . على بن محمد، از ابو عبدالله بن صالح، از پدرش، از ابو على مطهّر روايت كرده

الْمُطَهَّرِ، أَنَّهُ كَتَبَ إِلَيْهِ سَنَةَ الْقَادِسِيَّةِ يُغلِمُهُ انْصِرَافَ النَّاسِ، وَ أَنَّهُ يَـخَافُ الْـعَطَشَ، فَكَنَبَ ﴿ فَكَنَبَ ﴿ وَالْحَمْدُ لِلّٰهِ فَكَنَبَ ﴾ فَمَضَوْا سَالِمِينَ؛ وَ الْحَمْدُ لِلّٰهِ وَكَنَبَ ﴾ فَمَضَوْا سَالِمِينَ؛ وَ الْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ.

١٣٣٤ / ٧. عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحَسَنِ بْنِ الْفَصْلِ الْيَمَانِيِّ، قَالَ: نَزَلَ بِالْجَعْفَرِيِّ مِنْ آلِ جَعْفَرٍ خَلْقُ لَا قِبَلَ لَهُ بِهِمْ، فَكَتَبَ إِلَىٰ أَبِي مُحَمَّدٍ اللهِ يَشْكُو ذَلِكَ، بِالْجَعْفَرِيِّ مِنْ آلِ جَعْفَوْ خَلْقُ لَا قِبَلَ لَهُ بِهِمْ، فَكَتَبَ إِلَىٰ أَبِي مُحَمَّدٍ اللهِ يَشْكُو ذَلِكَ، فَكَتَبَ إِلَيْهِمْ فِي نَـفَرٍ يَسِيرٍ وَ الْـقَوْمُ فَكَتَبَ إِلَيْهِمْ فِي نَـفَرٍ يَسِيرٍ وَ الْـقَوْمُ يَرِيدُونَ عَلَىٰ عِشْرِينَ أَلْفاً، وَ هُوَ فِي أَقَلَ مِنْ أَلْفٍ، فَاسْتَبَاحَهُمْ.

١٣٣٧ / ٨. عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدٍ بْنِ إِسْمَاعِيلَ الْعَلَوِيِّ، قَالَ: حُبِسَ أَبُو مُحَمَّدٍ بْنِ إِسْمَاعِيلَ الْعَلَوِيِّ، قَالَ: حُبِسَ أَبُو مُحَمَّدٍ بِهِ عِنْدَ عَلِيٍّ بْنِ نَارْمَشُو مِنْ عَلَى آلِ أَبِي طَالِبٍ مُحَمَّدٍ بِهِ عِنْدَ عَلِيٍّ بْنِ نَارْمَشُو مِنْ عَنْدَهُ إِلَّا يَوْماً حَتّىٰ وَضَعَ خَدَيْهِ لَهُ، وَكَانَ لَا رَوْفَعُ بَصَرَهُ إِلَيْهِ إِجْلَلًا وَ إِعْظَاماً، فَخَرَجَ مِنْ عِنْدِهِ وَ هُوَ أَحْسَنُ النَّاسِ بَصِيرَةً، وَ لَا يَوْمَا عَنْدِهِ وَ هُوَ أَحْسَنُ النَّاسِ بَصِيرَةً، وَ أَحْسَنُ النَّاسِ بَصِيرَةً، وَ أَحْسَنُ هُمْ فِيهِ قَوْلًا.

١٣٣٨ / ٩ . عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ وَ مُحَمَّدُ بْنُ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ، عَنْ إِسْحَاقَ بْنِ مُحَمَّدٍ النَّخَعِيِّ ، قَالَ : كَنَبْتُ إِلَىٰ أَبِسِي مُحَمَّدٍ النَّخَعِيُّ ، قَالَ : كَنَبْتُ إِلَىٰ أَبِسِي مُحَمَّدٍ الضَّبَعِيُّ ، قَالَ : كَنَبْتُ إِلَىٰ أَبِسِي مُحَمَّدٍ الضَّبَعِيُّ ، قَالَ : كَنَبْتُ إِلَىٰ أَبِسِي مُحَمَّدٍ الضَّبَعِيُّ ، قَالَ : كَنَبْتُ إِلَىٰ أَبِسِي مُحَمَّدٍ اللَّهِ وَلَا رَسُولِهِ وَ لا أَسْالُلُهُ عَنِ الْوَلِيجَةِ ، وَ هُوَ قَوْلُ اللَّهِ تَعَالَىٰ : ﴿ وَلَمْ يَتَّذِذُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ وَلا رَسُولِهِ وَلا اللهِ وَلا رَسُولِهِ وَلا

است که در قادسیّه (و بنابر بعضی از نسّخ کافی، در سال قادسیّه) به حضرت امام حسن عسکری الله نوشت و او را اعلام کرد که مردم اراده برگشتن دارند؛ چه ایشان به سوی حج بیرون رفتند و در قادسیّه شنیدند که در منازل بعد آب یافت نسمی شود، لهذا اراده برگشتن داشتند، و نوشت که: از تشنگی می ترسد. حضرت الله در جواب نوشت: «بروید که بر شما هیچ ترسی نیست. ان شاءالله». پس همگی صحیح و سالم رفتند؛ والحمد لله رب العالمین.

۱۳۳۶ / ۷. علی بن محمد، از علی بن حسن بن فضل یمانی روایت کرده است که بسر جعفری از فرزندان جعفر (که پدر قبیلهای است از بنی عامر) خلائق بسیار و لشکر بی شمار فرود آمدند که او را تاب مقاومت ایشان نبود، پس به حضرت امام حسن عسکری الله نوشت و از این امر شکایت داشت. حضرت در جواب او نوشت که: «شمااز این امر کفایت می شوید. ان شاء الله».

پس جعفری با چند نفر کمی به سوی ایشان بیرون آمد، و آن گروه از بیست هـزار زیـاد بودند، و او در میانهٔ لشکری بود که از هزار کمتر بودند و مع ذلک ریشهٔ ایشان را بر آورد، و اموال ایشان را غارت کرد.

است که گفت: امام حسن عسکری از دعلی بن نارمش حبس شد - و علی از همهٔ مردمان عداوتش بااهل بیت زیادتر و شد تش بر آل ابی طالب از ایشان بیشتر بود - و به او گفته شد که: آنچه می خواهی با آن حضرت بکنی، بکن. و حضرت یک روز بیشتر در نزد او نماند که رخهای خود را به جهت تعظیم آن حضرت بر زمین گذاشت (و بنابر بعضی از نسخ، تیزی و تندی خود را بر زمین گذاشت)، و ملایم گردید، و چنان شد که به جهت اجلال و تعظیم، چشم خود را به سوی آن حضرت بر نمی داشت (یعنی: سر به زیر می انداخت و به زمین و غیر آن نگاه می کرد).

پس آن حضرت از نزد او بیرون آمد، در حالی که بینایی علی از همهٔ مردم نیکوتر و گفتارش در شأن آن حضرت از هر کسی بهتر بود.

۱۳۳۸ / ۹ . علی بن محمد و محمد بن ابی عبدالله روایت کردهاند، از اسحاق بن محمد نخعی که گفت: به امام حسن عسکری الله نخعی که گفت: به امام حسن عسکری الله نوشتم و او را سؤال کردم از ولیجه، و آن قول خدای تعالی است که فرموده: ﴿ وَ لَمْ يَتَّخِذُوا مِنْ

الْمُؤْمِنِينَ وَلِيجَةٌ ۚ قُلْتُ فِي نَفْسِي -لا فِي الْكِتَابِ-: مَنْ تَرَى الْمُؤْمِنِينَ هَاهُنَا؟ فَرَجَعَ الْجَوَابُ: «الْوَلِيجَةُ الَّذِي يُقَامُ دُونَ وَلِيِّ الْأَمْرِ، وَ حَدَّثَتْكَ نَفْسُكَ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ مَنْ هُمْ فِي هٰذَا الْمَوْضِعِ؟ فَهُمُ الْأَئِمَّةُ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ عَلَى اللَّهِ، فَيُجِيزُ أَمَانَهُمْ».

١٣٣٩ / ١٠ . إِسْحَاقُ قَالَ: حَدَّثَنِي أَبُو هَاشِمٍ الْجَعْفَرِيُّ، قَالَ: شَكَوْتُ إِلَىٰ أَبِسِ مُحَمَّدٍ ﴿ ضِيقَ الْحَبْسِ، وَ كَتَلَ الْقَيْدِ، فَكَنَبَ إِلَيَّ: «أَنْتَ تُـصَلِّي الْـيَوْمَ الظُّـهْرَ فِي مَنْزِلِكَ» فَأُخْرِجْتُ فِي وَقْتِ الظُّهْرِ، فَصَلَّيْتُ فِي مَنْزِلِي كَمَا قَالَ ﴿ .

وَ كُنْتُ مُضَيَّقاً، فَأَرَدْتُ أَنْ أَطْلُبَ مِنْهُ دَنَانِيرَ فِي الْكِتَابِ، فَاسْتَحْيَيْتُ، فَلَمَّا صِرْتُ إلىٰ مَنْزِلِي وَجَّهَ إِلَيَّ بِمِائَةِ دِينَارٍ، وَ كَنْبُ إِلَيَّ: «إِذَا كَانَتْ لَكَ حَاجَةٌ، فَـلَا تَسْتَحْيِ وَ لَا تَحْتَشِمْ وَ اطْلُبْهَا؛ فَإِنَّكَ تَرَىٰ مَا تُحِبَّرُ إِنْ شَاءَ اللّٰهُ».

الْخَادِمُ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا مُحَمَّدِ شِي مُحَمَّدِ بْنِ الْأَقْرَعِ، قَالَ: حَدَّثَنِي أَبُو حَمْزَةَ نُصَيْرُ الْخَادِمُ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا مُحَمَّدٍ ﷺ غَيْرَ مَرَّةٍ يُكلِّمُ غِلْمَانَهُ بِلْغَاتِهِمْ: تُـرْكِ، وَ رُومٍ، وَ صَقَالِبَةَ، فَتَعَجَّبْتُ مِنْ ذَلِكَ، وَ قُلْتُ: هذَا وُلِدَ بِالْمَدِينَةِ، وَ لَمْ يَظْهَرْ لِأَحَدٍ حَتَّىٰ مَضَىٰ صَقَالِبَةَ، فَتَعَجَّبْتُ مِنْ ذَلِكَ، وَ قُلْتُ: هذَا وُلِدَ بِالْمَدِينَةِ، وَ لَمْ يَظْهَرْ لِأَحَدٍ حَتَّىٰ مَضَىٰ الْبُو الْحَسَنِ ﴿ وَ لَا رَآهُ أَحَدُ، فَكَيْفَ هذَا؟! أُحَدِّثُ نَفْسِي بِذَلِكَ، فَأَقْبَلَ عَلَيَّ، فَقَالَ: ﴿ وَالْحَسَنِ ﴾ وَ لَا رَآهُ أَحَدُ، فَكَيْفَ هذَا؟! أُحَدِّثُ نَفْسِي بِذَلِكَ، فَأَقْبَلَ عَلَيَّ، فَقَالَ: ﴿ وَالْحَسَنِ ﴾ وَ لَا رَآهُ أَحَدُ، فَكَيْفَ هذَا؟! أُحَدِّثُ نَفْسِي بِذَلِكَ، فَأَقْبَلَ عَلَيَّ، فَقَالَ: ﴿ وَالْعَلْمِ اللّهَ لَى مَنْ سَائِرٍ خَلْقِهِ بِكُلِّ شَيْءٍ، وَ يُعْطِيهِ اللّغَاتِ، وَ الْقَاتِ، وَ اللّهَ اللّهَ عَلَيْ مَنْ سَائِرٍ خَلْقِهِ بِكُلِّ شَيْءٍ، وَ يُعْطِيهِ اللّغَاتِ، وَ الْمَحْجُوجِ مَعْمَلِهُ اللّهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا يُنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا يُولِ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا يَكُنْ بَيْنَ الْحُجَةِ وَ الْمَحْجُوجِ مِ فَالَانُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا يَكُنْ بَيْنَ الْحُجَةِ وَ الْمَحْجُوجِ فَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا يَتُى اللّهُ مَا يَكُنْ بَيْنَ الْحُجَةِ وَ الْمَحْجُوجِ فَيْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

دُونِ اللّهِ وَ لأرَسُولِهِ وَ لاَ الْمُؤْمِنِينَ وَلِيجَةً ﴾ أ، و در دل خودگفتم نه آن که در نامه نوشتم که: مؤمنان را در اینجا که می بینی؟ و مراد از آن، کیانند؟ پس جواب برگشت که: «ولیجه، آن کسی است که مردم او را بر پامی کنند از برای امر امامت، غیر از ولی امر، و آن که در حقیقت و نفس الأمر، این منصب را داشته باشد. و نفس تو در باب مؤمنان با تو سخن گفت که: ایشان در این موضع کیانند؟ ایشان امامانی هستند که پناه و زنهار می دهند بر خدا و خدا زنهار و امان ایشان را اجازه می کند و قبول می فرماید».

۱۳۳۹ / ۱۰ .اسحاق روایت کرده و گفته است که: حدیث کرد مراابو هاشم جعفری و گفت که: تنگی زندان و سختی و آزار بند و زنجیر را به امام حسن عسکری اش شکایت کردم. پس حضرت به من نوشت که: اتو امروز نماز ظهر را در منزل خود خواهی کرده، و در وقت ظهر مرا بیرون آوردند و در منزل خود نماز کردم؛ چنانچه آن حضرت فرموده بود.

و در تنگی و پریشانی بودم و خواستم که به آن حضرت نامهای بنویسم و در آن نامه، دیناری چند از او طلب کنم، ولیکن شرم کردم و ننوشتم. و چون به منزل خویش رفتم، صد دینار به سوی من فرستاد و به من نوشته بوداکه: «هر وقت تو را حاجتی باشد، شرم مکن و حشمت مرا مانع قرار مده و آن حاجت را طلب کن که تو خواهی دید آنچه را که دوست می داری و آنچه می خواهی می دهم. آن شاء الله تعالی».

۱۱/۱۳۴۰ اسحاق،ازاحمد بن محمد بن اقرع روایت کرده است که گفت: حدیث کردمرا ابو حمزه ـ یعنی: نصر یا نصیر خادم ـ و گفت که: چندین مرتبه شنیدیم که امام حسن عسکری با غلامان خود از ترک و رومی و صقالبه به زبان ایشان سخن می گفت. ۲

ابو حمزه میگوید: من از این امر تعجّب کردم و با خودگفتم که: اینک در مدینه متؤلد شد، و از برای کسی ظاهر نشد تا آن که امام علی نقی از دنیا درگذشت و هیچ کس او را ندید، پس این چگونه خواهد بود؟ و نفس خویش را به این قصّه حدیث می کردم که حضرت رو به من آورد و فرمود: «به درستی که خدای تبارک و تعالی حجّت خود را از سایر خلائق مسمتاز و آشکار ساخته، به هر چیزی، و همهٔ زبان ها و شناختن نسب ها و اجل ها و امور اتفاقیته را به او عطامی فرماید. و اگر این نبود، در میان حجّت و حجّت آورده شده (یعنی: رعیت که مغلوب

ثوبه، ۱۶.

۲. و صقالبه، طایفهای هستند که بلاد ایشان با بلاد خرز به هم پیوسته در میان بلغار و قسطنطنیه. (مترجم)

١٣٢١ / ١٣١ . إِسْحَاقُ ، عَنِ الْأَقْرَعِ ، قَالَ : كَتَبْتُ إِلَىٰ أَبِي مُحَمَّدٍ ﷺ أَسْأَلَهُ عَنِ الْإِمَامِ : هَلْ يَحْتَلِمُ ؟ وَ قُلْتُ فِي نَفْسِي \_بَعْدَ مَا فَصَلَ الْكِتَابُ \_ : الإحْتِلَامُ شَيْطَنَةُ ، وَ قَدْ أَعَاذَ اللّهُ \_تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ \_ أَوْلِيَاءَهُ مِنْ ذَٰلِكَ ، فَوَرَدَ الْجَوَابُ : «حَالُ الْأَئِمَّةِ فِي الْمَنَامِ حَالُهُمْ اللّهُ \_تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ \_ أَوْلِيَاءَهُ مِنْ ذَٰلِكَ ، فَوَرَدَ الْجَوَابُ : «حَالُ الْأَئِمَّةِ فِي الْمَنَامِ حَالُهُمْ اللّهُ مَا اللّهُ أَوْلِيَاءَهُ مِنْ لَمَّةِ الشَّيْطَانِ ، كَمَا فَي الْمَنَامُ مَاللّهُ أَوْلِيَاءَهُ مِنْ لَمَّةِ الشَّيْطَانِ ، كَمَا حَدَّ ثَنْكَ نَفْسُكَ ».

فَجَاءَ الْجَوَابُ: «سَأَلْتَ عَنِ الْقَائِمِ، فَإِذَا قَامَ قَـضَىٰ بَـيْنَ النَّـاسِ بِـعِلْمِهِ كَـقَضَاءِ دَاوُدَ اللهِ ، لَا يَسْأَلُ الْبَيِّنَةَ؛ وَ كُنْتَ أَرَدْتَ أَنْ تَسْأَلَ لِحُمَّى الرِّبْعِ، فَأَنْسِيتَ، فَاكْتُبْ فِي وَرَقَةٍ ، وَ عَلَّقْهُ عَلَى الْمَحْمُومِ؛ فَإِنَّهُ يَبْرَأُ بِإِذْنِ اللهِ إِنْ شَاءَ اللّٰهُ: ﴿يَا نَارُكُونِى بَـزِداً وَ سَلاماً عَلَىٰ إِبْرَاهِيمَ ﴾».

فَعَلَّقْنَا عَلَيْهِ مَا ذَكَرَ أَبُو مُحَمَّدٍ ﷺ ، فَأَفَاقَ .

١٣٢٣ / ١٢ . إِسْحَاقُ قَالَ: حَدَّثَنِي إِسْمَاعِيلُ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ إِسْمَاعِيلَ بْنِ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ، قَالَ: قَعَدْتُ لِأَبِي مُحَمَّدٍ ﴿ عَلَىٰ ظَهْرٍ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ، قَالَ: قَعَدْتُ لِأَبِي مُحَمَّدٍ ﴾ عَلَىٰ ظَهْرٍ

حجّت حجّت است)، فرقى نبود».

را سؤال کردم از امام که آیا محتلم می شود؟ و بعد از آن که نامه از دست من بیرون رفته بود، با خودگفتم که: احتلام فعل شیطان و خیال شیطانی است و خدای تبارک و تعالی دوستان خود را از این عیب پناه داده. پس جواب آن حضرت رسید که: «حال اثمه در عالم خواب همان حال ایشان است در عالم بیداری، و خواب، چیزی را از ایشان تغییر نمی دهد و خدا دوستان خویش را از خطرات شیطان و وسوسهٔ او که در دل می افتد، پناه داده؛ چنانچه نفس تو، تو را به آن خبر داده.

که: دو مسأله در سینه ام خلید و خواستم که در باب آنها نامه ای به امام حسن عسکری الله در سینه ام خلید و خواستم که در باب آنها نامه ای به امام حسن عسکری الله بنویسم، پس نامه ای نوشتم و او را سؤال کردم از قائم الله که چون قیام کند به چه وضع حکم خواهد کرد؟ و مجلس آن حضرت که در آن در میان مردمان حکم می کند، کجا خواهد بود؟ و خواستم که او را سؤال کنم از چیزی که از برای تب ربع نافع باشد. ا

راوی میگوید که: پس مرا غفاتی روی داد و حدیث تب را ننوشتم. بعد از آن جواب آمد که: «سؤال کردی از قائم و چون آن حضرت قیام کند در میان مردمان، به علم خود حکم خواهد کرد، و از کسی شاهد نمی طلبد. و می خواستی که از دوا و افسون تب ربع سؤال کنی و فراموش کردی، در پارهای کاغذ یا برگ درختی این را بنویس که: ﴿ يَنْارُ كُونِی بَرْدُا وَسَلَنمًا عَلَیْ فراموش کردی، در پارهای کاغذ یا برگ درختی این را بنویس که: ﴿ يَنْارُ کُونِی بَرْدُا وَسَلَنمًا عَلَیْ إِنْرُ هِیمَ ﴾ ۲، یعنی: «ای آتش، سرد و سلامت باش بر ابراهیم» (یعنی: سردی که به حد اعتدال باشد و به او ضرر نرساند). و این را بر شخص تبدار بیاویز که به اذن خدا چاق می شود و شفا می یابد. ان شاءالله ».

پس ما آنچه راکه حضرت امام حسن عسکری الله ذکر فرموده بود، بـر شخص تبدار آویختیم، به هوش آمد و چاق شد.

۱۳۴۳ / ۱۴ . اسحاق روایت کرده و گفته است که: حدیث کرد مرا اسماعیل بن محمد بن

۱. و ربع به کسر را و سکون با، تبی است که یک روز میگیرد و سر میدهد، و روز چهار بر میگردد؛ که از اوّل تب اوّل
تا آخر تب دویم چهار رور است، و هر چهار روز دو تب میکند و دو روز در میان تب ندارد. (مترجم)

۲۔ انبیا، ۶۹۔

الطَّرِيقِ، فَلَمَّا مَرَّ بِي شَكَوْتُ إِلَيْهِ الْحَاجَةَ، وَ حَلَفْتُ لَهُ أَنَّهُ لَيْسَ عِنْدِي دِرْهَمٌ فَـمَا فَوْقَهُ، وَ لَا غَدَاءٌ، وَ لَا عَشَاءٌ.

قَالَ: فَقَالَ: «تَحْلِفُ بِاللهِ كَاذِباً؛ وَ قَدْ دَفَنْتَ مِائَتَيْ دِينَارٍ، وَ لَيْسَ قَوْلِي هٰذَا دَفْعاً لَكَ عَنِ الْعَطِيَّةِ، أَعْطِهِ يَا غُلَامُ مَا مَعَكَ»، فَأَعْطَانِي عُلَامُهُ مِائَةَ دِينَارٍ، ثُمَّ أَقْبَلَ عَلَيَّ، فَقَالَ لِي: «إِنَّكَ تُحْرَمُهَا أَحْوَجَ مَا تَكُونُ إِلَيْهَا» \_يَعْنِي الدَّنَانِيرَ الَّتِي دَفَنْتُ وَ فَقَالَ لِي: «إِنَّكَ تُحْرَمُهَا أَحْوَجَ مَا تَكُونُ إِلَيْهَا» \_يَعْنِي الدَّنَانِيرَ الَّتِي دَفَنْتُ وَلَا اللهُ وَ كَهْفا لَنَا، صَدَقَ اللهُ ، وَكَانَ كَمَا قَالَ، دَفَنْتُ مِائَتَيْ دِينَارٍ، وَ قُلْتُ: يَكُونُ ظَهْراً وَكَهْفا لَنَا، فَاضْطُرِرْتُ ضَرُورَةً شَدِيدَةً إِلَىٰ شَيْءٍ أَنْفِقُهُ، وَ انْغَلَقَتْ عَلَيَّ أَبُوابُ الرَّرْقِ، فَنَبَسْتُ فَاضْطُرِرْتُ ضَرُورَةً شَدِيدَةً إِلَىٰ شَيْءٍ أَنْفِقُهُ، وَ انْغَلَقَتْ عَلَيَّ أَبُوابُ الرِّرْقِ، فَنَبَسْتُ عَنْهَا عَلَىٰ شَيْءٍ . فَمَا قَدَرْتُ مِنْهَا عَلَىٰ شَيْءٍ . عَنْهَا، فَإِذَا ابْنُ لِي قَدْ عَرَفَ مَوْضِعَهَا، فَأَخَذَهُا، وَ هَرَبَ، فَمَا قَدَرْتُ مِنْهَا عَلَىٰ شَيْءٍ .

المعدد المعدد المستحدة والمستحدة والمستحدد المستون المستون المستون المستون المستون المستون المستون المستون المستحدد الم

على بن اسماعيل بن على بن عبدالله بن عبّاس بن عبدالمطلب و گفت كه: براى ملاقات امام حسن عسكرى الله بركنار راه نشستم و چون به من گذشت، احتياج و پريشانى خود را به آن حضرت شكايت كردم و براى او سوگند ياد نمودم كه در نزد من يك درم و بالاتر از آن نيست و چاشت و شامى ندارم.

اسماعیل میگویدکه: حضرت فرمود: «به خداسوگند میخوری به دروغ، و حال آن که تو دویست دینار را دفن کرده ای. و این که من میگویم به جهت آن نیست که تو را از بخشش دفع کنم و چیزی به تو ندهم. ای غلام، آنچه همراه تو است به او بده ». غلام آن حضرت، صد دینار به من داد، پس حضرت ر و به من آورد و فرمود: «تو از آن محروم خواهی شد، در حال شدّت احتیاجت به سوی آن (یعنی: در زمانی که احتیاج تو در آن بیشتر از احتیاجت در سایر او قات باشد، از آن ممنوع شوی و چیزی از آن به تو عاید نشود). و مقصود آن حضرت، آن دینارها بود که من دفن کرده بودم. و امر چنان بود که آن حضرت فرمود و من دویست دینار دفن کرده بودم و با خودگفتم که: این پشت و پناه ماناشد بعداز آن ناچار شدم؛ ناچاری سختی و محتاج گردیدم به چیزی که آن را خرج کنم و درهای روزی بر روی من بسته شد، از آن دینارها که دفن کرده بودم، جستجو نمودم، دیدم که یکی از پسرانم جای آن را دانسته و آن را برداشته و گریخته و بر چیزی از آن دینارها که گریخته و بر چیزی از آن دینارها گدریخته و بر چیزی از آن دینارها که گریخته و بر چیزی از آن دینارها گدریخته و بر چیزی از آن دینارها که گریخته و بر چیزی از آن دینارها که دین کرده بودم، جستجو نمودم، دیدم که یکی از پسرانم جای آن را دانسته و آن را برداشته و گریخته و بر چیزی از آن دینارها گدریخته و بر چیزی از آن دینارها که دین در ده بودم، جستجو نمودم، دینارها گدرت به هم ترسانیدم، و به دست من نیامد.

حسین بن علی و گفت که: مرا اسبی بود و از آن خوشم می آمد و مردم در مجالس ذکر آن را حسین بن علی و گفت که: مرا اسبی بود و از آن خوشم می آمد و مردم در مجالس ذکر آن را بسیار می کردند (یا آن که خود ذکر آن را در مجالس بسیار می کردم) پس روزی بر امام حسن عسکری داخل شدم و به من فرمود که: «اسبت چه کرد؟» عرض کردم که: آن در نزد من است، و آن همین است که الحال بر درِ خانهٔ تو است، و از آن فرود آمده ام. به من فرمود که: «پیش از شام، آن را سوداکن، اگر بر خریداری قادر شوی، و این امر را به تأخیر مینداز». و کسی بر ما داخل شد و این سخن بریده شد، پس من متفکّرانه برخاستم و به سوی منزل خویش رفتم، و این خبر را به برادرم دادم، برادرم گفت که: نمی دانم در این باب چه بگویم؟ و من به آن بخل کردم و بر مردم در باب مالک شدن آن اسب حسد بردم، و ایشان را سزاوار این ندیدم که آن را به ایشان بفروشم، و چون شام کردیم، مهتر به نزد من آمد و ما نماز عشارا به جاور دو ده بودیم و گفت که: ای آقای من، اسبت مُرد. من بسیار غمناک شدم و دانستم که

قَالَ: ثُمَّ دَخَلْتُ عَلَىٰ أَبِي مُحَمَّدٍ عِلَىٰ أَيَّامٍ وَ أَنَا أَقُولُ فِي نَفْسِي: لَيْتَهُ أَخْلَفَ عَلَيَّ دَابَّةً؛ إِذْ كُنْتُ اغْتَمَمْتُ بِقَوْلِهِ، فَلَمَّا جَلَسْتُ، قَالَ: «نَعَمْ، نُخْلِفُ دَابَّةً عَلَيْكَ؛ يَا غُلَامُ، دَابَّةً بِإِذْ كُنْتُ اغْتَمَمْتُ بِقَوْلِهِ، فَلَمَّا جَلَسْتُ، قَالَ: «نَعَمْ، نُخْلِفُ دَابَّةً عَلَيْكَ؛ يَا غُلَامُ، وَابَّعَلَمْ وَابَعْدُ إِلَىٰ كُمْرَاً».

١٣٤٥ / ١٣٤٥ إِسْحَاقُ قَالَ: حَدَّثَنِي مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ بْنِ شَمُّونٍ، قَالَ: حَـدَّثَنِي أَحْمَدُ بْنُ الْحَسَنِ بْنِ شَمُّونٍ، قَالَ: حَـدَّثَنِي أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدٍ، قَالَ: كَتَبْتُ إِلَىٰ أَبِي مُحَمَّدٍ اللهِ حِينَ أَخَذَ الْمُهْتَدِي فِي قَتْلِ الْمَوَالِي: يَا سَيِّدِي، الْحَمْدُ لِلهِ اللّذِي شَغَلَهُ عَنَّا، فَقَدْ بَلَغَنِي أَنَّهُ يَتَهَدَّدُكَ، وَ يَقُولُ: وَ اللّهِ، لأُجْلِيَتَهُمْ عَنْ جَدِيدِ الْأَرْضِ؟.

فَوَقَّعَ أَبُو مُحَمَّدٍ ﷺ بِخَطِّهِ: «ذَاكَ أَفْصُرُ لِعُمُرِهِ، عُدَّ مِنْ يَوْمِكَ هٰذَا خَمْسَةَ أَيَّامٍ، وَ يُقْتَلُ فِي الْيَوْمِ السَّادِسِ بَعْدَ هَوَانٍ وَ اسْتِخْفَافٍ يَمُرُّ بِهِ» فَكَانَ كَمَا قَالَ ﷺ.

١٧/١٣٤٩ . إِسْحَاقُ قَالَ: حَدَّتَنِي مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ بْنِ شَمُّونٍ، قَالَ: كَتَبْتُ إِلَىٰ أَبِي مُحَمَّدِ عِنْ أَسْأَلَهُ أَنْ يَدْعُوَ اللّهَ لِي مِنْ وَجَعِ عَيْنِي \_وَ كَانَتْ إِحْدَىٰ عَيْنَيَّ ذَاهِبَةً، وَ مُحَمَّدٍ عِنْ أَسْأَلُهُ أَنْ يَدْعُو اللّهَ لِي مِنْ وَجَعِ عَيْنِي \_وَ كَانَتْ إِحْدَىٰ عَيْنَيَّ ذَاهِبَةً، وَ اللّهُ عَلَيْكَ عَيْنَكَ» فَأَفَاقَتِ الْأُخْرَىٰ عَلَىٰ شَرَفِ ذَهَابٍ \_ فَكَتَبَ إِلَيَّ: «حَبَسَ اللّهُ عَلَيْكَ عَيْنَكَ» فَأَفَاقَتِ الصَّحِيحَةُ. الصَّحِيحَةُ.

آن حضرت این را قصد فرموده بود، به آن سخنی که فرمود (و شاید که امر کردن آن حضرت راوی را به سوداکردن آن اسب، به جهت این باشد که می دانست که او سودا نخواهد کرد، پس اظهار این به جهت مجرّد اظهار معجزه است، یا به جهت این بود که حضرت می دانست که آن اسب در نزد مشتری هلاک نمی شد؛ زیرا که مقدّر تلف مال راوی بود، با آن که حکم هر واقعه ای پیش از وقوع با بعد از وقوع آن مخالفت دارد؛ اگر چه وقوع بر سبیل یقین باشد. و بالجمله مجرّد چنین امری، موجب هیچ ناخوشی حتی خلاف اولی نخواهد بود. تتمهٔ حدیث آن که:).

راوی می گوید که: بعد از چند روز بر امام حسن الله داخل شدم و من با خود می گفتم که:

کاش آن حضرت اسبی به من می داد که به جای آن اسب باشد؛ زیراکه من به فرمودهٔ او غمناک
شدم و چون نشستم، فرمود: «آری، به جای آن اسب حیوانی به تو می دهم. ای غلام، یابوی
گمیت مرا به او بده او فرمود که: «این یابو، از اسب تو بهتر است و دویدنش بیشتر و عمرش
دراز تر ».

ده وگفت که: حدیث کرد مرااحمد بن محمد و گفت که: به امام حسن عسکری از وشتم در گفت که: به امام حسن عسکری از نوشتم در هنگامی که مهندی (یعنی: محمد بن واثق عباسی) شروع کرد در کشتن غلامان و لشکر خود که: ای آقای من، حمد از برای خدایی که او را از اذیّت ما مشغول گردانید؛ زیرا که خبر به من رسید که او تو را تهدید می کرده و شاخ شانه می کشیده است و می گفته: به خدا سوگند، که ایشان را از روی زمین بیرون می کنم و جلای وطن می دهم.

حضرت امام حسن الله به خط مباری خویش فرمان همایون نوشت که: «همین عمر او را بیشتر کوتاه کرد. پنج روز را به شمار، و به امروز ابتدا کن که امروز و چهار روز دیگر که بگذرد، در روز بعد که روز ششم است، کشته می شود؛ بعد از خواری و استخفاف تمام که به او برسد». و چنانچه آن حضرت الله فرموده بود، واقع شد.

۱۷/۱۳۴۶ اسحاق روایت کرده و گفته است که: حدیث کرد مرامحمد بن حسن بن شمون و گفت که: به امام حسن عسکری الله نوشتم و از آن حضرت سؤال کردم که خدا را بخواند و برای من دعاکند، به جهت درد چشمی که داشتم و یکی از چشمهای من از کار رفته و ضایع شده بود، و چشم دیگر در شُرُف رفتن و نزدیک به ضایع شدن بود. حضرت به من نوشت

وَ وَقَعَ فِي آخِرِ الْكِتَابِ: «آجَرَكَ اللّهُ، وَ أَحْسَنَ ثَوَابَكَ» فَاغْتَمَمْتُ لِذَٰلِكَ، وَلَـمْ أَعْرِفْ فِي أَهْلِي أَحَداً مَاتَ، فَلَمَّا كَانَ بَعْدَ أَيَّامٍ، جَاءَتْنِي وَفَاةُ ابْنِي طَيِّبٍ، فَعَلِمْتُ أَنَّ التَّعْزِيَةَ لَهُ.

١٣٤٧ الله رَبُّ الْعَالَقُ قَالَ: حَدَّثَنِي عُمَرُ بْنُ أَلِي مُسْلِمٍ، قَالَ: قَدِمَ عَلَيْنَا بِسُرَّ مَنْ رَأَىٰ رَجُلٌ مِنْ أَهْلِ مِصْرَ \_يُقَالُ لَهُ: سَيْفُ بْنُ اللَّيْثِ \_ يَتَظَلَّمُ إِلَى الْمُهْتَدِي فِي ضَيْعَةٍ لَهُ قَدْ خَصَبَهَا إِيَّاهُ شَفِيعُ الْخَادِمُ، وَ أَخْرَجَهُ مِنْهَا، فَأَشَوْنَا عَلَيْهِ أَنْ يَكُثُبَ إِلَىٰ أَبِي مُحَمَّدٍ عِنْ غَصَبَهَا إِيَّاهُ شَفِيعُ الْخَادِمُ، وَ أَخْرَجَهُ مِنْهَا، فَأَشُونَا عَلَيْهِ أَنْ يَكُثُب إِلَىٰ أَبِي مُحَمَّدٍ عِنْ يَسْلُلُهُ تَسْهِيلَ أَمْرِهَا، فَكَتَبَ إِلَيْهِ أَبُو مُحَمَّدٍ عِنْ : «لَا بَأْسَ عَلَيْكَ، ضَيْعَتُكَ تُرَدُّ عَلَيْكَ، فَي يَدِهِ الضَّيْعَةُ، وَ خَوَفْهُ بِالسُّلْطَانِ فَلَا السُّلْطَانِ، وَ الْقَ الْوَكِيلُ اللَّذِي فِي يَدِهِ الضَّيْعَةُ، وَ خَوَفْهُ بِالسُّلْطَانِ اللهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ».

فَلَقِيَهُ، فَقَالَ لَهُ الْوَكِيلُ الَّذِي فِي يَدِهِ الضَّيْعَةُ ـ: قَدْ كُتِبَ إِلَيَّ عِنْدَ خُرُوجِكَ مِنْ مِصْرَ أَنْ أَطْلُبَكَ، وَ أَرُدَّ الضَّيْعَةَ عَلَيْكَ، فَرَدَّهَا عَلَيْهِ بِحُكْمِ الْقَاضِي ابْنِ أَبِي الشَّوَارِبِ وَ شَهَادَةِ الشَّهُودِ، وَ لَمْ يَحْتَجْ إِلَىٰ أَنْ يَتَقَدَّمَ إِلَى الْمُهْتَدِي، فَصَارَتِ الضَّيْعَةُ لَهُ وَ فِي يَدِهِ، وَ لَمْ يَكُنْ لَهَا خَبَرُ بَعْدَ ذٰلِكَ.

قَالَ: وَ حَدَّثَنِي سَيْفُ بْنُ اللَّيْثِ هٰذَا، قَالَ: خَلَّفْتُ ابْناً لِسِي عَـلِيلًا بِـمِصْرَ عِـنْدَ خُرُوجِي عَنْهَا، وَ ابْناً لِي آخَرَ أَسَنَّ مِنْهُ كَانَ وَصِيِّي وَ قَـيِّمِي عَـلىٰ عِـيَالِي وَ فِـي ضِيَاعِي، فَكَتَبْتُ إِلَىٰ أَبِي مُحَمَّدٍ ﷺ أَسْأَلُهُ الدُّعَاءَ لِابْنِيَ الْعَلِيلِ، فَكَـنَبَ إِلَـيَّ: «قَـدْ که : «خدا چشم تو را بر تو حبس کند و نگذارد که برود». پس آن چشم درست به حال آمد. و در آخر آن نامه نوشته بود که: «خدا تو را مزد دهد و ثواب تو را نیکو گرداند» و من به جهت این عبارت، بسیار غمناک شدم؛ چه این عبارت دلالت بر تعزیه و پُرسه دادن دارد.

بعد از آن، او را ملاقات کرد، پس وکیلی که مزرعه در دستش بود، به آن مرد مصری گفت که: شفیع به من نوشت در هنگامی که تو از مصر بیرون رفتی که تو را بطلبم و مزرعه را به تو رد کنم. بعد از آن، به حکم قاضی \_ یعنی: پسر ابی الشوارب \_ و شهادت شهودان، مزرعه را بر او رد نمود و محتاج نشد که به نزد مهتدی رود و آن مزرعه به او منتقل شد و در دستش آمد و آن را بعد از این، خبری نشد.

راوی میگوید که: همین سیف بن لیث مرا خبر داد و گفت که: در هنگامی که از مصر بیرون آمدم، پسری داشتم که بیمار بود، او را وا گذاشتم و پسر دیگرم را نیز وا گذاشتم که سالش از آن پسر بیمار بیشتر بود، و آن پسر بزرگ وصیّ و قیّم من بود در باب عیال من و در خصوص اموال و مزارع من، پس به خدمت امام حسن الله نوشتم و از آن حضرت سؤال کردم که: برای پسر بیمارم دعاکند. حضرت در جواب من نوشت که: اپسر بیمارت عافیت یافت

و تظلم، از بیداد کسی نالیدن و شکایت کردن از آن است. (مترجم)

عُوفِيَ ابْنُكَ الْمُعْتَلُ، وَ مَاتَ الْكَبِيرُ وَصِيَّكَ وَ قَيِّمُكَ، فَاحْمَدِ اللَّهَ، وَ لَا تَجْزَعْ؛ فَيَحْبَطَ أَجْرُكَ».

فَوَرَدَ عَلَيَّ الْخَبَرُ أَنَّ ابْنِي قَدْ عُوفِيَ مِنْ عِلَّتِهِ، وَ مَاتَ الْكَبِيرُ يَوْمَ وَرَدَ عَلَيَّ جَوَابُ أَبِي مُحَمَّدٍﷺ.

١٩/ ١٣٢٨ . إِسْحَاقُ قَالَ: حَدَّتَنِي يَحْيَى بْنُ الْقُشَيْرِيِّ مِنْ قَرْيَةٍ تُسَمَّىٰ قِيرَ، قَالَ: كَانَ لِأَبِي مُحَمَّدٍ ﴿ وَكِيلٌ قَدِ اتَّخَذَ مَعَهُ فِي الدَّارِ حُجْرَةً يَكُونُ فِيهَا مَعَهُ خَادِمُ أَبْيَضُ، فَأَرَادَ الْوَكِيلُ الْخَادِمَ عَلَىٰ نَفْسِهِ، فَأَبَىٰ إِلَّا أَنْ يَأْتِيَهُ بِنَبِيدٍ، فَاحْتَالَ لَهُ نَبِيذًا، ثُمَّ أَدْخَلَهُ عَلَيْهِ، الْوَكِيلُ الْخَادِمَ عَلَىٰ نَفْسِهِ، فَأَبَىٰ إِلَّا أَنْ يَأْتِيَهُ بِنَبِيدٍ، فَاحْتَالَ لَهُ نَبِيذًا، ثُمَّ أَدْخَلَهُ عَلَيْهِ، وَ بَيْنَ أَبِي مُحَمَّدٍ ﴿ ثَلَاثُهُ أَبُوابٍ مُغْلَقَةٍ، قَالَ: فَحَدَّتَنِي الْوَكِيلُ، قَالَ: إِنِّي لَمُعَمَّدٍ ﴿ ثَلَاثُهُ أَبُوابٍ مُغْلَقَةٍ، قَالَ: فَحَدَّتَنِي الْوَكِيلُ، قَالَ: إِنِّي لَمُنْتَبِهُ إِذْ أَنَا بِالأَبُوابِ تُفْتَعُ حُتَىٰ جَاءَ بِنَفْسِهِ، فَوَقَفَ عَلَىٰ بَابِ الْحُجْرَةِ، ثُمَّ قَالَ: «يَا لَمُنْتَبِهُ إِذْ أَنَا بِالأَبُوابِ تُفْتَعُ حُتَىٰ جَاءَ بِنَفْسِهِ، فَوَقَفَ عَلَىٰ بَابِ الْحُجْرَةِ، ثُمَّ قَالَ: «يَا لَمُنْ لَا إِنْ اللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ هُ فَلَقًا أَصْبَحْنَا، أَمَرَ بِبَيْعِ الْخَادِمِ، وَ إِخْرَاجِي مِنَ الدَّارِ. هُولُوا اللّه، خَافُوا اللّه ، خَافُوا اللّه » فَلَمَّا أَصْبَحْنَا، أَمَرَ بِبَيْعِ الْخَادِمِ، وَ إِخْرَاجِي مِنَ الدَّارِ.

١٣٢٩ / ٢٠ . إِسْحَاقُ قَالَ: أَخْبَرَنِي مُحَمَّدُ بْنُ الرَّبِيعِ السَّائِيُّ، قَالَ: نَاظَرْتُ رَجُلًا مِنَ الثَّنوِيَّةِ بِالأَهْوَازِ، ثُمَّ قَدِمْتُ سُرَّ مَنْ رَأَىٰ وَ قَدْ عَلِقَ بِقَلْبِي شَيْءٌ مِنْ مَقَالَتِهِ؛ فَالِّنِي الثَّنوِيَّةِ بِالأَهْوَازِ، ثُمَّ قَدِمْتُ سُرَّ مَنْ رَأَىٰ وَ قَدْ عَلِقَ بِقَلْبِي شَيْءٌ مِنْ مَقَالَتِهِ؛ فَالِّنِي الْقَالِيِّ عَلَىٰ بَابِ أَحْمَدَ بْنِ الْخَضِيبِ إِذْ أَقْبَلَ أَبُو مُحَمَّدٍ عِلَىٰ مِنْ دَارِ الْعَامَّةِ يَـوُمُ لَ الْمَوْكِب، فَنَظَرَ إِلَيَّ، وَ أَشَارَ بِسَبَّاحَتِهِ: «أَحَداً أَحَداً فَوْداً». فَسَقَطْتُ مَغْشِيًا عَلَيَّ.

١٣٥٠ / ٢١ . إِسْحَاقُ، عَنْ أَبِي هَاشِمِ الْجَعْفَرِيِّ، قَالَ: دَخَلْتُ عَلَىٰ أَبِي مُحَمَّدٍ ﷺ

و پسر بزرگ که وصیّ و قیّم تو بود، مرد، پس خدا را حمد کن و جزع مکن که مـزدت فـرو میریزده.

بعد از آن، خبر به من رسید که پسرم از بیماری که داشت، عافیت یافته و پسر بزرگم مرده در همان روزی که جواب امام حسنﷺ بر من وارد شد.

۱۳۴۸ / ۱۹ . اسحاق روایت کرده و گفته است که: حدیث کرد مرا یحیی بن قشیری (یا قنبری) که از اهل ده سماقیر ایا سماقین است بنابر اختلاف نسخ کافی در هر دو لفظ). و گفت که: حضرت امام حسن را وکیلی بود که با آن حضرت در خانهاش اطاقی را فراگرفته بود، و در آن حجره با آن وکیل، غلامی گرجی بود، پس وکیل اراده کرد که غلام را بر خویش داخل کند و غلام ابا و امتناع کرد، مگر آن که شراب نبیذی از برایش بیاورد. وکیل از برایش چاره کرد و نبیذ را آورد، بعد از آن او را بر خویش داخل نمود و میان او و امام حسن استه بود.

راوی میگوید که: وکیل مراخبر داد و گفت که: من بیدار بودم، ناگاه دیدم که در هاگشوده می شود تا آن که حضرت به نفس نفیس خویش آمد و بر درِ حجره ایستاد و فرمود که: ۱۱ می شود تا آن که حضرت به نفس نفیس خویش آمد و بر درِ حجره ایستاد و فرمود که آن غلام را جماعت، از خدا بیرهیزید و از خدا بترسید، و چون صبح کردیم، امر فرمود که آن غلام را بفروشند و مرا از خانه بیرون کنند.

۱۳۴۹ بانسایی، یا شیبانی، بنابر اختلاف نسخ کافی، ولیکن اوّل اصح است) و گفت که: در اهواز با یا نشایی، یا شیبانی، بنابر اختلاف نسخ کافی، ولیکن اوّل اصح است) و گفت که: در اهواز با مردی از جماعت ثَنَویة (که به دو خدا قائل اند) مباحثه کردم، بعد از آن به سرّ من رأی آمدم و چیزی از گفتار آن مرد ثَنَوی به دلم چسبیده بود و من بر درِ خانهٔ احمد بن خَضیب نشسته بودم، ناگاه حضرت امام حسن پر رو آورد که از دار عامّه بر میگشت، و به سوی من نظر فرمود و به انگشت شهادت خویش اشاره نمود که: «یکی و یگانه و تنهاست». پس من افتادم و بی هوش شدم.

۱۳۵۰ / ۲۱ .اسحاق، از ابو هاشم جعفري روايت كرده است كه گفت؛ روزي بر امام حسن

در نسخهٔ موجود، این ده، به نام قیر آمده است: تسمئ قیر.

۲. و دار عامه، خانهای است که همه کس در آن داخل می شوند. و ظاهر این است که خانهٔ خلیفه مراد پاشد، پلعنی: حضرت از خانهٔ خلیفه بر می گشت در روز اجتماع مردم؛ چون روز عید. (مترجم)

يَوْماً وَ أَنَا أُرِيدُ أَنْ أَسْأَلُهُ مَا أَصُوعُ بِهِ خَاتَماً أَتَبَرَّكُ بِهِ، فَجَلَسْتُ، وَ أُنْسِيتُ مَا جِئْتُ لَهُ، فَلَمَّا وَدَّعْتُهُ وَ نَهَضْتُ رَمَىٰ إِلَيَّ بِالْخَاتَمِ، فَقَالَ: «أَرَدْتَ فِضَّةً، فَأَعْطَيْنَاكَ خَاتَماً، رَبِحْتَ الْفَصَّ وَ الْكِرَاءَ، هَنَأَكَ اللَّهُ يَا أَبَا هَاشِمٍ».

فَقُلْتُ: يَا سَيِّدِي، أَشْهَدُ أَنَّكَ وَلِيُّ اللَّهِ وَ إِمَامِيَ الَّذِي أَدِينُ اللَّهَ بِـطَاعَتِهِ، فَـقَالَ: «غَفَرَ اللَّهُ لَكَ يَا أَبَا هَاشِمِ».

٣٢ / ٢٢ . إِسْحَاقُ قَالَ: حَدَّثَنِي مُحَمَّدُ بْنُ الْقَاسِمِ أَبُو الْعَيْنَاءِ الْهَاشِمِيُّ مَوْلَىٰ عَبْدِ الصَّمَدِ بْنِ عَلِيٍّ عَتَاقَةً، قَالَ: كُنْتُ أَدْخُلُ عَلَىٰ أَبِي مُحَمَّدٍ ﴿ فَأَعْطَشُ وَ أَنَا عِنْدَهُ ، الصَّمَدِ بْنِ عَلِيٍّ عَتَاقَةً ، قَالَ: كُنْتُ أَدْخُلُ عَلَىٰ أَبِي مُحَمَّدٍ ﴿ فَا عَلَىٰ وَ أَنَا عِنْدَهُ وَ فَا عَلَىٰ أَبِي مُحَمَّدٍ ﴾ وَ رُبَّمَا حَدَّثُتُ نَفْسِي بِالنَّهُوضِ ، فَأَخِلُهُ أَنْ أَدْعُو بِالْمَاءِ ، فَيَقُولُ: ﴿ يَا غُلِلْمُ ، وَالنَّهُ وَ رُبَّمَا حَدَّثُتُ نَفْسِي بِالنَّهُوضِ ، فَأَفْكُرُ فِي ذَلِكَ ، فَيَقُولُ: ﴿ يَا غُلِلْمُ ، وَالنَّهُ ﴾ .

١٣٥٢ / ٢٣ . عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدٍ بَنِ إِسْمَاعِيلَ بْنِ إِبْرَاهِيمَ بْنِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَلِيًّ بْنِ عَبْدِ الْغُفَّارِ، قَالَ: دَخَلَ الْعَبَّاسِيُّونَ عَلَىٰ صَالِحِ بْنِ وَصِيفٍ، وَ دَخَلَ صَالِحُ بْنُ عَلِيًّ وَ غَيْرُهُ \_مِنَ الْمُنْحَرِفِينَ عَنْ هٰذِهِ النَّاحِيَةِ عَلَىٰ صَالِحِ بْنِ وَصِيفٍ عِنْدَ مَا حَبَسَ أَبَا مُحَمَّدٍ ﴿ فَقَالَ لَهُمْ صَالِحٌ : وَ مَا أَصْنَعُ قَدْ وَكَلْتُ صَالِحِ بْنِ وَصِيفٍ عِنْدَ مَا حَبَسَ أَبَا مُحَمَّدٍ ﴿ فَقَالَ لَهُمْ صَالِحٌ : وَ مَا أَصْنَعُ قَدْ وَكَلْتُ مِالِحِ بْنِ وَصِيفٍ عِنْدَ مَا حَبَسَ أَبَا مُحَمَّدٍ ﴿ فَقَالَ لَهُمْ صَالِحٌ : وَ مَا أَصْنَعُ قَدْ وَكَلْتُ عِلْمَ مَنْ قَدُرْتُ عَلَيْهِ، فَقَدْ صَارَا مِنَ الْعِبَادَةِ وَ الصَّلَاةِ وَ الصَّيَامِ إِلَىٰ أَمْدٍ عَلَيْهِ ، فَقَالًا : مَا تَقُولُ فِي رَجُلٍ يَصُومُ النَّهَارَ، وَ يَقُومُ اللَّيْلَ كُلُهُ مَ عَظِيمٍ ، فَقُلْتُ لَهُمَ مَا فِيهِ ، فَقَالًا : مَا تَقُولُ فِي رَجُلٍ يَصُومُ النَّهَارَ، وَ يَقُومُ اللَّيْلَ كُلُهُ ، عَظِيمٍ ، فَقُلْتُ لَهُمَا مَا فِيهِ ، فَقَالًا : مَا تَقُولُ فِي رَجُلٍ يَصُومُ النَّهَارَ، وَ يَقُومُ اللَّيْلَ كُلُهُ مُن لَا يَتَسَاعَلُ ، وَ إِذَا نَظُونَا إِلَيْهِ ارْتَعَدَتْ فَرَائِصَنَا ، وَ يُدَاخِلُنَا مَا لَا نَمْلِكُهُ مِنْ

عسکری الله داخل شدم و من اراده داشتم که از آن حضرت سؤال کنم، آن قدر از نقره راکه به آن انده آن بسازم و به آن تبرّک جویم. پس نشستم و فراموش کردم آنچه راکه برای آن آمده بودم، و چون آن حضرت را و داع نمو دم و برخاستم، انگشتر خود را به نزد من انداخت و فرمود: «نقره می خواستی و ما انگشتر به تو دادیم. نگین و اجرت ساختن آن را نفع کردی. ای ابو هاشم، خدا بر تو گوارا و مبارک گردانده.

من عرض کردم که: ای آقای، من شهادت می دهم که تو ولئ خدایی و امام من، که خدارا به طاعت تو می پرستم، و دینداری می کنم. فرمود که: «ابو هاشم، خدا تو را بیامرزد».

العیناء هاشمی مولای عبدالصمد بن علی از روی عتاقت و آزادی ای گفت که: مکرر بر امام العیناء هاشمی مولای عبدالصمد بن علی از روی عتاقت و آزادی ای گفت که: مکرر بر امام حسن عسکری الله داخل می شدم و تشنه می شدم و من در نزد آن حضرت بودم و او را جلیل و بزرگ می شمردم از آن که در حضور او آب طلب کنم. پس می فرمود که: «ای غلام، او را آب ده» و بسا بود که با خود می گفتم که برخیزم و در این باب فکر می کردم، که می فرمود: «ای غلام، اسب او را حاضر کن ۵.

۱۳۵۲ / ۲۴ . علی بن محمد، آن محمد بن اسماعیل بن ابراهیم بن موسی بن جعفر بن محمد، از علی بن عبدالغفّار روایت کرده است که گفت: جماعتی از بنی عبّاس و همچنین صالح بن علی و غیر او، از کسانی که از خانهٔ آباده امامت، میل به باطل کرده بودند، بر صالح بن وصیف داخل شدند در هنگامی که امام حسن عسکری و به را به حکم خلیفه حبس کرده بود، صالح به ایشان گفت: چه کنم دو مرد را بر او گماشتم که از همهٔ کسانی که من بر ایشان قدرت به هم رسانیدم، بدتر بودند و نتوانستم که از این دو نفر بد نفس تری را پیداکنم و اکنون در امر عبادت و نماز و روزه به کار بزرگی رسیده اند و بسیار عبادت می کنند؟ به ایشان گفتم که: چه چیز در اوست که شما چنین شده اید؟ گفتند: چه گوییم در شأن کسی که دو روز، روزه می گیرد و در تمام شب، می ایستد و عبادت می کند و سخن نمی گوید و خود را به چیزی مشغول نمی کند و چون به سوی او نظر کنیم، رگهای گردن ما می لرزد و می طید، و در ما حالتی به هم می رسد که ضبط خود نمی توانیم کرد و آن را چارهای نمی توانیم نمود. چون

١. يعني: ولايت او از جهت أزاد شدن از بردگي بود.

أَنْفُسِنَا؟ فَلَمَّا سَمِعُوا ذٰلِكَ انْصَرَفُوا خَاتِبِينَ.

١٣٥٣ / ٢٢ . عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ الْحُسَيْنِ، قَالَ: حَدَّتَنِي مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ الْمَكْفُوفُ، قَالَ: حَدَّتَنِي بَعْضُ أَصْحَابِنَا، عَنْ بَعْضِ فَصَّادِي الْعَسْكَرِ مِنَ الْعَسْرَ مِنَ الْعَسْرَ مِنَ الْعَسْرَ مِنَ الْعَسْرَ الْمُكُوفِ، قَالَ لِيَ: «افْصِدْ هٰذَا النَّصَارِي، أَنَّ أَبَا مُحَمَّدٍ عِنْ بَعْضَ إِلَيْهِ يَوْماً فِي وَقْتِ صَلَاةِ الظُّهْرِ، فَقَالَ لِيَ: «افْصِدْ هٰذَا الْعُرُوقِ الَّتِي تُفْصَدُ، فَقَلْتُ فِي نَفْسِي؛ مَا الْعِرْقَ» قَالَ: وَ نَاوَلَنِي عِرْقاً لَمْ أَفْهَمْهُ مِنَ الْعُرُوقِ الَّتِي تُفْصَدُ، فَقَلْتُ فِي نَفْسِي؛ مَا رَأَيْتُ أَمْراً أَعْجَبَ مِنْ هٰذَا، يَأْمُرُنِي أَنْ أَفْصِدَ فِي وَقْتِ الظَّهْرِ وَ لَيْسَ بِوَقْتِ فَصْدٍ، وَ الشَّانِيَةُ عِرْقُ لَا أَفْهَمُهُ مُنَ الْمُورِي وَكُنْ فِي الدَّارِ».

فَلَمَّا أَمْسَىٰ دَعَانِي وَ قَالَ لِي: «سَرِّحِ الدَّمَ» فَسَرَّحْتُ، ثُـمَّ قَـالَ لِـي: «أَمْسِكْ» فَأَمْسَكْتُ، ثُمَّ قَالَ لِي: «كُنْ فِي الدَّارِ». ﴿ رَصِّ الدَّارِ». وَرَصِّ

فَلَمَّا كَانَ نِصْفُ اللَّيْلِ، أَرْسَلَ إِلَيَّ، وَ قَالَ لِي: «سَرِّحِ الدَّمَ».

قَالَ: فَتَعَجَّبْتُ أَكْثَرَ مِنْ عَجَبِيَ الْأَوَّلِ، وَكَرِهْتُ أَنْ أَسْأَلَهُ، قَالَ: فَسَرَّحْتُ، فَخَرَجَ دَمُّ أَبْيَضُ كَأَنَّهُ الْمِلْحُ، قَالَ: ثُمَّ قَالَ لِيَ: «احْبِسْ». قَالَ: فَحَبَسْتُ، قَالَ: ثُمَّ قَالَ: «كُنْ فِي الدَّارِ».

فَلَمَّا أَصْبَحْتُ، أَمَرَ قَهْرَمَانَهُ أَنْ يُعْطِيَنِي ثَـلَاثَةَ دَنَانِيرَ، فَأَخَذْتُهَا، وَ خَرَجْتُ حَتّىٰ أَتَيْتُ ابْنَ بَخْتِيشُوعَ النَّصْرَانِيَّ، فَقَصَصْتُ عَلَيْهِ الْقِصَّةَ، قَالَ: فَقَالَ لِي: وَ اللّهِ، مَا أَفْهَمُ بنی عبّاس و صالح بن علی و غیر ایشان که برای تحریص صالحِ طالح بر اذیّت و آزار امامﷺ رفته بودند، این را شنیدند، نومید برگشتند.

۱۳۵۳ / ۲۴ ملی بن محمد، از حسن بن حسین روایت کرده است که گفت: حدیث کرد مرا محمد بن حسن مکفوف و گفت که: حدیث کرد مرا بعضی از اصحاب ما، از بعضی از رگ زنان سرّ من رأی که از جملهٔ ترسایان بود که حضرت امام حسن عسکری از روزی در وقت نماز ظهر به طلب او فرستاد و فرمود که: «این رگ را فصد اکن»، و آن فضاد گفت که: رگی به من نمود که من آن را از جملهٔ رگهایی که فصد می شود، نفهمیده بودم و هرگز ندیده بودم که کسی آن را فصد کرده باشد، پس من در دل خود گفتم که: امری از این عجیب تر ندیدم، مرا امر می کند که در وقت ظهر فصد کنم و این وقت، وقت فصد نیست؛ چه هوا در نهایت گرمی است و دویم آن که این رگ، رگی است که آن را نمی فهمم.

بعداز آن به من فرمود که: «منتظر باش که دیگر باره تو را خواهم طلبید و در ایس خانه باش» و چون شام کردم مرا طلبید و فرمود که: «خون را رهاکن»، من رهاکردم. بعداز آن گفت: هبیند»، من بستم، و فرمود که: «در خانه باش» و چون نصف شب شد، به سوی من فرستاد و فرمود که: «خون را رهاکن».

فصّادگفت که: من تعجّب کردم بیشتر از تعجّبی که اوّل کرده بودم و خوشم نیامد که از او بپرسم که چرا چنین می کند؟ و گفت که: به گشودن رگ، خون را رها ساختم، پس خون سفیدی بیرون آمد که گویانمک بود. بعد از آن فرمود که: ۵ خون را حبس کن، فصّاد گفت که: خون را حبس کردم و گفت که: بعد از آن فرمود که: ۵ در خانه باش و چون صبح کردم قهرمان و کار فرمای خویش را امر فرمود که سه اشرقی به من دهند. من آن را گرفتم و بیرون آمدم تا آن که آمدم به نزد پسر بختیشوع طبیب نصرانی و این قصّه را بر او خواندم.

فصّادگفت که: پسر بَختِیشوع گفت: به خدا سوگند، که من نمیفهمم که چه میگویی و آنچه میگویی، نمیدانم و آن را در چیزی در طب نشناختهام و در کتابی نخواندهام، و چنان نمیدانم که کسی در این روزگار داناتر باشد به کتابهای نـصرانـیّت از فـلان کس فـارسی.

۱. فصد کردن، به معنای رگ زدن است.

مَا تَقُولُ، وَ لَا أَعْرِفُهُ فِي شَيْءٍ مِنَ الطِّبِّ، وَ لَا قَرَأْتُهُ فِي كِتَابٍ، وَ لَا أَعْلَمُ فِي دَهْرِنَا أَعْلَمَ بِكُتُبِ النَّصْرَانِيَّةِ مِنْ فُـكَانٍ الْفَارِسِيِّ، فَاخْرُجْ إِلَيْهِ.

قَالَ: فَاكْتَرَيْتُ زَوْرَقاً إِلَى الْبَصْرَةِ، وَ أَتَيْتُ الْأَهْوَازَ، ثُمَّ صِرْتُ إِلَىٰ فَارِسَ إِلَىٰ صَاحِبِي، فَأَخْبَرْتُهُ الْخَبَرَ، قَالَ: وَ قَالَ: أَنْظِرْنِي أَيَّاماً، فَأَنْظُرْتُهُ، ثُمَّ أَتَيْتُهُ مُتَقَاضِياً، قَالَ: فَقَالَ لِي: إِنَّ هٰذَا الَّذِي تَحْكِيهِ عَنْ هٰذَا الرَّجُلِ فَعَلَهُ الْمَسِيحُ فِي دَهْرِهِ مَرَّةً.

٢٥/ ١٣٥٢ . عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِنَا ، قَالَ : كَتَبَ مُحَمَّدُ بْنُ حُجْرٍ إِلَىٰ أَبِي مُحَمَّدٍ . ٢٥ / ١٣٥٢ مَخَمَّدٍ اللهِ ، فَكَتَبَ إِلَيْهِ : «أَمَّا عَبْدُ الْعَزِيزِ مُنَ دُلَفَ وَ يَزِيدَ بْنَ عَبْدِ اللهِ ، فَكَتَبَ إِلَيْهِ : «أَمَّا عَبْدُ الْعَزِيزِ مُو قَتَلَ فَقَدْ كُفِيتَهُ ، وَ أَمَّا يَزِيدُ فَإِنَّ لَكَ وَ لَهُ مَقَاماً بَيْنَ يَدَيِ اللهِ ». فَمَاتَ عَبْدُ الْعَزِيزِ ، وَ قَتَلَ فَقَدْ كُفِيتَهُ ، وَ أَمَّا يَزِيدُ فَإِنَّ لَكَ وَ لَهُ مَقَاماً بَيْنَ يَدَيِ اللهِ ». فَمَاتَ عَبْدُ الْعَزِيزِ ، وَ قَتَلَ يَزِيدُ مُحَمَّدَ بْنَ حُجْرٍ .

١٣٥٥ / ٢٢ . عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ عَنْ يَعْضِ أَصْحَابِنَا قَالَ : سُلَّمَ أَبُو مُحَمَّدٍ ﴿ إِلَىٰ نِحْرِيدٍ ، فَكَانَ يُضَيِّقُ عَلَيْهِ وَ يُؤْذِيهِ ، قَالَ : فَقَالَتْ لَهُ امْرَأَتُهُ : وَيْلَكَ ، اتَّقِ اللَّهَ ، لَا تَدْرِي مَنْ فِي مَنْ إِلَى يَضَيِّقُ عَلَيْهِ وَ يُؤْذِيهِ ، قَالَ : فَقَالَتْ لَهُ امْرَأَتُهُ : وَيْلَكَ ، اتَّقِ اللَّهَ ، لَا تَدْرِي مَنْ فِي مَنْ إِلَى اللَّهُ اللهِ عَلَيْكَ مِنْهُ ، فَقَالَ : لَأَرْمِيتَنَّهُ بَيْنَ مَنْزِلِكَ ؟ وَ عَرَّفَتُهُ صَلَّحَهُ ، وَ قَالَتْ : إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكَ مِنْهُ ، فَقَالَ : لَأَرْمِيتَنَّهُ بَيْنَ السَّبَاعِ ، ثُمَّ فَعَلَ ذَلِكَ بِهِ ، فَرُئِي ﴿ قَائِماً يُصَلِّي وَ هِيَ حَوْلَهُ .

١٣٥٥ / ٢٧ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ إِسْحَاقَ، قَالَ: دَخَلْتُ عَلَىٰ أَبِي مُحَمَّدٍ فَ فَسَأَلَتُهُ أَنْ يَكْتُبَ لِأَنْظُرَ إِلَىٰ خَطِّهِ، فَأَعْرِفَهُ إِذَا وَرَدَ، فَقَالَ: «نَعَمْ». ثُمَّ قَالَ: «يَا أَحْمَدُ، إِنَّ الْخَطَّ سَيَخْتَلِفُ عَلَيْكَ مِنْ بَيْنِ الْقَلَمِ الْغَلِيظِ إِلَى الْقَلَمِ الدَّقِيقِ، فَلَا تَشُكَّنَ».

تَشُكَّنَ».

ثُمَّ دَعَا بِالدَّوَاةِ فَكَتَبَ، وَ جَعَلَ يَشْتَمِدُّ إِلَىٰ مَجْرَى الدَّوَاةِ، فَقُلْتُ فِي نَفْسِي..وَ هُوَ

پس به سوی او بیرون رو و از او بپرس.

فضادگفت که: کشتی کوچکی راکرایه کردم تابصره و آمدم به اهواز، پس به فارس رفتم، به نزد صاحب خود و این خبر را به او دادم، به من گفت که: چند روزی مرا مهلت ده. من او را مهلت دادم، بعد از آن به نزد وی آمدم که جواب بگیرم، گفت که: این راکه از این مرد حکایت میکنی، حضرت مسیح الله در عمر خویش یک مرتبه آن راکرده است.

۱۳۵۴ / ۲۵ . على بن محمد، از بعضى از اصحاب ماروايت كرده است كه گفت: محمد بن خجر به امام حسن عسكرى الله نوشت و از عبدالعزيز بن دُلَف و يزيد بن عبدالله شكايت داشت. حضرت به او نوشت: «امّا عبدالعزيز، خدا تو را از او كفايت كرده و از او خلاص شدى، و امّا يزيد، تو را با او ايستادنى است در نزد خداى تعالى و خدا در ميان شما حكم خواهد كرد». پس عبدالعزيز مرد، و يزيد محمد بن حُجر راكشت.

امام ۱۳۵۵ / ۲۶ . علی بن محمد، از بعضی از اصحاب ما روایت کرده است که گفت: امام حسن از ابه نِحریر خادم سپر دند، پس نحریر بر آن حضرت تنگ می گرفت و او را آزار می کرد. راوی می گوید که: زن نِحریر ابه تحریر گفت: وای بر تو، از خدا بپرهیز، نمی دانی که کی در منزل تو است (و آن زن خوبی و صلاح آن حضرت را به نحریر شناسانید) و گفت که: من بر تو از او می ترسم که به جهت او، به بلایی گرفتار شوی. نِحریر گفت که: البته او را در میان در ندگان (یعنی: شیران) خواهم انداخت و با آن حضرت چنین کرد. پس دیدند که آن حضرت از او بودند.

۳۷۲ / ۱۳۵۶ محمد بن یحیی، از احمد بن اسحاق روایت کرده است که گفت: بر امام حسن عسکری الله داخل شدم و از او خواستم که بنویسد تا به خطئ نظر کنم و آن را بشناسم. چون نامهٔ آن حضرت بر من وارد شد، فرمود: «می نویسم». بعد از آن فرمود که: «ای احمد، به درستی که خط بر تو مختلف می شود از میان دو قلم از قلم درشت تا قلم ریزه (و مراد، ایس است که خطی که من بنویسم، نمی توانی که همان را سر مشق خود کنی و نامه ای که بر تو وارد شود و به من منسوب باشد، به همین بشناسی)؛ زیرا که خط به اعتبار درشتی و ریزکی قلم، تفاوت می کند. پس به سبب تفاوت آن، شک مکن».

بعد از آن دوات را طلبید و نوشت و شروع کرد که مَد بر میداشت از قعر دوات تا دهن

يَكْتُبُ.: أَسْتَوْهِبُهُ الْقَلَمَ الَّذِي كَتَبَ بِهِ، فَلَمَّا فَرَغَ مِنَ الْكِتَابَةِ، أَقْبَلَ يُحَدُّثَنِي ـوَ هُوَ يَمْسَحُ الْقَلَمَ بِمِنْدِيلِ الدَّوَاةِ سَاعَةً ـ ثُمَّ قَالَ: «هَاكَ يَا أَحْمَدُ» فَنَاوَلَنِيهِ.

فَقُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، إِنِّي مُغْتَمُّ لِشَيْءٍ يُصِيبُنِي فِي نَفْسِي وَ قَدْ أَرَدْتُ أَنْ أَسْأَلَ أَثَاكَ، فَلَمْ يُقْضَ لِي ذَلِكَ، فَقَالَ: «وَ مَا هُوَ يَا أَحْمَدُ؟» فَقُلْتُ: يَا سَيِّدِي، رُوِيَ لَنَا عَنْ آبَائِكَ أَنَّ نَوْمَ الْأُنْمِيَاءِ عَلَىٰ أَقْفِيَتِهِمْ، وَ نَوْمَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَىٰ أَيْمَانِهِمْ، وَ نَوْمَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَىٰ أَيْمَانِهِمْ، وَ نَوْمَ الْمُنَافِقِينَ عَلَىٰ شَمَائِلِهِمْ، وَ نَوْمَ الشَّيَاطِينِ عَلَىٰ وُجُوهِهِمْ؟ فَقَالَ عِنْ «كَذَٰلِكَ هُوَ».

فَقُلْتُ: يَا سَيِّدِي، فَإِنِّي أَجْهَدُ أَنْ أَنَامَ عَلَىٰ يَمِينِي، فَمَا يُمْكِنُنِي، وَ لَا يَاخُدُنِي النَّوْمُ عَلَيْهَا، فَسَكَتَ سَاعَةً، ثُمَّ قَالَ: «يَا أَخْمَدُ، ادْنُ مِنِّي». فَدَنَوْتُ مِنْهُ، فَقَالَ: «أَدْخِلْ يَدَكُ تَخْتَ ثِيَابِكِ»، فَأَدْخَلْتُهَا، فَأَخْرَجَ يَدَهُ مِنْ تَحْتِ ثِيَابِهِ، وَ أَدْخَلَهَا تَحْتَ شَيَابِي، فَمَسَحَ بِيَدِهِ الْيُمْنَىٰ عَلَىٰ جَانِبِيَ الأَيْسَرِ، وَ بِيَدِهِ الْيُسْرِىٰ عَلَىٰ جَانِبِيَ الأَيْسَرِ، وَ بِيَدِهِ الْيُسْرِىٰ عَلَىٰ جَانِبِيَ الأَيْمَنِ ثَوْمُ عَلَىٰ جَانِبِيَ الأَيْسَرِ، وَ بِيَدِهِ الْيُسْرِىٰ عَلَىٰ جَانِبِيَ الأَيْمَنِ يَشَارِي مُنذُ فَعَلَ ذَلِكَ بِي ﴿ وَ مَا أَقْدِرُ أَنْ أَنَامَ عَلَىٰ يَسَارِي مُنذُ فَعَلَ ذَلِكَ بِي ﴿ وَ مَا يَنْهُمُ عَلَيْهُا أَصْلًا.

## ١٢٥ ـ بَابُ مَوْلِدِ الصَّاحِبِ ﷺ

وُلِدَ ﴿ لِلنَّصْفِ مِنْ شَعْبَانَ سَنَةَ خَمْسٍ وَ خَمْسِينَ وَ مِائَتَيْنِ ١٣٥٧ / ١ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ الْأَشْعَرِيُّ ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ ، قَالَ . ١ / ١٣٥٧ قَالَ : خَرَجَ عَنْ أَبِي مُحَمَّدٍ ﷺ حِينَ قُتِلَ الزُّبَيْرِيُّ : «هٰذَا جَـزَاءُ مَـنِ افْـتَرِيٰ عَـلَى آن، من با خودگفتم \_در حالی که آن حضرت در کار نوشتن بود \_که از او خواهش می کنم که این قلم را که به آن نوشته به من ببخشد، و چون از نوشتن فارغ شد، شروع فرمود که با من سخن می گفت، و در آن حال قلم را به دستمالی که از برای دوات قرار داده بود می مالید، تا پاک شود. بعد از آن، فرمود که: «ای احمد، بگیر» و آن قلم را به من داد. عرض کردم که: فدای تو گردم، من بسیار غمناکم برای چیزی که به من می رسد در حق خودم، و خواستم که از پدرت بپرسم و آن از برایم مقدر نشد.

فرمودکه: «ای احمد، آن چه چیز است؟» عرض کردم که: ای سیّد من، برای ماروایت شده از پدرانت که خواب پیغمبران بر قفاهای ایشان است، و خواب مؤمنان بر دستهای راست ایشان، و خواب شیاطین بر رویهای ایشان (که ایشان، و خواب شیاطین بر رویهای ایشان (که پیغمبران بر پشت می خوابند، و مؤمنان بر دست راست، و منافقان بر دست چپ، و شیاطین بر رو).

آن حضرت الله فرمود که: «امر، همچنین است». عرض کردم که: ای آقای من، من منتهای سعی را به عمل می آورم که بر دست راست خود بخوابم و مرا ممکن نسمی شود و بر دست راست که می خوابم، مرا خواب نمی گیرد. خضرت ساعتی ساکت شد، بعد از آن فرمود که: «ای احمد، نزدیک من بیا». من به آن حضرت نزدیک شدم، پس فرمود که: «دستت را در زیر جامه های خویش داخل کن». من آن را داخل کردم. پس آن حضرت دستش را از زیر جامه های خود را بر وی آورد و آن را در زیر جامه های من در آورد و سه مرتبه دست راست خود را بر پهلوی چپ من مالید و دست چپ خود را بر طرف راست من مالید.

احمد میگوید که: از آن زمان که آن حضرت الله با من چنین کرد تا حال، نمی توانم که بر دست چپ بخوابم و بر دست چپ اصلاً مرا خواب نمیگیرد.

## ۱۲۵. باب در بیان مولد حضرت صاحب الزمانﷺ

آن حضرت الله متولّد شد در وقتی که نیمهای از ماه شعبان گذشته بـود در سـال دویست و پنجاه و پنجم از هجرت.

۱۳۵۷ / ۱ . حسین بن محمد اشعری، از معلّی بن محمد، از احمد بن محمد روایت کرده

اللّٰهِ فِي أَوْلِيَائِهِ، زَعَمَ أَنَّهُ يَقْتُلُنِي وَ لَيْسَ لِي عَقِبٌ، فَكَيْفَ رَأَىٰ قُدْرَةَ اللّٰهِ ؟» وَ وُلِدَ لَهُ وَلَدٌ سَمَّاهُ «محمد» سَنَةَ سِتًّ وَ خَمْسِينَ وَ مِائَتَيْنِ.

١٣٥٨ / ٢ . عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ ، قَالَ : حَدَّتَنِي مُحَمَّدٌ وَ الْحَسَنُ ـ ابْنَا عَلِيٌّ بْنِ إِبْرَاهِيمَ فِي سَنَةِ نِسْعٍ وَ سَبْعِينَ وَ مِائَتَيْنِ ، قَالَا : حَدَّتَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيٌّ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمْنِ الْعَبْدِيُّ فِي سَنَةِ نِسْعٍ وَ سَبْعِينَ وَ مِائَتَيْنِ ، قَالَ : حَدَّتَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيٌّ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمْنِ الْعَبْدِيُّ مِنْ عَبْدِ قَيْسٍ ، عَنْ ضَوْءِ بْنِ عَلِيٍّ الْعِجْلِيِّ ، عَنْ رَجُلٍ مِنْ أَهْلِ فَارِسَ سَمَّاهُ ، قَالَ : أَتَيْتُ شُرَّ مَنْ رَأَى ، وَ لَزِمْتُ بَابَ أَبِي مُحَمَّدِ اللهِ ، فَدَعَانِي مِنْ غَيْرِ أَنْ أَسْتَأْذِنَ ، فَلَمَّا وَنَى مَنْ رَأَى ، وَ لَزِمْتُ بَابَ أَبِي مُحَمَّدِ اللهِ ، فَدَعَانِي مِنْ غَيْرِ أَنْ أَسْتَأْذِنَ ، فَلَمَّا وَنَى مَنْ رَجُلُو مِنْ أَهْلِي ، ثُمَّ قَالَ لِي : «اقْعُدْ يَا فَلَانُ» . دَخَلْتُ وَ سَلَّمْتُ ، قَالَ لِي : «عَاعَةٍ مِنْ رِجَالٍ وَ نِسَاءٍ مِنْ أَهْلِي ، ثُمَّ قَالَ لِي : «مَا الَّذِي أَقْدَمَكَ ؟ » ثُمَّ قَالَ لِي : «مَا الَّذِي أَقْدَمَكَ ؟ » ثُمَّ عَالَ لِي : «مَا الَّذِي أَقْدَمَكَ ؟ » ثُمَّ عَالَ لِي : «مَا الَّذِي أَقْدَمَكَ ؟ » ثُمَّ قَالَ لِي : «مَا الَّذِي أَقْدَمَكَ ؟ » ثُمَّ قَالَ لِي : «مَا الَّذِي أَقْدَمَكَ ؟ » ثُمَّ قَالَ لِي : «مَا الَّذِي أَقْدَمَكَ ؟ »

قَالَ: فَكُنْتُ فِي الدَّارِ مَعَ الْخَدَمِ، ثُمَّ صِرْتُ أَشْتَرِي لَهُمُ الْحَوَائِحَ مِنَ السُّوقِ وَكُنْتُ أَذْخُلُ عَلَيْهِ مِنْ غَيْرِ إِذْنٍ إِذَا كَانَ فِي دَارِ الرِّجَالِ، فَدَخَلْتُ إِلَيْهِ يَوْماً وَ هُوَ فِي دَارِ الرِّجَالِ، فَدَخَلْتُ إِلَيْهِ يَوْماً وَ هُو فِي دَارِ الرِّجَالِ، فَسَمِعْتُ حَرَكَةً فِي الْبَيْتِ، فَنَادَانِي: «مَكَانَكَ لاَ تَبْرَحْ» فَلَمْ أَجْسُر أَخْرُجُ وَ الرِّجَالِ، فَسَمِعْتُ حَرَكَةً فِي الْبَيْتِ، فَنَادَانِي: «مَكَانَكَ لاَ تَبْرَحْ» فَلَمْ أَجْسُر أَخْرُجُ وَ لاَ أَدْخُلُ، فَخَرَجَتْ عَلَيَّ جَارِيَةٌ مَعَهَا شَيْءٌ مُعَظَّى، ثُمَّ نَادَانِيَ: «ادْخُلْ» فَدَخَلْتُ، وَ لاَ أَدْخُلُ، فَخَرَجَتْ عَلَيَّ جَارِيَةٌ مَعَهَا شَيْءٌ مُعَظَّى، ثُمَّ نَادَانِيَ: «ادْخُلْ» فَدَخَلْتُ، وَ نَادَانِيَ: «ادْخُلْ» فَدَخَلْتُ، وَ نَادَانِيَة ، فَرَجَعَتْ، فَقَالَ لَهَا: «اكْشِفِي عَمَّا مَعَكِ» فَكَشَفَتْ عَنْ غُلامٍ أَبْيَضَ، فَالَ الْهَا: «اكْشِفِي عَمَّا مَعَكِ» فَكَشَفَتْ عَنْ غُلامٍ أَبْيَضَ، حَسَنِ الْوَجْدِ، وَكَشَفَتْ عَنْ بَطْنِهِ، فَإِذَا شَعْرُ نَابِتُ مِنْ لَبَّتِهِ إِلَىٰ سُرَّتِهِ، أَخْصُرُ، لَيْسَ بِأَسْوَدَ، فَقَالَ: «هٰذَا صَاحِبُكُمْ».

ثُمَّ أَمَرَهَا فَحَمَلَتُهُ، فَمَا رَأَيْتُهُ بَعْدَ ذَٰلِكَ حَتَّىٰ مَضَىٰ أَبُو مُحَمَّدٍٍٍٕ.

فَقَالَ ضَوْء بْنُ عَلِيٍّ: فَقُلْتُ لِلْفَارِسِيِّ: كَمْ كُنْتَ تُقَدِّرُ لَهُ مِنَ السِّنِينَ؟ قَالَ: سَنَتَيْنِ. قَالَ الْعَبْدِيُّ: فَقُلْتُ لِضَوْءٍ: كَمْ تُقَدِّرُ لَهُ أَنْتَ؟ قَالَ: أَرْبَعَ عَشْرَةَ سَنَةً. قَالَ أَبُو عَلِيٍّ وَ أَبُو عَبْدِ اللهِ: وَ نَحْنُ نُقَدِّرُ لَهُ إِحْدَىٰ وَ عِشْرِينَ سَنَةً. است که گفت: ... تا آخر آنچه در باب اشاره به سوی حضرت صاحب الزّمان الله گذشت. است که گفت: ... تا آخر آنچه در باب اشاره به سوی حضرت صاحب الزّمان الله گذشت. ۱۳۵۸ / ۲ . علی بن محمد روایت کرده و گفته است که: حدیث کردند مرامحمد و حسن پسران علی بن ابراهیم در سال دویست و هفتاد و نه و گفتند که: حدیث کرد ما را محمد بن علی بن عبدالرّحمان عبدی که از قبیلهٔ عبدالقیس است، از ضوء بن علی عِجْلی، از مردی از اهل فارس که او را نام برد که گفت: به سرّ من رأی آمدم و بر درِ خانهٔ امام حسن عسکری الله ماندم، پس مرا طلبید بی آن که رخصت طلب کنم، و چون داخل شدم و سلام کردم، فرمود که: های ابو فلان، حالت چون است؟ پس به من فرمود که: «بنشین ای فلان»، بعد از آن مرا سؤال

ماندم، پس مراطلبید بی ان که رخصت طلب کنم، و چون داخل شدم و سلام کردم، فرمود که: «بنشین ای فلان»، بعد از آن مراسؤال کرد از جماعتی از مردان و زنان از کسان من و فرمود که: «بنشین ای فلان»، بعد از آن مراسؤال کرد از جماعتی از مردان و زنان از کسان من و فرمود که: «چه باعث شد که تو را به اینجا آورد؟» (تا آخر آنچه در باب مذکور گذشت. اولیکن در آخر حدیث چون اوّل آن زیادتی و تتمه هست که در آنجا بود و آن تتمه این است که:) پس ضوء بن علی گفت که: به آن فارسی گفتم که: از برایش چند سال را مظنّه می کردی؟ گفت: دو سال. عبدی گفت که: من به ضوء گفتم که: تو چند سال را از برایش مظنّه می کنی؟ گفت: چهارده سال و ابو علی و ابو عبدالله گفتند که: ما از برایش بیست و یک سال را مظنّه می کنی؟ گفت: چهارده سال و ابو علی و ابو عبدالله گفتند که: ما از برایش بیست و یک سال را مظنّه می کنیم؟ چه ایشان آن حضرت را در اوقات مختلف دیده بو دند.

مي خريدم، و بر ايشان داخل مي شدم بي أنكه رخصت طلب كنم، هر گاه مردان در خانه بودند.

۱. فرمانی از امام حسن عسکری الله بیرون آمد در هنگامی که زبیری لعنه الله کشته شد که: ۱ این است جزای هر که بر خدا جرأت کند در حق دوستان آن جناب. زبیری گمان می کرد که او مرا خواهد کشت، و مرا فرزندی نباشد. پس قدرت خدا را در باب خود چگونه دید؟، و برای آن حضرت فرزندی متولد شد که او را ۱ م ح م ده نام کرد در سال دویست و پنجاه و شش.

۲. عرض کردم که: رغبت در خدمت و شوق ملازمت تو. فرمود: اپس بر درِ خانه باش.
 راوی میگوید که: من با خدمت کاران در خانه بودم. بعد از آن، چنان شدم که آنچه را می خواستند برای ایشان از بازار

راوی میگوید که: بعد از آن، روزی به آن حضرت داخل شدم، و آن حضرت در دیوان خانه تشریف داشت در آن خانه آواز حرکتی را شنیدم. پس مرا آواز داد که به جای خویش باش و به جایی مرو. پس من جرأت نکردم که داخل شوم، یا بیرون روم و در همان جا ایستاده بودم که کنیزی بیرون آمد و رو به من می آمد، و با آن کنیز چیزی بود که آن را پوشانیده بودند. پس حضرت مرا را آواز داد که داخل شو، چون داخل شدم، کنیز را آواز داد که برگرد، و پس آن کنیز برگشت و به خدمت آن حضرت آمد. حضرت فرمود که: «آنچه با نو است، ظاهر کن و پرده را از روی آن برداره. آن کنیز، پسری را ظاهر ساخت سفید و خوش رو و جامه را از شکمش دور کرد، پس دیدم که مویی روییده از ابتدای سینه مبارک آن کودک تا نافش، و آن موی، سبز بود نه سیاه.

بعد از آن، حضرت فرمود که: «این، صاحب شما است». پس آن کنیز را امر فرمود که او را برداشت، و من بعد از آن او را ندیدم تا آنکه امام حسن ﷺ وفات فرمود.

١٣٥٩ / ٣. عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ وَ عَنْ غَيْرٍ وَاحِدٍ مِنْ أَصْحَابِنَا الْقُمِّيِّينَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْن مُحَمَّدٍ الْعَامِرِيِّ، عَنْ أَبِي سَعِيدٍ غَانِمِ الْهِنْدِيِّ، قَالَ: كُنْتُ بِـمَدِينَةِ الْـهِنْدِ ــالْـمَعْرُوفَةِ بِقِشْمِيرَ الدَّاخِلَةِ۔وَ أَصْحَابُ لِي يَقْعُدُونَ عَلَىٰ كَرَاسِيَّ عَنْ يَمِينِ الْمَلِكِ أَرْبَعُونَ رَجُلًا كُلُّهُمْ يَقْرَأُ الْكُتُبَ الْأَرْبَعَةَ؛ التَّوْرَاةَ، وَ الْإِنْجِيلَ، وَ الزَّبُورَ، وَ صُحُفَ إِبْرَاهِيمَ، نَقْضِي بَيْنَ النَّاسِ، وَ نُفَقِّهُهُمْ فِي دِينِهِمْ، وَ نُفْتِيهِمْ فِي حَــَلَالِهِمْ وَ حَرَامِهِمْ، يَفْزَعُ النَّاسُ إِلَيْنَا: الْمَلِكُ فَمَنْ دُونَهُ، فَتَجَارَيْنَا ذِكْرَ رَسُولِ اللَّهِﷺ. فَقُلْنَا: هٰذَا النَّبِيُّ الْمَذْكُورُ فِي الْكُتُب قَدْ خَفِيَ عَلَيْنَا أَمْرُهُ، وَ يَجِبُ عَلَيْنَا الْفَحْصُ عَنْهُ وَ طَلَبُ أَثَرِهِ، وَ اتَّفَقَ رَأْيُنَا وَ تَوَافَقْنَا عَلَىٰ أَنْ أَخْرُجَ، فَأَرْتَادَ لَهُمْ، فَخَرَجْتُ وَ ِمَعِي مَالٌ جَلِيلٌ، فَسِرْتُ اثْنَىٰ عَشَرَ شَـهْراً حَتَّىٰ قَرُبْتُ مِنْ كَابُلَ، فَعَرَضَ لِي قَوْمٌ مِنْ الثَّرُكِ، فَقَطَعُوا عَلَيَّ، وَ أَخَذُوا مَـالِي، وَ جُرِحْتُ جِرَاحَاتٍ شَدِيدَةً ، وَ دُفِعْتُ إِلَىٰ مَدِينَةِ كَابُلَ ، فَأَنْفَذَنِي مَلِكُهَا \_لَمَّا وَقَفَ عَلىٰ خَبَرِي-إِلَىٰ مَدِينَةِ بَلْخَ، وَ عَلَيْهَا إِذْ ذَاكَ ذَاوُدُ بْنُ الْعَبَّاسِ بْنِ أَبِي أَسْوَدَ، فَبَلَغَهُ خَبَرِي، وَ أَنِّي خَرَجْتُ مُرْتَاداً مِنَ الْهِنْدِ، وَ تَعَلَّمْتُ الْفَارِسِيَّةَ، وَ نَاظَرْتُ الْفُقَهَاءَ وَ أَصْحَابَ الْكَـلَام، فَأَرْسَلَ إِلَيَّ دَاوُدُ بْنُ الْعَبَّاسِ. فَأَحْضَرَنِي مَجْلِسَهُ، وَ جَمَعَ عَـلَيَّ الْـفُقَهَاءَ، فَنَاظَرُونِي، فَأَعْلَمْتُهُمْ أَنِّي خَرَجْتُ مِنْ بَلَدِي أَطْلُبُ هٰذَا النَّـبِيَّ الَّـذِي وَجَــدْتُهُ فِــى الْكُتُبِ، فَقَالَ لِي: مَنْ هُوَ؟ وَ مَا اسْمُهُ؟ فَقُلْتُ: مُحَمَّدٌ، فَقَالُوا: هُوَ نَبِيُّنَا الَّذِي تَطْلُبُ، فَسَأَلْتُهُمْ عَنْ شَرَائِعِهِ، فَأَعْلَمُونِي.

فَقُلْتُ لَهُمْ: أَنَا أَعْلَمُ أَنَّ مُحَمَّداً نَبِيُّ، وَ لَا أَعْلَمُهُ هٰذَا الَّذِي تَصِفُونَ أَمْ لَا؟ فَأَعْلِمُونِي مَوْضِعَهُ لِأَقْصِدَهُ، فَأُسَائِلَهُ عَنْ عَـلَامَاتٍ عِنْدِي وَ دَلَالَاتٍ، فَإِنْ كَانَ صَاحِبِيَ الَّذِي

۱۳۵۹ / ۳ . على بن محمد، و از چندين نفر از اصحاب قمّيان ما، از محمد بـن مـحمد عامری، از ابو سعید غانم هندی روایت کرده است که گفت: من در شهری از شهرهای هند بودم که مشهور است به کشمیر داخل (یعنی:کشمیری که داخل است در زمین هند؛ نه آن کشمیری که خارج از زمین هند است) و آشنایانی چند داشتم که همه از طرف دست راست پادشاه بر کرسیها مینشستند، و ایشان چهل نفر بودند، و همهٔ ایشان کتابهای چهارگانه را که عبارت است از: تورات و انجیل و زبور و صحف ابراهیم، میخواندند و ما در میان مردمان حکم میکردیم و ایشان را در دینی که داشتند، دانشمند میگردانیدیم، و در حلال و حرامی که داشتند، ایشان را فتوا می دادیم و همهٔ مردمان از پادشاه و غییر او و آنان که در مرتبه از او پست تر بو دند، به سوی ما پناه می آور دند، و در مسائل به ما رجوع می نمو دند، پس ذکر رسول خداﷺ را جاری کردیم و نامش را مذکور نمودیم و گفتیم که: این پیغمبر کـه در کـتابهای آسمانی مذکور است، امرش بر ما پوشیده شده است، و بر ما واجب است که او را تفخص کنیم و نشانهٔ او را طلب نماییم، و رأى ما متَّفق شد (و با یكدیگر اتَّفاق نمو دیم) بر این که من بیرون آیم و پیغمبر و احوال او را از برای ایشان طلب کنم، پس بیرون آمدم و مال بسیاری با من بود و دوازده ماه گشتم تابه کابل نزدیک شدم و گروهی از ترکان به من برخوردند و مرا مانع شدند و بر من غالب آمدند و مال مراگرفتند و زخمهای سختی به من رسید و کسی مرا به شهر کابل رسانید و پادشاه کابل چون بر خبر من مطلّع شد، مرا بـه شـهر بـلخ فـرستاد و در آن وقت، داود بن عبّاس بن ابي اسود، حاكم بلخ بود. پس خبر من به او رسيد و به او گفتند كه: من به عنوان طلب دين از هند بيرون آمدهام و لغت فارسى را آمو ختهام و با فقها و متكلّمان مباحثه کر دهام.

داود بن عبّاس به سوی من فرستاد و مرا در مجلس خود حاضر گردانید، و فقها را بر سر من جمع کرد و با من گفت و گو کردند. پس من ایشان را اعلام نمودم که من از شهر خویش بیرون آمده ام از برای طلب کردن این پیغمبری که ذکر او را در کتابها یافته ام. داود به من گفت که: آن پیغمبر کیست و نامش چیست؟ گفتم: محمد. داود گفت که: آن پیغمبر مااست که تو او را می طلبی. من از فقهای شرایع دین، آن حضرت را سؤال کردم و ایشان مرا اعلام کردند، پس به ایشان گفتم که: من می دانم محمد، پیغمبر است و نمی دانم که آن همین است که شما او را وصف می کنید، یا نه؟ پس موضع او را به من اعلام کنید و بگویید که در کجا

طَلَبْتُ، آمَنْتُ بِهِ، فَقَالُوا: قَدْ مَضَىٰ ﴿ فَقُلْتُ: فَمَنْ وَصِيُّهُ وَ خَلِيفَتُهُ؟ فَـقَالُوا: أَبُـو بَكْرٍ.

قُلْتُ: فَسَمُّوهُ لِي؛ فَإِنَّ هٰذِهِ كُنْيَتُهُ، قَالُوا: عَبْدُ اللّهِ بْنُ عُمْمَانَ، وَ نَسَبُوهُ إِلَىٰ قُرَيْشٍ. قُلْتُ: فَانْسُبُوا لِي مُحَمَّداً نَبِيَّكُمْ، فَنَسَبُوهُ لِي، فَقُلْتُ: لَيْسَ هٰذَا صَاحِبِيَ اللّهِي قُلْتُ: فَانْسُبُوا لِي مُحَمَّداً نَبِيَّكُمْ، فَنَسَبُوهُ لِي، فَقُلْتُ: لَيْسَ هٰذَا صَاحِبِيَ اللّهِي قُلْتُ وَابْنُ عَمِّهِ فِي النَّسَبِ، وَ زَوْجُ طَلَبْتُ، صَاحِبِيَ النِّي أَظُلُبُهُ خَلِيفَتُهُ أَخُوهُ فِي الدِّينِ، وَ ابْنُ عَمِّهِ فِي النَّسَبِ، وَ زَوْجُ ابْنَتِهِ، وَ أَبُو وُلْدِهِ، لَيْسَ لِهٰذَا النَّبِيِّ ذُرِّيَّةً عَلَى الأَرْضِ غَيْرُ وُلْدِ هٰذَا الرَّجُلِ الَّذِي هُو خَلِيفَتُهُ.

قَالَ: فَوَثَبُوا بِي، وَ قَالُوا: أَيُّهَا الْأَمِيرُ، إِنَّ هٰذَا قَدْ خَرَجَ مِنَ الشَّرْكِ إِلَى الْكُفْرِ، هٰذَا حَلَى اللَّهُ مِن الشَّرْكِ إِلَى الْكُفْرِ، هٰذَا الدَّمِ، فَقَلْتُ لَهُمْ: يَا قَوْمُ، أَنَا رَجُلُ مَعِي دِينٌ، مُتَمَسِّكٌ بِهِ، لَا أُفَارِقُهُ حَتّىٰ أَرىٰ مَا هُوَ أَقُوىٰ مِنْهُ، إِنِّي وَجَدْتُ مِنْفَةَ هٰذَا الرَّجُلِ فِي الْكُتُبِ الَّتِي أَنْزَلَهَا اللَّهُ عَلَىٰ أَنْبِيَائِهِ، مَا هُو أَقُوىٰ مِنْهُ، إِنِّي وَجَدْتُ مِنْفَةَ هٰذَا الرَّجُلِ فِي الْكُتُبِ الَّتِي أَنْزَلَهَا اللَّهُ عَلَىٰ أَنْبِيَائِهِ، وَ إِنَّمَا خَرَجْتُ مِنْ بِلَادِ الْهِنْدِ وَ مِنَ الْعِزِّ الَّذِي كُنْتُ فِيهِ طَلَبًا لَهُ، فَلَمَّا فَحَصْتُ عَنْ أَمْرِ صَاحِبِكُمُ الَّذِي ذَكَرْتُمْ، لَمْ يَكُنِ النَّبِيَّ الْمَوْصُوفَ فِي الْكُتُبِ، فَكَفُوا عَنِّي.

 میباشد تا من او را قصد کنم و به نزد او روم و از او سؤال کنم، از علامتها و دلالتها که در نزد من است و آنها را میدانم. پس اگر صاحب من باشد که او را طلب کردهام، به او ایسمان می آورم. گفتند که: آن حضرت از دنیا رفته است. گفتم که: وصی و جانشین او کیست؟ گفتند: ابوبکر. گفتم که: نامش را برای من بیان کنید؛ زیرا که این کنیت او است. گفتند: عبدالله پسر عثمان و او را به قریش نسبت دادند. گفتم که: نسب پیغمبر خویش محمد را برای من بیان کنید. پس نسب او را برای من بیان کردند. گفتم که: اینک آن پیغمبری که من او را طلب می کنم، نسب پیغمبری که من او را طلب می کنم، نسب پیغمبری که من او را طلب می کنم، نسب پیغمبری که من او را طلب می کنم، جانشینش برادر اوست در دین و پسر عموی او در نسب و شوهر دختر او و پدر فرزندان او و این پیغمبر را بر روی زمین فرزندی نیست غیر از نسب و شوهر دختر او و پدر فرزندان او و این پیغمبر را بر روی زمین فرزندی نیست غیر از فرزندان این مردی که جانشین اوست.

غانم میگوید که: چون این را شنیدند، به سوی من جستند و گفتند: ایها الامیر، این مرد از شرک بیرون آمده و داخل کفر شده است، و اینک خونش حلال است. من به ایشان گفتم: ای گروه، من مردی ام که دین دارم، و به آن جنگ در زده ام و آن را محکم گرفته ام و از آن مفارقت نمی کنم، تا چیزی را ببینم که از آن قوی تر باشد. به درستی که من صفت این مرد را یافتم در کتابهایی که خدا آنها را بر پیغمبرانش فرو فرمشاده و جز این نیست که از بلاد هند بیرون آمدم و از عزتی که در آن بودم، دست برداشتم، به جهت آنکه او را طلب کنم. و چون از امر پیغمبر شما که شما او را ذکر کر دید، تفحص کردم، آن پیغمبری که در کتابها و صف شده بود، نبود، پس دست از من بردارید.

و حاکم به سوی مردی فرستاد که او را حسین بن اشکیب می گویند و او را طلبید و چون آمد، به او گفت که: با این مرد هندی مباحثه کن. حسین در جواب حاکم گفت که: خدا تو را به اصلاح آورد، در نزد تو فقها و علما هستند و ایشان به مباحثه کردن با او دانا تر و بینا ترند. حاکم گفت: با او مباحثه کن؛ چنانچه من به تو می گویم و با او خلوت کن و از برای او باریک شو و خوب دل بدار تا درست خاطر نشان او کنی و با او مدارایی و ملاطفت و مهربانی کن و چون به خلوت رفتیم، حسین بن اشکیب به من گفت بعد از آن که با یکدیگر گفت و گو کرده بو دیم و آنچه را بایست او به من بگوید گفته بود، که آن پیغمبری که تو او را طلب می کنی، همین پیغمبری است که این گروه او را وصف کردند

وَ أَبُو الْحَسَنِ وَ الْحُسَيْنِ سِبْطَيْ مُحَمَّدٍ ﷺ.

قَالَ غَانِمُ أَبُو سَعِيدٍ: فَقُلْتُ: اللّٰهُ أَكْبَرُ، هٰذَا الَّذِي طَلَبْتُ؛ فَانْصَرَفْتُ إِلَىٰ دَاوُدَ بْنِ الْعَبَّاسِ، فَقُلْتُ لَهُ: أَيُّهَا الْأَمِيرُ، وَجَدْتُ مَا طَلَبْتُ، وَ أَنَا أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللّٰهُ وَ أَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللّٰهِ.

قَالَ: فَبَرَّنِي، وَ وَصَلَنِي، وَ قَالَ لِلْحُسَيْنِ: تَفَقَّدْهُ. قَالَ: فَمَضَيْتُ إِلَيْهِ حَتَّىٰ آنَسْتُ بِهِ، وَ فَقَهَنِي فِيمَا احْتَجْتُ إِلَيْهِ مِنَ الصَّلَةِ وَ الصِّيَامِ وَ الْفَرَائِضِ.

قَالَ: فَقُلْتُ لَهُ: إِنَّا نَقْرَأُ فِي كُتُبِنَا أَنَّ مُحْقَداً خَاتَمُ النَّبِيِّينَ، لَا نَبِيَّ بَعْدَهُ، وَ أَنَّ الْأَمْرَ مِنْ بَعْدِهِ إِلَىٰ وَصِيِّهِ وَ وَارِثِهِ وَ خَلِيفَتِهِ مِنْ بَعْدِهِ، ثُمَّ إِلَى الْوَصِيِّ بَعْدَ الْوَصِيِّ، لَا يَزَالُ مِنْ بَعْدِهِ إِلَىٰ وَصِيِّ وَصِيِّ بَعْدَ الْوَصِيِّ، لَا يَزَالُ أَمْرُ اللّهِ جَارِياً فِي أَعْقَابِهِمْ حُتَى تَنْقَضِيَّ الدُّنْيَا، قَمْنْ وَصِيُّ وَصِيٍّ مُحَمَّدٍ؟ قَالَ: الْمُحَدِياً فِي أَعْقَابِهِمْ حُتَى تَنْقَضِيَّ الدُّنْيَا، قَمْنْ وَصِيُّ وَصِيًّ مُحَمَّدٍ؟ قَالَ: الْحَسَنُ، ثُمَّ الْحُسَيْنُ ابْنَا مُحَمَّدٍ - ثُمَّ سَاقَ الأَمْرَ فِي الْوَصِيَّةِ حَتَّى انْتَهِى إِلَىٰ صَاحِبِ الزَّمَانِيُّ. الرَّمَانِ اللهِ عَلَى الْوَصِيَّةِ حَتَّى انْتَهَى إِلَىٰ صَاحِبِ الزَّمَانِ اللهِ .

ثُمَّ أَعْلَمَنِي مَا حَدَثَ؛ فَلَمْ يَكُنْ لِي هِمَّةٌ إِلَّا طَلَبُ النَّاحِيَةِ.

فَوَافَىٰ قُمَّ، وَ قَعَدَ مَعَ أَصْحَابِنَا فِي سَنَةِ أَرْبَعٍ وَ سِنِّينَ، وَ خَرَجَ مَعَهُمْ حَتَّىٰ وَافَیٰ بَغْدَادَ، وَ مَعَهُ رَفِيقٌ لَهُ مِنْ أَهْلِ السِّنْدِ كَانَ صَحِبَهُ عَلَى الْمَذْهَبِ.

قَالَ: فَحَدَّثَنِي غَانِمٌ، قَالَ: وَ أَنْكَرْتُ مِنْ رَفِيقِي بَـعْضَ أَخْــلَاقِهِ، فَـهَجَرْتُهُ، وَ

و امر در جانشین او چنانچه ایشان گفتند، نیست. این پیغمبر، محمد بن عبدالله بن عبدالمطّلب است و وصی او، علی بن ابیطالب بن عبدالمطّلب است و آن حضرت، شوهر فاطمه دختر محمد الله است و پدر حسن و حسین که دو نبیرهٔ محمدند.

ابو سعید غانم میگوید که: من گفتم: الله اکبر! اینک همان است که من طلب میکردم، پس به سوی داود بن عبّاس برگشتم و به او گفتم که: ایّها الامیر، آنچه را که طلب میکردم یافتم، و من شهادت میدهم که نیست خدایی مگر خدا و این که محمدﷺ رسول خدا است.

غانم میگوید: پس داود با من نیکی و احسان نمود، و عطا و جائزه داد و به حسین گفت که: او را تفقّد کن و بارجویی نما و از احوالش غافل مشو. غانم میگوید: بعد از آن، یه سوی حسین رفتم و یا او اُنس گرفتم و مرا دانشمند گردانید در آنچه به آن محتاج بودم؛ از نماز و روزه و سایر واجبات.

غانم می گوید که: به او گفتم که: ما در کتاب های خود می خوانیم که محمد الله علی خاتم پیغمبران است، که پیغمبری بعد از او نیست، رنیز می خوانیم که امر امامت بعد از او، با وصی و وارث و خلیفهٔ بعد از او است. بعد از آن با وصی بعد از وصی و پیوسته امر خدا که خلافت است، در فرزندان ایشان جاری است تا میا تمام شود. پس وصی وصی محمد کیست؟ گفت که: امام حسن، بعد از آن امام حسین، پسران محمد. پس امر را راند در باب وصیت و همه را شمر د تا به حضرت صاحب الزمان به رسید. پس آنچه حادث شده بود از امر غایب شدن، به من اعلام نمود. بعد از آن مرا همتی نبود مگر طلب کردن ناحیهٔ مقدّسه و منزل آن حضرت و همه همة همت من بر آن مقصود شد.

راوی میگوید: پس غانم به قم آمد و با اصحاب ما نشست در سال شصت و چهارم (و ظاهر این است که دویست، از حدیث افتاده باشد، یا آنکه به جهت ظهور ذکر، نکرده، چنان که متعارف است که کسور را ذکر میکنند و عدد تام معلوم معهود را می اندازند و این، اظهر است). حاصل مراد آنکه: غانم در سال دویست و بیست و چهارم در شهر قم بود و با اصحاب ما بیرون رفت تا به بغداد رسید و او را رفیقی بود از اهل سِند که با او بود و به جهت هم مذهبی همراه او شده بود.

راوی میگوید که: غانم مرا خبر داد و گفت که: بعضی از اخلاق رفیق خود را انکار کردم

خَرَجْتُ حَتَىٰ سِرْتُ إِلَى الْعَبَّاسِيَّةِ أَتَهَيَّأُ لِلصَّلَاةِ وَ أَصَلِّي، وَ إِنِّي لَوَاقِفٌ مُتَفَكِّرٌ فِيمَا قَصَدْتُ لِطَلَبِهِ إِذَا أَنَا بِآتٍ قَدْ أَتَانِي، فَقَالَ: أَنْتَ فُلَانٌ؟ \_اشمُهُ بِالْهِنْدِ \_فَقُلْتُ: نَعَمْ، فَقَالَ: أَنْتَ فُلَانٌ؟ \_اشمُهُ بِالْهِنْدِ \_فَقُلْتُ: نَعَمْ، فَقَالَ: فَقَالَ: فَيَخَلُّلُ بِي الطُّرُقَ حَتَىٰ أَتى ذَاراً وَ فَقَالَ: هُمَوْ حَباً يَا فُلَانُ بِي الطُّرُقَ حَتَىٰ أَتى ذَاراً وَ بُسْتَاناً، فَإِذَا أَنَا بِهِ عَلَيْ جَالِش، فَقَالَ: همْ حَباً يَا فُلَانُ \_بِكَلَم الْهِنْدِ \_كَيْفَ حَالُكَ؟ وَ كَيْفَ خَالُكَ؟ وَ كَيْفَ خَالُكَ؟ وَكَيْفَ خَالُكَ؟ وَكَيْفَ خَالُكَ؟ وَكَيْفَ خَالُكَ؟ وَكَيْفَ خَالُكَ؟ وَكَيْفَ خَالُكَ؟ وَكَيْفَ خَالُكَ؟ وَ كَيْفَ خَلَقْتَ فُلَاناً وَ فُلَاناً؟» حَتّىٰ عَدَّ الْأَرْبَعِينَ كُلَّهُمْ، فَسَاءَلَنِي عَنْهُمْ وَاحِداً وَاحِداً، ثُمَّ أَخْبَرَنِي بِمَا تَجَارَيْنَا، كُلُّ ذَلِكَ بِكَلَامِ الْهِنْدِ.

ثُمَّ قَالَ: «أَرَدْتَ أَنْ تَحُجَّ مَعَ أَهْلِ قُمَّ؟» قُلْتُ: نَعَمْ، يَا سَيِّدِي، فَقَالَ: «لَا تَحُجَّ مَعَ أَهْلِ قُمَّ؟» قُلْتُ: نَعَمْ، يَا سَيِّدِي، فَقَالَ: «لَا تَحُجَّ مَعَ أَهْلِ قُمَّ؟» ثُمَّ أَلَقَىٰ إِلَيَّ صُرَّةً كَانَتْ بَيْنَ يَدَيْهِ، مَعَهُمْ، وَ انْصَرِفْ سَنَتَكَ هٰذِهِ، وَ حُجَّ فِي قَابِلٍ». ثُمَّ أَلَقَىٰ إِلَيَّ صُرَّةً كَانَتْ بَيْنَ يَدَيْهِ، فَقَالَ لِيَ: «اجْعَلْهَا نَفَقَتَكَ، وَ لَا تَذْخُلُ إِلَى بَعْدَادُ إِلَىٰ فُلَانٍ مِسَمَّاهُ وَ لَا تُطْلِعْهُ عَلَىٰ شَيْءٍ»، وَ انْصَرِفْ إِلَيْنَا إِلَى الْبَلَدِ.

ثُمَّ وَافَانَا بَعْضُ الْفُيُوجِ، فَأَعْلَمُونَا أَنَّ أَصْحَابَنَا انْصَرَفُوا مِنَ الْعَقَبَةِ، وَ مَضَىٰ نَحْوَ خُرَاسَانَ، فَلَمَّا كَانَ فِي قَابِلٍ، حَجَّ وَ أَرْسَلَ إِلَيْنَا بِهَدِيَّةٍ مِنْ طُرَفِ خُرَاسَانَ، فَأَقَامَ بِهَا مُدَّةً. ثُمَّ مَاتَ رَحِمَهُ اللَّهُ.

١٣۶٠ / ٢٠ علي بن مُحَمَّدٍ ، عَنْ سَعْدِ بْنِ عَبْدِ اللهِ ، قَالَ : إِنَّ الْحَسَنَ بْنَ النَّضْرِ وَ أَبَا صِدَامٍ وَ جَمَاعَةً تَكَلَّمُوا بَعْدَ مُضِيِّ أَبِي مُحَمَّدٍ إِنَّ فِيمًا فِي أَيْدِي الْوُكَلَاءِ ، وَ أَرَادُوا الْفَحْصَ ، فَجَاءَ الْحَسَنُ بْنُ النَّضْرِ إلىٰ أَبِي الصِّدَامِ ، فَقَالَ : إِنِّي أُرِيدُ الْحَجَّ ، فَقَالَ لَهُ أَبُو صِدَامٍ : أَخْرُهُ هٰذِهِ السَّنَة ، فَقَالَ لَهُ الْحَسَنُ بْنُ النَّضْرِ : إِنِّي أَفْزَعُ فِي الْمَنَامِ وَ لَا بُدَّ مِنَ صِدَامٍ : أَنِّي أَفْزَعُ فِي الْمَنَامِ وَ لَا بُدَّ مِنَ

و از آن خوشم نیامد، پس از او جدا شدم و بیرون رفتم تا به عبّاسیّه رسیدم، ا و در کار مهیّا شدن برای نماز و نماز کردن بودم، و من ایستاده و متفکّر بودم در آنچه از برای طلب کردن آن قصد کرده بودم، ناگاه دیدم که کسی به نزد من آمد و گفت: تویی که نامت در هند فلان است؟ گفتم: آری. گفت: آقای خود را اجابت کن که تو را می طلبد. من با او روانه شدم و پیوسته مرا در راه ها و کوچه ها داخل می نمود تا آن که در خانه و بستانی آمد. ناگاه دیدم که آن حضرت ناش نشسته و به سخن اهل هند فرمود که: «ای فلان، خوش آمدی، حالت چون است؟ و چگونه گذاشتی فلان و فلان و فلان را؟ تا آن که همهٔ آن چهل نفر را شمرد و نام برد و مرا از حال ایشان یک به یک سؤال کرد.

بعد از آن مرا خبر داد به آنچه آن را جاری ساخته بودیم و همهٔ اینها را به سخن اهل هند می فرمود و فرمود که: ۱۱ اده کردهای که با اهل قم به حج روی؟ عرض کردم: آری، ای سیّد من. فرمود که: ۱۱ با ایشان به حج مرو و در این سال برگرد و در سال آینده به حج روه. پس کیسه زری که در پیش رویش بود، به سوی من انداخت و فرمود که: ۱۱ ین را خرجی خویش گردان و در بغداد، در خانهٔ فلان داخل مشو و آل شخص را نام بر دو فرمود که: ۱۱ و را بر هیچ چیز مطلع مگردان».

راوی میگوید که: غانم برگشت به سوی ما و به آن شهری که بودیم، و بعد از آن پیکها به نزد ما آمدند و ما را اعلام کردند که اصحاب ما که به حج رفته بودند، از عقبه برگشتند و به حج نرفتند و غانم به جانب خراسان رفت و چون سال آینده شد، به حج رفت و از طرف خراسان هدیه و سوغاتی به سوی ما فرستاد، و مدّتی در خراسان ماند و در آنجا و فات کرد، خدا او را رحمت کند.

بن نضر و گروهی بعد از آنکه امام حسن عسکری از دنیا رفت، در باب آنچه در دست ابو صِدام و گروهی بعد از آنکه امام حسن عسکری از دنیا رفت، در باب آنچه در دست وکلای آن حضرت بود، سخن گفتند و اراده کردند که تفحص کنند و جستجو نمایند. پس حسن بن نضر به نزد ابو صِدام آمد و گفت که: من اراده دارم که به حج روم. ابو صدام گفت که: امسال آن را به تأخیر انداز. حسن گفت که: من در خواب می ترسم و خواب پریشان می بینم

۱. و آن عمارت و مسجد بني عبّاس است در سامرّه، و ترجمهٔ آن به قريهٔ عبّاسيّه صورتي ندارد. (مترجم)

الْخُرُوجِ، وَ أَوْصَىٰ إِلَىٰ أَحْمَدَ بْنِ يَعْلَى بْنِ حَمَّادٍ، وَ أَوْصَىٰ لِلنَّاحِيَةِ بِمَالٍ، وَ أَمَرَهُ أَنْ لَا يُخْرِجَ شَيْئاً إِلَّا مِنْ يَدِهِ إِلَىٰ يَدِهِﷺ بَعْدَ ظُهُورِهِ.

قَالَ: فَقَالَ الْحَسَنُ: لَمَّا وَافَيْتُ بَغْدَادَ، اكْتَرَيْتُ دَاراً فَنَزَلْتُهَا، فَجَاءَنِي بَغْضُ الْوُكَلَاءِ بِثِيَابٍ وَ دَنَانِيرَ، وَ خَلَّفَهَا عِنْدِي، فَقُلْتُ لَهُ: مَا هٰذَا؟ قَالَ: هُو مَا تَرىٰ، ثُمَّ جَاءَنِي آخَهُ بُنُ إِسْحَاقَ بِجَمِيعِ مَا جَاءَنِي آخَهُ بُنُ إِسْحَاقَ بِجَمِيعِ مَا كَانَ مَعَهُ، فَتَعَجَّبْتُ، وَ بَقِيتُ مُتَفَكِّراً، فَوَرَدَتْ عَلَيَّ رُقْعَةُ الرَّجُلِ فَ: «إِذَا مَضَىٰ مِنَ كَانَ مَعَهُ، فَتَعَجَّبْتُ، وَ بَقِيتُ مُتَفَكِّراً، فَورَدَتْ عَلَيَّ رُقْعَةُ الرَّجُلِ فَ: وفِي الطَّرِيقِ النَّهَارِ كَذَا وَكَذَا، فَاحْمِلْ مَا مَعَكَ». فَرَحُلْتُ، وَ حَمَلْتُ مَا مَعِي، وَ فِي الطَّرِيقِ صُعْلُوكُ يَقْطَعُ الطَّرِيقَ فِي سِتِينَ رَجُلًا، فَاجْتَرْتُ عَلَيْهِ، وَ سَلَّمَنِي اللهُ مِنْهُ، فَوَافَيْتُ صُعْلُوكُ يَقْطَعُ الطَّرِيقَ فِي سِتِينَ رَجُلًا، فَاجْتَرْتُ عَلَيْهِ، وَ سَلَّمَنِي اللهُ مِنْهُ، فَوَافَيْتُ الْعَسْكَرَ، وَ نَزَلْتُ، فَوَرَدَتْ عَلَيَّ رُقْعَةً أَنْ «الْحَيْلُ مَا مَعَكَ». فَعَيْتُهُ فِي صِنَانِ الْعَسْكَرَ، وَ نَزَلْتُ، فَوَرَدَتْ عَلَيَّ رُقْعَةً أَنْ «الْحَيْلُ مَا مَعَكَ». فَعَرَيْتُهُ فِي صِنَانِ الْحَمَّالِينَ.

فَلَمَّا بَلَغْتُ الدَّهْلِيزَ إِذَا فِيهِ أَيْتُودُ قَالِيمٍ فَقَالَ الْحَسَنُ بْنُ النَّصْرِ؟ قُلْتُ: نَعَمْ، قَالَ: ادْخُلْ، فَدَخَلْتُ الدَّارَ، وَ دَخَلْتُ بَيْتاً وَ فَرَّغْتُ صِنَانَ الْحَمَّالِينَ، وَ إِذَا فِي زَاوِيَةِ الْبَيْتِ خُبْرٌ كَثِيرٌ، فَأَعْطَىٰ كُلَّ وَاحِدٍ مِنَ الْحَمَّالِينَ رَغِيفَيْنِ، وَ أُخْرِجُوا، وَ إِذَا بَيْتُ عَلَيْهِ الْبَيْتِ خُبْرٌ كَثِيرٌ، فَأَعْطَىٰ كُلَّ وَاحِدٍ مِنَ الْحَمَّالِينَ رَغِيفَيْنِ، وَ أُخْرِجُوا، وَ إِذَا بَيْتُ عَلَيْهِ الْبَيْتِ خُبْرٌ كَثِيرٌ، فَأَعْطَىٰ كُلَّ وَاحِدٍ مِنَ الْحَمَّالِينَ رَغِيفَيْنِ، وَ أُخْرِجُوا، وَ إِذَا بَيْتُ عَلَيْهِ سِبْرُ، فَنُودِيتُ مِنْهُ: «يَا حَسَنَ بْنَ النَّضْرِ، احْمَدِ اللَّهَ عَلَىٰ مَا مَنَ بِهِ عَلَيْكَ، وَ لَا شَيْطُنَ وَلَيْنِ وَ فِيلَ لِينِ خَلَيْكَ، وَ لَا تَشَكْنَ ؛ فَوَدً الشَّيْطَانُ أَنَّكَ شَكَكُتَ» وَ أَخْرَجَ إِلَى تَصْوَيَنِ، وَ قِيلَ لِينِ خَلْفُهُ وَ لَا شَيْطَانُ أَنَّكَ شَكَكُتَ» وَ أَخْرَجَ إِلَى تَسُويَيْنِ، وَ قِيلَ لِينِ خَلْفُهُمَا، وَ خَرَجْتُ.

قَالَ سَعْدٌ: فَانْصَرَفَ الْحَسَنُ بْنُ النَّضْرِ، وَ مَاتَ فِي شَهْرِ رَمَضَانَ، وَ كُـفُّنَ فِـي الثَّوْبَيْن.

١٣۶١ / ٥. عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ حَمَّوَيْهِ الشُّوَيْدَاوِيِّ، عَنْ مُحَمَّدِ بْسنِ

و چاره ندارم که بیرون روم، و احمد بن یعلی بن حمّاد را وصیّ خودگردانید و از برای ناحیهٔ مقدّسه به مالی وصیّت کرد و احمد را امر کرد که چیزی از آن مال را بیرون نکند، مگر از دست خویش و به دست آن حضرت دهد، بعد از آن که ظاهر شود.

راوی میگوید که: حسن گفت: چون به بغداد رسیدم، خانهای را اجاره کردم و در آن خانه فرود آمدم، پس بعضی از وکلا جامه ها و دینار ها را به نزد من آورد و آنها را به نزد من گذاشت. به او گفتم که: این چیست؟ گفت: آن چیزی است که می بینی. بعد از آن دیگری مثل آنها را به نزد من آورد و دیگری چنین کرد تا آن که آن خانه را پر کردند. پس احمد بن اسحاق همهٔ آنچه را که با او بود، به نزد من آورد من تعجب کردم و متفکّر ماندم، پس نامهٔ آن مرد \_ یعنی: صاحب الزمان \_ بر من وارد شد. مضمون نامه آن که: «چون فلان قدر از روز بگذرد، آنچه را که با تو است، بار کن و بیار».

بعداز آن که آن وقت رسید، کوچ کردم و آنچه را که با من بود، بار کردم و در راه دزدی بود که راهزنی می نمود با شصت نفر که دور او راگرفته بودند و او را اعانت می کردند و من بر آن در گذشتم و خدا مرا از اذیّت او سالم گردانید، پس به سامره آمدم و فرود آمدم و بر مین نامه ای وارد شد که: «آنچه با تو است، بار کن و بر پشت کسی ده که بیاورد» و مین آن را در ظرف های حمّالان تعبیه کردم و تر تیب دادم و چون در دهلیز خانه رسیدم، دیدم که سیاهی در آن دهلیز ایستاده، گفت: داخل شو. من داخل خانه شدم و در حجره او در آمدم و ظرف های حمّالان را خالی کردم و دیدم که در سه کنج حجره، نان بسیاری هست و آن سیاه هر یک از حمّالان را دو گرده نان داد و ایشان را بیرون کرد، و حجرهای دیدم که پرده ای بر در آن آویخته بود. پس از اندران حجره ندایی به من رسید که: «ای حسن بن نضر، خدا را حمد کن بر آنچه به آن بر تو منّت گذاشت و در وجود و حیات من شک مکن که شیطان دوست داشت که تو شک کنی». و دو جامه را به سوی من بیرون فرستاد و به من گفته شد که: این دو جامه را بگیر که زود باشد که به اینها محتاج شوی، پس آنها را گرفتم به من گفته شد که: این دو جامه را بگیر که زود باشد که به اینها محتاج شوی، پس آنها را گرفتم و بیرون آمدم.

سعد میگوید که: پس حسن بن نضر بر گردید و در ماه مبارک رمضان وفات کرد و او را در آن دو جامه کفن کردند.

۱۳۶۱ / ۵ .على بن محمد، از محمد بن حَمويه شويداوي، از محمد بن ابراهيم بن مهزيار

إِبْرَاهِيمَ بْنِ مَهْزِيَارَ، قَالَ: شَكَكْتُ عِنْدَ مُضِيِّ أَبِي مُحَمَّدِ اللهِ ، وَ الْجَتَمَعَ عِنْدَ أَبِي مَالُ جَلِيلُ، فَحَمَلَهُ، وَ رَكِبَ السَّفِينَةَ، وَ خَرَجْتُ مَعَهُ مُشَيِّعاً، فَوُعِكَ وَعْكاً شَدِيداً، فَقَالَ: يَا بُنَيَّ، رُدَّنِي، فَهُوَ الْمَوْتُ، وَ قَالَ لِيَ: اتَّقِ اللّٰهَ فِي هٰذَا الْمَالِ؛ وَ أَوْصَىٰ إِلَيَّ، فَمَاتَ.

فَقُلْتُ فِي نَفْسِي: لَمْ يَكُنْ أَبِي لِيُوصِيَ بِشَيْءٍ غَيْرٍ صَحِيحٍ، أَحْمِلُ هٰذَا الْمَالَ إِلَى الْعِرَاقِ، وَ أَكْتَرِي دَاراً عَلَى الشَّطِّ، وَ لَا أُخْبِرُ أَحَداً بِشَيْءٍ، وَ إِنْ وَضَحَ لِـي شَـيْءُ كَوُضُوحِهِ أَيَّامَ أَبِي مُحَمَّدٍ عِنْ الْفَذْتُهُ، وَ إِلَّا قَصَفْتُ بِهِ.

فَقَدِمْتُ الْعِرَاقَ، وَ اكْنَرَيْتُ دَاراً عَلَى الشَّطِّ، وَ بَقِيتُ أَيَّاماً، فَإِذَا أَنَىا بِسُوقْعَةٍ مَعَ رَسُولٍ، فِيهَا: «يَا مُحَمَّدُ، مَعَكَ كَذَا وَ كُذَا فِي جَوْفِ كَذَا وَ كَذَا» حَتِّىٰ قَصَّ عَلَيَّ جَمِيعَ مَا مَعِي مِمَّا لَمْ أُحِطْبِهِ عِلْماً، فَسَلَّمْتُهُ إِلَى الرَّسُولِ، وَ بَقِيتُ أَيَّاماً لَا يُرْفَعُ لِي رَأْسٌ، وَ مَا مَعِي مِمَّا لَمْ أُحِطْبِهِ عِلْماً، فَسَلَّمْتُهُ إِلَى الرَّسُولِ، وَ بَقِيتُ أَيَّاماً لَا يُرْفَعُ لِي رَأْسٌ، وَ اغْتَمَمْتُ، فَخَرَجَ إِلَيَّ: «قَدْ أَقَمْنَاكُ مَكَانَ أَبِيكَ، فَاحْمَدِ اللَّهَ».

١٣۶٢ / ٤. مُحَمَّدُ بْنُ أَبِي عَبْدِ اللهِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ النَّسَائِيَّ، قَالَ: أَوْصَلْتُ أَشْيَاءَ لِلْمَرْزُبَانِيِّ الْحَارِثِيِّ، فِيهَا سِوَارُ ذَهَبٍ، فَقُبِلَتْ، وَ رُدَّ عَلَيَّ السَّوَارُ، فَأُمِرْتُ بِكَسْرِهِ، فَكَسَرْتُهُ، فَإِذَا فِي وَسَطِهِ مَثَاقِيلُ حَدِيدٍ وَ نُحَاسٍ أَوْ صُفْرٍ، فَأَخْرَجْتُهُ وَ أَنْفَذْتُ الذَّهَبَ، فَقُبِلَ.

١٣۶٣ / ٧ . عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنِ الْفَضْلِ الْخَزَّازِ الْمَدَائِنِيِّ ـ مَوْلَىٰ خَدِيجَةَ بِنْتِ مُحَمَّدٍ أَبِي جَعْفَرٍ اللهِ ـ قَالَ : إِنَّ قَوْماً مِنْ أَهْلِ الْمَدِينَةِ مِنَ الطَّالِبِيِّينَ كَانُوا يَقُولُونَ بِالْحَقِّ، وَ كَانَتِ الْوَظَائِفُ تَرِدُ عَلَيْهِمْ فِي وَقْتٍ مَعْلُومٍ، فَلَمَّا مَضَىٰ أَبُو مُحَمَّدٍ اللهِ ، رَجَعَ روایت کرده است که گفت: در هنگامی که امام حسن عسکری از دنیا رفت، من شک کردم و در نزد پدرم مال بسیاری جمع شده بود، پس آن مال را برداشت و بر کشتی سوار شد و من همراه او به عنوان مشایعت بیرون رفتم. پدرم را ثب سختی عارض شد و ناخوش گردید، گفت: ای فرزند عزیز من، مرابرگردان که این نشانهٔ مرگ است و به من گفت که: از خدا بپرهیز در باب این مال، و به من وصیّت نمود که آن را به عراق برسانم و وفات کرد.

بعد از آن من با خودگفتم که: پدرم چنان نبود که وصیّت کند به چیزی که درست نباشد.
این مال را بر می دارم و به سوی عراق می روم و خانه ای بر کنار شطّ بغداد کرایه می کنم، و
کسی را به چیزی خبر نمی دهم، پس اگر چیزی از برای من ظاهر و روشن شود، چون روشن
شدن آن در روزگار امام حسن عسکری ﷺ، آن را می فرستم و اگر چنان نشود، خود آن را
می خورم و به مصرف خویش می رسانم.

پس به عراق آمدم و خانهای را کرایه کردم بر کنار شط و چند روزی در آنجا ماندم، ناگاه دیدم که نامهای با فرستادهای آمد و در آن نامه نوشته بود که: ۱۱ی محمد، چنین و چنین همراه تو است در اندران چنین و چنین تا آن که همهٔ آنچه را که با من بود، بر من خواند، از آنچه علم من به آن احاطه ننموده بود، پسء آن را بفرستاده تسلیم کردم و چند روزی ماندم که سری از برای من بلند نمی شد (یعنی: کسی به من التفات تمی کرد و با من تکلم نمی نمود) و به این سبب بسیار غمناک شدم، بعد از آن توقیعی از آن حضرت به سوی من بیرون آمد که: ۱۱ما تو را به جای پدرت باز داشتیم، پس خدا را حمد کن ۱۱.

جبزی است که گفت: چیزی است که گفت: چیزی چند از مرزبانی حارثی را به ناحیهٔ مقدّسه رسانیدم و دست برنجن طلایی در میان آنها بود، چند از مرزبانی حارثی را به ناحیهٔ مقدّسه رسانیدم و دست برنجن طلایی در میان آنها بود، پس همهٔ آنها قبول شد و دست برنجن به من رد شد، و مأمور شدم به این که آن را بشکنم. پس آن را شکستم، دیدم که در میان آن چند مثقالی آهن و مس یا روی بود. من آن را بیرون کردم و طلای آن را فرستادم و آن را قبول فرمود.

۱۳۶۳ / ۷. علی بن محمد، از فضل خزّاز مدائنی ـ غلام آزاد شدهٔ خدیجه دختر محمد، یعنی: ابوجعفر علی ـ روایت کرده است که گفت: گروهی از اهل مدینه از فرزندان ابوطالب به حقّ قائل بودند، و به امامت ائمه اعتقاد داشتند، و در زمان معیّنی وظیفه ها بر ایشان وارد می شد و چون امام حسن عسکری علی از دنیا رفت، گروهی از ایشان از اعتقاد به فرزند آن

قَوْمٌ مِنْهُمْ عَنِ الْقَوْلِ بِالْوَلَدِ، فَوَرَدَتِ الْوَظَائِفُ عَلَىٰ مَنْ ثَبَتَ مِنْهُمْ عَلَى الْقَوْلِ بِالْوَلَدِ، وَ قُطِعَ عَنِ الْبَاقِينَ، فَـلَا يُذْكَرُونَ فِي الذَّاكِرِينَ، وَ الْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ.

١٣۶٢ / ٨ . عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ قَالَ : أَوْصَلَ رَجُلُ مِنْ أَهْلِ السَّوَادِ مَالًا ، فَرُدَّ عَلَيْهِ ، وَقِيلَ لَهُ : أَخْرِجْ حَقَّ وُلْدِ عَمِّكَ مِنْهُ ـوَ هُوَ أَرْبَعُمِائَةِ دِرْهَمٍ ـ وَكَانَ الرَّجُلُ فِي يَدِهِ ضَيْعَةُ لِوُلْدِ عَمِّهِ ، فِيهَا شِرْكَةٌ قَدْ حَبَسَهَا عَلَيْهِمْ ، فَنَظَرَ فَإِذَا الَّذِي لِوُلْدِ عَمِّهِ مِنْ ذَلِكَ الْـمَالِ أَرْبَعُمِائَةِ دِرْهَمٍ ؛ فَأَخْرَجَهَا ، وَ أَنْفَذَ الْبَاقِيَ ، فَقُبِلَ .

١٠/١٣۶۶ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ بْنِ صَالِحٍ، قَالَ: كُنْتُ خَرَجْتُ سَنَةً مِنَ السَّنِينَ بِبَغْدَادَ، فَاسْتَأْذَنْتُ فِي الْخُرُوجِ، فَلَمْ يُؤْذَنْ لِي، فَأَقَمْتُ اثْنَيْنِ وَعِشْرِينَ يَوْماً وَ السَّنِينَ بِبَغْدَادَ، فَاسْتَأْذَنْتُ فِي الْخُرُوجِ ، فَلَمْ يُؤْذَنْ لِي يَوْمَ الْأَرْبِعَاءِ، وَ قِيلَ لِي: قَدْ خَرَجْتِ الْقَافِلَةُ إِلَى النَّهْرَوَانِ، فَأَذِنَ فِي الْخُرُوجِ لِي يَوْمَ الْأَرْبِعَاءِ، وَ قِيلَ لِي: الْخُرُجْ فِيهِ، فَخَرَجْتُ وَ أَنَا آبِسُ مِنَ الْقَافِلَةِ أَنْ الْحَقَهَا، فَوَافَيْتُ النَّهْرَوَانَ وَ الْقَافِلَةُ مُقِيمَةٌ، فَمَا كَانَ إِلَّا أَنْ أَعْلَقْتُ جِمَالِي شَيْنًا حَتَىٰ رَحَلَتِ الْقَافِلَةُ، فَرَحَلْتُ وَ قَدْ دَعَا لِي بِالسَّدَمَةِ، فَلَمْ أَلْقَ سُوءاً، وَ الْحَمْدُ لِلّٰهِ.

حضرت برگشتند، پس وظیفه ها وارد شد بر کسانی از ایشان که بر اعتقاد به فرزند آن حضرت ثابت مانده بودند، و از باقی ماندگان قطع شد، پس آنها چنان شدند که در میانهٔ یاد کنندگان یاد نمی شوند، و کسی نام ایشان را نمی برد. و الحمدلله ربّ العالمین.

۱۳۶۴ / ۸ . علی بن محمد روایت کرده و گفته است که: مردی از اهل دهات عراق مالی را به ناحیهٔ مقد سه رسانید، پس آن مال بر او رد شد، و به او گفته شد که: حق پسران عموی خویش را از آن بیرون کن – و آن چهار صد درم است – و مزرعه ای در دست آن مرد بود که پسران عمویش در آن شرکتی داشتند، و آن مزرعه را بر ایشان حبس کرده بود. بعد از آن نظر کرد دید که آنچه مال پسران عموی اوست از آن مال، چهار صد درم است. پس آن را بیرون کرد و باقی مانده را فرستاد و قبول شد.

۱۳۶۵ / ۹ . قاسم بن علاء روایت کرده و گفته است که: مراجندین پسر متولد شد و عریضه می نوشتم و خواهش می نمودم که آن حضرت دعا بفر ماید، و بسرای ایشان به من چیزی نمی نوشت، پس همهٔ ایشان مردند و چون حسن پسرم از برای من متولد شد، نوشتم و سؤال کردم که دعا بفر ماید. پس جواب به من رسید که: ااین فرزند، باقی می ماند و الحمد لله ه.

سال ها در بغداد بودم و در باب بیرون رفتن، از آن حضرت رخصت طلبیدم و مرا مرخص سال ها در بغداد بودم و در باب بیرون رفتن، از آن حضرت رخصت طلبیدم و مرا مرخص نفرمود، پس بیست و دو روز ماندم و قافله به سوی نهروان بیرون رفته بودند و در روز چهار شنبه، در باب بیرون رفتن رخصت یافتم و به من گفته شد که: در همین روز بیرون رو، پس بیرون رفتم و حال آن که من از قافله و رسیدن به ایشان نومید بودم و چون به نهروان آمدم، دیدم که قافله در آنجا ماندهاند. پس فایده تخلف من چیزی نبود، مگر آن که به جمّال خویش چیزی از بابت علوفه ندادم؛ زیراکه متعارف بود که قافله، در هر منزلی که لنگ کنند، علوفه و خراجات شتران را به جمّال دهند.

و چون راوی به فرمودهٔ حضرت، همراه قافله نرفت، این مبلغ او نفع شد (بعضی، معنی عبارت را چنین فهمیده اند و ظاهر در نزد فقیر آن است که معنی عبارت این باشد که: بعد از آنکه به نهروان رسیدم، درنگی نشد، مگر آن قدر که من شتران خویش را قدری علوفه دادم تا قافله کوچ کردند). و من نیز با ایشان کوچ کردم و از برای من، به سلامت دعا شده بود و هیچ ناخوشی و بدی ندیدم، و الحمد شه.

١١/ ١٣۶٧ عَلِيَّ ، عَنْ نَصْرِ بْنِ صَبَّاحٍ الْبَجَلِيِّ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ يُوسُفَ الشَّاشِيِّ ، قَالَ : خَرَجَ بِي نَاصُورٌ عَلَىٰ مَقْعَدَتِي ، فَأَرَيْتُهُ الْأَطِبَّاءَ ، وَ أَنْفَقْتُ عَلَيْهِ مَالًا ، فَقَالُوا : لَا نَعْرِفُ خَرَجَ بِي نَاصُورٌ عَلَىٰ مَقْعَدَتِي ، فَأَرَيْتُهُ الْأَطِبَّاءَ ، وَ أَنْفَقْتُ عَلَيْهِ مَالًا ، فَقَالُوا : لَا نَعْرِفُ لَحَرَجَ بِي نَاصُورٌ عَلَىٰ مَقْفَالُوا : لَا نَعْرِفُ لَهُ دَوَاءً ، فَكَتَبْتُ رُقْعَةً أَسْأَلُ الدُّعَاءَ ، فَوَقَعَ اللهِ إِلَيَّ : «أَلْبَسَكَ اللهُ الْعَافِيَة ، وَ جَعَلَكَ مَعَنَا فِي الدُّنْيَا وَ الْآخِرَةِ».

قَالَ: فَمَا أَنَتْ عَلَيَّ جُمْعَةٌ حَتَّىٰ عُوفِيتُ، وَ صَارَ مِثْلَ رَاحَتِي، فَدَعَوْتُ طَبِيباً مِنْ أَصْحَابِنَا، وَ أَرَيْتُهُ إِيَّاهُ، فَقَالَ: مَا عَرَفْنَا لِهٰذَا دَوَاءً.

١٣٤٨ / ١٢ . عَلِيٌّ ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ الْيَمَانِيِّ ، قَالَ : كُنْتُ بِبَغْدَادَ ، فَتَهَيَّأَتْ قَافِلَةٌ لِلْيَمَانِيِّينَ ، فَأَرَدْتُ الْخُرُوجَ مَعَهَا ، فَكَتَثِتُ ٱلْتَمِسُ الْإِذْنَ فِي ذَٰلِكَ ، فَخَرَجَ : «لَا تَخْرُجُ مَعَهُمْ ؛ فَلَيْسَ لَكَ فِي الْخُرُوجِ مُعْهُمْ حَيَرَةٌ ، وَ أَقِمْ بِالْكُوفَةِ».

قَالَ: وَ أَقَمْتُ، وَ خَرَجَتِ الْقَافِلَةُ، فَخَرَجَتْ عَلَيْهِمْ حَنْظَلَةُ، فَاجْتَاحَتْهُمْ، وَ كَتَبْتُ
أَسْتَأْذِنُ فِي رُكُوبِ الْمَاءِ، فَلَمْ يُؤْذَنْ لِي، فَسَأَلْتُ عَنِ الْمَرَاكِبِ الَّتِي خَرَجَتْ فِي تِلْكَ
السَّنَةِ فِي الْبَحْرِ، فَمَا سَلِمَ مِنْهَا مَرْكَبُ، خَرَجَ عَلَيْهَا قَوْمٌ مِسْ الْهِنْدِ ـيُسقَالُ لَسهُمُ:
الْبَوَارِجُ ـ فَقَطَعُوا عَلَيْهَا.

قَالَ: وَ زُرْتُ الْعَسْكَرَ، فَأَتَيْتُ الدَّرْبَ مَعَ الْمَغِيبِ، وَ لَمْ أُكَلِّمْ أَحَداً، وَ لَمْ أَتَعَرَّفْ إلىٰ أَحَدٍ، وَ أَنَا أُصَلِّي فِي الْمَسْجِدِ بَعْدَ فَرَاغِي مِنَ الزِّيَارَةِ إِذَا بِخَادِمٍ قَدْ جَاءَنِي، فَقَالَ لِي: کفت: بر نشستگاه من ناصوری پدید آمد. ابه هر تقدیر، راوی میگوید: پس، آن را به طبیبان گفت: بر نشستگاه من ناصوری پدید آمد. ابه هر تقدیر، راوی میگوید: پس، آن را به طبیبان نمودم و مال بسیاری بر آن خرج کردم، پس ایشان گفتند: دوایی را از برای این جراحت نمی دانیم. بعد از آن عریضهای به حضرت صاحب الله نوشتم و از او سؤال کردم که دعا بفر ماید، آن حضرت الله فر مان همایونی به من نوشت: «خدا تو را لباس عافیت بپوشاند و در دنیا و آخرت تو را با ما قرار دهد».

راوی میگوید که: یک جمعه بر من نگذشت که عافیت یافتم و نشستگاه من در همواری، چون کف دستم گردید. پس طبیبی را از اصحاب خویش طلبیدم و آن را به وی نمودم، گفت که: ما از برای این ناخوشی، دوایی را ندانستیم.

۱۳۶۸ ملی، از علی بن حسین یمانی روایت کرده است که گفت: در بغداد بودم که اهل یمن را قافله ای آماده شد و من خواستم که با آن قافله بیرون روم، پس عریضه ای نوشتم و خواهش رخصت در این باب نمودم، ترقیع آن حضرت بیرون آمد که: «با ایشان بیرون مرو؛ که از برای تو در بیرون رفتن با ایشان هیچ خوبی نیست و در کوفه بمان».

راوی میگوید که: من ماندم و قافله بیرون و فتیلهٔ حنظله بر ایشان بیرون آمدند و ایشان را از بن برکندند. و نوشتم که در باب سوار شدن در کشتی رخصت حاصل کنم، مرا مرخص نفرمود، بعد از آن سؤال کردم از حال کشتی ها که در آن سال بیرون رفت در دریا، معلوم شد که از آن کشتی ها یک کشتی سالم بیرون نرفته بود، و گروهی از اهل هند که ایشان را بوارج می گویند، بر ایشان بیرون آمده بودند و آنها را به یک بار تاخته بودند. آ

راوی میگویدکه: به زیارت سامره رفتم (و بنابر بعضی از نسخ کافی، وارد سامره شدم) و آمدم بر درِ دروازهٔ سامره در وقتی که آفتاب غروب کرد به طوری که ورود من و غروب آن مقارن بودند، و باکسی سخن نگفتم و خود را به هیچ کسان نشناسانیدم، و من در مسجد

۱. و ناصور و ناسور به صاد و سین، ریش و جراحت کهنه را گویند. و ناسور، به سین، رگی را هم گویند که پیوسته از
 آن خون رود. و شاید که راوی، آن جراحت را به اعتبار طولی که کشیده بود، ناصور نامیده باشد. و اگر نه، جراحت در
 اؤل عروض و پدید آمدن، ناصور نیست. (مترجم)

۲. و بوارج جمع بارجه است، و احتمال دارد که جمع بارج باشد. و در قاموس مذکور است که بارج، کشتی بانی که به غایت استاد باشد و بارجه، کشتی بزرگی است که از برای جنگ باشد، و مرد شریر و بد نفس. (مترجم)

قُمْ، فَقُلْتُ لَهُ: إِذَنْ إِلَىٰ أَيْنَ؟ فَقَالَ لِي: إِلَى الْمَنْزِلِ، قُلْتُ: وَ مَنْ أَنَا؟ لَعَلَّكَ أُرْسِلْتَ إِلَىٰ غَيْرِي، فَقَالَ: لَا، مَا أُرْسِلْتُ إِلَّا إِلَيْكَ، أَنْتَ عَلِيُّ بْنُ الْحُسَيْنِ رَسُولُ جَعْفَرِ بْنِ غَيْرِي، فَقَالَ: لَا، مَا أُرْسِلْتُ إِلَّا إِلَيْكَ، أَنْتَ عَلِيُّ بْنُ الْحُسَيْنِ رَسُولُ جَعْفَرِ بْنِ إِجْمَدَ، ثُمَّ سَارًهُ، فَلَمْ أَدْرِ مَا قَالَ لَهُ إِبْرَاهِيمَ، فَمَرَّ بِي حَتَّىٰ أَنْزَلَنِي فِي بَيْتِ الْحُسَيْنِ بْنِ أَحْمَدَ، ثُمَّ سَارًهُ، فَلَمْ أَدْرِ مَا قَالَ لَهُ عَتَىٰ آتَانِي جَمِيعَ مَا أَحْتَاجُ إِلَيْهِ، وَ جَلَسْتُ عِنْدَهُ ثَلَاثَةَ أَيَّامٍ، وَ اسْتَأْذَنْنَهُ فِي الزِّيَارَةِ مِنْ دَاخِلٍ، فَأَذِنَ لِي، فَزُرْتُ لَيْلًا.

١٣٤٩ / ١٣ . الْحَسَنُ بْنُ الْفَصْلِ بْنِ زَيْدٍ الْيَمَانِيُّ، قَالَ: كَتَبَ أَبِي بِخَطِّهِ كِتَاباً، فَوَرَدَ جَوَابُهُ، ثُمَّ كَتَبْتُ بِخَطِّي، فَوَرَدَ جَوَابُهُ، ثُمَّ كَتَبَ بِخَطِّهِ رَجُلٌ مِنْ فُقَهَاءِ أَصْحَابِنَا، فَلَمْ يَرِدْ جَوَابُهُ، فَنَظَرْنَا، فَكَانَتِ الْعِلَّةُ أَنَّ الرَّجُلِ تُحَوَّلَ قَرْمَطِيّاً.

قَالَ الْحَسَنُ بْنُ الْفَصْلِ: فَزُرْمَتُ الْعِرَاقَ، وَ وَرَدْتُ طُوسَ، وَ عَزَمْتُ أَنْ لَا أَخْرُجَ إِلَّا عَنْ بَيِّنَةٍ مِنْ أَمْرِي، وَ نَجَاحٍ مِنْ حَوَاثِجِي وَ لَوِ احْنَجْتُ أَنْ أُقِيمَ بِهَا حَتَّىٰ أُتَصَدَّقَ.

قَالَ: وَ فِي خِـلَالِ ذَٰلِكَ يَضِيقُ صَدْرِي بِالْمُقَامِ، وَ أَخَافُ أَنْ يَفُوتَنِيَ الْحَجُّ. قَالَ: فَجِئْتُ يَوْماً إِلَىٰ مُحَمَّدِ بْنِ أَحْمَدَ أَتَفَاضَاهُ، فَقَالَ لِي: صِرْ إِلَىٰ مَسْجِدِ كَذَا وَ كَذَا، وَ إِنَّهُ يَلْقَاكَ رَجُلٌ.

قَالَ: فَصِرْتُ إِلَيْهِ، فَدَخَلَ عَلَيَّ رَجُلُ، فَلَمَّا نَظَرَ إِلَيَّ ضَحِكَ. وَ قَالَ: لَا تَغْتَمَّ؛ فَإِنَّكَ سَتَحُجُّ فِي هٰذِهِ السَّنَةِ، وَ تَنْصَرِفُ إِلَىٰ أَهْلِكَ وَ وُلْدِكَ سَالِماً. قَالَ: فَاطْمَأْنَنْتُ،وَ سَكَنَ نماز میکردم بعداز آنکه از زیارت فارغ شده بودم، ناگاه دیدم که غلامی به نزدمن آمد و با من گفت: برخیز. من به آن غلام گفتم در آن هنگام که بر خواستم: به کجامی رویم؟ گفت: به منزل. گفت: من کیستم و شاید که تو را به سوی من غیر من فرستاده اند؟ گفت: نه، و من فرستاده نشدم مگر به سوی تو، و تویی علی بن حسین، فرستاده جعفر بن ابراهیم. پس مرا برد تا آن که در خانهٔ حسین بن احمد مرا فرود آورد و با حسین بن احمد سر گوشی گفت، و من ندانستم که با او چه گفت، تا آن که مرا خبر داد که همهٔ آنچه من به آن محتاج باشم آماده است (و بنابر بعضی از نسخ، تا آن که جمیع مایحتاج را به نزد من آورد) و سه روز در نزد او نشستم. و در باب زیارت کردن از داخل حجره از او رخصت طلبیدم، و ما را رخصت داد پس در شب به زیارت رفتم.

۱۳/۱۳۶۹ . حسن بن فضیل بن زیادیمانی روایت کرده و گفته است که: پدرم نامه ای به خط خود نوشتم، و جواب آن رسید، و مردی از فقهای اصحاب ما نامه ای به خط خود نوشت، و جواب آن نرسید. پس ما نظر کردیم، سببش این بود که آن مرد، قرمطی شده بود. ا

حسن بن فضل می گوید که نیس به زیارت اثمه بغداد آمدم، و حال آن که وارد طوس شده بودم و عزم کردم که از بغداد بیرون نروم، مگر بعد از ظهور امر خویش و بر آمدن حاجتهایی که دارم و آن، عبارت است از: علم به وجود حضرت صاحب الامر -صلوات الله و سلامه علیه ـ و هر چند که احتیاج به هم رسانم، به این که در بغداد بمانم تا آن که صدقه بگیرم.

حسن گفت: و در میان این امر، سینه ام به سبب ماندن در بغداد تنگ می شد، و می ترسیدم که حج از من فوت شود. پس روزی به نزد محمد بن احمد آمدم که از او جواب گیرم، به من گفت: برو به فلان مسجد و البته مردی تو را ملاقات خواهد کرد. حسن گفت که: من به سوی آن مسجد رفتم، پس مردی بر من داخل شد و چون به من نظر کرد، خندید و گفت: غمگین مباش؛ زیراکه زود باشد که تو به حج روی در این سال، و به سوی زن و فرزندان خویش

۱. و فرمطی، مفرد قرامطه است و ایشان، طائفه ای از شیعه اند که به امامت محمد، پسر اسماعیل پسر امام جعفر
صادق ﷺ قائل اند. و سبب نامیدن ایشان به این نام، آن است که اؤل رؤسای ایشان به طریق قرمطه نوشت. و فرمطه،
بر وژن غرغره، حروف و سطور را نزدیک به هم نوشتن است. (مترجم)

قَلْبِي، وَ أَقُولُ: ذَا مِصْدَاقُ ذَٰلِكَ، وَ الْحَمْدُ لِلَّهِ.

قَالَ: ثُمَّ وَرَدْتُ الْعَسْكَرَ، فَخَرَجَتْ إِلَيَّ صُرَّةً فِيهَا دَنَانِيرُ وَ ثَوْبُ، فَاغْتَمَمْتُ، وَ قُلْتُ فِي نَفْسِي: جَزَائِي عِنْدَ الْقَوْمِ هٰذَا؟ وَ اسْتَعْمَلْتُ الْجَهْلَ، فَرَدَدْتُهَا، وَكَتَبْتُ رُقْعَةً، وَلَمْ يُشِرِ الَّذِي قَبَضَهَا مِنِّي عَلَيَّ بِشَيْءٍ، وَ لَمْ يَتَكَلَّمْ فِيهَا بِحَرْفٍ، ثُمَّ نَدِمْتُ بَعْدَ ذٰلِكَ وَلَمْ يُشِرِ الَّذِي قَبَضَهَا مِنِّي عَلَيَّ بِشَيْءٍ، وَ لَمْ يَتَكَلَّمْ فِيهَا بِحَرْفٍ، ثُمَّ نَدِمْتُ بَعْدَ ذٰلِكَ وَلَمْ يُشِرِ الَّذِي قَبَضَهَا مِنِي عَلَيَّ بِشَيْءٍ، وَ لَمْ يَتَكَلَّمْ فِيهَا بِحَرْفٍ، ثُمَّ نَدِمْتُ بَعْدَ ذٰلِكَ وَلَمْ يُشِرِ اللَّذِي قَبَضَهَا مِنِي غَفْسِي؛ كَفَرْتُ بِرَدِّي عَلَىٰ مَوْلَايَ.

وَ كَتَبْتُ رُفْعَةً أَعْتَذِرُ مِنْ فِعْلِي، وَ أَبُوءُ بِالْإِثْمِ، وَ أَسْتَغْفِرُ مِنْ ذَٰلِكَ، وَ أَنْفَذْتُهَا، وَ قُمْتُ أَتَمَسَّحُ، فَأَنَا فِي ذَٰلِكَ أَفَكُرُ فِي نَفْسِي، وَ أَقُولُ: إِنْ رُدَّتْ عَلَيَّ الدَّنَانِيرُ، لَمْ أَحْلُلْ عَمْرَارَهَا، وَ لَمْ أُحْدِثْ فِيهَا حَتَىٰ أَحْمِلُهَا إِلَى أَبِي، فَإِنَّهُ أَعْلَمُ مِنِّي لِيَعْمَلُ فِيهَا بِمَا شَاءَ، فَخَرَجَ إِلَى الرَّسُولِ الَّذِي حَمَلَ إِلَيَّ الصَّرَّةِ قَدْ «أَسَاتَ وَإِذْ لَمْ تُعْلِم الرَّجُلَ انَّا رُبَّمَا فَعَلْنَا ذَلِكَ بِمَوالِينَا، وَ رُبَّمَا سَأَلُونَا ذَلِكَ يَتَبَرَّ كُونَ بِهِ» وَ خَرَجَ إِلَيَّ : «أَخْطَأْتَ فِي رَدِّكَ بِرَّنَا، فَإِنَّا اسْتَغْفَرْتَ اللَّهُ، فَاللَّهُ يَغْفِرُ لَكَ ، فَأَمَّا إِذَا كَانَتْ عَزِيمَتُكَ وَ عَقْدُ نِتَيكَ أَلَّا تُحْدِثَ فِيهَا حَدَثاً، وَ لا تُتَفْقِهَا فِي طَرِيقِكَ، فَقَدْ صَرَفْنَاهَا عَنْكَ؛ فَأَمَّا الثَّوْبُ فَلَا بُدَّ مِنْهُ اللهُ مَنْ فَلَا اللَّهُ مِنْ فَلَا اللهُ مَا اللّهُ مَنْ فَلَا اللهُ مَا فَقَدْ صَرَفْنَاهَا عَنْكَ؛ فَأَمَّا الثَّوْبُ فَلَا بُدَّ مِنْ فِيهِ».

صحیح و سالم برگردی. حسن گفت که: من مطمئن شدم و دلم آرام گرفت و میگفتم که: اینک مصداق این است، یعنی: من کسی هستم که وقوع حجّ و رسیدن به زن و فرزند تندرست بر من راست و درست آید، و الحمد لله.

وگفت که: بعد از آن وارد سامره شدم، پس کیسهای به سوی من بیرون آمد که دینارها و جامهای در آن بود. من بسیار غمناک شدم و در دل خود گفتم که: مزد من در نزداین گروه، این است؟ و جهل به کار داشتم و آن کسیه رارد کردم، و نامهای در این باب نوشتم و آن که آن را از من گرفت، هیچ به من اشاره نکرد و در باب آن به حرفی تکلّم نکرد (یعنی: به من نگفت که: این کیسه از حضرت صاحب الامر ﷺ است و رد آن غلط است). بعد از آن پشیمان شدم؛ پشیمانی سختی، و با خود گفتم که: به رد کردن بر آقای خود کافر شدم. و نامهای نوشتم به این مضمون که: از کردار خود عذر می خواهم و به گناه خود اقرار دارم و از ایس امر ناپسند، استغفار می کنم و از خدا می خواهم که مرا بیام زد، و آن نامه را فرستادم و برخاستم و وضو ساختم (یا راه می رفتم) و من در این باب با خود فکر می کردم و می گفتم که: اگر آن دینارها به من رد شود، بند آن کیسه را نمی گشایم و سو آن را بال نامی کنم و در آن کاری نمی کنم، تا آن را به سوی پدرم بیرم؛ زیراکه او از من داناتر است تا آن که در باب آن به آنچه خواسته باشد عمل کند.

پس فرمانی بیرون آمد به سوی آن فرستاده که کیسه را به نزد من آورده بود که: «بدکردی که آن مرد را اعلام نکردی، که ما بسا بوده که این را با موالیان و دوستان خویش کرده ایم، و بسا بوده که ایشان این را از ما خواسته اند که به آن تبرٔ ک جویند».

و توقیعی به سوی من بیرون آمد که: «در رد کردن احسان ما خطاکردی، پس در آن هنگام که از خداطلب آمرزش نمودی، خدا تو را می آمرزد. و امّا هرگاه عزیمت و عقیدهٔ تو این باشد که در آن امری را احداث نکنی در راهی که می روی، ما آن را از تو گردانیدیم و امّا جامه، از آن چارهای نیست از برای آن که در آن احرام ببندی».

حسن گفت که: در باب دو مسأله عریضهای نوشتم و خواستم که در باب مسأله سیم بنویسم و از آن باز ایستادم به جهت ترس آنکه آن را ناخوش داشته باشد. پس جواب دو مسأله و مسئلهٔ سیم که آن را پیچیده بودم و از آن سؤال نشده بود، وارد شد، با بیانی روشن، و الحمد لله. قَالَ وَ كَتَبْتُ فِي مَعْنَيَيْنِ، وَ أَرَدْتُ أَنْ أَكْتُبَ فِي الثَّالِثِ، وَ امْتَنَعْتُ مِنْهُ مَخَافَةَ أَنْ يَكْرَهَ ذَٰلِكَ، فَوَرَدَ جَوَابُ الْمَعْنَيَيْنِ وَ الثَّالِثِ الَّذِي طَوَيْتُ مُفَسَّراً؛ وَ الْحَمْدُ لِلّٰهِ.

قَالَ: وَكُنْتُ وَافَقْتُ جَعْفَرَ بْنَ إِبْرَاهِيمَ النَّيْسَابُورِيَّ بِنَيْسَابُورَ عَلَىٰ أَنْ أَرْكَبَ مَعَهُ، وَ أَرَامِلَهُ، فَلَمَّا وَافَيْتُ بَغْدَادَ بَدَا لِي، فَاسْتَقَلْتُهُ وَ ذَهَبْتُ أَطْلُبُ عَدِيلاً، فَلَقِيَنِي ابْنُ الْوَجْنَاءِ بَعْدَ أَنْ كُنْتُ صِرْتُ إِلَيْهِ، وَ سَأَلَّتُهُ أَنْ يَكْتَرِيَ لِي، فَوَجَدْتُهُ كَارِها فَقَالَ لِي: الْوَجْنَاءِ بَعْدَ أَنْ كُنْتُ صِرْتُ إِلَيْهِ، وَ سَأَلَّتُهُ أَنْ يَكْتَرِيَ لِي، فَوَجَدْتُهُ كَارِها فَقَالَ لِي: اللهُ عَدِيلاً، وَ أَنْ كُنْتُ مِنْ لَي إِنَّهُ يَصْحَبُكَ، فَأَحْسِنْ مُعَاشَرَتَهُ، وَ اطْلُبْ لَهُ عَدِيلاً، وَ اكْتَرِ لَهُ.

١٣٧٠ / ١٢ . عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عَبْدِ الْحَمِيدِ ، قَالَ : شَكَكُتُ فِي أَمْرٍ حَاجِزٍ ، فَجَمَعْتُ شَيْئًا ، ثُمَّ صِرْتُ إِلَى الْعَسْكَرِ ، فَخَرَجَ إِلَيَّ : «لَيْسَ فِينَا شَكُّ ، وَ لَا فِيمَنْ يَقُومُ مَقَامَنَا بِأَمْرِنَا ، رُدَّ مَا مَعَكَ إِلَىٰ حَاجِزٍ بْنِ يَزِيدَ».

المَّارُ اللهُ ال

و نیز گفت که: با جعفر بن ابراهیم نیشابوری در نیشابور موافقت کردم بر این که با او سوار شوم و هم کجاوه باشیم، و چون در بغداد آمدم، پشیمان شدم و رأیم گشت و از او خواهش کردم و قرار داد خویش را بر هم زدیم و رفتم که همتایی را طلب کنم. پس ابن وَجناء مرا ملاقات کرد و گفت که: من در جستجوی توام. بعد از آن که به نزداو رفته بودم و از او خواهش کرده بودم که مرا به کرایه بگیرد، او را چنان یافتم که ناخوش داشت. حسن می گوید که: ابن وَجنا گفت که: به من گفته شد (یعنی: صاحب الامر به من فرمود که): حسن بن فضل با تو رفیق می شود، پس با او نیکو معاشرت کن و همتایی را از برایش بجو و او را به کرایه بگیر.

در امر ۱۳۷۰ / ۱۳ ، علی بن محمد، از حسن بن عبدالحمید روایت کرده است که گفت: در امر حاجز شک کردم (یعنی: در این که آیا و کیل آن حضرت است تا اموال را به دست او دهیم یا نه؟) پس چیزی چند جمع کردم و رفتم به سامره، توقیعی به سوی من بیرون آمد که: «در ما شکی نیست، و نه در حق آن که قائم مقام ما باشد. به فرمودهٔ ما آنچه راکه با تو است، به جاجز بن یزید ردکن».

وفات کرد و امر وکالت به من رسید پدرم را پر مردمان، دفترها و نوشته ای چند بود که از وفات کرد و امر وکالت به من رسید پدرم را پر مردمان، دفترها و نوشته ای چند بود که از ایشان طلب داشت از مال حضرت صاحب الأمر -صلوات الله علیه به، من به آن حضرت نوشتم و او را اعلام کردم. نوشت که: «از ایشان مطالبه کن و ادا کردن دَین را از ایشان بخواه و نهایت تشدّد به عمل آور ۱، پس، همهٔ مردم طلب را به من دادند، مگر یک مردکهٔ سِندی در خصوص دَین او بود که چهار صد دینار در آن نوشته بود، به نزداو آمدم و از او مطالبه نمودم با من دفع الوقت نمود و پسرش استخفاف به من رسانید، و با من سبکی و بی عقلی نمود، و شکایت او را به پدرش کردم.

گفت: چه شده که پسر من با تو در شتی نموده؟ من بر ریش او چسبیدم و ریشش راگرفتم و پای او راگرفتم و او را به میان خانه کشیدم و لگد بسیاری به او زدم. پس پسرش بیرون رفت و به اهل بغداد استغاثه و طلب غور رسی می نمود و می گفت که: مرد قمی رافضی، پدر مرا کشت. پس خلق بسیاری از ایشان بر سر من جمع شدند و من بر اسب خویش سوار شدم و گفتم: ای اهل بغداد، احسان کردید، با ستم کار میل می کنید و او را بر غریب مظلوم یساری می نمایید؟ من مردی از اهل همدان و از اهل سنتم، و اینک مرا به سوی مردم قم و رفض

هَمَذَانَ مِنْ أَهْلِ السُّنَّةِ ، وَ هٰذَا يَنْسُبُنِي إِلَىٰ أَهْلِ قُمَّ وَ الرَّفْضِ لِيَذْهَبَ بِحَقِّي وَ مَالِي.

قَالَ: فَمَالُوا عَلَيْهِ، وَ أَرَادُوا أَنْ يَدْخُلُوا عَلَىٰ حَانُوتِهِ حَتَّىٰ سَكَّنْتُهُمْ، وَ طَلَبَ إِلَيَّ صَاحِبُ السَّفْتَجَةِ، وَ حَلَفَ بِالطَّلَاقِ أَنْ يُوَفِّيَنِي مَالِي حَتَّىٰ أَخْرَجْتُهُمْ عَنْهُ.

١٣٧٢ / ١٣٧٢ . عَلِيُّ ، عَنْ عِدَّةٍ مِنْ أَصْحَابِنَا ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ الْحَسَنِ وَ الْعَلَاءِ بْنِ رِزْقِ اللهِ ، عَنْ بَدْرٍ .. غُلَامٍ أَحْمَدَ بْنِ الْحَسَنِ .. قَالَ : وَرَدْتُ الْجَبَلَ وَ أَنَا لَا أَقُولُ بِالْإِمَامَةِ ، اللهِ ، عَنْ بَدْرٍ .. غُلَامٍ أَحْمَدَ بْنِ الْحَسَنِ .. قَالْ وَرَدْتُ الْجَبَلَ وَ أَنَا لَا أَقُولُ بِالْإِمَامَةِ ، أُحِبُّهُمْ جُمْلَةً إِلَىٰ أَنْ مَاتَ يَزِيدُ بْنُ عَبْدِ اللهِ ، فَأَوْصَىٰ فِي عِلَّتِهِ أَنْ يُدفَعَ الشَّهْرِيُّ إِلَىٰ إِذْكُوتَكِينَ ، السَّمَنْدُ وَ سَيْفُهُ وَ مِنْطَقَتُهُ إِلَىٰ مَوْلَاهُ ، فَخِفْتُ إِنْ أَنَا لَمْ أَدْفَعِ الشَّهْرِيُّ إِلَىٰ إِذْكُوتَكِينَ ، وَالسَّيْفَ وَ السَّيْفَ وَ الْمِنْطَقَةَ بِسَبْعِمِائَةِ دِينَارٍ فِي نَفْسِي ، وَ لَلْ أَلْنِي مِنْهُ السَّبْعَمِائَةِ دِينَارٍ فِي نَفْسِي ، وَ لَمْ أَطْلِعْ عَلَيْهِ أَحَداً ، فَإِذَا الْكِتَابُ قَدْ فَرَدُ عَلَيَّ مِنَ الْعِرَاقِ : «وَجِّهِ السَّبْعَمِائَةِ دِينَارٍ فِي نَفْسِي ، وَ السَّيْعِ لَنَهُ مِنْ الْعِرَاقِ : «وَجِّهِ السَّبْعَمِائَةِ دِينَارٍ فِي اللَّهِ مِنْ أَمْلِكُ مِنْ ثَمَنِ الشَّهْرِيُّ وَ السَّيْفِ وَ الْمِنْطَقَةِ ».

١٣٧٣ / ١٧ . عَلِيُّ ، عَمَّنْ حَدَّثَهُ ، قَالَ : وَلِدُ لِي وَلَدٌ ، فَكَتَبْتُ أَسْتَأْذِنُ فِي طُهْرِهِ يَوْمَ السَّابِعِ أَوِ الثَّامِنِ ، ثُمَّ كَتَبْتُ بِمَوْتِهِ ، فَوَرَدَ : «لَا تَفْعَلْ» فَمَاتَ يَوْمَ السَّابِعِ أَوِ الثَّامِنِ ، ثُمَّ كَتَبْتُ بِمَوْتِهِ ، فَورَدَ : «سَتُخْلَفُ غَيْرَهُ وَ غَيْرَهُ ، تُسَمِّيهِ أَحْمَدَ ، وَ مِنْ بَعْدِ أَحْمَدَ جَعْفَراً» فَجَاءَ كَمَا قَالَ .

قَالَ: وَ تَهَيَّأْتُ لِلْحَجِّ، وَ وَدَّعْتُ النَّاسَ، وَ كُنْتُ عَلَى الْخُرُوجِ، فَوَرَدَ: «نَحْنُ لِذَٰلِكَ كَارِهُونَ، وَ الْأَمْرُ إِلَيْكَ».

قَالَ: فَضَاقَ صَدْرِي، وَ اغْتَمَمْتُ، وَ كَتَبْتُ: أَنَا مُقِيمٌ عَلَى السَّمْعِ وَ الطَّاعَةِ غَيْرَ أَنِي مُغْتَمُّ بِتَخَلُّفِي عَنِ الْحَجِّ، فَوَقَّعَ: «لَا يَضِيقَنَّ صَدْرُكَ؛ فَإِنَّكَ سَتَحُجُّ مِنْ قَابِلٍ إِنْ شَاءَ اللَّهُ». نسبت می دهد، تا حقّ مراببرد و مال مرابخورد. پس ایشان بر او میل کردند و معین من شدند و خواستند که در دکانش داخل شوند که متاع او را بردارند و به من دهند تا آن که من ایشان را ساکن کردم، و صاحب سِند به نزد من آمد و این را خواهش نمود و به طلاق سوگند یاد نمود که مال مرا تمام و کمال به من بدهد تا آن که من ایشان را از خانهٔ او بیرون کردم.

رزق الله، از بدر علام احمد بن حسن که گفت: وارد جَبّل شمّر شدم و در آن حال من به رزق الله، از بدر علام احمد بن حسن که گفت: وارد جَبّل شمّر شدم و در آن حال من به امامت کسی قائل نبودم و همهٔ ایشان را دوست می داشتم تا آن که یزید بن عبدالله و فات کرد. در هنگام رئجوری خویش، وصیّت کرد که یابوی سمند و شمشیر و کمربند او به آقایش حضرت صاحب الزّمان تسلیم شود. پس من ترسیدم که اگر یابوی سمند را با ذکور تکین که حاکم آن ناحیه بود - تسلی نکنم، از او استخفافی به من رسد (و مرا سبک گرداند) پس، آن حیوان و شمشیر و کمربند را در دل خویش هفت صد اشر فی قیمت کردم و کسی را بر آن مطلع نگردانیدم، ناگاه نامه ای از سمت بغداد پر من وارد شد که: «هفت صد اشر فی مال ما که پیش تو است، از بهای یابو و شمشیر و کمربخه، بفرست».

۱۳۷۳ / ۱۳۷۱ علی روایت کر ده است از آن که او را حدیث کر ده که گفت: فرزندی از برای من متولد شد، پس عریضه ای نوشتم که رخصت خاصل کنم در باب ختنه کردن آن فرزند در روز هفتم. جواب وارد شد که: «مکن» و آن فرزند در روز هفتم یا هشتم مرد. بعد از آن، عریضه ای در باب مردن آن فرزند نوشتم، جواب رسید که: «زود باشد که از پس این فرزند، دو فرزند غیر از این، به تو روزی شود که یکی از آنها را احمد نام کنی و بعد از احمد، دیگری را جعفر بنامی». پس هر دو آمدند؛ چنانچه فرموده بود.

راوی میگوید که: مهیا شدم که به حج روم و مردم را وداع کردم و بر جناح بیرون رفتن بودم که فرمان همایون وارد شد که: اما این را ناخوش داریم و امر با تو است ، راوی میگوید که: سینه م تنگ شد و بسیار غمناک شدم و نوشتم که من می مانم و سفر نمی کنم و بر شنیدن امر تو و فرمان برداری آن اقامه دارم، مگر آن که من به سبب باز ایستادن از سفر حج، بسیار غمناکم، توقیع آن حضرت بیرون آمد که: اباید سینه ات تنگ نشود، زیراکه تو در سال آینده به حج می روی، ان شاء الله ه.

راوی میگوید که: چون سال آینده آمد، عریضهای نوشتم و رخمصت طلبیدم، جواب

قَالَ: فَلَمَّا كَانَ مِنْ قَابِلٍ، كَتَبْتُ أَسْتَأْذِنُ، فَوَرَدَ الْإِذْنُ، فَكَتَبْتُ: أَنِّي عَادَلْتُ مُحَمَّدَ بْنَ الْعَبَّاسِ وَ أَنَا وَاثِقُ بِدِيَانَتِهِ وَ صِيَانَتِهِ، فَوَرَدَ: «الْأَسَدِيُّ نِعْمَ الْعَدِيلُ، فَإِنْ قَدِمَ فَلَا تَخْتَرْ عَلَيْهِ». فَقَدِمَ الْأَسَدِيُّ وَ عَادَلْتُهُ.

۱۳۷۴ / ۱۸ . الْحَسَنُ بْنُ عَلِيٍّ الْعَلَوِيُّ، قَالَ: أَوْدَعَ الْمَجْرُوحُ مِرْدَاسَ بْنَ عَلِيٍّ مَالًا لِلنَّاحِيَةِ، وَ كَانَ عِنْدَ مِرْدَاسٍ مَالُّ لِتَمِيمِ بْنِ حَنْظَلَةَ، فَوَرَدَ عَلَىٰ مِرْدَاسٍ: «أَنْفِذُ مَالَ تَمِيمٍ مَعَ مَا أَوْدَعَكَ الشِّيرَازِيُّ».

المعرفي المعرفي المعرفي المعرفي المعرفي المعرفي المعرفي المعرفي أبي محمد الله المعرفي أبي محمد الله الله المعرفي المع

١٣٧٤ / ٢٠ . عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ قَالَ: حَمَلَ رَجُلٌ مِنْ أَهْلِ آبَةَ شَيْنَاً يُوصِلُهُ، وَ نَسِيَ سَيْفاً بِآبَةَ، فَأَنْفَذَ مَا كَانَ مَعَهُ، فَكَتَبَ إِلَيْهِ: «مَا خَبَرُ السَّيْفِ الَّذِي نَسِيتَهُ؟».

١٣٧٧ / ٢١ . الْحَسَنُ بْنُ خَفِيفٍ، عَنْ أَبِيهِ، قَالَ: بَعَثَ بِخَدَمٍ إِلَىٰ مَدِينَةِ الرَّسُولِ ﴿ وَ

وارد شد که مرا رخصت داده بود. بعد از آن نوشتم که: من همتای محمد بن عبّاس شدم و بنا چنان است که با او هم کجاوه باشیم و من به دیانت و نگاهداری او و ثـوق و اعـتمادی دارم. توقیع وارد شد که: «اسدی خوب همتایی است، پس اگر او بـیاید، دیگـری را بـر او اخـتیار مکن». بعد از آن، اسدی آمد و با او همتا و هم کجاوه شدم.

۱۳۷۴ مین بن علی علوی روایت کرده و گفته است که: مجروح شیرازی، مالی رااز برای ناحیهٔ مقدّسه به مرداس بن علی سپرد و در نزد مرداس، مالی از تمیم بن حنظله بود که از برای آن حضرت فرستاده بود. پس توقیعی بر مرداس وارد شد که: «مال پتیم را بفرست به آنچه شخص شیرازی به رسم امانت به تو سپرد».

کرده است که چون امام حسن عسکری از دنیا رفت، مردی از اهل مصر با مال بسیاری که کرده است که چون امام حسن عسکری از دنیا رفت، مردی از اهل مصر با مال بسیاری که از برای ناحیهٔ مقدّسه بود، به مکّه وارد شد، پس مردم بر او اختلاف کردند. بعضی از ایشان گفتند که: ابو محمد الله از دنیا رفت بی آن که فرز نلی داشته باشد که جانشین او باشد و جعفر برادر شر جانشین او است. و بعضی از ایشان گفتند: ابو محمد از دنیا رفت. بعد از آن که فرز ندی از برایش به هم رسید که جانشین اوست. پس آن مصری مردی را به جانب سامره فرزندی از برایش به هم رسید که جانشین اوست. پس آن مصری مردی را به جانب سامره فرستاد که مکتی بود به ابوطالب و ابوطالب وارد سامره شد و نامه ای با او بود که آن مرد مصری نوشته بود. پس به نزد جعفر گذاب رفت و او را از دلیلی که روشن باشد، سؤال کرد. جعفر گفت: در این وقت میسر نمی شود. ابوطالب به در خانهٔ صاحب الامر پی رفت و نامه را به اصحاب ما (یعنی: دریانان آن حضرت) رسانید، پس توقیع بیرون آمد که: اخدا تو را در مصیبت صاحبت که تو را فرستاده، مزد دهد که او وفات کرد و وصیت نمود در باب مالی که همراه او بود به مرد معتمد امینی که در آن عمل کند به آنچه دوست دارده (یا واجب باشد بنابر اختلاف نسخ کافی) و جواب نامه ای که آورده بود به او رسید.

۱۳۷۶ / ۲۰ . علی بن محمد روایت کرده و گفته است که: مردی از اهل آبه (که شهری است افریقیه، یا دهی است نزدیک به ساوه) چیزی را بر داشت که به ناحیهٔ مقدّسه برساند و در آبه شمشیری را فراموش کرده بود و آنچه همراه او بود، فرستاد. حضرت به او نوشت که: «چیست خبر شمشیری که آن را فراموش کردی؟»

۱۳۷۷ / ۲۱ . حسن بن خفیف، از پدرش روایت کرده است که گفت: کسی غلامی چند به

مَعَهُمْ خَادِمَانِ، وَ كَتَبَ إِلَىٰ خَفِيفٍ أَنْ يَخْرُجَ مَعَهُمْ، فَخَرَجَ مَعَهُمْ، فَلَمَّا وَصَلُوا إِلَى الْكُوفَةِ، شَرِبَ أَحَدُ الْخَادِمَيْنِ مُسْكِراً، فَمَا خَرَجُوا مِنَ الْكُوفَةِ حَتَّىٰ وَرَدَ كِتَابُ مِنَ الْعَسْكَرِ بِرَدِّ الْخَادِمِ الَّذِي شَرِبَ الْمُسْكِرَ، وَ عُزِلَ عَنِ الْخِدْمَةِ.

٢٢ / ١٣٧٨ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَحْمَدَ أَبِي عَلِيٍّ بْنِ غِيَاثٍ ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ الْحَسَنِ ، قَالَ : أَوْصَىٰ يَزِيدُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ بِدَابَّةٍ وَ سَيْفٍ وَ مَالٍ ، وَ أَنْفِذَ ثَمَنُ الدَّابَّةِ وَ غَيْرُ ذٰلِكَ ، وَ قَالَ : أَوْصَىٰ يَزِيدُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ بِدَابَّةٍ وَ سَيْفٍ وَ مَالٍ ، وَ أَنْفِذَ ثَمَنُ الدَّابَّةِ وَ غَيْرُ ذٰلِكَ ، وَ لَمَ يَعْدُ السَّيْفُ ، فَوَرَدَ : «كَانَ مَعَ مَا بَعَثْتُمْ سَيْفٌ ، فَلَمْ يَصِلْ»، أَوْ كَمَا قَالَ .

٢٣/ ١٣٧٩ . عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ شَاذَانَ النَّيْسَابُورِيِّ ، قَالَ : اجْتَمَعَ عِنْدِي خَمْسُمِاثَةِ دِرْهَمٍ تَنْقُصُ عِشْرِينَ دِرْهَماً ، فَأَنِفْتُ أَنْ أَبْعَثَ بِخَمْسِمِائَةٍ تَـنْقُصُ عِشْرِينَ دِرْهَماً ، فَوَزَنْتُ مِنْ عِنْدِي عِشْرِينَ دِرْهَماً ، وَ بَعَثْتُهَا إِلَى الْأَسَدِيُّ ، وَ لَمْ أَكْتُبُ مَا لِي فِيهَا ، فَوَرَدَ : «وَصَلَتْ خَمْسُمِائَةِ دِرْهَم، لَكَ مِنْهَا عِشْرُونَ دِرْهَماً».

١٣٨٠ / ٢٢ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ الْأَشْعَرِيُّ قَالَ: كَانَ يَرِدُ كِتَابُ أَبِي مُحَمَّدٍ ﴿ فِي الْإِجْرَاءِ عَلَى الْجُنَيْدِ قَاتِلِ فَارِسَ وَ أَبِي الْحَسَنِ وَ آخَرَ ، فَلَمَّا مَضَىٰ أَبُو مُحَمَّدٍ ﴿ الْإِجْرَاءِ أَبِي الْحَسَنِ وَ صَاحِبِهِ ، وَ لَمْ يَرِدْ فِي أَمْرِ الْجُنَيْدِ وَرَدَ اسْتِثْنَافٌ مِنَ الصَّاحِبِ لِإِجْرَاءِ أَبِي الْحَسَنِ وَ صَاحِبِهِ ، وَ لَمْ يَرِدْ فِي أَمْرِ الْجُنَيْدِ بِشَيْءٍ ، قَالَ: فَاغْتَمَمْتُ لِذَٰلِكَ ، فَوَرَدَ نَعْيُ الْجُنَيْدِ بَعْدَ ذَٰلِكَ .

٢٥/١٣٨١ . عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ صَالِحٍ ، قَالَ : كَانَتْ لِي جَارِيَةُ كُنْتُ مُعْجَباً بِهَا ، فَكَتَبْتُ أَسْتَأْمِرُ فِي اسْتِيلَادِهَا ، فَوَرَدَ : «اسْتَوْلِدْهَا ، وَ يَـفْعَلُ اللَّـهُ مَـا يَشَـاءُ». فَوَطِئْتُهَا فَحَبِلَتْ ، ثُمَّ أَسْقَطَتْ فَمَا تَتْ.

١٣٨٢ / ٢٤ . عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ قَالَ: كَانَ ابْنُ الْعَجَمِيِّ جَعَلَ ثُلُثُهُ لِلنَّاحِيَةِ، وَ كَتَبَ

مدینهٔ رسول ایشان و همراه آن غلامان، دو غلام بودند که رأس و رئیس ایشان بودند و حضرت به خفیف نوشت که همراه ایشان از مدینه بیرون آید و خفیف با ایشان بیرون آمد و چون به کوفه رسیدند، یکی از آن دو غلام شراب خورد و از کوفه بیرون نیرفته بودند که نامه ای از سمت سامره وارد شد که آن غلامی را که شراب خورده بود، برگردانند و از خدمت آن حضرت معزول شد.

۱۳۷۸ / ۲۲ . علی بن محمد، از احمد که مکنّی است به ابو علی بن غیاث، از احمد بن حسن روایت کرده است که گفت: یزید بن عبدالله وصیّت کرد که اسب و شمشیر و مالی به ناحیه مقدّسه ببرند و قیمت آن اسب و غیر آن را فرستادند و شمشیر را نفرستادند. پس نامه ای وارد شد که: «با آنچه فرستادید، شمشیری بود و نرسید» یا مانند این عبارت سخنی فرمود.

۱۳۷۹ / ۲۳ . علی بن محمد، از محمد بن علی بن شاذان نیشابوری روایت کرده است که گفت: پانصد درم، که بیست درم از آن کم بود، در نزد من جمع شد و سرم فرو نیامد که پانصد درم بفرستم که بیست درم کم باشد، پس بیست درم را از پیش خود شمر دم و از مال خود بر آن افزودم و پانصد درم تمام را به سوی اسدی فرستادم و ننوشتم که چه قدر از مال من در آن است، بعد از آن توقیع وارد شد که: «پانصد درم واصل شد و بیست درم از آن مال تو بود».

حسن الله امر امام حسن الله كشرى روایت كرده و گفته است كه: نامهٔ امام حسن عسكرى الله وارد مى شد در باب جیره دادن نجنید، كه فارس بن حاتم قزوینی راكه از جملهٔ ملاعین بود، به امر امام حسن الله كشت و در باب جیره دادن ابوالحسن و دیگری، و چون امام حسن الله از دنیا رفت، نامهٔ از حضرت صاحب الله وارد شد كه در آن نامه از سر نو حكم به جیره دادن ابوالحسن و رفیق او فرموده بود، و در امر جنید چیزی وارد نشد. پس من به جهت این امر، بسیار غمناک شدم، بعد از آن خبر مرگ جنید آمد.

۱۳۸۱ / ۲۵ اعلی بن محمد، از محمد بن صالح روایت کرده است که گفت: مراکنیزی بود که به آن خوش و قت بودم و از آن خوشم می آمد. پس عریضه ای نوشتم و با آن حضرت مشورت نمودم در باب مباشرت کردن با آن کنیز برای فرزنددار شدن. توقیع و ارد شد که: ابا آن کنیز برای طلب فرزند، مباشرت کن و خداوند آنچه خواهد می کند، پس من به آن کنیز مجامعت کردم و حامله شد و بچه انداخت، بعد از آن و فات کرد.

۱۳۸۲ / ۲۶ . على بن محمد روايت كرده و گفته است كه: ابن عجمي ثلث مال خويش را از

بِذَٰلِكَ،وَ قَدْ كَانَ قَبْلَ إِخْرَاجِهِ الثَّلُثَ دَفَعَ مَالًا لِابْنِهِ أَبِي الْمِقْدَامِ لَمْ يَطَّلِعْ عَلَيْهِ أَحَدٌ، فَكَتَبَ إِلَيْهِ: «فَأَيْنَ الْمَالُ الَّذِي عَزَلْتَهُ لِأَبِي الْمِقْدَامِ؟».

٢٧/ ١٣٨٣ . عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَبِي عَقِيلٍ عِيسَى بْنِ نَصْرٍ ، قَالَ : كَتَبَ عَلِيُّ بْنُ زِيَادٍ الصَّيْمَرِيُّ يَسْأَلُ كَفَناً ، فَكَتَبَ إِلَيْهِ : «إِنَّكَ تَحْتَاجُ إِلَيْهِ فِي سَنَةِ ثَمَانِينَ». فَمَاتَ فِي سَنَةِ ثَمَانِينَ ، وَ بَعَثَ إِلَيْهِ بِالْكَفَنِ قَبْلَ مَوْتِهِ بِأَيَّامٍ .

١٣٨٢ / ٢٨ ، عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ هَارُونَ بْنِ عِمْرَانَ الْهَمَذَانِيِّ ، قَالَ : كَانَ لِلنَّاحِيَةِ عَلَيَّ خَمْسُمِائَةِ دِينَارٍ ، فَضِقْتُ بِهَا ذَرْعاً ، ثُمَّ قُلْتُ فِي نَفْسِي : لِي حَوَانِيتُ الْمُتَرِيْتُهَا بِخَمْسِمِائَةٍ وينَارٍ وَ لَمْ أَنْطِقُ الشَّرَيْتُهَا بِخَمْسِمِائَةٍ دِينَارٍ وَ لَمْ أَنْطِقُ بِهَا ، فَكَتَبَ إِلَىٰ مُحَمَّدِ بْنِ هَارُونَ بِالْخَمْسِمِائَةِ وِينَارٍ الْخَمْسِمِائَةِ وِينَارٍ وَ لَمْ أَنْطِقُ بِهَا ، فَكَتَبَ إِلَىٰ مُحَمَّدِ بْنِ هَارُونَ بِالْخَمْسِمِائَةِ وِينَارٍ اللّهَ وَانِيتَ مِنْ مُحَمَّدِ بْنِ هَارُونَ بِالْخَمْسِمِائَةِ وِينَارٍ الّتِي لَنَا عَلَيْهِ».

١٣٨٥ / ٢٩ ، عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ قَالَ ، بَاعَ جَعْفَرُ فِيمَنْ بَاعَ صَبِيَّةً جَعْفَرِيَّةً كَانَتْ فِي الدَّارِ يُرَبُّونَهَا ، فَبَعَثَ بَعْضَ الْعَلَوِيِّينَ ، وَ أَعْلَمَ الْمُشْتَرِيَ خَبَرَهَا ، فَقَالَ الْمُشْتَرِي : قَدْ طَابَتْ نَفْسِي بِرَدُهَا ، وَ أَنْ لَا أُرْزَأَ مِنْ ثَمَنِهَا شَيْناً ، فَخُذْهَا ، فَذَهَبَ الْعَلَوِيُّ ، فَسَأَعْلَمَ أَهْلَ النَّاحِيَةِ الْخَبَرَ ، فَبَعَثُوا إِلَى الْمُشْتَرِي بِأَحَدٍ وَ أَرْبَعِينَ دِيسَاراً ، وَ أَمَسُرُوهُ بِدَفْعِهَا إِلَىٰ صَاحِبِهَا .

١٣٨٥ / ٣٠ . الْحُسَيْنُ بْنُ الْحَسَنِ الْعَلَوِيُّ قَالَ: كَانَ رَجُلُ مِنْ نُدَمَاءِ «روزحسنى» وَ آخَرُ مَعَهُ، فَقَالَ لَهُ: هُوَ ذَا يَجْبِي الْأَمْوَالَ، وَ لَهُ وُكَلَاءُ، وَ سَمَّوْا جَمِيعَ الْوُكَلَاءِ فِي النَّوَاحِي، وَ أُنْهِيَ ذُلِكَ إِلَىٰ عُبَيْدِ اللهِ بْنِ سُلَيْمَانَ الْوَزِيرِ، فَهَمَّ الْوَزِيرُ بِالْقَبْضِ عَلَيْهِمْ، النَّواحِي، وَ أُنْهِيَ ذُلِكَ إِلَىٰ عُبَيْدِ اللهِ بْنِ سُلَيْمَانَ الْوَزِيرِ، فَهَمَّ الْوَزِيرُ بِالْقَبْضِ عَلَيْهِمْ، فَقَالَ السُّلْطَانُ: اللهِ بْنُ مُنْ عَلِيظٌ، فَقَالَ عُسَبَيْدُ اللهِ بْنُ شُوالَ السُّلْطَانُ: لَا، وَ لَكِنْ دُسُوا لَهُمْ قَوْماً لَا يُعْرَفُونَ سُلَيْمَانَ: لَا، وَ لَكِنْ دُسُوا لَهُمْ قَوْماً لَا يُعْرَفُونَ

برای ناحیهٔ مقدّسه قرار داده بود و در این باب کاغذی نوشت و پیش از آن که ثلث را بیرون کند، مالی به پسرش ابو المقدام تسلیم کرد و کسی را بر آن مطلّع نساخت. حضرت به او نوشت که: «کجاست مالی که آن را برای ابی المقدام جدا کردی؟»

۱۳۸۳ /۲۷ علی بن محمد، از ابو عقیل ـ یعنی: عیسی بن نصر ـ روایت کرده است که گفت: علی بن زیاد صیمری عریضه ای نوشت و از آن حضرت کفنی خواهش کرد، پس به سوی او نوشت که: «تو در سال هشتاد (یعنی: دویست و هشتادم هجرت) به آن محتاج می شوی و علی بن زیاد در سال هشتاد و فات کرد و حضرت چند روزی پیش از مردنش کفن به سوی او فرستاد.

گفت: از برای ناحیهٔ مقدّسه بر من پانصد اشر فی بود که حضرت آن مبلغ را از من طلب داشت گفت: از برای ناحیهٔ مقدّسه بر من پانصد اشر فی بود که حضرت آن مبلغ را از من طلب داشت و من از دادن آن عاجز بودم و دستم به آن نمی رسید. بعد از آن، در دل خود گفتم که مرا دگانی چند است که آنها را به پانصد و سی اشر فی خریده ام، آنها را از برای ناحیهٔ مقدّسه قرار دادم به پانصد اشر فی که باید بدهم و به این اراده گویا نشدم و به زبان نیاور دم. پس آن حضرت به محمد بن جعفر نوشت که: «دکانها را از محمد بن هارون بگیر، در عوض پانصد اشر فی که ما را بر او هست و از او طلب داریم ».

۱۳۸۵ / ۲۹ ، علی بن محمد روایت کرده و گفته است که: جعفر کذّاب در میان کسانی که ایشان را فروخت، دختری از اولاد جعفر را فروخت که در خانهٔ حضرت بود و او را تربیت می کردند. پس بعضی از سادات علوی فرستاد و خبر آن دختر را به خریدار اعلام کرد. آن خریدار گفت که: به رد کردن آن دختر، و به آن که از بهایش چیزی را کم نکنم و نقصان به من نرسد، خوشحالم و نفس من به این طریق راضی می شود. پس این دختر را فراگیر آن سیّد علوی رفت و اهل ناحیهٔ مقدّسه را به این خبر اعلام کرد. پس ایشان، چهل و یک اشر فی به نزد مشتری فرستادند و او را امر کردند که دختر را به صاحبش برساند.

۱۳۸۶ / ۳۰ . حسین بسن حسس علوی روایت کرده و گفته است که: مردی بود از هم صحبتهای «روزحسنی» و دیگری با او بود و به او گفت که: این همان است که مالها را جمع میکند و او را وکیلانی چند هستند و همهٔ وکیلها را که در نواحی و اطراف بودند، نام بردند. و این خبر به عبیدالله بن سلیمان، وزیر خلیفه رسید، وزیر قصد کرد که ایشان را

بِالْأَمْوَالِ، فَمَنْ قَبَضَ مِنْهُمْ شَيْنَاً، قُبِضَ عَلَيْهِ.

قَالَ: فَخَرَجَ بِأَنْ يَتَقَدَّمَ إِلَىٰ جَمِيعِ الْوُكَلَاءِ أَنْ لَا يَأْخُذُوا مِـنْ أَحَـدٍ شَـيْنَاً، وَ أَنْ يَمْتَنِعُوا مِنْ ذٰلِكَ، وَ يَتَجَاهَلُوا الْأَمْرَ.

فَانْدَسَّ لِمُحَمَّدِ بْنِ أَحْمَدَ رَجُلُ لَا يَعْرِفُهُ وَ خَلَا بِهِ، فَقَالَ: مَعِي مَالُ أُرِيدُ أَنْ أُوصِلَهُ، فَقَالَ لَهُ مُحَمَّدُ: غَلِطْتَ، أَنَا لَا أَعْرِفُ مِنْ هٰذَا شَيْئًا فَلَمْ يَزَلْ يَتَلَطَّفُهُ، وَ مُحَمَّدُ يُتَجَاهَلُ عَلَيْهِ؛ وَ بَثُوا الْجَوَاسِيسَ، وَ امْتَنَعَ الْوُكَلَاءُ كُلُّهُمْ؛ لِمَا كَانَ تَقَدَّمَ إِلَيْهِمْ.

١٣٨٧ / ٣١. عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ قَالَ: خَرَجَ نَهْيُ عَنْ زِيَارَةِ مَقَابِرٍ قُرَيْشٍ وَ الْحَيْرِ ، فَلَمَّا كَانَ بَعْدَ أَشْهُرٍ ، دَعَا الْوَزِيرُ الْبَاقَطَائِيَّ ، فَقَالَ لَهُ : الْقَ بَنِي الْفُرَاتِ وَ الْبُرْسِيِّينَ ، وَ قُلْ لَهُمْ: لَا يَزُورُوا مَقَابِرَ قُرَيْشٍ ؛ فَقَدُ أَمْرَ الْخَلِيقَةُ أَنْ يُتَفَقَّدَ كُلُّ مَنْ زَارَ ، فَيُقْبَضَ عَلَيْهِ .

## ١٢٥ ـ بَابُ مَا جَاءَ فِي الْإِثْنَيْ عَشَرَ وَ النَّصِّ عَلَيْهِمْ ﷺ

١٣٨٨ / ١ . عِدَّةُ مِنْ أَصْحَابِنَا ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ الْبَرْقِيِّ ، عَنْ أَبِي هَاشِمٍ دَاوُدَ بْنِ الْفَاسِمِ الْجَعْفَرِيِّ ، عَنْ أَبِي جَعْفَرِ الثَّانِي ﴿ قَالَ : «أَقْبَلَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَ صَعَهُ الْفَاسِمِ الْجَعْفَرِيِّ ، عَنْ أَبِي جَعْفَرِ الثَّانِي ﴿ قَالَ : «أَقْبَلَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ ، فَرَدَّ عَلَيْ السَّلَامَ ، أَقْبَلَ رَجُلُ حَسَنُ الْهَيْنَةِ وَ اللِّبَاسِ ، فَسَلَّمَ عَلَىٰ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ ، فَرَدَّ عَلَيْهِ السَّلَامَ ، فَجَلَسَ ، ثُمَّ قَالَ : يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ، أَسْأَلُكَ عَنْ ثَلَاثِ مَسَائِلَ إِنْ أَخْبَرْتَنِي بِهِنَّ ، فَجَلَسَ ، ثُمَّ قَالَ : يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ، أَسْأَلُكَ عَنْ ثَلَاثِ مَسَائِلَ إِنْ أَخْبَرْتَنِي بِهِنَّ ، فَجَلَسَ ، ثُمَّ قَالَ : يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ، أَسْأَلُكَ عَنْ ثَلَاثِ مَسَائِلَ إِنْ أَخْبَرْتَنِي بِهِنَّ ، عَلِيْهُمْ ، وَ أَنْ لَيْسُوا بِمَأْمُونِينَ فِي دُنْ يَاهُمْ وَيَنَ فِي دُنْ يَاهُمْ وَيَنِينَ فِي دُنْ يَلِهُمْ ، وَ أَنْ لَيْسُوا بِمَأْمُونِينَ فِي دُنْ يَاهُمْ وَلِينَ فِي دُنْ يَاهُمْ وَيَنَ فِي دُنْ يَاهُمْ وَيَنَ فِي دُنْ يَاهُمُ وَيِنِينَ فِي دُنْ يَاهُمْ وَا مِنْ أَمْرِكَ مَا قُضِيَ عَلَيْهِمْ ، وَ أَنْ لَيْسُوا بِمَأْمُونِينَ فِي دُنْ يَاهُمْ وَيَانَ فِي دُنْ يَاهُمْ وَيِينَ فِي دُنْ يَاهُمْ وَيَنَ فِي دُنْ يَاهُمْ وَلِينَ فِي دُنْ يَاهُمْ وَا مِنْ أَمْوِلُونَ مَا قُضِيَ عَلَيْهِمْ ، وَ أَنْ لَيْسُوا بِمَأْمُونِينَ فِي دُنْ يَلُمْ الْمَالُولُ مَا عَلَى الْمَالِ الْمُؤْمِنِينَ فِي دُنْ عَلَيْهِمْ ، وَ أَنْ لَيْسُوا بِمَأْمُونِينَ فِي دُنْ اللَّهُ وَا مِنْ الْمُؤْمِنِينَ فِي دُنْ يَلْهُ مُ الْمُؤْمِنِينَ فِي دُنْ يَالِهُ وَالْمَالِلَهُ وَالْمَالِلَ الْمُؤْمِنِينَ فِي مُنْ الْمُؤْمِنِينَ فِي مُنْ الْمُؤْمِنِينَ فِي مُنْ مُرْتُونِينَ فِي الْمُؤْمِلُونَ الْمَالِقُومُ مَا قُومُ مُونِينَ فَيْ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِينَ الْمَسْاطِلُ الْمُؤْمِنِينَ الْمَالِقُومُ مِنْ الْمُؤْمِنِينَ فَيْسُوا الْمُؤْمِنِينَ فِي الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِينَ

بگیرد و مؤاخذه کند. خلیفه گفت که: جستجو کنید و ببینید که این مرد (یعنی: صاحب الأمر) در کجاست؟ زیراکه این امر، امر عظیمی است. عبیدالله بن سلیمان گفت که: و کالای او را می گیریم و ایشان را مؤاخذه می کنیم. خلیفه گفت: چنین نمی کنیم، ولیکن گروهی را پنهان به نزد و کلا بفرستید با مالی چند که و کلا ایشان را نشناسند. پس هر یک از ایشان که مال را گرفت او را بگیرند. راوی می گوید که: پس توقیعی از حضرت بیرون آمد و در آن امر فرموده بود به این که همهٔ و کلا را اعلام کنند که از کسی چیزی نگیرند و از آن ابا و امتناع کنند و در این امر جهل را بر خود ببندند و اظهار کنند که از کسی چیزی نگیرند و از آن ابا و امتناع کنند و در این امر است و احمد فرستادند که او را نمی شناخت و با او خلوت کرد و گفت که: مالی با من است و میخواهم که آن را برسانم. محمد به آن مرد گفت که: غلط کرده ای، من از این امر که می گویی، چیزی را نمی شناسم و خبری ندارم. و آن جاسوس پیوسته با محمد نرمی و باریک بینی و مهربانی می نمود و محمد بر او تجاهل می کرد و جاسوسان بسیار را در اطراف متفرق ساختند که جستجو نمایند و همه و کلای آن حضرت از گرفتن مال و اظهار و کالت آبا و امتناع کردند؛ به جهت آن که حضرت پیش تر ایشان را اعلام فرموده بود.

۱۳۸۷ / ۳۱ ، علی بن محمد و ایت کرده و گفته است که: توقیعی بیرون آمد که در آن نهی شده بود از زیارت مقابر قریش و گربالای معلی و چون چند ماه گذشت، بعد از آن و زیر خلیفه باقطائی را طلبید و به او گفت که: بنی فرات و اهل بُرس را ملاقات کن و به ایشان بگو که: به زیارت مقابر قریش مروید که خلیفه امر کرده است که جستجو نمایند و پاپی شوند هر که را که به زیارت می رود و او را بگیرند و بنی فرات، خویش و زیر بودند (و در قاموس مذکور است که بُرس، دهی است در میان کوفه و حله) ۱۱.

## ۱۲۶. باب در بیان آنچه وارد شده است در دوازده امام و نصّ بر ایشان ﷺ

۱۳۸۸ / ۱ . چند نفر از اصحاب ما روایت کرده اند، از احمد بن محمد برقی، از ابوهاشم داود بن قاسم جعفری، از امام محمد تقی که فرمود: «امیر المؤمنین پر و آورد و حضرت حسن بن علی پ همراه آن حضرت بود و آن حضرت بر دست سلمان تکیه داده بود، پس در مسجد الحرام داخل شد و نشست که ناگاه مرد خوش شکل خوش لباسی آمد و سلام کرد و نشست. بعد از آن گفت: یا امیر المؤمنین، تو را از سه مسأله سؤال می کنم اگر مرا

وَآخِرَتِهِمْ؛ وَ إِنْ تَكُنِ الْأُخْرَىٰ، عَـلِمْتُ أَنَّكَ وَ هُـمْ شَـرَعٌ سَـوَاءٌ، فَـقَالَ لَـهُ أَمِـيرُ الْمُؤْمِنِينَﷺ: سَلْنِي عَمَّا بَدَا لَكَ.

قَالَ: أَخْبِرْنِي عَنِ الرَّجُلِ إِذَا نَامَ أَيْنَ تَذْهَبُ رُوحُهُ؟ وَ عَنِ الرَّجُلِ كَيْفَ يَذْكُرُ وَ يَنْسَىٰ؟ وَ عَنِ الرَّجُلِ كَيْفَ يُشْبِهُ وَلَدُهُ الْأَعْمَامَ وَ الْأَخْوَالَ؟

فَالْتَفَتَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ إِلَى الْحَسَنِ، فَقَالَ: يَا أَبَا مُحَمَّدٍ، أَجِبْهُ».

قَالَ: «فَأَجَابَهُ الْحَسَنُ ﷺ، فَقَالَ الرَّجُلُ: أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلٰهَ إِلَّا اللَّهُ، وَ لَمْ أَزَلْ أَشْهَدُ بِهَا، وَ أَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللَّهِ، وَ لَمْ أَزَلْ أَشْهَدُ بِذَٰلِكَ، وَ أَشْهَدُ أَنَّكَ وَصِيُّ رَسُول اللَّهِ ﷺ وَ الْقَائِمُ بِحُجَّتِهِ ـوَ أَشَارَ إِلَىٰ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ ۗ وَ لَمْ أَزَلْ أَشْهَدُ بِهَا، وَ أَشْهَدُ أَنَّكَ وَصِيُّهُ وَ الْقَائِمُ بِحُجَّتِهِ ..وَ أَشَارَ إِلَى الْحَسَنِ ﴿ \_ وَ أَشْهَدُ أَنَّ الْحُسَيْنَ بُـنَ عَـلِيٍّ وَصِيُّ أَخِيهِ وَ الْقَائِمُ بِحُجَّتِهِ بَعْدَهُ، وَ أَشْهَدُ عَلَىٰ عَلَىٰ بْنِ الْحُسَيْنِ أَنَّـهُ الْـقَائِمُ بِـأَمْر الْحُسَيْنِ بَعْدَهُ، وَ أَشْهَدُ عَلَىٰ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ أَنَّهُ الْقَائِمُ بِأَمْرِ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ، وَ أَشْهَدُ عَلَىٰ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ بِأَنَّهُ الْقَائِمُ بِأَمْرٍ مُحَمَّدٍ، وَ أَشْهَدُ عَلَىٰ مُوسَىٰ أَنَّهُ الْـقَائِمُ بِـأَمْر جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ، وَ أَشْهَدُ عَلَىٰ عَلِيِّ بْنِ مُوسَىٰ أَنَّهُ الْقَائِمُ بِأَمْرِ مُوسَى بْنِ جَـعْفَرٍ، وَ أَشْهَدُ عَلَىٰ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ أَنَّهُ الْقَائِمُ بِأَمْرٍ عَلِيٍّ بْنِ مُوسَىٰ، وَ أَشْهَدُ عَلَىٰ عَلِيِّ بْـنِ مُحَمَّدٍ بِأَنَّهُ الْقَائِمُ بِأَمْرٍ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ. وَ أَشْهَدُ عَلَى الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ بِأَنْهُ الْقَائِمُ بِأَمْرِ عَلِيٌ بْنِ مُحَمَّدٍ، وَ أَشْهَدُ عَلَىٰ رَجُلٍ مِنْ وُلْدِ الْحَسَنِ لَا يُكَنَّىٰ وَ لَا يُسَمَّىٰ حَتَّىٰ يَظْهَرَ أَمْرُهُ، فَيَمْلَأَهَا عَدْلًا، كَمَا مُلِئَتْ جَوْراً، وَ السَّلَامُ عَلَيْكَ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ وَ رَحْمَةُ اللَّهِ وَ بَرَكَاتُهُ.

به آنها خبر دادی، میدانم که آن قوم سوار شدهاند از امر تو آنچه راکه بر ایشان حکم شده بود (و مراد این است که ایشان بر چیزی که حقّ تو است، مسلّط شدهاند و منصب تـو را غـصب كر دهاند با آنكه رعيّت تو بودند و اطاعت تو بر ايشان لازم بود). و نيز مي دانم كه ايشان در دنيا و آخرت خویش ایمن نیستند و اگر طریقهای دیگر باشد که به آن مسائل مرا خبر نـدهی و نداني، مي دانم كه تو و ايشان برابريد. امير المؤمنين ﷺ به سائل فرمو د كه: سؤال كن از هر چه برای تو ظاهر گشته و رأیت به آن تعلّق گرفته است. سائل عرض کرد که: مرا خبر ده از حال مرد که چون به خواب رود، روح او در کجا میرود و از حال مرد که چگونه می شود که بــه خاطرش می آید و فراموش میکند و از حال مردکه چگونه فرزندش به عموها و خالوهای خود شباهت به هم ميرساند؟ پس امير المؤمنين على به جانب امام حسن على التفات فرمود و فرمود که: یا ابا محمد او را جواب بگو». حضرت فرمود که: «امام حسن، الله او را جواب داد، پس آن مرد سائل گفت: شهادت ميدهم كه چدايي نيست، مگر خدا و هميشه به و حدانيّت او شهادت دادهام و هرگز به او شرک نیاور دهام و شهادت می دهم که محمد ﷺ رسول خداست و همیشه به آن شهادت دادهام و شهادت می دهم که او یی و صی رسول خدای و بر پا ایستادهای به حجّت او، و به سوى امير المؤمنين اشاره كرد و هميشه به أن شهادت دادهام و شهادت مي دهم كه تو يي وصيّ امير المؤمنين و ايستادهاي به حجت او و به سوى امام حسن ﷺ اشاره کر د و شهادت می دهم، که حسین بن علی و صیّ برادر خویش است و ایستاده است به حجّت او بعد از او و شهادت میدهم بر علی بن الحسین که بر پا است به امر حسین بعد از آن حضرت، و شهادت مي دهم بر محمد بن على كه بر پااست به امر على بن الحسين، و شهادت مي دهم بر جعفر بن محمد كه بر پااست به امر محمد بن على، و شهادت مي دهم بر موسى كه ير پا است به امر جعفر بن محمد، و شهادت ميدهم بر علي بن موسي که بر پا است به امر موسى بن جعفر، و شهادت مي دهم بر محمد بن على كه بر يا است به امر على بن موسى، و شهادت میدهم بر علی بن محمد که برپا است به امر محمد بن علی، و شهادت میدهم بسر حسن بن علی که برپااست به امر علی بن محمد، و شهادت میدهم بر مردی از فرزندان حسن که به کُنیت یاد نشو د و نام بر ده نشو د تا امر ش ظاهر و هویداگر دد، پس زمین را از عدل و داد پر کند؛ چنانچه پر شده باشد از جور و بیداد. و سلام خدا یا سلام من، یا همهٔ سلامها و رحمت خدا و بسركتهاي او بسر تـو بـاد يـا امـير المـؤمنين. بـعد از أن بسرخـاست و رفت.

ثُمَّ قَامَ فَمَضَىٰ، فَقَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ: يَا أَبَا مُحَمَّدٍ، اثْبَعْهُ، فَانْظُرُ أَيْنَ يَسْقْصِدُ، فَخَرَجَ الْحَسَنُ بْنُ عَلِيٍّ ﴿ فَقَالَ: مَا كَانَ إِلَّا أَنْ وَضَعَ رِجْلَهُ خَارِجاً مِنَ الْمَسْجِدِ، فَخَرَجَ الْحَسَنُ بْنُ عَلِيٍ ﴿ فَقَالَ: مَا كَانَ إِلَىٰ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ فَأَعْلَمْتُهُ، فَقَالَ: يَا فَمَا دَرَيْتُ أَيْنَ أَخَذَ مِنْ أَرْضِ اللهِ، فَرَجَعْتُ إِلَىٰ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ فَأَعْلَمُهُ وَقَالَ: يَا فَمَا دَرَيْتُ أَيْنَ أَعْرُفُهُ ؟ قُلْتُ اللهُ وَ رَسُولُهُ وَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ أَعْلَمُ، قَالَ: هُو الْخَضِرُ ﴾ . أبا مُحَمَّدٍ ، أ تَعْرِفُهُ ؟ قُلْتُ اللهُ وَ رَسُولُهُ وَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ أَعْلَمُ ، قَالَ: هُو الْخَضِرُ ﴾ . وَحَدَّ تَنِي مُحَمَّدُ بْنُ يَحْمِىٰ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحَسَنِ الصَّقَارِ ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ أَبِي عَبْدِ اللهِ ، عَنْ أَبِي هَاشِمٍ مِثْلَهُ سَوَاءً . قَالَ مُحَمَّدُ بْنُ يَحْمِىٰ : فَقُلْتُ لِمُحَمَّدِ بْنِ الْحَسَنِ الصَّقَارِ ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ ، عَنْ أَبِي هَاشِمٍ مِثْلَهُ سَوَاءً . قَالَ مُحَمَّدُ بْنُ يَحْمِىٰ : فَقُلْتُ لِمُحَمَّدِ بْنِ الْحَسَنِ : يَا أَبَا جَعْفَرٍ ، وَدِذْتُ أَنَّ هٰذَا الْخَبَرَ جَاءَ مِنْ غَيْرٍ جِهَةٍ أَحْمَدَ بْنِ أَبِي عَبْدِ اللهِ ، وَدِذْتُ أَنَّ هٰذَا الْخَبَرَ جَاءَ مِنْ غَيْرٍ جِهَةٍ أَحْمَدَ بْنِ أَبِي عَبْدِ اللهِ ، قَالَ الْحَبْرَةِ بِعَشْرِ سِنِينَ .

١٣٩٠ / ٣٠ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ وَ مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللّهِ، عَنْ عَبْدِ اللّهِ، عَنْ عَبْدِ اللّهِ بْنِ جَعْفَرٍ، عَنِ الْحِسَنِ بْنِ ظَرِيفٍ؛ وَ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ صَالِحٍ بْنِ أَبِي حَمَّادٍ، عَنْ بَكْرِ بْنِ صَالِحٍ، عَنْ عَبْدِ اللّهِ عِنْ عَبْدِ اللّهِ عَلْمَ اللّهِ عَنْ أَبِي لِجَابِرِ عَنْ عَبْدِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ الْأَنْصَارِيِّ: إِنَّ لِي إِلَيْكَ حَاجَةً، فَمَتىٰ يَخِفُ عَلَيْكَ أَنْ أَخْلُو بِكَ فَأَسْأَلَكَ بْنِ عَبْدِ اللّهِ اللّهِ الْأَنْصَارِيِّ: إِنَّ لِي إِلَيْكَ حَاجَةً، فَمَتىٰ يَخِفُ عَلَيْكَ أَنْ أَخْلُو بِكَ فَأَسْأَلَكَ عَنْهَا؟ فَقَالَ لَهُ جَابِرُ: أَيَّ الْأَوْقَاتِ أَحْبَبْتَهُ، فَخَلَا بِهِ فِي بَعْضِ الْأَيَّامِ، فَقَالَ لَهُ: يَا عَنْهَا؟ فَقَالَ لَهُ جَابِرُ: أَيَّ الْأَوْقَاتِ أَحْبَبْتَهُ، فَخَلَا بِهِ فِي بَعْضِ الْأَيَّامِ، فَقَالَ لَهُ: يَا عَنْهِ اللّهِ عَلَيْكَ أَنْ اللّهُ عَلَيْكَ أَنْ اللّهُ عَلَيْكَ أَنْ أَخْبُونَ وَ مَا عَنْهُ اللّهُ عَلَيْكَ أَنْ أَخْبُونِ اللّهِ عَلَيْكَ أَنْ اللّهُ عَلَيْكَ أَنْ اللّهُ عَلَيْكَ أَنْ أَخْبُونِ اللّهُ عَلَيْكَ أَنْ اللّهُ عَلَيْكَ أَنْ أَخْبُونَ اللّهُ عَلَيْكَ أَنْ أَخْبُونِ اللّهُ عَلَيْكَ أَنْ أَخْبُونِ إِلَى اللّهُ عَلَيْكَ أَنْ أَمْ عَلْمُ مَا عَلْمَهُ عَلَيْكَ أَنْ أَلْكُولُ اللّهُ عَلَيْكَ أَنْ اللّهُ عَلَيْكَ أَنْ اللّهُ عَلَيْكَ أَنْ اللّهُ عَلِي اللّهِ عَلَيْكَ أَنْ اللّهُ عَلَيْكَ أَلْكُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْكَ أَلُولُ اللّهُ عَلَيْكَ أَنْ اللّهُ عَلَيْكَ أَنْ أَنْهُ فِي ذَٰلِكَ اللّهُ حَمْرَائِكَ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْكَ أَنْ اللّهُ عَلَيْكَ أَلْكُ اللّهُ عَلَيْكَ أَلْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُ أَنْ أَلْكُولُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْكُ أَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ أَنْ أَلْهُ فِي ذَلِكَ اللّهُ حَمْرُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُ أَلْكُولُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْكُ أَلْكُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ أَلْكُولُ اللّهُ عِلَى اللّهُ عَلَيْكُ أَلْكُولُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْكُ أَلْكُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْكُ أَلْكُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَا عَلْمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَا عَلْمُ اللّهُ اللّ

فَقَالَ جَابِرُ: أَشْهَدُ بِاللّٰهِ إِنِّي دَخَلْتُ عَلَىٰ أُمِّكَ فَاطِمَةَ ﴿ فِي حَيَاةِ رَسُولِ اللّٰهِ ﷺ ، فَهَنَّيْتُهَا بِولادَةِ الْحُسَيْنِ ﴿ وَ رَأَيْتُ فِي يَدَيْهَا لَوْحاً أَخْضَرَ ظَنَنْتُ أَنَّهُ مِنْ زُمُرُدٍ ، وَ رَأَيْتُ فِي يَدَيْهَا لَوْحاً أَخْضَرَ ظَنَنْتُ أَنَّهُ مِنْ زُمُرُدٍ ، وَ رَأَيْتُ فِيهِ كِتَاباً أَبْيَضَ شِبْهَ لَوْنِ الشَّمْسِ ، فَقُلْتُ لَهَا: بِأَبِي وَ أُمِّي يَا بِنْتَ رَسُولِ اللهِ ، مَا هٰذَا اللّهِ ، مَا هٰذَا اللّهُ إلىٰ رَسُولِهِ ﷺ ، فِيهِ اسْمُ أَبِي وَ اسْمُ بَعْلِي وَ اسْمُ ابْنِي وَ اسْمُ بَعْلِي وَ اسْمُ ابْنِي وَ اسْمُ الْأَوْصِيَاءِ مِنْ وُلْدِي ، وَ أَعْطَانِيهِ أَبِي لِيُبَشِّرِنِي بِذَٰلِكَ .

امیر المؤمنین الله فرمود: یا ابا محمد، در پی او برو و بنگر که کجا می رود. پس حسن بن علی بیرون رفت و فرمود که: هیچ نشد، مگر آن که آن مرد پای خویش را در بیرون مسجد گذاشت، پس ندیدم که کجای از زمین خدا را پیش گرفت، به سوی امیر المؤمنین الله برگشتم و او را به این امر اعلام کردم. فرمود که: یا ابا محمد، آیا او را می شناسی؟ عرض کردم که: خدا و رسول او و امیر المؤمنین بهتر می دانند. فرمود که: او خضر الله بود».

۱۳۸۹ / ۲ . و کلینی که فرموده که و حدیث کرد مرابه مثل این حدیث و مساوی این (یعنی: بیزیاده و نقصان) . محمد بن یحیی، از محمد بن حسن صفّار، از احمد بن ابی عبدالله، از ابو هاشم .

و نیز فرموده که: محمد بن یحیی گفت که: به محمد بن حسن گفتم که: ای ابو جعفر دوست می داشتم که این حدیث از غیر جهت و طریقهٔ احمد بن ابی عبدالله وارد شده باشد. محمد بن یحیی گفت که: احمد ده سال پیش از آن که حیرت به هم رساند (یعنی: در وجود حضرت صاحب الله) چنان که گفته اند مرا حدیث کرد و به این خبر، خبر داد.

علی بن محمد، از صالح بن ایی حمّاد، از بکر بن صالح، از عبدالله بن جعفر، از حسن بن ظریف و علی بن محمد، از صالح بن ایی حمّاد، از بکر بن صالح، از عبدالرحمان بن سالم، از ابوبصیر، از امام جعفر صادق از روایت کرده اند که فرمود: «پدرم به جابر بن عبدالله انصاری فرمود که: مرا به تو حاجتی است، پس در چه زمان بر تو آسان است که با تو خلوت کنم و تو را از آن سؤال کنم؟ جابر به پدرم عرض کرد که: در هر وقتی از اوقات که خواسته باشی. پس پدرم در بعضی از روزها با جابر خلوت کرد و به او فرمود که: ای جابر، مرا خبر ده از آن لوحی که در دست مادرم حضرت فاطمه که، دختر رسول خدا که دیدی و آنچه مادرم تو را خبر داد که در آن لوح نوشته شده. جابر عرض کرد که: گواهی می دهم به خدا که من داخل شدم بر مادرت فاطمه که در زمان حیات رسول خدا که و او را به ولادت حضرت امام حسین که تهنیت و مبارک باد گفتم، و در دست های آن حضرت لوح سبزی را دیدم و گمان کردم که آن لوح از زمر د است و در آن نوشته سفیدی را دیدم مانند رنگ آفتاب. به آن حضرت عرض کردم که: پدر و مادرم فدای تو بادای دختر رسول خدا آین لوح چیست؟ فرمود که: این لوحی است که پدر و مادرم فدای تو بادای دختر رسول خدا آین لوح چیست؟ فرمود که: این لوحی است که خدا آن را به رسم هدیه به سوی رسول خدا آین فوستاده و در این لوح است نام پدر من و نام خدا آن را به رسم هدیه به سوی رسول خدا گذا فرستاده و در این لوح است نام پدر من و نام خدا آن را به رسم هدیه به سوی رسول خدا شرو در این لوح است نام پدر من و نام

قَالَ جَابِرُ : فَأَعْطَنْنِيهِ أُمَّكَ فَاطِمَةُ ﴿ فَقَرَأْتُهُ ، وَ اسْتَنْسَخْتُهُ . فَقَالَ أَبِي : فَهَلْ لَكَ يَا جَابِرُ ، فَأَعْطَنْنِيهِ أُمَّكَ فَاطَمَةُ ﴿ فَمَشَىٰ مَعَهُ أَبِي إِلَىٰ مَنْزِلِ جَابِرٍ ، فَأَخْرَجَ صَحِيفَةً مِنْ رَقِّ ، فَقَالَ : يَا جَابِرُ ، انْظُرْ فِي كِتَابِكَ لِأَقْرَأَ عَلَيْكَ ، فَنَظَرَ جَابِرُ فِي نُسْخَتِهِ ، فَقَرَأَهُ مِنْ رَقِّ ، فَقَالَ : يَا جَابِرُ ، انْظُرْ فِي كِتَابِكَ لِأَقْرَأَ عَلَيْكَ ، فَنَظَرَ جَابِرُ فِي نُسْخَتِهِ ، فَقَرَأَهُ أَبِي ، فَمَا خَالَفَ حَرْفُ حَرْفًا ، فَقَالَ جَابِرُ : فَأَشْهَدُ بِاللّهِ إِنِّي هٰكَذَا رَأَيْتُهُ فِي اللّهُ وَي اللّهِ وَي اللّهِ وَلَي مَنْ رَقَالَ جَابِرُ : فَأَشْهَدُ بِاللّهِ إِنِّي هٰكَذَا رَأَيْتُهُ فِي اللّهِ وَمِ مَكْتُوبًا :

بِشمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ، هٰذَا كِتَابُ مِنَ اللهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ لِمُحَمَّدٍ نَبِيَّهِ وَ نُورِهِ وَ سَفِيرِهِ وَ حِجَابِهِ وَ دَلِيلِهِ، نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ الْأَمِينُ مِنْ عِنْدِ رَبَّ الْعَالَمِينَ، عَظَمْ يَا مُحَمَّدُ أَسْمَائِي، وَ اشْكُو نَعْمَائِي، وَ لاَ تَجْخَذُ آلَاثِي، إِنِّي أَنَا اللهُ لاَ إِلهَ إِلَّا أَنَا، قَاصِمُ الْجَبَّارِينَ، وَ مُدِيلُ الْمَظْلُومِينَ، وَ دَيَّانُ الدَّينِ، إِنِّي أَنَا اللهُ لاَ إِلهَ إِلَّا أَنَا، فَمَنْ رَجَا غَيْرَ فَضْلِي أَوْ خَافَ غَيْرَ عَدْلِي، عَذَّبُهُ تَا اللهُ لاَ إِلهَ إِلاَ أَنَا، فَمَنْ رَجَا غَيْرَ فَضْلِي أَوْ خَافَ غَيْرَ عَدْلِي، عَذَّبُتُهُ عَذَاباً لاَ أَعَذَّبُهُ أَحَداً مِنَ الْعَالَمِينَ، فَإِيَّايَ فَاعْبُدْ، وَ فَضَلِي أَوْ خَافَ غَيْرَ عَدْلِي، عَذَّبُهُ أَعْدَا مِنَ الْقَالَمِينَ، فَإِيَّايَ فَاعْبُدْ، وَ عَلَي قَتُوكَلْ، إِنِّي لَمْ أَبْعَثْ نَبِيا فَأَكْمِلَتْ أَيَّامُهُ، وَ انْقَضَتْ مُدَّتُهُ إِلَّا جَعَلْتُ لَهُ وَصِيّاً، وَ عَلَى الْأَوْصِيَاءِ، وَ أَكْرَمْتُكَ بِشِبْلَيْكَ وَ النَّيْ فَصَدَّ مُدَانُ وَصِيّاءِ، وَ أَكْرَمْتُكَ بِشِبْلَيْكَ وَ الْعَضَتْ مُدَّتُ لِللهَ عَلَى الْآلِيقِينَاءَ مُدَّةً أَيْدِهِ، وَ جَعَلْتُ حَسَنِ وَ حُسَيْنٍ، فَجَعَلْتُ حَسَناً مَعْدِنَ عِلْمِي بَعْدَ انْقِضَاءِ مُدَّةٍ أَيِهِ، وَ جَعَلْتُ حَسَنا مَعْدِنَ عِلْمِي بَعْدَ انْقِضَاءِ مُدَّةٍ أَيِهِ. وَ جَعَلْتُ حَسَنْ أَوْطِيَا عَلَى الْآلِكَةَ وَلَا لَيْ مَنْ لَكُ بِالشَّهَادَةِ، وَ خَتَمْتُ لَهُ بِالسَّعَادَةِ، فَهُو أَفْضَلُ مَن

شوهر من و نام دو پسر من و نام اوصیای از فرزندان من، و پدرم این را به من عطا فرموده که مرا به این امر مژده دهد و شاد و خوشحال گرداند.

جابر عرض کرد که: پس مادرت فاظمه ای آن لوح را به من عطافر مود و من آن را خواندم و در نوشتم و از روی آن، نسخه ای برداشتم. پدرم فرمود که: آیا تو را میل و رغبتی هست که آن را به من بنمایی؟ جابر عرض کرد: آری، پس پدرم با جابر همراه شد و تا منزل جابر رفت و جابر نامه ای از پوست آهو بیرون آورد. پدرم فرمود که: ای جابر، در نامه و نوشتهٔ خویش نظر کن تا من بر تو بخوانم. پس جابر در نسخهٔ خود نظر کرد و پدرم آن را خواند و یک حرف از آنچه پدرم خواند با یک حرف از آنچه پدرم خواند با یک حرف از آنچه پدرم خواند با یک حرف از آنچه در نسخهٔ جابر بود، مخالف نبود. پس جابر عرض کرد که: شهادت می دهم به خدا که من این را همچنین در لوح دیدم که نوشته بود:

بسم الله الرّحمن الرّحيم، اين نامه و نوشتهاي است از جانب خداي ارجمند و غـالب در جميع احوال كه هيچكس بر او غالب نشـود و گيرد مـذلت بـر دامـن كـبريايي او نـنشيند و صواب کار و درست کر دار است در جمیع افعال، که هر چه کند بر وفق حکمت و مصلحت باشد، به سوی محمد، یا از برای محمد که پیغمبر او ملت و از جانب او خبر می دهد و نور او که خلائق را هدایت میکند و ایلچی او که کار مردم را به اصلاح می آورد و پردهٔ او که در میانهٔ او بندگان او واسطه است و دلیل او که خلائق را رهنمایی میکند. و جبرئیل این نامه را فرود آورد از نزد پروردگار عالمیان. ای محمد، نامهای مرا تعظیم کن و نمعمتهای آشکار مرا شکرگزاری کن و نعمتهای نهانی مرا دانسته انکار مکن، منم خدای جامع جمیع صفات کمال که هیچ خدایی نیست، مگر من که پشت گردنکشان و ستمکاران را میشکنم و ستمرسیدگان را یاری میکنم و اهل دین را جزا میدهم. به درستی که منم آن خدایمی که خدایی نیست، مگر من پس هر که غیر فضل مراامید داشته باشد، یا از غیر عدل و دادخواهی من ترسد، او را عذاب كنم؛ چنان عذابي كه يكي از همهٔ عالميان را آن نوع عذاب نكنم. پس مرا پرستش کن و پس و بر من توکّل نما و امور خویش را به غیر من وا مگذار. به درستی که من هیچ پیغمبری را نفرستادهام که روزگارش کامل و تمام شود و مدّت عمرش به سر آید، مگر آنکه وصی را از برایش قرار دادهام. و به درستی که من تو را افزونی دادم بر همهٔ پیغمبران و وصیّ تو را زیادتی دادم بر جمیع اوصیای ایشان و تو را نواختم به دو شیر بچه و دو فـرزند زادهات -حسن حسین -پس حسن را معدن علم خود گردانیدم بعد از آنکه عمر پدرش اسْتُشْهِدَ، وَ أَرْفَعُ الشَّهَدَاءِ دَرَجَةً، جَعَلْتُ كَلِمَتِيَ التَّامَّةَ مَعَهُ، وَ حُجَّتِيَ الْبَالِغَةَ عِنْدَهُ؛ بِعِثْرَتِهِ أَثِيبُ وَ أُعَاقِبُ:

أَوَّلُهُمْ عَلِيٌّ سَيِّدُ الْعَابِدِينَ وَ زَيْنُ أَوْلِيَائِيَ الْمَاضِينَ، وَ ابْنُهُ شِبْهُ جَدِّهِ الْـمَحْمُودِ مُحَمَّدٌ الْبَاقِرُ عِلْمِي وَ الْمَعْدِنُ لِحِكْمَتِي، سَيَهْلِكُ الْمُرْتَابُونَ فِسي جَـعْفَرٍ، الرَّادُّ عَـلَيْهِ كَالرَّادِّ عَلَيَّ، حَقَّ الْقَوْلُ مِنِّي لَأُكْرِمَنَّ مَثْوىٰ جَعْفَرٍ، وَ لَأَسُرَّنَّهُ فِي أَشْيَاعِهِ وَ أَنْصَارِهِ وَ أَوْلِيَائِهِ، أَتِيحَتْ بَعْدَهُ بِمُوسَىٰ فِتْنَةٌ عَمْيَاءُ حِنْدِسٌ؛ لِأَنَّ خَيْطَ فَـرْضِى لَا يَـنْقَطِعُ، وَ حُجَّتِي لَا تَخْفَىٰ، وَ أَنَّ أَوْلِيَائِي يُسْقَوْنَ بِالْكَأْسِ الْأَوْفَىٰ، مَنْ جَحَدَ وَاحِداً مِنْهُمْ، فَقَدْ جَحَدَ نِعْمَتِي؛ وَ مَنْ غَيَّرَ آيَةً مِنْ كِتَابِي. فَقُدِ افْتَرَىٰ عَلَيَّ؛ وَيْلُ لِلْمُفْتَرِينَ الْجَاحِدِينَ ـعِنْدَ انْقِضَاءِ مُدَّةِ مُوسَىٰ عَبْدِي وَ حَبِيبِي وَ خِيَرَتِي ـ فِي عَلِيٌّ وَلِيِّي وَ نَاصِرِي، وَ مَنْ أَضَعُ عَلَيْهِ أَعْبَاءَ النُّبُوَّةِ، وَ أَمْتَحِنُهُ بِالإضْطِـلَاعِ بِهَا، يَقْتُلُهُ عِفْرِيتُ مُسْتَكْبِرٌ، يُدْفَنُ فِي الْمَدِينَةِ \_الَّتِي بَنَاهَا الْعَبْدُ الصَّالِحُ \_ إِلَىٰ جَنْبِ شَرِّ خَلْقِي، حَقَّ الْقَوْلُ صِنِّي لَأَسُرَّنَّهُ بِمُحَمَّدٍ اثْنِهِ وَ خَلِيفَتِهِ مِنْ بَعْدِهِ وَ وَارِثِ عِلْمِهِ، فَهُوَ مَعْدِنُ عِلْمِي وَ مَوْضِعُ سِرِّي وَ حُجَّتِي عَلَىٰ خَلْقِي، لَا يُؤْمِنُ عَبْدَ بِهِ إِلَّا جَعَلْتُ الْجَنَّةَ مَثْوَاهُ، وَ شَفَّعْتُهُ فِي سَبْعِينَ مِنْ أَهْل بَيْتِهِ كُلُّهُمْ قَدِ اسْتَوْجَبُوا النَّارَ، وَ أَخْتِمُ بِالسَّعَادَةِ لِابْنِهِ عَلِيٍّ وَلِيِّي وَ نَـاصِرِي، وَ الشَّاهِدِ فِي خَلْقِي، وَ أَمِينِي عَلَىٰ وَحْيِي، أُخْرِجُ مِنْهُ الدَّاعِيَ إِلَىٰ سَبِيلِي وَ الْـخَازِنَ لِعِلْمِيَ الْحَسَنَ، وَ أَكَمِّلُ ذَٰلِكَ بِابْنِهِ مِحمد رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ، عَلَيْهِ كَمَالُ مُوسىٰ، وَ بَهَاءُ

به سر آید، و حسین را خزینه دار وحی خویش قرار دادم و او را نوازش کردم به شهادت و ختم کردم از برایش به سعادت، پس او بهترین کسانی است که در راه من کشته شده اند و درجهٔ او از جمیع شهیدان بلندتر و پلّه و پایه اش از ایشان برتر است، سخن تمام خویش را با او و حجّت بالغهٔ خود را که به همه کس می رسد، در نزد او قرار دادم، به فرزندان او ثواب می دهم، و عقاب می کنم.

اوّل ایشان علی است سر دار عبادت کنندگان و زینت دوستان من که گذشته اند و از این دنیا رفتهاند و پسرش که شباهت به جدّ ستو دهٔ خویش دارد، یعنی: محمد که علم مرامی شکافد و اظهار میکند و معدن است از برای حکمت من، زود باشد که آنان که در بـاب جـعفر شک می آورند، هلاک گردند و آنکه بر او رد کند و از او قبول نکند، چون کسی است که بر من ردّ کند و ثابت شدگفتار از جانب من و سوگند یاد نمودهام که آرامگاه جعفر را گرامی گردانم و هر آینه او را شادگردانم در باب شیعیان و یاوران و دوستانش و مقدّر شده است بعد از او به واسطهٔ موسى فتنهٔ امتحان كورى؟؟؟ ضلالت كه به غايت تاريك بـاشد؛ زيـراكـه ريسـمان وجوب من پاره نمي شود؛ و بعد از هر حجّت احجّت العجّتي قرار ميدهم، و حجّت من پنهان نمیگردد. و به درستی که دوستان من و آنان که بمه حمجت من ایسمان آوردهاند، آب داده میشوند به جامی تمامتر و پرتر از همهٔ جامها و هر که یکی از ایشان را انکار کند، نعمت مرا انكار كرده و هر كه يك آيه از كتاب مرا تغيير دهد، بر من افترابسته، واي بر آنان كه افترا بندند و انکار کنند در نز د سر آمدن مدّت موسی بنده و دوست و برگزیدهٔ مرا در حقّ علی که دوست و یاور من است، و کسی است که بارهای سنگین پیغمبری را بر دوش او میگذارم و او را بر بر داشتن آنهاکه محتاج است به قوّت و شدّت امتحان میکنم و می آزمایم. میکشد او را دیو و شی زشت و سهمناک و سرکشی که تکبّر میکند. و علی مدفون می شود در شهری که بندهٔ شایسته (یعنی: ذوالقرنین) آن را بناگذاشته و ساخته در پیهلوی بندترین خبلق من (ینعنی: هارون) و گفتار از جانب من ثابت شده، و سوگند یاد نمو دهام که او را شاد گر دانم به محمد پسرش و آنکه جانشین اوست بعد از او، و وارث علم اوست که علم او را به میراث میبرد. پس اوست معدن علم من و محلّ سرّ من و حجّت من بر خلق من. هیچ بندهای به او ایسمان نمی آورد، مگر آنکه بهشت را آرامگاه او گردانم و شفاعت او را در حقّ هفتاد نفر از خاندان و خويشانش قبول كنم كه همهٔ ايشان مستحقّ آتش جهنّم شده باشند. و به سعادت تمام

عِيسىٰ، وَ صَبْرُ أَيُّوبَ، فَيُذَلُّ أَوْلِيَائِي فِي زَمَانِهِ، وَ تُتَهَادىٰ رُوُّوسُهُمْ كَمَا تُـتَهَادىٰ رُوُّوسُ التُّرْكِ وَ الدَّيْلَمِ، فَيُقْتَلُونَ وَ يُحْرَقُونَ وَ يَكُونُونَ خَائِفِينَ مَوْعُوبِينَ وَجِلِينَ، تُصْبَغُ الأَرْضُ بِدِمَائِهِمْ، وَ يَفْشُو الْوَيْلُ وَ الرَّنَّةُ فِي نِسَائِهِمْ، أُولُئِكَ أَوْلِيَائِي حَقّاً، بِهِمْ أَنْفَعُ لَأَ وَالرَّنَّةُ فِي نِسَائِهِمْ، أُولُئِكَ أَوْلِيَائِي حَقّاً، بِهِمْ أَنْفَعُ لَلَّ وَالرَّنَّةُ عَمْيَاءَ حِنْدِسٍ، وَ بِهِمْ أَكْشِفُ الزَّلَازِلَ، وَ أَذْفَعُ الآصَارَ وَ الأَغْلَلَلَ وَأُولَئِكَ هَمُ الْمُهْتَدُونَ﴾».

قَالَ عَبْدُ الرَّحْمٰنِ بْنُ سَالِمٍ: قَالَ أَبُو بَصِيرٍ: لَوْ لَمْ تَسْمَعْ فِسِي دَهْـرِكَ إِلَّا هٰـذَا الْحَدِيثَ لَكَفَاكَ، فَصُنْهُ إِلَّا عَنْ أَهْلِهِ.

الْيَمَانِيُّ، عَنْ أَبَانِ بْنِ أَبِي عَبَّاشِ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ حَمَّادِ بْنِ عِيسى، عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ عُمَرَ الْيَمَانِيُّ، عَنْ أَبْنِ بَنِ أَبِي عَبَّاشِ ، عَنْ عُمَرَ بْنِ أَذَيْنَةَ ، وَ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ ، عَنْ عُمَرَ بْنِ أَذَيْنَةَ ، وَ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ هِلِلْ ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ ، عَنْ عُمَرَ بْنِ أَذَيْنَةَ ، عَنْ أَبَانِ بْنِ أَبِي عَيَّاشٍ ، عَنْ سُلَيْمٍ بْنِ هِلِلْ ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ ، عَنْ عُمَرَ بْنِ أَذَيْنَةَ ، عَنْ أَبَانِ بْنِ أَبِي عَيَّاشٍ ، عَنْ سُلَيْمٍ بْنِ هِلَلْ اللهِ عَنْ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ ، عَنْ عُمَرَ بْنِ أَذَيْنَةَ ، عَنْ أَبَانِ بْنِ أَبِي عَيَّاشٍ ، عَنْ سُلَيْمٍ بْنِ هِلَالٍ ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ ، عَنْ عُمَرَ بْنِ أَذَيْنَةَ ، عَنْ أَبَانِ بْنِ أَبِي عَيَّاشٍ ، عَنْ سُلَيْمٍ بْنِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَنْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

می کنم از برای پسرش علی که دوست و یاور من و شاهد من در میان خلق من و امین من بر وحی من بیرون می آورم از او حسن را که مردم را به راه من بخواند و خزینه دار علم من باشد و این امر خلافت و امامت را کامل و تمام می گردانم به پسرش م ح م د که رحمت و بخشایشی است از برای عالمیان. بر اوست کمال موسی و حسن عیسی و صبر ایُوب؛ چه این صفات در او کمال ظهور دارد و دوستان من در زمان او خوار و بی مقدار باشند و دشمنان من سرهای ایشان را به هدیه از برای یکدیگر بفرستند؛ چنانچه سرهای ترک و دیلم را به هدیه از برای یکدیگر می فرستند. پس ایشان را بکشند و بسوزانند و ایشان در نهایت ترس و بیم باشند و دشمنان من ایشان را مضطرب ساخته باشند. زمین به خونهای ایشان رنگ شود و واویلاه و دشمنان من ایشان را مضطرب ساخته باشند. زمین به خونهای ایشان رنگ شود و واویلاه و فریاد و فغان در میان زنان ایشان ظاهر گردد. این گروه، دوستان میناند از روی راستی و درستی که بخصوص ایشان هر فتنهٔ کوری تاری را دفع می کنم. و به ایشان زلزلهها و عذابها را بر می دارم. ﴿ أُولَئِکَ عَلَیْهِمْ صَلَوْاتٌ مِنْ رَبِّهِمْ وَ رَحْمَةً وَ رَحْمَةً وَ رَحْمَةً وَ مَلُوْاتٌ مِنْ رَبِّهِمْ وَ رَحْمَةً وَ مُعْمِیاً مین می ورزند بر ایشان است رحمت های پسیار از جانب پسر وردگار ایشان و نعمت شکیبایی می ورزند بر ایشان است رحمت های پسیار از جانب پسر وردگار ایشان و نعمت عظیمه و آن گروه ایشانند که راه یا قبرگافند به مذهب حق و دراه راست ۳.

عبدالرحمان بن سالم میگویدکه: ابوبصیر گفت: اگر در مدّت عمر خویش چیزی غیر از این حدیث را نمی شنیدی تو را بس بود. پس این را از آنکه قابلیّت آن را نداشته باشد، نگاه دار و به او مگو.

ابان بن ابی عیّاش، از سلیم بن قیس و محمد بن یحیی، از اجمد بن محمد، از ابن ابی عمیر، از ابن ابی عمیر، از سلیم بن قیس و محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از ابن ابی عمیر، از عمر بن اذینه و علی بن محمد، از احمد بن هلال، از ابن ابی عمیر، از عمر بن اذینه، از ابا ابی عیّاش، از سلیم بن قیس روایت کردهاند که گفت: شنیدم از عبدالله بن جعفر طیّار که می گفت: من و امام حسین و عبدالله بن عبّاس و عمر بن ام سلمه و اسامة بن زید می گفت: من و امام حسین و معاویه سخنی رفت، پس من به معاویه گفتم که: شنیدم از رسول خدا می همی فرمود: «من سزاوار ترم به مؤمنان از خود ایشان و بعد از من، برادرم

۱. بقره، ۱۵۷.

بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ، فَإِذَا اسْتُشْهِدَ فَابْنُهُ عَلِيُّ بْنُ الْحُسَيْنِ أَوْلَىٰ بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ - وَ اللَّهُ مَا عَلِيُّ - ثُمَّ ابْنُهُ مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيٍّ أَوْلَىٰ بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ - وَ اللَّهُ مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيٍّ أَوْلَىٰ بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ - وَ اللَّهُ مُحَمَّدُ مِنْ عَشَرَ إِمَاماً تِسْعَةً مِنْ وُلْدِ الْحُسَيْنِ».

قَالَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ جَعْفَرٍ: وَ اسْتَشْهَدْتُ الْحَسَنَ وَ الْحُسَيْنَ وَ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ عَبَّاسٍ وَ عُمَرَ ابْنَ أُمَّ سَلَمَةَ وَ أُسَامَةَ بْنَ زَيْدٍ، فَشَهِدُوا لِي عِنْدَ مُعَاوِيَةَ.

قَالَ سُلَيْمُ: وَ قَدْ سَمِعْتُ ذَٰلِكَ مِنْ سَلْمَانَ وَ أَبِي ذَرِّ وَ الْمِقْدَادِ، وَ ذَكَـرُوا أَنَّـهُمْ سَمِعُوا ذَٰلِكَ مِنْ رَسُولِ اللَّهِﷺ.

اللهِ بْنِ الْقَاسِمِ، عَنْ حَبَّانَ السَّرَّالِمِ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ الْقَاسِمِ، عَنْ حَبَّانَ السَّرَّالِمِ، عَنْ أَدُودَ بْنِ سُلَيْمَانَ الْكِسَائِيِّ، عَنْ أَبِي الطُّقَيْلِ، قَالَ: شَهِدْتُ حِبَنَ بُويعَ وَ عَلِيٍّ عِبْ جَالِسُ قَالَ: شَهِدْتُ عِمْرَ حِينَ بُويعَ وَ عَلِيٍّ عِبْ جَالِسُ نَاحِيَةً، فَأَقْبَلَ عُكُرٌم يَهُودِيُّ جَمِيلُ الْوَجْهِ، بَهِيٍّ، عَلَيْهِ ثِيَابٌ حِسَانٌ وَ هُوَ مِنْ وُلْدِ فَارُونَ حَتّىٰ قَامَ عَلَىٰ رَأْسِ عُمَرَ، فَقَالَ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، أَنْتَ أَعْلَمُ هٰ فِهِ الْأُمَّةِ بِكِتَابِهِمْ وَ أَمْرِ نَبِيَّهِمْ؟ قَالَ: فَطَأَطَأَ عُمَرُ رَأْسَهُ، فَقَالَ: إِيَّاكَ أَعْنِي، وَ أَعَادَ عَلَيْهِ الْقُولَ، يَكَالِهُمْ وَ أَمْرِ نَبِيَّهِمْ؟ قَالَ: فَطَأُطَأَ عُمَرُ رَأْسَهُ، فَقَالَ: إِيَّاكَ أَعْنِي، وَ أَعَادَ عَلَيْهِ الْقُولَ، وَكَالَ الشَّابُ؟ قَالَ: هُذَا الشَّابُ؟ قَالَ: هٰذَا الشَّابُ؟ قَالَ: هٰذَا الشَّابُ؟ قَالَ: هٰذَا الشَّابُ، قَالَ: وَ مَنْ هٰذَا الشَّابُ؟ قَالَ: هٰذَا عَلِيُّ بْنُ أَبِي طَالِبٍ ابْنُ عَمِّ رَسُولِ اللهِ، وَ هٰذَا زَوْجُ فَاطِمَةَ بِنْتِ رَسُولِ اللهِ،

فَأَقْبَلَ الْيَهُودِيُّ عَلَىٰ عَلِيٍّ عِلَىٰ فَقَالَ: أَكَذَاكَ أَنْتَ؟ قَالَ: «نَعَمْ».

علی بن ابی طالب سزاوار تر است به مؤمنان از خود ایشان، و چون آن حضرت هشهید شود، حسن بن علی سزاوار تر است به مؤمنان از خود ایشان و بعد از حسن پسرم حسین سزاوار تر است به مؤمنان از خود ایشان، و چون آن حضرت هشهید شود پسرش علی بن الحسین سزاوار تر است به مؤمنان از خود ایشان، و زود باشد که تو او را دریابی ای علی، پس پسرش محمد بن علی سزاوار تر است به مؤمنان از خود ایشان، و زود باشد که تو او را دریابی ای محمد بن علی سزاوار تر است به مؤمنان از خود ایشان، و زود باشد که تو او را دریابی ای حسین، بعد از آن پیغمبر دوازده امام را تمام گردانید که هفت امام دیگر را ذکر فرمود و نه امام از ایشان از فرزندان حسین اند». عبدالله بن جعفر می گوید که: از امام حسن و امام حسین و عبدالله بن عباس و عمر بن امّ سلمه و اسامة بن زید شهادت خواستم و همه در نزد معاویه برای من شهادت دادند و سلیم بن قیس گفت که: این حدیث را از سلمان و ابوذر و مقداد شنیدم و ذکر کردند که ایشان این را از رسول خدا شنیدهاند.

از عبدالله بن قاسم، از حنّان بن سدیر سرّاج ، از داود بن سلیمان کناسی ، از ابوطفیل که گفت: جنازهٔ ابوبکر را دیدم در آن روزی که فرد و حاضر بودم و عمر را مشاهده کردم در گفت: جنازهٔ ابوبکر را دیدم در آن روزی که فرد و حاضر بودم و عمر را مشاهده کردم در هنگامی که با او بیعت می شد و علی از کر گوشهای نشسته بود که پسر یهودی نیکوی زیبایی آمد و جامههای نیکو پوشیده بود و آن یهودی از قرزندان هارون بود و آمد تا بر بالای سر عمر ایستاد و گفت: یا امیر المؤمنین، تویی داناترین امّت به کتاب ایشان و سنّت پیغمبر ایشان؟ ابوطفیل می گوید که: عمر سر خویش را به زیر انداخت. یهودی گفت: تو را قصد می کنم و با تو دارم و این سخن را بر او اعاده نمود. عمر گفت: برای چه این سؤال می کنی؟ گفت: برای این که من به نزد تو آمدهام، در حالتی که طالب دینم از برای خویش و در دینی که دارم، شکّ به هم رسانیده ام. عمر گفت که: این جوان در نزد تو است، گریبان او را بگیر. یهودی گفت که: این جوان در نود تو است، گریبان او را بگیر. یهودی گفت که: این جوان کیست؟ گفت که: این صوهر فاطمه دختر رسول خداست و اینک شوهر فاطمه دختر رسول خداست. پسر عموی رسول خداست. پسر عموی رسول خداست. و اینک شوهر فاطمه دختر رسول خداست. آیا تو چنینی که او رسول خداست. پس یهودی رو به علی بن ابی طالب آورد و گفت: آیا تو چنینی که او رسول خداست. آیا تو چنینی که او رسول خداست.

در نسخهٔ موجود، حیّان سراج است.
 در نسخهٔ موجود، کسائی است.

قَالَ: إِنِّي أُرِيدُ أَنْ أَسْأَلُكَ عَنْ ثَلَاثٍ وَ ثَلَاثٍ وَ وَاحِدَةٍ، قَالَ: فَتَبَسَّمَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ اللهُ مِنْ غَيْرِ تَبَسُمٍ، وَ قَالَ: «يَا هَارُونِيُّ، مَا مَنَعَكَ أَنْ تَقُولَ سَبْعاً؟» قَالَ: أَسْأَلُكَ عَنْ ثَلَاثٍ فَإِنْ أَجَبْتَنِي، سَأَلْتُ عَمَّا بَعْدَهُنَّ، وَإِنْ لَمْ تَعْلَمْهُنَّ، عَلِمْتُ أَنَّهُ لَيْسَ فِيكُمْ عَالِمٌ.

قَالَ عَلِيٍّ ﷺ: «فَإِنِّي أَسْأَلُكَ بِالْإِلٰهِ الَّذِي تَعْبُدُهُ؛ لَئِنْ أَنَا أَجَبْتُكَ فِي كُلِّ مَا تُسرِيدُ لَتَدَعَنَّ دِينَكَ، وَ لَتَدْخُلَنَّ فِي دِينِي؟» قَالَ: مَا جِئْتُ إِلَّا لِذَاكَ، قَالَ: «فَسَلْ».

قَالَ: أَخْبِرْنِي عَنْ أَوَّلِ قَطْرَةِ دَمٍ قَطَرَتْ عَلَىٰ وَجْهِ الْأَرْضِ: أَيُّ قَطْرَةٍ هِيَ؟ وَ أَوَّلِ عَيْنٍ فَاضَتْ عَلَىٰ وَجْهِ الْأَرْضِ: أَيُّ عَيْنٍ هِيَ؟ وَ أَوَّلِ شَيْءٍ اهْتَزَّ عَلَىٰ وَجْهِ الْأَرْضِ: أَيُّ شَيْءٍ هُوَ؟

فَأَجَابَهُ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ، فَقَالَ لَهُ أَخْبِرْنِي عَنِ الثَّـلَاثِ الْأُخَرِ: أَخْبِرْنِي عَسَ مُحَمَّدٍ: كَمْ لَهُ مِنْ إِمَام عَدْلٍ؟ وَ فِي أَيُّ جَنَّةٍ يَكُونُ؟ وَ مَنْ سَاكَنَهُ مَعَهُ فِي جَنَّتِهِ؟

فَقَالَ: «يَا هَارُونِيُّ، إِنَّ لِمُحَمَّدٍ اثْنَيْ عَشَرَ إِمَامَ عَدْلٍ، لَا يَضُرُّهُمْ خِـذْلَانُ مَـنْ خَذَلَهُمْ، وَ لَا يَسْتَوْحِشُونَ بِخِـلَافِ مَنْ خَالَفَهُمْ، وَ إِنَّهُمْ فِي الدِّينِ أَرْسَبُ مِنَ الْجِبَالِ الرَّوَاسِي فِي الْأَرْضِ؛ وَ مَسْكَنُ مُحَمَّدٍ فِي جَنَّتِهِ، مَعَهُ أُولَئِكَ الاِثْـنَا عَشَـرَ الْإِمَـامَ الْعَدْلَ».

فَقَالَ: صَدَقْتَ وَ اللَّهِ الَّذِي لَا إِلٰهَ إِلَّا هُوَ؛ إِنِّي لَأَجِدُهَا فِي كُتُبِ أَبِي هَارُونَ، كَتَبَهُ بِيَدِهِ وَ أَمْـلَاهُ مُوسَىٰ عَمِّيﷺ.

قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنِ الْوَاحِدَةِ: أَخْبِرْنِي عَنْ وَصِيٍّ مُحَمَّدٍ كَمْ يَعِيشُ مِـنُ بَـعْدِهِ؟ وَ هَلْ يَمُوتُ أَوْ يُقْتَلُ؟

قَالَ: «يَا هَارُونِيُّ، يَعِيشُ بَعْدَهُ ثَلَاثِينَ سَنَةٌ لَا يَزِيدُ يَوْماً وَ لَا يَنْقُصُ يَوْماً، ثُمَّ

مسأله و یک مسأله. راوی میگوید که: امیر المؤمنین ﷺ تبسم فرمود بی آنکه بخندد، فرمود که: «ای فرزند هارون، چه چیز تو را مانع شد از آنکه بگویی از هفت مسأله؟» عرض کردکه: تو را از سه مسأله سؤال ميكنم. پس اگر مرا جواب دادي، تو را از آنچه بعد از آنهاست سؤال میکنم، و اگر آنها را ندانستی، میدانم که در میان شما دانایی نیست. علیﷺ فرمو د که: «تو را سؤال میکنم به حقّ خدایی که او را میپرستی که اگر من تو را جواب دادم در هـ ر چـه اراده داری، دین خویش را وا میگذاری و در دین من داخل میشوی. یهودی عرض کرد که: من نیامدهام، مگر از برای همین. فرمود: «چون چنین است، آنچه می خواهی بپرس». عرض کرد: مرا خبر ده از اول قطرهای از خون که بر روی زمین چکید، کدام قطره است؟ و اول چشمهای که بر روی زمین روان گردید، کدام چشمه است؟ و اوّل چیزی که بخواری رسید. بر روی زمين، چه چيز است؟ امير المؤمنين ﷺ او را جواب فرمود. بعد از آن، به حضرت عرض كرد که: مرا از سه مسأله ديگر خبر ده. خبر ده مرا از محمدﷺ که او را چند امام عادل و وصح به حقّ خواهند بود و در کدام بهشت میباشد و کی با آن حضرت در بهشتی که او ساکن است، مسکن میکند؟ فرمو دکه: «ای پسر هارون، په درستی که محمد را دواز ده امام عادل و وصتی است که هر که ایشان را واگذارد، به ایشان ضور نمی رساند و بـه مـخالفت آنکـه بـا ایشـان مخالفت ورزد، وحشت به هم نميرسانند. و به درستي كه ايشان در بياب ديين از كوههاي استوار در زمین، ثابت ترند، و مسکن محمد در بهشتِ مخصوص اوست و این گروه دوازده امام عادل با او خواهند بود. گفت: راست گفتی؛ سوگند یاد میکنم به آن خدایی که خدایی غیر از او نیست که من اینها را می یابم در کتاب پدرم هارون که آن را به دست خود نـوشته و عمویم موسی ﷺ أن را به قلم او داده که موسی فرموده و هارون نوشته. یهودی عرض کردکه: مراخبر ده از آن یک مسأله. مراخبر ده از وصی محمد که بعد از او چند سال زندگانی میکند. و بفرماکه آیامیمیرد یاکشته میشود؟ فرمودکه: ۱۱ی پسر هارون، وصیّ محمد بعداز او سی سال زیست میکند؛ یک روز زیاد نمی شود و یک روز کم نمی شود (و مخفی نماند که بودن وفات پیغمبر ﷺ در ماه صفر و شهیدن شدن امیرمؤمنان در ماه مبارک رمضان و زیست آن حضرت بعد از پیغمبر، سی سال، بیزیاده و نقصان یک روز درست نمی آید و اگر چه به طریقهٔ حساب شمسی و قمری باشد. و در بعضی از حواشی دیدم که ایس عبارت در اکثر اوقات نسخ کافی نیست و آنچه از نسخ به نظر رسید، این عبارت در آن بود و در عیون نظیر، يُضْرَبُ ضَرْبَةً هَاهُنَا \_يَعْنِي عَلَىٰ قَرْنِهِ \_ فَتُخْضَبُ هَٰذِهِ مِنْ هَٰذَا».

قَالَ: فَصَاحَ الْهَارُونِيُّ، وَ قَطَعَ كُشتِيجَهُ وَ هُوَ يَقُولُ: أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلٰهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، وَ أَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَ رَسُولُهُ، وَ أَنَّكَ وَصِيَّهُ، يَنْبَغِي أَنْ تَفُوقَ وَ لَا تُفَاقَ، وَ أَنْ تُعَظَّمَ وَ لَا تُشْتَضْعَفَ.

قَالَ: ثُمَّ مَضَىٰ بِهِ عَلِيٌّ ﴿ إِلَىٰ مَنْزِلِهِ، فَعَلَّمَهُ مَعَالِمَ الدِّينِ.

٣٩٩٣ / ٤ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أَحْمَدَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْعُصْفُورِيِّ، عَنْ عَمْرِو بْنِ ثَابِتٍ، عَنْ أَبِي حَمْزَةَ، قَـالَ: سَمِعْتُ عَـلِيَّ بْـنَ

مرز تحقی ترون است

این حدیث را ذکر کرده و این عبارت در آن نیست و در اکمال، همین حدیث را به همین سند با زیادتی بعضی از راویان در صدر حدیث ذکر نموده و این عبارت، در آن موجود است و چند حدیث دیگر که نظیر و شبیه این حدیث است ایراد کرده که در بعضی این عبارت هست و در بعضى نيست. پس اگر اين كلام از امام ﷺ نباشد، امر آسان مي شود و اگر از آن حضرت باشد، وجه آن این است که نفی زیاده و نقصان یک روز، بسته به سی سال که در پیش مذکور است، نباشد، بلکه متعلّق به ما بعد آن باشد که عبارت است از اخبار به ضربت خور دن آن حضرت. و مراد این باشد که زمان مقدّر از برای ضربت خوردن، زیاد و کم نگردد و اگرچه ظاهر این بود که بنابراین، معنی به جای لفظ ثم که بعد از این مذکور است، لفظ حتی باشد، تا معنی این باشد که یک روز زیاد و کم نشو د تا آن حضرت ضربت خور د، ولیکن ذکر ثم به جهت غرابت و استعجاب این امر است) تتمه حدیث: پس ضربتی میخورد در اینجا (یعنی: فرق سر مبارکش) بعد از آن، این، از این، رنگ میشوده (یعنی: ریش مبارکش از خون سرش) راوی میگوید که: آن هارونی فریاد بر آور د و کُستیج خویش را پاره کرد (و در قاموس مذکور است که کُستیج به ضمّ کاف، ریسمانی است ستبرگه ذمی آن را در بالای جامه های خویش می بندد غير از زنّار و أن معرّب كستى است و در فرهنگ مؤيّد الفضلاء مذكور است كه كُستى بالضّم، زنّار، و تعریب این، کستیج است؛ چنانچه در شرفنامه است و گفته که در ادات است که کستی، زنّار و آن ریسمانی است که گشتیگیران خراسان در کمر بندند، آن را در عرف ایشنان زنّبار گویند. و نیز آنکه ترسایان می دارند که به تازیش کستیج میگویند و نیز در بعضی از لغات معتبره مذكور است كه كستيج، زنّار است و در تاج است كه آنچه مغان بر ميان بندند. حاصل آنکه: آنچه بر کمرش بسته بو د که نشانهای ذمّی بو دنش بو د، پاره نمو د) و میگفت: شهادت میدهم که نیست خدایی، مگر خدا در حالتی که تنها است و او را شریکی نیست. و شهادت مي دهم كه محمد ﷺ، بنده و رسول اوست و آنكه تويي وصيّ او . سزاوار استكه از هركسي در گذری به فضل و مرتبه و کسی به آن، از تو در نگذرد و بلندی نجوید، و آنکه تو را بزرگ دارند و ضعیف نشمارند.

راوی میگوید: پس آن حضرتﷺ او را به منزل خویش برد و مسائل و نشانه های دین را به او تعلیم فرمود.

۱۳۹۳ / ۶ . محمد بن یحیی، از محمد بن احمد، از محمد بـن حسـین، از ابـو سـعید

الْحُسَيْنِ ﴾ يَقُولُ: «إِنَّ اللَّهَ خَلَقَ مُحَمَّداً وَ عَلِيّاً وَ أَحَدَ عَشَرَ مِنْ وُلْدِهِ مِنْ نُورِ عَظَمَتِهِ، فَأَقَامَهُمْ أَشْبَاحاً فِي ضِيَاءِ نُورِهِ، يَعْبُدُونَهُ قَبْلَ خَلْقِ الْخَلْقِ، يُسَبِّحُونَ اللَّهَ وَ يُقَدِّسُونَهُ، وَ هُمُ الْأَئِمَّةُ مِنْ وُلْدِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ.

١٣٩٢ / ٧. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ عَبْدِ اللّهِ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْخَشَّابِ، عَنِ ابْنِ أَذَيْنَةَ، عَنْ زُرَارَةَ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا صَمَاعَةَ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحَسَنِ بْنِ رِبَاطٍ، عَنِ ابْنِ أَذَيْنَةَ، عَنْ زُرَارَةَ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﷺ يَقُولُ: «الإثنّا عَشَرَ الْإِمَامَ مِنْ آلِ مُحَمَّدٍ ﷺ كُلُّهُمْ مُحَدَّثُ مِنْ وُلْدِ رَسُولِ اللّهِ وَ عَلِيٍّ هُمَا الْوَالِدَانِ ﷺ. فَقَالَ عَلِيٍّ بْنُ اللهِ عَلِيُّ بْنُ اللهِ عَلِيُّ هُمَا الْوَالِدَانِ ﷺ. فَقَالَ عَلِيُّ بْنُ اللهِ عَلِيُّ بْنُ اللهِ وَ عَلِيٍّ هُمَا الْوَالِدَانِ ﷺ. فَقَالَ عَلِيُّ بْنُ اللهِ مَا عَلِيٍّ اللهِ وَ عَلِيٍّ هُمَا الْوَالِدَانِ ﷺ. وَ قَالَ: رَاسُولُ اللّهِ وَ عَلِيٍّ هُمَا الْوَالِدَانِ ﷺ. فَقَالَ عَلِيً بْنِ الْحُسَيْنِ لِأُمِّهِ وَ قَالَ: رَاسُولُ اللهِ وَ عَلِيٍّ هُمَا الْوَالِدَانِ ﷺ. فَقَالَ عَلِيً بْنِ الْحُسَيْنِ لِأُمِّهِ وَ قَالَ: رَاسُولُ اللّهِ وَ عَلِي اللهِ وَ عَلَيْ اللهِ وَ عَلَى اللهِ عَلَيْ اللهِ وَعَلَى اللهِ وَعَلَى اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْ اللهِ وَ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

١٣٩٥ / ٨. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، غَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ مَسْعَدَةَ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ فَيْ الْمَدِينِيِّ، عَنْ أَبِي يَحْيَى الْمَدِينِيِّ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ فَيْ الْمَدِينِيِّ، عَنْ أَبِي مَعْيَدٍ الْخُذْرِيُّ، قَالَ: كُنْتُ حَاضِراً لَمَّا هَلَكَ أَبُو بَكْرٍ وَ هَارُونَ الْعَبْدِيِّ، عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُذْرِيُّ، قَالَ: كُنْتُ حَاضِراً لَمَّا هَلَكَ أَبُو بَكْرٍ وَ السَّخْلَفَ عُمْرَ، أَقْبَلَ يَهُودِيُّ مِنْ عُظَمَاءِ يَهُودِ يَثْرِبَ، وَ تَزْعُمُ يَهُودُ الْمَدِينَةِ أَنَّهُ أَعْلَمُ السَّخْلَفَ عُمْرَ، أَقْبَلَ يَهُودِيُّ مِنْ عُظَمَاءِ يَهُودِ يَثْرِبَ، وَ تَزْعُمُ يَهُودُ الْمَدِينَةِ أَنَّهُ أَعْلَمُ أَهْلِ زَمَانِهِ حَتّىٰ رُفِعَ إِلَىٰ عُمَرَ، فَقَالَ لَهُ: يَا عُمَرُ، إِنِّي جِئْتُكَ أُرِيدُ الْإِسْلَامَ، فَإِنْ أَهْلِ زَمَانِهِ حَتّىٰ رُفِعَ إِلَىٰ عُمَرَ، فَقَالَ لَهُ: يَا عُمَرُ، إِنِّي جِئْتُكَ أُرِيدُ السَّنَةِ وَ جَمِيعِ مَا أَشْلَكَ عَنْهُ، فَأَنْتَ أَعْلَمُ أَصْحَابِ مُحَمَّدٍ بِالْكِتَابِ وَ السَّنَةِ وَ جَمِيعِ مَا أَرْبِدُ أَنْ أَسْأَلَ عَنْهُ، فَأَنْتَ أَعْلَمُ أَصْحَابِ مُحَمَّدٍ بِالْكِتَابِ وَ السَّنَةِ وَ جَمِيعِ مَا أُرِيدُ أَنْ أَسْأَلَ عَنْهُ.

قَالَ: فَقَالَ لَهُ عُمَرُ: إِنِّي لَسْتُ هُنَاكَ، لَكِنِّي أُرْشِدُكَ إِلَىٰ مَنْ هُـوَ أَعْـلَمُ أُمَّـتِنَا بِالْكِتَابِ وَ السُّنَّةِ وَ جَمِيعِ مَا قَدْ تَسْأَلُ عَنْهُ، وَ هُوَ ذَاكَ، فَأَوْمَأَ إِلَىٰ عَلِيِّ ﷺ. فَقَالَ لَهُ الْكِتَابِ وَ السُّنَّةِ وَ جَمِيعِ مَا قَدْ تَسْأَلُ عَنْهُ، وَ هُوَ ذَاكَ، فَأَوْمَأَ إِلَىٰ عَلِيِّ ﷺ. فَقَالَ لَهُ الْنَهُودِيُّ: يَا عُمَرُ، إِنْ كَانَ هٰذَا كَمَا تَـقُولُ، فَـمَا لَكَ وَ لِـبَيْعَةِ النَّـاسِ، وَ إِنَّـمَا ذَاكَ أَعْلَمُكُمْ ؟! فَزَبَرَهُ عُمَرُ.

عصفوری، از عمرو بن ثابت، از ابو حمزه روایت کرده است که گفت: شنیدم از علی بن الحسین که که می فرمود: «به درستی که خدا، محمد و علی و یازده کس از فرزندان او را از نور عظمت خویش آفرید، پس ایشان را به پای داشت در حالتی که روحی چند بودند بی بدن، در روشنی نور خویش، و او را عبادت می کردند، پیش از آن که خلائق را بیافریند و خدا را تسبیح و تنزیه می نمودند و او را به پاکی یاد می کردند و ایشان امامان از فرزندان رسول خدا گذانده.

۱۳۹۴ / ۷. محمد بن یحیی، از عبدالله بن محمد، از خشّاب، از ابن سماعه، از علی بن حسین بن رباط، از ابن اذینه، از زراره روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام محمد باقر که می فرمود: «دوازده امام از آل محمد هی همهٔ ایشان محدّث اند که فرشته ایشان را حدیث می کند و خبر می دهد و همهٔ ایشان از فرزندان رسول خدا گذاند که فرشته ایشان را حدیث رسول خدا و علی هی هر دو پدران ایشان ناز فرزندان رسول خدا تا بن راشد که برادر مادری حضرت علی بن الحسین بود گفت که: من این را قبول ندارم . امام محمد باقر گل بر او فریاد حضرت علی بن الحسین بود گفت که: من این را قبول ندارم . امام محمد باقر گل بر او فریاد زو فرمود: «بدان و آگاه باش که پسر مادرت، یکی از ایشان بوده (و این مضمون، در باب زد و فرمود: «بدان و آگاه باش که پسر مادرت، یکی از ایشان بوده (و این مضمون، در باب زن که انه می همد شاند گذشت، ولیکن با یکدیگر مخالفتی دارند).

محمد بن حسین، از ابراهیم ابن آبی یحیی مذینی، از اسعدة بین زیباد، از ابوعبدالله و محمد بن حسین، از ابراهیم ابن آبی یحیی مذینی، از ابو هارون عبدی، از ابوسعید خدری روایت کردهاند که گفت: حاضر بودم در هنگامی که ابوبکر هلاک گردید و عمر را جانشین خود گردانید، یکی از یهودیان آمد که از بزرگان یهود مدینه بود و یهود مدینه گمان می کردند که از همهٔ اهل زمان خویش داناتر است - تا آن که او را به نزد عمر بردند، پس با عمر گفت که: ای عمر، من به نزد تو آمده ام و می خواهم مسلمان شوم، پس اگر مرا خبر دادی از آنچه تو را از آن سؤال می کنم، تو از همهٔ اصحاب محمد داناتری به کتاب خدا و سنّت پیغمبر و همهٔ آنچه من اراده دارم که تو را از آن سؤال کنم، ابوسعید می گوید که: عمر گفت: من در اینجا و به این پر پانیستم، لیکن تو را رهنمایی می کنم به آن که از همهٔ امّت ما داناتر است و به سوی علی اشاره آنچه می خواهی که از آن سؤال کنی، و آن را که وصف کردم آن است و به سوی علی اشاره نمود. یهودی گفت که: ای عمر، اگر این که چنانچه تو می گویی، باشد تو را با بیعت مردم چه نمود. یهودی گفت که: ای مرد از همهٔ شما داناتر باشد؟ عمر او را زجر و منع کرد، بعد از آن عهودی برخاست و به خدمت علی ﷺ آمد و به آن حضرت عرض کرد که: تو چنانی که عمر یهودی برخاست و به خدمت علی ﷺ آمد و به آن حضرت عرض کرد که: تو چنانی که عمر یهودی برخاست و به خدمت علی ﷺ آمد و به آن حضرت عرض کرد که: تو چنانی که عمر یهودی برخاست و به خدمت علی ﷺ آمد و به آن حضرت عرض کرد که: تو چنانی که عمر

ثُمَّ إِنَّ الْيَهُودِيُّ قَامَ إِلَىٰ عَلِيٍّ ﴿ فَقَالَ: أَنْتَ كَمَا ذَكَرَ عُمَرُ؟ فَقَالَ: «وَ مَا قَالَ عُمَرُ؟» فَأَخْبَرَهُ. قَالَ: فَإِنْ كُنْتَ كَمَا قَالَ، سَأَلَتُكَ عَنْ أَشْيَاءَ أُرِيدُ أَنْ أَعْلَمَ هَلْ يَعْلَمُهُ عُمْرُ؟» فَأَخْلَمَ، فَأَعْلَمَ أَنْكُمْ فِي دَعْوَاكُمْ خَيْرُ الْأُمَمِ وَ أَعْلَمُهَا صَادِقُونَ، وَ مَعَ ذٰلِكَ أَدْخُلُ فِي دِينِكُمُ الْإِسْلَامِ. فَقَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ اللَّهُمْ ، أَنَا كَمَا ذَكَرَ لَكَ عُمَرُ، سَلْ عَمَّا بَدَا لَكَ الْخِيرُكَ بِهِ إِنْ شَاءَ اللّٰهُ ﴾.

قَالَ: أَخْبِرْنِي عَنْ ثَـلَاثٍ وَ ثَـلَاثٍ وَ وَاحِدَةٍ، فَقَالَ لَهُ عَلِيٌ ﴿ وَلِمَ اللَّهُ عَلِيٌ ﴿ وَلَمَ لَمْ تَقُلْ: أَخْبِرْنِي عَنْ سَبْعٍ ؟ » فَقَالَ لَهُ الْيَهُودِيُّ: إِنَّكَ إِنْ أَخْبَرْتَنِي بِالثَّـلَاثِ سَأَلَتُكَ عَنِ الْبَقِيَّةِ، وَ إِلَّا كَفَفْتُ، فَإِنْ أَنْتَ أَجَبْتَنِي فِي هٰذِهِ السَّبْعِ، فَأَنْتَ أَعْـلَمُ أَهْـلِ الأَرْضِ وَ أَفْضَلُهُمْ، وَ أَوْلَى النَّاسِ بِالنَّاسِ، فَقَالَ لَهُ: «سَلْ عَمَّا بَدَا لَكَ يَا يَهُودِيُّ».

قَالَ: أَخْبِرْنِي عَنْ أَوَّلِ حَجَرٍ وُضِعَ عَلَىٰ وَجْهِ الْأَرْضِ، وَ أَوَّلِ شَجَرَةٍ غُـرِسَتْ عَلَىٰ وَجْهِ الْأَرْضِ، فَأَخْبَرَهُ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ. عَلَىٰ وَجْهِ الْأَرْضِ، فَأَخْبَرَهُ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ.

ثُمَّ قَالَ لَهُ الْيَهُودِيُّ: أَخْبِرَتِي عَنْ هَذِهِ الْأُمَّةِ: كَيْ لَهَا مِنْ إِمَامٍ هُدًى؟ وَ أَخْبِرْنِي عَنْ نَبِيِّكُمْ مُحَمَّدٍ: أَيْنَ مَنْزِلُهُ فِي الْجَنَّةِ؟ وَ أَخْبِرْنِي مَنْ مَعَهُ فِي الْجَنَّةِ؟

فَقَالَ لَهُ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ : «إِنَّ لِهٰذِهِ الْأُمَّةِ اثْنَيْ عَشَرَ إِمَاماً هُدًى مِنْ ذُرِّيَّةِ نَبِيِّهَا وَ هُمْ مِنِّي ؛ وَ أَمَّا مَنْزِلُ نَبِيِّنَا فِي الْجَنَّةِ ، فَفِي أَفْضَلِهَا وَ أَشْرَفِهَا جَنَّةِ عَدْنٍ ؛ وَ أَمَّا مَنْ مَعَهُ فِي مَنْزِلِهِ فِيهَا ، فَهْؤُلَاءِ الاِثْنَا عَشَرَ مِنْ ذُرَّيَّتِهِ وَ أُمَّهُمْ وَ جَدَّتُهُمْ وَ أُمَّ أُمَّهِمْ وَ ذَرَارِيَّهُمْ لَا يَشْرَكُهُمْ فِيهَا أَحَدٌ».

١٣٩٤ / ٩ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ أَبِي الْجَارُودِ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ إِلَى عَنْ جَايِرٍ بْنِ عَبْدِ اللّهِ الْأَنْصَارِيُّ، قَالَ: دَخَلْتُ عَـلَىٰ فَاطِمَةَ ﴿ وَ بَيْنَ يَدَيْهَا لَوْحٌ، فِيهِ أَسْمَاءُ الْأَوْصِيَاءِ مِنْ وُلْدِهَا، فَعَدَدْتُ اثْـنَيْ عَشَـرَ أَطِمَةُ هِهُ وَ بَيْنَ يَدَيْهَا لَوْحٌ، فِيهِ أَسْمَاءُ الْأَوْصِيَاءِ مِنْ وُلْدِهَا، فَعَدَدْتُ اثْـنَيْ عَشَـرَ أَخِرُهُمُ الْقَائِمُ ﴿ وَبَيْنَ يَدَيْهُمْ عَلِيُّ .

ذكر كرد؟ فرمودكه: «عمر، چه گفت؟» يهودي، أن حضرت را خبر داد و عرض كردكه: اگر تو چنانچه گفت، باشي تو را سؤال ميكنم از چيزي چند و ميخواهم بدانم كه آيا يكي از شما آن را میداند تا بدانم که شما در باب ادّعای خویش که میگویید، بهترین امتُها و داناترین ایشانید، راستگویید و با این امر داخل شوم در دین شما، که اسلام است. امیر المؤمنین ﷺ فرمود: «اَرى، من چنانم كه عمر از براي تو ذكر كرد، از هر چه خواهي سؤال كن تا تو را به أن خبر دهم. أن شاءالله». عبر ض كبرد: مبرا خبير ده از سنه مسأله و سنه مسأله و يك مسأله. أن حضرت ﷺ فرمود که: «ای یهودی، چرا نگفتی که مرا خبر ده از هفت مسأله؟» یهودی عرض كردكه: اگر تو مرااز سه مسأله جواب دادي، از باقي مانده سؤال ميكنم، و اگر نه، باز مي ايستم و از آن نمی پرسم. و اگر تو مرا در این هفت مسأله جواب دادی، از همهٔ اهل زمین داناتری و از ایشان فاضل تر و سزاوار ترین مودم به ایشان. حضرت فرمود که: «ای یهودی، از هر چه میخواهی سؤال کن». عرض کرد: مرا خبر ده از اوّل سنگی که بر روی زمین گذاشته شد، و از اؤل درختی که بر روی زمین کِشته شد. و ازل چشمهای که بر روی زمین جوشید. امير المؤمنين على او را خبر داد، بعد از آن پهردي به حضرت عرض كر دكه: خبر ده مرا از اين امت که ایشان را چند امامند که ایشان را را و است مینمایند؟ و خبر ده مرا از پیغمبر شما محمد ﷺ که منزلش در بهشت در کجاست؟ و خبر ده مراکه کی با او خواهد بود در آن بهشت؟ امير المؤمنين على قبرمود كه: «اين امّت را دوازده امامند كه ايشان را راه راست مىنمايند و از ذريّهٔ پيغمبر ايشانند و ايشان، يعنى: يازده امام از ايشان، از نسل مناند. و امّــا منزل پیغمبر ما در بهشت، در بهشتی است که از همهٔ بهشت ها بهتر و بلندتر است و آن جنّت عدن است. و امّاکسانی که با آن حضرت در منزلش میباشند در آن بهشت، این دوازده امامند از ذريّهٔ او با مادر ايشان و جدّهٔ ايشان كه مادر مادر ايشان است (يعني: فاطمهٔ زهرا و خديجهٔ کبری در ندان ایشان و کسی با ایشان در آن بهشت شرکت نمی کند».

۱۳۹۶ / ۹. محمد بن یحیی، از محمد بن حسین، از ابن محبوب، از ابوالجارود، از امام محمد باقر الله از جابر بن عبدالله انصاری روایت کرده است که گفت: بر فاطمه داخل شدم و در پیش روی آن حضرت لوحی بود که نامهای اوصیای از فرزندان آن حضرت در آن بود، پس دوازده نام را شمر دم که آخر ایشان قائم الله بود. سه نام از ایشان محمد و سه نام از ایشان علی بود.

١٣٩٧ / ١٠ . عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَى بْنِ عُبَيْدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ اللهُ أَرْسَلَ مُحَمَّداً عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ قَالَ: ﴿إِنَّ اللهُ أَرْسَلَ مُحَمَّداً ﴿ إِلَى الْجِنِّ اللهُ أَرْسَلَ مُحَمَّداً ﴾ وَالْإِنْسِ، وَ جَعَلَ مِنْ بَعْدِهِ اثْنَيْ عَشَرَ وَصِيّاً: مِنْهُمْ مَنْ سَبَقَ، وَ مِنْهُمْ مَنْ بَقِي، وَ كُلُّ وَصِيًّا جَرَتْ بِهِ سُنَّةً، وَ الْأَوْصِيّاءُ الَّذِينَ مِنْ بَعْدِ مُحَمَّدٍ ﴿ عَلَىٰ سُنَّةِ أَوْصِيّاءِ عِيسَىٰ، وَ كَانُوا اثْنَيْ عَشَرَ، وَ كَانَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ عَلَىٰ سُنَّةِ الْمَسِيحِ ».

١١/ ١٣٩٨ / ١١ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ ؛ وَ مُحَمَّدُ بْنُ أَبِي عَبْدِ اللهِ وَ مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ جَمِيعاً ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ الْعَبَّاسِ بْنِ الْعَبَّاسِ بْنِ الْعَرْيشِ ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ الثَّانِي ﷺ : «أَنَّ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ قَالَ لِابْنِ عَبَّاسٍ : إِنَّ لَيْلَةَ الْحُرِيشِ ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ الثَّانِي ﷺ : «أَنَّ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ قَالَ لِابْنِ عَبَّاسٍ : إِنَّ لَيْلَةَ الْمُؤْمِنِينَ اللهِ قَالَ الأَمْرِ وُلَاةً بَعْدَ رَسُولِ الْقَدْرِ فِي كُلِّ سَنَةٍ ، وَ إِنَّهُ يَنْزِلُ فِي تِلْكَ اللَّيْلَةِ أَمْرُ السَّنَةِ ، وَ لِذَٰلِكَ الْأَمْرِ وُلَاةً بَعْدَ رَسُولِ اللهِ عَنَى اللهِ عَنْ مَنْ هُمْ ؟ قَالَ : أَنَا وَ أَحَدَ عَشَرَ مِنْ صُلْبِي أَيْمَةً مُحَدَّ ثُونَ » . اللهِ عَنَى أَنْ وَأَحَدَ عَشَرَ مِنْ صُلْبِي أَيْمَةً مُحَدَّ ثُونَ » .

١٣٩٩ / ١٢ . وَ بِهِٰذَا الْإِسْنَادِ ، قَالَ : «قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ لِأَصْحَابِهِ : آمِنُوا بِلَيْلَةِ الْقَدْرِ ، أَنَّهَا تَكُونُ لِعَلِيِّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ ، وَ لِوُلْدِهِ الْأَحَدَ عَشَرَ مِنْ بَعْدِي » .

الذين قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ أَمْوَاتاً بَلْ أَحْيَاءُ عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ ﴾ وَ أَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللهِ الذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ أَمْوَاتاً بَلْ أَحْيَاءُ عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ ﴾ وَ أَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللهِ الذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ أَمْوَاتاً بَلْ أَحْيَاءُ عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرُزَقُونَ ﴾ وَ أَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللهِ مَاتَ شَهِيداً ، وَ اللهِ لَيَأْتِيَنَّكَ ، فَأَيْقِنْ إِذَا جَاءَكَ ؛ فَإِنَّ الشَّيْطَانَ غَيْرُ مُتَخَيِّلٍ بِهِ ، فَأَخَذَ عَلَى عَلِي اللهِ بِيدِ أَبِي بَكُو ، فَأَرَاهُ النَّبِيَ عَلِي اللهِ مِمَّا فِي يَدِكَ ؛ فَإِنَّ المَّيْعِ لَيْ وَ بِأَحَدَ عَشَرَ مِنْ وَلْدِهِ ، أَنْهُمْ مِثْلِي إِلَّا النَّبُوّةَ ، وَ تُبْ إِلَى اللهِ مِمَّا فِي يَدِكَ ؛ فَإِنَّهُ لَا حَقَّ لَكَ فِيهِ » . قَالَ : وَلْدِهِ ، أَنْهُمْ مِثْلِي إِلَّا النَّبُوّةَ ، وَ تُبْ إِلَى اللهِ مِمَّا فِي يَدِكَ ؛ فَإِنَّهُ لَا حَقَّ لَكَ فِيهِ » . قَالَ :

از امام محمد باقر علی بن ابراهیم، از محمد بن عیسی بن عبید، از محمد بن فضیل، از ابو حمزه، از امام محمد باقر علی روایت کرده است که: «خدا محمد الله را فرستاد به سوی جنّ و انس و بعد از او، دوازده وصیّ قرار داد و بعضی از ایشان، کسانی هستند که سبقت گرفتند. و بعضی از ایشان، کسانی هستند که سبقت گرفتند. و بعضی از ایشان، کسانی هستند که باقی مانده اند و هر وصیّ طریقه ای به او جاری شد و صفتی در او بروز کرد (چون مجاهده و شهادت و عبادت و نشر علوم) و اوصیایی که بعد از محمد از محمد اند] اند] می طریقه اوصیای عیسی الهاند، و ایشان دوازده وصیّ بوده اند و امیر المؤمنین بی بر طریقه و روش مسیح بود».

محمد بن حسن، از سهل بن زیاد همه روایت کردهاند از حسن بن عبّاس بن خریش، از امام محمد بن حسن، از سهل بن زیاد همه روایت کردهاند از حسن بن عبّاس بن خریش، از امام محمد تقی از امیر المؤمنین به به ابن عبّاس فرمود که: شب قدر در هر سال هست و به درستی که امر همهٔ سال در این شب فرود می آید و این امر را والیانی چنداند بعد از رسول خدا ترسی که امر همهٔ سال در این شب فرود می آید و این امر را والیانی چنداند بعد از رسول خدا تا این عبّاس عرض کرد که: ایشان کیانند؟ فرمود که: من و دوازده نفر از صلب من که امامان محد ثیم».

۱۲/۱۳۹۹ مین اسناد روایت است که فرمود: رسول خدای به اصحاب خویش فرمود که: ایمان بیاورید به شب قدر که از برای علی بن ابیطالب و از برای یازده فرزند او بعد از من خواهد بوده.

۱. در نسخه موجود، یازده نفر آمده است. ۲. أل عمران، ۱۶۹.

«ثُمَّ ذَهَب، فَلَمْ يُرَ».

١٤٠١ / ١٢٠ أَبُو عَلِيٍّ الْأَشْعَرِيُّ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ عُبَيْدِ اللَّهِ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ مُوسَى الْخَشَّابِ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحَسَنِ بْنِ رِبَاطٍ، عَنِ ابْنِ أَذَيْنَةَ، عَنْ وَرَارَةَ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ عِلَى بَقُولُ: «الإثْنَا عَشَرَ الْإِمَامَ مِنْ آلِ مُحَمَّدٍ كُلُّهُمْ مُحَدَّثُ مِنْ وَلْدِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيُّ وَ وُلْدِ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ عِلَى الْوَالِدَانِ». عَلَيْ اللهِ عَلَيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ عِلَى اللهِ عَلَيُّ وَ وُلْدِ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ عَلَى الْوَالِدَانِ». عَلَيْ اللهِ عَلَيِّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ عَلَى اللهِ عَلَيْ وَ وُلْدِ عَلِيًّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْ وَاللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

١٢٠٢ / ١٥ . عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ ، عَنْ سَعِيدِ بْنِ غَزْوَانَ ، عَنْ أَبِي عُمَيْرٍ ، عَنْ سَعِيدِ بْنِ غَزْوَانَ ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ مُ اللَّهِ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهِ مَا اللَّهُ مُنْ اللّلِهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ أَلَّهُ مُنْ أَلَّا مُنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ أَلَّا مُنْ أَلَّا مُنْ اللَّهُ مُنْ أَلَّا مُولِمُ مُنْ أَلَّا مُنْ اللَّهُ مُنْ أَلَّا مُنْ مُنْ أَلَّهُ مُنَا اللَّهُ مُنْ أَلَّا مُنْ أَلَّا مُنْ أَلَّا مُنْ أَلَّا مُنْ اللَّهُ مُنْ أَلَّهُ مُنْ أَلَّا مُنْ أَلَّ مُنْ أَلَّا مُنْ مُنْ أَلَّا

١٢٠٣ / ١٤ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنِ الْوَشَّاءِ ، عَنْ أَبَانٍ ، عَنْ زُرَارَةَ ، قَالَ : سَمِعْتُ أَبَا جَعُفَرٍ ﴿ يَقُولُ : «نَحْنُ اثْنِنَا عَشَرَ إِمَاماً ، مِنْهُمْ حَسَنُ وَ حُسَيْنُ ، ثُمَّ الْأَثِمَّةُ مِنْ وُلْدِ الْحُسَيْنِ ﴿ عَنْ اللَّهِ اللَّهُ مَا الْمُسَيْنِ ﴿ عَنْ اللَّهُ ال

١٧/١٢٠٢ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أَحْمَدَ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ ، عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْعُصْفُرِيِّ ، عَنْ عَمْرِ و بْنِ ثَابِتٍ ، عَنْ أَبِي الْجَارُودِ ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ الْأَرْضِ - يَعْنِي «قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ : إِنِّي وَ اثْنَيْ عَشَرَ مِنْ وُلْدِي وَ أَنْتَ يَا عَلِيُّ زِرُّ الْأَرْضِ - يَعْنِي أَوْتَادَهَا وَ جِبَالَهَا - بِنَا أَوْتَدَ اللّهُ الْأَرْضَ أَنْ تَسِيخَ بِأَهْلِهَا ، فَإِذَا ذَهَبَ الإثْنَا عَشَرَ مِنْ وُلْدِي ، سَاخَتِ الْأَرْضُ بِأَهْلِهَا ، وَ لَمْ يُنْظَرُوا » .

١٢٠٥ / ١٨ . وَ بِهٰذَا الْإِسْنَادِ، عَنْ أَبِي سَعِيدٍ رَفَعَهُ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ قَالَ: «قَالَ رَسُولُ اللّٰهِ ﷺ: مِنْ وُلْدِيَ اثْنَا عَشَرَ نَقِيباً، نُجَبَاءُ، مُحَدَّثُونَ، مُفَهَّمُونَ، آخِرُهُمُ الْقَائِمُ بِالْحَقِّ، يَمْلَوُهَا عَدْلًا، كَمَا مُلِئَتْ جَوْراً». کن از آنچه در دست تو است؛ زیراکه تو را در آن حقّی نیست». حضرت فرمو د که: «پس آن حضرت رفت و دیگر کسی او را ندید».

۱۴۰۱ / ۱۴۰۱ . ابوعلی اشعری، از حسن بن عبیدالله، از حسن بن موسی خشّاب، از علی بن سماعه، از علی بن حسن بن رباط، از ابن اذینه، از زراره روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام محمد باقر علی که می فرمود: «دوازده امام از فرزندان محمد، همهٔ ایشان محدّث اند (که فرشته ای ایشان را خبر می دهد). و همه از فرزندان محمد رسول خدا علی و فرزندان علی بن ابی طالب علی اند. پس رسول خدا علی و علی هر دو پدران ایشانند».

۱۵/۱۴۰۲ علی بن ابراهیم، از پدرش، از ابن ابی عُمیر، از سعید بن غزوان، از ابو بصیر، از امام محمد باقر علل روایت کرده است که فرمود: «نُه کس امام می باشند بعد از حضرت حسین بن علی علی و نُهم ایشان قائم ایشان است».

است که گفت: شنیدم از امام محمد باقر علی بن محمد، از وشاء، از ابان، از زراره روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام محمد باقر علی که می فرمود: ۱۹ماییم دوازده امامی که حسن و حسین از ایشانند. بعد از آن امامان از فرزندان امام حسین اند علیه ا

۱۲۰۴۰ محمد بن یحیی، از محمد با المحمد با المح

۱۸/۱۴۰۵ و به همین اسناد، از ابو سعید روایت است و آن رامر فوع ساخته از امام محمد باقر کا که فرمود: «رسول خدا کا فرمود که: از فرزندان من دوازده گواه و رئیس اند که همه نجیب و محدّث و مفهم اند که فرشته به ایشان خبر می دهد و خدا به ایشان می فهماند و آخر ایشان کسی است که به حق قیام می نماید و زمین را پر می کند از عدل و داد؛ چنانچه پر شده

١٩٠١ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ وَ مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحَسَنِ بْنِ شَمُّونٍ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمْنِ الْأَصَمِّ، عَنْ كَرَّامٍ، قَالَ: حَلَفْتُ فِيمَا الْحَسَنِ بْنِ شَمُّونٍ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمْنِ الْأَصَمِّ، عَنْ كَرَّامٍ، قَالَ: حَلَفْتُ فِيمَا بَيْنِي وَ بَيْنَ نَفْسِي أَلَّا آكُلَ طَعَاماً بِنَهَارٍ أَبَداً حَتَّىٰ يَقُومَ قَائِمُ آلِ مُحَمَّدٍ، فَدَخَلْتُ عَلَىٰ بَيْنِي وَ بَيْنَ نَفْسِي أَلَّا آكُلَ طَعَاماً بِنَهَارٍ أَبَداً حَتَّىٰ يَقُومَ قَائِمُ آلِ مُحَمَّدٍ، فَدَخَلْتُ عَلَىٰ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَلَيْهِ أَلَا يَأْكُلَ طَعَاماً بِنَهَارٍ أَبَداً حَتَىٰ يَقُومَ قَائِمُ آلِ مُحَمَّدٍ ؟

بِنَهَارٍ أَبَداً حَتَىٰ يَقُومَ قَائِمُ آلِ مُحَمَّدٍ ؟

قَالَ: «فَصُمْ إِذاً يَا كَرَّامُ، وَ لَا تَصُمِ الْعِيدَيْنِ، وَ لَا ثَلَاثَةَ التَّشْرِيقِ، وَ لَا إِذَا كُنْتَ مُسَافِراً، وَ لَا مَرِيضاً؛ فَإِنَّ الْحُسَيْنَ ﴿ لَمَّا قُتِلَ، عَجَّتِ السَّمَاوَاتُ وَ الْأَرْضُ وَ مَنْ عَلَيْهِمَا وَ الْمَلَاثِكَةُ، فَقَالُوا؛ يَا رَبَّنَا، الْذَنْ لَنَا فِي هَلَاكِ الْخَلْقِ حَتّىٰ نَجُدَّهُمْ عَنْ جَدِيدِ الْأَرْضِ بِمَا اسْتَحَلُّوا حُرْمَنَكَ، وَ قَتَلُوا صَفْوَتَكَ؛ فَأَوْحَى اللّهُ إِلَيْهِمْ: يَا جَدِيدِ الْأَرْضِ بِمَا اسْتَحَلُّوا حُرْمَنَكَ، وَ قَتَلُوا صَفْوَتَكَ؛ فَأَوْحَى اللّهُ إِلَيْهِمْ: يَا مَلَائِكَتِي وَ يَا سَمَاوَاتِي وَ يَا أَرْضِي، اسْكُنُوا، ثُمَّ كَشَفَ حِجَاباً مِنَ الْحُجُبِ، فَإِذَا خَلْفَهُ مُحَمَّدُ وَ اثْنَا عَشَرَ وَصِيّاً لَهُ ﷺ، وَ أَحَدُّ بِيَدِ فَلَانٍ الْقَائِمِ مِنْ بَيْنِهِمْ، فَقَالَ: يَا خَلْفَهُ مُحَمَّدُ وَ اثْنَا عَشَرَ وَصِيّاً لَهُ ﷺ، وَ أَحَدُّ بِيَدِ فَلَانٍ الْقَائِمِ مِنْ بَيْنِهِمْ، فَقَالَ: يَا خَلْفَهُ مُحَمَّدُ وَ اثْنَا عَشَرَ وَصِيّاً لَهُ ﷺ، وَ أَحَدُّ بِيَدِ فَلَانٍ الْقَائِمِ مِنْ بَيْنِهِمْ، فَقَالَ: يَا مَلَائِكَتِي وَ يَا سَمَاوَاتِي وَ يَا أَرْضِي، بِهِذَا أَنْتَصِرُ لِهٰذَا، قَالَهَا ثَلَاثَ مَرْوسَتِهُ إِلَيْ الْحُسَانِ الْفَائِمَ وَيَ يَا سَمَاوَاتِي وَ يَا أَرْضِي، بِهٰذَا أَنْتَصِرُ لِهٰذَا، قَالَهَا ثَلَاثَ مَرَّاتٍ».

١٠٠٧ / ٢٠ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ وَ أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ أَبُو بَصِيرٍ وَ أَبِي طَالِبٍ، عَنْ عُمْمَانَ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ سَمَاعَةَ بْنِ مِهْرَانَ، قَالَ: كُنْتُ أَنَا وَ أَبُو بَصِيرٍ وَ أَبِي طَالِبٍ، عَنْ عُمْرَانَ مَوْلَىٰ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ فِي مَنْزِلِهِ بِمَكَّةَ، فَقَالَ مُحَمَّدُ بْنُ عِمْرَانَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ ﴾ يَقُولُ: «نَحْنُ اثْنَا عَشَرَ مُحَدَّثاً».

فَقَالَ لَهُ أَبُو بَصِيرٍ: سَمِعْتَ مِنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ فَحَلَّفَهُ مَرَّةً أَوْ مَرَّتَيْنِ أَنَهُ سَمِعَهُ، فَقَالَ أَبُو بَصِيرٍ: لٰكِنِّي سَمِعْتُهُ مِنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ .

باشداز جور و بيداده.

۱۴۰۶ / ۱۹ . على بن محمد و محمد بن حسن، از سهل بن زياد، از محمد بن حسن بن شمَون، از عبدالله بن عبدالرحمان اصم، از كرّام روايت كردهاند كه گفت: در دل و ميان خويش و نفس خویش سوگند یاد نمودم که در هیچ روزی طعام نخورم و همیشه روزه باشم تا قائم آل محمد قيام كند. بعد از آن بر امام جعفر صادق الله داخل شدم، كرّام مي گويد كه: به آن حضرَت عرض کردم که: مردي از شيعيان شما نذر کرده و از براي خدا بر خود قرار داده که هرگز در روزی طعام نخورد و روزه باشد تا قائم آل محمد ظاهر شود. فرمودکه: «پس در این هنگام روزه شو ای کرّام، و عید فطر و عید اضحی و سه روز تشریق را (که یازدهم و دوازده و سيزدهم ماه ذي الحجّه است) روزه مگير و نه چون مسافر يا بيمار باشي. پس به درستي كه چون امام حسین ﷺ شهید شد، آسمانها و زمین و هر که بر روی آن بود و فرشتگان فریاد بر آوردند و عرض کردندکه: ای پروردگار ما، مارارخصت ده در هلاک کردن این خلق تا ایشان را از روی زمین بر اندازیم و همه را هلاک گردانیم، به سبب آنکه هتک حرمت تو را حلال شمردند و برگزیدهٔ تو راکشتند. پس خدا به سوی ایشان و حی فرمود که: ای فرشتگان من، و ای آسمانها و زمین من، آرام گیرید، بعد از آن حجابی از حجابها را بر داشت، دیدند که محمد و دوازده وصيئ أن حضرت در پشت أن حجابند و از ميان ايشان دست فلان راكه قائم آل محمد است گرفت (یعنی: او را به عنایات از لی نواخت و او را به این کرامت ممتاز و به این شرافت سرافراز ساخت). بعد از آن فرمود که: ای فرشتگان من، و ای آسمانها و زمین من، این که انتقام خواهد کشید از برای این ـو سه مرتبه این سخن را فرمود ـ».

۱۴۰۷ / ۲۰ محمد بن یحیی و احمد بن محمد، از محمد بن حسین، از ابوطالب، از عشمان بن عیسی، از سماعة بن مهران روایت کرده اند که گفت: من و ابوبصیر و محمد بن عمران مولای امام محمد باقر ه در مکّه در منزل محمد بن عمران بودیم که محمد گفت: شنیدم از امام جعفر صادق ه می فرمود: «ماییم دوازده امام که فرشته ما را خبر می دهد». پس ابوبصیر به او گفت که: از امام جعفر صادق ه شنیدی؟ و او را یک مرتبه یا دو مرتبه سوگند داد بر این که آن را شنیده است، بعد از آن ابوبصیر گفت: لیکن من این را از امام محمد باقر ه شنیده ام .

# ١٢٧ ـ بَابٌ فِي أَنَّهُ إِذَا قِيلَ فِي الرَّجُلِ شَيْءٌ فَلَمْ يَكُنْ فِيهِ وَكَانَ فِي وَلَدِهِ أَوْ وَلَدِ وَلَدِهِ فَإِنَّهُ هُوَ الَّذِي قِيلَ فِيهِ

جَمِيعاً، عَنِ البِّنِ مَحْبَدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدُ بْنِ مُحَمَّدٍ؛ وَ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ جَمِيعاً، عَنِ البِي عَبْدِ اللَّهِ عِبْدِ اللَّهِ اللَّهُ تَعَالَىٰ أَوْحَىٰ إِلَىٰ عِمْرَانَ: أَنِّي وَاهِبُ لَكَ ذَكَراً سَوِيّاً مُبَارَكاً، يُبْرِئُ الْأَكْمَةُ وَ «إِنَّ اللَّهِ وَجَاعِلُهُ رَسُولًا إِلَىٰ بَنِي إِسْرَائِيلَ، فَحَدَّتَ الْأَبْرَصَ وَ يُحْيِي الْمَوْتَىٰ بِإِذْنِ اللَّهِ، وَ جَاعِلُهُ رَسُولًا إِلَىٰ بَنِي إِسْرَائِيلَ، فَحَدَّتَ عَمْرَانُ امْرَأَتَهُ حَنَّةَ بِذٰلِكَ وَهِيَ أَمُّ مَرْيَمَ، فَلَمّا حَمَلَتُ، كَانَ حَمْلُها بِهَا عِنْدَ نَفْسِها عَمْرَانُ امْرَأَتَهُ حَنَّةً بِذٰلِكَ وَهِيَ أَمُّ مَرْيَمَ، فَلَمّا حَمَلَتُ، كَانَ حَمْلُها بِهَا عِنْدَ نَفْسِها عَمْرَانُ اللَّهُ عَنَّ وَ بَعْلَ اللَّهُ عَنْ وَلَيْسَ الذَّكُورُ كَالْأَنْمَىٰ أَيْ لَا عَمْرَانُ الْمُؤَلِّقَةُ وَلَكُ اللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْهِ فَلَمّا وَهَبَ اللّهُ يَكُونُ الْبِنْتُ رَسُولًا، يَقُولُ اللَّهُ عَرُّ وَ جَلَّ فَوَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْهِ فَلَمَا وَهِبَ اللّهُ لَيْ لَكِ يَكُونُ الْبِنْتُ رَسُولًا، يَقُولُ اللَّهُ عَرُّ وَ جَلَّ فَوَاللَهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْهِ فَلَمَا فِي الرَّجُلِ وَلَكُ أَنْ اللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْهِ فَلَمَا فِي الرَّجُلِ وَلَذِي بَشَرَ بِهِ عِمْرَانَ، وَ وَعَدَهُ إِيَّاهُ، فَإِذَا قُلْنَا فِي الرَّجُلِ مِنَا شَيْئًا وَكَانَ فِي وَلَدِهِ أَوْ وَلَذِ وَلَذِهِ، فَلَلا تُنْكِرُوا ذَلِكَ».

١٢٠٩ / ٢ . مُحَمَّدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ ، عَنِ الْفَصْلِ بْنِ شَاذَانَ ، عَنْ حَمَّادِ بْنِ عِيسىٰ ، عَنْ إِبْرَ إِبْرَاهِيمَ بْنِ عُمَرَ الْيَمَانِيِّ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ ، قَالَ : «إِذَا قُلْنَا فِي رَجُلٍ قَوْلًا ، فَلَمْ

### ۱۲۷. باب در بیان این که هرگاه چیزی در شأن مردی گفته شود و آن چیز در او نباشد و در فرزند یا فرزند فرزند او باشد، همان است که آن چیز در شأن او گفته شده است

۱۴۰۸ / ۱ .محمد بن يحيي، از احمد بن محمدو على بن ابراهيم، از پدرش هر دو روايت كردهاند، از ابن محبوب، از ابن رئاب، از ابوبصير، از امام جعفر صادق الله كه فرمود: «به درستی که خدا به سوی عمران وحی فرمود که: من تو را پسری درستاندام بیعیب خواهم بخشید که پر منفعت باشد و کور مادرزاد و پیسی را شفا دهد و مردگان را به اذن خدا زنده گرداند و او را رسول میگردانم و به سوی بنی اسرائیل می فرستم. بعد از آن عمران حَنّه زن خود را به این قصه خبر داد (و حَنّه مادر مریم است). پس چون حَنّه حامله شد، حملش بـه مريم، در نزد خودش پسر بود ﴿ فَلَمَّا وَضَعَتُهَا قَالَتْ رَبِّ إِنِّي وَضَعْتُهَا أُنْثِيٰ وَ اللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْ فَ لَيْسَ الذُّكَرُ كَالْأَنْتِيٰ﴾ ۚ ؛ يعني: پس أن هنگام كِهِ حنَّه، زن عمران بار خود را بر زمين گذاشت و مریم را زایید. گفت از روی حسرت و ناامیدی که: پروردگارا، به درستی که من آن بار را بـر زمین گذاشتم و این فرزند را زادم در حالتی که ماده است و نیست فرزند نر چون فرزند ماده و پسر چون دختر نمیباشد، و حضوت فرمود که: «یتعنی: دختر پیغمبر نمیباشد. خدای عزَوجلَ مي فرمايد: ﴿ وَ اللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا وَصَّعَتُ ﴾ ؛ يعني: و خدًا داناتر است به أنجه حَنْه زاد ا (و در قرآن این جمله در میان اُنٹی و لیس واقع است و ذکر آن به این طریق اشاره به آن است که این جمله معترضه است در میان قول حَنّه و از اینجا فهمیده می شود که قرائت وَضَعَت به فتح عین و سكون تابهتر است از قرائت وَضَعتُ به سكون عين و ضمّ تاكه اين قول از حنّه باشد و معنى این باشدکه: خدا داناتر است به آنچه زادم) و حضرت فرمود: «پس آن هنگام که خدا عیسی را به مريم بخشيد، عيسي همان بو د كه خدا عمران را به آن مژده داده و آن را به وي وعده فر موده بود. پس هرگاه ما در باب مردي از خويش چيزي بگوييم و در فرزند او يا فرزند فرزند او باشد، أن را انكار مكتيدة.

۱۴۰۹ / ۲ . محمد بن اسماعیل، از فضل بن شاذان، از حمّاد بن عیسی، از ابراهیم بن عمر یمانی، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که فرمود: «چون در باب مردی سخن

۱. آل عمران، ۳۶.

يَكُنْ فِيهِ وَ كَانَ فِي وَلَدِهِ أَوْ وَلَدِ وَلَدِهِ، فَـلَا تُنْكِرُوا ذَٰلِكَ؛ فَإِنَّ اللَّهَ يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ».

١٤١٠ / ٣. الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْوَشَّاءِ، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ
 عَائِذٍ، عَنْ أَبِي خَدِيجَةَ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «قَدْ يَقُومُ الرَّجُلُ بِعَدْلٍ أَوْ
 بِجَوْرٍ، وَ يُنْسَبُ إِلَيْهِ وَ لَمْ يَكُنْ قَامَ بِهِ، فَيَكُونُ ذٰلِكَ ابْنَهُ أَوِ ابْنَ ابْنِهِ مِنْ بَعْدِهِ، فَهُوَ هُوَ».

# ١٢٨ ـ بَابُ أَنَّ الْأَئِمَّةَ عِي كُلَّهُمْ قَائِمُونَ بِأَمْرِ اللَّهِ تَعَالَىٰ هَادُونَ إِلَيْهِ

١٤١١ / ١. عِدَّةُ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ عَـلِيِّ بْسنِ الْحَكَمِ، عَنْ زَيْدٍ أَبِي الْحَسَنِ، عَنِ الْحَكَمِ بْنِ أَبِي نُعَيْمٍ، قَالَ: أَتَيْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﷺ وَ هُوَ بِالْمَدِينَةِ، فَقُلْتُ لَهُ: عَلَيَّ نَذْرٌ بَيْنَ الرُّكْنِ وَ الْمُقَامِ إِنْ أَنَا لَقِيتُكَ أَنْ لَا أَخْرُجَ مِنَ الْمَدِينَةِ حَتَّىٰ أَعْلَمَ أَنَّكَ قَائِمُ آلِ مُحَمَّدٍ أَمْ لَا ٢

فَقَالَ: «يَا حَكَمُ، كُلُّنَا قَائِمُ بِأَمْرِ اللَّهِ». قُلْتُ: فَأَنْتَ الْمَهْدِيُّ؟ قَالَ: «كُلُّنَا نَهْدِي إلَى اللَّهِ». قُلْتُ: فَأَنْتَ صَاحِبُ السَّيْفِ؟ قَالَ: «كُلُّنَا صَاحِبُ السَّيْفِ، وَ وَارِثُ بگوییم و در او نباشد و در فرزند او یا فرزند فرزند او باشد، آن را انکار مکنید؛ زیراکه خدا آنچه خواهد میکنده

۱۴۱۰ برای بن محمد، از معلّی بن محمد، از وشّاء، از احمد بن عائذ، از ابو خدیجه روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که می فرمود: اگاه است که مردی به عدل، یا به جور قیام می کند و گاهی هر یک از آن را نسبت به او می دهند و حال آن که آن مرد چنان نیست که به آن قیام نموده باشد. پس آن که آن را به جا آورده، پسرش یا پسر پسرش خواهد بود، بعد از او و آن پسر یا پسر پسر، همان پدر است که فعل به او منسوب است؛ خواهد مراد، آن که کاری که به کسی منسوب است، بر دو قسم است: یک قسم آن است که خود مباشر آن است و قسم دیگر آن است که فرزند و نبیره او مباشر آنند).

#### ۱۲۸. باب در بیان این که انفه هی همهٔ ایشان به امر خدا قیام مینمایند و مردم را به سوی آن جناب راهنمایی میکنند

خکم، از زید .. یعنی: ابوالحسن - از خکم بن ابی نعیم که گفت: به خدمت امام محمد باقر الله خکم، از زید .. یعنی: ابوالحسن - از خکم بن ابی نعیم که گفت: به خدمت امام محمد باقر الله آمدم و آن حضرت در مدینه تشریف قائم بی آن خضرت عرض کردم که: بر من نذری است که در میان رکن و مقام کرده ام، اگر من تو را ملاقات کنم. و آن نذر این است که از مدینه بیرون نروم تا آن که بدانم که تو قائم آل محمدی یا نه؟ پس مرا به چیزی جواب نفرمود و من سی روز در مدینه ماندم، بعد از آن در راهی رو به من آورد و فرمود که: الی خکم، تو هنوز در اینجایی؟ عرض کردم که: من تو را خبر دادم به آنچه از برای خدا بر خود قرار داده ام و نذر کرده ام و تو مرا امری نفرمودی و از چیزی نهی ننمودی و به چیزی مرا جواب ندادی. فرمود که: «فردا صبح زود به نزد من آی در منزل من». پس من صبح زود بر آن حضرت الله داخل که: «فردا صبح زود به نزد من آی در منزل من». پس من صبح زود بر آن حضرت الله داخل شدم، فرمود که: «از حاجتی که داری سؤال کن». عرض کردم که: من از برای خدا نذری بر خود قرار داده ام و روزه و صدقه را بر خود لازم نموده ام در میانه رکن و مقام، اگر من تو را ملاقات کنم و آن این است که از مدینه بیرون نروم تا بدانم که تویی قائم آل محمد یا نه؟ پس اگر تو قائم باشی، با تو ساخته و آماده باشم برای مقاتله با اعدای دین و اسب و سلاح را مهیا کنم و اگر تو نباشی، در زمین بگردم و اسباب زندگانی را طلب کنم. فرمود که: «ای خکم» کنم و اگر تو نباشی، در زمین بگردم و اسباب زندگانی را طلب کنم. فرمود که: «ای خکم»

السَّيْفِ». قُلْتُ: فَأَنْتَ الَّذِي تَقْتُلُ أَعْدَاءَ اللَّهِ، وَ يَعِزُّ بِكَ أَوْلِيَاءُ اللَّهِ، وَ يَظْهَرُ بِكَ دِينُ اللَّهِ؟

فَقَالَ: «يَا حَكَمُ، كَيْفَ أَكُونُ أَنَا وَ قَدْ بَلَغْتُ خَمْساً وَ أَرْبَعِينَ سَنَةً ؟! وَ إِنَّ صَاحِبَ هٰذَا الْأَمْرِ أَقْرَبُ عَهْداً بِاللَّبَنِ مِنِّى، وَ أَخَفُّ عَلَىٰ ظَهْرِ الدَّابَّةِ».

١٤١٢ / ٢ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ الْأَشْعَرِيُّ ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنِ الْوَشَّاءِ ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ عَائِدٍ ، عَنْ أَبِي خَدِيجَة ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عِنْ أَنَّهُ سُئِلَ عَنِ الْقَائِمِ ، فَقَالَ : «كُلُّنَا قَائِمٌ بِأَمْرِ اللَّهِ ، وَاحِدُ بَعْدَ وَاحِدٍ حَتَىٰ يَجِيءَ صَاحِبُ السَّيْفِ ، فَإِذَا جَاءَ صَاحِبُ السَّيْفِ ، فَإِذَا جَاءَ صَاحِبُ السَّيْفِ ، خَاءَ بِأَمْرٍ اللَّهِ ، وَاحِدُ بَعْدَ وَاحِدٍ حَتَىٰ يَجِيءَ صَاحِبُ السَّيْفِ ، فَإِذَا جَاءَ صَاحِبُ السَّيْفِ ، جَاءَ بِأَمْرٍ عَيْرِ الَّذِي كَانَ » .

٣/١٢١٣ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحَسَنِ بْنِ شَمُّونٍ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ سِنَانٍ، قَالَ: «إِمَامِهِمُ اللهِ بْنِ سِنَانٍ، قَالَ: «إِمَامِهِمُ اللهِ عَنْ عَبْدِ اللهِ بَنْ وَمَا يَوْمَ مَدْعُوا كُلُّ أَنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ ؟ قَالَ: «إِمَامِهِمُ اللّذِي بَيْنَ أَظْهُرِ هِمْ، وَ هُوَ قَائِمُ أَهْلِ زَمَانِهِ».

## ١٢٩ ـ بَابُ صِلَةِ الْإِمَامِ

١٢١٢ / ١ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ عَامِرٍ بِإِسْنَادِهِ رَفَعَهُ ، قَالَ : قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ ﴿ وَمَنْ زَعَمَ أَنَّ الْإِمَامَ يَحْتَاجُ إِلَىٰ مَا فِي أَيْدِي النَّاسِ ، فَهُوَ كَافِرُ ؛ إِنَّمَا النَّاسُ يَحْتَاجُونَ أَنْ يَقْبَلَ مِنْهُمُ الْإِمَامُ ؛ قَالَ اللهُ عَزَّ وَ جَلَّ : ﴿ خُذْ مِنْ أَمْوَالِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَ تُذَكِيهِمْ إِنْ يَقْبَلَ مِنْهُمُ الْإِمَامُ ؛ قَالَ اللهُ عَزَّ وَ جَلَّ : ﴿ خُذْ مِنْ أَمْوَالِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَ تُذَكِيهِمْ إِنْهَا ﴾ » .

١٤١٥ / ٢ . عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْوَشَّاءِ، عَنْ عِيسَى بْنِ سُلَيْمَانَ النَّحَّاسِ، عَنِ الْمُفَضَّلِ بْنِ عُمَرَ، عَنِ الْخَيْبَرِيِّ وَ يُونُسَ بْنِ ظَـبْيَانَ، قَـالَا: ما همه به امر خدا قیام می کنیم». عرض کردم که: تویی مهدی ؟ فرمود که: «ما همه به سوی خدا هدایت می کنیم». عرض کردم که: تویی صاحب شمشیر ؟ فرمود که: «ما همه صاحب شمشیر و وارث شمشیریم». عرض کردم که: تویی آن کسی که دشمنان خدا را می کشی و دوستان خدا به و اسطهٔ تو عزیز و غالب می شوند و دین خدا به تو ظاهر می شود ؟ فرمود که: «ای خکم، چگونه من آن باشم و حال آن که به چهل و پنج سال رسیده ام، و به درستی که صاحب این امر عهدش به شیر مادر از عهد من به آن نزدیک تر و بر پشت اسب از من سبک تر است» (و مراد این است که آن حضرت سالش از من کم تر و جمه اش رمن کوچک تر است).

۱۴۱۲ / ۲ . حسین بن محمد اشعری، از معلّی بن محمد، از وشاء، از احمد بن عائذ، از ابوخدیجه، از امام جعفر صادق را است کرده است که از آن حضرت سؤال شد از قائم، فرمودکه: «ما همه به امر خدا قائمیم؛ هر یک بعد از دیگری تا آن که صاحب شمشیر بیاید پس هرگاه صاحب شمشیر بیاید، می آید یا امری غیر از آنچه پیش از او بوده است».

۱۴۱۳ / ۳. على بن محمد، از سهل بن زياد، از محمد بن حسن بن شمون، از عبدالله بن عبدالله بن عبدالله بن معمد از عبدالله بن سنان روايت كرده است كه گفت: به امام جعفر صادق على عرض كردم: ﴿يَوْمَ نَدْعُوا كُلُّ أَنَّاسٍ بِإِمَامِهِمْ ﴾ فرمودكه: ٥مراد، امام ايشان است كه در ميان ايشان باشد و آن، امام قائم اهل زمان خود است».

#### ۱۲۹. باب در بیان صبلهٔ امام<sup>۲</sup>

۱۴۱۴ / ۱ . حسین بن محمد بن عامر به اسناد خویش روایت کرده و آن را مرفوع ساخته و گفته است که: امام جعفر صادق و شخه فر مود که: «هر که گمان کند که امام به آنچه در دست مردم است، احتیاج دارد، کافر است. جز این نیست که مردم احتیاج دارند به این که امام از ایشان قبول فرماید. خدای عزّ و جلّ فرموده است که: ﴿ خُذْ مِنْ أَمْوَالِهِمْ صَدَقَةٌ تُطَهِّرُهُمْ وَ تُزَكّيهِمْ بِهَا ﴾ ؟ و یعنی: فراگیر از جملهٔ مالهای ایشان زکات و اجبی را که پاک گرداند آن صدقه (یا تو پاک گردانی به گردانی به گردانی به آن صدقه).

۱۴۱۵ / ۲ ، چند نفر از اصحاب ما روایت کردهاند، از احمد بن محمد، از وشاء، از

۲. و صلة به كسر صاد مزد و پيوستن است. (مترجم)

اسرا، ۷۱.

۲. توبه، ۱۰۳.

سَمِعْنَا أَبَا عَبْدِ اللّٰهِ ﷺ يَقُولُ: «مَا مِنْ شَيْءٍ أَحَبَّ إِلَى اللّٰهِ مِنْ إِخْرَاجِ الدَّرَاهِمِ إِلَى اللهِ اللهِ مِنْ إِخْرَاجِ الدَّرَاهِمِ إِلَى اللهِ عَبْلِ أَحُدٍ». ثُمَّ قَالَ: «إِنَّ اللهَ يَقُولُ الْإِمَامِ، وَ إِنَّ اللهَ لَيَجْعَلُ لَهُ الدِّرْهُمَ فِي الْجَنَّةِ مِثْلَ جَبَلِ أُحُدٍ». ثُمَّ قَالَ: «إِنَّ اللهَ يَقُولُ فِي كِتَابِهِ: ﴿مَنْ ذَا الَّذِي يُقْرِضُ اللهَ قَرْضا حَسَنا فَيُضاعِفَهُ لَهُ أَضْعَافا كَثِيرَةً ﴾». قَالَ: «هُو وَ اللهِ فِي صِلَةِ الْإِمَامِ خَاصَّةً».

٣/١٢١٥ وَ بِهِذَا الْإِسْنَادِ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ، عَنْ حَمَّادِ بَنِ أَبِي طَلْحَةَ، عَنْ مُعَاذٍ صَاحِبِ الْأَكْسِيَةِ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ عِنْ يَقُولُ: «إِنَّ بْنِ أَبِي طَلْحَةَ، عَنْ مُعَاذٍ صَاحِبِ الْأَكْسِيَةِ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ عِنْ يَقُولُ: «إِنَّ اللهِ عَنْ مَعَاذٍ صَاحِبِ الْأَكْسِيَةِ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ عِنْ يَقُولُ: «إِنَّ اللهِ عِنْ حَقِّ اللهِ عَنْ مَا فِي أَيْدِيهِمْ قَرْضاً مِنْ حَاجَةٍ بِهِ إِلَىٰ ذَٰلِكَ، وَ مَا كَانَ لِللهِ مِنْ حَقِّ اللهَ لَمْ يَسْأَلُ خَلْقَهُ مَا فِي أَيْدِيهِمْ قَرْضاً مِنْ حَاجَةٍ بِهِ إِلَىٰ ذَٰلِكَ، وَ مَا كَانَ لِللهِ مِنْ حَقِّ اللهِ عَلَيْهِ عَلَىٰ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَىٰ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ المُؤْلِقِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

٢/١٢١٧ . أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ عَلِي بْنِ الْحَكَمِ ، عَنْ أَبِي الْمَغْرَاءِ ، عَنْ إِسْحَاقَ بْنِ عَمَّادٍ ، عَنْ أَبِي إِبْرَاهِيمَ اللهُ ، قَالَ : صَالَّتُهُ عَنْ قَوْلِ اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ : ﴿مَنْ ذَا الَّذِي يُقْدِضُ اللهَ قَرْضا حَسَناً فَيُضَاعِفَهُ لَهُ وَلَهُ أَجْرُكَدِيمُ ﴾ قَالَ : «نَزَلَتْ فِي صِلَةِ الْإِمَام».

١٤١٨ / ٥. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ مَيَّاحٍ، عَنْ أَبِيهِ، قَالَ: قَالَ لِي أَبُو عَبْدِ اللَّهِ ﷺ: «يَا مَيَّاحُ، دِرْهَمٌ يُوصَلُ بِهِ الْإِمَامُ أَعْظَمُ وَزْناً مِنْ أَجْدِ».
 أُحُدِ».

١٤١٩ / ٤ . عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ ، عَنْ يُونُسَ ، عَنْ بَعْضِ رِجَالِهِ ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ ، قَالَ : «دِرْهَمُ يُوصَلُ بِهِ الْإِمَامُ أَفْضَلُ مِنْ أَلْفَيْ أَلْفِ دِرْهَمٍ فِيمَا سِوَاهُ مِنْ وُجُوهِ الْبِرِّ » . عیسی بن سلیمان، از مفضّل بن عمر، از خیبری و یونس بن ظبیان که گفتند: شنیدیم از امام جعفر صادق و می خدا در مود: «هیچ چیز به سوی خدا دوست تر نیست از بیرون کردن درمها و رسانیدن آنها به امام. و به درستی که خدا درم را از برای آن که آن را به امام و داده، در بهشت مانند کوه احد می گرداند». بعد از آن فرمود که: «خدا در کتاب خویش می فرماید که: ﴿مَنْ دَا الَّذِی یُقُرِضُ اللَّهُ قَرْضاً حَسَناً قَیُضاعِفَهُ لَهُ أَضْعافاً کَثیرَةً ﴾ ای یعنی: کیست آن کسی که قرض دهد خدا را قرض نیکو که در آن قرض دادن منت نگذارد، پس خدا آن را مضاعف گرداند از برای او اضعاف و زیادتی های بسیاره و حضرت فرمود: «به خدا سوگند که این در باب صلهٔ امام و مخصوص آن است».

۳/۱۴۱۶ و به همین اسناد، از احمد بن محمد، از محمد بن سنان، از حمّاد بن ابی طلحه، از معاذ صاحب عباها روایت است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که می فر مود: «به در ستی که خدا از خلق خویش به قرض نخواسته آنچه را که در دست ایشان است از روی حاجتی که به آن داشته باشد و آنچه از برای خداست از هر حقّ که باشد. جز این نیست که همان از برای ولی اوست».

۱۴۱۷ / ۱۴۱۷ / ۱۰ از احمد بن محمد از علی بن حکم، از ابوالمغراء، از اسحاق بن عمّار، از امام موسی کاظم ﷺ روایت کرده است که گفت: آن حضرت را سؤال کردم از قول خدای عزّ وجلّ: ﴿ مَنْ ذَا الَّذَى يُقْرِضُ اللَّهَ قَرْضاً حَسَناً فَيُضَاعِفَهُ لَهُ أَضْعافاً كَثيرَةً ﴾ ؛ يعنى: «کیست آن کسی که قرض دهد خدا را قرض نیکو؟ پس خدا آن را زیاد گرداند از برای او و او راست مزدی نیکو و خوب» حضرت فرمود که: «این آیه، در باب صلهٔ امام فرود آمده است».

۱۴۱۸ / ۵ . علی بن ابراهیم، از محمد بن عیسی، از حسن بن میّاح، از پدرش روایت کرده است که گفت: امام جعفر صادق ﷺ فرمود که: ﴿ ای میّاح، یک درم که امام به آن پیوند شود و زن آن در ترازوی اعمال، از کوه احد سنگین تر و بزرگ تر است.

۱۴۱۹ / ۶. علی بن ابراهیم، از محمد بن عیسی، از یونس، از بعضی از مردان خویش که راوی حدیث اند، از امام جعفر صادق ﷺ روایت کرده است که فرمود: «یک درم که امام به آن پیوند شود، بهتر است از دو هزار هزار درم که در آنچه غیر آن باشد از راههای خیر،

۱. بقره، ۲۴۵.

٧/١٣٢٠ مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ ابْنِ فَضَّالٍ، عَنِ ابْنِ بُكَيْرٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «إِنِّي لَآخُذُ مِنْ أَحَدِكُمُ الدِّرْهَمَ ـوَ إِنِّي لَمِنْ أَكْثَرٍ قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «إِنِّي لَاخُذُ مِنْ أَحَدِكُمُ الدِّرْهَمَ ـوَ إِنِّي لَمِنْ أَكْثَرٍ أَهْلِ الْمَدِينَةِ مَالًا ـ مَا أُرِيدُ بِذٰلِكَ إِلَّا أَنْ تُطَهَّرُوا».

# ١٣٠ ـ بَابُ الْفَيْءِ وَ الْأَنْفَالِ وَ تَفْسِيرِ الْخُمُسِ وَ خُدُودِهِ وَ مَا يَجِبُ فِيهِ

إِنَّ اللَّه \_ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ \_ جَعَلَ الدُّنْيَا كُلَّهَا بِأَسْرِهَا لِخَلِيفَتِهِ ؛ حَيْثُ يَقُولُ لِلْمَ لَائِكَةِ : ﴿إِنِّى جَاعِلٌ فِي الأَرْضِ خَلِيفَة ﴾ فَكَانَتِ الدُّنْيَا بِأَسْرِهَا لآدَمَ ، وَ كَانَتِ الدُّنْيَا بِأَسْرِهَا لآدَمَ ، وَ صَارَتْ بَعْدَهُ لِأَبْرَارِ وُلْدِهِ وَ خُلَفَائِهِ ، فَمَا غَلَبَ عَلَيْهِ أَعْدَاؤُهُمْ ، ثُمَّ رَجَعَ النَّهِمْ بِحَرْبٍ أَوْ غَلَبَةٍ ، سُمِّي فَيْنَا ، وَ هُو أَنْ يَفِيءَ إِلَيْهِمْ بِعَلَبَةٍ وَ حَرْبٍ ، وَ إِلَيْهِمْ بِحَرْبٍ أَوْ غَلَبَةٍ ، سُمِّي فَيْنَا ، وَ هُو أَنْ يَفِيءَ إِلَيْهِمْ بِعَلَبَةٍ وَ حَرْبٍ ، وَ كَانَ حُكْمُهُ فِيهِ مَا قَالَ اللَّهُ تَعَالَىٰ : ﴿ وَاعْلَمُوا أَنْمَا غَنِفْتُمْ مِنْ شَنِيءَ فَأَنُ لِللّهِ كَانَ حُكْمُهُ فِيهِ مَا قَالَ اللَّهُ تَعَالَىٰ : ﴿ وَاعْلَمُوا أَنْمَا غَنِفْتُمْ مِنْ شَنَىءٍ فَأَنُ لِللّهِ كَانَ حُكْمُهُ فِيهِ مَا قَالَ اللَّهُ تَعَالَىٰ : ﴿ وَاعْلَمُوا أَنْمَا غَنِفْتُمْ مِنْ شَنِيهِ ﴾ فَهُو لِللّهِ فَكُونُ الرَّامِعُ وَالْمُسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ ﴾ فَهُو لِللّهِ وَ خُمُسُهُ وَ لِلرَّسُولِ وَ لِقَرَابَةِ الرَّسُولِ وَ لِقَرَابَةِ الرَّسُولِ ؛ فَهُذَا هُوَ الْفَيْءُ الرَّاجِعُ ، وَ إِنَّمَا يَكُونُ الرَّاجِعُ مَا لِلرَّسُولِ وَ لِقَرَابَةِ الرَّسُولِ ؛ فَهُذَا هُوَ الْفَيْءُ الرَّاجِعُ ، وَ إِنَّمَا يَكُونُ الرَّاجِعُ مَا كَانَ فِي يَدِ غَيْرِهِمْ ، فَأَخِذَ مِنْهُمْ بِالسَّيْفِ .

وَ أَمَّا مَا رَجَعَ إِلَيْهِمْ مِنْ غَيْرِ أَنْ يُوجَفَ عَلَيْهِ بِخَيْلٍ وَ لَا رِكَابٍ، فَهُوَ الْأَنْفَالُ، هُوَ لِلْهِ وَ لِلرَّسُولِ خَاصَّةً، لَيْسَ لِأَحَدٍ فِيهِ الشَّرْكَةُ، وَ إِنَّمَا جُعِلَ الشَّرْكَةُ فِي شَيْءٍ قُوتِلَ عَلَيْهِ، فَجُعِلَ لِمَنْ قَاتَلَ مِنَ الْغَنَائِمِ أَرْبَعَةُ أَسْهُمٍ، وَ الشَّرْكَةُ فِي شَيْءٍ قُوتِلَ عَلَيْهِ، فَجُعِلَ لِمَنْ قَاتَلَ مِنَ الْغَنَائِمِ أَرْبَعَةُ أَسْهُمٍ، وَ الشَّرْكَةُ فِي شَيْءٍ قُوتِلَ عَلَيْهِ، فَجُعِلَ لِمَنْ قَاتَلَ مِنَ الْغَنَائِمِ أَرْبَعَةُ أَسْهُمٍ، وَ الشَّهِمِ لَلرَّسُولِ عَلَيْهِ يَقْسِمُهُ عَلَىٰ سِتَّةِ أَسْهُمٍ: ثَمَلَاثَةٌ لَهُ، وَ لِلرَّسُولِ عَلَيْهِ الشَّهِيلِ.

عَلَى السَّهِ الشَّولِ سَهْمٌ، وَ الْمَسَاكِينِ وَ ابْنِ السَّبِيلِ.

صرف شوده.

۷/۱۴۲۰ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از ابن فضّال، از ابن بُکیر روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که می فرمود: «من یک درم از شما می گیرم. و به درستی که مال من از همهٔ اهل مدینه بیشتر است و به این امر چیزی را اراده ندارم، مگر آن که می خواهم که شما پاک و پاکیزه شوید».

#### ۱۳۰. باب در بیان فیء و انفال و تفسیر خمس و حدود آن و آنچه خمس در آن واجب است

فی، به فتح فاء و سکون یا، مالی است که از کافر به مسلمان رسیده باشد، یعنی: غنیمت. و انفال جمع نفل است و نفل به فتح نون و فا نیز غنیمتی است که از کفار گیرند. و به سکون فا، بخشش غیر واجب است. و مراد از انفال در اینجا، چیزی است که در دار الحرب به دست آید، بدون جنگ و غیر آن از آنچه مذکور خواهد شیمی

و کلینی کا خود می فرماید: به درستی که تحدای تبارک و تعالی همهٔ دنیا را سر تا سر آن از برای خلیفه و جانشین خود قرار داده در آنجاکه به فرشتگان می فرماید که: ﴿إِنِّی خِاعِلُ فی الْأَرْضِ خَلیفَة ﴾ ا. پس دنیا به تمام بها از پرای آدم بود و بعد از آدم، به نیکان از فرزندان و جانشینان او منتقل شد. پس آنچه دشمنان ایشان بر آن غالب شده اند و به تصرف خود گرفته اند، بعد از آنکه به جنگ یا غلبه به سوی ایشان بر گردد، آن را فیء نامیده اند و فی، آن است که به جنگ و غالب شدن به سوی ایشان بر گردد و حکم خدا در باب فیء آن چیزی الشری است که به جنگ و غالب شدن به سوی ایشان بر گردد و حکم خدا در باب فیء آن چیزی است که بخدا فرموده است: ﴿وَ اعْلَمُوا أَنْمًا غَنِمْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَأَنُ لِلْهِ خُمُسَهُ وَ لِلرَّسُولِ وَ لِذِی الْقُرْبیٰ وَ الْبِ السَّبیلِ ﴾ آپس آن از برای خداست و از برای رسول او و از برای خویش رسول. پس اینک همان فیء است که برگشته است و جز این نیست که برگردند. چیزی است که در دست خلفای خدا باشد و به شمشیر از ایشان گرفته شده باشد و امّا آنچه به چیزی است که در دست خلفای خدا باشد و به شمشیر از ایشان گرفته شده باشد و امّا آن اسبی یا شتری تاخته شود، آن انفال است. و جز این نیستی و جز این نیست که شرکت در چیزی قرار داد شد که بر سر آن، جنگ و کارزاری شده بود. پس از برای نیست که شرکت در چیزی قرار داد شد که بر سر آن، جنگ و کارزاری شده بود. پس از برای آنان که جنگ و کارزار کرده بودند از غنیمت ها، چهار حصه قرار داده شد و از برای

وَ أَمَّا الْأَنْفَالُ، فَلَيْسَ هٰذِهِ سَبِيلَهَا، كَانَتْ لِلرَّسُولِ اللهِ عَاصَّةً، وَكَانَتْ فَدَكُ لِرَسُولِ اللهِ عَلَيْ خَاصَّةً؛ لِأَنَّهُ اللهِ فَتَحَهَا وَ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ اللهِ مَكُنْ مَعَهُمَا أَحَدُ، فَزَالَ عَنْهَا السُمُ الْفَيْءِ، وَ لَزِمَهَا السُمُ الْأَنْفَالِ؛ وَكَذٰلِكَ الآجَامُ وَ الْمَعَادِنُ وَ الْمِعَادِنُ وَ الْمَفَاوِزُ هِي لِلْإِمَامِ خَاصَّةً، فَإِنْ عَمِلَ فِيهَا قَوْمٌ بِإِذْنِ الْمِمَامِ، فَلَهُمْ أَرْبَعَةُ أَخْمَاسٍ، وَ لِلْإِمَامِ خَاصَّةً، فَإِنْ عَمِلَ فِيهَا قَوْمٌ بِإِذْنِ الْإِمَامِ، فَلَهُمْ أَرْبَعَةُ أَخْمَاسٍ، وَ لِلْإِمَامِ خَصَّسُ، وَ اللّذِي لِللْإِمَامِ مَحْرَى الْفِمَامِ، فَلَهُمْ أَرْبَعَةُ أَخْمَاسٍ، وَ لِلْإِمَامِ خَصُسُ، وَ اللّذِي لِللْإِمَامِ مَحْرَى الْخُمُسِ، وَ مَنْ عَمِلَ فِيهَا بِغَيْرِ إِذْنِ الْإِمَامِ، فَالْإِمَامُ يَأْخُذُهُ كُلَّهُ، لَيْسَ مَحْرَى الْخُمُسِ، وَ مَنْ عَمِلَ فِيهَا بِغَيْرِ إِذْنِ الْإِمَامِ، فَالْإِمَامُ يَأْخُذُهُ كُلَّهُ، لَيْسَ مَحْرَى الْخُمُسِ، وَ مَنْ عَمِلَ فِيهَا بِغَيْرِ إِذْنِ الْإِمَامِ، فَالْإِمَامُ يَأْخُدُهُ كُلَّةُ، لَيْسَ لَهُ ذَلِكَ، فَإِنْ شَاءَ أَخْذُهُ كُلَّةُ مَلْ فِيهَا مِنْهُ مَنْ عَمِّرَ شَيْئًا، أَوْ أَجْرَىٰ قَنَاةً، أَوْ عَمِلَ فِي أَرْضِ خَرَابٍ بِغَيْرِ إِذْنِ صَاحِبِ الْأَرْضِ، فَلَيْسَ لَهُ ذَلِكَ، فَإِنْ شَاءَ أَخَذَهَا مِنْهُ كُلَّهَا، وَإِنْ شَاءَ تَرَكَهَا فِي بَلِهِ.

الْيَمَانِيِّ، عَنْ أَبَانِ بْنِ أَبِي عَيَّاشٍ، عَنْ شَلَيْمِ بْنِ قَيْسٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ اللهُ الْيَمَانِيِّ، عَنْ أَبَانِ بْنِ أَبِي عَيَّاشٍ، عَنْ سُلَيْمِ بْنِ قَيْسٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ اللهُ يَقُولُ: «نَحْنُ وَ اللهِ الَّذِينَ عَنَى اللهُ بِذِي الْقُرْبَى، الَّذِينَ قَرَنَهُمُ اللهُ بِنَفْسِهِ وَ نَبِيّهِ عَلَىٰ اللهُ بِنَفْسِهِ وَ نَبِيّهِ عَلَىٰ اللهُ يَنْفُسِهِ وَ نَبِيّهِ عَلَىٰ اللهُ يَنْفُسِهِ وَ الْبَيّامِيٰ وَ فَقَالَ: ﴿ مَا أَفَاءَ اللهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَىٰ هَالِلْهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِيدِى الْقُرْبَىٰ وَ الْبَتَامَىٰ وَ الْمَناكِينِ ﴾ مِنّا خَاصَّةً، وَ لَمْ يَجْعَلْ لَنَا سَهُما فِي الصَّدَقَةِ ، أَكْرَمَ اللهُ نَبِيّهُ ، وَ أَكْرَمَنَا أَنْ اللهُ مَنْ اللهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِيرَ اللهُ نَبِيّهُ ، وَ أَكْرَمَنَا أَنْ اللهُ مِنْ أَهْلِ النَّاسِ».

١٤٢٢ / ٢ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْوَشَّاءِ، عَنْ أَبَانٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ فَي قَوْلِ اللّهِ عَزَّ وَجَلَّ : ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّمَا غَنِمْتُمْ مِنْ مُسْلِمٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ فِي قَوْلِ اللّهِ عَزَّ وَجَلَّ : ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّمَا غَنِمْتُمْ مِنْ مُسْلِمٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ فِي قَوْلِ اللّهِ عَزَّ وَجَلَّ : ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّمَا غَنِمْتُمْ مِنْ مُسْلِمٍ ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ فِي قَوْلِ اللّهِ عَزَّ وَجَلَّ : ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّمَا غَنِمْتُمْ مِنْ

رسول خدا یک حصّه و آن یک حصّه که از برای رسول خدای بیده، آن را بر شش حسصه قسمت می فرمود: سه حصّه از برای خود و سه حصّه از برای یتیمان و بیچارگان و صاحب راه (یعنی: رهگذری) و امّانفال، این طریقه، طریقه آن نیست و انفال مال رسول بخصوص بود، و فدک دکه بنابر قولی دهی از دهات خیبر بوده است حمال رسول بخصوص بود؛ زیراکه آن حضرت و امیر المؤمنین از دهات خیبر بوده است حمال رسول بخصوص بود؛ زیراکه آن بس نام فیء از آن برطرف شد و نام انفال لازم آن گردید و همچنین نیستانها و معدنها و دریاها و بیابانها همه مال امام و مخصوص اوست. پس اگر گروهی در اینهاکار کنند به اذن امام است، جهار خمس از برای ایشان است و یک خمس مال امام است. و آنچه مال امام است، و آنچه مال امام است، رخصت داده باشد، امام همه آن را از او می گیرد، و کسی را در آن چیزی و حقّی نیست و رخصت داده باشد، امام همه آن را از او می گیرد، و کسی را در آن چیزی و حقّی نیست و همچنین کسی که چیزی را آبادان کند یا قناتی را جاری نماید، یا در زمین ویرانی بی رخصت صاحب زمین کار کند، آن چیز از برای او نخواهد بود. پس اگر امام خواهد آنها را از او می گیرد و اگر خواهد آنها را از او می گذارد.

ابان بن ابی عیّاش، از سلیم بن قیس روایت کرده است که گفت: شنیدیم از ابراهیم بن عمر یمانی، از ابان بن ابی عیّاش، از سلیم بن قیس روایت کرده است که گفت: شنیدیم از امیر المؤمنین علیه که می فرمود: «به خدا سوگند که ماییم آن که خدا از ذی القربی قصد فرموده و آنان که خدا ایشان را به خود و پیغمبر خود علی پیوسته و قرین نموده و فرموده که: ﴿مَا أَفَاءَ اللّهُ عَلیْ رَسُولِهِ ایشان را به خود و پیغمبر خود علی القربی القربی و الیّتامی و المیساکین و المیساکین و المیساکین و المیساکین و المیساکین و الربای رسول و از برای بر پیغمبر خود از اموال و املاک مردم دهات، پس از برای خداست و از برای رسول و از برای خداوند خویشی نسبت به حضرت رسول و از برای یتیمان و بیچارگان که بر قوت سال قادر خداوند خویشی نسبت به حضرت رسول و از برای یتیمان و بیچارگان از ما بخصوص و خدا از برای ما در خداه هدای می در اگرامی داشته و صدقه که زکات است حصمهای قرار نداده؛ از برای آن که خدا پیغمبر خود را گرامی داشته و ما را اکرام فرموده از آن که چرک های آنچه را که در دست مردمان است، به ما بخوراند الله ما را اکرام فرموده از آن که چرک های آنچه را که در دست مردمان است، به ما بخوراند الله

۱۴۲۲ / ۲ . حسين بن محمد، از معلّى بن محمد، از وشّاء، از ابان، از محمد بن مسلم، از

۱. حشر، ۷.

شَيْءٍ فَأَنَّ لِللهِ خُمُسَهُ وَ لِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبِي ﴾ قَالَ: «هُمْ قَرَابَةُ رَسُولِ اللهِ ﷺ، وَ الْخُمُسُ لِللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ الهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ الله

٣/١٢٢٣ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ حَفْصِ بْنِ الْبَخْتَرِيِّ، عَنْ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ حَفْصِ بْنِ الْبَخْتَرِيِّ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عِنْ بَنْ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِي عَنْ بِخَيْلٍ وَ لَا رِكَابٍ، أَوْ قَـوْمٌ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عِنْ ، قَالَ: «الأَنْفَالُ مَا لَمْ يُوجَفُ عَلَيْهِ بِخَيْلٍ وَ لَا رِكَابٍ، أَوْ قَـوْمٌ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَنْ أَوْ فَوْمٌ أَعْطُوا بِأَيْدِيهِمْ، وَ كُلُّ أَرْضٍ خَرِبَةٍ، وَ بُطُونُ الْأَوْدِيَةِ، فَهُوَ لِرَسُولِ صَالَحُوا، أَوْ قَوْمٌ أَعْطُوا بِأَيْدِيهِمْ، وَ كُلُّ أَرْضٍ خَرِبَةٍ، وَ بُطُونُ الْأَوْدِيَةِ، فَهُوَ لِرَسُولِ اللّهِ عَلَيْهِ، وَ هُوَ لِلْإِمَامِ مِنْ بَعْدِهِ يَضَعُهُ حَيْثُ يَشَاءُ».

١٤٢٢/ ٢. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ بْنِ هَاشِمْ عَنْ أَبِيهِ، عَنْ حَمَّادِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِنَا، عَنِ الْعَبْدِ الصَّالِحِيِّةِ، قَالَ: «الْخُمُسُ مِنْ خَمْسَةِ أَشْيَاءَ: مِنَ الْغَنَاثِمِ، وَ الْغَوْصِ، وَ مِنَ الْكُنُوزِ، وَ مِنَ الْمُعَادِنِ، وَ الْمَلَّا حَدِيْ

يُؤخَذُ مِنْ كُلِّ هٰذِهِ الصَّنُوفِ الْخُمُسُ، فَيُجْعَلُ لِمَنْ جَعَلَهُ اللَّهُ تَعَالَىٰ لَهُ، وَ يُقْسَمُ
الأَرْبَعَةُ الأَخْمَاسِ بَيْنَ مَنْ قَاتَلَ عَلَيْهِ وَ وَلِيَ ذَلِكَ، وَ يُقْسَمُ بَيْنَهُمُ الْخُمُسُ عَلَىٰ سِتَّةِ
الأَرْبَعَةُ الأَخْمَاسِ بَيْنَ مَنْ قَاتَلَ عَلَيْهِ وَ وَلِيَ ذَلِكَ، وَ يُقْسَمُ بَيْنَهُمُ الْخُمُسُ عَلَىٰ سِتَّةِ
أَشْهُمٍ: سَهْمُ لِللَّهِ، وَ سَهْمٌ لِرَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ، وَ سَهْمٌ لِذِي الْقُرْبِيٰ، وَ سَهْمٌ لِلْيَتَامِىٰ، وَ سَهْمٌ
لِلْمَسَاكِينِ، وَ سَهْمٌ لِأَبْنَاءِ السَّبِيلِ.

فَسَهُمُ اللّٰهِ وَ سَهُمُ رَسُولِ اللّٰهِ لِأُولِي الْأَمْرِ مِنْ بَعْدِ رَسُولِ اللّٰهِ ﷺ وِرَاثَةً؛ فَلَهُ ثَلَاثَةُ أَسْهُمٍ: سَهْمَانِ وِرَاثَةً، وَ سَهْمٌ مَقْسُومٌ لَهُ مِنَ اللّٰهِ، وَ لَهُ نِصْفُ الْخُمُسِ كَمَلًا، وَ نِصْفُ الْخُمُسِ الْبَاقِي بَيْنَ أَهْلِ بَيْتِهِ، فَسَهْمٌ لِيَتَامَاهُمْ، وَ سَهْمٌ لِمَسَاكِينِهِمْ، وَ سَهْمٌ امام محمد باقر على در قول خداى عزّوجلّ: ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّمَا غَنِمْتُمْ مِنْ شَيْءٍ هَأَنَّ لِلْهِ خُـمُسَهُ وَ لِلرَّسُولِ وَ لِذى الْقُرْبِيٰ ﴾ اروايت كرده است كه آن حضرت فرمود: «ايشان خـويشان رسـول خدا ﷺ اند و خمس از براى خدا و رسول ﷺ و از براى ما است».

صادق الله روایت کرده است که فرمود: «انفال، آن چیزی است که اسب و شتری بر آن تاخته صادق الله روایت کرده است که فرمود: «انفال، آن چیزی است که اسب و شتری بر آن تاخته نشود، یا گروهی که مصالحه کرده باشند، یا قومی که به دست خویش داده باشند و هر زمین ویران که آباد نباشد و اندران وادی ها (و ظاهر این است که مراد از آن، دشت ها باشد. و مرجع در آن چنانچه گفته اند به سوی عرف است مانند سرهای کوه) حاصل آن که آنچه به تفصیل مذکور گردید، مال رسول خدا الله است و همهٔ اینها بعد از پیغمبر، از برای امام است که آن را در هر جاکه خواهد می گذارد و صرف می نماید».

ما، از امام موسی کاظم بن ابراهیم بن هاشم، از پدرش، از حمّاد بن عیسی، از بعضی از اصحاب ما، از امام موسی کاظم بن ابراهیم بن هاشم، از پدرش، از حمّان، از امام موسی کاظم بن روایت کرده است که فرمود: وخمس، از پنج چیز داده می شود: از غنیمتها و غواصی کردن که به آب فرو روند و مروارید و غیر آن بیرون آورند و از گنجها و مالها که دفن کرده باشند و از معدن ها و نمکزار، که خمس از هر یک از این اقسام، گرفته می شود و از برای این که خدا خمس را از برایش قرار داده، قرار می دهند. و چهار خمس آن خمس، تقسیم می شود در میان آنان که خدا آن را از برای ایشان قرار داده بر شش حصّه: یک حصّه از برای خداست، و یک حصّه از برای رسول خدا بند، و یک حصّه از برای بیچارگان، و یک حصّه از برای بیچارگان، و یک حصّه از برای رهگذریان. پس حصّه خدا و حصّه رسول خدا از برای صاحبان امر امامت و خلافت است بعد از رسول خدا بناز رسول خدا از برای اوست: دو حصّه از روی وراثت است بعد از رسول خدا برای او از جانب خدا. و همه نصف اصل خمس، از برای اوست و نصف باقی ماندهٔ خمس در میان اهل بیت آن حضرت تقسیم می شود. پس یک حصّه از برای یتیمان ایشان است، و یک حصّه از برای بیچارگان ایشان، و یک حصّه از برای عنده از برای اوست و نصف باقی ماندهٔ خمس در میان اهل بیت آن حضرت تقسیم می شود. پس یک حصّه از برای یتیمان است، و یک حصّه از برای بیچارگان ایشان، و یک حصّه از برای وست و نصف باقی ماندهٔ خمس در میان اهل بیت آن حضرت تقسیم می شود. پس یک حصّه از برای یتیمان ایشان است، و یک حصّه از برای بیچارگان ایشان، و یک حصّه از برای

۱. انقال، ۴۱.

لِأَبْنَاءِ سَبِيلِهِمْ، يُقْسَمُ بَيْنَهُمْ عَلَى الْكِتَابِ وَ السُّنَّةِ مَا يَسْتَغْنُونَ بِهِ فِي سَنَتِهِمْ، فَإِنْ فَضَلَ عَنْهُمْ شَيْءٌ، فَهُوَ لِلْوَالِي، وَ إِنْ عَجَزَ أَوْ نَقَصَ عَنِ اسْتِغْنَائِهِمْ، كَانَ عَلَى الْوَالِي أَنْ يُنْفِقَ مِنْ عِنْدِهِ بِقَدْرِ مَا يَسْتَغْنُونَ بِهِ، وَ إِنَّمَا صَارَ عَلَيْهِ أَنْ يَمُونَهُمْ لِأَنَّ لَهُ مَا فَضَلَ عَنْهُمْ.

وَ إِنَّمَا جَعَلَ اللّٰهُ هٰذَا الْخُمُسَ خَاصَّةً لَهُمْ دُونَ مَسَاكِينِ النَّاسِ وَ أَبْنَاءِ سَبِيلِهِمْ ؛ عِوَضاً لَهُمْ مِنْ صَدَقَاتِ النَّاسِ ، تَنْزِيهاً مِنَ اللّٰهِ لَهُمْ لِقَرَابَتِهِمْ بِرَسُولِ اللّٰهِ يَهُ ا وَكَرَامَةً مِنَ اللّٰهِ لَهُمْ عَنْ أَوْسَاخِ النَّاسِ ، فَجَعَلَ لَهُمْ خَاصَّةً مِنْ عِنْدِهِ مَا يُغْنِيهِمْ بِهِ عَنْ أَنْ يُصَيِّرَهُمْ فِي مَوْضِعِ الذُّلُّ وَ الْمَسْكَنَةِ ، وَ لَا بَأْسَ بِصَدَقَاتِ بَعْضِهِمْ عَلَىٰ بَعْضٍ .

وَ هٰؤُلاءِ الَّذِينَ جَعَلَ اللَّهُ لَهُمُ الْخُمُسُ هُمْ قَرَابَةُ النَّبِيِّ، الَّذِينَ ذَكَرَهُمُ الله، فَقَالَ: ﴿ وَأَنْذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ ﴾ وَ هُمْ يَنُو عَبْدِ الْمُطَّلِبِ أَنْفُسُهُمْ، الذَّكَرُ مِنْهُمْ وَ الْأَنْثَىٰ، لَيْسَ فِيهِمْ مِنْ أَهْلِ بُيُوتَاتِ قُرَيْشٍ، وَ لَا مِنَ الْعَرَبِ أَحَدٌ، وَ لَا فِيهِمْ وَ لَا مِنْهُمْ فِي هٰذَا الْخُمُسِ مِنْ مَوَالِيهِمْ، وَ هُمْ وَ النَّاسُ سَوَاءً. النَّاسِ لِمَوَالِيهِمْ، وَ هُمْ وَ النَّاسُ سَوَاءً.

وَ مَنْ كَانَتْ أَمُّهُ مِنْ بَنِي هَاشِمٍ، وَ أَبُوهُ مِنْ سَائِرٍ قُرَيْشٍ، فَإِنَّ الصَّدَقَاتِ تَحِلُّ لَهُ، وَ لَيْسَ لَهُ مِنَ الْخُمُسِ شَيْءٌ؛ لِأَنَّ اللَّهَ تَعَالَىٰ يَقُولُ: ﴿ادْعُوهُمْ لِآبَائِهِمْ﴾.

وَ لِلْإِمَامِ صَفْوُ الْمَالِ أَنْ يَأْخُذَ مِنْ هٰذِهِ الْأَمْـوَالِ صَـفْوَهَا ــ: الْـجَارِيَةَ الْـفَارِهَةَ، وَ الدَّابَّةَ الْفَارِهَةَ، وَ الثَّوْبَ، وَ الْمَتَاعَ ــبِمَا يُحِبُّ أَوْ يَشْتَهِي، فَذَٰلِكَ لَهُ قَـبْلَ الْـقِشْمَةِ

رهگذریان ایشان که در میان ایشان به طریقی که در کتاب خدا و سنت پیغمبر است، تقسیم مي شود؛ أنجه در عرض سال، به أن بينياز باشند و احتياج نداشته بـاشند، و اگـر از ايشـان چیزی زیاد باشد، آن زیادتی مال والی امام است و اگر ناتوان باشد (یا از قدر بینیازی ایشان كم أيد، بر والي واجب است كه از پيش خود، بر ايشان انفاق كند؛ به قدر أنچه به أن بينياز شوند. و جز این نیست که بر او واجب گردیده کنه متحمّل اختراجات ایشان شود و بنه کارگزاری ایشان قیام نماید؛ زیراکه آنچه از ایشان زیاد می آید، مال اوست. و جز این نیست که خدا همین خمس را بخصوص از برای ایشان قرار داده نبه از برای بیچارگان از سایر مردمان، و رهگذری ایشان، تا آنکه عوض باشد از برای ایشان از زکاتهای مردمان، به جهت دور کردن از صفت زشت، که خدا ایشان را از آن دور فرموده به جهت خویشی ایشان با رسول خداﷺ و نوازشی از جانب خداکه ایشان را از چرکهای دست مردم دور گردانیده. پس از برای ایشان بخصوص از نزد خود چیزی قرار داده که ایشان را به سبب آن بی نیاز گرداند، از آن که ایشان را در موضع خواری و درویشی قرار دهد. و باکی نیست به صدقات بعضی از ایشان بر بعضی. و این گروه که خدا خمس را از برای ایشان قرار داده، خویشان پيغمبراندكه خدا ايشان را ذكر فرمودة و فرموده استكه: ﴿ وَ أَنْذِرْ عَشِيرَتَكَ أَلاَّ قُرَبِينَ ﴾ (يعني: و بترسان خویشان نزدیک خویش را) و آیشان خود پسران عبدالمطّلباند خواه پسران ایشان باشد و خواه دختر و کسی از اهل خانه های قریش و از عرب در ایشان داخل نیست، و هیچیک از موالیان و آزاد شدگان ایشان، در باب این خمس در ایشان داخل نیست، و از ایشان محسوب نمی شود و صدقات و زکات مردم از برای موالیان بنی هاشم حلال است، و ایشان و سایر مردمان برابرند. و هر که مادرش از بنی هاشم و پدرش از سایر قریش غیر از بنی هاشم باشد، صدقات مردم از برایش حلال است و از خمس چیزی از برای او نیست؛ زیرا که خدا مىفرمايد: ﴿ادُّعُوهُمْ لِآبَائِهِمْ ﴾ [ (يعني: بخوانيد و نسبت دهيد فرزندان را بـه سـوي پـدران ایشان) و مال برگزیده از برای امام است و از برای اوست که برگزیدهٔ این مالها را فراگیرد، چون کنیز خوشگل و اسب خوشرفتار و جامه و مایحتاج خانه، به آنیچه دوست دارد، یا خواهش آن به هم رساند، و همهٔ اینها برای اوست، پیش از قسمت و پیش از بیرون کردن

۱. شعرا، ۲۱۴.

وَ قَبْلَ إِخْرَاجِ الْخُمُسِ، وَ لَهُ أَنْ يَسُدَّ بِذَٰلِكَ الْمَالِ جَمِيعَ مَا يَنُوبُهُ مِـنْ مِـثْلِ إِغْطَاءِ
الْمُؤَلَّفَةِ قُلُوبُهُمْ وَ غَيْرِ ذَٰلِكَ مِمَّا يَنُوبُهُ، فَإِنْ بَقِيَ بَعْدَ ذَٰلِكَ شَيْءٌ، أَخْرَجَ الْخُمُسَ مِنْهُ،
فَقَسَمَهُ فِي أَهْلِهِ، وَ قَسَمَ الْبَاقِيَ عَلَىٰ مَنْ وَلِيَ ذَٰلِكَ، وَ إِنْ لَمْ يَبْقَ بَعْدَ سَدِّ النَّـوَائِبِ
شَيْءٌ، فَـلَا شَيْءَ لَهُمْ.

وَ لَيْسَ لِمَنْ قَاتَلَ شَيْءٌ مِنَ الْأَرْضِينَ، وَ لَا مَا غَلَبُوا عَلَيْهِ إِلَّا مَا احْـتَوىٰ عَـلَيْهِ الْعَسْكَرُ.

وَ لَيْسَ لِلْأَعْرَابِ مِنَ الْقِسْمَةِ شَيْءٌ وَ إِنْ قَاتَلُوا مَعَ الْوَالِي؛ لِأَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ صَالَحَ الْأَعْرَابَ أَنْ يَدَعَهُمْ فِي دِيَارِهِمْ وَ لَا يُهَاجِرُوا، عَلَىٰ أَنَّهُ إِنْ دَهِمَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ مِنْ عَدُوّهِ دَهُمْ أَنْ يَسْتَنْفِرَهُمْ، فَيُقَاتِلَ بِهِمْ. وَ لَيْسَ لَهُمْ فِي الْغَنِيمَةِ نَصِيبُ، وَ سُنتُهُ جَارِيّةٌ فِيهِمْ وَ فِي غَيْرِهِمْ.

وَ الْأَرْضُونَ الَّتِي أَخِذَتْ عَنَوْةً بِخَيْلٍ وَ وَيَعَالُوا فَهِيَ مَوْقُوفَةٌ مَثْرُوكَةٌ فِي يَدِ مَنْ يَعْمُرُهَا وَ يُخْيِيهَا وَ يَقُومُ عَلَيْهَا عَلَىٰ مَا يُصَالِحُهُمُ الْوَالِي عَلَىٰ قَدْرِ طَاقَتِهِمْ مِنَ الْحَقِّ: النِّصْفِ، أَوِ الثَّلُثِ، أَوِ الثَّلَتَيْنِ، وَ عَلَىٰ قَدْرِ مَا يَكُونُ لَهُمْ صَلَاحاً وَ لَا يَضُرُّهُمْ.

فَإِذَا أُخْرِجَ مِنْهَا مَا أُخْرِجَ بَدَأً، فَأَخْرَجَ مِنْهُ الْعُشْرَ مِنَ الْجَمِيعِ مِمَّا سَقَتِ السَّمَاءُ، أَوْ سُقِيَ سَيْحاً، وَ نِصْفَ الْعُشْرِ مِمَّا سُقِيَ بِالدَّوَالِي وَ النَّوَاضِحِ، فَأَخَذَهُ الْوَالِي، فَوَجَّهَهُ فِي الْجِهَةِ الَّتِي وَجَّهَهَا اللَّهُ عَلَىٰ ثَمَانِيَةِ أَسْهُمٍ: لِلْفُقَرَاءِ، وَ الْمَسَاكِينِ، وَ الْعَامِلِينَ عَلَيْهَا، وَ الْمُوَلَّفَةِ قُلُوبُهُمْ، وَ فِي الرِّقَابِ، وَ الْعَارِمِينَ، وَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، وَ ابْنِ السَّبِيلِ؛ ثَمَانِيَةَ الْمُؤَلِّقَةِ قُلُوبُهُمْ، وَ فِي الرِّقَابِ، وَ الْعَارِمِينَ، وَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، وَ ابْنِ السَّبِيلِ؛ ثَمَانِيَة أَسْهُم يَقْدِم بَيْنَهُمْ فِي مَوَاضِعِهِمْ بِقَدْرِ مَا يَسْتَغْنُونَ بِهِ فِي سَنَتِهِمْ بِلَا ضِيقٍ وَ لَا تَقْتِيرٍ، فَإِنْ نَقَصَ مِنْ ذَلِكَ شَيْءٌ وَ لَمْ يَكْتَفُوا بِهِ، وَ إِنْ نَقَصَ مِنْ ذَلِكَ شَيْءٌ وَ لَمْ يَكْتَفُوا بِهِ،

خمس، و او را می رسد که به این مال همهٔ رخنه های آنچه را که بر او فرود می آید، ببندد، مانند عظاکردن فرقه ای که دلهای ایشان را الفت می دهد بر دین اسلام و غیر آن، از آنچه بر او وارد می شود. پس اگر بعد از آن چیزی باقی بماند، خمس را از آن بیرون می کند و در میانهٔ اهل آن قسمت می نماید و باقی را بر آن که متوجه آن بوده، قسمت می فرماید. و اگر بعد از بستن رخنه های وارداتی که بر او وارد شده، چیزی باقی نماند، از برای ایشان هیچ نیست. و چیزی از زمین ها از برای ایشان هیچ نیست. و نه آنچه بر آن غالب شده باشند، مگر آنچه لشکر بر آن دست یافته و گرداگرد آن را فرو گرفته باشند. و بادیه نشینان را از قسمت چیزی نیست. و هر چند که همراه والی جنگ کنند؛ زیراکه رسول خدا گل با بادیه نشینان مصالحه کرد که و هر چند که همراه والی جنگ کنند؛ زیراکه رسول خدا گل با بادیه نشینان مصالحه کرد که ایشان را در خانه های خویش و اگذارد و از آن مهاجرت نکنند بر این شرط که اگر لشکری انبوه ناگاه بر سر پیغمبر گل آیند و از ایشان طلب یاری کند، اجابت کنند و بیایند تا به استعانت ایسان با دشمنان جنگ کند و ایشان را در غیمت بهره ای نباشد. و سنت و طریقهٔ آن حضرت ایشان با دشمنان جنگ کند و ایشان را در غیمت بهره ای نباشد. و سنت و طریقهٔ آن حضرت در ایشان و در غیر ایشان، جاری است (و مراد از ایشان، چنانچه بعضی گفته اند، بادیه نشینانی هستند که اظهار اسلام می کردند به محض شهادین و مقاصد اسلام را نمی شناختند و به هستند که اظهار اسلام می کردند به محض شهادین و مقاصد اسلام را نمی شناختند و به احکام آن عمل نمی کردند).

تنّمهٔ حدیث: و زمینهایی گه او روی قهر و غلیه به اسبان و مردان گرفته شده، همهٔ آنها موقوف است و واگذاشته می شود در دست آن که آن را آبادان می کند و احیا می نماید و بر سر آن می ایستد و آن چه باید در آن به عمل آورد، می آورد، بر آن چه والی با ایشان مصالحه می کند، بر اندازهٔ طاقت ایشان از حق: از نصف و ثلث و دو ثلث. و بر اندازهٔ آن چه از برای ایشان صلاح باشد و ایشان را زیان نرساند و چون بیرون کند از آن آن چه باید بیرون کند، ابتدا می کند پس ده یک از همه را بیرون می کند از هر چه آسمان آن را آب داده باشد (که آب باران خورده باشد) یا به آب جاری آب خورده باشد و نصف ده یک (که بیست یک باشد) از آن چه به چرخ آب و شتران آب کش آب خورده باشد، بعد از آن والی آن را می گیرد و در جهتی که خدا آن را قرار داده، صرف می نماید: بر هشت حصّه از برای فقیران و مسکینان و عاملان بر آن و ﴿مُؤلّفَةٍ داده، صرف می نماید: بر هشت حصّه از برای فقیران و مسکینان و عاملان بر آن و ﴿مُؤلّفَةٍ مُن می الرّفابِ وَ الْغارِمینَ وَ هی سَبیلِ اللّهِ وَ ابْنِ السّبیلِ ﴾ (که تفسیر آن مذکور شد) هشت حصّه که در میانهٔ ایشان در مواضعی که دارند تقسمی می شود به قدر آن چه به آن، در عرض حصّه که در میانهٔ ایشان در مواضعی که دارند تقسمی می شود به قدر آنچه به آن، در عرض

۱. توبه، ۶۰

كَانَ عَلَى الْوَالِي أَنْ يَمُونَهُمْ مِنْ عِنْدِهِ بِقَدْرِ سَعَتِهِمْ حَتَىٰ يَشْتَغْنُوا، وَ يُؤْخَذُ بَعْدُ مَا بَقِيَ مِنَ الْعُشْرِ، فَيُقْسَمُ بَيْنَ الْوَالِي وَ بَيْنَ شُرَكَائِهِ الَّذِينَ هُمْ عُمَّالُ الْأَرْضِ وَ أَكَرَتُهَا، فَيُدْفَعُ إِلَيْهِمْ أَنْصِبَاؤُهُمْ عَلَىٰ مَا صَالَحَهُمْ عَلَيْهِ، وَ يُؤْخَذُ الْبَاقِي، فَيَكُونُ بَعْدَ ذٰلِكَ أَرْزَاقَ أَعْوَانِهِ عَلَىٰدِينِ اللّهِ، وَ فِي مَصْلَحَةِ مَا يَنُوبُهُ مِنْ تَقْوِيَةِ الْإِشْلَامِ وَ تَقْوِيَةِ الدِّينِ فِي أَعْوَانِهِ عَلَىٰدِينِ اللّهِ، وَ فِي مَصْلَحَةِ مَا يَنُوبُهُ مِنْ تَقْوِيَةِ الْإِشْلَامِ وَ تَقْوِيَةِ الدِّينِ فِي وَجُوهِ الْجِهَادِ وَ غَيْرِ ذٰلِكَ مِمَّا فِيهِ مَصْلَحَةُ الْعَامَّةِ. لَيْسَ لِنَفْسِهِ مِنْ ذٰلِكَ قَلِيلُ وَ لَا كَثِيرٌ.

وَ لَهُ بَعْدَ الْخُمُسِ الْأَنْفَالُ، وَ الْأَنْفَالُ كُلُّ أَرْضٍ خَرِبَةٍ قَدْ بَادَ أَهْلُهَا، وَ كُلُّ أَرْضٍ لَمْ يُوجَفْ عَلَيْهَا بِخَيْلٍ وَ لَا رِكَابٍ، وَ لَكِنْ صَالَحُوا صُلْحاً، وَ أَعْطَوْا بِأَيْدِيهِمْ عَلَىٰ غَيْرٍ قِبَالٍ، وَ لَكِنْ صَالَحُوا صُلْحاً، وَ كُلُّ أَرْضٍ مَيْنَةٍ لَا رَبَّ لَهَا؛ قِتَالٍ؛ وَ لَهُ رُؤُوسُ الْجِبَالِ، وَ بُطُونُ الْأَوْدِيَّةِ، وَ الْآجَامُ، وَ كُلُّ أَرْضٍ مَيْنَةٍ لَا رَبَّ لَهَا؛ وَ لَهُ صَوَافِي الْمُلُوكِ مَا كَانَ فِي أَيْدِيهِمْ مِنْ غَيْرٍ وَجْدِ الْخَصْبِ؛ لِأَنَّ الْخَصْبَ كُلَّهُ وَلَهُ مَنْ لَا حِيلَةً لَهُ». مَرْدُودٌ؛ وَ هُوَ وَارِثُ مَنْ لَا وَارِئَ لَهُ لَهُ مَعْولُ مَنْ لَا جِيلَةً لَهُ».

وَ قَالَ: «إِنَّ اللَّهَ لَمْ يَتُرُكُ شَيْئاً مِنْ صُنُوفِ الْأَمْوَالِ إِلَّا وَ قَدْ قَسَمَهُ، فَأَعْطَىٰ كُلَّ ذِي حَقَّ حَقَّهُ: الْخَاصَّةَ، وَ الْعَامَّةَ، وَ الْفُقَرَاءَ، وَ الْمَسَاكِينَ، وَ كُلَّ صِنْفٍ مِنْ صُنُوفِ النَّاسِ». فَقَالَ: «لَوْ عُدِلَ فِي النَّاسِ لَاسْتَغْنَوْا».

ثُمَّ قَالَ: «إِنَّ الْعَدْلَ أَحْلَىٰ مِنَ الْعَسَلِ ، وَ لَا يَعْدِلُ إِلَّا مَنْ يُحْسِنُ الْعَدْلَ».

قَالَ: «وَكَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَقْسِمُ صَدَقَاتِ الْبَوَادِي فِي الْبَوَادِي، وَ صَدَقَاتِ أَهْلِ الْحَضَرِ فِي أَهْلِ الْحَضَرِ، وَ لَا يَقْسِمُ بَيْنَهُمْ بِالسَّوِيَّةِ عَلَىٰ ثَمَانِيَةٍ حَتَّىٰ يُعْطِيَ أَهْلَ كُلَّ سَهْمٍ ثُمُناً، وَ لٰكِنْ يَقْسِمُهَا عَلَىٰ قَدْرِ مَنْ يَحْضُرُهُ مِنْ أَصْنَافِ الثَّمَانِيَةِ عَلَىٰ قَدْرِ مَا يُقِيمُ كُلَّ صِنْفٍ مِنْهُمْ يُقَدِّرُ لِسَنَتِهِ، لَيْسَ فِي ذٰلِكَ شَيْءٌ مَوْقُوتٌ وَ لَا مُسَمَّى وَ لَا مُؤَلَّفُ، إِنَّمَا سال بی نیاز باشند؛ بی تنگی و تنگگیری. پس اگر چیزی از آن زیاد آید، رد می شود به سوی والی، و اگر از آن چیزی کم آید و به آن اکتفا نکنند، بر والی واجب است که متحمّل اخراجات ایشان شود، از پیش خود به اندازهٔ وسعت ایشان تا آن که بی نیاز شوند و بعد از آن، آنچه از ده یک، باقی مانده و از مؤونت اهل استحقاق، زیاد آمده، گرفته می شود و در میان والی و شریک های او که کارکنان در زمین و برزیگران آنند، قسمت می شود و بهره های ایشان بنابر آن مصالحه نموده، به سوی ایشان دفع می شود و باقی مانده فراگرفته می شود، و بعد از آن روزی یاوران او بر دین خدا خواهد بود و صرف می شود در مصلحت می شود می آید از تقویت اسلام و تقویت دین در وجوه جهاد و غیر آن، از آنچه مصلحت عامّه مردمان در آن باشد. و از برای خود والی، کم و بسیار، از آن نیست.

و از برای او، بعد از خمس، انفال است. و انفال، هر زمین ویرانی است که اهل آن هلاک شده اند و هر زمینی که هیچ اسب و شتری بر آن تاخته نشده باشد، و لیکن مصالحه کرده باشند به نوعی از انواع صلح، و به دست خود داده کافیند به طور غیر جنگ، و از برای اوست سرهای همهٔ کوه ها و درون وادی ها و نیستان ها و هر زمین مرده ای که آن را مالکی نباشد. و از برای اوست برگزیده های پادشاهان حربی و آنها بوییزی چنان است که ایشان از برای خویش برگزیده اند، امّا آنچه در دست ایشان باشد، نه از روی غصب: زیراکه همهٔ آنچه غصب باشد، باید که به صاحبش رد شود. و امام، وارث کسی است که او را هیچ وارثی نباشد و هر که او را هیچ چاره ای نباشد، امام او را عیال خود می گرداند». و فر مود که: «خدا چیزی را از انواع مال ها و انگذاشته مگر آن که آن را تقسیم نموده، پس هر صاحب حقّی را حقّ خودش عطا فر موده از خاص و عام و فقیران و مسکینان و هر نوعی از انواع مردمان» بعد از آن فرمود که: «اگر در میان خاص و عام و فقیران و مسکینان و هر نوعی از انواع مردمان» بعد از آن فرمود که: «اگر در میان خاص و عام و فقیران و مسکینان و هر نوعی از انواع مردمان» بعد از آن فرمود که: «اگر در میان مردم به عدالت رفتار می شد، هر آینه همه بی نیاز بودند».

و فرمود که: «عدالت، از عسل شیرین تر است و عدالت نمیکند، مگر کسی که عدالت را نیکو بداند». و فرمود که: «رسول خدای شهر صدقات بادیه نشینان را در بادیه نشینان و صدقات اهل شهر را در اهل شهر تقسیم می فرمود، و در میان ایشان برابر تقسیم نمی فرمود که بر هشت قسم مستحقّان تقسیم نماید، تا آن که اهل هر حصّه ای را هشت یک عطاکند، ولیکن آن را تقیسم می فرمود بر اندازهٔ کسانی که در نزد او حاضر بودند از انواع هشتگانه و بر اندازهٔ

يَضَعُ ذَٰلِكَ عَلَىٰ قَدْرِ مَا يَرَىٰ وَ مَا يَحْضُرُهُ حَتَّىٰ يَسُدَّ كُلَّ فَاقَةِ كُلِّ قَوْمٍ مِـنْهُمْ، وَ إِنْ فَضَلَ مِنْ ذَٰلِكَ فَضْلٌ، عَرَضُوا الْمَالَ جُمْلَةً إِلَىٰ غَيْرِهِمْ.

وَ الْأَنْفَالُ إِلَى الْوَالِي، وَ كُلُّ أَرْضٍ فُتِحَتْ أَيَّامَ النَّبِيِّ ﷺ إِلَىٰ آخِرِ الْأَبَدِ، وَ مَا كَانَ افْتِتَاحاً بِدَعْوَةِ أَهْلِ الْجَوْرِ وَ أَهْلِ الْعَدْلِ؛ لِأَنَّ ذِمَّةَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ إِلَىٰ آخِرِ الْأَوَّلِينَ وَ الْقَيْلَا اللهِ ﷺ فِلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

وَ لَيْسَ فِي مَالِ الْخُمُسِ زَكَاةً؛ لِأَنَّ فُقَرَاءَ النَّاسِ جُعِلَ أَرْزَاقُهُمْ فِي أَمْوَالِ النَّاسِ عَلَىٰ ثَمَانِيَةِ أَسْهُم، فَلَمْ يَبْقَ مِنْهُمْ أَحَدُ، وَ جَعَلَ لِلْفُقَرَاءِ قَرَابَةِ الرَّسُولِ عَلَيْ نِصْفَ الْخُمُسِ، فَأَغْنَاهُمْ بِهِ عَنْ صَدَقَاتِ النَّاسِ وَ صَدَقَاتِ النَّبِيِّ عَلَيْ وَ وَلِيِّ الْأَمْرِ، فَلَمْ يَبْقَ فَقِيرُ مِنْ فَقَرَاءِ قَرَابَةِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ إِلَّا وَ قَدِ اسْتَغْنَىٰ، فَقِيرُ مِنْ فَقَرَاءِ قَرَابَةٍ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ إِلَّا وَ قَدِ اسْتَغْنَىٰ، فَقِيرُ مِنْ فَقَرَاءِ قَرَابَةٍ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ إِلَّا وَ قَدِ اسْتَغْنَىٰ، فَلَرَاءِ النَّاسِ، وَ لَمْ يَبْقَ فَقِيرُ مِنْ فَقَرَاءِ قَرَابَةٍ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ إِلَّا وَ قَدِ اسْتَغْنَىٰ، فَقِيرُ مِنْ فَقَرَاءِ الْوَالِي زَكَاةٌ؛ لِأَنَّهُ لَمْ يَكُنْ عَلَىٰ مَالِ النَّبِيِّ عَلَيْ وَ الْوَالِي زَكَاةٌ؛ لِأَنَّهُ لَمْ يَبْقَ فَقِيرُ مِنْ وُجُوءٍ، وَ لَهُمْ مِنْ يَلْكَ الْوُجُوهِ كَمَا عَلَيْهِمْ».

١٤٢٥ / ٥. عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِنَا \_أَظُنَّهُ السَّيَّارِيَّ ـ عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَسْبَاطٍ، قَالَ: لَمَّا وَرَدَ أَبُو الْحَسَنِ مُوسَىٰ ﷺ عَلَى الْمَهْدِيِّ، رَآهُ يَرُدُّ الْمَظَالِمَ، فَقَالَ: «يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، مَا بَالُ مَظْلِمَتِنَا لَا تُرَدُّ؟» فَقَالَ لَهُ: وَ مَا ذَاكَ يَا أَبَا الْحَسَنِ؟

قَالَ: «إِنَّ اللَّهَ \_تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ \_لَمَّا فَتَحَ عَلَىٰ نَبِيِّهِ ﷺ فَدَكَ وَ مَا وَالَاهَا، لَمْ يُوجَفُ عَلَيْهِ بِخَيْلٍ وَ لَا رِكَابٍ، فَأَنْزَلَ اللَّهُ عَلَىٰ نَبِيِّهِ ﷺ: ﴿وَ آتِ ذَا الْـقُرْبَىٰ حَـقَّهُ ۖ فَـلَمْ يَـدْرِ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ مَنْ هُمْ، فَرَاجَعَ فِي ذَلِكَ جَبْرَ يُبِلَ ﷺ، وَ رَاجَعَ جَبْرَ ثِيلُ رَبَّهُ، فَأَوْحَى آنچه هر نوعی از ایشان اقامه می نمودند و از برای قوت سال هر نوع مظنّه می فرمود و در این باب، قدر معیّن و چیز نام برده شده ای مانند جو و یاگندم و مرکب از قدر و جنس نبود. جز این نیست که آن را بر اندازهٔ آنچه صلاح می دید و آنچه در نز داو حاضر بود، می کرد، تا آن که رخنهٔ احتیاج هر قومی از ایشان را می بست. و اگر چیزی از آن زیاد می آمد، همهٔ آن مال را به سوی غیر فقرای بلد نقل می کردند».

و انفال - که اختیار آن با والی است - هر زمینی است که در ایام حیات پیغمبر ﷺ گشوده شده باشد تا آخر روزگار که دنیا تمام شود، و آنچه به دعوت اهل جور و اهل عدل مفتوح شده باشد؛ زیرا که زنهار رسول خداﷺ در آنها که در اوّل بوده اند و آنان که در آخر خواهند بود، یک زنهار است؛ زیرا که رسول خداﷺ فرموده است که: مؤمنان برادرانند و خونهای ایشان، برابری می کند، و آخر ایشان به زنهار ایشان سعی می نماید (و در بعضی از نسخ، به جای آخر ایشان، بست ترین ایشان است و اوّل، ظاهر تر است در اینجا) و در مال خمس، زکاتی نیست؛ زیرا که فقر مردم روزی ایشان را در اموال مردمان قرار داده بر هشت حصّه. پس کسی از ایشان فقیر باقی نماند و از برای فقیران خویش، رسول ﷺ نصف خمس قرار داد و به آن نصف ایشان را از صدقات مردم و صدقیران خویشان رسول خداﷺ باقی نماندند، مگر آنکه فقیری از فقیران مودم و فقیری باقی نماند، و از برای همین بر مال پیغمبر ﷺ و و الی زکاتی نبود؛ زیرا که فقیر محتاجی نماند، ولیکن بر ایشان جیزی چند از چندین راه به ایشان می رسد نبود؛ زیرا که فقیر محتاجی نماند، ولیکن بر ایشان است».

از علی بن اسباط روایت کرده است که گفت: چون ابوالحسن حضرت امام موسی کاظم الله بر ان اسباط روایت کرده است که گفت: چون ابوالحسن حضرت امام موسی کاظم الله بهدی عبّاسی وارد شد، او را دید که ردّ مظالم می کند (و مظالم، جمع مظلمه است و آن، حقّی است که باید به صاحبش برسد). حضرت فرمود: «یا امیر المؤمنین، باک و حال مظلمهٔ ما چیست که ردّ نمی شود؟» مهدی به حضرت عرض کرد که: یا اباالحسن، مقصود از این سخن چیست؟ فرمود: «به درستی که خدای تبارک و تعالی، چون فدک و آنچه را که به آن نزدیک بود بر پیغمبر بیغمبر بینمبر بیغمبر بیغمبر بیغمبر بیغمبر بیغمبر بیغمبر بیغمبر بیغمبر بیخمبر بیغمبر بین بینمبر بیغمبر بی

الله إليه: أنِ ادْفَعْ فَدَكَ إِلَىٰ فَاطِمَة ﷺ، فَدَعَاهَا رَسُولُ اللّهِ عَلَىٰ اللّهِ مِنَ اللّهِ وَمِنْكَ، إِنَّ اللّهَ أَمْرِنِي أَنْ أَدْفَعَ إِلَيْكِ فَدَكَ، فَقَالَتْ: قَدْ قَبِلْتُ يَا رَسُولَ اللّهِ مِنَ اللّهِ وَمِنْكَ، فَلَمْ يَزَلْ وُكَلَاوُهَا فِيهَا حَيَاةَ رَسُولِ اللّهِ عَلَيْهُ، فَلَمّا وُلّي أَبُو بَكْرٍ، أَخْرَجَ عَنْهَا وُكَلاَءُهَا، فَأَتَنْهُ، فَسَأَلَنْهُ أَنْ يَرُدَّهَا عَلَيْهَا، فَقَالَ لَهَا: انْتِينِي بِأَسْوَدَ أَوْ أَخْمَر يَشْهَدُ لَكِ بِذٰلِكِ، فَأَتَنْهُ، فَسَأَلَنْهُ أَنْ يَرُدَّهَا عَلَيْهَا، فَقَالَ لَهَا: انْتِينِي بِأَسْوَدَ أَوْ أَخْمَر يَشْهَدُ لَكِ بِذٰلِكِ، فَخَرَجَتْ فَأَتَنْهُ أَنْ يَرُدُها عَلَيْهَا، فَقَالَ لَهَا: انْتِينِي بِأَسْوَدَ أَوْ أَخْمَر يَشْهَدُ لَكِ بِذٰلِكِ، فَجَاءَتْ بِأَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ اللهِ وَأُمَّ أَيْمَنَ، فَشَهِدَا لَهَا، فَكَتَبَ لَهَا بِتَرْكِ التَّعَرُضِ، فَخَرَجَتْ فَجَاءَتْ بِأَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ اللهِ وَأُمَّ أَيْمَنَ، فَشَهِدَا لَهَا، فَكَتَبَ لَهَا بِتَرْكِ التَّعَرُضِ، فَخَرَجَتْ وَالْكِيتَابُ مَعَهَا، فَلَقِيتِهَا عُمَرُ، فَقَالَ: مَا هٰذَا مَعَكِ يَا بِنْتَ مُحَمَّدٍ؟ قَالَتْ: كِتَابٌ كَتَبَهُ لِيَ وَالْكِيَابُ مَعْهَا، فَلَقِيتِهَا عُمَرُ، فَقَالَ: مَا هٰذَا مَعْكِ يَا بِنْتَ مُحَمَّدٍ؟ قَالَتْ: كِتَابٌ كَتَبَهُ لِي وَالْكِيتَابُ مَعْهَا، فَلَقِيتِهَا عُمَرُ، فَقَالَ: مَا هٰذَا مَعْكِ يَا بِنْتَ مُحَمَّدٍ؟ قَالَتْ: كِتَابٌ كَتَبَهُ لِي اللهُ فَلَا يَهُ اللهُ عَمْرُ اللهُ اللهُهُ اللهُ اللهُ

فَقَالَ لَهُ الْمَهْدِيُّ: يَا أَبَا الْحَسَنِ، حُدَّهَا لِي، فَقَالَ: «حَدُّ مِنْهَا جَبَلُ أُحُدٍ، وَ حَدُّ مِنْهَا وَمِثُ الْجَنْدَلِ». فَقَالَ لَهُ: كُلُّ هٰذَا؟ عَرِيشُ مِصْرَ، وَ حَدُّ مِنْهَا دُومَةُ الْجَنْدَلِ». فَقَالَ لَهُ: كُلُّ هٰذَا؟ عَرِيشُ مِصْرَ، وَ حَدُّ مِنْهَا دُومَةُ الْجَنْدَلِ». فَقَالَ لَهُ: كُلُّ هٰذَا؟ قَالَ: «نَعَمْ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، هٰذَا كُلُّهُ، إِنَّ هٰذَا كُلَّهُ مِمَّا لَمْ يُوجِفْ عَلَىٰ أَهْلِهِ رَسُولُ

خويش ﷺ فرو فرستادكه: ﴿وَ آتِ ذَا الْقُرْبِيٰ حَقَّهُ ﴾ أو رسول خداﷺ ندانستكه ايشانكيانند و در این باب با جبرئیل به سؤال برگشتی نمود و جبرئیل با پروردگار خویش بازگشت نمود و از آن جناب بر سید. پس خدای تعالی به سوی آن حضرت و حمی فرمود که: فـدک را بـه فاطمه على تسليم كن. بعد از آن، رسول خدايُّ فاطمه را طلبيد و به أن حضرت فرمود كه: اي فاطمه، به درستي كه خدا مرا امر فرموده كه فدك را به تو تسليم كنتم. حضرت فاطمه الله عرض كردكه: يارسول الله، أن را از خدا و از تو قبول كردم، و بعد از أن در زمان حيات رسول خداﷺ همیشه وکلای حضرت فاطمه در آن بودند. و چون ابوبکر را والی کردند، وکلای آن حضرت را از آن بیرون کرد، پس فاطمه به نزد ابوبکر آمد و از او درخواست که فدک را به او ردکند، ابوبکر به آن حضرت گفت که: یک سیاه، یا سرخ (یعنی: یک نفر از عرب یا عجم) را بياورد كه از براي تو به اين امر گواهي دهد، و فاطمه امير المؤمنين ﷺ و امّ ايمن را آورد و از برایش گواهی دادند. پس ابوبکر از برایش بوشت که: متعرّض آن نشوند، و حضرت فاطمه بیرون آمد و آن نوشته با او بود، عُمر آن حضرت را در عرض راه ملاقات نمود و گفت: ای دختر محمد، چیست این نوشته که با تو است؟ فرمواد که: نوشتهای است که پسر ابوقحافه آن را از برای من نوشته است. عمر گفت: آن را به من بنما و بده تا ببینم. حضرت فاطمه اِبا و امتناع فرمود. پس عمر آن نوشته را به زور از دست آن حضرت گرفت و در آن نگاه کرد و آب دهان را در آن انداخت و نوشته را محو نمو د و پاره کر د و به حضرت فاطمه گفت که: اینک پدرت بر آن اسب و شتری نتاخته، پس ریسمانها را در گردنهای ماگذار، (و ظاهر این است که عمر این کلام را از روی انکار و ریشخند گفته باشد؛ اگر چه ممکن است که خدا بر خلاف عادت حق را بر زبانش جاري كرده باشد).

مهدی به آن حضرت عرض کرد که: یا اباالحسن، حد و اندازهٔ فدک را از برای من بیان کن چه قدر است؟ حضرت فرمود که: «حدّی از آن کوه احد است و حدّی از آن سایه بان شهر مصر (و مراد از آن، خانه های مصر است) و حدّی از آن، کنار دریا و حدّی از آن دومهٔ الجندل (و در مغرب که یکی از لغات معتبره است و غیر آن مذکور است که دومهٔ الجندل به ضم دال است و محدّثان گفته اند که به فتح آن است و آن حصاری است در پانزده منزلی مدینه و ده

۱. اسرا، ۲۶.

ظاهراً عریش نام شهری در مصر است و معنای نغوی آن منظور نیست.

اللَّهِ ﷺ بِخَيْلٍ وَ لَا رِكَابِ». فَقَالَ: كَثِيرٌ، وَ أَنْظُرُ فِيهِ.

١٢٢٢ / ۶. عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحَكَمِ، عَـنْ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي حَمْزَةَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﴿ يَقُولُ: «الْأَنْفَالُ هُوَ النَّفْلُ، وَ فِي سُورَةِ الْأَنْفَالِ جَدْعُ الْأَنْفِ».

١٤٢٧ / ٧. أَحْمَدُ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ أَبِي نَصْرٍ، عَنِ الرَّضَائِيْ، قَالَ: سُئِلَ عَنْ قَوْلِ اللَّهِ عَنَّ وَ جَلَّ: ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّمَا غَنِمْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَأَنَّ لِللَّهِ خُمُسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي قَوْلِ اللَّهِ عَنَّ وَ جَلَّ: ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّمَا غَنِمْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَأَنَّ لِللَّهِ خُمُسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبِيٰ ﴾ فَقِيلَ لَهُ: فَمَا كَانَ لِلَّهِ ، فَلِمَنْ هُوَ؟

فَقَالَ: «لِرَسُولِ اللَّهِﷺ، وَ مَا كَانَ لِرَسُولِ اللَّهِ فَهُوَ لِلْإِمَامِ».

فَقِيلَ لَهُ: أَ فَرَأَيْتَ إِنْ كَانَ صِنْفُ مِنَ الْأَصْنَافِ أَكْثَرَ، وَ صِنْفُ أَقَلَّ، مَا يُصْنَعُ بِهِ؟ قَالَ: «ذَاكَ إِلَى الْإِمَامِ، أَ رَأَيْتُ رَسُولَ اللّهِ ﷺ كَيْفَ يَصْنَعُ؟ أَ لَيْسَ إِنَّمَا كَانَ يُعْطِي عَلَىٰ مَا يَرِىٰ؟ كَذْلِكَ الْإِمَامُ».

١٣٢٨ / ٨. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ بْنِ هَاشِمٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ جَمِيلِ بْنِ دَرَّاجٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ، أَنَّهُ سُئِلَ عَنْ مَعَادِنِ الذَّهَبِ وَ الْفِضَّةِ وَ الْحَدِيدِ وَ الرَّصَاصِ وَ الصَّفْرِ، فَقَالَ: «عَلَيْهَا الْخُمُسُ».

١٢٢٩ / ٩ . عَلِيٍّ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ ، عَنْ جَمِيلٍ ، عَنْ زُرَارَةَ ، قَالَ : الْإِمَامُ يُجْرِي وَ يُنَفِّلُ وَ يُغطِي مَا شَاءَ قَبْلَ أَنْ تَقَعَ السِّهَامُ ، وَ قَدْ قَاتَلَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ بِقَوْمٍ لَمْ يَجْعَلْ لَهُمْ فِي الْفَيْءِ نَصِيباً ، وَ إِنْ شَاءَ قَسَمَ ذَلِكَ بَيْنَهُمْ . منزلی کوفه). تتمهٔ حدیث آنکه: مهدی به حضرت عرض کرد که: همهٔ اینها فیدک است؟ فرمود: «آری، باامیر المؤمنین، اینها همه فدک است. به درستی که همهٔ آنچه مذکور شد، از آن چیزی است که اهل آن بر رسول خدا اسب و شتری نتاخته اند و جنگ نکر ده اند». مهدی گفت: این بسیار است و در این باب فکری بکنم.

۱۴۲۶ / ۶ ، چند نفر از اصحاب ماروایت کردهاند، از احمد بن محمد، از علی بن خکم، از علی بن خکم، از علی بن خکم، از علی بن ابی حمزه، از محمد بن مسلم که گفت: شنیدم از امام محمد باقر که می فرمود: هانفال، زیادتی است که خدا از برای پیغمبر قرار داد فرموده و در سورهٔ انفال بریدن بینی است، (یعنی: مخالفان را ذلیل می گرداند و خوار و بی مقدار می سازد).

۱۴۲۷ / ۷ . احمد، از احمد بن محمد بن ابی نصر، از حضرت امام رضای روایت کرده است که گفت: از آن حضرت سؤال شداز قول خدا ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّمَا غَنِعْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَأَنَّ لِلْهِ خُمْسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَ لِذِی الْقُرْبِی ﴾ و به آن حضرت عرض شد که: آنچه از برای خداست، از برای کیست؟ فرمود: ۱۱ برای رسول بود، همان از برای امام الله است». پس به آن حضرت عرض شد که: مرا خبر ده که اگر نوعی از انواع بیشتر و قسمی از اقسام کم تر باشد، با آن چه باید کرد؟ فرمود که: «این امر، مفوض است به امام» و فرمود: «مرا خبر ده که رسول خدا می دید عطامی فرمود او فرمود که رسول خدا الله چنین بود که به طوری که صلاح می دید عطامی فرمود او فرمود که: «امام نیز همچنین است».

۱۴۲۸ / ۸ . علی بن ابراهیم بن هاشم، از پدرش، از ابن ابی عُمیر، از جمیل بن درّاج، از محمد بن مسلم، از امام محمد باقرﷺ روایت کرده است که از آن حضرت سؤال شد از معدنهای طلا و نقره و آهن و قلع و روی، فرمود: «که بر آنها خمس واجب است».

۱۴۲۹ مین، از پدرش، از ابن ابی عمیر، از جمیل، از زراره روایت کرده است که گفت: امام، جاری می گرداند آنچه را که شرط فرموده از قرار دادی که باکسی نموده و زیاده می دهد و عطامی فر ماید آنچه را که خواسته باشد، پیش از آن که حصه ها واقع نشود و تقسیم اتفاق افتد و رسول خدای خشه دای کرد با دشمنان، به مدد گروهی از بادیه نشینان که از بسرای ایشان در غنیمت کافران بهره ای قرار نداده بسود و اگر می خواست، آن را در میان ایشان تقسیم می فرمود».

انفال، ۲۱.

آ ۱۴۳۱ / ۱۱ . عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ عُثْمَانَ ، عَنْ سَمَاعَةَ ، قَالَ : سَالَتُ أَبَا الْحَسَنِ ﴿ عَنِ الْخُمُسِ ، فَقَالَ : «فِي كُلِّ مَا أَفَادَ النَّاسُ مِنْ قَلِيلَ أَوْ كَثِيرٍ » . قَلِيلَ أَوْ كَثِيرٍ » .

١٢/١٣٣٧ عِدَّةُ مِنْ أَصْحَابِنَا ، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَى بْنِ يَزِيدَ ، قَالَ : كَتَبْتُ : جُعِلْتُ لَكَ الْفِدَاءَ ، تُعَلِّمُنِي مَا الْفَائِدَةُ ؟ وَ مَا حَدُّهَا ؟ رَأْيَكَ \_أَبْقَاكَ اللَّهُ تَعَالَىٰ \_أَنْ تَمُنَّ عَلَىَّ بِبَيَانِ ذَٰلِكَ لِكَيْـلَا أَكُونَ مُقِيماً عَلَىٰ حَرَامٍ ، لا صَلَاةً لِي وَ لا صَوْمَ .

فَكَتَبَ: «الْفَائِدَةُ مِمَّا يُفِيدُ إِلَيْكَ فِي تِجَارَةٍ مِنْ رِبْحِهَا وَ حَــرْثٍ بَـعْدَ الْـغَرَامِ أَوْ جَائِزَةٍ».

١٣٢ / ١٣٣ . عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنِ ابْنِ أَبِي نَصْرٍ ، قَالَ : كَتَبْتُ إِلَىٰ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ : الْخُمُسُ أُخْرِجُهُ قَبْلَ الْمَؤُونَةِ أَوْ بَعْدَ الْمَؤُونَةِ ؟ فَكَسَّبَ : «بَعْدَ الْمَؤُونَةِ » .

١٢/١٢٣٢ . أَخْمَدُ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحَكَمِ ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي حَمْزَةَ ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ ، قَالَ : «كُلُّ شَيْءٍ قُوتِلَ عَلَيْهِ عَلَىٰ شَهَادَةِ أَنْ لَا إِلَٰه إِلَّا اللَّهُ وَ بَصِيرٍ ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ ، قَالَ : «كُلُّ شَيْءٍ قُوتِلَ عَلَيْهِ عَلَىٰ شَهَادَةِ أَنْ لَا إِلٰه إِلَّا اللَّهُ وَ أَنَّ لَلْا اللَّهُ وَ لَا يَجِلُّ لِأَحَدٍ أَنْ يَشْتَرِيَ مِنَ الْخُمُسِ شَيْئاً أَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللَّهِ ، فَإِنَّ لَنَا خُمُسَهُ ، وَ لَا يَجِلُّ لِأَحَدٍ أَنْ يَشْتَرِيَ مِنَ الْخُمُسِ شَيْئاً خَتَىٰ يَصِلَ إِلَيْنَا حَقَّنَا».

۱۴۳۰ / ۱۴۳۰ محمد بن یحیی روایت کرده است از احمد بن محمد، از محمد بن سنان، از عبدالضمد بن بشیر، از حکیم - مؤذن ابن عیسی - (و در رجال، مؤذن بنی عیس است) که گفت: سؤال کردم از امام جعفر صادق الله از قول خدای تعالی ﴿ وَاعْلَمُوا أَنْمَا عَنِمْتُمْ مِنْ شَيْءٍ هَأَنُ لِقُتَ بَعْوُلُ الله الله عندا الله عندا الله عندا من عندا سوگند که بر انوهای مبارکش گذاشته بود و به دست خود اشاره نمود و فرمود: ابه خدا سوگند که آن، بهره و مالی است که روز به روز عاید می شود، مگر آن که پدرم شیعیان خود را در حل قرار داد و ایشان را حلال کرد تا پاک و پاکیزه باشند».

۱۴۳۱ / ۱۱ .علی بن ابراهیم، از پدرش، از ابن ابی عُمیر، از حسین بن عثمان، از سَماعه روایت کرده است که گفت: امام موسی کاظم ﷺ سؤال کردم از خمس که در چه چیز می باشد؟ فرمود: ۱۱در هر چه به مردم رسد و عاید ایشان شود؛ خواه کم باشد و خواه بسیار».

۱۲/۱۴۳۲ . چند نفر از اصحاب ماروایت کرده اند، از احمد بن محمد بن عیسی بن یزید که گفت: نوشتم که: فدای تو گردم، مرا تعلیم می دهی که فایده ای که خمس در آن واجب است، چه چیز است و اندازهٔ آن چیست؟ خدا تو را باقی بدارد، آیا صلاح تو هست که بر من به بیان آن منت گذاری؟ تا آن که بر حرام نمانده باشیم در حالی که نماز و روزهٔ من درست نباشد. در جواب نوشت که: «فایده از هر چیزی است که به تو رسد و عاید گردد در باب تجارت و خرید و فروش از سود و انتفاع آن و در کشت کردن و کسب کردن بعد از وضع آنچه ادا کردن آن واجب باشد، یا جایزه» (یعنی: صله و بخشش که به این کس رسد).

۱۳/۱۴۳۳ محمد، از اصحاب ما روایت کرده اند، از احمد بن محمد، از ابن ابی نصر که گفت: به امام محمد تقی نفر فند خمس را پیش از مؤونت و اخراجات بیرون کنم، یا بعد از مؤونت؟ در جواب نوشت که: «بعد از مؤونت».

۱۴۲۴ / ۱۴۳۱ محمد بن محمد، از علی بن حکم، از علی بن ابی حمزه، از ابو بصیر، از امام محمد باقر الله روایت کرده است که فرمود: «هر چیزی که بر آن جنگ و کارزار واقع شده باشد، باگواهی دادن به این که خدایی نیست، مگر خدا که جامع جمیع صفات کمال است و به این که محمد رسول و فرستادهٔ خداست، البته خمس آن از برای ما است و از برای کسی

۱. انفال، ۲۱.

الْعَزِيزِ بْنِ نَافِعٍ، قَالَ: طَلَبْنَا الْإِذْنَ عَلَىٰ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عِنْ يُونُسَ بْنِ يَعْقُوبَ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ عِنْ يُونُسَ بْنِ يَعْقُوبَ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ عِنْ وَأَرْسَلْنَا إِلَيْهِ، فَأَرْسَلَ إِلَيْنَا: «اذْخُلُوا اثْنَيْنِ اثْنَيْنِ اثْنَيْنِ» فَدَخَلْتُ أَنَا وَ رَجُلُ مَعِي، فَقُلْتُ لِلرَّجُلِ: أُحِبُ أَنْ تَسْتَأْذِنَ وَالْمَسْأَلَةِ، فَقَالَ: نَعَمْ، فَقَالَ لَهُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، إِنَّ أَبِي كَانَ مِمَّنْ سَبَاهُ بَنُو أُمَيَّةَ، قَدْ عِلِمْتُ أَنَّ بَنِي أُمِيَّةَ لَمْ يَكُنْ لَهُمْ أَنْ يُحَرِّمُوا وَ لَا يُحَلِّلُوا، وَ لَمْ يَكُنْ لَهُمْ مِمَّا فِي أَيْدِيهِمْ عَلَى وَلَا كَيْمَ وَلَا لَكُمْ، فَإِذَا ذَكَرْتُ رَدَّ الَّذِي كُنْتُ فِيهِ، دَخَلَنِي مِنْ ذٰلِكَ مَا قَلِيلً وَ لَا كَثِيرً، وَ إِنَّمَا ذٰلِكَ لَكُمْ، فَإِذَا ذَكَرْتُ رَدَّ الَّذِي كُنْتُ فِيهِ، دَخَلَنِي مِنْ ذٰلِكَ مَا يَكُونُ لَهُمْ عِمَّا فِي أَيْكِيهِمْ يَكُنْ لَهُمْ مِمَّا فِي أَيْدِيهِمْ يَكُنْ لَهُمْ مِمَّا فِي أَيْلُولُ وَلَا كَثِيلُ وَ لَا كَثِيرٌ، وَ إِنَّمَا ذٰلِكَ لَكُمْ، فَإِذَا ذَكَرْتُ رَدَّ رَدَّ الَّذِي كُنْتُ فِيهِ، دَخَلَنِي مِنْ ذٰلِكَ مَا يَكُولُهُ مُنْ مُنَا فِيهِ.

فَقَالَ لَهُ: «أَنْتَ فِي حِلِّ مِمَّا كَانَ مِنْ ذَٰلِكَ، وَ كُلُّ مَنْ كَانَ فِي مِـثْلِ حَــالِكَ مِــنْ وَرَائِي، فَهُوَ فِي حِلِّ مِنْ ذَٰلِكَ».

قَالَ: فَقُمْنَا وَ خَرَجْنَا، فَسَبَقْنَا مُعَتَّبُ إِلَى النَّفَرِ الْقُعُودِ الَّذِينَ يَنْتَظِرُونَ إِذْنَ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﴿ فَقَالَ لَهُمْ: قَدْ ظَفِرَ عَبْدُ الْعَزِيزِ بْنُ نَافِعٍ بِشَيْءٍ مَا ظَفِرَ بِمِثْلِهِ أَحَدُ قَطَّ، قَدْ قِيلَ اللهِ ﴿ فَقَالَ الْعَزِيزِ بْنُ نَافِعٍ بِشَيْءٍ مَا ظَفِرَ بِمِثْلِهِ أَحَدُ قَطَّ، قَدْ قِيلَ لَهُ: وَ مَا ذَاكَ؟ فَفَسَّرَهُ لَهُمْ، فَقَامَ اثْنَانِ، فَدَخَلَا عَلَىٰ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﴿ فَقَالَ أَحَدُهُمَا: بُو مَا ذَاكَ؟ فَفَسَّرَهُ لَهُمْ، فَقَامَ اثْنَانِ، فَدَخَلَا عَلَىٰ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﴿ فَقَالَ أَحَدُهُمَا: بُو مَا ذَاكَ؟ فَفَسَّرَهُ لَهُمْ، فَقَامَ اثْنَانِ مِنْ سَبَايَا بَنِي أُمَيَّةَ، وَ قَدْ عَلِمْتُ أَنَّ بَنِي أُمَيَّةَ لَمْ يَكُنْ لَهُمْ بُعِلْتُ فِذَاكَ ، إِنَّ أَبِي كَانَ مِنْ سَبَايَا بَنِي أُمَيَّةَ، وَ قَدْ عَلِمْتُ أَنَّ بَنِي أُمِيَّةً لَمْ يَكُنْ لَهُمْ مِنْ ذَلِكَ فِي حِلَّ .

فَقَالَ: «وَ ذَٰلِكَ إِلَيْنَا؟ مَا ذَالِكَ إِلَيْنَا، مَا لَـنَا أَنْ نُـحِلَّ، وَ لَا أَنْ نُـحَرِّمَ» فَحَرَجَ الرَّجُلَانِ، وَ غَضِبَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ ﴿ فَلَمْ يَدْخُلْ عَلَيْهِ أَحَدٌ فِي تِلْكَ اللَّـيْلَةِ إِلَّا بَـدَأَهُ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ ﴿ فَقَالَ: «أَ لَا تَعْجَبُونَ مِنْ فُـلَانٍ يَجِيثُنِي، فَيَسْتَحِلَّنِي مِمَّا صَنَعَتْ بَنُو حلال نیست که از خمس دار چیزی را بخرد تا حق ما به ما برسده.

روایت کرده است که گفت: دستوری طلب نمودیم که بر حضرت امام جعفر صادق از داخل روایت کرده است که گفت: دستوری طلب نمودیم که بر حضرت امام جعفر صادق از داخل شویم و کسی را به خدمت آن حضرت فرستادیم، پس به سوی ما فرستاد که: «دو تا دو تا داخل شوید». بعد از آن من و مردی که همراه من بود، داخل شدیم و به آن مرد گفتم که: دوست می دارم که تو سر سخن را باز کنی و ابتدا نمایی به سؤال کردن از آن حضرت گفت: چنان خواهم کرد و بعد از آن که به خدمت آن حضرت رسیدیم، به آن حضرت عرض کرد که: فدای تو گردم، پدرم از کسانی بود که بنی امیّه ایشان را اسیر کرده بودند و من این را دانسته ام که بنی امیّه را جایز نبود که چیزی را حرام کنند و نه آن که حلال گردانند و از برای ایشان نبود از بنی امیّه در دست ایشان بود؛ نه کم و نه بسیار. و جز این نیست که آن از برای شما است، پس هرگاه به خاطر آورم آن چه را که در آن بوده ام، یعنی: آنچه را که در آنم (و بنابر بعضی از نسخ هرگاه به خاطر آورم آن خلاف سنتی را که در آنم) به جهت آن چیزی در دل من داخل کافی، هرگاه به خاطر آورم آن خلاف سنتی را که در آنم) به جهت آن چیزی در دل من داخل می شود که نزدیک است، عقل مرا بر من تباه کننا و دیوانه شوم.

حضرت به آن مرد فرمود که: «تو در حلّی از آنچه از این امر اتّفاق افتاده و هر کسی که در مثل حال تو باشد بعد از من، از این امر در حلّ است و همه را حلال کر دم».

عبدالعزیز می گوید: پس ما برخاستیم و بیرون آمدیم و معتب غلام آن حضرت ما را پیشی گرفته بو دبه سوی جماعتی که بر درِ خانه نشسته بو دند و انتظار رخصت امام جعفر صادق الله می کشیدند و به ایشان گفته بو د که: عبدالعزیز بن نافع، فیروزی یافت به چیزی که هرگز هیچکس به مثل آن فیروزی نیافته به او. گفته بو دند که: آن چیست؟ معتب آن را از برای ایشان تفسیر و بیان نموده بود. پس دو کس برخاستند و بر امام جعفر صادق الله داخل شدند: یکی از آن دو نفر عرض کر د که: فدای تو گردم، پدرم از جملهٔ اسیران بنی امیّه بود و من می دانم که بنی امیّه را از این امر اندک و بسیاری نبود و من دوست می دارم که مرا از آن در حلّ قرار دهی و حلال کنی. فرمود که: «آیا این امر به ما مفوّض است؟ چنان نیست، اختیار آن، با ما نمی باشد و ما را نمی رسد که حلال گردانیم و نه آن که حرام سازیم». پس آن دو مرد بیرون رفتند و حضرت صادق الله خشم فرمود و در آن شب کسی بر آن حضرت داخل نشد. مگر این که آن حضرت در سخن گفتن با او ابتدا می فرمود و می فرمود که: «از فلانی تعجّب نمی کنید که به

أُمَيَّةَ، كَأَنَّهُ يَرَىٰ أَنَّ ذَلِكَ لَنَا» وَ لَمْ يَنْتَفِعْ أَحَدٌ فِي تِـلْكَ اللَّـيْلَةِ بِـقَلِيلٍ وَ لَا كَـثِيرٍ إِلَّا الْأَوَّلَيْنِ؛ فَإِنَّهُمَا عُنِيَا بِحَاجَتِهِمَا.

١٢٣٥ / ١٢٣ . عَلِيَّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ ، عَنْ ضُرَيْسٍ الْكُنَاسِيِّ ، قَالَ : قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ اللَّهِ : «مِنْ أَيْنَ دَخَلَ عَلَى النَّاسِ الزِّنَىٰ ؟ » قُلْتُ : لَا أَدْرِي جُعِلْتُ فَالَ : قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْمَنْ وَخَلَ عَلَى النَّاسِ الزِّنَىٰ ؟ » قُلْتُ : لَا أَدْرِي جُعِلْتُ فَالَ : فَالَ : «مِنْ قِبَلِ خُمُسِنَا أَهْلَ الْبَيْتِ إِلَّا شِيعَتَنَا الْأَطْيَبِينَ ؛ فَإِنَّهُ مُحَلَّلُ لَهُمْ ؛ فِدَاكَ ، قَالَ : «مِنْ قِبَلِ خُمُسِنَا أَهْلَ الْبَيْتِ إِلَّا شِيعَتَنَا الْأَطْيَبِينَ ؛ فَإِنَّهُ مُحَلَّلُ لَهُمْ ؛ لِمِيكَادِهِمْ » .

١٢٣٧ / ١٧ . عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ شُعَيْبٍ، عَنْ أَبِي الصَّبَّاحِ، قَالَ: قَالَ لِي أَبُو عَبْدِ اللَّهِ ﷺ: «نَحْنُ قَوْمٌ فَرَضَ اللَّهُ طَاعَتَنَا؛ لَنَا الْأَنْفَالُ، وَ لَنَا صَفْوُ الْمَالِ».

١٩٣١ / ١٨ . عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بَنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنِ الْقَاسِمِ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ رِفَاعَةً، عَنْ أَبَانِ بْنِ تَعْلِب، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللّٰهِ فِي الرَّجُسلِ يَمُوتُ لاَ وَارِثَ لَهُ وَ لا مَوْلَىٰ، قَالَ: «هُوَ مِنْ أَهْلِ هَذِهِ الْآيَةِ: ﴿ يَسْئَلُونَكَ عَنِ الْأَنْفَالِ ﴾ ». يَمُوتُ لاَ وَارِثَ لَهُ وَ لا مَوْلَىٰ، قَالَ: «هُوَ مِنْ أَهْلِ هَذِهِ الْآيَةِ: ﴿ يَسْئَلُونَكَ عَنِ الْأَنْفَالِ ﴾ ». عَنْ أَبِيهِ، عَنِ أَبِيهِ، عَنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ حَمَّادٍ، عَنِ الْحَلَيِيِّ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ الْحَلَيِيِّ، وَعَنِ الْمَعَادِنِ كَمْ فِيهِ ؟ قَالَ: «الْخُمُسُ»، وَ عَنِ الْمَعَادِنِ كَمْ فِيها ؟ قَالَ: «الْخُمُسُ»، وَ كُلُّ مَا كَانَ مِنَ الْمَعَادِنِ كَمْ فِيها ؟ قَالَ: «الْخُمُسُ، وَ كُلُّ مَا كَانَ مِنَ الْمَعَادِنِ كَمْ فِيهَا وَ الْحَدِيدُ، وَ كُلُّ مَا كَانَ مِنَ الْمَعَادِنِ كَمْ فِيهِ ؟ قَالَ: «الْخُمُسُ»، وَ كُلُّ مَا كَانَ مِنَ الْمُعَادِنِ كَمْ فِيها ؟ وَلَكُ مُنْ اللّهُ هُو مِنَ الذَّهُ مِنْ اللّهُ فَيْ وَ الْحَدِيدُ، وَ كُلُّ مَا كَانَ مِنَ الْمُعَادِنِ كُونَ الذَّهَا مَا يُؤْخَذُ وَنَ الذَّهِنَ قِ الْفِضَّةِ».

«إِنَّ أَشَدَّ مَا فِيهِ النَّاسُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَنْ يَقُومَ صَاحِبُ الْخُمُسِ، فَسَيَقُولَ: يَــا رَبِّ خُمُسِي، وَ قَدْ طَيَّبْنَا ذٰلِكَ لِشِيعَتِنَا؛ لِتَطِيبَ وِلَادَتُهُمْ، وَ لِتَزْكُوَ وِلَادَتُهُمْ». نزد من می آید و از من خواهش می کند که او را حلال کنم از آنچه بنی امیّه کرده اند. گویا او چنین اعتقاد دارد که این امر از برای ما است و در آن شب، کسی به کم و بسیاری منتفع نشد، مگر همان دو مرد اوّل که آنها به حاجتی که داشتند، رسیدند.

۱۶/۱۴۳۶ علی بن ابراهیم، از پدرش، از ابن محبوب، از ضریس کُناسی روایت کرده است که گفت: امام جعفر صادق الله فرمود که: ۱۶ کدام راه زنا بر مردمان داخل شد؟ عرض کرد که: نمی دانم فدای تو گردم، فرمود: ۱۶ جانب خمس اهل بیت پیغمبر کی، مگر شیعیان ما که از هر کسی پاک و پاکیزه ترند؛ چرا که آن از برای ایشان حلال شده به جهت میلاد ایشان».

۱۴۳۷ / ۱۷ . علی بن ابراهیم، از پدرش، از ابن ابی عمیر، از شعیب، از ابوالصبّاح روایت کرده است که گفت: امام جعفر صادق به من فرمود که: «ماییم گروهی که خدا طاعت ما را واجب گردانیده. از برای ما است انفال. و از برای ما است برگزیده ای از مال».

۱۸/۱۴۳۸ میندنفر از اصحاب ماروایت کرده اند، از احمد بن محمد، از حسین بن سعید، از قاسم بن محمد، از رفاعه، از ابان بن تغلب، از امام جعفر صادق الله در باب مردی که می میرد و او را وارثی نیست و آزاد کننده ای تفارد، فرمود که: «آن کس، از اهل این آیه است: (یَشْنُلُونَکُ عَنِ ٱلْأَنْفَالِ ﴾ ای یعنی: سؤالی می کنند تو را از انفال (که مراد از آن معلوم شد).

۱۴۳۹ / ۱۹ . علی بن ابراهیم، از پدرش، از ابن ابی عمیر، از حمّاد، از حلبی، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که از آن حضرت سؤال کردم از گنج که چه قدر در آن واجب است؟ فرمودکه: «خمس» (یعنی: پنج یک) و سؤال کردم از معدن ها که چه قدر در آنها واجب است؟ فرمودکه: «خمس و همچنین است قلعی و روی و آهن و هر چیز که از معدن ها باشد، گرفته می شود از طلا و نقره».

۱۴۴۰ / ۲۰ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از محمد بن سنان، از صبّاح ازرق، از محمد بن سنان، از صبّاح ازرق، از محمد بن مسلم، از امام محمد باقر، یا امام جعفر صادق پیه روایت کرده است که فرمود: «به درستی که سخت ترین حالاتی که مردمان در آنند در روز قیامت، آن است که صاحب خمس برخیزد و بگوید که ای پروردگار، خمس خود را می خواهم. پس ما آن را از برای شیعیان خویش خوش کردیم تا آن که ولادت ایشان خوش باشد و حرامزاده نباشد و تا ولادت

۱. انغال، ۱.

١٢٢١ / ٢١ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ أَبِي نَصْرٍ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ ﴿ ، قَالَ : سَأَلْتُهُ عَمَّا يُخْرَجُ مِنَ الْبَحْرِ مِنَ اللَّوْلُو وَ الْيَاقُوتِ وَ الزَّبَرْجَدِ ، وَ عَنْ مَعَادِنِ الذَّهَبِ وَ الْفِضَّةِ : مَا فِيهِ ؟ قَالَ : «إِذَا بَلَغَ لَلَهُ وَيِنَاراً ، فَفِيهِ الْخُمُسُ » .

١٢٢٢ / ٢٢ . مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ وَ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ مَهْزِيَارَ ، قَالَ : كَتَبْتُ إِلَيْهِ عِلَى السِّدِي ، رَجُلُ دُفِعَ إِلَيْهِ مَالٌ يَحُجُّ بِهِ ، هَلْ عَلَيْهِ فِي ذَلِكَ مَهْزِيَارَ ، قَالَ : كَتَبْتُ اللَّهِ فِي ذَلِكَ الْمَالِ حِينَ يَصِيرُ إِلَيْهِ الْخُمُسُ ، أَوْ عَلَىٰ مَا فَضَلَ فِي يَدِهِ بَعْدَ الْحَجِّ ؟ فَكَتَبَ اللهِ : «لَيْسَ الْمَالِ حِينَ يَصِيرُ إِلَيْهِ الْخُمُسُ ، أَوْ عَلَىٰ مَا فَضَلَ فِي يَدِهِ بَعْدَ الْحَجِّ ؟ فَكَتَبَ اللهِ : «لَيْسَ عَلَيْهِ الْخُمُسُ ».

٢٣/١٢٢٣ . سَهْلُ بْنُ زِيَادٍ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ بْنِ عَبْدِ رَبِّهِ ، قَالَ : سَرَّحَ الرِّضَا اللهِ إِلَىٰ أَبِي ، فَكُتَبُ إِلَيْهِ أَبِي : هَلْ عَلَيَّ فِيمَا سَرَّحْتَ إِلَيْهِ أَبِي : هَلْ عَلَيَّ فِيمَا سَرَّحْتَ إِلَيْ أَبِي اللهِ أَبِي : هَلْ عَلَيَّ فِيمَا سَرَّحْتَ إِلَيْ أَبِي : هَلْ عَلَيْ فِيمَا سَرَّحْ بِهِ صَاحِبُ الْخُمُسِ».

١٩٢٢ / ٢٢ . سَهْلُ ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ مُحَمَّدٍ الْهَمَذَانِيِّ ، قَالَ : كَتَبْتُ إِلَىٰ أَبِي الْحَسَنِ ﴿ اَقُرَأَنِي عَلِيُّ بْنُ مَهْزِيَارَ كِتَابَ أَبِيكَ ﴿ فِيمَا أَوْجَبَهُ عَلَىٰ أَصْحَابِ الضِّيَاعِ : نِصْفُ السُّدُسِ بَعْدَ الْمَؤُونَةِ ، وَ أَنَّهُ لَيْسَ عَلَىٰ مَنْ لَمْ تَقُمْ ضَيْعَتُهُ بِمَوُّونَتِهِ نِصْفُ السُّدُسِ وَ لَا غَيْرُ ذَلِكَ ، فَاخْتَلَفَ مَنْ قِبَلَنَا فِي ذَلِكَ ، فَقَالُوا : يَجِبُ عَلَى الضَّيَاعِ الْخُمُسُ بَعْدَ الْمَؤُونَةِ ، مَوُّونَةِ الضَّيَاعِ الْخُمُسُ بَعْدَ الْمَوْونَةِ ، مَوُّونَةِ الضَّيْعَةِ وَ خَرَاجِهَا ، لَا مَوُّونَةِ الرَّجُلِ وَ عِيَالِهِ .

فَكَتَبَ ﷺ : «بَعْدَ مَؤُونَتِهِ وَ مَؤُونَةِ عِيَالِهِ، وَ بَعْدَ خَرَاجِ السُّلْطَانِ».

١٣٢٥ / ٢٥ . سَهْلُ ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ الْمُثَنَّىٰ ، قَالَ : حَدَّثَنِي مُحَمَّدُ بْنُ زَيْدٍ الطَّبَرِيُّ ، قَالَ : كَتَبَ رَجُلٌ مِنْ تُجَّادٍ فَارِسَ مِنْ بَعْضِ مَوَالِي أَبِي الْحَسَنِ الرِّضَا عِلْ يَسْأَلُهُ الْإِذْنَ فِي الْخُمُسِ ، فَكَتَبَ إِلَيْهِ : ایشان پاک و پاکیزه باشد و فرزند شبهه نباشند».

بن ۱۴۴۲ محمد بن حسن و على بن محمد روايت كرده اند، از سهل بن زياد، از على بن مهزيار كه گفت: به آن حضرت نوشتم كه: اى آقاى من، مردى مالى به او تسليم شده كه به آن حج به جا آورد، آيا بر اين مرد خمس واجب است در اين مال در هنگامى كه به او منتقل مى گردد، يا بر آنچه زياد آيد در دست او بعد از جا آوردن حج ؟ پس آن حضرت الله در جواب نوشت كه: «خمس بر او واجب نيست».

۱۴۴۳ میل بنزیاد، از محمد بن عیسی، از علی بن حسین بن عبدر به روایت کرده است که گفت: حضرت امام رضای بخشتی به نزد پدرم فرستاد، پس پدرم به آن حضرت نوشت که: آیا در آنچه به سوی من فرستادهای، خمسی هست؟ حضرت به پدرم نوشت که: «خمسی بر تو نیست در آنچه صاحب خمس آن را فرستاده است».

نقی از ابراهیم بن محمد همدانی روایت کرده است که گفت: به امام علی نقی از ابراهیم بن محمد همدانی روایت کرده است که گفت: به امام علی نقی از است که علی بن مهزیار نامهٔ پدرت را بر من خواند در باب آنچه آن را واجب ساخته بود بر صاحبان مزارع: از نصف شدس (که دوازده یک باشد) بعد از مؤونت و إخراجات که متحمل می شود و آن که بر کسی که مزرعه اش با مؤونت او برابر نباشد و کفایت نکند نصف سدس و غیر آن نیست، پس کسانی که در نزد ما هستند، در این باب اختلاف کردند و گفتند: خمس واجب است بر صاحب مزرعه، بعد از مؤونت (یعنی: مؤونت مزرعه و خراج آن نه مؤنت مرد و عیال او) پس آن حضرت از نوشت که: «بر او خمس واجب است، بعد از مؤونت خود و عیالش و بعد از خراج سلطان».

۲۵/۱۴۴۵ میهل، از احمد بن مثنی روایت کرده است که گفت: حدیث کرد مرامحمد بن زید طبری و گفت که: مردی از تاجران اهل فارس، از بعضی از موالیان ابوالحسن حضرت امام رضای نوشت و از آن حضرت خواهش داشت که او را رخصت دهد در ندادن خمس.

«بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ، إِنَّ اللّٰهَ وَاسِعٌ كَرِيمٌ، ضَمِنَ عَلَى الْعَمَلِ الثَّوَابَ، وَ عَلَى الضَّيقِ الْهُمَّ، لَا يَحِلُّ مَالٌ إِلَّا مِنْ وَجْهٍ أَحَلَّهُ اللّٰهُ، وَ إِنَّ الْخُمُسَ عَوْنُنَا عَلَىٰ دِينِنَا، وَ عَلَىٰ عِيَالَاتِنَا، وَ عَلَىٰ مَوَالِينَا، وَ مَا نَبُذُلُهُ وَ نَشْتَرِي مِنْ أَعْرَاضِنَا مِمَّنْ نَخَافُ سَطُوتَهُ، عَلَىٰ عِيَالَاتِنَا، وَ عَلَىٰ مَوَالِينَا، وَ مَا نَبُذُلُهُ وَ نَشْتَرِي مِنْ أَعْرَاضِنَا مِمَّنْ نَخَافُ سَطُوتَهُ، فَلَلْ تَزْوُوهُ عَنَا، وَ لَا تَحْرِمُوا أَنْفُسَكُمْ دُعَاءَنَا مَا قَدَرْتُمْ عَلَيْهِ؛ فَإِنَّ إِخْرَاجَهُ مِ فَنَاحُ رِزْقِكُمْ، وَ مَا تُمَهِّدُونَ لِأَنْفُسِكُمْ لِيَوْمِ فَاقَتِكُمْ، وَ الْمُسْلِمُ مَنْ يَفِي رِزْقِكُمْ، وَ تَمْحِيصُ ذُنُوبِكُمْ، وَ مَا تُمَهِّدُونَ لِأَنْفُسِكُمْ لِيَوْمِ فَاقَتِكُمْ، وَ الْمُسْلِمُ مَنْ يَفِي لِلْهِ بِمَا عَهِدَ إِلَيْهِ، وَ لَيْسَ الْمُسْلِمُ مَنْ أَجَابَ بِاللِّسَانِ، وَ خَالَفَ بِالْقَلْبِ؛ وَ السَّلَامُ».

۲۶/۱۴۴۶. وَبِهاذَ الْإِسْنَادِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْن زَيْدٍ، قَالَ: قَدِمَ قَوْمٌ مِنْ خُرَاسَانَ عَلىٰ أَبِي الْحَسَنِ الرِّضَا ﷺ، فَسَأْلُوهُ أَنْ يَجْعَلَهُمْ فِي حِلَّ مِنَ الْخُمُسِ، فَقَالَ: «مَا أَمْحَلَ هٰ ذَا! الْحَسَنِ الرِّضَا ﷺ، فَسَأَلُوهُ أَنْ يَجْعَلَهُمْ فِي حِلًّ مِنَ الْخُمُسِ، فَقَالَ: «مَا أَمْحَلَ هٰ ذَا! تَمْحَضُونَا بِالْمَوَدَّةِ بِأَلْسِنَتِكُمْ، وُ يَرْوُونَ عَنَا حَقّاً جَعَلَهُ اللهُ لَنَا وَ جَعَلَنَا لَـهُ، وَ هُـوَ الْخُمُسُ، لَا نَجْعَلُ، لَا نَجْعَلُ لِأَحَدٍ مِنْكُمْ فِي حِلًّ».

٢٧/١٢٤٧ . عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ ، عَنْ أَبِيهِ ، قَالَ : كُنْتُ عِنْدَ أَبِي جَعْفَرٍ الثَّانِي الْهِ إِذْ دَخَلَ عَلَيْهِ صَالِحُ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ سَهْلٍ ﴿ وَ كَانَ يَتَوَلَّىٰ لَهُ الْوَقْفَ بِلَقُمَّ ﴿ فَلَالَ : يَمَا سَيَّدِي ، اجْعَلْنِي مِنْ عَشَرَةِ آلَافٍ فِي حِلِّ ؛ فَإِنِّي أَنْفَقْتُهَا ، فَقَالَ لَهُ : «أَنْتَ فِي حِلٍّ » .

فَلَمَّا خَرَجَ صَالِحٌ، قَالَ أَبُو جَعْفَرٍ ﷺ: «أَحَدُهُمْ يَثِبُ عَلَىٰ أَمْوَالِ حَقَّ آلِ مُحَمَّدٍ وَ أَيْتَامِهِمْ وَ مَسَاكِينِهِمْ وَ فُقَرَائِهِمْ وَ أَبْنَاءِ سَبِيلِهِمْ، فَيَأْخُذُهُ، ثُمَّ يَجِيءُ، فَيَقُولُ: اجْعَلْنِي فِي حِلِّ، أَ تَرَاهُ ظَنَّ أَنِي أَقُولُ: لَا أَفْعَلُ، وَ اللهِ لَيَسْأَلَنَّهُمُ اللهُ يَوْمَ الْـقِيَامَةِ عَـنْ ذٰلِكَ پس حضرت به او نوشت که: «بسم الله الرّحمن الرّحیم، به درستی که خدا صاحب و سعت و کرم است و ثواب او را بر عمل ضامن شده و اندوه را بر تنگی (یعنی: عقاب را بر ترک طاعت) هیچ مالی حلال نیست، مگر از راهی که خدا آن را حلال گردانیده. و به درستی که خسمس، یاری ماست بر قرض ما و بر عیالهای ما و بر موائیان ما و آنچه آن را بذل و بخشش می کنیم و بعضی از ناموس و حسب یا تن و بدن خویش را می خریم از آن که از حمله بردن و قهر کردن او می ترسیم. پس آن را از ما دور مگردانید و خود را از دعای ما محروم مکنید، هر وقت که بر آن قادر باشید؛ زیرا که بیرون کردن آن کلید روزی شما و بردن گناهان شما است و چیزی است که نفسهای خویش را به واسطهٔ آن به صلاح می آورید، یا همان صلاح آوردن شما است نفسهای خویش را و راست کردن و درست نمودن آن از برای روز درویشی و حاجتمندی شما که روز قیامت است، و مسلمان کسی است که وفاکند از برای خدا به آنچه به سوی او عهد فر موده، و مسلمان آن نیست که به زبان اجابت کند و به دل مخالفت ورزد. و السلام».

۲۶/۱۴۴۶ و به همین اسناداز محمل بن زید روایت است که گفت: گروهی از خراسان به خدمت ابوالحسن حضرت امام رضای آمدند و از آن حضرت درخواستند که ایشان را از خمس در حل قرار دهد و از ایشان نگیرد و حلال کند. فرمود: «چه قدر مکر و حیله است این که شمامی گویید و بسیار بداست، دوستی را با ما خالص می گردانید به زبان های خویش و دور می کنید از ما حقی را که خدا آن را از برای ما قرار داده و ما از برای آن اهل گردانیده و آن خمس است. ما یکی از شما را در حل قرار نمی دهیم، قرار نمی دهیم، قرار نمی دهیم، قرار نمی دهیم،

تقی الله بودم در هنگامی که صالح بن محمد بن سهل بر او داخل شد و صالح در قم به جهت تقی الله بودم در هنگامی که صالح بن محمد بن سهل بر او داخل شد و صالح در قم به جهت آن حضرت متوجه وقف بود، پس عرض کرد که: ای آقای من، مرا از ده هزار درم یا دینار در حلّ قرار ده و مرا حلال کن؛ زیرا که من آن را خرج کرده ام. حضرت به او فرمود که: «تو در حلّی». پس آن هنگام که صالح بیرون رفت، حضرت جواد الله فرمود که: «یکی از ایشان بر می جهد و مسلّط می شود بر مالی چند که حق آل محمد و یتیمان ایشان و بیچارگان و درویشان و رهگذریان ایشان است و آن را فرا می گیرد، بعد از آن می آید و می گوید که مرا در حل قرار ده و حلال کن. آیا او را چنان می بینی که گمان کرده باشد که من می گویم حلال

سُؤَالًا حَثِيثاً».

٢٨ / ١٣٤٨ عَلِيٌّ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ ، عَنْ حَمَّادٍ ، عَنِ الْحَلَبِيِّ ، قَالَ : سَأَلَتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ عَنِ الْعَنْبَرِ وَ غَوْصِ اللَّؤُلُو ، فَقَالَ ﷺ : «عَلَيْهِ الْخُمُسُ».

كَمَلَ الْجُزْءُ الثَّانِي مِنْ كِتَابِ الْحُجَّةِ مِنْ كِتَابِ الْكَافِي، وَ يَتْلُوهُ كِتَابُ الْإِيمَانِ وَ الْكُفْرِ، وَ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبُ الْعَالَمِينَ، وَ السَّـلَامُ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِهِ الطَّيْبِينَ الطَّاهِرِينَ.



نمیکنم. به خدا سوگند که خدا در روز قیامت ایشان را از این سؤال خواهد کرد؛ ســؤالی بــا شتاب.ه.

۲۸/۱۴۴۸ علی، از پدرش، از ابن ابی عمیر، از حمّاد، از حلبی روایت کرده است که گفت: امام جعفر صادق علل را سؤال کردم از عنبر و بیرون آوردهٔ مروارید از دریا، آن حـضرت علله فرمود: «بر آن خمس هست».

تمام شد جزء دویم از کتاب حجّت از کتاب مستطاب کافی که این کتاب، ترجمهٔ آن است و در عقب این کتاب، در می آید کتاب ایمان و کفر ان شاءالله تعالی.

وكان الفراغ من كتابت ترجمة هذه النسخة على يد الأقلّ الخاطئ الجاني ابن محمد علي الأردكاني، زين العابدين في يوم السّبت الثّاني من شهر رجب المرجّب سنة شمان وشلئين ومأتين بعد الألف من هجرة من اوتى القرآن العظيم و سبعا من المثاني صلّى الله عليه وآله الطّاهرين المبّرئين من الكسل والتواني ولعنة الله على أعدائهم المستغرقين في بحار الآمال والاماني».

مراحمة تايية راصي سدى

## فهرست

| ٧                      | ۶۴. باب در بیان نصّ و تصریح خدا و رسول او بر انمّهﷺ یک به یک به ترتیب |
|------------------------|-----------------------------------------------------------------------|
| ۲۵                     | ۶۵ باب در بیان اشاره و نصّ بر امیر المؤمنین ﷺ                         |
| ۴٩                     | ۶۶. باب در بیان اشاره و نصّ بر حضرت حسن بن علی کی                     |
| ۵۹                     | ۶۷. باب در بیان اشاره به سوی حضرت حمین بن علی پید                     |
| Υ١                     | ۶۸. باب در بیان اشاره و نصّ بر حضرت علی بن الحسین – صلوات الله علیهما |
| ٧٣                     | ۶۹. باب در بیان اشاره و نصّ بر ابوجعفر حضرت امام محمد باقر ﷺ          |
| لموات ألله عليها _٧٧   | ۷۰. باب در بیان اشاره و نصّ بر این عبدالله حضرت جعفر بن محمد صادق ــص |
| ۸۱                     | ٧١. باب در بيان اشاره و نصّ بر ابوالحسن حضرت امام موسى كاظم ﷺ         |
| 97                     | ۷۲. باب در بیان اشاره و نصّ بر حضرت ابوالحسن علی بن موسی الرضایی      |
| 171                    | ۷۳. باب در بیان اشاره و نصٌ بر ابوجعفر ثانی حضرت امام محمد تقی ﷺ      |
| ١٣١                    | ٧٤. باب در بيان اشاره و نصّ بر ابوالحسن ثالث حضرت امام على نقي ﷺ      |
| ١٣٧                    | ۷۵. باب در بیان اشاره و نصّ بر ابو محمد حضرت امام حسن عسکری ۱۳۶۰      |
| ــصــلواتاللهعــليه ــ | ۷۶. باب در بیان اشاره به سوی صاحب خانه که مراد از آن، صاحب الزّمان    |
| 180                    | است                                                                   |
| \                      | ۷۷. باب در بیان نام کسانی که آن حضرت ﷺ را دیدهاند                     |
| ۱۵۹                    | ۷۸. باب در بیان نهی از اسم و نام بردن آن حضرت ﷺ                       |
| ۱۵۹                    | ٧٩. باب نادري در بيان حال غيبت قائم _صلوات الله عليه                  |
|                        | ۸۰. باب در بیان غیبت قائم ـصلوات الله علیه ـ                          |
| ١٨٩                    | ۸۱. باب در بیان آنچه به واسطهٔ آن در میان دعوی آنکه بر حق و آنکه      |

| ليه ۲۷۵     | ۸۲. باب در بیان حرمت وقت قرار دادن و معین کردن ظهور قائم ــصلوات الله و سلامه عا                |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۷۹         | ۸۳. باب در بیان تحمیص و امتحان                                                                  |
| ۲۸۲         | ۸۴. باب در بیان اینکه هرکس امام خود را بشناسد، تقدم این امر                                     |
| ۲۸۷         | ۸۵. باب در بیان کسی که ادّعای امامت میکند، و اهلیت آن را ندارد. و                               |
| ۲۹۵         | ۸۶ باب در بیان حال کسی که خدای عزّوجلّ را عبادت کند بیامامی که از جانب                          |
| 799         | ۸۷ باب در بیان حال کسی که بمیرد، و او را امامی از ائمهٔ هدی ﷺ نباشد. و                          |
| ۲۰۱         | ۸۸ باب در بیان حال کسی که حق را شناخته باشد از اهل بیت و فرزندان پیغمبر و                       |
| ۳۰۳,        | ۸۹ باب در بیان آنچه بر مردم واجب است در نزد وفات امام ﷺ                                         |
| ۳۱۱         | ۹۰. باب در بیان آنکه امام در چه زمان میداند که امر امامت به سوی او منتقل گردیده                 |
| ۳۱۷         | ٩١. باب در بيان حالتهاى اثمه ﷺ در سال                                                           |
| ۵۲۳         | ۹۲. باب در بیان اینکه امام را غسل نمیدهد مگر امامی از اثمهٔ هدی پیخ                             |
| ۳۲۷         | ۹۳. باب در بیان موالید انمه 🗯٩٣                                                                 |
|             | ۹۴. باب در بیان کیفیت آفریدن بدن های اتمه کی و ارواح و دلهای ایشان                              |
| <b>۳</b> ۴۵ | ٩٥. باب در بيان تسليم و گردن گذاشتن و فضيلت آنها كه در مقام تسليماند                            |
| ۳۵۱         | ٩۶. باب در بیان اینکه آنچه واجب است بر مردم. بعد از آنکه افعال و اعمال حجّ                      |
| ۳۵۳         | ۹۷. باب در بیان اینکه فرشتگان داخل خانههای اثمه میشوند و پا بر روی                              |
| ۳۵۷         | <ul> <li>۹۸. باب در بیان این که جنیان به خدمت اثمه ۱۵ می آیند و ایشان را از معالم دین</li></ul> |
| ۳۶۵         | ٩٩. باب در بيان اينكه اتمه ﷺ چون امر ايشان ظاهر شود، به حكم آل داوود                            |
| ۳۶۹         | ۱۰۰ باب در بیان اینکه منبع و آبشخوار علم . از خانهٔ آل محمدﷺ است                                |
| ۳۶۹         | ۱۰۱. باب در بیان اینکه چیزی از حق در دست مردمان نیست، مگر آنچه از نزد العه                      |
| ۳۷۵         | ۱۰۲. باب در بیان آنچه وارد شده که حدیث ایشان دشوار و در غایت دشواری است                         |
| ۳۸۱         | ۱۰۳. باب در بیان امر فرمودن پیغمبر ﷺ به نصیحت و خیرخواهی از برای امامان و                       |
| TAY         | ۱۰۴. باب در بیان آنچه واجب است از حقّ امام بر رعیّت و حقّ رعیّت بر امامﷺ                        |
| <b>۲</b> ۹۵ | ۱۰۵. باب در بیان این که همهٔ زمین مال امامﷺ است                                                 |
| ۴-۳         | ۱۰۶. باب در بیان طریقه و روش امام در نَفس خویش در خوردنی و پوشیدنی، چون                         |
| F-V         | ۱۰۷ باپ نوادر                                                                                   |

| ۴۱۱        | ۱۰۸. بابی که در آن نکته ها و نتفه ها است از قرآن که از نزد خدا فرود آمده |
|------------|--------------------------------------------------------------------------|
| ۵۰۲        | ۱۰۹. باب که در آن چیزی چند از روایت جامعه در باب ولایت مذکور است .       |
| ٥٠٧        | ۱۱۰. باب در بیان شناختن اثمّهﷺ دوستان خویش را و بیان تفویض امور دین      |
| ۵۱۵        | باب در بیان تاریخ                                                        |
| ۵۱۵        | ۱۱۱. باب در بیان مولد پیغمبر ﷺ و وفات آن حضرت                            |
| ۵۵۹        | ۱۱۲. باب در بیان نهی از مُشرف شدن بر قبر پیغمبرﷺ                         |
| ۵۶۱        | ۱۱۳ باپ در بیان مولد امیرالمؤمنین ﷺ                                      |
| ۵۷۷        | ۱۱۴. باب در بیان مولد حضرت فاطمهٔ زهرای                                  |
| ۵۸۷٧۸۵     | ١١٥. باب در بيان مولد حسن بن على ـصلوات الله عليهما                      |
| ۵۹۱        | ۱۱۶. باب در بیان مولد حضرت حسین بن علی ﷺ                                 |
| ۶۰۲        | ۱۱۷. باب در بیان مولد حضرت علی بن الحسین ۱۹۶۰                            |
| ۶۰۹        | ۱۱۸. باب در بیان مولد حضرت ابو جعفر محمد بن علی ۱۳                       |
| ۶۱۹        | ١١٩. باب در بيان مولد حضرت ابو عبدالله جعفر بن محمد عليه                 |
| ۶۳۱        | ۱۲۰. باب در بیان مولد ابوالحسن بعضوت امام توسی کاظم که                   |
| ۶۶۷        | ۱۲۱. باب در بیان مولد ابوالحسن حضرت امام رضایج                           |
| ۶۸۷        | ۱۲۲ باب در بیان مولد ابوجعفر ثانی حضرت محمد بن علی التّقی ﷺ              |
| ٧٠٣        | ۱۲۳. باب در بیان مولد ابوالحسن حضرت علی بن محمد النقی ﷺ                  |
| ٧١٩        | ۱۲۴. باب در بیان مولد ابو محمد حضرت حسن بن علیﷺ                          |
| ٧٥٥        | ۱۲۵. باب در بیان مولد حضرت صاحب الزمان ﷺ                                 |
| YA9PAY     | ۱۲۶. باب در بیان آنچه وارد شده است در دوازده امام و نصّ بر ایشان ﷺ       |
| ۸۱۷,,,,,,  | ۱۲۷. باب در بیان این که هرگاه چیزی در شأن مردی گفته شود و آن چیز در      |
| ۸۱۹        | ۱۲۸. باب در بیان این که اثمّه: همهٔ ایشان به امر خدا قیام مینمایند و     |
| ۸۲۱        | ۱۲۹. باب در بیان صِلهٔ امام                                              |
| واجباست۸۲۵ | ۱۳۰. باب در بیان فیء و انفال و تفسیر خمس و حدود آن و آنچه خمس در آن      |