









شروح وحواشی الکافی (۱۲)

# مخصف الأولياء

( ترجمها صول کافی )



جلدا وّل

شحیق محت.دمراُ دی

محموصاً أكسب كرُه مالللي بركد أست تقلّ لاسلام كليسني (١٥)

#### پژوهشکدهٔ علوم و معارف حدیث: ۱۸۴



اردکائی، محمدعلی، ۱۲۳۷

[اصول كافي. فارسى ـعربي]

تحقة الاولياء (ترجمه /اصول كافي) /محمّد على بن محمّد حسن اردكاني ؛ تحقيق: محمّد مرادي و عبد الهادي مسعودي. ـ قم: دار الحديث، ١٣٨٧.

۴ ج . ــ (پژوهشكنة علوم و معارف حديث: ۱۸۴). (مجموعة آثار كنگرة بين المللي بزرگداشت ثقة الاسلام كليني؛ ۱۵).

ISBN: 978 - 964 - 493 - 394 - 3

ISBN(set): 978 - 964 - 493 - 395 - 0

فهرستنويسي بر اساس اطلاعات فيبا.

كتاب نامه.

۱. احادیث شیعه ـ قرن ۴ ق. ۲. کلینی، محمد بن یعقوب، ـ ـ ۲۲۹ ق. ـ اصول کافی ـ نقد و تفسیر. الف. سرادی، محمد، ۱۳۳۷ ـ . ، محقق. ج، سؤسسه علمی فرهنگی دار الحدیث. د. کلینی، محمد بن یعقوب، ـ ۳۲۹ ق. ـ اصول کافی، ه. عنوان. و . عنوان: ترجمه اصول کافی.

BP 174/SASYY.4 1YAV

**\*\*\*/\*\*\*** 

# تحفة الأوليا. / ج ١

محمد علی بن محمد حسن اردکانی

تحقيق: محمد مرادي

صفحه آرا: سید علی موسویکیا





ناشو: سازمان چاپ و نشو دارالحدیث

چاپ: اول / ۱۳۸۸ چاپخانه: دارالعدیث

شمارگان: ۶۰۰

قیمت: ۱۰۵۰۰ ترمان

دفتر مرکزی : قم. میدان شهدا، خیابان معلم ، نبش کوی ۱۲ پلاک ۱۲۵ تلفن : ۲۵۱ ۷۷۴۰۵۲۱ / فاکس : ۲۵۱ ۷۷۲۰۵۷۱ ، رص.پ ۴۴۶۸ / ۲۷۱۸۵

نمایشگاه و فروشگاه دانمی علوم حدیث (قم. خیابان معلم): ۰۲۵۱ ۷۷۲۰۵۴۵ - فروشگاه شماره ۲۰» (شهر ری ، حرم حسفرت عبدالعظیم حسنی ﷺ صحن کاشانی ) تلفن :۵۵۹۵۲۸۶۲

فروشگاه شماره «۳» (مشهد مقدس، چهارراه شهدا، ضلع شمالی باغ نادری، مِجتمع فرهنگی تجاری گنجینهٔ کتاب، طبقهٔ هـمکف) تلفن: ۲-۲۲۴۰۰۶۲ ۲۷۱۰

فروشگاه شماره «۴» ( مشهد مقدس . میدان تختی . خیابان شهید اسداقه زاده . نرسیده به چهار راه پل خاکی . دست چپ . ساختمان کوئر )تلفن : ۸۴۲۶۳۲۲

http://www.hadith.net

hadith@hadith.net

ISBN(set): 978 - 964 - 493 - 395 - 0

ISBN: 978 - 964 - 493 - 394 - 3

\*کلیه حقوق چاپ و نشر برای ناشر محفوظ است \*



# یادداشت دبیر علم*ی کنگ*ره

کتاب شریف الکافی، تألیف ثقة الاسلام محمّد بن یعقوب کلینی ، مهم ترین و بر ترین اثر مکتوب شیعه به شمار می رود. این کتاب که حاوی احادیث پیامبر ﷺ و اهل بیت ﷺ در عرصه های مختلف دینی است، به جهت ویژگی های منحصر به فرد، محور شکلگیری و تولید بخش و سیعی از ادبیات مکتوب شیعه بوده و در طول تاریخ، مورد اهتمام عالمان شیعه قرار گرفته و شرحها و تعلیقه ها و ترجمه های فراوان از آن و برای آن، عرضه شده است.

آستان حضرت عبدالعظیم حسلی الله و مؤسسهٔ علمی فرهنگی دار الحدیث، سومین همایش از طرح «گرامیداشت بزرگان و عالمان ری، را به بزرگداشت ثقة الاسلام کلینی اختصاص داده است.

اهداف مورد نظر در این بزرگداشت، عبارتاند از:

١. معرفي شخصيت علمي و معنوى ثقةالاسلام كليني

۲. ترویج معارف حدیثی اهل بیت ﷺ

٣. تحقيق و پژوهش در ميراث ثقة الاسلام كليني

۴. شناخت جایگاه و تأثیرگذاری کتاب الکانی.

کمیتهٔ علمی کنگره، پس از برگزاری کنگرهٔ بزرگداشت ابوالفتوح رازی در پاییز ۱۳۸۴، کار برنامه ریزی علمی این کنگره را آغاز کرد و این برنامه ها را در دستور کار قرار داد:

١. تصحيح و تحقيق آثار مخطوط مربوط به الكاني (اعم از ترجمه، شرح، تعليقه و...)

۲. گشودن افقهای تازهٔ پژوهشی در زمینه الکانی

۳ تجزیه و تحلیل نقدها و پرسشهای مربوط به الکافی

۴. به دست دادن نسخهٔ تحقیق شده از کتاب الکانی

۵. ساماندهی اطلاعات و آثار مکتوب مرتبط باکلینی و الکانی و ارائه آنها در قالب DVD (لوح چند منظورهٔ دیجیتال).

آنچه کمیتهٔ علمی در مدت دو سال و اندی تلاش بِدان دست یافت و همزمان با برگزاری کنگره ارائه میگردد، از این قرار است:

يك. نسخة تحقيق شدة الكاني

دو. شروح و تعلیقههای الکافی

سه. مجموعه آثار توليدي كنگره

چهار, و یژهنامههای مجلات

پنج. خبرنامهٔ کنگره

شش. DVD (لوح چند منظورهٔ دیجیتال).

اینک نگاهی مختصر به این عناوین ششگانه میافکنیم:

#### يك. الكافي

کتاب ۱۱ کافی، پس از مقابله با نسخ کهن و مورد و قوق و نیز اعرابگذاری، به همراه تعلیقه هایی در رفع مشکلات برخی از آسناد و برخی تو فیدخات فقه الحدیثی، در قالب نوینی به زیور طبع، آراسته میگردد.

## دو. شروح و تعليقههاي الكافي

برکتاب الکانی، شروح و تعلیقه های بسیاری نوشته شده که تاکنون اندکی از آن به چاپ رسیده است. کمیتهٔ علمی تلاش کردکه این شروح و تعلیقه ها را شناسایی کرده، و تصحیح و عرضهٔ آنها را در دستور کار خود قرار دهد که برای برپایی کنگره، این موارد، تصحیح شده، به چاپ خواهد رسید:

| ٢جلد | ۱. الشاني في شرح الكافي، ملّا خليل بن غازي قزويني (م ۱۰۸۹ق)     |
|------|-----------------------------------------------------------------|
| ٢جلد | ۲. صافی [در شرح کافی]، ملًا خلیل بن غازی قزوینی (م ۱۰۸۹ق)       |
| ١جلد | ٣. الحاشية على أُصول الكاني، ملا محمد امين استرآبادي (م ١٠٣۶ق)  |
| ١جلد | ٢. الحاشية على أصول الكافي، سيد احمد علوي عاملي (زنده در ١٠٥٠ق) |

| اجلد     | ۵. الحاشية على أصول الكافي، سيد بدرالدين حسيني عاملي (زنده در ۱۰۶۰ق)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| سيرازى   | <ul> <li>الكشف الوانى فى شرح أصول الكافى، محمد هادى بن محمد معين الديـن أصـف شـــــــــــــــــــــــــــــــــــ</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ١جلد     | (م ۱۰۸۱ق)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| اجلد     | ٧. المحاشية على أصول الكافي، ميرزا رفيعا (م ١٠٨٢ق)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| جذوب     | ٨ الهدايا لشيعة أثِمَة الهدي (شرح أصول الكافي)، شرف الدين محمد بن محمدرضا مـ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٢جلد     | تبریزی (قرن ۱۱ق)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ، مىۋمن  | ٩. الذريعة إلى حافظ الشريعة (شـرح أصـول الكـافي)، رفـيع الديـن مـحمد بـن مـحمد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٢جلد     | گیلانی (قرن ۱۱ق)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| , صغير   | ١٠ و ١١. الدرّ المنظوم، شيخ علىكبير (م٢٠١ اق) و الحاشية على أصول الكافي، شيخ على                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ١جلد     | (قرن ۱۲)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ردكاني   | ١٢. تحفة الأولياء (ترجمة أصول الكافي)، محمد على بن محمد حسن فاضل نحوي ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۴جلد     | (زنده در ۱۲۳۷ق)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۵جلد     | ۱۳. شرح فروع الکالی، محمد هادی بن محمد صالح مازندرانی (م ۱۲۰ اق)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٢جلد     | ١٤. البضاعة المزجاة (شرح روضة الكافي)، محمد حسين بن قارياغدي (م١٠٨٩ق)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| كلستانه  | ١٥. منهج اليقين (شرح وصيت امام صادق الله به شيعيان)، سيد علاء الديس محمد ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ١جلد     | (م ۱۱۱۰ق) مراکعی ترکیلی |
| ٢جلد     | ۱۶. مجموعه رسائل در شرح احادیثی از کافی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|          | سه. مجموعه آثار تولیدی کنگره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ـن آثـار | <ul> <li>منظور از ایسن عنوان، آشار تولیدی کسمیتهٔ عملمی است. در ایس حوزه، ای</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|          | عرضه میگردد:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ١جلذ     | ١. حياة الشيخ الكليني/ثامر العميدي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۲ جلد    | ٢. توضيح الأسناد المشكلة في الكتب الأربعة أسناد الكافي /سيد محمدجواد شبيري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ١جلد     | ٣. العنمنة من صيغ الأداء للحديث الشريف في الكافي /سيد محمدرضا حسيني جلالي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۱ جلد    | ۴. کافی پزوهی در عرصهٔ نسخه های خطی / علی صدرایی خویی با همکاری سیّد صادق اشکوری                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۱ جلد    | ۵. کتاب شناسی کلینی و کتاب الکافی / محمد قنبری                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۴ جلد    | <ul> <li>شناختنامهٔ کلینی و الکافی / محمد قنبری</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |

۷. کافی پژوهی (گزارش پایاننامه های مرتبط باکلینی و الکافی) / سید محمدعلی ایازی اجلد
 ۸ مجموعه مقالات همایش /گروهی از پژوهشگران
 ۹. مصاحبه ها و میزگردها

#### چهار. ویژهنامههای مجلات

مجلههای آینه پروهش، سفینه، علوم حدیث و برخی دیگر از نشریات، همزمان با برپایی کنگره، و یژهنامههایی منتشر میکنند.

#### پنج. خبرنامه

خبرنامه کنگره که به اطلاع رسانی پیش از برپایی کنگره می پردازد، تا زمان بـرگزاری، چـهار شماره از آن منتشر خواهد شد.

#### شش. DVD

نرمافزار مجموعهٔ آثار کنگره، همراه با برخی از نسخههای خطّی الکافی، و نیز دیگر شروح، تعلیقهها و ترجمههای چاپ شده الکافی در قالب DVD ارائه خواهد شد.

#### 非非效

در پایان، از همهٔ فرهیختگان و اندیشه مندان، ساز مانها و نهادهای علمی ـ پژوهشی که در به ثمر رسیدن این همایش سهم داشته آند، سپاس گزاری می شود، بویژه از: تولیت محترم آستان حضرت عبدالعظیم الله و ریاست محترم مؤسسهٔ علمی ـ فرهنگی دارالحدیث، حضرت آبة الله محمدی ری شهری، شورای عالی سیاست گذاری، شورای علمی کنگره، کمیتهٔ بین الملل، کمیتهٔ اجرایی، بنیاد پژوهشهای اسلامی آستان قدس رضوی، مرکز تحقیقات کامپیوتری علوم اسلامی، مدیران عالی آستان حضرت عبدالعظیم الله، مدیران و محققان پژوهشکدهٔ علوم و معارف حدیث، مسؤلان، اساتید و دانشجویان دانشکدهٔ علوم حدیث، مسؤلان، اساتید و دانشجویان دانشکدهٔ علوم حدیث، مسؤلان و کارکنان سازمان جاب و نشر دارالحدیث.

مهدی مهریزی دبیر کمیتهٔ علمی بهار ۱۳۸۷

#### آغاز سخن

کتاب کانی از زمان تدوین و تألیف از حدود یازده قرن پیش تاکنون در کانون توجه همهٔ حدیث پژوهان و دانشمندان شیعه بوده است و تبدیل به مرجعی شده که هیچ فقیه و محدثی و هیچ عالم و دانشوری از مراجعهٔ به آن بینیاز نیست.

کافی نخستین کتابی است که احادیث را در ایس گستردگی و با سامانی خاص گردآوری نموده، بگونهای که بعد از آن، مراجعه به اصول چهارصدگانهٔ حدیثی از رونق افتاد و خود مصدر اولیهٔ حدیث شیعه شد، و از ایس جهت است که بزرگان علمای شیعه این کتاب را در حد بسیار عالی ستوده اند و شیخ مفید آن را با عبارت و أجل کتب الشیعة و أکثرها فائدة، معرفی گرده است.

و جود بیش از بیست شرح و سی حاشیه و هزار و ششصد نسخهٔ خطی و بیست بار چاپ، نشانِ اهمیت این میراث ارزشمند است.

سوگمندانه بیشتر آثارِ مربوط به کافی یا به صورت دست نوشته باقی مانده و یا به شکل مطلوبی به چاپ نرسیده است. واحد احیاء آثار بر آن است که همراه با تصحیح کافی، تمام شروح، حواشی، ترجمه ها و تک نگاری های مربوط به کافی را تحت عنوان «شروح و حواشی الکافی» تصحیح کرده و منتشر سازد که تصحیح تحفة الأولیاء در همین راستا است.

تحفة الأولياء (ترجمهٔ اصول كافي) اثر ميرزا محمّد على بن محمّد حسن نحوى اردكاني يزدي از علماي قرن سيزدهم هجري است. وي عالمي اديب و لغت شناس بوده و از همين جهت است كه به «فاضل نحوى» لقب يافته است.

او از خود آثار متعدد و متنوّعي به يادگار گذاشته و تنوّع آثار وي در حديث ، شرح

حدیث، فقه، تجوید، تعبیر خواب و ترجمه کتابهای حمدیثی، فقهی و ... از وی شخصیتی جامع به نمایش گذاشته است .

تحفة الأولياء از ترجمه هاى نسبتاً كهن اصول كافى است كه هم به لحاظ فرهنگى از ميراث فرهنگى ايران به شمار مىرود و هم بخشى از تاريخ فعاليت هاى علمى عالمان دينى است و هم به لحاظ علمى تجربهاى است سودمند براى تمام كسانى كه به ترجمه علاقه مند هستند.

بدون تردید، این گونه آثار، خود بخش بزرگی از راه ترجمهٔ متون دینی را هموار می کند و تجربهٔ گران قیمتی را به نسلهای بعد منتقل می نماید. برجستگیها، کاستی ها و ویسژگی ها و حتی نوع نگارش متون دینی و ترجمهٔ آنها، خود اندو خته هایی ارزشمند محسوب می شوند، و تحفهٔ الأولیاء که عالمی لغت شناس آن را به رشته تحریر در آورده و اطلاعات جانبی فراوانی در زمینه های تفسیر، حدیث، عقائد، فلسفه، تاریخ و لغت در آن ارائه شده به مثابه سرمایه ای است ارزشمند که نباید در عرصهٔ پژوهش های حدیثی و ترجمهٔ متون دینی نادیده گرفته شود.

اردکانی در این ترجمه ، سعی گرده به قیلمی روان داصول کافی را به گونهای ترجمه کند که برای همگان ، خواندن و فهم آن آسان شود و به این جهت در بسیاری از موارد به جهت ساختار محتوایی کتاب و ناتوانی قلم از نگارش کو تاه همهٔ مطالبی که در متن آمده ، مجبور شده به شرح متن نیز اقدام کند و این امر ، جذابیت ترجمهٔ او را دو چندان ساخته است .

به سامان رسیدن این اثر مرهون همت و تلاش فاضل ارجمند حجة الاسلام جناب آقای مرادی و عالم فرزانه حجة الاسلام و المسلمین جناب آقای عبد الهادی مسعودی و جمعی از همکارانشان میباشد که بدین وسیله ضمن تشکر و قدر دانی از آن عزیزان، مزید توفیق همه را از خداوند متعال خواستاریم.

گروه احیاء آثار پژوهشکدهٔ علوم و معارف حدیث محمدحسین درایتی

### بيشكفتار

الکافی، نوشتهٔ محمد بن یعقوب نام بردار به کلینی (م ۳۲۸ / ۳۲۹ها)، نامی است که بعدها بر اساس گزارش مؤلف در مقدمهٔ خود، از کسی که از وی کتابی جامع و کافی در فنون علم دین را درخواست کرده بود، بر این کتاب گذاشته شد، او از جمله چهار کتاب اصلی شیعه و مهم ترین آنهاست. این کتاب، نقشی بی بدیل در تشکیل باورها و فرهنگ شیعی دارد. و می توان با قاطعیت گفت که سه دانش اصلی دینی، کلام و اخلاق و فقه شیعی، بر آن استوار شده است؛ به گونهای که هیچ متکلم و فقیه شیعی برای درس و پژوهش دینی خود، و نیز هیچ شیعه پژوهی، هرگز از این کتاب بی نیاز نیست. عبارتهای «کتاب کافی»، «کافی کلینی»، «کتاب الکافی» و «الکافی» پربسامد ترین کتاب به عنوان مصدر حدیثی در فرهنگ نوشتاری و گفتاری شیعه است که گاه در آثار و فرهنگ غیر شیعی نیز خودنمایی می کند.

جایگاه برجستهٔ این کتاب و نیاز رجوع به آن در طول زمان، باعث شد که کسانی در اندیشهٔ حاشیه نگاری، تعلیقه نویسی و بررسی های رجالی و شرح احادیث آن بر آیند و کسانی دیگر به ترجمهٔ آن اقدام نمایند، که این اخیری، و مترجمان، موضوع ایس نوشته است.

۱. احتمال هم دارد بر اساس نوشتهای در پایان کتاب طهارت فروع الکافی، و از سوی مؤلف -رحمه الله - باشد (ج۳، ص ۲۶۳).

#### ترجمههای کافی

در آغاز، بایدم گفت که به دلیل ساختار آموزشی و نیز جایگاه ویژهٔ مباحث دینی، عالمان و دانشمندان دینی، چندان روا ندیدهاند و یا شرایط را مساعد نیافتهاند که همهٔ علوم و آموزههای اسلامی را در حوزهٔ مکتوب، همگانی کنند، به گونهای که تودههای مردم، خود به صورت مستقیم، از آنها بهره ببرند. از این رو، آن گونه که امر تبلیغ شفاهی و وعظ و خطابه، رونق و رواج داشته، ترجمهٔ متون دینی به زبان فارسی و یا هر زبانی که مسلمانان به آن زبان سخن میگویند، از دورانهای کهن، چندان جایگاهی در فعالیتهای تبلیغی و آموزشی مراکز علمی و آموزشی دینی نداشته و از بین رو، دانش آموختهٔ متخصص در امر ترجمه دین هم پروریده نشده، و ایس رو، دانش آموختهٔ متخصص در امر ترجمه دین دو از این جهت است که به ترجمههای دینی، غالباً بنیاد علمی و اساس درستی ندارند. و از این جهت است که به رغم اهمیت بی نظیر کتاب کافی، و با وجود نیاز مسلمانان غیر عرب به آن، تاکنون ترجمههای خوشایند و یا به سخن بهتر، ترجمههای متناسبی از آن به عمل نیامده، و آنچه در قرنهای اخیر و بلکه در قرن اخیر انجام شده، با آنچه باید می شده، چندان نسبتی ندارد.

دیرینه ترین ترجمهٔ کافی به دوران صفویه، بیش از سه قرن پیش باز میگردد که یکی از عالمان قزوین در اول قرن یازدهم هبه درخواست پادشاه وقت، به آن اقدام کرده است. البته، سعید نفیسی (۱۲۷۴ – ۱۳۴۵)، فهرست نگار کتابخانهٔ مجلس شورای ملی ایران، نسخهای از شرحی فارسی بر کافی یا ترجمهٔ یکی از شروح الکافی را به صورت احتمال از سدهٔ ششم هجری دانسته است ، که بنا براین، اولین ترجمهٔ الکافی بشمار می آید.

تاکنون عالمان رسالت شناسی، بر اساس نیاز زمانه، به ترجمهٔ بخشهایی از کتاب اصول الکافی و پاره ای همهٔ آن، و کسانی هم روضه و یا به ترجمهٔ فروع آن و گاهی احادیثی برگزیده از آن، مبادرت کرده اند – که سعیشان مشکور باد – برخی از این ترجمه ها خطی است، و برخی دیگر به چاپ رسیده است. ترجمه های خطی گزارش شده در فهارس نسخ خطی، از این قرار است:

شرح کافی یا ترجمهای از یکی از شروح کافی از شخصی به نام میر حسین که

احتمال داده شده که میر حسین هروی است، و نسخهای که گویا مربوط به قرن ششم است. این اثر، شامل کتاب الحجة یعنی باب چهارم اصول کافی، در ۷۸باب است و ۱۰۴۱ حدیث و تا مبحث غیبت را در بر میگیرد. این اثر، ۲۹۵ برگ ۱۸ سطری دارد و در کتاب خانهٔ مجلس به شمارهٔ ۲۰۳۷ نگهداری میشود.

سعید نفیسی، فهرست نگار کتابخانهٔ مجلس شورای ملی، پس از نام بردن از چند حسین و حسینی به عنوان مترجمان احتمالی کتاب، و رد آنها، میر حسین هروی را ترجیح می دهد و دلیل خود را بر این ترجیح، نزدیکی سبک نگارش کتاب به سبک قرن ششم هجری می داند. ۱

۲. توضیح الکافی، شرح و ترجمه ای است از کتاب الایمان و الکفر الکافی در ۷۷ برگ از محمد قاسم بن محمد رضا شریف، زنده در قرن دوازدهم که در جمادی الاولی ۱۱۱۸ نگاشته شده است. یک نسخه از این کتاب به شمارهٔ ۵۲۹ در گنجینهٔ نسخ خطی کتاب خانهٔ آیت الله مرعشی طاب ثراه - نگه داری می شود. ۲

این ترجمه، به درخواست شاه سلطان حسیل صفوی (۱۱۰۵ – ۱۱۳۵ هـ) به انجام رسیده است.

سلطان حسین صفوی ... این مجرم ضعیف، آبن محمد رضا را شرح احادیث ایسمان و کفر کتاب کافی به لغت فارسی، مأمور و انعکاس پرتو مهر الطاف خویش را بر مزرع امید این ذرهٔ بی مقدار منظور داشت. ۳

مترجم، ابتدا حدیث را نقل، سپس ترجمه و آنگاه آن را شرح کرده و در شرح، بیشتر به جنبه های عقیدتی و فلسفی توجه داشته است. این ترجمه و شرح، کتاب الایمان و الکفر تا باب اذا أراد الله بخلق المؤمن را در بر میگیرد.

نسخهٔ دیگری از این اثر در کتابخانه ملی فارس در شیراز نگهداری میشود. ۲ ۳. ترجمهٔ اصولکافی، از عباس بن احمد خوانساری (زنیده بـه ۱۲۹۶ هـ) در ۲۱۱

۱. فهرست کتابخانهٔ مجلس شورای ملی، ج۶، ص ۳۴، سعید تفیسی، ۱۳۴۴.

۲. فسهرست نسخههای خطی کتابخانهٔ عسومی آیت الله نسجفی مبرعشی، ج۲، ص ۱۳۵ و ۱۳۶، سید احسد حسینی، چاپ دوم. بی تا.

۴. فهرست ملی فارس ، ج ۱ ، ص ۲۰۲ ، ش ۲۲۸ .

برگ. این ترجمه به صورت تحت اللفظی است و اسناد احادیث در ترجمه حذف شده، و به تشخیص مترجم، برخی از ابواب غیر قبابل استفاده برای عموم مردم، ترجمه نشده است. کتابت جزء نخست این ترجمه، در روز شنبه ۲۳ صفر ۱۲۹۶ هبه اتمام رسیده است.

نسخهٔ این اثر، در کتاب خانهٔ آیت الله مرعشی سرحمهٔ الله علیه-به شمارهٔ ۵۴۴۶ نگهداری میشود. ۱

۴. ترجمهٔ کتاب العقل و الجهل کافی، از محمد بن محمد علی خیاوری است که به
شمارهٔ ۱۲۶۹ کتابخانهٔ دانشکدهٔ الهیات و معارف اسلامی دانشگاه مشهد نگهداری
میشود. این ترجمه در ضمن یک مجموعهٔ حاوی چند رساله است. ۲

۵. شرح فروع کافی، که در کتاب خانهٔ سید محمد مشکات بوده، و بنا به گزارش
 حسین محفوظ، این نسخه، شامل ترجمهٔ فروع کافی هم می شود و از این رو، وی آن
 را از جمله ترجمه های الکافی بر شمرده است.

ع تحقة الاولياء، از محمد على بن محمد حسن فاضل نحوى اردكاني، از عالمان قرن سيزدهم هااست. دربارة اير كتاب به تفصيل در پخند صفحة بعد سخن گفته شده است. ا

اما ترجمه های چاپ شده الکافی، که بیشتر آنها از بخش هایی از این کتاب است که جهت اطلاع، سیاههٔ ترجمه های گزیده تقدیم، و سپس ترجمه های اصول و روضه به تفصیل گزارش می شود.

۷. گزیدهای از اصول کافی در مبانی دین اسلام با ترجمهٔ حاج علی اصغر خسروی شبستری، که کتابفروشی امیری در تهران به سال ۱۳۵۱ شمسی در یک جلد و در

۱. فهرست نسخههای خطی کتابخانهٔ آیت الله مرعشی، ج۱۴، ص ۲۳۰، سید احمد حسینی. ۱۳۶۶.

۲. قهرست نسخههای خطی دانشکدهٔ الهیات و معارف اسلامی مشهد، ج۲، ص ۴۱۳. محمود قاضل، ۱۳۶۱.

٣. الكافي، ج ١، مقدمة حسين على محفوظ، ص ٣٤.

۴. در فهرست کتابخانهٔ ملك شرحی فارسی بر روضهٔ كافی به محمّد مهدی بن علی اصغر قزوینی (د ۱۱۲۹ه) نسبت داده شده است. این کتاب نسخه ای از الصافی ملا خلیل قزوینی ، از بخش روضه كافی است. نسخه دارای مقدمه ای در فهرست مطالب و ابواب از قزوینی است كه باعث شده فهرست نگار آن را شرح مستقلی بر روضهٔ كافی از قزوینی بیندارد. ن.ك: فهرست کتابهای خطی كتابخانهٔ ملك، ج ۳، ص ۵۱۵–۵۱۶.

۲۷۰ + سی و یک صفحه و چاپ سوم آن، به سال ۱۳۶۱ و هر دو در تهران منتشر شده است. بر این کتاب، حسین عمادزاده اصفهانی (۱۲۸۵ – ۱۳۶۹) مقدمه نوشته است.

۸ آداب معاشرت، کتابی است غیرچاپی و با دست خط نوشته شده، و به سال ۱۳۵۴ در طهران افست و چاپ شده است. این اثر با سرمایهٔ حاج مهدی سلامت شریف، جمع آوری و چاپ شده و ترجمه آن بر گرفته از ترجمهٔ مصطفوی است.

 ۹. کتاب دیگری با نام انتخابی از کتاب اصول کافی با ترجمهٔ مرحوم مصطفوی و با سرمایهٔ حاج مهدی سلامت شریف، در تهران به سال ۱۳۹۴ قسمری برابر با ۱۳۵۱ شمسی در یک جلد و در ۸۴۱ صفحه به چاپ رسیده است.

۱۰. برگزیدهای از اصول کافی، از سید جواد رضوی (۱۳۱۳ –)، شامل ۱۲۰۰ حدیث اخلاقی، فرهنگی، عقیدتی، اقتصادی، سیاسی، و سایر رشتههای علوم اسلامی است ا که در ۱۳۸۰ چاپ و منتشر شده است.

۱۱. گلچینی از اصول کافی از رضا فیروزی که انتشارات آذر سبلان، در زمستان ۱۳۸۰ آن را منتشر کرده است. مؤلف احادیث سرفصلهای اصول کافی را در ۹۲ صفحه گلچین کرده و با استفاده از ترجمهٔ مصطفوی آن را بسامان و چاپ کرده است.

۱۲. واژه های اخلاقی منتخب از اصول کافی، گزیده ای است از اصول کافی، که به همت ابراهیم پیشوایی ملایری (۱۳۱۱ -) به سال ۱۳۵۷ و با استفاده از ترجمهٔ مصطفوی تدوین شده، و با مقدمه آیت الله علی مشکینی (۱۲۹۹ - ۱۳۸۶) در یک جلد، در ۱۷۷ صفحه از سوی انتشارات یاسر قم در ۱۳۶۱ منتشر شده است.

۱۳. مختصر اصول کافی، از عبدالصمد اسلامی (۱۳۱۳ -). این گزیده با ترجمهٔ سید جواد مصطفوی فراهم شده و آن را انتشارات نصایح قم در تابستان ۱۳۸۱ در ۲۸۸ صفحه به چاپ رسانده است.

۱۴. شرح و ترجمهٔ اصول کافی، از مرحوم شیخ عباس حایری تهرانی (م ۱۳۶۰ هـ) که بر کتاب اصول کافی، شرح نوشته و همزمان آن را ترجمه نیز نموده که در یک جلد و در ۳۰۸ صفحه یک بار بی جا و بی نام، در ۱۳۵۸ و بار دیگر در همان سال از سوی

۱. گزیدهای از اصول کافی، ص ۲۶ مقدمه. ۲۰. ص ۳۶ مقدمه.

حاجی عبدالرحیم صابری و دیگران چاپ و منتشر شده است. این ترجمه به نام کتاب عقل و جهل هم چاپ شده است.

۱۰۱۵ احادیث منتخبه از روضهٔ کافی، ترجمهٔ تعدادی از احادیث روضهٔ کافی است که از سوی حاج شیخ محمّد امین رضوی شلدوزی (م ۱۳۸۰ ش) در ۱۴ ربیع الثانی ۱۳۹۲ قمری برابر ۷ خرداد ۱۳۵۱ به انجام رسیده و از سوی هیئت مکتب النبی تهران در ۲۱۹ صفحه و در ۱۳۵۰ چاپ شده است. همین کتاب در ۱۳۶۱ از سوی انتشارات فرخی در ۲۰۹ صفحه به زینت طبع آراسته شده است.

۱۶. صافی، در شرح و ترجمهٔ اصول و فروع و روضهٔ کافی از شیخ خلیل بن غازی قزوینی (م ۱۰۸۹ هـ) است که بخش اصول آن، از سوی سید تصدیق حسین صاحب رضوی تصحیح و در (۱۳۲۲–۱۳۲۴ هـ/۱۹۰۵–۱۹۰۶ م) در هفت جزء بر حسب اجزای کافی (۱۵۳ + ۲۸۰ + ۲۷۶ + ۳۷۸ + ۳۷۲ + ۴۵۸ صفحه) و در دو مجلد رحلی با چاپ سنگی در چاپخانهٔ تول کشور لکهنو در هندوستان به چاپ رسیده است.

ملاخلیل قزوینی دو شرح برای کافی نوشته است؛ یکی به زبان عربی به نام الشافی و دیگری فارسی به همراه ترجمه به نام صافی است. وی که مؤلف کتابهای حاشیة عدة الأصول ا، رسالة فی صلاة الجمعة او حاشیه بر مجمع البیان ابوده ام این هر دو شرح را به دستور شاه عباس دوم صفوی (م ۱۰۷۷ ق) به نگارش در آمده است. ۵

و يژگي اين ترجمهٔ فارسي، بنا به نوشتهٔ مترجم، چنين نوشته است:

مخفی نماند که اگر ترجمه، همه موافق لفظ عربی باشد، فارسی ابان نمی شود و اگر اکتفا به مضمون شود، [خوانندگان] نمی توانند دانست که هر لفظی از عربی چه معنا دارد. پس ما میانه بر می گزینیم. ۶

وی شرح و ترجمه را در سال ۱۰۶۴ ه شروع کرده و در مدت ۲۰ سال، یـعنی بــه مدت سالهای تألیف الکافی، در ۳۴ جلد به پایان رســانده است. تــاریخ اتــمام جــلد

۲. الذريعة، ج ۱۵، ص ۷۱.

٢. الصافي، جزء پنجم، ص ٢۶٣.

ع همان ، ص ۴.

١. الذريعة، ج ٤، ص ١٤٨.

٣. الذريعة، ح ٤، ص ١٩١.

۵. الصافي، جزء ١، ص ٣.

نخست، محرم ۱۰۶۶ قو جلد پایانی آن، یعنی شرح روضه، ۱۰۸۴ قاست.

ترجمهٔ قزوینی، نه پس از متن عربی احادیث، و نه پس از شرح، بلکه در لا به لای شرح گنجانده شده، و البته به صورتی مشخص و مجزا و بدون عنوان ترجمه، و تنها اهل تشخیص می توانند آن را تشخیص دهند. این ترجمه، همان طور که مترجم اذعان کرده، لفظی است. «ترجمهٔ لفظی آن مرسوم گردید». ا

این ترجمه، هر چند از دقت خوبی برخوردار است، اما چندان گیرا و جذاب نیست.

مؤلف متن را زیر عنوان اصل، و شرح را با همین عنوان نوشته و از آوردن ترجمه به صورت مجزا پرهیز کرده است. بیش از ۳۰۰نسخه از این کتاب در کتاب خانه های ایران گزارش شده است. و از جمله، در کتاب خانهٔ آیت الله مرعشی نجفی به شماره های ۱۳۵/۶۰/۱۶ و ۱۳۵/۶۰/۱۷ نگه داری می شود.

۱۷۰ الاصول من الکافی با ترجمهٔ فارسی از آیه الله محمد باقر کمرهای (۱۲۸۳ - ۱۳۷۴). این ترجمه، در چهار جلد (۵۰۰ + ۶۵۲ + ۶۵۲ + ۵۰۸ صفحه) از سوی کتابفروشی اسلامیه تهران، بدون ذکر تاریخ، چاپ و منتشر شده است. این اثر، بر اساس مقدمهٔ مترجم در جلد چهارم، در ۴ ذی قعده ۱۳۸۱ هبرابر با ۱۴ اردی بهشت ۱۳۴۱ شبه پایان رسیده است. چاپ دیگر این ترجمه، در شش مجلد (۶۵۶ + ۸۹۳ + ۸۹۳ + ۸۶۲ + ۸۹۳ + ۸۶۲ به سال ۱۳۷۷ شاز سوی انتشارات اسوه بدون هیچ مقدمه و توضیحی از سوی ناشر و با حذف مقدمهٔ مترجم، در قم تجدید چاپ شده است.

مترجم، برای سه جلد از چهار جلد اثرش مقدمه نوشته و در مقدمهٔ جلد اول، از کلینی، حضور وی در بغداد و تألیف کافی، و دوران او و فرمانروایان و تحولات سیاسی عصر او، و کتابش کافی و نقش آن، و جایگاه اهل بیت در تبلیغ دین، سخن گفته و امتیازات کتاب را بر شمرده و از شرحها و تعلیقه ها و حواشی و ترجمه ها و غرائب الحدیث یاد کرده، و از کافی نبودن شرحها و ترجمه های گذشته برای عصر

ا. الصافي، جزء ١، ص ٢.

۲. ن. ك : فهرستگان نسخههاى خطى حديث و علوم حديث شيعه، ج ۴، ص ۲۸۱-۵۱۴.

حاضر، داد سخن داده و یادآوری کرده که ترجمههای کافی، برای جوانان مناسب نیست.

مقدمهٔ جلد دوم وی حاوی مباحثی در بارهٔ کلینی، دوران او و تحولات زمانش و نقش او در تجدید حیات مذهب است. وی این مقدمه را در جمادی الاولی ۱۳۸۱ ه برابر با ۲۲ آذر ۱۳۴۰ شنگاشته است. مقدمهٔ دیگر مترجم بر جلد چهارم کتاب است که در آن، باز هم از کافی و کلینی و از علامهٔ مجلسی و کتابهایش بخصوص بحارالانواد و شرح وی بر کافی مرآة العقول سخن گفته است. کمرهای، از دوران کلینی و آشفتگی اوضاع عقیدتی و بر آمدن فرقه های مذهبی و سر درگمی مردم به ویژه در زمینهٔ امام غایب نیز گزارش داده است. وی همچنین از این که کتاب کافی تا چند قرن قبل کتاب درسی شیعه بوده، و بر اثر مسامحه و غفلت، مدتها است که از رونق فبل کتاب درسی شیعه بوده، و بر اثر مسامحه و غفلت، مدتها است که از رونق افتاده، اظهار تأسف کرده است.

کمرهای در مقدمه جلد نخست از چند ترجمه از جمله تحفة الاولیاه و صافی، و شرح فروع الکافی از ملا خلیل قزوینی هم یاد کرده است. آیادکرد وی از ترجمهای خطی و یا چاپ سنگی یاد شده آین گمان را تقویت می کند که او از آنها در ترجمهاش استفاده کرده است. بر این باید بیفزایم سبک ترجمهٔ وی را که باترجمه های پیشین بسی نزدیک است و همهٔ آنها در ترجمهٔ خود، به شرح نیز پرداخته اند.

ترجمهٔ کمرهای را می توان اولین ترجمهٔ کامل اصول کافی دانست، که به صورت عمومی منتشر شده است. این ترجمه، بی تردید در ترجمه های بعدی نقش اساسی ایفاکرده است. این ترجمه، اگر چه چندان روان نیست و با قلمی و عباراتی سنگین به نگارش در آمده، و برای عموم مردم قابل استفاده نیست، اما در میان ترجمه های دیگر، با توجه به شرح آن، از جایگاهی بر تر برخور داراست. مترجم کوشیده تا با «عبارتی فارسی و شیرین و توضیحات مختصر و رسا، به ترجمه و شرح "کافی بیردازد.

۱. الأصول من الكافي با توجمة فارسى، ج ٢، ص ١١ مقدمة مترجم.
 ٢. همان، ج ١، ص ٢٠.

ترجمهٔ کمرهای را می توان چنین توصیف کرد:

۱. ترجمهای است متقن و عالمانه.

مترجم برای رعایت اختصار و احتمالاً به کار خواننده نیامدن سلسله اسناد، آنها
را در ترجمه نیاورده و تنها به ترجمه متن حدیث از گویندهٔ آن پرداخته است. هر
چند، گاهی آخرین راوی در پارهای از روایات در ترجمه آمده است.

۳. مترجم کوشیده در آن دسته از احادیث که ترجمه به خوبی گویایی لازم را نداشته، از توضیح و شرح استفاده کند. وی توضیحها و شرحها را کاملا از ترجمه مجزا کرده، و پس از ترجمهٔ حدیث با استفاده از کلمهٔ شرح و یا توضیح که با قبلم در شت و سیاه حروف نگاری شده، نوشته است. این شرحها، به عنوان پیش در آمد ورود به حدیث، و گاه در جمع احادیث متعارض و یا احادیثی که در بدو نظر شبهه آفرین می نماید را شامل می شود.

۴. ترجمه در نیمهٔ دوم هر صفحه و متن احادیث در بخش فرازین صفحه آمده
 است و بدین ترتیب، متن عربی و ترجمهٔ فارسی در کنار هم آمدهاند که کتاب را برای
 مطالعه کننده سو دمند تر کرده است.

مطالعه کننده سودمندتر کرده است. ۵ گاه برای برطرف کردن اجمال و آبهام، مترجم از جملههایی در ترجمه استفاده کرده و برای مخلوط نشدن ترجمه و توضیح، نوشتههایی را بین دو هلال آورده است. گاه مترجم به نسخه بدلهای متن عربی هم توجه کرده و ترجمهای هم بر اساس آن نوشته است.

۱۸. اصول کافی با ترجمه و شرح، از سید جواد مصطفوی خراسانی (۱۳۰۱ – ۱۳۶۸). ترجمه ای کامل از اصول کافی است که در دههٔ ۱۳۴۰ شمسی به نگارش در آمده و از سوی دفتر نشر فرهنگ اهل بیت پی بدون ذکر تاریخ منتشر شده است.

سه جلد از این ترجمه، از سوی سید جواد مصطفوی و جلد چهارم و پایانی آن، از باب حبّ الدنیا و الحرص علیها از کتاب الایمان و الکفر از سوی آقای سید هاشم رسولی محلاتی (۱۳۱۱ \_) به فارسی برگردانده شده است. مترجم نخست، جلد دوم ترجمه را در تاریخ ۱۴ بهمن ۱۳۴۴ ش برابر با ۱۵ شوال ۱۳۸۵ ه، و جلد اول آن را چهار سال بعد در ۱۳۴۸ شبرابر با ۹ جمادی الاولی ۱۳۸۹ هبه پایان برده و برای جلد سوم هیچ

تاریخی ثبت نکرده است. مترجم دوم، تـرجـمهاش را بـه تـاریخ ۱۳۸۶ هـو در قـریهٔ امامزادهٔ قاسم شمیران به پایان برده است.

هر دو مترجم از کتابهای مرآة العقول مجلسی ، الوانی فیض کاشانی و سایر کتابهای مربوط، برای ترجمه و شرح استفاده کر دهاند. با توجه به مقدم بودن ترجمه کمرهای بر این ترجمه، مصطفوی از آن ترجمه اثر پذیرفته و حتی صفحه پردازی کتاب مصطفوی هم همانند کتاب کمرهای است. شرحهای مصطفوی، مختصر تر از کمرهای است و ترجمه، چنان است که گمرهای است و ترجمه نوی روان تر و گویاتر. برابری این دو ترجمه، چنان است که گویی مترجم دوم، ترجمهٔ پیشین را اصل قرار داده و آن را اصلاح و روان تر کرده و شرحهای شرحهای را که طولانی و زاید دیده، حذف و یا مختصر تر کرده است. البته شرحهای ترجمهٔ دوم از فیض کاشانی نقل شده و گاه غین عبارات مجلسی است که مترجم پیشین در ترجمهاش آورده است.

19. ترجمهٔ شرح اصول کافی، از محمد خواجی ی (۱۳۱۳ -). محمد بین ابراهیم شیرازی نام بردار به ملاصدرا و صدر المتألهین (م ۱۰۵۰ه)، شرحی ژرف بر اصول کافی نوشته که شرح وی از سوی خواجوی به فارسی ترجمه شده است. مترجم در ترجمهٔ این اثر در احادیث از ترجمهٔ سید جواد مصطفوی استفاده کرده است. این اثر را مؤسسهٔ مطالعات و تحقیقات فرهنگی در ۱۳۶۶ و باز در ۱۳۸۳ به چاپ رسانده است.

۲۰. گزیدهٔ کافی، از محمد باقر بهبودی (۱۳۰۸ –) است که آن دسته از روایات کافی را که صحیح تشخیص داده برگزیده و با نام الصحیح من الکافی، و یا زبدهٔ الکافی به چاپ رسانده است. وی این گزیده و یا صحیح را ترجمه نیز نموده و با نام گزیدهٔ کافی، در شش جلد (۲۷۵ + ۴۱۲ + ۴۸۲ + ۴۳۱ صفحه) به بازار کتاب عرضه کرده است. این کتاب از سوی دفتر نشر فرهنگ اسلامی و به سال ۱۳۶۳ از سوی شرکت انتشارات علمی و فرهنگی چاپ و منتشر شده است.

این گزیده، شامل همهٔ بخشهای کافی، از اصول و فروع و روضه است. مؤلف

۱. نگاه کنید به: ج ۳، ص ۴۳۰. ۲. نگاه کنید به: ج۴، صفحهٔ استدراک پایان کتاب.

۲. برای نمونه، ن. که ج۴، ص ۱۴۷ و ج۴، ۱۵۹.

ابتدا احادیث برگزیده را با سلسله سند آورده و ذیل هر صفحهٔ عربی، به ترجمه آنها مبادرت ورزیده است. عنوانهای کتاب و ابواب کافی به عربی همان است که در اصل کتاب آمده ولی در فارسی بر اساس سلیقهٔ مترجم ۱، تغییر یافته و وی بر اساس مفاد احادیث، آنها را عنوان گذاری کرده است. مترجم کوشیده تا ترجمهای روان و قابل فهم ارائه کند و ازاین رو، خود را چندان در بند واژه ها نگه نداشته و گاه از تعابیری بر ساخته هم سود جسته که چندان رایج نیستند و خود این، گاه باعث نقض غرض شده است.

۲۱. ترجمهٔ اصول کافی، از صادق حسن زاده (۱۳۴۲ -) که در پاییز سال ۱۳۸۳ و از سوی نشر صلوات در ۶۸۲+۶۸۲+۷۶۸+۷۵۱ صفحه منتشر شده و حاوی نمایه های آیات، احادیث، و اشعار است. در این ترجمه، احمادیث علاوه بر شمارهٔ ابواب، شماره گذاری مسلسل شده است.

این اثر، همانند دو ترجمهٔ کامل پیشین، همراه با متن عربی اعراب گذاری شده و با این تفاوت است که شرح و توضیحهای آن دو را ندارد.

در این ترجمه هم اسناد روایات آورده نشده و عنوانها را هم در تـرجـمه لحـاظ شده است.

در این کتاب، متن حدیث در یک صفحه و ترجمهٔ آن در صفحهٔ مقابل قرار گرفته است. این ترجمه با استفاده از ترجمه های کمرهای، مصطفوی و رسولی محلاتی فراهم شده است. مؤلف، احادیث کتابش را نیز به کتابهای یاد شده، ارجاع داده است.

۲۲. الروضة من الكافي. الروضة، جلد هشتم و پاياني كافي است و در آن احاديثي با محتواي گوناگون آورده شده و از همين رو، به نام الروضة ناميده شده است. اين بخش از كافي هم به دليل ياد شده، كاركردي فراتر از بخشهاي فقهي دارد كه تخصصي اند. از اين رو، آن هم مانند بخش نخست كافي، يعني اصول، ترجمه شده و در دسترس فارسي خوانان قرار گرفته است. اين كتاب، از سوى محمد باقر كمرهاي ترجمه شده

۱. محمد باقر بهبودی، در ترجمهٔ قرآن نیز که به نام معانی القرآن چاپ شده، اسامی شمامی سوره های قرآن را با نظرداشت محتوا، و بر خسب برداشتش از آیات، به فارسی نام گذاری کرده است.

و در دو مجلد و از سوى مكتبة الاسلامية به سال ١٣٨٢ هـ به چاپ رسيده است.

روضهٔ کافی از سوی مترجم دیگر اصول کافی، سید هاشم رسولی محلاتی انجام گرفته و در دو جلد در سال ۱۳۵۰ شاز سوی انتشارات علمیهٔ تهران چاپ و منتشر شده است.

۲۳. بهشت کافی ترجمهٔ روضهٔ کافی، حمید رضا آژیر (۱۳۳۷ -)، قم: انتشارات سرور، ۱۳۸۱، ۴۴۸ صفحه. مترجم، بر اساس شماره گذاری روضهٔ تنصحیح منحمد جعفر شمس الدین، و با حذف سلسله استاد روایات، اقدام به ترجمهٔ روضه کرده و عنوانهایی را هم فارغ از متن عربی برگزیده است.

مترجم از آوردن متن عربی احادیث خودداری کرده و تنها به آوردن مـتن عـربی آیات در متن ترجمه اکتفانموده و آنها را در پاروقی ترجمه کرده و در تاریخ ۲۱ محرم ۱۴۱۹ قمری برابر ۲۸ اردی بهشت ۱۳۷۷ خورشیدی به انجام رسیده است.

این کتاب، حاوی احادیثی پراکلده و به تعلیر مترجم آن، کشکولی از سخنان منسوب به ائمه است. او دلیل انتخاب آنها، تنوع مطالب و ملال آور نبودن، عنوان شده است. داستان، پند، نکات اعتقادی، معجزه، کرامت، رفتارهای اخلاقی، بیان پارهای از واقعیات، نامههایی از ائمه، ظهور امام زمان و نشانههای آن، سخنانی از انبیا و گاه مباحثی فقهی، محورهای احادیث برگزیده را تشکیل می دهند.

از جمله ترجمههای کتاب الکافی که در قرن دوازدهم هجری نگاشته شده، تحفة الأولیاء ترجمهٔ دانشمندی از دیار اردکان یزد، به نام محمد علی فاضل نحوی است.

#### شبيخ محمد على فاضل اردكاني

نام مترجم تحفة الأوليا، بنا بر نوشتهٔ خود وى در مقدمهٔ همين كتاب، محمد على بن محمد حسن اردكانى است. از شرح حال وى چندان اطلاعاتى در دست نيست. تاريخ نگاران و شرح حال نويسان، از او، ذيل عنوان ملا محمد على بن محمد حسن يزدى

۱. ص ۶ مقدمه،

نحوی، افاضل نحوی ، ملا محمد علی نحوی، فاضل اردکانی، به اختصار یاد کردهاند.

در تراجم الرجال از وی چنین یاد شده است:

محمد على بن محمد حسن الأردكاني اليزدي من العلماء المقيمين بكربلاء فى القرن الثالث عشر و هو أديب جليل، عارف بعلوم اللغة، له كشف النقاب. ٥ يادكر دن از فاضل اردكانى، به عنوان اديب و لغت شناس در آثار ديگر نويسندگان هم آمده است. و چنان است كه از وى به فاضل نحوى ياد كرده اند.

حسین محفوظ مقدمهنگار الکافی، تنها از شاگردی وی نزد سید بـحرالعـلوم (م ۱۲۱۲هه) یادکرده ٔ و بس و هیچ توضیح دیگری در بارهٔ او نداده است.

مؤلف دانشنامهٔ مشاهیر بزد هم در بارهٔ زندگی وی، به افزودن میرزا به نام او، چنین نوشته:

میرزا محمد علی اردکانی ... مشهور به فاضل نحوی، در یزد سکونت داشت و از شاگردان علامهٔ بحر العلوم بوده ۷

در مقدمهٔ کتاب الفوائد الرجالیه سید مهدی بحرالعلوم^ در زمرهٔ شـاگـردان وی، از اردکانی به محمد علی اردکانی نحوی یاد شده است.۹

سپهری نگارندهٔ تاریخ اردکان، احتمال داده که فاضل نحوی از شاگردان خواجه شرف الدین عقدایی، از نوادگان خواجه نصیر الدین طوسی باشد، ۱۰ و همین نظر را مؤلف آیینهٔ دانشودان نیز گفته است. ۱۱ و نیز او را از شاگردان شیخ جعفر کاشف الغطاء

١. أبينة دانشوران، ص ٨١ع انتشارات كتابخانة آيت الله مرعشي نجفي، ١٣٧٢.

٣. گنجينة دانشمندان، ج٧، ص ٢٣٥ و ٢٣٤.

۲. دانشنامهٔ مشاهیر بزد، ج۲، ص ۱۰۷۷.

۵ً تراجم الرجال، ج۳، ص ۳۲۸ و ۳۲۹، سید احمد اشکوری.

ع الكانى، ج ١، مقدمه، ص ٣٤.

۷. دانشنامهٔ مشاهیر یزد، ج۲، ص ۱۰۷۷، به اهتمام میرزا محمد کاظمینی، انجمن آثار و مفاخر فرهنگی استان یزد، بنیاد فرهنگی پژوهشی ریحانهٔ الرسول، ۱۳۸۲.

۸ مید محمد مهدی بحر العلوم،که به دلیل فراوانی فضلش ،از سوی استاد خود، به بحر العلوم ملقب شد، از شاگردان اصولی وحید بهبهانی (م ۱۲۰۶ هـ)، و فقهی شیخ یوسف بحرانی (م ۱۱۸۶هـ) و فلسفی میرزا مهدی خراسانی (شهید ۹. الفواند الرجالیة، ص ۶۹.

۱۰. تاریخ اردکان، ص ۲۸۳. ۱۰ آیینهٔ دانشوران، ص ۶۸۲.

(۱۲۶۲ هـ) یاد کردهاند و بیش از این در بارهٔ او نگفتهاند. و البته از پارهای نـوشتهها استفاده می شود که او در یزد موقعیت ممتازی داشته و مورد توجه والی آن دیار بوده است. در دانشنامهٔ یزد آمده که:

او، با شاهزاده محمد ولی میرزا، والی یزد به سالهای ۱۲۳۶ - ۱۲۴۳، ارتباط داشته است. ۱

در این که وی با شاهزاده و الی ارتباط داشته، علاوه بر مقدمه هایی که در ترجمهٔ آثار او آمده، و او شاهزاده را ستوده و سفارش او را به ترجمهٔ برخی از آثار یادآوری کرده، ذکر این ماجرا از سوی نائینی است که در کتابش آورده است. نائینی در بارهٔ تعبیر خواب مترجم برای شاهزاده چنین آورده است:

و نیز حین توجه شاهزاده به طهران در اردکان، شبی بعد از آن که فراش نوم می گسترانند، و شاهزاده شرایط استنامت به عمل می آورد، در عالم رؤیا می بیند که دستهای وی راگرفته، گوشش را تیخ زدند. چون به زلال تباشیر صبح دیده از خواب فرو می شوید، استفسار تعبیر خواب دوشینه از فاضل اردکانی، آخوند ملا محمد علی نحوی که اطراف علوم تعبیر را مستطرف است، می نماید، آن جناب به استماع خبر خوش آن رؤیا را معبر می دارد. ۲

از تاریخ مرگ اردکانی هم اطلاع دقیقی در دست نیست، مؤلف گنجینهٔ دانشمندان، مرگ وی را به سال ۱۲۳۵ دانسته آ، ولی در دانشنامهٔ مشاهیر یزد، بی آن که در بارهٔ تاریخ درگذشت وی، سخنی به میان آورده شود، به این تاریخ اعتراض شده است آ. و البته این نظر مؤلف یاد شده، با تاریخ کتابت آثار وی نیز تطبیق نمیکند؛ چه ایس که بر اساس آنچه در تاریخ کتابت تألیفات وی آمده، برخی از آنها پس از ایس تاریخ به نگارش در آمدهاند. آنچه مسلم است، ایس است که اردکانی در گورستان قدیم اردکان، باغ ملی فعلی، مدفون است. مخدایش رحمت کند و جایگاهش را بهشت

۲. تاریخ جعفری، ص ۶۲۷و ۶۲۸

۱. دانشنامهٔ مشاهیر یزد، ج۲، ص ۷۷ ا.

۲. ج۲، ص ۱۰۷۷.

۲. گنجینهٔ دانشمندان، ج ۷، ص ۴۳۶.

۵. برای نمونه، در تاریخ کتابت کتاب مصاتب الاسلام ۱۲۳۹ هـ و در هدایة الاعـلام ۱۲۴۰ هـ و در المـطالب السـنیـة ۱۲۴۶ هـ آمـده است.

ع آیینهٔ دانشوران، ص ۶۸۲ مؤلف ایس کتاب، یاد آوری کرده که شرح حال سرحوم اردکانی را از سرحوم 🗫

# رضوان گرداند. آمين.

به هر روی، تنوع نوشته های فاضل نحوی اردکانی، از فقه و شرح فقه، و لغت و تعبیر خواب و تجوید و ترجمهٔ کتاب های حدیثی که غالب آنها احادیث اعتقادی و کلامی است، و حاوی نکات بسیار دقیق و سخت، نشان می دهد که او به حقیقت شخصیتی فاضل بوده است. همین ترجمه پیش رو، نیز باکثرت اطلاعات موجود در آن، و اظهار نظر مترجم در بارهٔ بسیاری از مسایل عقیدتی صعب و دشوار، و احاطهٔ وی بر آیات قرآن و تفسیر آن، و پرداختن به مباحث فلسفی ریز و دقیق، تـوجه به رخدادهای تاریخی، قرینه و شاهد بسیار گویایی است بر دانش گستردهٔ مترجم و علم رو. روانش شاد و خدای بنده نواز، او را در جایگاه برین جای دهد.

## آثار و تأليفات مترجم

ملا محمد علی فاضل نحوی اردکانی، غالب نوشته هایش ترجمه است و گویی از آثار وی تاکنون یک کتاب ترجمه بیشتر منتشر نشده است. وی علاوه بر ترجمه، فهرست نگاری کرده و نیز برخی آثار تألیفی هم از خود بر جای گذاشته است. آثار وی بنا بر گزارش فهرست نگاران، و یادداشت های وی در آثارش، و نیز آثار بر جای مانده در برخی کتاب خانه ها، به این شرح است:

۱. کشف النقاب، این کتاب، فهرست کتاب شرح العدة در لغت است. این کتاب که نام کامل آن، شرح العدة فی أقرب مدة از نویسنده ای ناشناس است، حاوی لغات مترادف بوده و مؤلف آن، آن را با نظم و نسق درستی تألیف نکرده، و از این رو، یافتن لغات مورد نظر در صفحات آن، بسی دشوار است. اردکانی برای آن فهرستی تنظیم کرده و در آغاز همان کتاب، سیاههٔ لغتها را به ترتیب الفبا آورده است. او که در یادداشت خود در مقدمه، از این کتاب به حدائق (به غیر یک از صفحات کتاب، لغت بحث شده گفته، علاوه بر تنظیم فهرست، در حاشیهٔ هر یک از صفحات کتاب، لغت بحث شده در آن صفحات را با خط قرمز نوشته است. وی در مقدمه اش بر آن می نویسد:

أقل عبيده و مقبل وصيده، المستقوى بالتأييد الربّاني محمد على بن محمد

جه ملا عبدالصمد عقدائی در قم شنیده است.

حسن اليزدي الأردكاني غفر الله له ولوالديه، مقيلاً لعثرته وعثرتهما، بحبّه و حبّهما محمداً و علياً - صلى الله عليهما و آلهما - رأيت حداثق كتاب شرح العدة في اللغة المترادفة والمتناسبة غلباً واجتنائه آثارها لمريدها كالممتنع، لكونها كقلعة غير مبوبة مع كون جدرها حجراً صلباً، وضعت هذا الفهرس ليكون لها كالسدة... و سمّيته كشف النقاب. ا

این کتاب، از نسخههای خطی و ظاهراً منحصر به فرد کتابخانهٔ آیت الله مرعشی نجفي - رحمة الله عليه - است، و به شمارهٔ ٧٣٢٣ در گنجينهٔ آن نگهداري ميشود. گویی این اثر، از سوی فهرست نگار، از آغاز تا پایان با خطی بسیار زیبا در دو رنگ سیاه و قرمز، بازنویسی شده و متأسفانه هیچ اطلاعاتی هم از مؤلف آن در دست نيست. مؤلف فهرست نسخههاي خطي كتابخانهٔ آيت الله مرعشي، هم از آن به همین نام یاد کر ده است.<sup>۲</sup>

در فهرست کتابخانهٔ حوزهٔ علمیهٔ امام صادق الله اردکان، به شمارهٔ ۱۴۲، از این اثر به عنوان تأليف مترجم، به جاى كشف النقاب، شرح العدة في أقرب مدة ياد شده و يادآورى 

٧. رساله در ممنوعیت نام بردن از حضرت صاحب در زمان تقیه و خوف، که از این رسالهٔ خود در کتاب تحفة الاولياء در ذيل باب النهي عن الاسم، نام برده است. او همنگامي کمه دیدگاهش را در بارهٔ روایاتی که در آنها، ذکر نام امام زمان منع شده، بیان کرده، یاد آوری نموده که این دسته روایات، به دوران خوف و تقیه مربوط است، و با صراحت از این نوشتهٔ خود یاد کرده است. از این نوشته، هیچ اثری در جایی یافت نشد.

۳. تعبیر مرآة الراثی، نام دیگر اثری است که مترجم از آن یاد کرده و گفته که:

تفسير اين حديث را في الجمله در تعبير مرات الرائي ذكر كرده ام كه هر خواهد به آن کتاب رجوع کند.<sup>\*</sup>

آقا بزرگ تهرانی تعبیر الرؤیابرای اردکانی نام میبرد که نزد سید محمّد رضا بن سید

كشف النقاب، ورق ١، مقدمة كتاب.

۲. فهرست نسخههای خطی کتابخانهٔ آیتاهه مرعشی، جلد ۱۹، صص ۱۱۵ و ۱۱۶، ش ۷۳۲۳. ۳. ج ۱، ص ۱۲۶.

۴. ترجمهٔ حدیث ۲۷۴.

اسماعيل واعظ اردكاني موجود بوده است. ا

مؤلف تاریخ اردکان هم در معرفی آثار فاضل، از این اثر یاد کرده و نوشته که این کتاب، در مدرسهٔ علمیهٔ اردکان که کتابخانهٔ آن به نام فاضل اردکانی است مـوجود است. ۲

مؤلف آیینهٔ دانشودان، دربارهٔ این کتاب نوشته که پیش وی بوده، و از آن استفاده میکند و نسخهٔ آن به خط سید محمد اسماعیل بن سید ابوالحسن العریضی یردی است و با نسخهٔ اصل مقابله شده و آن را نَسَاخ در سال ۱۲۳۳ هبرای دائیش سید محمد نوشته است. و گویی کتاب به سال ۱۲۳۲ هنوشته شده است.

همین مؤلف دربارهٔ کتاب دیگر مترجم، به همین نام، نوشته که کتاب کوچکی در تعبیر خواب، غیر از کتاب کبیر مرآه الرائی سابق الذکر آمیخته ترجمهٔ شیخ ابوطاهر ابراهیم بن یحیی بن غنام حنبلی (م ۴۹۳ می) است. وی از کشف الظنون حاجی خلیفه نقل کرده که او از این کتاب به تعبیر ناجج یاد کرده است. \*

در كتاب معجم مؤلفي الشيعة در ترجمة الاردكاني، محمد بن حسن النحوي، مؤلف، اين كتاب به اضافة چند اثر ديگر را از آثار اردكاني ياد كرده است. ٥

۴. تحفهٔ حسینیه، مترجم از این اثر خود نیز در همین ترجمه یاد کرده است. اردکانی در باب فیه نکت و نتف من التنزیل فی الولایة در توضیح ولایت، نوشته: «چنانچه در تحفهٔ حسینیه شرح و بیان کردهام». ۶

۵. مصائب الاسلام این آثر، ترجمهٔ مجلداتی از عوالم العلوم است. شایان گفتن است که کتاب عوالم العلوم و المعارف و الأحول من الآیات و الاخبار و الاتوال تألیف شیخ عبدالله بن نورالله / نور الدین بحرانی اصفهانی (م ۱۳۰ ه)، از شاگردان مرحوم علامهٔ مجلسی است. این آثر، کتابی است حجیم بمانند بحاد الانواد و مؤلف، آن را بر اساس

١. اللاربعة، ج ٢، ص ٢٠٨.

۲. تاریخ از دکان، ج۱، ص ۲۸۳، علی سپهری اردکانی، نشر کانون کتاب ولی عصر اردکان، ۱۳۶۴.

٣. أيينة دانشوران سيد ريحان الله يزدي، ص ۶۸۱ ۴. همان، ص ۶۸۱ و ۶۸۲

٥. معجم مؤلفي الشيعة، ص ٢٠، على فاضل قائيني تجفي، وزارت ارشاد اسلامي، ١٢٠٥.

ع. تحفة الاولياه، باب فيه نكت و نتف...

کتاب بحار با تنقیح و تبویب جدید نوشته که تاکنون مجلدات زیادی از آن از سوی مدرسة الامام المهدی تصحیح و چاپ شده است.

نویسندهٔ گنجینهٔ دانشمندان در یادکرد آثار فاضل نحوی، از این اثر او هم یاد کرده است ا . نویسندهٔ جامع جعفری، در فصلی از کتابش دربارهٔ این کتاب چنین نـوشته است:

ذکر کتب و رسانلی که در ایام والیگری و صاحب اختیاری خراسان و یزد به موجب مطاع، علمای اعلام به نام نامی شاهزاده تألیف نمودهاند.

وي از آثار محمد على بن فاضل نحوى اينها را يادكر ده است:

چهاردهم. ترجمهٔ یکی دیگر از مجلدات کتاب عوالم العلوم که در بیان غصب خلافت است که مترجم آن، علامی آخوند ملا محمد فاضل نحوی اردکانی است.

پانزدهم. ترجمهٔ دیگر از مجلدات کتاب مزبور است که نیز در غصب خلافت است و مترجم آن...۲

مؤلف آیینهٔ دانشودان، در پارهٔ آیین اثر نویسنده، آن را به در خواست شاهزاده محمد ولی میرزا دانسته و تاریخ ترجمه را به سال ۱۲۳۹هو در ۲۸۴ صفحه معرفی کرده و نوشته که در کتابخانهٔ ملک تهران به شمارهٔ ۲۱۹۰ نگه داری می شود. ۲

اشکوری در یادکرد از کتابهای خطی اردکان، در شمارههای ۱۳۴ و ۱۳۵ کتاب نسخه های خطی کتاب خطی کتاب باد کرده نسخه های خطی کتاب خانهٔ حوزهٔ علمیهٔ امام صادق این کتاب یاد کرده و تعداد صفحه های یکی را ۱۹۵، و دیگری را ۲۱۰ صفحه و آن را ترجمهٔ کتاب عوالم العلوم و المعارف ملا عبدالله شوشتری بحرانی معرفی کرده است. \*

ع. مدارک الآیات، اثری است که بنا به نوشتهٔ آیینهٔ دانشوران، مؤلف در کتابش مرآت

۱. گنجینهٔ دانشمندان، ج۷، ص ۴۳۵ و ۴۳۶.

۲. جامع جعفری (تاریخ یزد در دوران نادری و زندی و عصر سلطنت فـتحعلی شـاه قـاجار) ص ۶۰۲ و ۶۰۳ تألیف محمد جعفر بن محمد حسین ناتینی، به کوشش ایرج افشار، ۱۳۵۳.

٣. أبينة دانشوران، ص ٤٨٢.

۲. فهرست نسخههای خطی کتابخانهٔ حوزهٔ علمیهٔ امام صادق، نمخهٔ اردکان، ج ۱، ص ۱۲۱ و ۱۲۲.

الدانی زیر عنوان مار از آن یاد کرده است. ا

۷. هدایة الاعلام فی ترجمة كفایة الاحكام، كتاب كفایه، از محقق عالیقدر محمد باقر سبزواری (م ۱۰۹۰ هـ) است. این كتاب از ابتدای باب تجارت تا آخر كتاب ارث است و به درخواست، شاهزاده ولی میرزا انجام شده است. در تاریخ جعفری دربارهٔ این كتاب چنین آمده است:

دویم از کتب فقه، ترجمهٔ معاملات کتاب کفایه الاحکام است که مـترجـم آن، علامی آخوند ملا محمد علی فاضل نحوی اردکانی است. "

در فهرست نسخههای خطی کتابخانهٔ حوزهٔ علمیهٔ امام صادق اردکان، به شمارهٔ ۲۸۷ و ۲۸۹، به معرفی این اثر پرداخته شده، و یادآوری گردیده که افتادگی دارد و تاریخ پایان ترجمهٔ جلد نخست ۱۲۴۰ هاست. گفتنی است که نویسنده، این اثر را با عنوان کفایهٔ المقتصد یاد کرده، که کفایهٔ الاحکام درست است.

دو نسخه نیز از این کتاب به خط مؤلف با شمارههای ۵۲ و ۳۲ در کتاب خانهٔ مجلس نگهداری می شود. ۵ مرسی سی ک

۸ لوامع التنزيل، كه كتابي است در علم تجويد.

شیخ اقا بزرگ تهرانی در بارهٔ این کتاب نوشته است:

لوامع التنزيل في التجويد، شرح للشاطبية لمؤلفه، اصله العربي، الموجود كما يأتي، و هو المولى محمد على بن حاج حسن الاردكاني، المعروف بالنحوى، من تلاميذ آية الله بحر العلوم السيد محمد مهدى الطباطبائي، توجد نسخة الترجمة عند السيد محمد رضا المعاصر ابن الحاج السيد اسماعيل الاردكاني الذي توفي سنة ١٣١٧ ه

از این عبارت الذریعة بر مي آيد، كه مترجم، كتاب لوامع شاطبي را ترجمه كرده و

٢. الذريعة، ج ٢٥، ص ١٧٠.

أيينة دانشوران، ص ۶۸۲.

۲. تاریخ جعفری، ص ۶۰۳

۴. فهرست تسخه های خطی کتاب خانهٔ حوزهٔ علمیهٔ امام صادق ۱۳۶ می ۲۰ میس ۳۵ و ۳۶.
 ۵. فهرست مجلس، ج ۲، ص ۲۳.

# تأليف مستقلى نيست.

نسخه ای از این کتاب در مدرسهٔ علمیهٔ اردکان و جود دارد که فهرست نگار دربارهٔ آن نوشته که مؤلف، کتابی در شرح قصیدهٔ شاطبیه در تجوید به عربی نگاشته، که در کتاب حاضر آن را به فارسی برگردانده و در آن به شرح قصیده و اضافهٔ آنچه که در کتب مفسرین از وجوه و قرائات یافته، پرداخته و در دو شنبه ۱۵ ربیع الثانی ۱۲۳۸ هاز آن فارغ شده است. این اثر در ۲۲۵ برگ است. ا

۹. المطالب السنية في شرح الدرة الالفية، اثرى است چهار جلدى در فقه، كه شرح كتاب الالفية ابو عبدالله شمس الدين محمد بن جمال الدين مكى عاملى نباطى نام بردار به شهيد اول (۷۳۴ – ۷۸۶ هـ) است. اين اثر، در كتاب معجم مؤلفى الشيعة، در ذيل الاردكانى، محمد على بن حسن النحوى، از نوشته هاى مترجم معرفى شده، اما همين نويسنده كه الالفية و النفلية شهيد را تحقيق و به چاپ رسانده و براى الالفية ۲۸ و براى النفلية بر شمرده، در شمار شرح نويسان و حاشيه نگاران اين دو اثر، از اردكانى نام نبرده است. "

مؤلف آیینهٔ دانشودان به نقل از مرحوم آیت الله سیلم روح الله خماتمی (م ۱۳۷۶ شه) یادآوری کرده که این کتاب، شرحی مفید و پر آرزش است. و جلدی از آن به تماریخ ۱۲۴۳ ه نبشته آمده و تمام مجلدات آن فعلاً در اردکان در کتاب خانهٔ آقای خماتمی موجود است. ۲

آقا بزرگ تهرانی و جود نسخهای از این کتاب را به خط مؤلف نزد سید محمّد رضا بن حاج سید اسماعیل اردکانی گزارش کرده است .۵

در فهرست نسخههای خطی کتابخانهٔ حوزهٔ علمیهٔ امام صادق این از این اثر به شماره های ۱۴۱، ۳۷۵، ۳۷۶، ۳۸۳، ۴۱۲، یاد شده است. شمارهٔ ۴۱۲، بر اساس ایس

۱. فهرست نسخههای خطی کتابخانهٔ حوزهٔ علمیهٔ امام صادق، نای اردکان، ج۱، ص ۲۲۵.

٢. معجم مؤلفي الشيعة، ص ٢٠.

٣. ر. ک: الالفیة و النفلیة، تحقیق علی قائینی نجفی، صص ٢٩ – ٣٢.

۴. آیینهٔ دانشوران، ص ۲۲. گفتنی است که بنا به گفتهٔ جناب آفیای تیانش، از نیوادگیان سرحیوم آیت الله سید روح الله خاتمی، کتابخانهٔ یاد شده، به حوزهٔ علمیهٔ اردکان واگذار شده و اکنون این کتابها، در کتابخانهٔ فاضل نیجوی اردکان نگهداری میشوند.
 ۵. الذریعه، ج ۲۱، ص ۱۳۹.

نوشته، مشتمل بر فصل اول در مقدمات است که در شب جمعه هفتم جمادی الاولی ۱۲۴۶ ه، و در ۳۱۹ برگ به نگارش در آمده است. شمارهٔ ۳۷۵، مشتمل بر سفر اول و به سال ۱۲۴۲ ه و در ۹۷ برگ نوشته شده، و شمارهٔ ۳۷۶، مشتمل بر سفر چهارم و به روز پنجشنبه ۱۹ شعبان ۱۲۴۶ ه و شمارهٔ ۳۸۳، مشتمل بر سفر سوم و در رمضان ۱۲۴۳ ه در ۲۰۰۰ برگ نوشته شده است. انگارنده، در توصیف شمارهٔ ۱۴۱ آن، شرح مفصلی بر رسالهٔ الالقیه نوشته و آن را مشتمل بر چهار سفر دانسته و این شماره را مشتمل بر سفر اول و تاریخ تألیف آن را ۱۲۳۵ ه و در ۹۰ صفحه معرفی کرده است. ۲

۱۰ اسرار توحید یا ترجمهٔ کتاب التوحید، ترجمهٔ کتاب التوحید شیخ صدوق است در ۵۰۷ صفحه و تنها کتابی است که از مترجم چاپ شده است. مترجم پس از ایراد خطبهٔ عربی، در بارهٔ انگیزهٔ ترجمهٔ این اثر مینویسد:

اما بعد، چنین گوید: مستمند فیوض ازلی، ابن محمد حسن الاردکانی، محمد علی غفر الله تعالی جمیع ذنوبهما که امر اشرف شاهزاده محمد ولی میرزا عز صدور یافت که این ذرهٔ بی مقدار و خادم اخبار ائمهٔ اخیار - صلوات الله علیهم ما طلعت شمس النهار و أهلهٔ الشهور و اورقت الاشجار - کتاب مستطاب توحید ابن بابویه - رحمه الله و رضوانه علیه - را به حلیهٔ ترجمه در آورد، تا هر کسی بتواند که از آن بهره ببرد...

و بعد شرح حال صدوق را می نگارد و آنگاه شروع به ترجمهٔ کتاب می کند. انتشارات علمیه تهران، انتشارات نور و انتشارات توس سه ناشر هستند که ایس کتاب را به چاپ رسانده اند.

مؤلف آیینهٔ دانشوران در بارهٔ کتاب نوشته است:

كتاب ابن بابويه را... ترجمه كرده والحق نيكو ترجمه كرده است. "

۱۱. الرائق فی توصیف لغات الفائق، تألیف شده در سال ۱۲۳۳ هـ، و شرحـی است بـر الفائق فی غریب الحدیث اثر ماندگار مفسر مشهور معتزلی، جار الله مـحمود بـن عـمر زمخشری (م ۵۸۳هـ). این اثر اردکانی، شامل نصف اول کتاب، از حرف الف تا پایان

۱. فهرست نسخههای خطی کتابخانهٔ حوزهٔ علمیهٔ امام صادق، نائج اردکان، ج۲، صص ۱۰۷، ۱۰۸، ۱۱۲ و ۱۳۳. ۲. همان، ج۱، ص ۱۲۶.

صاد است و در سه شنبه ۸شوال ۱۲۳۳ ه، تألیف آن به پایان رسیده است. ا سید ریحان الله یزدی در معرفی این اثر، این نوشتهٔ مؤلف را آورده است:

تم النصف الاول من كتاب الرائق في توصيف لغات الفائق بعون الله و تأييده بيد مؤلفه الخاطي الجاني محمد على بن محمد حسن اليزيدي الاردكاني يوم الثلاثاء الثامن شهر شوال المكرم سنة ثلث و ثلاثين و مأتين بعدالالف من هجرة الرسول اشرف بني آدم و يتلوه في النصف الاخر حرف الصاد الى الياء.

و در ادامه میافزاید: آگاهی من به این تألیفات، به ویژه لغت نحوی، از اطلاعات بسیار ذی قیمت نگارنده است.۲

۱۲. رسالهٔ الغوافي في شرح لغات العروض و القوافي، اين اثر بعلاوهٔ كتاب پيشين، بر اساس نوشتهٔ سيد ريحان الله يزدى، به تاريخ ۱۲۲۸ هنوشته شده و به تاريخ ۱۲۳۰ هبه خط مؤلف تجديد كتابت گرديده است. هر دانشنامهٔ مشاهير يزدهم از اين اثر ياد شده است .

١٣. القرّة في شرح الدرّة، كتابي است در شرح منظومه الدرّة البهية تأليف سيد بحرالعلوم، استاد نويسنده. ٥ مرز من تعريز المن رسيل

۱۴. کهف الوری، ترجمهٔ بخش دعا و قرآن اصول الکافی است که خود مترجم این نامرا برای آن برگزیده و در معرفی نسخه های کتاب حاضر از آن یاد می شود.

۱۵. وی بنا بر نوشتهٔ سپهری، کتابهای زیادی را هم استنساخ کمرده ، ولی ایس نویسنده، از آنها یادی نکرده است ً.

۱۶. تحفة الأولياء (كتاب حاضر) مترجم، اين كتاب راكه ترجمه بخش اصول الكافي است، بنا به دستور شاهزاده محمد ولي ميرزا، والي وقت يزد، ٧ نگاشته و تلاش كرده

۱. الذريعه، ج ١٣ ، ص ٣٧٨؛ فهرست نسخه هاي خطي كتاب خانة حوزة علمية امام صادق الله اردكان، ج٢، ص ٢٢٢.

۲. آیینهٔ دانشوران، ص ۲۳.

۲. دانشنامهٔ مشاهیر یزد، ج ۲، ص ۱۰۷۷.

۵ فهرست کتابخانهٔ نسخههای خطی حوزهٔ علمیه امام صادقﷺ اردکان، ج۱، ص ۵۴، شمارهٔ ۶۳

۶. تاریخ ار دکان، ج ۱، ص ۲۸۳.

۷. محمد ولی میرزا (۱۲۰۳ – ؟ ) پسر چهارم فتحعلی شاه است که در سالهای ۱۲۲۸ و ۱۲۲۹ حکمران خراسان ده

تا ترجمهای روان پدید آورد و تا جایی که می تواند مشکلات پارهای از اصطلاحات را که فهم آنها برای خوانندگان مشکل است، حل نماید.

وی در مقدمه و آغاز کتاب، صفحاتی را به توضیح پاره ای از اصطلاحات حدیثی و رجالی اختصاص داده و در آن در سه فایده سخن گفته است: «فایدهٔ نخست، انواع حدیث و اصطلاحات مربوط به آن را بر شمرده و آنها را تعریف کرده، و در فایدهٔ دوم، اصطلاحات موجود در کتاب الکافی را در نقل خبر با اسناد خاص، مانند روی اصحابنا را مشخص کرده و در فایدهٔ سوم هم برخی اصطلاحات مؤلف را در سند و گویندگان مانند العالم، ابوالحسن و ... تعریف نموده است.

مقدمهٔ مترجم، با بسم الله و «مفتاح فلاحي كه ابواب جنان بلاد الامين دين مبين را به واسطهٔ آن توان گشود» آغاز مي شود، و با اين جمله ها خاتمه مي يابد:

تمام شدكتاب عشرت وبه تمام شدن أن، جزء اول از اجزاء كتاب كافي تمام شد. والحمد لله والصلاة والسلام على سيّدنا محمد و آله و صحبه الأكرمين و سلّم

جه بوده، و پس از اعتراض بزرگان و خوانین آن دیار به حکمرانی وی، پادشاه او را والی یزد کرد. به نوشتهٔ شیخ آقا بزرگ تهرانی، محمد ولی میرزا، علما را دوست داشت و با آنها زیاد نشست و برخاست میکرد (الذریعة الی تصانیف الشیعة، ج۱۳، ص ۱۰۱).

و شاید به همین دلیل، از چند تن از عالمان خطهٔ یزد درخواست کرده که کتابهایی را به رشتهٔ تحریر در آورند و یا آثاری از تألیفات بزرگان شیعه را ترجمه نمایند. از جمله کتاب تحفهٔ الولی شرح و ترجمهٔ عهد نامهٔ مالک الانستر، از رضوی محمد حسین بن احمد بن محمد سمیع یزدی است که در سال ۱۲۲۷ هبه دستور شاهزاده، آن را در مشهد رضوی نگاشته است (الذریعهٔ الی تصانیف الشیعهٔ ج ۳، ص ۴۸۰). سرور المؤمنین فی آحوال أمیر المؤمنین و فضائله، تألیف سید أحمد بن محمد حسین اردکانی یزدی (زنده به سال ۱۲۳۸ ه) است که در سال ۱۲۳۸ هبه درخواست شاهزاده مذکور نوشته شده است (همان، ج ۱۲، ص ۱۷۶). و از همین مؤلف و به درخواست محمد ولی میرزا، ترجمهٔ اکمال الذین و اتمام المنعمهٔ شیخ صدوق (نسخههای خطی فارسی آثار شیخ صدوق از صدرایی خوبی می ۱۳۶ ص ۱۶۶). و شرح أربع مقالات بطلیموس از ابوالحسن علی بن رضوان بن جعفر و به درخواست و نام اوست (الذریعهٔ الی تصانیف الشیعهٔ ج ۱۲، ص ۴۸). شرح اعتقادات صدوق از سید محمد علی بن مرتضی اخباری اردکانی یزدی و به درخواست شاهزاده (همان، ج ۱۳، ص ۱۹۱)، مرآهٔ الالوان در حکمت الهی و طبیعی از سید احمد بن محمد اردکانی یزدی و به درخواست وی تألیف شده است. محمد ولی میرزا خود سفرنامهٔ حجی نوشته که از سوی مورخ معاصر، یزدی و به درخواست و ترجمه و سفارش به تألیف آنها، بانی آثاری در منطقهٔ یزد است که هنوز با برجاست. از جمله علاقهمندی به کتاب و ترجمه و سفارش به تألیف آنها، بانی آثاری در منطقهٔ یزد است که هنوز با برجاست. از جمله میرزا در یزد، که اکنون نام ومدرسهٔ امام خمینی، را بر خود دارد.

تسلیما والحمد لله رب العالمین و لعنة الله علی أعدائهم الی یوم الدین. استدعا از برادران ایمانی که از این مائدهٔ نعمت روحانی بهرهمند شوند در حال حیات یا بعد از وفات این سالک بادیهٔ سرگردانی، آن که او را از دعای خیر و طلب مغفرت از حضرت رب العزّة یاد فرمایند.

مترجم در مقدمهٔ این بخش پس از ذکر القاب فراو ان برای محمد ولی میرزا نوشته:
داعی را به نوشتن کتابی دیگر امر فرمودند و به امر اشرف والا زمام اختیار در این
باب در کف این داعی قرار و استقرار یافت که آنچه صلاح داند و به نظر قاصر
رسید از احادیث جمع نموده و کتابی سازد و به ترتیب دادن مجلدی دیگر
بپردازد، و بیش از این، به امر اشرف والا از اول کتاب مستطاب اصول کافی تا آخر
کتاب ایمان و کفر را ترجمه کرده، کتاب دیگر که عبارت است از کتاب دعا و کتاب
قرآن و کتاب عشرت باقی مانده بود، به نظر قاصر چنین رسید که تتمه را تمام
کند؛ چراکه ناتمام بودن آن موافق همت بلند و مناعت عزیمت ارجمند نواب
اشرف والا نبود، و چون تمام خلق در امور معاش و معاد به دعا و قرآن و عترت
احتیاج دارند، و باید که در همه احوال به آنها پناه برند، آن را به کهف الوری
مسمی ساختم و به ترجمه نمودن آن به سیاق سابق پرداختم، مگر آن که
ترجمه دعاها را که در این کتاب در زیر آنها نوشتم و به آخر نینداختم، ا

در برگ ۳در بارهٔ اتمام و سفارش آن از سوی محمد ولی میرزا و ورود کتاب به کتابخانه، آمده:

ترجمهٔ کتاب دعا و قرآن و عشرت اصول کافی که آن را ملا محمد علی فاضل اردکانی از جهت سرکار شوکت مدار نواب محمد ولی میرزا - ادام الله شوکته - ترجمه کرد و در روز چهارشنبه بیست و دوم شهر ذوالقعده سنهٔ ۱۲۳۹ داخل کتاب خانهٔ مبارکه شد.

نسخههای این اثر، تقریباً مشابهت تام به یکدیگر دارند، و کپی پارهای از صفحات نسخهٔ منسوب به مترجم، سیاهی دارد که قابل خوانش نیست، و طبعاً در این صفحات مصدر اصلی، نسخهٔ پسر است و گرنه، در تحقیق، از هر دو به یکسان استفاده شد، و در بخش کتاب الدعا تا پایان اصول کافی، و کتاب قرآن موسوم به کهف الودی، از تک نسخه سوم استفاده گردید.

# نسخههاى تحفة الأولياء

از این کتاب، سه نسخه موجود است به این شرح:

ا. نسخهٔ پسر مترجم، شیخ زین العابدین اردکانی که در کتابخانهٔ مرکزی دانشگاه تهران به شمارهٔ ۱۶۳۴ مجموعه کتب اهدایی مرحوم سید محمد مشکوه، نگه داری می شود. ادر برگ نخست این نسخه نوشته شده است:

نسخهٔ نفیس و بی نظیر تحفه الأولیا، در شرح و ترجمهٔ اصول کافی تألیف محمد علی بن محمد حسن اردکانی؛ نسخهٔ مخصوص خود مؤلف در آخر ص ۳۵۱ و آخر ص ۵۶۱ تحریر نسخه، ۵۶۱ قمری است.

# و در ادامه افزوده:

در فهرستها و متابع معموله مانند الذريعة الى تصانيف الشيعة نام اين كتاب ذكر نشده، و در فهرست كتاب خانه هاى معتبر و مهم مثل مسجد سپهسالار و مجلس شوراى ملى و كتاب خانه موزة ايران هم مراجعه شد و نسخه ديگر آن ديده نشد.

شایان ذکر است که این نوشتهٔ فهرست نگار محترم، مربوط به زمانی است که مؤلف عالیقدر الذریعهٔ کتاب را تا بخش «تا» نگاشته بوده، و به دلیل بی اطلاعی از نسخه، از آن نام نبرده، اما مرحوم شیخ آغا بزرگ تهرانی - رضوان خدا بر او - در مستدرک کتابش، آن را جبران کرده، و تنها از نسخهٔ پسر مترجم، چنین گزارش داده است:

تحفة الاولياء، ترجمة اصول الكافي للمولى محمد على بن محمد حسن الأردكاني، ترجمه بأمر محمد على ميرزا ابن فتح على شاه و النسخة موجودة

۱. فهرست دانشگاه تهران، ج ۵، ص ۱۱۹۷.

منه فى مكتبة السيد محمد المشكاة من كتاب العقل و الجهل الى آخر كتاب الايمان و الكفر و فرغ منه فى رجب سنة ١٢٣٨ و قد كتبه ولد المؤلف المسمّى بزين العابدين فى تلك السنة فى حياة المؤلف ا

گفتنی است که مؤلف گرانقدر الذریعة، در این جا محمد ولی میرزا را به اشتباه، محمد علی میرزا پسر دیگر فتحعلی شاه، که در آن زمان، والی استانهای کرمانشاه، لرستان، ایلام و خوزستان بوده، ذکر کرده است.

> این نسخه حاوی یک فهرست در آغاز است که در عنوان آن آمده است: فهرس جلد اول کتاب تحفة الأرلیاء مشتمل بر سه فائده و سه کتاب.

فهرست، در جدولی تنظیم شده در پنج خانهٔ افقی و هشت خانهٔ عمودی و در خانههای ردیف اول، فائدهٔ اول تا سوم و از خانهٔ چهار به بعد، ابواب الکافی به ترتیب کتاب الکافی فهرست، شده، و شمارهٔ ورقهای کتاب هم قید شده است. این فهرست، در چهار برگ و بر اساس خانههای جدول، حاوی ۱۹۶ عنوان فهرست برای مجلد در چهار برگ و حاوی ۲۴۴ عنوان برای مجلد دوم است. در پایان این فهرستها آمده است: حرره العبد الذلیل، این السید آبوالحسن الموسوی العریضی اسماعیل فی غرّه شهر رمضان المبارك ۱۳۳۷.

بر اساس این نوشته، تهیه کنندهٔ این فهرست، شخصی به نام سید ابوالحسن موسوی عریضی است که بر اساس همین نسخه، آن را به دستور دیگری، فراهم کرده و آن را پرداخته است.

حسب الامر نوّاب مستطاب مالک رقاب أرفع والا، به ترقیم و تسطیر این فهرست پرداخت.

این نسخه، با خط نسخ خوب و خوانا نوشته شده و در برگ ۲۳۴ است که پایان مجلد اول اصول الکافی است، چنین آمده:

تمام شد جزء دوم از کتاب حجت از کتاب... و نگارش آن در ۱۲۳۸ در ماه رجب، به پایان رسید.

١. الذريعة الى تصانيف الشيعة، ج٢٤، ص ١٤٢.

## و نوشته است:

وكان الفراغ من كتابة ترجمة هذه النسخة على يد الاقل الخاطي الجاني ابن محمد علي الأردكاني، زين العابدين في يوم السبت الثاني من شهر رجب المرجب سنة ثمان و ثلاثين و مأتين بعد الألف من هجرة من اوتى القرآن و سبعا من المثاني -صلى الله عليه و آله الطاهرين المبرئين من الكسل و التوانى - و لعنة الله على أعدائهم المستغرقين في بحار الآمال والاماني.

به رسم رایج در میان پیشنیان که برای صرفه جویی در قلم و کاغذ و چاپ و شاید دلیل و یا انگیزه های دیگر، همهٔ مطالب در این نسخه، پشت سر هم و بدون پاراگراف بندی، قلمی شده و تمام یک صفحهٔ کتاب در ۳۱ سطر کتابت شده است. برای تفکیک آغاز و پایان احادیث، غالباً علامت دایره شکلی در پایان احادیث گذاشته شده، و در برخی از احادیث هم چنین علامتی گذاشته نشده است، و نیز خطی افقی بر بالای سند و رجال احادیث کشیده شده و بس. البته برای برجسته شدن آیات قرآن کریم، و اشعار عربی و یا دیگر عبارتهای عربی و گاهی پارهای از توضیحات افزوده، در ترجمه هم این روش انجام شده است، و میران میران به میران به استان استان و میران و شاه میران و شاه میران و م

تعداد اواق جزء نخست اين نسخه، ٢٣٤ صفحه است.

نوع نگارش این نسخه، حسب معمول نوشتهٔ پیشینیان، بدون آوا و سجاوند و به هم چسبیدن نوع حروف ربط به کلمات و نیز آن دسته از کلماتی است که قابل الصاقند است.

نسخهٔ شیخ زین العابدین که ۳۷۷ صفحه دارد، و در ۱۲۳۸ هکتابت آن تمام شده، چنین پایان یافته:

وكان الفراغ من كتابة ترجمة هذه النسخة، على يد الأقل الخاطي الجاني ابن محمد على الاردكاني، زين العابدين، يوم السبت الثالث و العشرين من شهر جُمادى الثانية ثمان و ثلاثين و مأتين بعد الالف من هجرة.

وي نوشتهٔ خود را با اين اشعار خاتمه داده:

غــریق رحــمت ایــزد کسی باد که کاتب رایه الحمدی کند یاد گر بر هم زده بینی خط من، عیب مکن که مرا محنت ایام به هم بر زده است ۲. نسخهٔ دوم تحفهٔ الاولیاء که به شمارهٔ ۲۶۳۹ نسخ خطی کتابخانهٔ مرکزی دانشگاه تهران نگه داری می شود ا، مرحوم استاد دانش پژوه این نسخه را نسخهٔ اصل مؤلف دانسته است و گویا چنین نسبتی، بر اساس نوشته ای در پایان نسخه است. و کان الفراغ من ترجمهٔ هذه النسخهٔ علی ید... و این عبارت، البته حاکی از ترجمهٔ اصول الکافی از سوی اردکانی است، و دلالت روشن بر کتابت آن از سوی وی ندارد.

هر برگ این نسخه، بیست و یک سطر نوشته دارد، و با نسخهٔ پسر، چندان از جهت نگارش و قلم تفاوتی ندارد. و همان علائم و اختصارات که در نسخهٔ پیش گفته شد، در این نسخه هم دیده می شود. با این تفاوت که در این نسخه، عنوان بابها، بر بالای برگها نوشته شده، و در پایان هر چند برگ، مهر مترجم را هم بر خود دارد. البته که گویی حاشیه و افزوده دارد. چه این که در متن فعلی چنین است:

در پايانِ جزء نخست اين نسخه آمده است:

تمام شد جزء دوم از کتاب حجت از کتاب مستطاب کافی که این کتاب، ترجمهٔ آن است و در عقب این کتاب، در می آید کتاب ایمان و کفر ان شاء الله.

و در دو سوى اين كلمات، توشيه شكرة صورت خط المترجم ادام الله أيّامه.

این عبارت هم کتابت نسخه را مؤلف با تردید مواجه میکند؛ چه این که در پایان نسخه، همان گونه که آمد، نشانی از خط مترجم داده شده، و مهری بر پایان آن دارد که بر بالایش نوشته شده: صحّ. که مترجم بر آن صحه گذاشته است. و در پایان همین جزء یاد شده چنین آمده است:

وكان الفراغ من ترجمة هذه النسخة على يد مترجمه الخاطي الجاني ابن محمد حسن، محمد على الأردكاني في ليلة الأربعاء الحادي والعشرين من شهر ربيع الثاني، سنة سبع و ثلثين و مأتين بعد الألف من هجرة من اوتي القرآن العظيم و سبعاً من المثاني - صلّى الله عليه و آله الطاهرين المبرئين من الكسل و التواني - و لعنة الله على أعدائهم المستغرقين في بحار الأمال و الأماني.

۱. فهرست دانشگاه تهران، ج ۱۰، ص ۱۵۱۷.

دو طرف این عبارت به خط مغایر نوشته: «صورة خط المترجم ادام الله أیّامه». کمه صریح است در این که صورت خط مؤلف نقل شده و اصلِ خط مؤلف نیست. و این عبارت در نسخه های خطی زیاد به کار رفته است. و در نسخه ای که بعد از این معرفی می شود نیز همین عبارت «صورت خط مترجم» و جود دارد، که استاد دانش پژوه در معرفی آن نسخه، گفته اند که از روی خط مؤلف کتابت شده است.

بر اساس این، ترجمهٔ این اثر در فلان تاریخ و از سوی مترجم اعلام شده، اما این که وی، خود اقدام به نگارش آن کرده باشد، مشخص نیست و عبارت، گویای آن نیست. بعلاوه، در حاشیه همین متن، چنین نوشته و در پایان آن هم مهری زده است: اجلت فی هذا الکتاب من أوله الی آخره نظری، فرأیت ما آتاه لسان القلم ما زاغ عنه بصری و أنا عبدالله العلی المذنب محمد علی.

و در آغاز نسخهٔ جلد دوم مترجم رحمه الله - پس از بسم الله الرحمن الرحمم الله عنين آمده:

کتاب ایمان و کفر، و ایمان به کسر همزه، در لغت به معنی گرویدن،... ۱

ترجمهٔ این بخش از نسخه در روز جمعه دوم رجب ۱۲۳۷ به پایان رسیده است. و در پایان آن، چنین آمده است:

صورت خط المترجم دام ظلّه العالى و مهرى از وى در آن مشاهده مىشود و بر بالاى مهر نوشته شده:

أجلت في هذا الكتاب من أوله الى آخره نظرى، فرأيت ما أتأته يد الغفلة الاما زاغ بصرى و أنأ أضعف العباد و أقوى عباد الله جرماً و جرماً.

این نسخه، ۵۷۱ صفحه دارد.

۳. نسخهٔ سوم، از کاتبی بی نام است که شامل بخش دعا و قرآن و عشرت است، و دارای مقدمه ای جداگانه از سوی مترجم - رحمه الله - است. این نسخه، به شمارهٔ ۱۶۴۰۶ نسخ خطی دانشگاه تهران است. ۲

این بخش از ترجمه که ۱۴۰ صفحه دارد، به مهر مترجم ممهور شده و بـالای آن

۲. فهرست دانشگاه تهران، ج ۱۶، ص ۲۵۹–۲۶۰.

نوشته شده:

## وأثا الراجي عفو غافر الخطيئات

رأيت ما أثأت الغسفلات

و در انتهای متن آن نیز صورت خط مترجم نقل شده که چنین است:

وكان الفراغ من ترجمة هذا الكتاب على يد مترجمه المفخم محمد على بن محمد حسن الأردكاني يوم السبت من شهر شوّال المكرّم سنة تسع و ثلاثين و مأتين بعد الالف من هجرة سيد العالم المبعوث الى المشرق و المغرب على أهلهما من العرب و العجم صلى الله عليه و على عترته و سلم.

بالای این عبارت نوشته اند: «صورت خط مترجم» . که نشان از این دارد که از روی خط مترجم کتابت شده است.

این نسخه هم با خطی زیبا و در هر صفحه ۲۰ سطر نوشته شده است.

در این بخش،که شامل ادعیهٔ الکانی است، متن عربی دعاها در ترجمه آورده و در ذیل آنها ترجمهٔ آنها نوشته شده است. و ترجمهٔ این بخشها به خط شکسته نستعلیق است.

## شيوة ترجمة اردكاني

۱. مترجم، چنان که در مقدمه تصریح کرده، قصد داشته، اصول الکافی را ترجمه نماید آن سان که برای همگان خواندن و فهم آن آسان شود، اما ساختار زبانی کتاب، و ناتوانی قلم از نگارش ساده و کو تاه همهٔ مطالبی که در متن آمده، او را وادار کرده که در موارد فراوان، به شرح متن اقدام کند. بنا بر این، تحفة الاولیا، را می توان ترجمه ای شرح گونه به شمار آورد.

۲. ترجمهٔ این کتاب، اگر چه شرح گونه است و بنا براین باید فراتر از ترجمهٔ تحت اللفظی باشد، اما او چنان پابند کلمات بوده که کتاب را به روش لفظی و کلمه به کلمه ترجمه کرده و حتی همهٔ و اوها و فاها و ثمّها و امثال اینها را در هر جای کلام که بوده، به فارسی برگردانده است. برای نمونه «عمّن ذکره» ترجمه شده به «از آن که او را ذکر کرده است». و «رفعه» ترجمه شده به: «آن را مرفوع ساخته به سوی او»،

و «تنقلبوا على أعقابكم» را ترجمه كرده به: «بر مىگرديد به پاشنه هاى خويش». و گاهى براى رعايت ترجمهٔ همهٔ الفاظ و حروف، جملات چنان كشدار است كه تــا پايان احاديث، گويى تمامى ندارد.

این ترجمه، در عین صفت یاد شده، گاهی هم ترجمهٔ آزاد است و از لفظی بـودن فاصله گرفته و حاصل معنا قلمی شده است.

۳. شرح و تفسیر احادیث، شامل همهٔ آنها نمی شود، و بیشتر احادیث مشکل و پیچیده را در بر می گیرد. گاهی این شرح ها با ترجمه آمیخته، و گاهی هم تفکیک شده هستند. شرح حدیث ها هم یک نواخت انجام نگرفته، گاهی در توضیح یک روایت، به ذیل روایت دیگری ارجاع شده، و گاهی هم حتی به کتابی که در شرح حدیث است ارجاع گردیده است. برای نمونه، در شرح حدیث ۲۷۵، از کتاب خود تعبیر مرآت الرانی یاد کره که تفسیر حدیث را در آن آورده است.

شرح حدیث ها مربوط به ذکر بسیاری از جای ها، مکان ها، اشخاص گم نام، مفاهیم غیر رایج و ناشناخته، اصطلاحات حدیثی، باورهای اعتقادی که چندان وضوح و روشنی ندارد، رخدادهای تاریخی، وقایع پر اهمیت ناظر به باورهای عقیدتی، و ... هستند. در این شرحها، مترجم، غالباً شرح خود را نوشته و گاهی هم از دیگران استفاده کرده است. او در شرح لغات، گاهی وجوه معنایی آنها را نوشته و گاهی آنها را ریشه های لغتها را بازگو کرده است.

۴. همهٔ افزوده های مترجم بر ترجمهٔ کتاب، شامل شرح و توضیح های مربوط به بحث های یاد شده نیستند، و گاهی، این توضیح ها در آغاز ابواب و به مناسبت و رود به بحثی مناقشه برانگیز و یا اصطلاحی غریب است، و گاهی در پایان آنها و برای جمع بندی است، و گاهی هم در میانهٔ احادیث و کشف حقیقت معنا و هویدا ساختن منظور، قلمی شده اند.

۵ مترجم، برای رعایت ترجمهٔ الفاظ و به جهت وفاداری به متن حـدیث، گـاهی در ترجمه، نوشته را چنان پیچانده که روشنی لازم را از دست داده، و ساختار جـملهٔ

۱. حدیث ۴۴۸

عربی راگرتهبرداری کرده و همان را در فارسی آورده، به گونهای که ترجمه، تنها با مراجعهٔ به متن عربی قابل فهم است. از این رو، خود وی پس از ترجمه متن، و به ناگزیر، با عنوان: «حاصل این که» اقدام به نتیجه گیری نموده تا ابهام نوشته را برطرف سازد.

ع مترجم، متن عربی بیشتر آیات را در ترجمه آورده و آنها را بر همان روش ترجمهٔ احادیث، ترجمه کرده و گاهی هم برای آنها تفسیر نوشته، و گاهی چندین قول تفسیری را ذکر کرده، و یا از تفاسیر دیگر نقل قول کرده، و گاهی هم برای پرهیز از تکرار، ترجمهٔ آنها را به گذشته و یا آینده حواله داده است. گاهی هم تنها به ترجمه بسنده کرده، و گاهی تمامی بخشی از یک آیهای را که در روایتی مورد استشهاد بوده، برای تکمیل مطالب آیه، با قید «بقیهٔ آیه» آورده و آن را ترجمه کرده است.

۷. نسخهٔ الکافی که در اختیار مترجم بوده، برخی از آیات ذکر شده در روایات آن، با آیات موجود در قرآن، متفاوت بوده، و از این رو، گاهی وی به آن تصریح میکند، و گاهی به دلیل متفاوت بودن آیهٔ ذکر شده در روایت با قرآن، پس از ذکر آیهٔ روایت، آن را از قرآن نقل، و به ترجمهٔ آن مبادرت کرده، و گاهی از آوردن آیات در ترجمه به دلیل تفاوت داشتن با قرآن، خودداری کرده است. برای نمونه در روایت ۵۲۷که بصراحت گفته است:

و تا از اینجا ترجمهٔ آیاتی است که حضرت انها را ذکر فرموده به طریق اقتباس و تضمین در کلام خویش، و چون فی الجمله تصرّفی در آیات شده بود، که با ذکر آن، موهم این بود که آیه چنین باشد، و بدون آن درست نبود، لهذا حقیر به ترجمهٔ آن اکتفانمود.

۸ نکتهٔ قابل توجه در این ترجمه، این است که در تعدادی از روایات الکافی، متن گفتار معصوم با آیهای از قرآن، به صورت اقتباسی، تأویلی و یا تفسیری آورده شده، و از این رو با متن قرآن تفاوت دارد. در چنین موارد، مترجم به صراحت در ترجمه، از این که کلام، اقتباس از آیهٔ قرآن و یا خطای راوی است، و یا تصریح به این که فلان فراز ذکر شده، در قرآن نیست، متن آیه را ذکر و به ترجمهٔ آن اقدام کرده است. و در چندین جا هم مترجم، به رغم حساسیتش بر موضوع و تصریح به ناسازگاری آیه

مذکور در روایت با قرآن، بدون توجه به لوازم کلامش، آن را نسبت به قرآن دیگری غیر از قرآن موجود میدهد که به گفتهٔ وی، در نزد اهل بیت بوده است.

این انتساب و نظر بی دلیل و مبتنی بر حدس و گمان، پایههای بسیار و یا همهٔ باورهای مذهب را به هم میریزد، و همه چیز و از جمله ختم نبوت را زیر سؤال می برد. گویی آخرین کتاب آسمانی که خداوند متعال آن را آخرین حجت خود بر تمامی مردمان عالم قرار داده، همانند کتابهای پیشین، یا تحریف شده و یا بدتر از تحریف، از دسترس خارج شده و امت، بی جهت به کتابی دل خوش کردهاند که آن را کتاب آسمانی تلقی می کنند. و تعالی الله اگر چنین باشد که خداوند و عدهاش را در بارهٔ کتابش عملی نکرده، و آن را برای امت حفظ نکرده باشد. و یا اصل آن را در جایی قرار داده باشد و نسخهٔ دومی را که احیاناً با نسخهٔ اصلی تفاوت دارد، در دسترس بندگانش قرار داده باشد.

۹. بر اساس آنچه در نوشتهٔ مترجم آمده او چندین نسخه از الکافی در اختیار داشته که از آنها «در بعضی از نسخ کافی چنین است» یاد کرده، و در ترجمه، برای انتخاب بهترین ترجمه، و هم اصلاح برخی از عبارتها، به آنها مراجعه کرده است. برای نمونه حدیث شمارهٔ ۲۱۹ است که مینویسد:

ظاهر این است که از نسخههای کافی در میانهٔ سؤال و جواب، آخر سؤال و جوابی افتاده باشد؛ زیرا...

بعلاوه، مترجم با تعبیر «در نسخ دیگر کافی»، دو و گاهی چند بار یک متن را ترجمه کرده است. و گاهی هم نسخه بدلی برای حدیث یافته و آن را ذکر و ترجمه کرده است و نظر خود را در بارهٔ مناسب تر بودن متن و ظاهر تر بودن برخی از معانی برخی از نسخه ها را نوشته است. برای نمونه، در حدیث ۳۵۵، از نهج البلاغه نسخه بدل حدیث را آورده و گفته که این، انسب است.

۱۰ مترجم گاهی متن یک حدیث را ناتمام تشخیص داده و از مصادر دیگر برای تکمیل آن استفاده کرده، و به صورت جداگانه در ادامهٔ نوشتهٔ خود آن را افزوده است. این منابع، کتاب هایی چون نهج البلاغه، التوحید، علل الشرایع، هستند.

۱۱. ادبیات و کلمههای به کار رفته در این ترجمه، یکسان نیست، گاهی فاخر،

گاهی عامیانه، گاهی غریب، گاهی محلی و گاهی با استفاده از ادبیات رایج درباری و تعابیری ملوکانه است. برای نمونه برای دست نوشت و توقیعات صادر شده از ناحیهٔ امام معصوم -علیه صلوات الله -تعبیرهایی همچون فرمان همایونی به خط مبارک آن حضرت ابه کار برده شده است.

همچنین، مترجم از عبارتها و کلمات مترادف و هم معنا، از عربی و فارسی، بسیار استفاده کرده که باعث حجم زیاد ترجمه گردیده است.

۱۲. قالب زبان و غالب واژه های به کار گرفته شده در این ترجمه، فارسی است، در عین این که از واژه های عربی هم در ترجمه به فراوانی بهره گرفته شده است. کاربرد واژه های فارسی در این ترجمه، نشان از آن دارد که مترجم، کاملاً به ادبیات و کاربرد واژه های فارسی تسلط داشته است.

۱۳. از روش موجود در این ترجمه، تعیین موارد و مصادیق خارجی و عینی اشخاص و اشیا و اماکن و رخدادها و به سخنی، از اجمال در آوردن کلام است. بعلاوه، مترجم گاهی برای نشان دادن معنای دوم عبارت، از «یا» استفاده کرده است.

۱۴. مترجم، در جاهایی که حدیث و یا آیهای تکراری بوده، از ترجمهٔ مجدد آن خوداری کرده، و تنها اشاره کرده که در فلان جای کتاب، چه پیش تر و چـه پس تـر، ترجمه شده است.

10. مترجم، گاهی در مباحث مناقشه برانگیز، برخی دیدگاهها را ذکر کرده و خود نیز به اظهار نظر پرداخته است. و این نشان از درایت وی از یک سو و توانایی او از سوی دیگر دارد. برای نمونه در تفسیر آیه ﴿وَاَتَّقُواْ فِئْنَةً لَا تُصِیبَنَّ الَّـنِینَ ظَــلَمُواْ مِـنکُمْ فَلَوْ وَاللهُ وَالله وَالله وَالله هر دو یک گونه نوشته میشده، و از ایس رو ناسخان، به اشتباه افتادهاند.

و در ادامه از مجمع البيان هم قرائت بي الف راكه به امام امير المؤمنين و امام باقر ﷺ

منسوب است، نقل کرده است.

و در جای دیگر، در بحث تفویض امر دین به پیامبر، پس از ذکر دیدگاهها و دیدگاه کلینی، مینویسد:

آنچه گمان فقیر است، این است که مراد آنان که به تفویض قائل نیستند، آن است که نمی شود که امر دین به رسول مفوّض باشد از جانب خدا، غلط است؛ زیرا چه فرق است در میان آن که خدا به رسول خویش در هر واقعه وحی فرماید که: حکم این واقعه این است، یا بر طریقهٔ عموم و اجمال به او وحی کند که: آنچه بگویی در هر واقعه ای، همان حکم من است و در نزد من است به واسطهٔ کمال عقل و عصمتی که داشت، و مانع آن حضرت بود از جهل و حیف و میل. ا

و نیز در روایتی که در آن، به اعبیس و ذریهاش لعن روا داشته شده، و یکی از منظورهای احتمالی اعبیس، عباس است، مترجم، پس از ذکر احتمال چنین منظوری، نوشته است:

ولیکن اعتقاد به ملعولیت ایشان جرأت میخواهد، خصوص با ضعف حدیث و اختلاف نسخه. '

۱۶ مترجم علاوه بر ترجمه و شرح مثن، گاهی به نقد و بررسی مطالب ذکر شده هم پرداخته، و از هر آنچه نوشته، به آسانی عبور نکرده است. برای نمونه، وی در باب ارواح ائمه، که در آن حدیثی آورده شده که پس از آن که پیامبر قبض روح شد، روح القدس به اثمه حلول میکند، چنین نوشته است:

مراد حضرت از روح القدس، اگر غیر فرشته باشد، مراد از انتقال آن به امام، انتقال مثلی آن است؛ زیراکه تناسخ باطل است. "

و نیز گاهی به دلیـل حسـاسیت بـرانگـیز بـودن یک مـوضوع، بـه دقت و درنگ فراخوانده و توصیه کرده که در این موارد، به اهلش رجوع شود. مثلاً در «باب فیه نکت و نتف من التنزیل ...» یاد آوری کرده که:

١. توضيحات باب ٥٢ باب التغويض.

٢. ر. ک به: ترجمهٔ آخرين حديث از باب اشاره و نص مربوط به امام محمد تقي عليه .

۳. حدیث ۲۱۸.

آنچه دراین باب ذکر می شود، نشانه ای است از امر ولایت، که محتاج است به فکر و دقت؛ زیراکه آنها از بطون و معانی قرآن است که احتیاج به بیان معصوم دارد.

۱۷. مترجم در ترجمه، اسناد احادیث را حذف نکرده و همهٔ آنها را در ترجمه آورده، با این تفاوت که گاهی به جای اسم راوی و یا معصوم، از کنیه و یا لقب و گاهی هم اسم آنها را استفاده کرده است.

#### انكيزة تحقيق

این اثر، به دلیل قدمتی نزدیك به دویست سال، از مواریث فرهنگی دینی کشور است. از این رو، هم می تواند بازگو کنندهٔ فعالیتهای عالمان دینی در گسترهٔ نشر باورها و آموزههای دینی و توسعهٔ فرهنگ و تعالیم اهل بیت پی باشد، و هم اشری است که می تواند زمینه ساز گسترش فعالیت ترجمهٔ متون دینی به شمار آید. بر اساس توجه به تجربیات عالمان دینی در فهم و شرح و تفسیر و ترجمهٔ متون دینی، این دسته از آثار، خود، بخش بزرگی از راه ترجمهٔ متون دینی راهموار می کنند و تجربهٔ گران قیمتی را به نسل های بعد منتقل می نمایند و برجستگی ها، کاستی ها، ویـ ژگی ها و حتی نـ وع نگارش متون دینی و ترجمهٔ آنها، خود اندو خته هایی گران بها هستند.

راههای نا همواره نارفته، باید با دقت و وسواس ویژه طی و هموار شوند و هر چه پیشینهٔ تجربههای علمی بیشتر و بیشتر کشف و پیموده شده باشد، آیندگان، بخشی از راه پژوهشی و تجربهٔ علمی آن راه را در پیش رو دارند.

اگر ترجمهٔ متون دینی ، از همین امروز آغاز می شد، حجم بسیار بالایی از فرصت و نیروی انسانی مترجمان ، باید هزینهٔ آن می شد، تا به مقطعی که اکنون در آن هستیم، برسیم، و سوگمندانه بایدم گفت که در حوزهٔ ترجمهٔ متون دینی ، دیر شروع کرده ایم و کمکاری داشته ایم و از این رو، به هر میزان تجربه از محققان و نویسندگان دینی در پیش رو داشته باشیم، غنیمتی است مغتنم .

با این توصف، اثری همچون تحفهٔ الاولیاءکه عالمی ادیب و لغت شناس، با فراغت و دقت آن را به رشتهٔ تحریر در آورده و اطلاعات فراوانی در زمینههای گوناگون عقیدتی، تاریخی، تفسیری، حدیثی و لغوی در آن نگاشته، به مثابهٔ سرمایهای است که نباید در عرصهٔ پژوهشهای حدیثی و ترجمهٔ متون دینی نادیده گرفته شود.

این ترجمه شاید در یك نگاه ابتدایی، چندان به حساب نیاید و برای خوانندگانی قابل فهم و روان نباشد، و یا امروزین نباشد اما این، همهٔ واقعیت نیست. آثار بسیاری در عرصهٔ اندیشهٔ دینی نوشته شده اند که نه چند خوانا و روان هستند و نه امروزین، و نیاز به شرح و تفسیر و بازخوانی دارند، اما از واجبات علمی اندیشهٔ دینی اند که باید به آنها پرداخته شود، و پرداخته هم می شود. این اثر، هر چند از شمار آنها نیست، اما می تواند دو نقش مهم ایفا کند: انتقال تجربهٔ ترجمهٔ حدیث، و بسط عمومی سازی فرهنگ دینی و حدیثی.

## نكتهها وكفتهها دربارة تحقيق

۱. در تحقیق و احیای این اثر، از هر دو نسخهٔ موجود ترجمه استفاده کرده ایم، و پس از حروف نگاری، و مقابلهٔ دقیق با نسخه ها، و بر طرف کردن پارهای مشکلات نگارشی و ویرایشی، یک بار نیز همهٔ ترجمه با متن کتاب الکافی مقابله شد تا افتادگی ها، افزوده ها، ترجمه، شرح و خطاهای ترجمه شناخته شود، و پاراگراف بندی به درستی انجام گیرد.

۲. رسم الخط مترجم در تعدادی از کلمات، با رسم الخط رایج متفاوت بوده که این دسته از کلمات به دلیل تصرف به حساب نیامدن در نوشتار مترجم، و نیز خوانا کردن متن، تبدیل به رسم الخط رایج شد. از این قبیل است: تای گرد عربی که به جای آن تای کشیده نوشته شده و نیز کلمات عربی که در آنها به جای الف از واو استفاده می شود؛ مانند حیوة و زکوة.

مترجم به جای «ای» اضافه در کلماتی مانند خانهای، غالباً از همزه استفاده کرده که به جای همزهٔ آخر روی یک کلمه، از «ای» استفاده شد.

مترجم در ترجمهٔ هذا و یاکلماتی از این دست ،که به شخص و یا شیء اشاره دارد، به جای «اینکه» و «او» از کلمهٔ «اینک» استفاده کرده، که به همین صورت «اینک» باقی ماند.

۳. مترجم از حرف ربط «که» بسیار استفاده کرده ، به گونهای که از آغاز تا پایان،

یک متن مرتبط، با حرف که ربط داده شده است. برای امانتداری، و به رغم سخت تر شدن قرائت متن، همچنان این حرف در متن مترجم باقی گذاشته شد.

۴. کلماتی که با رسم الخط غلط نوشته شده و غلط آن محرز بود، بدون پانوشت،
 درست آن ثبت شد. و در مواردی هم به دلیل و جود تردید، در پانوشت یاد آوری
 گردید.

۵ آیات قرآن، که گاهی غلط نوشته شده بود، اصلاح شد. در همین رابطه گفتنی است که مترجم از نسخه ای استفاده کرده که آیه هایی از قرآن در آن نسخه با آنچه در قرآن فعلی موجود است. متفاوت بوده و در این موارد، مترجم، در ترجمه به آن توجه داده و ترجمهٔ قرائت رایج و موجود را نوشته، و گاهی احتمال دیگری را هم مطرح کرده است. در تحقیق جدید الکافی از سوی دارالحدیث، به دلیل مورد توجه قرار دادن نسخه های زیاد، و موافق بودن پارهای از نسخه ها با رسمالخط قرآن موجود، غالب این آیات، همالی است که در قرآن هست. و بنا براین، گاهی آنچه در ترجمهٔ تعفه الاولیاء آمده، با تحقیق دارالحدیث ناسازگار است، و ما نسخهٔ دارالحدیث را اصل قرا داده ایم و در صورت نیاز، به آن اشاره کرده ایم،

گفتنی است که آیات قرآن با قلم سیاه و در میان دو هلال آورده شده، و دیگر متنهای عربی موجود در ترجمه نیز با قلم سیاه حروف نگاری شده است.

۶. در آن دسته از روایات، که آیات به صورت تلفیقی از آیه و تفسیر و تأویل آن
 است، افزوده های تفسیری و تأویلی در میان دو کروشه گذاشته شد.

 ۷. آن دسته از آیات و احادیث و اقوالی که در نوشتهٔ مترجم به آنها استناد شده، مصدریابی و مصادر آنها مشخص گردید.

۸ در جایی که ترجمه افتادگی داشت، اصلاح شد. و گاهی هم مترجم برای پرهیز از تکرار، آن را ارجاع داده که در تحقیق، این دسته از ارجاعها در پاورقی آورده شد.

۹. مترجم در آن جاهایی که حدیثی را شرح کرده، و آنها را با ترجمه به صورت آمیخته و ممزوج آورده، تلاش شد که شرحها، تا جایی که امکان دارد و به مطلب آمیبی وارد نمیکند، از ترجمه تفکیک شود. این کار، با قرار دادن شرح و توضیحها در میان دو هلال انجام شد. این روش در عنوان مطالب و ابواب نیز، عمل گردید. در

چنین مواردی، گاهی ترجمه، شرح گونه است و امکان تفکیک آنها و جود نداشت، که به همان شکل باقی گذاشته شد.

۱۰ افزوده هایی زاید بر شرح و ترجمه، در نوشتهٔ مترجم و جود دارد که به توضیح پاره ای از اصطلاحات به کار رفته در الکافی، مانند نوادر، و یا واقعه ای تاریخی، و یا شخصیت و یا نام مکان و جایی است و یا معنا کردن واژه و لغتی است. در چنین جاهایی ،به دلیل خارج از شرح و ترجمه بودن این نوشته ها، به پاورقی برده شد، و در پایان آنها کلمهٔ «مترجم» قید گردید. گفتنی است که توضیح های اضافی پاورقی ها که بدون قید مترجم است، از سوی محققان می باشد.

نیز از جمله مباحث خارج از موضوع ترجمه و شرح، که به پاورقی انتقال داده شد، توضیحاتی است در آغاز ابواب است که مترجم در بارهٔ آنها اظهار نظر کرده و توضیح داده است.

۱۱. در صورتی که نوشته ای نیاز به توضیع داشته، و یا متنی کامل نبوده و نیاز به تکمیل داشته، در میان دو کروشه در متن آفزوده شد، و گاهی نیاز به توضیح بیشتر داشت و یا خارج از موضوع متن بود، مانند لغات مشکل فارسی که مترجم به کار برده، در پاورقی نوشته شد.

۱۲. برای مشخص شدن دقیق ترجمهٔ کلام معصومان ، آنها در میان دو گیومه قرار داده شدند.

۱۳ در تعدادی از روایات، به اختلاف دیدگاهای شیعه و دیگر مسلمانان اشاره شده، و یا به برخی از شخصیتهای صدر اول اشارات رفته که مترجم آنها را از اشاره به صراحت تبدیل و گاهی تعبیرهایی تند در بارهٔ آنها به کار برده، که در تحقیق، به همان متن اشارهٔ حدیث بسنده شد. و جایی که تنش زا و فتنه انگیز است، حذف شد و نقطه چین گردید.

۱۴. برخی از کلمات دیگر عربی فارسی که دارای رسم الخط متفاوتی هستند، بر اساس رسم الخط فارسی نوشته شد. و کلماتی که خوانش آنها بدون اعراب مشکل است، آوانگاری شد.

۱۵. مترجم در بارهٔ عبارتهای تکریم و تعظیم، دو گونه عمل کرده است: گاهی

آنها را در برابر اسامی مقدس به کار برده و گاهی به کار نبرده، ما هم به همان شکل عمل کردیم.

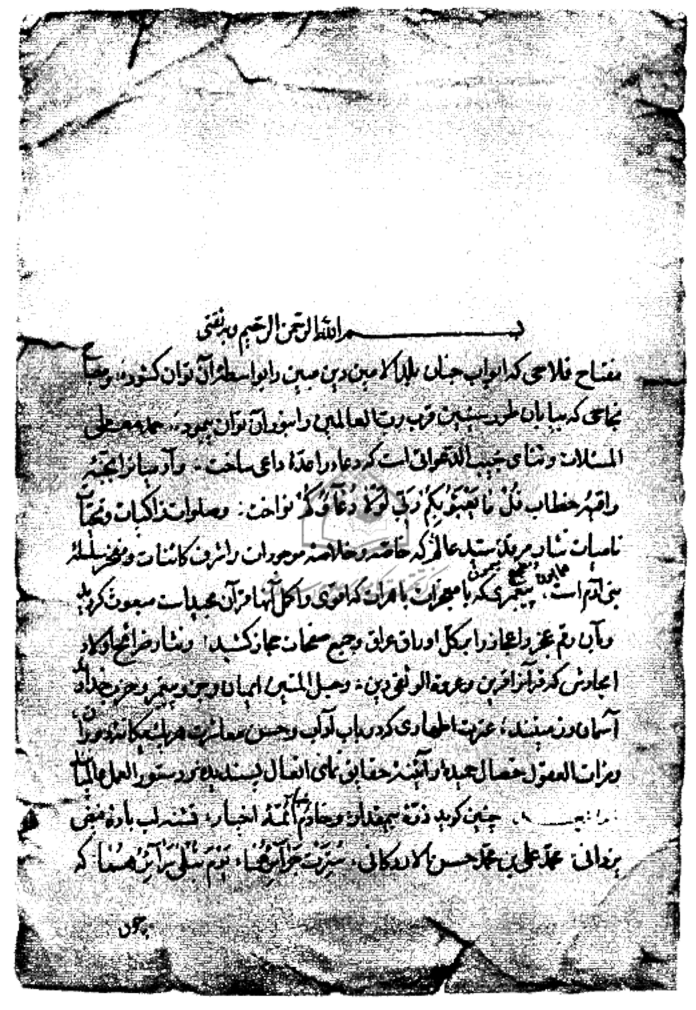
#### و در پایان

گفتنی است که این اثر، به مناسبت کنگرهٔ جهانی دانشمند بی نظیر قرن چهارم، محدث عالی مقام، ثقة الاسلام محمد بن یعقوب کلینی -رحمة الله علیه و جعل الجنة مثواه -به انجام رسید.

بخش نخست این تحقیق، که شامل جلد نخست الکانی است، از سوی این جانب، و بخش دوم، شامل ترجمهٔ جلد دوم آن از سوی دوست فاضل دانشورم، حجت الاسلام و المسلمین عبدالهادی مسعودی، انجام شد. پیش از شروع کار نشستهایی با ایشان و مسئول گروه احیای دارالحدیث، فاضل گرامی حجت الاسلام و المسلمین محمّد حسین درایتی، برگزار شد تا هماهنگی هایی لازم در امر تحقیق صورت بگیرد، و شیوه نامکی تدوین شد، و بر اساس آن کار تحقیق به انجام رسید. با این حال، ممکن است اختلاف هایی جزیی و گاهی سلیقهای در این دو بخش، وجود داشته باشد.

نیز گفتنی است پس از اتمام کار هر دو بخش، برادر دانشور ارجمندم، حجت الاسلام و المسلمین محمد رضا جدیدی نژاد، از آغاز تا پایان، هر دو بخش را ملاحظه و اصلاحاتی را انجام داد که از ایشان سپاسگزارم و توفیق وی را از خدای منان آرزومندم.

و آخر دعوانا ان الحمد لله رب العالمين قم بهار ۱۳۸۷ بندهٔ خدا محمد مرادي



تصوير صفحة اول از نسخة ۶۴۰۶ دانشگاه تهران

انعاتب اليحق بمعارا وابوالعن حغرت أمام موسح كاظهم وواستكه واست درمانيي كذؤكمة كماىء تمصل درآنها است فهودكه آنها والبنوى تام شلككاب عزبت وبتام شذان آن جن اوّل اذا جَلَهُ كمّا ب كافى مّام شدى تقالىل وللنّرُوا لَصَّانَ وَالْسَلِّمَ عَلَى بِنَدُمّا عذوالدرمع الأكرس وسكم تسلها والعللقديت العالمي ولعنكا على عدائهم الحيوم الذين استلعاء انعلدوان ابالك أزاب مأمكة فتمت وسانى بمصندشون لمقوال ر بالنعادم مركود لا آنگراورا اندعة مريد ال حبق بالعدازمعات ابزسالك مآدثم العمادفهابند فكالالغاع فتكان تبرهذا الكابعل بعن جلافي على تكن كالمكان بعالبت المائخ 

تصوير صفحه آخر از نسخه ۶۴۰۶ دانشگاه تهران

# 

كالبان كروايان كمرهزه ودانت يمنى بهده وتشبي كهن وباودوائ واست ويتيقت مسى تناق خلاف بسيادات وأني ما للطلث بسيادة المرد فود ابنت كرامان متعابق كرزت مدلها افرارينيان وعلكهن باعشاء وجليع وانكان وكقزينتم اقل فسكون دويم درلفت بمعنى فاكره ببن فعاسياس كم وضت وعدش بست شآم كينيعا كشمت كمك ان كفت للذعلع إبما نست أركدي شافث كالطبث كميزمن إشدبأب دربان لمينت مؤى كافع لمينت سيكراة لسرشت مآوينش وخروا ما وأعلى معنى معنى كرورا على ارهبران وترات المارية والما والمارية عبداهقان وي ترعل المسين المهما الله كم فيود مذاري قيدل مغازا الطبيت علين آفريد الميد مكرع بن كام وبالمنا تدمين معد عاجب والسمان كالعاص ومنان حبوى لأنها ومرود وخالا ملبتن دوسوده فعلغيف كفتعلسن كمعلبتن سلكة الكشنه ليست وبعلبت إنقبا ولمعتاست لمنك سرمع آن و دنوع في كماعال إدا و مثلَّان مكوّب است و بعنى كفت على كمَّانْ عاد و بالنائج السند كمرَّفِر اعال بنكوكا دانداد مآن فرشنده ودجات بادشاعات بهشت وجيجيان الزي مسلخه وليجاميا ندارد مغاام لابست كعراما نكن منسش فجبكائد ونيمين يخكلفها شدكه دراب خلق إديان أتوليق ودله لمابثان كذنت وآن لمبتولت انع لم إنى إندت وكالست ازه كالم يشرحاس ل كرخدا ملعاق يبغان صبغنا عابثا والقان لمستبآن بوصفاى ومنان والتآن لمبتب لخاخ ووضلقهما مثمنان والمنهيت تراذآن فهاده وكفادوا ازالم نستنج كماآخ يدم يتحتجن كبس ب وجع مشاره نع تب

آثمون لمبا مبنؤوه مسنع ددغ آلن متول تمبشؤو وابتك آخ كمآب ابمان وكعزه طاعات ومعاص إسبت اذكاب سنطاب كافى كمابن كناب تزجزاً نست والكينيليو معله وصل التدعلي بمكا لنبي الدوسل وللنتة وتتنفظ تأتمتام والقالمق والتام على لمبعوث الحام وعلى ليخ المشرقات منعته وأنجج ا لوامنعات ن دوَّيت ما طلعت ثمن الهّادوام دفت الانجاد اساليّاً، ادْراد دان لم الحدوسيّا روحاني كالأن تتصرون استآسانى ستغيض ببره مندكره مددرجال فيجيجي جي بالعدانعات إن سالك بادريد سركرد لا ألك أورا لمعاى رادوى وينادونا . . الم الله و معتاله فالمناوم البيلة دار ظ كالع ركا المراغ بنه هذا المتعظم وتبرا فاذل وستعل والديكا على والدائل والمائل والمائل والمائل والمائل والم سنتهج فالبرط بنعيالالف هج كالكين كالكه البالك الطب والطاعي المالك المن الماعتلا وانتفتأ كتنبائي معاصا لتآاكته والشج على عدَّا مُلَا عَالَمُ الْعَالِمُ الْعَالِمُ عَلَيْهِ الْعَالَمُ عَلَيْهِ الْعَالَمُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ الْعَالَمُ عَلَيْهِ الْعَالَمُ عَلَيْهِ الْعَالَمُ عَلَيْهِ الْعَالَمُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ الْعَالَمُ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلِ

وفف بود به من كرد كما ع آقاى من مرافعه هزاد دم باد بنا دوم ل فراده و مرآسلا كن دنها المرافعة و مرآسلا كن دنها من آذا بنده كردها من من آذا بنده كرده الحديث و منها من من كرده المرافعة المرافعة

المورون المدالة المالية المالية

المَّنَ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَلِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَال المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَلِمُ المُعَالِمُ المُعْلِمُ المُعَالِمُ المُعِلِمُ المُعَالِمُ المُعِلِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَلِمُ المُعَلِمُ المُعَلِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَلِمُ المُعَالِمُ المُعِلِمُ المُعَلِمُ المُعِلِمُ المُعِلِمُ المُعِلِمُ المُعِلِمُ الم

H

بسمايندانين أنجع مدنقية

بسن درنغت ببسني كيبيرون وبقب ويخرون وفا ورؤات انخلف بسيادات وانجداز لغاديث وبيادظا مرميتوه اينت كزايان متصديق كردن لمست بدل كمااقراريز بإن و خلكردن لمعضأ وجليح ولاكان وكعهضتم الزل وسكون دويم دردنت بعض أكر وبيلن وماسيا يسحك وخست ودوش ييت بأمها بمكل تنكفهان كفنت لزيعنعه اغافياسته اذكيركه كمشافق لمنهاشد كرمومن باشد باب وربيا فطينت عؤمن رشت فاذبغ أست خدم ادما واعجز بن يعقوب وكعن كمحديث كردم لايقار بالإعيم اذبورش انعثاد بنعيسي وديتي بزعب التقاذم وى لعلى بالخشين عليها السّلة كروبود حذى يخروج لهيغ مرازان لمينت عليتين اوريد وعينين كبرعيز والم ديا مستددتين بتعرابيت كردرا مان كرار واسعى سنان بوعان بالاميرود وضفاك ددتغير للين درسوت تطغيف كفتارست كعليتين سدت المنهل ست وبرؤايت ان عبّاً لدى أستاذذ برعبد سنهع آق مد زيرع في كافحا ل الزار د رانه كما وباست وجعنى كمنت إنادكوان عالم ديوان ينولست كه فرشتكانا غال تيكوكادان مآد ذان توبيسنال ودوحات بإدشاعا ن هشت وهيج ميشان يرابخا مشاسبتي غارد وظاهر أيزاست كرمراد اذان جشته بنطخا نرو زمين بنج كالشاشذ كردر فإب خلق ابدان ائترواد والمحقا المشيئ كذشت وانطينتي استنزع لميني بنندتروكا إستازه كالمحافظ تتطلع لانكرن والفاكي ببغبران وبديفاك ايشا زاذان لمينت فريدوم لماى مؤمنان والتليعث خلافه وخلق بريعاى ومسان والاحيت يز النانة إدداد وكفنار فالنطينت يجين افهد وسيتركب يجيم وسلين مشقد دريرتوين فالمئاذدوذخ أستان طينتي ستان مرطينة ديت تروكالي ستان كريكي تباقر وعناه فالادب فعالى بيشا زازانا فهيره درميان دو طينت امير بن المعت كم مؤمن كافر اميرايد وكافرة ومزايد والذين والدين والمست كرمومن مكنا مير مرتكبيان مستود واذايخاست كمكا وبتواب ميرسد دمتي تبرانه يكزد ديين لحناى وثسنان مييل وادونا منابت شرقه بوئلهاذانغلق شكلند دمطاى كافران ميل اردياغا يتسشق بوع ايخرازان افزين مثن المذ علان العلان من المنفر بن ميسان عبد المنظر العقارة الدي داما مجعفه ما دق دوايت كردة كروم ودخذك عتروم لبوس كالذكل جشتنا فهيد وكافرا اذكل ودفيج افريد وفرمؤد كرجون حذاي يتتحضل خيروخ فيدانست ببناه الأمه فهايد دوح وتزاول وش وفاكزم كذانا يرهيه جيز لانشؤه الليثر حزب باشدمكرانكرازابشناسده دبسنده وجيزيرا نشؤه اللغ رأمؤش استدمكرانكرازا نشناسد و نيسندوذا وىميكوب وشنيلم اذانعفين كميغ مؤوس تاسروت استرشت بيغ برلن والصيئام ذاحنل يشانده وسرشت مؤمن وسرشت ماصب كردشمن فعيل بيشاست ومواداذان ستنيبان وغيرابشا تهزاد

كارث

انعقوب دنيان بنصلت عدايت كمام كمانوام وفاح شاختراست انعضوته امام جعفصا وقاع كروجوداء المتضين السيادى أذاوقات ومعطير ويتمصفونوه كاليكمام ومان دست ازدين ودبره الديدوم الادم النغاشيدن لاكتاء ودان جتراستان عشرد دغيان وكتاه دؤانام دناية ميثود وحسندور غيران خول غيثوه وانات وكابانيات فكفره فاغات دمغاس اذكاب ستطاب كلف كاين كناب ترجيان است والحل متدوين وصلى المتعلى النبي والعوسط والمسترقد الذي وفقتني الاتمام والمسلوة والسياعل البعوث الح الإفام ويحل اراز والتري معالال والواعل سيداليس احت ر العًا وفياليَّامِن الدُي على المُراتِين الرَّيِّ

تصویر صفحهٔ آخر از نسخهٔ ۶۳۴ دانشگاه تهران به خط فرزند مؤلف

## مذكاب تغن تزالأقاليآء

لمنأن بحارمعوت واللغط بان درامسل اسول دن كافئ و دوكال فدنب قلوم بنام التحييد ديقين وكف تأنشك حدولجب المطود وشكرينا لق مبوديست نوروج وعشيده فالشفط لاى كردروى قرارذا داورامغ مبسئاحت فرت حود كردانيده و ورنبان والمست بعليت ويؤو وكرديد وطالهاك كالمشان رايا يودخ احت وجهة إتمام يخت بريكام الله ايشان وأدربوت عست أبعنت بمان بكرية تعافها المارا وامان جاب عنت حدودنان تنازفتها وسلقت عنلى وجحاسبانكاه دخت واعتالة ميكارد كرون ارجانب سنادت وانت بذكان مالا ترامان ومسط فيوض كالشب المسبه مكان معلى الطاف ربائ ومسبط فيوض كبان ويخ طالع لبند اختزوف خات دُى خِستى مسلط حانكينا لرازاني وعدوب كشوركشاى ووعدُ إقبال كِيْ باستاق وكله يشه جارطال المست اجرا ونعقل عادل وداوة ومعتله وانورتها أجرر وبيذار وبوذان اخترادح سلطنت وتاجالة فأودد فشان كوك الف صور في أيد كي معين من تقييد من يشاء ملك داده كر أزيل بدؤانعت فآلانمنتن اباعقابهم معواى صري وشاعراه أكهشا حين سعادت تمين اقبال فزايق فالق الماعات بعروطان فدين مناح معرص الدرت الحراق عبود يتزريع المناق كود كشارة فالن وآددوى ادواك سفادت معتن كمنع تن خاطيره وان دودان تمزارع آغا فيزم في كان ارامطار سفار . عطايق منه وسيرلبث وارصغيره شاحد يسترا كخات خامتره والمستنكارش لدق ورد والياى خام لمصا خسك عرق المنطق عقلكام لأدستعصره بالكتبن عدل شاجل مشاطبا عاعلاء دبيث مبين وشيدنا عوالاي ثبع مشيئة سته داى نيك بخت ديدن تاج وقفت مهان وجابي وثان معانشاه فادمع كمعط ميرفة مقاحه فالسعادة لعطمفادة العالمين وشقاط ناتب وولنقياته ظهونيناتها لوجشين صلوات تشوسلامه عليدوعلى الماقعا لليتسن المواره فاطلعت تثبرا ليقال واعِلَة الشود واور فِت النَّجُا زُام اسْمُ والْإِعْرَ مِيدود يَا فَت كُرَانِ ذَاعِي زَاقِ لِ كَابِ عَقِيلَ وَمَكُلُ تا اخ كاسلىنان وكغزاذ كتاب ستعاب كاف لكفراً أيف ثقدًا المبددة والسَّلان ثيب المثلكة

المغنين

للعروم مكيند عروقت كزالك قاوم فاشيلن كربون كردزان كليدروزى فباوبرون كناها لنها اعت وجيزيست كنفهاى وليثرا وإسطاران بسالاح ميثاود يوبيا حنان صالع كودن شااست نغبها ي وليرل وداست كردن ودرست عؤد وثا ومازيلى دوزورو ويشى وغاجته زى شأكرد وذقيبا مستأست وسيلمان كبحاست كم وفاكن وأن فيلتص حف لم الضريب وي وعد ووجه ووسالمان النيست كريز وإن اجابت كمن وصول عالفت ووزووا لشكام معين سنا وأذعن بزيندوايت ست كركفت كمزع يأزي سان عزومت ابريسن حعنرت اخام دعشاعناه عند ولزان حضرت ورخ لتن كرايث لزان خرور حل تزار وعد واذايشان كايق وعلال كندفرم وجدقت مكروحيل إست الينكرثها ميكوث ودبسيا وبداست ووستى واباخا خالس مى كردايند بزبابناى ويودوم كينداز فاحق اكرن والزادراى ماقل فاده وفافا ازراى إداحه لكردانين ولنخراست فأيكي ادشاراه ومعل فراد عثيداهيم فرادعت هيم قرار منيدهيم على بزاراهيم ازيودش وفاي كرده است كركفت ويعلقه عشالم الهجاري جهودم ورعشكاى كرصاائه برجال بشهدل وأخل شاري والمتحاطية ودفع بهتراعشرت متوجروعف بوديس ومزكر كراي فاى من دان واردوم با ومناد ودعل وأوده والوا حلال كالاركام فالزاخرج كرية المعضرة مواد فرور كالزور يعلى بيران هنكام كرهناكم بيرون وفت عصروت جوادمه وبهودكر كحيازا يشان بهيجيد وسلط ميشود بعالى جذار كوش التخار ويثما والشان ويجادكان ودرودشان ودع كذرنان ايشا فستوازا فراميكين مجالنان ميثابيده ميكوبين كزمراء وحاوال كناليا الغلجسان يبيين ككان كمعينات وكمن ميكن مساول تبيكن يخالم وكناوك مغاود ووذقيا مسأليت ألأ اذا بن سؤال خواصف كرد سؤلف بالشفاب على الدين والتابي عيان عنا والمعليد وايت كرد است كركعت مام جعفه خادقه واسكال كردم افصرو ميرون اودده مرواده بالندد بالفنت ع فروو مران خرج ستبقاع شادين ووع اذكشاب يجت أذكاب مستطاب كاف كان كناب ترجيزان است ووده عبد بان كناب دوهيا كنامانان وكعرافشا والمتعشالي

تصوير صفحة أخر از ترجمة كتاب الحجة از نسخة ۶۳۴ دانشگاه تهران به خط فرزند مؤلف



## [مقدّمة مترجم]

# ﴿ بِسُمِ أَلَهُ ٱلرُّحْمَٰنِ ٱلرُّحِيمِ وَ بِهِ نَسْتَعِينَ ﴾

جواهر کلامی که غوّاصان بحار معرفت را تلفظ به آن در اصل اصول دین کافی و در اکسال تهذیب قلوب و استبصار عیون اهل توحید و یقین، وافی باشد، حمد واجب الوجود و شکر خالق معبودی است که عقل را نور وجود بخشید و به استعدادی که در وی قرار داد، او را مقرب ساحت عزت خودگردانید و صلوات و سلام بسیار نشار مرقد میمون و مضجع همایون، مبعوث مقام محمود، که آسمان و زمین و آنچه در زیر و زبر آن و این است، به طفیل وجودش موجود گردید. و بر آل پاکش که ایشان را به کرامتی که در خور قرابلیتشان بود، نواخت و به جهت اتمام حجت بر تمام آنام ایشان را در بو ته محنت و بلاگداخت. و لعنت خدا بر منافقان جاهل که ذلت کفر و ابر عزت ایمان بر گزیدند و به اظهار اسلام و ایمان حجاب عفت و پردهٔ عصمت این و آن را در یدند.

اما بعد، بامداد مداد ترجمان، خامهٔ سر شکستهٔ دو زبان، بندهٔ فقیر خاکسار، و ذرهٔ حقیر بی مقدار، سالک بادیهٔ سرگردانی، محمد علی بن محمد حسن اردکانی، -سترت عیوبهما و غفرت ذنوبهما -بر لوح عرض أساطین سلطنت عظمیٰ و حیجاب بارگاه رفعت و اعتلا، می نگارد که چون از جانب سعادت جوانب، بندگان جلالت تو آمان، نواب کامیاب، فلک جناب، سپهر رکاب، مظاهر الطاف ربانی و مهبط فیوض سبحانی، فرّخ طالع بلند اختر، و فرخنده رأی خجسته منظر، جهان گیر عالم آرای و عدو بند کشور گشای، دوحهٔ اقبال بوستان پادشاهی و گل همیشه بهار گلستان ظلّ اللهی، انجمن افروز محفل عدل و داد، و شعلهٔ جان سوز نهال جور و بیداد، فروزان اختر اوج سلطنت و تاجداری، درخشان کوکب برج جان سوز نهال جور و میداق مخصوص

آیهٔ کریمهٔ ﴿یَخْتَصُ بِرَحْمَتِهِ مَن یَشَآءُ﴾ املک زادهای که باز بلند پرواز و همت والانهمتش ارابا عقاب چرخ دعوای همسری، و شاهزادهای که شاهین سعادت قرین اقبال همایون فالش را با همای سپهر، و طایر زرین جناح مهر هوای برتری، اطواق عبو دیتش، زینت اعناق گر دنکشان جـهان و اَرزوی ادراک سـعادت خـدمتش، مکـنون خـاطر سـروران دوران، مـزارع آمـال پژمردگان، از أمطار سحاب عطایش خرّم و سیراب، و از صفیر عندلیب "خوش الحان خامهٔ عدالت نگارش، اندوه در زوایای خاطرها نایاب، مستمسک عـروة الوثـقای عـقل کـامل، و مستعصم حبل المتين عدل شامل، ممهّد أساس اعلاي دين مبين، و مشيّد بناي والاي شرع متین، خجسته رأی نیک بخت، و زیبندهٔ تاج و تخت، فیرمان فیرمای فیرمان روا، شیاهزاده محمد ولي ميرزا، مدّ الله ظلال جلاله على مفارق العالمين و شدّ أطناب دولته بأوتاد ظهور خاتم الوصيين ــصلوات الله عليه و على أبائه الأبرار ما طلعت شمس النهار و أهلّة الشهور و أورقت الأشجار ـ أمر أشرف والا، عزّ صدور پافت كه اين داعي از اول كتاب عقل و جهل تا آخر كتاب ايمان وكفر از كتاب مستطاب كافي راكه تأليف ثقة الاسلام و المسلمين رئيس العلماء و المحدّثين شيخ الفقهاء الكاملين، أية الله في العالمين أبو جعفر محمد بن يعقوب بن اسحاق كليني رازي \_رضوان الله عليه ركست مع لغت فارسي مأنوس به طوري كه قريب بــه فهم باشد، ترجمه نماید و در بند حسن عبارت و نیکی کنایت و استعارت نباشد، و در حلّ اشكال و رفع اعضال<sup>٥</sup>كه در خلال عبارات فصاحت و بلاغت علامات احاديث أن است، چیزی مذکور نشود، مگر آنچه تعلق به صحت و سقم نسخه و عبارت داشته باشد، و آنیچه عرض آن موجب طول و ملال و باعث زوال و اخلال مقصود اصلى و مطلوب كلي، كه فهمیدن اصل ترجمه است، نباشد تا نفعش اعم و فایدهاش در این باب اتم بوده باشد؛ زیراکه عامهٔ شیعیان و کافهٔ مؤمنان از فهمیدن بیانی که از برای حل احادیث مشکله و اخبار معضله مي شود، عاجزاند. چه كم است كه خالي باشد از مطالب و اصطلاحاتي كه غير علما را فهميدن أن ممكن باشد و سند تمام احاديث رابه طريقي كه مؤلف ـرحمة الله عليه ـذكر كرده، نمايد و متوجه صحت و ضعف أن نشود.

۱. بقره، ۱۰۵ قایت آرزو و کمال مقصود.

٣. هزاردستان، بلبل هزار أواز كه به أوازهاى گوناگون بانگ كند.

۲. زمینه ساز. ۵. پیچیده.

مخلص مطلب، آن که ترجمهٔ کتاب کافی فارسی باشد، این فقیر بی بضاعت با وجود عدم قابلیت، امتثالاً لامره المطاع و حکمه الهاتف بالاتباع، سر انگشت اطاعت را بر دیدهٔ اجابت گذاشته، به ترجمه نمو دن آن، به طوری که مأمور بود، پرداخت و این ترجمه را به تحفة الأولیاء موسوم ساخت. امید که چون به نظر الهام منظر رسد، مقبول طبع أشرف شود، و مثوبات آن به روزگار فرخنده آثار، عائد گردد. بمحمد و آله الطاهرین و الله هو الموفق و المعین.

پیش از شروع در مقصود، به موقف عرض اقدس می رساند که چون معرفت صحت سند احادیث و ضعف آن، امری است عمده و در بعضی از احادیث کتاب نیر لفظی چند ذکر می شود که فهمیدن آنها بدون بیان مراد از آنها، ممکن نیست، لهذا معانی آنها را در ضمن سه فائده ایراد می نماید:

قائدة اول. متقدمين علماى ما رضوان الله عليهم -هر حديثى كه مقترن بوده به چيزى كه مقتضى اعتماد ايشان بر آن بوده، آن را صحيح مى شمر دهاند و عمل به آن مى نمودهاند، و غير آن را اعتبار نمى كر دهاند و متأخرين ايشان خبر غير متواتر كه آن را خبر واحد مى كويند، به اعتبار اختلاف احوال راويان آن در اتصال به عدالت و ايمان و ضبط و غير آن، به چهار قسم تقسيم نمودهاند و تفصيل آن بر وجه اجمال اين است كه:

راویانی که در سند حدیث مذکوراند، یا همه عادل ضابط امامی مذهباند یا نه؟ و اول صحیح است و دویم، یا عدالت معلوم نیست و لکن امامی بودن ثابت است و آن حَسَن است؛ به شرط آنکه ایشان را مدح کرده باشند و مذمتی که مقبول باشد در باب ایشان، نباشد. یا امامی بودن منتفی است و عدالت ثابت است و آن موثق است و آن را قوی نیز گویند. یا عدالت منتفی است؛ خواه آن غیر عادل، امامی باشد و خواه غیر امامی و در سه قسم اخیر، ضرور [ی] نیست که همهٔ شرایط صحت در جمیع راویان مفقود باشد. بلکه اگر یک نفر از ایشان متصف به شرایط صحت نباشد، در عدم صحت کفایت میکند؛ چه حدیث و سند آن در توصیف، تابع پست ترین راویان است. پس اگر یک نفر امامی ممدوح است بدون ثبوت عدالت، آن حدیث و سند حَسن است، و اگر عادل است و امامی ممدوح است بدون ثبوت عدالت، آن حدیث و سند حَسن است، و اگر عادل است و امامی و از برای خبر این دو، ضعیف است؛ اگر چه باقی راویان همه چون ابوذر و سلمان باشند. و از برای خبر اقسام دیگر ذکر کرده اند به اعتبارات مختلفه که تمام آنها برگشتش به این چهار قسم است؛ اگر چه بعضی از آنها اختصاص دارد به ضعیف و بعضی در میان همه فی

الجمله مشترک است، و تفصیل آن در علم درایة حدیث مذکور است. و مجمل آنچه در این کتاب به کار می آید، آن است که مسند، حدیثی است که سند آن به معصوم مظلا متصل باشد، بی آنکه آن را قطعی حاصل شود به واسطهٔ سقوط شخصی از آن. و مرفوع، آن است که قولی یا فعلی یا تقریری به معصوم منسوب باشد؛ خواه آن را قطعی یا ارسالی در سند عارض شود و فعلی یا تقریری به معصوم منسوب باشد؛ خواه آن را قطعی یا ارسالی در سند عارض شود و خواه نشود. و مرسل، آن است که آن را از معصوم یا غیر او روایت کند، آن کس که او را در نیافته و ملاقات نکر ده، بدون ذکر واسطه یاباذکر واسطهٔ نامعین، مثل این که می گوید که مردی از اصحاب ما، یا بعضی و امثال اینها. و مقطوع ـ و گاهی آن را از اصحاب ما، یا بعضی و امثال اینها. و مقطوع ـ و گاهی آن را بر حکم او باشد، و گاهی آن را بر چیزی اطلاق می کنند که شمولش از این بیشتر است؛ به حیثیتی که شامل معلق و مُرسل و منقطع الوسط و غیر آن می باشد.

پس اگر آنچه از سند افتاده، بیش از یکی است، آن را مُعضَل میگویند. یعنی: مشکل و اگر نه، آن را منقطع گویند. و معلّق آن است که آر اول اسناد آن یکی یا بیشتر افتاده باشد.

قائدهٔ دویم. علامهٔ حلی ـ رحمه الله ـ در خاتمهٔ کتاب خلاصه در فائدهٔ سیم می فر ماید که: شیخ صدوق محمد بن یعقوب کلینی، در کتاب کانی خود در بسیاری از اخبار فرموده است که: چند نفر از اصحاب ما از أحمد بن محمد بن عیسی و از او نقل کرده که فرموده است که: مراد گفتهٔ من که گفته م چند نفر از اصحاب ما، محمد بن یحیی و علی بن موسی کمیذانی و داود بن کوره و احمد بن ادریس و علی بن ابراهیم بن هاشم است. و فرموده است که: در هر جایی از کتاب مشار الیه خویش ذکر کرده ام که چند نفر از اصحاب ما از أحمد بن محمد بن عبدالله بن أذینه و احمد بن عبدالله بن أبیه خالد برقی، آنها علی بن ابراهیم و علی بن محمد بن عبدالله بن أذینه و احمد بن عبدالله بن أبیه و علی بن حسن اند و فرموده است که: در هر جایی از کتاب مشار الیه خود ذکر کر ده ام که چند نفر از اصحاب ما از سهل بن زیاد، آنها علی بن محمد بن علان و محمد بن ابی عبدالله و محمد بن بی عبدالله و محمد بن بی عبدالله و محمد بن محمد بن و محمد بن عبدالله و محمد بن عقبل کلینی اند.

قایده سیم. کلینی و غیر او در بسیاری از اخبار حضرات انمه معصومین را ـ صلوات الله علیهم اجمعین ـ به لقب و کنیت یاد کردهاند و بعضی از آنها مختص است و بعضی از آنها اشتراک دارد، و گفته اند که أبو جعفر بدون قید، مراد از آن، امام محمد باقر و أبو جعفر ثانی، امام محمد تقی است و أبو الحسن اول، علی بن ابی طالب است و بعضی گفته اند که امام موسی بن

جعفر است و این، اظهر است. و آن حضرت را أبوالحسن می گویند بدون قید اول یا با قید ماضی؛ چنانچه آن حضرت را عالم و عبد صالح و فقیه و غیر آن، چون رجل و شیخ نیز می گویند. و به هر تقدیر، أبوالحسن ثانی، امام رضا است و أبوالحسن ثالث، امام علی نقی و أبو عبدالله، امام جعفر صادق است و هر گاه شهید به آن ضم شود، حضرت امام حسین است صلوات الله و سلامه علیه ـ و ابوالقاسم، صاحب الزمان است و أبو محمد، امام حسن مجنبی است و بعضی گفته اند که امام حسن عسکری است و ظاهر، دویم است، و چون مراد حضرت عسکری باشد، حسن بن علی نیز به آن ضم می شود. و أحدهما که به معنی یکی از ایس دو است، امام محمد باقر یا امام جعفر صادق هی است و چون این قاعده فی الجمله تخلفی داشت، لهذا در ترجمه تصریح به اسم یا لقب یا کنیت مختص هر یک می شود تا اشتباه لازم نیاید.



# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحيمِ

الْحَمْدُ لِلّٰهِ الْمَحْمُودِ لِيَعْمَتِهِ، الْمَعْبُودِ لِقُدْرَتِهِ، الْـمُطَاعِ فِــي سُـلْطَانِهِ، الْـمَرُهُوبِ لِجَلَالِهِ، الْمَرْغُوبِ إِلَيْهِ فِيمَا عِنْدَهُ، النَّافِذِ أَمْرُهُ فِي جَميعِ خَلْقِهِ؛ عَلَا فَاسْتَعْلَىٰ، ودَنَا فَتَعَالَىٰ، وَارْتَفَعَ فَوْقَ كُلِّ مَنْظَرٍ؛ النَّذِي لَا يُدْءَ لِأَوَّلِيَّتِهِ، وَلَاغَايَةَ لِأَزْلِيَّتِهِ، القَائِمُ قَـبْلَ فَتَعَالَىٰ، وَالدَّائِمُ الَّذِي بِهِ قِوَامُهَا، وَالْقَاهِرُ الَّذِي لَا يَسؤُودُهُ حِفْظُهَا، وَالْـقَادِرُ الَّـذِي الْأَشْيَاءِ، وَالدَّائِمُ الَّذِي بِهِ قِوَامُهَا، وَالْقَاهِرُ الَّذِي لَا يَسؤُودُهُ حِفْظُهَا، وَالْـقَادِرُ اللّـذِي بِعَظَمَتِهِ تَفَرَّدَ بِالْجَبَرُوتِ، وَبِحِكْمَتِهِ أَظْهَرَ حُجَجَهُ عَـلَىٰ خَلْقِهِ.

إِخْتَرَعَ الْأَشْيَاءَ إِنْشَاءً، وَابْتَدَعَهَا ابْتِدَاءً بِقُدْرَتِهِ وَحِكْمَتِهِ، لَا مِنْ شَـيْءٍ؛ فَـيَبْطُلَ الاخْتِرَاعُ، ولَالِعِلَّةٍ؛ فَلَا يَصِحَّ الْابْتِدَاعُ. خَلَقَ مَاشَاءَ كَـيْفَ شَـاءَ مُـتَوَحِّداً بِـذٰلِك؛ لإِظْهَارِ حِكْمَتِهِ، وَحَقِيقَةِ رُبُوبِيَّتِهِ.

لَا تَضْيِطُهُ الْعُقُولُ، وَلَا تَبْلُغُهُ الْأَوْهَامُ، وَلَا تُدْرِكُهُ الْأَبْصَارُ، وَلَا يُحِيطُ بِهِ مِقْدَارُ. عَجَزَتْ دُونَهُ الْعِبَارَةُ، وَكَلَّتْ دُونَهُ الْأَبْصَارُ، وضَلَّ فِيهِ تَصَارِيفُ الصَّفَاتِ.

اِحْتَجَبَ بِغَيْرِ حِجَابٍ مَحْجُوبٍ، وَاسْتَنَرَ بِغَيْرِ سِنْرٍ مَسْتُورٍ، عُرِفَ بِـغَيْرِ رُؤْيَــةٍ، وَوُصِفَ بِغَيْرِ صُورَةٍ، وَنُعِتَ بِغَيْرِ جِسْمٍ، لَا إِلٰهَ إِلَّا اللهُ الْكَبِيرُ الْمُتَعَالِ. ضَلَّتِ الأَوْهَامُ

## [خطبة كافي]

# بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرُّحِيمِ

ستایش خدای راست که برای نعمتش ستوده، و برای قدرتش پرستیده شده، و در سلطنتش فرمانبری گردیده، و به جهت شوکتش، از او بیم دارند. به آنچه در نزداوست، رغبت دارند، و فرمانش بر همگان جاری است. والاست، پس بر تری یافته است، و نزدیک است، در عین بلند مر تبگی، و فراتر از هر دیدی است، کسی است که آغازی ندارد و پایانی برایش نیست. پیش از همه چیز بر جابوده، و ماندگاری است که نگهدار آنهاست. و زبردستی که نگهداری همه چیز او را خسته نمی کند، و توانمندی است که با یزرگی اش یگانهٔ ملکوت است، و با قدرتش در بزرگمنشی یکه و با حکمتش، حجت هایش را برای بندگانش آشکار کرده است.

همه چیز را به صورت انشا پدید آورد، و با توان و حکمتش آنها را آغاز نمود؛ اما نه از چیزی، پس اختراع باطل شد، و نه برای علتی؛ پس آغاز و ابتکار هم درست نبود. هر چه خواست و هر گونه که خواست، آفرید، تنهای تنها، برای آشکار نمودن حکمت و حقیقت و ربوبیتش.

عقل ها او را فرانگیرند، و وهم ها به کنهش نرسند، و دیدگان او را نبینند، و اندازه او را فرانگیرد. بیان از توصیفش ناتوان است، و دیدگان از مشاهده اش نابینا، و هر گونه تعریفی از او نارسا. بی آن که حجابی و جود داشته باشد، محجوب و پوشیده است، و بدون و جود هر گونه پوششی، در پرده. بدون دیدن شناخته شده و بدون آن که صورتی داشته باشد، تعریف شده، و بدون این که ماده ای داشته باشد، تعریف گردیده است.

هیچ معبودی نیست به جز خدای بزرگ و والا. وهمها از رسیدن به کنهش در حیرتند، و خردها از این که بتوانند به نهایتش برسند، سر درگم. هیچ تعریفی او را در بر نگیرد، و هیچ عَنْ بُلُوغٍ كُنْهِهِ، وَذَهَلَتِ الْعُقُولُ أَنْ تَبْلُغَ غَايَةَ نِهَايَتِهِ، لَايَبْلُغُهُ حَدُّ وَهُمٍ، وَلَا يُدْرِكُهُ نَفَاذُ بَصَرٍ، وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ.

إِحْتَجَّ عَلَىٰ خَلْقِهِ بِرُسُلِهِ، وَأَوْضَحَ الْأُمُورَ بِـدَلَائِلِهِ، وَابْـتَعَثَ الرُّسُـلَ مُـبَشِّرِينَ وَمُنْذِرِينَ؛ ﴿لِيَهْلِكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيِّنَةٍ وَيَحْيَا مَنْ حَيَّ عَنْ بَيِّنَةٍ﴾، وَلِيَعْقِلَ الْعِبَادُ عَن رَبِّهِمْ مَا جَهِلُوهُ؛ فَيَعْرِفُوهُ بِرُبُوبِيَّتِهِ بَعْدَ مَا أَنْكَرُوهُ، وَيُوَحِّدُوهُ بِالْإِلْهِيَّةِ بَعْدَ مَا أَضَدُّوهُ.

أَحْمَدُهُ حَمْدَاً يَشْفِي النَّفُوسَ، وَيَبْلُغُ رِضَاهُ، وَيُؤَدِّي شُكْرَ مَا وَصَلَ إِلَيْنَا مِنْ سَوَابِغِ النَّعْمَاءِ، وَجَزِيلِ الْآلَاءِ، وَجَميلِ الْبَلَاءِ.

وَأَشْهَدُ أَنْ لَا إِلٰهَ إِلَّا اللهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، إِلٰهاً وَاحِداً أَحَداً صَمَداً لَـمْ يَـتَّخِذُ صَاحِبَةً وَلَا وَلَداً. وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَلَيْ عَبْدُ انْنَجَبَهُ، وَرَسُولُ ابْتَعَثَهُ، عَلَىٰ حِينِ فَتْرَةٍ صَاحِبَةً وَلَا وَلَداً. وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَلَيْ عَبْدُ انْنَجَبَهُ، وَرَسُولُ ابْتَعَثَهُ، عَلَىٰ حِينِ فَتْرَةٍ مِنَ الرُّسُلِ، وَطُولِ هَجْعَةٍ مِنَ الْأُمَم، وَالْنِيسَاطِ مِنَ الْجَهْلِ، وَاعْتِرَاضٍ مِنَ الْفَتْنَةِ، وَالْتِيقَاضِ مِنَ الْمُبْرَمِ، وَعَمَى عَنِ الْحَقِّ، وَاغْتِسَافٍ مِنَ الْجَوْرِ، وَامْتِحَاقٍ مِنَ الدِّينِ. وَالْتِقَاضِ مِنَ الْمُبْرَمِ، وَعَمَى عَنِ الْحَقِّ، وَاغْتِسَافٍ مِنَ الْجَوْرِ، وَامْتِحَاقٍ مِنَ الدِّينِ. وَأَنْزَلَ إِلَيْهِ الْكِتَاب، فِيهِ الْبَيَانُ وَالتَّبْيَانُ ﴿قُرْءَانًا عَرَبِيًّا غَيْرَ ذِي عِوْجٍ لِعَلَهُمْ يَتُقُونَ ﴾ قَد وَأَنْزَلَ إِلَيْهِ الْكِتَاب، فِيهِ الْبَيَانُ وَالتَّبْيَانُ ﴿قُرْءَانًا عَرَبِيًّا غَيْرَ ذِي عِوْجٍ لِعَلَهُمْ يَتُقُونَ ﴾ قَد وَأَنْزَلَ إِلَيْهِ الْكِتَاب، فِيهِ الْبَيَانُ وَالتَّبْيَانُ ﴿قُرْءَانًا عَرَبِيًّا غَيْرَ ذِي عِوْجٍ لِعَلَهُمْ يَتُقُونَ ﴾ قَد وَأَنْزَلَ إِلَيْهِ الْكِتَاب، فِيهِ الْبَيَانُ وَالتَبْيَانُ ﴿ قُرْءَانًا عَرَبِيّا غَيْرَ ذِي عِوْجٍ لِعَلَهُمْ يَتُقُونَ ﴾ قَد وَالْمُورِ وَالْمُنَاسِ وَنَهَجَهُ، بِعِلْمٍ قَدْ فَصَلَهُ، وَدِينٍ قَدْ أَوْضَحَهُ، وَفَرَائِضَ قَدْ أَوْجَبَهَا، وَأُمُورٍ وَمُعَالِمُ تَدْعُو إِلَىٰ هُدَاهُ.

فَبَلَّغَ ﷺ مَا أُرْسِلَ بِهِ، وَصَدَعَ بِمَا أُمِرَ، وَأَدَّىٰ مَا حُمُّلَ مِنْ أَثْقَالِ النَّبُوَّةِ، وَصَبَرَ لِرَبِّهِ، وَجَاهَمُ إِلَى النَّجَاةِ، وَحَثَّهُمْ عَلَى الذِّكْرِ، وَجَاهَدَ فِي سَبِيلِهِ، وَنَصَحَ لِأُمَّتِهِ، وَدَعَاهُمْ إِلَى النَّجَاةِ، وَحَثَّهُمْ عَلَى الذِّكْرِ، وَدَاعُ أَلَى النَّجَاةِ، وَحَثَّهُمْ عَلَى الذِّكْرِ، وَدَاهُمْ عَلَىٰ سَبِيلِ الْهُدىٰ مِنْ بَعْدِهِ، بِمَنَاهِجَ وَدَوَاعٍ أَسَّسَ لِلْعِبَادِ أَسَاسَهَا، وَمَنَائِرَ رَفَعَ وَدَاعً أَسَّسَ لِلْعِبَادِ أَسَاسَهَا، وَمَنَائِرَ رَفَعَ لَهُمْ أَعْلَامَهَا؛ لِكَيْ لَا يَضِلُّوا مِنْ بَعدِهِ، وَكَانَ بِهِمْ رَوُّوهَا رَحِيماً.

فَلَمَّا انْقَضَتْ مُدَّتُهُ، وَاستُكْمِلَتْ أَيَّامُهُ، تَوَفَّاهُ اللهُ وَقَبَضَهُ إِلَيْهِ، وَهُوَ عِنْدَ اللهِ مَرْضِيًّ عَمَلُهُ، وَافِرٌ حَظَّهُ، عَظِيمٌ خَطَرُهُ. فَمَضَىٰ ﷺ وَخَلَّفَ فِي أُمَّـتِهِ كِـتَابَ اللهِ، وَوَصِـيَّهُ دید نافذ و تیزبینی درک او نتواند کرد. و او شنوای داناست. بابندگانش، به وسیلهٔ فرستادگانش احتجاج میکند و کارها را با دلائل خودش روشن می سازد. فرستادگان را فرستاد، تا بشارت و هشدار دهنده باشند. تاهر کس که هلاک می شود، بابینه هلاک شده باشد و هر کس که زنده و ماندگار می شود، بر اساس بینه زنده و ماندگار شود. و تا بندگان نسبت به آنچه از خدا نمی دانند، بشناسند، و به ربوبیت او عالم شوند؛ پس از آن که انکار کرده اند. و او را به یگانگی در الوهیت بشناسند، پس از آن که برایش شریک می پنداشتند.

او را میستایم، ستایشی که جانها را درمان میکند، و به رضایتش منجر میشود، و شکر آنچه به ما رسیده از نعمتهای فراوان، و فراوانی عطاها و نیکی آزمایش.

گواهی می دهم که معبودی جز خدا نیست، تنهای بی شریک، معبود یگانه و بی نیاز، که نه همسری دارد و نه فرزندی. و گواهی می دهم که محمد این بنده ای است که او را برگزیده، و برانگیخته ای است که او را فرستاده در طول زمانی که پیامبرانی مبعوث نشدند، و در آن مدتی که ملتها در خواب، و در نادانی گسترده بو دند، و در سرکشی قتنه، و اساس از هم گسیخته، و دیده ها کور از دریافت حق، و ستم، سرکشی کرده، و دین نابود شده.

و خداوند قرآن را به سوی او فرو فرستاد که در آن بیان و روشنگری بود، قرآنی عربی و بدون کجی، تا شاید که راه تقوا پیش گیرند. آن را برای مردم بیان کرد و توضیح داد، با دانشی که تشریحش کرد، و دینی که توضیحش داد، و واجباتی که آنها را الزامی ساخت، و کارهایی که برای مردم آشکار نمود و بر ملاکرد، در آنها راهنمایی به رهایی، و نشانهایی به سوی هدایت بود.

پیامبر کا آنچه راکه به او فرستاده شده بود، برای مردم ابلاغ کرد، و مأموریتش را آشکار نمود، و تکلیفش را که بار نبوت بود، به منزل رسانید، و برای رضای پروردگار، صبر پیشه کرد، و در راه او تلاش نمود، و برای امتش خیرخواهی کرد، و آنان را به نجات فراخواند، و تشویق به ذکر کرد، و به راههای هدایت پس از خود رهنمون ساخت، به وسیلهٔ راههای روشن، و انگیزههایی که برای بندگان پایه گذاری نمود، و نشانهایی که آنها را بالا برد، تا پس از او گمراه نشوند، و او به آنان دلسوز و مهربان بود.

وقتی زمانش سپری شد، و دورانش سر آمد، خداوند او راگرفت و به سوی خود برد، و عــمل او مـورد رضـایت خـدا است، و بـهرهاش فـراوان، و جـایگاهش بـا عـظمت. او ﷺ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ وَإِمَامَ الْمُتَّقِينَ صَلَوَاتُ اللهِ عَلَيْهِ، صَاحِبَيْنِ مُؤْتَلِفَيْنِ، يَشْهَدُ كُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا لِصَاحِبِهِ بِالتَّصْدِيقِ. يَنْطِقُ الْإِمَامُ عَنِ اللهِ فِي الْكِتَابِ بِمَا أَوْجَبَ اللهُ فِيهِ عَلَى مِنْهُمَا لِصَاحِبِهِ بِالتَّصْدِيقِ. يَنْطِقُ الْإِمَامُ عَنِ اللهِ فِي الْكِتَابِ بِمَا أَوْجَبَ اللهُ فِيهِ عَلَى الْعِبَادِ مِنْ طَاعَتِهِ، وطَاعَةِ الإِمَامِ وَولايَتِهِ، وَوَاجِبٍ حَقِّهِ، الَّذِي أَرَادَ مِنِ اسْتِكْمَالِ الْعِبادِ مِنْ طَاعَتِهِ، وَالاَحْتِجَاجِ بِحُجَجِهِ، وَالاَسْتِصَاءَةِ بِمنُورِهِ، فِي مَعَادِنِ أَهْلِ وَيَؤْتِهِ، وَمُصْطَفَىٰ أَهْل خِيرَتِهِ.

فَأَوْضَحَ اللهُ تَعَالَىٰ بِأَثِمَّةِ الْهُدَىٰ مِنْ أَهْلِ بَيْتِ نَبِيِّنَا عَنْ دِينِهِ، وَأَبْلَجَ بِهِمْ عَنْ سَبِيلِ مَنَاهِجِهِ، وَفَتَحَ بِهِمْ عَنْ بَاطِنِ يَنَابِيعِ عِلْمِهِ، وَجَعَلَهُمْ مَسَالِكَ لِمَعْرِفَتِهِ، وَمَعَالِمَ لِدِينِهِ، وَحُجَّاباً يَيْنَهُ وَبَيْنَ خَلْقِهِ، وَالْبَابَ الْمُؤَدِّيَ إلَىٰ مَعْرِفَةِ حَقِّهِ، وَ أَطْلَعَهُمْ عَلَى الْمَكْنُونِ مِنْ غَيْبِ سِرُّهِ.

كُلَّمَا مَضَىٰ مِنْهُمْ إِمَامُ، نَصَبَ لِخَلْقِهُ مِنْ عَقِيهِ إِمَاماً رَبِّناً، وَهادِياً نَيُراً، وَإِمَاماً قَيِّماً. يَهْدُونَ بِالْحَقِّ وَبِهِ يَعْدِلُونَ. حُجَجُ اللهِ وَدُعَاتُهُ وَرُعَاتُهُ عَلَىٰ خَلْقِهِ، يَدِينُ بَهَدْيِهِمُ الْعِبَادُ، وَتَسْتَهِلُّ بِنُورِهِمُ الْبِلَادُ. جَعَلَهُمُ اللهُ حَيَاةً لِلْأَنَامِ، وَمَصَابِيحَ لِلظَّلَامِ، وَمَفَاتِيحَ الْعِبَادُ، وَتَسْتَهِلُّ بِنُورِهِمُ الْبِلَادُ. جَعَلَهُمُ اللهُ حَيَاةً لِلْأَنَامِ، وَمَصَابِيحَ لِلظَّلَامِ، وَمَفَاتِيحَ لِلظَّلَامِ، وَمَعَانِيمَ لَهُمْ فِيمَا عُلِمَ، لِلْإِسْلَامِ. وَجَعَلَ نِظَامَ طَاعَتِهِ وَتَمَامَ فَرْضِهِ التَّسْلِيمَ لَهُمْ فِيمَا عُلِمَ، لِللهَلَامِ. وَجَعَلَ نِظَامَ طَاعَتِهِ وَتَمَامَ فَرْضِهِ التَسْلِيمَ لَهُمْ فِيمَا عُلِمَ، وَخَعْلَ عَلَى نِظَامَ طَاعَتِهِ وَتَمَامَ فَرْضِهِ التَّسْلِيمَ لَهُمْ فِيمَا عُلِمَ، وَمَعْلُونَ، وَمَنْعَهُمْ وَالتَّهُمُ عَلَى الْقُولِ بِمَا يَجْهَلُونَ، وَمَنْعَهُمْ وَالرَّذَ إِلَيْهِمْ فِيمَا جُهِلَ، وَحَظُرَ عَلَىٰ غَيْرِهِمُ التَّهَجُّمَ عَلَى الْقُولِ بِمَا يَجْهَلُونَ، وَمَنْعَهُمْ وَالرَّذَ إلَيْهِمْ فِيمَا جُهِلَ، وَحَظُرَ عَلَىٰ غَيْرِهِمُ التَّهَجُّمَ عَلَى الْقُولِ بِمَا يَجْهَلُونَ، وَمَنْعَهُمْ جَحْدَ مَا لَا يَعْلَمُونَ؛ لِمَا أَرَادَ \_ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ \_ مِنِ اسْتِنْقَاذِ مَنْ شَاءَ مِنْ خَلْقِهِ مِنْ مُلَقِمِ اللَّهُمْ وَمَعْشِيّاتِ الْبُهُمِ. وَمَغْشِيًّاتِ الْبُهُمِ. وَصَلَّى اللهُ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَأَهْلِ بَيْتِهِ الْأَخْدِيلِ اللَّهُمِ اللَّهُمِ مَا لِلْهُمْ مَا لَوْجُسَ وَطَهَرَهُمْ تَطْهِيراً.

درگذشت و در میان امتش کتاب خدا و وصیش امیر المؤمنین و پیشوای متفین را -که صلوات خدا بر او -بر جاگذاشت، دو همراه جداناپذیر، که هر یک گواه دیگری است در درستی. امام از جانب خدا، بیان می کند آنچه را که در کتابش واجب کرده بر بندگان، طاعت خودش را و طاعت امام و ولایت او را و حق واجبش را، که از تکمیل دین خود اراده کرده، و آشکار نمودن دستورش را، و احتجاج به حجتهایش را، و پسرتو گسرفتن به نبورش را، در معدنهای بندگان برگزیدهاش، و انتخاب شدگان از بندگان نیکنش.

خداوند با امامان هدایت، از خاندان پیامبر مایک دینش را روشن ساخت، و راهای روشنش را به وسیلهٔ آنها آشکار نمود، و باطن چشمه های علمش را با آنان گشود، و آنها را راهای شناخت خود قرار داد، و نشانهای دینش ساخت، و پرده داران میان خود و خلقش کرد، و دری که منجر به شناخت حق او می شود. و آنان را بر رازهای پوشیده و غیبش مطلع کرد.

هرگاه امامی از آنان در میگذشت، امام دیگری در پی او منصوب می شد، که پیشوایسی آشکار، و هدایتگری روشن، و رهبری نگهدار، که به حق رهنمون می شدند، و به وسیلهٔ آن به حق حکم می نمو دند. حجت های خدا و دعوت کنندگان او، و سر پرستان خلقش. بندگان به وسیلهٔ آنان متدین می شوند، و با نور آنها شهر نور می گیرد. خداوند آنان را مایهٔ حیات مردم و جراغهای تاریکی و کلیدهای سخنوری، و پایههای اسلام قرار داده، و نظام طاعت و تمامیت و اجبش را تسلیم شدن در برابر آنان قرار داد، در آنجایی که معلوم است، و ارجاع کردن به آنان در جایی که نامعلوم است. و ممنوع ساخت پیش دستی کردن دیگران را در اعتقاد به آنچه نمی دانند، و انکار آنچه می دانند، چون خدای تبارک و تعالی خواست دست کسانی از مخلوقاتش را در پیش آمدهای تاریک و مجهولات پوشیده، بگیرد. و درود خدا بر محمد کلی و خاندان نیکش که پلیدی را از آنان برده، و بکلی پاک پاکشان کرده است. ا

کلینی - رحمه الله - بعد از حمد قادر متعال و نعت حضرت پیغمبر کالله و آل، فرموده است: اما بعد، به حقیقت که فهمیدم ای برادر من، آنچه را که شکایت کردی از اصطلاح اهل ایس زمان بر جهالت و یاری کردن یکدیگر و سعی ایشان در آبادانی راههای آن و جدایی ایشان

۱. از آغاز مقدمهٔ مرحوم کلینی تا اینجا، همان گونه که در نوشتهٔ مترجم - رحمه الله - مشاهده میشود، از سوی ایشان، ترجمه نشده است.

أَمَّا بَعْدُ، فَقَد فَهِمْتُ يَا أَخِي مَا شَكَوْتَ مِنِ اصْطِلَاحِ أَهْلِ دَهْرِنَا عَلَى الْجَهَالَةِ، وَتَوَازُرِهِمْ وَسَعْيِهِمْ فِي عِمَارَةِ طُرُقِهَا، وَمُبَايَنَتِهِمُ الْعِلْمَ وَأَهْلَهُ، حَتَّىٰ كَادَ الْعِلْمُ مَعَهُمْ أَنْ يَأْرِزَ كُلُّهُ، وَتَنْقَطِعَ مَوَادُّهُ؛ لِمَا قَدْ رَضُوا أَنْ يَسْتَنِدُوا إِلَى الْجَهْلِ، وَيُـضَيَّعُوا الْـعِلْمَ وَأَهْلَهُ.

وَسَأَلْتُ: هَلْ يَسَعُ النَّاسَ الْمُقَامُ عَلَى الْجَهَالَةِ، وَالتَّدَيُّنُ بِغَيْرٍ عِلْمٍ، إِذْ كَانُوا دَاخِلِينَ فِي الدِّينِ، مُقِرِّينَ بِجَمِيعِ أُمُورِهِ عَلَىٰ جِهَةِ الْاسْتِحْسَانِ وَالنَّشُوءِ عَلَيْهِ، والتَّقْلِيدِ لِلْآبَاءِ وَالْأَسْلَافِ وَالْكُبْرَاءِ، وَالْاتِّكَالِ عَلَىٰ عُقُولِهِمْ فِي دَقِيقِ الْأَشْيَاءِ وَجَلِيلِهَا؟

فَاعْلَمْ يَا أَخِي \_رَحِمَكَ اللهُ \_ أَنَّ اللهَ \_ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ \_ خَلَقَ عِبَادَهُ خِلْقَةً مُنْفُصِلَةً مِنَ الْبَهَائِمِ فِي الْفِطَنِ وَالْعُقُولِ الْمُرَكَّبَةِ فِيهِمْ، مُحْتَمِلَةً لِلْأَمْرِ وَالنَّهْي، وَجَعَلَهُمْ \_ جَلَّ ذِكْرُهُ - صِنْفَيْنِ: صِنْفاً مِنْهُمْ أَهْلَ الصَّحَّةِ وَالسَّلَامَةِ، وَصِنْفاً مِنْهُمْ أَهْلَ الضَّرَرِ وَالرَّمَانَةِ؛ فَخُصَّ أَهْلَ الصِّحَّةِ وَالسَّلَامَةِ بِالْأَمْرِ وَالنَّهِي، يَعْدَ مَا أَكْمَلَ لَهُمْ آلَةَ التَّكْلِيفِ، وَوَضَعَ التَّكْلِيفَ عَنْ أَهْلِ الرَّمَانَةِ وَالصَّرِرِ، إِذْ قَدْ خَلَقَهُمْ خِلْقَةً غَيْرَ مُحْتَمِلَةٍ لِلْأَدَبِ وَالتَّعْلِيمِ، وَجَعَلَ عَزَّ وَجَلَّ سَبَبَ بَقَائِهِمْ أَهْلَ الصُّحَّةِ وَالسَّلَامَةِ، وَجَـعَل بَـقَاءَ أَهْــلِ الصَّحَّةِ وَالسَّلَامَةِ بِالْأَدَبِ وَالتَّعْلِيمِ. فَلَوْ كَانَتِ الْجَهَالَةُ جَائِزَةً لِأَهْلِ الصَّحَّةِ وَالسَّلَامَةِ، لَجَازَ وَضْعُ التَّكْلِيفِ عَنْهُمْ، وَفِي جَوازِ ذَلِكَ بُطْلَانُ الْكُتُبِ وَالرُّسُلِ وَالْآدَابِ، وَفِـي رَفْـع الْكُتُبِ وَالرُّسُلِ وَالْآدَابِ فَسَادُ التَّدْبِيرِ، وَالرُّجُوعُ إِلَىٰ قَوْلِ أَهْلِ الدَّهْرِ؛ فَوَجَبَ فـي عَدْلِ اللهِ ـ عَزَّ وَجَلَّ ـ وَحِكْمَتِهِ أَن يَخُصَّ مَنْ خَلَقَ مِنْ خَلْقِهِ خِلْقَةً مُحْتَمِلَةً لِلْأَشرِ وَالنَّهْيِ بِالْأَمْرِ وَالنَّهْيِ؛ لِنَلَّا يَكُونُوا سَدًى مُهْمَلِينَ؛ وَلِيُعَظِّمُوهُ، وَيُوَحِّدُوهُ، ويُقِرُّوا لَهُ بِالرُّبُوبِيَّةِ؛ وَلِيَعْلَمُوا أَنَّهُ خَالِقُهُمْ وَرَازِقُهُمْ؛ إِذ شَوَاهِدُ رُبُوبِيَّتِهِ دَالَّةٌ ظَاهِرَةٌ، وَحُـجَجُهُ نَيِّرَةٌ وَاضِحَةٌ، وَأَعْلَامُهُ لَائِحَةٌ تَدْعُوهُمْ إِلَىٰ تَوْحِيدِ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ، وَتَشْهَدُ عَلَىٰ أَنْفُسِهَا لِصَانِعِهَا بِالرُّبُوبِيَّةِ وَالْإِلْهِيَّةِ؛ لِمَا فِيهَا مِنْ آثَارِ صُنْعِهِ، وَعَجَائِبِ تَدْبِيرٍهِ، فَـنَدَبَهُمْ إِلَىٰ مَعْرِفَتِهِ؛ لِئَلَّا يُبِيحَ لَهُمْ أَنْ يَجْهَلُوهُ وَيَجْهَلُوا دِينَهُ وَأَحْكَـامَهُ؛ لِأَنَّ الْحَكِيمَ لَا يُسبِيحُ از علم و اهل آن، تا آن که نزدیک است که همهٔ علم با ایشان باطل و ضائع شود و مادهٔ آن منقطع گردد، به جهت رضای ایشان که به سوی جهالت پناه برند و پشت به آن باز دهند و علم و اهل آن را تلف کنند، و سؤال نمودی که آیا مردم را می رسد که بر سر جهالت و دینداری بدون علم بایستند؛ زیرا که ایشان در این دین داخل شدند در حالی که اقرار کنندگان بودند به همهٔ امور آن، به طور استحسان و نشو و نما کردن بر آن، و پیروی کردن پدران و پیشینیان و بزرگان، و اعتماد نمودن بر عقل های ایشان در چیزهای دقیق و بزرگ آن.

پس بدان ای برادر من، خدا تو را رحمت کند که خدای - تبارک و تعالی - بندگان خویش را به نوعی از آفرینش آفریده که از چارپایان جدا شده اند در فیطانت و عقل ها که در ایشان ترکیب کرده، که متحمل امر و نهی او می شوند و خدای علا ذکره - ایشان را دو قسم قرار داده، که یک قسم از ایشان اهل صحت و سلامت اند، و قسم دیگر از ایشان، اهل ضرر و آفت. پس اهل صحت و سلامت را مخصوص گردانیده به امر و نهی، بعداز آن که آلت تکلیف را از برای ایشان کامل ساخته و تکلیف را از اهل ضرو و آفت پر داشته است؛ زیراکه ایشان را به نوعی از آفرینش آفریده که تاب تحمل و بر داشتی ادب، و تعلیم گرفتن ندارند، و خدای - عز و جل اهل صحت و سلامت را سبب سازین ایشان قرار داده، و ماندن اهل صحت و سلامت را به ادب و تعلیم گرفتن گردانیده، پس اگر جهالت رو آمی بود از برای اهل صحت و سلامت، هر آینه روا بود که تکلیف از ایشان برداشته شود، و در جواز ایس بطلان، کتابهای خدا و آینه روا بود که تکلیف از ایشان برداشته شود، و در جواز ایس بطلان، کتابهای خدا و بیغمبران و آداب است و در بر داشتن کتابها و پیغمبران و آداب از میان فساد تدبیر و بازگشت به سوی گفتار اهل دهر لازم می آید.

پس در عدالت و حکمت خدا واجب است که مخصوص گرداند از خلق خویش به امر و نهی، کسانی را که ایشان را خلق کرده به نوعی از خلقت که تاب تحمل امر و نهی داشته باشند، تا آن که مهمل و ضایع و معطل نباشد و او را تعظیم کنند، و به یگانگی او قائل گردند و اقرار کنند از برای او به پروردگاری، و بدانند که آن جناب خالق و رازق ایشان است؛ زیرا که گواهان پروردگاری او رهبران هویدا و حجتهای آن نورانی و روشن و نشانهای آن پیداست که ایشان را به سوی توحید خدای عزوجل میخواند، و بر خویشتن از برای صانعشان به پروردگاری و خدایی گواهی می دهند، به جهت آنچه در آنهاست از آثار صنعت و عجائب تدبیر آن حضرت. پس ایشان را به سوی معرفت خویش خوانده تا از برای ایشان مباح

فَأَحَقُّ مَا اقْتَبَسَهُ الْعَاقِلُ، وَالْتَعَسَهُ الْمُتَذَيِّرُ الْفَطِئِ، وَسَعَىٰ لَهُ الْـمُوفَّقُ الْـمُصِيبُ، الْعِلْمُ بِالدِّينِ، وَمعرِفَةُ مَا اسْتَعْبَدَ اللهُ بِهِ خَلْقَهُ مِنْ تَوْحِيدِهِ، وَشَرَائِعِهِ وَأَحْكَامِهِ، وَأَمْرِهِ الْعِلْمُ بِالدِّينِ، وَمعرِفَةُ مَا اسْتَعْبَدَ اللهُ بِهِ خَلْقَهُ مِنْ تَوْحِيدِهِ، وَشَرَائِعِهِ وَأَحْكَامِهِ، وَأَمْرِهِ وَنَهُمِهِ، وَزَوَاجِرِهِ وَآدَابِهِ؛ إِذْ كَانَتِ الْحُجَّةُ ثَابِتَةً، وَالتَّكْلِيفُ لَازِماً، وَالْـعُمْرُ يَسِيراً، وَالتَّسُويفُ غَيْرَ مَقْبُولِ.

وَالشَّرْطُ مِنَ اللهِ ـ جَلَّ ذِكْرُهُ ـ فيمَا اسْتَعْبَدَ بِهِ خَلْقَهُ أَنْ يُؤَدُّوا جَمِيعَ فَرَائِضِهِ بِعِلْمٍ
وَيَقِينٍ وَبَصِيرَةٍ؛ لِيَكُونَ الْمُؤَدِّي لَهَا مَحْمُوداً عِنْدَ رَبِّهِ، مُسْتَوْجِباً لِثَوَابِهِ وَعَظِيمٍ جَزَائِهِ؛
لِأَنَّ الَّذِي يُؤَدِّي بِغَيْرٍ عِلْمٍ وَبَصِيرَةٍ لَايَدْرِي مَا يُؤدِّي، وَلَا يَدُرِي إِلَىٰ مَنْ يُؤَدِّي، وَإِذا لِأَنَّ الْمُصَدِّقَ لَا يَكُونُ مُصَدِّقاً كَانَ جَاهِلاً، لَم يَكُنْ عَلَىٰ ثِقَةٍ مِمَّا أَدّىٰ، وَلَا مُصَدِّقاً؛ لِأَنَّ الْمُصَدِّق لَا يَكُونُ مُصَدِّقاً كَانَ جَاهِلاً، لَم يَكُنْ عَلَىٰ ثِقَةٍ مِمَّا أَدَىٰ، وَلَا مُصَدِّقاً؛ لِأَنَّ الْمُصَدِّق لَا يَكُونُ مُصَدِّقاً عَلَىٰ يَكُونُ مَن يَكُونَ عَلَىٰ يَكُونُ لَهُ مِن عَيْرٍ شَكَّ وَلَا شُبْهَةٍ؛ لأَنَّ الشَّاكَ لَا يَكُونُ لَهُ مِن الْعَالِمِ الْمُسْتَيْقِنِ، وَقَدْ قَالَ اللهُ الرَّغْبَةِ وَالرَّهْبَةِ وَالرَّهُ فَهُوعِ وَالتَّقَرُّبِ مِثْلُ مَا يَكُونُ مِن الْعَالِمِ الْمُسْتَيْقِنِ، وَقَدْ قَالَ اللهُ الرَّغْبَةِ وَالرَّهْبَةِ وَالرَّهْبَةِ وَالرَّهُونَ وَالرَّهُ وَلَا شَا يَكُونُ مِن الْعَالِمِ الْمُسْتَيْقِنِ، وَقَدْ قَالَ اللهُ

نگرداند که به او و به دین و احکامش جاهل باشند؛ زیراکه حکیم، جهل مردم به خویش و الكار دين خويش را روا نمي دارد. بس فرمود . جلَّ ثناؤه ـ كه: ﴿ أَلَمْ يُؤْخَذُ عَلَيْهِم مِّيثَقُ ٱلْكِتَبِ أَن لَّايَقُولُواْ عَلَى اللهِ إِلَّا ٱلْحَقُّ﴾ ' و فرموده: ﴿بَلْ كَذَّبُواْ بِمَا لَـمْ يُحِيطُواْ بِعِلْمِهِ﴾ ``. بس اهـل صحت و سلامت، محصور شدند به امر و نهي و مأمور شدند به گفتار حق، و ايشان را رخصت نداد در ایستادن برجهل، و ایشان را امر فرمود به سؤال کردن و طلب دانش در دین نمودن، و فرمود: ﴿ فَلَوْلَا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةٍ مِّنْهُمْ طَآئِفَةً لِّيتَفَقَّهُواْ فِي ٱلدِّين وَلِيُنذِرُواْ قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُواْ إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحْذَرُونَ ﴾ ". و فرموده است: ﴿فَسْئُواْ أَهْلَ الذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَاتَعْلَمُونَ ﴾ ". بس اگر اهل صلحت و سلامت را مىرسيدكه ايستادگي بر سر جهل داشته باشند، هر آينه ايشان را امر بـه ســؤال نمی فرمود، و احتیاجی به سوی فرستادن پیغمبران باکتابها و آداب نبود. و در این هنگام به منزلهٔ چهارپایان بودند و با اهل ضرر و آفت فرقی نداشتند، و اگر چنین میبودند، یک چشم بر هم زدن باقی نمیماندند، و چون بقای ایشان جائز نبود مگر به ادب و تعلیم گرفتن، ثابت شد آنکه چاره نیست از برای هر که حلقتش درست و آلت تکلیفش تمام باشد، از کسی که مؤدب و دلیل و مشیر و آمر و ناهی از او پاشد. و ناجار است از ادب و تعلیم و سؤال و مسئلت. پس سزاوار تر چیزی که عاقل، آن را اقتباس کند و شخص دیندار صاحب فکر زیرک، آن را طلبد و صاحب توفيق به صواب رسيده به جهت أن كوشش نمايد، علم به دين و معرفت أن چیری است که خدا خلق خویش را به آن طلب عبادت و بندگی نموده، از: توحید و شرائع احكام و امر و نهي و زواجر و آداب او؛ زيراكه حجت ثابت است و تكليف لازم و عمر اندك و تأخير كردن مقبول نيست، و خداي ـ جل ذكره ـ شرط فرموده در آنچه خلق خـ ود را بـ ه آن خواهش پرستش نموده آنکه: همهٔ واجبات او را با علم و یقین و بصیرت به جما آورنـد تـا آنکه آنها را به جا می آورد در نزد پروردگارش ستوده و محمود باشد، و مستوجب ثواب و جزای بزرگ گردد؛ زیرا آنکه چیزی را به جا می آورد بدون علم و بصیرت، نمی دانـد کـه چه به جامی آورد و آن را از برای که به جامی آورد. و هرگاه جاهل باشد اعتمادی بر آنچه آن را به جا آورده، ندارد و صاحب تصديق نيست؛ زيراكه مصدق، مصدق نمي باشد تا عارف باشد به آنچه به آن تصدیق نموده است؛ چه صاحب شک را رغبت و خوف و رهبت و

۲. يونس، ۳۹.

۱. اعراف، ۱۶۹.

۴. نحل، ۴۳.

۳. تویه، ۱۲۲.

عَزَّ وَجَلَّ: ﴿إِلَّا مَن شَهِدَ بِالْحَقِّ وَهُمْ يَـعْلَمُونَ﴾ فَصَارَتِ الشَّـهَادَةُ مَـقْبُولَةً لِـعِلَّةِ الْـعِلْمِ بِالشَّهَادَةِ، وَلَوْ لَا الْعِلْمُ بِالشَّهَادَةِ، لَمْ تَكُنِ الشَّهَادَةُ مَقْبُولَةً.

وَالْأَمْرُ فِي الشَّاكَ المُؤَدِّي بِغَيْرِ عِلْمٍ وَبَصِيرَة \_ إِلَى اللهِ جَلَّ ذِكْرُهُ، إِنْ شَاءَ تَطَوَّلَ عَلَيْهِ، فَقَبِلَ عَمَلَهُ، وَإِنْ شَاءَ رَدَّ عَلَيْهِ؛ لأَنَّ الشَّرْطَ عَلَيْهِ مِنَ اللهِ أَنْ يُؤدِّي الْمَفْرُوضَ عِلَيْهِ، فَقَبِلَ عَمَلَهُ، وَإِنْ شَاءَ رَدَّ عَلَيْهِ؛ لأَنَّ الشَّرْطَ عَلَيْهِ مِنَ اللهِ أَنْ يُودِي الْمَفْرُوضَ بِعِلْمٍ وَبَصِيرَةٍ وَيَقِينٍ؛ كَيْ لا يَكُونَ مِمَّنْ وَصَفَهُ اللهُ، فَقَالَ تَبارَكَ وَتَعَالَىٰ: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ عِلْمٍ وَبَعِيْمٍ عَلَىٰ حَرْفٍ فَإِنْ أَصَابَهُ خَيْرٌ اَطْمَأَنَّ بِهِ وَإِنْ أَصَابَتُهُ فِيثْنَةُ انقَلَبَ عَلَىٰ وَجْهِهِ خَسِرَ مَن يَعْبُدُ اللّهَ عَلَىٰ حَرْفٍ فَإِنْ أَصَابَهُ خَيْرٌ اَطْمَأَنَّ بِهِ وَإِنْ أَصَابَتُهُ فِيثَنَةُ انقَلَبَ عَلَىٰ وَجْهِهِ خَسِرَ مَن يَعْبُدُ اللّهُ عَلَىٰ حَرْفٍ فَإِنْ أَصَابَهُ خَيْرٌ اَطْمَأَنَّ بِهِ وَإِنْ أَصَابَتُهُ فِيثَنَةُ انقَلَبَ عَلَىٰ وَجْهِهِ خَسِرَ اللّهُ عَلَىٰ حَرْفٍ فَإِنْ أَصَابَهُ خَيْرٌ اَطْمَأَنَّ بِهِ وَإِنْ أَصَابَتُهُ فِيثَنَةً انقَلَبَ عَلَىٰ وَجْهِهِ خَسِرَ اللّهُ عَلَىٰ حَرْفٍ فَإِنْ أَصَابَهُ خَيْرٌ اللّهُ عَلَىٰ وَجُهِ فِي اللّهُ عَلَىٰ وَالْأَيْقِ وَالْأَجْرَةُ ذَلِكُ هُو الْشَاهِ وَلَا يَقِينٍ.

وَقَدْ قَالَ الْعَالِمُ ﴾ : «مَنْ دَخَلَ فِي الْإِيمَانِ بِعِلْمٍ، ثَبَتَ فِيهِ، وَنَفَعَهُ إِسمَانُهُ، وَمَـن دَخَلَ فِيهِ بِغَيرِ عِلْم، خَرَجَ مِنْهُ كَمَا ذَخَلَ فِيهِ».

وَقَالَ ﴾ : «مَنْ أَخَذَ دِينَهُ مِنْ كِئَابِ اللهِ وَسُنَّةٍ نَبِيِّهِ عَصَلَوَاتِ اللهِ عَلَيْهِ وَآلِهِ \_ زَالَتِ الْجِبَالُ قَبْلَ أَنْ يَزُولَ، وَمَنْ أَخَذَ دِينَهُ مِنْ أَفْوَاهِ الرِّجَالِ، رَدَّتُهُ الرِّجَالُ».

وَقَالَ ﷺ: «مَنْ لَمْ يَعْرِفْ أَمْرَنَا مِنَ الْقُرْآنِ، لَمْ يَتَنَكَّبِ الْفِتَنَ».

وَلِهٰذِهِ الْعِلَّةِ انْبَثَقَتْ عَلَىٰ أَهْلِ دَهْرِنَا بُتُوقَ هٰذِهِ الْأَدْيَانِ الْفَاسِدَةِ، وَالْمَذَاهِبِ اللهُ شَتَشْنَعَةِ، الَّتِي قَدِ اسْتَوْفَتْ شَرَائِطَ الْكُفْرِ وَالشَّرْكِ كُلَّهَا، وَذٰلِكَ بِتَوفِيقِ اللهِ تَعالَىٰ وَخِذْلَانِهِ، فَمَنْ أَرَادَ اللهُ تَوْفِيقَهُ وَأَنْ يَكُونَ إِيمَانُهُ ثَابِتاً مُسْتَقِرًا، سَبَّبَ لَهُ الْأَسْبَابِ اللهِ وَسُنَّةِ نَبِيّهِ \_ صَلَوَاتُ اللهِ عَلَيهِ وَآلِهِ \_ بِعِلْمِ اللهِ يَعْدِيهِ إِلَىٰ أَنْ يَأْخُذَ دِينَهُ مِنْ كِتَابِ اللهِ وَسُنَّةِ نَبِيّهِ \_ صَلَوَاتُ اللهِ عَلَيهِ وَآلِهِ \_ بِعِلْمٍ وَيَقِينٍ وَبَصِيرَةٍ، فَذَاكَ أَثْبَتُ فِي دِينِهِ مِنَ الْجِبَالِ الرَّوَاسِي. وَمَنْ أَرَادَ اللهُ خِذْلَانَهُ وَأَنْ يَكُونَ دِينَهُ مُعَاراً مُسْتَوْدَعاً \_ نَعُوذُ بِاللهِ مِنْ أَسَبَابَ اللهُ مَنْ الْمَشِيئَةِ، إِنْ شَاءَ الله \_ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ \_ أَتَمَّ وَاللّهِ عِلْمٍ وَبَصِيرَةٍ، فَذَاكَ فِي الْمَشِيئَةِ، إِنْ شَاءَ الله \_ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ \_ أَتَمَّ وَالتَقْلِيدِ وَالتَّقُولِيلِ مِنْ غَيْرٍ عِلْمٍ وَبَصِيرَةٍ، فَذَاكَ فِي الْمَشِيئَةِ، إِنْ شَاءَ الله \_ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ \_ أَتَمَّ وَالتَقْلِيدِ وَالْتَالُولِ مِنْ غَيْرٍ عِلْمٍ وَبَصِيرَةٍ، فَذَاكَ فِي الْمَشِيئَةِ، إِنْ شَاءَ الله \_ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ \_ أَتَمَ

خضوع و خشوع و تقربی که عالم صاحب یقین دارد، نمی باشد. و خدای -عزّ و جلّ -فرموده است: ﴿إِلَّا مَن شَهِدَ بِالْحَقِّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ أ، يعنی: مگر آنان که شهادت داده اند به حق، و ایشان می دانند آن را که به زبان شهادت داده اند (به این که شهادت ایشان از روی علم و یقین بوده باشد، نه به محض قول).

پس شهادت مقبول نبود، و امر در شخص شک دار که فعل را به جامی آورد بدون علم و بصیرت، شهادت، مقبول نبود، و امر در شخص شک دار که فعل را به جامی آورد بدون علم و بصیرت، واگذاشته است به صلاح خدای حل ذکره - اگر خواهد بر او تفضّل می کند و عمل او را قبول می فرماید، و اگر خواهد آن را بر او ردّ می کند؛ زیراکه بر وی شرط شده است از جانب خدا که و اجب را با علم و بصیرت و یقین به جا آورد تا نباشد از آنان که خدا ایشان را وصف نموده و فرموده - تبارک و تعالی - فروی آلناس من یَغبُدُ آلله عَلَیٰ حَرْف فَإِنْ أَصَابَهُ خَیدٌ أَطْمَأَنُ بِهِ وَإِنْ أَصَابَهُ فَیدُرُ أَسْفَانُ بِهُ وَاِنْ أَصَابَهُ فَیدُر أَسْفَانُ الله مُنْ وَبِهِ خَسِرَ الدُّنیٰ وَ الاَّمْنِ وَ بِهِ حَمِینَ رَاه بیرون رفتنش از آن بدون علم و یقین دین داخل شده بود بدون علم و یقین، و به حمین راه بیرون رفتنش از آن بدون علم و یقین گر دید. و حضرت امام موسی کاظم یا فرمود که: «هر که در ایمان داخل شود با علم به آن، و در گر دید. و حضرت امام موسی کاظم یا فرمود که: «هر که در ایمان داخل شود با علم به آن، و در چنانچه در آن داخل شده است». و آن حضرت یا فرمود: «هر که دین خویش را از کتاب خدا و سنت پیغمبرش فراگیرد، کوه ها زائل می شوند پیش از آن که او زایل گر دد. و هر که دین خود را از دهان مردان بگیرد، آن مردها او را از دین برگردانند». و فرمود: «هر که امر ما را از قرآن داخل دان نوتنه ها دور نباشد و ایمن نگردد».

و به همین علت، جاری شده بر مردم این زمان، شکافهای سیل این دیسنهای فاسد و مذهبهای شنیع که همهٔ شرایط کفر و شرک را فراگرفته است و ایس به واسطهٔ توفیق و خذلان و واگذاشتن خدا است. پس آن که خدا توفیق او را خواهد و خواهد که ایمانش ثابت و مستقر باشد، آماده گرداند از برای او اسبابی چند که او را برسانند به سوی این که دین خود را از کتاب خدا و سنت پیغمبرش مسلوات الله علیه و آله مفراگیرد با علم و یقین و بصیرت. و چنین کسی در دین خویش ثابتتر است از کوههای استوار. و هر که خدا خواهد که او را

إِيمَانَهُ، وَإِنْ شَاءَ، سَلَبَهُ إِيَّاهُ، وَلَا يُؤْمَنُ عَلَيْهِ أَنْ يُصْبِحَ مُؤْمِناً وَيُمْسِيَ كَافِراً، أَو يُمْسِي مُؤْمِناً وَيُصْبِحَ كَافِراً؛ لِأَنَّهُ كُلَّمَا رَأَىٰ كَبِيراً مِن الْكُبَرَاءِ، مَالَ مَعَهُ، وَكُلَّمَا رَأَىٰ شَيْئاً اسْتَحْسَنَ ظَاهِرَهُ، قَبِلَهُ؛ وَقَدْ قَالَ الْعَالِمُ عِنْ : «إِنَّ اللهَ \_عَزَّ وَجَلَّ \_ خَلَقَ النَّبِيِّينَ عَلَى السَّتَحْسَنَ ظَاهِرَهُ، قَبِلَهُ؛ وَقَدْ قَالَ الْعَالِمُ عِنْ : «إِنَّ اللهَ \_عَزَّ وَجَلَّ \_ خَلَقَ النَّبِيِّينَ عَلَى السَّتَحْسَنَ ظَاهِرَهُ، قَبِلَهُ؛ وَقَدْ قَالَ الْعَالِمُ عِنْ : «إِنَّ اللهَ \_عَلَى الْوَصِيَّةِ، فَلَا يَكُونُونَ إِلَّا أَنْبِيَاءَ، وَخَلَقَ الأَوْصِيَاءَ عَلَى الْوَصِيَّةِ، وَلَا يَكُونُونَ إِلَّا أَنْبِيَاءَ، وَخَلَقَ الثَّوْمِياءَ عَلَى السَّهُمُ إِيَّاهُ»، قالَ: «وَفِيهِمْ أُوصِيَاءَ، وَأَعَارَ قَوْمًا إِيمَانَاً، فَإِنْ شَاءَ تَشَمَهُ لَهُمْ، وإِنْ شَاءَ سَلَبَهُمْ إِيَّاهُ»، قالَ: «وَفِيهِمْ جَرَىٰ قَوْلُهُ تَعَالَىٰ: ﴿ فَمُسْتَقَرِّ وَمُسْتَوْدَعُ ﴾».

وَذَكَرْتَ أَنَّ أُمُوراً قَدْ أَشْكَلَتْ عَلَيْكَ، لَاتَعْرِفُ حَقَائِقَهَا؛ لِاخْتِلَافِ الرِّوَايَةِ فِيهَا، وَأَنَّكَ تَعْلَمُ أَنَّ اخْتِلَافَ الرِّوايَـةِ فِـيهَا لِإِخْـتِلَافِ عِـلَلِهَا وَأَسْبَابِهَا، وَأَنَّكَ لَا تَـجِدُ بِحَضْرَتِكَ مَنْ تُذَاكِرُهُ وَتُفَاوِضُهُ مِمَنْ نَثِقُ بِعِلْمِهِ فِيهَا.

وَقُلْتَ: إِنَّكَ تُحِبُّ أَنْ يَكُونَ عِنْهَا لَهُ كِتَابِ كَانِي يُجْمَعُ فِيهِ مِنْ جَمِيعِ فُنُونِ عِـلْمِ الدِّينِ، مَايَكْتَفِي بِهِ الْمُتَعَلِّمُ، وَيَرْجِعُ إِلَيْهِ الْمُسْتَرْشِدُ، وَيَأْخُذُ مِنْهُ مَنْ يُرِيدُ عِلْمَ الدِّينِ وَالْعَمَلَ بِهِ بِالْآثارِ الصَّحِيحَةِ عَنِ الصَّادِقِينَ عِيثَ وَالسُّنَنِ الْقَائِمَةِ الَّتِي عَلَيْهَا الْعَمَلُ، وَبِهَا يُؤَدَّىٰ فَرْضُ اللهِ - عَزَّ وَجَلَّ - وَسُنَّةُ نَبِيْهِ عَلَيْهُ. واگذارد و دینش عاریه و امانت باشد (که چند روزی به رسم امانت به او داده باشند). پناه می بریم به خدا از آن \_آماده گرداند از برای او اسباب استحسان که به عقل سخیف خود عمل کند، و آنچه را که خود خوب و بد داند، پیروی نماید و اسباب تقلید کردن و تأویل نمودن بدون علم و بصیرت از برایش مهیا سازد، و امر چنین کسی در مشیت و خواست خدا است، اگر خدای تبارك و تعالی خواهد ایمان او را کامل و تمام می گرداند (به این که او را توفیق رفتن در راه نجات عطا می فرماید). و اگر خواهد آن را از او می رباید. و بر او ایمن نمی توان بود از آن که صبح کند و مؤمن باشد و شام کند و کافر باشد، یا شام کند و مؤمن باشد و صبح کند و گفر باشد؛ زیراکه در هر زمان که بزرگی از بزرگان را می بیند با او میل می کند و او را پیروی و فرمان بر داری می نماید، و هر وقت که چیزی را می بیند که ظاهرش را نیکو می شمارد، آن را قبول می کند، یا آن که آن چیز او را می گرداند.

و مذکور ساختی که اموری چند بر تو مشکل شده است که حقیقت آنها را نمی شناسی، به جهت اختلاف روایت در آنها، و این که تو می دانی که اختلاف روایت در آنها به جهت اختلاف علتها و اسباب آنهاست، و این که در نزد خویش کسی را نمی یابی که با او مذاکره و مباحثه نمایی از آنان که و ثوق و اعتماد بر ایشان داری. و گفتی که دوست می داری که در نزد تو کتابی باشد کافی، که جمع کند از همهٔ انواع علم و دین، آنچه را که متعلم، به آن اکتفا نماید، و هر که طالب ارشاد است، به سوی آن رجوع کند، و هر که اراده دانستن دین و عمل به آن داشته باشد، از آن فراگیر د به آثار صحیحه از صادقین که اثمه هدایند هی و سنتها که بر پایند و دوام دارند تا روز قیامت، و و اجب است که عمل بر مضمون آنها باشد و به آنها و جوب خدای عروجل و آنچه از طریقهٔ پیغمبرش گرشی معلوم گردیده به جا آور ده می شود.

۱. انعام، ۹۸.

وَقُلْتَ: لَوْ كَانَ ذَٰلِكَ، رَجَوْتُ أَنْ يَكُونَ ذَٰلِكَ سَبَباً يَـتَدَارَكُ اللهُ تَـعَالَىٰ بِـمَعُونَتِهِ وَتَوْفِيقِهِ إِخْوَانَنَا وَأَهْلَ مِلَّتِنَا، وَيُقْبِلُ بِهِمْ إِلَىٰ مَرَاشِدِهِمْ.

فَاعْلَمْ يَا أَخِي \_ أَرْشَدَكَ اللهُ \_ أَنَّهُ لَا يَسَعُ أَحَداً تَمْيِيزُ شَيْءٍ مِمَّا اخْتَلَفَتِ الرِّوَايَةُ فِيهِ عَنِ الْعُلَمَاءِ ﷺ بِرَأْيِهِ، إِلَّا عَلَىٰ مَا أَطْلَقَهُ الْعَالِمُ ﷺ بِقَوْلِهِ: «اِعْرِضُوهَا عَلَىٰ كِتَابِ اللهِ، فَمَا وَافَقَ كِتَابَ اللهِ \_ عَزَّوَجَلَّ \_ فَخُذُوهُ، وَمَا خَالَفَ كِتَابِ اللهِ فرُدُّوهُ».

وَقَوْلِهِ ﷺ : «دَعُوا مَا وَافَقَ القَوْمَ ؛ فَإِنَّ الرُّشَدَ فِي خِلَافِهِمْ».

وَقَوْلِهِ ﷺ: «خُذُوا بِالْمُجْمَعِ عَلَيْهِ؛ فَإِنَّ الْمُجْمَعَ عَلَيْهِ لَارَيْبَ فِيهِ».

وَنَحْنُ لَا نَعْرِفُ مِنْ جَمِيعِ ذَلِكَ إِلَّا أَقَلَّهُ، وَلَا نَجِدُ شَيْناً أَحْوَطَ وَلَا أَوْسَعَ مِنْ رَدِّ عِلْمِ ذَلِكَ كُلِّهِ إِلَى الْعَالِمِ ﷺ، وَقَبُولٍ مَا وَشَعَ مِنَ الْأَمْرِ فِيهِ بِقَوْلِهِ ﷺ: «بِأَيِّمَا أَخَذْتُمْ مِنْ بَابِ التَّسْلِيمِ وَسِعَكُمْ».

وَقَدْ يَشَرَ اللهُ \_ وَلَه الْحَمْدُ \_ تَأْلِيفَ مَا سَأَلُتَ، وَأَرْجُو أَنْ يَكُونَ بِحَيْثُ تَوَخَيْتَ، فَمَهْمَا كَانَ فِيهِ مِنْ تَقْصِيرٍ فَلَمْ تُقَصِّرْ نِيَّتُنَا فِي إِهْدَاءِ النَّصِيحَةِ؛ إِذْ كَانَتْ وَاجِسِبَةً لِإِخْوَانِنَا وَأَهْلِ مِلَّتِنَا، مَعَ مَا رَجَوْنَا أَنْ نَكُونَ مُشَارِكِينَ لِكُلِّ مَنِ اقْتَبَسَ مِنْهُ، وَعَمِلَ لِإِخْوَانِنَا وَأَهْلِ مِلَّتِنَا، مَعَ مَا رَجَوْنَا أَنْ نَكُونَ مُشَارِكِينَ لِكُلِّ مَنِ اقْتَبَسَ مِنْهُ، وَعَمِلَ بِإِخْوَانِنَا وَأَهْلِ مِلَّتِنَا، مَعَ مَا رَجَوْنَا أَنْ نَكُونَ مُشَارِكِينَ لِكُلِّ مَنِ اقْتَبَسَ مِنْهُ، وَعَمِلَ بِمَا فِيهِ فِي دَهْرِنَا هَذَا، وَفِي غَابِرِهِ إِلَى انْقِضَاءِ الدُّنْيَا؛ إِذِ الرَّبُّ \_ عَزَوجَلً \_ وَاحِدُ، وَالشَّرِيعَةُ وَالرَّسُولُ مُحَمَّدُ خَاتَمُ النَّبِيِّينَ \_ صَلَوَاتُ اللهِ وَسَلَامُهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ \_ وَاحِدُ، وَالشَّرِيعَةُ وَالرَّسُولُ مُحَمَّدُ خَاتَمُ النَّبِيِّينَ \_ صَلَوَاتُ اللهِ وَسَلَامُهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ \_ وَاحِدُ، وَالشَّرِيعَةُ وَالرَّسُولُ مُحَمَّدُ خَاتَمُ النَّبِيِّينَ \_ صَلَوَاتُ اللهِ وَسَلَامُهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ \_ وَاحِدُ، وَالشَّرِيعَةُ وَالرَّسُولُ مُحَمَّدُ خَاتَمُ النَّبِيِّينَ \_ صَلَواتُ اللهِ عَرَامُ إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيَامَةِ.

وَوَسَّعْنَا قَلِيلاً كِتَابَ الْحُجَّةِ وَإِنْ لَمْ نُكَمِّلْهُ عَلَى اسْتِحْقَاقِهِ؛ لِآنًا كَرِهْنَا أَنْ نَبْخَسَ حُظُوظَهُ كُلَّهَا. وگفتی: اگر چنین کتابی موجود باشد، امیدواری که سببی باشد که خدا به یاری و توفیق خویش آنچه راکه از برادران و اهل ملت ما فوت شده، تدارک نماید و تلافی فرماید، و ایشان را بر این بدارد که رو به راه راست آورند.

پس بدان ای برادر من، خدا تو را به حق رهنمایی کند که کسی را ممکن نیست تمییز چیزی از آنچه روایت از علما، که اثمه اند این مختلف باشد و نمی تواند که برای خود حق و باطل آن را از هم جدا کند، مگر بنا بر آنچه حضرت امام موسی کاظم این آن را اطلاق فرموده در فرموده خویش که: «آنها را بر کتاب خدا عرض کنید، پس آنچه با کتاب خدای عزوجل موافقت دارد، آن را بگیرید و آنچه با کتاب خدا مخالفت داشته باشد، آن را رد کنید». و در فرمودهٔ آن حضرت که: «آنچه را که با مخالفان موافقت دارد، واگذارید که راه راست در مخالفت ایشان است». و در فرمودهٔ آن جناب که: «آنچه اجماع و اتفاق بر آن شده، آن را بگیرید؛ زیرا که آنچه اجماع بر آن شده، شکی در آن نیست». و ما نمی شناسیم از همهٔ اینها، مگر کم تری از آن را و نمی بابیم چیزی را که احتیاطش بیشتر و وسیع تر باشد از رد علم همهٔ اینها، اینها به سوی آن حضرت، و قبول امری که در آین باب و سعت داده در فرمودهٔ خویش که: «هر یک را که بگیرید از باب تسلیم و انقیاد، شما را می رسد و جانز است».

و خدا میسر گردانید تألیف آنچه راگه خوآستی و او راست حمد و ستایش. و امید دارم که این مؤلّف، چنان باشد که قصد نمودی. پس هر تقصیر و کو تاهی که در آن رفته باشد، ما را معذور دار؛ زیراکه قصد ما در هدیه دادن خیرخواهی، کو تاهی نکرد؛ چه خیرخواهی از برای برادران و اهل ملت ما، واجب است با آن که امیدواریم که شریک باشیم با هر که از این کتاب نور علم را فراگیرد، و از آن فائده به او رسد و به آنچه در آن است عمل کند، در این روزگار و روزگار آینده تا دنیا تمام شود؛ زیرا که پروردگار عزّوجل یکی است، و رسول او که محمد خاتم پبغمبران است تالی یکی، و شریعت یکی، و حلال محمد، حلال و حرام او، حرام است تا روز قیامت. و کتاب حجت را اندکی بسط و و سعت دادیم، اگر چه آن را بر اندازه استحقاقی که دارد، تمام نکر دیم؛ زیرا که ناخوش داشتیم که همه بهرهٔ آن راکم و ناقص گردانیم، و امید دارم که خدای عزّوجل امضا و اجرای نیت آنچه را که مقدم داشتیم، آسان گرداند، که اگر آجل به تأخیر افتد، کتابی را که از آن واسع تر و کامل تر باشد، تصنیف خواهیم کرد که در آن به همه حقوق آن نیک و فا نماییم؛ اگر خدای تعالی خواهد. و به استعانت اوست گردیدن از

وَأَرْجُو أَنْ يُسَهِّلَ اللهُ ـ عَزَّوجَلَّ ـ إِمْضَاءَ مَا قَدَّمْنَا مِنَ النَّيَّةِ، إِنْ تَأْخَّـرَ الأَجَـلُ صَنَّفْنَا كِتَاباً أَوْسَعَ وَأَكْمَلَ مِنْهُ، نُوفِيهِ حُقُوقَهُ كُلَّهَا إِنْ شَاءَ اللهُ تَـعَالَىٰ، وَبِهِ الْـحَوْلُ وَالْقُوَّةُ، وَإِلَيْهِ الرَّغْبَةُ فِي الزِّيَادَةِ فِي الْمَعُونَةِ وَالتَّوْفِيقِ. وَالطَّلَاةُ عَلَىٰ سَيِّدِنَا مُحَمَّدٍ النَّبِيِّ وَآلِهِ الطَّاهِرِينَ الْأَخْيَارِ.

وَأَوَّلُ مَا أَبْتَدِئَ بِهِ وَأَفْتَتِحُ بِهِ كِتَابِي هٰذَا كِتَابُ الْعَقْلِ وَفَـضَائِلِ الْـعِلْمِ، وَارْتِـفَاعِ دَرَجَةِ أَهْلِهِ، وَعُلُوّ قَدْرِهِمْ، وَنَقْصِ الْجَهْلِ، وَخَسَاسَةِ أَهْلِهِ، وَسُقُوطٍ مَنْزِلَتِهِمْ؛ إِذْ كَانَ الْعَقْلُ هُوَ الْقُطْبَ الَّذِي عَلَيْهِ الْمَدَارُ، وَبِهِ يُحْتَبُحُ، وَلَهُ الثَّوَابُ، وَعَسليْهِ الْـعِقَابُ، وَاللهُ الْعَقْلُ هُوَ الْقُطْبَ الَّذِي عَلَيْهِ الْمَدَارُ، وَبِهِ يُحْتَبُحُ، وَلَهُ الثَّوَابُ، وَعَسليْهِ الْعِقَابُ، وَاللهُ الْمُوفَقُقُ. اللهُوفَقُقُ.



معصیت و توانایی بر طاعت، و به سوی اوست رغبت در زیادتی یاری کردن و توفیق دادن و رحمت خدا بر آقای ما محمد که پیغمبر اوست و آل او که پاکیزگان و پاکان و نیکوکارانند.

اول چیزی که با آن آغاز می کنم و این کتاب خویش را با آن می گشایم، کتاب عقل است و فضائل علم و بلندی درجهٔ اهل آن و بزرگواری قدر ایشان، و نقصان جهل و ناکس بودن اهل آن، و سقوط منزلهٔ ایشان؛ زیرا که عقل، چون قطب است که مدار تکلیف بر آن است. و به عقل استدلال می توان کرد، و به آن حجت بر خصم می توان آورد، و ثواب از برای او و عقاب و بازخواست بر او خواهد بود.



۱. و قطب میخی است که آسیا بر دور آن میگردد و مهتر و سبهسالار را نیز قطب گویند. (مترجم)



- "

(۱) کتاب عقل و جهل



## کتاب عقل و جهل

۱/ ۱. خبر داد ما را ابوجعفر محمد بن یعقوب و گفت: حدیث کردند مرا چند نفر از اصحاب ماکه از ایشان است محمد بن یحیی عظار، از احمد بن محمد، از حسن بن محبوب، از علاء بن رزین، از محمد بن مسلم، از امام محمد باقر هی که فرمود که: «چون خدا عقل را آفرید، با او سخن نمود (یا از او خواست که سخن گوید)، بعد از آن فرمود که: «چون خدا عقل را متوجه شو به سوی آنچه رو به آن توان آورود چون طاعتها و مقامات عالیه و درجات رفیعه. متوجه شو به سوی آنچه رو به آن توان آورود بخن طاعتها و مقامات عالیه و درجات رفیعه. بنابر قولی)، عقل قبول کرد و رو آورد. بعد آز آن فرمود که: پشت کن (یعنی: رو بگردان از آنچه رو به آن نباید آورد؛ چون معصیتها و مقامات پست و درجات خسیسه. چنانکه بعضی گفته اند). آن را نیز قبول نمود و پشت گردانید. پس خدای تعالی فرمود: به عزت (یا غلبه خویش بر همهٔ ممکنات)، و بزرگواریی که دارم، سوگند یاد می نمایم که هیچ آفریده را نیافریدم که دوست تر باشد به سوی من از تو، و تو را تمام نگردانیدم مگر در آن کس که او را نیافریدم که دوست تر باشد به سوی من از تو، و تو را تمام نگردانیدم مگر در آن کس که او را دوست می دارم. بدان و آگاه باش، که من تو را امر می کنم به نیکی ها و تو را نهی می نمایم از بدی ها، و تو را عقاب می کنم از نافرمانی ها و تو را ثواب می دهم بر فرمان برداری هاه (یعنی با غیر تو جنین نخواهم کرد. و غرض، مبالغه است در اشتراط تکلیف به آن).

۲ / ۲ . علی بن محمد، از سهل بن زیاد، از عمرو بن عثمان، از مفضّل بن صالح، از سعد بن طَریف، از اصبغ بن نُباته، از علی از روایت نموده است که آن حضرت فرمود: «جبرئیل الله بر آدم فرود آمد و فرمود که: ای آدم، به درستی که من مأمور شده ام که تو را بر این بدارم که یکی از سه چیز را برگزینی، پس آن را برگزین و دو تا را واگذار. حضرت آدم الله فرمود: ای جبرئیل، آن سه چیز کدام است؟ گفت که: عقل و حیا و دین. آدم الله فرمود که: من عقل را برگزیدم. جبرئیل به حیا و دین فرمود که: ای جبرئیل، برگزیدم. جبرئیل به حیا و دین فرمود که: ای جبرئیل،

## [1] كِتَابُ الْعَقْلِ وَ الْجَهْلِ

١/ ١. أَخْبَرَنَا أَبُو جَعْفَرٍ مُحَمَّدُ بْنُ يَعْقُوبَ، قَالَ: حَدَّثَنِي عِدَّةً مِنْ أَضْحَابِنَا مِنْهُمْ: مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَى الْعَطَّارُ، عَنْ أَخْمَدُ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ مَحْبُوبٍ، عَنِ الْعَلَاءِ بْنِ رَزِينٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عِنْ قَالَ: «لَمَّا خَلَقَ اللهُ الْعَقْلَ اللهُ الْعَقْلَ اللهُ الْعَقْلَ اللهُ الْعَقْلَ اللهُ الْعَقْلَ اللهُ الْعَقْلَ اللهُ عَلْمَ قَالَ: وَعِزَّتِي وَجَلَالِي اللهَ الْعَقْلَ مَا خَلَقًا هُو أَخْبُرُ، ثُمَّ قَالَ لَهُ: أَدْبِرْ، فَأَذْبَرَ، ثُمَّ قَالَ: وَعِزَّتِي وَجَلَالِي اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهِ اللهِ عَلَى مَنْ أُحِبُ، أَمَا إِنِّي مِنْكَ، وَلَا أَكْمَلْتُكَ إِلَّا فِي مَنْ أُحِبُ، أَمَا إِنِّي إِيَّاكَ آمُرُ مَا اللهُ اللهِ اللهِ عَلَى مَنْ أُحِبُ، أَمَا إِنِّي إِيَّاكَ آمُرُ وَإِيَّاكَ أَمْدُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

٧/٧. عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ عَمْرِو بْنِ عُثْمَانَ، عَنْ مُفَضَّلِ بْنِ صَالِحٍ، عَنْ عَلِيً اللهِ مَنْ عَلَي اللهِ عَلَىٰ آدَمَ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَىٰ آدَمَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

وَالدِّينِ: انْصَرِفَا وَدَعَاهُ، فَقَالَا: يَاجَبْرَئِيلُ، إِنَّا أُمِرْنَا أَنْ نَكُونَ مَعَ الْعَقْلِ حَيْثُ كَـانَ، قَالَ: فَشَأْنَكُمَا، وَعَرَجَ».

٣/٣. أَخْمَدُ بْنُ إِدْرِيسَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الْجَبَّارِ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِنَا رَفَعَهُ إِلَىٰ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ الْوَحْمِٰنُ، وَاكْتُسِبَ بِهِ إِلَىٰ أَبِي عَبْدِ اللَّحْمِٰنُ، وَاكْتُسِبَ بِهِ إِلَىٰ أَبِي عَبْدِ اللَّحْمِٰنُ، وَاكْتُسِبَ بِهِ الرَّحْمِٰنُ، وَاكْتُسِبَ بِهِ الْجِنَانُ». قَالَ: «تِلْكَ النَّكْرَاءُ، تِلْكَ الشَّيْطَنَةُ، الْجِنَانُ». قَالَ: «تِلْكَ النَّكْرَاءُ، تِلْكَ الشَّيْطَنَةُ، وَهِي شَهِيهَةً بِالْعَقْلِ وَلَيْسَتْ بِالْعَقْلِ».

٢/٢. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنِ ابْنِ فَضَّالٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ الْجَهْمِ، قَالَ: سَمِعْتُ الرُّضَائِ يَقُولُ: «صَدِيقُ كُلِّ امْرِى عَقْلُهُ، وَعَـدُوُهُ الْحَسَنِ بْنِ الْجَهْمِ، قَالَ: سَمِعْتُ الرُّضَائِ يَقُولُ: «صَدِيقُ كُلِّ امْرِى عَقْلُهُ، وَعَـدُوهُ جَهْلُهُ».

٥/ ٥. وَعَنْهُ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ أَنْنِ فَضَّالٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ الْجَهْمِ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي الْحَسَنِ إِنَّ عِنْدَنَا قَوْماً لَهُمْ مَحَبَّةُ وَلَيْسَتْ لَهُمْ تِلْكَ الْعَزِيمَةُ، يَـ قُولُونَ فَلْتُ لِأَبِي الْحَسَنِ إِنَّ عِنْدَنَا قَوْماً لَهُمْ مَحَبَّةُ وَلَيْسَتْ لَهُمْ تِلْكَ الْعَزِيمَةُ، يَـ قُولُونَ بِهٰذَا الْقَوْلِ، فَقَالَ إِنَّ عَنْدَ أَلْهُ مَعْنَ عَاتَبَ اللهُ تَعَالَىٰ، إِنَّمَا قَالَ اللهُ: ﴿ فَسَاعْتَبِرُوا لَيْهِ اللهُ اللهُ وَلَيْكَ مِثَنْ عَاتَبَ اللهُ تَعَالَىٰ ، إِنَّمَا قَالَ اللهُ: ﴿ فَسَاعْتَبِرُوا لَيْكَ مِثَنْ عَاتَبَ اللهُ تَعَالَىٰ ، إِنَّمَا قَالَ اللهُ: ﴿ فَسَاعْتَبِرُوا لَيْكَ مِثَنْ عَاتَبَ اللهُ تَعَالَىٰ ، إِنَّمَا قَالَ اللهُ: ﴿ فَسَاعْتَبِرُوا لَيْكَ مِثْنَ عَاتَبَ اللهُ تَعَالَىٰ ، إِنَّمَا قَالَ اللهُ: ﴿ فَسَاعْتَبِرُوا لَيْكَ مِثْنَ عَاتَبَ اللهُ تَعَالَىٰ ، إِنَّمَا قَالَ اللهُ: ﴿ فَسَاعْتَبِرُوا إِلَيْكَ مِثْنَ عَاتَبَ اللهُ تَعَالَىٰ ، إِنَّمَا قَالَ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ إِلَيْ اللهُ عَنْ إِلَهُ مَنْ عَاتِمَ اللهُ لَيْ إِلَيْنَ اللهُ اللهُ إِلَيْكُ اللّهُ اللهُ إِلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللّهُ اللهُ إِلَيْ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

٩/ ٩. أَحْمَدُ بْنُ إِدْرِيسَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ حَسَّانَ، عَنْ أَبِي مُحَمَّدٍ الرَّازِيِّ، عَنْ سَيْفِ بْنِ عَمِيرَةَ، عَنْ إِسْحَاقَ بْنِ عَمَّارٍ. قَالَ: قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ ﷺ: «مَنْ كَانَ عَاقِلاً، كَانَ لَهُ دِينٌ، وَمَنْ كَانَ لَهُ دِينٌ، دَخَلَ الْجَنَّةَ».

٧/٧. عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عَـلِيًّ بُنِ عَـلِيًّ بْنِ عَـلِيًّ بْنِ سِنَانٍ، عَنْ أَبِي الْجَارُودِ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ، قَالَ: «إِنَّـمَا يُومَ الْقِيَامَةِ عَلَىٰ قَدْرِ مَا آتَاهُمْ مِنَ الْعُقُولِ فِي الدُّنْيَا».

يُدَاقُ اللهُ الْعِبَادَ فِي الْحِسَابِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَلَىٰ قَدْرِ مَا آتَاهُمْ مِنَ الْعُقُولِ فِي الدُّنْيَا».

٨/ ٨. عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللهِ، عَنْ إِبْرَاهِـيمَ بْـنِ إِسْـحَاقَ الْأَخْـمَرِ، عَـنْ

به درستی که ما مأمور شده ایم که با عقل باشیم؛ در هر جاکه باشد. جبر ئیل گفت که: پس به کار خویش مشغول باشید و به آسمان بالا رفت».

۳/ ۱.۳ مد بن ادریس، از محمد بن عبدالجبّار روایت کرده است، از بعضی از اصحاب ماکه آن را مرفوع ساخته به سوی امام جعفر صادق هد و گفته است که: به آن جناب عرض کردم که: عقل چیست؟ فرمود: «چیزی است که خداوند مهربان به آن بندگی و پرستیده شود، و بهشتها به آن کسب شود». راوی می گوید: گفتم: چه بود آنچه در معاویه بود؟ حضرت فرمود که: «آن، زیرکی بود و دریافت و شیطنت و این شباهت دارد به عقل، و عقل نیست».

۴/۴. محمد بن یحیی، از احمد بن محمد بن عیسی، از ابن فضّال، از حسن بن جَهم روایت کرده است که گفت: شنیدم از حضرت امام رضای که می فرمود: «دوست هر مردی، عقل اوست و دشمن وی جهل اوست».

۵/۵ از احمد بن محمد، از ابن فضال، از حسن بن جَهم روایت کرده است که گفت: به خدمت حضرت امام رضایه عرض کردم در نزدما گروهی هستند که ایشان را دوستی با شما هست، ولیکن این رأی و اعتقاد و عزیمت نیست و این قول را می گویند. آن حضرت فرمود که: «این گروه نیستند از آنها که خدا ایشان را عقاب فرموده است. خدا می فرماید که: ﴿فَاغْتَبِرُواْ یَتُولِی اَلْاَبْصَانِ ﴾ ، یعنی: پس پند و عبرت گیرید ای صاحبان بینایی ها و دیدها».

۶/۶ احمد بن ادریس، از محمد بن حسّان، از ابومحمد رازی، از سیف بن غـمیره، از اسحاق بن عمّار روایت کرده است که گفت: امام جعفر صادق فل فرمود که: «هـر کـه عـاقل باشد، او را دینی و کیشی خواهد بود، و هر که را دینی باشد، داخل بهشت می شود».

٧/٧. چند نفر از اصحاب ما روایت کردهاند از احمد بن محمد بن خالد، از حسن بن علی بن یقطین، از محمد بن سِنان، از ابی الجارود، از امام محمد باقر ﷺ که آن حضرت فرمود که: ﴿ خدا با بندگان خویش در حساب در روز قیامت دقت می کند بر اندازهٔ عقل ها که ایشان را عطا فر موده است در دنیا».

٨ / ٨ . على بن محمد بن عبدالله، از ابراهيم بن اسحاق احمر، از محمد بن سليمان

۱, حشر، ۲.

مُحَمَّدِ بْنِ سُلَيْمَانَ الدَّيْلَمِيِّ، عَن أَيِهِ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ فَكَالَ مِنْ عِبَادَتِهِ وَفَصْلِهِ كَذَا، فَقَالَ اللهِ عَنْ مَعْ عَلْلُهُ؟ اللهُ فَي عَبْدِيرَةٍ مِنْ جَزَائِرِ البَحْرِ، عَلَىٰ قَدْرِ الْعَقْلِ؛ إِنَّ رَجُلاً مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ كَانَ يَعْبُدُ اللهَ فِي جَزِيرَةٍ مِنْ جَزَائِرِ البَحْرِ، عَلَىٰ قَدْرِ الْعَقْلِ؛ إِنَّ رَجُلاً مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ كَانَ يَعْبُدُ اللهَ فِي جَزِيرَةٍ مِنْ جَزَائِرِ البَحْرِ، خَصْرَاء، نَضِرَةٍ، كَثِيرةِ الشَّيَّرةِ الشَّيَّةِ المَلكُ، فَأَوْحَى اللهُ تَعَالىٰ ذَلِكَ، فَاسْتَقَلَّهُ الْمَلكُ، فَأَوْحَى اللهُ تَعَالىٰ وَبِّ مَكَانَ مَعْدُ، فَأَنَاهُ الْمَلكُ فِي صُورَةٍ إِنْسِيٍّ، فَقَالَ لَهُ: مَنْ أَنْتَ؟ قَالَ: أَنَا رَجُلُّ عَابِدُ إِنْ مَكَانَكَ مَعْكَ، فَكَانَ مَعَهُ يَـوْمَهُ بَلْغَيْمِ مَكَانُكَ وعِبَادَتُكَ فِي هٰذَا الْمَكَانِ، فَأَتَيْبُكَ لِأَعْبُدَ اللهُ مَعْكَ، فَكَانَ مَعَهُ يَـوْمَهُ بَلْغَيْمِ مَكَانُكَ وعِبَادَتُكَ فِي هٰذَا الْمَكَانِ، فَأَتَيْبُكَ لِأَعْبُدَ اللهُ مَعْكَ، فَكَانَ مَعْهُ يَـوْمَهُ بَلْغَيْمِ مَكَانُكَ وعِبَادَتُكَ فِي هٰذَا الْمَكَانِ، فَأَتَيْبُكَ لِأَعْبُدَ اللهُ مَعْكَ، فَكَانَ مَعْهُ يَـوْمَهُ لَلْكُ: إِنَّ مَكَانَكَ وَمَا يَصْدُحُ إِلَّا لِلْعِبَادَةِ، فَقَالَ لَـهُ اللّهَ الْمَكَانِ عَلْمُ مُلْكَ وَمِا لَلهُ الْمَلْكُ: إِنَّ مَكَانَكَ لَيْوَ وَمَا يَصْدُحُ إِلَّا لِلْعِبَادَةِ، فَقَالَ لَلهُ الْمَلكُ: وَمَا لِرَبِّكَ اللهَ الْمَلْكُ: وَمَا لِرَبِّكَ اللهُ عَلَى اللهُ تَعَالَى اللهُ الْمَلْكُ: وَمَا لِرَبِّكَ عَلَى اللهُ تَعَالَى لَهُ الْمَلْكُ: وَمَا لِرَبِّكَ عَلَى اللهُ تَعَالَى اللهُ الْمَلْكُ: وَمَا لِرَبِكَ عَلَى اللهُ تَعَالَى اللهُ وَمَالَى اللهُ الْمَلْكُ: وَمَا لِرَبِكَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الْمَلْكُ: وَمَا لِرَبِكَ عَلَى اللهُ تَعَلَى اللهُ الْمَلْكُ: وَمَا لِرَبُكَ اللهُ مَعْلَى اللهُ الْمَلْكُ: وَمَا لَوْمَ اللهُ الْمَلْكَ وَاللّهُ الْمَلْكُ وَالْمُلْكَ وَاللّهُ الْمُلْكِ وَاللّهُ الْمُعْمِلِهُ اللهُ الْمُلْكِ عَلَى اللهُ الْمُعَلِّلِهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الْمُلْكَ اللهُ الْمُلْلُهُ عَلَى اللهُ الْمَلِكُ وَاللّهُ الْمُلْوِ اللْمُلْكُ اللهُ الْمُلْكَ الْمُؤْلِ الْمُ

٩/ ٩. عَلِيَّ بْـنُ إِنْـرَاهِـيمَ، عَـنْ أَبِـيهِ، عَـنِ النَّـوْفَلِيِّ، عَـنِ السَّكُـونِيِّ، عَـنْ أَبِـيهِ، عَـنْ النَّـوْفَلِيِّ، عَـنِ السَّكُـونِيِّ، عَـنْ أَبِيهِ عَبْدِ اللَّهِ عَلْهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

١٠/١٠ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْمِيٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ سِنَانٍ، قَالَ: ذَكَرْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللهِ اللهُ اللهِ ا

دیلمی، از پدرش روایت کرده است که گفت: به خدمت امام جعفر صادق ﷺ عرض کردم که فلان شخص از بندگی و فضیلت و دینی که دارد، به مرتبهٔ بلندی رسیده، آن حضرت فرمود که: «عقلش چگونه است؟» عرض کردم که: نمی دانم. فرمود: «به درستی که ثواب بر انــــــازهٔ عقل است». و حضرت فرمود که: «مردي بود از بني اسرائيل که خدا را عبادت مينمود در جزیرهای از جزیرههای دریاکه سبز و خرم و نیکو بود. درختان بسیاری داشت و آب آن بر روی زمین روان (یا پاک و پاکیزه و صاف) بود. و فرشتهای از فرشتگان خدا به او گذشت، پس گفت که: ای پروردگار من، ثواب این بندهٔ خود را به من بنما. خدا آن را به وی نمود. آن فرشته آن راکم شمرد. خدای تعالیٰ به سوی او وحی فرمود که: با او مصاحبت کنن. أن فرشته به نزدیک عابد آمد در صورت آدمی. عابدگفت که: تو کیستی؟ گفت: من مرد عابدی هستم، خبر خوبی مکان تو و عبادتی که در این مکان میکنی به من رسید، به نزد تو آمدهام که با تو خدا را عبادت کنم. پس آن فرشته در آن روز و شب پا وی به سر برد. چون صبح شد، به عابد گفت: این مکانی که تو داری، هر آینه خرّم و نیکو است و صلاحیت ندار د مگر از برای عبادت. عابد گفت که: این مکان ما یک عیب دارد. گفت که: آن عیب چیست؟ گفت که: پــروردگار مــا را چار پایی نیست، پس اگر او را خری میبود، آن را در این مکان می چرانیدیم؛ زیراکه این علف تلف میشود. فرشته گفت که: پروردگار تو را نحری نمیباشد. عابد گفت که: اگر او را خری میبود مثل این علف تلف نمی شد. پس خدا به سوی آن فرشته و حی فرمود: او را بر انـدازهٔ عقلش ثواب دادم».

۹ / ۹ . علی بن ابراهیم، از پدرش، از نوفلی، از سکونی، از امام جعفر صادق الله روایت نموده است که آن حضرت فرمود که: «رسول خدا الله فرمود که: هرگاه حال خوشی از مردی به شما برسد، در نیکی عقل او نظر کنید که او را به عقلش جزا می دهند».

۱۰ / ۱۰ . محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از ابن محبوب، از عبدالله بن سِنان، روایت کوده است که گفت: به خدمت امام جعفر صادق الله ذکر کردم مردی را که مبتلا شده بود به وسواس در وضو و نماز، و عرض کردم که: آن مرد، مرد عاقلی است. امام جعفر صادق الله فرمود که: «او راچه عقل است؟ با آن که شیطان را اطاعت می کند». به آن حضرت عرض کردم که: چگونه شیطان را اطاعت می کند؟ فرمود که: «او را بپرس از این که به او می رسد، که از چه چیز است؟ او به تو خواهد گفت: از کارهای شیطان است».

11/11. عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِهِ رَفَعَهُ، قَالَ: «قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ: مَا قَسَمَ اللهُ لِلْعِبَادِ شَيْنًا أَفْضَلَ مِنَ الْعَقْلِ؛ فَنَوْمُ الْعَاقِلِ أَفْضَلُ مِنْ شُخُوصِ الْجَاهِلِ، وَلَا بَعَثَ الله نَبِيّا أَفْضَلُ مِنْ شُخُوصِ الْجَاهِلِ، وَلَا بَعَثَ الله نَبِيّا وَلاَ رَسُولاً حَتّىٰ يَسْتَكُمِلَ الْعَقْلَ، وَيَكُونَ عَقْلُهُ أَفْضَلَ مِنْ عُقُولِ جَمِيعٍ أُمَّتِهِ، وَمَا وَلاَ رَسُولاً حَتّىٰ يَسْتَكُمِلَ الْعَقْلَ، وَيَكُونَ عَقْلُهُ أَفْضَلَ مِنْ عُقُولِ جَمِيعٍ أُمَّتِهِ، وَمَا يُضَمِّ النَّبِيُّ فِي نَفْسِهِ أَفْضَلُ مِنِ اجْتِهَادِ الْمُجْتَهِدِينَ، وَمَا أَدَّى الْعَبْدُ فَرَائِضَ اللهِ حَتّىٰ يَضْمِرُ النَّبِيُّ فِي نَفْسِهِ أَفْضَلُ مِنِ اجْتِهَادِ الْمُجْتَهِدِينَ، وَمَا أَدَّى الْعَبْدُ فَرَائِضَ اللهِ حَتّىٰ عَقْلُ عَنْهُ، وَلا بَلَعُ جَمِيعُ الْعَابِدِينَ فِي فَضْلِ عِبَادَتِهِمْ مَا بَلَغَ الْعَاقِلُ، وَالْعُقَلاءُ هُمْ أُولُو الْأَلْبَابِ اللهُ يَعَالَىٰ وَالْعُقَلاءُ هُمْ أُولُو الْأَلْبَابِ اللهُ يَعْلَى اللهُ تَعَالَىٰ: ﴿ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُو الْأَلْبَابِ ﴾.

١٢ / ١٢ . أَبُو عَبْدِ اللهِ الْأَشْعَرِيُّ، عَنْ يَعْضِ أَصْحَابِنَا رَفَعَهُ، عَنْ هِشَامِ بْنِ الْحَكَمِ، قَالَ : قَالَ لِي أَبُو الْحَسَنِ مُوسَى بْنُ جَعْفَرِ ﴿ : «يَا هِشَامُ، إِنَّ اللهَ \_ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ \_ بَشَّرَ قَالَ : قَالَ لِي أَبُو الْحَسَنِ مُوسَى بْنُ جَعْفَرٍ ﴿ : «يَا هِشَامُ ، إِنَّ اللهَ \_ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ \_ بَشَّرَ أَهْلَ الْعَقْلِ وَالْفَهُم فِي كِتَابِهِ ، فَقَالَ تَ ﴿ فَعَيْشُو عِنَادِ ﴿ الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَبِعُونَ أَحْسَنَهُ أَولُوا الْأَلْبَابِ ﴾ .
 أُولَئِكَ الَّذِينَ هَدَاهُمُ اللهُ وَأُولَائِكَ هُمْ أُولُوا الْأَلْبَابِ ﴾ .

يَا هِشَامُ، إِنَّ اللهَ \_ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ \_ أَكْمَلَ لِلنَّاسِ الْحُجَجَ بِالْعُقُولِ، وَنَصَرَ النَّبِيِّينَ بِالْبَيَانِ، وَدَلَّهُمْ عَلَىٰ رُبُوبِيَّتِهِ بِالْأَدِلَّةِ، فَقَالَ: ﴿وَإِلْسَهُكُمْ إِلَهُ وَاحِدُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُـوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ\* إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلُكِ الَّتِي تَجْرِي فِي ۱۱ / ۱۱ . چند نفر از اصحاب ما روایت نمو ده اند از احمد بن محمد بن خالد، از بعض از اصحابش که آن را مرفوع ساخته که گفت: رسول خدا الله فر مود که: «خدا قسمت نکر ده است از برای بندگان چیزی را که بهتر باشد از عقل. پس خواب عاقل از شب بیداری های جاهل بهتر است، و ماندن عاقل به جای خویش، بهتر است از بیرون رفتن جاهل از مکان خود به سوی حبح و جهاد و مانند آن. و خدا هیچ پیغمبر و رسولی را نفرستاده، مگر بعد از آن که عقل خویش کامل و تمام گردانیده باشد و عقل او از عقل های همهٔ امتانش افزون تر باشد. و آنچه پیغمبر در دل می گیرد، بهتر است از کوشش آنان که کوشش می نمایند در جستن رأی صواب، و هیچ بنده و اجبات خدا را به جا نیاور ده و نمی آورد تا آن که از او بگیرد به و اسطهٔ پیغمبر و بغمه نمایند که عبادت کنندگان با فیضل عبادتی که دارند، به آن بچه عباقل به آن رسیده، نرسیده اند، و عاقلانند که اصحاب آلباب اند و آنان که خدای تعالی در باب ایشان فرموده است نمرسیده اند، و عاقلانند که اصحاب آلباب اند و آنان که خدای تعالی در باب ایشان فرموده است که هر کس که متذکر نمی شود، عاقل نیست).

۱۲/۱۲ .ابوعبدالله اشعری روایت کرده است از بعضی از اصحاب ما که مرفوع ساخته آن را از هشام بن حکم که گفت: ابوالحسن موسی بن جعفر الله به من فرمود که: «ای هشام، به درستی که خدای تبارک و تعالی در کتاب خویش صاحبان عقل و فهم را مؤده داده و فرموده است که: ﴿فَبَشِرُ عِبَادِ الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقُولُ فَيَتَبِعُونَ أَحْسَنَهُ أُولَا لِكَ الَّذِينَ هَذَهُمُ الله وَأُولَا لِكَ مُمْ أُسلَت که: ﴿فَبَشِرُ عِبَادِ الله الله وَالله وَال

اى هشام، به درستى كه خداى تبارك و تعالى حجتهاى خويش را از براى مردم تمام ساخت به عقلها، و پيغمبران خود را يارى نمود به فصاحت و معجزات و توانايى بر آنچه احتياج به آن اتفاق افتد، و ايشان را رهنمايى نمود بر پروردگار خويش به دليلها و فرمودكه: ﴿ وَإِلَّهُ كُمْ إِلَهُ وَحِدٌ لَا إِلَهُ وَ أَلدُ حَمَن لَا لرّحِيمُ \* إِنْ فِي خَلْقِ السَّمَوْتِ وَ الأَرْضِ وَ الشَّيْلِ النَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّ

۱. زمر، ۹.

۳. چه لُبّ به ضم لام و تشدید با، به معنای مغز و خالص هر چیزی است و شاید که مطلق عقل را لبّ گویند، به واسطهٔ خلوصی که نسبت به غیر خویش دارد. (مترجم)
 ۳. زمر، ۱۷ و ۱۸،



وَالنّهَارِ وَالْقُلُكِ الّتِي تَجْرِى فِي الْبَحْرِ بِمَا يَنفَعُ النّاسَ وَمَا أَنزَلَ اللّه مِنَ السّمَاءِ مِن مُا مِ فَأَحْيَا بِهِ الْأَرْضِ الْيَتِ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَتْ فِيهَا مِن كُلِّ دَابَةٍ وَتَصْرِيفِ الرّيَحِ وَالسّحَابِ الْمُسَخُّرِ بَيْنَ السّمَاءِ وَالْأَرْضِ الْيَتِ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَتْ فِيهَا مِن كُلِّ دَابَةٍ وَتَصْرِيفِ الرّيَحِ وَالسّحَابِ الْمُسَخُّرِ بَيْنَ السّماءِ وَ الأَرْضِ الْيَتِ بِعَضَايِنَا وَ مهربان است. به درستى كه در آفريدن آسمانها و زمين، و در آمد و شد شب و روز بر بى يكديگر (يا اختلاف اين دو در درازى و كو تاهى)، و در كشتى ها كه روان مى شوند در دريا به آنچه نفع مى بخشند مردمان را، و در آنچه فرو فرستاد خدا از آسمان (يا از جانب در دريا به آنچه نفع مى بخشند مردمان را، و در آنچه فرو فرستاد خدا از آسمان (يا از جانب آن) از آب باران، بس زنده گردانيد به آن آب، زمين را از بس مردن و پژمردگى آن، و در آنچه پراكنده ساخت در آن از هر جنبنده، و در گردانيدن بادها از هر جهتى، و در ابر رام گردانيده شده كه بفرمودهٔ او كار مى كنند در ميان آسمان و زمين، هر آينه كه نشانه است از براى گروهى كه عقل دارند و مى فهمند».

ای هشام، به حقیقت که خدا این را دلیلی بر شناختن خویش قرار داده با آنکه ایشان را مدبر و صلاح اندیشنده هست. پس فرمود که: ﴿وَسَنْ لَکُمُ اَلَیْلَ وَالنَّهَارَ وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالنَّبُومُ مُسَنَّرُتُ بِأَمْرِهِ إِنَّ فِی ذَلِكَ لَأَیْتِ لِقُومِ یَعْقِلُونَ ﴾ آ، یعنی: «مسخر و رام گردانیده خدا از برای شما شب و روز و آفتاب و ماه و ستارگان را، در حالتی که رام شدگانند (یا ستارگان مسخراند بفرمودهٔ او). به درستی که در این، هر آینه نشانه است از برای گروهی که عقل دارند و می فهمند».

و فرموده است که: ﴿ هُوَ الَّذِی خَلَقَکُم مِّن تُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمُّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمُّ يُخْرِجُكُمْ طِفَلاً ثُمُّ الْتَكُونُوا شَيُوخًا وَمِنكُم مِّن يُتَوَفَّىٰ مِن قَبَلُ وَلِتَبَلِّغُواۤ أَجُلاً مُسَمَّى وَلَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ آ، يعنى: اخدا، أن است که آفريد شما را از خاک، بعد از آن از آب منی، پس از پاره خون بسته، بعد از آن، بيرون می آورد شما را (يعنی از شکم مادران) در حالتی که کودکانی هستيد تازه از مادر متولد شده، بعد از آن، از برای آنکه برسيد سخت ترين قوت خويش را (که نهايت سن جوانی است. و آن از سی سالگی است تا چهل سالگی. و بعضی گفته اند که هجده سالگی يا بيست سالگی است؛ بنابر اختلاف تفاسير). پس، از برای آنکه بگر ديد شما پيران، و از شما کسانی هستند که تمام داده می شوند مدت عمر شان (و لازم اين، آن است که می ميرند پيش از کسانی هستند که تمام داده می شوند مدت عمر شان (و لازم اين، آن است که می ميرند پيش از

۲. نحل، ۱۲.

۱. بقره، ۱۶۳ و ۱۶۴.

٣. غافي ۶۷

وَقَالَ: (إِنَّ فِي اخْتِلافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَمَا أَنْزَلَ اللهُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ رِزُقِ فَأَخْيَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا قَدْ بَيْنًا لَكُمْ مَوْتِهَا وَتَصْرِيفِ الرَّيَاحِ لَآيَاتِ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ) وَقَالَ: ﴿ يُحْيِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا قَدْ بَيْنًا لَكُمْ الْآيَاتِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ وَقَالَ: ﴿ وَجَنَّاتُ مِنْ أَعْنَابٍ وَزَرْعٌ وَنَخِيلٌ صِنْوَانُ وَغَيْرُ صِنْوَانٍ يُسْقَى الْآيَاتِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ وَقَالَ: ﴿ وَجَنَّاتُ مِنْ أَعْنَابٍ وَزَرْعٌ وَنَخِيلٌ صِنْوَانُ وَغَيْرُ صِنْوَانٍ يُسْقَى بِمَاءٍ وَاحِدٍ وَنَفَضَلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضِ فِي الأَكُلِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتِ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴾ وَقَالَ: ﴿ وَمِنْ إِمَا اللهَ مَاءُ فَيُحْبِي بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتِ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴾ وَقَالَ: ﴿ وَمِنْ السَّمَاءِ مَاءً فَيُحْبِي بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتِ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴾ وَقَالَ: ﴿ وَمَنْ السَّمَاءِ مَاءً فَيُحْبِي بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَاتِهِ يُرِيكُمُ البَرْقَ خَوْفًا وَطَمَعاً وَيُنَزِّلُ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَيُحْبِي بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَتُصْرِيفُ مِنْ إِلْكُ البَاتِ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴾ وَقَالَ: ﴿ وَقُلْ تَعْالُوا أَنْدُلُ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَيُحْبِي بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَعْرَاقُونَ ﴾ وَقَالَ: ﴿ وَقُلْ تَعْالُوا الْفَواحِشَ وَالْمَالُولُولُولُ اللْهُ لِلْكُمْ وَإِلْنَاهُمُ وَلا تُقْرَبُوا الفَواحِشَ وَالْمُنْ وَالْمُولِ الْمُعْلِي اللْمُولُولُولُولُ اللْمُولِ لِنَا لَاللَّالِ الْمُولِي الْمُلْ الْمُنْ السَّمَاءِ فَيْ فَيْ الْكُولُ اللْمُولُ اللْمُولِ اللْمُولُ وَلَا تُعْلَى اللْمُالُولُ اللْمُولِ اللْمُولِ اللْمُؤْمِلُولُ اللْمُولُولُ اللْمُولُ اللْمُالُولُ اللْهُ لِلْ اللْمُولُ اللْمُولُولُ اللْمُولِ الللْمُ الْمُولُولُ اللْمُولُ اللْمُعُولُ اللْمُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللْمُولُ الللْمُولُ الللْمُ الْمُؤْمِ الللْمُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمُ وَلَا لَكُولُولُ اللْمُؤْمُ الْمُؤْمِلُ الللْمُؤْمِ اللللَّهُ اللْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ الللْمُعَالَ اللْمُؤْلُ



آنکه به پیری رسند). و از برای آنکه برسید مدت و نهایت عمری راکه نام برده شده است، و شاید که شما عاقل شوید» (خدا این چنین نمود).

و فرموده است که: ﴿إِنَّ فِی وَاخْتِلَفِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَمَا أَنزَلَ الله مِنَ السَّمَاءِ مِن رِّزْقِ فَأَحْيَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَتَصْرِيفِ الرِّيْنِ ءَايَتُ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴾ أ، يعنى: الله درستى که در آمد و شد شب و روز و در آنچه فرو فرستاده خدا از آسمان از آبى که سبب روزی است، پس زنده گردانيد به آن آب، زمين را از پس مردن آن، و در سخت گردانيدن بادها از هر جهت. هر آينه نشانه است از برای گروهي که عقل دارند و مي فهمند».

و فرموده است که: ﴿يُحْيِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا قَدْ بَيْنًا لَكُمُ ٱلْأَيْنَةِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ﴾ `، يعنى: «خدا زنده مىگرداند زمين را از پس مردن آن، به حقيقت که آشکارا نموديم از براى شما نشانههاى خويش را، شايد که شما عاقل شويد و بفهميد».

و فرموده است که: ﴿ وَجَنَّتُ مِّنَ أَعْنَبِ وَزَرْعُ وَنَخِيلٌ صِنْوَانٌ وَغَيْرُ صِنْوَانٍ يُسْقَى بِمَآءٍ وَحِدٍ وَنَقَضِهُم بَعْضِ فِي الْأَكُلِ إِنَّ فِي ذَالِنَا لَأَيْتِ لِقَوْمٍ بَعْقِلُونَ ﴾ آ، یعنی: ﴿ و در زمین، باغها و بوستانها از انگور و کشتها و درختان حرمانکه از یک اصل بر آمده اند، و درختان دیگر که از یک اصل بر نیامده اند، بلکه هر یک را اصلی است علی حده که آب داده می شود هر یک از اینها به یک آب، و زیادتی می دهیم بعضی از اینها را بر بعضی دیگر در خوردنی و میوه. به در ستی که در این، هر آینه نشانها است از برای گروهی که عقل دارند و می فهمند؟

و فرموده است که: ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ يُوِيكُمُ ٱلْبَرْقَ خَوْفًا وَطَمَعًا وَيُنزِّلُ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَآءً فَيُخي بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيَنتِ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴾ أ، يعنى: ﴿ واز جمله نشانه هاى خدا، آن است که مى نمايد به شما برق را به جهت ترسيدن و اميد داشتن شما (بنا بر اظهر در ترجمهٔ آيه) و فرو مى فرستد از آسمان آبى پر منفعت را، پس زنده مى گرداند به واسطهٔ آن زمين را از پس مردن آن. به درستى که در اين، هر آينه نشانه است از براى گروهى که عقل دارند».

و فرموده است كه: ﴿ وَمُنْ تَعَالَوْا أَمُنُ مَا حَرَّمَ رَبُكُمْ عَلَيْكُمْ أَلَّاتُشْرِكُواْ بِهِ شَيْئًا وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَسْنًا وَلاَتَقْتَلُواْ أَوْلَدَكُم مِنْ إِمْلَتِي نَحْنُ مَرْزُقُكُمْ وَإِيَّاهُمْ وَلَاتَقْرَبُواْ ٱلْفَوَحِشَ مَاظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَحَنَ وَلاَتَقْتُلُواْ

۲. حدید، ۱۷.

۱. جائیه، ۵

۲. روم، ۲۴.

٣. رعد، ۴.

مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَلا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللهُ إِلَا بِالْحَقِّ ذَٰلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَـعَلَّكُمْ مَا طُهُرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَلا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللهُ إِلَا بِالْحَقِّ ذَٰلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَـعَلَّكُمْ عَنْ شُرَكَاءَ فِي مَا رَزَقْنَاكُمْ فَانْتُمْ فِيهِ سَواءً تَعْقَلُونَ ﴾ وقَالَ: ﴿ هَلْ لَكُمْ مِنْ هَا مَلَكَتُ أَيْمَانُكُمْ مِنْ شُركاءَ فِي مَا رَزَقْنَاكُمْ فَانْتُمْ فِيهِ سَواءً تَخْافُونَهُمْ كَذِيفَتِكُمْ أَنْفُسَكُمْ كَذَٰلِكَ نَفَصَّلُ الآيَاتِ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴾ .

يَا هِشَامُ، ثُمَّ وَعَظَ أَهْلَ الْعَقْلِ، وَرَغَّبَهُمْ فِي الْآخِرَةِ، فَقَالَ: ﴿وَمَا الحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَا لَعِبُ وَلَهُوْ وَلَلدَّارُ الْآخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَتَّقُونَ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾.

يَا هِشَامُ، ثُمَّ خَوَّفَ الَّذِينَ لَا يَعْقِلُونَ عِقَابَهُ، فَقَالَ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ ثُمُّ دَمَّرْنَا الآخَرِينَ \* وَإِنْكُمْ لَتَمُرُّونَ عَلَيْهُمْ مُصْبِحِينَ \* وَبِاللَّبُلِ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ وَقَالَ: ﴿إِنَّا مُنْزِلُونَ عَلَىٰ أَهْلِ



النفس البي حرام المرائدة است بروردگار شما بر شما، و آن اين است كه: بياييد تا بخوانم آنچه را كه حرام گردانيده است بروردگار شما بر شما، و آن اين است كه: شريك نگردانيد با او چيزى را (يا معنى آن است كه بر شما است كه شريك نگردانيد با او چيزى را از بتان و غير آن). و نيكى كنيد با پدر و مادر خويش، نيكى كردن به غايت، و مكشيد فرزندان خويش را به جهت درويشى و احتياج، كه ما روزى مى دهيم شما و ايشان را، و نزديكى مكنيد كارهاى زشت و ناپسنديده را، آنچه هويدا باشد از آنها، و آنچه نهان باشد. و مكشيد آن تنى را كه خدا حرام گردانيده است كشتن آن را؛ مگر به حق كه سزاوار كشتن باشد (چون قصاص و مانند آن). اين كه مذكور شد، خدا وصيت كرد شما را به آن و امر فرمود شايد كه شما عاقل شويد و دريابيد».

و فرموده است که: ﴿ هَل لَكُم مِن مَّا مَلَكَتْ أَيْمَانكُم مِن شُرَكَآءَ فِي مَا رَزَقْنَكُمْ فَأَنتُمْ فِيهِ سَوَآءً وَ فَي مَا رَزَقْنَكُمْ فَأَنتُمْ فِيهِ سَوَآءً تَخَافُونَهُمْ كَخِيفَتِكُمْ أَنفُسَكُمْ كَذَلِكَ نُفَصِّلُ ٱلْأَيْتِ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴾ آ، يعنى: «آيا از براى شما اى آزادگان، از آنان که مالک شده است ايشان را دست هاى راست شما (يعنى غلامان و كنيزان شما)، شريكها هستند در آنچه روزى كردهايم شمارا. بس شما و ايشان در آن برابر باشيد که بترسيد از ايشان چون ترسيدن شما از يكديگر. همچنين آشكارا و جدا مىكنيم نشانههاى خويش را از براى گروهى که عقل دارند ».

ای هشام، بعد از این، صاحبان عقل را پند داده و ایشان را در آخرت راغب ساخته و فرموده است: ﴿ وَمَا ٱلْحَیَوٰۃُ الدُّنْیَا إِلَّا لَعِبُ وَلَهُو وَلَلدًّالُ الْآخِرَةُ خَیْرٌ لِّلَذِینَ یَتَقُونَ أَفَلاتَ عَقِلُونَ ﴾ "، یعنی: ﴿ و نیست زندگانی این جهان، مگر بازی و بازیچه کودکان و مشغولی بی خبران که صاحب خود را از عمل خیر باز دارد. و هر آینه خانهٔ آن جهان بهتر است، از برای آنان که می ترسند از خداوند عالمیان. آیا پس عقل ندارید و نمی فهمید؟».

ای هشام، بعد از آن، آنان راکه عقل ندارند، از عقاب و بازخواست خویش تسرسانیده و فرموده است که: ﴿ثُمُّ دَمُّرْنَا ٱلْأُخَرِینَ \* وَإِنْكُمْ لَتَمُرُّونَ عَلَيْهِم مُّ صَبِحِینَ \* وَبِالْیَلِ أَفَلَاتَ عَقِلُونَ ﴾ ، یعنی: اپس از رهانیدن لوط و خاندان او غیر از زنش، هلاک گردانیدیم و دیگران را. و بسه درستی که شما هر آینه میگذرید بر ایشان، در حالی که در صباح در آیند، ایس دو در شب.

۲. روم، ۲۸.

۲. صافات، ۱۳۶ ـ ۱۳۸.

<sup>1.</sup> انعام، ١٥١.

٣. انعام، ٣٢.

هٰذِهِ الْقَرْيَةِ رِجْزِاً مِنَ السَّمَاءِ بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ \* وَلَقَدْ تَرَكُنَا مِنْهَا آيَةُ بَيِّنَةُ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴾ . يَا هِشَامُ ، إِنَّ الْعَقْلَ مَعَ الْعِلْمِ ، فَقَالَ : ﴿ وَتِلْكَ الْأَمْثَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهَا إِلَّا العَالِمُونَ ﴾ .

يَا هِشَامُ ، ثُمَّ ذُمَّ الَّذِينَ لَا يَعْقِلُونَ ، فَقَالَ : ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَّبِعُوا مَا أَنْزَلَ اللهُ قَالُوا بَلْ نَتْبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا أَوَلَوْ كَانَ آبَاؤُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ شَيْئاً وَلا يَسْفَتُونَ ﴾ وَقَالَ : ﴿ وَمَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا كَمَثَلِ الَّذِي يَنْعِقُ بِمَا لا يَسْمَعُ إِلّا دُعَاءً وَنِدَاءً صُمَّ بُكُمْ عُمْى فَهُمْ لا يَعْقِلُونَ ﴾ وَقَالَ : ﴿ وَمَثَلُ اللَّهِ مَنْ يَسْتَمِعُونَ إِلَيْكَ أَفَأَنْتَ تُسْمِعُ الصَّمَّ وَلَوْ كَانُوا لا يَعْقِلُونَ ﴾ وَقَالَ : ﴿ أَمْ تَحْسَبُ أَنْ أَخْصَلُ سَيِيلاً ﴾ أَخْصَلُ سَيِيلاً ﴾ أَخْصَلُ سَيِيلاً ﴾ الله مَعُونَ أَوْ يَصِعْقُونَ إِنْ هُمْ إِلا كَالْأَنْعَامِ بَلْ هُمْ يَسْمِعُونَ أَوْ يَصِعْلُونَ إِنْ هُمْ إِلا كَالْأَنْعَامِ بَلَ هُمْ أَخْصَلُ سَيِيلاً ﴾



آیا پس عقل ندارید؟».

و فرموده است که: ﴿إِنَّا مُنزِلُونَ عَلَىٰ أَهْلِ هَنذِهِ ٱلْقَرْيَةِ رِجْزًا مِنَ ٱلسَّمَآءِ بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ \* وَلَقَد تُركَنَا مِنْهَا ءَايَةَ بَيِّنَةً لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴾ أ، يعنى: «به درستى که ما فرود آورندگانيم بر مردم اين ده، عذابى را از آسمان، به سبب فسق ايشان (يا به واسطة آنچه بودند که فسق مى نمودند، و از دايرة فرمان بيرون مى رفتند). و هر آينه به حقيقت که واگذاشتيم از آن [ده] نشانهٔ روشنى را از براى گروهى که عقل دارند».

ای هشام، به درستی که عقل با علم و دانش است، و خدای تعالی فرموده است که: ﴿وَتِلْكَ ٱلْأَمْثَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهَا إِلَّا ٱلْعَنلِمُونَ ﴾ آ، يعنی: «و ايس داستان ها که گذشت، بيان میکنيم آنها را از برای مردمان و در نمی يابند آنها را مگر علما و دانايان».

ای هشام، بعد از این، آنان را که عقل ندارند، مذمت فرموده و فرموده است که: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اَتَبِعُواْ مَآ أَنزَلَ آلله قَالُواْ بَلْ نَتَبِعُ مَآ أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَآ أَوَلَـوْ كَانَ ءَابَآؤُهُمْ لَا يَسْعُولُونَ شَيْئًا وَلاَيَهُتُدُونَ ﴾ "، يعنى: ﴿و جون گفته شود به ايشان که پيروی کنيد آنچه را که خدا فرو فرستاده، می گويند: بلکه پيروی می کنيم آنچه را که يافتيم پدران خويش را بر آن. آيا (ايشان را پيروی می نماييد) هر چند که بوده باشند پدران ايشان که در نيابند چيزی را و راه راست نيابند».

و فرموده است که: ﴿ وَمَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا كُمَثُلُ الَّذِي يَنْعِقُ بِمَا لَا يَسْمَعُ إِلَّا دُعَاءً وَيَدَآءً صُلمٌ بَكْمُ عُمْى فَهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ أ، يعنى: ﴿ و داستان آنان که کافر شدند، چون داستان کسى است که بانگ مى زند به آنچه نمى شنود، مگر خواندن و آوا؛ زيرا ايشان کرانند از شنيدن سخن حق، گنگانند از گفتن آن، کورانند از ديدن راه راست. پس ايشان عقل ندارند.

و فرموده است که: ﴿ وَمِنْهُم مُن يَسْتَمِعُونَ إِلَيْكَ أَفَأَنتَ تُسْمِعُ ٱلصَّمُّ وَلَوْ كَانُواْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ ٥، يعنى:
﴿ وَ از ایشان کیست که گُوش می دهد به سوی تو؟ آیا پس تو می شنوانی کران را؛ هر چند بوده
باشند که درنیابند و تعقل نکنند؛

. و فرموده است که: ﴿ أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَكْثَرَهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْ يَعْقِلُونَ إِنْ هُمْ إِلَّا كَالْأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُ سَبِيلاً ﴾ ع، يعنى: «بلكه آيا مى پندارى آنكه بيشتر ايشان مى شنوند يا عقل دارند و مى يابند؟

۲. عنکبوت، ۴۳.

۱. عنکبوت، ۳۴ و ۳۵.

۴. يقره، ۱۷۱.

۳, بقره، ۱۷۰.

۶. فرقان، ۴۴.

۵. یونس، ۴۲.

وَقَالَ: ﴿لا يُقَاتِلُونَكُمْ جَمِيعاً إِلَّا فِي قُرئ مُحَصَّنَةٍ أَوْ مِنْ وَرَاءِ جُدُرٍ بَأْسُهُمْ بَيْنَهُمْ شَدِيدُ تَحْسَبُهُمْ جَمِيعاً وَقُلُوبُهُمْ شَتَىٰ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لا يَعْقِلُونَ ﴾ وَقَالَ: ﴿وَتَنْسَوْنَ أَنْفُسَكُمْ وَأَنْتُمْ تَتْلُونَ الكِتَابَ أَفَلا تَعْقِلُونَ ﴾ .

يَا هِشَامُ، ثُمَّ ذُمَّ اللهُ الْكَثْرَةَ، فَقَالَ: ﴿ وَإِنْ تُطِعُ أَكْثَرَ مَنْ فِي الْأَرْضِ يُضِلُّوكَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ ﴾ وَقَالَ: ﴿ وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللهُ قُلِ الْحَمْدُ شِبَلُ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْقَلُونَ ﴾ وَقَالَ: ﴿ وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ نَزَّلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَاحْيَا بِهِ الأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا لَيَقُولُنَّ اللهُ قُلِ الْحَمْدُ شِهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ . ليَقُولُنَّ اللهُ قُلِ الْحَمْدُ شِهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ .

يَا هِشَامُ، ثُمَّ مَدَحَ الْقِلَّةَ، فَقَالَ: ﴿وَقَلِيلُ مِنْ عِبَادِيَ الشُّكُورُ ﴾ وَقَالَ: ﴿وَقَلِيلُ مَا هُمْ ﴾



نیستند ایشان مگر چون چهارپایان، بلکه ایشان گمراه ترند از روی راه».

و فرموده است که: ﴿لَا يُقَاتِلُونَكُمْ جَمِيعًا إِلَّا فِي قُرَى مُّحَصَّنَةٍ أَنْ مِن وَرَآءِ جُدُرِ بَأْسُهُم بَيْنَهُمْ شَدِيدٌ تَحْسَبُهُمْ جَمِيعًا وَقُلُوبُهُمْ شَدَّىٰ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ أ، يعنى: ﴿جنگ نمى كنند با شما در حالتى كه مجتمع و متفق باشند، مگر در ده هاى حصاردار يا استوار شده (و بمانند خندق و برج و حصار) يا از پس ديوارها. كارزار ايشان در ميان خودشان سخت است. مى پندارى ايشان را مجتمع و متفق و دلهاى ايشان پراكنده و پريشان است. اين كه مذكور شد به سبب آن است كه ايشان گروهى اند كه عقل ندارند».

و فرموده است که: ﴿وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وَأَنتُمْ تَتْلُونَ ٱلْكِتَبَ أَفَلَاتَعْقِلُونَ﴾ ٢، يعنى: ﴿و فراموش مىكنيد خودتان را و شما مىخوانيد كتاب خدا را (كه تورات است) آيا پس عقل نداريد؟ ٩.

ای هشام، بعد از آن، خدا بسیاری را مذمت نموده و فرموده که: ﴿وَإِن تُسطِعْ أَكُثَرَ مَن فِی اللَّارْضِ يُصْلِلُوكَ عَن سَبِيلِ الله ﴾ "، يعنى: «و اگر فرمانبرداری کنی بیشتر آنان را که در زمینند، گمراه میگردانند تو را از راه خدا».

و فرموده که: ﴿وَلَـنِ سَأَلْتَهُم مَّنْ خُلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنُّ الله قُلِ الْحَمْدُ شَبَلُ أَكُثُرُهُمْ
لاَيَعْلَمُونَ ﴾ "، يعنى: ﴿وهر آينه اگر بيرسي إيشان را (يعنى كافران) كه چه كسى آفريده آسمانها
و زمين را؟ هر آينه مى گويند: خدا. بگو: سپاس و ستايش از براى خدا است، بلكه بيشتر ايشان
عقل ندارند.

و فرموده که: ﴿ وَلَـنِ سَالَتُهُم مَّن نُزُلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءٌ فَأَحْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ مِن بَعْدِ مَوْتِهَا لَيَقُولُنُ اللهُ وَ فرموده که: ﴿ وَلَـنِ سَالَتُهُم مَّن نُزُلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءٌ فَأَحْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ مِن بَعْدِ مَوْتِهَا لَيَقُولُنُ اللهُ عَلَى الشَّمَا وَاللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَلَا لَهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى ا

ای هشام، بعد از آن، [عده] کمی را مدح نموده و فرموده که: ﴿وَقَلِيلٌ مِّنْ عِبَادِیَ ٱلشَّكُورُ ﴾ ، بعنی: «و بسیار یعنی: «و بسیار

۲. بقره، ۴۴.

۱. حشر، ۱۴.

۴. لقمان، ۲۵.

۳. انعام، ۱۱۶.

ع. سبأ، ١٣.

۵. عنکبوت، ۴۳

۷. صّ، ۲۴.

وَقَالَ: ﴿وَقَالَ رَجُلُ مُؤْمِنٌ مِنْ آلِ فِرْعَوْنَ يَكْتُمُ إِيمَانَهُ أَتَقْتُلُونَ رَجُلاً أَنْ يَقُولَ رَبِّى اللهُ ﴾ وَقَالَ: ﴿وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لا يَعْلَمُونَ ﴾ وَقَالَ: ﴿وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لا يَعْلَمُونَ ﴾ وَقَالَ: ﴿وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لا يَعْلَمُونَ ﴾ وَقَالَ: ﴿وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لا يَعْقَلُونَ ﴾ وَقَالَ: ﴿وَأَكْثَرُهُمْ لا يَشْعُرُونَ ﴾.

يَا هِشَامُ، ثُمَّ ذَكَرَ أُولِي الْأَلْبَابِ بِأَحْسَنِ الذُّكْرِ، وَحَلَّاهُمْ بِأَحْسَنِ الْجِلْيَةِ، فَقَالَ: ﴿ يُؤْتِي الْجِكْمَةَ مَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُؤْتَ الْجِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ خَيْراً كَثِيراً وَمَا يَذَّكُرُ إِلَّا أُولُوا الْأَلْبَابِ ﴾ وقَالَ: ﴿ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنًا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا وَمَا يَذَّكُرُ إِلَّا أُولُوا الْأَلْبَابِ ﴾ وقَالَ: ﴿ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنًا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا وَمَا يَذَّكُرُ إِلَّا أُولُوا الْأَلْبَابِ ﴾ وقَالَ: وقَالَ: ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلاَفِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لآيَاتٍ لِأُولِي الْأَلْبَابِ ﴾ وقَالَ:



و فرموده که: ﴿ وَمَنْ عَامَنَ وَمَا عَامَنَ مَعَهُ إِلَّا قَلِيلٌ ﴾ آ، يعنى: [و نيز بر دار اى نوح، در کشتى]

«هر که را ايمان آورده (از غير اهل خويش)، و ايمان نياورده بود با او، مگر اندكى از مردمان».

و فرموده که: ﴿ وَلَنَكِنُ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ آ، يعنى: «وليكن بيشتر [ايشان] نـمىدانـند». و
فرموده که: ﴿ وَأَكْثَرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ آ، يعنى: «بيشتر ايشان عقل ندارند». و فرموده که: ﴿ وَأَكْثَرُهُمْ لَا يَشْعُرونَ ﴾ ، يعنى: «بيشتر ايشان شعور ندارند».

ای هشام، بعد از آن صاحبان عقل ها را به نیکوتر ذکری ذکر فرموده و ایشان را به خوشترا دانشی آرایش داده و وصف نموده، پس فرموده که: ﴿ يُؤْتِی ٱلْحِکْمَةُ مَن يَشَاءُ وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِکْمَةَ فَقَدْ أُوتِی خَیْرًا کَثِیرًا وَمَا یَذْکُرُ إِلَّا أُولُوا الْأَلْبَاتِ ، یعنی: «می دهد خدای تعالی حکمت را به هر که می خواهد و هر که داده شود، حکمت را به سیار، و بند بی بسیار، و بند پذیر نمی شوند، مگر صاحبان عقل های خالص ا (از پیروی هوا و هوس).

و فرموده که: ﴿ وَ اَلرَّسِخُونَ فِي اَلْعِلْمِ يَقُولُونَ عَلَمْنَا بِهِ كُلُّ مِّنْ عِندِ رَبِّنَا وَ مَا يَذْكُرُ إِلَّا أُولُوا الْأَلْبَبِ ﴾ ثم يعنى: «و نمى داند تأويل متشابه از قرآن راكسى، مگر خدا و آنان كه ثابت قدم اند در دانش و متمكن اند در بينش (يا معنى آن است كه راسخان در علم مى گويند كه: گرويديم بسه متشابه) همه محكمات و متشابهات از نزد پروردگار ما است، و پندپذیر نمی شوند مگر صاحبان عقل هاى صافیه ، (از قذرات كجى و اختلال).

و فرمودكه: ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَاقَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلْيَلِ وَٱلنَّهَارِ لَأَيَّنَتِ لِلْوَلِي ٱلْأَلْبَابِ﴾^، يعنى: «به درستىكه در آفريدن آسمانها و زمينها و در آمد و شد شب و روز، هر آينه نشانه

۲. هود، ۴۰.

۱. غافر، ۲۷.

۲. مانده، ۱۰۳

۳. اتعام، ۳۷.

۵. و حکمت در لغت به معنای دانش و دانستن حقیقت هر چیزی است. از ابن سینا منقول است که در بعضی از رسائل خویش، گفته که حکمت، درست کرداری و راست گفتاری است (مترجم).

۷. پلیدی،

۶. آل عمران، ۷.

۸. آل عمران، ۱۹۰.

﴿ أَفَمَنْ يَعْلَمُ أَنْمَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ الحَقُّ كَمَنْ هُوَ أَعْمَىٰ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا الأَلْبَابِ ﴾ وَقَالَ: ﴿ أَمَّنْ هُوَ قَانِتُ آنَاءَ اللَّيْلِ سَاجِداً وَقَائِماً يَحْذَرُ الْآخِرَةَ وَيَرْجُواْ رَحْمَةَ رَبِّهِ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى الَّذِينَ يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا الْأَلْبَابِ ﴾ وَقَالَ: ﴿ كِتَابُ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكُ يَعْلَمُونَ وَالْذَيْنَ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا الْأَلْبَابِ ﴾ وَقَالَ: ﴿ وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى الْهُدَىٰ وَأُورَتُنَا بَنِي إِسْرَائِيلَ لِيَدَبِّرُوا آيَاتِهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُوا الأَلْبَابِ ﴾ وَقَالَ: ﴿ وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى الْهُدَىٰ وَأُورَتُنَا بَنِي إِسْرَائِيلَ لِيَدَبِّرُوا آيَاتِهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُوا الأَلْبَابِ ﴾ وَقَالَ: ﴿ وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى الْهُدَىٰ وَأُورَتُنَا بَنِي إِسْرَائِيلَ الْكِتَابَ \* هُدَى وَذِكْرَىٰ لِأُولِي الْأَلْبَابِ ﴾ وَقَالَ: ﴿ وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى الْهُدَىٰ وَأُورَتُنَا بَنِي إِسْرَائِيلَ الْكِتَابَ \* هُدَى وَذِكْرَىٰ لِأُولِي الْأَلْبَابِ ﴾ وَقَالَ: ﴿ وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى الْهُدَىٰ وَأُورَتُنَا بَنِي إِسْرَائِيلَ الْكَتَابَ \* هُمُدَى وَذِكْرَىٰ لِأُولِي الْأَلْبَابِ ﴾ وَقَالَ: ﴿ وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى الْهُدَىٰ وَالْوَرَتُنَا بَنِي إِسْرَائِيلَ

يَا هِشَامُ، إِنَّ اللهَ تَعَالَىٰ يَقُولُ فِي كِتَابِهِ: ﴿إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَذِكْرَىٰ لِمَنْ كَانَ لَهُ قَـلْبُ ﴾ يَعْنِي عَلَىٰ مَا اللهُ عَالَىٰ يَقُولُ فِي كِتَابِهِ: ﴿إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَذِكْرَىٰ لِمَنْ كَانَ لَهُ قَـلْبُ ﴾ يَعْنِي عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ ع



است از برای صاحبان عقل های خالص».

و فرموده که: ﴿ أَفَمَن يَعْلَمُ أَنُمَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِكَ ٱلْحَقُّ كُمَنْ هُوَ أَعْمَىٰ إِنَّمَا يَتَذَكُّرُ أُولُوا ٱلْأَلْبَبِ ﴾ ، يعنى: «آيا پس كسى كه مى داند آنكه آنچه فرو فرستاده شده به سوى تو از جانب پروردگار تو ، راست و درست است ، مانند كسى است كه او كور و نابيناست؟ جز اين نيست كه پندپذير مى شوند صاحبان عقل هاى صافى » (از معارضه و و هم و شبهه ).

و فرموده که: ﴿ أَمَّنْ هُوَ قَنِتُ ءَانَاءَ ٱلنِّي سَاجِدًا وَقَامًا يَحْذَرُ ٱلْأَخِرَةَ وَيَرْجُواْ رَحْمَةَ رَبِّهِ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ إِنْمًا يَتَذَكَّرُ أُولُواْ ٱلْأَلْبَهِ ، يعنى: «آيا کسى که او را فرمان برنده و يا دعا خواننده باشد در نماز در ساعتهاى شب، در حالتى که سجده کننده و ايستاده است، که مى ترسد از آن جهان و عذاب آن و اميد داشته باشد بخشش پروردگار خويش را، چون کسى است که چنين نباشد (بنابر بعضى از تقادير در آيه، بگو: آيا برابر مى باشند آنان که مى دانند و آنان که نمى دانند؟) جز اين نيست که پندپذير مى شوند صاحبان عقل هاى خالص ». و فرموده که: ﴿ كِتَبُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبْرَكَ لِيَدَّبُرُ وَا عَلَيْتَذَكَّرُ أُولُواْ ٱلأَلْبَهِ ﴾، يعنى: «آين مناين الله سوى تو که برکت داده شده است (يعنى: بر خير و قرآن، کتابى است که فرو فرستادن آن از براى آن است که تدبر و انديشه نمايند آيت هاى آن را (که منفعت است). و فرو فرستادن آن از براى آن است که تدبر و انديشه نمايند آيت هاى آن را (که تأمل در حقيقت معانى آن نمايند)، تا پند پذير شوند صاحبان عقل هاى صافى ».

و فرموده که: ﴿ وَلَقَدْ عَاتَیْنَا مُوسَى الْهُدَىٰ وَأَوْرَثْنَا بَنِیۤ إِسْرَءِیلَ الْکِتَبَ \* هُدُی وَذِکْرَیٰ لِأُولِی الْکُتَبِ \* مُدُی وَذِکْری لِأُولِی الْکُتَبِ \* مُدَی دورات نامودن به واسطهٔ معجزات و احکام شرایع) و تورات و به میراث دادیم پسران یعقوب را کتابی که آن تورات است، به جهت راه حق نمودن و پند دادن (یا در حالتی که راه حق، نمایند). و یادگار است از برای صاحبان عقول خالصه ۱۱.

و فرموده كه: ﴿ وَذَكِرْ فَإِنَّ ٱلذِّكْرَىٰ تَنفَعُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾، يعنى: «پند بده. پس به درستى كه پند دادن صاحبان ايمان را نفع مى بخشد».

ای هشام، به درستی که خدای تعالی در کتاب خویش می فرماید که : ﴿ إِنَّ فِی ذَلِكَ لَذِكْرَیٰ لِمَن كَانَ لَهُ قَلْبُ ﴾، یعنی: «به درستی که در این که مذکور شد، هر آینه پند و یاد کردنی است از برای آن که او را دلی باشد » یعنی عقلی داشته باشد.

و فرموده كه: ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا لُقْمَنِنَ ٱلْحِكْمَةَ ﴾، يمنى: «همر آيمنه بمه حقيقت داديم لقمان را

يَا هِشَامُ، إِنَّ لُقْمَانَ قَالَ لِابْنِهِ: تَوَاضَعْ لِلْحَقِّ تَكُنْ أَعْقَلَ النَّاسِ، وَإِنَّ الْكَيْسَ لَدَى الْحَقِّ يَسِيرُ، يَا بُنَيَّ إِنَّ الدُّنْيَا بَحْرٌ عَمِيقٌ قَدْ غَرِقَ فِيهَا عَالَمُ كَثِيرٌ، فَلْنَكُنْ سَفِينَتُكَ فِيهَا الْحَقِّ يَسِيرُ، يَا بُنَيَّ إِنَّ الدُّنْيَا بَحْرٌ عَمِيقٌ قَدْ غَرِقَ فِيهَا عَالَمُ كَثِيرٌ، فَلْنَكُنْ سَفِينَتُكَ فِيهَا الْحَقِّ يَسِيرُ، يَا بُنَيَّ إِنَّ الدُّنْيَا بَحْرٌ عَمِيقٌ قَدْ غَرِقَ فِيهَا عَالَمُ كَثِيرٌ، فَلْنَكُنْ سَفِينَتُكَ فِيهَا تَقْوَى اللهِ، وَحَشُوهُا الْإِيمَانَ، وَشِرَاعُهَا النَّوَكُلُ، وَقَيِّمُهَا الْعَقْلَ، وَدَلِيلُهَا الْعِلْمَ، وَشُكَانُهَا الطَّبْرَ.

يَا هِشَامُ، إِنَّ لِكُلِّ شَيْءٍ دَلِيلاً. وَدَلِيلُ الْعَقْلِ التَّفَكُّرُ، وَدَلِيلُ التَّفَكُّرِ الصَّمْتُ؛ وَلِكُلَّ شَيْءٍ مَطِيَّةً، وَمَطِيَّةُ الْعَقْلِ التَّوَاضُعُ؛ وَكَفَىٰ بِكَ جَهْلاً أَنْ تَرْكَبَ مَا نُهِيتَ عَنْهُ.

يَا هِشَامُ، مَا بَعَثَ اللهُ أَنْبِيَاءَهُ وَرُسُلَهُ إِلَىٰ عِبَادِهِ إِلَّا لِيَعْقِلُوا عَـنِ اللهِ، فَـأَحْسَنُهُمُ اسْتِجَابَةً أَحْسَنُهُمْ مَعْرِفَةً، وَأَعْلَمُهُمْ بِأَمْرِ اللهِ أَحْسَنُهُمْ عَقْلاً، وَأَكْمَلُهُمْ عَقْلاً أَرْفَـعُهُمْ دَرَجَةً فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ.

يَا هِشَامُ، إِنَّ لِلّهِ عَلَى النَّاسِ عُجَّتَيْنِ: خُجَّةٌ ظَاهِرَةً، وَحُجَّةٌ بَاطِنَةً، فَأَمَّا الظَّاهِرَةُ فَالرُّسُلُ وَالْأَنْبِيَاءُ وَالْأَئِمَّةُ، وَأَمَّا الْبَاطِنَةُ فَالْعُقُولُ.

يَا هِشَامُ. إِنَّ الْعَاقِلَ. الَّذِي لَا يَشْغَلُ الْحَلالُ شُكْرَهُ. وَلَا يَغْلِبُ الْحَرَامُ صَبْرَهُ.

يَا هِشَامُ. مَنْ سَلَّطَ ثَلَاثاً عَلَىٰ ثَلَاثٍ، فَكَانَّمَا أَعَانَ عَلَىٰ هَدْمِ عَقْلِهِ: مَنْ أَظْلَمَ نُورَ تَفَكَّرِهِ بِطُولِ أَمَلِهِ، وَمَحَا طَرَائِفَ حِكْمَتِهِ بِفُضُولِ كَلَامِهِ، وَأَطْفَأَ نُورَ عِبْرَتِهِ بِشَهَوَاتِ نَفْسِهِ، فَكَأَنَّمَا أَعَانَ هَوَاهُ عَلَىٰ هَدْمِ عَقْلِهِ، وَمَنْ هَدَمَ عَقْلَهُ، أَفْسَدَ عَلَيْهِ دِينَهُ وَدُنْيَاهُ.

يَا هِشَامُ، كَيْفَ يَزْكُو عِنْدَ اللهِ عَمَلُكَ، وَأَنْتَ قَدْ شَـغَلْتَ قَـلْبَكَ عَـنْ أَمْـرِ رَبِّكَ، وَأَطَعْتَ هَوَاكَ عَلَىٰ غَلَبَةِ عَقْلِكَ؟! حکمت». حضرت فرمودکه: «يعني فهم و عقل را به او داديم».

«ای هشام، به درستی که لقمان به پسرش فرمود: فروتنی کن از برای حق تا از همه مردم عاقل تر باشی و زیرک در نزد حق، کم است. ای فرزند من، به درستی که دنیا، دریایی است گود که غرق شده اند در آن، جهان بسیار. پس باید که کشتی تو در آن پرهیزگاری و آنچه در آن میگذاری ایمان، و بادبان آن توکل بر خدا، و چرخهای آب آن عقل، و ناخدای آن علم، و دنبالهٔ آن صبر و شکیبایی باشد.

ای هشام، به درستی که هر چیزی را نشانه ای است و نشانهٔ عقل، اندیشه کردن و نشانهٔ اندیشه کردن و نشانهٔ اندیشه کردن، خاموشی است، و هر چیزی را حیوان سواری است، و حیوان سواری عقل، فروتنی است. همین جهالت تو را بس است که مرتکب شوی آنچه راکه تو را از آن نهی کرده اند.

ای هشام، خدا، پیغمبران و رسولان خوپش را به سوی بندگانش نفرستاده، مگر از برای این هشام، خدا، پیغمبران و رسولان خوپش را به سوی بندگانش نفرستاده، مگر از برای این که دریابند از جانب خدا، پس آنکه معرفتش به آنچه پیغمبران آورده اند نیکوتر باشد، و آنکه استجابت او نیکوتر خواهد بود، و آنکه عقلش نیکوتر، بفرمودهٔ خدا، داناتر باشد، و آنکه عقلش تمام تر، پله و پایهٔ او در دنیا و آخریت، بلندتر است،

ای هشام، به درستی که خدا را بر مردمان دو حجت است: یکی حجتی است هویدا و دیگری حجتی است هویدا و دیگری حجتی است نهان، دیگری حجتی است نهان، عقل است.

ای هشام، به درستی که عاقل، آن است که حلال، مانع شکرگزاری او نشود، و حرام، بر صبر و شکیبایی او، غالب نگردد.

ای هشام، هر که سه چیز را بر سه چیز مسلط گرداند، گویاکه بر خرابی عقل خویش یاری نموده: یکی آنکه نور اندیشهٔ خویش را با آروزی دور و دراز تاریک سازد. دویم آنکه حکمتهای تازه خویش را به سخنهای لغو بی مصرف محوکند. سیم آنکه نور پندگیری خود را به خواهش هایی که نفس او را دارد، فرو نشاند. پس گویاکه خواهش خویش را بس خرابی عقلش یاری نموده، و هر که عقلش را ویران کند، دین و دنیای او بر وی تباه شود.

ای هشام، چگونه عمل تو در نزد خدا بیفزاید و تو دل خویش را مشغول ساخته از فرموده پروردگار خود، و خواهش خود را در غالب شدن بر عقلت فرمانبرداری کردهای؟! يَا هِشَامُ، الصَّبْرُ عَلَى الْوَحْدَةِ عَلَامَةُ قُوَّةِ الْعَقْلِ، فَمَنْ عَقَلَ عَنِ اللهِ، اعْتَزَلَ أَهْلَ الدُّنْيَا وَالرَّاغِبِينَ فِيهَا، وَرَغِبَ فِيمَا عِنْدَ اللهِ، وَكَانَ اللهُ أُنْسَهُ فِي الْوَحْشَةِ، وَصَاحِبَهُ فِي الدُّنْيَا وَالرَّاغِبِينَ فِيهَا، وَرَغِبَ فِيمَا عِنْدَ اللهِ، وَكَانَ اللهُ أُنْسَهُ فِي الْوَحْشَةِ، وَصَاحِبَهُ فِي الدُّنْيَا وَالرَّاعِبِينَ فِيها، وَمُعِزَّهُ مِنْ غَيْرٍ عَشِيرَةٍ.

يَا هِشَامٌ، نُصِبُ الْحَقُّ لِطَاعَةِ اللهِ، وَلَا نَجَاةَ إِلَّا بِالطَّاعَةِ، وَالطَّاعَةُ بِالْعِلْمِ، وَالْعِلْمُ بِالتَّعَلَّمِ، وَالتَّعَلَّمُ بِالْعَقْلِ يُعْتَقَدُ، وَلَا عِلْمَ إِلَّا مِنْ عَالِمٍ رَبَّانِيٍّ، وَمَعْرِفَةُ الْعِلْمِ بِالْعَقْلِ.

يَا هِشَامٌ، قَلِيلُ الْعَمَلِ مِنَ الْعَالِمِ مَقْبُولُ مُضَاعَفٌ، وَكَثِيرُ الْعَمَلِ مِنْ أَهْلِ الْـهَوىٰ وَالْجَهْلِ مَرْدُودٌ.

يَا هِشَامُ، إِنَّ الْعَاقِلَ رَضِيَ بِالدُّونِ مِنَ الدُّثْيَا مَعَ الْحِكْمَةِ، وَلَمْ يَرْضَ بِالدُّونِ مِنَ الْحِكْمَةِ مَعَ الدُّنْيَا؛ فَلِذْلِكَ رَبِحَتْ تِجَارَتُهُمْ.

يَا هِشَامُ، إِنَّ الْمُقَلَاءَ تَرَكُوا فُضُولَ الدُّنْيَا، فَكَيْفَ الذُّنُوبَ، وَتَرْكُ الدُّنْيَا مِنَ الْفَضْلِ، وَتَرْكُ الدُّنْيَا مِنَ الْفَضْلِ، وَتَرْكُ الدُّنْيَا مِنَ الْفَضْلِ، وَتَرْكُ الدُّنُوبِ مِنَ الْفَرْضِ.

يَا هِشَامُ، إِنَّ الْعَاقِلَ نَظَرَ إِلَى الدُّنْيَا وَ إِلَىٰ أَهْلِهَا، فَعَلِمَ أَنَّهَا لَا تُنَالُ إِلَّ بِـالْمَشَقَّةِ، وَطَلَبَ بِالْمَشَقَّةِ أَنْهَا لَا تُنَالُ إِلَّا بِالْمَشَقَّةِ، فَطَلَبَ بِالْمَشَقَّةِ أَبْقَاهُمَا.

يَا هِشَامُ، إِنَّ الْمُقَلَاءَ زَهِدُوا فِي الدُّنْيَا وَرَغِبُوا فِي الْآخِرَةِ؛ لِأَنَّهُمْ عَلِمُوا أَنَّ الدُّنْيَا طَالِبَةُ مَطْلُوبَةٌ، وَالْآخِرَةَ وَمَطْلُوبَةٌ، فَمَنْ طَلَبَ الْآخِرَةَ، طَلَبَتْهُ الدُّنْيَا حَـتّىٰ يَسْتَوْفِيَ مِنْهَا رِزْقَهُ، وَمَنْ طَلَبَ الدُّنْيَا، طَلَبَتْهُ الْآخِرَةُ، فَيَأْتِيهِ الْمَوْتُ فَيُفْسِدُ عَلَيْهِ دُنْيَاهُ وَآخِرَتَهُ.

ای هشام، صبر بر تنهایی، نشانهٔ قوت عقل است. پس هر که چیزها را از جانب خدا بفهمد، از اهل دنیا و آنان که در آن رغبت دارند، دوری گزیند و راغب شود در آنچه در نزد خدا است، و خدا انیس و مونس او باشد در وحشت و اندوه، و یار او باشد در تنهایی، و بی نیازی او باشد در وقت درویشی، و او را عزیز گرداند بی آنکه او را خویشاوندی باشد.

ای هشام، حق بر پا شده است از برای فرمانبرداری خدا، و نجاتی نیست مگر به فرمانبرداری، و فرمانبرداری، و فرمانبرداری، به علم و دانش است. و دانش، با آموختن و آموختن، به عقل در دل قرار میگیرد و محکم میشود، و بدون آن، صورت نمی پذیرد. و هیچ علمی موجود نیست مگر آن علمی که از عالم خداشناس باشد و شناختن علم، به عقل است.

ای هشام، عمل اندگ از عالم، مقبول می شود و دو چندان میگردد و عمل بسیار، از صاحب خواهش و جهل رد می شود.

ای هشام، به درستی که عاقل، خشنو د میباشد به چیز پستی از دنیا با حکمت، و خشنو د نمیباشد به چیز کمی از حکمت با دنیای فراوان، و به این جهت تجارت و بازرگانی ایشان سودمند شده.

ای هشام، به درستی که عاقلان، آنچه را که زیادتی باشد از دنیا واگذاشتند. پس چگونه مرتکب گناهان میگردند و حال آنکه ترک دنیا از مستحبات و ترک گناهان از جمله واجبات است.

ای هشام، به درستی که عاقل، به سوی دنیا و اهل آن نگریست، پس دانست که بـه آن نمی توان رسید مگر به مشقت و دشواری، و به سوی آخرت نظر کرد، پس دانست که به آن نمی توان رسید، مگر به دشواری. پس باقی تر از این دو را به دشواری جستجو نمود.

ای هشام، به درستی که عاقلان، در دنیا رغبت ننمودند و در آخرت، رغبت نمودند؛ زیرا که ایشان دانستند که دنیا جویندهای است که جستجوی آن مییشود و آخرت، جوینده و جستجو شده است که باید جستجوی آن بشود.

(خلاصهٔ معنی آنکه، طالبیت و مطلوبیت دنیا، عین یکدیگر است. پس در تحصیل آن نباید کوشش نماید؛ زیرا طالبیت آن، از مطلوبیت کفایت میکند، به خلاف طالبیت و مطلوبیت آن از مطلوبیت آن از مطلوبیت آن از مطلوبیت کفایت نمیکند). پس هر که آخرت را طلب کند، دنیا او را طلب مینماید تا آن که

يَا هِشَامُ، مَنْ أَرَادَ الْغِنَىٰ بِلَا مَالٍ، وَرَاحَةَ الْقُلْبِ مِنَ الْحَسَدِ، وَالسَّلامَةَ فِي الدِّينِ، فَلْيَتَضَرَّعْ إِلَى اللهِ – عَزَّ وَجَلَّ – فِي مَسْأَلَتِهِ بِأَنْ يُكَمِّلَ عَقْلَهُ؛ فَمَنْ عَسَقَلَ، قَـنِعَ بِـمَا فَلْيَتَضَرَّعْ إِلَى اللهِ – عَزَّ وَجَلَّ – فِي مَسْأَلَتِهِ بِأَنْ يُكَمِّلُ عَقْلَهُ؛ فَمَنْ عَسَقَلَ، قَـنِعَ بِـمَا يَكْفِيهِ، وَمَنْ قَنِعَ بِمَا يَكْفِيهِ، لَمْ يُدْرِكِ الْغِنيٰ أَبَداً.

يَا هِشَامُ، إِنَّ اللهَ حَكَىٰ عَنْ قَوْمٍ صَالِحِينَ أَنَّهُمْ قَالُوا: ﴿ رَبَّنَا لا تُرْغُ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْنَنَا وَهَبْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةُ إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَّابُ ﴾ حِينَ عَلِمُوا أَنَّ الْقُلُوبَ تَزِيعُ وَتَعُودُ إِلَىٰ عَمَاهَا وَرَدَاهَا ؛ إِنَّهُ لَمْ يَخْفِلُ اللهُ مَنْ لَمْ يَعْفِلْ عَنِ اللهِ ، وَمَنْ لَمْ يَعْفِلْ عَنِ اللهِ ، لَمْ يَعْفِلْ قَلْبَهُ عَلَى مَعْرِفَةٍ تَابِنَةٍ يُبْصِرُهَا وَيَجِدُ حَقِيقَتَهَا فِي قَلْبِهِ ، وَلَا يَكُونُ أَحَدُ كَذَٰلِكَ إِلَّا مَنْ كَانَ قَوْلُهُ لِفِعْلِهِ مُصَدِّقاً ، وَسِرُّهُ لِعَلَانِتِيهِ مُوافِقاً ؛ لِأَنَّ اللهَ \_ تَبَارَكَ الشَمَةُ \_ لَـمْ يَدُلِّ عَلَى قَوْلُهُ لِفِعْلِهِ مُصَدِّقاً ، وَسِرُّهُ لِعَلَانِتِيهِ مُوافِقاً ؛ لِأَنَّ اللهَ \_ تَبَارَكَ الشَمَةُ \_ لَـمْ يَدُلَّ عَـلَى الْبَاطِنِ الْخَفِيِّ مِنَ الْعَقْلِ إِلَا يَظُلُوهِ مِنْهُ وَنَاطِقٍ عَنْهُ ،

يَا هِشَامٌ، كَانَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ يَقُولُ: مَا عُبِدَ اللهُ بِشَيْءٍ أَفْضَلَ مِنَ الْعَقْلِ، وَمَا تَمَّ عَقْلُ امْرِئُ حَتَىٰ يَكُونَ فِيهِ خِصَالٌ شَتَىٰ: الْكُفْرُ وَالشَّرُّ مِنْهُ مَأْمُونَانِ، وَالرُّشْدُ وَالْخَيْرُ مِنْهُ مَأْمُولَانِ، وَقَضْلُ مَالِهِ مَبْدُولٌ، وَفَضْلُ قَوْلِهِ مَكْفُوفٌ، وَنَصِيبُهُ مِنَ الدُّنْيَا الْقُوتُ، لَا مِنْهُ مَأْمُولَانِ، وَقَضْلُ مَالِهِ مَبْدُولٌ، وَقَصْلُ قَوْلِهِ مَكْفُوفٌ، وَنَصِيبُهُ مِنَ الدُّنْيَا الْقُوتُ، لَا يَشْبَعُ مِنَ الْعِلْمِ دَهْرَهُ، الذُّلُّ أَحَبُ إِلَيْهِ مَعَ اللهِ مِن الْعِزِّ مَعَ غَيْرِهِ، وَالتَّوَاضُعُ أَحَبُ إِلَيْهِ مِن الشَّرَفِ، وَالتَّوَاضُعُ أَحَبُ إِلَيْهِ مِن الشَّرِهِ، وَيَسْتَقِلُ كَثِيرَ الْمَعْرُوفِ مِن نَفْسِهِ، وَمُو تَمَامُ الْأَمْرِ. وَيَرْدَى النَّاسَ كُلَّهُمْ خَيْراً مِنْهُ، وَأَنَّهُ شَرُّهُمْ فِي نَفْسِهِ، وَهُو تَمَامُ الْأَمْرِ.

روزی خود را از آن تمام فراگیرد، و هر که دنیا را طلب کند، آخرت او را طلب نماید بعد از آن، او را مرگ در رسد و دنیا و آخرت او را بر وی تباه گرداند.

ای هشام، هر که بی نیازی را خواسته باشد بی آنکه مالی داشته باشد، و آسایش دل را از حسد و سلامتی در دین را طالب باشد، به سوی خدای عزّوجل تضرع و زاری کند در سؤال خویش، به اینکه عقل او را کامل گرداند؛ زیرا که هر که عاقل باشد، قانع شود به آنچه او را کفایت کند، و هر که قانع گردد به آنچه او را کفایت کند، بی نیاز گردد. و آنکه قناعت نکند به آنچه او را کفایت کند، بی نیاز گردد. و آنکه قناعت نکند به آنچه او را کفایت کند، بی نیازی نرسد.

ای هشام، به درستی که خدا حکایت فرموده از گروهی نیکوکار که ایشان گفته اند که: ﴿زَبُنَا لَا تُرْخُ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَیْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِن لَدُنكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنتَ الْوَهَّابُ ﴾ ا، یعنی: «ای پروردگار ما، دلهای ما را مهیچان از حق به سوی غیر آن، از پس آنکه ما را راه راست نمودی، و ببخش ما را از نزد خویش، بخششی. به درستی که تویی بسیار بخشاینده ». این را گفتند در هنگامی که دانستند که دلها می پیچد و بر می گردد به سوی کوری جهالت و هلاکتی که دارد. به درستی که از خدا نترسد آنکه از جانب خدا نیابد و هر که از خدا نفهمد، دل خویش را نبندد بر شناختی که پا بر جا باشد و آن را ببیتل و خیقت آن را در دل خویش بیابد و کسی چنین نخواهد بود، مگر آن کس که گفتار او، مصدق گردار و نهان او، موافق آشکار او باشد؛ زیرا که خدای تعالی کسی را رهنمایی نفرموده بر عقلی که پنهان و پوشیده است، مگر به آنچه ظاهر باشد از آن و به آنکه از جانب آن سخن کند.

ای هشام، امیر المؤمنین همی فرمود که: خدا پرستیده نشده به چیزی که از عقل بهتر باشد، و عقل هیچ مردی کامل نگردید تا آنکه چندین خصلت در او باشد: یکی آنکه کفر و بدی، از او ایمن باشد (که از او سر نزند)، و دیگر آنکه، مردم خوبی و راستی را از او امید داشته باشند، و زیادتی مال خویش را به مردم دهد، و خود را از گفتار بیهوده نگاه دارد، و بهره او از دنیا، قوتی باشد که به آن زنده بماند، و در مدت زندگی خویش، از علم سیر نشود، و خواری به سوی او که با خدا باشد، دوست تر باشد از عزت با غیر خدا، و فروتنی دوست تر باشد به سوی او از بزرگواری، اندکی از نیکی که از غیر به او رسد آن را پر شمارد، و بسیاری

۱. آل عمران، ۸.

يَا هِشَامُ، إِنَّ الْعَاقِلَ لَا يَكْذِبُ وَإِنْ كَانَ فِيهِ هَوَاهُ.

يَا هِشَامُ، لَا دِينَ لِمَنْ لا مُرُوءَةَ لَهُ، وَلَا مُرُوءَةَ لِمَنْ لَا عَقْلَ لَهُ، وَإِنَّ أَعْظَمَ النَّاسِ قَدْراً الَّذِي لَا يَرَى الدُّنْيَا لِنَفْسِهِ خَطَراً، أَمَا إِنَّ أَبْدَانَكُمْ لَيْسَ لَهَا ثَمَنُ إِلَّا الْجَنَّةُ، فَـلَا تَبِيعُوهَا بِغَيْرِهَا.

يَا هِشَامُ، إِنَّ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَىٰ كَانَ يَقُولُ: إِنَّ مِنْ عَلَامَةِ الْعَاقِلِ أَنْ يَكُونَ فِيهِ ثَلَاثُ خِصَالٍ: يُجِيبُ إِذَا سُئِلَ، وَيَنْطِقُ إِذَا عَجَزَ الْقَوْمُ عَنِ الْكَلَامِ، وَيُشِيرُ بِالرَّأْيِ الَّذِي خِصَالٍ: يُجِيبُ إِذَا سُئِلَ، وَيَنْطِقُ إِذَا عَجَزَ الْقَوْمُ عَنِ الْكَلَامِ، وَيُشِيرُ بِالرَّأْيِ اللَّذِي يَكُونُ فِيهِ مِنْ هٰذِهِ الْخِصَالِ الثَّلَاثِ شَيْءٌ؛ فَهُو أَحْمَقُ؛ يَكُونُ فِيهِ مِنْ هٰذِهِ الْخِصَالِ الثَّلَاثِ شَيْءٌ؛ فَهُو أَحْمَقُ؛ إِنَّ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَىٰ قَالَ: لَا يَجْلِسُ فِي صَدْرِ الْمَجْلِسِ إِلَّا رَجُلٌ فِيهِ هٰذِهِ الْخِصَالُ الثَّلَاثُ، أَوْ وَاحِدَةً مِنْهُنَّ، فَمَنْ لَمْ يَكُنْ فِيهِ شَيْءٌ مِنْهُنَّ فَجَلَسَ، فَهُو أَحْمَقُ.

وَقَالَ الْحَسَنُ بْنُ عَلِيٍّ ﴿ إِذَا طَلَبْتُمُ الْحَوَائِجَ ، فَاطْلُبُوهَا مِنْ أَهْلِهَا ، قِيلَ : يَا ابْنَ رَسُولِ اللهِ ، وَمَنْ أَهْلُهَا؟ قَالَ : الَّذِينَ قَصَّ اللهُ فِي كِتَابِهِ وَذَكَرَهُمْ ، فَقَالَ : ﴿إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا الْأَلْبَابِ﴾ قَالَ : هُمْ أُولُو الْمُقُولِ .

وَقَالَ عَلِيُّ بْنُ الْحُسَيْنِ ﴿ مُجَالَسَةُ الصَّالِحِينَ دَاعِيَةٌ إِلَى الصَّلاحِ ، وَإِذَابُ الْعُلَمَاءِ زِيَادَةٌ فِي الْعَقْلِ ، وَطَاعَةُ وُلَاةِ الْعَدْلِ تَمَامُ الْعِزِّ ، وَاسْتِشْمَارُ الْمَالِ تَمَامُ الْمُرُوءَةِ ، وَإِرْ شَادُ الْمُسْتَشِيرِ قَضَاءٌ لِحَقِّ النَّعْمَةِ . وَكَفَّ الأَذَىٰ مِنْ كَمَالِ الْعَقْلِ ، وَفِيهِ رَاحَةُ الْبَدَنِ عَاجِلاً وَآجِلاً .

يَا هِشَامُ، إِنَّ الْعَاقِلَ لَا يُحَدِّثُ مَنْ يَخَافُ تَكْذِيبَهُ. وَلَا يَسْأَلُ مَنْ يَخَافُ مَنْعَهُ، وَلَا يَعِدُ مَا لَا يَقْدِرُ عَلَيْهِ، وَلَا يَرْجُو مَا يُعَنَّفُ بِرَجَائِهِ، وَلَا يُقْدِمُ عَلَىٰ مَا يَـخَافُ فَـوْتَهُ از نیکی که از او به غیر رسد آن راکم شمارد، و همهٔ مردمان را از خود بهتر داند، و در پیش خود چنین داند که او از همه ایشان بدتر است و این، کمال عقل است.

ای هشام، به درستی که عاقل، دروغ نمیگوید و هر چند که خواهش او در آن باشد.

ای هشام، هر که رامروت و جوان مردی نیست، دین ندارد و هر که راعقل نیست، مروت ندارد. و به درستی که بزرگ ترین مردم، از روی قدر و مرتبه و منزلت، آن است که در دنیا از برای خویش مرتبه و جاه و منزلتی نبیند. بدانید و آگاه باشید که تنهای شما را بهایی نیست، مگر بهشت، پس آنها را به جز بهشت مفروشید.

ای هشام، به درستی که امیر المؤمنین هم می فرمود که: از نشانهٔ عاقل ایس است که سه خصلت در او باشد: جواب دهد هرگاه از او سؤال شود، و حرف زند هرگاه گروه مردم از سخنی که به گفتن آن احتیاج افتاده باشد، در مانده باشند، و اشاره کند به آن رأی که صلاح اهل او در آن باشد. پس هر که چیزی از این خصلت های سه گانه در او نباشد، احمق است. و امیر المؤمنین هم می فرمود که: در صدر مجلس ننشیند، مگر مردی که این سه خصلت یا یکی از اینها در او نباشد و سدر نشیند، احمق است.

«حضرت علی بن الحسین علی فرمود که: هم نشینی با نیکوکاران، به سوی صلاح می خواند، و ادب علما و دانایان را به جا آوردن، باعث زیادتی عقل است. فرمان برداری والیان که عادل باشند، کمال عزت است. و زیاد کردن مال به تجارت یا زکات دادن، کمال جوان مردی است. و راه حق نمودن به آن که مشورت کند، ادای حق نعمت پروردگار است. و بازداشتن آزار خویش از مردم، از کمال و آسایش تن در آن است در دنیا و آخرت.

ای هشام، به درستی که عاقل، حدیث نمیکند با آن کس که می ترسد کـه او را بــه دروغ نسبت دهد، و سؤال نمیکند از کسی که می ترسد که او را منع کند، و آنچه را که قدرت بر آن

۱. رعد، ۱۹.

بِالْعَجْزِ عَنْهُ».

١٣ / ١٣ . عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، رَفَعَهُ، قَالَ: قَالَ أَمِيرُ المُؤْمِنِينَ ﷺ :
 «العَقْلُ غِطَاءٌ سَتِيرٌ، وَالْفَصْلُ جَمَالٌ ظَاهِرٌ، فَاسْتُرْ خَلَلَ خُلُقِكَ بِفَصْلِكَ، وَقَاتِلْ هَوَاكَ بِعَقْلِكَ، تَسْلَمْ لَكَ الْمَوَدَّةُ، وَتَظْهَرْ لَكَ الْمَحَبَّةُ».

١٢/١٢. عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَلِيِّ بْـنِ حَـدِيدٍ، عَـنْ سَمَاعَة بْنِ مِهْرَانَ، قَالَ: كُنْتُ عِنْدَ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ وَعِنْدَهُ جَمَاعَةٌ مِنْ مَوَالِيهِ، فَجَرىٰ ذِكْرُ الْعَقْلِ وَجُنْدَهُ، وَالْجَهْلَ وَجُـنْدَهُ، وَالْجَهْلَ وَجُـنْدَهُ، وَالْجَهْلَ وَجُـنْدَهُ، تَهْتَدُوا».

قَالَ سَمَاعَةُ: فَقُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ. لَا نَعْرِفُ إِلَّا مَا عَرَّفْتَنَا، فَقَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ: مِنْ نُورِو، فَقَالَ لَهُ: أَذْبِرْ، فَأَذْبَرَ، ثُمَّ قَالَ لَهُ أَقْبِلْ، فَأَقْبَلَ، فَقَالَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ: خَلَقْتُكَ خَلْقاً عَظِيماً، وَكَرَّمْتُكَ عَلَىٰ جَمِيع خَلْقِي».

قَالَ: «ثُمَّ خَلَقَ الْجَهْلَ مِنَ الْبَحْرِ الْأُجَاجِ ظُلْمَانِيّاً، فَقَالَ لَهُ: أَدْبِرْ، فَأَدْبَرَ، ثُمَّ قَالَ لَهُ: أَقْبِلْ، فَلَمْ يُقْبِلْ، فَقَالَ لَهُ: اسْتَكْبَرْتَ، فَلَعَنَهُ.

ثُمَّ جَعَلَ لِلْعَقْلِ خَمْسَةً وَسَنِعِينَ جُنْداً، فَلَمَّا رَأَى الْجَهْلُ مَا أَكْرَمَ اللهُ بِهِ الْعَقْلَ وَمَا أَعْطَاهُ، أَضْمَرَ لَهُ الْعَدَاوَةَ، فَقَالَ الْجَهْلُ: يَا رَبِّ، هَلْذَا خَلْقُ مِثْلِي خَلَقْتُهُ وَكَرَّمْتَهُ وَكَرَّمْتَهُ وَقَوَّيْتَهُ، وَأَنَا ضِدُّهُ وَلَا قُوَّةً لِي بِهِ، فَأَعْطِنِي مِنَ الْجُنْدِ مِثْلَ مَا أَعْطَيْتَهُ، فَقَالَ: نَعَمْ، فَإِنْ وَقَوَّيْتَهُ، وَأَنَا ضِدُّهُ وَلَا قُوَّةً لِي بِهِ، فَأَعْطِنِي مِنَ الْجُنْدِ مِثْلَ مَا أَعْطَيْتَهُ، فَقَالَ: نَعَمْ، فَإِنْ عَصَيْتَ بَعْدَ ذَٰلِكَ، أَخْرَجْتُكَ وَجُنْدَكَ مِنْ رَحْمَتِي، قَالَ: قَدْ رَضِيتُ، فَأَعْطَاهُ خَمْسَةً وَسَبْعِينَ جُنْداً.

نداشته باشد وعده ندهد، و آنچه او را به امیدواری آن ملامت و سرزنش کنند امیدوار نباشد، و پیشی نگیرد بر آنچه از فوت آن ترسد به واسطهٔ درماندن از آن».

۱۳ / ۱۳ . علی بن محمد روایت کرده است از سهل بن زیاد که آن را مرفوع ساخته که گفت: امیر المؤمنین الله فرمود که: «عقل، پوششی است پوشنده و فضل و نیکویی جمال، و زیبی است هویدا. پس خوی های بد خویش را به فضل خود بپوشان و با خواهش نفس خود به عقلی که داری، کارزار نما، تا دوستی تو با خلائق سالم بماند و دوستی خلائق با تو ظاهر گردد».

۱۴/۱۴. چند نفر از اصحاب ما از احمد بن محمد، از علی بن حدید، از سماعه بن مهران روایت کرده اند که گفت: در خدمت امام جعفر صادق ایم بودم و در نزد آن حضرت گروهی از دوستان او بودند که ذکر عقل و جهل در میان آمد. امام جعفر صادق ایم فرمود که: «عقل و لشکر او، و جهل و سپاه او را بشناسید تا راه راست یابید».

سماعه گفت که: عرض کردم که: فدای تو گردم، ما چیزی را نشناسیم، مگر آنچه تو ما را بشناسانی. آن حضرت فرمود که: «خلاعقل را آفرید، و آن اول آفریدهای است از روحانیان (و آنها جسمهای لطیفاند که به چشم در نیاینله). از طرف راست عرش از نور خویش-پس فرمود که: پشت کن، عقل پشت کرد، و بعد از آن فرمود که: رو کن، رو کرد. خدای تبارک و تعالی فرمود که: تو را آفریدم آفریدهٔ بزرگ و تو را بس همهٔ آفریدگان خود تکسیم دادم و نواختم».

حضرت فرمود که: «بعد از آن، جهل را آفرید از دریای تلخ که تاریک بود. پس فرمود که: پشت کن (یعنی از عالم ملکوت و نور) ، جهل قبول کرد و پشت نمود. بعد از آن فرمود که: رو کن، قبول ننموده و رو نیاورد. خدای تعالی فرمود که: سربلندی کردی و او را لعنت فرمود. بعد از آن، از برای عقل هفتاد و پنج لشکر قرار داد. چون جهل آنچه را که خدا عقل را به آن گرامی داشت، دید با آنیچه او را عطا فرمود دشمنی او را، در دل گرفت، و گفت که: ای پروردگار من، اینک آفریده ای است مانند من که او را آفریدی و نوازش فرمودی و تقویت کردی، و من ضد اویم که کمال دشمنی و مخالفت با او دارم، و مراهیچ قوت و توانایی نیست که با او برابری نمایم. پس عطاکن به من از سپاه، مانند آنچه به او عطا فرمودی. خدای تعالی فرمود که: چنین می کنم. پس اگر بعد از این نافرمانی از تو صادر شود، تو را و سپاه تو را از

فَكَانَ مِمَّا أَعْطَى الْعَقْلَ مِنَ الْخَمْسَةِ وَالسَّبْعِينَ الْجُنْدَ:

الْخَيْرُ، وَهُوَ وَزِيرُ الْعَقْلِ، وَجَعَلَ ضِدَّهُ الشَّرَّ، وَهُوَ وَزِيرُ الْجَهْلِ.

وَالْإِيمَانُ وَضِدَّهُ الْكُفْرَ؛ وَالتَّصْدِيقُ وَضِدَّهُ الْجُحُودَ؛ وَالرَّجَاءُ وَضِدَّهُ الْمُفُوطَ؛ وَالشَّكْرُ وَضِدَّهُ الْكُفْرَانَ؛ وَالطَّمَعُ وَالْعَدْلُ وَضِدَّهُ الْكُفْرَانَ؛ وَالطَّمَعُ وَضِدَّهُ الْعَلْمَ وَضِدَّهُ الْعَشْوَةَ؛ وَالرَّحْمَةُ وَضِدَّهَ الْقَشْوَةَ؛ وَالرَّحْمَةُ وَضِدَّهَ الْعَشْوَةَ؛ وَالرَّحْمَةُ وَضِدَّهَ الْعَشْوَةَ؛ وَالْوَحْمَةُ وَضِدَّهَ الْعَشْوَةَ؛ وَالْوَحْمَةُ وَضِدَّهَ الْعُمْقَ؛ وَالْعِفْمُ وَضِدَّهُ الْحُمْقَ؛ وَالْعِفَّةُ وَضِدَّهَ النَّهَتُكُ؛ وَالرُّهْدُ وَضِدَّهُ الْخُمْقَ؛ وَالْعَفْمُ وَضِدَّهُ الْحُمْقَ؛ وَالْعَلْمُ وَضِدَّهُ الْعُمْوَ وَضِدَّهُ الْحُمْقَ؛ وَالسَّمْعُ وَضِدَّهُ الْعُمْوَةُ وَضِدَّهُ اللَّوْمَةُ وَضِدَّهُ اللَّهُونَةَ؛ وَالتَّوَاضُعُ وَضِدَّهُ الْكِبْرَ؛ وَالتَّوَاضُعُ وَضِدَّهُ السَّفَة؛ وَالصَّمْثُ وَضِدَّهُ الْسَفَة؛ وَالطَّمْثُ وَضِدَّهُ الْسَفَة وَالطَّمْثُ وَضِدَّهُ السَّفَة وَالطَّمْثُ وَالسَّمْعُ وَالْمَالُونَ وَالْعَلْمُ وَضِدَّهُ السَّفَة؛ وَالطَّمْثُ وَضِدَّهُ الْعَلْمَ وَصِدَّهُ السَّفَة وَالطَّمْثُ وَاللَّهُ وَالْمَالُونَ وَالْوَالَعُمْ وَالْمَالُونَ وَالْوَالْمَ وَصِدَّهُ الْمُعْرَاقَ وَالْعَلْمُ وَصِدَّهُ الْمُعْرَاقَ وَاللَّمْ وَالْمَالُهُ وَالْمَالُونَ وَالْوَالْمُ وَاللَّهُ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْعَلَامُ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْعَلَامُ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْعَلَامُ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَامُ وَالْمَالُونَ وَالْعَلَامُ وَالْمَالُونَ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَامُ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَامُ وَالْمَلْمُ وَالْمَالُونُ وَالْمُلْعُونَ وَالْمُوالِقُولُولُومُ وَالْمُولُومُ وَالْمُلُولُومُ وَالْمُولُومُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْعُولُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلُومُ وَالْمُلْمُولُومُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُومُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ و

مرزخية تكيية رضي سدى

رحمت خویش بیرون می کنم. جهل گفت که: خشنود شدم و به این راضیم. خدای تعالی، هفتاد و پنج سپاه به او نیز عطا فرمود و از جمله هفتاد و پنج لشگر که خدا به عقل عطا فرمود، خیر و خوبی بود و آن، وزیر عقل است و ضد آن را شرّ و بدی قرار داد و آن، وزیر جهل است؛ و لشکر دیگر ایمان است و ضد آن کفر؛ و تصدیق و باور داشتن، و ضد آن انکار؛ و امیدواری، و ضد آن نا امیدی؛ و عدل و داد، و ضد آن ستم کردن؛ و خشنودی، و ضد آن ناخشنودی و خشم گرفتن؛ و شکرگزاری، و ضد آن کفران و ناسپاسی؛ و امید، و ضد آن نا امیدی است.

(ظاهر این است که این دو لشکر، تکرار دو لشکر سوم باشد که در بعضی از نسخ کافی بدل آن بوده و بعد از آن به واسطهٔ اشتباه کاتب در اصل داخل شده است و مؤید این، آن است که جمیع آنچه در کتاب مسطور است، هفتاد و هشت لشکر است، از برای هر یک از عقل و جهل، با آن که هر یک را بیش از هفتاد و پنج لشکر نیست؛ چنانچه در سه موضع این حدیث شریف مذکور است و شاید که دو فقرهٔ دیگر که زیاد است، یکی بدلی باشد که تعلق به فهم و دیگری تعلق به بلاء داشته که در یک خافر موده: و الفهم و ضده الحمق و در جای دیگر فرموده: و الفهم و ضده البلاء و در جای دیگر مرموده: و الفهم و ضده البلاء و در جای دیگر سرموده: و الفاقیة و ضدها البلاء و نابر این، حمق، بدل غیاوه بوده یا به عکس، و عافیت، بدل سلامت بوده باشد یا به عکس و هر دو نوشته شده است، و می تواند که یکی از این دو، بدلی باشد که تعلق به دوستی و دشمنی داشته باشد؛ چه در یک موضع فرموده: و المودة و ضدها العداوة و در موضع دیگر فرموده: والحب و ضده البغض اگر چه در میان عداوت و حب، چون عداوت و بغض فی الجمله فرقی هست).

و دیگر توکل و اعتماد بر خدا است و اعتراف به عجز خویش، و ضد آن حریص شدن؛ و رأفت و مهربانی، و ضد آن سخت دل شدن؛ و رحمت و دل نرمی، و ضد آن غضب و خشم گرفتن؛ و علم و دانش، و ضد آن جهل و نادانی (و این جهل غیر از جهل صاحب لشکر است؛ چه این که مقابل علم است و آن مقابل عقل و چنانچه علم و عقل غیر یکدیگراند. این جهل و آن جهل نیز غیر یکدیگراند. این جهل و آن جهل نیز غیر یکدیگراند) و دریافتن، و ضد آن حماقت؛ و عفت و پرهیزکاری، و ضد آن رسوایی و پرده دری؛ و زهد و بی رغبتی در دنیا، و ضد آن رغبت در آن؛ و رفق و نرمی، و ضد آن درشتی نمودن؛ و سخت ترسیدن، و ضد آن جرأت و دلیری کردن؛ و فروتنی، و ضد آن بزرگی و تکبر؛ و درنگ و آهستگی، و ضد آن، شتابیدن؛ و حلم و بر دباری، و ضد آن سبکی؛ و

وَالْإِسْتِسْلَامُ وَضِدَّهُ الْإِسْتِكْبَارَ؛ وَالتَّسْلِيمُ وَضِدَّهُ الشَّكَّ؛ وَالصَّبْرُ وَضِدَّهُ الْجَزَعَ؛ وَالصَّفْحُ وَضِدَّهُ الإِنْتِقَامَ؛ وَالْغِنيٰ وَضِدَّهُ الْفَقْرَ؛ وَالتَّذَكُّرُ وَضِدَّهُ السَّهْوَ؛ وَالْحِفْظُ وَضِدَّهُ النُّسْيَانَ؛ وَالتَّعَطُّفُ وَضِدَّهُ الْقَطِيعَةَ؛ وَالْقُنُوعُ وَضِدَّهُ الْحِرْصَ؛ وَالْـمُوَاسَـاةُ وَضِـدَّهَا الْمَنْعَ؛ وَالْمَوَدَّةُ وَضِدَّهَا الْعَدَاوَةَ؛ وَالْوَفَاءُ وَضِدَّهُ الْغَدْرَ؛ وَالطَّاعَةُ وَضِدَّهَا الْـمَعْصِيَةَ؛ وَالْخُضُوعُ وَضِدَّهُ التَّطَاوُلَ؛ وَالسَّلَامَةُ وَضِدَّهَا الْبَلَاءَ؛ وَالْحُبُّ وَضِدَّهُ الْبُغْضَ؛ وَالصَّدْقُ وَضِدَّهُ الْكَذِبِ؛ وَالْحَقُّ وَضِدَّهُ الْبَاطِلَ؛ وَالْأَمَانَةُ وَضِدَّهَا الْخِيَانَةَ؛ وَالْإِخْلَاصُ وَضِدَّهُ الشُّوْبَ؛ وَالشُّهَامَةُ وَضِدُّهَا الْبَلَادَةَ؛ وَالْفَهْمُ وَضِدَّهُ الْغَبَاوَةَ؛ وَالْمَعْرِفَةُ وَضِدَّهَا الْإِنْكَارَ؛ وَالْمُدَارَاةُ وَضِدَّهَا الْمُكَاشَفَةَ.وَسَلَامَةُ الْغَيْبِ وَضِدَّهَا الْـمُمَاكَـرَةَ ؛وَالْكِـثْمَانُ وَضِـدَّهُ الْإِفْشَاءَ ؛ وَالصَّلَاةُ وَضِدَّهَا الْإِضِاعَةُ ؛ وَالصَّوْمُ وَضِدَّهُ الْإِفْطَارَ ؛ وَالْجِهَادُ وَضِدَّهُ النُّكُولَ ؛وَالْحَجُّ وَضِدَّهُ نَبْذَ الْمِيثَاقِ؛وَصَوْنُ ٱلْحَدِيثِ وَضِدَّهُ النَّمِيمَةَ ؛وَبِـرُّ الْـوَالِـدَيْن وَضِدَّهُ الْعُقُوقَ ؛ وَالْحَقِيقَةُ وَضِدَّهَا الرِّيَاءَ ؛ وَالْمَعْرُوفُ وَضِدَّهُ الْـمُنْكَرَ ؛ وَالسَّــثُرُ وَضِــدَّهُ التَّبَرُّجَ ؛وَالتَّـقِيَّةُ وَضِـدَّهَا الْإِذَاعَـةَ ؛وَالْإِنْـصَافُ وَضِـدَّهُ الْـحَمِيَّةَ ؛وَالتَّـهْيِئَةُ وَضِـدَّهَا

خاموشی، و ضد آن بیهوده گفتن؛ و گردن نهادن، و ضد آن سربلندی؛ و تسلیم شدن، و ضد آن شک وبه گمان افتادن؛ و صبر و شکیبایی، و ضد آن ناشکیبایی کردن؛ و فرو گذاشتن و گذرانیدن، و ضد آن کینه کشیدن؛ و بینیازی و ضد آن، فقر و درویشی؛ و یاد کردن و یاد آوردن و ضد آن، غفلت و فراموشي؛ و حفظ و نگاه داشتن، و ضد آن فراموشي و واگذاشتن؛ و عطوفت و مهربانی کردن با میل، و ضد آن، جدایی کردن و بریدن؛ و قناعت و رضا شدن به هر چیز باشد و ضد آن، حرص و شدت احتیاج؛ و یاری نمودن و کسی را با خود برابر کردن، و ضد آن بازداشتن و بخل ورزیدن؛ و مودت و دوستی کردن و ضد آن عداوت و دشمنی نمودن؛ و وفا و پیمان نگاهداری، و ضد آن بی و فایی و پیمان شکستن؛ و فرمانبرداری، و ضد آن نافرمانی کردن؛ و خضوع و شکستگی، و ضد آن گردنکشی؛ و سلامت و رستگاری، و ضد آن زحمت و بلا؛ و محبت و دوستي، و ضد آن بغض و دشمني؛ و راستگويي، و ضد آن دروغ گفتن؛ و حق، و ضد آن باطل؛ و امانت داري، و ضد آن خيانت؛ و اخلاص و بيريايي است و قطع نظر از غير خدا، و ضد أن أميختن باغير؛ و زيركي، و ضد أن كند ذهني؛ و فهم، و ضد أن کند فهم شدن؛ و معرفت و شناختن، و ضد آن انکار و باور نداشتن؛ و مدارایی کردن، و ضد آن با یکدیگر جنگ و دشمنی آشکار کردن؛ و سلامتی در نهانی، و ضد آن با یکدیگر مکر و حیله كردن؛ و پوشيدن أنچه پوشيدني باشد، و ضد أن أشكار كردن؛ و نماز كردن، و ضد أن ضايع كردن آن؛ و روزه داشتن، و ضد آن روزه نگرفتن؛ و جهاد و كارزار باكفار كردن، و ضد آن باز رمیدن و ترسیدن از ایشان؛ و حج به جا آوردن، و ضد آن انداختن پیمان؛ و نگاه داشتن حدیث و سخن مردمان، و ضد آن سخن چینی کردن؛ و نیکی با پدر و مادر، و ضد آن، نافرمانی کردن ایشان؛ و حقیقت، و ضد آن ریا (یعنی کاری که برای روی مردم کنند)؛ و معروف و عمل شایسته، و ضد آن منکر و ناشایسته؛ و پوشیدن آنچه اظهارش حرام باشد، و ضد آن اظهار كردن أن؛ و تقيه و پرهيز كردن، و ضد أن أشكار نمودن؛ و انصاف و مسلّم داشتن چيزي راكه حق باشد، و ضد آن ننگ و عار داشتن از آن؛ و ساختن و فرمانبرداری حق نمودن، و ضد آن ستم کردن و از حد درگذشتن؛ و پاکی و پاکیزگی، و ضد آن پلیدی؛ و حیا و شرم داشتن، و ضد آن بی شرمی و فحش گفتن؛ و میانهروی، و ضد آن از حدود گذشتن؛ و راحت و آسایش، و ضد آن رنج و مشقت کشیدن؛ و آسانی، و ضد آن دشواری؛ و بـرکت و افـزونی، و ضـد آن کاهیدن و بردن آن؛ و عافیت و دوری از بدی، و ضد آن بلا و زحمت؛ و اعتدال و برابری، و

الْسَبَغْيَ ، وَالنَّسَطَافَةُ وَضِدَّهَا الْقَذَرَ ، وَالْسَهُولَةُ وَضِدَّهَا الصَّعُوبَةَ ، وَالْسَهُولَةُ وَضِدَّهَا الصَّعُوبَةَ ، وَالْسَهُولَةُ وَضِدَّهَا الصَّعُوبَةَ ، وَالْسَهُولَةُ وَضِدَّهَا الصَّعُوبَةَ ، وَالْسَبَرَكَةُ وَضِدَّهَا الصَّعُوبَةَ ، وَالْسَبَقَانَةُ وَضِدَّهَ الْمُكَاثَرَةَ ، وَالْسَجِكُمَةُ وَضِدَّهَا السَّعَافِيَةُ وَضِدَّهَا السَّقَاوَةَ ، وَالْسَعَادَةُ وَضِدَّهَا الشَّقَاوَةَ ، وَالتَّوْبَةُ وَضِدَّهَا السَّقَاوَةَ ، وَالتَّوْبَةُ وَضِدَّهَا الشَّقَاوَةَ ، وَالتَّوْبَةُ وَضِدَّهَا السَّقَاوَةَ ، وَالتَّوْبَةُ وَضِدَّهَا السَّقَاوَةَ ، وَالتَّوْبَةُ وَضِدَّهَا السَّقَاوَةَ ، وَالتَّوْبَةُ وَضِدَّهَا السَّعَادَةُ وَضِدَّهَا التَّهَاوُنَ ، وَالتَّعْمَاءُ وَضِدَّهَا الْإِصْرَارَ ، وَالاَنْتَهَا وُ وَضِدَّهُ الْإِعْتِرَارَ ، وَالْمُحَافَظَةُ وَضِدَّهَا التَّهَاوُنَ ، وَاللَّعَاءُ وَضِدَّهُ الْإِعْتِرَارَ ، وَالْمُحَافَظَةُ وَضِدَّهَا التَّهَاوُنَ ، وَالدُّعَاءُ وَضِدَّهُ الْإِعْتِرَارَ ، وَالْمُحَافَظَةُ وَضِدَّهَا التَّهَاوُنَ ، وَالثَّعْمَاءُ وَضِدَّهُ الْإِعْتِرَارَ ، وَالْمُحَافَظَةُ وَضِدَّهَا التَّهَاوُنَ ، وَالثَّعْمَاءُ وَضِدَّهُ الْعُرَارَ ، وَالْمُعَافِظَةُ وَضِدَّهُ الْمُعَافِقَةَ ، وَالسَّعَاءُ وَضِدَّهُ الْمُحَافِظَةُ وَضِدَّهُ الْمُعَافَعُهُ وَضِدَّهُ الْمُعَافَةُ وَضِدَّةُ وَالسَّعَاءُ وَضِدَّةُ وَالْمُعَافَةُ وَضِدَةً وَالسَّعَاءُ وَضِدَّةُ وَالسَّعَاءُ وَضِدَّةُ وَالسَّعَاءُ وَضِدَّةُ الْمُعَامُ وَالْمَعَاءُ وَضِدَّةُ وَالسَّعَاءُ وَضِدَّةُ وَالسَّعَاءُ وَضِدَةً وَالسَّعَاءُ وَضِدَةً وَالسَّعَاءُ وَضِدَةً وَالسَّعَاءُ وَضِدَةً وَالسَّعَاءُ وَضِدَةً وَالسَّعَاءُ وَالْمُعَامُ وَالْمُعَامُ وَالْمُعْتَاءُ وَالْمُعْتُولُ وَالْمُولَةُ وَالْمُعْتَاقُولُولُولُولُهُ وَالْمُعُولُ وَالْمُعْتَاقُولُولُولُولُولُولُهُ وَلَمُ الْمُعْتَاقُولُولُولُولُولُولُولُولُهُ وَالْمُعْتَاقُولُولُولُولُولُ وَالْمُعُولُ وَالْمُعْتَاقُولُولُولُولُولُولُ وَالْمُعْتُولُ وَالْمُولُ وَالْمُعُولُ وَالْمُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُ

فَلا تَجْتَمِعُ هَذِهِ الْجِصَالُ كُلُّهَا مِنْ أَجْنَادِ الْعَقْلِ إِلَّا فِي نَبِيٍّ أَوْ وَصِيٍّ نَبِيٍّ أَوْ مُوْمِنٍ قَدِ امْتَحَنَ اللهُ قَلْبَهُ لِلْإِيمَانِ، وَأَمَّا سَائِرُ ذَلِكَ مِنْ مَوَالِينَا فَإِنَّ أَحَدَهُمْ لَا يَخْلُو مِنْ أَنْ يَكُونُ يَكُونَ فِيهِ بَعْضُ هَذِهِ الْجُنُودِ حَتَىٰ يَسْتَكُمِلُ وَيَنْقَىٰ مِنْ جُنُودِ الْجَهْلِ، فَعِنْدَ ذَلِكَ يَكُونُ فِي الدَّرَجَةِ الْعَقْلِ، فَعِنْدَ ذَلِكَ يَكُونُ فِي الدَّرَجَةِ الْعُلْيَا مَعَ الْأَنْبِيَاءِ وَالْأَوْصِيَّاءِ، وَإِنَّهَا لِدُرَكُ ذَلِكَ بِمَعْرِفَةِ الْعَقْلِ وَجُنُودِهِ، وَهَرْضَاتِهِ».
وَمِمْجَانَتِةِ الْجَهْلِ وَجُنُودِهِ؛ وَقَقَمًا اللهُ وَإِيَّاكُمْ لِطَاعَتِهِ وَمَرْضَاتِهِ».

١٥ / ١٥ . جَمَاعَةُ مِنْ أَصْحَابِنَا ، عَنْ أَحْمَدَ بَنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ ، عَنِ الحَسَنِ بْنِ عَلِي بْنِ فَضَّالٍ ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِنَا ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ ، قَالَ : «مَا كَلَّمَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ بْنِ فَضَّالٍ ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِنَا ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَلْهِ ، قَالَ : «مَا كَلَّمَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلْمَ لَهُ اللهِ عَلْمَ اللهِ اللهِ اللهِ عَلْمَ اللهِ اللهِ عَلْمَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلْمَ اللهِ اللهِ عَلْمَ اللهِ اللهُ اللهِ الله

وَقَالَ: «قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: إِنَّا \_مَعَاشِرَ الْأَنْبِيَاءِ \_أُمِرْنَا أَنْ نُكَلِّمَ النَّاسَ عَلَىٰ قَدْرِ عُقُولِهِمْ».

١٤ / ١٤ . عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنِ النَّوْفَلِيَّ، عَنِ السَّكُونِيِّ، عَنْ جَعْفَرٍ، عَنْ أَبِيهِ ﴿ عَنْ أَبِيهِ ﴿ عَنْ أَلِيهِ إِلَّا اللَّهِ عَنْ أَبِيهِ ﴿ عَنْ أَلِيهِ إِلَى اللَّهِ عَالَ : ﴿ قَالَ : ﴿ قَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ : إِنَّ قُلُوبَ الْجُهَّالِ تَسْتَغْلِقُهَا الْخَدَائِعُ ﴾ .
 الأَطْمَاعُ ، وَتَرْتَهِنُهَا الْمُنىٰ ، وَتَسْتَغْلِقُهَا الْخَدَائِعُ » .

١٧ / ١٧ . عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ الْأَشْعَرِيِّ، عَنْ عُبَيْدِ اللهِ
 الدِّهْقَانِ. عَنْ دُرُسْتَ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ عَبْدِ الْمَحْمِيدِ، قَالَ: قَالَ أَبْهُ عَبْدِ اللهِ اللهِ

ضد آن معارضه کردن باکسی و غلبه کردن بر او به بسیاری؛ و حکمت و راست گفتاری و درست کرداری، و ضد آن آنچه نفس خواهش داشته باشد؛ و وقار و آرامی و ضد آن سبکی؛ و سعادت و نیک بختی، و ضد آن شقاوت و بدبختی؛ و توبه و بازگشت از گناهان؛ و ضد آن بر معصیت ایستادن و پیوسته بر گناه بودن؛ و طلب آمرزش نمودن، و ضد آن فریفته شدن؛ و محافظت و نگهبانی، و ضد آن خوار داشتن و سستی و رزیدن؛ و دعاکردن و خدا را خواندن، و ضد آن ننگ و عار داشتن؛ و نشاط و خرمی و شادمانی، و ضد آن کاهلی و کسالت؛ و شادی، و ضد آن اندوه؛ و الفت و آمیزش، و ضد آن جدایی؛ و سخاوت، و ضد آن بخل است.

و همهٔ این خصلتها، از لشکران عقل به هم جمع نمی شوند، مگر در پیغمبر یا وصی پیغمبر، یا مؤمنی که خدا دل او را امتحان کرده و نیک آزموده، یا آن را شناخته باشد از برای ایمان، و اما باقی مردمان از دوستان ما که یکی از ایشان خالی نمی باشد از این که بعضی از این لشکران در او باشد، تا آن که کامل گردد و از لشکران جهل پاک و پاکیزه شود، پس در این هنگام در درجه بلندتر، با پیغمبران و اوصیای ایشان خواهد بود. و به این نمی توان رسید، مگر به شناختن عقل و لشکران او دوری کردن از جهل و لشکران او. خدا ما و شمار از برای فرمان برداری و خشنودی خویش توفیق دهد».

المحمد بن عيسى، از حسن بن على بن فضال، از بعضى از اصحاب ما، از حضرت امام جعفر صادق الله كه آن حضرت فرمود على بن فضال، از بعضى از اصحاب ما، از حضرت امام جعفر صادق الله كه آن حضرت فرمود كه: «رسول خدا، هرگز با بندگان خدا به كنه و پايان عقل خويش سخن نگفت». و فرمود كه: «رسول خدا الله فرمود: به درستى كه ما گروه پيغمبران، مأمور شده ايم كه با مردمان سخن كنيم بر اندازهٔ عقل ايشان».

16 / 18 . علی بن محمد، از سهل بن زیاد، از نوفلی، از سکونی، از امام جعفر صادق از پدرش این روایت کرده است که آن حضرت فرمود: «امیر المؤمنین الله فرمود که: امیدها، دلهای جاهلان را از جا به در می آورد و آرزوها آن را به گرو می ستاند و فریبها آن را به ریسمانها می بندد» (بنابر بعضی از نسخه های کافی، معنی این است که آن را مضطرب می سازد).

۱۷ / ۱۷ . على بن ابراهيم، از پدرش، از جعفر بن محمد اشعرى، از عبيدالله دهـقان، از دُرست، از ابراهيم بن عبدالحميد روايت كرده است كه گفت: امام جعفر صادق الله فرمودكه:

«أَكْمَلُ النَّاسِ عَقْلاً أَخْسَنُهُمْ خُلُقاً».

١٨ / ١٨ . عَلِيٌّ ، عَنْ أَبِي هَاشِمٍ الْجَعْفَرِيُّ ، قَالَ : كُنَّا عِنْدَ الرِّضَائِظِ ، فَتَذَاكَوْنَا الْعَقْلَ وَالْأَدَبَ ، فَقَالَ : هَيَا أَبَا هَاشِمٍ ، الْعَقْلُ حِبَاءُ مِنَ اللهِ ، وَالْأَدَبُ كُلْفَةٌ ؛ فَمَنْ تَكَلَّفَ الْأَدَبَ ، وَالْأَدَبُ كُلْفَةٌ ؛ فَمَنْ تَكَلَّفَ الْأَدَبَ ، وَالْأَدَبُ ، فَقَالَ : «يَا أَبَا هَاشِمٍ ، الْعَقْلُ حِبَاءُ مِنَ اللهِ ، وَالْأَدَبُ كُلْفَةٌ ؛ فَمَنْ تَكَلَّفَ الْعَقْلَ ، لَمْ يَزْدَدْ بِذٰلِكَ إِلَّا جَهْلاً».

١٩ / ١٩ . عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ يَحْيَى بْنِ الْمُبَارَكِ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ بَهَلَةَ، عَنْ إِسْحَاقَ بْنِ عَمَّارٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ لَهُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، إِنَّ لِي جَبَلَةَ، عَنْ إِسْحَاقَ بْنِ عَمَّارٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهَ اللهُ عَنْ لَهُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، لَهْ عَنْ لَهُ عَقْلُ، قَالَ: فَقَالَ اللهُ: «لا يَرْتَفِعُ بِذَٰ لِكَ كَيْفَ عَقْلُ، قَالَ: فَقَالَ: «لا يَرْتَفِعُ بِذَٰ لِكَ كَيْفَ عَقْلُ، قَالَ: فَقَالَ: «لا يَرْتَفِعُ بِذَٰ لِكَ مَنْهُ».

٢٠/ ٢٠. الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ أَخْمَدُ بْنِ مُحَمَّدٍ السَّيَّارِيِّ، عَنْ أَبِي يَعْقُوبَ الْبَغْدَادِيِّ، قَالَ: قَالَ ابْنُ السِّكِيتِ لِأَبِي الْحَسَنِ اللهِ : لِمَاذَا بَعَتَ اللهُ مُوسَى بْنَ الْبَغْدَادِيِّ، قَالَ: قَالَ ابْنُ السِّكِيتِ لِأَبِي الْحَسَنِ اللهِ : لِمَاذَا بَعَتَ اللهُ مُوسَى بْنَ عَمْرَانَ اللهُ عِالْمَصَا وَيَدِهِ الْبَيْضَاءِ وَآلَةِ السِّحْرِ، وَبَعَثَ عِيسى إللهِ بِآلَةِ الطَّبِّ، وَبَعَثَ عِيسى إللهُ بِآلَةِ الطَّبِّ، وَبَعَثَ مُحَمَّداً \_ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَعَلَىٰ جَمِيعِ الْأَنْبِيّاءِ \_ بِالْكَلَامِ وَالْخُطَبِ؟

فَقَالَ أَبُو الْحَسَنِ ﷺ : «إِنَّ اللهَ لَمَّا بَعَثَ مُوسَىٰ ﷺ كَانَ الْغَالِبُ عَلَىٰ أَهْ لِ عَـضرِهِ السِّحْرَ، فَأَتَاهُمْ مِنْ عِنْدِ اللهِ بِمَا لَمْ يَكُنْ فِي وُسْعِهِمْ مِثْلُهُ، وَمَا أَبْطَلَ بِـهِ سِحْرَهُمْ، وَأَثْبَتَ بِهِ الْحُجَّةَ عَلَيْهِمْ ؛ وَإِنَّ اللهَ بَعَثَ عِيسَىٰ ﷺ فِي وَقْتٍ قَدْ ظَهَرَتْ فِيهِ الزَّمَانَاتُ، وَاحْتَاجَ النَّاسُ إِلَى الطَّبِّ، فَأَتَاهُمْ مِنْ عِنْدِ اللهِ تَعَالَىٰ بِمَا لَمْ يَكُنْ عِنْدَهُمْ مِثْلُهُ، وَبِمَا «كامل ترين مردمان از روى عقل خويش، خوش خلق تر ايشان است».

۱۸ / ۱۸ . علی، از ابی هاشم جعفری روایت کرده است که گفت: در خدمت حضرت امام رضا الله بودیم و عقل و ادب را ذکر نمو دیم، حضرت فرمو دکه: «ای ابو هاشم، عقل، عطیه ای است از جانب خدا و ادب (که خوش رفتاری و خوش گفتاری است در گفتن و نوشتن و زیستن)، کسبی است که به رنج و زحمت، حاصل می توان کرد. پس هر که ادب را به خود بندد، بر آن قادر گردد، و هر که عقل را به خود بندد، چیزی را زیاد نمی کند به سبب این، مگر جهل».

۱۹ / ۱۹ . علی بن ابراهیم، از پدرش، از یحیی بن مبارک، از عبدالله بن جَبّله، از اسحاق بن عمار، از امام جعفر صادق روایت کرده است که گفت: به خدمت آن حضرت عرض کردم که: فدای تو گردم، به درستی که مراهمسایه ای است که بسیار نماز می کند و صدقه بسیار می دهد و حج بسیار به جا می آورد و هیچ ناخوشی در او نیست. حضرت فرمود که: «ای اسحاق، عقلش چگونه است؟» اسحاق گفت که: گفتم: فدای تو گردم او را عقل درستی نیست. حضرت فرمود که: «عملش بالانمی رود و مقبول نمی شود، به واسطة بی عقلی که دارد».

است که گفت: ابن سکیت به خدمت حضرت امام رضای عرض کرد که: چرا خدا موسی بن است که گفت: ابن سکیت به خدمت حضرت امام رضای عرض کرد که: چرا خدا موسی بن عمران را با عصا و ید بیضا (که سفیدی آن به طوری بود که شعاع آن بر شعاع آفتاب غلبه می نمود) و با آلت سحر و جادو (چیزی چند که به جادوگری می مانست)، فرستاد و حضرت عیسی را با آلت طبابت مبعوث گردانید و جناب محمد را ـ صلی الله علیه و آله و علی جمیع الانبیاء ـ به معجزهٔ سخن و خطبه های فصیحهٔ بلیغه فرستاد؟ حضرت امام رضای فرمود که: «خدا چون موسی را مبعوث گردانید، سحر بر اهل عصر ش غالب بود (چه ساحران در آن زمان بسیار بودند). پس از نزد خدا به سوی ایشان چیزی را آورد که مثل آن در قوهٔ ایشان نبود، و آورد آنچه را که سحر ایشان به آن را باطل گردانید، و به واسطهٔ آن حجت را بر ایشان تمام کرد. و خدا عیسی بر را فرستاد در هنگامی که ناخوشی های مزمن که بهٔ شدن آن دشوار بود در آن زمان ظاهر شده بود، و مردم به طبابت محتاج بودند، پس از نزد خدا ایشان را چیزی در آورد که مثل آن در قوهٔ ایشان نبود؛ چون مردگان را از برای ایشان زنده گردانیدن و کور چند آورد که مثل آن در قوهٔ ایشان نبود؛ چون مردگان را از برای ایشان زنده گردانیدن و کور مادرزاد و پیس را چاق نمودن به فرمان خدا، و به این علت، حجت خدا را بر ایشان تسمام مادرزاد و پیس را چاق نمودن به فرمان خدا، و به این علت، حجت خدا را بر ایشان تسمام

أَخْيَا لَهُمُ الْمَوْتَىٰ وَأَبْرَأَ الْأَكْمَة وَالْأَبْرَصَ بِإِذْنِ اللهِ تَعَالَىٰ، وَأَثْبَتَ بِهِ الْحُجَّةَ عَلَيْهِمْ؛ وَإِنَّ اللهَ تَعَالَىٰ بَعَثَ مُحَمَّداً عَلَيْ أَهْلِ عَصْرِهِ الْخُطَبَ وَالْكَلَامَ لَلهَ تَعَالَىٰ بَعَثَ مُحَمَّداً عَلَيْ فِي وَقْتٍ كَانَ الْغَالِبُ عَلَىٰ أَهْلِ عَصْرِهِ الْخُطَبَ وَالْكَلَامَ لِللهَ تَعَالَىٰ مِنْ مَوَاعِظِهِ وَحِكَمِهِ مَا أَبْطَلَ بِهِ قَوْلَهُمْ، وَأَظْنُهُ قَالَ: الشَّعْرَ فَا أَبْطَلَ بِهِ قَوْلَهُمْ، وَأَشْبَتَ بِهِ الْحُجَّةَ عَلَيْهِمْ».

قَالَ: فَقَالَ ابْنُ السِّكِّيتِ: تَاللهِ، مَا رَأَيْتُ مِثْلَكَ قَطُّ، فَمَا الْحُجَّةُ عَلَى الْخَلْقِ الْيَوْمَ؟ قَالَ: فَقَالَ ﷺ: «الْعَقْلُ؛ يَعْرِفُ بِهِ الصَّادِقَ عَلَى اللهِ فَيُصَدِّقُهُ، وَالْكَاذِبَ عَلَى اللهِ فَيُصَدِّقُهُ، وَالْكَاذِبَ عَلَى اللهِ فَيُكَذِّبُهُ».

قَالَ: فَقَالَ ابْنُ السَّكِّيتِ: هٰذَا وَاللَّهِ هُوَ الْجَوَابُ.

٢٢ / ٢٢ . عَلِيَّ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سُلَيْمَانَ ، عَنْ عَلِيِّ بْنِ إِبْرَاهِيمَ ، عَنْ عَبْدِ اللهِ ﷺ ، قَالَ : «حُجَّةُ اللهِ عَــلَى الْـعِبَادِ إِبْرَاهِيمَ ، قَالَ : «حُجَّةُ اللهِ عَــلَى الْـعِبَادِ اللهِ الْعَقْلُ» .
 النَّبِيُّ ، وَالْحُجَّةُ فِيمَا بَيْنَ الْعِبَادِ وَبَيْنَ اللهِ الْعَقْلُ» .

٢٣/٢٣ . عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ مُرْسَلاً، قَالَ: قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ عِنْ:
 «دِعَامَةُ الْإِنْسَانِ الْعَقْلُ، وَالْعَقْلُ مِنْهُ الْفِطْنَةُ وَالْفَهْمُ وَالْحِفْظُ وَالْعِلْمُ، وَبِالْعَقْلِ يَكْمُلُ،
 وَهُوَ دَلِيلُهُ وَمُبْصِرُهُ وَمِفْتَاحُ أَمْرِهِ، فَإِذَا كَانَ تَأْيِيدُ عَقْلِهِ مِنَ النَّورِ، كَانَ عَالِماً، حَافِظاً،
 ذَاكِراً، فَطِناً، فَهِماً، فَعَلِمَ بِذٰلِكَ كَمْفَ. وَلِـمَ، وَحَمْثُ وَعَـرَفَ مَـنْ نَـصَحَـهُ وَمَـنْ

ساخت. خدا محمد الله و سخنان بلیغ و فصیح بود \_ ابو یعقوب راوی گفت که: گمان می کنم که آن جناب، به جای اسخن الفظ اشعر اوی گفت که: گمان می کنم که آن جناب، به جای اسخن الفظ اشعر افرمود (یعنی: غالب بر ایشان شعر گفتن بود) \_ پس آن جناب از نزد خدا آن قدر از مواعظ و احکام را از برای ایشان آورد که گفتار ایشان را به آن باطل ساخت و به سبب آن حجت خدا را بر ایشان تمام گردانید».

ابن سکیتگفت: به خداسوگند که هرگز مثل تو را ندیدم، پس بفرماکه امروز حجت خدا بر خلق چه چیز است؟ آن حضرت فرمود که: «امروز حجت خدا بر خلق، عقل است که به واسطهٔ آن می شناسد آن که را بر خدا راست می گوید و او را تصدیق می کند و آن که را بر خدا دروغ می گوید، می شناسد و او را تکذیب می کند».

ابن سكيت گفت: به خدا سوگند كه جواب حق و درست همين است.

۱۲/ ۲۱ . حسین بن محمد، از مُعلّی بن محمد، از وشّاء، از مُثنّی حنّاط، از قُتیبه اعشی، از ابن ابی یعفور، از مولای بنی شیبان، از امام محمد باقر ﷺ روایت کرده است که آن حضرت فرمود که: «چون قائم ما بر با شود و ظاهر گردد، خدا دست قدرت و رحمت خویش را بر سرهای بندگان گذارد و عقل های ایشان را در آن جمع گرداند (یا به واسطهٔ آن اختلاف از میانهٔ ایشان برخیزد). و عقل هر یک به سر حدکمال رسد».

۲۲ / ۲۲ . علی بن محمد، از سهل بن زیاد، از محمد بن سلیمان، از علی بن ابراهیم، از عبدالله بن سِنان، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود که: «حجت خدا بر بندگان، پیغمبر است، و عقل حجت است در آنچه میانهٔ بندگان و خدا است».

۲۳/۲۳. چند نفر از اصحاب ما روایت کرده اند از احمد بن محمد به طور مرسل که گفت:
امام جعفر صادق علی فرمود که: «ستون انسان و آنچه به آن برپا می شود، عقل است، و از عقل،
فطانت و زیرکی و فهم و محافظت و علم به هم می رسد. و هر یک از اینها به واسطهٔ عقل کامل
می شود، و عقل، رهبر و محل دیدن و کلید امر اوست (که تمام امر او به وی روشن شود). پس
هرگاه تقویت عقل او از نور باشد، عالم و حافظ و ذاکر و صاحب فطانت و فهم گردد، و به این،
سبب چگونگی و جهت و حیثیت هر چیزی را بداند، و هر که او را خیر خواهی کند و هر که به
او خیانت کند، همه را بشناسد. و چون این را شناخت، مجرای کار خویش و آنچه باعث پیوند
و جدایی آن باشد، بشناسد (به این که هر چه از او سر زند و به آنچه موجب امداد و اخد لال

غَشَّهُ، فَإِذَا عَرَفَ ذَلِكَ، عَرَفَ مَجْرَاهُ وَمَوْصُولَهُ وَمَفْصُولَهُ، وَأَخْلَصَ الْوَحْدَانِيَّةَ لِـلَٰهِ وَالْإِقْرَارَ بِالطَّاعَةِ، فَإِذَا فَعَلَ ذَلِكَ، كَانَ مُسْتَدْرِكاً لِمَا فَاتَ، وَوَارِداً عَلَىٰ مَا هُوَ آتٍ، يَعْرِفُ مَا هُوَ فِيهِ، وَلِأَيِّ شَيْءٍ هُوَ هَاهُنَا، وَمِنْ أَيْنَ يَأْتِيهِ، وَإِلَىٰ مَا هُوَ صَائِرٌ؛ وَذَلِكَ يَعْرِفُ مَا هُوَ فِيهِ، وَلِلَىٰ مَا هُوَ صَائِرٌ؛ وَذَلِكَ يَعْرِفُ مَا هُوَ فِيهِ، وَلِأَيِّ شَيْءٍ هُو هَاهُنَا، وَمِنْ أَيْنَ يَأْتِيهِ، وَإِلَىٰ مَا هُوَ صَائِرٌ؛ وَذَلِكَ كُلُّهُ مِنْ تَأْيِيدِ الْعَقْلِ».

٢٢ / ٢٢ . عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ ، عَنْ إِسْمَاعِيلَ بْنِ مِهْرَانَ ، عَنْ بَغْضِ
 رِجَالِهِ ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﷺ ، قَالَ : «الْعَقْلُ دَلِيلُ الْمُؤْمِنِ» .

٢٥ / ٢٥ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْوَشَّاءِ، عَنْ حَمَّادِ بْنِ
 عُثْمَانَ، عَنِ السَّرِيِّ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ إِلَّهِ، قَالَ: «قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: يَا عَلِيُّ، لا فَقْرَ أَشَدُّ مِنَ الْجَهْلِ، وَلا مَالَ أَعْوَدُ مِنَ الْعَقْلِ».

٢٤/ ٢٤ . مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسِّرَ ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ ، عَنِ ابْنِ أَبِي نَجْرَانَ ، عَنِ الْعَلَاءِ بْنِ رَزِينٍ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ ، قَالَ : «لَمَّا خَلَقَ اللهُ الْعَقْلَ ، قَالَ لَهُ : أَدْبِرْ ، فَأَدْبَرَ ، فَقَالَ : وَعِزَّ تِي وَجَلَالِي مَا خَلَقْتُ خَلْقاً أَحْسَنَ أَتْبِلْ ، فَأَدْبَرْ ، فَقَالَ : وَعِزَّ تِي وَجَلَالِي مَا خَلَقْتُ خَلْقاً أَحْسَنَ مِنْكَ ، إِيَّاكَ أَمْرُ ، وَإِيَّاكَ أَيْبُ ، وَإِيَّاكَ أَعَاقِبُ » .

٧٧ / ٧٧ . عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنِ الْهَيْثَمِ بْنِ أَبِي مَسْرُوقٍ النَّهْدِيِّ ، عَنِ الْمُشْنِ بْنِ خَالِدٍ ، عَنْ إِسْحَاقَ بْنِ عَمَّارٍ ، قَالَ : قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللهِ ﴿ اللهِ ﴿ اللَّهُ لِكُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ أَنْ آتِيهِ وَأَكَلَّمُهُ بِبَعْضِ كَلَامِي ، فَيَعْرِفُهُ كُلَّهُ ؛ وَمِنْهُمْ مَنْ آتِيهِ فَأَكَلَّمُهُ بِالْكَلَامِ ، فَيَعْرِفُهُ كُلَّهُ ؛ وَمِنْهُمْ مَنْ آتِيهِ فَأَكَلَّمُهُ ، فَيَقُولُ : أَعِدْ فَيَشُولُ : أَعِدْ فَيَشُولُ : أَعِدْ عَلَى ؟ فَيَقُولُ : أَعِدْ عَلَى ؟

آن باشد، دانا گرداند). و یگانگی را از برای خدا و اقرار به فرمانبرداری را خالص گرداند. و چون این را به عمل آورد، آنچه را که از او فوت شده، دریابد و بر آنچه آمدنی است فرود آید (که بر آن مسلط گردد). و آنچه را که در آن است بشناسد و بداند که آن، از برای چه چیز در اینجاست و از کجا به او میرسد، و به سوی چه بازخواهد گشت، و همهٔ اینها از تأیید و تقویت عقل است».

۲۴ / ۲۴ . علی بن محمد، از سهل بن زیاد، از اسماعیل بن مهران، از بعضی از مردان خویش که راوی حدیث اند، از امام جعفر صادق ﷺ روایت کرده است که آن حضرت فرمود که: «عقل رهنمای مؤمن است».

۲۵ / ۲۵ . حسین بن محمد، از مُعلَی بن محمد، از وشّاء، از حمّاد بن عثمان، از سَری بن خالد، از امام جعفر صادق علی روایت کرده است که آن جناب فرمود که: «رسول خدا ﷺ به علی بن ابی طالب ﷺ فرمود که: یا علی، هیچ درویشیی، سخت تر از جهل و هیچ مالی، پر نفع تر از عقل نیست».

۲۶ / ۲۶ محمد بن حسن، از سهل بن زیاد، از این ایی نجران، از علاء بن رزین، از محمد بن مسلم، از امام محمد باقر علا روایت کرده است که آن حضرت فرمود که: «چون خدا عقل را آفرید، فرمود که: پشت کن، پشت کرد. فرمود: به عزت و جلال خویش سوگند یاد می کنم که: هیچ خلقی را نیافریدم که از تو نیکو تر باشد. تو را امر می کنم و تو را نهی می نمایم و تو را ثواب می دهم و تو را عقاب می کنم».

۷۷ / ۷۷ . چند نفر از اصحاب ما روایت کردهاند از احمد بین محمد، از هیثم بین ابی مسروق نهدی، از حسین بن خالد، از اسحاق بن عمار که گفت: به امام جعفر صادق الله عرض کردم که: مردی هست که به نزد او می آیم و با او سخن می گویم به پارهای از سخنان خویش، و او همهٔ آن را می فهمد. و از جملهٔ مردمان کسی هست که به نزد او می آیم و سخنی که دارم با او می گویم و او همهٔ سخنان مرا فرا می گیرد، بعد از آن، آن را بر من رد می کند؛ چنانچه با او سخن کردهام. و از جمله مردمان کسی هست که به نزد او می آیم و با او سخن می گویم، بعد از آن، می گوید که آن را دو مرتبه بگو. حضرت فرمود که: «ای اسحاق، آیا نمی دانی که این از چه راه است؟» عرض کردم که: نه. حضرت فرمود که: «آن که با او سخن می کنی به بعضی از سخنان خویش، و او همهٔ آن را می شناسد، اینک کسی است که نطفهای می کنی به بعضی از سخنان خویش، و او همهٔ آن را می شناسد، اینک کسی است که نطفهای

فَقَالَ: «يَا إِسْحَاقُ، وَمَا تَدْرِي لِمَ هٰذَا؟» قُلْتُ: لَا، قَالَ: «الَّذِي تُكَلِّمُهُ، فَيَسْتَوْفِي كَلَامِكَ، فَيَعْرِفُهُ كُلَّهُ، فَذَاكَ مَنْ عُجِنَتْ نُطْفَتُهُ بِعَقْلِهِ؛ وَأَمَّا الَّذِي تُكَلِّمُهُ، فَيَسْتَوْفِي كَلَامِكَ، ثُمَّ يُجِيبُكَ عَلَىٰ كَلَامِكَ، فَذَاكَ الَّذِي رُكِّبَ عَقْلُهُ فِيهِ فِي بَطْنِ أُمِّهِ؛ وَأَمَّا الَّذِي كُلَامَكَ، ثُمَّ يُجِيبُكَ عَلَىٰ كَلَامِكَ، فَذَاكَ الَّذِي رُكِّبَ عَقْلُهُ فِيهِ فِي بَطْنِ أُمِّهِ؛ وَأَمَّا الَّذِي تُكَلِّمُهُ بِالْكَلَامِ، فَيَقُولُ: أَعِدْ عَلَيَّ، فَذَاكَ الَّذِي رُكِّبَ عَقْلُهُ فِيهِ بَعْدَ مَا كَبِرَ، فَهُو يَقُولُ لَكَ اللهِ عَلَى كَلَامِكَ اللهِ يَقُولُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ الهِ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ الْفِي اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ الهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

٢٨ / ٢٨ . عِدَّةُ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ بَغْضِ مَنْ رَفَعَهُ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ بَغْضِ مَنْ رَفَعَهُ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهِ عَنْ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ اللهُ اللهِ ال

٧٩/٢٩. بَعْضُ أَضَحَابِنَا رَفَعُهُ عَنْ مُفَطَّلًا بَنِ عُمَرَ ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ ، قَالَ : «يَا مُفَظَّلُ ، لَا يُفْلِحُ مَنْ لَا يَعْقِلُ مُولَا يَعْقِلُ مَنْ لَا يَعْلَمُ ، وَسَوْفَ يَنْجُبُ مَنْ يَفْهَمُ ، وَيَظْفَرُ مَنْ يَعْهُمُ ، وَالْعَلْمُ جُنَّةً ، وَالْصَّدْقُ عِزَّ ، وَالْجَهْلُ ذُلَّ ، وَالْفَهْمُ مَحْدٌ ، وَالْحُودُ نَحْحٌ ، مَنْ يَحْدُمُ ، وَالْعِلْمُ جُنَّةً لِلْمَوَدَّةِ ، وَالْعَلْمُ بِزَمَانِهِ لَا تَهْجُمُ عَلَيْهِ اللَّوَابِسُ ، وَالْحَرْمُ مَسَاءَةُ الظَّنِّ ، وَبَيْنَ الْمَرْءِ وَالْحِكْمَةِ نِعْمَةُ الْعَالِمُ ، وَالْجَاهِلُ شَقِيُّ بَيْنَهُمَا ، وَاللهُ وَلِيُّ مَنْ عَرَفَهُ ، الظَّنِّ ، وَبَيْنَ الْمَرْءِ وَالْحِكْمَةِ نِعْمَةُ الْعَالِمِ ، وَالْجَاهِلُ شَقِيُّ بَيْنَهُمَا ، وَاللهُ وَلِيُّ مَنْ عَرَفَهُ ، وَعَدُو مَنْ عَرَفَهُ ، وَالْحَاقِلُ عَفُورُ ، وَالْجَاهِلُ خَيْورُ ؛ وَإِنْ شِئْتَ أَنْ تُكْرَمَ ، فَلِنْ ؛ وَعَدُو مَنْ تَكَلَّفَهُ ، وَالْعَاقِلُ عَفُورُ ، وَالْجَاهِلُ خَيْورُ ؛ وَإِنْ شِئْتَ أَنْ تُكُرَمَ ، فَلِنْ ؛

که او از آن به وجود آمده، با عقلش سرشته شده، و اما آنکه با او سخن میگویی و او همهٔ سخنان تو را فرا میگیرد، و بعد از آن، تو را بر آنچه گفته ای جواب میگوید، اینک آن است که عقلش در شکم مادرش در او ترکیب شده. اما آنکه سخنی که داری با او میگویی و میگوید که دو مرتبه بگو، اینک آن است که عقلش در او ترکیب شده بعد از آنکه بزرگ شده است، و به این جهت به تو میگوید که دو مرتبه بگوه.

۲۸/۲۸ . چند نفر از اصحاب ما روایت کرده اند از احمد بن محمد، از بعضی از آنان که آن را مرفوع ساخته اند، از امام جعفر صادق الله که فرمود که: «رسول خدا الله فرمود که: چون مردی را دیدید که بسیار نماز می کند و روزه بسیار می گیرد، به او تفاخر و مهاهات مکنید، تا نظر نمایید و ببینید که عقلش چگونه است.

۲۹/۲۹. بعضی از اصحاب ماروایت کرده اند و آن را مرفوع ساخته اند، از مفضّل بن عمر، از امام جعفر صادق علی که آن حضرت فرمود که: «ای مفضل، رستگاری نمی یابد آن که عقل ندارد و آن که علم ندارد، عاقل نمی شود و فکر نمی کند. و زود باشد آن که می فهمد برگزیده و بزرگوار گردد، و آن که حلم ورزد و بردباری نماید فیروزی یابد. و علم و دانش، سبر است از برای آنچه ناشایسته باشد، و راست گویی عزت است، و جهل خواری است، و فهم بزرگواری است، و بخشش موجب فیروزی یافتن و آسان شدن کار و روا شدن حاجت است، و خوش خلقی باعث جلب دوستی مردمان است، و آن که بر روزگار خویش عالم و داناست، و خوش خلقی باعث جلب دوستی مردمان است، و آن که بر روزگار خویش عالم و داناست، آشفتگی ها ناگهان بر او وارد نشود.

هوشیاری و دوراندیشی، موجب بدگمانی می شود و واسطهٔ در میان مرد و حکمت، نعمت عالم است (و آن، لذتی است که در حل مشکلات می یابد). و جاهل، در میان این دو، محروم است (حاصل معنی، آنکه عالم، به نعمت خود لذت می برد و جاهل، بهرهٔ از آن ندارد). خدا، دوست آن است که او را بشناسد، و دشمن آن است که معرفت او را بر خود ببندد، و عاقل، آمرزگار است (که از بدی ها می گذرد). و جاهل، غدار و مکار و خیانت کار. و اگر خواهی که مردم تو راگرامی دارند، نرمی پیشهٔ خویش گردان و اگر خواسته باشی که تو را خواری رسانند، در شتی کن. و آنکه اصلش گران مایه باشد، دلش نرم خواهد بود، و آنکه سرشت و بنیادش در شتی کند، در و رطهٔ هلاکت گرفتار شود (که بیرون آمدنش از آن دشوار باشد). و آنکه از عاقبت و آخر چیزی

وَإِنْ شِئْتَ أَنْ تُهَانَ، فَاخْشُنْ؛ وَمَنْ كَرُمَ أَصْلُهُ، لَآنَ قَلْبُهُ؛ وَمَنْ خَشُنَ عُنْصُرُهُ، غَلُظَ كَبِدُهُ؛ وَمَنْ فَرَّطَ، تَوَرَّطَ؛ وَمَنْ خَافَ الْعَاقِبَةَ، تَثَبَّتَ عَنِ التَّوَغُّلِ فِيمَا لَا يَعْلَمُ؛ وَمَنْ هَجَمَ عَلَىٰ أَمْرٍ بِغَيْرٍ عِلْمٍ، جَدَعَ أَنْفَ نَفْسِهِ؛ وَمَنْ لَمْ يَعْلَمْ، لَمْ يَفْهَمْ؛ وَمَنْ لَمْ يَعْلَمْ، لَمْ يَسْلَمْ؛ وَمَنْ لَمْ يَسْلَمْ، لَمْ يُكْرَمْ؛ وَمَنْ لَمْ يُكْرَمْ، يُهْضَمْ؛ وَمَنْ يُهْضَمْ، كَانَ أَلُومَ؛ وَمَنْ كَانَ كَذْلِكَ، كَانَ أَحْرَىٰ أَنْ يَنْدَمَ».

٣٠/٣٠. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ رَفَعَهُ، قَالَ: قَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ: «مَنِ اسْتَحْكَمَتْ لِي فِيهِ خَصْلَةٌ مِنْ خِصَالِ الْخَيْرِ، احْتَمَلْتُهُ عَلَيْهَا، وَاغْتَفَرْتُ فَقْدَ مَا سِوَاهَا، وَلَا أَغْتَفِرُ فَقْدَ عَلَيْهَا وَاغْتَفَرْتُ فَقْدَ مَا سِوَاهَا، وَلَا أَغْتَفِرُ فَقْدَ عَقْلٍ وَلَا دِينٍ؛ لِأَنَّ مُفَارَقَةَ الدِّينِ مُفَارَقَةُ الأَمْنِ، فَلَا يَتَهَنَّأُ بِحَيَاةٍ مَعَ مَخَافَةٍ، وَفَـقْدُ الْعَقْلِ وَلَا دِينٍ؛ لِأَنَّ مُفَارَقَةَ الدِّينِ مُفَارَقَةُ الأَمْنِ، فَلَا يَتَهَنَّأُ بِحَيَاةٍ مَعَ مَخَافَةٍ، وَفَـقَدُ الْعَقْلِ فَقَدُ الْحَيَاةِ، وَلَا يُقَاسُ إِلَّا بِالأَمْوَاتِ».

٣١/ ٣١. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ بْنِ هَاشِمِ، عَنْ مُوسَى بْنِ إِبْرَاهِيمَ الْـمُحَارِبِيِّ، عَـنِ الْحَسَنِ بْنِ مُوسَىٰ، عَنْ مُوسَى بْنِ عَبْدِ اللهِ عَنْ مَيْمُونِ بْنِ عَلِيٍّ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﷺ، قَالَ: «قَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ: إِغْجَابُ الْمُرْءِ بِنَفْسِدِ كَلِيلٌ عَلَىٰ ضَعْفِ عَقْلِدِ».

٣٢/٣٢. أَبُو عَبْدِ اللهِ الْعَاصِمِيُّ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحَسَنِ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَسْبَاطٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ الْجَهْمِ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ الرِّضَا ﷺ، قَالَ: ذُكِرَ عِنْدَهُ أَصْحَابُنَا وَذُكِرَ الْعَقْلُ، قَالَ: فَقَالَ: «لَا يُعْبَأُ بِأَهْلِ الدِّينِ مِمَّنْ لَا عَقْلَ لَهُ».

قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، إِنَّ مِمَّنْ يَصِفُ هٰذَا الْأَمْرَ قَوْماً لِا بَأْسَ بِهِمْ عِنْدَنَا، وَلَيْسَتْ لَهُمْ تِلْكَ الْعُقُولُ؟

فَقَالَ: «لَيْسَ هٰؤُلَاءِ مِمَّنْ خَاطَبَ اللهُ، إِنَّ اللهَ تَعَالَىٰ خَلَقَ الْعَقْلَ، فَقَالَ لَهُ: أَقْبِلْ، فَأَقْبَلَ، وَقَالَ لَهُ: أَدْبِرْ، فَأَدْبَرَ، فَقَالَ: وَعِزَّتِي وَجَلَالِي، مَا خَلَقْتُ شَيْئاً أَحْسَنَ مِنْكَ \_ أَوْ أَحَبَّ إِلَيَّ مِنْكَ \_ بِكَ آخُذُ، وَبِكَ أُعْطِي».

٣٣/ ٣٣. عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ بَـعْضِ

ترسد، از فرورفتن در آنچه نمی داند درنگ کند و از جابه در نرود، و آنکه ناگاه بر امری وارد شود، بی آنکه علم و دانشی داشته باشد، بینی خویش را ببرد (که بسیار خوار و بسی مقدار شود)، و آنکه دانا نباشد، در نیابد، و آنکه در نیابد، سالم نماند، و آنکه سالم نماند، او راگرامی ندارند، و آنکه او راگرامی ندارند، بر او ستم کنند، و شکست بسر او وارد آید و آنکه او را شکست دهند، ملامتش بیش از آن است که مذکور شد، و آنکه چنین باشد، سزاوار تر است از همه کس به آنکه پشیمان شود».

ور ۱۳۰ محمد بن یحیی روایت کرده و آن را مرفوع ساخته، گفت که: امیر المؤمنین الله فرمود که: هر که خصلتی از خصلتهای خوب در او از برای من استوار گردد، او را بر آن بار می کنم و از نبودن آنچه غیر آن باشد، می گذرم و نمی گذرم از نبودن عقل و نه از نبودن دین؛ ریرا که جدا شدن از دین، جدایی از ایمنی است و گوارایی نمی باشد و بازندگی که با تسرس باشد و نیستی عقل، نیستی زندگی است و چنین کسی را قیاس نمی توان کرد مگر به مردگان باشد و نیستی عقل، نیستی زندگی است و چنین کسی را قیاس نمی توان کرد مگر به مردگان با ۱۳/ ۳۱ علی بن ابراهیم بن هاشم، از موسی بن ابراهیم محاربی، از حسن بن موسی، از موسی بن عبدالله، از میمون بن علی، از امام جعفر صادق بلا روایت کرده است که آن حضرت فرمود که: «امیر المؤمنین بلا فرمود که: خوش آمدن مرد از خودش، دلیل است بر آن که عقلش ضعف است».

۱۳۲ / ۳۲ ابو عبدالله عاصمی، از علی بن حسن، از علی بن اسباط، از حسن بن جهم، از ابوالحسن حضرت امام رضای روایت کرده است که گفت: اصحاب ماگروه امامیه، در نزد آن حضرت مذکور شدند و ذکر عقل در میان آمد، آن حضرت فرمود که: «اعتنایی نمی شود به شأن صاحبان این دین، از آنان که ایشان را عقلی نیست». گفتم که: فدای تو گردم، به درستی که از جملهٔ آنان که امر امامت را وصف می کنند و به آن قائل اند، گروهی هستند که با ایشان ناخوشی در گفتار و کردار نیست، و ایشان را این عقل ها نمی باشد. آن حضرت فرمود که: «این گروه، نیستند از آنها که خدا با ایشان خطاب فرموده است: به درستی که خدا، چون عقل را گوید به او فرمود: رو کن، رو کرد. و فرمود: پشت کن، پشت کرد. و پس فرمود که: به عزت خویش سوگند یاد می کنم که چیزی را نیافریدم که از تو نیکو تر باشد، -یا دوست تر باشد - به صوی من از تو، پس به تو می گیرم و به واسطهٔ تو عظا می کنم».

٣٣/ ٣٣. على بن محمد، از احمد بن محمد بن خالد، از پدرش، از بعضى از اصحاب ما،

أَصْحَابِنَا، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﷺ، قَالَ: «لَيْسَ بَيْنَ الْإِيمَانِ وَالْكُفْرِ إِلَّا قِلَّةُ الْعَقْلِ». قِيلَ: وَكَيْفَ ذَاكَ يَا ابْنَ رَسُولِ اللهِ؟

قَالَ: «إِنَّ الْعَبْدَ يَرْفَعُ رَغْبَتَهُ إِلَىٰ مَخْلُوقٍ، فَلَوْ أَخْلَصَ نِيَّتَهُ لِلّهِ، لَأَتَاهُ الَّذِي يُرِيدُ فِي أَسْرَعَ مِنْ ذٰلِكَ».

٣٢/ ٣٢. عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ عُبَيْدِ اللهِ الدَّهْقَانِ، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ عُمْرَ الْحَابِيِّ، عَنْ يَحْيَى بْنِ عِمْرَانَ، عَنْ أَبِسِي عَبْدِ اللهِ عِلْمَ، قَالَ: «كَانَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ يَقُولُ: بِالْعَقْلِ الشَّخْرِجَ غَوْرُ الْعِكْمَةِ، وَبِالْحِكْمَةِ اسْتُخْرِجَ غَوْرُ الْعَقْلِ، وَبِالْحِكْمَةِ السَّيَاسَةِ يَكُونُ الْأَدَبُ الصَّالِحُ».

قَالَ: «وَكَانَ يَقُولُ: التَّفَكُّرُ حَيَاةُ قَلْبِ الْبَصِيرِ، كَمَا يَمْشِي الْمَاشِي فِي الظَّـلُمَاتِ بِالنُّورِ بِحُسْنِ التَّخَلُّصِ وَقِلَّةِ التَّرَبُّصِ» ﴿ ﴿ إِلنَّورِ بِحُسْنِ التَّخَلُّصِ وَقِلَّةِ التَّرَبُصِ» ﴿

٣٥/ ٣٥. عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ عَبْدِ اللهِ الْبَرَّانِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمٰنِ بْنِ حَمَّادٍ، عَنِ الْحَمْنِ بْنِ عَمَّارِ، عَنْ أَبِي عَيْدِ اللهِ الْبَرَّانِ عَيْ حَدِيثٍ طَوِيلٍ: «إِنَّ أَوَّلَ الْأُمُورِ حَمَّادٍ، عَنِ الْحَسْنِ بْنِ عَمَّارَتَهَا - اللَّتِي لَا يُنْتَفَّعُ بِشَيْءٍ إِلَّا بِدِ - الْعَقْلُ اللَّذِي جَعَلَهُ اللهُ زِينَةً لِخَلْقِهِ وَنُوراً لَهُمْ، فَبِالْعَقْلِ عَرَفَ الْعِبَادُ خَالِقَهُمْ، وَأَنَّهُمْ مَخْلُوقُونَ، وَأَنَّهُ الْمُدَبِّرُ لَهُمْ، وَأَنَّهُمُ الْمُدَبِّرُونَ، وَأَنَّهُ الْبَاقِي وَهُمُ الْفَانُونَ، وَاسْتَذَلُّوا بِعُقُولِهِمْ عَلَىٰ مَا رَأَوْا مِنْ خَلْقِهِ: وَاللَّهُمُ الْمُدَبِّرُونَ، وَأَنَّهُ الْبَاقِي وَهُمُ الْفَانُونَ، وَاسْتَذَلُّوا بِعُقُولِهِمْ عَلَىٰ مَا رَأَوْا مِنْ خَلْقِهِ: وَالنَّهُمُ الْمُدَبِّرُونَ، وَأَنَّهُ الْبَاقِي وَهُمُ الْفَانُونَ، وَاسْتَذَلُّوا بِعُقُولِهِمْ عَلَىٰ مَا رَأَوْا مِنْ خَلْقِهِ: وَالْمَدَبِرُونَ، وَأَنَّهُ الْبَاقِي وَهُمُ الْفَانُونَ، وَاسْتَذَلُّوا بِعُقُولِهِمْ عَلَىٰ مَا رَأَوْا مِنْ خَلْقِهِ: وَاللّهِ وَنَهَارِهِ، وَبِأَنَّ لَهُ وَلَهُمْ خَلَيْهَ وَمُدَبِّلًا لَمْ يَرَلُ مِنْ سَمَائِهِ وَأَرْضِهِ وَشَمْسِهِ وَقَمَرِهِ وَلَيْلِهِ وَنَهَارِهِ، وَبِأَنَّ لَهُ وَلَهُمْ خَلَيْهُ وَاللّهُ وَمُولُهُ عَلَيْهِ الْعَلْمَ وَلَهُمْ خَلَيْهِ الْعَلْمَةُ فِي الْعِلْمِ وَلَيْ الْعَلْمَةُ فِي الْجَهْلِ، وَأَنَّ الظُلْمَةُ فِي الْجَهْلِ، وَأَنَّ النَّورَ فِي الْعِلْمِ،

قِيلَ لَهُ: فَهَلْ يَكْنَفِي الْعِبَادُ بِالْعَقْلِ دُونَ غَيْرٍهِ؟

قَالَ: «إِنَّ الْعَاقِلَ لِدَلَالَةِ عَقْلِهِ \_ الَّذِي جَعَلَهُ اللهُ قِوَامَهُ وَزِينَتَهُ وَهِدَايَتَهُ \_ عَلِمَ أَنَّ اللهَ هُوَ الْحَقُّ، وَأَنَّهُ هُوَ رَبُّهُ، وَعَلِمَ أَنَّ لِخَالِقِهِ مَحَبَّةً، وَأَنَّ لَهُ كَرَاهِيَةً، وَأَنَّ لَهُ مَعْصِيَةً، فَلَمْ يَجِدْ عَقْلَهُ يَدُلُّهُ عَلَىٰ ذٰلِكَ، وَعَلِمَ أَنَّهُ لَا يُوصَلُ إِلَيْهِ إِلَّا بِالْعِلْمِ وَطَـلَبِهِ، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که آن جناب فرمود که: «در میانهٔ ایسمان و کفر، واسطهای نیست مگر کمی عقل».

به آن حضرت عرض شدكه: اي پسر رسول خدا، معنى اين، چه چيز است؟

فرمودکه: «بندهٔ خدا، حاجت خویش را به سوی مخلوق می برد. پس اگر نیت خویش را از برای خدا خالص گرداند، هر آینه می آید او را آنچه خواسته باشد در زمانی که از این شتابان تر باشند».

و فرمود که: «می فرمود که: اندیشه کردن، باعث زندگی دل بینا است؛ چنانچه دونده می رود در تاریکی ها به روشنی، به واسطهٔ نیکی رهایی و رستن و کمی چشم داشت.

۳۵/۳۵. چند نفر از اصحاب ما روایت کر ده اند، از عبدالله بزّاز، از محمد بن عبدالرحمان بن حمّاد، از حسن بن عمّار، از امام جعفر صادق الله که در ضمن حدیث طولانی فرمود که: الولِ امور و آغازش، و قوت و آبادانی اش که هیچ چیزی جز به آن سودمند نیست، عقلی است که خداوند زینت آفریده هایش و نور آنها قرار داده است. پس با عقل، بندگان، آفریدگارشان را می شناسند و می فهمند که آنها آفریده شده اند. و این که خدا، مدبر آنهاست و آنها تدبیر می شوند. و نیز می فهمند که خدا، ماندگار و آنها رفتنی اند. مردم با عقلشان استدلال می کنند بر آفریده خدا دیده اند، از آسمان و زمین و خورشید و ماه و شب و روز خدا و مردم و این که خدا، آفریدگار مردم و اینهاست، و تدبیر کننده شان همیشه بوده و خواهد بود. و با او، این که خدا، آفریدگار مردم و ظلمت را در نادانی می دانند، و نور را در علم این آن چیزی است که عقل به آن راهنمایی می کند».

به ایشان گفته شد که: آیا برای بندگان عقل کافی است و نه غیر عقل؟

فرمود که: «عاقل، به خاطر دلالت عقلش که خدا آن را مایهٔ قوام و زینت و هدایت او قرار داده، می فهمد که خدا حق است. و خدا، پروردگار اوست و می داند که پروردگارش خوشی و ناخوشی دارد، و طاعت و معصیت دارد. و در می یابد که عقلش به خوشی و ناخوشی خدا، راه وَأَنَّهُ لَا يَنْتَفِعُ بِعَقْلِهِ إِنْ لَمْ يُصِبْ ذَٰلِكَ بِعِلْمِهِ، فَوَجَبَ عَلَى الْعَاقِلِ طَلَبُ الْعِلْمِ وَالْأَدَبِ الَّذِي لَا قِوَامَ لَهُ إِلَّا بِهِ».

٣٤/ ٣٤. عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِهِ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنِ النَّضْرِ بْنِ سُويْدٍ، عَنْ حُمْرَانَ وَصَفْوَانَ بْنِ مِهْرَانَ الْجَمَّالِ، قَالاً: سَمِعْنَا أَيَا عَبْدِ اللهِ اللهِ يَقُولُ: «لَا سُويْدٍ، عَنْ حُمْرَانَ وَصَفْوَانَ بْنِ مِهْرَانَ الْجَمَّالِ، قَالاً: سَمِعْنَا أَيَا عَبْدِ اللهِ اللهِ يَقُولُ: «لَا غَنْ خُمْرًانَ وَصَفْوَانَ بُنِ مِهْرَانَ الْجَمَّقِ، وَلَا اسْتِظْهَارَ فِي أَمْرٍ بِأَكْتَرَ مِنَ الْعَشْورَةِ فِيهِ».

وَ هٰذَا آخِرُ كِتَابِ الْعَقْلِ [وَالْجَهْلِ] وَالْحَمْدُ لِلّهِ وَحْدَهُ، وَصَلَّى اللهُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِهِ، وَسَلَّمَ تَسْلِيماً.

مراحية تكوية ارصي

نمی برد، و می فهمد که به او دست نمی یابد جز با طلب علم و ادب که قوامی جز به او ندارد».

۱۳۶ / ۳۶ علی بن محمد، از برخی از اصحاب، از ابن ابی عمیر، از نضر بن شوید، از حمران و صفوان بن مهران جمال که گفتند: از امام جعفر صادق الله شنیدیم که می فرمود:

«ثروتی برتر از عقل، و درویشی بدتر از حماقت نیست و پشتیبانی در چیزی، بالاتر از مشورت نمی باشد». ا

و این، آخر کتاب عقل [ و جهل] است. و سپاس و ستایش از برای خدا است که پرورندهٔ همهٔ جانیان است به تنهایی. و خدا رحمت فرستد بر محمد و خاندان او و سلام گوید بر ایشان.



١. ترجمة دو حديث ٣٥ و ٣٤ در نوشتة مترجم -رحمه الله -نبود.



# (۲) كتاب فضيلت علم



## [٢] كِتَ**ابُ فَضلِ الْعِلْمِ** بِشم اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيم

### ١ ـ بَابُ فَرْضِ الْعِلْمِ وَوْجُوبِ طَلَبِهِ وَالْحَتِّ عَلَيْهِ

١/٣٧ . أَخْبَرَنَا مُحَمَّدُ بْنُ يَعْفُوبَ، عَنْ عَلِي بْنِ إِبْرَاهِيمَ بْنِ هَاشِمٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ اللهِ عَنِ اللهِ عَنِ اللهِ عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَبِيهِ عَبْدِ اللهِ عَنْ أَبِي اللهُ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَبِيهِ مَا مَهُ عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَبِيهِ عَبْدِ اللهِ عَلَى عَلَى عَلْمَ عَلَى عَلَيْهِ عَنْ أَبِيهِ مَنْ أَبِيهِ مِنْ أَنْ أَبِيهِ مِنْ أَبِيهِ مِن أَبِيهِ مِنْ أَبِيهِ مِن

٣٨/ ٢. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللهِ، عَـنْ
 عِيسَى بْنِ عَبْدِ اللهِ الْعُمَرِيِّ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﷺ، قَالَ: «طَلَبُ الْعِلْمِ فَرِيضَةٌ».

٣٩/٣٩. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ يُونُسَ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمْنِ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِهِ، قَالَ: سُئِلَ أَبُو الْحَسَنِﷺ: هَلْ يَسَعُ النَّاسَ تَرْكُ الْمَسْأَلَةِ عَمَّا يَحْتَاجُونَ إِلَيْهِ؟ فَقَالَ: «لَا».

#### كتاب فضيلت علم

#### بسم الله الرحمن الرحيم

### ۱. باب در بیان فرض علم و وجوب طلب نمودن آن و ترغیب کردن بر آن ا

۱/۳۷ علی بن ابی الحسین فارسی، از عبدالله ۲ بن زید، از پدرش، از امام جعفر صادق الله که آن حضرت بن ابی الحسین فارسی، از عبدالله ۲ بن زید، از پدرش، از امام جعفر صادق الله که آن حضرت فرمود که: ارسول خدا الله فرمود که: طلب کردن علم، واجب است بر هر مسلمانی. بدان و آگاه باش که خدا، طلب کنندگان علم را دوست می دارد ۱۰.

۳۸ / ۲ . محمد بن يحيى عطار، از محمد بن حسين، از محمد بن عبدالله، از عيسى بن عبدالله غرى، از امام جعفر صادق على روايت كردو است كه آن حضرت فرمود كـه: اطلب كردن علم، واجب است».

۳۹/ ۳ . علی بن ابراهیم، از محمد بن عیسی، از یونس بن عبدالرحمان، از بعضی از اصحاب خویش روایت کرده است که گفت: از امام موسی کاظم الله سؤال شد که: آیا مردم را می رسد که ترک کنند سؤال از آنچه به آن محتاجاند؟ فرمود که: «نه».

۱. در بیشتر نسخه ها پیش از این، مذکور است: کتاب «فضل علم» و مؤید اول است به آنچه از شیخ طوسی صنقول است که کتاب «عقل و فضل علم» را یک باب از کتاب های کافی شمرد» (است] و آنچه از نجاشی -رحمة الله علیه مروی است که کتاب «فضل علم» را از کتاب های کافی شمرد»، بعد از آن که کتاب عقل را یاد نموده، مؤید دوم است و کلام کلینی -رضوان الله علیه -در این باب اضطراب تمام دارد؛ زیراکه پیش از این باب، تصریح به این که آخر کتاب عقل است فرموده، و در آخر این باب نیز، فرموده که: تمام شد کتاب عقل؛ و اگر چه در بعضی از نسخه ها به جای عقل، فضل علم واقع بوده، و در آخر کتاب توحید می فرماید: تمام شد کتاب «عقل و توحید» از کتاب کافی. و از دیباچه نیز چنین ظاهر می شود که علم راکتاب علیحده نباشد، بلکه آن، جزو کتاب عقل است و این، اظهر و اصح دیباچه نیز چنین ظاهر می شود که علم راکتاب علیحده نباشد، بلکه آن، جزو کتاب عقل است و این، اظهر و اصح است. (مترجم)

در نسخهٔ مترجم \_رحمه الله \_عبدالرحمان است.

١٠٠/ ٢٠ عَلِيُّ بُنُ مُحَمَّدٍ وَغَيْرُهُ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ؛ وَمُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ عِيسَىٰ جَمِيعاً، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ هِشَامٍ بْنِ سَالِمٍ، عَنْ أَبِي حَمْزَةَ، عَنْ أَبِي إِسْحَاقَ السَّبِيعِيِّ، عَمَّنْ حَدَّثَهُ، قَالَ: سَمِعْتُ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ اللهِ يَعْوَلُ: «أَيَّهَا النَّاسُ، اعْلَمُوا أَنَّ كَمَالَ الدِّينِ طَلَبُ الْعِلْمِ وَالْعَمَلُ بِهِ، أَلَا وَإِنَّ طَلَبَ الْعِلْمِ أَوْجَبُ النَّاسُ، اعْلَمُوا أَنَّ كَمَالَ الدِّينِ طَلَبُ الْعِلْمِ وَالْعَمَلُ بِهِ، أَلَا وَإِنَّ طَلَبَ الْعِلْمِ أَوْجَبُ عَلَيْكُمْ، مَنْ طَلَبِ الْمَالِ؛ إِنَّ الْمَالَ مَقْسُومٌ مَضْمُونٌ لَكُمْ، قَدْ قَسَمَهُ عَادِلٌ بَيْنَكُمْ، وَضَمْونٌ لَكُمْ، وَقَدْ أُمِنْ تُمْ بِطَلَيِهِ مِنْ أَهْلِهِ؛ فَاطْلُبُوهُ».

۴۱ / ۵ . عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ الْبَرْقِيِّ، عَنْ يَعْقُوبَ بْنِ يَزِيدَ، عَنْ أَبْ عَبْدِ اللهِ عَلْمَ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَلْمَ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَلْمَ عَبْدِ اللهِ عَلْمُ عَلَى اللهِ عَلْمُ عَلَيْدِ اللهِ عَلَيْمِ عَلْمَ عَلْمُ عَلَيْدِ اللهِ عَلْمَ عَلْمَ عَلَيْمِ عَلْمَ عَلَيْمِ عَلْمَ عَلْمَ عَلَيْمِ عَلْمَ عَلَيْمِ عَلْمِ عَلْمَ عَلَيْمِ عَلْمَ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلْمَ عَلَيْمِ عَلْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ

١٤١/ ٤. وَفِي حَدِيثٍ آخَرُ وَ اللَّهِ قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ عَنْدِ اللَّهِ عَنْدِ اللَّهِ عَنْدِ اللَّهِ عَنْدِ اللَّهِ عَلَى رَسُولُ اللهِ عَلَى طَلَبُ اللَّهِ عَنْدٍ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى كُلِّ مُسْلِم، أَلَا وَإِنَّ اللهَ يُحِبُّ بُغَاةَ الْعِلْمِ».

٣٣ / ٧٠ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللهِ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ عُثْمَانَ بْنِ عِيسى، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي حَمْزَة، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ عَلَىٰ يَقُولُ: «تَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ؛ فَهُو أَعْرَابِيُّ؛ إِنَّ اللهَ تَعَالَىٰ يَقُولُ فِي كِتَابِهِ: ﴿لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ، فَهُو أَعْرَابِيُّ؛ إِنَّ اللهَ تَعَالَىٰ يَقُولُ فِي كِتَابِهِ: ﴿لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ، فَهُو أَعْرَابِيُّ؛ إِنَّ اللهَ تَعَالَىٰ يَقُولُ فِي كِتَابِهِ: ﴿لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ وَلِيَتَفَقَّهُوا

٢٢/ ٨. الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ جَعْفَرٍ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْقَاسِمِ بْنِ الرَّبِيعِ، عَـنْ مُفَضَّلِ بْنِ عُمَرَ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ لِللهِ يَقُولُ: «عَـلَيْكُمْ بِـالتَّفَقُّهِ فِـي دِيـنِ اللهِ،

۱۴۰ ۴۰ علی بن محمد و غیر او، از سهل بن زیاد و محمد بن یتحیی، از احمد بن محمد بن عیسی، همه روایت کرده اند از ابن محبوب، از هشام بن سالم، از ابسو حمزه، از ابواسحاق سبیعی، از آنکه او را حدیث کرده که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق ها که می فرمود: «ای مردمان، بدانید که کمال دین، طلب کردن علم و عمل کردن به آن است. آگاه باشید که طلب کردن علم، واجب تر است بر شما از طلب کردن مال؛ زیراکه مال قسمت شده و مضمون است از برای شما، که خداوند عادل آن را در میان شما قسمت نموده و آن را ضامن شده، و زود باشد که وفاکند از برای شما و علم در نزد اهلش، مخزون است و شما مأمورید به طلب کردن آن از اهلش. پس آن را طلب کنید».

بند نفر از اصحاب ما روایت کردهاند از احمد بن محمد برقی، از یعقوب بن یزید، از ابو عبدالله - که مردی است از اصحاب ما - و آن را مرفوع ساخته که گفت: امام جعفر صادق علی فرمود که: «رسول خدا تکی فرمود که: طلب کردن علم، واجب است».

۴۲/۶.و در حدیث دیگر گفت که امام جعفر صادق الله فرمود که: «رسول خدای الله فرمود که است بر هر مسلمانی. بدان و آگاه باش که خدا طلب کنندگان علم را دوست می دارد ...

۴۴ / ۷. علی بن محمد بن عبدالله، از احمد بن محمد بن خالد، از عثمان بن عیسی، از علی بن ابو حمزه روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که می فرمود که: «طلب دانش کنید در دین اسلام و فقه بیاموزید؛ زیرا هر که از شما طلب دانش نکند در دین خویش و فقه نیاموزد، اعرابی و بیابانی است. به درستی که خدا در کتاب خود می فرماید: ﴿لِیَتَقَقُهُواْ فِی الدِّینِ وَلِیُنذِرُواْ قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُواْ إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ یَحْدُرُونَ ﴾ ، یعنی: طلب دانش کنند در دین و فقه آموزند و تا بترسانند آنان که تفقه نموده اند و علم فقه آموخته اند گروه خویش را چون بازگردند به سوی ایشان، تا باشد که قوم ایشان بترسند از آنچه ترسانیده می شونده.

۱۹۴/ ۸ . حسین بن محمد، از جعفر بن محمد، از قاسم بن ربیع، از مُفضَّل بن عمر روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که می فرمود که: «بر شما است که در دین خدا طلب دانش نمایید و فقه بیاموزید و چون بادیه نشینان نباشید؛ زیرا هر که در دین خدا

۱. تویه، ۱۲۲.

وَلَا تَكُونُوا أَعْرَاباً؛ فَإِنَّهُ مَنْ لَمْ يَتَفَقَّدْ فِي دِينِ اللهِ، لَمْ يَنْظُرِ اللهُ إِلَيْهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ. وَلَمْ يُزَكِّ لَهُ عَمَلًا».

٢٥/ ٩. مُحَمَّدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ، عَنِ الْفَضْلِ بْنِ شَاذَانَ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُـمَيْرٍ، عَـنْ
 جَمِيلِ بْنِ دَرَّاجٍ، عَنْ أَبَانِ بْنِ تَغْلِبَ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﷺ، قَالَ: «لَوَدِدْتُ أَنَّ أَصْحَابِي ضُرِبَتْ رُوُّوسُهُمْ بِالسِّيَاطِ حَتَىٰ يَتَفَقَّهُوا».

١٠/ ٢٥ . عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَمَّنْ رَوَاهُ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَلَىٰ بَنْ مُحَمَّدٍ بَنْ مُحَمَّدٍ بْنِ عِيسَىٰ، عَمَّنْ رَوَاهُ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَلَىٰ قَالَ: هُعِلْتُ فِدَاكَ، رَجُلٌ عَرَفَ هٰذَا الْأَمْرَ لَزِمَ بَيْتَهُ وَلَمْ يَتَعَرَّفْ إِلَىٰ أَحَدٍ مِنْ إِخْوَانِهِ؟ قَالَ: «كَيْفَ يَتَفَقَّهُ هٰذَا فِي دِينِهِ؟}».

# ٢ ـ بَابُ صِفَةِ الْعِلْمِ وَفَصْلِهِ وَفَصْلِ الْعُلَمَاءِ

١٢٧ / ١. مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ وَعَلِي بَنْ مُحَمَّدٍ عَنْ دُرُسْتَ الْوَاسِطِيِّ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ عَبْدِ عِيسىٰ، عَنْ عُبَيْدِ اللهِ بْنِ عَبْدِ اللهِ الدِّهْقَانِ، عَنْ دُرُسْتَ الْوَاسِطِيِّ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ عَبْدِ اللهِ الدِّهْقَانِ، عَنْ دُرُسْتَ الْوَاسِطِيِّ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ عَبْدِ اللهِ الدِّهْقَانِ عَنْ أَبِي الْحَسَنِ مُوسَىٰ اللهِ قَالَ: «دَخَلَ رَسُولُ اللهِ عَلَيُّ الْمَسْجِدَ، فَإِذَا جَمَاعَةُ الْحَمِيدِ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ مُوسَىٰ اللهِ قَالَ: «دَخَلَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ الْمَسْجِد، فَإِذَا جَمَاعَةُ الْحَمِيدِ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ مُوسَىٰ اللهِ قَالَ: عَلَى رَسُولُ اللهِ عَلَيْ الْمَسْجِد، فَإِذَا جَمَاعَةُ قَدْ أَطَافُوا بِرَجُلٍ، فَقَالَ: مَا هَذَا؟ فَقِيلَ: عَلَّمَةً، فَقَالَ: وَمَا الْعَلَّامَةُ؟ فَقَالُوا لَـهُ: أَعْلَمُ النَّاسِ بِأَنْسَابِ الْعَرَبِ وَوَقَائِعِهَا وَأَيَّامِ الْجَاهِلِيَّةِ وَالْأَشْعَارِ وَالْعَرَبِيَّةِ».

قَالَ: «فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ: ذَاكَ عِلْمٌ لَا يَضُرُّ مَنْ جَهِلَهُ، وَلَا يَنْفَعُ مَنْ عَلِمَهُ، ثُـمَّ قَـالَ النَّبِيُّ ﷺ: إِنَّمَا الْعِلْمُ ثَلَاثَةٌ: آيَةٌ مُحْكَمَةٌ، أَوْ فَرِيضَةٌ عَادِلَةٌ، أَوْ سُنَّةٌ قَائِمَةٌ، وَمَا خَلَاهُنَّ فَهُوَ فَضْلٌ».

٢٨/ ٢. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ. عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ،

تفقه نکند، خدا در روز قیامت نظر رحمت به سوی او نکند و هیچ عملی را از برای او پـاک نگرداند» (یعنی قبول نفرماید).

۴۵ / ۹. محمد بن اسماعیل، از فضل بن شاذان، از ابن ابی عُمیر، از جمیل بن درّاج، از ابان بن تَغلِب، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود که: «هر آینه دوست می دارم که اصحاب و یاران من، تازیانه ها بر سرهای ایشان زنند، تا طلب دانش کنند و فقه بیاموزند».

۳۶ / ۲۰ . علی بن محمد، از سهل بن زیاد، از محمد بن عیسی، از آن که آن را از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که گفت: مردی به خدمت آن حضرت عرض کرد که: فدای تو گردم، مردی که امر امامت را شناخته و اعتقاد درست دارد، ملازم خانهٔ خویش شده، از آن بیرون نمی آید و به واسطهٔ بیرون نرفتن، در نزد هیچ یک از برادرانش معروف نشده. آن حضرت فرمود که: ۱۱ این مرد، چگونه در دین خویش طلب دانش می کند و فقه می آموزد ۹۴.

### ٢. باب در بيان صفت علم و فضيلت آن و فضيلت علما

۷۴ / ۱. محمد بن حسن و علی بن محمد روایت کردهاند از سهل بن زیاد، از محمد بن عیسی، از عبیدالله بن عبدالله دهقان، از دُرست و آسطی، از ابراهیم بن عبدالحمید، از امام موسی کاظم الله که آن حضرت فرمود که: الرسول خدای داخل مسجد شد، دید که گروهی بر گرد مردی برآمدهاند. فرمود که: این مرد، چه کاره است؟ به آن حضرت عرض شد که: مردی است بسیار دانا. فرمود که: بسیار دانا چیست؟ (یعنی: چه علمی را خوب می داند؟) به آن حضرت عرض کردند که: داناترین مردمان است به نسبهای عرب و جنگهایی که در میان ایشان وقوع یافته و روزهایی که در جاهلیت معروف بوده و شعرهای ایشان و عربیت را خوب می داند». حضرت گفت که: «جناب پیغمبر شخ فرمود که: این علمی است که ضرر نمی رساند به آنکه آن را نداند، و نفع نمی بخشد به آنکه آن را بداند. بعد از آن پیغمبر شخ فرمود که: جز این نیست که علم، سه علم است: آیهٔ محکمه که مبین و مفصل است (و در لفظ و معنی، هیچ اشکالی نیست) یا واجبی راست و درست (که کجی و عیبی در آن نباشد). یا و معنی، هیچ اشکالی نیست) یا واجبی راست و درست (که کجی و عیبی در آن نباشد). یا سنتی که بر پااست و آنچه غیر از اینها است، زیاده است» (که به کار کسی نمی آید).

۴۸ / ۲ . محمد بن يحيى، از احمد بن محمد بن عيسى، از محمد بن خالد، از ابو البَخترى،

عَنْ أَبِي الْبَخْتَرِيِّ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ هِا قَالَ: «إِنَّ الْـعُلَمَاءَ وَرَثَـةُ الْأَنْسِيَاءِ، وَذَاكَ أَنَّ الْأَنْسِيَاءَ لَمْ يُورِثُوا دِرْهَماً وَلَا دِينَاراً، وَإِنَّمَا أَوْرَثُوا أَحَادِيتَ مِنْ أَحَادِيثِهِمْ، فَمَنْ أَخَذَ بِشَيْءٍ مِنْهَا، فَقَدْ أَخَذَ حَظّاً وَافِراً، فَانْظُرُوا عِلْمَكُمْ هٰذَا عَمَّنْ تَأْخُذُونَهُ؟ فَإِنَّ فِينَا \_أَهْلَ الْبَيْتِ \_ فِي كُلِّ خَلَفٍ عُدُولاً يَنْفُونَ عَنْهُ تَحْرِيفَ الْغَالِينَ وَانْتِحَالَ الْمُبْطِلِينَ وَتَأْوِيلَ الْجَاهِلِينَ وَانْتِحَالَ الْمُبْطِلِينَ وَتَأْوِيلَ الْجَاهِلِينَ».

۴۹/ ٣. الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيًّ الْوَشَّاءِ. أَعَنْ حَمَّادِ بْنِ عُثْمَانَ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهُ اللهِ الله

٩٥/ ۴. مُحَمَّدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ، عَنِ الْفَضْلِ بْنِ شَاذَانَ، عَنْ حَمَّادِ بْنِ عِيسىٰ، عَـنْ رِبْعِيِّ بْنِ عَبْدِ اللهِ، عَنْ رَجُلٍ، عَنْ أَبِي جَعْفُرٍ اللهِ، قَالَ: «الْكَمَالُ كُلُّ الْكَمَالِ: التَّفَقُّهُ وَبْعِي بْنِ عَبْدِ اللهِ، عَنْ رَجُلٍ، عَنْ أَبِي جَعْفُرٍ اللهِ، قَالَ: «الْكَمَالُ كُلُّ الْكَمَالِ: التَّفَقُّهُ فِي الدِّينِ، وَالصَّبْرُ عَلَى النَّائِبَةِ، وَتَقْدِيرُ الْمَعِيشةِ».

٥١ / ٥ ، مُحَمَّدُ بْنُ يَخْيَى، عَنْ أَخْمَدُ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَى، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ،
 عَنْ إِسْمَاعِيلَ بْنِ جَابِرٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ إِلهِ، قَالَ: «الْعُلَمَاءُ أَمَنَاءُ، وَالْأَثْقِيَاءُ حُصُونُ،
 وَالْأَوْصِيَاءُ سَادَةً».

٥٢/ ٤. وَفِي رِوَايَةٍ أُخْرَىٰ: «الْعُلَمَاءُ مَنَارٌ، وَالْأَثْقِيَاءُ حُصُونٌ، وَالْأَوْصِيَاءُ سَادَةٌ».

٥٣ / ٧. أَحْمَدُ بْنُ إِدْرِيسَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ حَسَّانَ، عَنْ إِدْرِيسَ بْنِ الْحَسَنِ، عَنْ أَبِي إِسْحَاقَ الْكِنْدِيِّ، عَنْ بَشِيرِ الدَّهَّانِ، قَالَ: قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ عَلَىٰ: «لَا خَيْرَ فِيمَنْ لَا يَتَفَقَّهُ مِنْ أَصْحَابِنَا، يَا بَشِيرُ، إِنَّ الرَّجُلَ مِنْهُمْ إِذَا لَمْ يَسْتَغْنِ بِفِقْهِهِ، احْتَاجَ إِلَيْهِمْ، فَإِذَا لَمْ يَسْتَغْنِ بِفِقْهِهِ، احْتَاجَ إِلَيْهِمْ، فَالْمَ

٨٠/ ٨. عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ. عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنِ النَّوْفَلِيِّ. عَنِ السَّكُونِيِّ. عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِﷺ، عَنْ آبَائِهِﷺ، قَالَ: «قَالَ رَسُولُ اللهِﷺ؛ لَا خَيْرَ فِي الْعَيْشِ إِلَّا لِرَجُلَيْنِ: از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود که: «به درستی که علما وارثهای پیغمبرانند و وجه این، آن است که پیعمبران درم و دیناری را وانگذاشته اند که از ایشان ارث برند، و جز این نیست که میراث داده اند احادیثی چند از احادیث خویش را. پس هر که چیزی از آنها را فراگیرد و به آن چنگ در زند، به حقیقت که بهرهٔ تمامی را فراگرفته است. پس نظر کنید به این علم خویش که آن را از که فرامی گیرید؛ زیراکه در میانهٔ ما اهل بیت، در هر عصری عدولی چند هستند که تحریف گردانیدن غالیان و به خود بستن تباهکاران و کجروان و تأویل کردن جاهلان را از آن دور میکنند».

۳۹/۴۹ محسین بن محمد، از مُعلّی بن محمد، از حسن بن علی وشّاء، از حمّاد بن عثمان، از امام جعفر صادق ﷺ روایت کرده است که آن حضرت فرمود که: «چون خدا خواسته باشد که خیری به بنده برساند، او را در دین خویش فقیه و دانشمند گرداند».

۴/۵۰ محمد بن اسماعیل، از فضل بن شاذان، از حمّاد بن عیسی، از رِبعی بن عبدالله ، از مردی، از امام محمد باقر الله روایت کرده است که گفت: آن حضرت فرمود که: «کمالی که به سر حدکمال رسیده باشد، طلب دانش کردن است در دین، و صبر کردن بر مصیبت (و سختی که به کسی رسد) و اندازه کردن آنچه به آن زندگانی کنند یی زیاده و نقصان».

۱۵/۵۱ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد بن عیسی، از محمد بن سِنان، از اسماعیل بن جابر، از امام جعفر صادق ه روایت کرده است که آن حضرت فرمودکه: «علما، امین هایند که بر ایشان اعتماد باشد و پر هیزگاران، حصار هایند و اوصیای پیغمبران، سرداران و آقایان».

۵۲ / ۶ . و در روایت دیگر، چنین واقع شده که: «علما، نشانههای راه هدایتند و پرهیزگاران، حصارها و اوصیا، سردارانند».

۷/۵۳ محمد بن ادریس، از محمد بن حسّان، از ادریس بن حسن، از ابواسحاق کِندی، از بشیر دهّان روایت کرده است که گفت: حضرت امام جعفر صادق گل فرمود که: «هیچ خیر و خوبی نیست در آن که طلب دانش نمی کند از اصحاب ما ای بشیر. به درستی که مردی از ایشان، چون به فقه و دانش خویش بی نیاز نگردد، به مخالفان محتاج شود. و چون به ایشان محتاج شود. و چون به ایشان محتاج شود، او را در دَر گمراهی خویش داخل گردانند و او نمی داند».

۱۵۴ / ۸ . علی بن محمد، از سهل بن زیاد، از نوفلی، از سَکونی، از امام جعفر صادقﷺ از پدرانش روایت کرده است که آن حضرت فرمود که: «رسول خداﷺ فرمود که: هیچ خوبی

عَالِمٍ مُطَاعٍ، أَوْ مُسْتَمِعٍ وَاعٍ».

٩ / ٥٥ علي بن إبراهيم، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ؛ وَمُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ، عَـنْ أَجِي عُمَيْرٍ؛ وَمُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ، عَـنْ أَجِي خُمَدَ بْنِ عَمِيرَةَ، عَنْ أَبِي حَمْزَةَ، عَنْ أَبِي خَمْدَ أَبِي عَمْدُرٍ، عَنْ سَيْفِ بْنِ عَمِيرَةَ، عَنْ أَبِي حَمْزَةَ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عِلْمَ عَالِمٌ يُنْتَفَعُ بِعِلْمِهِ أَفْضَلُ مِنْ سَبْعِينَ أَلْفَ عَابِدٍ».

قَالَ: «الرَّاوِيَةُ لِحَدِيثِنَا يَشُدُّ بِهِ قُلُوبَ شِيعَتِنَا أَفْضَلُ مِنْ أَلْفِ عَابِدٍ».

# ٣\_بَابُ أَصْنَافِ النَّاسِ

١/٥٧ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ؛ وَمُحَمَّدُ بْنُ يَخْيَىٰ، عَنْ أَخْ مَدَ بْنِ سَالِمٍ، عَنْ أَبِي أَسَامَةَ، عَنْ هِشَامِ بْنِ سَالِمٍ، عَنْ أَبِي مُحْمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ جَمِيعاً، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ أَبِي أَسَامَةَ، عَنْ هِشَامِ بْنِ سَالِمٍ، عَنْ أَبِي حَمْزَةَ، عَنْ أَبِي إِسْحَاقَ السَّبِيعِيِّ، عَمَّنْ حَدَّثَهُ مِمَّنْ يُوثَقُ بِهِ، قَالَ: سَمِعْتُ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ إِلَىٰ ثَلَاثَةٍ: آلُوا إِلَىٰ عَالِمٍ عَلَىٰ المُؤْمِنِينَ ﷺ إِلَىٰ ثَلَاثَةٍ: آلُوا إِلَىٰ عَالِمٍ عَلَىٰ اللهُ مِنْ يَقُولُ: «إِنَّ النَّاسَ آلُوا بَعْدَ رَسُولِ اللهِ عَيْرِهِ، وَجَاهِلٍ مُدَّعٍ لِلْعِلْمِ لاَ عِلْمَ لَهُ مَنْ عِلْمٍ غَيْرِهِ، وَجَاهِلٍ مُدَّعٍ لِلْعِلْمِ لاَ عِلْمَ لَهُ مُنَ عَلْمَ عَنْ عِلْمٍ غَيْرِهِ، وَجَاهِلٍ مُدَّعٍ لِلْعِلْمِ لاَ عِلْمَ لَهُ مَنْ عَلْمٍ مَنْ عَلْمٍ مِنْ عَالِمٍ عَلَىٰ سَبِيلِ هُدًى مِنَ اللهِ مُنْ عَلْمٍ مِنْ عَالِمٍ عَلَىٰ سَبِيلِ هُدًى مِنَ اللهِ وَنَجَاةٍ، ثُمَّ هَلَكَ مَنِ ادَّعَىٰ، وَخَابَ مَنِ افْتَرَىٰ».

٢ / ٥٨ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ الْأَشْعَرِيُّ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيًّ الْوَشَاءِ، عَنْ أَخِمَدَ بْنِ عَائِدٍ، عَنْ أَبِي خَدِيجَةَ سَالِمِ بْنِ مُكْرَمٍ. عَنْ أَبِي عَـبْدِ اللهِ ﷺ،

در زندگی و زیستن دنیا نیست مگر از برای دو مرد: یکی عالمی که فرمان او برند و دیگری، گوش دهنده که آنچه میشنود نگاه دارد و به آن نفع یابد.

۵۵ / ۹ . علی بن ابراهیم، از پدرش، از ابن ابی عُمیر؛ و محمد بن یحیی، از احمد بن محمد بن محمد بن محمد بن محمد بن محمد، از ابن ابی عمیر، از سیف بن عَمیره، از ابو حمزه، از امام محمد باقر الله روایت کرده اند که آن حضرت فرمود که: «عالمی که مردم به علم او منتفع شوند، یا خود به علم خویش منتفع شود، بهتر است از هفتاد هزار عابد».

۱۰ / ۵۶ مسین بن محمد، از احمد بن اسحاق، از سعدان بن مسلم، از معاویه بن عمار روایت کرده است که گفت: به خدمت امام جعفر صادق الله عرض کردم که: مردی هست که بسیار حدیث شما را روایت می کند و آن را در میان مردمان منتشر می سازد، و در دلهای ایشان و دلهای شیعیان شما سخت و محکم می گرداند، و شاید عابدی از شیعیان شما او را این روایت نیست. کدام یک از این دو بهتراند؟ فرمود که: ۱۱ آن که بسیار روایت کنندهٔ حدیث ما است که به سبب آن، در دلهای شیعیان ماسختی و استحکام به هم می رسد، از هزار عابد بهتر است».

### ٣. باب در بيان اقسام مردمان

همه از ابن محبوب، از ابی اسامه، از هشام بن سالم، از ابو حمزه، از احمد بن محمد بن عیسی، همه از ابن محبوب، از ابی اسامه، از هشام بن سالم، از ابو حمزه، از ابو اسحاق سبیعی، از آن که او را حدیث کرده، از کسانی که اعتماد بر ایشان میباشد، روایت کرده اند که گفت: شنیدم از امیر المؤمنین باکه می فرمود: «مردم بعد از رسول خدای بازگشتند به سوی سه کس: یکی عالمی که بر هدایت است از جانب خدا، که خدا او را غنی و بی نیاز گردانیده به آنچه دانسته از علم غیر خویش، و دیگر، جاهلی که ادعای علم می کند و او را هیچ علمی نیست و به آنچه در نزد اوست او را خوش می آید. به حقیقت که دنیا او را فریفته و او غیر خویش را فریفته است، نزد اوست او را خوش می آید. به حقیقت که دنیا او را و را ست است، از جانب خدا و بر نجات از علمی که بر راه راست است، از جانب خدا و بر نجات از عذاب آخر ت بعد از آن که ادعای باطل نمو د به هلاکت رسید و آن که دروغ به هم بافت، ناامید گر دید».

۵۸ / ۲ . حسین بن محمد اشعری، از مُعلّی بن محمد، از حسن بن علی وشّاء، از احمد بن

قَالَ: «النَّاسُ ثَلَاثَةُ: عَالِمٌ، وَمُتَعَلِّمٌ، وَغُثَاءٌ».

٣/٥٩ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحَكَمِ، عَنِ الْعَلَاءِ
 بْنِ رَذِينٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ، عَنْ أَبِي حَمْزَةَ الثَّمَالِيِّ، قَالَ: قَالَ لِي أَبُو عَبْدِ اللهِ إِللهِ اللهِ اللهُ اللهِ الله

٢٠/ ٤٠ عَلِيَّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ يُونُسَ، عَنْ جَمِيلٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ قَالَ: سَمِعْتُهُ يَقُولُ: «يَغْدُو النَّاسُ عَلَىٰ ثَلَاثَةِ أَصْـنَافٍ: عَـالِمٍ، وَمُـتَعَلِّمٍ، وَمُـتَعَلِّمٍ، وَمُـتَعَلِمٍ، وَمُـتَعَلِمٍ، وَمُـتَعَلِمٍ،
 وَغُثَاءٍ، فَنَحْنُ الْعُلَمَاءُ، وَشِيعَتُنَا الْمُتَعَلِّمُونَ، وَسَائِرُ النَّاسِ غُثَاءُ».

# ٣ ـ بَابُ ثَوَابِ الْعَالِمِ وَالْمُتَعَلِّمِ

1/81. مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ وَعَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ؛ وَمُحَمَّدُ بْنِ مُحَمَّدٍ الْأَشْعَرِيِّ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ مَحْمَّدٍ الْقَشْعَرِيِّ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ مَحْمَّدٍ الْأَشْعَرِيِّ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ مَعْمُونٍ الْقَدَّاحِ؛ وَعَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ حَمَّادِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنِ الْقَدَّاحِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عِنْ الْقَدَّاحِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَلْمَ قَالَ: «قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيُّ : مَنْ سَلَكَ طَرِيقاً يَطْلُبُ فِيهِ عِلْماً، سَلَكَ اللهُ بِهِ طَرِيقاً إِلَى الْجَنَّةِ، وَإِنَّ الْمَلَائِكَةَ لَتَضَعُ أَجْنِحَتَهَا لِطَالِبِ الْعِلْمِ رِضاً بِهِ، وَإِنَّهُ لَيَسْتَغْفِرُ طَرِيقاً إِلَى الْجَنِّةِ، وَإِنَّ الْمَلَائِكَةَ لَتَضَعُ أَجْنِحَتَهَا لِطَالِبِ الْعِلْمِ رِضاً بِهِ، وَإِنَّهُ لَيَسْتَغْفِرُ طَرِيقاً إِلَى الْجَنِّةِ، وَإِنَّ الْمَلَائِكَةَ لَتَضَعُ أَجْنِحَتَهَا لِطَالِبِ الْعِلْمِ رِضاً بِهِ، وَإِنَّهُ لَيَسْتَغْفِرُ لِطَالِبِ الْعِلْمِ مَنْ فِي السَّمَاءِ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ حَتَّى الْحُوتِ فِي الْبَحْرِ، وَفَضْلُ الْعَالِمِ عَلَى النَّهُ الْمَائِقِ الْعَلْمَاءَ وَرَثَةُ الْأَنْبِيَاءِ؛ إِنَّ الْعَلْمِ لَاللهِ لَهُ لَكُونُ وَرَّتُوا الْعِلْمَ ، فَمَنْ أَخَذَ مِنْهُ أَلْهُ لِيَعْمَ عَلَى الْمَالِ وَلَا دِرْهَماً، وَلَكِنْ وَرَّتُوا الْعِلْمَ، فَمَنْ أَخَذَ مِنْهُ أَنْ أَبِياءً لَمْ يُورِّتُوا دِينَاراً وَلَا دِرْهَما، وَلٰكِنْ وَرَّثُوا الْعِلْمَ، فَمَنْ أَخَذَ مِنْهُ أَنْ أَنْهِ لَلْهَ لَهُ لَكُونُ وَرَّتُوا الْعِلْمَ، فَمَنْ أَخَذَ مِنْهُ أَنْ الْعَلَى الْكُولِي وَلَالِهُ الْمَلْمَاءَ وَرَثَهُ الْأَنْبِيَاءً لَمْ الْمُؤْلِقُ الْمَلْوَالِمَ لَتَنْ أَنْهُ الْمَالِمِ لَلْهِ الْعَلَمِ وَلَا لَهُ الْمَالِمُ الْمُؤْلِقُولُ وَلَا الْعَلَى الْمُؤَلِقُ الْمَالِمِ الْمُؤْلِقُ مَا الْمَلْمَاءِ وَلَا الْمُلْكِلِهِ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُولِ الللهِ اللهِ الْمُؤَلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الللهِ اللهِ اللهِلْمِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

٢ / ٢ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ مَحْبُوبٍ، عَـنْ جَمِيلِ بْنِ دَرَّاجٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ قَالَ: «إِنَّ الَّذِي يُعَلِّمُ الْعِلْمَ

عائذ، از ابی خدیجهٔ سالم بن مکرم، از امام جعفر صادق دوایت کرده است که آن حضرت فرمود که: «مردمان سه قسماند: عالم و متعلم که طالب علم است و فرومایگان» (که قدر و منزلتی ندارند).

۳/۵۹ محمد بن یحیی، از عبدالله بن محمد، از علی بن حکم، از علاء بن رَزین، از محمد بن مسلم، از ابو حمز هٔ ثمالی روایت کرده است که گفت: امام جعفر صادق الله به من فرمود که: «عالم باش یا متعلم (که علم را طلب کنی) یا اهل علم را دوست دار و قسم چهارم مباش که به دشمنی ایشان هلاک می شوی».

۴/۶۰ علی بن ابراهیم، از محمد بن عیسی، از یونس، از جمیل، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که گفت: از آن حضرت شنیدم که می فرمود: «مردم، صبح می کنند بر سه قسم: عالم و متعلم و فرومایه. پس ماییم علما و شیعیان مایند که متعلمانند و باقی مردمان فرومایگان و اراذل اند».

### ٣. باب در بيان ثواب عالم و متعلّم

۱۶۱ محمد بن حسن و علی بن محمد، از سهل بن زیاد و محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، همه، از جعفر بن محمد اشعری، از عبدالله بن میمون قدّاح و علی بن ابراهیم، از پدرش، از حمّاد بن عیسی، از قدّاح، از امام جعفر صادق بن روایت کردهاند که آن حضرت فرمود که: ارسول خدا بنی فرمود که: هر که در راهی رود که در رفتن آن، علمی را طلب کند، خدا او را در راهی به سوی بهشت در آورد. و به درستی که فرشتگان بالهای خویش را بر زمین می گذارند از برای طالب علم از روی رضا و خشنودی به آن. و هر که در آسمان و هر که و هر چه در زمین است، طلب آمرزش می نمایند از برای طالب علم؛ حتی ماهی در دریا. و فضیلت عالم بر عابد، چون فضیلت ماه است بر سایر ستارگان در شب چهارده.

و به درستی که علما، وارثهای پیغمبرانند و پیغمبران، دینار و درمی را به میراث ندادهاند، ولیکن علم را به میراث دادهاند. پس هر که از آن فراگیرد، بهرهٔ تمامی را فراگرفته است».

۲/۶۲ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از حسن بن محبوب، از جمیل بن صالح، از محمد بن مسلم، از امام محمد باقر الله و ایت کرده است که آن حضرت فرمود: «به درستی که

مِنْكُمْ لَهُ أَجْرٌ مِثْلُ أَجْرِ الْمُتَعَلِّمِ. وَلَهُ الْفَضْلُ عَلَيْهِ. فَتَعَلَّمُوا الْعِلْمَ مِـنْ حَـمَلَةِ الْـعِلْمِ. وَعَلِّمُوهُ الْعُلْمَاءُ».

٣ / ٣ . عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ الْبَرْقِيِّ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحَكَمِ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي حَمْزَةً، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «مَنْ عَلَّمَ خَيْراً، فَلَهُ مِثْلُ أَجْرٍ مَنْ عَمِلَ بِهِ».

قُلْتُ: فَإِنْ عَلَّمَهُ غَيْرَهُ، يَجْرِي ذَلِكَ لَهُ؟ قَالَ: «إِنْ عَلَّمَهُ النَّاسَ كُلَّهُمْ، جَرَىٰ لَـهُ». قُلْتُ: فَإِنْ مَاتَ؟ قَالَ: «وَإِنْ مَاتَ».

٣٤/ ٤٠ وَبِهٰذَا الْإِسْنَادِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الْحَمِيدِ، عَنِ الْعَلَاءِ بْنِ رَزِينٍ، عَنْ أَبِي عُبَيْدَةَ الْحَذَّاءِ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عِنْ، قَالَ: «مَنْ عَلَمَ بَابَ هُدًى، فَلَهُ مِثْلُ أَجْرِ مَنْ عَمِلَ بِدِ، وَلا يُنْقَصُ أُولٰئِكَ مِنْ أُجُورِهِمْ شَيْئَاً، وَمَنْ عَلَيْمَ بَابَ ضَلَالٍ، كَانَ عَلَيْهِ مِثْلُ أَوْزَارِ مَنْ عَمِلَ بِدِ، وَلا يُنْقَصُ أُولٰئِكَ مِنْ أُوزَارِهِمْ شَيْئاً».
 عَمِلَ بِدٍ، وَلا يُنْقَصُ أُولٰئِكَ مِنْ أُوزَارِهِمْ شَيْئاً».

20/ 0. الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ سَعْدٍ رَفَعَهُ، عَنْ أَبِي حَمْزَةَ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ اللَّهِ، قَالَ: «لَوْ يَعْلَمُ النَّاسُ مَا فِي طَلَبِ الْعِلْمِ، لَطَلَبُوهُ وَلَوْ بِسَفْكِ عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ اللَّهِ، قَالَ: «لَوْ يَعْلَمُ النَّاسُ مَا فِي طَلَبِ الْعِلْمِ، لَطَلَبُوهُ وَلَوْ بِسَفْكِ الْمُهَجِ، وَخَوْضِ اللَّجَجِ، إِنَّ اللهَ \_ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ \_ أَوْحَىٰ إِلَىٰ دَانِيَالَ: أَنَّ أَمْقَتَ عَبِيدِي الْمُهَجِ، وَخَوْضِ اللَّجَجِ، إِنَّ اللهَ \_ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ \_ أَوْحَىٰ إِلَىٰ دَانِيَالَ: أَنَّ أَمْقَتَ عَبِيدِي إِلَيَّ إِلَى الْمُهُمِ الْعُلْمَاءِ، السَّالِ فَيْدَاءِ بِهِمْ وَأَنَّ أَحَبَّ عَبِيدِي إِلَيَّ اللَّهُ الْعُلْمَاءِ، التَّابِعُ لِلْحُلْمَاءِ، الْقَابِلُ عَنِ الْحُكَمَاءِ». التَّابِعُ لِلْحُلْمَاءِ، الْقَابِلُ عَنِ الْحُكَمَاءِ».

١٤٤/ ع. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ الْقَاسِمِ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ سُلَيْمَانَ بْنِ دَاوُدَ
 الْمِنْقَرِيِّ، عَنْ حَفْصِ بْنِ غِيَاثٍ، قَالَ: قَالَ لِي أَبُو عَبْدِ اللهِ ﷺ: «مَنْ تَعَلَّمَ الْعِلْمَ وَعَمِلَ بِهِ

آنکه علم را تعلیم مردم کند از شما، او را مزدی است، چون مزد آنکه از او تعلیم گرفته و او را فضل و زیادتی است بر متعلم. پس علم را از حاملان علم که ائمهٔ هدایند، بیاموزید و آن را به برادران خویش تعلیم دهید؛ چنانچه علما آن را به شما تعلیم داده اند».

۳۶/ ۳. علی بن ابراهیم، از احمد بن محمد برقی، از علی بن ابوحمزه، از ابوبصیر روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که می فرمود که: «هر که خیری را به کسی تعلیم کند، او را چون مزد کسی است که به آن عمل نماید». به خدمت آن حضرت عرض کردم که: پس اگر متعلم آن علم را به غیر خویش تعلیم دهد، این مزد از برای معلم اول جاری خواهد بود. حضرت فرمود که: «اگر آن را به همهٔ مردمان تعلیم دهد، این مزد از برای او جاری گردد». عرض کردم که: پس اگر بمیرد نیز چنین خواهد بود؟ حضرت فرمود که: «و هر چند بمیرد».

۴۶/ ۴. به همین اسناد، از محمد بن عبدالحمید، از علاء بن رزین، از ابو عُبیدهٔ حذّاء، از امام محمد باقر علا روایت است که آن حضرت فرمود که: «هر که باب هدایتی را تعلیم کسی دهد، او را چون مزد کسی است که به آن عمل کند و این گروه عاملان، چیزی از مزدهای ایشان کم نمی شود. و هر که باب ضلالتی را تعلیم کسی دهد، بر او چون گناهان آنان است که به آن عمل کرده اند و این گروه عاملان، چیزی از گناهان ایشان کم نمی شود».

۵ / ۵ . حسین بن محمد، از علی بن محمد بن سعد روایت کرده و آن را مرفوع ساخته، از ابو حمزه، از علی بن الحسین الله که فرمود آن حضرت: «اگر مردم بدانند که چه منفعت ها در طلب کردن علم است، هر آینه آن را طلب کنند؛ هر چند که به ریختن خون ها و فرورفتن در در یاها باشد.

به درستی که خدای تبارک و تعالی و حی فرمود به سوی دانیال، که دشمن ترین بندگان من به سوی من، آن جاهلی است که حق اهل علم را سبک شمارد و اقتدای به ایشان را ترک نماید. و به درستی که دوست ترین بندگان من به سوی من، آن پرهیزگاری است که طالب شواب بزرگ باشد و همیشه با علما باشد و حلیمان را پیرو و از حکیمان قبول کند» (مراد از علما چنان چه بعضی گفته اند – علمای شیعه است و از حکیمان، اوصیا و از حکیمان، پیغمبران).

۶۶ / ۶. علی بن ابراهیم، از پدرش، از قاسم بن محمد، از سلیمان بن داوود مِنقری، از حفص بن غیاث روایت کرده است که گفت: امام جعفر صادق الله به من فرمود که: «هس که

وَعَلَّمَ لِلَّهِ، دُعِيَ فِي مَلَكُوتِ السَّمَاوَاتِ عَظِيماً، فَقِيلَ: تَعَلَّمَ لِلَّهِ، وَعَمِلَ لِلَّهِ، وَعَـلَّمَ لِلَّهِ».

### ٥-بَابُ صِفَةِ الْعُلَمَاءِ

١/٤٧ . مُحَمَّدُ بْنُ يَـ حْيَى الْعَطَّارُ، عَـنْ أَحْـمَدَ بْـنِ مُحَمَّدِ بْـنِ عِـيسىٰ، عَـنِ الْحَسَنِ بْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ مُعَاوِيَةَ بْنِ وَهْبٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ اللهِ يَقُولُ: «اطْلُبُوا الْحَسَنِ بْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ مُعَاوِيَةَ بْنِ وَهْبٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ اللهِ يَقُولُ: «اطْلُبُوا الْحَسَنِ بْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ مُعَاوِيَةَ بْنِ وَهْبٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ يَقُولُ: «اطْلُبُوا الْعَلْمَ، وَتَوَاضَعُوا لِمَنْ تُعَلِّمُونَهُ الْعِلْمَ، وَلَا تَكُونُوا عُلَمَاءَ جَبَّارِينَ؛ فَيَذْهَبَ بَاطِلُكُمْ بِحَقِّكُمْ».

٣٩/ ٢. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ مُحَقَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ يُـونُسَ، عَنْ حَـمَّادِ بْنِ عَيْمِ اللهِ عَنْ يُـونُسَ، عَنْ حَـمَّادِ بْنِ عُثْمَانَ، عَنِ الْحَارِثِ بْنِ الْمُغِيرَةِ النَّصْرِيِّ، عَنْ أَبِي عَبْدٍ اللهِ عَنْ فِي قَوْلِ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ عَنْ أَلِي عَبْدٍ اللهِ عَنْ فَعْلُهُ قَوْلُهُ، وَمَنْ لَمْ ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللهَ مِنْ عَبْادِهِ الْـعُلَمَاءُ ﴾ قَالَ: ﴿ يَعْنِي بِالْعُلَمَاءِ مَنْ صَدَّقَ فِعْلُهُ قَوْلَهُ، وَمَنْ لَمْ يُصَدِّقْ فِعْلُهُ قَوْلَهُ، وَمَنْ لَمْ يُصَدِّقْ فِعْلُهُ قَوْلَهُ، فَمَنْ لَمْ يُصَدِّقْ فِعْلُهُ قَوْلَهُ، وَمَنْ لَمْ يُصَدِّقْ فِعْلُهُ قَوْلَهُ، فَلَيْسَ بِعَالِم».

٣/۶٩. عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ الْبَرْقِيِّ، عَنْ إِسْمَاعِيلَ بْنِ مِهْرَانَ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَلَى: «قَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى: عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَلَى: «قَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى: قَالَ: «قَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى: قَالَ أَحْبِرُكُمْ بِالْفَقِيهِ حَقِّ الْفَقِيهِ؟ مَنْ لَمْ يُقَنِّطِ النَّاسَ مِنْ رَحْمَةِ اللهِ، وَلَمْ يُؤْمِنْهُمْ مِنْ عَذَابِ اللهِ، وَلَمْ يُتُرُكِ الْقُرْآنَ رَغْبَةً عَنْهُ إِلَىٰ غَيْرِهِ؛ أَلَا خَيْرَ فِي عِلْمٍ لَيْسَ فِيهِ تَفَهُّم، أَلَا لَا خَيْرَ فِي قِرَاءَةٍ لَيْسَ فِيهَا تَدَبُّرُ، أَلَا لَا خَيْرَ فِي عِبْدَ وَلَمْ يَشْرُكِ الْقُرْآنَ رَغْبَةً عَنْهُ إِلَىٰ غَيْرِهِ؛ أَلَا لَا خَيْرَ فِي عِلْمٍ لَيْسَ فِيهَا تَدَبُّرُ، أَلَا لَا خَيْرَ فِي قِرَاءَةٍ لَيْسَ فِيهَا تَدَبُّرُ، أَلَا لَا خَيْرَ فِي عِبْدَ اللهِ عَيْرَ فِي عِلْمَ لَيْسَ فِيهَا تَفَكَّرُ».

علم رابیاموزد و به آن عمل نماید و به جهت رضای خدا به مردم تعلیم دهد، او را در ملکوت آسمانهاکه موضع ربوبیت و پادشاهی و عجایب و بدائع خدا است، بزرگ نامند، و گویند که: از برای خدا آموخت و از برای خدا عمل نمود و از برای خدا تعلیم داد».

#### ۵. باب در بیان صفت علما

۱ / ۶۷ محمد بن یحیی عطّار، از احمد بن محمد بن عیسی، از حسن بن محبوب، از معاویة بن و هب روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که می فرمود: «علم را طلب کنید و با آن، به حلم و بر دباری و آرام آراسته شوید و فروتنی نمایید از برای آن که آن را به وی تعلیم می دهید، و فروتنی کنید از برای آن که علم را از وی طلب نموده اید. و علمای ستم کار مباشید که باطل شماحق شما را می برد و آن را ضایع می کند.

۱۶۸ / ۲ . علی بن ابراهیم، از محمد بن عیسی، از یونس، از حمّاد بن عثمان، از حارث بن مغیرهٔ نصری، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است در فرمودهٔ خدای عزوجل ﴿إِنَّمَا يَخْشَى الله مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَالُهُ الله یعنی: «جز این نیست که می ترسند خدا را بعضی از بندگان او که علما و دانایانند». آن حضرت فرمود: «مقصود خدا از علما، کسی است که کردار او، مصدّق گفتارش باشد. و هر که کردارش گفتارش وا تصدیق تکند (که قول و فعلش مخالف یکدیگر باشد) عالم نیست».

۴۹/۳۸. چند نفر از اصحاب ما روایت کردهاند از احمد بن محمد برقی، از اسماعیل بن مهران، از ابوسعید قمّاط، از حلبی، از امام جعفر صادق ها که آن حضرت فرمود که: هامیر المؤمنین علی بن ابی طالب ه فرمود که: آیا شما را خبر ندهم با آن کس که فقاهت و دانشمندی او به مرتبهٔ کمال رسیده، و چنین کسی آن است که مردم را از رحمت خدا نا امید نسازد و ایشان را از عذاب خدا ایمن نگرداند در نافرمانیهای خدا و ایشان را رخصت ندهد، و قرآن را از روی بی رغبتی ترک نکند که به سوی غیر آن رغبت کند.

بدانید و آگاه باشید که خیری نیست در علمی که دریافتی در آن نباشد. آگاه باشید که خیری نیست در خواندنی که تأمل و عاقبت اندیشی در آن نباشد. آگاه باشید که خیری نیست در عبادتی که تفکری در آن نباشد.

۱. فاطر، ۲۸.

وَفِي رِوَايَةٍ أُخْرَىٰ: «أَلَا لَا خَيْرَ فِي عِلْمٍ لَيْسَ فِيهِ تَفَهَّمٌ، أَلَا لَا خَيْرَ فِي قِرَاءَةٍ
 لَيْسَ فِيهَا تَدَبُّرُ، أَلَا لَا خَيْرَ فِي عِبَادَةٍ لَا فِقْهَ فِيهَا، أَلَا لَا خَيْرَ فِي نُسُكٍ لَا وَرَعَ فِيهِ».

١٧٠ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ؛ وَمُحَمَّدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ.
 عَنِ الْفَضْلِ بْنِ شَاذَانَ النَّيْسَابُورِيِّ جَمِيعاً، عَنْ صَفْوَانَ بْنِ يَحْيىٰ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ الْحَسَنِ اللَّضَائِيْ، قَالَ: «إِنَّ مِنْ عَلَامَاتِ الْفَقِيهِ الْحِلْمَ وَالصَّمْتَ».

٧١/ ٥. أَحْمَدُ بْنُ عَبْدِ اللهِ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ الْبَرْقِيِّ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِهِ رَفَعَهُ، قَالَ: قَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ: «لَا يَكُونُ السَّفَهُ وَالْغِرَّةُ فِي قَلْبِ الْعَالِم».

٧٧/ ٤. وَبِهٰذَا الْإِسْنَادِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ رَفَعَهُ، قَـالَ:
«قَالَ عِيسَى بْنُ مَرْيَمَ ﷺ: يَا مَعْشَرَ الْحَوَارِيِّينَ، لِي إِلَيْكُمْ حَاجَةٌ اقْضُوهَا لِي، قَـالُوا:
قُضِيَتْ حَاجَتُكَ يَا رُوحَ اللهِ، فَقَامٍ، فَعَسَلَ أَقْدَامَهُمْ. فَقَالُوا: كُنَّا نَحْنُ أَحَقَّ بِهٰذَا يَا رُوحَ
اللهِ، فَقَالَ: إِنَّ أَحَقَّ النَّاسِ بِالْخِدْمَةِ الْعَالِمُ، إِنَّمَا تَوَاضَعْتُ هٰكَذَا لِكَيْمَا تَتَوَاضَعُوا بَعْدِي
فِي النَّاسِ كَتَوَاضُعِي لَكُمْ.

ثُمَّ قَالَ عِيسَىٰ ﷺ؛ بِالتَّوَاضُعِ تُعْمَرُ الْحِكْمَةُ، لَا بِالتَّكَثَرِ؛ وَكَذْلِكَ فِي السَّهْلِ يَنْبُثُ الزَّرْعُ، لَا فِي الْجَبَلِ».

٧٧/٧٠ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ عَلِيٌّ بْنِ مَعْبَدٍ، عَمَّنْ ذَكَرَهُ، عَنْ مُعَاوِيَةَ بْنِ وَهْبٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ عَلْمِ، قَالَ: «كَانَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ يَقُولُ: يَا طَالِبَ الْعِلْمِ، إِنَّ وَهْبٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ إللهِ قَالَ: «كَانَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ يَقُولُ: يَا طَالِبَ الْعِلْمِ، إِنَّ لِلْعَالِمِ ثَلَاثَ عَلَامَاتٍ: يُنَازِعُ لِلْعَالِمِ ثَلَاثَ عَلَامَاتٍ: يُنَازِعُ لِلْعَالِمِ ثَلَاثَ عَلَامَاتٍ: يُنَازِعُ مَنْ دُونَهُ بِالْغَلَبَةِ، وَيُظَاهِرُ الظَّلَمَةَ».

• در روایت دیگر چنین است که: «آگاه باشید که خیری نیست در علمی که دریافتی در آن نباشد. آگاه باشید که خیری نیست در خواندنی که تدبری در آن نباشد. آگاه باشید که خیری نیست در عبادتی که دانشی در آن نباشد. آگاه باشید که خیری نیست در قربانی کردن، یا خدا را پرستیدنی، که پرهیزکاری در آن نباشد».

۱۷۰ ۴ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد بن عیسی و محمد بن اسماعیل، از فضل بن شاذان نیشابوری، همه از صفوان بن یمحیی، از حضرت ابوالحسن امام رضای روایت کردهاند که آن حضرت فرمود که: «از نشانه های فقه و دانش، بردباری و خاموشی است».

۷۱/ ۵. احمد بن عبدالله، از احمد بن محمد برقی، از بعضی از اصحاب خویش روایت کرده است و آن را مرفوع ساخته که گفت: امیر المؤمنین علی فرمود که: اسبکی و غفلت، در دل عالم نمی باشد».

۷۷/ ۶. به همین اسناد از محمد بن خالد از محمد بن سنان مروی است و آن را مرفوع ساخته که گفت: «عیسی بن مریم الله به حواز بان فرمود که: ای گروه حواریان، مرا به سوی شما، حاجتی است، آن را از برای من رو اکتید گفتند که: یا روح الله، حاجت تو برآورده است. پس عیسی برخاست و پای های ایشان را شست (در بعضی از نسخه ها مذکور است که آن را بوسید). گفتند که: یا روح الله، ما به این، از تو سزاوار تر بودیم. حضرت عیسی فرمود که: سزاوار ترین مردمان به خدمت، که کاری کردن است برای رضای خدا با فروتنی، آن است که عالم باشد. جز این نیست که من، این چنین فروتنی نمودم از برای آن که شما بعد از من در میان مردمان فروتنی کنید؛ چون فروتنی کردن من از برای شما بعد از آن بود.

سمهس حمضرت عمیسی الله فسرمود کمه: به فسروتنی، حکمت، درست کرداری و راست گفتاری، آبادان می شود، نه به تکبر و سربلندی. همچنین در زمین نرم و دشت، کشت می روید، نه در کوه».

۷۳/۷۳ علی بن ابراهیم، از پدرش، از علی بن معبد، از آنکه او را ذکر کرده، از معاویة بن و هب، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود که: «امیر المؤمنین الله می فرمود که: ای طلب کننده علم، به درستی که عالم راسه نشانه است: علم و حلم و خاموشی، و از برای آنکه علم را به خود می بندد، سه نشانه است: با آنکه از او بالاتر است، منازعه می کند، به نافرمانی و بی ادبی ستم می کند بر آن که از او پست تر است، به غالب شدن بر او،

### ع\_بَابُ حَقِّ الْعَالِمِ

١٧٧ . عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللهِ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ شُلَيْمَانَ بْنِ جَعْفَرٍ الْجَعْفَرِيِّ، عَمَّنْ ذَكَرَهُ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عِلْهِ، قَالَ: «كَانَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عُلَيْ يَقُولُ: إِنَّ مِنْ حَقِّ الْعَالِمِ أَنْ لَا تُكْثِرَ عَلَيْهِ السُّوَالَ، وَلَا تَأْخُذَ بِتَوْبِهِ، وَإِذَا المُؤْمِنِينَ عُلَيْهِ يَقُولُ: إِنَّ مِنْ حَقِّ الْعَالِمِ أَنْ لَا تُكْثِرَ عَلَيْهِ السُّوَالَ، وَلَا تَأْخُذَ بِتَوْبِهِ، وَإِذَا دَخَلْتَ عَلَيْهِ وَعِنْدَهُ قَوْمٌ \_ فَسَلِّمْ عَلَيْهِمْ جَمِيعاً، وَخُصَّهُ بِالتَّحِيَّةِ دُونَهُمْ، وَاجْلِسْ بَيْنَ دَخَلْتَ عَلَيْهِ \_ وَعِنْدَهُ قَوْمٌ \_ فَسَلِّمْ عَلَيْهِمْ جَمِيعاً، وَخُصَّهُ بِالتَّحِيَّةِ دُونَهُمْ، وَاجْلِسْ بَيْنَ يَدَيْهِ، وَلا تَغْمِزْ بِعَيْنِكَ، وَلَا تُشِوْ بِيَدِكَ، وَلاَ تُكْثِوْ مِنْ قَوْلِ: قَالَ يَدَيْهِ، وَلا تَغْمِزْ بِعَيْنِكَ، وَلا تُشِو بِيَدِكَ، وَلاَ تُكْثِوْ مِنْ قَوْلِ: قَالَ يَدَيْهِ، وَلا تَخْمِزْ بِعَيْنِكَ، وَلا تُشِو بِيَدِكَ، وَلا تُكْثِو مِنْ قَوْلِ: قَالَ فَلاَنْ خِلَافًا لِقَوْلِهِ، وَلا تَضْجَرْ بِطُولِ صُحْبَتِهِ، فَإِنَّمَا مَثَلُ الْعَالِمِ مَثَلُ النَّخْلَةِ تَعْمِرُ مِنْ قَوْلِ: قَالَ فَلَانٌ خِلَافًا لِقَوْلِهِ، وَلا تَضْجَرْ بِطُولِ صُحْبَتِهِ، فَإِنَّمَا مَثُلُ الْعَالِمِ مَثَلُ النَّعْلَةِ فَى السَّائِمِ الللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ عَلَيْهِ اللهُ ال

### مُرُرِّمِيْ تَكَوِيْ رَصِي رَسُونِ رَسُونِ ٧ ـ بَابُ فَقْدِ الْعُلَمَاءِ

٧٥/ ١. عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ عُثْمَانَ بْنِ عِيسى، عَنْ أَبِي أَيُّوبَ الْخَرَّازِ، عَنْ سُلَيْمَانَ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَلَى: «مَا مِنْ أَحَدٍ يَمُوتُ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَحَبَّ إِلَىٰ إِبْلِيسَ مِنْ مَوْتِ فَقِيدٍ».

٧٧/ ٢. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِهِ، عَنْ أَبِي عَمَيْرٍ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِهِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ الْإِسْلَامِ ثُلْمَةٌ لَا يَسُدُّهَا شَيْءٌ». أَبِي عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَلَى «إِذَا مَاتَ الْمُؤْمِنُ الْفَقِيهُ، ثُلِمَ فِي الْإِسْلَامِ ثُلْمَةٌ لَا يَسُدُّهَا شَيْءٌ». ٧٧/ ٣. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ عَلِيَّ بْنِ بَعْمَدُ بْنِ مَحْمَدٍ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ عَلِيًّ بْنِ أَبِي حَمْزَةً، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا الْحَسَنِ مُوسَى بْنَ جَعْفَرٍ عَلَى يَقُولُ: «إِذَا مَاتَ الْمُؤْمِنُ، أَبِي حَمْزَةً، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا الْحَسَنِ مُوسَى بْنَ جَعْفَرٍ عَلَى يَقُولُ: «إِذَا مَاتَ الْمُؤْمِنُ، بَكَتْ عَلَيْهَا، وَأَبُوابُ السَّمَاءِ، الَّيْقِي كَانَ يَعْبُدُ اللهَ عَلَيْهَا، وَأَبُوابُ السَّمَاءِ، الَّتِي كَانَ يَعْبُدُ اللهَ عَلَيْهَا، وَأَبُوابُ السَّمَاءِ، الَّتِي كَانَ يَعْبُدُ اللهَ عَلَيْهَا، وَأَبُوابُ السَّمَاءِ، اللهِ يَتَى كَانَ يَعْبُدُ الله عَلَيْهَا، وَأَبُوابُ السَّمَاءِ، اللهِ عَمْدُ عَلَيْهِا، وَأَبُوابُ السَّمَاءِ، اللهِ يَتَى كَانَ يَعْبُدُ الله عَلَيْهَا، وَأَبُوابُ السَّمَاءِ، اللهِ عَلَيْهِا، وَأَبُوابُ السَّمَاءِ، اللهِ عَلَيْهِ الْمُلَاثِكَةُ وَبِقَاعُ الأَرْضِ، الَّتِي كَانَ يَعْبُدُ اللهَ عَلَيْهَا، وَأَبُوابُ السَّمَاءِ، اللهَ عَلَيْهِا، وَأَبُوابُ السَّمَاءِ، اللهُ عَلَيْهِا، وَأَبُوابُ السَّمَاءِ، اللهُ عَلَيْهِ الْمُ مَنْ اللهِ عَلَيْهِا اللهِ الْمُلَاثِكَةُ وَيَقَاعُ اللهَ وَالَى اللهِ عَلَيْهِا اللهِ اللهِ اللهِ الْمُؤْمِنُ اللهِ الْمُعْرَةِ اللهِ الْمُؤْمِنَ اللهَ الْعَلَاقِ الْهُ اللهِ الْمُؤْمِنَ اللهِ الْمُؤْمِنَ اللهِ الْمُؤْمِنَ اللهِ اللهِ الْمُؤْمِنَ اللهِ اللهِ اللهَ اللهِ اللهِ اللهَ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

و ظالمان و ستم کاران را باری مینماید و پشت به پشت ایشان میگذارد.

#### ع باب در بیان حق عالم

۱۹۷/ ۱. علی بن محمد بن عبدالله، از احمد بن محمد، از محمد بن خالد، از سلیمان بن جعفر جعفری، از آنکه او را ذکر کرده، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود: «امیر المؤمنین الله می فرمود: از جمله حق عالم آن است که پر اصرار نکنی بر او در سؤال کردن و جامه آن را نگیری، چون بر او داخل شوی و در نزد او گروهی باشند، بر همهٔ ایشان سلام کن و او را به تحیت و سلام تخصیص ده (بر ایشان عموماً سلام کن و بر او خصوصاً) و در پیش روی او بنشین و در پشت سر او منشین، و به چشم و دست خویش اشاره مکن، و بسیار مگو که فلان کس چنین گفته، و فلان کس چنین گفته، به جهت مخالفت گفتار او به طول صحبت او ، دل تنگ مشو ؛ زیراکه داستان علم، چون داستان درخت خرما است که آن را انتظار می بری تا چیزی از آن بر تو فرود آید ایجر عالم بزرگ تر است از اجر آنکه روزها روزه بدارد و شبها به عبادت ایستاده باشد و در راه خدا با کافران جهاد کند».

#### ٧. باب کر بنیان شرو مردن علما

۱/۷۵ . چند نفر از اصحاب ما روایت کردهاند، از احمد بن محمد بن خالد، از عثمان بن عیسی، از ابو ایّوب خرّاز، از سلیمان بن خالد، از امام جعفر صادق علی که آن حضرت فرمود: «هیچکس از مؤمنان نمی میرد که مردنش دوست تر باشد به سوی شیطان از مردن فقیه دانشمند».

۷۶/ ۲. علی بن ابراهیم، از پدرش، از ابن ابی عمیر، از بعضی از اصحاب خویش، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود که: «چون مؤمن فقیه بمیرد، در دین اسلام چنان شکافی به هم رسد که هیچ چیز آن را مسدود نکند».

۷۷/ ۳. محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از ابن محبوب، از علی بن ابی حمزه روایت کرده است که گفت: شنیدم از ابوالحسن موسی بن جعفر اللاکه می فرمود: «چون مؤمن بمیرد، فرشتگان خدا، بقعه های زمینی که خدا را بر روی آن عبادت می کرده و در های آسمان که عمل های او در آن بالا می رفته، همه بر او بگریند، و در دین اسلام چنان شکافی به هم رسد

كَانَ يُضْعَدُ فِيهَا بِأَعْمَالِهِ، وَثُلِمَ فِي الْإِسْلَامِ ثُلْمَةٌ لَا يَسُدُّهَا شَيْءٌ؛ لِأَنَّ الْمُؤْمِنِينَ الْفُقَهَاءَ حُصُونُ الْإِسْلَام كَحِصْنِ سُورِ الْمَدِينَةِ لَهَا».

٧٨/ ٢. وَعَنْهُ، عَنْ أَحْمَدَ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ أَبِي أَيُّوبَ الْخَرَّازِ، عَنْ سُلَيْمَانَ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عِلَىٰ، قَالَ: «مَا مِنْ أَحَدٍ يَمُوتُ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَحَبَّ إِلَىٰ إِبْلِيسَ مِنْ مَوْتِ فَقِيهِ».

٧٩/ ٥. عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَسْبَاطٍ، عَـنْ عَـمّهِ يَعْقُوبَ بْنِ سَالِمٍ، عَنْ دَاوُدَ بْنِ فَرْقَدٍ، قَالَ: قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ عَلَىٰ: «إِنَّ أَبِي كَانَ يَقُولُ: إِنَّ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَلْمُ، وَلَكِنْ يَمُوتُ الْعَالِمُ، فَيَذْهَبُ بِمَا يَعْلَمُ، اللهَ عَلَمُ وَخَلَ وَجَلَّ لَ لَهُ الْعَالِمُ، فَيَذْهَبُ بِمَا يَعْلَمُ، فَتَلِيهِمُ الْجُفَاةُ، فَيَضِلُونَ وَيُضِلُّونَ، وَلَا حَبْرَ فِي شَيْءٍ لَيْسَ لَهُ أَصْلُ».

٨٠ عدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، لَمَنْ أَخْمَدُ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ، عَمَّنْ ذَكَرَهُ، عَنْ جَابِرٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ وَ اللّهِ عَنْ عَلَيْ بْنُ الْحُسَيْنِ ﴿ يَقُولُ: إِنَّهُ يُسَخِّي نَفْسِي فَيْ جَابِرٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ وَ اللّهِ عَزَّوجَلّ : ﴿ أَوَلَمْ يَرَوْا أَنّا نَأْتِي الأَرْضَ نَنْقُصُهَا مِنْ أَطْرَافِهَا ﴾ وَهُو ذَهَابُ الْعُلَمَاءِ».

### ٨ ـ بَابُ مُجَالَسَةِ الْعُلَمَاءِ وَصُحْبَيِّهِمْ

١٨/ ١. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ يُونُسَ رَفَعَهُ، قَـالَ: «قَـالَ لَقُمَانُ لِإَبْنِهِ: يَا بُنَيَّ، اخْتَرِ الْمَجَالِسَ عَلَىٰ عَيْنِكَ، فَإِنْ رَأَيْتَ قَوْماً يَذْكُرُونَ اللهَ جَـلَّ وَعَنَّ، فَاجْلِسْ مَعَهُمْ؛ فَإِنْ تَكُنْ عَالِماً، نَفَعَكَ عِلْمُكَ، وَإِنْ تَكُنْ جَاهِلاً، عَلَّمُوكَ، وَلَعَلَّ اللهَ أَنْ يُظِلِّهُمْ بِرَحْمَتِهِ؛ فَتَعُمَّكَ مَعَهُمْ. وَإِذَا رَأَيْتَ قَوْماً لاَ يَذْكُرُونَ اللهَ، فَلا تَجْلِسْ مَعَهُمْ؛ فَإِنْ تَكُنْ عَالِماً، وَإِنْ كُنْتَ جَاهِلاً، يَزِيدُوكَ جَـهُلاً، وَلَـعَلَّ اللهَ أَنْ فَإِنْ تَكُنْ عَالِماً، لَمْ يَنْفَعْكَ عِلْمُكَ، وَإِنْ كُنْتَ جَاهِلاً، يَزِيدُوكَ جَـهُلاً، وَلَـعَلَّ اللهَ أَنْ فَإِنْ تَكُنْ عَالِماً، لَمْ يَنْفَعْكَ عِلْمُكَ، وَإِنْ كُنْتَ جَاهِلاً، يَزِيدُوكَ جَـهُلاً، وَلَـعَلَّ اللهَ أَنْ

که چیزی آن را نبندد؛ زیراکه مؤمنان فیقیه، حصارهای اسلامانید (که آن را محافظت مینمایند)؛ چنانچه حصار شهر آن را از دشمن محافظت میکنده.

۱۸ / ۴ . از او ، از احمد ، از ابن محبوب ، از ابو ایوب خرّاز ، از سلیمان بن خالد ، از امام جعفر صادق از او ، از احمد ، از ابن محبوب ، از ابو ایوب خرّاز ، از مؤمنان نمی میرد ، که مردن او دوست تر باشد به سوی شیطان ، از مردن فقیه دانشمند » .

۷۹ / ۵ . علی بن محمد، از سهل بن زیاد، از علی بن اسباط، از عمویش یعقوب بن سالم، از داود بن فرقد روایت کرده است که گفت: امام جعفر صادق الله فرمود که: «پدرم فرمود: به درستی که خدای عزّوجل علم را نمی گیرد، بعد از آن که آن را فرو فرستاده است، و لکن عالم می میرد و آنچه را که می داند، با خود می برد. پس جفاکاران جاهل که از حق دوراند، متوجه امور مردم می شوند و گمراه می گردند، و مردم را گمراه می گردانند، و هیچ خیری نیست در چیزی که آن را اصلی نباشد» (و مراد از آن، علم است؛ چه آن اصل همه خوبی ها است).

۱۸۰ میدنفر از اصحاب ما روایت کردهاند، از احمد بن محمد، از محمد بن علی، از آنکه او را ذکر کرده از جابر، از امام محمد بافر الله که فرمود: «حضرت علی بن الحسین الله اور موده] که: «فرمودهٔ خدای تعالی: ﴿ أَوْلَمْ يَرُواْ أَذَا نَأْتِی اَلْاَرْضَ نَنقُصُهَا مِنْ أَطْرَافِهَا ﴾ ، مرا سخی می گرداند در باب شتاب مرگ و کشتن در میانه ما». «آیا ندیدند و ندانستند آنکه ما می آییم (یعنی فرمان ما می آید) زمین را در حالتی که کم می کنیم آن را از کنارهای آن». حضرت فرمود که: «آن رفتن علما است».

### ۸ باب در بیان همنشینی با علما و صحبت ایشان

۱۸۱ ملی بن ابراهیم، از محمد بن عیسی روایت کرده، از یونس و آن را مرفوع ساخته که گفت: «لقمان به پسر خود فرمود که: ای فرزند من، مجلسها را برگزین با بینایی و معرفت به حال آنها. پس اگر دیدی گروهی را که خدای عزّوجلّ را یاد می کنند، با ایشان بنشین؛ زیرا که اگر تو عالم باشی، علم تو، تو را نقع می بخشد و اگر جاهل باشی، تو را تعلیم می نمایند. و شاید که خدا سایهٔ رحمت خویش را بر ایشان افکند، پس تو را با ایشان فراگیرد. و هر گاه گروهی را دیدی که خدا را یاد نمی کنند، با ایشان منشین؛ زیرا که اگر عالم باشی، علم تو، تو

يُظِلُّهُمْ بِعُقُوبَةٍ؛ فَتَعُمَّكَ مَعَهُمْ».

٢٠/ ٢ . عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ؛ وَمُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ جَمِيعاً، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ دُرُسْتَ بْنِ أَبِي مَنْصُورٍ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ عَـبْدِ عِيسىٰ جَمِيعاً، عَنْ إبْرَاهِيمَ بْنِ عَـبْدِ الْحَمِيدِ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرٍ ﷺ، قَالَ: «مُحَادَثَةُ الْعَالِمِ عَلَى الْمَزَابِلِ خَيْرُ الْحَمِيدِ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرٍ ﷺ، قَالَ: «مُحَادَثَةُ الْعَالِمِ عَلَى الْمَزَابِلِ خَيْرُ مِنْ مُحَادَثَةِ الْجَاهِلِ عَلَى الزَّرَابِيِّ».

٣/٨٣. عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ الْبَرْقِيِّ، عَنْ شَرِيفِ بْنِ سَابِقٍ، عَنِ الْفَضْلِ بْنِ أَبِي قُرَّةً، عَـن أَبِي عَـبْدِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

٨٢ ١٠ . مُحَمَّدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ. عَنِ الْفُصْلِ بْنِ شَاذَانَ، عَنِ ابْنِ أَبِسِي عُـمَيْرٍ، عَـنْ مَنْصُورِ بْنِ حَازِمٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ أَلْفُ اللهِ وَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ أَلْنَ اللهِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ أَلْنَ اللهِ عَنْ أَلِي عَبْدِ اللهِ عَنْ أَلْنَ اللهِ اللهِ عَنْ أَلْنَ اللهِ عَنْ أَلْنَ اللهِ عَنْ أَلْنَ اللهِ عَنْ أَلْنَ اللهِ عَنْ أَلْنَا اللهِ اللهِ عَنْ أَلِي عَنْدِ اللهِ عَنْ أَلْنَ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَنْ أَلْنَ اللهِ عَنْ أَلْنَ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

٥٨/ ٥. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ الْقَاسِمِ بْنِ مُحَمَّدٍ الْأَصْبَهَانِيِّ، عَنْ سُلَيْمَانَ بْنِ دَاوُدَ الْمِنْقَرِيِّ، عَنْ سُلَيْمَانَ بْنِ عُيَيْنَةَ، عَنْ مِسْعَرِ بْنِ كِدَامٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ عِلَا بَنِ دَاوُدَ الْمِنْقَرِيِّ، عَنْ سُفْيَانَ بْنِ عُيَيْنَةَ، عَنْ مِسْعَرِ بْنِ كِدَامٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ عِلَا يَقُولُ: «لَمَجْلِسٌ أَجْلِسُهُ إِلَىٰ مَنْ أَيْقُ بِهِ أَوْثَقُ فِي نَفْسِي مِنْ عَمَلِ سَنَةٍ».

### ٩ \_ بَابُ شُؤَالِ الْعَالِمِ وَتَذَاكُرِهِ

١/ ٨٥ عَلِيَّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ مَاتَ، قَالَ: «قَتَلُوهُ، أَصَابَتْهُ جَنَابَةُ، فَغَسَّلُوهُ، فَمَاتَ، قَالَ: «قَتَلُوهُ، أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ السُّؤَالُ».
 أَلَّا سَأَلُوا؛ فَإِنَّ دَوَاءَ الْعِيِّ السُّؤَالُ».

٨٧/ ٢. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ حَمَّادِ بْنِ عِيسَىٰ،

را نفع نمی بخشد و اگر جاهل باشی، جهل تو را زیاد میکنند، و شاید کـه خـدا عـقوبتی را برایشان فرود آورد، پس تو را با ایشان فراگیرد».

۸۲ / ۲ . علی بن ابراهیم، از پدرش و محمد بن یحیی، از احمد بن محمد بن عیسی همه روایت کرده اند، از ابن محبوب، از دُرست بن ابی منصور، از ابراهیم بن عبد الحمید، از ابوالحسن موسی بن جعفر الله که آن حضرت فرمود: «حدیث کردن و صحبت داشتن با عالم که بر سر مزبل ها نشسته باشی، بهتر است از صحبت داشتن با جاهل که بر روی فرشهای فاخر پر پهنا نشسته باشی».

۳۸/ ۳. چند نفر از اصحاب ما روایت کردهاند، از احمد بن محمد برقی، از شریف بن سابق، از فضل بن ابی قُره، از امام جعفر صادق الله که آن حضرت فرمود که: «رسول خدا الله فرمود که: حواریان به عیسی الله عرض کردند که: یا روح الله، با که همنشینی کنیم؟ فرمود: با آن که دیدن او، خدا را به یاد شما آورد و سخن او، باعث زیادتی در علم شما باشد و عمل او، شما را در آخرت راغب گرداند».

۸۴/ ۴. محمد بن اسماعیل، از فضل بن شاذان، از ابن ابی عُمیر، از منصور بن حازم، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود که: «رسول خدای فرمود که: همنشینی با اهل دین، باعث شرف و بزرگواری دنیا و آخرت است».

داود من ابراهیم، از پدرش، از قاسم بن محمد اصبهانی، از سلیمان بن داود منقری، از سلیمان بن ابراهیم، از مسعر بن کِدام، روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام محمد باقر الله که می فرمود: «هر آینه مجلسی که در آن بنشینم با آن که بر او اعتماد داشته باشم، در نزد من و ثوقش از عمل یک سال بیشتر است».

### ٩. باب در بیان سؤال کردن از عالم و مذاکره نمودن با او

۱ / ۸۶ علی بن ابراهیم، از پدرش، از ابن ابی عُمیر، از بعضی اصحاب ما، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که گفت: از آن حضرت پرسیدم از آبله داری که جُنب شده بود و او را غسل دادند، بعد از آن مرد. حضرت فرمود که: «او را کشتند، و چرا نپرسیدند که چه باید کرد؟ زیراکه چارهٔ دشواری و درماندگی پرسیدن است».

٨٧ / ٢ . محمد بن يحيى، از احمد بن محمد بن عيسى، از حمّاد بن عيسى، از حريز، از

عَنْ حَرِينٍ، عَنْ زُرَارَةَ وَمُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ وَبُرَيْدٍ الْعِجْلِيِّ، قَالُوا: قَالَ أَبُـو عَـبْدِ اللهِ عَلَىٰ النَّاسُ؛ لِأَنَّهُمْ لَا يَسْأَلُونَ». لِحُمْرَانَ بْنِ أَعْيَنَ فِي شَيْءٍ سَأَلَهُ: «إِنَّمَا يَهْلِكُ النَّاسُ؛ لِأَنَّهُمْ لَا يَسْأَلُونَ».

٣/٨٨ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ الْأَشْعَرِيِّ. عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ مَيْمُونٍ الْقَدَّاحِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِﷺ، قَالَ: قَالَ: «إِنَّ هٰذَا الْعِلْمَ عَلَيْدِ قُفْلٌ، وَمِفْتَاحُهُ الْمَسْأَلَةُ».

عَلِيٌّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ النَّوْفَلِيِّ، عَنِ السَّكُونِيُّ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عِنْ مِثْلَهُ.
 ١٨٩ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَى بْنِ عُبَيْدٍ، عَنْ يُونُسَ بْسِ عَـبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَنْ يُونُسَ بْسِ عَـبْدِ اللهِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عِنْ قَالَ: «لَا يَسَعُ النَّـاسَ حَـتّىٰ الرَّحْمٰنِ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ الأَحْوَلِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عِنْ قَالَ: «لَا يَسَعُ النَّـاسَ حَـتّىٰ الرَّحْمٰنِ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ الأَحْوَلِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عِنْ قَالَ: «لَا يَسَعُ النَّـاسَ حَـتّىٰ الرَّحْمٰنِ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ الأَحْوَلِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عِنْ قَالَ: «لَا يَسَعُ النَّـاسَ حَـتّىٰ يَسْأَلُوا، وَيَتَفَقَّهُوا وَيَعْرِفُوا إِمَامَهُمْ، وَيَسَعَقِهُمْ أَنْ يَأْخُذُوا بِمَا يَقُولُ وَإِنْ كَانَ تَقِيَّةً».

وَفِي رِوَايَةٍ أُخْرىٰ: «لِكُلِّ مُسْلِمٍ».

٩١/ ٤. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ سِنَانٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عِلْمِ، قَالَ: «قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلِيُّةِ: إِنَّ اللهَ … عَزَّ وَجَلَّ \_ يَقُولُ: تَذَاكُرُ الْعِلْمِ بَيْنَ عِبَادِي مِمَّا تَحْيَا عَلَيْهِ الْقُلُوبُ الْمَيْنَةُ إِذَا هُمُ انْتَهَوْا فِيهِ إِلَىٰ أَمْرِي».

١٩٢ ٧. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ،
 عَنْ أَبِي الْجَارُودِ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﷺ يَقُولُ: «رَحِمَ اللهُ عَبْداً أَحْيَا الْعِلْمَ». قَالَ:
 قُلْتُ: وَمَا إِحْيَاؤُهُ؟ قَالَ: «أَنْ يُذَاكِرَ بِهِ أَهْلَ الدِّينِ وَأَهْلَ الْوَرَعِ».

زراره و محمد بن مسلم و بُرید عِجلی، روایت کرده است که گفتند: امام جعفر صادق الله به حمران بن اعیّن فرمود در بابِ چیزی که از آن حضرت سؤال کرده بود که: «جز این نیست که مردم هلاک می شوند به جهت آن که سؤال نمی کنند، و آنچه را نمی دانند نمی پرسند».

۸۸/ ۳ . علی بن محمد، از سهل بن زیاد، از جعفر بن محمد اشعری، از عبدالله بن میمون قدًاح، از امام جعفر صادق ﷺ روایت کرده است که گفت: آن حضرت فرمودکه: «به درستی که این علم، بر آن قفلی هست و کلید آن، پرسیدن است».

علی بن ابراهیم، از پدرش، از نوفلی، از سکونی، از امام جعفر صادق مثل ایس را
 روایت کرده است.

۱۹۹ / ۴. علی بن ابراهیم، از محمد بن عیسی بن عبید، از یونس بن عبدالرحمان، از ابو جعفر أحول از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود که: «مردم را نمی رسد (و رخصت ندارند) تا سؤال کنند (و طلب دانش نمایند) و امام خویش را بشناسند، و ایشان را می رسد که عمل کنند به آنچه امام می فرماید و هر چند که آن فرموده تقیه باشد».

۹۰ / ۵. علی، از محمد بن عیسی، از پیولس، از آنکه او را ذکر کرده، از امام جعفر صادق اید روایت کرده است که آن حضرت فرمود که: «رسول خدای فرمود: تف بر آن مردی که در هر روز جمعه خویش را فارغ نسازد از برای کار دین خود، تا آن را وارسی و بازجویی کند و از دین و آنچه در آن در کار است، سؤال نماید».

در روایت دیگری به جای «تف بر آن مردی» ، «تف بر هر مسلمانی» واقع شده.

۹۱ / ۶. علی بن ابراهیم، از پدرش، از ابن ابی عمیر، از عبدالله بن سِنان، از اسام جعفر صادق الله موایت کرده است که آن حضرت فرمود: «رسول خدای فرمود: به درستی که خداای عزّ و جلّ می فرماید که: با یکدیگر علم را یاد کردن در میان بندگان من، از آنهاست که دلهای مرده بر آن زنده می شود، هر گاه ایشان در آن، به سوی فرمان من منتهی شوند، که از آنکه من امر کرده ام گرفته باشند».

۹۲ / ۷. محمد بن یحیی، از احمد بن محمد بن عیسی، از محمد بن سنان، از ابوالجارود، روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام محمد باقر د ها که می فرمود: «خدا رحمت کند بنده را که علم را زنده دارد». ابوالجارود گفت که: عرض کردم که: زنده داشتن آن چیست؟ فرمود: «آن است که با اهل دین و صاحبان پر هیزگاری، آن را یاد نماید».

٩٣/ ٨. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ مُحَمَّدٍ الْحَجَّالِ،
 عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِهِ، رَفَعَهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ يَثَلِيَّةُ: «تَذَاكَرُوا وَتَلَاقَوْا وَتَحَدَّثُوا؛ فَإِنَّ الْحَدِيثَ إِنَّ الْقُلُوبِ لَتَرِينُ كَمَا يَرِينُ السَّيْفُ، وَجِلَاؤُهَا الْحَدِيثُ».
 الْحَدِيثَ جِلَاءٌ لِلْقُلُوبِ؛ إِنَّ الْقُلُوبَ لَتَرِينُ كَمَا يَرِينُ السَّيْفُ، وَجِلَاؤُهَا الْحَدِيثُ».

٩٢/ ٩٠ عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ فَضَالَةَ بْنِ أَيُو بَعْ فَضَالَةَ بْنِ أَيَّانٍ، عَنْ مَنْصُورٍ الصَّيْقَلِ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﷺ يَقُولُ: «تَذَاكُرُ اللَّهِ مِنْ مُنْصُورٍ الصَّيْقَلِ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﷺ يَقُولُ: «تَذَاكُرُ اللَّهُ مَلَاةً حَسَنَةً».
 الْعِلْمِ دِرَاسَةً، وَالدِّرَاسَةُ صَلَاةً حَسَنَةً».

### ١٠ - بَابُ بَذْلِ الْعِلْمِ

١/٩٥ أ. مُحَمَّدُ بْنُ يَخْيَىٰ، عَنْ أَخْمَدُ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ بْنِ بَزِيعٍ، عَنْ مَنْصُورِ بْنِ يُونْسَ، عَنْ طَلْحَةَ بْنِ زَيْدٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﷺ، إِنَّ اللهَ لَمْ يَأْخُذُ عَلَى الْجُهَّالِ عَهْداً بِطَلَبِ الْعِلْمِ حَتَىٰ قَالَ: «قَرَأْتُ فِي كِتَابِ عَلِيًّ اللهِ إِنَّ اللهَ لَمْ يَأْخُذُ عَلَى الْجُهَّالِ عَهْداً بِطَلَبِ الْعِلْمِ حَتَىٰ أَخُذَ عَلَى الْجُهَّالِ عَهْداً بِطَلَبِ الْعِلْمِ حَتَىٰ أَخُذَ عَلَى الْجُهَّالِ عَهْداً بِعَدْلِ الْعِلْمِ لِلْجُهَّالِ؛ لِأَنَّ الْعِلْمَ كَانَ قَبْلَ الْجَهْلِ».

٢ / ٩۶ عَدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ الْبَرْقِيِّ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

٩٧ / ٣. وَيِهٰذَا الْإِسْنَادِ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ النَّضْرِ، عَنْ عَمْرِو بْنِ شِمْرٍ، عَنْ جَابِرٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ، قَالَ: «زَكَاةُ الْعِلْمِ أَنْ تُعَلِّمَهُ عِبَادَ اللهِ».

۹۳ / ۸. محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از عبدالله بن محمد حجال، از بعضی از اصحاب خویش روایت کرده و آن را مرفوع ساخته که گفت: رسول خدایگ فرمود: «با یکدیگر ذکر و ملاقات کنید، و در میانهٔ خویش تکلم کنید به حدیث؛ زیراکه حدیث، باعث جلای دلها است. به درستی که دلها، زنگ می گیرد؛ چنان که شمشیر زنگ می گیرد و جلای آن، به حدیث است».

۹۴/۹۰ جند نفر از اصحاب ما روایت کرده اند از احمد بن محمد بن خالد، از پدرش، از فضاله بن ایّوب، از عمر بن ابان، از منصور صیقل که گفت: شنیدم از حضرت امام محمد باقر علای که می فرمود: «تذاکر علم (و آن را با یکدیگر یاد کردن)، به منزلهٔ خواندن و بازجویی (و حفظ و تازگی عهد با) آن است و چنین خواندنی چون نمازی است که مقبول باشد».

#### ۱۰. باب در بیان بذل و بخشش علم

۱/۹۵ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد بن عیسی، از محمد بن اسماعیل بن بَزیع، از منصور بن حازم ، از طلحة بن زید، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود: «در کتاب علی الله خواندم که: خدا بر جاهلان عهد و پیمان در طلب کردن علم نگرفت تا [این که] بر علما، عهد و پیمان گرفت به بذل و بخشش علم از برای جاهلان؛ زیرا که علم، پیش از جهل بوده است».

۹۶ / ۲ . چند نفر از اصحاب ما روایت کردهاند از احمد بن محمد برقی، از پدرش، از عبدالله بن مغیره و محمد بن سِنان، از طلحة بن زید، از امام جعفر صادق الله دربارهٔ آیه فو لاتصعر خَدُك لِلنَّاسِ، ۲ ، که ترجمهٔ آن این است که: «و مگردان رخ خویش را به جهت مردمان» (یعنی روی خویش را به یک سو مبر و میل مده). که آن حضرت فرمود: «باید که مردمان در نزد تو در علم برابر باشند» (چنان نباشی که به بعضی عطاکنی و به بعضی نه. یکی را بر دیگری بدون مرجحی ترجیح دهی کماً و کیفاً).

۹۷ / ۳. به همین اسناد از پدرش، از احمد بن نضر، از عمرو بن شمر، از جابر، از امام محمد باقر علی روایت است که آن حضرت فرمود: «زکات علم، به این است که آن را به بندگان خدا تعلیم دهید».

١. در نسخهٔ مترجم رحمه الله رمنصور بن حازم است. ٢. لقمان، ١٨.

٩٨ / ٢. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَى بْنِ عُبَيْدٍ، عَنْ يُونُسَ بْنِ عَـبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَنْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَنْدُ اللهُ اللهُ عَنْدُ اللهُ عَنْدُ اللهُ عَنْدُ اللهُ اللهُ

# ١١ ـ بَابُ النَّهْيِ عَنِ الْقَوْلِ بِغَيْرِ عِلْمٍ

99/ ١. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْمِىٰ، عَنْ أَحْمَدَ وَعَبْدِاللهِ ابْنَيْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحَكَمِ، عَنْ مُفَضَّلِ بْنِ يَزِيدَ، قَالَ: قَالَ لِي أَبُو عَبْدِ اللهِ اللهِ «أَنْهَاكَ الْحَكَمِ، عَنْ سَيْفِ بْنِ عَمِيرَةَ، عَنْ مُفَضَّلِ بْنِ يَزِيدَ، قَالَ: قَالَ لِي أَبُو عَبْدِ اللهِ اللهِ «أَنْهَاكَ عَنْ خَصْلَتَيْنِ، فِيهِمَا هُلْكُ الرَّجَالِ: أَنْهَاكَ أَنْ تَدِينَ اللهَ بِالْبَاطِلِ، وَتُفْتِيَ النَّاسَ بِمَا لَا تَعْلَمُ».

١٠٠/ ٢. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَى بْنِ عُبَيْدٍ، عَنْ يُونُسَ بْنِ عَبْدِ اللهِ اللهِ اللهِ عَبْدِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله

١٠٢/ ٢. عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ الْوَشَّاءِ، عَنْ أَبَانٍ الْأَحْمَرِ، عَنْ زِيَادِ بْنِ أَبِي رَجَاءٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ، قَالَ: «مَا عَلِمْتُمْ فَقُولُوا، وَمَا لَمْ تَعْلَمُوا فَقُولُوا: اللهُ أَعْلَمُ؛ إِنَّ الرَّجُلَ لَيَنْتَزِعُ الْآيَةَ مِنَ الْقُرْآنِ يَخِرُّ فِيهَا أَبْعَدَ مَا بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ».

۹۸ / ۴. محمد بن ابراهیم، از محمد بن عیسی بن عبید، از یونس بن عبدالرحمان، از آنکه او را ذکر کرده، از امام جعفر صادق الله که آن حضرت فرمود: «عیسی بن مریم، بسر پا ایستاد، خطبه خواند در میانهٔ بنی اسرائیل، پس فرمود که: ای بنی اسرائیل، حکمت را بسر جاهلان مگویید، که بر آن ستم کرده باشید، و آن را از اهلش که طالب آن باشند و قابلیت آن را داشته باشند، منع مکنید که بر ایشان ستم نموده باشید».

### ۱۱. باپ در بیان نهی از گفتار بی علم

۱۹۹/۱. محمد بن یحیی، از احمد و عبدالله - پسران محمد بن عیسی - از علی بن حکم، از سیف بن عمیره، از مُفضّل بن یزید روایت کرده است که گفت: امام جعفر صادق الله فرمود که: اتو را نهی می کنم از دو خصلت که در این دو خصلت، مردان هلاک شده اند: یکی آن که تو را نهی می کنم از آن که خدا را عبادت کنی به باطل که خدا آن را نفرموده باشد، و دیگر، آن که مردم را فتوا دهی به آنچه نمی دانی».

مجاج روایت کرده است که گفت: امام جعفر صادق الله به من فرمود که: «پرهیز کنید از دو حجاج روایت کرده است که گفت: امام جعفر صادق الله به من فرمود که: «پرهیز کنید از دو خصلت که در این دو خصلت، هلاک شده هر که هلاک شده: بپرهیز از آن که مردم را فتوا دهی برای خویش یا عبادت کنی به آنچه نمی دانی ۹۰۰

۱۰۱ / ۳ . محمد بن یحیی، از احمد بن محمد بن عیسی، از حسن بن محبوب، از علی بن رثاب، از ابو عبیده حذّاء، از امام محمد باقر الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود: «هر که مردم را فتوا دهد، بی آن که علمی داشته باشد، و هدایتی یافته باشد، فرشتگان رحمت و فرشتگان عذاب، او را لعنت کنند و به او ملحق شودگناه هر که به فتوای او عمل کند».

۱۰۲ / ۴ / ۴ به جند نفر از اصحاب ما روایت کردهاند از احمد بن محمد بن خالد، از حسن بن علی و شاء، از ابان اَحمر از زیاد بن ابی رجاء، از امام محمد باقر الله که آن حضرت فرمود: «آنچه را دانستید بگویید که: خدا، بهتر می داند. به درستی که مردی هست که آیه را از قرآن بیرون می آورد (به این که آن را بر معنیی حمل می کند برای خویش) و در باب آن آیه، از بلندی به پستی می افتد به آنچه دور تر است از مسافتی که در میانهٔ آسمان و زمین است».

١٠٣/ ٥. مُحَمَّدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ، عَنِ الْفَصْلِ بْنِ شَاذَانَ، عَنْ حَمَّادِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ رِبْعِيَّ بْنِ عَبْدِ اللهِ عَنْ مَحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﴿ قَالَ: «لِلْعَالِمِ \_ إِذَا سُئِلَ رِبْعِيِّ بْنِ عَبْدِ اللهِ ﴿ قَالَ: «لِلْعَالِمِ \_ إِذَا سُئِلَ عَنْ شَيْءٍ وَهُوَ لَا يَعْلَمُهُ \_ أَنْ يَقُولَ: اللهُ أَعْلَمُ، وَلَيْسَ لِغَيْرٍ الْعَالِمِ أَنْ يَقُولَ ذَٰلِكَ ».

١٠٢/ ٤. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ حَمَّادِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ أَحِمَدَ بْنِ مُسْلِمٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ، قَالَ: «إِذَا سُئِلَ عَنْ حَرِيزِ بْنِ عَبْدِ اللهِ اللهِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ، قَالَ: «إِذَا سُئِلَ الرَّجُلُ مِنْكُمْ عَمَّا لَا يَعْلَمُ، فَلْيَقُلْ: لَا أَدْرِي، وَلَا يَقُلْ: اللهُ أَعْلَمُ؛ فَيُوقِعَ فِي قَلْبِ صَاحِبِهِ الرَّجُلُ مِنْكُمْ عَمَّا لَا يَعْلَمُ، فَلْيَقُلْ: لَا أَدْرِي، وَلَا يَقُلْ: اللهُ أَعْلَمُ؛ فَيُوقِعَ فِي قَلْبِ صَاحِبِهِ شَكًا، وَإِذَا قَالَ الْمَسْؤُولُ: لَا أَدْرِي، فَلَا يَتَهِمُهُ السَّائِلُ».

٧/١٠٥ الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَسْبَاطٍ، عَنْ جَعْفَرٍ بْنِ سَمَاعَةَ، عَنْ غَيْرِ وَاحِدٍ، عَنْ أَبَانٍ، عَنْ زُرَارَةً بْنِ أَعْيَنَ، قَالَ: سَأَلَتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﷺ: مَا حَقُّ اللهِ عَلَى الْعِبَادِ؟ قَالَ: «أَنْ يَقُولُوا مَا يَعْلَمُونَ، وَيَقِفُوا عِنْدَ مَا لَا يَعْلَمُونَ».

١٠٤ / ٨. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ أَبِيهٍ، عَنْ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ يُونُسَ، عَنْ أَبِي يَعْفُوبَ إِسْحَاقَ بْنِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَنْ اللهَ خَصَّ عِبَادَهُ بِآيَتَيْنِ مِنْ كِتَابِهِ: أَنْ لَا يَقُولُوا حَتَىٰ يَعْلَمُوا، وَلَا يَرُدُّوا مَا لَمْ يَعْلَمُوا، وَقَالَ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ أَلَمْ يُؤْخَذُ كِتَابِهِ: أَنْ لَا يَقُولُوا حَتَىٰ يَعْلَمُوا، وَلَا يَرُدُّوا مَا لَمْ يَعْلَمُوا، وَقَالَ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ أَلَمْ يُؤْخَذُ عَلَيْهِ فَلَمُوا اللهِ إِلَّاللَّهَ اللهِ إِلَّا الْحَقِّ ﴾ وَقَالَ: ﴿ بَلْ كَذَّبُوا بِمَا لَمْ يُحِيطُوا بِعِلْمِهِ وَلَمُا يَأْتِهِمْ مِيثَاقُ الْكِتَابِ أَنْ لَا يَقُولُوا عَلَى اللهِ إِلَّا الْحَقِّ ﴾ وَقَالَ: ﴿ بَلْ كَذَّبُوا بِمَا لَمْ يُحِيطُوا بِعِلْمِهِ وَلَمْا يَا أَنْ اللَّهُ عَلَيْهِ مَا لَهُ مِيثَاقُ اللَّهِ إِلَّا الْحَقّ ﴾ وَقَالَ: ﴿ بَلْ كَذَّبُوا بِمَا لَمْ يُحِيطُوا بِعِلْمِهِ وَلَمْا عَلَى اللهِ إِلَّا الْحَقّ ﴾ وَقَالَ: ﴿ بَلْ كَذَبُّوا بِمَا لَمْ يُحِيطُوا بِعِلْمِهِ وَلَمْا عَلَى اللهِ إِلَّا الْحَقّ ﴾ وَقَالَ: ﴿ مَا لَمُ يَعْلَمُوا مِ اللَّهُ اللَّهِ إِلَّا الْمُؤْلِقِ اللَّهِ إِلَّا الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَّا الْمُؤْلُوا عَلَى اللهِ إِلَّا الْمُؤْلُولُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ إِلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ ا

(بنا بر آنچه در بعضی نسخه ها واقع شده، معنی آن می شود که در آن آیه، در غیر راهی که دارد می رود و آن را می دزدد. بنا بر بعضی نسخه ها، معنی آن است که آن آیه را تحریف می کند. ظاهر این است که هر دو، تحریف باشد و اول صحیح است. و خطاب حضرت در این حدیث، با علما اصحاب خویش بوده).

۱۰۳ / ۵. محمد بن اسماعیل، از فضل بن شاذان، از حمّاد بن عیسی، از ربعی بن عبدالله، از محمد بن مسلم، از امام جعفر صادق الله روایت کرده که آن حضرت فرمود که: «عالم را می رسد آنکه بگوید که: خدا بهتر می داند، چون او را سؤال کنند از چیزی و حال آنکه او را نمی داند، و غیر عالم را روانیست که این را بگوید».

۱۰۴ / ۶. علی بن ابراهیم، از احمد بن محمد بن خالد، از حمّاد بن عیسی، از حریز بن عبدالله، از محمد بن مسلم، از امام جعفر صادق الله روایت کرده که آن حضرت فرمود که: «چون یکی از شما را سؤال کنند از آنچه نعی داند، بگوید که: نمی دانم و نگوید که: خدا بهتر می داند؛ زیرا آن شکی در دل صاحبش می انداز د که او نیز می داند. و چون آن که از وی سؤال شده بگوید که: نمی دانم، سائل او را متهم نعی سازد».

۱۰۵ / ۷ . حسین بن محمد، از مُعلَّی بن محمد، از علی بن اسباط، از جعفر بن سَماعه، از چند نفر، از ابان، از زرارة بن اعیّن روایت کرده که گفت: از امام محمد باقر الله سؤال کردم که حق خدا بر بندگان چیست؟ فرمود: «آنکه بگویند آنچه راکه می دانند، و بایستند در نزد آنچه نمی دانند، (که چیزی نگویند).

۱۰۶ / ۸ ، علی بن ابراهیم، از پدرش، از ابن ابی عُمیر، از یونس، از ابو یعقوب که اسحاق بن عبدالله است .. از امام جعفر صادق علیه روایت کرده که آن حضرت فرمود: «به درستی که خدا بندگان خویش را ترغیب کرده به دو آیه از کتاب خود: یکی آنکه نگویند تا بدانند، و دیگر آنکه رد نکنند آنچه را که نمی دانند. خدای عز و جل فرموده است: ﴿أَلَمْ يُؤْخُذْ عَلَيْهِم عِيثَى ٱنگویند آنچه را که نمی دانند. خدای عز و جل فرموده است: ﴿أَلَمْ يُؤُخُذْ عَلَيْهِم عِيثَى ٱللّهِ إِلّا ٱلْحَقّ ﴾ ا، یعنی: «آیاگرفته نشد برایشان پیمانی که در کتاب است (یعنی تورات) تا آنکه نگویند بر خدا مگر سخن راست و آنچه را که حق باشد».

و فرموده است: ﴿بَلْ كَذُّبُواْ بِمَا لَمْ يُجِيطُواْ بِعِلْمِهِ وَلَمَّا يَأْتِهِمْ تَأْوِيلُهُ ﴾ ٢، يىعنى: بىلكە تكىذيب

۲. يونس، ۳۹.

٩/١٠٧ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ يُونُسَ، عَنْ دَاوُدَ بْنِ فَرْقَدٍ، عَمَّنْ حَدَّثَهُ، عَنْ يَونُسَ، عَنْ دَاوُدَ بْنِ فَرْقَدٍ، عَمَّنْ حَدِّيثاً سَمِعْتُهُ عَنْ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ ﷺ إِلَّا كَادَ أَنْ يَنَصَدَّعَ قَلْبِي، قَالَ: «حَدَّثَنِي أَبِي، عَنْ جَدِّي، عَنْ رَسُولِ اللهِ ﷺ».

قَالَ ابْنُ شُبُومَةً: وَأَقْسِمُ بِاللهِ مَا كَذَبَ أَبُوهُ عَلَىٰ جَدُّهِ، وَلاَ جَدُّهُ عَلَىٰ رَسُولِ اللهِ عَلَىٰ قَالَ: «قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَىٰ وَمَنْ أَفْتَى النَّاسَ قَالَ: «قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَىٰ مَنْ عَمِلَ بِالْمَقَابِيسِ، فَقَدْ هَلَكَ وَأَهْلَكَ، وَمَنْ أَفْتَى النَّاسَ بِغَيْرٍ عِلْمٍ - وَهُوَ لَا يَعْلَمُ النَّاسِخَ مِنَ الْمَنْسُوخِ وَالْمُحْكَمَ مِنَ الْمُتَشَابِهِ - فَـقَدْ هَـلَكَ وَأَهْلَكَ».

# ١٢ ـ بَابُ مَنْ عَمِلَ بِغَيْرِ عِلْمٍ

١٠٨/ ١. عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَخْمَدُ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ، عَنْ طَلْحَةَ بْنِ زَيْدٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَّا عَبْدِ اللهِ اللهِ يَقُولُ: «الْعَامِلُ عَلَىٰ غَيْرِ بَصِيرَةٍ كَالسَّائِرِ عَلَىٰ غَيْرِ الطَّرِيقِ، لَا يَزِيدُهُ سُرْعَةُ السَّيْرِ إِلَّا بُعْداً».

١٠٩/ ٢. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ، عَنِ ابْنِ مُسْكَانَ، عَنْ الْحَسَنِ الصَّيْقَلِ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبّا عَبْدِ اللهِ هِ يَقُولُ: «لَا يَقْبَلُ اللهُ عَنِ ابْنِ مُسْكَانَ، عَنْ الْحَسَنِ الصَّيْقَلِ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبّا عَبْدِ اللهِ هِ يَقُولُ: «لَا يَقْبَلُ اللهُ عَمْلُ اللهِ يَعْمَلُ؛ فَمَنْ عَرَفَ، دَلَتْهُ الْمَعْرِفَةُ عَلَى الْعَمَلِ، وَمَنْ لَمْ عَمْلُ اللهِ يَعْمَلُ مِنْ بَعْضُهُ مِنْ بَعْضٍ».

٣/١١٠ عَنْهُ، عَنْ أَحْمَدَبْنِمُحَمَّدٍ، عَنِ ابْنِفَضَّالٍ،عَمَّنْ رَوَاهُ، عَنْ أَبِيعَبْدِ اللهِ ﷺ، قَالَ: «قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: مَنْ عَمِلَ عَلَىٰ غَيْرٍ عِلْمٍ، كَانَ مَا يُفْسِدُ أَكْثَرَ مِمَّا يُصْلِحُ». كردند به آنچه احاطت نكرده اند به دانش آنكه گرداگرد آن را فرو گرفته باشند و هنوز نيامده ايشان را تأويل حقيقت معنى آن،

حدیث کرده، از ابن شبر مه روایت کرده است که گفت: به خاطر نیاوردم آن حدیثی را که از است که گفت: به خاطر نیاوردم آن حدیثی را که از جعفر بن محمد الله شنیدم، مگر آن که نزدیک بود که دلم شکافته شود. حضرت فرمود که: همدیث کرد مرا پدرم، از جدّم، از رسول خدای ابن شبرمه گفت: و به خدا سوگند یاد می کنم که نه پدرش بر جدش دروغ گفت و نه جدش بر رسول خدای فرمود: «رسول می کنم که نه پدرش بر و مدی در از و مدی که نه بدرش را فتوا دهد بدون علم و حال آن که ناسخ را از منسوخ و محکم را از متشابه نداند، و اینها را از یکدیگر تمیز ندهد، به حقیقت که خود هلاک شده و دیگران را هلاک متشابه نداند، و اینها را از یکدیگر تمیز ندهد، به حقیقت که خود هلاک شده و دیگران را هلاک متشابه نداند، و اینها را از یکدیگر تمیز ندهد، به حقیقت که خود هلاک شده و دیگران را

### ۱۲. باب در بیان آنکه عمل میکند بی علم

۱۰۸ / ۱ . چند نفر از اصحاب ما روایت کر ده اند از احمد بن محمد بن خالد، از پدرش، از محمد بن سِنان، از طلحة بن زید که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که می فرمود: «آن که عمل می کند بی آن که بصیرت و بینایی داشته باشد، چون رونده ای است که در بی راهه می رود که شتاب در رفتن، او را به جز دوری از راه چیزی نمی افزاید».

حسین بن صیقل اروایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که می فرمود:
حسین بن صیقل اروایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که می فرمود:

«خدا عملی را قبول نمی کند، مگر با معرفت، و نه معرفتی را مگر با عمل. پس هر که عارف
شد، معرفت او را دلالت می کند بر عمل، و هر که عمل نکند، او را معرفتی نباشد. به درستی که
ایمان، بعضی از آن، از بعضی دیگر حاصل می شود» (چه اجزای آن به یکدیگر پیوسته است).

۱۱۰ / ۳ ، از او، از احمد بن محمد، از ابن فضّال، از آن که او را روایت کرده از امام جعفر
صادق الله روایت کرده که آن حضرت فرمود: «رسول خدا الله فر مودکه: هر که عمل کند بدون
علم، آنچه را که فاسد و تباه می سازد، بیشتر است از آنچه را که اصلاح می کند».

١. در نسخهٔ مترجم درحمه الله دحسين بن صيقل است،

### ١٣ \_ بَابُ اسْتِعْمَالِ الْعِلْمِ

١١١/ ١. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ حَمَّادِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ حَمَّادِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ عُمَرَ بْنِ أَذَيْنَةَ، عَنْ أَبَانِ بْنِ أَبِي عَيَّاشٍ، عَنْ سُلَيْمٍ بْنِ قَيْسٍ الْهِلَالِيِّ، قَالَ: سَمِعْتُ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ اللهِ يُحَدِّثُ عَنِ النَّبِيِّ اللهِ أَنَّهُ قَالَ فِي كَلَامٍ لَهُ: «الْعُلَمَاءُ رَجُلَانِ: رَجُلُ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ اللهِ يُحَدِّثُ عَنِ النَّبِيِّ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ، فَهٰذَا هَالِكٌ، وَإِنَّ أَهْلَ النَّارِ لَيَتَأَذَّوْنَ مِنْ عَالِمٌ آخِذُ بِعِلْمِهِ، فَهٰذَا نَاجٍ، وَعَالِمُ تَارِكُ لِعِلْمِهِ، فَهٰذَا هَالِكٌ، وَإِنَّ أَهْلَ النَّارِ لَيَتَأَذَّوْنَ مِنْ رَجُلُ دَعَا عَبْداً إِلَى اللهِ رَبِحِ الْعَالِمِ التَّارِكِ لِعِلْمِهِ، وَإِنَّ أَشَدَ أَهْلِ النَّارِ نَدَامَةً وَحَسْرَةً رَجُلٌ دَعَا عَبْداً إِلَى اللهِ وَيَحِ الْعَالِمِ التَّارِكِ لِعِلْمِهِ، وَإِنَّ أَشَدَ أَهْلِ النَّارِ نَدَامَةً وَحَسْرَةً رَجُلٌ دَعَا عَبْداً إِلَى اللهِ فَاسْتَجَابَ لَهُ وَقَبِلَ مِنْهُ، فَأَطَاعَ اللهَ فَأَدْخَلَهُ اللهُ الْجَنَّةَ، وَأَدْخَلَ اللهَاعِي النَّارِ بِتَرْكِهِ عِلْمَهُ، وَاتَبَاعِهِ الْهُوىٰ، وَطُولِ الْأَمْلِ الْمُعْلَى أَنْبُاعُ الْهُوىٰ فَيَصُدُّ عَنِ الْحَقِّ، وَطُولُ الأَمْلِ يُنْمِ النَّهُ الْمُؤَىٰ فَيَصُدُ عَنِ الْحَقِّ، وَطُولُ الأَمْلِ يُسْتِي الْآخِرَةَ».

١١٢ / ٢ . مُحَمَّدُ بْنُ يَخْيَىٰ، عَنْ أَخْمَدُ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْـنِ سِـنَانٍ، عَـنْ إِنْمُ مُحَمَّدٍ بَـنِ سِـنَانٍ، عَـنْ إِنْمُ مَقْرُونٌ إِلَى الْعَمَلِ؛ فَـمَنْ عَـلِمَ إِنْمُ مَقْرُونٌ إِلَى الْعَمَلِ؛ فَـمَنْ عَـلِمَ عَمِلَ، وَمَنْ عَمِلَ بْنِ جَابِرٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ الْعَمَلِ، فَإِنْ أَجَابَهُ، وَإِلَّا ارْتَحَلَ عَنْهُ».

٣/١١٣ عَدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ مُحَمَّدٍ اللهِ عَنْ عَلِيٍّ بْنِ مُحَمَّدٍ اللهِ عَنْ عَبْدِ اللهِ عَنْ قَالَ: «إِنَّ الْقَاسِمِ الْجَعْفَرِيِّ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ قَالَ: «إِنَّ الْقَاسِمِ الْجَعْفَرِيِّ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ قَالَ: «إِنَّ الْقَالِمَ إِذَا لَمْ يَعْمَلْ بِعِلْمِهِ، زَلَّتْ مَوْعِظَتُهُ عَنِ الْقُلُوبِ كَمَا يَزِلُّ الْمَطَرُ عَنِ الصَّفَا».

١١٢ / ٢ . عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ الْقَاسِمِ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْمِنْقَرِيِّ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ هَاشِمِ بْنِ الْبَرِيدِ، عَنْ أَبِيهِ، قَالَ: جَاءَ رَجُلُ إِلَىٰ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ ﷺ، فَسَأَلَهُ عَنْ مَسَائِلَ فَأَجَابَ، ثُمَّ عَادَ لِيَسْأَلَ عَنْ مِثْلِهَا، فَقَالَ عَـلِيُّ بْـنُ الْـحُسَيْنِ ﷺ: «مَكْـتُوبُ

#### ۱۳. باب در بیان عمل کردن به علم

از عمر بن عسی، از عمر بن عسی، از احمد بن عسی، از حمّاد بن عیسی، از عمر بن از عمر بن از عمر بن این بن ابی عیّاش، از سلیم بن قیس هِلالی روایت کرده است که گفت: شنیدم از امیر المؤمنین الله که از پیغمبر الله حدیث می کرد که آن جناب در بعضی از سخنان خویش فرمود که: «علما دو قسمند: یکی عالمی است که به علم خود عمل می کند. چنین عالمی نجات خواهد یافت، و دیگر، عالمی است که به علم خود عمل نمی کند و چنین کسی هلاک خواهد شد.

به درستی که اهل جهنم، متأذی می شوند از بوی عالمی که به علم خود عمل نکرده باشد.
به درستی که سخت ترین اهل جهنم از روی پشیمانی و اندوه بردن بر چیزی که فوت شده،
مردی است که بنده را به سوی خدا خوانده، و آن بنده او را استجابت نموده و از وی قبول
فرموده و خدا را اطاعت کرده، بعد از آن که خدا او را داخل بهشت گردانیده و دعوت کننده را
داخل جهنم کرده باشد به واسطهٔ آن که به علم خود عمل نکرده و پیروی خواهش نفس و
آروزی دراز نموده، اما پیروی خواهش نفس این کس را از حق باز می دارد و آرزوی دراز

۱۱۲ / ۲ . محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، آز محمد بن سنان، از اسماعیل بن جابر، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود: «علم، به عمل پیوسته است، پس هر که عالم باشد، عمل کند و هر که عمل کند، عالم باشد. و علم، عمل را آواز می دهد، پس اگر او را جواب داد، می ماند و اگر نه، از او مفارقت می کند».

۱۱۳ / ۳. چند نفر از اصحاب ما روایت کردهاند از احمد بن محمد بن خالد، از علی بن محمد قاشانی، از آنکه او را ذکر کرده، از عبدالله بن قاسم جعفری، از امام جعفر صادق ای که آن حضرت فرمود: ابه درستی که عالم، هر گاه به علم خود عمل نکند، موعظه او از دل ها می لغزد؛ چنانچه باران از سنگی که در نهایت نرمی و همواری باشد، می لغزد».

۱۱۴ / ۴ . علی بن ابراهیم، از پدرش، از قاسم بن محمد، از مِنقری، از علی بن هاشم بن برید، از پدرش روایت کرده است که گفت: مردی به خدمت علی بن الحسین الله آمد و از آن حضرت مسایلی چند سؤال نمود و آن جناب جواب او را فرمود. بعد از آن بر گشت تا از مثل آن مسایل سؤال کند، حضرت علی بن الحسین الله فرمود که: «در انجیل نوشته شده است که:

فِي الْإِنْجِيلِ: لَا تَطْلُبُوا عِلْمَ مَا لَا تَعْلَمُونَ وَلَمَّا تَعْمَلُوا بِمَا عَلِمْتُمْ؛ فَإِنَّ الْعِلْمَ إِذَا لَـمْ يُعْمَلْ بِهِ، لَمْ يَزْدَدْ صَاحِبُهُ إِلَّا كُفْراً، وَلَمْ يَزْدَدْ مِنَ اللهِ إِلَّا بُعْداً».

١١٥ / ٥ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ، عَنِ الْمُفَضَّلِ بْنِ عُمَرَ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﴿ قَالَ: قُلْتُ لَهُ: بِمَ يُعْرَفُ النَّاجِي؟ قَالَ: «مَنْ كَانَ فِعْلُهُ لِقَوْلِهِ مُوَافِقاً، فَإِنَّمَا ذَلِكَ كَانَ فِعْلُهُ لِقَوْلِهِ مُوَافِقاً، فَإِنَّمَا ذَلِكَ مُسْتَوْدَعُ».

مُسْتَوْدَعُ».

31/ 6. عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدُ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ أَبِيهِ رَفَعَهُ، قَالَ: قَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عِلَا فِي كَلَامٍ لَهُ خَطَّبَ بِهِ عَلَى الْمِنْبُرِ: «أَيُّهَا النَّاسُ، إِذَا عَلِمْتُمْ فَاعْمَلُوا بِمَا عَلِمْتُمْ لَعَلَّكُمْ تَهْنَدُونَ؛ إِنَّ الْعَالِمَ الْعَامِلَ بِعَيْرِهِ كَالْجَاهِلِ الْحَائِرِ الَّذِي لا يَسْتَفِيقُ عَنْ جَهْلِهِ، بَلْ قَدْ رَأَيْتُ أَنَّ الْحُجَّةَ عَلَيْهِ أَعْظُمُ. وَالْحَسْرَةَ أَدْوَمُ عَلَىٰ هٰذَا الْعَالِمِ عَنْ جَهْلِهِ، وَكِلَاهُمَا حَائِرُ بَائِرُ، لا الْمُنْسَلِخِ مِنْ عِلْمِهِ مِنْهَا عَلَىٰ هٰذَا الْجَاهِلِ الْمُتَحَيِّرِ فِي جَهْلِهِ، وَكِلَاهُمَا حَائِرُ بَائِرُ، لا الْمُنْسَلِخِ مِنْ عِلْمِهِ مِنْهَا عَلَىٰ هٰذَا الْجَاهِلِ الْمُتَحَيِّرِ فِي جَهْلِهِ، وَكِلَاهُمَا حَائِرُ بَائِرُ، لا الْمُنْسَلِخِ مِنْ عِلْمِهِ مِنْهَا عَلَىٰ هٰذَا الْجَاهِلِ الْمُتَحَيِّرِ فِي جَهْلِهِ، وَكِلَاهُمَا حَائِرُ بَائِرُ، لا الْمُنْسَلِخِ مِنْ عِلْمِهِ مِنْهَا عَلَىٰ هٰذَا الْجَاهِلِ الْمُتَحَيِّرِ فِي جَهْلِهِ، وَكِلَاهُمَا حَائِرُ بَائِرُ، لا تَعْشَكُوا، وَلا تَشْكُوا فَتَكُمُّوا، وَلا تَشْكُوا فَتَكُمُّ وَا مَن الْعَقْهِ أَنْ لا تَغْتَوُوا، وَإِنَّ الْمُحَتِّ أَنْ مَعْمَلُهُمْ لِرَبِّهِ، وَمَنْ الْفِقْهِ أَنْ لا تَغْتَوُوا، وَإِنَّ الْمَصَحَكُمْ لِنَفْسِهِ أَعْصَاكُمْ لِرَبِّهِ، وَمَنْ يُطِعِ الللهَ يَأْمَنْ وَيَسْتَبْشِرْ، وَمَنْ يُطِعِ اللهَ يَأْمَنْ وَيَسْتَبْشِرْ، وَمَنْ يُطْعِ اللهَ يَأْمَنْ وَيَسْتَبْشِرْ، وَمَنْ يُعْطِى اللهَ يَأْمَنْ وَيَسْتَبْشِرْ، وَمَنْ يُعْطِي اللهَ يَامُنْ وَيَسْتَبْشِرْ، وَمَنْ يُعْلِي اللهِ يَعْمَلُومِ اللهَ يَالْمِ وَيُنْهُمْ اللهَ عَنْ الْمَعْمِلُومِ اللهَ يَامُن وَيَسْتَبْشِرْ، وَمَنْ يُعْلِمِ اللهَ يَوْمِ وَيَنْ مُنْ الْمُؤْمِ الْمِنْ وَيَسْتَنْهُ وَلَا لَكُومُ الْمُؤْمِ الْمَلْوِي الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمَالِمُ الْمُؤْمِ الْمُومُ الْمُؤْمِ الْمُ

آنچه راکه نمیدانید طلب دانستن آن مکنید، با وجودی که به آنچه دانا شده اید، عمل نکرده باشید؛ زیراکه علم، هرگاه به آن عمل نشود، ثمره ندارد، مگر آنکه صاحبش بر کفر خویش می افزاید و از خدا دور تر می شود».

۱۱۵ / ۵. محمد بن یحیی از احمد بن محمد بن عیسی، از محمد بن سِنان، از مفضّل بن عمر، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که گفت: به آن حضرت عرض کردم که: ناجی، به چه چیزی شناخته می شود؟ فرمود که: اهر که کردارش موافق گفتارش باشد، شهادت خدا به نجات از برای او ثابت است. و هر که کردار او موافق گفتارش نباشد، موضع و دیعه و امانت است» (یا امانت را به او سپر ده اند. یعنی: ایمان و اعتقادش به طور عاریه است که از او خواهند گرفت).

۱۹۶ / ۶ . چند نفر از اصحاب ما روایت کرده اند از احمد بن محمد بن خالد، از پدرش، و آن را مرفوع ساخته که گفت: امیر المؤمنین علی فرمود در بعضی از سخنان خود که به آن خطبه خواند، بر سر منبر که: «ای گروه مردمان، چرن پدانید، عمل کنید به آنچه دانستید تا باشد که شما راه راست یابید. به درستی که عالمی که به غیر علم خود عمل نماید، چون جاهل سر گردانی است که از بی خودی جهل خود به هوش باز نیاید. پلکه به حقیقت چنین دانستم که حجت بر او بزرگ تر است و حسرت و آندوه بر این عالم که از علم خویش بیرون آمده (چنانچه مار از پوست بیرون آید). یعنی: از آن اعراض نموده، بیشتر است از حسرت بر این جاهل که در جهل خویش سرگردان است؛ هر چند که هر دو سرگردانند و هلاک خواهند

و خویش را در اضطراب میفکنید که شک میکنید و شک میکنید که کافر می شوید و خویش را رخصت و دستوری مدهید که سهل انگاری میکنید و در حق، سهل انگاری مکنید که نقصان میکنید. به درستی که از جمله حق خدا بر شما آن است که در دین دانا شوید و از جمله دانش آن است که فریفته نشوید. به درستی که خیرخواه ترین شما از برای خویش، آن است که اطاعت پر وردگار خویش را بیشتر نسماید و از هسمهٔ شسما فرمان برنده تر باشد. خیانت کار ترین شما با خویش، معصیت کار ترین شما است که پر وردگار خویش را بیش از همه نافر مانی کند. هر که خدا را اطاعت کند، ایمن و شاد گردد و هر که خدا را معصیت نماید، نومید و بشیمان شود».

١١٧ / ٧. عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَمَّنْ ذَكَرَهُ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمٰنِ بْنِ أَبِي لَيْلَىٰ، عَنْ أَبِيهِ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ عِنْ يَقُولُ: «إِذَا سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ عِنْ يَقُولُ: «إِذَا سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ عِنْ يَقُولُ: «إِذَا سَمِعْتُ أَلُو بُكُمْ؛ فَإِنَّ الْعِلْمَ إِذَا كَثُرَ فِي قَلْبِ رَجُلٍ لا يَحْتَمِلُهُ، سَمِعْتُمُ الْعَلْمَ إِذَا كَثُرَ فِي قَلْبِ رَجُلٍ لا يَحْتَمِلُهُ، قَدْرَ الشَّيْطَانُ عَلَيْهِ بِمَا تَعْرِفُونَ؛ فَ ﴿إِنَّ كَيْدَ الشَّيْطَانُ كَانَ ضَعِيفاً﴾».

فَقُلْتُ: وَمَا الَّذِي نَعْرِفُهُ؟ قَالَ: «خَاصِمُوهُ بِمَا ظَهَرَ لَكُمْ مِنْ قُدْرَةِ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ».

# ١٢ ـ بَابُ الْمُسْتَأْكِلِ بِعِلْمِهِ وَالْمُبَاهِي بِهِ

آبِيهِ جَمِيعاً، عَنْ حَمَّادِ بْنِ عِيسى، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسى، وَعَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيم، عَنْ أَبِيهِ جَمِيعاً، عَنْ حَمَّادِ بْنِ عِيسى، عَنْ عُمَرَ بْنِ أَذَيْنَة، عَنْ أَبَانِ بْنِ أَبِي عَيَّاشٍ، عَنْ شُهُومَانِ لا شُلَيْمِ بْنِ قَيْسٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ عِلَى يَقُولُ: «قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَى مَنْ أَمُو مَانِ لا سُلَيْمِ بْنِ قَيْسٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ عِلَى يَقُولُ: «قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَى مَا أَحَلَّ اللهُ لَهُ، سَلِمَ بيشبَعانِ: طَالِبُ دُنْيَا، وَطَالِبُ عِلْمٍ فَمَنْ اقْتُصَرَ مِنْ الدُّنْيَا عَلَىٰ مَا أَحَلَّ اللهُ لَهُ، سَلِمَ وَمَنْ تَنَاوَلَهَا مِنْ غَيْرٍ حِلِّهَا، هَلَكَ إِلَّا أَنْ يَتُوبَ أَوْ يُرَاجِعَ وَمَنْ أَخَذَ الْعِلْمَ مِنْ أَهْ لِهِ وَمَنْ أَخَذَ الْعِلْمَ مِنْ أَهْ لِهِ وَعَنْ بَعِلْمِهِ، نَجَاء وَمَنْ أَرَادَ بِهِ الدُّنْيَا، فَهِيَ حَظَّهُ».

١١٩ / ٢ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ عَامِرٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ الْوَشَّاءِ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ عَائِدٍ، عَنْ أَبِي خَدِيجَةَ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عِلْمَ، قَالَ: «مَسَنْ أَرَادَ الْوَشَّاءِ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ عَائِدٍ، عَنْ أَبِي خَدِيجَةَ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عِلْمَ، قَالَ: «مَسَنْ أَرَادَ اللهِ خَيْرَ اللهِ فَي الْآخِرَةِ نَصِيبٌ؛ وَمَنْ أَرَادَ بِهِ خَيْرَ الْآخِرَةِ، أَعْطَاهُ اللهُ خَيْرَ الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ».

١٢٠/ ٣. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ الْقَاسِمِ بْنِ مُحَمَّدٍ الْأَصْبَهَانِيُّ، عَنِ الْقَاسِمِ بْنِ مُحَمَّدٍ الْأَصْبَهَانِيُّ، عَنِ الْمِنْقَرِيِّ، عَنْ حَفْصِ بْنِ غِيَاثٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﴿ قَالَ: «مَنْ أَرَادَ الْحَدِيثَ لِمَنْفَعَةِ اللهِ عَنْ حَفْصِ بْنِ غِيَاثٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﴿ قَالَ: «مَنْ أَرَادَ الْحَدِيثَ لِمَنْفَعَةِ اللهِ نَكُنْ لَهُ فِي الْآخِرَةِ نَصِيبٌ».
 الدُّنْيَا، لَمْ يَكُنْ لَهُ فِي الْآخِرَةِ نَصِيبٌ».

۱۹۷۸ / ۷ . چند نفر از اصحاب ما روایت کر ده اند از احمد بن محمد بن خالد، از پدرش، از آنکه او را ذکر کر ده، از محمد بن عبدالرحمان بن ابی لیلی، از پدرش، که گفت: شنیدم از امام محمد باقر الله که می فرمود: «چون علم را شنیدید و دانستید، به آن عمل نمایید. و باید که دلهای شما، گشاده باشد؛ زیراکه علم، چون بسیار شود در دل آن کسی که تاب تحمل آن نداشته باشد، شیطان بر او دست یابد. پس چون شیطان با شما خصومت و جدال کند، رو به او آورید به آنچه می شناسید؛ زیراکه مکر و حیلهٔ شیطان، سست و ضعیف است». عرض کردم که: آنچه راکه می شناسیم چیست (تا با آن با وی مخاصمه نماییم)؟ فرمود که: «با او مخاصمه کنید به آنچه از برای شما ظاهر شده از قدرت خدای عزّ وجل».

# ۱۴. باب در بیان آن که علم خویش را آلت خوردن مال مردم ساخته و آن که به آن فخر و مباهات مینماید

روایت کردهاند از حمّاد بن عیسی، از احمد بن محمد بن عیسی و علی بن ابراهیم، از پدرش، همه روایت کردهاند از حمّاد بن عیسی، از عمر بن آذینه، از ابان بن ابی عیّاش، از سلیم بن قیس که گفت: شنیدم از امیر المؤمنین علی که می فرمود که: «رسول خدا الله فرمود که: دو پر اشتهای پر خورند که سیر نمی شوند: یکی طلب کنندهٔ دفیا، و دیگری طلب کنندهٔ علم. پس هر که اقتصار کند از دنیا بر آنچه خدا از برای او حلال گردانیده، سالم می ماند. و هر که آن را بگیرد از جایی که حلال نباشد، هلاک می شود؛ مگر آن که توبه کند و آن حرام را به صاحبش برگرداند. و هر که دنیا را به علم و هر که علم زاز اهل آن فراگیرد، و به علم خود عمل نماید، نجات یابد و هر که دنیا را به علم اراده کند، همان دنیا بهرهٔ اوست».

۱۱۹ / ۲ . حسین بن محمد بن عامر، از مُعلَی بن محمد، از حسن بن علی وشّاء، از احمد بن عائذ، از ابی خدیجه، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود: «هر که خیر که حدیث را خواهد به جهت منفعت دنیا، او را در آخرت نصیبی نخواهد بود. و هر که خیر آخرت را به آن اراده کند، خدا خیر دنیا و آخرت را به او عطا فرماید».

۱۲۰ / ۳ . على بن ابراهيم، از پدرش، از قاسم بن محمد اصبهاني، از مِنقرى، از حفص بن غياث، از امام جعفر صادق على روايت كرده است كه آن حضرت فرمودكه: «هر كه حديث را به جهت منفعت دنيا اراده كند، او را در آخرت نصيبي نباشد». ١٢١/ ٢. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ الْقَاسِمِ، عَنِ الْمِنْقَرِيِّ، عَنْ حَفْصِ بْسِ غِيَاتٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﷺ، قَالَ: «إِذَا رَأَيْتُمُ الْعَالِمَ مُحِبّاً لِدُنْيَاهُ، فَاتَّهِمُوهُ عَلَىٰ دِينِكُمْ؛ فَإِنَّ كُلَّ مُحِبٍّ لِشَيْءٍ يَحُوطُ مَا أَحَبَّ».

وَقَالَ ﷺ : «أَوْحَى اللهُ - عَزَّوَجَلَّ - إِلَىٰ دَاوُدَﷺ : لَا تَجْعَلْ بَيْنِي وَبَيْنَكَ عَالِماً مَفْتُوناً بِالدُّنْيَا؛ فَيَصُدَّكَ عَنْ طَرِيقِ مَحَبَّنِي؛ فَإِنَّ أُولَئِكَ قُطَّاعُ طَرِيقِ عِبَادِيَ الْمُرِيدِينَ. إِنَّ أَدْنَىٰ مَا أَنَا صَانِعُ بِهِمْ أَنْ أَنْزِعَ حَلَاوَةَ مُنَاجَاتِي مِنْ قُلُوبِهِمْ».

١٢٢ / ٥. عَلِيٌّ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ النَّوْفَلِيِّ، عَنِ السَّكُونِيِّ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﷺ، قَالَ: «قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَىٰ: الْفُقَهَاءُ أُمَنَاءُ الرُّسُلِ مَا لَمْ يَدْخُلُوا فِي الدُّنْيَا، قِيلَ: يَا رَسُولَ اللهِ، وَمَا دُخُولُهُمْ فِي الدُّنْيَا؟ قَالَ: اتَّبَاعُ السَّلْطَانِ، فَإِذَا فَعَلُوا ذَٰلِكَ، فَاحْذَرُوهُمْ عَلَىٰ دِينِكُمْ».
 وَمَا دُخُولُهُمْ فِي الدُّنْيَا؟ قَالَ: اتَّبَاعُ السَّلْطَانِ، فَإِذَا فَعَلُوا ذَٰلِكَ، فَاحْذَرُوهُمْ عَلَىٰ دِينِكُمْ».

١٢٣ / ٤٠ مُحَمَّدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ، عَنِ الْفَصْلِ بْنِ شَاذَانَ، عَنْ حَمَّادِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ رِبْعِيِّ بْنِ عَبْدِ اللهِ، عَمَّنْ حَدَّثَهُ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ قَالَ: «مَنْ طَلَبَ الْعِلْمَ لِيُبَاهِيَ بِهِ رَبْعِيِّ بْنِ عَبْدِ اللهِ، عَمَّنْ حَدَّثُهُ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ قَالَ: «مَنْ طَلَبَ الْعِلْمَ لِيُبَاهِيَ بِهِ النَّهُ لَهُ اللهُ الْعَلْمَ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

# ١٥ - بَابُ لُزُومِ الْحُجَّةِ عَلَى الْعَالِمِ وَتَشْدِيدِ الْأَمْرِ عَلَيْهِ

١٢٢/ ١ . عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ بْنِ هَاشِمٍ. عَنْ أَبِيهِ، عَنِ الْقَاسِمِ بْنِ مُحَمَّدٍ. عَنِ الْمِنْقَرِيِّ، عَنْ حَفْصِ بْنِ غِيَاثٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﷺ، قَالَ: قَالَ: «يَا حَـفْصُ، يُـغْفَرُ لِـلْجَاهِلِ سَبْعُونَ ذَنْباً قَبْلَ أَنْ يُغْفَرَ لِلْعَالِمِ ذَنْبُ وَاحِدٌ».

١٢٥ / ٢. وَبِهٰذَا الْإِسْنَادِ، قَالَ : قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ ﴿ : «قَالَ عِيسَى بْنُ مَرْيَمَ \_ عَلَىٰ نَبِيِّنَا وَ آلِهِ وَ عَلَيْهِمُ النَّارُ؟!». نَبِيِّنَا وَ آلِهِ وَ عَلَيْهِمُ النَّارُ؟!».

٣/١٢٤ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ؛ وَمُحَمَّدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ، عَنِ الْفَضْلِ بْنِ شَاذَانَ جَمِيعاً. عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ جَمِيلِ بْنِ دَرَّاجٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ ﴿ يَـقُولُ:

۱۲۱ / ۴ . على بن ابراهيم، از پدرش، از قاسم، از منقرى، از حفص بن غياث، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که فرمود که: «چون عالم را ببینید که با دنیای خویش محبّت داشته باشد، او را بر دین خود متهم کنید؛ زیراکه هر کمه دوست چمیزی بـاشد، آنـچه راکـه دوست میدارد، رعایت مینماید. و فرمود که: «خدا به سوی داودﷺ وحی فرمود کـه: در میانهٔ من و خود، عالمی قرار مده که فریفتهٔ دنیا باشد، که تو را از راه دوستی من باز می دارد؛ زیراکه این گروه، راهزنان بندگان منند که مرا میخواهند. به درستی که پست تر چیزی که که من با ایشان میکنم، آن است که شیرینی لذّت مناجات با خود را از دلهای ایشان بر میکنم. ۱۲۲ / ۵ . على، از پدرش، از نوفلي، از سكوني، از امام جعفر صادق ﷺ روايت كرده است که آن حضرت فرمود: «رسول خداﷺ فرمودکه: فقها، امینهای پیغمبرانند؛ مادام که در دنیا داخل نشوند. به آن حضرت عرض شدكه: يا رسول الله، مراد از دخول ايشان در دنيا چيست؟ فرمودکه: پیروی کردن از سلطان و چون چنین کنند، از ایشان حذر کنید بر دین خویش». ۱۲۲ / ۶ . محمد بن اسماعیل، از فضل بن شافان، از حمّاد بن عیسی، از ربعی بن عبدالله، از آنكه او را حديث كرده، از امام محمل باقر الله روايت كرده كه أن حضرت فرمو دكه: «هر كه طلب علم كند از براي آنكه فخر و مباهات كند بإعلما، پايا سغيهان كم عقل بــه آن جــدال و ستیزه نماید، یا به آن روی مردم را به سوی خویش گرداند، جای خویش را در جهنم آماده داند؛ زیراکه ریاست و مهتری صلاحیت ندارد، مگر از برای اهل آن».

#### ۱۵. باب در بیان لزوم حجّت بر عالم و سخت گرفتن امر بر او

غیاث، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که گفت: آن حضرت فرمود: «ای حفص بن غیاث، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که گفت: آن حضرت فرمود: «ای حفص، از برای جاهل هفتاد گناه آمرزیده می شود، پیش از آن که یک گناه از برای عالم آمرزیده شوده. برای جاهل هفتاد گناه آفرزیده شوده. ۲/۱۲۵ به همین اسناد از او روایت شده که گفت: امام جعفر صادق الله فرمود که: «عیسی بن مریم فرمود: وای بر علمای بد! کسی نمی داند که آتش بر ایشان چگونه زبانه می کشد». ۱۲۶ / ۳ علی بن ابراهیم، از پدرش، و محمد بن اسماعیل، از فضل بن شاذان، همه روایت کرده اند از ابن ابی عُمیر، از جمیل بن درّاج، که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که می فرمود: «چون روح به این جا رسید و با دست خود اشاره به حلقوم خویش فرمود - عالم می فرمود: «چون روح به این جا رسید و با دست خود اشاره به حلقوم خویش فرمود - عالم

«إِذَا بَلَغَتِ النَّفْسُ هَاهُنَا \_ وَأَشَارَ بِيَدِهِ إِلَىٰ حَلْقِهِ \_ لَمْ يَكُنْ لِلْعَالِمِ تَوْبَةٌ». ثُمَّ قَرَأً: ﴿إِنَّمَا التَّوْبَةُ عَلَى اللهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السُّوءَ بِجَهَالَةٍ﴾».

١٢٧/ ٢٠ مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنْ عَنِ النَّصْرِ بْنِ سُويْدٍ، عَنْ يَحْيَى الْحَلَبِيِّ، عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْمُكَارِي، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عِنْ فَوْلِ اللهِ عَزَّوَجَلَّ: ﴿ فَكُبْكِبُوا فِيها هُمْ وَالْفَاوُونَ ﴾ ، قَالَ: «هُمْ قَوْمُ أَبِي جَعْفَرٍ عِنْ فَي قَوْلِ اللهِ عَزَّوَجَلَّ: ﴿ فَكُبْكِبُوا فِيها هُمْ وَالْفَاوُونَ ﴾ ، قَالَ: «هُمْ قَوْمُ وَصَفُوا عَدْلاً بِأَلْسِنَتِهِمْ ثُمَّ خَالَفُوهُ إِلَىٰ غَيْرٍهِ ».

### ١٤ ـبَابُ النَّوَادِرِ

١٢٨ / ١ . عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ. عَنْ أَبِيدٍ. غَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ حَفْصِ بْنِ الْبَخْتَرِيِّ رَفَعَهُ، قَالَ: كَانَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ يَقُولُ: «رَوِّجُوا أَنْفُسَكُمْ بِبَدِيعِ الْحِكْمَةِ؛ فَإِنَّهَا تَكِلُّ كَمَا تَكِلُّ الْأَبْدَانُ».

٢/١٢٩. عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ نُوحِ بْنِ شُعَيْبِ النَّيْسَابُورِيَّ، عَنْ عُبَيْدِ اللهِ بْنِ عَبْدِ اللهِ اللهُ ال

را توبه نمی باشد». پس این آیه را خواند: ﴿إِنَّمَا اَلتَّوْبَةُ عَلَى اَللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ اَلسَّقَ بِجَهَـٰلَةٍ ﴾ \، یعنی: «جز این نیست که قبول توبه بر خدا واجب است به مقتضای وعده و لطف از برای آنان که بدی را به جا می آورند به نادانی و سفاهت نه از روی علم و دانش».

۱۲۷ / ۲۰ محمد بن یحیی، از احمد بن عیسی، از حسین بن سعید، از نضر بن سُوید، از یحیی حلبی، از ابو سعید مُکاری، از ابوبصیر، از امام محمد باقر ﷺ روایت کرده است که در فرمودهٔ خدای عزّوجل: ﴿فَکُبْکِبُواْ فِیهَا هُمْ وَالْفَاوُونَ ﴾ آ، که ترجمهٔ ظاهر آن این است: اپس در افکنده شوند به روی در جهنم ایشان و گمراهان» (یعنی: بتان و پسستندگان ایشان). آن حضرت فرمود: «ایشان گروهی هستند که عدالت یا هر امر حقی را وصف نمودند به زبانهای خویش، بعد از آن، آن را مخالفت کردند. و به سوی غیر آن رفتند و آن را به عمل آوردند».

#### ۱۶. باب نوادر<sup>۳</sup>

۱۲۸ / ۱ . علی بن ابراهیم، از پدرش از ابن ابی عُمیر روایت کرده از حفص بن بختری و آن را مرفوع ساخته که گفت: امیر المؤمنین الله می فرمود که: «راحت دهید روحهای خویش را به حکمتهای تازه و علمهای نافع؛ زیرا که ارواح مانده می شوند، چنانچه بدنها مانده می شوند،

۱۲۹ / ۲ . چند نفر از اصحاب ما روایت کردهاند از احمد بن محمد، از نوح بن شعیب نیشابوری، از عبیدالله بن عبدالله دهقان، از دُرست بن ابی منصور، از عروه پسر برادر شعیب عَقَرقوفی، از شعیب، از ابوبصیر که گفت: شنیدم از اصام جعفر صادق علی که فرمود: هامیر المؤمنین علی می فرمود: ای طلب کنندهٔ علم، به درستی که علم، صاحب فیضیلتهای

۲. شعراه، ۹۴.

۳. بابی است که آنچه در آن است با ابواب سابق مناسب داشته باشد، بلکه در اصل مطلب، با آنها یکی باشد، ولیکن به واسطهٔ کمی و قلّت آنچه در باب نوادر ذکر میشود، یا به جهت اشتمال آن بر مطالب بسیار، محدثین را ممکن نبود که عنوانی از برای آن قرار دهند؛ چنانچه از برای آنچه در غیر باب نوادر مذکور است، عنوانات متعدده علی حده قرار داده و می دهند؛ زیرا که عنوان قرار دادن از برای همهٔ احادیث یا همهٔ مطالب آن، باعث طول و از برای بعضی دون بعضی، موجب اخلال یا ترجیح بلا مرجح است و آن معقول نیست. لهذا آن را به باب نوادر معنون گردانیدند. ذکر باب نوادر، در هر کتاب، که باب نوادر دارد، معنی و علتش این است. (مترجم)

١٣٠ / ٣. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ أَجْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللهِ عِنْ قَالَ: «قَالَ رَسُولُ اللهِ عَنْ اللهِ عَبْدِ اللهِ عِنْ قَالَ: «قَالَ رَسُولُ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عِنْ قَالَ: «قَالَ رَسُولُ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ وَنِيمُ اللهِ عَنْ أَلِي مَانِ الْعِلْمُ، وَنِعْمَ وَزِيرُ الْعِلْمِ الْحِلْمُ، وَنِعْمَ وَزِيرُ الْحِلْمِ الرَّفْقُ، وَنِعْمَ وَزِيرُ الْعِلْمِ الْحِلْمُ، وَنِعْمَ وَزِيرُ الْحِلْمِ اللهِ عُنْ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

١٣١ / ٢٠ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ الْأَشْعَرِيِّ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ مَيْمُونٍ الْقَدَّاحِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ آبَائِدِ بِهِ ، قَالَ: «جَاءَ رَجُلَ إِلَىٰ عَبْدِ اللهِ بْنِ مَيْمُونٍ الْقَدَّاحِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ آبَائِدِ بِهِ ، قَالَ: «جَاءَ رَجُلَ إِلَىٰ رَسُولِ اللهِ بْنِ مَيْمُونٍ الْقَدَّالِ: ثَمَّ مَهُ؟ قَالَ: الْإِنْصَاتُ، قَالَ: ثُمَّ مَهُ؟ قَالَ: الْعِلْمُ؟ قَالَ: الْعِمْلُ بِهِ، قَالَ: ثُمَّ مَهُ؟ قَالَ: الْعَمَلُ بِهِ، قَالَ: ثُمَّ مَهُ يَا رَسُولَ اللهِ؟ قَالَ: الْعَمَلُ بِهِ، قَالَ: ثُمَّ مَهُ يَا رَسُولَ اللهِ؟ قَالَ: الْعِمْدُ بِهِ، قَالَ: الْعَمَلُ بِهِ، قَالَ: ثُمَّ مَهُ يَا رَسُولَ اللهِ؟ قَالَ: الْعَمَلُ بِهِ، قَالَ: نَشْرُهُ».

١٣٢ / ٥. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، رَفَعَهُ إِلَىٰ أَبِي عَبْدِ اللهِ عِبْدِ اللهِ عَلَا، «طَلَبَهُ العِلْمِ ثَلاثَةٌ، فَاعْرِفْهُمْ بِأَعْيَانِهِمْ وَصِفَاتِهِمْ: صِنْفُ يَطْلُبُهُ لِلْجَهْلِ وَالْمِرَاءِ، وَصِنْفٌ يَطْلُبُهُ لِلإسْتِطَالَةِ وَالْخَتْلِ، وَصِنْفٌ يَطْلُبُهُ لِلْفِقْهِ وَالْعَقْلِ، فَصَاحِبُ الْجَهْلِ وَالْمِرَاءِ مُوذٍ، مُمَارٍ، مُتَعَرِّضٌ وَالْخَتْلِ، وَصِنْفُ يَطْلُبُهُ لِلْفِقْهِ وَالْعَقْلِ، فَصَاحِبُ الْجَهْلِ وَالْمِرَاءِ مُوذٍ، مُمَارٍ، مُتَعَرِّضٌ لِلْمَقَالِ فِي أَنْدِيَةِ الرِّجَالِ بِتَذَاكُو الْعِلْمِ وَصِفَةِ الْحِلْمِ، قَدْ تَسَرْبَلَ بِالْخُشُوعِ، وَتَخَلّىٰ مِنَ لِلْمَقَالِ فِي أَنْدِيَةِ الرِّجَالِ بِتَذَاكُو الْعِلْمِ وَصِفَةِ الْحِلْمِ، قَدْ تَسَرْبَلَ بِالْخُشُوعِ، وَتَخَلّىٰ مِنَ لِلْمَقَالِ فِي أَنْدِيَةِ الرِّجَالِ بِتَذَاكُو الْعِلْمِ وَصِفَةِ الْحِلْمِ، قَدْ تَسَرْبَلَ بِالْخُشُوعِ، وَتَخَلّىٰ مِنَ الْمُعَلِّ وَصَاحِبُ الإِسْتِطَالَةِ وَالْخَتْلِ الْوَرَعِ، فَدَقَ اللهُ مِنْ هُذَا خَيْشُومَهُ، وَقَطْعَ مِنْهُ حَيْزُومَهُ؛ وَصَاحِبُ الإِسْتِطَالَةِ وَالْخَتْلِ ذُو خِبِّ وَمَلَقٍ، يَسْتَطِيلُ عَلَىٰ مِثْلِهِ مِنْ أَشْبَاهِهِ، وَيَتَوَاضَعُ لِلْأَغْنِيَاءِ مِنْ دُونِهِ، فَهُو ذُو خِبٍ وَمَلَقٍ، يَسْتَطِيلُ عَلَىٰ مِثْلِهِ مِنْ أَشْبَاهِهِ، وَيَتَوَاضَعُ لِلْأَغْنِيَاءِ مِنْ دُونِهِ، فَهُو

بسیار است. پس سرِ آن فروتنی است، و چشمش بیزاری از حسد، و گوشش فهمیدن، و زبانش راستگویی، و حافظه اش تفحص و جستجو، و دلش نیکی نیت، و عقلش شناختن چیزها و کارها، و دستش رحمت و دل نرمی، و پایش دیدن علما، و همتش سلامتی مردم از صاحبش، و حکمتش پرهیزگاری، و قرارگاهش نجات، و لشکرکشش دوری از بندیها، و حیوان سواریش نگاه داشتن عهد، و حربه اش نرمی سخن، و شمشیرش رضا و خشنودی، و کمانش مدارا با دشمنان، و لشکرش گفت و گوی با علما (که با ایشان بگوید و بشنود)، و مالش ادب، و ذخیره اش دوری و پرهیز کردن از گناهان، و توشه اش نیکی، و آرامگاهش مصالحه و ترک دشمنی، و رهبرش هدایت، و یارش دوستی نیکان است».

۱۳۰ / ۳۰ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد بن عیسی، از احمد بن محمد بن ابی نصر، از حمد بن عثمان، ازامام جعفر صادق الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود: «رسول خدای فرمود که: علم، خوب وزیری است از برای ایمان، و حلم، خوب وزیری است از برای علم، و صبر، خوب وزیری است از برای علم، و مدارا، خوب وزیری است از برای حلم، و صبر، خوب وزیری است از برای مدارا» (در بعضی از نسخه ها، به جای صبر، عبرت است. و معنی آن، پندگرفتن است).

قدًاح، از امام جعفر صادق على، از سهل بن زياد، از جعفر بن محمداشعرى، از عبدالله بن ميمون قدًاح، از امام جعفر صادق على، از پدرانش على روايت كرده است كه آن حضرت فرمودكه: امردى به خدمت رسول خدا على آمد و عرض كردكه: يا رسول الله، چيست كه باعث حصول علم مى شود؟ فرمود: خاموشى، عرض كردكه: بعد از آن چيست؟ فرمودكه: گوش دادن و شنيدن. عرض كردكه: بعد از آن چيست؟ فرمودكه: بعد از آن چيست يا رسول الله؟ فرمودكه: آشكار كردن و پراكنده نمودن آن ميان مردمانه.

۱۳۲ / ۵. علی بن ابراهیم، روایت کرده و آن را مرفوع ساخته به سوی امام جعفر صادق ایشان که آن حضرت فرمود: «طلب کنندگان علم، سه قسماند. پس ایشان را به ذات و صفات ایشان بشناسیم: یک قسم آن را طلب می کند از برای استخفاف و استهزاکه لازم جهل است، تا آن که با غیر خود جدال کند. و قسم دیگر، آن که آن را می طلبد از برای گردن کشی کردن و زیادتی جستن و فریب دادن. و قسم دیگر، آن را می طلبد از برای دانش و عمل کردن (در بعضی نسخه ها به جای عمل، عقل، واقع شده و بنا بر این نسخه، مراد آن است که طلب کردن از

لِحَلْوَائِهِمْ هَاضِمٌ، وَلِدِينِهِ حَاطِمٌ، فَأَعْمَى اللهُ عَلَىٰ هٰذَا خَبَرَهُ، وَقَطَعَ مِنْ آثَارِ الْعُلَمَاءِ أَثَرَهُ؛ وَصَاحِبُ الْفِقْهِ وَالْعَقْلِ ذُو كَآبَةٍ وَحَزَنٍ وَسَهَرٍ، قَدْ تَحَنَّكَ فِي بُرْنُسِهِ، وَقَامَ اللَّيْلَ فِي حِنْدِسِهِ، يَعْمَلُ وَيَخْشَىٰ وَجِلاً دَاعِياً مُشْفِقاً. مُقْبِلاً عَلَىٰ شَأْنِهِ، عَارِفاً بِأَهْلِ زَمَانِهِ، مُسْتَوْحِشاً مِنْ أَوْثَقِ إِخْوَانِهِ، فَشَدَّ اللهُ مِنْ هٰذَا أَرْكَانَهُ، وَأَعْطَاهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَمَانَهُ».

وَحَدَّثَنِي بِهِ مُحَمَّدُ بْنُ مَحْمُودٍ أَبُو عَبْدِ اللهِ الْقَرْوِينِيُّ، عَنْ عِدَّةٍ مِنْ أَصْحَابِنَا مِنْهُمْ
 جَعْفَرُ بْنُ مُحَمَّدٍ الصَّيْقَلِ بِقَرْوِينَ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ عِيسَى الْعَلَوِيِّ، عَنْ عَبَّادِ بْنِ صُهَيْبٍ الْبَصْرِيِّ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ إللهِ
 الْبَصْرِيِّ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ إللهِ

١٣٣/ ٤٠ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ يَحْيَىٰ، عَنْ طَلْحَةَ بْنِ زَيْدٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ فَيْ يَقُولُ: «إِنَّ رُوَاةَ الْكِتَابِ كَثِيرٌ، وَإِنَّ رُعَاتَهُ قَلِيلٌ، وَكَمْ مِنْ مُسْتَنْصِحِ لِلْحَدِيثِ مُسْتَغِشُ لِلْكِتَاتِ، فَيَالْعُلَمَاءُ يَمْ عُرُنُهُمْ تَرْكُ الرَّعَايَةِ، وَالْجُهَّالُ مُسْتَنْصِحِ لِلْحَدِيثِ مُسْتَغِشُ لِلْكِتَاتِ، فَيَالْعُلَمَاءُ يَمْ عُرُنُهُمْ تَرْكُ الرَّعَايَةِ، وَالْجُهَّالُ

برای تحصیل بصیرت کامل است در دین، و اطلاع بر احوال آخرت و حقارت دنیا و بیاعتباری آن).

پس صاحب جهل و جدال، مردم را اذیت میرساند و مجادله میکند و در مجالس مردمان به گفتوگو میپردازد و علم و صفت حلم را بسیار یاد میکند و در ظاهر، فروتنی را شیعار خود ساخته و در باطن، از پرهيزگاري عاري است. پس خدا، به جهت اين عمل، از صاحب آن، استخوان بینی او را بکوبد (یعنی روی او را قبیح گرداند. چـه، صـورت، بـه بـینی است؛ چنانچه میبینی). و گرداگرد سینهٔ او را ببرد. و صاحب گردنکشی و فریب، و صاحب فریب و گريز و خيانت و چاپلوسي است كه به زبان دوستي اظهار ميكند و در دل، خلاف آن را دار د، و بر مثل خود از علما تفوق میجوید و طریق گردن کشی میپوید، و از برای مالداران که از او پست ترند، فروتنی مینماید و به جهت شیرینی یا بخشش ایشان، شکسته نفسی میکند و دین خویش را در هم میشکند. خدا بر چنین طالبی، خیرش راکور گرداند که از خود هم خبر نداشته باشد، و اثرش را از میان آثار علما بر طرف کند. و صاحب دانش و عمل و یا عقل، صاحب بدحالي و اندوهي است كه او را درهم شكاسته و پيوسته محزون است و شبها بیدارخوابی میکشد از برای عبادت و تحت الحنک می بندد بر کلاهی که بر سر اوست و در تاریکی شب، به عبادت می ایستد و عمل میکند و پیوسته می ترسد که مبادا عملش قبول درگاه خدا نشود و مشغول دعا و زاری میباشد و رو به کار خویش کرده، متوجه اصلاح حال خود است و مردم زمانهٔ خویش را میشناسد و از معتمدین برادران خویش وحشت دارد، و به کسی انس نمیگیرد. پس خدا ارکان این چنین کسی را سخت و محکم گردانـد و ایـمنی خویش را در روز قیامت به [او] عطا فرماید».

 حدیث کرد مرا به این حدیث، محمد بن محمود - که ابو عبدالله قزوینی است - از چند نفر از اصحاب ما، که از ایشان است جعفر بن محمد صیقل در قزوین، از احمد بن عیسی علوی، از عباد بن صهیب بصری، از امام جعفر صادق .

۱۳۳ / ۶. علی بن ابراهیم، از پدرش، از محمد بن یحیی، از طلحة بن زید، روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که می فرمود: «راویان کتاب خدا (که قرآن است یا کتابی که مشتمل باشد بر علومی که در دین به کار آید، و حافظان آن از غلط و تحریف و لحن و تصحیف) بسیارند. به درستی که رعایت کنندگان آن (که عالم باشند به مراد آن و عامل

يَحْزُنُهُمْ حِفْظُ الرَّوَايَةِ، فَرَاعٍ يَرْعَىٰ حَيَاتَهُ، وَرَاعٍ يَرْعَىٰ هَلَكَتَهُ، فَعِنْدَ ذَلِكَ اخْـتَلَفَ الرَّاعِيَانِ، وَتَغَايَرَ الْفَرِيقَانِ».

١٣٢ / ٧. الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ الْأَشْعَرِيُّ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَـنْ مُحَمَّدِ بْـنِ جُمْهُورٍ، عَنْ عَبْدِ اللهِ اللهِ قَالَ: «مَنْ جُمْهُورٍ، عَنْ عَبْدِ اللهِ اللهِ قَالَ: «مَنْ جُمْهُورٍ، عَنْ عَبْدِ اللهِ اللهِ قَالَ: «مَنْ حَفِظَ مِنْ أَحِادِيثِنَا أَرْبَعِينَ حَدِيثاً، بَعَنَهُ اللهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَالِماً فَقِيهاً».

١٣٥ / ٨. عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَمَّنْ ذَكَرَهُ، عَنْ زَيْدٍ الشَّحَّامِ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عِنْ فِي قَوْلِ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿فَلْيَنْظُرِ الْإِنْسَانُ إِلَىٰ طَعَامِهِ﴾ قَالَ: قُلْتُ: مَا طَعَامُهُ؟ قَالَ: «عِلْمُهُ الَّذِي يَأْ كُذُهُ، عَمَّنْ يَأْخُذُهُ؟».

۱۳۶ / ۹ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَخْمَدُ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ النَّعْمَانِ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ مُسْكَانَ، عَنْ دَاوُدُ بْنِ فَرْقَدٍ، عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الزَّهْرِيِّ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عِنْ عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ مُسْكَانَ، عَنْ دَاوُدُ بْنِ فَرْقَدٍ، عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الزَّهْرِيِّ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عِنْ قَالَ: «الْوُقُوفُ عِنْدَ الشَّبْهَةِ خَيْرُ مِنَ الْإِقْتِحَامِ فِي الْهَلَكَةِ، وَتَرْكُكَ حَدِيثاً لَمْ تُرْوِهِ خَيْرُ مِنَ الْإِقْتِحَامِ فِي الْهَلَكَةِ، وَتَرْكُكَ حَدِيثاً لَمْ تُرْوِهِ خَيْرُ مِنَ الْإِقْتِحَامِ فِي الْهَلَكَةِ، وَتَرْكُكَ حَدِيثاً لَمْ تُرْوِهِ خَيْرُ مِنَ الْإِقْتِحَامِ فِي الْهَلَكَةِ، وَتَرْكُكَ حَدِيثاً لَمْ تُرْوِهِ خَيْرُ مِنْ اللهِ عَنْدَ الشَّبْهَةِ خَيْرُ مِنَ الْإِقْتِحَامِ فِي الْهَلَكَةِ، وَتَرْكُكَ حَدِيثاً لَمْ تُحْصِهِ».

باشند به مقصود آن) کماند و چه بسیار است آن که حدیث را تصدیق می کند و عمل می کند به آنچه در آن است. پس آنچه در آن است و کتاب خدا را تصدیق نمی کند و عمل نمی کند به آنچه در آن است. پس رعایت نکر دن، علما را اندوهناک می گر داند. حفظ کر دن روایت جاهلان را رسوا و خوار می سازد (در بعضی از نسخه ها، رعایت، به جای روایت واقع شده. در این نسخه ها یحزنهم به حای حطی و نون کلمن است؛ چون فقرهٔ اولی، و ترجمهٔ آن این می شود: جاهلان حفظ رعایت ایشان، اندوهناک می گر دند و نسخهٔ اولی، أصح است. و تتمهٔ حدیث؛ پس رعایت کننده ای است که حیات خود را رعایت می کند و رعایت کننده ای است که هلاکت خویش را رعایت می کند و در این هنگام، این دو رعایت کننده، با هم اختلاف کر دند و این دو گروه، غیر یکدیگر شدند».

۱۳۴ / ۷. حسین بن محمد اشعری، از مُعلَی بن محمد، از محمد بن جمهور، از عبدالرحمان بن ابی نجران، از آنکه او را ذکر کرده، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود: «هر که چهل حدیث از احادیث ما را حفظ نماید، خدا او را در روز قیامت، عالم محشور گرداند و فقیه».

۱۳۵ / ۸ . چند نفر از اصحاب ماروایت کو ده اند از احمله بن محمد بن خالد، از پدرش، از آنکه او را ذکر کرده، از زید شخام، از امام محمد باقر علیه در فرمودهٔ خدای عز وجل: ﴿فَلْيَنظُو الْإِنسَانُ إِلَىٰ طَعَامِهِ ﴾ الله ترجمهٔ ظاهر آن این است: «پس باید آدمی نظر کند به دیدهٔ بصیرت و عبرت به سوی خوردنی خویش». گفت: عرض کردم که: طعام او چیست؟ حضرت فرمود: «علم او که آن را فرا می گیرد».

۱۳۶ / ۹. محمد بن یحیی، از احمد بن محمد بن عیسی، از علی بن نُعمان، از عبدالله بن مسکان، از داود بن فَرقد، از ابی سعید زُهری، از امام محمد باقر روایت کرده است که آن حضرت فرمود: «توقف کردن در نزد چیزی که مشتبه و پوشیده باشد، بهتر است از آنکه بی باکانه خویش را در هلاکت افکند. و ترک کردن تو حدیثی را که کسی تو را به آن خبر نداده باشد، یا آن را درست روایت نتوانی کرد، بهتر است از آنکه حدیثی را روایت کنی که آن را درست ندانسته باشی».

۱. عبس، ۲۴.

١٣٧ / ١٠ . مُحَمَّدُ، عَنْ أَحْمَدَ، عَنِ ابْنِ فَضَّالٍ، عَنِ ابْنِ بُكَيْرٍ، عَنْ حَمْزَةَ بْنِ الطَّيَّارِ، أَنَّهُ عَرَضَ عَلَىٰ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَضَ خُطَبِ أَبِيهِ، حَتَىٰ إِذَا بَلَغَ مَوْضِعاً مِنْهَا، قَالَ لَهُ: «كُفَّ وَاسْكُتْ». ثُمَّ قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ عِنْ: «لا يَسَعُكُمْ فِيمَا يَنْزِلُ بِكُمْ مِمَّا لاَ تَعْلَمُونَ إِلَّا الْكُفُّ عَنْهُ وَالشَّكُتْ». ثُمَّ قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ عِنْ: «لا يَسَعُكُمْ فِيمَا يَنْزِلُ بِكُمْ مِمَّا لاَ تَعْلَمُونَ إِلَّا الْكُفُّ عَنْهُ وَالشَّكُتْ وَالتَّثَبُّتُ وَالرَّدُ إِلَىٰ أَيْمَةِ الْهُدىٰ حَتَىٰ يَحْمِلُوكُمْ فِيهِ عَلَى الْقَصْدِ، وَيَجْلُوا عَنْكُمْ فِيهِ الْعَمَىٰ، وَيُعَرِّفُوكُمْ فِيهِ الْحَقَّ، قَالَ اللهُ تَعَالَىٰ: ﴿فَسْتَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِنْكُنْتُمْ لاَ تَعْلَىٰونَ ﴾..

١٣٨ / ١١ ، عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ الْقَاسِمِ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْمِنْقَرِيِّ، عَنْ سُفْيَانَ بْنِ عُيَيْنَةَ، قَالَ: سَمِغْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ عِلَى يَقُولُ: «وَجَدْتُ عِلْمَ النَّاسِ كُلَّهُ فِي أَرْبَعٍ: أَوَّلُهَا: أَنْ تَعْرِفَ رَبَّكَ، وَالثَّانِي: أَنْ تَعْرِفَ مَا صَنَعَ بِكَ، وَالثَّالِثُ: أَنْ تَعْرِفَ مَا أَرَادَ مِنْكَ، وَالرَّابِعُ: أَنْ تَعْرِفَ مَا يُخْرِجُكَ مِنْ دِينِكَ».

١٣٩ / ١٢ . عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيدٍ، عَنْ آبِي عُمَيْرٍ، عَنْ هِشَامٍ بْنِ سَالِمٍ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللهِ عَلَىٰ حَلَّى اللهِ عَلَىٰ خَلْقِهِ؟ فَقَالَ: «أَنْ يَقُولُوا مَا يَعْلَمُونَ، وَيَكُفُّوا عَمَّا لَا يَعْلَمُونَ، فَإِذَا فَعَلُوا ذَٰلِكَ فَقَدْ أَدَّوْا إِلَى اللهِ حَقَّهُ».

١٣٠ / ١٣٠ . مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنِ ابْنِ سِنَانٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ
 مَرْوَانَ الْعِجْلِيُّ، عَنْ عَلِيًّ بْنِ حَنْظَلَةَ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «اعْرِفُوا مَنَازِلَ
 النَّاسِ عَلَىٰ قَدْرِ رِوَايَتِهِمْ عَنَّا».

١٤١/ ١٢١. الْحُسَيْنُ بْنُ الْحَسَنِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ زَكَرِيَّا الْغَلاَبِيِّ، عَنِ ابْنِ عَائِشَةَ الْبَصْرِيِّ رَفَعَهُ، أَنَّ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ قَالَ فِي بَعْضِ خُطَبِهِ: «أَيُّهَا النَّاسُ، اعْلَمُوا أَنَّهُ لَيْسَ الْبَصْرِيِّ رَفَعَهُ، أَنَّ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ قَالَ فِي بَعْضِ خُطَبِهِ: «أَيُّهَا النَّاسُ، اعْلَمُوا أَنَّهُ لَيْسَ
 بِعَاقِلٍ مَنِ انْزَعَجَ مِنْ قَوْلِ الزُّورِ فِيهِ، وَلا بِحَكِيمٍ مَنْ رَضِي بِثَنَاءِ الْحَاهِلِ عَلَيْهِ؛

۱۹۷۱ / ۱۰ محمد، از احمد، از ابن فضّال، از ابن ابی بُکیر، از حمزة بن طبّار روایت کرده است که بر امام جعفر صادق علل بعضی از خطبه های پدرش را عرض کرد تا چون به جایی از آن رسید، حضرت فرمود که: «باز ایست و ساکت شو»، بعد از آن حضرت فرمود که: «شما را نمی رسد در باب آنچه به شما فرود آید، از آنچه نمی دانید، مگر باز ایستادن از آن و درنگ نمودن و رد کردن آن به سوی اثمهٔ هدی، تا شما را در آن به راه راست بدارند و زنگ کوری و جهالت را در آن از شما بزدایند، و جلا دهند، و در آن حق را به شما بشناسانند. خدای تعالی فرموده است: ﴿فَسْئُلُواْ أَهُلُ الذِّكُولِ اِن كُنتُمْ لاَتَعَلَمُونَ ﴾ ا، یعنی: پس بپرسید اهل ذکر را که خاندان پیغمبراند، چنانچه بعد از این خواهد آمد ـ اگر هستید که نمی دانید».

۱۱۸ / ۱۳۸ علی بن ابراهیم، از پدرش، از قاسم بن محمد، از مِنقری، از سفیان عُیینه روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق ﷺ که می فرمود: «همهٔ علم مردم را که نفعی داشته باشد در آخرت، در چهار چیز یافتم: اول آنها آن است که پروردگار خویش را بشناسی، و دوم آن که بدانی که با تو چه کرده است، و سوم آن که بدانی که از تو چه خواسته است، و چهارم آن که بنانسی».

۱۳۹ / ۱۲ . علی بن ابراهیم، از پارش از این ابی عُمیر، ان هشام بن سالم روایت کرده است که گفت: به امام جعفر صادق الله عرض کردم که: حق خدا بر خلقش چه چیز است؟ فرمود که: «آن است که آنچه را که می دانند، بگویند و آنچه را نمی دانند، باز ایستند، و چون این را به جا آورند، حق خدا را ادا نمو ده اند».

۱۴۱ / ۱۴۱ مسین بن حسن، از محمد ین زکریا غلابی، روایت کرده است از ابن عائشه بصری و آن را مرفوع ساخته که امیر المؤمنین در بعضی از خطبه های خویش فرموده که: های گروه مردمان، بدانید که عاقل نیست آن که گفتار دروغ و بهتان در باب او، مضطرب

۱. نحل، ۴۳.

النَّاسُ أَبْنَاءُ مَا يُحْسِنُونَ، وَقَدْرُ كُلِّ امْرِي مَا يُـحْسِنُ، فَـتَكَلَّمُوا فِـي الْـعِلْمِ؛ تَـبَيَّنْ أَقْدَارُكُمْ».

١٤٢ / ١٥٠ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْوَشَّاءِ، عَنْ أَبَانِ بْسِ عُثْمَانَ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ سُلَيْمَانَ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﴿ يَقُولُ وَعِنْدَهُ رَجُلٌ مِنْ أَهْلِ عُثْمَانَ اللَّعْمَىٰ، وَهُوَ يَقُولُ: إِنَّ الْحَسَنَ الْبَصْرِيَّ يَـزْعُمُ أَنَّ الَّـذِينَ الْبَصْرِيَّ يَـزْعُمُ أَنَّ الَّـذِينَ يَكْتُمُونَ الْعِلْمَ يُؤذِي رِيحُ بُطُونِهِمْ أَهْلَ النَّارِ.

فَقَالَ أَبُو جَعْفَرٍ عِنْ: «فَهَلَكَ إِذَنْ مُؤْمِنُ آلِ فِرْعَوْنَ، مَا زَالَ الْعِلْمُ مَكْتُوماً مُنْذُ بَعَثَ اللهُ نُوحاً، فَلْيَذْهَبِ الْحَسَنُ يَمِيناً وَشِمَالاً، فَوَ اللهِ مَا يُوجَدُ الْعِلْمُ إِلَّا هَاهُنَا».

## ٧ أَحَرِقَاتُ وَوَلِيَةِ الْكُتُبِ وَالْحَدِيثِ وَفَصْلِ الْكِتَابَةِ وَالتَّمَسُّكِ بِالْكُتُبِ

١٢٣ عليُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ مَنْصُورِ بْنِ يُونُسَ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللهِ عِلْ اللهِ عَوْلُ اللهِ جَلَّ ثَنَاؤُهُ: ﴿الَّذِينَ يَسْمَعُونَ الْقَوْلَ أَبِي بَصِيرٍ، قَالَ: هُو قَالَ: «هُوَ الرَّجُلُ يَسْمَعُ الْحَدِيثَ، فَيُحَدِّثُ بِهِ كَمَا سَمِعَهُ، لَا يَزِيدُ فَيَحَدِّثُ بِهِ كَمَا سَمِعَهُ، لَا يَزِيدُ فِيهِ وَلَا يَنْقُصُ مِنْهُ».
 فيه وَلَا يَنْقُصُ مِنْهُ».

می شود و از جابه در می رود. و حکیم نیست آن که به مدح و ثنای جاهل بر او، خشنود می گردد. مردمان، پسرانند از برای آنچه آن را (بدانند یا) نیکوکار شمارند (یعنی منسوب اند به سوی آن) پس اگر علم و عمل را نیکو بدانند، یا نیکو شمارند ابنای آخرت را، اهل آنند. و اگر در دنیا و زینت آن را بدانند یا نیکو شمارند ابنای دنیا را، اهل آنند) . و اندازه بزرگی هر مردی به اندازه آن است که آن را می داند (پس اگر هیچ عمل ندارد، هیچ قدر و اندازه ندارد. و اگر علم دارد، قدرش به قدر آن است. هر که علمش بیشتر، جاه و مرتبه اش بیشتر است) - پس در علم سخن گویید تا قدر و اندازه های شما ظاهر شود».

سلیمان روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام محمد، از وشاء، از ابان بن عثمان، از عبدالله بن سلیمان روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام محمد باقر الله که تکلم می فرمود و در خدمت آن حضرت مردی از اهل بصره بود که او را عثمان أعمی می گفتند و آن مرد می گفت: حسن بصری گمان می کند که کسانی که علم را می پوشند، بوی بد شکمهای ایشان اهل جهنم را آزار می رساند. امام محمد باقر الله فرمود که: الپس، از این لازم می آید که مؤمن آل فرعون، هلاک شده باشد و علم خویش را به خدایی خدا و پیغمبری موسی می پوشید و کتمان می کرد». بعد از آن فرمود که: «همیشه علم پوشیده بوده است از آن روزی که خدای تعالی نوح می کرد». بعد از آن فرمود که: «همیشه علم پوشیده بوده است از آن روزی که خدای تعالی نوح آنچه می خواهد از راست و چپ برود و را به علم یافت نمی شود، مگر در اینجا» (یعنی خانهٔ آنچه می خواهد بگوید. به خدا سوگند که علم یافت نمی شود، مگر در اینجا» (یعنی خانهٔ نبوت و معدن خلافت، یا مکان شریف آن حضرت. و ممکن است که آن جناب اشاره به سینهٔ خود فرموده باشد).

#### ۱۷. باب در بیان روایت کردن کتابها و حدیث و فضیلت نوشتن به توشیحات

۱۴۳ / ۱. علی بن ابراهیم، از پدرش، از ابن ابی عُمیر، از منصور بن یونس، از ابوبصیر روایت کرده است که گفت: به خدمت امام جعفر صادق الله عرض کردم که: چیست معنی فرمودهٔ خدای جل ثناؤه: ﴿الَّذِینَ یَسْتَمِعُونَ اَلْقَوْلَ فَیَتَبِعُونَ اَحْسَنَهُ ﴾ ا؟ (که ترجمهٔ آن گذشت). حضرت فرمود که: «مقصود، آن مردی است که حدیث را می شنود، بعد از آن، کسی را به آن، حدیث می کند؛ چنانچه آن را شنیده. چیزی را در آن نمی افزاید و از آن چیزی را کم نمی کند».

۱۴۲/ ۲.مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنِ ابْـنِ أُذَيْنَةَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللهِﷺ: أَسْمَعُ الْحَدِيثَ مِنْكَ، فَأزِيدُ وَأَنْقُصُ؟ قَالَ: «إِنْ كُنْتَ تُرِيدُ مَعَانِيَهُ، فَلَا بَأْسَ».

● وَقَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِﷺ لِجَمِيلٍ: «مَا سَمِعْتَ مِنِّي فَارْوِهِ عَنْ أَبِي».

١٤٧ / ٥٠ وَعَنْهُ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ وَمُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ سِنَانٍ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي عَـبْدِ اللهِ إللهِ يَـجِيئُنِي الْـقَوْمُ، فَـيَشْتَمِعُونَ مِـنِّي عَبْدِ اللهِ إللهِ عَـبْدِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِمْ مِنْ أَوَّلِهِ حَدِيثاً، وَمِنْ وَسَطِهِ حَدِيثاً، وَمِنْ وَسَطِهِ حَدِيثاً، وَمِنْ وَسَطِهِ حَدِيثاً، وَمِنْ آخِرِهِ حَدِيثاً، وَمِنْ وَسَطِهِ حَدِيثاً، وَمِنْ آخِرِهِ حَدِيثاً».

١٢٨ / ٤. عَنْهُ بِإِسْنَادِهِ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ عُمَرَ الْحَلَّالِ، قَـالَ: قُـلْتُ لِأَبِـي الْـحَسَنِ الرِّضَاﷺ: الرَّجُلُ مِنْ أَصْحَابِنَا يُعْطِينِي الْكِتَابَ، وَلَا يَقُولُ: ارْوِهِ عَنِّي، يَجُوزُ لِـي أَنْ أَرْوِيَهُ عَنْهُ؟

قَالَ: فَقَالَ: «إِذَا عَلِمْتَ أَنَّ الْكِتَابَ لَهُ، فَارْوِهِ عَنْهُ».

۱۴۴ / ۲ . محمد بن یحیی، از محمد بن حسین، از ابن ابی عُمیر، از ابن اُذینه، از محمد بن مسلم روایت کرده است که گفت: به خدمت امام جعفر صادق الله عرض کردم که: حدیث را از تو می شنوم، پس آن را زیاد و کم می کنم. فرمود که: «اگر اراده داری که معانی و آنیچه را که مقصود از آن است، بگویی، باکی بر تو نیست».

۱۴۵ / ۳/۱۴۵ و از او روایت است، از محمد بن حسین، از ابن سنان، از داود بن فرقد که گفت:

به خدمت امام جعفر صادق الله عرض کرد که: سخن را از تو می شنوم، پس اراده می کنم که آن

را چنانچه از تو شنیده ام روایت کنم، میسر نمی شود. حضرت فرمود که: «آیا آن را چنانچه

خود می خواهی می گویی؛ خواه زیاد باشد و خواه کم و خواه آن مضمون باشد و خواه غیر

آن؟، عرض کردم که: نه، چنین نمی کنم. فرمود که: «می خواهی معانی آن را روایت کنی با

الفاظی که شنیده باشی، بی زیاده و نقصان؟، عرض کردم: بلی. فرمود که: «باکی بر تو نیست».

۱۴۶ / ۴ . و از احمد بن محمد بن عیسی، از حسین بن سعید، از قاسم بن محمد، از علی بن ابی حمزه، از ابو بصیر روایت کرده است که گفت: به حدمت امام جعفر صادق الله عرض کردم که: حدیث را از تو می شنوم و آن را از پدرت روایت می کنم، یا آن را از پدرت می شنوم و از تو روایت می کنم. حضرت فرمود که: ۱۴ هر دو پرابرند و تفاوتی ندارند، مگر آن که تو آن را از پدرم روایت کنی دوست تر است به سوی من ۱۴.

امام جعفر صادق الله به جمیل فرمود که: «آنچه را که از من شنیدهای، از پدرم روایت
 کن۵.

۱۴۷ / ۵. از او، از احمد بن محمد و محمد بن حسین، از ابن محبوب، از عبدالله بن سِنان روایت کرده است که گفت: به خدمت امام جعفر صادق الله عرض کردم که: گروهی در نزد من حدیث می خوانند و به نزد من می آیند و حدیث شما را از من می شنوند و من دل تنگ می شوم و نمی توانم که همهٔ آن حدیث را بر ایشان بخوانم. حضرت فرمود که: «پس، از اول کتاب یک حدیث و از میان آن یک حدیث و از آخر آن یک حدیث را برایشان بخوان».

۱۴۸ / ۶ . از او روایت شده که به اسناد خویش، از احمد بن عمر حلال روایت کرده است که گفت: به خدمت ابوالحسن امام رضائل عرض کردم که: مردی از اصحاب ماکتاب حدیث را به من می دهد و نمی گوید که این را از من روایت کن. آیا مرا جایز است که آن را از وی روایت کنم؟ احمد گفت که: حضرت فرمود: «هرگاه بدانی که آن کتاب، تألیف اوست، آن را

١٣٩/٧٠ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ وَعَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنِ النَّوْفَلِيِّ، عَنِ النَّوْفَلِيِّ، عَنِ النَّوْفَلِيِّ، عَنِ النَّوْفَلِيِّ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ فِيْ قَالَ: «قَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ: إِذَا حَدَّثْتُمْ بِحَدِيثٍ، عَنِ السَّكُونِيِّ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ فَالَ: «قَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ: إِذَا حَدَّثُكُمْ، فَإِنْ كَانَ حَقًا فَلَكُمْ، وَإِنْ كَانَ كَذِباً فَعَلَيْهِ».

١٥٠ / ٨. عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللهِ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ أَبِي أَيُّوبَ الْمَدَنِيِّ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ حُسَيْنٍ الْأَحْمَسِيِّ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﷺ، قَالَ: «الْقَلْبُ يَــتَّكِلُ عَلَى الْكِتَابَةِ».

١٥١ / ٩ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ الْوَشَّاءِ، عَنْ عَاصِمِ بْنِ حُمَيْدٍ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، قَالَ: سَمِغْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ عِلَيِّ يَقُولُ: «اكْتُبُوا، فَإِنَّكُمْ لَا تَخْفَظُونَ حَتّىٰ تَكْتُبُوا».

١٥٢/ ١٠. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيًّ بْنِ فَضَّالٍ، عَنِ ابْنِ بُكَيْرٍ، عَنْ عَبْيَدٍ بْنِ رُرَّارُةً، قَالَ: قَالَ أَبُو عَـبْدِ اللهِ ﷺ: «اخـتفظوا بِكُتُبِكُمْ؛ فَإِنَّكُمْ سَوْفَ تَحْتَاجُونَ إِلَيْهَا».

١١ / ١٥٣ عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ الْبَرْقِيِّ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِهِ، عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخَيْبَرِيِّ، عَنِ الْمُفَضَّلِ بْنِ عُمَرَ، قَالَ: قَالَ لِي أَبُو عَبْدِ اللهِ ﷺ:
«اكْتُبْ، وَبُثَّ عِلْمَكَ فِي إِخْوَانِكَ، فَإِنْ مِتَّ فَأُورِثْ كُتُبَكَ بَنِيكَ؛ فَإِنَّهُ يَأْتِي عَلَى النَّاسِ
زَمَانُ هَرْج لَا يَأْنُسُونَ فِيهِ إِلَّا بِكُتُبِهِمْ».

١٢/١٥٢ . وَبِهٰذَا الْإِسْنَادِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ رَفَعَهُ، قَالَ: قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ اللهُ اللهُ وَمَا الْكَذِبُ الْمُفْتَرِعُ؟ قَالَ: «أَنْ يُحَدِّثَكَ الرَّجُلُ بِالْحَدِيثِ، وَالْكَذِبُ الْمُفْتَرِعُ؟ قَالَ: «أَنْ يُحَدِّثَكَ الرَّجُلُ بِالْحَدِيثِ، فَتَتُرُكَهُ وَتَرْوِيَهُ عَنِ الَّذِي حَدَّثَكَ عَنْهُ».

روایت کن».

۱۴۹ / ۷ . على بن ابراهيم، از پدرش و از احمد بن محمد بن خالد، از نوفلى، از سكونى، از امام جعفر صادق على روايت كرده است كه آن حضرت فرمود كه: «امير المؤمنين الله فرمود: هر گاه حديثى را به كسى نقل كنيد، آن را نسبت دهيد به سوى كسى كه شما را حديث كرده. پس اگر آن حديث راست و درست باشد، نفع آن به شما عائد شود و اگر دروغ باشد، وبالش بر آن است كه دروغ گفته».

۱۵۰ / ۸ . على بن محمد بن عبدالله ، از احمد بن محمد ، از ابو أيّوب مدنى ، از ابن ابى عُمير ، از حسين احمسى ، از امام جعفر صادق الله روايت كرده است كه آن حضرت فرمودكه : «دل، اعتماد مى كند بر نوشتن ، يا نوشته ».

۱۰/۱۵۲ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد بن عیسی، از حسن بن علی بن فضال، از ابن بکیر، از عبید بن زراره روایت کرده است که گفت: امام جعفر صادق الله فرمود: «کتاب های خویش را نیکو محافظت نمایید. پس به درستی که زود باشد که شمابه سوی آنها محتاج شوید».

۱۵۳ / ۱۵۱ . چند نفر از اصحاب ما، روایت کردهاند از احمد بن محمد بن خالد برقی، از بعضی از اصحابش، از ابوسعید خیبری، از مفضّل بن عمر که گفت: امام جعفر صادق الله به من فرمود که: «بنویس و علم خود را در میان برادرانت منتشر ساز. پس اگر بسمیری، کتابهای خویش را به میراث بده به پسرانت؛ زیرا که بر مردم زمانی خواهد آمد که فتنه و قتل و گفتوگو در آن بسیار باشد و اهل حق و باطل، با هم ممزوج باشند و در آن زمان انس نگیرند، مگر به کتابهای خویش».

۱۲/۱۵۴ به همین اسناد، از محمد بن علی مروی است و آن را مرفوع ساخته که گفت: امام جعفر صادق علی فرمود که: «بپر هیزید از دروغی که مانع باشد میان راوی و قبول روایتش» (یا دروغی که در آن، دست به بالا زده شده باشد). به آن حضرت عرض شد که: مراد از این دروغ چیست؟ فرمود: «آن است که مردی تو را حدیث کند به حدیثی که از کسی روایت کرده

١٥٥ / ١٣ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ أَبِي نَصْرٍ، عَنْ جَمِيلِ بْنِ دَرَّاجٍ، قَالَ: قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ عِنْ: «أَعْرِبُوا حَدِيثَنَا؛ فَإِنَّا قَوْمُ فُصَحَاءُ».

١٥٤ / ١٢ . عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عُمْرَ بْنِ عَبْدِ اللهِ عَنْدِ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ هِشَامِ بْنِ سَالِمٍ وَحَمَّادِ بْنِ عُثْمَانَ وَغَيْرِهِ، قَالُوا: سَمِعْنَا أَبَا عَبْدِ اللهِ عَنْدِ اللهِ عَنْدِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَدِيثُ جَدِيثُ جَدِيثُ جَدِيثُ جَدِيثُ جَدِيثُ الْعَسْنِ جَدِيثُ أَبِي، وَحَدِيثُ أَبِي حَدِيثُ الْحَسَنِ حَدِيثُ أَبِي المُؤْمِنِينَ عَدِيثُ الْحَسَنِ، وَحَدِيثُ الْحَسَنِ حَدِيثُ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عَدِيثُ اللهِ عَنْ اللهِ عَلْ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَلْ اللهِ عَلْ اللهِ عَنْ

١٥٧ / ١٥٠ . عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنِكُمْ عَنَ أَجْمَدَ مُنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحَسَنِ بْنِ أَبِي خَالِدٍ شَيْنُولَة، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي جَعْفَرٍ الثَّانِي اللهِ : جُعِلْتُ فِدَاكَ، إِنَّ مَشَايِخَنَا رَوَوْا عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ الثَّانِي اللهِ : جُعِلْتُ فِدَاكَ، إِنَّ مَشَايِخَنَا رَوَوْا عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ وَأَبِي عَبْدِ اللهِ عَلَيْهِمَا السَّلَام وَكَانَتِ التَّقِيَّةُ شَدِيدَةً، فَكَتَمُوا كُتُبَهُمْ وَلَمْ تُرُو أَبِي جَعْفَرٍ وَأَبِي عَبْدِ اللهِ عَلَيْهِمَا السَّلَام وَكَانَتِ التَّقِيَّةُ شَدِيدَةً، فَكَتَمُوا كُتُبَهُمْ وَلَمْ تُرُو عَنْهُمْ، فَلَمَّا مَاتُوا، صَارَتِ الْكُتُبُ إِلَيْنَا، فَقَالَ: «حَدِّثُوا بِهَا؛ فَإِنَّهَا حَقٌ».

#### ١٨ \_ بَابُ التَّقْلِيدِ

١٥٨ / ١ . عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ يَحْيىٰ، عَنِ ابْنِ مُسْكَانَ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﷺ، قَالَ: قُلْتُ لَهُ: ﴿اتَّخَذُوا أَحْبَارَهُمْ است، پس تو او را واگذاری و آن را روایت کنی از آنکه محدث تو را حدیث کرده ۱ (مثلا زید تو را حدیث میکند به حدیثی که از عمرو شنیده و تو در وقت روایت، زید را ترک میکنی و از عمرو روایت مینمایی).

۱۵/۱۵۷ . چند نفر از اصحاب ما روایت کرده اند از احمد بن محمد، از محمد بن حسن بن ابی خالد شینوله که گفت: به خدمت امام محمد تقی الله عرض کردم که: فدای تو گردم، به درستی که مشایخ و استادان ما از امام محمد باقر و امام جعفر صادق الله روایت کرده اند و تقیه سخت و شدید بوده و ایشان به این علت کتاب های خود را پنهان کرده اند و لهذا آنها از ایشان روایت نشده، و چون مردند، آن کتاب ها به ما رسید. حضرت فرمود که: «مردم را به آنها حدیث کنید که آنها را راست و درست است».

#### ۱۸. باب در بیان تقلید

۱۵۸ / ۱ . چند نفر، از اصحاب ما روایت کرده اند از احمد بن محمد بن خالد، از عبدالله بن یحیی، از ابن مُسکان، از ابو بصیر، از امام جعفر صادقﷺ که گفت: بــه آن حـضرت عــرض

۱. و فصیح، آن است که در کلامش چیزی نباشد که بر آن عیب شود. (مترجم)

وَدُهْبَانَهُمْ أَرْبَاباً مِنْ دُونِ اللهِ ﴾ ؟ فَقَالَ: «أَمَا وَاللهِ، مَا دَعَوْهُمْ إِلَىٰ عِـبَادَةِ أَنْـفُسِهِمْ، وَلَـوْ دَعَوْهُمْ مَا أَجَابُوهُمْ، وَلٰكِنْ أَحَلُّوا لَهُمْ حَرَاماً، وَحَرَّمُوا عَلَيْهِمْ حَلَالاً، فَعَبَدُوهُمْ مِـنْ حَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ».

١٥٩ / ٢ . علي بن مُحَمَّدٍ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ مُحَمَّدٍ الْهَمَذَانِيِّ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عُبَيْدَة، قَالَ: قَالَ لِي أَبُو الْحَسَنِ ﴿ : «يَا مُحَمَّدُ، أَنْتُمْ أَشَدُ تَـقْلِيداً أَمِ الْمُرْجِئَةُ؟» قَالَ: قَلَمْ يَكُنْ عِنْدِي الْمُرْجِئَةُ؟» قَالَ: قُلْتُ يَكُنْ عِنْدِي الْمُرْجِئَةُ؟» قَالَ: قُلْتُ يَكُنْ عِنْدِي الْمُرْجِئَةُ وَقَلَتُ مِنَ الْمُرْجِئَةَ نَصَبَتْ رَجُلاً لَهُ الْحَسَنِ ﴿ اللَّهِ الْمُرْجِئَةَ نَصَبَتْ رَجُلاً لَهُ الْحَسَنِ ﴿ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ ا

١٤٠ (٣٠ مُحَمَّدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ، عَنِ الْفَضْلِ بْنِ شَاذَانَ، عَنْ حَمَّادِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ رَبْعِيِّ بْنِ عَبْدِ اللهِ عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ هِي قَوْلِ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿اتَّخَذُوا رَبْعِيٍّ بْنِ عَبْدِ اللهِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ هِي قَوْلِ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿اتَّخَذُوا رَبْعِيٍّ بْنِ عَبْدِ اللهِ عَنْ وَلِهِ اللهِ عَنْ وَجَلَّ: ﴿وَاللهِ عَبْدِ اللهِ هَوْلِ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿وَاللهِ مَا صَامُوا لَهُمْ وَلَا صَلَّوا لَهُمْ ، وَلٰكِنْ أَخْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَاءا مِنْ دُونِ اللهِ ﴿ فَقَالَ: ﴿وَاللهِ ، مَا صَامُوا لَهُمْ وَلَا صَلَّوا لَهُمْ ، وَلٰكِنْ أَخْبَارِهُمْ وَلَا صَلَّوا لَهُمْ ، وَلٰكِنْ أَخْبُوهُمْ عَلَالًا ، فَاتَبْتُوهُمْ ».

# ١٩ ـ بَابُ الْبِدَعِ وَالرَّأْيِ وَالْمَقَايِيسِ

١٤١/ ١. الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ الْأَشْعَرِيُّ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيًّ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيًّ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيًّ الْحَسَنِ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ ابْنِ فَـضَّالٍ جَمِيعاً، عَنْ الْوَشَّاءِ؛ وَعِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ ابْنِ فَـضَّالٍ جَمِيعاً، عَنْ

كردم كه: ﴿التُخَذُقُ أَخْبَارَهُمْ وَرُهْبَنِنَهُمْ أَرْبَابًا شِن دُونِ اَللَّهِ﴾ أ، يمعنى: «فرا گسرفتند جهودان و ترسايان (اما جهودان، علما و دانشمندان خويش را، و اما ترسايان، زاهدان خود راكه ديرانيان و صومعه داران ايشانند)، پروردگار و خدايان به جز خداوند عالميان..

حضرت فرمود که: «بدان و آگاه باش، به خدا سوگند که ایشان را به سوی بندگی و پرستیدن خود، نخواندند و اگر ایشان را میخواندند، ایشان را اجابت نمی نمودند، ولکن حرامی را از برای ایشان حلال گردانیدند و حلالی را از برای ایشان حرام کردند. پس ایشان را پرستیدند از آنجاکه نمی دانند».

روایت کرده است که گفت: امام موسی کاظم الله به من فرمود که: «ای محمد بن غبیده سخت ترید از روی تقلید و پیروی کردن یا مرجئه؟» (و مراد از ایشان، یا مطلق سنیان است، یا فرقه ای از ایشان که مقابل تو عیدیه اند. و ایشانند که می گویند که هیچ معصبتی، با ایمان ضرر نمی رساند؛ چنانچه بیاید). محمد گفت که: گفتم: ما تقلید کردیم و ایشان تقلید کردند. حضرت فرمود که: «تو را از این سؤال نکردم الله بس در نزد من جوابی بیشتر از جواب اول نبود. حضرت امام موسی به فرسود: «به درستی که مرجئه، مردی را نصب کردند که طاعتش و اجب نبود و او را تقلید کردند، و شما مردی را نصب کردند که طاعتش و اجب نبود و او را تقلید کردند، و شما مردی را نصب کردند که طاعتش و اجب نبود و او را تقلید کردند، و شما مردی را نصب کردند که طاعتش و اجب نبود و او را تقلید کردند، و شما مردی را نصب کردید و طاعتش را و اجب دانستید. بعد

۱۶۰ / ۳ محمد بن اسماعیل، از فضل بن شاذان، از حمّاد بن عیسی، از رِبعی بن عبدالله، از ابو بصیر، از امام جعفر صادق ﷺ در فرمودهٔ خدای عزّوجلَ: ﴿ اَتَّخَذُوۤ اَ أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَنَهُمْ أَرْبَابًا مَن مُونِ اللهِ ﴾ روایت کرده است که آن حضرت فرمود: ابه خدا سوگند که روزه نگرفتند و نماز نکردند از برای ایشان، ولکن حرامی را از برای ایشان حلال کردند و حلالی را از برای ایشان حرام کردند، پس ایشان را پیروی نمودند».

#### ۱۹. باب در بیان حرمت بدعتها و رأی و قیاسها

۱۶۱ / ۱ . حسین بن محمد اشعری، از مُعلّی بن محمد، از حسن بن علی وشّاء؛ و چند نفر از اصحاب ما، روایت کردهاند از احمد بن محمد، از ابـن فـضّال، هـمگی از

١٤٢/ ٢. الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ جُمْهُورٍ الْعَمَّيِّ يَرْفَعُهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «إِذَا ظَهَرَتِ الْبِدَعُ فِي أُمَّتِي، فَلْيُظْهِرِ الْعَالِمُ عِلْمَهُ، فَمَنْ لَمْ يَفْعَلْ، فَعَلَيْهِ لَعْنَهُ اللهِ».

٣/ ١٤٣ . وَبِهٰذَا الْإِسْنَادِ، عَنْ سُحَمَّدِ يُنِ يَحْمُهُونٍ كُوْفَعَهُ، قَالَ: «مَنْ أَسَىٰ ذَا بِـدْعَةٍ فَعَظَّمَهُ، فَإِنَّمَا يَسْعَىٰ فِي هَدْمِ الْإِسْلَامِ».

٢/١۶۴ . وَبِهٰذَا الْإِسْنَادِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ جُمْهُورٍ رَفَعَهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «أَبَى اللهُ لِصَاحِبِ الْبِدْعَةِ بِالتَّوْبَةِ» قِيلَ: يَا رَسُولَ اللهِ، وَكَيْفَ ذَلِكَ؟ قَالَ: «إِنَّهُ قَدْ أُشْرِبَ قَلْبُهُ حُبَّهَا». عاصم بن محمد، از محمد بن مسلم، از امام محمد باقر الله کسه آن حضرت فرمود که: المیر المؤمنین الله از برای مردم خطبه خواند و پس فرمود که: ای گروه مردمان، جز این نیست که منشأ و قوع فتنه ها و ضلالت ها (که موجب امتحان خلائق است)، خواهش های نفس است که پیروی آنها می شود، و احکامی چند که از سر نو پیدا می گردد که در آنها باکتاب خدا مخالفت می شود، و در آن مردانی چند، مردانی را دوست خود می گردانند و یکدیگر را اعانت و یاری می نمایند.

پساگر باطل، خالص و ساده می بود (که چیزی از حق در آن نبود)، بر هیچ صاحب عقل و فطانت پوشیده نبود، و اگر حق خالص می بود (که چیزی از باطل با آن نبود)، اختلافی به هم نمی رسید. ولیکن از آن، مشتی و از آن، مشتی فراگرفته می شود، پس با هم آمیخته می شوند و با هم می آیند و در این هنگام، شیطان بر دوستان خویش مستولی می شود و بر ایشان دست می یابد و نجات می یابند آنان که پیشی گرفته از برای ایشان از جانب خدا سابقهٔ نیکوتر که سعادت دنیا و آخرت است».

۱۶۲ / ۲. حسین بن محمد، از مُعلَی بُن محمد روایت کرده است، از محمد بن جمهور عَمَی، و آن را مرفوع می سازد که گفت: دسول خدای فرمود که: «هر گاه بدعتها در میان امت من ظاهر گردد، باید که عالم علم خود را ظاهر کند (و بیان کند که آن بدعت است). پس هر که آن را اظهار نکند، لعنت خدا بر او باد».

۳/۱۶۳ و به همین اسناد، از محمد بن جمهور روایت است و آن را مرفوع ساخته که آن جناب که فرمود: «هر که بیاید به نزد صاحب بدعتی و او را تعظیم نماید و بزرگ دارد، جز این نیست که در خرابی دین اسلام کوشش می نماید».

۱۶۴ / ۲۰ و به همین اسناد، از محمد بن جمهور روایت است و آن را مرفوع ساخته که گفت: رسول خدای فرمود که: «خدا آبا فرمود» از برای صاحب بدعت که توبه کند، یا توبه او اقبول فرماید». به آن حضرت عرض شد که: یا رسول الله، چرا صاحب بدعت توبه نمی کند، یا چگونه می شود که توبه او مقبول نباشد؟ فرمود: «زیراکه دلش، دوستی آن بدعت، نوشانیده شده» (و آن بر وجهی در دل او در آمده که در آن رسوخ به هم رسانیده و جاگرفته که از آن بیرون نمی رود. از کلام آن جناب چنین ظاهر می شود که معنی اول، که صاحب بدعت توفیق توبه نمی یابد، مراد باشد، اگر چه، در معنی دوم نیز احتمال دارد).

١٤٥ / ٥٠ مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ مَحْمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ مَحْمُوبٍ، عَنْ مُعَاوِيَةَ بْنِ وَهْبٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ عَنْ يَقُولُ: «قَالَ رَسُولُ اللهِ عَنْهُ؛ إِنَّ عِنْدَ كُلِّ بِدْعَةٍ \_ تَكُونُ مِنْ بَعْدِي يُكَادُ بِهَا الْإِيمَانُ \_ وَلِيّاً مِنْ أَهْلِ بَيْتِي، مُوكَّلاً بِدِ، إِنَّ عِنْدَ كُلِّ بِدْ عَةٍ \_ تَكُونُ مِنْ بَعْدِي يُكَادُ بِهَا الْإِيمَانُ \_ وَلِيّاً مِنْ أَهْلِ بَيْتِي، مُوكَّلاً بِدِ، يَذُبُّ عَنْدُ كُلُّ بِدْ عَهْ \_ تَكُونُ مِنْ اللهِ، وَيُعْلِنُ الْحَقِّ، وَيُنَوِّرُهُ، وَيَرُدُّ كَيْدَ الْكَائِدِينَ، يُعَبِّرُ عَنِ يَذُبُ عَنْ اللهِ، وَيُعْلِنُ الْحَقِّ، وَيُنَوِّرُهُ، وَيَرُدُّ كَيْدَ الْكَائِدِينَ، يُعَبِّرُ عَنِ اللهِ عَنْ اللهِ، وَيُعْلِنُ الْحَقِّ، وَيُنَوِّرُهُ، وَيَرُدُّ كَيْدَ الْكَائِدِينَ، يُعَبِّرُ عَنِ اللهِ مَنَ اللهِ، وَيُعْلِنُ الْحَقِّ، وَيُنَوِّرُهُ، وَيَرُدُّ كَيْدَ الْكَائِدِينَ، يُعَبِّرُ عَنِ اللهِ عَنْ اللهِ مَن اللهِ مَن اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ مَن اللهِ عَلَى اللهِ عَنْ اللهِ عَلَى اللهِ عَنْ اللهِ عَلَى اللهِ مَن اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ مَا أَولِي الْأَبْصَارِ، وَتَوَكَّلُوا عَلَى اللهِ مِنْ اللهِ مَا أُولِي الْأَبْصَارِ، وَتَوَكَّلُوا عَلَى اللهِ مَنْ اللهِ مُنْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ مِنْ اللهِ الْمَالِي الْأَبْصَارِ، وَتَوَكَّلُوا عَلَى اللهِ مِنْ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ الْحَقْلَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللْكَافِدِينَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

189/ 5. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِهِ؛ وَعَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ هَارُونَ بْنِ مُسْلِمٍ، عَنْ مَسْعَدَةَ بْنِ صَدَقَةَ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﴿ وَعَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ مُسْلِمٍ، عَنْ مَسْعَدَةَ بْنِ صَدَقَةَ ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﴿ وَعَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ أَبِيهِ، عَنِ اللهِ عَنْ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ أَنَّهُ قَالَ: «إِنَّ مِنْ أَبْغَضِ الْخَلْقِ إِلَى اللهِ \_ عَزَّ ابْنِ مَحْبُوبٍ رَفَعَهُ، عَنْ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ أَنَّهُ قَالَ: «إِنَّ مِنْ أَبْغَضِ الْخَلْقِ إِلَى اللهِ \_ عَزَّ وَجَلَّ \_ لَرَجُلَيْنِ:

رَجُلُ وَكَلَهُ اللهُ إِلَىٰ نَفْسِهِ، فَلَهُوْ جَائِرٌ عَنْ قَصْدِ السَّبِيلِ. مَشْغُوفٌ بِكَلَامِ بِدْعَةٍ. قَدْ لَهِجَ بِالصَّوْمِ وَالصَّلَاةِ، فَهُوَ فِتْنَةٌ لِمَنِ افْتَتَنَ بِهِ، ضَالٌّ عَنْ هَدْيِ مَنْ كَانَ قَبْلَهُ، مُضِلُّ لِمَنِ افْتَتَنَ بِهِ، ضَالٌّ عَنْ هَدْيِ مَنْ كَانَ قَبْلَهُ، مُضِلُّ لِمَنِ افْتَدَىٰ بِهِ فِي حَيَاتِهِ وَبَعْدَ مَوْتِهِ، حَمَّالُ خَطَايَا غَيْرِهِ، رَهْنٌ بِخَطِيئَتِهِ.

این و هب، روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که می فرمود: ارسول بن و هب، روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که می فرمود: ارسول خدا الله فرمود: به درستی که در نزد هر بدعتی که بعد از من می باشد و اراده می شود که به آن، با ایمان مکر و حیله شود، یاوری است از اهل بیت من، که گماشته است بر ایمان و از این دفع می نماید آنچه را که بد باشد و به الهام و افهام خدا، سخن می گوید و حق را آشکار می کند و آن را روشن می سازد و مکر و حیلهٔ مکاران را رد می کند و از جانب ضعیفان بیان می کند. پس پند گیرید ای صاحبان دیده ها، و بر خدا توکل کنید».

هارون بن مسلم، از مسعدة بن صدقه، از اصحاب خویش و علی بن ابراهیم، از پدرش، از هارون بن مسلم، از مسعدة بن صدقه، از امام جعفر صادق ﷺ روایت کرده اند و علی بسن ابراهیم، از پدرش روایت کرده از ابن محبوب که آن را مرفوع ساخته از امیر المؤمنین ﷺ که ان حضرت فرمود: «از جمله دشمن ترین خلق به سوی خدای عزّوجلّ دو مردند: یکی مردی که خدا او را به خود و اگذاشته (و امور او را به اصلاح نمی آورد)، و آن مرد، از راه راست میل کرده (و سرگردان است) و سخنی که بلعت باشد، پرده دلش را شکافته و به درون آن، جا گرفته (یا به و اسطهٔ دوستی آن، دل سوخته و شیفته و بیمار شده است. و این، کنایه است از گرفته (یا به و اسطهٔ دوستی آن دل سوخته و شیفته و بیمار شده است. و این، کنایه است از مرای آن که به و اسطهٔ او در فتنه افتاده و گمراه است از طریقهٔ هدایت آن که پیش از او بوده، و گمراه کنندهٔ کسی است که به او اقتدا کند، و در این بدعت، او را پیروی نماید؛ خواه در وقت زندگی او باشد و خواه بعد از مرگ او. و گناهان غیر خود که او را در این بدعت ترده اند، بر خواهد داشت. و خود، به گناه خود در گرو است که نمی تواند خود را باز رهاند.

و دیگر مردی است که جهل را از مواضع مختلف فراهم آورده است در میان مردمان جاهل و اهتمام دارد به تاریکی های فتنه و آنها که در صورت به آدمیان شباهت دارند، و در حقیقت انسان نیستند، او را عالم می نامند و در این شغل، روزی درنگ نکرده که سالم باشد، و در هر روز، هر کسی را پیشی می گیرد به سوی جهالات و بسیار تحصیل می کند آنچه را که هر چه کم باشد، از آن، بهتر است از آنچه بسیار باشد تا چون سیراب شود از آب گندیدهٔ بد بو (یعنی جهالات را جمع کند آن قدر که به اعتقاد خود آن را کافی داند و شکمش چنان پر شود

وَرَجُلُ قَمَشَ جَهْلاً فِي جُهَّالِ النَّاسِ، عَانٍ بِأَغْبَاشِ الْفِتْنَةِ. قَدْ سَمَّاهُ أَشْبَاهُ النَّاسِ عَالِماً، وَلَمْ يَغْنَ فِيهِ يَوْماً سَالِماً، بَكَّرَ فَاسْتَكْثَرَ، مَا قَلَّ مِنْهُ خَيْرٌ مِمَّا كَثُرَ، حَـتَّىٰ إِذَا ارْتَوىٰ مِنْ آجِنِ وَاكْتَنَزَ مِنْ غَيْرٍ طَائِلٍ، جَلَسَ بَيْنَ النَّاسِ قَاضِياً ضَامِناً لِتَخْلِيص مَا الْتَبَسَ عَلَىٰ غَيْرِهِ. وَإِنْ خَالَفَ قَاضِياً سَبَقَهُ، لَمْ يَأْمَنْ أَنْ يَنْقُضَ حُكْمَهُ مَنْ يَأْتِي بَعْدَهُ. كَفِعْلِهِ بِمَنْ كَانَ قَبْلَهُ، وَإِنْ نَزَلَتْ بِهِ إِحْدَى الْمُبْهَمَاتِ الْمُعْضِلَاتِ، هَيَّأَ لَهَا حَشُواً مِنْ رَأْيِهِ ثُمَّ قَطَعَ بِهِ، فَهُوَ مِنْ لَبْسِ الشُّبُهَاتِ فِي مِثْلِ غَزْلِ الْعَنْكَبُوتِ، لَا يَدْرِي أَصَابَ أَمْ أَخْطَأَ. لَا يَحْسَبُ الْعِلْمَ فِي شَيْءٍ مِمَّا أَنْكَرَ، وَلَا يَرِىٰ أَنَّ وَرَاءَ مَا بَلَغَ فِيهِ مَـذْهَباً،إِنْ قَاسَ شَيْمًا بِشَيْءٍ، لَمْ يُكَذِّبْ نَظَرَهُ، وَإِنْ أَظْلَمْ عَلَيْهِ أَمْرٌ، اكْتَتَمَ بِهِ؛ لِمَا يَعْلَمُ مِنْ جَهْلِ نَفْسِهِ؛ لِكَيْ لَا يُقَالَ لَهُ: لَا يَعْلَمُ، ثُمَّ جَسُرُ فَقَضَىٰ، فَهُوَ مِفْتَاحُ عَشَوَاتٍ، رَكَّابُ شُبُهَاتٍ، خَبَّاطُ جَهَالَاتٍ، لَا يَعْتَذِرُ مِمَّا لَا يَعْلَمُ؛ فَيَسْلُمَ، وَلَا يَعَضُّ فِي الْعِلْمِ بِضِرْسٍ قَـاطِع؛ فَيَغْنَمَ، يَذْرِي الرِّوَايَاتِ ذَرْوَ الرِّيحِ الْهَشِيمَ، تَبْكِي مِنْهُ الْمَوَارِيثُ، وَتَصْرُخُمِنْهُ الدِّمَاءُ، يُسْتَحَلُّ بِقَضَائِهِ الْفَرْجُ الْحَرَامُ، وَيُحَرَّمُ بِـقَضَائِهِ الْـفَرْجُ الْـحَلَالُ، لَا مَـلِيءٌ بِـإضدَارِ که بر آید از آنچه نفع و فایده نداشته باشد). در میان مردمان بنشیند و قاضی باشد (که در میان ایشان حکم کند) و در موضع اشتباه آنچه بر غیر او مشتبه است، خلاصهٔ آن رابگیرد (و چیزی بگوید که مورد بحث نگردد) و اگر با قاضیی که بر او پیشی گرفته، مخالفت ورزد، ایمن نباشد از آن که کسی که بعد از آن می آید حکم او را زند، چنان که او با کسی پیش از او بوده، چنین نموده، و اگر یکی از مسایل مشکله (که فهمیدن آن دشوار باشد) بر او فرود آید، رأی در میان افتاده بی مصرف خویش را از برای آن آماده باشد، و در هم بافد، بعد از آن، به آن قطع کند و جزم به هم رساند.

پس چنین کسی، از شک و آشفتگی و آمیزش شبههها، در مثل تار عنکبوت است (که به اندی چیزی نیست و نابود میشود)، نمیداند درست گفته یا خطاکرده است. و علم را در غیرآنچه میداند نمیپندارد (و یا آن را علم نمیشمارد و اعتقاد نمیکند که از پس آنچه در آن رسیده راهی باشد)، و چنان می داند که به اعلا درجهٔ علم رسیده، و اگر چیزی را به چیزی قیاس کند، نظر و فکر خویش را تکذیب نکند و آن را باور دارد. و اگر امر بر او مشکل باشد، آن را بپوشاند و پنهان کند به جهت جهل خودکه خود ملی داند و می داند که نمی داند تا آنکه در بارهٔ او نگویند که نمی داند. بعد از آن جرات می نماید و حکم میکند در میان مردمان. پس او کلید پوشیده ها و تاریکی ها و مشکلات آست (که بسیار مشکلات به واسطهٔ او به ظهور رسد) و بر شبههها بسیار سوار شود (به آنکه آنها را مرتکب گردد)، و خود را در جهالتها افکند و هیچ پروانکند و دست و پاببازالاند، او عذر نخواهد از آنچه نمی داند تا سالم باشد، و دندان نزند به دندان برنده تا غنیمت یابد (و این، مثل است از برای آنکه علم را درست ندانسته و آن را محکم نساخته است). روایتها را پراکنده میکند؛ چون پراکندن کردن بادگیاه خشک را (که آن از زمین بر میکند و به هر سو میبرد. یا روایتها را به هم میبافد؛ چنان که بادگیاه را به هم میپیچد. و اول اظهر است). و میراثها از تقسیم او میگریند، و خونها از دست او فریاد و فغان میکنند، و فرج حرام را به حکم خویش حلال میگرداند، و فرج حـلال را بــه حکــم خویش حرام میکند. نه مردی است استوار که تواند آنچه که بر او وارد می شود، باز گرداند (به این که آنچه از او میپرسند جواب گوید). نه سزاوار چیزی که به سبب آن، پیش دستی نموده،

باز کند و بگشاید.

مَا عَلَيْهِ وَرَدَ، وَلَا هُوَ أَهْلٌ لِمَا مِنْهُ فَرَطَ مِنِ ادَّعَائِهِ عِلْمَ الْحَقِّ» .

١٤٧ / ٧. الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ الْوَشَّاءِ، عَنْ أَبَانِ بْنِ عُنْمَانَ، عَنْ أَبِي شَيْبَةَ الْخُرَاسَانِيِّ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «إِنَّ أَضْحَابَ الْمَقَايِيسِ طَلَبُوا الْعِلْمَ بِالْمَقَايِيسِ، فَلَمْ تَزِدْهُمُ الْمَقَايِيشِ مِنَ الْحَقِّ إِلَّا بُعْداً، وَإِنَّ دِينَ اللهِ لَا يُصَابُ بِالْمَقَايِيسِ».

١٤٨ / ٨. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ؛ وَمُحَمَّدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ، عَنِ الْفَصْلِ بْنِ شَاذَانَ رَفَعَهُ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ وَأَبِي عَبْدِ اللهِ عِلِيهِ، قَالَا: «كُلُّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةٌ، وَكُلُّ ضَلَالَةٍ سَبِيلُهَا إِلَى النَّارِ».

١٤٩ / ٩٠ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ حَكِيمٍ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي الْحَسَنِ مُوسَىٰ اللهُ بِحُمِلْتُ فَدَاكَ، فُقَّهْنَا فِي الدِّينِ، وَأَغْنَانَا اللهُ بِحُمْ عَنِ النَّاسِ، حَتَّىٰ أَنَّ الْجَمَاعَةَ مِنَّا لَتَكُولُ فِي الْمَجْلِسِ مَا يَشْأَلُ رَجُلُّ صَاحِبَهُ تَمحْضُرُهُ النَّاسِ، حَتَّىٰ أَنَّ الْجَمَاعَةَ مِنَّا لَتَكُولُ فِي الْمَجْلِسِ مَا يَشْأَلُ رَجُلُّ صَاحِبَهُ تَمحْضُرُهُ اللهَ السَّيْءُ لَمْ يَأْتِنَا فِيهِ الْمَسْأَلَةُ وَيَحْضُرُهُ جَوَابُهَا فِيمَا مَنَّ اللهُ عَلَيْنَا بِكُمْ، فَرُبَّمَا وَرَدَ عَلَيْنَا الشَّيْءُ لَمْ يَأْتِنَا فِيهِ عَنْكُمْ، فَرُبَّمَا وَرَدَ عَلَيْنَا الشَّيْءُ لَمْ يَأْتِنَا فِيهِ عَنْكُمْ، فَلَا عَنْ آبَائِكَ شَيْءٌ، فَنَظُرْنَا إِلَى أَحْسَنِ مَا يَحْضُرُنَا، وَأَوْفَقِ الْأَشْيَاءِ لِمَا جَاءَنَا عَنْكُمْ، فَنَأَخُذُ بِهِ؟

فَقَالَ: «هَيْهَاتَ هَيْهَاتَ، فِي ذُلِكَ وَاللهِ هَلَكَ مَنْ هَلَكَ يَا ابْنَ حَكِيمٍ». قَالَ: ثُمَّ قَالَ: «لَعَنَ اللهُ أَبَا حَنِيفَةَ؛ كَانَ يَقُولُ: قَالَ عَلِيٍّ وَقُلْتُ». قَالَ مُحَمَّدُ بْنُ حَكِيمٍ لِهِشَامِ بْـنِ الْحَكَم: وَاللهِ، مَا أَرَدْتُ إِلَّا أَنْ يُرَخِّصَ لِي فِي الْقِيَاسِ.

١٠/ /١٠ . مُحَمَّدُ بْنُ أَبِي عَبْدِ اللهِ رَفَعَهُ، عَنْ يُونُسَ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمْنِ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي الْحَسَنِ الْأَوَّلِ عِلْمَ: بِمَا أُوَحِّدُ اللهَ عَزَّ وَجَلَّ؟ فَقَالَ: «يَا يُونُسُ، لَا تَكُونَنَّ مُبْتَدِعاً، مَنْ نَظَرَ بِرَأْبِهِ هَلَكَ، وَمَنْ تَرَكَ أَهْلَ بَيْتِ نَبِيِّهِ عَلِيًّ ضَلَّ، وَمَنْ تَرَكَ كِتَابَ اللهِ وَقَـوْلَ نَـبِيِّهِ كَفَرَ».

١٧١ / ١١ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيِيْ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْوَشَّاءِ، عَنْ مُثَنِّى الْحَنَّاطِ،

یا به واسطهٔ آن مردم او را مدح کردهاند از آنچه ادعا نموده که علم حق را نمی داند».

۷/۱۶۷ محمد، از مُعلَى بن محمد، از حسن بن على وشّاء، از ابان بن عثمان، از ابو شيبة خراسانى، روايت كرده است كه گفت: شنيدم از امام جعفر صادق الله كه مى فرمود: «به درستى كه صاحبان قياسها، علم را به قياسها طلب كردند. پس آن قياسها ايشان را نيفزود، مگر دورى از حق. به درستى كه به قياسها، به دين خدا نمى توان رسيد».

۱۶۸ / ۸. علی بن ابراهیم، از پدرش، و محمد بن اسماعیل، از فضل بن شاذان و آن را مرفوع ساخته، از امام محمد باقر و امام جعفر صادق این که فرمودند: «هر بدعتی ضلالت و گمراهی، و هر ضلالتی راهش به سوی آتش جهنم است».

است که گفت: به خدمت ابوالحسن حضرت امام موسی الله عرض کردم که: فدای تو گردم، است که گفت: به خدمت ابوالحسن حضرت امام موسی الله عرض کردم که: فدای تو گردم، در دین فقیه و دانا شدیم و خدا ما را به واسطهٔ شما از مردمان بی نیاز گردانید، تا آن که گروهی از ما در مجلسی می باشند و آنچه مردم از صاحب خویش می پرسند از مسأله و جواب آن، در نزد او حاضر است، ولیکن در هر چیزی وارد می شود که در باب آن از تو و پدران تو چیزی به ما نرسیده، پس نظر می کنیم به سوی نیکوتو از آنچه در نزد ما حاضر باشد، و موافقش به آنچه از جانب شما به ما رسیده، بیشتر باشد، آن را می گیریم و به آن عمل می نماییم. حضرت فرمود که: «دور است، دور، آنچه می کنید از قیاس کردن. ای پسر حکیم، به خدا سوگند، در این باب هلاک شد هر که هلاک شده. حضرت بعد از آن فرمود که: «خدا ابو حنیفه [را] لعنت کند که می گفت و من گفتم».

محمد بن حکیم راوی به هشام گفت: به خدا سوگند، اراده نداشتم مگر آنکه آن حضرت مرا رخصت دهد در قیاس کردن.

۱۷۰ / ۱۰ محمد بن ابی عبدالله روایت کرده و آن را مرفوع ساخته از یونس بن عبدالرحمان که گفت: به خدمت امام موسی کاظم الله عرض کردم که: [به چه] خدا را به یگانگی بپرستم؟ فرمود که: «ای یونس، البته صاحب بدعت مباش، که هر که برای خود در دین نظر کند، هلاک گردد، و هر که اهل بیت پیغمبر خود را واگذارد، گمراه می شود. و هر که کتاب خدا و فرمودهٔ پیغمبر او را ترک کند، کافر شود».

١٧١ / ١١ . محمد بن يحيى، از احمد بن محمد از وشاء، از مثنى حتّاط، از ابوبصير روايت

عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللهِﷺ: تَرِدُ عَلَيْنَا أَشْيَاءُ لَيْسَ نَعْرِفُهَا فِي كِنَابِ اللهِ. وَلَا سُنَّةٍ فَنَنْظُرُ فِيهَا؟

فَقَالَ: «لَا، أَمَا إِنَّكَ إِنْ أَصَبْتَ، لَمْ تُؤْجَرْ؛ وَإِنْ أَخْطَأْتَ، كَذَبْتَ عَلَى اللهِ عَزَّ وَجَلَّ». 17/107 عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحَكَمِ، عَنْ عُمَرَ بْنِ أَبَانٍ الْكَلْبِيِّ، عَنْ عَبْدِ الرَّحِيمِ الْقَصِيرِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﷺ، قَالَ: «قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: كُلُّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةٌ، وَكُلُّ ضَلَالَةٍ فِي النَّارِ».

١٧٣ / ١٧٣ . عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ بْنِ عُبَيْدٍ، عَنْ يُونُسَ بْنِ عَبْدِ اللهُ الرَّحْمٰنِ، عَنْ سَمَاعَةَ بْنِ مِهْرَانَ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ مُوسَىٰ ﴿ قَالَ: قُلْتُ: أَصْلَحَكَ اللهُ الرَّحْمٰنِ، قَالَ: قُلْتُ: أَصْلَحَكَ اللهُ إِنَّا نَجْتَمِعُ فَنَتَذَاكُرُ مَا عِنْدَنَا، فَلَا يَرِدُ عَلَيْنَا شَيْءٌ إِلَّا وَعِنْدَنَا فِيهِ شَيْءٌ مُسَطَّرٌ، وَذَلِكَ مِثَا أَنْعَمَ اللهُ بِهِ عَلَيْنَا بِكُمْ، ثُمَّ يَوْدُ عَلَيْنَا الشَّيْءُ الصَّغِيرُ لَيْسَ عِنْدَنَا فِيهِ شَيْءٌ، فَيَنْظُرُ مِثَا أَنْعَمَ اللهُ بِهِ عَلَيْنَا بِكُمْ، ثُمَّ يَوْدُ عَلَيْنَا الشَّيْءُ الصَّغِيرُ لَيْسَ عِنْدَنَا فِيهِ شَيْءٌ، فَيَنْظُرُ مِثْمَا إِلَىٰ بَعْضِ وَعِنْدَنَا مَا يُشْبِهُهُ مَ فَنَقِيشَ عَلَى أَحْسَنِهِ؟

فَقَالَ: «وَمَا لَكُمْ وَلِلْقِيَاسِ؟ إِنَّمَا هَلَكَ مَنْ هَلَكَ مِنْ قَبْلِكُمْ بِالْقِيَاسِ».

ثُمَّ قَالَ: «إِذَا جَاءَكُمْ مَا تَعْلَمُونَ، فَقُولُوا بِدِ، وَإِنْ جَاءَكُمْ مَا لَا تَعْلَمُونَ، فَهَا» وَأَهْوَىٰ بِيَدِهِ إِلَىٰ فِيدٍ، ثُمَّ قَالَ: «لَعَنَ اللهُ أَبَا حَنِيفَةَ؛ كَانَ يَقُولُ: قَالَ عَلِيٍّ وَقُلْتُ أَنَـا، وَقَــالَتِ الصَّحَابَةُ وَقُلْتُ» ثُمَّ قَالَ: «أَكُنْتَ تَجْلِسُ إِلَيْهِ؟» فَقُلْتُ: لَا، وَلٰكِنْ هٰذَا كَلَامُهُ.

فَقُلْتُ: أَصْلَحَكَ اللهُ، أَتَىٰ رَسُولُ اللهِﷺ النَّاسَ بِمَا يَكْتَفُونَ بِهِ فِي عَـهْدِهِ؟ فـقَالَ: «نَعَمْ، وَمَا يَحْتَاجُونَ إِلَيْهِ إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيَامَةِ». کرده است که گفت: به خدمت امام جعفر صادق الله عرض کردم که: چیزی بر ما وارد می شود که حکم آنها را در قرآن و حدیث نمی بینیم و نمی شناسیم. پس در آنها نظر می کنیم (یعنی به قیاس). حضرت فرمود که: «چنین مکن؛ زیراکه اگر به صواب برسی، و درست بگویی، مزدی نیابی و اگر خطاکنی، بر خدای عزّ و جلّ در وغ گفته باشی ه (احتمال دارد که مراد ابو بصیر از نظر، نظر در کتاب و خبر و استنباط باشد، و بی مزدی، به جهت تقصیر یا کوتاهی در تتبع باشد. و اول اظهر است).

۱۷۲ / ۱۲ . چند نفر از اصحاب ما روایت کردهاند از احمد بن محمد بن عیسی، از علی بن حکم، از عمر بن ابان کلبی، از عبدالرحیم قصیر، از امام جعفر صادق الله آن حضرت فرمود که: «رسول خدا لله فرمود که: «رسول خدا شه است».

سماعه بن مهران، از ابوالحسن حضرت امام موسی الله روایت کرده است که گفت: گفتم که:

خدا تو را به اصلاح آورد. به درستی که ما جمع می شویم و آنچه راکه در نزد ما است، با

یکدیگر یاد می نماییم. پس چیزی بر ما وارد نمی شود، مگر آن که در نزد ما در باب آن چیزی

هست که نوشته شده است، و این از جملهٔ آنها است که خدایر ما به آن، انعام فرموده به واسطهٔ

شما. بعد از آن مسأله جزیی بر ما وارد می شود که در باب آن، چیزی در نزد ما نیست. پس

بعضی از ما در بعضی می نگرد و در نزد ما چیزی هست که به آن، شباهت دارد. آیا جایز است

که بر نیکو تر آن قیاس کنیم؟ حضرت فرمود که: «شما را به قیاس چه کار؟ جز این نیست که هلاک شد هر که پیش از شما هلاک شد به واسطهٔ قیاس».

بعد از آن فرمود که: «هرگاه بیاید شما را آنچه می دانید، آن را بگویید و اگر وارد شود بر شما آنچه راکه نمی دانید، پس بگیرید». و دست خویش را بر داشت به سوی دهان مبارکش (یعنی آن را از دهان ما بگیرید و از ما بشنوید، یا ساکت باشید). بعد از آن فرمود که: به اندازه یک سطر افتادگی دارد. اگر در نسخه نیست با اورد کروشه اضافه شود. «خدا لعنت کند ابو حنیفه راکه می گفت: علی چنین گفته و من چنین می گویم. صاحبه چنین گفته اند و من هم چنین می گویم، صاحبه پنین گفته اند و من هم چنین می گویم، آن گاه می فرمود: «آیا با او می نشینی؟» عرض کردم که: نه، ولیکن این سخن اوست. بعد از آن عرض کردم که: خدا تو را به اصلاح آورد، آیا رسول خدا گال از برای مردم آورد آنچه راکه به آن اکتفا کنند در زمان؟ آن حضرت فرمود: «بلی، نیز آورد آنچه راکه

فَقُلْتُ: فَضَاعَ مِنْ ذَٰلِكَ شَيْءٌ؟ فَقَالَ: «لَا، هُوَ عِنْدَ أَهْلِهِ».

١٧٢ / ١٧٢ . عَنْهُ، عَنْ مُحَمَّدٍ، عَنْ يُونُسَ، عَنْ أَبَانٍ، عَنْ أَبِي شَيْبَةَ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَلْمُ ابْنِ شُبْرُمَةَ عِنْدَ الْجَامِعَةِ \_ إِمْلَاءِ رَسُولِ اللهِ عَلَمُ وَخَطُّ عَبْدِ اللهِ عَلْمُ الْحَلَالِ وَالْحَرَامِ، إِنَّ أَصْحَابَ عَلِيًّ اللهِ بِيَدِهِ \_ إِنَّ الْجَامِعَةَ لَمْ تَدَعْ لِأَحَدٍ كَلَاماً، فِيهَا عِلْمُ الْحَلَالِ وَالْحَرَامِ، إِنَّ أَصْحَابَ عَلِيًّ اللهِ بِيَدِهِ \_ إِنَّ الْجَامِعَةَ لَمْ تَدَعْ لِأَحَدٍ كَلَاماً، فِيهَا عِلْمُ الْحَلَالِ وَالْحَرَامِ، إِنَّ أَصْحَابَ اللهِ بِيَدِهِ \_ إِنَّ الْجَامِعَةَ لَمْ تَدَعْ لِأَحَدٍ كَلَاماً، فِيهَا عِلْمُ الْحَلَالِ وَالْحَرَامِ، إِنَّ أَصْحَابَ اللهِ بِيَدِهِ \_ إِنَّ اللهِ يَنْ اللهِ لَا يُصَابُ الْقِيَاسِ، فَلَمْ يَزْدَادُوا مِنَ الْحَقِّ إِلَّا بُعْداً؛ إِنَّ دِينَ اللهِ لَا يُصَابُ إِلْقِيَاسِ،

١٧٥ / ١٥ . مُحَمَّدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ، عَنِ الْفَضْلِ بْنِ شَاذَانَ، عَنْ صَفْوَانَ بْنِ يَخْيَىٰ، عَنْ عَبْدِ اللهِ عِبْدِ اللهِ عِبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَلْمَ اللهِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَدْدُ اللهِ عَلَى اللهِ عَنْ أَنْهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلْمَ عَلَى اللهِ عَبْدِي اللهِ عَبْدِ اللهِ عَلْمَ عَلَيْهِ عَبْدِ اللهِ عَلَى الللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الللهِ عَلَى الللهِ عَلَى الللهِ عَلَى اللللهِ عَلَى اللللهِ عَلَى الللهِ عَلَى الللهِ عَلَى اللهِ عَلَى ال

١٧٤ / ١٤ . عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا. عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عُثْمَانَ بْنِ عِيسىٰ، قَالَ: سَأَلَتُ أَبَا الْحَسَنِ مُوسىٰ عِنْ عَنِ الْقِيَاسِ، فَقَالَ: «مَا لَكُمْ وَالْقِيَاسَ؟ إِنَّ اللهَ لا يُشْأَلُ كَيْفَ أَجَلً وَالْقِيَاسَ؟ إِنَّ اللهَ لا يُشْأَلُ كَيْفَ أَجَلً وَكَيْفَ حَرَّمَ».
 كَيْفَ أَحَلَّ وَكَيْفَ حَرَّمَ».

١٧٧ / ١٧ . عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عِنْ هَارُونَ بْنِ مُسْلِمٍ، عَنْ مَسْعَدَةَ بْنِ صَدَقَةَ، قَالَ: حَدَّثَنِي جَعْفَرٌ، عَنْ أَبِيهِ ﷺ، «أَنَّ عَلِيّاً ﷺ قَالَ: مَنْ نَصَبَ نَفْسَهُ لِلْقِيّاسِ، لَمْ يَزَلْ دَهْرَهُ فِي الْتِبَاسِ، وَمَنْ دَانَ اللهَ بِالرَّأْي، لَمْ يَزَلْ دَهْرَهُ فِي ارْتِمَاسٍ» قَالَ:

وَقَالَ أَبُو جَعْفَرٍ ﷺ: «مَنْ أَفْتَى النَّاسَ بِرَأْيِهِ، فَقَدْ دَانَ اللهَ بِمَا لَا يَعْلَمُ، وَمَنْ دَانَ اللهَ بِمَا لَا يَعْلَمُ، فَقَدْ ضَادَّ اللهَ؛ حَيْثُ أَحَلَّ وَحَرَّمَ فِيمَا لَا يَعْلَمُ».

١٧٨ / ١٨ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ يَقْطِينٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ مَيَّاحٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﷺ، قَالَ: «إِنَّ إِبْلِيسَ قَاسَ نَـفْسَهُ مردم به سوی آن محتاجند تا روز قیامت». عرض کردم که: پس چیزی از آن تلف شد؟ فرمود: الچیزی از آن تلف نشد، ولیکن در نزد اهل آن است» (که حضرات معصومین اند ـ سلام الله علیهم اجمعین ـ).

۱۲/۱۷۴ . از او، از محمد، از یونس، از ابان، از ابوشیبه روایت است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق 機 که می فرمود: «قیاس ابن شبرّمه، در نزد جامعه ضایع و نابود است. و آن، کتابی است که رسول خدا ﷺ از بر فرموده و علی 機، به دست خویش نوشته است. به درستی که جامعه، سخنی را از برای کسی نگذاشته است و علم حلال و حرام خدا همه در آن است. صاحبان قیاس به واسطهٔ قیاس، علم را طلب کردند، پس از حق، بیشتر دور شدند و به واسطهٔ قیاس، به دین خدا نمی توان رسید».

۱۷۵ / ۱۷۵ . محمد بن اسماعیل، از فضل بن شاذان، از صفوان بن یحیی، از عبدالرحمان بن حجاج، از ابان بن تغلب، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که فرمود: «به درستی که سنت را قیاس نمی توان کرد. آیا نمی بینی که زن هر گاه روزهٔ خود را خورد، قبضا می کند و نمازی را که به جانیاورده (یعنی در ایام حیض) قضا نمی کند. ای ابان، به درستی که سنت، هر گاه قیاس شود، محو و باطل گردده از سال می کند.

گاه قیاس شود، محو و باطل گردده و است کرده اند از احمد بن محمد، از عثمان بن عیسی که گفت: از ابوالحسن امام موسی هی از قیاس سؤال نمودم. فرمود: «شما را با قیاس چه کار؟ به درستی که خدا را نمی توان پرسید که چگونه حلال کرده و چگونه حرام کرده است؟».

۱۷۸ / ۱۸ . محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از حسن بن علی بن یقطین، از حسین بن میّاح، از پدرش، ازامام جعفر صادق ﷺ روایت کرده است که آن حضرت فرمود: «به درستی بِآدَمَ، فَقَالَ: ﴿خَلَفْتَنِي مِنْ نَادٍ وَخَلَقْتُهُ مِنْ طِينٍ﴾، فَلَوْ قَاسَ الْجَوْهَرَ الَّذِي خَلَقَ اللهُ مِنْهُ آدَمَ بِالنَّارِ، كَانَ ذٰلِكَ أَكْثَرَ نُوراً وَضِيَاءً مِنَ النَّارِ».

١٧٩ / ١٩ . عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَى بْنِ عُبَيْدٍ، عَنْ يُونُسَ، عَنْ حَرِيزٍ، عَنْ زُرَارَةَ، قَالَ: «حَلَالُ مُحَمَّدٍ حَلَالُ عَنْ زُرَارَةَ، قَالَ: «حَلَالُ مُحَمَّدٍ حَلَالُ عَنْ زُرَارَةَ، قَالَ: «حَلَالُ مُحَمَّدٍ حَلَالُ أَبَداً إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيَامَةِ، لَا يَكُونُ غَيْرُهُ وَلَا يَسِجِيءُ أَبَداً إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيَامَةِ، لَا يَكُونُ غَيْرُهُ وَلَا يَسِجِيءُ غَيْرُهُ».

وَقَالَ: «قَالَ عَلِيٌّ ﷺ: مَا أَحَدٌ ابْتَدَعَ بِدْعَةً إِلَّا تَرَكَ بِهَا سُنَّةً».

١٨٠ / ٢٠ . عَلِيَّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ عَبْدِ اللهِ الْعَقِيلِيِّ، عَنْ عِيسَى بْنِ عَبْدِ اللهِ اللهُ ال

١٨١ / ٢١ . عَلِيَّ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ يُونُسَ، عَنْ قُتَيْبَةَ، قَالَ: سَأَلَ رَجُلُ أَبَا عَبْدِ اللهِ عِنْ مَسْأَلَةٍ، فَأَجَابَهُ فِيهَا، فَقَالَ الرَّجُلُ: أَ رَأَيْتَ إِنْ كَانَ كَذَا وَكَذَا، مَا كَانَ يَكُونُ الْقَوْلُ فِيهَا؟
 يَكُونُ الْقَوْلُ فِيهَا؟

فَقَالَ لَهُ: «مَهْ، مَا أَجَبْتُكَ فِيهِ مِنْ شَيْءٍ، فَهُوَ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، لَسْنَا مِنْ «أَ رَأَيْتَ» فِي شَيْءٍ». که شیطان، خود را به آدم قیاس کرد. پس گفت: ﴿خَلَقْتَنِی مِن نَادٍ وَخَلَقْتَهُو مِن طِینِ ﴾ ا بیعنی: 
﴿آفریدی مرا از آتش و آفریدی او را از گل ۹. پس اگر جو هری که خدا آدم را از آن آفرید (و آن 
نور عقلانی است که در آدم بود)، به آتش قیاس می نمود، نور و روشنی آن، از آتش بیشتر بود»

(چه، به آن ظاهر می شود آنچه به آتش ظاهر نمی شود، چون معقولات. و در محسوسات، هر 
دو شریکند که آنچه به آن ظاهر شده از این نیز هویدا می گردد).

۱۹/۱۷۹ علی بن ابراهیم، از محمد بن عیسی بن عبید، از یونس، از حریز، از زراره روایت است که گفت: از امام جعفر صادق الله از حلال و حرام سؤال کردم، فرمود که: احلال محمد، همیشه حلال است تا روز قیامت و حرام او، حرام است تا روز قیامت که غیر آن نمی باشد. و شریعتی غیر آن نمی آورد».

و فرمودکه: «علیﷺ فرمودکه: هیچکس بدعتی را اختراع نکرد، مگر آنکه سنتی را ترک کرده.

۱۸۰ / ۲۰ علی بن ابراهیم، از پدرش، از احمد بن عبدالله عقیلی، از عیسی بن عبدالله قرشی، روایت کرده است که گفت: ابوحشفه بر حضرات امام جعفر صادق الله داخل شد، پس آن حضرت فرمود که: «خبر به من رسیده که تو قیاس می کنی». عرض کرد که: بلی. فرمود که: «قیاس مکن؛ زیراکه اول کسی که قیاس نمود، شیطان بود. در هنگامی که گفت: ﴿خَلَقْتَنِی مِن نَادٍ وَخَلَقْتَهُ و مِن طِینٍ ﴾، پس قیاس نمود آنچه راکه در میانهٔ آتش و گل بود. و اگر نورانی بودن آدم را به نور آتش قیاس می کرد، زیادتی آنچه در میانهٔ این دو نور است، صفا و پاکی و بسی غشی یکی از این دو را برابر دیگری می شناخت».

۱۸۱ / ۲۱ . علی، از محمد بن عیسی، از یونس، از قتیبه روایت کرده است که گفت: مردی از امام جعفر صادق به از مسأله ای سؤال نمود، پس آن حضرت او را در آن مسأله جواب فرمود. آن مرد عرض کرد که: مرا خبر ده که اگر چنین و چنین باشد، رأی تو در این مسأله چه خواهد بود؟ حضرت فرمود که: «بس کن، آنچه تو را به آن جواب دهم در باب آنچه می پرسی و هر چه بگویم همان جواب از رسول خدا است به و دأب ما این نیست که به رأی عمل کنیم، تا کسی از ما بپرسد که رأی شما در این مسأله چیست».

۱. اعراف، ۱۲.

٢٢ / ٢٢ . عِدَّةُ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ أَبِيهِ مُرْسَلاً، قَالَ: قَالَ أَبُو جَعْفَرٍ ﷺ: «لَا تَتَّخِذُوا مِنْ دُونِ اللهِ وَلِيجَةً، فَلَا تَكُونُوا مُؤْمِنِينَ؛ فَإِنَّ كُلَّ سَبَبٍ قَالَ أَبُو جَعْفَرٍ ﷺ: «لَا تَتَّخِذُوا مِنْ دُونِ اللهِ وَلِيجَةً، فَلَا تَكُونُوا مُؤْمِنِينَ؛ فَإِنَّ كُلَّ سَبَبٍ وَنَسَبٍ وَقَرَابَةٍ وَوَلِيجَةٍ وَبِدْعَةٍ وَشُبْهَةٍ مُنْقَطِعٌ، إِلَّا مَا أَثْبَتَهُ الْقُرْآنُ».

٢٠ ـ بَابُ الرَّدُّ إِلَى الْكِتَابِ وَالسُّنَّةِ ،
 وَأَنَّهُ لَيْسَ شَيْءٌ مِنَ الْحَلَالِ وَالْحَرَامِ
 وَجَمِيعِ مَا يَحْتَاجُ النَّاسُ إِلَيْهِ إِلَّا وَ قَدْ جَاءَ فِيهِ كِتَابُ أَوْ سُنَّةٌ

١٨٣ / ١ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ حَدِيدٍ، عَنْ مُرَازِمٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عِنْ أَلَىٰ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَنْ أَلَىٰ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدُ يَقُولُ: كُلُّ شَيْءٍ، حَتّىٰ لَا يَسْتَطِيعَ عَبْدُ يَقُولُ: كُلُّ شَيْءٍ، حَتّىٰ لَا يَسْتَطِيعَ عَبْدُ يَقُولُ: لَوْ كَانَ هٰذَا أُنْزِلَ فِي الْقُرْآنِ إِلَّا وَقَدْ أَنْزَلَهُ اللهِ فِيهِ سَدَى

١٨١ / ٢ . عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ يُونُسَ، عَنْ حُسَيْنِ بْنِ الْمُنْذِرِ، عَنْ عُمَرَ بْنِ قَيْسٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ قَالَ : سَمِعْتُهُ يَقُولُ : «إِنَّ الله \_ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ \_ لَمْ يَدَعْ شَيْئاً تَحْتَاجُ إِلَيْهِ الْأُمَّةُ إِلَّا أَنْزَلَهُ فِي كِتَابِهِ، وَبَيَّنَهُ لِرَسُولِهِ ﷺ، وَجَعَلَ وَتَعَالَىٰ \_ لَمْ يَدَعْ شَيْئاً تَحْتَاجُ إِلَيْهِ الْأُمَّةُ إِلَّا أَنْزَلَهُ فِي كِتَابِهِ، وَبَيَّنَهُ لِرَسُولِهِ ﷺ، وَجَعَلَ لِكُلِّ شَيْءٍ حَدّاً، وَجَعَلَ عَلَيْهِ دَلِيلاً يَدُلُّ عَلَيْهِ، وَجَعَلَ عَلَىٰ مَنْ تَعَدّىٰ ذٰلِكَ الْحَدَّ حَدّاً». لِكُلِّ شَيْءٍ حَدّاً، وَجَعَلَ عَلَيْهِ دَلِيلاً يَدُلُّ عَلَيْهِ، وَجَعَلَ عَلَىٰ مَنْ تَعَدّىٰ ذٰلِكَ الْحَدَّ حَدّاً». لِكُلِّ شَيْءٍ حَدّاً، وَجَعَلَ عَلَىٰ مَنْ تَعَدّىٰ ذٰلِكَ الْحَدَّ حَدّاً». الكُلِّ شَيْءٍ حَدّاً، وَجَعَلَ عَلَىٰ مَنْ تَعَدّىٰ ذُلِكَ الْحَدَّ حَدّاً، وَلَكَ مَلَا مَنْ شَعَدَىٰ ذُلِكَ الْحَدَّ حَدّاً اللهُ وَلَا حَرَاماً إِلَّا وَلَهُ حَدُّ كَحَدِّ الدَّارِ، فَمَا سَعِنْ أَبَا عَبْدِ اللهِ عِنْ مُنْ الطَّرِيقِ، وَمَا كَانَ مِنَ الدَّارِ، فَهُو مِنَ الطَّرِيقِ، وَمَا كَانَ مِنَ الدَّارِ، فَهُو مِنَ الطَّرِيقِ، وَمَا كَانَ مِنَ الدَّارِ، فَلَهُو مِنَ الطَّرِيقِ، وَمَا كَانَ مِنَ الدَّارِ، فَلَهُو مِنَ الطَّرِيقِ، وَمَا كَانَ مِنَ الدَّارِ، فَلَهُ وَمِنَ الطَّرِيقِ، وَمُعْفِ الْجَلْدَةِ وَنِصْفُ الْجَلْدَةِ وَنِصْفُ الْجَلْدَةِ وَنِصْفُ الْجَلْدَةِ وَنِصْفُ الْجَلْدَةِ وَنِصْفُ الْجَلْدَةِ».

۱۸۲ / ۲۲ . چند نفر از اصحاب ماروایت کرده اند از احمد بن محمد بن خالد، از پدرش، به طور مرسل که گفت: امام محمد باقر از فرمود: «فرا مگیرید به غیر از خدا دوست نهانی را که با وی افشای رازها کنید، تا با این سبب مؤمن باشید؛ زیرا که پیوند و نسب (یعنی نژاد و بساز خواندن کسی به کسی چون فلان پسر فلان) و هر خویشی و دوستی و بدعت و شبهه بریده شده است، مگر آنچه قرآن آن را ثابت گرداند».

# ۲۰. باب در بیان وجوب رد به سوی کتاب خدا و سنت پیغمبر الله و بیان این که چیزی نیست از حلال و حرام و همهٔ آنچه مردم به سوی آن محتاجند، مگر آن که کتاب و یا سنتی در باب آن وارد شده است

۱۸۳ / ۱ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد بن عیسی، از علی بن حدید، از امام جعفر صادق از محمد بن عیسی، از علی بن حدید، از امام جعفر صادق از روایت کرده است که آن حضرت فرمود: «به درستی که خدا تبارک و تعالی در قرآن، بیان هر چیزی را فرو فرستاد، تا آن که به خدا سو گند که خدا وانگذاشت چیزی را که بندگان به سوی آن احتیاج دارند، مگر آن که آن را در قرآن فرو فرستاد تا آن که بنده نتواند که بگوید که: اگر این بود، در قرآن فرو فرستاده می شد».

۱۸۴ / ۲ . علی بن ابراهیم، از محمد بن عیسی، از یونس، از حسین بن مُنذر، از عمر بن قیس، از امام محمد باقر الله روایت کرده است که گفت: از آن حضرت شنیدم که می فرمود: «به درستی که خدای تبارک و تعالی، وانگذاشت چیزی را که امت پیغمبر به سوی آن محتاج باشند، مگر این که آن را در کتاب خویش فرو فرستاد و آن را از برای رسولش بیان فرمود. و از برای هر چیزی حد و اندازه قرار داد و بر آن دلیلی قرار داد که بر آن دلالت کند. و بر هر کس که از آن اندازه، به در رود، عقوبتی قرار داده.

۱۸۵ / ۳. علی، از محمد، از یونس، از ابان، از سلیمان بن هارون روایت کرده است که گفت: از امام جعفر صادق الله شنیدم که می فرمود: «خدا، حلال و حرامی را نیافرید، مگر این که آن را حدی است چون حد خانه. پس آنچه از راه باشد، از راه است که به خانه مدخلیتی ندارد و آنچه از خانه است، که به راه مدخلیتی ندارد. او هر چیزی را حدی است، حتی دیه خراش. و آنچه غیر آن باشد؛ یک تازیانه زدن و نصف تازیانه زدن».

۱. حد، چیزی است که فاصل باشد میان دو چیز و مانع آنها باشد از رسیدن به یکدیگر. (مترجم)

١٨٤ / ٢ . عَلِيُّ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ يُونُسَ، عَنْ حَمَّادٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﷺ، قَالَ: سَمِعْتُهُ يَقُولُ: «مَا مِنْ شَيْءٍ إِلَّا وَفِيهِ كِتَابٌ أَوْ سُنَّةٌ».

١٨٧ / ٥. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسى، عَنْ يُونُسَ، عَنْ حَمَّادٍ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ سِنَانٍ، عَنْ أَبِي الْجَارُودِ، قَالَ: قَالَ أَبُو جَعْفَرٍ عَنْ: «إِذَا حَدَّثُتُكُمْ بِشَيْءٍ، فَاسْأَلُونِي مِنْ كِتَابِ اللهِ». ثُمَّ قَالَ فِي بَعْضِ حَدِيثِهِ: «إِنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ نَهِىٰ عَنِ الْقِيلِ فَاسْأَلُونِي مِنْ كِتَابِ اللهِ». ثُمَّ قَالَ فِي بَعْضِ حَدِيثِهِ: «إِنَّ رَسُولِ اللهِ، أَيْنَ هٰذَا مِنْ كِتَابِ وَالْقَالِ، وَكَثْرَةِ السُّوَالِ» فَقِيلَ لَهُ: يَا ابْنَ رَسُولِ اللهِ، أَيْنَ هٰذَا مِنْ كِتَابِ وَاللهِ؟ قَالَ: ﴿ لَا خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِنْ نَجْوَاهُمْ إِلَّا مَنْ أَمْرَ بِصَدَقَةٍ أَنْ اللهِ؟ قَالَ: ﴿ لَا خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِنْ نَجْوَاهُمْ إِلَّا مَنْ أَمْرَ بِصَدَقَةٍ أَنْ اللهِ؟ قَالَ: ﴿ لَا خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِنْ نَجْوَاهُمْ إِلَّا مَنْ أَمْرَ بِصَدَقَةٍ أَنْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِصْلَاحٍ بَيْنَ النَّاسِ ﴾ وقَالَ: ﴿ لَا خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِنْ نَجْوَاهُمْ إِلَّا مَنْ أَمْرَ بِصَدَقَةٍ أَنْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِصْلَاحٍ بَيْنَ النَّاسِ ﴾ وقَالَ: ﴿ لَا خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِنْ نَجْوَاهُمْ اللهِ عَلَى اللهُ لَكُمْ قِيامَا ﴾ مَعْرُوفٍ أَوْ إِصْلَاحٍ بَيْنَ النَّاسِ ﴾ وقَالَ: ﴿ وَلَا مُؤْتُوا السُّفَهَاءَ أَمْوَالَكُمُ الَّتِي جَعَلَ اللهُ لَكُمْ قِيامَا ﴾ وقَالَ: ﴿ لَا تَسْمُلُواعَنْ أَشُواعَنْ أَشُواكُمُ اللَّهِ عَلَى اللهُ لَكُمْ قِيامَا ﴾

مراحمة تنافية الرصي سدى

روایت که ۴ / ۱۸۶ علی، از محمد بن عیسی، از یونس، از حمّاد، از امام جعفر صادق علی روایت کرده است که گفت: شنیدم از آن حضرت که می فرمود: «هیچ چیز نیست مگر این که در باب آن، حکمی است در کتاب خدا، یا سنت پیغمبر ۵،

کرده است که گفت: امام محمد باقر علی فرمود که: «هرگاه شما را به چیزی خبر دهم، مراسوال کرده است که گفت: امام محمد باقر علی فرمود که: «هرگاه شما را به چیزی خبر دهم، مراسوال کنید از کتاب خدا» (یعنی بپرسید که کدام آیه به این دلالت دارد). بعد از آن، در بعضی از حدیث خویش فرمود که: «رسول خدای نهی فرمود از قیل و قال و گفتار بسیار با کثرت جواب و سؤال (یا سخنان بیهوده که به کار نیاید)، و از فاسد نمودن مال به ترک اصلاح آن (یا صرف کردن آن در غیر مصرف)، و از بسیاری سؤال». به آن حضرت عرض شد که: یا ابن رسول الله، این در چه موضع از کتاب خدا مذکور است؟ فرمود: «به درستی که که خدای عزوجل می فرماید: ﴿لا خَیْرَ فِی کَثِیرِ مِن نَه بُوهُمُ إِلاً مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةُ أَوْ مَعْرُوفِ أَوْ إِصْلَحِ بَیْنَ النَّاسِ﴾ ایعنی: «هیچ خوبی نیست در بسیاری از راز ایشان، مگر راز آن که امر کند به صدقه دادن و یا هر چه در شرع حسن و مستحسن باشد، یا به اصلاح کردن در میان مردم به رفع کدورت از دل های ایشان و الفت دادن ایشان به یکدیگری (بنا بر بعضی احتمالات که در آیه که ده د.)

و فرموده است: ﴿وَلاَتُؤْتُوا اَلسُفَهَاءَ أَمُولَكُمُ النِّي جَعَلَ اللَّهُ لَكُمْ قِينَمًا ﴾ ٢، يعنى: المدهيد به سفيهان وكم خردان مالهاى خويش را و مالهاى ايشان راكه در تحت تصرف شما است و بر آن تسلط داريد. اى اولياى ايشان، آن مالها كه خدا آنها را از براى شما سبب قيام معيشت و رابطه مقام امور دين قرار داده ه (يا مالها كه از جنس چيزى است كه خدا آن را چنين قرار داده ؟ چه ايشان به جهت سفاهت، ضبط آن نكنند و آن را تلف گردانند و شما، يا خود را بى چيز گردانند و شما، يا خود را بى چيز گردانند. بنا بر هر دو تفسير كه در آيه ذكر شده است).

و فرموده است: ﴿لَاتَسْتُواعَنْ أَشْيَاءَ إِن تُبَدُ لَكُمْ تَسُؤْكُمْ ﴾ "، يعنى: ميرسيد از چيزى چند كه اگر آشكار شود از براى شما (يعنى جواب آنها) شما را ناخوش دارد و اندوهناك سازد» (چه كثرت سؤال، لازم دارد جوابي راكه موجب اندوه اين كس باشد، يا به حسب دنيا يا

۲. نساء، ۵

۱. نساء، ۱۱۴.

١٨٨ / ٤. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ ابْنِ فَضَّالٍ، عَنْ ثَغْلَبَةَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ ابْنِ فَضَّالٍ، عَنْ ثَغْلَبَةَ بْنِ مَنْمُونٍ، عَمَّنْ حَدَّثُهُ، عَنِ الْمُعَلَّى بْنِ خُنَيْسٍ، قَالَ: قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ عَنْ: «مَا مِنْ أَمْرٍ مَنْمُونٍ، عَمَّنْ حَدَّثُهُ، عَنِ الْمُعَلَّى بْنِ خُنَيْسٍ، قَالَ: قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ عَنْ أَمْرٍ يَمْمُونٍ، عَمَّنْ حَدَّثُهُ عُقُولُ الرِّجَالِ». يَخْتَلِفُ فِيهِ اثْنَانِ إِلَّا وَلَهُ أَصْلُ فِي كِتَابِ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ، وَلْكِنْ لَا تَبْلُغُهُ عُقُولُ الرِّجَالِ».

١٨٥ / ٧. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِهِ، عَنْ هَارُونَ بْنِ مُسْلِمٍ، عَنْ مَسْعَدَة بَنِ صَدَقَةَ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ إلى اللهِ الْمَالِمِ الْمُؤْمِنِينَ اللهِ النَّالَ اللهِ الْمَالَةِ اللهِ الْمَالَةِ اللهِ الْمَالَةُ اللهِ الْمَالَةُ اللهِ الْمَالَةُ عَلَىٰ حِينِ فَثْرَةٍ مِنَ الرَّسُلِ، وَطُولِ الْمَعْنَابِ وَمَنْ أَنْزَلَهُ، وَعَنِ الرَّسُولِ وَمَنْ أَرْسَلَهُ عَلَىٰ حِينِ فَثْرَةٍ مِنَ الرَّسُلِ، وَطُولِ الْمَعْنَابِ وَمَنْ أَنْزَلَهُ، وَعَنِ الرَّسُولِ وَمَنْ أَرْسَلَهُ عَلَىٰ حِينِ فَثْرَةٍ مِنَ الرَّسُلِ، وَطُولِ الْمَعْنَابِ وَمَنْ أَنْزَلَهُ، وَعَنِ الرَّسُولِ وَمَنْ أَرْسَلَهُ عَلَىٰ حِينِ فَثَرَةٍ مِنَ الرَّسُلِ، وَطُولِ اللهُبْنِ وَمَنْ أَرْسَلَهُ عَلَىٰ حِينِ فَثْرَةٍ مِنَ الرَّسُلِ، وَاغْتِمَالِ مِنَ الْمُعْرَةِ مِنَ الْمُعْرَةِ مِنَ الْمُعْرَةِ مِنَ الْمُعْرَةِ مِنَ الْمُعْرَةِ مِنَ الْمُعْرَادِ مِنْ الْمُعْرَةِ مِنَ الْمُعْرَةِ مِنْ الْمُعْرَةِ مِنَ الْمُعْرَةِ مِنْ الْمُعْرَةِ مِنْ الْمُعْرَةِ مِنْ الْمُعْرَةُ مَنَالِهُ اللهُ مِن الْمُعْرَادِ مِنْ وَرَقِهَا، وَيَأْسِ حِينِ اصْفِرَادٍ مِنْ رِيَاضِ جَنَّاتِ الدُّنْهُ وَيُرْسِ مِنْ أَغْصَانِهَا، وَانْتِمَادٍ مِنْ وَرَقِهَا، وَيَأْسِ حِينِ اصْفِرَادٍ مِنْ وَرَقِهَا، قَدْ دَرَسَتْ أَعْلَامُ الْهُدى، وَظَهَرَتْ أَعْمَالُهُ الْوَتْنَةُ وَطَعَامُهَا الْجِيفَةُ مُنْ مُقْتِلَةٍ مُنْ مُقْتِلَةٍ مُنْ مُقْتِلَةٍ مُنْ مُقْتَلَعُ مُنْ الْمُعْرَفِ وَقَدْ أَعْمَتْ عُيُونَ أَهْدِي اللْمُونَ أَعْمَتْ عُيُونَ أَهْمِ الْمُعْرَادِ وَلَالِهَا مُكْفَهِونَ أَمْ مُرَقِيْمُ وَقَدْ أَعْمَلَةً الْمُعْمَلُ الْمُعْمَلُ الْمُعْرَاقِ الْمُعْمَلُ الْمُعْمَلِي الْمُعْمَلُ الْمُعْمَلُهُ الْمُعْمَلُ الْمُعْمَلُ الْمُعْرَاقِ الْمُعْمَلُ الْمُعْمَلُ الْمُعْمَلُ الْمُعْمَلُ الْمُعْمَلُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُولِ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُولُ الْم

به حسب آخرت).

۱۸۸ / ۶ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از ابن فَضَال، از تعلیه بن میمون، از آنکه او راحدیث کرده، از مُعلَی بن خُنیس روایت کرده است که گفت: امام جعفر صادق الله فرمودکه: «هیچ امری نیست که دو نفر در آن با هم مخالفت کنند، مگر آنکه آن را اصلی است در کتاب خدای عزّوجل، ولیکن عقلهای مردان به آن نمی رسد».

مدقه، از امام جعفز صادق الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود که: امیر المؤمنین الله مرود که: امام جعفز صادق الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود که: المیر المؤمنین الله فرمود که: ای گروه مردمان، به درستی که خدای تبارک و تعالی رسول خویش را به سوی شما فرستاد و کتاب خود را به سوی فرود آورده و از آن رسول و کسی که او را فرستاده در هنگامی رسولان و پیغمبران فتور و انقطاعی به هم رسانیده و امت ها در طول خفتن و غفلت بودند و جهل انبساطی داشت و فتنه پیش آمده بود، و آنچه محکم در هم بافته بود، از هم باز شده و همه از دیدن حق کور و نابینابودند، و ستم کاران از راه به در رفته بودند، و دین باطل شده و اثر بر طرف گردیده بود، و آنش جنگها زبانه می کشید، و در هنگامی که مرغزار و بوستان و باغهای دنیا زرد گردیده و شاخهای درختان آن خشکیده و برگهای آن پراکنده شده بود، از میوه های آنها نومید بودند، و آب آنها به زمین فرو رفته و نشانهای هدایت مندرس و کهنه میوه های آنها نومید بودند، و آب آنها به زمین فرو رفته و نشانهای هدایت مندرس و کهنه گردیده، و نشانهای هلاکت ظاهر گشته بود، در دنیا در آمده بود با ناخوشی تمام و در روی اهل خویش ترش و ابر و ابر و در هنگسی رو نمی آورد.

ثمرهٔ آن، فتنه و طعام آن، مردار بود و جامهای که در زیر می پوشید، ترس بود و جامهای که در بالا پوشیده بود، شمشیر بود. شما پراکنده شده بودید به پراکندگی و دنیا چشمهای اهل خویش راکور گردانیده و روزهای آن پریشان و تیره و تارکرده بود. رحمهای خویش را قطع کرده بودند و خونهای یکدیگر راریخته بودند و در خاک پنهان کرده بودند. از فرزندان خود دختران راکه ایشان را زنده در گور کردند (این فعل در میان ایشان متعارف بود) و خوشی زندگانی و رفاهیت که راحت و فراغتهای دنیاست، در نزد ایشان بر گزیده و مختار بود (به این جهت، این فعل قبیح را به عمل می آوردند، چون چنین دانستند که مطلوب ایشان از این، به عمل می آید)، و از خدا امید ثوابی نداشتند. به خدا سوگند، که از او، ترس عقابی نه.

زندهٔ ایشان کوری بود نا تمام و پژمرده و مردهٔ ایشان در آتش جهنم غمناک و در هم

وَأَظْلَمَتْ عَلَيْهَا أَيَّامُهَا، قَدْ فَطَعُوا أَرْحَامَهُمْ، وَسَفَكُوا دِمَاءَهُمْ. وَدَفَنُوا فِي التُرابِ الْمَوْوُودَةَ بَيْنَهُمْ مِنْ أَوْلَادِهِمْ، يَجْتَازُ دُونَهُمْ طِيبُ الْعَيْشِ وَرَفَاهِيَةُ خُفُوضِ الدُّنْيَا، لَا يَرْجُونَ مِنَ اللهِ ثَوَاباً، وَلَا يَخَافُونَ \_ وَاللهِ \_ مِنْهُ عِقَاباً، حَيُّهُمْ أَعْمَىٰ نَجِسُ، وَمَيَّتُهُمْ فِي يَرْجُونَ مِنَ اللهِ ثَوَاباً، وَلَا يَخَافُونَ \_ وَاللهِ \_ مِنْهُ عِقَاباً، حَيُّهُمْ أَعْمَىٰ نَجِسُ، وَمَيَّتُهُمْ فِي النَّارِ مُبْلِسُ، فَجَاءَهُمْ بِنُسْخَةِ مَا فِي الصَّحُفِ الْأُولَىٰ، وَتَـصْدِيقِ الَّذِي بَينَ يَعَرَىٰ النَّارِ مُبْلِسُ، فَجَاءَهُمْ بِنُسْخَةِ مَا فِي الصَّحُفِ الْأُولَىٰ، وَتَـصْدِيقِ اللَّذِي بَيْنَ يَعَرَىٰ اللهُولَىٰ وَتَصْدِيقِ اللهِ يَوْمِ الْقِيَامَةِ، وَحُكُمْ مَا بَيْنَكُمْ، وَبَيَانَ مَا عَنْهُ وَبِيانَ مَا مَضَىٰ وَعِلْمَ مَا يَأْتُمُونِي عَنْهُ, لَعَلَمْتُكُمْ، وَبَيَانَ مَا مَضَىٰ وَعِلْمَ مَا يَأْتُمُونِي عَنْهُ, لَعَلَمْتُهُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ، فَلَوْ سَأَلْتُمُونِي عَنْهُ, لَعَلَمْتُهُمْ فِيهِ يَعْمَمُ مَا بَيْنَكُمْ، وَبَيَانَ مَا أَصْمَىٰ وَعِلْمَ مَا يَأْتُمُونِي عَنْهُ, لَعَلَمْتُهُمْ فِيهِ يَغْتَلِفُونَ، فَلَوْ سَأَلْتُمُونِي عَنْهُ, لَعَلَمْتُهُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ، فَلَوْ سَأَلْتُمُونِي عَنْهُ, لَعَلَمْتُهُمْ فِيهِ يَعْتَلِهُونَ، فَلَوْ سَأَلْتُمُونِي عَنْهُ, لَعَلَمْتُهُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ، فَلَوْ سَأَلْتُمُونِي عَنْهُ, لَعَلَمْتُكُمْ،

١٩٠ / ٨. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْمَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الْجَبَّارِ، عَنِ ابْنِ فَضَّالٍ، عَنْ حَمَّادِ بْنِ عُثْمَانَ، عَنْ عَبْدِ اللهِ عَنْ يَقُولُ: «قَدْ وَلَدَنِي بْنِ عُثْمَانَ، عَنْ عَبْدِ اللهِ عَنْ يَقُولُ: «قَدْ وَلَدَنِي رَسُولُ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَنْ يَقُولُ: «قَدْ وَلَدَنِي رَسُولُ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَنْ يَوْمِ الْقِيَامَةِ، وَفِيهِ رَسُولُ اللهِ عَنْ وَأَنَا أَعْلَمُ كِتَابُ اللهِ وَفِيهِ بَدْهُ الْخَلْقِ وَمَا هُو كَائِنٌ إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيَامَةِ، وَفِيهِ خَبَرُ السَّمَاءِ وَخَبَرُ الْأَرْضِ، وَخَبَرُ الْجَنَّةِ وَخَبَرُ النَّارِ، وَخَبَرُ مَا كَانَ وَخَبَرُ مَا هُو كَائِنٌ، فَخَبَرُ اللهَ يَقُولُ: فِيهِ تِبْيَانُ كُلِّ شَيْءٍ».

١٩١/ ٩. عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ النَّعْمَانِ، عَنْ إِسْمَاعِيلَ بْنِ جَابِرٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﴿ قَالَ: «كِتَابُ اللهِ فِيهِ نَبَأُ مَا قَبْلَكُمْ، وَخَبَرُ مَا بَعْدَكُمْ، وَفَصْلُ مَا بَيْنَكُمْ، وَنَحْنُ نَعْلَمُهُ ﴾.

١٩٢ / ١٠ . عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ إِسْمَاعِيلَ بْنِ
 مِهْرَانَ، عَنْ سَيْفِ بْنِ عَمِيرَةَ، عَنْ أَبِي الْمَغْرَاءِ، عَنْ سَمَاعَةَ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ مُوسىٰ ﴿

شکسته، که پیغمبر، ایشان راکتابی آورد که آنچه در نامه ها و کتاب های پیشین بود، همه در آن است. مصدِق آن چیزی است که پیش از این بوده؛ از کتاب های خدا و موافق آنهاست در راستی و درستی، و بیان کنندهٔ حلال است از گمان حرام. و آن کتاب، همین قرآن است. پس از آن، در خواهید که سخن گوید و هرگز برای شما سخن نخواهد گفت. من شما را از جانب آن خبر می دهم. در آن است علم آنچه گذشته و علم به آنچه می آید، تا روز قیامت و حکم آنچه در میان شما است و بیان آنچه شما صبح کر دید و در آن اختلاف دارید. پس اگر مرا از آن سؤال کنید، هر آینه شما را تعلیم می دهم».

ا ۱۹۰ / ۸. محمد بن یحیی، از محمد بن عبدالجبّار، از ابن فضّال، از حمّاد بن عثمان، از عبدالأعلیٰ بن اعین روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که می فرمود: همن از رسول خدا متولد شده ام. من کتاب خدا را می دانم. در آن است ابتدای خلق و آفرینش موجودات، و کیفیت آن و آنچه خواهد بود، تاروز قیامت. در آن است خبر آسمان و زمین، و خبر بهشت و دوزخ و خبر آنچه خواهد بود، من همه این را می دانم؛ چنانچه به سوی کف دست خود نظر می کنم. به درستی که خدا می فرماید: و قیه تِبْیّان کُلِ شَیْء، یعنی: در قرآن، بیان هر چیزی هست، (مخفی نماند که در قرآن چنین کلامی نیست، لیکن در سورهٔ نحل است که فرنز این کالامی نیست، لیکن در سورهٔ نحل است که در نزد اهل بیت پی است، چنین لفظی بوده باشد). ا

۱۹۱/ ۹. چند نفر از اصحاب ما روایت کردهاند از احمد بن محمد بن عیسی، از علی بن نعمان، از اسماعیل بن جابر، از امام جعفر صادق الله که آن حضرت فرمود: «در کتاب خدا خبر آنچه پیش از شما بوده، موجود است و همچنین آنچه بعد از شما است و سخنی که جدا کنندهٔ میان حق و باطل باشد در آنچه در میانهٔ شما است و ما همهٔ آنها می دانیم».

۱۹۲ / ۱۰ . چند نفر از اصحاب ما روایت کردهاند از احمد بس محمد بن خالد، از اسماعیل بن مهران، از سیف بن عَمیره، از ابوالمَغْراء، از سَماعه، از ابوالحسن حضرت امام

۱. نحل، ۸۹

۲. این احتمال بعید و دور از حقیقت و واقعیت است. خداوند متعال دو کتاب نفرستاده، که یکی در ننزد گروهی از مردم، و دیگری به صورت پنهانی در دست گروهی دیگر باشد. و فرض پنهان ماندن قرآن واقعی، خلاف منظور و هدف ارسال آخرین کتاب آسمانی است و با ختم نبوت سازگار نیست.

قَالَ: قُلْتُ لَهُ: أَكُلُّ شَيْءٍ فِي كِتَابِ اللهِ وَسُنَّةِ نَبِيِّهِ ﷺ، أَوْ تَقُولُونَ فِيهِ؟ قَالَ: «بَلْ كُلُّ شَيْءٍ فِي كِتَابِ اللهِ وَسُنَّةِ نَبِيِّهِ ﷺ».

## ٢١ ـ بَابُ اخْتِلَافِ الْحَدِيثِ

١٩٣/ ١٠ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ بْنِ هَاشِمٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ حَمَّادِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ قَيْسٍ الْهِلالِيِّ، قَالَ: قُلْتُ لِأَمِيرٍ بْنِ عُمَرَ الْيَمَانِيِّ، عَنْ أَبَانِ بْنِ أَبِي عَيَّاشٍ، عَنْ سُلَيْمِ بْنِ قَيْسٍ الْهِلالِيِّ، قَالَ: قُلْتُ لِأَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ اللهِ إِنِّي سَمِعْتُ مِنْ سَلْمَانَ وَالْمِقْدَادِ وَأَبِي ذَرِّ شَيئاً مِنْ تَفْسِيرِ الْمُؤْرَانِ، اللهُوْمِنِينَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُومِينِينَ عَنْ نَبِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهُومِينِينَ عَنْ نَبِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُومِينِينَ عَنْ اللهُومِينِينَ عَنْ نَبِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُومِينَ عَنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُومِينِينَ عَلَىٰ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُومِينَ عَلَىٰ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

قَالَ: فَأَقْبَلَ عَلَيَّ، فَقَالَ: «قَدْ سَأَلْتَ فَافَهُمِ الْجَوَابَ، إِنَّ فِي أَيْدِي النَّاسِ حَقَا وَبَاطِلاً، وَصِدْقاً وَكَذِباً، وَنَاسِخاً وَمَنْسُوخاً، وَعَامّاً وَخَاصًا، وَمُحْكَماً وَمُتَشَابِهاً، وَجَاطُلاً، وَصِدْقاً وَكَذِباً، وَنَاسِخاً وَمَنْسُوخاً، وَعَامّاً وَخَاصًا، وَمُحْكَماً وَمُتَشَابِهاً، وَحِفْظاً وَوَهَماً، وَقَدْ كُذِبَ عَلَىٰ رَسُولِ اللهِ اللهِ عَلَىٰ عَهْدِهِ، حَتَىٰ قَامَ خَطِيباً، فَقَالَ: أَيُّهَا وَحِفْظاً وَوَهَماً، وَقَدْ كُذِبَ عَلَىٰ رَسُولِ اللهِ عَلَىٰ عَهْدِهِ، حَتَىٰ قَامَ خَطِيباً، فَقَالَ: أَيُّهَا النَّاسُ، قَدْ كَثُورَتْ عَلَيَّ الْكَذَّابَةُ ، فَمَنْ كَذَبَ عَلَيَّ مُتَعَمِّداً، فَلْيَتَبَوّأُ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ، ثُمَّ لَانَاسُ، قَدْ كَثُورَتْ عَلَيَّ الْكَذَّابَةُ ، فَمَنْ كَذَبَ عَلَيَّ مُتَعَمِّداً، فَلْيَتَبَوّأُ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ، ثُمَّ كُذِبَ عَلَيْ مِنْ بَعْدِهِ، وَإِنَّمَا أَتَاكُمُ الْحَدِيثُ مِنْ أَرْبَعَةٍ لَيْسَ لَهُمْ خَامِسُ:

رَجُلٍ مُنَافِقٍ يُظْهِرُ الْإِيمَانَ، مُتَصَنِّعٍ بِالْإِسْلَامِ، لَا يَتَأَثَّمُ وَلَا يَتَحَرَّجُ أَنْ يَكْذِبَ عَلَىٰ رَسُولِ اللهِ عَلَىٰ مُتَعَمِّداً، فَلَوْ عَلِمَ النَّاسُ أَنَّهُ مُنَافِقٌ كَذَّابٌ، لَمْ يَقْبَلُوا مِنْهُ وَلَمْ يُصَدِّقُوهُ، وَسُولِ اللهِ عَلَىٰ مُنَافِقٌ كَذَّابٌ، لَمْ يَقْبَلُوا مِنْهُ وَلَمْ يُصَدِّقُوهُ، وَلَا عَنْهُ وَهُمْ لَا وَلَكِنَّهُمْ قَالُوا: هٰذَا قَدْ صَحِبَ رَسُولَ اللهِ عَنْ وَرَآهُ وَسَمِعَ مِنْهُ، وَأَخَذُوا عَنْهُ وَهُمْ لَا يَعْرِفُونَ حَالَهُ؛ وَقَدْ أَخْبَرَهُ اللهُ عَنِ الْمُنَافِقِينَ بِمَا أَخْبَرَهُ، وَوَصَفَهُمْ بِمَا وَصَفَهُمْ، فَـقَالَ يَعْرِفُونَ حَالَهُ؛ وَقَدْ أَخْبَرَهُ اللهُ عَنِ الْمُنَافِقِينَ بِمَا أَخْبَرَهُ، وَوَصَفَهُمْ بِمَا وَصَفَهُمْ، فَـقَالَ

موسی الله که گفت: به آن حضرت عرض کردم که: آیا هر چیزی در کتاب خدا و سنت پیغمبرش الله موجود است، یا شما در آن برای خود سخن میگویید؟ فرمود که: «هر چیزی در کتاب خدا و پیغمبرش الله موجود است».

#### ۲۱. باب در بیان وجه اختلاف که در حدیث است

سمانی، از ابان بس ابی عیّاش، از سلیمان بن قیس هلالی روایت کرده که گفت: به امیر المؤمنین عرض کرده که: من شنیدم از سلمان و مقداد و ابوذر چیزی از تفسیر قرآن و احادیثی چند راکه از پیغمبر روایت کردند غیر از آنچه در دست مردم است، بعد از آن، از تو شنیدم که تصدیق فرمودی آنچه راکه من از ایشان شنیده بودم و از تفسیر قرآن و احادیثی که از پیغمبر مروی است بسیار چیزها در دست مردم دیدم که شما با ایشان در آنها مخالفت دارید. و چنان می دانید که همهٔ آنها باطل است. آیام دم را چنین می دانی که از روی عمد بر رسول خدای دروغ می گویند و قرآن را به رای خود تفسیر می کنند؟

سلیم میگوید که: آن حضرت رو به من کرد و فرمود: «سؤال کردی، پس جواب آن را بفهم. به درستی که حق و باطل و راست و دروغ، و ناسخ و منسوخ، و عام و خاص، و محکم و متشابه، و آنچه درست حفظ شده و آنچه غلط واقع شده، همه در دست مردم هست. و در زمان رسول خدا، آن قدر بر آن حضرت دروغ گفتند که خود بر خاست و خطبه خواند و فرمود که: ای گروه مردم، دروغ گویان که بر من دروغ میگویند، بسیار شدهاند، پس هر که بر من دروغ گویداز روی عمد، جای خویش را در جهنم آماده داند.

بعد از وفات آن حضرت نیز بر او دروغ بستند، و جز این نیست که از چهار کس حدیث به شما رسیده که پنجم ندارند: یکی منافقی که اظهار ایمان می کند و اسلام را به خود می بندد و پر وا نمی کند از این که عمداً دروغ بر رسول خدای بگوید و بر خویش تنگ نمی گیرد. پس اگر مردم، می دانستند که او منافق و دروغ گوست از او قبول نمی کردند، و او را تصدیق نمی نمودند، ولیکن مردم، گفتند که این مرد با رسول خدای مصاحبت نموده و آن حضرت را دیده و از او شنیده و ایشان از حال او خبر نداشتند. و خدا پیغمبران را از حال منافقان خبر داده به آنچه او را خبر داده و ایشان را وصف فرموده به آنچه وصف فرموده (که: زبان از بیان

عَزَّ وَجَلَّ: ﴿وَإِذَا رَأَيْتُهُمْ تُعْجِبُكَ أَجْسَامُهُمْ وَإِنْ يَقُولُوا تَسْمَعْ لِقَوْلِهِمْ ﴾ ثُمَّ بَقُوا بَعْدَهُ، فَتَقَرَّبُوا إِلَىٰ أَيْمَةِ الضَّلَالَةِ وَالدُّعَاةِ إِلَى النَّارِ بِالزُّورِ وَالْكَـذِبِ وَالْـبُهْتَانِ، فَـوَلَّوْهُمُ الْأَعْـمَالَ، وَحَمَلُوهُمْ عَلَىٰ رِقَابِ النَّاسِ، وَأَكَلُوا بِهِمُ الدُّنْيَا، وَإِنَّمَا النَّاسُ مَعَ الْمُلُوكِ وَالدُّنْيَا إِلَّا مَنْ عَصَمَ اللهُ، فَهٰذَا أَحَدُ الأَرْبَعَةِ.

وَرَجُلٍ سَمِعَ مِنْ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ شَيْئًا لَمْ يَحْفَظْهُ عَلَىٰ وَجْهِهِ وَوَهِمَ فِيهِ وَلَمْ يَتَعَمَّدُ كَذِباً، فَهُوَ فِي يَدِهِ، يَقُولُ بِهِ، وَيَعْمَلُ بِهِ، وَيَرْوِيهِ، فَيَقُولُ: أَنَا سَمِعْتُهُ مِنْ رَسُولِ اللهِ عَلَيْمَ، فَلَوْ عَلِمَ الْمُسْلِمُونَ أَنَّهُ وَهِمَ لَمْ يَقْبَلُوهُ، وَلَوْ عَلِمَ هُوَ أَنَّهُ وَهِمَ لَرَفَضَهُ.

وَرَجُلٍ ثَالِثٍ سَمِعَ مِنْ رَسُولِ اللهِ اللهِ اللهِ أَمْرَ بِهِ ثُمَّ نَهَىٰ عَنْهُ وَهُـوَ لَا يَـعْلَمُ، أَوْ سَمِعَهُ يَنْهَىٰ عَنْ شَيْءٍ ثُمَّ أَمَرَ بِهِ وَهُو لَا يَعْلَمُ، فَحَفِظَ مَنْشُوخَهُ وَلَمْ يَحْفَظِ النَّاسِخَ، فَلَوْ عَلِمَ أَنَّهُ مَنْسُوخٌ لَرَفَضَهُ، وَلَوْ عَلِمَ الْهُ تَلِيمُونَ لِ إِذْ سَهِعُوهُ مِنْهُ \_ أَنَّهُ مَنْسُوخٌ لَرَفَضُوهُ.

وَآخَرَ رَابِعٍ لَمْ يَكُذِبْ عَلَىٰ رَسُولِ اللهِ عَلَىٰ مُبْغِضٍ لِلْكَذِبِ؛ خَوْفاً مِنَ اللهِ تَـعَالَىٰ وَتَعْظِيماً لِرَسُولِ اللهِ عَلَىٰ اللهِ مَنْسَهُ، بَلْ حَفِظَ مَا سَمِعَ عَلَىٰ وَجْهِهِ، فَجَاءَ بِهِ كَمَا سَمِعَ، لَمْ يَزِدْ فِيهِ وَلَمْ يَنْقُصْ مِنْهُ، وَعَلِمَ النَّاسِخَ مِنَ الْمَنْسُوخِ، فَعَمِلَ بِالنَّاسِخِ وَرَفَضَ الْمَنْسُوخَ، آن عاجز است و گوش تاب شنیدن آن را ندارد). و بعد از آن خدای عزّ وجلّ فرموده: ﴿وَإِنّا رَأَيْتُهُمْ تُعْجِبُكَ أَجْسَامُهُمْ وَإِن يَقُولُواْ تَسْمَعْ لِقَوْلِهِمْ ﴾ أ، يعنى: «هر گاه ببينى منافقان را بشگفت مى آورد تو را تن هاى ايشان (و تو را از جسم هاى ايشان به جهت جسامت و صباحت خوش آيد). و اگر سخن گويند، گوش فرا مى دهى از براى گفتار ايشان (به جهت طلاقت زبيان و حلاوت و فصاحت سخنان ايشان). و به اين سبب، آنچه مى گويند (از سوگندهاى دروغ و ادعاى ايمان بى فروغ)، قبول مى كنى و قبول مى فرمايى» (مراد اين است كه هر گاه پيغمبر با آن حالى او در باب منافقان چنين باشد، حال مر دمان با آن حالى كه دارند در باب ايشان، چه عجب كه چنين باشد؟) و آنها بعد از آن حضرت باقى ماندند و به واسطة باطل و ناحق و دروغ و بهتان به سوى پيشوايان ضلالت و خوانندگان مردم به سوى آتش دوزخ تقرب جستند. پس پيشوايان گهراه ايشان را عاملان خويش گردانيدند و ايشان را بر گردن مردمان سوار كردند و به واسطة ايشان دنيا را خوردند.

جز این نیست که مردم با پادشاهان و دنیایند و میل به ایشان دارند، مگر کسی که خدا او را نگه دارد (این که مذکور شد، از چهار راوی است).

دویم، مردی است که از رسول خدای چیزی را شنیده، ولیکن آن را به وضعی که داشته، بر نداشته و در آن غلط و اشتباه کرده، و عمداً دروغ نگفته، پس آن حدیث در دست اوست که به آن اعتقاد دارد و عملش به آن است و آن را روایت میکند و میگوید: من این را از رسول خدای شنیدهام. پس اگر مسلمانان می دانستند که غلط و اشتباه کرده است، آن را قبول نمی کردند و اگر خود نیز می دانست که اشتباه کرده، آن را ترک می نمود.

سیم، مردی است که از رسول خدا این جیزی را که آن حضرت به آن امر فرمود، بعد از آن نهی فرمود و او نمی دانست، یا از آن حضرت شنید که از چیز نهی فرمود، بعد از آن، به آن امر فرمود، در حالی که او نمی دانست و منسوخ را حفظ کرد و ناسخ را حفظ نکرد، و اگر می دانست که آن منسوخ است، آن را ترک می کرد و اگر مسلمانان در آن هنگام که آن حدیث را از وی شنیدند، می دانستند که آن حدیث منسوخ است، آن را ترک می کردند.

چهارم، کسی است که بر رسول خدای دروغ نگفته و دروغ را دشمن می دارد، به جهت

منافقون، ۴.

فَإِنَّ أَمْرَ النَّبِيِّ عَلَىٰ مِثْلُ الْقُرْآنِ، نَاسِخُ وَمَنْسُوخُ، وَخَاصُّ وَعَامٌّ، وَمُحْكَمُ وَمُتَشَابِهُ. قَدْ كَانَ يَكُونُ مِنْ رَسُولِ اللهِ عَلَىٰ الْكَلامُ لَهُ وَجْهَانِ: كَلامٌ عَامٌّ وَكَلامٌ خَاصٌّ مِثْلُ الْقُرْآنِ، وَقَالَ اللهُ \_ عَزَّ وَجَلَّ \_ فِي كِتَابِهِ: ﴿ مَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾ وَقَالَ اللهُ \_ عَزَّ وَجَلَّ \_ فِي كِتَابِهِ: ﴿ مَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾ فَيَشْتَبِهُ عَلَىٰ مَنْ لَمْ يَعْرِفْ وَلَمْ يَدْرِ مَا عَنَى الله بِهِ وَرَسُولُهُ عَلَيْهُ، وَلَيْسَ كُلُّ أَصْحَابِ وَسُولِ اللهِ عَلَىٰ مَنْ لَمْ يَعْرِفْ وَلَمْ يَدْرِ مَا عَنَى الله بِهِ وَرَسُولُهُ عَلَيْهُ، وَلَيْسَ كُلُّ أَصْحَابِ رَسُولِ اللهِ عَلَىٰ مَنْ لَمْ يَعْرِفْ وَلَمْ يَدُو مَا عَنَى الله بِهِ وَرَسُولُهُ أَنْ يَسْأَلُهُ وَلَا يَسْتَفْهِمُهُ ، وَكَانَ مِنْهُمْ مَنْ يَسْأَلُهُ وَلَا يَسْتَفْهِمُهُ ، حَتَىٰ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ كَانَ يَسْأَلُهُ عَنِ الشَّيْءِ فَيَفْهُمُ ، وَكَانَ مِنْهُمْ مَنْ يَسْأَلُهُ وَلَا يَسْتَفْهِمُهُ ، حَتَىٰ يَسْمَعُوا. أَنْ كَانُوا لَيُحِبُّونَ أَنْ يُجِيءَ الْأَعْرَابِيُّ وَالطَّارِئُ فَيَسْأَلُ رَسُولَ اللهِ عَلَىٰ حَتَىٰ يَسْمَعُوا.

وَقَدْ كُنْتُ أَدْخُلُ عَلَىٰ رَسُولِ اللهِ عَلَىٰ رَسُولِ اللهِ عَلَىٰ رَسُولِ اللهِ عَلَىٰ وَسُولِ اللهِ عَلَىٰ أَنَّهُ لَمْ يَصْنَعْ ذَلِكَ بِأَحَدٍ مِنَ أَدُورُ مَعَهُ حَيْثُ دَارَ، وَقَدْ عَلِمَ أَصْحَابُ رَسُولِ اللهِ عَلَىٰ أَنَّهُ لَمْ يَصْنَعْ ذَلِكَ بِأَحَدٍ مِنَ النَّاسِ غَيْرِي، فَرُبَّمَا كَانَ فِي بَيْتِي يَأْتِينِي رَسُولُ اللهِ عَلَيْ أَكْثَرُ ذَلِكَ فِي بَيْتِي، وَكُنْتُ إِذَا النَّاسِ غَيْرِي، فَرُبَّمَا كَانَ فِي بَيْتِي يَأْتِينِي رَسُولُ اللهِ عَلَيْ أَكْثَرُ ذَلِكَ فِي بَيْتِي، وَكُنْتُ إِذَا النَّاسِ غَيْرِي، فَرُبَّمَا كَانَ فِي بَيْتِي يَأْتِينِي رَسُولُ اللهِ عَلَيْ أَكْثَرُ ذَلِكَ فِي بَيْتِي، وَكُنْتُ إِذَا لَا لَهُ عَلَىٰ مَنَازِلِهِ، أَخْلَانِي وَأَقَامَ عَنِي نِسَاءَهُ، فَلَا يَبْقَىٰ عِنْدَهُ غَيْرِي، دَخُلُتُ عَلَيْهِ بَعْضَ مَنَازِلِهِ، أَخْلَانِي وَأَقَامَ عَنِي نِسَاءَهُ، فَلَا يَبْقَىٰ عِنْدَهُ غَيْرِي،

ترس خدا و تعظیم رسول خدای و سهو و فراموشی او را دست نداده، بلکه آنچه راکه شنیده، به وضعی که بوده، حفظ نموده و آن را چنانچه آورده، شنیده که در آن چیزی نیفزوده و از آن چیزی کم ننموده و ناسخ را از منسوخ دانسته و در میانهٔ این دو تمیز داده، پس به ناسخ عمل کرده و منسوخ را واگذاشته؛ زیراکه حدیث پیغمبر، چون قرآن ناسخ است و منسوخ و خاص و عام و محکم و متشابه.

وگاه بود که از رسول خدای سخنی سر می زد که آن را دو وجه بود و سخنی بود که عام بود و همه را فرا می گرفت و سخنی بود که خاص بود و اختصاص به بعضی داشت و از آن بعض، به سوی غیر آن در نمی گذشت؛ چون قرآن که عام و خاص دارد و خدای عزّوجل در کتاب خود فرموده است: ﴿وَمَا عَاتَلِنگُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَلِنگُمْ عَنْهُ فَانتَهُواهُ الله عنی: «آنچه بیاورد رسول شما را فرستادهٔ ما که محمد است، پس آن را فراگیرید و آنچه شما را از آن نهی فرماید، پس باز ایستیده. و آنچه خدا و رسولش باله به آن قصد فرموده بودند، مشتبه می شد بر کسی که نمی شناخت و نمی دانست که مقصود چیست و هر یک از اصحاب رسول خدا باز آن حضرت در باب چیزی سؤال می کردند، جواب را نمی فهمیدند و از جملهٔ ایشان کسی بود که آن حضرت را از چیزی سؤال می نمود، و در بند فهمیدن آن نبود، حتی آن که دوست می داشتند که یکی از بادیه نشینان، یاکسی که تازه به خدمت پیغمبر رسیده باشد، بیاید و از آن حضرت سؤال نماید تا ایشان بشنوند که چه می فرماید.

من هر روز یک مرتبه و هر شب یک مرتبه بر رسول خدای داخل می شدم و در وقتی به خدمت آن حضرت می رسیدم، با من خلوت می فرمود. با آن حضرت هر جاکه می گشت می گشتم. همهٔ اصحاب رسول خدا دانستند که آن حضرت، با هیچ یک از مردمان غیر از من، چنین نکرد. بسابود که رسول خدای به خانهٔ من تشریف ارزانی می فرمود، بیش از آن که من به خانهٔ خود می رفتم. و چون بر آن حضرت داخل می شدم، در بعضی از منزلها که داشت، با من خلوت می کرد و زنان خویش را به جهت من امر می فرمود که بر خیزند و در نزد ما نباشند و در نزد آن حضرت کسی غیر از من نمی ماند.

۱. حشر، ۷.

وَإِذَا أَتَانِي لِلْخَلْوَةِ مَعِي فِي مَنْزِلِي، لَمْ يُقِمْ عَنِّي فَاطِمَةَ وَلَا أَحَداً مِنْ يَنِيَّ، وَكُنْتُ إِذَا سَكَتُ عَنْهُ وَفَنِيَتْ مَسَائِلِي ابْتَدَأْنِي، فَمَا نَزَلَتْ عَلَىٰ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ اللهُ أَجْابَنِي، وَإِذَا سَكَتُ عَنْهُ وَفَنِيَتْ مَسَائِلِي ابْتَدَأْنِي، فَمَا نَزَلَتْ عَلَىٰ رَسُولِ اللهِ عَلَىٰ آيَةٌ مِنَ الْقُرْآنِ إِلَّا أَقْرَأْنِيهَا، وَأَمْلَاهَا عَلَيَّ، فَكَتَبْتُهَا بِخَطِّي، وَعَلَّمَنِي تَأْوِيلَهَا وَتَفْسِيرَهَا، وَنَاسِخَهَا وَمَنْسُوخَهَا، وَمُحْكَمَهَا وَمُتَشَابِهِهَا، وَخَاصَّهَا وَعَامَّهَا، وَدَعَا الله أَنْ يُغطِينِي وَنَاسِخَهَا وَمَنْسُوخَهَا، وَمُحْكَمَهَا وَمُتَشَابِهِهَا، وَخَاصَّهَا وَعَامَّهَا، وَدَعَا اللهُ أَنْ يُغطِينِي فَهُمَهَا وَحِفْظَهَا، فَمَا نَسِيتُ آيَةً مِنْ كِتَابِ اللهِ وَلا عِلْماً أَمْلَاهُ عَلَيَّ وَكَتَبْتُهُ مُنْذُ دَعَا اللهَ لِي بِمَا دَعَا، وَمَا تَرَكَ شَيْنَا عَلَمَهُ اللهُ مِنْ حَلَالٍ وَلا حَرَامٍ، وَلَا أَمْ وَلا نَهْي، كَانَ أَوْ لِي بِمَا دَعَا، وَمَا تَرَكَ شَيْناً عَلَمَهُ اللهُ مِنْ حَلَالٍ وَلا حَرَامٍ، وَلا أَمْ وَلا نَهْي، كَانَ أَوْ يَعْمِينِهِ إِلَّا عَلَمَنِيهِ وَحَفِظْتُهُ. فَلَمْ يَعْمَلُهُ وَلَا كِتَابٍ مُنْزَلٍ عَلَىٰ أَحَدٍ قَبْلَهُ مِنْ طَاعَةٍ أَوْ مَعْصِيّةٍ إِلَّا عَلَمَ مَنْ يَعِلَى عَلَىٰ صَدْرِي، وَدَعَا اللهَ لِي أَنْ يَمْلَأُ قَلْبِي عِلْماً وَفَهُما وَحُكُما وَنُوراً.

فَقُلْتُ: يَا نَبِيَّ اللهِ، بِأَبِي أَنْتُ وَأَمَّي، مُنْذُ ذَّعَوْتُ اللهَ لِي بِمَا دَعَوْتَ لَمْ أَنْسَ شَيْتًا، وَلَمْ يَفُتْنِي شَيْءٌ لَمْ أَكْتُبُهُ، أَفَتَتَخَوَّفُ عَلَيَّ النَّسْيَانَ فِيمَا بَعْدُ؟ فَقَالَ: لَا، لَشْتُ أَتَخَوَّفُ عَلَيْكَ النِّسْيَانَ وَالْجَهْلَ».

١٩٢ / ٢ . عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عُثْمَانَ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ أَبِي أَثُوبَ الْخَرَّاذِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ اللهِ قَالَ: قُلْتُ لَهُ: مَا بَالُ أَقْوَامٍ أَيُّوبَ الْخَرَّاذِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَنْ رَسُولِ اللهِ عَنْ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهُ لا يُتَهَمُونَ بِالْكَذِبِ، فَيَجِيءُ مِنْكُمْ خِلَافُهُ؟ يَرْوُونَ عَنْ فَلَانٍ وَفَلَانٍ عَنْ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهُ لا يُتَهَمُونَ بِالْكَذِبِ، فَيَجِيءُ مِنْكُمْ خِلَافُهُ؟ قَالَ: «إِنَّ الْحَدِيثَ يُنْسَخُ كَمَا يُنْسَخُ الْقُوْآنُ».

٣/١٩٥ . عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ ابْنِ أَبِي نَجْرَانَ. عَنْ عَاصِمِ بْنِ حُمَيْدٍ، عَنْ مَنْصُورِ بْنِ حَازِمٍ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي عَـبْدِ اللهِ ﷺ: مَـا بَـالِي أَسْأَلُكَ عَـنِ الْـمَسْأَلَةِ، و چون به جهت خلوت با من به منزل من تشریف می آورد، فاطمه و هیچیک از پسران من بر نمی خواستند و از من دور نمی شدند. و چون از آن حضرت سؤال می کردم، مرا جواب می فرمود و چون ساکت می شدم و از سؤال نمی کردم و مسائلی راکه داشتم تمام می شد، ابتدا می نمود.

و آیدای از قرآن بر رسول خدایگانازل نشد، مگر اینکه آن را بر من خواند و آن را از بر فرمود و من به خط خویش نوشتم و تأویل و تفسیر و ناسخ و منسوخ و محکم و منشابه و خاص و عام آن را به من تعلیم نمود. و خدا را خواند که فهم و حفظ آن را به من عطا فرماید و آن زمان که از برای من دعا کرد و به آنچه دعا کرد، تا امروز آیدای از کتاب خدا و علمی که فرموده بود و من آن را نوشته بودم، فراموش نکردم.

روانگذاشت چیزی راکه خدا به او تعلیم داده بود؛ از حلال و حرام و امر و نهی که بوده، یا خواهد بود و نه کتابی که نازل شده است بر یکی از پیغمبران که پیش از آن حضرت بوده اند، از اطاعت یا معصیتی، مگر آن را به من تعلیم نمود و من آن را حفظ کردم. و یک حرف آن را فراموش نکردم بعد از آن که دست خویش را بر سینهٔ من گذاشت و دعاکرد که خدا دل مرا بر از علم و فهم و نور گرداند.

من عرض کردم که: ای پیغمبر خدا، پدر و مادرم فدای تو باد، از آن زمان که دعاکسردی برای من به آنچه دعاکردی، تا امروز چیزی را فراموش نکردم و آنچه راکه ننوشته بودم، از من فوت نشد. آیا ترس آن داری که من بعد از آن فراموش کنم؟ فرمود که: چنین نیست. بر تو از فراموشی و جهل نمی ترسم».

۱۹۴ / ۲ . چند نفر از اصحاب ما روایت کرده اند از احمد بن محمد، از عثمان بن عیسی، از ابو ایوب خرّاز، از محمد بن مسلم، از امام جعفر صادق 幾 که گفت: به آن حضرت عرض کردم که: چیست حال گروهی چند که از فلان و فلان از رسول خدا ﷺ روایت می کنند و متهم به دروغ نمی شوند، و خلاف آن از شما وارد می شود؟ آن حضرت فرمود که: احدیث منسوخ می شود؛ چنانچه قرآن منسوخ می شود».

۱۹۵ / ۳. على بن ابراهيم، از پدرش، از ابن ابي نجران، از عاصم بن محميد، از منصور بن

فَتُجِيبُنِي فِيهَا بِالْجَوَابِ، ثُمَّ يَجِيئُكَ غَيْرِي، فَتُجِيبُهُ فِيهَا بِجَوَابٍ آخَرَ؟

فَقَالَ: «إِنَّا نُجِيبُ النَّاسَ عَلَى الزِّيَادَةِ وَالنُّقْصَانِ».

قَالَ: قُلْتُ: فَأَخْبِرْنِي عَنْ أَصْحَابِ رَسُولِ اللهِ ﷺ صَدَقُوا عَلَىٰ مُجَمَّدٍ أَمْ كَذَّبُوا؟ قَالَ: «بَلْ صَدَقُوا».

قَالَ: قُلْتُ: فَمَا بَالُهُمُ اخْتَلَفُوا؟

فَقَالَ: «أَمَا تَعْلَمُ أَنَّ الرَّجُلَ كَانَ يَأْتِي رَسُولَ اللهِ اللهِ فَيَسْأَلُهُ عَنِ الْمَسْأَلَةِ، فَيُجِيبُهُ فِيهَا بِالْجَوَابِ، ثُمَّ يُجِيبُهُ بَعْدَ ذٰلِكَ بِمَا يَنْسَخُ ذٰلِكَ الْجَوَابَ، فَنَسَخَتِ الْأَحَادِيثُ بَعْضُهَا بَعْضاً».

١٩٤/ ٢٠ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ رِنَابٍ، عَنْ أَبِي جُعْفَرٍ ﷺ، قَالَ: قَالَ لِي: «يَا زِيَادُ، مَا تَقُولُ لَوْ أَفْتَيْنَا رَجُلاً مِمَّنْ يَتُولُّ أَبِي جُعْفَرٍ ﷺ، قَالَ: قَالَ لِي: «يَا زِيَادُ، مَا تَقُولُ لَوْ أَفْتَيْنَا رَجُلاً مِمَّنْ يَتُولُّ أَبِي عُبَيْدَةً، عَنْ أَبِي جُعْفَرٍ ﷺ، قَالَ: «إِنْ أَخَذَ بِهِ، يَتُولُّانَا بِشَيْءٍ مِنَ التَّقِيَّةِ؟» قَالَ: قُلْتُ لَهُ: أَنْتَ أَعْلَمُ جُعِلْتُ فِدَاكَ، قَالَ: «إِنْ أَخَذَ بِهِ، فَهُوَ خَيْرٌ لَهُ وَأَعْظَمُ أَجْراً».

وَفِي رِوَايَةٍ أُخْرَىٰ: «إِنْ أُخَذَ بِهِ أُوجِرَ؛ وَإِنْ تَرَكَهُ وَاللهِ أَثِمَ».

١٩٧ / ٥. أَحْمَدُ بْنُ إِدْرِيسَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الْجَبَّارِ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ، عَنْ ثَعْلَبَةَ بْنِ مَيْمُونٍ، عَنْ زُرَارَةَ بْنِ أَعْيَنَ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ، قَالَ: سَـاَلَّتُهُ عَـنْ مَسْـاَلَةٍ فَعْلَبَةَ بْنِ مَيْمُونٍ، عَنْ زُرَارَةَ بْنِ أَعْيَنَ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ، قَالَ: سَـاَلَّتُهُ عَـنْ مَسْـاَلَةٍ فَاجَابَتْهِ، ثُمَّ جَاءَهُ رَجُلُ فَسَأَلَهُ عَنْهَا، فَأَجَابَهُ بِخِلَافِ مَا أَجَابَنِي، ثُمَّ جَاءَهُ رَجُلُ آخَرُ، فَأَجَابَهُ بِخِلَافِ مَا أَجَابَنِي، ثُمَّ جَاءَهُ رَجُلُ آخَرُ، فَأَجَابَهُ بِخِلَافِ مَا أَجَابَنِي، ثُمَّ جَاءَهُ رَجُلُ آخَرُ، فَأَجَابَهُ بِخِلَافِ مَا أَجَابَنِي وَأَجَابَ صَاحِبِي.

حازم روایت کرده است که گفت: به خدمت امام جعفر صادق هی عرض کردم که: مرا چه می شود که تو را از مسأله ای سؤال می کنم و تو در آن مسأله مرا جوابی می فرمایی آنگاه کس دیگری نزد تو می آید و همان سؤال را می پرسد و تو جواب دیگری می دهی؟ آن حضرت فرمود که: «ما مردم را جواب می دهیم به زیاده و نقصان در جواب» (یا به حسب فهم ایشان و یا به حسب حکم به واسطهٔ تقیه).

عرض کردم که: مراخبر ده از اصحاب رسول خدای که آیا بر محمد است گفتند، یا دروغ گفتند، یا دروغ گفتند، یا دروغ بستند؟ فرمود که: «بلکه راست گفتند». عرض کردم که: پس چرا اختلاف به هم رسانیدند؟ فرمود که: «آیا نمی دانی که مردی به خدمت پیغمبر می آید و او را از مسأله ای سؤال می کرد، و آن حضرت او را در آن جواب می فرمود و بعد از این، او را جواب می فرمود به چیزی که جواب اول را نسخ می نمود؛ زیرا که احادیث آن حضرت بعضی از آنها بعضی دیگر را نسخ می کند». ا

۱۹۶ / ۱۹۶ علی بن محمد، از سهل بن زیاد، از ابن محبوب، از علی بن رئاب، از ابو عبیده، از امام محمد باقر الله روایت کرده است که گفت: آن حضرت به من فرمود که: «ای زیاد، چه می گویی اگر ما یکی از کسانی که ما را دوست می دارند، فتوا دهیم به چیزی که موافق تنفیه باشد؟» أبو عبیده می گوید که: به آن حضرت عرض کردم که: فدای تو گردم، تو بهتر می دانی، آن حضرت فرمود که: «اگر به آن عمل کند، از برایش بهتر و مزدش بزرگتر است».

در روایت دیگر چنین است که: «اگر به آن عمل کند، مزدش به او میرسد و اگر آن را
 ترک کند، به خدا سوگند که گناه کرده است».

۱۹۷ / ۵ . احمد بن ادریس، از محمد بن عبدالجبّار، از حسن بن علی، از تعلبة بن میمون، از زرارة بن اعیّن، از امام محمد باقر الله روایت کرده است که گفت: آن حضرت را از مسأله ای سؤال کردم و مرا جواب فرمود و بعد از آن، مردی به خدمت آن حضرت آمد و او را از همان مسأله سؤال نمود. حضرت او را جواب فرمود به غیر آنچه مرا جواب فرموده بود. بعد از آن

۱. مراد از نسخ قرآن و حدیث، آن است که حکم آن زایل شود و تکلیف الهی به عمل کردن به مضمون آن ساقط گردد.
 (مترجم)

فَلَمَّا خَرَجَ الرَّجُلَانِ، قُلْتُ: يَا ابْنَ رَسُولِ اللهِ، رَجُلَانِ مِنْ أَهْلِ الْعِرَاقِ مِنْ شِيعَتِكُمْ قَدِمَا يَشْأَلَانِ، فَأَجَبْتَ كُلَّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا بِغَيْرِ مَا أَجَبْتَ بِهِ صَاحِبَهُ؟

فَقَالَ: «يَا زُرَارَةُ، إِنَّ هٰذَا خَيْرٌ لَنَا، وَأَبْقَىٰ لَنَا وَلَكُمْ، وَلَوِ اجْتَمَعْتُمْ عَلَىٰ أَمْرٍ وَاحِدٍ، لَصَدَّقَكُمُ النَّاسُ عَلَيْنَا، وَلَكَانَ أَقَلَّ لِبَقَائِنَا وَبَقَائِكُمْ».

قَالَ: ثُمَّ قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللهِ ﷺ: شِيعَتُكُمْ لَوْ حَمَلْتُمُوهُمْ عَلَى الْأَسِنَّةِ أَوْ عَلَى النَّارِ لَمَضَوْا، وَهُمْ يَخْرُجُونَ مِنْ عِنْدِكُمْ مُخْتَلِفِينَ؟ قَالَ: فَأَجَابَنِي بِمِثْلِ جَوَابِ أَبِيهِ.

١٩٨/ ٤. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ، عَنْ نَصْرٍ الْخَثْعَمِيِّ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللّهِ اللهِ يَقُولُ: «مَنْ عَرَفَ أَنَّا لَا نَقُولُ إِلَّا حَقّاً، عَنْ نَصْرٍ الْخَثْعَمِيِّ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللّهِ اللهِ يَقُولُ: «مَنْ عَرَفَ أَنَّا لَا نَقُولُ إِلَّا حَقّاً، فَلْ يَكُنُ مَا يَعْلَمُ، فَلْيَعْلَمْ أَنَّ ذَٰلِكَ دِفَاعٌ مِنَّا عَنْهُ».

١٩٩ / ٧ . عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، غَنْ عُثْمَانَ بْنِ عِيسَىٰ وَالْحَسَنِ بْنِ مَحْبُوبٍ جَمِيعاً، عَنْ سَمَاعَةً، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﷺ، قَالَ: سَأَلْتُهُ عَنْ رَجُلٍ اخْتَلَفَ عَلَيْهِ رَجُلَانِ مِنْ أَهْلِ دِينِهِ فِي أَمْرٍ كِلَاهُمَا يَرُويهِ، أَحَدُهُمَا يَأْمُرُ بِأَخْذِهِ، وَالْآخَرُ يَنْهَاهُ عَنْهُ، كَـيْفَ يَصْنَعُ؟

فَقَالَ: «يُرْجِئُهُ حَتَّىٰ يَلْقَىٰ مَنْ يُخْبِرُهُ، فَهُوَ فِي سَعَةٍ حَتَّىٰ يَلْقَاهُ».

وَفِي رِوَايَةٍ أُخْرَىٰ: «بِأَيِّهِمَا أُخَذْتَ مِنْ بَابِ التَّسْلِيمِ وَسِعَكَ».

دیگری آمد و او را همان مسأله سؤال کرد و او را جواب داد، به غیر آنچه به من و صاحب من فرموده بود. چون این دو مرد بیرون رفتند، عرض کردم که: یا ابن رسول الله، دو نفر از مردم عراق که از شیعیان شما بودند، آمدند و سؤال کردند و تو هر یک از ایشان را جواب دادی به خلاف آنچه دیگری را به آن جواب فرمودی.

فرمود که: «ای زراره، به درستی که آنچه من کردم، از برای ما بهتر است، و ما و شما را بیشتر باقی می دارد. اگر شما بر یک امر اجتماع کنید و اختلافی در میانهٔ شما نباشد، عامه شما را تصدیق می کنند و می دانند که آن را از ما روایت کرده اید و راست می گویید و از دوستان مایید. و این باعث قلت بقای ما و بقای شما است و ما و شما را به کشتن می دهد». زراره می گوید که: بعد از آن به خدمت امام جعفر صادق به عرض کردم که: اگر شما شیعیان خویش را رو به سنان و نیزه و آتش بفرستید، هر آینه می روند و سر باز نمی زنند، سهل است که ایشان از نزد شما بیرون می روند و در میانهٔ ایشان اختلافی باشد. آن حضرت، مرا جواب داد به مثل جوابی که پدرش فرموده بود.

۱۹۸ / ۶. محمد بن یحیی، از احمد بن محمد بن عیسی، از محمد بن سنان، از نصر خدمی روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که می فرمود: «هر که می داند که مانمی گوییم مگر آنچه حق باشد، باید که به آنچه می داند که از ما است، اکتفا نماید. پس اگر خلاف آنچه می داند که از ما است، بشنود، بداند که آن، باز داشتنی از جانب ما است. مقصود ما آن است که دفع ضرر مخالفان از او کرده باشیم».

۱۹۹۱ / ۷. علی بن ابراهیم، از پدرش، از عثمان بن عیسی، و حسن بن محبوب، همه، از سماعه، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که گفت: از آن حضرت سؤال کردم از مردی که دو نفر از اهل دین او، در امری بر او مختلف شدند و هر دو او را روایت میکنند از ایشان، امر به اخذ آن میکند و دیگری او را نهی میکند. آیا آن مرد چه کند؟ فرمود که: «آن را به تأخیر می افکند تا ملاقات کند کسی را که او را خبر دهد و او در وسعت و فراخی است تا آن کسی را ملاقات کند.

در روایت دیگر، چنین است: «به هر یک از این دو روایت که عمل کنی، از باب تسلیم

٠٠٠ / ٨. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ عُثْمَانَ بْنِ عِيسَىٰ، غَـنِ الْـحُسَيْنِ بْنِ الْمُخْتَارِ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ أَرْأَيْتَكَ لَوْ حَدَّثْتُكَ بِحَدِيثٍ الْمُخْتَارِ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَلَا: «أَرَأَيْتَكَ لَوْ حَدَّثْتُكَ بِحَدِيثٍ اللهُ عَنْ تَالَّذَ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ قَالِ: قُلْتُ: كُـنْتُ اللهُ عَنْ اللهُ عَالُ اللهُ عَنْ ال

٩/٢٠١ . وَعَنْهُ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ إِسْمَاعِيلَ بْنِ مَرَّارٍ، عَنْ يُونُسَ، عَنْ دَاوُدَ بْنِ فَرْقَدٍ، عَنِ الْمُعَلَّى بْنِ خُنَيْسٍ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللهِ ﷺ: إِذَا جَـاءَ حَـدِيثٌ عَـنْ أَوِّلِكُـمْ وَحَدِيثٌ عَنْ آخِرِكُمْ، بِأَيِّهِمَا نَأْخُذُ؟

فَقَالَ: «خُذُوا بِهِ حَتَّىٰ يَبْلُغَكُمْ عَنِ الْحَيِّ. فَإِنْ بَلَغَكُمْ عَنِ الْحَيِّ. فَخُذُوا بِقَوْلِهِ». قَالَ: ثُمَّ قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ ﷺ: «إِنَّا وَاللهِ لَا نُدْخِلُكُمْ إِلَّا فِيمَا يَسَعُكُمْ».

﴿ وَفِي حَدِيثٍ آخَرَ: «خُذُوا بِالْأَخْدُثِ».

١٠ / ٢٠٢ مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ صَفْوَانَ بْنِ يَحْيىٰ، عَنْ دَاوُدَ بْنِ الْحُصَيْنِ، عَنْ عُمَرَ بْنِ حَنْظَلَةَ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ صَفْوَانَ بْنِ يَحْيىٰ، عَنْ دَاوُدَ بْنِ الْحُصَيْنِ، عَنْ عُمَرَ بْنِ حَنْظَلَةَ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ عَنْ رَجُلَيْنِ مِنْ أَصْحَابِنَا بَيْنَهُمَا مُنَازَعَةٌ فِي دَيْنٍ أَوْ مِيرَاثٍ، فَتَحَاكَمَا إِلَى اللهِ عَنْ رَجُلَيْنِ مِنْ أَصْحَابِنَا بَيْنَهُمَا مُنَازَعَةٌ فِي دَيْنٍ أَوْ مِيرَاثٍ، فَتَحَاكَمَا إِلَى اللهِ اللهِ الله الله ضَاةِ، أَيْحِلُ ذَلِك؟
 الشَّلْطَانِ وَ إِلَى الْقُضَاةِ، أَيْحِلُ ذَلِك؟

قَالَ: «مَنْ تَحَاكَمَ إِلَيْهِمْ فِي حَقَّ أَوْ بَاطِلٍ، فَإِنَّمَا تَحَاكَمَ إِلَى الطَّاغُوتِ، وَمَا يَحْكُمُ لَهُ فَإِنَّمَا يَأْخُذُ سُحْتاً وَإِنْ كَانَ حَقّاً ثَابِتاً لَهُ؛ لِأَنَّهُ أَخَذَهُ بِحُكْمِ الطَّاغُوتِ، وَقَدْ أَمَرَ اللهُ أَنْ و انقیاد امام و رضای به آن، تو را میرسد و جائز است».

۱۰۰ ۸/۲۰۰ علی بن ابراهیم، از پدرش، از عثمان بن عیسی، از حسین بن مختار، از بعضی از اصحاب، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود که: «مرا خبر ده که اگر تو را به حدیثی حدیث کنم در این سال، بعد از آن در سال آینده به نزد من آیی و تو را به خلاف آن حدیث کنم، به کدام یک از اینها عمل می نمایی؟» روای می گوید که: عرض کردم که: آخری را می گیرم و به آن عمل می کنم. حضرت فرمود که: «خدا تو را رحمت کند».

۱۰۱/ ۹/۲۰۱ و از پدرش ، روایت است، از اسماعیل بن مرّار ، از یونس، از داود بن فَرقد، از مُعلّی بن تحنیس که گفت: به امام جعفر صادق ﷺ عرض کردم که: هرگاه حدیثی از اول شما و حدیثی از آخر شما وارد شود، به کدام یک از آنها عمل کنیم؟ فرمود که: «به آن عمل کنید تا از امام که زنده است، حدیثی به شما برسد. پس اگر از زنده حدیثی به شما رسید، فرمودهٔ او را بگیرید و به آن عمل کنید».

مُعلّی میگوید که: بعد از آن، حضرت امام جعفر صادق الله فرمود که: «به خدا سوگند، ما شما را داخل نمیکنیم، مگر در آن چیزی که در وسع و طاقت شما باشد».

• در روایت دیگر است که: «تازهتر را بگیرید و به آن عمل نمایید».

از داود بن تحصین، از عمر بن تحنظله روایت کرده است که گفت: امام جعفر صادق الله روایت کرده است که گفت: امام جعفر صادق الله روایت کرده است که گفت: امام جعفر صادق الله سؤال کرد از دو نفر از اصحاب ماکه در میان ایشان نزاع واقع شده بود در باب قرض یا میراثی، پس مرافعه را بر دند به سوی پادشاه یا قاضیان اهل سنت، آیا حلال است آنچه کسردند؟ آن حضرت فرمود که: «هر که مرافعه را به سوی ایشان ببرد، در حق باشد، یا باطل، جز این نیست که مرافعه را به سوی طاغوت برده او آنچه طاغوت از برای او حکم کند، و به حکم وی آن را بگیرد، حرامی گرفته که خیر و برکت ندارد؛ هر چند که آن حقی باشد که از برایش ثابت باشد؛ زیراکه آن را به حکم طاغوت گرفته و خدا امر فرموده که به آن کافر باشند، و نگروند.

۱. طاغوت سردار و مقتدای گمراهان است و بت و هر که را جز خدای پرستند، طاغوت گویند. و آن از طغیان است به معنی از حد گذشتن. (مترجم)

يُكْفَرَ بِهِ، قَالَ اللهُ تَعَالَىٰ: ﴿يُرِيدُونَ أَنْ يَتَحَاكَمُوا إِلَى الطَّاغُوتِ وَقَدْ أُمِرُوا أَنْ يَكْفُرُوابِهِ﴾».

قُلْتُ: فَكَيْفَ يَصْنَعَانِ؟

قَالَ: «يَنْظُرَانِ إِلَىٰ مَنْ كَانَ مِنْكُمْ مِمَّنْ قَدْ رَوىٰ حَدِيثَنَا، وَنَظَرَ فِي حَلَالِنَا وَحَرَامِنَا، وَعَرَامِنَا، وَعَلَمْ اللهِ عَكَماً؛ فَإِنِّي قَدْ جَعَلْتُهُ عَلَيْكُمْ حَاكِماً، فَإِذَا حَكَمَ وَعَرَفَ أَحْكَامَنَا، فَلْيَرْضَوْا بِهِ حَكَماً؛ فَإِنِّي قَدْ جَعَلْتُهُ عَلَيْكُمْ حَاكِماً، فَإِذَا حَكَمَ بِحُكْمِنَا فَلَمْ يَقْبَلُهُ مِنْهُ، فَإِنَّمَا اسْتَخَفَّ بِحُكْمِ اللهِ وَعَلَيْنَا رَدًّ، وَالرَّادُ عَلَيْنَا الرَّادُ عَلَى اللهِ وَهُكُمْ عَلَىٰ حَدِّ الشَّرِكِ بِاللهِ».

قُلْتُ: فَإِنْ كَانَ كُلُّ رَجُلٍ اخْتَارَ رَجُلاً مِنْ أَصْحَابِنَا. فَرَضِيَا أَنْ يَكُونَا النَّاظِرَيْنِ فِي حَقِّهِمَا، وَاخْتَلَفَا فِيمَا حَكَمَا، وَكِلاهُمَّا اخْتَلُفَ فِي حَدِيثِكُمْ؟

قَالَ : «الْحُكْمُ مَا حَكَمَ بِهِ أَعْدَلُهُمَا وَأَفْقَهُهُمَا وَأَصْدَقُهُمَا فِي الْحَدِيثِ وَأَوْرَعُ هُمَا، وَلَا يَلْتَفِتْ إِلَىٰ مَا يَحْكُمُ بِهِ الْآخَرُ».

قَالَ: قُلْتُ: فَإِنَّهُمَا عَدْلَانِ مَرْضِيَّانِ عِنْدَ أَصْحَابِنَا، لَا يُفَضَّلُ وَاحِـدُ مِـنْهُمَا عَـلىٰ صَاحِبِهِ؟ خدای تعالی فرموده است: ﴿ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكَمُوۤ أَإِلَى الطَّنفُوتِ وَقَدْ أُمِرُوٓ أَ أَن يَكُفُرُواْ بِهِ ﴾ آ ، يعنى: میخواهند که مرافعه کنند به سوی کسی که طاغی و باغی است. به تحقیق که مأمور شده اند به این که نگروند به طاغوت و حکم او ».

عرض کردم که: پس چه کنند؟ فرمود که: «نظر می کنند به سوی کسی که از شماگروه شیعیان باشد، از آن که حدیث ما را روایت کرده باشد و در حلال و حرام ما نظر کرده و احکام ما را شناخته و دانسته باشد. پس به او راضی باشند که حکم باشد و او را حاکم سازند؛ زیرا که من او را بر شما حاکم گردانیده ام. پس هرگاه به حکم ما، حکم کند، و او قبول نشود، آن که آن را قبول نکرده، به حکم خدا استخفاف و خواری رسانیده (و آن را سبک شمرده) و بر ما اهل بیت رده کرده. و آن که ما رد کرده، بر خدا رد کرده، و آن، در مرتبهٔ شرک به خدا است».

عرض کردم که: پس اگر هر یک از ایشان مردی از اصحاب ما را اختیار کند، و هر دو راضی شوند که این برگزیدگان در حق ایشان نظر گفتد و در میانهٔ ایشان حکم نمایند و این دو، حاکم در آنچه حکم می کنند با هم مختلف شوند و هر دو در حدیث شما مختلف باشند؟ فرمود که: «حکم، همان است که آن که در عدالت و فقاهت و راست گریی او در حدیث و پرهیزگاریش بیشتر است، به آن حکم نموده و التفات نمی شود به سوی آنچه دیگری به آن حکم کرده».

عرض کردم که: هر دو در نزد اصحاب ما عادل و پسندیدهاند و هیچیک بر دیگری تفضیل و زیادتی ندارند.

عمر میگوید که: آن حضرت فرمود که: «نظر می شود به سوی آن چیزی که از ما روایت کرده اند در باب آنچه این دو حاکم به آن حکم کرده اند، و اجماع بر آن شده باشد از اصحاب تو. پس گرفته می شود از حکمی که ما او را خکم ساخته ایم، به آن عمل می شود و آن از حکم ما است که از جانب خدا و رسول گفته ایم. و شاذی که در نزد اصحاب تو شهرتی ندارد، ترک می شود. ۲ به درستی که آنچه اجماع بر آن باشد، شکی و شبههای در آن نیست.

۱. نساء، ۶۰

٢. و شاذ، تنها مانده و نادر و مخالف قياس راكويند. (مترجم)

قَالَ: فَقَالَ: «يُنْظُرُ إِلَىٰ مَا كَانَ مِنْ رِوَايَتِهِمْ عَنَّا فِي ذَلِكَ الَّذِي حَكَمَا بِهِ الْمُجْمَعَ عَلَيْهِ مِنْ أَصْحَابِكَ، فَيُؤْخَذُ بِهِ مِنْ حُكْمِنَا، وَيُتْرَكُ الشَّاذُ الَّذِي لَيْسَ بِمَشْهُورٍ عِنْدَ أَصْحَابِكَ؛ فَإِنَّ الْمُجْمَعَ عَلَيْهِ لَا رَيْبَ فِيهِ. وَإِنَّمَا الْأُمُورُ ثَلَاثَةٌ: أَمْرُ بَيتُنْ رُشْدُهُ فَيُتَبَعُ، وَأَمْرُ مُشْكِلٌ يُرَدُّ عِلْمُهُ إِلَى اللهِ وَإِلَىٰ رَسُولِهِ؛ قَالَ رَسُولُ وَأَمْرُ مُشْكِلٌ يُرَدُّ عِلْمُهُ إِلَى اللهِ وَإِلَىٰ رَسُولِهِ؛ قَالَ رَسُولُ وَأَمْرُ مُشْكِلٌ يُرَدُّ عِلْمُهُ إِلَى اللهِ وَإِلَىٰ رَسُولِهِ؛ قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُهُ إِلَى اللهِ وَإِلَىٰ رَسُولِهِ؛ قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَلُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهُ مَنْ تَرَكَ الشَّبُهَاتِ نَجَا مِنَ اللهُ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

قُلْتُ: فَإِنْ كَانَ الْخَبَرَانِ عَنْكُمْ مَشْهُورَيْنِ قَدْ رَوَاهُمَا الثَّقَاتُ عَنْكُمْ؟

قَالَ: «يُنْظَرُ، فَمَا وَافَقَ حُكْمُهُ حُكْمَ الْكِتَابِ وَالسُّنَّةِ وَخَالَفَ الْعَامَّةَ، فَيُؤْخَذُ بِـهِ، وَيُثْرَكُ مَا خَالَفَ حُكْمُهُ حُكْمَ الْكِتَابِ وَالسُّنَّةِ وَوَافَقَ الْعَامَّةَ».

قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، أَرَأَيُنِ إِنْ كَانِ الْفَقِيهَانِ عَرَفَا حُكْمَهُ مِنَ الْكِـتَابِ وَالسَّـنَّةِ، وَوَجَدْنَا أَحَدَ الْخَبَرَيْنِ مُوَافِقاً لِلْعَامَّةِ، وَالْآخَرَ مُخَالِفاً لَهُمْ، بِأَيِّ الْخَبَرَيْنِ يُؤْخَذُ؟

قَالَ: «مَا خَالَفَ الْعَامَّةَ. فَفِيهِ الرَّشَادُ».

فَقُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، فَإِنْ وَافَقَهُمَا الْخَبَرَانِ جَمِيعاً؟

قَالَ: «يُنْظُرُ إِلَىٰ مَا هُمْ إِلَيْهِ أَمْيَلُ حُكَّامُهُمْ وَقُضَاتُهُمْ، فَيُتْرَكُ، وَيُؤْخَذُ بِالْآخَرِ». قُلْتُ: فَإِنْ وَافَقَ حُكَّامُهُمُ الْخَبَرَيْنِ جَمِيعاً؟

قَالَ: «إِذَا كَانَ ذَٰلِكَ، فَأَرْجِهْ حَتَّىٰ تَلْقَىٰ إِمَامَكَ؛ فَإِنَّ الْوُقُوفَ عِنْدَ الشُّبُهَاتِ خَيْرٌ مِنَ الإِقْتِحَامِ فِي الْهَلَكَاتِ».

و جز این نیست که همهٔ امرها سه قسم است: امری است که راستی از آن ظاهر و هویداست، پس تبعیت آن می شود. و امری است که ضلالت و گمراهی آن پیداست و باید که از آن اجتناب شود. و امری است مشکل که بطلان و صحت و موافقت و مخالفت آن باکتب و سنت معلوم نیست و علم آن، به سوی خدا و رسول خدا تا شد می شود. رسول خدا تا شکارا و خدا تا شکارا و شبهه ها و پوشیده هایی چند در میان فرمود که: حلالی است آشکارا و حرامی است آشکارا و شبهه ها و پوشیده هایی چند در میان حلال و حرام است. پس هر که شبهه ها را ترک کند، از محرمات نجات یابد، و هر که شبهه ها را عمل نماید، مرتکب محرمات شود و هلاک گردد، از آنجاکه نمی داند».

عرض کردم که: اگر هر دو خبر که از شما روایت شده، مشهور باشد که ثقات و معتمدان آنها را از شما روایت کرده باشند، چه کنند؟ فرمود که: «در آن نظر می شود، پس آنچه حکم آن با حکم کتاب و سنت موافقت داشته باشد، و با سنیان مخالف باشد، آن را می گیرند و به آن عمل می نمایند، و آنچه را که حکمش با حکم گتاب و سنت مخالفت دارد و با سنیان موافق است، وامی گذارند».

عرض کردم که: فدایت گردم، مرا خبر ده که اگر آن دو فقیه حکم آن را از کتاب و سنت دانسته باشند و ما یکی از آن دو خبر را با سنیان و دیگری را مخالف ایشان یابیم، به کدام یک از این دو خبر باید که عمل شود؟ آن حضرت فرمود که: «آنچه با سنیان مخالفت دارد، راه راست در آن است».

عرض کردم که: فدای توگردم، پس اگر هر دو خبر با سنیان موافقت داشته باشد، چه باید کرد؟ فرمود که: «نظر می شود به سوی آن چیزی که حکام و قاضیان ایشان به آن بیشتر میل دارند، پس آن را وا میگذارند و دیگری را میگیرند و به آن عمل می نمایند».

عرض کردم که: اگر حاکمان ایشان با هر دو خبر موافقت داشته باشند و به یکی از آنها مایل تر نباشند، چه کنم؟ فرمودکه: «آن را به تأخیر انداز تا امام خویش را ملاقات کنی؛ زیراکه توقف و ایستادن در نزد شیهه ها بهتر است از آنکه خود را در آوری در چیزی چند که باعث هلاکت تو باشد».

## ٢٢ ـ بَابُ الْأَخْذِ بِالسُّنَّةِ وَشَوَاهِدِ الْكِتَابِ

٢٠٣ / ١. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ النَّوْفَلِيِّ، عَنِ السَّكُونِيِّ ،عَنْ أَبِي عَـبْدِ اللهِ ﷺ، قَالَ: «قَالَ رَسُولُ اللهِﷺ: إِنَّ عَلَىٰ كُلِّ حَقِّ حَقِيقَةً، وَعَلَىٰ كُلِّ صَوَابٍ نُوراً، فَمَا وَافَقَ كِتَابَ اللهِ فَخُذُوهُ، وَمَا خَالَفَ كِتَابَ اللهِ فَدَعُوهُ».

٢٠٢/ ٢. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْمَىٰ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحَكَمِ، عَنْ أَبَانِ بُنِ عُثْمَانَ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ أَبِي يَعْفُورٍ. قَالَ: وَحَدَّثَنِي حُسَيْنُ بْنُ أَبِي الْعَلَاءِ أَنَّهُ حَضَرَ ابْنِ غُثُمانَ، عَنْ عَبْدِ اللهِ عِنْ الْحَيْلَافِ الْحَدِيثِ ابْنَ أَبِي يَعْفُورٍ فِي هٰذَا الْمَجْلِسِ، قَالَ: سَأَلَتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ عَنْ الْحَيْلَافِ الْحَدِيثِ ابْنَ أَبِي يَعْفُورٍ فِي هٰذَا الْمَجْلِسِ، قَالَ: سَأَلَتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ عَنْ عَنِ الْحَيْلَافِ الْحَدِيثِ يَرْوِيهِ مَنْ نَثِقُ بِهِ، وَمِنْهُمْ مَنْ لَا نَفِقُ بِهِ؟ قَالَ: «إِذَا وَرَدَ عَلَيْكُمْ حَدِيثٌ، فَوَجَدْتُمْ لَهُ يَرْوِيهِ مَنْ نَثِقُ بِهِ، وَمِنْهُمْ مَنْ لَا نَفِقُ بِهِ؟ قَالَ: «إِذَا وَرَدَ عَلَيْكُمْ حَدِيثٌ، فَوَجَدْتُمْ لَهُ شَاهِداً مِنْ كِتَابِ اللهِ عَزَّ وَجَلِّ أَوْ مِنْ قَوْلِ رَسُولِ اللهِ عَلَيْكُمْ وَإِلّا فَالَّذِي جَاءَكُمْ بِهِ أَوْلَىٰ فَلْ رَسُولِ اللهِ عَلَيْكُمْ وَإِلّا فَالَّذِي جَاءَكُمْ بِهِ أَوْلَىٰ لَهُ مِنْ كِتَابِ اللهِ عَزَ وَجَلِّ أَوْ مِنْ قَوْلِ رَسُولِ اللهِ عَلَيْكُمْ وَلِي كَمْ بِهِ أَوْلَىٰ .

٣/٢٠٥ عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ النَّضْرِ بْنِ سُويْدٍ، عَنْ يَخْيَى الْحَلَبِيِّ، عَنْ أَيُّوبَ بْنِ الْحُرِّ، قَالَ: سَمِغْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «كُلُّ شَيْءٍ مَرْدُودٌ إِلَى الْكِتَابِ وَالسُّنَّةِ، وَكُلُّ حَدِيثٍ لَا يُوَافِقُ كِتَابَ اللهِ، فَهُوَ زُخْرُفٌ».

٣٠٢/ ٢. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنِ ابْنِ فَضَّالٍ، عَنْ عَلِيِّ بْنِ عُقْبَةَ، عَنْ أَيُّوبَ بْنِ رَاشِدٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِﷺ، قَالَ: «مَا لَمْ بُـوَافِـقْ مِـنَ

#### ۲۲. باب در بیان فراگفتن سنت پیغمبرﷺ و گواهان کتاب خدا

۳۰۳ / ۲۰۳ علی بن ابراهیم، از پدرش، از نوفلی، از سکونی، از امام جعفر صادق ﷺ روایت کرده است که آن حضرت فرمود: «رسول خداﷺ فرمود: به درستی که بر هر حقی حقیقتی مؤکل است (و آن رعایت کردن چیزی است که در تمیز آن از باطل واجب باشد)، و بسر هسر صوابی نور بر هان گماشته که آن را از خطا جدا می سازد. پس آنچه باکتاب خدا موافقت دارد، آن را باگیرید و آنچه باکتاب خدا مخالفت دارد، آن را واگذاید».

۱۹۰۴ / ۲۰۴ محمد بن یحیی روایت کرده است، از عبدالله بن محمد، از علی بن حکم، از ابان بن عثمان، از عبدالله بن ابی یعفور . و ابان گفت: حدیث کرد مراحسین بن ابی العلاء که حاضر بود در نزد ابن ابی یعفور در آن مجلس، که ابن ابی یعفور، از حضرت امام جعفر صادق الله سؤال کرد. ابن ابی یعفور گفت که: از امام جعفر صادق الله سؤال نمودم از اختلاف حدیثی که به ما رسیده و می رسد و آن راکسی روایت می کند که بر او اعتماد داریم و از جمله ایشان کسی است که بر او اعتماد نداریم

فرمود که: «چون حدیثی بر شما و ارد شود، و از برای آن شاهد و گواهی از کتاب خدای عزّ و جلّ یا از فرمودهٔ رسول خدا تالیه بیابید که در حقیقت آن دلالت کند، آن را قبول کنید. و گر نه، آن که آن را به نزد شما آورده به آن سزاوار تر است» (یعنی از وی قبول نکنید).

۳/۲۰۵ بند نفر از اصحاب ماروایت کردهاند از احمد بن محمد بن خالد، از پدرش، از نضر بن سُوید، از یحیی حلبی، از ایوب بن حرّ که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که می فرمود: «هر چیزی که برگردانیده می شود به سوی کتاب خدا و سنت پیغمبر و هر حدیثی که که باکتاب خدا موافقت نداشته باشد، زُخرُف است ۹».

۱۰۶ / ۴ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد بن عیسی، از ابن فضّال، از علی بن عُقبه، از ایوب بن راشد، از امام جعفر صادق روایت کرده است که آن حضرت فرمود: «حدیثی که

۱. زُخرف است، یعنی: دروغی است آبدار و آراسته و در ظاهر نیک و درست که در آن تدلیس شده باشد؛ چون زر ناسره که آن را روکشی داده اند و ته آن معیوب است. (مترجم)

الْحَدِيثِ الْقُرْآنَ، فَهُوَ زُخْرُفٌ».

٧٠٧ / ٥. مُحَمَّدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ، عَنِ الْفَضْلِ بْنِ شَاذَانَ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ هِشَامِ بْنِ الْحَكَمِ وَغَيْرِهِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ أَلَى النَّاسُ، بْنِ الْحَكَمِ وَغَيْرِهِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ أَلَى اللهِ النَّاسُ، وَمَا جَاءَكُمْ يُخَالِفُ كِتَابَ اللهِ، فَلَمْ أَقُلْهُ». مَا جَاءَكُمْ عَنِّي يُوَافِقُ كِتَابَ اللهِ، فَلَمْ أَقُلْهُ». مَا جَاءَكُمْ يُخَالِفُ كِتَابَ اللهِ، فَلَمْ أَقُلْهُ».

٣٠٨ / ۶. وَبِهٰذَا الْإِسْنَادِ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِهِ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِﷺ يَقُولُ: «مَنْ خَالَفَ كِتَابَ اللهِ وَسُنَّةَ مُحَمَّدٍﷺ، فَقَدْ كَفَرَ».

٧/٢٠٩ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَى بْنِ عُبَيْدٍ، عَنْ يُونُسَ رَفَعَهُ، قَالَ: قَالَ عَلِيُّ بْنُ الْحُسَيْنِ عَلَيْهِمَا السَّلَام: «إِنَّ أَفْضَلَ الْأَعْمَالِ عِنْدَ اللهِ ... عَزَّ وَجَلَّ \_ مَا عُمِلَ بِالسُّنَّةِ وَإِنْ قَلَّ».

٢١٠ / ٨. عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدُ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ إِسْمَاعِيلَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ أَبِي مَعْفَرٍ عِنْ أَبَانِ بْنِ تَغْلِبَ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عِنْ أَنَّهُ سُئِلَ عَنْ مَسْأَلَةٍ فَأَجَابَ فِيهَا، قَالَ: فَقَالَ الرَّجُلُ: إِنَّ الْفُقَهَاءَ لَا يَقُولُونَ هٰذَا.

فَقَالَ: «يَا وَيْحَكَ، وَهَلْ رَأَيْتَ فَقِيهاً قَطُّ؟! إِنَّ الْفَقِيهَ \_ حَقَّ الْفَقِيهِ \_ الزَّاهِدُ فِي الدُّنْيَا، الرَّاغِبُ فِي الْآخِرَةِ، الْمُتَمَسِّكُ بِسُنَّةِ النَّبِيِّ ﷺ».

١٦١/ ٩. عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَسْ أَبِي أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَسْ أَبِي أَسْمَاعِيلَ إِبْرَاهِيمَ بْنِ إِسْحَاقَ الأَزْدِيِّ، عَنْ أَبِي عُثْمَانَ الْعَبْدِيِّ، عَنْ جَعْفَرٍ، عَنْ آبَائِدٍ، عَنْ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عِيْلًا، قَالَ: «قَالَ رَسُولُ اللهِ عَنْ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عِيْلًا، قَالَ: «قَالَ رَسُولُ اللهِ عَنْ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عِيْلًا، وَلَا قَوْلَ وَلَا عَمَلَ وَلَا عَمَلَ وَلَا عَمَلَ وَلَا بِإِصَابَةِ السُّنَّةِ».

إِلَّا بِنِيَّةٍ، وَلَا قَوْلَ وَلَا عَمَلَ وَلَا نِيَّةَ إِلَّا بِإِصَابَةِ السُّنَّةِ».

با قرآن موافقت ندارد، زُخرف است. ا

۲۰۷ / ۵. محمد بن اسماعیل روایت کرده است، از فضل بن شاذان، از این ابی عُمیر، از هشام بن حَکم و غیر او، از امام جعفر صادق ه که آن حضرت فرمود که: «پیغمبر در مناخطبه خواند و فرمود که: ای گروه مردمان، آنچه از من به شما رسیده و باکتاب خدا موافقت دارد، من آن را گفته م و آنچه به شما رسیده و باکتاب خدا مخالفت دارد، من آن را نگفته ام».

۲۰۸/۶. به همین اسناد روایت کرده است، از ابن ابی عُمیر، از بعضی از اصحاب خویش که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که می فرمود: «هر که باکتاب خدا و سنت محمد الله مخالفت کند، به حقیقت که کافر شده است.

۲۰۹ / ۷ ، على بن ابراهيم، از محمد بن عيسى بن عُبيد، از يونس، و آن را مرفوع ساخته كه گفت: حضرت على بن الحسين الله فرمود: «بهترين اعمال ما در نزد خداى عزّوجلّ، عمل كردن است به سنت پيغمبر؛ هر چند كه كم باشده.

۱۹۱۰ / ۸. چند نفر از اصحاب ما روایت کردهاند از احمد بن محمد بن خالد، از اسماعیل بن مهران، از ابوسعید قداط، و صالح بن سعید از ابان بن تغلب، از امام محمد باقر الله که مردی مسأله از آن حضرت پرسید و آن حضرت او را جواب فرمود. آن مرد عرض کرد که: فقها چنین نمی گویند. حضرت فرمود که: «وای بر تو، هر گز فقیهی را ندیدهای. به درستی که فقیه کامل که او را فقیه می توان گفت، آن است که در دنیا بی رغبت باشد و در آخرت رغبت داشته باشد و چنگ در زند به سنت پیغمبر الله.

۱۹۱۱ / ۹ . چند نفر از اصحاب ما روایت کرده اند از احمد بن محمد بن خالد، از پدرش، از ابی اسماعیل، که ابراهیم بن اسحاق از دی است - از ابوعثمان عبدی، از امام جعفر صادق از پدرانش، از امیر المؤمنین از که آن حضرت فرمود: «رسول خدا شاف فرمود که: قول بی عمل، به کار نیاید و قول بی نیت، اعتبار ندارد، و قول و عمل و نیت، در وقتی نفع می بخشد که موافق سنت و طریقهٔ پیغمبر باشد و بدعتی در آن نباشد».

یعنی: دروغی است راست نما. (مترجم)

١١ / ٢١٢ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ النَّضْرِ، عَنْ عَمْرِو بْنِ شِمْرٍ، عَنْ جَابِرٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ، قَالَ: قَالَ: «مَا مِنْ أَحَدٍ إِلَّا وَلَهُ شِرَّةٌ وَفَتْرَةٌ، فَمَنْ كَانَتْ فَتْرَتُهُ إِلَىٰ سُنَّةٍ، فَقَدِ اهْتَدَىٰ، وَمَنْ كَانَتْ فَتْرَتُهُ إِلَىٰ بِدْعَةٍ، فَقَدْ غَوىٰ».

٢١٣ / ١١ ، عَلِيٌّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ الْبَرْقِيِّ، عَنْ عَلِيٌّ بْنِ حَسَّانَ؛
 وَمُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ سَلَمَةَ بْنِ الْخَطَّابِ، عَنْ عَلِيٌّ بْنِ حَسَّانَ ، عَنْ مُوسَى بْنِ بَكْرٍ،
 عَنْ زُرَارَةَ بْنِ أَعْيَنَ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ، قَالَ: «كُلُّ مَنْ تَعَدَّى السُّنَّةَ، رُدَّ إِلَى السُّنَّةِ».

١٢/٢١۴ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ النَّوْفَلِيِّ، عَنِ السَّكُونِيِّ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ، عَنِ النَّوْفَلِيِّ، عَنِ السَّكُونِيِّ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ، عَنْ آبَائِهِ عِلَىٰ قَالَ: «قَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عِلَىٰ: السُّنَّةُ سُنَتَانِ: سُنَّةُ فِي فَرِيضَةٍ، الأَخْذُ بِهَا هَضِيلَةٌ، وَتَرْكُهَا إِلَىٰ غَيْرِ هَرَيْضَةٍ، الأَخْذُ بِهَا فَضِيلَةٌ، وَتَرْكُهَا إِلَىٰ غَيْرِ فَرَيْضَةٍ، الأَخْذُ بِهَا فَضِيلَةٌ، وَتَرْكُهَا إِلَىٰ غَيْرِ فَرَيْضَةٍ، الأَخْذُ بِهَا فَضِيلَةٌ، وَتَرْكُهَا إِلَىٰ غَيْرِ فَرَيْضَةٍ، الْأَخْذُ بِهَا فَضِيلَةٌ، وَتَرْكُهَا إِلَىٰ غَيْرِ فَرَيْضَةٍ، الْأَخْذُ بِهَا فَضِيلَةٌ، وَتَرْكُهَا إِلَىٰ غَيْرِ فَرَيْضَةٍ، الْأَخْذُ بِهَا فَضِيلَةٌ، وَتَرْكُهَا إِلَىٰ غَيْرِ فَرَيْضَةٍ، اللهُ عَيْرِ فَرَيْضَةٍ».

[تَمَّ كِتَابُ فَضْلِ الْعِلْمِ. وَالْحَدْدُلِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَصَلَّى اللهُ عَـلَىٰ مُـحَمَّدٍ وَآلِـهِ الطَّاهِرِينَ.] ۱۱۲/۲۱۲ علی بن ابراهیم، از پدرش، از احمد بن نضر، از عمرو بن شمر، از جابر، از امام محمد باقر ملله روایت کرده است که آن حضرت فرمود که: «کسی نیست مگر این که او را تیزی و نشاط و حرص و کندی و شکستگی و مستی می باشد. پس هر که سستی او به سوی سنت منتهی شود (به این که در تحصیل آن سعی و کوشش کند و زحمت و مشقت بکشد، تا به آن برسد، هدایت یافته است. و هر که سستی و آرامش [او] به سوی بدعت منتهی گردد، گمراه شده است».

۱۱/۲۱۳ علی بن محمد، از احمد بن محمد برقی، از علی بن حسّان، و محمد بن یحیی، از سَلمة بن خطّاب، از علی بن حسّان، از موسی بن بَکر، از زرارة بن اعین، از امام محمد باقر علی روایت کرده ان حضرت فرمود: «هر که از سنت در گذرد، او را به سوی سنت رد می کنند» (و غیر از طریقهٔ پیغمبر، از کسی مقبول نیست).

۱۲۲ / ۲۱۴ علی بن ابراهیم، از پدرش، از نوفلی، از سکونی، از امام جعفر صادق ، از پدرانش بین روایت کرده است که آن حضرت فرمود که: «امیر المؤمنین بی فرمود: «سنت پیغمبر دو قسم است: سنتی است که در بیان واجب است و عمل کردن به آن هدایت و ترک آن، گمراهی و ضلالت است. و سنتی است که در بیان واجب نیست و عمل کردن به آن فضیلت و ترک آن، و عمل کردن به غیر آن، گناه است». ا

تمام شد کتاب عقل . ۲ حمد و ستایش از برای خدا است که پرودگار عالمیان است و خدای رحمت فرستد بر آقای ما محمد و آل او که پاکان و پاکیزگانند از هر چه بد باشد.

۱. ظاهراً این عبارت، معنایی جز این دارد. مترجم درحمه الله دگویی خطینة را خبر گرفته است که در ایس صورت، همان معنا میشود. در حالی که خطیئه، مضاف الیه غیر است و بنا بر این، ترجمهٔ صحیح آن، چنین است: عمل کردن به غیر آن، به خطا منجر نمیشود.

۲. در ترجمه، چنین آمده است. ولی بر اساس این نسخه، باید چنین باشد: تمام شدکتاب علم.



(۳) کتاب توحید



## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ [٣] كِتَابُ التَّوْحِيدِ

## ١ \_بَابُ حُدُوثِ الْعَالَمِ وَإِثْبَاتِ الْمُحْدِثِ

مَا اللهِ اللهِ عَنْ أَبِيهِ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ إِبْرَاهِيمَ عَنْ يُونُسَ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمْنِ، عَنْ عَلِيًّ بْنِ الْمَالِمَ بْنِ الْمَا لَهُ اللهِ عَنْ عَلِيًّ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمْنِ، عَنْ عَلِيًّ بْنِ مَنْصُورٍ، قَالَ: قَالَ لِي هِشَامُ بْنُ الْمَحَكُمِ كَانَ بِمِصْرُ رِنْدِيقٌ يَبْلُغُهُ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عِلْمَا مُنْ الْمُحَكَمِ كَانَ بِمِصْرُ رِنْدِيقٌ يَبْلُغُهُ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلْمَ يُصَادِفْهُ بِهَا، وقِيلَ لَهُ: إِنَّهُ خَارِجُ بِمَكَّة، فَخَرَجَ إِلَى الْمَدِينَةِ لِيُنَاظِرَهُ، فَلَمْ يُصَادِفْهُ بِهَا، وقِيلَ لَهُ: إِنَّهُ خَارِجُ بِمَكَّة، فَخَرَجَ إِلَى الْمَدِينَةِ لِيُنَاظِرَهُ، فَلَمْ يُصَادِفْهُ بِهَا، وقِيلَ لَهُ: إِنَّهُ خَارِجُ بِمَكَّة، فَخَرَجَ إِلَى الْمَدِينَةِ لِيُنَاظِرَهُ، فَلَمْ يُصَادِفْهُ بِهَا، وقِيلَ لَهُ: إِنَّهُ خَارِجُ بِمَكَّة، فَخَرَجَ إِلَى الْمَدِينَةِ لِيُنَاظِرَهُ، فَلَمْ يُصَادِفْهُ بِهَا، وقِيلَ لَهُ: إِنَّهُ خَارِجُ بِمَكَّة، فَخَرَجَ إِلَى الْمَدِينَةِ لِيُنَاظِرَهُ، فَلَمْ يُصَادِفْهُ بِهَا، وقِيلَ لَهُ: إِنَّهُ خَارِجُ بِمَكَة، فَخَرَجَ إِلَى الْمَدِينَةُ لِينَ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَنْ الطَّوَافِ، وَكَانَ اسْمَهُ عَبْدُ اللهِ عِنْ وَكُنْيَتَهُ أَبُو عَبْدِ اللهِ عَبْدُ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدُ اللهِ عَبْدُ اللهِ عَبْدُ اللهِ عَبْدُ اللهِ عَبْدُ اللهُ عَنْ اللهُ عَبْدُ اللهِ عَبْدُ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدُ اللهُ عَلْكَ اللهِ اللهِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدُ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدُ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدَ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَلْمَ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِي اللهِ اللهِ عَلْمُ الْمُعْلِي اللهِ عَلْمَ اللهَ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُ

#### بسم الله الرحمن الرحيم

# (٣)

#### **کتاب توحید'**

### ۱. باب در بیان حدوث (و از سرنو پیداشدن عالم و اثبات آنکه آن را احداث فرموده)

مرا علی بن ابراهیم بن هاشم، از پدرش، از حسن بن ابراهیم، از یونس بن عبدالرحمان، از میل بن ابراهیم بن هاشم، از پدرش، از حسن بن ابراهیم، از یونس بن عبدالرحمان، از علی بن منصور، که گفت: هشام بن حکم، به من گفت: در مصر زندیقی بود که اسمش عبد الملک و کنیتش ابو عبدالله بود، و از امام جعفر صادق الله به او چیزی چند به او می رسید (یا در باب توحید و یا در باب فضل و کمال آن حضرت یا مذمتی که زندیقان را می فرمود). آن زندیق ۱، از مصر بیرون آمد به قصد این که به مدینه آید، تا با آن حضرت مباحثه نماید. چون به مدینه رسید، آن حضرت را در آنجا ندید. احوال پرسید، او را گفتند که به مکه تشریف برده است.

پس از آنجابیرون آمده، روانه مکه گردید. و ما در آن سفر، در خدمت آن حضرت بودیم.
آن زندیق به ما رسید و ما با آن حضرت در طواف بودیم. پس شانهٔ خویش را به شانهٔ آن
حضرت زد. حضرت فرمود که: «اسم تو چیست؟» گفت: اسم من عبدالملک. فرمود که:
«کنیت تو چیست؟» گفت: کنیت من ابوعبدالله. حضرت فرمود که: «آیا ایس پادشاهی که

۱ , توحید در اصل لغت، یکی گفتن و یکی کردن است. مراد از آن در امثال این مقام، خدا را به یگانگی پرستیدن و در اینجا شامل است هر چه راکه بر خدا روا باشد و یا نباشد. مترجم.

۲. زندیق، معرب زن دین است. و مراد از آن،کسی است که به خدا قائل نیست، یا آنها که به دو خدا قاتلند و نـور و ظلمت را هر دو خدا میدانند. (مترجم)

الأَرْضِ، أَمْ مِنْ مُلُوكِ السَّمَاءِ؟ وَأُخْبِرْنِي عَنِ ابْنِكَ: عَـبْدُ إِلَـهِ السَّـمَاءِ، أَمْ عَـبْدُ إِلَـهِ الْأَرْضِ؟ قُلْ مَا شِئْتَ تُخْصَمْ».

قَالَ هِشَامُ بْنُ الْحَكَمِ: فَقُلْتُ لِلزِّنْدِيقِ: أَمَا تَرُدُّ عَلَيْهِ؟ قَالَ: فَقَبَّحَ قَوْلِي، فَقَالَ أَبُـو عَبْدِ اللهِﷺ: «إِذَا فَرَغْتُ مِنَ الطَّوَافِ، فَأْتِنَا».

فَلَمَّا فَرَغَ أَبُو عَبْدِ اللهِ عِبْدِ اللهِ عِبْدِ اللهِ عِبْدِ اللهِ عِبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَلْمَا لَا تَسْتَمْ عَالِمُ اللهِ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلْمُ اللهِ اللهِ عَلْمُ اللهِ اللهِ عَلْمُ اللهِ اللهِ اللهِهِ عَلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ا

ثُمَّ قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ قَالَ: لا، قَالَ: «أَفَتَذْرِي مَا فِيهَا؟» قَالَ: لا، قَالَ: «عَجَباً لَكَ! لَمْ تَبْلُغِ الْمَشْرِقَ. وَلَمْ تَبْلُغِ الْمَشْرِقَ. وَلَمْ تَبْلُغِ الْمَشْرِقَ. وَلَمْ تَبْلُغِ الْمَشْرِقَ. وَلَمْ تَبْلُغِ الْمَغْرِبَ، وَلَمْ تَنْزِلِ الأَرْضَ، وَلَمْ تَطْعَدِ السَّمَاءَ، وَلَمْ تَجُزْ هُنَاكَ؛ فَتَعْرِفَ مَا خَلْفَهُنَّ وَأَنْتَ جَاحِدٌ بِمَا فِيهِنَّ؟! وَهَلْ تَطْعَدُ السَّمَاءَ، وَلَمْ تَجُزْ هُنَاكَ؛ فَتَعْرِفَ مَا خَلْفَهُنَّ وَأَنْتَ جَاحِدٌ بِمَا فِيهِنَّ؟! وَهَلْ يَجْحَدُ الْعَاقِلُ مَا لَا يَعْرِفُ؟».

قَالَ الزِّنْدِيقُ: مَا كَلَّمَنِي بِهِذَا أَحَدٌ غَيْرُكَ، فَقَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ ﴿ : «فَأَنْتَ مِنْ ذَلِكَ فِي شَكَّ، فَلَعَلَّهُ هُوَ، وَلَعَلَّهُ لَيْسَ هُوَ». فَقَالَ الزِّنْدِيقُ: وَلَعَلَّ ذَلِكَ، فَقَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

تو بندهٔ اویی، کیست؟ آیا از پادشاهان زمین است، یا از پادشاهان آسمان؟ مرا خبر ده از پسر خویش که بندهٔ خدای آسمان، یا بندهٔ خدای زمین است؟ هر چه میخواهی بگو تما بما تمو خصومت کنم».

هشام بن حَکم میگویدکه: من به آن زندیق گفتم که: آیا جواب او را نمیگویی؟ گفتار مرا قبیح شمرد، بعد از آن، حضرت فرمود که: «چون از طواف فارغ شوم، بیا به نزد ما». چون آن حضرت از طواف فارغ شد، آمد و در پیش روی آن حضرت نشست، و ما در نزد آن حضرت جمع بودیم. حضرت به آن زندیق فرمود که: «آیا می دانی که زمین را زیر و بالایی هست؟» عرض کرد: بلی. فرمود که: «در زیر آن داخل شده ای؟» عرض کرد: نه. فرمود: «پس چه می دانی که در زیر آن چه چیز است؟» عرض کرد که: نمی دانم مگر این که مظنّه دارم که در زیر آن چیزی نیست. حضرت فرمود که: «مظنّه، عجز و در ماندگی است از برای آن که یقین نمی داند».

بعد از آن حضرت فرمود که: «آیا به آستان رفتهای؟» عرض کرد که: نه، فرمود که:

«می دانی که در آن، چه چیز است؟» عرض گرد: نه. فرمود: «از تو تعجب می کنم که به مشرق نرسیدی و مغرب را ندیدی، و در زمین فرو نرفتی و به آسهان بالا نرفتی، و از آنجا نگذشتی که آنچه در پس آنهاست بدانی و حال آن که تو آنچه را که در اینهاست انکار می کنی. آیا عاقل انکار می کند آنچه را که نمی داند؟» زندیق گفت که: هیچکس غیر از تو با من به این طریق سخن نگفت. حضرت فرمود: «پس تو از آنچه شنیدی در شک و شبههای، و می گویی که شاید چنین باشد و شاید که نباشد». زندیق عرض کرد که: شاید این باشد. حضرت فرمود که: «ای مرد، آن که نمی داند، حجتی ندارد بر آن که می داند و از برای جاهل، حجتی نیست. ای مرد مصری، از من بفهم و یادگیر؛ زیرا که ما در خدا هر گزشک نمی کنیم. آیا آفتاب و ماه را نمی شوند و به یک دیگر مشتبه نمی شوند و به یک دیگر مشتبه نمی شوند و ایشان را مکانی نیست، مگر همان مکانی که دارند در وقت رفتن و برگشتن، پس اگر قدرت بر رفتن دارند، چرا بر می گردند تا به مر تبهای که داشتهاند، می رسند و از این پس اگر قدرت بر رفتن دارند، چرا بر می گردند و اگر ناچار نباشند، چرا شب، روز نمی گردد و پس اگر قدرت بر رفتن دارند. پس آن که اینها را مضطر و ناچار نباشند، موراشب، روز نمی گردد و به سوی دوامی که دارند و اینها را می کشند به سوی دوامی که دارند. پس آن که اینها را مضطر و ناچار گردانیده، محکم کار تر است از اینها به سوی دوامی که دارند. پس آن که اینها را مضطر و ناچار گردانیده، محکم کار تر است از اینها به سوی دوامی که دارند. پس آن که اینها را مضطر و ناچار گردانیده، محکم کار تر است از اینها به سوی دوامی که دارند. پس آن که اینها را مضطر و ناچار گردانیده، محکم کار تر است از اینها به سوی دوامی که دارند. پس آن که اینها را مضطر و ناچار می اینها در اینه را به حاله از اینها بست در اینها را می کرد و سوی دوامی که دارند. پس آن که اینها را مضطر و ناچار که اینها در اینه دوامی که دارند. پس آن که اینها را مضایم کار تر است از اینها در اینه دو اینه که دارند. پس آن که اینها را مضرکم کار تر است از اینها در اینه کرد و پس کرد و پس کند کرد و پس کرد کرد و پس کرد و پس که که دارند و پس کرد کرد و پس کرد کرد و پس ک

أَحْكَمُ مِنْهُمَا وَأَكْبَرُ». فَقَالَ الزِّنْدِيقُ: صَدَقْتَ.

ثُمَّ قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ عِبْدِ اللهِ عِبْدِ اللهِ عِبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلْمَ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَى الأَرْضِ؟ لِمَ اللهَ عَلَى الأَرْضِ؟ لِمَ اللهُ عَلْمُ اللهُ وَيُهُمَا وَسَيِّدُهُمَا، وَلاَ يَتَمَاسَكَانِ، وَلاَ يَتَمَاسَكُ مَنْ عَلَيْهَا؟ ». قَالَ الزِّنْدِيقُ: أَمْسَكَهُمَا اللهُ رَبُّهُمَا وَسَيِّدُهُمَا.

قَالَ: فَلَمَنَ الزِّنْدِيقُ عَلَىٰ يَدَيْ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﴿ فَقَالَ لَهُ حُمْرَانُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، إِنْ آمنَتِ الزَّنَادِقَةُ عَلَىٰ يَدَيْكَ فَقَدْ آمَنَ الْكُفَّارُ عَلَىٰ يَدَيْ أَبِيكَ.

فَقَالَ الْمُؤْمِنُ الَّذِي آمَنَ عَلَىٰ يَدَيُ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﴿ اجْعَلْنِي مِنْ تَلَامِذَتِكَ، فَقَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ ﷺ: «يَا هِشَامَ بْنَ الْحَكَمِ، خُذْهُ إِلَيْكَ وَعَلِّمْهُ» فَعَلَّمَهُ هِشَامٌ؛ فَكَانَ مُعَلِّمَ أَهْلِ الشَّامِ وَأَهْلِ مِصْرَ الْإِيمَانَ، وُحَسُنَتْ طَهَارُتُهُ حَتَّىٰ رَضِيَ بِهَا أَبُو عَبْدِ اللهِ ﷺ.

٢١٢ ٢ . عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيًّ، عَنْ عَبْدِ الرَّحْمٰنِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ أَبِي هَاشِمٍ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَسِّنٍ الْمِيشَمِيِّ، قَالَ: كُنْتُ عَنْ عَبْدِ الرَّحْمٰنِ الْمِيشَمِيِّ، قَالَ: كُنْتُ أَنَا وَابْنُ أَبِي عِنْدَ أَبِي مَنْصُورٍ الْمُتَطَبِّبِ، فَقَالَ: أَخْبَرَنِي رَجُلٌ مِنْ أَصْحَابِي، قَالَ: كُنْتُ أَنَا وَابْنُ أَبِي عِنْدَ أَبِي مَنْصُورٍ الْمُتَطَبِّبِ، فَقَالَ: أَخْبَرَنِي رَجُلٌ مِنْ أَصْحَابِي، قَالَ: كُنْتُ أَنَا وَابْنُ أَبِي الْعَوْجَاءِ وَعَبْدُ اللهِ بْنُ الْمُقَقِّعِ فِي الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ، فَقَالَ ابْنُ الْمُقَقِّعِ: تَرَوْنَ هٰذَا الْخَلْق؟ وَوَقَالَ ابْنُ الْمُقَقِّعِ: تَرَوْنَ هٰوَالِ حَمْ اللَّهِ بَعْفَرَ بْنَ مُحَمَّدٍ ﴿ لَكُ السّمَ الْإِنْسَانِيَّةِ إِلَّا ذَلِكَ الشّيْخُ الْجَالِسُ حَيْنِي أَبَا عَبْدِ اللهِ جَعْفَرَ بْنَ مُحَمَّدٍ ﴿ فَا السّمَ لِهٰذَا الشّيْخِ دُونَ هُولَاءٍ؟ قَالَ: الشّيْخُ دُونَ هُولَاءٍ؟ قَالَ: فَقَالَ لَهُ ابْنُ أَبِي الْعَوْجَاءِ: وَكَيْفَ أَوْجَبْتَ هٰذَا الإِسْمَ لِهٰذَا الشّيْخِ دُونَ هُولَاءٍ؟ قَالَ: لِأَنْ يَبِي رَأَيْتُ عِنْدَهُ مَا لَمْ أَرَهُ عِنْدَهُمْ، فَقَالَ لَهُ ابْنُ أَبِي الْعَوْجَاءِ: لَابُمَ قِبْدَا لَهُ أَنِي رَأَيْتُ عِنْدَهُ مَا لَمْ أَرَهُ عِنْدَهُمْ، فَقَالَ لَهُ ابْنُ أَبِي الْعَوْجَاءِ: لَابُكَ مِن اخْتِبَارِ

و بزرگ تر است از آن که به صفت ناچار متصف شود». زندیق عرض کرد که: راست گفتی.

پس آن حضرت فرمود که: ۱۱ مرد مصری، به درستی که آنچه شماگروه دهریان، به سوی آن رفته اید و آن را مذهب ساخته اید و گمان می کنید که آن که این افعال از او سر می زند، دهر و روزگار است، باطل است؛ زیرا که اگر دهر ایشان را می برد، چرا ایشان را بر نمی گرداند؟ و اگر ایشان را بر می گرداند، چرا ایشان را بر می گرداند، چرا ایشان را نمی برد؟ این گروه ناچارند و اختیار ندارند. ای مرد مصری، چرا آسمان بلند شده و چرا زمین پست شده؟ چرا آسمان بر زمین نمی افتد؟ چرا زمین سرازیر نمی شود، هیچیک زمین سرازیر نمی شود، هیچیک نتوانند که خود را نگاه دارند و آن که بر روی زمین است، قادر نباشد بر نگاه دارند و آن که بر روی زمین است، قادر نباشد بر نگاه داری خود».

زندیق گفت که: خدا پروردگار و آقای اینهاست. اینها را نگاه داشته است.

هشام میگوید که: آن زندیق، بر دست آن حضرت ایمان آورد. حمران به آن حضرت عرض کرد که: فدای تو گردم، اگر زندیقان بر دست تو ایمان آورند، عجب نیست؛ زیراکه کافران بر دست پدرت ایمان آوردهاند.

پس آن مؤمنی که بر دست آن حضرت آیمان آورده بود، عرض کردکه: مرا از شاگردان خویش گردان. حضرت فرمود که: این هشام بن حکم، او را با خود بگیر که در نزد باشد و او را تعلیم ده به هشام او را تعلیم داد و آن شخص معلم اهل شام و اهل مصر شد که ایمان را به ایشان تعلیم می داد، و طهارت و پاکی و پاکیزگی او به مرتبه ای رسد که آن حضرت به آن راضی و خشنود بود.

۲۱۶ / ۲۱۶ چند نفر از اصحاب ما روایت کرده اند از احمد بن محمد بن خالد، از محمد بن علی، از عبد الرحمان بن محمد بن ابی هاشم، از احمد بن محسّن میشمی که گفت: در نزد ابو منصور متطبّب بودم که گفت: مردی از اصحاب من خبر داد و گفت که: من و ابن ابی العوجاء و عبدالله بن مقفّع در مسجد الحرام بودیم. پس ابن مقفّع گفت که: این خلق را می بینید؟ - و به دست خویش به سوی موضع طواف اشاره نمود - از ایشان یک نفر نیست که من اسم انسانیت را از برای او ثابت گردانم، مگر آن شیخ که نشسته است. یعنی ابو عبدالله جعفر بن محمد الله اما باقی ماندگان، فرومایگان اراذل و چهار پایانند.

ابن ابی العوجاء گفت که: چگونه این اسم را از برای این شیخ ثابت میگردانی و از برای این گروه ثابت نمیدانی؟ گفت: زیراکه من در نزد او چیزی چند دیدهام که آن را در نزد ایشان مَا قُلْتَ فِيهِ مِنْهُ، قَالَ: فَقَالَ لَهُ ابْنُ الْمُقَفَّعِ: لَا تَفْعَلْ؛ فَإِنِّي أَخَافُ أَنْ يُفْسِدَ عَلَيْكَ مَا فِي يَدِكَ، فَقَالَ: لَيْسَ ذَا رَأْيَكَ، وَلٰكِنْ تَخَافُ أَنْ يَضْعُفَ رَأْيُكَ عِنْدِي فِي إِحْلَالِكَ إِيَّـاهُ الْمُحَلِّ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَى اللَّيْرُسَالِ؛ فَيُسَلِّمَكَ إِلَىٰ عِقَالٍ، وَسِمْهُ مَا لَكَ الشَيْرُسَالِ؛ فَيُسَلِّمَكَ إِلَىٰ عِقَالٍ، وَسِمْهُ مَا لَكَ الشَيْرُسَالِ؛ فَيُسَلِّمَكَ إِلَىٰ عِقَالٍ، وَسِمْهُ مَا لَكَ الشَيْرُسَالِ؛ فَيُسَلِّمَكَ إلى عِقَالٍ، وَسِمْهُ مَا لَكَ

قَالَ: فَقَامَ ابْنُ أَبِي الْعَوْجَاءِ، وَبَقِيتُ أَنَا وَابْنُ الْمُقَفَّعِ جَالِسَيْنِ، فَلَمَّا رَجَعَ إِلَيْنَا ابْنُ أَبِي الْعَوْجَاءِ، قَالَ: وَيْلَكَ يَا ابْنَ الْمُقَفَّعِ، مَا هٰذَا بِبَشَرٍ، وَإِنْ كَانَ فِي الدُّنْ يَا رُوحَانِيُّ يَتَجَسَّدُ إِذَا شَاءَ ظَاهِراً، وَيَتَرَوَّحُ إِذَا شَاءُ بَاطِناً، فَهُوَ هٰذَا، فَقَالَ لَهُ: وَكَيْفَ ذٰلِكَ؟ قَالَ: يَتَجَسَّدُ إِذَا شَاءَ ظَاهِراً، وَيَتَرَوَّحُ إِذَا شَاءُ نَالِياً، فَهُو هٰذَا، فَقَالَ لَهُ: وَكَيْفَ ذٰلِكَ؟ قَالَ: جَلَسْتُ إِنَّهِ، فَلَمَّا لَمْ يَبْقَ عِنْدَهُ غَيْرِي، أَبْتَدَأَنِي، فَقَالَ: «إِنْ يَكُنِ الْأَمْرُ عَلَىٰ مَا يَقُولُ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ مَ يَعْنِي أَهْلَ الطَّوَافِي لِهِ فَقَدْ سَلِمُوا وَعَطِبْتُمْ، وَإِنْ يَكُنِ الْأَمْرُ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ مَا يَقُولُونَ مَا يَقُولُونَ وَقَدْ السِمُوا وَعَطِبْتُمْ، وَإِنْ يَكُنِ الْأَمْرُ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَقَدْ السَيَوَيْتُمْ، وَهُمْ».

ندیدهام. ابن ابی العوجاء گفت که: ناچار باید که آنچه در شأن او گفتی، از او امتحان کنیم تــا معلوم شود.

راوی می گوید که: ابن مقفّع گفت که: این را به فعل میاور؛ زیرا که من می ترسم که آنچه را که در دست داری، بر تو فاسد کرده اند و طریقه ای که داری به دلیل و برهان باطل سازند. ابن ابی العوجاء گفت که: اعتقاد تو این نیست، ولیکن می ترسی که اعتقاد تو در خصوص مدح آن حضرت و فرود آوردن تو او را در محلی که وصف کردی در نزد من، سست و ضعیف گردد. ابن مقفّع گفت که: چون در مادّهٔ من این توهم نمودی، و در باب من این دروغ را گمان کردی، برخیز و به خدمتش برو و آنچه می توانی خود را از لغزش محافظت کن و دقیقه ای غافل مشو و عنان خویش را به سوی مدارایی و سهل انگاری میل مده، بلکه آن را محکم نگاه دار که به محض اندک سهل انگاری، تو را به بندی مبتلا می کند که از آن خلاصی نداشته باشی، و بااو آنچه به تو نفع می بخشد و تو را ضرر می رساند، از بحث و جواب، نهایت جد و جهد را به عمل آور و هر چه می توانی بحث و گفت و گر بکن و چنانچه در بیع و شرا مماکست و می میشری آمی نمایند و قیمت مبیع را کم و زیاد می کنته.

راوی میگوید که: ابن ابی العوجاء بر خواست و من و این مقفّع ماندیم و در آنجا با هم نسستیم. چون ابن ابی العوجاء به سوی ما بازگشت، گفت: وای بر تو ای پسر مقفّع، این شیخ انسان و آدمی زاده نیست؛ چه آنچه در اوست، معهود آدمی نمی باشد، و این کمال، نه در خور بشر است. اگر در دنیا روحانی باشد، که چون او خواهد ظاهر گردد، صاحب جسم و جسد شود، و چون خواهد که از نظرها پنهان گردد، روح صرف شود، که از علایق بدنیه فارغ باشد، منحصر است در همین شخص.

ابن مقفّع به او گفت که: چه وضع اتفاق افتاد که چنین می گویی؟ گفت: با وی نشستم، چون در نزد او کسی غیر از من باقی نماند، مرا ابتدا فرمود. و فرمود که: «اگر امر به وضعی باشد که این گروه ـ یعنی اهل طواف که مسلمانند - می گویند - و حال آن که چنان است که ایشان می گویند \_ ایشان سالماند و شما هلاک شده اید. و اگر امر به وضعی باشد که شما می گویید \_ و حال آن که چنان نیست که شما می گویید \_ پس شما و ایشان باهم برابرید».

۲. تلاش براي كشف حقيقت قيمت جنس.

فَقُلْتُ لَهُ: يَرْحَمُكَ اللهُ، وَأَيَّ شَيْءٍ نَقُولُ؟ وَأَيَّ شَيْءٍ يَقُولُونَ؟ مَا قَوْلِي وَقَوْلُهُمْ إِلَّا وَاحِداً، فَقَالَ: «وَكَيْفَ يَكُونُ قَوْلُكَ وَقَوْلُهُمْ وَاحِداً وَهُمْ يَقُولُونَ: إِنَّ لَهُمْ مَعَاداً وَتَوَاباً وَاحِداً، فَقَالَ: «وَكَيْفَ يَكُونُ قَوْلُكَ وَقَوْلُهُمْ وَاحِداً وَهُمْ يَقُولُونَ: إِنَّ لَهُمْ مَعَاداً وَتَوَاباً وَاحِداً، وَقَاباً، وَيَدِينُونَ بِأَنَّ فِي السَّمَاءِ إِلْهاً، وَأَنْهَا عُمْرَانٌ، وَأَنْتُمْ تَزْعُمُونَ أَنَّ السَّمَاءَ خَرَابً لَيْسَ فِيهَا أَحَدٌ؟!».

قَالَ: فَاغْتَنَمْتُهَا مِنْهُ، فَقُلْتُ لَهُ: مَا مَنَعَهُ \_ إِنْ كَانَ الْأَمْرُ كَـمَا يَـقُولُونَ \_ أَنْ يَـظْهَرَ لِخَلْقِهِ، وَيَدْعُوهُمْ إِلَىٰ عِبَادَتِهِ حَتَّىٰ لَا يَخْتَلِفَ مِنْهُمُ اثْنَانِ؟ وَلِمَ احْتَجَبَ عَنْهُمْ وَأَرْسَلَ إِلَيْهِمُ الرُّسُلَ؟ وَلَوْ بَاشَرَهُمْ بِنَفْسِهِ، كَانَ أَقْرَبَ إِلَى الْإِيمَانِ بِهِ.

به آن حضرت عرض کردم که: خدا تو را رحمت کند، ما چه می گوییم و ایشان چه می گوییم و ایشان چه می گویند؟ گفتار ما و ایشان یکی است و فرقی ندارد. حضرت فرمود که: «چگونه گفتار تو و ایشان یکی باشد، با آن که ایشان می گویند که ایشان را معادی هست و ثواب و عقابی دارند و اعتقاد دارند به این که آسمان را خدایی است که او را در آن عبادت می کنند و آن که آسمان آبادان است. و شما گمان می کنید که آسمان خراب و ویران است که هیچ کس در آن نیست ».

ابن ابی العوجاء گفت که: من این را از آن حضرت غنیمت شمردم و عرض کردم که: اگر امر به وضعی باشد که مسلمانان می گویند، چه چیز خدا را باز داشته است از آن که از برای خلق خویش ظاهر شود و ایشان را به سوی عبادت خود بخواند تا دو نفر از ایشان با هم اختلاف نکنند، و چرا از ایشان محتجب شده و در پرده رفته است که کسی او را نمی بیند؟ و چرا رسولان خویش را به سوی ایشان فرستاده؟ اگر خود متوجه ایشان می شد، نزدیک تر بود به سوی آن که به او ایمان آورند.

حضرت فرمود که: «ای وای بر تو، چگونه از تو محتجب شده است آن که قدرت خویش را در نفس تو به تو نموده است. تو را موجود ساخته و هیچ نبودی و وجود نداشتی، و بزرگ کرده بعد از آن که خرد بودی، و قوت داده یکد از آن که ضعف داشتی، و ضعف داده بعد از آن که بیمار قوت داشتی، و بیمار کرده، بعد از آن که تندرست بودی، و تندرستی داده بعد از آن که بیمار بودی، و خشنودی داده، بعد از آن که خشنو د بودی، و بودی، و خشنودی داده، بعد از آن که خشم داشتی، و خشم داده، بعد از آن که خشنود بودی، و اندوه داده بعد از آن که شادی داشتی، و شادی داده بعد از آن که اندوه داشتی، و دوستی داده بعد از آن که داشتی، و عزم و آهنگ داده که دل بر کاری گذاری، بعد از آن که سستی داده بعد از آن که عزم و آهنگ داشتی، و کاری گذاری، بعد از آن که سستی داشتی، و سستی داده بعد از آن که خواهش داشتی، و مناحل داشتی، و مراحت داده بعد از آن که خواهش داشتی، و بعد از آن که ترس داشتی، و آن به در دات قرار و استقرار گرفته، و امیدواری داده بعد از آن که نومید بودی، و نومیدی داده بعد از آن که امید داشتی، و آن به در خیال تو نبود، به خاطر تو آورده که در دلت خطور کند، و آن به در دلت قرار و استقرار گرفته، و محکم گردیده از ذهن تو بیرون برده است». و متصل، قدرتهای خدا را که در نفس من بود، می شمرد و هر آن چیزی که بود که من آنها را دفع نمی توانستم نمود، تا آن که گمان کردم که نزدیک است که بر من غالب شود در آنچه میان من و او بود.

٣١٧/ ٣. عَنْهُ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِنَا رَفَعَهُ، وَزَادَ فِي حَدِيثِ ابْنِ أَبِي الْعَوْجَاءِ حِينَ سَأَلَهُ أَبُو عَبْدِ اللهِ اللهِ عَالَ: عَادَ ابْنُ أَبِي الْعَوْجَاءِ فِي الْيَوْمِ الثَّانِي إِلَىٰ مَجْلِسِ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﷺ ، فَجَلَسَ وَهُوَ سَاكِتُ لَا يَنْطِقُ، فَقَالَ لَهُ أَبُو عَبْدِ اللهِ ۞ : «كَأَنَّكَ جِئْتَ تُعِيدُ بَعْضَ مَا كُنَّا فِيهِ». فَقَالَ: أَرَدْتُ ذَٰلِكَ يَا ابْنَ رَسُولِ اللهِ، فَقَالَ لَهُ أَبُو عَبْدِ اللهِ ﷺ: «مَا أَعْجَبَ هٰذَا! تُنْكِرُ اللهَ وَتَشْهَدُ أَنِّي ابْنُ رَسُولِ اللهِ!». فَقَالَ: الْعَادَةُ تَحْمِلُنِي عَلَىٰ ذٰلِكَ، فَقَالَ لَهُ الْعَالِمُ ﷺ: «فَمَا يَمْنَعُكَ مِنَ الْكَلَامِ؟» قَالَ: إِجْلَالاً لَكَ وَمَهَابَةً مَا يَنْطَلِقُ لِسَانِي بَيْنَ يَدَيْكَ؛ فَإِنِّي شَاهَدْتُ الْعُلَمَاءَ، وَنَاظَرْتُ الْمُتَكَلِّمِينَ، فَمَا تَدَاخَلَنِي هَيْبَةُ قَطَّ مِثْلُ مَـا تَدَاخَلَنِي مِنْ هَيْبَتِكَ، قَالَ: «يَكُونُ ذَٰلِكَ، وَلَكِنْ أَفْتَحُ عَلَيْكَ بِسُوَّالِ» وَأَقْبَلَ عَلَيْهِ، فَقَالَ لَهُ: «أَ مَصْنُوعٌ أَنْتَ، أَوْ غَيْرُ مَصْنُوعٍ؟» فَقَالَ عَبْدُ الْكَرِيمِ بْنُ أَبِي الْعَوْجَاءِ: بَلْ أَنَا غَيْرُ مَصْنُوعٍ، فَقَالَ لَهُ الْعَالِمُ ﷺ: «فَصِفْ لِي: لَوْ كُنْتَ مَصْنُوعاً، كَيْفَ كُنْتَ تَكُونُ؟» فَبَقِيَ عَبْدُ الْكَرِيم مَلِيّاً لَا يُحِيرُ جَوَاباً، وَوَلِغٌ بِخَشَّبَةٍ كَانَتْ بَيْنَ يَدَيْهِ وَهُـوَ يَـقُولُ: طَـوِيلٌ عَرِيضٌ، عَمِيقٌ قَصِيرٌ، مُتَحَرِّكُ سَاكِنُ، كُلُّ ذَلِكَ صِفَةُ خَلْقِهِ، فَقَالَ لَهُ الْعَالِمُ ﷺ: «فَإِنْ كُنْتَ لَمْ تَعْلَمْ صِفَةَ الصَّنْعَةِ غَيْرَهَا، فَاجْعَلْ نَفْسَكَ مَصْنُوعاً؛ لِمَا تَجِدُ فِي نَفْسِكَ مِمَّا يَخْدُثُ مِنْ هٰذِهِ الْأَمُور».

فَقَالَ لَهُ عَبْدُ الْكَرِيمِ: سَأَلْتَنِي عَنْ مَسْأَلَةٍ لَمْ يَسْأَلَنِي عَنْهَا أَحَدٌ قَبْلَكَ، وَلَا يَسْأَلَنِي أَخَدُ بَعْدَكَ عَنْ مِثْلِهَا، فَقَالَ لَهُ أَبُو عَبْدِ اللهِ اللهِ: «هَبْكَ عَلِمْتَ أَنَّكَ لَمْ تُسْأَلُ فِيمَا مَضَىٰ، أَخَدُ بَعْدَكَ عَنْ مِثْلِهَا، فَقَالَ لَهُ أَبُو عَبْدِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَبْدَ الْكَرِيمِ، نَقَضْتَ قَوْلَكَ؛ لِأَنَّكَ تَزْعُمُ فَمَا عَلَّمَكَ أَنَّكَ لَا تُسْأَلُ فِيمَا بَعْدُ؟ عَلَىٰ أَنَّكَ يَا عَبْدَ الْكَرِيمِ، نَقَضْتَ قَوْلَكَ؛ لِأَنَّكَ تَزْعُمُ أَنَّ الْأَشْيَاءَ مِنَ الْأَوَّلِ سَوَاءٌ، فَكَيْفَ قَدَمْتَ وَأَخَرْتَ؟!».

العوجاء ۱.۳/۲۱۷ از او از بعضی از اصحاب ماکه مرفوع ساخته آن را و در حدیث ابن ابی العوجاء افز وده، آن گاه که از او پرسید امام صادق ﷺ. گفت که: ابن ابی العوجاء، در روز دویم، به مجلس امام صادق ﷺ به او مجلس امام صادق ﷺ به او فرمود که: «گویی تو آمده ای تا آنچه راکه بر آن بودیم، اعاده کنی؟»

ابن ابی العوجاء گفت که: یا ابن رسول الله، من چنین میخواهم. امام صادق الله به او فرمود که: «این، خیلی عجیب است! تو خدا را انکار میکنی و آن وقت گواهی میدهی که من پسر رسول خدایم!».

ابن ابی العوجاء گفت که: عادت مرا به چنین چیزی وامی دارد. امام صادق الله به او فر مود که: «چه چیز باعث خودداری تو از سخن گفتن می شود؟» او جو اب داد که: بزرگی و هیبت تو، باعث می شود که زبان من در پیش تو سخن نگوید. من عالمان زیادی را دیده ام، و با متکلمان زیادی مناظره کرده ام، هرگز ترس و هیبتی که از سوی تو بر من وارد شد، از کسی وارد نشد. امام صادق الله فر مود که: «این هست، ولیکن من سؤال را از تو آغاز می کنم». و آن حضرت الله رو کرد به ابن ابی العوجاء و به او فر مود که به آیا تو ساخته شده هستی، یا ساخته نشده ای؟»

عبدالکریم بن ابی العوجاء عوض کرد که: بلکه من ساخته شده نیستم. امام صادق مله فرمود که: «برای من تعریف کن که اگر ساخته بودی، چه وضعی داشتی؟» ابن ابی العبوجاء مقداری تأمل کرد و در جواب حیران ماند. و شروع کرد با چوبی که در برابرش بود، با شدت تمام ور رفتن و میگفت که: بلند پهن، گود کو تاه، با حرکت ساکن، و همهٔ اینها صفت خلق اویند. آن حضرت فرمود که: «آگر صفت ساخته شدهای غیر از آنها را ندانستی، پس خودت را مصنوع و ساخته شده فرض کن، در خودت از چیزهایی که از این دست از امور حادث می شوند، نمی یابی».

عبدالکریم، به امام صادق ﷺ عرض کرد که: از مسألهای سؤال کردی که پیش از تو هیم آن مسأله را سؤال نمی کند. امام صادق ﷺ فرمود که: «این گونه فرض کن که فهمیدی که در گذشته کسی از تو سؤال نکرده، پس چه چیزی به تو فهماند که در آینده هم از تو سؤال نخواهد شد؟ ای عبدالکریم، حرف خود را نقض کردی؛ زیرا گمان بردی که همه چیز از روز نخست، یکسان بوده، پس چگونه پیش انداختی و چگونه به تأخیر انداختی؟».

ثُمَّ قَالَ: «يَا عَبْدَ الْكَرِيمِ، أَزِيدُكَ وُضُوحاً، أَ رَأَيْتَ، لَوْ كَانَ مَعَكَ كِيسٌ فِيهِ جَوَاهِرُ، فَقَالَ لَكَ قَائِلُ: فَقَالَ لَكَ قَائِلُ: فَقَالَ لَكَ قَائِلُ: فَقَالَ لَكَ قَائِلُ: صِفْ لِيَ الدِّينَارَ، وَكُنْتَ غَيْرَ عَالِمٍ بِصِفَتِهِ، هَلْ كَانَ لَكَ أَنْ تَنْفِيَ كَوْنَ الدِّينَارِ فِي الْكِيسِ، فَقَالَ لَكَ قَائِلُ: صِفْ لِيَ الدِّينَارَ، وَكُنْتَ غَيْرَ عَالِمٍ بِصِفَتِهِ، هَلْ كَانَ لَكَ أَنْ تَنْفِيَ كَوْنَ الدِّينَارِ فِي الْكِيسِ وَأَنْتَ لَا تَعْلَمُ؟» قَالَ: لا، فَقَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ ﴿ وَفَالْعَالَمُ أَكْبَرُ وَأَطُولُ وَأَعْرَضُ الْكِيسِ وَأَنْتَ لَا تَعْلَمُ فِي الْعَالَمِ صَنْعَةً؛ مِنْ حَيْثُ لَا تَعْلَمُ صِفَةَ الصَّنْعَةِ مِنْ غَيْرِ الصَّنْعَةِ».

فَانْقَطَعَ عَبْدُ الْكَرِيمِ، وَأَجَابَ إِلَى الْإِسْلَامِ بَعْضُ أَصْحَابِهِ، وَبَقِيَ مَعَهُ بَعْضُ.

فَعَادَ فِي الْيَوْمِ النَّالِثِ، فَقَالَ: أَقْلِبُ السُّوَّالَ؟ فَقَالَ لَهُ أَبُو عَبْدِ اللهِ اللهِ اللهُ عَمَّا شِئْتَ»، فَقَالَ: «إِنِّي مَا وَجَدْتُ شَيْئاً \_ صَغِيراً وَلا كَبِيراً \_ إِنِّي مَا وَجَدْتُ شَيْئاً \_ صَغِيراً وَلا كَبِيراً \_ إِلَّا وَإِذَا ضُمَّ إِلَيْهِ مِثْلُهُ، صَارَ أَكْبَرَ، وَفِي ذٰلِكَ زَوَالٌ وَانْتِقَالٌ مِن الْحَالَةِ الْأُولَىٰ، وَلَوْ كَانَ قَدِيماً، مَا زَالَ وَلا حَالَ؛ لِأَنَّ الَّذِي يَزُولُ وَيَحُولُ يَجُوزُ أَنْ يُوجَدَ وَيُعْطَلَ، فَيَكُونُ بِوجُودِهِ بَعْدَ عَدَمِهِ دُخُولٌ فِي الْعَدَثِ، وَفِي كَوْنِهِ فِي الْأَزَلِ دُخُولُهُ فِي الْقِدَمِ، وَلَنْ تَجْتَمِعَ صِفَةُ الْأَزَلِ وَالْعَدَمِ، وَالْحُدُوثِ وَالْقِدَمِ فِي شَيْءٍ وَاحِدٍ».

فَقَالَ عَبْدُ الْكَوِيمِ: هَبْكَ عَلِمْتَ فِي جَرْيِ الْحَالَتَيْنِ وَالزَّمَانَيْنِ \_ عَلَىٰ مَا ذَكَرْتَ \_ فَاسْتَدُلَلْتَ بِذَٰلِكَ عَلَىٰ حُدُوثِهَا، فَلَوْ بَقِيَتِ الْأَشْيَاءُ عَلَىٰ صِغَرِهَا، مِنْ أَيْنَ كَانَ لَكَ أَنْ تَسْتَدِلَّ عَلَىٰ حُدُوثِهِا؟ فَقَالَ الْعَالِمُ عَلَىٰ الْعَلَمُ عَلَىٰ هٰذَا الْعَالَمِ الْمَوْضُوعِ، فَلَوْ تَسْتَدِلَّ عَلَىٰ هٰذَا الْعَالَمِ الْمَوْضُوعِ، فَلَوْ رَفَعْنَاهُ وَوَضَعْنَا عَالَما آخَرَ، كَانَ لَا شَيْءَ أَدَلَّ عَلَى الْحَدَثِ مِنْ رَفْعِنَا إِيَّاهُ وَوَضْعِنَا عَلَىٰ الْعَدَثِ مِنْ رَفْعِنَا إِيَّاهُ وَوَضْعِنَا غَيْرَهُ، وَلٰكِنْ أُجِيبُكَ مِنْ حَيْثُ قَدَّرْتَ أَنْ تُلْزِمَنَا وَنَقُولُ: إِنَّ الْأَشْيَاءَ لَوْ دَامَتْ عَلَىٰ صِغْرِهَا، لَكَانَ فِي الْوَهْمِ أَنَّهُ مَتَىٰ ضُمَّ شَيْءٌ إِلَىٰ مِثْلِهِ، كَانَ أَكْبَرَ، وَفِي جَوَاذِ التَّعْتُمِ صِغْرِهَا، لَكَانَ فِي الْوَهْمِ أَنَّهُ مَتَىٰ ضُمَّ شَيْءٌ إِلَىٰ مِثْلِهِ، كَانَ أَكْبَرَ، وَفِي جَوَاذِ التَّعْتُمِ صِغْرِهَا، لَكَانَ فِي الْوَهْمِ أَنَّهُ مَتَىٰ ضُمَّ شَيْءٌ إِلَىٰ مِثْلِهِ، كَانَ أَكْبَرَ، وَفِي جَوَاذِ التَّعْتُمُو وَالْ الْعَالَمُ فَي الْوَهْمِ أَنَّهُ مَتَىٰ ضُمَّ شَيْءٌ إِلَىٰ مِثْلِهِ، كَانَ أَكْبَرَ، وَفِي جَوَاذِ التَّعْتُمُ

آن گاه فرمود که: «ای عبدالکریم، بیشتر روشنت کنم، آیا اگر با تو تعدادی کیسهٔ جواهر باشد، و کسی به تو بگوید که: آیا در کیسه دینار هست؟ و تو بودن دینار را در کیسه انکار کنی، و آن شخص به تو بگوید که دینار را برای من توصیف کن، و تو آن را نشناسی، آیا می توانی بودن دینار را در کیسه انکار کنی و حال آن که نمی دانی؟». ابن ابی العوجاء گفت که: نه. امام صادق علی فرمود که: «پس عالم، بزرگ تر و طولانی تر و پهن تر از کیسه است، پس چه بساکه در عالم، ساخته شده ای باشد؛ از آنجایی که تو صفت ساخته شده را از غیر ساخته شده، نمی شناسی».

عبدالکریم، ماند و بعضی از دوستانش به دعوت به اسلام جواب دادند و بعضی دیگر با او باقی ماندند.

ابن ابی العوجاء در روز سیم آمد، و عرض کرد که: من سؤال را بر میگردانم. پس امام صادق بی به او گفت که: «هر چه می خواهی بپرس». ابن ابی العوجاء گفت: دلیل حدوث اجسام چیست؟ امام صادق بی فرمود که: «من چیزی را از کوچک و بزرگ، نیافتم، مگر این که وقتی مانند آن را به آن ضمیمه می کنند، بزرگ تر می شود، و در آن از میان رفتنی و انتقالی از حالت اول آن هست. و اگر آن چیز قدیم بود، نه از بین می رفت و نه متحول می شد؛ زیرا آن چیزی که از میان می رود و متحول می شود، جایز است که به وجود آید و باطل شود و از میان برود. پس با به وجود آمدن آن بعد از عدم، داخل در حدث می شود و از این که در ازل بوده، داخل در قدیم می شود و صفت ازل و عدم، و حدوث و قدم هرگز در یک چیز با هم جمع داخل در قدیم می شود و صفت ازل و عدم، و حدوث و قدم هرگز در یک چیز با هم جمع نمی شوند».

عبدالکریم گفت که: این گونه فرض کن که ممان گونه گفتی - دانستی که در دو حالت و دو زمان، بنابر آنچه استدلال کردی به حدوش، پس اگر اشیا به همان حالت کوچکی بمانند، از کجا حدوث آنها را به دست می آوری؟ امام صادق ﷺ فرمود که: «هر آینه ما در بارهٔ عالم وضع شده حرف می زئیم، اگر آن را برداریم و عالم دیگری را به جای آن قرار دهیم، هیچ چیزی دلالتش بر حدوث آن از برداشتن ما آن را و قرار دادن چیز دیگری را به جای آن، بیشتر نیست. ولیکن من جواب می دهم تو را از همام جهتی که تو فرض کردی و ملزم کردی ما را، و می گوییم که: اگر اشیا به همان حالت کوچکی باقی بمانند، در وهم چنین است که هر گاه به آن هماند آن را ضمیمه کنیم، بزرگ تر خواهد شد، و در جواز تغیر آن، خارج شدن آن است از

عَلَيْهِ خُرُوجُهُ مِنَ الْقِدَمِ، كَمَا أَنَّ فِي تَغَيَّرِهِ دُخُولَهُ فِي الْحَدَثِ، لَيْسَ لَكَ وَرَاءَهُ شَيْءٌ يَا عَبْدَ الْكَرِيم». فَانْقَطَعَ وَخُزِيَ.

فَلَمَّا كَانَ مِنَ الْعَامِ الْقَابِلِ، الْتَقَىٰ مَعَهُ فِي الْحَرَمِ، فَقَالَ لَهُ بَعْضُ شِيعَتِهِ: إِنَّ ابْنَ أَبِي الْعَوْجَاءِ قَدْ أَسْلَمَ، فَقَالَ الْعَالِمُ ﷺ: «هُو أَعْمَىٰ مِنْ ذَٰلِكَ، لَا يُسْلِمُ» فَلَمَّا بَصُرَ بِالْعَالِمِ ﷺ، قَالَ: سَيِّدِي وَمَوْلَايَ، فَقَالَ لَهُ الْعَالِمُ ﷺ: «مَا جَاءَ بِكَ إِلَىٰ هٰذَا الْمَوْضِعِ؟» بِالْعَالِمِ ﷺ، قَالَ: سَيِّدِي وَمَوْلَايَ، فَقَالَ لَهُ الْعَالِمِ ﷺ، قَالَ: هُلَا الْمَوْضِعِ؟» فَقَالَ: عَادَةُ الْجَسَدِ وَسُنَّةُ الْبَلَدِ، وَلِنَنْظُرَ مَا النَّاسُ فِيهِ مِنَ الْجُنُونِ، وَالْحَلْقِ، وَرَمْيِ فَقَالَ: عَادَةُ الْجَسَدِ وَسُنَّةُ الْبَلَدِ، وَلِنَنْظُرَ مَا النَّاسُ فِيهِ مِنَ الْجُنُونِ، وَالْحَلْقِ، وَرَمْيِ الْجَجَارَةِ، فَقَالَ لَهُ الْعَالِمُ ﷺ: «أَنْتَ بَعْدُ عَلَىٰ عُتُولًا وَضَلَالِكَ يَا عَبْدَ الْكَرِيمِ». فَذَهَبَ الْجَجَارَةِ، فَقَالَ لَهُ الْعَالِمُ ﷺ: «أَنْتَ بَعْدُ عَلَىٰ عُتُولًا وَضَلَالِكَ يَا عَبْدَ الْكَرِيمِ». فَذَهَبَ الْأَمْرُ كَمَا نَقُولُ وَكَالَ: «إِنْ يَكُنِ الْأَمْرُ كَمَا نَقُولُ وَهُو كَمَا تَقُولُ وَهُو كَمَا تَقُولُ وَ فَهُو كَمَا نَقُولُ وَهُو كَمَا نَقُولُ وَهُو كَمَا نَقُولُ وَهُو كَمَا نَقُولُ وَهَلَا وَهُلَكُتَ».

فَأَقْبَلَ عَبْدُ الْكَرِيمِ عَلَىٰ مَنْ مَعَدُ، فَقَالَ: وَجَدْتُ فِي قَلْبِي حَزَازَةً فَرُدُّونِي. فَرَدُّوهُ، فَمَاتَ لَا رَحِمَهُ اللهُ .

١٢١٨ / ٢٠ حَدَّثَنِي مُحَمَّدُ بْنُ جَعْفَرِ الْأَسَدِيُّ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ الْبَرْمَكِيُّ الرَّازِيِّ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ الْحَسَنِ بْنِ بُرْدِ الدِّينَورِيُّ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحَسَنِ فِي الْحَسَنِ فِي الْحَسَنِ فِي عَنْدِ اللهِ الْخُرَاسَانِيِّ خَادِمِ الرِّضَا فِي قَالَ: دَخَلَ رَجُلٌ مِنَ الزَّنَادِقَةِ عَلَىٰ أَبِي الْحَسَنِ فِي عَبْدِ اللهِ الْخُرَاسَانِيِّ خَادِمِ الرِّضَا فِي قَالَ: دَخَلَ رَجُلٌ مِنَ الزَّنَادِقَةِ عَلَىٰ أَبِي الْحَسَنِ فِي عَبْدِ اللهِ الْخُراسَانِيِّ خَادِمِ الرِّضَا فِي الْحَسَنِ فِي وَالْمَا الرَّجُلُ مِنَ الزَّيْتَ، إِنْ كَانَ الْقَوْلُ قَوْلُ الْحَسَنِ فِي وَعِنْدَهُ جَمَاعَةً ، فَقَالَ أَبُو الْحَسَنِ فِي: «أَيُّهَا الرَّجُلُ ، أَ رَأَيْتَ، إِنْ كَانَ الْقَوْلُ قَوْلُكُمْ وَكَمْ وَلَيْنَا وَصُمْنَا، وَزَكَيْنَا وَصُمْنَا، وَزَكَيْنَا وَصُمْنَا، وَزَكِيْنَا وَصُمْنَا، وَزَكَيْنَا وَصُمْنَا، وَزَكِيْنَا وَصُمْنَا، وَزَكَيْنَا وَصُمْنَا، وَرَكِيْنَا وَصُمْنَا، وَرَكَيْنَا وَصُمْنَا، وَلَوْنَ مَا تَقُولُونَ مِلْ الْوَالْمُونَ مِنْ الْمُنَاءِ وَلَا مُنْ الْوَلَالَ وَلَوْنَ مَا عَلَيْنَا وَلَا مُلْوَالُونَ مُرْفَالِقُولُ وَلَانَ الْقَوْلُ وَلَالَهُ وَلَوْنَ مُنْ الْمُعْمَلِقُولُ وَلَالَعُولُ وَلَالَالَهُ وَلَيْنَا وَلَالْمُولَالَهُ وَلَالِهُ وَلَالَوْنَ مُلْعَلَمُ لَالْمُولِقُولُ وَلَالْمُولُونَ مُنْ الْمُعْمَلِيْنَا وَلَالْمُولُونَ مُنْ وَلَالُونَ الْمُعَلَّالِهُ وَلَالْمُ وَلَالْمُولُونَ وَلَالْمُولُونَ مُنْ الْم

ثُمَّ قَالَ أَبُو الْحَسَنِﷺ: «وَإِنْ كَانَ الْقَوْلُ قَوْلَنَا \_ وَهُوَ قَوْلُنَا \_ أَلَسْتُمْ قَـدْ هَـلَكْتُمْ وَنَجَوْنَا؟». فَقَالَ: رَحِمَكَ اللهُ، أَوْجِدْنِي كَيْفَ هُوَ؟ وَأَيْنَ هُوَ؟ قِدم، همان گونه که در تغیر آن، داخل شدن آن است در حدوث، و ورای این چیزی نیست، ای عبدالکریم». پس عبدالکریم سخنش تمام شد و ناتوان گردید.

پس در سال آینده، بعضی از یاران ابن ابی العوجاء امام صادق ﷺ را در حرم دیدند و به ایشان عرض کر دند که: (او کور دل تر از آن است که اسلام بیاورد، او اسلام نمی آورد، ا

پس وقتی ابن ابی العوجاء، امام صادق علارا دید، به ایشان عرض کرد: ای آقا و مولای من.

آن حضرت بلا به ایشان فرمود که: «تو را چه چیزی واداشت که به این مکان بیایی؟» او عرض کرد که: عادت تن و سنت شهر و تا این که ببینیم آنچه را که مردم در آنند؛ از دیوانگی و سر تراشی و سنگ پرانی. امام صادق بلا به او فرمود که: «ای عبدالکریم، تو هنوز در همان یک دندگی و گمراهی هستی؟» و او تا رفت که حرف بزند، آن حضرت فرمود که: «جدال در حج نیست». و ردای خود راگذاشت و به این این این العوجاء فرمود که: «اگر کار چنان است که تو میگویی - ما و تو نجات یافته ایم، اما اگر کار چنان است که ما میگوییم - و چنان است که ما میگوییم - ما نجات یافته ایم، اما اگر کار چنان است که ما میگوییم - و چنان است که ما میگوییم - ما نجات یافته ایم و تو بیچاره شده ای».

پس عبدالکریم رو کرد به کسائی که معراهش بودن و به آنهاگفت: در دلم دردی احساس میکنم، پس مرا برگردانید، و او را برگرداندند و مرد. خدا نیامرزدش. ۱

برمکی، از حسین بن حسن بن بُرد دینوری، از محمد بن علی، از محمد بن عبدالله خراسانی برمکی، از حسین بن حسن بن بُرد دینوری، از محمد بن علی، از محمد بن عبدالله خراسانی خادم حضرت امام رضای دخل شد و خود آن محضرت امام رضای داخل شد و در نزد آن حضرت، جماعتی بودند. امام رضای فرمود: «ای مرد، مرا خبر ده که اگر گفتار درست، گفتار شما باشد و آن چنان نیست که شما می گویید - آیا ما و شما چون یکدیگر و با هم برابر نیستیم که آنچه نماز کرده ایم و روزه داشته ایم و زکات داده ایم و اقرار نموده ایم، به ما ضرر نرساند؟ آن مرد ساکت شد. بعد از آن، حضرت فرمود: «اگر قول درست، قول ما باشد و حال آن که قول ما است - آیا چنان نیست که شما هلاک شده باشید و ما نجات یافته باشیم؟».

١. از عبارت عنه عن بعض اصحابنا... تا اينجا، در ترجمهٔ مترجم - رحمه الله - نبود و ترجمه شد.

فَقَالَ: «وَيْلَكَ، إِنَّ الَّذِي ذَهَبْتَ إِلَيْهِ غَلَطٌ؛ هُوَ أَيَّنَ الْأَيْنَ بِلَا أَيْنٍ، وَكَيَّفَ الْكَيْفَ بِلَا كَيْفٍ، فَلَا يُعْرَفُ بِالْكَيْفُوفِيَّةِ، وَلَا بِأَيْنُونِيَّةٍ، وَلَا يُدْرَكُ بِحَاسَّةٍ، وَلَا يُقَاسُ بِشَيْءٍ».

فَقَالَ الرَّجُلُ: فَإِذاً إِنَّهُ لَا شَيْءَ إِذَا لَمْ يُدْرَكْ بِحَاشَةٍ مِنَ الْحَوَاسِّ، فَقَالَ أَبُو الْحَسَنِ عِلَى: «وَيْلَكَ، لَمَّا عَجَزَتْ حَوَاشُكَ عَنْ إِدْرَاكِهِ، أَنْكَرْتَ رُبُوبِيَّتَهُ، وَنَحْنُ إِذَا عَجَزَتْ حَوَاشَنَا عَنْ إِدْرَاكِهِ، أَيْقَنَّا أَنَّهُ رَبُّنَا بِخِلَافِ شَيْءٍ مِنَ الْأَشْيَاءِ».

قَالَ الرَّجُلُ: فَأَخْبِرْنِي مَنىٰ كَانَ؟ قَالَ أَبُو الْحَسَنِ اللهِ: «أَخْبِرْنِي مَتىٰ لَمْ يَكُنْ؛ فَأَخْبِرُكَ مَنىٰ كَانَ؟» قَالَ الرَّجُلُ: فَمَا الدَّلِيلُ عَلَيْهِ؟ فَقَالَ أَبُو الْحَسَنِ اللهِ: «إِنِّي لَمَّا فَأُخْبِرُكَ مَنىٰ كَانَ؟» قَالَ الرَّجُلُ: فَمَا الدَّلِيلُ عَلَيْهِ؟ فَقَالَ أَبُو الْحَسَنِ اللهِ: «إِنِّي لَمَّا فَطُوتُ إِلَىٰ جَسَدِي، وَلَمْ يُمْكِنِّي فِيهِ زِيَاهُةً وَلاَ نُقْصَانُ فِي الْعَرْضِ وَالطُّولِ، وَدَفْعِ الْمَكَارِهِ عَنْهُ، وَجَرِّ الْمَنْفَعَةِ إِلَيْهِ، عَلِمْتُ أَنَّ إِلهٰذَا الْبُنْيَانِ بَانِياً، فَأَقْرَرْتُ بِهِ؛ مَعَ مَا أَرىٰ لَمُنْ دَوَرَانِ الْفَلَكِ بِقُدْرَتِهِ، وَإِنْشَاءَ السَّحَابِ، وَرَحْوِيهِ الرِّيَاحِ، وَمَجْرَى الشَّمْسِ وَالْفَمَرِ وَالنَّجُومِ، وَغَيْرٍ ذَلِكَ مِنَ الْآيَاتِ الْعَجِيبَاتِ الْمُبَيِّنَاتِ عَلِمْتُ أَنَّ لِهٰذَا مُقَدِّراً وَالْفَمَرِ وَالنَّجُومِ، وَغَيْرٍ ذَلِكَ مِنَ الْآيَاتِ الْعَجِيبَاتِ الْمُبَيِّنَاتِ عَلِيمْتُ أَنَّ لِهٰذَا مُقَدِّراً وَمُنْشِئاً».

آن مردگفت که: خدا تو را رحمت کند، مرا به جواب خویش بی نیاز ساز که دیگر احتیاج به سؤال نداشته باشم. بفرما که خدا چگونه و چون است و در کجا می باشد؟ حضرت فرمود که: ﴿وای بر تو، به درستی که آنچه تو به سوی آن رفتی و مذهب خودساختی، غلط و اشتباهی است که کردی. خدا، حقیقت کو و کجا را موجود فرموده بی آنکه کو و کجایی باشد؛ چه آن سؤال است که مکان و مکانی نبوده که از آن سؤال شود و او حقیقت و چگونه را به عرصه وجود آورده، بی آنکه چون و چگونگی و جود داشته باشد (چه آن سؤال از حال است و حال، فرع صاحب حال است. و صاحب حالی نبوده که حالی داشته باشد که از او سؤال شود و آنکه چیزی را خلق میکند، خود متصف به آن نمی شود؛ زیراکه اتصاف بیرون رفتن است از قابلیت به سوی فعلیت و قابلی که خالی باشد از وصف پیش از اتصاف، آن را ندارد. و آنکه چیزی ندارد آن را عطانمی تواند کرد و خدایی که آفریننده است، به خود چیزی نمی دهد که به آن کامل گردد و چون معلوم شد که کجا و چون مخلوق اوست، و آن جناب بر آنها مقدم است، پس نمی توان که او را به چگونه بودن و در کیجا بودن بشناسد). و به هیچ حاشه که چیزها را در باید، او را نمی توان دریافت نمود و او را به چیزی نمی توان قیاس کرد».

آن مرد عرض کرد که: در آاین آ هنگام خدا چیزی نخواهد بود، هر گاه به هیچ حاسه از حواس ادراک او ممکن نباشد. حضرت رضای فرمود که: اوای بر تو، چون حواس تو از دریافتن او عاجز شدند، پروردگاری او را انکار کردی، ما حواسی که داریم، چون از ادراک او عاجز شدند، و از دریافتش درماندند، یقین کردیم که آن جناب پروردگار ما است. به خلاف چیزی از چیزهاست که محسوس می شود که او چنین نیست».

آن مرد عرض کردکه: پس مرا خبر ده که در چه زمان بوده و کی موجود شده؟ حضرت رضای فرمود: به من بگو کی نبوده تا بگویم در چه زمانی بوده؟ آن مرد عرض کرد: دلیل بر او چیست؟ آن حضرت فرمود که: «من چون نظر کردم به سوی بدن خود و مرا ممکن نشد که در پهنا و درازای آن زیادتی و نقصانی به عمل آورم، و ناخوشی ها را از او دفع نمایم، و منفعت را به سوی او بکشانم، دانستم که این بنا را بنا گذارنده ای هست، پس به سوی او اقرار و اعتراف نمودم، با آن که می بینم از گردش چرخ به قدرت او و به دید آوردن ابرها و گردانیدن بادها و روان شدن آفتاب و ماه و ستارگان و غیر این، از آیتهای عجیبه که هویدا و ظاهر کننده اند، دانستم که هر یک از اینها را تقدیر کننده ای است (که این تقدیرات نموده) و پدیدار

٧٢١٩ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيم، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْحَاقَ الْخَفَّافِ، أَوْ عَنْ أَبِيهِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْحَاقَ الْخَفَّافِ، أَوْ عَنْ أَبِيهِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْحَاقَ، قَالَ: إِنَّ عَبْدَ اللهِ الدَّيَصَانِيَّ سَأَلَ هِشَامَ بْنَ الْحَكَمِ، فَقَالَ لَهُ: أَلَكَ رَبُّ؟ فَقَالَ: بَلَىٰ، قَالَ: يَقْدِرُ أَنْ يُدْخِلَ الدُّنْيَا كُلَّهَا فَقَالَ: بَلَىٰ، قَالَ: يَقْدِرُ أَنْ يُدْخِلَ الدُّنْيَا كُلَّهَا الْبَيْضَةُ وَلا تَصْغُرُ الدُّنْيَا؟ قَالَ هِشَامٌ: النَّظِرَة، فَقَالَ لَهُ: قَدْ أَنْ ظُرْتُكَ حُولًا، ثُمَّ خَرَجَ عَنْهُ.

فَرَكِبَ هِشَامٌ إِلَىٰ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَعَلَيْكِ، فَأَذِنَ لَهُ، فَقَالَ لَهُ أَبُو اللهِ اللهِ عَبْدُ اللهِ الدَّيَصَانِيُّ بِمَسْأَلَةٍ لَيْسَ الْمُعَوَّلُ فِيهَا إِلَّا عَلَى اللهِ وَعَلَيْكَ، فَقَالَ لَهُ أَبُو عَبْدِ اللهِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَا اللهُ عَلَى اللهِ عَلْمُ اللهُ عَلَى اللهِ عَبْدُ اللهِ عَلَى اللهِ عِلْمُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى

آورندهای است که اینها را پدید آورده ۱۱.

(ظاهر این است که از نسخه های کافی، در میانهٔ سؤال و جواب آخر، جواب و سؤالی افتاده باشد؛ زیرا که رابطه ای در میان اینها نیست و با هم مناسبتی ندارند. امین الاسلام محمد بن علی بن حسین بن بابویه رحمهٔ الله علیه این حدیث شریف را در کتاب توحید و عیون ایراد نموده و بعد از سؤال آن زندیق، چنین است که: ابوالحسن، یعنی حضرت امام رضا الله فرمود که: «مرا خبر ده که در چه زمانی نبوده تا تو را خبر کنم که بوده ۴۶ آن مرد عرض کرد که: پس دلیل بر او چیست؟ آن حضرت فرمود که: «چون نظر کردم...» تا آخر آنچه که گذشت. و به جای آیات مبینات که ترجمهٔ آن گذشت، متفنات که به معنی محکمات است، ذکر کرده و بعد از آنچه مذکور گردید، چند سؤال و جواب دیگر را نیز ایراد فرموده که تتمهٔ حدیث است).

۱۹۹۲ / ۵ . علی بن ابراهیم، از محمد بن اسحاق خفّاف، یا از پدرش ابراهیم، از محمد بن اسحاق روایت کرده است که گفت: عبدالله دیصانی، از هشام بن حکم سؤال کرد و گفت که:

آیا تو را پروردگاری هست که تو را پرورش دهد؟ گفت: بلی. دیصانی گفت که: آیا پروردگار قدرت دارد؟ گفت: بلی، دیصانی قدرت دارد و بر همه چیز قهر و غلبه دارد. دیصانی گفت: می تواند که همهٔ دنیا را در یک تخم مرغ داخل کند که تخم بزرگ نشود و دنیا کوچک نگردد.

هشام گفت که: مرا مهلت ده تا تو را در این باب جواب گویم. گفت که: یک سال تو را مهلت دادم و بعد از آن از نزد هشام بیرون آمد و هشام سوار شد و به خدمت امام جعفر صادق الله گردید. چون بر در خانهٔ آن حضرت رسید، و اذن دخول طلبید، او رااذن دادند و داخل خانه گردید. به حضرت عرض کرد: یا ابن رسول الله تیکی، عبدالله دیصانی مسألهای از من پرسیده که بسیار مشکل است و در جواب آن اعتماد بر کسی ندارم، مگر بر خدا و تو.

آن حضرت فرمود: «تو را از چه چیز سؤال نمود؟» عرض کرد که: چنین و چنان به من گفت و قصه را در نزد آن حضرت شرح کرد. حضرت فرمود که: «ای هشام، چند حواس داری؟» عرض کرد: پنج حواس. فرمود: «کدام یک از اینها کوچک تر است؟» عرض کرد که: ناظر و آن مردمک دیده است. فرمود که: «قدر ناظر چقدر است؟» عرض کرد که: مانند یک دانهٔ عدس، یا از آن کوچک تر. فرمود که: «ای هشام، در پیش روی خود و در بالای سر نظر کن

فَقَالَ لَهُ أَبُو عَبْدِ اللهِ ﷺ: «إِنَّ الَّذِي قَدَرَ أَنْ يُدْخِلَ الَّذِي تَرَاهُ الْعَدَسَةَ أَوْ أَقَلَ مِنْهَا قَادِرٌ أَنْ يُدْخِلَ الدُّنْيَا كُلَّهَا الْبَيْضَةَ لَا تَصْغُرُ الدُّنْيَا وَلَا تَكْبُرُ الْبَيْضَةُ».

فَأَكَبَّ هِشَامٌ عَلَيْهِ، وَقَبَّلَ يَدَيْهِ وَرَأْسَهُ وَرِجْلَيْهِ، وَقَالَ: حَسْبِي يَا ابْنَ رَسُولِ اللهِ، وَأَنْتُ وَانْصَرَفَ إِلَىٰ مَنْزِلِهِ، وَغَدَا عَلَيْهِ الدَّيَصَانِيُّ، فَقَالَ لَهُ: يَا هِشَامُ، إِنِّي جِئْتُكَ مُسَلِّماً، وَلَمْ وَانْصَرَفَ إِلَىٰ مَنْزِلِهِ، وَغَدَا عَلَيْهِ الدَّيَصَانِيُّ، فَقَالَ لَهُ: يَا هِشَامُ، إِنِّي جِئْتُ مُتَقَاضِياً، فَهَاكَ الْجَوَابَ. أَجِئْكَ مُتَقَاضِياً لِلْجَوَابِ، فَقَالَ لَهُ هِشَامٌ: إِنْ كُنْتَ جِئْتَ مُتَقَاضِياً، فَهَاكَ الْجَوَابَ.

فَخَرَجَ الدَّيَصَانِيُّ عَنْهُ حَتَىٰ أَنَىٰ بَابَ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﴿ فَاسْتَأْذَنَ عَلَيْهِ، فَأَذِنَ لَهُ، فَلَمَّا فَعَدَ، قَالَ لَهُ أَبُو عَبْدِ اللهِ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

فَرَجَعَ إِلَيْهِ، فَقَالَ لَهُ: يَا جَعْفَرَ بْنَ مُحَمَّدٍ، دُلَّنِي عَلَىٰ مَعْبُودِي، وَلَا تَسْأَلْنِي عَنِ السَّمِي، فَقَالَ لَهُ أَبُو عَبْدِ اللهِ عِلَىٰ: «اجْلِسْ» وَإِذَا غُلَامُ لَهُ صَغِيرُ، فِي كَفِّهِ بَيْضَةٌ يَلْعَبُ بِهَا، فَقَالَ لَهُ أَبُو عَبْدِ اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلْمَ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَلْمَ عَالِمُ إِلللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَلْمَ اللهُ عَلَمْ عَلْمَ اللهُ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدُ اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلْمَ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلْمُ اللهُ عَلَمْ اللهُ عَبْدُ اللهِ عَلْمُ اللهُ عَبْدُ اللهِ عَلْمُ عَلَى عَالِمُ اللهُ عَبْدُ اللهِ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهِ عَلَى عَالِمُ اللهِ عَلْمُ عَلَى عَالِمُ اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ

و مرا به آنچه می بینی خبر ده». عرض کرد که: آسمان و زمین و خانها و قصرها و بیابانها و کوها و نهرها و بیابانها و کوهها و نهرها را می بینی کوهها و نهرها را می بینی در چیزی که به قدر داند، قادر است که همهٔ دنیا را در تخم مرغی داخل کند، و دنیا کوچک نشود و آن تخم بزرگ نگردد».

هشام نگون گردید و دست و پای های آن جناب را بوسید و عرض کرد که: یا ابن رسول الله علی آنچه فرمودی مرا بس است. و به منزل خود بازگشت. بامداد که شد، دیصانی به نزد وی آمد و گفت که: ای هشام، به نزد تو آمده ام که بر تو سلام کنم و نیامده ام که جواب خواسته باشم. هشام گفت که: اگر آمده ای که جواب را بستانی، این جواب را بگیر. دیصانی از پیش هشام بیرون رفت و آمد تا به در خانهٔ امام جعفر صادق ایر رسید و اذن خواست که بر آن حضرت داخل گردد، او را اذن دادند. چون داخل شد، و نشست، به خدمت آن حضرت عرض کرد: یا جعفر بن محمد، مرا بر معبودی که دارم، رهنمایی کن. حضرت فرمود که: «اسم تبو چیست؟» برخواست و از نزد آن حضرت بیرون آمد و او را به اسم خود خبر نداد.

یاران دیصانی با وی گفتند که: چرااسم خویش را به آن حضرت نگفتی؟ گفت که: اگر می گفتم که اسم من عبدالله است، می فرمود: کیست آن کسی که تو بندهٔ او یی؟ گفتند که: به سوی او برگرد و بگو که: تو را بر معبودت دلالت کند و تو را از نامی که داری سؤال نکند. برگشت و به خدمت آن حضرت آمد و عرض کرد که: یا جعفر بن محمد، مرا به آن که باید او را عبادت کنم، دلالت کن و مرا از اسمم سؤال مکن. حضرت فرمود: «بنشین».

ناگاه پسر کوچکی از آن جناب پیدا شد که تخمی در دست داشت و با آن بازی می کرد. حضرت فرمود که: «ای پسر، این تخم را به من ده» آن را به خدمت آن حضرت داد. حضرت فرمود که: «ای دیصانی، این حصاری است محکم و سرپوشیده که آن را پوستی است ستبر و در زیر آن پوست ستبر، پوست نازکی است و در زیر آن پوست نازک، زردهای است چون در زیر آن پوست نازک، زردهای است چون پارچهای از ظلا گذاخته و سفیدهای است مانند پارچهای از نقرهٔ گذاخته، نه آن زردهای که مانند نقرهٔ گذاخته است، بیامیزد و نه سفیدهای که مانند نقرهٔ گذاخته است با زردهای که چون طلای روان است، مخلوط می گردد. و این تخم بر حال خود گذاشته، هیچ صاحب اصلاحی از آن بیرون نیامده که از صلاح و نیکی آن خبر دهد و هیچ مفسدی در آن داخل نشده که از فساد و تباهی آن خبر آورد. و معلوم نیست که از برای نر

يُدْرِيْ لِلذَّكَرِ خُلِقَتْ أَمْ لِلْأُنْتِيْ، تَنْفَلِقُ عَنْ مِثْلِ أَلْوَانِ الطَّوَاوِيسِ، أَتَرِيْ لَهَا مُدَبِّراً؟».

قَالَ: فَأَطْرَقَ مَلِيّاً، ثُمَّ قَالَ: أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلٰهَ إِلَّا اللهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، وَأَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، وَأَنَّكَ إِمَامٌ وَحُجَّةٌ مِنَ اللهِ عَلَىٰ خَلْقِهِ، وَأَنَا تَائِبٌ مِمَّا كُنْتُ فِيهِ.

١٢٠/ ٢٢٠ عَلِيُّ بَنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ عَبَّاسِ بْنِ عَمْرٍ و الْفَقَيْمِيِّ؛ عَنْ هِ شَامِ بْنِ الْحَكَمِ فِي حَدِيثِ الزِّنْدِيقِ الَّذِي أَتَىٰ أَبَا عَبْدِ اللهِ اللهِ فَكَانَ مِنْ قَوْلِ أَبِي عَبْدِ اللهِ فَيْ: «لَا يَخْلُو قَوْلُكَ: «إِنَّهُمَا اثْنَانِ» مِنْ أَنْ يَكُونَا قَدِيمَيْنِ قَوِيَّيْنِ، أَوْ يَكُونَا ضَعِيفَيْنِ، أَوْ يَكُونَا صَعِيفَيْنِ، أَوْ يَكُونَ أَوْ يَكُونَا صَعِيفَيْنِ، أَوْ يَكُونَا صَعِيفَا، فَإِنْ كَانَا قَوِيَّيْنِ، فَلِمَ لَا يَدْفَعُ كُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا صَاحِبَهُ، وَيَتُفَرَّدَ بِالتَّذْبِيرِ؟ وَإِنْ زَعَمْتَ أَنَّ أَحَدْهُمَا قَوِيَّ، وَالْآخَرَ ضَعِيفً، ثَبَتَ أَنَّهُ وَاحِدٌ كَمَا نَقُولُ؛ لِلْعَجْزِ الظَّاهِرِ فِي الثَّانِي.

فَإِنْ قُلْتَ: إِنَّهُمَا اثْنَانِ، لَمْ يَخُلُّ مِنْ أَنْ يُكُونَا مُتَّفِقَيْنِ مِنْ كُلِّ جِهَةٍ، أَوْ مُفْتَرِقَيْنِ مِنْ كُلِّ جِهَةٍ، فَلَمَّا رَأَيْنَا الْخَلْقَ مُنْتَظِماً، وَالْفَلَكَ جَارِياً، وَالتَّدْبِيرَ وَاحِداً، وَاللَّيْلَ وَالنَّـهَارَ وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ، دَلَّ صِحَّةُ الْأَمْرِ وَالتَّدْبِيرِ، وَانْتِلَافُ الْأَمْرِ عَلَىٰ أَنَّ الْمُدَبِّرَ وَاحِدُ. خلق شده یا از برای ماده، که می شکافد و از آن رنگها بیرون می آید؛ چون رنگهای طاو و سان. آیا از برای این تخم مدبری را می بینی که تدبیر و صلاح اندیشی آن نموده باشد؟». راوی می گوید که: دیصانی مدتی طولانی سر خویش را به زیر انداخت، بعد از آن گفت که: شهادت می دهم که نیست خدایی مگر خدا که جامع جمیع صفات کمال است، در حالتی که یگانه است و او را شریکی نه. و آن که محمد می بنده و رسول او ست و تو امام و پیشوا و حجتی از جانب خدا بر خلقش و من توبه کارم از آنچه بودم.

کرده است در حدیث زندیقی که به خدمت حضرت امام جعفر صادق الله آمد و از جمله آنچه کرده است در حدیث زندیقی که به خدمت حضرت امام جعفر صادق الله آمد و از جمله آنچه آن حضرت با او فرمود که: «آنچه تو می گویی که خدا دو تاست، خالی از این نیست که یا هر دو قدیم اند و قرّت دارند و بر هر فعلی که ارادهٔ آن دارند و خواسته باشند که در آن منفر د باشند که هر یک دیگری را مدخلیت ندهد، یا هر دو ضعیف اند که هیچیک از ایشان به تنهایی قدرت بر آن ندارد و یا دارد و ارادهٔ آن ندارد و هر یک قوّ و قدرت بر پاره ای از کارها دارد و یا یکی از بر آن ندارد و یا دیگری ضعیف است. پس آگر هر دو قوی باشند، چرا هر یک از دو خدا این دو قوی است و دیگری ضعیف است. پس آگر هر دو قوی باشند، چرا هر یک از دو خدا در مر صاحب قوتی مرکوز است. و به قدر قوت و قدرت خویش به عمل می آورد. و این مسئلزم صاحب قوتی مرکوز است. و به قدر قوت و قدرت خویش به عمل می آورد. و این مسئلزم نفی هر دو است؛ چه ممکن است که ارادهٔ هر یک به نفی دیگری تعلق گیرد. و اگر گمان کئی که یکی از این دو قوی و دیگری ضعیف است، ثابت می شود که خدا یکی است؛ چنانچه ما یکی از این دو قوی و دیگری ضعیف است، ثابت می شود که خدا یکی است؛ چنانچه ما زیراکه قوی و جودش اقوی است و از او ضعف و جود تصور نمی شود، مگر به جواز خالی بودن ماهیت از وجود).

پس اگر بگویی که ایشان دواند، خالی از این نیست که یا هر دو از هر جهت با هم اتفاق دارند (و در حقیقت که ما به الامتیازی در میانهٔ ایشان نیست و این، مستلزم نفی تعدد است، پنانچه بیاید.) و یا هر دو از هر وجهی با هم اختلاف دارند و چون دیدیم که خلائق انتظام دارند و چرخ را دیدیم که میگردد و تدبیر را یکی دیدیم که اختلافی در آن نیست و شب و روز و آفتاب و ماه را دیدیم که در ایشان نیز کمال انتظام است، صحت این امر و تدبیر عالم و تناسب امر دلالت نمود بر این که مدبر عالم، یکی است.

ثُمَّ يَلْزَمُكَ -إِنِ ادَّعَيْتَ اثْنَيْنِ - فُرْجَةٌ مَّا بَيْنَهُمَا حَتَّىٰ يَكُونَا اثْنَيْنِ، فَصَارَتِ الْفُرْجَةُ ثَالِثاً بَيْنَهُمَا، قَدِيماً مَعَهُمَا، فَيَلْزَمُكَ ثَلَاثَةٌ، فَإِنِ ادَّعَيْتَ ثَلَاثَةُ، لَزِمَكَ مَا قُلْتُ فِي الاِثْنَيْنِ حَتَّىٰ يَكُونَ بَيْنَهُمْ فُرْجَةٌ، فَيَكُونُوا خَمْسَةً، ثُمَّ يَتَنَاهىٰ فِي الْعَدَدِ إِلَىٰ مَا لَا يَهَايَةَ لَهُ فِي الْكَثْرَةِ».

الْكَثْرَةِ».

قَالَ هِشَامُ: فَكَانَ مِنْ سُؤَالِ الزُّنْدِيقِ أَنْ قَالَ: فَمَا الدَّلِيلُ عَلَيْهِ؟ فَقَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ عِنَاءِ اللهِ عَلَىٰ أَنَّ صَانِعاً صَنَعَهَا، أَلَا تَرَىٰ أَنَّكَ إِذَا نَظُوْتَ إِلَىٰ بِنَاءِ مُشَيَّدٍ مَبْنِيِّ، عَلِمْتَ أَنَّ لَهُ بَانِياً وَإِنْ كُنْتَ لَمْ تَرَ الْبَانِيَ وَلَمْ تُشَاهِدْهُ؟» قَالَ: فَمَا هُوَ؟ مُشَيَّدٍ مَبْنِيِّ، عَلِمْتَ أَنَّ لَهُ بَانِياً وَإِنْ كُنْتَ لَمْ تَرَ الْبَانِيَ وَلَمْ تُشَاهِدْهُ؟» قَالَ: فَمَا هُو؟ قَالَ: «شَيْءٌ بِخِلَافِ الْأَشْيَاءِ؛ ارْجِعْ بِقَوْلِي إلىٰ إِثْبَاتِ مَعْنَى، وَأَنْهُ شَيْءٌ بِحَقِيقَةِ الشَّيْئِيَّةِ ، غَيْرَ أَنَّهُ لَا جِسْمٌ وَلَا صُورَةً، وَلَا يُحَلَّى وَلَا يُجَلَّى، وَلَا يُدْرَكُ بِالْحَوَالِّ الشَّيْئِيَةِ ، غَيْرَ أَنَّهُ لَا جِسْمٌ وَلَا تَنْقُصُهُ الدَّهُورُ، وَلَا يُخَلِّى وَلَا يُخَلِّى الْأَرْمَانُ».

٢٢١/ ٧. مُحَمَّدُ بْنُ يَعْقُوبَ، قَالَ: حَدَّثَنِي عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ

بعد از آن بر تو لازم می آید دو خدا را ادعاکنی که در میانهٔ ایشان فُرجه انباشد تا به واسطهٔ آن دو تا شوند (در این، إشعاری است به این که مخاطب فهم درستی نداشته باشد و تا چیزی محسوس او نمی شد، آن را نمی فهمید و حضرت فرمود که:) این فرجه در میان ایشان سیم می شود که قدم دارد با اینها و او نیز باید که خدا باشد. پس بر تو لازم می آید که به سه خدا قائل شوی با آن که دو خدا را ادعا می کنی و اگر سه خدا را ادعا کنی، آنچه در دو خدا گفتم، بر تو لازم می آید و آن، صورت نبندد تا در میانهٔ هر یک از ایشان با دیگری فرجه باشد، و به واسطهٔ دو فرجه، سه خدا را که ادعا می کنی، پنچ خدا می شوند. پس کلام متناهی می شود در عدد به سوی آنچه آن را در بسیاری، نهایتی نباشد».

هشام گفت که: از جمله سؤال آن زندیق این بود که عرض کرد: دلیل بر خدا چیست؟ حضرت فرمود که: «وجود کارهای غریبه که در غایت استحکام و متانت است، دلالت می کند بر این که صانعی اینها را ساخته است. آیا نمی بینی که هر گاه نظر کنی به سوی عمارت بلند افراشته یا گیج کاری کرده ای که آن را ساخته اند، می دانی که آن را بنا کننده ای هست، هر چند که آن بانی را ندیده باشی و او را مشاهده نکرده باشی که آن را می سازد».

زندیق عرض کرد که: پس آن جناب چه چیز است؟ فرمود که: «به خلاف چیزها که به هیچیک از آنها نمی ماند. برگشت قول من به سوی ثابت کردن مقصود از لفظ است و آنکه چیزی است که موصوف است به حقیقت چیزی بودن و به این اعتبار چیزی بر او اطلاق می شود و او را چیز می گویند، غیر از آنکه نه جسم است و نه صورت، و محسوس نمی شود و به حس در نمی آید (در بعضی نسخ این زیادتی نیز هست که و ملموس نمی گردد که به دست یا غیر آن، او را لمس کنند و دست بر او مالند). و به حواس پنچگانه (که سمع و بصر و ذوق و شم و لمس است) ، او را نتوان یافت. و و هم ها و خیال ها او را در نیابد، و مرور ایام او را ناقص نکر ده اند، و زمان ها او را تغییر ندهند (که پیر و شل و کور و کو و بیمار نشود، و همچنین سایر ناخوشی ها که بر مُعمّرین وارد می شود، در او راه نیابد). ۲

۲۲۱ / ۷ . چند نفراز اصحاب ما، از احمد بن محمد برقى، از پدرش، از على بن نُعمان، از

۱. فرجه، به معنی رخنه و شکاف است و مراد از آن در اینجا، چیزی است که موجب امتیاز یکی از ایس، از دیگری گردد که این دو را از هم جدا کند؛ چه از فاصلهٔ میان دو جسم به فرجه و شکاف و رخنه تعبیر میکنند. (مترجم)
 ۲. این سؤال و جواب اخیر را در باب، بعد از این ذکر نموده با تتمهٔ حدیث که بعد از این، مذکور خواهد شد.(مترجم)

الْبَرْقِيِّ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ النَّعْمَانِ، عَنِ ابْنِ مُسْكَانَ، عَنْ دَاوُدَ بْنِ فَرْقَدٍ، عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الزُّهْرِيِّ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ، قَالَ: «كَفَىٰ لِأُولِي الْأَلْبَابِ بِخَلْقِ الرَّبِّ الْمُسَخِّرِ، وَمُلْكِ الرَّبِّ الْقَاهِرِ، وَجَلَالِ الرَّبِّ الظَّاهِرِ، وَنُورِ الرَّبِّ الْبَاهِرِ، وَبُرْهَانِ الرَّبِّ الصَّادِقِ، وَمُلْكِ الرَّبِّ الْقَاهِرِ، وَجَلَالِ الرَّبِّ الظَّاهِرِ، وَنُورِ الرَّبِّ الْبَاهِرِ، وَبُرْهَانِ الرَّبِّ الصَّادِقِ، وَمَا أَنْطَقَ بِهِ أَلْسُنَ الْعِبَادِ، وَمَا أَرْسَلَ بِهِ الرُّسُلَ، وَمَا أَنْزَلَ عَلَى الْعِبَادِ، دَلِيلاً عَلَى الرَّبِ عَنَّ وَجَلَّى.

## ٢ ـ بَابُ إِطْلَاقِ الْقَوْلِ بِأَنَّهُ شَيْءٌ

١/ ٢٢٢ . مُحَمَّدُ بْنُ يَعْقُوبَ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ عَبْدِ الرَّحْمٰنِ بْنِ أَبِي نَجْرَانَ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبَّا جَعْفَرٍ ﷺ عَنِ التَّوْحِيدِ، فَقُلْتُ: أَتَوَهَّمُ شَيْئًا؟ الرَّحْمٰنِ بْنِ أَبِي نَجْرَانَ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبًا جَعْفَرٍ ﷺ عَنِ التَّوْحِيدِ، فَقُلْتُ: أَتَوَهَّمُ شَيْئًا؟ فَقَالَ: «نَعَمْ، غَيْرَ مَعْقُولٍ، وَلَا مَحْدُودٍ، فَمَا وَقَعَ وَهُمُكَ عَلَيْهِ مِنْ شَيْءٍ، فَهُوَ خِلَافُهُ، لَا يُشْبِهُهُ شَيْءً، وَلَا تُدْرِكُهُ الأَوْهَامُ وَهُو خِلَافُ مَا يُعْقَلُ، وَخِلَافُ مَا يُعْقَلُ، وَخِلَافُ مَا يُعْقَلُ، وَخِلَافُ مَا يُتَوَهَّمُ شَيْءً غَيْرُ مَعْقُولٍ وَلَا مَحْدُودٍ».

٣٢٢/ ٢ . مُحَمَّدُ بْنُ أَبِي عَبْدِ اللهِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ الْحَسَنِ، عَنْ بَكْرِ بْنِ صَالِحٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، قَالَ: سُئِلَ أَبُو جَعْفَرٍ الثَّانِي ﴿ يَجُوزُ أَنْ يُقَالَ لِلّهِ: إِنَّهُ شَيْءٌ؟

قَالَ: «نَعَمْ، يُخْرِجُهُ مِنَ الْحَدَّيْنِ:

حَدِّ التَّعْطِيلِ، وَحَدِّ التَّشْبِيهِ».

ابن مسکان، از داود بن فَرقد، از ابو سعید زُهری، از امام محمد باقر الله که فرمود: «کافی است از برای صاحبان عقل ها دلیلی که دلالت کند بر پروردگار عالمیان، آفریدن آن حضرت که همه کس و همه چیز را مسخر گردانیده، یا آفریدگان او که مسخرند، و پادشاهی آن حضرت که بر همه قهر و غلبه دارد، و جلال و بزرگواری وی که ظاهر و هویداست، و نور او که غالب است بر هر نوری و درخشان است، و حجت و برهانش که راست و نیکوست و راستگوست، و آنچه زبان بندگان را به آن گویا نموده و آنچه رسولان را به آن ارسال فرموده، و آنچه فرو فرستاده».

## ۲. باب در بیان اطلاق و بی قیدی گفتار به آنکه خدا چیزی است

ابی نجران روایت کرده است که گفت: از حضرت امام محمد باقر الله سؤال کردم از توحید و ابی نجران روایت کرده است که گفت: از حضرت امام محمد باقر الله سؤال کردم از توحید و عرض کردم که: چیزی را توهم میکنم و تصور میکنم. حضرت فرمود: «بلی، او را چیزی توهم و تصور میکنی، در حالتی که درک کند دانش به ادراک کلی، به عقل نیست و به حدود عقلی، یاحسی محدود و معین نمی شود؛ ریراکه هر چیزی که و هم تو بر آن واقع شود، و آن را به قوهٔ و همیه ادراک نمایی، با ادراک کلی خدای تعالی، خلاف آن است و چیزی با او شباهت ندارد. و و همها او را در نیابد. و چگونه او را دریابد و حال آن که آن جناب خلاف آن چیزی است که آن را تعقل می نمایند، در حالی که چیزی است معقول و محدود نیست».

۳۲۲ / ۲۰ محمد بن ابی عبدالله، از محمد بن اسماعیل، از حسین بن حسن، از بکر بن صالح، از حسین بن سعید روایت کرده است که گفت: از امام جواد شال شد که آیا جایز است که در شأن خدا بگویند که چیزی است؟ فرمود: «بلی، او را بیرون می بری از دو حد: یکی حد تعطیل (و مراد از آن در این مکان، آن است که آن حضرت را بیرون برند از وجود و هستی و از صفات کمالیهٔ ذاتیه و فعلیه و اضافیه) و دیگری، حد تشبیه (و مراد از آن، اتصاف آن جناب است به صفات ممکنات و اشتراک با ایشان در حقیقت صفات).

۱. تعطیل در لغت، به معنی بیکار کردن و فروگذاشتن و بی زیور کردن و چیزی را تعهد نکردن و خرابه ساختن زمین است. (مترجم)

٢٢٢/ ٣. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ يُونُسَ، عَنْ أَبِي الْـمَغْرَاءِ رَفَعَهُ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ، قَالَ: «إِنَّ اللهَ خِلْوُ مِنْ خَلْقِهِ، وَخَلْقَهُ خِلْوُ مِنْهُ، وَكُلُّ مَا وَقَعَ عَلَيْهِ اسْمُ «شَيْءٍ» فَهُوَ مَخْلُوقُ مَا خَلَا الله».

عَنْ الْبَوْقِيِّ، عَنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ الْبَرْقِيِّ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ النَّضْرِ بْنِ سُويْدٍ، عَنْ يَحْيَى الْحَلَبِيِّ، عَنِ ابْنِ مُسْكَانَ، عَنْ زُرَارَةَ بْسِ أَعْيَنَ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ عَنْ يَقُولُ: «إِنَّ اللهَ خِلْوُ مِنْ خَلْقِهِ، وَخَلْقَهُ خِلْوُ مِنْهُ، وَكُلُّ مَا وَقَعَ سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ عَنْ يَقُولُ: «إِنَّ اللهَ خِلْوُ مِنْ خَلْقِهِ، وَخَلْقَهُ خِلْوُ مِنْهُ، وَكُلُّ مَا وَقَعَ عَلَيْهِ اللهُ «شَيْءٍ» مَا خَلَا الله، فَهُوَ مَخْلُوقٌ، وَاللهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ، تَبَارَكَ الَّذِي لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ».

٢٢٢ / ٥. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ عَلِيٌّ بْنِ عَطِيَّةَ، عَنْ خَيْمَةَ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عَنِي بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ عَلِيٌّ بْنِ عَطِيَّةَ، عَنْ خَيْمَةَ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عَنِهِ، قَالَ: «إِنَّ اللهَ خِلْوٌ مِنْ خَلْقِهِ، وَخَلْقَهُ خِلْوُ مِنْهُ، وَكُلُّ مَا وَقَعَ عَلَيْهِ اسْمُ «شَيْءٍ» مَا خَلَا اللهَ تَعَالَىٰ، فَهُوَ مَخْلُوقٌ، وَاللهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ».

٧٢٧ / ٤. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ الْعَبَّاسِ بْنِ عَمْرٍ و الْفُقَيْمِيِّ، عَنْ هِشَامِ بْنِ الْحَكَمِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عِلْمَ، أَنَّهُ قَالَ لِلرِّنْدِيقِ حِينَ سَأَلَهُ: مَا هُوَ؟ قَالَ: «هُـوَ شَـيْءُ بِخَلَـهِ الْأَشْيَاءِ، ارْجِعْ بِقَوْلِي إِلَىٰ إِثْبَاتِ مَعْنَى، وَأَنَّهُ شَيْءٌ بِحَقِيقَةِ الشَّيْئِيَّةِ، غَيْرَ أَنَّهُ لَا بِخِلَافِ الْأَشْيَاءِ، ارْجِعْ بِقَوْلِي إِلَىٰ إِثْبَاتِ مَعْنَى، وَأَنَّهُ شَيْءٌ بِحَقِيقَةِ الشَّيْئِيَّةِ، غَيْرَ أَنَّهُ لَا بِخِلَمْ وَلَا شُورَةً، وَلَا يُحَسُّ وَلَا يُجَسُّ، وَلَا يُدْرَكُ بِالْحَوَاسِّ الْخَمْسِ، لَا تُدْرِكُهُ الْأَوْهَامُ، وَلَا تَنْقُصُهُ الدُّهُورُ، وَلَا تُغَيِّرُهُ الْأَزْمَانُ».

فَقَالَ لَهُ السَّائِلُ: فَتَقُولُ: إِنَّهُ سَمِيعٌ بَصِيرٌ؟

۱۲۲۴ / ۲۲۴ علی بن ابراهیم، از محمد بن عیسی، از یونس روایت کرده است از ابوالمغراء و آن را مرفوع ساخته، از امام محمد باقر الله کفت: آن حضرت فرمود که: ۴خدا خالی است از خلق خود و خلق خدا از او خالی اند (یعنی آن جناب، متصف نمی شود به چیزی که با او مغایرت داشته باشد و به آن متقوم نمی گردد و جزء یا صفت چیزی نمی باشد؛ زیرا که هر چه با مغایرت دارد، آفریدهٔ اوست و محال است که به آفریدهٔ خویش متصف شود. چنان که پیش از این معلوم شد. و حکم عکس از اینجا معلوم می شود). و هر چیز که نام چیز بر آن واقع شود، مخلوق و آفریده است غیر از خدا».

۷۲۵ / ۲۲۵ بند نفر از اصحاب ما روایت کردهاند از احمد بن محمد بن خالد برقی، از پدرش، از نضر بن سوید، از یحیی حلبی، از ابن مُسکان، از زرارة بن اعین، از امام جعفر صادق ﷺ که می فرمود: «خدا از خلق خود خالی است و خلق خدا از خدا خالی اند. و هر چه اسم چیز بر آن واقع شود، واو را چیز توان گفت، غیر از خدا، مخلوق است و خدا، خالق و آفرینندهٔ هر چیزی است در ابتدا و بزرگوار و کثیر الخیر و برتر است؛ آن خدایی که همچو او چیزی نیست، و مانند صفت او صفتی، نه. و اوست شنو او بیناکه آنچه شنیدنی باشد، بشنود و آنچه دیدنی باشد، ببیند».

محمد باقر الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود که: «خدا از خلق خویش خالی است و خلق خدا از خدا از خدا از خدا از خلق خویش خالی است و خلق خدا از خدا خالی اند. و هر چه اسم چیز بر آن واقع شود، مخلوق است و خدا، آفرینندهٔ هر چیزی است».

۱۹۷۷ / ۶. علی بن ابراهیم، از پدرش، از عباس بن عمرو فُقیمی، از هشام بن حکم، از امام جعفر ﷺ روایت کرده است که در وقتی که زندیق، از آن حضرت سؤال نمود که خدا چیست؟ فرمود که: ۱۱ آن جناب چیزی است به خلاف چیزها. بازگشت گفتار من به سوی ثابت نمودن مقصود از لفظ است و آنکه او چیزی است که موصوف است به حقیقت چیزی بودن (چنان که مذکور شد)، مگر آن که آن جناب، نه جسم است و نه صورت و محسوس نمی شود، و به حواس پنجگانه او را نتوان یافت، و خیالها او را در نیابد، و مرور دهور و گردش روزگار،

۱ . کلمهٔ ارجع، بنا بر نسخهٔ فعلی، امر است و بنا براین، باید این گونه معنا شود: با این گفتهٔ هن، به سراغ اثبات معنایی برو و اینکه او... .

قَالَ: «هُوَ سَمِيعٌ، بَصِيرُ؛ سَمِيعٌ بِغَيْرِ جَارِحَةٍ، وَبَصِيرٌ بِغَيْرِ آلَةٍ، بَلْ يَسْمَعُ بِنَفْسِهِ، وَبَصِيرٌ بِغَيْرِ أَلَةٍ، بَلْ يَسْمَعُ بِنَفْسِهِ، وَبَصِيرٌ يُبْصِرُ بِنَفْسِهِ أَنَّهُ شَيْءٌ، وَيُبْصِرُ بِنَفْسِهِ أَنَّهُ شَيْءٌ، وَيُبْصِرُ بِنَفْسِهِ أَنَّهُ شَيْءٌ، وَالنَّفْسُ شَيْءٌ آخَرُ، وَلٰكِنْ أَرَدْتُ عِبَارَةً عَنْ نَفْسِي؛ إِذْ كُنْتُ مَسْؤُولاً، وَإِفْهَاماً لَكَ؛ إِذْ كُنْتُ سَائِلاً، فَأَقُولُ: إِنَّهُ سَمِيعٌ بِكُلِّهِ، لاَ أَنَّ الْكُلَّ مِنْهُ لَهُ بَعْضٌ، وَلٰكِنِّي أَرَدْتُ إِفْهَامَكَ. وَالنَّغْبِيرُ عَنْ نَفْسِي، وَلَيْسَ مَرْجِعِي فِي ذَلِكَ إِلَّا إِلَىٰ أَنَّهُ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ، الْعَالِمُ الْخَبِيرُ، وَلاَ اخْتِلَافِ الْمُغنىٰ».

قَالَ لَهُ السَّائِلُ: فَمَا هُوَ؟

قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ عِنْدِ اللهِ عِنْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ هُوَ اللهُ وَلَهُ وَلَا بَاءٍ، وَلَا بَاءٍ، وَلَكِنِ ارْجِعْ إِلَىٰ مَعْنَى وَشَيْءٍ خَالِقِ هَذِهِ الْحُرُوفِ: أَلِفٍ وَلَا مِ وَهَاءٍ، وَلَا رَاءٍ وَلَا بَاءٍ، وَلَكِنِ ارْجِعْ إِلَىٰ مَعْنَى وَشَيْءٍ خَالِقِ الْأَشْيَاءِ وَصَانِعِهَا، وَنَعْتِ هَذِهِ الْحُرُوفِ وَهُوَ الْمَعْنَىٰ سُمِّيَ بِهِ اللهُ، وَالرَّحْمُنُ، وَالرَّحِيمُ وَالْعَزِيزُ، وَأَشْبَاهُ ذَلِكَ مِنْ أَسْمَائِهِ، وَهُوَ الْمَعْبُودُ جَلَّ وَعَزَّ».

او را ناقص نمیگرداند، و زمانها او را تغییر نمیدهد» (چنان که معلوم شد).

سائل عرض کرد که: پس می گویی که خدا شنوا و بیناست؟ حضرت فرمود که: «آن جناب شنوا و بیناست، ولیکن شنواست بی آن که گوشی داشته باشد، و بیناست بی آن که چشمی داشته باشد، بلکه به نفس خویش می شنود و به نفس خویش می بیند. این که می گویم که به نفس خویش می شنود و به نفس خویش می بیند، این که می گویم که به نفس خویش می شنود و به نفس خویش می بیند، مقصود من، این نیست که خدا، چیزی است و نفس چیز دیگر، ولیکن خواستم که از پیش خود تعبیر کنم؛ زیرا که از من سؤال شده بود و بایست که از آن جواب گویم. و خواستم که تو را بفهمانم؛ زیرا که سؤال کسرده ای و جواب می خواهی. پس می گویم که: همهٔ خدا شنواست، نه به این معنی که همهٔ از او، آن را بعضی است، ولیکن خواستم که تو را بفهمانم و به جانب خویش از این مطلب تعبیر کنم. و بازگشت من، در این تعبیر و جواب نیست، مگر به سوی آن که خدا شنوا و بینا و دانا و آگاه است، بی آن که ذات مقدس اختلافی به هم رساند، یا محنی مختلف شود».

(حاصل معنی آنکه غیر خدا شنواست به گوش و بیناست به چشم و آلت دیدن و شنیدنش، غیر یکدیگر است. و با آنچه می شنود، لعلیبند و با آنچه می بیند، نمی شنود. و بدون اینها، نمی شنود و نمی بیند. و بحدا را آلت دیدن و شنیدن نیست، بلکه ذات مقدس، هم شنوا و هم بیناست).

آن سائل عرض کرد که: هرگاه امر بر این منوال باشد، پس خدا چیست؟ حضرت فرمود که: «آن جناب، رب و پروردگاری است که پرورش می دهد و معبود است که خلائق او را بندگی می کنند و الله است که جمیع صفات کمال را جمع فرموده، و ایس که می گویم که آن جناب الله است، مراد من ثابت کردن این حروف - که الف و لام و ها است - نیست. و نه آن که مرادم از رب، را و با باشد، لیکن بازگشت من به سوی مقصود از این لفظ است و این که آن جناب چیزی است که چیزها را آفریده و می آفریند. و صانع آنهاست و بیان صفت این الفاظ، بیش از آن نیست که اینها حروفند، و آنچه مقصود اثبات آن است، معنی است که به لفظ الله و رحمن و رحیم و عزیز و امثال این، از نامهای آن جناب مسمی شده است. و همان، معنی است که به لفظ الله و که بندگان آن را عبادت می کنند. جلّ و عزّ».

۱. برگرد و دقت کن در منظور و معنای لفظ.

قَالَ لَهُ السَّائِلُ: فَإِنَّا لَمْ نَجِدْ مَوْهُوماً إِلَّا مَخْلُوقاً.

قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ عِنْدِ اللهِ عِنْدِ اللهِ عَنْدِ اللهِ عَنْدِ اللهِ عَنْدِ اللهِ عَنْدِ اللهِ عَنْدِ مؤهُومٍ ، وَلٰكِنّا نَقُولُ: كُلُّ مَوْهُومٍ بِالْحَوَاسِّ مُدْرَكٍ بِهَا تَحُدُّهُ الْحَوَاشُ نَكَلّفُ عَيْرَ مَوْهُومٍ ، وَلٰكِنّا نَقُولُ: كُلُّ مَوْهُومٍ بِالْحَوَاسِّ مُدْرَكٍ بِهَا تَحُدُّهُ الْحَوَاشُ وَتُمَنّلُهُ؛ فَهُو مَحْلُوقَ [وَلَابُدَ مِنْ إِثْبَاتِ صَانِعِ الْأَشْسِنَاءِ خَارِجاً مِنَ الْجِهَتَيْنِ الْمَذْمُومَتَيْنِ: إِحْدَاهُمَا: النَّقْيُ إَ: إِذْ كَانَ النَّفْيُ هُوَ الْإِبْطَالَ وَالْعَدَمَ ، وَالْجِهَةُ الشَّانِيَةُ؛ المَذْمُومَتَيْنِ: إِحْدَاهُمَا: النَّقْيُ إِ: إِذْ كَانَ النَّفْيُ هُو الْإِبْطَالَ وَالْعَدَمَ ، وَالْجِهَةُ الشَّانِيةُ؛ المَّانِيةِ؛ إِذْ كَانَ التَّشْبِيهُ ، وَلَيْسَ مِثْلَهُمْ يَكُنْ بُدُّ مِنْ الطَّهِ التَوْكِيبِ وَالتَّالِيفِ، فَلَمْ يَكُنْ بُدُّ مِنْ إِنْ كَانَ التَشْمِيهُ وَمِن وَالْإِضْطِرَادِ إِلَيْهِمْ أَنَّهُمْ مَصْنُوعُونَ، وَأَنَّ صَانِعَهُمْ إِنْ السَّانِعِ؛ لِو جُودِ الْمَصْنُوعِينَ وَالإضْطِرَادِ إِلَيْهِمْ أَنَّهُمْ مَصْنُوعُونَ، وَأَنَّ صَانِعَهُمُ عَيْرُهُمْ ، وَلَيْسَ مِثْلَهُمْ ؛ إِذْ كَانَ مِثْلُهُمْ شَهِها بِهِمْ فِي ظَاهِرِ التَّرْكِيبِ وَالتَّالِيفِ، وَشَوَادٍ إِلَىٰ عَيْرُهُمْ ، وَلَيْسَ مِثْلَهُمْ ؛ إِذْ كَانَ مِثْلُهُمْ شَهِها بِهِمْ فِي ظَاهِرِ التَّرْكِيبِ وَالتَّالِيفِ، وَسَوَادٍ إِلَىٰ عَيْوسِ مَا عَدُونِهِمْ بَعْدَ إِذْ لَمْ يَكُونُوا ، وتَنَقُلُهِمْ مِن صِغَرِ إِلَىٰ كِبَرِ، وسَوَادٍ إلى يَخْودِهِ إِلَى صَغْفِ ، وأَحْرُوالٍ مَوْدُونَ إِلَا عَالَالِي مَعْفَى ، وأَحْرُوالٍ مَوْدُودَةٍ لَا حَاجَةَ بِنَا إِلَىٰ تَفْسِيرِهَا؛ لِبَيَانِهَا وَوَهُودِهَا».

قَالَ لَهُ السَّائِلُ: فَقَدْ حَدَدْتَهُ إِذْ أَثْبَتَّ وُجُودَهُ.

قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ عِلْمَ أَحُدَّهُ، وَلَكِنِّي أَثْبَتُهُ؛ إِذْ لَمْ يَكُـنْ بَـيْنَ النَّـفْيِ وَالْإِثـبَاتِ مَنْزِلَةٌ».

قَالَ لَهُ السَّائِلُ: فَلَهُ إِنَّيَّةٌ وَمَائِيَّةٌ؟

سائل عرض کرد: ما موهومی را نیافتیم، مگر آنکه آن را مخلوق یافتیم. حضرت فرمود که: ۱۱ گر این امر، چنان باشد که تو می گویی، تو حید خدا از ما برداشته خواهد بود؛ زیرا که ما به غیر موهوم، مکلف نیستیم، ولیکن می گوییم: هر موهومی که در وهم و خیال در آید، به واسطهٔ حواس درک آن شود، به یکی از دو راه: یکی آنکه حواس آن را تحدید و تعیین کند و به حقیقت آن احاطه نماید و دیگر، آنکه ممثل و مصور گرداند به صورت و کالبدی که دارد، و آن مخلوق است؛ زیرا که نفی آن در وهم یا رفتن آن از آن، موجب باطل ساختن و نیستی حقیقت است؛ چه، هر چه معدوم باشد، یا عدم و نیستی او را عارض گردد، ممکن است، نه واجب.

جهت دویم، که حصول صورت است، متضمن تشبیه است و آن بر خدا روا نیست؛ زیرا که تشبیه مماثلت است و در هیئت و صفت مخلوق است که ترکیب و تألیف او ظاهر و هویدا است، یا از اجزا و یا از ذات و صفت، و لازم نیست که آنچه به وهم درک شود، حقیقت آن در وهم در آید. پس چاره ای نیست از اثبات صائع، به جهت وجود آنها که مصنوعاند و ثبوت اضطرار و احتیاجی که دارند؛ زیرا ایشان، مصنوعاند و مصنوع بدون صانع ممتنع است و آنکه صانع ایشان غیر ایشان است و مانند ایشان نیست؛ زیراکه مثل ایشان در ترکیب و تألیف ظاهری، به ایشان شباهت دارد و چنانچه در آنچه مذکور گردید، دلالت است بر وجود صانع، نیز دلالت است در آنچه بر ایشان جاری میشود از آنکه حادث میشوند و از سر نبو پیدا میگردند، بعد از آنکه وجود نداشتند و از کوچکی به سبوی بنزرگی منتقل میشوند و از سر نبو پیدا میاهی به سوی سفیدی و از قرت و توانایی به سوی ضعف و ناتوانی می روند و احوالی چند میاهی به سوی سفیدی و از از قرت و توانایی به سوی ضعف و ناتوانی می روند و احوالی چند که موجودند و ما را احتیاجی به تفسیر و بیان آنها نیست، به جهت بیان وجود آنها».

سائل عرض کرد که: هر گاه چنین باشد، تو او را تحدید کردی؛ زیراکه وجود هستی او را ثابت نمودی.

حضرت فرمود که: «او را تحدید نکردم و حدّی از برایش نگفتم، ولیکن او را ثابت کردم؛ زیراکه در میانهٔ نفی و اثبات، منزله و واسطه نیست که کسی به آن قائل شود، و چون نفی و نیستی بر طرف و منتفی شد، ثبوت، ثابت گردید، و وجود، از صفاتی نیست که تحدیدی با آن باشد».

سائل عرض کردکه: پس او را وجود انتزاعی و حقیقی است، که وجود از آن انتزاع

قَالَ: «نَعَمْ، لَا يُثْبَتُ الشَّيْءُ إِلَّا بِإِنَّيَّةٍ وَمَاثِيَّةٍ».

قَالَ لَهُ السَّائِلُ: فَلَهُ كَيْفِيَّةُ؟

قَالَ: «لَا؛ لِأَنَّ الْكَيْفِيَّةَ جِهَةُ الصَّفَةِ وَالْإِحَاطَةِ، وَلْكِنْ لَابُدَّ مِنَ الْخُرُوجِ مِنْ جِهَةِ التَّعْطِيلِ وَالتَّشْبِيهِ؛ لِأَنَّ مَنْ نَفَاهُ، فَقَدْ أَنْكَرَهُ وَدَفَعَ رُبُوبِيَّتَهُ وَأَبْطَلَهُ، وَمَنْ شَبَهَهُ بِغَيْرِهِ، فَقَدْ أَنْكَرَهُ وَدَفَعَ رُبُوبِيَّتَهُ وَأَبْطَلَهُ، وَمَنْ شَبَهَهُ بِغَيْرِهِ، فَقَدْ أَنْبَتَهُ بِصِفَةِ الْمَخْلُوقِينَ الْمَصْنُوعِينَ الَّذِينَ لَا يَسْتَحِقُّونَ الرُّبُوبِيَّةَ، وَلٰكِنْ لَا بُدَ مِنْ أَنْبَتَهُ بِصِفَةِ الْمَخْلُوقِينَ الْمَصْنُوعِينَ الَّذِينَ لَا يَسْتَحِقُّونَ الرُّبُوبِيَّةَ، وَلٰكِنْ لَا بُدَ مِنْ إِنْبَاتِ أَنَّ لَهُ كَيْفِيَّةً لَا يَسْتَحِقُّهَا غَيْرُهُ، وَلَا يُشَارَكُ فِيهَا، وَلَا يُحَاطُ بِها، وَلَا يَعْلَمُهَا غَيْرُهُ، وَلَا يُشَارَكُ فِيهَا، وَلَا يُحَاطُ بِها، وَلَا يَعْلَمُهَا غَيْرُهُ، وَلَا يُشَارَكُ فِيهَا، وَلَا يُحَاطُ بِها، وَلَا يَعْلَمُهَا غَيْرُهُ، وَلَا يُشَارَكُ فِيهَا، وَلَا يُحَاطُ بِها، وَلَا يَعْلَمُهَا غَيْرُهُ،

قَالَ السَّائِلُ: فَيُعَانِي الْأَشْيَاءَ بِنَفْسِهِ }

قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ عِنْدِ اللهِ عِنْدِ اللهِ عَبْدِ اللهُ عَبْدِ اللهُ عَالَمَ عَلَا اللهُ عَالَمَ عَلَا اللهُ عَالَمَ عَلَا اللهُ عَالَمَ عَلَا اللهُ عَالَجَةِ وَهُوَ مُتَعَالٍ، نَافِذُ الْمَتَافَرَةِ وَالْمُعَالَجَةِ وَهُوَ مُتَعَالٍ، نَافِذُ الْمَتَادَةِ وَالْمُعَالَجَةِ وَهُو مُتَعَالٍ، نَافِذُ الْإِرَادَةِ وَالْمُشِيئَةِ، فَعَالٌ لِمَا يَشَاءُ».

٢٢٨ / ٧ . عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَمَّنْ ذَكَرَهُ، قَالَ: سُئِلَ أَبُو جَعْفَرٍ ﷺ: أَيَجُوزُ أَنْ يُقَالَ: إِنَّ اللهَ شَيْءٌ؟ قَالَ: «نَعَمْ، يُخْرِجُهُ مِنَ الْحَدَّيْنِ: حَدِّ التَّعْطِيلِ، وَحَدِّ التَّشْبِيدِ».

مىشود.

حضرت فرمودکه: «بلی، چیزی موجود نمی باشد، مگر با حقیقت و وجود که وجود از آن انتزاع می شود».

سائل عرض کردکه: پس او راکیفیت و چگونگی خواهد بود؟

حضرت فرمود که: «نه، زیرا که کیفیت و چگونگی، جهت صفت را احاطه است، ولیکن چاره ای نیست از بیرون رفتن از جهت تعطیل و تشبیه به آن معنی که مذکور شد؛ زیرا که هر که او را نفی کند، به آن طریقی که مذکور شد، او را انکار کرده و ربوبیت و پروردگاری او را دفع نموده، و آن جناب را بیکار قرار داده، و هر که او را به غیر او تشبیه کرده، او را ثابت گردانیده به صفت آفریدگان که مصنوعاند و سزاوار ربوبیت نیستند، ولیکن چاره ای نیست از اثبات این که او را کیفیت و چگونگی است که غیر او، مستحق و سزاوار آن نیست، و ممکن نیست که آن کیفیت، از برای غیر آن جناب متحقق شود و در آن، با او مشارکت نمی شود و احاطهٔ به آن واقع نمی گردد و غیر از او کسی آن را نمی داند؛ چه آن کیفیتی است خلاف آنچه ما می دانیم».

سائل عرض کرد که: هرگاه چنین باشد، پس ریج و تخمت خلق چیزها را خود میکشد؟

آن حضرت فرمود که: «جلالت و بزرگواری آن جناب بیشتر از این است که رنج و زحمت آفریدن چیزها را بکشد، به واسطهٔ متوجه شدن و چاره و درمان آن نمودن؛ زیراکه این تعب و مشقت، صفت مخلوق است که حصول چیزها از برایش میسر نمی شود، مگر به متوجه شدن و چارهٔ آن کردن و آن جناب بر تر از همه، و یا بلند مر تبه است از وضع خلق و متعالی است از آن، و اراده و مشیت آن حضرت در آن است که آنچه را که اراده کند، موجود می شود و هر چه خواهد، می کند».

۷/۲۲۸ . چند نفر از اصحاب ما روایت کرده اند از احمد بن محمد بن خالد، از محمد بن عیسی، از آن که او را ذکر کرده است که گفت: از امام محمد باقر شا سؤال شد که: آیا جائز است که گفته شود: خدا چیزی است؟ فرمود: «بلی، بیرون می بری او را از دو حد: حد تعطیل و حد تشبیه».

(و همین حدیث بسند دیگر در اول همین باب گذشت).

## ٣\_بَابُ أَنَّهُ لَا يُعْرَفُ إِلَّا بِهِ

١/٢٢٩ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَمَّنْ ذَكَرَهُ، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَيْسَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُحَمَّدِ اللهِ ال

وَ مَعْنَىٰ قَوْلِهِ عِلَىٰ: «اعْرِفُوا الله بِاللهِ» يَعْنِي أَنَّ الله خَلَقَ الْأَشْخَاصَ وَالْأَنْوَارَ وَالْجَوَاهِرُ: الْأَرْوَاحُ، وَهُوَ - جَلَّ وَعَزَّ ـ لا يُشْبِهُ جِسْماً وَلا رُوحاً، وَلَيْسَ لِأَحَدٍ فِي خَلْقِ الرُّوحِ الْحَسَّاسِ الدَّرَّاكِ أَمْرُ وَلَا سَبَبُ. هُوَ الْمُتَفَرِّدُ بِخَلْقِ الْأَرْوَاحِ وَالْأَجْسَامِ، فَإِذَا نَفَىٰ عَنْهُ الشَّبَهَيْنِ: شَبَهَ الْأَبْدَانِ، وَشَبَهَ الْأَرْوَاحِ، فَقَدْ عَرَفَ الله بِاللهِ، وَإِذَا شَبَهَهُ الشَّبَهُيْنِ: شَبَهَ الْأَبْدَانِ، وَشَبَهَ الْأَرْوَاحِ، فَقَدْ عَرَفَ الله بِاللهِ، وَإِذَا شَبَهَهُ إِللهُ وَالنَّورِ، فَلَمْ يَعْرِفِ الله بِاللهِ.

٢٠٣٠ ٢ . عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِنَا، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ عُقْبَةٌ بْنِ قَيْسِ بْنِ سِمْعَانَ بْنِ أَبِي رُبَيْحَةٌ مَوْلَىٰ رَسُولِ اللهِ عَلَيُّ ، قَالَ: سُئِلَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عَنْ بَعْ عَرَفْتَ رَبَّكَ؟ قَالَ: «بِمَا عَرَّفَنِي نَفْسَهُ». قِيلَ: وَكَيْفَ عَرَّفَكَ نَفْسَهُ؟ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عَنْ بَعْ عَرَفْتَ رَبَّكَ؟ قَالَ: «بِمَا عَرَّفَنِي نَفْسَهُ». قِيلَ: وَكَيْفَ عَرَّفَكَ نَفْسَهُ؟ قَالَ: «لا يُشْبِهُهُ صُورَةٌ، وَلا يُحَسُّ بِالْحَوَاسِّ، وَلا يُقَاسُ بِالنَّاسِ، قَرِيبٌ فِي بُعْدِهِ، بَعِيدٌ فِي قُرْبِهِ، فَوْقَ كُلِّ شَيْءٍ، وَلا يُقَالُ: شَيْءٌ فَوْقَهُ، أَمَامَ كُلِّ شَيْءٍ، وَلا يُقَالُ: لَهُ أَمَامٌ، وَلا يُقالُ فِي الْأَشْيَاءِ لا كَشَيْءٍ دَاخِلٍ فِي شَيْءٍ، وَخَارِجٌ مِنَ الْأَشْيَاءِ لا كَشَيْءٍ ذَاخِلٍ فِي شَيْءٍ، وَخَارِجٌ مِنَ الْأَشْيَاءِ لا كَشَيْءٍ ذَاخِلٍ فِي شَيْءٍ، وَخَارِجٌ مِنَ الْأَشْيَاءِ لا كَشَيْءٍ ذَاخِلٍ فِي شَيْءٍ، وَخَارِجٌ مِنَ الْأَشْيَاءِ لا كَشَيْءٍ وَالْ يُقَالُ: لَهُ كَشَيْءٍ وَالْ يُقَالُ لَو عَلَيْهِ مِنْ الْأَشْيَاءِ لَا كَشَيْءٍ وَاخِلٍ فِي شَيْءٍ، وَخَارِجٌ مِنَ الأَشْيَاءِ لا كَشَيْءٍ وَاخِلٍ فِي شَيْءٍ، وَخَارِجٌ مِنَ الأَشْيَاءِ لَا كَشَيْءٍ وَاخِلٍ فِي شَيْءٍ، وَخَارِجٌ مِنَ الأَشْيَاءِ لا كَشَيْءٍ وَاخِلُ فِي الْمُعْمَالِحُ مِنَ النَّشَيَاءِ لَا كَشَيْءٍ وَاخِلُ فِي النَّهُ مِنْ اللْأَشْيَاءِ لَا كَشَيْءٍ وَاخِلُ فِي الْكَافِرِةِ مِنْ اللَّهُ مِنْ الْمُسَالُ عَلَيْهِ الْمُنْ مِنْ الْكُولِ فَي الْمُالِحُ لَا لَهُهُ الْمُورَةُ مُلَا اللْمُ مُلْكُولُ اللَّهُ مِنْ اللْمُ اللَّهُ الْمُ مِنْ اللْمُعْدِودِ اللْهُ مُنْ اللْهُ مُنْ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْهُ مُنْ اللْمُ الْمُؤْقِلُ اللْمُ الْمُ الْمُ مُنْ اللْهُ الْمُ اللْمُ اللْمُ اللْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ اللْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ اللَّهُ اللْمُ الْمُ اللْمُ الْمُ اللَّهُ الْمُ الْمُ الْمُ اللَّهُ الْمُ اللْمُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللْمُ اللْمُ اللَّهُ اللَهُ الْمُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ

## ٣. باب در بيان آنكه خدا شناخته نمى شود، مگر به خود آن جناب بر خويش

۱۲۲۹ معلی بن محمد روایت کرده است از آن که او را ذکر کرده، از احمد بن محمد بن عیسی، از محمد بن حمران، از فضل بن سکن، از امام جعفر صادق الله که آن حضرت فرمود: هامیر المؤمنین الله فرمود که: خدا را به خدا بشناسید (یعنی خود آن جناب بر خویش دلالت دارد و در معرفتش احتیاج به سوی غیر نیست). و رسول او را به رسالت و پیغمبری بشناسید و بشناسید صاحبان امر را و فرمان را (یعنی کسانی را که خدا اطاعت شان را مقرون به اطاعت خود و رسول خود فرموده) به معروف و نیکی، که موافق شرع باشد و راستی در همه چیز؛ خواه در اعتقاد و خواه در اعمال که مرادف عصمت است و نیکویی کردن در طاعات کماً و کیفاً یا در آنچه اعم از آن باشد».

کلینی فرموده است: معنی قول آن حضرت که «خدا را به خدا بشناسید» آن است که خدا شخصها و نورها و جوهرها و ذاتها و بدنها و جوهر روحها را آفریده و آن جناب ـ جلّ و عز ـ شباهت به جسم و روحی ندارد، و کسی در آفریدن روح که نهایت حسّ و دریافت را دارد، امری و سببی نیست و در آفریدن ارواح و اجسام یگانه آست، که شریکی ندارد. پس هرگاه کسی در شباهت به ایدان است، و دیگری شباهت به ارواح، خدا را به خدا شناخته و هرگاه او را به روح یا بدن یا نور تشبیه کند، خدا را به خدا نشناخته و هرگاه او را به روح یا بدن یا نور تشبیه کند، خدا را به خدا نشناخته است.

۱۳۳۰ / ۲۳۰ به جند نفر از اصحاب ما روایت کرده اند از احمد بن محمد بن خالد، از بعضی از اصحاب ما، از علی بن عُقبة بن قیس بن سِمعان از ابی رُبیحه علام آزاد شدهٔ رسول خدا ﷺ گفت: از امیر المؤمنین الله سؤال شد که پروردگار خویش را به چه شناختی؟ فرمود که: «به آنچه خویش را به من شناسانیده». به آن حضرت عرض شد که: چگونه خویش را به تو شناسانیده؟ فرمود که: «هیچ صورت به او شباهت ندارد و به حواس، او را در نتوان یافت و او را با مردمان قیاس نمی توان نمود، و با وجود دوری که از همه دارد، نزدیک است و با وجود نزدیکی که به همه دارد، دور است. در بالای هر چیز است به واسطهٔ قدرت و غلبهٔ بر آن. نمی توان گفت که: چیزی در بالای اوست، در پیش روی هر چیزی است، بر همه بیشی دارد و نمی توان گفت که: چیزی بر او پیشی گرفته. در همه داخل است، اما نه چون چیزی است که در چیزی دیگر داخل باشد. از همه چیز خارج است نه مانند چیز که از چیزی دیگر خارج

خَارِجٍ مِنْ شَيْءٍ، سُبْحَانَ مَنْ هُوَ هٰكَذَا وَلَا هٰكَذَا غَيْرُهُ، وَلِكُلِّ شَيْءٍ مُبْتَدَأً».

٣٢١ / ٣٣ . مُحَمَّدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ، عَنِ الْفَصْلِ بْنِ شَاذَانَ، عَنْ صَفْوَانَ بْنِ يَحْيَىٰ، عَنْ مَنْصُورِ بْنِ حَازِمٍ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللهِ اللهُ الل

# ٢ ـ بَابُ أَدْنَى الْمَعْرِفَةِ

٢٣٢ / ١ . مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ الْحَسَنِ الْعَلُويِّ؛ وَعَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنِ الْمُخْتَارِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ الْمُخْتَارِ الْهُمْدَانِيُّ لَجَمِيعاً، عَنِ الْفَتْحِ بْنِ يَزِيدَ، عَنْ أَبِي عَنِ الْمُخْتَارِ الْهُمْدَانِيُّ لَجَمِيعاً، عَنِ الْفَتْحِ بْنِ يَزِيدَ، عَنْ أَبِي الْمُخْرَفَةِ. فَقَالَ: «الْإِقْرَارُ بِأَنَّهُ لَا إِلٰهَ غَيْرُهُ، وَلَا شِبْهَ لَهُ الْحَسَنِ اللهِ قَالَ: سَأَلْتُهُ عَنْ أَذْنَى الْمُغْرِفَةِ. فَقَالَ: «الْإِقْرَارُ بِأَنَّهُ لَا إِلٰهَ غَيْرُهُ، وَلَا شِبْهَ لَهُ وَلَا يَظِيرَ، وَأَنَّهُ لَا بِلْهَ غَيْرُهُ، وَلَا شِبْهَ لَهُ وَلَا يَظِيرَ، وَأَنَّهُ قَدِيمٌ مُثْبَتُ، مَوْجُودٌ غَيْرُ فَقِيدٍ، وَأَنَّهُ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ».

٢٣٣ / ٢٠ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ طَاهِرِ بْنِ حَـاتِمٍ فِــي حَــالِ
 اشتِقَامَتِهِ، أَنَّهُ كَتَبَ إِلَى الرَّجُلِ : مَا الَّذِي لَا يُجْتَزَأُ فِي مَعْرِفَةِ الْخَالِقِ بِدُونِهِ؟ فَكَــتَبَ
 إلَيْهِ: «لَمْ يَزَلْ عَالِماً وَسَامِعاً وَبَصِيراً، وَهُوَ الْفَعَّالُ لِمَا يُرِيدُ».

وَسُئِلَ أَبُو جَعْفَرٍ ﷺ عَنِ الَّذِي لَا يُجْتَزَأُ بِدُونِ ذَٰلِكَ مِنْ مَعْرِفَةِ الْخَالِقِ، فَقَالَ: «لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ، وَلَا يُشْبِهُهُ شَيْءٌ، لَمْ يَزَلْ عَالِماً، سَمِيعاً، بَصِيراً».

٢٣٢ / ٣. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ. عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عَـلِيِّ بْنِ

باشد. پاک و منزه است، آنکه همین اوست که چنین است و غیر او، چنین نیست. هر چیزی را ابتدا و آغازی است».

بن بن یحیی، از منصور بس اسماعیل، از فضل بن شاذان، از صفوان بن یحیی، از منصور بس حازم روایت کرده است که گفت: به خدمت امام جعفر صادق ﷺ عرض کردم که: من با گروهی گفتوگو نمودم و به ایشان گفتم که: خدای جلّ جلاله، از آن بزرگوار تر و گرامی تر است که به خلق خود شناخته می شود، بلکه بندگان به خدا شناخته می شوند. حضرت فرمود که: «خداوند تو را رحمت کند».

#### ۴ باب در بیان کمتر چیزی از شناختن خدا که کافی باشد

۱ ۲۳۲ / ۱. محمد بن حسن، از عبدالله بن حسن علوی و علی بن ابراهیم، از مختار بسن محمد بن مختار همدانی، همه روایت کردهاند، از فتح بن یزید، از امام موسی کاظمﷺ که گفت: اَن حضرت را سؤال کردم از پست ترین و کم ترین معرفت الله، که کم تر از آن، شناختن آن جناب به عمل نمی آید. فرمود که: «اقراز گردن به و جود آفریدگاری است که سزاوار پرستش باشد و غیر از او، خدایی نیست. او را مانند و نظیری نه، و آنکه محتاج نیست به علت که او را از عدم به سوی و جود آورده باشد، بلکه همیشه ثبوت داشته و به خودی خود، موجود بوده و مفقود نخواهد شد. و آنکه چیزی مانند او نیست» (نه در ذات و نه در صفات و نه در غیر اینها).

راستی و راستی در حال استقامت و راستی و راستی در حال استقامت و راستی و راستی این در حال استقامت و راستی و ی (که هنوز غالی نشده بود) روایت کرده است که به خدمت امام موسی کاظم ﷺ نوشت که: چیست آنچه در معرفت آفریدگار به غیر آن اکتفا نمی شود؟ حضرت به سوی او نوشت که: «اعتقاد به این که خدا همیشه دانا و شنوا و بینا بوده و می باشد. اوست که هر چیزی را اراده کند، به فعل می آورد».

و از امام محمد باقر على سؤال شداز آنچه در خداشناسي بدون آن اكتفا نمي شود. حضرت فرمودكه: «هيچ چيز، در چيزي مانند او نيست و چيزي به او شباهت ندارد. هميشه دانا و شنوا و بينا بوده و خواهد بود».

٢٣٢ / ٣. محمد بن يحيى، از محمد بن حسين از حسن بن على بن يوسف بن بقّاح، از

يُوسُفَ بْنِ بَقَّاحٍ، عَنْ سَيْفِ بْنِ عَمِيرَةَ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ عُمَرَ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَـبْدِ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «إِنَّ أَمْرَ اللهِ كُلَّهُ عَجِيبٌ إِلَّا أَنَّهُ قَدِ احْتَجَّ عَلَيْكُمْ بِمَا قَدْ عَرَّفَكُمْ مِنْ نَفْسِهِ».

### ۵\_بَابُ الْمَعْبُودِ

نَّهُ ١٠٥٠ / ١. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَى بْنِ عُبَيْدٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ مِعْبُوبٍ، عَنِ ابْنِ رِنَابٍ، وَعَنْ غَيْرِ وَاحِدٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ قَالَ: «مَنْ عَبَدَ اللهَ عَبْدَ اللهِ عَنْ اللهُ عَنَى اللهُ عَنْ اللهُ عَنَى اللهُ عَنَدَ الإَسْمَ وَالْمَعْنَى اللهُ وَمَنْ عَبَدَ الإَسْمَ وَالْمَعْنَى اللهُ عَنَى اللهُ عَنَى اللهُ عَنَى اللهُ عَنَى اللهُ عَنْ اللهُ عَنَى اللهُ وَعَلَيْهِ اللهُ وَاللهِ اللهُ عَنْ اللهُ وَمَنْ عَبَدَ اللهُ وَمِنْ عَبَدَ اللهُ وَمِنْ عَبَدَ الْمُوْمِنِينَ اللهُ عَنْ اللهُ وَاللهِ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ عَبَدَ اللهُ وَمَنْ عَبَدَ اللهُ وَمِنْ عَبَدَ اللهُ وَمَنْ عَبَدَ اللهُ وَمِنْ عَبَدَ اللهُ وَمِنْ عَبَدَ اللهُ وَمَنْ عَبَدَ اللهُ وَمِنْ عَبَدَ اللهُ وَمِنْ عَبَدَ اللهُ وَمِنْ عَبَدَ اللهُ وَمِنْ عَبَدَ اللهُ وَمَنْ عَبَدَ اللهُ وَمِنْ عَبَدَ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَمِنْ عَبَدَ اللهُ وَمِنْ عَبَدَ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ الله

وَفِي حَدِيثٍ آخَرَ: «أُولٰئِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقّاً».

٣٣٧ / ٢ . عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ. عَنْ أَبِيهِ. عَنِ النَّضْرِ بْنِ سُوَيْدٍ. عَنْ هِشَامِ بْنِ الْحَكَمِ. أَنَّهُ سَأَلَ أَبَا عَبْدِ اللهِ ﷺ عَنْ أَسْمَاءِ اللهِ وَاشْتِقَاقِهَا: اللهُ مِمَّا هُوَ مُشْتَقًى؟

قَالَ: فَقَالَ لِي: «يَا هِشَامُ، اللهُ مُشْتَقٌ مِنْ إِلْهٍ، وَالْإِلْهُ يَقْتَضِي مَأْلُوهاً، وَالإِسْمُ غَيْرُ الْمُسَمِّىٰ، فَمَنْ عَبَدَ الإِسْمَ دُونَ المَعْنَىٰ، فَقَدْ كَفَرَ وَلَمْ يَعْبُدْ شَيْئاً؛ وَمَنْ عَبَدَ الإِسْمَ وَالْمُعْنَىٰ، فَقَدْ كَفَرَ وَلَمْ يَعْبُدْ شَيْئاً؛ وَمَنْ عَبَدَ الإِسْمَ وَالْمَعْنَىٰ، فَقَدْ كَفَرَ وَعَبَدَ اثْنَيْنِ؛ وَمَنْ عَبَدَ الْمَعْنَىٰ دُونَ الإِسْمِ، فَذَاكَ التَّوْحِيدُ، أَ فَهِمْتَ يَا هِشَامُ؟».

سیف بن عَمیره، از ابراهیم بن عمر روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که می فرمود: «همهٔ کارهای خدا عجیب و غریب است. به درستی که بر شما حجت آورده به آنچه معرفت آن را از خود به شما عطا فرموده است، (یعنی شما او را به آنچه خود عطا فرموده، شما را به آن تکلیف ننموده).

#### ۵. باب در بیان معبود و آنکه او را پرستش مینمایند

واز چند نفر دیگر، از امام جعفر صادق الا روایت کرده است که آن حضرت فرمود که: «هر که واز چند نفر دیگر، از امام جعفر صادق الا روایت کرده است که آن حضرت فرمود که: «هر که خدا را عبادت کند به توهم و گمان، بی آن که یقین به وجود آن جناب داشته باشد، کافر است. و آن که اسم خدا را عبادت کند، به واسطهٔ حروف یا مفهوم وضعی، نه آن که معنی آن را که از آن به این اسم تعبیر می شود، عبادت کند، کافر است. و آن که اسم و معنی هر دو را عبادت کند، به این است و آن که معنی را عبادت کند، و اسم های آن جناب را بر او واقع سازد، با آن صفاتی که خدا خویش را به آنها وصف فرموده و در نهان و آشک ار خویش، این گروهٔ اصحابِ هم رساند، و زبانش به آن گویا گردد، و در نهان و آشک ار خویش، این گروهٔ اصحابِ امیر المؤمنین اند یا از روی حق و در است یا ساله و آسک از خویش، این گروهٔ اصحابِ امیر المؤمنین اند یا از روی حق و در است الله و آشک از خویش، این گروهٔ اصحابِ امیر المؤمنین اند یا از روی حق و در است الله و آشک از خویش، این گروهٔ اصحابِ امیر المؤمنین اند یا از روی حق و در است و آن که اسم و مین شده از روی حق و در است و آن که اسم و مین در المؤمنین اند یا از روی حق و در است و آن که اسم و که نور المؤمنین اند یا از روی حق و در است و آن که اسم و که نور المؤمنین اند یا در المؤمنین اند یا از روی حق و در است و آن که اسم و که نور المؤمنین اند یا در است و آن که اسم و که نور المؤمنین اند یا در است و در المؤمنین اند یا در المؤمنین اند در المؤمنین اند کرد در المؤمنین اند در المؤمنین اند کرد در المؤمنین المؤمنین اند کرد در المؤمنین المؤمنین

 ● در حدیث دیگر چنین است: «این گروه، ایشانند گرویدگان به گرویدنی درست و راست و خالص از شک و ریب و کاملان در ایمانند».

۲۳۶ / ۲۰ علی بن ابراهیم، از پدرش، از نضر بن شوید، از هشام بن حکم، روایت کرده است که امام جعفر صادق الله را از اسمهای خدا و اشتقاق آن سؤال نمود. اعرض کرد که: الله، از چه چیز مشتق شده است؟ حضرت فرمود که: الله هشام، الله، مشتق است از إله، و إله، مألوه و معبودی می خواهد (چه آن فِعال است از الاهت و ألوهیت که به معنی عبادت و عبودیت است و آن به معنی برستیدن و پرستش است). و اسم، غیر مسمی است (چه اسم همان مرکب از حروف است، چون زید که مرکب است از زا و یا و دال و مسمی، آن شحص معین و مشخصی است که این اسم بر او دلالت می کند). پس هر که اسم خدا را عبادت کند، نه معنی [را]، کافر است، و چیزی را عبادت نکرده، و هر که اسم و معنی را هر دو عبادت کند، کافر

١. و اشتقاق، شكافتن سخن است از سخن، كه سخني را از سخني ديگر بيرون آورند. (مترجم)

قَالَ: فَقُلْتُ: زِدْنِي، قَالَ: «إِنَّ لِلّهِ تِسْعَةً وَتِسْعِينَ اسْماً، فَلَوْ كَانَ الاِسْمُ هُوَ الْمُسَمِّى، لَكَانَ كُلُّ اسْمٍ مِنْهَا إِلْهاً، وَلٰكِنَّ اللهَ مَعْنَى يُدَلُّ عَلَيْهِ بِهٰذِهِ الْأَسْمَاءِ وَكُلُّهَا غَيْرُهُ؛ يَا هِسَّامُ، الْخُبْرُ اسْمُ لِلْمَأْكُولِ، وَالْمَاءُ اسْمُ لِلْمَشْرُوبِ، وَالثَّوْبُ اسْمٌ لِلْمَلْبُوسِ، وَالنَّارُ اسْمُ لِلْمُحْرِقِ، أَ فَهِمْتَ يَا هِشَامُ، فَهْماً تَدْفَعُ بِهِ وَتُنَاضِلُ بِهِ أَعْدَاءَنَا وَالْمُتَّخِذِينَ مَعَ اللهِ - عَرَّ لِلْمُحْرِقِ، أَ فَهِمْتَ يَا هِشَامُ، فَهْماً تَدْفَعُ بِهِ وَتُنَاضِلُ بِهِ أَعْدَاءَنَا وَالْمُتَّخِذِينَ مَعَ اللهِ - عَرَّ لِلْمُحْرِقِ، أَ فَهِمْتَ يَا هِشَامُ، فَهُما تَدْفَعُ بِهِ وَتُنَاضِلُ بِهِ أَعْدَاءَنَا وَالْمُتَّخِذِينَ مَعَ اللهِ - عَرَّ وَجَرَّهُ اللهُ يَهِ وَتُنَاضِلُ بِهِ أَعْدَاءَنَا وَالْمُتَّخِذِينَ مَعَ اللهِ - عَرَّ وَجَرَّهُ اللهُ يَهِ اللهِ عَلَى اللهُ يَهِ مَنْ اللهِ عَلَى اللهُ يَهِ وَتُنَاضِلُ بِهِ وَتُنَافِلُ يَا هِشَامُ».

قَالَ هِشَامٌ: فَوَ اللهِ، مَا قَهَرَنِي أَحَدٌ فِي التَّوْحِيدِ حَتَّىٰ قُمْتُ مَقَامِي هٰذَا.

٣٧ / ٣٧ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنِ الْعَبَّاسِ بْنِ مَعْرُوفٍ، عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَٰنِ بْنِ أَبِي خَعْفَرِ ﴿ أَنْ قُلْتُ لَهُ: جَعَلَنِي اللهُ فِدَاكَ، نَعْبُدُ الرَّحْمَٰنَ لَجُرَانَ، قَالَ: كَتَبْتُ إِلَىٰ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ أَنْ قُلْتُ لَهُ: جَعَلَنِي اللهُ فِدَاكَ، نَعْبُدُ الرَّحْمَٰنَ الرَّحِيمَ الْوَاحِدَ الْأَحَدَ الصَّمَدَ؟ قَالَ: فَقَالَ ﴿ وَإِنَّ مَنْ عَبَدَ الإِسْمَ دُونَ الْمُسَمّىٰ بِالْأَسْمَاءِ، فَقَدْ أَشْرَكَ وَكَفَرَ وَجَحَدَ وَلَمْ يَعَبُدُ شَيْبًا مَ بَلِ اعْبُدِ اللهَ الْوَاحِدَ الْأَحَدَ الصَّمَدَ \_ الْمُسَمّىٰ بِهٰذِهِ الْأَسْمَاءِ وَكَفَرَ وَجَحَدَ وَلَمْ يَعْبُدُ شَيْبًا مَ بَلِ اعْبُدِ اللهَ الْوَاحِدَ الْأَحَدَ الصَّمَدَ \_ الْمُسَمّىٰ بِهٰذِهِ اللهَ الْمُواحِدَ الْأَحْدَ الصَّمَدَ \_ الْمُسَمّىٰ بِهٰذِهِ اللهُ سُمَاء \_ دُونَ الْأَسْمَاء ؛ إِنَّ الْأَسْمَاء صِفَاتٌ وَصَفَ بِهَا نَفْسَهُ ».

## ع\_بَابُ الْكَوْنِ وَالْمَكَانِ

١ / ٢٣٨ / ١ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ أَبِي حَمْزَةَ, قَالَ: سَأَلَ نَافِعُ بْنُ الْأَزْرَقِ أَبَا جَعْفَرٍ ﷺ، فَقَالَ: أَخْبِرْنِي عَنِ اللهِ مَتَىٰ كَانَ؟ فَقَالَ: هَمْنَىٰ لَمْ يَزَلْ وَلَا يَزَالُ فَرْداً صَمَداً، لَمْ يَتَىٰ لَمْ يَزَلْ وَلَا يَزَالُ فَرْداً صَمَداً، لَمْ يَتَخِذْ صَاحِبَةً وَلَا وَلَداً».

است و دو چیز را عبادت کرده و این مستلزم شرک است و هر که معنی را عبادت کند و نه اسم، این عبادت، تو حید است و خدا را به یگانگی پرستیدن. ای هشام، آیا آنچه گفتم، فهمیدی؟».

هشام گفت: عرض کردم که: به من بیشتر بفر ما. فرمود: «به درستی که خدا را نود و نه اسم است. پس اگر اسم همان مسمی باشد، هر آینه هر اسمی از آنها خدایی خواهد بود، ولیکن خدا معنی است که دلالت می شود بر او، به واسطهٔ این اسمها و همهٔ این اسمها غیر اویند. ای هشام، نان، اسم است از برای آنیچه آن را می خورند و آب، اسم است از برای آنیچه آن را می نوشند و آب، اسم است از برای آنیچه می نوشند و جامه، اسم است از برای آنیچه می سوزاند. ای هشام، آیا فهمیدی چنان فهمیدنی که به آن دفع کنی و مخاصمه نمایی با دشمنان ما و آنان که غیر خدای جلّ وعزّ را با او قرار می دهند؟ ه

عرض کردم: بلی. حضرت فرمودکه: «ای هشام، خدا تو را نفع بخشد، و تو را ثابت و پابر جای دارد». هشام گفت: به خدا سوگند، بعد از آنکه از این مجلس برخاستم، کسی در باب توحید خدا، بر من غالب نشد.

کرده است که گفت: به خدمات امام محمله باقر الله نوشتم، یابه آن حضرت عرض کردم که: کرده است که گفت: به خدمات امام محمله باقر الله نوشتم، یابه آن حضرت عرض کردم که: خدا مرا فدای تو گرداند، ما رحمان و رحیم راکه احد و صمد است، عبادت می کنیم؟ حضرت فرمود که: «هر که اسم را عبادت کند، نه آن راکه مسمی است به این اسم ها، مشرک و کافر است و جاحد و منکر، و چیزی را عبادت نکرده. بلکه عبادت کن خدای یکتای یگانه راکه پناه محتاجان است و به این اسم ها مسمی شده است، نه آن که اسم های او را عبادت کنی؛ زیرا اسم ها صفاتی چنداند که خدا خویش را به آنهاوصف فرموده است».

#### ع باب در بیان کون و مکان (که بودن و جای بودن است)

۲۳۸ / ۱. محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از حسن بن محبوب، از ابو حمزه، روایت کرده است که نافع بن ازرق از امام محمد باقر الله سؤال نمود و عرض کرد که: مرا خبر ده از خدا که در چه زمان بود؟ آن حضرت فرمود که: «کی نبود تا تو را خبر دهم که کی بود؟ پاک و منز ه است آن که همیشه بوده و خواهد بود. تنها و پناه نیاز مندان که زن و فرزندی را فرا نگرفته».

٧ / ٢٣٩ عَدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ فَالَ: إِنِّي بْنِ أَبِي الْحَسَنِ الرَّضَا اللَّهِ مِنْ وَرَاءِ نَهَرِ بَلْخَ، فَقَالَ: إِنِّي بْنِ أَبِي الْحَسَنِ الرَّضَا اللَّهِ مِنْ وَرَاءِ نَهَرِ بَلْخَ، فَقَالَ: إِنِّي الْحَسَنِ اللَّهُ عَنْ مَسْأَلَةٍ ، فَإِنْ أَجَبْتَنِي فِيهَا بِمَا عِنْدِي، قُلْتُ بِإِمَامَتِكَ، فَقَالَ أَبُو الْحَسَنِ اللهِ اللهِ عَنْ مَسْأَلَةٍ ، فَإِنْ أَجَبْتَنِي فِيهَا بِمَا عِنْدِي، قُلْتُ بِإِمَامَتِكَ، فَقَالَ أَبُو الْحَسَنِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ مَسْأَلَةٍ ، فَإِنْ أَجَبْتَنِي فِيهَا بِمَا عِنْدِي، قُلْتُ بِإِمَامَتِكَ، فَقَالَ أَبُو الْحَسَنِ اللهِ اللهِ عَنْ مَسْأَلَةٍ ، فَإِنْ أَجَبْتَنِي فِيهَا بِمَا عِنْدِي، قُلْتُ بِإِمَامَتِكَ، فَقَالَ أَبُو الْحَسَنِ اللهِ اللهِ عَنْ مَسْأَلَةٍ ، فَإِنْ أَجَبْتَنِي فِيهَا بِمَا عِنْدِي، قُلْتُ بِإِمَامَتِكَ، فَقَالَ أَبُو الْحَسَنِ اللهِ اللهِ عَمَّا شِئْتَ».

فَقَالَ: أَخْبِرْنِي عَنْ رَبِّكَ مَتَىٰ كَانَ؟ وَكَيْفَ كَانَ؟ وَعَلَىٰ أَيِّ شَيْءٍ كَانَ اعْتِمَادُهُ؟ فَقَالَ أَبُو الْحَسَنِ ﷺ : «إِنَّ الله \_ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ \_أَيْنَ الْأَيْنَ بِلَا أَيْنٍ، وَكَيَّفَ الْكَيْفَ بِلَا كَيْفٍ، وَكَانَ اغْتِمَادُهُ عَلَىٰ قُدْرَتِهِ».

فَقَامَ إِلَيْهِ الرَّجُلُ، فَقَبَّلَ رَأْسَهُ، وَقَالَ: أَشَهَدُ أَنْ لَا إِلَٰهَ إِلَّا اللهُ، وَأَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللهِ، وَأَنَّ عَلِيّاً وَصِيُّ رَسُولِ اللهِ ﷺ، وَالْقَيْمُ بَعْدَهُ بِمَا قَامَ بِهِ رَسُولُ اللهِ ﷺ، وَأَنَّكُمُ الأَئِــمَّةُ الصَّادِقُونَ، وَأَنَّكَ الْخَلَفُ مِنْ بَعُدِهِمْ.

٢٤٠/ ٣. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْـنِ
 سَعِيدٍ، عَن الْقَاسِمِ بْنِ مَحَمَّدٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي حَمْزَةَ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، قَالَ: جَــاءَ
 رَجُلٌ إِلَىٰ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ، فَقَالَ لَهُ: أَخْبِرْنِي عَنْ رَبِّكَ مَتىٰ كَانَ؟

فَقَالَ: «وَيْلَكَ، إِنَّمَا يُقَالُ لِشَيْءٍ لَمْ يَكُنْ: مَتَىٰ كَانَ؛ إِنَّ رَبِّي ـ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ ـ كَانَ وَلَمْ يَزَلْ حَيّاً بِلَا كَيْفٍ ـ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ «كَانَ»، وَلَا كَانَ لِكَوْنِهِ كَوْنُ كَيْفٍ، وَلَا كَانَ لَهُ ۲۲۹ / ۲۳۹ بندنفر از اصحاب ما روایت کرده اند از احمد بن محمد بن خالد، از احمد بن محمد بن ابی نصر که گفت: مردی از پس نهر بلخ -که آن را جیحون می گویند -به خدمت ابوالحسن حضرت امام رضای آمد و عرض کرد که: من تو را از مسأله ای سؤال می کنم، اگر آن مسأله را جواب دادی، به آنچه در نزد من است، یعنی از حق، که آن را به دلیل و برهان یافته ام، یا از معصومین به من رسیده، به امامت تو قائل می شوم.

حضرت امام رضای فرمود که: «از هر چه می خواهی سؤال کن». عرض کرد که: مرا خبر ده از پروردگار خویش که در چه زمان بوده و چگونه بوده و اعتمادش (یعنی در آفریدن آنچه آفریده)، بر چه چیز بوده? (و چون سؤال از زمان صحت ندارد، مگر در باب آنچه در زمان باشد و زمان نیست، مگر از برای صاحب مادهٔ جسمانیه که مکان لازم اوست، لهذا) حضرت در رد سائل فرمود که: «خدای تبارک و تعالی، حقیقت مکان که کو و کجا را سؤال از وقت موجود فرموده، بی آن که کو و کجایی باشد. (چه از نفی آن، نفی زمان لازم می آید؛ زیرا که این دو، لازم و ملزومند و نبود یکی، نبود دیگری و الازم دارد.

ابن بابویه هم، در عیون اخبار الرضائیل سؤال سائل را به این روش وارد آورده است: در کجا بود؟ و این، أظهر است. حضرت فرمود که:) حقیقت حال را که چگونه و چون، سؤال از آن است، به عرصهٔ وجود آورده، بی آن که چگونگی و چونی باشد و اعتماد آن جناب بر قدرت خویش بوده » (که مراد از آن، ذات مقدس است). آن مرد برخاست و به خدمت آن حضرت آمد و سر مبارکش را بوسید و گفت که: شهادت می دهم به آن که خدایی نیست، مگر خدا و آن که محمد رسول خدا و علی وصی رسول خدا است و بعد از آن حضرت قیم بود به آنچه رسول خدا بی باکرده بود که حافظ و نگهدار آن بود، و حق آن را به جامی آرود؛ چنان که آن حضرت به جامی آورد و آن که جانشین ایشانی بعد از ایشان.

۱۹۴۰ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد بن عیسی، از حسین بن سعید، از قاسم بن محمد، از علی بن ابی حمزه، از ابو بصیر، روایت کرده است که گفت: مردی به خدمت امام جعفر صادق ای آمد و به آن حضرت عرض کردکه: مرا خبر ده از پروردگار خویش که در چه زمان بود؟

حضرت فرمودکه: «وای بر تو، در باب چیزی که نبوده، میگویند که در چه زمان بوده. به درستی که پروردگار من تبارک و تعالی بود و همیشه زنده بود، بدون چـون و چگـونگی و أَيْنُ، وَلَا كَانَ فِي شَيْءٍ، وَلَا كَانَ عَلَىٰ شَيْءٍ، وَلَا ابْتَدَعَ لِمَكَانِهِ مَكَاناً، وَلَا قَوِيَ بَعْدَ مَا كُوَّنَ الْأَشْيَاءَ، وَلَا كَانَ صَعِيفاً قَبْلَ أَنْ يُكَوِّنَ شَيْناً، وَلَا كَانَ مُسْتَوْحِشاً قَبْلَ أَنْ يَبْتَدِعَ شَيْناً، وَلَا يُشْهِهُ شَيْناً مَذْكُوراً، وَلَا كَانَ خِلُواً مِنْ الْمُلْكِ قَبْلَ إِنْشَانِهِ، وَلَا يَكُونُ مِنْهُ خَيْواً بَعْدَ ذَهَايِهِ، لَمْ يَزَلْ حَيَا يِلا حَيَاةٍ، وَمَلِكاً قَادِراً قَبْلَ أَنْ يُنْشِئَ شَيْناً، وَمَلِكاً جَبَّاراً بَعْدَ إِنْشَائِهِ لِلْكُونِ؛ فَلَيْسَ لِكَوْنِهِ كَيْفُ، وَلَا لَهُ أَيْنٌ، وَلَا لَهُ حَدُّ، وَلَا يُعْرَفُ بِشَيْءٍ بَعْدَ إِنْشَائِهِ لِلْكَوْنِ؛ فَلَيْسَ لِكَوْنِهِ كَيْفُ، وَلَا لَهُ أَيْنٌ، وَلَا لَهُ حَدُّ، وَلَا يُعْرَفُ بِشَيْءٍ عَلَيْهِ، وَلَا يَهْمَعُقُ الْأَشْيَاءُ كُلُّهَا، كَانَ عَيْقٍ بَعْدَ فِي مَحْدُودٍ، وَلَا أَيْنٍ مَوْقُوفٍ عَلَيْهِ، وَلا يَشْعِهُ مُ وَلا يَهْ مَحْدُودٍ، وَلا أَيْنٍ مَوْقُوفٍ عَلَيْهِ، وَلا كَوْنٍ مَوْصُوفٍ، وَلا كَيْفٍ مَحْدُودٍ، وَلا أَيْنٍ مَوْقُوفٍ عَلَيْهِ، وَلا مَنْ اللهُ لَا عَنْ مَى مَعْدُودٍ، وَلا أَيْنٍ مَوْقُوفٍ عَلَيْهِ، وَلا مَنْ اللهُ عَيَا لا مَنْ اللهُ مَنْ عَلَيْهِ مَعْرَفُ مَنْ اللهُ لَا لَهُ الْفَيْدُونَ وَلا يَشْعَلُ مَا مَا شَاءَ حِينَ مَنَا إِللهُ اللهُ وَلا يَعْمَلُ مَنْ وَلَا لَهُ لَلْ لَا لَا الْعَلْمُ وَلا يَعْمَ وَلا يَعْمَلُ اللهُ وَلِهُ الْمُؤْلُ وَالْأَمْنُ مَا اللهُ لَا لَا اللهُ وَالْمُؤْهُ وَلا يَعْمَلُ مَا مَا اللهُ وَيْعُولُ الْعَلَى اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ الْعَلْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْأَمْنُ وَالْمَالُكُ اللّهُ وَلا كُنْفٍ وَيَكُونُ آخِراً لِللّهُ وَلا اللهُ وَاللّهُ لَا يُعْرَفُ وَلا يُعْرَفُ وَلا يَعْمُونُ الْعَلَامِينَ ﴾ وَلا يُعْرَفُ وَلا يَعْرُفُ وَلَا اللهُ وَلا اللهُ الْمُؤْمُ وَلا اللهُ وَالْمُؤْمُ وَلا اللهُ وَالْمُؤْمُ وَلا اللهُ وَالْمُؤْمُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِا اللّهُ وَالْمُؤْمُ وَلا لَكُولُ اللّهُ وَاللّهُ وَالْمُؤْمُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُؤْمُ وَلا اللّهُ وَاللّهُ وَالْمُؤْمُ وَاللّهُ وَالْمُولِلُولُ الللّهُ وَ

وَيْلَكَ أَيُّهَا السَّائِلُ، إِنَّ رَبِّي لَا تَغْشَاهُ الْأَوْهَامُ، وَلَا تَنْزِلُ بِهِ الشُّبُهَاتُ، وَلَا يَحَارُ،

او را بودی که دلالت بر تجدد و حدوث کند، نبود (یا آنکه ثابت بود و بودنش را بودنی که متصف به کیفیتی باشد، نبود). و او راکو و کجایی نبود و در چیزی و بر چیزی نبود، و از برای بودن (یا جای بودن) خویش مکانی را اختراع نفر مود و بعد از آنکه چیزها را به عرصهٔ وجود آورد، قوی نشد و پیش از آنکه چیزی را به وجود آورد، ضعف نداشت و پیش از آنکه چیزی را از نو پدید آورد، وحشت و اندوه نداشت. و شباهت ندارد به چیزی که ذکر آن شده باشد و از پادشاهی خالی نبود، پیش از آنکه ممکنات را به وجود آورد و بعد از رفتن آنها نیز از آن خالی نبست و همیشه زنده بوده است، بی زندگی که زائد بر ذات مقدس باشد، و پادشاه خالی نبوده پیش از آنکه چیزی را ایجاد کند، و پادشاه بزرگوار و عظیم الشأن بوده، بعد از آنکه بودن را ایجاد فرموده.

پس بودن او را چون و چگونگی و آن راکو و کجا و او را حد و تعریفی نیست، و به چیزی که شباهت داشته باشد، او را نمی توان شناخت؛ چه او را شبیهی نیست و به جهت طول بقا و ماندن، پیر نمی شود و از برای چیزی بی هوش تمی گردد، بلکه به جهت ترس او، همه چیزها از هوش می روند.

زنده بودبی زندگی که حادث باشد و بی بودنی که به وصف در آید، و چگونگی که محلود و معلوم باشد و مکانی که بر او احاطه داشته باشد، یا آن جناب بر آن قرار و استقرار داشته باشد و جایی که از چیزی در گذشته باشد، بلکه زنده ای است که همه چیز را می شناسد، یا صاحبان عقل ها او را می شناسند، و بادشاهی است که همیشه قدرت و پادشاهی داشته و خواسته آنچه را که خواسته، به خواست خویش در آن هنگام که خواسته و او را اندازه نعی توان کرد و پاره پاره نمی شود و فانی نمی گردد. اولی بود، بی چگونگی و آخری خواهد بود، بی آن که مکانی داشته باشد، که از آن سؤال شود که در کجاست. هر چیزی فانی است و نیست شونده، مگر دات او. و از برای اوست آفریدن همهٔ مخلوقات و مکونات و امر نافذ که مقرون به مصلحت دات او. و از برای اوست آفریدن همهٔ مخلوقات و مکونات و امر نافذ که مقرون به مصلحت عالمیان است.

وای بر تو ای سائل، به درستی که پروردگار من، خیالها او را احاطه نمیکند، و شبههها بر

۱ . اعراف، ۵۴

وَلَا يُجَاوِزُهُ شَيْءٌ، وَلَا يَنْزِلُ بِهِ الْأَحْدَاثُ، وَلَا يُسْأَلُ عَنْ شَيْءٍ، وَلَا يَنْدَمُ عَلَىٰ شَيْءٍ، وَ﴿لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ﴾، ﴿لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَاتَحْتَ الثَّرِيٰ﴾».

٢٢١ / ٢٠ عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ أَبِيهِ رَفَعَهُ، قَالَ: الْجَتَمَعَتِ الْيَهُودُ إِلَىٰ رَأْسِ الْجَالُوتِ، فَقَالُوا لَهُ: إِنَّ هٰذَا الرَّجُلَ عَـالِمُ \_ يَـعْنُونَ أَصِيرَ الْمُؤْمِنِينَ اللهِ \_ فَانْتَظَرُوهُ حَتّىٰ الْمُؤْمِنِينَ اللهِ \_ فَانْتَظَرُوهُ مَتَىٰ فَقَالَ: «سَلْ يَا يَهُودِيُّ، عَمَّا بَدَا لَكَ» خَرَجَ، فَقَالَ لَهُ رَأْسُ الْجَالُوتِ: جِنْنَاكَ نَسْأَلُكَ، فَقَالَ: «سَلْ يَا يَهُودِيُّ، عَمَّا بَدَا لَكَ» فَقَالَ: أَسْأَلُكَ عَنْ رَبِّكَ: مَتىٰ كَانَ؟

فَقَالَ: «كَانَ بِلَا كَيْنُونِيَّةٍ، كَانَ بِلَا كَيْفٍ، كَانَ لَمْ يَزَلْ بِلَا كَمَّ وَبِلَا كَيْفٍ، كَانَ لَيْسَ لَهُ قَبْلُ، هُوَ قَبْلَ الْقَبْلِ بِلَا قَبْلٍ وَلَا غَايَةٍ وَلَا مُنْتَهِيٍّ، انْقَطَعَتْ عَنْهُ الْغَايَةُ وَهُوَ غَايَةُ كُـلِّ غَايَةٍ».

فَقَالَ رَأْسُ الْجَالُوتِ: امْضُوا بِنَّا؛ فَهُوَّ أَعْلَمُ مِمَّا يُقَالُ فِيهِ.

٢٤٢ / ٥. وَ بِهٰذَا الْإِسْنَادِ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ أَبِي نَصْرٍ، عَنْ أَبِي الْمحَسَنِ الْمَوْصِلِيِّ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَلَى قَالَ: «جَاءَ حِبْرٌ مِنَ الْأَحْبَارِ إِلَىٰ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ، فَقَالَ: «جَاءَ حِبْرٌ مِنَ الْأَحْبَارِ إِلَىٰ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ، فَقَالَ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، مَنىٰ كَانَ رَبُّكَ؟

فَقَالَ لَهُ: ثَكِلَتْكَ أُمُّكَ، وَمَتَىٰ لَمْ يَكُنْ حَتَىٰ يُقَالَ: مَتَىٰ كَانَ؟ كَانَ رَبِّي قَبْلَ الْقَبْلِ بِلَا قَبْلٍ، وَبَعْدَ الْبَعْدِ بِلَا بَعْدٍ، وَلَا غَايَةَ وَلَا مُنْتَهِىٰ لِغَايَتِهِ، انْقَطَعَتِ الْـغَايَاتُ عِـنْدَهُ. فَـهُوَ مُنْتَهِىٰ كُلِّ غَايَةٍ.

فَقَالَ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، أَفَنَبِيُّ أَنْتَ؟ فَقَالَ: وَيْلَكَ، إِنَّمَا أَنَا عَبْدٌ مِنْ عَبِيدِ مُحَمَّدٍ ﷺ». او فرود نمی آید، و از چیزی حیران نمی شود، و چیزی با او مجاورت نمی کند، و تازه ها بر او فرود نمی آید، و از چیزی سؤال نمی کند، و بر چیزی پشیمان نمی باشد ﴿لَاَتُأَخُدُهُ سِنَةً وَلَا نَوْمٌ ﴾ او هو فرا نمی گیرد او را پینکی و نه خواب». ﴿لَهُ مَا فِی ٱلسَّمَاوَٰتِ وَمَا فِی ٱلْأَرْضِ وَمَا بَیْنَهُمَا وَمَا تَحْتَ ٱلدَّری ﴾ آو راست آنچه در آسمان ها و در زمین و آنچه در میان هر دو و آنچه در زیر طبقات خاک است».

۱۹۴۱ / ۲۴۱ به جند نفر از اصحاب ماروایت کردهاند از احمد بن محمد بن خالد، از پدرش و آن را مرفوع ساخته که گفت: جهودان به نزد رأس الجالوت جمع شدند و گفتند که: این مرد، عالم و داناست – و مقصود ایشان از آن، امیر المؤمنین علا بود – با ما بیا تا به نزد او برویم و او را سؤال کنیم. پس خدمت آن حضرت آمدند، و به ایشان گفتند که آن حضرت به شستن جامه مشغول است. انتظار او راکشیدند تا بیرون آمد. رأس الجالوت به خدمت آن حضرت عرض کردکه: به نزد تو آمده ایم که از تو سؤال کنیم

حضرت فرمود که: «ای یهودی، سؤال کن از آنچه برای تو ظاهر شده است». عرض کرد که: تو را سؤال میکنم از پروردگارت که در چه زمان بوده؟ فرمود که: «آن جناب بود، بیبودنی که حادث باشد و بی چگونگی که از نو پیدا شده باشد، و همیشه بی چند و چون بوده، و او را پیشی نیست، و او پیش از پیش است بی پیشی و بی آخر و پایان، و آخر از او بریده شده و او آخر هر آخر است». رأس الجالوت، با یهودان گفت که: بیایید تا برویم که او داناتر است از آنچه در شأن او می گویند.

مـوصلی، از امام جعفر صادق ه گفت که: «عالمی از علمای یهود، به خدمت امیر المؤمنین ه آمد و عرض کرد که: یا امیر المؤمنین، پروردگار تو، در چه در زمان بوده؟ امیر المؤمنین ه زمان نبوده تا آن که گفته شود که در حضرت فرمود که: مادرت به مرگت نشیند، و در چه زمان نبوده تا آن که گفته شود که در چه زمان بوده؟ پروردگار من، پیش از پیش بوده بی آن که پیشی باشد و بعد از بعد خواهد بود بی آن که بعدی باشد و آخر و پایانی از برای آخر او نیست. آخرها در نزد او بریده شده است. پس آن جناب پایان هر آخری است. آن عالم یهودی عرض کرد که: یا امیر المؤمنین، آیا تو

وَرُوِيَ أَنَّهُ سُئِلَ ﴿ أَيْنَ كَانَ رَبُّنَا قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَ سَمَاءً وَأَرْضاً؟ فَقَالَ ﴿ «أَيْنَ سُؤَالٌ عَنْ مَكَانٍ ، وَكَانَ اللهُ وَلَا مَكَانَ».

٧٢٢/ ٤. عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ عَمْرِو بْنِ عُثْمَانَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ يَحْمِىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سَمَاعَةً، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهُ اللهُ عَنْ المُسْلِمِينَ يَرْعُمُونَ أَنَّ عَلِيَا اللهِ مِنْ أَجْدَلِ النَّاسِ وَأَعْلَمِهِمْ، اذْهَبُوا بِنَا إِلَيْهِ لَعَلِي إِنَّ الْمُسْلِمِينَ يَرْعُمُونَ أَنَّ عَلِيَا اللهِ عَنْ أَبْدُ أَنْ أَسْأَلُكَ عَنْ أَسْأَلُكَ عَنْ مَسْأَلَةٍ، وَأُخَطِّنُهُ فِيهَا، فَأَتَاهُ، فَقَالَ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، وَنِّي أَرِيدُ أَنْ أَسْأَلُكَ عَنْ مَسْأَلَةٍ، قَالَ: سَلْ عَمَّا شِئْتَ، قَالَ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، مَتَىٰ كَانَ رَبُّنَا؟ قَالَ لَهُ: يَا يَهُودِيُّ، مَسْأَلَةٍ، قَالَ: سَلْ عَمَّا شِئْتَ، قَالَ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، مَتَىٰ كَانَ رَبُّنَا؟ قَالَ لَهُ: يَا يَهُودِيُّ، مَسْأَلَةٍ، قَالَ: يَا يَهُودِيُّ، مَتَىٰ كَانَ » لِمَنْ لَمْ يَكُنْ؛ فَكَانَ «مَتَىٰ كَانَ» لِمَنْ لَمْ يَكُنْ؛ فَكَانَ «مَتَىٰ كَانَ» لِمَنْ لَمْ يَكُنْ؛ فَكَانَ «مَتَىٰ كَانَ» لَمْ يَكُنْ يَهُ وَيِي اللهَ يَهُودِيُّ، كَيْفَ يَكُونُ لَهُ قَبْلُ؟! هُو قَبْلَ الْقَبْلِ بِلَا كَيْفُ يَكُونُ لَهُ قَبْلُ؟! هُو قَبْلَ الْقَبْلِ بِلَا عَايَةٍ وَلَا مُنْتَهِىٰ عَايَةٍ وَلَا مُنْتَهِىٰ عَايَةٍ وَلَا مُنْتَهِىٰ عَايَةٍ وَلَا مُلْكِاللهِ الْعَايَاتُ عِنْدَهُ، هُو عَايَةً كُلُّ عَايَةٍ وَلَا مُنْتَهِىٰ وَلِكَ مُنْ الْعَلَانَ عَنْ الْعَلْمُ اللهُ الْعَلَىٰ الْعَلْمُ اللهُ الْعَلَادُ الْعَقْ مُ وَلَا مُنْتَهَىٰ عَايَةً وَلَا الْقَلْلُ عَلَيْهِ اللهُ الْعَلَىٰ وَلَا مُنْتَهِىٰ عَايَةً وَلَى الْمُؤْلِلُ الْمُؤْلُولُ الْعَلَىٰ وَالْعَلَىٰ الْعَلَىٰ الْعَلَىٰ الْعَلَىٰ الْعَلَىٰ الْعَلَىٰ اللهُ الْمُؤْلِقِيْ اللهُ الْمُؤْلِقِيْنَ وَلَا لَهُ الْمُؤْلِقِيْنَ اللهُ الْمُؤْلُ اللهُ الْمُؤْلُولُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الْمُؤْلِقِيْنَ اللهُ الْمُؤْلِقُولُ اللهُ الْمُؤْلُولُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُو

٢٢٢/٧. عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ رَفَعَهُ، عَنْ زُرَارَةَ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي جَعْفَرٍ اللهِ أَكَانَ اللهُ وَلَا شَيْءَ». قُلْتُ: فَأَيْنَ كَانَ يَكُونُ؟ قَالَ: وَكَانَ مُتَّكِئاً فَاسْتَوىٰ شَيْءَ؟ قَالَ: وَكَانَ مُتَّكِئاً فَاسْتَوىٰ جَالِساً، وَقَالَ: وَكَانَ مُتَّكِئاً فَاسْتَوىٰ جَالِساً، وَقَالَ: «أَحَلْتَ يَا زُرَارَةُ، وَسَأَلْتَ عَنِ الْمَكَانِ؛ إِذْ لَا مَكَانَ».

٢٢٥ / ٨. عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْوَلِيدِ، عَنِ ابْنِ أَبِي نَصْرٍ، عَنْ أَبِي الْمَوْصِلِيِّ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ قَالَ: «أَتَىٰ حِبْرٌ مِنَ الْأَحْـبَارِ أَصْرٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ قَالَ: «أَتَىٰ حِبْرٌ مِنَ الْأَحْـبَارِ أَصْرٍ الْمُؤْمِنِينَ، مَنىٰ كَانَ رَبُّكَ؟

پیغمبری؟ حضرت فرمودکه: «وای بر تو، جز این نیست که من بنده ای از بندگان محمدم ﷺ».

● و روایت شده است که از آن حضرت شه سؤال شد که پروردگار ما در کجا بود پیش از
آن که آسمان و زمین را بیافریند؟ آن حضرت فرمود که: «کجا، سؤال است از مکان، و خدا بود
و هیچ مکانی نبود».

۱۲۴۳ / ۶. علی بن محمد، از سهل بن زیاد، از عمرو بن عثمان، از محمد بن یسحیی، از محمد بن سماعه، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود: «رأس الجالوت به جهودان گفت که: مسلمانان گمان می کنند که علی الله جدال و علمش از همه مردمان بیشتر است. بیایید تا با هم به نزد او رویم تا باشد که من او را از مسأله ای سؤال کنم و در آن، او را به خطا منسوب سازم. بعد از آن رأس الجالوت به خدمت آن حضرت آمد و عرض کرد که: یا امیر المؤمنین، می خواهم که تو را از مسأله ای سؤال کنم.

فرمود که: از هر چه می خواهی بپرس. عرض کرد که: یا امیر المؤمنین، پروردگار ما، در چه زمان بود؟ حضرت فرمود که: ای بهردی، جز این نیست که این سخن، گفته می شود در باب آن که نبود و بعد از آن، بود. آن جناب، بوده و می باشد؛ بی بودنی که حادث باشد و بی چگونگی که تحقق یابد. بلی ای بهودی، بعد از آن چگونه او را پیشی باشد با آن که آن جناب پیش از پیش است، بی آن که آخری داشته باشد از طرف از ل و بی پایان آخر و بی آخری که به آخر داد و بریده شده و آن جناب آخر هر آخری است. یهودی گفت که: شهادت می دهم به این که خدایی نیست مگر خدا و این که دین تو حق یهودی گفت که: شهادت می دهم به این که خدایی نیست مگر خدا و این که دین تو حق است آنچه به آن مخالفت داشته باشد، باطل است».

۱۹۲۲ / ۷. علی بن محمد روایت کرده و آن را مرفوع ساخته از زُراره که گفت: به خدمت امام محمد باقر الله عرض کردم که: آیا چنین بود که خدا باشد و چیزی نباشد؟ فرمود که: «بلی، خدا بود و هیچ چیز نبود». عرض کردم که: پس خدا در کجا می بود؟ زراره می گوید که: آن حضرت تکیه فرموده بود، پس راست نشست و فرمود که: «ای زراره، چیزی را گفتی که محال است، از آنجا که از مکان سؤال نمودی؛ زیرا که مکانی نبود».

نصر، از ایس ایس نصر، از سهل بن زیاد، از محمد بن ولید، از ایس ایس نصر، از ایس ایس نصر، از ایس ایس ایس ایس ایس ایس ایس ایس ایست از ایست از ایست از ایست از ایست که آن حضرت فرمود: «عالمی از علمای یهود به

قَالَ: وَيْلَكَ، إِنَّمَا يُقَالُ: «مَتَىٰ كَانَ» لِمَا لَمْ يَكُنْ. فَأَمَّا مَا كَانَ، فَلَا يُقَالُ: «مَتَىٰ كَانَ»، كَانَ قَبْلَ الْقَبْلِ بِلَا قَبْلٍ، وَبَعْدَ الْبَعْدِ بِلَا بَعْدٍ، وَلَا مُنْتَهِىٰ غَايَةٍ لِتَنْتَهِيَ غَايَتُهُ.

فَقَالَ لَهُ: أَنْبِيُّ أَنَّتَ؟

فَقَالَ: لِأُمِّكَ الْهَبَلُ، إِنَّمَا أَنَا عَبْدٌ مِنْ عَبِيدِ رَسُولِ اللهِ ﷺ».

### ٧\_بَابُ النَّسْبَةِ

وَ رَوَاهُ مُحَمَّدُ بْنُ يَحْمِئ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَلِيًّ بْنِ الْحَكَمِ، عَنْ أَبِي أَيْوبَ.
 أَيُّوبَ.

٧٢٧ / ٢. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ وَمُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَن أَجِي عَبْدِ اللهِ عِبْدِ اللهِ عَنْ خَمَّادِ بْنِ عَمْرٍ و النَّصِيبِيِّ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَنْ قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ عَنْ فَقُلْ هُوَ اللهُ أَحَدُهُ فَقَالَ: «نِسْبَهُ اللهِ إلىٰ خَلْقِهِ أَحَداً، صَمَداً، أَزَلِيّاً، صَمَدِيّاً، عَبْدِ اللهِ عَنْ فَقُلْ هُوَ اللهُ أَحَدُهُ فَقَالَ: «نِسْبَهُ اللهِ إلىٰ خَلْقِهِ أَحَداً، صَمَداً، أَزَلِيّاً، صَمَدِيّاً، لا ظِلَّ لَهُ يُمْسِكُهُ، وَهُو يُمْسِكُ الْأَشْيَاءَ بِأَظِلَّتِهَا، عَارِفٌ بِالْمَجْهُولِ، مَعْرُوفٌ عِنْدَ كُلِّ

خدمت امیر المؤمنین آمد و عرض کرد که: یا امیر المؤمنین، پروردگار تو در چه زمان بود؟
حضرت فرمود که: وای بر تو، جز این نیست که این سخن را در باب کسی می گویند که
نبوده باشد، اما آنچه بوده است، نمی گویند که در چه زمان بود. آن جناب پیش از پیش بوده
است، بی آن که پیشی و جود داشته باشد و بعد از بعد خواهد بود، بی آن که بعدی موجود باشد و
به پایان رسیدن، آخری نیست تا آن که آخر او را به پایان رسد. آن یهودی به خدمت حضرت
عرض کرد که: آیا تو پیغمبری؟ حضرت فرمود که: مادرت به مرگت نشیند، جز این نیست که
من بنده ای از بندگان رسول خدایم».

#### ۷. باب در بیان نسبت و وصف پروردگار

۱۹۳۶ / ۱. احمد بن ادریس، از محمد بن عبدالجبار، از صفوان بن یحیی، از ابو ایّوب، از محمد بن مسلم، از امام جعفر صادق ایش روایت کرده است که آن حضرت فرمود که: «جهودان از رسول خدایش سؤال نمودند و عرض کردند که: پروردگار خویش را از برای ما وصف کن و نسبت او را بیان فرما. آن حضرت سه روز درنگ فرمود که ایشان را هیچ جواب نمی فرمود، بعد از آن، سورهٔ ﴿قُلْ هُوَ اللّهُ أَحَدُ ﴾ آتا آخر آن فرود آمد». و ترجمهٔ ظاهر آن این است که: «بگو: اوست خدای جامع جمیع صفات کمال معبودی که پناه محتاجان است. نزاد (یعنی چیزی از آن بیرون نیامد؛ خواه آن چیز کثیف باشد، چون فرزند و خواه لطیف باشد، چون نفس) و زاده نشد (که از چیزی بیرون نیامد، چنانچه جزء کثیف از عنصر خود بیرون می آید، چون حصول حیوان از حیوان دیگر؛ چنانچه چیز لطیف از مرکز خود بیرون می آید، چون دیدن از چشم). نبود و نیست او را هیچکس مماثل و همتا» (یعنی او را مانندی در ذات و صفات نیست).

● و روایت کرده است این را محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از علی بن حکم، از ابو ایّوب

۱. توحید، ۱.

جَاهِلٍ، فَرْدَانِيّاً، لَا خَلْقُهُ فِيهِ، وَلَا هُوَ فِي خَلْقِهِ، غَيْرُ مَحْسُوسٍ وَلَا مَجْسُوسٍ، لَا تُدْرِكُهُ الْأَبْصَارُ، عَلَا فَقُرُبَ، وَدَنَا فَبَعُدَ، وَعُصِيَ فَغَفَرَ، وَأُطِيعَ فَشَكَرَ، لَا تَحْوِيهِ أَرْضُهُ، وَلَا تُقِلَّهُ سَمَاوَاتُهُ، حَامِلُ الْأَشْيَاءِ بِقُدْرَتِهِ، دَيْمُومِيَّ، أَزَلِيُّ، لَا يَـنْسَىٰ وَلَا يَـلْهُو، وَلَا تَغْلَطُ وَلَا يَلْعَبُ، وَلَا لِإِرَادَتِهِ فَصْلُ، وَفَصْلُهُ جَزَاءٌ، وَأَمْرُهُ وَاقِعُ ﴿لَمْ يَلِذَ﴾ فَيُورَثَ ﴿وَلَمْ يُولَدُ﴾ فَيُورَثَ ﴿وَلَمْ يُولَدُ فَيُورَثَ ﴿وَلَمْ يُولَدُ فَيُورَثَ ﴿وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً أَحَدُ ﴾».

٣٢٢/ ٣٠. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنِ النَّضْرِ بْنِ سُعِيدٍ، عَنْ عَاصِمِ بْنِ حُمَيْدٍ، قَالَ: قَالَ: سُئِلَ عَلِيُّ بْنُ الْحُسَيْنِ عِنْ عَنِ التَّوْحِيدِ، فَا لَذَ قَالَ: سُئِلَ عَلِيٌّ بْنُ الْحُسَيْنِ عِنْ عَنِ التَّوْحِيدِ، فَا لَذَ لَكُ يَكُونُ فِي آخِرِ الزَّمَانِ أَقْوَامُ مُتَعَمِّقُونَ؛ فَأَنْزَلَ اللهُ فَقَالَ: «إِنَّ اللهُ \_عَنَّ وَجَلَّ \_عَلِمَ أَلَّهُ يَكُونُ فِي آخِرِ الزَّمَانِ أَقْوَامُ مُتَعَمِّقُونَ؛ فَأَنْزَلَ اللهُ تَعَالَىٰ ﴿قُلْ هُوَ اللهُ أَحْدُهِ وَالْآيَاتِ مِنْ سُورَةِ الْحَدِيدِ إلَىٰ قَوْلِهِ: ﴿وَهُو عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ ﴾ فَعَنْ رَامَ وَرَاءَ ذَلِكَ، فَقَدْ هَلَكَ».

خلق فرو فرستاده، در حالتی که یگانه است و او را دویمی نیست و پناه نیاز مندان است (که همه کس در همهٔ امور رو به او می آورند) و همیشه بودنش را ابتدایی نبوده، بی آن که او را به طعام و شراب احتیاجی باشد، و او را مثال و حافظی از روح و غیر آن نبود که او را از عروض زوال و حدوث تغیر نگاه دارد، و آن جناب همه چیز را با حافظ آنها از روح و غیر آن نگاه می دارد، و عارف است به هر چه خلائق به آن جهل دارند، و در نزد هر جاهلی معروف است (که همه او را می شناسند)، و تنهاست، نه خلق او در او قرار دارند و نه او در خلق خود استقراری دارد، و به حس در نیاید و ملموس نگردد (که دست یا غیر آن، بر او بمالند)، و دیده ها او را در نیابد.

برتری جست بر همه چیز و به این سبب نزدیک گردید همه چیز و به این جهت از آنها دور شد، و او را نافرمانی کردند و آمرزید، و فرمان او را بردند و جزای آن را عطا فرمود، و زمین گردا گرد او را فرو نمی تواند گرفت و آسمان ها او را بر نمی تواند داشت، و همه چیز را به قدرت خویش بر می دارد، و همیشه بوده که هیچ کس با وی نبوده، و او را اوّلی نیست که ابتدا وجود باشد، و فراموشی ندارد، و از خوبی بر نمی گردد، یا زن و فرزندی ندارد که او را از خوبی بر نمی گردد، یا زن و فرزندی ندارد که او را از خوبی باز دارند، و غلط از او سر نمی زند و بازی نمی کند، و اراده او را قطع کننده نیست (که مانع تعلق آن باشد، به مراد) و فصل و جدایی او در میان افعال بندگان، جزای ایشان است بر آنچه کرده اند (که مطبع را ثواب می دهد و عاصی را عقاب می کند). و آنچه بفر ماید البته و اقع خواهد شد. نزاد که کسی از او ارث بَرَد و زاده نشد که کسی شریک او باشد. و هیچ کس او را مماثل و همتا نیست».

۱۲۴۸ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از حسین بن سعید، از نضر بن شوید، از عاصم بن حُمید روایت کرده است که گفت: از حضرت علی بن الحسین الله سؤال شد از توحید و خداشناسی، فرمود: ۱۹ درستی که خدای عزّ وجلّ دانست که در آخرالزمان گروهی به هم خواهند رسید که متعمق باشند و در باب توحید خدا پر دقت نمایند، به این سبب سورهٔ فقلٌ هُوَ ٱللّهُ أَحَدٌ و آیاتی جند از اول سورهٔ حدید را تا فرمودهٔ آن جناب: ﴿عَلِیمٌ بِذَاتِ الصّدُودِ ﴾ ا، فرو فرستاد که خدا را به این نحو بشناسند. پس هر که بالاتر از آن را قصد کند،

۱. حدید، ۵



هلاك مى گردد» (و در اول سورة حديد مذكور است كه: ﴿ سَبُعَ لِلَّهِ مَا فِي اَلسَّمَاوَٰتِ وَ اَلْأَرْضِ وَهُو اَلْمَوْيِدُ الْحَكِيمُ \* لَهُو مُلْكُ اَلسَّمَاوَٰتِ وَ الْأَرْضِ يُحْيِى وَيُمِيتُ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَى ءٍ قَدِيرٌ \* هُو اَلْأَوْلُ وَ اَلظّٰفِرُ وَ اَلْظَّنِهِرُ وَ الْبَاطِنُ وَهُو بِكُلِّ شَى ءٍ عَلِيمٌ \* هُو الّذِى خَلَقَ السَّمَاوَٰتِ وَ الْأَرْضَ فِي سِنَّةٍ أَيّامٍ ثُمّ السّتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ يَعْلَمُ مَا يَلِعُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَخْرُعُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ السّمَاءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُو مَعْكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُم وَ اللّه تُوجَعُ اللّهُ سُرَجُعُ اللّهُ مَن السّمَاوَ فَي اللّهِ تُوجِعُ اللّهُ السّمَاوَٰتِ وَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ تُوجِعُ اللّهُ اللّهِ مُن السّمِيحِ و تنزيه كرد يُولِعُ اللّهُ فِي النّهَارِ فِي النّهُ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَيْهُ إِذَاتِ الصّمَاوِنِ السّمِيحِ و تنزيه كرد يُولِعُ اللّهُ اللهُ عَلَى اللّهُ السّمَاوَلِ اللّهِ اللّهُ السّمَاوَلِ اللّهِ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ السّمَاوِي اللّهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ السّمَاوَاتِ وَ اللّهُ السّمَاوَ وَ اللّهُ السّمَاوِي اللّهُ السّمَاوِي اللّهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ السّمَاوِي اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الل

از برای اوست پادشاهی در آسمانها و زمین. زنده میگرداند مردگان را و میمیراند زندگان را و بر همه چیز نهایت قدرت و توانایی دارد. اوست اول و پیش از همهٔ موجودات که پیش از او چیزی نبوده و آخر بعد از فنای ممکنات، که بعد از او چیزی نخواهد بود؛ چه او را نهایتی نیست و ظاهر و هویدا که وجودش در هر چه بنگری پیدا است، و باطن و پنهان که حقیقت ذات مقدس او را تعقل نتوان کرد. و او را به همه چیز همیشه عالم و دانا است و ظاهر و باطن در پیش او یکسان است.

اوست آنکه آفرید آسمانها و زمین را در مدت شش روز (یا آنکه یوم، عبارت است از یک دورهٔ فلک اطلس و آن، آسمان نیست بلکه آسمان منحصر است در افلاک کواکب سبعهٔ سیاره و روز که مقابل شب است، و تازی آن، نهار است و آن از حرکت آسمانِ آفتاب که آسمان چهارم است به هم می رسد. پس مراد آن است که آسمانهای هفت گانه و زمین را در شش دورهٔ فلک اطلس آفرید و زمان دورهٔ آن یک شبانه روز است) پس مستولی شد بر عرش (یا قصد تدبر آن فرمود). می داند آنچه را که در آید در زمین، چون تخمها و مردگان و غیر آن و آنچه را که بیرون آید از آن، چون نباتات و معادن و مانند آن و آنچه را که فرود آید از آسمان، چون احکام و فرشتگان و تگرگ و برف و باران و آنچه را که بالا رود و در آید در آن چون ارواح و اعمال بندگان و دعوت ایشان و فرشتگان، نویسندگان کردار ایشان و امثال آن و او با

۱. حدید، ۱ تا ع

٢٢٩ / ٢٠٩ . مُحَمَّدُ بْنُ أَبِي عَبْدِ اللهِ رَفَعَهُ، عَنْ عَبْدِ الْعَزِيزِ بْنِ الْمُهْتَدِي، قَالَ: سَأَلْتُ الرِّضَا ﷺ عَنِ التَّوْحِيدِ، فَقَالَ: «كُلُّ مَنْ قَرَأً ﴿ فَلْ هُوَ اللهُ أَحَدُ ﴾ وَآمَنَ بِهَا، فَقَدْ عَـرَفَ الرِّضَا ﷺ عَنِ التَّوْحِيدِ، فَقَالَ: «كُلُّ مَنْ قَرَأً ﴿ فَلْ هُوَ اللهُ أَحَدُ ﴾ وَزَادَ فِيهِ: كَذْلِكَ اللهُ رَبِّي، التَّوْحِيدَ». قُلْتُ: كَيْفَ يَقْرَؤُهَا؟ قَالَ: «كَمَا يَقْرَؤُهَا النَّاسُ، وَزَادَ فِيهِ: كَذْلِكَ اللهُ رَبِّي، كَذْلِكَ اللهُ رَبِّي، كَذْلِكَ اللهُ رَبِّي».

# ٨ ـ بَابُ النَّهْيِ عَنِ الْكَلَامِ فِي الْكَيْفِيَّةِ

١٠٢٠/ ١. مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ عَلِيًّ بْنِ رِئَادٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ عَلِيًّ بْنِ رِئَابٍ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، قَالَ: قَالَ أَبُو جَعْفَرٍ ﷺ: «تَكَلَّمُوا فِي خَلْقِ اللهِ، وَلَا تَتَكَلَّمُوا فِي خَلْقِ اللهِ، وَلَا تَتَكَلَّمُوا فِي اللهِ، عَنْ أَبُو جَعْفَرٍ ﷺ: «تَكَلَّمُوا فِي خَلْقِ اللهِ، وَلَا تَتَكَلَّمُوا فِي اللهِ لَا يَزْدَادُ صَاحِبُهُ إِلَّا نَحَيُّراً».

٢٥١ / ٢ . وَ فِي رِوَايَةٍ أُخْرَىٰ عَنْ جَرِيزٍ: «تَكَلَّمُوا فِي كُلِّ شَيْءٍ، وَلَا تَتَكَلَّمُوا فِي ذَاتِ اللهِ».

٢٥٢ / ٣. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ عَسبْدِ اللهِ عَنْ ابْنِ أَبُو عَبْدِ اللهِ عَنْ اللهَ \_ عَزَّ الله ـ عَزَّ الله عَبْدِ اللهِ عَنْ الله الله \_ عَزَّ الله عَنْ ا

شمااست به علم و قدرت عموماً، و به فضل و رحمت خصوصاً؛ در هر جاکه باشید و خدا به آنچه میکنید \_از خیر و شـر \_بینایی تـمام دارد و اوست پـادشاهی آسـمانها و زمـین کـه حکمگذاری و فرمانروایی او در آنها است، و به سوی خدا بازگردانیده می شود عاقبت همهٔ کارها.

در می آورد شب را در روز (یعنی در آن افزاید چون ایام بهار و زمستان) و در می آورد روز را در شب؛ چون فصل پاییز و تابستان و او دانا است به آنچه در دل ها است، (از امور مکنونه از عزائم و اعتقادات و ارادات، و چیزی از آنها پوشیده و پنهان نیست).

بن المحمد بن ابی عبدالله روایت کرده و آن را مرفوع ساخته از عبدالعزیز بن مهتدی که گفت: از حضرت امام رضای سؤال کردم از توحید، آن حضرت فرمود که: «هر که سورهٔ ﴿قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَدٌ ﴾ را بخواند و به آن ایمان آورد، توحید را شناخته ». عرض کردم که: آن را چگونه بخواند، یا تو آن را به چه وضع می خوانی ؟ فرمود که: «چنانچه مردم آن را می خوانند» و دو مرتبه کذلك الله ربی را در آخر آن زیاد فرمود که: «چنین است خدا که پروردگار من است».

#### ٨ باب در بيان نهي از سَيْخَنْ كَفْتَنْ دَنَ كَيْفَيْنَ و چكونكي خدا

۱/۲۵۰ محمد بن حسن، از سهل بن زیاد، از حسن بن محبوب، از علی بن رئاب، از ابو بصیر روایت کرده است که گفت: حضرت امام محمد باقر الله فرمود: «در خلق خدا و عجایب صنع او، سخن گویید و در خدا سخن مگویید؛ زیرا که سخن گفتن در خدا، ثمره ای ندارد، مگر آن که سرگردانی صاحب خویش را بیش می کند».

۲۵۱/۲۵. در روایت دیگر از حریز چنین است که: «در هر چیز سخن گویید و در ذات خدا سخن مگویید».

۲۵۲ / ۳. محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از ابن ابی عُمیر، از عبدالرحمان بن حجّاج، از سلیمان بن خالد روایت کرده است که گفت: حضرت امام جعفر صادق ﷺ فرمود که: «خدا می فرماید که: ﴿وَأَنَّ إِلَىٰ رَبِّكَ ٱلمُنتَهَىٰ﴾ ، یعنی: ﴿و نیز در صحف موسی و ابراهیم مذکور است، اینکه: به سوی پروردگار تو است پایان کار » (و رجوع همهٔ خلائق بعد از انقطاع

۱. نجم، ۴۲.

٣٠٢/ ٢٥٣ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ أَبِي أَيُّوبَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ، قَالَ: قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ هِئَ اللهُ هِئَ النَّاسَ لَا يَزَالُ بِهِمُ الْمَنْطِقُ حَتَىٰ يُنَاكُ مِثْلِهِ عَبْدِ اللهِ هِئَ ذَلِكَ، فَقُولُوا: لَا إِلٰهَ إِلَّا اللهُ الْوَاحِدُ الَّذِي لَـيْسَ كَـمِثْلِهِ شَيْءٌ».

٢٥٢ / ٥٥. عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ حُمْرَانَ، عَنْ أَبِي عُمَيْدَةَ الْحَذَّاءِ، قَالَ: قَالَ أَبُو جَعْفَرٍ عِنْ : «يَا زِيَادُ، إِيَّاكَ وَالْخُصُومَاتِ؛ فَإِنَّهَا تُورِثُ الشَّكَّ، وَتُحْبِطُ الْعَمَلَ، وَتُرْدِي صَاحِبَهَا، وَعَسَىٰ أَنْ يَتَكَلَّمَ بِالشَّيْءِ، فَلَا يُغْفَرَ لَهُ؛ إِنَّهُ كَانَ فِيمَا مَضَىٰ قَوْمٌ تَرَكُوا عِلْمَ مَا وُكَلُوا بِهِ، وَطَلَبُوا عِلْمَ مَا كُفُوهُ، حَتَىٰ انْتَهِىٰ كَلَامُهُمْ إِلَى اللهِ لَهِ عَنَّ وَجَلَّ لَهُ عَيْرُوا، حَتَىٰ أَنْ كَانَ الرَّجُلُ عَلَى مِنْ خَلْفِهِ، وَيُدْعِىٰ مِنْ خَلْفِهِ، فَيُجِيبُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ». لَا يُعْفَى مِنْ خَلْفِهِ، وَيُدْعِىٰ مِنْ خَلْفِهِ، فَيُجِيبُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ».

وَفِي رِوَايَةٍ أُخْرَىٰ: «حَتَّىٰ تَاهُوا فِي الأَرْضِ».

٧٥٥ / ٤. عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِهِ. عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِهِ. عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِهِ. عَنْ أَبِيهِ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «مَنْ نَظَرَ فِي اللهِ: كَيْفَ هُوَ، هَلَكَ».

٧/٢٥۶ مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنِ ابْنِ فَضَّالٍ، عَنِ ابْنِ بُكَيْرٍ، عَنْ زُرَارَةَ بْنِ أَعْيَنَ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﷺ، قَالَ: «إِنَّ مَلِكاً عَظِيمَ الشَّأْنِ كَانَ فِي مُحَمَّدٍ، عَنْ زُرَارَةَ بْنِ أَعْيَنَ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﷺ، قَالَ: «إِنَّ مَلِكاً عَظِيمَ الشَّأْنِ كَانَ فِي مَجْلِسٍ لَهُ، فَتَنَاوَلَ الرَّبَّ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ، فَفُقِدَ، فَمَا يُدْرَىٰ أَيْنَ هُوَ».

عمل، تا هر یک را بر وفق آنچه کرده از خیر و شر جزا دهد. و بعضی گفته اند که معنی آیه، آن است که: نهایت فکرت به سوی اوست؛ یعنی: قوهٔ فکریه قدرت دارد بر تفکر در جمیع مکؤنات، اما چون به او سبحانه رسد، متحیّر شود و بایستد. و این حدیث، مؤیّد ایس معنی است. و لهذا حضرت بعد از ذکر آیه فرمود که:) پس هرگاه سخن به خدا منتهی شود، و از آن باز ایستید و خویشتن را نگاه داریده.

۲۵۳ / ۲۰ علی بن ابراهیم، از پدرش، از ابن ابی عُمیر، از ابو ایوب، از محمد بن مسلم روایت کرده است که گفت: حضرت امام جعفر صادق الله فرمود: «ای محمد، مردم هر سخن که بگویند، ایشان را جایز است تا آن که در خدا سخن گویند. پس چون این را بشنوید بگویید که: نیست خدایی مگر خدای یکتا و یگانه که چیزی مانند او نیست».

۱۷۵۴ / ۵ . چند نفر از اصحاب مار وایت کردهاند از احمد بن محمد بن خالد، از پدرش، از ابن ابی عُمیر، از محمد بن حمران، از ابو عبیدهٔ حذّاء، که گفت حضرت امام محمد باقر ﷺ که: «بپر هیز از مجادلات و گفت و گوها که به جهت اظهار حق نباشد؛ زیرا که آنها موجب شک می شوند و عمل را فرو می ریزند، و صاحب خویش را هلاک می گردانند. و شاید که به چیزی تکلّم می کند که آمرزیده نمی شود. به در زمان گذشته، گروهی بودند که شرک نمودند دانستن چیزی را که از نموکل و مکلف بودند و طلب کردند دانستن چیزی را که از ایشان کفایت شده بود (یا از آن ممنوع بودند) تا آن که سخن ایشان به خدا منتهی شد، پس حیران و سرگشته شدند، به مرتبه ای که چنین شده بود که مردی بود، که او را از پیش رویش میخواندند، او از پیش رویش میخواندند، و او از پیش رویش میخواندند، او از پیش رو و پس سر را از یکدیگر تمیز نمی داد) .

و در روایت دیگر، چنین است که: «تا آن که در زمین سرگشته شدند».

۲۵۵ / ۶. چند نفر از اصحاب ماروایت کردهاند از احمد بن محمد بن خالد، از بعضی از اصحاب خویش، از حسین بن میّاح، از پدرش کسه گفت: شنیدم از حضرت امام جعفر صادق علیه که می فرمود: «هر که در خدا نظر کند که آن جناب چگونه است، هلاک می گردد». ۲۵۶ / ۷. محمد بن یحیی، از احمد بن مُحمد بن عیسی، از ابن فضّال، از ابن بُکسیر، از زرارة بن اعیّن، از امام جعفر صادق هی روایت کرده است که آن حضرت فرمود: «پادشاه عظیم الشّأنی در مجلس خویش نشسته بود و در کیفیت ذات پروردگار و کبریایی او - تبارک

٧٥٧ / ٨. عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الْحَمِيدِ، عَنِ الْعَلَاءِ بْنِ رَزِينٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ، قَالَ: «إِيَّاكُمْ وَالتَّفَكُّرَ فِي اللهِ، وَلٰكِنْ إِذَا أَرَدْتُمْ أَنْ تَنْظُرُوا إِلَىٰ عَظَمَتِهِ، فَانْظُرُوا إِلَىٰ عَظِيمٍ خَلْقِهِ».

٢٥٨ / ٩ ، مُحَمَّدُ بْنُ أَبِي عَبْدِ اللهِ رَفَعَهُ، قَالَ: قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ عَلْمَ اللهِ اللهِ عَلْمُ اللهِ اللهِ عَلْمُ اللهِ اللهِل

١٠/٢٥٩ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ، عَنِ الْبَعْقُوبِيِّ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِنَا، عَنْ عَبْدِ الْأَعْلَىٰ مَوْلَىٰ آلِ سَامٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ عَنْ قَالَ: «إِنَّ يَهُودِيّاً يُقَالُ لَهُ: «سُبِحَتْ» جَاءَ إِلَىٰ رَسُولِ اللهِ عَنْلَاً، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، جِنْتُ أَسْأَلُكَ عَنْ رَبِّكَ، فَإِنْ أَنْتَ أَجَبْتَنِي عَمَّا أَسْأَلُكَ عَنْهُ، وَإِلَّا رَجَعْتُ.

قَالَ: سَلْ عَمَّا شِئْتَ، قَالَ: أَيْنَ رَبُّكَ؟ قَالَ: هُوَ فِي كُلِّ مَكَانٍ، وَلَيْسَ فِي شَيْءٍ مِنَ الْمَكَانِ الْمَحْدُودِ، قَالَ: وَكَيْفَ هُوَ؟ قَالَ: وَكَيْفَ أَصِفُ رَبِّي بِالْكَيْفِ وَالْكَيْفُ مَخْلُوقٌ، وَاللهُ لاَ يُوصَفُ بِخَلْقِهِ؟ قَالَ: فَمِنْ أَيْنَ يُعْلَمُ أَنَّكَ نَبِيُّ اللهِ؟»، قَالَ: «فَمَا بَقِيَ حَوْلَهُ حَجَرٌ وَاللهُ لاَ يُوصَفُ بِخَلْقِهِ؟ قَالَ: هُونَ أَيْنَ يُعْلَمُ أَنَّكَ نَبِيُّ اللهِ؟»، قَالَ: «فَمَا بَقِيَ حَوْلَهُ حَجَرٌ وَاللهُ لاَ يُوصَفُ بِخَلْقِهِ؟ قَالَ: هَو مَنْ أَيْنَ يُعْلَمُ أَنَّكَ نَبِيُّ اللهِ؟»، قَالَ: «فَمَا بَقِي حَوْلَهُ حَجَرٌ وَلا غَيْرُ ذَلِكَ إِلَّا تَكَلَّمَ بِلِسَانٍ عَرَبِيًّ مُبِينِ: يَا سُبِحَتُ، إِنَّهُ رَسُولُ اللهِ.

فَقَالَ سُبِحَتْ: مَا رَأَيْتُ كَالْيَوْمِ أَمْراً أَبْيَنَ مِنْ لهٰذَا، ثُمَّ قَالَ: أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، وَأَنَّكَ رَسُولُ اللهِ».

٢٤٠ / ١١ . عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ يَحْيَى

و تعالى - تكلّم نمود، پس مفقود شدكه كسي نميداندكه در كجا رفت».

۲۵۷ / ۸. و چند نفر از اصحاب ما روایت کردهاند از احمد بن محمد بن خالد، از محمد بن عبدالحمید، از علاء بن رزین، از محمد بن مسلم از امام محمد باقر ﷺ که آن حضرت فرمود: «بپرهیزید از فکر کردن در خدا، ولیکن چون خواسته باشید که به سوی عظمت و بزرگی او نظر کنید، به سوی بزرگی آفریدگان او [نظر کنید]».

۸۵۲ / ۹. محمد بن ابی عبدالله روایت کرده و آن را مرفوع ساخته که گفت: امام جعفر صادق علی فرمود که: «ای فرزند آدم، اگر مرغی دل تو را بخورد، او را سیر نکند، و اگر سوراخ سوزنی بر دیده تو گذارند، هر آینه آن را بپوشاند. می خواهی که با اینها ملکوت آسمان ها و زمین را بشناسی و کیفیت آنها را بدانی؟ اگر راست گویی، اینک آفتاب، آفریده ای از آفریدگان خدا است، اگر می توانی که چشمهای خویش را از نور آن بر کنی (که جرم آن را چنانچه هست ببینی)، امر چنان است که تو می گویی اینک

۱۰/۲۵۹ علی بن ابراهیم، از پدرش، از حسن بن علی، از بعقوبی، از بعضی از اصحاب ما، از عبدالأعلی مولای آل سام داز امام جعفر صادق الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود: «یهودیی بود که او را سُبِحَتْ می گفتند، به خدمت رسول خدا الله آمد و عرض کرد که: یا رسول الله، آمده ام تو را از پروردگارت سؤال کنم که، اگر مرا جواب دادی از آنچه تو را سؤال می کنم، ایمان می آوردم و به پیغمبری تو قائل می شوم، و اگر نه، بر می گردم.

حضرت فرمود که: از هر چه خواهی سؤال کن. عرض کرد که: پروردگار تو در کجاست؟ فرمود که: در هر مکانی هست و در مکان معینی نیست. عرض کرد که: آن جناب چگونه است؟ فرمود که: چگونه وصف کنم پروردگار خود را به چون و چگونگی و حال آن که چون و چگونه مخلوق است که خدا آن را آفرید و خدا به آفریدهٔ خود موصوف نمی شود. و یهودی عرض کرد: پس تو از کجا می دانی، یا از کجا دانسته می شود که تو پیغمبر خدایی؟». حضرت صادق ای فرمود که: «گرداگرد آن حضرت سنگ و غیر سنگی نماند، مگر آن که به زبان عربی روشن و فصیح سخن گفت . و گفت: ای شبخت . به درستی که او رسول خدا است. شبحت گفت که: من در هیچ زمان چون امروز امری را از این روشن تر ندیدم. بعد از آن، گفت: شهادت می دهم که نیست خدایی مگر خدا و آن که تو رسول خدایی».

۲۶۰ / ۱۱ . على بن ابراهيم، از پدرش، از ابن ابي عُمير، از محمد بن يحيي خثعمي، از

الْخَثْعَمِيِّ، عَنْ عَبْدِ الرَّحْمْنِ بْنِ عَتِيكِ الْقَصِيرِ، قَالَ: سَأَلَتُ أَبَا جَعْفَرٍ اللهِ عَنْ شَيْءٍ مِنَ الْخَثْعَمِيِّ، فَرَفَعَ يَدَهُ إِلَى السَّمَاءِ، ثُمَّ قَالَ: «تَعَالَى الْجَبَّارُ، تَعَالَى الْجَبَّارُ، مَعْ تَعَاطَىٰ مَا ثُمَّ هَلَكَ».

## ٩ \_ بَابٌ فِي إِبْطَالِ الرُّوْيَةِ

١٢٢/ ١. مُحَمَّدُ بْنُ أَبِي عَبْدِ اللهِ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي الْقَاسِمِ، عَنْ يَغْقُوبَ بْنِ إِسْحَاقَ، قَالَ: كَتَبْتُ إِلَىٰ أَبِي مُحَمَّدٍ ﷺ أَسْأَلَهُ: كَيْفَ يَعْبُدُ الْعَبْدُ رَبَّهُ وَهُوَ لَا يَرَاهُ؟ فَوَقَّعَ ﷺ: «يَا أَبَا يُوسُفَ، جَلَّ سَيِّدِي وَمَوْلَايَ وَالْمُنْعِمُ عَلَيَّ وَعَلَىٰ آبَائِي أَنْ يُرىٰ».

قَالَ: وَسَأَلْتُهُ: هَلْ رَأَىٰ رَسُولُ اللهِ ﷺ رَبَّهُ؟ فَوَقَّعَ ﷺ: «إِنَّ اللهَ ـ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ ـ أَرىٰ رَسُولَهُ بِقَلْبِهِ مِنْ نُورِ عَظَمَتِهِ مَا أَخَبَّ».

فَقَالَ أَبُو الْحَسَنِ عِنِي : «فَمَنِ الْمُبَلِّغُ عَنِ اللهِ إِلَى الثَّقَلَيْنِ مِنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ ﴿لاَتُدْرِكُهُ الْأَبْصَارُ ﴾ وَ﴿لَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْما ﴾ وَ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَنَى ء ﴾؟ أَلَيْسَ مُحَمَّدٌ ؟ » قَالَ: بَلَىٰ، الْأَبْصَارُ ﴾ وَ﴿لَا يُحِيعُ رَجُلُ إِلَى الْخَلْقِ جَمِيعاً، فَيُخْبِرُهُمْ أَنَهُ جَاءَ مِنْ عِنْدِ اللهِ، قَالَ: «كَيْفَ يَجِيءُ رَجُلُ إِلَى الْخَلْقِ جَمِيعاً، فَيُخْبِرُهُمْ أَنَهُ جَاءَ مِنْ عِنْدِ اللهِ، وَأَنّهُ يَدْعُوهُمْ إِلَى اللهِ بِأَمْرِ اللهِ، فَيَقُولُ: ﴿لَا تُدْرِكُهُ الْأَبْصَارُ ﴾، وَ﴿لَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْما ﴾ وَأَنّهُ يَدْعُوهُمْ إِلَى اللهِ بِأَمْرِ اللهِ، فَيَقُولُ: ﴿لَا تُدْرِكُهُ الْأَبْصَارُ ﴾، وَ﴿لَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْما ﴾

عبدالرحمان بن عَتیک القصیر روایت کرده است که گفت: حضرت امام محمد باقر الله را از چیزی از صفت خدا سؤال نمودم، آن حضرت دست خویش را به سوی آسمان بلند کرد، بعد از آن دو مر تبه فرمود که: «خداوند بزرگوار عظیم الشّأن بر تر است». و فرمود: «کسی که بگیرد آنچه را که در اینجا است و متعرض تحقیق آن شود، هلاک می شود».

#### ٩. باب در بیان باطل کردن دیدن خدا به چشم سر (در دنیا و در آخرت)

است که گفت: به سوی حضرت امام حسن عسکری القاسم، از یعقوب بن اسحاق روایت کرده است که گفت: به سوی حضرت امام حسن عسکری الله نوشتم و از آن حضرت سؤال کردم که بندهٔ خدا چگونه پروردگار خویش را عبادت می کند و حال آن که او را نمی بیند؟ فرمان همایون رسید که: «ای ابو یوسف، سید و آقای من و آن که بر من و پدران من انعام فرموده است، از این بزرگوار تر است که دیده شود» و گفت که: از آن حضرت سؤال کردم که: آیا رسول خدا ای پروردگار خویش را دید؟ در جواب نوشت که: «خدای تبارک و تعالی به رسول خود، نموداز نور عظمت خویش آنچه دوست می داشت و می خواست که به او بنماید و آن را در دل او افکند که به دل خویش آن را دید».

۱۹۶۲ / ۲۶۲ محد بن ادریس، از محمد بن عبدالجبار، از صفوان بن یحیی روایت کرده است که گفت: ابو قُرهٔ محدث از من خواهش نمودکه او را به خدمت امام رضای برسانم. در این باب، از آن حضرت اذن خواستم و مرا اذن داد و بعد از آن ابو قُره به خدمت آن حضرت رسید و او را از حلال و حرام و احکام خدا سؤال نمود، تا آنکه سؤال او به تسوحید و خداشناسی رسید. ابو قُره عرض کردکه: روایت به مارسیده که خدا دیدن و سخن گفتن را در میانهٔ دو پیغمبر قسمت فرموده. پس قسمت موسی را سخن گفتن و قسمت محمد را دیدن قرار داده.

حضرت فرمودکه: «پسکیست آنکه تبلیغ رسالت نموده از جانب خدا به سوی ثقلین؛ از جن و انس که: ﴿لَاتُدْرِکُهُ ٱلْأَبْصَارُ ﴾ و ﴿وَلَایُحِیطُونَ بِهِ عِلْمًا ﴾ و ﴿لَیْسَ کَمِثْلِهِ شَیْءٌ ﴾. آیا ایس رساننده محمد نیست؟ ابو قُره عرض کردکه: بلی. حضرت فرمودکه: «چگونه مردی می آید به سوی همهٔ خلائق و ایشان را خبر می دهد که از جانب خدا آمده است، و این که ایشان را به سوی خدا دعوت می کند به فرمودهٔ خدا و می گوید که: ﴿لَاتُدْرِکُهُ ٱلْأَبْصَارُ ﴾ و ﴿وَلَایُحِیطُونَ بِهِ وَ ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَىٰءٌ﴾ ثُمَّ يَقُولُ: أَنَا رَأَيْتُهُ بِعَيْنِي، وَأَحَطْتُ بِهِ عِلْماً، وَهُوَ عَلَىٰ صُـورَةِ الْبَشَرِ؟! أَمَا تَسْتَحُونَ؟ مَا قَدَرَتِ الزَّنَادِقَةُ أَنْ تَرْمِيَهُ بِهٰذَا أَنْ يَكُونَ يَأْتِي مِنْ عِنْدِ اللهِ بِشَيْءٍ، ثُمَّ يَأْتِي بِخِلَافِهِ مِنْ وَجْهٍ آخَرَ».

قَالَ أَبُو قُرَّةً: فَإِنَّهُ يَقُولُ: ﴿وَلَقَدْرَآهُ نَزْلَةُ أُخْرِيٰ﴾؟

مرد تقيق تكوية الرصوي اسدى

عِلْمًا ﴾ و ﴿لَيْسَ كَمِثْهِ مِثْنَ عُ﴾ بعداز آن می گوید که: من او را به چشم خود دیدم و احاطه کردم به ذات او از روی دانش و او بر صورت آدمی است؟ آیا شرم نمی کنید که این نوع نسبت ها به پیغمبر و خدا می دهید؟ آیا زندیقان نتوانستند که آن حضرت را متهم کنند به این که چنین باشد که از نزد خدا چیزی را بیاورد و بعد از آن خلاف آن را بیاورد از راه دیگر » (یعنی: وجوه اتهام بسیار است، چرا این وجه را که بطلان این ظاهر و هویدا است برگزیدند. و می تواند که کلام استفهام نباشد، بلکه خبر باشد و معنی آن این باشد که: زنادقه بر چنین چیزی قدرت ندارند، چه از احوال آن حضرت بر هر که او را شناخته، معلوم است که ساحت معرفتش به غبار این نوع اتهام آلوده نمی گردد. و بنا بر بعضی از نسخه ها، احتمال دیگر می رود و لیکن اول ظاهر تر است).

ابو قُرَه عرض کردکه: آن جناب می فرماید که: ﴿وَلَقَدْ رَءَاهُ نَزْلَةُ أُخْرَیٰ﴾ ا، یعنی: «و هر آینه که به حقیقت که دید پیغمبر بر او یکبار دیگر». حضرت فرمود که: «بعد از این آیه، چیزی هست که دلالت کند بر آنکه، چه دیده در آنجا که فرموده: ﴿مَا کَذَبَ الْفُؤَادُ مَا رَأَیْ﴾ ، یعنی: در وغ نگفت دل آنچه را که دید». حضرت فرمود که ا اخدا می فرماید که دروغ نگفت دل محمد، آن چیزی را که چشمهای آن حضرت دیده آن حضرت فرمود که: «خدا بعد از آن، به آنچه پیغمبر دیده، خبر داده و فرموده که: ﴿لَقَدْ رَأَیٰ مِنْ ءَاینتِ رَبِّهِ ٱلْکُبُرین﴾ آ، یعنی: هر آینه به حقیقت که دید محمد ﷺ از نشانههای پروردگار خویش، نشانهٔ بزرگتر» (یا از نشانههای بروردگار خویش، نشانهٔ بزرگتر» (یا از نشانههای بزرگترین او را از حیثیت دلالت بر کمال قدرت حضرت عزت مانند دیدن جبر ثیل به صورت اصلی و غیر آنکه در تفاسیر مذکور است).

و حضرت فرمود که: اپس آیات و نشانه های خدا، غیر خدا است (چه مضاف و مضاف الیه غیر یکدیگراند)، و حال آن که خدا فرموده که: ﴿وَلَایُجِیطُونَ بِهِ عِلْمًا﴾ ، یعنی: «و احساطه نمی توانند نمود به ذات خدا از روی علم و دانش الله پس هر گاه چشم ها او را ببینند، و بسه او احاطه نموده از روی علم و معرفت خدا واقع شود».

۱. نجم، ۱۳.

۲. و این آیه در قرآن مجید، پیش از آیهٔ اول است نه به عکس؛ چنانچه در این حدیث است و وجه آن، این است که یا
راوی اشتباه کرده یا کاتب غلط کرده یا در قرآلی اهل بیت ﷺ چنین است. (مترجم)

۳. نجم، ۱۸. ۲. طه، ۱۱۰.

## فَقَالَ أَبُو قُرَّةَ: فَتُكَذِّبُ بِالرِّوَايَاتِ؟

فَقَالَ أَبُو الْحَسَنِ ﷺ: «إِذَا كَانَتِ الرَّوَايَاتُ مُخَالِفَةً لِـلْقُرْآنِ، كَـذَّبْتُهَا، وَمَـا أَجْـمَعَ الْمُسْلِمُونَ عَلَيْهِ أَنَّهُ لَا يُحَاطُ بِهِ عِلْماً، وَ﴿لَا تُدْرِكُهُ الْأَبْصَارُ﴾ وَ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ﴾».

٣/ ٢٥٣ / ٣. أَخْمَدُ بْنُ إِدْرِيسَ، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ سَيْفٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عُبَيْدٍ، قَالَ: كَتَبْتُ إِلَىٰ أَبِي الْحَسَنِ الرِّضَا ﷺ أَسْأَلُهُ عَنِ الرُّؤْيَةِ وَمَا تَرْوِيهِ الْعَامَّةُ وَالْخَاصَّةُ، وَسَأَلْتُهُ أَنْ يَشْرَحَ لِي ذٰلِكَ.

فَكَتَبَ بِخَطِّهِ: «اتَّفَقَ الْجَمِيعُ - لَا تَمَانُعَ بَيْنَهُمْ - أَنَّ الْمَعْرِفَةَ مِنْ جِهَةِ الرُّوْيَةِ ضَرُورَةً، ثُمَّ لَمْ تَخْلُ تِلْكَ الْمَعْرِفَةُ مِنْ أَنْ فَإِذَا جَازَ أَنْ يُرَى اللهُ بِالْعَيْنِ، وَقَعَتِ الْمَعْرِفَةُ ضَرُورَةً، ثُمَّ لَمْ تَخْلُ تِلْكَ الْمَعْرِفَةُ مِنْ جِهةِ الرُّوْيَةِ إِيمَانًا، تَكُونَ إِيمَانًا، أَوْ لَيْسَتْ بِإِيمَانٍ، فَإِنْ كَانَتْ تِلْكَ الْمَعْرِفَةُ مِنْ جِهةِ الرُّوْيَةِ إِيمَانًا، فَالْمَعْرِفَةُ الَّتِي فِي دَارِ الدُّنْيَامِنْ جِهَةِ الإِكْتِسَابِ لَيْسَتْ بِإِيمَانٍ؛ لِأَنْهَا ضِدُّهُ، فَلَا يَكُونُ فَالْمَعْرِفَةُ الَّتِي مِنْ جِهةِ فِي الدُّنْيَا مُؤْمِنُ؛ لِأَنْهُمْ لَمْ يَرَوُا الله عَنَّ ذِكْرُهُ، وَإِنْ لَمْ تَكُنْ تِلْكَ الْمَعْرِفَةُ الَّتِي مِنْ جِهةِ الرَّوْيَةِ إِيمَاناً، لَمْ تَخُلُ هٰذِهِ الْمَعْرِفَةُ \_ اللَّتِي مِنْ جِهةِ الإكْتِسَابِ \_ أَنْ تَرُولُ وَلَى مَنْ خَلِهِ اللهُ عَلَى الْمَعْرِفَةُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى إِلَيْ مَا لَعُمْ اللَّهُ عَلَى إِلَيْهُ مِنْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى إِلَيْهُ اللَّهُ عَلَى إِلَيْ مَا لَهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

٢۶٢/ ٢. وَعَنْهُ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ إِسْحَاقَ، قَالَ: كَتَبْتُ إِلَىٰ أَبِي الْحَسَنِ الثَّالِثِﷺ أَسْأَلُهُ عَنِ الرُّوْيَةِ وَمَا اخْتَلَفَ فِيهِ النَّاسُ.

فَكَتَبَ ﷺ: «لَا تَجُوزُ الرُّؤْيَةُ مَا لَمْ يَكُنْ بَيْنَ الرَّائِي وَالْمَرْئِيِّ هَوَاءٌ يَنْفُذُهُ الْبَصَرُ، فَإِذَا انْقَطَعَ الْهَوَاءُ عَنِ الرَّائِي وَالْمَرْئِيِّ، لَمْ تَصِحَّ الرُّؤْيَةُ، وَكَـانَ فِـي ذَٰلِكَ الإِشْـيَبَاهُ؛ لِأَنَّ ابو قُرَه عرض كردكه: پس روايتها را تكذيب مىكنى و آنها را به دروغ نسبت مىدهى؟ حضرت فرمودكه: «هر گاه روايات، با قرآن مخالفت داشته باشد، آنها را تكذيب مىكنم به آنچه مسلمانان بر آن اجماع كردهاندكه: احاطه نمى شود به او از روى علم و چشمها او را در نيابد و هيچ چيز مانند او نيست».

۳۶۳ / ۳۶۳ بن سیف، از احمد بن محمد بن عیسی، از علی بن سیف، از محمد بن عیسی، از علی بن سیف، از محمد بن عیسی، از علی بن سیف، از محمد بن عید روایت کرده است که گفت: به خدمت ابوالحسن حضرت امام رضا علی نوشتم و آن حضرت را سؤال کردم از دیدن خدا (یعنی در آخرت) و آنچه سنی و شیعه آن را روایت می کنند از جواز و عدم آن و از آن حضرت سؤال نمودم که این مطلب را برای من شرح و بیان فرماید.

به خط شریف خویش در جواب نوشت که: «همهٔ امّت اتفاق کرده اند ـ به وضعی که در میان ایشان تمانعی نیست، که یکی از ایشان دیگری را منع کند ـ که معرفتی که از راه دیدن باشد، بدیهی است. پس هرگاه جائز باشد که خدا به چشم دیده شود، بالبدیهه معرفت واقع می شود بعد از آن. این معرفت خالی نیست از آن که با ایمان خواهد بود و یا ایمان نیست.

پساگر این معرفت که از روی دیدن است، ایمان باشد، آن معرفتی که در دار دنیا از روی اکتساب و استدلال به هم رسیده، ایمان نخواهد بود؛ زیرا که این معرفت، ضد آن است. پس در دنیا مؤمنی نمی باشد؛ زیرا که ایشان خدای عز ذکره را ندیده اند. و اگر این معرفت که از راه دیدن به هم رسیده، ایمان نباشد، معرفتی که از راه استدلال به هم رسیده، ناچار باید که برطرف شود؛ چه محال است که معرفت بدیهی و معرفتی که حصولش به فکر و استدلال باشد، با هم جمع شوند و حال آن که معرفتی که با استدلال حاصل شد، در معاد زائل نمی گردد؛ چه حشر مؤمن بدون ایمان به اتفاق کسانی که به معاد قائل اند، باطل است. پس آنچه مذکور شد، دلیل است بر آن که خدای عز ذکره به چشم دیده نمی شود؛ زیرا که چشم و دیدن، به آن می کشاند به سوی آنچه ما آن را وصف کردیم».

۴/۲۶۴ / ۴ . و از او ، از احمد بن اسحاق روایت است که گفت: به خدمت حضرت امام علی نقی از آن حضرت امام علی نقی از آن حضرت سؤال کردم از دیدن خدا و آنچه خدا و آنچه مردم در آن اختلاف کردند، حضرت در جواب نوشت که: «دیدن ممکن نیست مادامی که میانهٔ بیننده و آنچه می بیند، هوایی نباشد که بینایی در آن نفوذ تواند کرد (به این که شفاف باشد).

الرَّائِيَ مَتىٰ سَاوَى الْمَرْئِيَّ فِي السَّبَ الْمُوجِبِ بَيْنَهُمَا فِي الرُّؤْيَةِ، وَجَبَ الاِشْـتِبَاهُ، وَكَانَ ذَٰلِكَ التَّشْبِيهَ؛ لِأَنَّ الْأَسْبَابَ لَا بُدَّ مِنِ اتِّصَالِهَا بِالْمُسَبَّبَاتِ».

عَنْ عَبْدِ، عَنْ عَبْدِ، عَنْ عَبْدِ، عَنْ أَبِيرِ عَنْ عَلِي بْنِ اِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ عَلِي بْنِ مَعْبَدٍ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ سِنَانٍ، عَنْ أَبِيهِ، قَالَ: حَضَرْتُ أَبًا جَعْفَرٍ عِنْ فَدَخَلَ عَلَيْهِ رَجُلٌ مِنَ الْخَوَارِجِ، فَقَالَ لَهُ: يَا أَبَا جَعْفَرٍ أَبِيهِ، قَالَ: «بَلْ لَمْ تَسَرَهُ الْمُعُيُونُ بِمُشَاهَدَةِ أَيَّ شَيْءٍ تَعْبُدُ؟ قَالَ: «بَلْ لَمْ تَسَرَهُ الْمُعُيُونُ بِمُشَاهَدَةِ أَيَّ شَيْءٍ تَعْبُدُ؟ قَالَ: «بَلْ لَمْ تَسَرَهُ الْمُعُيُونُ بِمُشَاهَدَةِ الْإِيصَارِ، وَلْكِنْ رَأَتُهُ الْمُعُلُوبُ بِحَقَائِقِ الْإِيمَانِ، لَا يُعْرَفُ بِالْقِيَاسِ، وَلَا يُدْرَكُ اللهُ لِالْمُعْرَفِ بِالْقِيَاسِ، وَلَا يُدْرَكُ بِالْحَوَاسِ، وَلَا يُحُورُ فِي بِالْحَوَاسُ، وَلَا يُشَكِّهُ بِالنَّاسِ، مَوْصُوفُ بِالْآيَاتِ، مَعْرُوفُ بِالْعَلَامَاتِ، لَا يَجُورُ فِي بِالْحَوَاسُ، وَلَا يُشْهُ لِالِنَاسِ، مَوْصُوفُ بِالْآيَاتِ، مَعْرُوفُ بِالْعَلَامَاتِ، لَا يَجُورُ فِي خَمْمِهِ، ذَٰلِكَ اللهُ لَا إِلٰهَ إِلَّا هُو».

قَالَ: فَخَرَجَ الرَّجُلُ وَهُو يَقُولُ: اللَّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسْالَتَهُ.

٣٢٤ / ٢٤٤ عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ أَجِي مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ أَبِي نَصْرٍ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ الْمَوْصِلِيِّ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عِنْ قَالَ: «جَاءَ حِبْرُ إِلَىٰ أَبِي نَصْرٍ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ الْمَوْمِنِينَ، هَلْ رَأَيْتَ رَبَّكَ حِينَ عَبَدْتَهُ؟»
أَمِيرِ الْمُوْمِنِينَ عِبْدُ تَهُ؟»

قَالَ: «فَقَالَ: وَيْلَكَ، مَا كُنْتُ أَعْبُدُ رَبّاً لَمْ أَرَهُ، قَالَ: وَكَيْفَ رَأَيْتَهُ؟ قَالَ: وَيْلَكَ، لَا تُدْرِكُهُ الْعُيُونُ فِي مُشَاهَدَةِ الْأَبْصَارِ، وَلْكِنْ رَأَتْهُ الْقُلُوبُ بِحَقَائِقِ الْإِيمَانِ». پس هرگاه هوا از بیننده و آنچه دیده، می تواند شد، بریده شود دیدن و میسر نشود و در توسط روشنی و هوا، میانهٔ این دو تشابه هر یک از اینها است به دیگری که باید مانند یکدیگر باشند در احتیاج به متوسط بودن در سمت و جهت؛ زیراکه بیننده در هر زمان که با دیده شده، مساوی و برابر باشد در سببی که موجب دیدن می شود در میانه ایشان و لازم می آید که مانند یکدیگر باشند. و اعتبار مشابهت و مماثلت، مستلزم تشبیه است؛ زیراکه چارهای نیست از این که اسباب به مسببات خویش متصل باشند و تخلف آنها از یکدیگر ممکن نیست».

روایت کرده است که در نزد حضرت امام محمد باقر الله حضور داشتم که مردی از خوارج بر روایت کرده است که در نزد حضرت امام محمد باقر الله حضور داشتم که مردی از خوارج بر آن حضرت داخل شد و عرض کرد که: یا ابا جعفر، چه چیز را عبادت می کنی؟ فرمود که: «خدا را عبادت می کنم». عرض کرد که: او را دیده ای فرمود که: «بلکه چشم ها او را ندیده به وضعی که دیده ها او را مشاهده نماید، یا مشاهده ای که دیدن باشد، ولیکن دلها او را به حقایق و ارکان ایمان دیده، و خدا، به قیاس، شناخته نمی شرد و به حواس، درک او نمی توان نمود، و به مردم شباهت ندارد، بلکه وصف او را با آیات می کنند، و او را به علامات می شناسند، و در حکم خویش ستم نمی کنند. این است خدا، که خدایی نیست مگر او».

سِنان گفت که: آن مرد خارجی بیرون رفت و می گفت که: ﴿اللّٰهُ أَعْلَمُ حَیْثُ یَجْعَلُ رِسَالَتَهُ ﴾ ا یعنی: «خدا داناتر است به موضعی که پیغامها یا پیغام خویش را در آن قرار می دهد» (یعنی آن جناب از همه کس بهتر می داند که کی قابلیت و صلاحیت دارد که محل رسالت و شاهد نبوت باشد. پس او را بر می گزیند، و مخصوص به آن می سازد).

۲۶۶ / ۶۰ چند نفر از اصحاب ما روایت کرده اند از احمد بن محمد بن خالد، از احمد بن محمد بن ابی نصر، از ابوالحسن موصلی، از امام جعفر صادق الله که آن حضرت فرمود که: «یکی از علمای یهود به خدمت امیر المؤمنین آمد و عرض کرد که: یا امیر المؤمنین، آیا پروردگار خویش را دیدی، در هنگامی که او را عبادت کردی؟ حضرت فرمود که: وای بر تو، عادت من این نیست که عبادت پروردگاری کنم که او را ندیده باشم. سائل عرض کرد که: او را جون دیدی؟ و به چه کیفیت بود؟ حضرت فرمود که: وای بر تو، چشمها او را نمی توانند دید

۱ . انعام، ۱۲۴.

٧٢٧ / أَ حْمَدُ بْنُ إِدْرِيسَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الْجَبَّارِ، عَنْ صَفْوَانَ بْنِ يَحْيَىٰ، عَنْ عَاصِمِ بْنِ حُمَيْدٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ قَالَ: ذَاكَرْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ فِيمَا يَـرْوُونَ مِـنَ الرُّوْيَةِ، فَقَالَ: «الشَّمْسُ جُزْءٌ مِنْ سَبْعِينَ جُزْءً مِنْ نُورِ الْكُرْسِيِّ، وَالْكُرْسِيُّ جُزْءٌ مِنْ سَبْعِينَ جُزْءًا مِنْ نُورِ الْكُرْسِيِّ، وَالْكُرْسِيُّ جُزْءٌ مِنْ سَبْعِينَ جُزْءًا مِنْ نُورِ الْكُرْسِيِّ، وَالْكُرْسِيُّ جُزْءٌ مِنْ سَبْعِينَ جُزْءًا مِنْ نُورِ الْحَرْشِ، وَالْعَرْشُ جُزْءٌ مِنْ سَبْعِينَ جُزْءًا مِنْ نُورِ الْحَرْشِ، وَالْعَرْشُ جُزْءٌ مِنْ سَبْعِينَ جُزْءًا مِنْ نُورِ السَّتْرِ، فَإِنْ كَانُوا صَادِقِينَ، فَلْيَمْلَؤُوا أَعْيُنَهُمْ وَالْعَبْسُ لَيْسَ دُونَهَا سَحَابُ».

٧٤٨ / ٨. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ وَغَيْرُهُ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنِ ابْنِ أَبِي نَصْرٍ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ الرَّضَائِّ، قَالَ: «قَالُ رَسُولُ اللهِ ﷺ: لَمَّا أُسْرِيَ بِي إِلَى السَّمَاءِ، لَضْرٍ عَنْ أَبِي الْحَسَنِ الرَّضَائِّةِ قَالَ: «قَالُ رَسُولُ اللهِ ﷺ: لَمَّا أُسْرِيَ بِي إِلَى السَّمَاءِ، بَلَغَ بِي جَبْرَئِيلُ مَكَاناً لَمْ يَطَأَهُ قَطَّ جَبْرَئِيلُ، فَكُشِفَ لَهُ، فَأَرَاهُ اللهُ مِنْ نُورِ عَظَمَتِهِ مَا أَحَبَّ».

فِي قَوْلِهِ تَعَالَىٰ: ﴿لَا تُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ الْأَبْصَارَ ﴾.

 در مشاهدهٔ دیدن یا دیدها، ولیکن دلها او را به حقایق ایمان دیده است».

۴۶۷ / ۷. احمد بن ادریس، از محمد بن عبدالجبّار، از صفوان بن یحیی، از عاصم بن خمید، از امام جعفر صادق ﷺ روایت کرده است که گفت: با آن حضرت در باب آنچه سنّیان از دیدن خدا روایت می کنند، مذاکره نمودیم و آن را یاد کردیم. حضرت فرمود که: «نور آفتاب یک جزو است از هفتاد جزو از نور کرسی، که روشنی کرسی هفتاد برابر آفتاب است، و نور کرسی، یک جزو از هفتاد جزو نور خرش است، و نور عرش یک جزو از هفتاد جزو نور خراب است، و نور حجاب و ستر، هر دو حجاب است، و نور حجاب است، هر دو به معنی پرده است و مراد به آنها، معنی حقیقی که آنها معروف است ئیست، بلکه مقصود دو مقام، از مقامات تجلیات نور عظمت پروردگار است).

بعد از آن حضرت فرمود: «پس اگر از این گروه، راستگویانند در باب دیدن آن جناب، چشمهای خویش را از نور آفتاب پر کنند، در حالی که ابری در نزد آن نباشد که حایل باشد».

۲۶۸ / ۸. محمد بن یحیی و غیر او روایت کرده اند از احمد بن محمد بن عیسی، از ابن ابی نصر، از ابوالحسن حضرت امام رضای که آن حضرت فرمود: «رسول خدای فرمود که: چون مرا به آسمان بردند، جبر ئیل هم مرا به جایی رسانید که هرگز پا در آنجا نگذاشته بود و به آنجا نرسیده بود، بعد از آن، پرده از پیش روی او برداشته شد و خدا از نور عظمت خویش آن قدر که دوست داشت و خواست به او نمود».

در بیان فرمودهٔ خدا: ﴿لَاتُدْرِكُهُ ٱلْأَبْصَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ ٱلْأَبْصَارُ ﴾ . كه ترجمهٔ آن این است كه: «درک نمیکنند خدا را دیدهها و خدا، دیدهها را درک میکند و در مییابد». ا

۱۶۹ / ۹ . محمد بن یحیی، از احمد بن محمد بن عیسی، از ابن ابی نجران، از عبدالله بن سینان، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است در فرمودهٔ خدای تعالی ﴿لَاتُدْرِکُهُ ٱلْأَبْصَارُ ﴾ که آن حضرت فرمودکه: «وهم و خیال او را احاطه نمی کند». و فرمود: «ا یا نظر نمی کنی به سوی فسرمودهٔ آن جسناب ﴿ قَدْ جَاءَکُم بَسَصَارِ رُسِن رَبّکُمْ ﴾ "، یسعنی: «به حسقیقت کسه آمد

۱. انعام، ۱۰۳.

۲. و بعضی این را عنوان مستقل دانسته اند که ربطی به سابق ندارد. و نیز احتمال داده اند که عطف بـر سـابق بـاشد و عاطف، محذوف باشد. بعنی این بابی است در بیان آیهٔ مذکوره. (مترجم)

۳. انعام، ۱۰۴.

﴿ فَمَنْ أَبْصَرَ فَلِنَفْسِهِ ﴾: لَيْسَ يَعْنِي مِنَ الْبَصَرِ بِعَيْنِهِ ﴿ وَمَنْ عَمِى فَعَلَيْهَا ﴾: لَيْسَ يَعْنِي عَمَى الْعُيُونِ، إِنَّمَا عَنَىٰ إِحَاطَةَ الْوَهْمِ، كَمَا يُقَالُ: فُلَانٌ بَصِيرٌ بِالشَّعْرِ، وَفُلَانٌ بَصِيرٌ بِالْفِقْهِ، وَفُلَانٌ بَصِيرٌ بِالْفِقْهِ، وَفُلَانٌ بَصِيرٌ بِالْفَقِابِ، اللهُ أَعْظَمُ مِنْ أَنْ يُرىٰ بِالْعَيْنِ».

الْحَسَنِ الرِّضَاعِةِ، قَالَ: سَأَلَتُهُ عَنِ اللهِ: هَلْ يُوصَفُ؟ فَقَالَ: «أَ مَا تَقْرَأُ الْقُرْآنَ؟»، قُلْتُ: الْحَسَنِ الرِّضَاعِةِ، قَالَ: سَأَلَتُهُ عَنِ اللهِ: هَلْ يُوصَفُ؟ فَقَالَ: «أَ مَا تَقْرَأُ الْقُرْآنَ؟»، قُلْتُ: بَلَىٰ، قَالَ: «أَ مَا تَقْرَأُ قَوْلَهُ تَعَالَىٰ: ﴿لَا تُدْرِكُهُ الْأَبْضَارُ وَهُو يُدْرِكُ الْأَبْضَارَ ﴾؟»، قُلْتُ: بَلَىٰ، قَالَ: «مَا هِيَ؟»، قُلْتُ: أَبْصَارُ الْعُيُونِ، فَقَالَ: «قَالَ: «مَا هِيَ؟»، قُلْتُ: أَبْصَارُ الْعُيُونِ، فَقَالَ: «إِنَّ أَوْهَامَ الْقُلُوبِ أَكْبَرُ مِنْ أَبْصَارِ الْعُيُونِ، فَهُو لَا تُدْرِكُهُ الْأَوْهَامُ، وَهُو يُدْرِكُ الْأَوْهَامُ، وَهُو يُدْرِكُ الْأَوْهَامُ، وَهُو يُدْرِكُ الْأَوْهَامُ،

و شمارابینایی ها و آنچه موجب بینایی و دانش شما است از نشانه های روشن و دلایل ظاهره از جانب پروردگار شما »که مقصود خدا، دیدن به چشم ها نیست (چه در بصیرت و بینایی از برای نفس ناطقه، چون بصر و چشم است از برای بدن. پس آن که گفته که وضوح دلایل بر وجهی است که گویا قوه باصره آن را می تواند دید، درست ندیده) ﴿فَمَنْ أَبْصَرَ فَلِنَفْسِهِ ﴾ ، یعنی: پس هر که بینا شود پس از برای نفس اوست » (یعنی: منفعت بینایی به خودش عائد گردد).

و حضرت فرمود که: «مقصود خدا، دیدن به چشم خویش نیست ﴿وَمَنْ عَمِی فَعَلَیْهَا﴾،
یعنی: و هر که نابینا شود، پس بر آن است یعنی ضرر و وبال نابینایی است که از برای نفس
اوست اله و نیز حضرت فرمود که: «مقصود خدا، کوری چشم ها نیست، بلکه نابینایی در مقابل
بینایی است که از برای نفس است اله و فرمود: «جز این نیست که مقصود خدا از آیه، این است
که و هم و خیال به او احاطه نمی کند، چنان که می گویند که فلانی بیناست به شعر، و فلانی
بیناست به فقه، و فلانی بیناست به درم ها، و فلانی بیناست به جاها؛ چه معلوم است که مراد
این نیست که ایشان، شعر و فقه و درم و حامه را می نیند (بلکه مقصود این است که در اینها
مهارت دارند، و احوال اینها را خوب می دانند، و در آن، صاحبان سر رشته اند) و خدا، از این
بزرگ تر است که به چشم سر دیده شوده (و مقصود حضرت، این است که مرثی نشدن خدا،
امری است بدیهی که احتیاج به بیان و رد آن کس که خلاف آن راگمان کرده، نیست. و اما
ادراک آن جناب به و هم و خیال، گاه هست که از برای عوام محل شبهه شود و احتمال دارد که
مراد، این باشد که هر گاه ادراک آن جناب، به عقل میسر نشود، و به چشم سر به طریق اولی
میسر نخواهد شد).

۱۰ / ۲۷۰ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از ابو هاشم جعفری، از ابوالحسن حضرت امام رضای روایت کرده است که گفت: آن حضرت راسؤال کردم از خداکه آیا جائز است که او را وصف کنند و نشان دهند؟ حضرت فرمود: «آیا قرآن را نمی توانی بخوانی، یا نمی خوانی؟» عرض کردم که: می توانم، یا می خوانم. فرمود که: «آیا فرمودهٔ خدا را که ﴿لاَتُذْرِکُهُ ٱلْأَبْصَارُ وَهُوَ یُدُرِكُ ٱلْأَبْصَارُ ﴾ نمی خوانی؟» عرض کردم که: می خوانم. فرمود که:

۱ . انعام، ۱۰۳.

٢٧٢ / ٢٧٦ . عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِهِ، عَنْ هِشَامِ بْنِ الْحَكَمِ، قَالَ: الْأَشْيَاءُ ـ كُلُّهَا ـ لَا تُدْرَكُ إِلَّا بِأَمْرَيْنِ: بِالْحَوَاسِّ، وَالْقَلْبِ؛ وَالْحَوَاشُ إِدْرَاكُهَا عَلَىٰ قَالَ: الْأَشْيَاءُ ـ كُلُّهَا ـ لَا تُدْرَكُ إِلَّا بِأَمْرَيْنِ: بِالْحَوَاسِّ، وَالْقَلْبِ؛ وَالْحَوَاشُ إِدْرَاكُهَا عَلَىٰ قَالَ: الْأَشْيَاءُ لِللهُ مُدَاخَلَةٍ وَلَا مُمَاسَّةٍ. ثَلَاثَةِ مَعَانٍ: إِدْرَاكاً بِالْمُمَاسَّةِ، وَإِدْرَاكاً بِلَا مُدَاخَلَةٍ وَلَا مُمَاسَّةٍ.

فَأَمَّا الْإِدْرَاكُ الَّذِي بِالْمُدَاخَلَةِ، فَالْأَصْوَاتُ وَالْمَشَامُّ وَالطُّعُومُ.

وَأَمَّا الْإِذْرَاكُ بِالْمُمَاسَّةِ، فَمَعْرِفَةُ الْأَشْكَالِ مِنَ التَّرْبِيعِ وَالتَّـثْلِيثِ، وَمَـعْرِفَةُ اللَّـيِّنِ وَالْخَشِنِ، وَالْحَرِّ وَالْبَرْدِ. «ابصار را می شناسید و می دانید که معنی آن چیست؟» عرض کردم که: می دانم. فرمود که: «ابصار چه چیز است؟» عرض کردم که: ابصار، عبارت از چشم ها است. فرمود: «به درستی که و هم ها و خیال ها که در دل ها سر می زند، از دیدن چشم ها بزرگ تر و بیشتر است و خیال ها او را در نمی یابد و او خیال ها را در می یابد و همه را می داند».

الا / ۲۷۱ محمد بن ابی عبدالله از آنکه او را ذکر کرده، از محمد بن عیسی، از داود بن قاسم که ابو هاشم جعفری است دروایت کرده است که گفت: به خدمت امام محمد باقر ﷺ عرض کردم که: ﴿لَاتُدْرِکُهُ ٱلْأَبْصَنِرُ وَهُوَ یُدْرِكُ ٱلْأَبْصَنِرُ ﴾. حضرت فرمود که: «ای ابوهاشم، خیالها که در دل سر می زند، از دیدن چشمها باریک تر و وسیع تر است. و تو گاه هست که به خیال خود، سِند و هند و شهرهایی را که در آن داخل نشدی، درک می نمایی و به چشم خویش نمی توانی که آنها را دریابی، و خیالات که در دل سر می زند، نمی تواند که خدا را دریابد. پس حال چشمها چه خواهد بود؟».

۱۲ / ۲۷۲ علی بن ابراهیم، از پدارش، از بعضی از اصحاب خویش، از هشام بن حکم روایت کرده است که گفت: چیزها را در نمی توان یافت، مگر به دو چیز: یکی حواس و دیگری دل. اما حواس، ادراک و دریافت آنها بر سه و جه است: یکی ادراکی است که به دخول چیزی در چیزی حاصل می شود، و دیگری ادراکی است که به مالیدن چیزی به چیزی دیگر به هم می دسد، و سوم ادراکی است که بدون این دو، دست به هم می دهد.

اما آن ادراک که به واسطهٔ دخول حاصل می شود، آوازها و بوها و مزهها است (چه هوای متکیف به صوت تا در گوش داخل نشود و به قوهٔ سامعه نخورد، صاحب آن چیزی را نمی شنود. تا هوای متکیف به بوی در دماغ نیاید و به قوهٔ شامه نرسد، بوی چیزی را نمی توان فهمید. و تا تری که در دهان می باشد، بعد از تکیف به مزه به قوهٔ ذائقه نرسد، مزهٔ چیزی معلوم نمی شود).

و آن ادراک که به جهت مالش به هم میرسد، شناختن چیزی است که سه گوش و چهار گوش و غیر آن از شکل ها باشد، و شناختن نرمی و درشتی و گرمی و سردی. و آن ادراک که به جهت غیر اینها به هم میرسد، دیدن دیده است که چیزها را بدون مس و دخول در یکدیگر وَأَمَّا الْإِذْرَاكُ بِلَا مُمَاسَّةٍ وَلَا مُدَاخَلَةٍ، فَالْبَصَرُ؛ فَإِنَّهُ يُدْرِكُ الْأَشْيَاءَ بِلَا مُمَاسَّةٍ وَلَا مُدَاخَلَةٍ فِي حَيَّزِهِ وَلِا فِي حَيَّزِهِ، وَإِذْرَاكُ الْبَصَرِ لَهُ سَبِيلٌ وَسَبَبُ، فَسَبِيلُهُ الْهَوَاءُ، وَسَبَبُهُ الضَّيَاءُ، فَإِذَا كَانَ السَّبِيلُ مُتَّصِلاً بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْمَرْئِيِّ وَالسَّبَبُ قَائِمٌ، أَدْرَكَ مَا يُلاقِي وَسَبَبُهُ الضَّيَاءُ، فَإِذَا كَانَ السَّبِيلُ مُتَّصِلاً بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْمَرْئِيِّ وَالسَّبَبُ قَائِمٌ، أَدْرَكَ مَا يُلاقِي مِنَ الْأَلُوانِ وَالْأَشْخَاصِ، فَإِذَا حُمِلَ الْبَصَرُ عَلَىٰ مَا لَا سَبِيلَ لَهُ فِيهِ، رَجَعَ رَاجِعاً، فَحَكَىٰ مَا وَرَاءَهُ، كَالنَّاظِرِ فِي الْمِرْآةِ لَا يَنْفُذُ بَصَرُهُ فِي الْمِرْآةِ، فَإِذَا لَمْ يَكُنْ لَهُ سَبِيلُ، وَحَكَىٰ مَا وَرَاءَهُ، كَالنَّاظِرِ فِي الْمِرْآةِ لَا يَنْفُذُ بَصَرُهُ فِي الْمَاءِ الصَّافِي، يَرْجِعُ رَاجِعاً فَيَحْكِي مَا وَرَاءَهُ، وَكَذَٰلِكَ النَّاظِرُ فِي الْمَاءِ الصَّافِي، يَرْجِعُ رَاجِعاً فَيَحْكِي مَا وَرَاءَهُ، وَكَذَٰلِكَ النَّاظِرُ فِي الْمَاءِ الصَّافِي، يَرْجِعُ رَاجِعاً فَيَحْكِي مَا وَرَاءَهُ، وَكُذَٰلِكَ النَّاظِرُ فِي الْمَاءِ الصَّافِي، يَرْجِعُ رَاجِعاً فَيَحْكِي مَا وَرَاءَهُ، وَكُذَٰلِكَ النَّاظِرُ فِي الْمَاءِ الصَّافِي، يَوْلَا لَا سَبِيلَ لَهُ فِي إِنْفَاذِ بَصَرِهِ.

فَأَمَّا الْقَلْبُ فَإِنَّمَا سُلْطَانُهُ عَلَى الْهَوَاءِ فَهُوَ يُلْرِكُ جَمِيعَ مَا فِي الْهَوَاءِ وَيَتَوَهَّمُهُ، فَإِذَا حُمِلَ الْقَلْبُ عَلَىٰ مَا لَيْسَ فِي الْهَوَاءِ مَوْجُوداً، رَجَعَ رَاجِعاً فَحَكَىٰ مَا فِي الْهَوَاءِ.

فَلَا يَنْبَغِي لِلْعَاقِلِ أَنْ يَحْمِلَ قَلْبَهُ عَلَىٰ مَا لَيْسَ مَوْجُوداً فِي الْهَوَاءِ مِنْ أَمْرِ التَّوْحِيدِ جَلَّ اللهُ وَعَزَّ؛ فَإِنَّهُ إِنْ فَعَلَ ذَٰلِكَ، لَمْ يَتَوَهَّمْ إِلَّا مَا فِي الْهَوَاءِ مَوْجُودٌ، كَمَا قُلْنَا فِي أَمْرِ الْبَصَرِ، تَعَالَى اللهُ أَنْ يُشْبِهَهُ خَلْقُهُ. در مکان غیر خویش که موضع چیزی است که دیده می شود، درک می کند و در مکان خویش درک نمی کند (چنانچه اهل انطباع می گویند و این کلام از هشام صریح است در این که دیدن، به خروج شعاع است، نه انطباع که به معنی انتقاش است. به این معنی که آنچه دیده می شود، در حیّز بصر داخل شود که صورت آن در آن منتقش گردد و دیده، دیدنی را در مکان خود درک نماید). و از برای دریافتن چشم، راهی و سببی هست، پس راه آن، هواست و ظاهر از آن، همان است که در میانهٔ آسمان و زمین است و سببش روشنی است.

پس هرگاه آن راه در میانهٔ آن و آنچه دیده می شود، متصل و به هم پیوند باشد و سبب آن بر پا و موجود باشد، آنچه راکه ملاقی آن، یعنی شعاع آن، می شود از رنگها و شخصها، درک می کند. پس هرگاه کسی دیده را حمل می کند بر آنچه او را در آن راهی نیست، بر می گردد در حالتی که برگردنده است (یعنی به نوعی از برگشت، چه برگشتنیهای آن تفاوت دارد به حسب تفاوت آنچه دیده می شود در صفا و جلا) و آنچه راکه در پس آن، یعنی شعاع آن است (که عبارت است از آنچه در حال رجوع خویش با آن ملاقات می نماید، حکایت می کند، و می نماید)، مانند کسی که در آیینه نظر می کند و دیدهٔ آن، یعنی شعاعی که از آن بیرون می آید، در آن نفوذ نمی تواند نمود.

پس هرگاه آن را راهی نباشد، بر مَیگردد به نوعی از برگشت ـ چنانچه گذشت ـ و آنچه را که در پس آن است، مینماید، و همچنین کسی که در آب صافی نظر میکند، نظرش بر میگردد و ماورای آن را مینماید؛ زیراکه او را راهی در گذرانیدن نظر خویش نیست.

اما قدرت دل، که مراد از آن، نفس ناطقه است و تسلط آن، یعنی در ادراک بر وجه جزئی، یا آنچه جاری مجرای آن باشد، بر هواست (همهٔ آنچه راکه در آن است، درک می تواند نمود)، و آن را توهم می نماید و در خیال در می آورد (و بر غیر آن قدرت و تسلطی ندارد). پس هرگاه دل را حمل کند بر آنچه در هوای عالم امکان موجود نیست، بر می گردد به سوی هوا و آنچه را که در هواست، می نماید.

و چون چنین است، عاقل را سزاوار نیست که دل خویش را متوجه سازد و بار کند بر آنچه در هوا موجود نیست و آن، امر توحید است - جل الله و عز بزیرا که اگر چنین کند، توهم نمی کند، مگر آنچه را که در هوا موجود باشد؛ چنانکه در امر چشم گفتیم و خدا است بر تر از این که آفریدگانش به او شباهت داشته باشند، یا او را به چیزی تشبیه کنند.

# ١٠ ـ بَابُ النَّهْيِ عَنِ الصِّفَةِ بِغَيْرِ مَا وَصَفَ بِهِ نَفْسَهُ تَعَالَىٰ

٣٧٣ / ١ . عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنِ الْعَبَّاسِ بْنِ مَعْرُوفٍ، عَنِ ابْنِ أَبِي نَجْرَانَ، عَنْ حَمَّادِ بْنِ عُثْمَانَ، عَنْ عَبْدِ الرَّحِيمِ بْنِ عَتِيكٍ الْقَصِيرِ، قَالَ: كَتَبْتُ عَلَىٰ يَدَيْ عَبْدِ الْمَلِكِ بْنِ أَعْيَنَ إِلَىٰ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﷺ: أَنَّ قَوْماً بِالْعِرَاقِ يَصِفُونَ اللهَ بِالصُّورَةِ وَبِالتَّخْطِيطِ، فَإِنْ رَأَيْتَ - جَعَلَنِيَ اللهُ فِدَاكَ - أَنْ تَكْتُبَ إِلَيَّ بِالْمَذْهَبِ الصَّحِيحِ مِنَ التَّوْحِيدِ.

فَكَتَبَ إِلَيَّ: «سَأَلَتَ ـ رَحِمَكَ اللهُ ـ عَنِ التَّوْحِيدِ وَمَا ذَهَبَ إِلَيْهِ مَنْ قِبَلَكَ، فَتَعَالَى اللهُ عَمَّا يَصِفُهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَمَّا يَصِفُهُ الوَاصِفُونَ، وَلا تَعْدُوا اللهُ آنَ؛ فَتَضِلُوا بَعْدَ الْبَيَانِ».

٢٧٢ / ٢٠ مُحَمَّدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ، عَنِ الْفَضْلِ بْنِ شَاذَانَ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُـمَيْرٍ، عَـنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ عَبْدِ الْحَمِيدِ، عَنْ أَبِي حَمْزَةَ، قَالَ: قَالَ لِي عَلِيُّ بْنُ الْحُسَيْنِ اللهِ : «يَا أَبَا حَمْزَةَ، إِنَّ اللهَ لَا يُوصَفُ بِمَحْدُودِيَّةٍ، عَظُمَ رَبُّنَا عَنِ الصَّفَةِ، فَكَيْفَ يُوصَفُ بِمَحْدُودِيَّةٍ مَنْ لَا يُحَدُّودِيَّةٍ، عَظُمَ رَبُّنَا عَنِ الصَّفَةِ، فَكَيْفَ يُوصَفُ بِمَحْدُودِيَّةٍ، عَظُمَ رَبُّنَا عَنِ الصَّفَةِ، فَكَيْفَ يُوصَفُ بِمَحْدُودِيَّةٍ مَنْ لَا يُحَدُّ وَ﴿لَا تُدْرِكُ الْأَبْصَارُ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ ﴾؟!».

### ۱۰. باب در بیان نهی از و صف کردن خدا به غیر آنچه خویش را به آن و صف فرموده - جلّ و تعالی-

۳۷۳ / ۱. علی بن ابراهیم، از عباس بن معروف، از ابن ابی نجران، از حمّاد بن عثمان، از عبدالرحیم بن عَتیک قصیر روایت کرده است که گفت: عریضه به خدمت امام جعفر صادق الله نوشتم و به دست عبدالملک بن اعین دادم که به آن حضرت برساند، به این مضمون که: گروهی در عراق، خدای تعالی را به صورت و شکل وصف میکنند و میگویند که در صورت انسان است، و بعضی میگویند که جوانی است نو خط که خطش تازه دمیده. پس اگر صلاح دانی ـ خدا مرا فدای تو گرداند ـ که مذهب درست از توحید را به سوی من بنویسی، بنویس که بسیار به جا است.

پس حضرت به سوی من نوشت که: «سؤال نمو دی دخدا تو را رحمت کند داز توحید و آنچه به سوی آن رفته اند کسانی که در نزد تواند، برتر است آن کسی که مانند او چیزی نیست، و او شنواست و بینا، و برتر است از آنچه وصف کنندگانی که خدا را به خلق تشبیه می کنند، آن را وصف می نمایند، و بر خدا افترا می بندند.

پس بدان ـ خدا تو را رحمت كند مركه مذهب صحیح در تو حید، آن چیزی است كه قرآن با آن فرود آمده از صفات خدا. پس از خدا بطلان و تشبیه را دور كن كه نفی و تشبیه، روانیست. او ست خداكه ثابت و موجود است و بر تر است از آنچه وصف كنندگان آن را وصف می كنند. و از قرآن در مگذرید كه بعد از بیان، گمراه می شوید».

۱. انغام، ۱۰۳.

٣/ ٢٧٥ . مُحَمَّدُ بْنُ أَبِي عَبْدِ اللهِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ الْحَسَنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ مُحَمَّدٍ الْخَزَّازِ وَمُحَمَّدِ بْنِ عَنْ بَكْرِ بْنِ صَالِحٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ مُحَمَّدٍ الْخَزَّازِ وَمُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، قَالاً: دَخَلْنَا عَلَىٰ أَبِي الْحَسَنِ الرِّضَا فَى خَكَيْنَا لَهُ أَنَّ مُحَمَّداً عَلَىٰ رَبَّهُ الْحُسَنِ الرِّضَا فَى فَحَكَيْنَا لَهُ أَنَّ مُحَمَّداً عَلَىٰ رَبَّهُ فِي صُورَةِ الشَّابِ الْمُوقَقِ فِي سِنِّ أَبْنَاءِ ثَلَاثِينَ سَنَةً، وَقُلْنَا: إِنَّ هِشَامَ بْسَنَ سَالِمٍ وَصَاحِبَ الطَّاقِ وَالْمِيثَمِيَّ يَقُولُونَ: إِنَّهُ أَجْوَفُ إِلَى السُّرَةِ، وَالْبَقِيَّةُ صَمَدُ.

فَخَرَّ سَاجِداً لِلَّهِ، ثُمَّ قَالَ: «سُبْحَانَكَ مَا عَرَفُوكَ، وَلَا وَحَدُوكَ، فَـمِنْ أَجْـلِ ذَلِكَ وَصَفُوكَ، سُبْحَانَكَ كَـيْفَ وَصَفُوكَ، سُبْحَانَكَ كَـيْفَ وَصَفُوكَ، سُبْحَانَكَ كَـيْفَ طَاوَعَتْهُمْ أَنْفُسُهُمْ أَنْ يُشَبِّهُوكَ بِغَيْرِكَ؟! اللَّهُمَّ، لَا أَصِفُكَ إِلَّا بِمَا وَصَفْتَ بِهِ نَفْسَكَ، وَلَا أَصِفُكَ إِلَّا بِمَا وَصَفْتَ بِهِ نَفْسَكَ، وَلَا أَصَفُكَ بِخَلْقِي مِنَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ».

ثُمَّ الْتَفَتَ إِلَيْنَا، فَقَالَ: «مَا تَوَهَّمْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَتَوَهَّمُوا اللهَ غَيْرَهُ». ثُمَّ قَالَ: «نَحْنُ \_ آلَ مُحَمَّدٍ \_ النَّمَطُ الأَوْسَطُ الَّذِي لاَ يُدْرِكُنَا الْغَالِي، وَلاَ يَسْبِقُنَا التَّالِي؛ يَا مُحَمَّدُ، إِنَّ رَسُولَ اللهِ عَلِيَّةِ حِينَ نَظَرَ إِلَىٰ عَظَمَةِ رَبِّهِ كَانَ فِي هَيْئَةِ الشَّابِّ الْمُوَفَّقِ، وَسِنِّ أَبْنَاءِ ثَلَاثِينَ

ایشان را می داند».

صفت آفريدگان باشد».

صالح، از حسن بن سعید، از ابراهیم بن محمد خزّاز و محمد بن حسین بن حسن، از بکر بن صالح، از حسن بن سعید، از ابراهیم بن محمد خزّاز و محمد بن حسین روایت کرده است که گفتند: به خدمت ابوالحسن حضرت علی بن موسی الرضای رفتیم و از برای آن حضرت حکایت نمودیم آنچه را که مشبّهه می گویند که محمد، پروردگار خویش را دید در هیئت و صورت جوان مستوی الخلقهٔ خوش اندام (یا کم سال که به حدکمال رسیده باشد)، یا لایق به هر چیز در سن پسران سی ساله و عرض کردیم که: هشام بن سالم و صاحب طاق و میشمی می گویند که آن جناب، از پایین تا ناف، میان خالی است، و بقیهٔ بدنش توپر است که میان ندارد.

حضرت بر رو در افتاد و از برای خدا سجده نمود و گفت که: «تسبیح می کنم تو را و تو را پاک و منزه می شمارم از نقص و عیب تشبیه تو را نشناختند و تو را به یگانگی پرستش نکردند. پس از این جهت، تو را وصف کردند و تو را پاک و منزه می شمارم، اگر تو را می شناختند، هر آینه تو را وصف می نمودند به آنچه تو خویش را با آن وصف فرموده ای و تو را تسبیح می کنم. آیا چگونه نفس های آیشان را شرمان برداری نمود که تو را به غیر تو تشبیه کنند؟ بار خدایا، تو را وصف نمی کنم، مگر به آنچه تو خود را با آن وصف فرموده ای، و تو را با آفریدگان تو تشبیه نمی کنم، و تویی سزاوار هر خوبی. پس مرا از گروه ستمکاران مگردان شد.

بعد از آن، به جانب ما التفات نمو د و فرمو د که: «آنچه راکه توهم کنید و به خیال شما در آید، خدا را غیر از آن توهم کنید». بعد از آن فرمو د که: «ما آل محمد، گروهی هستیم به یک روش و میانه رو، که آن کس که از حق در گذشته (یا دست بالاگرفته)، ما را در نیابد، و آن که در پهلو در آمده، ما را سبقت نگیرد، یا به سوی ما نشتابد» (حاصل معنی، آن که آنها که از حد در گذشته اند، به سوی ایشان باز نمی گردند و آنان که تقصیر کرده اند، به ایشان ملحق نمی شوند). بعد از آن حضرت فرمو د که: «ای محمد، به درستی که رسول خدا تاله در آن هنگام که به سوی عظمت و بزرگی پروردگار خویش نظر نمو د در هیئت جوان مذکور و در سن پسران سی ساله بود. ای محمد، پروردگار من، از آن عظیم تر است و جلالتش از این بیشتر که در

سَنَةً؛ يَا مُحَمَّدُ، عَظُمَ رَبِّي وَجَلَّ أَنْ يَكُونَ فِي صِفَةِ الْمَخْلُوقِينَ».

قَالَ: قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، مَنْ كَانَتْ رِجْلَاهُ فِي خُضْرَةٍ؟

قَالَ: «ذَاكَ مُحَمَّدُ، كَانَ إِذَا نَظَرَ إِلَىٰ رَبِّهِ بِقَلْبِهِ، جَعَلَهُ فِي نُورٍ مِثْلِ نُورِ الْحُجُبِ حَتَىٰ يَشْتَبِينَ لَهُ مَا فِي الْحُجُبِ؛ إِنَّ نُورَ اللهِ: مِنْهُ أَخْضَرُ، وَمِنْهُ أَحْمَرُ، وَمِنْهُ أَبْيَضُ، وَمِنْهُ غَيْرُ ذلِكَ؛ يَا مُحَمَّدُ، مَا شَهِدَ لَهُ الْكِتَابُ وَالسُّنَّةُ، فَنَحْنُ الْقَائِلُونَ بِهِ».

٢٧٤ / ٢٠٤ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ وَمُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ بَشِيرٍ الْبَرْقِيِّ، قَالَ: أَخْبَرَنِي هَارُونُ بْنُ الْجَهْمِ، بَشِيرٍ الْبَرْقِيِّ، قَالَ: أَخْبَرَنِي هَارُونُ بْنُ الْجَهْمِ، عَنْ أَلِي حَمْزَةَ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ ﴿ قَالَ: قَالَ: هَالَ: «لَوِ اجْتَمَعَ أَهْلُ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ مَنْ أَبِي حَمْزَةَ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ ﴿ قَالَ: قَالَ: هَالَ: «لَوِ اجْتَمَعَ أَهْلُ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أَنْ يَصِفُوا اللهَ بِعَظَمَتِهِ، لَمْ يَقْدِرُوا».

٢٧٧ / ٥. سَهْلُ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ مُحَمَّدٍ الْهَمَذَانِيِّ، قَالَ: كَتَبْتُ إِلَى الرَّجُلِ ﷺ: أَنَّ مَنْ قِبَلْنَا مِنْ مَوَالِيكَ قَدِ اخْتَلَفُوا فِي التَّوْحِيدِ: فَمِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ: حِسْمٌ، وَمِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ: صُورَةً.
 صُورَةً.

فَكَتَبَ ﷺ بِخَطِّهِ: «سُبْحَانَ مَنْ لَا يُحَدُّ، وَلَا يُوصَفُ، لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ \_أَوْ قَالَ \_: الْبَصِيرُ».

٢٧٨ / ٤. سَهْل، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ حَكِيمٍ، قَالَ:
 كَتَبَ أَبُو الْحَسَنِ مُوسَى بْنُ جَعْفَرٍ ﴿ إِلَىٰ أَبِي: «أَنَّ اللهَ أَعْلَىٰ وَأَجَلُّ وَأَعْظَمُ مِنْ أَنْ يُبْلَغَ
 كُنْهُ صِفَتِهِ؛ فَصِفُوهُ بِمَا وَصَفَ بِهِ نَفْسَهُ، وَكُفُّوا عَمَّا سِوىٰ ذٰلِكَ».

٧٧٩ / ٧. سَهْلُ، عَنِ السِّنْدِيِّ بْنِ الرَّبِيعِ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ حَفْصٍ أَخِي مُرَاذِمٍ، عَنِ الْمُفَضَّلِ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا الْحَسَنِ ﷺ عَنْ شَيْءٍ مِنَ الصَّفَةِ، فَقَالَ: «لَا تَجَاوَزْ مَا فِي الْقُرْآنِ».

٢٨٠ / ٨. سَهْلُ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ الْقَاسَانِيِّ، قَالَ: كَتَبْتُ إِلَيْهِ ﷺ: أَنَّ مَنْ قِـبَلَنَا

محمدگفت که: به خدمت آن حضرت عرض کردم که: فدای تو گردم، که بود آن که پایهای او در سبزی بود؟ (چه تتمه حدیث این است که: پایهای او در سبزی بود؟ . حضرت فرمود که: «آن، محمد است که عادتش این بود که چون به دل خویش به سوی پروردگارش مینگریست، او را در نوری چون نور حجابها قرار میداد، تا آن که ظاهر کرد از برای او آنچه در آن حجابها است. به درستی که نور خدا، پارهای از آن، سبز و پارهای از آن، سرخ و پارهای از آن، سفید و پارهای از آن، غیر از اینها است. ای محمد، آنچه کتاب خدا و سنت رسول ها از برای آن شهادت دهد، ما به آن قائلیم» (و تفسیر این حدیث را فی الجسمله در تعبیر مرات الرائی ذکر کرده ام؛ هر که خواهد به آن کتاب رجوع کند).

۲۷۶ / ۴ . علی بن محمد و محمد بن حسن روایت کرده اند از سهل بن زیاد، از احمد بن بشیر برقی که گفت: عباس بن عامر قصبانی مراحدیث کرد و گفت که: خبر داد مراهارون بن جهم از ابو حمزه، از حضرت علی بن الحسین اللاکه آن حضرت فرمود که: «اگر اهل آسمان و زمین جمع شوند که خدا را به عظمت و بزرگی که دارد و صف کنند، نتوانند».

حضرت امام علی نقی ﷺ نوشتم که: کسانی که در نزدما هستند از موالیان شما، در باب توحید حضرت امام علی نقی ﷺ نوشتم که: کسانی که در نزدما هستند از موالیان شما، در باب توحید اختلاف به هم رسانیده اند. بعضی از ایشان می گوید که: خدا جسم است و بعضی از ایشان می گوید که: حواب نوشت که: اپاک و منزه می گوید که: صورت است. حضرت به خط مبارک خویش در جواب نوشت که: اپاک و منزه است آن که به اندازه در نیاید، و او را وصف نتوان نمود، و چیزی مانند او نیست، و اوست شنوای دانا». یا به جای دانا، بینا فرمود.

۲۷۹ / ۷. سهل، از سِندی بن ربیع، از ابن ابی عُمیر، از حفص ـ برادر مُراذِم ـ از مفضّل روایت کرده است که حضرت ابوالحسن موسی بن جعفر الله را سوال کردم از چیزی از صفت حق تعالی. آن حضرت فرمودکه: «در مگذر از آنچه در قرآن است».

۰ ۲۸ / ۸ . سهل، از محمد بن على قاساني روايت كرده است كه گفت: به سوى آن حضرت

### قَدِ اخْتَلَفُوا فِي التَّوْحِيدِ.

قَالَ: فَكَتَبَ ﷺ: «سُبْحَانَ مَنْ لَا يُحَدُّ، وَلَا يُوصَفُ ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ﴾».

٢٨١ / ٩. سَهْلٌ، عَنْ بِشْرِ بْنِ بَشَّارٍ النَّيْسَابُورِيِّ، قَالَ: كَتَبْتُ إِلَى الرَّجُلِ ﷺ: أَنَّ مَنْ قِبَلْنَا قَدِ اخْتَلَفُوا فِي التَّوْحِيدِ: فَمِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ: هُوَ جِسْمٌ، وَمِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ: هُوَ صُورَةٌ. فَكَتَبَ إِلَيَّ: «سُبْحَانَ مَنْ لَا يُحَدُّ، وَلَا يُوصَفُ، وَلَا يُشْبِهُهُ شَيْءٌ، وَ﴿لَـيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ، وَ﴿لَـيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُولَـيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُو السَّمِيعُ الْبَصِيرُ﴾».

٢٨٢ / ٢٨٦ . سَهْلُ قَالَ: كَتَبْتُ إِلَىٰ أَبِي مُحَمَّدٍ اللهِ سَنَةَ خَمْسٍ وَخَمْسِينَ وَمِائَتَيْنِ: قَدِ اخْتَلَفَ يَا سَيِّدِي، أَصْحَابُنَا فِي التَّوْحِيدِ: مِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ: هُوَ جِسْمٌ، وَمِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ: هُوَ جِسْمٌ، وَمِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ: هُوَ حِسْمٌ، وَمِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ: هُوَ صُورَةٌ، فَإِنْ رَأَيْتَ يَا سَيِّدِي، أَنْ تُعَلَّمُنِي مِنْ ذَلِكَ مَا أَقِفُ عَلَيْهِ وَلَا أَجُوزُهُ، فَعَلْتَ مُتَطَوِّلاً عَلَىٰ عَبْدِكَ.

فَوَقَّعَ بِخَطِّهِ عِلَىٰ وَاحِدُ أَحَدُ وَالتَّوْحِيدِ، وَهٰذَا عَنْكُمْ مَعْزُولٌ، اللهُ وَاحِدُ أَحَدُ وَلَمْ يَلِدُ وَلَمْ يُولَدُ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً أَحَدُ وَاللَّقِ وَلَيْسَ بِمَخْلُوقٍ، يَخْلُقُ \_ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ \_ مَا يَشَاءُ مِنَ الْأَجْسَامِ وَغَيْرِ ذٰلِكَ وَلَيْسَ بِحِسْمٍ، وَيُصَوَّرُ مَا يَشَاءُ وَلَيْسَ بِصُورَةٍ، جَلَّ يَشَاءُ مِنَ الْأَجْسَامِ وَغَيْرِ ذٰلِكَ وَلَيْسَ بِحِسْمٍ، وَيُصَوِّرُ مَا يَشَاءُ وَلَيْسَ بِصُورَةٍ، جَلَّ يَشَاءُ وَلَيْسَ بِصُورَةٍ، جَلَّ ثَنَاؤُهُ وَتَقَدَّسَتْ أَسْمَاؤُهُ أَنْ يَكُونَ لَهُ شِبْهُ، هُو لَا غَيْرُهُ وَلَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءًوهُو السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾».

٣٨٣ / ١١ . مُحَمَّدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ عَنِ الْفَضْلِ بْنِ شَاذَانَ، عَنْ حَمَّادِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ رِبْعِيِّ بْنِ عَبْدِ اللهِ عَنِ الْفُضَيْلِ بْنِ يَسَادٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ عَنْ يَقُولُ: «إِنَّ اللهَ لَا يُوصَفُ ، وَكَيْفَ يُوصَفُ وَقَدْ قَالَ فِي كِتَابِهِ: ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللهَ حَقَّ قَدْدِهِ ﴾ ؟! فَلَا يُـوصَفُ بِقَدَرٍ إِلَّا كَانَ أَعْظُمَ مِنْ ذَٰلِكَ ».

نوشتم که: کسانی که در نزدما هستند، در باب توحید خدا مختلف شده اند. حضرت در جواب نوشت که: «پاک و منزه است آن که او را اندازه نمی توان کرد و وصف نتوان نمود ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ اَلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ (و ترجمهٔ آن گذشت).

۱۸۱ / ۹. سهل، از پشر بن بشار نیشابوری روایت کرده است که گفت: به خدمت امام موسی کاظم الله نوشتم که: کسانی که در نزد ما هستند، در باب توحید اختلاف نمودهاند. پس بعضی از ایشان، کسی است که میگوید: خدا جسم است و بعضی از ایشان، کسی است که میگوید: صورت است. حضرت به من نوشت که: «پاک و منزه است آن که محدود و موصوف نمی شود، و چیزی به او شباهت ندارد، و چیزی مانند او نیست، و اوست شنوای بینا».

حسن عسکری از شتم که: ای آقای من، اصحاب ما در باب تو حید اختلاف کرده اند. بعضی حسن عسکری از ایشان کسی است که می گوید: آن جناب جسیم است و بعضی از ایشان کسی است که می گوید: آن جناب جسیم است و بعضی از ایشان کسی است که می گوید: صورت است. پس ای آقای من، اگر صلاح دانی که به من تعلیم کنی از این باب، آنچه را که بر آن واقف شوم و از آن در نگذرم به فعل خواهی آورد که بر بنده خود تفضل و انعام کرده ای. فرمان همایونی که به خط مبارک آن حضرت الله بود رسید که: از توحید سؤال کردی و این را از شما باز داشته اند. خدا یکتاست و یگانه ( آم ییله و آم ییله و آم ییله و آم یکن له گفوا اختالی کردی و مینگارد، هر چه را که خواسته باشد؛ از اجسام و غیر آن، و خود جسیم نیست و تصویر می کند و می نگارد، هر چه را که می خواهد و خود صورت نیست. ثنای او از آن بزرگوار تر و می کند و می نگارد، هر چه را که می خواهد و خود صورت نیست. ثنای او از آن بزرگوار تر و آلسیمیهٔ آلبَمبیهٔ و هُنَ قَالَم و آلبَمبیهٔ و هُنَ قَالَم و آلبَمبیهٔ البَمبیهٔ البَراد البَراد البَراد البَمبیهٔ البَمبیهٔ البَمبیهٔ البَمبیهٔ البَراد البَمبیهٔ البَمبیهٔ البَمبیهٔ البَراد البَراد

۱۱ / ۲۸۳ محمد بن اسماعیل، از فضل بن شاذان، از حمّاد بن عیسی، از رِبعی بن عبدالله، از فضیل بن یسار روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که می فرمود: «خدا را وصف نمی توان نمود. و چگونه او را وصف توان نمود و حال آن که در کتاب خویش فرموده که: ﴿وَمَا قَدَرُوا ٱللَّهُ حَقَّ قَدْرِهِ ﴾ "، یعنی: «و اندازه نکردند خدا را حق اندازه ۵ (که او را

۱. شوری، ۱۱. ۲ اخلاص، ۳و ۴.

۳. انعام، ۹۱.

عَنْ عَلِيٍّ بْنِ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ رِيَادٍ أَوْ عَنْ غَيْرِهِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سُلَيْمَانَ، عَنْ عَلِي بْنِ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ سِنَانٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ فِلْ، قَالَ: قَالَ: «إِنَّ اللهَ عَظِيمٌ رَفِيعٌ، لَا يَقْدِرُ الْمِبَادُ عَلَىٰ صِفَتِهِ، وَلَا يَبْلُغُونَ كُنْهَ عَظَمَتِهِ، ﴿لَا تُدْرِكُهُ الْأَبْصَارُ وَهُوَ الْمُبِيلُ وَلَا يُوصَفُ بِكَيْفٍ، وَلَا أَيْنٍ وَحَيْثٍ، وَكَيْفَ أَصِفُهُ بِكَيْفٍ، وَلَا أَيْنٍ وَحَيْثٍ، وَكَيْفَ أَصِفُهُ بِكَيْفٍ وَهُو الَّذِي كَيَّفَ الْمَيْفَ حَتَىٰ صَارَ كَيْفاً، فَعُرِفَتِ الْكَيْفُ بِمَا كَيَّفَ لَـنَا مِنَ الْكَيْفِ؟! أَمْ كَيْفَ أَصِفُهُ بِأَيْنٍ وَهُو الَّذِي أَيَّنَ الأَيْنَ حَتَىٰ صَارَ أَيْنَ الْمَيْفَ عَتَىٰ صَارَ خَيْناً، فَعُرِفَتِ الْكَيْفُ بِمَا كَيَفَ لَـنَا مِنَ الْكَيْفِ؟! أَمْ كَيْفَ أَصِفُهُ بِعَيْثٍ وَهُو الَّذِي حَيَّتَ الْحَيْثَ حَتَىٰ صَارَ أَيْناً، فَعُرِفَتِ الْأَيْنَ بِمَا لَكَيْفُ بِعَلْمُ وَهُو اللّذِي حَيَّتَ الْحَيْثَ حَتَىٰ صَارَ خَيْناً، أَنْ مَن الْأَيْنِ عَلَى اللهَ الْمَيْفَ عَلَىٰ حَتَىٰ صَارَ أَيْنَالُ عَلَىٰ حَتَىٰ صَارَ خَيْناً، فَعُرِفَتِ الْمَيْنَ عَلَىٰ مِنَ الْأَيْنِ عِمُو اللّذِي حَيَّتَ الْمَعْنِ عَلَىٰ حَتَىٰ صَارَ خَيْناً، فَعُرِفَتِ الْحَيْثِ وَهُو اللّذِي حَيَّتَ الْمَعْنِ عَلَىٰ حَتَىٰ صَارَ حَيْناً، فَعُرِفَتِ الْحَيْثُ بِمَا حَيْثَ لَنَا مِنَ الْحَيْثِ وَهُو اللّذِي حَيَّتَ الْمَعْيفُ الْمَعْيفُ الْمَعْيفُ الْمَعْيفُ الْمَعْيفُ الْمُوعِيفُ الْمَعْيفُ الْمُعْيفُ الْمُعْيفِلُهُ الْمُعْيفُ اللْمُوعِلِي اللهُ الْمُعْيفُ الْمُعْيفُ الْمُعْيفُ الْمُعْيفُ اللّعُلِيقُ الْمُعْيفُ الْمُعْيفُ الْمُعْيفُ الْمُعْيفُ الْمُعْيفُ اللْمُعْيفُ الْمُعْيفُ اللْمُعْيفُ اللْمُعْيفُ الْمُعْيفُ اللْمُعْلِقُ اللْمُعْيفُ اللْمُعْيفُ اللْمُعْيفُ الْمُعْلِقُ اللْمُعِ

# ١١ \_ بَابُ النَّهْيِ عَنِ الْجِسْمِ وَ الصُّورَةِ

١٠ أخمدُ بْنُ إِدْرِيسَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الْجَبَّارِ، عَنْ صَفْوَانَ بْنِ يَخْيَىٰ، عَنْ
 عَلِيٍّ بْنِ أَبِي حَمْزَةَ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللهِ ﴿ سَمِعْتُ هِشَامَ بْنَ الْحَكَمِ يَنْ وِي
 عَنْكُمْ: أَنَّ اللهَ جِسْمُ صَمَدِيٌّ نُورِيُّ، مَعْرِفَتُهُ ضَرُورَةٌ، يَمُنُّ بِهَا عَلَىٰ مَنْ يَشَاءُ مِنْ خَلْقِهِ.

تعظیم نکردند؛ چنانچه سزای تعظیم اوست و او را تشناختند؛ چنانچه حق شناخت او باشد). پس وصف نمیشود به قدر و اندازه، مگر آنکه از آن بزرگ تر است».

۲۸۴ / ۱۲ . على بن محمد، از سهل بن زياد ـ يا از غير او ـ از محمد بن سليمان، از على بن ابراهيم، از عبدالله بن سِنان، از امام جعفر صادق ﷺ روايت كرده است كه گفت: أن حضرت فرمودكه: «خدا بزرگ و بلند مرتبه است و بندگان نمی توانند كه او را وصف نمایند و به كُنه عظمت و بزركي او نمي رسند ﴿ لُاتُدُرِكُهُ ٱلْأَبْصَيْرُ وَهُوَ يُدُرِكُ ٱلْأَبْصَيْرَ وَهُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ ﴾ ١. و به چون و کجا و اینجا، یا آنجا، پاکی او را وصف نمی توان کرد؛ که کسی بگوید که آن جناب چون است؟ یا در کجامیباشد؟ یا در مکان مخصوصی است؟ یا در چه زمان بوده؟ و چگونه او را به چون، وصف كنم و حال آنكه او همان است كه حقيقت چون را موجود فرموده، تما آنكه چون، چون شده. پس چون را، با آن چون که از برای ما چون نموده، شناختم. یا چگونه او را به كجا وصف نمايم و حال آنكه او همان است كيه حقيقت كجا را وجود داده، تا آنكه كجا، كجا شده. پس کجا را با آن کجا که از برای ماکجانمو ده، شناختم. یا چگونه او را به حیثیت وصف كنم، حال آنكه او همان است كه حقيقت حيثيت را به وجود آورده تا آنكه حيثيت، حيثيت شده. پس حیثیت را با آنکه از حیثیت برای ما حیثیت نموده، شناختم. پس خدای تبارک و تعالى، در هر مكانى داخل و از هر جيزي بيرون است؛ ﴿لَّاتُدْرِكُهُ ٱلْأَبْصَـٰنُ وَهُوَ يُدْرِكُ ٱلْأَبْصَـٰزَ﴾. و نیست خدایی مگر او که برتر است از حد وهم، یا متعالی از امثال و اشباه. و اوست رسنده به دقایق اشیاکه به اسرار همهٔ خلائق آگاه است. و داناست به تدبیر و مصلحت ایشان و همهٔ کر دار و گفتار ایشان را می داند».

#### ۱۱. باب در بیان نهی از جسم و صورت

۱ / ۲۸۵ / ۱ . احمد بن ادریس، از محمد بن عبدالجبّار، از صفوان بن یحیی، از علی بسن ابی حمزه روایت کرده است که گفت: به خدمت امام جعفر صادق علی عرض کسردم کسه از هشام بن حکم شنیدم که از شما روایت می کرد که: خدا جسمی است توپر (که میان ندارد)، و نورانی است، و معرفتش بدیهی است (که احتیاج به نظر و استدلال ندارد). و خدا به آن منت می گذارد بر هر که می خواهد از خلق خویش. حضرت فرمود که: «پاک و منزه است آن که

۱ ، انعام، ۱۰۳.

فَقَالَ اللهُ: «سُبْحَانَ مَنْ لَا يَعْلَمُ أَحَدٌ كَيْفَ هُوَ إِلَّا هُوَ ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءُ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ لَا يُحَدُّ، وَلَا يُحَسُّ، وَلَا يُجَسُّ، وَلَا تُدْرِكُهُ الْأَبْصَارُ وَلَا الْحَوَاشُ، وَلَا يُحِيطُ بِهِ شَيْءٌ، وَلَا جِسْمٌ وَلَا صُورَةً، وَلَا تَخْطِيطُ وَلَا تَخْدِيدٌ».

٢٨۶ / ٢٠ مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ حَمْزَةَ بْنِ مُحَمَّدٍ، قَالَ: كَتَبْتُ إِلَىٰ أَبِي الْحَسَنِ عَنْ الْجِسْمِ وَالصَّورَةِ، فَكَتَبَ: «سُبْحَانَ مَنْ لَـيْسَ كَـمِثْلِهِ شَيْءٌ، لا جِسْمٌ وَلا صُورَةً».

وَ رَوَاهُ مُحَمَّدُ بْنُ أَبِي عَبْدِ اللهِ إِلَّا أَنْهُ لَمْ يُسَمِّ الرَّجُلَ.

٧٨٧ / ٣. مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ، عَلَى سَهُلَ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ بْنِ بَزِيعٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ زَيْدٍ، قَالَ: جِنْتُ إِلَى الرَّصَاعِةِ أَشَالَهُ عَنِ التَّوْجِيدِ، فَأَمْلَى عَلَيَّ: «الْحَمْدُ لِلَّهِ فَاطِرِ الْأَشْيَاءِ إِنْشَاءً، وَمُبْتَدِعِهَا ابْتِدَاعاً بِقُدْرَتِهِ وَجِكْمَتِهِ، لا مِنْ شَيْءٍ؛ فَيَبْطُلَ الإَخْتِرَاعُ، وَلا لِعِلَّةٍ؛ فَلا يَصِعُ الإِنتِدَاعُ، خَلَقَ مَا شَاءَ كَيْفَ شَاءَ، مُتَوَحِّداً بِذَلِكَ لإِظْهَارِ الاَخْتِرَاعُ، وَلا لِعِلَّةٍ؛ فَلا يَصِعُ الإِنتِدَاعُ، خَلَقَ مَا شَاءَ كَيْفَ شَاءَ، مُتَوَحِّداً بِذَلِكَ لإِظْهَارِ عِمْمَتِهِ، وَحَقِيقَةِ رُبُوبِيتِيهِ، لا تَصْبِطُهُ الْعُقُولُ، وَلا تَبْلُغُهُ الأَوْهَامُ، لا تُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ، وَضَلَّ فِيهِ تَصَارِيفُ وَلا يُجِيطُ بِهِ مِقْدَارٌ، عَجَزَتْ دُونَهُ الْعِبَارَةُ، وَكَلَّتْ دُونَهُ الْأَبْصَارُ، وَضَلَّ فِيهِ تَصَارِيفُ وَلَا يُعْيُرِ سِتْرٍ مَسْتُورٍ، عُرِفَ يغيْرِ رُوبَةٍ وَكُلِّتُ دُونَهُ الْأَبْصَارُ، وَضَلَّ فِيهِ تَصَارِيفُ وَصُونَ بِغَيْرٍ صُورَةٍ، وَنُعِتَ بِغَيْرٍ جِسْم، لا إِلٰهَ إِلَّا اللهُ الْكَبِيرُ الْمُتَعَالِ».

هیچکس نمی داند که او چگونه است، مگر خودش و چیزی مانند او نیست. و اوست شنوا و بینا. و به اندازه در نمی آید، و محسوس نمی شود، و حواس او را در نمی یابد. و چیزی به او احاطه نمی کند، و جسم و صورت نیست و خط (یا سطحی که خطها بر آن فرض شود) نیست (یا جوان نو خط نمی باشد)، و او را محدود نمی توان ساخت (با این که جسم تو پر یا غیر آن است).

۲۸۶ / ۲ محمد حسن، از سهل بن زیاد، از حمزة بن محمد روایت کرده است که گفت: عریضه ای به خدمت امام موسی کاظم الله نوشتم و او را از جسم و صورت که مشبهه می گویند، سؤال نمودم. حضرت در جواب نوشت که: «پاک و منزه است آن که چیزی مانند او نیست. و آن جناب، نه جسم است و نه صورت».

 و محمد بن ابی عبدالله همین را روایت کرده است، مگر آنکه گفته: به سوی آن مرد نوشتم (و آن مرد را نام نبرده، ولیکن مراد آن چضرت است).

زید روایت کرده است که گفت: به خدمت حضرت امام رضای رسیدم که او را از توحید خدا سؤال کنم. آن حضرت از بر فرمود و من نوشتم که: «هر ستایش و سپاسی که بود و هست و خواهد بود، ثابت است از برای خدا که چیزها را شکافته و به دید آورده، از کشم عدم به صحرای و جود؛ به دید آوردنی بدون ماده و مثال و نمونه، و آنها را اختراع فرموده و از سر نو پیدا نموده؛ اختراعی بدون علت و صورت، به قدرت و حکمت خویش، نه آنها را از چیزی آفریده که اختراع باطل شود و نه به جهت علتی خلق فرموده که ابتداع صحیح نباشد (چه اختراع از نو چیزی پیدا کردن، و ابتداع چیز نو آوردن است). آفریده آنچه را که خواسته، به آن کیفیتی که خواسته، در حالتی که متوحد و تنها است در ایس آفریده آنبه را که جواسته، به آن در ستکرداری و حقیقت پروردگاری خویش.

عقل ها او را ضبط نمی توانند نمود، و خیال ها به او نمی رسد، و دیدها او را درنیابند، و اندازه به او احاطه نمی کند. عبارت و سخن، در نزدبیان وصف او عاجز و درمانده، و دیدها در نزد او کند و وامانده، و گردش صفات در او گمراه شده و راهی نجسته است. در پرده رفته بی پرده ای که از نظر ها دور باشد، و پنهان شده بی پوششی که مستور باشد؛ چه در عین خفا، کمال ظهور دارد، و معروف است بدون دیدن، و موصوف است به غیر صورت، و منعوت است به

٢٨٨ / ٢ . مُحَمَّدُ بْنُ أَبِي عَبْدِ اللهِ، عَمَّنْ ذَكَرَهُ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْعَبَّاسِ، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ حَكِيمٍ، قَالَ: وَصَفْتُ لِأَبِي إِبْرَاهِيمَ ﷺ قَوْلَ هِشَامِ مُحَمَّدِ بْنِ سَالِمٍ الْجَوَالِيقِيِّ، وَحَكَيْتُ لَهُ قَوْلَ هِشَامٍ بْنِ الْحَكَمِ، أَنَّهُ جِسْمٌ.
 بْنِ سَالِمٍ الْجَوَالِيقِيِّ، وَحَكَيْتُ لَهُ قَوْلَ هِشَامٍ بْنِ الْحَكَمِ، أَنَّهُ جِسْمٌ.

فَقَالَ: «إِنَّ اللهَ تَعَالَىٰ لَا يُشْبِهُهُ شَيْءٌ، أَيُّ فُحْشٍ أَوْ خَناً أَعْظَمُ مِنْ قَوْلِ مَنْ يَصِفُ خَالِقَ الْأَشْيَاءِ بِجِسْمٍ أَوْ صُورَةٍ، أَوْ بِخِلْقَةٍ، أَوْ بِتَحْدِيدٍ وَأَعْضَاءٍ؟ تَعَالَى اللهُ عَـن ذٰلِكَ عُلُوّاً كَبِيراً».

٢٨٩ / ٥. عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ رَفَعَهُ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْفَرَجِ الرُّخَّجِيِّ، قَالَ: كَتَبْتُ إِلَىٰ أَبِي الْحَسَنِ الْفَرَجِ الرُّخَجِيِّ، قَالَ: كَتَبْتُ إِلَىٰ أَبِي الْحَسَنِ اللهِ أَسْأَلُهُ عَمَّا قَالَ هِشَامُ بْنُ الْحَكَمِ فِي الجِسْمِ، وَهِشَامُ بْنُ سَالِمٍ فِي الصُّورَةِ. فَكَتَبَ اللهِ أَسْأَلُهُ عَمَّا قَالَ هِشَامُ الْقَوْلُ مَا قَالَ فَكَتَبَ اللهِ وَنَ الشَّيْطَانِ، لَيْسَ الْقَوْلُ مَا قَالَ فَكَتَبَ اللهِ وَنَ الشَّيْطَانِ، لَيْسَ الْقَوْلُ مَا قَالَ الْهِشَامَانِ».

٧٩٠/ ٤. مُحَمَّدُ بْنُ أَبِي عَبْدِ اللهِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ الْحَسَنِ، وَيَادٍ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ الْمُغِيرَةِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ بَكْرِ بْنِ صَالِحٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ الْمُغِيرَةِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ زِيَادٍ، قَالَ: سَمِعْتُ يُونُسَ بْنَ ظَبْيَانَ يَقُولُ: دَخَلْتُ عَلَىٰ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ قَلْتُ لَهُ: إِنَّ هِشَامَ فَالَ: سَمِعْتُ يُونُسَ بْنَ ظَبْيَانَ يَقُولُ: دَخَلْتُ عَلَىٰ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَظِيماً إِلَّا أَنِي أَخْتَصِرُ لَكَ مِنْهُ أَحْرُفاً، فَزَعَمَ أَنَّ اللهَ جِسْمُ؛ لِأَنَّ اللهَ جِسْمُ؛ لِأَنَّ اللهَ جِسْمُ، فَلَا يَجُوزُ أَنْ يَكُونَ الصَّانِعُ بِمَعْنَى الْفِعْلِ، وَيَجُوزُ أَنْ يَكُونَ الصَّانِعُ بِمَعْنَى الْفَعْلِ، وَيَجُوزُ أَنْ يَكُونَ الصَّانِعُ بِمَعْنَى الْفَاعِلِ.

فَقَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِﷺ: «وَيْحَهُ، أَمَا عَلِمَ أَنَّ الْجِسْمَ مَحْدُودٌ مُتَنَاهٍ، وَالصُّورَةَ مَحْدُودَةٌ

غیر جسم، که نه جسم است و نه صورت. نیست خدایی مگر خدای بزرگوار عظیم الشأن که برتر از همه یا بلند مرتبه است».

۲۸۸ / ۴. محمد بن ابی عبدالله، از آنکه او را ذکر کرده، از علی بن عباس، از احمد بن محمد بن ابی نصر، از محمد بن حکیم روایت کرده است که گفت: قول هشام بن سالم جوالیقی را از برای امام موسی کاظم الله شرح کردم و گفتار هشام بن حکم را که خدا جسم است از برایش حکایت نمودم. آن حضرت فرمود که: «چیزی که به خدای تبارک و تعالی نمی ماند. کدام سخن زشت و ناسزا یا بیهودهای بزرگتر است از گفتار کسی که وصف می کند آفریننده همه چیز را به جسم، یا صورت، یا به یکی از آفریدگانش، یا به تحدید و اندازه نمودن، یا به اعضا که از برای او عضوها قرار دهد. بر تر است خدا از این عیب که ایشان می گویند؛ بر تری بزرگ».

۲۸۹ / ۲۸۹ علی بن محمد روایت کرده و آن را مرفوع ساخته، از محمد بن فرج رُخَجی که گفت: عریضه ای به خدمت امام موسی کاظم کل نوشتم و آن حضرت سؤال کردم از آنچه هشام بن حکم در باب جسم و هشام بن سالم در باب صورت گفتند. در جواب نوشت که: «سرگشتگی سرگردان را واگذار و آن را از خود دور کن. از شر شیطان به خدا پناه بر، که آنچه دو هشام گفته اند، گفتار حق و درست نیست» (و می تواند که معنی این باشد که، هشام ها این قول را نگفته اند و این بهتانی است که بر ایشان بسته اند؛ چه هشام ها از عدول و رؤسای اصحاب آن حضرت اند).

صالح، از حسن بن سعید، از عبدالله، از محمد بن اسماعیل، از حسین بن حسن، از بکر بن صالح، از حسن بن سعید، از عبدالله بن مغیره، از محمد بن زیاد روایت کرده است که گفت: شنیدم از یونس بن ظبیان که می گفت: بر حضرت امام جعفر صادق الله داخل شدم و عرض کردم که: هشام بن حکم، گفتار بزرگی می گوید، مگر آن که من چند کلمه ای از آن را از برای تو مختصر می کنم. گمان کرده است که خدا جسم است؛ زیرا که همهٔ چیزها بر دو قسم اند: یکی جسم و دیگری، فعل جسم. و جائز نیست که صانع عالم، به معنی فعل باشد و جائز است که به معنی فاعل باشد، و فاعل فعل، جسم است؛ نظر به انحصاری که مذکور شد. حضرت صادق الله فرمود که: «وای بر او، آیا ندانسته است که جسم و صورت، محدود و متناهی اند که به اندازه در می آیند و به پایان می رسند، و هرگاه اندازه احتمال داشته باشد، زیاده و نقصان

مُتَنَاهِيَةُ؟ فَإِذَا احْتَمَلَ الْحَدَّ. احْتَمَلَ الزِّيَادَةَ وَالنُّقْصَانَ. وَإِذَا احْتَمَلَ الزِّيَادَةَ وَالنُّقْصَانَ. كَانَ مَخْلُوقاً».

قَالَ: قُلْتُ: فَمَا أَقُولُ؟

قَالَ: «لَا جِسْمُ وَلَا صُورَةً، وَهُوَ مُجَسِّمُ الْأَجْسَامِ، وَمُصَوِّرُ الصُّورِ، لَمْ يَتَجَزَّأَ، وَلَمْ
يَتَنَاهَ،وَلَمْ يَتَزَايَدْ، وَلَمْ يَتَنَاقَصْ، لَوْ كَانَ كَمَا يَقُولُونَ، لَمْ يَكُنْ بَيْنَ الْخَالِقِ وَالْـمَخْلُوقِ
فَرْقُ، وَلَا بَيْنَ الْمُنْشِئِ وَالْمُنْشَأَ، لَكِنْ هُوَ الْمُنْشِئُ، فَرَّقَ بَـيْنَ مَـنْ جَسَّـمَهُ وَصَـوَّرَهُ
وَأَنْشَأَهُ؛ إِذْ كَانَ لَا يُشْبِهُهُ شَيْءٌ، وَلَا يُشْبِهُ هُوَ شَيْتًا».

١٩١ / ٧. مُحَمَّدُ بْنُ أَبِي عَبْدِ اللهِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْعَبَّاسِ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمٰنِ الْحِمَّانِلِيِّ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي الْحَسَنِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرٍ عِنْ عَنْ الْحَسَنِ بْنِ جَعْفَرٍ عِنْ الْحَسَنِ بْنِ جَعْفَرٍ عِنْ الْحَسَنِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمٰنِ الْحِمَّانِيِّ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي الْحَسَنِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرٍ عِنْ الْحَسَنِ بْنِ جَعْفَرٍ عِنْ الْحَسَنِ بْنِ جَعْفَرٍ عِنْ الْحَسَنِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرٍ عِنْ الْحَسَنَ مُوسَى بْنِ جَعْفَرٍ عِنْ اللهِ اللهُ ال

فَقَالَ: «قَاتَلَهُ اللهُ، أَ مَا عَلِمَ أَنَّ الْجِسْمَ مَحْدُودٌ. وَالْكَلَامَ غَيْرُ الْمُتَكَلِّمِ؟ مَعَاذَ اللهِ، وَأَبْرَأُ إِلَى اللهِ مِنْ هٰذَا الْقَوْلِ، لَا جِسْمُ، وَلَا صُورَةٌ، وَلَا تَحْدِيدٌ، وَكُلُّ شَيْءٍ سِوَاهُ مَخْلُوقٌ، إِنَّمَا تُكَوَّنُ الْأَشْيَاءُ بِإِرَادَتِهِ وَمَشِيئَتِهِ، مِنْ غَيْرٍ كَلَامٍ، وَلَا تَرَدُّدٍ فِي نَفَسٍ، وَلَا نُطْقٍ بِلِسَانٍ».

٢٩٢ / ٨. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ يُونُسَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْـنِ عِيسىٰ، عَنْ يُونُسَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْـنِ حَيسىٰ، عَنْ يُونُسَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْـنِ حَكِيمٍ، قَالَ: وَصَفْتُ لِأَبِي الْحَسَنِ ﷺ قَوْلَ هِشَامٍ الْجَوَالِيقِيِّ وَمَا يَقُولُ فِــي الشَّــابِّ الْمُوفَّقِ، وَوَصَفْتُ لَهُ قَوْلَ هِشَامٍ بْنِ الْحَكَم، فَقَالَ: «إِنَّ اللهَ لَا يُشْبِهُهُ شَيْءٌ».

احتمال میدارد، و هرگاه احتمال زیاده و نقصان متحقق شود، آفریده خواهد بود، نه آفریدگار».

یونس گفت که: عرض کردم که: پس من، چه بگویم و چه اعتقاد داشته باشم؟ حضرت فرمود که: «بگو: نه جسم است و نه صورت. و اوست که جسمها را جسم گردانیده، و صورتها را تصویر کرده و نگاشته است. پاره پاره نمی شود، و به پایان نمی رسد، و زیاد نمی شود، و نقصان به هم نمی رساند، و اگر امر چنان باشد که می گویند، در میانهٔ خالق و مخلوق فرقی نخواهد بود، و در میانهٔ سازندهٔ چیزها و آنکه صانع او را ساخته، چیزی که موجب جدایی باشد، به هم نرسد، ولیکن اوست پدید آورنده ای که در میان آنها که ایشان را مجسم و مصور گردانیده، تمیز داده (یعنی: در میانهٔ چیزها و آنچه باعث امتیاز آنها باشد، در ایجاد، فرق قرار داده، به این که بعضی را جسم، و بعضی را صورت گردانیده، و آن را بر وفق حکمت ایجاد فرموده)؛ زیرا که بود یا در آن هنگام که بود و چیزی با او نبود که با او شباهت داشته باشد، یا آن جناب به چیزی شیاهت داشته باشد در ذات یا صفات».

حضرت فرمود که: «خدا او را بکشد. آیا ندانسته است که جسم به اندازه در می آید و سخن غیر از سخنگو است. پناه می برم به خدا و بیزاری می جویم به سوی آن جناب، از این گفتار ناصواب. خدا، نه جسم است و نه صورت و نه او را اندازه می توان نمود، و هر چه غیر از اوست آفریده شده. جز این نیست که همه چیز به اراده و خواست او موجود می شود، بی آن که سخن گوید و بدون تردد و تفکر در نفس یا تکرار نفس و حرف زدن به زبان».

۷۹۲ / ۸ . علی بن ابراهیم، از محمد بن عیسی، از یونس، از محمد بن حکیم روایت کرده است که گفت: وصف کردم از برای حضرت ابوالحسن موسی بسن جعفر ﷺ گفتار هشام جوالیقی را و آنچه در جوان مستوی الخلقه میگوید (چنانچه مذکور شد). و گفتهٔ هشام بن حکم را نیز از برای آن حضرت وصف نمودم، فرمود که: «چیزی به آن جناب شباهت ندارد».

## ١٢ ـ بَابُ صِفَاتِ الذَّاتِ

٣٩٣ / ١. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ الطَّيَالِسِيِّ، عَنْ صَفْوَانَ بْنِ يَحْيىٰ، عَنِ ابْنِ مُسْكَانَ، عَنْ أَبِي بَصِيدٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ اللهِ يَقُولُ: «لَمْ يَزَلِ اللهُ \_ عَزَّ وَجَلَّ \_ رَبَّنَا، وَالْعِلْمُ ذَاتُهُ وَلَا مَعْلُومَ، وَالسَّمْعُ ذَاتُهُ وَلَا مَسْمُوعَ، وَالْجَصَرُ ذَاتُهُ وَلَا مَسْمُوعَ، وَالْجَصَرُ ذَاتُهُ وَلَا مَسْمُوعَ، وَالْجَصَرُ ذَاتُهُ وَلَا مَعْلُومَ، وَالسَّمْعُ ذَاتُهُ وَلَا مَسْمُوعَ، وَالْجَصَرُ ذَاتُهُ وَلَا مَسْمُوعَ، وَالْجَصَرُ عَلَى الْمَعْلُومَ، وَقَعَ الْعِلْمُ مِنْهُ مُنْحَرِّهُ عَلَى الْمَعْدُورِ، فَلَمَّا أَحْدَثَ الْأَشْيَاءَ وَكَانَ الْمَعْلُومَ، وَالسَّمْعُ عَلَى الْمَقْدُورِ». قَالَتُهُ فَلَى الْمَقْدُورِ اللهِ مُتَحَرِّكًا ؟

قَالَ: فَقَالَ: «تَعَالَى اللهُ عَنْ ذَٰلِكَ؛ إِنَّ الْحَرِّ كَتَرَ صِفَةٌ مُحْدَثَةٌ بِالْفِعْلِ».

قَالَ: قُلْتُ: فَلَمْ يَزَلِ اللهُ مُتَكَلِّماً؟

قَالَ: فَقَالَ: «إِنَّ الْكَلَامَ صِفَةٌ مُحْدَثَةٌ لَيْسَتْ بِأَزَلِيَّةٍ، كَـانَ اللهُ ـ عَـزَّ وَجَــلَّ ـ وَلَا مُتَكَلِّمَ».

٢٩٢/ ٢. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ هِشَامِ بْنِ سَالِمٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ، قَالَ: سَمِعْتُهُ يَقُولُ: «كَانَ اللهُ وَلَا شَيْءَ غَيْرُهُ، وَلَمْ يَزَلْ عَالِماً بِمَا يَكُونُ؛ فَعِلْمُهُ بِهِ قَبْلَ كَوْنِهِ كَعِلْمِهِ بِهِ بَعْدَ كَوْنِهِ».

٢٩٥ / ٣. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ صَفْوَانَ بْنِ يَحْيىٰ، عَنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ صَفْوَانَ بْنِ يَحْيىٰ، عَنِ الْحَاهِ عَنْ صَفْوَانَ بْنِ يَحْيىٰ، عَنِ الْحَاهِ عَالَمِ عَلَى الْحَسَنِ ﷺ: فِي دُعَاءٍ: الْحَمْدُ لِلّٰهِ مُنْتَهىٰ عِلْمِهِ؟
 الْكَاهِلِيِّ، قَالَ: كَتَبْتُ إِلَىٰ أَبِي الْحَسَنِ ﷺ: فِي دُعَاءٍ: الْحَمْدُ لِلّٰهِ مُنْتَهىٰ عِلْمِهِ؟

فَكَتَبَ إِلَيَّ: «لَا تَقُولَنَّ مُنْتَهَىٰ عِلْمِهِ؛ فَلَيْسَ لِعِلْمِهِ مُنْتَهَىًّ، وَلَكِنْ قُلْ: مُنْتَهیٰ رِضَاهُ». ۲۹۶ / ۴. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيیٰ، عَنْ سَعْدِ بْنِ عَبْدِ اللهِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسیٰ، عَنْ أَيُّوبَ بْنِ نُوحٍ، أَنَّهُ كَتَبَ إِلَىٰ أَبِي الْحَسَنِ عِلَمْ يَسْأَلُهُ عَنِ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ: أَكَانَ يَعْلَمُ الْأَشْـيَاءَ

#### ۱۲. باب در بیان صفات ذات مقدس خدا

۱۲۹۳ / ۲۹۳ ملی بن ابراهیم، از محمد بن خالد طیالسی، از صفوان بن یحیی، از ابن مسکان، از ابو بصیر روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که می فرمود: «خدای عزّوجل که پروردگار مااست، همیشه بود و علم، ذات او بود. و هیچ معلومی نبود که در حیطهٔ علم و دانش در آید، و همچنین شنوایی و بینایی و قدرت و توانایی، ذات مقدس او بود، و چیزی که در حیطهٔ شنیدن یا دیدن یا توانایی در آید، نبود. بعد از آن، چون چیزها را احداث فرمود و آنها را از سر نو به دید آورد و معلوم و مسموع و مبصر و مقدور و موجود شد، و علم از آن جناب بر آنچه در حیطهٔ علم در آید، واقع گردید، و همچنین شنوایی و آنچه شنیده شود و دیدن بر آنچه دیده شود و قدرت بر آنچه مقدور باشد».

ابو بصیر گفت که: عرض کردم: پس خدا همیشه متحرک بوده؟ حضرت فرمود که: «خدا برتر است از این که حرکت کند؛ زیراکه حرکت، صفتی است که به فعل حادث می شود».

گفت که: عرض کردم: پس خدا همیشه سخنگو بوده است؟ فرمود که: «سخن گفتن، صفتی است که حادث میگردد و ازلی و همیشه نیست، و خدای عزوجل بود و هیچ سخنگویی نبود».

۲۹۴ / ۲ محمد بن یحیی، از محمد بن حسین، از ابن ابی عُمیر، از هشام بن سالم، از محمد بن مسلم، از امام محمد باقر ﷺ روایت کرده است که گفت: شنیدم از آن حضرت که می فرمود: «خدای عزّ و جلّ بود و چیزی غیر او نبود، و همیشه عالم و دانا بود و به آنچه خواهد بود. پس علم آن جناب، به آن چیز پیش از بودنش، چون علم او به آن است بعد از بودنش، (که علمش به چیزی پیش از وجود و بعد از وجود تفاوتی ندارد).

۷۹۵ / ۳ ، محمد بن یحیی، از محمد بن حسین، از صفوان بن یحیی، از کاهلی روایت کرده است که گفت: به خدمت حضرت امام موسی کاظم اید نوشتم در دعایی که حمد از برای خدا است به اندازهٔ منتهی و پایان علم آن حضرت. به من نوشت که: «البته مگو که منتهای علم خدا، که علم او را منتهی و پایانی نیست، ولیکن بگو که: منتهای خشنودی خدا» (چه منتهای رضای آن جناب از بندگان خویش، این است که آنچه را که به آن امر فرموده، به جا آورند و آنچه را که از آن نهی کرده، ترک نمایند و این، چیزی است که نهایت دارد).

۲۹۶ / ۴ . محمد بن يحيى، از سعد بن عبدالله، از محمد بن عيسى، از ايوب بن نوح

قَبْلَ أَنْ خَلَقَ الْأَشْيَاءَ وَكَوَّنَهَا، أَوْ لَمْ يَعْلَمْ ذَلِكَ حَتّىٰ خَلَقَهَا وَأَرَادَ خَلْقَهَا وَتَكْـوِينَهَا، فَعَلِمَ مَا خَلَقَ عِنْدَ مَا خَلَقَ، وَمَا كَوَّنَ عِنْدَ مَا كَوَّنَ؟

فَوَقَّعَ بِخَطِّهِ ﴿ لَمْ يَزَلِ اللهُ عَالِماً بِالْأَشْيَاءِ قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَ الْأَشْيَاءَ كَعِلْمِهِ بِالْأَشْيَاءِ بَعْدَ مَا خَلَقَ الْأَشْيَاءَ».

٧٩٧ / ٥. عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ حَمْزَةَ، قَالَ:
كَتَبْتُ إِلَى الرَّجُلِ ﴾ أَشْأَلُهُ أَنَّ مَوَالِيَكَ اخْتَلَفُوا فِي الْعِلْمِ، فَقَالَ بَعْضُهُمْ: لَـمْ يَـزَلِ اللهُ عَالِماً وَبْلِ اللهُ عَالِماً؛ لِأَنَّ مَعْنَىٰ «يَعْلَمُ» عَالِماً وَبُلُ اللهُ عَالِماً وَقَالَ بَعْضُهُمْ: لَا نَقُولُ: لَمْ يَزَلِ اللهُ عَالِماً؛ لِأَنَّ مَعْنَىٰ «يَعْلَمُ» عَالِماً وَقَالَ بَعْضُهُمْ: لَا نَقُولُ: لَمْ يَزَلِ اللهُ عَالِماً؛ لِأَنَّ مَعْنَىٰ «يَعْلَمُ» عَالِماً وَقَالَ بَعْضُهُمْ: لَا نَقُولُ: لَمْ يَزَلِ اللهُ عَالِماً؛ لِأَنَّ مَعْنَىٰ «يَعْلَمُ» فَإِنْ أَنْبَتْنَا الْعِلْمَ، فَقَدْ أَثْبَتْنَا فِي الْأَزَلِ مَعْهُ شَيْنًا، فَإِنْ رَأَيْتَ \_ جَعَلَنِيَ اللهُ فِدَاكَ وَأَنْ تُعَلِّمَنِي مِنْ ذَلِكَ مَا أَقِفُ عَلِيَّةٍ وَلَا أَجُورُهُ.

فَكَتَبَ بِخَطِّهِﷺ: «لَمْ يَزَلِ اللهُ عَالِماً تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ ذِكْرُهُ».

١٩٨ / ٢٩٨ مُحَمَّدُ بَنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بَنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنِ الْقَاسِمِ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَبْدِ الصَّمَدِ بْنِ بَشِيرٍ، عَنْ فُضَيْلِ بْنِ سُكَّرَةَ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي الْقَاسِمِ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَبْدِ الصَّمَدِ بْنِ بَشِيرٍ، عَنْ فُضَيْلِ بْنِ سُكَّرَةَ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي جَعْفَرٍ عَنْ اللهُ لَهُ عَبْلُهُ وَجُعُهُ لَ إِنْ رَأَيْتَ أَنْ تُعَلِّمَنِي هَلْ كَانَ اللهُ لَه جَلَّ وَجُهُهُ لَ يَعْلَمُ قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَ لَمْ اللهُ لَا عَيْرُهُ يَعْلُمُ اللهُ لَا غَيْرُهُ مَنْ اللهُ مِنْ خَلْقِهِ، وَقَالَ بَعْضُهُمْ: قِنْ اللهُ لَا غَيْرُهُ مَنْ اللهُ لَا غَيْرُهُ مَنْ خَلْقِهِ، وَقَالَ بَعْضُهُمْ: إِنَّمَا مَعْنَىٰ «يَعْلَمُ» «يَفْعَلُ»، فَهُوَ الْيَوْمَ يَعْلَمُ أَنْهُ لَا غَيْرُهُ مَنْ خَلْوهِ، وَقَالَ بَعْضُهُمْ: إِنَّمَا مَعْنَىٰ «يَعْلَمُ» «يَفْعَلُ»، فَهُوَ الْيَوْمَ يَعْلَمُ أَنْهُ لَا غَيْرُهُ

روایت کرده است که به خدمت امام موسی کاظم الله نوشت و از آن حضرت سؤال نمود از خدای عزّ وجلّ که آیا آن جناب چیزها را می دانست پیش از آن که آنها را بیافریند و در وجود آورد، یا آن که آن راندانست تا آن که آنها را آفرید، ارادهٔ آفریدن و در وجود آوردن آنها نمود، و بعد از آن، دانست آنچه را که آفرید و در نزد آفریدن آن و آنچه را که در وجود آوردن آن؟

فرمان همایون به خط آن حضرت رسیدکه: «خدا، همیشه عالم بود به چیزها پیش از آنکه آنها را بیافریند، چون علم او به آنها بعد از آنکه آنها را آفرید».

است که گفت: به خدمت امام موسی کاظم الله نوشتم و از آن حضرت سؤال کردم که موالیان تو در علم خدا اختلاف کردند. بعضی از ایشان گفت که: خدا همیشه عالم بود، پیش از آنکه چیزها را به فعل آورد. و بعضی از ایشان گفت: مگو که خدا همیشه عالم بود؛ زیرا که معنی چیزها را به فعل آورد. و بعضی از ایشان گفت: مگو که خدا همیشه عالم بود؛ زیرا که معنی می داند آن است که می کند و دانش را به و جود می آورد (بنابر این که علم ادراک است و آن فعل خدا است. و گویا که این قائل، تو هم کرده است که علم، از صفات فعلیة است، چون خالق و رازق و امثال آن، و تحقق صفات فعلیه، اقتضا می کند که غیر او، با او باشد و لهذا گفت آنچه را که راوی از او نقل کرده که:) پس آگر علم را ثابت دانیم و بگوییم که خدا همیشه عالم بوده، لازم می آید که در ازل چیزی را با او ثابت کرده باشیم (و آن علمی است که مصنوع آن جناب و زائد بر اصل ذات است، و ازل همیشگی و زمانی است که آن را ابتدا نباشد). پس اگر صلاح دانی، خدا مرا فدای تو گرداند که به من تعلیم کنی از این باب آنچه را که بر آن مطلع شوم و از آن در نگذرم، بسیار انعام فرموده ای بر من.

آن حضرت الله به خط خویش نوشت که: «خدای ـ تبارک و تعالی ذکره ـ همیشه عالم بوده و خواهد بود» (و حضرت متعرض رد توهم قائل که راوی روایت نموده، نگردید؛ چه بطلان آن کمال ظهور دارد).

۱۹۸۸ / ۶. محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از حسین بن سعید، از قاسم بن محمد، از عبدالصمد بن بشیر، از قضیل بن شکّره روایت کرده است که گفت: به خدمت امام محمد باقر ای عرض کردم که: فدای تو گردم، اگر صلاح دانی که مرا تعلیم کنی، تعلیم کن که: آیا خدای \_ جلّ وجهه \_ پیش از آن که خلائق را بیافریند، می دانست که تنهاست و شریکی در وجود ذاتی ندارد؟ یا آن که موجود است تنها، بی آن که دیگری وجود داشته باشد؟ زیراکه

قَبْلَ فِعْلِ الْأَشْيَاءِ، فَقَالُوا: إِنْ أَثْبَتْنَا أَنَّهُ لَمْ يَزَلْ عَالِماً بِأَنَّهُ لَا غَيْرُهُ. فَقَدْ أَثْبَتْنَا مَعَهُ غَيْرَهُ فِي أَزَلِيَّتِهِ، فَإِنْ رَأَيْتَ يَا سَيِّدِي، أَنْ تُعَلِّمَنِي مَا لَا أَعْدُوهُ إِلَىٰ غَيْرِهِ.

فَكَتَبَ ﷺ: «مَا زَالَ اللهُ عَالِماً تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ ذِكْرُهُ».

## ١٣ \_بَابٌ آخَرُ وَ هُوَ مِنَ الْبَابِ الْأُوَّلِ

٢٩٩ / ١ . عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَى بْنِ عُبَيْدٍ، عَنْ حَمَّادٍ، عَنْ حَرِيزٍ،
 عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ: عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ أَنَّهُ قَالَ فِي صِفَةِ الْقَدِيمِ: «إِنَّهُ وَاحِدٌ، صَمَدٌ،
 أَحَدِيُّ الْمَعْنَىٰ، لَيْسَ بِمَعَانِ كَثِيرَةٍ مُخْتَلِفَةٍ.

قَالَ: قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، يَزْعُمُ قُوْمُ مِنْ أَهْلِ الْعِرَاقِ أَنَّهُ يَسْمَعُ بِغَيْرِ الَّذِي يُبْصِرُ، وَيُبْصِرُ بِغَيْرِ الَّذِي يَسْمَعُ؟

قَالَ: فَقَالَ: «كَذَبُوا، وَٱلْحَدُوا، وَشَبَّهُوا، تَعَالَى اللهُ عَنْ ذَٰلِكَ؛ إِنَّهُ سَمِيعٌ بَصِيرٌ، يَسْمَعُ بِمَا يُبْصِرُ، وَيُبْصِرُ بِمَا يَسْمَعُ».

قَالَ: قُلْتُ: يَزْعُمُونَ أَنَّهُ بَصِيرٌ عَلَىٰ مَا يَعْقِلُونَهُ؟

قَالَ: فَقَالَ: «تَعَالَى اللهُ، إِنَّمَا يُعْقَلُ مَا كَانَ بِصِفَةِ الْمَخْلُوقِ وَلَيْسَ اللهُ كَذٰلِكَ».

٢/٣٠٠ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ الْعَبَّاسِ بْنِ عَمْرٍو، عَنْ هِشَامِ بْنِ الْحَكَمِ،
 قَالَ: فِي حَدِيثِ الرِّنْدِيقِ \_ الَّذِي سَأَلَ أَبَا عَبْدِ اللهِ عِلَى \_ أَنَّهُ قَالَ لَهُ: أَ تَقُولُ: إِنَّهُ سَمِيعٌ
 بَصِيرُ؟

موالیان تو اختلاف به هم رسانیدند، پس بعضی از ایشان گفت که: میدانست پیش از آنکه چیزی از آفریدگان خویش را بیافریند. و بعضی از ایشان گفت که: معنی می داند، آن است که می کند (چنانچه در حدیث سابق مذکور شد).

پس آن جناب امروز که چیزها را آفرید، می داند که او بوده نه غیر او، پیش از آن که چیزها را به فعل آورد. و گفت: اگر ثابت کنیم که خدا همیشه عالم بوده به این که اوست که وجود دارد نه غیر او، غیر او را با او در ازلیت و دوامی که دارد، ثابت نموده ایم. پس اگر صلاح دانی ای آقای من، که به من تعلیم نمایی آنچه را که از آن به سوی غیر در نگذرم، تعلیم فرما.

حضرت در جواب نوشت که: «همیشه خدای ـ تبارک و تعالی ذکره ـ ، عالم بوده».

### ۱۳. باب دیگر و آن، از قبیل باب اول است (که در آن است آنچه در آن است با زیادتی نفی تشبیه و ترکیب و امثال آن چنانچه مذکور خواهد شد)

مسلم، از امام محمد باقر به روایت کرده است که آن حضرت در وصف خداوند قدیم فرمود که: «آن جناب، یگانه و پناه محتاجان است. أحدي المعنی است. که معانی کثیره مختلفه نیست» (که سر به هم آورده باشد از جهت تعدد در ذات و صفات؛ نه در خارج و نه در ذهن). محمد گفت: عرض کردم: فدای تو گردم، گروهی از اهل عراق گمان می کنند که خدا، می شنود به غیر آنچه می شنود. حضرت فرمود که: «دروغ گفتند می شنود به غیر آنچه می بیند، و می بیند به غیر آنچه می شنود. حضرت فرمود که: «دروغ گفتند و ملحد شدند (که از راه حق میل نموده اند)، و خدا را به خلق تشبیه کردند. خدا از این برتر است. به درستی که آن جناب شنوا و بیناست، که می شنود به آنچه می بیند، و می بیند به آنچه می بیند، و می بیند به آنچه می شنود ...

عرض کردم که: گمان میکنند که بیناست، به طوری که آن را تعقل مینمایند و میفهمند (و بنا بر بعضی از نسخ کافی، معنی آن است که به وضعی که ایشان میکنند).

حضرت فرمودکه: «خدا برتر است از این. جز این نیست که آنچه به صفت مخلوق باشد، معقول می شود (و عقل آن را تعقل میکند) و خدا چنین نیست».

۳۰۰ لا ، على بن ابراهيم، از پدرش، از عباس بن عمرو، از هشام بن حكم روايت كرده
 است كه گفت: در حديث زنديقي كه از حضرت امام جعفر صادق شوال نمود كه: زنديق

فَقَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ عِبْدِ اللهِ عَبْدِ وَلَيْسَ قَوْلِي: إِنَّهُ سَمِيعٌ بِنَفْسِهِ أَنَّهُ شَيْءٌ وَالتَّفْسُ شَسِيءٌ يَنَفْسِهِ أَنَّهُ شَيْءٌ وَالتَّفْسُ شَسِيءٌ الْخَرُ، وَلٰكِنِّ أَرَدْتُ عِبَارَةً عَنْ نَفْسِي؛ إِذْ كُنْتُ مَسْؤُولاً، وَإِفْهَاماً لَكَ؛ إِذْ كُنْتَ سَائِلاً، أَخُرُ، وَلٰكِنِّ أَرَدْتُ عِبَارَةً عَنْ نَفْسِي؛ إِذْ كُنْتُ مَسْؤُولاً، وَإِفْهَاماً لَكَ؛ إِذْ كُنْتَ سَائِلاً، فَأَقُولُ: يَسْمَعُ بِكُلِّهِ لَا أَنَّ كُلَّهُ لَهُ بَعْضٌ؛ لِأَنَّ الْكُلَّ لَنَا لَهُ بَعْضٌ، ولٰكِنْ أَرَدْتُ إِفْهَامَكَ، وَالتَّغْبِيرَ عَنْ نَفْسِي، وَلَيْسَ مَرْجِعِي فِي ذٰلِكَ كُلِّهِ إِلَّا إِلَىٰ أَنَّهُ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ، الْعَالِمُ وَالتَّغْبِيرَ عَنْ نَفْسِي، وَلَيْسَ مَرْجِعِي فِي ذٰلِكَ كُلِّهِ إِلَّا إِلَىٰ أَنَّهُ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ، الْعَالِمُ الْخَبِيرُ، بِلَا اخْتِلَافِ النَّاتِ، وَلَا اخْتِلَافِ مَعْنَىًّ».

# ١٢ \_بَابُ الْإِرَادَةِ أَنَّهَا مِنْ صِفَاتِ الْفِعْلِ، وَ سَاثِرِ صِفَاتِ الْفِعْلِ

١٠٦/ ١. مُحَمَّدُ بْنُ يَخْيَى الْعَطَّالُ عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَى الْأَشْعَرِيِّ، عَنِ النَّصْرِ بْنِ سُويْدٍ، عَنْ عَاصِمِ بْنِ حُمَيْدٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ الْأَهْوَازِيِّ، عَنِ النَّصْرِ بْنِ سُويْدٍ، عَنْ عَاصِمِ بْنِ حُمَيْدٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهُ مُويداً؟ قَالَ: «إِنَّ الْمُرِيدَ لَا يَكُونُ إِلَّا لِمُرَادٍ مَعَهُ، لَمْ يَزَلِ اللهُ عَالَ: «إِنَّ الْمُرِيدَ لَا يَكُونُ إِلَّا لِمُرَادٍ مَعَهُ، لَمْ يَزَلِ اللهُ عَالَ: «أَنْ الْمُرِيدَ لَا يَكُونُ إِلَّا لِمُرَادٍ مَعَهُ، لَمْ يَزَلِ اللهُ عَالَ: «أَنْ الْمُرِيدَ لَا يَكُونُ إِلَّا لِمُرَادٍ مَعَهُ، لَمْ يَزَلِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَالِي اللهُ عَالِمَا قَادِراً، ثُمَّ أَرَادَ».

٢/٣٠٢ . مُحَمَّدُ بْنُ أَبِي عَبْدِ اللهِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ الْحَسَنِ،
 عَنْ بَكْرِ بْنِ صَالِحٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَسْبَاطٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ الْجَهْمِ، عَنْ بُكَيْرِ بْنِ أَعْيَنَ،
 قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللهِ ﷺ: عِلْمُ اللهِ وَمَشِيئَتُهُ هُمَا مُخْتَلِفَانِ أَوْ مُتَّفِقَانِ؟

فَقَالَ: «الْعِلْمُ لَيْسَ هُوَ الْمَشِيئَةَ؛ أَلَا تَرَىٰ أَنَّكَ تَقُولُ: سَأَفْعَلُ كَذَا إِنْ شَاءَ اللهُ، وَلَا تَقُولُ: سَأَفْعَلُ كَذَا إِنْ عَلِمَ اللهُ، فَقَوْلُكَ: «إِنْ شَاءَ اللهُ» دَلِيلٌ عَلَىٰ أَنَّهُ لَمْ يَشَأُ؛ فَإِذَا شَاءَ، كَانَ الَّذِي شَاءَ كَمَا شَاءَ، وَعِلْمُ اللهِ السَّابِقُ لِلْمَشِيئَةِ». به آن حضرت عرض کردکه: آیا گمان می کنی که خدا شنوا و بیناست؟ حضرت فرمودکه: «آن جناب، شنوا و بیناست؛ شنواست، بی عضو و جارحه، و بیناست بی آلت، بلکه به نفس خود می شنود و به نفس خود می بیند و این که می گویم که شنواست به نفس خود، مراد من این نیست که خدا چیزی است و نفس چیزی دیگر، ولیکن خواستم که از پیش خود عبارتی بگویم؛ زیراکه از من سؤال شده بود و خواستم که تو را بفهمانم؛ زیراکه سؤال کرده و جواب می خواهی، پس می گویم که: همهٔ خدا می شنود، نه به این معنی که همهٔ او، آن را بعضی هست، ولیکن خواستم که تو را بفهمانم و از جانب خویش از این مطلب تعبیر کنم، و بازگشت من در همهٔ این تعبیر و جواب نیست، مگر به سوی آن که خدا شنوا و بینا و دانا و آگاه است، بی آن که همهٔ این تعبیر و جواب نیست، مگر به سوی آن که خدا شنوا و بینا و دانا و آگاه است، بی آن که

(حاصل معنی آنکه همهٔ اینها به ذات است و عضو و جارحه و آلتی ندارد، چنانچه پیش از این نیز مذکور شد).

### ۱۲. باب در بیان ارادهٔ خدا و این که آن از صفات فعل اوست <sup>۱</sup>

بن عیسی اشعری، از حسین بن بسید عطار، از احمد بن محمد بن عیسی اشعری، از حسین بن سعید اهوازی، از نضر بن شوید، از عاصم بن خمید، از امام جعفر صادق ﷺ روایت کرده است که گفت: به خدمت آن حضرت عرض کردم که خدای تعالی، همیشه مرید و صاحب اراده بود؟ و حضرت فرمود که: «مرید نمی باشد، مگر آن که مراد با او می باشد، و همیشه خدا عالم و قادر بوده و بعد از آن اراده فرموده».

صالح، از علی بن اسباط، از حسن بن ججم، از بکر بن أعین روایت کرده است که به خدمت صالح، از علی بن اسباط، از حسن بن ججم، از بکر بن أعین روایت کرده است که به خدمت حضرت امام جعفر صادق علی عرض کردم که: علم و مشیت (که خواست خدا است) مختلف اند، یا با هم اتفاق دارند؟ فرمود که: «علم، مشیت نیست. آیا نمی بینی که تو می گویی که زود باشد که چنین کنم، اگر که زود باشد که چنین کنم، اگر خدا خواسته باشد و نمی گویی که زود باشد که چنین کنم، اگر خدا خواسته است؛ خدا داند. پس گفتار تو که می گویی: اگر خدا خواهد، دلیل بر آن که آن جناب نخواسته است؛ چه احتمال دارد که نخواسته باشد. پس هرگاه خواهد آنچه را که خواهد چنانچه خواسته،

۱. بیان باقی صفات فعل و ضابطهٔ فرقی که کلینی اللهٔ در میان صفات فعل و صفات ذات قرار داده. (مترجم)

٣/٣٠٣. أَخْمَدُ بْنُ إِدْرِيسَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الْجَبَّارِ، عَنْ صَفْوَانَ بْنِ يَخْيَىٰ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي الْحَسَنِ ﷺ: أَخْبِرْنِي عَنِ الْإِرَادَةِ مِنَ اللهِ وَمِنَ الْخَلْقِ؟

قَالَ: فَقَالَ: «الْإِرَادَةُ مِنَ الْخَلْقِ: الضَّمِيرُ وَمَا يَبْدُو لَهُمْ بَعْدَ ذَلِكَ مِنَ الْفِعْلِ، وَأَمَّا مِنَ اللهِ تَعَالَىٰ، فَإِرَادَتُهُ إِحْدَاثُهُ لَا غَيْرُ ذَلِكَ؛ لِأَنَّهُ لَا يُرَوِّي، وَلَا يَهُمُّ، وَلَا يَتَفَكَّرُ، وَهٰ ذِهِ الشِّهِ تَعَالَىٰ، فَإِرَادَتُهُ إِحْدَاثُهُ لَا غَيْرُ ذَلِكَ؛ يَقُولُ لَهُ: «كُنْ» الصَّفَاتُ مَنْفِيَّةُ عَنْهُ، وَهِيَ صِفَاتُ الْخَلْقِ؛ فَإِرَادَةُ اللهِ الْفِعْلُ لَا غَيْرُ ذَلِكَ؛ يَقُولُ لَهُ: «كُنْ» الصَّفَاتُ مَنْفِيَّةُ عَنْهُ، وَلا يَقُولُ لَهُ: «كُنْ» فَيَكُونُ بِلَا لَفْظٍ، وَلَا نُطْقٍ بِلِسَانٍ، وَلا هِمَّةٍ، وَلا تَفَكَّرٍ؛ وَلا كَيْفَ الذَٰلِكَ، كَمَا أَنَّهُ لا كَيْفَ لَذَلِكَ، كَمَا أَنَّهُ لا كَيْفَ لَذَٰلِكَ، كَمَا أَنَّهُ لا كَيْفَ لَذَلِكَ، كَمَا أَنَّهُ لا كَيْفَ

٢/٣٠٤ . عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ عُمَرَ بْنِ أَذَيْنَةَ، عَنْ أَبِي عَمْدِ اللهِ عَنْ عُمَرَ بْنِ أَذَيْنَةَ، عَنْ أَبِي عَمْدِ اللهِ عِنْ عُمَرَ بْنِ أَذَيْنَةَ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عِنْ ، قَالَ: «خَلَقَ اللهُ الْمَشِيئَةِ».

٣٠٥/ ٥. عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ الْبَرْقِيِّ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنِ الْمَشْرِقِيِّ حَمْزَةَ بْنِ الْمُرْتَفِعِ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِنَا، قَالَ: كُنْتُ فِسي مَسجْلِسِ أَبِسي جَعْفَرٍ اللهُ وَخَلَ عَلَيْهِ عَمْرُو بْنُ عُبَيْدٍ، فَقَالَ لَهُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، قَوْلُ اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ: ﴿ وَمَن يَخْلِلُ عَلَيْهِ غَضْبِي فَقَدْ هَوىٰ ﴾ مَا ذٰلِكَ الْغَضَبُ؟

فَقَالَ أَبُو جَعْفَرٍ عِنْ «هُوَ الْعِقَابُ يَا عَمْرُو؛ إِنَّهُ مَنْ زَعَمَ أَنَّ اللهَ قَدْ زَالَ مِنْ شَيْءٍ إِلَىٰ شَيْءٍ، فَقَدْ وَصَفَهُ صِفَةَ مَخْلُوقٍ، وَ إِنَّ اللهَ تَعَالَىٰ لَا يَسْتَفِزُّهُ شَيْءٌ؛ فَيُغَيِّرَهُ». متحقق می شود و علم خدا بر مشیت پیشی گرفته است».

۳۰۳ / ۳۰۳ احمد بن ادریس، از محمد بن عبدالجبار، از صفوان بن یحیی روایت کرده است که گفت: به خدمت امام موسی کاظم ها عرض کردم که: مرا خبر ده از اراده نسبت به خدا و نسبت به خلق، اندیشهٔ خاطر است که در دل می گیرند و کاری را نصور می کنند و ذهن به سوی آن متوجه می شود و آنچه ظاهر می شود از برای ایشان از فعل، و اما نسبت به خدا، ارادهٔ او، احداث و ایجاد است و غیر آن، چیزی نیست؛ زیراکه آن جناب، اندیشه نمی کند و قصد و تفکر نمی نماید که خوبی و بدی چیزی را بداند و این صفات از او دور است و اینها صفات خلق است (چه اینها از لوازم جهل و نقصان است). پس ارادهٔ خدا، فعل است نه غیر آن. می فرماید به آنچه اراده آن دارد که باش، پس می باشد، بدون صورت و سخنی که به زبان گفته شود و بی قصد و اندیشه ای که در او به هم رسد، و چون و چگونگی نیست».

۳۰۴/ ۴.علی بن ابراهیم، از پدرش، از ابن انی عُمیر، از عمر بن اُذینه، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود که: «خدا مشیت خویش را آفرید به خود آن، بی آنکه چیزی در خلقت آن، وانبطه باشد، بعد از آن چیزها را به وساطت مشیت آفرید». (نسبت داده اند به امیر محمد باقر حسینی داماد که گمان کرده است که مراد از مشیت، مشیت بندگان و از چیزها، کردار ایشان است. و این معنی دور است، چنانچه بر ناقد خسیر مستور نیست، اگر چه خالی از حسنی نیست).

۳۰۵ / ۳۰۵ محمد بن محمد بن محمد بن محمد برقی، از محمد بن محمد برقی، از محمد بن محمد برقی، از محمد بن عبسی، از مشرفی -به فاء سعفص نه قاف قرشت ـ از حمزة بن مرتفع (و در توحید صدوق، به جای مرتفع، ربیع است و بعضی آن را صحیح شمرده اند و آنچه را که در کافی است تحریف ناسخین گفته اند)، از بعضی از اصحاب ما که گفت: در مجلس حضرت امام محمد باقر ﷺ بودم در هنگامی که عمرو بن عبید بر آن حضرت داخل شد و عرض کرد که: فدای تو گردم، قول خدای تبارک و تعالی ﴿وَمَن يَحْلِلُ عَلَيْهِ غَضَبِی فَقَدُ هَوَیٰ ﴾ ۲، که ترجمهٔ آن این است که: «و هر که فرود آید بر او خشم من، پس به حقیقت که هلاک شده و از اوج سعادت (به

١. ير خلاف نوشتهٔ مترجم - رحمه الله - بر اساس نسخهٔ موجود، مشرقي است و نه مشرفي.

۲. طه، ۸۱.

٩٠٠٠ على بْنُ إِبْرَاهِيم، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ الْعَبَّاسِ بْنِ عَمْرٍو، عَنْ هِشَامِ بْنِ الْحَكَمِ، فِي حَدِيثِ الرِّنْدِيقِ ـ الَّذِي سَأَلَ أَبًا عَبْدِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَىٰ مَا يُوجَدُ مِنَ الْمَخْلُوقِينَ؛ وَسَخَطُ؟ فَقَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَىٰ مَا يُوجَدُ مِنَ الْمَخْلُوقِينَ؛ وَسَخَطُ؟ فَقَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ، فَتَنْقُلُهُ مِنْ حَالٍ إِلَىٰ حَالٍ؛ لِأَنَّ الْمَخْلُوقَ أَجْوَفُ، وَذَٰلِكَ أَنَّ الرَّضَا حَالُ تَدْخُلُ عَلَيْهِ، فَتَنْقُلُهُ مِنْ حَالٍ إِلَىٰ حَالٍ؛ لِأَنَّ الْمَخْلُوقَ أَجْوَفُ، مُعْتَمِلٌ، مُرَكَّبُ، لِلْأَشْيَاءِ فِيهِ مَدْخَلُ، وَخَالِقُنَا لاَ مَدْخَلَ لِلأَشْيَاءِ فِيهِ؛ لِأَنَّهُ وَاحِدٌ: وَاحِدِيُّ الْمُغْنَىٰ؛ فَرِضَاهُ ثَوَابُهُ، وَسَخَطُهُ عِقَابُهُ، مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ وَاحِدِيُّ الْمُخْنَىٰ؛ فَرِضَاهُ ثَوَابُهُ، وَسَخَطُهُ عِقَابُهُ، مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ وَاحِدِيُّ الْمُخْنَاءِ فِينَ الْعَاجِزِينَ الْعَاجِزِينَ الْعَاجِزِينَ الْعَاجِزِينَ الْعَاجِزِينَ الْعَاجِزِينَ الْمُخْتَاجِينَ».

حضیض شقاوت، یا) در هاویه افتاده، مراد از خشم خدا که در آن ذکر شده، چه چیز است؟
حضرت باقر ﷺ فرمود که: «خشم خدا، عقاب است. ای عمروا به درستی که هر که گمان
کرده که خدا از چیزی زایل می شود و به سوی چیزی دیگر می رود (که از صفتی به صفتی
می گردد، و متغیر و متبدل می شود) او را به صفت مخلوق وصف کرده، و خدای عزّ وجلّ
چیزی او را از جا به در نمی آورد که او را تغییر دهد از حالی به حالی و از وصفی به وصفی ».
چیزی او را از جا به در نمی آورد که او را تغییر دهد از حالی به حالی و از وصفی به وصفی ».

۱۹۳۶ علی بن ابراهیم، از پدرش، از عباس بن عمرو، از هشام بن حکم روایت کرده
است در حدیث زندیقی که از امام جعفر صادق ﷺ سؤال نمود و از جملهٔ سؤال او این بود که
به حضرت عرض نمود که: خدا را خشنودی و خشمی هست؟

حضرت و بیان است که خشنودی، حالتی است که بر مخلوق داخل می شود، و او را از حالتی به حالت دیگر می برد؛ زیرا که مخلوق میان خالی است و مضطرب می شود و مرکب است از اجرای متنافیه (یا از ذات و صفت)، و چیزها را در او مدخلیتی هست (چه آنها که در صورت و کیفیت، مغایرت دارند و هر یک از آلها را خواهش تغیر دیگر و شکستن صورت آن است، مدخلیتی در تحقق حقیقت او دارند که یاحقیقت تغیر منافات ندارد. و می تواند که معنی این مدخلیتی در تحقق حقیقت او دارند که یاحقیقت تغیر منافات ندارد. و می تواند که معنی این باشد که ادراکات و کیفیات نفسی، چون خشنودی و خشم، در او داخل می شود و او را از حالی به حالی می گرداند). و آفریدگار ما چیزها را در او مدخلیتی نیست؛ زیرا که آن جناب، یکتا و یگانه است که ترکیبی در او نیست؛ نه در خارج و نه در ذهن و آحدی الذات است (که و جودش زائد نیست بر ذات مقدسش) و آحدی المعنی (که او را صفات متکثره متغایره نمی باشد). پس خشنودی آن جناب، ثوابی است که عطا می کند، و خشم او، عقابی است که ما می فرماید؛ بی آن که چیزی در او داخل شود که او را به هیجان آورد و از حالتی او را به حالت می گر نقل کند؛ زیراکه این، صفت آفریدگان است که عاجز و محتاجاند».

(و چه خوش گفته آنکه گفته: خذ الغایات و اترک العبادي، یعنی: «آخرها و آنچه راکه مقصود باشد، بگیر و ابتداها و آنچه راکه مقدمات مقصود است واگذار». آیا نسمیبینی که مخلوق در حین ارادهٔ انتقام از خصم اول مقدمات آن در او متحقق می شود و بعد از آن بازخواست می کند؟ و خدای تعالی آنچه مقصود از خشم است، اول آن را به عمل می آورد، بی حصول مقدمات و همچنین است سایر صفات).

٣٠٧/ ٧. عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنِ ابْنِ أَذَيْنَةَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ، عَنْ أَبِـي عَـبْدِ اللهِ ﷺ، قَـالَ: «الْـمَشِيئَةُ مُحْدَثَةٌ».

## جُمْلَةُ الْقَوْلِ فِي صِفَاتِ الذَّاتِ وَصِفَاتِ الْفِعْلِ

إِنَّ كُلَّ شَيْنَيْنِ وَصَفْتَ الله بِهِمَا، وَكَانَا جَمِيعاً فِي الْوُجُودِ، فَذَٰلِكَ صِفَةُ فِعْلِ؛ وَتَفْسِيرُ هٰذِهِ الْجُمْلَةِ: أَنَّكَ تُشْبِتُ فِي الْوُجُودِ مَا يُرِيدُ وَمَا لَا يُرِيدُ، وَمَا يَرْضَاهُ وَمَا يَخِبُ وَمَا يُبْغِضُ، فَلَوْ كَانَتِ الْإِرَادَةُ مِنْ صِفَاتِ الذَّاتِ مِثْلِ الْعِلْمِ وَالْقُدْرَةِ، كَانَ مَا لَا يُرِيدُ نَاقِضاً لِتِلْكَ الصَّفَةِ، وَلَوْ كَانَ مَا يُحِبُ مِنْ صِفَاتِ الذَّاتِ، كَانَ مَا يُعْفِضُ نَاقِضاً لِتِلْكَ الصَّفَةِ؛ أَلا تَرىٰ أَنَّا لاَ نَجِدُ فِي صِفَاتِ الذَّاتِ، كَانَ مَا يُعْفِضُ نَاقِضاً لِتِلْكَ الصَّفَةِ؛ أَلا تَرىٰ أَنَّا لاَ نَجِدُ فِي الْوُجُودِ مَا لاَ يَعْلَمُ وَمَا لَا يَقْدُرُ عَلَيْهِ، وَكَذَٰلِكَ صِفَاتُ ذَاتِهِ الْأَزَلِي لَسْنَا الْوَجُودِ مَا لاَ يَعْلَمُ وَمَا لَا يَقْدُرُ عَلَيْهِ، وَكَذَٰلِكَ صِفَاتُ ذَاتِهِ الْأَزَلِي لَسَنَا الْوَجُودِ مَا لاَ يَعْلَمُ وَمَا لَا يَقْدُرُ عَلَيْهِ، وَكَذَٰلِكَ صِفَاتُ ذَاتِهِ الْأَزَلِي لَسَنَا لَوْ عَمْ لِي مَا لَا يَعْلَمُ وَمَا لَا يَعْلَمُ وَيَعْلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ مَا اللّهُ مَا وَيُوالِي مَنْ أَطَاعَهُ، وَيُعَادِي مَنْ عَصَاهُ، وَيُوالِي مَنْ أَطَاعَهُ، وَيُعَادِي مَنْ عَصَاهُ، وَإِنَّهُ مَرْضَى وَيَعْفِي وَيَعْلَى فِي الدُّعَاءِ اللّهُمَّ ارْضَ عَنِي، وَلا تُعَادِي مَنْ عَصَاهُ، وَإِنَّهُ مَرْضَى وَلَا تُعَادِي . وَلا تَعْمَاهُ عَلَى وَتَوَلِّي مَنْ أَطَاعَهُ وَيُعَالِى اللّهُ عَلَى وَلَا تُعَادِي . وَلا تُعَادِي .

وَلَا يَجُوزُ أَنْ يُقَالَ: يَقْدِرُ أَنْ يَعْلَمَ وَلَا يَقْدِرُ أَنْ لَا يَعْلَمَ، وَيَقْدِرُ أَنْ يَمْلِكَ ولَا يَقْدِرُ أَنْ لَا يَمْلِكَ ولَا يَقْدِرُ أَنْ لَا يَمْلِكَ ولَا يَقْدِرُ أَنْ لَا يَكُونَ عَزِيزاً حَكِيماً وَلَا يَسَقْدِرُ أَنْ لَا يَكُونَ عَزِيزاً حَكِيماً وَلَا يَسَقْدِرُ أَنْ لَا يَكُونَ عَزِيزاً حَكِيماً وَلَا يَشْدِرُ أَنْ لَا يَكُونَ جَوَاداً، وَيَقْدِرُ عَزِيزاً حَكِيماً، وَيَقْدِرُ أَنْ لَا يَكُونَ جَوَاداً وَلَا يَقْدِرُ أَنْ لَا يَكُونَ جَوَاداً، وَيَقْدِرُ أَنْ لَا يَكُونَ خَفُوراً.

أَنْ يَكُونَ غَفُوراً وَلَا يَقْدِرُ أَنْ لَا يَكُونَ غَفُوراً.

۷/۳۰۷ . چند نفر از اصحاب ما روایت کرده اند از احمد بن محمد بن خالد، از پدرش، از ابن ابی عُمیر، از ابن اُذینه، از محمد بن مسلم، از امام جعفر صادق الله که فرمود: «مشیت خدا تازه به هم رسیده است».

#### مجمع قول در صفات ذات و صفات فعل

کلینی - رحمه الله - فرموده است که: مجمل قول در صفات ذات و صفات فعل این است که: هر دو چیز، که خدا را به آن وصف نمایی، که هر یک از نفی و اثبات را استعمال کنی، و هر دو در وجود، تحقق داشته باشند، آن صفت صفت فعل است.

و بیان این مجمل، آن است که تو ثابت میکنی در وجود، آنچه راکه خدا اراده دارد و آنچه راکه اراده ندارد، و آنچه راکه از او راضی و خشئود است و آنچه راکه خشم میگیرد، و آنچه راکه دوست می دارد، و آنچه راکه دشمن می دارد.

پس اگر اراده، از صفات ذات می بود، چون علم و قدرت، اراده نداشتن آنچه را که ارادهٔ آن ندارد، ناقض این صفت بود و جمع آن ممکن نبود؛ چه اجتماع نقیضین محال و ممتنع است. و اگر دوستی آنچه دوست می دارد، از صفات ذات می بود و دشمنی آنچه دشمن می دارد، نقیض این صفت می بود. آیا نمی بینی که ما در وجود نمی یابیم چیزی را که خدا نداند، و چیزی را که بر آن قدرت نداشته باشد. و همچنین است سایر صفات ذات ازلی آن جناب، و ما او را به قدرت و عجز و ذلت وصف نمی کنیم.

و جایز است که کسی بگوید که: خدا دوست می دارد هر که او را اطاعت کند و دشمن می دارد هر که او را معصیت کند، و با آن که او را فرمان برداری نمود، موالات می ورزد و با هر که او را نافرمانی نمود، معادات می نماید. و نیز جایز است که بگوید: آن جناب خشنو د می شود و خشم می گیرد. و در دعا می گویند که بار خدایا، از من راضی باش و بر من غضب مکن و مرا دوست دار و دشمن مدار. و جایز نیست که کسی بگوید که: خدا می تواند که بداند و می تواند که نداند و می تواند که نداند و می تواند که نداند و

ولا يَجُوزُ أَيْضاً أَنْ يُقَالَ: أَرَادَ أَنْ يَكُونَ رَبّاً وَقَدِيماً وَعَزِيزاً وَحَكِيماً وَمَالِكاً وَعَالِماً وَقَادِراً؛ لِأَنَّ هٰذِهِ مِنْ صِفَاتِ النَّاتِ، وَالْإِرَادَةُ مِنْ صِفَاتِ الْفِعْلِ؛ أَلا وَعَالِماً وَقَادِراً؛ لِأَنَّ هٰذِهِ مِنْ صِفَاتِ النَّاتِ، وَالْإِرَادَةُ مِنْ صِفَاتِ الْفِعْلِ؛ أَلا تَرَىٰ أَنَهُ يُقَالُ: أَرَادَ هٰذَا وَلَمْ يُرِدُ هٰذَا، وَصِفَاتُ الذَّاتِ تَنْفِي عَنْهُ بِكُلِّ صِفَةٍ مِنْهَا ضِدَّهَا؛ يُقَالُ: حَيُّ وَعَالِمٌ وَسَمِيعٌ وَبَصِيرٌ وَعَزِيزٌ وَحَكِيمٌ، غَنِيٌّ، مَلِك، مِنْهَا ضِدَّهَا؛ يُقَالُ: حَيُّ وَعَالِمٌ وَسَمِيعٌ وَبَصِيرٌ وَعَزِيزٌ وَحَكِيمٌ، غَنِيٌّ، مَلِك، عَلَيمٌ، عَدْلُ، كَرِيمٌ؛ فَالْعِلْمُ ضِدُّهُ الْجَهْلُ، وَالْقَدْرَةُ ضِدُها الْحَجْزُ، وَالْحَيَاةُ ضِدُها الْمَوْتُ، وَالْعِلْمُ ضِدُّهُ الْخَهْلُ، وَالْعَكْمَةُ ضِدُّهَا الْخَطَأُ، وَضِدُ الْعَدْلِ الْجَوْرُ وَالْظَلْمُ. وَالْحَكْمَةُ ضِدُّهَا الْخَطَأُ، وَضِدُ الْعَدْلِ الْجَوْرُ وَالْظَلْمُ.

## ١٥ ـ بَانِ خُدُونِ الْأَسْمَاءِ

١٠٠٨ / ١٠ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ صَالِحٍ بْنِ أَبِي حَمَّادٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ يَزِيدَ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٌّ بْنِ أَبِي حَمْزَةَ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ عُمَرَ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عِلْمَ، قَالَ: «إِنَّ اللهَ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٌّ بْنِ أَبِي حَمْزَةَ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ عُمَرَ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عِلْمَ، قَالَ: «إِنَّ اللهَ عَنْرَ مُنْطَقٍ، وَبِاللَّفْظِ غَيْرَ مُنْطَقٍ، وَبِاللَّفْظِ غَيْرَ مُنْطَقٍ، وَبِاللَّفْظِ غَيْرَ مُنْطَقٍ، وَبِاللَّفْنِ غَيْرَ مَصْبُوعٍ، مَنْفِيٌّ عَنْهُ وَبِاللَّفْنِ غَيْرَ مَصْبُوعٍ، مَنْفِيٌّ عَنْهُ وَالشَّخْصِ غَيْرَ مُحْبُوعٍ، مَنْفِيٌّ عَنْهُ وَسُوفٍ، وَبِاللَّوْنِ غَيْرَ مَصْبُوعٍ، مَنْفِيٌّ عَنْهُ الْخُدُودُ، مَحْجُوبٌ عَنْهُ حِشُ كُلِّ مُتَوَهِّمٍ، مُسْتَتِرٌ غَيْرُ مَسْتُورٍ.

که صاحب عزت و حکمت باشد، و می تواند عزیز و حکیم نباشد، و می تواند که وجود داشته باشد، و می تواند که وجود نداشته باشد، و می تواند که آمرزگار باشد، و می تواند که آمرزگار نباشد (و بودن نحو مغفرت، چون علم و قدرت - چنانچه کلینی گمان فرموده - علی الظاهر مورد بحث است). و نیز جایز نیست که کسی بگوید که: خدا اراده فرموده که پروردگار و قدیم و عزیز و حکیم و مالک و عالم و قادر باشد؛ زیراکه این صفات، از صفات ذات است و اراده، از صفات فعل است. آیا نمی بینی که می گویند که: خدا این را اراده نمود و ایس را اراده نفرمود، و صفات ذات، آن است که به هر صفتی از آن، ضد آن را از خدا دور گردانی.

گفته می شود که: خدا زنده و دانا و شنوا و بینا و عزیز و حکیم و بی نیاز و بر دبار و عادل و کریم است. پس ضد دانش نادانی، و ضد قدرت عجز، و ضد زندگی مرگ، و ضد عزت خواری، و ضد حکمت خطا، و ضد بر دباری سبکی و تندی و نادانی، و ضد عدالت جور و ستم است (و در بیان ضد ضد، بعضی از صفات را که ذکر فرموده و فرموده و شد عداله نادانی، و هویدا است از صفات را که ذکر نفر موده، ذکر فرموده و این ظاهر و هویدا است این ظاهر و هویدا است این شاهر و هویدا است این شاهر و هویدا است این شاهر و هویدا است کا در این کا در این شاهر و هویدا است کا در این کا در این کا در این کا در کا در این کا در این کا در این کا در این کا در کا در این کا در کا در این کا در کا

#### ۱۵. باب در بیان حادث شدن نامهای خدای تعالی

۱۳۰۸ علی بن محمد، از صالح بن ابی حمّاد، از حسین بن یزید، از حسن بن علی بن ابی حمزه، از ابراهیم بن عمر، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود که: «خدای تبارک و تعالی، نامی را آفرید بی آنکه صوتی از او سرزند و به حروف آن آواز دهد، و بدون آن، به لفظی تلفظ کند، یا جسدی داشته باشد کامل در مرتبه جسمیت، که سیاهی آن از دور نمایان باشد، و موصوف نبود به تشبیه (که کسی او را به چیزی تشبیه کند)، و به رنگی رنگ نشده بود، گوشه و کنارها از او برده شده، و اندازه ها از او دور شده بود.

حس و شعور هر صاحب توهمی، از او پوشیدهٔ پنهانی بودکه پوشیده نبود (چهکُنه ذات و حقیقتش، از خلق پنهان و آثارش هویدا و ظاهر است. یا آنکه در کمال پنهانی، نهایت ظهور دارد و می تواند همهٔ اینها، بیان احوال آن نام مخلوق باشد. و در بعضی از نسخه ها در صدر حدیث، نام ها به جای نام است و مؤید اول است آنچه بعد از این می فرماید). که بـعد از آن، فَجَعَلَهُ كَلِمَةً تَامَّةً عَلَىٰ أَرْبَعَةِ أَجْزَاءٍ مَعاً، لَيْسَ مِنْهَا وَاحِدٌ قَبْلَ الْآخَرِ، فَأَظْهَرَ مِنْهَا ثَلَاثَةَ أَسْمَاءٍ؛ لِفَاقَةِ الْخَلْقِ إِلَيْهَا، وَحَجَبَ مِنْهَا وَاحِداً، وَهُوَ الاِسْمُ الْمَكْنُونُ الْمَخْزُونُ.

فَهٰذِهِ الْأَسْمَاءُ الَّتِي ظَهَرَتْ، فَالظَّاهِرُ هُوَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ، وَسَخَّرَ سُبْحَانَهُ لِكُلِّ اسْمٍ مِنْ هٰذِهِ الْأَسْمَاءِ أَرْبَعَةَ أَرْكَانٍ، فَذْلِكَ اثْنَا عَشَرَ رُكْناً، ثُمَّ خَلَقَ لِكُلِّ رُكْنٍ مِنْهَا ثَلَاثِينَ اسْماً فِعْلاً مَنْسُوباً إِلَيْهَا، فَهُوَ الرَّحْمٰنُ، الرَّحِيمُ، الْـمَلِكُ، الْـقَدُّوسُ، الْـخَالِقُ،



آن نام راکلمهٔ تمام و کاملی گردانید که مشتمل بود بر چهار جزء، که هر یک از آن اجزا، نامی هستند با هم که یکی از آنها پیش از دیگری نبود. پس سه نام از آن نامها را ظاهر گردانید، به جهت احتیاج خلائق به سوی آنها، و یک نام از آن نامها را محجوب و مستور ساخت، و آن نامی است پوشیده از نظر جمیع خلائق که در خزانهٔ علم خدا است، که غیر از او کسی آن را نمی داند و این نامهای سه گانه، که ظاهر شدند، آنچه در میانهٔ آنها کمال ظهور دارد، لفظ الله است تبارک و تعالی.

وحق سبحانه از برای هر نامی از این نامها چهار رکن را رام و مسخر گردانید، پس آنچه مذکور شددوازده رکن می شود (که از ضرب سه در چهار، یا چهار در سه به هم می رسد). بعد از آن، از برای هر رکنی از این رکنهای دوازده گانه، سی نام را آفرید (که هر یک از آنها دلالت می کند بر فعلی از افعال او) که به آن رکنها منسوب اند (و مجموع سیصد و شصت نام می شود چه حاصل از ضرب دوازده در سی سیصد و شصت است). و آن: رحمان و رحیم و مالک و قدوس و خالق و باری و مصور و حتی و قبوم و لا تأخذه سنة و لا نوم و علیم و خبیر و سمیع و بصیر و حکیم و عزیز و جبار و متکبر و علی و عظیم و مقتدر و قادر و سلام و مؤمن و مهیمن و باری و منشیء و بدیع و رفیع و حلیل و کریم و رزاق و محیی و ممیت و باعث و وارث است».

(و ترجمهٔ این نامها به طریق اجمال، این است که:) الله، خدا است که بر وجوب وجود و جامعیت صفات کمال، مستحق پرستش است. و رحمن، بسیار بخشاینده است بر خلق دنیا از مؤمن و کافر و نیکوکار و بدکار . و رحیم، نیک بخشاینده است بر مؤمنان که در عاقبت، ایشان را بر رحمت خویش تخصیص می دهد . و ملک، پادشاه است و خداوند ملک و جمیع ممالک ملکوت اوست، و همه چیز در تحت تصرف و فرمان اویند .

و قدّوس، پاک است از هر عیبی و وصفی که لایق نباشد به او و منزه است از همهٔ قبایح. و بعضی گفته اند که: قدّوس، به معنی مبارک است و بعضی گفته اند که: به معنی مُمّجد است و اشتقاق آن، از قدس است و آن، طهارت و پاکی و پاکیزگی است. و خالق، آفریدگار است و در وجود آورندهٔ معدومات، مقدر به تقدیر و حکمت. و باری = با همزه -آفریننده است و بی مثال. سابق و مصوّر، نگارندهٔ صورتهاست به هر وجه که خواسته باشد. و بعضی گفته اند که معنی آن، ممیز میان صورتها است به اختلاف تألیف و ترکیب.

الْبَارِئُ، الْمُصَوِّرُ ﴿ الْحَىُّ الْقَيُّومُ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ ﴾ الْعَلِيمُ، الْخَبِيرُ، السَّمِيعُ، الْبَصِيرُ، الْحَوْمِنُ، الْعَوْمِنُ، الْعَوْمِنُ، الْعَوْمِنُ، الْعَلِيُّ، الْعَظِيمُ، الْمُقْتَدِرُ، الْقَادِرُ، السَّلَامُ، الْمُؤْمِنُ، الْحَدِيمُ، الْعَلِيُّ، الْعَظِيمُ، الْمُقْتَدِرُ، الْقَادِرُ، السَّلَامُ، الْمُؤْمِنُ، الْمُعَيِي، الْمُعِيتُ، الْمُعَيْمِنُ، الْبَارِئُ، الْمُحْمِيمِ، الْمُعِيمُ، الْرَافِيعُ، الرَّفِيعُ، الْجَلِيلُ، الْكَرِيمُ، الرَّاذِقُ، الْمُحْمِيمِ، الْمُمِيتُ، الْبَاعِثُ، الْوَادِثُ، الْمُحْمِيمِ، الْمُعِيمُ، الْرَادِثُ، الْوَادِثُ.



وحیّ، زنده است به حیات ابدی که هرگز نمی میرد و فنا و نیستی بر او روا نیست . و قیّوم، پاینده است بر وجه دوام و یا قاتم به حفظ و اصلاح امر مخلوقات. و ﴿لَاتَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ ﴾، یعنی: «فرا نمی گیرد او را پینکی و نه خواب» . و شمردن این جملهٔ فعلیه از اسماء الهی، سببش آن است که مراد به اسم در اینجا، هر چیزی است که دلالت بر ذات، یا صفات آن جناب کند؛ خواه اسم باشد و خواه فعل و خواه مفرد باشد و خواه جمله . و علیم، دانای نهان و آشکار است . و چیزی نیست که نداند؛ خواه جزیی باشد و خواه کلی . و خبیر، آگاه است به اسرار بندگان و دانا به تدابیر و مصالح و افعال ایشان، و سمیع، شنواست به ذات خویش که همه چیز را می شنود .

و بصیر، بیناست به ذات خویش که هر چیزی را می بیند؛ حتی نشانهٔ پای مورچه بر سنگ خارا در شب تاریک و آنچه از آن پنهان تر باشد. و حکیم، راست گفتار و درست کردار است که شائبهٔ عیب و نقص نیست در آنچه می گوید و می کند. و عزیز، ارجمند است یا غالب در حکم و هیچکس به وجهی چارهٔ او نتواند کرد. و جنار، شکنندهٔ گامهاست و آن که شکسته را درست کند. و بعضی گفته اند که جبر کند بندگان خود را اگر خواهد، و کسی او را عاجز نمی تواند کرد. و بعضی گفته اند که معنی آن است که دست ها به او نرسد. و عرب می گوید: که نخلهٔ جبّاره، یعنی درخت خرمای بلندی که دست ها به آن نرسد.

و متکبر، بزرگوار است و متعالی از همهٔ قبایح، و اصل کبریا، امتناع از انقیاد است. و علی، بلند مرتبه و عظیم، بزرگ است. و در حدیث بعد از این نیز هر دو مذکورند. و مقتدر، قادر و تواناست و در اقتدار، شدتی است که در قدرت نیست و چیزی از نفوذ قدرت آن جناب در آن سر باز نمی زند و طاقت و امتناع ندارد. و سلام، مسلم و مبرّاست از همهٔ ناشایست و نابایست. و مؤمن، تصدیق کنندهٔ انبیا و رسولان خویش است یا آنکه بندگان خود را ایمن داشته از ظلم خود که بر کسی ستم نمی کند، یا تصدیق مؤمنان می کند در توحید، یا همهٔ داست گویان در آنچه راست گویند. و مهیمن، امین است یا شاهد و گواه بر خلاف، یا مصدق، یا مأمون الجنایه که خلق از ظلم او ایمن باشند، یا رقیب و نگهبان، یا قاضی و حاکم، یا مهربان، یا رهنما. و از این کیسان منقول است که تأویل این نام را غیر از خدا کسی نمی داند.

و باري با ياء، آفريننده است از خاک چه غير از آدم خلق بسياري را نيز از خاک آفريده و مي آفريند. و بعضي، اين نام را مكرر دانستهاند و به اشتباه كاتب. و منشيء، پـديد آورنده فَهٰذِهِ الْأَسْمَاءُ وَمَا كَانَ مِنَ الْأَسْمَاءِ الْحُسْنَىٰ \_ حَتَىٰ تَتِمَّ ثَلَاتُمِائَةٍ وَسِتِّينَ اسْما \_ فَهٰذِهِ الْأَسْمَاءُ الثَّلَاثَةُ أَرْكَانُ، وَحَجَبَ الإِسْمَ الْوَاحِدَ فَهِيَ نِسْبَةً لِهٰذِهِ الْأَسْمَاءِ الثَّلَاثَةِ، وَهٰذِهِ الْأَسْمَاءُ الثَّلَاثَةُ أَرْكَانُ، وَحَجَبَ الإِسْمَ الْوَاحِدَ الْمَكْنُونَ الْمَخْزُونَ بِهٰذِهِ الْأَسْمَاءِ الثَّلَاثَةِ، وَذَلِكَ قَوْلُهُ تَعَالَىٰ: ﴿قُلِ آدْعُوا اللَّهُ أَو ادْعُوا اللَّهُ أَو ادْعُوا اللَّهُ أَو ادْعُوا اللَّهُ أَو ادْعُوا اللَّهُ أَوْ الْمُسْمَاءُ الْخُسْنَىٰ﴾».

٣٠٩/ ٢. أَخْمَدُ بْنُ إِدْرِيسَ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ عَبْدِ اللهِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْـنِ عَـبْدِ اللهِ وَمُوسَى بْنِ عُمَرَ وَالْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ عُثْمَانَ، عَنِ ابْنِ سِنَانٍ، قَالَ: سَأَلَتُ أَبَا الْحَسَنِ وَمُوسَى بْنِ عُمَرَ وَالْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ عُثْمَانَ، عَنِ ابْنِ سِنَانٍ، قَالَ: سَأَلَتُ أَبَا الْحَسَنِ الرَّضَا عَلَى: هَلْ كَانَ اللهُ \_ عَزَّ وَجَلَّ \_ عَارِفاً بِنَفْسِهِ قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَ الْخَلْقَ؟ قَالَ: «نَعَمْ».

مراحمة تنافية الرصي اسدى

چیزها است که آنها را از کُتم عدم به عرصهٔ وجود آورده. و بدیع، به معنی مبدع است و مُبدع آن است که از سر نو چیزی را پدید می آورد. و رفیع، بلند مرتبه و بزرگوار است. و جلیل، بزرگ و بزرگوار و صاحب جلال است، و جلال ضد جمال است و صفات حق تعالی بر دو نوع است: یکی جمال و دیگری جلال. پس آنچه در آن رفق و لطف باشد، آن را جمال گویند و آنچه در آن، قهر و غلبه باشد، آن را جلال گویند. و نیز صفات باطن را جلال نامند و صفات ظاهر را جمال. و کریم، بخشندهٔ بزرگوار و گرانمایه است. و رازق، روزی دهنده است که جمیع خلائق را روزی می دهد؛ اگر چه آن روزی خورنده در شکم سنگ خارا باشد. و آنجاکه عیان است چه حاجت است به بیان. و محیی، زنده کننده است که تسمام مردگان را زنده می سازد.

و ممیت، میراننده است که همهٔ زندگان را می میراند. و باعث، برانگیزنده است که جمیع آنها راکه در قبر هایند بیرون می آورد و در قیامت ایشان را محشور می نماید. و وارث، میراث برنده است و به هر که داده بعد از مردن، به خود آن جناب بر می گردد. و اصل وارث، به معنی باقی است و در اینجاست که وارث را وارث می گریند؛ چون که بعد از میت مانده).

۲/۳۰۹ محمد بن ادریس، از حسین بن عبدالله، از محمد بن عبدالله و موسی بن عمر و حسن بن علی بن عمر و حسن بن علی بن عثمان، از ابن سِنان روایت کرده است که گفت: از ابوالحسن حضرت امام رضای سؤال کردم که: آیا خدای عزّوجل عارف بود به خود پیش از آن که خلائق را

قُلْتُ: يَرَاهَا وَيَسْمَعُهَا؟ قَالَ: «مَا كَانَ مُحْتَاجاً إِلَىٰ ذَٰلِكَ؛ لِأَنَّهُ لَمْ يَكُنْ يَسْأَلُهَا، وَلَا يَظْلُبُ مِنْهَا، هُو نَفْسُهُ، وَنَفْسُهُ هُو، قُدْرَتُهُ نَافِذَةٌ، فَلَيْسَ يَحْتَاجُ إلىٰ أَنْ يُسَمِّيَ نَفْسَهُ، وَلَاللّٰبُ مِنْهَا، هُو نَفْسُهُ هُو يَدْعُوهُ بِهَا؛ لِأَنَّهُ إِذَا لَمْ يُدْعَ بِاسْمِهِ، لَمْ يُعْرَفْ، فَأَوَّلُ مَا لَكِنَّهُ اخْتَارَ لِنَفْسِهِ أَسْمَاءً لِغَيْرِهِ يَدْعُوهُ بِهَا؛ لِأَنَّهُ إِذَا لَمْ يُدْعَ بِاسْمِهِ، لَمْ يُعْرَفْ، فَأَوَّلُ مَا لَكِنَّهُ اخْتَارَ لِنَفْسِهِ الْمُعَاءِ لِلْقَهُ، وَاسْمُهُ: الْعَلِيُّ الْخَلِيمُ ، هُو أَوَّلُ أَسْمَائِهِ عَلَا عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ».
الْعَظِيمُ، هُو أَوَّلُ أَسْمَائِهِ عَلَا عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ».

٣/٣١٠. وَبِهٰذَا الْإِسْنَادِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ، قَالَ: سَأَلَتُهُ عَنِ الْإِسْمِ: مَا هُوَ؟ قَالَ: «صِفَةٌ لِمَوْصُوفٍ».

٣٠١١ . مُحَمَّدُ بْنُ أَبِي عَبْلِ اللهِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ، عَنْ بَغْضِ أَصْحَابِهِ، عَنْ بَغْضِ أَصْحَابِهِ، عَنْ عَبْدِ بَنِ صَالِحٍ، عَنْ عَلِيٌ بْنِ صَالِحٍ، عَنْ عَلِيهِ اللهِ عَنْ أَلَى اللهِ عَنْ أَهُ، وَكُلُّ شَيْءٍ وَقَعَ عَلَيْهِ اللهُ «شَيْءٍ» الْأَعْلَى، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ قَالَ: «السّمُ اللهِ غَيْرُهُ، وَكُلُّ شَيْءٍ وَقَعَ عَلَيْهِ اللهُ «شَيْءٍ» فَهُو مَخْلُوقٌ ، وَالله فَهُو مَخْلُوقٌ ، وَالله عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

مَنْ زَعَمَ أَنَّهُ يَعْرِفُ اللهَ بِحِجَابٍ أَوْ بِصُورَةٍ أَوْ بِمِثَالٍ. فَـهُوَ مُشْـرِكُ؛ لِأَنَّ حِـجَابَهُ

بیافریند؟ فرمود: «بلی». عرض کردم که خویش را می دید و به آن سخنی را می شنوانید (یعنی چنانچه یکی از ما نفس خویش را می بیند و گاهی با آن صحبت می دارد و او را و عده می دهد که فردا چنین می کنم، و آن را فرمان می دهد که چنین کن، آن جناب نیز چنین بود؟).

حضرت فرمود که: «به این محتاج نبود؛ زیراکه از نفس خود سؤال نمی کرد و از آن طلب نمی فرمود. آن جناب، نفس خویش و نفس او، آن جناب بود. قدر تش نافذ بود و محتاج به سوی این نبود که خود را به نامی مسمی گرداند، ولیکن از برای خود به جهت غیر خویش نامی چند را برگزید که آن غیر او را به آن نامها بخواند؛ زیرا که هرگاه آن جناب را به نامش بخوانند، کسی او را نشناسد.

پس اول نامی که از برای خود برگزید، علی عظیم بود (یعنی برتر از حدوهم و بزرگ تر از اندیشهٔ فهم)؛ زیراکه آن جناب از همه چیز برتر و بر همه برتری دارد. پس معنی آن الله و ذات مقدس است، و نامش علی عظیم و آن، اول نامهای اوست که بر هر چیز برتری گرفته است».

۹ ۳۱ / ۳ . به همین اسناد، از محمد بن سنان روایت است که گفت: از آن حضرت سؤال کردم از نام خدا که آن چیست؟ فرمود که: «صفتی است از برای موصوف» (یعنی نشانهای است از برای موصوف» (یعنی نشانهای است از برای مسمی).

۱۹۱۱ / ۴. محمد بن ابی عبدالله، از مُحمد بن اسماعیل، از بعضی از اصحاب خویش، از بکر صالح، از علی بن صالح، از حسن بن محمد بن خالد بن یزید، از عبدالاعلی، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود: «اسم خدا غیر اوست، و هر چیزی که نام چیزی بر آن واقع شود، مخلوق است، مگر خدای تعالی.

اما آنچه زبانها آن را تعبیر کند، یا دستها آن را بسازد چون نوشته، مخلوق است. و لفظ الله (که فارسی آن خدا است) غایتی از غایات و نامی از نامهای اوست که نظر خلائق به آن می رسد و غایت نظر ایشان واقع می شود، و معنی که ذات مقدس است، غایت نیست (و در بعضی از نسخه ها مغیی با غین مفتوحهٔ نقطه دار و ضم میم و یای مشده و واقع شده و مراد از آن، نیز ذات مقدس است که غایت از برای آن قرار داده اند، و در شرح این عبارت، غیر از این نیز گفته اند). و غایت که نظر خلق به آن منتهی شود و موصوف است به وصف معلوم و هر چه به وصف در آید، مصنوع است، و صانع چیزها، موصوف نمی شود به اندازهٔ معین و کسی او را به صنعت غیر او بشناسد، و متناهی نشده تا غایتی، مگر آن که در وجود نیاورده که هستی او را به صنعت غیر او بشناسد، و متناهی نشده تا غایتی، مگر آن که

وَمِثَالَهُ وَصُورَتَهُ غَيْرُهُ، وَإِنَّمَا هُوَ وَاحِدٌ، مُتَوَخِّدٌ، فَكَيْفَ يُوَخِّدُهُ مَنْ زَعَمَ أَنَّهُ عَـرَفَهُ بِغَيْرِهِ؟! وَإِنَّمَا عَرَفَ اللهَ مَنْ عَرَفَهُ بِاللهِ، فَمَنْ لَمْ يَعْرِفْهُ بِهِ، فَلَيْسَ يَعْرِفْهُ، إِنَّمَا يَـعْرِفُ غَيْرُهُ، لَيْسَ بَيْنَ الْخَالِقِ وَالْمَخْلُوقِ شَيْءٌ، وَاللهُ خَالِقُ الْأَشْيَاءِ لَا مِنْ شَيْءٍ كَانَ، وَاللهُ غَيْرَهُ، لَيْسَ بَيْنَ الْخَالِقِ وَالْمَخْلُوقِ شَيْءٌ، وَاللهُ خَالِقُ الْأَشْيَاءِ لَا مِنْ شَيْءٍ كَانَ، وَاللهُ يُسَمّىٰ بِأَسْمَائِهِ وَهُوَ غَيْرُ أَسْمَائِهِ، وَالْأَسْمَاءُ غَيْرُهُ».

### ١٤ ـ بَابُ مَعَانِي الْأَسْمَاءِ وَ اشْتِقَاقِهَا

٣١٢/ ١. عِدَّةُ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنِ الْقَاسِمِ بْنِ يَحْيى، عَنْ جَدِّهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ عَبْدِ اللهِ اللهِ عَنْ عَبْدِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ عَلْ اللهِ عَنْ اللهِ عَلْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَنْ اللهِ عَلْ اللهِ عَنْ اللهِ عَلْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَنْ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى اللهِ ع

٣١٣/ ٢. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ النَّصْرِ بْنِ سُويْدٍ، عَنْ هِشَامِ بْنِ الْحَكَمِ، أَنَهُ سَأَلَ أَبَا عَبْدِ اللهِ هِيَّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَسْمَاءِ اللهِ وَاشْتِقَاقِهَا: اللهُ مِمَّا هُوَ مُشْتَقُّ؟ فَقَالَ: «يَا هِشَامُ، اللهُ مَشْتَقٌ مِنْ إِلْدٍ، وَالْإِلْهُ يَقْتَضِي مَأْلُوهاً، وَالإِسْمُ غَيْرُ الْمُسَمِّىٰ، فَمَنْ عَبَدَ الإِسْمَ دُونَ الْمَعْنَىٰ، فَقَدْ أَشْرَكَ وَعَبَدَ الْإِسْمَ دُونَ الْمَعْنَىٰ، فَقَدْ أَشْرَكَ وَعَبَدَ الْاَسْمَ وَالْمَعْنَىٰ، فَقَدْ أَشْرَكَ وَعَبَدَ الْمُنْفِ؛

آن غایت، غیر اوست و هر که این حکم را که بیان کردیم، بفهمد هرگز خوار نگردد و ایس توحیدی است خالص. پس آن را رعایت کنید و به آن تصدیق نمایید و بفهمید به اذن خدا.

و هر که گمان کند که خدا را می شناسد به حجاب و واسطهٔ میان او و خلائق یا به صورت عقلی، یا به مثال خیالی، مشرک است؛ زیرا که حجاب و صورت مثالی که قرار داده، غیر خدا است و جز این نیست که آن جناب، یگانه ای است که او را به یگانگی پرستیده اند، و چگونه او را به یگانگی پرستیده اند، و چگونه او را به یگانگی یاد نموده آن که گمان می کند که او را به غیر او شناخته، و هر که خدا را شناخته، خدا را به خودش نشناخته، او را نمی شناسد، بلکه غیر او را می شناسد و در میانهٔ خالق و مخلوق چیزی واسطه نیست، و خدا آفرینندهٔ همه چیز است؛ نه از ماده و مثالی که تحقق داشته باشد. و خدا را به نام هایی که دار د باید نامید و آن جناب، غیر از نام های خود و نام ها غیر او یند».

#### ۱۶. در باب بیان معانی نامهای خدا و اشتقاق آنها

۱/۳۱۲ . چند نفر از اصحاب ما روایت کرده اند از احمد بن محمد بن خالد، از قاسم بن یحیی، از جدش حسن بن راشد، از عبدالله بن سِنان که گفت: از امام جعفر صادق الله سؤال کردم از تفسیر و شرح ﴿ بِسْمِ ٱللهِ ٱلرَّحْمَدِ وَ الرَّحْمَدِ اللهِ الرَّحْمَدِ وَ كُثرت و مَنْ مَحدود وكرم وكثرت عطاى خدا است. و ميم، مجدو كرم وكثرت عطاى خدا است.

● و بعضی از ایشان، روایت کرده است که: «میم، مالک و مالکیت (یا پادشاهی) خدا است
 و الله، إلٰه و معبود هر چیزی است و رحمن و بخشاینده است به همه آفریدگان خویش (یعنی
 در دنیا) و رحیم و مهربان است به مؤمنان بخصوص» (یعنی در آخرت).

۳۱۳ / ۲ . علی بن ابراهیم، از پدرش، از نضر بن شوید، از هشام بن حکم روایت کرده است که امام جعفر صادق علی را سؤال کردم از نامهای خدا و اشتقاق آنها و این که الله از چه چیزی مشتق شده است؟

فرمود: «ای هشام، الله، مشتق است از إله و إله، مألوه و معبودی میخواهد (چه آن فِـعال است. اِز الاَهت وألوهيّت كه به مـعنی عـبادت و عـبوديت است و آن بــه مـعنی پــرستيدن و وَمَنْ عَبَدَ الْمَعْنَىٰ دُونَ الإسْمِ، فَذَاكَ التَّوْحِيدُ، أَفَهِمْتَ يَا هِشَامُ؟».

قَالَ: قُلْتُ: رِدْنِي، قَالَ: «لِلَّهِ تِسْعَةُ وَتِسْعُونَ اسْماً، فَلَوْ كَانَ الاِسْمُ هُوَ الْـمُسَمّىٰ، لَكَانَ كُلُّ اسْمٍ مِنْهَا إِلٰهاً، وَلٰكِنَّ اللهَ مَعْنَىً يُدَلُّ عَلَيْهِ بِهٰذِهِ الْأَسْمَاءِ وَكُلُّهَا غَيْرُهُ.

يَا هِشَامُ، الْخُبْزُ اسْمُ لِلْمَأْكُولِ، وَالْمَاءُ اسْمُ لِلْمَشْرُوبِ، وَالنَّوْبُ اسْمُ لِـلْمَلْبُوسِ، وَالنَّارُ اسْمُ لِلْمُحْرِقِ؛ أَ فَهِمْتَ يَا هِشَامُ فَهْماً تَدْفَعُ بِهِ، وَتُنَاضِلُ بِهِ أَعْدَاءَنَا الْمُتَّخِذِينَ مَعَ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ غَيْرَهُ؟» قُلْتُ: نَعَمْ، فَقَالَ: «نَفَعَكَ اللهُ بِهِ وَثَبَّنَكَ يَا هِشَامُ».

قَالَ هِشَامٌ: فَوَ اللهِ، مَا قَهَرَنِي أَحَدٌ فِي التَّوْحِيدِ حَتَّىٰ قُمْتُ مَقَامِي هٰذَا.

٣١٢/ ٣. عِدَّةً مِنْ أَصْحَايِنَا، عَنْ أَحْمَدُ بْنِ مُحَمَّدٍ الْبَرْقِيِّ، عَنِ الْقَاسِمِ بْنِ يَحْيَىٰ، عَنْ جَدْهِ الْبَرْقِيِّ، عَنِ الْقَاسِمِ بْنِ يَحْيَىٰ، عَنْ جَدْهِ الْحَسَنِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرٍ ﷺ، قَالَ: سُئِلَ عَنْ مَعْنَى اللهِ، فَقَالَ: «الشَّتَوْلَىٰ عَلَىٰ مَا دَقَّ وَجَلَّ».

٣١٥ / ٣١٥ . عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ يَعْقُوبَ بْنِ يَزِيدَ، عَنِ الْعَبَّاسِ بْنِ هِلَالٍ، قَالَ: سَأَلْتُ الرِّضَاءِ عَنْ قَوْلِ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ٱللَّهُ نُـورُ ٱلسَّـمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ﴾ فَقَالَ: «هَادٍ لِأَهْلِ السَّمَاءِ، وَهَادٍ لِأَهْلِ الْأَرْضِ». پرستش است). و اسم، غیر مسمی است (چه اسم همان مرکب از حروف است، چون زید که مرکب است از زا و یا و دال و مسمی، آن شخص معین و مشخصی است که این اسم بر او دلالت میکند). پس هر که اسم خدا را عبادت کند، نه معنی [را]، کافر است، و چیزی را عبادت نکرده، و هر که اسم و معنی را هر دو عبادت کند، کافر است و دو چیز را عبادت کرده و این مستلزم شرک است و هر که معنی را عبادت کند و نه اسم، این عبادت، تو حید است و خدا را به یگانگی پرستیدن. ای هشام، آیا آنچه گفتم، فهمیدی؟»

هشام گفت: عرض کردم که: به من بیشتر بفر ما. فرمود: «به درستی که خدا را نود و نه اسم است. پس اگر اسم همان مسمی باشد، هر آینه هر اسمی از آنها خدایی خواهد بود، ولیکن خدا معنی است که دلالت می شود بر او، به واسطهٔ این اسم ها و همهٔ این اسم ها غیر او پند. ای هشام، نان، اسم است از برای آنچه آن را می خورند و آب، اسم است از برای آنچه آن را می نوشند و جامه، اسم است از برای آنچه آن را می پوشند و آتش، اسم است از برای آنچه می سوزاند.

ای هشام، آیا فهمیدی جنان فهمیدلی که به آن دفع کنی و مخاصمه نمایی با دشمنان ما و آنان که غیر خدای جل وعز را با او قرار می دهند؟ ، عرض کردم: بلی. حضرت فرمود که: «ای هشام، خدا تو را نفع بخشد، و تو را ثابت و پابر جای دارد ، هشام گفت: به خدا سوگند، بعد از آن که از این مجلس برخاستم، کسی در باب تو حید خدا، بر من غالب نشد. ا

۳۱۴ / ۳. چند نفر از اصحاب ما روایت کردهاند از احمد بن محمد برقی، از قاسم بسن یحیی، از جدش حسن بن راشد، از ابوالحسن حضرت موسی بن جعفر الله که گفت: از آن حضرت از معنی الله سؤال شد، فرمود که: «یعنی مستولی شده بر آنچه دقیق و جلیل باشد» (حاصل معنی آنکه بر همه چیز غلبه دارد).

۳۱۵ / ۳۱۸ علی بن محمد، از سهل بن زیاد، از یعقوب بن یزید، از عباس بن هلال روایت کرده است که امام رضای را پرسیدم از معنی فرمودهٔ خدای عزّوجل ﴿ آللهُ نُورُ السّمَنوَاتِ وَ اللّهُ مُنورُ السّمَنوَاتِ وَ اللّهُ مُنورُ اللهُ مُنورُتُ اللهُ مُنورُتُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

۱. مترجم با عبارت اتا آخر آنچه در باب معبود گذشت، و چون محض تکرار بـود لهـذا ذكـر نشـده. ايـن حـديث را ترجمه نكرده، كه عين ترجمهٔ وى در اينجا آورده شد.

۲. نور، ۳۵.

● وَفِي رِوَايَةِ الْبَرْقِيِّ: «هُدئ مَنْ فِي السَّمَاءِ، وَهُدئ مَنْ فِي الْأَرْضِ».

3/٣١٥ أَحْمَدُ بْنُ إِدْرِيسَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الْجَبَّارِ، عَنْ صَفْوَانَ بْنِ يَحْيَى، عَنْ فُضَيْلِ بْنِ عُثْمَانَ، عَنِ ابْنِ أَبِي يَعْفُورٍ، قَالَ: سَأَلَتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ عَنْ قَوْلِ اللهِ عَنَّ فَضَيْلِ بْنِ عُثْمَانَ، عَنِ ابْنِ أَبِي يَعْفُورٍ، قَالَ: سَأَلَتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ عَنْ قَوْلِ اللهِ عَنْ فَضَانَ، وَأَمَّا «الآخِرُ» وَقُلْتُ: أَمَّا «الآوَلُ» فَقَدْ عَرَفْنَاهُ، وَأَمَّا «الآخِرُ» وَقُلْتُ: أَمَّا «الآوَلُ» فَقَدْ عَرَفْنَاهُ، وَأَمَّا «الآخِرُ» فَبَيِّنْ لَنَا تَفْسِيرَهُ.

فَقَالَ: «إِنَّهُ لَيْسَ شَيْءٌ إِلَّا أَنْ يَبِيدَ أَوْ يَتَغَيَّرَ، أَوْ يَدْخُلَهُ التَّغَيُّرُ وَالرَّوَالُ، أَوْ يَنْتَقِلَ مِنْ لَوْنٍ إِلَىٰ لَوْنٍ، وَمِنْ هَيْئَةٍ إِلَىٰ هَيْئَةٍ، وَمِنْ صِفَةٍ إِلَىٰ صِفَةٍ، وَمِنْ زِيَادَةٍ إِلَىٰ نُقْصَانٍ، وَمِنْ فَوْنَ إِلَىٰ لَوْنٍ إِلَىٰ لَوْنٍ إِلَىٰ زِيَادَةٍ إِلَىٰ مَيْئَةٍ إِلَىٰ هَيْئَةٍ، وَمِنْ صِفَةٍ إِلَىٰ صِفَةٍ، وَمِنْ زِيَادَةٍ إِلَىٰ رُبَّ الْعَالَمِينَ؛ فَإِنَّهُ لَمْ يَزَلْ وَلَا يَزَالُ بِحَالَةٍ وَاحِدَةٍ، هُوَ الْأَوَّلُ قَبْلُ كُلِّ شَيْءٍ، وَهُوَ الآخِرُ عَلَىٰ مَا لَمْ يَزُلْ وَلَا يَخْتَلِفُ عَلَيْهِ الصَّفَاتُ وَالْأَسْمَاءُ كَمَا كُلُ شَيْءٍ، وَهُو الآخِرُ عَلَىٰ مَا لَمْ يَزُلْ وَلَا تَخْتَلِفُ عَلَيْهِ الصَّفَاتُ وَالْأَسْمَاءُ كَمَا تَخْتَلِفُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَيْرٍهِ، مِثْلُ الْإِسْمَانِ الَّذِي يَكُونُ تُرَاباً مَرَّةً، وَمَرَّةً لَحُماً وَدَماً، وَمَرَّةً رُفَاتاً تَخْتَلِفُ عَلَىٰ عَيْرٍهِ، مِثْلُ الْإِسْمَانِ الَّذِي يَكُونُ تُرَاباً مَرَّةً بُسُراً، وَمَرَّةً لَوْطَاأً، وَمَرَّةً تَمْراً، فَتَتَبَدَّلُ وَرَمِيماً، وَكَالْبُسْرِ الَّذِي يَكُونُ مَرَّةً بَلَحاً، وَمَرَّةً بُسْراً، وَمَرَّةً رُطَباً، وَمَرَّةً تَمْراً، فَتَتَبَدَّلُ عَلَىٰ وَالصَّفَاتُ، وَاللَّهُ مَا عَلَى عَيْرِهِ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ إِلَىٰ فَاتَا مَنَ وَاللّهُ مَا وَاللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا أَوْلَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا أَوْلَا اللّهُ مَا أَوْلًا اللّهُ اللّهُ مَا أَوْلُو اللّهُ اللّهُ مَا أَلَا اللّهُ اللّهُ مَا أَلْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنَا أَلَا اللّهُ مُولًا اللّهُ اللّهُ مُنْ أَلْ اللّهُ مُولَا اللّهُ مَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللّهُ مَا لَيْ اللّهُ مُلْ اللّهُ مُنْ مَا أَلْمُ اللّهُ مُولُ اللّهُ مُولِلَ اللّهُ مُنْ وَاللّهُ مُولًا مَا أَلْمُ اللّهُ اللّهُ مُنْ أَلْهُ مُنْ مُنْ أَلْمُ اللّهُ اللّهُ مُنْ أَلْهُ مُنْ أَلْمُ اللّهُ مُنْ أَلْهُ الْمُؤْلُولُ مُنْ أَلْمُ اللّهُ مُولُولُ مُنْ أَوْمُ اللّهُ مُنْ أَلْمُ اللّهُ مُنْ أَلْمُ الللّهُ مُنْ أَلُولُولُ مُنْ اللّهُ مُنْ أَلْكُولُ مُنْ أَلْمُ اللّهُ مُؤْلِلُهُ الللّهُ مُنْ أَلْمُ الللّهُ مُلْ الللّهُ مُلْلُولُ اللّهُ الللّهُ مُنْ اللّهُ الللّهُ مُنْ أَلَا الللّهُ مُنْ أَلّهُ ال

٣١٧ - ٤ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنِ ابْنِ أَذَيْنَةَ، عَنْ مُحَمَّدِ بُنِ حَكِيمٍ، عَنْ مَيْمُونِ الْبَانِ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ ﴿ وَقَدْ سُئِلَ عَنِ الْأَوَّلِ وَالْآخِرِ، فَالَ: سَمِعْتُ أَبًا عَبْدِ اللهِ ﴿ وَقَدْ سُئِلَ عَنِ الْأَوَّلِ وَالْآخِرِ، فَالَا عَنْ مَيْمُونِ الْبَانِ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبًا عَبْدِ اللهِ ﴿ وَقَدْ سُئِلَ عَنْ الْأَوَّلِ وَالْآخِرِ، وَالْآخِرُ لَا عَنْ نِهَا يَةٍ كَمَا يُعْقَلُ مِنْ فَقَالَ: «الْأَوَّلُ لَا عَنْ أَوَّلٍ قَبْلَهُ، وَلَا عَنْ بَدْءٍ سَبَقَهُ؛ وَالْآخِرُ لَا عَنْ نِهَا يَةٍ كَمَا يُعْقَلُ مِنْ صَالِح فَقَ الْمَخْلُوقِينَ، وَلَكِنْ قَدِيمُ، أَوَّلُ، آخِرُ، لَمْ يَزَلْ، وَلَا يَزُولُ، بِلَا بَدْءٍ وَلَا نِهَا يَةٍ، لَا يَقَعُ عَلَيْهِ الْمُخْلُوقِينَ، وَلَكِنْ قَدِيمُ، أَوَّلُ مِنْ حَالٍ إِلَىٰ حَالٍ، خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ».

فرمودکه: «رهنمای اهل آسمانها و رهنمای اهل زمین است».

● و در روایت برقی چنین است که: «خدا، هدایت کسانی است که در آسمانهایند و هدایت کسانی است که در زمیناند» (چه، آن جناب به طریقی اهل اینها را به راه راست رهبری نموده که گویا نفس هدایت و حقیقت، راه راست نمودن است و از اینجا است که نور را به منور و ذوالنور و روشنی را به روشن سازنده و خداوند روشنی تفسیر و تقدیر میکند). ۱۳۱۶ / ۵. احمد بن ادریس، از محمد بن عبدالجبّار، از صفوان بن یحیی، از فضیل بن عثمان، از ابن ابی یعفور روایت کرده است که گفت: از امام جعفر صادق ﷺ پرسیدم از فرمودهٔ خدای عزّوجل ﴿ هُوَ ٱلْأُولُ وَٱلْآخِرُ ﴾ و عرض کردم که اول را شناختیم و معنی آن را دانستیم، تفسیر آخر و معنی آن را برای ما بیان فرما.

حضرت فرمود که: «هیچ چیز نیست، مگر این که هلاک می شود یا متغیر می گردد، و یا یک نحو تغیّر و زوال در آن راه می یابد، یا از رنگی به رنگی، یا از هیأتی به هیأتی، یا از صفتی به صفتی می گردد. و از زیادتی به سوی نفصان به الله سوی زیادتی، انتقال می یابد، مگر پروردگار عالمیان که آن جناب، همیشه به یک حال بوده و خواهد بود. اوست اول پیش از هر چیزی، و اوست آخر بر آن نحوی که در اول بوده بدون تغیر، و صفات و نامها بر او مختلف نمی شود؛ چنانچه بر غیر او مختلف می شود، مثل انسانی که یک مرتبه خاک می باشد و یک مرتبه گوشت و خون و یک مرتبه خرد و مُرد شده و در هم شکسته و پوسیده و از هم پاشیده است و مانند خرمای نیمرس که یک مرتبه غوره می باشد و یک مرتبه خرمای نیمرس و یک مرتبه خرمای نیمرس و یک مرتبه خرمای تیمرس و یک مرتبه خرمای خشک. پس نامها و صفات بر هر یک از اینها متبدل می شود و خدای عزّ و جلّ بر خلاف این است».

۳۱۷ / ۳۱۶ علی بن ابراهیم، از پدرش، از ابن ابی عُمیر، از ابن اُذینه، از محمد بن حکیم، از میمون البان روایت کرده است که گفت: از حضرت امام جعفر صادق ﷺ شنیدم در حالی که از او سؤال شد از معنی اول و آخر که حضرت فرمود: «اول است بی آن که اولی پیش از او باشد، یا پدید آورنده ای که بر او پیشی گرفته باشد. و آخر است بی آن که انتهایی داشته باشد؛ چنانچه از صفت آفریدگان تعقل می شود، ولیکن قدیم است و اول و آخر که همیشه بوده و همیشه

۱. حدید، ۳.

٧/٣١٨ مَحَمَّدُ بْنُ أَبِي عَبْدِ اللهِ رَفَعَهُ إِلَىٰ أَبِي هَاشِمِ الْجَعْفَرِيِّ، قَالَ: كُنْتُ عِنْدَ أَبِي جَعْفِرٍ اللهِ وَعَلَمُ إِلَىٰ أَبِي هَاشِمِ الْجَعْفَرِيِّ، قَالَ: كُنْتُ عِنْدَ أَبِي جَعْفَرٍ الثَّانِي ﷺ، فَسَأَلَهُ رَجُلٌ، فَقَالَ: أَخْبِرْنِي عَنِ الرَّبِّ تَبَارَكَ وَتَـعَالَىٰ، لَـهُ أَسْمَاءُ وَصِفَاتُهُ هِيَ هُوَ؟ وَصِفَاتُهُ هِيَ هُوَ؟

فَقَالَ أَبُو جَعْفَرٍ ﷺ : «إِنَّ لِهٰذَا الْكَلَامِ وَجْهَيْنِ: إِنْ كُنْتَ تَقُولُ: «هِيَ هُوَ»، أَيْ إِنَّهُ ذُو عَدَدٍ وَكَثْرَةٍ، فَتَعَالَى اللهُ عَنْ ذٰلِكَ؛ وَإِنْ كُنْتَ تَقُولُ: هٰذِهِ الصَّفَاتُ وَالْأَسْمَاءُ لَمْ تَزَلْ. فَإِنَّ «لَمْ تَزَلْ» مُحْتَمِلٌ مَعْنَيَيْنِ: فَإِنْ قُلْتَ: لَمْ تَزَلْ عِنْدَهُ فِي عِلْمِهِ وَهُوَ مُسْتَحِقُّهَا، فَنَعَمْ؛ وَإِنْ كُنْتَ تَقُولُ: لَمْ يَزَلْ تَصْوِيرُهَا وَهِجَاؤُهَا وَتَقْطِيعُ حُرُوفِهَا، فَمَعَاذَ اللهِ أَنْ يَكُونَ سَعَهُ شَيْءٌ غَيْرُهُ، بَلْ كَانَ اللهُ وَلَا خَلْقَ، ثُمَّ خُلْقَهَا وَسِيلَةً بَيْنَهُ وَبَيْنَ خُلْقِهِ. يَتَضَرَّعُونَ بِهَا إِلَيْهِ. وَيَعْبُدُونَهُ وَهِيَ ذِكْرُهُ، وَكَانَ اللهُ وَلاَ ذِكْرٍ. وَالْمَذْكُورُ بِالذِّكْرِ هُوَ اللهُ الْقَدِيمُ الَّذِي لَمْ يَزَلْ. وَالْأَسْمَاءُ وَالصَّفَاتُ مَخْلُوقَاتٌ، وَالْمَعَانِي، وَالْمَعْنِيُّ بِهَا هُوَ اللهُ الَّذِي لَا يَلِيقُ بِهِ الإِخْتِلَافُ وَلَا الإِنْتِلَافُ. وَإِنَّمَا يَخْتَلِفُ وَيَأْتَلِفُ الْمُتَجَزِّئُ. فَلَا يُقَالُ: اللهُ مُؤْتَلِفٌ. وَلَا اللهُ قَلِيلٌ ولَا كَثِيرٌ. وَلٰكِنَّهُ الْقَدِيمُ فِي ذَاتِهِ؛ لِأَنَّ مَا سِوَى الْوَاحِدِ مُتَجَزِّئُ. وَاللهُ وَاحِدٌ. لَا مُتَجَزِّئٌ وَلَا مُتَوَهَّمٌ بِالْقِلَّةِ وَالْكَثْرَةِ، وَكُلُّ مُتَجَزِّيْ أَوْ مُتَوَهَّم بِـالْقِلَّةِ وَالْكَـثْرَةِ. فَـهُوَ مَخْلُوقٌ دَالُّ عَلَىٰ خَالِقِ لَهُ؛ فَقَوْلُكَ: «إِنَّ اللهَ قَدِيرٌ» خَبَّرْتَ أَنَّهُ لَا يُعْجِزُهُ شَيْءٌ، فَنَفَيْتَ بِالْكَلِمَةِ الْعَجْزَ، وَجَعَلْتَ الْعَجْزَ سِوَاهُ، وَكَذْلِكَ قَوْلُكَ: «عَـالِمٌ» إِنَّـمَا نَـفَيْتَ بِـالْكَلِمَةِ الْجَهْلَ، وَجَعَلْتَ الْجَهْلَ سِوَاهُ، وَإِذَا أَفْنَى اللهُ الْأَشْيَاءَ، أَفْنَى الصُّورَةَ وَالْهِجَاءَ وَالتَّقْطِيعَ. وَلَا يَزَالُ مَنْ لَمْ يَزَلْ عَالِماً». خواهد بود، بیابتدا و نهایت و حدوث بر او واقع نمیشود، و از حالی به حالی نسمیگردد و آفرینندهٔ هر چیزی است».

۳۱۸ / ۷. محمد بن ابی عبدالله روایت کرده و آن را مرفوع ساخته به سوی ابو هاشم جعفری که گفت: در نزد حضرت امام محمد تقی بودم مردی از آن حضرت سؤال نمود و عرض کردکه: مرا خبر ده از پروردگار عالم - تبارک و تعالی - که او را نام ها و صفاتی چند است در کتابش که قرآن است ، آیا نام ها و صفات آن جناب، خود آن جناب است ؟

حضرت فرمود که: ۱۱ین سخن، دو وجه دارد: اگر میگویی که اینها آن جناباند، به این معنی که خداصاحب عدد و کثرت است، خدااز این برتر است. و اگر میگویی که این صفات و نامها همیشه بودهاند، این لفظ همیشه دو معنی رااحتمال دارد. پس اگر میگویی که همیشه اینها در نزد خدا در علم او بودهاند و آن جناب سزاوار اینها بوده، بلی، و اگر میگویی که همیشه تصویر و تعداد حروف و تقطیع حروف اینها بوده، معاذ الله، پناه میبریم به خدا از آن بااو چیزی غیر از او باشد. بلکه خدای تعالی بود و هیچ آفریدهای نبود، بعداز آن، نامها و صفات را آفرید تا دست آویزی باشد در میآنه او و خلائقش که با اینها به سوی آن جناب تضرع و زاری نمایند، و او را عبادت کهند، و اینها یاد و بادگار آن جناب اند که مردم او را فراموش نکنند.

و خدا بود و یادی نبود و آن که به ذکر مذکور می شود، خدایی است قدیم که همیشه بوده و نام ها و صفات با معانی لغوی و مفهومات عرفی آنها که به نفوس و عقول بر پایند، آفریدگانند (و بنا بر بعضی از نسخ کافی، معانی نام ها و صفات مخلوق است) و مقصود از اینها، خدا است که اختلاف و ائتلاف، لائق به شأن او نیست. و جز این نیست که آنچه پاره پاره باشد، جمع و پراکنده می شود. پس نمی توان گفت که: خدا چیزی است به هم آمیخته و نه آن که آن جناب اندک است و نه بسیار، ولیکن فی حد ذاته قدیم است؛ زیرا که آنچه غیر از او یکی باشد، صاحب اجزاست و خدا، یکی است و یگانه، که جزئی ندارد و او را به کمی و بسیاری توهم نمی توان کود، و هر چه جزء داشته باشد، یا به کمی و بسیاری توهم شود، مخلوق است که دلالت می کند بر آن که او را خالقی هست.

پسگفتار تو که خدا تواناست، خبر دادهای که چیزی او راعاجز نمیکند، و به همین کلمه، عجز را از او دور نمودهای و عجز را غیر از او قرار دادهای، و همچنین گفتار تو که میگویی فَقَالَ الرَّجُلُ: فَكَيْفَ سَمَّيْنَا رَبَّنَا سَمِيعاً؟ فَقَالَ: «لِأَنَّهُ لَا يَخْفَىٰ عَـلَيْهِ مَـا يُـذرَكُ بِالْأَسْمَاعِ، وَلَمْ نَصِفْهُ بِالسَّمْعِ الْمَعْقُولِ فِي الرَّأْسِ.

وَكَذَٰلِكَ سَمَّيْنَاهُ بَصِيراً؛ لِأَنَّهُ لَا يَخْفَىٰ عَلَيْهِ مَا يُدْرَكُ بِالْأَبْصَارِ مِنْ لَوْنٍ أَوْ شَخْصٍ أَوْ غَيْرِ ذَٰلِكَ، وَلَمْ نَصِفْهُ بِبَصَرِ لَحْظَةِ الْعَيْنِ.

وَكَذَٰلِكَ سَمَّيْنَاهُ لَطِيفاً؛ لِعِلْمِهِ بِالشَّيْءِ اللَّطِيفِ مِثْلِ الْبَعُوضَةِ وَأَخْفَىٰ مِنْ ذَٰلِكَ، وَمَوْضِعِ النَّشُوءِ مِنْهَا، وَالْعَقْلِ وَالشَّهْوَةِ؛ لِلسَّفَادِ وَالْحَدَبِ عَلَىٰ نَسْلِهَا، وَإِقَامِ بَعْضِهَا عَلَىٰ بَعْضٍ، وَنَقْلِهَا الطَّعَامَ وَالشَّرَابَ إِلَىٰ أَوْلَادِهَا فِي الْبِجِبَالِ وَالْمَفَاوِزِ وَالْأُودِيَةِ عَلَىٰ بَعْضٍ، وَنَقْلِهَا الطَّعَامَ وَالشَّرَابَ إِلَىٰ أَوْلَادِهَا فِي الْبِجِبَالِ وَالْمَفَاوِزِ وَالْأُودِيَةِ وَالْقَهَا رَائِهُمَا لَلْمُعْلَمِ اللَّهُ يُقِيدٍ، وَإِنَّمَا الْكَيْفِيَّةُ لِلْمَخْلُوقِ الْمُكَيَّفِ.

وَكَذَٰلِكَ سَمَّيْنَا رَبَّنَا قَوِيّاً لَا بِقُوَّةِ الْبَطْشِ الْمُغُرُوفِ مِنَ الْمَخْلُوقِ، وَلَوْ كَانَتْ قُوَّتُهُ قُوَّةً الْبَطْشِ الْمَغْرُوفِ مِنَ الْمَخْلُوقِ، لَوَقَعَ التَّشْبِيهُ، وَلَاخْتَمَلَ الزِّيَادَةَ، ومَا احْتَمَلَ الزِّيَادَةَ احْتَمَلَ الزِّيَادَةَ احْتَمَلَ النَّقْصَانَ، وَمَا كَانَ نَاقِصاً كَانَ غَيْرَ قَدِيمٍ، وَمَا كَانَ غَيْرَ قَدِيمٍ كَانَ عَاجِزاً، فَرَبُّنَا \_ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ \_ لَا شِبْهَ لَهُ وَلَا ضِدَّ، وَلَا نِذَ وَلَا كَيْفَ، وَلَا نِهَايَةً، وَلَا تَبْصَارَ بَصَرٍ، وَمُحَرَّمٌ عَلَى الْقُلُوبِ أَنْ تُمَثِّلَهُ، وَعَلَى الْأَوْهَامِ أَنْ تَحُدَّهُ. وَعَلَى الضَّمَايُرِ تَبْعَلَى عَنْ ذٰلِكَ عُلُواً كَبِيراً».

أَنْ تُكُونَهُ ، جَلَّ وَعَزَّ عَنْ إِذَاتِ خَلْقِهِ ، سِمَاتِ بَرِيَّتِهِ، وَتَعَالَىٰ عَنْ ذٰلِكَ عُلُواً كَبِيراً».

٣١٩/ ٨. عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبِ، عَمَّنْ ذَكَرَهُ، عَنْ

که: خدا دانا است، به همین کلمه، جهل را از او نفی کردهای و آن را غیر او قرار دادهای، و چون خدای تعالی چیزها را نیست و نابود گرداند، صورت لفظی و معنوی و حروف هجا و تقطیع آن را نیست و نابودکند، و آنکه همیشه عالم و دانا بوده، برطرف نمی شوده.

آن مرد عرض کرد که: پس ما چگونه پروردگار خویش را شنوا نامیدیم؟ حضرت فرمود: «زیراکه آنچه به گوشها درک می شود، بر او پوشیده و پنهان نیست و او را وصف نکردیم به گوشی که در سر تعقل می شود و همچنین او را بینا نامیدیم؛ زیراکه آنچه به چشمها درک می شود، از رنگ یا شخص یا غیر اینها، بر او پوشیده نمی باشد، و او را به چشمی که آن را بر هم می زنند، وصف نکردیم و همچنین او را لطیف نامیدیم، به جهت علم آن جناب به چیز کوچک و ریزه، چون پشه بسیار خُرد و آنچه از آن خُردتر است، و موضع نشو و نما و عقل و خواهش مجامعت نر با ماده و محبت آنها با فرزندان خویش، و حفظ و نگاه داری بعضی از آنها که بر بعضی گماشته اند، و آب و دانه که به جانب فرزندان خویش می برند در کوه ها و بیابانها و رودخانه ها و صحراهای خشک بی آب و علف، همه را می داند. پس دانستیم که خالق اینها، لطیف است که علم به این امور لطیفه دارد. خالق این امور لطیفه است بدون چون و چگونگی و چگونگی از برای مخلوق است که به چون و چگونه و چگونگی در برای مخلوق است که به چون و چگونه متصف می گردد.

و همچنین پروردگار خویش را توانا نامیدیم، نه به آن توانایی که سخت گرفتن و حمله بردن باشد که از مخلوق معروف است و اگر چنانچه توانایی او، این نوع توانایی بود که از خلق معلوم است، هر آینه تشبیه او به خلائق لازم می آمد و احتمال زیادتی داشت و آنچه احتمال زیادتی داشته باشد، احتمال نقصان نیز دارد و آنچه ناقص و ناتمام باشد، قدیم نخواهد بود و آنچه قدیم نباشد، عاجز و در مانده است. پس پروردگار ما ـ تبارک و تعالی ـ شبیه و ضد و همتا ندارد. و او را چون و نهایتی نیست و به چشم سر نه می بیند. و حرام است بر دله اکه او را ممثل و مصور سازند و بر وهمهاکه او را اندازه نمایند، و بر اندیشههای خاطر که هویت و مائیت او را تصور کنند. بزرگوار تر از این است که هویات و صفات آفریدگان یا آلت دیدن و شنیدن که در ایشان است، در او باشد. و عزیز تر از این است که علامات و نشانهها که در خاکیانی که ایشان را از خاک آفریده، داشته باشد. بر تر است از این بر تری به غایت بزرگ ۴. خاکیانی که ایشان را از خاک آفریده، داشته باشد. بر تر است از این بر تری به غایت بزرگ ۴.

أَبِي عَبْدِ اللهِ ﷺ، قَالَ: قَالَ رَجُلُ عِنْدَهُ: اللهُ أَكْبَرُ، فَقَالَ: «اللهُ أَكْبَرُ مِنْ أَيِّ شَيْءٍ؟» فَقَالَ: مِنْ كُلِّ شَيْءٍ، فَقَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ ﷺ: «حَدَّدْتَهُ» فَقَالَ الرَّجُلُ: كَيْفَ أَقُولُ؟ قَالَ: «قُلْ: اللهُ أَكْبَرُ مِنْ أَنْ يُوصَفَ».

٣٢٠/ ٩. وَرَوَاهُ مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ مَرْوَكِ بْنِ عُبَيْدٍ، عَنْ جُمَيْعٍ بْنِ عُمَيْرٍ، قَالَ: قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ أَيُّ شَيْءٍ اللهُ أَكْبَرُ؟» فَقُلْتُ: اللهُ أَكْبَرُ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ، فَقَالَ: «وَكَانَ ثَمَّ شَيْءٌ؛ فَيَكُونَ أَكْبَرَ مِنْهُ؟» فَقُلْتُ: فَمَا هُوَ؟ قَالَ: «اللهُ أَكْبَرُ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ، فَقَالَ: «وَكَانَ ثَمَّ شَيْءٌ؛ فَيَكُونَ أَكْبَرَ مِنْهُ؟» فَقُلْتُ: فَمَا هُوَ؟ قَالَ: «اللهُ أَكْبَرُ مِنْ أَنْ يُوصَفَ».

٣٢١/ ٢٠. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ لَمُحَمَّدِ بْنِ عِيسَى بْنِ عُبَيْدٍ، عَنْ يُونُسَ، عَنْ هِشَامِ بْنِ الْحَكَمِ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ عَنْ «سُبْرِحَانَ اللهِ» فَقَالَ: «أَنْفَةُ لِلّٰهِ».

٣٢٢/ ١١. أَحْمَدُ بْنُ مِهْرَانَ، عَنْ عَبْدِ الْعَظِيمِ بْنِ عَبْدِ اللهِ اللهِ الْحَسَنِيِّ، عَنْ عَلِيِّ بْنِ أَسْبَاطٍ، عَنْ سُلَيْمَانَ مَوْلَىٰ طِرْبَالٍ، عَنْ هِشَامٍ الْجَوَالِيقِيِّ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ عَنْ عَنْ قَوْلِ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿سُبْحَانَ ٱللهِ﴾: مَا يُعْنَىٰ بِهِ؟ قَالَ: «تَنْزِيهُهُ».

٣٢٣/ ١٢. عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ وَمُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ؛ وَمُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ، عَنْ شَهْلِ بْنِ زِيَادٍ؛ وَمُحَمَّدُ بْنُ عِيسَىٰ جَمِيعاً، عَنْ أَبِي هَاشِمِ الْجَعْفَرِيِّ، قَالَ: سَأَلَتُ يَخْيَىٰ، عَنْ أَخِمَد بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ جَمِيعاً، عَنْ أَبِي هَاشِمِ الْجَعْفَرِيِّ، قَالَ: سَأَلْتُ سَأَلْتُ عَلَيْهِ بِالْوَحْدَانِيَّةِ، أَبَا جَعْفَرٍ الثَّانِيَ اللهِ عَلَيْهِ بِالْوَحْدَانِيَّةِ، كَافَهُمْ لَيَقُولُنَ اللهُ ﴾ ».

امام جعفر صادق الله روایت کرده است که گفت: مردی در خدمت آن حضرت الله اکبر گفت (یعنی خدا بزرگ تر است). حضرت فرمود که: «خدا از چه چیز بزرگ تر است؟» عرض کرد که: از هر چیز؟ حضرت فرمود که: «خدا را به اندازه در آوردی». آن مرد عرض کرد که: به چه وضع بگویم؟ فرمود که: «بگو: خدا بزرگ تر است از آن که به وصف در آید».

۱۹۲۰ و همین مضمون را محمد بن یحیی، از احمد بن محمد بن عیسی، از مروک بن عبید، از جُمیع بن عُمیر روایت کرده است که گفت: حضرت امام جعفر صادق الله فرمود که: اخدا بزرگ تر است یعنی چه؟ و تقدیر آن چون می شود؟ عرض کردم که: خدا از هر چیزی بزرگ تر است. حضرت فرمود که: «آیا در ازل چیزی بود که خدا از آن بزرگ تر باشد؟» عرض کردم که: پس بفر ما که معنی آن چیست و تقدیر آن چون است؟ فرمود: «خدا بزرگ تر است از آنکه به وصف در آید».

۳۲۱ / ۳۲۱ . علی بن ابراهیم، از محمد بن عیسی بن عبید، از یونس، از هشام بن حکم روایت کرده است که گفت: از امام جعفر صادق اید سؤال کردم از «سبحان الله» که معنی آن این است که: «پاک می دانم خدا را از همهٔ عیوب و نقانص؛ پاک دانستنی». حضرت فرمود که: «کلمه ای است که می فهماند ننگ و عار خدا را از آنچه لاین او نباشد».

۱۱/۳۲۲ مدد بن مهران، از عبدالعظیم بن عبدالله حسنی، از علی بن اسباط، از سلیمان مولای طِربال ، از هشام جوالیقی روایت کرده است که گفت: از حضرت امام جعفر صادق الله سؤال کردم از فرمودهٔ خدا (سبحان الله) از آن، چه قصد می شود؟ حضرت فرمود که: «دور کردن آن جناب را از صفات زشت، یا دور بودن از آن».

۱۲ / ۳۲۳ ملی بن محمد و محمد بن حسن، از سهل بن زیاد و محمد بن یحیی، از احمد بن محمد بن یحیی، از احمد بن محمد بن عیسی، همه از ابو هاشم جعفری روایت کردهاند که گفت: از امام محمد تقی شاه سؤال کردم که معنی واحد در نامهای خدا چیست؟ حضرت فرمود که: «اجماع و اتفاق زبانها بر او به یگانگی؛ چنانچه می فرماید: ﴿وَلَيِن سَأَلْتُهُم مِّنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنُ اللَّهُ ﴾ ، یعنی: هر آینه اگر از کافران سؤال کنی که کی ایشان را آفریده؟ البته خواهند گفت که: خدا».

۱. پوسف، ۱۰۸؛ مؤمنون، ۹۱.

۲. زخرف، ۸۷.

# ١٧ ـ بَابٌ آخَرُ وَ هُوَ مِنَ الْبَابِ الْأَوَّلِ إِلَّا أَنَّ فِيهِ زِيَادَةً وَ هُوَ الْفَرْقُ مَا بَيْنَ الْمَعَانِي الَّتِي تَحْتَ أَسْمَاءِ اللهِ وَ هُوَ الْفَرْقُ مَا بَيْنَ الْمَعَانِي الَّتِي تَحْتَ أَسْمَاءِ اللهِ وَأَسْمَاءِ الْمَخْلُوقِينَ

٣٢٢/ ١. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنِ الْمُخْتَارِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ الْمُخْتَارِ الْهَمْدَانِيِّ؛ وَمُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ الْحَسَنِ الْعَلَوِيِّ جَمِيعاً، عَنِ الْفَتْحِ بْنِ يَنِ يدَ وَمُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ الْحَسَنِ الْعَلَوِيِّ جَمِيعاً، عَنِ الْفَتْحِ بْنِ يَنِ يَنِ الْمُشَيِّعُ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ فَ قَالَ: سَمِعْتُهُ يَقُولُ: «وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ، السَّمِيعُ الْجُرْجَانِيِّ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ فَ قَالَ: سَمِعْتُهُ يَقُولُ: «وَهُوَ اللَّطِيفُ الْحَبِيرُ، السَّمِيعُ الْجُرْجَانِيِّ، وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُوا أَحَدُ الطَّمَدُ (لَمْ يَلِدُ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُنُوا أَحَدُهُ، لَوْ كَانَ كَمَا يَقُولُ الْبُنْسِيرُ، الْوَاحِدُ الْأَحَدُ الصَّمَدُ (لَمْ يَلِدُ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُنُوا أَحَدُهُ، لَوْ كَانَ كَمَا يَقُولُ الْمُسْتِهُ هُو اللَّهُ الْمُنْشِئُهُ مِنَ الْمُنْشِئُ، فَرَقِ الْمُنْشِئُ، فَرَقِ الْخُولِةُ فَي مِنَ الْمُنْشِئُ، فَرَقَ الْمُنْشِئُ، فَرَقَ الْمُنْشِئُ، فَرَقَ الْمُنْشِئُ، فَرَقَ الْمُنْشِئُ، فَرَقَ الْمُنْشِئُهُ وَصَوَّرَهُ وَأَنْشَأَهُ إِفْكُانَ لَا يُنْشِئُهُ شَيْءٌ، وَلا يُشْبِهُ هُو شَيْئاً».

قُلْتُ: أَجَلْ \_ جَعَلَنِيَ اللهُ فِدَاكَ \_ لَكِنَّكَ قُلْتَ: الْأَحَدُ الصَّـمَدُ، وَقُـلْتَ: لَا يُشْبِهُهُ شَيْءً، وَاللهُ وَاحِدٌ، وَالْإِنْسَانُ وَاحِدٌ، أَ لَيْسَ قَدْ تَشَابَهَتِ الْوَحْدَانِيَّةُ؟

قَالَ: «يَا فَتْحُ، أَحَلْتَ \_ تَبَتَكَ اللهُ \_ إِنَّمَا التَّشْبِيهُ فِي الْمَعَانِي، فَأَمَّا فِي الْأَسْمَاءِ، فَهِيَ وَاحِدَةٌ، وَهِيَ دَلَالَةٌ عَلَى الْمُسَمِّىٰ، وَذَلِكَ أَنَّ الْإِنْسَانَ وَإِنْ قِيلَ: وَاحِدٌ، فَإِنَّهُ يُخْبَرُ أَنَّهُ جُثَّةٌ وَاحِدةٌ وَلَيْسَ بِوَاحِدٍ؛ لِأَنَّ أَعْضَاءَهُ مُخْتَلِفَةٌ، وَٱلْوَانَهُ مُخْتَلِفَةٌ، وَالْوَانَهُ مُخْتَلِفَةٌ، وَالْوَانَهُ مُخْتَلِفَةٌ، وَمَنْ أَلُوانَهُ مُخْتَلِفَةٌ غَيْرُ وَاحِدٍ، وَهُوَ أَجْزَاءً مُجَزَّأَةٌ لَيْسَتْ بِسَوَاءٍ: دَمُهُ غَيْرُ

۱۷. باب دیگر و آن، از قبیل باب اول است که در اوست آنچه در آن است؛ مگر آنکه در این باب زیادتی است که در باب سابق نیست و آن فرق میانهٔ معانی است که در تحت نامهای خدا و نامهای آفریدگان است

حسن علوی همه روایت کرده اند، از مختار بن محمد همدانی و محمد بن حسن، از عبدالله بن حسن علوی همه روایت کرده اند، از فتح بن یزید جُرجانی، از حضرت ابوالحسن (که مراد از آن، امام رضای است. چنانچه از توحیدصدوق ظاهر می شود و بعضی گفته اند که از کشف الغمهٔ اربلی بر می آید، که مراد از آن، حضرت امام علی نقی ه باشد با آن که مقتضای قاعدهٔ اطلاق، بایست که مراد، حضرت امام موسی کاظم ه باشد. و علی ای تقدیر) فتح راوی گفت که:از آن حضرت شنیدم که می فرمود: اخدا، لطیف و آگاه و شنوا و بینا و یکتا و یگانه است و پناه محتاجان است. کسی را نزاد و کسی او را نزاد، و هیچکس او را همتا نبوده و نخواهد بود. خالق از مخلوق، و سازنده از ساخته شده، شناخته نشده و نمی شود، ولیکن اوست پدید آورنده ای که معروف است، و در میانهٔ آنها که مجسم و مصور گردانید، فرق قرار داده (به این که در میانهٔ چیزها و آنچه باعث امتیاز از آنها باشد، در ایجاد، ما به الامتیازی قرار داد نموده)، که بعضی را جسم و بعضی را صورت گردانیده و آن را بر وقی حکمت ایجاد فرموده؛ زیرا که بود یا در هنگامی که بود و چیزی با او نبود که به او شباهت داشته باشد، یا آن جناب به چیزی شباهت داشته باشد، یا آن جناب به چیزی شباهت داشته باشد، یا آن جناب به چیزی شباهت

عرض کردم: بلی، چنین است ولیکن تو فرمودی که: خدا یکی است و پناه نیازمندان و فرمودی که: چیزی با آن جناب شباهت ندارد و خدا یکی است، و انسان نیز یکی است. آیا یگانگی به هم شباهت ندارد؟

و حضرت فرمود که: «ای فتح، قول محالی گفتی (یا معنی آن است که آیا از اعتقاد خود دست برداشتی؟) خدا تو را ثبات داد که از اعتقاد حق دست بر نداری. جز این نیست که آن تشبیه که جایز نیست، در معانی است. اما در نامها، پس آنها یکی است و خاصیت آنها دلالت بر مسمی است. و بیان آنچه مذکور شد، به این و جه است که آدمی و هر چند کسی بگوید که یکی است، خبر می دهد که جنه و تن او یکی است و دوتا نیست، ولیکن خود آدمی یکی نیست؛ زیرا که اعضا و رنگهای او با هم اختلاف دارند، و آن که رنگهای او مختلف

لَحْمِهِ، وَلَحْمُهُ غَيْرُ دَمِهِ، وَعَصَبُهُ غَيْرُ عُرُوقِهِ، وَشَعْرُهُ غَيْرُ بَشَرِهِ، وَسَوَادُهُ غَيْرُ بَيَاضِهِ، وَكَذَٰلِكَ سَائِرُ جَمِيعِ الْخَلْقِ؛ فَالْإِنْسَانُ وَاحِدٌ فِي الإسْمِ، وَلَا وَاحِدٌ فِي الْمَعْنَىٰ، وَاللهُ \_ وَكَذَٰلِكَ سَائِرُ جَمِيعِ الْخَلْقِ؛ فَالْإِنْسَانُ وَاحِدٌ فِي الإسْمِ، وَلَا وَاحِدٌ فِي الْمَعْنَىٰ، وَاللهُ عَلَمُ وَلا جَلَالُهُ \_ هُوَ وَاحِدٌ لا وَاحِدٌ غَيْرُهُ، لا اخْتِلَافَ فِيهِ وَلا تَفَاوُتَ. وَلا زِيَادَةَ وَلا بَقْصَانَ، فَأَمَّا الْإِنْسَانُ الْمَحْلُوقُ الْمَصْنُوعُ الْمُؤلَّفُ مِنْ أَجْزَاءٍ مُخْتَلِفَةٍ وَجَوَاهِرَ شَتَىٰ غَيْرَ أَنَّهُ بِالإَجْتِمَاعِ شَيْءٌ وَاحِدٌ».

قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، فَرَّجْتَ عَنِّي فَرَّجَ اللهُ عَنْكَ، فَقَوْلَكَ: اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ فَسِّرُهُ لِي كَمَا فَسَّرْتَ الْوَاحِدُ؛ فَإِنِّي أَعْلَمُ أَنَّ لُطْفَهُ عَلَىٰ خِلَافِ لُطْفِ خَلْقِهِ لِلْفَصْلِ، غَيْرَ أَنِي كَمَا فَسَّرْتَ الْوَاحِدُ؛ فَإِنِّي أَعْلَمُ أَنَّ لُطْفَةُ عَلَىٰ خِلَافِ لُطْفِ خَلْقِهِ لِلْفَصْلِ، غَيْرَ أَنِي أَوْبَ أَنْ اللَّطِيفُ؛ لِلْخَلْقِ اللَّطِيفِ، وَ لِعِلْمِهِ أَوْبَ الشَّيْءِ اللَّطِيفِ، أَ وَلَا تَرَيْنَ وَقَقَلَ اللهُ وَتَتَنَكَ إِلَىٰ أَثَرِ صُنْعِهِ فِي النَّبَاتِ اللَّطِيفِ وَعَنَ النَّبَاتِ اللَّطِيفِ وَعَنْ النَّعِوضِ وَالْجِرْجِسِ، وَعَنْ النَّعِلُونِ الصَّغَادِ، وَمِنَ الْبَعُوضِ وَالْجِرْجِسِ، وَعَنْ النَّعِلُونِ الصَّغَادِ، وَمِنَ الْبَعُوضِ وَالْجِرْجِسِ، وَمَا هُوَ أَصْغَرُ مِنْهُ اللَّهُ لِي كَادُ يُسْتَبَانُ لِيعِفِ النَّبَاتِ الذَّكُرُ مِنَ وَمَا هُوَ أَصْغَرُ مِنْهُ الْعَيْوِنُ، بَلْ لَا يَكَادُ يُسْتَبَانُ لِي لِيعَوْمِ وَالْجَرْجِسِ، الْاَنْتَىٰ، وَالْحَدَثُ الْمَوْلُودُ مِنَ الْقَدِيمِ.

فَلَمَّا رَأَيْنَا صِغَرَ ذَٰلِكَ فِي لُطْفِهِ، وَاهْتِدَاءَهُ لِلسَّفَادِ، والْهَرَبَ مِنَ الْمَوْتِ، وَالْجَمْعَ لِمَا يُصْلِحُهُ، وَمَا فِي لُجَجِ الْبِحَارِ، وَمَا فِي لِحَاءِ الْأَشْجَارِ وَالْمَفَاوِزِ وَالْقِفَارِ، وَإِفْهَامَ بَعْضِهَا عَنْ بَعْضٍ مَنْطِقَهَا، وَمَا يَفْهَمُ بِهِ أَوْلَادُهَا عَنْهَا، وَنَقْلَهَا الْغِذَاءَ إِلَيْهَا ، ثُمَّ تَأْلِيفَ أَلْوَانِهَا ؛ باشند، یکی نمی باشد، بلکه آن اجزایی است پاره پاره، که به هم وصل شده اند و با هم برابر نیستند؛ خون او، غیر گوشت و گوشت او، غیر خون او و پی او، غیر رگهای او و موی او، غیر پوست او و سیاهی او، غیر سفیدی اوست. و همچنین باقی ماندهٔ اعضا و رنگهای او و سایر خلائق، پس آدمی در اسم یکی است، ولیکن در معنی یکی نیست. و خدای ـ جل جلاله ـ یکی و یگانه ای است که غیر او یکی و یگانه نیست. و در آن جناب اختلاف و خِلل و اعوجاج و عدم تناسبی نیست، و زیاد نمی شود و کم نمی گردد. و اما آدمی که مخلوق و مصنوع اوست، مرکب است از اجزای مختلفه و جوهرهای پراکنده که سر به هم آورده و به واسطهٔ اجتماع با هم، یک چیز شده».

عرض کردم که: فدای تو گردم، اندوه مرا بردی، خدا اندوه تو را زانل گرداند! پس تفسیر لطیف و خبیر را برای من بیان فرما، چنانچه تفسیر یکی را بیان فرمودی؛ به درستی که من اجمالاً میدانم که لطف خدا، بر خلاف لطف خلق اوست، به جهت فرق ظاهری که در میانهٔ او و ایشان است، مگر آن که دوست می دارم که تو آن را برای من شرح و بیان فرمایی.

حضرت فرمود که: «ای فتح، ما خدا را لطیف تامیدیم به جهت خلق امور لطیفه و علمی که به چیز لطیف دارد. ای فتح، خدای تعالی فرفیق و مدان تورا ثابت بدارد. آیا نظر نمی کنی به سوی نشانهٔ صنعت آن جناب در گیاه لطیف و غیر لطیف و غیر آن، از خالق لطیف و از جیوانهای ریزه و از بُعوض و چرجس (که دو نوع از پشههای ریزه اند) و آنبچه از اینها خردتر است که از غایت ریزکی، نزدیک است که چشمها آن را در نیابد، بلکه نزدیک است که به جهت خُردی که دارد، نر آن از ماده و آنچه تازه متولد شده از آنچه پیش بوده، معلوم نگردد، و ما چون کوچکی و ریزکی آن را دیدیم، با آن لطافتی که دارد و دیدیم که را به سوی مجامعت برده و کیفیت آن را دانسته، و دیدیم که از مرگ و آنچه موجب تلف و اذبت اوست، می گریزد و آنچه را که صلاح او در آن است جمع می کند، و دیدیم آنچه را که در قعر دریاها و آنچه در پوست درختان و بیابانها و صحراهای خشک و بی آب و علف آفریده، و دیدیم که سخن پوست درختان و بیابانها و صحراهای خشک و بی آب و علف آفریده، و دیدیم که سخن یکدیگر می نمایند، و آنچه فرزندان آنها به واسطهٔ آن از ایشان می فهمند و آنها مطالب خویش را چگونه به ایشان

۱. و لطیف به معنی نازک و ریزه و کوچک است. (مترجم)

حُمْرَةٍ مَعَ صُفْرَةٍ ، وَبَيَاضٍ مَعَ حُمْرَةٍ، وَأَنَّهُ مَا لَا تَكَادُ عُيُونُنَا تَسْتَبِينُهُ، لِدَمَامَةِ خَلْقِهَا لَا تَرَاهُ عُيُونُنَا، وَلَا تَلْمِسُهُ أَيْدِينَا، عَلِمْنَا أَنَّ خَالِقَ هٰذَا الْخَلْقِ لَطِيفٌ، لَطُفَ بِخَلْقِ مَا لَا تَرَاهُ عُيُونُنَا، وَلَا تَلْمِسُهُ أَيْدِينَا، عَلِمْنَا أَنَّ خَالِقَ هٰذَا الْخَلْقِ لَطِيفٌ، لَطُفَ بِخَلْقِ مَا سَمَّيْنَاهُ بِلَا عِلَاجٍ وَلَا أَدَاةٍ وَلَا آلَةٍ، وَأَنَّ كُلَّ صَانِعِ شَيْءٍ فَمِنْ شَيْءٍ صَنَعَ، وَاللهُ \_الْخَالِقُ اللَّطِيفُ الْجَلِيلُ \_خَلَقَ وَصَنَعَ لَا مِنْ شَيْءٍ».

٣٢٥/ ٢. عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ مُوسَلاً، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ الرَّضَا اللهِ، قَالَ: قَالَ: «اعْلَمْ عَلَّمَكَ اللهُ الْخَيْرَ \_ أَنَّ اللهَ \_ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ \_ قَدِيمٌ، وَالْقِدَمُ صِفَتُهُ الَّتِي دَلَّتِ الْعَاقِلَ عَلَىٰ اللهُ الْخَيْرَ \_ أَنَّ الله \_ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ \_ قَدِيمٌ، وَالْقِدَمُ صِفَتُهُ الَّتِي دَلَّتِ الْعَاقِلَ عَلَىٰ اللهِ اللهَ اللهِ مَعْ اللهِ فِي دَيْمُومِيَّتِهِ، فَقَدْ بَانَ لَنَا بِإِقْرَارِ الْعَامَّةِ مُعْجِزَةَ الصَّفَةِ اللهُ لَا شَيْءَ قَبْلَهُ اللهِ مَعْ اللهِ فِي يَقَائِهِ ، بَطَلَ قَوْلُ مَنْ زَعَمَ اللهُ كَانَ قَبْلَهُ أَوْ كَانَ مَعْهُ شَيْءٌ وَذَٰ لِكَ اللهِ وَلا شَيْءَ مَعْ لَلهُ فِي بَقَائِهِ ، بَطَلَ قَوْلُ مَنْ زَعَمَ اللهُ كَانَ قَبْلَهُ أَوْ كَانَ مَعْهُ شَيْءٌ وَذَٰ لِكَ أَنَّهُ لَوْ كَانَ عَبْلُهُ اللهُ وَلَا مَنْ يَجُونُ أَنْ يَكُونَ خَالِقاً لَهُ ؛ لِأَنّهُ لَمْ يَرَلُ مَعْهُ ؟ وَذَٰ لِكَ أَنْهُ كَانَ قَبْلُهُ اللهُ وَلَا مَنْ يَعْمُ اللهُ وَلَا مُنْ يَكُونَ خَالِقاً لِهُ وَكَانَ الْأَوّلُ ذَٰ لِكَ لَهُ لَمْ يَجُرُ أَنْ يَكُونَ خَالِقاً لِهُ إِلَّا لَهُ لِللهُ اللهِ اللهُ وَكَانَ قَبْلَهُ شَيْءٌ ، كَانَ الأَولُ ذَٰلِكَ اللهَ عَنْ مَعْهُ مُ لَهُ مُنَا اللهُ وَكَانَ قَبْلُهُ شَيْءٌ ، لَا هٰذَا ، وَكَانَ الْأَوْلُ أَوْلَىٰ بِأَنْ يَكُونَ خَالِقاً لِلتَّانِي .

ثُمَّ وَصَفَ نَفْسَهُ \_ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ \_ بِأَسْمَاءٍ دَعَا الْخَلْقَ \_ إِذْ خَلَقَهُمْ وَتَعَبَّدَهُمْ وَابْتَلَاهُمْ \_ إِلَىٰ أَنْ يَدْعُوهُ بِهَا، فَسَمّىٰ نَفْسَهُ سَمِيعاً، بَصِيراً، قَادِراً، قَائِماً، نَاطِقاً، ظَاهِراً، بَاطِناً، لَطِيفاً، خَبِيراً، قَوِيّاً، عَزِيزاً، حَكِيماً، عَلِيماً، وَمَا أَشْبَهَ هٰذِهِ الْأَسْمَاءَ.

فَلَمَّا رَأَىٰ ذٰلِكَ مِنْ أَسْمَائِهِ الْغَالُونَ الْمُكَذِّبُونَ ـ وَقَدْ سَمِعُونَا نُحَدِّثُ عَنِ اللهِ أَنَّهُ لَا شَيْءَ مِثْلُهُ، وَلَا شَيْءَ مِنَ الْخَلْقِ فِي حَالِهِ ـ قَالُوا: أَخْبِرُونَا ـ إِذَا زَعَمْتُمْ أَنَّهُ لَا مِـثْلَ می فهمانند، و دیدیم که روزی را به سوی ایشان می برند، بعد از آن دیدیم که رنگهای ایشان را با مناسبت تمام با هم ترکیب کرده، که سرخی را با زردی و سفیدی را با سرخی به هم ضم فرمود، و دیدیم آنچه را که نزدیک است که به چشمهای ما در نیاید، به جهت ریزکی خلقتی که دارد، بلکه چشمهای ما آن را در نیابد، و دستهای ما نتواند که آن را لمس نماید، دانستیم که خالق این خلق و صانعی که دارد، لطیف است و در آفریدن آنچه نام آن بردیم، بسیار لطف به کار برده بی مباشرت عضو و جارحه و بی ارادت و اسباب و بدون ماده و مدّه، با آن که می دانیم که صانع هر چیزی آن را از چیزی ساخته و خدای آفریدگار و صاحب لطف و بزرگوار چیزی را از چیزی نیافریده و نساخته و خدای آفریدگار و صاحب لطف و بزرگوار چیزی را از چیزی نیافریده و نساخته از بلکه به قلم و صنع پرگار قدرت بر لوح عدم چنین نسخه ها نوشته و این نقوش و صورتها را نگاشته و به آب زندگی گلستان و جود را با این گل های صنعت آراسته).

۱۳۷۵ ملی بن محمد به طریق مرسل، از ابوالحسن حضرت امام رضای روایت کرده است که آن حضرت فرمود که: «خدا خیر و خوبی دابه تو تعلیم فرماید. بدان که خدای تبارک و تعالی، قدیم است و قدیم بودن، صفت اوست که عاقل را دلالت می کند بر ایس که چیزی پیش از او نبوده، و نیز هیچ چیز در و جود ازلی همیشه با او نبوده، پس ظاهر شد از برای ما به اقرار و اعتراف عامه مردمان (یا همه آفریدگان به زبان حال یا مقال)، به و اسطهٔ صفتی که ایشان را عاجز نموده که به آن متصف شوند، که چیزی پیش از خدا نبوده و چیزی در ماندن دائمی با او نخواهد بود. و باطل شد گفتهٔ کسی که گمان نمود که پیش از او، یا با او همیشه چیزی بوده است. و بیانش این است که اگر همیشه چیزی در ماندن با او می بود، جائز نبود که خدا خالق آن جیز باشد؛ زیرا که همیشه با او بوده.

پس چگونه می شود که خالق کسی باشد که همیشه با او بوده و اگر چیزی پیش از او می بود، آن چیز اول می بود، نه این که تو او را خدا می دانی و آن اول، أولی و أحق بود به این که خالق باشد از برای دوم که تو او را اول فرض کردی، بعد از آن که خدای تبارک و تعالی خویش را وصف نمود به نامی چند به جهت دعا و خواندن آن جناب خلائق را به سوی این که او را با این نام ها بخوانند؛ زیرا که ایشان را آفرید و ایشان را فرمود که: در بندگی او مشغول باشند و ایشان را امتحان فرمود و مبتلی گردانید؛ چه اگر نامی نداشت، خواندن و بندگی ممکن نبود. و خود را نامید به سمیع و بصیر و قادر و قائم و ناطق و ظاهر و باطن و لطیف و خبیر و

لِلّٰهِ وَلَا شِبْهَ لَهُ ــكَیْفَ شَارَكْتُمُوهُ فِي أَسْمَائِهِ الْحُسْنَىٰ، فَتَسَمَّیْتُمْ بِجَمِیعِهَا؟! فَإِنَّ فِي ذٰلِكَ دَلِیلاً عَلَیٰ أَنَّكُمْ مِثْلُهُ فِي حَالَاتِهِ كُلِّهَا، أَوْ فِي بَـعْضِهَا دُونَ بَـعْضٍ؛ إِذْ جَــمَعْتُمُ الْأَسْمَاءَ الطَّيِّبَةَ.

قِيلَ لَهُمْ: إِنَّ اللهَ \_ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ \_ أَلْزَمَ الْعِبَادَ أَسْمَاءً مِنْ أَسْمَائِهِ عَلَى اخْتِلَافِ الْمَعَانِي؛ وَذٰلِكَ كَمَا يَجْمَعُ الإسْمُ الْوَاحِدُ مَعْنَيْنِ مُخْتَلِفَيْنِ، وَالدَّلِيلُ عَلَىٰ ذٰلِكَ قَولُ النَّاسِ الْجَائِزُ عِنْدَهُمُ الشَّائِعُ، وَهُو الَّذِي خَاطَبَ اللهُ بِهِ الْخَلْق، فَكَلَّمَهُمْ بِمَا يَعْقِلُونَ النَّاسِ الْجَائِزُ عِنْدَهُمُ الشَّائِعُ، وَهُو الَّذِي خَاطَبَ اللهُ بِهِ الْخَلْق، فَكَلَّمَهُمْ بِمَا يَعْقِلُونَ لِلنَّاسِ الْجَائِزُ عِنْدَهُمُ الشَّائِعُ، وَهُو الَّذِي خَاطَبَ اللهُ بِهِ الْخَلْق، فَكَلَّمَهُمْ بِمَا يَعْقِلُونَ لِيَكُونَ عَلَيْهِمْ حُجَّةً فِي تَضْيِيعِ مَا ضَيَعُوا؛ فَقَدْ يُقَالُ لِلرَّجُلِ: كَلْبُ، وَحِمَارُ، وَثَورُ، وَسُكَرَةٌ، وَعَلْقَمَةٌ، وَأَسَدٌ، كُلُّ ذٰلِكَ عَلَى خِلْافِهِ وَحَالَاتِهِ، لَمْ تَقْعِ الْأَسَامِي عَلَىٰ مَعَانِيهَا وَسُكَرَةٌ، وَعَلْقَمَةٌ، وَأَسَدٌ، كُلُّ ذٰلِكَ عَلَى خِلْافِهِ وَحَالَاتِهِ، لَمْ تَقْعِ الْأَسَامِي عَلَىٰ مَعَانِيهَا اللَّي كَانَتْ بُنِيَتْ عَلَيْهَا؛ لِأَنَّ الْإِنْسَانَ لَيْسَ بِأَسَدٍ وَلَا كُلْبٍ، فَافْهُمْ ذٰلِكَ رَحِمَكَ اللهُ.

وَإِنَّمَا سُمِّيَ اللهُ تَعَالَىٰ بِالْعِلْمِ بِغَيْرِ عِلْمٍ حَادِثٍ عَلِمَ بِهِ الْأَشْيَاءَ، اسْتَعَانَ بِهِ عَلَىٰ حِفْظِ مَا يُسْتَقْبَلُ مِنْ أَمْرِهِ، وَالرَّوِيَّةِ فِيمَا يَخْلُقُ مِنْ خَلْقِهِ، وَيُفْسِدُ مَا مَضَىٰ مِمَّا أَفْنَىٰ مِنْ خَلْقِهِ، وَيُفْسِدُ مَا مَضَىٰ مِمَّا أَفْنَىٰ مِنْ خَلْقِهِ، مِمَّا لَوْ لَمْ يَخْضُرْهُ ذَلِكَ الْعِلْمُ وَيَغِيبُهُ كَانَ جَاهِلاً ضَعِيفاً، كَمَا أَنَّا لَوْ رَأَيْسَنَا مِنْ خَلْقِهِ، مِمَّا لَوْ لَمْ يَخْضُرْهُ ذَلِكَ الْعِلْمُ وَيَغِيبُهُ كَانَ جَاهِلاً ضَعِيفاً، كَمَا أَنَّا لَوْ رَأَيْسَنَا عَلَمَ الْعَلْمُ وَيَغِيبُهُ كَانَ جَاهِلاً ضَعِيفاً، كَمَا أَنَّا لَوْ رَأَيْسَنَا عَلَمَ الْعَلْمُ وَيَغِيبُهُ كَانَ جَاهِلاً ضَعِيفاً، وَرُبَّمَا فَارَقَهُمُ الْعِلْمُ عَلَيْهِ عَلَمَ إِنْ مَا شُمُوا بِالْعِلْمِ لِعِلْمٍ حَادِثٍ؛ إِذْ كَانُوا فِيهِ جَهَلَةً، وَرُبَّمَا فَارَقَهُمُ الْعِلْمُ إِللَّهِ الْعِلْمِ حَادِثٍ؛ إِذْ كَانُوا فِيهِ جَهَلَةً، وَرُبَّمَا فَارَقَهُمُ الْعِلْمُ إِللَّهُ شَيّاءٍ، فَعَادُوا إِلَى الْجَهْلِ.

وَإِنَّمَا سُمِّيَ اللهُ عَالِماً؛ لِأَنَّهُ لَا يَجْهَلُ شَيْناً، فَقَدْ جَمَعَ الْخَالِقَ وَالْمَخْلُوقَ اسْمُ الْعَالِمِ، وَاخْتَلَفَ الْمَعْنَىٰ عَلَىٰ مَا رَأَيْتَ. قوی و عزیز و حکیم و علیم و آنچه به این نامها شباهت داشته باشد.

پس چون غالیان که از حد در گذشته اند بیا دشمنان و تکذیب کنندگان ما، از نامهای خدا این را دیدند و حال آن که از ماشنیده بو دند که از جانب خدا حدیث می کر دیم که چیزی مانند او نیست، و هیچ خلقی در حال و صفت، با او موافقت ندارد، بر ما اعتراض کر دند و گفتند که: چون شما گمان می کنید که خدا را مثل و شبیهی نیست، ما را خبر دهید که چگونه با او مشارکت نمو ده اید در نامهای نیک آن جناب، و به همهٔ این نامها خود را نامیده اید؟ پس همین دلیل است بر این که شما مثل او یید در همهٔ حالاتی که دارد، یا در بعضی از آنها و هر چند که در بعضی دیگر مانند او نباشید؛ زیرا که شما نامهای پاکیزهٔ او را جمع کر ده اید و به این صفات متصف و در آن با خدا شریکید؟

به ایشان گفتیم که: خدای تبارک و تعالی، نامی از نامهای خود را بر سبیل الزام به بندگان خویش شناسانیده و تعلیم فرموده، با اختلاف معانی این نامها که بر او و بسر ایشان اطلاق می شود، و این اختلاف، چنان است که یک نام دور معنی مختلف را جمع می کند، و دلیل بر این، گفتهٔ مردمان است که در نزد ایشان جائزا و شایع است و این طریقه، همان است که خدا خلق خود را با آن خطاب فرموده، و با ایشان به آنچه می فهمند، تکلّم نموده تا آن که حجتی باشد بر ایشان در باب ضایع کردن آنچه را که ضایع کردند، و گاه است که مردی را کلب و حمار و ثور و شکّره و علقمه و اسد می گویند. چه، این اعلام، در میانهٔ عرب شایع بوده و هست و هر یک از اینها بر خلاف معنی آن و خلاف حالات و اوصاف آن است و این نامها واقع نشده اند بسر معانی که بر آنها بنا شده اند و واضع لغت عرب، ایس الفاظ را از بسرای آنها وضع نموده و ثور، استعمال فرموده (زیرا که کلب در اصل لغت، به معنی سگ است و حمار، به معنی خر و ثور، به معنی گاو و یا گاو نر و شکره، به معنی پارچهٔ شکر، و علقمه به معنی پارچهٔ چیز تلخ، یا درخت حنظل، یا درخت تلخ، و اسد، به معنی شیر است). و آدمی، شیر و سگ نیست و درخت حنظل، یا درخت تلخ، و اسد، به معنی شیر است). و آدمی، شیر و سگ نیست و همچنین سایر آنچه مذکور گردیده. پس این را به فهم، خدا تو را رحمت کند.

و جز این نیست که خدای تعالی، به علم و عالم نامیده شده، به جهت غیر علمی که حادث باشد و عارض او گردیده که به واسطهٔ آن چیزها را دانسته باشد و به سبب آن بر حفظ و نگاه داری آنچه از امرش که به او رو آورده و بر نظر و تفکر در خلق کردن خلائقی که آفریده، و در فاسد کردن آنچه فانی گردانیده از خلائق که در گذشته اند، یاری جسته باشد، که اگر آن

وَسُمِّيَ رَبُّنَا سَمِيعاً لَا بِخَرْتٍ فِيهِ يَسْمَعُ بِهِ الصَّوْتَ وَلَا يُبْصِرُ بِهِ، كَمَا أَنَّ خَرْتَنَا \_ الَّذِي بِهِ نَسْمَعُ \_ لَا نَقُوىٰ بِهِ عَلَى الْبَصَرِ، وَلَكِنَّهُ أَخْبَرَ أَنَّهُ لَا يَخْفَىٰ عَلَيْهِ شَيْءٌ مِنَ الْأَصْوَاتِ، لَيْسَ عَلَىٰ حَدِّ مَا سُمِّينَا نَحْنُ، فَقَدْ جَمَعْنَا الإسْمَ بِالسَّمْعِ، وَاخْتَلَفَ الْمَعْنَىٰ.

وَهٰكَذَا الْبَصَرُ لَا بِخَرْتٍ مِنْهُ أَبْصَرَ، كَمَا أَنَّا نُبْصِرُ بِخَرْتٍ مِنَّا لَا نَنْتَفِعُ بِهِ فِي غَيْرِهِ. وَلٰكِنَّ اللهَ بَصِيرٌ لَا يَحْتَمِلُ شَخْصاً مَنْظُوراً إِلَيْهِ، فَقَدْ جَمَعْنَا الاِسْمَ، وَاخْتَلَفَ الْمَعْنَىٰ.

وَهُوَ قَائِمٌ لَيْسَ عَلَىٰ مَعْنَى انْتِصَابٍ وَقِيَامٍ عَلَىٰ سَاقٍ فِي كَبَدٍ كَمَا قَامَتِ الْأَشْيَاءُ،
وَلَكِنْ «قَائِمٌ» يُخْبِرُ أَنَّهُ حَافِظٌ ، كَقَوْلِ الرَّجُلِ: الْقَائِمُ بِأَمْرِنَا فُلَانٌ، وَاللهُ هُوَ الْقَائِمُ عَلَىٰ
وَلَكِنْ «قَائِمٌ» يُخْبِرُ أَنَّهُ حَافِظٌ ، كَقَوْلِ الرَّجُلِ: الْقَائِمُ بِأَمْرِنَا فُلَانٌ، وَاللهُ هُو الْقَائِمُ عَلَىٰ
كُلِّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ، وَالْقَائِمُ أَيْضًا فِي كَلَامِ النَّاسِ: الْبَاقِي؛ وَالْقَائِمُ أَيْضًا يُخْبِرُ عَنِ
الْكِفَايَةِ، كَقَوْلِكَ لِلرَّجُلِ: قُمْ بِأَمْرَ بَنِي قُلَانٍ، أَي اكْفِهِمْ، وَالْقَائِمُ مِنَّا قَائِمُ عَلَىٰ سَاقٍ، فَقَدْ
الْكِفَايَةِ، كَقَوْلِكَ لِلرَّجُلِ: قُمْ بِأَمْرَ بَنِي قُلَانٍ، أَي اكْفِهِمْ، وَالْقَائِمُ مِنَّا قَائِمُ عَلَىٰ سَاقٍ، فَقَدْ
جَمَعْنَا الإِسْمَ وَلَمْ نَجْمَعِ الْمَعْنَىٰ،

وَأَمَّا اللَّطِيفُ، فَلَيْسَ عَلَىٰ قِلَّةٍ وَقَضَافَةٍ وَصِغَرٍ، وَلٰكِنْ ذٰلِكَ عَلَى النَّفَاذِ فِي الْأَشْيَاءِ

علم در نزداو حاضر نباشد و از او غایب و نهان باشد، جاهل و ضعیف باشد، چنانچه ما اگر علمای خلق را ببینیم که به عالم نامیده شده اند، می دانیم که به جهت علمی است که حادث شده؛ زیراکه در باب آن جاهل بو دند و به علم حادثی عالم شده اند و بسااست که علم به چیزها از ایشان مفارقت می نماید و باز جاهل می شوند و خدا را عالم نامیدند؛ زیراکه همه چیز را می داند و به چیزی جاهل نیست. پس خالق و مخلوق، نام عالم را جمع نموده در آن اشتراک دارند و معنی مختلف است به وضعی که دیدی.

و پروردگار ما را سمیع نامیدند، نه به اعتبار سوراخ گوشی که در او باشد که به واسطهٔ آن آواز را بشنود و به آن نتواند دید، چنانچه سوراخ گوشی که ما با آن می شنویم نمی توانیم با آن بینیم، ولیکن خدا، با این نام خبر داده است به این که هیچ آوازی بر او پوشیده و پنهان نیست، نه به طوری که ما را سمیع می نامند؛ چه ما در شنیدن محتاج به این عضویم و ما را شنیدن بدون آن میسر نمی شود. و پس ما و خدا، اسم شنوایی را جمع نموده، شرکت لفظی داریم و معنی مختلف است.

و همچنین چشم و دیدن به آن، که خدا را بصیر و ابینا مینامند، نه به اعتبار سوراخ چشمی است که داشته باشد و از آن دیده باشد، چنانچه ما به سوراخ چشمی که داریم میبینیم و به آن، در غیر دیدن، منتفع نمی شویم، ولیکن خدا بیناست که شخصی راکه به او نگریسته می شود بر نمی دارد. یعنی: صور تش در آن جناب نقش نمی بندد (و این کلام ظاهر است در آن که دیدن به انطباع است نه به خروج شعاع) پس ما و خدا اسم را جمع نموده ایم و معنی مختلف است.

و آن جناب، قائم است، نه به این معنی که راست ایستاده باشد و بر ساق پا بر پا باشد با سختی و رنج و انواع مشقت، چنانچه چیزها چنین بر پا شدهاند، ولیکن این لفظ قائم، خبر می دهد که خدا حفظ کننده و مطلع است بر احوال خلق، چنانچه مردی می گوید که: قائم به امر ما و آن که متوجه اصلاح امور ما است، فلانی است. و خدا است که نگهبان است بر هر نفسی به آنچه می کند؛ از نیکی و بدی. و قائم در کلام عرب، به معنی باقی نیز آمده؛ چه آن جناب را زوالی نیست، و قائم نیز خبر می دهد از کفایت، چنانچه به مردی می گویی که: به امر پسران فلانی قائم باش. یعنی: مهمات ایشان را کفایت کن. و قائم از ما گروه خلائق بر ساق پا ایستاده باشد. پس اسم را جمع نمودیم و معنی آن را جمع نکر دیم و در آن با خدا اشتراکی نداریم.

و اما لطیف در باب خدا، به معنی کمی و لاغری و کوچکی نیست؛ چنانچه در خلائق

وَالِامْتِنَاعِ مِنْ أَنْ يُدْرَكَ، كَقَوْلِكَ لِلرَّجُلِ: لَطُفَ عَنِّي هٰذَا الْأَمْرُ، وَلَطُفَ فُلَانٌ فِي مَذْهَبِهِ
وَقَوْلِهِ، يُخْبِرُكَ أَنَّهُ غَمَضَ فِيهِ الْعَقْلُ وَفَاتَ الطَّلَبُ، وَعَادَ مُسْتَعَمَّقاً مُسَلَطُفاً لَا يُسدِرِكُهُ
الْوَهْمُ، فَكَذْلِكَ لَطُفَ اللهُ \_ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ \_ عَنْ أَنْ يُسدَرَكَ بِحَدِّ، أَوْ يُسحَدَّ بِوصْفٍ؛
وَاللَّطَافَةُ مِنَّا: الصِّغَرُ وَالْقِلَّةُ، فَقَدْ جَمَعْنَا الإشمَ، وَاخْتَلَفَ الْمَعْنَىٰ.

وَأَمَّا الْخَبِيرُ، فَالَّذِي لَا يَغْزُبُ عَنْهُ شَيْءٌ، وَلَا يَفُوتُهُ، لَيْسَ لِلتَّجْرِبَةِ وَلَا لِللغْتِبَارِ عِلْمَانِ وَلَوْ لَا هُمَا مَا عُلِمَ؛ لِأَنَّ مَنْ كَانَ كَذَٰلِكَ، كَانَ بِالْأَشْيَاءِ، فَعِنْدَ التَّجْرِبَةِ وَالإعْتِبَارِ عِلْمَانِ وَلَوْ لَا هُمَا مَا عُلِمَ؛ لِأَنَّ مَنْ كَانَ كَذَٰلِكَ، كَانَ جَاهِلاً وَاللهُ لَمْ يَزَلْ خَبِيراً بِمَا يَخْلُقُ، وَالْخَبِيرُ مِنَ النَّاسِ: الْمُشَخْبِرُ عَنْ جَهْلٍ، الْمُتَعَلِّمُ، فَقَدْ جَمَعْنَا الإِسْمَ، وَاخْتَلَفَ الْمَعْنَى.

وَأَمَّا الظَّاهِرُ، فَلَيْسَ مِنْ أَجْلِ أَنَّهُ عَلَا الْأَشْيَاءَ بِرُكُوبٍ فَوْقَهَا، وَقُعُودٍ عَلَيْهَا، وَتَسَنَّمٍ لِذُرَاهَا، وَلُكِنْ ذَٰلِكَ لِقَهْرِهِ وَلِغَلَبَتِهِ الْأَشْيَاءَ وَقُدْرَتِهِ عَلَيْهَا، كَقَوْلِ الرَّجُلِ: ظَهَرْتُ عَلَىٰ لِذُرَاهَا، وَلَكِنْ ذَٰلِكَ لِقَهْرِهِ وَلِغَلَبَتِهِ الْأَشْيَاءَ وَقُدْرَتِهِ عَلَيْهَا، كَقَوْلِ الرَّجُلِ: ظَهُورُ عَلَى أَعْدَائِي، وَأَظْهَرَنِي اللهُ عَلَىٰ خَصْمِي، يُخْبِرُ عَنِ الْفَلْجِ وَالْغَلَبَةِ، فَهَكَذَا ظُهُورُ اللهِ عَلَى الْأَشْيَاءِ.
الْأَشْيَاءِ.

وَوَجْهُ آخَرُ أَنَّهُ الظَّاهِرُ لِمَنْ أَرَادَهُ وَلَا يَخْفَىٰ عَلَيْهِ شَيْءٌ، وَأَنَّهُ مُدَبِّرٌ لِكُلِّ مَا بَـرَأَ. فَأَيُّ ظَاهِرٍ أَظْهَرُ وَأَوْضَحُ مِنَ اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ؟ لِأَنَّكَ لَا تَعْدَمُ صَنْعَتَهُ حَيْثُمَا تَوجَّهْتَ. است، ولیکن معنی لطف آن جناب، آن است که علم و قدرت و حکم او در همه چیز نفوذ کرده؛ در کوچک و بزرگ آن جاری است، و ممتنع است که او را ادراک نمایند، چنانچه به مردی می گویی: «لَطُفَ عنی هذا الامر»، یعنی: «به فلان امر پی نبردم». و «لَطُفَ فلان فی مذهبه و قوله»، یعنی: «کسی به مذهب و اعتقاد و طریقهٔ فلانی پی نمی تواند برد». و همین قول تو را خبر می دهد که عقل، در آن، به جهت دوری از فهم، چشم فرو خوابانیده و آن را نمی بیند و به آنچه مطلوب است نمی رسد، و نهایت عمق و لطافت به هم رسانیده که و هم و خیال، درک آن نمی تواند نمود. پس همچنین خدای تبارک و تعالی لطافت دارد از آن که او را به حد و اندازهٔ درک نمایند، یا او را به و صفی تعریف کنند، و لطافتی که ما داریم، کوچکی و کمی است. پس درک نمایند، یا او را به و صفی تعریف کنند، و لطافتی که ما داریم، کوچکی و کمی است. پس

اما خبیر در باب خدا، به معنی آن است که چیزی از او پوشیده نباشد، و از او فوت نشود، نه به جهت تجربه و اعتبار که به اندیشه و فکر در پی آن رفته باشد؛ زیراکه در نزد تجربه و اعتبار دو علم است (یکی تجربه که ضروری و بدیهی است و دیگری، اعتباری که به فکر احتیاج دارد). و اگر چنانچه تجربه و اعتبار نمی و دند، چیزی را نمی دانست؛ زیراکه هر که چنین باشد، جاهل خواهد بود و خدای تباری و تعالی همیشه به آنچه آفریده، خبیر و آگاه بوده و میباشد. و خبیر از مردمان، آن است که بعد از جهل خبیر و آگاه شده و متعلم است که از تعلیم و تجربه و امتحان، چیزی می آموزد. و اسم را جمع نمودیم و معنی، مختلف است.

و اما ظاهر در باب خدا، نه از این راه است که بر بالای چیزها بر آمده باشد، به آنکه در بالای آن سوار شده باشد، یا بر آن نشسته باشد، یا به اعلا مرتبهٔ آن بالا رفته باشد، ولیکن ظهورش به جهت قهر و غلبهٔ اوست بر همه چیز و قدرتی که بر آنها دارد؛ چه همگی مقهور قدرت اویند، چنانچه مردی می گوید که: «ظهرت علی اعدائی»، «یعنی: بر دشمنان خویش غالب شدم». و «أظهرنی الله علی خصمی»، یعنی: «خدا مرا بر دشمنم غالب گردانید» (و لهذا عضرت در بیان معنی این دو عبارت فرمود که: این قائل خبر می دهد از پیروزی و غلبه خویش)، پس همچنین است ظهور خدا بر جمیع اشیا. و ظهور خدا را وجهی دیگر است، و نویش است که خدا، ظاهر و آشکار است برای آن که او را اراده نماید و چیزی بر او پوشیده و پنهان نیست و تدبیر می فرماید هر چه را که آفریده. پس کدام ظاهری از خدای تبارک و تعالی ظاهر تر و روشن تر است؛ زیرا که تو در هر جاکه رو آوری، غیر از صنعت او چیزی را

وَفِيكَ مِنْ آثَارِهِ مَا يُغْنِيكَ، وَالظَّاهِرُ مِنَّا: الْبَارِزُ بِنَفْسِهِ، وَالْمَعْلُومُ بِحَدَّهِ، فَـقَدْ جَـمَعَنَا الإسْمُ وَلَمْ يَجْمَعْنَا الْمَعْنَىٰ.

وَأَمَّا الْبَاطِنُ، فَلَيْسَ عَلَىٰ مَعْنَى الْإِسْتِبْطَانِ لِلْأَشْيَاءِ بِأَنْ يَغُورَ فِيهَا، وَلٰكِنْ ذٰلِكَ مِنْهُ عَلَى اسْتِبْطَانِهِ لِلْأَشْيَاءِ عِلْماً وَحِفْظاً وَتَدْبِيراً، كَقَوْلِ الْـقَائِلِ: أَبْـطَنْتُهُ: يَـعْنِي خَـبَرْتُهُ وَعَلِمْتُ مَكْتُومَ سِرِّهِ، وَالْبَاطِنُ مِنَّا: الْغَائِبُ فِي الشَّيْءِ، الْمُسْتَتِرُ، وَقَدْ جَمَعْنَا الاِسْمَ، وَاخْتَلَفَ الْمَعْنَىٰ.

وَأَمَّا الْقَاهِرُ، فَلَيْسَ عَلَىٰ مَعْنَىٰ عِلَاجٍ وَنَصَبٍ وَاخْتِيَالٍ وَمُدَارَاةٍ وَمَكُو، كَمَا يَـقُهُرُ الْعِبَادُ بَعْضُهُمْ بَعْضاً، وَالْمَقْهُورُ مِنْهُمْ يَعُودُ قَاهِراً، وَالْقَاهِرُ يَعُودُ مَقْهُوراً، وَلْكِنْ ذَلِكَ مِنَ اللهِ عَنْهُمْ بَعْضاً، وَالْمَقْهُورُ مِنْهُمْ يَعُودُ قَاهِراً، وَالْقَاهِرُ يَعُودُ مَقْهُوراً، وَلْكِنْ ذَلِكَ مِنَ اللهِ عَنَالَىٰ عَلَىٰ مَنَا خَلْقَ مُلَمَّسُ بِهِ الذَّلُّ لِفَاعِلِهِ، وَقِلَّةُ الإمْتِنَاعِ لِمَا اللهِ عَنْهُ اللهُ عَلَىٰ مَا أَنْ يَقُولُ لَهُ: «كُنْ» فَيَكُونُ، وَالْقَاهِرُ مِنَا عَلَىٰ مَا أَرَادَ بِهِ، لَمْ يَخْرُجُ مِنْهُ طَرْفَةَ عَيْنٍ أَنْ يَقُولَ لَهُ: «كُنْ» فَيَكُونُ، وَالْقَاهِرُ مِنَّا عَلَىٰ مَا ذَكَرْتُ وَوَصَفْتُ، فَقَدْ جَمَعْنَا الْإِسْمَ، وَاخْتَلَفُ الْمَعْنَى.

وَهٰكَذَا جَمِيعُ الْأَسْمَاءِ وَإِنْ كُنَّا لَمْ نَسْتَجْمِعْهَا كُلَّهَا، فَقَدْ يَكْتَفِي الاِعْتِبَارُ بِمَا أَلْقَيْنَا إِلَيْكَ، وَاللهُ عَوْنُكَ وَعَوْنُنَا فِي إِرْشَادِنَا وَتَوْفِيقِنَا».

## ١٨ \_ بَابُ تَأْوِيلِ الصَّمَدِ

٣٢۶ / ١ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ وَمُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْقَاسِمِ الْجَعْفَرِيِّ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي الْوَلِيدِ \_ وَلَقَبُهُ شَبَابُ الصَّيْرَفِيُّ \_، عَنْ دَاوُدَ بْنِ الْقَاسِمِ الْجَعْفَرِيِّ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي الْوَلِيدِ \_ وَلَقَبُهُ شَبَابُ الصَّيْرَفِيُّ \_، عَنْ دَاوُدَ بْنِ الْقَاسِمِ الْجَعْفَرِيِّ، قَالَ: قَالَ: «السَّيِّدُ الْمَصْمُودُ إِلَيْهِ فِي الْقَلِيلِ جَعْفَرٍ الثَّانِي ﷺ: الْمَصْمُودُ إِلَيْهِ فِي الْقَلِيلِ وَالْكَثِيرِ».

مشاهده ننمایی و از آثار قدرتش آنقدر در تو هست که تو را بس باشد و احتیاج به غیر آن نداشته باشی. و ظاهر از ما، آن است که به خود آشکارا باشد و آنکه او را به حدش بشناسد. پس اسم را جمع کردیم و معنی مختلف است.

و اما باطن در باب خدا، نه به معنی زیر چیزی پنهان شدن است؛ به طوری که در آن فرورفته باشد، ولیکن این وصف نسبت به آن جناب، به این معنی است که علم و حفظ و تدبیرش در باطن همه چیز سرایت میکرده، چنانچه قائل میگوید که «ابطنته»، یعنی: به آن آگاهی به هم رسانیدم و راز پوشیدهٔ او را دانستم. و باطن نسبت به ما، آن است که در چیزی نا پیدا شده و در پرده رفته باشد. و ما و خدا اسم را جمع کردیم و معنی مختلف است.

و اما قاهر در باب خدا، نه به این معنی است که به چاره و زحمت و حیله و آمیزش و خلطت و مکر، بر کسی غالب شود؛ چنانچه بعضی از بندگان بر بعضی به این اسباب و آلت غالب می شود و غالب، مغلوب می گردد، ولیکن ایس غالب می شود و غالب، مغلوب می گردد، ولیکن ایس و صف نسبت به خدای تبارک و تعالی، به این معنی است که فاعل و خالق همه چیز است و تمام آنچه آفریده جامهٔ خواری و فروتنی از برای او بر خود پوشیده، همه مقهور و مغلوب قدرت اویند و نمی توانند که امتناع کنند و قبول تنمایند آنچه را که نسبت به ایشان اراده فرمود و یک چشم بر هم زدن از آن بیرون نمی رود، آن سلطنتی که دارد به وضعی که به هر چیز می گوید که باش، می باشد. و قاهر نسبت به ما، به آن معنی است که ذکر کردم و وصف نمودم. پس اسم را جمع نمودیم و معنی مختلف است.

همهٔ نامهای خدا چنین است و هر چند که ما تمام آنها را جمع ننموده و نام نبرده باشیم؛ زیراکه گاهی اعتبار اکتفا میکند به چیزی که به سوی تو افکندیم و تو را تعلیم نمودیم و خدا یاور تو و یاور ما است در ارشاد و توفیق ما».

#### ۱۸. باب در بیان تفسیر صمد

۱۳۲۶ اعلی بن محمد و محمد بن حسن، از سهل بن زیاد، از محمد بن ولید ـ و لقب او شباب صَیرفی است ـ از داود بن قاسم جعفری روایت کرده است که گفت: به خدمت امام محمد تقی ای عرض کردم که: فدای تو گردم، معنی صمد چه چیز است؟ حضرت فرمود که: اسید و بزرگی که تمام خلق به سوی او قصد کنند در اندک و بسیار ۱۱.

٧٣٧٧ . عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ أَبِي عَبْدِ اللهِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسى، عَنْ يُونُسَ بْنِ عَبْدِ اللهِ عَنْ جَابِرِ بْنِ يَزِيدَ الْجُعْفِيِّ، قَالَ: يُونُسَ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمْنِ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ السَّرِيِّ، عَنْ جَابِرِ بْنِ يَزِيدَ الْجُعْفِيِّ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا جَعْفَرٍ عِلَا عَنْ شَيْءٍ مِنَ التَّوْحِيدِ، فَقَالَ: «إِنَّ اللهَ \_ تَبَارَكَتْ أَسْمَاؤُهُ الَّتِي يُدْعَىٰ سَأَلْتُ أَبَا جَعْفَرٍ عِلَا عَنْ شَيْءٍ مِنَ التَّوْحِيدِ، فَقَالَ: «إِنَّ اللهَ \_ تَبَارَكَتْ أَسْمَاؤُهُ الَّتِي يُدْعَىٰ فَلْقِهِ؛ بِهَا، وَتَعَالَىٰ فِي عُلُو كُنْهِهِ \_ وَاحِدٌ تَوَحَّدَ بِالتَّوْحِيدِ فِي تَوَخُدِهِ، ثُمَّ أَجْرَاهُ عَلَىٰ خَلْقِهِ؛ فِهَ وَاحِدٌ، صَمَد، قُدُوسُ، يَعْبُدُهُ كُلُّ شَيْءٍ، وَيَصْمُدُ إِلَيْهِ كُلُّ شَيْءٍ، وَوَسِعَ كُلَّ شَيْءٍ عِلْمَاً».

### قَالَ أَبُو جَعْفَرِ الْكُلَّيْنِي:

فَهٰذَا هُوَ الْمَعْنَى الصَّجِيحُ فِي تَأْوِيلِ الصَّمَدِ، لَا مَا ذَهَبَ إِلَيْهِ الْمُشَبِّهَةُ أَنَّ وَيلَ الصَّمَدِ: الْمُطَيِّعْتُ الَّذِي لَا جَوْفَ لَهُ؛ لِأَنَّ ذٰلِكَ لَا يَكُونُ إِلَّا مِنْ صِفَةِ الْجِسْمِ، وَاللهُ \_ جَلَّ ذِكْرُهُ \_ مُتَعَالٍ عَنْ ذٰلِكَ، هُوَ أَعْظَمُ وَأَجَلُّ مِنْ أَنْ تَقَعَ الْجِسْمِ، وَاللهُ \_ جَلَّ ذِكْرُهُ \_ مُتَعَالٍ عَنْ ذٰلِكَ، هُو أَعْظَمُ وَأَجَلُّ مِنْ أَنْ تَقَعَ الْخَوْمَامُ عَلَىٰ صِفَتِهِ، أَوْ تُدْرِكَ كُنْهَ عَظَمَتِهِ، وَلَوْ كَانَ تَأْوِيلُ الصَّمَدِ فِي صِفَةِ الْأَوْهَامُ عَلَىٰ صِفَتِهِ، أَوْ تُدْرِكَ كُنْهَ عَظَمَتِهِ، وَلَوْ كَانَ تَأُويلُ الصَّمَدِ فِي صِفَةِ اللهُ عَلَىٰ صِفَقِهِ اللهِ عَنَّ وَجَلً . المُصْمَتَ، لَكَانَ مُخَالِفاً لِقُولِهِ عَنَّ وَجَلً : ﴿لَيْسَكُمِثْلِهِ، اللهُ عَنْ وَجَلً . وَلَيْسَكُمِثْلِهِ، مَثْلِ اللهُ عَنْ وَجَلً . وَلَيْسَكُمِثْلِهِ، مَثْلِ الْمُحْمَتَةِ الَّتِي لَا أَجْوَافَ لَهَا، مِثْلِ الْمَحْمَةِ وَالْحَدِيدِ وَسَائِرِ الْأَشْيَاءِ الْمُصْمَتَةِ الَّتِي لَا أَجْوَافَ لَهَا، تَعَالَى اللهُ عَنْ الْحَجَرِ وَالْحَدِيدِ وَسَائِرِ الْأَشْيَاءِ الْمُصْمَتَةِ الَّتِي لَا أَجْوَافَ لَهَا، تَعَالَى اللهُ عَنْ الْحَجَرِ وَالْحَدِيدِ وَسَائِرِ الْأَشْيَاءِ الْمُصْمَتَةِ الَّتِي لَا أَجْوَافَ لَهَا، تَعَالَى اللهُ عَنْ أَكْبِيراً، فَأَمَّا مَا جَاءَ فِي الْأَخْبَارِ مِنْ ذَلِكَ، فَالْعَالِمُ ﷺ أَعْلَمُ إِمَا اللْمُلْمَعَةُ اللّهِ عَلَوْ الْكَالِهُ مُنْ الْعَلَامُ اللهُ أَعْلَمُ إِلَا الْعَلَامُ اللهِ قَالَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَوْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَوْ الْكَالِمُ عَلَى الْعَالِمُ اللهِ الْعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَولَهُ اللهُ اللهُ عَلَى الْكَالِمُ اللهُ الْعَلَامُ اللهُ عَلَى الْكَالِهُ اللهُ الْعَلَى اللهُ عَلَى الْكَالِهُ اللهُ اللهِ الْعَلَامُ اللهُ الل

۳۲۷ / ۳۷۷ و بند نفر از اصحاب ما روایت کردهاند از احمد بن ابو عبدالله، از محمد ببن عیسی، از یونس بن عبدالرحمان، از حسن بن سَری، از جابر بن یزید جُعفی که گفت: از امام محمد باقر ﷺ سؤال کردم از چیزی از توحید خدا. حضرت فرمود: ابه درستی که خدا مبارک و مطهر است، نام های او، که مردم او را به آنها میخوانند و بر تر است از آن که کسی غیر از آن جناب به بلندی کُنه و حقیقت او برسد و آن را دریابد. یکی است که در وجود ذاتی، دوم ندارد و ذات و صفات او را کثرتی نیست. و به توحید خود در حال توحد و تفرد، متفرد و تنها بود (چه در ازل پیش از ایجاد و خلق، خویش را به یگانگی یاد می فرمود، بی آن که شریکی داشته باشد در وجود). بعد از آن، توحید را بر خلائق جاری نمود که او را به و حدانیت بشناسند.

پس اوست که یگانه است و پناه نیاز مندان و در نهایت نزاهت از شوب نقص و عیب. و هر چیزی او را می پرستد، و همه چیز به سوی او قصد میکنند، و علمش به همه چیز رسیده و به آن احاطه فرموده».

و کلینی الله فرموده: و این که همان معنی درست است در تفسیر و بیان صمد، نه آنچه فرقهٔ مشبهه به سوی آن رفته و گفته اند که تفسیر صمد، توپر است که اندرون ندارد؛ زیرا که این تفسیر که ایشان می گویند کمی باشد، مگر از صفت و حالت جسم، و خدای ـ جلّ ذکره ـ بر تر است از این عیب و نقص، و آن جناب بزرگ تر و بزرگوار تر است از این که خیال ها بر صفتش واقع شوند که آن را بفهمند، یا این که کسی به کُنه عظمت و بزرگی او تواند رسید. و اگر تفسیر صمد در صفت خدای عزّ و جلّ ﴿ لَیْسَ کَمِثْلِهِ شَیْءٌ ﴾ آ، که ترجمهٔ آن این است که: «هیچ چیز در ذات و صفات مانند او نیست». مخالفت دارد؛ زیرا که این، از صفت اجسام توپر است که جوف ندارند، چون سنگ و آهن و سایر این، از صفت اجسام توپر است که جوف ندارند، چون سنگ و آهن و سایر جیزهای توپر که آنها را جوفی نیست.

و خدا برتر است از این نقص؛ برتری بزرگ (و اما آنچه در اخبار وارد شده از آن که معنی صمد، توپر است، عالم که مراد از آن، یکی از حضرات اثمه معصومین علیه و علیهم السلام داست به آنچه فرموده داناتر است و آن حضرت معنی آن را بهتر

۱. شورا، ۱۱.

وَهَٰذَا الَّذِي قَالَ ﷺ - أَنَّ الصَّمَدَ هُوَ السَّيِّدُ الْمَصْمُودُ إِلَيْهِ - هُوَ مَعْنَى صَحِيحُ مُوَافِقُ لِقَوْلِ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ : ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءَ﴾.

وَالْمَصْمُودُ إِلَيْهِ: الْمَقْصُودُ فِي اللَّغَةِ.

قَالَ أَبُو طَالِبٍ فِي بَعْضِ مَا كَانَ يَمْدَحُ بِهِ النَّبِيَّ ﷺ مِنْ شِعْرِهِ:

وَ بِالْجَمْرَةِ الْقُصُوىٰ إِذَا صَمَدُوا لَهَا يَسْؤُمُّونَ قَـذْفاً رَأْسَهَا بِالْجَنَادِلِ

يَعْنِي قَصَدُوا نَحْوَهَا يَرْمُونَهَا بِالْجَنَادِلِ. يَعْنِي الْحَصَى الصِّغَارَ الَّتِي تُسَمِّىٰ بِالْجِمَارِ.

وَقَالَ بَعْضُ شُعَرَاءِ الْجَاهِلِيَّةِ شِعْراً:

مَا كُنْتُ أَحْسَبُ أَنْ بَيْناً ظَأَهِراً مُنْ اللهِ فِي أَكْنَافِ مَكَّةَ يُصْمَدُ

يَعْنِي: يُقْصَدُ.

وَقَالَ الزِّبْرِقَانُ:

[...... ] وَلَا رَهِ عِبَةً إِلَّا سَائِدٌ صَامَدٌ

وَ قَالَ شَدَّادُ بْنُ مُعَاوِيَةً فِي حُذَيْفَةً بْنِ بَدْرٍ:

عَــلَوْتُهُ بِـحُسَامٍ ثُــمَّ قُـلْتُ لَـهُ حُدْهَا حُذَيْفُ فَأَنْتَ السَّيَّدُ الصَّمَدُ

می داند) و این که حضرت امام محمد تقی الله فرمود که: صمد، سید مصمود الیه است (و ترجمهٔ آن در اول باب مذکور گردید)، معنی درستی است که به فرمودهٔ خدای عزّ وجل ﴿لَیْسَ کَمِثْلِهِ شَیْءٌ ﴾ موافقت دارد. و مصمود الیه، در لغت عرب، به معنی مقصود است و ابوطالب پدر امیر المؤمنین الله در بعضی از انسعار خویش که پیغمبر می از امدح فرموده، می فرماید:

و بالجمرة القصوى اذا صمدوا لها يسؤمون قسدة فا رأسها يسالجنادل يعنى «و به جمرة دور تر از همة جمرات ثلاث كه در منى است - يعنى جمرة عقبه - چون قصد آن نمايند، سر آن رامى شكنند، يا قصد سر آن مى كنند و به سنگها كه به سوى آن مى افكنند» (و در بعضى از نسخ كافى، به جاى قذفا، و رَضْخَا واقع شده و رَضَخَ به فتح اول و سكون دوم، سنگ بر چيزى انداختن و كوفتن و شكستن است).

و کلینی در بیان شرح این بیت، فرموده که: یعنی جانب آن را قصد کر دند و آن را به سنگها میزدند، یعنی: سنگ ریزههای کوچک که آنها را جهار می نامند. او بعضی از شعرای جاهلیت، گفته است که:

ما كنت أحسب ان بيتاً ظاهراً الله فى أكناف مكّة يسمد يعنى «نبودم كه بيندارم كه خدا را خانهاى است هويدا در نواحى مكّه، كه مصمود ـ يعنى مقصود ـ باشد كه مردم، قصد آن كنند و به زيارت آن روند. و مراداز آن، خانه كعبه است ـ رزقنا الله و إيّاكم زيارتها ـ).

وزير قان گفته كه:

ولا رهيبة الا سيّد صمد.

یعنی: «و نیست رهیبه که اسم ممدوح اوست، مگر بزرگی که مردم قصد او میکنند، در حوائجی که دارند».

و شدّاد بن معاويه در باب حذيفة بن بدر گفته كه:

عَـــلُوتُهُ بِــحُسامٍ ثــمُ قــلت له خلاها حذيف فأنت السيّد الصمد.

۱ . و جِمار به کسر میم، جمع جَمره به فتح جیم و سکون میم است و آن در اصل لغت، بـه مـعنی سـنگـریزه است.
 (مترجم)

وَ مِثْلُ هٰذَا كَثِيرٌ، وَاللهُ ـ عَزَّ وَجَلَّ ـ هُوَ السَّيِّدُ الصَّمَدُ الَّذِي جَمِيعُ الْخَلْقِ ـ مِنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ ـ إِلَيْهِ يَصْمُدُونَ فِي الْحَوَائِـجِ، وَإِلَـيْهِ يَـلْجَؤُونَ عِـنْدَ الشَّدَائِدِ، وَمِنْهُ يَرْجُونَ الرَّخَاءَ وَدَوَامَ النَّعْمَاءِ لِيَدْفَعَ عَنْهُمُ الشَّدَائِدَ.

### ١٩ ـ بَابُ الْحَرَكَةِ وَ الْإِنْتِقَالِ

٣٢٨ / ١. مُحَمَّدُ بْنُ أَبِي عَبْدِ اللهِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ الْبَرْمَكِيِّ، عَنْ عَلِيًّ بْنِ عَبَّاسٍ الْجَرَاذِينِيٍّ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ رَاشِدٍ، عَنْ يَعْقُوبَ بْنِ جَعْفَرٍ الْجَعْفَرِيِّ، عَنْ أَبِي عَبَّاسٍ الْجَرَاذِينِيِّ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ رَاشِدٍ، عَنْ يَعْقُوبَ بْنِ جَعْفَرٍ الْجَعْفَرِيِّ، عَنْ أَبِي إِبْرَاهِيمَ اللهِ مَقَالَىٰ \_ يَنْزِلُ إِلَى السَّمَاءِ إِبْرَاهِيمَ اللهُ مَقَالَ: «إِنَّ اللهَ لَا يَنْزِلُ، وَلَا يَحْتَاجُ إِلَىٰ أَنْ يَنْزِلَ، إِنَّمَا مَنْظَرُهُ فِي الْقُرْبِ وَالْبَعْدِ اللهُ نَيْ اللهُ لَا يَنْزِلُ، وَلَا يَحْتَاجُ إِلَىٰ أَنْ يَنْزِلَ، إِنَّمَا مَنْظَرُهُ فِي الْقُرْبِ وَالْبَعْدِ وَالْبَعْدِ مَنْهُ عَرِيبٌ، وَلَمْ يَقْرُبُ مِنْهُ بَعِيدٌ، وَلَمْ يَحْتَجْ إلىٰ شَيْءٍ، بَلْ يُحْتَاجُ إلَيْهِ، وَلَمْ يَحْتَجْ إلىٰ شَيْءٍ، بَلْ يُحْتَاجُ إلَيْهِ، وَلَمْ يَقْرُبُ مِنْهُ بَعِيدٌ، وَلَمْ يَحْتَجْ إلىٰ شَيْءٍ، بَلْ يُحْتَاجُ إلَيْهِ، وَلَهُ يَعْدُ ذُو الطَّوْلِ، لَا إِلٰهَ إِلَّا هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ.

أَمَّا قَوْلُ الْوَاصِفِينَ: إِنَّهُ يَنْزِلُ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ، فَإِنَّمَا يَقُولُ ذَٰلِكَ مَنْ يَنْسُبُهُ إِلَىٰ نَقْصٍ أَوْ زِيَادَةٍ، وَكُلُّ مُتَحَرِّكٍ مُحْتَاجُ إِلَىٰ مَنْ يُحَرِّكُهُ أَوْ يَتَحَرَّكُ بِدِ، فَمَنْ ظَنَّ بِـاللهِ الظُّـنُونَ، یعنی: «بلند نمودم او را شمشیری جانستان، پس به او گفتم که: این ضربت را بگیر ای حذیفه که تویی بزرگی که مردم در حاجات خویش قصد تو می کنند» (و شدّاد این را از روی استهزا و ریشخند به حذیفه گفت؛ چنانچه فرشتگان به فرمودهٔ خدا به گناه کار بعد از آن که به قهر و عنف، او را گرفته و در میان جهنم کشیده و آب جوش بر سر او ریخته اند که بدنش به آن گداخته شود، از روی ریشخند می فرمایند که فرد فرق انت الْعَزِیزُ الْتَرِیمُ الله بعنی: «بچش و این عذاب را بکش. به درستی که تویی عزیز و بزرگوار»).

بعد از آن کلینی فرموده که: و مثل این \_ یعنی اشعاری که در باب صمد مذکور شد \_ بسیار است و خدای عزّ و جلّ، سید صمد است که تمام خلق از جن و انس به سوی او قصد می کنند، در جمیع حوائج و به او در سختی ها و پناه می برند (که آنها را از ایشان دفع و رفع نماید)، و فراخی خوشیحالی و دوام نعمت ها را از او امید دارند.

#### ١٩. باب در بيان امتناع حركت و انتقال خدا

به سوی فرود آمدن ندارد؛ زیراکه اطلاع آن جناب بر هر چیز در نزدیک و دور، برابر است؛ به سوی که هیچ نزدیکی، از امام موسی کاظم الله روایت کرده است که گفت: در نزد آن حضرت مذکور شدکه گروهی گمان می کنند که خدای تبارک و تعالی فرود می آید به سوی آسمان دنیا. آن حضرت فرمود که: اخدا، فرود نمی آید و احتیاجی به سوی فرود آمدن ندارد؛ زیراکه اطلاع آن جناب بر هر چیز در نزدیک و دور، برابر است؛ به وضعی که هیچ نزدیکی، از او دور و هیچ دوری، از او نزدیک نیست. و به چیزی احتیاج نداشته و ندارد، بلکه همه چیز به سوی او محتاج است و اوست صاحب نعمت واسعهٔ ممتده (بر بندگان از روی فضل و احسان). و نیست خدایی که مستحق عبادت باشد، مگر او که بر همه غالب است و استوار (در گفتار و کردار).

اماگفتهٔ آنهاکه خدای تبارک و تعالی را وصف میکنند به اینکه فرود می آید، صورت ندارد و کفر است؛ زیراکه این سخن راکسی می گوید که او را نسبت می دهد به سوی نقصان و زیادتی، و هر متحرکی محتاج است به سوی آنکه آن را به حرکت در آورد (اگر حرکت،

۱. دخان، ۴۹.

هَلَكَ؛ فَاحْذَرُوا فِي صِفَاتِهِ مِنْ أَنْ تَقِفُوا لَهُ عَلَىٰ حَدٌّ تَحُدُّونَهُ بِنَفْصٍ، أَوْ زِيَادَةٍ، أَوْ تَحُرِيكٍ، أَوْ تَحَرُّكٍ، أَوْ زَوَالٍ، أَوِ اسْتِنْزَالٍ، أَوْ نَهُوضٍ، أَوْ قَعُودٍ؛ فَإِنَّ اللهَ جَلَّ وَعَزَّ عَنْ صِفَةِ الْوَاصِفِينَ، وَنَعْتِ النَّاعِتِينَ، وَتَوَهَّمِ الْمُتَوَهِّمِينَ ﴿وَتَوَكَّلُ عَلَى الْعَزِيزِالرَّحِيمِ • الَّذِى يَرَاكَ حِينَ تَقُومُ • وَتَقَلَّبُكَ فِي السَّاحِدِينَ ﴾».

٣٢٩/ ٢. وَعَنْهُ رَفَعَهُ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ رَاشِدٍ، عَنْ يَعْقُوبَ بْنِ جَعْفَدٍ، عَنْ أَبِي الْإِرَاهِيمَ اللهُ قَالَ: «لَا أَقُولُ: إِنَّهُ قَائِمٌ؛ فَأْزِيلَهُ عَنْ مَكَانِهِ، وَلَا أَحُدُّهُ بِمَكَانٍ يَكُونُ فِيهِ، وَلَا أَحُدُّهُ أَنْ يَتَحَرَّكَ فِي شَيْءٍ مِنَ الأَرْكَانِ وَالْجَوَارِحِ، وَلَا أَحُدُّهُ بِلَفْظِ شَقَّ فَمٍ، وَلَكِنْ كَمَا قَالَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ: ﴿ كُنْ فَيَكُونَ ﴾ بِمَشِيئَتِهِ مِنْ غَيْرٍ تَرَدُّدٍ فِي نَفْسٍ، صَمَداً فَرْداً، كَمَا قَالَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ: ﴿ كُنْ فَيَكُونَ ﴾ بِمَشِيئَتِهِ مِنْ غَيْرٍ تَرَدُّدٍ فِي نَفْسٍ، صَمَداً فَرْداً، لَمْ يَحْتَجْ إِلَىٰ شَرِيكٍ يَذْكُر لَهُ مُلْكَهُ، وَلَا يَفْتَحُ لَهُ أَبُوابَ عِلْمِهِ».

٣٣٠/٣٠. وَعَنْهُ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أَبِي عَبْدِ اللهِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ، عَنْ دَاوُدَ بْنِ عَبْدِ اللهِ، عَنْ عَمْرِو بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عِيسَى بْنِ يُونُسَ، قَالَ: قَالَ ابْنُ أَبِي الْعَوْجَاءِ لِأَبِي عَبْدِ اللهِ ﷺ فِي بَعْضِ مَا كَانَ يُحَاوِرُهُ؛ ذَكَرْتَ اللهُ، فَأَحَلْتَ عَلَىٰ غَائِبٍ، فَقَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ ﷺ: «وَيْلَكَ، كَيْفَ يَكُونُ غَائِباً مَنْ هُوَ مَعَ خَلْقِهِ شَاهِدٌ، وَإِلَيْهِمْ أَقْرَبُ مِنْ حَـبْلِ حرکت قسری و جبری باشد)، یا چیزی که به واسطهٔ آن متحرک شود (اگر حرکت، حرکت ارادی و طبعی باشد). پس هر که این گمانها به خدای تعالی میبرد، هلاک میشود.

پس بپرهیزید در باب صفات خدا از این که بایستید بر حد و اندازه ای که از برای او قرار می دهید. آیا او را به اندازه در می آورید به نقصان، یا زیادتی، یا تحریک غیر که او را حرکت دهد، یا خود حرکت کند، یابه زوال و نیستی، یا فرود آمدن، یابر پاشدن، یا نشستن؟ و خدای تعالی جلیل و عزیز تر است از وصف آنها که او را وصف می کنند، و از نعت آنها که نعت او می گویند، و از توهم آنها که در باب او توهم می نمایند ﴿وَتَوَکُلْ عَلَی الْعَزِیزِ الرَّحِیمِ \* الَّذِی یَزُكَ حِینَ تَقُومُ \* وَتَقَلَّبُكَ فِی السَّحِدِینَ ﴾ ا، یعنی: و توکل نما بر خداوند غالب مهربانی که تو را حیبین تقومُ \* و تقلّبک فی السَّحِدِینَ ﴾ ا، یعنی: و توکل نما بر خداوند غالب مهربانی که تو را میبیند در هنگامی که بر می خیزی، و می بیند که گردیدن تو را در میان نماز گزارندگان \* (یا در صلب خدا پرستان).

۳۲۹ / ۲۰ از او روایت است و آن را مرفوع ساخته، از حسن بن راشد، از یعقوب بن جعفر، از امام موسی کاظم ﷺ که آن حصرت فرمود: «نمی گویم که خدا قائم است (به معنی متعارف که ایستادن بر ساق پا باشد، تا لازم آید) که او را از مکانی که دارد، زائل کرده باشم (یا آن جناب را از مر تبه و درجهٔ الوهیت آنداخته باشم و او را وصف و اندازه نمی کنم به مکانی که در آن قرار و استقرار داشته باشد، و نه به این که متحرک می شود در چیزی از ارکان و جوارح (چون ذات و چشم و دست و امثال آن، یا اعضای باطن و ظاهر)، و نه به لفظی که از شکاف دهان بیرون آمده باشد، ولیکن می گویم چنانچه خدای تبارک و تعالی فرموده است که: ﴿کُن فَیْکُونُ ﴾ ۲، یعنی: «باش! پس می باشد»، به مشیت و خواست او، بسی آن که در نفس ترددی به هم رسد، در حالتی که پناه نیاز مندان و تنها است، و احتیاج ندارد به شریکی که ملک و مملکت او را به خاطرش آورد، و نه آن که در های علم خود را از برایش بگشاید».

۳/۳۳۰ و از او (یعنی کلینی، رضی الله. اگر این سخن از شاگر دهای او باشد و اگر نه، باید ما بعد آن، بدل یا بیان باشد، یعنی:) از محمد بن ابی عبدالله، از محمد بن اسماعیل، از داود بن عبدالله، از عمر و بن محمد، از عیسی بن یونس که روایت است گفت: ابن ابی العوجاء به خدمت امام جعفر صادق الله عرض کرد در بعضی از آنچه به آن حضرت در آن گفت شنود

۱. شعرا، ۲۱۷\_۲۱۹.

الْوَرِيدِ، يَسْمَعُ كَلَامَهُمْ، وَيَرَىٰ أَشْخَاصَهُمْ، وَيَعْلَمُ أَسْرَارَهُمْ ؟!» فَقَالَ ابْنُ أَبِي الْعَوْجَاءِ: أَهُوَ فِي كُلِّ مَكَانٍ؟ أَلَيْسَ إِذَا كَانَ فِي السَّمَاءِ، كَيْفَ يَكُونُ فِي الْأَرْضِ؟! وَإِذَا كَانَ فِي الْأَرْضِ، كَيْفَ يَكُونُ فِي الْأَرْضِ، كَيْفَ يَكُونُ فِي السَّمَاءِ؟! فَقَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهَ اللهَ وَاللهُ اللهُ وَعَلْمَ اللهَ مَكَانُ، وَخَلَا مِنْهُ مَكَانُ، فَلَا يَدْرِي فِي الْمَكَانِ الَّذِي إِذَا انْتَقَلَ عَنْ مَكَانٍ، الشَّغَلَ بِهِ مَكَانٌ، وَخَلَا مِنْهُ مَكَانٌ، فَلَا يَدْرِي فِي الْمَكَانِ الَّذِي كَانَ فِيهِ، فَأَمَّا اللهُ \_ الْمَعْلِمُ الشَّأْنِ، الْمَكَانِ الَّذِي كَانَ فِيهِ، فَأَمَّا اللهُ \_ الْمَعْلِمُ الشَّأْنِ، الْمَكَانِ الَّذِي كَانَ فِيهِ، فَأَمَّا اللهُ \_ الْمَعْلِمُ الشَّأْنِ، الْمَكَانِ الَّذِي كَانَ فِيهِ، فَأَمَّا اللهُ \_ الْمَعْلِمُ الشَّأْنِ، الْمَكَانِ اللهِ مَكَانٌ، وَلا يَكُونُ إلى مَكَانٍ أَقْرَبَ مِنْهُ اللهُ يَانُ مَكَانٍ اللهُ مَكَانٌ، وَلا يَكُونُ إلى مَكَانٍ أَقْرَبَ مِنْهُ اللهُ مَكَانٌ، وَلا يَكُونُ إلىٰ مَكَانٍ أَلْوَرَبَ مِنْهُ مَكَانٌ، وَلا يَكُونُ إلىٰ مَكَانٍ أَلْوَرَبَ مِنْهُ مَكَانٍ ».

٣٣١/ ٢. عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، قَالَ: كَتَبْتُ إِلَىٰ أَبِي الْحَسَنِ عَلِيٍّ بْنِ مُحَمَّدٍ اللهِ : جَعَلَنِيَ اللهُ فِدَاكَ يَا سَيِّدِي، قَدْ رُوِيَ لَنَا أَنَّ اللهَ فِي مَوْضِعٍ دُونَ مَوْضِعٍ، عَلَى الْعَرَشِ السَّتَوىٰ، وَأَنَّهُ يَنْزِلُ كُلَّ لَيْلَةٍ فِي النِّصْفِ الْأَخِيرِ مِنَ اللَّيْلِ إِلَى السَّمَاءِ الدَّنْيَا.

وَرُوِيَ أَنَّهُ يَنْزِلُ عَشِيَّةَ عَرَفَةَ، ثُمَّ يَرْجِعُ إِلَىٰ مَوْضِعِهِ، فَقَالَ بَعْضُ مَوَالِيكَ فِي ذَلِكَ: إِذَا كَانَ فِي مَوْضِعٍ دُونَ مَوْضِعٍ ،فَقَدْ يُلاقِيهِ الْهَوَاءُ، وَيَتَكَنَّفُ عَلَيْهِ، وَالْهَوَاءُ جِسْمُ رَقِيقٌ يَتَكَنَّفُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ بِقَدْرِهِ، فَكَيْفَ يَتَكَنَّفُ عَلَيْهِ جَلَّ ثَنَاؤُهُ عَلَىٰ هٰذَا الْمِثَالِ؟!

فَوَقَّعَ ﷺ: «عِلْمُ ذَٰلِكَ عِنْدَهُ، وَهُوَ الْمُقَدِّرُ لَهُ بِمَا هُوَ أَحْسَنُ تَقْدِيراً. وَاعْلَمْ أَنَّهُ إِذَا كَانَ فِي السَّمَاءِ الدُّنْيَا، فَهُوَ كَمَا هُوَ عَلَى الْعَرْشِ، وَالأَشْيَاءُ كُلُّهَا لَهُ سَوَاءٌ عِلْماً وقُدْرَةً وَمُلْكاً وَإِحَاطَةً». مينمود، كه: خدا را مذكور ساختي و حواله نمودي بر غايب و أنچه پيدا نيست.

حضرت فرمود: «وای بر تو! چگونه غایب میباشد کسی که با خلق خویش در همه جا حاضر است و از رگ گردن به ایشان نیزدیک تر است، و سنخن ایشان را می شنود، و شخصهای ایشان را میبیند، و رازهای ایشان را میداند؟»

ابن ابی العوجاء عرض کرد که: آیا می گویی که آن جناب در هر مکانی هست؟ آیا چنین نیست که هرگاه در آسمان باشد، چگونه می تواند که در زمین باشد، و هرگاه در زمین باشد چگونه در آسمان می تواند بود؟ حضرت فرمود: «جز این نیست که تو وصف کردی مخلوق راکه چون از مکانی منتقل شود، مکانی دیگر به آن اشتغال به هم رساند و مکانی دیگر از آن خالی گردد و در مکانی که به سوی آن منتقل شده، نمی داند که در مکانی که پیش از این در آن بوده، چه روی داده و چه حادث شده، اما خدای عظیم الشأن که پادشاه جزا دهنده است، هیچ مکان از او خالی نمی باشد و هیچ مکان به واسطهٔ او مشتغل نمی شود و به مکانی از خویش نزدیک تر نمی باشد به مکانی دیگره.

۴/۳۳۱ علی بن محمد، از سهل بر زیاد، از محمد ابن عیسی روایت کرده است که گفت: به خدمت امام علی نقی علیه نوشتم که تخدا مرافدای تو گرداند ای آقای من، از برای ما روایت شده که خدا در بعضی از مواضع عرش قرار گرفته، و نیز روایت شده که در هر شب در نصف آخر آن، به سوی آسمان دنیا فرود می آید.

و نیز روایت شده که در شبانگاه عرفه فرود می آید، بعد از آن، به جای خویش بر می گردد. و بعضی از موالیان تو در این باب گفته اند که: هر گاه خدا در بعضی از مواضع باشد و در بعضی نباشد، هوا به او بر می خورد و بر او می تند و احاطه می کند و هوا، جسمی است رقیق و نرم که بر هر چیزی احاطه می کند، به اندازهٔ آن در کو چکی و بزرگی. پس هوا چگونه بر او ـ جل ثناؤه ـاحاطه می کند؟

بر این مثال حضرت الله فرمان همایون نوشت که: «علم این در نزد خدا است (چه این، از جمله متشابهات است که تفسیر آن را خدا و راسخون در علم می دانند). و اوست که ایس را مقدر فرموده و اندازه نموده، به آنچه نیکوتر است از روی اندازه نمودن» (ولیکن در ضمن آنچه فرموده، اشاره است به این که مراد به نزول خدا، نزول رحمت و تقدیر آن است). بعد از آن، حضرت فرمود که: «بدان که چون خدا در آسمان دنیا باشد، چنان است که بر بالای عرش

وَ عَنْهُ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ جَعْفَرٍ الْكُوفِيِّ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ مِثْلُهُ.

وَ فِي قَوْلِهِ تَعَالَىٰ: ﴿ مَا يَكُونُ مِن نَّجُوىٰ ثَلْثَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ ﴾:

 باشد و همه چیزها از برای او برابر است از روی علم و قدرت و پادشاهی و احاطت» (و در این، تنبیه است که خدا را مکانی نیست؛ چه اگر مکانی میبود، همهٔ مکانها در بر او برابر نبود).

 ● و از او - یعنی از علی بن محمد - از محمد بن جعفر کوفی، از محمد بن عیسی مثل این روایت است.

در بيان فرموده خداي تعالى: ﴿مَا يَكُونُ مِن نَّجْوَيْ ثَلَنَّةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ﴾ ١.

۲۳۲ / ۵. از او \_ یعنی از کلینی از این این عمیر، از این اُذینه، از امام جعفر صادق الله روایت است خالد، از یعقوب بن یزید، از ابن ابی عُمیر، از ابن اُذینه، از امام جعفر صادق الله روایت است در فرمودهٔ خدای تعالی: ﴿مَا یَکُونُ مِن نَجْوَیٰ اَلَاثَةِ إِلّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَمْسَةٍ إِلّا هُو سَادِسُهُمْ ﴾ ، یعنی: ونمی باشد و واقع نمی شود از راز گفتن سه کس، مگر این که خدا چهارم ایشان است، و نه راز گفتن پنج کس، مگر آن که او ششم ایشان است»، (و نه پست تر و کم تر از این که دو باشد، یا چهار، و نه بیشتر از این که شش است تا آنچه نهایت ندارد، مگر آن که او با ایشان است، در هر جاکه باشند؛ از اقطار آسمان ها و نواحی زمین )

که حضرت فرمود: «خدا یکی است و یگانه (که شریک و نظیر ندارد) واحدی الذات است (که در که جزء مادی و صوری ندارد؛ نه در ذهن و نه در خارج) و از خلق خود جدا است (که در میانهٔ او و ایشان مباینت است) و به همین، خویش را وصف نموده (چه در بسیاری از مواضع قرآن فرموده که: چیزی مانند او نیست)، و خدا به هر چیز احاطه دارد، و به طور اطلاع بر وجه استعلا و احاطه و قدرت: ﴿لاَیعُورُبُ عَنهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِی اَلسَّمَوَاتِ وَلاَفِی اَلاَرْضِ وَلاَ اَصْغَرُ مِن ذَلِكَ استعلا و احاطه و قدرت: ﴿لاَیعُورُبُ عَنهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِی اَلسَّمَوَاتِ وَلاَفِی اَلاَرْضِ وَلاَ اَصْغَرُ مِن ذَلِكَ استعلا و احاطه و قدرت: ﴿لاَیعُورُبُ عَنهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِی اَلسَّمَوَاتِ وَلاَفِی اَلاَرْضِ وَلاَ اَصْغَرُ مِن ذَلِكَ وَلاَ فِی اَلْکُمْ مُورِحِهُ خُود، یا به وزن ذره ای از درات هوا در آسمانها، و نه در زمین، و نه خُودتر از آن، و نه بزرگ تر از این »، ولیکن به طور احاطه و علم (یعنی: علم آن جناب رفیق آنها است و محیط و مطلع بر ایشان)، نه به اعتبار و ذات مقدس؛ زیرا که مکانها به اندازه در می آیند، و حدود چهارگانه گرداگرد آن را فرا می گیرد».

(و مراد از حدود چهارگانه، جهات ششگانه است که عبارت است از بالا و زیر و راست

٨. مجادله، ٧.

مجادله، ٧.

### فِي قَوْلِهِ: ﴿ٱلرَّحْمَانُ عَلَى ٱلْعَرُّشِ ٱسْتَوَىٰ﴾

٣٣٣/ ٤. عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ وَمُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ مُوسَى الْخَشَّابِ، عَنْ بَعْضِ رِجَالِهِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ هِى، أَنَّهُ سُئِلَ عَنْ قَوْلِ اللهِ عَـزَّ مُوسَى الْخَشَّابِ، عَنْ بَعْضِ رِجَالِهِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ هِى، أَنَّهُ سُئِلَ عَنْ قَوْلِ اللهِ عَـزَّ مُوسَى الْخَشَّابِ، عَنْ بَعْضِ رِجَالِهِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ هِى، أَنَّهُ سُئِلَ عَنْ قَوْلِ اللهِ عَـزَ وَجَلَّ: «الشّتَوىٰ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ؛ فَلَيْسَ شَـئَءُ وَجَلَّ: «الشّتَوىٰ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ؛ فَلَيْسَ شَـئَءُ أَقْرَبَ إِلَيْهِ مِنْ شَيْءٍ».

٧/٣٣٤ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مَارِدٍ، عَنْ سَهْلٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مَارِدٍ، أَنَ أَبَا عَبْدِ اللهِ عَنْ مُعَمَّدِ بْنِ مَارِدٍ، أَنَّ أَبَا عَبْدِ اللهِ عَنْ قَوْلِ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿الرَّحْمَىٰ عَلَى الْعَرْشِ اَسْتَوَىٰ ۖ فَقَالَ: «السَّتَوىٰ مِنْ عَلَى الْعَرْشِ اَسْتَوىٰ ﴿ فَقَالَ: «السَّتَوىٰ مِنْ كُلُّ شَيْءٍ؛ فَلَيْسَ شَيْءٌ أَقْرَبَ إِلَيْدِ مِنْ شَيْءٍ».

٣٣٥/ ٨. وَعَنْهُ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ يَخْيَى، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ صَفْوَانَ بْنِ يَخْيَى، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ صَفْوَانَ بْنِ يَخْيَى، عَنْ مُحَمَّدِ اللهِ عَنْ قَدُولِ اللهِ عَنَّ يَخْيَى، عَنْ عَبْدِ اللهِ عَنْ قَدُولِ اللهِ عَنَّ يَخْيَى، عَنْ عَبْدِ اللهِ عَنْ قَدُولِ اللهِ عَنَّ وَجُلَّ : «اَللَّهُ عَنْ عَبْدِ اللهِ عَنْ قَدُولِ اللهِ عَنْ وَجُلَّ : «اَللَّهُ عَنْ كُلِّ شَيْءٍ؛ فَلَيْسَ شَيْءٌ وَجَلَّ : «اللَّهُ وَي كُلِّ شَيْءٍ؛ فَلَيْسَ شَيْءٌ وَجَلَّ : «اللَّهُ مِنْ شَيْءٍ، لَمْ يَثْعُدُ مِنْهُ بَعِيدٌ، وَلَمْ يَقْرُبْ مِنْهُ قَرِيبٌ، اسْتَوى فِي كُلِّ شَيْءٍ».

٩/٣٣۶ وَعَنْهُ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنِ الْحُسَيْنِ بُنِ سَعِيدٍ، عَنِ النَّضْرِ بْنِ سُويْدٍ، عَنْ عَاصِمِ بْنِ حُمَيْدٍ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، عَنْ أَبِي عَـبْدِ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، عَنْ أَبِي عَـبْدِ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، عَنْ أَبِي عَـبْدِ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ أَوْ فِي شَيْءٍ، أَوْ فِي شَيْءٍ، أَوْ عَلَىٰ شَيْءٍ، فَقَدْ كَفَرَ». قُلْتُ: اللهِ عَنْ اللهُ مِنْ شَيْءٍ، أَوْ فِي شَيْءٍ، أَوْ عِلَىٰ شَيْءٍ، فَقَدْ كَفَرَ». قُلْتُ: فَشَرْ لِي، قَالَ: «أَعْنِي بِالْحَوَايَةِ مِنَ الشَّيْءِ لَهُ، أَوْ بِإِمْسَاكٍ لَهُ، أَوْ مِنْ شَيْءٍ سَبَقَهُ».

و چپ و پیش و پس، ولیکن چون غیر از بالا و زیر، فی حد ذاته متمیز نبود، بلکه تمیز و تحقق آن به امر اعتباری بود، لهذا حضرت راست و چپ را یک حد قرار داد، چنانچه پیش و پس را یک حد حساب نمود). بعد از آن فرمود که: «پس اگر احاطهٔ حدا بر چیزها به اعتبار ذات باشد، و بر ذات لازم می آید که این حدود، گرداگرد آن را فرو گرفته باشند».

در بيان فرموده خداي تعالى: ﴿ ٱلرُّحْمَٰنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ ١-

۳۳۳ / ۶.علی بن محمد و محمد بن حسن روایت کرده اند، از سهل بن زیاد، از حسن بن موسی خشّاب، از بعضی از مردان خویش که راوی حدیث اند، از امام جعفر صادق الله که از آن حضرت سؤال شد از فرمودهٔ خدای عزّوجلً: ﴿الرَّحْمَانُ عَلَى الْعَرْشِ اَسْتَوَىٰ ﴾، یعنی: «خداوند رحمن بر عرش استوا دارد». حضرت فرمود که: «هر چیزی نسبت به او برابر است و بر همه استیلا دارد. پس چیزی نسبت به او از چیز دیگر نزدیک تر نیست».

۳۳۴ / ۷ . و به همین اسناد، از سهل، از حسن بن محبوب، از محمد بن مارد روایت شده است که از امام جعفر صادق الله سؤال شد از قول خدای عز وجل: ﴿الرَّحْمَانُ عَلَى الْعَرْشِ اَسْتَوَى ﴾ . حضرت فرمود که: «نسبت به هر چیز برابر است، پس چیزی به سوی او نزدیک تر از چیز دیگر نیست».

۱۳۵۸ ۸. و از او، از محمد بن یحیی، از محمد بن حسین، از صفوان بس یحیی، از عبدالرحمان بن حجّاج روایت است که گفت: امام جعفر صادق عظم را سؤال کردم از قول خدای عزّوجل: ﴿الرَّحْمَانُ عَلَى الْعَرْشِ اَسْتَوَىٰ ﴾. حضرت فرمود که: «در هر چیزی برابر است، پس چیزی به سوی او نزدیک تر از چیز دیگر نیست ؛ به این معنی که هیچ دوری از او دور نباشد، و هیچ نزدیکی به او نزدیک نباشد. و در هر چیزی برابر است».

۹/۳۳۶ و از او، از محمد بن یحیی، از احمد بن محمد بن عیسی، از حسین بن سعید، از نضر بن سُوید، از عاصم بن حُمید، از ابو بصیر، از امام جعفر صادق الله روایت است که آن حضرت فرمود که: «هر که گمان کند که خدا از چیزی، یا در چیزی، یا بر چیزی است، کافر است». عرض کردم که: آنچه فرمودی، از برای من تفسیر فرما. فرمود که: «مقصود من، آن است که گمان آن کس چنین باشد که چیزی گرداگرد او را فراگرفته، یا او را نگاه داشته، یا از

٣٣٧/ ١٠. وَفِي رِوَايَةٍ أُخْرَىٰ: «مَنْ زَعَمَ أَنَّ اللهَ مِنْ شَيْءٍ، فَقَدْ جَعَلَهُ مُحْدَثاً؛ وَمَنْ زَعَمَ أَنَّ اللهَ مِنْ شَيْءٍ، فَقَدْ جَعَلَهُ مُحْدَثاً؛ وَمَنْ زَعَمَ أَنَّهُ غِي شَيْءٍ، فَقَدْ جَعَلَهُ مَحْصُوراً؛ وَمَنْ زَعَمَ أَنَّهُ عَمِلَيْ شَمِيْءٍ، فَـقَدْ جَـعَلَهُ مَحْمُولاً».

### فِي قَوْلِهِ تَعَالَىٰ: ﴿ وَهُو آلَّذِي فِي ٱلسَّمَآءِ إِلَنْهُ وَفِي ٱلْأَرْضِ إِلَّهُ ﴾

٣٣٨/ ١١. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ هِشَامِ بْنِ الْحَكَمِ. قَالَ قَالَ أَبُو شَاكِرٍ الدَّيَصَانِيُّ: إِنَّ فِي الْقُرْآنِ آيَةً هِيَ قَوْلُنَا، قُلْتُ: مَا هِيَ؟ فَقَالَ: ﴿ وَهُوَ الَّذِي قَالَ أَبُو شَاكِرٍ الدَّيَصَانِيُّ: إِنَّ فِي الْقُرْآنِ آيَةً هِيَ قَوْلُنَا، قُلْتُ: مَا هِيَ؟ فَقَالَ: ﴿ وَهُو اللَّهِ اللهِ اللهُ وَفِي الْأَرْضِ إِلَهُ وَفِي الْبُصُرَةِ وَ فَإِنَّهُ يَقُولُ: فَلَانٌ، فَقُلْ: كَذَٰلِكَ اللهُ رَبُّنَا فِي يَقُولُ: فَلَانٌ، فَقُلْ لَهُ: مَا السَّمُكَ بِالْبُصُرَةِ وَ فَإِنَّهُ يَقُولُ: فَلَانٌ، فَقُلْ: كَذَٰلِكَ اللهُ رَبُّنَا فِي يَقُولُ: فَلَانٌ، فَقُلْ: كَذَٰلِكَ اللهُ رَبُّنَا فِي السَّمَاءِ إِلٰهُ، وَفِي الْإَرْضِ إِلَهُ، وَفِي الْبُحَارِ إِلَهُ، وَفِي الْقِفَارِ إِللهٌ، وَفِي كُلُّ مَكَانٍ إِلهُ».

قَالَ: فَقَدِمْتُ، فَأَتَيْتُ أَبَا شَاكِرٍ، فَأَخْبَرْتُهُ، فَقَالَ: هٰذِهِ نُقِلَتْ مِنَ الْحِجَازِ.

چیزی به هم رسیده که بر او پیشی گرفته باشد» (و تفسیر آن حضرت، به طریق لف و نشر مشوّش است؛ چه اول به دوم، و دوم به سوم، و سوم به اول، تعلق دارد).

۱۰/۳۳۷ . و در روایت دیگر چنین است که: «هر که گمان کند که خدای عزّ و جلّ از چیزی به هم رسیده، او را حادث قرار داده و اعتقاد نموده که کسی او را از سر نو پدید آورده، و هر که گمان کند که خدا در چیزی میباشد، او را محصور گردانیده به آن مکانی که حاصر اوست و گرداگرد او را فراگرفته، و هر که گمان کند که خدا بر بالای چیزی قرار دارد، او را محمول ساخته (که چیزی او را برداشته است).

### در بيان فرمودهٔ خداي تعالى: ﴿وَهُوَ ٱلَّذِي فِي ٱلسُّمَآءِ إِلَّهُ وَفِي ٱلْأَرْضِ إِلَّهُۥ ا

۸۳۸ / ۲۱ . علی بن ابراهیم، از پدرش، از ابن ابی عُمیر، از هشام بن حکم روایت کرده است که گفت: ابو شاکر دیصانی گفت: در قرآن آیهای هست که موافق اعتقادات ما است، که خدا را دو تا می دانیم. گفتم: آن آیه کدام است؟ گفت: ﴿وَهُوَ ٱلَّذِی فِی ٱلسَّمَآءِ إِلَنهُ وَفِی ٱلْآرْضِ إِلَهُ ﴾ ، یعنی: «او آن خدایی است که در آسمان اخلا و معبود فرشتگان، و در زمین خدا و معبود جن و انس است» (و مراد، آن است که آن جناب، مستحق آن است که جمیع خلائق او را عبادت کنند و روی ارادت به سوی او آورند کرد.

هشام میگوید: پس ندانستم که او را چه جوابی گویم، بعد از آن به حج رفتم و حضرت امام جعفر صادق هی را به این خبر دادم، فرمود که: «این سخن، سخن زندیق خبیث پلید است، چون به سوی او برگردی، به او بگو که: نام تو در کوفه چیست؟ که او خواهد گفت: فلانی. بعد از آن، به او بگو که: نام تو در بصره چیست؟ خواهد گفت که: فلانی. و چون همان نام را بگوید، بگو که: همچنین است خدا که پروردگار ما است. در آسمان، خدا است و در زمین، خدا است و در دریاها، خدا است و در بیابانها و صحراهای خشک و بی آب و علف، خدا است و در هر جا و هر مکانی، خدا است».

هشام میگویدکه: از سفر باز آمدم و به نزدابو شاکر رفتم و او راخبر دادم به آنچه حضرت به من تعلیم داده بود، گفت که: این جواب از حجاز به این جانقل شده (و از مدینه، یامکه آمده است).

۱. زخرف، ۸۴

# ٢٠ \_بَابُ الْعَرْشِ وَ الْكُرْسِيِّ

١٣٩٩ / ١. عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ الْبَرْقِيِّ رَفَعَهُ، قَالَ: سَأَلَ الْجَاثَلِيقُ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ عِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ الْبَرْقِيِّ رَفَعَهُ، قَالَ الْعَرْشَ أَمِ الْعَرْشُ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ عِنِ اللهِ \_ عَزَّ وَجَلَّ \_ يَحْمِلُ الْعَرْشِ وَالسَّمَاوَاتِ يَحْمِلُهُ؟ فَقَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عِنْ: «اللهُ \_ عَزَّ وجَلَّ \_ حَامِلُ الْعَرْشِ وَالسَّمَاوَاتِ يَخْمِلُهُ؟ فَقَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عِنْ: «اللهُ \_ عَزَّ وجَلَّ \_ حَامِلُ الْعَرْشِ وَالسَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا فِيهِمَا وَمَا بَيْنَهُمَا، وَذَٰلِكَ قَوْلُ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يُمْسِكُ ٱلسَّمَوتِ وَالْأَرْضِ وَمَا فِيهِمَا وَمَا بَيْنَهُمَا، وَذَٰلِكَ قَوْلُ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يُمْسِكُ ٱلسَّمَوتِ وَالْأَرْضِ وَمَا فِيهِمَا وَمَا بَيْنَهُمَا، وَذَٰلِكَ قَوْلُ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يُمْسِكُ ٱلسَّمَوتِ وَالْأَرْضِ وَمَا فِيهِمَا وَمَا بَيْنَهُمَا، وَذَٰلِكَ قَوْلُ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿إِنَّ ٱلللهَ يُمْسِكُ ٱلسَّمَونَ اللهُ مَنْ أَنْ مُولَا اللهِ عَزَّ وَجَلَّ : ﴿إِنَّ ٱلللهَ يُمْسِكُ ٱلسَّمَاوِنَ إِللهُ وَاللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَنْ وَاللهُ اللهُ عَنْ وَاللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ وَاللّهُ اللهُ اللهُولُ اللهُ ا

قَالَ: فَأَخْيِرْنِي عَنْ قَوْلِهِ: ﴿ وَيَخْطُ عَنْ شَوْتِكُ فَوْقَهُمْ يَوْمَىنِدِ ثَمَننِيةٌ ﴾ فَكَيْفَ قَالَ ذَلِكَ، وَقُلْتَ: إِنَّهُ يَخْمِلُ الْعَرْشَ وَالسَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ؟! فَقَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ: «إِنَّ الْعَرْشَ خَلَقَهُ اللهُ تَعَالَىٰ مِنْ أَنُوارٍ أَرْبَعَةٍ: نُورٍ أَحْمَرَ، مِنْهُ احْمَرَّتِ الْحُمْرَةُ، وَنُورٍ أَخْضَرَ، مِنْهُ احْمَرَّتِ الْحُمْرَةُ، وَنُورٍ أَخْضَرَ، مِنْهُ الْحُمْرَةُ، وَنُورٍ أَبْيَضَ، مِنْهُ الْبَيَاضُ، وَهُو الْخُضَرَةِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

#### ۲۰. باب در بیان عرش و کرسی

۳۳۹ / ۱. چند نفر از اصحاب ما روایت کردهاند از احمد بن محمد برقی و آن را مرفوع ساخته که گفت: جائلیق (که سردار نصاری است) از امیر المؤمین ﷺ سؤال کرد و به آن حضرت عرض نمود که: مرا خبر ده از خدای عزّوجلّ که آیا آن جناب، عرش را بر می دارد یا عرش، او را بر می دارد؟ امیر المؤمنین ﷺ فرمود که: «خدای عزّوجلّ، حامل عرش و آسمان ها و زمین و آنچه در میان آنهاست. و همین معنی، فرمودهٔ خدا است که می فرماید: ﴿ إِنَّ ٱللَّهُ يَشْسِكُ ٱلسَّمَنوَٰتِ وَ ٱلْأَرْضَ أَن تَزُولاً وَلَيِن زَالتَآ إِنْ أَمْسَكَهُمّا مِنْ أَحَدٍ مِن بَعْدِهِ إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا ﴾ ا، یعنی: به درستی که خدا نگاه می دارد آسمان ها و زمین را از آن که زایل شوند، یا به جهت کراهت و نخواستن آن که از مکان خود بروند، و هر آینه اگر زایل شوند، هیچکس آنها را نگاه کراهت و نخواستن آن که از مکان خود بروند، و هر آینه اگر زایل شوند، هیچکس آنها را نگاه بدارد و به جای خود نیاورد، بعد از خدا (یا پس از خرابی و زوال آن). به درستی که خدا، بردبار و آمرزگار بوده و خواهد بوده.

جاثلیق عرض کرد: پس مراخبر ده از فرمودهٔ آن جناب: ﴿وَیَحْمِلُ عَرْشَ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ یَوْمَهِدٍ
ثَمَنِیّة ﴾ ۲، یعنی: «و بر می دارند عرش پروردگار تو را در بالای فرشتگان، که بر کنارهای
آسمان می باشند، و در آن روز که روز قیامت است، هشت فرشته » (یا هشت کس). که خدا
چگونه این را فرموده و تو می گویی که خدا عرش و آسمان ها و زمین را بر می دارد؟

امیر المؤمنین الله فرمود: «به درستی که خدا عرش را آفرید از چهار نور: نور سرخی که سرخی، از آن سرخ شد و نور سبزی که سبزی، از آن سبز شد و نور زردی که زردی، از آن زرد شد و نور سفیدی که سفیدی، از آن به هم رسیده است، و آن، علمی است که خدا آن را بر حاملان آن حمل نموده و آن، نوری است از عظمت و بزرگی خدا. پس به عظمت و نور او، دلهای مؤمنان بینا شد، و به عظمت و نوری که دارد، جاهلان با او دشمنی ورزیدند، و به عظمت و نوری هر که در آسمان و زمین است، از همهٔ خلائق به سوی آن جناب وسیله و دست آویز طلبیدند، با اعمال مختلف و دین های مشتبه.

پس هر که محمولی از موجودات که خدا آن را به نـور و عـظمت و قـدرت خـویش بر میدارد، توانایی ندارد، از برای نفس خویش بازداشتن ضرری و نه جـذب مـنفعتی و نـه

۱. قاطر، ۸۴.

وَالْأَرْضِ مِنْ جَمِيعِ خَلَائِقِهِ إِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ بِالْأَعْمَالِ الْمُخْتَلِفَةِ وَالْأَدْيَانِ الْمُشْتَبِهَةِ، فَكُلُّ مَحْمُولٍ - يَحْمِلُهُ اللهُ بِنُورِهِ وَعَظَمَتِهِ وَقُدْرَتِهِ - لا يَسْتَطِيعُ لِنَفْسِهِ ضَرّاً وَلا نَفْعاً وَلا مَوْتاً وَلا مَوْتاً وَلا نَفْعا وَلا مَوْتاً وَلا مَوْتاً وَلا نَشُوراً، فَكُلُّ شَيْءٍ مَحْمُولُ، وَاللهُ - تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ - الْمُمْسِكُ لَهُمَا أَنْ تَزُولَا ، وَاللهُ حَيَاةً وَلا مَوْتاً فَكُلُّ شَيْءٍ وَهُو حَيَاةً كُلُّ شَيْءٍ، وَنُورُ كُلُّ شَيْءٍ ﴿ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ عَمَّا يَقُولُونَ عُلُواكُ مَنْ عَلُولُهُ وَلَا مَوْتاً عَلَا مَا عَلَىٰ مَعْوَالًا مَا يَقُولُونَ عُلُولُ مَنْ عَلَىٰ مَعْ وَهُو حَيَاةً كُلُّ شَيْءٍ، وَنُورُ كُلُّ شَيْءٍ ﴿ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ عَمَّا يَقُولُونَ عُلُولُونَ عُلُولُ وَتَعَالَىٰ عَلَيْهُ فَلُولُونَ عُلُولُونَ عُلُولُونَ عُلُولُونَ عُلُولُونَ عُلُولُونَ عُلُولُ اللْهُ عَلَالَهُ عُلُولُونَ عُلُولُولُ مُعُلِقُولُ فَيَعُولُونَ عُلُولُولُولُولُولُ عُلُولُولُ عُلُولُولُ عُلُولُ مُعُلِّلُولُ عُلَا عُلُولُ عُلُولُ عُلُولُ عُلُولُولُ عُلَا عُلُولُ عُلُولُ عُلُولُ عُلُولُولُولُ عَلَا عُلُولُ عَلَا عُلُولُولُولُ عُلَولُولُولُولُولُولُ عُلُولُولُ عُولُولُولُولُولُولُولُولُول

قَالَ لَهُ: فَأَخْبِرْنِي عَنِ اللهِ \_ عَزَّ وَجَلَّ \_ أَيْنَ هُو؟ فَقَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ اللهِ: «هُو قَالَ لَهُ: فَأَخْبِرْنِي عَنِ اللهِ \_ عَزَّ وَجَلَّ بِنَا، وَمَعَنَا، وَهُو قَوْلُهُ تَعَالَىٰ: ﴿مَا يَكُونُ مِن نَلِكَ وَلَا أَكْثَرُ إِلّا هُو مِن نَظِفَ وَلَا أَدْنَى مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْثَرُ إِلّا هُو مِن نَظِفَ وَلَا أَدْنَى مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْثَرُ إِلّا هُو مِن نَجْوى ثَلَاثَةٍ إِلّا هُو رَابِعُهُمْ وَلا فَنْ مُحِيطٌ بِالسَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا تَخْتَ الثَّرَىٰ مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُونَ ﴾ فَالْكُرْسِيُّ مُحِيطٌ بِالسَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا تَخْتَ الثَّرَىٰ مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُونَ ﴾ فَالْكُرْسِيُّ مُحِيطٌ بِالسَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا تَخْتَ الثَّرَىٰ وَمُا بَيْنَهُمَا وَمَا بَيْنَهُمُ اللهُ وَلَا اللهُ أَلْمُنَا وَهُو الْعَلِيمُ ﴾ فَالَّذِينَ يَحْمِلُونَ الْعَرْشَ هُمُ الْعُلْمَاءُ وَهُو الْعَلِيمُ ﴾ فَالَّذِينَ يَحْمِلُونَ الْعَرْشَ هُمُ الْعُلْمَاءُ وَهُو الْعَلِيمُ ﴾ فَالَّذِينَ يَحْمِلُونَ الْعَرْشَ هُمُ الْعُلْمَاءُ وَهُو الْعَلِيمُ وَلَيْكُونِهِ وَالْأَرْضِ وَلَيْكُونَ مِنَ الْمُوقِئِينَ ﴾ وَكَيْفَ يَحْمِلُ حَمَلَهُ الْعَرْضِ وَلِيْكُونَ مِنَ الْمُوقِئِينَ ﴾ وَكَيْفَ يَحْمِلُ حَمَلَكُ وَ الْعَرْضِ وَلِيكُونَ مِنَ الْمُوقِئِينَ ﴾ وَكَيْفَ يَحْمِلُ حَمَلَةُ الْعَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ الْمُوقِئِينَ ﴾ وَكَيْفَ يَحْمِلُ حَمَلَةُ الْعَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ الْمُوقِئِينَ ﴾ وَكَيْفَ يَحْمِلُ حَمَلَةُ الْعَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ الْمُوقِئِينَ ﴾ وَكَيْفَ يَحْمِلُ حَمَلَةُ الْعَرْضِ اللهَ مُنْ اللهُ وَلِينَ اللهُ وَلَيْنَ فِي مَلَكُونَ مِنَ الْمُوقِئِينَ ﴾ وَكَيْفَ يَحْمِلُ حَمَلَةُ الْعَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ الْمُوقِئِينَ ﴾ وَكَيْفَ يَحْمِلُ حَمَلَةُ الْعَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ الْمُوقِئِينَ ﴾ وكَيْفَ يَحْمِلُ حَمَلَةُ الْعَرْضِ وَلِيكُونَ مِنَ الْمُوقِئِينَ ﴾ وكَيْفَ يَحْمِلُ حَمَلَةً الْعَرْضِ وَلِيكُونَ مِنَ الْمُوقِئِينَ ﴾ وكَيْفَ يَعْمَلُ حَمْلُولُ اللهُ واللّهُ واللّهُ وَلِي اللّهُ اللّهُ وَلِي اللْهُ وَلِيلُهُ اللّهُ واللّهُ وَلَا اللهُ واللّهُ واللّهُ اللللهُ واللّهُ اللّهُ اللّهُ واللْهُ اللّهُ واللّهُ اللْهُ واللْهُ

مردن و نه زنده کردن، یا بقای زندگی، و نه بعث و زنده شدن در روز قیامت. پس هر چیزی محمول است و خدای تبارک و تعالی آسمان و زمین را از زوال نگاه می دارد و به آنها و آنچه احاطه نمو ده اند، از هر چه باشد، احاطه فرموده و آن جناب، باعث حیات هر چیزی و نور همه چیز است. همه چیز به واسطهٔ او از ممکن عدم به عرصهٔ ظهور رسیده اند. و خدا پاک و منزه و برتر است از آنچه می گویند؛ برتری و بزرگ».

جاثلیق به آن حضرت عرض کرد که: پس مرا خبر ده از خدای عزّوجل که آن جناب در کجا است؟ امیر المؤمنین ﷺ فرمود که: «خدا در اینجا و در آنجا و در بالا و زیر است، و به ما احاطه فرموده و با ما است. و این است معنی فرموده آن جناب که می فرماید: ﴿ مَا یَکُونُ مِن نَجُوی ثَنَیْتَ إِلّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلا خَصْسَةٍ إِلّا هُوَ سَادِسُهُمْ وَلا آدْنَیٰ مِن ذَلِكَ وَلا آکُنْدُ إِلا هُو مَعَهُمْ أَیْنَ مَا نَجُوی ثَنِیْ وَلا اَکْتُدُ إِلا هُو رَابِعُهُمْ وَلا خَصْسَةٍ إِلا هُو سَادِسُهُمْ وَلا آدْنَیٰ مِن ذَلِكَ وَلا آکُنْدُ إِلا هُو مَعَهُمُ أَیْنَ مَا نَجُوی ثَیْنَ الله الله و زمین و کَانُونَهُ الله و زمین و آنچه در زیر خاک است ﴿ وَإِن تَجْهَرْ بِالْقَوْلِ فَإِنّهُ يَعْلَمُ السِّرُ وَأَخْفَى ﴾ آ، یعنی: «و اگر آشکار نمایی گفتار خویش را و آواز را بلند سازی، پس به درستی که او می داند آن پوشیده و پوشیده تر از پوشیده راه و آواز را بلند سازی، پس به درستی که منی فرموده خدای تعالی است که فرموده: ﴿ وَسِیع کُرْسِیهُ اَلسّمَتُونَتِ وَ ٱلْأَرْضَ وَلاَیَكُونُهُ حِفْظُهُمَا وَهُو الْعَلَى الْمَعْنَانِ وَ آلَانُهُ الْمَعْنَانِ وَ آلَانَانِ الله الله و آلَانَ نَبِاید نگاه داشتن و هُو آلْعَلِی الله و است، یعنی: ﴿ وَسِیع است که فرموده و یا متعالی از امثال و اشباه ) و بزرگ تر از اندیشهٔ آسمانها و زمین و اوست بر تر (از حذّ و هم، و یا متعالی از امثال و اشباه) و بزرگ تر از اندیشهٔ قهم و در نهایت بررگواری».

پس کسانی که عرش را بر می دارند، علمایی هستند که خدا علم خویش را بر ایشان بار فرموده و ایشان را حاملان آن نموده، و بیرون نیست از این چهار چیز: (که عرش و کرسی و آسمانها و زمین است، یا چهار نور) چیزی که خدا آن را در ملکوت خویش آفریده، و همین ملکوتی است که خدا آن را به برگزیدگان خویش نموده، و به خلیل خود ابراهیم همین را نمود، پس فرمود که: ﴿وَکَذَلِكَ نُرِی إِبْرُهِیمَ مَلَكُوتَ آلسَّمَوْتِ وَآلاًرُضِ وَلِیکُونَ مِنَ آلْمُوقِنِینَ ﴾ آ، نمود، پس فرمود که: ﴿وَکَذَلِكَ نُرِی إِبْرُهِیمَ مَلَکُوتَ آلسَّمَوْتِ وَآلاًرُضِ وَلِیکُونَ مِنَ آلْمُوقِنِینَ ﴾ آ، یعنی: «و همچنان که ابراهیم ﷺ را بینا کردیم بر گمراهی قوم او، همچنین نمودیم ابراهیم را

٣. يقره، ٢٥٥.

۱. مجادله، ۷. طه، ۷.

۲. انعام، ۲۵.

وَبِحَيَاتِهِ حَيِيَتْ قُلُوبُهُمْ، وَبِنُورِهِ اهْتَدَوْا إِلَىٰ مَعْرِفَتِهِ؟!».

مَّالَنِي أَبُو قُرَّةَ الْمُحَدِّثُ أَنْ أُدْخِلَهُ عَلَىٰ أَبِي الْحَسَنِ الرَّضَائِةِ، فَاسْتَأَذَنْتُهُ، فَأَذِنَ لِي، سَأَلْنِي أَبُو قُرَّةَ الْمُحَدِّثُ أَنْ أُدْخِلَهُ عَلَىٰ أَبِي الْحَسَنِ الرَّضَائِةِ، فَاسْتَأَذَنْتُهُ، فَأَذِنَ لِي، فَدَخَلَ فَسَأَلُهُ عَنِ الْحَدَلِ وَالْحَرَامِ، ثُمَّ قَالَ لَـهُ: أَ فَتُقِرُّ أَنَّ الله مَحْمُولٌ؟ فَقَالَ أَبُو الْحَسَنِ الرَّضَائِةِ، وَالْمَحْمُولُ اللهُ تَقَالَ أَبُو الْحَسَنِ اللهُ عَيْرِهِ، مُخْتَاجٌ، وَالْمَحْمُولُ اللهُ تَقْصِ الْحَسَنِ اللهُ فَا وَهُو فِي اللَّقْظِ مِدْحَةً، وَكَذَٰلِكَ قَوْلُ الْقَائِلِ: فَوْقَ، وَتَحْتَ، فِي اللَّفْظِ، وَالْحَامِلُ فَاعِلُ وَهُو فِي اللَّفْظِ مِدْحَةً، وَكَذَٰلِكَ قَوْلُ الْقَائِلِ: فَوْقَ، وَتَحْتَ، وَأَعْلَىٰ، وَأَنْ اللهُ تَعَالَىٰ: ﴿ وَلِلّٰهِ اللهُ سَمَاءُ الْحَسْنَىٰ فَادْعُوهُ بِهَا ﴾ وَلَمْ يَقُلْ فِي وَأَعْلَىٰ، وَأَشْفَلَ، وَقَدْ قَالَ اللهُ تَعَالَىٰ: ﴿ وَلِلّٰهِ اللهُ سَمَاءُ الْحَسْنَىٰ فَادْعُوهُ بِهَا ﴾ وَلَمْ يَقُلْ فِي وَأَعْلَىٰ، وَأَشْفَلَ، وَقَدْ قَالَ اللهُ تَعَالَىٰ: ﴿ وَلِلّٰهِ الْأَسْمَاءَ اللهَ عَمُولُ الْمَعْمُولُ اللهَائِلِ وَعَلَىٰ اللهُ عَلَيْهِ وَالْمُولُ وَلَا اللهُ عَلَىٰ اللهُ وَقَلْ اللهُ عَلَىٰ اللهُ وَلَالَهُ وَلَىٰ اللهُ اللهُ وَعَلَىٰ اللهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَى الْمَعْمُولُ مَا اللّٰهُ وَلَا اللهُ وَعَظَمَتِهِ وَلَمْ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَلَا اللهُ وَاللّٰهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَاللّٰهُ وَلَا اللهُ وَاللّٰهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَالِهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَلَا الللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَوْلُولُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَوْلُ اللهُ اللهُ وَلَى الللهُ وَاللّٰهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلِي اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَاللّٰهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللّٰهُ اللّٰهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَاللّٰهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ اللهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

ربوبیت و پادشاهی و عجائب و بدائع آسمانها و زمین از ذروه اعرش تا تحت الثری. (یعنی همه را بر او منکشف ساختیم، تا به واسطهٔ آنها استدلال کند بر قدرت کاملهٔ ما) و تا از صاحبات یقین باشد، (در وحدانیت ما. و یا تقدیر آن است که: تا آنکه از صاحبان یقین باشد، چنین کردیم). و چگونه حاملان عرش، خدا را بر می دارند و حال آنکه به حیاتی که به ایشان عطا فرموده، دلهای ایشان زنده شده و به واسطهٔ نور او به سوی معرفت آن جناب راه راست یافتهاند».

۳۴۰ / ۲۲ احمد بن ادریس، از محمد بن عبدالجبّار، از صفوان بن یحیی روایت کرده است که گفت: ابو قُرّهٔ محدث از من خواهش کرد که او را به خدمت ابوالحسن حضرت امام رضا علیه برم. پس، از آن حضرت اذن خواستم و مرا اذن داد، بعد از آن، ابو قُرّه به خدمت آن حضرت رسید و از آن حضرت از حلال و حرام خدا پرسید. بعد از آن، به آن حضرت عرض کرد که: آیا اقرار و اعتراف داری به این که خدا محمول است؟ (که او را برداشته اند).

امام رضای فیر خود (که عبارت است از حامل که فاعل این فعل است) و به این غیر محتاج است (چه فعل، بدون فاعل محال و ممتنع است) و به این غیر محتاج است (چه فعل، بدون فاعل محال و ممتنع است) و بدختون بحون اسم مفعول است داسمی است که دلالت می کند بر نقصان، به حسب ظاهر مفهوم لفظ و صریح منطوق آن و حامل، فاعل است و آن، در لفظ مدح و ثنا است، و همچنین است گفتار قاثل که می گوید: بالا و زیر و بالاتر و پایین تر (چه اول و سوم، دلالت می کند بر مدح و دوم و چهارم بر مذمت) و خدای تعالی فرموده است که: خدا را نام های نیکو تر است، پس او را با آن نام ها بخوانید و در کتاب های خود نفر موده که خدا محمول است، بلکه فرموده که: آن جناب حامل و بردار نده است در بیابان و دریا (چنانچه در سوره بنی اسرائیل تصریح به آن فرموده). و آسمان ها و زمین را از زوال و نیستی نگاه می دارد و آنچه غیر خدا باشد، محمول است، و هرگز نشنیده از کسی که به خدا و عظمت او ایمان آورده باشد، که در دعای خویش در ندای خدا، گفته باشد

١. بلندا و قله. ٢. نقطة زيرين خاك و زمين.

٣. در منن حديث به آية ١٨٠ سورة اعراف استشهاد شده كه مي فرمايد: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْحُسْنَىٰ فَادْعُوهُ بِهَا...﴾.

۴. مقصود مترجم، آیه ۴۱ سورهٔ فاطر است ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يُعْسِكُ ٱلسَّمَـٰوَاتِ وَٱلْأَرْضَ﴾ و در سورهٔ بنى اسرائيل (اسرا) چنين آيه اى ئيست.

قَــالَ أَبُــو قُــرَّةَ: فَــإِنَّهُ قَــالَ: ﴿وَيَــحْمِلُ عَـرُشَ رَبِّكَ فَـوْقَهُمْ يَـوْمَــبِذٍ ثَـمَـنِيَةٌ ﴾ وقــالَ: ﴿الَّذِينَ يَحْمِلُونَ الْعَرْشَ ﴾؟

فَقَالَ أَبُو الْحَسَنِ عِنْ : «الْعَوْشُ لَيْسَ هُوَ الله، وَالْعَوْشُ السَّمُ عِلْمٍ وَقُدْرَةٍ وَعَرْشٍ فِيهِ
كُلُّ شَيْءٍ، ثُمَّ أَضَافَ الْحَمْلَ إِلَىٰ غَيْرِهِ خَلْقٍ مِنْ خَلْقِهِ؛ لِأَنَّهُ اسْتَعْبَدَ خَلْقَهُ بِحَمْلِ عَرْشِهِ
وَهُمْ حَمَلَةُ عِلْمِهِ، وَخَلْقاً يُسَبِّحُونَ حَوْلَ عَرْشِهِ وَهُمْ يَعْمَلُونَ بِعِلْمِهِ، وَمَلَائِكَةً يَكْتُبُونَ
وَهُمْ حَمَلَةُ عِلْمِهِ، وَخَلْقاً يُسَبِّحُونَ حَوْلَ عَرْشِهِ وَهُمْ يَعْمَلُونَ بِعِلْمِهِ، وَمَلَائِكَةً يَكْتُبُونَ
أَعْمَالَ عِبَادِهِ، وَاسْتَعْبَدَ أَهْلَ الْأَرْضِ بِالطَّوَافِ حَوْلَ بَيْتِهِ، وَالله عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوىٰ كَمَا
قَالَ. وَالْعَرْشُ وَمَنْ يَحْمِلُهُ وَمَنْ حَوْلَ الْعَرْشِ، وَالله الْحَامِلُ لَهُمُ، الْحَافِظُ لَهُمُ،
قَالَ. وَالْعَرْشُ وَمَنْ يَحْمِلُهُ وَمَنْ حَوْلَ الْعَرْشِ، وَالله الْحَامِلُ لَهُمُ، الْحَافِظُ لَهُمُ،
الْمُمْسِكُ، الْقَائِمُ عَلَىٰ كُلِّ نَفْسٍ، وَفَوْقَ كُلُّ شَيْءٍ، وَعَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ، وَلَا يُقَالُ: مَحْمُولٌ،
وَلَا أَسْفَلُ ـ قَوْلاً مُفْرَداً لَا يُوصَلُ بِشَيْءٍ \_ فَيَفْسُدُ اللَّفَظُ وَالْمَعْنَىٰ».

قَالَ أَبُو قُرَّةَ: فَتُكَذِّبُ بِالرِّوَايَةِ الَّتِي جَاءَتْ: أَنَّ اللهَ إِذَا غَضِبَ إِنَّمَا يُعْرَفُ غَضَبُهُ أَنَّ الْمَلَائِكَةَ الَّذِينَ يَحْمِلُونَ الْعَرْشَ يَجِدُونَ ثِقَلَهُ عَلَىٰ كَوَاهِلِهِمْ. فَيَخِرُّونَ سُجَّداً. فَإِذَا

که: ای محمول.

ابوُ قرّه عرض كردكه: خدا فرموده استكه: ﴿وَيَحْمِلُ عَرُّشَ رَبِكَ فَـوْقَهُمْ يَـوْمَـدٍ ثَـمَننِيَةٌ ﴾ ﴿ و فر موده كه: ﴿ ٱلَّذِينَ يَحْمِلُونَ ٱلْعَرْشَ ﴾ أ، يعني: «آنان كه عرش را بر مي دارند». حضرت فرمو دكه: «عرش، خدا نیست که برداشتن آن، برداشتن خدا باشد؛ بلکه عرش، علم و اسم و قدرت است، و هر چیزی در عرش است. بعد از آن حمل را به غیر خویش نسبت داده و آن خملفی است از خلائق که آنها را خلق فرموده؛ زیرا که آن جناب از خلق خویش طلب بندگی فرموده به برداشتن عرش خود، و ایشان، حاملان علم خدایند و عبادت خلقی دیگر را از این قرار داده که تنزیه خداکنند، و او را به پاکیزگی یاد نمایند در گرداگرد عرش آن جناب. و ایشان، به مقتضای علم او عمل میکنند و از آن در نمیگذرند. و عبادت بعضی از فرشتگان را نوشتن کردار بندگان خویش قرار داده (که آنها را مینویسند) و از اهل زمین طلب بندگی فرموده، به این که در گرداگرد خانهٔ او (که خانهٔ کعبه است) طواف کنند و خدا بر عرش استوا دارد (که همه چیز نسبت به او برابر است) چنانچه فرموده (و آیه و شرح آن گذشت) و عرش و هر که آن را بر میدارد، و هر که گرداگرد عرش است، همه نسبت به خدا برابرند و تفاوتی ندارند، و خدا حامل ایشان است و ایشان را محافظت می نیماید و نگاه می دارد، و بر هر نفسی نگهبان است و در بالای هر چیزی و بر هر چیزی بلندی دارد، و کسی نمی گوید که خدا، محمول و پایین تر است؛ گفتنی تنها که به چیزی وصل و پیوند نشود، و به آن سبب لفظ و معنی فاسد گردده.

(و بنا براین معنی، باید که با پیوند به قرینهٔ صارفه از ظاهر لفظ یا غیر آن، آنچه به آن وصل شود، اطلاق محمول و اسفل بر خدا روا باشد، و تأملی در جواز آن است و می تواند که معنی این باشد که: اطلاق این دو لفظ بر او نمی شود، و همه کس به این قائل اند، و در این مسأله یک قول بیش نیست و نباید که این قول را وصل کنند به چیزی که إشعار به خلاف داشته باشد؛ مثل آن که کسی بگوید که خدا در نزد مجسمه، محمول است).

ابوقُرَه عرض کردکه: پس تکذیب میکنی و دروغ میدانی آن روایتی راکه وارد شده است که چون خدا به غضب آید، غضبش معلوم میشود، و نشانهاش آن است که فرشتگانی که

# ذَهَبَ الْغَضَبُ، خَفَّ وَرَجَعُوا إِلَىٰ مَوَاقِفِهِمْ؟

فَقَالَ أَبُو الْحَسَنِ ﷺ: «أَخْبِرْنِي عَنِ اللهِ \_ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ \_ مُنْذُ لَعَنَ إِبْلِيسَ، إِلَىٰ يَوْمِكَ هٰذَا هُوَ غَضْبَانُ عَلَيْهِ، فَمَتىٰ رَضِيَ؟ وَهُوَ فِي صِفَتِكَ لَمْ يَزَلْ غَضْبَانَ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ أَوْلِيَانِهِ وَعَلَىٰ أَتْبَاعِهِ، كَيْفَ تَجْتَرِئُ أَنْ تَصِفَ رَبَّكَ بِالتَّغَيُّرِ مِنْ حَالٍ إِلَىٰ حَالٍ، وَعَلَىٰ أَوْلِيَانِهِ وَعَلَىٰ أَنْبَاعِهِ، كَيْفَ تَجْتَرِئُ أَنْ تَصِفَ رَبَّكَ بِالتَّغَيُّرِ مِنْ حَالٍ إِلَىٰ حَالٍ، وَأَنَّهُ يَجْرِي عَلَى الْمَخْلُوقِينَ؟! سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ، لَمْ يَزُلْ مَعَ الزَّائِلِينَ، وَلَمْ يَتَعَلَىٰ مُولَةً فِي يَدِهِ وَتَدْبِيرِهِ، وَكُلُّهُمْ وَلَمْ يَتَعَلَىٰ مِوَاهُ». وَهُو غَنِيُّ عَمَّنْ سِوَاهُ».

٣٢١ ٣٢١. مُحَمَّدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ، عَنِ الْفُصْلِ بْنِ شَاذَانَ، عَنْ حَمَّادِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ رِبْعِيِّ بْنِ عَبْدِ اللهِ عَنْ قَوْلِ اللهِ عَنَّ وَوْلِ اللهِ عَنَّ وَوَلِ اللهِ عَنَّ وَوْلِ اللهِ عَنْ وَوَلِ اللهِ عَنْ وَوْلِ اللهِ عَنْ وَوَلِي اللهِ عَنْ وَالْكُوسِيِّ، وَعَنْ الْكُوسِيِّ، اللهُ وَاللهُ وَالْأَرْضُ وَكُلُّ شَيْءٍ فِي الْكُوسِيِّ».

٣٢٢/ ٢. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنِ الْحَجَّالِ، عَنْ قَوْلِ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ وَسِعَ ثَعْلَبَةَ، عَنْ زُرَارَةَ بْنِ أَعْيَنَ، قَالَ: سَأَلَتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ عِنْ قَوْلِ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ وَسِعْ كُرْسِيُّهُ ٱلسَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضُ وَسِعْنَ الْكُرْسِيُّ، أَمِ الْكُرْسِيُّ وَسِعَ كُرْسِيُّهُ ٱلسَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَالْعَرْسَ، وَكُلُّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَالْعَرْسَ، وَكُلُّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَالْعَرْسَ، وَكُلُّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَالْعَرْسَ، وَكُلُّ شَيْءٍ وَسِعَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَالْعَرْسَ، وَكُلُّ شَيْءٍ وَسِعَ الْكُرْسِيُّ ».

٣٤٣/ ٥. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَـنْ

عرش را بر میدارند، سنگینی آن را بر دوشهای خویش مییابند، پس بر رو در میافتند، در حالتی که سجده کنندگان، و چون غضب خدا بر طرف شود، عرش سبک گردد، و فرشتگان برگردند به جای خود که در آن می ایستند.

حضرت علی علی فرمود که: «مرا خبر ده از خدای تعالی که از آن زمان که شیطان را لعنت فرمود تا امروز که تو در آنی، بر او غضبناک است. پس در چه زمان از او راضی و خشنود گردید و حال آن که آن جناب، بنا بر آنچه تو را وصف می کنی، همیشه غضبناک بوده بر آن ملعون و بر دوستان و پیروان او، چگونه جرأت می نمایی که وصف کنی پروردگار خویش را به تغیّر از حالتی به حالتی دیگر، و آن که بر او جاری شود آنچه بر آفریدگان جاری می شود؟ آن جناب پاک و منزه است و بر تر از آنچه تو می گویی.

خدا با زایل شوندگان، زایل نمی شود و نیست و نابود نمی گردد، و به آنها که متغیر می شوند، متغیر نخواهد شد، و با آنان که تبدل در ایشان به هم می رسد، متبدل نمی شود، و هر که غیر از اوست و در دست او و در تدبیر اوست که آنچه خواهد و باید، با ایشان می کند و همهٔ ایشان به سوی او محتاج اند و آن جناب از هر که غیر او باشد، بی نیاز است.

۳۴۱ / ۳۴۱ محمد بن اسماعیل، از قضل بن شاذان از حمّاد بن عیسی، از رِبعی بن عبدالله، از فضیل بن یسار روایت کرده است که گفت: از امام جعفر صادق ش سؤال کردم از قول خدای عزّوجل : ﴿وَسِعَ گُرْسِیَّهُ ٱلسَّمَاوَٰتِ وَٱلْأَرْضَ ﴾ أ. فرمود که: «ای فضیل، هر چیزی که در کرسی است؛ آسمان ها و زمین، و هر چیزی، در کرسی است» (و فقرهٔ اوّلی در توحید صدوق موجود نیست و این، اظهر است).

۳۴۲ / ۳۴۲ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد بن عیسی، از حجّال، از تَعلبة، از زرارة بن اعین روایت کرده است که گفت: از امام جعفر صادق الله سؤال کردم از قول خدای عزّوجل: ﴿وَسِعَ کُرْسِیّهُ ٱلسَّمَوَّ وَ ٱلْأَرْضَ ﴾، که آیا آسمان ها و زمین کرسی را فرو گرفته اند یا کرسی آسمان ها و زمین را فراگرفته ؟ حضرت فرمود: «بلی، کرسی آسمان ها و زمین و عرش را فراگرفته است».

٣٤٣/ ٥. محمد بن يحيى، از احمد بن محمد، از حسين بن سعيد، از فضالة بن ايُوب، از

۱. بقره، ۲۵۵.

فَضَالَةَ بْنِ أَيُّوبَ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ بُكَيْرٍ، عَنْ زُرَارَةَ بْنِ أَعْيَنَ، قَالَ: سَأَلَتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ اللهِ عَنْ قَوْلِ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ وَسِعَ كُرْسِينَّهُ ٱلسَّمَاوَاتُ وَالْأَرْضُ ﴾ : السَّمَاوَاتُ وَالْأَرْضُ وَسَعْنَ الْكُرْسِيَّ، أَوِ الْكُرْسِيُّ وَسِعَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ ؟ فَقَالَ : «إِنَّ كُلَّ شَيْءٍ فِي وَسِعْ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ ؟ فَقَالَ : «إِنَّ كُلَّ شَيْءٍ فِي الْكُرْسِيِّ».

٣٤٤/ ۶. مُحَمَّدُ، عَنْ أَحْمَدُ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ أَحْمَدُ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ أَبِي نَصْرٍ، عَنْ أَحْمَدُ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ أَبِي نَصْرٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

٣٤٥ / ٧٠ مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ، عَنْ سَهُلِ بْنُ زِيَادٍ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ عَبْدِ الرَّحْمٰنِ بْنِ كَثِيرٍ، عَنْ دَاوُدَ الرَّقِّيِّ، قَالَ، سَالَّتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ عَنْ قَوْلِ اللهِ عَنَّ وَجَلَّ: ﴿وَكَانَ عَرْشُهُ, عَلَى الْمَاءِ، فَقَالَ: «مَا يَقُولُونَ؟» قُلْتُ: يَقُولُونَ: إِنَّ الْعَرْشَ كَانَ عَلَى الْمَاءِ، وَالرَّبُ فَوْقَهُ, فَقَالَ: «كَذَبُوا، مَنْ زَعَمَ هٰذَا، فَقَدْ صَيَّرَ اللهَ مَحْمُولاً، وَوَصَفَهُ بِسِفِهِ الْمَخْلُوقِ، وَلَزِمَهُ أَنَّ الشَّيْءَ الَّذِي يَحْمِلُهُ أَقُوى مِنْهُ».

قُلْتُ: بَيِّنْ لِي جُعِلْتُ فِدَاكَ، فَقَالَ: «إِنَّ الله حَمَّلَ دِينَهُ وَعِلْمَهُ الْمَاءَ قَبْلَ أَنْ يَكُونَ أَرْضُ أَوْ سَمَاءُ، أَوْ جِنِّ أَوْ إِنْسُ، أَوْ شَمْشُ أَوْ قَمَرُ، فَلَمَّا أَرَادَ اللهُ أَنْ يَخْلُقَ الْحَلْق، أَرْضُ أَوْ سَمَاءُ، أَوْ جِنِّ أَوْ إِنْسُ، أَوْ شَمْشُ أَوْ قَمَرُ، فَلَمَّا أَرَادَ اللهُ أَنْ يَخْلُقَ الْحَلْق، نَشَرَهُمْ بَيْنَ يَدَيْهِ، فَقَالَ لَهُمْ: مَنْ رَبُّكُمْ؟ فَأَوَّلُ مَنْ نَطَقَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ وَأَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ اللهُ وَالْأَيْمَةُ مِيْنَ يَدَيْهِ، فَقَالُوا: أَنْتَ رَبُّنَا، فَحَمَّلَهُمُ الْعِلْمَ وَالدِّينَ، ثُمَّ قَالَ لِلْمَلَائِكَةِ: هَوْلاءِ حَمَلَةُ وَاللَّائِنَ، ثُمَّ قَالَ لِلْمَلَائِكَةِ: هَوْلاءِ حَمَلَةُ

عبدالله بن بكير، از زرارة بن اعين روايت كرده است كه گفت: از امام جعفر صادق الله پرسيدم از قول خداى عزُوجلَ: ﴿وَسِعَ كُرْسِيَّهُ ٱلسَّمَاوُتِ وَٱلْأَرْضَ﴾، كه آيا آسمانها و زمين، كرسى را فراگرفته؟ حضرت فرمود كنه: «هنر چيزى در كرسى است، و كرسى همه را فراگرفته».

۱۳۴۴ محمد، از احمد بن محمد بن عیسی، از احمد بن محمد بن ابسی نصر، از محمد بن فضیل، از ابوحمزه، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود: «حاملان عرش (و عرش، علم خدا است) هشت نفراند: چهار نفر از ما و چهار نفر از کسانی که خدا خواسته» (و از احادیث ظاهر می شود که چهار نفر اول، محمد و علی و حسن و حسین مطوات الله و سلامه علیهم اجمعین باشند. و بعضی به جای محمد، فاطمه ملوات الله و سلامه علیها را ذکر کرده اند. و اما چهار نفر دیگر، بعضی گفته اند که نوح و ابراهیم و موسی و عیسی اند که پیغمبران اولو العزم اند و بعضی گمان کرده اند که سلمان و ابوذر و مقداد و عمار بن پاسراند).

۷ / ۳۴۵ / ۷ . محمد بن حسن، از سهل بن زیاد، از ابن محبوب، از عبدالرحمان بن کثیر، از داود بن کثیر رقی روایت کرده است که گفت از حضرت امام جعفر صادق الله سؤال کردم از تفسیر قول خدای عزّ وجل: ﴿وَکَانَ عَرْشُهُ عَلَی الْمَآءِ ﴾ ا، یعنی: «و بود عرش خدای ۔سبحانه و تعالی ۔بر روی آب ». حضرت فرمود که: «سنیان در تفسیر این آیه، چه می گویند؟» عرض کردم که: می گویند؛ عرش بر روی آب بود و پروردگار عالمیان در بالای آن.

فرمود: «دروغ میگویند. هر که این راگمان کند، که خدا را محمول گردانیده و او را به صفت مخلوقات وصف کرده، و بر او لازم می آید که آن چیز که او را برداشته، از او قـوی تر باشد».

عرض کردم: فدای تو گردم، تفسیر آیه را از برای من بیان فسرما. حضرت فسرمود: «به درستی که خدا دین و علم خویش را بر آب بار کرد و آن را حامل این دو گردانید، پیش از آن که زمین، یا آسمان، یا جنّ، یا انسان، یا آفتاب، یا ماه و جود داشته باشد. بعد از آن، چون اراده نمود که خلائق را بیافریند، ایشان را پراکنده و پریشان نمود در میان دو دست خویش (که از آن به

۱. هود، ۷.

دِينِي وَعِلْمِي، وَأَمَنَائِي فِي خَلْقِي، وَهُمُ الْمَشُؤُولُونَ، ثُمَّ قَالَ لِبَنِي آدَمَ: أَقِرُوا لِللهِ بِالرُّبُوبِيَّةِ، وَلِهُولُاءِ النَّفَرِ بِالْوَلَايَةِ وَالطَّاعَةِ، فَقَالُوا: نَعَمْ، رَبَّنَا أَقْرَرْنَا، فَقَالَ اللهُ لِلْمَلَائِكَةِ: بِالرُّبُوبِيَّةِ، وَلِهُولُوا غَداً: ﴿إِنَّا كُنَّا عَنْهَ لِلْمَلَائِكَةِ: اللهَ لِلمَلَائِكَةِ: شَهِدُنَا عَلَىٰ أَنْ لَا يَقُولُوا غَداً: ﴿إِنَّا كُنَّا عَنْهَ اللهَ لِلمَلَائِكَةِ وَالطَّاعِةِ فَلِينَ ﴾ أَوْ اللهَ لَهُ اللهُ ا

# ٢١ \_ بَابُ الرُّوحِ

٣٤٤/ ١. عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدُ بَنِ مُحَمَّدِ بَنِ عِيسَىٰ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنِ ابْنِ أَذَيْنَةَ، عَنِ الْأَحْوَلِ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبّا عَبْدِ اللهِ عَنِ الرُّوحِ الَّتِي فِي آدَمَ، قَوْلُهُ: ﴿ فَإِذَا سَوَيْنَهُ، وَنَفَخْتُ فِيهِ مِنرُّوحِي﴾ قَالَ: «هَذِهِ رُوحٌ مَخْلُوقَةٌ، وَالرُّوحُ الَّتِي فِي عِيسَىٰ هَخْلُوقَةٌ، وَالرُّوحُ الَّتِي فِي عِيسَىٰ مَخْلُوقَةٌ».

٣٤٧/ ٢. عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنِ الْحَجَّالِ، عَنْ ثَعْلَبَةَ، عَنْ حُمْرَانَ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﷺ عَنْ قَوْلِ اللهِ عَزَّ وَجَـلَّ: ﴿وَرُوحُ مِــنْهُ﴾ پیش رو تعبیر می شود. و مراد این است که آنها را در نزد علم خویش پهن نمود). پس به ایشان فسرمود که: پروردگار شدما کسیست؟ اول کسی که سخن نمود، رسول خدا کا امیر المؤمنین هو اثمه هدی مسلوات الله علیهم مبودند و عرض نمودند که: تویی پروردگار ما. پس خدا ایشان را حامل دین و علم خویش نمود، بعد از آن، به فرشتگان فرمود که: ایس گروه حاملان دین و علم من و امینان من هستند در باب خلق من، و ایشانند که در روز قیامت از ایشان سؤال خواهد شد در باب ادای امانت و حفظ آن و طاعت خلائق و معصیت ایشان و آنچه می دانند، به خدا عرض خواهند کرد.

بعد از آن به فرزندان آدم فرمود که: اقرار کنید برای خدا به پروردگاری و ربوبیت و برای این چند نفر به فرمانبرداری و ولایت. فرزندان آدم عرض کردند که: آری ای پروردگار ما، ما اقرار کردیم. پس خدا به فرشتگان خویش فرمود که: گواه باشید. فرشتگان عرض کردند که: ما گواه شدیم بر اقرار ایشان، تا در فردای قیامت نگویند: به درستی که ما از این اقرار بی خبران بودیم، یا نگویند که: جز این نیست که پدران ماشرک آوردند، پیش از زمان ما و ما فرزندانی چند بودیم بعد از ایشان. آیا پس تو ما راهلاک می گردانی و معذب می سازی به آنچه آن کجروان گمراه کردند؟ ای داو که و لایت و صاحب اختیاری ما بر ایشان در وقت پیمان گرفتن خدا استوار شده».

#### ۲۱. باب در بیان روح خدا و معنی آن

۱۹۴۶ / ۱. چند نفر از اصحاب ما روایت کردهاند از احمد بن محمد بن عیسی، از ابن ابی عُمیر، از ابن اُذینه از احول که گفت: از امام جعفر صادق ﷺ سؤال کردم از آن روحی که در حضرت آدم بود و فرمودهٔ خدای تعالی: ﴿فَإِذَا سَوْیَتُهُ وَنَفَخْتُ فِیهِ مِن رُّوحِی﴾ ، یعنی: «پس راست کنم او را (یعنی صورت آدم) بر وجهی که مستعد دمیدن روح باشد، و بدمم در او روح خویش را، پس بیفتید برای او سجده کنندگان». حضرت فرمود که: «آن، روحی است آفریده شده، که خدا آن را آفریده، و روحی که در عیسی بود، آفریده شده بود» (و خدا که روح آدم و عیسی را به خویش نسبت داده، معنی آن می آید).

٣٤٧ / ٢ . چند نفر از اصحاب ما روايت كرده اند از احمد بن محمد بن عيسى، از حجّال،

۱. اعراف، ۱۷۲ و ۱۷۳.

قَالَ: «هِيَ رُوحُ اللهِ مَخْلُوقَةٌ، خَلَقَهَا اللهُ فِي آدَمَ وَعِيسىٰ».

٣٢٨ ٣٠ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنِ الْقَاسِمِ

بْنِ عُرْوَةَ، عَنْ عَبْدِ الْحَمِيدِ الطَّائِيِّ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ عَنْ
قَوْلِ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي﴾: كَيْفَ هٰذَا النَّفْخُ؟ فَقَالَ: «إِنَّ الرُّوحَ مُنَحَرِّكُ كَالرِّيحِ، وَإِنَّمَا أَخْرَجَهُ عَنْ لَفْظَةِ مُنَ كَالرِّيحِ، وَإِنَّمَا شُمِّيَ رُوحاً لِإِنَّهُ اشْتَقَ اسْمَهُ مِنَ الرِّيحِ، وَإِنَّمَا أَخْرَجَهُ عَنْ لَفْظَةِ الرِّيحِ؛ لِأَنَّ الأَرْوَاحَ مُجَانِسَةٌ لِلرِّيحِ، وَإِنَّمَا أَضَافَهُ إلىٰ نَفْسِهِ لِأَنَّهُ اصْطَفَاهُ عَلَىٰ سَائِرِ اللهَ يَنْ الرَّيحِ؛ لِأَنَّ الأَرْوَاحَ مُجَانِسَةٌ لِلرِّيحِ، وَإِنَّمَا أَضَافَهُ إلىٰ نَفْسِهِ لِأَنَّهُ اصْطَفَاهُ عَلَىٰ سَائِرِ اللهَ يُونَ الرَّيْعِ؛ فَأَنَّهُ اللهَ يَنْ الرَّيْعِ مِنَ الْبُيُوتِ؛ بَيْتِي، وَلِرَسُولٍ مِنَ الرُّسُلِ؛ خَلِيلِي، وَأَشْبَاهِ ذَلِكَ، وَكُلُّ ذَلِكَ مَخْلُوقَ، مَصْنُوعٌ، مُحْدَثُ مَنْ مُؤْلُوتٌ، مُدَبِّرُ».

٣٢٩ / ٣٤٩ عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنُا عَنْ أَحْيَمَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ بَحْدٍ، عَنْ أَبِي أَيُوبَ الْخَرَّازِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا جَعْفَرٍ عِنْ عَبْدِ اللهِ يَرُوُونَ أَنَّ اللهَ خَلَقَ آدَمَ عَلَىٰ صُورَتِهِ، فَقَالَ: «هِيَ صُورَةٌ مُحْدَثَةٌ مَخْلُوقَةٌ، اصْطَفَاهَا يَرُوُونَ أَنَّ اللهَ خَلَقَ آدَمَ عَلَىٰ صُورَتِهِ، فَقَالَ: «هِيَ صُورَةٌ مُحْدَثَةٌ مَخْلُوقَةٌ، اصْطَفَاهَا اللهُ وَاخْتَارَهَا عَلَىٰ سَائِرِ الصُّورِ الْمُخْتَلِفَةِ، فَأَضَافَهَا إلىٰ نَفْسِهِ، كَمَا أَضَافَ الْكَعْبَةَ إلىٰ نَفْسِهِ، وَالرُّوحَ إلىٰ نَفْسِهِ؛ فَقَالَ: وَ﴿بَيْتِي﴾ وَ ﴿نَفَخْتُفِيهِ مِن رُّوحِي﴾».

از تُعلبه، از حُمران که گفت: از امام جعفر صادق الله سؤال کردم از تفسیر قول خدای تعالی: 
﴿وَرُوحُ مِّنْهُ ﴾ ا، یعنی: ﴿جز این نیست که عیسی، پسر مریم فرستادهٔ خدا و کلمهٔ اوست که 
خداوند آن را به سوی مریم افکند ؛ (یعنی که او را به کلمهٔ کُن موجود فرمود بی پدر و دیگر، 
عیسی روحی است از حق تعالی) حضرت فرمود که: ﴿آن روحی است مخلوق که خدا آن را 
آفرید و در آدم و عیسی ﷺ قرار داد ».

مجمل بن یحیی، از احمد بن محمل، از محمد بن خالد، از قاسم بن عُروه، از عبدالحمید طائی، از محمد بن مسلم روایت کرده است که گفت: از امام جعفر صادق الله سؤال کردم از قول خدای عزّوجلّ: ﴿وَنَقَضْتُ فِیهِ مِن رُّوجِی﴾ که این دمیدن به چه وضع بود؟ حضرت فرمود که: «روح متحرک است؛ چون باد و آن را روح نامیده اند؛ زیرا که نام آن از ریح حضرت فرمود که: «روح متحرک است؛ چون باد و آن را روح نامیده اند؛ زیرا که نام آن از ریح که به معنی باد است، مشتق شده و از این ماده بیرون آمده (چه وسط ریح نیز واو بوده و به جهت اعلال صرفی به یا مبدل شده) و این روح را موافق لفظ ریح، یا از آن بیرون آورده؛ زیرا که روح ها با ریح مجانست دارند و هر دوه از یک جنس اند (چه روح آدم در سرعت حرکت در جمیع بدن و جریان آثار آن در اندرون همهٔ اعضا و اضلاع آن، چون جریان باد است در اجزای عالم). و خدا روح آدم را به خویش نسبت داده؛ زیرا که آن را بر سائر روح ها برگزیده، چنانچه در باب خانه ای از خانه ها که خانهٔ کعبه است، فرموده که: خانهٔ من و در باب رسولی از رسولان خود که ابراهیم الله است فرموده که: خلیل من (و خلیل کسی است که او را به مخلوقات، و همهٔ اینها مخلوقاند که خدا ایشان را آفریده و ساخته، و از سر نو پدید آورده، و ایشان را تربیت فرموده و می فرماید: و تدبیر ایشان و امور ایشان را چنانچه باید و شاید، به عمل آورده و می آورده.

۴/۳۴۹ به چند نفر از اصحاب ما روایت کرده اند از احمد بن محمد بن خالد، از پدرش، از عبدالله بن بحر، از ابو ایّوب خرّاز، از محمد بن مسلم که گفت: از امام محمد باقر الله سؤال کردم از آنچه سنیان روایت میکنند که خدا، آدم را بر صورت خویش آفرید. حضرت فرمود

۲. حجر، ۲۹.

١. نساء، ١٧١.

٣. يقره، ١٢٥؛ حج، ٢٤.

اشاره به آية ١٢٥ سورة نساء است ﴿ وَاتَّخَذَ اللَّهُ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلاً ﴾.

# ٣٢ \_ بَابُ جَوَامِعِ التَّوْحِيدِ

٣٥٠/ ١. مُحَمَّدُ بْنُ أَبِي عَبْدِ اللهِ وَمُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ جَمِيعاً، رَفَعَاهُ إِلَىٰ أَبِي عَـبْدِ اللهِ اللهِ وَمُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ جَمِيعاً، رَفَعَاهُ إِلَىٰ أَبِي عَـبْدِ اللهِ الله

الْحَمْدُ لِلّٰهِ الْوَاحِدِ، الْأَحْدِ، الصَّمَدِ، الْمُتَفَرِّدِ، الَّذِي لَا مِنْ شَيْءٍ كَانَ، وَلَا مِنْ شَيْءٍ خَلَقَ مَا كَانَ، قُدْرَةً بَانَ بِهَا مِنَ الْأَشْيَاءِ، وَبَانَتِ الْأَشْيَاءُ مِنْهُ، فَلَيْسَتْ لَهُ صِفَةٌ تُنَالُ، وَلَا خَلَقَ مَا كَانَ، قُدْرَةً بَانَ بِهَا مِنَ الْأَشْيَاءِ، وَبَانَتِ الْأَشْيَاءُ مِنْهُ، فَلَيْسَتْ لَهُ صِفَةٌ تُنَالُ، وَلَا حَقَاتِهِ تَعْبِيرُ اللَّغَاتِ، وَضَلَّ هُنَاكَ تَصَارِيفُ حَدِّ يُضْرَبُ لَهُ فِيهِ الأَمْثَالُ، كَلَّ دُونَ حِفَاتِهِ تَعْبِيرُ اللَّغَاتِ، وَضَلَّ هُنَاكَ تَصَارِيفُ الصَّفَاتِ، وَحَارَ فِي مَلَكُوتِهِ عَبِيقَاتُ مَذَاهِبِ التَّفْكِيرِ، وَانْقَطَعَ دُونَ الرَّسُوخِ فِي عِلْمِهِ الصَّفَاتِ، وَحَارَ فِي مَلَكُوتِهِ عَبِيقَاتُ مَذَاهِبِ التَّفْكِيرِ، وَانْقَطَعَ دُونَ الرَّسُوخِ فِي عِلْمِهِ الصَّفَاتِ، وَحَارَ فِي مَلَكُوتِهِ عَبِيقَاتُ مَذَاهِبِ التَّفْكِيرِ، وَانْقَطَعَ دُونَ الرَّسُوخِ فِي عِلْمِهِ جَوامِعُ التَّفْسِيرِ، وَحَالَ دُونَ غَيْبِهِ الْمَكْنُونِ حُجُبٌ مِنَ الْغُيُوبِ، تَاهَتْ فِي أَدْنَىٰ أَدَانِيهَا طَامِحَاتُ الْعُقُولِ فِي لَطِيفَاتِ الْأَمُورِ.

فَتَبَارَكَ اللهُ الَّذِي لَا يَبْلُغُهُ بُغْدُ الْهِمَمِ، وَلَا يَنَالُهُ غَوْصُ الْفِطَنِ، وَتَعَالَى الَّذِي لَيْسَ لَهُ وَقْتُ مَغْدُودٌ، وَلَا أَجَلُ مَمْدُودٌ، وَلَا نَغْتُ مَحْدُودٌ، شَبْحَانَ الَّذِي لَيْسَ لَهُ أَوَّلُ مُبْتَدَأً، وَلَا غَايَةٌ مُنْتَهِىً، وَلَا آخِرٌ يَفْنَىٰ. که: «آن صورت، صورتی بود که خدا آن را احداث و خلق فرمود، و آن را برگزید و بر سایر صورتهای مختلفه که خلق نموده بود، اختیار کرد. بعد از آن، آن صورت را به خویش نسبت داد؛ چنانچه خانهٔ کعبه و روح را به خویش نسبت داد و فرمود که: خانهٔ من او: بدمم در آن، از روح خویش».

# ۲۲. باب در بیان جوامع توحید و کلماتی که جامع انواع صفات سلبی و ثبوتی خدا است

۱/۳۵۰ محمد بن ابی عبدالله و محمد بن یحیی هر دو روایت کرده اند و آن را مرفوع ساخته اند به سوی امام جعفر صادق الله که: «امیر المؤمنین الله مردم را امر فرمود که مهیای جنگ معاویه شوند در نوبت دوم، و ایشان را در این باب ترغیب و تحریص نمود. پس چون فراهم آمدند، برخاست و خطبه ای ادا فرمود و فرمود که:

سپاس و ستایش خدایی را سزد که یکی است و یگانه و پناه نیاز مندان و متفرد و تنها است. نه از چیزی بوده و نه از چیزی آفریده و به عرصه و جود آورده. و آنچه را موجود و ثابت فرموده، به قدرت کاملهای که به واسطهٔ آن از همه چیز جدا شده و همه چیز از او جدا شده اند (که در میانهٔ آن جناب و ایشان به هیچ و بعه مناسبتی نیست)، پس او را صفتی نیست که به آن توان رسید و اندازهای ندارد که داستانها از برایش در باب آن بیان توان نمود. سخنان ساخته پرداخته از هر لغت که در باب صفات او گفته می شود، به آن نرسیده، کلال آبه هم رسانیده اند، و گردانیدن صفات به تبدل و تغیر، یا به ان واعی که تصور می شوند، در ایسنجا گمراه و سرگردانند، و در ملکوت مصنوعات او، راه های افکار و اندیشه های عمیقه و خیال های دقیقه، سرگشته اند، و جوامع تفسیر و بیان که مجمع و جامع آنند، بدون آن که در علم او (که عین ذات است)، رسوخ به هم رسانند، و در آن فرو روند، منقطع گردیده اند، و پرده های غیب نورانی در نزد غیبی که اسرار ربوبیت است، و از همه پوشیده و حایل و مانع شده اند، و نورانی در نزد غیبی که اسرار ربوبیت است، و از همه پوشیده و حایل و مانع شده اند، در عقلهای بلند (که بلندی ها را می نگرند) و در امور لطیفه و چیزهای دقیقه تسلط دارند، در کمترین و پست تر از پست ترین آن حجابها حیرانند.

پس بزرگواز است آنکه همتهای دور که به هر چیز دوری رسیده، به او نـمیرسند و

۲. مانده و رنجور و ناتوان.

سُبْحَانَهُ هُوَ كَمَا وَصَفَ نَفْسَهُ، وَالْوَاصِفُونَ لَا يَبْلُغُونَ نَعْتَهُ، وَحَدَّ الْأَشْيَاءَ كُلَّهَا عِنْدَ خَلْقِهِ؛ إِبَانَةً لَهَا مِنْ شِبْهِهِ، وَإِبَانَةً لَهُ مِنْ شِبْهِهَا، فَلَمْ يَحْلُلْ فِيهَا؛ فَيُقَالَ: هُوَ فِيهَا كَائِنٌ، وَلَمْ يَخْلُ مِنْهَا؛ فَيُقَالَ لَهُ: أَيْنَ، لٰكِنَّهُ سُبْحَانَهُ أَحَاطَ وَلَمْ يَنْأَ عَنْهَا؛ فَيُقَالَ لَهُ: أَيْنَ، لٰكِنَّهُ سُبْحَانَهُ أَحَاطَ بِهَا عِلْمُهُ، وَأَثْفَتَهَا صُنْعُهُ، وَأَحْصَاهَا حِفْظُهُ، لَمْ يَعْزُبْ عَنْهُ خَفِيًّاتُ عُيُوبِ الْهَوَاءِ، وَلَا غَوَامِضُ مَكْنُونِ ظُلَمَ الدُّجِيٰ، وَلَا مَا فِي السَّمَاوَاتِ الْعُلَىٰ إِلَى الْأَرْضِينَ السُّفْلَىٰ، لِكُلِّ شَيْءٍ مِنْهَا بِشَيْءٍ مُحِيطٌ، وَالْمُحِيطُ بِمَا أَحَاطَ مِنْهَا مِشَيْءٍ مُحِيطٌ، وَالْمُحِيطُ بِمَا أَحَاطَ مِنْهَا فِشَيْءٍ مُحِيطٌ، وَالْمُحِيطُ بِمَا أَحَاطَ مِنْهَا الْوَاحِدُ الْأَزْمَانِ، وَلَا يَتَكَأَدُهُ صَنْعُ شَيِءٍ الْوَاحِدُ الْأَزْمَانِ، وَلَا يَتَكَأَدُهُ صَنْعُ شَيْءٍ مُخِيطًا، وَالْمُحِيطُ بِمَا أَحَاطَ مِنْهَا الْوَاحِدُ الْأَزْمَانِ، وَلَا يَتَكَأَدُهُ صَنْعُ شَيْءٍ وَمُ اللَّهُ وَلَا يَتَكَأَدُهُ صَنْعُ شَيْءٍ وَلُهُمَا لِللَّهُ مِنْهِ اللَّهُ وَلَوْلَا اللَّهُ مِنْهِ لَهُ يَعْلُوهُ مُسُووفُ الْأَزْمَانِ، وَلَا يَتَكَأَدُهُ صَنْعُ شَيْءٍ وَلَا لَكَالًا لِمَا شَاءً: «كُنْ» فَكَانَ

ابْتَدَعَ مَا خَلَقَ بِلَا مِثَالِ سَبَقَ، وَلَا تَعَبِ وَلَا نَصِبٍ، وَكُلُّ صَانِعِ شَيْءٍ فَمِنْ شَيْءٍ صَنَعَ مَا خَلَقَ، وَكُلُّ عَالِمٍ فَمِنْ بَعْدِ جَهْلٍ تَعَلَّمَ، وَاللهُ لَمْ يَجْهَلْ صَنَعَ، وَاللهُ لَمْ يَجْهَلْ وَلَهُ لَمْ يَزْدَدْ بِكَوْنِهَا عِلْماً، عِلْمُهُ بِهَا قَبْلَ أَنْ وَلَمْ يَنْعَلَّمْ، أَحَاطَ بِالأَشْيَاءِ عِلْماً قَبْلَ كَوْنِهَا، فَلَمْ يَزْدَدْ بِكَوْنِهَا عِلْماً، عِلْمُهُ بِهَا قَبْلَ أَنْ يُكُونِهَا كَوْنِهَا كَوْنِهَا، فَلَمْ يَزْدَدْ بِكَوْنِهَا عِلْماً، عِلْمُهُ بِهَا قَبْلَ أَنْ يُكُونِهَا كَعْلِمِهِ بَعْدَ تَكُولِينِهَا، لَمْ يُكُونِهَا لِتَشْدِيدِ سُلْطَانٍ، وَلَا خَدوفٍ مِنْ زَوَالٍ وَلَا يُقْصَانٍ، وَلَا خَدوفٍ مِنْ زَوَالٍ وَلَا نُقْصَانٍ، وَلَا اسْتِعَانَةٍ عَلَىٰ ضِدًّ مُنَاوٍ، وَلَا نِذً مُكَاثِرٍ، وَلَا شَرِيكٍ مُكَابِرٍ، لٰكِنْ خَلَائِقُ مَرْبُوبُونَ، وَعِبَادٌ دَاخِرُونَ.

فطانتهای فرو رونده در دریای مشکلات، او را نعی یابند. و برتر است آنکه او را هنگامی نیست که به شماره در آید، و مدتی ندارد که به سر آید، و او را نعت و صفتی نباشد که به اندازه معین شود. پاک و منزه است آنکه اولی ندارد که به آن ابتدا شود، و پایانی ندارد که به پایان رسد، و اخری ندارد که فانی گردد.

او را پاک و منزه می شمارم از آنچه لایق به او نباشد. و آن جناب چنان است که خویش را وصف نمو ده و وصف کنندگان به صفت او نمی رسند. همه چیز را در آن هنگام که آفرید، جدا جدا آفرید، تا برایشان ظاهر ساز دکه به او شباهتی ندارند، و آن جناب به ایشان شباهتی ندارد. پس در آنها حلول نکر ده تا توان گفت که: آن جناب در آنهاست، و از آنها دور نشده تا توان گفت که: از آنها جداست، و از آنها خالی نیست تا توان گفت که: در کجاست. لیکن خدای سبحانه، علمش به همهٔ اینها احاطه فر موده، و ساختنش آنها را استوار کرده، و منتظم ساخته بر وجهی که سزد و شاید، بر وفق مصلحت و حکمت، و محافظتش آنها را شمرده و ضبط نموده، و غیبها که در هوا پوشیده و بهان است و آنچه غایت پوشیدگی دارد، و در تاریکی های بسیار تاریک می باشد، از او دور و پوشیده نیست. و همچنین بر او پوشیده نیست آنچه در آسمانهای بر تر است تازمین های پست تر. و از برای هر چیزی از اینها نگاه دارنده و نگهبانی قرار داده، و هر چیزی از اینها به چیزی دیگر احاطه دارد، و آن کس که نگاه دارد به آنچه احاطه نموده از اینها، خدایی است که یکی و یگانه و پناه محتاجان است، که گردش روزگار او را متغیر نسازد، و ساختن چیزی که از کتم عدم به عرصهٔ وجود آمده و می آید، او را به دشواری و زحمت نیفکند.

جز این نیست که به آنچه خواسته، فرموده که: باش، پس بوده و موجود شده و آنچه را آفریده، اختراع فرموده، بدون مثال و صورتی که پیشی گرفته باشد، و بی رنج و مشقتی که به او رسیده باشد. و هر سازندهٔ چیزی آن را از چیزی ساخته و خدا آنچه را آفریده از چیزی نساخته. و هر عالمی بعد از جهل، عالم شده و تعلیم گرفته و خدا هرگز جاهل نبوده و از کسی تعلیم نگرفته، و به همه چیز احاطه فرموده از روی علم و دانش پیش از وجود آنها، پس به واسطهٔ آنها بر علمش نیفزوده.

(حاصل مراد، آنکه علم آن جناب، به همه چیز پیش از آنکه آنها را در وجود آورد، چون علم اوست بعد از آنکه آنها را موجود ساخته بدون زیاده و نقصان). فَسُبْحَانَ الَّذِي لَا يَؤُودُهُ خَلْقُ مَا ابْتَدَأَ، وَلَا تَذْبِيرُ مَا بَرَأَ، وَلَا مِنْ عَجْزٍ وَلَا مِنْ فَتْرَةٍ بِمَا خَلَقَ اكْتَفَىٰ، عَلِمَ مَا خَلَقَ، وَخَلَقَ مَا عَلِمَ، لَا بِالتَّفْكِيرِ فِي عِلْمٍ حَادِثٍ أَصَابَ مَا خَلَقَ، وَلَا شُبْهَةٍ دَخَلَتْ عَلَيْهِ فِيمَا لَمْ يَخْلُقْ، لْكِنْ قَضَاءُ مُبْرَمٌ، وَعِلْمٌ مُحْكَمٌ، وَأَمْـرُ مُثْقَنْ.

تَوَحَّدَ بِالرُّبُوبِيَّةِ، وَخَصَّ نَفْسَهُ بِالْوَحْدَانِيَّةِ، وَاسْتَخْلَصَ بِالْمَجْدِ وَالثَّنَاءِ، وَتَنَظَّدَ بِالتَّوْحِيدِ وَالْمَجْدِ وَالسَّنَاءِ، وَتَوَحَّدَ بِالتَّحْمِيدِ، وَتَمَجَّدَ بِالتَّمْجِيدِ، وَعَلَا عَنِ اتَّخَاذِ النَّبْغَاءِ، وَتَطَهَّرَ وَتَقَلَّمَ عَنْ مُجَاوَرَةِ الشُّرَكَاءِ، فَلَيْسَ الْأَبْنَاءِ، وَتَطَهَّرَ وَتَقَدَّسَ عَنْ مُلاَمَسَةِ النِّسَاءِ، وَعَزَّ و جَلَّ عَنْ مُجَاوَرَةِ الشُّرَكَاءِ، فَلَيْسَ الْأَبْنَاءِ، وَتَطَهَّرَ وَتَقَدَّسَ عَنْ مُلاَمَسَةِ النِّسَاءِ، وَعَزَّ و جَلَّ عَنْ مُجَاوَرَةِ الشُّرَكَاءِ، فَلَيْسَ لَا أَبْنَاء، وَتَطَهَّرَ وَتَقَدَّسَ عَنْ مُلاَمَسَةِ النِّسَاءِ، وَعَزَّ و جَلَّ عَنْ مُجَاوَرَةِ الشُّرَكَاءِ، فَلَيْسَ لَهُ فِيمَا خَلَقَ ضِدُّ، وَلَا لَهُ فِيمَا مَلْكُ لِللَّهُ وَلَهُ يَشَرَكُهُ فِي مُلْكِهِ أَحَدُ، الْوَاحِدُ الأَخَدِ الشَّمَدُ، الْمُبِيدُ الْمُورِ، وَلَا لَهُ فِيمَا مَلْكُ لِللَّهُ مِنْ لَهُ يَزَلْ وَلَا يَزَالُ وَحْدَانِيّاً أَزَلِيّاً قَبْلَ بَدْءِ الشَّمَدُ، الْمُبِيدُ لِلْأَبْدِ، وَالْوَاوِثُ لِلْأُمَدِ، اللّذِي لَمْ يَزَلْ وَلَا يَزَالُ وَحْدَانِيّاً أَزَلِيّاً قَبْلَ بَدْءِ اللَّهُورِ، وَبَعْدَ صُرُوفِ الْأُمُورِ، اللّذِي لَا يَبِيدُ وَلَا يَنْقَدُ.

و این خلائق راکه موجود کرده، نه به جهت آن است که پادشاهی و سلطنت خویش را سخت و محکم سازد، یا ترسیده باشد که سلطنتش تمام شود، یا نقصان پذیرد، یا خواسته که به سبب ایشان بر دشمنی که جنگجو باشد، یا همتایی که در باب غلبه معارضه کند، یا شریکی که در بزرگی نزاع داشته باشد، یاری جوید. ولیکن اینها آفریدگانند، پرورش داده شدگان و بندگانی اند ذلیل و خوار شدگان.

پس پاک و منزه است آنکه بر آن گران نیاید آفریدن آنچه آغاز کرده و نه تدبیر آنچه آفریده. و به آنچه آفریده، اکتفا فرموده (نه از روی عجز و رهگذر سستی؛ چه قادر است که در هر دقیقه، بلکه کم تر از صد هزار برابر آنچه آفریده، بلکه بیشتر، بیافریند، ولیکن مصلحت اقتضا نمود که به همین قدر از خلائق اکتفا نماید، چنانچه می تواند که از برای هر کسی سه چشم یابیشتر خلق کند. ولیکن مصلحت مقتضی آن است که عادتاً دو چشم بیشتر نباشد. و آن حضرت به سوی این اشاره فرمود که فرموده). دانست آنچه را آفرید، و آفرید آنچه را دانست، نه به اندیشه در علم حادث. درست دانست آنچه را آفرید، نه به واسطهٔ آن به اینها رسید و نه شبههای بر او داخل شد در آنچه نیافرید. ولیکن حکمی است در هم بافته و علمی است محکم و استوار، و کاری است در نهایت متافت.

متوحد است به پروردگاری که در آن شریک ندارد، و خویش را به یگانگی مخصوص ساخته، و بزرگی و ستایش را از برای خود خالص گردانیده، و متفرد است به یگانگی و بزرگواری و ثنا و مدح. و متوحد است به حمد خلائق، و اظهار بزرگی نموده به آنچه خلائق او را به بزرگواری یادکنند. و برتر است از فراگرفتن پسران و پاک و پاکیزه است از ملامست و مجامعت با زنان و عزیز تر و بزرگوار تر است از همسایگی شریکان.

پس او را در آنچه آفریده، ضد و دشمنی نیست که با او مخالفت کند و نه در آنچه مالک آن گر دیده، همتایی هست که با او برابری کند. و هیچکس در پادشاهی که دارد، شریک آن جناب نیست. یکی است و یگانه و پناه نیاز مندان. که همیشه را نیست و نابود می گرداند و هلاک می کند و آخر را میراث می برد. آن که همیشه بوده و خواهد بود، در حالتی که یگانه است (که شایبهٔ کثرت و ترکیب در او نیست)، و ازلی است (که آغاز و انجام ندارد). پیش از اول همهٔ روزگار، و بعد از گردشهای هر کار، چنین بوده و می باشد. آن که هلاک نمی شود و به نهایت نمی رسد.

بِذَٰلِكَ أَصِفُ رَبِّي، فَلَا إِلٰهَ إِلَّا اللهُ مِنْ عَظِيمٍ مَا أَعْظَمَهُ! وَمِنْ جَلِيلٍ مَا أَجَلَّهُ! وَمِنْ عَزِيزٍ مَا أَعَزَّهُ! وَتَعَالَىٰ عَمَّا يَقُولُ الظَّالِمُونَ عُلُوّاً كَبِيراً».

وَ هَٰذِهِ الْخُطْبَةُ مِنْ مَشْهُورَاتِ خُطَيِهِ ﴿ حَتَّىٰ لَقَدِ الْبَتَذَلَهَا الْعَامَّةُ، وَهِيَ كَافِيَةُ لِمَنْ طَلَبَ عِلْمَ التَّوْحِيدِ إِذَا تَدَبَّرَهَا وَفَهِمَ مَا فِيهَا، فَلَوِ اجْتَمَعَ أَلْسِنَهُ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ - لَيْسَ فِيهَا لِسَانُ نَبِيٍّ - عَلَىٰ أَنْ يُبَيِّنُوا التَّوْحِيدَ بِمِثْلِ مَا أَتَىٰ بِهِ - بِأَبِي وَأُمِّي - مَا قَدَرُوا عَلَيْهِ، وَلَوْ لَا إِبَانَتُهُ ﴾، مَا عَلِمَ النَّاسُ كَيْفَ يَسْلُكُونَ سَبِيلَ التَّوْحِيدِ.

أَ لَا تَرَوْنَ إِلَىٰ قَوْلِهِ: «لَا مِنْ شَيْءٍ كَانَ، وَلَا مِنْ شَيْءٍ خَلَقَ مَا كَانَ» فَنَفَىٰ بِقَوْلِهِ: «لَا مِنْ شَيْءٍ كَانَ» مَعْنَى الْتُحدُوثِ، وَكَيْفَ أَوْقَعَ عَلَىٰ مَا أَحْدَثَهُ صِفَةَ الْخَلْقِ وَالإِخْتِرَاعِ بِلَا أَصْلٍ وَلَا مِثَالٍ؛ نَفْياً لِقَوْلِ مَنْ قَالَ: إِنَّ الْأَشْيَاءَ كُلَّهَا الْخَلْقِ وَالإِخْتِرَاعِ بِلَا أَصْلٍ وَلَا مِثَالٍ؛ نَفْياً لِقَوْلِ مَنْ قَالَ: إِنَّ الْأَشْيَاءَ كُلَّهَا مُحْدَثَةً، بَعْضُهَا مِنْ بَعْضٍ؛ وَإِبْطَالاً لِقَوْلِ الثَّنَوِيَّةِ الَّذِينَ زَعَمُوا أَنَّهُ لَا يُحْدِثُ شَيْءٍ شَيْئاً إِلَّا مِنْ أَصْلٍ، وَلَا يُدَبِّرُ إِلَّا بِاحْتِذَاءِ مِثَالٍ، فَدَفَعَ عَلَى بِقَوْلِهِ: «لَا مِنْ شَيْءٍ شَيْئاً إِلَّا مِنْ أَصْلٍ، وَلَا يُدَبِّرُ إِلَّا بِاحْتِذَاءِ مِثَالٍ، فَدَفَعَ عَلَى بِقَوْلِهِ: «لَا مِنْ شَيْءٍ خَلَقَ مَا كَانَ» جَمِيعَ حُجَجِ الثَّنَوِيَّةِ وَشُبَهِهِمْ؛ لِأَنَّ أَكْثَرَ مَا يَعْتَمِدُ الثَّنَوِيَّةُ فِي خَلُقَ مَا كَانَ» جَمِيعَ حُجَجِ الثَّنَويَّةِ وَشُبَهِهِمْ؛ لِأَنَّ أَكْثَرَ مَا يَعْتَمِدُ الثَّنُويَّةُ فِي خَدُوثِ الْعَالَمُ أَنْ يَقُولُوا: لَا يَخْلُو مِنْ أَنْ يَكُونَ الْخَالِقُ خَلَقَ الْأَشْيَاءَ مِنْ عَلَى الْمُعْنَاقِ خَلَقَ الْأَشْيَاءَ مِنْ أَنْ يَكُونَ الْخَالِقُ خَلَقَ الْأَشْيَاءَ مِنْ

به این طریق پروردگار خویش را وصف میکنم. پس خدایی نیست مگر خدا، که بزرگی است در غایت بزرگی! و بزرگواری است در نهایت بزرگواری! و عزیزی است در منتهای عزت! و برتر است از آنچه ستمکاران میگویند؛ برتری بزرگ».

و کلینی یک خود فرموده که: این خطبه از خطبههای مشهورهٔ آن حضرت که است. حتی آنکه سنیان آن را مبتذل و کمقدر ساختهاند از بس آن را در کتب خویش ذکر نمودهاند. همین خطبه کفایت می کند از برای هر که علم توحید و خداشناسی را طلب کند، هر گاه در آن تدبر و تأمل نماید و آنچه را که در آن است بفهمد. پس اگر زبانهای جن و انس که زبان پیغمبری در میان آنها نباشد، بر این جمع شوند که توحید خدا را بیان کنند، به طوری که آن حضرت آورده، و در کلام خویش بیان کرده، بر آن قدرت ندارند و نمی توانند.

پدر و مادرم فدای او باد. و اگر، نه این بود که آن حضرت توحید را چنین ظاهر ساخته بود، مردم نمی دانستند که چگونه راه توحید را سلوک کنند و در آن در آیند. و آیا نظر نمی کنید به فرمودهٔ آن حضرت که می فرماید: «نه از چیزی موجود شده و نه از چیزی آفریده آنچه را که موجود شده». پس به فرمودهٔ خویش الله که نه از چیزی موجود شده، معنی حدوث و تازگی را نفی فرموده. و نمی بینید که چگونه و اقع ساخته صفت آفرینش و اختراع بدون ماده و صورت را بر آنچه خدا آن را احداث فرموده و از سر نو پدید آورده به جهت رد گفتهٔ آنکه گفته که: همهٔ جیزهای جزئیه غیر متناهیه، حادث شده اند، و بعضی از آنها از بعضی به هم رسیده اند. و می گویند که نوع آن، قدیم است و به جهت باطل کردن گفتهٔ ثنویه که به دو خدا قائل اند و آنها از آنند که گمان کرده اندازهٔ صورت، و برابر نمی فرماید، مگر از اصل و ماده، و تدبیر نمی کند مگر به اندازهٔ صورت، و برابر کردن با آن.

(و بعضی گفته اند که: ظاهر این است که مراد از ثنویه، حکمای فلاسفه است، نه ثنویه مشهور؛ زیراکه آنچه را که ذکر نموده، مذهب حکما است از آن که هر حادثی مسبوق است به ماده و مدت، و وجه نامیدن ایشان به ثنویه، برای آن است که ایشان به مؤثریت عقول قائل اند، و آنها را صاحب اثر می دانند).

شَيْءٍ، أَوْ مِنْ لاَ شَيْءٍ، فَقَوْلُهُمْ: «مِنْ شَيْءٍ» خَطَأٌ، وَقَوْلُهُمْ: «مِنْ لاَ شَيْءٍ» مُنَاقَضَةُ وَإِحَالَةً؛ لِأَنَّ «مِنْ» تُوجِبُ شَيْناً، وَ«لاَ شَيْءٍ» تَنْفِيهِ، فَأَخْرَجَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عِلَا هٰذِهِ اللَّفْظَةَ عَلَىٰ أَبْلَغِ الْأَلْفَاظِ وَأَصَحُهَا، فَقَالَ عِلىٰ: «لا مِنْ شَيْءٍ الْمُؤْمِنِينَ عِلا هٰذِهِ اللَّفْظَةَ عَلَىٰ أَبْلَغِ الْأَلْفَاظِ وَأَصَحُهَا، فَقَالَ عِلىٰ: «لا مِنْ شَيْءٍ خَلَقَ مَا كَانَ» فَنَفَىٰ «مِنْ»؛ إِذْ كَانَتْ تُوجِبُ شَيْئاً، وَنَفَى الشَّيْءَ؛ إِذْ كَانَ كُلُّ شَيْءٍ مَخْلُوقاً مُحْدَثاً، لا مِنْ أَصْلٍ أَحْدَثَهُ الْخَالِقُ كَمَا قَالَتِ الشَّنَوِيَّةُ؛ إِنَّهُ ضَيْءٍ مَخْلُوقاً مُحْدَثاً، لا مِنْ أَصْلٍ أَحْدَثَهُ الْخَالِقُ كَمَا قَالَتِ الشَّنويَّةُ؛ إِنَّهُ خَلَقَ مِنْ أَصْلٍ قَدِيمٍ، فَلَا يَكُونُ تَدْبِيرٌ إِلّا بِاحْتِذَاءِ مِثَالٍ.

ثُمَّ قَوْلِهِ ﷺ: «لَيْسَتْ لَهُ صِفَةٌ تُنَالُ، وَلَا حَدُّ يُضْرَبُ لَهُ فِيهِ الْأَمْثَالُ، كَلَّ دُونَ صِفَاتِهِ تَخْبِيرُ اللَّغَاتِ» فَنَفَى ﴿ أَقَاوِيلَ الْمُشَبِّهَةِ حِينَ شَبَّهُوهُ بِالسَّبِيكَةِ وَالْبِلَّوْرَةِ، وَغَيْرَ ذَٰلِكَ مِنْ أَقَاوِيلِهِمْ مِنَ الطُّولِ وَالإسْتِوَاءِ، وَقَوْلَهُمْ: «مَتىٰ مَا وَالْبِلَوْرَةِ، وَغَيْرَ ذَٰلِكَ مِنْ أَقَاوِيلِهِمْ مِنَ الطُّولِ وَالإسْتِوَاءِ، وَقَوْلَهُمْ: «مَتىٰ مَا لَمْ تَعْقِدِ الْقُلُوبُ مِنْهُ عَلَىٰ كَيْفِيَّةٍ، وَلَمْ تَرْجِعْ إلىٰ إِنْبَاتِ هَيْئَةٍ، لَمْ تَعْقِلْ شَيْئًا، لَمْ تَعْقِلْ شَيْئًا، فَلَمْ تُعْقِد الْقُلُوبُ مِنْهُ عَلَىٰ كَيْفِيَّةٍ، وَلَمْ تَرْجِعْ إلىٰ إِنْبَاتِ هَيْئَةٍ، لَمْ تَعْقِلْ شَيْئًا، فَلَمْ تُعْفِد الْقُلُوبُ مَا نَعْقِلْ اللّهُ وَاحِدٌ بِلَا كَيْفِيَّةٍ، وَأَنَّ الْقُلُوبَ تَعْرِفُهُ بِلَا تَصْوِيرٍ وَلَا إِحَاطَةٍ.

پس آن حضرت الله به فرموده خویش که: «نه از چیزی آفرید آنچه را که موجود شده»، همهٔ حجتها و شبهه های جماعت ثنویه را دفع نموده؛ زیرا که بیشتر آنچه ثنویه در باب رد حدوث عالم، اعتماد بر آن دارند، آن است که می گویند: خالی از این نیست که آفریدگار، یا چیزها را از چیزی آفریده، یا از لاشئی (که به معنی هیچ است) آفریده. پس گفتهٔ ایشان که خدا چیزها را از چیزی آفریده، خطا است؛ چه آن، تسلسل را لازم دارد، و گفتهٔ ایشان که از لاشئی و هیچ آفریده، مناقضه است، که بعضی از این، سخن بعضی را باطل می کند، و منع می نماید، و قولی است محال و ممتنع؛ زیرا که لفظ چیزی را اثبات می کند و لفظ هیچ آن را نفی می کند.

پس امیر المؤمنین الله این سخن را به وضعی ادا فرموده که از همهٔ لفظها بلیغ تر و صحیح تر است؛ زیرا که آن حضرت الله فرمود که: «نه از چیزی آفریده آنچه را که موجود شده»، پس او را نفی نموده به جهت آن که چیزی را اثبات می کرد، و همان چیز را نفی می نمود؛ زیرا که هر چیزی آفریده شده و حادث گردیده، نه از اصل و ماده که آفریدگار آن را احداث فرموده باشد، چنانچه ثنویه گفته اند که خدا از ماده قدیم که پیش بوده، خلق فرموده پس تدبیری متحقق نمی شود، مگر به اندازهٔ مثال و برابری با آن.

بعد از آن نظر کنید به فرمودهٔ آن حضرت که «او را صفتی نیست که بسه آن تبوان رسید، و اندازه ای ندارد که داستان ها از برایش در آن بیان تبوان نمود، سخنان ساخته پرداخته از هر لغت که در باب صغات او گفته می شود، به آن نرسیده، کلال به هم رسانیده انده که آن حضرت الله نفی فرموده سخنان ناصواب فرقهٔ مشبهه را که تشبیه می کنند خدا را به شمش طلا و نقره و بلور و غیر آن، از سخنان نادرست ایشان از درازی قامت و راستی و اعتدال، یا نشستن بر عرش، و گفتهٔ ایشان را که در هر زمان که دل ها نسبت به او بر کیفیتی بسته نشود، و به سوی اثبات هیئتی برنگردد، که نفس او را به کیفیت خاصه تصور کند، چیزی را نمی فهمد و صانعی را اثبات نمی کند.

پس امیر المؤمنین علی بیان فرمود که: «آن جناب یکی است، بی آنکه کیفیتی داشته باشد؛ زیراکه دلها او را می شناسند، بدون تصویر و احاطه». ثُمَّ قَوْلِهِ ﷺ: «الَّذِي لَا يَبْلُغُهُ بُغْدُ الْهِمَمِ، وَلَا يَنَالُهُ غَوْصُ الْـفِطَنِ، وَتَـعَالَى الَّذِي لَيْسَ الْـفِطَنِ، وَتَـعَالَى الَّذِي لَيْسَ لَهُ وَقْتُ مَعْدُودُ، وَلَا أَجَلُ مَمْدُودٌ، وَلَا نَعْتُ مَحْدُودٌ».

ثُمَّ قَوْلِهِ عِلَىٰ اللَّهُ يَحْلُلُ فِي الْأَشْيَاءِ؛ فَيُقَالَ: هُوَ فِيهَا كَائِنٌ، وَلَمْ يَنْاً عَنْهَا؛ فَيُقَالَ: هُو فِيهَا كَائِنٌ، وَلَمْ يَنْاً عَنْهَا؛ فَيُقَالَ: هُو مِنْهَا بَائِنٌ» فَنَفَىٰ عِلَىٰ بِهَا تَيْنِ الْكَلِمَتَيْنِ صِفَةَ الْأَعْرَاضِ وَالْأَجْسَامِ؛ لِأَنَّ مِنْ صِفَةِ الْأَعْرَاضِ الْكُونَ فِي لِأَنَّ مِنْ صِفَةِ الْأَعْرَاضِ الْكُونَ فِي لِأَنَّ مِنْ صِفَةِ الْأَعْرَاضِ الْكُونَ فِي الْأَجْسَامِ مِنْ صِفَةِ الْأَجْسَامِ النَّبَاعُدَ وَالْمُبَايَنَةِ، وَمِنْ صِفَةِ الْأَعْرَاضِ الْكُونَ فِي الْأَجْسَامِ مِنْ عَلَىٰ تَرَاخِي الْأَجْسَامِ عَلَىٰ تَرَاخِي الْمُسَافَةِ.

ثُمَّ قَالَ ﴿ اللَّهِ: «لَكِنْ أَحَاطُ بِهَا عِلْمُهُ. وَأَثْقَنَهَا صُنْعُهُ» أَيْ هُــوَ فِــي الْأَشْــيَاء بِالْإِحَاطَةِ وَالتَّذْبِيرِ، وَ عَلَى غَيْرِ مُلَامَسَةٍ.

١٤٥١ / ٢ . عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ صَالِحِ بْنِ أَبِي حَمَّادٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ يَزِيدَ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي حَمْزَةَ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْ بْنِ أَبِي حَمْزَةَ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَلَى قَالَ: «إِنَّ اللهَ تَبَارَكَ الشَمُهُ، وَتَعَالَىٰ ذِكْرُهُ، وَجَلَّ ثَنَاؤُهُ سُبْحَانَهُ وَتَقَدَّسَ وَتَفَرَّدَ وَتَوَحَّدَ، وَلَمْ يَزَلُ وَلَا يَزَالُ، السُمُهُ، وَتَعَالَىٰ ذِكْرُهُ، وَجَلَّ ثَنَاؤُهُ سُبْحَانَهُ وَتَقَدَّسَ وَتَفَرَّدَ وَتَوَحَّدَ، وَلَمْ يَزَلُ وَلَا يَزَالُ، وَلا يَزَالُ، وَلا يَزَالُ، وَلا يَزَالُ، وَلا يَزَالُ، وَلا يَعْلَىٰ عُلُوهِ، شَامِئُ وَلا يَكِيهِ بَوْ يَعْلَى عُلُوهِ، شَامِئُ الْأَرْكَانِ، رَفِيعً الْبُنْيَانِ، عَظِيمُ السُّلْطَانِ، مُنِيفُ الْآلِاءِ، سَنِيُّ الْعَلْيَاءِ، اللَّذِي يَعْجِرُ الْوَاصِفُونَ عَنْ كُنْهِ صِفَتِهِ، وَلا يُعْلِيقُونَ حَمْلَ مَعْرِفَةٍ إِلْهِيَّتِهِ، وَلا يَحُدُّونَ حُدُودَهُ؛ لِأَنَّهُ الْوَاصِفُونَ عَنْ كُنْهِ صِفَتِهِ، وَلا يُعْلِيقُونَ حَمْلَ مَعْرِفَةٍ إِلْهِيَّتِهِ، وَلا يَحُدُّونَ حُدُودَهُ؛ لِأَنَّهُ إِلْكَيْفِيَّةٍ لَا يُتَنَاهِمِي إِلَيْهِ.

بعداز آن فرموده: بنگرید بفرمودهٔ آن حضرت که «او کسی است که همتهای دور که به هر چیز دوری رسیده، به او نمی رسند و فطانت های فرو رونده او را نمی یابند، و بر تر است آن که او را هنگامی نیست که به شماره در آید و مدتی ندارد که به سر آید و نعت و صفتی نه، که به اندازه ای معین شود».

بعد از آن، به فرمودهٔ آن حضرت الله ادر چیزها حلول نکرده، تا توان گفت که آن جناب در آنهاست، و از آنها دور نشده، تا توان گفت که از آنها جداست، که به این دو سخن و دو فقره، صفت اعراض و اجسام را از آن جناب نفی فرموده؛ زیرا که از جملهٔ صفات اجسام، دوری و جدایی از یکدیگر است، و از جملهٔ صفات اعراض، بودن در اجسام است به واسطهٔ حلول به طریقهای که هیچیک از آنها به هم نمی رسند، و با اجسام از یکدیگر جدا نمی باشند، با تراخی و دوری مسافت که در میانهٔ فاصله باشد.

بعد از آن فرموده است كه: «ليكن علم آن جناب به چيزها احاطه فرموده و صنعتش آنها را استوار كرده، يعنى: آن جناب در هر چيز است به طريقة احاطه و تدبير، بدون آنكه يكديكر والمس نموده باشند.

ابی حمزه، از ابراهیم، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود: ابی حمزه، از ابراهیم، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود: «خدای تعالی نامش بزرگوار و کثیر البرکات و از عیوب و نقایص مبرّاست، و آوازه اش بر تر از بیان مدح، و ثنایش بزرگ است و پاک و منزه و پاکیزه است، و متفرّد است در الوهیت و متوخد است به ربوبیت. و همیشه بوده و خواهد بود (هُوَ ٱلأُولُ وَٱلْأَخِرُ وَٱلطَّبِرُ وَٱلْبَاطِنُ الله الله الله الله الله الله و هویداست اول (که پیش از او چیزی نبوده)، و آخر (که بعد از او چیزی نمی باشد)، و ظاهر و هویداست اول (که پیش از و آیات)، و باطن و نهان است» (به حسب ذات). پس اولیت او را اولی نیست، در حالی که در اعلا علو خود، بلندی و بزرگواری دارد، و ارکان آن جناب (که مراد از آن، علم و قدرت و امثال آن است)، در غایت علو و ارتفاع است (چون کوه های بلند که انظار عقول عالیه به آن نمی رسند، و بنیاد دیوار ربوبیتش در نهایت رفعت است، که دیده های او هام آن را

۱. حدید، ۳.

٣/٣٥٢. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنِ الْمُخْتَارِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ الْمُخْتَارِ؛ وَمُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ الْعَلَوِيِّ جَمِيعاً، عَنِ الْفَتْحِ بْنِ يَزِيدَ الْجُرْجَانِيِّ، قَالَ: ضَمَّنِي عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ الْحَسَنِ الْعَلَوِيِّ جَمِيعاً، عَنِ الْفَتْحِ بْنِ يَزِيدَ الْجُرْجَانِيِّ، قَالَ: ضَمَّنِي وَأَبَا الْحَسَنِ اللهِ الطَّرِيقُ فِي مُنْصَرَفِي مِنْ مَكَّةَ إِلَىٰ خُرَاسَانَ، وَهُو سَائِرٌ إِلَى الْعِرَاقِ، وَأَبَا الْحَسَنِ اللهِ الطَّرِيقُ فِي مُنْصَرَفِي مِنْ مَكَّةَ إِلَىٰ خُرَاسَانَ، وَهُو سَائِرُ إِلَى الْعِرَاقِ، فَلَا الْحَسَنِ اللهِ الطَّرِيقُ فِي الْوُصُولِ إِلَيْهِ، فَرَدَّ عَلَيَّ السَّلَامَ، ثُمَّ قَالَ:

٣٥٣/ ۴. مُحَمَّدُ بْنُ أَبِـي عَـبْدِ اللهِ رَفَـعَهُ، عَـنْ أَبِـي عَـبْدِ اللهِﷺ، قَـالَ: «بَـيْنَا

نمی بینند) و تسلط و قهرش عظیم (یا حجت و برهانش بزرگ)، و نعمتهایش افزون (و از حد حصر بیرون) است. و مکان بلند و مرتبهٔ ارجمندش در نهایت بلندی است (که بر همه چیز مشرف است). آنکه همهٔ وصف کنندگان از وصف کُنه صفتش عاجز و درماندهاند و نمی توانند که بار معرفت خدایی او را بردارند، و حدودش را بیان نمی توانند کرد؛ زیرا که به سبب کیفیت و چگونگی به او نمی توان رسید، (که کُنهش ادراک شود).

۳۵۲/ ۳۵۲ علی بن ابراهیم، از مختار بن محمد بن مختار و محمد بن حسن، از عبدالله بن حسن علوی هر دو روایت کردهاند از فتح بن یزید جُرجانی که گفت: در راه با حضرت امام رضای به هم رسیدیم، در آن هنگام که از مکه معظمه بر می گشتیم و بسه جانب خراسان می رفتیم و آن حضرت به سوی عراق تشریف می برد، پس شنیدیم از او که می فرمود: «هر که از خدا بترسد، همه چیز از او می ترسند. و هر کس خدا را اطاعت کند، همهٔ مخلوقات او را اطاعت کنند». پس دقت نمودم و راه ادب و آداب پیمودم که به خدمت آن حضرت مشرف شوم، چون رسیدم و بر آن حضرت سلام کردم، جواب سلام مرا باز داد و فرمود:

«ای فتح، هر که خدا را راضی و خلینو دگرداند، از ناخشنو دی خلق پر وا نمیکند، و هر که خدا را به خشم آورد، سزاوار آن است که خدا غضب مخلوق را بر او مسلط گرداند. و به درستی که خدا را وصف نمی توان نمود، مگر به آنچه خود خویش را به آن وصف فرموده، و کجا میسر می شود که به وصف در آید آن که حواس از دریافتش عاجز و درمانده اند و خیال ها نمی توانند که به او رسند و اندیشه ها که از دل سر می زنند، قدرت ندارند که حدّی از برایش قرار دهند، و چشم هاکندند که به جنابش احاطه نمایند؟ بزرگوار تر است از آنچه وصف کنندگان او را به آن وصف نمودند. و بر تر است از آنچه نعت کنندگان در نعت او گفتند. با نزدیکی که دارد، دور شده، و با دوری که دارد نزدیک شده.

پس آن جناب با دوری خویش نزدیک است، و با نزدیکی خویش دور است. حقیقت کیفیت و چگونگی را به وجود آورده و کیفیت کرده، پس نمی توان گفت که چگونه است و أینیت و کجا بودن را ثبوت داده و أینیت نموده، پس نمی توان گفت که در کجا است؛ زیراکه کیفوفیت و أینونیت که از کیف و أین است از او بریده و منقطع گردیده».

۳۵۳/ ۴. محمد بن ابی عبدالله روایت کرده و آن را مرفوع ساخته از امام جعفر صادق الله که آن حضرت فرمود: «در بین خطبه خواندن امیر المؤمنین الله بر منبر مسجد کوفه، مردی به

أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ يَخْطُبُ عَلَىٰ مِنْبَرِ الْكُوفَةِ إِذْ قَامَ إِلَيْهِ رَجُلُ \_ يُسقَالُ لَـهُ: ذِعْــلِبٌ \_ ذُو لِسَانٍ بَلِيغ فِي الْخُطَبِ، شُجَاعُ الْقَلْبِ، فَقَالَ: يَا أَمِيرَ الْمُوْمِنِينَ، هَلْ رَأَيْتَ رَبَّكَ؟ قَالَ: وَيْلَكَ يَا ذِعْلِبُ، مَا كُنْتُ أَعْبُدُ رَبّاً لَمْ أَرَهُ، فَقَالَ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، كَيْفَ رَأَيْتَهُ؟ قَالَ: وَيْلَكَ يَا ذِعْلِبُ، لَمْ تَرَهُ الْعُيُونُ بِمُشَاهَدَةِ الْأَبْصَارِ، وَلَكِنْ رَأَتُهُ الْقُلُوبُ بِحَقَائِق الْإِيمَانِ، وَيْلَكَ يَا ذِعْلِبُ، إِنَّ رَبِّي لَطِيفُ اللَّطَافَةِ لَا يُوصَفُ بِاللُّطْفِ، عَظِيمُ الْـعَظَمَةِ لَا يُوصَفُ بِالْعِظَمِ، كَبِيرُ الْكِبْرِيَاءِ لَا يُوصَفُ بِالْكِبَرِ، جَلِيلُ الْجَلَالَةِ لَا يُوصَفُ بِالْغِلَظِ، قَبْلَ كُلِّ شَيْءٍ، لَا يُقَالُ: شَيْءٌ قَبْلَهُ، وَبَعْدَ كُلِّ شَيْءٍ، لَا يُقَالُ: لَهُ بَعْدٌ، شَاءَ الْأَشْيَاءَ لَا بِهِمَّةٍ، دَرَّاكُ لَا بِخَدِيعَةٍ، فِي الْأَشْهَاءِ كُلِّهَا، غَيْرُ مُتَمَازِج بِهَا، وَلَا بَائِنٍ مِنْهَا، ظَاهِرُ لَا بِتَأْوِيلِ الْمُبَاشَرَةِ، مُتَجَلِّ لَا بِاسْتِهْلَالَ رُزِّيَةٍ، نَاءٍ لَا بِمَسَافَةٍ، قَرِيبُ لَا بِمُدَانَاةٍ، لَطِيفٌ لَا بِنَجَسُّمٍ، مَوْجُودٌ لَا بَعْدَ عَدَمٍ، فَأَعِلْ لَا بِاضْطِرَارٍ. مُقَدِّرٌ لَا بِحَرَكَةٍ. مُرِيدُ لَا بِهَمَامَةٍ. سَمِيعٌ لَا بِٱلَّةٍ، بَصِيرٌ لَا بِأَدَاةٍ، لَا تَحْوِيهِ الْأَمَاكِنُ، وَلَا تَضَمَّنُهُ الْأَوْقَـاتُ، وَلَا تَـحُدُّهُ الصِّفَاتُ، وَلَا تَأْخُذُهُ السِّنَاتُ، سَبَقَ الْأَوْقَاتَ كَوْنُهُ، وَالْعَدَمَ وُجُودُهُ، وَالإِبْتِدَاءَ أَزَلُـهُ. سوى او برخاست كه او را ذِعْلب مى گفتند (و ذعلب مردى بود زبان آور و صاحب بلاغت در خطبه ها و دلير و قوى دل) عرض كردكه: يا امير المؤمنين، آيا پروردگار خود را ديدهاى؟ حضرت فرمود: واى بر تو اى ذِعلب، من هرگز چنان نبوده ام كه پروردگارى را عبادت كنم كه او را نديده باشم.

عرض کرد: یا امیر المؤمنین، او را وصف کن که چگونه دیدی؟ فرمود: وای بس تسو ای ذِعلب، چشمها او را ندیده و نمی تواند دید به مشاهدهٔ دیدن با دیدها، ولیکن دلها او را به حقایق ایمان، که ارکان آن است، دیده. وای بر تو ای ذعلب، به درستی که پروردگار من، در غایت لطافت است، ولیکن او را به لطافت معروفه وصف نمی توان کرد. و در نهایت عظمت و بزرگی است، ولیکن او را به عظمت معهوده شرح نمی توان کرد. و کبریایی و بـزرگواری و فرمان روایی او به منتهی رسیده، ولیکن به بزرگی و پیری متصف نمی شود. و جلالتش به اعلا مرتبه رسیده، ولیکن به غلظت و گندکی وصیفِ نمیشود. پیش از هر چیزی بوده است، به وضعی که نمی توان گفت که چیزی پیش از اوست، و بعداز هر چیزی خواهد بود، به طوری که نمی توان گفت که او را بعدی میباشد. چیزها را (که موجودات اند) خواسته، نه به قبصد تازه و آهنگی که دیگران دارند، و همه را درک می کند و می پابد، نه به تدبیر و کار کردن در آن، چنانچه غیر او چنین میکند. در همهٔ چیز است، اما با آنها ممازجت و آمیزش ندارد، و از آنها جدایی نیز ندارد. و ظاهر و هویدا است، نه به تأویل مباشرت که باکسی روبهرو شود. و آشکار است، نه به آشکارایی رؤیت که کسی او را ببیند. و دور است، نه به مسافت مکانی و نز دیک است، نه به مدانات (که به و اسطهٔ قلّت مسافت به چیزی نزدیک شده باشد، بلکه قرب و بُعد أن جناب از مكوّنات، به اعتبار صفات و ذات است)، و لطيف است، نه به اعتبار تجسم (كه جسمي داشته باشد، كوچك و لاغر و نازك، بلكه لطافتش به اعتبار أفريدن اينها است). و موجوداست، نه بعداز عدم (که در زمانی نبوده و به هم رسیده باشد، بلکه همیشه بوده)، و کارها میکند، نه به اضطرار و ناچاری (بلکه آنچه میکند از روی اختیار است، کمه اگر نخواهد، نمیکند) و تقدیر میکند، و هر چیزی را اندازه میدهد، نـه بـه وسـاطت حـرکت (چنانچه صانعان به حركت ذهن و بدن محتاجاند)، شنوا است، نه به توسط آلت (كه گوش داشته باشد)، و بیناست، نه به اعتبار ادات (که چشم داشته باشد) مکانها او را فرا نمی توانند گرفت، و زمانها او را در بر نمی توانند کشید، و صفات او را محدود نمی توانند سـاخت، و

بِتَشْعِيرِهِ الْمَشَاعِرَ عُرِفَ أَنْ لَا مَشْعَرَ لَهُ، وَبِتَجْهِيرِهِ الْجَوَاهِرَ عُرِفَ أَنْ لَا جَوْهَرَ لَـهُ، وَبِمُضَادَّتِهِ بَيْنَ الْأَشْيَاءِ عُرِفَ أَنْ لَا ضِدَّ لَهُ، وَبِمُقَارَنَتِهِ بَيْنَ الْأَشْيَاءِ عُرِفَ أَنْ لَا ضِدَّ لَهُ، وَبِمُقَارَنَتِهِ بَيْنَ الْأَشْيَاءِ عُرِفَ أَنْ لَا خَرِينَ لَهُ، ضَاذَ النُّورَ بِالظَّلْمَةِ، وَالْيُبْسَ بِالْبَلْلِ، وَالْخَشِنَ بِاللَّيْنِ، وَالصَّوْدَ بِالْحَرُورِ، مُؤَلِّفُ بَيْنَ مُتَدَانِيَاتِهَا، دَالَّةً بِتَفْرِيقِهَا عَلَىٰ مُفَرُّقِهَا، وَيِتَأْلِيفِهَا عَلَىٰ مُولِّفِهَا، مُتَعَادِيَاتِهَا، وَمُفَرِّقُ بَيْنَ مُتَدَانِيَاتِهَا، دَالَّةً بِتَفْرِيقِهَا عَلَىٰ مُفَرَّقِهَا، وَيِتَأْلِيفِهَا عَلَىٰ مُولِّفِهَا، وَمُفَرِّقُ بَيْنَ قَبْلِ وَبَعْدِ؛ مُولِّفُهُا، وَمُفَرِّقُ بَيْنَ قَبْلٍ وَبَعْدٍ؛ وَمُن كُلِّ شَىءٍ خَلَقْنَا زَوْجَيْنِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّدُونَ ﴾ فَفَرَّقَ بَيْنَ قَبْلٍ وَبَعْدٍ؛ وَذَٰلِكَ قَوْلُهُ تَعَالَىٰ: ﴿وَمِن كُلِّ شَىءٍ خَلَقْنَا زَوْجَيْنِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّدُونَ ﴾ فَفَرَّقَ بَيْنَ قَبْلٍ وَبَعْدٍ؛ وَذَٰلِكَ قَوْلُهُ تَعَالَىٰ: ﴿وَمِن كُلِّ شَىءٍ خَلَقْنَا زَوْجَيْنِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّدُونَ ﴾ فَفَرَّقَ بَيْنَ قَبْلٍ وَبَعْدٍ؛ وَيْنِهُ اللهَ وَلَا بَعْدَ لَهُ، شَاهِدَةً بِغَرَائِزِهَا أَنْ لَا غَرِيزَةً لِمُعْرِزِهَا، مُخْبِرَةً بِتَوْقِيتِهَا لِيعْلَمَ أَنْ لَا قَبْلَ لَهُ وَلَا بَعْدَ لَهُ، شَاهِدَةً بِغَرَائِزِهَا أَنْ لَا عَرِيزَةً لِمُعْرِزِهَا، مُخْبِرَةً بِتَوْقِيتِهَا إِنْ لاَ وَقْتَ لِمُوتِ بَعْضٍ، وَلَيْفَامَ أَنْ لاَ مَعْلُومَ، وَسَمِيعاً إِذْ لاَ مَسْمُوعَ».

مرزخت تكيية درصي سدى

پینکیها او را فرا نمیگیرند.

هستی آن جناب بر زمانها پیشی گرفته و در وجودش بر نیستی سبقت یافته، و همیشگی او، از ابتدا و اول، گوی سبقت ربوده. به واسطهٔ قرار داد مشاعر و حواس از برای خلائق، معلوم شد که او را مشعر و حاسهای نیست، و با ایجاد ماهیات جواهر، شناخته شد که او را جو هری نیست. و به واسطهٔ آن که در میان چیزها ضدیت و مخالفت افکنده، مردم دانستند که ضدی ندارد، و به اعتبار مقارنت و مصاحبت و وابستگی که در میانهٔ چیزها قرار داده، فهمیدند که قرین و یاوری ندارد.

روشنی را با تاریکی دشمنی داده، و همچنین خشکی را باتری، و درشتی را با نـرمی، و سردي را باگرمي، در حالتي كه در ميانهٔ چيزي چند كه با هم دشمني دارنــد (چــون عــناصر اربعه) تألیف داده که به هم ضمّ شدهاند، و در میانهٔ چیزی چند که به هم نزدیکند، تـفریق و جدایی افکنده، (چون تفریق اجزای عناصر و کلیات آنها به جهت ترکیب) ، و هر یک از اینها به سبب تفريق و جدايي كه دارند، بر آنكه أينها را از هم جدا ساخته، و بـه عـلت تأليـف و انضمامي كه دارند، بر آنكه اينها را به هم ضمّ نمو ده، دلالت دارند، و اين است معني فرمودهٔ خداي تعالى: ﴿ وَمِن كُلِّ شَيْءٍ خَلَقْنَا زُوْجَيْنَ لَعَلَّكُمْ تَذَكُّرُونَ ﴾ أي يعني: و از هر چيزي از اصناف و موجودات آفریدیم دو فرد، که هر یکی جفت دیگری است» (از حیثیت شکل؛ مانند مردوزن و نر و مادهٔ هر چیز، یا به جهت تعارف، چون شب و روز و مـاه و آفـتاب و پـاییز و بـهار و زمستان و تابستان، و یا به جهت مخالفت ذاتی، چون روشنی و تاریکی و تر و خشک و زمین نرم و دشت و کوه. و بر این قیاس، آسمان و زمین و بیابان و دریا و جن و انسان و غیر آن، و یا به طریق مخالفت صفاتی، چون پرخاش و بردباری و تندرستی و بیماری و بی نیازی و درویشی و خنده و گریه و شادی و غم، و زندگی و مردگی. حاصل معنی، آنکه آنچه را آفریدیم، جفت آفریدیم، تا باشد که شما پندپذیر شوید و بدانید که تعدد، از خواص ممکنات است و واجب بالذات، قابل تعدد و كثرت و انقسام نيست و به جهت آن، به خالق راه بريد و او را پـرستش کنید).

و حضرت فرمود که: «پس در میانهٔ پیش و بعد، جدایی انداخته، تا معلوم شود که او را

۱. ذاریات، ۴۹

٣٥٧/ ٥. عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ شَبَابٍ الصَّيْرَفِيِّ ـ وَاسْمُهُ مُحَمَّدُ بْنُ الْوَلِيدِ ـ عَنْ عَلِيٌ بْنِ سَيْفِ بْنِ عَمِيرَة، قَالَ: حَدَّثَنِي إِسْمَاعِيلُ بْنُ قُتَيْبَة، قَالَ: دَخَلْتُ أَنَا وَعِيسَىٰ شَلَقَانُ عَلَىٰ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ اللهِ الْمُؤْمِنِينَ اللهِ النَّاسَ بِالْكُوفَةِ، عَلَىٰ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ اللهِ النَّاسَ بِالْكُوفَةِ، عَلَىٰ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ اللهِ النَّاسَ بِالْكُوفَةِ، فَقَالَ: الْحَمْدُ لِلهِ الْمُؤْمِنِينَ اللهِ النَّاسَ بِالْكُوفَةِ، فَقَالَ: الْحَمْدُ لِلهِ الْمُؤْمِنِينَ اللهِ النَّاسَ بِالْكُوفَةِ، وَيَحْدُوثِ حَلْقِهِ عَلَىٰ أَزَلِهِ، وَبِاشْتِبَاهِهِمْ عَلَىٰ مَعْرِفَةِ رُبُوبِيَّتِهِ، الدَّالِّ عَلَىٰ وَجُودِهِ بِخَلْقِهِ، وَبِحُدُوثِ خَلْقِهِ عَلَىٰ أَزَلِهِ، وَبِاشْتِبَاهِهِمْ عَلَىٰ أَنْ لَا شِبْهَ لَهُ، الْمُسْتَشْهِدِ وَجُودِهِ بِخَلْقِهِ، وَبِحُدُوثِ خَلْقِهِ عَلَىٰ أَزَلِهِ، وَبِاشْتِبَاهِهِمْ عَلَىٰ أَنْ لَا شِبْهَ لَهُ، الْمُسْتَشْهِدِ وَجُودِهِ بِخَلْقِهِ، وَبِحُدُوثِ خَلْقِهِ عَلَىٰ أَزَلِهِ، وَبِاشْتِبَاهِهِمْ عَلَىٰ أَنْ لَا شِبْهَ لَهُ، الْمُسْتَشْهِدِ بَعُلْقِهِ، وَبِحُدُوثِ خَلْقِهِ عَلَىٰ أَزَلِهِ، وَبِاشْتِبَاهِهِمْ عَلَىٰ أَنْ لَا شِبْهَ لَهُ، الْمُسْتَشْهِدِ بَا اللهِ عَلَىٰ قُدْرَتِهِ، الْمُسْتَقَاقِهِ عَلَىٰ أَزَلِهِ، وَبِاشْتِبَاهِهِمْ عَلَىٰ أَنْ لَا شِبْهَ لَهُ، الْمُسْتَشْهِدِ بَا يَعْمَلُهُ الْمُسْتَقِيْ وَمِنَ الْأَبْصَارِ رُوْيَتُهُ، وَمِنَ الْأَوْهَامِ الْمُسْتَقَاقِهِ، لَا اللْمَسْتَقَاقِهِ، لَا الْمَشَاعِرُ، وَلَا تَحْجُبُهُ الْحُجُبُهُ الْحَجُبُهُ الْحَجُبُهُ الْحَجُهُ الْمُسْتَقَاقِهُ فِي الْمُسْتَقِيْ وَلَا عَلَيْهُ لِلْمُ الْمُسْتَقِيْ وَلَا عَلَيْهِ لِهُ اللْمُسْتِعْمِهِ وَلَا عَلَيْهُ لِيَقَاقِهِ لَيْتُهِ اللْمُسْتَعَلَىٰ وَلِهُ الْمُعْتَلِقِهِ وَلِهُ عَلَيْهُ لِلْمُ لِلْمُ الْمُنْ الْمُشَاعِلُ وَلِمُ اللْمُ الْلَهُ لِلْهُ لَهُ اللْمُسْتُولِ الللْهِ الْمُؤْمِلِقِهِ اللْمُعْلِقِ لَلْهُ الْمُعْلِيْقِهُ الْمُنْفِقِيْ الْمُعْتَعِيْ لَا الْمُسْتِعِقِلَهُ الْمُسْتَعْقِهُ الْمُعْتِيْقِ الْمُعْلِقِيْهُ اللْمُنْفِقِهُ الْمُعْتَلِهِ الْمُؤْمِنِهِ الْمُعْتِعِلَا الْعُلْمِ الْمُعْتَلِهُ الْمُعْف

مراخية تكوية الرصوي سدوى

پیش و بعدی نیست، و همهٔ اینها به طبائع خویش و سرشتها و مزاجی که دارند، گواهی می دهند که آنکه این طبیعتها را به ایشان عطا فرموده، خود طبیعت و مزاجی ندارد، و به واسطهٔ وقتی که دارند، خبر می دهد که آن که وقت را از برای اینها پیدا کرده، خود وقتی ندارد، و پارهای از اینها را بر پارهای پوشانیده و مستور ساخته، تا معلوم شود که در میانهٔ او و آفریدگانش، حجاب و پردهای نیست (چه ندیدنش، به واسطهٔ نقص امکان است که عین ایشان است). و آن جناب، پروردگاری داشت در هنگامی که هیچ مربوبی نبود که قابل تربیت باشد، و معبودیت داشت، در زمانی که هیچ عبادت کنندهای نبود که عبادت کند، و عالم بود در حینی که هیچ معلومی نبود که علم به آن تعلق گیرد، و شنوایی داشت در وقتی که هیچ مسموعی نبود که قابلیت شنیدن داشته باشد».

است - از علی بن سیف بن عمیره روایت کرده است که گفت: حدیث کرد مرا اسماعیل بن قتیبه و گفت که: من و عیسی شَلَقان بر امام جعفر صادق الله داخل شدیم، پس آن حضرت در ابتدا به ما فرمود که: «تعجب دارم از گروهی چند که بر امیر المؤمنین الله چیزی راادّعامی کنند که آن حضرت هرگز به آن تکلم نفر موده آن حضرت الله و منین الله چیزی راادّعامی کنند که آن حضرت هرگز به آن تکلم نفر موده آن حضرت که ستایش خود را به بندگان خویش خواند و فرمود که: سپاس و ستایش از برای خدا است که ستایش خود را به بندگان خویش الهام فرموده، و در دل ایشان انداخته تا بفهمند، و ایشان را بر فیطرت معرفت ربوبیت و واگذارند، هر آینه او را بشناسند، و التزام معرفتش نمایند؛ خدایی که به آفریدن خلائق (یا با آویدگان خویش)، بر وجود خود رهنمایی نموده، و به حدوث ایشان بر همیشگی و ازلیت خویش دلالت فرموده، و به واسطه شباهت ایشان به یکدیگر، بر آن که او را مانند و نظیری خویش دلالت فرموده، و به قیامات زائده بر آن، امتناع دارد، و دیدنش از چشمها ابا دارد، و گرفته، آن که ذات مقدسش از صفات زائده بر آن، امتناع دارد، و دیدنش از چشمها ابا دارد، و احاطه به او، از خیال ها سر باز می زند؛ چه چشمها او را نمی تواند دید، و خیال ها به او نمی تواند رسید.

هستی او را مدتی نیست که تمام شود، و بقای او را غایتی نه که به انجام رسد. مشاعر و حواس او را فرا نگیرد، و پردههای جسمانی او را نپوشانند، و پردهٔ میان او و آفریدگانش که وَالْحِجَابُ بَيْنَهُ وَبَيْنَ خَلْقِهِ خَلْقُهُ إِبَّاهُمْ؛ لِإمْتِنَاعِهِ مِمَّا يُمْكِنُ فِي ذَوَاتِهِمْ، وَلِإِمْكَانٍ مِمَّا يَمْتَنِعُ مِنْهُ، وَلِافْتِرَاقِ الصَّانِعِ مِنَ الْمَصْنُوعِ، وَالْحَادِّ مِنَ الْمَحْدُودِ، وَالرَّبِّ مِنَ الْمَرْبُوبِ، الْوَاحِدُ بِلَا تَأْوِيلِ عَدَدٍ، وَالْخَالِقُ لَا بِمَعْنَىٰ حَرَكَةٍ، وَالْبَصِيرُ لَا بِأَدَاةٍ، وَالسَّمِيعُ لَا بِتَفْرِيقِ الْوَاحِدُ بِلَا تَأْوِيلِ عَدَدٍ، وَالْخَالِقُ لَا بِمَعْنَىٰ حَرَكَةٍ، وَالْبَصِيرُ لَا بِأَدَاةٍ، وَالسَّمِيعُ لَا بِتَفْرِيقِ الْوَاحِدُ بِلَا تَأْوِيلِ عَدَدٍ، وَالْخَالِقُ لَا بِمَعْنَىٰ حَرَكَةٍ، وَالْبَصِيرُ لَا بِأَدَاقٍ لَا يَتَفْرِيقِ مَسَافَةٍ، أَزَلُهُ اللهِ مَعْنَىٰ مِنْ وَصَفَ اللهِ الْعَقُولِ، قَدْ حَسَرَ كُنْهُهُ نَوَافِذَ الأَبْصَارِ، وَدَوَامُهُ رَدْعُ لِطَامِحَاتِ الْعُقُولِ، قَدْ حَسَرَ كُنْهُهُ نَوَافِذَ الأَبْصَارِ، فَمَنْ وَصَفَ الله مَنْ فَعَدْ حَدَّهُ؛ وَمَنْ عَدَّهُ وَمَنْ عَلَامَ وَمَنْ قَالَ : عَلَامَ ؟ فَقَدْ أَخْلَىٰ مِنْهُ وَمَنْ قَالَ : فِيمَ ؟ فَقَدْ ضَمَّنَهُ اللهِ عَمَ اللهِ عَلَاهُ وَمَنْ قَالَ : فَيمَ ؟ فَقَدْ ضَمَّنَهُ اللهِ الْعَلَىٰ فِيمَ ؟ فَقَدْ ضَمَّنَهُ اللهِ الْمُعَلِّدِ فَمَنْ قَالَ : فِيمَ ؟ فَقَدْ ضَمَّنَهُ اللهِ الْمَارِيلُ الْأَوْهُ الْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ الْمُعَلِيلُ الْأَوْهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ الْمُعَلِيلُ اللهُ وَمَنْ قَالَ : عَلَامَ ؟ فَقَدْ أَخْلَىٰ مِنْهُ وَمَنْ قَالَ : عَلَامَ ؟ فَقَدْ ضَمَّنَهُ اللهِ اللهِ الْمُعْتَلِقُ اللهِ الْمُؤْمِلُ اللهُ اللهُ اللهِ الْمُؤْمِلِ اللهُ اللهِ الْمُعْلِقُ اللهِ الْمُؤْمِلُ اللهِ الْمُؤْمِلُ اللهُ الْمُؤْمُ اللهُ اللّهُ اللهُ ا

مانع دیدن است، آن است که ایشان را آفریده؛ زیراکه آن جناب از آنچه در ذات ایشان ممکن است، امتناع فرموده، و ایشان از آنچه ذات واجب از اتصاف به آن ابا دارد، سرباز نمی زنند؛ زیراکه ممکن است در ذات ایشان، صفاتی چند از رنگ و روشنی و چند و چون که در واجب نیست، و نیز به جهت آن که صانع و مصنوع و حاد و محدود و رب و مربوب از یکدیگر جدا شوند، آن که یکی است بی تأویل عدد و شماره (به این که بگویی که خدا واحد است، یعنی یکمین است؛ چه این، دلالت بر این دارد که دومی هست که او یکمین آن است، یا بگویی که: یکی از جنسی است؛ چنانچه می گویند که زید، یکی از افراد انسان است، بلکه معنی و حدت یکی از جنسی است که: یگانه است در کمالات که عدیل و نظیر ندارد، چنانچه می گویند که فلانی، یگانهٔ دوران است، یا واحد المعنی است که انقسام پذیر نیست؛ نه در ذهن و نه در خارج و نه در عقل و نه در وهم).

و آفریننده است، نه به معنی حرکت (چنانچه خلائق در صنعت اشیا میکنند). و بیناست، و آفریننده است، نه به معنی حرکت (چنانچه خلائق در صنعت اشیا میکنند). و بیناست، و لیکن نه به واسطهٔ ادات (که گوش باشد. و مراد از تفریق آن، تفریق هوای متکیف است در سوراخ گوش و دخول آن در مسامات خلل و فرجی که دارد. یا مراد، تقسیم قوهٔ سامعه است بیر مسموعات که یک مرتبه آن را متوجه شنیدن این و یک بار مهیای شنیدن آن گرداند).

و در همه جا حاضر است، نه به طوری که با خلائق یکدیگر را مس کنند، که عضوی را به عضوی را به عضوی رسانند. و از هر چیزی پنهان است، نه به طریق پنهان شدن و دفن کردن چیزها، و ظاهر و هویداست، که از هر چیزی جدا است، اما نه به وضع دوری مسافتی که در میان، فاصله ای باشد. ازل و همیشگی اش، افکار جولان کار راکه در هر جا می گردند و سیر می کنند، نهی نموده و دوام و همیشه بودنش، عقولی را که به اعلا مدارج کمال می نگرند، منع فرموده.

کُنه حقیقتش بینایی هایی راکه در هر چیزی فرو می روند و در آن روان و جاری می شوند، خسته کرده، و وجودش خیالاتی راکه جولان می زنند، از ریشه برآورده. پس هر که خدا را وصف کند به کنه، حقیقت او را به اندازه در آورده، و حدی از برایش قرار داده، و هر که او را به اندازه در آورده (چه حد و اندازه، کثرت را لازم دارد؛ زیراکه آن مرکب است از جنس و فصل)، و هر که او را به شماره در آورد و جزء از برایش قرار دهد،

٣٥٥/ ٤. وَرَوَاهُ مُحَمَّدُ بْنُ الْحُسَيْنِ، عَنْ صَالِحِ بْنِ حَمْزَةَ، عَنْ فَتْحِ بْنِ عَبْدِ اللهِ مَوْلَىٰ بَنِي هَاشِمٍ، قَالَ: كَتَبْتُ إِلَىٰ أَبِي إِبْرَاهِيمَ ﷺ أَسْأَلَهُ عَنْ شَيْءٍ مِنَ التَّوْحِيدِ، فَكَتَبَ مَوْلَىٰ بَنِي هَاشِمٍ، قَالَ: كَتَبْتُ إِلَىٰ أَبِي إِبْرَاهِيمَ ﷺ أَسْأَلَهُ عَنْ شَيْءٍ مِنَ التَّوْحِيدِ، فَكَتَبَ إِلَىٰ إِلَا إِلَىٰ إِل

«أَوَّلُ الدِّيَانَةِ بِهِ مَعْ فَتُهُ، وَكَمَالُ مَعْ فَتِهِ تَوْحِيدُهُ، وَكَمَالُ تَوْحِيدِهِ نَفْيُ الصَّفَاتِ عَنْهُ؛ بِشَهَادَةِ كُلِّ صِفَةٍ أَنَّهَا غَيْرُ الْمَوْصُوفِ، وَشَهَادَةِ الْمَوْصُوفِ أَنَهُ غَيْرُ الصَّفَةِ، وَشَهَادَتِهِمَا جَمِيعاً بِالتَّثْنِيَةِ الْمُمْتَنِعِ مِنْهُ الْأَرَلُ، فَمَنْ وَصَفَ الله، فَقَدْ حَدَّهُ؛ وَمَنْ حَدَّهُ، فَقَدْ عَدَّهُ؛ وَمَنْ عَدَّهُ، فَقَدْ عَدَّهُ؛ وَمَنْ عَلَّهُ الْأَرْلُ، فَمَنْ وَصَفَ الله، فَقَدْ حَدَّهُ؛ وَمَنْ قَالَ: فِيمَ؟ فَقَدْ ضَمَّنَهُ؛ وَمَنْ قَالَ: فِيمَ؟ فَقَدْ ضَمَّنَهُ؛ وَمَنْ قَالَ: مَا هُو؟ فَقَدْ وَمَنْ قَالَ: مَا هُو؟ فَقَدْ وَمَنْ قَالَ: مَا هُو؟ فَقَدْ وَمَنْ قَالَ إِلَامَ؟ فَقَدْ عَلَيْهُ إِذْ لَا مَعْلُومٌ، وَخَالِقُ إِذْ لَا مَخْلُوقَ، وَرَبُّ إِذْ لَا مَخْلُوقَ، وَرَبُّ إِذْ لَا مَعْلُومَ، وَخَالِقُ إِذْ لَا مَخْلُوقَ، وَرَبُّ إِذْ لَا مَرْبُوبَ، وَكَذْلِكَ يُوصَفُ رَبُّنَا، وَ فَوْقَ مَا يَصِفُهُ الْوَاصِفُونَ».

ازلیت او را باطل گردانیده (چه جزء داشتن با آن منافات دارد). و هر که بگوید که: خدا، در کجا است؟ از برایش غایتی قرار داده (چه هر چه در مکانی باشد، آن را اطراف و غایات و نهایات لازم است) و هر که بگوید که: بر روی چیست؟ بعضی از مکانها را از او خالی ساخته، و او را اختصاص به مکانی داده. و هر که بگوید که: در چه چیز است؟ او را در ضمن چیزی قرار داده و محیط را محاط ساخته».

همین را روایت کرده و گفته است که: به خدمت امام موسی کاظم الله مولای بنی هاشم مین را روایت کرده و گفته است که: به خدمت امام موسی کاظم الله نوشتم و آن حضرت را زچیزی از توحید خدا سؤال کردم. پس به خط مبارک خود به من نوشت که: «حمد از برای خدا است، که حمد خود را به بندگان خویش الهام فرموده». و محمد، یا فتح، مثل آنچه را که سهل بن زیاد روایت کرده است، ذکر نموده، تا فرمودهٔ آن حضرت که «وجودش، خیالات جولان زننده را از ریشه برآورده». بعد از آن، در آن زیاد نموده که: «اول دین داری و انقیاد و فرمان برداری خدا، معرفت و شناخت اوست، و کمال معرفتش، توحید و اقرار به یگانگی اوست، و کمال توحیدش، نفی و دوری صفات زائده بر اصل ذات، از اوست، به سبب آن که هر صفتی گواهی می دهد که غیر موضوفش است، و موصوف که آن را به صفتی وصف نمودی، شهادت می دهد که غیر صفت است، و هر دو شهادت می دهند به دو ثیت و دو تا بودن که از لیت به علت آن محال و ممتنع است (چه، هرگاه کثرت و تعدد در او باشد، اجزا بر او پیشی دارند و این، مستلزم حدوث است).

پس هر که حدی از برای او قرار دهد، او را به عدد و شماره در آورده، و هر که او را به شماره در و هر که حدی از برای او قرار دهد، او را به عدد و شماره در آورده، و هر که او را به شماره در آورد، ازلیت او را باطل گردانیده، و هر که بگوید که: چگونه است و چه کیفیت دارد؟ او را در معرض صفات زائده و صفات ممکنات در آورده، و هر که بگوید که: در چه چیز است؟ او را در ضمن چیزی قرار داده (که او را در بر گرفته، مانند ظرف و مظروف) و هر که بگوید که: بر روی چیست؟ او را محمول قرار داده (که چیزی حامل اوست و او را برداشته)، و هر که بگوید: در کجا است؟ بعضی از مکانها را از او خالی فرض نموده، و هر که بگوید که: آن جناب چیست و حقیقتش چون است؟ او را به حد و اندازه وصف کرده، و هر که بگوید که: تا جه زمان می باشد؟ غایت و نهایتی از برایش توهم کرده.

٧/٣٥۶. عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ النَّصْرِ وَغَيْرِهِ، عَمَّنْ ذَكَرَهُ، عَنْ عَمْرِه بْنِ ثَابِتٍ، عَنْ رَجُلٍ سَمَّاهُ، عَنْ أَبِي إِسْحَاقَ النَّصْرِ وَغَيْرِهِ، عَمَّنْ ذَكَرَهُ، عَنْ عَمْرِه بْنِ ثَابِتٍ، عَنْ رَجُلٍ سَمَّاهُ، عَنْ أَبِي إِسْحَاقَ السَّبِيعِيِّ، عَنِ الْحَارِثِ الْأَعْوَرِ، قَالَ: خَطَبَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ اللهِ يَوْماً خُطْبَةً بَعْدَ الْعَصْرِ، السَّبِيعِيِّ، عَنِ الْحَارِثِ الْأَعْوَرِ، قَالَ: خَطَبَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ اللهِ يَوْماً خُطْبَةً بَعْدَ الْعَصْرِ، فَعَجِبَ النَّاسُ مِنْ حُسْنِ صِفَتِهِ وَمَا ذَكَرَهُ مِنْ تَعْظِيمِ اللهِ جَلَّ جَلَالُهُ؛ قَالَ أَبُو إِسْحَاقَ؛ فَقُلْتُ لِلْحَارِثِ: أَ وَمَا حَفِظْتَهَا؟ قَالَ: قَدْ كَتَبْتُهَا، فَأَمْلَاهَا عَلَيْنَا مِنْ كِتَابِهِ:

«الْحَمْدُ لِلّهِ الَّذِي لَا يَمُوتُ، وَلَا تَنْقَضِي عَجَائِبُهُ؛ لِأَنَّهُ كُلَّ يَوْمٍ فِي شَأْنٍ مِنْ إِحْدَاثِ بَدِيعٍ لَمْ يَكُونِ الَّذِي لَمْ يَلِدْ؛ فَيَكُونَ فِي الْعِزِّ مُشَارَكاً، وَلَمْ يُولَدْ؛ فَيَكُونَ مَوْرُوثاً هَالِكاً، وَلَمْ تَقْعُ عَلَيْهِ الْأَوْهَامُ؛ فَتَقَدِّرَهُ شَهَحاً مَا لِللّهِ وَلَمْ تُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ؛ فَيَكُونَ بَعْدَ انْتِقَالِهَا حَلَيْهُ، اللّذِي لَيْسَتْ فِي أَوْلِيَتِهِ نِهَا يَدُّ، وَلَا لِآخِرِيَّتِهِ حَدٌّ وَلَا غَايَةً، الَّذِي لَـمْ يَسْبِقْهُ وَفْتُ، وَلَمْ يَتَقَدَّمْهُ زَمَانٌ، وَلَا يَتَعَاوَرُهُ زِيَادَةٌ وَلَا نَقْصَانٌ، وَلَا يُوصَفُ بِأَيْنٍ وَلَا بِمَ وَلَا مَكَانٍ، الَّذِي بَطَنَ مِنْ خَفِيًّاتِ الْأُمُورِ، وَظَهَرَ فِي الْمُقُولِ بِمَا يُسرىٰ فِي خَلْقِهِ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ الْمُقُولِ بِمَا يُسرىٰ فِي خَلْقِهِ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ الْأَنْمِيةِ عَنْهُ فَلَمْ تَصِفْهُ بِحَدًّ وَلَا بِبَعْضٍ، بَـلْ وَصَفْ يَعْدَ مَنْ فَيَاتِ الْأُنْمِيةِ عَنْهُ فَلَمْ تَصِفْهُ بِحَدًّ وَلَا بِبَعْضٍ، بَـلْ وَصَفْ بَاللّهِ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ وَلَا يَتَقِيلُوا بَعْهُ مِنْ اللّهُ وَلَا يَتَعْمُ فِي الْمُقُولِ بِمَا يُسرىٰ فِي مَنْهُ وَلَا يَتَعْمَلُونَ مِنْ خَلِيْهِ مِنْ اللّهُ وَمِنْ الْمُقُولِ بِمَا يُسرىٰ فِي عَلَيْهِ مِنْ وَلَا يَتَكُونُ وَلَا يُعْمَلُ اللّهُ اللّهُ وَلَا يَتَعْفُونُ مِنْ مَنْ مَا يَعْلَى مِنْ عَلَيْهُ فَلَمْ تَصِفْهُ بِحَدًّ وَلَا بِبَعْضٍ، بَلْلُ وَصَفَعَنْهُ وَلَا يَبْعِضٍ، بَـلْ وَصَفْتُهُ وَلَا يَتَعْفُونُ اللّهُ وَلِي بِيَعْضٍ ، بَـلْ وَصَفْعَةُ الْمُ اللّهُ الْهُ عَلَى اللّهُ لِمُ اللّهُ وَلَا يَعْمُ لَا يَعْمَلُونُ مِنْ فَيْ الْمُ وَلَا يَعْمُونُ اللّهُ اللّهُ لَلْهُ وَلِي اللّهِ اللّهِ لَيْ اللّهُ وَلِي الللّهِ الللّهِ اللّهُ الْمُؤْمِنَ اللّهُ الْمُؤْمُ اللّهُ الْمُ اللّهُ الْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤَلِّ الللّهِ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللْمُ الللللّهُ الللللْمُ الللللّهُ اللّهُ الللللللْمُ الللللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللّهُ الللللّهُ الللْمُ اللللللْمُ ال

عالم بود در هنگامی که هیچ معلومی نبود، و خالق بود در وقتی که هیچ مخلوقی نبود، و پروردگار مارا چنین پروردگار مارا چنین وصف میباید کرد و آن جناب بالاتر از آن است که وصف کنندگان او را به آن وصف مینمایند.

۷/۳۵۶ بن نفر، وغیر او از آن که او را ذکر کرده، از عمرو بن ثابت، از مردی که او را نام برده، از احمد بن نفر، وغیر او از آن که او را ذکر کرده، از عمرو بن ثابت، از مردی که او را نام برده، از ابو اسحاق سبیعی، از حارث اعور که گفت: روزی امیر المؤمنین علیه بعد از نماز عصر خطبه ای ادا فرمود و مردم از محسن وصف کردن آن حضرت و آنچه را که ذکر فرمود از تعظیم خدای ـ جلّ جلاله ـ تعجب کردند. ابو اسحاق می گوید که: به حارث گفتم: آیا تو آن خطبه را حفظ نکردی؟ گفت: حفظ نکردم، ولیکن آن را نوشته ام.

پس آن را از روی کتاب و نوشته خویش بر ما خواند و ما نوشتیم که: قحمد از برای خدایی است که نمی میرد، و عجایب و غرائبش تمام نمی شود و به آخر نمی رسد؛ زیرا که آن جناب هر روز و هر زمان، در کاری است؛ از پدید آوردن تازهای که پیش از آن نبوده. آن که نزاد کسی را تا آن که در عزت شریکی به هم رساند (چه فرزند عزیز عادتاً عزیز است). و کسی او را نزاد تا آن که از او میراث بر ند بعد از مردن او (چه در عادت، آن که متولد می شود، عاقبت می میرد. تا آن که شعرا در اشعار خویش این مضمون را بسته اند که: بزایید برای مردن. در دیوان منسوب به امیر المؤمنین ـ صلوات الله و سلامه علیه ـ شعری مذکور است که ترجمهٔ آن این است که در هر روز آواز می دهد که: بزایید از برای مردن و بسازید از برای ویران شدن. و در نهج البلاغه عکس آنچه در اینجا است، مسطور است. به این روش که برای ویران شدن. و در نهج البلاغه عکس آنچه در اینجا است، مسطور است. به این روش که ارث برده شود و هلاک گردد و این انسب است). و خیال ها بر او واقع نمی توانند شد، تا آن که از او، او را شبحی ایستاده فرض کنند. او دیده ها خدا را در نیابد، تا آن که بعد از انتقال آنها از وی، متغیر گردد و منقلب شود از حالتی که در نزد دیدن داشت (و آن محاذات و مقابله است). آن که متغیر گردد و منقلب شود از حالتی که در نزد دیدن داشت (و آن محاذات و مقابله است). آن که در اولیتش نهایتی نیست (چه عدم، وجود ازلی را پیشی نگرفته) و آخریتش را اندازه و غایتی در اولیتش نهایتی نیست (چه عدم، وجود ازلی را پیشی نگرفته) و آخریتش را اندازه و غایتی

۱. و شبح، كالبد و تن راگويند. و نيز سياهي كه از دور زند. (مترجم)

بِفِعَالِهِ، وَدَلَّتْ عَلَيْهِ بِآيَاتِهِ، لَا تَسْتَطِيعُ عُـقُولُ الْـمُتَفَكِّرِينَ جَـحْدَهُ؛ لِأَنَّ مَـنْ كَـانَتِ السَّمَاوَاتُ وَالْأَرْضُ فِطْرَتَهُ وَمَا فِيهِنَّ وَمَا بَيْنَهُنَّ وَهُوَ الصَّائِعُ لَهُنَّ، فَلَا مَدْفَعَ لِقُدْرَتِهِ، السَّمَاوَاتُ وَالْأَرْضُ فِطْرَتَهُ وَمَا فِيهِنَّ وَمَا بَيْنَهُنَ وَهُو الصَّائِعُ لَهُنَّ، فَلَا مَدْفَعَ لِقُدْرَتِهِ، اللَّهِي خَلَقَ خَلْقَهُ لِعِبَادَتِهِ، وَأَقْدَرَهُمْ عَـلىٰ الَّذِي خَلَقَ خَلْقَهُ لِعِبَادَتِهِ، وَأَقْدَرَهُمْ عَـلىٰ اللّهِ يَنْ مِنَ الْخَلْقِ، فَلَا شَيْءَ كَمِثْلِهِ، الّذِي خَلَقَ خَلْقَهُ لِعِبَادَتِهِ، وَأَقْدَرَهُمْ عَـلىٰ طَاعَتِهِ بِمَا جَعَلَ فِيهِمْ، وَقَطَعَ عُذْرَهُمْ بِالْحُجَجِ، فَعَنْ بَيِّنَةٍ هَلَكَ مَنْ هَلَكَ، وَبِمَنَّهِ نَجَا مَنْ خَلَاهُ مُنْ مَلْكَ، وَبِمَنَّهِ نَجَا مَنْ خَلَاهُ وَمُعِيداً.

ثُمَّ إِنَّ اللهَ \_ وَلَهُ الْحَمْدُ \_ افْتَتَحَ الْحَمْدَ لِنَفْسِهِ، وَخَتَمَ أَمْرَ الدُّنْ يَمَا وَمَحَلَّ الآخِرَةِ بِالْحَمْدِ لِنَفْسِهِ، فَقَالَ: ﴿وَقُضِيَ بَيْنَهُم بِالْحَقِّ وَقِيلَ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعُلَمِينَ﴾.

الْحَمْدُ لِلَّهِ اللَّابِسِ الْكِبْرِيَاءِ بِلَا تَجْسِيدٍ، وَالْمُرْتَدِي بِالْجَلالِ بِلَا تَمْثِيلٍ، وَالْمُسْتَوِي



نیست (چه نیستی به هستی ازلی راهی ندارد). و آن که وقتی بر او سبقت نگرفته، و زمانی بر او تقدم نجسته است. و زیاده و نقصان او را بر سبیل تناوب و تبادل فرا نگرفته اند (که گاهی این بر او وارد شود و گاهی آن). و او را وصف نمی توان کرد که در کجا است؟ و نه به آن که چه چیز است؟ و نه به آن که چه چیز است؟ و نه به مکانی که جای معینی از برایش قرار دهند.

آنکه باطن امور پوشیده را ادراک نموده، و علمش در آن نفوذ فرموده، تا به امور ظاهره چه رسد (و بعضی گفته اند که: احتمال دارد که مراد از آنها، مجردات باشد. به ایس معنی که آن جناب از مجردات پوشیده و پنهان است تا به مادیات چه رسد). و در عقول، کمال ظهور دارد، به واسطهٔ آنچه در خلقتش دیده می شود از علامات تدبیر. آن که پیغمبران را از او سؤال کردند، بس او را به حد و بعض وصف نکردند، بلکه او را به کردار نیکی که دارد، وصف فرمودند و به آیات و علامات آن جناب بر او دلالت نمودند. عقل های صاحبان اندیشه نمی توانند که او را انکار نمایند؛ زیراکه هر که در آسمان ها و زمین و آنچه در اینها و آنچه در میانهٔ اینهاست، همه آفرینش اوست، و اوست صانع اینها که همهٔ آینها را آفریده. پس چیزی نیست که دفع نماید قدرت او را. آن که از خلق، به وساطت عدم مشابهت دور شده، پس هیچ چیز مانند او نیست، و قدرت او را. آن که از داده از شرایط تکلیف، مانند عقل و علم و غیر آن و به جهت ها عذر و بهانهٔ ایشان را قطع فرموذه، پس از روی حجتی ظاهر هلاک شد، هر که هلاک شد، و به عطای او نجات یافت، آن که نجات یافت. و از برای خدا است فضل و احسان در حال ایجاد و عطای او نجات یافت، آن که نجات یافت. و از برای خدا است فضل و احسان در حال ایجاد و عطای او نجات یافت، آن که نجات یافت. و از برای خدا است فضل و احسان در حال ایجاد و اعدهٔ ایشان (بعد از فنا در دنیا و آخرت و بعد از اینها).

به درستی که خدا و او راست سپاس و ستایش، کتاب خویش را به حمد خودگشوده (یا به آن مطلقا آغاز نموده)، و امر دنیا و آبلهٔ آخرت را (که مراد از آن شدت و مصیبت است) به حمد ذات مقدس خود ختم فرموده و فرموده: ﴿وَقُضِيَ بَيْنَهُم بِالْحَقِّ وَقِيلَ ٱلْحَمْدُ لِلّهِ رَبِّ ٱلْعَسْلَمِينَ ﴾ أ، يعنی: و حکم کرده شو دکه خدای تعالی حکم کند میان بندگان خود. به راستی که هر کس را به مقام و منزلی که در خور حال او باشد، از بهشت و دوزخ، فرود آورد و گفته شود (یعنی: مؤمنان می گویند که): سپاس از برای خدا است که پروردگار عالمیان است» (بر حکم کردن

عَلَى الْعَرْشِ بِغَيْرِ زَوَالٍ، وَالْمُتَعَالِي عَلَى الْخَلْقِ بِلا تَبَاعُدٍ مِنْهُمْ وَلَا مُلاَمَسَةٍ مِنْهُ لَهُمْ، لَيْسَ لَهُ حَدُّ يُنْتَهِىٰ إِلَىٰ حَدِّهِ، وَ لَا لَهُ مِثْلُ؛ فَيُعْرَفَ بِمِثْلِهِ، ذَلَّ مَنْ تَجَبَّرَ غَيْرَهُ، وَصَغُرَ مَنْ تَكَبَّرَ دُونَهُ، وَتَوَاضَعَتِ الْأَشْيَاءُ لِعَظَمَتِهِ، وَانْقَادَتْ لِسُلْطَانِهِ وَعِزَّتِهِ، وَكَلَّتْ عَنْ مَنْ تَكَبَرَ دُونَهُ، وَتَوَاضَعَتِ الْأَشْيَاءُ لِعَظَمَتِهِ، وَانْقَادَتْ لِسُلْطَانِهِ وَعِزَّتِهِ، وَكَلَّتْ عَنْ مَنْ تَكَبَرَ دُونَهُ، وَتَوَاضَعَتِ الْأَشْيَاءُ لِعَظَمَتِهِ، وَانْقَادَتْ لِسُلْطَانِهِ وَعِزَّتِهِ، الْأَوْلِ قَبْلَ كُلُّ اللهِ فَوْنَ بُلُوغِ صِفْتِهِ أَوْهَامُ الْخَلاثِقِ، الْأَوَّلِ قَبْلَ كُلُّ اللهِ فَلْ اللهُ وَهُونَ الْعُيُونِ، وَقَصُرَتْ دُونَ بُلُوغِ صِفْتِهِ أَوْهَامُ الْخَلاثِقِ، الْأَوْلِ قَبْلَ كُلُّ شَيْءٍ بِالْقَهْرِ لَهُ، وَالْآخِرِ بَعْدَ كُلِّ شَيْءٍ وَلَا بَعْدَ لَهُ ، الظَّاهِرِ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ بِالْقَهْرِ لَهُ، وَالْآخِرِ بَعْدَ كُلِّ شَيْءٍ وَلَا بَعْدَ لَهُ ، الظَّاهِرِ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ بِالْقَهْرِ لَهُ، وَالْمَسَاهِدِ لِجَمِيعِ الْأَمْاكِنِ بِلَا انْتِقَالِ إِلَيْهَا، لَا تَلْمِسُهُ لَامِسَةً، وَلَا تَحُسُّهُ حَاسَةٌ وَهُو الْمُكِيمُ الْعَلِيمُ ﴾ أَتْهُنَ مَا أَرَادَ مِنْ خَلْقِهِ مِن السَّمَاءِ إِلَٰهُ وَهُو الْمَكِيمُ الْعَلِيمُ ﴾ أَتْهُنَ مَا أَرَادَ مِنْ خَلْقِهِ مِنَ السَّمَاءِ إِلَٰهُ وَهُو الْمَكِيمُ الْعَلِيمُ ﴾ أَتْهُنَ مَا أَرَادَ مِنْ خَلْقِهِ مِن



او میان ما به حق و فرود آوردن هر یک از ما به منزلی که فراخور حال و درخور اعمال اوست بنا بر بعضی از تفاسیر).

بعد از آن حضرت فرمود که: «حمد از برای خدا است که بـزرگواری و پـادشاهی را در پوشیده، بی آنکه صاحب تن باشد، و جلال و بزرگی را ردای خویش ساخته، بـدون آنکه مانند چیزی از جسمانیات باشد، و بر عرش مملکت خویش مستولی است، بدون زوالی که به او رو آورد و بر خلائق بر تری دارد، اما بی آنکه ایشان از آن جناب دور باشند، یا آن جـناب ایشان را سوده و لمس نموده باشد. و آن جناب را حدی نیست که به آن حد و اندازه مستهی شود و به پایان رسد، و او را مانند و نظیری نه، تا به مانند خویش شناخته شود.

هر که غیر از خدا جبروت را به خود بست، خوار و بی مقدار گردید، و هر که غیر از آن جناب اظهار بزرگی نمود، کوچک شد. همه چیز به جهت عظمت آن جناب فروتنی نمودند، و از برای سلطنتش و عزتش، طریقهٔ انقیاد پیشودند. چشمهایی که به کرانه مینگرند، از دریافتش کلال ۱ به هم رسانیده، و خیالات خلافق به صفتش نرسیده، ایستادهاند. آنکه اول و پیش از هر چیزی است و او را پیشی نیست، و آخر است بعداز هر چیزی، و او را بعدی نیست (كه قبل و بعد عارض ذات مقد سش ثمي شود) و بر همه چيز غالب است، به واسطهٔ غلبه و قهری که بر وجود و فنای آنها دارد. و همهٔ مکانها را مشاهده میکند، و در آنها حضور دارد، بي آنكه به سوى آنها منتقل شود. هيچ صاحب لمسي او را لمس نكند، و هيچ حاسهاي او را در نيابد ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي فِي ٱلسَّمَآءِ إِلَنَّهُ وَفِي ٱلْأَرْضِ إِلَّنَّهُ وَهُ وَ ٱلْحَكِيمُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ ٢؛ «أوست آنك در آسمان خدا است و در زمین خدا است، و اوست راستکار و درستکردار در تـدبیر امـر خلائق، و دانا به مصالح ایشان، محکم ساخته آنچه راکه خواسته نسبت به خلق خویش از همهٔ اشخاص و صور که غیر یکدیگرند، ولیکن نه به واسطهٔ مثالی که پیشی گرفته شده باشد به سوی آن (و بعضی گفتهاند که مراد از مثال، صورت علمیه است، یعنی: خلق فرمود آنچه راکه اراده نموده)، نه به صورت علمیه زائده که به سوی مراد، پیشی گرفته باشد (چه علم آن جناب انفعالی نیست و ماندگی و ملالی بر او داخل نشد. و در آفریدن آنچه آفریده در نزد خویش، و مراد، مانند عرش و کرسی است، تا به غیر اینها چه رسد. و احتمال دارد که مراد،

۲. زخرف، ۸۴.

الْأَشْبَاحِ كُلِّهَا، لَا بِمِثَالٍ سَبَقَ إِلَيْهِ، وَلَا لُغُوبِ دَخَلَ عَلَيْهِ فِي خَلْقِ مَا خَلَقَ لَدَيْهِ، ابْتَدَأَ مَا أَرَادَ ابْتِدَاءَهُ، وَأَنْشَأَ مَا أَرَادَ إِنْشَاءَهُ عَلَىٰ مَا أَرَادَ مِنَ الثَّقَلَيْنِ: الْجِنِّ وَالْإِنْسِ؛ لِيَعْرِفُوا بِذْلِكَ رُبُوبِيَّتَهُ. وَتَمَكَّنَ فِيهِمْ طَاعَتُهُ. نَحْمَدُهُ بِجَمِيعِ مَحَامِدِهِ كُلِّهَا عَلَىٰ جَمِيع نَـعْمَائِهِ كُلِّهَا، وَنَسْتَهْدِيهِ لِمَرَاشِدِ أُمُورِنَا، وَنَعُوذُ بِهِ مِنْ سَيِّتَاتِ أَعْمَالِنَا، وَنَسْتَغْفِرُهُ لِلذُّنُوبِ الَّتِي سَبَقَتْ مِنَّا، وَنَشْهَدُ أَنْ لَا إِلٰهَ إِلَّا اللهُ، وَأَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، بَعَثَهُ بِالْحَقِّ نَبِيّاً دَالًّا عَلَيْهِ، وَهَادِياً إِلَيْهِ، فَهَدىٰ بِهِ مِنَ الضَّلَالَةِ، وَاسْتَنْقَذَنَا بِهِ مِـنَ الْـجَهَالَةِ؛ ﴿مَـنْ يُـطِع اللهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزَأَ عَـظِيماً ﴾ وَنَالَ ثَوَاباً جَزِيلاً؛ وَمَنْ يَعْصِ اللهَ وَرَسُولَهُ، فَقَدْ خَسِـرَ خُسْرَاناً مُبِيناً، وَاسْتَحَقَّ عَذَاباً أَلِيماً. فَأَنْجِعُوا بِمَا يَحِقُّ عَلَيْكُمْ مِنَ السَّمْع وَالطَّاعَةِ وَإِخْلَاصِ النَّصِيحَةِ وَحُسْنِ الْمُؤَارِرَةِ، وَأَعِينُوا عَلَىٰ أَنْفُسِكُمْ بِلُزُومِ الطَّرِيقَةِ الْمُسْتَقِيمَةِ، وَهَجْرِ الْأُمُورِ الْمَكْرُوهَةِ، وَتَعَاطُواْ الْحَقُّ بَيْنَكُمْ. وَتَعَاوَنُوا بِهِ دُونِي. وَخُذُوا عَلَىٰ يَدِ الظَّالِم السَّفِيهِ، وَمُرُوا بِالْمَعْرُوفِ، وَانْهَوْا عَنِ الْمُنْكَرِ، وَاعْرِفُوا لِذَوِي الْفَضْل فَـضْلَهُمْ، عَصَمَنَا اللهُ وَإِيَّاكُمْ بِالْهُدَىٰ، وَثَبَّتَنَا وَإِيَّاكُمْ عَلَى التَّقْوَىٰ، وَأَسْتَغْفِرُ اللهَ لِي وَلَكُمْ». جميع آفريدگان باشد و آخر كلام به جهت سجع زياد شده باشد).

ابتدا فرمود به آنچه ابتدای به آن را اراده نمود، و موجود ساخت آنچه ایجاد آن را خواست. آنچه خواست بر وفق ارادهٔ کامله و حکمت بالغه از دو گروه سنگین عظیم القدر که جن و انساند، تا آنکه به سبب این آفرینش پروردگاری او را بشناسند، و فرمان برداری او در ایشان جای گیرد. ستایش میکنیم آن جناب را به همهٔ ستایش هاکه یکی از آن بیرون نباشد بر تمام نعمتهای او (به وضعی که فردی از آن یاد نرود)، و از او طلب و خواهش می نماییم که ما را به راههای راست که به امور مطلوبهٔ ما (که مراد از آن، مصادف با احکام و اخلاق است)، می رساند، هدایت فرماید، و از بدی های اعمال خود به او پناه می بریم، و به جهت گناهانی که از ما پیش از این سر زده، آرزوی طلب آمرزش می نماییم، و توبه می کنیم.

وگواهی می دهیم که خدایی نیست، مگر خدای تعالی که تنهاست، و آن که محمد، بنده و رسول اوست، که او را به حق و راستی پیغمبری فرستاده تا بر او دلالت نماید، و همه را به سوی او هدایت فرماید. پس به وساطت آن حضرت ما را از ضلالت هدایت فرموده، از گمراهی به راه رسانید، و به سبب او ما را از جهالت و نادانی خلاصی داد و رهانید. و هر که خدا و رسول او را فرمانبرداری کند رستگاری یافته؛ رستگاری بزرگ و به ثواب عظیمی رسیده. و هر که خدا و رسول او را نافرمانی نماید، زیان کرده؛ زیانی هویدا و سزاوار عذابی در دناک، یا درد آورنده شده.

پس مبالغه نمایید در جا آوردن آنچه بر شما واجب و لازم است، از شنیدن و قبول کردن و فرمان بردن، و خیرخواهی را پاک و پاکیزه نمودن، به وضعی که شائبهٔ غشّ و خیانت در آن نباشد، و بار سنگین از دوش یکدیگر برداشتن و به دوش خودگرفتن، به طور خوشی که هیچ دلتنگی و منت در آن نباشد، و در اینها بر نفس خویش غالب شوید و آن را بکشید، و خویش را بر نفسهای خود یاری دهید، به ملازمت راه راست (که از آن دست بر ندارید)، و به دوری کردن از امور ناخوش (که پیرامون آن نگردید)، و حق را در میان خویش جاری سازید، و در آن یکدیگر را یاری کنید، بیش از آن که به من رسد (یا آن که در باب حق، یاری شما به من نرسد که من به آن احتیاج ندارم)، و دستهای ظالم بی عقل را بگیرید و آن را از سر مظلوم کوتاه کنید. و امر به معروف و نهی از منکر را به عمل آورید، و فضل صاحبان را بشناسید. خدا ما و شما را به هدایت، از بدی ها نگاه دارد، و ما و شما را پرهیزگاری ثابت بدارد، و از برای

## ٢٣ ـ بَابُ النَّوَادِرِ

٧٥٧/ ١. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْمَىٰ، عَنْ أَحْمَدُ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ النَّعْمَانِ، عَنْ سَيْفِ بْنِ عَمِيرَةَ، عَمَّنْ ذَكَرَهُ، عَنِ الْحَارِثِ بْنِ الْمُغِيرَةِ النَّصْرِيِّ، قَالَ: سُئِلَ أَبُو عَبْدِ عَنْ سَيْفِ بْنِ عَمِيرَةَ، عَمَّنْ ذَكَرَهُ، عَنِ الْحَارِثِ بْنِ الْمُغِيرَةِ النَّصْرِيِّ، قَالَ: سُئِلَ أَبُو عَبْدِ اللهِ عَنْ قَوْلِ اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ: ﴿كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَهُ ﴾ فَقَالَ: «مَا يَقُولُونَ فِيهِ؟» اللهِ عَنْ قَوْلُ اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ: ﴿كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَهُ ﴾ فَقَالَ: «سُبْحَانَ اللهِ! لَقَدْ قَالُوا قَوْلاً عَظِيماً، قُلْتُ: يَقُولُونَ: يَهْلِكُ كُلُّ شَيْءٍ إِلَّا وَجْهَ اللهِ، فَقَالَ: «سُبْحَانَ اللهِ! لَقَدْ قَالُوا قَوْلاً عَظِيماً، إِنَّمَا عَنَىٰ بِذَٰلِكَ وَجْهَ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

٣٥٨/ ٢. عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ أَبِي نَصْرٍ، عَنْ صَفْوَانَ الْجَمَّالِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ عَنْ فِي قَـوْلِ اللهِ عَـزَّ وَجَـلَّ: ﴿كُـلُّ

خود و شما طلب أمرزش ميكنم از خدا».

## ۲۳. باپ نوادر

٣٥٧ / ١ . محمد بن يحيى، از احمد بن محمد بن عيسى، از على بن نعمان، از سيف بن عَميره، از آنكه او را ذكر كرده، از حارث بن مُغيرة نصري روايت كرده است كه گفت: از امام جعفر صادق ﷺ سؤال شداز تفسير قول خداي عزّوجلّ ﴿كُـلُّ شَـيْءٍ هَـالِكُ إِلَّا وَجْهَهُ ﴾ (ك مفسرین آن را ترجمه نمودهاند به چند وجه: اولی آنکه هر چیز فانی است و نیست شونده، مگر ذات او سبحانه. دوم آنکه هر چيز به اعتبار امکان ذاتي في حد ذاته هالک و معدوم است. سوم آنکه هر عمل باطل است، مگر آن عمل که به جهت رضای خدا قربة الی الله باشد. چهارم آنکه هر صاحب عملی باطل و ضائع است، مگر آن کس که غرضش در عمل و جه الله باشد. و گفته اند که تعبیر کردن از ذات، به وجه (که عبارت است از رو) در کلام عرب بسیار است. و نيز تفسير شده است به اين كه هر چيزي نابود مي شود، مگر اصل و حقيقت أن چيز كه عبارت از هویت آن است. بنابر آنکه ضمیر در وجهه به شیء که به معنی چیزی است برگردد، و نه آنکه به سوی خدا راجع باشد، چنانچه اکثر علما چنین فهمیدهاند، و ظاهر آیه نیز آن است). راوی می گوید که: حضرت فرمود که: استیان در آن، چه می گویند؟ اعرض کردم که میگویند: هر چیزی هلاک می شود، مگر روی خدا. حضرت فرمود: «سبحان الله! پاک و منزه است خدا از امثال این نقایص. هر آینه گفتهٔ بزرگی راگفته اند جز این نیست که مقصود از این وجه، وجه خدا است که مردم از آن رو به خدا میروند. آ (و مراد حضرت از وجه مذکور، حضرات معصومین اند که ابواب ایمانند، و مردم را به خدا مهرسانند. و از جمله لطایف آنكه، عدد وجه به حساب جمل، چهارده است چون عدد معصومين ـ صلوات الله و سلامه عليهم اجمعين).

۳۵۸ / ۲ . چند نفر از اصحاب ما، از احمد بن محمد بن خالد، از احمد بن محمد بن ابی نصر، از صفوان جمّال، از امام جعفر صادق الله در تفسیر قول خدای عزّوجل (کُلُ شَيْءِ

۱. قصص، ۸۸.

۲. و وجه در لغت، به معنی رو است، و طور و طریقه و برابر و اول روز و آنچه مدد معاش از سلاطین و ملوک متعین می شود. (مترجم)

شَىٰءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجْـهَهُ ۚ قَالَ: «مَنْ أَتَى اللهَ بِمَا أُمِرَ بِهِ مِنْ طَاعَةِ مُحَمَّدٍ ﷺ، فَهُوَ الْــوَجْـهُ الَّذِي لَا يَهْلِكُ، وَكَذْلِكَ قَالَ: ﴿مَنْ يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّهَ ﴾».

٣٥٩/ ٣٠. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ، عَنْ أَبِي سَلَّامٍ النَّخَاسِ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ، قَالَ: «نَحْنُ الْمَثَانِي عَنْ أَبِي سَلَّامٍ النَّهُ نَبِيَّنَا مُحَمَّداً ﷺ، وَ نَحْنُ وَجْهُ اللهِ نَتَقَلَّبُ فِي الْأَرْضِ بَيْنَ أَظْهُرِكُمْ، وَنَحْنُ عَيْنُ اللهِ فِي خَلْقِهِ، وَيَدُهُ الْمَبْسُوطَةُ بِالرَّحْمَةِ عَلَىٰ عِبَادِهِ، عَرَفْنَا مَنْ عَرَفْنَا، وَبَحُهُ اللهُ عَيْنُ اللهِ فِي خَلْقِهِ، وَيَدُهُ الْمَبْسُوطَةُ بِالرَّحْمَةِ عَلَىٰ عِبَادِهِ، عَرَفْنَا مَنْ عَرَفْنَا، وَبَحُهُ اللهُ عَيْنُ اللهِ فِي خَلْقِهِ، وَيَدُهُ الْمَبْسُوطَةُ بِالرَّحْمَةِ عَلَىٰ عِبَادِهِ، عَرَفْنَا مَنْ عَرَفْنَا، وَجَهِلْنَا وَإِمَامَةَ الْمُتَّقِينَ».



هَالِكُ إِلَّا وَجْهَهُ كه أَن حضرت فرمود: «هر كه بيايد خدا را به أنجه به أن امر فرموده از فرمانبر دارى محمد الله أن وجهى است كه هلاك نمى شود. و همچنين فرمود كه: ﴿مُن يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ ﴾ أ، يعنى: هر كه فرمان برد رسول خدا را -كه محمد است الله - بس به حقيقت كه خدا را فرمان برده ».

(و ابن بابویه در کتاب توحید همین حدیث را ذکر کرده و بعد از ذکر محمد، اثمه بعد از آن حضرت بیش را نیز ذکر کرده و آخر حدیث در آن به این طریق است که پس حضرت خواند: ﴿ مَّن یُطِع اَلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ ﴾. و این ظاهر تر است).

۳/۳۵۹ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد بن عیسی، از محمد بن سِنان، از ابو سلام نخاس، از بعضی از اصحاب ما، از امام محمد باقر الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود: «ماییم دو تا دو تاهایی که خدا به پیغمبر ما محمد الله عطا فرموده».

(و مراد آن حضرت، تفسیر قول خدای تعالی است که: ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَینَكَ سَبْعًا مِنَ ٱلْمَكَانِی وَالْفَرْءَانَ الْعَظِیمَ ﴾ ، یعنی: «و هر آینه به حقیقت که دادیم تو را هفت از دو تا دو تاها که مکرر شده اند، و قرآن بزرگ و بزرگوار را». و اکثر مقسرین این هفت را به هفت آیه تفسیر کر ده اند، سعوه و گفته اند که: مراد از آن، سعوه تحتید است؛ چه آن، هفت آیه است و لهذا آن سعوه را سبع المثانی نیز می گویند. و در وجه دوئیت آن گفته اند که، از آن راه است که در نماز لا اقل دو بار خوانده می شود، و خروج نماز و تر بر فرضی که از شفع جدا باشد، ضرری ندارد، یا به جهت آن است که اکثر الفاظ آن مکرر واقع شده، یابه جهت تکرار نزول آن است که یکبار در مدینه. و بنا بر آنچه آن حضرت فرموده می تواند که وجه هفت بودن ایشان، این باشد که نام های ایشان هفت است: علی و فاظمه و حسن و حسین و محمد و جعفر و موسی سلام الله علیهم و تنمه، مکرر است و وجه تکرار و دوئیت از اینجا معلوم می شود، یا دوئیت ایشان به اعتبار انضمام ایشان با قرآن باشد و احتمال دارد که مثانی از ثناء می شود، یا دوئیت ایشان ثنای خدا را به جا آور دند؛ چنانچه حق ثنای اوست به حسب طاقت باشد؛ زیراکه ایشان ثنای خدا را به جا آور دند؛ چنانچه حق ثنای اوست به حسب طاقت بشری. تنمهٔ حدیث آن که: حضرت فرمود:) «و ماییم روی خدا و راه او راه او (چه، خلاتی به بشری. تنمهٔ حدیث آن که: حضرت فرمود:) «و ماییم روی خدا و راه او راه او (در می در سان شما

۲. حجر، ۸۷.

٣٤٠/ ٢. الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ الْأَشْعَرِيُّ وَمُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ جَمِيعاً، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ سَعْدَانَ بْنِ مُسْلِمٍ، عَنْ مُعَاوِيَةَ بْنِ عَمَّارٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ فِي قَوْلِ اللهِ عَنْ صَعْدَانَ بْنِ مُسْلِمٍ، عَنْ مُعَاوِيَةَ بْنِ عَمَّارٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ فِي قَوْلِ اللهِ عَنْ صَعْدَانَ بْنِ مُسْلِمٍ، عَنْ مُعَاوِيَةَ بْنِ عَمَّارٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ فِي قَوْلِ اللهِ عَنْ وَادْعُوهُ بِهَا ﴾ قَالَ: «نَحْنُ \_ وَاللهِ \_ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا ﴾ قَالَ: «نَحْنُ \_ وَاللهِ \_ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى أَلْدُوسُنَى فَادْعُوهُ بِهَا ﴾ قَالَ: «نَحْنُ \_ وَاللهِ \_ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى أَلْدُوسُنَى فَادْعُوهُ بِهَا ﴾ قَالَ: «نَحْنُ \_ وَاللهِ مِنْ الْعِبَادِ عَمَلاً إِلَّا بِمَعْرِفَتِنَا».



میگردیم. و ماییم چشم خدا در میان آفریدگانش (که به واسطهٔ ما به سوی ایشان می نگرند، نه چنانچه کند چشمان به وساطت عینک به خطوط نظر میکنند). و ماییم دست خدا که بر بندگان خویش به رحمت گشوده. می شناسیم هر که ما را شناسد، و نمی شناسیم هر که ما را نمی شناسید و نمی شناسیم هر که ما را نمی شناسد (و احتمال دارد که معنی این باشد که: هر که پیش از این در عالم ذر، ما را شناخت امروز نیز ما را می شناسد و هر که در آنجا ما را نشناخت، در اینجا نیز ما را نمی شناسد. و می تواند که مراد این باشد که: این اوصاف از برای ما ثابت است؛ خواه مردم ما را به ایس اوصاف بشناسند و خواه نشناسند.

و پیشوایی پرهیزگاران از برای ما است» (که اهل تقوی به ما اقتدا میکنند در امور دین. و ظاهر این است که این فقره، تصحیف باشد که امامة الیقین به امامة المتقین بدل شده باشد.

علی بن ابراهیم در تفسیر خود، همین حدیث را به سندی دیگر از آن حضرت روایت کرده از اول حدیث تا آن که ذکر فرموده که: «هر که ما را شناسد، ما او را شناسیم. پس هر که ما را شناخت، یقین در پیش روی اوست و هر که ما را نشناسد، ما او را نشناسیم. پس هر که ما را نشناخت، آتش افروخته در پیش روی اوست، و مراد از یقین، مرگ است؛ چه آن، تحفه مؤمن است که از رنج دنیا خلاص می شود و ید این شناخت منتفع می گردد و در بهشت مؤمن است که از رنج دنیا خلاص می شود و ید این شناخت منتفع می گردد و در بهشت جاودانی قرار می گیرد. و بعضی احتمال داده اند که مراد، این باشد که این معرفت که به دلیل حاصل شده به مشاهده و عین الیقین، از برای او حاصل خواهد شد. و به قرینهٔ مقابله، اول ظاهر تر است.

و در توجیدصدوق همین حدیث به سندی دیگر مذکور است، و در آخر آن چنین است که: «هر که ما را شناسد، ما او را شناسیم و هر که ما را نشناسد، یقین در پیش روی اوست». و معنی احتمالی بنا بر آنچه در توجید است، مناسبت تمام دارد).

۳۶۰ / ۳۶۰ محمد اشعری و محمد بن یحیی هر دو روایت کرده اند از احمد بن اسحاق، از سَعدان بن مسلم، از معاویة بن عمّار، از امام جعفر صادق الله در قول خدای عزّوجلً: ﴿ وَلِلّهِ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْحُسْنَىٰ فَادْعُوهُ بِهَا ﴾ أ، يعنى: «خدا راست نامهای نيکوتر، بس بخوانيد او را به آنها»، که حضرت فرمود: «به خدا سوگند، ماييم نامهای نيکوتر خدا که خدا

اعراف، ۱۸۰.

٥٠٣١ ٥٠ مُحَمَّدُ بْنُ أَبِي عَبْدِ اللهِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ الْحَسَنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنِ الْهَيْثَمِ بْنِ عَبْدِ اللهِ، عَنْ مَرْوَانَ بْنِ صَبَّاحٍ، قَالَ: قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَنْ مَرْوَانَ بْنِ صَعِيدٍ، عَنِ الْهَيْثَمِ بْنِ عَبْدِ اللهِ، عَنْ مَرْوَانَ بْنِ صَبَّاحٍ، قَالَ: قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ عَلَا: «إِنَّ اللهَ خَلَقَنَا، فَأَحْسَنَ خَلْقَنَا؛ وَصَوَّرَنَا، فَأَحْسَنَ صَوَرَنَا؛ وَجَعَلَنَا عَيْنَهُ فِي عِبَادِهِ، وَلِسَانَهُ النَّاطِقَ فِي خَلْقِدِ، وَيَدَهُ الْمَبْسُوطَةَ عَلَى عَبَادِهِ بِالرَّأْفَةِ وَالرَّحْمَةِ، وَوَجْهَهُ الَّذِي يُؤْتَىٰ مِنْهُ، وَبَابَهُ الَّذِي يَدُلُّ عَلَيْهِ، وَخُرَانَهُ فِي عِبَادِهِ بِالرَّأْفَةِ وَالرَّحْمَةِ، وَوَجْهَهُ الَّذِي يُؤْتَىٰ مِنْهُ، وَبَابَهُ الَّذِي يَدُلُّ عَلَيْهِ، وَخُرَانَهُ فِي عِبَادِهِ بِالرَّأْفَةِ وَالرَّحْمَةِ، وَوَجْهَهُ الَّذِي يُؤْتَىٰ مِنْهُ، وَبَابَهُ الَّذِي يَدُلُّ عَلَيْهِ، وَخُرَانَهُ فِي سَمَائِهِ وَأَرْضِهِ؛ بِنَا أَثْمَرَتِ الْأَشْجَارُ، وَأَيْنَعَتِ الثَّمَارُ، وَجَرَتِ الْأَنْهَارُ؛ وَبِنَا يَنْزِلُ غَيْثُ السَّمَاءِ، وَيَثْبَتُ عُشْبُ الْأَرْضِ؛ وَبِعِبَادَتِنَا عُبِدَ اللهُ، وَلَوْ لا نَحْنُ مَا عُبِدَ اللهُ».

٣٤٧/ ٩. مُحَمَّدُ بُنُ يَحْمَىٰ، عَنْ مُحَمَّدُ بُنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ مُحَمَّدِ بُنِ إِسْمَاعِيلَ بُنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ مُحَمَّدِ بُنِ إِسْمَاعِيلَ بُنِ بَزِيعٍ، عَنْ عَمِّهِ حَمْزَةَ بُنِ بَزِيعٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَلَىٰ فَيْ قَوْلِ اللهِ عَنَ وَجَلَّ : ﴿ فَلَمَّا وَالْكِنَّةُ خَلَقَ أُولِيّا وَالْكِنَّةُ فَقَالَ: ﴿ إِنَّ اللهَ عَنَى مَ حُلُوقُونَ مَ رُبُوبُونَ، فَجَعَلَ رِضَاهُمْ رِضَا نَفْسِهِ وَالْفَرْقُونَ وَهُمْ مَخْلُوقُونَ مَ رُبُوبُونَ، فَجَعَلَ رِضَاهُمْ رِضَا نَفْسِهِ، وَالْأَدِلَاءَ عَلَيْهِ، وَالْأَدِلَاءَ عَلَيْهِ، فَلِذَٰلِكَ صَارُوا كَذَٰلِكَ، وَقَدْ وَلَيْسَ أَنَّ ذَٰلِكَ يَصِلُ إِلَىٰ خَلْقِهِ، لَكِنْ هٰذَا مَعْنَىٰ مَا قَالَ مِنْ ذَٰلِكَ، وَقَدْ

از بندگان عملی را قبول نمی فرماید، مگر به معرفت ماه (چه هر نامی، نشانهٔ صاحب نام است و ذوات قدسیهٔ ایشان نشانههای هویداست برای وجود ذات و صفات آن جناب).

صالح، از حسن بن سعید، از هَیشم بن عبدالله، از محمد بن اسماعیل، از حسین بن حسن، از بکر بن صالح، از حسن بن سعید، از هَیشم بن عبدالله، از مروان بن صباح روایت کرده است که گفت: امام جعفر صادق ﷺ فرمود که: «خدای تعالی ما را آفرید، پس آفرینش ما را نیکو گردانید، و ما را تصویر نمود و نگاشت. پس صورتهای ما را نیکو ساخت و ما را در میان بندگان خود چشم خویش گردانید، و زبان گویای خویش در میانهٔ خلائق (چه، ایشان چون زبان اوامر و نواهی او را به مردمان می رسانند) و دست خود که بر بندگانش به رأفت و رحمت گشوده، و وجه خود که مردم از آن رو به او می روند، و به جنابش می رسند، و درهای معرفت خویش که بر او دلالت می کنند، و خزینه داران خویش درآسمان و زمین، و به واسطهٔ ما درختان میوه آوردند و میوه ها رسیدند، و جوی ها روان شدند، و به ما باران از آسمان (یا از جانب آن)، فرود می آید، و گیاه از زمین می روید، و به عبادت ما خدا معبود شد. و اگر ما نمی بودیم، کسی خدا را عبادت نمی نمود (چه، اساس بندگی را ایشان به مردم تعلیم دادند).

۱۳۶۲ محمد بن یحیی، از محمد بن یحیی، از محمد بن اسماعیل بن بریع، از عمویت حرده است در فرموده خدای عمویش حمزة بن بریع، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است در فرموده خدای عزّ وجلّ: ﴿ فَلَمّا عَاسَفُونَا انتَقَمْنَا مِنْهُمْ ﴾ ا، یعنی: «پس آن هنگام که ما را سخت خشمناک و اندوهگین ساختند، از ایشان کینه کشیدیم»، که آن حضرت فرمود: «خدای عزّ وجلّ اندوه نمی خورد و خشم نمی گیرد چون اندوه و خشم ما، ولیکن آن جناب دوستانی چند را از برای خود آفریده که اندوه می خورند و خشم می گیرند و خشنود می گردند، و ایشان آفریدگانی چنداند که خدا ایشان را پرورش داده و می دهد. پس خدا خشنودی ایشان را خشنودی خویش و خشم ایشان را خویش گردانیده؛ زیراکه آن جناب ایشان را خوانندگان مردمان به سوی خویش و رهنمایان بر خویش قرار داده، و از برای همین، چنین بلند مر تبه شده اند که به مرتبه اتحاد و یگانگی رسیده اند.

و مقصود خدا این نیست که این اندوه و خشم، به خدا میرسد چنانچه بــه آفـریدگانش

۱. زخرف، ۵۵.

٣۶٣/٧. عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ ابْنِ أَبِي نَصْرٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُحَمَّدٍ بْنِ مُحَمَّدٍ بْنِ مُحَمَّدٍ بْنِ مَعِيدٍ، قَالَ: كُنْتُ عِنْدَ أَبِي جَعْفَرٍ عَنْهُ فَأَنْشَأَ يَقُولُ \_ ابْتِدَاءً مِنْهُ مُحْمَرانَ، عَنْ أَسْوَدَ بْنِ سَعِيدٍ، قَالَ: كُنْتُ عِنْدَ أَبِي جَعْفَرٍ عَنْهِ، فَأَنْشَأَ يَقُولُ \_ ابْتِدَاءً مِنْهُ مِنْ غَيْرٍ أَنْ أَسْأَلَهُ \_ : «نَحْنُ حُجَّةُ اللهِ، وَنَحْنُ بَابُ اللهِ، وَنَحْنُ لِسَانُ اللهِ، وَ نَحْنُ وَجْهُ اللهِ، وَنَحْنُ اللهِ فِي عِبَادِهِ».

می رسد، ولیکن همین که مذکور شد، معنی آن چیزی است که فرموده. و در حدیث قدسی فرموده که: هر که دوستی از دوستان مرا اهانت رساند و خوار گرداند، پس به حقیقت که با من مبارزه نموده است، به جنگ با من، و مرا به سوی آن خوانده (حاصل آن که مهین (مَهین)، به میدان من آمده و مرا مبارز می طلبد) و فرموده است که: ﴿مَّن یُطِعِ ٱلرُّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّه﴾ . و فرموده که: ﴿مَّن یُطِعِ ٱلرُّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّه﴾ . و فرموده که: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ یُبَایِعُونَكَ إِنَّمَا یُبَایِعُونَ ٱللَّهُ یَدُ ٱللَّهِ فَوْقَ أَیْدِیهِمْ﴾ . یعنی: «به درستی که آنان که با تو بیعت می کنند، دست خدا در بالای دست های ایشان است و مراد، دست بیغمبر است که در حکم دست خدا است. چه، آن جناب منزه است از اعضا و جوارح که از صفات اجسام است).

پس این و هر چه مانند این باشد، بر وجهی است که برای تو ذکر کردم. و همچنین است خشنودی و خشم خدا و غیر اینها، از هر چه باشد که به این شباهت داشته باشد در این که اتصاف خدابه آن روا نباشد، و اگر چنین باشد که خشم و اندوه و دلتنگی به خدا رسد، با آن که این آن جناب همان است که اینها را آفریده و ایجاد فرم ده، هر آینه جایز است از برای آن که این سخن را می گوید که بگوید که: حضر ت آفریدگار در روزگاری هلاک می گردد، و نیست و نابود می شود؛ زیرا که چون خشم و دلتنگی پر او داخل گردد، تغییر مزاجی در او راه یابد، و چون تغییر در او راه یابد، بر او ایمن نمی توان بود از هلاکت. بعد از اینها ناخوشی دیگر لازم می آید که هستی دهنده از آن که او را هستی داده، و قادر و توانا از آن که بر او توانایی می توان داشت، و آفریدگار از آفریده شده شناخته نشود، و کسی نتواند که او و ایشان را از یکدیگر تمیز دهد. خدا بر تر است از این گفتار و اعتقاد؛ بر تری بزرگ. بلکه اوست که چیزها را آفریده، بی آن که حاجتی به آنها داشته باشد. پس هرگاه آفرینش برای احتیاج نباشد، باید که اندازه و چون و چگونگی را در باب آن جناب ممتنع و محال شمرد. پس بفهم اگر خدای تعالی خواسته باشد».

۳۶۳ / ۷. چند نفر از اصحاب ما روایت کرده اند از احمد بن محمد، از ابن ابی نصر، از محمد بن محمد، از ابن ابی نصر، از محمد بن حمران، از اسود بن سعید که گفت در خدمت امام محمد بناقر الله بودم پس آن حضرت شروع فرمود که –می فرمود از روی ابتدا که خود آغاز نمود بی آن که من او راسؤال

۱. و مبارزه از میان صف بیرون شدن است از برای جنگ. (مترجم)

۲. نساء، ۸۸. ۳. فتح، ۱۰.

٣٤٢/ ٨. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ أَبِي نَصْرٍ، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ أَبِي عَمَّادٍ الْجَنْبِيُّ، قَالَ: سَمِعْتُ أَمِيرَ نَصْرٍ، عَنْ حَسَّانَ الْجَمَّالِ، قَالَ: حَدَّثَنِي هَاشِمُ بْنُ أَبِي عَمَّادٍ الْجَنْبِيُّ، قَالَ: سَمِعْتُ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ يَقُولُ: «أَنَا عَيْنُ اللهِ، وَأَنَا يَدُ اللهِ، وَأَنَا جَنْبُ اللهِ، وَأَنَا بَابُ اللهِ».

٩/٣٥٥ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ مُوسَى بْنِ بَزِيعٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ سُويْدٍ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرٍ عِنْ عَمِّهِ فِي قَوْلِ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ يَنْحَسْرَتَىٰ عَلَىٰ مَافَرَّطْتُ فِي جَنْبِ اللّهِ ﴾ قَالَ: «جَنْبُ جَعْفَرٍ عِنْ فَوْلِ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ يَنْحَسْرَتَىٰ عَلَىٰ مَافَرَّطْتُ فِي جَنْبِ اللّهِ ﴾ قَالَ: «جَنْبُ اللهِ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عِنْ ، وَكَذْلِكَ مَا كَانَ بَعْدَهُ مِنَ الْأَوْصِيَاءِ بِالْمَكَانِ الرَّفِيعِ إِلَىٰ أَنْ يَنْتَهِي اللهِ أَنْ يَنْتَهِي اللهِ اللهِ إِلَىٰ أَنْ يَنْتَهِي اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الله

٣۶۶ / ١٠ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَلِّدٍ عَنْ مُعَلِّي بْنِ مُحَلَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ جُمْهُورٍ، عَنْ عَلِي بْنِ الصَّلْتِ، عَنِ الْحَكَمِ وَإِسْمَاعِيلَ ابْنَيْ حَبِيبٍ، عَنْ بُرَيْدٍ الْعِجْلِيِّ، قَالَ: سَمِعْتُ عَلِيٍّ بْنِ الصَّلْتِ، عَنِ الْحَكَمِ وَإِسْمَاعِيلَ ابْنَيْ حَبِيبٍ، عَنْ بُرَيْدٍ الْعِجْلِيِّ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ عَنْ يَقُولُ: «بِنَا عُبِدَ اللهُ، وَبِنَا عُرِفَ اللهُ، وَبِنَا وُحِّدَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ، وَمُحَمَّدٌ حِجَابُ اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ، وَمُحَمَّدٌ حِجَابُ اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ».

٣٤٧/ ١١. بَعْضُ أَصْحَابِنَا، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللهِ، عَنْ عَبْدِ الْوَهَّابِ بْنِ بِشْرٍ، عَنْ مُوسَى بْنِ قَادِمٍ، عَنْ سُلَيْمَانَ، عَنْ زُرَارَةً، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ، قَالَ: سَأَلْتُهُ عَنْ قَوْلِ اللهِ مُوسَى بْنِ قَادِمٍ، عَنْ سُلَيْمَانَ، عَنْ زُرَارَةً، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ، قَالَ: سَأَلْتُهُ عَنْ قَوْلِ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿وَمَا ظَلْمُونَ ﴾ قَالَ: ﴿إِنَّ اللهَ تَعَالَىٰ أَعْظَمُ وَأَعَزُّ وَجَلَّ: ﴿وَمَا ظَلْمُونَ ﴾ قَالَ: ﴿إِنَّ اللهَ تَعَالَىٰ أَعْظَمُ وَأَعَزُّ وَجَلَّ وَلَايَتَنَا وَلَايَتَنَا وَلَايَتَنَا وَلَايَتَنَا وَلَايَتَنَا وَلَايَتَهُ وَأَجَلُ وَأَمْنَعُ مِنْ أَنْ يُظْلَمَ، وَلٰكِنَّهُ خَلَطَنَا بِنَفْسِهِ فَجَعَلَ ظُلْمَنَا ظُلْمَهُ، وَوَلَايَتَنَا وَلَايَتَهُ وَلَايَتَنَا وَلَايَتَنَا وَلَايَتَنَا وَلَايَتَنَا وَلَايَتَنَا وَلَايَتَنَا وَلَايَتَنَا وَلَايَتَنَا

کنم که -: «ماییم حجت خدا، و ماییم درِ علم و توحید خدا، و ماییم زبان خدا، و ماییم روی خدا، و ماییم چشم خدا در میانهٔ آفریدگانش، و ماییم والیان امر خدا در میان بندگانش».

۸/۳۶۴ محمد بن یحیی، از محمد بن حسین، از احمد بن محمد بن ابی نصر، از حسّان جمّال روایت کرده است که گفت: حدیث کرد مراهاشم بن ابی عمّار جَنبی و گفت: شنیدم از امیر المؤمنین کا که می فرمود: «منم چشم خدا، و منم دست خدا، و منم جنب و پهلوی خدا، و منم در علم و توحید خدا».

عمویش حمزة بن بزیع، از علی بن شوید، از ابوالحسن حضرت موسی بن جعفر الله وایت عمویش حمزة بن بزیع، از علی بن شوید، از ابوالحسن حضرت موسی بن جعفر الله روایت کرده است در قول خدای عزّ و جلّ: ﴿یَنحَسْرَتَیْ عَلَیْ مَا فَرُّطتُ فِی جَنبِ الله ﴾ ا، یعنی: «به جهت کراهت و نخواستن آن که در نزد دیدن عذاب نفسی، بگوید که: ای افسوس و پشیمانی بر تقصیر و کوتاهی کردن من در باب جنب خدا (یعنی: در جانب و حق او، یا در امر یا در طلب قرب جوار او، یا طریقه ای که موصل به رضای از باشد) ، که آن حضرت فرمود: «جنب خدا، امیر المؤمنین الله است و همچنین آنچه بعد از او بوده، از اوصیای پیغمبر در این مکان بلند و مرتبه از این بلندتر که کسی، مرتبه از این بلندتر که کسی، جنب الله باشد که تفریط در شأن او موجب حسرت باشد در روز قیامت. و جنب، در لغت، به معنی امیر نیز آمده؛ چه ایشان از جانب ملک الملوک امراء ند بر مملوکین او).

۱۰/۳۶۶ . حسین بن محمد، از مُعلّی بن محمد، از محمد بن جُمهور، از علی بن صَلت، از حکم و اسماعیل پسران حبیب ، از بُرید عِجلی روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام محمد باقر علی که می فرمود: «خدا به وساطت ما پرستیده شد، و به سبب ما شناخته شد، و به جهت ما به یگانگی او تبارک و تعالی داقرار شد، و محمد، حجاب و پردهٔ خدای تبارک و تعالی است».

بن بن بشر، از محمد بن عبدالله، از عبدالوهاب بن بشر، از موسى بن قادم، از عبدالوهاب بن بشر، از موسى بن قادم، از سليمان، از زراره، از امام محمد باقر ﷺ روایت است که گفت: آن حضرت را از قول خداى عزّو جلّ سؤال کردم که: ﴿وَمَا ظَلَمُونَا وَلَـٰكِن كَانُوۤاْ أَنفُسَهُمْ يَـظُلِمُونَ﴾ ٢، يعنى: «و بسر ما

حَيْثُ يَقُولُ: ﴿إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ, وَالَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ يَغْنِي الْأَئِمَّةَ مِنَّا». ثُمَّ قَـالَ فِـي مَوْضِعٍ آخَرَ: ﴿وَمَا ظَلَمُونَا وَلَكِنْ كَانُوا أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ ثُمَّ ذَكَرَ مِثْلَهُ.

### ٢٢ \_ بَابُ الْبَدَاءِ

٣۶٨/ ١. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدُ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنِ الْحَجَّالِ، عَنْ أَبِي إِسْحَاقَ تَعْلَبَهُ، عَنْ زُرَارَةَ بْنِ أَعْيَنَ، عَنْ أَحَدِهِمَا لِلْكِيْ، قَالَ: «مَا عُبِدَ اللهُ بِشَيْءٍ مِثْلِ إِسْحَاقَ تَعْلَبَهُ، عَنْ زُرَارَةَ بْنِ أَعْيَنَ، عَنْ أَحَدِهِمَا لِللهِ، قَالَ: «مَا عُبِدَ اللهُ بِشَيْءٍ مِثْلِ إِسْحَاقَ تَعْلَبَهُ، عَنْ زُرَارَةَ بْنِ أَعْيَنَ، عَنْ أَحَدِهِمَا لِللهِ، قَالَ: «مَا عُبِدَ اللهُ بِشَيْءٍ مِثْلِ اللهَ اللهَ اللهُ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ اللّهُ اللهُ

٣٤٩ . و فِي رِوَايَةِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ. عَنْ هِشَامِ بْنِ سَالِمٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﷺ: «مَا عُظُم اللهُ بِمِثْلِ الْبَدَاءِ».
 عُظُم الله بِمِثْلِ الْبَدَاءِ».

٣٧٠/ ٣. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ هِشَامِ بْـنِ سَــالِمٍ وَحَفْصِ بْنِ الْبَخْتَرِيِّ وَغَيْرِهِمَا، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﴿ قَالَ فِي هٰذِهِ الْآيَةِ؛ ﴿ يَمْحُوا اَللَّهُ مَا يَشَآءُ وَيُثْبِثُ ﴾ قَالَ: فَقَالَ: «وَهَلْ يُمْحَىٰ إِلَّا مَا كَانَ ثَابِتاً؟ وَهَلْ يُثْبَتُ إِلَّا مَا لَمْ يَكُنْ؟». ستم نکردند در ستمی که کردند، ولیکن عادت ایشان این بود که بر نفسهای محویش ستم کننده. حضرت فرمود: «خدا از آن بزرگ تر و بزرگوار تر و استوار تر است که مظلوم شود؛ که کسی بر او ظلم و ستم تواند نمود، ولیکن آن جناب ما را به نفس خود آمیخته و مخلوط گردانیده. پس ستمی را که بر ما واقع شود، ستم بر خود و ولایت و دوستی با ما را دوستی با خود قرار داده، از آنجا که می فرماید: ﴿إِنْمًا وَلِیُکُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِینَ ءَامَنُوا ﴾ ا، یعنی: جز این نیست که صاحب اختیار و اولی به تصرف و حاکم بر امور دینی و دنیوی شما، خدا است و رسول او که محمد است و آن کسانی که ایمان آوردنده، حضرت فرمود: «یعنی اثمه از ما بعد از آن». در موضع دیگر فرمود: ﴿وَمَا ظَلَمُونَا وَلَنَین کَانُوۤا أَنفُسَهُمْ یَظُلِمُونَ ﴾ پس مثل آن را ذکر فرمود.

### ۲۴. باب در بیانِ جواز بداء بر خدا<sup>۲</sup>

بعنی از حجال، از ابو اسحاق (یعنی مخمد بن عیسی، از حجال، از ابو اسحاق (یعنی تعلیه) از زراره، از امام محمد باقر، یا امام جعفر صادق الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود که: «خدا پرستیده نشد به جیزی مانند بدا، و تصدیق به جواز و وقوع آن».

۲/۳۶۹ و در روایت ابن ابی تحمیر، از هشام بن سالم، از امام جعفر صادق الله چنین است که آن حضرت فرمود: «تعظیم خدا نشد به چیزی که مانند بداء باشد».

۳۷۰ / ۳۷ على بن ابراهيم، از پدرش، از ابن ابي عُمير، از هشام بن سالم و خفص بن بخترى و غير ايشان، از امام جعفر صادق الله روايت كرده است كه آن حضرت در اين آيه ﴿يَمْحُواْ ٱللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ ﴾ آ، يعنى: «پاک مىكند خدا نقش آنچه را خواسته باشد و صلاح بداند، از لوح محو و اثبات مىنمايد در آن، صورتِ آنچه راكه خواسته و مصلحت بيند».

۱. مانده، ۵۵.

۲. و بداء بر وزن سلام، به معنی ظاهر شدن چیزی است که پیش از آن، پوشیده و پنهان باشد و آن، بر خدا روا نیست، ولیکن چون در لوح محو و اثبات، تغییر و تبدیل در امور به هم میرسد، این تغییر را بداه میگویند و بسر خدا روا است، چون این تغییر، در حقیقت بداء نیست، بلکه بداء نما است و آنچه در احادیث در باب جواز بداء بر خدا وارد شده، مراد از آن، قسم دوم است. و اما قسم اول در امتناع آن در باب خدا، اشکالی نیست؛ زیراکه مستلزم جهل است و جهل بر خدا محال است. (مترجم)

۳. رعد، ۳۹.

٣٧١/ ٢٠ عَلِيٍّ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ هِشَامِ بْنِ سَالِمٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عِلَيْهِ، قَالَ: «مَا بَعَثَ اللهُ نَبِيّاً حَتّىٰ يَأْخُذَ عَلَيْهِ ثَلَاثَ خِـصَالٍ: الْإِقْرَارَ لَهُ بِالْعُبُودِيَّةِ، وَخَلْعَ الْأَنْدَادِ، وَأَنَّ اللهَ يُقَدِّمُ مَا يَشَاءُ، وَيُؤَخِّرُ مَا يَشَاءُ».

٣٧٧/ ٥. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ ابْنِ فَضَّالٍ، عَنِ ابْنِ بُكَيْرٍ، عَنْ زُرَارَةَ، عَنْ حُمْرَانَ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ، قَالَ: سَأَلْتُهُ عَنْ قَوْلِ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿قَضَىٰ أَجَلاْ وَأَجَلُ مُسَمَّى عِندَهُ﴾ قَالَ: «هُمَا أَجَلَانِ: أَجَلُ مَحْتُومٌ، وَأَجَلٌ مَوْقُوفٌ».

٣٧٣/ ٤. أَحْمَدُ بْنُ مِهْرَانَ، عَنْ عَبْدِ الْعَظِيمِ بْنِ عَبْدِ اللهِ الْحَسَنِيِّ، عَنْ عَلِيِّ بْـنِ أَسْبَاطٍ، عَنْ خَلْفِ بْنِ حَمَّادٍ، عَنِ ابْنِ مُسْكَانَ، عَنْ مَالِكٍ الْجُهَنِيِّ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ أَسْبَاطٍ، عَنْ خَلْفِ بْنِ حَمَّادٍ، عَنِ ابْنِ مُسْكَانَ، عَنْ مَالِكٍ الْجُهَنِيِّ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ عَنْ خَلْفِ اللهِ عَنْ قَوْلِ اللهِ عَنَّ وَجَلَّ: ﴿ أَوْلَهُ يَنَ الْإِنْسَنِينَ أَنَا فَلَقْتُهُ مِن قَبْلُ وَلَمْ يَكُ شَدِينًا ﴾ قَالَ: اللهِ عَنْ قَوْلِ اللهِ عَنَّ وَجَلَّ: ﴿ أَوْلَهُ يَنَ الْإِنْسَنِينَ أَنَا فَلَقْتُهُ مِن قَبْلُ وَلَمْ يَكُ شَدِينًا ﴾ قَالَ: «لَا مُقَدَّراً وَلَا مُكُونًا ﴾.

فرمودکه: «آیا محو می شود مگر آنچه ثابت باشد، و آیا اثبات می توان نمود، مگر آنچه نباشد».

۲ / ۳۷۱ علی، از پدرش، از ابن ابی غمیر، از هشام بن سالم، از محمد بن مسلم، از امام جعفر صادق ﷺ روایت کرده است که آن حضرت فرمود که: «خدا هیچ پیغمبری را به پیغمبری مبعوث نمی گردانید، مگر آنکه در باب سه خصلت از او عهد و پیمان می گرفت: یکی آنکه اقرار داشته باشد از برای او به بندگی و پرستش، و دیگر آنکه (به یکانگی آن جناب قاتل باشد و) شریکها از برای او قرار ندهد (و از آنها دست بردارد، به وضعی که هرگز رو به ایشان نرود)، و آنکه اعتراف کند که خدا هر چه را که خواهد پیش اندازد، می اندازد، و هر چه را که خدا به تأخیر افکند، می افکند».

۳۷۲ / ۵. محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از ابن فضّال، از ابن بُکیر، از زراره، از حمران، از امام محمد باقر علی روایت کرده است که از آن حضرت سؤال کردم از قول خدای عزوجلّ: ﴿قَضَی اَجَلاً وَاَجَلُ مُسَمّی عِندَهُ ﴾ ، یعنی: «خدا حکم فرموده مدتی را و مدتی نام برده شده در نزداوست». حضرت فرمود که: «اجل، بر دو قسم است: یکی اجل محتوم (که خدا آن را واجب ساخته و محکم گردانیده و حکم فرموده)، و دیگری، اجل موقوف است، (که توقف دارد بر هستی و نیستی چیزی).

۳۷۳ احمد بن مِهران، از عبدالعظیم بن عبدالله حسنی، از علی بن اسباط، از خلف بن حمّاد، از ابن مُسکان، از مالک جُهنی روایت کرده است که گفت: از امام جعفر صادق ﷺ سؤال کردم از قول خدای عزّوجلّ: «أَو لَمْ یَرَ ٱلْإِنسَن أَنَا خَلَقْنَهُ مِن قَبْلُ وَلَمْ یَكُ شَیْئًا» (و در قرآن به جای «أولم یر الانسان»: «أو لا یذکر» واقع است و این اشتباه باید که از غیر راوی اصل، که مالک است، ناشی شده باشد؛ چه تقریر قولی معصوم در حکم قول معصوم است و حمل آن بس اشارهای به سوی مضمون آیه به بعید است). و ترجمهٔ آن بنا بر آنچه در قرآن است، این است که: «آیا نمی اندیشد و یاد نمی کند آدمی آن که ما آفریدیم او را پیش از این و حال آن که چیزی نبود».

راوی میگوید که: حضرت فرمود که: «نه مقدّر بود، و نه مکوّن» (یعنی خدا او را تـقدیر

۱. اتعام، ۲.

٢. نص فرآن سورة مريم، آية ۶۷ جنين است: ﴿ أَوَلَا يَذْكُنُ ٱلْإِنسَننُ أَنَّا خَلَقْنَهُ مِن قَبِّلُ وَلَمْ يَكُ شَيئًا ﴾ و در سورة يس ، آية ٧٧ جنين است: ﴿ أَوَلَمْ يَنَ ٱلْإِنسَننُ أَنَّا خَلَقْنَهُ مِن نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُّبِينٌ ﴾ .

قَالَ: وَسَأَلْتُهُ عَنْ قَوْلِهِ: ﴿هَلْ أَتَىٰ عَلَى ٱلْإِنسَىٰنِ حِينُ مِّنَ ٱلدَّهْرِ لَمْ يَكُن شَيْئًا مَّذْكُورًا﴾ فَقَالَ: «كَانَ مُقَدَّراً غَيْرَ مَذْكُورِ».

٧٣٧/ ٧. مُحَمَّدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ، عَنِ الْفَضْلِ بْنِ شَاذَانَ، عَنْ حَمَّادِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ رِبْعِيِّ بْنِ عَبْدِ اللهِ، عَنِ الْفُضَيْلِ بْنِ يَسَادٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرِ اللهِ يَسْقُولُ: «الْعِلْمُ عِلْمُ عَنْدَ اللهِ مَخْزُونَ لَمْ يُطْلِعْ عَلَيْهِ أَحَداً مِنْ خَلْقِهِ؛ وَعِلْمُ عَلَمَهُ مَلَائِكَتَهُ وَلا مُسَلِعُ عَلَيْهِ أَعْدُ مِنْهُ مَا يَشَاءُ، وَيُشْبِتُ مَا يَشَاءُ».

٣٧٥/ ٨. وَبِهِٰذَا الْإِسْنَادِ، عَنْ حَمَّادٍ، عَنْ رَبِعِيٍّ، عَنِ الْفُضَيْلِ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﷺ يَقُولُ: «مِنَ الْأُمُورِ أُمُورُ مَوْقُوفَةً عِنْدَ اللهِ، يُقَدِّمُ مِنْهَا مَا يَشَاءُ، وَيُؤخِّرُ مِنْهَا مَا يَشَاءُ».

٣٧۶/ ٩. عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ جَعْفَرِ بْنِ عُفْمَانَ، عَنْ سَمَاعَةً، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ؛ وَوُهَيْبِ بْنِ حَفْصٍ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ؛ وَوُهَيْبِ بْنِ حَفْصٍ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، عَنْ أَبِي عَمْدٍ أَبِي عَنْدٍ اللهِ عَنْمَانَ، عَنْ سَمَاعَةً، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ؛ وَوُهَيْبِ بْنِ حَفْصٍ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، عَنْ أَبِي عَنْدٍ اللهِ عَنْمَانَ، عَنْ سَمَاعَةً، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، وَوُهَ يَنْ مَنْ فَوْنَ لَا يَعْلَمُهُ إِلَّا هُوَ، مِنْ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ مَالَدُ وَاللهِ عَلْمُهُ وَاللهِ عَلْمُهُ وَاللهِ عَلْمُهُ وَاللهِ عَلْمُهُ وَاللهِ عَنْ فَنَحْنُ نَعْلَمُهُ إِلَّا هُوَ، مِنْ ذَلِكَ يَكُونُ الْبَدَاءُ؛ وَعِلْمٌ عَلَّمَهُ مَلَائِكَتَهُ وَرُسُلَهُ وَأَنْبِيَاءَهُ، فَنَحْنُ نَعْلَمُهُ».

٣٧٧/ ١٠. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَسنِ

و اندازه نفرموده بود و هستي و وجود نداده بود).

و مالک گفت که: از آن حضرت سؤال کردم از تفسیر قول خدای تعالی: ﴿ هَلْ أَتَّىٰ عَلَى الْإِنسَنِ حِینٌ مِّنَ اَلدُهْدِ لَمْ یَکُن شَیْئًا مُذْکُورًا ﴾ أ، یعنی: «آیا آمد (و مراد، این است که به تحقیق آمد) بر آدمی هنگامی از روزگار که نبود چیزی یاد شده؟ (که کسی او را یاد نمی نمود)، پس حضرت فرمود که: «مقدر الوجود بود (که در لوح محفوظ تقدیر وجود او شده بود)، ولیکن مذکور نبود ه (و کسی او را یاد نمی نمود).

۱۲۷۴ / ۲۰۰۸ محمد بن اسماعیل، از فضل بن شاذان، از حمّاد بن عیسی، از رِبعی بن عبدالله، از فُضیل بن یسار روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام محمد باقر گلاکه می فرمود: «علم، بر دو قسم است: یکی علمی است که در نزد خدا مخزون است، که هیچکس را برآن مطلع نساخته و دیگر، علمی است که به فرشتگان و رسولان خویش تعلیم فرموده. پس آنچه به فرشتگان و رسل خویش آموخته، البته در خارج موجود می شود و خدا خود و فرشته ها و رسول های خود را به دروغ نمی اندازد (و جنان نمی کند که در نزد غیر، دروغ گو در آیند). و علمی که در نزد خودش مخزون است، آنچه خواهد از آن مقدّم می دارد، و آنچه خواهد از آن به تأخیر می اندازد، و آنچه خواهد از آن مقدّم می دارد، و آنچه خواهد از آن مقدّم می دارد، و آنچه خواهد از آن

۸/۳۷۵ محمد المام محمد باز حمّاد، از حمّاد، از ربعی، از فُضیل روایت است که گفت: از امام محمد باقر علی شنیدم که می فرمود: ۱۱ جمله امور، اموری چند است که موقوف است در نزد خدا که مقدم می دارد از آنها و مؤخر می اندازد از آنها، آنچه را که خواسته باشد».

۱۹۷۶ / ۹ . چند نفر از اصحاب ما روایت کردهاند از احمد بن محمد بن عیسی، از ابن ابی عُمیر، از جعفر بن عثمان، از سماعه، از ابو بصیر و و هیب بن خفص، از ابو بصیر، از امام جعفر صادق که فرمود: «خدا را دو علم است: یکی علم مکنون و مخزون (که از غیر خویش پوشیده)، و کسی آن را نمی داند، مگر آن جناب و بداء از این علم تحقق می یابد. و دیگر، علمی است که به فرشتگان و رسولان و پیغمبران خویش تعلیم داده، و ما آن را می دانیم».

۲۷۷/ ۱۰ .محمد بن يحيى، از احمد بن محمد، از حسين بن سعيد، از حسن بن محبوب،

۱. انسان، ۱.

الْحَسَنِ بْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ سِنَانٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَلَى: «مَا بَدَا لِلّٰهِ فِي شَيْءٍ إِلَّا كَانَ فِي عِلْمِهِ قَبْلَ أَنْ يَبْدُوَ لَهُ».

٣٧٨/ ١١ . عَنْهُ، عَنْ أَحْمَدَ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ فَضَّالٍ، عَنْ دَاوُدَ بْنِ فَرْقَدٍ، عَنْ عَمْرِو بْنِ عُثْمَانَ الْجُهَنِيِّ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﷺ، قَالَ: «إِنَّ اللهَ لَمْ يَبْدُ لَهُ مِنْ جَهْلِ».

٣٧٩/ ١٢. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ يُونُسَ، عَنْ مَنْصُورِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ يُونُسَ، عَنْ مَنْصُورِ بْنِ حَالِمٍ، قَالَ: سَأَلَتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ عِلْمَ اللهِ يَكُونُ الْيَوْمَ شَيْءٌ لَمْ يَكُنْ فِي عِلْمِ اللهِ بِالْأَمْسِ؟ حَازِمٍ، قَالَ: «لَا ،مَنْ قَالَ هٰذَا، فَأَخْزَاهُ اللهُ». قُلْتُ: أَ رَأَيْتَ، مَا كَانَ وَمَا هُوَ كَائِنُ إِلَىٰ يَـوْمِ اللهِ يَـوْمِ اللهِ يَالَمُ اللهِ يَالَمُ اللهِ يَـوْمِ اللهِ يَـوْمُ اللهِ يَـوْمُ اللهِ يَـوْمُ اللهِ يَـوْمُ اللهُ اللهُ اللهُ يَـوْمُ اللهِ يَـوْمُ اللهُ يَـوْمُ اللهِ يَـوْمُ اللهُ يَسَمُ يَعْلُمُ اللهِ يَـوْمُ اللهِ يَـوْمُ اللهِ يَـوْمُ اللهِ يَـوْمُ اللهِ يَـوْمُ اللهُ يَعْمُ اللهِ يَامُهِ أَ لَيْسَ فِي عِلْمُ اللهِ؟ قَالَ: «بَلهُ يَقَبُلُ أَنْ يَخْلُقَ الْخُلْقَ».

٣٨٠/ ١٣ . عَلِيٌّ، عَنْ مُحَمَّدٍ، عَنْ يُونَسُ، عَنْ مَالِكٍ الْجُهَنِيِّ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «لَوْ عَلِمَ النَّاسُ مَا فِي الْقَوْلِ بِالْبَدَاءِ مِنَ الْأَجْرِ، مَا فَتَرُوا عَنِ الْكَلَامِ فِيهِ».

١٢/٣٨١. عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِنَا، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِنَا، عَنْ مُرَازِمِ بْنِ حَكِيمٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ عَنْ مُرَازِمِ بْنِ حَكِيمٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ عَنْ مُرَازِمِ بْنِ حَكِيمٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ عَنْ مُرَازِمِ بْنِ حَكِيمٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ عَنْ مُرَازِمِ بْنِ حَكِيمٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ عَنْ مُرَازِمِ بْنِ حَكِيمٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ عَنْ مُرازِمِ بْنِ حَكِيمٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ عَنْ مُرازِمِ بْنِ حَكْمِهِ فَلْ عَنْ مُرازِمِ بْنِ حَكِيمٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ عَلْ اللهِ عَلْمَ اللهِ مُرازِمِ بْنِ حَكْمِهِ فَالْمَاعِةِ، وَالْمُلْعَةِ عَلَى مُرازِمِ بْنِ حَكْمِهِ فَاللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

٣٨٢/ ١٥. وَبِهٰذَا الْإِسْنَادِ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ يُونُسَ، عَنْ جَهْمِ بْنِ أَبِي جَهْمَة، عَمَّنْ حَدَّثَهُ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ اللهِ قَالَ: «إِنَّ اللهَ \_ عَنَّ وَجَلَّ \_ عَنْ جَهْمِ بْنِ أَبِي جَهْمَة، عَمَّنْ حَدَّثَهُ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ قَالَ: «إِنَّ اللهَ \_ عَنَّ وَجَلَّ \_ عَنْ جَهْمِ بْنِ أَبِي جَهْمَة مَا كَانَ مُنْذُ كَانَتِ الدُّنْيَا، وَبِمَا يَكُونُ إِلَى انْ قِضَاءِ الدُّنْيَا، وَأَخْبَرَهُ إِلَى الْمَحْتُومِ مِنْ ذَٰلِكَ، وَاسْتَنْنَى عَلَيْهِ فِيمَا سِوَاهُ».

از عبدالله بن سِنان، از امام جعفر صادق على روايت كرده است كه آن حضرت فرمو دكه: «خدا را در چيزى بداء به هم نرسيد، مگر آنكه در علم آن جناب بو دكه بداء به هم مىرسد و آن را تغيير مى دهد، پيش از آنكه بداء از براى او به هم رسد».

۱۱ /۳۷۸ از او، از حسن بن علی بن فضّال، از داود بن فَرقد، از عمرو بن عثمان جُهنی، از امام جعفر صادق الله روایت است که آن حضرت فرمود: ۱۹ درستی که از برای خدا، بداء نمی شود از جهل از یعنی: در آنچه تغییر می دهد، جهالتی نداشته که بعد از آن دانسته باشد، بلکه تغییر از روی مصلحت است).

۱۲/۳۷۹ .علی بن ابراهیم، از محمد بن عیسی، از یونس، از منصور بن حازم روایت کرده است که گفت: از امام جعفر صادق ر شخ سؤال کردم که: آیا می شود که امروز چیزی موجود شود که دیروز در علم خدا نبوده باشد؟ حضرت فرمود: «نه، هر که این سخن را بگوید، خدا او را خوار و رسوا گرداند».

عرض کردم که: مراخبر ده که آیا چنین نیست که آنچه بوده و آنچه خواهد بود تا روز قیامت، همه در علم خدا باشد؟ فرمود: ابلی، چنین است و چنین بود پیش از آنکه خلائق را بیافرینده.

۱۳/۳۸۰ علی، از محمد، از یونس، از مالک جُهنی روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق علی که می فرمود: ۱۱ گر مردم می دانستند که در قول به بدا، و اعتقاد داشتن به جواز آن، چه قدر ثواب است، از سخن گفتن در آن سستی نمی ورزیدند».

۱۴/۳۸۱ . چند نفر از اصحاب ماروایت کردهاند از احمد بن محمد بن خالد، از بعضی از اصحاب ما، از محمد بن عمر و کوفی برادر یحیی از مُرازِم بن حکیم که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق ای که می فرمود: «هرگز هیچ پیغمبری به منصب پیغمبری نمی رسید (یا آن که خدا او را به پیغمبری نمی فرستاد)، تا آن که از برای خدا پنج خصلت اقرار می کرد و آن: اقرار به بداء است و مشیت و سجود و عبودیت و طاعت».

۱۵/۳۸۲ . و به همین اسناد، از احمد بن محمد، از جعفر بن محمد، از یونس، از جَهم بن ابی جَهمه، از آنکه او را حدیث کرده، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود: «به درستی که خدای عز وجل محمد تاله را خبر داد به آنچه بوده، از آن زمان که دنیا بر پاشده، و به آنچه خواهد بود تا آنکه دنیا تمام شود. و خبر داد او را به محتوم از آنها

٣٨٣/ ١٤ . عَلِيَّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ الرَّيَّانِ بْنِ الصَّلْتِ، قَالَ: سَمِعْتُ الرِّضَاﷺ يَقُولُ: «مَا بَعَثَ اللهُ نَبِيّاً قَطُّ إِلَّا بِتَحْرِيمِ الْخَمْرِ، وَأَنْ يُقِرَّ لِلَّهِ بِالْبَدَاءِ».

الله على المحسين بن مُحمّد، عن مُعلّى بن مُحمّد، قال: سُنِلَ الْعَالِم عن عَلْمُ عِلْمُ الله على الله الله على الله الله على الله الله على الله الله على ال

که تغییر و تبدیل در آن راه ندارد، و در آنچه غیر آن بوده بر آن، استثنا فرمود» (یعنی: فرمودکه: اگر خواسته باشم چنین خواهد بود، و اگر نخواهم تغییر میدهم).

۱۶/۳۸۳ علی بن ابراهیم، از پدرش، از رَیّان بن صَلت روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام رضای که می فرمود: «خدا هرگز پیغمبری را مبعوث نگردانید، مگر با تحریم شراب (که آن را حرام داند) و با اقرار به بداء از برای خدا».

سؤال شد که علم خدا چگونه است؟ حضرت فرمود که: «دانست و خواست و اراده نمود، و سؤال شد که علم خدا چگونه است؟ حضرت فرمود که: «دانست و خواست و اراده نمود، و تقدیر کرد و اندازه فرمود (که طول و عرض و عمق و باقی مشخصات آن مقدّر را معیّن گردانید)، و حکم فرمود به وجود، و امضای حکم خویش نمود (که آن را نافذ و جاری ساخت)، پس امضا فرمود آنچه را حکم فرموده بود، و حکم کرد به آنچه تقدیر کرده بود، و تقدیر نمود آنچه را که اراده نموده بود، و همچنین اراده نمود آنچه را که خواسته بود. پس به سبب علم آن جناب، مشیت و خواست تحقق یافت، و به مشیت او، اراده به هم رسید و به اراده اش تقدیر موجود شد، و به تقدیر وی، قضا حادث گردید، و به قضایی که فرمود، امضا به عمل آمد، و علم بر مشیت پیشی دارک، و مشیت در مرتبهٔ دوم و اراده در مرتبهٔ سوم است، و تقدیر واقع می شود بر آن قضا که با امضا باشد.

پس از برای خدا - تبارک و تعالی - بداء جایز است و آنچه دانسته در هر زمان که خواسته باشد، و در آنچه اراده فرموده به جهت تقدیر فرمودن چیزها. پس چون قضایی که با امضاست واقع شود، بدائی بعد از آن نباشد. پس علم تعلق به معلوم میگیرد، پیش از بودن آن، و مشیت تعلق دارد به آنچه ایجاد آن را خواسته، پیش از وجود آن در خارج، و اراده متعلق است به مراد، پیش از قیام و بر پاشدنش در آن و تقدیر این معلومات پیش از آن است که بعضی از آنها از بعضی جدا شود، یا پارهای از آنها به پارهای پیوند شود و بچسبد در خارج و در وقتی از اوقات.

(مثال آنچه حضرت فرموده، چون بلندی آسمان، و پستی زمین، و قرار دادن بسعضی چیزها در زمانی و بعضی از آن در زمان دیگر، و اتصال بعضی از اجسام به بعضی، و ایسجاد چیزهای بسیار در یک زمان) و حضرت فرمود: «قضایی که با امضا باشد، محکم و در هم بافته است (که تغییر و تبدیل در آن نمی شود، از هر چه باشد) از مفعولات و معمولات محکمه که

يُدْرَكُ بِالْحَوَاسِّ، فَلِلَّهِ - تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ - فِيهِ الْبَدَاءُ مِمَّا لَا عَيْنَ لَهُ، فَإِذَا وَقَعَ الْعَيْنُ الْمَفْهُومُ الْمُدْرَكُ، فَلَا بَدَاءَ، وَاللهُ يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ؛ فَبِالْعِلْمِ عَلِمَ الْأَشْيَاءَ قَبْلَ كَوْنِهَا؛ وَبِالْمِرَادَةِ مَيَّزَ أَنْفُسَهَا فِي وَبِالْمَشِيئَةِ عَرَّفَ صِفَاتِهَا وَحُدُودَهَا، وَأَنْشَأَهَا قَبْلَ إِظْهَارِهَا؛ وَبِالْإِرَادَةِ مَيَّزَ أَنْفُسَهَا فِي أَلُوانِهَا وَصِفَاتِهَا؛ وَبِالتَّقْدِيرِ قَدَّرَ أَقْوَاتَهَا وَعَرَفَ أَوَّلَهَا وَآخِرَهَا؛ وَبِالْقَضَاءِ أَبَانَ لِلنَّاسِ أَلْوَانِهَا وَحَلَّهُمْ عَلَيْهَا؛ وَبِالْإِمْضَاءِ شَرَحَ عِلْلَهَا، وَأَبَانَ أَمْسَرَهَا، وَذَلِكَ تَـقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ».

# ٢٥ \_ بَابٌ فِي أَنَّهُ لَا يَكُونُ شَيْءٌ فِي السَّمَاءِ وَ الْأَرْضِ إِلَّا بِسَبْعَةٍ

١٠٨٥ / ١. عِدَّةُ مِنْ أَصْحَالِبَا، عَنْ أَخْمَد بْنِ مُعَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ أَيِهِ؛ وَمُحَمَّدُ بْنُ يَعْيِي مَنْ أَخْمَد بْنِ مَعِيدٍ وَمُحَمَّد بْنِ خَالِدٍ يَعْيِي مَنْ أَخْمَد بْنِ مَعِيدٍ وَمُحَمَّد بْنِ خَالِدٍ جَمِيعاً، عَنْ فَضَالَة بْنِ أَيُوب، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عُمَارَة، عَنْ حَرِيزِ بْنِ عَبْدِ اللهِ وَعَبْدِ اللهِ بْنِ مُسْكَانَ جَمِيعاً، عَنْ أَيْمِ عَبْدِ اللهِ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عُمَارَة، عَنْ حَرِيزِ بْنِ عَبْدِ اللهِ وَعَبْدِ اللهِ بْنِ مُسْكَانَ جَمِيعاً، عَنْ أَيْمِ عَبْدِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلْمَ اللهِ عَنْ أَيْمِ وَلا فِي السَّمَاءِ إِلّا بِهْذِهِ الْخِصَالِ السَّبْعِ: بِمَشِيئَةٍ، وَإِرَادَةٍ، وَقَدَرٍ، وَقَضَاءٍ، وَإِذْنٍ، وَكِتَابٍ، وَأَجَل، فَمَنْ زَعَمَ أَنَّهُ يَقْدِرُ عَلَى نَقْضِ وَاحِدَةٍ، فَقَدْ كَفَرَ».

وَ رَوَاهُ عَلِيٌّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيدِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ حَفْصٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عُمَارَةَ،
 عَنْ حَرِيزٍ بْنِ عَبْدِ اللهِ وَابْنِ مُسْكَانَ مِثْلَهُ.

به عمل آمده، و صاحبان اجسام اند که به حواس درک می شوند از صاحبان رنگ و بو و وزن و کیل و پیمانه و آنچه بجنبد بر روی زمین و آنچه آن را در نور دد؛ از آدمیان و جنیان و مرغان و در ندگان و غیر آن، از آنچه به حواس، درک آن ممکن باشد که از برای خدای تبارک و تعالی در هر یک از آن بداء جائز است، مادام که در خارج موجود نباشد.

پس هرگاه آن مفهوم که ادراک می شود، در خارج واقع شود، بدائی نمی باشد و خدا می کند آنچه را که خواسته باشد؛ از بداء و امضا. پس خدا به علم، همه چیز را دانسته، پیش از بودن آنها و به مشیت، صفات و حدود و کیفیت ایجاد آنها را پیش از بروز دادن آنها شناخته که به آن وضعی که خواسته، قرار داد فرموده و به اراده آنها را در رنگها و صفاتی که دارند، تمیز داده، و به حسب این، بعضی را از بعضی ممتاز و جدا ساخته و به تقدیر، روزی های آنها را معین و مقدر ساخته، و اول و آخر آنها را به حسب زمان شناخته، و به قضا، مکانهای ایشان را برای مردمان ظاهر گردانیده، و ایشان را بر آن دلالت فرموده، و به امضا علتهای آن را (از علت مادی و فاعلی و صوری) شرح و بیان نموده، و آمر آنها را ظاهر و هویدا کرده و این ایجاد (به ترتیب امور ششگانه) تقدیر و اندازه ای است که خداوند غالب بر همه چیز و دانا به همهٔ آنها مقرر فرموده».

### ۲۵. باب در بیان آنکه در آسمان و زمین چیزی نمیباشد، مگر به هفت چیز

۱ /۳۸۵ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد بن عیسی، از حسین بن سعید و محمد بن خالد، از پدرش و محمد بن یحیی، از احمد بن محمد بن عیسی، از حسین بن سعید و محمد بن خالد، همه، از فضالة بن ایّوب، از محمد بن عُماره، از حریز بن عبدالله و عبدالله بن مُسکان، هر دو از امام جعفر صادق ای که آن حضرت فرمود که: «چیزی موجود نمی شود در زمین و نه در آسمان، خواه از افعال خدا باشد و خواه از افعال بندگان، مگر به این خصلتهای هفت گانه که عبارت است از: مشیت و اراده و قدر و قضا و اذن (یعنی منع و زجر نفرمودن) و نوشته (که ثبوت در لوح محفوظ است) و اجل (که مراد از آن وقت معین است). پس هر که گمان کند که قدرت دارد بر آن که یکی از اینها را به هم زند، یا کم کند، کافر است».

و على بن ابراهيم، از پدرش، از محمد بن حَفص، از محمد بن عُماره، از حريز بن عبدالله و ابن مُسكان مثل اين را روايت كرده است.

٢/٣٨۶ . وَرَوَاهُ أَيْضاً عَنْ أَبِيهِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ زَكَرِيَّا بْنِ عِمْرَانَ. عَنْ أَبِي الْحَسَنِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرِ ﷺ، قَالَ: «لَا يَكُونُ شَيْءٌ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ إِلَّا الْحَسَنِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرٍ ﷺ، قَالَ: «لَا يَكُونُ شَيْءٌ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ إِلَّا بِسَبْعٍ: بِقَضَاءٍ، وَقَدَرٍ، وَإِرَادَةٍ، وَمَشِيئَةٍ، وَكِتَابٍ، وَأَجَلٍ، وَإِذْنٍ، فَمَنْ زَعَمَ غَيْرَ هٰذَا، فَقَدْ بِسَبْعٍ: بِقَضَاءٍ، وَقَدَرٍ، وَإِرَادَةٍ، وَمَشِيئَةٍ، وَكِتَابٍ، وَأَجَلٍ، وَإِذْنٍ، فَمَنْ زَعَمَ غَيْرَ هٰذَا، فَقَدْ كَذَبَ عَلَى اللهِ عَزَّ وَجَلَّ».

# ٢٢ \_ بَابُ الْمَشِيئَةِ وَ الْإِرَادَةِ

٣٨٧/ ١. عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللهِ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ أَبِي عَبْدِ اللهِ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سُلِيْمَانَ الدَّيْلَمِيِّ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ إِبْرَاهِيمَ الْهَاشِمِيِّ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا الْحَسَنِ مُحَمَّدِ بْنِ سُلَيْمَانَ الدَّيْلَمِيِّ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ إِبْرَاهِيمَ الْهَاشِمِيِّ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا الْحَسَنِ مُوسَى بْنَ جَعْفَرٍ ﷺ يَقُولُ: «لَا يَكُونُ شَيْءٍ إِلَّا مَا شَاءَ اللهُ وَأَرَادَ، وَقَدَّرَ وَقَضَىٰ».

قُلْتُ: مَا مَعْنَىٰ «شَاءَ»؟ قَالَ: «انْتِدَاءُ الْفِعْل».

قُلْتُ: مَا مَعْنَىٰ «قَدَّرَ»؟ قَالَ: «تَقُدِيرُ الشَّيْءِ مِنْ طُولِهِ وَعَرْضِهِ».

قُلْتُ: مَا مَعْنَىٰ «قَضَىٰ»؟ قَالَ: «إِذَا قَضَىٰ أَمْضَاهُ، فَذَٰلِكَ الَّذِي لَا مَرَدَّ لَهُ».

٣٨٨ ٢ . عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ يُونُسَ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمْنِ، عَنْ أَبَانٍ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ ال

«هٰكَذَا خَرَجَ إِلَيْنَا».

٣٨٩/ ٣. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ مَعْبَدٍ، عَنْ وَاصِلِ بْنِ سُلَيْمَانَ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ سِنَانِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ قَالَ: سَمِعْتُهُ يَقُولُ: «أَمَرَ اللهُ وَلَـمْ يَشَـأُ، ۳۸۶ / ۲ . و نیز روایت کرده از پدرش، از محمد بن خالد، از زکریّا بن عِمران، از حضرت ابوالحسن موسی بن جعفر الله که فرمود: «چیزی موجود نمی شود در آسمان ها و نه در زمین، مگر به هفت چیز: به قضا و قدر و اراده و مشبت و کتاب و اجل و اذن (به آن معانی که مذکور شد). پس هر که غیر از این راگمان کند، بر خدا دروغ گفته»، یا فرموده که: «بر خدای عزّوجلّ رد کرده است».

#### ۲۶. باب در بیان مشیت و ارادهٔ خدا<sup>۱</sup>

دیلمی، از علی بن محمد بن عبدالله، از احمد بن عبدالله، از بدرش، از محمد بن سلیمان دیلمی، از علی بن ابراهیم هاشمی روایت کرده است که گفت: از حضرت ابوالحسن موسی بن جعفر هی شنیدم که می فرمود: «چیزی نمی باشد، مگر آنچه خدا خواست و اراده نمود و اندازه فرمود و حکم کرد». عرض کردم که: معنی خواست چیست؟ فرمود: «ابتدا فرمودن به فعل». عرض کردم که معنی اندازه و قدر چه چیز است؟ فرمود: «اندازه نمودن چیزی از درازی و پهنای آن». عرض کردم که معنی حکم کرد چیست؟ فرمود که: «چون حکم کند، امضا و اجرای آن می فرماید. پس این قضا و حکم، چیزی است که آن را رد نمی توان نمود» (چه قضا عبارت است از عزمی که فعل از آن جدا نمی باشد).

۳۸۸ / ۲ . علی بن ابراهیم، از محمد بن عیسی، از یونس بن عبدالرحمان، از ابان، از ابو بصیر روایت کرده است که گفت: به خدمت امام جعفر صادق معلا عرض کرده که آنچه واقع می شود، خدا آن را خواسته و اراده نموده و تقدیر فرموده و حکم کرده؟ فرمود: «بلی». عرض کردم که با همهٔ اینها آن را دوست داشته؟ فرمود: «نه». عرض کردم: و چگونه خواسته و اراده نموده و تقدیر فرموده و حکم کرده و دوست نداشته؟ فرمودکه: «همچنین به سوی ما بیرون آورده و به ما رسیده است».

۳۸۹ / ۳۸ ملی بن ابراهیم، از پدرش، از علی بن مَعبد، از واصل بن سلیمان، از عبدالله بن سِنان، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که گفت: شنیدم از آن حضرت که می فرمود:

۱. هر دو به معنی خواستن است، ولیکن در میانهٔ این دو فرقی هست؛ چه ممکن است که مشیت باشد و اراده نباشد، چنانچه در باب روزه دار پرهیزگاری که گرسنه و تشنه باشد در روز ماه مبارک رمضان ظاهر است؛ زیراکه طمعام و شراب می خواهد و اراده ندارد. (مترجم)

وَشَاءَ وَلَمْ يَأْمُرْ؛ أَمَرَ إِبْلِيسَ أَنْ يَسْجُدَ لِآدَمَ، وَشَاءَ أَنْ لَا يَسْجُدَ، وَلَوْ شَاءَ لَسَجَدَ، وَنَهَىٰ آدَمَ عَنْ أَكْلِ الشَّجَرَةِ، وَشَاءَ أَنْ يَأْكُلَ مِنْهَا، وَلَوْ لَمْ يَشَأْ لَمْ يَأْكُلْ».

٣٩١ / ٣٩٠ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ مَعْبَدٍ، عَنْ دُرُسْتَ بْسِ أَبِي مَعْبَدِ، عَنْ دُرُسْتَ بْسِ أَبِي مَعْبَدِ، عَنْ فُضَيْلِ بْنِ يَسَارٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ عَنْ يَقُولُ: «شَاءَ وَأَرَادَ، وَلَمْ يُحِبَّ مَنْ فُضَيْلِ بْنِ يَسَارٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ عَنْ يَقُولُ: «شَاءَ وَأَرَادَ، وَلَمْ يُحِبَّ أَنْ يُحَلَى وَلَمْ يَرْضَ؛ شَاءَ أَنْ لاَ يَكُونَ شَيْءٌ إِلَّا بِعِلْمِهِ، وَأَرَادَ مِثْلَ ذَلِكَ، وَلَمْ يُحِبَّ أَنْ يُحَالَ: ثَلاثَةٍ، وَلَمْ يَرْضَ لِعِبَادِهِ الْكُفْرَ».

«خدا، به چیزی امر فرموده و آن را نخواسته، و چیزی را خواسته و به آن امر نفرموده (یعنی: نهی فرموده). شیطان را امر فرمود که به جهت آدم سجده به جا آورد، و خواست که سجده نکند، و اگر می خواست که سجده کند (یعنی به خواست حتمی و جبری)، هر آینه شیطان سجده می کرد. و آدم را نهی نمود از خوردن آن درخت معهود، و خواست که از آن بخورد (یعنی: به خواست حتمی آدم آن را نمی خورد».

حسن، از عبدالله بن حسن علوی، هر دو، از فتح بن یزید جُرجانی، از امام رضاﷺ که آن حسن، از عبدالله بن حسن علوی، هر دو، از فتح بن یزید جُرجانی، از امام رضاﷺ که آن حضرت فرمود: «خدا را دو اراده و دو مشیت است؛ یکی ارادهٔ حتمی (و حتم به معنی محتوم است، یعنی: محکم ساخته و واجب گردانیده و به آن حکم فرموده)، و دیگری ارادهٔ عزمی (و مراد از آن، این است که اراده فرموده که مکلف افعال خویش را به اختیار خود به جا آورد، نه به جبر). و به این اراده، گاهی نهی از چیزی می فرماید و حال آنکه می خواهد که به عمل آید، و به چیزی امر می کند و نمی خواهد که به عمل آید. آیا ندیدی و ندانستی که آن جناب آدم و زن او را نهی فرمود که از آن درخت معهود بخورند، و آن را می خواست، و اگر نمی خواست که بخورند، مشیت و خواست ایشان بر خواست خدای تعالی غالب نمی شد. و ابراهیم را امر فرمود که اسحاق را سر بُرد و نمی خواست که او را سر بُرد و اگر می خواست، خواست ابراهیم فرمود که اسحاق را سر بُرد و نمی خواست که او را سر بُرد و اگر می خواست، خواست ابراهیم بر خواست خدای تعالی غالب نمی گردید».

(آنچه در این حدیث مذکور است از امر به سر بریدن اسحاق، خلاف مشهور است و شاید که وجه آن، تقیه باشد و احتمال غیر از این در آن میرود. و حق آن است که امر به سر بریدن اسماعیل بود).

۱۳۹۱ منصور، از خلی بن ابراهیم، از پدرش، از علی بن مَعبد، از دُرست بن ابی منصور، از فُضیل بن یسار روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادف هم میفرمود: «گاه است که خدا خواسته و اراده فرموده، ولیکن دوست نداشته و نیسندیده. و بیان این آن است که: خواسته که چیزی نباشد مگر به علم او (به این که آنچه نمی داند نباشد، و آنچه نمی داند آن است که نباشد، چون شریک و فرزند و زن از برای آن جناب)، و مثل این را اراده فرموده و دوست نداشته که گفته شود که خدا یکی از سه خدا است (چنانچه طائفه نسطوریه از نصاری میگویند و عیسی و مریم مادرش را نیز خدا می داندند). و کفر را از برای بندگان خویش

٣٩٢/ ٤. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْمَىٰ، عن أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ بْنِ أَسِي نَصْرٍ، قَالَ أَبُو الْحَسَنِ الرِّضَاعِ: «قَالَ اللهُ: ابْنَ آدَمَ، بِمَشِيتَتِي كُنْتَ أَنْتَ الَّذِي تَشَاءُ لِنَفْسِكَ مَا تَشَاءُ، وَبِقُوَّتِي أَدَّيْتَ فَرَائِضِي، وَبِنِعْمَتِي قَوِيتَ عَلَىٰ مَعْصِيتِي، جَعَلْتُكَ سَمِيعاً بَصِيراً قَوِيّا ﴿مَا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ اللهِ وَمَا أَصَابَكَ مِنْ سَبِئَةٍ فَمِنْ نَفْسِكَ ﴾ وَذَاكَ سَمِيعاً بَصِيراً قَوِيّا ﴿مَا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ اللهِ وَمَا أَصَابَكَ مِنْ سَبِئَةٍ فَمِنْ نَفْسِكَ ﴾ وَذَاكَ أَنْ يَ لَا أُسْأَلُ عَمَّا أَفْعَلُ وَهُمْ يُسْأَلُونَ». وَذَاكَ أَنْنِي لَا أُسْأَلُ عَمَّا أَفْعَلُ وَهُمْ يُسْأَلُونَ».

# ٢٧ ـبَابُ الإبْيَلَاءِ وَ الإخْتِبَارِ

٣٩٣/ ١. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ بْنِ هَاشِمٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ يُونُسَ بْنِ عَبْدِ اللهِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ قَالَ: «مَا مِنْ قَـبْضٍ وَلَا بَسْطٍ إِلَّا وَلِلّهِ فِيهِ مَشِيئَةٌ وَقَضَاءً وَابْتِلَاءً».

٢/٣٩٢ عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ فَضَالَةَ بْنِ أَيُّوبَ، عَنْ حَمْزَةَ بْنِ مُحَمَّدٍ الطَّيَّارِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ قَالَ: «إِنَّهُ لَيْسَ شَـيْءُ فِـيهِ قَبْضٌ أَوْ بَسْطُ \_مِمَّا أَمَرَ اللهُ بِهِ أَوْ نَهِىٰ عَنْهُ \_إِلَّا وَفِيهِ لِلّهِ \_عَزَّ وَجَلَّ \_ابْتِلَاءٌ وَقَضَاءٌ».

نیسندیده است».

۲۹۹۲ / ۶. محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از احمد بن محمد بن ابی نصر روایت کرده است که گفت: ابوالحسن حضرت امام رضای فر مود: ۱ خدا (در حدیث قدسی) فرموده که: ای فرزند آدم، به خواست من، تو چنان شدی که میخواهی از برای خویش آنچه میخواهی (یعنی: خواست تو، از خواست من است) و به قوت و توانایی که به تو دادم، فریضه ها و واجبات مرا به جا آوردی و به نعمت من بر نافرمانی من توانایی به هم رسانیدی؛ چراکه من تو را شنوا و بینوا و تواناگردانیدم ومًا آصابک مِن حَسَنَةٍ فَمِنَ ٱللَّهِ وَمَا آصَابک مِن سَیِنَةٍ بِراکه من تو را شنوا و بینوا و تواناگردانیدم ومًا آصابک مِن خدا است و آنچه به تو رسد از بردی پس از جانب خدا است و آنچه به تو رسد از بردی پس از نفس تو است». و این که مذکور شد، از برای آن است که من سزاوار ترم به حسنات بدی پس از نفس تو از تو، و تو سزاوار تری به بدی ها و گناهان خویش از من، و آن، به این سبب و نیکی های تو از تو، و تو سزاوار تری به بدی ها و گناهان خویش از من، و آن، به این سبب است که من سؤال کرده نمی شوم، از آنچه می کنیم (یعنی: بندگان نمی توانند که از من بپرسند که چرا چنین کردی؟ چه، هر چه کنم عیل حکمت و مصلحت است)، و ایشان پرسیده شوند از آنچه می کنند».

### ۲۷. باب در بیان ابتلا و اختیار (که به معنی آزمودن است)

۳۹۳ / ۱. علی بن ابراهیم بن هاشم، از محمد بن عیسی، از یونس بن عبدالرحمان، از حمزة بن محمد طیّار، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود که:

«هیچ هم و غم و تنگگیری و تنگی و هیچ شادی و خرّمی و گشایشی نیست، مگر آن که خدا را در آن مشیت و قضا و آزمایشی است که با بندگان به طریق اهل امتحان رفتار می کنده.

۲/۳۹۴ بن ایوب، از حمزة بن محمد بن طیّار، از امام جعفر صادق الله که آن حضرت فرمود فضالة بن ایوب، از حمزة بن محمد بن طیّار، از امام جعفر صادق الله که آن حضرت فرمود که: «چیزی نیست از آنچه خدا به آن امر فرموده، یا از آن نهی نموده، که در آن گرفتگی یا گشایشی باشد، مگر آن که خدای عزّوجل را در آن آزمایش و قضایی هست».

### ٢٨ ـ بَابُ السَّعَادَةِ وَ الشَّقَاءِ

٣٩٥ / ١. مُحَمَّدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ، عَنِ الْفَصْلِ بْنِ شَاذَانَ، عَنْ صَفْوَانَ بْنِ يَحْيَىٰ، عَنْ مَنْصُورِ بْنِ حَازِمٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﷺ، قَالَ: «إِنَّ اللهَ خَلَقَ السَّعَادَةَ وَالشَّقَاءَ قَـبْلَ أَنْ يَخْلُقَ خَلْقَهُ، فَمَنْ خَلَقَهُ اللهُ سَعِيداً، لَمْ يُبْغِضْهُ أَبَداً، وَإِنْ عَمِلَ شَرَاً، أَبْغَضَ عَمَلَهُ وَلَمْ يُخْضُهُ، وَإِنْ كَانَ شَقِيّاً، لَمْ يُحِبَّهُ أَبَداً، وَإِنْ عَمِلَ صَالِحاً، أَحَبَّ عَمَلَهُ وَأَبْغَضَهُ؛ لِمَا يَصِيرُ إِنْ كَانَ شَقِيّاً، لَمْ يُحِبَّهُ أَبَداً، وَإِنْ عَمِلَ صَالِحاً، أَحَبَّ عَمَلَهُ وَأَبْغَضَهُ؛ لِمَا يَصِيرُ إِنْ كَانَ شَقِيّاً، لَمْ يُبْغِضْهُ أَبَداً، وَإِنْ عَمِلَ صَالِحاً، أَحَبَّ عَمَلَهُ وَأَبْغَضَهُ؛ لِمَا يَصِيرُ إِنْ عَلِى اللهُ شَيْناً، لَمْ يُبْغِضْهُ أَبَداً، وَإِذَا أَبْغَضَ شَيْناً، لَمْ يُحِبَّهُ أَبَداً، وَإِذَا أَبْغَضَ شَيْناً، لَمْ يُحِبَّهُ أَبَداً، وَإِذَا أَبْغَضَ شَيْناً، لَمْ يُحِبَّهُ أَبِداً، وَإِذَا أَبْغَضَ شَيْناً، لَمْ يُحِبَّهُ أَبَداً، وَإِذَا أَبْغَضَ شَيْناً، لَمْ يُحِبَّهُ أَبَداً، وَإِذَا أَبْغَضَ شَيْناً، لَمْ يُحِبَّهُ أَبَداً، وَإِذَا أَبْغَضَ شَيْناً، لَمْ يُحِبَهُ أَبَداً، وَإِذَا أَبْغَضَ شَيْناً، لَمْ يُحِبَّهُ أَبَداً، وَإِذَا أَبْغَضَ شَيْناً، لَمْ يُحِبَّهُ أَبَداً، وَإِذَا أَبْغَضَ شَيْناً، لَمْ يُحِبَّهُ أَبِداً، وَإِذَا أَبْغَضَ شَيْناً، لَمْ يُحِبَّهُ أَبَداً».

٢/٣٩٥ على بَنْ بَدِي أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ جَالِساً وَقَدْ لَسَأَلُهُ سَائِلُ فَقَالَ: جُعِلْتُ فِدَاكَ يَا ابْنَ رَسُولِ اللهِ بَيْنَ يَدَيْ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ جَالِساً وَقَدْ لَسَأَلُهُ سَائِلُ فَقَالَ: جُعِلْتُ فِدَاكَ يَا ابْنَ رَسُولِ اللهِ مِنْ أَيْنَ لَحِقَ الشَّقَاءُ أَهْلَ الْمَعْصِيَةِ جَتَىٰ حَكَمَ اللهِ عَرَّ وَجَلَّ لَا يَقُومُ لَهُ أَحَدُ مِن خَلْقِهِ فَقَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ عِنْ: «أَيُّهَا السَّائِلُ، حُكْمُ اللهِ لِعَنَّ وَجَلَّ لَا يَقُومُ لَهُ أَحَدُ مِن خَلْقِهِ بِحَقِيقهِ ، فَلَمَّا حَكَمَ بِذَٰلِكَ، وَهَبَ لِأَهْلِ مَحَبَّتِهِ الْقُوَّةَ عَلَىٰ مَعْمِفَتِهِ ، وَوَضَعَ عَنْهُمْ شِقَلَ بِحَقِيقةِ مَا هُمْ أَهْلُهُ ، وَوَهَبَ لِأَهْلِ الْمَعْصِيَةِ الْقُوَّةَ عَلَىٰ مَعْمِفَتِهِمْ ؛ لِسَبْقِ عِلْمِهِ الْعَمَلِ بِحَقِيقةِ مَا هُمْ أَهْلُهُ ، وَوَهَبَ لِأَهْلِ الْمَعْصِيَةِ الْقُوَّةَ عَلَىٰ مَعْصِيتِهِمْ ؛ لِسَبْقِ عِلْمِهِ الْعَمْلِ بِحَقِيقةٍ مَا هُمْ أَهْلُهُ ، وَوَهَبَ لِأَهْلِ الْمَعْصِيَةِ الْقُوَّةَ عَلَىٰ مَعْصِيتِهِمْ ؛ لِسَبْقِ عِلْمِهِ فِي عِلْمِهِ ، وَمَنْعَهُمْ إِطَاقَةَ الْقَبُولِ مِنْهُ ، فَوَاقَعُوا مَا سَبَقَ لَهُمْ فِي عِلْمِهِ ، وَلَمْ يَقْدِرُوا أَنْ يَأْتُوا عَلَى مَعْمِيةِ وَهُو مَعْنَى «شَاءَ مَا شَاءً اللهَاوَةُ الْقَالِهِ ؛ لِأَنَّ عِلْمَهُ أَوْلَىٰ بِحَقِيقَةِ التَّصْدِيقِ وَهُو مَعْنَىٰ «شَاءَ مَا شَاءً وَهُو سَرُّهُ».

٣/٣٩٧. عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ النَّضْرِ بْنِ

#### ۲۸. باب در بیان سعادت و شقاوت (که به معنی نیک بختی و بدبختی است)

۳۹۵ / ۱. محمد بن اسماعیل، از فضل بن شاذان، از صفوان بن یحیی، از منصور بن حازم، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود: ابه درستی که خدا نیک بختی و بدبختی را آفرید، پیش از آن که خلق خود را بیافریند. پس هر که خدا او را نیک بخت آفرید، هرگز او را دشمن ندارد، و اگر بدی را به عمل آورد، عمل او را دشمن دارد و او را دشمن ندارد، و اگر آن آفریده بدبخت باشد، هرگز او را دوست ندارد، و اگر کردار شایسته از او سر زند، آن کردار را دوست دارد، و او را دشمن دارد، به جهت آنچه به سوی آن باز میگردد. پس هرگاه خدا چیزی را دوست دارد، هرگز آن را دشمن ندارد و هرگاه چیزی را دشمن دارد، هرگز آن را دشمن ندارد و هرگاه چیزی را دشمن دارد، هرگز آن را دشمن ندارد و هرگاه چیزی را دشمن دارد، هرگز آن را دشمن ندارد و هرگاه چیزی را

٣٩٤ / ٢ . و على بن محمد روايت كرده و آن را مرفوع ساخته، از شعيب عَـقرقوفي، از ابوبصیر که گفت: در پیش روی امام جعفر صادق الله نشسته بودم که کسی آن حضرت را سؤال نمود و عرض كردكه: يا ابن رسول الله، فداى تو گردم، از كجا شقاوت و بدبختي اهل معصیت را دریافته، یا خدا آن را با ایشان ملحق ساخته، تا آنکه حکم فرموده از برای ایشان در علم خویش، به آنکه ایشان را بر کارشان عذاب فرماید؟ حضرت الله فرمود که: ۱۱ی سائل، حکم خدای عزّوجل چنان است که کسی از خلائق برای آن، به حقی که دارد قیام نمی تواند نمود. پس چون به این حکم فرمود (یعنی در تکلیف اول در روز میثاق)، توانایی بر معرفت خویش را به اهل محبت و دوستان خود بخشید، و سنگینی عمل را از ایشان بسرداشت، بــه حقیقت آنچه ایشان اهل و سزاوار آن بودند، و بخشید به اهل معصیت توانایی معصیتی که از ایشان سر میزند، به جهت سبقت علم آن جناب در باب ایشان و منع فرمود از ایشان توانستن و سهولت قبول راکه از او بپذیرند. پس موافقت نمودند با آنچه از برای ایشان در علم خدا پیشی گرفته بود و نتوانستند که حالتی را بیاورند که ایشان را از عذاب خدا برهاند (به اینکه حقیقت و ماهیت خویش را بگردانند و ارواح خود را از جنس ارواح نیک بختان قرار دهند) زیراکه علم آن جناب به حقیقت تصدیق (که تغییر در آن به هم نرسد)، سنزاوار تر است و همین بخشش مذکور به هر دو گروه، معنی آن است که «خدا خواست آنچه خواست». و این سرٌ خدا است؛ (که هر کسی آن را نمی فهمد).

٣٩٧ / ٣ . چند نفر از اصحاب ما روايت كردهاند از احمد بن محمد بن خالد، از پدرش،

سُويْدٍ، عَنْ يَخْيَى بْنِ عِمْرَانَ الْحَلَبِيِّ، عَنْ مُعَلَىٰ أَبِي عُثْمَانَ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ حَنْظَلَةَ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْدِ اللهِ عَنْدُ اللهُ قَالَ: «يُسْلَكُ بِالسَّعِيدِ فِي طَرِيقِ الْأَشْقِيَاءِ حَتَىٰ يَقُولَ النَّالُسُ: مَا أَشْبَهَهُ بِهِمْ، بَلْ هُوَ مِنْهُمْ! ثُمَّ يَتَدَارَكُهُ السَّعَادَةُ. وَقَدْ يُسْلَكُ بِالشَّقِيِّ طَرِيقَ السَّعَدَاءِ حَتَىٰ يَقُولَ النَّاسُ: مَا أَشْبَهَهُ بِهِمْ، بَلْ هُوَ مِنْهُمْ! ثُمَّ يَتَدَارَكُهُ الشَّقَاءُ؛ إِنَّ مَنْ كَنَبَهُ اللهُ سَعِيداً \_ يَقُولَ النَّاسُ: مَا أَشْبَهَهُ بِهِمْ، بَلْ هُو مِنْهُمْ! ثُمَّ يَتَدَارَكُهُ الشَّقَاءُ؛ إِنَّ مَنْ كَنَبَهُ اللهُ سَعِيداً \_ يَقُولَ النَّاسُ: مَا أَشْبَهَهُ بِهِمْ، بَلْ هُوَ مِنْهُمْ! ثُمَّ يَتَدَارَكُهُ الشَّقَاءُ؛ إِنَّ مَنْ كَنَبَهُ اللهُ سَعِيداً \_ يَقُولَ النَّاسُ: مَا أَشْبَهَهُ بِهِمْ، بَلْ هُوَ مِنْهُمْ! ثُمَّ يَتَدَارَكُهُ الشَّقَاءُ؛ إِنَّ مَنْ كَنَبَهُ اللهُ سَعِيداً \_ يَقُولَ النَّاسُ: مَا أَشْبَهَهُ بِهِمْ، بَلْ هُوَاقُ نَاقَةٍ \_ خَتَمَ لَهُ بِالسَّعَادَةِ».

# ٢٩ ـ بَابُ الْخَيْرِ وَ الشَّرِّ

١/٣٩٨ . عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ وَعَلِيًّ بْنِ الْحَكَمِ، عَنْ مُعَاوِيّةَ بْنِ وَهْبٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبّا عَبْدِ اللهِ اللهِ يَقُولُ: «إِنَّ مِمَّا أَوْحَى اللهُ إِللهَ إِلاَ أَنَا، خَلَقْتُ الْخَلْق، وَخَلَقْتُ إِلَىٰ مُوسَىٰ اللهُ وَأَنْزَلَ عَلَيْهِ فِي التَّوْرَاةِ: أَنِّي أَنَا اللهُ لَا إِلٰهَ إِلَّا أَنَا، خَلَقْتُ الْخَلْق، وَخَلَقْتُ الْخَلْق، وَخَلَقْتُ اللهُ لاَ إِللهَ إِلاَ أَنَا، خَلَقْتُ الْخَلْق، وَخَلَقْتُ اللهُ لاَ إِللهَ إِلاَ أَنَا، خَلَقْتُ اللهُ لاَ إِللهَ إِللهُ إِللهَ إِللهَ إِللهَ إِللهُ إِلهُ وَيُولُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ عَلَيْ يَدَيْهِ مُ وَلَيْلُ لِمَنْ أَجْرَيْتُهُ عَلَىٰ يَدَيْهِ مَنْ أَرِيدُهُ مُ وَيُلُلُ لِمَنْ أَجْرَيْتُهُ عَلَىٰ يَدَيْهِ مَنْ أَرِيدُهُ مُ وَيُلُلُ لِمَنْ أَجْرَيْتُهُ عَلَىٰ يَدَيْهِ مَا لَا لاَ اللهُ لَا لَقَلْ اللهُ عَلَىٰ يَدَيْهِ مَا لَا لللهُ لَا إِللهُ إِلهُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ إِللللهُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ إِلللللهُ إِللهُ إِللهُ إِلللللهُ إِللهُ إِللهُ إِللللللهِ إِللللهُ إِللهُ إِلللللهُ إِلهُ إِللللللهُ إِلللللهُ إِلللللهُ إِللللهُ إِللللهُ إِلللللهُ إِلهُ إِلللهُ إِلللهُ إِلللللهُ إِلللللهُ إِللللهُ إِللللللهُ إِللهُ إِلللللهُ إِللهُ إِللللللهُ إِلللهُ إِللهُ إِللللهُ إِللللللهُ

٢/٣٩٩ . عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مَسْلِمٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﷺ يَقُولُ: «إِنَّ فِي بَعْضِ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﷺ يَقُولُ: «إِنَّ فِي بَعْضِ مَا أَنْزَلَ اللهُ مِنْ كُتُبِهِ: أَنِّي أَنَا اللهُ لَا إِلٰهَ إِلَّا أَنَا، خَلَقْتُ الْخَيْرَ، وَخَلَقْتُ الشَّرَّ، فَطُوبِيٰ لِمَنْ أَجْرَيْتُ عَلَىٰ يَدَيْهِ الشَّرَّ، وَوَيْلٌ لِمَنْ يَقُولُ: كَيْفَ أَجْرَيْتُ عَلَىٰ يَدَيْهِ الشَّرَّ، وَوَيْلٌ لِمَنْ يَقُولُ: كَيْفَ ذَا؟ ».

از نضر بن شوید، از یحیی بن عمران حلبی، از مُعلّی بن ابی عثمان، از علی بن خنظله، از امام جعفر صادق الله که آن حضرت فرمود: اگاه است که نیک بخت در آورده می شود در راه بدبختان؛ به مرتبه ای که مردمان می گویند که: چه بسیار شباهت به بدبختان دارد، بلکه او از جملهٔ ایشان است. بعد از آن، نیک بختی او را در می یابد. و گاه است که بدبخت در آورده می شود در راه نیک بختان، به مرتبه ای که مردمان می گویند که: چه بسیار شباهت دارد به نیک بختان، بلکه او از جملهٔ ایشان است. بعد از آن، بدبختی او را دریابد. به درستی که هر که خدا او را نیک بخت نوشته باشد، ختم می شود از برای او به نیک بختی و آخر کارش به سعادت منتهی می گردد؛ و هر چند که از دنیا باقی نماند از برای او، مگر زمانی اندک که عبارت است از زمان مابین دو بار دو شیدن شتر در یک ساعت. (و در طرف بدبختی نیز چنین است و منوح، به قرینهٔ مقابله، حضرت آن را بیان نفرموده است).

### ۲۹. باب در بیان خیر و شر (که به معنی خوبی و بدی است)

وعلی بن حکم، از معاویة بن و هنه که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که می فرمود: «به و علی بن حکم، از معاویة بن و هنه که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که می فرمود: «به درستی که از جملهٔ آنچه خدا به سوی موسی الله و حی فرمود و بر او در تورات فرو فرستاد، این بود که: منم خدا که هیچ خدایی نیست، مگر من. خلائق را آفریدم، و خیر را خلق کردم، و آن را جاری ساختم بر دست های آن که او را دوست داشتم، و اجرای آن بر دست او خواستم. پس خوشا حال کسی که من آن را بر دست های او جاری ساختم. و منم خدا که هیچ خدایی نیست، مگر من. خلائق را آفریدم، و شر را خلق کردم و آن را جاری ساختم بر دست های آن که او را اراده کردم. پس وای بر کسی که من آن را بر دست های او جاری ساختم بر دست های آن که او را اراده کردم. پس وای بر کسی که من آن را بر دست های او جاری ساختم».

۱۹۹۹ / ۲. چند نفر از اصحاب ما روایت کردهاند از احمد بن محمد، از پدرش، از ابن ابی عُمیر، از محمد بن حکیم، از محمد بن مسلم که گفت: شنیدم از امام محمد باقر الله که می فرمود: «به درستی که در بعضی از آنچه خدا فرو فرستاده از کتاب های خویش، مذکور است که: منم خدا، که خدایی نیست غیر از من، خیر و شر را آفریدم. پس خوشا حال کسی که خیر را بر دست او جاری کنم، و وای بر آن کس که شر را بر دست او روان گردانم. و وای بر آن کس که شر دا بر دست او روان گردانم. و وای بر آن کس که شر دا بر دست او روان گردانم. و وای بر آن کس که شر دا بر دست او روان گردانم. و وای بر آن کس که شر دا بر دست او روان گردانم. و وای بر آن کس که شود؟ (یعنی از روی انکار

٣/٢٠٠ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ يُونُسَ، عَنْ بَكَّارِ بْنِ كَوْدَمٍ، عَنْ مُفَضَّلِ بْنِ عُمَرَ وَعَبْدِ الْمُؤْمِنِ الْأَنْصَارِيِّ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عِلَىٰ، قَالَ: «قَالَ اللهُ \_ عَنَّ وَجَلَّ مِنْ مُفَضَّلِ بْنِ عُمَرَ وَعَبْدِ الْمُؤْمِنِ الْأَنْصَارِيِّ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عِلَىٰ، قَالَ: «قَالَ اللهُ \_ عَنْ وَجَلَّ مِنْ أَبْدِ اللهِ عَنْ يَدَيْهِ الْخَيْرِ وَالشَّرِّ، فَطُوبِيٰ لِمَنْ أَجْرَيْتُ عَلَىٰ يَدَيْهِ الشَّرَ، وَوَيْلٌ لِمَنْ يَقُولُ: كَيْفَ ذَا؟ وَكَيْفَ هٰذَا؟».

قَالَ يُونُسُ: يَعْنِي مَنْ يُنْكِرُ هٰذَا الْأَمْرَ بِتَفَقُّهٍ فِيهِ.

# ٣٠ ـ بَابُ الْجَبْرِ وَ الْقَدَرِ وَ الْأَمْرِ بَيْنَ الْأَمْرَيْنِ

آبر المعلى المع

فَقَالَ لَهُ الشَّيْخُ: عِنْدَ اللهِ أَحْتَسِبُ عَنَائِي يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، فَقَالَ لَهُ: مَهْ يَا شَيْخُ، فَوَ اللهِ، لَقَدْ عَظَّمَ اللهُ لَكُمُ الأَجْرَ فِي مَسِيرِكُمْ وَأَنْتُمْ سَائِرُونَ. وَفِي مُقَامِكُمْ وَأَنْتُمْ مُقِيمُونَ، وَفِي مُقامِكُمْ وَأَنْتُمْ مُقِيمُونَ، وَفِي مُنْصَرَفِكُمْ وَأَنْتُمْ مُنْصَرِفُونَ، وَلَمْ تَكُونُوا فِي شَيْءٍ مِنْ حَالَاتِكُمْ مُكْرَهِينَ، وَلَا إِنْهِ مُضْطَرِّينَ. وَلَا إِنْهِ مُضْطَرِّينَ.

چنانچه بیاید).

یونس که از جملهٔ راویان این حدیث است گفته که: یعنی آنکه این را انکار میکند؛ نـه آنکه در آن تفقه و طلب دانش مینماید.

### ۳۰. باب در بیان ابطال جبر و قدر و اثبات امر بینالامرین <sup>۱</sup>

ایشان و آن را مرفوع ساخته اند، که گفت: امیر المؤمنین به بعد از مراجعت از جنگ صفین، ایشان و آن را مرفوع ساخته اند، که گفت: امیر المؤمنین به بعد از مراجعت از جنگ صفین، در مسجد کوفه نشسته بود که ناگاه مرد پیری رو آورد و به خدمت آن حضرت آمد و در پیش رویش به زانو در آمده، بر هیئت نشستن خصوم در نزد قاضیان، بر سر پانشست. پس به آن حضرت عرض کرد که: یا امیر المؤمنین، ما را خبر ده از رفتن ما به سوی مردم شام و جنگ با ایشان که آیا به قضا و قدر خدا بود یا نه؟ امیر المؤمنین به فرمود: «بلی ای شیخ، بر تلی بالا نرفتید و در درون رودخانه ای فرود نیامدید، مگر به قضا و قدر خدای عزّ و جلّ ».

آن شیخ عرض کرد که: یا امیر المؤمنین، رنج و مشقت من در ایس باب در نزد خدا محسوب نخواهد شد و مزدی ندارم؛ چه این فعل به اختیار من نبوده، بلکه به قضا و قدر خدا بوده. حضرت فرمود که: ابس کن ای شیخ، پس به خدا سوگند که خدا، مزد شما را بزرگ گردانید در باب رفتن شما و شما خود می رفتید، و در باب ایستادن شما در جنگ، گاه خود

۱. جبر، معروف است و قدر به فتح دال، گاهی به معنی تقدیر کردن حق تعالی چیزی را و آفریدن و نوشتن و واجب
گردانیدن است، و این مرادف جبر است. و گاهی به معنی توانایی است، و این مرادف اختیار و تغویض است. و مراد
از عنوان، معنی دوم است و هر چند که در تضاعیف باب به هر دو معنی مذکور است. و امر میانهٔ این دو امر، آن است
که نه صرف جبر باشد و نه محض قدر و تفویض؛ بلکه امر ثالثی است که به شکستن سورت هر یک مزاجی یافته،
غیر از مزاج هر یک، نظیر سکنجبین نسبت به سرکه و انگبین، نه آن که قدری از آن است و قدری از این. (مترجم)
 ۲. مدعی و منازع.

فَقَالَ لَهُ الشَّيْخُ: وَكَيْفَ لَمْ نَكُنْ فِي شَيْءٍ مِنْ حَالَاتِنَا مُكْرَهِينَ، وَلَا إِلَيْهِ مُضْطَرِّينَ، وَكَانَ بِالْقَضَاءِ وَالْقَدَرِ مَسِيرُنَا وَمُنْقَلَبُنَا وَمُنْصَرَفُنَا؟!

 در آن ایستادگی داشتید، و در باب بازگشتن شما از جنگ، و خود باز میگشتید. چه، کسی شما را بر این افعال جبر نکرد و در هیچ حالت از حالات خویش چنان نبو دید که خدا به جبر شما را بر آن داشته باشد، یا شما را به سوی آن ناچار نمو ده باشده.

آن شیخ عرض کردکه: چگونه ما در حالتی از حالات مجبور و به سوی آن مضطر و ناچار نبوديم، با آنكه رفتن و گشتن و بازگشتن ما، همه به قضا و قدر خدا بود؟ حضرت فرمودكه: «آیا چنان گمان میکنی که آن قضا و قدر که گفتم، قضای حتمی و قدر لازمی است که خواهی نخواهی باید به عمل آید؟ اگر امر چنین باشد، هر آینه ثواب و عقاب و امر و نهی و زجر، که از جانب خدا به ما رسیده، باطل خواهد بود، و معنی وعدهٔ نیک و بدی که فر موده، ساقط می شود و گناه کار را سرزنشی و نیکوکار را ستایشی نباشد. و هر آینه گناه کار به احسان، از نیکوکار سزاوارتر و نیکوکار به عقوبت، از گناه کار سزاوارتر بود. آنچه گفتی سخن بت پـرستان و دشمنان خداوند رحمان و لشكران شيطان و جماعت قَدَرية اين امت و كُبرايشان است. بــه درستی که خدای تبارک و تعالی، تکلیف نمودهان روی تخییر (که مکلفان را مختار گردانیده) و نهی فرموده از روی تحذیر (که ایشان را ترسانیده) و بر عمل اندک ثواب بسیار عطا فرموده، و کسی که او را نافرمانی کرده، او را مغلوب و منگوب نساخته و کسی که او را فرمانبر داری نموده، خدا او را بر آن جبر و اكراه نفرموده؛ چه، مطيع بر نكردن طاعت، توانا، چنانچه آن جناب بر منع عاصی از معصیت، قادر است. و کسی راکه مالک چیزی ساخته، امر را به او وانگذاشته که آنچه خواهد کند، و آسمانها و زمین و آنچه راکه در میان آنها است، نیافریده آفریدنی باطل و بیهوده (که غرضی بر آن مترتب نباشد و حکمت و مصلحتی در آن نباشد، بلکه برای آن است که استدلال کنند بر وجود واجب الوجود و قدرت کامله و حکمت شامله آن جناب و هر یک از اینها را خاصیتی، بلکه خاصیتها است). و نفرستاده پیغمبران را مژده دهندگان و بیمکنندگان، به عبث و بیفایده (یعنی آن آفریدن چیزها بر وجه باطل که حكمت و مصلحتي در آن نباشد و همچنين فرستادن پيغمبران كه عبث و بي فايده باشد) ﴿ ذَكِكَ ظَنُّ الَّذِينَ كَفَرُواْ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنَ ٱلنَّارِ ﴾ \، يعني: آن آفريدن چيزها بر وجه باطل (كه حكمت و مصلحتی درآن نباشد، و همچنین فرستادن پیغمبران که عبث و بی فایده باشد)، گمان آنان

۱. صَ، ۲۷.

# فَأَنْشَأَ الشَّيْخُ يَقُولُ:

أَنْتَ الْإِمَامُ الَّذِي نَرْجُو بِطَاعَتِهِ يَوْمَ النَّجَاةِ مِنَ الرَّحْمٰنِ غُفْرَاناً وَأَنْتَ الْإِحْسَانِ إِحْسَاناً».

٢٠٢/ ٢. الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ الْوَشَّاءِ،
 عَنْ حَمَّادِ بْنِ عُثْمَانَ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ قَالَ: «مَنْ زَعَمَ أَنَّ اللهَ يَأْمُوُ بِالْفَحْشَاءِ، فَقَدْ كَذَبَ عَلَى اللهِ؛ وَمَنْ زَعَمَ أَنَّ الْخَيْرَ وَالشَّرَّ إِلَيْهِ، فَقَدْ كَذَبَ عَلَى اللهِ».

٣/٢٠٣. الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ عَنْ مُلَقَلِّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ الْوَشَّاءِ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ الرِّضَا ﷺ، قَالَ: سَأَلْتُهُ، فَقُلْتُ: اللهُ فَوَّضَ الْأَمْرَ إِلَى الْعِبَادِ؟ قَالَ: «اللهُ أَعِنَّ مِنْ ذَلِكَ».

قُلْتُ: فَجَبَرَهُمْ عَلَى الْمَعَاصِي؟ قَالَ: «اللهُ أَعْدَلُ وَأَخْكُمُ مِنْ ذَٰلِكَ». قَالَ: ثُمَّ قَالَ: «قَالَ اللهُ: يَا ابْنَ آدَمَ، أَنَا أَوْلَىٰ بِحَسَنَاتِكَ مِنْكَ، وَأَنْتَ أَوْلَىٰ بِسَيِّتَاتِكَ مِنْي، عَمِلْتَ الْمَعَاصِيَ بِقُوَّتِيَ الْبَنِ جَعَلْتُهَا فِيكَ». الْمَعَاصِيَ بِقُوَّتِيَ الَّتِي جَعَلْتُهَا فِيكَ».

١٠٤/ ٢٠ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ إِسْمَاعِيلَ بْنِ مَرَّادٍ، عَنْ يُونُسَ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمٰنِ، قَالَ: قَالَ لِي أَبُو الْحَسَنِ الرِّضَا ﷺ: «يَا يُونُسُ، لَا تَقُلْ بِقَوْلِ الْقَدَرِيَّةِ؛ فَإِنَّ الرَّضَا ﷺ: «يَا يُونُسُ، لَا تَقُلْ بِقَوْلِ الْقَدَرِيَّةِ؛ فَإِنَّ الرَّحْمٰنِ، قَالَ بِقَوْلِ الْقَدَرِيَّةِ؛ فَإِنَّ الْقَدَرِيَّةِ وَلَا بِقَوْلِ أَهْلِ الْجَنَّةِ، وَلَا بِقَوْلِ أَهْلِ الْجَنَّةِ، وَلَا بِقَوْلِ أَهْلِ النَّادِ، وَلَا بِقَوْلِ إِبْلِيسَ؛ فَإِنَّ الْقَدَرِيَّةَ لَمْ يَقُولُوا بِقَوْلِ إِبْلِيسَ؛ فَإِنَّ

است که کافر شدند و به حکمت آن نگرویدند. پس وای بر آنها که نگرویدند و گمان باطل بردند از آتش دوزخ».

پس آن شیخ شروع کردکه میگفت.

النسجاة مسن الرحسمن غسفراناً جساناً حساناً

أنت الامام الَّذي نـرجـوا بـه طـاعته يـوم أوضــحت مــن أمــرنا مـا كـان مـلتبسا

یعنی: تویی پیشوایی که ما امید داریم به واسطهٔ فرمانبرداری او در روز رهایی یافتن از سختی ها که روز قیامت است، آمرزش را از خداوند بخشاینده. روشن ساختی از امر ما آنچه را که مشتبه و پوشیده بود. پروردگارت تو را جزای نیکو عطا فرماید به این نیکی که با ما کردی.

۲۰۲ / ۲۰۲ مسین بن محمد، از مُعلَی بن محمد، از حسن بن علی وشاء، از حماد بسن عثمان، از ابوبصیر، از امام جعفر صادق ﷺ روایت کرده است که آن حضرت فرمودکه: «هر که گمان کند که خدا امر می فرماید به زشتی و ناپسندی در گفتار، یا کردار، بر خدا دروغ گفته، و هر که گمان کند که خوبی و بدی به سوی خدا منسوب است، بر خدا دروغ گفته است».

۳/۴۰۳ مسین، از مُعلّی بن محمد، از حسن بن علی وشاء، از ابوالحسن حضرت امام رضا علی وشاء، از ابوالحسن حضرت امام رضا علی و شاء، از است که گفت: از آن حضرت سؤال کردم و عرض کردم که: آیا خدا امر را به سوی بندگان تفویض فرموده و آن را به ایشان واگذاشته که آنچه خواهند می کنند؟ و فرمود که: «خدا از آن عزیز تر و غلبه اش بر بندگان بیشتر است که امر را به ایشان مفوض فرماید».

عرض کردم که: پس ایشان را بر معصیتها جبر فرموده؟ فرمود که: «خدا از این عادل تر و محکم کار تر است که ایشان را بر گناهان جبر نماید، وانگهی ایشان را بر آن عقاب فرماید». حسن میگوید که: پس آن حضرت فرمود که: «خدای عزّوجل فرموده است که: ای فرزند آدم، من به حسنات تو از تو سزاوار ترم و تو از من به بدی ها و گناهان خویش سزاوار تری. معصیتها را به عمل آوردی به توانایی من، که آن را در تو قرار دادم».

۴۰۴ / ۲۰ علی بن ابراهیم، از پدرش، از اسماعیل بن مرّار، از یونس بن عبدالرحمان روایت کرده است که گفت: ابوالحسن حضرت امام رضای به من فرمود که: «ای یونس، قائل مشو به گفتار طائفه قَدَریه (که همه چیز را به قضا و قدر می دانند و بندگان را در فعل و ترک آن مجبور)؛ زیراکه قدریه، نه به گفتار اهل بهشت قائل اند، نه به گفتار اهل جهنم و نه به گفتار

أَهْلَ الْجَنَّةِ قَالُوا: ﴿ اَلْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي هَدَيْنَا لِهَنذَا وَمَا كُنَّا لِنَهْتَدِيَ لَوْلاَ أَنْ هَدَيْنَا اَللَّهُ ﴾ وَقَالَ أَهْلُ النَّارِ: ﴿ رَبُّنَا غَلَبَتْ عَلَيْنَا شِقْوَتُنَا وَكُنَّا قَوْمًا ضَآلِينَ ﴾ وَقَالَ إِبْلِيسُ: (رَبِّ بِمَآ أَغْوَيْتَنِي ) ».

فَقُلْتُ: وَاللهِ، مَا أَقُولُ بِقَوْلِهِمْ، وَلَكِنِّي أَقُولُ: لَا يَكُونُ إِلَّا بِمَا شَاءَ اللهُ وَأَرَادَ، وَقَدَّرَ وَقَضَىٰ؛ يَا وَقَضَىٰ، فَقَالَ: «يَا يُونُسُ، لَيْسَ هٰكَذَا، لَا يَكُونُ إِلَّا مَا شَاءَ اللهُ وَأَرَادَ، وَقَدَّرَ وَقَضَىٰ؛ يَا يُونُسُ، تَعْلَمُ مَا الْمَشِيئَةُ؟»، قُلْتُ: لَا، قَالَ: «هِيَ الذِّكْرُ الْأَوَّلُ، فَتَعْلَمُ مَا الْإِرَادَةُ؟»، قُلْتُ: لَا، قَالَ: «هِيَ الذِّكْرُ الْأَوَّلُ، فَتَعْلَمُ مَا الْإِرَادَةُ؟»، قُلْتُ: لَا، قَالَ: «هِيَ الذِّكْرُ الْأَوَّلُ، فَتَعْلَمُ مَا الْإِرَادَةُ؟»، قُلْتُ: لَا، قَالَ: «هِيَ الْفَذَرُ؟»، قُلْتُ: لَا، قَالَ: «هِيَ الْهُذُودِ مِنَ الْبَقَاءِ وَالْفَنَاءِ».

قَالَ: ثُمَّ قَالَ: «وَالْقَضَاءُ هُوَ الْإِبْرَامُ وَإِقَامَةُ الْعَيْنِ». قَالَ: فَاسْتَأْذَنْتُهُ أَنْ أُقَبَّلَ رَأْسَهُ، وَقُلْتُ: فَتَحْتَ لِي شَيْناً كُنْتُ عَنْهُ فِي غَفْلَةٍ ﴿ رَالْمُ الْعَيْنِ ﴾ . شیطان؛ زیراکه اهل بهشت (چون منازل خویش را بینند) میگویند که: ﴿الْحَمْدُ لِلّهِ الَّذِی هَدُنَا وَمَا كُنّا لِنَهْتَدِی لَوْلا أَنْ هَدُنَا اللّهُ ﴾ ا، یعنی: «حمد و ثنا خدای راست که راه راست نمود ما را به این مقام و نبودیم ما که راه راست یابیم (به قوت خود، بی توفیق و لطف او به این منازل) اگر نه این بود که خدا ما را هدایت فرموده بود». و اهل جهنم در جهنم میگویند که: ﴿رَبّنَا غَلَیْنَ شِقْوَتُنَا وَکُنّا قَوْمًا ضَالِینَ ﴾ آ، یعنی: «ای پروردگار ما، غالب شد بر ما بدبختی ما و بودیم گروهی گمراهان از راه حق». و شیطان (در هنگامی که ملعون شد به نافرمانی)، به خدا عرض کرد که: ﴿رَبِّ بِمَا أَغْوَیْتَنِی...﴾ آ، یعنی: پروردگارا، به سبب آن که مرا اغوا کردی و گمراه ساختی » (هر آینه بیارایم گناهان را از برای فرزندان آدم و همهٔ ایشان را گمراه گردانم).

راوی میگوید: پس به آن حضرت عرض کردم: به خدا سوگند که من به گفتهٔ قدریه قائل نبستم، ولیکن میگویم که: چیزی موجود نمی شود، مگر به سبب مشیت و اراده و قدر و قضای خدا. فرمود که: «ای یونس، امر چنان نبست که تو میگویی که چیزی نمی باشد، مگر آنچه خدا خواسته و اراده نموده و تقدیر فرموده و حکم کرده (یا معنی آن است که البته هیچ چیز موجود نمی شود، مگر آنچه متعلل خواست و اراده و تقدیر و حکم او باشد). ولیکن ای یونس، می دانی که مشیت و خواست خدا چیست؟ و عرض کردم: نه. فرمود که: «مشیت، همان یاد کردن اول است. پس می دانی که اراده چه چیز است؟ و عرض کردم: نه. فرمود: «اراده، همان عزیمت است بر آنچه خواسته باشد. پس می دانی که قدر چه چیز است؟ و عرض کردم: نه. فرمود: «اراده، همان فرمود که: «قدر، همان اندازه کردن و قرار داد حدود و اندازه ها است از باقی ماندن و فانی شدن و مقدار آنها».

(و صاحب شرح عده لغت در شرح و بیان الفاظی که دلالت بر ظن و تخمین دارند، می گوید که: تقدیر بر معروف است، یعنی: همه کس آن را می شناسند و آن تقدیر کردن چیزی و اندازه نمودن آن بعد از آن عمل کردن آن است).

راوی میگوید که: حضرت بعد از آن فرمود که: «قضا، همان استوار کردن و بر پاکردن هستی آن است که در خارج، آن را ثابت گرداند». یونس گفت که: از آن حضرت سؤال کردم و دستوری خواستم که مرا مرخص فرماید و در این که سر او را ببوسم و عرض کردم که:

۲. مؤمنون، ۱۰۶.

۱. اعراف، ۲۳.

۳. حجر، ۳۹.

١٠٥ / ١٠٥ . مُحَمَّدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ، عَنِ الْفَضْلِ بْنِ شَاذَانَ، عَنْ حَمَّادِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ عُمَرَ الْيَمَانِيِّ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَى اللهِ خَلَقَ الْخَلْقَ، فَعَلِمَ مَا هُمْ صَائِرُونَ إِلَيْهِ، وَأَمَرَهُمْ وَنَهَاهُمْ، فَمَا أَمَرَهُمْ بِهِ مِنْ شَيْءٍ، فَقَدْ جَعَلَ لَهُمُ السَّبِيلَ إِلَىٰ تَرْكِهِ، وَلَا يَكُونُونَ آخِذِينَ وَلَا تَارِكِينَ إِلَّا بِإِذْنِ اللهِ».

٢٠٠٥ عَلَى بْنِ قُرْطٍ، عَنْ أَبْرَاهِيمَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ يُونُسَ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمْنِ، عَنْ حَفْصِ بْنِ قُرْطٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عِنْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ وَمَنْ زَعَمَ أَنَّ الْخَيْرَ وَالشَّرَّ بِغَيْرِ مَشِيئَةِ اللهِ، فَقَدْ بِالسُّوءِ وَالْفَحْشَاءِ، فَقَدْ كَذَبَ عَلَى اللهِ؛ وَمَنْ زَعَمَ أَنَّ الْخَيْرِ وَالشَّرَّ بِغَيْرِ مَشِيئَةِ اللهِ، فَقَدْ كَذَبَ عَلَى اللهِ؛ وَمَنْ زَعَمَ أَنَّ الْخَيْرِ قُوَّةِ اللهِ، فَقَدْ كَذَبَ عَلَى اللهِ؛ وَمَنْ كَذَبَ عَلَى اللهِ وَمَنْ كَذَبَ عَلَى اللهِ وَمَنْ كَذَبَ عَلَى اللهِ وَمَنْ كَذَبَ عَلَى اللهِ؛ وَمَنْ كَذَبَ عَلَى اللهِ وَمِنْ لَهُ اللهِ عَلَى اللهِ وَمَنْ كَذَبَ عَلَى اللهِ وَمَنْ كَذَبَ عَلَى اللهِ وَمَنْ لَوْ عَلَى اللهِ وَاللهِ وَمِنْ لَهِ مِنْ سُلْطَانِهِ وَقَدْ لَا اللهِ وَاللهِ عَلْمَا لَهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَمَنْ لَعْمَ اللهِ اللهَا لَهُ اللهِ اللهَا اللهِ الله

٧/٢٠٧ عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ أَبِي عَبْدِ اللهِ، عَنْ عُثْمَانَ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ إِسْمَاعِيلَ بْنِ جَابِرٍ، قَالَ: كَانَ فِي مَسْجِدِ الْمَدِينَةِ رَجُلُ يَتَكَلَّمُ فِي الْقَدَرِ وَالنَّاسُ مُجْتَمِعُونَ، قَالَ: فَقُلْتُ: يَا هٰذَا، أَسْأَلُكَ؟ قَالَ: سَلْ، قُلْتُ: يَكُونُ فِي مُلْكِ اللهِ \_ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ \_ مَا لَا يُرِيدُ؟ قَالَ: فَأَطْرَقَ طَوِيلاً، ثُمَّ رَفَعَ رَأْسَهُ إِلَيَّ، فَقَالَ: يَا هٰذَا، لَئِنْ قُلْتُ؛ وَتَعَالَىٰ \_ مَا لَا يُرِيدُ؟ قَالَ: فَأَطْرَقَ طَوِيلاً، ثُمَّ رَفَعَ رَأْسَهُ إِلَيَّ، فَقَالَ: يَا هٰذَا، لَئِنْ قُلْتُ؛ إِنَّهُ لَمَقْهُورٌ، وَلَئِنْ قُلْتُ؛ لَا يَكُونُ فِي مُلْكِهِ إِلَّا مَا يُرِيدُ، إِنَّهُ لَمَقْهُورٌ، وَلَئِنْ قُلْتُ؛ لَا يَكُونُ فِي مُلْكِهِ إِلَّا مَا يُرِيدُ، أَقُرْتُ لَكَ بِالْمَعَاصِي، قَالَ: فَقُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللهِ عَيْدِ ، سَأَلْتُ هٰذَا الْقَدَرِيَّ، فَكَانَ مِنْ جَوَابِهِ كَذَا وَكَذَا، فَقَالَ: «لِنَفْسِهِ نَظَرَ، أَمَا لَوْ قَالَ غَيْرَ مَا قَالَ، لَهَلَكَ».

گشادی از برای من، چیزی راکه من در بیخبری از آن بودم. و مشیت و اراده و قضا و قدر را اسباب فعل میدانستم.

۱۹۰۵ / ۲۰۵ محمد بن اسماعیل، از فضل بن شاذان، از حمّاد بن عیسی، از ابراهیم بن عمر یمانی، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود که: «خدا، خداتق را آفرید، پس دانست آنچه را به سوی آن باز خواهند گشت از خوبی و بدی، و ایشان را امر و نهی فرمود. پس هر چیزی که خدا ایشان را به آن امر فرموده، از برای ایشان راهی به سوی ترک آن قرار داده که توانند آن را ترک نمایند و چیزی را عمل نمیکنند و وانمیگذارند، مگر به اذن خدا و توفیق و خذلان او ۱۰.

۱۹۰۶ علی بن ابراهیم، از محمد بن عیسی، از یونس بن عبدالرحمان، از خفص بن قرط، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود که: «رسول خدا الله فرمود که: هر که گمان کند که خدا امر می فرماید به چیز بد و زشت و ناپسند، بر خدا دروغ گفته، و هر که گمان کند که خیر و شر بی حواست خدا است، خدا را از سلطنت و پادشاهی که دارد بیرون کرده، و هر که گمان کند که معصیتها به غیر توانایی است که خدا داده، بر خدا دروغ گفته، و هر که بر خدا دروغ گوید، خدا او را داخل جهنم گرداند».

عیسی، از اسماعیل بن جابر که گفت: در مسجد مدینه مردی بود که در باب مسألهٔ قدر تکلم عیسی، از اسماعیل بن جابر که گفت: در مسجد مدینه مردی بود که در باب مسألهٔ قدر تکلم می نمود و مردم در نزد او جمع شده بودند. من گفتم که: ای مرد، می خواهم از تو چیزی بپرسم. گفت: بپرس، گفتم: در مملکت خدای تبارک و تعالی چیزی به هم می رسد که خدا آن را اراده نداشته باشد؟ اسماعیل می گوید که: آن قدری مذهب، زمانی طولانی سر به زیر افکند، بعد از آن سر خود را به سوی من بالاکرد و گفت: ای مرد، اگر بگویم که در ملک خدا می باشد آنچه خدا نمی خواهد، لازم می آید که خدا مقهور و مغلوب باشد، و اگر بگویم که در ملک او نمی باشد، مگر آنچه می خواهد، از برای تو به گناهان بندگان اقرار کرده ام. اسماعیل می گوید که: بعد از این، به خدمت حضرت امام جعفر صادق ایم عرض کردم که: از این قدری مذهب سؤال کردم و چنین و چنین جواب داد.

حضرت فرمودکه: «از برای خویش فکر کرده و خود را از هلاکت محافظت نموده. بدان و آگاه باشکه اگر غیر آنچه گفت، میگفت، هلاک میشد». ٨٠١/ ٨. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحَسَنِ زَعْلَانَ، عَنْ أَبِي طَالِبٍ الْقُمِّيِّ، عَنْ رَجُلٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ عَلَى عَنْ أَبِي طَالِبٍ الْقُمِّيِّ، قَالَ: قُلْتُ: أَجْبَرَ اللهُ الْعِبَادَ عَلَى عَنْ أَبِي طَالِبٍ الْقُمِّيِّ، قَالَ: «لَا». قَالَ: قُلْتُ: فَمَا ذَا؟ الْمَعَاصِي؟ قَالَ: «لَا». قَالَ: قُلْتُ: فَمَا ذَا؟ قَالَ: «لُله». قَالَ: هَلْتُ: فَمَا ذَا؟ قَالَ: «لُله».

٩/٢٠٩ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ يُونُسَ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمْنِ، عَنْ غَيْرِ وَاحِدٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ وَأَبِي عَبْدِ اللهِ هِنِيُّ، قَالَا: «إِنَّ اللهَ أَرْحَمُ بِخَلْقِهِ مِنْ أَنْ يُجْبِرَ خَلْقَهُ عَلَى الذَّنُوبِ، ثُمَّ يُعَذِّبَهُمْ عَلَيْهَا، وَاللهُ أَعَزُّ مِنْ أَنْ يُرِيدَ أَمْراً؛ فَلَا يَكُونَ».

قَالَ: فَسُئِلَاﷺ: هَلْ بَيْنَ الْجَبْرِ وَالْقَدَرِ مَنْزِلَةُ ثَالِثَةً؟ قَالَا: «نَعَمْ، أَوْسَعُ مِـمَّا بَـيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ».

١٠/٢١٠ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ مُجَمَّد بْنِ عِيسىٰ، عَنْ يُونُسَ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمْنِ، عَنْ صَالِحِ بْنِ سَهْلٍ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِهِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﴿ قَالَ: سُئِلَ عَنِ الْجَبْرِ وَالْقَدَرِ، صَالِحِ بْنِ سَهْلٍ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِهِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﴿ قَالَ: سُئِلَ عَنِ الْجَبْرِ وَالْقَدَرِ، وَلْكِنْ مَنْزَلَةُ بَيْنَهُمَا فِيهَا الْحَقُّ؛ الَّتِي بَيْنَهُمَا لا يَعْلَمُهَا إِلَّا فَقَالَ: «لَا جَبْرَ وَلا قَدَرَ، وَلٰكِنْ مَنْزَلَةُ بَيْنَهُمَا فِيهَا الْحَقُّ؛ الَّتِي بَيْنَهُمَا لا يَعْلَمُهَا إِلَّا الْعَالِمُ». الْعَالِمُ، أَوْ مَنْ عَلَّمَهَا إِيَّاهُ الْعَالِمُ».

١١ / ٢١١ . عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ مُحَمَّدٍ، عَنْ يُونُسَ، عَنْ عِدَّةٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

فَقَالَ لَهُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، فَفَوَّضَ اللهُ إِلَى الْعِبَادِ؟ قَالَ: فَقَالَ: «لَوْ فَوَّضَ إِلَـ يُهِمْ، لَـمْ يَحْصُرْهُمْ بِالْأَمْرِ وَالنَّهْي».

فَقَالَ لَهُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، فَبَيْنَهُمَا مَنْزِلَةٌ؟ قَالَ: فَقَالَ: «نَعَمْ، أَوْسَعُ مِمَّا بَـيْنَ السَّـمَاءِ وَالْأَرْضِ».

٢١٢ / ١٢ . مُحَمَّدُ بْنُ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ وَغَيْرُهُ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ

۱۹۰۸ / ۸. محمد بن یحیی، از احمد بن محمد بن حسن زَعلان، از ابوطالب قمی، از مردی، از امام جعفر صادق علیه روایت کرده است که گفت: به آن حضرت عرض کردم که: آیا خدا بندگان خویش را بر گناهان جبر فرموده؟ فرمود: «نه». عرض کردم که: پس امر را به ایشان تفویض کرده؟ فرمود: «نه». عرض کردم که: پس چه وضع است و کیفیت امر چیست؟ فرمود: «امر دقیق و باریکی است از جانب پروردگار تو در میان این و آن».

۱۹۰۹ محمد باقر و امام جعفر صادق هیگ روایت کرده است که فرمودند: «خدا به خلق خود از آن امام محمد باقر و امام جعفر صادق هیگ روایت کرده است که فرمودند: «خدا به خلق خود از آن مهربان تر است که ایشان را جبر کند بر گناهان، بعد از آن ایشان را بر آنها عذاب کند. و خدا از این عزیز تر و غالب تر است که چیزی را اراده فرماید و آن چیز موجود نشود». بعد از آن، از ایشان سؤال شد که آیا میان جبر و قَدر منزلهای هست که سوم باشد؟ فرمودند: «بلی، مرتبه ای است و سیع تر از مسافتی که در میان آسمان و زمین است».

سهل، از بعضی از اصحاب خویش، از محملا بن عیسی، از یونس بن عبدالرحمان، از صالح بن سهل، از بعضی از اصحاب خویش، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که گفت: سؤال شد از آن حضرت از جبر و قَدَر، فرمود انه جبر است، و نه قدر، ولیکن در میان ایس دو، منزله ای است که حق در آن است و آن منزله را نمی داند مگر عالم، یا آن که عالم آن منزله را به او تعلیم فرموده باشد، (و مراد از عالم در اینجا، معصوم است؛ چه هر عالمی آن را نمی داند مگر آن کس که آن را از اخبار ایشان استفاده نموده باشد).

کرده است و گفته است که: مردی به خدمت آن حضرت عرض کرد که: فدای تو گردم، آیا خدا بندگان خود را بر گناهان جبر فرموده؟ فرمود که: «خدا از آن عادل تر است که ایشان را بر گناهان جبر فرموده؟ فرمود که: «خدا از آن عادل تر است که ایشان را بر گناهان جبر فرماید، بعد از آن، ایشان را بر آنها عذاب کنده. عرض کرد که: فدای تو گردم، پس خدا امر را به ایشان واگذاشته بود، ایشان را به امر و خدا امر را به ایشان واگذاشته بود، ایشان را به امر و نهی محصور و ممنوع نمی نمود و تکلیف نمی فرمود». عرض کرد که: فدای تو گردم، پس در میانهٔ این دو منزله ای هست که سوم باشد؟ حضرت فرمود: «بلی، وسیع تر از آنچه در میان آسمان تا زمین است».

۱۲/۴۱۲ .محمد بن ابي عبدالله و غير او، از سهل بن زياد، از احمد بن محمد بن ابي نصر

بْنِ أَبِي نَصْرٍ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي الْحَسَنِ الرَّضَا اللهِ: إِنَّ بَعْضَ أَصْحَابِنَا يَـقُولُ بِالْجَبْرِ، وَبَعْضَهُمْ يَقُولُ بِالإسْتِطَاعَةِ، قَالَ: فَقَالَ اللهِ لِي: «اكْتُبْ: بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ، قَالَ عَلِيُّ بْنُ الْحُسَيْنِ اللهِ : قَالَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ: يَا ابْنَ آدَمَ، بِمَشِيئَتِي كُنْتَ أَنْتَ الَّذِي تَشَاءُ، وَبِقُوتِي بْنُ الْحُسَيْنِ اللهِ : قَالَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ: يَا ابْنَ آدَمَ، بِمَشِيئَتِي كُنْتَ أَنْتَ الَّذِي تَشَاءُ، وَبِقُوتِي أَدَيْتَ إِلَيَّ فَرَائِضِي، وَبِنِعْمَتِي قَوِيتَ عَلَىٰ مَعْصِيتِي؛ جَعَلْتُكَ سَمِيعاً بَصِيراً ﴿مَا وَبِقُوتِي أَدَيْتَ إِلَيَّ فَرَائِضِي، وَبِنِعْمَتِي قَوِيتَ عَلَىٰ مَعْصِيتِي؛ جَعَلْتُكَ سَمِيعاً بَصِيراً ﴿مَا أَصَابَكَ مِنْ سَيِّئَةٍ فَمِنْ نَفْسِكَ﴾، وَذٰلِكَ أَنِي أَوْلَىٰ بِحَسَنَاتِكَ مَنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ اللهِ وَمَا أَصَابَكَ مِنْ سَيِّئَةٍ فَمِنْ نَفْسِكَ﴾، وَذٰلِكَ أَنِي أَوْلَىٰ بِحَسَنَاتِكَ مِنْ مَنْ اللهِ وَمَا أَصَابَكَ مِنْ سَيِّئَةٍ فَمِنْ نَفْسِكَ﴾، وَذٰلِكَ أَنِي أَوْلَىٰ بِحَسَنَاتِكَ مِنْ عَلَىٰ وَهُمْ يُسْأَلُونَ، قَدْ نَظَمْتُ مِنْ اللهِ مَا أَنْ اللهُ اللهِ عَمَّا أَفْعَلُ وَهُمْ يُسْأَلُونَ، قَدْ نَظَمْتُ اللهُ كُلُّ شَيْءٍ تُولِيكَ أَنْ مِنْ اللهِ مَا أَنْ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَمَّا أَفْعَلُ وَهُمْ يُسْأَلُونَ، قَدْ نَظَمْتُ لَكُ مُنْ مَنْ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

١٣/۴١٣ . مُحَمَّدُ بْنُ أَبِي عَبْدِ اللهِ، عَنْ حُسَيْنِ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ يَحْيىٰ، عَمَّنْ حَدَّثَهُ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِﷺ، قَالَ، «لَا جَيْرَ وَلَا تَفْوِيضَ، وَلٰكِنْ أَمْرٌ بَيْنَ أَمْرَيْنِ».

قَالَ: قُلْتُ: وَمَا أَمْرُ بَيْنَ أَمْرَيْنِ؟ قَالَ: «مَثَلُ ذَٰلِكَ: رَجُلُ رَأَيْتَهُ عَلَىٰ مَعْصِيَةٍ، فَنَهَيْتَهُ، فَلَمْ يَنْتَهِ، فَتَرَكْتَهُ، فَفَعَلَ تِلْكَ الْمَعْصِيَةَ؛ فَلَيْسَ حَيْثُ لَمْ يَقْبَلْ مِنْكَ فَتَرَكْتَهُ كُنْتَ أَنْتَ الَّذِي أَمَرْتَهُ بِالْمَعْصِيَةِ».

۱۴/۴۱۴ . عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ الْبَرْقِيِّ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحَكَمِ، عَنْ هِشَامِ بْنِ سَالِمٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ، قَالَ: «اللهُ أَكْرَمُ مِنْ أَنْ يُكَلِّفَ النَّـاسَ مَـا لَا يُطِيقُونَ، وَاللهُ أَعَزُ مِنْ أَنْ يَكُونَ فِي سُلْطَانِهِ مَا لَا يُرِيدُ».

روایت کردهاند که گفت: به خدمت ابوالحسن حضرت امام رضایه عرض کردم که: بعضی از اصحاب ما به جبر قائل اند و بعضی قائل اند به استطاعت (و توانایی بر فعل و ترک به طور استقلال که مرادف تفویض است). محمد می گوید که: حضرت به من فرمود که: «بنویس: فیسم آلله آلرختن آلر چیم»، حضرت علی بن الحسین ایم فرمود که: خدای عزّوجل فرموده است که: ای فرزند آدم، به خواست من چنان شدی که می خواهی، و به قوت من فرایسض و واجبات مرا به سوی من رسانیدی، و آنها را به جا آوردی، و به نعمت من بر نافر مانی من قوت به هم رسانیدی. من تو را شنوا و بینا گردانیدم. آنچه به تو رسد از نیکی، پس از جانب خدا است و آنچه به تو رسد از نیکی، پس از جانب خدا است و آنچه به تو رسد از ترکی، پس از جانب خدا است که من به حسنات تو از تو سزاوار ترم و تو به گناهان و بدی های خود از من سزاوار تری. و آن، برای این است که من پرسیده نمی شوم از آنچه می کنم و بندگان پرسیده می شوند. به حقیقت که هس خوبی را که خواسته باشی برای تو در رشته کشیدم و به هم پیوند نمودم».

(و این فقره از کلام امام رضای است که به محمد بن ابی نصر فرمود و از تتمهٔ حدیث قدسی نیست، چنانچه همین حدیث در باب مشیت و ارادت گذشت و در آخر آن، این فقره نبود).

۱۳/۴۱۳ محمد بن ابی عبد الله ، آز حسین بن محمد ، از محمد بن عیسی یا یحیی ، از آن که او را حدیث کرده ، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود که : «نه جبر است و نه تفویض ؛ که امر به بندگان واگذاشته باشد ، یا هیچ اختیار نداشته باشند ، ولیکن امری است میان دو امر ». عرض کردم که : امر میانهٔ دو امر چیست ؟ فرمود که : «مثل این ، آن است که مردی را دیدی که مشغول گناهی است ، یا ارادهٔ آن را داشته و بر کردن آن گناه مصمم شده بود ، پس او را نهی نمودی و کیفیتی که این را به عمل می آورد و آن گناه کار از گفتهٔ تو از آن باز نایستاد. و پس او را واگذاشتی و آن گناه را کرد ، پس چنان نیست که تو چنان باشی که او را امر کرده باشد و تو او را واگذاشته باشی ».

۱۴ / ۴۱۴ . چند نفر از اصحاب ما روایت کردهاند، از احمد بن محمد برقی، از علی بن حکم، از هشام بن سالم، از امام جعفر صادق الله که آن حضرت فرمود: «خدا از آن کریم تر است که مردم را تکلیف کند به آنچه طاقت آن را ندارند و نتوانند که آن را به جا آورند. و خدا از این عزیز تر است که در سلطنت او آنچه نمی خواهد، تحقق یابد و موجود شود».

## ٣١ ـ بَابُ الإسْتِطَاعَةِ

١٠١٥/ ١. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَلِيٌّ بْنِ مُحَمَّدٍ الْقَاسَانِيُّ، عَنْ عَلِيٌّ بْنِ أَسْبَاطٍ، قَالَ: سَأَلَتُ أَبَا الْحَسَنِ الرِّضَائِ عَنِ الإسْتِطَاعَةِ، فَقَالَ: «يَسْتَطِيعُ عَنِ الإسْتِطَاعَةِ، فَقَالَ: «يَسْتَطِيعُ الْعَبْدُ بَعْدَ أَرْبَعِ خِصَالٍ: أَنْ يَكُونَ مُخَلَّى السَّرْبِ، صَحِيحَ الْجِسْمِ، سَلِيمَ الْجَوَارِحِ. لَهُ سَبَّدُ وَارِدٌ مِنَ اللهِ».

قَالَ: قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، فَسُّرُ لِي هٰذَا، قَالَ: «أَنْ يَكُونَ الْعَبْدُ مُخَلَّى السَّرْبِ، صَحِيحَ الْحِسْمِ، سَلِيمَ الْجَوَارِحِ يُرِيدُ أَنْ يَزْنِيَ، فَلَا يَجِدُ امْرَأَةً ثُمَّ يَجِدُهَا، فَإِمَّا أَنْ يَزْنِيَ، فَلَا يَجِدُ امْرَأَةً ثُمَّ يَجِدُهَا، فَإِمَّا أَنْ يَرْنِيَ، فَلَا يَجِدُ امْرَأَةً ثُمَّ يَجِدُهَا، فَإِمَّا أَنْ يَرْنِيَ، فَلَا يَجِدُ امْرَأَةً ثُمَّ يَجِدُهَا، فَإِمَّا أَنْ يَرْنِيَ، فَلَا يَجِدُ امْرَأَةً ثُمَّ يَجِدُهُمَا، فَإِمْ يَعْصِمْ بِغَلَبَةٍ». وَبَيْنَ إِرَادَتِهِ، فَيَرْنِيَ، فَيُسَمّىٰ رَانِياً، وَلَمْ يَعْصِمْ بِغَلَبَةٍ».

٢/٢١۶ مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ وَعَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ جَمِيعاً، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحَكَمِ وَعَبْدِ اللهِ بْنِ يَزِيدَ جَمِيعاً، عَنْ رَجُلٍ مِنْ أَهْلِ الْبَصْرَةِ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ بْنِ يَزِيدَ جَمِيعاً، عَنْ رَجُلٍ مِنْ أَهْلِ الْبَصْرَةِ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ عَنِ الإِسْتِطَاعَةِ، فَقَالَ: «أَ تَسْتَطِيعُ أَنْ تَعْمَلَ مَا لَمْ يُكَوَّنَ؟»، قَالَ: لا، قَالَ: لا، قَالَ: لا، قَالَ لَهُ أَبُو عَبْدِ اللهِ عِلى: «فَمَتَىٰ أَنْتَ مُسْتَطِيعُ أَنْ تَنْتَهِيَ عَمَّا قَدْ كُوِّنَ؟» قَالَ: لا، قَالَ: فَقَالَ لَهُ أَبُو عَبْدِ اللهِ عِلى: «فَمَتَىٰ أَنْتَ مُسْتَطِيعٌ؟»، قَالَ: لا أَدْرِي.

### ۳۱. باب در بیان استطاعت <sup>۱</sup>

سباط روایت کرده است که گفت: از ابوالحسن حضرت امام رضای سؤال کردم از استطاعت اسباط روایت کرده است که گفت: از ابوالحسن حضرت امام رضای سؤال کردم از استطاعت و توانایی بندگان. فرمود که: «بندهٔ خدا، استطاعت به هم می رساند، بعد از چهار خصلت: یکی آن که گشاده راه باشد که از آنچه او را منع کند، خالی باشد. دوم آن که تندرست باشد که بیمار نباشد. سوم آن که اعضا و جوارح او سالم باشد که موقوف نباشد. چهارم آن که او را سببی باشد که بر او وارد شود و استطاعت موقوف بر آن باشد».

علی میگوید که: طبندهٔ خدا، گشاده راه و تندرست و سلیم الاعضا میباشد و میخواهد که حضرت فرمود که: طبندهٔ خدا، گشاده راه و تندرست و سلیم الاعضا میباشد و میخواهد که زناکند، لیکن زنی را نمی یابد که با او زناکند، بعد از آن، آن را می یابد. پس یا این است که خدا او را نگاه می دارد و از زنا امتناع می کند؛ چنانچه بو سف الله از آن امتناع فرمود، یا او را وا می گذارد، میان او و اراده اش، پس زنا می کند و سامیده می شود به زانی (که او را زناکدار می گویند)، و خدا را با اکراه و جبر اطاعت نکرده؛ چه او نفس خود را با همهٔ اسباب نگاه داشته و آن جناب را به غلبهٔ بر او نافر مانی نگرده از چه غلبه در صورت اراده نداشتن، گناه است به ارادهٔ حتمی).

علی بن حکم و عبدالله بن یویی و علی بن ابراهیم هر دو روایت کرده اند، از احمد بن محمد، از علی بن حکم و عبدالله بن یزید و هر دو، از مردی از اهل بصره که گفت: امام جعفر صادق الله را سؤال کردم از استطاعت و توانایی. حضرت الله فرمود که: «آیا می توانی که به عمل آوری آنچه راکه خدا آن را هستی نداده» (و در لوح محفوظ نوشته نشده و مقدّر نفرموده، یا مراد آن است که می توانی بکنی آنچه را که اسباب و جودش تمام نشده باشد؟) عرض کرد: نه. حضرت فرمود: «پس می توانی که باز ایستی از آنچه خدا آن را هستی داده؟» (و در لوح محفوظ ثبت فرموده و مقدّر نموده، یا اسباب و جودش به حصول پیوسته) عرض کرد: نه. محفوظ ثبت فرموده و مقدّر نموده، یا اسباب و جودش به حصول پیوسته) عرض کرد: نه. حضرت الله فرمود که: «پس تو در چه زمان توانایی داری؟» عرض کرد: نمی دانس.

۱. که به معنی توانایی است و بیان بطلان آن در حق بندگان و اثبات آن در بارهٔ ایشان به اعتبار اختلاف معنی و مراد از آن. (مترجم)

قَالَ: فَقَالَ لَهُ أَبُو عَبْدِ اللهِ عِلى اللهِ اللهِ خَلَقَ خَلْقاً، فَجَعَلَ فِيهِمْ آلَةَ الإسْتِطَاعَةِ، ثُمَّ لَمْ يُفَوِّضْ إِلَيْهِمْ، فَهُمْ مُسْتَطِيعُونَ لِلْفِعْلِ وَقْتَ الْفِعْلِ مَعَ الْفِعْلِ إِذَا فَعَلُوا ذَٰلِكَ الْفِعْلَ، فَإِذَا لَمْ يُفَعِلُوهُ إِذَا فَعَلُوا ذَٰلِكَ الْفِعْلَ، فَإِذَا لَمْ يَفْعَلُوهُ إِذَا فَعَلُوهُ وَقِي مُلْكِهِ، لَمْ يَكُونُوا مُسْتَطِيعِينَ أَنْ يَفْعَلُوا فِعْلاً لَمْ يَفْعَلُوهُ وَلِأَنَّ اللهَ \_عَزَّ وجَلَّ \_أَعْتُلُوا فِعْلاً لَمْ يَفْعَلُوهُ وَلِأَنَّ اللهَ \_عَزَّ وجَلَّ \_أَعْتُ مِنْ أَنْ يُضَادَّهُ فِي مُلْكِهِ أَحَدٌ».

قَالَ الْبَصْرِيُّ: فَالنَّاسُ مَجْبُورُونَ؟ قَالَ: «لَوْ كَانُوا مَجْبُورِينَ، كَـانُوا مَـغُدُورِينَ». قَالَ: فَفَوَّضَ إِلَيْهِمْ؟ قَالَ: «لَا». قَالَ: فَمَا هُمْ؟ قَالَ: «عَلِمَ مِنْهُمْ فِعْلاً، فَجَعَلَ فِيهِمْ آلَةَ الْفِعْلِ، فَإِذَا فَعَلُوا كَانُوا مَعَ الْفِعْلِ مُسْتَطِيعِينَ».

قَالَ الْبَصْرِيُّ: أَشْهَدُ أَنَّهُ الْحَقُّ، وَأَنْكُمْ أَهْلُ بَيْتِ النَّبُوَّةِ وَالرِّسَالَةِ.

٣/٢١٧. مُحَمَّدُ بْنُ أَبِي عَبْدِ اللهِ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ؛ وَعَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ جَمِيعاً، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحَكَمِ، عَنْ أَحْمَدُ بْنِ مُحَمَّدٍ جَمِيعاً، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحَكَمِ، عَنْ صَالِحٍ النِّيلِيِّ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ فِي هَلْ لِلْعِبَادِ مِنَ الإسْتِطَاعَةِ شَيْءٌ؟ قَالَ: فَقَالَ مِنادٍ وَإِذَا فَعَلُوا الْفِعْلَ، كَانُوا مُسْتَطِيعِينَ بِالإسْتِطَاعَةِ الَّتِي جَعَلَهَا اللهُ فِيهِمْ».

قَالَ: قُلْتُ: وَمَا هِيَ؟ قَالَ: «الْآلَةُ مِثْلُ الزَّانِي إِذَا زَنيْ، كَانَ مُسْتَطِيعاً لِلزِّنيٰ حِـينَ زَنيٰ: وَلَوْ أَنَّهُ تَرَكَ الزِّنيٰ وَلَمْ يَزْنِ، كَانَ مُسْتَطِيعاً لِتَوْكِهِ إِذَا تَرَكَ».

قَالَ: ثُمَّ قَالَ: «لَيْسَ لَهُ مِنَ الإِسْتِطَاعَةِ قَبْلَ الْفِعْلِ قَلِيلٌ وَلَا كَثِيرٌ، وَلَكِنْ مَعَ الْفِعْلِ وَالتَّرْكِ كَانَ مُسْتَطِيعاً». حضرت الله فرمود: «به درستی که خدا آفریدگانی چند را آفرید، پس آلت استطاعت را در ایشان قرار داد و کار را به ایشان وانگذاشت، پس ایشان صاحب استطاعت اند و می توانند که فعل را به جا آورند، و در وقت فعل با فعل. (یعنی: هرگاه آن فعل را به جا آورند). پس هرگاه آن را به جا نیاورند، در پادشاهی و ولایت خدا چنان نیستند که توانایی داشته باشند که کاری را که نکر ده اند بکنند؛ زیرا که خدای عز و جل از این عزیز تر است که کسی در مملکت و پادشاهی او، با او دشمنی و برابری تواند نمود».

بصری عرض کردکه: پس مردم مجبورند؟ حضرت فرمودکه: «اگر مجبور بودند، معذور می بودند، که خدا بهانهٔ ایشان را می پذیرفت و بدی ایشان را محو می نمود و عقوبت و عذاب از ایشان بر می داشت؛ چه عذاب کردن بر فعلی که اختیاری نباشد زشت است و خدا از آن منزه است». عرض کردکه: پس امر را به ایشان و اگذاشته؟ حضرت فرمود: «نه». بصری عرض کردکه: هرگاه مردم مجبور نباشند و امر به ایشان مفوض نباشد، پس حال ایشان چه خواهد بود و بر چه صفت هستند؟ حضرت فرمودکه: «خدادانست کاری راکه از ایشان سر می زند، بس آلت و اسباب آن کار را در ایشان قرار داد. پس هرگاه آن را بکنند، استطاعت دارند با آن فعل که به جامی آورند».

بصری گفت که: گواهی می دهم که آیس که قبر مودی، حق و درست است و آنکه شما خاندان پیغمبری و رسالت خدایید.

۱۲۹ / ۴۱۷ محمد بن ابی عبدالله روایت کرده است، از سهل بن زیاد و علی بن ابراهیم، از احمد بن محمد بن محمد و محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، همه، از علی بن حکم، از صالح نیلی که گفت: از امام جعفر صادق ﷺ سؤال کردم که: آیا بندگان را چیزی از استطاعت هست که توانایی بر کاری داشته باشند؟ حضرت فرمود که: «هر گاه فعل را به جا آورند، صاحبان استطاعت اند؛ به آن استطاعتی که خدا آن را در ایشان قرار داده». صالح میگوید که: عرض کردم که: آن استطاعت چه چیز است؟ حضرت فرمود که: «آلت و اسبابی که فعل از آن حاصل می شود؛ مانند زناکار هرگاه زناکند، می تواند که زنا را به عمل آورد، در هنگامی که زنا می کند و اگر آن زانی زنا را ترک می کرد و زنا نمی کرد، می توانست که آن را ترک کند، هرگاه تسرک می کرد».

بعد از آن حضرت فرمود که: «او را پیش از فعل، هیچ استطاعتی و توانایی نیست؛ نه کم

قُلْتُ: فَعَلَىٰ مَا ذَا يُعَذِّبُهُ؟ قَالَ: «بِالْحُجَّةِ الْبَالِغَةِ وَالْآلَةِ الَّتِي رَكَّبَ فِيهِمْ؛ إِنَّ اللهَ لَمْ
يُجْبِرْ أَحَداً عَلَىٰ مَعْصِيَتِهِ، وَلَا أَرَادَ \_ إِرَادَةَ حَتْمٍ \_ الْكُفْرَ مِنْ أَحَدٍ، وَلْكِنْ حِينَ كَفَرَ كَانَ
يُجْبِرْ أَحَداً عَلَىٰ مَعْصِيَتِهِ، وَلَا أَرَادَ \_ إِرَادَةَ حَتْمٍ \_ الْكُفْرَ مِنْ أَحَدٍ، وَلْكِنْ حِينَ كَفَرَ كَانَ
فِي إِرَادَةِ اللهِ أَنْ يَكُفُرَ، وَهُمْ فِي إِرَادَةِ اللهِ وَفِي عِلْمِهِ أَنْ لَا يَصِيرُوا إِلَىٰ شَيْءٍ مِنَ
الْخَيْرِ».

قُلْتُ: أَرَادَ مِنْهُمْ أَنْ يَكْفُرُوا؟ قَالَ: «لَيْسَ هٰكَذَا أَقُولُ، وَلٰكِنِّي أَقُـولُ: عَـلِمَ أَنَّـهُمْ سَيَكْفُرُونَ، فَأَرَادَ الْكُفْرَ؛ لِعِلْمِهِ فِيهِمْ، وَلَيْسَتْ هِيَ إِرَادَةَ حَتْمٍ، إِنَّمَا هِيَ إِرَادَةُ اخْتِيَارٍ».

١٤١٨ / ٢٠٨ مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيى، عَنْ أَحْمَد بْنِ عِيسى، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِنَا، عَنْ عُبَيْدِ بْلِ زُرَّارَةً، قَالَ: حَدَّتَنِي حَمْزَةُ بْنُ حُمْرَانَ، قَالَ: سَأَلْتُ عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِنَا، عَنْ عُبَيْدِ بْلِ زُرَّارَةً، قَالَ: حَدَّتَنِي حَمْزَةُ بْنُ حُمْرَانَ، قَالَ: سَأَلْتُ عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِنَا، عَنْ عُبَيْدِ بْلُونِهِ عَنِ الإِسْتِطَاعَةٍ فَلَمْ يُجِيْنِي، فَمَدَخَلْتُ عَلَيْهِ دَخْلَةً أَخْرى، فَقُلْتُ: أَبَا عَبْدِ اللهِ هِي عَنِ الإِسْتِطَاعَةٍ فَلَمْ يُجِيْنِي، فَمَدَخَلْتُ عَلَيْهِ دَخْلَةً أَخْرى، فَقُلْتُ: أَنْ عَنْ اللهُ وَقَعَ فِي قَلْبِي مِنْهَا شَيْءٌ لَا يُخْرِجُهُ إِلّا شَيْءٌ أَسْمَعُهُ مِنْكَ، قَالَ: «فَإِنَّهُ لَا يَضُرُّكُ مَا كَانَ فِي قَلْبِك».

قُلْتُ: أَصْلَحَكَ اللهُ، إِنِّي أَقُولُ: إِنَّ اللهَ ـ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ ـ لَمْ يُكَلِّفُ الْـعِبَادَ مَـا لَا يَسْتَطِيعُونَ، وَلَمْ يُكَلِّفْهُمْ إِلَّا مَا يُطِيقُونَ، وَأَنَّهُمْ لَا يَصْنَعُونَ شَيْئاً مِنْ ذَٰلِكَ إِلَّا بِإِرَادَةِ اللهِ وَمَشِيثَتِهِ وَقَضَاثِهِ وَقَدَرِهِ، قَالَ: فَقَالَ: «لهذَا دِينُ اللهِ الَّذِي أَنَا عَلَيْهِ وَآبَائِي». أَوْ كَمَا قَالَ. و نه بسیار، ولیکن با فعل و ترک تواناست، عرض کردکه: هرگاه چنین باشد، پس خدا او را بر چه چیز عذاب می فرماید؟ فرمود: «به حجّت رسا (که به نهایت صحت و متانت و قوت بر اثبات حقّ و ابطال رسیده؛ از ارسال رسل و انزال کتب و اوامر و نواهی جناب اقدس الهی و حضرت رسالت پناهی که به ماه تا به ماهی رسیده همهٔ مکلفین به آن آگهی به هم رسانیدهاند)، و به آلت و اسبابی که خدا در ایشان ترکیب کرده (و در ایشان موجود است؛ چون قوا و جوار ح و استعدادی که به ایشان داده).

به درستی که خدا هیچکس را بر گناه جبر نفرموده و از کسی کفر را اراده ننموده به ارادهٔ حتمی، ولیکن در هنگامی که کافر شده، در ارادهٔ خدا بود که کافر شود، و حال آن که ایشان در ارادهٔ خدا و در علم او چنانند که به سوی هیچ خیر و خوبی باز نمیگردند و به آن میل نمیکنند». عرض کردم که: از ایشان خواسته و اراده فرموده که: کافر شوند؟

حضرت فرمود که: «من چنین نمیگویم، ولیکن میگویم که: خدا دانست که زود باشد که ایشان کافر شوند، پس کفر را اراده فرمود، به جهت علم خویش در باب ایشان؛ چه علم آن جناب تابع معلومات است، نه علت آنها. و این اراده ارادهٔ حتمی نیست که خدا البته کفر را از ایشان خواسته باشد، بلکه ارادهٔ اختیاری است که بعد از علم به کفر ایشان، ایشان را به خود واگذاشته و بر ترک آن ایشان را جبر نفر موده».

سعید، از بعضی از اصحاب ما، از عبید بن زراره که گفت: حدیث کرد مرا حمزة بن حمران و سعید، از بعضی از اصحاب ما، از عبید بن زراره که گفت: حدیث کرد مرا حمزة بن حمران و گفت که: از امام جعفر صادق الله سؤال کردم از استطاعت و توانایی بندگان و آن حضرت مرا جواب نفرمود، بعد از آن در نوبت دیگر که بر آن حضرت داخل شدم، عرض کردم که: خدا امور تو را به اصلاح آورد، در دل من از استطاعت چیزی واقع شده که آن را از دل من بیرون نمی کند، مگر چیزی که آن را از تو بشنوم. حضرت فرمود که: «آنچه در دل تو است، تو را ضرر نمی رساند».

عرض کردم که: خدا تو را به اصلاح آورد، من میگویم که: خدای تبارک و تعالی بندگان را تکلیف نفر موده مگر آنچه تکلیف نفر موده مگر آنچه را که طاقت و توانایی دارند. و میگویم که ایشان چیزی از آن را نمیکنند، مگر به اراده و مشیت و قضا و قدر خدا. حمزه میگوید که: بعد از آنکه من اعتقاد خویش را عرض کردم،

# ٣٢ ـ بَابُ الْبَيَانِ وَ التَّعْرِيفِ وَ لُزُومِ الْحُجَّةِ

١/٢١٩ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ وَغَيْرُهُ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنِ ابْنِ الطَّيَّارِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهُ ا

مُحَمَّدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ، عَنِ الْفَضْلِ بْنِ شَاذَانَ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ جَمِيلِ بْنِ
 دَرَّاجٍ، مِثْلَهُ.

٢٢٠/ ٢. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ وَلَحْيَرُهُ، عَنْ أَلْخَمَّدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أَلْخَمَّدُ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عُمَيْرٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ حَكِيمٍ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ: الْمَعْرِفَةُ مِنْ صُنْعِ مَـنْ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ حَكِيمٍ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ: الْمَعْرِفَةُ مِنْ صُنْعِ مَـنْ هُـيَ قَالَ: «مِنْ صُنْع اللهِ، لَيْسَ لِلْعِبَادِ فِيهَا صُنْعُ».

٣٢١/ ٣. عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنِ ابْنِ فَضَّالٍ، عَنْ تَعْلَبَةَ بْنِ مَيْمُونٍ، عَنْ حَمْزَةَ بْنِ مُحَمَّدٍ الطَّيَّارِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ فِي قَوْلِ اللهِ عَنْ فَعْلَبَةَ بْنِ مَيْمُونٍ، عَنْ حَمْزَةَ بْنِ مُحَمَّدٍ الطَّيَّارِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ فِي قَوْلِ اللهِ عَنْ وَجَلَّ اللهِ عَنْ وَمَا كَانَ ٱللهُ لِيُضِلَّ قَوْمَا 'بَعْدَ إِذْ هَدَىٰهُمْ حَتَّىٰ يُبَيِّنَ لَهُم مَّا يَتَقُونَ ﴾، قَالَ: «حَـتّىٰ يُبَيِّنَ لَهُم مَّا يَتَقُونَ ﴾،

حضرت فرمودکه: «این، دین خدا است که من و پدران من بر آنیم» یا مثل این را فرمود.

### ٣٢. باب در بيان لزوم و تعريف حجت بر خدا (تا حجت بر بندگان تمام شود)

۱ / ۴۱۹ محمد بن یحیی و غیر او روایت کردهاند، از احمد بن محمد بن عیسی، از حسین بن سعید، از ابن ابی عُمیر، از جمیل بن درّاج، از ابن طیّار، از امام جعفر صادق الله که آن حضرت فرمود، به آنچه ایشان را عطا نموده و آن را به ایشان شناسانیده.

 محمد بن اسماعیل، از فضل بن شاذان، از ابن ابی عُمیر، از جمیل بن در اج مثل این را روایت کرده است.

۱۴۲۰ بن ابی عُمیر، از محمد بن حکیم که گفت: به امام جعفر صادق الله عرض کردم که: محمد بن ابی عُمیر، از محمد بن حکیم که گفت: به امام جعفر صادق الله عرض کردم که: شناخت، از صنع و کاریگری کیست؟ حضرت فرموه که: «از کاریگری خدا است که بندگان را در آن هیچ کاریگری نیست» (چه خدا مسائل را به بندهٔ خویش می شناساند به سخن خویش، یا زبان پیغمبر، یابه حمل کردن او را بر فکر، با آن که اعطای قدرت و تمکین و قوا و آلات همه از خدا است؛ خصوصاً بنا بر مذهب حق که تقیچه از خانب خدا بر بندگان فائض می شود، و تر تیب دادن مقدمات، فیضان نتیجه را آماده و مهیا می سازد و حمل حدیث بر این که عقول مفید کمال معرفت، دور است).

از تُعلبه بن میمون، از حمزة بن محمد طیّار، از امام جعفر صادق ق در قول خدای عزّوجلً: از تُعلبه بن میمون، از حمزة بن محمد طیّار، از امام جعفر صادق در قول خدای عزّوجلً: فرما کان الله لیُضِل قوْما بَعْدَ إِذْ هَدُّهُمْ حَتَّیٰ یُبَیّنَ لَهُم مًّا یَتَّقُونَ ﴾ ا، یعنی: او نیست خدا که اضلال فرماید (مراد آن است که در حکمت آن جناب روا نیست که گروهی را باطل و هلاک و ضایع گرداند که نام ضلالت و گمراهی را بر ایشان گذارد) و بعد از آن که ایشان را راه راست نموده باشد (و به اسلام هدایت فرموده باشد)، تا روشن سازد از برای ایشان آنچه را که واجب است که از آن پرهیز کننده، که آن حضرت فرمود: امعنی آن است که تا بشناساند به ایشان آنچه او را به خشم می آورد (یعنی آنچه پرهیز از آن باید نمود؛ خواه خشنود می گرداند، و آنچه او را به خشم می آورد (یعنی آنچه پرهیز از آن باید نمود؛ خواه

۱. توبه، ۱۱۵.

وَقَالَ: ﴿فَأَلْهَمَهَا فُجُورَهَا وَتَقُونِهَا﴾، قَالَ: «بَيَّنَ لَهَا مَا تَأْتِي وَمَا تَتْرُكُ».

وَقَالَ: ﴿إِنَّا هَدَيْنَهُ ٱلسَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا﴾، قَالَ: «عَرَّفْنَاهُ، إِمَّا آخِـذٌ وَإِمَّا تَارِكُ».

وَعَنْ قَوْلِهِ: ﴿وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَاهُمْ فَاسْتَحَبُّواْ ٱلْعَمَىٰ عَلَى ٱلْـهُدَىٰ﴾، قَــالَ: «عَــرَّفْنَاهُمْ فَاسْتَحَبُّوا الْعَمَىٰ عَلَى الْهُدىٰ وَهُمْ يَعْرِفُونَ».

وَفِي رِوَايَةٍ: «بَيَّنَّا لَهُمْ».

٢٢٢ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ يُونُسَ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمٰنِ، عَنِ ابْرِ عَيْدِ اللهِ عَنْ يَعْدُ اللهِ عَنْ عَنْ قَمْولِ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ عَنْ قَمْولِ اللهِ عَنْ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ عَنْ اللهِ عَنْ عَنْ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَيْ عَلَى اللهِ عَنْ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَنْ عَلَى اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى ال

پرهیز از فعل آن باشد؛ چون شرب خمر و لواط و زنا و غیر آن، از محرمات و خواه پرهیز از ترک آن باشد؛ چون نماز و روزه و خمس و زکات و حج و غیر آن، از واجبات). و فرموده است که: ﴿فَأَلْهُمَهَا فُجُورَهَا وَتَقُوهَا ﴾ ا؛ اپس الهام داد خدا نفس را نابکاری و بسی باکسی آن و پرهیزگاری و نیکوکاری و فرمانبرداری آن را اله.

حضرت فرمود: «یعنی بیان فرمود از برای نفس، آنچه راکسه می آورد و آنچه راکسه و می گذارد» (یعنی آنچه باید که بیاورد و واگذارد، او را اعلام فرموده، و راه خیر و شر و طریق طاعت و معصیت را به او شناسانیده و او را در میان این دو راه مخیر ساخته تا اگر خواهد اختیار خیر کند، مستحق ثواب شود، یا اختیار شر کند، مستوجب عذاب و عقاب گردد). و فرموده که: ﴿إِنَّا هَدَیْنَهُ ٱلسّبِیلَ إِمَّا شَاکِرًا وَإِمّا کَفُورًا ﴾ ، یعنی: «به درستی که ما راه راست به آدمی نمودیم (به بیان و ارشاد و انواع الطاف تا راه حق را از راه باطل بداند و صواب را از خطا و خیر را از شر تمیز دهد، به اعطای سمع و بصر که آلت ادراک آنها است. و اشاره است به هر دو قسم دلیل از نقلی و عقلی)، در حالتی که این آدمی پاشکر کننده یا کافر است ».

و حضرت فرمود که: «آدمی را تعریف گردیم و لحیل و شر را به او شناسانیدم و آدمی، یا فراگیرنده و یا واگذارنده است». و حمزه می گوید که: آن حضرت را سؤال کردم از قول آن جناب ﴿وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَیْتُهُمْ فَاسْتَحَبُّوا ٱلْعَمَّىٰ عَلَى ٱلْهُدَى ﴾ ، یعنی: «و اما قبیلهٔ شمود که قوم صالحاند پس راه راست را به ایشان نمودیم و ایشان را هدایت فرمودیم، پس ایشان نابینایی ضلالت کفر را بر هدایت و راه راست ایمان برگزیدند».

و حضرت فرمودکه: «یعنی ایشان را شناساگردانیدیم، پسکوری را بر هدایت برگزیدند و حال آنکه می شناختند و میدانستند».

در روایتی، به جای عَرُفناهم (که ترجمهٔ آن گذشت)، بَییناً لَهم، که ترجمهٔ آن این است که: «بیان و روشن کردیم از برای ایشان»، واقع شده (و به حسب اصل معنی، تفاوتی ندارند).
 ۲۲۲ / ۴ . علی بن ابراهیم، از محمد بن عیسی، از یونس بن عبدالرحمان، از ابن بُکیر، از حمزة بن محمد، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که گفت: از آن حضرت سؤال کردم از قول خدای عزّوجل: ﴿وَهَدَیْنَ اللّهٔ اللّهٔ اللّهٔ اللّهٔ الله دو هدایت نمودیم آدمی را به دو

۲. دهر، ۲.

۱, شمس، ۸. ۳. فصّلت، ۱۷.

۴. بلد، ۱۰.

٣٢٣ / ٥ . وَبِهٰذَا الْإِسْنَادِ. عَنْ يُونُسَ. عَنْ حَمَّادٍ. عَنْ عَبْدِ الْأَعْلَىٰ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي
 عَبْدِ اللهِ ﷺ: أَصْلَحَكَ اللهُ، هَلْ جُعِلَ فِي النَّاسِ أَدَاةٌ يَنَالُونَ بِهَا الْمَعْرِفَةَ؟ قَالَ: فَـقَالَ:
 «لَا».

قُلْتُ: فَهَلْ كُلُّفُوا الْمَعْرِفَة؟ قَالَ: «لَا، عَلَى اللهِ الْبَيَانُ ﴿لَايُكَلِّفُ اَللَّهُ نَفْسُا إِلَّاقُسْعَهَا﴾ وَ﴿لَايُكَلِّفُ اَللَّهُ نَفْسُا إِلَّا مَا ءَاتَـنهَا﴾».

قَالَ: وَسَأَلْتُهُ عَنْ قَوْلِهِ تَعَالَىٰ: ﴿ وَمَاكَانَ ٱللَّهُ لِيُضِلَّ قَوْماً 'بَعْدَ إِذْ هَدَنهُمْ حَتَّىٰ يُبَيِّنَ لَهُممًا يَتَّقُونَ ﴾ قَالَ: «حَتَّىٰ يُعَرَّفَهُمْ مَا يُرْضِيهِ وَمَا يُسْخِطُهُ».

٣٢٢/ ٤. وَبِهٰذَا الْإِسْنَادِ، عَنْ لِونَسَّ، عَنْ سَعْدَانَ رَفَعَهُ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ قَالَ: «إِنَّ اللهَ لَمْ يُنْعِمْ عَلَىٰ عَبْدٍ نِعْمَةً إِلَّا وَقَدُ الزَّمَةُ فِيهَا الْحُجَّةَ مِنَ اللهِ، فَمَنْ مَنَّ اللهُ عَلَيْهِ «إِنَّ اللهَ لَمْ يُنْعِمْ عَلَىٰ عَبْدٍ نِعْمَةً إِلَّا وَقَدُ الزَّمَةُ فِيهَا الْحُجَّةَ مِنَ اللهِ، فَمَنْ مَنَّ اللهُ عَلَيْهِ فَمَنْ مَنَ اللهُ عَلَيْهِ مَنْ هُوَ دُونَهُ مِمَّنْ هُوَ أَضْعَفُ مِنْهُ وَمَنْ مَنَ اللهُ عَلَيْهِ مَالُهُ، ثُمَّ تَعَاهُدُهُ الْفُقَرَاءَ بَعْدُ وَمَنْ مَنَّ اللهُ عَلَيْهِ مَالُهُ، ثُمَّ تَعَاهُدُهُ الْفُقَرَاءَ بَعْدُ

راه». حضرت فرمود که: «یعنی نجد خیر و شر» (و نجد در لغت به معنی راه بلند و زمین بلند است و اکثر مفسرین نیز نجدین را به دو طریق . که طریق خیر و راه شر است ـ تفسیر کر ده اند و اگر چه در شر، بلندی و علقی نیست، لیکن به جهت تغلیب، آن را بلند نامیده، چنانچه عرب بامداد و شبانگاه را جدیدین و عصرین و بَر دین میگوید. و نظیر این کلام ایشان بسیار است و در تفسیر حضرت نیز اشعاری است به این؛ چه، در شر، ذکر نجد ننموده و به آوردن آن در خیر اکتفا فرموده و در آن غیر و جهی که ذکر شد نیز گفته اند).

۴۲۳ / ۵. و به همین استاد، از یونس، از حمّاد، از عبدالاعلی روایت است که گفت: به خدمت امام جعفر صادق الله عرض کردم که: خدا کارهای تو را به اصلاح آورد، آیا خدا در مردم ادات و آلت حصولی قرار داده که به سبب آن، معرفت و شناخت را بیابند؟ حضرت فرمود: «نه». عرض کردم که: پس مکلف اند که تمام اسباب معرفت را تحصیل کنند؟ (تا معرفت به هم رسانند بدون تعریف خدا؟) فرمود: «نه، بر خدا لازم است که بیان فرماید. ﴿لاَیکُمُلُفُ اللهُ نَفْسًا إِلّا وَسُعَهَا ﴾ ، یعنی: «تکلیف نمی فرماید خدای تعالی و در رنج نمی افکند هیچ تنی را، مگر آن مقدار که طاقت و تو انایی و قدرت و گنجایش آن باشد» (بلکه آن راکم تر از قدر طاقت تکلیف فرموده، چه طاقت فوق وسع است). ﴿لاَیکُمُلُفُ اللهُ نَفْسًا إِلّا مَا ءَاتَهَا ﴾ ، یعنی: و تکلیف فرموده، چه طاقت نوق وسع است). ﴿لاَیکُمُلُفُ اللهُ نَفْسًا إِلّا مَا ءَاتَهَا ﴾ ، یعنی: و تکلیف نکند خدای تعالی هیچ تفسی را، مگر آنچه او را عطا فرموده و شناختن آن را به نفس داده».

و حمزه گفت که: آن حضرت را سؤال کردم از قول خدای تعالى: ﴿وَمَا كَانَ اللّهُ لِيُضِلُّ قَوْمَا بَعْدَ إِذْ هَذْهُمْ حَتَّىٰ يُبَيِّنَ لَهُم مَّا يَتَقُونَ ﴾ ". حضرت فرمود: «تا بشناساند و آگاه گرداند ایشان را آنچه او را خشنو د میسازد، و آنچه او را به خشم می آورد». (و همین حدیث بسند دیگر در این باب گذشت).

۴۲۴/۶.و به همین اسناد، از یونس، از سعدان روایت است و آن را مرفوع ساخته، از امام جعفر صادق الله که آن حضرت فرمود که: «خدا هیچ نعمتی را بر بندهای از بندگان انعام نفرموده، مگر آن که در باب آن، حجتی از جانب خود بر او لازم آورده، و از آن سؤال خواهد فرمود. پس هر که خدا بر او منّت گذاشت، و او را توانا ساخت، حجتش بر او قیام به آنچه

۲. طلاق، ۷.

۱. بقره، ۲۸۶.

۳. توپه، ۱۱۵.

بِنَوَافِلِهِ؛ وَمَنْ مَنَّ اللهُ عَلَيْهِ فَجَعَلَهُ شَرِيفاً فِي بَيْتِهِ، جَمِيلاً فِي صُورَتِهِ، فَحُجَّتُهُ عَلَيْهِ أَنْ يَحْمَدَ اللهَ تَعَالَىٰ عَلَىٰ ذٰلِكَ، وَأَنْ لَا يَتَطَاوَلَ عَلَىٰ غَيْرِهِ؛ فَيَمْنَعَ حُقُوقَ الضُّعَفَاءِ لِحَالِ شَرَفِهِ وَجَمَالِهِ».

## ٣٣ \_ بَابُ اخْتِلَافِ الْحُجَّةِ عَلَىٰ عِبَادِهِ

١/ ٢٢٥ مَحَمَّدُ بْنُ أَبِي عَبْدِ اللهِ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَسْبَاطٍ، عَنِ اللهِ اللهِ عَنْ دَرُسْتَ بْنِ أَبِي مَنْصُورٍ، عَمَّنْ حَدَّثَهُ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﴿ قَالَ: اللهُ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﴿ قَالَ: «سِتَّةُ أَشْيَاءَ لَيْسَ لِلْعِبَادِ فِيهَا صُنْعُ: الْمَعْرِفَةُ، وَالْجَهْلُ، وَالرِّضَا، وَالْخَضَبُ، وَالنَّـوْمُ، وَالْيَقَظَةُ ﴾.

# ٣٣ ـ بَابُ حُجَجِ اللهِ عَلَىٰ خَلْقِهِ

١/٢٢٤ مَحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ أَبِي شُعَيْبٍ الْمَحَامِلِيُّ، عَنْ دُرُسْتَ بْنِ أَبِي مَنْصُورٍ، عَنْ بُرَيْدِ بْنِ مُعَاوِيَةَ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عِنْ، قَالَ: «لَيْسَ لِللهِ عَلَىٰ دُرُسْتَ بْنِ أَبِي مَنْصُورٍ، عَنْ بُرَيْدِ بْنِ مُعَاوِيَةَ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عِنْ، قَالَ: «لَيْسَ لِللهِ عَلَىٰ لَدُنْ يَعْبُلُوا». خَلْقِهِ أَنْ يَعْرَفُوا، وَلِلْخَلْقِ عَلَى اللهِ أَنْ يُعَرِّفَهُمْ، وَلِلْهِ عَلَى الْخَلْقِ إِذَا عَرَّفَهُمْ أَنْ يَقْبَلُوا».

او را تکلیف فرموده و محافظت آن است، و قیام به تحمل مشقت آنکه از او پست تر است به حسب مرتبه؛ از آنان که از او ضعیف تراند. و هر که خدا بر او منت گذاشت و او را توانگر ساخت، حجتش بر او (آنچه از برای خدا است از حقوق واجبه، چون زکات و خمس، یا حجت خدا بر این بنده) اموال اوست (و این معنی ظاهر تر است).

بعد از آن تعهد و بازجویی فقرا و احوال ایشان، بعد از ادای واجبات به مستحبات و نوافلی که دارد. و هر که خدا بر او منت گذاشت، و او را بزرگوار گردانید در خانهٔ خویش (که مراد از آن، قبیله و عشیره است) و او را صاحب جمال گردانید (در صورتی که دارد، یعنی در نزد مردم معروف و روشناس شد) حجت خدا بر او، آن است که خدا را حمد و ثناکند بر این نعمت و بر غیر خویش ترفع نورزد، و گردن نکشد، و حقوق ضعفا و ناتوانان را منع نکند، به جهت شرف و بزرگواری و جمال و شهرتی که دارد».

### ۳۳. باب در بیان حجت های خدا در خلق خود

گرست بن ابی منصور، از آن که او را جدیث کرده، از امام جعفر صادق از حسین بن زید، از گرست بن ابی منصور، از آن که او را جدیث کرده، از امام جعفر صادق از روایت کرده است که آن حضرت فرمود که: «شش چیز است که بندگان را در آنها هیچ صنعت و کاریگری نیست (یعنی از صنعت خدا است، نه آن که صانعی ندارد): یکی معرفت و شناخت (چنانچه مذکور شد) دوم جهل و نادانی (که مقابل عقل یا علم است و اولی اصل است، و صاحب جند و دوم از جملهٔ جنود اوست و بعضی گمان کرده اند که مراد از آن، فراموشی است به گمان آن که آن، امری است عدمی و احتیاج به صانع ندارد). سوم و چهارم رضا و غضب (یعنی عروض صفت خشنودی و خشم، و اما مقتضای آنها، به اختیار بندگان). و پنجم و ششم خواب و بیداری».

### ۳۴. باب در بیان حجتهای خدا بر خلق خود

۱/۴۲۶ محمد بن یحیی، از محمد بن حسین، از ابو شعیب مَحاملی، از دُرست بن ابی منصور، از بُرید بن معاویه، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود: «خدا را بر آفریدگان خویش، حق شناختن نیست که خود معرفت به هم رسانند و

٢٢٧/ ٢. عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنِ الْحَجَّالِ، عَنْ تَعْلَمَةً بْنِ مَيْمُونٍ، عَنْ عَبْدِ الْأَعْلَى بْنِ أَعْيَنَ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ عَنْ عَبْدِ الْأَعْلَى بْنِ أَعْيَنَ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ عَنْ مَنْ لَمْ يَعْرِفْ شَيْئًا هَلْ عَلَيْهِ شَيْءً؟ قَالَ: «لَا».

٣٢٨/ ٣. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنِ ابْنِ فَضَّالٍ، عَنْ دَاوُدَ بْنِ فَيْدِ اللهِ عَنْ أَبِي الْحَسَنِ زَكَرِيًّا بْنِ يَحْيَىٰ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ أَبِي الْحَسَنِ زَكَرِيًّا بْنِ يَحْيَىٰ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ أَبِي الْحَسَنِ رَكَرِيًّا بْنِ يَحْيَىٰ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْهُمْ، وَمَا حَجَبَ اللهُ عَنِ الْعِبَادِ، فَهُوَ مَوْضُوعٌ عَنْهُمْ».

٩٢٢٨ عَنْ قَالَ: عَنْ عَلْيٌ بْنِ الْطَّيَّارِ، عَنْ أَخْمَدُ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ عَلِيٌ بْنِ الْحَكَمِ، عَنْ أَبْنِ الطَّيَّارِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عِنْ اللهِ عَلْى الْمَانِ الْأَخْمَرِ، عَنْ حَمْزَةَ بْنِ الطَّيَّارِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عِنْ اللهِ عَلَى الْمَانِ بِمَا آتَاهُمْ وَعَرَّفَهُمْ، ثُمَّ أَرْسَلَ فَأَمْلَىٰ عَلَيَّ: «إِنَّ مِنْ قَوْلِنَا: إِنَّ اللهِ يَخْتَجُ عَلَى الْمِبَادِ بِمَا آتَاهُمْ وَعَرَّفَهُمْ، ثُمَّ أَرْسَلَ إِلَيْهِمْ رَسُولًا، وَأَنْزَلَ عَلَيْهِمُ الْكِتَاب، فَأَمْرَ فِيهِ وَنَهَىٰ: أَمْرَ فِيهِ بِالصَّلَاةِ وَالصَّيَامِ، فَنَامَ رَسُولُ اللهِ عَنْ الصَّلَاةِ، فَقَالَ: أَنَا أُنِيمُك، وَأَنَا أُوقِظُك، فَإِذَا قُمْتَ فَصَلِّ؛ لِيَعْلَمُوا إِذَا رَسُولُ اللهِ عَنْ الصَّلَاةِ، فَقَالَ: أَنَا أُنِيمُك، وَأَنَا أُوقِظُك، فَإِذَا قُمْتَ فَصَلِّ؛ لِيَعْلَمُوا إِذَا أَصَابَهُمْ ذَٰلِكَ كَنْفَ يَصَنْعُونَ، لَيْسَ كَمَا يَقُولُونَ؛ إِذَا نَامَ عَنْهَا هَلَك؛ وَكَذَٰلِكَ الصَّيَامُ، أَنَا أُمْرِضُك، وَأَنَا أُصِحُك، فَإِذَا شَفَيْتُكَ فَاقْضِهِ».

ثُمَّ قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ ﷺ: «وَكَذْلِكَ إِذَا نَظَرْتَ فِي جَمِيعِ الْأَشْيَاءِ، لَمْ تَجِدْ أَحَداً فِي ضِيقٍ، وَلَمْ تَجِدْ أَحَداً إِلَّا وَلِلّٰهِ عَلَيْهِ الْحُجَّةُ، وَلِلّٰهِ فِيهِ الْمَشِيئَةُ، وَلَا أَقُولُ: إِنَّهُمْ مَا شَاؤُوا صَنَعُوا». خلق را بر خدا حق تعریف است که آن جناب ایشان را شناساگرداند، ولیکن خدا را بر خلق، آن حق است که چون به ایشان شناساند، و ایشان را آگاه گرداند، قبول کنند و مطیع و منقاد شونده.

۲۲۷ / ۲۷۷ و بند نفر از اصحاب ما روایت کرده اند از احمد بن محمد بن عیسی، از حجّال، از تَعلبة بن میمون، از عبد الاعلی بن اعین که گفت: از امام جعفر صادق الله سؤال کردم که: هر که خود چیزی را نشناسد، یا خدا او را نشناساند و تعریف نفر ماید، به هر وضع که باشد، به و اسطه یا بی واسطه، آیا بر او چیزی هست از وجوب و مؤاخذه بر آن، یا سؤال از آن و عقاب به سبب ترک آن؟ حضرت فرمود: «نه».

۴۲۸ / ۲۰ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد بن عیسی، از ابن فضّال، از داود بن فرقد، از ابوالحسن زکریًا بن یحیی، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود: «آن چیزی که خدا از بندگان پوشیده، از ایشان بر داشته شده و در آن تکلیفی ندارند».

المحکم، از ابان احمر، از حمزة بن طیّار، از امام جعفر صادق الله که گفت: آن حضرت به من فرمود که: «بنویس». پس به قلم من داد (یعنی فرمود و من نوشتم) که: «از قول و اعتقاد ما، آن است که خدا بر بندگان حجت می آورد به آنچه ایشان را آورده و عطا فرموده و به ایشان شناسانیده. پس رسولی را به سوی ایشان فرستاد و کتاب خویش را بر ایشان فرود آورد و در آن، امر و نهی فرمود، امر فرمود در آن به نماز و روزه.

بعد از آن رسول خدای از خواب بر نخاست و نمازش قضا شد، پس خدا فرمود که: من تو را به خواب می کنم و من تو را بیدار می کنم. پس چون از خواب برنخاستی، نماز کن تا مردم بدانند که هرگاه چنین امری به ایشان برسد، ایشان را چه باید کرد و امر چنان نیست که می گویند: هرگاه بخوابد و نمازش قضا شود، هلاک شده. و همچنین است امر در باب روزه که من تو را بیمار می کنم و من تو را تندرست می گردانم. پس چون تو را از بیماری شفا دادم، آن را بعد از آن قضا کن ۳.

حضرت صادق الله فرمود: «و همچنین هرگاه نظر کنی در همهٔ چیزها، هیچکس را در تنگی نیابی و نیابی هیچکس را مگر آن که خدا را بر او حجتی است تمام و خدا را در باب او مشیت و خواستی است. و نمی گویم که ایشان آنچه می خواهند، می کنند». بعد از آن فرمود: ثُمَّ قَالَ: «إِنَّ اللهَ يَهْدِي وَيُضِلُّ». وَقَالَ: «وَمَا أُمِرُوا إِلَّا بِدُونِ سَعَتِهِمْ. وَكُلُّ شَيْءٍ أُمِرَ النَّاسُ بِهِ، فَهُمْ يَسَعُونَ لَهُ، وَكُلُّ شَيْءٍ لَا يَسَعُونَ لَهُ، فَهُوَ مَوْضُوعٌ عَنْهُمْ، وَلُكِنَّ النَّاسَ لَا خَيْرَ فِيهِمْ».

ثُمَّ تَلَا اللهِ: ﴿ لَيْسَ عَلَى الضَّعَفَآءِ وَلَا عَلَى الْمَرْضَىٰ وَلَا عَلَى الَّذِينَ لَا يَجِدُونَ مَا يُنفِقُونَ حَرَجُ ﴾ فَوُضِعَ عَنْهُمْ ﴿ عَلَى الْمُحْسِنِينَ مِن سَبِيلٍ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ۞ وَلَا عَلَى الَّذِينَ إِذَا مَا أَتَوْكَ لِتَحْمِلَهُمْ ﴾ قَالَ: «فَوُضِعَ عَنْهُمْ؛ لِأَنَّهُمْ لَا يَجِدُونَ ».

# ٣٥ \_ بَابُ الْهِدَائِةِ أَنَّهَا مِنَ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ

بِهِ ١٠٠٠ عَنْ أَبِي إِسْمَاعِيلَ السَّرَّاجِ، عَنِ ابْنِ مُسُكَانَ، عَنْ ثَابِتٍ أَبِي سَعِيدٍ، قَالَ: إِسْمَاعِيلَ السَّرَّاجِ، عَنِ ابْنِ مُسْكَانَ، عَنْ ثَابِتٍ أَبِي سَعِيدٍ، قَالَ: قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَنْ أَابِتُ، مَا لَكُمْ وَلِلنَّاسِ، كُفُّوا عَنِ النَّاسِ، وَلا تَدْعُوا أَحَداً إِلَىٰ أَمْرِكُمْ؛ فَوَ اللهِ، لَوْ أَنَّ أَهْلَ السَّمَاوَاتِ وَأَهْلَ الأَرْضِينَ اجْتَمَعُوا عَلَىٰ أَنْ يَهْدُوا عَبْداً يُرِيدُ اللهُ ضَلَالَتَهُ، مَا اسْتَطَاعُوا عَلَىٰ أَنْ يَهْدُوهُ؛ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ السَّمَاوَاتِ وَأَهْلَ الأَرْضِينَ اجْتَمَعُوا عَلَىٰ أَنْ يَهْدُوهُ؛ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ السَّمَاوَاتِ وَأَهْلَ الأَرْضِينَ اجْتَمَعُوا عَلَىٰ أَنْ يَهْدُوا عَبْداً يُرِيدُ اللهُ هِذَا يَتَهُ، مَا اسْتَطَاعُوا أَنْ يُضِلُّوهُ، كُفُّوا عَنِ النَّاسِ، وَلَا يَهُولُ أَنْ يُضِلُّوا عَبْداً يُرِيدُ اللهُ هِذَا يَتَهُ، مَا اسْتَطَاعُوا أَنْ يُضِلُّوهُ، كُفُوا عَنِ النَّاسِ، وَلَا يَهُولُ أَخَدُ: عَمِّي وَأَخِي وَابْنُ عَمِّي وَجَارِي؛ فَإِنَّ اللهَ إِذَا أَرَادَ بِعَبْدٍ خَيْراً، النَّاسِ، وَلَا يَهُولُ أَخَدُ: عَمِّي وَأَخِي وَابْنُ عَمِّي وَجَارِي؛ فَإِنَّ اللهَ إِذَا أَرَادَ بِعَبْدٍ خَيْراً،

«به درستی که خدا راه راست مینماید و گمراه می گرداند» (یعنی به خود و ا می گذارد) و فرمود که: «مردم مأمور نشده اند، مگر به چیزی که پست تر و کم تر از طاقت ایشان است. و هر چیزی که مردم به آن مأمور شده اند، می تو انند که آن را به جا آورند، و هر چیزی که طاقت آن را ندارند، از ایشان برداشته شده، ولیکن مردم هیچ خوبی در ایشان نیست».

پس آن حضرت الله این آیه را خواند: ﴿لَیْسَ عَلَی اَلضَّعَفَآءِ وَلَا عَلَی اَلْمَرْضَیٰ وَلَا عَلَی اَلْدِینَ لَایَجِدُونَ مَایُنفِقُونَ حَرَجٌ﴾، یعنی: «نیست بر ناتوانان و عاجزان، و نه بیماران، و نه بر آنان که نیابد چیزی را که خرج کنند، حرجی و گناهی». حضرت فرمود: ﴿پس خدا تکلیف را از ایشان بر داشته . ﴿مَا عَلَی اَلْمُحْسِنِینَ مِن سَبِیلٍ وَاللّهُ غَفُورٌ رُحِیمٌ \* وَلَا عَلَی اَلَّذِینَ إِذَا مَا آتَوْكَ لِتَحْمِلَهُم ﴾ ، بر داشته . ﴿مَا عَلَی اَلْمُحْسِنِینَ مِن سَبِیلٍ وَاللّهُ غَفُورٌ رُحِیمٌ \* وَلَا عَلَی اَلْدِینَ إِذَا مَا آتَوْكَ لِتَحْمِلَهُم ﴾ ، یعنی: نیست بر نیکوکاران هیچ راه ملامتی و عتابی و خدا آمرزنده و مهربان است. و نیز حرجی و گناهی نیست بر آنهاکه از در ماندگی چون آمدند به سوی تو تا ایشان را سوار کنی». حضرت فرمود: ﴿پس تکلیف را از ایشان بر داشته ؛ زیراکه ایشان حیوانی را نمی یافتند ﴾ (که بر حضرت فرمود: ﴿پس تکلیف را از ایشان بر داشته ؛ زیراکه ایشان حیوانی را نمی یافتند ﴾ (که بر آن سوار شوند و وسعت نداشتند که آن را بخرند ، یا پیاده به جهاد روند. و حضرت الله قدری از آخر آیهٔ دوم را ذکر نفر موده ، بلکه آنچه محل استشهاد بوده بر همان اقتصار نموده ).

### ۳۵. باب در بیان آنکه هدایت از جانب خدای عزّوجلّ است <sup>۲</sup>

۱ / ۴۳۰ محمد بن محمد بن محمد بن محمد بن عیسی، از محمد بن محمد بن عیسی، از محمد بن اسماعیل، از اسماعیل سرّاج، از ابن مُسکان، از ثابت بن ابی سعید که گفت: امام جعفر صادق الله فرمود که: ای ثابت، شما را با مردمان چه کار است؟ دست از دلالت ایشان بردارید و کسی را به سوی امر خویش مخوانید. پس به خدا سوگند که اگر همهٔ اهل آسمانها و اهل زمین ها اجتماع کنند بر آن که هدایت کنند بندهای را که خدا ضلالت او را خواسته باشد، نتوانند که او را هدایت کنند.

و اگر اهل آسمانها و اهل زمینها اجتماع کنند بر آنکه گمراه گردانند بندهای راکه خدا

۱. تویه، ۹۱ و ۹۲.

۲. هدایت در لغت، به معنی ارشاد و دلالت است بر جاده راست که کجی و اعوجاجی در آن نباشد و تواند که این کس را به مقصد برساند. (مترجم)

طَيَّبَ رُوحَهُ، فَلَا يَسْمَعُ مَعْرُوفاً إِلَّا عَرَفَهُ، وَلَا مُنْكَراً إِلَّا أَنْكَرَهُ، ثُمَّ يَقْذِفُ اللهُ فِي قَلْبِهِ كَلِمَةً يَجْمَعُ بِهَا أَمْرَهُ».

١٣٦/ ٢. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ بْنِ هَاشِمٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ حُمْرَانَ، عَنْ سُلَيْمَانَ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﴿ قَالَ: قَالَ: «إِنَّ اللهَ - عَزَّ وَجَلَّ - إِذَا أَرَادَ بِعَبْدٍ خَيْراً، نَكَتَ فِي قَلْبِهِ نُكْتَةً مِنْ نُورٍ، وَفَتَحَ مَسَامِعَ قَلْبِهِ، وَوَكَّلَ بِهِ مَلَكا أَرَادَ بِعَبْدٍ ضَيْراً، نَكَتَ فِي قَلْبِهِ نُكْتَةً سَوْدَاءَ، وَسَدَّ مَسَامِعَ قَلْبِهِ، وَوَكَّلَ بِهِ مَلَكا يُسَدِّدُهُ، وَإِذَا أَرَادَ بِعَبْدٍ سُوءاً، نَكَتَ فِي قَلْبِهِ نُكْتَةً سَوْدَاءَ، وَسَدَّ مَسَامِعَ قَلْبِهِ، وَوَكَلَ بِهِ شَيْطَاناً يُضِلَّهُ».

ثُمَّ تَلَا هٰذِهِ الْآيَةَ: ﴿فَمَن يُرِيا اللَّهُ أَنْ يَهْدِيَهُ, لِشْرَحُ صَدْرَهُ, لِلْإِسْلَمِ وَمَن يُرِدْ أَنْ يُضِلَّهُ, يَجْعَلْ صَدْرَهُ, ضَيِّقًا حَرَجًا كَأَنَّمُا يَصَّعَدُ فِي ٱلسَّمَآءِ﴾.

٣٣٧ / ٣٠ عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ ابْنِ فَضَّالٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ عُفْبَةَ، عَنْ أَبِيهِ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ عَنْ يَقُولُ: «اجْعَلُوا أَمْرَكُمْ لِللهِ، وَلا تَجْعَلُوهُ عُفْبَةَ، عَنْ أَبِيهِ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ عَنْ يَقُولُ: «اجْعَلُوا أَمْرَكُمْ لِللهِ، وَلا تَجْعَلُوهُ لِلنَّاسِ، فَلا يَضْعَدُ إِلَى اللهِ، وَلا تُخَاصِمُوا لِلنَّاسِ، فَلا يَضْعَدُ إِلَى اللهِ، وَلا تُخَاصِمُوا النَّاسِ اللهِ يَنِكُمْ؛ فَإِنَّ اللهِ مَمْرَضَةً لِلْقَلْبِ؛ إِنَّ اللهَ تَعَالَىٰ قَالَ لِلنَّهِ ﷺ؛ ﴿إِنَّكَ اللهَ يَنْهِ يَهْ يَهُ إِللهُ يَهْدِى مَن يَشَاءُ ﴾ لاتَهْدِى مَنْ يَشَاءُ ﴾

هدایت او را خواسته باشد، نتوانند که او را گمراه کنند. دست از مردم بـرداریـد و هـیچکس نگویدکه این عموی من است، یا برادر من، یا پسر عموی من، یا همسایهٔ من، پس بایدکه در باب هدایت او سعی خویش را به عمل آورم؛ زیراکه خدا هرگاه خوبی را به بندهای اراده کند، روح او را پاکیزه گرداند. پس هیچ نیکی و معروفی را نشنود، مگر آنکه آن را بشناسد و فراگیرد، و هیچ منکری و ناشایستهای را نشنود مگر آنکه آن را انکار کند و واگذارد. پس خدا سخنی را در دل او انداز د که به سبب آن، امر او را جمع گرداند و همان باعث توفیق او گردد». ۴۳۱ / ۲ . على بن ابراهيم بن هاشم، از پدرش، از ابن ابي عُمير، از محمد بن حمران، از سلیمان بن خالد، از امام جعفر صادق ﷺ روایت کرده است که گفت: آن حضر ت فرمود: «به درستی که خدا، هرگاه خوبی را به بندهای اراده کند، در دلش نشانهای را از نور پدید آورد، و گوشهای دل او را بگشاید و فرشتهای را بر او بگمارد که او را به راستی و صواب بـدارد. و هرگاه بدی را به بندهای اراده فرماید، در دلش نشانهٔ سیاهی را پدید آورد، و گوشهای دل او را ببندد، و شیطانی را بر او بگمارد که او را گمراه گرداند». پس این آیه را تلاوت فرمود: ﴿فَمَن يُرِدِ اللَّهُ أَن يَهْدِيَهُ يَشْرَحُ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَامِ وَامَن يُرِدُ أَن يُضِلَّهُ يَجْعَلْ صَدْرَهُ ضَيَقًا حَرَجًا كَأَنَّمَا يَصْعُدُ فِي السُّمَاءِ﴾ \، يعنى: «پس هر كه خدا خواهد او زاراه راست نمايد، مي كشايد براي او سينه او را از برای قبول اسلام. و هر که خدا خواهد که او [را]گمراه کند (یعنی او را فروگذارد) ، میگرداند سينة او را تنگ، بسيار تنگ كه كويا بالامي رود در آسمان».

۴۳۲ / ۳. چند نفر از اصحاب ما روایت کردهاند از احمد بن محمد، از ابن فیضال، از علی بن عُقبه، از پدرش، از امام جعفر صادق ﷺ که گفت: شنیدم از آن حضرت که می فرمود: «کار خویش را از برای خدا و رضای او قرار دهید، و آن را از برای مردم و نمودن به ایشان قرار مدهید؛ زیرا که آنچه از برای خدا باشد، از برای خدا است (یعنی خدا آن را قبول می فرماید و به او نفع می رساند). و آنچه از برای مردم باشد، به سوی خدا بالا نمی رود. و با مردم به جهت دین خویش مخاصمه و گفت و گو مکنید؛ زیرا که مخاصمه، دل را بیمار می گرداند.

به درستی که خدای تبارک و تعالی به پیغمبرش ﷺ فرمود: ﴿إِنُّكَ لَاتَهْدِی مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَـٰكِنَّ اَللَّهُ يَهْدِی مَن يَشَاءُ﴾ '، يعنی: «به درستی که تو هدايت نـمیکنی هـر کـه راکـه دوست داری، وَقَالَ: ﴿أَفَأَنتَ تُكْرِهُ آلنَّاسَ حَتَّىٰ يَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ ﴾ ذَرُوا النَّاسَ؛ فَإِنَّ النَّاسَ أَخَذُوا عَنِ النَّاسِ، وَإِنَّكُمْ أَخَذْتُمْ عَنْ رَسُولِ اللهِ ﷺ، إِنِّي سَمِعْتُ أَبِي ﷺ يَقُولُ: إِنَّ اللهَ ـ عَزَّ وَجَلَّ \_ إِنَّا سَمِعْتُ أَبِي ﷺ يَقُولُ: إِنَّ اللهَ ـ عَزَّ وَجَلَّ \_ \_ إِذَا كَتَبَ عَلَىٰ عَبْدٍ أَنْ يَدْخُلَ فِي هٰذَا الْأَمْرِ، كَانَ أَسْرَعَ إِلَيْهِ مِنَ الطَّيْرِ إلِىٰ وَكُرِهِ ». \_ إِذَا كَتَبَ عَلَىٰ عَبْدٍ أَنْ يَدْخُلَ فِي هٰذَا الْأَمْرِ، كَانَ أَسْرَعَ إِلَيْهِ مِنَ الطَّيْرِ إلَىٰ وَكُرِهِ ».

٣٣٣/ ٢ . أَبُو عَلِيٍّ الْأَشْعَرِيُّ. عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الْجَبَّارِ، عَنْ صَفْوَانَ بْنِ يَخْيَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مَرْوَانَ، عَنْ فُضَيْلِ بْنِ يَسَارٍ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللهِ ﷺ : نَدْعُو النَّاسَ إِلَىٰ مُحَمَّدِ بْنِ مَرْوَانَ، عَنْ فُضَيْلِ بْنِ يَسَارٍ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ إِنَّ اللهَ إِذَا أَرَادَ بِعَبْدٍ خَيْراً، أَمَرَ مَلَكاً فَأَخَذَ بِعُنُقِهِ، هَذَا الْأَمْرِ طَائِعاً أَوْ كَارِهاً».

تَمْ كِتَابُ الْعَقْلِ وَالْعِلْمِ وَالتَّوْحِيدِ مِنْ كِتَابِ الْكَافِي، وَيَتْلُوهُ كِتَابُ الْحُجُّةِ فِي الْجُزْءِ الثَّانِي مِنْ كِتَابِ الْكَافِي تَأْلِيفِ الشَّيْخِ أَبِي جَعْفَرٍ مُحَمَّدِ بْنِ يَعْقُوبَ الْكُلَيْنِيِّ رَحْمَةُ اللهِ

عَلَنه.

مراحمة تاييزرس وي

ولیکن خدا هدایت میکند هر که را میخواهد. و فرموده که: ﴿أَفَأَنتَ تُكُوِهُ ٱلنَّاسَ حَتَّىٰ یَكُونُواْ مُؤْمِنِینَ ﴾ ، یعنی: آیا پس تو اکراه میکنی مردمان را تا مؤمن شوند و ایمان آورند. و حضرت فرمود که: «مردم را واگذارید؛ زیرا که مردم، دین خویش را از مردم گرفتند و شما آن را از رسول خداﷺ گرفتید.

و به درستی که از پدرم الله شنیدم که می فرمود: هرگاه خدای عزّوجلّ بنویسد و واجب کند بر بنده ای که در این امر (که تشیع است) داخل شود، به سوی آن شتابان تر باشد از مرغ به سوی آشیانهٔ خویش».

۳۳۳ / ۴۳۳ میمه از محمد بن عبدالجبّار، از صفوان بن یحیی، از محمد بن مروان، از فضیل بن یحیی، از محمد بن مروان، از فُضیل بن یسار روایت کرده است که گفت: به امام جعفر صادق علی عرض کردم که: مردم را به سوی تشیع بخوانیم؟ حضرت فرمود: «نه ای فضیل. به درستی که هرگاه خدای عزّ وجلّ خیری را خواست به بنده اراده داشته باشد، فرشته ای را امر فرماید که گردن او را بگیرد و او را در این امر داخل گرداند؛ خواه رغیت داشته باشد و خواه کراهت».

تمام شدکتاب عقل و تو حید از کتاب کانی، و در پهلولی آن در می آیدکتاب حجت در جزء دوم از کتاب کانی که تألیف شیخ ابو جعفر محمد بن بعقوب کلینی است. رحمت خدا بر او باد.



. .

(۴) کتاب حجت



[۴] كِتَ**ابُ الْحُجَّةِ** بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

## ١ \_ بَابُ الإضْطِرَارِ إِلَى الْحُجَّةِ

الله: حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيدٍ، عَنْ الْعَبَّاسِ بْنِ عَمْرٍ و الْفُقَيْمِيِّ، عَنْ هِشَامِ بْنِ الله: حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيدٍ، عَنْ الْعَبَّاسِ بْنِ عَمْرٍ و الْفُقَيْمِيِّ، عَنْ هِشَامِ بْنِ الْحُكَمِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عِنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ الْنَا خَالِقاً، صَانِعاً، مُتَعَالِياً عَنَّا وَ عَنْ جَمِيعِ مَا خَلَق، وَ الرُّسُلَ؟ قَالَ: «إِنَّا لَمَّا أَنْبَتُنَا أَنَّ لَنَا خَالِقاً، صَانِعاً، مُتَعَالِياً عَنَّا وَ عَنْ جَمِيعِ مَا خَلَق، وَ كَانَ ذٰلِكَ الصَّانِعُ حَكِيماً مُتَعَالِياً، لَمْ يَحِرُ أَنْ يُشَاهِدَهُ خَلْقَهُ وَ لاَ يُسلَمِوهُ؛ وَكَانَ ذٰلِكَ الصَّانِعُ حَكِيماً مُتَعَالِياً، لَمْ يَحِرُ أَنْ يُشَاهِدَهُ خَلْقَهُ وَ لاَ يُسلَمِوهُ؛ وَكَانَ ذٰلِكَ الصَّانِعُ حَكِيماً مُتَعَالِياً، لَمْ يَحِرُ أَنْ يُشَاهِدَهُ خَلْقَهُ وَ لاَ يُسلَمِوهُ؛ وَكَانَ ذٰلِكَ الصَّانِعُ حَكِيماً مُتَعَالِياً، لَمْ يَحِرُو أَنْ يُشَاهِدَهُ وَمَا يِهِ بَقَاوُهُمْ وَ فِي تَوْكِهِ فَيْبَاشِرُهُمْ وَ يُبَاشِرُونَ وَ النَّاهُونَ عَنِ الْحَكِيمِ الْعَلِيمِ فِي خَلْقِهِ، وَ الْمُعَبِّرُونَ عَنْهُ جَلَّ فِي الْخَلِيمِ فِي خَلْقِهِ، وَ الْمُعَبِّرُونَ عَنْهُ جَلَّ فَيْ الْحَلِيمِ فِي خَلْقِهِ، وَ الْمُعَبِّرُونَ عَنْهُ جَلَّ وَمَا يِهِ بَقَاوُهُمْ وَ فِي تَوْكِهِ وَ عَنْ الْحَكِيمِ الْعَلِيمِ فِي خَلْقِهِ، وَ الْمُعَبِّرُونَ عَنْهُ جَلَّ وَعَنْ الْحَكِيمِ الْعَلِيمِ فِي خَلْقِهِ، وَ الْمُعَبِّرُونَ عَنْهُ جَلَ وَمَا يَا الْعَلِيمِ فِي الْخَلْقِ وَ النَّامِكُمَةِ، مَنْعُوثِينَ بِهَا وَعَنْ عَنْ عَلْمَ فِي الْخَلْقِ وَ التَّامِحِيْنِ لِللَّاسِ حَلَىٰ مُشَارِكِينَ لِللَّاسِ حَلَىٰ مُشَارَكَتِهِمْ لَهُمْ فِي الْخَلْقِ وَ التَّرْكِينِ لِللَّاسِ حَلَىٰ مُشَارَكِيهِمْ لَهُمْ فِي الْخَلْقِ وَ التَّرْكِينِ لِلنَّاسِ حَلَىٰ مُشَارَكِيمِ مَلْهُمْ فِي الْخَلْقِ وَ التَّرْكِينِ لِللَّاسِ عَلَىٰ مُشَارَكِينَ لِللَّاسِ عَلَى مُشَارَكَتِهِمْ لَهُمْ فِي الْخَلْقِ وَ التَّرْفِينَ لِينَا عَلَى مُشَارَكَتِهِمْ لَهُمْ فِي الْخَلْقِ وَ التَّافِي وَ التَّالِي وَلِي الْعَلَيْمِ وَي الْمُعَلِي وَلِي الْمُؤْتِي لَولَا لَا الْعَلِيمِ وَالْعَلِيمِ وَلِلْقِهِ وَالْعَلَامِ وَلَا لَعَ

## (4)

### کتاب حجت ۱

### بسم الله الرحمن الرحيم

#### ۱. باب در بیان اضطرار (و ناچار بودن خلائق به سوی حجت)

۱۰۲۳ / ۱. ابو جعفر محمد بن یعقوب کلینی کی مصنف این کتاب (یعنی کتاب کافی که این کتاب ترجمهٔ آن است) فرمود که: حدیث کرد ما را علی بن ابراهیم، از پدرش، از عباس بن عمرو فُقَیمی، از هشام بن حکم، از امام جعفر صادق کی که آن حضرت کی به زندیقی که او را سؤال نمود که از کجا و به چه دلیل پیغمبران و رسولان خدا را اثبات کردی؟

فرمود که: «ما چون ثابت کردیم که ما را آفویتنده ای هست که ما را ساخته و بر تری دارد از ماو صفات ما و از همهٔ آنچه آفریده، و این صانع، حکیمی است بر تر از حکیمان، که بنای تمام امورش بر وفق حکمت و مصلحت است، و جایز نبود که خلائق او را مشاهده نمایند و او را لمس کنند (که دست یا غیر آن از اعضای خویش را به او بمالند)، تا توانند که با یکدیگر روبهرو شوند و با هم مکالمه و محاجّه و گفت و گو کنند، ثابت شد که آن جناب را ایل چیانی آهستند در میان خلائق، که امور ایشان را به اصلاح می آورند، و از جانب آن جناب، تعبیر می کنند و فرمان او را به سوی خلائق و بندگانش می رسانند، و ایشان را راهنمایی می نمایند بر می انچه مصلحت ایشان در آن و آنچه باعث نفع ایشان است، و دلالت می فرمایند بر چیزی که آنچه و اسطهٔ آن و در ترک آن، فنای ایشان است، و دلالت می فرمایند بر چیزی که

پس ثابت شد که باید جماعتی باشند که از جانب خداوند حکیم علیم در میانهٔ خلائق، مردم را امر و نهی فرمایند. پس آنان که از جانب خدای جل و عز تعبیر میکنند و آنچه

۱. و حجت، گواه بر دعوی است و سخن درست و طریقه ای که به واسطهٔ آن در خصومت بر خصم ظفر یابند. و مراد
 از آن در اینجا، چیزی است که خدا حجت را بر خلق خود تمام فرموده؛ خواه پیغمبر باشد و خواه امام و خواه سخن
 ایشان باشد و خواه غیر آن. (مترجم)
 ۲. سفیر و فرستادگان.

أَخْوَالِهِمْ، مُؤَيَّدِينَ مِنْ عِنْدِ الْحَكِيمِ الْعَلِيمِ بِالْحِكْمَةِ، ثُمَّ ثَبَتَ ذَٰلِكَ فِي كُلِّ دَهْرٍ وَ زَمَانٍ أَخُوَالِهِمْ، مُؤَيَّدِينَ مِنْ عِنْدِ الْحَكِيمِ الْعَلِيمِ بِالْحِكْمَةِ، ثُمَّ ثَبَتَ ذَٰلِكَ فِي كُلِّ دَهْرٍ وَ زَمَانٍ مِمَّا أَتَتْ بِهِ الرُّسُلُ وَ الْبَرَاهِينِ؛ لِكَيْـلَا تَخْلُو أَرْضُ اللّهِ مِنْ عَمْدُ عِلْمٌ يَدُلُّ عَلَىٰ صِدْقِ مَقَالَتِهِ وَ جَوَازِ عَدَالَتِهِ».

٢ / ٢٣٥ / ٢ . مُحَمَّدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ، عَنِ الْفَصْلِ بْنِ شَاذَانَ، عَنْ صَفْوَانَ بْنِ يَحْيىٰ، عَنْ مَنْصُورِ بْنِ حَازِمٍ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ : إِنَّ اللَّهَ أَجَلُّ وَ أَكْرَمُ مِنْ أَنْ يُـعْرَفَ مِنْ أَنْ يُـعْرَفَ بِخَلْقِهِ، بَلِ الْخَلْقُ يُعْرَفُونَ بِاللَّهِ، قَالَ: «صَدَقْتَ».

قُلْتُ: إِنَّ مَنْ عَرَفَ أَنَّ لَهُ رَبّاً، فَقَدْ يَنْبَغِي لَهُ أَنْ يَعْرِفَ أَنَّ لِذَٰلِكَ الرَّبِّ رِضًا وَ سَخَطاً، وَ أَنَّهُ لَا يُعْرَفُ رِضَاهُ وَ سَخَطُهُ إِلَّا إِوَ لَحْيٍ أَوْ رَسُولٍ، فَمَنْ لَمْ يَأْتِهِ الْوَحْيُ، فَقَدْ يَنْبَغِي لَهُ وَ أَنَّهُ لَا يُعْرَفُ رِضَاهُ وَ سَخَطُهُ إِلَّا إِوَ لَحْيٍ أَوْ رَسُولٍ، فَمَنْ لَمْ يَأْتِهِ الْوَحْيُ، فَقَدْ يَنْبَغِي لَهُ أَنْ يَطْلُبَ الرَّسُلُ، فَإِذَا لَقِيَهُمْ، عَرَّفَ أَنَّهُمُ الْحُجَّةُ، وَ أَنَّ لَهُمُ الطَّاعَةَ الْمُفْتَرَضَةَ؛ وَ قُلْتُ لِلنَّاسِ: تَعْلَمُونَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَىٰ خَلْقِهِ؟ قَالُوا: بَلَىٰ. لِلنَّاسِ: تَعْلَمُونَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَىٰ خَلْقِهِ؟ قَالُوا: بَلَىٰ.

قُلْتُ: فَحِينَ مَضَىٰ رَسُولُ اللَّهِ عَلِيَّةً، مَنْ كَانَ الْحُجَّةَ عَلَىٰ خَلْقِهِ؟ فَقَالُوا: الْـقُرْآنُ، فَنَظُوتُ فِي الْقُرْآنِ، فَإِذَا هُوَ يُخَاصِمُ بِهِ الْمُرْجِئُ وَ الْقَدَرِيُّ وَ الزِّنْدِيقُ الَّذِي لَا يُؤْمِنُ بِهِ فَنَظُوتُ فِي الْقُرْآنِ، فَإِذَا هُوَ يُخَاصِمُ بِهِ الْمُرْجِئُ وَ الْقَدَرِيُّ وَ الزِّنْدِيقُ الَّذِي لَا يُؤْمِنُ بِهِ حَتَّىٰ يَغْلِبَ الرِّجَالَ بِخُصُومَتِهِ، فَعَرَفْتُ أَنَّ الْقُرْآنِ لَا يَكُونُ حُجَّةً إِلَّا بِقَيِّمٍ، فَمَا قَالَ فِيهِ مِنْ شَيْءٍ، كَانَ حَقَّا، فَقُلْتُ لَهُمْ: مَنْ قَيِّمُ الْقُرْآنِ؟ فَقَالُوا: ابْنُ مَسْعُودٍ قَدْ كَانَ يَـعْلَمُ، مِنْ قَيِّمُ الْقُرْآنِ؟ فَقَالُوا: ابْنُ مَسْعُودٍ قَدْ كَانَ يَـعْلَمُ،

می فرماید به مردم می فرمایند، پیغمبران و برگزیدگان خدایند، از خلائق که حکیمان و تأدیب دهندگان مردمانند به حکمت، و با آن مبعوث شده اند و با وجودی که در آفرینش و صورت و ترکیب، با عامهٔ مردمان شرکت دارند در چیزی از احوال، از اخلاق و صفات با ایشان مشارکت ندارند، و از نزد خداوند حکیم علیم مؤیدند به حکمت، که ایشان را (به معجزات و دلایل و براهین و شواهد، که بر حقیقت ایشان شهادت می دهند) یاری نموده و تقویت فرموده.

بعد از آن (همین که مذکور شد) در هر روزگار و زمانی از زمانها، ثابت گردید به آنچه رسولان و پیغمبران آورده اند از دلایل و براهین (که جحتهای خذا و ایشان را بسر خملائق روشن ساخته و میسازد)، تا آن که زمین خدا خالی نباشد از حجتی که با او علمی باشد، که بر راستی گفتارش در دعوت و روایی عدائتش دلالت داشته باشد».

عرض کردم که: هر که بشناسد و بداند که آو را پروردگاری هست، سزاوار است از برای او که بداند که این پروردگار را خشنودی و غضبی میباشد، و بداند که او نسمی تواند که خشنودی و غضب آن جناب را بشناسد، مگر به وحی یا به و ساطت رسول. هر که وحی بر او نازل نشود و پیغمبر نباشد، او را سزاوار است که رسولان را طلب کند و جستجو و تفحص نماید، پس چون ایشان را ملاقات نمود، می فهمد که ایشان حجت خدا بر خلائق اند و از برای ایشان است فر مان بر داری خلائق که خدا آن را واجب گردانیده. و به مردم گفتم که: آیا میدانید که رسول خدا پیش حجت بود از جانب خدا بر تمام خلائق؟ گفتند: بلی.

گفتم: پس در آن هنگام که رسول خدا الله رحلت فرمود، حجت بر خلق از جانب خدا که بود؟ گفتند: قرآن. پس من در قرآن نظر کردم دیدم که مرجئه و قَدَری و زندیقی که به آن ایمان نیاورده و اعتقاد ندارد، به آن، مخاصمه و گفت و گو می کنند و آن را دلیل می آورند بر صحت مذهب خویش، به مرتبه ای که چنین زندیق بی ایمان به خصومت خویش یا به وساطت خصومت کردن به قرآن، بر مردان غالب می شود، پس دانستم که قرآن حجت نمی تواند بود

وَ عُمَرُ يَعْلَمُ، وَ حُذَيْفَةُ يَعْلَمُ، قُلْتُ: كُلَّهُ؟ قَالُوا: لاَ، فَلَمْ أَجِدْ أَحَداً يُقَالُ: إِنَّهُ يَعْرِفُ ذَلِكَ كُلَّهُ إِلَّا عَلِيّاً ﷺ، وَ إِذَا كَانَ الشَّيْءُ بَيْنَ الْقَوْمِ، فَقَالَ هٰذَا: لاَ أَدْرِي، وَ قَالَ هٰذَا: أَنَا أَدْرِي، فَأَشْهَدُ أَنَّ عَلِيّاً ﷺ كَانَ قَيَّمَ الْقُرْآنِ، وَكَانَتْ طَاعَتُهُ مُفْتَرَضَةً، وَكَانَ الْحُجَّةَ عَلَى النَّاسِ بَعْدَ رَسُولِ اللهِ ﷺ، وَ أَنَّ مَا قَالَ فِي اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

٣٣٤/ ٣٠ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيم، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ إِبْرَاهِيم، عَنْ يُونُسَ بْنِ يَعْقُوبَ، قَالَ: كَانَ عِنْدَ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عِلَا جَمَاعَةُ مِنْ أَصْحَابِهِ، مِنْهُمْ حُمْرَانُ بْنُ أَغْيَنَ وَ مُحَمَّدُ بْنُ النَّعْمَانِ وَ هِشَامُ بْنُ سَالِمٍ وَ الطَّيَّالُ، وَجَمَاعَةُ فِيهِمْ هِشَامُ بْنُ الْحَكَمِ وَ هُوَ مُحَمَّدُ بْنُ النَّعْمَانِ وَ هِشَامُ بْنُ الْحَكَمِ وَ هُوَ شَابُ، فَقَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ عِنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَنْ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْدِ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ الْهِ عَلْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ عِنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

قَالَ هِشَامٌ: بَلَغَنِي مَا كَانَ فِيهِ عَمْرُو بْنُ عُبَيْدٍ وَ جُلُوسُهُ فِي مَسْجِدِ الْبَصْرَةِ، فَعَظُمَ ذٰلِكَ عَلَيَّ، فَخَرَجْتُ إِلَيْهِ وَ دَخَلْتُ الْبَصْرَةَ يَوْمَ الْجُمُعَةِ، فَأَتَيْتُ مَسْجِدَ الْبَصْرَةِ، فَإِذَا أَنَا بِحَلْقَةٍ كَبِيرَةٍ فِيهَا عَمْرُو بْنُ عُبَيْدٍ، وَ عَلَيْهِ شَمْلَةٌ سَوْدَاءُ مُتَّزِراً بِهَا مِنْ صُوفٍ، وَ شَمْلَةٌ مگر با قیّم و نگهبانی که بر اسرار آن مطلع باشد (که آنچه در آن بفر ماید حق و درست باشد).

به ایشان گفتم که: قیّم قرآن کیست؟ گفتند: ابن مسعود آن را می دانست، و عمر می دانست، و حذیفه می دانست. گفتم: همهٔ آن را می دانستند؟ گفتند: نه. پس کسی را نیافتم که در باب او گفته شود که همهٔ آن را می داند، مگر علی بن ابی طالب ـ صلوات الله علیه \_ و هرگاه چیزی باشد که در میانه گروهی دعوی و نزاع باشد و این بگوید که: من نمی دانم و آن بگوید که: من نمی دانم و آن بگوید که: من نمی دانم و آن بگوید که: من نمی دانم، و یکی بگوید که: من می دانم، معلوم می شود که حق با اوست (چه، مفروض ایس است که باید یک نفر در میان ایشان باشد که آن را بداند و همه به جهل خویش معتر ف اند، مگر یک نفر که می گوید من آن را می دانم. و لهذا راوی قیمومیت علی از را جزای شرط اختلاف قرار داد و به حضرت عرض کرد ـ در آنچه عرض می نمود ـ که:) هرگاه چنین باشد، پس من گواهی می دهم که علی از رسول خدا تی قرآن بوده، و اطاعتش بر همه کس واجب و حجت خدا بوده بر مردم بعد از رسول خدا تی و هر چه در [مورد] قرآن فرموده راست و درست است؛ حضرت فرمود که: «خدا تو را رحمت کند».

۲۳۶ / ۳۰ علی بن ابراهیم، از پدرش، از حسل بن ابراهیم، از یونس بن یعقوب روایت کر ده است که گفت: گروهی از اصحاب امام جعفر صادق الله در خدمت آن حضرت بودند و جملهٔ ایشان حمران بن اعین و محمد بن نعمان و هشام بن سالم و طیّار و جماعتی بودند و هشام بن حکم در میان ایشان بود و او در سن شباب بود. حضرت اللهٔ فرمود که: «ای هشام، آیا مرا خبر نمی دهی که با عمرو بن عُبید چه کردی و چگونه از او سؤال نمودی؟ هشام عرض کرد که: یا ابن رسول الله، من تو را اجلال و تعظیم می نمایم، و از تو شرم می کنم و زبانم یارای آن ندارد که در حضور تو چیزی بگوید و به سخن در آید. حضرت الله فرمود که: «چون شما را به چیزی امر کنم، به عمل آورید» (چه اطاعت من بر شما و اجب است).

هشام عرض کرد که: آوازهٔ عمرو بن عُبید و آنچه در آن اشتغال داشت از ترویج مذهب معتزله، به من رسید و شنیدم که در مسجد بصره می نشیند و کتب معتزله را درس می گوید. این امر بر من بزرگ و گران آمد، بیرون رفتم که به نزد او روم و در روز جمعه داخل بصره شدم و به مسجد بصره رفتم، ناگاه دیدم که مردم بسیاری حلقه دور نشسته اند و عمرو بن عُبید در میان آن حلقه نشسته و بر او دو جامهٔ سیاه بود از پشم: یکی را لنگ کرده و دیگری را ردا، و مردم از او سؤال می کردند. خواستم که مردم را از یکدیگر دور کنم تا شکافی به هم رسد که

مُرْتَدِياً بِهَا وَ النَّاسُ يَسْأَلُونَهُ، فَاسْتَفْرَجْتُ النَّاسَ، فَأَفْرَجُوا لِي ثُمَّ قَعَدْتُ فِي آخِـرِ الْقَوْمِ عَلَىٰ رُكْبَتَيَّ.

ثُمَّ قُلْتُ: أَيُّهَا الْعَالِمُ، إِنِّي رَجُلُ غَرِيبٌ تَأْذَنُ لِي فِي مَسْأَلَةٍ؟ فَقَالَ لِي: نَعَمْ، فَقُلْتُ لَهُ: أَ لَكَ عَيْنٌ؟ فَقَالَ: يَا بُنَيَّ، أَيُّ شَيْءٍ هٰذَا مِنَ السُّوَالِ؟ وَ شَيْءُ تَرَاهُ كَيْفَ تَسْأَلُ عَنْهُ؟! فَقُلْتُ: هٰكَذَا مَسْأَلَتِي، فَقَالَ: يَا بُنَيَّ، سَلْ وَ إِنْ كَانَتْ مَسْأَلَتُكَ حَمْقَاءَ، قُلْتُ: أَجِبنِي فِيهَا، قَالَ لِي: سَلْ.

قُلْتُ: أَ لَكَ عَيْنُ؟ قَالَ: نَعَمْ، قُلْتُ: فَـمَا تَـصْنَعُ بِـهَا؟ قَـالَ: أَرَىٰ بِـهَا الْأَلْـوَانَ وَ الْأَشْخَاصَ.

قُلْتُ: فَلَكَ أَنْفٌ؟ قَالَ: نَعَمْ، قُلْتُ: فَمَا تَصْنَعُ بِهِ؟ قَالَ: أَشَمُّ بِهِ الرَّائِحَة.

قُلْتُ: أَ لَكَ فَمُ؟ قَالَ: نَعَمْ، قُلْتُ: فَمَا تَصْنَعُ بِهِ؟ قَالَ: أَذُوقُ بِهِ الطَّغْمَ.

قُلْتُ: فَلَكَ أَذُنُ؟ قَالَ: نَعُمْ قُلْتُ: فَمَا تَصْنَعُ بِهَا كَالَ: أَسْمَعُ بِهَا الصَّوْتَ.

قُلْتُ: أَ لَكَ قَلْبُ؟ قَالَ: نَعَمْ، قُلْتُ: فَمَا تَصْنَعُ بِهِ؟ قَالَ: أُمَيِّزُ بِهِ كُلَّ مَا وَرَدَ عَلَىٰ هٰذِهِ الْجَوَارِحِ وَ الْحَوَاسِّ.

قُلْتُ: أَ وَ لَيْسَ فِي هٰذِهِ الْجَوَارِحِ غِنِّي عَنِ الْقَلْبِ؟ فَقَالَ: لَا.

قُلْتُ: وَكَيْفَ ذَٰلِكَ وَ هِيَ صَحِيحَةُ سَلِيمَةٌ؟! قَالَ: يَا بُنَيَّ، إِنَّ الْجَوَارِحَ إِذَا شَكَّتْ فِي شَيْءٍ شَمَّتُهُ أَوْ رَأَتُهُ أَوْ ذَاقَتْهُ أَوْ سَمِعَتْهُ، رَدَّتُهُ إِلَى الْقَلْبِ فَــتَسْتَيْقِنُ الْـيَقِينَ، وَ تُـبُطِلُ الشَّكَ.

> قَالَ هِشَامٌ: فَقُلْتُ لَهُ: فَإِنَّمَا أَقَامَ اللَّهُ الْقَلْبَ لِشَكِّ الْجَوَارِحِ؟ قَالَ: نَعَمْ. قُلْتُ: لَا بُدَّ مِنَ الْقَلْبِ، وَ إِلَّا لَمْ تَسْتَنْقِنِ الْجَوَارِحُ؟ قَالَ: نَعَمْ.

فَقُلْتُ لَهُ: يَا أَبَا مَرْوَانَ، فَاللَّهُ \_ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ \_ لَمْ يَثْرُكُ جَوَارِحَكَ حَتَّىٰ جَـعَلَ

به نزد او روم. به ایشان گفتم که: راه دهید مرا. راه دادند و داخل آن مجلس شدم، و در آخر آن گروه بر سر زانوی خویش نشستم و به عمرو گفتم:

ای عالم، من مرد غریبم، مرا رخصت میدهی در باب مسألهای که میخواهم از تو سؤال كنم؟ گفت: بلي. با وي گفتم كه: چشم داري؟ گفت: اي فرزند من، اين چه دخلي به سؤال دارد و این چه سؤال است که میکنی و چیزی راکه میبینی چگونه از آن میپرسی؟گفتم که: سؤال من همچنین است. گفت: ای فرزند من، بپرس و هر چند که سؤال تو سؤال احمقانه باشد. گفتم: مرا جواب کو در آن مسأله ای که از تو پرسیدم؟ گفت: بار دیگر بپرس، گفتم: چشم داری؟ گفت: آری. گفتم: با آن چه میکنی؟ گفت: رنگها و شخصها را با آن میبینم. گفتم: بینی داری؟ گفت: آری. گفتم: با آن چه میکنی؟ گفت: بوی چیزها را با آن میبویم. گفتم: دهان داري؟ گفت: آري. گفتم: با آن چه ميكني؟ گفت: مزه چيزها را با آن ميچشم. گفتم: گوش داری؟ گفت: آری. گفتم: با آن چه می کنی؟ گفت: با آن آواز می شنوم. گفتم: آیا دل داری؟ گفت: آري. گفتم: با آن چه ميکني؟ گفت: با آن تعير ميکنم ميان هر چه وارد شود بر اين اعضا و جوارح و حواس و مشاعر. گفتم: آیا این جوارح از دل بی نیاز نیستند؟ گفت: نـه. گفتم: چگونه میشود که این اعضا و جوازح به دل احتیاج داشته باشد با آنکه اینها صحیح و سالماند و در کار خود تماماند و نقصی ندارند؟ گفت: ای فرزند من، به درستی که این جوارح، چون شک کنند در چیزی که آن را بوییده باشند، یا دیده باشند، یا چشیده باشند، یا شنیده باشند، آن را به سوی دل بر میگردانند، و از استفساره مینمایند. پس دل یقین را متیقن و بی شک مىسازد و شك را باطل مىگرداند.

هشام میگویدکه:گفتم: هرگاه امر بر این منوال باشد، پس خدا دل را در بدن به پا داشته و آن را مقرر ساخته برای رفع شک اعضا و جوارح؟گفت: بلی. گفتم: پس ناچار باید که دل در کالبد باشد و اگر نباشد، جوارح را چیزی محقق و معلوم نمی شود و امور آنها منسق و منتظم نمی گردد؟گفت: بلی. گفتم: ای ابو مروان، پس بنا بر این، خدای تبارک و تعالی اعضا و جوارح تو را وانگذاشته تا آن که از برای آنها امامی قرار داده که آنچه را که درست یافته اند، تصدیق آنها می کند و حکم می نماید به صحت آن و آنچه را که در آن شک داشته باشند به واسطهٔ آن، متیقن می شود و شکی که دارند، بر طرف می گردد، و همهٔ این خلق را در حیرت و سرگردانی و شک و اختلافی که دارند، و امامی از برای ایشان اقامه نمی کند که شک

لَهَا إِمَاماً يُصَحِّحُ لَهَا الصَّحِيحَ، وَ تَتَيَقَّنُ بِهِ مَا شَكَّتْ فِيهِ، وَ يَثْرُكُ هَٰذَا الْخَلْقَ كُلَّهُمْ فِي حَيْرَتِهِمْ وَ شَكِّهِمْ وَ اخْتِلَافِهِمْ، لَا يُقِيمُ لَهُمْ إِمَاماً يَرُدُّونَ إِلَيْهِ شَكَّهُمْ وَ حَيْرَتَهُمْ، وَ يُقِيمُ لَكَ إِمَاماً لِجَوَارِحِكَ تَرُدُّ إِلَيْهِ حَيْرَتَكَ وَ شَكَّكَ؟

قَالَ: فَسَكَتَ، وَ لَمْ يَقُلْ لِي شَيْئاً، ثُمَّ الْتَفَتَ إِلَيَّ، فَقَالَ لِي: أَنْتَ هِشَامُ بْنُ الْحَكَمِ؟ فَقُلْتُ: لَا، قَالَ: فَمِنْ أَيْنَ أَنْتَ؟ قَالَ: قُلْتُ: مِنْ أَهْ لِ فَقُلْتُ: لَا، قَالَ: فَمِنْ أَيْنَ أَنْتَ؟ قَالَ: قُلْتُ: مِنْ أَهْ لِ فَقُلْتُ: لَا، قَالَ: فَمِنْ أَيْنَ أَنْتَ؟ قَالَ: قُلْتُ: مِنْ أَهْ لِ الْكُوفَةِ، قَالَ: فَأَنْتَ إِذَا هُوَ، ثُمَّ ضَمَّنِي إلَيْهِ، وَ أَقْعَدَنِي فِي مَجْلِسِهِ، وَ زَالَ عَنْ مَجْلِسِهِ، وَ مَا نَطَقَ حَتّىٰ قُمْتُ. وَ مَا نَطَقَ حَتّىٰ قُمْتُ.

قَالَ: فَضَحِكَ أَبُو عَبْدِ اللّهِ ﷺ وَ قَالَ: «يَا هِشَامُ، مَنْ عَلَّمَكَ هٰذَا؟» قُـلْتُ: شَـيْءٌ أَخَذْتُهُ مِنْكَ وَ أَلْفُتُهُ، فَقَالَ: «هٰذَا وَاللّهِ مَكْتُوبٌ فِي صُحُفِ إِبْرَاهِيمَ وَ مُوسىٰ».

٧٣٧ / ٢٠٠ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَمَّلْ ذَكْرَهُ، عَنْ يُونُسَ بْنِ يَعْقُوبَ، قَالَ: كُنْتُ عِنْدَ أَبِي عَبْدِ اللهِ هِنْ فَوَرَدَ عَلَيْهِ رَجُلُ مِنْ أَهْلِ الشَّامِ، فَقَالَ: إِنِّي رَجُلُ صَاحِبُ كَلَامٍ وَ فَقَدٍ وَفَرَائِضَ، وَ قَدْ جِئْتُ لِمُنَاظَرَةِ أَصْحَابِكَ، فَقَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ هِنْ: «كَلَامُكَ مِنْ كَلَامٍ رَسُولِ اللهِ هِنْ وَ مِنْ عِنْدِكَ؟» فَقَالَ عَنْ كَلَامٍ رَسُولِ اللهِ هِنْ وَ مِنْ عِنْدِكَ؟» فَقَالَ: مِنْ كَلَامٍ رَسُولِ اللهِ هِنْ وَ مِنْ عِنْدِي، فَقَالَ كَمَا اللهِ عَبْدِ اللهِ هَنْ وَ مِنْ عِنْدِي، فَقَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ هِنْ وَ مِنْ عِنْدِكَ؟» فَقَالَ وَسُولِ اللهِ عَنْدِي اللهِ عَنْدِي، فَقَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ هِنْ وَمِنْ عِنْدِي، فَقَالَ عَنْهُ وَمِنْ عِنْدِي، فَقَالَ عَبْدِ اللهِ عَنْ إِللهِ عَنْ اللهِ عَنْ وَمَنْ عَنْدِي اللهِ عَلَى وَمُؤْلُ اللهِ عَنْهِ اللهِ عَنْ وَمَ جَلَّ مَا عَنْ وَمُ عَلْ وَاللهِ اللهِ عَنْ وَقُولُ اللهِ عَلَى عَلْ وَاللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ المَا عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ المُنْ اللهِ المُنْ المُنْ المِنْ اللهِ المُنْ المُنْ المُنْ المُلِولُ المُنْ المُ

فَالْتَفَتَ أَبُو عَبْدِ اللّٰهِ ﷺ إِلَيَّ، فَقَالَ: «يَا يُونُسَ بْنَ يَعْقُوبَ، هٰذَا قَدْ خَصَمَ نَفْسَهُ قَبْلَ أَنْ يَتَكَلَّمَ». ثُمَّ قَالَ: «يَا يُونُسُ، لَوْ كُنْتَ تُحْسِنُ الْكَلَامَ كَلَّمْتَهُ». قَالَ يُونُسُ: فَيَا لَهَا مِنْ حَسْرَةٍ، فَقُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، إِنِّي سَمِعْتُكَ تَـنْهِىٰ عَـنِ الْكَــلَامِ، وَ تَـقُولُ: وَيْـلُ و حیرت خود را به سوی او بازگردانند که آنها را از ایشان رفع کند و از برای تو جوارحی که داری، امامی بر پا میکند که حیرت و شک خویش را به سوی آن برگردانی؟

هشام میگوید: پس عمرو بن عُبید ساکت شد و هیچ نگفت. بعد از آن، به جانب من ملتفت شد و گفت: تو هشام بن حکمی؟ گفتم: نه. گفت: آیا تو از همنشینان اویی؟ گفتم: نه. گفت: پس تو از اهل کجایی و مردم کدام شهری؟ گفتم: از اهل کوفهام. گفت: هر گاه چنین باشد، البته تو هشامی، پس مرا در بر گرفت و به جای خویش نشانید، و از جای خود بیرون رفت و سخن نگفت تا من برخاستم.

حضرت صادق الله خنديد و فرمودكه: «اى هشام، كه اين را به تو تعليم كرد؟» عرض كردم كه: اين چيزى است كه از تو فراگرفتم و خود آن را تأليف كردم و به هم ضم نمودم. حضرت فرمود: «به خدا سوگند، كه همين استدلال در صحف ابراهيم و موسى الله نوشته است».

۲۳۷ / ۴۳۷ بعلی بن ابراهیم، از پدرش، از آن که او را ذکر کرده، از یونس بن یعقوب روایت کرده است که گفت: در خدمت امام جعفر صادق این مردی که مردی از اهل شام بر آن حضرت و ارد شد و عرض کرد که: من مردی هستم، صاحب کلام و فقه و فرائض (که علم کلام و فقه و و اجبات یا مواریث را می دانم)، و آمده ام که جا اصحاب تن مباحثه و گفت و گو نمایم.

حضرت صادق الله فرمود که: «سخن تو آز سخن رسول خدای است، یا از پیش خود میگویی؟» عرض کرد که: از سخن رسول خدای از پیش خود؛ هر دو میگویم. حضرت الله فرمود: «پس تو در این هنگام شریک رسول خدایی ی ۱۳۰۰ عرض کرد: نه. حضرت فرمود: «پس وحی را از جانب خدا شنیدهای که تو را خبر دهد؟» عرض کرد: نه. فرمود: «پس فرمانبرداری تو واجب است؛ چنانچه فرمانبرداری رسول خدای واجب است؟» عرض کرد: نه. حضرت الله به جانب من التفات فرمود و فرمود که: «ای یونس بن است؟» عرض کرد: نه. حضرت الله به جانب من التفات فرمود و فرمود که: «ای یونس بن یعقوب، این مردبا خود خصومت نمود و سخن خویش را باطل ساخت، پیش از آن که سخن گوید». بعد از آن فرمود که: «ای یونس، اگر علم کلام را نیکو می دانستی، با او تکلم می کردی». یونس عرض کرد: زهی حسرت و ندامت بر جهالت من به آن. یونس می گوید که: بعد از آن به آن حضرت عرض کردم که: فدای تو گردم، من از تبو شنیدم که از علم کلام نهی می فرمودی و می فرمودی که: «وای بر اصحاب کلام! می گویند که: این منقاد و رام می شود و این منساق و روان می گردد و این منساق نمی گردد، و این را تعقل این منقاد و رام می شود و این منساق و روان می گردد و این منساق نمی گردد، و این را تعقل

لِأَصْحَابِ الْكَـلَامِ؛ يَقُولُونَ: هٰذَا يَنْقَادُ وَ هٰذَا لَا يَنْقَادُ، وَ هٰذَا يَنْسَاقُ وَ هٰذَا لَا يَنْسَاقُ، وَ هٰذَا نَعْقِلُهُ وَ هٰذَا لَا نَعْقِلُهُ، فَقَالَ أَبُو عَبْدِ اللّٰهِ ﷺ: «إِنَّمَا قُلْتُ: فَوَيْلٌ لَهُمْ إِنْ تَرَكُوا مَا أَقُولُ، وَ ذَهَبُوا إِلَىٰ مَا يُرِيدُونَ».

ثُمَّ قَالَ لِي: «اخْرُجْ إِلَى الْبَابِ، فَانْظُرْ مَنْ تَرَىٰ مِنَ الْمُتَكَلِّمِينَ فَأَذْخِلْهُ». قَالَ: فَأَذْخَلْتُ حُمْرَانَ بْنَ أَعْيَنَ وَكَانَ يُحْسِنُ الْكَلَامَ، وَأَدْخَلْتُ الْأَحْوَلَ وَكَانَ يُحْسِنُ الْكَلَامَ، وَأَدْخَلْتُ هِشَامَ بْنَ سَالِمٍ وَكَانَ يُحْسِنُ الْكَلَامَ، وَأَدْخَلْتُ قَيْساً الْمَاصِرَ وَكَانَ عِنْدِي أَحْسَنَهُمْ كَلَاماً، وَكَانَ قَدْ تَعَلَّمَ الْكَلَامَ مِنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ ﴿

فَلَمَّا اسْتَقَرَّ بِنَا الْمَجْلِسُ \_ وَ كُانَ أَبَّهِ عَبْدِ اللَّهِ ﴿ قَبْلَ الْحَجِّ يَسْتَقِرُ أَيَّاماً فِي جَبَلٍ فِي طَرَفِ الْحَرَمِ فِي فَازَةٍ لَهُ مَضْرُ وبَةٍ \_ قَالَ: فَأَخْرَجَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ ﴿ رَأْسَهُ مِنْ فَازَتِهِ، فَإِذَا هُوَ بِبَعِيرٍ يَخُبُ، فَقَالَ: «هِشَامٌ وَ رَبِّ الْكَعْبَةِ». قَالَ: فَظَنَنَا أَنَّ هِشَاماً رَجُلُ مِنْ وُلْدِ عَقِيلٍ كَانَ شَدِيدَ الْمَحَبَّةِ لَهُ، قَالَ: فَوَرَدَ هِشَامُ بْنُ الْحَكَمِ، وَهُوَ أَوَّلَ مَا اخْتَطَّتْ لِحْيَتُهُ، وَلَيْ مَنْ هُو أَوَّلَ مَا اخْتَطَّتْ لِحْيَتُهُ، وَلَيْ مَنْ هُو أَوَّلَ مَا اخْتَطَّتْ لِحْيَتُهُ، وَلَيْ مَنْ هُو أَكْبَرُ سِنّاً مِنْهُ، قَالَ: فَوَسَّعَ لَهُ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ ﴿ وَقَالَ: «نَاصِرُنَا وَلَيْهِ وَ لِسَانِهِ وَ يَدِهِ».

ثُمَّ قَالَ: «يَا حُمْرَانُ، كَلِّمِ الرَّجُلَ». فَكَلَّمَهُ، فَظَهَرَ عَلَيْهِ حُمْرَانُ.

ثُمَّ قَالَ: «يَا طَاقِيُّ، كَلِّمْهُ». فَكَلَّمَهُ، فَظَهَرَ عَلَيْهِ الْأَحْوَلُ.

ثُمَّ قَالَ: «يَا هِشَامَ بْن سَالِمٍ، كَلِّمْهُ». فَتَعَارَفَا.

میکنیم و می فهمم و این را تعقل نمیکنیم (یعنی: پس بسیار بحث و جدال میکنند و از پیش خود سخنان می گویند و اثبات و نفی میکنند. و بعضی گفته اند که: معنی آن، ایس است که اصحاب کلام می گویند که چاره ای نیست از قبول و اذعان به این که همهٔ افعال از خدای تعالی است، و واجب نیست اذعان به این که بنده را فعل اختیاری می باشد. و می گویند که: قیاس در این موضع جاری می شود، و این در نزد عقل مستحسن است (که عقل آن را نیکو می شمارد)، و این، در نزد عقل مستحسن نیست. مجملا آن که، ایشان به جبر و قیاس و استحسان قائل اند).

حضرت صادق ﷺ فرمود: «جز این نیست که من گفتم. وای بر ایشان، اگر ترک کنند آنچه راکه من میگویم و بروند به سوی آنچه خود میخواهنده. بعداز آن به من فرمود که: «بیرون رو تا در خانه و نظر کن هر که را از متکلمان که دیدی، بیاور ۱. یونس گفت که: حمران بن اعین و ابو جعفر احول و هشام بن سالم و قيس ماصر را داخل كردم و همه عـلم كـلام را خـوب مي دانستند و در آن صاحب تسلط بو دنك و قيس ماصر به اعتقاد من، از همهٔ ايشان متكلم تر بود و علم كلام را بهتر مي دانست و آل را از حضرت على بن الحسين عليه تعليم كرفته بود. و ما چون در مجلس نشستیم، در آن مکانی بود در منا و عادت آن حضرت چنین بود که پیش از وقت حج چند روزی در کوهی که در طرف حرم است، در خیمهٔ کوچکی که از برای آن حضرت برپامی کردند، مینشست. حضرت ﷺ سر خود را از خیمه بیرون کرد، دید که شتری به شتاب می آید، فرمود که: «به پروردگار خانهٔ کعبه سوگند می خورم که هشام است که مى آيد». ما گمان كرديم كه هشام، يكى از فرزندان عقيل است كه بسيار او را دوست مى دارد. راوی میگوید که: بعد از آن، هشام بن حکم وارد شد و او جوانی بود که خطش تازه دمیده بود، و در میانهٔ ماکسی نبود که سنش از او بیشتر نباشد. حضرت جای او را نمود، و فرمود که: «هشام، یاور ما است به دل و زبان و دست خویش». بعداز آن فرمو د که: «ای حمران، با این مرد شامی گفتوگو کن». حمران با شامی گفتوگو کرد و بر او غالب آمد. و بعد از آن، فرمودکه: «ای طاقی (که مراد از آن ابوجعفر احول است)، با او گفتوگو کن». أحول با وی گفتوگو نمود و بر او نیز بر او غالب شد. بعد از آن، فرمود که: «ای هشام بن سالم، با این مرد تکلم نما». پس هشام بن سالم و شامی در بحث قرین یکدیگر بودند، و هیچیک بر دیگری غالب نشدند (و بنابر بعضی از نسخ کافی، معنی این است که یکدیگر را شناختند و قدر علم همر یک بسر

ثُمَّ قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ عَبْدِ اللَّهُ عَبْدَ مِنْ كَلَامِ هِمَا مَ بْنَ الْحَكَمِ, فَقَالَ: نَعَمْ, فَقَالَ لِهِ شَامٍ: يَا غُلامٌ، سَلْنِي فِي إِمَامَةِ هٰذَا، فَعَضِبَ هِشَامٌ جُتَّى ارْتَعَد، ثُمَّ قَالَ لِلشَّامِيِّ: يَا هٰذَا، أَرَبُّكَ أَنْظُرُ لِخَلْقِهِ أَمْ خَلْقُهُ لِأَنْفُسِهِمْ؟ فَقَالَ هِشَامُ حَتَّى ارْتَعَد، ثُمَّ قَالَ لِلشَّامِيِّ: يَا هٰذَا، أَرَبُّكَ أَنْظُرُ لِخَلْقِهِ أَمْ خَلْقُهُ لِأَنْفُسِهِمْ؟ فَقَالَ الشَّامِيُّ: بَلْ رَبِّي أَنْظُرُ لِخَلْقِهِ، قَالَ: فَقَعَلَ بِنَظْرِهِ لَهُمْ مَا ذَا؟ قَالَ: أَقَامَ لَهُمْ حُجَّةً وَ دَلِيلًا الشَّامِيُّ: بَلْ رَبِّي أَنْظُرُ لِخَلْقِهِ، قَالَ: فَقَعَلَ بِنَظْرِهِ لَهُمْ مَا ذَا؟ قَالَ: أَقَامَ لَهُمْ حُجَّةً وَ دَلِيلًا كَيْدُ لَكُنَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ مَنَ وَكُولُهُ اللَّهِ عَلَيْهُ وَا يَتَأَلَّفُهُمْ، وَ يُقِيمُ أَوْدَهُمْ، وَ يُخْبِرُهُمْ بِفَرْضِ رَبِّهِمْ، قَالَ: فَمَنْ كَيْدُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى السَّنَةُ وَ دَلِيلًا هُونَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَهُ مَا وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَهُ مَا وَكُولُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى السَّامُ فِي مُخَالُهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ الللللْهُ الللْهُ الللْهُ اللَّهُ اللللْهُ ا

قَالَ: فَسَكَتَ الشَّامِيُّ، فَقَالَ أَيُو عَبْدِ اللَّهِ ﴿ لِلشَّامِيِّ: «مَا لَكَ لَا تَتَكَلَّمُ؟» قَالَ الشَّامِيُّ: إِنْ قُلْتُ: قِر السَّنَّة يَرُفَعَانِ عَنَا الإَخْتِلَافَ، أَبْطَلْتُ؛ لِأَنَّهُمَا يَحْتَمِ لَانِ الْوُجُوهَ؛ وَ إِنْ قُلْتُ: قَدِ اخْتَلَفْنَا وَ كُلُّ وَاحِدٍ مِنَّا لِإِخْتِ لَافَ، فَلَمْ يَنْفَعْنَا إِذَنِ الْكِتَابُ وَ السُّنَّةُ إِلَّا أَنَّ لِي عَلَيْهِ هٰذِهِ الْحُجَّة، فَقَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ عَبْدِ «سَلْهُ تَجِدْهُ مَلِيّاً».

فَقَالَ الشَّامِيُّ: يَا هٰذَا، مَنْ أَنْظَرُ لِلْخَلْقِ؟ أَ رَبُّهُمْ أَوْ أَنْفُسُهُمْ؟ فَقَالَ هِشَامُ: رَبُّهُمْ أَنْظُرُ لَهُمْ مِنْهُمْ لِأَنْفُسِهِمْ، فَقَالَ الشَّامِيُّ: فَهَلْ أَقَامَ لَهُمْ مَنْ يَجْمَعُ لَهُمْ كَلِمَتَهُمْ، وَ يُقِيمُ أَوَدَهُمْ، وَ يُخْبِرُهُمْ بِحَقِّهِمْ مِنْ بَاطِلِهِمْ؟ قَالَ هِشَامٌ: فِي وَقْتِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهُ أَوِ السَّاعَةِ؟ قَالَ دیگری معلوم شد). بعد از آن به قیس ماصر فرمود که: «با این شامی مباحثه کن». قیس با وی تکلم نمود و حضرت ﷺ شروع فرمود به خندیدن (که از سخنان ایشان می خندید) چه، در آن غلط و اشتباه بسیاری بود و از خجالتی که به شامی رسید، یا بر قیس غالب گردید.

بعد از آن به شامی فرمود که: «با این غلام - یعنی هشام بن حکم - سخن بگو». عرض کرد.

آری، با او سخن می گویم. پس شامی به هشام گفت که: ای پسر، در باب امامت این، از من سؤال کن. هشام به خشم آمد، به مر تبهای که بر خو د لرزید، بعد از آن، به شامی گفت: ای مرد،

آیا پروردگار تو مصلحت خلق خود را بهتر می داند یا خلق آن را بهتر می دانند؟ شامی گفت:

بلکه پروردگار من آن را بهتر می داند از ایشان. هشام گفت: پس با اعلمیت به صلاح حال ایشان، با ایشان چه کرده؟ گفت: حجت و دلیلی از برای ایشان بر پاکرده، تا آن که آن را پراکنده نشوند، و اختلاف در میانه ایشان به هم نرسد، و ایشان را با یکدیگر الفت و آمیزش دهد، و کجی ایشان را راست کند، و ایشان را خبر دهد به واجبات خدای تعالی.

هشام گفت که: کیست آن که می گویی؟ گفت: رسول خدای است. هشام گفت که: بعد از رسول خداکیست؟ گفت: کتاب و سنت پیغمبر. هشام گفت: پس آیا کتاب و سنت امروز به ما نفع می رسانند در رفع اختلاف از ما؟ شامی گفت: بلی. گفت: پس چرا من و تو با هم اختلاف داریم؟ و تو از شام به نزد ما آمده ای در باب مخالفت ما با تو. شامی ساکت شد و هیچ نگفت. حضرت صادق هی به شامی فرمود که: «تو را چه شد که سخن نمی گویی؟» عرض کرد که: اگر بگویم که اختلاف نداریم، دروغ گفته ام و اگر بگویم کتاب و سنت اختلاف را از میانهٔ ما بر می دارند، سخن باطلی گفته ام؛ زیرا که کتاب و سنت، احتمال و جوه و معانی بسیار دارند. و اگر بگویم که با هم اختلاف داریم و هر یک از ما حق را ادعا می کند، و در این هنگام کتاب و سنت به ما نفع نمی بخشد، مگر آن که مرا بر او همان حجتی است که به آن اشاره شد، بی زیاده و نقصان.

حضرت الله فرمود که: «از او سؤال کن که او را استوار و عالم می یابی، و هر چه می خواهی در نزد او هست و می تواند که از عهدهٔ برآید». شامی به هشام گفت که: ای پسر، که مصلحت خلق را بهتر می داند، پروردگار ایشان یا خود ایشان؟ هشام گفت: پروردگار ایشان مصلحت ایشان را از خود ایشان بهتر می داند. شامی گفت که: آیا کسی را برای ایشان بر پاکرده که ایشان را بر یک قول بدارد که با هم اختلاف نکنند و کجی ایشان را راست و درست نماید و ایشان

الشَّامِيُّ: فِي وَقْتِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، وَ السَّاعَةِ مَنْ؟ فَقَالَ هِشَامٌ: هٰذَا الْقَاعِدُ الَّذِي تُشَدُّ إِلَيْهِ الرَّحَالُ، وَ يُخْبِرُنَا بِأَخْبَارِ السَّمَاءِ وَ الْأَرْضِ وِرَاثَةً عَنْ أَبٍ عَنْ جَدًّ.

قَالَ الشَّامِيُّ: فَكَيْفَ لِي أَنْ أَعْلَمَ ذَٰلِكَ؟ قَالَ هِشَامُ: سَلْهُ عَمَّا بَدَا لَكَ، قَالَ الشَّامِيُّ: قَطَعْتَ عُذْرِي فَعَلَيَّ السُّؤَالُ.

فَقَالَ أَبُو عَبْدِ اللّهِ عِلْمَ: «يَا شَامِيُّ، أُخْبِرُكَ كَيْفَ كَانَ سَفَرُكَ، وَكَيْفَ كَانَ طَرِيقُكَ، كَانَ كَذَا وَكَانَ كَذَا».

فَأَقْبَلَ الشَّامِيُّ يَقُولُ: صَدَقْتَ، أَسْلَمْتُ لِلَّهِ السَّاعَةَ.

فَقَالَ أَبُو عَبْدِ اللّٰهِ عِلْمَ : «بَلْ آمَنْتَ بِاللّٰهِ السَّاعَة؛ إِنَّ الْإِسْلَامَ قَبْلَ الْإِيمَانِ، وَ عَلَيْهِ يَتَوَارَثُونَ وَ يَتَنَاكَحُونَ، وَ الْإِيمَانُ عَلَيْهِ يُثَابُونَ». فَقَالَ الشَّامِيُّ: صَدَقْت، فَأَنَا السَّاعَة أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلٰهَ إِلَّا اللّٰهُ، وَ أَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللهِ، وَ أَنَّكَ وَصِيُّ الْأَوْصِيَاءِ.

ثُمَّ الْتَفَتَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ ﷺ إِلَىٰ حُمْرَانَ، فَقَالَ: «تُجْرِي الْكَـلَامَ عَلَى الْأَثَرِ فَتُصِيبُ». وَ الْتَفَتَ إِلَىٰ هِشَامِ بْنِ سَالِمٍ، فَقَالَ: «تُرِيدُ الْأَثَرَ وَ لَا تَغْرِفُهُ».

ثُمَّ الْتَفَتَ إِلَى الْأَحْوَلِ، فَقَالَ: «قَيَّاسٌ رَوَّاغٌ، تَكْسِرُ بَاطِلاً بِبَاطِلٍ، إِلَّا أَنَّ بَاطِلَكَ أَظْهَرُ».

را به حق و باطل که در دست دارند، خبر دهد؟

هشام گفت: در زمان رسول خدای یا در این زمان؟ شامی گفت: در زمان رسول خدای یک در سول خدای در زمان رسول خدای که رسول خدای به رسول خدای در سول خدای در می دهد، کس، از همه جا، بارها می بندند و به خدمتش می آیند، و ما را به خبرهای آسمان خبر می دهد، و این را ابا عن جد میراث دارد. شامی گفت: مرا چگونه میسر می شود که این را بدانم؟

هشام گفت: او را سؤال کن از آنچه خواسته باشی و در ذهن تو در آید. شامی گفت: عذر مرا قطع کردی (که دیگر بهانه ای ندارم). پس بر من واجب است که از او سؤال کنم. حضرت صادق الله فرمود که: «ای شامی، تو را خبر دهم که سفرت چگونه بود و راهی که آمدی به چه کیفیت بود، یا در آنچه اتفاقی افتاد؟» و حضرت فرمود که: «چنین و چنین بود» و تفصیل این اجمال را بیان فرمود. شامی شروع کرد به تصدیق کردن آن حضرت و می گفت: راست گفتی. و من مسلمان شدم و گردن نهادم از برای خدا در این زمان.

حضرت الله فرمود: «بلکه در آن زمان به خدا ایمان آوردی؛ چه پیش از این مسلمان بودی؛ زیراکه اسلام، پیش از ایمان است و مردم بر آن از یکدیگر میراث می برند، و دختر و زن را از یکدیگر می گیرند، و مناکحه در میان ایشان واقع می شود، ولیکن بر ایمان ثواب داده می شوند، که خدا بدون آن ثواب عطانمی فرماید».

شامی گفت: راست گفتی و من در این ساعت شهادت می دهم که نیست خدایی مگر خدا و آن که محمد رسول خداست و آن که تو وصی و جانشین اوصیای پیغمبری. پس حضرت الله به جانب حمران التفات نمود و فرمود که: «سخن را مطابق حدیث رسول جاری می سازی و درست می گویی و خطا نمی کنی». و به جانب هشام بن سالم ملتفت شد و فرمود که: «تو می خواهی که موافق حدیث رسول الله سخن کنی، ولیکن آن را نمی شناسی و نمی دانی». بعد از آن به سوی احول متوجه شد و فرمود که: «تو بسیار قیاس می کنی و به آن عمل می نمایی و روباه بازی در می آوری (و به مکر و حیله سخن می گویی)، و سخن باطل را به باطلی دیگر می شکنی و باطل می سازی، مگر این که باطل تو را از باطل خصم ظاهر تر و قوی تر است». پس به سوی قیس ماصر التفات فرمود و فرمود که: «تو تکلم می کنی و خبری که به اعتقاد تو از همه خبر ها که از رسول خدا ﷺ روایت شده، نز دیک تر باشد، از هر چیزی به آن دور تر است (یعنی: آنچه در بحث و جدل ذکر می نمایی، به اعتقاد خود به قول رسول خدا ﷺ نز دیک

ثُمَّ الْتَفَتَ إِلَىٰ قَيْسٍ الْمَاصِرِ، فَقَالَ: «تَتَكَلَّمُ، وَ أَقْرَبُ مَا يَكُونُ مِنَ الْخَبَرِ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ أَبْعَدُ مَا يَكُونُ مِنْهُ، تَمْزُجُ الْحَقَّ مَعَ الْبَاطِلِ، وَ قَلِيلُ الْحَقِّ يَكْ فِي عَـنْ كَـثِيرِ الْبَاطِلِ، أَنْتَ وَ الْأَحْوَلُ قَفَّازَانِ حَاذِقَانِ».

قَالَ يُونُسُ: فَظَنَنْتُ \_ وَ اللّٰهِ \_ أَنَّهُ يَقُولُ لِهِشَامٍ قَرِيباً مِمَّا قَالَ لَهُمَا، ثُمَّ قَالَ: «يَــا هِشَامُ، لَا تَكَادُ تَقَعُ، تَلْوِي رِجْلَيْكَ إِذَا هَمَمْتَ بِالْأَرْضِ طِرْتَ، مِثْلُكَ فَلْيُكَلِّمِ النَّاسَ، فَاتَّقِ الرَّلَّةَ، وَ الشَّفَاعَةُ مِنْ وَرَائِهَا إِنْ شَاءَ اللّٰهُ».

٣٣٨ / ٥. عِدَّةُ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدُ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحَسَيْنِ الْحَكَمِ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ اللهِ وَ هُو عَنْ أَبَانِ، قَالَ: أَخْبَرَنِي الْأَحْوَلُ أَنَّ زَيْلًا بْنَ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ اللهِ بَعْثَ إِلَيْهِ وَ هُو مَنْ أَبَانِ، قَالَ: فَأَتَيْتُهُ، فَقَالَ لِي زُيِّنَا أَبَا حَعْفَوْ مِمَا تَقُولُ إِنْ طَرَقَكَ طَارِقُ مِنَا؟ أَ تَخْرُجُ مُعْنَى مَعَهُ؟ قَالَ: فَقَالَ لِي: فَأَنَا أَرِيدُ أَنْ مَنْ عَنْ مَعَهُ، قَالَ: فَقَالَ لِي: فَأَنَا أَرِيدُ أَنْ أَمِن مَعْهُ، قَالَ: فَقَالَ لِي: فَأَنَا أَرِيدُ أَنْ أَخْرُجُ مَعِي، قَالَ: قُلْتُ: لَا، مَا أَفْعَلُ جُعِلْتُ فِدَاكَ.

قَالَ: فَقَالَ لِي: أَ تَرْغَبُ بِنَفْسِكَ عَنِّي؟ قَالَ: فَقُلْتُ لَهُ: إِنَّمَا هِيَ نَفْسُ وَاحِدَةً، فَإِنْ كَانَ لِلّٰهِ فِي الْأَرْضِ حُجَّةً، فَالْمُتَخَلِّفُ عَنْكَ نَاجٍ، وَ الْخَارِجُ مَعَكَ هَالِكَ، وَ إِنْ لَا يَكُنْ لِلّٰهِ حُجَّةً فِي الْأَرْضِ، فَالْمُتَخَلِّفُ عَنْكَ وَ الْخَارِجُ مَعَكَ سَوَاءٌ. می دانی، ولیکن در واقع از همه چیز نسبت به آن دوریش بیشتر است). و حق را با باطل ممزوج می سازی، و کمی از حق، از بسیاری از باطل کفایت می کند (که به آن حاجتی نباشد)، و تو و احول بسیار بر می جهید (و از جای خود به در می روید و از شاخ به شاخی می دوید و بر چیزی قرار نمی گیرید)، ولیکن در جدل استاد و صاحب و قوفید».

یونس میگوید: به خدا سوگند که گمان کردم که آن حضرت به هشام بن حکم می فرماید نزدیک است به آنچه به هشام بن سالم و ابوجعفر احول فرموده بود. پس فرمود: «ای هشام، نزدیک نمی شوی به فرود آمدن بر زمین و پای های خویش را می پیچی و به هم ضمّ می کنی و چون قصد می نمایی که به مکانی روی، پرواز می کنی (و این کنایه است از کمال ثبات او در مقام جدال و سرعت در بحث و جواب که خصم را مغلوب و منکوب می سازد). و باید که مردم، چون تو گفت و گو کنند، یا چون تو باید که با مردم گفت و گو نماید. پس، از لغنزش بهر هیز و شفاعت ما بعد از وقوع آن خواهد بود اگر خدای تعالی خواسته باشد».

حکم از ابان که گفت: ابو جعفر احول مراخیر داد که: زید بن علی الحسین از علی بن فرستاد، و زید خویش را از دشمنان پنهان ساخته بود. احول گفت: به نزد او آمدم، به من گفت: فرستاد، و زید خویش را از دشمنان پنهان ساخته بود. احول گفت: به نزد او آمدم، به من گفت: ای ابو جعفر، چه می گویی اگر در کوبنده ای از ما، در خانهٔ تو را بکوبد، یا شب در آینده ای از ما، در شب به نزد تو آید؟ (حاصل معنی، آن که اگر یکی از ما، یا فرستادگان ما به نزد تو آید و ما، در شب به نزد تو آید؟ (حاصل معنی، آن که اگر یکی از ما، یا فرستادگان ما به نزد تو آید و خواسته باشد که با او بیرون آیی، آیا با او بیرون می آیی و بر دشمن ما خروج می کنی یا نه؟).

احول می گوید: به زید گفتم که: اگر آن کس پدر، یا برادر تو باشد، با او بیرون می آیم و خروج می کنی. و جان نویش را از من مضایقه می نمایی؟ گفتم: جز این نیست که این نفس، یک نفس است (یعنی من یک نفرم و از این تن تنها، چه آید در این امر عظیمی که تو در نفس، یک نفس است (یعنی من یک نفرم و از این تن تنها، چه آید در این امر عظیمی که تو در نفس، یک نفس است که این می از نافر مانی به عمل آید، به دیگری تدارک آن شود. و این معنی متعدد نیست که اگر به یکی از نافر مانی به عمل آید، به دیگری تدارک آن شود. و این معنی تو تخذف و رزیده و بازمانده، رستگار، و آن که با تو خروج نموده، هلاک گر دیده است. و اگر تو تخذف و رزیده و بازمانده، رستگار، و آن که با تو خروج نموده، هلاک گر دیده است. و اگر تو تخذف و رزیده و بازمانده، رستگار، و آن که با تو خروج نموده، هلاک گر دیده است. و اگر تو تخذف و رزیده و بازمانده، رستگار، و آن که با تو خروج نموده، هلاک گر دیده است. و اگر

قَالَ: فَقَالَ لِي: يَا أَبَا جَعْفَرٍ، كُنْتُ أَجْلِسُ مَعَ أَبِي عَلَى الْخِوَانِ، فَيُلْقِمُنِي الْبَضْعَة السَّمِينَة، وَ يُبَرِّدُ لِيَ اللَّهْمَةَ الْحَارَّةَ حَتَىٰ تَبُرُدَ؛ شَفَقَةً عَلَيَّ وَ لَمْ يُشْفِقْ عَلَيَّ مِنْ حَرَّ السَّمِينَة، وَ يُبَرِّدُ لِيَ اللَّهْمَةَ الْحَارَّة حَتَىٰ تَبُرُدَ؛ شَفَقَةً عَلَيَّ وَ لَمْ يُشْفِقْ عَلَيَّ مِنْ حَرَّ النَّارِ إِذْ أَخْبَرَكَ بِالدِّينِ وَ لَمْ يُخْبِرْنِي بِهِ؟ فَقُلْتُ لَهُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، مِنْ شَفَقَتِهِ عَلَيْكَ مِنْ النَّارِ إِذْ أَخْبَرَنِي بِاللَّيْنِ وَ لَمْ يُخْبِرْنِي بِهِ؟ فَقُلْتُ لَهُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، مِنْ شَفَقَتِهِ عَلَيْكَ مِنْ حَرَّ النَّارِ إِذْ أَخْبَرَنِي أَنَا، فَإِنْ قَبِلْتُ حَرَّ النَّارِ، وَ أَخْبَرَنِي أَنَا، فَإِنْ قَبِلْتُ مَعْ النَّارِ، وَ أَخْبَرَنِي أَنَا، فَإِنْ قَبِلْتُ نَجُوتُ، وَ إِنْ لَمْ يُعَلِّ لَمْ يُبَالِ أَنْ أَدْخُلَ النَّارَ.

ثُمَّ قُلْتُ لَهُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، أَنْتُمْ أَفْضَلُ أَمِ الْأَنْبِيَاءُ؟ قَالَ: بَلِ الْأَنْبِيَاءُ، قُـلْتُ: يَـقُولُ يَعْقُوبُ لِيُوسُفَ: ﴿يَا بُنَى لَا تَقْصُصْ رُؤْيَاكَ عَلَىٰ إِخْوَتِكَ فَيَكِيدُوا لَكَ كَيْداً﴾، لِمَ لَمْ يُخْبِرْهُمْ حَتّىٰ كَانُوا لَا يَكِيدُونَهُ؟ وَ لُكِنْ كَتَمَهُمْ ذَلِكَ، فَكَذَا أَبُوكَ كَتَمَكَ؛ لِأَنَّهُ خَافَ عَلَيْكَ.

قَالَ: فَقَالَ: أَمَا وَاللَّهِ، لَئِنْ قُلْتُ ذَٰلِكَ لَقَدْ جَدَّثَنِي صَاحِبُكَ بِـالْمَدِينَةِ أَنِّسي أَقْـتَلُ

خدارا در زمین حجتی نباشد، آن که از تو تخلف ورزیده و آن که همراه تو آمده، با هم برابرند. زیدگفت که: ای ابوجعفر، من با پدرم بر سر سفره می نشستم و پدرم پارچهٔ گوشت فربه و پاکیزه را به من لقمه می داد و لقمه ای که گرم بود، برای من سرد می نمود، و بعد از آن که سرد می شد، به من عطامی فرمود از روی شفقت (و مهربانی که نسبت به من داشت و می ترسید که طعام گرم مرا اذیت رساند). آیا با این مهربانی که با من داشت، شفقت نداشت و بر من نترسید از آتش جهنم که مرا اذیت کند در هنگامی که تو را به امر دین خبر داد، و مرا به آن خبر نداد؟ گفتم که: فدای تو گردم، از شفقت آن جناب با تو و از ترس گرمی آتش جهنم، تو را خبر نداده؛ زیرا که بر تو ترسیده که آن را قبول نکنی، و به این سبب داخل جهنم شوی و مرا خبر داد؛ زیرا که با من جنان نبود که با تو بود. پس اگر قبول کنم، نجات یابم و اگر قبول نکنم، پر وایی ندارد که من داخل جهنم شوم.

بعداز آن، به زیدگفتم که: فدای تو گردم، آیا شما بهترید یا پیغمبران؟ گفت: بلکه پیغمبران بهترند. گفتم که: یعقوب به یوسف می فرماید که: و ینتن گاتقشش رُهٔ یاک عَلَی إِخْوَتِك فَیکیدُوالک کیداً الله ایشان کیداً الله این فرزند من، قصّه مکن خواب خویش را بر برادران خود (و آن را به ایشان نقل مکن)، پس حیله کنند از برای تو اخیله کردنی به غایت آیا می دانی که چرا ایشان را خبر نداد به پیغمبری و مرتبه یوسف، تا آن که برادران او با حیله و مکری ننمایند (یا معنی، آن است که چرا ایشان را خبر نداد تا باشد که با وی مکر نکنند)، ولیکن این امر را از ایشان پوشید (نه از راه عداوت با یوسف و رضا به آنچه با او کردند، و محبت با پسران دیگر و رضا به فعل ایشان، بلکه چون می دانست که اگر ایشان را خبر دهد، هر آینه با یوسف می کنند با علم پیغمبری او، آنچه با او کردند با جهل به آن، که اگر می دانستند موجب کفر ایشان بود). پس همچنین پدرت آن و کتمان کرده و پوشید؛ زیرا که آن حضرت بر تو ترسیده که اگر بگوید، قبول نکنی.

احول می گوید که: زیدگفت: به خدا سوگند که هر آینه اگر این سخن را می گویی و در مادّهٔ من این گمان می نمایی، بدان که صاحب تو (حضرت باقر، یا صادق این که در مدینه مراخبر داد که: من کشته می شوم و در گناسهٔ کوفه، مرا به دار می کشند. و مرا خبر داد که صحیفه ای در نزد اوست که خبر کشته شدن و بر دار زدن من، در آن است (یعنی: اگر تو آنچه راگفتی برای این

۱. يوسف، ۵.

وَ أَصْلَبُ بِالْكُنَاسَةِ، وَ إِنَّ عِنْدَهُ لَصَحِيفَةً فِيهَا قَتْلِي وَ صَلْبِي، فَحَجَجْتُ، فَحَدَّثُتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ ﷺ بِمَقَالَةِ زَيْدٍ وَ مَا قُلْتُ لَهُ، فَقَالَ لِي: «أَخَذْتَهُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَ مِنْ خَلْفِهِ، وَ عَبْدِ اللهِ ﷺ بِمَقَالَةِ زَيْدٍ وَ مَا قُلْتُ لَهُ، فَقَالَ لِي: «أَخَذْتَهُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَ مِنْ خَلْفِهِ، وَ عَنْ يَمِينِهِ وَ عَنْ شِمَالِهِ، وَ مِنْ فَوْقِ رَأْسِهِ وَ مِنْ تَحْتِ قَدَمَيْهِ، وَ لَمْ تَتْرُكُ لَهُ مَسْلَكًا يَشْلُكُهُ».

## ٢ \_ بَابُ طَبَقَاتِ الْأُنْبِيَاءِ وَ الرُّسُلِ وَ الْأَثِمَّةِ ﷺ

٣٩٩ / ١. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ أَبِي يَحْيَى الْوَاسِطِيِّ، عَنْ فَيْسَامِ بْنِ سَالِمٍ وَ دُرُسْتَ بْنِ أَبِي مَنْصُوبٍ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ عَنْ : «الْأَنْبِيَاءُ وَ الْمُوسَلُونَ عَلَىٰ أَرْبَعِ طَبَقَاتٍ : فَقَيْمِي مَنْ اللَّهِ فِي نَفْسِهِ لِلا يَعْدُو غَيْرَهَا؛ وَ نَبِيُّ يَسرىٰ فِي الْمُوسَلُونَ عَلَىٰ أَرْبَعِ طَبَقَاتٍ : فَقَيْمِي مَنْ الْمَقْطَةِ ، وَ لَمْ يُبْعَثُ إِلَىٰ أَحَدٍ ، وَ عَلَيْدِ إِمَامٌ مِثْلُ مَا النَّوْمِ ، وَ يَسْمَعُ الصَّوْتَ ، وَلا يُعَايِنُهُ فِي الْيَقَظَةِ ، وَ لَمْ يُبْعَثُ إِلَىٰ أَحَدٍ ، وَ عَلَيْدِ إِمَامٌ مِثْلُ مَا النَّوْمِ ، وَ يَسْمَعُ الصَّوْتَ ، وَلا يُعَايِنُ الْمَلَكَ كَانَ إِبْرَاهِيمُ عَلَىٰ لُوطٍ اللَّهِ ؛ وَ نَبِيُّ يَرَىٰ فِي مَنَامِهِ ، وَ يَسْمَعُ الصَّوْتَ ، وَ يُعَايِنُ الْمَلَكَ كَانَ إِبْرَاهِيمُ عَلَىٰ لُوطٍ اللَّهِ ؛ وَ نَبِيُّ يَرَىٰ فِي مَنَامِهِ ، وَ يَسْمَعُ الصَّوْتَ ، وَ يُعَايِنُ الْمَلَكَ كَانَ إِبْرَاهِيمُ عَلَىٰ لُوطٍ اللَّهِ ؛ وَ نَبِيُّ يَرَىٰ فِي مَنَامِهِ ، وَ يَسْمَعُ الصَّوْتَ ، وَ يُعَايِنُ الْمَلَكَ

می گویی که من طالب ریاست نباشم، یا از خروج ممنوع شوم و قتال نکنم، فایده ندارد؛ زیرا که من بالاتر از این را دانسته و شنیده ام و مسمنوع نشدم، و آن هسمان است که از باقر، یا صادق این شنیدم که کشته می شوم و بر دار می روم، و با آن که صدق گفتار ایشان را می دانم و به امامت ایشان اقرار و اعتراف دارم؛ چه مجاهدهٔ من به جهت طلب ریاست نیست، بلکه به جهت رفع و دفع دشمنان دین است و لهذا از کشته شدن و بر دار رفتن پرواندارم).

احول میگویدکه: بعد از آن، به حجّ رفتم و امام جعفر صادق الله خبر دادم و به گفتار زید و آنچه من با او گفته بودم، و حضرت فرمود که: «او راگرفته ای از همهٔ اطرافش از پیش رو و از پشت سر و از جانب راست و جانب چپ و از بالای سر و از زیر پای ها و از برای او، راهی را وانگذاشته ای که در آن تواند رفت» (و آنچه حضرت صادق الله به احول فرمود، از قبیل آن است که در حدیث سابق فرمود، نه تصویب و اظهار رضامندی به آنچه با زید که کرده است؛ چنانچه مطلع بر حال زید، پوشیده نیست)

# ۲. باب در بیان طبقات و مراتب انبیا و رسل و انمه هی (که به معنی پیعمبران و فرستادگان و پیشوایانند و بیان تفاوت مراتب ایشان در پستی و بلندی نسبت به یکدیگر)

۴۳۹ / ۱. محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از ابو یحیی واسطی، از هشام بن سالم و درست بن ابی منصور، از او روایت کرده اند که گفت: امام جعفر صادق الله فرمود که: النبیا و رسولان، بر چهار طبقه اند: اول، پیغمبری است که خبر داده می شود در باب احکام و بر نفس خویش، بر سبیل الهام و پیغمبر خود است (که در او انحصار دارد)، و از خود به غیر تجاوز نمی کند. دوم، پیغمبری است که اوامر و نواهی، در عالم خواب به او می رسد (یا فرشته را در خواب می بیند)، و او از او در بیداری می شنود، ولیکن او را معاینه نمی بیند (که با یک دیگر روبه رو شوند و هر یک به چشم خود دیگری را ببیند)، و به سوی کسی مبعوث نشده و بر او امامی گماشته که پیشوای اوست که در تمام امور، به او اقتدا می کند، ایجون امامت ابراهیم الله امامی گماشته که پیشوای اوست که در خواب می بیند آنچه راکه مذکور شد، و در بیداری آواز

۱. چه امام، در اصل، رشته، یا چوبکی است که بنایان با آن بنا را راست دارند. (مترجم)

وَ قَدْ أَرْسِلَ إِلَى طَائِفَةٍ قَلُوا أَوْ كَثُرُوا كَيُونُسَ \_ قَالَ اللّهُ عَزَّ وَجَلَّ \_ لِيُونُسَ: ﴿وَأَرْسَلْنَهُ وَقَدْ أَرْسِلَ إِلَى طَائِفَةٍ قَلْو إِمَامٌ وَ عَلَيْهِ إِمَامٌ وَ الّذِي يَرَىٰ فِي إِلَىٰ مِائَةِ أَلْفِ أَوْ يَزِيدُونَ ﴾ قَالَ: يَزِيدُونَ ثَلَاثِينَ أَلْفاً، وَ عَلَيْهِ إِمَامٌ وَ الّذِي يَرَىٰ فِي الْيَقَظَةِ، وَ هُوَ إِمَامٌ مِثْلُ أُولِي الْعَزْمِ، وَ قَدْ كَانَ نَوْمِهِ، وَ يَسْمَعُ الصَّوْت، وَ يُعَايِنُ فِي الْيَقَظَةِ، وَ هُوَ إِمَامٌ مِثْلُ أُولِي الْعَزْمِ، وَ قَدْ كَانَ إِبْرَاهِيمُ اللهُ نَبِيّاً، وَ لَيْسَ بِإِمَامٍ حَتَىٰ قَالَ اللّهُ: ﴿إِنِي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا قَالَ وَمِن ذُرَيْتِي﴾ وَقَالَ اللّهُ: ﴿إِنِي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا قَالَ وَمِن ذُرَيْتِي﴾ فَقَالَ اللّهُ: ﴿إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا قَالَ وَمِن ذُرَيْتِي﴾ فَقَالَ اللّهُ: ﴿ وَثَنَا لَا لَهُ وَثَناً، لَا يَكُونُ إِمَاماً».



را می شنود، و فرشته را معاینه می بیند، و خدا او را به سوی گروهی فرستاده؛ خواه آن گروه کم باشند و خواه بسیار، چون یونس و خدا در باب یونس فرموده: ﴿وَأَرْسَلْتُهُ إِلَىٰ مِائَةِ أَلَفٍ أَقْ بَاشِند و خواه بسیار، چون یونس و خدا در باب یونس فرموده: ﴿وَأَرْسَلْتُهُ إِلَىٰ مِائَةِ أَلَفٍ أَقْ بَرْیدُونَ ﴾ ، یعنی: فرستادیم او را \_یعنی یونس را دیگر باره، بعد از بیرون آمدن از شکم ماهی به سوی صد هزار کس، یا زیاده از آن بودند».

و حضرت ﷺ فرمودكه: السي هزار از صد هزار زياده بودند (و آنكه گفته كه، يعني گفتيم به یونس که: مختری در رفتن به سوی گروهی که صد هزار نفرند، یا به سوی جمعی که از آن بیشترند، خلاف ظاهری را مرتکب شده، و در باب تردیدی که مفاد لفظ اوست، که در آیسه وقوع یافته، وجوه بسیار گفتهاند، و اقوی و اظهر آنها، این است که از برای ابهام باشد. و این كلام، اشاره است به كثرت عدد ايشان در رأى العين)، و بر آن حضرت امامي گماشته بو دكه به او اقتدا مینمود. و چهارم، آن است که در خواب میبیند، و در بسیداری آواز را می شنود، و فرشته را معاینه می بیند، و حال آنکه او امام است، چون پیغمبران اولوالعزم (که به معنی صاحبان صبر و ثبات و جدّ و جهد است و ایشان، اصحاب شریعتهای تاز داند که در تأسیس و تقریر آنها سعی تمام نمودهاندمو پر تحمل مشقتها و جهاد و مقاتله و آزار کشیدن از سفيهان امت، مراسم صبر و شكيبايي به تقديم رسانيدهاند. و أنها پنجاند: نوح و اسراهيم و موسى و عيسى و محمد ـ صلوات الله عليه و عليهم ـ چنانچه بيايد). و حضرت ابراهـيم ﷺ پيغمبر بود و امام نبود، تا آنكه خدا به او فرمودكه: ﴿إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا﴾، يعني: «به درستي که من گردانندهام تو را از برای مردمان پیشوایی در دین ۱ (که همه به تو اقتدا نمایند). ﴿قَالَ وَمِن ذُرِّيِّتِي﴾، يعنى: «ابراهيم به خدا عرض كردكه: و بعضى از فرزندان و نبيرگان مرا نيز امام گردان». ﴿قَالَ لَايَنَالُ عَهْدِي ٱلطُّنـلِمِينَ﴾ `، يعني: حق تعالى در جواب ابراهيم فرمودكه: نميرسد عهد من (كه امامت است) به ستمكاران». و حضرت صادق ﷺ فرمود: «يعني هر كـه صـنم و و ثنی را پرستش نمود، امام نمیباشد».۳

۱. صافات، ۱۴۷. ۲. بقره، ۱۲۴.

۳. و صنم و وَثَن ـبه تحریک ـهر دو، بت است و فرق میان آن دو، آن است که صنم، آن است که صورتی داشته باشد و وثن، آن است که او را جفّهای باشد؛ خواه آن جفّه از چوب باشد و خواه از سنگ و خواه از مس باشد و خواه از طلا و نقره یا جوهر. (مترجم)

٧/٢٢٠ مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ، عَمَّنْ ذَكَرَهُ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ، عَنْ زَيْدٍ الشَّحَّامِ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ عَنْ يَقُولُ: «إِنَّ اللَّهَ \_ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ \_ اتَّخَذَ إِبْرَاهِيمَ عَنْ زَيْدٍ الشَّحَّامِ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ عَنْدَهُ نَبِيّاً قَبْلَ أَنْ يَتَّخِذَهُ رَسُولاً، وَ إِنَّ اللَّهَ اتَّخَذَهُ نَبِيّاً قَبْلَ أَنْ يَتَّخِذَهُ رَسُولاً وَبْلَ أَنْ يَتَّخِذَهُ خَلِيلاً، وَ إِنَّ اللَّهَ اتَّخَذَهُ خَلِيلاً قَبْلَ أَنْ يَبْعَلَهُ إِمَاماً، اللَّهَ اتَّخَذَهُ خَلِيلاً قَبْلَ أَنْ يَبْعَلَهُ إِمَاماً، اللَّهَ اتَّخَذَهُ خَلِيلاً قَبْلَ أَنْ يَتَّخِذَهُ خَلِيلاً، وَ إِنَّ اللَّهَ اتَّخَذَهُ خَلِيلاً قَبْلَ أَنْ يَتَخِذَهُ إِمَاماً، فَلَمَّا جَمَعَ لَهُ الْأَشْيَاءَ، قَالَ : ﴿إِنِّى جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامَا﴾ قَالَ: «فَمِنْ عِظْمِهَا فِي عَيْنِ فَلَمَّا جَمَعَ لَهُ الْأَشْيَاءَ، قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِى ٱلظَّلِمِينَ﴾»، قَالَ: «فَمِنْ يَظْمِهَا فِي عَيْنِ إِبْرَاهِيمَ قَالَ: «فَرَمِن ذُرِيَّتِنَى قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِى ٱلظَّلِمِينَ﴾»، قَالَ: «لَا يَكُونُ السَّفِيهُ إِمَاماً التَّقِيِّيُ».

٣٢١/ ٣. عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَخْمَدُ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ يَخْيَى الْخَنْعَمِيَّ، عَنْ هِشَامٍ، عَنِ ابْنِ أَبِي يَعْفُورٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللّهِ عَنْ يَقُولُ: «سَادَةُ النَّبِيِّينَ وَ عَنْ هِشَامٍ، عَنِ ابْنِ أَبِي يَعْفُورٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللّهِ عَنْ يَقُولُ: «سَادَةُ النَّبِيِّينَ وَ الْمُرْسَلِينَ خَمْسَةٌ، وَ هُمْ أُولُو الْعَزْمِ مِنَ الرُّسُلِ وَ عَلَيْهِمْ دَارَتِ الرَّحَىٰ: نُموحُ، وَ الْمُرْسَلِينَ خَمْسَةٌ، وَ هُمْ أُولُو الْعَزْمِ مِنَ الرُّسُلِ وَ عَلَيْهِمْ دَارَتِ الرَّحَىٰ: نُموحُ، وَ إِبْرَاهِيمُ، وَ مُوسَىٰ، وَ مُحَمَّدُ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَ آلِهِ وَ عَلَىٰ جَمِيعِ الْأَنْبِيَاءِ».

٢٢٢/ ٢٠ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ إِسْحَاقَ بْنِ عَبْدِ الْعَزِيزِ أَبِي السَّفَاتِجِ، عَنْ جَابِرٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عَنْ قَالَ: سَمِعْتُهُ يَقُولُ: «إِنَّ اللَّهَ النَّخَذَ إِبْرَاهِيمَ عَبْداً قَبْلَ أَنْ يَتَّخِذَهُ نَبِيّاً قَبْلَ أَنْ يَتَّخِذَهُ رَسُولًا، وَ اتَّخَذَهُ نَبِيّاً قَبْلَ أَنْ يَتَّخِذَهُ رَسُولًا، وَ اتَّخَذَهُ رَسُولًا قَبْلَ أَنْ يَتَّخِذَهُ وَلَيْلًا قَبْلَ أَنْ يَتَّخِذَهُ لِمُعَاماً، فَلَمَّا جَمَعَ لَهُ هٰذِهِ رَسُولًا قَبْلَ أَنْ يَتَّخِذَهُ إِمَاماً، فَلَمَّا جَمَعَ لَهُ هٰذِهِ

از زید شخام روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق علا که می فرمود که:
از زید شخام روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق علا که می فرمود که:
اخدای تبارک و تعالی ابراهیم را بندهٔ خود گردانید، پیش از آن که او را پیغمبر گرداند، و او را
پیغمبر گردانید، پیش از آن که او را رسول گرداند، و او را رسول گردانید، پیش از آن که او را
خلیل گرداند، و او را خلیل خود گردانید، پیش از آن که او را امام گرداند. پس چون خدا همه
چیز را از برای او جمع فرمود، فرمود که: ﴿إِنِّی جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا ﴾؛ به درستی من تو را از برای
مردمان پیشوا می گردانم، که همه به تو اقتدا کنند».

حضرت فرمود که: «پس به جهت بزرگی امامت و بلندی مرتبهٔ آن در چشم حضرت ابراهیم گفت: ﴿وَمِن دُرِیتِی قَالَ لَایتَالُ عَهْدِی ٱلظّنلِمِینَ ﴾؛ و بعضی از ذریهٔ مرانیز امام و پیشوای مردم گردان. خدا فرمود که: عهد من (که امامت است) به ستمکاران نمی رسد». حضرت فرمود که: «سفیه نادان و ضعیف زبون، امام و پیشوای پرهیزگاران نمی باشد».

ختعمی، از هشام، از ابن ابی یعفور که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الا که می فرمود: از هشام، از ابن ابی یعفور که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الا که می فرمود: هسادات و رؤسای پیغمبران و رسولان، پنجاند (و ایشان، صاحبان صبر و ثبات و جد و جهد از رسولان خدایند، که شریعتهای تازه داشته اند، و در تأسیس و تقریر آنها سعی تمام نموده اند، و بر تحمل سختی ها و جهاد و آزار کشیدن از سفیهان امت، مراسم صبر و شکیبایی به تقدیم رسانیده اند)، و آسیای شریعت خدا بر سر ایشان گردیده، و ایشان: نوح و ابراهیم و موسی و محمد اند حصلی الله علیه و آله و علی جمیع الأنبیاء ۔».

۲۴۲ / ۴۴۲ ملی بن محمد، از سهل بن زیاد، از محمد بن حسین، از اسحاق بن عبدالعزیز دکه ابوالسفاتج است د، از جابر از امام محمد باقر ا روایت کسرده است کسه گفت: از آن حضرت شنیدم که می فرمود: «به درستی که خدا، ابراهیم را بندهٔ خودگردانید، پیش از آن که او را پیغمبر گردانید، و او را پیغمبر گردانید، پیش از آن که او را رسول گردانید، و او را رسول گردانید، و او را اسام کردانید، پیش از آن که او را امام

۱ , و خَلَث، خالی ساختن دل باشد از غیر خدا، یا مخصوص کردن کسی را به دوستی، و این مرتبه، از رسالت بـلندتر است. (مترجم)

الأَشْيَاءَ وَ قَبَضَ يَدَهُ، قَالَ لَهُ: يَا إِبْرَاهِيمُ ﴿إِنِّى جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا ﴾ فَمِنْ عِظَمِهَا فِي عَيْنِ إِبْرَاهِيمَ، قَالَ: يَا رَبِّ ﴿وَمِن ذُرِيَّتِي قَالَ لَايَنَالُ عَهْدِى ٱلظَّلْمِينَ ﴾».

## ٣\_بَابُ الْفَرْقِ بَيْنَ الرَّسُولِ وَالنَّبِيِّ وَالْمُحَدَّثِ

٣٩٣/ ١. عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ أَبِسِ نَصْرٍ، عَنْ ثَعْلَبَةَ بْنِ مَيْمُونٍ، عَنْ زُرَارَةَ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا جَعْفَرٍ عِنْ عَنْ قَوْلِ اللّهِ عَنَّ وَ نَصْرٍ، عَنْ ثَعْلَبَةَ بْنِ مَيْمُونٍ، عَنْ زُرَارَةَ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا جَعْفَرٍ عِنْ عَنْ قَوْلِ اللّهِ عَنَّ وَ مَا النّبِيُّ؟ قَالَ: «النّبِيُّ: الّذِي يَرَىٰ فِي مَنَامِهِ، جَلَّ: ﴿وَكَانَ رَسُولًا نَبِيلًا﴾: مَا الرَّسُولُ؟ وَ مَا النّبِيُّ؟ قَالَ: «النّبِيُّ: الّذِي يَرَىٰ فِي مَنَامِهِ، وَ يَسْمَعُ الصَّوْتَ، وَ لَا يُعَايِنُ الْمُلُكِ وَ الرَّسُولُ: الّذِي يَسْمَعُ الصَّوْتَ، وَ لَا يُعَايِنُ الْمُلْكِ وَ الرَّسُولُ: الّذِي يَسْمَعُ الصَّوْتَ، وَ يَسرىٰ فِي الْمَنَامِ، وَ يُعَايِنُ الْمُلْكِ وَ الرَّسُولُ: اللّذِي يَسْمَعُ الصَّوْتَ، وَ يَسرىٰ فِي الْمَنَامِ، وَ يُعَايِنُ الْمُلْكَ ..

قُلْتُ: الْإِمَّامُ مَا مَنْزِلَتُهُ؟ قَالَ: «يَسْمَعُ الصَّوْتَ، وَ لَا يَرىٰ، وَ لَا يُعَايِنُ الْمَلَكَ». ثُمَّ تَـلَا هٰذِهِ الْآيَةَ ﴿وَمَاۤ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ وَلَا نَبِيِّ (وَلَا مُحَدَّثٍ)﴾. گرداند. پس چون این مراتب را از برای او جمع نمود، دست او را گرفت (که او را بلند مرتبه ساخت، با خدا دست خود را نگاه داشت؛ به ایس که صنعت خویش را در باب او کامل گردانید)، به ابراهیم فرمود که: ﴿إِنّی جَاعِلُكَ لِلنّاسِ إِمَامًا﴾؛ «ای ابراهیم، به درستی که من تو را پیشوای مردمان می گردانم، پس به جهت بزرگی امامت در چشم ابراهیم، عرض کردکه: ﴿قَالَ وَمِن ذُرِّيْتِي﴾؛ «ای پروردگار من، و بعضی از ذریهٔ مرا نیز امام گردان». خدا فرمود که: ﴿قَالَ لَایَنّالُ عَهْدِی اَلظُ لِمِینَ﴾؛ عهد من به ستم کاران نمی رسد».

#### ۳. باب در بیان فرق میان رسول و نبی و محدث ا

۱ ۴۴۳ / ۱ . چند نفر از اصحاب ما روایت کرده اند، از احمد بن محمد، از احمد بن محمد بن این نصر، از ثعلبة بن میمون، از زراره که گفت: از امام محمد باقر ﷺ سؤال کردم از قول خدای عزوجل : ﴿وَکَانَ رَسُولًا نَبِیًا ﴾ ۲، یعنی: «و بود موسی فرستاده ای از نزد حضرت عوت» (که خبر دهندهٔ خلق بود از جانب جناب احدیت با بلندی قدر و علو منزلت). که رسول چیست و نبی چه معنی دارد؟ و حضرت فرمود که: «نبی، آن است که فرشته را در خواب می بیند، و در بیداری آواز را می شنود، و فرشته را در خواب می بیند، و در بیداری معاینه او را می بیند،

عرض کردم که: منزلت امام چیست که در بیداری آواز را می شنود، و فرشته را در خواب نمی بیند، و در بیداری او را معاینه نمی نماید؟ پس این آیه را تلاوت فرمود: ﴿وَمَاۤ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُسُولٍ وَلَا نَبِي ﴾ ولا محدّث، یعنی: «و نفرستادیم پیش از فرستادن تو، هیچ رسولی و

۱. محدّث، بروزن محمّد، در لغت آن است که ظنّ صائبی داشته باشد که هر چه گمان کند، درست باشد؛ که گویا کسی
او را به آن خبر داده، ولیکن مراد از محدّث، در اینجا آن است که ملک او را حدیث کند از جانب خدا، چون فاطمة
زهرا و انمة معصومین – سلام الله علیهم اجمعین – (مترجم)

۲. مریم، ۵۱

۳. حج، ۵۲ در این روایت و برخی روایات دیگر باب، لفظ «مُحُدث» در ادامهٔ آیه آمده. در حالی که جزء آیه نیست، و
توضیح و تقسیر است. به این معناکه در ادامه در یافت و حی و الهامات الاهی، کسانی هستند نیز که از نوعی الهام و
علم و یژه برخوردار میشوند که از خطا مصون است.

و چنین ذکر شدن آن، برای توضیح تفاوت سه مقام نبوت و رسالت و محدث بودن، از سوی امام ﷺ است.

۱۴۴۴ ۲ . عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ . عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ إِسْمَاعِيلَ بْنِ مَرَّارٍ . قَالَ : كَتَبَ الْحَسَنُ بْنُ الْعَبَّاسِ الْمَعْرُوفِيُّ إِلَى الرِّضَاعِ : جُعِلْتُ فِدَاكَ ، أَخْبِرْنِي : مَا الْفَرْقُ بَيْنَ الرَّسُولِ وَ النَّبِيِّ وَ الْإِمَامِ أَنَّ الرَّسُولِ وَ النَّبِيِّ وَ الْإِمَامِ أَنَّ الرَّسُولِ وَ النَّبِيِّ وَ الْإِمَامِ أَنَّ الرَّسُولَ : الَّذِي وَ الْإِمَامِ أَنَّ الرَّسُولَ : الَّذِي يَنْزِلُ عَلَيْهِ الْوَحْيُ ، وَ رُبَّمَا رَأَى فِي مَنَامِهِ نَخُو رُوْيًا إِبْرَاهِيمَ عِلَى . وَ النَّبِيُّ رُبَّمَا سَمِعَ الْكَلَامَ ، وَ رُبَّمَا رَأَى الشَّخْصَ وَ لَـمْ مَنَامِهِ نَحْوَ رُوْيًا إِبْرَاهِيمَ عِلَى قَالَا الشَّخْصَ وَ لَـمْ مَنَامِهِ نَحْوَ رُوْيًا إِبْرَاهِيمَ عِلَى قَالَكَ لَامَ وَ لَا يَرَى الشَّخْصَ ».

٣/ ٢٢٥ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ مَحْبُوبٍ، عَـنِ الْآسُولِ وَ النَّبِيِّ وَ الْمُحَدَّثِ، قَالَ: «الرَّسُولُ: الْآسُولُ: الرَّسُولُ وَ النَّبِيِّ وَ الْمُحَدَّثِ، قَالَ: «الرَّسُولُ: النَّسُولُ: النَّبِيِّ وَ الْمُحَدَّثِ، قَالَ: «الرَّسُولُ: النَّبِيِّ وَ الْمُحَدَّثِ، قَالَ: «الرَّسُولُ: النَّبِي يَأْتِيهِ جَبْرَئِيلُ قَبُلاً، فَيَرَاهُ، وَ يُكُلِّمُهُ، فَهَذَا الرَّسُولُ.

وَ أَمَّا النَّبِيُّ، فَهُوَ الَّذِي يَرَى فِي مَثَامِهِ نَحْوَ رُوْيَا إِبْرَاهِيمَ، وَ نَحْوَ مَا كَانَ رَأَىٰ رَسُولُ اللهِ عِنْ اللهِ بِالرِّسَالَةِ، وَ اللهِ عِنْدِ اللهِ بِالرِّسَالَةِ، وَ كَانَ مُحَمَّدٌ عَنْدِ اللهِ بِالرِّسَالَةِ، وَ كَانَ مُحَمَّدٌ عَنْدِ اللهِ بِالرِّسَالَةِ مِنْ عِنْدِ اللهِ بِالرِّسَالَةِ مِنْ عِنْدِ اللهِ بِالرِّسَالَةِ بِهَا كَانَ مُحَمَّدٌ عَنْدِ اللهِ مِينَ جُمِعَ لَهُ النَّبُوّةُ، وَ جَاءَتْهُ الرِّسَالَةُ مِنْ عِنْدِ اللهِ مِينَ جُمِعَ لَهُ النَّبُوّةُ، وَ يَرَىٰ فِي مَنَامِهِ، وَ يَأْتِيهِ جَبْرَئِيلُ، وَ يُكَلِّمُهُ بِهَا قُبُلًا، وَ مِنَ الأَنْبِيَاءِ مَنْ جُمِعَ لَهُ النَّبُوّةُ، وَ يَرَىٰ فِي مَنَامِهِ، وَ يَأْتِيهِ الرُّوحُ، وَ يُكَلِّمُهُ بِهَا قُبُلًا، وَ مِنْ الْأَنْبِيَاءِ مَنْ جُمِعَ لَهُ النَّبُوّةُ، وَ يَرَىٰ فِي مَنَامِهِ، وَ يَأْتِيهِ الرُّوحُ، وَ يُكَلِّمُهُ، وَ يُحَدِّثُهُ مِنْ غَيْرِ أَنْ يَكُونَ يَرَىٰ فِي الْيَقَطَةِ.

وَ أَمَّا الْمُحَدَّثُ، فَهُوَ الَّذِي يُحَدَّثُ، فَيَسْمَعُ، وَ لَا يُعَايِنُ، وَ لَا يَرىٰ فِي مَنَامِهِ».

٣٢٤/ ٢ . أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدٍ وَ مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ
 حَسَّانَ، عَنِ ابْنِ فَضَّالٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ يَعْقُوبَ الْهَاشِمِيِّ، عَنْ مَرْوَانَ بْنِ مُسْلِمٍ، عَـنْ

هیچ پیغمبری و هیچ محدثی را، مگر آنکه چون تلاوت میکرد، یا آرزو مینمود، میافکند شیطان در تلاوت، یا آرزوی او، آنچه راکه میخواست».

۳۴۴ / ۲ . علی بن ابراهیم، از پدرش، از اسماعیل بن مرّار روایت کرده است که گفت:
حسن بن عباس معروفی، به خدمت حضرت امام رضا ﷺ نوشت که: فدای تو گردم، مرا خبر
ده که فرق میان رسول و نبی و امام چه چیز است؟ گفت که: پس آن حضرت نوشت که ـیا
زبانی فرمود که ـ : «فرق میان رسول و نبی و امام، آن است که رسول، آن است که جبر ثیل بر او
فرود آید، و او جبر ثیل را ببیند، و سخن او را بشنود، و وحی بر او نازل شود، و بساست که در
خواب دیده، مانند خواب دیدن ابراهیم ﷺکه فرزند خود را سر بُرد. و نبی، بسا است که سخن
فرشته را می شنود، و بساست که شخص و جثّه او را دیده و چیزی نشنیده. و امام، آن است که
سخن را می شنود و شخص را نمی بیند».

کرده است که گفت: امام محمد باقر با را سخال کردم از رسول و نبی و محدث. حضرت کرده است که گفت: امام محمد باقر با را سخال کردم از رسول و نبی و محدث. حضرت فرمود که: «رسول، آن است که جبر ئیل به نزد او می آید در و به رو، پس او را می بیند، و با او تکلم می کند. پس چنین کسی رسول است، و اما نبی، آن است که در خواب بیند، چون خواب دیدن ابراهیم و مثل آنچه رسول خدا با در خواب می دید از اسباب پیغمبری پیش از وحی تا جبر ئیل از جانب خدا به نزد او آمد و رسالت را از برایش آورد، و محمد در هنگامی که اسباب نبوت از برایش جمع شد و رسالت از جانب خدا به او رسید، جبر ئیل به وساطت آن، به خدمت آن حضرت می آمد و به سبب آن، با او روبه رو سخن می گفت و از جمله پیغمبران، پیغمبری بود که اسباب پیغمبری از برایش جمع شده بود و در خواب می دید و روح (که فرشته بزرگی است) به نزد او می آمد و با او سخن می گفت و او را حدیث می کرد، و خبر می داد در بیداری، بی آن که او را ببیند. و اما محدث، کسی است که فرشته او را خبر می دهد و به او حدیث می کند و صحبت می دارد. پس آواز را می شنود، ولیکن او را معاینه نمی بیند و در خواب نمی بیند و در خواب نمی بیند و در

۱۹۴۶ / ۴ . احمد بن محمد (یا علی بن محمد) و محمد بن یحیی، از محمد بن حسین، از علی بن حسین، از علی بن یعقوب هاشمی، از مروان بن مسلم، از برید، از امام محمد باقر و امام جعفر صادق هیگه روایت کردهاند که در قبول خدای عزّوجل، همچنین

بُرَيْدٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ وَ أَبِي عَبْدِ اللّٰهِ عِنْهِ فِي قَوْلِهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿وَمَاۤ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ وَلَانَبِيّ (وَلَا مُحَدَّثٍ)﴾ قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، لَيْسَتْ هٰذِهِ قِرَاءَتَنَا، فَمَا الرَّسُولُ وَ النَّبِيُّ وَ الْمُحَدَّثُ؟

قَالَ: «الرَّسُولُ: الَّذِي يَظْهَرُ لَهُ الْمَلَكَ، فَيُكَلِّمُهُ. وَ النَّبِيُّ هُوَ الَّذِي يَرَىٰ فِي مَنَامِهِ، وَ رُبَّمَا اجْتَمَعَتِ النَّبُوَّةُ وَ الرِّسَالَةُ لِوَاحِدٍ. وَ الْمُحَدَّثُ: الَّذِي يَسْمَعُ الصَّوْتَ، وَ لَا يَرَى الصُّورَةَ».

الصُّورَةَ».

قَالَ: قُلْتُ: أَصْلَحَكَ اللّٰهُ، كَيْفَ يَعْلَمُ أَنَّ الَّذِي رَأَىٰ فِي النَّوْمِ حَقَّ، وَ أَنَّهُ مِنَ الْمَلَك؟ قَالَ: «يُوَفَّقُ لِذَٰلِكَ حَتَّىٰ يَعْرِفَهُ، لَقَدْ خَتَمَ اللّٰهُ بِكِتَابِكُمُ الْكُتُب، وَ خَتَمَ بِنَبِيِّكُمُ الْأُنْبِيَاءَ».

# ٣ ـ بَابُ أَنَّ الْحُجَّةَ لَا تَقُومُ لِللَّهِ عَلَىٰ خَلْقِهِ إِلَّا بِإِمَامٍ

١ / ۴۴٧ أ. مُحَمَّدُ بْنُ يَخْيَى الْعَطَّارُ، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنِ الْحَمْدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنِ الْحَبْدِ الصَّالِحِ عَنْ دَاوُدَ الرَّقِّيِّ، عَنِ الْحَبْدِ الصَّالِحِ عَنْ قَالَ: «إِنَّ عُمَيْرٍ، عَنِ الْحَبْدِ الصَّالِحِ عَنْ قَالَ: «إِنَّ الْحُجَّةَ لَا تَقُومُ لِللهِ عَلَىٰ خَلْقِهِ إِلَّا بِإِمَامٍ حَتَىٰ يُعْرَفَ».
 الْحُجَّةَ لَا تَقُومُ لِللهِ عَلَىٰ خَلْقِهِ إِلَّا بِإِمَامٍ حَتَىٰ يُعْرَفَ».

٢٠ / ٢٠ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ. عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ الْوَشَّاءِ،

فرمودند که: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبِلِكَ مِن رَّسُولِ وَلَا نَبِيِّ ﴾ ولا محدّث. برید می گوید که: عرض کردم که فدای تو گردم، این قرائت، قرائت ما نیست (و ما با این وضع نمی خوانیم؛ چه در قرآن لفظ ولا محدّث و جود ندارد، و شاید که در قرآن اهل بیت چنین بوده). بُرید، عرض کرد که: پس رسول و نبی و محدّث کیانند و صفت ایشان چیست؟ حضرت فرمود که: «رسول، آن است که فرشته از برایش ظاهر می شود، و با او سخن می گوید. و نبی، آن است که در خواب می بیند و بسااست که نبوت و رسالت از برای یکی جمع می شود. و محدّث آن است که آواز فرشته را می شنود و صورت او را نمی بیند».

برید میگوید که: عرض کردم که: خدا تو را به اصلاح آورد، چگونه می داند که آنچه در خواب دیده، حق و درست است و این که آن سخن از فرشته است؟ حضرت فرمود که: اخدا او را توفیق می دهد از برای آن تا آن را بشناسد و بداند که از جانب خداست. و هر آینه خدا، کتاب های آسمانی را به کتاب شما که قرآن است -ختم نمود (که قرآن، آخر کتاب ها است که بعد از آن، کتابی از آسمان فرود نیاید)، و پیغمبر شما که محمد است - پیغمبران را ختم فرموده ای (که آخرین ایشان است که بعد از آویت عمبری مبعوث نشود).

#### ۴. باب در بیان اینکه حجت بریا نمی شود آز برای خدا بر خلائق، مگر به واسطهٔ امام

حسن بن محبوب، از داود رقی، از امام موسی کاظم از اورایت کرده است که آن حضرت حسن بن محبوب، از داود رقی، از امام موسی کاظم الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود که: «حجت برپانمی شود از برای خدا بر آفریدگانش (که در روز قبیامت ایشان را بازخواست کند، که چرا چنین کردید و چرا چنان نکردید؟) مگر به واسطهٔ امام، تا خدا با امام شناخته شود، یا شناسانیده شوده (که امام الله او را به مردم بشناساند، یا او امام را به مردم بشناساند تا بشناساند به ایشان آنچه را که در دین ضرور است. و کلام احتمال غیر این را نیز دارد و اظهر احتمالات، احتمال دوم است؛ زیراکه در بعضی از نسخه های کانی، به جای حتی یعرف، حق یعرف است و ترجمهٔ آن، این است که مگر با امام زنده ای که معروف باشد و مردم او را بشناسند).

۴۴۸ / ۲ . حسین بن محمد، از مُعلّی بن محمد، از حسن بن علی وشاء روایت کرده

۱. حج، ۵۲

قَالَ: سَمِعْتُ الرِّضَاﷺِ يَقُولُ: «إِنَّ أَبَا عَبْدِ اللَّهِﷺ قَالَ: إِنَّ الْحُجَّةَ لَا تَقُومُ لِلَّهِ \_ عَزَّ وَ جَلَّ \_عَلَىٰ خَلْقِهِ إِلَّا بِإِمَامِ حَتَّىٰ يُعْرَفَ».

٣/ ٢٤٩ أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحَسَنِ، عَنْ عَبَّادِ بْنِ سُلَيْمَانَ، عَنْ سَعْدِ بْنِ سَعْدٍ، عَنْ مُحَمَّدٍ بْنِ عُمَارَةً، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ الرِّضَاء ﴿ قَالَ: «إِنَّ الْحُجَّةَ لَا تَقُومُ لِنِ سَعْدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عُمَارَةً، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ الرِّضَاء ﴿ قَالَ: «إِنَّ الْحُجَّةَ لَا تَقُومُ لِلْهِ عَلَىٰ خَلْقِهِ إِلَّا بِإِمَامٍ حَتَىٰ يُعْرَف ﴾.
 لِلْهِ عَلَىٰ خَلْقِهِ إِلَّا بِإِمَامٍ حَتَىٰ يُعْرَف ﴾.

٢٥٠ / ٢٠ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيى، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْبَرْقِيِّ، عَنْ خَلَفِ بْنِ حَمَّادٍ،
 عَنْ أَبَانِ بْنِ تَغْلِبَ، قَالَ: قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ ﷺ: «الْحُجَّةُ قَبْلَ الْخَلْقِ، وَ مَعَ الْخَلْقِ، وَ بَعْدَ الْخَلْقِ».
 الْخَلْقِ».

# ۵\_بَابُ أَنَّ الْأَرْضَ لَا تَخْلُو مِنْ خُجَّةٍ

٢٥١/ ١. عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَخَمَدُ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ أَبِي الْعَكَاءِ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ: تَكُونُ الْأَرْضُ لَيْسَ فِيهَا إِمَامٌ؟ قَالَ: «لَا». قُلْتُ: يَكُونُ إِمَامَانِ؟ قَالَ: «لَا، إِلَّا وَ أَحَدُهُمَا صَامِتُ».

٢٥٢ / ٢٠ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ مَنْصُورِ بْسِ يُونُسَ وَ سَعْدَانَ بْنِ مُسْلِمٍ، عَنْ إِسْحَاقَ بْنِ عَمَّارٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ، قَالَ: سَمِعْتُهُ يَقُولُ: «إِنَّ الْأَرْضَ لَا تَخْلُو إِلَّا وَ فِيهَا إِمَامٌ، كَيْمَا إِنْ زَادَ الْمُؤْمِنُونَ شَيْئاً، رَدَّهُمْ، وَ إِنْ نَقَصُوا شَيْئاً، أَتَمَّهُ لَهُمْ».

٣/٢٥٣. مُحَمَّدُ بْنُ يَخْيَىٰ، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحَكَمِ، عَنْ رَبِيعِ بْنِ مُحَمَّدٍ أَلْمُسْلِيٍّ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ سُلَيْمَانَ الْعَامِرِيِّ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدَ اللهِ عَبْدَ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدُ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَلِيْ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدُ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلَيْهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلْمُ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلْمُ اللهِ عَلَيْهِ عَلْمُ عَلَيْهِ عَ

است که گفت: شنیدم از امام رضای که می فرمود: «امام جعفر صادق ا فرمود که: حجت برپا نمی شود از برای خدای عزّ و جلّ بر خلقش، مگر با امام، تا شناخته شود» (یا با امام زنده ای که معروف باشد؛ چنانچه گذشت).

۳۴۹ / ۳. احمد بن محمد، از محمد بن حسن، از عبّاد بن سلیمان، از سعد بن سعد، از محمد بن عُمارة، از ابوالحسن حضرت امام رضای روایت کرده است که آن حضرت فرمود که: «حجّت برپانمی شود از برای خدا بر خلقش، مگر با امامی تا بشناساند» (یا امام زنده ای که معروف باشد؛ چنانچه که معلوم شد).

۴۵۰ / ۲۰ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از برقی، از خلف بن حمّاد، از ابان بن تغلب روایت کرده است که گفت: امام جعفر صادق علی فرمود که: «حجت پیش از خلق و با خلق و بعد از خلق بوده و هست و خواهد بود».

#### ۵. باب در بیان این که زمین از ججت خدا خالی نمیباشد

۱ / ۴۵۱ محمد بن ابی عُمیر، از اصحاب ما روآیت گردهاند، از احمد بن محمد بس عیسی، از محمد بن ابی عُمیر، از حسین بن ابی العلاء که گفت: به خدمت امام جعفر صادق الله عرض کردم که: آیا می شود که زمین باشد و امامی در آن نباشد؟ حضرت فرمود: «نه». عرض کردم که دو امام، در آن می باشند؟ فرمود: «نه، مگر آن که یکی از این دو امام، ساکت باشد» (یعنی از دعوت و تعریف از پیش خود).

۳۵۲ / ۲۰ علی بن ابراهیم، از پدرش، از محمد بن ابی عُمیر، از منصور بسن یمونس و سعدان بن مسلم، از اسحاق بن عمار، از امام جعفر صادق ﷺ روایت کرده است که گفت: شنیدم از آن حضرت که می فرمود: «به درستی که زمین از خلائق خالی نمی گردد، مگر آن که در آن امامی هست، تا آن که اگر مؤمنان چیزی رأ در دین زیاد کنند، ایشان را بر گرداند، و اگر چیزی را در دین زیاد کنند، ایشان را بر گرداند، و اگر چیزی را کم کنند، آن را از برای ایشان تمام گرداند.

۳/۴۵۳ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از علی بن حکم، از ربیع بن محمد مُشلی، از عبدالله بن سلیمان عامری، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود که: «زمین از حالی به حالی نمی گردد، مگر آن که خدا را در آن حجتی است که حلال و حرام را به مردم می شناساند، و ایشان را به سوی راه خدا می خواند».

٢٥٢ / ٢. أَحْمَدُ بْنُ مِهْرَانَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ أَبِي الْعَـلَاءِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ، قَالَ: قُلْتُ لَهُ: تَبْقَى الْأَرْضُ بِغَيْرِ إِمَام؟ قَالَ: «لَا».

٢٥٥ / ٥ . عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ يُونُسَ، عَنِ ابْنِ مُسْكَانَ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، عَنْ أَحَدِهِمَا ﷺ، قَالَ: «إِنَّ اللَّهَ لَمْ يَدَعِ الْأَرْضَ بِغَيْرِ عَالِمٍ، وَ لَوْ لَا ذلِكَ لَمْ يُعْرَفِ الْحَقُّ مِنَ الْبَاطِلِ».

٢٥۶ / ۶. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْخُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنِ الْخُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنِ الْعَاسِمِ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ، قَالَ: «إِنَّ اللَّهَ أَجَلُّ وَ أَعْظَمُ مِنْ أَنْ يَنْرُكَ الأَرْضَ بِغَيْرِ إِمَامٍ عَادِلٍ».

٢٥٧ / ٢٥٧ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ أَبِي أُسَامَةَ؛ وَ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ أَبِي أُسَامَةَ وَ هِشَامِ بْنِ سَالِمٍ، عَنْ أَبِي حَمْزَةَ، عَنْ أَبِي إِسْحَاقَ، عَمَّنْ يَشِقُ بِهِ مِنْ أَصْحَابِ أَمِيرٍ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ:

أَنَّ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ قَالَ: «اللَّهُمَّ، إِنَّكَ لَا تُخْلِي أَرْضَكَ مِنْ حُجَّةٍ لَكَ عَلَىٰ خَلْقِكَ».

٢٥٨ / ٨. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْفُضَيْلِ، عَـنْ أَبِي حَمْزَةَ، عَنْ أَبِي جَمْفَرٍ ﷺ، قَالَ: «وَ اللهِ، مَا تَرَكَ اللهُ أَرْضاً مُنْذُ قَـبَضَ اللهُ أَدِمَ ﷺ إِلّا وَ فِيهَا إِمَامٌ يُهْتَدَىٰ بِهِ إِلَى اللهِ، وَ هُوَ حُجَّتُهُ عَلَىٰ عِبَادِهِ، وَ لَا تَبْقَى الأَرْضُ بِغَيْرٍ إِمَامٍ حُجَّةٍ لِللهِ عَلَىٰ عِبَادِهِ».

٢٥٩ / ٩. الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ بَغضِ أَصْحَابِنَا، عَـنْ
 أَبِي عَلِيٍّ بْنِ رَاشِدٍ، قَالَ: قَالَ أَبُو الْحَسَنِ ﷺ: «إِنَّ الْأَرْضَ لَا تَخْلُو مِنْ حُجَّةٍ، وَ أَنَا وَ اللّٰهِ ذَٰلِكَ الْحُجَّةُ».
 اللّٰهِ ذَٰلِكَ الْحُجَّةُ».

١٠/ ۴۶٠ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْفُضَيْلِ، عَنْ أَبِي عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْفُضَيْلِ، عَنْ أَبِي حَمْزَةَ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ: تَبْقَى الْأَرْضُ بِغَيْرِ إِمَامٍ؟ قَالَ: «لَـوْ بَـقِيَتِ اللَّهِ عَنْهِ إِمَامٍ، لَسَاخَتْ».
 الأرْضُ بِغَيْرِ إِمَامٍ، لَسَاخَتْ».

۳۵۴ / ۴. احمد بن مهران، از محمد بن على، از حسين بن ابى العلاء، از امام جعفر صادق الله روايت كرده است كه گفت: به آن حضرت عرض كردم كه: زمين بى امام باقى مى ماند؟ حضرت فرمود: «نه».

۱۵۵ / ۵۵ علی بن ابراهیم، از محمد بن عیسی، از یونس، از ابن مُسکان، از ابو بصیر، از امام محمد باقر الله یا امام جعفر صادق الله روایت کرده است که گفت: آن حضرت فرمود که: «خدای عزّوجل، زمین را بی عالم که مراد از آن، امام و حجت خداست و انگذاشته و اگر این عالم نمی بود، حق از باطل شناخته نمی شد».

۴۵۶ / ۶. محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از حسین بن سعید، از قاسم بن محمد، از علی بن ابی حمزه، از ابو بصیر، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که آن حضرت فرمودکه: «خدا از آن جلیل تر و عظیم تر است که زمین را بی عالم واگذارد».

براهیم، از پدرش، از حسن بن محمد، از سهل بن زیاد، از حسن بن محبوب، از ابو اسامه و علی بن ابراهیم، از پدرش، از حسن بن محبوب، از ابو اسامه و هشام بن سالم، از ابوحمزه، از ابو اسامه و هشام بن سالم، از ابوحمزه، از ابواسحاق، از آنکه بر او و ثوق و اعتمادی داشته، از اصحاب امیر المؤمنین 學 روایت کر دهاند که امیر المؤمنین از فرمود که: ۹بار خلایا، به درستی که تو زمین خویش را خالی نمی گذاری از حجتی که از برای تو باشد بر آفریدگانت.

۸ ۴۵۸ میلی بن ابراهیم، از محمد بن عیسی، از محمد بن فضیل، از ابوحمزه، از امام محمد باقر الله روایت کرده است که گفت: آن حضرت فرمود: «به خدا سوگند که خدا زمین را وانگذاشته از وقتی که قبض روح آدم فرموده تا امروز، مگر آنکه در آن، امام و پیشوا بوده که به سبب او راه یافتن به سوی خدا به عمل آید. و امام، و حجت خداست بر بندگان او و زمین باقی نمی ماند بدون امامی که حجت است از برای خدا بر بندگانش».

۴۵۹ / ۹. حسین بن محمد، از مُعلّی بن محمد، از بعضی از اصحاب ما، از ابو علی بن راشد روایت کرده است که گفت: امام موسی کاظمﷺ فرمود: «به درستی که زمین از حجتی خالی نمی باشد. و من، به خدا سوگند که همان حجتم».

۴۶۰ / ۲۰ . علی بن ابراهیم، از محمد بن عیسی، از محمد بن فضیل، از ابو حمزه روایت کرده است که گفت: به خدمت امام جعفر صادق ﷺ عرض کردم که: آیا زمین بی امام باقی می ماند؟ فرمود که: «اگر زمین بی امام باقی می ماند، فرو می رفت و پنهان می شد» (و شاید که

١٤١/ ٢٤١ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْفُضَيْلِ، عَنْ أَبِي الْخَصْرِ اللهِ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى أَهْ اللهُ عَنْ أَهْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ا

١٢/ ٢٤٢ . عَلِيُّ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ الْمُؤْمِنِ، عَنْ أَبِي هَرَاسَةَ. عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ، قَالَ: «لَوْ أَنَّ الْإِمَامَ رُفِعَ مِنَ الْأَرْضِ سَاعَةً، لَمَاجَتْ بِأَهْلِهَا كَمَا يَمُوجُ الْبَحْرُ بِأَهْلِهِ».

١٣/ ٢٥٣ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلِّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْوَشَّاءِ، قَالَ: سَأَلَتُ أَبَا الْحَسَنِ الرِّضَاءِ فَالَ: سَأَلَتُ أَبَا الْحَسَنِ الرِّضَاءِ فَلْ تَبْقَى الْأَرْضُ بِغَيْرٍ إِمَّامٍ ؟ قَالَ: «لَا». قُلْتُ: إِنَّا نُرَوَىٰ أَنَهَا لَا تَبْقَىٰ الْحَسَنِ الرِّضَاءِ : هَلْ تَبْقَىٰ الْأَرْضُ بِغَيْرٍ إِمَّامٍ ؟ قَالَ: «لَا تَبْقَىٰ ، إِذَا لَسَاخَتْ». إِذَا لَسَاخَتْ».

# ع-بَابُ أَنَّهُ لَوْ لَمْ يَبْقَ فِي الْأَرْضِ إِلَّا رَجُـلَانِ، لَكَانَ أَحَدُهُمَاالْحُجَّةَ

١/ ۴۶۴ مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ، عَنِ ابْنِ الطَّيَّارِ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «لَوْ لَمْ يَبْقَ فِي الْأَرْضِ إِلَّا اثْنَانِ، لَكَ انَ أَحَدُهُمَا الْحُجَّةَ».

٢ / ٢٤٥ أَخْمَدُ بْنُ إِذْرِيسَ وَ مُحَمَّدُ بْنُ يَخْيىٰ جَمِيعاً، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدٍ بْنِ سِنَانٍ، عَنْ حَمْزَةَ بْنِ الطَّيَّارِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ، عَنْ حَمْزَةَ بْنِ الطَّيَّارِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عِيْنَ وَلَا يَقِيَ اثْنَانِ، لَكَانَ أَحَدُهُمَا الْحُجَّةَ عَلَىٰ صَاحِبِهِ».
 اللَّهِ ﷺ، قَالَ: «لَوْ بَقِيَ اثْنَانِ، لَكَانَ أَحَدُهُمَا الْحُجَّةَ عَلَىٰ صَاحِبِهِ».

این کنایه باشد از هلاکت اهل زمین).

امام رضای از ابوالحسن حضرت عسی، از محمد عیسی، از محمد بن فضیل، از ابوالحسن حضرت امام رضای روایت کرده است که گفت: به آن حضرت عرض کردم که: آیا زمین بی امام باقی می ماند؟ فرمود: «نه». عرض کردم که: روایت به ما رسیده از امام جعفر صادق ک آن حضرت فرموده است که: «زمین، بی امام باقی نمی ماند، مگر این که خدا غضب کند بر اهل زمین یابر بندگان». حضرت فرمود: «نه، چنان باقی نخواهد ماند، و در آن هنگام که امام د ان باشد، هر آینه فرو می رود».

۱۲/۴۶۲ على از محمد بن عيسى ، از ابو عبدالله مؤمن ، از ابو هراسه ، از امام محمد باقر الله روايت كرده است كه آن حضرت فرمود: «اگر امام يك ساعت از زمين برداشته شود (كه در آن نباشد) ، هر آينه زمين به موج در آيد و اهلش در آن فرو روند؛ چنانچه دريا به موج مى آيد و اهل خويش را غرق مى كند».

۱۳ / ۴۶۳ مسین بن محمد، از مُعلّی بن محمد، از وشّاء روایت کرده است که گفت: از ابوالحسن حضرت امام رضای سؤال کردم که: آیا زمین بی امام می ماند؟ فرمود: «نه»، عرض کردم که: روایت به ما می رسد که زمین، باقی نمی ماند (بعنی بی امام) ، مگر آن که خدای عزوجل بر بندگان خشم گیرد. حضرت فرمود که: «باقی نمی ماند و در هنگامی که امام در آن نباشد، هر آینه فرو خواهد رفت».

### ع باب در بیان این که اگر در زمین باقی نمانند مگر دو مرد، البته یکی از این دو حجت خواهد بود

۱ / ۴۶۴ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از محمد بن سِنان، از ابن طیّار روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق علاکه می فرمود: «اگر در زمین باقی نماند مگر دو نفر، هر آینه یکی از این دو حجت است».

۲/۴۶۵ احمد بن ادریس و محمد بن یحیی، هر دو روایت کر دهاند، از احمد بن محمد، از محمد بن عیسی بن عُبید، از محمد بن سِنان، از حمزة بن طیّار، از امام جعفر صادق الله که آن حضرت فر مود: ۱۱ گر دو نفر در دنیا باقی بمانند، هر آینه یکی از این دو، حجت است بر صاحب و رفیق خود».

مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ؛ مِثْلَهُ.

٣/٣۶۶ مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَمَّنْ ذَكَرَهُ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ مُوسَى الْخَشَّابِ، عَنْ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ كَرَّهُ عَنْ الْمُعِيّْ: «لَوْ كَانَ النَّاسُ رَجُلَيْنِ، لَكَانَ أَحَدُهُمَا بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ كَرَّامٍ، قَالَ: قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ ﷺ: «لَوْ كَانَ النَّاسُ رَجُلَيْنِ، لَكَانَ أَحَدُهُمَا الْإِمَامَ». وَ قَالَ: «إِنَّ آخِرَ مَنْ يَمُوتُ الْإِمَامُ؛ لِنَلَّا يَحْتَجَّ أَحَدُ عَلَى اللهِ \_عَزَّ وَ جَلَّ \_ الْإِمَامُ لِللهِ عَلَيْهِ».

٢٤٧/ ٢٠ عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ الْبَرْقِيِّ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ إِسْمَاعِيلَ،
 عَنِ ابْنِ سِنَانٍ، عَنْ حَمْزَةَ بْنِ الطَّيَّارِ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «لَوْ لَمْ يَبْقَ فِي الْأَرْضِ إِلَّا اثْنَانِ، لَكَانَ أَحَدُهُمَا الْحُجَّةَ، أَوْ الثَّانِي الْحُجَّةَ».

الشَّكُّ مِنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ.

٨٤٤ / ٥ . أَخْمَدُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحَسَنِ، عَنِ النَّهْدِيِّ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ يُونُسَ
 بْنِ يَعْقُوبَ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ إِلَّا الْمَانَ سَمِعْتُهُ يَقُولُ: «لَوْ لَمْ يَكُنْ فِي الْأَرْضِ إِلَّا اثْنَانِ،
 لَكَانَ الْإِمَامُ أَحَدَهُمَا».

## ٧\_بَابُ مَعْرِفَةِ الْإِمَامِ وَ الرَّدِّ إِلَيْهِ

١ / ۴۶٩ / ١ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيًّ الْوَشَّاءِ،
 قَالَ: حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ الْفُضَيْلِ، عَنْ أَبِي حَمْزَةَ، قَالَ: قَالَ لِي أَبُو جَعْفَرٍ عَلِيًّا: «إِنَّمَا يَعْبُدُ
 الله مَنْ يَعْرِفُ الله، فَأَمَّا مَنْ لَا يَعْرِفُ الله فَإِنَّمَا يَعْبُدُهُ هٰكَذَا ضَلَالًا».

قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، فَمَا مَعْرِفَةُ اللّهِ؟ قَالَ: «تَصْدِيقُ اللّهِ عَزَّ وَ جَـلَّ، وَ تَـصْدِيقُ رَسُولِهِﷺ، وَ مُوَالَاةُ عَلِيً ﷺ، وَ الإنْتِمَامُ بِهِ وَ بِأَثِمَّةِ الْهُدىٰﷺ، وَ الْبَرَاءَةُ إِلَى اللّهِ عَزَّ وَ جَلَّ مِنْ عَدُوِّهِمْ، هٰكَذَا يُعْرَفُ اللّهُ عَزَّ وَ جَلّ».

٢٠٠ / ٢ . الْحُسَيْنُ، عَنْ مُعَلِّىً، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ عَـائِذٍ، عَـنْ

● محمد بن حسن، از سهل بن زیاد، از محمد بن عیسی، مثل این را روایت کرده است.

۲۶۶ / ۳. محمد بن یحیی، از آنکه او را ذکر کرده، از حسن بن موسی خشّاب، از جعفر بن محمد، از کرّام روایت کرده است که گفت: امام جعفر صادق ﷺ فرمود که: «اگر مردم همه دو نفر باشند، که یکی از این دو نفر البته امام خواهد بود». و فرمود که: «به تحقیق که آخر کسی که میمیرد، امام است تا آن که کسی بر خدای عزّوجلّ حجت نـتوانـد آورد، کـه او را واگذاشته بی آن که حجت خدا بر او تمام باشد».

۳۶۷ / ۴۰ به چند نفر از اصحاب ما روایت کردهاند، از احمد بن محمد برقی، از علی بسن اسماعیل، از ابن سِنان، از حمزة بن طیّار که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که می فرمود: «اگر در زمین باقی نماند مگر دو نفر، یکی از این دو، حجت خواهد بود». یا فرمود که: «دوم، حجت است». و شک از احمد بن محمد ناشی شده است.

۴۶۸ / ۵ . احمد بن محمد، از محمد بن حسن، از نَهدی، از پدرش، از یونس بن یعقوب، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که گفت: شنیدم از آن حضرت که می فرمود: «اگر در زمین هیچکس نباشد مگر دو نفر، البته امام یکی از این دو خواهد بود».

## ۷. باب در بیان معرفت و شعاخت امام و وجوب رد کردن امر به سوی او

که گفت: حدیث کرد ما را محمد، از مُعلّی بن محمد، از حسن بن علی و شاء روایت کرده است که گفت: حدیث کرد ما را محمد بن فُضیل، از ابو حمزه که گفت: امام محمد باقر ﷺ به من فرمود که: «خدا را عبادت و بندگی نمی کند، مگر آن کس که خدا را بشناسد. اما آن کس که خدا را نمی شناسد، جز این نیست که عبادت می کند همچنین که می بیند از مردم از روی ضلالت و گمراهی، یا در حالی که گمراه است». عرض کردم که: فدای تو گردم، پس شناخت خدا چه چیز است؟ حضرت فرمود که: «تصدیق کردن خدای عزّوجلّ و تصدیق رسول او در آنچه آن جناب فرموده. و آن حضرت آورده، و موالات و دوستی با علی، و اقتدای به آن حضرت در اعتقاد و گفتار و کردار، و به اثمه هدی ﷺ، و براثت و بیزاری به سوی خدای عزّوجلّ از دشمنان ایشان. و خدای عزّوجلً همچنین شناخته می شود».

۴۷۰ / ۲ . حسین، از مُعلَى، از حسن بن على، از احمد بن عائذ، از پدرش، از ابن أذینه روایت کرده است که گفت: حدیث کردند ما را چندین نفر، از امام محمد باقر یا امام جمعفر أَبِيهِ، عَنِ ابْنِ أَذَيْنَةَ، قَالَ: حَدَّثَنَا غَيْرُ وَاحِدٍ عَنْ أَحَدِهِمَا ﴿ أَنَّهُ قَالَ: «لَا يَكُونُ الْعَبْدُ مُؤْمِناً حَتَّىٰ يَغْرِفَ اللَّهَ وَ رَسُولَهُ وَ الْأَئِمَّةَ كُلَّهُمْ وَ إِمَامَ زَمَانِهِ، وَ يَرُدَّ إِلَيْهِ، وَ يُسَلِّمَ لَهُ». مُؤْمِناً حَتَّىٰ يَغْرِفَ اللَّهَ وَ رَسُولَهُ وَ الْأَئِمَّةَ كُلَّهُمْ وَ إِمَامَ زَمَانِهِ، وَ يَرُدَّ إِلَيْهِ، وَ يُسَلِّمَ لَهُ». ثُمَّ قَالَ: «كَيْفَ يَعْرِفُ الآخِرَ وَ هُوَ يَجْهَلُ الْأَوَّلَ؟!».

عَنْ مُحَمَّدُ بِنُ سَالِمٍ، عَنْ زُرَارَةً، قَالَ: قُلْتُ: لِأَبِي جَعْفَرٍ اللهِ: أَخْبِرْنِي عَنْ مَعْرِفَةِ الْإِمَامِ هِشَامِ بْنِ سَالِمٍ، عَنْ زُرَارَةً، قَالَ: قُلْتُ: لِأَبِي جَعْفَرٍ اللهِ: أَخْبِرْنِي عَنْ مَعْرِفَةِ الْإِمَامِ مِنْكُمْ وَاجِبَةُ عَلَىٰ جَمِيعِ الْخَلْقِ؟ فَقَالَ: «إِنَّ الله سَعَزَّ وَ جَلَّ سِبَعَثَ مُحَمَّداً اللهِ إِلَى النَّاسِ أَجْمَعِينَ رَسُولًا وَ حُجَّةً لِلهِ عَلَىٰ جَمِيعِ خَلْقِهِ فِي أَرْضِهِ، فَمَنْ آمَنَ بِاللهِ وَ النَّاسِ أَجْمَعِينَ رَسُولُهِ وَ التَّبَعَةُ، وَ صَدَّقَةً، فَإِنَّ مَعْرِفَةَ الْإِمَامِ مِنَّا وَاجِبَةً عَلَيْهِ؛ وَ مَنْ لَمْ يُمُحَمَّدٍ رَسُولِ اللهِ، وَ اتَبَعَهُ، وَ صَدَّقَةً، فَإِنَّ مَعْرِفَةَ الْإِمَامِ مِنَّا وَاجِبَةً عَلَيْهِ؛ وَ مَنْ لَمْ يُمُحَمَّدٍ رَسُولِهِ اللهِ، وَ اتَبَعَهُ، وَ صَدَّقَةً، وَلَمْ يُسَعِفُونَ عَلَيْهِ؛ وَ مَنْ لَمْ يُومِنُ بِاللهِ وَ بِرَسُولِهِ، وَ لَمْ يَسَعِعُهُ وَلَمْ يُسَعِقِهُ وَ لَمْ يَسَعِفُونَ حَقَهُمَا، فَكَيْفَ يَعْرِفُ حَقَهُمَا، فَكَيْفَ

قَالَ: قُلْتُ: فَمَا تَقُولُ فِيمَنْ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَ رَسُولِهِ، وَ يُصَدِّقُ رَسُولَهُ فِي جَمِيعِ مَا أَنْزَلَ اللّٰهُ؟ أَيَجِبُ عَلَىٰ أُولٰئِكَ حَقُّ مَعْرِفَتِكُمْ؟ قَالَ: «نَعَمْ، أَ لَيْسَ هٰؤُلَاءِ يَعْرِفُونَ فُـلَاناً صادق هی آن حضرت فرمود که: «بندهٔ خدا مؤمن نمی باشد تا آن که خدا و رسول خدا و و مده اثمهٔ هدی را بشناسد، و امام زمان خویش را بشناسد، و مشکلاتی که دارد به سوی او برگر داند، و در معضلات به او رجوع نماید، و او را تصدیق نماید در آنچه می فرماید». بعد از آن فرمود که: «چگونه آخر را می شناسد و حال آن که او اول را نمی داند، و معرفتی به حالش ندارد؟» (و شاید که مراد از اول، خدا و رسول باشد. پس مراد از آخر، اثمه باشد. و می تواند که مراد از آخر، امام زمان باشد، و بنابر این، مراد از اول، امامان پیش از او باشد. و معنی دوم در نزد حقیر ظاهر تر است).

زراره روایت کرده است که گفت: به خدمت امام محمد باقر الله عرض کردم که: مراخبر ده که زراره روایت کرده است که گفت: به خدمت امام محمد باقر الله عرض کردم که: مراخبر ده که آیا شناختن امامی که از شما اهل بیت باشد، بر همهٔ خلائق واجب است؟ حضرت فرمود که: «خدای عزّ وجل محمد الله را به سوی همهٔ مردمان مبعوث فرمود، تا آن که رسول و حجتی باشد از برای خدا بر تمام خلق در زمین، که سکنی دارند. پس هر که به خدا ایمان آورد و به محمد (که رسول خداست مینی) ایمان آورد، و آو را پیروی کند و تصدیق نماید، معرفت امامی که از ما باشد، بر او واجب است. و هر که یه خدا ایمان نیاورده، و بر رسول خدا نگرویده، و او را پیروی ننموده و تصدیق نکرده، و حق خدا و رسول را نشناخته، چگونه معرفت امام بر او واجب است؟ با آن که به خدا و رسول خدا ایمان ندارد، و حق ایشان را نمی شناسد» (چه معرفت امام، فرع معرفت ایشان است و آنچه او لاً و بالذات واجب است، معرفت خدا و رسول و ایمان به ایشان است، و بعد از آن، معرفت امام الله و ایمان به ایشان است، و بعد از آن، معرفت امام الله و ایمان به ایشان است، و بعد از آن، معرفت امام الله و ایمان به ایشان است، و بعد از آن، معرفت امام الله و ایمان به ایشان است، و بعد از آن، معرفت امام الله و ایمان به ایشان است، و بعد از آن، معرفت امام الله و ایمان به ایشان است، و بعد از آن، معرفت امام الله و ایمان به ایشان است، و بعد از آن، معرفت امام الله و ایمان به ایشان است، و بعد از آن، معرفت امام الله و ایمان به ایشان است، و بعد از آن، معرفت امام الله و ایمان به ایشان است، و بعد از آن، معرفت امام الله و ایمان به ایسان به ایشان است، و بعد از آن، معرفت امام الله و ایمان به ای

زراره می گوید که عرض کردم: پس چه می فرمایی در باب کسی که به خدا و رسول خدا ایمان می آورد، و رسول خدا را تصدیق می کند در تمام آنچه خدا بر او فرو فرستاده، آیا بر این گروه و اجب است که شما را چنانچه باید بشناسد؟ (یعنی با این حال به سوی امام چه حاجت است؟ و گویا زراره قول امام گل راکه پیغمبر را تصدیق کند، حمل نموده بر تصدیق اجمالی به آنچه آن حضرت آورده، و لهذا تصدیق تفصیلی را مورد سؤال کرده از احتیاج به امام، با این حال سؤال کرد). و حضرت اشاره به جهت احتیاج فرمود و فرمود که: «آری. آیا چنین نیست که این گروه مخالفان فلان و فلان را بشناسد و اعتقاد به خلافت و امامت اینها داشته باشند؟ ه عرض کردم: بلی. فرمود که: «آیا گمان داری که خدا کسی است که معرفت این خلفای جور

وَ فُكَاناً؟» قُلْتُ: بَلَىٰ، قَالَ: «أَ تَرَىٰ أَنَّ اللّٰهَ هُوَ الَّذِي أَوْقَعَ فِي قُلُوبِهِمْ مَعْرِفَةَ هُوُلَاءِ؟ وَ اللّٰهِ، مَا أَوْقَعَ ذٰلِكَ فِي قُلُوبِهِمْ إِلَّا الشَّيْطَانُ، لَا وَاللّٰهِ، مَا أَلْهَمَ الْمُؤْمِنِينَ حَقَّنَا إِلَّا اللّٰهُ عَزَّ وَ جَلَّ».

٢٧٢ / ٢٠٢ عَنْهُ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ عَمْرِو بْنِ أَبِي الْمِقْدَامِ، عَنْ جَابِرٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﷺ يَقُولُ: «إِنَّمَا يَعْرِفُ اللَّهَ \_ عَنَّ وَ جَلَّ \_ وَ يَعْبُدُهُ مَنْ عَرَفَ اللَّهَ \_ عَزَفَ إِمَامَهُ مِنَّا أَهْلَ الْبَيْتِ؛ وَ مَنْ لَا يَعْرِفِ اللَّهَ \_ عَزَقَ إِمَامَهُ مِنَّا أَهْلَ الْبَيْتِ؛ وَ مَنْ لَا يَعْرِفِ اللَّهَ \_ عَزَقَ إِمَامَهُ مِنَّا أَهْلَ الْبَيْتِ؛ وَ مَنْ لَا يَعْرِفِ اللَّهِ \_ عَزَقَ وَ جَلَّ \_ وَ لَا يَعْرِفِ اللَّهِ هَكَذَا \_ وَ اللَّهِ \_ ضَلَالاً». لَا يَعْرِفِ اللهِ هَكَذَا \_ وَ اللَّهِ \_ ضَلَالاً».

٣٧٣ / ٥. الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدٍ عَنْ مُعَاوِيَةَ بْنِ وَهْدِ، عَنْ ذَرِيحٍ، قَالَ: سَأَلَتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ عَنِ فَضَالَةَ بْنِ أَيْوَ اللَّهِ عَنْ فَرَيحٍ عَنْ أَلْمُوْمِنِينَ اللَّهِ عَلَيْ عَنْ الْمُحَمِّدُ النَّبِي عَلَيْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَنْ الْمُومِنِينَ اللَّهِ الْمُعَلِّمِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَنْ الْمُحَمِّدُ بُنُ عَلِي اللَّهِ عَنْ الْمُحَمِّدُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَ

ثُمَّ قَالَ: قُلْتُ: ثُمَّ أَنْتَ جُعِلْتُ فِدَاكَ، فَأَعَدْتُهَا عَلَيْهِ ثَـلَاثَ مَرَّاتٍ، فَقَالَ لي: «إِنِّي إِنَّمَا حَدَّثْتُكَ لِتَكُونَ مِنْ شُهَدَاءِ اللهِ \_ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ \_ فِي أَرْضِهِ».

٢٧٢ / ۶. عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَمَّنْ ذَكَرَهُ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمٰنِ بْنِ أَبِي لَيْلَىٰ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ، قَالَ: «إِنَّكُمْ را در دلهای ایشان افکنده باشد؟ به خدا سوگند، که این را در دلهای ایشان نینداخته، مگر شیطان؛ چه این عارفان تصدیق را داشتند و شیطان ایشان راگمراه گردانید تا آنکه کردند آنچه کردند (پس صاحب تصدیق از اضلال شیطان، ایمن نیست و باید که امامی باشد که در مقابل ضلالت آن ملعون، مردم را هدایت فرماید. و می تواند که سؤال زراره در مرتبهٔ دوم از وجود امام و وجوب معرفت او باشد، بر هر که ایمان به خدا و رسول آورد تا روز قیامت. و سؤال اول از حال گذشتگان باشد و جواب حضرت محمول باشد بر این که همهٔ امت اتفاق دارند بر وجوب وجوب و وجوب و جواب حضرت محمول باشد بر این که همهٔ امت اتفاق دارند بر وجوب و وجود امام، مگر آن که مخالفان در تعیین آن خطا و غلط کرده اند به علت اغوای شیطان. و مؤید این وجه است آنچه حضرت در آخر حدیث فرمود که:) به خدا سوگند که به مؤمنین حق ما راکسی الهام نکرده، مگر خدای عزّ و جلّ ه.

۴۷۲ / ۴۷۲ از او، از احمد بن محمد، از حسن بن محبوب، از عمرو بن ابی المِقدام، از جابر روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام محمد باقر هدی که می فرمود: «جز این نیست که خدا را می شناسد و او را عبادت می کند، هر که خدا و امام او را از ما اهل بیت شناخته باشد. و هر که خدای عزّ و جلّ را نشناسد و امامی را که از ما اهل بیت باشد، نداند، همچنین به خدا سوگند، غیر خدا را می شناسد و می پر سند از روی گمراهی».

از معاویة بن و هب، از ذَریح روایت کرده است که گفت: امام جعفر صادق الله را از امامان بعد از معاویة بن و هب، از ذَریح روایت کرده است که گفت: امام جعفر صادق الله را از امامان بعد از پیغمبر الله الله بود، پس امام حسن، بعد از آن امام حسین، بعد از آن حضرت محمد بن علی امام بودند. و هر که این را انکار کند، چون کسی است که معرفت خدای تبارک و تعالی و معرفت رسول الله را انکار کرده باشد».

ذریح میگوید که: من عرض کردم که: بعد از آن، امام تویی ـپس سه مرتبه این مقاله را مکرر کردم ـحضرت فرمود که: «تو را حدیث نکردم مگر به جهت آن که تو از جملهٔ گواهان خدای تبارک و تعالی، یا شهیدان راه او باشی در زمین» (چه مؤمنان در نزد خدا شهیدان و به منزلهٔ ایشانند).

۴۷۴ / ۶. چند نفر از اصحاب ما روایت کرده اند، از احمد بن محمد بن خالد، از پدرش، از آنکه او را ذکر کرده، از محمد بن عبدالرحمان بن ابی لیلی، از پدرش، از امام جعفر

لَا تَكُونُونَ صَالِحِينَ حَتَىٰ تَعْرِفُوا، وَ لَا تَعْرِفُوا حَتَىٰ تُصَدَّقُوا، وَ لَا تُصدَّقُوا حَتَىٰ تُصدَّقُوا أَبُواياً أَرْبَعَةٌ لَا يَصْلُحُ أَوَّلُهَا إِلَّا بِآخِرِهَا، ضَلَّ أَصْحَابُ الشَّلَاثَةِ، وَ تَاهُوا تَيْها بَعِيداً؛ إِنَّ اللهُ و تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ وَلا يَقْبَلُ اللهُ إِلَّا الْعَمَلَ الصَّالِح، وَ لا يَقْبَلُ اللهُ إِلَّا الْوَفَاءَ بِعِيداً؛ إِنَّ اللهُ و تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ وَعَىٰ لِلْهِ وَعَلَىٰ وَخَى لِلْهِ وَعَلَىٰ وَخَى لِلْهِ وَعَلَىٰ وَعَلَىٰ اللهُ إِلَّا الْوَفَاء بَاللهُ وَهِ وَ الْعَنْعَلَ مَا وَصَفَ فِي عَهْدِهِ، وَ السَّعَعْمَلَ مَا وَصَفَ فِي عَهْدِهِ لِاللهُ وَعِنْ اللهُ عَنْدَهُ، وَ السَّتَعْمَلَ مَا وَصَفَ فِي عَهْدِهِ، وَاللهُ عَنْدَهُ، وَ السَّتَعْمَلَ مَا وَصَفَ فِي عَهْدِهِ، وَاللهُ عَنْدَهُ، وَ السَّتَعْمَلُ مَا وَصَفَ فِي عَهْدِهِ، وَاللهُ عَنْدَهُ، وَ السَّتَعْمَلُ مَا وَصَفَ فِي عَهْدِهِ، وَ اللهُ عَنْدَهُ، وَ السَّتَعْمَلُ مَا وَصَفَ فِي عَهْدِهِ، وَ اللهُ عَنْدَهُ، وَ السَّتَعْمَلُ مَا وَصَفَ فِي عَهْدِهِ، وَ اللهُ عَنْدَهُ وَ مَا اللهُ فِيمَا أَمْرَهُ، وَعَمْلُ مَا مَنْ اللهُ فِيمَا أَمْرَهُ، وَعَلْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ عَنْهُمْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ مَا عَمْ وَاللهُ مَا عَمْ وَالْمُونَ وَلَا اللهُ مَا عَمْ وَاللهُ مَا عَمْ وَلَى الْمُوعِ وَالْ اللهُ طَاعَةَ وَلِي أَمْوهِ وَالْمَا اللهُ طَاعَةَ وَلِي أَمْوهِ الْمُوا اللهُ طَاعَةَ وَلِي أَمْوهِ الْمُوا اللهُ مَا اللهُ طَاعَةَ وَلِي أَمْوهِ الْمُؤْولِي اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

صادق الله که آن حضرت فرمود که: «صالح و نیکو نمی باشید تا عارف شوید و خدا را بشناسید، و عارف نمی باشید تا تصدیق کنید، و تصدیق نمی کنید تا تسلیم کنید و گردن گذارید در های چهارگانه را (که عبارت است از: توبه کردن از شرک، و ایمان به و حدانیت، و عمل صالح، و هدایت یافتن به حجتهای حدا که در آیه بعد مذکور است. و بعضی گمان کرده اند که در های چهارگانه: محمد و علی و حسن و حسین اند حسلوات الله علیهم -) و اول این در ها، صلاحیت ندارد مگر به آخر آن، و تسلیم آن، بدون تسلیم باقی نفع نمی بخشد، و اصحاب سه در از این چهار در حکه محالفانند که در حجت را ندارند -گمراه شده اند و حیران گردیده اند؛ حیرانی دوری (تا به آنان که صاحب هیچ در یا یک در و یا دو در ند چه رسد). و به در ستی که خدای تبارک و تعالی قبول نمی فر ماید، مگر عملی را که شایسته باشد، و نمی پذیر د شروط آمرزش اند).

پس هر که با خدای عزّوجل به آن شروطی که مغرر فرموده، وفاکند، و کار کند آنجه راکه در عهد و کتاب خویش وصف نموده، می رساد به آنجه در نزد خداست از درجات بلند و آنجه راکه به او وعده داده، تمام آن را می گیرد به درستی که خدای تبارک و تعالی بندگان خویش را به راه های هدایت خبر کرده، و در آن راه ها نشانه را از برای ایشان قرار داده، که راستی آنها را با آن نشانه ها بفهمد، و ایشان را خبر داده که چگونه سلوک کنند، و به چه وضع در آن راه روند. پس فرمود: ﴿وَإِنِّی لَغَفَّارٌ لِمَن تَابُ وَعَامَنَ وَعَمِلَ صَسْلِحًا ثُمُّ اَهْتَدَی ﴾ ام یعنی: «به درستی که من هر آینه به غایت آمرزنده ام کسی را که توبه نمود از شرک، و از آن بازگشت و ایمان آورد به وحدانیت من و به آنچه پیغمبران من از نزدمن آوردهاند، و عمل شایسته ای را به جا آورد. پس راه راست یافت ۹. و فرموده که: ﴿إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللَّهُ مِنَ الْمُنْقِينَ ﴾ آ، یعنی: «جز این نیست که خدای تعالی عمل را قبول می فرماید از پرهیزگاران». پس هر که از خدا پرهیز کند و بسترسد از مخالفت او، در باب آنچه او را به آن امر فرموده، خدا راملاقات کند و حال آن که مؤمن باشد به آنچه محمد الله آورده، ولیکن این پرهیزگاری و ملاقات بسیار دور است. و گروهی مردند آنچه محمد به آن آن که راه راست یابند، و گمان کر دند که ایمان آورده اند و شرک آورده بودند،

۱. طه، ۸۲.

بِطَاعَةِ رَسُولِهِ، وَ طَاعَةَ رَسُولِهِ بِطَاعَتِهِ، فَمَنْ تَرَكَ طَاعَةَ وُلَاةِ الْأَمْرِ، لَمْ يُطِعِ اللّٰهَ وَ لاَ رَسُولَهُ، وَ هُوَ الْإِقْرَارُ بِمَا أُنْزِلَ مِنْ عِنْدِ اللّٰهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿ هُذُوا ذِينَتَكُمْ عِنْدَكُلِّ مَسْجِدٍ ﴾، وَ الْتَمِسُوا الْبُيُوتَ الَّتِي أَذِنَ اللّٰهُ أَنْ تُرْفَعَ وَ يُذْكَرَ فِيهَا اسْمُهُ؛ فَإِنَّهُ أَخْبَرَكُمْ أَنَّهُمْ ﴿ رِجَالُ لَا تُنْفِيهِمْ تِجَارَةٌ وَ لَا بَيْعُ عَنْ ذِكْرِ اللهِ وَ إِقَامِ الصَّلُوةِ وَ إِيتَاءِ الزَّكَاةِ يَخَافُونَ يَوْما تَتَقَلَّبُ فِيهِ الْفُلُوبُ وَ الْأَبْصَارُ ﴾ إِنَّ الله قَدِ اسْتَخْلَصَ الرُّسُلَ لِأَمْرِهِ، ثُمَّ اسْتَخْلَصَهُمْ مُصَدِّقِينَ بِذَٰلِكَ اللهِ فَي اللهِ عَلَى اللهِ الْمُعْدِيهِ فَيْ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ ذِكْرِ اللهِ عَلَى اللهُ السَّالُوةِ وَ إِيتَاءِ الزَّكَاةِ يَخَافُونَ يَوْما تَتَقَلَّبُ فِيهِ الْفُلُوبُ وَ الْأَبْصَارُ ﴾ إِنَّ الله قَدِ اسْتَخْلَصَ الرُّسُلَ لِأَمْرِهِ، ثُمَّ اسْتَخْلَصَهُمْ مُصَدِّقِينَ بِذَٰلِكَ فِيهِ فِي نُذُرِهِ، فَقَالَ: ﴿ وَإِن مِنْ أُمَّةٍ إِلَّا خَلَافِيهَا نَذِيرٌ ﴾ تَاهَ مَنْ جَهِلَ، وَ الْمُتَدى مَنْ أَبُولَ عَنْ أُمُهُ إِلَا خَلَافِيهَا نَذِيرٌ ﴾ تَاهَ مَنْ جَهِلَ، وَ الْمُتَدى مَنْ أَبُولَ مَنْ أُمَّةٍ إِلَّا خَلَافِيهَا نَذِيرٌ ﴾ تَاهَ مَنْ جَهِلَ، وَ الْهُمَدى مَنْ أَمْدِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَمُ وَلَا عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهُ عَلَاهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الْعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الْعَلَى اللهُ اللهُ الْعَلَى اللهُ الْعَلَى اللهُ الْعَلَى اللهُ اللهُ الْعَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ



از آنجاکه نمی دانستند که آن شرک است. به درستی که هر که در آید به خانه ها از درهای آن، راه راست یافته و هر که در غیر آن رفته، در راه هلاکت سلوک نموده. خدا طاعت و فرمان برداری ولی و صاحب امر خود را به طاعت رسول خویش پیوند نموده، و طاعت رسول خویش را به طاعت خود وصل فرموده. پس هر که طاعت والیان امر خدا را ترک کند، خدا و رسول او را اطاعت نکرده، و آن طاعت اقرار و اعتراف است به آنچه از نزد خدای عزوجل فرود آمده: ﴿خُذُواْزِینَتَکُمْ عِندَ کُلِ مَسْجِدٍ ﴾ آ، یعنی: «فراگیرید آرایش خویش را در نزد هر مسجدی» (و مراد امام ﷺ، این است که در نزد هر عبادتی، معرفت امام را داشته باشید، و خود را به آن زینت دهید). و بجویید خانه هایی را که خدا اذن داده و امر فرموده به آنکه برداشته شود و بلندگردد که به تعظیم، آن را بلند قدر و بزرگ دانند و در آنها نام خدا یاد شود و احکام و آیات او را در آن خانه ها مذکور سازند.

پس به درستی که خدا شما را خبر داده: ﴿ رِجَالُ لَاتَلْهِيهِمْ تِجَنرَةٌ وَلَا بَيْعٌ عَن ذِكْرِ اللّهِ وَإِقَامِ الصَّلُوٰةِ وَإِيتَآءِ الرُّكُوٰةِ يَخَافُونَ يَوْمًا تَتَقَلَّبُ فِيهِ الْقُلُوبُ وَالْاَبْصَارُ ﴾ لا، يعنی: «در سورهٔ نور که ايشان يعنی صاحبان آن خانه ها ـ مردانی چندالد که از غابت استغراق در عبادت و انقیاد امر او سبحانه، مشغول نمی سازد و باز نمی دارد ایشان را تجارت و بازرگانی، از یاد کردن خدا و به پا داشتن نماز و از دادن زکات، و با وجود مبادرت به طاعت و استغراق در بندگی و عبادت، می ترسند از روزی که دلها بگردند در آن از دریافتن، و دیده ها از دیدن ( یا از هر طرف گردند تابلکه بدانند که چاره چیست، و ببینند که نامهٔ ایشان از کجا به دید می آید، و این ترجمهٔ آیه ای است که حضرت به طریق اقتباس در کلام خویش تضمین فرموده و نظم آیه چنین است).

به درستی که خدا رسولان را برای امر خویش خالص گردانیده (که از غیر او فارغند). بعد از آن، ایشان را خالص گردانیده؛ در حالتی که تصدیق شدگان بودند به سبب خلوص و اخلاص در باب انذارات خدا و ترسی که به مردم می دادند (از عقوبت های دنیوی و اخروی به معجزات یا این که هر یک از این رسولان، تصدیق همه را می نمودند در میانهٔ پیغمبران منذر که خدا ایشان را برای ترسانیدن خلائق فرستاد). پس فرمود: ﴿وَإِن مِّنْ أُمَّةٍ إِلَّا خَلَا فِیهَا

۱ . أعراف، ۳۱.

وَ عَقَلَ؛ إِنَّ اللَّهَ \_ عَزَّ وَ جَلَّ \_ يَقُولُ: ﴿فَإِنَّهَا لَاتَعْمَى ٱلْأَبْصَـٰرُ وَلَـٰكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَّتِي فِى الصَّدُورِ ﴾ وَكَيْفَ يَبْصِرُ ﴾ وَكَيْفَ يُبْصِرُ أَنْ لَمْ يَتَدَبَّرُ؟! اتَّبِعُوا رَسُـولَ اللَّهِ مَنْ لَمْ يَتَدَبَّرُ؟! اتَّبِعُوا رَسُـولَ اللَّهِ مَنْ لَمْ يَتَدَبَّرُ؟! الَّبِعُوا رَسُـولَ اللَّهِ مَنْ لَمْ يَتَدَبَّرُ؟! اللَّهِ عَوْا رَسُـولَ اللَّهِ مَنْ لَمْ يَتَدَبَّرُ؟! اللَّهِ عَلَى اللَّهِ مَنْ لَمْ يَتَدَبَّرُ؟! اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ مَنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

وَ اعْلَمُوا: أَنَّهُ لَوْ أَنْكَرَ رَجُلٌ عِيسَى بْنَ مَرْيَمَ ﷺ، وَ أَقَرَّ بِمَنْ سِوَاهُ مِنَ الرُّسُلِ، لَمْ
يُؤْمِنْ؛ اقْتَصُّوا الطَّرِيقَ بِالْتِمَاسِ الْمَنَارِ، وَ الْتَمِسُوا مِنْ وَرَاءِ الْحُجُبِ الْآثَارَ؛ تَسْتَكْمِلُوا
أَمْرَ دِينِكُمْ، وَ تُؤْمِنُوا بِاللَّهِ رَبِّكُمْ».

٧ / ٢٧٥ عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَخْمَدُ بَنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بَنِ سَعِيدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بَنِ الْحُسَيْنِ بَنِ صَغِيرٍ ﴿ عُمَّنَ حَدِّنَهُ عَنْ دِبُعِيٍّ بْنِ عَبْدِ اللهِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ أَبِي اللهِ عَنْ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

۴۷۶ / ۸. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ صَفْوَانَ بْنِ يَحْيىٰ، عَـنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ صَفْوَانَ بْنِ يَحْيىٰ، عَـنِ الْعَلَاءِ بْنِ رَزِينٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﷺ يَقُولُ: «كُلُّ مَنْ دَانَ

نَذِيرٌ﴾ أ، يعنى: «و نيست هيچ امتى از امم سابقه، مگر آنكه گذشت در ميان ايشان به پيغمبرى بيم كننده كه مردم را مى ترساند». و هر كه جاهل باشد و امام خود را نشناسد، سرگردان و متحير است، و هر كه بينا و عاقل باشد، و امام خويش را بشناسد، راه راست يافته است.

به درستی که خدای عزّوجل می فرماید: ﴿ فَإِنّهَا لَاتَعْمَی اَلّاً بُصَدُ وَلَنکِن تَعْمَی اَلْقُلُوبُ اَلّتِی فی الصّدُورِ ﴾ آ، یعنی: ﴿ پس به درستی که قصه این است که: کور و نابینا نیست ظاهر ایشان؛ چه همه چیز را می بینند، ولیکن نابینا است از مشاهدهٔ اعتبار دلهایی که در سینههای ایشان است». چگونه راه راست یابد آنکه بینایی ندارد؟ و چگونه بینایی به هم رساند آنکه تدبر و عاقبت اندیشی نمیکند؟ پیروی کنید رسول خدا این و اهل بیت او را و اقرار کنید به آنچه از نزد خدا فرود آمده و آثار هدایت را (که آثار اثمهٔ هدی است) پیروی نمایید؛ زیراکه ایشان نشانههای امانت و پرهیزگاری اند.

و بدانید که اگر مردی عیسی، پسر مریم را انکار کند و به هر که غیر او باشد از پیغمبران، اقرار داشته باشد، ایمان ندارد. و راه الهی را پیر وی کنید، به جستن نشانهٔ آن (که ائمه اند) و آثار ایشان را بجویید از پس پرده های ظلمانی (که عنکبوت زبان مخالفان آن را تنیده)، تا امر دین خود را کامل گردانید و به خدا که پروردگار شمالست ایمان آورید».

۷ (۴۷۵ محمد بن حسین بن صغیر، از آن که او را حدیث کرده، از احمد بن محمد، از حسین بن سعید، از محمد بن حسین بن صغیر، از آن که او را حدیث کرده، از ربعی بن عبدالله، از امام جعفر صادق الله که آن حضرت فرمود: «خدا ابا و امتناع فرموده از آن که چیزها جاری و موجود شوند، مگر به اسباب. پس از برای هر چیزی از ممکنات، سببی قرار داده و برای هر سببی شرحی قرار داده (که عبارت است از حد و رسم، و مسمّی است به قول شارح)، و هر شرحی را علم و دانشی قرار داده، و هر علمی را دری و حجتی ناطق قرار داده (که سخن گوید)، و هر که آن در را شناخته، شرح و علم را شناخته، و هر که آن را نشناخته، این را نیز نشناخته و این علم و در، رسول خدا الله و ماییم» (که منم شهر علم و علی در آن شهر است).

۱۹۷۶ / ۸ . محمد ین یحیی، از محمد بن حسین، از صفوان بن یحیی، از علاء بن رزین، از محمد بن مسلم روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام محمد باقر علای که می فرمود: «هـر

۱. فاطر، ۲۴.

الله - عَزَّ وَ جَلَّ - بِعِبَادَةٍ يُجْهِدُ فِيهَا نَفْسَهُ وَ لَا إِمَامَ لَهُ مِنَ اللهِ، فَسَعْيُهُ غَيْرُ مَقْبُولٍ، وَ هُوَ ضَالٌ مُتَحَيِّرٌ، وَ الله شَانِئُ لِأَعْمَالِهِ، وَ مَثَلُهُ كَمَثَلِ شَاةٍ ضَلَّتْ عَنْ رَاعِيهَا وَ قَطِيعِهَا، فَهَجَمَتْ ذَاهِبَةً وَ جَائِيةً يَوْمَهَا، فَلَمَّا جَنَّهَا اللَّيْلُ، بَصُرَتْ بِقَطِيعٍ غَنَمٍ مَعَ رَاعِيهَا، فَحَنَّتْ فَهَجَمَتْ ذَاهِبَةً وَ جَائِيةً يَوْمَهَا، فَلَمَّا جَنَّهَا اللَّيْلُ، بَصُرَتْ بِقَطِيعٍ غَنَمٍ مَعَ رَاعِيهَا، فَحَنَّتْ إِلَيْهَا وَ اغْتَرَّتْ بِهَا، فَبَاتَتْ مَعَهَا فِي مَرْبِضِهَا، فَلَمَّا أَنْ سَاقَ الرَّاعِي قَطِيعَهُ، أَنْكُوتُ رَاعِيهَا، وَقَطِيعَهَا، فَبَصُرَتْ بِغَنَمٍ مَعَ رَاعِيهَا، وَحَنَّتُ إِلَيْهَا وَ قَطِيعَهَا، فَبَصُرَتْ بِغَنَمٍ مَعَ رَاعِيهَا، فَحَنَّتُ إِلَيْهَا وَ قَطِيعِكِ؛ فَأَنْتِ تَائِهَةً وَ قَطِيعِكِ؛ فَأَنْتِ تَائِهَةً مَنْ رَاعِيكِ وَ قَطِيعِكِ؛ فَأَنْتِ تَائِهَةً مَتَ مَنْ رَاعِيكِ وَ قَطِيعِكِ؛ فَأَنْتِ تَائِهَةً لَا رَاعِي لَهَا يُوشِدُهَا إلى مُتَحَيِّرَةٌ عَنْ رَاعِيكِ وَ قَطِيعِكِ، فَهَجَمَتْ ذَعِرَةً مُتَحَيِّرةً تَائِهَةً لَا رَاعِي لَهَا يُوشِدُهَا إلى مُتَعَيِّرةً عَنْ رَاعِيكِ وَ قَطِيعِكِ، فَهَجَمَتْ ذَعِرَةً مُتَعْمَةً اللهُ فَي رَاعِيكِ وَ قَطِيعِكِ؛ فَأَنْتِ تَائِهَةً مَنْ رَاعِيكِ وَ قَطِيعِكِ، فَهَجَمَتْ ذَعِرةً مُتَعْمَرةً اللهُ فَلَمَّا أَوْ يَرُدُهُمَا، فَبَيْنَا هِي كَذَلِكَ إِنَا الْغَيْتُمُ الذَّنْتِ ضَيْعَتَهَا، فَأَكْلَهَا.

وَ كَذَٰلِكَ وَ اللّٰهِ يَا مُحَمَّدُ، مَنْ أَصْبَحَ مِنْ هٰذِهِ الْأُمَّةِ لَا إِمَامَ لَهُ مِنَ اللّٰهِ \_عَزَّ وَ جَلَّ \_ ظَاهِرُ عَادِلٌ، أَصْبَحَ ضَالًا تَائِهاً، وَ إِنْ مَاتَ عَلَىٰ هٰذِهِ الْحَالَةِ، مَاتَ مِيتَةَ كُفْرٍ وَ نِفَاقٍ.

که خدای عزّوجلّ را اطاعت و عبادت کند، به عبادتی که نفس خبود را در آن بیه زحیمت و مشقت اندازد، و او را امامي از جانب خدا نباشد، سعى و كوشش كه كرده، مقبول نمي گردد، و حال آنکه او گمراه و سرگردان و حیران است و خدا اعمال او را دشمن میدارد و داستان این کس، چون داستان گو سفندی است که راه غلط کرد، و از شبان و گلهٔ خود دور افتاد، پس ناگاه میرفت و میآمد و آرام نمیگرفت، و در همهٔ آن روز در حرکت بود. پس چون پردهٔ شب او را پوشید و جهان تیره و تار گردید، گلهٔ گوسفندی را دید که با شبان خود میروند، پس به سوي آن گله ميل نمو د و بي جستجو با آن همراه شد، به گمان آنکه اين گله و شبان اوست، و به واسطهٔ آن فریفته شد و گول خورد. پس با آنها شب به روز آورد در آرامگاه و آغلی که داشتند. پس چون هوا روشن شد و آن شبان گلّهٔ خویش را بیرون کرد و راند که آنها را به چراگاه برد، این گوسفند دید که این شبان و گله را نمی شناسد، رم بر داشت و ناگاه به این طرف و آن طرف می دوید حیران و سرگردان و شبان و گلهٔ خود دامی طلبید. پس گلهٔ دیگری را دید که با شبان خود می رفتند، به سوی آن میل کرد و به آن نیز فریفته شد. آن شبان بر او بانگ زد و گفت: به شبان و گلهٔ خود ملحق شو که تو عبث در زمین می گردی و حیران و سرگردانی؛ زیراکه از شبان و گلهٔ خود دور افتادهای، باز رم برداشت و ترسان و حیران بود و در زمین میگشت و او را شبانی نبود که او را راهنمایی کند به سوی چراگاهی که در آن چراکند، یا او را به سوی گله خود برگر داند. پس در بین این که آن گوسفند همچنین سرگشته و حیران بود، ناگاه گرگ تلف و هلاکت آن راغنیمت شمرد و آن را خورد.

و همچنین به خدا سوگند ای محمد، هر که از این امت چنان شود که او را امامی نباشد از جانب خدای عزّ وجلّ که پاک باشد از گناهان، یا ظاهر باشد (یعنی و جودش هویدا باشد، و هر چند که به حسب شخص پیدا نباشد، یا شخصش ظاهر باشد و اگر چه در بعضی از اوقات از برای پارهای از اشخاص باشد، یا غالب باشد بر تمام خلق در علم و عمل و غیر آن) و عادل باشد، صبح میکند با گمراهی و سرگردانی. و اگر بر این حال بمیرد، بر کفر و نفاق مرده.

و بدان ای محمد، که اثمهٔ جور و پیشوایان ستم و پیروان ایشان، هر آینه دور شدگانند از دین خدا و خود گمراه شدند و دیگران را گمراه کردند. پس کردارهای ایشان که آنها را به جا می آورند، چون خاکستری است که باد آن را سخت بگیرد، و به او برخورد در روزِ صاحب باد تند و آن را به نوعی پراکنده سازد که اثری از آن باقی نماند، در حالی که توانایی ندارد از آنچه

وَ اعْلَمْ يَا مُحَمَّدُ، إِنَّ أَيْمَةَ الْجَوْرِ وَ أَتْبَاعَهُمْ لَمَعْزُولُونَ عَنْ دِينِ اللهِ، قَدْ ضَلُّوا وَ أَضَلُّوا؛ فَأَعْمَالُهُمُ الَّتِي يَعْمَلُونَهَا ﴿كَرَمَادِ اشْتَدُتْ بِهِ الرِّيحُ فِي يَوْمٍ عَاصِفٍ لَا يَقْدِرُونَ مِمَّا كَسَبُوا عَلَىٰ شَنْءٍ ذَٰلِكَ هُوَ الضَّـلَالُ الْبَعِيدُ﴾».

الله بن عَبْدِ الرَّحْسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ جُمْهُورٍ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بِنِ عَبْدِ الرَّحْمٰنِ، عَنِ الْهَيْمَ بْنِ وَاقِدٍ، عَنْ مُقَرِّنٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبًا عَبْدِ اللهِ اللهِ يَقُولُ: «جَاءَ ابْنُ الْكُوَّاءِ إِلَىٰ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ اللهِ فَقَالَ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿وَعَلَى الْأَعْرَافِ رِجَالَ بَعْرِفُونَ كُلًا بِسِيمَ الْهُ عُولَى الْمُؤْمِنِينَ اللهُ عَلَى الأَعْرَافِ نَعْرِفُ أَنْصَارَنَا بِسِيمَاهُمْ وَ نَحْنُ الأَعْرَافُ يُعَرِفُونَ كُلًا بِسِيمَ الهُمْ وَ نَحْنُ الأَعْرَافُ يُعَرِفُونَ كُلًا بِسِيمَ اللهُ عَرْفُ الله مَعْرِفُونَ كُلًا إِللهِ عَلَى اللهُ عَرَافُ يُعَرِفُنَا وَ اللهُ عَرَافُ اللهُ عَرْفَا وَ اللهُ عَرَافُ اللهُ مَعْرِفُونَ اللهُ عَرَافُ اللهُ عَرَفَا وَ اللهُ عَلَى الصَّرَاطِ وَ فَعَلَى الصَّرَاطُ وَ سَيمِلَهُ وَ الْوَجْهَ الَّذِي يُونَى مِنْهُ وَمَنَا وَ اللهُ عَنْ وَلاَيْتِنَا، أَوْ فَصَلَ عَلَيْنَا غَيْرَنَاهُ وَ سَيمِلَهُ وَ الْوَجْهَ الَّذِي يُونِينَ مِنْهُ وَمَنَا وَ الْكَرْنَاهُ وَ سَيمِلَهُ وَ الْوَجْهَ الَّذِي يُونَى مِنْهُ وَمَنْ اللّهُ عَنُونَ كَدِرَةٍ يَعْرَفَ وَلَا يَدُونَ كَدِرَةٍ يَعْرَفَى اللهُ عَيُونَ كَدِرةٍ يَعْرَفَى السَّواء فَلَا سَواء مَنْ النَّاسُ بِهِ، وَ لا سَواء حَيْثُ ذَهَبَ النَّاسُ إلى عُيُونٍ كَدِرةٍ يَقْرَعُ بَعْضُهَا فِي مَنِ الْعَتَصَمَ النَّاسُ بِهِ، وَ لا سَواء حَيْثُ ذَهَبَ النَّاسُ إلى عُيُونٍ كَدِرةٍ يَقْرَعُ بَعْضُهَا فِي

كاركرده اند بر چيزى (يعنى مطلقا و اصلا بر آن ثوابى نيابد). اينكه مذكور شد، همان گمراهى دور است، (و اين، ترجمه آيه اى است كه حضرت به طور اقتباس در كلام خود تضمين فرموده، و نظم آيه در سوره ابراهيم، چنين است كه: ﴿مُثَلُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِّهِمْ أَعْمَنلُهُمْ كَرَمَادِ اَشْتَدُتْ بِهِ الرِّيحُ فِي يَوْمٍ عَاصِفٍ لَا يَقْدِرُونَ مِمَّا كَسَبُواْ عَلَىٰ شَيْءٍ ذَلِكَ هُوَ الضَّلَالُ ٱلْبَعِيدُ ﴾ ().

عبدالرحمان، از هیشم بن واقد، از مُعلّی بن محمد، از محمد بن جمهور، از عبدالله بن عبدالرحمان، از هیشم بن واقد، از مُقرّن روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که می فرمود: «ابن کُواء به خدمت امیر المؤمنین آمد و عرض کردکه: یا امیر المؤمنین، ﴿ وَعَلَی ٱلْأَعْرَافِ رِجَالٌ یَعْرِفُونَ کُلًا بِسِیمَنهُمْ ﴾ آ، یعنی: «و بسر اعراف و اعالی، مردانی چند باشد که بشناسند هر یک از اهل بهشت و دوزخ را به نشانی که در روی ایشان باشد» (چه، بهشتیان سفید رو باشند و دوزخیان سیاه رو ، و چون مقصود ابن کواء سؤال از هر یک از رجال و اعراف بود، که در آیهٔ مذکور است حضرت او را جواب فرمود به بیان کردن مقصود از رجال و اشاره نمودن به معانی اعزاف ").

پس فرمود که: ما بر اعراف و باروی میان بهشت و دوزخیم، و یاوران خویش را به نشانهای که در روی ایشان است می شناسیم. و ماییم اعراف و کارگزاران مردم که خدای عزّوجل را نشناسد، مگر به راه معرفت و شناخت ما (بنا بر آنکه اعراف، جمع عریف بر وزن شریف باشد و آن به معنی کارگزار قوم و نقیب مردم است و به معنی دوم رئیس و دانیا و شناسنده نیز می باشد، و ایشان حامل معرفت خدا و در آن اصیل اند و غیر به وساطت ایشان خدا را می شناسند). و ماییم اعراف و معرفتی که آنچه مقصود است به معرفت آن به عمل می آید، و خدای عزّوجل در روز قیامت بر روی جسر به جهتم ما را شناسا می گرداند. پس داخل بهشت نمی شود مگر آن که ما را شناسیم، و داخل جهنم نشود مگر آن کس که ما را تشناسد، و ما او را شناسیم، و داخل جهنم نشود مگر آن خویش را به بندگان می شناسانید، ولیکن ما را در ها و راه های خویش قرار داده، و و جهی که خویش را به بندگان می شناسانید، ولیکن ما را در ها و راه های خویش قرار داده، و و جهی که آمدن به سوی او از آن است. پس آنان که از ولایت و دوستی ما میل کنند، یا غیر ما را بر ما

۱. ابراهیم، ۱۸. ۲. اعراف، ۴۶.

۳. و اعراف، بارویی است در میان بهشت و دوزخ، و در غیر آن نیز، استعمال میشود؛ چنانچه بیاید. (مترجم)

۴. پل.

بَعْضٍ، وَ ذَهَبَ مَنْ ذَهَبَ إِلَيْنَا إِلَىٰ عُيُونٍ صَافِيَةٍ تَجْرِي بِأَمْرِ رَبِّهَا، لَا نَفَادَ لَـهَا وَ لَا انْقِطَاعَ».

١٠/ ٣٧٨ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ بَكْرٍ بْنِ صَالِحٍ، عَنِ الرَّيَّانِ بْنِ شَبِيبٍ، عَنْ يُونُسَ، عَنْ أَبِي أَيُّوبَ الْخَرَّازِ، عَنْ أَبِي حَمْزَةَ، قَالَ: صَالِحٍ، عَنِ الرَّيَّانِ بْنِ شَبِيبٍ، عَنْ يُونُسَ، عَنْ أَبِي أَيُّوبَ الْخَرَّازِ، عَنْ أَبِي حَمْزَةَ، قَالَ: قَالَ أَبُو جَعْفَرٍ عَنْ اللهِ وَلِيلاً، وَ أَنْتَ قَالَ أَبُو جَعْفَرٍ عَنْ اللهِ وَلِيلاً، وَ أَنْتَ بِطُرُقِ الأَرْضِ، فَاطْلُبْ لِنَفْسِكَ دَلِيلاً».

٢٧٩/ ١١ . عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ يُونُسَ، عَنْ أَيُّوبَ بْنِ الْحُرِّ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عِنِي قَوْلِ اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِى خيراً كَثِيرًا﴾ فَقَالَ: «طَاعَةُ اللَّهِ، وَمَعْرِفَةُ الْإِمَامِ»

١٢/ ٢٨٠ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْمَىٰ، عَنْ عَبْدِ اللّٰهِ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحَكَمِ، عَنْ أَبَانٍ،
 عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، قَالَ: قَالَ لِي أَبُو جَعْفَرٍ ﷺ: «هَلْ عَرَفْتَ إِمَامَكَ؟» قَالَ: قُلْتُ: إِي وَ اللّٰهِ،
 قَبْلَ أَنْ أَخْرُجَ مِنَ الْكُوفَةِ، فَقَالَ: «حَسْبُكَ إِذاً».

۱۳/۴۸۱ مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ، عَنْ مُحَمَّدٍ بْنِ إِسْمَاعِيلَ، عَنْ مُنْصُورِ بْنِ يُونُسَ، عَنْ بُرَيْدٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﷺ يَقُولُ فِي قَوْلِ اللهِ تَبَارَكَ وَ مَنْصُورِ بْنِ يُونُسَ، عَنْ بُرَيْدٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﷺ يَقُولُ فِي قَوْلِ اللهِ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ: ﴿أَوْمَن كَانَ مَيْتًا فَأَحْيَيْنَكُ وَجَعَلْنَا لَهُ مِنُورًا يَمْشِي بِهِ مِنْ فِي الشَّاسِ ﴾ فَـقَالَ: «مَـيْتُ

تفضیل و زیادتی دهند، از راه برگشتگانند.

و پس برابر نیستند آنان که مردم به ایشان چنگ در زدند و مساوات ندارند؛ زیرا که اکثر مردم رفته اند به سوی چشمه های تیره و ناصاف، که به جهت کثرت امتلا، پاره ای از آنها از پاره ای می ریزد، و هر که به سوی ما آمده، به سوی چشمه های صاف آمده که به فسرمان پروردگار خود روان می شوند، و آنها را نیستی و بریدگی نمی باشد».

۱۰/۴۷۸ محمد، از بحر بن محمد، از مُعلّی بن محمد، از علی بن محمد، از بکر بن صالح از ریّان بن شبیب، از یونس، از أبو ایّوب خرّاز، از ابوحمزه روایت کرده است که گفت: امام محمد باقر ه فرمود که: «ای ابوحمزه، یکی از شما بیرون می رود و چند فرسنگی در نظر دارد، پس برای خود بلدی طلب می کند. و تو به راه های آسمان از خود نادان تری بر راه های زمین، پس برای خود بلدی طلب کن».

۱۱/۴۷۹ على بن ابراهيم، از محمد بن عيسى، از يونس، از أيُوب بن حرّ، از ابو بصير، از امام جعفر صادق على روايت كرده است در قول خداى عزّ وجل ﴿ وَمَن يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ الْمَامِ جعفر صادق على روايت كرده است در قول خداى عزّ وجل ﴿ وَمَن يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِي اللهِ اللهِ اللهِ مَنْ عَدْدًا و شناختن امام است ٥ (و مَنْ عَدْر باب عقل گذشت).

۱۲/۴۸۰ محمد بن یحیی، از عبدالله بن محمد، از علی بن حکم، از ابو بصیر روایت کرده است که گفت: امام محمد باقر علی به من فرمود که: «آیا امام خود را شناخته ای؟ و عرض کردم: بلی، به خدا سوگند پیش از آن که از کوفه بیرون روم. حضرت فرمود: «در این هنگام تو را بس است».

بونس، از بُرید روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام محمد باقر علی که تکلم می فرمود در یونس، از بُرید روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام محمد باقر علی که تکلم می فرمود در تفسیر قول خدای تبارک و تعالی ﴿ أَوْمَن كَانَ مَیْتًا فَأَحْیَیْنَهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا یَمْشِی بِهِ فِی اَلنَّاسِ ﴾ ۲، یعنی: «آیا آن کس که مرده بود، پس زنده کردیم او را و قرار دادیم او را نور و روشنی که می رود به آن نور در میان مردمان» [جون کسی است که داستانش یا خودش در تاریکی ها مانده چنان نباشد که بیرون آید از آن].

لَا يَعْرِفُ شَيْنَاً»، وَ ﴿نُورًا يَمْشِي بِهِ، فِي النَّاسِ﴾: «إِمَاماً يُـؤْتَمُّ بِـهِ»، ﴿كَمَن مَّ ثَلُهُ, فِي الظُّلُمَـٰتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِّنْهَا﴾ قَالَ: «الَّذِي لَا يَعْرِفُ الْإِمَامَ».

١٢/ ٢٨١ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أُورَمَةَ وَ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللهِ، عَنْ عَلِي بْنِ حَسَّانَ، عَنْ عَبْدِ الرَّحْمٰنِ بْنِ كَثِيرٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ يَقْ عَبْدِ اللهِ الْجَدَلِيُّ عَلَىٰ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَىٰ فَقَالَ عَنْ يَا اللهِ الْجَدَلِيُّ عَلَىٰ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَىٰ فَقَالَ عَنْ يَا اللهِ عَلَّ وَجَلَّ : ﴿ مَن جَآءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِنْهَا وَهُم مِن أَبًا عَبْدِ اللهِ ، أَ لاَ أُخْبِرُكَ، بِقَوْلِ اللهِ عَرَّ وَجَلَّ : ﴿ مَن جَآءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِنْهَا وَهُم مِن أَبًا عَبْدِ اللهِ ، أَ لاَ أُخْبِرُكَ، بِقَوْلِ اللهِ عَرَّ وَجَلَّ : ﴿ مَن جَآءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِنْهَا وَهُم مِن فَرَع بَوْمَ مِن اللهِ عَلَى عَبْدُ وَجُوهُهُمْ فِى النَّارِ هَلْ تُحْرَوْنَ إِلَّا مَا كُنتُمْ فَيْ النَّارِ هَلْ تُحْرَوْنَ إِلَّا مَا كُنتُمْ فَيْ النَّارِ هَلْ تُحْرَوْنَ إِلَّا مَا كُنتُمْ فَيْ وَمُوهُمْ فِي النَّارِ هَلْ تُحْرَوْنَ إِلَّا مَا كُنتُمُ وَحُمُّهُمْ فِي النَّارِ هَلْ تُحْرَوْنَ إِلَّا مَا كُنتُمْ فَي النَّارِ هَلْ تُحْرَوْنَ إِلَّا مَا كُنتُمُ وَمُعُمْ فِي النَّارِ هَلْ الْبَيْتِ وَمُ لِللهِ اللهِ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ بَعْضَالُونَ ﴾ ؟ قَالَ: الْحَسَنَةُ : مَعْرِفَةُ الْولَايَةِ وَ بُغْضُنَا أَهْلَ الْبَيْتِ، ثُمَّ قَرَا عَلَيْهِ هٰ فِي الْنَارِ مَلَا الْبَيْتِ، وَالسَّيِّنَةُ الْولَايَةِ وَ بُغْضُنَا أَهْلَ الْبَيْتِ، ثُمُ مَا فَي الْمَا الْبَيْتِ، وَالسَّيِّنَةُ الْولَايَةِ وَ بُغْضُنَا أَهْلَ الْبَيْتِ، ثُمُ مَا قَرَا عَلَيْهِ هٰ فَي اللَّالِهِ الْمُؤْمِنِينَ أَمْلُ الْبَيْتِ، وَالسَّيِنَةُ الْولَا الْبَيْتِ وَالسَّيِّنَةُ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الللْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ اللّهُ الْم

## ٨ ـ بَابُ فَرْضِ طَاعَةِ الْأَئِمَّةِ عِيد

٣٨٣/ ١. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ حَمَّادِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ حَرِيزٍ، عَنْ زُرَارَةَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ حَمَّادِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ حَرِيزٍ، عَنْ زُرَارَةَ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عِلَى قَالَ: «ذِرْوَةُ الْأَمْرِ وَ سَنَامُهُ وَ مِفْتَاحُهُ وَ بَـابُ الْأَشْيَاءِ وَ رِضَا الرَّحْمٰنِ \_ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ \_ الطَّاعَةُ لِلْإِمَامِ بَعْدَ مَعْرِفَتِهِ». ثُمَّ قَالَ: «إِنَّ اللَّهَ \_ تَـبَارَكَ الرَّحْمٰنِ \_ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ \_ الطَّاعَةُ لِلْإِمَامِ بَعْدَ مَعْرِفَتِهِ». ثُمَّ قَالَ: «إِنَّ اللَّهَ \_ تَـبَارَكَ

پس حضرت فرمود که: «مرده در این آیه، کسی است که چیزی را نمی شناسد». و نوری که به آن در میان مردمان می رود، «امامی است که به او اقتدا می شود» ﴿کَفَن مَّثَلُهُ فِی ٱلظُّلُفَتِ لَیْسَ بِخَارِج مِینَهَا﴾ (که ترجمه شد با صدر آیه). حضرت فرمود که: «کسی است که امام را نمی شناسد».

محمد بن عبدالله، از علی بن حسّان، از عبدالرحمان بن کثیر، از امام جعفر صادق الله که آن حضد بن عبدالله، از علی بن حسّان، از عبدالرحمان بن کثیر، از امام جعفر صادق الله که آن حضرت فرمود که: هامام محمد باقر الله فرمود که: ابو عبدالله جدلی بر امیر المومنین الله داخل شد، حضرت فرمود که: ای ابو عبدالله، می خواهی تو را خبر دهم به تنفسیر قول خدای عزوجل فن جآء بالحسّنة فلّه خَیْر عِنْها وَهُم مِن فَزَع یَوْمَوْ عَامِنُونَ \* وَمَن جَآء بِالسّبِنّة فلّه خَیْر مِنْها وَهُم مِن فَزَع یَوْمَوْ عَامِنُونَ \* وَمَن جَآء بِالسّبِنّة فلّه خَیْر مِنْها وَهُم مِن فَزَع یَوْمَوْ الله عرض کرد: [بله] یا امیر المؤمنین، فبدای تو گردم. امیر المؤمنین فرمود که: حسنه و را بعدالله عرض کرد: [بله] یا امیر المؤمنین، سیثه، انکار ولایت و دشمنی ما اهل بیت است. بعداد آن، حضرت این آیه را بر او خوانده. و ترجمه آیه، این است که: همر که بیاورد حسنه و خصلت نیکی را، پس او را جزایی است بهتر از آن و از فضل آن، و ایشان که حسنه از آیشان صافر شده از تسرس و هول عظیم، در روز قیامت ایمنند، و هر که بیاورد سینه و خصلت بدی را، پس نگون سار شود روی های ایشان در روز قیامت ایمنند، و هر که بیاورد سینه و خصلت بدی را، پس نگون سار شود روی های ایشان در جزا داده می شوید؟ (یعنی: خدا جزا نداد شما را) مگر جزای آنچه بودید در دنیا که می کردید، ایا داده می شوید؟ (یعنی: خدا جزا نداد شما را) مگر جزای آنچه بودید در دنیا که می کردید، (و آن را به جا می آوردید).

#### ۸ باب در بیان وجوب فرمانبرداری انمه ﷺ

۱ / ۴۸۳ محمد بن ابراهیم، از پدرش، از حمّاد بن عیسی، از حریز، از زراره، از امام محمد باقر الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود که: «بالاترین موضع امر و کوهان و میان و کلید آن، و در و باب چیزها، و خشنودی خداوند رحمن ـ تبارک و تعالی ـ طاعت امام است، بعد از معرفت خداه. بعد از آن فرمود که: «خدای تبارک و تعالی می فرماید: ﴿مَّن یُطِع اَلرُّسُولَ

۱. انعام، ۱۲۲.

وَ تَعَالَىٰ \_ يَقُولُ: ﴿مَّن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّهَ وَمَن تَوَلَّىٰ فَمَآ أَرْسَلْنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا﴾».

٣٨٢ / ٢. الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ الْأَشْعَرِيُّ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيًّ الْوَشَّاءِ، عَنْ أَبَانِ بْنِ عُثْمَانَ، عَنْ أَبِي الصَّبَّاحِ، قَالَ: أَشْهَدُ أَنِّي سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ طَاعَتَهُ، وَ أَنَّ الْحَسَنَ إِمَامٌ فَرَضَ اللهُ طَاعَتَهُ، وَ أَنَّ الْحَسَنَ إِمَامٌ فَرَضَ اللهُ طَاعَتَهُ، وَ أَنَّ الْحُسَيْنِ إِمَامٌ فَرَضَ اللهُ طَاعَتَهُ، وَ أَنَّ عَلِيًّ بْنَ الْحُسَيْنِ إِمَامٌ فَرَضَ اللهُ طَاعَتَهُ، وَ أَنَّ عَلِيًّ بْنَ الْحُسَيْنِ إِمَامٌ فَرَضَ اللهُ طَاعَتَهُ، وَ أَنَّ عَلِيًّ بْنَ الْحُسَيْنِ إِمَامٌ فَرَضَ اللهُ طَاعَتَهُ، وَ أَنَّ عَلِيًّ بْنَ الْحُسَيْنِ إِمَامٌ فَرَضَ اللهُ طَاعَتَهُ، وَ أَنَّ عَلِيًّ بْنَ الْحُسَيْنِ إِمَامٌ فَرَضَ اللهُ طَاعَتَهُ، وَ أَنَّ عَلِيًّ بْنَ الْحُسَيْنِ إِمَامٌ فَرَضَ اللهُ طَاعَتَهُ.

٣/ ٢٨٥ / ٣. وَ بِهِٰذَا الْإِسْنَادِ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ، قَالَ: حَدَّثَنَا حَمَّادُ بْنُ عُثْمَانَ، عَنْ بَشِيرٍ الْعَطَّارِ، قَالَ: سَمِغْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «نَـحْنُ قَـوْمٌ فَرَضَ اللَّهُ طَاعَتَنَا، وَ أَنْتُمْ تَأْمُلُّونَ بِعَنْ لَا يُعْذِرُ النَّاسُ بِجَهَالَتِهِ».

٢/ ۴۸۶ عن مَحَمَّدُ بْنُ يَحْمِىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنْ حَمَّادِ بْنِ عِيسىٰ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ الْمُخْتَارِ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عَنْ فِي قَوْلِ بْنِ الْمُخْتَارِ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عَنْ فِي قَوْلِ اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿وَءَاتَيْنَاهُم مُلْكًا عَظِيمًا﴾ قَالَ: «الطَّاعَةُ الْمَفْرُوضَةُ».

٢٨٧ / ٥. عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ، عَنْ أَبِي خَالِدٍ الْقَمَّاطِ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ الْعَطَّارِ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ عَنْ أَبِي الْحَسَنِ الْعَطَّارِ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ عَنْ أَبِي الْحَسَنِ الْعَطَّارِ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ عَنْ أَبِي الْحَسَنِ الْعَطَّارِ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ عَنْ أَبِي الْحَسَنِ الْعَطَّارِ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ عَنْ أَبِي الْحَسَنِ الْعَطَّارِ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ عَنْ أَبِي الْحَسَنِ الْعَطَّارِ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ عَنْ أَبِي الْحَسَنِ الْعَطَّارِ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ عَنْ أَبِي الْحَسَنِ الْعَطَّارِ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ عَنْ أَبِي الْطَاعَةِ».
الأَوْصِيَاءِ وَ الرُّسُلِ فِي الطَّاعَةِ».

فَقَدُ أَطَاعَ اللَّهَ وَمَن تَوَلَّىٰ فَمَآ أَرْسَلْنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا﴾ أ، يعنى: هر كه فرمان برد رسول خدا را، پس به حقيقت كه فرمان برده خدا را، و هر كه اعراض كند از فرمان، پس نفرستاديم تو را بر ايشان نگاهباني كه به جبر و اكراه ايشان را از گناهان باز داري∗.

۳۸۲ ۲/۴۸۴ مسین بن محمد اشعری، از مُعلّی بن محمد، از حسن بن علی و شاء، از آبان بن عثمان، از ابوالصبّاح روایت کرده است که گفت: گواهی می دهم که شنیدم از امام جعفر صادق از ابوالصبّاح روایت کرده است که علی، امامی است که خدا طاعت و فر مان بر داری او را واجب گردانیده، و آن که امام حسن، امامی است که خدا طاعت او را واجب گردانیده، و آن که امام حسن، امامی است که خدا طاعت او را واجب گردانیده، و آن که حضرت علی بن آن که امام حسین، امامی است که خدا طاعت او را واجب گردانیده، و آن که حضرت علی بن الحسین، امامی است که خدا طاعت او را واجب گردانیده، و آن که حضرت محمد بن علی، امامی است که خدا طاعت او را واجب گردانیده، و آن که حضرت محمد بن علی، امامی است که خدا طاعت او را واجب گردانیده، و آن که حضرت محمد بن علی،

۳۸۵ / ۳۸۵ و به همین اسناد، از مُعلّی بن محمد، از حسن بن علی روایت کرده است که گفت: صنیدم از امام جعفر صادق الله گفت: صنیدم از امام جعفر صادق الله که می فرمود: «ماگروهی هستیم که خدا، طاعت ما را واجب گردانیده، و شما اقتدا می کنید به کسی که مردم به جهالت و نادانی در باب او، معذور نیستند، و خدا بهانهٔ ایشان را از ایشان نمی پذیرد».

۴۸۶ / ۴۸۶ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از حسین بن سعید، از حمّاد بن عیسی، از حسین بن سعید، از بعضی از اصحاب ما، از امام محمد باقر الله روایت کرده است در فرموده خدای عزّ وجلّ: ﴿وَهَاتَیْنَهُم مُلْکًا عَظِیمًا ﴾ ۲، یعنی: «و دادیم اولاد ابراهیم را پادشاهی بزرگی». که آن حضرت فرمودکه: «آن، طاعت مفروضه است» (که خدا فرمانبر داری ما را بر مردم و اجب گردانیده).

۱۰ بندنفر از اصحاب ماروایت کردهاند، از احمد بن محمد، از محمد بن سِنان، از ابو خالد قمّاط، از ابوالحسن عطّار که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که میفرمود: «شرکت قرار ده در میانهٔ اوصیا و پیغمبران در وجوب فرمانبرداری» (و احتمال دارد که معنی این باشد که: «خدا شرکت قرار داده، یا من قرار می دهم». و بنا بر جمیع احتمالات، قرار داد

١٤٨٨ / ٤ . أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ سَيْفِ بْنِ عَمِيرَةَ، عَنْ أَبِي السَّبَّاحِ الْكِنَانِيِّ، قَالَ: قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ ﷺ: «نَحْنُ قَوْمٌ فَرَضَ اللَّهُ \_عَزَ وَ جَلَّ \_ طَاعَتَنَا، لَنَا الْأَنْفَالُ، وَ لَنَا صَفْوُ الْمَالِ، وَ نَحْنُ الرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ، وَ نَحْنُ الرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ، وَ نَحْنُ الْمَحْسُودُونَ اللَّهُ مِن فَصْلِهِ ﴾».

١٨٩ / ٧. أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحَكَمِ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ أَبِي الْعَلَاءِ، قَالَ: «نَعَمْ، ذَكَرْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَلَى قَوْلَنَا فِي الْأَوْصِيَاءِ: إِنَّ طَاعَتَهُمْ مُفْتَرَضَةٌ، قَالَ: فَقَالَ: «نَعَمْ، هُمُ الَّذِينَ قَالَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿أَطِيعُواْ اَللَّهُ وَأَطِيعُواْ اَللَّهُ وَأَطِيعُواْ اللَّهُ وَأَوْلِي الْأَمْدِ مِنكُمْ ﴾ وَ هُمُ الَّذِينَ قَالَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿إِنَّمَا وَلِيُكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ, وَ النَّذِينَ ءَامَنُوا﴾». الذين قَالَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿إِنَّمَا وَلِيُكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ, وَ النَّذِينَ ءَامَنُوا﴾».

١٩٠ / ٨. وَ بِهٰذَا الْإِسْنَادِ رَعِنْ أَخْمَانَ فِي مُحَدَّدٍ، عَنْ مُعَمَّرِ بْنِ خَلَّادٍ، قَالَ: سَأَلَ رَجُلُ فَارِسِيُّ أَبَا الْحَسَنِ عِنْ ، فَقَالَ: طَاعَتُكَ مُفْتَرَضَةٌ؟ فَقَالَ: «نَعَمْ». قَالَ: مِثْلُ طَاعَةِ عَلَى مُفْتَرَضَةٌ؟ فَقَالَ: «نَعَمْ». قَالَ: مِثْلُ طَاعَةِ عَلِي بْنِ أَبِي طَالِبٍ عَلَى فَقَالَ: «نَعَمْ».

١٩١/ ٩. أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحَكَمِ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي حَـمْزَةَ، عَـنْ
 أَبِي بَصِيرٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ، قَالَ: سَأَلَتُهُ عَنِ الْأَئِـمَّةِ: هَـلْ يَـجْرُونَ فِـي الْأَمْـرِ

شركت بر تمام رعيت أن حضرت، واجب است).

۱۶۸۸ / ۶ . از احمد بن محمد (و در بعضی از نسخ کافی، چنین است که از ایشان ، از احمد بن محمد) از محمد بن ابی عُمیر، از سیف بن عَمیره، از ابوالصباح کِنانی روایت است که گفت: امام جعفر صادق علا فرمود که: «ماگروهی هستیم که خدای عزوجل فرمان برداری ما را واجب گردانیده و از برای ما است انفال (و انفال غنیمت هاست که از کافران حربی دچار می شود و غیر آن از آنچه فقها رضوان الله علیهم در کتاب خمس ذکر کرده اند). و از برای ما است، مال های پاکیزه و نفیس (که قطعه باشد و پادشاه کافران حربی آنها را برگزیده باشد). و ماییم راسخون در علم (که خدا در قرآن ذکر فرموده و در دانستن تأویل متشابهات با خود ماییم راسخون در علم (که خدا در قرآن ذکر فرموده و در دانستن تأویل متشابهات با خود قرین نموده و آیهٔ آن مذکور گردید). و ماییم حسد برده شدگان (که مردم به ما حسد و رزیدند). و آنان که خدا در باب ایشان فرموده: ﴿أَمْ یَحْسُدُونَ آلناًسَ عَلَیٰ مَا عَاتَنهُمُ ٱللّهُ عِن فَضْلِهِ ﴾ ا، یعنی: بلکه آیا حسد می برند مردم را بر آنچه خدا داده ایشان را از فضل خود».

گفت: اعتقاد خویش را در باب اوصیا برای امام جعفر صادق الله ذکر کردم و عرض کردم که:
گفت: اعتقاد خویش را در باب اوصیا برای امام جعفر صادق الله ذکر کردم و عرض کردم که:
اعتقاد ما این است که: طاعت ایشان، و اجب است، حضرت فرمود: «آری، ایشان آنانند که خدای عزّوجلٌ فرموده است که: ﴿ أَطِیعُواْ ٱللّهُ وَأَطِیعُواْ ٱلرّسُولٌ وَأُولِی ٱلأَمْرِ مِنكُمْ ﴾ آ، یعنی:
«فرمان برید خدا را و فرمان برید رسول او را (که محمد است) و خداوندان امر امامت را از خودتان» (که اثمهٔ هدایند مصلوات الله علیهم اجمعین مینبر مذهب شیعیان، و سنیان اولی الامر را پادشاهان میدانند). و حضرت الله فرمود: «و ایشان، آنانند که خدای عزّوجلٌ فرموده است که: ﴿ إِنّمَا وَلِیكُمُ ٱللّهُ وَرَسُولُهُ وَ ٱلّذِینَ ءَامَنُوا ﴾ آه (که ترجمهٔ آن گذشت).

۸/۴۹۰ و به همین اسناد از احمد بن محمد، از مُعمّر بن خلاد روایت است که گفت: مرد فارسی زبانی از امام موسی کاظم الله سؤال نمود و عرض کرد که: فرمان برداری تو واجب است؟ فرمود: «آری». عرض کردکه: مثل طاعت علی بن ابی طالب الله فرمود: «آری».

۴۹۱ / ۹ . احمد بن محمد، از على بن حكم، از على بن ابى حمزه، از ابو بصير، از امام
 جعفر صادق الله روايت كرده است كه گفت: از آن حضرت سؤال كردم از امامان كه: آيا در

١. نساء، ٥٤.

وَ الطَّاعَةِ مَجْرِيُّ وَاحِداً؟ قَالَ ﷺ: «نَعَمْ».

٢٩٢ / ٢٩٠ وَ بِهِذَا الْإِسْنَادِ، عَنْ مَرُولِ بْنِ عُبَيْدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ زَيْدٍ الطَّبَرِيِّ، قَالَ: كُنْتُ قَائِماً عَلَىٰ رَأْسِ الرِّضَا ﷺ بِخُرَاسَانَ \_ وَ عِنْدَهُ عِدَّةٌ مِنْ بَنِي هَاشِمٍ وَ فِيهِمْ كُنْتُ قَائِماً عَلَىٰ رَأْسِ الرِّضَا ﷺ بِخُرَاسَانَ \_ وَ عِنْدَهُ عِدَّةٌ مِنْ بَنِي هَاشِمٍ وَ فِيهِمْ إِسْحَاقُ، بَلَغَنِي أَنَّ النَّاسَ يَقُولُونَ: إِسْحَاقُ، بَلَغَنِي أَنَّ النَّاسَ يَقُولُونَ: إِنَّا نَزْعُمُ أَنَّ النَّاسَ عَبِيدٌ لَنَا، لَا وَ قَرَابَتِي مِنْ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهُ مَا قُلْنُهُ قَطَّ، وَ لَا سَمِعْتُهُ إِنَّا نَزْعُمُ أَنَّ النَّاسَ عَبِيدٌ لَنَا، لَا وَ قَرَابَتِي مِنْ رَسُولِ اللَّهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَيْهُ مَا قُلْنُهُ قَطَّ، وَ لَا سَمِعْتُهُ مِنْ أَحَدٍ مِنْ آبَائِي قَالَهُ، وَ لَا بَلَغَنِي عَنْ أَحَدٍ مِنْ آبَائِي قَالَهُ، وَ لَكِنِّي أَقُولُ: النَّاسُ عَبِيدٌ لَنَا فِي الطَّاعَةِ، مَوَالٍ لَنَا فِي الدِّينِ، فَلْيُبَلِّغِ الشَّاهِدُ الْغَائِبَ».

٣٩٣ / ٢٩١ . عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ صَالِحِ بْنِ السَّنْدِيِّ، عَنْ جَعْفَرِ بْنِ بَشِيرٍ، عَنْ أَبِي سَلَمَةَ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَلَى اللهُ طَاعَتَنَا، لاَ سَلَمَةَ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَلْمَ وَقَالَ: سَمِعْتُهُ يَقُولُ: «نَحْنُ الَّذِينَ فَرَضَ اللهُ طَاعَتَنَا، لاَ يَسَعُ النَّاسَ إِلَّا مَعْرِفَتُنَا، وَ لاَ يُعْذَرُ النَّاسُ بِجَهَالَتِنَا؛ مَنْ عَرَفَنَا، كَانَ مُ وْمِناً؛ وَ مَنْ لَمْ يَعْرِفْنَا وَ لَمْ يُنْكِرُ نِنَا، كَانَ ضَالاً حَتَىٰ يَرْجِعَ إِلَى الْمُدَى اللهُ يَعْرَفْنَا وَ لَمْ يُغْرِفْنَا وَ لَمْ يُغْرِفْنَا وَ لَمْ يُغْرِفْنَا وَ لَمْ يُغْرِفْنَا وَ لَمْ يَغْرِفْنَا وَ لَمْ يُغْرِفْنَا وَ لَمْ يَعْرَفْنَا وَ لَمْ يَعْرَفْنَا وَ لَمْ يَعْرَفْنَا وَ لَمْ يَعْرَفْنَا وَلَمْ يَعْرَفْنَا وَ لَمْ يَعْرَفْنَا وَلَا يُعْدَى ضَالاً حَتّىٰ يَرْجِعَ إِلَى اللهُ بِهِ مَا اللهُ بِهِ مَا اللهُ يَعْ لِ اللهُ بِهِ مَا لَلْهُ عِلْمَ اللهُ بِهِ مَا يَشَاءُ».

٢٩٢/ ٢٩٢. عَلِيٍّ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ يُونُسَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْفُضَيْلِ، قَالَ: سَأَلْتُهُ عَنْ أَفْضَلُ مَا يَتَقَرَّبُ بِهِ الْعِبَادُ إِلَى اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ، قَالَ: «أَفْضَلُ مَا يَتَقَرَّبُ بِهِ الْعِبَادُ إِلَى اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ، قَالَ: «أَفْضَلُ مَا يَتَقَرَّبُ بِهِ الْعِبَادُ إِلَى اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ مَا عَتُهُ اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ مَا عَتُهُ اللهِ وَ طَاعَةُ رَسُولِهِ وَ طَاعَةُ أُولِي الْأَمْرِ، قَالَ أَبُو الْعِبَادُ إِلَى اللهِ وَ طَاعَةُ أُولِي الْأَمْرِ، قَالَ أَبُو جَعْفَرِ اللهِ : حُبُّنَا إِيمَانٌ، وَ بُغْضُنَا كُفْرٌ».

١٣/ ٢٩٥ . مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ فَضَالَةَ بْنِ أَيُّوبَ، عَنْ أَبَانٍ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ سِنَانٍ، عَنْ إِسْمَاعِيلَ بْنِ جَابِرٍ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي بْنِ أَيُّوبَ، عَنْ أَبِسْمَاعِيلَ بْنِ جَابِرٍ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي جَعْفَرِ عَلِي أَوْنِ اللَّهَ \_ عَنْ وَ جَلَّ \_ بِهِ؟ قَالَ: فَقَالَ: «هَاتِ».

فرمان و طاعت، به یک روش جاری می شوند؟ فرمود: «آری».

۲۹۲ / ۲۹۲ . و به همین اسناد، از مَروَک بن عُبید، از محمد بن زید طبری روایت است که گفت: در خراسان بر بالای سر امام رضای ایستاده بودم و نزد آن حضرت چند نفر از بنی هاشم بودند و اسحاق بن موسی بن عیسی عباسی در میان ایشان بود. پس حضرت فرمود که: های اسحاق، به من خبر رسیده که مردم می گویند که: ما گمان داریم که همهٔ مردمان بندگان مایند. نه، به حق خویشی که من بارسول خدا دارم، سوگند می خورم که من، هرگز این را نگفته ام، و این را از یکی از پدران خود نشنیده ام که بگوید، و به من نیز نرسیده از یکی از پدران خود که این را گفته باشد، ولیکن می گویم که: مردمان، بندگان مایند در فرمان برداری و موالیان مایند در باب دین. پس باید که آن که حاضر است به غائب برساند».

۴۹۳ / ۲۹۱ . علی بن ابراهیم، از صالح بن سِندی، از جعفر بن بشیر، از ابو سلمه، از امام جعفر صادق ﷺ که می فرمود:
جعفر صادق ﷺ روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق ﷺ که می فرمود:
سماییم آنان که خدا اطاعت ما را واجب گردانیده، و مردم را نسمی رسد و جائز نیست مگر معرفت ما، و مردم به جهالتی که در باب ما داشته باشند، معذور نباشند. هر که ما را شناسد، مؤمن است و هر که ما را نشناسد و انکار نکند،
مؤمن است و هر که ما را نشناسد و انکار کند، کافر است. و هر که ما را نشناسد و انکار نکند،
گمراه است تا برگردد به سوی راه راستی که خدا بر او واجب گردانیده، از فرمان برداری ما که واجب است. پس اگر بمیرد با این گمراهی که دارد، خدا به او آنچه خواهد، می کند».

۴۹۴ / ۲۱ . علی، از محمد بن عیسی، از یونس، از محمد بن فُضیل روایت کرده است که گفت: سؤال کردم او را از بهتر چیزی که بندگان به وساطت آن به سوی خدای عزّ و جلّ تقرب می جویند فرمود که: «بهتر چیزی که بندگان به آن تقرب می جویند به سوی خدای عزّ و جلّ، اطاعت خدا و اطاعت رسول خدا و اطاعت صاحبان امر از شما است. \_ امام محمد باقر ﷺ فرمود که: دوستی ما، ایمان و دشمنی ما، کفر است».

۱۳/۴۹۵ محمد بن حسن، از سهل بن زیاد، از محمد بن عیسی، از فضالة بن ایوب، از ابان، از عبدالله بن سِنان، از اسماعیل بن جابر روایت کرده است که به امام محمد باقر الله عرض کردم که: میخواهم بر تو عرض کنم دین خود را که خدای عزّوجل را به آن دیس اطاعت و دین داری مینمایم. حضرت فرمود: «بیار آنچه داری». اسماعیل میگوید که: پس عرض کردم که: شهادت می دهم که نیست خدایی مگر خدا، در حالی که تنهاست و او را

قَالَ: فَقُلْتُ: أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلٰهَ إِلَّا اللّٰهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، وَ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَ رَسُولُهُ، وَ الْإِقْرَارُ بِمَا جَاءَ بِهِ مِنْ عِنْدِ اللّٰهِ، وَ أَنَّ عَلِيّاً كَانَ إِمَاماً فَرَضَ اللّٰهُ طَاعَتَهُ، ثُمَّ كَانَ بَعْدَهُ الْحُسَيْنُ إِمَاماً فَرَضَ اللّٰهُ طَاعَتَهُ، ثُمَّ كَانَ بَعْدَهُ عَلَى اللّٰهُ طَاعَتَهُ حَتَّى النّهَى الأَمْرُ إلَيْهِ، ثُمَّ قُلْتُ: أَنْتَ بَعْدَهُ عَلِي بُنُ الْحُسَيْنِ إِمَاماً فَرَضَ اللّٰهُ طَاعَتَهُ حَتَّى النّهَى الأَمْرُ إلَيْهِ، ثُمَّ قُلْتُ: أَنْتَ بَعْدَهُ عَلِي بُنُ الْحُسَيْنِ إِمَاماً فَرَضَ اللّٰهُ طَاعَتَهُ حَتَّى النّهَى الأَمْرُ إلَيْهِ، ثُمَّ قُلْتُ: أَنْتَ بَعْدَهُ عَلِي بُنُ الْحُسَيْنِ إِمَاماً فَرَضَ اللّٰهُ طَاعَتَهُ حَتَّى الْتَهَى الأَمْرُ إلَيْهِ، ثُمَّ قُلْتُ: أَنْتَ بَعْدَهُ عَلِي بُنُ الْحُسَيْنِ إِمَاماً فَرَضَ الللهُ وَ دِينُ مَلَائِكَتِهِ».

١٢/٢٩٥ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ هِشَامٍ بْنِ سَالِمٍ، عَنْ أَبِي حَمْزَةَ، عَنْ أَبِي إِسْحَاقَ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ، قَالَ: قَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ، قَالَ: قَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ، وَالتَّبَاعَةُ دِينٌ يُدَانُ اللَّهُ بِهِ، وَ طَاعَتَهُ مَكْسَبَةً الْمُؤْمِنِينَ ﴿ يَنْ يُدَانُ اللَّهُ بِهِ، وَ طَاعَتَهُ مَكْسَبَةً لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿ يَنْ يُدَانُ اللَّهُ بِهِ، وَ طَاعَتَهُ مَكْسَبَةً لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَ لِفْعَةُ فِيهِمْ فِي حَيَاتِهِمْ، وَ جَمِيلٌ لِلْحَسَنَاتِ، مَمْحَاةً لِلسَّيِّنَاتِ، وَ ذَلْجِيرَةً لِلْمُؤْمِنِينَ، وَ رِفْعَةً فِيهِمْ فِي حَيَاتِهِمْ، وَ جَمِيلٌ بِعْدَ مَمَاتِهِمْ».

٢٩٧ . مُحَمَّدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ، عَنِ الْفَضْلِ بْنِ شَاذَانَ، عَنْ صَفْوَانَ بْنِ يَخْيَىٰ، عَنْ مَنْصُورِ بْنِ حَازِمٍ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ إِنَّ اللَّهَ أَجَلُّ وَ أَكْرَمُ مِنْ أَنْ يُـعْرَفَ مِنْ أَنْ يُـعْرَفَ بِخَلْقِهِ، بَلِ الْخَلْقُ يُعْرَفُونَ بِاللَّهِ، قَالَ: «صَدَقْتَ».

قُلْتُ: إِنَّ مَنْ عَرَفَ أَنَّ لَهُ رَبَّاً فَقَدْ يَنْبَغِي لَهُ أَنْ يَعْرِفَ أَنَّ لِذَٰلِكَ الرَّبُّ رِضًا وَ سَخَطاً، وَ أَنَّهُ لَا يُعْرَفُ رِضَاهُ وَ سَخَطُهُ إِلَّا بِوَحْيٍ أَوْ رَسُولٍ، فَمَنْ لَمْ يَأْتِهِ الْوَحْيُ، فَيَنْبَغِي لَهُ أَنْ يَطْلُبَ الرُّسُلَ، فَإِذَا لَقِيَهُمْ، عَرَفَ أَنَّهُمُ الْحُجَّةُ، وَ أَنَّ لَهُمُ الطَّاعَةَ الْمُفْتَرَضَةَ.

فَقُلْتُ لِلنَّاسِ: أَ لَيْسَ تَعْلَمُونَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِﷺ كَانَ هُوَ الْحُجَّةَ مِـنَ اللَّـهِ عَـلىٰ

شریکی نیست، و آنکه محمد، بنده و رسول اوست، با آنکه اقرار دارم به آنچه آن را از نزد خدا آورده است، و آنکه علی 學، امامی بوده که خدا اطاعت او را واجب فرموده، و بعد از آن امام حضرت امام حسن 學، امامی بوده که خدا اطاعت او را واجب فرموده، و بعد از آن امام حسن 學، امام حسین 學، امامی بوده که خدا اطاعت او را واجب فرموده، و بعد از امام حسین 學، امامی بوده که خدا اطاعت او را واجب فرموده، تا حسین 學، حضرت علی بن الحسین 學، امامی بوده که خدا اطاعت او را واجب فرموده، تا آنکه امر امامت و خلافت به سوی آن حضرت منتهی شد. بعد از آن، عرض کردم که: تو امامی به طریق مزبور -خدا تو را رحمت کند -حضرت فرمود که: هاین دین خدا و دین فرشتگان اوست».

۱۴/۴۹۶ علی بن ابراهیم، از پدرش، از ابن محبوب، از هشام بن سالم، از ابو حمزه، از ابو اسحاق، از بعضی از اصحاب امیر المؤمنین الله روایت کرده است که گفت: امیر المؤمنین الله فرمود که: «بدانید که صحبت با عالم – یعنی امام – و پیروی کردن او، دینی است که خدا به آن اطاعت می شود و اطاعت امام، محل و آلت است از برای کسب حسنات و نیکی ها و مکان و آلت محو سیئات است (که گناهان را از نامهٔ عمل پاک می کند)، و ذخیرهای است از برای مؤمنان (که در روز قیامت ایشان را نفع می پخشد)، و رفعت است در مقام ایشان (که با آن، به مقامات بلند می رسند در زمان حیات ایشان)، و زینت تمامی است بعد از مردن ایشان».

۱۵ / ۴۹۷ محمد بن اسماعیل، از فضل بن شاذان، از صفوان یحیی، از منصور بن حازم روایت کرده است که گفت: به خدمت امام جعفر صادق ای عرض کردم که: خدا، از آن بزرگوار تر و کرامتش از این بیشتر است که به واسطهٔ خلق خود و مشابهت به ایشان، شناخته شود، بلکه خلق به آن جناب شناخته می شوند. و حضرت فرمود که: «راست گفتی».

عرض کردم که هر که بشناسد و بداند که او را پروردگاری هست، سزاوار است از برای او که بداند که این پروردگار را خشنودی و غضبی می باشد، و بداند که او نمی تواند که خشنودی و غضب آن جناب را بشناسد، مگر به وحی یا به وساطت رسول. هر که وحی بر او نازل نشود و پیغمبر نباشد، او را سزاوار است که رسولان را طلب کند و جستجو و تفحص نماید، پس چون ایشان را ملاقات نمود، می فهمد که ایشان حجت خدا بر خلائق اند و از برای ایشان است فرمان برداری خلائق که خدا آن را واجب گردانیده. و به مردم گفتم که: آیا می دانید که رسول خدا تا خدا بر تمام خلائق گفتند: بلی.

خَلْقِهِ؟ قَالُوا: بَلَىٰ، قُلْتُ: فَحِينَ مَضَىٰ ﷺ مَنْ كَانَ الْحُجَّةَ؟ قَالُوا: الْقُرْآنُ، فَنَظَرْتُ فِي الْقُرْآنِ فَإِذَا هُوَ يُخَاصِمُ بِهِ الْمُرْجِئُ وَ الْقَدَرِيُّ وَ الزِّنْدِيقُ \_ الَّذِي لَا يُؤْمِنُ بِهِ حَـنّىٰ الْقُرْآنِ فَإِذَا هُوَ يُخَاصِمُ بِهِ الْمُرْجِئُ وَ الْقَدَرِيُّ وَ الزِّنْدِيقُ \_ الَّذِي لَا يُؤْمِنُ بِهِ حَـنّىٰ يَغْلِبَ الرَّجَالَ بِخُصُومَتِهِ \_ فَعَرَفْتُ أَنَّ الْقُرْآنَ لَا يَكُونُ حُجَّةً إِلَّا بِقَيْمٍ، فَمَا قَالَ فِيهِ مِنْ يَغْلِبَ الرَّجَالَ بِخُصُومَتِهِ \_ فَعَرَفْتُ أَنَّ الْقُرْآنَ لَا يَكُونُ حُجَّةً إِلَّا بِقَيْمٍ، فَمَا قَالَ فِيهِ مِنْ شَيْءٍ، كَانَ حَقّاً.

فَقُلْتُ لَهُمْ: مَنْ قَيْمُ الْقُرْآنِ؟ فَقَالُوا: ابْنُ مَسْعُودٍ قَدْ كَانَ يَعْلَمُ، وَ عُمَرُ يَعْلَمُ، وَ حُذَيْفَةُ يَعْلَمُ، قُلْتُ: كُلَّهُ إِلَّا عَلِيّاً صَلَوَاتُ يَعْلَمُ، قُلْتُ: كُلَّهُ إِلَّا عَلِيّاً صَلَوَاتُ اللّٰهِ عَلَيْهِ، وَ إِذَا كَانَ الشَّيْءُ بَيْنَ الْقَوْمِ، فَقَالَ هٰذَا: لَا أَدْرِي، وَ قَالَ هٰذَا: لَا أَدْرِي، فَقَالَ هٰذَا: لَا أَدْرِي، فَقَالَ هٰذَا: لَا أَدْرِي، وَ قَالَ هٰذَا: لَا أَدْرِي، فَقَالَ هٰذَا: لَا أَدْرِي، فَقَالَ هٰذَا: لَا أَدْرِي، وَ قَالَ هٰذَا: اللّهُ عَلَيْهُ لَا اللّهُ عَلَيْهُ لَا اللّهُ عَلَيْهُ وَ أَنَّ مَا قَالَ فِي الْقُرْآنِ فَهُو مُقَالَ: «رَحِمَكَ اللّهُ».

فَقُلْتُ: إِنَّ عَلِيمًا عِلِيمًا عِلَى اللهِ عَلَى تَرَكَ حُجَّةً مِنْ بَعْدِهِ، كَمَا تَرَكَ رَسُولُ اللهِ عَلَى أَنَّ الْحُجَّةَ مِنْ بَعْدِهِ، كَمَا تَرَكَ رَسُولُ اللهِ عَلَى أَنَّ الْحُجَّةَ بَعْدَ عَلِي الْحَسَنِ ﴿ أَنَّ الْحُجَّةَ مِنْ بَعْدِهِ، كَمَا تَرَكَ أَبُوهُ وَ جَدُّهُ، وَ أَنَّ الْحُجَّةَ بَعْدَ الْحَسَنِ الْحُسَيْنُ ﴿ وَكَانَتْ حُجَّةً مِنْ بَعْدِهِ، كَمَا تَرَكَ أَبُوهُ وَ جَدُّهُ، وَ أَنَّ الْحُجَّةَ بَعْدَ الْحَسَنِ الْحُسَيْنُ ﴿ وَكَانَتْ الْحُجَّةَ مِنْ بَعْدِهِ، كَمَا تَرَكَ أَبُوهُ وَ جَدُّهُ، وَ أَنَّ الْحُجَّةَ بَعْدَ الْحَسَنِ الْحُسَيْنُ ﴿ وَكَانَتْ

گفتم: پس در آن هنگام که رسول خدای الله رحلت فرمود، حجت بر خلق از جانب خداکه بود؟ گفتند: قرآن. پس من در قرآن نظر كردم ديدم كه مرجئه و قَدَري و زنديقي كه به آن ايمان نیاورده و اعتقاد ندارد، به آن، مخاصمه و گفتوگو میکنند و آن را دلیل میآورند بر صحت مذهب خویش، به مرتبهای که چنین زندیق بی ایمان به خصومت خویش یا به وساطت خصومت کردن به قرآن، بر مردان غالب میشود، پس دانستم که قرآن حجت نمی تواند بود مگر با قیّم و نگهبانی که بر اسرار آن مطلع باشد (که آنچه در آن بفر ماید حق و درست باشد). به ایشان گفتم که: قیّم قرآن کیست؟ گفتند: ابن مسعود آن را میدانست، و عمر میدانست، و حذيفه مي دانست. گفتم: همهٔ آن را مي دانستند؟ گفتند: نه. پس كسي را نيافتم كه در باب او گفته شود که همهٔ آن را میداند، مگر علی بن ابی طالب ـ صلوات الله علیه \_ و هرگاه چیزی باشد که در میانه گروهی دعوی و نزاع باشد و این بگوید که: من نمی دانم و آن بگوید که: من نمی دانم، و یکی بگوید که: من می دانم، معلوم می شود که حق با اوست (چه، مفروض ایس است که باید یک نفر در میان ایشان باشد که آن را بداند و همه به جهل خویش معترف اند، مگر یک نفر که میگوید من آن را می دانم. و لهذا راوی قلمومیت علی علی را جزای شرط اختلاف قرار داد و به حضرت عرض کرد در آنچه عرض مینمود که:) هرگاه چنین باشد، پس من گواهی میدهم که علیﷺ قیم قرآن بوده، و اطاعتش بر همه کس واجب و حجت خدا بوده بر مردم بعد از رسول خدای ، و هر چه در قرآن فرموده راست و درست است. حضرت فرمود که: «خدا تو را رحمت کند». ۱

(و کلینی علی در اینجا ذکر کرده آنچه راکه در باب اضطرار خلق به سوی حجت ذکر کرده، و ترجمهٔ آن مذکور شد؛ بدون زیاده و تقصان و لهذا حقیر در آنجا آن را ترجمه ننموده به آنجا حواله نمود، اما حدیث را تتمه هست که در آنجا ذکر نفر موده و در اینجا مذکور است و آن، این است که منصور می گوید).

پس به خدمت حضرت صادق الله عرض کردم که: علی الله از دنیا نرفت تا آن که حجتی را بعد از خویش و اگذاشت، چنانچه رسول خدا الله و اگذاشت و گواهی می دهم که: حجت خدا بر خلائق بعد از علی الله حسن بن علی است و شهادت می دهم بر امام حسن که آن

۱. همان گونه که مترجم – رحمه الله – یادآوری کرده، از آغاز حدیث تا این بخش را به دلیل تکراری بـودن، تـرجـمه
نکرده، که از ترجمهٔ همان حدیث به اینجا منتقل شد.

طَاعَتُهُ مُفْتَرَضَةً، فَقَالَ: «رَحِمَكَ اللّهُ». فَقَبَّلْتُ رَأْسَهُ، وَ قُلْتُ: وَ أَشْهَدُ عَلَى الْحُسَيْنِ اللهُ اللهُ مَفْتَرَضَةً، أَنَهُ لَمْ يَذْهَبْ حَتّىٰ تَرَكَ حُجّةً مِنْ بَعْدِهِ عَلِيَّ بْنَ الْحُسَيْنِ فَ كَانَتْ طَاعَتُهُ مُفْتَرَضَةً، فَقَالَ: «رَحِمَكَ اللهُ». فَقَبَّلْتُ رَأْسَهُ، وَقُلْتُ: وَ أَشْهَدُ عَلَىٰ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ أَنَهُ لَمْ فَقَالَ: «رَحِمَكَ اللهُ». فَقَبَّلْتُ رَأْسَهُ، وَقُلْتُ: وَ أَشْهَدُ عَلَىٰ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ أَنَهُ لَمْ يَذْهَبْ حَتّىٰ تَرَكَ حُجَّةً مِنْ بَعْدِهِ مُحَمَّدَ بْنَ عَلِيٍّ أَبَا جَعْفَرٍ فَ كَانَتْ طَاعَتُهُ مُفْتَرَضَةً، فَقَالَ: «رَحِمَكَ اللهُ».

قُلْتُ: أَعْطِنِي رَأْسَكَ حَتَّىٰ أُقَبَّلَهُ، فَضَحِكَ.

قُلْتُ: أَصْلَحَكَ اللّهُ، قَدْ عَلِمْتُ أَنَّ أَبَاكَ لَمْ يَذْهَبْ حَتَّىٰ تَرَكَ حُجَّةً مِنْ بَعْدِهِ، كَمَا تَرَكَ أَبُوهُ، وَ أَشْهَدُ بِاللّهِ أَنَّكَ أَنْتَ الْحُجَّةُ، وَ أَنَّ طَاعَتَكَ مُفْتَرَضَةٌ، فَقَالَ: «كُفَّ رَحِمَكَ اللّهُ».

قُلْتُ: أَعْطِنِي رَأْسَكَ أَقَبُّلُهُ، فَقَبَّلْتُ رَأْسَهُ، فَضَحِكَ، وَ قَالَ: «سَلْنِي عَمَّا شِنْتَ، فَكَا أُنْكِرُكَ بَعْدَ الْيَوْمِ أَبَداً».

١٤/ ٢٩٨ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ الْبَرْقِيِّ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ أَبِي الْعَلَاءِ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي الْبَرْقِيِّ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ أَبِي الْعَلَاءِ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَنِي الْعَلَاءِ، قَالَ اللَّهُ عَزَّ وَ جَلَّ: عَبْدِ اللَّهِ عَنِي الْأَوْصِيَاءُ طَاعَتُهُمْ مُفْتَرَضَةٌ؟ قَالَ: «نَعَمْ، هُمُ الَّذِينَ قَالَ اللَّهُ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿ إِنَّمَا ﴿ وَهُمُ اللَّذِينَ قَالَ اللَّهُ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿ إِنَّمَا وَلَيْكُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَالُهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَتُهُمُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَا الللللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا الللللَّهُ وَلَا اللللللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ

حضرت از دنیا نرفت تا آن که حجتی را بعد از خود واگذاشت، چنانچه پدر و جدش واگذاشتند، و گواهی می دهم که حجت خدا بعد از امام حسین ب امام حسین است و اطاعت آن حضرت و اجب بود. حضرت فرمود که: «تو را خدا رحمت کند». پس سر آن حضرت را بوسیدم و عرض کردم که: نیز گواهی می دهم بر حضرت امام حسین ب که آن حضرت از دنیا نرفت تا آن که بعد از خود حجتی را واگذاشت، و آن حجت حضرت علی بن حسین است و اطاعت آن حضرت و اجب بود. حضرت فرمود که: «خدا تو را رحمت کند».

پس سر آن حضرت را بوسیدم و گفتم که: نیز شهادت می دهم بر حضرت علی بن الحسین السحسین المحسین المحسین المحسین المحسین المحسین المحسین المحسین المحسین المحت از دنیا نرفت تا آن که بعد از خود، حبجتی را واگذاشت و آن حجب، حضرت ابو جعفر محمد بن علی المحاست و اطاعت آن حضرت، واجب بود. فرمود: المخدا تو را رحمت کنده. عرض کردم که: سر خویش را به مین عطا فرما تیا آن را ببوسم. حضرت خندید. عرض کردم که: خدا تو را به اصلاح آورد، به حقیقت دانستم که پدر تو از دنیا نرفت، تا واگذاشت. و گواهی می دهم به خدا، که تویی حجت خدا و این گه اطاعت تو واجب است. حضرت فرمود که: «باز ایست و ساکت شو، خدا تو را رحمت کنده. عرض کردم که: سر خود را به من ده تا آن را ببوسم. پس سر آن حضرت را بوسیدم. حضرت خندید و فرمود که: «مرا از هر چه خواهی بپرس که بعد از امروز، هرگز تو را انکار نخواهم کرده (که حق تو را نشناسم و استحقاق تو را ندانم که قابلیت جواب حق و صریح بدون تقیه داری و چیزی را از تو پنهان نمی دارم).

۱۹۸ / ۲۹۸ محمد بن يحيى، از احمد بن محمد بن عيسى، از محمد بن خالد برقى، از محمد بن خالد برقى، از قاسم بن محمد جوهرى، از حسين بن ابى العلاء روايت كرده است كه گفت: به خدمت امام جعفر صادق ﷺ عرض كردم كه: اوصيا، اطاعت ايشان بر مردم از جانب خدا واجب است؟ فرمود: اآرى، ايشان، آنانند كه خداى عزّوجل فرموده است كه: ﴿يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ أَطِيعُواْ اَللّهُ وَاطِيعُواْ اَللّهُ وَاللّهُ و

1٧/٢٩٩ عَلَيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ يُونُسَ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمْنِ، عَنْ حَمَّادٍ، عَنْ عَبْدِ الْأَعْلَىٰ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ عَلَىٰ يَقُولُ: «السَّمْعُ وَ الطَّاعَةُ أَبْوَابُ الْخَيْرِ، السَّامِعُ الْمُطيعُ لَا حُجَّةَ عَلَيْهِ، وَ السَّامِعُ الْعَاصِي لَا حُجَّةَ لَهُ، وَ إِمَامُ الْمُسْلِمِينَ الْخَيْرِ، السَّامِعُ الْمُطيعُ لَا حُجَّةَ عَلَيْهِ، وَ السَّامِعُ الْعَاصِي لَا حُجَّةَ لَهُ، وَ إِمَامُ الْمُسْلِمِينَ تَمَّتُ حُجَّتُهُ وَ احْتِجَاجُهُ يَوْمَ يَلْقَى اللَّهَ عَزَّ وَ جَلَّ» ثُمَّ قَالَ: «يَـقُولُ اللَّهُ تَسَبَارَكَ وَ تَمَالَىٰ: ﴿ وَيَوْمَ نَذْعُوا كُلُّ أُنَاسِ بِإِمَّ مِهِمْ ﴾ ».

# ٩ ـ بَابٌ فِي أَنَّ الْأَئِمَّةَ ﴿ شُهَدَاءُ اللَّهِ ـ عَزَّ وَجَلَّ ـ عَلَىٰ خَلْقِهِ

١٠٥٠ علي بن مُحمَّدٍ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ يَعْقُوبَ بْنِ يَزِيدَ، عَنْ زِيَادٍ عَنْ يَعْقُوبَ بْنِ يَزِيدَ، عَنْ زِيَادٍ اللّهِ عَنْ سَمَاعَةَ، قَالَ: قَالَ أَبُو عَنْدِ اللّهِ عَنْ فِي قَوْلِ اللّهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ مِشْمِيدٍ وَجِئْنَا بِكَ عَلَىٰ هَ ثَوُلآءِ شَمِيدًا ﴾ قَالَ: «نَزَلَتْ فِي أُمَّةٍ مُحَمَّدٍ عَلَىٰ هَ ثَوُلآءِ شَمِيدًا ﴾ قَالَ: «نَزَلَتْ فِي أُمَّةٍ مُحَمَّدٍ عَلَىٰ هَ ثَوُلآءِ شَمِيدًا ﴾ قَالَ: «نَزَلَتْ فِي أُمَّةٍ مُحَمَّدٍ عَلَىٰ هَ عَلَىٰ هَ ثَوُلآءِ شَمِيدًا ﴾ قَالَ: «نَزَلَتْ فِي أُمَّةٍ مُحَمَّدٍ عَلَىٰ هَ عَلَىٰ هَ ثَوْلَآء شَمِيدًا ﴾

در باب نوادر باب جوامع توحید گذشت و ترجمهٔ تتمهٔ آن این است که:) همانا ولی شما، خدا و رسول اوست و کسانی [که]ایمان آور دهاند؛ آنان که متصف اند به این که به پامی دارند نماز را (با شرایط و ارکان)، و می دهند زکات را و حال آن که ایشان رکوع کنندگانند».

(و عطا فرمو دن امير المؤمنين انگشتر خويش را به سائل در حال ركوع، و نزول اين آيه در شأن او در ميان عامه و خاصه، مشهور و در كتب حديث و تفاسير فريقين مدون و مسطور است، و نسبت آن به سائر ائمه، يا بر سبيل مجاز است؛ چه، هرگاه فعلى از بعضى از قومى سر زند، جايز است كه آن را نسبت به همة آن قوم دهند، و مدار كلام خدا، بلكه لغت عرب، اكثر اوقات بر اين است. يا اين نسبت به طريق حقيقت است، به اعتبار وقوع اين فعل از هر يك از ايشان. و در روايتى ديدم كه هر يك از حضرات، در ركوع انگشتر خويش را به سائل دادند و آن سائل، فرشته بود كه خدا او را فرستاده بود. و حديث حله، مى آيد).

۴۹۹ / ۲۷ . علی بن ابراهیم، از محمد بن عیسی، از یونس بن عبدالرحمان، از حمّاد، از عبدالأعلی روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که می فرمود: «شنیدن و فرمان بردن، درهای خیر و خوبی است. آن که بشنود و فرمان برد، بر او حجتی نیست، و آن که بشنود و فرمان برد، بر او حجتی نیست، و آن که بشنود و فرمان نبرد، او را حجتی نیست. و امام و پیشوای مسلمانان، حجت و حجت آوردن او تمام است در روزی که خدای عزّوجل را ملاقات نماید».

بعد از آن فرمود که: «خدای تبارک و تعالی می فرماید: ﴿یَوْمَ نَدْعُواْ کُلُّ أُنَاسِ بِإِمَامِهِمْ ﴾ ، یعنی: یادکن روزی راکه می خوانیم هر گروهی از مردمان را به پیشوای ایشان که در مذهب پیروی او نموده باشند» (چنانکه می گویند: ای شیعیان علی ﷺ، بیایید. ای سنیان، ای حنفیان، ای شافعیان، بیایید و امثال اینها. یا ظاهر گروهی را با امام ایشان می خوانیم و همه را در موقف حساب در می آوریم).

### ٩. باب در بيان آنكه ائمه ﷺ گواهان خداي عزّو جلّ اند بر خلق

. ۱ / ۵۰۰ از علی بن محمد، از سهل بن زیاد، از یعقوب بن یزید، از زیاد قندی (یعنی قندهاری)، از سَماعه روایت کرده است که گفت: امام جعفر صادقﷺ در شرح قول خدای عزّوجلّ: ﴿فَكَیْفَ إِذَا جِثْنَا مِن كُلِّ أُمَّةِ بِشَهِیدٍ وَجِثْنَا بِكَ عَلَىٰ هَـۤ وُلاَءٍ شَـهِیدًا﴾ ``، فـرمود کـه: «ایـن فِي كُلِّ قَرْنٍ مِنْهُمْ إِمَامٌ مِنَّا شَاهِدٌ عَلَيْهِمْ، وَ مُحَمَّدُ يَثِلِثُ شَاهِدٌ عَلَيْنَا».

١٥٠١ ٢ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيِّ الْوَشَاءِ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ عَائِدٍ، عَنْ عُمَرَ بْنِ أَذَيْنَةَ، عَنْ بُرَيْدٍ الْعِجْلِيِّ، قَالَ: سَأَلَتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ ﴿ عَنْ عَمْرَ بْنِ أَذَيْنَةَ، عَنْ بُرَيْدٍ الْعِجْلِيِّ، قَالَ: سَأَلَتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ ﴿ عَنْ أَحْدَ بْنِ عَائِدٍ مَا عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ قَوْلِ اللهِ ﴿ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى خَلْقِهِ، وَ حُجَجُهُ فِي أَرْضِهِ».
 فقال: «نَحْنُ الْأُمَّةُ الْوُسْطَىٰ، وَ نَحْنُ شُهَدَاءُ اللهِ عَلَىٰ خَلْقِهِ، وَ حُجَجُهُ فِي أَرْضِهِ».

قُلْتُ: قَوْلُ اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿مَـلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَاهِيمَ﴾؟ قَـالَ: «إِيَّـانَا عَـنيٰ خَـاصَّةً،



آیه در شأن امت محمد الله نازل شده، در حالتی که اختصاص به ایشان دارد (و عام نیست در ایشان و سایر امم سابقه که همه را فراگیرد، و هر امت که در آیه مذکور است، محمول است بر هر جماعت موجوده از امت آن حضرت، در هر قرن و زمان معینی از برای ریاست امامی از اثمه . و به سوی این اشاره فرموده می فرماید که:) در هر قرنی از ایشان (یعنی امت محمد می امامی از ماهست که گواه است بر ما».

پس ترجمهٔ آیه این می شود: «پس چگونه باشد و چه نوع بود حال کافران و ظالمان، وقتی که بیاوریم از هر گروهی از امتهای تو یا محمد، گواهی را (و آن امام ایشان خواهد بود که بر افعال و اعمال قبیحه و حسنه و عقاید فاسده و حقهٔ ایشان گواهی می دهد) و بیاوریم تو را بر این گواهان (که امامان امت تواند) گواه، تا گواهی دهی بر ایشان» (در باب رسانیدن آنچه باید به مردم برسانند).

۱ ۲/۵۰۱ مسین بن محمد، از مُعلّی بن محمد، از حسن بن علی وشاء، از احمد بن عائذ، از عمر بن اُذینه، از بُرید عِجلی روایت کرده است که گفت: امام جعفر صادق الله راسؤال کردم از تفسیر قول خدای عزّ وجلّ: ﴿وَکَذَلِكَ جَعَلْنَكُمُ أُمّةٌ وَسَطّاً لِتَكُونُواْ شُسهَدَآءَ عَلَی النّاسِ ﴾ ، پس حضرت فرمود که: «ماییم امّت و گروهی که افضل امّت ها و اشرف ایشانیم. و ماییم گواهان خدا بر خلقش و حجتهای او در زمینش». و ترجمهٔ آیه بنابر این، آن است که: «و هم چنان که شما را از راهیافتگان گردانیدیم، گردانیدیم شما را گروهی برگزیده و بزرگوار و میانه و راست (که اعوجاجی در اعتقاد و فعل و قول شما نیست. و این، مرادف عصمت است). تا باشید گواهان بر مردمان» (که امت محمداند).

برید میگوید که: عرض کردم که قول خدای عزّوجل که می فرماید: ﴿مِلَّةُ أَبِیكُمْ إِبْرَاهِیم ﴾ ،
که ترجمهٔ آن این است که: «مانند واسع گردانیدن کیش پدر شما که ابراهیم است» و تنگ گیری
نکردن در آن (یعنی در دین اسلام، تنگ گیری نیست، چنانکه در ملت ابراهیم نیست. و یا در
تقدیر، آن است که پیروی کنید و لازم خود گردانید ملت پدر خویش، ابراهیم را. مقصود خدا
از مخاطبین که به ایشان فرموده که: پدر شما کیانند). حضرت فرمود که: «ما را قصد فرموده
بخصوص» (یعنی: نه جمیع امت، به اعتبار آن که آن حضرت پدر حضرت پیغمبر است و

﴿هُوَ سَمَّاكُمُ الْمُسْلِمِينَ مِنْ قَبْلُ ﴾ فِي الْكُتُبِ الَّتِي مَضَتْ ﴿وَفِى هَـٰذَا ﴾ الْـقُوْآنِ ﴿لِيَكُونَ اللَّهِ عَلَيْنَا مِنَ اللَّهِ عَلَى النَّاسِ، فَمَنْ صَدَّقَ، صَدَّقْنَاهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ؛ وَ مَنْ كَذَّبَ، كَذَّبْنَاهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ؛ وَ مَنْ كَذَّبَ، كَذَّبْنَاهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ؛ وَ مَنْ كَذَّبَ، كَذَّبْنَاهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ،

٣/٥٠٢. وَ بِهِٰذَا الْإِسْنَادِ، عَنْ مُعَلِّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ عُمَرَ الْحَلَّالِ، قَالَ: سَأَلَتُ أَبَا الْحَسَنِ اللهِ عَنْ قَوْلِ اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿أَفَمَن كَانَ عَلَىٰ بَيْنَةٍ عُمَرَ الْحَلَّالِ، قَالَ: سَأَلَتُ أَبَا الْحَسَنِ اللهِ عَنْ قَوْلِ اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿أَفَمَن كَانَ عَلَىٰ بَيْنَةٍ مِن رَبِّهِ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ ﴾ فَقَالَ: «أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ \_ صَلَوَاتُ اللهِ عَلَيْهِ \_ الشَّاهِدُ عَلَىٰ مَنْ رَبِّهِ». وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ ﴾ فَقَالَ: «أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ \_ صَلَوَاتُ اللهِ عَلَيْهِ \_ الشَّاهِدُ عَلَىٰ رَبِّهِ». وَيَشُولُ اللهِ عَلَيْ بَيْنَةٍ مِنْ رَبِّهِ».

٣٠٥/٣. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ مَنَ أَلِينِهِ عَنْ أَلِينِهِ عَنْ مُحَمَّدُ بْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنِ ابْنِ أَذَيْنَةَ، عَنْ بُرَيْدٍ الْعِجْلِيِّ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي جَعْفَرٍ ﷺ: قَوْلُ اللّٰهِ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَكَذَٰلِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُواْ شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا﴾؟

پیغمبر، پدر امت و پدر پدر، در حکم پدر است. یا به اعتبار تخصیص خطاب به عربکه اکثر ایشان از ذریهٔ او یند، و در آن تغلیب باشد، چنانچه اکثر مفسرین گفتهاند).

﴿هُوَ سَمَّنكُمُ ٱلْمُسْلِمِينَ مِن قَبْلُ ﴾ أ، يعنى: «خدا، ناميده شما را مسلمانان بيش از اين».

حضرت فرمود: «در کتاب هایی که گذشته است». ﴿وَفِی هَذَا﴾. و در این قرآن (و این آیه، در سورهٔ حج است، و لفظ ﴿عَلَیْکُمْ﴾ در آن، بعد از ﴿شَهِیدًا﴾ واقع شده، ولیکن در آنچه از نُسخ کافی که به نظر رسید، لفظ پیش است و این اشتباه، از راوی یا ناسخ است. و بعضی گفته اند که این آیه نیست، بلکه اشاره به مضمون آیه است، و از این جهت همهٔ آیه را ذکر نفر موده، و به فهم مخاطب حواله نموده، و نظیر این در این کتاب بسیار است). و ترجمهٔ آن، بنابر نظم قرآن، این است که: «تا باشد رسول (که محمد الله است) گواه بر شماه.

حضرت فرمود: «پس رسول خدا گره است بر ما (به آنچه به ما رسیده از جانب خدای عزّ و جلّ ، یا) به آنچه ما به امت رسانیدیم از جانب آن جناب، به وساطت آن حضرت. و ماییم گواهان خدا بر مردمان به طاعت، و هر که تکذیب کند (و ما را به دروغ نسبت دهد)، او را در روز قیامت تصدیق روز قیامت تصدیق میکنیم».

می دنیم».

۳ / ۵۰۲ می دنیم».

۳ / ۵۰۲ مین اسناد، از مُعلَّی بن محمد، از حسن بن علی، از احمد بن عمر حلال روایت است که گفت: امام موسی کاظم الله را سؤال کردم از معنی قول خدای عزّ وجل: ﴿ أَفَمَنْ کَانَ عَلَیٰ بَیّنَةٍ مِنْ رَبِّهِ وَیَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ ﴾ ۲. حضرت فرمود که: «امیر المؤمنین الله، شاهد و گواه بر رسول خداست، و رسول خدا الله بر برهانی روشین از جانب پروردگار خویش قیرار و استقرار دارده. و ترجمهٔ آیه این است که: «آیا پس آن کسی که بر برهانی روشن باشد از جانب پروردگار خویش رحمتش بروردگار خویش (که معجزه است) و در پهلو در آید او راگواهی از خدا (که به صحتش کواهی دهد)، برابر است با آن کس که چنین نیست».

۳/۵۰۳ على بن ابراهيم، از پدرش، از محمد بن ابى عُمير، از ابن اُذينه، از بُريد عِجلى روايت كرده است كه گفت: به خدمت امام محمد باقر ﷺ عرض كردم كه قول خداى تبارك و تعالى: ﴿ وَ كَذَٰلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً لِتَكُونُوا شُهَذَاءَ عَلَى النَّاسِ وَ يَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾ "،

۱, حج، ۷۸.

قَالَ: «نَحْنُ الْأُمَّةُ الْوَسَطُ، وَ نَحْنُ شُهَدَاءُ اللهِ \_ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ \_ عَلَىٰ خَـلْقِهِ، وَ حُجَجُهُ فِي أَرْضِهِ».

قُلْتُ: قَوْلُهُ تَعَالَىٰ: ﴿ يَا لَيْهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱرْكَعُوا وَٱسْجُدُوا وَٱعْبُدُوا رَبَّكُمْ وَٱفْعَلُوا ٱلْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ تَقْلِحُونَ ۞ وَجَنهِدُوا فِي ٱللَّهِ حَقَّ جِهَادِهِ، هُوَ ٱجْتَبَىنكُمْ ﴾.

قَالَ: «إِيَّانَا عَنَىٰ، وَ نَحْنُ الْمُجْتَبَوْنَ، وَ لَمْ يَجْعَلِ اللَّهُ \_ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ \_ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ، فَالْحَرَجُ أَشَدُّ مِنَ الضَّيقِ ﴿ مَلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَهِيمَ ﴾ : إِيَّانَا عَنَى خَاصَّةً وَ ﴿ هُوَ سَمّاكُمُ الْمُسْلِمِينَ ﴾ : اللَّهُ \_ عَزَّ وَجَلَّ \_ سَمَّانَا الْمُسْلِمِينَ ﴿ مِنْ قَبْلُ ﴾ فِي الْكُتُبِ الَّتِي مَضَتْ ﴿ وَفِي هَـٰذَا ﴾ الْقُرْآنِ ﴿ لِيَكُونَ ٱلرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُونُواْ شُـهَدَآءَ عَلَى آلنَّاسِ ﴾



(که ترجمهٔ آن گذشت). مراد از امّت و گواهان که در آن مذکور است، کیانند؟ حضرت فرمود که: «ماییم امّت و گروهی که افضل امّتها و اشرف ایشانیم. و ماییم گواهان حدا بر خلق او و حجّتهای او در زمین او» (و همین جزو حدیث به سندی دیگر گذشت).

برید می گوید که: عرض کردم که: کیست مقصود از قول خدای تعالی: ﴿یا اَیُها الَّذینَ آمَنُوا الْمُعُوا وَ اسْجُدُوا وَ اعْبُدُوا رَبُکُمُ وَ افْعَلُوا الْخَیْرَ لَعَلَکُمْ تَفْلِحُونَ \* وَ جَاهِدُوا فی اللّهِ حَقَّ جِهَادِهِ هُ وَ ایمان آورده اید، رکوع کنید و سجود کنید و ایمان آورده اید، رکوع کنید و سجود کنید و بپرستید پروردگار خویش را در تمام آنچه به آن متعبدید؛ از نماز و روزه و حج و غیر آن. بکنید نیکویی را (یعنی کاری راکه در شرع پسندیده باشد؛ چون نوافل و طاعات و صلهٔ ارحام و مکارم اخلاق و امثال آن)، شاید که شما رستگار شوید. و جهاد و کارزار کنید باکافران، در راه خدا (و محض فرمان برداری)؛ چنانچه سزاوار جهاد او باشد (و قبابلیت ساحت میدان عزّت و جلالت او را داشته باشد که کمال جذر جهد در آن باشد، و خالص باشد از برای رضای خدا، و غبار غیر بر آن دیده نشوه)، او سیحانه، برگزید شما را برای دین خود و نصرت آن».

آن حضرت فرمود که: «ما را قصد فرموده. و ما پیم برگزیدگان خدا» و حضرت اشاره به شرح مضمون ﴿ وَ مَا جَعَلَ عَلَیْکُمْ فی الدّینِ مِنْ حَرَیّ که بعد از آنچه گذشت واقع شده، فرموده، می فرماید که: «و قرار نداده خدای تبارک و تعالی در دین هیچ ضیق و تنگی را (پس حرج از ضیق سخت تر و شدّ تش بیشتر است). ﴿ مِلْةُ أَبِیكُمْ إِبْرَهِیمَ ﴾ ». حضرت فرمود که: «ما را بخصوص قصد فرموده». و همچنین و ﴿ هُو سَمَّنکُمُ المُسْلِمِینَ ﴾ ، (اشاره به مضمون آیه است، والا آیه، واو ندارد، بلکه هو به جای واو است) و فرمود که: «خدای عزّ وجل ما را مسلمانان نامیده». ﴿ وَ فِی نامیده ». ﴿ و نامی و وجه تقدیم و تأخیر که در آن است، مذکور شد. و حضرت و حضرت

فَرَسُولُ اللّٰهِ ﷺ الشَّهِيدُ عَلَيْنَا بِمَا بَلَّغَنَا عَنِ اللّٰهِ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ. وَ نَحْنُ الشَّهَدَاءُ عَلَى النَّاسِ، فَمَنْ صَدَّقَ، يَوْمَ الْقِيَامَةِ صَدَّقْنَاهُ، وَ مَنْ كَذَّبَ كَذَّبْنَاهُ».

# ١٠ \_بَابُ أَنَّ الْأَنِمَّةَ ﴿ هُمُ الْهُدَاةُ

١/٥٠٥ عَنْ أَصْحَابِتُكُ عَنْ أَخْكَدْ بْنِ مُحَكَدٍ عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ. عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ. عَنِ النَّضْرِ بْنِ سُوَيْدٍ وَ فَضَالَةَ بْنِ أَيُّوبَ، عَنْ مُوسَى بْنِ بَكْرٍ. عَنِ الْفُضَيْلِ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا النَّضْرِ بْنِ سُويْدٍ وَ فَضَالَة بْنِ أَيُّوبَ، عَنْ مُوسَى بْنِ بَكْرٍ. عَنِ الْفُضَيْلِ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا عَنْ مَوْلَا اللهِ عَنْ قَوْلِ اللهِ عَنَّ وَ جَلَّ: ﴿ وَلِكُلِ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ فَقَالَ: «كُلُّ إِمَامٍ هَادٍ لِلْقَرْنِ الَّذِي عَبْدِ اللهِ عَنْ قَوْلِ اللهِ عَنَّ وَ جَلَّ: ﴿ وَلِكُلِ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ فَقَالَ: «كُلُّ إِمَامٍ هَادٍ لِلْقَرْنِ الَّذِي هُو فِيهِمْ».

٣/٥٠۶ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنِ ابْنِ أُذَيْنَةَ، عَنْ بُرَيْدٍ الْعِجْلِيِّ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عِنْ فِي قَوْلِ اللّهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ بُريْدٍ الْعِجْلِيِّ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عِنْ فِي قَوْلِ اللّهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ فقال: «رَسُولُ اللّهِ عَنَى اللهِ عَنْ أَلهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلْمَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْهِ الللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللّهِ عَلَى الللهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ وَ لِكُلّ وَمَا عِلْهُ اللهُ عَلْهُ عَلَيْ الللهُ عَلَيْ الللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللهِ عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ عَلَا عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ عَلَا عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَا عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى الللهِ عَلَى اللهُ عَلَى الللهِ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

در این حدیث، فرموده آنچه در حدیث سابق گذشت که) «پس رسول خدای گواه است بر ما، به آنچه به ما رسیده از جانب خدای تبارک و تعالی (یابه آنچه ما به امت رسانیدیم از جانب آن جناب، به وساطت آن حضرت). و ماییم گواهان بر مردمان در روز قیامت. پس هر که تصدیق نموده او را تصدیق نماییم، و هر که تکذیب کرده او را تکذیب فرماییم».

۵۰۴ / ۵۰ علی بن ابراهیم، از پدرش، از حمّاد بن عیسی، از ابراهیم بن عمر یمانی، از سلیم بن قیس هلالی، از امیر المؤمنین الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود: ابه درستی که خدای تبارک و تعالی ما را پاک و پاکیزه گردانیده از آنچه نباید کرد، و نگاه داشته از آنکه نشاید به جا آورد، و ما را گواهان خود بر خلق خود و حجّت خود در زمین خود ساخته، و ما را با ما قرار داده و قرآن را با ما قرار داده» (که ما از آن جدا نمی شویم و آن از ما جدا نمی شود).

#### ۱۰. باب در بیان این که ائمه ﷺ راهنمایان همهٔ خلقاند به راه راست

۱/۵۰۵ . چند نفر از اصحاب ماروایت کرده اند، از احمد بن محمد، از حسین بن سعید از نضر بن سُوید و فَضالة بن ایّوب، از موسی بن بکر، از فضیل که گفت: از امام جعفر صادق الله سؤال کردم از تفسیر قول خدای عزّ و جل فولگر فاد مادی (که ترجمهٔ آن در حدیث بعدی می آید)، پس حضرت فرمود که: «هر امامی، راه نماینده است قرنی راکه آن امام، در میان ایشان است». ۲

۱۰۶ ۲/۵۰۶ علی بن ابراهیم، از پدرش، از محمد بن ابی عمیر، از ابن اُذینه ، از برید عجلی، از امام محمد باقر الله روایت کرده است در شرح قول خدای عزّ وجل ﴿إنّما أَنْتَ مُنْذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ از امام محمد باقر الله روایت کرده است در شرح قول خدای عزّ وجل ﴿إنّما أَنْتُ مُنْذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هُالِهِ آن حضرت فرمود که: «رسول خدای منذر و ترساننده ای است که خدا فرموده، و مردم هر زمانی را هادی و راه نماینده ای از ما هست که ایشان را راهنمایی میکند به سوی آنچه پیغمبر نا را ورده. پس رهنمایان بعداز آن حضرت، علی است و اوصیای بعداز او یک به یک».

١. رعد، ٧.

۲. و قرن، اهل و مردم هر روزگاری است، و نیز مقدار عمر اهل آن است به طور متوسط، و غیر از این در معنی قـرن
 گفتهاند. (مترجم)

٧٥٠٧ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدِ الْأَشْعَرِيُّ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدٍ بْنِ مِحْمَّدِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ، عَنْ سَعْدَانَ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ مُحَمَّدٍ، وَ اللهِ عَلَيْ الْمُنذِرُ، وَ عَلِيُّ الْهَادِي، يَا أَبَا مُحَمَّدٍ، هَلْ مِنْ هَادٍ الْيَوْمَ؟» قُلْتُ: بَلَىٰ جُعِلْتُ فِدَاكَ، مَا زَالَ مِنْكُمْ هَادٍ مِنْ بَعْدِ يَا أَبَا مُحَمَّدٍ، لَوْ كَانَتْ إِنَا نَزَلَتْ آيَةً عَلَىٰ هَادٍ حَتَىٰ دُفِعَتْ إِلَيْكَ، فَقَالَ: «رَحِمَكَ اللّهُ يَا أَبَا مُحَمَّدٍ، لَوْ كَانَتْ إِذَا نَزَلَتْ آيَةً عَلَىٰ وَبُلُ مَاتَ ذَلِكَ الرَّجُلُ مَاتَتِ الْآيَةُ، مَاتَ الْكِتَابُ، وَ لَكِنَةُ حَيُّ يَجْرِي فِيمَنْ بَقِي كَمَا جَرَىٰ فِيمَنْ مَضَىٰ».

٥٠٨/ ٢. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنْ صَفْوَانَ، عَنْ مَنْصُورٍ، عَنْ عَبْدِ الرَّحِيمِ الْقَصِيرِ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عَنْ فَوْلِ اللَّهِ تَبَارَكَ وَ صَفْوَانَ، عَنْ مَنْصُورٍ، عَنْ عَبْدِ الرَّحِيمِ الْقَصِيرِ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عَنْ فِي قَوْلِ اللَّهِ تَبَارَكَ وَ عَلْمَ اللَّهِ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَاللّهِ مَا لَا اللّهِ عَلَيْ الْهَادِي، أَمَا وَ اللّهِ مَا ذَهَبَتْ مِنَا، وَ مَا زَالَتْ فِينَا إِلَى السَّاعَةِ».

و ترجمهٔ آیه این است که: «جز این نیست که تو بیم کننده و ترسانندهای (که مردم را از عذاب خدا می ترسانی یعنی فرستاده شده برای ترسانیدن و بر تو همین بلاغ و رسانیدن است و بس به اظهار معجزات داله بر صدق تو، و تو را به آیات مقترحه که کفّار خواهش دارند، و به اظهار آن بدون ارادهٔ ما چه کار؟) و هر گروهی را ره نمایندهای است که ایشان را راهنمایی می کند».

۱۹۰۷ محمد بن اسماعیل، از سعدان، از ابو بصیر روایت کرده است که گفت: به خدمت امام جعفر صادق علا عرض کردم که: ﴿إِنَّمَا أَنْتَ مُنْذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَالِ ﴾ یعنی چه؟ فرمود که: «رسول خدا الله عرض کردم که خدا فرموده، و علی – صلوات الله علیه – همان رهنما است که در آیه مذکور است. ای ابو محمد! آیا امروز هیچ رهنمایی هست؟» عرض کردم: بلی! فدای تو گردم، همیشه از شما رهنمایی بعد از رهنمایی بوده، تا آن که هدایت به تو داده شد، و خلافت به تو رسید.

حضرت فرمود: «خدا تو را رحمت كنداي ابو محمد! اگر قصّه چنان باشد كه هرگاه آیهای بر مردی فرود آید، پس آن مرد بمیرد، آن آیه بمیرد (و مصداق خارجی نداشته باشد)، كتاب خدا می میرد و معطّل و بیكار می ماند و بیانش فوت می شود (چه بنابر این فرض، رهنمایی نیست كه مردم را به سوی احكام و اسرار آن راهنمایی كند). ولیكن این كتاب خدا زنده است كه جاری می شود در كسانی كه باقی مانده اند؛ چنانچه در آنان كه در گذشته اند جاری شده و امر و نهی آن به همه رسیده و می رسد».

۱۰۰۸ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از حسین بن سعید، از صفوان، از منصور، از عبدالرّحیم قصیر، از امام محمد باقر الله روایت کرده است در تفسیر قول خدای تبارک و تعالی: ﴿إِنَّمَا أَنْتَ مُنْذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾، که آن حضرت فرمود که: ارسول خدا، ترساننده است و علی الله، رهنماینده که در این آیه مذکوراند. بدان و آگاه باش اکه این هدایت و رهنمایی، با آیه مذکوره از ما نرفته، و حکم آن، نسبت به ما برطرف نشده و همیشه در شأن ما جاری بوده تا این ساعت که در آنیم » (یا جاری است تا قیامت).

## ١١ ـ بَابُ أَنَّ الْأَئِمَّةَ عِنْهِ وُلَاةً أَمْرِ اللَّهِ وَ خَزَنَةُ عِلْمِهِ

١/٥٠٩ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْبَى الْعَطَّارُ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ أَبِي زَاهِرٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ مُوسى،
 عَنْ عَلِيٍّ بْنِ حَسَّانَ، عَنْ عَبْدِ الرَّحْمٰنِ بْنِ كَثِيرٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ ﴿ يَـقُولُ: «نَحْنُ وُلَاةً أَمْرِ اللَّهِ، وَ خَزَنَةً عِلْمِ اللَّهِ، وَ عَيْبَةً وَحْي اللَّهِ».

٢/٥١٠ عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنْ عَلِيًّ بْنِ أَسْبَاطٍ، عَنْ أَبِيهِ أَسْبَاطٍ، عَنْ سَوْرَةَ بْنِ كُلَيْبٍ، قَالَ: قَالَ لِي أَبُو جَعْفَرٍ عِنْ: «وَ اللهِ، إنّ أَسْبَاطٍ، عَنْ أَبِيهِ أَسْبَاطٍ، عَنْ سَوْرَةَ بْنِ كُلَيْبٍ، قَالَ: قَالَ لِي أَبُو جَعْفَرٍ عِنْ: «وَ اللهِ، إنّ اللهِ، إنّ اللهِ فِي سَمَائِهِ وَ أَرْضِهِ، لا عَلَىٰ ذَهَبٍ، وَ لا عَلَىٰ فِضَّةٍ، إِلّا عَلَىٰ عِلْمِهِ».

٣/٥١١ عَلِيُّ بْنُ مُوسَىٰ، عَنْ أَخْمَدُ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْخُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ وَ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ الْبَرْقِيِّ، عَنِ النَّضِرِ بْنِ سُوَيْدٍ رَفَعَهُ عَنْ سَدِيرٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عِلْمٍ، قَالَ: قُلْتُ لَهُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، مَا أَنْتُمْ؟ قَالَ: «نَحْنُ خُزَّانُ عِلْمِ اللَّهِ، وَ نَحْنُ تَرَاجِمَةُ وَحْيِ اللَّهِ، وَ نَحْنُ النَّهِ، وَ نَحْنُ اللَّهِ، وَ اللَّهُ وَاللَّهِ، وَ اللَّهُ وَاللَّهِ، وَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهِ، وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللْمُولِمُولُولُولُولُولُولُولُول

٧٥١٢ / ٨. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْمَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنِ النَّضْرِ بْنِ شُعَيْبٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْفُضَيْلِ، عَنْ أَبِي حَمْزَةَ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﴿ يَقُولُ: «قَالَ رَسُولُ اللّٰهِ عَلَى الْأَشْقِيَاءِ مِنْ أُمَّتِكَ مِنْ تَوْكِ وَلَا يَةٍ عَلَى الْأَشْقِيَاءِ مِنْ أُمَّتِكَ مِنْ تَوْكِ وَلَا يَقِ عَلَى الْأَشْقِيَاءِ مِنْ قَبْلِكَ، وَ تَوْكِ وَلَا يَةٍ عَلِي قَ الْأَوْصِيَاءِ مِنْ بَعْدِكَ؛ فَإِنَّ فِيهِمْ سُنَتَكَ وَ سُنَّةَ الْأَنْبِيَاءِ مِنْ قَبْلِكَ، وَ مُمْ خُزَّانِي عَلَىٰ عِلْمِي مِنْ بَعْدِكَ، ثُمَّ قَالَ رَسُولُ اللّٰهِ عَلَيْ لَكَ اللّٰهِ عَلَىٰ عَلَىٰ عِلْمِي مِنْ بَعْدِكَ، ثُمَّ قَالَ رَسُولُ اللّٰهِ عَلَيْ لَكَ اللّٰهِ عَلَىٰ عَلَىٰ عِلْمِي مِنْ بَعْدِكَ، ثُمَّ قَالَ رَسُولُ اللّٰهِ عَلَيْ لَكَ اللّٰهِ عَلَىٰ عَلَىٰ عِلْمِي مِنْ بَعْدِكَ، ثُمَّ قَالَ رَسُولُ اللّٰهِ عَلَيْ لَكَ اللّٰهِ عَلَىٰ عَلَىٰ عِلْمِي مِنْ بَعْدِكَ، ثُمَّ قَالَ رَسُولُ اللّٰهِ عَلَيْ لَعَلَىٰ أَنْ مَالَىٰ اللّٰهِ عَلَيْ اللّٰهِ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ مِنْ بَعْدِكَ، ثُمَّ قَالَ رَسُولُ اللّٰهِ عَلَىٰ لَا اللّٰهِ عَلَىٰ اللّٰهِ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّٰهِ عَلَىٰ اللّٰهِ عَلَىٰ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَىٰ اللّٰهِ عَلَىٰ اللّٰهِ عَلَىٰ عَلَمَ عَلَىٰ عَلَمَ عَلَى عَلَى عَلَى اللّٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى عَل

٥١٣/ ٥. أَحْمَدُ بْنُ إِدْرِيسَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الْجَبَّارِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْـنِ خَــالِدٍ،

#### ١١. باب در بيان اينكه انمه ﷺ واليان امر خدا و خزانه داران علم اويند

۱/۵۰۹ محمد بن یحیی عطّار، از احمد بن ابی زاهر، از حسن بن موسی، از علی بن حسّان، از عبد الرحمان بن کثیر روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که می فرمود: «ماییم والیان امر خدا و خزانه داران علم خدا و صندوق وحی خدا».

۱۹۱۸ ۲ . چند نفر از اصحاب ما روایت کر دهاند، از احمد بن محمد، از حسین بن سعید، از علی بن اسباط، از پدرش اسباط، از سورة بن کُلیب که گفت: امام محمد باقر الله به من فرمود که: ابه خدا سوگند، هر آینه ما خزانه داران خداییم در آسمان و زمین او، اما نه بر طلا و نه بر نقره، لیکن بر علم آن جناب».

۱۹۱۸ / ۳. علی بن موسی روایت کرده است از احمد بن محمد، از حسین بن سعید و محمد بن خالد برقی، از نضر بن شوید که آن را مرفوع ساخته از سَدیر، از امام محمد باقر الله که گفت: به آن حضرت عرض کردم که: فدای تو گردم، شما چه صفت دارید؟ فرمود: «ماییم خزانه داران علم خدا و ماییم ترجمه های و حی خدا و ترجمان های آن. ا و ماییم حجّت بالغه خدا و رسا بر هر که در زیر آسمان و هر که در بالای زمین است».

از ابو حمزه روایت کرده است که گفت: شنیدم از آمام محمد باقر 對 که می فرمود: «رسول از ابو حمزه روایت کرده است که گفت: شنیدم از آمام محمد باقر 對 که می فرمود: «رسول خدا 對 فرمود که: خدا 對 فرمود که: خدا تالی فرموده است که: تمام کردن حجت من به غایت بر بدبختان از امّت تو است. و ایشان، آنانند که و لایت علی و او صیای بعد از تو را ترک کنند؛ زیرا که در ایشان است سنّت و طریقهٔ تو و راه و روش پیغمبران پیش از تو، و ایشان خازنان علم منند بعد از تو. پس رسول خدا ﷺ فرمود که: جبر ثیل 對 مرا خبر داد به نام های ایشان و نام های پدران ایشان ﷺ فرمود که: جبر ثیل 對 مرا خبر داد به نام های ایشان و نام های پدران ایشان ﷺ

۱۵۰/ ۱.۵ مده بن ادریس، از محمد بن عبدالجبّار، از محمد بن خالد، از فَـضالة بـن ایّوب، از عبدالله بن ابی یعفور روایت کرده است که گفت: حضرت امـام جـعفر صـادق الله

و ترجمه به فتح تا و جیم، بیان کردن لفتی است به لفتی دیگر و لفتی که بیان لفتی دیگر باشد. و تُرجمان به ضم تا و جیم، و به فتح هر دو و به ضم یکی و فتح دیگری، معنی است که معنی لفت دیگر باشد؛ چون ترجمه و بیان کنندهٔ زبانی به زبانی دیگر چون مترجم. و ابن اثیر در نهایه میگوید که: ترجمان، به ضمّ و فتح، کسی است که سخن را ترجمه میکند و آن را نقل میکند از لفتی به لغتی دیگر و جمع آن تراجم است. (مترجم)

عَنْ فَضَالَةَ بْنِ أَيُّوبَ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ أَبِي يَعْفُورٍ، قَالَ: قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ عِبْدِ اللَّهِ عِبْدِ اللَّهِ عَبْدِ أَمْرِهِ، فَخَلَقَ خَلْقاً فَقَدَّرَهُمْ لِذَٰلِكَ أَبِي يَعْفُورٍ، فَنَحْنُ حُجَجُ اللَّهِ فِي عِبَادِهِ، وَ خُزَّانُهُ عَلَىٰ عِلْمِهِ، وَ الْأَمْرِ، فَنَحْنُ هُمْ يَا ابْنَ أَبِي يَعْفُورٍ، فَنَحْنُ حُجَجُ اللَّهِ فِي عِبَادِهِ، وَ خُزَّانُهُ عَلَىٰ عِلْمِهِ، وَ الْقَائِمُونَ بِذَٰلِكَ».

١٥١٤ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ مُوسَى بْنِ الْقَاسِمِ بْنِ مُعَاوِيَةَ؛ وَ
 مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ، عَنِ الْعَمْرَكِيِّ بْنِ عَلِيٍّ جَمِيعاً، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ جَعْفَرٍ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ
 مُوسىٰ ﷺ، قَالَ:

«قَالَ أَبُو عَبْدِ اللّٰهِ ﷺ: إِنَّ اللّٰهَ \_ عَزَّ وَ جَلَّ \_ خَلَقَنَا فَأَحْسَنَ خَـلْقَنَا. وَ صَـوَّرَنَا فَأَحْسَنَ صُوَرَنَا. وَ جَعَلَنَا خُزَّانَهُ فِي سَمَائِدٍ وَ أَرْضِهِ، وَ لَنَا نَطَقَتِ الشَّجَرَةُ، وَ بِعِبَادَتِنَا عُبِدَ اللّٰهُ عَزَّ وَ جَلَّ، وَ لَوْلَانَا مَا عُبِذَ اللّٰهُ».

## ١٢ ـ بَابُ أَنَّ الْأَئِمَّةَ عَيْ خُلَفًا اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ فِي أَرْضِهِ وَ أَبْوَابُهُ الَّتِي مِنْهَا يُؤْتىٰ

١ / ٥١٥ / ١ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ الْأَشْعَرِيُّ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ،
 عَنْ أَبِي مَسْعُودٍ، عَنِ الْجَعْفَرِيِّ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا الْحَسَنِ إِلَّا يَقُولُ: «الْأَئِمَّةُ خُلَفَاءُ اللهِ \_ عَنْ أَبِي مَسْعُودٍ، عَنِ الْجَعْفَرِيِّ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا الْحَسَنِ إِلَّا يَقُولُ: «الْأَئِمَّةُ خُلَفَاءُ اللهِ \_ عَنْ أَرْضِهِ».
 عَزَّ وَ جَلَّ \_ فِي أَرْضِهِ».

٢/٥١۶ عنه، عَنْ مُعَلَى، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ جُمْهُودٍ، عَنْ سُلَيْمَانَ بْنِ سَمَاعَة، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ الْقَاسِمِ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، قَالَ: قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ بِيْنِ: «الْأَوْصِيَاءُ هُمْ أَبْوَابُ اللهِ لِيُ اللهِ بْنِ الْقَاسِمِ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، قَالَ: قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ بِيْنِ: «الْأَوْصِيَاءُ هُمْ أَبُوابُ اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ وَ بِهِمُ احْتَجَ الله عَزَّ وَ جَلَّ وَ بِهِمُ احْتَجَ الله مُ مَا عُرِفَ الله عَزَّ وَ جَلَّ، وَ بِهِمُ احْتَجَ الله مُ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ \_عَلَيْ خَلْقِهِ».

فرمود که: «ای پسر ابی یعفور، به درستی که خدا یکی است و یگانه و متفرّد به یگانگی، و تنهاست به امر خویش (که امر شریعت است، یا امر خلافت) که در تعیین و تقدیر و نصب آن شریکی ندارد. پس خلقی را آفرید و ایشان را برای این امر و توضیح و بیان آن، معیّن فرمود. پس ما همان خلق معیّن و مقدّریم که خدا تقدیر و تعیین نموده، ای پسر ابی یعفور، پس ما حجتهای خداییم در میان بندگانش و خزانه داران بر علمش و نگهبانیم به این حجّت».

ساخت، و ما را در آسمان و زمین، خوانه داران خودگردانید و درخت از برای ما و درخت برا نیکو محمد بن معبویه و محمد بن برای بن جعفر از حضرت ابوالحسن موسی بن جعفر از حضرت ابوالحسن موسی بن جعفر از خومود که: «امام جعفر صادق الله فرمود که: خدای عزّ و جلّ ما را آفرید، پس آفرینش ما را نیکو گردانید، و ما را تصویر نمود و نگاشت، پس صورتهای ما را نیکو ساخت، و ما را در آسمان و زمین، خزانه داران خود گردانید و درخت از برای ما سخن گفت و به عبادت و بندگی کردن ما، خدا معبود و پرستیده شد. و اگر ما نمی بودیم، خدای عزّ و جلّ معبود نمی شد» (چه مردم نمی دانستند که چه باید کرد).

#### ۱۲. باب در بیان این که ائمه ﷺ، خلیفه های خدای عزّ و جلّ اند در زمین و در های اویت که از آنها آمده می شود ا

۱/۵۱۵ محمد بن محمد اشعری، از مُعلّی بن محمد، از احمد بن محمد، از احمد بن محمد، از ابی مسعود، از جعفری روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام موسی کاظم الله که می فرمود: ۱۵ نمهٔ هدی، جانشینان خدایند در زمین».

۲/۵۱۶ از او، از مُعلّی، از محمد بن جمهور، از سلیمان بن سَماعه، از عبدالله بن قاسم، از ابوبصیر روایت است که گفت: امام جعفر صادق ﷺ فرمود که: «اوصیای پیغمبر، درهای خدای عزوجل اند که از آنها آمده می شود (که باید مردم از آن در به سوی خدا روند و از آن راه به معرفتش رسند و احکام آن را بدانند و راه بهشت پیمایند). و اگر ایشان نمی بودند، خدای عزّوجل شناخته نمی شد، و به ایشان خدای تبارک و تعالی حجّت را بر خلق خود تمام کرده است».

۱. خلیفه، به معنی پادشاه و قائم مقام است؛ چه خیلافت به کسر خا، به جای کسی بودن است در کاری، و مراد از در.
 راه به سوی شناختن خداست و دانستن احکام او و به سوی بهشت. (مترجم)

٧٥١٧ / الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْوَشَّاءِ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مِحَمَّدٍ، عَنِ الْوَشَّاءِ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْوَشَاءِ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ عَنْ قَوْلِ اللَّهِ جَلَّ جَلَلُهُ: ﴿وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ سِنَانٍ، قَالَ: ﴿وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنْكُمْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَلَهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾ قال: ﴿هُمُ الْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾ قال: ﴿هُمُ الْأَيْمَةُ هِينٍ ﴾.

## ١٣ \_بَابُ أَنَّ الْأَئِمَّةَ عِيْ نُورُ اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ

حَدَّثَنَا صَفُوانُ بُنُ يَحْيَىٰ وَ الْحَسَنُ بُنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بُنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ أَبِي اللهِ مَنْ أَبِي حَالِدٍ الْكَابُلِيُّ، عَلَّانَا صَفُوانُ بُنُ يَحْيَىٰ وَ الْحَسَنُ بُنُ مَحْبُوبٍ، عَنْ أَبِي اللهِ وَرَسُولِهِ، وَاللّهِ وَاللّهِ قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا جَعْفَرٍ عِلَىٰ عَنْ قَوْلِ اللّهِ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ فَنَامِنُواْ بِاللّهِ وَرَسُولِهِ، وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَرَسُولِهِ، وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَلَا اللهِ عَزَّ وَجَلّ اللهِ وَرَسُولِهِ، وَاللّهِ وَاللّهِ أَنزَلَنَا ﴾ فَقَالَ: «يَا أَبَا خَالِدٍ، النّهُورُ وَ اللّهِ الْأَرْضِ، وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ ا

١٥١٩ / ٢. عَلِيٌّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ بِإِسْنَادِهِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ فِي قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَىٰ:

۷۱۷ / ۳. حسین بن محمد، از مُعلَی بن محمد، از وشا، از عبدالله بن سِنان روایت کرده است که گفت: سؤال کردم از امام جعفر صادق الله از معنی قول خدای جلّ جلاله: ﴿وَعَدَ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَ عَمِلُوا الصَالِخَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فی الْأَرْضِ كَما اسْتَخْلَفَ الدِینَ مِنْ قَبْلِهِمْ ﴾ ا، که حضرت فرمود که: «ایشان ائمّه اند». و ترجمهٔ آیه این است که: «وعده داد خدا آنان را که ایمان آورده اند از شما و کردند کارهای شایسته را، که هر آینه خلیفه گرداند البته ایشان را در زمین، چنانکه خلیفه گردانید آنان را که پیش از ایشان بوده اند» (یا چنانچه خلیفه گردانیده شدند).

#### ۱۳. باب در بیان این که ائمه ﷺ نور خدای عزّو جلّ اند

۱/۵۱۸ محسین بن محمد، از مُعلَی بن محمد، از علی بن مِرداس روایت کرده است که گفت: حدیث کردند ما را صفوان بن یحیی و حسن بن محبوب، از ابو ایّوب، از ابو خالد کابلی که گفت: سؤال کردم از امام محمد باقر الله از قول خدای عزّ و جلّ: ﴿فَآمِنُوا بِاللّهِ وَ رَسُولِهِ وَ النّورِ الّذِي أَنْزَلْنا ﴾ ۲، یعنی: «پس ایمان آورید و بگروید به خدا و فرستادهٔ او (که محمد است) و آن، نور و روشنی که فرو فرستادیم ».

حضرت فرمودکه: ۱۱ی ابو خالد، به خدا سوگندکه این، نور امامان از اولاد محمداند به خدا سوگند، که روز قیامت. و به خدا سوگند، که ایشان، نور خدایند که آن را فرو فرستاده. و به خدا سوگند، که ایشان نور خدایند که آن را فرو فرستاده. و به خدا سوگند، که ایشان نور خدایند در آسمان ها و زمین. ای ابو خالد، به خدا سوگند، هر آینه نور امام در دلهای مؤمنان روشن تر است از آفتاب روشنی بخش درخشان در روز. و به خدا سوگند، که ایشان دلهای مؤمنان را روشن میسازند و خدای عزّوجل نور ایشان را می پوشد از هر که می خواهد، پس دلهای ایشان تاریک می شود.

ای ابو خالد، به خدا سوگند که هیچ بنده ای ما را دوست ندار د و با ما موالات نورزد، تا خدا دل او را پاک و پاکیزه گرداند از عقاید فاسده و خدا دل بندهٔ را پاک نمی گرداند تا تسلیم کند از برای ما و منقاد ما باشد در همه حال و در همه چیز و با ما در مقام آشتی باشد. پس چون با ما در مقام آشتی باشد و در مقام جنگ و نزاع نباشد، خدا او را از حساب سخت سالم بدار د و ایمن گرداند او را از ترس بزرگتر روز قیامت تا به بزرگ و کوچک آنچه رسد».

٧/٥١٩ . على بن ابراهيم، به اسناد خويش، از امام جعفر صادق ﷺ روايت كرده است در

﴿ اللَّذِينَ يَتَبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيِّ الْأُمِّيُّ اللَّهِي يَجِدُونَهُ, مَكْتُوبًا عِندَهُمْ فِي التَّوْرَنةِ وَ الْإِنجِيلِ

يَأْمُرُهُم بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَ لَهُمْ عَنِ الْمُنكرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَتِيِثَ \_ إِلَىٰ

يَأْمُرُهُم بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَ لَهُمْ عَنِ الْمُنكرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَتِيِثَ \_ إِلَىٰ

قَوْلِهِ \_ وَاتَّبَعُوا اللَّورَ الَّذِي أَنزِلَ مَعَهُ وَأُولَنْهِكَ هُمُ الْمُقْلِحُونَ ﴾ قَالَ: «النُّورُ فِي هٰذَا الْمَوْضِعِ

عَلِيُّ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ وَ الْأَئِمَةُ هَيْ ».

٣/٥٢٠ أَحْمَدُ بْنُ إِدْرِيسَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الْجَبَّارِ، عَنِ ابْنِ فَضَّالٍ، عَنْ ثَعْلَبَةَ بْنِ مَيْمُونٍ، عَنْ أَبِي الْجَارُودِ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي جَعْفَرٍ ﷺ: لَقَدْ آتَى اللّهُ أَهْلَ الْكِتَابِ بْنِ مَيْمُونٍ، عَنْ أَبِي الْجَارُودِ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي جَعْفَرٍ ﷺ: لَقَدْ آتَى اللّهُ أَهْلَ الْكِتَابِ مَن قَبْلِهِ خَيْراً كَثِيراً، قَالَ: «وَ مَا ذَاكَ؟» قُلْتُ: قَوْلُ اللّهِ تَعَالَىٰ: ﴿ اللّهِ مَا شَيْنَهُمُ الْكِتَبَ مِن قَبْلِهِ مَعْراً كَثِيراً، قَالَ: «قَالَ: «قَالَ: «قَالَ: «قَدْ أَجْرَهُم مَّرُتَيْنِ بِمَا صَبَرُوا ﴾ قَالَ: فَقَالَ: «قَدْ

مرزخين شكيبيز رصوي سدوى

قول خداي عزّ وجلّ: ﴿الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرُّسُولَ النَّبِيُّ ٱلأُمِّيُّ الَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْتُوباً عِنْدَهُمْ في التَّوْرَاةِ وَ أَلإِنْجِيلِ يَأْمُرُهُمْ بِالْمَعْرُوفِ وَ يَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنْكُرِ وَ يُجِلُّ لَهُمُ الطُّيّبَاتِ وَ يُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَائِثَ ﴾ تا قول آن جناب ﴿ وَاتَّبَعُوا النُّورَ الَّذِي أُنْزِلَ مَعَهُ أُولَئِكَ هُمُ الْمُقْلِحُونَ ﴾، كه آن حضرت فرمو دكه: «نور در اين موضع، امير المؤمنين على و امامانند ﷺ. (و آنچه از آيه ذكر نشده، اين استكه: ﴿وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَ ٱلأَغْلَالَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ فَالَّذِينَ آمَنُوا بِهِ وَ عَزُّرُوهُ وَ نَصَرُوهُ ﴿ ). و ترجمه آن به ترتیب آیه این است که: «پر هیزکاران و مؤمنان که رحمت برای ایشان می فر ستیم، آنانند که پیروی میکنند فرستادهٔ خدا راکه محمد است. و صفتش این است که پیغمبری است نانویسنده و ناخواننده (یا منسوب است به مکّه که امّ القری است که در مکّه متولّد گردیده). آنکه مییابند او را (یعنی نام و وصف او را) نوشتهٔ نزد ایشان در تورات موسی و در انسجیل عیسی. امر می فرماید ایشان را به نیکی (که توحید است و توابع آن) و باز می دارد ایشان را از کار ناشایست (که شرک است و لوازم آن)، و حلال میکند از برای ایشان چیزهای پاکیزه را، و حرام میگرداند بر ایشان چیزهای پلیدران وضع میکند از ایشان، بار گران ایشان را (که تكاليف شاقه را از ايشان برمى دارد و نيز بر مى دارد از ايشان غلها و بندهايي كه بود بر ايشان، چون تعیین قصاص در قتل، بدون جواز عفو و دیه و غیر آن از آنچه در زمان موسی الله بو دکه آنها را مانند غلها در گردن داشتند). پس آنان که ایمان آوردند به این پیغمبر، و تعظیم کردند او را، و باری دادند او را بر دشمنان، و پیروی نمودند آن نوری راکه فرو فرستاده شد با او، این گروه مذکورین، ایشانند رستگاران از عذاب و رسندگان به رحمت و ثواب».

۱۰ ۱۳ / ۵۲۰ محمد بن ادریس، از محمد بن عبد الجبّار، از ابن فضّال، از ثعلبة بن میمون، از ابوالجارود روایت کرده است که گفت: به خدمت امام محمد باقر ﷺ عرض کردم که هر آینه به حقیقت که خدا اهل کتاب را خیر و نیکی بسیاری عطا فرموده است. حضرت فرمود که: «آن چه چیز است؟» عرض کردم که: قول خدای عزّ وجلّ: ﴿الّذینَ آتَیْنَاهُمُ الْکِتْابَ مِنْ قَبْلِهِ هُمْ بِهِ يَوْمِنُونَ ﴾ تا قول آن جناب ﴿أُولَٰئِکَ يُؤْتَوْنَ أَجْرَهُمْ مَرّتَیْنِ بِمَا صَبَرُوا ﴾ آ ﴿ و آنچه در میانه دو آیه است که ذکر نشده، این است که: ﴿وَ إِذَا یُتُلُی عَلَیْهِمْ قَالُوا آمَنًا بِهِ إِنّهُ الْحَقّ مِنْ رَبُنَا إِنّا کُنّا مِنْ قَبْلِهِ مُسْلِمِینَ ﴾ آ)، یعنی: «آنان که دادیم ایشان را تورات، یا انجیل پیش از قرآن، ایشان به قرآن

۲. قصص، ۵۲ ۵۴۵

اعراف ، ۱۵۷.

٣. قصص، ٥٣.

آتَاكُمُ اللّٰهُ كَمَا آتَاهُمْ» ثُمَّ تَـلا: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱللَّهُ وَءَامِنُواْ بِرَسُولِهِ، يُؤْتِكُمْ كِفْلَيْنِ مِن رَّحْمَتِهِ، وَيَجْعَلْ لَّكُمْ نُورًا تَمْشُونَ بِهِ ﴾ «يَعْنِي إِماماً تَأْتَمُّونَ بِهِ».

١٤/٥٢١ أَخْمَدُ بْنُ مِهْرَانَ، عَنْ عَبْدِ الْعَظِيمِ بْنِ عَبْدِ اللّهِ الْحَسَنِيِّ، عَنْ عَلِيٍّ بْسنِ
 أَسْبَاطٍ وَ الْحَسَنِ بْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ أَبِي أَيُّوبَ، عَنْ أَبِي خَالِدٍ الْكَابُلِيِّ، قَالَ: سَأَلَتُ أَبَا
 جَعْفَرٍ ﷺ عَنْ قَوْلِ اللّهِ تَعَالَىٰ: ﴿فَنَامِنُواْ بِاللّهِ وَرَسُولِهِ ، وَالنُّورِ ٱلَّذِى أَنزَلْنَا﴾.

فَقَالَ: «يَا أَبَا خَالِدٍ، النَّورُ وَاللَّهِ الأَيْمَّةُ ﴿ يَا أَبَا خَالِدٍ، لَنُورُ الْإِمَامِ فِي قُلُوبِ الْمُؤْمِنِينَ أَنْوَرُ مِنَ الشَّمْسِ الْمُضِيئَةِ بِالنَّهَارِ، وَ هُمُ الَّذِينَ يُنَوِّرُونَ قُلُوبَ الْمُؤْمِنِينَ، وَ يَحْجُبُ اللَّهُ نُورَهُمْ عَمَّنْ يَشَاءُ، فَتُظْلِمُ قُلُوبُهُمْ، وَ يَغْشَاهُمْ بِهَا».

٥٢٧/ ٥. عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ وَ مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسُنِ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحَسُنِ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحَسَنِ بْنِ شَمُّونٍ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمْنِ الأَصَمِّ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ الْقَاسِمِ، عَنْ الْحَسَنِ بْنِ شَمُّونٍ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمْنِ الأَصَمِّ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ الْقَاسِمِ، عَنْ صَالِحِ بْنِ سَهْلٍ الْهَمْدَانِيِّ، قَالَ: قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ فِي قَوْلِ اللهِ تَعَالَىٰ: ﴿اللهُ نُورُ

میگروند و چون خوانده شود قرآن بر ایشان، گویند که ایمان آوردیم به آن و دانستیم که آن، کلام خداست. به درستی که آن راست و درست است که فرود آمده از جانب پروردگار ما. به درستی که ما بودیم پیش از نزول آن، یا پیش از تلاوت آن بر ما، گردن نهادگان. این گروه از اهل تورات، یاانجیل داده میشوند (یعنی خدا می دهد به ایشان، مزد ایشان را دو بار، به سبب صبر و شکیبایی ایشان بر ایمان» (به تورات یا انجیل و قرآن، یا بر ایمان به قرآن، پیش از نزول، یا تلاوت آن یا بر دین خود یا اذبت کافران).

ابوالجارود می گوید که پس حضرت فرمود که: «خدا شما را عطا فرموده، چنانچه ایشان را عطا نموده». پس این آیه را خواند: ﴿یَا أَیُّهَا الَّذِینَ آمَنُوا اتَّقُوا اللّه وَ آمِنُوا بِرَسُولِهِ یُؤْتِکُمْ کِفْلَیْنِ مِنْ رَحْمَتِهِ وَ یَجْعَلْ لَکُمْ نُورًا تَمْشُونَ بِهِ ﴾ ، یعنی: «ای آنان که گرویده اید به رسولان گذشته، بترسید از خدا و ایمان آورید به رسول او (که محمد الله است) تا بدهد شما را دو نصیب بورگ از بخشایش خویش (یکی برای ایمان به پیغمبران گذشته، و یکی برای ایمان به محمد الله و تا قرار دهد از برای شما نور و روشنی را که بروید به آن».

و حضرت فرمو دكه: ﴿ يعني امامي كه به أو اقتدا كنيد،

المحمد بن مهران روایت کرده است که از عبدالعظیم بن عبدالله حسنی، از علی بن اسباط و حسن بن محبوب، از ابو ایّوب، از ابو خالد کابلی که گفت: از امام محمد باقر علی سؤال کردم از قول خدای عزّ وجلّ: ﴿فَا مِنتُوا بِاللّهِ وَ رَسُولِهِ وَ النّورِ الّذِی أَنْزَلْنا ﴾ آ. حضرت فرمود که: «ای ابو خالد، به خدا سوگند که این نور، اثمه علی اند. ای ابو خالد، هر آینه نور امام در دلهای مؤمنان روشن تر است از آفتاب و روشنی بخش درخشان در روز. ایشان کسانی هستند که دلههای مؤمنان را روشن می سازند و خدا نور ایشان را می پوشد از هر که می خواهد. پس دلهای ایشان تیره و تار می گردد و ایشان را به آن تاریکی فرو گرفته، ایشان را می پوشد و آن ظلمت به ایشان احاطه می کند».

۵۲۲ / ۵. على بن محمد و محمد بن حسن، از سهل بن زياد، از محمد بن حسن بن شمّون، از عبدالله بن عبدالرحمان أصمّ، از عبدالله بن قاسم، از صالح بن سهل همداني روايت كردهاند كه گفت: امام جعفر صادق على فرمود: «در قول خداي عزّوجلّ ﴿اللّهُ شُورُ السَّفاوٰاتِ

السَّمَنَوَٰتِ وَالْأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ، كَمِشْكُوٰةٍ ﴾: «فَاطِمَةُ ﴿ فِيهَا مِصْبَاحُ ﴾: «الْحَسَنُ » ﴿ الْمِصْبَاحُ فِي زُجَاجَةٍ ﴾: «الْحُسَيْنُ » ﴿ الزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كَوْكَبُ دُرِّيُ ﴾: «فَاطِمَةُ كَوْكَبُ دُرِّيُّ بَيْنَ نِسَاءِ أَهْلِ الدُّنْيَا » ﴿ يُوقَدُ مِن شَجَرَةٍ مُّبَرَكَةٍ ﴾: «إِبْرَاهِيمُ ﴿ وَيَتُونَةٍ لاَ شَرْقِيَةٍ وَلا غَرْبِيَّةٍ ﴾: «لَا يَهُودِيَّةٍ وَلَا نَصْرَانِيَّةٍ » ﴿ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيَّ ﴾: «يَكَادُ الْعِلْمُ يَنْفَجِرُ بِهَا »



وَ الْأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكَاةٍ ﴾ كه مراد از مشكات، فاطمه الله است». أو ترجمه والله نُورُ السّفاؤاتِ و الأرض مثل نور خدا (و السّفاؤاتِ و الأرض ابن است كه: «خداوند نور آسمانها و زمين است. داستان نور خدا (و قصّه غريبه و صفت عجيبه آن)، مانند روزنه يا قنديلي است كه وفيها مِصْباح ، يعني: در آن مشكات چراغي است افروخته و به غايت روشن».

و حضرت فرمود که: «مراد از مصباح، حضرت امام حسن است». ﴿الْمِصْبَاحُ فَى زُجَاجَةٍ ﴾، يعنى که: «أَن چراغ در قنديلى است از آبگينه که چراغ در آن نورانى تر و صاف تر است» (و باد مانع آن نمى شود). و حضرت فرمود که: «مراد از المصباح، حضرت امام حسين است».

(پس باید که الف و لام در آن، از برای عهد نباشد، تا با مصباح اوّل یکی نشود. و ممکن است که از برای عهد باشد، و وجه اتّحاد، این باشد که هر دو فی الحقیقه، یک نورند، و مویّد این آن است که در زیارتی از زیارات علی بن الحسین المحسین مذکور است که: سلام بر تو ای پسر حضرت امام حسن و امام حسین المحیّل). (الزّجاجَةُ کَانَهٔا کَوْکَبُ دُرِینَ، یعنی: «آن آبگینه از غایت لطافت و صفا گویا ستاره ای است درخشنده (که دفع تاریکی از خود میکند، یا منسوب است به سوی دو دُرٌ صفا و تلألؤ و آبداری).

و حضرت فرمود که: «فاطمه، ستاره ای است در کشان در میان زنان و مردمان جهان». ﴿یُوقَدُ مِنْ شَجَرَةٍ مُبَارَکَةٍ ﴾، یعنی: «افروخته می شود آن زجاجه و قندیل و چراغیی که در آن است، از درخت پر نفع و با برکت» (که ابتدای افروختگی و روشنی آن از آن درخت است. و فتیلهٔ آن در روغن آن درخت سرشته است).

و حضرت فرمود که: «مراد از این درخت، ابراهیم الله است» (یعنی که فاطمه از نسل آن حضرت است). ﴿ زُیْتُونَةِ لا شَرْقِیّةٍ وَ لا غَرْبِیّةٍ ﴾، آیعنی: «آن درخت، درخت زیتونی است که نه در جانب شرقی معموره است (چون دریای چین و خطا ") و نه در طرف غربی معموره

۱. و مشکات، لفظی است عربی، و بعضی گفته اند که هندی است، و در معنی آن نیز خلاف است. بعضی گفته اند که روزنه ای است در دیوار، که نهایت آن به بیرون راه نداشته باشد، مانند طاقچهٔ بُن بسته. و بعضی گفته اند که چراغ دان است، چون فانوس و قندیل باشد. و بنابر دو معنی است، چون فانوس و قندیل باشد. و بنابر دو معنی اقل، مراد از مصباح که بعد از این مذکور است، چراغ است و بنا بر صعنی اخیر، فتیلهٔ آن است که روشس باشد. (مترجم)
 ۲. نور ، ۳۵.

۳. نام شهری است در ترکستان و مشک خیز. همهٔ مرز چین با خطا و ختن/ گرفتش به بازوی شمشیر زن.

﴿ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسُهُ نَارٌ نُورٌ عَلَىٰ نُورٍ ﴾: ﴿ إِمَامٌ مِنْهَا بَعْدَ إِمَامٍ ﴾ ﴿ يَهْدِى ٱللَّهُ لِنُورِهِ ، مَن يَشَآءُ ﴾: « يَهْدِي اللَّهُ لِلْأَئِمَّةِ ﴿ هِنَ يَشَاءُ ﴿ وَيَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْأَمْثَلَ لِلنَّاسِ ﴾ ».

قُلْتُ: ﴿أَوْكَظُلُمَاتٍ﴾؟



است» (چون طرطوس و قیروان ، بلکه در وسط معموره است، که آن اراضی و جبال ولایت شام است که زیتون آن، اجود زیتون است. و یا آن که معنی آن است که: نه در شرق است و نه در غرب، که آفتاب در آن در بعضی از اوقات روز باشد که آن وقت شروق و غروب است، بلکه در همهٔ طول نهار آفتاب بر آن می تابد، مانند زیتونی که در سرکوه یا در صحرای واسع و هامون است و به جهت آن، میوهٔ آن پخته تر است و روغن آن صافی تر. و یا نه دائم در آفتاب است تا میوهٔ آن، خام بماند، بلکه هم از شعاع آفتاب بهره مند و هم از حمایت سایه محفوظ است).

و حضرت فرمود که: «آن درخت (یعنی ابراهیم الله)، نه یهودی است و نه نصرانی» (و این اشاره است به آنچه خدای تعالی در شأن آن حضرت فرموده که: ﴿مَا كُانَ إِبْرَاهیمُ یَهُودِیّاً وَ لا نَصْرَانِیّاً وَ لَکِنْ کُانَ حَنیفاً مُسْلِماً وَ مَا کُانَ مِنَ الْمُشْرِکینَ» آ. پس مراد، آن است که آن حضرت الله چکیدهٔ اهل توحید است). ﴿یَکَادُ زَیّتُها یُضیءُ»، یعنی: «نزدیک است که زیت و روغن آن درخت، خود روشن شود و روشنی دهده و حضرت فرمود که: «نزدیک است که علم جاری و روان شود از آن حضرت و به سبب او « ﴿وَلَوْ لَمْ تَقْسَلُسْهُ نَارُ نُورٌ عَلَىٰ نُورٍ»، یعنی: «و اگر چه نرسیده باشد به آن زیت، آتشی (یعنی از عایت صفا و درخشندگی به مرتبهای است که نزدیک است که بی آتش، روشن شود و روشنایی بخشد) و این نور و روشنی است افزوده بر روشنی و بر بالای آن».

صالح راوي ميگويد كه: به آن حضرت عرض كردم كه: ﴿أَوْ كَسَظُّلُمَاتِ ﴾ (يمني چه اراده

۱. شهری است در شام و مشرف بر دریا، نزدیک مرقب و عکا.

۲. اطراف مجموعة عالم. و یا شهری که در زمان معاویه به صورت شهر در آمده و در اقلیم سوم عالم قرار دارد و طول
 آن ۳۱ درجه و عرض آن ۳۰ درجه و ۴۰ دقیقه است. ۳. دشت و صحرا و بیابان هموار و خالی از بلندی و پستی.
 ۴. آل عمران، ۶۷

قَالَ: «الْأَوَّلُ وَ صَاحِبُهُ، ﴿ يَغْشَلُهُ مَوْجٌ ﴾ : الثَّالِثُ ﴿ مِن فَوْقِهِ مَوْجٌ [ مِن فَوْقِهِ مَسْحَابُ ] ظُلُمَتُ ﴾ الثَّانِي ﴿ بَغْضُهَا فَوْقَ بَعْضِ ﴾ : مُعَاوِيَةُ لَعَنَهُ اللهُ وَ فِتَنُ بَنِي أُمَيَّةَ ﴿ إِذَاۤ أَخْرَجَ يَدَهُ ﴾ ظُلُمَتُ ﴾ الثَّانِي ﴿ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضِ ﴾ : مُعَاوِيَةُ لَعَنَهُ اللهُ وَ فِتَنُ بَنِي أُمَيَّةَ ﴿ إِذَآ أَخْرَجَ يَدَهُ ﴾ المُؤْمِنُ فِي ظُلُمَةِ فِتْنَتِهِمْ ﴿ لَمْ يَكُذْ يَرَنَهَا وَمَن لَمْ يَجْعَلِ اللَّهُ لَهُ نُورًا ﴾ : إِمَام مِنْ وُلْدِ فَاطِمَةً ﴿ فَمَا لَهُ مِن نُورٍ ﴾ : إِمَامٍ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ».

وَ قَالَ فِي قَوْلِهِ تَعَالَىٰ: ﴿يَسْعَىٰ نُورُهُمْ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَـٰنِهِم﴾: «أَثِمَّةُ الْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ تَسْعَىٰ بَيْنَ يَدَيِ الْمُؤْمِنِينَ وَ بِأَيْمَانِهِمْ حَتَّىٰ يُنْزِلُوهُمْ مَنَازِلَ أَهْلِ الْجَنَّةِ».

عَلِيٌّ بْنُ مُحَمَّدٍ وَ مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ مُوسَى بْنِ الْقَاسِمِ الْبَجَلِيِّ؛ وَمُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ، عَنِ الْعَمْرَكِيِّ بْنِ عَلِيٍّ جَمِيعاً، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ جَعْفَرٍ ﷺ، عَنْ أَلْبَجَلِيٍّ؛ وَمُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ، عَنِ الْعَمْرَكِيُّ بْنِ عَلِيٍّ جَمِيعاً، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ جَعْفَرٍ ﷺ، عَنْ أَلْبَجَلِيٍّ؛ وَمُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ مَنْ الْعَمْرَكِيُّ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ جَعْفَرٍ ﷺ، عَنْ الْبَجلِيِّ ، وَمُثَمَّدُ بْنُ يَحْدِيلُ مَنْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى اللهَا عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَ

٥٢٣ / ٤. أَخْمَدُ بْنُ إِدْرِيسَ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ عُبَيْدِ اللَّهِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ

شده از قول خدای تعالی: ﴿أَوْ كَظُلُمَاتٍ فَی بَحْدٍ لُجِیّ ﴾ ؟ که ترجمهٔ آن این است که: یا کردارهای کافران مانند تاریکیهای متراکم است و در دریای عمیق بسیار آب). حضرت فرمود که: «مراد از ظلمات، اوّلی، و رفیق اوست ، ﴿یَغْشَاهُ مَوْجٌ ﴾ ، یعنی: «آن دریایی که دَمْبِدَمْ می پوشد آن را موجی ».

حضرت فرمود که: «موج، سیّم است». ﴿مِنْ فَوْقِهِ سَخَابٌ ظُلُمَاتٌ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضِ»، یعنی: «از زیر موج دویم، ابری است که روشنی ستاره ها را می پوشد تاریکی ها که پارهای از آن، در بالای پارهای است». حضرت فرمود که: «ظلمات، دویم که در مرتبهٔ دویم ذکر شده، و بعضی از آن، در بالای بعضی است، معاویه و فتنه های بنی امیّه است».

﴿إِذَا أَخْرَجَ يَدَهُ ﴾. حضرت فرمود كه: «چون مؤمن دست خويش را در تاريكي فتنهٔ ايشان بيرون آورد». ﴿لَمْ يَكُذُ يَزَاهُ ﴾، يعنى: «نزديك نباشد كه آن را ببيند» (و هرگاه دست خود راكه اقرب اعضايي است كه ديده مي شوند، نبيند، به طريق اولي غير آن را نبيند. و حضرت در اين حديث، تفسير سحاب را نفر مو دند و مي تواند كه ظلمات دويم، بدل آن باشد. و مي تواند ... كه جنگ جمل را بر پاكردند).

﴿ وَ مَنْ لَمْ يَجْعَلِ اللّهُ لَهُ نُورًا ﴾ ، يعنى ﴿ وَ هَرَ كَهِ قَرَارُ نِدَادَ حِدَا از براى او روشنى را ٤ حضرت فرمود: «يعنى امامى را از فرزندان فاطمه ﴿ ٤٠٠ ﴿ فَمَا لَهُ مِنْ نُورٍ ﴾ أ ؛ «پس نيست از براى او هيچ نورى». فرمود: «يعنى امامى در روز قيامت» .

و در تفسیر قول آن جناب که: ﴿ يَسْعَىٰ نُورُهُمْ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَ بِأَيْمَانِهِمْ ﴾ آ، يعنى: «نور آنان که ايمان آوردهاند، با پيغمبر مى شتابد و مى رود در پيش روى و به جانب راست ايشان». فرمود که: «نور امامان فرقهٔ مؤمنانند، که در روز قيامت مى شتابند در پيش روى مؤمنان و به جانب راست ايشان، تا آنکه ايشان را در منازل و درجاتى که اهل بهشت دارند، فرود آورند».

علی بن محمد و محمد بن حسن، از سهل بن زیاد، از موسی بن قاسم بَجَلی؛
 و محمد بن یحیی، از عَمْرَ کی بن علی، همه از علی بن جعفر، از برادرش حضرت امام
 موسی کاظمﷺ مثل این را روایت کردهاند.

۵۲۳/۶ . احمد بن ادریس روایت کرده است، از حسین بن عبیدالله، از محمد بن حسین

وَ مُوسَى بْنِ عُمَّرَ، عَنِ الْمُحَسِّنِ بْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْمُفْضَيْلِ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ عِنْ، قَالَ: سَأَلْتُهُ عَنْ قَوْلِ اللّهِ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿يُرِيدُونَ لِيُطْفِئُوا نُورَ اللّهِ بِأَفْوَاهِهِمْ﴾ قَالَ: «يُرِيدُونَ لِيُطْفِئُوا وَلَايَةَ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عِلَى إِأَفْوَاهِهِمْ».

قُلْتُ: قَوْلُهُ تَعَالَىٰ: ﴿وَاللَّهُ مُتِمُّ نُورِهِ﴾؟ قَالَ: «يَقُولُ: وَ اللَّهُ مُتِمُّ الْإِمَامَةِ، وَ الْإِمَامَةُ هِيَ النُّورُ، وَ ذٰلِكَ قَوْلُهُ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿فَنَامِنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ، وَالنُّورِ الَّذِيَ أَنزَلْنَا﴾»، قَالَ: «النُّورُ هُوَ الْإِمَامُ».

# ١٢ \_بَابُ أَنَّ الْأَئِيَّةَ ﴿ فَمْ أَرْكَانُ الْأَرْضِ

«مَا جَاءَ بِهِ عَلِيٌ ﷺ آخُذُ بِهِ، وَ مَا نَهِىٰ عَنْهُ أَنْتَهِى عَنْهُ، جَرَىٰ لَهُ مِنَ الْفَضْلِ مِثْلُ مَا جَرَىٰ لِمُحَمَّدٍ عَلَيْ الْفَضْلِ مِثْلُ مَا عَلَىٰ جَمِيعٍ مَنْ خَلَقَ اللّٰهُ عَزَّ وَ جَلَّ، الْمُتَعَقِّبُ عَلَىٰ لِمُعَمَّدٍ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ رَسُولِهِ، وَ الرَّادُّ عَلَيْهِ فِي عَلَيْهِ فِي شَيْءٍ مِنْ أَحْكَامِهِ كَالْمُتَعَقِّبِ عَلَى اللهِ وَ عَلَىٰ رَسُولِهِ، وَ الرَّادُّ عَلَيْهِ فِي عَلَيْهِ فِي شَيْءٍ مِنْ أَحْكَامِهِ كَالْمُتَعَقِّبِ عَلَى اللهِ وَ عَلَىٰ رَسُولِهِ، وَ الرَّادُّ عَلَيْهِ فِي عَلَيْهِ فِي شَيْءٍ مِنْ أَحْكَامِهِ كَالْمُتَعَقِّبِ عَلَى اللهِ وَ عَلَىٰ رَسُولِهِ، وَ الرَّادُ عَلَيْهِ فِي صَغِيرَةٍ أَوْ كَبِيرَةٍ عَلَىٰ حَدِّ الشَّرْكِ بِاللهِ؛ كَانَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عِلَيْهِ بَابَ اللهِ الَّذِي لَا يُؤْتَىٰ صَغِيرَةٍ أَوْ كَبِيرَةٍ عَلَىٰ حَدِّ الشَّرْكِ بِاللهِ؛ كَانَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عِلَيْ بَابِ اللهِ اللهُ الهِ اللهِ ال

و موسى بن عُمر، از حسن بن محبوب، از محمد بن فُضيل، از امام موسى كاظم الله كه گفت: سؤال كردم آن حضرت را از قول خداى تبارك و تعالى: ﴿يُريدُونَ لِيُطِّفِؤُا نُورَ اللّهِ بِأَفْواهِ هِمْ﴾، يعنى: «البته مى خواهند آنكه فرو نشانند نور خدا را به دهانهاى خويش». حضرت فرمودكه: «مى خواهند آنكه فرو نشانند ولايت امير المؤمنين الله را به دهانهاى خويش».

عرض كردم كه: قول آن جناب ﴿ وَ اللّهُ مُتِمْ نُودِهِ ﴾ يعنى چه؟ فرمود كه: «مى فرمايد: و خدا تمام گردانندهٔ امامت است، كه آن را پرورش مى دهد و آن را به نهايت مى رساند تا روز قيامت. و امامت است كه نور خداست ؛ و دليل بر اين ، فرمودهٔ اوست كه: ﴿ فَآمِنُوا بِاللّهِ وَ رَسُولِهِ وَ النّودِ اللّذى أَنْزَلْنَا ﴾ آه. و آن حضرت فرمود كه: «نور ، امام است» (و همين آبه در صدر باب گذشت با ذكر فاء در فآمِنُوا و در قرآن نيز چنين است ).

## ۱۴. باب در بیان این که ائمه ﷺ رکنهای زمین اند ۳

روایت کرده اند، از محمد بن سینان، از مفضل بن عمر، از امام جعفر صادق که فرمود: روایت کرده اند، از محمد بن سینان، از مفضل بن عمر، از امام جعفر صادق که فرمود: آنچه علی که فرمود، باز آنچه علی که آن را آورده، به آن عمل می کنم و آن را فرا می گیرم، و از آنچه نهی فرموده، باز می ایستم از آن. و جاری است از برای او فضل و افزونی، مانند آنچه از برای محمد که بایی آن بوده، و محمد را زیادتی است بر تمام آنها که خدای عزّوجل ایشان را آفریده. آن که پایی آن حضرت شود، در حکمی از احکام که می فرماید به این که طالب وجه آن باشد، بی آن که در حقیقت آن، یقین داشته باشد، چون کسی است که پایی خدا و رسول شود در آنچه فرموده اند. و آن که بر او رد کند در چیزی، خواه آن چیز کوچک باشد و خواه بزرگ، بر حدّ شرک به خداست (چه اسلام واسطهٔ میان ایمان و شرک است و متاخم آست با هر یک از اینها. و آن که رد آمام که می کند، از درجهٔ ایمان تنزّل کرده به درجهٔ اسلام می رسد و به واسطهٔ متأخمهٔ آن با شرک، به اغوای شیاطین، بساست که در شرک می افتد).

و امير المؤمنين على ﷺ، درى از درهاي خدا بودكه نمي توان به نزد خدا رفت، مگـر از

۳. رکن به ضمّ را و سکون کاف، جزء و جانب قوی تر از هر چیز است که بقای آن، چیز بدون آن ممکن نباشد. و زمین. به ایشان بر پاست و اگر ایشان نمی بودند زمین و اهل آن هلاک و ویران می شدند. (مترجم)

آنچه که حدش به حد دیگر متصل است.

وَاحِدٍ، جَعَلَهُمُ اللَّهُ أَرْكَانَ الأَرْضِ أَنْ تَمِيدَ بِأَهْلِهَا، وَ حُجَّتَهُ الْبَالِغَةَ عَلَىٰ مَـنْ فَــوْقَ الأَرْضِ وَ مَنْ تَحْتَ الثَّرِيٰ.

وَ كَانَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ - صَلُواتُ اللهِ عَلَيْهِ - كَثِيراً مَا يَقُولُ: أَنَا قَسِيمُ اللهِ بَيْنَ الْجَنَّةِ وَ النَّارِ، وَ أَنَا الْفَارُوقُ الْأَكْبَرُ، وَ أَنَا صَاحِبُ الْعَصَا وَ الْمِيسَمِ، وَ لَقَدْ أَقَرَّتْ لِي جَمِيعُ الْمَلَاثِكَةِ وَ النَّوْحُ وَ الرُّسُلُ بِمِثْلِ مَا أَقَرُّوا بِهِ لِمُحَمَّدٍ عَلَيْ . وَ لَقَدْ حُمِلْتُ عَلَىٰ مِشْلِ الْمَلَاثِكَةِ وَ الرُّوحُ وَ الرُّسُلُ بِمِثْلِ مَا أَقَرُّوا بِهِ لِمُحَمَّدٍ عَلَيْ . وَ لَقَدْ حُمِلْتُ عَلَىٰ مِشْلِ حَمُولَةِ وَ هِي حَمُولَةُ الرَّبُ، وَ إِنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ يُدْعَىٰ فَيُكْسَىٰ وَأَدْعَىٰ فَأَكْسَىٰ، وَ حَمُولَةِ وَ هِي حَمُولَةُ الرَّبُ، وَ إِنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ يُدْعَىٰ فَيُكْسَىٰ وَأَدْعَىٰ فَأَكْسَىٰ، وَ مُصُولَتِهِ وَ هِي حَمُولَةُ الرَّبُ، وَ إِنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ يُدْعَىٰ فَيُكْسَىٰ وَأَدْعَىٰ فَأَكْسَىٰ، وَ يُشْتِلُونَ وَ أَنْظِقُ عَلَىٰ حَدِّ مَنْطِقِهِ، وَ لَقَدْ أَعْطِيتُ خِصَالاً مَا سَبَقَنِي إِلَيْهَا يُسْتَنْطَقُ وَ أَسْتَنْطَقُ، فَأَنْظِقُ عَلَىٰ حَدِّ مَنْطِقِهِ، وَ لَقَدْ أَعْظِيتُ خِصَالاً مَا سَبَقَنِي إلَيْهَا إِلَهُ لَيْلِي: عُلِمُ عَلَيْمَ الْمَنَايَا وَ الْبَلَايَا وَ الْأَنْسَانِ وَ فَصْلَ الْخِطَابِ، فَلَمْ يَفْتُنِي مَا سَبَقَنِي اللهِ عَلَيْمِ وَ فَصْلَ الْخِطَابِ، فَلَمْ يَفُتْنِي مَا سَبَقَنِي مَا سَبَقَنِي مَا سَبَقَنِي مَا سَبَقَنِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

مرزخية تنكيبي رضي بسدوى

آن در، و راهی که هر که در غیر آن در آید، هلاک میگردد. و همچنین این حکم از برای اثمهٔ هدی، یک به یک، به ترتیب جاری و روان است. و خدا ایشان را رکنهای زمین گردانیده، تا اهل خویش را نجنباند، و یا به جهت کراهت آن که حرکت کند و ساکنان خود را متحر ک سازد. و حجّت رسای خداست بر هر که در بالای زمین و هر که در زیر خاک است.

و امیر المؤمنین الله در بسیاری از اوقات می فرمود که: منم قسمت کنندهٔ از جانب خدا در میانهٔ بهشت و دوزخ. و منم فاروق بزرگ تر که در میانهٔ حق و باطل، به غایت فرق می کنم و جدایی می افکنم. و منم صاحب عصای موسی و داعی و آلت نشان (یا انگشتر سلیمان که در زمان رجعت، آن را میان دو چشم کافر یا بینی او، می زند که نقش می بندد که: این کافر است. یا رویش سیاه می شود؛ چنانکه در احادیث مذکور است). و هر آینه اقرار کردند از برای من، همهٔ فرشتگان و روح القدس (یا روح الأمین، یا روح مؤمنان) و تمام رسولان خدا، به مثل آنچه از برای محمد الله به آن اقرار نمودند (یعنی چنانچه از برای محمد الله به رسالت و تقدّم و شرافت آن حضرت بر همهٔ ایشان اقرار نمودند، از برای من نیز اقرار به ولایت و امامت و تقدّم و شرافت من بر همهٔ ایشان کردند).

و هر آینه بار شدم بر حموله ای که مثل جمولهٔ آن حضرت است. او بنابرایس، معنی عبارت آن است که بار شده است بر من، بارها که مانند بارهایی است که بر آن حضرت بار شده بود). در این حموله، حموله ای است که به سوی پروردگار منسوب است (و مراد از آن، معارف الهیه، یا خلافت و تکالیف و علوم است و اینها از راه که صاحب خویش را به مقام انس و منزل قرب می رسانند، حامل و بار کشند و از آن راه که حالتی هستند در مکلف و صفتی از صفات او، محمول اند که مکلف آنها را بر می دارد).

و به درستی که خدا، رسول این خود را می طلبد و او را خلعت کرامت می پوشاند، و مرانیز می طلبد و خلعت می پوشاند و او را امر می فر ماید که سخن گوید و مرانیز می فر ماید که سخن گویم. پس من سخن می گویم به وضع سخن گفتن آن حضرت. و هر آینه خدا خصلت های چند را به من عطا فرموده که کسی که پیش از من، مرا به سوی آنها پیشی نگرفته، و آنها ایس است که: علم مرگها و بلاها و نسبهای مردمان و فصل خطاب را به من تعلیم داده (که

۱. و حَموله، به فتح حا و ضمّ ميم، شتر است و غير آن، از هر چه بر آن بار كنند. ر به ضمّ حا، بارها راگويند. (مثرجم)

وَ لَمْ يَعْزُبْ عَنِّي مَا غَابَ عَنِّي، أَبَشِّرُ بِإِذْنِ اللَّهِ، وَ أُؤَدِّي عَنْهُ، كُلُّ ذَٰلِكَ مِنَ اللَّهِ، مَكَّنَنِي فِيهِ بِعِلْمِهِ».

الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدِ الْأَشْعَرِيُّ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ جُمهُورٍ الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ، قَالَ: حَدَّثَنَا الْمُفَضَّلُ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ عِلَى يَقُولُ، أَلَّا عَنْدِ اللَّهِ عِلَى يَقُولُ، ثُمَّ ذَكَرَ الْحَدِيثَ الْأُولِ إِلَى اللَّهِ عِلْمَ يَقُولُ،
 ثُمَّ ذَكَرَ الْحَدِيثَ الْأُولُ.

الْوَلِيدِ شَبَابٍ الصَّيْرَفِيِّ، قَالَ: حَدَّثَنَا سَعِيدُ الْأَعْرِجُ، قَالَ: دَخَلْتُ أَنَا وَ سُلَيْمَانُ بْنُ خَالِدٍ الْوَلِيدِ شَبَابٍ الصَّيْرَفِيِّ، قَالَ: حَدَّثَنَا سَعِيدُ الْأَعْرِجُ، قَالَ: دَخَلْتُ أَنَا وَ سُلَيْمَانُ بْنُ خَالِدٍ عَلَىٰ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عِبْدِ اللَّهِ عِبْدِ اللَّهِ عَنْهُ فَابْتَدَأَنَا، فَقَالَ: ﴿يَا شُلَيْمَانُ مَا جَاءَ عَنْ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عِنْ يُؤْخَذُ بِهِ، وَ مَا نَهِىٰ عَنْهُ يُنْتَهِىٰ عَنْهُ، جَرَى لَهُ مِنَ الْفَضْلِ مَا جَرَىٰ لِرَسُولِ اللَّهِ عَلَىٰ، وَ لِرَسُولِ بِهِ، وَ مَا نَهِىٰ عَنْهُ يُنْتَهِىٰ عَنْهُ، جَرَى لَهُ مِنَ الْفُضْلِ مَا جَرَىٰ لِرَسُولِ اللَّهِ عَلَىٰ مَنْ عَنْهُ يَلُهُ وَلَىٰ اللّهُ اللّهُ اللهُ عَلَىٰ مَسُولِهِ عَلَىٰ مَسُولِ اللّهِ عَلَىٰ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ وَسُولِ اللّهِ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ جَمِيعِ مَنْ خَلَقَ اللّهُ، الْمُعَيِّبُ عَلَىٰ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عِلَىٰ فِي شَيْءٍ مِنْ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ وَسُولِهِ عَلَىٰ وَسُولِهِ عَلَىٰ وَالرَّادُ عَلَيْهِ فِي صَغِيرَةٍ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ حَدَّ الشَّرُكِ بِاللّهِ وَ عَلَىٰ وَسُولِهِ عَلَىٰ وَسُولِهِ عَلَىٰ عَلَىٰ حَدًّ الشَّرُكِ بِاللّهِ وَ عَلَىٰ وَسُولِهِ عَلَىٰ وَسُولِهِ عَلَىٰ وَالرَّادُ عَلَيْهِ فِي صَغِيرَةٍ أَوْ كَبِيرَةٍ عَلَىٰ حَدِّ الشَّرُكِ بِاللّهِ وَاللّهِ اللّهِ اللّهُ وَالرَّالَةُ عَلَىٰ حَدُّ الشَّولِهِ عَلَىٰ حَدُ الشَّولِهِ عَلَىٰ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللهِ الللهِ الللّهِ الللّهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللّهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ اللهُ اللهُ الللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهِ الللهِ الللهِ اللهُ ال

می دانم که: هر کسی در چه وقت می میرد و هر کسی را چه بلا و ناخوشی می رسد، و حلال زاده و حرام زاده را می شناسم. و می دانم که هر کسی پسر کیست و به که منسوب است و فصل الخطاب را می دانم. او حاصل مراد، آن که علم احکام قضایا و حکومت و تدبیرات ملکی و سیاست را می دانم و حکم می کنم در میان خلائق و حق را از باطل جدا می کنم).

پس آنچه از من پیشی گرفته، از من فوت نشده و آنچه از من غائب و پنهان است، از من پرشیده و دور نیست. مژده می دهم به اذن خدا، آن راکه اهل مژده باشد، و از جانب او به هر که باید می رسانم، و به جامی آورم. و همهٔ اینها از خداست که مرا از آن تمکین و دست رس داده به علم خویش».

حسین بن محمد اشعری، از مُعلّی بن محمد، از محمد بن جمهور عمّی، از محمد بن
 سِنان روایت کرده است که گفت: حدیث کرد ما را مُفضّل و گفت که: شنیدم از امام جعفر
 صادق ﷺ که می فرمود، و حدیث اول را ذیک کرده است.

صیرفی است \_روایت کرده اند که گفت: سعید اعرج ما را حدیث کرد و گفت که: من و صیرفی است \_روایت کرده اند که گفت: سعید اعرج ما را حدیث کرد و گفت که: من و سلیمان بن خالد بر امام جعفر صادق الله داخل شدیم، پس ما را ابتدا فرمود به سخن کردن بی آنکه ما از آن حضرت سؤال کنیم، و فرمود که: «ای سلیمان، آنچه از امیر المؤمنین آمده و روایت شده، باید که مردم آن را بگیرند و به آن عمل کنند. و آنچه از آن نهی و منع فرموده، باید که از آن باز ایستند. جاری است از برای آن حضرت از فضل و افزونی، مانند آنچه از برای رسول خدا ایشان را رسول خدا ایشان را آفیده.

آنکه بر امیر المؤمنین عیب کند در حکمی از احکام آن حضرت، و چیزی از آن را

۱. و فصل الخطاب، كلامى است كه فصيح و روشن و خالص و پاكيزه باشد از التباس و شبهه، كه مخاطب بر وجه سهولت، مقصود را از آن بفهمد، و يا سخنى كه جدا كننده خصمان باشد؛ به سبب تميز صواب از خطا و حق از باطل و صحيح از فاسد؛ چه فصل، به معنى بريدن و جدا كردن و جدا شدن است، و لهذا يك بخش از سخن و غير آن و سخن راست و ظاهر و حكم درست و فاصل ميان حقّ و باطل و موسمى از چهار موسم سال را فصل گويند. و خطاب به معنى گفتن و گفت و گو است. و اين كه امّا بعد را فصل الخطاب مى گويند، به جهت آن است كه آن، كلمه اى است كه فاصله است ميان حمد جناب الهى و نعت حضرت رسالت پناهى و ميان غرضى كه مقصود است از كتاب. (مترجم)

مِنْهُ. وَ سَبِيلَهُ الَّذِي مَنْ سَلَكَ بِغَيْرِهِ هَلَكَ، وَ بِذَٰلِكَ جَرَتِ الْأَنِمَّةُ ﷺ وَاحِدٌ بَعْدَ وَاحِدٍ. جَعَلَهُمُ اللَّهُ أَرْكَانَ الْأَرْضِ أَنْ تَمِيدَ بِهِمْ، وَ الْحُجَّةَ الْبَالِغَةَ عَلَىٰ مَنْ فَوْقَ الْأَرْضِ وَ مَنْ تَحْتَ النَّالِغَة عَلَىٰ مَنْ فَوْقَ الْأَرْضِ وَ مَنْ تَحْتَ النَّرِيٰ».

وَ قَالَ: «قَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عِنْ: أَنَا قَسِيمُ اللّهِ بَيْنَ الْجَنَّةِ وَ النَّارِ، وَ أَنَا الْمَارُوقُ الْمُؤْمِنِينَ عِنْ: أَنَا قَسِيمُ اللّهِ بَيْنَ الْجَنَّةِ وَ النَّاوحُ بِمِثْلِ الْأَكْبَرُ، وَ أَنَا صَاحِبُ الْعَصَا وَ الْمِيسَمِ، وَ لَقَدْ أَقَرَّتْ لِي جَمِيعُ الْمَلَائِكَةِ وَ الرُّوحُ بِمِثْلِ مَا أَقَرَّتْ لِي جَمِيعُ الْمَلَائِكَةِ وَ الرُّوحُ بِمِثْلِ مَا أَقَرَّتْ لِي جَمِيعُ الْمَلَائِكَةِ وَ الرَّوحُ بِمِثْلِ مَا أَقَرَّتْ لِي جَمِيعُ الْمَلَائِكَةِ وَ الرَّوجُ، وَ مَا أَقَرَتْ لِيمُحَمَّدٍ عَلَيْهِ وَ لَقَدْ حُمِلْتُ عَلَىٰ عَلَىٰ حَدَّ إِنَّ مُحَمَّداً عَلَيْهُ يُدْعِي فَيُكُسِي وَ يُسْتَنْطَقُ، وَ أَدْعَىٰ فَأَكُسَىٰ وَأَسْتَنْطَقُ، فَأَنْطِقُ عَلَىٰ حَدً إِنَّ مُحَمَّداً عَلَيْهُ يُدُعِي فَيكُسِي وَ يُسْتَنْطَقُ، وَ أَدْعَىٰ فَأَكُسَىٰ وَأَسْتَنْطَقُ، فَأَنْطِقُ عَلَىٰ حَدًّ وَلَعْلَى عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ مَا غَلَيْ عَلَىٰ عَلَمُ اللّهُ وَلَوْ الْمَنِينَ اللّهُ فِيهِ عِلْمَ اللّهِ عَلَى عَلَى عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللّهُ فِيهِ عِلْمَ الْمُنَالِينَ وَ الْفَرْعِقِ فَى اللّهُ فِيهِ عِلْمُ اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ فِيهِ عِلْمُ اللّهُ فِيهِ عِلْمُ اللّهُ فِيهِ عِلْمُ اللّهُ فِيهِ عِلْمُ اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ فِيهِ عِلْمُ اللّهُ فِيهِ عِلْمَ الللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ اللهُ اللهُ الْعَلْمُ اللهُ المُ اللهُ الله

٣/٥٢٤. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ وَ أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدٍ جَمِيعاً، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحَسَنِ، عَنْ عَلَمْ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحَسَنِ، عَنْ عَلَمْ بْنِ حَسَّانَ، قَالَ: حَدَّثَنِي أَبُو عَبْدِ اللّهِ الرِّيَاحِيُّ، عَنْ أَبِي الصَّامِتِ الْحُلُوانِيُّ، عَنْ أَبِي بْنِ حَسَّانَ، قَالَ: «فَضْلُ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ: مَا جَاءَ بِهِ آخُذُ بِهِ، وَ مَا نَهِىٰ عَنْهُ أَنْتَهِي

زشت شمارد، مانند کسی است که بر خدای عزّوجلّ و بر رسول او هی عیب کرده (و بنابر بعضی از نسخ کافی، معنی آن، چنان است که در حدیث سابق گذشت). و آن که بر اورد کند در چیزی؛ خسواه آن چسیز کسوچک بیاشد و خواه بنزرگ، بسر حدّ شسرک به خداست. و امیر المؤمنین هی دری از درهای خدا بود که نمی توان به نزد او رفت، مگر از آن در. و نیز راه خدا بود که هر که در غیر آن در آمد، هلاک گردید. و به این روش احوال ائمه هی جاری شده یک به یک، به تر تیب. و خدا ایشان را رکنهای زمین گردانیده تا اهل خویش را به حرکت نیاورد. و نیز آن حضرت حجّت رسای خداست (یا خدا حضرات اثمه را حجّت رسای خود گردانیده)، بر هر که در بالای زمین و هر که در زیر خاک است».

و حضرت فرمودکه: «امیر المؤمنین الله فرمودکه: منم قسمت کننده از جانب خدا در میان بهشت و دوزخ، و منم فاروق اکبر، و منم صاحب عصا و میسم. و هر آینه همهٔ فرشتگان و روح اقرار کردند برای من، مثل آنچه برای محمد الله اقرار کردند. هر آینه بار شدم بر مرکوب بار بر دارنده که مانند مرکوب محمد است (یابار شده است بر من بارهاکه مثل بارهاست که بر آن حضرت بار شده بود)، و این بارها است (یاباربرداری است) که منسوب است به سوی بروردگار.

و به درستی که خدا محمد رایگ میخواند و خلعت میپوشاند و میفرماید که سخن گوید و مرا نیز میخواند و خلعت میپوشاند و میفرماید که سخن گوید و مرا نیز میخواند و خلعت میپوشاند و میفرماید که سخن گویم. پس من سخن میگویم بر اندازهٔ گفتار آن حضرت و هر آینه خدا خصلتهای چند را به من عطا فرموده که آنها را به کسی که پیش از من بوده، عطا نفرموده و آنها این است که، علم مرگها و بلاها و نسبهای مردم و فصل خطاب را به من تعلیم داده. پس آنچه مرا پیشی گرفته، از من در نگلشته، و آنچه از من پنهان است در ظاهر، در حقیقت از من دور نیست. مژده می دهم به اذن نخدا و از جانب خدای عزّ و جلّ می رسانم و خدا، مرا در همهٔ اینها به اذن خویش تمکین و دست رس داده است».

۳/۵۲۶ محمد بن یحیی و احمد بن محمد هر دو روایت کرده اند، از محمد بن حسن، از علی بن حسان که گفت: ابو عبدالله ریاحی مرا حدیث کرد، از ابو صامت حُلوانی، از امام محمد باقر علی که آن حضرت فرمود که: «امیر المؤمنین علی بر سایر خلق زیادتی دارد (یا او را بر ایشان زیادتی ده) در همه چیز آنچه را که آورده، آن را فرا می گیرم، و به آن عمل می نمایم،

عَنْهُ، جَرَىٰ لَهُ مِنَ الطَّاعَةِ بَعْدَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ وَ الْفَضْلُ لِمُحَمَّدٍ عَلَىٰ الْمُتَقَدِّمُ بَيْنَ يَدَي اللهِ وَ رَسُولِهِ، وَ الْمُتَفَضِّلُ عَلَيْهِ كَالْمُتَفَضِّلِ عَلَىٰ رَسُولِهِ اللهِ عَلَىٰ حَدَّ الشَّرْكِ بِاللهِ؛ فَإِنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَىٰ حَدَّ الشَّرْكِ بِاللهِ؛ فَإِنَّ رَسُولَ رَسُولِ اللهِ عَلَىٰ حَدَّ الشَّرْكِ بِاللهِ؛ فَإِنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَىٰ حَدَّ الشَّرْكِ بِاللهِ؛ فَإِنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَىٰ حَدًّ الشَّرْكِ بِاللهِ؛ فَإِنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَىٰ مَنْ سَلَكَهُ وَصَلَ إِلَى اللهِ عَنَ اللهِ عَنَ اللهِ عَنَ اللهِ عَنَ اللهِ عَنَ اللهِ عَنَ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَنْ اللهُ عَلَى اللهِ عَنْ اللهِ عَلَيْكُولُونَ اللهِ الل

جَعَلَهُمُ اللّٰهُ .. عَزَّ وَ جَلَّ .. أَرْكَانَ الأَرْضِ أَنْ تَمِيدَ بِأَهْلِهَا، وَ عُمُدَ الْإِسْلَامِ، وَ رَابِطَةً عَلَىٰ سَبِيلِ هُدَاهُ، لَا يَهْتَدِي هَادٍ إِلَّا بِهُدَاهُمْ، وَ لَا يَضِلُّ خَارِجٌ مِنَ الْهُدىٰ إِلَّا بِهُدَاهُمْ، وَ لَا يَضِلُ خَارِجٌ مِنَ الْهُدىٰ إِلَّا بِعَقْصِيرٍ عَنْ حَقِّهِمْ، أَمَنَاءُ اللّٰهِ عَلَىٰ شَا أَهْبَطَ مِنْ عِلْمٍ أَوْ عُذُرٍ أَوْ نُذُرٍ، وَ الْحُجَّةُ الْبَالِغَةُ بِتَقْصِيرٍ عَنْ حَقِّهِمْ، أَمَنَاءُ اللّٰهِ عَلَىٰ شَا أَهْبَطَ مِنْ عِلْمٍ أَوْ عُذُرٍ أَوْ نُذُرٍ، وَ الْحُجَّةُ الْبَالِغَةُ عَلَىٰ مَنْ فِي الْأَرْضِ، يَجْرِي لِآخِرِهِمْ مِنَ اللّٰهِ مِثْلُ الّذِي جَرَىٰ لِأَوْلِهِمْ، وَ لَا يَصِلُ أَحَدُ إِلَىٰ ذَلِكَ إِلَّا بِعَوْنِ اللّٰهِ.

واز آنچه نهی فرموده، از آن باز می ایستم، و جاری است از برای او، از وجوب فرمان برداری بعد از رسول خدای آنچه از برای رسول خدای ثابت و جاری بود، و محمد رای بیر او زیادتی است و غیر از محمد کسی بر او زیادتی ندارد (و یا همان فضیلت که از برای آن حضرت ثابت است، فضیلتی است که از برای محمد است؛ چه ایشان به منزلهٔ یک نفس اند). و آن که در پیش روی او تقدّم جوید در رفتار و گفتار و کردار و مرتبه، چون کسی است که در پیش روی خدا و رسول او تقدّم جسته. و هر که خود را بر او زیادتی دهد و آن را بر خود ببندد، مانند کسی است که اظهار زیادتی خویش بر رسول خدای نموده، و آن که بر او رد می کند در چیزی؛ که کوچک یا بزرگ باشد، بر حدّ شرک به خداست؛ زیرا که رسول خدای می کند در چیزی؛ که کوچک یا بزرگ باشد، بر حدّ شرک به خداست؛ زیرا که رسول خدای و راه آن در و راه آن در و راه آن در و راه آن

و امیر المؤمنین این همچنین بود بعد از آن حضرت. و همین حکم جاری است از برای انمه، هر یک بعد از دیگری. و خدای عزوجل ایشان را رکنهای زمین گردانیده، تا اهل خویش را به حرکت در نیاورد، و نیز ایشان را ستونهای دین اسلام و رابطه (یا رابط خویش) بر راه هدایت قرار داده. از حاصل آن که خدا، ایشان را گروهی قرار داده که لازم راه هدایت اند و از آن، دست بر نمی دارند. یا جماعتی که بر سر راه هدایت نشسته، نمی گذارند که شیطان و اتباع او در آن در آیند و فساد و خرابی در آن به هم رسانند؛ چنانچه مستحفظین سر حد دم دهنه را گرفته، مسلکت را از داخل شدن غیر، محافظت می نمایند با نهایت دلیس و آرمیدگی).

هیچ راه راست گیرنده، به راه راست نمی رسد، مگر به رهنمای ایشان و هیچ بیرون روندهٔ از راه راست، گمراه نمی شود، مگر به سبب کو تاهی کردن در حق ایشان. و امینان خدایند بر آنچه فرو فرستاده (که زیاد و کم نمی کنند)، خواه علم باشد (چون معارف الهی و اسرار پروردگاری و غیر آن، از آنچه تعلق به مصالح دنیا و آخرت داشته باشد) و خواه محو بدی محقّان درست کردار، یا بیم کردن مبطلان تبه روزگار باشد. و حجت بالغهٔ او یند بر هر که در

۱. و رابطه و رابط، هر دو به معنی، چیزی است که به واسطهٔ آن چیزی را به چیزی باز بندند. و رابط، به معنی سخت دل و آرمیده دل نیز میباشد و رابطه جماعتیاند که چنین باشند. و ممکن است که از رباط و مرابطه باشد، و آن مقیم بودن است در سر حد و جای ترس و گذرگاه دشمن که تعبیر میشود از آن، به دهنه و دندانه. (مترجم)

وَ قَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عِلَىٰ أَنَا قَسِيمُ اللهِ بَيْنَ الْجَنَّةِ وَ النَّارِ، لَا يَدْخُلُهَا دَاخِلُ إِلَّا عَلَىٰ حَدِّ قَسْمِي، وَ أَنَا الْفَارُوقُ الْأَكْبَرُ، وَ أَنَا الْإِمَامُ لِمَنْ بَعْدِي، وَ الْمُؤَدِّي عَمَّنْ كَانَ قَبْلِي، لَا يَتَقَدَّمُنِي أَحَدُ إِلَّا أَنْهُ هُو الْمَدْعُولُ لَا يَتَقَدَّمُنِي أَحَدُ إِلَّا أَنَّهُ هُو الْمَدْعُولُ لَا يَتَقَدَّمُنِي أَحَدُ إِلَّا أَنَّهُ هُو الْمَدْعُولُ لَا يَتَقَدَّمُنِي أَحَدُ إِلَّا أَنَّهُ هُو الْمَدْعُولُ لِا يَتَقَدَّمُنِي أَحَدُ إِلَّا أَنَّهُ هُو الْمَدْعُولُ لِا يَتَقَدَّمُنِي أَخَدُ إِلَّا أَنَّهُ هُو الْمَنَايَا وَ الْبَلَايَا وَ الْوَصَايَا وَ فَصْلَ الْخِطَابِ، وَ إِنِّي لِاسْمِهِ، وَ لَقَدْ أُعْطِيتُ السِّتَ: عِلْمَ الْمَنَايَا وَ الْبَلَايَا وَ الْوَصَايَا وَ فَصْلَ الْخِطَابِ، وَ إِنِّي لَصَاحِبُ الْعَصَا وَ الْوَصَايَا وَ فَصْلَ الْخِطَابِ، وَ إِنِّي لَصَاحِبُ الْعَصَا وَ الْمِيسَمِ، وَ الدَّابَّةُ الَّتِي تُكَلِّمُ النَّاسَ».

لَصَاحِبُ الْكَوَّاتِ وَ دَوْلَةِ الدُّولِ، وَ إِنِّي لَصَاحِبُ الْعَصَا وَ الْمِيسَمِ، وَ الدَّابَةُ الَّتِي تُكَلِّمُ النَّاسَ».



زمین ساکناند. و از جانب خدا جاری می شود از برای آخر ایشان، مثل آنچه از برای اوّل ایشان جاری شده (که هر حکمی از برای اوّل ایشان است، از برای آخر نیز می باشد. و در آن، همه با هم برابرند). و هیچکس به این مرتبه نمی رسد، مگر به یاری خدای تعالی.

و امیر المؤمنین بی فرمود که: منم قسمت کننده از جانب خدا میان بهشت و دوزخ (که کسی داخل آنها نمی شود، مگر بر اندازهٔ قسمت من). و منم فاروق اکبر. و منم امام هر که بعد از من است (که امامت من منسوخ نمی شود و تا قیامت باقی است). و به امّت می رسانم از جانب آنکه پیش از من بوده است (و ظاهر این است که مراد، رسول پی باشد). و هیچکس بر من پیشی ندارد، مگر احمد بیشی درستی که من و آن حضرت بر یک راهیم (مگر این که احمد رابه نام مختص آن حضرت می خوانند، چون رسول و نبی و مراد این است که فرق میان من و محمد بیشی دو صفت پیغمبری است که آن حضرت به این وصف متصف می شود و من آن را ندارم، و امّا در سایر صفات کمالیّه فرقی نداریم

و هر آینه شش چیز به من عطاشده است: یکی دانستن مرگها و بلاها و وصیتها (که تمام وصیتها که پیغمبران به اوصیای خویش کردند، می دانم. و این، می تواند که وصایای دویم، شش چیز باشد که تمام وصیت های ایشان به آن حضرات عطا شده باشد. یا مراد، وصیت های رسول یک باشد و جمع آن، به اعتبار و تعدّد و کثرت متعلّقات آن باشد) و فصل خطاب. و دیگر آنکه، منم صاحب برگشتن ها (که چند نوبت به دنیا برخواهم گشت. یا صاحب حمله ها در جنگ، یا فیروزی ها و غلبه ها که بر دشمنان مکرر غالب شده ام، و نیز غالب خواهم شد. و در شرح این کلام، غیر از این نیز گفته اند ولیکن اظهر معنی اول است). و دولت دول ای بعنی و منم صاحب دولت دولت ها (و آن دولتی است که از همهٔ دولت ها بالاتر است که از همهٔ دولت ها بالاتر

و به درستي كه منم صاحب عصا و ميسم، و منم آن دابّه و جنبنده كـه بـا مـردم سـخن

۱. بر وزن زُحل عطف است بر کرات. (مترجم)

۲. و دولت به فتح دال و به ضم آن، در نزد بعضی به یک معنی است. و دیگران گفتهاند که به فتح دال، گردش زمانه است به یکی و اقبال و ظفر و غالب شدن یکی از دو گروه بر دیگری در جنگ و اقبال. و به ضم آن، به بسینیازی و مالداری است، و آنچه در میان مردمأن گردش دارد، چون عاریه که هر روز نوبت کسی است. و بعضی گفتهاند که اول، در ملک و پادشاهی استعمال میشود و دویم، در مال. (مترجم)

## ١٥ ـ بَابٌ نَادِرٌ جَامِعٌ فِي فَضْلِ الْإِمَامِ ﷺ وَ صِفَاتِيهِ

١/٥٢٧ . أَبُو مُحَمَّدٍ الْقَاسِمُ بْنُ الْعَلَاءِ ـ رَحِمَهُ اللّٰهُ ـ رَفَعَهُ، عَنْ عَبْدِ الْعَزِيزِ بْنِ
مُسْلِمٍ، قَالَ: كُنَّا مَعَ الرِّضَا اللهِ بِمَرْوَ، فَاجْتَمَعْنَا فِي الْجَامِعِ يَوْمَ الْجُمُعَةِ فِي بَدْءِ مَقْدَمِنَا،
فَأَدَارُوا أَمْرَ الْإِمَامَةِ، وَ ذَكَرُوا كَثْرَةَ اخْتِلَافِ النَّاسِ فِيهَا، فَدَخَلْتُ عَلَىٰ سَيِّدِي اللهِ،
فَأَعْلَمْتُهُ خَوْضَ النَّاسِ فِيهِ، فَتَبَسَّمَ اللهِ، ثُمَّ قَالَ:

«يَا عَبْدَ الْعَزِيزِ، جَهِلَ الْقَوْمُ، وَ خُدِعُوا عَنْ آرَائِهِمْ؛ إِنَّ اللّٰهَ \_عَزَّ وَ جَلَّ \_لَمْ يَقْبِضْ نَبِيَّهُ عَلِيًّا حَتَىٰ أَكْمَلَ لَهُ الدِّينَ، وَ أَنْزَلَ عَلَيْهِ الْقُرْآنَ، فِيهِ تِبْيَانُ كُلِّ شَيْءٍ، بَيَّنَ فِيهِ الْحَـلَالَ وَ الْحَرَامَ، وَ الْحُدُودَ وَ الْأَحْكَامِّ، وَ جَمِيعَ مَا يَحْتَاجُ إِلَيْهِ النَّاسُ كَمَلاً، فَقَالَ عَزَّ وَجَلَّ: می گوید (و این، اشاره است به قول خدای تعالی که: ﴿ وَإِذَا وَقَعَ الْقَوْلُ عَلَيْهِمْ أَخْرَجُنَا لَهُمْ دَابّةُ مِنَ الْأَرْضِ تُكَلِّمُهُمْ أَنَّ النّاسَ كَانُوا بِآيَاتِنَا لَا يُوقِنُونَ ﴾ أ، يعنى: الو چون واقع شود گفتار، كه آن وعدهٔ عذاب است، بر ايشان بيرون آوريم از براى ايشان جنبنده را از زمين كه سخن گويد با ايشان، آنكه مردمان چنان بو دند كه به آيات و دلايل ما متيّقن نمى شدند، و از روى يقين تصديق آنها نمى كردند».

و در حدیثی مذکور است که حضرت الله فرمود: أنا دابّه الارض آ، یعنی: «منم جنبندهٔ در زمین». و نامیدن آن حضرت الله به این نام، به جهت آن است که چون حکم خدا به خروج او صادر شود، فی الفور از مَکمن غیب خود بیرون آید، و در رفتن شتاب فرماید، و در اندک زمانی، روی زمین را احاطه نماید، و احادیث در باب این که دابته آن حضرت است، بسیار است. پس آن که گمان کرده که دابته در حدیث، عطف بر عصاست، معنی این می شود که همنم صاحب آن دابة که با مردم سخن می گوید»، اشتیاه کرده است).

#### ۱۵. باب نادر جامعی که در بیان فضل امام 🥰 و صفات اوست

ساخته از عبدالعزیز بن مسلم که گفت: با حضرت امام رضایه در مرو بودیم و در روز جمعه ساخته از عبدالعزیز بن مسلم که گفت: با حضرت امام رضایه در مرو بودیم و در روز جمعه در مسجد جامع مرو در ابتدای ورود خویش، جمع شدیم، پس مردم امر امامت را در میان آوردند، و آن را دست به دست گردانیدند، که هر یک در آن سخنی گفتند، و کثرت اختلاف مردمان را در آن ذکر کردند، بعداز آن، من بر آقای خود حضرت امام رضایه داخل شدم و آن حضرت را فرو رفتن مردم و گفتوگوی ایشان را در امر امامت اعلام نمودم. پس تبسم فرمود و فرمود که: «ای عبدالعزیز، این گروه ندانستند و گول خوردند که به رأی های خویش عمل کردند.

به درستی که خدای عزّوجل پیغمبر خویش الله را از دنیا نبرد، تا آنکه دین خود را از برای آن حضرت کامل و تمام گردانید، و قرآن را بر او فرو فرستاد که بیان هر چیزی در آن است. و در آن حلال و حرام و حدود و احکام و هر چه مردم به سوی آن احتیاج دارند، تمام و کمال

۱. نمل، ۸۲

٢. بحارالاتوار، ج ٣٩، ص ٢٤٣، ج ٥٣، ص ٤٨، ص ١٠، ١١٠، ١١٠ العناقب، ابن شهر أشوب، ج٢، ص٢٩٧.

﴿ مَا فَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَبِ مِن شَمَى ؟ ﴾ وَ أَنْزَلَ فِي حَجَّةِ الْوَدَاعِ \_ وَ هِي آخِرُ عُمُرِهِ ﷺ ... ﴿ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ بِينَكُمْ وَأَنْمَمْتُ عَلَيْكُمْ بِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلَىٰمَ بِينَا﴾ وَ أَمْرُ الْإِمَامَةِ مِنْ تَمَامِ الدِّينِ، وَ لَمْ يَمْضِ ﷺ حَتّىٰ بَيْنَ لِأُمَّتِهِ مَعَالِمَ دِينِهِمْ، وَ أَوْضَحَ لَهُمْ سَبِيلَهُمْ، وَ مَن تَمَامِ الدِّينِ، وَ لَمْ يَمْضِ ﷺ حَتّىٰ بَيْنَ لِأُمَّتِهِ مَعَالِمَ دِينِهِمْ، وَ أَوْضَحَ لَهُمْ سَبِيلَهُمْ، وَ تُركَهُمْ عَلَىٰ قَصْدِ سَبِيلِ الْحَقِّ، وَ أَقَامَ لَهُمْ عَلِيّاً ﷺ عَلَماً وَ إِمَاماً، وَ مَا تَرَكَ شَيْئاً يَحْتَاجُ اللّهِ، وَ اللهُ مَا لَكُونُ بِهِ. إِلَيْهِ الْأُمَّةُ إِلَّا بَيَّنَهُ، فَمَنْ زَعَمَ أَنَّ الله \_ عَزَّ وَ جَلَّ \_ لَمْ يُكْمِلْ دِينَهُ، فَقَدْ رَدَّ كِتَابَ اللّهِ، وَ مَن رَعَمَ أَنَّ اللهِ . وَ عَلَى مَلْ وَيَنَهُ مِنْ وَعَمَ أَنَّ اللهِ . وَ عَلَى اللهِ . وَ مَن رَدَّ كِتَابَ اللّهِ ، وَ اللهِ . وَمَا مَا وَلَا مِن اللهِ عَلَىٰ اللهِ الْمُ اللهِ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ عَلَيْهِ الْأُمَّةُ إِلَّا بَيَّنَهُ ، فَمَنْ زَعَمَ أَنَّ اللهَ \_ عَلَىٰ وَ جَلَّ \_ لَمْ يُكْمِلْ دِينَهُ ، فَقَدْ رَدَّ كِتَابَ اللّهِ ، وَهُ كَافِرٌ بِهِ .

هَلْ يَعْرِفُونَ قَدْرَ الْإِمَامَةِ وَ مَحَلَّهَا مِنَ الْأُمَّةِ؛ فَيَجُوزَ فِيهَا اخْتِيَارُهُمْ؟ إِنَّ الْإِمَامَةَ أَجَلُّ قَدْراً، وَ أَعْظَمُ شَأْناً، وَ أَعْلَىٰ مَكَاناً، وَ أَمْنَعُ جَانِباً، وَ أَبْعَدُ غَوْراً مِـنْ أَنْ يَـبْلُغَهَا النَّاسُ بِعُقُولِهِمْ، أَوْ يَنَالُوهَا بِآرَائِهِمْ، أَوْ يُقِيمُوا إِمَاماً بِاخْتِيَارِهِمْ.

إِنَّ الْإِمَامَةَ خَصَّ اللهُ - عَزَّ وَ جَلَّ - بِهَا إِبْرَاهِيمَ الْخَلِيلَ اللهُ بَعْدَ النَّبُوَّةِ وَ الْخُلَّةِ مَرْتَبَةً ثَالِثَةً، وَ فَضِيلَةً شَرَّفَهُ بِهَا، وَ أَشَادَ بِهَا ذِكْرَهُ، فَقَالَ: ﴿إِنِي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا ﴾ فَـقَالَ بیان فرمود، پس فرمود: ﴿ مَا فَرَّطْنَا فَی الْکِتَابِ مِنْ شَمَیْ وَ ﴾ ، یعنی: «فرو نگذاشتیم در این کتاب (که قرآن است) هیچ چیز را ». و در حجة الوداع - و آن، آخر عمر آن حضرت الله بود که بعد از آن، از دنیا رحلت فرمود - این آیه فرو فرستاده شد که: ﴿ الْیَوْمَ الْکَمَلْتُ لَکُمْ دینکُمْ وَ اَتّمَمْتُ عَلَیْکُمْ وَ رَضیتُ لَکُمُ الْإِسْلامَ دیناً ﴾ آ، یعنی: «امروز کامل گردانیدم از برای شما، دین شما را و تمام کردم بر شما، نعمت خویش را و پسندیدم از برای شما، اسلام و مسلمانی را » (دینی پاکیزه از همهٔ دین هاکه نزد من، همین دین باشد تا قیام قیامت، نه دین دیگر) ، و امر امامت، از تمامی دین است.

و آن حضرت على از دنيا نرفت تا بيان فرمود از براى امّت خويش معالم و نشانهاى دين ايشان را و راه ايشان را براى ايشان روشن ساخت، و ايشان را بر راه ميانه (كه به سبيل حقّ و راه درست است)، واگذاشت و على الله را از براى ايشان نصب فرمودكه نشانه هدايت و امام و پيشواى ايشان باشد. و چيزى را وانگذاشت كه امّت آن حضرت به آن احتياج داشته باشند، مگر آنكه آن را بيان فرمود و آشكار نمود

پس هر که گمان کند که خدای عزّو جلّ دین خود، آیا او راکامل نگر دانیده، کتاب خدا را ردّ کرده است. و هر که کتاب خدا را رد نموه کافر است. آیا مردم قدر امامت را می شناسند و جای قابلیّت آن را از امّت می دانند تا اختیار ایشان در آن مجوّز باشد و آن کس را که از برای امامت اختیار می کنند، خدا قبول فر ماید؟ (یعنی: البته چنین نیست که ایشان توانند که آن را بشناسند؛ زیراکه) امامت، قدرش جلیل تر و شأنش عظیم تر و مکانش عالی تر و جانبش منبع تر و کُنهش دور تر از این است که مردم به عقل های خویش به آن توانند رسید، و با رأی های خود آن را توانند یافت، یا به اختیار خویش امامی را نصب توانند کرد.

به درستی که امامت، مرتبهای است که خدای عزّ وجلّ ابراهیم خلیل الله را به آن مخصوص گردانید، بعد از مرتبهٔ پیغمبری و خُلّت (که دوستی و آشنایی است) و آن مرتبهٔ سیم است که از پیغمبری و دوستی بالاتر است، و فضیلتی است که خدا او را به سبب آن مشرّف گردانید، و آوازهٔ او را به آن بلند ساخت، پس فرمود: ﴿إنّی جَاعِلُکَ لِلنّاسِ إِمّاماً ﴾؛ "من تو را امام مردم می کنم ال ابراهیم خلیل الله از روی سرور و شادی به این مرتبهٔ امامت عرض

الْخَلِيلُ ﴾ سُرُوراً بِهَا: ﴿وَمِن ذُرِّيَّتِي﴾ قَالَ الله تَبَارَكَ وَ تَمَعَالَىٰ: ﴿لَايَنَالُ عَهْدِى الْخَلِيلُ ﴾ فَأَبْطَلَتْ هٰذِهِ الْآيَةُ إِمَامَةَ كُلِّ ظَالِمٍ إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيَامَةِ، وَ صَارَتْ فِي الصَّفْوَةِ.

ثُمَّ أَكْرَمَهُ اللَّهُ تَعَالَىٰ بِأَنْ جَعَلَهَا فِي ذُرِّيَّتِهِ أَهْلِ الصَّفْوَةِ وَ الطَّهَارَةِ، فَقَالَ: ﴿وَوَهَبْنَا لَهُ الْمُوالِطَةُ وَكُلاً جَعَلْنَا صَسْلِحِينَ ۞ وَجَعَلْنَهُمْ أَسِمَّةً يَهْدُونَ بِأَصْرِنَا وَأَوْحَيْنَا لَهُ إِلَىٰهُمْ فَعِلَ الْخَيْرَاتِ وَإِقَامَ الصَّلَوَةِ وَإِيتَآءَ الزَّكُوةِ وَكَانُواْ لَنَا عَبْدِينَ﴾.

 کرد: ﴿ و مِنْ ذُرِّيتَتَى ﴾ ؛ « و بعضى از فرزندان مرانيز امام گردان ». خداى تبارک و تعالى فرمود: ﴿ لاَ يَتٰالُ عَهْدى الطَّالِمِينَ ﴾ أ ؛ «امامت به ستمكاران نمى رسد». پس اين آيه ، امامت هر ستمكارى را تا روز قيامت باطل گردانيد (چه در صدق مشتق مطلقاً، يا در امثال اين مقامات بقاى مبدأ شرط نيست). و امامت در برگزيدگان ، که از گناهان پاک و پاکيز اند، قرار گرفت.

بعد از آن خدای تعالی ابراهیم الله راگرامی داشت به این که امامت را در نسل او، که اهل صفوت و طهارت بودند، قرار داد و فرمود: ﴿ وَ وَهَبُنَا لَهُ إِسْخَاقَ وَ يَعْقُوبَ نَافِلَةً وَ كُلاً جَعَلْنَا مَا السَّلاَةِ وَ اِيتَاءَ الزَّكَاةِ وَ صَالِحِينَ \* وَجَعَلْنَاهُمْ أَئِمَةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا وَ أَوْحَيْنَا إِلَيْهِمْ فِعْلَ الْخَيْزاتِ وَ إِقَامَ الصَّلاَةِ وَ إِيتَاءَ الزَّكَاةِ وَ كَانُوا لَنَا عَابِدِينَ ﴾ آ، یعنی: «و بخشیدیم ابراهیم را پسری اسحاق نام و نبیرهای که یعقوب، نام داشت؛ در حالتی که هر دو محض عطیه بودند از جانب ما (یا در حالتی که یعقوب نبیرهٔ آن حضرت بود). و همهٔ ایشان را گردانیدیم نیکان و شایستگان، و گردانیدیم ایشان را امامان و پیشوایانی چند، که مردمان در گفتار و کردار به ایشان اقتداکنند. و کار ایشان، این بود که مردم را راه راست می نمودند به فرمان ما و و حی گردیم به سوی ایشان، کردن نیکوییها و به پا داشتن نماز و دادن زکات را و بودند ما را پرستندگان؛ (نه غیر ما را).

پس همیشه امامت در ذریّهٔ آن حضرت بودکه بعضی از ایشان از بعضی میراث می برد در قرن و زمانی تا آنکه خدای عزّ و جلّ آن را به پیعمبر میراث داد و فرمود جلّ و تعالی: ﴿إِنَّ أَوْلَى النَّاسِ بِإِبْزَاهیمَ لَلَّذینَ اتّبَعُوهُ وَ هٰذَا النَّبِیُّ وَ الَّذینَ آمَنُوا وَ اللّهُ وَلِیُ الْمُؤْمِنینَ ﴾ "، یعنی: «به درستی که سزاوار ترین مردمان به ابراهیم و دین او، هر آینه آنانند که پیروی نمودند او را و دیگر، این پیغمبر است و آنان که ایمان آورده اند به او و خدا دوست مؤمنان و سازندهٔ کار ایشان و باری دهنده و صاحب اختیار ایشان است». و این امامت، از برای آن حضرت بخصوص ثابت بود. پس آن را به گردن علی ایمان انداخت به امر خدای عزّ و جلّ، بنابر نشانه ای که عبارت است از آنچه خدا و اجب گردانیده در امام و امامت، در آن حضرت.

پس امامت در ذريّة أن حضرت كه پاكيزگانند قرار گرفت و ايشان كسانى اندكه خدا علم و ايمان را به ايشان عطا فرموده به فرموده خويش جلّ و علا: ﴿ وَ قَالَ الّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَ ٱلإيمانَ لَقَدْ لَبِئْتُمْ فَى كِتَابِ اللّهِ إِلَىٰ يَوْمِ الْبَعْثِ ﴾ أ، يعنى: «و گويند آنان كه داده شدند علم و ايمان راكه:

۲. انبیا، ۷۲و ۷۳.

۱ . بقره، ۱۲۴.

۴. روم، ۵۶

۳. آل عمران، ۶۸.

إِنَّ الْإِمَامَةَ هِيَ مَنْزِلَةُ الْأَنْبِيَاءِ وَ إِرْثُ الْأَوْصِيَاءِ، إِنَّ الْإِمَامَةَ خِـلَافَةُ اللهِ وَ خِـلَافَةُ الرَّسُولِ ﷺ، وَ مَقَامُ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ، وَ مِيرَاثُ الْحَسَنِ وَالْحُسَيْنِ ﷺ.

إِنَّ الْإِمَامَةَ زِمَامُ الدِّينِ، وَ نِظَامُ الْمُسْلِمِينَ، وَ صَلَاحُ الدُّنْيَا، وَ عِزُّ الْمُؤْمِنِينَ؛ إِنَّ الْإِمَامَةَ أَشُ الْإِسْلَاةِ وَ الرَّكَاةِ وَ الصِّيَامِ الْإِمَامَةَ أَشُ الْإِسْلَاةِ وَ الرَّكَاةِ وَ الصِّيَامِ وَ الْحَيَامِ وَ السَّدَقَاتِ، وَ إِمْضَاءُ الْحُدُودِ وَ الْأَحْكَامِ، وَ مَنْعُ الشَّعُورِ وَ الْأَطْرَافِ. اللَّهُ السَّامِي السَّعُورِ وَ الْأَطْرَافِ.

الْإِمَامُ يُحِلُّ حَـلَالَ اللَّهِ. وَ يُحَرِّمُ حَرَامَ اللَّهِ. وَ يُقِيمُ حُدُودَ اللَّهِ. وَ يَذُبُّ عَنْ دِينِ اللَّهِ، وَ يَدْعُو إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّهِ بِالْحِكْمَةِ وَ الْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَ الْحُجَّةِ الْبَالِغَةِ.

الْإِمَامُ كَالشَّمْسِ الطَّالِعَةِ. الْمُجَلِّلَةِ بِنُورِهَا لِلْعَالَمِ. وَ هِيَ فِي الْأَفُقِ بِحَيْثُ لَا تَنَالُهَا

هر آینه به حقیقت درنگ نمودید در کتاب خدا (که قبر است)، روز بر انگیختن (که روز و آینه به حقیقت درنگ نمودید در دنیا در لوح محفوظ، یا در قرآن، یا در علم خدا، یا قضای او که در اینها مکث شما در دنیا ثبت شده است. و علی بن ابراهیم در تفسیر خود در این آیسه به تقدیم و تأخیری قایل شده است. و بنابر آن، ترجمه این می شود که: می گویند کسانی که داده شدند علم و ایمان را در کتاب خدا که درنگ نمودید تا روز بعث).

پس امامت در میان فرزندان علی الله و مخصوص ایشان است تا روز قیامت؛ زیراکه بعد از محمد الله هیچ پیغمبری نمی باشد. پس این گروه جاهلان از کجا اختیار امامت میکنند؟ (یا به چه دلیل از برای امامت برگزیده می شوند؟. یعنی البته ایشان را میسر نشود؛ زیراکسه) امامت مرتبهٔ پیغمبران و میراث اوصیای ایشان است.

به درستی که امامت، خلافت و جانشینی خدا و جانشینی رسول خدا الله و مقام امیر المؤمنین و میراث امام حسن و امام حسین الله است.

و به درستی که امامت، مهار و افسار دین است؛ چه ضبط و حفظ آن به امامت می شود و نظام مسلمانان است. و امامت صلاح دنیا و عزّت مؤمنان است (چه اگر امام نباشد، هرج و مرج و قتل و غارت دنیا را تباه می کند. و خدا بی خبران مؤمنان را که از خدا می ترسند، ذلیل می گرداند). و به درستی که امامت، اصل و بنیان اسلامی است که می بالد و شاخهٔ آن است که بلند می شود. و به امام، نماز و زکات روزه و حج و جهاد تمام می شود، و غنیمت و صدقات، بر و فق قانون شرع تقسیم می شود (که حیف و میلی در آن نباشد)، و اجرای حدود خدا و احکام او به عمل می آید، و سد ثغور و اطراف می شود که رخنه ها بسته گردد (تا دشمنان دین در و لایت اسلام دست بردی نکنند).

و امام حلال خدا را حلال، و حرام خدا را حرام می گرداند، و حدود خدا را بر پای می دارد، و امام حلال خدا را جلال، و حرام خدا را حرام می گرداند، و حدود خدا را بر پای می دارد، و از دین خدا دفع می کند آنچه را که موجب تضییع آن باشد (یا لایق آن نباشد). و مردم را می خواند به راه پروردگار خویش (که دین حق، اسلام است) به دلیلی که حق را ثابت کند، و شبهه ها را زایل گرداند، و به پند نیکو و سخنان نافع و حجت کامل (که در آن کو تاهی نباشد). و امام، چون آفتابی است براینده که جهان را به نور خود پوشانیده (یا روشن ساخته)، و

۱. و نِظام به کسر نون، رشته ای است که مُهره در آن کشند و صلاح کار و راستی آن و آن که کار بـه او مـنتظم و راست شود. (مترجم)

الأَيْدِي وَ الْأَبْصَارُ.

الْإِمَامُ: الْبَدْرُ الْمُنِيرُ، وَ السِّرَاجُ الزَّاهِرُ، وَ النَّورُ السَّـاطِعُ، وَ النَّـجْمُ الْـهَادِي فِـي غَيَاهِبِ الدُّجِيٰ، وَ أَجْوَازِ الْبُلْدَانِ وَ الْقِفَارِ، وَ لُجَجِ الْبِحَارِ.

الْإِمَامُ: الْمَاءُ الْعَذْبُ عَلَى الظَّمَأُ، وَ الدَّالُّ عَلَى الْهُدَىٰ، وَ الْمُنْجِي مِنَ الرَّدَىٰ.

الْإِمَامُ: النَّارُ عَلَى الْيَفَاعِ، الْحَارُّ لِمَنِ اصْطَلَىٰ بِهِ، وَ الدَّلِيلُ فِي الْمَهَالِكِ، مَنْ فَارَقَهُ فَهَالِكُ.

الْإِمَامُ: السَّحَابُ الْمَاطِرُ، وَ الْغَيْثُ الْهَاطِلُ، وَ الشَّمْسُ الْمُضِيئَةُ، وَ السَّمَاءُ الظَّلِيلَةُ، وَ الْأَرْضُ الْبَسِيطَةُ، وَ الْعَيْنُ الْغَزِيرَةُ، وَ الْغَلِيرُ وَ الرَّوْضَةُ.

الْإِمَامُ: الْأَنِيسُ الرَّفِيقُ، وَ الْوَالِلَهُ السَّفِيقُ، وَ الْأَخُ الشَّقِيقُ، وَ الْأُمُّ الْسَبَرَّةُ بِالْوَلَدِ الصَّغِيرِ، وَ مَفْزَعُ الْعِبَادِ فِي الدَّاهِيَةِ النَّآدِ.

الْإِمَامُ: أَمِينُ اللَّهِ فِي خَلْقِهِ، وَ حُجَّتُهُ عَلَىٰ عِبَادِهِ، وَ خَلِيفَتُهُ فِي بِــلَادِهِ، وَ الدَّاعِي إِلَى اللَّهِ، وَ الذَّابُّ عَنْ حُرَمِ اللَّهِ.

الْإِمَامُ: الْمُطَهَّرُ مِنَ الذَّنُوبِ، وَ الْمُبَرَّأُ عَنِ الْعُيُوبِ، الْمَخْصُوصُ بِالْعِلْمِ، الْـمَوْسُومُ بِالْحِلْمِ، نِظَامُ الدِّينِ، وَ عِزُّ الْمُسْلِمِينَ، وَ غَيْظُ الْمُنَافِقِينَ، وَ بَوَارُ الْكَافِرِينَ.

الْإِمَامُ: وَاحِدُ دَهْرِهِ، لَا يُدَانِيهِ أَحَدٌ، وَ لَا يُعَادِلُهُ عَـالِمٌ، وَ لَا يُـوجَدُ مِـنْهُ بَـدَلٌ،

حال آنکه آن آفتاب در کران آسمان است و به وضعی است که دستهای بندگان به آن نتواند رسید، و چشمهای ایشان آن را نتواند دید (چه امام در کران آسمان عقلی، چون آفشاب بر آمده، جهان عقل را به نور خویش روشن ساخته، دستهای وهم و خیال به او نمی رسد و چشمهای عقول او را نمی تواند دید).

و امام، مانند ماه شب چهاردهی است تابنده، و چراغی است درخشنده، و نوری است بالا رونده، و ستارهای است راه نماینده در تاریکیهای شب و میانهای شهرهای خراب و گردابهای دریاها.

و امام، چون آب شیرین خوشگوارا است بعداز تشنگی که لبها به آن خشکیده باشد، و امام دلالت میکند به راه راست و از هلاکت نجات میبخشد.

و امام چون آتشی است که بر بالای بلندی باشد، که همه کس آن را ببینند، و گرم کند هر کس راکه اراده داشته باشد که به او گرم شود (چه امام خنکی عقلی را که از باد سرد نفس دشمنان دین به هم رسیده، دفع می فرماید). و امام رهنما است در مواضع هلاکت. هر که از امام جدا شود، البته هلاک می شود.

و امام چون ابری است صاحب باران، و بارانی است ریزان، و آفتابی است درخشان، و آسمانی است درخشان، و آسمانی است همیشه سایه کننده، و زمینی است گسترده، و چشمهای است پر آب، و سنگ آبی است که همیشه آب خوشگوار در آن ایستاده، و در حصول فرح و شادی به دیدنش چون بوستان و مرغزار است.

و امام، انیسی است چون یار موافق و پدر مشفق و مادر بسیار مهربان به فرزند خود، و پناه بندگان در سختی زمانه، و امر عظیمی که بسیار سخت باشد.

و امام، امین خداست در میانهٔ خلائق، و حجّت اوست در میان بندگان، و خلیفهٔ اوست در تمام شهرها، و مردم را به سوی خدا میخواند، و دفع میکند از حرم خدا (که خانهٔ کعبه است. یا هر چه صاحب حرمت باشد از جانب خدا آنچه راکه به آن لایق نباشد).

و امام، از همه گناهان پاک و پاکیزه است (خواه آن گناه کو چک باشد و خواه بزرگ، و خواه علمی باشد و خواه عملی) و مبرًا است از جمیع عیبها، و مخصوص است به علم، و موسوم است به حلم، و موسوم است به حلم، و نظام دین و عزّت مسلمین، و موجب خشم منافقین و هلاک کافرین است. و امام، یگانهٔ عصر خود است، که هیچکس به او نزدیک نشود، و هیچ عالمی با او برابری

وَ لَا لَهُ مِثْلُ وَ لَا نَظِيرٌ، مَخْصُوصٌ بِالْفَضْلِ كُلِّهِ مِنْ غَيْرٍ طَلَبٍ مِنْهُ لَهُ وَ لَا اكْتِسَابٍ، بَلِ اخْتِصَاصٌ مِنَ الْمُفْضِلِ الْوَهَّابِ.

فَمَنْ ذَا الَّذِي يَبْلُغُ مَعْرِفَة الْإِمَامِ، أَوْ يُمْكِنُهُ اخْتِيَارُهُ؟ هَيْهَاتَ هَيْهَاتَ، ضَلَّتِ الْعُقُولُ، وَ تَاهَتِ الْعُلُومُ، وَ حَارَتِ الْأَلْبَابُ، وَ خَسَأَتِ الْعُيُونُ، وَ تَصَاغَرَتِ الْعُظَمَاءُ، وَ تَعَيَّرَتِ الْعُقُولُ، وَ تَاهَتِ الْعُلُومُ، وَ حَارَتِ الْأَلْبَاءُ، وَ حَصِرَتِ الْعُطَبَاءُ، وَ جَهِلَتِ الْأَلِبَاءُ، وَ كَلَّتِ تَحَيِّرَتِ الْعُكَمَاءُ، وَ جَهِلَتِ الْأَلِبَاءُ، وَ كَلَّتِ الشُّعْرَاءُ، وَ عَجْزَتِ الْأُدْبَاءُ، وَ عَيِيتِ الْبُلغَاءُ عَنْ وَصْفِ شَأْنٍ مِنْ شَأْنِهِ، أَوْ فَضِيلَةٍ مِنْ الشُّعْرَاءُ، وَ عَجْزَتِ الْأُدَبَاءُ، وَ عَيِيتِ الْبُلغَاءُ عَنْ وَصْفِ شَأْنٍ مِنْ شَأْنِهِ، أَوْ فَضِيلَةٍ مِنْ فَضَائِلِهِ، وَ أَقَرَّتْ بِالْعَجْزِ وَ التَّقْصِيرِ، وَ كَيْفَ يُوصَفُ بِكُلِّهِ، أَوْ يُنْعَتُ بِكُنْهِهِ، أَوْ يُعْفِي فَضَائِلِهِ، وَ أَقَرَّتْ بِالْعَجْزِ وَ التَّقْصِيرِ، وَ كَيْفَ يُوصَفُ بِكُلِّهِ، أَوْ يُنْعَتُ بِكُنْهِهِ، أَوْ يُحْمِدُ مَنْ يَقُومُ مَقَامَهُ وَ يَعْنِي غِنَاهُ؟ لَا، كَيْفَ؟ وَ أَنْنَ الْعُقُولُ شَيْءُ مِنْ أَمْرِهِ، أَوْ يُوجَدُ مَنْ يَقُومُ مَقَامَهُ وَ يُغْنِي غِنَاهُ؟ لَا، كَيْفَ؟ وَ أَنْنَ الْعُقُولُ النَّخِمُ مِنْ قَدِ الْمُتَنَاوِلِينَ، وَ وَطْفِ الْوَاصِفِينَ، فَأَيْنَ الإِخْتِيَارُ مِنْ هَذَا؟ وَ أَيْنَ الْعُقُولُ عَنْ هَذَا؟ وَ أَيْنَ يُوجَدُ مِثْلُ هٰذَا؟

أَ تَظُنُّونَ أَنَّ ذٰلِكَ يُوجَدُ فِي غَيْرِ آلِ الرَّسُولِ مُحَمَّدٍ ﷺ؟ كَذَبَنْهُمْ وَاللَّهِ أَنْفُسُهُمْ. وَ مَنَّتْهُمُ الْأَبَاطِيلَ، فَارْتَقَوْا مُرْتَقاً صَعْباً دَحْضاً تَزِلُّ عَنْهُ إِلَى الْحَضِيضِ أَقْدَامُهُمْ، رَامُوا إِقَامَةَ الْإِمَامِ بِعُقُولٍ حَائِرَةٍ بَائِرَةٍ نَاقِصَةٍ، وَ آرَاءٍ مُضِلَّةٍ، فَلَمْ يَزْدَادُوا مِنْهُ إِلَّا بُعْداً، قَاتَلَهُمُ اللّٰهُ أَنَّهُ، يُؤْفَكُونَ. نکند (چه از همه کس اعلم باشد و در زمان حیاتش، بدلی از او یافت نشود که استحقاق امامت و خلافت داشته باشد). با وجود او، او را مانندی در شرف ذاتی و نسبی و نظیری در فضل و کمال نباشد، و مخصوص باشد به همهٔ فضیلتها، بی آن که آن را طلب نموده باشد (به این که به در س خواندن و شنیدن از علما و امثال آن حاصل نموده باشد). و بدون آن که به اجتهاد و استنباط آن را کسب نموده باشد، بلکه آن اختصاصی است از جانب خداوند صاحب تفضل بسیار بخشاینده که او را به آن مخصوص ساخته و برگزیده.

پس، که می تواند به معرفت امام برسد؟ یا اختیار امام او را ممکن و میسر باشد؟ ایس معرفت و اختیار بسیار دور است، و عقلهای بسیار متین و خالص، همه گمراه و سرگردان و حيران شدهاند از وصف كردن حالي از احوال امام، يا فضيلتي از فضايل او، و همچنين همهٔ چشمها از آن خیرگی کردهاند، و بزرگان کوچک شدهاند، و حکیمان متحیّر گردیدهاند، و حلیمان باز ماندهاند و سخنوران اظهار عجز شودهاند، و عاقلان جاهل گشتهاند، و شاعران كلال به هم رسانيدهاند، و هنرمندان كه به قواتين عقل و نقل عارفاند درماندهاند، و صاحبان بلاغت به تنگ آمدهاند، و همگی اقرار به عجز و تقصیر خویش از وصف کردن حالی از احوال، يا فضيلتي از فضايل امام نمو دهاند و يحكونه به همه فضائل خويش به وصف در آيد، یا به کُنه و پایانش منعوت گردد، یا چیزی از آمر وی مفهوم شود، یاکسی یافت شودکه به جای او بایستد، و فائدهای که چون فائدهٔ او باشد به مردم برساند، که ایشان راکفایت کند و در امری از امور معطّل نباشند؟ چنین نیست. و چگونه و از کجا به این طریق مـوصوف و مـنعوت و مفهوم و مبدّل مي تواند شد؟ و حال آنكه امام، در علق قدر و منزلت در مكان ستاره أسمان است نسبت به دست آنها که میخواهند او را فراگیرند، و نسبت به وصف کسانی که اراده دارند که او را وصف نمایند و چنانچه دست کسی به آن نمیرسد، به امام نیز نخواهد رسید. پس اختیار مردم به امامت، چه نسبت دارد؟ و عقول را در باب آن، چه دخل و تصرّف باشد؟ و در كجا مثل امام يافت مي تواند شد؟

آیاگمان میکنند که امام و امامت در غیر اولاد رسول خدا (محمد ﷺ) یافت می شود؟ به خدا سوگند که نفس های ایشان، ایشان را تکذیب میکند؛ چه خود می دانند که آن که را که امام کرده اند از غیر اولاد رسول ﷺ، امام نیست و سخنانی که هیچ اصل نداشت ایشان را از برگشت به حق، سست گردانید، یا ایشان را در آرزوهای فیاسد افکند. پس به جای بلند

وَ لَقَدْ رَامُوا صَعْباً، وَ قَالُوا إِفْكاً، وَ ضَلُّوا ضَلَالاً بَعِيداً، وَ وَقَعُوا فِي الْحَيْرَةِ إِذْ تَرَكُوا الْإِمَامَ عَنْ بَصِيرَةٍ، وَ زَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ أَعْمَالَهُمْ، فَـصَدَّهُمْ عَـنِ السَّـبِيلِ وَ كَـانُوا مُسْتَبْصِرِينَ.

رَغِبُوا عَنِ اخْتِيَارِ اللهِ وَ اخْتِيَارِ رَسُولِ اللهِ عَلَىٰ وَ أَهْلِ بَيْتِهِ إِلَى اخْتِيَارِهِمْ، وَ الْقُرْآنُ يُنَادِيهِمْ: ﴿ وَرَبُّكَ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَخْتَارُ مَا كَانَ لَهُمُ الْخِيرَةُ ﴾ مِن أَمْرِهِمْ ﴿ سُبْحَنَ اللّهِ وَتَعَلَىٰ عَمًا يُشْرِهُمْ وَسُبْحَنَ اللّهِ وَتَعَلَىٰ عَمًا يُشْرِكُونَ ﴾ وَ قَالَ عَزَ وَ جَلَّ: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللّهُ وَرَسُولُهُ وَ أَمْرُ اللّهِ مُ الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ﴾ الْآيَةَ، وَ قَالَ: ﴿ مَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ ٥ وَرَسُولُهُ وَ أَمْرُ اللّهِ مَا الْآيَةَ، وَ قَالَ: ﴿ مَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ ٥ وَرَسُولُهُ وَ اللّهُ مَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ ٥ وَرَسُولُهُ وَ اللّهُ مُ الْحَيْرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ﴾ الْآيَةَ، وَ قَالَ: ﴿ مَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ ٥

مرز تحقیق کی فیزیر صوبی سری

دشواری بالا رفتند که پای های ایشان در آن به جایی بند نمی شود، و از آن به جانب نشیب می لغزد. و قصد کردند که امام را نصب کنند به واسطهٔ عقل های حیرانِ نابودِ تباه که هیچ منفعت در آنها نبود و در مرتبهٔ خود نیز ناتمام بودند، و بر رأی هایی که ایشان را گمراه نمود. پس نیفزودند چیزی را مگر دوری از امام. ﴿فَاتِلَهُمُ اللّهُ أَنّی یُؤْفَکُونَ ﴾ ا، یعنی: «خدا ایشان را بکشد (و هلاک گرداند ایشان را و ایشان را لعنت کند و رسوای دنیا و آخرت گرداند) چگونه برگردانید، می شوند از راه حق» (با وجود کثرت دلائل هادیه).

و هر آینه به تحقیق که کار دشواری را قصد کردند و دروغ بزرگی گفتند، و گمراه شدند؛ گمراهی دوری که به راه رسیدن ایشان مشکل باشد. و در سرگردانی افتادند؛ زیراکه امام را از روی بینایی واگذاشتند. ﴿ وَ رَبِّنَ لَهُمُ الشّیطانُ اعْفالَهُمْ فَصَدّهُمْ عَنِ السّبیلِ وَ کَانُوا مُسْتَبْصِرِینَ ﴾ ' بعنی: ﴿ و شیطان بیاراست از برای ایشان کردارهای ایشان را، پس باز داشت ایشان را از راه حق و حال آنکه بینایان بودنده. و از اختیار و مختار خدا و اختیار رسول ﷺ گردانیدند، و به سوی اختیار خویش رو آوردند، و قرآن ایشان را آواز میکند که: ﴿ وَ رَبِّکَ یَخْلُقُ مَا یَشَاءُ وَ یَخْتُارُ مَا کَانَ لَهُمُ الْخِیرَةُ سُبْحَانَ اللّهِ وَ تَغالیٰ عَمّا بُشْرِکُونَ ﴾ ' یعنی: ﴿ و بروردگار تو می آفریند هر چه را که میخواهد و بر میگزیند (یعنی از برای امامت)، هر که را که میخواهد. نیست و نباشد که میخواهد و بر میگزیند (یعنی از برای امامت)، هر که را که میخواهد. نیست و نباشد را شریک و منازعی در خلق به هم رسده (و از آنکه در بالای اختیاری او اختیاری باشد. یا کسی بر او جرأت نماید اختیار کردن آنچه آن جناب اختیار آن نفرموده، و بلندمر تبه و بر تر کسی بر او جرأت نماید اختیار کردن آنچه آن جناب اختیار آن نفرموده، و بلندمر تبه و بر تر است از مشارکت آنچه با او شریک میسازند، یا از اشراک مشرکان).

و خدای عزّوجل فرموده است که: ﴿ وَ مَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَ لا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللّهُ وَ رَسُولُهُ أَمْرًا أَنْ يَكُونَ لَهُمُ الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ﴾ (تا آخر آیه). «که نیست و نباشد (یعنی: نسزد و نرسد) هیچ مرد مؤمن و نه هیچ زن مؤمنه را چون حکم کنند خدا و رسول او (که محمد است الله کاری را آنکه اختیار از برای ایشان بوده باشد از کار خویش (بلکه باید که خود را تابع خدا و رسول الله سازند). و هر که نافرمانی کند خدا و رسول او را، پس به حقیقت که گمراه شده ؛ گمراهی هویدا».

۲. عنکبوت، ۳۸.

۴. احزاب، ۳۶.

۱. تویه، ۳۰.

أَمْ لَكُمْ كِتَبُ فِيهِ تَدْرُسُونَ إِنَّ لَكُمْ فِيهِ لَمَا تَخَيَّرُونَ ۞ أَمْ لَكُمْ أَيْمَن عَلَيْنَا بَلِغَةُ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْقِيَامَةِ
إِنَّ لَكُمْ لَمَا تَحْكُمُونَ ۞ سَلْهُمْ أَيُّهُم بِذَلِكَ زَعِيمٌ۞ أَمْ لَهُمْ شُرَكَآءُ فَلْيَأْتُوا بِشُرَكَآءٍ فِمْ إِن كَانُوا 
صَلِقِينَ ﴾.

وَ قَالَ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْءَانَ أَمْ عَلَىٰ قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا ﴾ أَمْ ﴿ طُبِعَ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ ۞ إِنَّ شَرُّ الدَّوَآتِ عِندَ اللَّهِ الصَّمَّ الْبُكْمُ



و فرموده است که: ﴿ مَا لَكُمْ كُيْفَ تَحْكُمُونَ \* أَمْ لَكُمْ كِتَابٌ فيهِ تَدْرُسُونَ \* إِنْ لَكُمْ فيهِ لَمَا تَحْكُمُونَ \* سَلْهُمْ أَيُهُمْ بِذَٰلِكَ زَعِيمٌ \* أَمْ لَهُمْ شُرَكَاءُ \* أَمْ لَكُمْ أَيْمَانُ عَلَيْنَا بِالْفَةٌ إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيَامَةِ إِنْ لَكُمْ لَمَا تَحْكُمُونَ \* سَلْهُمْ أَيُّهُمْ بِذَٰلِكَ زَعِيمٌ \* أَمْ لَهُمْ شُرَكَاءُ فَلَيْأَتُوا بِشُرَكَابُهِمْ إِنْ كَانُوا صَابِقِينَ ﴾ أ، يعنى: «چيست شما را و شما را جه مى شود و چگونه حكم مى كنيد؟ آيا شما راست كتاب و نوشته اى كه از آسمان آمده باشد كه در آن اين را بخوانيد كه: به درستى كه شما راست در آن، هر آينه آنچه راكه اختيار كنيد و برگزينيد و تمنّا نماييد (يعنى كتابى كه اين مضمون در آن نوشته باشد). يا شما رااست عمود و مواثيق مؤكّده به سوگندها بر ما، كه خداوند شماييم كه رسنده باشد به نهايت تأكيد تا روز قيامت كه: به درستى كه شما راست آنچه حكم كنيد. بپرس ايشان راكه كدام يك از ايشان به اين حكم كفيل و ضامن است (كه در آخرت از عهده آن بيرون آيد كه قيام نمايد بر امضاى آن، و احتجاج بر صحت آن، چونكسى كه از جانب جماعتى سخن گويد و متكفّل امور ايشان باشد)، يا ايشان را است شريكانى چند. پس بايد كه بياورند شريكان خويش را (تا با ايشان موافقت نمايند، يا تصديق ايشان كنند)، اگر هستند راست گويان ﴿ و مرادحق تعالى نفى هر چيزى است كه به آن تمشك توان جست از دليل عقلى و نقلى تا بر ارشان ظاهر شود كه در دعوى خويش، غير از تمسّك توان جست از دليل عقلى و نقلى تا بر ارشان ظاهر شود كه در دعوى خويش، غير از تمسّك توان جست از دليل عقلى و نقلى تا بر ارشان ظاهر شود كه در دعوى نويش، غير از تمسّك توان جست از دليل عقلى و نقلى تا بر ارشان ظاهر شود كه در دعوى نويش، غير از تمسّك توان جست از دليل عقلى و نقلى تا بر ارشان ظاهر شود كه در دعوى نويش، غير از

و حضرت فرمود که: «خدای تعالی فرموده آست: ﴿ فَا فَلاَ يَتَدَبُرُونَ الْفُرْآنَ أَمْ عَلَیٰ قُلُوبِ اَفْغَالُهٰ﴾ ۲، یعنی: «آیا پس تفکر نمی کنند در قرآن (و مواعظ و زواجر آن را به سمع قبول اصغا می نمی نمایند، و به دیدهٔ اعتبار نمی نگرند؟ تا به راه راست، شناختی پیدا کرده، از بادیهٔ گمراهی رهایی یابند) ، بلکه بر دلهای پاره ای از ایشان، قفل های آنهاست» (که با قفل های متعارف مناسبتی ندارد؛ چه قفل های متعارف، به کلیدی که دارند، گشوده می شوند، و قفل دلهای ایشان به هیچ چیز گشوده نشود و آن عبارت از ختم و طبعی که مانع است از دخول حق در آنهاست) . ﴿ فَطَبِع عَلَیٰ قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لَایَفْقَهُونَ ﴾ آ؛ «یا بلکه مهر زده است خدا بر دلهای ایشان پیدا ریعنی نشانی در آنها پدید آورده است تا فرشتگان به آن نشان، علم به کفر و نفاق ایشان پیدا کنند و بر ایشان لعنت کنند. و یا آن که چون با وجود ظهور آیات داله بر حقیت حق، قبول حق نمی کنند، به جهت فرط عناد و جحود، پس گویا خدای تعالی بر دلهای ایشان مهر زده)

۲. محمّد، ۲۴.

۱ . قلم، ۳۶ تا ۴۲.

منافقون، ٣.

٣. گوش فرا دادن.

الدِّينَ لَا يَعْقِلُونَ ٥ وَلَوْ عَلِمَ اللَّهُ فِيهِمْ خَيْراً لأَسْمَعَهُمْ وَلَوْ أَسْمَعَهُمْ لَتَوَلُّواْ وَهُم مُّعْرِضُونَ ﴾ أَمْ ﴿قَالُواْ سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا ﴾ بَلْ هُوَ ﴿فَضْلُ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآءُ وَاللَّهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمِ ﴾ فَكَيْفَ لَهُمْ بِاخْتِيَارِ الْإِمَامِ؟!

وَ الْإِمَامُ: عَالِمٌ لَا يَجْهَلُ، وَ رَاعٍ لَا يَنْكُلُ، مَعْدِنُ الْقُدْسِ وَ الطَّـهَارَةِ، وَ النَّسُكِ وَ الرَّهَادَةِ، وَ الْعِلْمِ وَ الْعِبَادَةِ، مَخْصُوصٌ بِدَعْوَةِ الرَّسُولِﷺ، وَ نَسْلِ الْـمُطَهَّرَةِ الْـبَتُولِ،



پس ایشان هیچ چیز را نمی فهمنده.

[أم] ﴿قَالُوا سَمِعْنَا وَ هُمْ لاَ يَسْمَعُونَ \* إِنَّ شَرَّ الدُّوَابِّ عِنْدَ اللَّهِ الصُّمُّ الْبُكُمُ الَّذِينَ لاَ يَعْقِلُونَ \* وَ لَوْ عَلِمَ اللَّهُ فيهِمْ خَيْرًا لأَسْمَعَهُمْ وَ لَق أَسْمَعَهُمْ لَتَوَلُّوا وَ هُمْ مُعْرِضُونَ ﴾ ؛ «يا بلكه كفتند: شنيديم، و حال آنكه ايشان نمي شوند؛ شنيدني كه به آن، نفع يابند. پس گويا نمي شنوند. به درستي كه بدترين جنبندگان روی زمین و حیوانات در نزد خدای تعالی، کر از شنیدن حق، که گنگانند در گفتن آن؛ آنان که در نمی یابند (یعنی خود را بر این می دارند که حقّ را نفهمند). و اگر خدای تعالی دانستی در ایشان خوبی راکه آن نفع یافتن است، هر آینه ایشان را شنوا میکرد، و لطف و توفیق به ایشان ارزانی می فرمود. و اگر ایشان را به واسطهٔ لطف، شنوا می گردانید، هر آینه بر می گشتند از آن و ایشان، اعراض کنندگان بودند» (یا گروهی اند که عادت ایشان رو گردانیدن از حقّ و قبول آن است. يعني چون لطف، فائده به ايشان نمي رسانيد، ما ايشان را و اگذاشتيم) ، يا ﴿قَالُوا سَمِعْنَا وَعَصَيْنًا ﴾ «بلكه گفتندكه: شنيديج و نافرماني نموديم». بلكه هر يك از امامت و معرفت آن و شنيدن آن به سمع قبول ﴿فَضْلُ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ وَ اللَّهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظيم ﴾ «مزيّت نعمت و افزونی کرم خدای تعالی است که می دهد آن را بـر سبیل تـفضّل، هـر کـه راکـه میخواهد از بندگان (که به آن، از غیر، ممتاز و سرافراز میگردد) و خدای تعالی، خداونـد فضل بزرگ است؛ (که نعم دنیا و آخرت در جنّب آن، مُحقّر و مختصر مینماید. و تا از اینجا ترجمهٔ آیاتی است که حضرت علی آنها را ذکر فرموده به طریق اقتباس و تنضمین در کلام خويش، و چون في الجمله تصرّفي در آيات شده بود، كه باذكر آن، موهم اين بودكه آيه چنين باشد و بدون آن درست نبود، لهذا حقير به ترجمهٔ آن اكتفا نمود). ا

بعد از آن، حضرت فرمود که: «پس جگونه ایشان را دخلی به اختیار امام و نصب کردن او باشد؟ و حال آن که امام، عالمی است که جهل ندارد (و همه چیز را می داند از آنچه امّت به آن محتاج باشند، یا نباشند مگر آنچه علمش مخصوص خدا باشد). و امّت را می خواند به سوی حق، یا حافظ ایشان است، چون شبان (که گله را محافظت می کند). و جبن و بیدلی نورزد، و ناتوانی و ضعف ندارد (که از اجرای امور عاجز شود)، و معدن پاکیزگی و پاکی است (که

۱. مترجم - رحمه الله - آیات راکه در متن فعلی هست، و احتمالاً با نسخهای کمه در نزدش بوده، متفاوت بوده و منطبق با آیات قرآن نبوده، ذکر نکرده، و به ترجمهٔ آنها بسنده کرده که با توجه به نسخهٔ فعلی، در داخل پرانتز آورده شد.

لَا مَغْمَزَ فِيهِ فِي نَسَبٍ، وَ لَا يُدَانِيهِ ذُو حَسَبٍ، فِي الْبَيْتِ مِنْ قُرَيْشٍ، وَ الذَّرْوَةِ مِنْ اللهِ عَنَّ وَ جَلَّ، شَرَفُ الأَشْرَافِ، وَ الْفَرْعُ هَاشِمٍ، وَ الْعِثْرَةِ مِنَ الرَّسُولِ ﷺ، وَ الرَّضَا مِنَ اللهِ عَنَّ وَ جَلَّ، شَرَفُ الأَشْرَافِ، وَ الْفَرْعُ مِنْ عَبْدِ مَنَافٍ، نَامِي الْعِلْمِ. كَامِلُ الْحِلْمِ، مُضْطَلِعٌ بِالْإِمَامَةِ، عَالِمٌ بِالسِّيَاسَةِ، مَفْرُوطُ مِنْ عَبْدِ مَنَافٍ، نَامِي الْعِلْمِ. كَامِلُ الْحِلْمِ، مُضْطَلِعٌ بِالْإِمَامَةِ، عَالِمٌ بِالسِّيَاسَةِ، مَفْرُوطُ الطَّاعَةِ، قَائِمٌ بِأَمْرِ اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ، نَاصِحُ لِعِبَادِ اللهِ، حَافِظٌ لِدِينِ اللهِ.

إِنَّ الْأَنْبِيَاءَ وَ الْأَيْمَّةَ ـ صَلَوَاتُ اللهِ عَلَيْهِمْ ـ يُوَفِّقُهُمُ اللّٰهُ، وَ يُؤْتِيهِمْ مِنْ مَخْزُونِ عِلْمِهِ وَ حِكَمِهِ مَا لَا يُؤْتِيهِ غَيْرَهُمْ؛ فَيَكُونُ عِلْمُهُمْ فَوْقَ عِلْمِ أَهْلِ الزَّمَانِ، فِي قَوْلِهِ تَعَالَى:



تقدّس و طهارت از عیبها و گناهان، از او جدا نمی شود)، و محل خدا پرستی و بی رغبتی در دنیا، و معدن علم و عبادت است، و مخصوص است به آن که رسول هم او را به سوی امامت خوانده باشد (نه آن که خلق او را به سوی آن خوانده باشند. و می تواند که معنی این باشد که: مخصوص باشد به دعای پیغمبر؛ مثل آنچه در غدیر خم در باب علی ه فرمود که: بار خدایا، دوست دار هر که او را دوست دارد، و غیر از این، از آنچه فرمود. یا معنی آن است که، به سوی رسول شد منسوب باشد). و باید که از نسل فاطمهٔ طاهرهٔ بتول باشد (که خدا او را از جمیع کناهان پاک نموده، و از زنان منقطع گردیده) از روی فضل و دین و حسب، و از دنیا بریده شده، همیشه روی نیاز به درگاه خدا داشت، و چیزی در نسب او نباشد که محل طعن در او باشد (یعنی حرامزاده یا از او لاد حرامزاده نباشد، و ولد شبهه نیز نباشد). و هیچ صاحب حسبی با او نزدیک نمی تواند شده.

و حضرت فرمود که: «امام باید در خانهٔ آباد قریش و بلند ترین از همهٔ نسل هاشم باشد (که بر جمیع قریش، و از همهٔ ایشان بلند ترند) و از عترت رسول تا باشد. آو از نزد خدای عزوجل مرضی و پسندیده باشد، و از هر شریفی شریف تر، و از فرزندان عبد مناف باشد، و علمش بیفزاید (به واسطهٔ آن که محدث است که فرشته او را از جانب خدا حدیث می کند، یا آن را به امّت برساند از هر چه باید رسانید). و حلمش کامل باشد، و قوّت داشته باشد (که بار سنگین امامت را بر دارد). و عالم باشد به سیاست (و قهر کردن بر بدکار، که به واسطهٔ آن امور امّت منسّق و منتظم گردد). و فر مان بر داری او از جانب خدا، واجب و لازم باشد، و قائم باشد به فر مان خدای عزّوجل (که در آن، نهایت سعی و اهتمام داشته باشد). و بندگان خدا را خیر خواه باشد، و دین خدا را حفظ کند.

به درستی که خدا، پیغمبران و امامان این توفیق می دهد و به ایشان عطا می فرماید از مخزون علم و حکمتهای خویش، آنچه را که به غیر ایشان نمی دهد. پس علم ایشان بالای علم اهل زمان ایشان، و بیشتر از آن می باشد در فرمودهٔ آن جناب جلّ و تعالی است که: ﴿أَ فَمَنْ

۱. و حسب، شمردن افعال و مآثر جمیله است، و حسب هر مردی مآثر پدران اوست. و خلیل بن احمد گفته است که: شرف و بزرگواری است که در پدران ثابت باشد، و اصل از آن، حساب است، به معنی شمار؛ چه هرگاه مردم تفاخر کنند هر یک مناقب خویش، مفاخر پدران را میشمارند. (مترجم)

۲. و عترت در لغت، فرزندان و خویشان نزدیکند؛ چون پسران عمّ. (مترجم)

﴿ أَفَمَن يَهْدِى إِلَى الْحَقِّ أَحَقُّ أَن يُتَبَعَ أَمَّن لَا يَهِدِى إِلَّا أَن يُهْدَى فَمَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ ﴾ وَ قَوْلِهِ فِي طَالُوتَ: ﴿ إِنَّ قَوْلِهِ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَمَن يُؤْتَ الْحِكْمَة فَقَدْ أُوتِى خَيْرًا كَثِيرًا ﴾ وَ قَوْلِهِ فِي طَالُوتَ: ﴿ إِنَّ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ يُؤْتِى مُلْكَهُ مِن يَشَاءُ وَاللّهُ وَسِعُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ يُؤْتِى مُلْكَهُ مِن يَشَاءُ وَاللّهُ وَسِعُ عَلِيمٌ ﴾ وَ قَالَ لِنَبِيّهِ عَلَيْكُ أَنزَلَ [اللّهُ] عَلَيْكَ الْكِتَبَ وَالْحِكْمَة وَعَلَمْكَ مَا لَمْ تَكُن تَعْلَمُ وَكَانَ عَلِيمٌ ﴾ وَ قَالَ لِنَبِيّهِ عَلَيْكُ أَنزَلَ [اللّهُ] عَلَيْكَ الْكِتَبَ وَالْحِكْمَة وَعَلَمْكَ مَا لَمْ تَكُن تَعْلَمُ وَكَانَ فَضْلُ اللّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴾ وَ قَالَ فِي الْأَنْهُمَةِ مِنْ أَهْلِ بَيْتِ نَبِيّهِ وَ عِتْرَتِهِ وَ ذُرِّيَّتِهِ صَلَواتُ فَضْلُ اللّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴾ وَ قَالَ فِي الْأَنْهُمَةِ مِنْ أَهْلِ بَيْتِ نَبِيّهِ وَعَلَيْكِ مَا عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴾ وَ قَالَ فِي الْأَنْهُمَةِ مِنْ أَهْلِ بَيْتِ نَبِيّهِ وَعَلَيْكِ مَا عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴾ وَ قَالَ فِي الْأَنْهُمَةِ مِنْ أَهْلِ بَيْتِ نَبِيّهِ وَعَلْمَاكُ مَا لَمْ اللّهُ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴾ وَ قَالَ فِي الْأَيْمَةِ مِنْ أَهْلِ بَيْتِ نَبِيّهِ وَعَلْمُ وَعَلْمُ اللّهُ مِنَالَةً مِن فَضْلُ إِللّهُ مِنْ عَلَيْكُ عَظِيمًا ۞ فَمِنْهُم مَّنْ عَامَنَ بِهِ وَعِنْهُم مَّن صَدَّ عَنْهُ وَكَفَىٰ بِجَهَنّمُ وَالْحَكْمَة وَعَاتَيْنَ هُم مُلْكُا عَظِيمًا ۞ فَمِنْهُم مَّنْ عَامَنَ بِهِ وَعِنْهُم مَّن صَدَّ عَنْهُ وَكَفَىٰ بِجَهَنّمُ سَعِيرًا ﴾.

وَ إِنَّ الْعَبْدَ إِذَا اخْتَارَهُ اللَّهُ ـعَزَّ وَحِلَّ ـلِأَمُورِ عِبَادِهِ، شَرَحَ صَدْرَهُ لِذَلِكَ، وَ أَوْدَعَ قَلْبَهُ يَنَابِيعَ الْحِكْمَةِ، وَ أَلْهَمَهُ الْعِلْمَ إِلْهَاماً؛ فَلَمْ يَعْيَ بَعْدَهُ بِجَوَابٍ، وَ لَا تَحَيَّزَ فِيهِ عَنِ

يَهْدى إِلَى الْحَقِّ أَحَقُّ أَنْ يُتَّبَعَ أُمَّنْ لا يَهِدّى إِلاَّ أَنْ يُهْدىٰ فَمَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ ﴾ أ، يعنى: «أيا بس آنكه رهنمایی میکند به سوی حقّ و راستی، سزاوارتر است به آنکه پیروی شود، یا آنکه راه راست نیابد مگر آنکه رهنموده شود؟ (که کسی او را راه راست نماید). پس چیست از برای شما؟ (و شما را چه می شود؟) چگونه حکم و داوری میکنید در تسویهٔ میان این دو؟» در فرمودهٔ أن جناب تبارك و تعالى استكه: ﴿ وَ مَنْ يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ خَيْرًا كَثِيرًا﴾ ٢. و در قول اوست در شأن طالوت كه: ﴿إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَاهُ عَلَيْكُمْ وَ زَادَهُ بَسُطَةٌ فِي الْعِلْمِ وَ الْجِسْمِ وَ اللَّهُ يُؤْتَى مُلْكَةُ مَنْ يَشَاءُ وَ اللَّهُ وَاسِعٌ عَلَيمٌ ﴾ "، يعني: «به در ستى كه خدا بركزيد طالوت را بر شما و افزوني داد او را به گشادگی و بسیاری در دانش و در تن (چه طالوت، مرد نمایان و با جمال بود، و به یک سر و گردن از اهل زمان خود بلندتر، و در سیاست و تدبیر مملکتداری و در حفظ عدالت میان رعیّت، عدیل و نظیر نداشت). و خداکه مالک است، ملک و مملکت خویش را می دهد به هر که میخواهد (ومیداند که او را صلاحیّت ملکداری هست).و خدا بسیار فضل و داناست». و به بيغمبر خود عَلِيًّا فرموده كه: ﴿ أَنْزَلَ [اللَّهُ ] عَلَيْكَ الْكِتَابَ وَ الْحِكْمَةُ وَ عَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُنُّ تَعْلَمُ وَ كَانَ فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكَ عَظيماً ﴾ \*. (و در قرآن چنين است كه: «و انزل الله عليك الكتاب»)، يعنى: «و فرو فرستاد خدا بر تو قرآن و حکومت راکه بیآن احکام آن است، و آموخت تو را آنچه نبودي که به خودی خود بدانی، و فضل خَدَا بر تو بزرگ است؛ (که علوم غیر متناهیه را به تو تعلیم داده). و در شأن ائمَه از اهل بيت پيغمبر خويش و عشرت و ذرّيّـهٔ او فمرموده است كــه: ﴿أَمْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَىٰ مَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضَلِهِ فَقَدْ آتَيْنَا آلَ إِبْرَاهِيمَ الْكِتَابَ وَ الْحِكْمَةَ وَ آتَيْنَاهُمْ مُلْكَأَ عَظيماً \* فَمِنْهُمْ مَنْ آمَنَ بِهِ وَ مِنْهُمْ مَنْ صَدُّ عَنْهُ وَ كَفَىٰ بِجَهَنَّمَ سَعيرًا ﴾ ٥.

و به درستی که چون خدای عزّوجلّ بنده را برگزیند برای امور بندگان خویش، سینهٔ او را از برای آن بگشاید، و چشمه های حکمت را در دل او بسپارد، و علم را به او الهام فرماید؛ چنان الهامی که بعد از آن، از جواب چیزی در نماند و در آن جوابی نگوید که از طریقهٔ صواب ماثل باشد. پس او معصوم است که خدا او را از همهٔ گناهان نگاه داشته، و مؤیّد است (که او را تقویت داده و یاری نموده) و موفّق است (که توفیق هر خوبی به او عطا فرموده) و مسدّد

۲. بقره، ۲۶۹.

۱. یونس، ۳۵. ۳. بقره، ۲۴۷.

۲. نساء، ۱۱۳

۵. نساء، ۵۴و ۵۵.

الصَّوَابِ؛ فَهُوَ مَعْصُومٌ مُؤَيَّدُ، مُوفَقَّقُ مُسَدَّدٌ، قَدْ أَمِنَ مِنَ الْخَطَأِ وَ الزَّلِ وَ الْعِثَارِ، يَخُصُّهُ اللَّهُ يِذْلِكَ فَضْلُ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَنْ اللَّهُ يِذْلِكَ فَضْلُ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَنْ اللَّهُ يِذْلِكَ فَضْلُ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ، وَ اللَّهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمِ﴾.

فَهَلْ يَقْدِرُونَ عَلَىٰ مِثْلِ هَذَا فَيَخْتَارُونَهُ؟ أَوْ يَكُونُ مُخْتَارُهُمْ بِهِنْدِهِ الصَّفَةِ فَيَقَدِّمُونَهُ؟ أَوْ يَكُونُ مُخْتَارُهُمْ بِهِنْدِهِ الصَّفَةِ فَيَقَدِّمُونَ، وَ فِي تَعَدَّوْا \_ وَ بَيْتِ اللهِ \_ الْحَقَّ، وَ نَبَذُوا كِتَابَ اللهِ وَرَاءَ ظُهُورِهِمْ كَأَنَّهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ، وَ فِي كِتَابِ اللهِ الْهُدىٰ وَ الشَّفَاءُ، فَنَبَذُوهُ وَ اتَّبَعُوا أَهْوَاءَهُمْ، فَذَمَّهُمُ اللهُ وَ مَقَّتَهُمْ وَ أَتْعَسَهُمْ، فَذَمَّهُمُ الله وَ مَقَتَهُمْ وَ أَتْعَسَهُمْ، فَقَالَ بِاللهِ الْهُدىٰ وَ الشَّفَاءُ، فَنَبَذُوهُ وَ اتَّبَعُوا أَهْوَاءَهُمْ، فَذَمَّهُمُ الله وَ مَقَتَهُمْ وَ أَتْعَسَهُمْ، فَقَالَ بَعْرِ هُدَى مِنَ اللهِ إِنَّ اللهَ لاَيَهُمْ وَ أَتْعَسَهُمْ، فَقَالَ جَلَّ وَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَمَنْ أَضَلُ مِمَّنِ اتَبْعَ هَوَنَهُ بِغَيْرِ هُدَى مِنَ اللهِ إِنَّ اللهُ لاَيَهِدِى المَقَوْمَ الطَّيْوِينَ ﴾ وَ قَالَ: ﴿ فَمَنْ اللهِ وَعِندَ اللهِ وَعِندَ اللهِ وَعِندَ اللهِ وَعِندَ اللهِ وَعِندَ اللهِ وَعِندَ اللهِ اللهُ عَلَى النَّهِ عَلَى النَّهِ عَلَى النَّهِ عَلَى اللهُ عَلَى النَّهِي مُعَمَّدٍ وَ آلِهِ، وَ اللهُ عَلَى النَّهِ عَلَى النَّهِ عَلَى النَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى النَّهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى النَّهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى النَّهِ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الْعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ا

٢٢٥/ ٢. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيِيْ، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَـنِ الْـحَسَنِ بْـنِ

است (كه او را راست و درست نموده، كه هيچ كجى در او و در كار او نيست)، و از خطا و لغزش و به سر در آمدن، ايمن است، و خدا او را به اين مخصوص مى سازد تا آن كه حجّت او باشد بر بندگانش، و گواه او باشد بر آفريدگانش، و ﴿ ذَلِكَ فَضْلُ اللّهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ وَ اللّهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظيم ﴾ (

پس آیا مردم قدرت دارند بر شناختن مثل این امام که مذکور شد، تا او را اختیار نمایند؟ یا برگزیدهٔ ایشان به این صفت باشد، تا او را بر همه کس مقدم دارند؟ به خانهٔ خدا سوگند، که از حق در گذشتند، و کتاب خدا را (که قرآن است) در پس پشتهای خویش افکندند، که گویا نمی دانند که آن کتاب خداست.

و در کتاب خداست، راه راست و شفا از هر ناخوشی، پس آن را انداختند و خواهشهای خود را پیروی کردند. بعد از آن، خدا ایشان را مذمّت فرمود و ایشان را به غایت دشمن داشت و هلاک گردانید، پس فرمود جلّ و تعالی: ﴿ وَ مَنْ أَضَلُّ مِمَّنِ اتَّبَعَ هَوْاهُ بِغَیْرِ هُدّی مِنَ اللّهِ إِنَّ اللّهَ لا يَهُدی الْقَوْمَ الظّالِمینَ ﴾ آ، یعنی: ﴿ و کیست گمراه تر لز آن کس که پیروی نمود خواهش خویش را بی راهنمونی، و بیان و بصیرتی از جانب خدا؟ (بعلی: هیچکس گمراه تر از چنین کسی نیست). به درستی که خدا راه را نحی نماید و به سر منزل نجات نمی رساند گروه ستمکاران راه.

و فرموده است که: ﴿فَتَعْساً لَهُمْ وَ أَضَلُ أَعْفالَهُمْ ﴾ "، یعنی: «پس خدا ایشان را هلاک گردانید؛ هلاکتی سخت، و کردارهای ایشان را نابود ساخت» (یا خدا ایشان را هلاک سازد. و کردارهای ایشان را نابود گرداند). و فرموده است که: ﴿کَبُرُ مَقْتاً عِنْدَ اللّهِ وَ عِنْدَ الّذِینَ آمَنُوا کَذَلِکَ يَطْبَعُ اللّهُ عَلَىٰ کُلِّ قَلْبٍ مُتَکَبِّرٍ جَبّارٍ ﴾ "، یعنی: «بسیار بزرگ است از روی دشمنی، مجادلهٔ ایشان در آیات خدا، بی حجّت و برهانی که آمده باشد به ایشان در نزد خدا و نزد آنان که ایمان آورده اند، همچنان که مهر گذاشت بر دلهای این گروه، مهر میگذارد خدا بر همهٔ دل هر متکبری که از فرمان برداری سرکشیده باشد و گردنکشی نماید» (که خود را برتر داند). و خدا رحمت فرستد بر محمد و آل او و درود فرستد بر ایشان؛ درود فرستادنی فراوان».

۵۲۸ / ۲ . محمد بن يحيى، از احمد بن محمد بن عيسى، از حسن بن محبوب، از

۲, قصص، ۵۰

۲۰. غافر، ۳۵.

۱. حدید، ۲۱. ۳. محمّد، ۸.

مَحْبُوبٍ، عَنْ إِسْحَاقَ بْنِ غَالِبٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللّٰهِ ﴿ فِي خُطْبَةٍ لَهُ يَذْكُو فِيهَا حَالَ الْأَيْمَةِ ﴿ وَ صِفَاتِهِمْ: ﴿ إِنَّ اللّٰهَ \_ عَزَّ وَ جَلَّ \_ أَوْضَحَ بِأَنِمَةِ الْهُدىٰ مِنْ أَهْلِ بَيْتِ نَبِيّنَا عَنْ دِينِهِ، وَ أَبْلَجَ بِهِمْ عَنْ سَبِيلِ مِنْهَاجِهِ، وَ فَتَحَ بِهِمْ عَنْ بَاطِنِ يَنَابِيعِ عِلْمِهِ؛ فَمَنْ عَرَفَ مِنْ أُمَّةِ مُحَمَّدِ ﷺ وَاجِبَ حَقِّ إِمَامِهِ، وَجَدَ طَعْمَ حَلَاوَة إِيمَانِهِ، وَ عَلِمَ فَصْلَ طُلَاوَةٍ مِنْ أُمَّةِ مُحَمَّدٍ اللهِ لِأَنَّ الله وَتَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ \_ نَصَبَ الإِمَامَ عَلَماً لِخَلْقِهِ، وَ جَعَلَهُ حُجَّةً عَلَىٰ إِسْلَامِهِ؛ لِأَنَّ الله وَ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ \_ نَصَبَ الإِمَامَ عَلَماً لِخَلْقِهِ، وَ جَعَلَهُ حُجَّةً عَلَىٰ إِسْلَامِهِ؛ لِأَنَّ الله وَ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ \_ نَصَبَ الإِمَامَ عَلَماً لِخَلْقِهِ، وَ جَعَلَهُ حُجَّةً عَلَىٰ إِسْلَامِهِ؛ لِأَنَّ الله وَ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ \_ نَصَبَ الإِمَامَ عَلَما لِخَلْقِهِ، وَ جَعَلَهُ حُجَّةً عَلَىٰ إِسْلَامِهِ؛ لِأَنَّ الله وَ عَلَيْهِ مِنْ نُورِ الْجَبَّارِ، يَمُدُّ بِسَبَبٍ إِلَى السَّمَاءِ، لَا يَنْقَطِعُ عَنْهُ مَوَادُهُ، وَ لَا يُنَالُ مَا عِنْدَ اللهِ إِلَّا بِحِهَةٍ أَسْبَابِهِ، وَ لَا يَشْبَلُ الله الله الله الله إلاّ بِحِهَةٍ أَسْبَابِهِ، وَ لَا يَشْبَلُ الله الله الله عَنْ الله الله الله الله عَنْ الله الله عَنْهُ مَوَادُهُ وَ مُعَمِّدِ وَ مُسَامِعُ وَالله الْعِبَادِ إِلّا بِمَعْرِفَتِهِ؛ فَهُو عَالِمُ بِمَا يَرِدُ عَلَيْهِ مِنْ مُلْتَبِسَاتِ الدَّجِى، وَ مُسْتَجَاتِ الشَيْنِ، وَ مُشَبِّهَاتِ الْهِبَادِ الْهِ الْمَعْرِفَتِهِ وَ مُسْتَاقِهُ اللهِ الْهِبَادِ إِلَّا بِمَعْرِفَتِهِ وَعَلِمْ عَلَهُ عَلَىٰ اللهِ الله اللهُ الْعَبَادِ إِلَّا بِمَعْرِفَتِهِ وَ عَالِمُ بِمَا يَرِدُ عَلَيْهِ مِنْ مُلْتَبِسَاتِ الدَّجِى، وَ مُسْتَجَادِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ الله المُعْرَادِ اللهِ الله المُعْرَادِ الله المُعْرِقَةِ عَالِمُ اللهُ اللهُ اللهُ الله المُعْرَادِ اللهُ اللهُ الْعَبَادِ اللهِ اللهُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ اللهُ الْعَلَامُ اللهُ اللهُ

مرز تحقی تراسی سدی

اسحاق بن غالب، از امام جعفر صادق على روایت کرده است که آن حضرت در خطبهای از خطبههای خطبههای خویش که در آن، حال انمه علی و صفات ایشان را یاد می فرماید فرمود که: «خدای عزّ وجلّ به واسطهٔ انمهٔ هدی از اهل بیت پیغمبر ما، دین خویش را روشن ساخت، و پرده را از روی آن برداشت. و به سبب ایشان شارع، راه راست خود را ظاهر و هویدا گردانید. و به ایشان چشمهای علم نهانی خویش را گشود، و از پوشیدگی بیرون آورد (و بسنابر بعضی از نسخ کافی، آن را به ایشان عطا فرمود، یا به مردم به سبب ایشان بخشید).

پس هر که از امّت محمد الله که حق و اجب امام خویش را شناسد، مزهٔ شیرینی ایمان خود را بیابد، و افزونی صفا و مقبولی اسلام خویش را بداند؛ زیرا که خدای تبارک و تعالی، امام را نصب فرموده که نشانه ای باشد از برای خلق او . یعنی از برای شناختن راه خدا و او را حجّت بر اهل مواد و جهان خویش گردانیده (بعضی گفته اند که: مراد از مواد خدا، فیضهای اوست که از او به اهل آن می رسد و اهل مواد، آنانند که ایشان را زیادتی اختصاص به فیضهای آن جناب باشد، از صاحبان عقول خالصه و عالی، مجموع خلائق اند؛ خواه آسمانی باشند و خواه زمینی و خواه از علویات اباشند و خواه از سفلیات ایا آنچه در تحت افلاکند، و مراد از عالِم خدا، کسی است که او را زیادتی ارتباط و اختصاص به خدای سبحانه باشد، و ایشان صاحبان عقول اند. یا مراد، عالمی است که صدور و و جود آن، مستند به سوی خدای سبحانه است. و عقول اند و مراد از اهل مواد، عقول است که ماده های معرفت اویند. و مراد از جهان یا اهل آن، غیر عقول است؛ زیرا که امام، بر جمیع مخلوقات حجّت است. و احتمال داده اند که مراد از اول عالم، زمانیات و جسمانیات و از دویم، عالم مجردات و روحانیات باشد. و بعضی مواد را جمع مودة گرفته اند که به معنی دوستی است و عالم را بر غیر ایشان حمل کرده اند. و بعضی دویم را عین اول و تفسیر آن دانسته اند).

و خدای تعالی امام را تاج تعظیم و توقیر در پوشانیده، و او را از نور و علم خداوند جبّار پوشانیده؛ در حالتی که کشیده می شود به ریسمانی به سوی آسمان (یا خدا او را به آن ریسمان یا راهی از راه ها به سوی آسمان می کشد). و مواد آن نور، از امام - یا از نور او -بریده نشود (حاصل معنی، آن که خدای تعالی راهی به عالم علوی از برای امام هی قرار می دهد که افاضهٔ

۲. موجودات مادی که در عالم ماده قرار دارند.

١. موجودات عالم بالا.

فَلَمْ يَزَلِ اللّهُ - تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ - يَخْتَارُهُمْ لِخَلْقِهِ مِنْ وُلْدِ الْحُسَيْنِ ﴿ مِنْ عَقِبِ كُلِّ إِمَامٍ يَصْطَفِيهِمْ لِذَلِكَ وَ يَجْتَبِيهِمْ، وَ يَرْضَىٰ بِهِمْ لِخَلْقِهِ وَ يَرْتَضِيهِمْ، كُلَّمَا مَضَىٰ مِنْهُمْ إِمَامٌ، نَصَبَ لِخَلْقِهِ مِنْ عَقِيهِ إِمَاماً عَلَماً بَيُناً، وَ هَادِياً نَيْراً، وَ إِمَاماً قَيَّماً، وَ حُجَّةً عَالِماً، إِمَامٌ نَصَبَ لِخَلْقِهِ مِنْ عَقِيهِ إِمَاماً عَلَماً بَيُناً، وَ هَادِياً نَيْراً، وَ إِمَاماً قَيَّماً، وَ حُجَّةً عَالِماً، أَنْمَ مِنْ اللّهِ، يَهْدُونَ بِالْحَقِّ، وَ بِهِ يَعْدِلُونَ، حُجَجُ اللّهِ وَ دُعَاتُهُ وَ رُعَاتُهُ وَ رُعَاتُهُ عَلَىٰ خَلْقِهِ، أَنْمَا بَعْنَادُ، وَ تَسْتَهِلُ بِنُورِهِمُ الْبِلَاهُ، وَ يَنْمُو بِبَرَكَتِهِمُ التّلَادُ، جَعَلَهُمُ اللّه عَلَىٰ جَلَهُمُ اللّه عَلَىٰ مَعْتُومِهُ لَلْ اللّهُ عَلَىٰ مَعْتُومِهُ إِللّهُ عَلَىٰ مَعْتُومِهُ اللّهِ عَلَىٰ مَحْتُومِهَا اللّهِ عَلَىٰ مَعْتُومِهُ اللّهِ عَلَىٰ مَحْتُومِهُ اللّهُ عَلَىٰ مَحْتُومِهُ اللّهُ عَلَىٰ مَحْتُومِهُ اللّهِ عَلَىٰ مَحْتُومِهُ اللّهُ عَلَىٰ مَحْتُومِهُ اللّهِ عَلَىٰ مَحْتُومِهُ اللّهُ عَلَىٰ مَحْتُومِهُ الللهُ عَلَىٰ مَحْتُومِهُ اللّهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ مَحْتُومِهُ الللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ عَلَىٰ مَحْتُومِهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُولِ اللهُ اللهِ

فَالْإِمَامُ هُوَ الْمُنْتَجَبُ الْمُرْتَضَىٰ، وَ الْهَادِي الْمُنْتَجَىٰ، وَ الْقَائِمُ الْمُرْتَجَى، اصْطَفَاهُ اللّٰهُ بِذٰلِكَ، وَ اصْطَنَعَهُ عَلَىٰ عَيْنِهِ فِي اللَّرِيّةِ حِينَ بَرَأَهُ ظِلاَّ قَبْلَ خَلْقِ بِذٰلِكَ، وَ اصْطَنَعَهُ عَلَىٰ عَيْنِهِ فِي اللَّرِيّةِ حِينَ بَرَأَهُ ظِلاَّ قَبْلَ خَلْقِ بِذِلْكِ، وَ اصْطَنَعَهُ عَلَىٰ عَيْنِهِ فِي اللَّهُ يَتِهِ الْمِينِ عَرْشِهِ، مَحْبُواً بِالْحِكْمَةِ فِي عِلْمِ الْمَعْيْبِ عِنْدَهُ، اخْتَارَهُ بِعِلْمِهِ، نَصْمُوا بِالْحِكْمَةِ فِي عِلْمِ الْمَعْيْبِ عِنْدَهُ، اخْتَارَهُ بِعِلْمِهِ،

علوم از آنجا به او می شود؛ آناً فآناً). و کسی نتواند که برسد به آنچه در نزد خداست، از فضل و کرامت و ثواب، مگر به جهت اسباب و طرق و ابواب مقرّرهٔ آن جناب (که از جملهٔ آنها، امام است) و خدا اعمال بندگان را قبول نمی فرماید، مگر به معرفت امام، و امام داناست به آنچه بر او وارد می شود، از امور مشتبهه (که در هم آمیخته باشد و تاریکی اشکال آن را فراگرفته باشد، که فرق میان آنها بسیار دشوار باشد). و داناست به سنت های پیغمبر که بسیار خفا داشته باشد (و اسراری باشد که کسی آن را نداند، مگر به تعلیم پیغمبر یا به الهام خدا) و به فتنه هایی که امور باطلهٔ آن، شباهت به حق دارد.

پس همیشه خدای تبارک و تعالی ایشان را از برای خلق خود بـر مـیگزیند از فـرزندان حضرت امام حسین ﷺ از نسل هر امامی، و ایشان را از برای این امر بـر مـیگزیند، و هـمهٔ خوبي ها را در ايشان جمع ميكند، و به ايشان از براي بندگان خويش راضي ميگردد، و ايشان را میپسندد، و در هر زمان که امامی از ایشنان در گذرد، از برای خلق خود امامی دیگـر را از نسل آن حضرت نصب كند تا نشانهٔ باشد آشكارا و رهنمايي روشن بخش، چون خورشيد عالم أرا و پیشوایی مستقیم در عقاید و کردار و گفتار، یا قائم به امر امامت و امّت، و تا حجّتی باشد دانا. و ایشان امامانی چنداند که خلائی را رهنمایی میکنند به حقّ (که دین اسلام است) و حدود آن -و به حق -عدالت میکنند در احکّام آن، و حجّتهای خدایند بر خلق او و داعیان اویند بر ایشان، و حافظان اویند که مردم را از مکاره و قبایح محافظت میکنند و ایشان را به سوی معرفت و محاسن و مصالح میخوانند و خدا، به همین حجّت، خویش را بس خلائق تمام میکند، و بندگان خدا به هدایت ایشان، دین داری میکنند، و جمیع شهرها به نور ایشان روشن می شود، و مالهای قدیمی به برکت ایشان افزون می شود، و خدا ایشان را حیات خلائقی که بر روی زمیناند و چراغها از برای رفع تاریکی جهالت و ضلالت و کلیدها از برای سخن گفتن و ستونهای دین اسلام گردانیده، و تقدیرات خدا به این نصب در ایشان، جاري شده، در حالتي كه بر محتوم و واجب أنها ـكه مستلزم حصول امضاست ـ قـرار و استقرار دارد که تغییر و تبدیل در آن راه نیابد.

پس امام، برگزیدهٔ خداست، و پسندیدهٔ او و رهنمایی است که مخصوص است به همرازی آن جناب، و به امر خلائق قیام دارد، و ایشان، در جلب منفعت و دفع مضرّت، از او امیدواری دارند، و خدا او را به این برگزیده و او را بر چشم خود ساخته و آفریده (یعنی وَ الْنَتَجَبُهُ لِطُهْرِهِ؛ بَقِيَّةٌ مِنْ آدَمَ ﷺ، وَ خِيرَةً مِنْ ذُرِّيَّةٍ نُوحٍ، وَ مُصْطَفَىً مِنْ آلِ إِبْرَاهِيمَ، وَ سُلَالَةً مِنْ إِسْمَاعِيلَ، وَ صَفْوةً مِنْ عِثْرَةِ مُحَمَّدٍ عَلَيْ اللهِ يَخْفَظُهُ وَ يَخْلُونُهُ بِسِنْرِهِ، مَطْرُوداً عَنْهُ حَبَائِلُ إِبْلِيسَ وَ جُنُودِهِ، مَدْفُوعاً عَنْهُ وُقُوبُ الْغُواسِقِ، وَ يَخْلُونُهُ بِسِنْرِهِ، مَطْرُوداً عَنْهُ حَبَائِلُ إِبْلِيسَ وَ جُنُودِهِ، مَدْفُوعاً عَنْهُ وُقُوبُ الْغُواسِقِ، وَ يَخْلُونُهُ بِسِنْرِهِ، مَطْرُوداً عَنْهُ قَوَارِفُ السُّوءِ، مُبَرَّأً مِنَ الْعَاهَاتِ، مَحْجُوباً عَنِ انْفُواحِشِ كُلِّهَا، مَعْرُوفاً بِالْحِلْمِ وَ الْبِرِّ فِي الْاَقَاتِ، مَعْصُوماً مِنَ الرَّلَّاتِ، مَصُوناً عَنِ الْفَوَاحِشِ كُلِّهَا، مَعْرُوفاً بِالْحِلْمِ وَ الْبِرِّ فِي الْفَوَاحِشِ كُلِّهَا، مَعْرُوفاً بِالْحِلْمِ وَ الْبِرِّ فِي الْفَوَاحِشِ كُلِّهَا، مَعْرُوفاً بِالْحِلْمِ وَ الْبِرِّ فِي الْفَوَاحِشِ كُلِّهَا، مَعْرُوفاً بِالْحِلْمِ وَ الْبِرِ فِي الْفَوَاحِشِ كُلِّهَا، مَعْرُوفاً بِالْحِلْمِ وَ الْبِرِ فِي الْمَنْطِق فِي مَنْ الْمَنْطِق فِي حَيَاتِهِ.

منظور نظر، تربیت آن جناب بوده و بر نگهداشتی و محافظت او، پروریده شده، در عالم ذر که خدا خلائق را تفریق نمود و ایشان را از صلب آدم چون مورچگان کوچک بیرون آورد م) در هنگامی که او را آفرید، و در میان مخلوقات، در وقتی که او را ساخت، و حال آن که روحی بود پیش از آن که جسم او را خلق کند، از طرف راست عرش خویش و حکمت به او عطاشده بود در علم غیب در نزد خدا، و خدا، او را اختیار فرمود به سبب علمی که داشت، و او را برگزید به جهت اتصاف او به پاکی و پاکیزگی از جمیع رذائل و صفات ناپسندیده.

و امام، باقی مانده ای است از آدم علی و برگزیده، یا ذخیره ای است از نسل نوح، و مختاری است از اولاد ابراهیم، و سلاله ای است از اسماعیل ، و صفوه ای است از عترت محمد الله ای همیشه به عین عنایت خدا مراعات او، منظور است (که او را حفظ و حراست می فرماید) به بردهٔ خویش (که عبارت است از قوهٔ نفسانیه که میانهٔ آن حضرت و معصیت مانع است و تعبیر می شود از آن، به عصمت).

و دامهای شیطان و لشکران او، از امام دور شده، و در آمدن موذیات که نماگاه ضرر می رسانند، از او دفع شده، و همچنین دمیدن هر فاسقی که بر سبیل سِحر بر چیزی می دمد (و محتمل است که مراد از این فقره، محقوظ بو دن امام باشد از شر شیاطین انس؛ چنانچه فقرهٔ سابقه در باب محفوظیتش از شیاطین جن است، و کسبهای بد و آنچه او را به سوی آنها کشد از او گردانیده). و از جمیع عاهات و آفات مبرا و محجوب است. و از لغزشها معصوم و از همه بدی ها و زشتی ها و آنچه ناشایست باشد، مصون و محفوظ باشد، و معروف باشد به بر دباری و نیکوکاری در اوایل بلوغ (که به حدّ مردی رسد یا قریب به آن) و منسوب باشد به سوی عفّت و علم و فضل در نزد انتهای عمرش (یا مراد از فقرهٔ اوّل، این است که با علوّ و شرف و غلبهای که دارد، حلیم و بر دبار باشد. و از فقرهٔ دویم، این که این صفات جمیله در او بر وجه کمال باشد). و امر پدرش که عبارت از امامت است، مسند به سوی او باشد و در ایّام

۱. و شلاله به ضم سین، در لغت، به معنی نطفه است و آنچه بیرون کشیده شود از چیزی و مراد از آن، فرزند است در اینجا. (مترجم)

۲. و صفوه، به هر سه حرکت، به معنی برگزیده است و آنچه از تیرکی غش، صافی باشد. (مترجم)

۳. و عاهت و آفت، به یک معنی است. و آن، عبارت است از بیرون رفتن عضو از مزاج طبیعی خود. و ممکن است که از یکی، تمام امراض نفسانی مقصود باشد و از دیگری، بعضی از امراض بدنی؛ چون خوره و پیسی و لنگی و امثال آن. (مترجم)

فَإِذَا انْقَضَتْ مُدَّةً وَالِدِهِ. إِلَىٰ أَنِ انْتَهَتْ بِهِ مَقَادِيرُ اللَّهِ إِلَىٰ مَشِيئَتِهِ. وَ جَاءَتِ الْإِرَادَةُ مِنَ اللَّهِ فِيهِ إِلَىٰ مَحَبَّتِهِ، وَ بَلَغَ مُنْتَهَىٰ مُدَّةِ وَالِدِهِﷺ، فَمَضَىٰ وَ صَارَ أَمْرُ اللَّهِ إِلَيْهِ مِـنْ بَعْدِهِ، وَ قَلَّدَهُ دِينَهُ، وَ جَعَلَهُ الْحُجَّةَ عَلَىٰ عِبَادِهِ، وَ قَيِّمَهُ فِي بِـلَادِهِ. وَ أَيَّدَهُ بِرُوحِهِ، وَ آتَاهُ عِلْمَهُ، وَ أَنْبَأَهُ فَصْلَ بَيَانِهِ، وَ اسْتَوْدَعَهُ سِرَّهُ، وَ انْتَدَبَهُ لِعَظِيم أَمْرِهِ، وَ أَنْبَأَهُ فَضْلَ بَيَانِ عِلْمِهِ، وَ نَصَبَهُ عَلَماً لِخَلْقِهِ، وَ جَعَلَهُ حُجَّةً عَلَىٰ أَهْلِ عَالَمِهِ، وَ ضِيَاءً لِأَهْل دِيـنِهِ، وَ الْقَيِّمَ عَلَىٰ عِبَادِهِ، رَضِيَ اللَّهُ بِدِ إِمَاماً لَهُمُ، انستَوْدَعَهُ سِـرَّهُ، وَ اسْتَحْفَظَهُ عِـلْمَهُ، وَ اسْتَخْبَأَهُ حِكْمَتَهُ. وَ اسْتَرْعَاهُ لِدِينِهِ،وَ الْتَدَبَهُ لِعَظِيمِ أَمْرِهِ، وَ أَحْيَا بِهِ مَنَاهِجَ سَــبِيلِهِ. وَ فَرَائِضَهُ وَ حُدُودَهُ، فَقَامَ بِالْعَدْلِ عِنْدَ تَحْيِيرِ أَهْلِ الْجَهْلِ، وَ تَحْبِيرِ أَهْلِ الْجَدَلِ، بِالنُّورِ السَّاطِع، وَ الشِّفَاءِ النَّافِع، بِالْحَقِّ الْأَبْلُجِ. وَ الْبَيَّانِ اللَّائِحِ مِنْ كُلِّ مَخْرَج، عَلىٰ طَرِيقِ الْمَنْهَج، الَّذِي مَضَىٰ عَلَيْهِ الصَّادِقُونَ مِنْ آبَائِهِ ﴿ فَلَيْسَ يَجْهَلُ حَقَّ هٰذَا الْعَالِمِ إِلَّا شَقِيٌّ، وَ لَا يَجْحَدُهُ إِلَّا غَوِيٌّ، وَ لَا يَصُدُّ عَنْهُ إِلَّا جَرِيٌّ عَلَى اللَّهِ جَلَّ وَ عَـلَا».

## ١٤ ـ بَابُ أَنَّ الْأَئِمَّةَ هِ وَلَاةُ الْأَمْرِ وَ هُمُ النَّاسُ الْمَحْسُودُونَ الَّذِينَ ذَكَرَهُمُ اللَّهُ عَزَّ وَ جَلَّ

١/٥٢٩ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ عَامِرٍ الْأَشْعَرِيُّ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، قَالَ: حَدَّثَنِي الْحَسَنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، قَالَ: حَدَّثَنِي الْحَسَنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، قَالَ: حَدَّثَنِي الْحَسَنُ بْنَ مُحَمَّدٍ مُن بُرَيْدٍ الْحَسَنُ بْنَ الْمُؤَلِّدِ عَن ابْنِ أَذَيْنَةً، عَنْ بُرَيْدٍ الْحَسَنُ بْنُ وَ الْمَنْ الْمُؤَلِّدِ عَن ابْنِ أَذَيْنَةً، عَنْ بُرَيْدٍ

حيات پدر خويش، از سخن گفتن بر وجه استقلال از جانب خود، ساكت باشد.

پس هرگاه مدّت امامت پدر بزرگوارش به سر آید، تا آن که تقدیرات خدا، او را منتهی سازد به سوی مشیّت و خواست او و ارادهٔ خدا به حجیّت فرزند تعلّق گیرد، و منتهای مدّت پدرش گی برسد، پس در گذرد و از دنیا رحلت نماید، و امر خدا بعد از وفات پدرش به سوی او منتقل شود، و خدا دین خود را به گردن او اندازد، و او را حجّت بس بسندگان خود و قییم خویش در جمیع شهرها گرداند، و او را به روح خود تأیید فرماید - چنانچه شرح آن بیاید و علم خویش را به او عطا نماید، و او را خبر دهد به فضل بیان خویش که در میانهٔ حقّ و باطل چگونه تفریق باید نمود، و اسرار و رازهای نهان خویش را به او بسپارد، و او را چنان قرار دهد که به سوی امر عظیم خدا که ریاست عامّه خلق و تحمل تعب و مشقّت آن است، شتابد، و آن جناب را اجابت کند و به زیادتی بیان علم خویش، او را خبر دهد، و او را نصب کند که نشانهٔ باشد از برای آفریدگانش، و او را حجّت گرداند بر مردم جهان و روشنی از برای اهل دین، و قیّم بر بندگان خویش، و به او راضی شرد که امامی باشد از برای ایشان که راز خویش را به او سپرده، و او را حافظ علم خود ساخته، و حکمت خود را به او عطا فرموده، و او را اشتاباته، و حکمت خود را به او عطا فرموده، و او را انگاه به آن دین خود گردانیده، و او را اشتاباته، و حکمت خود را به او عطا فرموده، و او را است و و اجبات و حدود خویش را به او زنده گردانیده و روشن ساخته.

پس آن امام بر پا شود با عدل در نزد سرگردانی اهل جهل، و تحیّر اهل جدل، به سبب و دستیاری نور ساطع (علم لامع که به آسمان بالا می رود)، و شفای نافع (برهان قاطع که سود می دهد)، با حقّ روشنی که بر کسی مشتبه نشود، و با بیان هر موضع که حقّ از آن بیرون می رود از برای قاصرین، و قیامش بر راه حقّی باشد که راستگویان از پدرانش این بر آن رفته اند. پس هیچکس حقّ این عالم را جاهل نباشد، مگر بدبخت و او را انکار نکند، مگر گمراه و از او باز ندارد، مگر آن که بر خدای جلّ و علا جرأت کند و از او نترسده.

۱۶. باب در بیان این که ائمه ﷺ والیان امر خدایند و ایشان مردمانی هستند که مردم بر ایشان حسد بردهاند که خدای عزّ وجلّ ایشان را ذکر فرموده است

۵۲۹ / ۱ . حسین بن محمد بن عامر اشعری، از مُعلَی بن محمد روایت کرده است کـه گفت: حدیث کرد مرا حسن بن علی وشّاء، از احمد بن عائذ، از ابن اُذَیـنه، از بُـرید عِـجلی الْعِجْلِيِّ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﴿ عَنْ قَوْلِ اللَّهِ عَنَّ وَ جَـلَّ: ﴿ أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلْأَمْرِ مِنكُمْ ﴾ فَكَانَ جَوَابُهُ:

«﴿ أَلَمْ تَنَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُواْ نَصِيبًا مِنَ الْكِتَبِ يُؤْمِنُونَ بِالْجِبْتِ وَالطَّغُوتِ وَيَقُولُونَ لِلَّذِينَ عَمَولُونَ لِلَّذِينَ الشَّادِ وَ الدُّعَاةِ إِلَى النَّارِ:

كَفَرُواْ هَتَوُلَاءِ أَهْدَىٰ مِنَ الّذِينَ عَامَنُواْ سَبِيلًا ﴿ أُولَتَهِكَ اللَّذِينَ لَعَنَهُمُ اللَّهُ وَمَن يَلْعَنِ اللَّهُ فَلَن تَجِدَلَهُ,

هُولُاءِ أَهْدَىٰ مِنْ آلِ مُحَمَّدٍ سَبِيلًا ﴿ أُولَتَهِكَ الَّذِينَ لَعَنَهُمُ اللَّهُ وَمَن يَلْعَنِ اللَّهُ فَلَن تَجِدَلَهُ,

هُولُاءِ أَهْدىٰ مِنْ اللَّهُ مَن المُلكِ ﴾ يَعْنِي الْإِمَامَةَ وَ الْخِلَاقَةَ ﴿ فَإِذَا لِاَيُؤْتُونَ النَّاسَ نَقِيرًا ﴾

نَصِيرًا ۞ أَمْ لَهُمْ نَصِيبٌ مِنَ الْمُلكِ ﴾ يَعْنِي الْإِمَامَةَ وَ الْخِلَقَةَ ﴿ فَإِذَا لِللَّهُ مِنَ النَّاسَ نَقِيرًا ﴾

مُن النَّاسُ الّذِينَ عَنَى اللّٰهُ مِن فَصْلِهِ ﴾ نَحْنُ النَّاسُ الْمَحْسُودُونَ عَلَىٰ مَا آتَانَا اللّٰهُ مِنَ الْإِمَامَةِ وَمَنْ عَلَىٰ مَا آتَانَا اللّٰهُ مِن الْإِمَامَةِ وَمَا مُنْعَلَمُ اللَّهُ مِن فَصْلِهِ ﴾ نَحْنُ النَّاسُ الْمَحْسُودُونَ عَلَىٰ مَا آتَانَا اللّٰهُ مِن الْإِمَامَةِ وَالْمَامِهُ وَلَا أَنْهُمُ اللّٰهُ مِن فَصْدُونَ النَّاسُ الْمَعْمُ وَلَونَ عِلَى مَا آتَانَا اللّٰهُ مِن الْإِمَامَةِ وَالنَّيْلَا عَالَهُ الْمُعْمُ اللّٰهُ مِن الْمُعْمُ اللّٰهُ مِن الْمُعْمُ وَلَونَ عِلَى مَا آتَانَا اللّٰهُ مِن الْإِمْ الْمِيمَ عِلْهُ وَالْمُعْمِ اللّٰهُ مِنْ الْمُحْمَدِينَ ﴿ فَقَوْمُ وَانَتِهَا مَ فَالْمُ الْمُعْمِلُ اللّٰهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللّهُ الْمُؤْمِلُونَ اللّٰهُ مِنْ مُنْ عَلَى مِنْ مَا وَاللّٰهُ مِنْ مَنْ مَن صَدَّ عَنْهُ وَكَفَى بِجَهَامُ مَ سَلِيهِ مِن اللّٰ اللّٰهُ مُنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مِنْ الللّٰهُ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰه

که گفت: از امام محمد باقر ﷺ سؤال کردم از تفسیر قول خدای عزّ وجلّ: ﴿ أَطیعُوا اللّه وَ أَطیعُوا اللّه وَ أَطیعُوا اللّه وَ الرّسُولَ وَ اُولی الْأَمْدِ مِنْکُمْ ﴾ '. پس جواب آن حضرت از سؤال من، این آیه بود که: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَی النّینَ اُوتُوا نَصیباً مِنَ الْکِتَابِ یُؤْمِنُونَ بِالْجِبْتِ وَ الطّاغُوتِ وَ یَقُولُونَ لِلّذینَ کَفَرُوا هُـ وُلاءِ أَهْدی مِنَ الّذینَ آمَنُوا سَبیلاً ﴾، یعنی: «آیا نمی نگری به سوی کسانی که داده شده اند بهرهای از کتاب (یعنی قرآن، چنانچه بیاید) ایمان می آورند به دو بت قریش، که جبت و طاغوت اند، و می گویند برای آنان که کافر شدند (یعنی در باب ایشان می گویند در حال غیبت، چنانچه گویا در نزد ایشان حاضرند) که این گروه کفار، راه ایشان راست تر است از راه آنان که ایمان آور ده اند».

و حضرت فرمود که: «می گویند برای پیشوایان گمراهی و خوانندگان مردم به سوی آتش جهنم، که این گروه، راه یافته تراند از آل محمد و راه ایشان راست تر است از راه ایشان. ﴿ اُولَئِکَ اللّهُ وَ مَنْ یَلْعَنِ اللّهُ فَلَنْ تَجِدَ لَهُ تَصیرًا \* اَمْ لَهُمْ نَصیبٌ مِنَ الْمُلْکِ ﴾، یسعنی: ایس گروه معاندین، آنانند که خدا ایشان را لعنت فرموده و از رحمت خود دور ساخته، و هر که را خدا لعنت کند و براند، پس نمی یابی او را یاری دهندهای که او را یاری دهد، بلکه آیا ایشان راست بهرهای از پادشاهی ». و حضرت فرمود به مورد به معنی امامت و خلافت ».

وفَإِذَا لا يُؤتونَ النّاسَ نقيرًا ﴾، يعنى: «پس آن هنگام كه بهرهاى از آن داشته باشد، نمى دهند مردمان را آن مقدار كوى» (كه بر پشت دانه خرما است، به شكل ناوه) . و حضرت فرمود كه: «ماييم مردمان، كه خدا قصد فرموده». ﴿أَمْ يَحْسُدُونَ النّاسَ عَلَىٰ مَا آتَاهُمُ اللّهُ مِنْ فَضْلِهِ ﴾ حضرت فرمود: «ماييم ناس و مردمان، كه مردم بر ما حسد برده اند بر آنچه خدا به ما عطا فرموده از امامت؛ نه همه خلق خدا». ﴿فَقَدْ آتَيْنَا آلَ إِبْزَاهِيمَ الْكِتَابَ وَ الْحِكْمَةُ وَ آتَيْنَاهُمُ مُلْكاً عَظيماً ﴾ حضرت فرمود كه: «مى فرمايد از ايشان رسولان و پيغمبران و امامان قرار داديم. پس چگونه به آن اقرار مى كنند در اولاد ابراهيم و آن را در آل محمد انكار مى كنند؟ ﴿فَمِنْهُمْ مَنْ آمَنَ بِهِ وَ مِنْهُمْ مَنْ صَدِحَتُ صَدِعَةُ وَ كَسْفَى بِجَهَنَّمَ سَعِيرًا \* إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِنَا سَوْفَ نُصْليهِمْ نَارًا كُلُمنا نَصْبِحَتْ

۲. غلاف نازک روی هستهٔ خرما.

۱. نساء، ۵۹

۳. و نقیر، نقطهای است در میان استخوان خرما. و بعضی احتمال دادهاند که مراد از نقطه، همان کو باشد. (مترجم)

لِيَذُوقُوا الْعَذَابَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَذِيزًا حَكِيمًا﴾».

٥٣٠ / ٢ . عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنْ مُحَمَّدٍ بْنِ الْفُضَيْلِ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ ﴿ فِي قَوْلِ اللّٰهِ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ: ﴿ أَمْ يَحْسُدُونَ مُحَمَّدِ بْنِ الْفُضَيْلِ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ ﴿ فَي قَوْلِ اللّٰهِ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ: ﴿ أَمْ يَحْسُدُونَ مُحَمَّدٍ بْنِ الْفُضَيْلِ ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ اللّٰهِ عَلَىٰ مَا ءَاتَنهُمُ اللّٰهُ مِن فَضْلِهِ ﴾ قَالَ: «نَحْنُ الْمَحْسُودُونَ».

٣/٥٣١ مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنِ النَّضْرِ بْنِ سُعِيدٍ، عَنْ الْحَلَيِّ، عَنْ مُحَمَّدٍ الْأَحْوَلِ، عَنْ حُمْرَانَ بْنِ أَعْيَنَ، قَالَ: قُلْتُ بْنِ سُويْدٍ، عَنْ يَحْيَى الْحَلَيِّ، عَنْ مُحَمَّدٍ الْأَحْوَلِ، عَنْ حُمْرَانَ بْنِ أَعْيَنَ، قَالَ: «النَّبُوّةَ». لِأَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَنَّ وَ جَلَّ: ﴿فَقَدْ ءَاتَيْنَا ءَالَ إِبْرَهِيمَ ٱلْكِتَابَ ﴾ ؟ فَقَالَ: «النَّبُوّةَ». لِأَبِي عَبْدِ اللهِ عَنَّ وَ جَلَّ: ﴿فَقَدْ ءَاتَيْنَا ءَالَ إِبْرَهِيمَ ٱلْكِتَابَ ﴾ ؟ فَقَالَ: «النَّبُوّةَ». قُلْتُ: ﴿وَءَاتَيْنَا مُ مُلْكُا عَظِيمًا ﴾؟ فَقَالَ: «الطَّاعَة». وَالْفَهُمْ وَ الْقَطَاءَ». قُلْتُ: ﴿وَءَاتَيْنَا مُ مُلْكُا عَظِيمًا ﴾؟ فَقَالَ: «الطَّاعَة».

٣٢٥/ ٢. الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْوَشَّاءِ، عَنْ حَمَّادِ بْنِ عُخْمَانَ، عَنْ أَبِي الطَّبَّاحِ، قَالَ: سَأَلَتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ ﴿ عَنْ قَوْلِ اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ : ﴿ أَمْ عُضْدُونَ النَّاسَ عَلَىٰ مَا ءَاتَ لَهُمُ آللُهُ مِن فَضْلِهِ ﴾ فَقَالَ: «يَا أَبَا الطَّبَّاحِ، نَحْنُ وَاللَّهِ النَّاسُ يَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَىٰ مَا ءَاتَ لِهُمُ آللُهُ مِن فَضْلِهِ ﴾ فَقَالَ: «يَا أَبَا الطَّبَّاحِ، نَحْنُ وَاللَّهِ النَّاسُ الْمَحْسُودُونَ النَّاسَ عَلَىٰ مَا ءَاتَ لِهُمُ آللُهُ مِن فَضْلِهِ ﴾ فَقَالَ: «يَا أَبَا الطَّبَّاحِ، نَحْنُ وَاللَّهِ النَّاسُ الْمَحْسُودُونَ النَّاسَ عَلَىٰ مَا ءَاتَ لِهُمُ آللُهُ مِن فَضْلِهِ ﴾ فَقَالَ: «يَا أَبَا الطَّبَّاحِ، نَحْنُ وَاللهِ النَّاسُ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَىٰ مَا عَالَهُ مِن فَضْلِهِ ﴾ فَقَالَ: «يَا أَبَا الطَّبَاحِ، نَحْنُ وَاللهِ النَّاسُ اللهُ عَلَىٰ مَا عَالَهُ مِن فَضْلِهِ ﴾ فَقَالَ: «يَا أَبَا الطَّبَاحِ، نَحْنُ وَاللهِ النَّاسُ اللهُ عَلَىٰ مَا عَالَهُ اللهُ مِن فَضْلِهِ ﴾ فَقَالَ: «يَا أَبَا الطَّبَاحِ، نَحْنُ وَاللهِ النَّاسُ عَلَىٰ مَا عَالَهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ مَا عَالَهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَى اللَّهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ مَا عَالَهُ اللهُ الله

جُلُودُهُمْ بَدُلْنَاهُمْ جُلُودًا غَيْرَهٔا لِيَدُوقُوا الْعَذَابَ إِنَّ اللّهَ كُانَ عَزيزًا حَكيماً ﴾ أ، يعنى: پس از جملة ايشان كسى هست كه از آن اعراض كرده و ايمان نياورده و كافى است جهنم، آتشى افروخته، براى اعراض كنندگان. به درستى كه آنان كه كافر شدند به آيات ما، زود باشد كه در آوريم ايشان را در آتشى بزرگ (كه آتش دوزخ است) در هر زمان كه پخته شود پوستهاى ايشان، يا بسوزد، بدل كنيم ايشان را پوستهايى غير از آنها (يعنى پوستى چند را غير از پوستهايى كه پخته و سوختهاند به ايشان دهيم بر صورت ديگر) تا بچشند عذاب را پي در پي. به درستى كه خدا غالب و داناست به عقوبت اهل جهنم، و جه حكمت « (و كسى او را بر تعذيب ايشان منع نمى تواند نمود).

۲/۵۳۰ جند نفر از اصحاب ما روایت کرده اند، از احمد بن محمد، از حسین بن سعید،
 از محمد بن فُضیل از امام موسی کاظم علی در قول خدای تبارک و تعالی: ﴿أَمْ یَحْسُدُونَ النّاسَ عَلَىٰ مَا آتَاهُمُ اللّهُ مِنْ فَضْلِهِ ﴾ که آن حضرت فرمود: «ماییم که بر ما حسد برده اند».

یحیی حلبی، از محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از حسین بن سعید، از نضر بن شوید، از یحیی حلبی، از محمد احول، از حمران بن اعین روایت کرده است که گفت: به امام جعفر صادق الله عرض کردم که: چیست معنی قول خدای عزّ وجلّ: ﴿فَقَدُ آتَیْنَا آلَ إِبْرَاهِیمَ الْکِتَابَ﴾؟ حضرت فرمودکه: «کتاب، پیغمبری است». عرض کردم که: حکمت چیست؟ فرمود: «فهم و حکم کردن». عرض کردم که: ﴿وَ آتَیْنَاهُمْ مُلْکا عَظیماً﴾؟ حضرت فرمود که: «ملک عظیم، فرمان برداری مردم است از برای ایشان» (و بعضی از مفسرین، این آیه را به این روش ترجمه نموده که: پس به درستی که ما عطاکر دیم او لاد ابراهیم را که موسی و داود و عیسی و محمد الله است ـ تورات و زبور و انجیل و فرقان و علم حلال و حرام، و دادیم ایشان را بادشاهی بزرگ که نبوّت است یا مملکت داری).

آن مردمان که مردم بر ایشان حسد برده انده.

و انده است که گفت: از امام جعفر صادق الله سؤال کردم از قول خدای عزوجل: ﴿أَمْ

یَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَىٰ مَا آتَاهُمُ اللّهُ مِنْ فَضَلِهِ ﴾. فرمود که: ﴿ای ابو الصبّاح، به خدا سوگند که ماییم
آن مردمان که مردم بر ایشان حسد برده اند ،

<sup>1.</sup> نساء، ٥١- ٥٤.

٥٣٣/٥٠ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيم، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ عُمَرَ بْنِ أَذَيْنَة، عَنْ بُرَيْدٍ الْعِجْلِيِّ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ فِي قَوْلِ اللهِ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ: ﴿ فَقَدْ ءَاتَبْنَا ءَالَ إِبْرَهِيمَ عَنْ بُرِيْدٍ الْعِجْلِيِّ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ فِي قَوْلِ اللهِ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ: ﴿ فَقَدْ ءَاتَبْنَا ءَالَ إِبْرَهِيمَ الْبُرُونَةُ فِي اللّهِ مُنْكُا عَظِيمًا ﴾ قَالَ: ﴿ جَعَلَ مِنْهُمُ الرُّسُلَ وَ الْأَنْبِياءَ وَ الْأَئْدِيمَةُ وَاتَبْنَا مُ مُكَمَّدٍ عَلَيْهِم مُلْكًا عَظِيمًا ﴾ قَالَ: ﴿ فَعَلَ فِيهِمْ أَلِيمُ مُنْكُا عَظِيمًا ﴾ قَالَ: ﴿ الْمُلْكُ الْعَظِيمُ أَنْ جَعَلَ فِيهِمْ أَلِمَّةٌ مَنْ أَطَاعَهُمْ أَطَاعَهُمْ أَطَاعَهُمْ أَلَا عَظِيمًا ﴾ قَالَ: ﴿ الْمُلْكُ الْعَظِيمُ أَنْ جَعَلَ فِيهِمْ أَلِمَّةٌ مَنْ أَطَاعَهُمْ أَطَاعَهُمْ أَطَاعَهُمْ أَلَا عَظِيمًا ﴾ قَالَ: ﴿ الْمُلْكُ الْعَظِيمُ ﴾ .

## ١٧ - بَابُ أَنَّ الْأَثِمَّةَ عِيهِ هُمُ الْعَـ لَامَاتُ الَّتِي ذَكَرَهَا اللَّهُ عَزَّ وَ جَلَّ فِي كِتَابِهِ

٢٥٣٢/ ١. الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ الْأَشْعَرِيُّ، عَنْ مُعَلَّى بْـنِ مُسحَمَّدٍ، عَـنْ أَبِـي دَاوُدَ الْمُسْتَرِقَّ، قَالَ: حَدَّثَنَا دَاوُدُ الْجَصَّاصُ، قَالَ: عَلِمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: ﴿وَعَلَهُمْتُ وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ﴾ فَقَالَ: «النَّاجُمُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ، وَ الْعُـلَامَاتُ هُمُ الْأَثِمَّةُ ﷺ».

٥٣٥/ ٢. الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْوَشَّاءِ، عَنْ أَسْبَاطِ بْسَ سَالِمٍ، قَالَ: سَأَلَ الْهَيْثَمُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ ﷺ \_ وَ أَنَا عِنْدَهُ \_ عَنْ قَـوْلِ اللَّهِ عَـزَّ وَ جَـلَّ: ﴿وَعَلَمَتْ وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَـهْتَدُونَ ﴾ فَقَالَ: «رَسُـولُ اللَّهِ ﷺ النَّـجْمُ، وَ الْـعَـلَامَاتُ هُـمُ الْأَئِمَةُ ﷺ.

٣/٥٣٥ عَنْ أَن مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْـوَشَّاءِ، قَـالَ: سَـأَلَتُ الرِّضَا ﷺ عَنْ قَوْلِ اللهِ عَـزَّ وَجَـلَّ: ﴿وَعَلَـٰمَـٰتٍ وَبِـالنَّجْمِ هُـمْ يَـهْتَدُونَ ﴾ قَـالَ: «نَـحْنُ الرِّضَا ﷺ عَنْ قَوْلِ اللهِ عَـزَّ وَجَـلَّ: ﴿وَعَلَـٰمَـٰتٍ وَبِـالنَّجْمِ هُـمْ يَـهْتَدُونَ ﴾ قَـالَ: «نَـحْنُ الرِّضَا ﷺ عَنْ قَوْلِ اللهِ عَلَيْهُ».
 الْعَـلَامَاتُ، وَ النَّجْمُ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ».

۵۳۳ / ۵۰ على بن ابراهيم، از پدرش، از محمد بن ابى عُمير، از عمر بن أذَينه، از بُريد عِبلى از امام محمد باقر در قول خداى عزّوجل: ﴿فَقَدْ آتَيْنَا آلَ إِبْزَاهِيمَ الْكِتَابَ وَ الْجِكْمَةَ وَ آتَيْنَاهُمُ عِبلى از امام محمد باقر در قول خداى عزّوجل: ﴿فَقَدْ آتَيْنَا آلَ إِبْزَاهِيمَ الْكِتَابَ وَ الْجِكْمَةَ وَ آتَيْنَاهُمُ عَلَيْهَا عَظِيماً ﴾. روايت كرده است كه آن حضرت فرمود كه: «از ایشان، رسولان و پیغمبران و امامان قرار داد. پس چگونه اقرار مىكنند در اولاد ابراهیم الله و در آل محمد الله آن را انكار مىكنند؟».

برید می گوید که: عرض کردم: ﴿قَ آتَیْنَاهُمْ مُلْکاً عَظیماً ﴾؟ حضرت فرمود که: «ملک عظیم و پادشاهی بزرگ، آن است که در ایشان، امامانی چند قرار داده که هر که ایشان را اطاعت کند، خدا را اطاعت کرده، و هر که ایشان را نافرمانی کند، خدا را نافرمانی کرده. پس این است آن پادشاهی بزرگ که خدا فرموده است».

#### ۱۷. باب در بیان این که ائمّه ﷺ علامات و نشانه هایی اند که خدای عزّوجلّ آنها را در کتاب خویش ذکر فرموده است

۱/۵۳۴ محمد اشعری، از مُعلی بن محمد انبو داود مُستَرِق روایت کرده است که گفت: حدیث کرد ما را داود حضاض و گفت که شنیدم از امام جعفر صادق ایک که می فرمود: ﴿وَ عَلاَمَاتٍ وَ بِالنَّجْمِ هُمْ یَهْتَدُونَ ﴾ ا، یعنی: «و خدا پیدا نمود نشانه های راه برای روندگان (تا در بیابان ها هلاک نشوند و به سر منزل مراد برسند) و به ستاره ایشان راه یابند». و حضرت فرمود که: «این ستاره، رسول خداست کال و این نشانه ها، اثمه ها اند».

۲/۵۳۵ مسين بن محمد، از مُعلَى بن محمد، از وشّاء، از اسباط بن سالم روايت كرده است كه گفت: هيشم از امام جعفر صادق الله سؤال كرد ـ و من در خدمت آن حضرت بودم ـ از قول خداى عزّوجل: ﴿ وَ عَلَامَاتٍ وَ بِالنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ ﴾، فرمود كه: «رسول خدا، نجم است و علامات، انمه هي اند.

۵۳۶ / ۳ . حسين بن محمد، از مُعلّى بن محمد، از وشّاء روايت كرده است كه گفت: از حضرت امام رضائل سؤال كردم از قول خداى عزّوجل: ﴿ وَ عَلاْفاتٍ وَ بِالنَّجْمِ هُـمْ يَـهُتَدُونَ ﴾، فرمودكه: «ماييم علامات، و نجم، رسول خداست».

۱. نحل، ۱۶.

## ١٨ \_ بَابُ أَنَّ الْآيَاتِ الَّتِي ذَكَرَهَا اللَّهُ \_ عَزَّ وَ جَلَّ \_ فِي كِتَابِهِ هُمُالْأَئِمَّةُ ﷺ

١ الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ بْنِ عَبْدِ اللهِ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ هِـلَالٍ، عَنْ أُمَيَّةَ بْنِ عَلِيٍّ، عَنْ دَاوُدَ الرَّقِيِّ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا عَـبْدِ اللهِ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ هِـلَالٍ، عَنْ أُمَيَّةَ بْنِ عَلِيٍّ، عَنْ دَاوُدَ الرَّقِيِّ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا عَـبْدِ اللهِ عَنْ قَوْمٍ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ قَالَ: « اللهِ عَنْ قَوْلِ اللهِ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَمَا تُغْنِى الْآيَنِ مُ وَالنَّذُرُ عَن فَوْمٍ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ قَالَ: « اللهِ عَنْ قَوْلٍ اللهِ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَمَا تُغْنِى الْآيَنِ مَ وَالنَّذُرُ عَن هَوْمٍ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ قَالَ: « اللهِ عَنْ هُمُ الْأَنْمِيَاءُ صَلَوَاتُ اللهِ عَلَيْهِمْ أَجْمَعِينَ».

٥٣٨/ ٢. أَحْمَدُ بْنُ مِهْرَانَ، عَنْ عَبْدِ الْعَظِيمِ بْنِ عَبْدِ اللّهِ الْحَسَنِيِّ، عَنْ مُوسَى بْنِ مُحَمَّدٍ الْعِجْلِيِّ، عَنْ يُونُسَ بْنِ يَعْقُوبَ رَفَعْدُ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ \* فِي قَوْلِ اللّهِ عَـزَّ وَ جَلَّ: ﴿كَذَّبُواْ بِـآيَنتِنَا كُلِّهَا﴾: «يَعْنِي الْأَوْطِيبَاءَ كُلَّهُمْ».

٣/٥٣٩. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عُنُ أَحْمَدُ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أَبِي عُمَيْرٍ أَوْ غَيْرِهِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْفُضَيْلِ، عَنْ أَبِي حَمْزَةَ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ هِنْ، قَالَ: قُلْتُ لَهُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، إِنَّ الشَّيعَةَ يَسْأَلُونَكَ عَنْ تَفْسِيرٍ هٰذِهِ الْآيَةِ: ﴿عَمَّ يَتَسَآ عَلُونَ ٥ عَنِ النَّبَإِ الْعَظِيمِ ﴾؟ قَالَ: «ذَلِكَ إِنَّ الشَّيعَةَ يَسْأَلُونَكَ عَنْ تَفْسِيرٍ هٰذِهِ الْآيَةِ: ﴿عَمَّ يَتَسَآ عَلُونَ ٥ عَنِ النَّبَإِ الْعَظِيمِ ﴾؟ قَالَ: «ذَلِكَ إِنَّ شِفْتُ الْحَبِرُهُمْ» ثُمَّ قَالَ: «لَكِنِي أَخْبِرُكَ وَإِنْ شِفْتُ لَمْ أُخْبِرُهُمْ» ثُمَّ قَالَ: «لَكِنِي أَخْبِرُكَ إِنْ شِفْتُ لَمْ أُخْبِرُهُمْ» ثُمَّ قَالَ: «لَكِنِي أَخْبِرُكَ إِنْ شِفْتُ لَمْ أُخْبِرُهُمْ» ثُمَّ قَالَ: «لَكِنِي أَخْبِرُكَ إِنْ شِفْتُ لَمْ أُخْبِرُهُمْ» ثُمَّ قَالَ: «لَكِنِي أَخْبِرُكَ

قُلْتُ: ﴿عَمَّ يَتَسَاءَلُونَ﴾؟ قَالَ: فَقَالَ: «هِيَ فِي أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ صَلَوَاتُ اللَّهِ عَـلَيْهِ، كَانَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ يَقُولُ: مَا لِللَّهِ \_عَزَّ وَ جَلَّ \_آيَةٌ هِيَ أَكْبَرُ مِنِّي، وَ لَا لِلّهِ مِنْ نَبَإٍ أَعْظَمُ مِنِّى».

#### ۱۸. باب در بیان این که آیات و معجزاتی که خدای عزّوجلّ آنها را در کتاب خویش ذکر فرموده، اثمّهﷺ اند

۱ ۵۳۷ / ۱. حسین بن محمد، از مُعلَی بن محمد، از احمد بن محمد بن عبدالله، از احمد بن هلال، از امیّه بن علی، از داود رِقّی روایت کرده است که گفت: امام جعفر صادق الله را سؤال کردم از قول خدای عزّوجل : ﴿ وَ مَا تُغنی الآیاتُ وَ النّذُرُ عَنْ قَوْمٍ لا یُؤمِنُونَ ﴾ ا، یعنی: او و دفع نمی کنند آیه ها و نشانه های خدا و ترسها (یا ترسانندگان او که مردم را از عذاب حقّ تعالی می ترسانند)، از گروهی که ایمان نمی آورند » (و بر کفر خواهند مرد). حضرت فرمود که: «آیات، اثمّه اند و نُذُر، پیغمبرانند. – صلوات الله علیهم اجمعین ۱۰۰۰.

۳/۵۳۹ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از ابن ابی عُمیر، یا از غیر او، از محمد بن فضیل، از ابو حمزه، از امام محمد باقر علا و وانت کرده است که گفت: به آن حضرت عرض کردم که: فدای تو گردم، به درستی که شیعیان، تو را از تفسیر این آیه سؤال میکنند که: ﴿عَمُّ يَتَسَاعَلُونَ \* عَنِ النَّبَا الْعَظیمِ \* آ، یعنی: «از چه چیز یکدیگر را سؤال میکنند؟ از چیزی بزرگ به حضرت فرمود که: «تفسیر کردن این آیه به من واگذاشته است، اگر خواهم ایشان را خبر میدهم، و اگر خواهم ایشان را خبر میدهم، و اگر خواهم ایشان را خبر میدهم،

عرض كردم معنى ﴿عَمُ يَتَسَاءَلُونَ ﴾ چيست؟ ابوحمزه مى گويد كه: حضرت فرمود كه: هاين آيه، در شأن امير المؤمنين است. و امير المؤمنين الله مى فرمود كه: خداى عزّوجل را هيچ آيهاى نيست كه از من بزرگ تر باشد و نيز خدا را خبرى نيست كه از من عظيم تر باشد».

۲. نبأ، ۲۸.

۱. یونس، ۱۰۱.

۳. نبا، ۱ و ۲.

# ١٩ ـ بَابُ مَا فَرَضَ اللّهُ \_ عَزَّ وَ جَلَّ \_ وَ رَسُولُهُ ﷺ مِنَ الْكَوْنِ مَعَ الْأَئِمَةِ ﷺ

٠٤٠/ ١. الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْوَشَّاءِ، عَنْ أَخْمَدَ بْسِ عَائِذٍ، عَنِ ابْنِ أُذَيْنَةَ، عَنْ بُرَيْدِ بْنِ مُعَاوِيَةَ الْعِجْلِيِّ، قَالَ: سَأَلَتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﷺ عَنْ قَوْلِ اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿آتَقُواْ ٱللَّهَ وَكُونُواْ مَعَ ٱلصَّـدْقِينَ﴾ قَالَ: «إِيَّانَا عَنىٰ».

٧/٥٤١ مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ ابْنِ أَبِي نَصْرٍ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ الرَّضَاعِ، قَالَ: هَا اللَّهِ عَنَّ وَ جُلَّ: ﴿يَاۤأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اَتَّقُوا اللَّهَ وَكُونُوا مَعَ الرِّضَاعِ، قَالَ: هَا أَنَّهُ عَنْ قَوْلِ اللَّهِ عَزَّ وَ جُلَّ: ﴿يَاۤأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اَتَّقُوا اللَّهَ وَكُونُوا مَعَ الرِّضَاعِيْهِ، قَالَ ﷺ : «الصَّادِقُونَ هُمُ الأَئِثَةُ ﴿ وَ الصِّدِيقُونَ بِطَاعَتِهِمْ».

٣/٥٢٢. أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدٍ وَ مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحَسَنِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ طَرِيفٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ اللهِ، قَالَ: عَبْدِ الْحَمِيدِ، عَنْ مَنْصُورِ بْنِ يُونُسَ، عَنْ سَعْدِ بْنِ طَرِيفٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ اللهِ، قَالَ: «قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ: مَنْ أَحَبَّ أَنْ يَحْيَا حَيَاةً تُشْبِهُ حَيَاةً الْأَنْبِيَاءِ، وَ يَمُوتَ مِيتَةً تُشْبِهُ هَيَاةً الْأَنْبِيَاءِ، وَ يَمُوتَ مِيتَةً تُشْبِهُ مِيتَةً الشَّهِدَاءِ، وَ يَمُوتَ مِيتَةً تُشْبِهُ مِيتَةً الشَّهَدَاءِ، وَ يَسُكُنَ الْجِنَانَ الَّتِي غَرَسَهَا الرَّحْمَٰنُ، فَلْيَتَوَلَّ عَلِيّاً، وَ لَـيُوالِ وَلِيّهُ، مِيتَةً الشَّهَدَاءِ، وَ يَسْكُنَ الْجِنَانَ الَّتِي غَرَسَهَا الرَّحْمَٰنُ، فَلْيَتَوَلَّ عَلِيّاً، وَ لَـيُوالِ وَلِيّهُ،

### ۱۹. باب در بیان آنچه خدای عزّوجل و رسول او واجب گردانیدهاند از بودن با ائمه ﷺ

۱/۵۴۰ حسین بن محمد، از مُعلّی ابن محمد، از وشاء، از احمد بن عائذ، از ابن اُذینه، از بر ۱/۵۴۰ بر معاویه عِجلی روایت کرده است که گفت: امام محمد باقر ﷺ را سؤال کردم از قول خدای عزّوجلّ: ﴿اتَّقُوا الله وَ کُونُوا مَعَ الصّادِقينَ ﴾ '، حضرت فرمود که: «از صادقین، ما را قصد فرموده.

۲/۵۴۱ محمد بن يحيى، از احمد بن محمد، از ابن ابى نصر، از حضرت ابوالحسن امام رضاي في نصر، از حضرت ابوالحسن امام رضاي دو ايت كرده است كه گفت: آن حضرت را سؤال كردم از قول خداى عز وجل : ﴿يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللّه وَ كُونُوا مَعَ الصّادِقِينَ ﴾، يعنى: «اى گروه مؤمنان، بهرهيزيد از عذاب خداوند عالميان و باشيد با راست گويان».

حضرت فرمود که: «راستگویان، امامانند و صدّیقان، به فرمانبرداری ایشان» (و صِدّیق، به کسر صاد و دال مشدّد آن که بسیار راستگو باشد و آن که گفتار خویش را به کردار، راست گرداند و آن که به غایت کسی را تصدیق کند. پس اگر مراد از آن، اثمه ایش باشد، معنی حدیث این می شود که صادقان که خدا امر به بردن با ایشان فرموده مصدّیقانند؛ به هر سه معنی به سبب فرمانبرداری ایشان خدا و رسول و او در این، اشعاری است به دلیل انحصار صادقین در ایشان؛ چه اگر صدق فی الجمله کفایت کند، باید که مؤمنین، یا همه کس باشند؛ زیراکه کم کسی است که فی الجمله راست نگوید، بلکه و جود ندارد و غیر از اثمّه معصومین، کسی نیست که در همه چیز و در همه حال و در هر زمان، صادق باشد. و اگر مراد از صدیق، غیر امام باشد، از آنها که به غایت تصدیق اثمّه می نموده اند، چون سلمان و ابوذر و مانند ایشان، پس امر به بودن با ایشان، به اعتبار آن است که ایشان با اثمّه اند. و بعضی گفته اند که معنی حدیث، این است که صدیقان، به سبب طاعت ائمّه صدیق شده اند).

۱۴۲/ ۲۰ احمد بن محمد و محمد بن یحیی روایت کردهاند، از محمد بن حسن، از محمد بن عبدالحمید، از منصور بن یونس، از سعد بن طَریف، از امام محمد باقر الله که فرمود: «رسول خدای فرمودکه: هر که دوست دارد که زندگانی کند، آن زندگانی که شباهت به زندگانی پیغمبران داشته باشد، و بمیرد آن مردنی که به مردن شهیدان ماند، و ساکن شود

۱. توبه، ۱۱۹.

وَ لَيَقْتَدِ بِالْأَئِمَّةِ مِنْ بَعْدِهِ؛ فَإِنَّهُمْ عِتْرَتِي، خُلِقُوا مِنْ طِينَتِي؛ اللَّهُمَّ ارْزُقْهُمْ فَـهْمِي وَ عِلْمِي، وَ وَيْلُ لِلْمُخَالِفِينَ لَهُمْ مِنْ أُمَّتِي؛ اللَّهُمَّ لَا تُنِلْهُمْ شَفَاعَتِي».

مُحَمَّدِ بْنِ الْفُضَيْلِ، عَنْ أَبِي حَمْزَةَ الثَّمَالِيَّ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرِ بِلِيَّ يَقُولُ: «قَالَ مُحَمَّدِ بْنِ الْفُضَيْلِ، عَنْ أَبِي حَمْزَةَ الثَّمَالِيِّ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرِ اللَّهِ يَقُولُ: «قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى الْأَشْقِيَاءِ مِنْ وَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّه وَ تَعَالَىٰ وَ تَعَالَىٰ وَيَقُولُ: اسْتِكْمَالُ حُجَّتِي عَلَى الْأَشْقِيَاءِ مِنْ بَعْدِهِ، وَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّه وَ وَالَىٰ أَعْدَاءَهُ، وَأَنْكُرَ فَضْلَهُ وَ فَضْلَ الْأَوْصِيَاءِ مِنْ بَعْدِهِ، أَمَّيْكَ: مَنْ تَرَكَ وَلَايَةَ عَلِيًّ، وَ وَالَىٰ أَعْدَاءَهُ، وَأَنْكُرَ فَضْلَهُ وَ فَضْلَ الْأَوْصِيَاءِ مِنْ بَعْدِهِ، وَعَلَّى مَعْصِيتُهُمْ، وَ مَعْصِيتُهُمْ، وَ مَعْصِيتُهُمْ، وَ مَعْصِيتُهُمْ، وَ مُعْصِيتُهُمْ، وَ هُمْ فَإِنَّ فَضْلَهُمْ، وَ مَعْصِيتُهُمْ، وَ مَعْصِيتُهُمْ، وَ هُمْ فَاللَّهُ مِنْ بَعْدِكَ، وَ قَدْ أَجْرَى اللَّهُ وَ مُعْصِيتُهُمْ، وَ هُمْ عُرَانِي عَلَىٰ عِلْمِي مِنْ بَعْدِكَ، وَ قَدْ أَجْرَى اللَّهُ وَ مَكْ عَرَى فِيكَ مِنْ رَبِّكَ، وَ هُمْ عَرَانِي عَلَىٰ عِلْمِي مِنْ بَعْدِكَ، حَقَّ عَلَيَّ لَيْ وَهُمْ شُنْتَكَ وَ سُنَّةُ الْهُدَاةُ مِنْ بَعْدِكَ، وَ هُمْ خُرَّانِي عَلَىٰ عِلْمِي مِنْ بَعْدِكَ، حَقَّ عَلَيَّ لَيْ وَهُمْ مُنْ اللَّهُ وَاللَهُمْ وَ الْمُسَلِّيْنَ لَوْ اللَّهُمْ وَ الْاَهُمْ وَ وَالاَهُمْ وَ اللَّهُمْ وَ الْاَهُمْ وَ الْمُسَلِّيْنِ لِفَضْلِهِمْ، وَ لَقَدْ الْمُسَلِّيْنِ لِفَضْلِهِمْ، وَ لَقَدْ الْمُسَلِّيْنِ لِفَضْلِهِمْ، وَ الْمُسَلِّيْنِ لِلْمُ عَلَى لِلْمُ الْمُسَلِّيْنِ لَهُ الْمُسَلِّيْنِ الْمُسَلِّيْنِ لِلْهُ الْمُسَلِّيْنِ لِلْهُمْ وَ الْمُسَلِّيْنِ لِلْهُ مُ الْمُسَلِّيْنِ لِلْمُ الْمُسَلِّيْنِ لِلْمُ اللْمُسَلِّيْنِ لِلْمُ اللَّهُ الْمُسَلِّيْنِ لِلْهُ مِنْ الْمُسَلِّيْنِ لَلْهُ الْمُسَلِّيْنِ لِلْمُ اللْمُ الْمُسَلِّيْنِ لِلْمُ اللْمُ الْمُسَلِّيْنِ لِلْهُ اللْمُ الْمُسَلِّيْنِ لِلْمُ اللْمُ الْمُولِ اللْمُ الْمُسَلِّيْنِ لِللْهُ اللَّيْلُولُ اللْمُسَلِّيْنِ اللَّهُ الْمُعْلِقِ الْمُلْمِ اللَّهُ الْمُسَلِّيْنِ اللَّهُ الْمُ

مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنِ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنِ الْـحُسَيْنِ بْـنِ سَعِيدٍ، عَنْ فَضَالَةَ بْنِ أَيُّوبَ، عَنْ أَبِي الْمَغْرَاءِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سَالِمٍ، عَـنْ أَبَــانِ بْـنِ در بهشتهایی که خداوند رحمان درختهای آن را نشانیده، پس باید که علی از دوست دارد و با دوست او دوست باشد، و به امامان بعد از او، اقتدا کند، و در همه چیز پیرو ایشان باشد. پس به درستی که ایشان عترت مناند که از طینت و سرشت من خلق شدهاند. بار خدایا، فهم و علم مرا به ایشان روزی کن. و وای بر آنها که ایشان را مخالفت کنند از امّت من. بار خدایا، شفاعت مرا به ایشان مرسان».

ابو حمزه نُمالی روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام محمد باقر بیخ که می فرمود: «رسول ابو حمزه نُمالی روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام محمد باقر بیخ که می فرمود: «رسول خدا بیخ فرمود: به درستی که خدای تبارک و تعالی می فرماید که: تمام کردن حجّت من به غایت بر بدبختان از امّت تو است. و ایشان کسانی هستند که ولایت علی بن ابی طالب را ترک کنند، و دشمنان او را دوست دارند، و فضل او و فضل او صیای بعد از او را انکار کنند (که ایشان را بهترین خلق خدا ندانند). زیرا که فضل تو، فضل ایشان، و فرمان برداری تو، و فرمان برداری ایشان، و حقّ تو، حقّ ایشان، و خافرمانی تو، نافرمانی ایشان است. و ایشانند پیشوایانی که راه راست نمایند، که آنانند بعد از تو، و روح تو در ایشان جاری شده و روح تو بیشوایانی که در تو روان شده از جانب پروردگار تو، و ایشان عترت تواند که از سرشت و طیئت تو خلق شده اند و از گوشت و خون تو، به هم رسیده اند.

و به حقیقت که خدای عزّو جلّ سنّت و طریقهٔ تو و طریقهٔ پیغمبران پیش از تو را در ایشان جاری ساخته، که جمیع کمالات تو و ایشان غیر از پیغمبری هم در ایشان است و ایشان، خزانه داران منند بر علم من بعد از تو. به حقّ خود سوگند یاد می کنم که هر آینه به حقیقت که ایشان را برگزیدم به انواع برگزیدگی و ایشان را خالص گردانیدم (از غیر خویش، در بساب توحید که آمیزشی در ایشان نیست). و ایشان را پسندیدم، و هر که ایشان را دوست داشت و با ایشان دوستی و رزید، و فضل ایشان را تسلیم نمود، نجات یافت.

و پیغمبر ﷺ خود فرمود که: هر آینه جبر ثیل به نزد من آمد و نامهای ایشان را با نامهای پدران ایشان و دوستان ایشان و آنان که افزونی ایشان را بر خلائق مسلّم دارند، بـه نـزد مـن آورده.

۵۴۴ / ۵. چند نفر از اصحاب ما روایت کردهاند، از احمد بن محمد بن عیسی، از حسین بن سعید، از فضاله بن ایوب، از ابو المغراء ، از محمد بن سالم، از ابان بن تغلب که

تَغْلِبَ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللّهِ عِلَى يَقُولُ: «قَالَ رَسُولُ اللّهِ عِلَيْنَا: مَنْ أَرَادَ أَنْ يَـحْيَا حَيَاتِي، وَ يَمُوتَ مِيتَتِي، وَ يَذْخُلَ جَنَّةَ عَدْنِ الّتِي غَرَسَهَا اللّهُ رَبِّي بِيدِهِ، فَلْيَتَوَلَّ عَلِيَّ بُنَ أَبِي طَالِبٍ عِلَى، وَ لَيْتَوَلَّ وَلِيَّهُ، وَلْيُعَادِ عَدُوَّهُ، وَ لْيُسَلِّمْ لِلأَوْصِيَاءِ مِنْ بَعْدِهِ؛ فَاإِنَّهُمْ بُنَ أَبِي طَالِبٍ عِلَى، وَ لَيْتَوَلَّ وَلِيَّهُ، وَلْيُعَادِ عَدُوَّهُ، وَ لْيُسَلِّمْ لِلأَوْصِيَاءِ مِنْ بَعْدِهِ؛ فَاإِنَّهُمْ بُنَ أَبِي طَالِبٍ عِلَى وَ دَمِي، أَعْطَاهُمُ اللّهُ فَهْمِي وَ عِلْمِي، إِلَى اللّهِ أَشْكُو أَمْـرَ أُمَّـتِي عِنْ لَحْمِي وَ دَمِي، أَعْطَاهُمُ اللّهُ فَهْمِي وَ عِلْمِي، إِلَى اللّهِ أَشْكُو أَمْـرَ أُمَّـتِي اللهُ اللهُ مُنْكِرِينَ لِفَضْلِهِمْ، الْقَاطِعِينَ فِيهِمْ صِلَتِي، وَ ايْمُ اللّهِ، لَيَقْتُلُنَّ ابْـنِي، لَا أَنْـالَهُمُ اللّهُ مُنْكَورِينَ لِفَضْلِهِمْ، الْقَاطِعِينَ فِيهِمْ صِلَتِي، وَ ايْمُ اللّهِ، لَيَقْتُلُنَّ ابْـنِي، لَا أَنْـالَهُمُ اللّهُ مُنْفَاعَتِي».

٥٤٥ / ٩٠ مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ مُوسَى بْنِ سَعْدَانَ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ الْقَاسِمِ، عَنْ عَبْدِ الْقَهَّارِ، عَنْ جَايِرٍ الْجُعْفِيِّ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ قَالَ: «قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که می فرمود: ارسول خدای فرمود که: هر که خواسته باشد که به روش زندگانی من زندگانی کند، و به روش مردن من بمیرد، و داخل شود در جنت عدن (که بهشتی است که محل اقامهٔ پرهیزکاران است و خدا درختان آن را به دست قدرت خویش نشانیده)، پس باید که علی بن ابی طالب را الله دوست دارد و با دوست او، دوستی کند، و با دشمن و رزد، و به امامت او صیای بعد از او، قائل باشد.

پس به درستی که ایشان عترت منند که از گوشت و خون من به هم رسیده اند. خدا فهم و علم مرا به ایشان عطاکند (یا آن را به ایشان عطا فرموده). و به سوی خدا شکایت می کنم از امّت خویش که فضل ایشان را انکار می کنند، و جائزهٔ مرا (که خلافت است)، در باب ایشان قطع می کنند، و نمی گذارند که به ایشان برسد (یاصله و پیوند مرا در حقّ ایشان قطع می کنند و آن را رعایت نمی کنند). و به خدا سوگند، که پسر مرا خواهند کشت، خدا شفاعت مرا به ایشان نرساند...

۱۶ محمد بن یحیی، از محمد بن حسین، از موسی بن سعدان، از عبدالله بن قاسم، از عبد القهّار، از جابر مجعفی، از امام محمد باقر الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود که: «رسول خدای فرمود که: هر که او را شادگرداند که به روش زندگی من زندگی کند، و به روش مردن من بمیرد، و داخل شود در آن بهشتی که پروردگار من مرا و عده فرموده، و چنگ زند به شاخ درختی که پروردگار من آن را به دست قدرت خود غَرس فرموده، پس باید که علی بن ابی طالب الله و اوصیای بعد از او را دوست دارد.

پس به درستی که ایشان شما را در راه گمراهی داخل نمیکنند، و شما را از در راه راست، بیرون نمی برند. پس ایشان را تعلیم مدهید؛ زیرا که ایشان، از شما داناترند. و به درستی که من، از پروردگار خویش درخواستم که در میانهٔ ایشان و کتاب خود (که قرآن است) جدایی نیندازد، تا در نزد حوض کو تر بر من وارد شوند همچنین و حضرت دو انگشت سبابهٔ خویش را به هم ضم فرمود و فرمود که: پهنای آن حوض به قدر مسافت میان صنعاء و آیله است. (و به هر تقدیر، مراد حضرت باید بیان وسعت آن حوض است، نه تقدیر اندازهٔ آن؛ زیرا که اندازهٔ آن بسیار بیش از این است). و در کنار آن حوض، قدحهای نقره و طلا است، به

۱. و صنعاء شهری است در یمن. و أیله به فتح همزه، کوهی است در میانهٔ مکّه و مدینه، و شهری است در میانهٔ یَتُبُغُ و مصر و به کسر همزه، دهی است در باخرز. (مترجم)

٥٢٥ / ١٠ الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّدٍ، عَنْ مُعَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدٍ، عَنْ الْفُضَيْلِ بْنِ يَسَادٍ، قَالَ: قَالَ أَبُو جَعْفَرٍ ﷺ: فَضَالَةَ بْنِ أَيُّوبَ، عَنِ الْمُحَسَنِ بْنِ زِيَادٍ، عَنِ الْفُضَيْلِ بْنِ يَسَادٍ، قَالَ: قَالَ أَبُو جَعْفَرٍ ﷺ: «إِنَّ الرَّوْحَ وَ الرَّاحَة وَ الْمُعْفِرَة وَ الْمُعَافَاة وَ الْيَسْرَ وَ الرَّاحَة وَ الْمُعَفِرة وَ النَّعْرَ وَ النَّصَرَ وَ النَّمَكُنَ وَ الرَّجَاء وَ الْمُحَبَّة مِنَ اللَّهِ وَ الْيُسْرَ وَ الْبُشْرِى وَ الرِّضُوانَ وَ الْقُرْبَ وَ النَّصْرَ وَ النَّمَكُنَ وَ الرَّجَاء وَ الْمُحَبَّة مِنَ اللَّهِ وَ الْيُسْرَ وَ الْبُشْرِى وَ الرِّضُوانَ وَ الْقُرْبَ وَ النَّصْرَ وَ النَّمَكُنَ وَ الرَّجَاء وَ الْمُحَبِّة مِنَ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ وَ اللهَ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ وَ اللَّوْصِيَاءِ مِنْ عَدُوهِ، وَ سَلَّمَ لِفَضْلِهِ وَ لِلأَوْصِيَاءِ مِنْ عَدُوهِ، وَ سَلَّمَ لِفَصْلِهِ وَ لِلْأَوْصِيَاءِ مِنْ عَدُوهِ، وَ سَلَّمَ لِفَصْلِهِ وَ لِلْأَوْصِيَاءِ مِنْ عَدُوهِ، وَ سَلَّمَ لِفَصْلِهِ وَ لِلْأَوْصِيَاءِ مِنْ عَدُوهِ، وَ سَلَّمَ لِفَعْ لِهِ وَ لِلْأَوْصِيَاءِ مِنْ عَدُوهِ، وَ سَلَّمَ لِهُ وَلِي أَنْ أَذُ فِلْهُمْ فَي شَفَاعَتِي، وَ حَقُّ عَلَىٰ رَبِّي لِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ

٢٠ ــ بَابُ أَنَّ أَهْلَ الذِّكْرِ الَّذِينَ أَمْرَ اللهُ الْخَلْقَ بِسُوَّ الِهِمْ هُمُ الْأَثِمَّةُ ﴿ ٢٠ ــ بَابُ أَنَّ أَهْلَ الذِّينَ أَمْرَ اللهُ الْخَلْقَ بِسُوَّ الِهِمْ هُمُ الْأَثِمَّةُ ﴿ ٢٠ ــ بَابُ أَنَّ أَهْلَ الذِّينَ عَرَاضَ وَاللهُ الْخَلْقَ بِسُوَّ الْهِمْ هُمُ الْأَثِمَّةُ ﴿ ٢٠ ــ مَا اللهُ اللهُ الْخَلْقَ بِسُوالِهِمْ هُمُ الْأَثِمَةُ اللهُ الل

٧٩٤/ ١. الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْوَشَّاءِ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَجْدَلَانَ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ فِي قَوْلِ اللهِ عَنَّ وَ جَلَّ : ﴿فَسْئِلُواْ أَهْلَ الذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَاتَعْلَمُونَ ﴾ : «قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ : الذِّكْرُ أَنَا، وَ الْأَئِمَّةُ أَهْلُ الذِّكْرِ».

وَ قَوْلِهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿وَإِنَّهُۥلَذِكُرُ لَّكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْئُلُونَ﴾ قَـالَ أَبُـو جَـعْفَرٍ ﷺ: «نَحْنُ قَوْمُهُ، وَ نَحْنُ الْمَسْؤُولُونَ».

٢/٥٢٨ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أُورَمَةَ، عَنْ عَلِيً بْنِ حَسَّانَ، عَنْ عَمِّدِ الرَّحْمٰنِ بْنِ كَثِيرٍ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ: ﴿فَسْئُلُواْ

#### شماره ستارگان».

۷/۵۴۶ مسین بن محمد، از مُعلَی بن محمد، از محمد بن جمهور، از فضالة بن ایّوب، از حسن بن زیاد، از فُضیل بن یسار روایت کرده است که گفت: امام محمد باقر ﷺ فرمود که: اگروح و راحت و رستگاری و اعانت، و بر آمدن حاجت، و زیادی و برکت، و کرامت و عزّت و حرمت و مغفرت، و عافیت و آسانی، و بشارت و خشنودی، و قرب و نصرت و تمکّن و اقتدار و امیدواری، و محبّت از جانب خدای عزّوجلّ، از برای کسی است که علی ﷺ را دوست دارد، و به آن حضرت اقتدا کند، و از دشمنان او بیزار باشد، و فضل او را مسلّم دارد، و اوصیای بعد از او را تصدیق کند، و با ایشان در مقام تسلیم باشد.

واجب است بر من که ایشان را در شفاعت خود داخل گردانم، و بر پروردگار من - تبارک و تعالی ـ واجب و سزاوار است که مرا در باب شفاعت، اجابت فرماید؛ زیرا که ایشان پیروان منند و هر که مرا پیروی کند، از من است».

#### ۲۰. باب در بیان این که اهل ذکر که خدا خلائق را امر فرموده به سؤال کردن از ایشیان، ایمه هی اند (نه غیر ایشیان)

محمد باقر الله روایت کرده است در شرح قول خدای عزّوجل: ﴿فَسْئُلُوا أَهْلَ الذِّکْوِ إِنْ کُمنْتُمْ لا محمد باقر الله روایت کرده است در شرح قول خدای عزّوجل: ﴿فَسْئُلُوا أَهْلَ الذِّکْوِ إِنْ کُمنْتُمْ لا محمد باقر الله روایت کرده است در شرح قول خدای عزّوجل: ﴿فَسْئُلُوا أَهْلَ الذِّکْوِ إِنْ کُمنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾ آ، یعنی: الله الله ذکر نده. و در قول آن جناب عزّوجل: ﴿وَ الله لَذِکْرُ لَکَ وَ لِقَوْمِکَ وَ سَوْفَ تُسْئُلُونَ ﴾ آ، یعنی: الو به درستی که آن وحی (یعنی قرآن) هر آینه شرف و عزّنی است تو را و قوم تو را که گروه مخصوصی هستند و زود باشد که پرسیده شوید». از حضرت امام محمد باقر ﷺ سؤال کردم. فرمود که: «ما قوم آن حضرتیم و ماییم سؤال شدگان» (که پرسیده خواهیم شد).

۵۴۸ / ۲ . حسين بن محمد، از مُعلّى بن محمد، از محمد بن أورَمَه، از على بن حسّان،

۱. و ذکر، به کسر ذال و سکون کاف، ثنا است و شرف و آوازه، و یادگرفتن و یاد آوردن. و محمد ﷺ و قرآن را نیز ذکر
 گویند و انمهٔ هدی ﷺ، اهلیت همه را دارند. (مترجم)

أَهْلَ ٱلذِّكْدِ إِن كُنتُمْ لَاتَعْلَمُونَ ﴾؟ قَالَ: «الذِّكْرُ مُحَمَّدٌ ﷺ، وَ نَحْنُ أَهْلُهُ الْمَسْؤُولُونَ».

قَالَ: قُلْتُ: قَوْلُهُ: ﴿وَإِنَّهُ لِذِكْرُ لَّكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْطُّونَ﴾؟ قَالَ: «إِيَّانَا عَنيٰ، وَ نَحْنُ أَهْلُ الذِّكْرِ، وَ نَحْنُ الْمَسْؤُولُونَ».

٣/٥٢٩ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْـوَشَّاءِ، قَـالَ: سَـالَتُ الرِّضَاءِ فَقُلْتُ لَهُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ ﴿ فَسْئُلُواْ أَهْلَ الذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَاتَـ فَلَمُونَ ﴾؟ فَقَالَ: «نَحْنُ الرِّضَاءِ فَقُلْتُ لَهُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ ﴿ فَسْئُلُواْ أَهْلَ الذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَاتَـ فَلَمُونَ ﴾؟ فَقَالَ: «نَحْنُ أَلْمَسْؤُولُونَ».
 أَهْلُ الذِّكْرِ، وَ نَحْنُ الْمَسْؤُولُونَ».

قُلْتُ: فَأَنْتُمُ الْمَسْؤُولُونَ، وَ نَحْنُ السَّائِلُونَ؟ قَالَ: «نَعَمْ».

قُلْتُ: حَقّاً عَلَيْنَا أَنْ نَسْأَلَكُمْ؟ قَالَ: «نَعَمْ».

قُلْتُ: حَقّاً عَلَيْكُمْ أَنْ تُجِيبُونَا؟ قَالَ: «لَا، ذَاكَ إِلَيْنَا، إِنْ شِئْنَا فَعَلْنَا، وَ إِنْ شِئْنَا لَمْ نَفْعَلْ، أَ مَا تَسْمَعُ قَـُولَ اللّٰهِ تَـبَارَكَ وَتَـعَالَىٰ: ﴿هَـٰـذَا عَـطَـآؤُنَا فَـاهْنُنْ أَوْ أَمْسِكْ بِغَيْرِ حِسَابٍ﴾؟».

١٥٥٠ ٢ . عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنِ النَّصْرِ بْنِ سُويْدٍ، عَنْ عَاصِمِ بْنِ حُمَيْدٍ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَنْ فِي قَوْلِ النَّهِ عَنْ عَاصِمِ بْنِ حُمَيْدٍ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَنْ فِي قَوْلِ النَّهِ عَنْ عَاصِمِ بْنِ حُمَيْدٍ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَنْ فِي قَوْلِ اللَّهِ عَنْ عَاصِمِ بْنِ حُمَيْدٍ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَنْ فِي قَوْلِ اللَّهِ عَنْ عَاصِمِ بْنِ حُمَيْدٍ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، عَنْ أَبِي بَعِيدٍ اللَّهِ عَنْ عَاصِمِ بْنِ حُمَيْدٍ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، عَنْ أَبِي بَعِيدٍ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى الللّهِ عَلَى الللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى الللّهِ عَلَى الللّهِ عَلَى اللللّهِ عَلَى الللّهِ عَلَى الللّهِ عَلَى اللللهِ عَلْمَ اللّهِ عَلَى اللللهِ عَلَى الللهِ عَلَى الللللهِ عَلَى اللللّهِ عَلَى الللهِ عَلَى الللهِ عَلَى الللهِ عَلَى الللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى الللهِ عَلَى الللهِ عَلَى الللهِ عَلْمَ الللهِ عَلَى الللهِ عَلَى الللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى الللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الللهِ عَلَى الللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الللهِ عَلَى الللهِ عَلْهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ

از عمویش عبدالرحمان بن کثیر روایت کرده است که گفت: به امام جعفر صادق علی عرض کردم: ﴿فَسْنَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ . حضرت فرمود که: «ذکر، محمد است علی و ما، اهل او بیم که سؤال می شویم» (یعنی باید که از ما سؤال شود). راوی می گوید که: عرض کردم که: مقصود از قول آن جناب: ﴿وَ إِنْهُ لَذِكْرٌ لَكَ وَ لِقَوْمِكَ وَ سَوْفَ تُسْتَلُونَ ﴾ ، کیست؟ حضرت فرمود که: «ما را قصد فرموده و ما اهل ذکریم، و ماییم سؤال شدگان».

حضرت امام رضایه سؤال کردم و عرض کردم که: فدای تو گردم ﴿فَسَنَا وَالْمَا لَالْاَکُورِ إِنْ کُنْتُمُ لاَ تَعْلَمُونَ ﴾، حضرت فرمود: «ما اهل ذکریم، و ماییم سؤال شدگان»، عرض کردم: پس شمایید سؤال شدگان و ماییم سؤال کنندگان؟ فرمود: «آری». عرض کردم که: بر ما واجب است که از شماسؤال کنیم؟ فرمود: «آری». عرض کردم که: بر ما واجب است که از فرمایید؟ شماسؤال کنیم؟ فرمود: «آری». عرض کردم که: واجب است بر شماکه ما را جواب فرمایید؟ فرمود: «نه، اختیار این، با ما است ؛ اگر خواهیم می کنیم، و اگر خواهیم نمی کنیم. آیا قول خدای عزّ وجلٌ را نمی شنوی که می فرماید: ﴿فَنْا عَلمُا وَنَا قَالمَنْنُ أَوْ أَمْسِكُ بِفَیْرِ حِسَابٍ ﴾ آ، یعنی: این پادشاهی، به این عظمت و شوکت، بخشش ما است به تو. پس عطاکن از آن به هر که خواهی، یا منع بخشش کن و باز دار آن را آن هر که خواهی «لیعنی تصرّ ف در آن، بسته به خواست تو است. در حالتی که این عطا، از شمار بیرون است، یا منت و امساک تو در روز حساب، بر آن حسابی نیست. و هر چند که نزول این آیه در شأن سلیمان است، لیکن در باب حساب، بر آن حسابی نیست. و هر چند که نزول این آیه در شأن سلیمان است، لیکن در باب په همبر تی و وادمه جاری است).

۰۵۰/ ۴. چند نفر از اصحاب ماروایت کردهاند، از احمد بن محمد، از حسین بن سعید، از نضر بن سُوید، از عاصم بن حُمید، از ابو بصیر، از امام جعفر صادق کا در قول خدای عز وجلّ: ﴿وَإِنّهُ لَذِكْرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكَ وَ سَوْفَ تُسْتَلُونَ ﴾، فرمود که: «پس رسول خدای است عز وجلّ: ﴿وَإِنّهُ لَذِكْرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكَ وَ سَوْفَ تُسْتَلُونَ ﴾، فرمود که: «پس رسول خدای ، ذکر است و اهل بیت او پین ، سؤال شوندگانند و ایشان، اهل ذکرند» (و در تفریع ذکر بودن پیغمبر کی به واهل بیت او پین ، سؤال شوندگانند و ایشان، اهل ذکرند» (و در تفریع ذکر بودن پیغمبر کی به استباه راوی، یاکاتب. و بعضی توجیه آن آیسهٔ ﴿ فَسَنَالُوا أَهُلَ الذِّکْرِ ﴾، واقع شده؛ به اشتباه راوی، یاکاتب. و بعضی توجیه آن

۲. زخرف، ۴۴.

۱. نحل، ۴۳.

۲. ص، ۳۹.

١٥٥١ أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنْ حَمَّادٍ، عَنْ رِبْعِيٍّ، عَنِ الْفُضَيْلِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَإِنَّهُ, لَذِكْرُ لَكَ وَلِفَوْمِكَ الْفُضَيْلِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عِنْ قَوْلُ اللهِ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَإِنَّهُ, لَذِكْرُ لَكَ وَلِفَوْمِكَ وَسَوْفَ تُعْنُ الْمَسْؤُولُونَ ».
 وَسَوْفَ تُسْتَلُونَ ﴾ قَالَ: «الذِّكْرُ: الْقُرْآنُ، وَ نَحْنُ قَوْمُهُ، وَ نَحْنُ الْمَسْؤُولُونَ ».

مَنْصُورِ بْنِ يُونُسَ، عَنْ أَبِي بَكْرٍ الْحَضْرَمِيِّ، قَالَ: كُنْتُ عِنْدَ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ وَ دَخَلَ عَلَيْهِ مَنْصُورِ بْنِ يُونُسَ، عَنْ أَبِي بَكْرٍ الْحَضْرَمِيِّ، قَالَ: كُنْتُ عِنْدَ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ وَ دَخَلَ عَلَيْهِ الْوَرْدُ أَخُو الْكُمَيْتِ، فَقَالَ: جَعَلَنِيَ اللّهُ فِدَاكَ، اخْتَرْتُ لَكَ سَبْعِينَ مَسْأَلَةً مَا تَحْضُرُنِي مِنْهَا وَاحِدَةً، وَالَّذَ بَلَىٰ، قَدْ حَضَرَنِي مِنْهَا وَاحِدَةً، مَا لَذَ وَاحِدَةً يَا وَرْدُ؟ ﴾ قَالَ: بَلَىٰ، قَدْ حَضَرَنِي مِنْهَا وَاحِدَةً، قَالَ: «وَ لَا وَاحِدَةً يَا وَرْدُ؟ ﴾ قَالَ: «وَ مَا هِيَ؟ ﴾ قَالَ: «نَحْنُ ﴾ قَالَ: «نَحْنُ ». قَالَ: «نَحْنُ ». قَالَ: هَوْلُ اللّهِ ثَهَارَكَ وَتَعْالَىٰ : ﴿ فَسَنْالُوا أَهْلَ الدِّكْرِ إِن كُنتُمْ لاَتَعْلَمُونَ ﴾ . مَنْ هُمْ؟ قَالَ: «نَحْنُ ». قَالَ: هَوْلُ اللّهِ ثَهَارَكَ وَتَعْلَىٰ اللّهِ نَشَالُكُمْ؟ قَالَ: «نَعَمْ ». قُلْتُ: عَلَيْكُمْ أَنْ فَالَذَكُمْ؟ قَالَ: «نَعْمْ ». قُلْتُ: عَلَيْكُمْ أَنْ وَالْمَالُونَ وَلَا اللّهِ مُنْ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ

٧٥٥/ ٧. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ صَفْوَانَ بْنِ يَحْيىٰ، عَنِ الْعُسَيْنِ، عَنْ صَفْوَانَ بْنِ يَحْيىٰ، عَنِ الْعَلَاءِ بْنِ رَزِينٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ قَالَ: إِنَّ مَنْ عِنْدَنَا يَزْعُمُونَ اللّهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿ فَسُطُّوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَاتَعْلَمُونَ ﴾ أَنَّهُمُ الْيَهُودُ وَ النَّصَارى ؟ أَنَّ قَوْلَ اللّهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿ فَسُطُّوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَاتَعْلَمُونَ ﴾ أَنَّهُمُ الْيَهُودُ وَ النَّصَارى ؟ قَالَ: شَعْ قَالَ بِيَدِهِ إِلَىٰ صَدْرِهِ: «نَحْنُ أَهْلُ الذَّكْرِ، وَ قَالَ: شَعْ قَالَ بِيَدِهِ إِلَىٰ صَدْرِهِ: «نَحْنُ أَهْلُ الذَّكْرِ، وَ نَحْنُ الْمَسْؤُولُونَ ».

را به این وضع نمو ده اند که معنی این که قرآن ذکر است، آن است که مذکّر است بر و زن محمد، یعنی به یاد آور ده شده. پس معنی ذکر بو دن محمد این است که مذکّر است بر و زن محدِّث، یعنی به یاد آورنده. و نیز گفته اند که هرگاه قرآن، ذکر شده باشد، لازم می آید که رسول نیز ذکر باشد، به جهت شدّت ارتباط و اختصاصی که به یکدیگر دارند).

۵۵۱/ ۵ . احمد بن محمد، از حسین بن سعید، از حمّاد، از رِبعی، از فُضیل، از امام جعفر صادقﷺ روایت کرده است در قـول خـدای عـزَوجلّ: ﴿وَ إِنَّـهُ لَـذِكْرٌ لَکَ وَ لِقَوْمِکَ وَ سَـوْفَ تُسْئُلُونَ﴾، که فرمود: «ذکر، قرآن است، و ما قوم پیغمبریم، و ماییم سؤال شوندگان».

یونس، از ابوبکر حضرمی روایت کرده است که گفت: در نزدامام محمد باقر ﷺ بودکه وَرد یونس، از ابوبکر حضرمی روایت کرده است که گفت: در نزدامام محمد باقر ﷺ بودکه وَرد برادر کُمیت بر آن حضرت داخل شد و عرض کرد که: خدا مرا فدای تو گرداند، هفتاد مسأله برا اختیار کردم برای تو که آنها را از تو بپرسم. یک مسأله از آنها در خاطرم نیست، و همه را فراموش کرده ام. حضرت فرمود که: «ای وَرده یک مسأله رانیز در خاطر نداری؟» عرض کرد: بلی، یکی از آنها به خاطرم آمد. فرمود که: «آن یکی کدام است؟» عرض کرد که: قول خدای بلی، یکی از آنها به خاطرم آمد. فرمود که: «آن یکی کدام است؟» عرض کرد که: قول خدای تبارک و تعالی ﴿فَسْتُلُوا أَهْلَ الذِّکْرِ إِنْ کُنْتُمْ لاَتْعَلْمُونَ ﴾ آیشان کیستند؟ حضرت فرمود که: تبارک و تعالی ﴿فَسْتُلُوا أَهْلَ الذِّکْرِ اِنْ کُنْتُمْ لاَتْعَلْمُونَ ﴾ آیشان کیستند؟ حضرت فرمود که: «آی بر ما است که از شما سؤال کنیم؟ فرمود: «آین با ما «آری». عرض کردم که: بر شما و اجب است که ما را جو اب بفر مایید؟ فرمود که: «این با ما است».

۷/۵۵۳ محمد بن یحیی، از محمد بن حسین، از صفوان بن یحیی، از علاء بن رزین، از محمد بن مسلم، از امام محمد باقر الله روایت کرده است که به آن حضرت عرض کردم که: کسانی که نزد ما هستند، گمان می کنند که قول خدای عزّ وجلّ: ﴿فَسْتُلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنتُمُ لا كسانی که نزد ما هستند، گمان می کنند که قول خدای عزّ وجلّ: ﴿فَسْتُلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنتُمُ لا تَعْلَمُونَ ﴾، اهل ذکری که در آن مذکورند، یهود و نصارایند (یعنی علمای ایشان \_ چنانچه جمهور مفسرین به این وضع تفسیر نموده اند ..). حضرت فرمود: «در این هنگام که مراد ایشان باشند، شما را به سوی دین خویش می خوانند، (چه، معلوم است که ایشان طالب زوال دین اسلام بوده و می باشند، و در هنگامی که مقبول القول و مسئول مسلمانان باشند، اسباب

١٥٥١ / ٨. عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْوَشَّاءِ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ اللهِ مَا الرِّضَا عِلِي اللهِ مَا اللهِ صَاعِلِي اللهِ مَا اللهِ صَاعِلِي اللهِ مَا اللهُ اللهِ عَلَى الأَئِمَةِ مِنَ الْفَرْضِ مَا الرِّضَاعِلِي اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ الله عَلَيْنَا مَا لَيْسَ عَلَيْنَا، أَمَرَهُمُ الله عَلَىٰ وَ عَلَىٰ شِيعَتِنَا مَا لَيْسَ عَلَيْنَا، أَمْرَهُمُ الله عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ وَ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ ال

٥٥٥/ ٩. أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ أَبِي نَصْرٍ، قَالَ: كَتَبْتُ إِلَى الرِّضَاءِ كِتَاباً، فَكَانَ فِي بَعْضِ مَا كَتَبْتُ: قَالَ اللّهُ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿فَسْئُلُواْ أَهْلَ اَلذِّكْرِ إِن كُلْ الرِّضَاءِ كِتَاباً، فَكَانَ فِي بَعْضِ مَا كَتَبْتُ: قَالَ اللّهُ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿وَمَا كُانَ اللّهُ عَزَ وَ جَلَّ: ﴿وَمَا كُانَ اللّهُ عَزَا رَجَعُواْ إِلَيْهِمْ لَعَلّهُمْ يَحْذَرُونَ ﴾ فَقَدْ فِرُقَةٍ مِنْهُمْ طَآبِفَةُ لِيَتَفَقَّهُواْ فِي الدِينِ وَلِيُنذِرُواْ قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُواْ إِلَيْهِمْ لَعَلّهُمْ يَحْذَرُونَ ﴾ فَقَدْ فُرَقَةٍ مِنْهُمْ طَآبِفِهُ الْمَسْأَلَةُ، وَ لَمْ يُفْرَضُ عَلَيْكُمُ الْجُوابُ؟ قَالَ: «قَالَ اللّهُ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ: ﴿فَإِن لَمْ يَشْتَجِيبُواْ لَكَ فَاعْلَمْ أَنَّمَا يَتَبِعُونَ أَهْوَآءَهُمْ وَمَنْ أَضَلُ مِمَّنِ آتَتُمَ هُونَهُ﴾».

اضلال در اعلا مرتبهٔ مهیّایی خواهد بود). راوی میگویدکه: پس حضرت به دست خویش اشاره به سینهٔ مبارک خود فرمود، و فرمودکه: «ماییم اهل ذکر و ماییم سؤال شدگان».

۱۰ ۵۵۴ م. چند نفر از اصحاب ما روایت کرده اند، از احمد بن محمد، از وشّاء، از ابوالحسن حضرت امام رضا الله که گفت: شنیدم از آن حضرت که می فرمود: «حضرت علی بن الحسین ایم فرمود که: از جملهٔ واجبات بر اثمّه، چیزی است که بر شیعیان ایشان واجب نیست. و بر شیعیان ما گروه ائمّه، چیزی واجب است که بر ما واجب نیست. خدای عزّوجل ایشان را امر فرموده که از ما سؤال کنند، و فرموده که: ﴿فَسْظُوا أَهْلَ الذِّکُو إِنْ کُنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾، پس ایشان را امر فرموده که از ما بهرسند و جواب ایشان بر ما واجب نیست. اگر خواهیم باز می ایستیم».

عریضه ای به خدمت امام رضایه نوشتم و در بعضی از آنچه نوشتم، ایس بود که: خدای عزوجل فرموده است که: ﴿فَسُنْلُوا أَهْلُ الذِّکُولِنَّ کَثْنَا لَا الْاَعْدَالَ الله وَ الله الذِّکُولِنَّ کَثْنَا لَا الْاَعْدَالُونَ ﴾، و باز خدای عزّوجل فرموده است که: ﴿فَسُنْلُوا أَهْلُ الذِّکُولِنَّ کَثْنَا لا الله الله و باز خدای عزّوجل فرموده است که: ﴿وَ مَا كُانَ الْمُؤْمِنُونَ لِیَنْفِرُوا كَافَةٌ فَلَوْ لا نَقْدَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَائِقَةٌ لِیتَفَقّهُوا فِی الرّبینِ وَ الله بیرون الله بیرون الله بیرون روند همهٔ ایشان " (تا آخر آنچه در باب فرض علم گذشت). پس سؤال کردن بر ایشان واجب شده، و حال آن که جواب ایشان بر شما واجب نیست؟ حضرت فرمود که: «خدای تبارک و تعالی فرموده است که: ﴿فَإِنْ لَمْ یَسْتَجِیبُوا لَکَ فَاعْلَمْ أَنْمًا یَتْبِعُونَ أَهْوَاءَهُمْ وَ مَنْ أَضَلُ مِمُنِ النّبَعَ هُواهُ﴾ "، یعنی: پس اگر اجابت نکنند تو را، پس بدان که جز این نیست که ایشان پیروی می کنند خواهش های خویش را، چه کسی گمراه تر است از آن که پیروی کند خواهش خویش را، چه کسی گمراه تر است از آن که پیروی کند خواهش خویش را، چه کسی گمراه تر است از آن که پیروی کند خواهش خویش را» (و مقصود حضرت از ذکر آیه، این است که از این آیه معلوم می شود که کسانی هستند که اجابت نکنند، و بسیروی حقّ نسمی کنند، و آن را قبول نخواهند کرد، پس جواب عبث نسمی کنند، و بسیروی حقّ نسمی ما می شود که کسانی هستند که اجابت نکند، و آن را قبول نخواهند کرد، پس جواب عبث

۱. توپه، ۱۲۲.

۲. اما چرا تعدادی از آنها بیرون نروند، و کوچ نکنند تا در دین تفقه کنند، و قوم خودشان را پس از آن که به سوی قومشان بازگشتند، انذار نمایند، تا شاید که قومشان حذر کنند.

٣. قصص، ٥٠.

### ٢١ \_بَابُ أَنَّ مَنْ وَصَفَهُ اللَّهُ تَعَالَىٰ فِي كِتَابِهِ بِالْعِلْمِ هُمُ الْأَئِمَّةُ ﴿ ٢١ \_ بَابُ أَنَّ مَنْ وَصَفَهُ اللَّهُ تَعَالَىٰ فِي كِتَابِهِ بِالْعِلْمِ هُمُ الْأَئِمَّةُ ﴿ ٢١

١٠/٥٥۶ عَلِيٌّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ عَبْدِ اللّهِ بْنِ الْمُغِيرَةِ، عَنْ عَبْدِ الْمُؤْمِنِ بْنِ الْقَاسِمِ الْأَنْصَارِيِّ، عَنْ سَعْدٍ، عَنْ جَابِرٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ فِي قَوْلِ اللّهِ عَنَّ وَ جَلَّ: ﴿ فَلَ اللّهِ عَنْ سَعْدٍ، عَنْ جَابِرٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ فِي قَوْلِ اللّهِ عَنَّ وَ جَلَّ: ﴿ هَلْ يَسْتُوى ٱلّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُواْ ٱلْأَلْبَنِ ﴾ قَالَ أَبُو جَعْفَرٍ ﴿ اللّهِ اللّهِ عَنْ اللّهُ اللّهِ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَلْمُونَ إِنّهُ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُونَ إِنّهُ اللّهُ عَلْمُونَ إِنّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُونَ عَدُونَا اللّهُ عَلَمُونَ عَدُولُنَا ، وَ شِيعَتُنَا أُولُو الْأَلْبَابِ ».

٧٥٥/ ١١. عِدَّةُ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنِ النَّصْرِ بْنِ سُويْدٍ، عَنْ جَابِرٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ اللهِ فِي قَوْلِهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿ هَلْ يَسْتَوِى اللَّذِينَ لِا يَعْلَمُونَ وَ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ اللهِ فِي قَوْلِهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿ هَلْ يَسْتَوِى اللَّذِينَ لِا يَعْلَمُونَ وَعَدُولُنَا يَعْلَمُونَ وَعَدُولُنَا يَعْلَمُونَ وَ اللَّهُ مِنْ لَا يَعْلَمُونَ وَ شِيعَتُنَا أُولُو الْأَلْبَابِ».

### ٢٢ \_ بَابُ أَنَّ الرَّاسِخِينَ فِي الْعِلْمِ هُمُ الْأَئِمَّةُ عِيْ

١ / ٥٥٨ / ١ . عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنِ النَّضْرِ بْنِ سُويْدٍ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ النَّضْرِ بْنِ سُويْدٍ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ النَّضْرِ بْنِ سُويْدٍ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ النَّامِ فَيْ الْعِلْمِ، وَ نَحْنُ نَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ».

٢/٥٥٩ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَلِيًّ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ إِسْحَاق، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَلِيًّ ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ إِسْحَاق، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ حَمَّادٍ، عَنْ بُرَيْدِ بْنِ مُعَاوِيَةَ، عَنْ أَحَدِهِمَا عِنْ فِي قَوْلِ اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿ وَمَا لِللّٰهِ بَنْ إِلَّا اللّٰهِ عَنْ أَنْ اللّٰهِ عَلَى الرّاسِخِينَ فِي اللّٰهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى الللّٰهِ عَلَى الللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى الللّٰهِ عَلَى الللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى الللّٰهِ عَلَى الللّٰهِ عَلَى الللّٰهِ عَلَى الللّٰهِ عَلَى الللّٰهِ عَلَى الللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى الللّٰهِ عَلْمِ الللّٰهِ عَلَى الللّٰهِ ع

است و حکیم، فعل عبث از او سر نمی زند. و از مفهوم آیه و منطوق غیر آن، محقّق می شود که جواب آنان راکه اجابت می نموده اند، می فر موده اند، مگر آنکه در ضمن آن، مفسده بوده).

#### ۲۱. باب در بیان این که کسانی که خدا ایشان را به علم وصف فرموده در کتاب خویش، انمه ﷺ اند

۵۵۶ / ۱ علی بن ابراهیم، از پدرش، از عبدالله بسن صغیره، از عبدالمؤمن بسن قاسم انصاری، از سعد، از جابر، از امام محمد باقر ﷺ روایت کرده است در فرموده خدای عزّوجل: ﴿ هَلْ یَسْتُوی الَّذِینَ یَعْلَمُونَ وَ الَّذِینَ لَا یَعْلَمُونَ إِنَّمَا یَتَذَکَّرُ اُولُوا اَلاَّلْبَابِ ﴾ ا، که آن حضرت ﷺ فرمود که: «جز این نیست که ماییم آنان که می دانند، و آنان که نمی دانند، دشمنان مایند. و شیعیان ما، صاحبان عقلهای خالص اند».

۷ / ۵۵۷ مند نفر از اصحاب ما روایت کرده اند، از احمد بن محمد، از حسین بن سعید، از نضر بن سُوید، از جابر، از امام محمد باقر الله در قول خدای عزّوجلّ: ﴿ هَلْ يَسْتُوى اللّذينَ يَعْلَمُونَ وَ اللّذينَ لا يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكُّرُ اُولُوا الْأَلْجَابِ ﴾، آن حسرت فرمود که: «ماییم آنان که می دانند، و دشمنان ما، آنانند که نمی دانند. و شیعیان ما، صاحبان عقول خالص اند».

#### ۲۲. باب در بیان این که راسخین در علم، ائمّه ﷺ اند <sup>۲</sup>

۱/۵۵۸ مید، از اصحاب ما روایت کرده اند، از احمد بن محمد، از حسین بن سعید، از نضر بن سُوید، از ایّوب بن حُرّ و عمران بن علی، از ابو بصیر، از امام جعفر صادق الله که فرمود: اماییم راسخون در علم که خدا فرموده، و ما تأویل آن را می دانیم» (و تأویل، تفسیر و بیان باشد. و اگر مراد از آن، احتمال مرجوح از لفظ باشد، معنی این می شود که: تأویل متشابه را می دانیم).

۲/۵۵۹ ملى بن محمد، از عبدالله بن على، از ابراهيم بن اسحاق، از عبدالله بن حمّاد، از برد بن معاويه، از امام محمد باقر، يا امام جعفر صادق ﷺ در قول خداى عزّوجلَ: ﴿ وَ مَا يَعْلَمُ تَسَأُويلَهُ إِلاَّ اللَّــةُ وَ الرّاسِـخُونَ فى الْعِلْم﴾ ٢، روايت كرده است كه آن حضرت فرمود: «پس

۲. و راسخ، استوار و ثابت و پا بر جای راگویند. (مترجم)

۱. زمر، ۹.

٣. آل عمران، ٧.

الْعِلْمِ، قَدْ عَلَمْهُ اللّٰهُ \_ عَزَّ وَ جَلَّ \_ جَمِيعَ مَا أَنْزَلَ عَلَيْهِ مِنَ التَّنْزِيلِ وَ التَّأْوِيلِ، وَ مَا كَانَ اللّٰهُ لِيُنْزِلَ عَلَيْهِ شَيْئاً لَمْ يُعَلِّمْهُ تَأْوِيلَهُ، وَ أَوْصِيَاؤُهُ مِنْ بَعْدِهِ يَعْلَمُونَهُ كُلَّهُ، وَ اللّٰهِ لِيُنْزِلَ عَلَيْهِ شَيْئاً لَمْ يُعَلِّمُهُ تَأْوِيلَهُ، وَ أَوْصِيَاؤُهُ مِنْ بَعْدِهِ يَعْلَمُونَهُ كُلَّهُ، وَ اللّٰهُ بِقَوْلِهِ: ﴿ يَقُولُونَ ءَامَنّا بِهِ كُلُ لَا يَعْلَمُونَ تَأْوِيلَهُ إِذَا قَالَ الْعَالِمُ فِيهِمْ بِعِلْمٍ، فَأَجَابَهُمُ اللّٰهُ بِقَوْلِهِ: ﴿ يَقُولُونَ ءَامَنّا بِهِ كُلُ لَا يَعْلَمُونَ تَأْوِيلَهُ إِذَا قَالَ الْعَالِمُ فِيهِمْ بِعِلْمٍ، فَأَجَابَهُمُ اللّٰهُ بِقَوْلِهِ: ﴿ يَقُولُونَ ءَامَنّا بِهِ كُلُ لَا يَعْلَمُونَ تَأْوِيلَهُ إِذَا قَالَ الْعَالِمُ فِيهِمْ بِعِلْمٍ، فَأَجَابَهُمُ اللّٰهُ بِقَوْلِهِ: ﴿ وَيَقُولُونَ ءَامَنّا بِهِ مِكُلُ مَ مَنْ عَلَهُ إِنَا اللّٰهُ اللّٰهُ عَلْمُونَهُ وَ مَنْ مَنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ عَلَمُونَهُ وَ مُسْتَشَابِهُ، وَ نَاسِخٌ وَ مَنْسُوخٌ ، فَالرَّاسِخُونُ فِي الْعِلْمِ يَعْلَمُونَهُ ».

٣/٥٥٠ الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أُورَمَةَ، عَنْ عَلِيًّ بْنِ حَسَّانَ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ ﷺ، قَالَ: «الرَّاسِخُونَ فِي بْنِ كَثِيرٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ، قَالَ: «الرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ: أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ وَ الْأَئِمَّةُ مِنْ بَعْدِهِ ﴿ ﴿ ﴾ الْعِلْمِ ﴿ ﴾ الْعِلْمِ: أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ وَ الْأَئِمَّةُ مِنْ بَعْدِهِ ﴾ ﴿ الْعِلْمِ: أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ وَ الْأَئِمَّةُ مِنْ بَعْدِهِ ﴾ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللللللَّهُ الللللللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ ال

## مرز مين تعدية رضي رسي و المعلم و أُثبِتَ فِي صَدُورِهِمْ ٢٣ \_بَابُ أَنَّ الأَئِمَّةَ عِنْ قَدْ أُوتُوا الْعِلْمَ وَ أُثبِتَ فِي صَدُورِهِمْ

١/٥٤١ . أَحْمَدُ بْنُ مِهْرَانَ. عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ، عَنْ حَمَّادِ بْنِ عِيسىٰ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ الْمُخْتَارِ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﴿ يَقُولُ فِي هٰذِهِ الْآيَةِ: ﴿ بَلْ هُـوَ اللهَ عُنْ لَكُ مُـدَ اللهُ خُتَارِ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﴿ يَقُولُ فِي هٰذِهِ الْآيَةِ: ﴿ بَلْ هُـوَ اللهُ عَنْ كُنُورٍ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَنْ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

٢/٥۶٢. عَنْهُ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيًّ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ عَبْدِ الْعَزِيزِ الْعَبْدِيُّ، عَنْ أَبْ مَنْ مَعْبُوبٍ، عَنْ عَبْدِ الْعَزِيزِ الْعَبْدِيُّ، عَنْ أَبْ مُو ءَايَنتُ بَيِّنَتُ فِي صُدُورِ ٱلَّذِينَ أُوتُوا أَبِي عَبْدِ اللَّهِ فِي قَوْلِ اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿بَلْ هُو ءَايَنتُ بَيِّنَتُ فِي صُدُورِ ٱلَّذِينَ أُوتُوا أَبِي عَبْدِ اللَّهِ فِي عَنْدِ اللَّهِ فِي قَوْلِ اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿بَلْ هُو ءَايَنتُ بَيِّنَتُ فِي صُدُورِ ٱلَّذِينَ أُوتُوا أَلِي عَبْدِ اللَّهِ فِي قَوْلِ اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿بَلْ هُو ءَايَنتُ بَيِّنَتُ فِي صُدُورِ ٱلَّذِينَ أُوتُوا أَلْهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ اللهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ اللهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ الللهِ الللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الللهِ اللهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ الللهِ اللهِ اللهِ الللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الللهِ اللهِ الللهِ اللهِ الللهِ الللهِ الللهِ اللهِ اللهِ الللهِ الللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ الللهِ الللهِ اللهِ الللهِ الللهِ الللهِ اللهِ الللهِ الللهِ اللهِ الللهِ اللهِ اللهِ الللهِ الللهِ اللهِ اللّهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ اللهِ الللهِ الللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الللهِ اللهِ الللهِ اللهِ اللهِل

رسول خداید افضل راسخین در علم است که خدای عزّوجل همهٔ آنچه را که به سوی او فرو فرستاده، از تنزیل و تأویل، به او تعلیم فرمود، و خدا چنین نبود که بر او فرو فرستد چیزی را که تأویل و معنی آن را به او تعلیم نفرماید، و اوصیای پیغمبر الله بعد از آن حضرت رکه بهترین راسخین در علم اند، یا ایشان بعد از آن حضرت)، همهٔ آن را می دانند. و کسانی که تأویل آن را نمی دانند، هرگاه عالم راسخ در علم (که مراد از آن، امام الله است)، در باب ایشان ریا تأویل از روی علم) سخنی بفر ماید، خدا ایشان را از جانب نادانانِ به تأویل، جواب فرموده ریا این نادان را قبول نموده و مدح فرموده به فرمودهٔ خویش)، که (یَقُولُونَ آمَنَا بِهِ کُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنا) الله الله مراد آنکه: شیعیان که تأویل متشابه را نمی دانند، در مقام تصدیق و قبول اند در باب تأویل که از پیغمبر یا انمه الله می شنوند).

و حضرت فرمودکه: «قرآن خاص و عام و محکم و متشابه و ناسخ و منسوخ است (که بر جمیع اینها مشتمل است). و راسخین در علیم همهٔ آنها را میدانند».

۳/۵۶۰ محمد، از معلى بن محمد، از معلى بن محمد، از محمد بن أورّمه، از على بن حسّان، از عبدالرحمان بن كثير، از امام جعفر صادق الله روايت كرده است كه فرمود: «راسخين در علم، امير المؤمنين و امامان بعد از اواند الله المراهم، المراهم،

## ۲۳. باب در بیان این که ائمه هی علم را عطا شده اند و خدا آن را در سینه های ایشان ثابت فرمود

۱۹۶۱ / ۱۹۶۱ محمد بن مهران، از محمد بن علی، از حمّاد بن عیسی، از حسین بن مختار، از ابو بصیر روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام محمد باقر الله که تکلّم می فرمود در این آیه شریفهٔ ﴿بَلْ هُوَ آیاتٌ بَیّناتٌ فی صُدُورِ الَّذینَ اُوتُوا الْعِلْمَ ﴾ ، یعنی: «بلکه قرآن آیتهای روشن است در سینه های آنان که داده شدند علم را». پس حضرت به دست خود اشاره به سینهٔ خویش فرمود.

١. أل عمران، ٧.

٣/٥٤٣. وَ عَنْهُ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ، عَنْ عُثْمَانَ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ سَمَاعَةَ، عَنْ أُبِي بَصِيرٍ، قَالَ: قَالَ أَبُو جَعْفَرٍ ﷺ فِي هٰذِهِ الْآيَةِ: ﴿ بَلْ هُوَ اَيَٰتُ ثَبَيِّنَتُ فِي صُدُورِ الَّذِينَ أُوتُواْ الْعِلْمَ ﴾ ثُمَّ قَالَ: «أَمَا وَ اللهِ، يَا أَبَا مُحَمَّدٍ، مَا قَالَ: بَيْنَ دَفَّتِي الْمُصْحَفِ». قُلْتُ: مَنْ هُمْ جُعِلْتُ فِدَاكَ؟ قَالَ: «مَنْ عَسىٰ أَنْ يَكُونُوا غَيْرَنَا؟!».

١٤ ١٥٥٤ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ يَزِيدَ شَعَرٍ، عَنْ هَارُونَ بْنِ
 حَمْزَةَ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ، قَالَ: سَمِعْتُهُ يَقُولُ: ﴿بَلْ هُوَ ءَايَـٰتُ 'بَيِّنَـٰتُ فِى صُدُورِ اللَّذِينَ أُوتُواْ اَلْعِلْمَ ﴾ قَالَ: «هُمُ الْأَئِمَةُ ﷺ خَاصَّةً».

٥٥٥ / ٥. عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَـنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْفُضَيْلِ، قَالَ: سَأَلَتُهُ عَنْ قَوْلِ اللّهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿بَلْ هُوَ ءَايَـٰتُ 'بَيِّنَـٰتُ فِي صُدُورِ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ﴾ قَالَ: «هُمُ الْأَئِمَةُ بَهِ خَاصَّةً».

## ٢٢ \_ بَابٌ فِي أَنَّ مَنِ اصْطَفَاهُ اللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ وَ أَوْرَثَهُمْ كِتَابَهُ هُمُ الْأَثِمَّةُ عِ

١/٥٥٥ ١٠ الحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدٍ عَنْ مُحَمَّدٍ عَنْ مُحَمَّدٍ عَنْ مُحَمَّدٍ بَنِ عِيسى، عَنْ عَبْدِ الْمُؤْمِنِ، عَنْ سَالِمٍ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا جَعْفَرٍ عِنْ عَنْ قَوْلِ اللهِ حَمَّادِ بْنِ عِيسى، عَنْ عَبْدِ الْمُؤْمِنِ، عَنْ سَالِمٍ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا جَعْفَرٍ عِنْ عَنْ قَوْلِ اللهِ عَنْ وَ جَلَّ: ﴿ثُمُّ أَوْرَثْنَا ٱلْكِتَبَ الَّذِينَ ٱصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَافَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُم مُّفْتَصِدً وَمِنْهُمْ سَابِقُ وَالْمُقْتَصِدُ: الْعَارِفُ وَمِنْهُمْ سَابِقُ وَالْمُقْتَصِدُ: الْعَارِفُ وَمِنْهُمْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الْمُقْتَصِدُ: الْعَارِفُ لِلْإِمَام، وَ الْمُقْتَصِدُ: الْعَارِفُ لِلْإِمَام، وَ الظَّالِمُ لِنَفْسِهِ: الَّذِي لَا يَعْرِفُ الْإِمَامَ».

۳۶۳ / ۶۶۰ و از او، از محمد بن على، از عثمان بن عيسى، از سَماعه، از ابوبصير روايت است كه گفت: امام محمد باقر ﷺ فرمود كه: «اين آيه ﴿بَلُ هُوَ آيَاتٌ بَيِّنَاتٌ في صُدُورِ النَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ﴾، دليل علم ما است و آنكه ما، حافظ قرآنيم». يا اين آيه را خواند و بعد از آن فرمود كه: «اى ابا محمد، به خدا سوگند كه خدا نفرموده كه اين قرآن، آيتهاى روشن است در ميان دو پهلوى مصحف؛ چه، در آيه است كه در سينههاى اهل علم است».

ابوبصیر میگوید که: عرض کردم که: فدای تو گردم، ایشان کیانند؟ حضرت فرمود که: «کیست که احتمال دهد که ایشان غیر ما باشند؟».

٧/٥۶۴ محمد بن يحيى، از محمد بن حسين، از يزيد شَعر، از هارون بن حمزه، از امام جعفر صادق الله روايت كرده است كه گفت: شنيدم از آن حضرت كه مىفرمود: ﴿بَلْ هُوَ آيَاتُ بَيْنَاتٌ فَى صُدُورِ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ﴾، و فرمود كه: «ايشان، اثمّه الله بخصوص اند و غير ايشان را شامل نيست».

۸/۵۶۵ م. چند نفر از اصحاب ما روایت کردهاند، از احمد بن محمد، از حسین بن سعید، از محمد بن فضیل که گفت: از او سؤال کردم از قول خدای عزّوجل: ﴿بَلْ هُوَ آیَاتٌ بَیِّنَاتُ هٰی صُدُورِ الَّذِینَ اُوتُوا الْعِلْمَ﴾، فرمود که: «ایشان، ائمه هی اند بخصوص و غیر ایشان مراد نیست».

## ۲۴. باب در بیان این که کسانی که خدا ایشان را برگزیده و کتاب خویش را به ایشان میراث داده، ائمه هی اند (نه غیر ایشان)

۱ محمد بن جمهور، از حمّاد بن عيسى، از عبدالمؤمن، از سالم روايت كرده است كه گفت: از امام محمد باقر على سؤال كردم از قول از عبدالمؤمن، از سالم روايت كرده است كه گفت: از امام محمد باقر على سؤال كردم از قول خداى عزّوجلّ: ﴿ ثُمُّ أَوْرَ ثَنَا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبْادِنَا فَمِنْهُمْ طَالِمُ لِنَفْسِهِ وَ مِنْهُمْ مُقْتَصِدٌ وَ مَنْهُمْ سُابِقٌ بِالْخَيْرَاتِ بِاذَنِ اللّهِ ﴾ أ، يعنى: «بعد از آنكه ما به سوى تو وحى فرموديم، ميراث ماهم سأبق بالخيرات باذن الله ﴾ أ، يعنى: «بعد از آنكه ما به سوى تو وحى فرموديم، ميراث داديم و عطانموديم اين كتاب كامل را (كه قرآن است) به آنان كه برگزيديم ايشان را بندگان از عويش، پس پارهاى از ايشان، ستمكار است بر نفس خويش، و برخى از ايشان، متوسط الحال و ميانه رو است، و بعضى از ايشان، پيشى گيرنده است به جميع خوبى ها پيشى گرفته، امام است و ميانه رو اين كتاب مىنمايد). حضرت فرمود كه: «آنكه به خوبى ها پيشى گرفته، امام است و

فَقُلْتُ: فَأَيُّ شَيْءٍ الظَّالِمُ لِنَفْسِهِ؟ قَالَ: «الْجَالِسُ فِي بَيْتِهِ لَا يَغْرِفُ حَقَّ الْإِمَامِ، وَ الْمُقْتَصِدُ: الْعَارِفُ بِحَقِّ الْإِمَامِ، وَ السَّابِقُ بِالْخَيْرَاتِ: الْإِمَامُ».

٣/٥٥٨ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلِّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحَسَنِ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ عُمَرَ، قال اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ : ﴿ ثُمُّ أَوْرَثْنَا الْكِتَبَ اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ : ﴿ ثُمُّ أَوْرَثْنَا الْكِتَبَ اللهِ عَلَى اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ : ﴿ ثُمُّ أَوْرَثْنَا الْكِتَبَ اللهِ عَلَى اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ : ﴿ ثُمُّ أَوْرَثْنَا الْكِتَبَ اللهِ عَلَى اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ : ﴿ ثُمُّ أَوْرَثْنَا الْكِتَبَ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَى اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَنْ اللهِ عَلَى اللهِ عَنْ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

٩٥٥٩ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ أَبِي وَلَّادٍ، قَالَ بَنُ مُحَمَّدُ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ أَبِي وَلَّادٍ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ عِنْ قَوْلِ اللّهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿اللّهِ مِنْ الْكِتَابَ يَتْلُونَهُ مِقَلُ اللّهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿اللّهِ مِنْ الْكِتَابَ يَتْلُونَهُ مِقْ اللّهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿اللّهِ مِنْ اللّهِ عَنْ قَوْلِ اللّهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿اللّهِ مِنْ اللّهِ مَنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهِ عَنْ قَوْلِ اللّهِ عَنْ اللّهُ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهِ اللّهِ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهِ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُمْ اللّا يُؤمِّنُونَ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهِ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ الللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ الللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ الللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ اللللّهُ مِنْ اللّهُ الللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مِ

آنکه میانهرو است، کسی است که امام را بشناسد، و ستمکار بر نفس خویش، آن است که امام را نمی شناسد».

۷۶۷ / ۲. حسین، از مُعلَی، از وشّاء، از عبدالکریم، از سلیمان بن خالد، از امام جعفر صادق روایت کرده است که گفت: آن حضرت را سؤال کردم از قول خدای تعالی: ﴿ثُمُ أُورَثُنا الْکِتَابَ الَّذِینَ اصْطَقَیْنَا مِنْ عِبْادِنا﴾، فرمود: «شما در تفسیر آن، چه چیز میگویید؟» عرض کردم که: میگوییم که این آیه، در شأن همهٔ فرزندان فاطمه ها است. حضرت فرمود که: «امر، چنان نیست که تو به سوی آن رفته ای (که در همهٔ فرزندان آن حضرت باشد). و آن کس که به شمشیر خود اشاره نموده و به آن خروج کرده و مردم را به سوی مخالفت یا ضلالت خوانده، در برگزیدگان داخل نمی باشد».

عرض کردم که: پس معنی ستمکار بر نفس خویش، چه چیز است و مراد از آن کیست؟ فرمود که: «آنکه در خانهٔ خود نشسته، حق امام را نمی شناسد. و میانه رو، آن است که عارف است به حق امام، و پیشی گیرندهٔ به خوبی ها، امام است.

۵۶۸ / ۳ . حسین بن محمد، از مُعلَی بن محمد، از حسن، از احمد بن عمر روایت کرده است که گفت: از ابوالحسن حضرت امام رضای است که گفت: از ابوالحسن حضرت امام رضای است که گفت: از ابوالحسن حضرت امام رضای است که گفت: از ابوالحسن عزوجل عناون است که امام راوی می گوید که: پس حضرت فرمود که: «ایشان، فرزندان فاطمه هااند و پیشی گیرندهٔ به خوبی ها، امام است. و میانه رو، عارف به امام است. و ستمکار بر نفس خود، کسی است که امام را نمی شناسد».

۱. بقره، ۱۲۱.

# ٢٥ ـ بَابُ أَنَّ الْأَئِمَّةَ فِي كِتَابِ اللهِ إِمَامَانِ: إِمَامٌ يَدْعُو إِلَى اللهِ، وَإِمَامٌ يَدْعُو إِلَى النَّارِ

١٨٥٠ ١ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ عَبْدِ اللّهِ بْنِ غَالِبٍ، عَنْ جَابِرٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عِنْ قَالَ: قَالَ: «لَمَّا نَزَلَتْ هٰذِهِ الْآيَةُ: ﴿يَوْمَ نَذَعُوا كُلُّ أَنَاسِ بِإِصَمِهِمْ ﴾، قَالَ الْمُسْلِمُونَ: يَا رَسُولَ اللّهِ إِلَى النّاسِ أَجْمَعِينَ، وَ لٰكِنْ سَيَكُونُ أَجْمَعِينَ؟ قَالَ: فَقَالَ رَسُولُ اللّهِ عَلَىٰ اللهِ إِلَى النّاسِ أَجْمَعِينَ، وَ لٰكِنْ سَيَكُونُ مِنْ بَعْدِي أَنِمَةُ عَلَى النّاسِ مِنَ اللهِ مِنْ أَهْلِ بَيْتِي يَقُومُونَ فِي النّاسِ، فَيكذَّبُونَ، وَ يَظْلِمُهُمْ أَنِمَةُ الْكُفْرِ وَ الطَّلَالِ وَ أَشْيَاعُهُمْ، فَمَنْ وَالاَهُمْ وَ اتَّبَعَهُمْ وَ صَدَّقَهُمْ، فَهُو مِنِي يَظْلِمُهُمْ أَيْعَةُ الْكُفْرِ وَ الطَّلَالِ وَ أَشْيَاعُهُمْ، فَمَنْ وَالاَهُمْ وَ اتَّبَعَهُمْ وَ صَدَّقَهُمْ، فَهُو مِنِي وَ سَيَلْقَانِي، أَلَا وَ مَنْ ظَلَمُهُمْ وَ كُمُّ مَنْ وَالاَهُمْ وَ اتَّبَعَهُمْ وَ صَدَّقَهُمْ، فَهُو مِنِي وَ سَيَلْقَانِي، أَلَا وَ مَنْ ظَلَمُهُمْ أَعْمَهُمْ، فَمَنْ وَالاَهُمْ وَ اتَّبَعَهُمْ وَ صَدَّقَهُمْ، فَهُو مَنِي وَ مَنْ اللهِ مِنْ اللهِ مَنْ وَالاَهُمْ وَ الْمُعْدِينَ وَ الْكَامِنَ عَنْ أَيْكُونَ أَيْكُونَ وَ مَعْمَلِ وَ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ وَيُعْمَى وَ الْمُنْ اللّهِ عَنْ أَيْكُونَ اللّهُ عَنْ وَلَا مِنْهُ يَعْمُ وَلَا مِنْهُ وَمَعَلَدِ بْنِ اللّهِ عَنْ وَلَا مِنْهُ يَعْمُونَ اللّهُ وَاللّهُ عَنْ وَمُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ مُحَمَّدِ بَنِ وَكُونَ اللّهِ عَنْ وَحَمَّدِ بُنِ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَنْ وَحَمْ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَ حَكْمَهُمْ قَبْلُ مُعْمَ اللّهِ وَ حَلْ اللّهِ وَ حَلْهُ اللّهِ وَ حَلْهُ مَا اللّهِ وَ حَلْهُ اللّهِ وَ حَلْهُ اللّهُ وَالْهُ اللّهِ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلْ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ

### ٢٢ ـ بَابُ أَنَّ الْقُرْ آنَ يَهْدِي لِلْإِمَامِ

١ / ٥٧٢ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَـنِ الْـحَسَنِ بْسنِ
 مَحْبُوبٍ، قَالَ: سَأَلَتُ أَبَا الْحَسَنِ ﷺ عَنْ قَوْلِهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿وَلِكُلِّ جَعَلْنَا مَوَلِينَ مِمَّا تَـرَكَ

۲۵. باب در بیان این که امامان در کتاب خدا بر دو قسماند: امامی است که مردم را به سوی خدا می خواند، و امامی است که ایشان را به سوی آتش جهنم می خواند

۱ ۱ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از حسن بن محبوب، از عبدالله بن غالب، از جابر، از امام محمد باقر من روایت کرده است که گفت: آن حضرت فرمود که: «چون این آیه نازل شد: ﴿یَوْمَ نَدْعُوا کُلُ اُناسِ بِإِمَامِهِم ﴾ ، مسلمانان گفته اند که: یا رسول الله، آیا تبو آمام و پیشوای همهٔ مردمان نیستی ؟ رسول خدا این فرمود که: منم رسول خدا به سوی همهٔ مردمان ولیکن زود باشد که بعد از من، امامانی چند از اهل بیت من باشند، که از جانب خدا بر مردم گماشته باشند. پس ایشان را تکلیب کنند و پیشوایان کفر و ضلالت و پیروان ایشان بر ایشان ستم کنند. پس هر که ایشان را دوست دارد، و پیروی و تصدیق نماید، ایشان را از من و با من است، و زود باشد که مرا ملاقات کند. و بدانید که هر که بر ایشان ستم کند، و تکذیب کند ایشان را، از من نیست و با من نخواهد بود و من از او بیزارم».

۱۵۷۱ / ۲ . محمد بن یحیی روایت کرده است، از احمد بن محمد و محمد بن حسین، از محمد بن یحیی، از طلحة بن زید، از امام جعفر صادق ای که گفت: آن حضرت فرمود که: «امامان در کتاب خدای عزّ وجلّ دو قسم اتان که دای تبیارک و تبعالی فرموده است که: «و جعلناهم آبشهٔ یَهٔدُونَ بِأَمْدِنا ﴾ که هدایت کردن ایشان به امر ما است ، نه به امر مردمان، و امر خدا را مقدّم می دارند پیش از امر ایشان، و حکم خدا را پیش از حکم ایشان، و فرموده است که: ﴿وَ جَعَلْناهُمْ آبِسُهُ یَدْعُونَ إِلَی النّارِ ﴾ آ، یعنی: «و گردانیدیم ایشان را امامانی که می خوانند مردم را به سوی آتش دوزخ ». و ایشان امر خویش را مقدّم می دارند پیش از امر خدا، و حکم خویش را مقدّم می دارند پیش از امر خدا، و حکم غویش را پیش از حکم خدا، و به خواهشهای خویش، خلاف آنچه را که در کتاب خدای عزّ وجلّ است، می گیرند و به آن عمل می کنند ».

#### ۲۶. باب [در بیان این که قرآن به امامان هدایت می کند]

۱ / ۵۷۲ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد بن عیسی، از حسن بن محبوب روایت کرده است که گفت: امام موسی کاظم الله را سؤال کردم از قول خدای عزّوجل: ﴿ وَ لِكُلُّ جَعَلْنَا

۱. اسرا، ۷۱.

۳. قصص، ۴۱.

الْوَالِدَانِ وَالْأَقْرَبُونَ وَالَّذِينَ عَقَدَتْ أَيْمَننُكُمْ ﴾ قَالَ: «إِنَّمَا عَنيْ بِذَٰلِكَ الْأَئِمَّةَ ﷺ، بِهِمْ عَـقَدَ اللهُ ـ عَزَّ وَ جَلَّ ـ أَيْمَانَكُمْ».

٣٧٥ / ٢ . عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ إِبْرَاهِـيمَ بْـنِ عَـبْدِ الْحَمِيدِ، عَنْ مُوسَى بْنِ أُكَيْلِ النَّمَيْرِيِّ، عَنِ الْعَـلَاءِ بْنِ سَيَابَةَ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ فِي قَوْلِهِ تَعَالَىٰ: ﴿إِنَّ هَـٰذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِـىَ أَهْوَمُ﴾ قَالَ: «يَهْدِي إِلَى الْإِمَامِ».

## ٢٧ \_بَابُ أَنَّ النَّعْمَةَ الَّتِي ذَكَرَهَا اللَّهُ عَزَّ وَ جَلَّ فِي كِتَابِهِ الْأَئِمَّةُ ﴿

١/٥٧٢ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ مَعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ بِسْطَامَ بْنِ مُرَّةَ ، عَنْ إِسْحَاقَ بَنِ حَسَّانَ ، عَنِ الْهَيْثَمِ بْنِ وَالْقِدِ ، عَنْ عَلِي بَنِ الْخُسَيْنِ الْعَبْدِيّ ، عَنْ سَعْدٍ الْإِسْكَافِ ، عَنِ الْهَيْثَةِ ، وَ اللهِ عَلَيْ بَنِ الْعُشْدِيّ الْعُشْدِيّ ، عَنْ سَعْدٍ الْإِسْكَافِ ، عَنِ الْأَصْبَغِ ، قَالَ : قَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عِلْ ؛ «مَا بَالُ أَقْوَامٍ غَيَّرُوا سُنَّةَ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ ، وَ عَنِ الْأَصْبَغِ ، قَالَ : قَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عِلْ ؛ «مَا بَالُ أَقْوَامٍ غَيَّرُوا سُنَّةَ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ ، وَ مَنْ اللهِ عَلَيْ أَنْ يَنْوِلَ بِهِمُ الْعَذَابُ؟ » ثُمَّ تَلَا هٰذِهِ الْآيَة ؛ ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى عَدُلُوا عَنْ وَصِيَّهِ ، لاَ يَتَخَوَّفُونَ أَنْ يَنْوِلَ بِهِمُ الْعَذَابُ؟ » ثُمَّ تَلَا هٰذِهِ الْآيَة ؛ ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى اللهُ بِهِمُ الْعَنَا مَا اللهُ بِهَا عَلَى اللهُ عَنْدَ اللّهِ مُعْمَلًا وَأَحَلُوا قَوْمَهُمْ دَارَ ٱلْمَوْارِ ٥ جَهَنَّمَ ﴾ ثُمَّ قَالَ : «نَحْنُ النَّعْمَةُ الَّتِي اللهُ بِهَا عَلَى عَبَادِهِ ، وَ بِنَا يَفُوزُ مَنْ فَازَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ » ثُمَّ قَالَ : «نَحْنُ النَّعْمَةُ الَّتِي اللهُ إِهَا عَلَى عَبَادِهِ ، وَ بِنَا يَفُوزُ مَنْ فَازَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ».

مَوْالِيَ مِمّا تَرَكَ الْوَالِدَانِ وَ الْأَقْرَبُونَ وَ الَّذِينَ عَقَدَتْ أَيْمَانُكُمْ ﴾ . حضرت فرمود كه: «جز اين نيست كه خداى عزّوجل قصد فرموده به اين آيه، المه الله الكه به ايشان، عهدها و قسمهاى شما را بسته ». و بنابراين، ظاهر در ترجمه، اين است كه: و براى هر شخصى معيّن گردانيديم ميراث برندگان و اولى به تصرّفى چند را (كه به جَهت خويشى و ولايت، تصرّف در نصيب خود كنند از آنچه واگذاشته بعد از مردن خويش) و ايشان، پدر و مادرند و خويشان نزديك تر و كسانى كه دستهاى راست شما با ايشان عقد بيعت بر امامت ايشان بسته (و تأخير اثمه از وارثان ديگر در ذكر، به جهت تأخير ايشان است در حكم؛ زيراكه امام وارث كسى است كه او را وارثى غير از امام الله نباشد).

۷۷۳ / ۷۷۳ ملی بن ابراهیم، از پدرش، از ابن ابی عُمیر، از ابراهیم بن عبدالحمید، از موسی بن اُکیل نُمیری، از علاء بن سیابه، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است در قول خدای تعالی: ﴿إِنَّ هٰذَا الْقُرُآنَ یَهْدی لِلَّتی هِیَ اَشْوَمُ ﴾ ، یعنی: «به درستی که این قرآن، رهنمایی میکند مردم را به سوی فرقه ای که از ایشان، راست تری نیست و پاینده ترند از همه کس». حضرت فرمود که: «رهنمایی میکند به سری امام».

## ۲۷. باب در بیان این که تعمین که خوای عزاوجل آن را در کتاب خویش ذکر فرموده، ائمه ﷺ اند

۱۰ مسین بن محمد، از مُعلّی بن محمد، از بِسطام بن مُرّه، از اسحاق بن حسّان، از هیشم بن واقد، از علی بن حسین عبدی، از سعد إسکاف، از اصبغ روایت کرده است که گفت: امیر المؤمنین ﷺ فرمود که: «چیست حال گروهی چند که طریقهٔ رسول خداﷺ را تغییر داده اند، و از وصیّت او تجاوز نموده اند، و نمی ترسند که عذاب خدا بر ایشان فرود آید؟» بعد از آن، این آیه را تلاوت فرمود: ﴿ الله تَر إلی الّذینَ بَدُلُوا نِعْمَتَ اللّهِ کُفْرًا وَ اَحَلُوا قَوْمَهُمْ دَارَ الْبَوْادِ \* جَهَنَمُ ﴾ آ، یعنی: «آیا نظر نکردی به سوی کسانی که تبدیل کردند نعمت خدا را به کفر و ناسپاسی و فرود آوردند قوم خویش را (یعنی پیروان خود را) در خانهٔ ها لاکت که دوزخ است؟»، پس حضرت فرمود که: «ماییم آن نعمتی که خدا به آن، بر بندگان خود انعام فرموده،

۱. نساء، ۳۳.

۳. ابراهیم، ۲۸ و ۲۹.

٧ / ٥٧٥ / ٢ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، رَفَعَهُ فِي قَوْلِ اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ :
 ﴿فَيِأَى ٓ ءَالآء رَبِكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ : «أَ بِالنَّبِيِّ، أَمْ بِالْوَصِيِّ تُكَذِّبَانِ ؟ » نَزَلَتْ فِي «الرَّحْمٰنِ».

٣/٥٧۶ الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ جُمْهُورٍ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمٰنِ، عَنِ الْهَيْثَمِ بْنِ وَاقِدٍ، عَنْ أَبِي يُوسُفَ الْبَرَّازِ، قَالَ: تَـلَا أَبُو عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمٰنِ، عَنِ الْهَيْثَمِ بْنِ وَاقِدٍ، عَنْ أَبِي يُوسُفَ الْبَرَّازِ، قَالَ: تَـلَا أَبُو عَبْدِ اللهِ بْنِ اللهِ بْنَ اللهِ بَاللهِ بْنَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى خَلْقِهِ وَ هِيَ وَلاَيَتُنَا».

٧٧٧ / الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدٍ عَنْ مُحَمَّدٍ بَنِ أُورَمَةَ، عَنْ عَلِيًّ بُنِ حَسَّانَ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ عَنْ قَوْلِ اللَّهِ عَنَّ وَ بُنِ حَسَّانَ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ عَنْ قَوْلِ اللَّهِ عَنَّ وَ بُنِ حَسَّانَ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ عَنْ قَوْلِ اللَّهِ عَنَّ وَ بُنِ حَسَّانَ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ عَنْ قَوْلِ اللَّهِ عَنَّ وَ بَنَ حَسَّانَ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ عَنْ قَوْلِ اللَّهِ عَنَّ وَ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَلْمَ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ الللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ الللللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللللّهُ عَلَيْهُ الللللّهُ عَلَيْهُ اللللّهُ عَلَيْه

# ٢٨ ـ بَابُ أَنَّ الْمُتَوَسِّمِينَ ـ الَّذِينَ ذَكَرَهُمُ اللهُ تَعَالَىٰ فِي كِتَابِهِ ـ مَا بُهُ أَنَّ الْمُتَوَسِّمِينَ ـ الَّذِينَ ذَكَرَهُمُ اللهُ تَعَالَىٰ فِي كِتَابِهِ ـ مُقِيمٌ هُمُ الْأَئِمَةُ عِنْ وَ السَّبِيلُ فِيهِمْ مُقِيمٌ

١ / ٥٧٨ . أَحْمَدُ بْنُ مِهْرَانَ، عَنْ عَبْدِ الْعَظِيمِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ الْحَسَنِيِّ، عَنِ ابْنِ أَبِسِ عُمَيْرٍ، قَالَ: أَخْبَرَنِي أَسْبَاطُ بَيَّاعُ الزُّطِّيِّ، قَالَ: كُنْتُ عِنْدَ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ، فَسَأَلَهُ رَجُلُ و به ما رستگار می شود هر که رستگار شده در روز قیامت».

۵۷۵ / ۲ . حسین بن محمد روایت کرده است از مُعلّی بن محمد که آن را مرفوع ساخته در قول خدای عزّوجل : ﴿فَبِأَيِّ آلاءِ رَبِّكُمّا تُكَذِّبُانِ ﴾ أ، یعنی: «پس به کدام نعمت از نعمتهای پروردگار خود تكذیب و انكار میكنید؟»، که گفت: «آیا به پیغمبر تكذیب میكنید، یا به وصیی پیغمبر؟» و این آیه در سورهٔ الرحمن فرود آمد.

۵۷۶ / ۳. حسین بن محمد، از مُعلَی بن محمد، از معمد بن جسمهور، از عبدالله بن عبدالله بن عبدالرّحمان، از هیشم بن واقد، از ابو یوسف بزّاز روایت کرده است که گفت: امام جعفر صادق این آیه را تلاوت فرمود: ﴿فَاذْكُرُوا آلاء اللّه ﴾ ۲، یعنی: «و به یاد آورید نعمتهای خدا را». حضرت فرمود که: «آیا میدانی که نعمتهای خدا چیست؟» عرض کردم: نه. فرمود که: «آن بزرگترین نعمتهای خداست بر خلق خویش و آن، ولایت و دوستی ما است».

۴/۵۷۷ محمد، از مُعلَى بن محمد، از مُعلَى بن محمد بن أورَمه، از على بن حسّان، از عبد الرحمان بن كثير روايت كرده است كه كفت: از امام جعفر صادق الله سؤال كردم از قول خداى عزّوجل و ألم تر إلى الذين بَدُلُوا نِعْمَتَ اللّهِ كُفْرًا وَ أَحَلُوا قَوْمَهُمْ ذَارَ الْبَوَارِ ﴾ ". حضرت فرمود كه: «مقصود از آن، همهٔ قريش أندًا آنان كه بارسول خدا الله شمنى نمودند، و براى او جنگ بر پاكردند، و وصيّت وصيّ او را انكار كردند».

۲۸. باب در بیان این که متوسمین (و به فراست دریابندگانی)
 که خدای عزوجل ایشان را در کتاب خویش ذکر فرموده،
 ائمه پیااند و سبیل امامت در ایشان ثابت و لازم است

۱ / ۵۷۸ مد بن مهران، از عبدالعظیم بن عبدالله حسنی، از ابن ابی عُمیر روایت کرده است که گفت: خبر داد مرا اسباط زُطّی فروش و اسباط گفت که: در خدمت امام جعفر صادق الله بودم، پس سائلی آن حضرت را سؤال کرد از قول خدای عزّوجل: ﴿ فَي ذَلِكَ لَآيَاتٍ

١. الرحمن، ١٣. ١ عراف، ٩٩.

۲. ابراهیم، ۲۸.

۴. و زطی، جامهای است منسوب به سوی زُط، به ضم زای معجمه و تشدید طای مهمله، که طائفهای از اهل هندند.
 (مترجم)

عَنْ قَوْلِ اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنتٍ لِلْمُتَوَسِّمِينَ وَإِنَّهَا لَبِسَبِيلٍ مُُقِيمٍ ﴾ قَالَ: فَقَالَ: «نَحْنُ الْمُتَوَسِّمِونَ، وَ السَّبِيلُ فِينَا مُقِيمٌ».

٧٥٧٩ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ سَلَمَةَ بْنِ الْخَطَّابِ، عَنْ يَحْيَى بْنِ إِبْرَاهِيمَ، قَالَ: حَدَّتَنِي أَسْبَاطُ بْنُ سَالِمٍ، قَالَ: كُنْتُ عِنْدَ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ فَدَخَلَ عَلَيْهِ رَجُلٌ مِنْ أَهْلِ حَدَّتَنِي أَسْبَاطُ بْنُ سَالِمٍ، قَالَ: كُنْتُ عِنْدَ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَنْ فَدَخَلَ عَلَيْهِ رَجُلٌ مِنْ أَهْلِ هِيتَ، فَقَالَ لَهُ: أَصْلَحَكَ الله مَا تَقُولُ فِي قَوْلِ اللهِ عَنَ وَ جَلَّ : ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَينَتِ هِيتَ، فَقَالَ لَهُ: أَصْلَحَكَ الله مَا تَقُولُ فِي قَوْلِ اللهِ عَنْ وَ جَلَّ : ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَينَتِ لِللهُ عَنْ وَ جَلَّ اللهُ عَنْ وَ جَلَّ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ وَ جَلَّ اللهُ عَنْ وَ اللهِ اللهِ عَنْ وَ جَلَّ اللهُ عَنْ وَاللهِ اللهُ عَنْ وَ السَّيِلُ فِينَا مُقِيمٌ».

٥٨٠ ٣ . مُحَمَّدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ، عَنِ الْفَضْلِ بْنِ شَاذَانَ، عَنْ حَمَّادِ بْنِ عِيسى، عَنْ رِبْعِيِّ بْنِ عَبْدِ اللّهِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِم، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ فِي قَوْلِ اللّهِ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَتٍ لِللّهُ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِم، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ فِي قَوْلِ اللّهِ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَتٍ لِللّهُ عَنْ مُحَمَّد بْنِ مُسْلِم، عَنْ أَلِكُ مَنْ اللّهِ عَنْ وَجَلَّ: ﴿ فَمُ الْأَيْمَةُ عَنِي اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ أَلْ وَسُولُ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ أَوْ يَجْلَلُ وَقِي قَوْلِ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ أَوْ يَجْلَلُ وَقِي قَوْلِ اللّهِ تَعَالَىٰ: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَتِ لِللّهُ عَنْ اللّهِ عَنْ لَا لَهُ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَالَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ عَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

٢ / ٥٨١ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ الْكُوفِيِّ، عَنْ عُبَيْسِ بْنِ هِشَامٍ، عَنْ عَبْدِ اللهِ عَنْ عَبْدِ اللهِ عِنْ اللهِ عَنْ وَ جَلَّ : ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ عَنْ عَبْدِ اللهِ عِنْ وَوْلِ اللهِ عَنَّ وَ جَلَّ : ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ عَنْ عَبْدِ اللهِ عِنْ وَ عَلَ اللهِ عَنَّ وَ جَلَّ : ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَعْدِ اللهِ عَنْ وَ عَلَ اللهِ عَنْ وَ جَلَّ : ﴿لَا يَخْرُجُ مِنَّا لَا يَعْدِ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ وَاللهِ عَنْ وَ عَلَ اللهِ عَنْ وَاللهِ عَنْ وَاللهِ عَنْ وَاللهِ عَلْ وَاللهِ عَلَى اللهِ عَنْ وَاللهِ عَنْ وَاللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَنْ وَاللهِ عَلَى اللهِ عَنْ وَاللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ عَلَى اللهِ عَلَى

٥٨٢ / ٥. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أَسْلَمَ، عَـنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ أَيُّوبَ، عَنْ عَمْرِو بْنِ شِمْرٍ، عَنْ جَابِرٍ، عَنْ أَبِسي جَـعْفَرٍ ﷺ، قَـالَ: «قَـالَ لِلْمُتَوَسِّمِينَ \* وَإِنَّهَا لَبِسَبِيلِ مُقَيمٍ \* أَ، يعنى: «به درستى كه در اين (يعنى هلاك كردن ما قوم لوط
را) هر أينه نشان هاست از براى عبرت و پند صاحبان فراست را (كه به فطانت در چيزها
نگرند و حقيقت و علامت آن را بشناسند). و به درستى كه شهرهاى مؤتفكه هر آينه در سر
راهى است دائم السلوك و ممر قافله اسباط مى گويد كه: حضرت فرمود كه: «ماييم
متوسمين (كه در چيزها مى نگريم و هر چه در آنهاست مى بينيم) و اين راه (كه امامت يا
فراست است) در ما ثابت و دايم است ا

۷۷۹ محمد بن يحيى، از سَلمة بن خطّاب، از يحيى بن ابراهيم روايت كرده است كه گفت: حديث كرد مرا اسباط ابن سالم و گفت كه: در خدمت امام جعفر صادق الله بودم كه مردى از اهل هيت بر آن حضرت داخل شد، و به حضرت عرض كردكه: خدا تو را به اصلاح آورد، چه مى فرمايى در قول خداى عزّو جلّ: ﴿إِنْ فَى ذَٰلِكَ لَآيَاتٍ لِلْمُتَوسِّمِينَ ﴾؟ حضرت فرمود كه: «ماييم متوسمين و اين راه در ما مقيم و ثابت است».

۱۵۸۰ ۳ محمد بن اسماعیل، از فضل بن شاذان، از حمّاد بن عیسی، از ربّعی بن عبدالله، از محمد بن مسلم، از امام محمد باقر الله روایت کرده است در قول خدای عزّوجلّ: ﴿إِنَّ فی ذَلِکَ لاَیْاتٍ لِلْمُتَوسِّمینَ ﴾، که آن حضرت قرمود که سایشان، اثبه هیاند. رسول خدای فرمود که: بپرهیزید از فراست مؤمن و نیک نگریستن او برای دریافت چیزی؛ زیسراکه مؤمن در چیزها نظر میکند به نور خدای عزّوجلّ در فرمودهٔ خدای عزّوجلّ است که: ﴿إِنَّ فی ذَلِکَ لاَیْاتِ لِلْمُتَوسِّمینَ ﴾ ۵.

لاَیْاتِ لِلْمُتَوسِّمینَ ﴾ ۵.

۱ محمد بن یحیی، از محمد بن حسین، از محمد بن اسلم، از ابراهیم بن ایوب، از عمرو بن شمر، از جابر، از امام محمد باقر الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود که:

۱. حجر، ۷۵ و ۷۶.

۲. هیت، شهری در حوالی بغداد، بالاتر از انبار و در کنار رود فرات.

أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ فِي قَوْلِهِ تَعَالَىٰ: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيَّتِ لِلْمُتَوَسِّمِينَ﴾ قَــالَ: كَــانَ رَسُــولُ اللهِﷺ الْمُتَوَسِّمَ، وَ أَنَا مِنْ بَعْدِهِ وَ الْأَئِمَّةُ مِنْ ذُرِّيَّتِي الْمُتَوَسِّمُونَ».

وَ فِي نُسْخَةٍ أُخْرَىٰ: عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مِهْرَانَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيًّ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أَشْدَمَ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ أَيُّوبَ بِإِسْنَادِهِ، مِثْلُهُ.

### ٢٩ \_ بَابُ عَرْضِ الْأَعْمَالِ عَلَى النَّبِيِّ ﷺ وَ الْأَيْمَّةِ ﷺ

٥٨٣/ ١. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنِ الْقَاسِمِ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الل

٢/٥٨٤ عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنِ النَّضْرِ بْنِ سُعِيدٍ، عَنْ النَّضْرِ بْنِ سُعَيْبٍ، قَالَ: بْنِ شُعَيْبٍ، قَالَ: سُوَيْدٍ، عَنْ يَعْقُوبَ بْنِ شُعَيْبٍ، قَالَ: سَأَلَتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ عَنْ قَوْلِ اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿أَعْمَلُواْ فَسَيْرَى ٱللَّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ، وَالْمُؤْمِنُونَ ﴾ قَالَ: «هُمُ الْأَئِمَّةُ».

٣/٥٨٥ عليُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ عُثْمَانَ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ سَمَاعَةَ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ، قَالَ: سَمِعْتُهُ يَقُولُ: «مَا لَكُمْ تَسُوؤُونَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ؟» فَقَالَ رَجُلُ: كَيْفَ نَسُوؤُهُ؟ فَقَالَ: «أَ مَا تَعْلَمُونَ أَنَّ أَعْمَالَكُمْ تُعْرَضُ عَلَيْهِ، فَإِذَا رَأَىٰ فِيهَا مَعْصِيَةً سَاءَهُ «امير المؤمنين على در قول خداي عزّوجلّ: ﴿إِنَّ في ذَلِكَ لآيَاتٍ لِلْمُتَوَسِّمِينَ﴾، فرمودكه: رسول خداﷺ متوسّم و دانا به نشانه و علامت هر چيزي بود، و من بعد از آن حضرت و امامان از فرزندان من، همه متوسميم».

● و کــلینی ـ رضـی الله عـنه ـ فـرمود کـه: و در نسـخه دیگـر و یکـی، یـعنی از اصـول
 چهار صدگانه، از احمد بن مهران، از محمد بن علی، از محمد بن اسلم، از ابراهیم بن ایّوب
 به اسناد خویش مثل این روایت شده است.

#### ۲۹. باب در بیان عرض اعمال بر پیغمبرﷺ و ائمَه ﷺ (و نمودن آنها به ایشان)

علی بن ابی حمزه، از ابوبصیر از احمد بن محمد، از حسین بن سعید، از قاسم بن محمد، از علی بن ابی حمزه، از ابوبصیر از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود که: «جمیع اعمال بر رسول خدا الله عرض می شود و در هر بامداد، اعمال بندگان به آن حضرت عرض می شود؛ خواه آن اعمال نیکویی ها و طاعات باشد، و خواه بدی ها و معاصی (و می تواند که معنی این باشد که: خواه آن بندگان نیکوکار باشند و خواه نابکار). پس، از اعمال زشت حذر کنید. و همین معنی فرمودهٔ خدای عزوجل است که: ﴿اعْمَلُوا فَسَیزی اللّهُ عَمَلُکُمْ وَ رَسُولُهُ ﴾ ا، یعنی: عمل کنید ای تائبان، یا هر کار که خواهید بکنید ای بندگان، پس زود باشد که خدا و رسول او، کار شما را ببیننده. و حضرت ساکت شد (و مؤ منان را که مراد از آن، باشد که خدا و رسول او، کار شما را ببیننده. و حضرت ساکت شد (و مؤ منان را که مراد از آن،

۲/۵۸۴ برخند نفر از اصحاب ما روایت کردهاند، از احمد بن محمد، از حسین بن سعید، از نضر بن شوید، از یحیی حلبی، از عبدالحمید طائی، از یعقوب بن شعیب که گفت: امام جعفر صادق علله را از قول خدای عزّ وجلّ: ﴿اعْمَلُوا فَسَیَرُی اللّهُ عَمَلَکُمْ وَ رَسُولُهُ وَ الْمُؤْمِنُونَ ﴾، سؤال کردم. حضرت فرمود که: «ایشان (یعنی مؤمنان که در آیه مذکورند)، اثمه هیگاند».

۵۸۵ / ۳. علی بن ابراهیم، از پدرش، از عثمان بن عیسی، از سَماعه، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که گفت: شنیدم از آن حضرت که می فرمود: «چیست شما را و شما را چه می شود که رسول خدا می از آن حضرت که می کنید؟ اکسی به آن حضرت عرض کرد که: چگونه او را غمگین می کنیم؟ فرمود که: «آیا نمی دانید که اعمال شما بر آن حضرت عرض

۱. تویه، ۱۰۵.

ذْلِكَ؟ فَـلَا تَسُوؤُوا رَسُولَ اللَّهِﷺ، وَ سُرُّوهُ».

عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ, وَ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ ؟ » قَالَ: هُوَ وَ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ ا

٥٨٧ / ٥. أَحْمَدُ بْنُ مِهْرَانَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ الصَّامِتِ، عَنْ يَحْيَى بْنِ مُسَاوِرٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ ﴿ أَنَّهُ ذَكَرَ هٰذِهِ الْآيَةَ: ﴿ فَسَيَرَى اللَّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُۥ وَالْمُؤْمِنُونَ ﴾ قَالَ: «هُوَ وَ اللَّهِ عَلِيُّ بْنُ أَبِي طَالِبٍ ﴾.

٥٨٨ / ٤. عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْــــَوَشَّاءِ، قَـــالَ: سَـــمِعْتُ الرِّضَاءِ يَقُولُ: «إِنَّ الأَعْمَالَ تُعْرَضُ عَلَىٰ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ: أَبْرَارَهَا وَ فُجَّارَهَا».

٣٠ ـ بَابُ أَنَّ الطَّرِيقَةَ الَّتِي حُثَّ عَلَى الإسْتِقَامَةِ عَلَيْهَا وَلَا يَةُ عَلِيِّ ١

١ / ٥٨٩ . أَخْمَدُ بْنُ مِهْرَانَ، عَنْ عَبْدِ الْعَظِيمِ بْنِ عَبْدِ اللّٰهِ الْحَسَنِيِّ، عَنْ مُوسَى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ يُونُسَ بْنِ يَعْقُوبَ، عَمَّنْ ذَكَرَهُ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ فِي قَوْلِهِ تَعَالَىٰ: ﴿وَأَنْ می شود. پس چون گناهی را در میان آنها ببیند، همین او را غمگین کند، و از دیدن آن او را بد آید. پس رسول خدای را غمگین مکنید و او را شاد و خوشحال گردانید.

و در نزد امام رضای صاحب قدر و جاه بود که گفت: به خدمت امام رضای عرض کردم که دعاکن برای من و برای اهل خانهٔ من. حضرت فرمود که: «آیا من چنانم که این را نکنم؟ به خدا سوگند که اعمال شما در هر روز و هر شب بر من عرض می شود». راوی می گوید که: من این سوگند که اعمال شما در هر روز و هر شب بر من عرض می شود». راوی می گوید که: من این را بسیار بزرگ شمر دم. حضرت به من فرمود که: «آیا کتاب خدای عزّ و جل را نمی خوانی: ﴿وَ قُلُ اعْمَلُوا فَسَیّزی اللّهُ عَمَلَکُم وَ رَسُولُهُ وَ المُؤْمِنُونَ ﴾؟ «فرمود: «به خدا سوگند که مؤمن، علی بن ابی طالب ای است» (و باقی امامان نیز مؤمنانند که در آیه مذکورند و چون امیر المؤمنین الله رأس و رئیس ایشان است، و علاوه بر این، آنچه از برای آن حضرت ثابت است، از راه امامت از برای ایشان نیز ثابت است، لهذا حضرت به ذکر آن حضرت اکتفا نمود. و قطع نظر از این کرده، اختصاص با مطلوب و صدر حدیث، منافات دارد).

۱۵۸۷ / ۵۰ احمد بن مهران، آز محمد بن على، از ابوعبدالله صامت، از يحيى بن مُساور، از امام محمد باقر الله روايت كرده است كه آن حضرت اين آيه را ذكر فرمود كه: ﴿فَسَيْرَى اللّهُ عَمَلَكُمْ وَ رَسُولُهُ وَ الْمُؤْمِنُونَ ﴾، و فرمود: «به خدا سوگند كه مؤمن، على ابن ابى طالب الله است». ممك / ۶. چند نفر از اصحاب ما روايت كرده اند، از احمد بن محمد، از وشّاء كه گفت: شنيدم كه امام رضا الله مى فرمود: «اعمال شما بر رسول خدا عرضه مى شود؛ خواه آن اعمال نيكويى ها و طاعات باشد و خواه بدى ها و معاصى».

۳۰. باب در بیان این که راهی که تشویق به استقامت در آن شده، و لایت علی است (و در بعضی از نسخ کافی، چنین است که: باب در بیان تفسیر بعضی از آیات که در شأن ائمه فرود آمده است).

۱ . ۱ حمد بن مهران، از عبدالعظیم بن عبدالله حسنی، از موسی بن محمد، از یونس بن محمد، از یونس بن یعقوب، از آنکه او را ذکر کرده، از امام محمد باقر ﷺ روایت کرده است در قبول

لُو اَسْتَقَامُواْ عَلَى الطَّرِيقَةِ لَأَسْقَيْنَاهُم مَّاءً غَدَقًا﴾ قَالَ: «يَغْنِي لَوِ اسْتَقَامُوا عَلَىٰ وَلَايَةِ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عَلِيٍّ وَ الْأَوْصِيَاءِ مِنْ وُلْـدِهِ اللهِ، وَ قَـبِلُوا طَـاعَتَهُمْ فِـي أَسْرِهِمْ وَ نَـهْيِهِمْ الْمُؤْمِنِينَ عَلِيٍّ وَ الْأَوْصِيَاءِ مِنْ وُلْـدِهِ اللهِ، وَ قَـبِلُوا طَـاعَتَهُمْ فِـي أَسْرِهِمْ وَ نَـهْيِهِمْ وَلَا يَهُولُ؛ لَأَشْرَبْنَا قُلُوبَهُمُ الْإِيمَانَ. وَ الطَّرِيقَةُ هِيَ الْإِيمَانُ بِوَلَا يَهُ وَلَا يَهُولُ؛ لَأَشْرَبْنَا قُلُوبَهُمُ الْإِيمَانَ. وَ الطَّرِيقَةُ هِيَ الْإِيمَانُ بِوَلَا يَهِ عَلِي قَلُوبَهُمُ عَلَيْهِمْ وَاللَّهُ وَعِينَاءِ هِا لَهُ وَعِينَاء هِا لَهُ وَعِينَاءِ هِا لَهُ وَعِينَاءِ هُولُ اللَّهُ وَعِينَاء هُولُ اللَّهُ وَعِينَاءِ هُولَا اللَّهُ وَعِينَاء هُولَا اللَّهُ وَعِينَاءِ هُولَا اللَّهُ وَعِينَاء هُولَا اللَّهُ وَعِينَاء هُولَا اللَّهُ وَعِينَاء هُولَا اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَ الْأَوْعِينَاءِ هُولَا اللَّهُ وَعِينَاءِ هُولَا اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَ اللَّهُ وَعِينَاء هُولَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَ الْأَوْعِينَاءِ هُولَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَ الْأَوْمِينَاءِ هُولَ اللَّهُ الْمُؤْمِنَاء اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِ الللَّهُ فِي الللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى الللَّهُ وَعِينَاء الللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فِي الللَّهُ فِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

٠٥٩ / ٢ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْمُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ جُمْهُورٍ، عَنْ فَضَالَةَ بْنِ أَيُّوبَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ، قَالَ: فَضَالَةَ بْنِ أَيُّوبَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ، قَالَ: مَنْ أَيِي أَيُّوبَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ، قَالَ: مَنْ أَيْو بَنَ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ، قَالَ أَيْ عَنْ قَوْلِ اللّهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿ اللّهِ بِنَ قَالُواْ رَبُّنَا اللّهُ ثُمُّ اسْتَقَسُوا ﴾ فَقَالَ سَأَلَتُ أَبًا عَبْدِ اللّهِ عِنْ قَوْلِ اللّهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿ اللّهِ عَنْ قَالُواْ رَبُّنَا اللّهُ ثُمُّ اسْتَقَسُوا ﴾ فَقَالَ أَبُو عَبْدِ اللّهِ عِنْ : «اسْتَقَامُوا عَلَى الْأَنْعَةِ وَاحِدًا بَعْدَ وَاحِدٍ ﴿ تَتَنَذَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلْسَكِمُ أَلُومَ عَبْدِ اللّهِ عِنْ : «اسْتَقَامُوا عَلَى الْأَنْعَةِ وَاحِدًا بَعْدَ وَاحِدٍ ﴿ تَتَنَذَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلْسَكِمُهُ الْمَلْسَكِمُهُ الْمَلْسَكِمُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المِنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ا

٣١ ـ بَابُ أَنَّ الْأَئِمَّةَ عِيدِ مَعْدِنُ الْعِلْمِ وَ شَجَرَةُ النُّبُوَّةِ وَ مُخْتَلَفُ الْمَـ لَائِكَةِ

١ / ٥٩١ . أَخْمَدُ بْنُ مِهْرَانَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ، عَنْ غَيْرِ وَاحِدٍ، عَنْ حَمَّادِ بْنِ عَلِيٍّ ، عَنْ غَيْرِ وَاحِدٍ، عَنْ حَمَّادِ بْنِ عَيْدِ اللهِ بْنِ الْجَارُودِ، قَالَ: قَالَ عَلِيٌّ بْنُ الْحُسَيْنِ ﷺ : «مَا يَنْقِمُ
 عِيسىٰ، عَنْ رِبْعِيٍّ بْنِ عَبْدِ اللهِ بْنِ الْجَارُودِ، قَالَ: قَالَ عَلِيٌّ بْنُ الْحُسَيْنِ ﷺ : «مَا يَنْقِمُ

خدای عزّوجل: ﴿وَ أَنْ لَوِ اسْتَقَامُوا عَلَى الطّريقة لأَسْقَيْنَاهُمْ مَاءٌ غَدَقاً ﴾ أ، يعنى: ﴿و ديگر وحى شده است به سوى من، آنكه، اگر مستقيم مى بودند و راست مى ايستادند بر راه حق، هر آينه ايشان را آب مى داديم؛ آبى بسيار» (و مراد آن است كه بسر ايشان در روزى وسبعت مى داديم). و حضرت فرمود كه: ﴿ يعنى اگر بر ولايت امير المؤمنين على بسن ابى طالب ﷺ و اوصياى از فرزندان آن حضرت ﴿ يعنى اگر بر ولايت امير المؤمنين على بن ابى طالب ﴿ و است كه مى فرزندان آن حضرت ﴿ و است مى داشتند، و فرمان بردارى ايشان را در امر و نهى كه مى فرمودند، قبول مى كردند، هر آينه ايشان را آب بسيارى مى داديم». فرمود كه: مى فرمايد مى داهدى ايشان را آب بسيارى مى داديم». فرمود كه: مى فرمايد طريقه، همان ايمان را به دل هاى ايشان مى نوشانيديم، بر وجهى كه از آن بيرون نرود و اين طريقه، همان ايمان است به ولايت على و اوصياى آن حضرت».

۱۹۹۰ ۲/۵۹۰ حسین بن محمد، از مُعلَی بن محمد، از محمد بن جمهور، از فَضالة بن ایّوب، از حسین بن عثمان، از ابو ایّوب، از محمد بن مسلم روایت کرده است که گفت: از امام جعفر صادق الله سؤال کردم از قول خدای عزّ وجلّ: ﴿الَّذِینَ قَالُوا رَبُّنَا اللّهُ ثُمُّ اسْتَقَامُوا ﴾، یعنی: «به درستی که آنان که گفتند که: پروردگار ما، خدای به حقّ است، پس استقامت به هم رسانیدند» (که بر این اعتقاد راست ایستادند. و اصلاً منحرف نگشتند). و حضرت صادق الله فرمود: «یعنی مستقیم شدند بر انمه الله و افرار به ایشان و متابعت ایشان یک به یک به تر تیب ﴿تَنَنَزُلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَاثِکَةُ الْا تَخَافُوا وَ لا تَحْزَنُوا وَ أَبْشِرُوا بِالْجَنَةِ اللّه کُنْتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ ۲، یعنی: فرود می آیند بر ایشان فرشتگان (در نزد مردن یا برزخ، یا در هنگام بیرون آمدن از قبر، یا در قیامت) و ایشان فرشتگان (در نزد مردن یا برزخ، یا در هنگام بیرون آمدن از قبر، یا در قیامت) و میگویند که: مترسید و اندوهناک مباشید، و مژده باد شما را به آن بهشتی که بودید که و عده داده می شدید پیش از این «

#### ۳۱. باب در بیان این که ائمّه ﷺ معدن علم و درخت پیغمبری و محلّ تردد و آمد و شد فرشتگانند<sup>۳</sup>

۱ / ۵۹۱ . احمد بن مهران، از محمد بن على، از چندين نفر، از حمّاد بن عيسى، از ربعى بن عبدالله بن جارود روايت كرده است كه گفت: حضرت على بن الحسين على فرمود

۱. جن، ۱۶. ۲. فصّلت، ۳۰.

۳. معدِن، به كسر دال، جاي عَدَن است و عدن، به معنى دوام اقامه و هميشه بر جاي بودن است. (مترجم)

النَّاسُ مِنَّا؛ فَنَحْنُ وَ اللَّهِ شَجَرَةُ النَّبُوَّةِ، وَ بَيْتُ الرَّحْمَةِ، وَ مَعْدِنُ الْعِلْمِ، وَ مُخْتَلَفُ الْمَلَائِكَةِ».

٧٩٥/ ٢. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ المُغِيرَةِ، عَنْ إِسْمَاعِيلَ بْنِ أَبِي زِيَادٍ، عَنْ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ أَبِيهِ عَنْ قَالَ: «قَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عِنْ إِنَّا \_ أَهْلَ الْبَيْتِ \_ شَجَرَةُ النَّبُوَّةِ، وَ مَوْضِعُ الرِّسَالَةِ، وَ مُخْتَلَفُ الْمَلَاثِكَةِ، وَ مَعْدِنُ الْعِلْمِ».

الْمَلَاثِكَةِ، وَ بَيْتُ الرَّحْمَةِ، وَ مَعْدِنُ الْعِلْمِ».

٣/٥٩٣ أَخْمَدُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْخَشَابِ، قَالَ: قَالَ لِي أَبُو عَبْدِ اللهِ اللهِ عَنْ خَيْثَمَةً، قَالَ: قَالَ لِي أَبُو عَبْدِ اللهِ اللهِ عَنْ خَيْثَمَةُ، قَالَ: قَالَ لِي أَبُو عَبْدِ اللهِ اللهِ عَنْ خَيْثَمَةُ، نَحْنُ شَجَرَةُ النَّبُوَّةِ، وَ بَيْتُ الرَّحْمَةِ، وَ مَفَاتِيحُ الْحِكْمَةِ، وَ مَعْدِنُ الْعِلْمِ، وَ مَوْضِعُ خَيْثَمَةُ، نَحْنُ شَجَرَةُ النَّبُوَّةِ، وَ بَيْتُ الرَّحْمَةِ، وَ مَفَاتِيحُ الْحِكْمَةِ، وَ مَعْدِنُ الْعِلْمِ، وَ مَوْضِعُ الرَّسَالَةِ، وَ مُخْتَلَفُ الْمَلَائِكَةِ، وَ مَوْضِعُ سِرُ اللهِ؛ وَ نَحْنُ وَدِيعَةُ اللهِ فِي عِبَادِهِ؛ وَ نَحْنُ حَرْمُ اللهِ الْأَكْبُو؛ وَ نَحْنُ عَهْدُ اللهِ؛ فَمَنْ وَفَىٰ بِعَهْدِنَا، فَقَدْ وَفَىٰ بِعَهْدِ اللهِ؛ وَ مَنْ خَفَرَهُ اللهِ وَ عَهْدُ اللهِ؛ وَ مَنْ خَفَرَهُ اللهِ وَ عَهْدَهُ.

### ٣٢\_بَابُ أَنَّ الْأَئِمَّةَ ﷺ وَرَثَةُ الْعِلْمِ يَرِثُ بَعْضُهُمْ بَعْضاً الْعِلْمَ

١/٥٩٢ عِدَّةُ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنِ النَّضْرِ بْنِ سُويْدٍ، عَنْ يَحْيَى الْحَلَبِيِّ، عَنْ بُرَيْدِ بْنِ مُعَاوِيَةَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ، عَنْ أَلِيَّضْرِ بْنِ سُويْدٍ، عَنْ يَحْيَى الْحَلَبِيِّ، عَنْ بُرَيْدِ بْنِ مُعَاوِيَةَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ قَالَ: «إِنَّ عَلِيمًا ﴿ كَانَ عَالِمًا ، وَ الْعِلْمُ يُتَوَارَثُ، وَ لَنْ يَهْلِكَ عَالِمٌ إِلَّا أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ فَا لَنْ يَهْلِكَ عَالِمُ اللّهُ ﴾. وَ بَنْ يَعْلَمُ عِلْمَهُ، أَوْ مَا شَاءَ اللّهُ ﴾.

٢ / ٥٩٥ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ. عَنْ أَبِيهِ. عَنْ حَمَّادِ بْنِ عِيسىٰ. عَنْ حَرِيزٍ، عَنْ زُرَارَةَ وَ الْعَلْمَ اللهِ عَنْ أَبِيهِ. عَنْ أَبِيهِ. عَنْ أَبِيهِ عَنْ ذَرَارَةَ وَ الْعِلْمُ اللهُ عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ. قَالَ: «إِنَّ الْعِلْمَ الَّذِي نَزَلَ مَعَ آدَمَ ﷺ لَمْ يُــرْفَعْ، وَ الْـعِلْمُ

که: «مردم (یعنی سنیان)، چه چیز از ما را می توانند که انکار و بر ما عیب کنند؟ پس به خدا سوگند، که ماییم درخت پیغمبری و خانهٔ رحمت و مهربانی (که عطوفت و احسان خداست. و آنچه ایشان را روزی فر موده، یا مراد، رحمت ایشان نسبت به دیگران است). و ماییم معدن و جای علم تردد و آمد و شد فرشتگان».

۲/۵۹۲ محمد بن یحیی، از عبدالله بن محمد بن عیسی، از پدرش، از عبدالله بن مغیره، از اسماعیل بن ابی زیاد، از جعفر بن محمد ایک از پدرش، روایت کرده است که آن حضرت فرمود که: «امیر المؤمنین الله فرمود که: ما اهل بیت، درخت نبوت و موضع رسالت و آمد و شد فرشتگان و خانهٔ رحمت و معدن علمیم».

۲۵۹۳ مده است که گفت: حدیث کرد ما را بعضی از اصحاب ما، از خیثمه که گفت: امام جعفر کرده است که گفت: امام جعفر صادق الله به من فرمود که: «ای خیثمه، ماییم درخت نبوت و خانهٔ رحمت، و کلیدهای حکمت، و معدن علم، و موضع رسالت. و محل تر دو فرشتگان، و موضع سر خدا (که رازهای حکمت، و معدن علم، و موضع رسالت حدا در میانهٔ بندگان آن جناب (که ما را به ایشان سپرده). خویش را به ما سپرده). و ماییم امانت حدا در میانهٔ بندگان آن جناب (که ما را به ایشان سپرده) و ماییم حرم بزرگ تر خدا (که ما را پیش از همهٔ خلائق تعظیم نموده، و حمایت فرموده و ماییم حرم بزرگ تر خدا (که ما را پیش از همهٔ خلائق تعظیم نموده، و حمایت فرموده و ماییم حرم بزرگ تر خدا و ماییم امان و زنهار خدا، و ماییم عهد خدا (که با مردمان بسته). پس هر که به عهد ما و فاکند، به عهد خدا و فا نموده، و هر که آن را بشکند، امان خدا و عهد او را شکسته است».

## ۳۲. باب در بیان این که انمّه ﷺ، وارثان علماند که بعضی از ایشان علم را به بعضی میراث می دهند

۱/۵۹۴ . چند نفر از اصحاب ماروایت کردهاند. از احمد بن محمد، از حسین بن سعید، از نضر بن سُوید، از یحیی حلبی، از بُرید بن معاویه، از محمد بن مسلم، از امام جعفر صادق الله که آن حضرت فرمود که: «علی الله عالم بود. و علم، از یکدیگر میراث برده می شود، و هرگز عالمی نمیرد، مگر آن که بعد از او، کسی باقی می ماند که آنچه راکه او می دانسته، می داند، یا آنچه خدا خواسته باشد» (که بر علم سابق زیاد باشد).

۵۹۵ / ۲ . على بن ابراهيم، از پدرش، از حمّاد بن يحيى، از حريز، از زراره و فُضيل، از

يُتَوَارَثُ، وَكَانَ عَلِيُ ﷺ عَالِمَ هٰذِهِ الْأُمَّةِ، وَ إِنَّهُ لَمْ يَهْلِكْ مِنَّا عَالِمٌ قَطُّ إِلَّا خَلَفَهُ مِنْ أَهْلِهِ مَنْ عَلِمَ مِثْلَ عِلْمِهِ أَوْ مَا شَاءَ اللّٰهُ».

٣/٥٩۶. أَبُو عَلِيٍّ الْأَشْعَرِيُّ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الْجَبَّارِ، عَنْ صَفْوَانَ، عَنْ مُوسَى بْنِ بَكْرٍ، عَنِ الْفُضَيْلِ بْنِ يَسَارٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ ﴿ يَقُولُ: «إِنَّ فِي عَلِيٍّ ﴿ سُنَّةَ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ ﴿ يَقُولُ: «إِنَّ فِي عَلِيٍّ ﴾ سُنَّةَ أَلَفِ نَبِيٍّ مِنَ الْأَنْبِيَاءِ، وَ إِنَّ الْعِلْمَ الَّذِي نَزَلَ مَعَ آدَمَ ﴿ لَمْ يُرْفَعْ، وَ مَا مَاتَ عَالِمُ فَذَهَبَ عَلْمُهُ؛ وَ الْعِلْمُ يُتَوَارَثُ ﴾.

٢ / ٥٩٧ . مُحَمَّدُ بْنُ يَخْمِيٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَـنْ فَضَالَةَ بْنِ أَيُّوبَ، عَنْ عُمَرَ بْنِ أَبَانٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﷺ يَقُولُ: «إِنَّ الْعِلْمَ الَّذِي فَضَالَةَ بْنِ أَيُّوبَ، عَنْ عُمَرَ بْنِ أَبَانٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﷺ يَقُولُ: «إِنَّ الْعِلْمَ الَّذِي نَظَمَلُهُ اللهِ لَمْ يُوفَعْ، وَ مَا مَاتَ عَالِمُ فَذَهَبَ عِلْمُهُ».
 نَزَلَ مَعَ آدَمَ ﷺ لَمْ يُوفَعْ، وَ مَا مَاتَ عَالِمُ فَذَهَبَ عِلْمُهُ».

٥٩٨/٥٥ مُحَمَّدُ، عَنْ أَحْمَدَ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ النَّعْمَانِ رَفَعَهُ، عَنْ أَبِي جَعْفَرِ ﴿ ، قَالَ: قَالَ أَبُو جَعْفَرٍ ﴿ : قَمَا النَّهَرُ الْعَظِيمُ ؟ قَالَ أَبُو جَعْفَرٍ ﴿ : قَمَا النَّهَرُ الْعَظِيمُ ؟ قَالَ أَبُو جَعْفَرٍ ﴿ : قَمَا النَّهَرُ الْعَظِيمُ ؟ قَالَ : «رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ ، وَ الْعِلْمُ الَّذِي أَعْطَاهُ اللَّهُ ؛ إِنَّ اللَّه - عَزَّ وَ جَلَّ - جَمَعَ لِمُحَمَّدٍ ﴾ قَالَ: «رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ ، وَ الْعِلْمُ الَّذِي أَعْطَاهُ اللَّهُ ؛ إِنَّ اللَّه - عَزَّ وَ جَلَّ - جَمَعَ لِمُحَمَّدٍ ﴾ شَنَنَ النَّبِيِّينَ مِنْ آدَمَ - وَ هَلُمَّ جَرَّا - إلى مُحَمَّدٍ ﷺ ».

قِيلَ لَهُ: وَ مَا تِلْكَ السُّنَنُ؟ قَالَ: «عِلْمُ النَّبِيِّينَ بِأَسْرِهِ، وَ إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ صَيَّرَ ذَٰلِكَ كُلَّهُ عِنْدَ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ».

فَقَالَ لَهُ رَجُلُ: يَا ابْنَ رَسُولِ اللهِ، فَأُمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ أَعْلَمُ أَمْ بَعْضُ النَّبِيِّينَ؟ فَقَالَ أَبُو جَعْفَرٍ ﷺ: «اسْمَعُوا مَا يَقُولُ؟! إِنَّ اللهَ يَفْتَحُ مَسَامِعَ مَنْ يَشَاءُ؛ إِنِّي حَدَّثْتُهُ: أَنَّ اللهَ جَمَعَ لِمُحَمَّدٍ ﷺ عِلْمَ النَّبِيِّينَ، وَ أَنَّهُ جَمَعَ ذَلِكَ كُلَّهُ عِنْدَ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ وَ هُوَ يَسْأَلُنِي: أَ هُوَ أَعْلَمُ، أَمْ بَعْضُ النَّبِيِّينَ؟». امام محمد باقر على روايت كرده است كه فرمود: «أن علم كه با أدم على فرود آمد (خدا آن را بر نداشت، يا) به آسمان بالا نرفت. و علم از يكديگر ميراث برده مي شود، و على على عالم اين امت بود. و به درستي كه هرگز عالمي از ما از دنيا نرفت، مگر آنكه خدا خليفه او گردانيد از اهلش كسي را كه مثل علم او را مي دانست، يا به آنچه خدا مي خواست، كه بسر علم او زياد مي نمود).

۱۹۹۵ / ۳. ابوعلی اشعری، از محمد بن عبدالجبّار، از صغوان، از موسی بن بکر، از فضیل بن یسار روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که می فرمود: «به درستی که علی الله کمالات هزار پیغمبر از پیغمبران گذشته بود. و آن علم که با آدم الله فرود آمد، بر داشته نشد، یا به آسمان بالا نرفت، و هیچ عالمی از ما از دنیا نرفت که علمش ضایع شود. و علم از یکدیگر میراث برده می شود».

۱۹۹۷ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از حسین بن سعید، از فضالة بن ایُوب، از عُمر بن ابان روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام محمد باقر ﷺ که می فرمود: «آن علم که با اَدم ﷺ فرود آمد، مرفوع نشد و هیچ عالمی تمرد که علمش ضایع شود».

به درستی که خدای عزّوجل جمع فرمود از برای محمد همهٔ سنتهای پیغمبران را از آدم، و بکش بیا تا محمد همهٔ ان حضرت عرض شد که: این سنتها چیست؟ فرمود که: اجمیع علوم پیغمبران. و به درستی که رسول همهٔ آنها را به امیر المؤمنین هم سنتقل ساخت، و او را تعلیم نمود».

مردی به آن حضرت عرض کردکه: یا ابن رسول الله، پس امیر المؤمنین الله، اعلم و افضل بوده، یا بعضی از پیغمبران؟ حضرت باقر الله فرمود: «بشنوید آنچه می گوید. به درستی که خدا، گوشهای هر که خواهد می گشاید، من او را خبر می دهم که خدا، علم همهٔ پیغمبران را از برای محمد الله جمع فرموده، و آن حضرت، همهٔ آنها را نزد امیر المؤمنین جمع نموده، و این مرد، از من می پرسد که آیا آن حضرت داناتر است یا بعضی از پیغمبران؟».

999/ ع. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْبَرْقِيِّ، عَنِ النَّضْرِ بْنِ سُويْدٍ، عَنْ يَحْيَى الْبَرْقِيِّ، عَنْ عَبْدِ الْحَمِيدِ الطَّائِيِّ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ، قَالَ: قَالَ أَبُو عَنْ يَحْيَى الْحَلِمِيُّ، عَنْ عَبْدِ الْحَمِيدِ الطَّائِيِّ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ، قَالَ: قَالَ أَبُو عَنْ يَحْنَى الْحَلِمِيْ الْحَارِبُ وَ اللَّهُ إِلَّا تَرَكَ مَنْ يَعْلَمُ مِثْلَ عِلْمِهِ ، أَوْ مَا شَاءَ اللّهُ ».

اللهُ ».

٧/۶٠٠ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ يُونُسَ، عَنِ الْحَارِثِ بْنِ الْمُغِيرَةِ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «إِنَّ الْعِلْمَ الَّذِي نَزَلَ مَعَ آدَمَ ﷺ لَمْ يُرْفَعْ، وَ الْمُغِيرَةِ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «إِنَّ الْأَرْضَ لَا تَبْقَىٰ بِغَيْرٍ عَالِمٍ».
 مَا مَاتَ عَالِمُ إِلَّا وَ قَدْ وَرَّثَ عِلْمَهُ؛ إِنَّ الْأَرْضَ لَا تَبْقَىٰ بِغَيْرٍ عَالِمٍ».

## ٣٣ ـ بَابُ أَنَّ الْأَثِمَّةُ وَرِثُوا عِلْمَ النَّبِيِّ وَ جَمِيعِ الْأَنْبِيَاءِ وَالْأَوْصِيَاءِ ﴿ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ

١/٤٠١ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنَّ أَبِيهِ، عَنْ عَبْدِ الْعَزِيزِ بْنِ الْمُهْتَدِي، عَنْ عَبْدِ اللّهِ بْنِ جُنْدَبٍ، أَنَّهُ كُتَبَ إِلَيْهِ الرِّضَاعِ: «أَمَّا بَعْدُ، فَإِنَّ مُحَمَّداً عَلَيُّ كَانَ أَمِينَ اللّهِ فِي خَلْقِهِ، فَلَمَّا عُبْدَ فَإِنَّ اللّهِ فِي أَرْضِهِ، عِنْدَنَا عِلْمُ الْبَلَايَا فَيْضَ عِلَى أَرْضِهِ، عِنْدَنَا عِلْمُ الْبَلَايَا فَيْضَ عِلَى أَرْضِهِ، عِنْدَنَا عِلْمُ الْبَلَايَا وَالْمَنَايَا، وَ أَنْسَابُ الْعَرَبِ، وَ مَوْلِدُ الْإِسْلَامِ، وَ إِنَّا لَنَعْرِفُ الرَّجُلَ إِذَا رَأَيْنَاهُ بِحَقِيقَةِ وَالْمَنَايَا، وَ أَنْسَابُ الْعَرَبِ، وَ مَوْلِدُ الْإِسْلَامِ، وَ إِنَّا لَنَعْرِفُ الرَّجُلَ إِذَا رَأَيْنَاهُ بِحَقِيقَةِ الْإِسْمَانِ وَ حَقِيقَةِ النَّفَاقِ، وَ إِنَّ شِيعَتَنَا لَمَكْتُوبُونَ بِأَسْمَائِهِمْ وَ أَسْمَاءِ آبَائِهِمْ، أَخَذَ اللّهُ عَلَيْهِمْ الْمِيمَاقِ، وَ إِنَّ شِيعَتَنَا لَمَكْتُوبُونَ بِأَسْمَائِهِمْ وَ أَسْمَاءِ آبَائِهِمْ، أَخَذَ اللّهُ عَلَيْهِمُ الْمِيمَاقِ، وَ إِنَّ شِيعَتَنَا لَمَكْتُوبُونَ بِأَسْمَائِهِمْ وَ أَسْمَاءِ آبَائِهِمْ، أَخَذَ الللهُ عَلَيْهِمُ الْمِيمَاقِ، وَ إِنَّ شِيعَتَنَا لَمَكْتُوبُونَ بِأَسْمَائِهِمْ وَ أَسْمَاءِ آبَائِهِمْ، أَخَذَ اللّهُ عَلَيْهِمُ الْمِيمَاقَ، يَرِدُونَ مَوْرِدَنَا، وَ يَدْخُلُونَ مَدْخَلَنَا، لَيْسَ عَلَى مِلَّةِ الْإِسْلَامِ عَلَيْهِمُ الْمَيْدَاقَ، يَعْنُ النَّجَبَاءُ النَّجَاةُ، وَ نَحْنُ أَفْرَاطُ الْأَنْبِيَاءِ، وَ نَحْنُ أَوْلَى النَّاسِ بِكِتَابِ اللّهِ، وَنَحْنُ أَوْلَى النَّاسِ بِكِتَابِ اللّهِ، وَنَحْنُ أَوْلَى النَّاسِ بِكِتَابِ اللَّهِ، وَنَحْنُ

۶/۵۹۹ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از برقی، از نضر بن سُوید، از یحیی حلبی، از عبدالحمید طائی، از محمد بن مسلم روایت کرده است که گفت: امام محمد باقر ﷺ فرمود که: «علم، از یکدیگر میراث برده می شود. پس عالمی نمی میرد، مگر آن که کسی را و امی گذارد که مثل علم او را می داند، یا آنچه خدا خواهد که زیاد باشد».

ده ۷/۶۰۰ علی بن ابراهیم، از محمد بن عیسی، از یونس، از حارث بن مُغیره روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق که که می فرمود: «به درستی که آن علم که با آدم که فرود آمد، بالا نرفت، و هیچ عالمی نمرد، مگر آن که علمش میراث برده شد. به درستی که زمین باقی نمی ماند بی عالمی که در آن باشد».

## ۳۳. باب در بیان این که ائفه علی میراث بردند علم پیغمبر ﷺ را و علم همهٔ پیغمبران و او صیای ایشان ﷺ که پیش از ایشان بوده اند

روایت کرده است که حضرت امام رضائل به سوی او نوشت که: «امّا بعد، به درستی که محمد ﷺ، امین خدا بود در خلق اوریس چون قبض روح آن حضرت الله ما گروه اهل بیت محمد ﷺ، امین خدا بود در خلق اوریس چون قبض روح آن حضرت ﷺ شد، ما گروه اهل بیت میراث برندگان او بودیم. پس ماییم امینان خدا در رامین او، و در نزد ما است علم بلاها و محل مرگها و نسبهای عرب (که صحیح و فاسد آن را می دانیم)، و موضع تولّد اسلام و محل ظهور آن را آگاهیم (چه ایشان می دانند که اسلام از که ظاهر می شود، و همچنین کفر).

و به درستی که ما، هر مردی را می شناسیم، چون آن را ببینیم به حقیقت ایمان و حقیقت نفاق (که بدانیم که او مؤمن است، یا منافق)، زیراکه نامهای شیعیان ما نوشته شده است (یعنی در نامهٔ مخصوصی) و نامهای پدران ایشان. و خدا بر ما و بر ایشان پیمان گرفته که ما تبلیغ احکام او نماییم، و ایشان از ما قبول کنند و ایشان وارد می شوند در جایی که ما وارد می شویم، و داخل می شوند در آنچه ما داخل می شویم، و غیر از ما و ایشان، کسی بر ملّت و کیش اسلام نیست.

و ماییم برگزیدگان و بزرگواران و پُرمایگان و رستگاران، و ماییم پیشروان پیغمبران به سوی کرامت خدای تعالی، و ماییم پسران اوصیای پیغمبران، و ماییم مخصوص (به مدح، یا امامت) در کتاب خدای عزّوجل، و ماییم سرزاوار تسرین مردمان به کتاب خدا، و ما أَوْلَى النَّاسِ بِرَسُولِ اللّٰهِ عَلِيَّةً، وَ نَحْنُ الَّذِينَ شَرَعَ اللّٰهُ لَنَا دِينَهُ، فَقَالَ فِي كِتَابِهِ: ﴿ شَرَعَ اللّٰهُ لَنَا دِينَهُ، فَقَالَ فِي كِتَابِهِ: ﴿ شَرَعَ الْكُم ﴾ يَا آلَ مُحَمَّدٍ ﴿ يِّنَ الدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ نُوحاً ﴿ وَالَّذِينَ الدِّينَ إِلَيْكَ ﴾ يَا مُحَمَّدُ ﴿ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ وَإِبْرَاهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَىٰ ﴾ ، فَقَدْ عَلَّمَنَا وَ بَسلَّغَنَا عِلْمَهُمْ ، نَحْنُ وَرَثَةُ أُولِي الْعَزْمِ مِنَ الرُّسُلِ ﴿ أَنْ أَقِيمُوا عَلَىٰ عَمَاعَةٍ ﴿ كَثِرَ عَلَى اللّٰهُ سِل ﴿ أَنْ أَقِيمُوا الدّينَ ﴾ يَا أَلَ مُحَمَّدٍ ﴿ وَلاَ تَتَقَرَّقُوا فِيهِ ﴾ وَكُونُوا عَلَىٰ جَمَاعَةٍ ﴿ كَثِرَ عَلَى الْمُشْرِكِينَ ﴾ : مَنْ أَلْهُ يَا أَلَ مُحَمَّدٍ ﴿ وَلاَ تَتَقَرَّقُوا فِيهِ ﴾ وَكُونُوا عَلَىٰ جَمَاعَةٍ ﴿ كَثِرَ عَلَى الْمُشْرِكِينَ ﴾ : مَنْ أَلُولُكَ بِولَا يَةٍ عَلِي إِلنَّهُ إِلَيْهِ مِنْ وَلا يَةٍ عَلِي إِنَّ ﴿ اللّٰهُ ﴾ يَا مُحَمَّدُ ﴿ يَهْدِي إِلَيْهِ مَن السُّولُ عَلَى اللّٰهُ ﴾ يَا مُحَمَّدُ ﴿ يَهْدِي إِلَيْهِ مَن السُّولُ بِولَا يَهِ عَلِي إِلَى اللّٰهُ ﴾ يَا مُحَمَّدُ ﴿ يَهْدِي إِلَيْهِ مَن اللّٰهُ ﴾ يَا مُحَمَّدُ ﴿ لِيهُ وَلَا يَهِ عَلِي اللّٰهِ مِنْ وَلا يَةٍ عَلِي إِلَى إِلَى اللّٰهُ ﴾ يَا مُحَمَّدُ ﴿ لِيهُ وَلا يَهِ عَلِي اللّٰهُ ﴾ يَا مُحَمَّدُ ﴿ لِيهُ وَلا يَهِ عَلِي إِلَيْهِ مَن وَلا يَةٍ عَلِي إِلَى اللّٰهُ ﴾ يَا مُحَمَّدُ ﴿ لِيهُ وَلا يَهِ عَلِي اللّٰهُ ﴾ يَا مُحَمَّدُ ﴿ لَهُ عَلَى اللّٰهُ ﴾ يَا مُحَمَّدُ إِلَى وَلا يَةٍ عَلِي اللّٰهُ هِي اللّٰهُ هِي اللّٰهُ هُمَا إِلَيْهِ عَلَى اللّٰهُ هُمَا اللّهُ عَلَى اللّٰهُ هُمَا اللّٰهُ هُمَا اللّٰهُ هُمَا اللّٰهُ هُمَا اللّٰهُ وَلَا يَهُ عَلَى اللّٰهُ هُمُ اللّٰهُ هُمَا اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ هُمَا اللّٰهُ هُمَا اللّٰهُ عَلَى الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰ

٢ / ٢ ٧ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، غَنْ أَخْمَدُ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَـلِيٍّ بْسِ الْـحَكَمِ، عَـن

مراقية تكوية راسي

سزاوار ترین مردمانیم به رسول خدایگی. و ماییم آنان که خدا دین خویش را از برای ما بسیان فرموده، و واضح و روشن نموده، پس در کتاب خویش فرموده که: ﴿شَرَعَ لَکُمْ ﴾ ؛ یعنی : ابیان و روشن کرد خدای تعالی از برای شما » (و حضرت، مخاطبین را بسیان فرمود و فرمود:) ای فرزندان محمد، ﴿مِنَ الدِّینِ مُا وَصِّی بِهِ نُوحاً ﴾ ؛ از دینی که به آن متمسّک شدید، آنچه امر فرمود به آن نوح را ».

و حضرت فرمود: «به تحقیق که ما را امر فرمود، به آنچه نوح را به آن امر فرمود. ﴿ وَ الّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ ﴾؛ و آنچه راکه وحی کردیم به سوی تو ۱، و حضرت فرمود: «یا محمد، ﴿ وَ مَا وَصَّيْنَا بِهِ إِبْرَاهِیمَ وَ مُوسیٰ وَ عیسیٰ ﴾؛ و آنچه راکه امر فرمودیم به آن، ابراهیم و موسی و عیسی را ۱۱ .

و حضرت فرمود: «پس به تحقیق که مردم را تعلیم دادیم و به ایشان رسانیدیم علم آنچه به ما تعلیم داد، و علم ایشان را به ودیعت به ما سپرد. و ماییم وارثان پیغمبران اولوالعزم (یعنی آنان که در آیهٔ مذکورند). ﴿أَنْ أَقیمُوا الدّینَ ﴾، یعنی: (و مضمون آن وصیّت و امر، این است که:) به پای دارید دین اسلام را ». و حضرت فرمود: «ای اولاد محمد، ﴿وَ لا تَتَقَرُقُوا فیه ﴾؛ و پراکنده مشوید در آن ». حضرت فرمود: «بر یک امر جمع و متفق باشید . ﴿کَبُرَ عَلَی المُشرِکین ﴾؛ بزرگ و دشوار و گران است بر مشرکین ». و رحضرت فرمود که: «آنان که شرک آورده اند به ولایت علی ﷺ ﴿ وَمَا تَدْعُوهُمْ إِلَیْهِ ﴾؛ آنچه می خوانید ایشان را به سوی آن ». فرمود: «از ولایت علی ﷺ . یا آورد که تو را اجابت کند به سوی ولایت علی ﷺ » (و حضرت بعضی از آیه را ذکر نفرموده و آن این است که: ﴿اللّه یَجْتَبی إِلَیْهِ مَنْ یَشاهُ وَ یَهْدی إِلَیْهِ مَنْ یُنیب ﴾ الله این سبب، تغییر سیاق داده مضمون آن را ذکر فرموده تا بدانند که آن حضرت به جهت غرضی انداخته، آنچه را که از آیه را ذکر افر می گزیند انداخته؛ زیرا که غرض به شرح آن تعلق نگرفته . و ترجمهٔ آن این است که: «خدا بر می گزیند برای خود به جهت رسالت از رسولان خویش، هر که را که خواسته باشد»، بنا بر احد برای خود به جهت رسالت از رسولان خویش، هر که را که خواسته باشد»، بنا بر احد التفسیرین).

۲/۶۰۲ محمد بن يحيي، از احمد بن محمد، از على بن حكم، از عبدالرّ حمان بن كثير،

۱. شورا، ۱۳.

عَبْدِ الرَّحْمٰنِ بْنِ كَثِيرٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَمٍ هِمْ، قَالَ: «قَالَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ اِنَّ أَوَّلَ وَصِيًّ وَكَانَ جَمِيعُ عَلَىٰ وَجْهِ الأَرْضِ هِبَهُ اللَّهِ بْنُ آدَمَ، وَ مَا مِنْ نَبِيٍّ مَضَىٰ إِلَّا وَ لَهُ وَصِيًّ. وَكَانَ جَمِيعُ الأَنْبِيَاءِ مِائَةَ أَلْفِ نَبِيٍّ وَ عِشْرِينَ أَلْفَ نَبِيًّ، مِنْهُمْ خَمْسَةٌ أُولُو الْعَزْمِ: نُوحُ، وَ إِبْرَاهِيمُ، وَ الْأَنْبِيَاءِ مِائَةَ أَلْفِ نَبِيٍّ وَ عِشْرِينَ أَلْفَ نَبِيًّ، مِنْهُمْ خَمْسَةٌ أُولُو الْعَزْمِ: نُوحُ، وَ إِبْرَاهِيمُ، وَ مُحَمَّدٌ هِيْهُ، وَ إِنَّ عَلِيٍّ بْنَ أَبِي طَالِبٍ هِ كَانَ هِبَهَ اللّهِ لِمُحَمَّدٍ اللّهِ اللهِ لِمُحَمَّدٍ اللهِ اللهِ لِمُحَمَّدٍ اللهِ اللهِ لَهُ وَعَيْمَ مَنْ كَانَ قَبْلَهُ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ؛ فَهْذِهِ حُجَّتُنَا عَلَىٰ مَنْ كَانَ قَبْلَهُ مِنَ الْثَوْمِينِ وَ الْمُؤْمِنِينَ؛ فَهْذِهِ حُجَّتُنَا عَلَىٰ مَنْ أَنْكَرَ حَقَنَا وَ الشَّهُ الْعَرْشِ : عَلَيُّ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ؛ فَهْذِهِ حُجَّتُنَا عَلَىٰ مَنْ أَنْكَرَ حَقَنَا وَ الشَّهُ اللهِ بْنِ الْقُورِينَ عَلَىٰ مَنْ أَنْكَرَ حَقَنَا وَ الشَّهُ اللهِ بْنِ الْقَاسِمِ، عَنْ ذُرُعَةَ بْنِ مُحَمَّدٍ عَنْ الْمُفْطَلِ بْنِ عُمْرَ، قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ بْنِ الْقَاسِمِ، عَنْ ذُرُعَةَ بْنِ مُحَمَّدًا وَرِثَ سُلَمَةً بْنِ الْفَطَابِ، عَنْ عَبْدِ اللّهِ بْنِ الْقَاسِمِ، عَنْ ذُرُعَةَ بْنِ مُحَمَّدٍ عَنِ الْمُفَطَّلِ بْنِ عُمْرَ، قَالَ أَبُورِ وَ يَبْيَانَ مَا فِي الْأَلُواحِ». اللهِ بْنِ الْقَاسِمِ، عَنْ ذُرُعَةَ بْنِ مُحَمَّدٍ عَنِ الْمُفَطَّلِ بْنِ عُمْرَ، قَالَ أَبُورِ وَ يَبْيَانَ مَا فِي الْأَلُواحِ». اللهِ بْنِ الْقَاسِمِ، عَنْ ذُرُعَة بْنِ مُكَمَّدٍ وَ يَبْيَانَ مَا فِي الْأَلُواحِ». ويَنْ اللهِ بْنِ الْقَاسِمِ، عَنْ ذُرُعَة بْنِ مُحَمَّدًا وَرِثَ شُلْمَانَ، وَ إِنَّ وَرِثْنَا مُحَمَّدًا وَلِ اللهِ اللهِ عَلْمَ التَّوْرَاةِ وَ الْإِنْجِيلِ وَ الزَّبُورِ، وَ يَبْيَانَ مَا فِي الْأَلُواحِ».

قَالَ: قُلْتُ: إِنَّ هٰذَا لَهُوَ الْعِلْمُ.

قَالَ: «لَيْسَ هٰذَا هُوَ الْعِلْمَ؛ إِنَّ الْعِلْمَ: الَّذِي يَحْدُثُ يَوْماً بَعْدَ يَــوْمٍ وَ سَــاعَةً بَـعْدَ سَاعَةِ».

٢/٤٠٢ أَحْمَدُ بْنُ إِدْرِيسَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الْجَبَّارِ، عَنْ صَفْوَانَ بْنِ يَحْيَىٰ، عَنْ شُعَيْبٍ الْحَدَّادِ، عَنْ ضُرَيْسٍ الْكُنَاسِيِّ، قَالَ: كُنْتُ عِنْدَ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﴿ وَعِنْدَهُ أَبُو شُعَيْبٍ الْحَدَّادِ، عَنْ ضُرَيْسٍ الْكُنَاسِيِّ، قَالَ: كُنْتُ عِنْدَ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﴿ وَعِنْدَهُ أَبُو بَعْدِ اللهِ ﴿ وَعِنْدَهُ وَاللهِ وَعِنْدَهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَ

از امام محمد باقر الله روایت کرده است که فرمود: «رسول خدای فرمود که: اوّل وصیبی که بر روی زمین بود، هبه الله پسر آدم بوده (که مسمّی است به شیث). و فرمود که: «هیچ پیغمبری از دنیا نرفته، مگر آن که او را وصیی بوده، و همهٔ پیغمبران صد و بیست هزار پیغمبر بودند، و پنج تن از ایشان، اولوالعزماند (که معنی آن گذشت): نـوح و ابـراهـیم و موسی و عیسی و محمد الله و به درستی که علی بن ابی طالب، بخشش خدا بود برای محمد الله (یا از بـرای محمد الله بود از برای آدم)، و علم همهٔ اوصیا را میراث برد، و همچنین علم محمد کسانی راکه پیش از او بوده اند. و آگاه باشید که: محمد الله میراث برده علم آنها راکه پیش از او بوده اند و رسولان.

و بر ساق عرش نوشته که: حمزه، شیر خدا و شیر رسول خدا و سید شهیدان است، و در پیشانی یا بالای عرش نوشته که: علی، پادشاه مؤمنان است. پس این حجّت ما است بر هر که حقّ ما را انکار کرد، و میراث ما را دانسته اقرار نکرده. چه چیز ما را منع کرده از سخن گفتن و اظهار حقّ خود کردن؟ و حال آنکه ما، مرگ را در پیش داریم. پس چه حجّت از این رساتر می تواند بود؟».

۳/۶۰۳ محمد بن یحیی، از سلمه بن خطاب، از عبدالله بن محمد، از عبدالله بن قاسم، از زُرعة بن محمد، از مُفضَل بن عمر روایت کرده است که گفت: امام جعفر صادق الله فرمود که: اسلیمان از داود ارث برد، و محمد الله از سلیمان ارث برد، و ما از محمد ارث بردیم. و به درستی که در نزد ما است علم تورات و انجیل و زبور و قرآن و بیان آنچه در الواح موسی است.

مفضل میگوید که: عرض کردم که: علم کامل همین است، و منحصر است در این. حضرت فرمود که: «این علم، آن علم که تو گمان کردهای نیست؛ زیراکه آن علم، علمی است که تازه به هم میرسد، روز به روز و ساعت به ساعت».

۱۰۴/۶۰۴ محمد بن ادریس، از محمد بن عبدالجبّار، از صفوان بن یحیی، از شعیب حدّاد، از ضُریس کُناسی روایت کرده است که گفت: در نزد امام جعفر صادق الله بودم و ابوبصیر در خدمت آن حضرت بود. حضرت الله فرمود که: «داود وارث علم پیغمبران بود، و سلیمان و ارث علم داود، و محمد وارث سلیمان، و ما از محمد الله میراث بردیم. و به درستی که در نزد ما است صُحف ابراهیم و لوحهای موسی».

فَقَالَ أَبُو بَصِيرٍ: إِنَّ هٰذَا لَهُوَ الْعِلْمُ.

فَقَالَ: «يَا أَبَا مُحَمَّدٍ، لَيْسَ هٰذَا هُوَ الْعِلْمَ، إِنَّمَا الْعِلْمُ مَا يَحْدُثُ بِاللَّيْلِ وَ النَّهَارِ يَوْماً بِيَوْمٍ، وَ سَاعَةً بِسَاعَةٍ».

٥/٢٠٥ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الْجَبَّارِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ، عَنْ عَلِيًّ بْنِ النَّعْمَانِ، عَنِ ابْنِ مُسْكَانَ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ، قَالَ: قَالَ لِي: عَلِيًّ بْنِ النَّعْمَانِ، عَنِ ابْنِ مُسْكَانَ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ، قَالَ: قَالَ لِي: «يَا أَبًا مُحَمَّدٍ، إِنَّ اللَّهَ ـ عَزَّ وَ جَلَّ \_ لَمْ يُعْطِ الْأَنْبِيّاءَ شَيْئًا إِلَّا وَ قَدْ أَعْطَاهُ مُحَمَّداً وَلِيْ اللهُ عَزَّ وَ جَلَّ \_ لَمْ يُعْطِ الْأَنْبِيّاءَ، وَ عِنْدَنَا الصَّحُفُ الَّتِي قَالَ اللهُ عَزَّ وَ جَلَّ . لَمْ يُعْطِ الْأَنْبِيّاءَ، وَ عِنْدَنَا الصَّحُفُ الَّتِي قَالَ اللهُ عَزَّ وَ جَلَّ . وَ عَنْدَنَا الصَّحُفُ الَّتِي قَالَ اللهُ عَزَّ وَ جَلَّ . وَ عَنْدَنَا الصَّحُفُ الَّتِي قَالَ اللهُ عَزَّ وَ جَلَّ . وَ عَنْدَنَا الصَّحُفُ الَّتِي قَالَ اللهُ عَزَّ وَ جَلَّ . وَعَدْ أَعْطَىٰ مُحَمَّداً جَمِيعَ مَا أَعْطَى الْأَنْبِيّاءَ، وَ عِنْدَنَا الصَّحُفُ الَّتِي قَالَ اللهُ عَزَ

قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، هِيَ الْأَلْوَاحُ؟ قَالَ. «نَعَمْ».

٢٠٥٥ عَنْ عَبْدِ اللّهِ بْنِ سِنَانٍ ، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَلَّدٍ ، غَنِ الْخُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ ، غَنِ النَّضْرِ بْنِ سُويْدٍ ، عَنْ عَبْدِ اللّهِ عَنْ عَبْدِ اللّهِ عِنْ اللهِ عَنْ وَ جَلَّ : ﴿ وَلَقَدْ عَنْ عَبْدِ اللّهِ عَنْ وَ جَلَّ : ﴿ وَلَقَدْ كَنْ عَبْدِ اللّهِ عَنْ وَ اللّهِ عَنْ وَ جَلّ : ﴿ وَلَقَدْ كَنْ عَبْدِ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ وَ الرّابُورُ ؛ وَمَا الذّ كُورُ وَاللّهُ هُورُ عَنْدَ اللّهِ ، وَ الرّابُورُ ؛ وَمَا الذّ كُورُ ؟ وَمَا الذّ كُورُ ؟ قَالَ : «الذّ كُو عِنْدَ اللّهِ ، وَ الرّابُورُ ؛ وَمَا الذّ كُورُ ؟ وَمَا الذّ كُورُ ؟ قَالَ : «الذّ كُو عِنْدَ اللّهِ ، وَ الرّابُورُ ؛ وَ الرّابُورُ ؛ وَمَا الذّ كُورُ ؟ وَمَا الذّ كُورُ ؟ قَالَ : «الذّ كُو عِنْدَ اللهِ ، وَ الرّابُورُ ؛ وَ الرّابُورُ ؛ وَمَا الذّ كُورُ ؟ قَالَ : «الذّ كُورُ عِنْدَ اللهِ ، وَ نَحْنُ هُمْ ».

٧/۶٠٧ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ أَبِي زَاهِرٍ أَوْ غَيْرِهِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ حَمَّادٍ، عَنْ أَخِيهِ أَحْمَدَ بْنِ حَمَّادٍ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ الْأَوَّلِ عِلَى، قَالَ: قُلْتُ لَهُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، أَخْبِرْنِي عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ وَرِثَ النَّبِيِّينَ كُلَّهُمْ؟ قَالَ: «نَعَمْ».

قُلْتُ: مِن لَدُنْ آدَمَ حَتَّى انْتَهَىٰ إِلَىٰ نَنْسِهِ؟ قَالَ: «مَا بَعَثَ اللَّهُ نَبِيّاً إِلَّا وَمُحَمَّدُ ﷺ أَعْلَمُ مِنْهُ».

قَالَ: قُلْتُ: إِنَّ عِيسَى بْنَ مَرْيَمَ كَانَ يُحْيِي الْمَوْتَىٰ بِإِذْنِ اللَّهِ، قَالَ: «صَـدَقْتَ»، وَ سُلَيْمَانَ بْنَ دَاوُدَ كَانَ يَفْهَمُ مَنْطِقَ الطَّيْرِ، وَكَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَقْدِرُ عَلَىٰ هٰذِهِ الْمَنَازِلِ؟ ابوبصیر عرض کرد به آن حضرت که: علم کامل همین است و منحصر است در این؟ حضرت فرمودکه: «ای ابا محمد، این علم، آن علم که تو گمان نمودهای نیست. جز این نیست که آن علم، علمی است که در شب و روز حادث می شود؛ روز به روز و ساعت به ساعت».

ن محمد بن یحیی، از محمد بن عبدالجبّار از محمد بن اسماعیل، از علی بن نعمان، از ابن مُسکان از ابوبصیر از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که آن حضرت به من فرمود که: «ای ابا محمد، به درستی که خدای عزّوجل به پیغمبران چیزی را عطانکرد، مگر آن که همان را به محمد عطا فرموده و فرمود که: «خدا به محمد عطا فرمود تمام آنچه به همه پیغمبران عطا فرمود، و در نزد ما است آن صحیفه ها که خدای عزّوجل فرموده که: ﴿صُحُفِ بِیغمبران عطا فرمود، و در نزد ما است آن صحیفه ها که خدای عزّوجل فرموده که: ﴿صُحُفِ اِبْزَاهِیمَ وَ مُوسی» أ، یعنی: صحیفه های ابراهیم خلیل الله (که ده است). و صحیفه های موسی» ابوبصیر میگوید که: عرض کردم که فدای تو گردم، صحیفه های موسی، همان الواح است که در قرآن مذکور است؟ حضرت فرمود: «آری».

۴۰۶ محمد، از احمد بن محمد، از حسین بن سعید، از نضر بن سوید، از عبدالله بن سینان، از امام جعفر صادق علیه روایت کرده است که عبدالله آن حضرت را سؤال کرد از قول خدای عزّوجل: ﴿وَلَقَدْ کَتَبْنَا فَى الزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ الذَّكْرِ ﴾ ، یعنی: «و هر آینه به حقیقت که نوشتیم در زبور بعد از ذکر» (که زبور کدام است و ذکر چیست). فرمود که: «ذکر، نزد خداست و زبور، آن چیزی است که بر داود فرود آمد، و هر کتابی که از آسمان فرود آمده در نزد اهل علم است، و ماییم اهل همان علم».

۱۹۰۷ محمد بن یحیی، از احمد بن ابی زاهر یاغیر او، از محمد بن حمّاد، از برادرش احمد بن حمّاد، از برادرش احمد بن حمّاد، از ابراهیم، از پدرش، از امام موسی کاظم ب روایت کرده است که گفت: به آن حضرت عرض کردم که: فدای تو گردم، مرا خبر ده از پیغمبر که از همهٔ پیغمبران میراث برد؟ فرمود: «آری». عرض کردم که: از نزد آدم تا آن که به خودش منتهی شد؟ فرمود که: «خدا هیچ پیغمبری را مبعوث نگردانید، مگر آن که محمد الله از او داناتر است».

راوی میگویدکه: عرض کردم که: عیسی بن مریم، مردگان را به اذن خدا زنده میگردانید. فرمود: «راست گفتی». و عرض کردم که: سلیمان بن داود گفتار مرغان را میفهمید. و آیا

۱. آعلی، ۱۹.

مرزخية تكيية رضي بسدوى

رسول خدای بر این مراتب قدرت داشت؟ حضرت فرمود که: «سلیمان بن داود در باب هدهد تکلّم نمود در هنگامی که او را نیافت و در کار آن شک داشت. ﴿فَقَالُ مَالِيَ لاَأْرَى الْهُدْهُدُ مَنَ مِنَ الْخَائِبِينَ ﴾ ا، یعنی: «پس سلیمان گفت: جیست مرا و مرا چه می شود که در میان مرغان هدهد را نمی بینم؟ (آیا به جهت ساتری چشم من به وی نمی افتد؟) یا هست از غایب شدگان؟» (که از نظر پنهان شده)، و در آن هنگام که او را نیافت و غیبت آن بر او متحقق شد، و بر او خشم گرفت، پس فرمود: ﴿لاَعَذِبَنَهُ عَذَاباً شَدیدًا أَوْ لاَذْبَحَنْهُ أَوْ لَیَأْتِینَی بِسُلَطانِ مُبینِ ﴾ اب بعنی: «به خدا سوگند، هر آینه عذاب کنم او را عذابی سخت، یا او را سر برم، یا بیاورد مرا حجتی روشن (که سبب غیبت او چه بوده)، تا باعث عذر او شود در غیبت».

و جز این نیست که سلیمان، خشم گرفت برای آنکه هدهد او را بر آب دلالت می نمود. پس این هدهد مرغی است که خدا به او عطا فرموده بود آنچه را که به سلیمان عطا نفرموده بود، و حال آنکه باد و مورچه و آدمیان و جنیان و شیاطین و همهٔ سرکشان، او را فرمان می بردند، و آب را در زیر زمین نمی شناخت (و نمی دانست که آن در کجاست) و آن مرغ این را می شناخت. و به درستی که خدا در کتاب خویش می فرماید: ﴿ وَ لَوْ أَنَّ قُرْ آناً شُیْرَتْ بِهِ الْجِبْالُ اَوْ قُطِعَتْ بِهِ الْاَرْضُ أَقْ کُلِّمَ بِهِ الْمَوْتِیٰ ﴾ آ، یعنی: «و اگر در عالم پارهای از قرآن باشد که کوه ها به آن و خواندن آن بر آن، روان گردانیده شوند، بعد از کنده شدن از جای خویش، بر روی زمین، یا در هوا، یا شکافته شود زمین به واسطهٔ آن و پاره پاره گردد، یامردگان به تلاوت آن به سخن در قرده شوند، هر آینه این قرآن، خواهد بود» (به جهت عظمت محل و علق امر و جلالت قدری که دارد).

و به تحقیق که ما میراث بردیم این قرآن را که در آن است آنچه کوه ها به سبب آن روان گردد، و شهرها به وساطت آن ویران شود، و مردگان به آن زنده شوند، و ما آب را در زیر زمین می شناسیم. و به درستی که در کتاب خدا آیاتی چند هست که هیچ کار مشکلی به استعانت به آن، اراده نمی شود مگر آن که خدا به آن دستوری می دهد و آن را سهل و آسان می گرداند با آنچه که هست، که خدا به واسطهٔ آن در حصول مشکلات اذن می دهد و آسان می سازد، از آنچه گذشتگان آن را نوشته اند. که خدا آن را از برای ما قرار داده در اصل کتاب (که عبارت

۲. نمل، ۲۱.

۱. نمل، ۲۰.

۳. رعد، ۳۱.

لآيَاتٍ مَا يُرَادُ بِهَا أَمْرُ إِلَّا أَنْ يَأْذَنَ اللّهُ بِهِ مَعَ مَا قَدْ يَأْذَنُ اللّهُ مِمَّا كَتَبَهُ الْمَاضُونَ، جَعَلَهُ اللّهُ لَنَا فِي أُمِّ الْكِتَابِ؛ إِنَّ اللّهُ يَقُولُ: ﴿وَمَا مِنْ غَآبِيَةٍ فِي السَّمَآءِ وَ اَلْأَرْضِ إِلّا فِي كِتَبِ اللّهُ لَنَا فِي أُمِّ الْكِتَابِ؛ إِنَّ اللّهُ يَقُولُ: ﴿وَمَا مِنْ غَآبِيَةٍ فِي السَّمَآءِ وَ اَلْأَرْضِ إِلّا فِي كِتَبِ اللّهُ مَبْيِنِ ﴾ ثُمَّ قَالَ: ﴿ثُمَّ أَوْرَثْنَا الْكِتَبَ اللّهُ لَذِينَ اصْطَفَانَا اللّهُ عَبَادِنَا ﴾ فَنَحْنُ الّذِينَ اصْطَفَانَا اللّهُ عَبِينٍ ﴾ ثُمَّ قَالَ: ﴿ثُمَّ أَوْرَثْنَا هَذَا الّذِي فِيهِ يَبْيَانُ كُلِّ شَيْءٍ».

# ٣٣ ـ بَابُ أَنَّ الْأَئِمَّةَ ﴿ عِنْدَهُمْ جَمِيعُ الْكُتُبِ الَّتِي نَزَلَتْ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ ، وَأَنَّهُمْ يَعْرِفُونَهَا عَلَى اخْتِـ لَافِ أَلْسِنَتِهَا اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ ، وَأَنَّهُمْ يَعْرِفُونَهَا عَلَى اخْتِـ لَافِ أَلْسِنَتِهَا

١/٤٠٨ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ عَنِ الْحَسَنِ بْنِ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ يُسونُسَ، عَنْ أَبِيهِ عَنْ الْحَسَنِ بْنِ الْحَكَمِ، فِي حَدِيثِ بُرَيْهِ أَنَّهُ لَمَّا جَاءَ مَعَهُ إِلَىٰ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ فَلَقِيَ أَبَا الْحَسَنِ عُوسَى بْنَ جَعْفَرٍ ﴿ مُنَامٌ الْحِكَايَةَ، فَلَمَّا فَرَغَ، قَالَ أَبُو الْحَسَنِ ﴿ الْحَسَنِ اللهِ عَالِمُ مُوسَى بْنَ جَعْفَرٍ ﴾ فَحَكَىٰ لَهُ هِشَامٌ الْحِكَايَة، فَلَمَّا فَرَغَ، قَالَ أَبُو الْحَسَنِ ﴾ الْحَسَنِ عُوسَى بْنَ جَعْفَرٍ ﴾ فَحَكَىٰ لَهُ هِشَامٌ الْحِكَايَة، فَلَمَّا فَرَغَ، قَالَ أَبُو الْحَسَنِ ﴾ الْجَسَنِ الله اللهِ عَالِمُ مُنْ أَبُو الْحَسَنِ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهِ عَالِمُ مُنْ أَنْ اللهِ عَالِمُ مَا أَوْ مَقْلَلَ عَلَيْهِ وَالْحَسَنِ اللهِ عَالِمُ مَنْ اللهِ عَلَيْهِ وَمِنْ اللهِ عَالِمُ مَنْ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَالِمُ مُنْ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَالِمُ مُنْ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَالِمُ مُنْ اللهِ عَلْمُ اللهُ اللهِ عَالِمُ مُنْ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَالِمُ اللهِ عَالِمُ اللهِ عَالَى اللهِ عَالِمُ اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالِمُ اللهِ عَالَى اللهِ عَالِمُ اللهِ عَالَى اللهِ عَلْمُ اللهُ اللهِ عَالِمُ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلْمُ اللهِ الْمُ اللهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ اللهِ عَالِمُ اللهِ اللهِ عَلْمُ اللهِ اللهِ عَلْمُ اللهِ اللهِ عَلْمُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

قَالَ: فَآمَنَ بُرَيْهُ، وَ حَسُنَ إِيمَانُهُ، وَ آمَنَتِ الْمَرْأَةُ الَّتِي كَانَتْ مَعَهُ، فَدَخَلَ هِشَامُ وَ بُرِيْهُ وَ الْمَرْأَةُ الَّتِي كَانَتْ مَعَهُ، فَدَخَلَ هِشَامُ وَ بُرِيْهُ وَ الْمَرْأَةُ عَلَىٰ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ فَحَكَى لَهُ هِشَامٌ الْكَلَامَ الَّذِي جَرَىٰ بَيْنَ أَبِي الْحَسَنِ مُوسَىٰ ﴿ وَبَيْنَ بُرَيْهِ، فَقَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ ﴿ ذَرِيَّةَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللِهُ اللللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ الللللهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّ

است از: لوح محفوظ، یا قرآن، یا سورهٔ حمد). به درستی که خدا می فرماید: ﴿قَ مَا مِنْ غَائِبَةٍ فَی السَّمَاءِ قَ الْأَرْضِ إِلاَّ فَی کِتَابٍ مُبِینٍ ﴾ ا، یعنی: ﴿و نیست هیچ پوشیده ای که پوشیدگی و خفای آن بسیار و سخت باشد از حوادث و نوازل و غیر آن در آسمان و زمین، مگر آنکه در کتاب مبین است (که عبارت است از قرآن) و نوشته ای است روشن یا روشن کننده ». بعد از آن فرمود که: ﴿ثُمُّ أُوْرَثْنَا الْکِتَابَ الَّذِینَ اصْطَفَیْنَا مِنْ عِبْادِنَا ﴾ آ؛ پس ماییم آنان که خدای عزّ و جل ما را برگزیده و به ما میراث داده، این کتابی راکه در اوست بیان هر چیزی».

#### ۳۴. باب در بیان این که انمه ﷺ در نزد ایشان است همهٔ آن کتابها که از نزد خدای عزّوجلّ فرود آمده و بیان این که آنها را با اختلاف لغات آنها می دانند

حدیث بریه آروایت کرده است که چون بریه با هشام به خدمت امام جعفر صادق این آمد، بعد از آن با ابوالحسن حضرت موسی بن جعفر یک ملاقات نمود و هشام این حکایت را به آن حضرت عرض نمود (و کلینی ذکر نفرموده که آن حکایت چیست. و بعضی گفته اند که شاید حضرت عرض نمود (و کلینی ذکر نفرموده که آن حکایت چیست. و بعضی گفته اند که شاید مراد از آن، حکایت علم و نصرانیّت او باشد، و تمام آن در تو حید صدوق است آ). هشام چون فارغ شد، حضرت از آن می دانی بریه داشی تر به کتاب خویش (که انجیل است) خگونه است؟ آیا آن را می دانی ؟ گفت که: من دانایم به آن. بعد از آن، حضرت فرمود که: «اعتماد دارم به دانشی که در آن دارم.

هشام میگوید که پس حضرت کاظم الله شروع فرمود که: انجیل را میخواند. بریه عرض کرد که: مدّت پنجاه سال است که تو یا مثل تو را طلب می کردم، پس بریه ایمان آورد و مؤمن بسیار خوبی شد، و آن زنی که با او بود نیز ایمان آورد. بعد از آن، هشام و بریه و آن زن، به خدمت امام جعفر صادق الله آمدند و هشام آن سخنی را که در میان ابوالحسن حضرت امام موسی الله و بریه جاری شده بود، از برای آن حضرت حکایت نمود، حضرت فرمود: «دُریّهٔ

۱. نمل، ۷۵. ۲. فاطر، ۳۲.

۳. بر وزن قریه، یا بریه بر وزن حسین که تصغیر ابراهیم است. و در بعضی از نسخ کافی، بریهه بر وزن غفیله، مردی بود نصرانی که عالم بود به انجیل و مسلمان شد؛ چنانچه مذکور خواهد شد. (مترجم)

التوحيد، ص ٢٧٥، باب الرد (٣٧) ح ١.

سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾».

فَقَالَ بُرَيْهٌ: أَنَىٰ لَكُمُ التَّوْرَاةُ وَ الْإِنْجِيلُ وَ كُتُبُ الْأَنْبِيَاءِ؟ قَالَ: «هِيَ عِنْدَنَا وِرَاثَةً مِنْ عِنْدِهِمْ، نَقْرَؤُهَا كَمَا قَرَوُوهَا، وَ نَقُولُهَا كَمَا قَالُوا؛ إِنَّ اللَّهَ لَا يَجْعَلُ حُجَّةً فِي أَرْضِهِ يُسْأَلُ عَنْ شَيْءٍ، فَيَقُولُ: لَا أَدْرِي».

فَقَالَ: «نَعَمْ، ذَكَرْتُ إِلْيَاسَ النَّبِيَّ، وَكَانَ مِنْ عُبَّادِ أَنْبِيَاءِ بَنِي إِسْرَائِيلَ، فَقُلْتُ كَمَا كَانَ يَقُولُ فِي سُجُودِهِ».

ئُمَّ انْدَفَعَ فِيهِ بِالسُّرْيَانِيَّةِ، فَـلَا وَ اللَّهِ، مَا رَأَيْنَا قَسَّاً وَ لَا جَاثَلِيقاً أَفْصَحَ لَهْجَةً مِنْهُ بِهِ. بَعْضُها مِنْ بَعْضٍ وَ اللّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ أ، يعنى: ايشان فرزندانى اند كه بعضى از ايشان از بعضى ديگر زاده شده اند (يعنى او لاد پسنديده از پدران برگزيده)، و خدا شنواست به اقوال مردمان، داناست به اعمال ايشان».

بریه عرض کرد که: از کجا شما را تورات و انجیل و کتابهای پیغمبران و علم به آنها دست به هم داده؟ حضرت فرمود که: ااینها در نزد ما است به طریقهٔ میراث از نزد ایشان و اینها را میخوانیم؛ چنانچه ایشان خواندهاند و اینها را میگوییم و تفسیر می نماییم؛ چنانچه ایشان گفتهاند. به درستی که خدا در زمین خویش حجتی را قرار نمی دهد که از چیزی سؤال شود، پس بگوید که نمی دانم».

۶۰۹ / ۲ . على بن محمد و محمد بن حسن روايت كردهاند، از سهل بن زياد، از بكر بن صالح، از محمد بن سنان، از مُفضّل بن عُمر كه گفت: بر در خانهٔ امام جعفر صادقﷺ أمديم و ما می خواستیم که اذن بگیریم که بـه خـدمت آن حـضرت بـرسیم، پس آواز آن حـضرت را شنیدیم که تکلّم می فرمود به کلامی که اغبت عرب نبود، و ما تو هم کردیم که آن لغت شریانی است. پس آن حضرت گریست و ما نیز به جهت گریهٔ او، گریستیم. بعد از آن، غلام آن حضرت به سوی ما بیرون آمد و مارا اذن داد، پس بر آن حضرت داخل شدیم، مـن عـرض كردم كه: خدا تو را به اصلاح آورد، بر در خانهٔ تو آمديم و ميخواستيم كه اذن حاصل كنيم تا بر تو داخل شویم، پس آواز تو را شنیدیم که تکلّم می فرمودی به کلامی که لغت عرب نبود، و ما توهّم کردیم که آن لغت شریانی است، بعداز آن گریستی و مانیز به جهت گریهٔ تو گریستیم. حضرت فرمود: «بلي، الياس پيغمبر را به خاطر آوردم، و آن حضرت از جملة عبّاد پیغمبران بنیاسرائیل بود، و چنانچه در سجدهٔ خویش تکلّم میکرد و دعا میکرد، من تکلّم نمودم». بعد از آن، حضرت از عربی رفت به سریانی و شروع نمود به زبان سریانی حرف زدن در این باب، پس به خدا سوگند، که هیچ قش و جاثلیقی را ندیدم که لهجه و زبانش از آن حضرت فصیحتر باشد (و قُسَ به فتح قاف و تشدید سین و جاثلیق، دو رئیساند از رؤسای نصاري در علم، و جاثليق از همه بالاتر است، و بعد از او مطران است، و بعد از او أسقف، و بعداز او قَسَ که او را قسیّس نیز گویند، و بعداز او شیماس که از همه پست تر است).

۱. آل عمران، ۳۴.

ثُمَّ فَسَّرَهُ لَنَا بِالْعَرَبِيَّةِ، فَقَالَ: «كَانَ يَقُولُ فِي سُجُودِهِ: أَ تُرَاكَ مُعَذَّبِي وَ قَدْ أَظْمَأْتُ لَكَ هَوَاجِرِي؟ أَ تُرَاكَ مُعَذِّبِي وَ قَدْ عَفَّرْتُ لَكَ فِي التُّرَابِ وَجْهِي؟ أَ تُرَاكَ مُعَذِّبِي وَ قَدِ اجْتَنَبْتُ لَكَ الْمَعَاصِيَ؟ أَ تُرَاكَ مُعَذِّبِي وَ قَدْ أَسْهَرْتُ لَكَ لَيْلِي».

قَالَ: «فَأَوْحَى اللَّهُ إِلَيْهِ: أَنِ ارْفَعْ رَأْسَكَ؛ فَإِنِّي غَيْرُ مُعَذِّبِكَ».

قَالَ: «فَقَالَ: إِنْ قُلْتَ: لَا أُعَذِّبُكَ ثُمَّ عَذَّ بُتَنِي مَا ذَا؟ أَ لَسْتُ عَبْدَكَ وَ أَنْتَ رَبِّي؟».

قَالَ: «فَأَوْحَى اللّٰهُ إِلَيْهِ: أَنِ ارْفَعْ رَأْسَكَ؛ فَإِنِّي غَيْرُ مُعَذِّبِكَ؛ إِنِّي إِذَا وَعَدْتُ وَعْدأ وَفَيْتُ بِهِ».

## ٣٥ ـ بَابُ أَنَّهُ لَمْ يَجْمَعُ الْقُرْآنَ كُلَّهُ إِلَّا الْأَئِمَّةُ ﴿ وَ أَنَّهُمْ يَعْلَمُونَ عِلْمَهُ كُلَّهُ

١/۶۱٠ مُحَمَّدُ بْنُ يَحْمِئْ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ عَمْرِو بْنِ
 أَبِي الْمِقْدَامِ، عَنْ جَابِرٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﷺ يَقُولُ: «مَا ادَّعَىٰ أَحَدٌ مِنَ النَّاسِ أَنَّهُ

بعد از آن، حضرت کلام إلياس را به زبان عربی از برای ما تفسير فرمود و فرمود که: «در سجده می گفت که: ﴿أثراكَ مُعَذِّبي وَ قَدْ اَطْمَاتُ لك هواجري؟ أثراك معذّبي و قد عفّرتُ لك في التراب وجهي؟ أثراك معذّبي و قد أسهرتُ لك ليلي كه، يعنى: آيا خود را چنان می بینی که مرا عذاب کنی و حال آن که ساعتهای بسیار گرم (که ساعت پنجم از روز است) مرا برای رضای تو تشنه گردانیده؟ (و بعضی گفته اند که هاجره که جمع آن هواجر است، نصف النّهار است در نزد سخت شدن گرما در نزد زوال آفتاب، یا از آن وقت تا عصر. و می تواند که معنی این باشد که به جهت تو تشنگی کشیدم در ساعتهای گرم که هوا در غایت گرمی بوده. و به هر تقدیر، کنایه است از روزه شدن آن حضرت در تابستان). آیا خود را چنان می بینی که مرا عذاب کنی با آن که روی خویش را به جهت تو در خاک مالیدم؟ آیا خود را چنان می بینی که مرا عذاب کنی و من به جهت تو از جمیع گناهان دوری گزیدم؟ آیا خود را چنان می بینی که مرا عذاب کنی و من به جهت تو شب خویش را بیدار کردم؟ یا در آن بیدار خوابی کشیده هرا عذاب کنی و من به جهت تو شب خویش را بیدار کردم؟ یا در آن بیدار خوابی کشیده هرا عذاب کنی و من به جهت تو شب خویش را بیدار کردم؟ یا در آن بیدار خوابی کشیده هرا

حضرت فرمود که: «پس خدا به سوی او وسی فرحود که: سر خویش را بردار که من تو را عذاب نخواهم کرد». حضرت فرمود گه «الیاس عرض کرد که اگر بفرمایی که تو را عذاب نمی کنم و بعد از آن مرا عذاب کنی، چه شود و من چه کنم ؟ آیا من بنده تو نیستم و تو پروردگار من نیستی ؟ اله (یعنی: که تو پرودگار منی و من بنده توام و بنده را بر آقا چه اعتراض می تواند بود اگر آقا به آنچه فرموده عمل نکند؟ و این را در مقام عجز و اظهار عبودیت می گفت، یا احتمال می داد که وعده خدا در حقیقت و نفس الأمر، مشروط به شرطی باشد؛ نه آنکه به وعده خدا اعتماد نداشت). حضرت فرمود که: «خدا به سوی او وحی فرمود که: سرخود را بر دار که من تو را عذاب نمی کنم؛ زیرا که من چون چیزی را وعده دهم، به آن و فا می کنم ۵.

#### ۳۵. باب در بیان این که هیچ کس همهٔ قرآن و علم آن را جمع نکرده، مگر ائمهﷺ که ایشان همه علوم آن را می دانند

۱/۶۱۰ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از ابن محبوب، از عَمرو بن ابی المِقدام، از جابر روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام محمد باقر الله که می فرمود که: «از مردمان

جَمَعَ الْقُرْآنَ كُلَّهُ كَمَا أُنْزِلَ إِلَّا كَذَّابُ، وَ مَا جَمَعَهُ وَ حَفِظَهُ كَمَا نَزَّلَهُ اللَّهُ تَعَالَىٰ إِلَّا عَلِيُّ بْنُ أَبِي طَالِبٍ وَ الْأَئِمَّةُ مِنْ بَعْدِهِ ﷺ».

٢ / ۶۱۱ / ٨ مُحَمَّدُ بْنُ الْحُسَيْنِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ، عَنْ عَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ، عَنْ عَمَّارِ بْنِ مَرْوَانَ، عَنِ الْمُنَخَّلِ، عَنْ جَابِرٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ، أَنَّهُ قَالَ: «مَا يَسْتَطِيعُ أَحَدُ عَمَّارِ بْنِ مَرْوَانَ، عَنِ الْمُنَخَّلِ، عَنْ جَابِرٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ، أَنَّهُ قَالَ: «مَا يَسْتَطِيعُ أَحَدُ أَنْ يَدَّعِي أَنَّ عِنْدَهُ جَمِيعَ الْقُرْآنِ كُلِّهِ ظَاهِرِهِ وَ بَاطِنِهِ غَيْرُ الْأَوْصِيَاءِ».

١٣/۶١٢ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ وَ مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنِ الْقَاسِمِ بْنِ الرَّبِيعِ، عَنْ عُمْرِو بْنِ مُصْعَبٍ، عَنْ عُمْرِو بْنِ مُصْعَبٍ، عَنْ عُمْرُو بْنِ مُصْعَبٍ، عَنْ عَمْرِو بْنِ مُصْعَبٍ، عَنْ سَلَمَةَ بْنِ مُحْرِزٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جَعْدَدٍ فَيْ يَقُولُ: «إِنَّ مِنْ عِلْمِ مَا أُوتِينَا تَفْسِيرَ الْقُرْآنِ، سَلَمَةَ بْنِ مُحْرِزٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جَعْدَدٍ فَيَعُولُ: «إِنَّ مِنْ عِلْمِ مَا أُوتِينَا تَفْسِيرَ الْقُرْآنِ، وَ أَحْكَامَهُ، وَ عِلْمَ تَغْيِيرِ الرَّمَانِ وَ حَدَثَائِهِ ، إِذَا أَرَادَ اللّهُ بِقَوْمٍ خَيْراً، أَسْمَعَهُمْ، وَ لَوْ أَسْمَعَ مَنْ لَمْ يَسْمَعْ ، وَ يَوْ أَسْمَعَ مَنْ لَمْ يَسْمَعْ ، لَوَلّىٰ مُعْرِضاً كَأَنْ لَمْ يَسْمَعْ ». ثُمَّ أَمْسَكَ هُنَيْئَةً، ثُمَّ قَالَ: «وَ لَوْ وَجَدْنَا وَ اللّهُ الْمُسْتَعَانُ».

٣١٥/ ٣. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ الْمُؤْمِنِ، عَنْ عَبْدِ الأَعْلَىٰ مَوْلَىٰ آلِ سَامٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «وَ اللهِ إِنِّي لَأَعْلَمُ كِتَابَ اللهِ مِنْ أَوَّلِهِ إِلَىٰ آخِرِهِ كَأَنَّهُ فِي كَفِّي، فِيهِ خَبَرُ يَقُولُ: «وَ اللهِ، إِنِّي لَأَعْلَمُ كِتَابَ اللهِ مِنْ أَوَّلِهِ إِلَىٰ آخِرِهِ كَأَنَّهُ فِي كَفِّي، فِيهِ خَبَرُ اللهِ مِنْ أَوَّلِهِ إِلَىٰ آخِرِهِ كَأَنَّهُ فِي كَفِي، فِيهِ خَبَرُ اللهُ عَنَّ وَ جَلَّ: فِيهِ السَّمَاءِ، وَ خَبَرُ الأَرْضِ، وَ خَبَرُ مَا كَانَ، وَ خَبَرُ مَا هُوَ كَائِنٌ، قَالَ اللهُ عَنَّ وَ جَلَّ: فِيهِ يَنِيانُ كُلِّ شَيْءٍ».

هیچکس ادّعا نکرده که همهٔ قرآن را جمع نموده، چنانچه فرو فرستاده شده، مگر آنکه به غایت دروغگو باشد و آن را چنانچه خدا فرو فرستاده، جمع و حفظ نکرده، مگر علی بن ابیطالب و امامان بعداز آن حضرت شیک .

۱۹۶۱۱ محمد بن حسین، از محمد بن حسین، از محمد بن سینان، از عمّار بن مروان، از مُنخَّل، از جابر، از امام محمد باقر الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود که: «هیچکس نمی تواند که ادعا نماید که تمام قرآن و همهٔ ظاهر و باطن آن، نزد اوست، و آنها را می داند غیر از اوصیای پیغمبر ۱۱.

۱۶۱۲ ملی بن محمد، و محمد بن حسن، از سهل بن زیاد، از قاسم بسن ربیع، از عبید بن عبدالله بن ابی هاشم صیرفی، از عمرو بن مُصعب، از سلمة بن مُحْرِز روایت کرده است که گفت: شنیدم: از امام محمد باقر الله که می فرمود: «از جمله علم آنچه به ما عطا شده، تفسیر قرآن و احکام آن، و علم تغییر زمان و انتقال و انقلاب آن از حالی به حالی و از وصفی به وصفی، و واقعهٔ تازه یا نوی و تازگی آن است. و چون خدا به گروهی خوبی را اراده فرماید، ایشان را شنواگرداند، و اگر شنواگرداند، به گوش های ظاهری آن که را که نمی شنود، به گوش باطن هر آینه پشت بگرداند و اعراض کند، یه مرتبه ای که گویا نشنیده است».

پس حضرت اندکی ساکت شد بعد از آن فرمود: او اگر می یافتیم ظرفها و جای استراحت و آسایش را (که مراد از آن، دلهای گشاده که حافظ معارف حقیقیه است و دلی که خالی باشد، از مشاغلی که مانع از ادراک حقّ و قبول آن باشد)، هر آینه می گفتیم آنچه می گفتیم (که زبان تاب گفتن و گوش طاقت شنیدن آن را ندارد)، و خدا یاری خواسته شده است (که در همهٔ امور از او یاری می جوییم).

۴/۶۱۳ محمد بن یحیی، از محمد بن حسین، از محمد بن عیسی، از ابوعبدالله مؤمن، از عبدالله مؤمن، از عبدالأعلی مولای آل سام روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که می فرمود: «به خدا سوگند، که من کتاب خدا را از اوّل تا آخر آن می دانم، که گویا همهٔ آن در کف دست من نوشته است، و در آن است خبر آسمان و زمین و خبر آنچه بوده و آنچه خواهد بود. خدای عزّو جلّ فرموده است: ﴿فیه تِبْیَان لِکُلِّ شَيْءٍ ﴾».

(در باب و جوب ردّ به سوی کتاب خدا و سنّت پیغمبر ﷺ نظیر این حدیث مذکور شد، و مذکور شدکه این آیه در قرآن نیست، و با توجیه آن). ١٤١٤ / ٥. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ أَبِي زَاهِرٍ، عَنِ الْخَشَّابِ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ حَسَّانَ، عَنْ عَبْدِ الرَّحْمْنِ بْنِ كَثِيرٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ اللَّهِ عَنْ قَالَ: «﴿ قَالَ ٱلَّذِى عِندَهُ, عِلْمُ مِّنَ ٱلْكِتَّةِ أَنَا ءَاتِيكَ بِهِ ، قَبْلَ أَن يَرْتَدُ إِلَيْكَ طَرْفُكَ ﴾ » قَالَ: فَفَرَّجَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ عَلَى بَيْنَ أَصَابِعِهِ ، فَوَضَعَهَا فِي صَدْرِهِ، ثُمَّ قَالَ: «وَ عِنْدَنَا وَاللَّهِ، عِلْمُ الْكِتَابِ كُلِّهِ».

۶۱۵/ ۶. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ؛ وَمُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ. عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحَسَنِ، عَمَّنْ ذَكَرَهُ جَمِيعاً، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنِ ابْنِ أُذَيْنَةَ، عَنْ بُرَيْدِ بْنِ مُعَاوِيَةَ، قَالَ:

قُلْتُ لِأَبِي جَعْفَرٍ ﷺ : ﴿قُلْ كَفَىٰ بِاللَّهِ شَهِيدَ ا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِندَهُ, عِلْمُ الْكِتَـٰبِ﴾ قَالَ : «إِيَّانَا عَنىٰ، وَ عَلِيٌّ ﷺ أَوَّلُنَا وَ أَفْطَلُنَا وَ خَيْرُهَا بَعْدَ النَّبِيِّ ﷺ».

## مرز تحمیات کامیوز رصوبی استادی

## ٣٦ \_ بَابُ مَا أَعْطِيَ الْأَئِمَّةُ ﴿ مِنِ اسْمِ اللَّهِ الْأَعْظَمِ

1/515 مَحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ وَ غَيْرُهُ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحَكَمِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْفُضَيْلِ، قَالَ: أَخْبَرَنِي شُرَيْسُ الْوَابِشِيُّ، عَنْ جَابِرٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ، قَالَ: «إِنَّ اسْمَ اللهِ الْأَعْظَمَ عَلَىٰ ثَلَاثَةٍ وَ سَبْعِينَ حَرْفاً، وَ إِنَّمَا كَانَ عِنْدَ آصَفَ مِنْهَا حَرْفُ وَاحِدٌ، فَتَكَلَّمَ بِهِ، فَخُسِفَ بِالْأَرْضِ مَا بَيْنَهُ وَ بَيْنَ سَرِيرٍ بِلْقِيسَ حَتّىٰ تَنَاوَلَ السَّرِيرَ وَاحِدٌ، فَتَكَلَّمَ بِهِ، فَخُسِفَ بِالْأَرْضِ مَا بَيْنَهُ وَ بَيْنَ سَرِيرٍ بِلْقِيسَ حَتّىٰ تَنَاوَلَ السَّرِيرَ بِيقِيمِ، وَ نَحْنُ عِنْدَنَا مِنَ الإسْمِ بِيدِهِ، ثُمَّ عَادَتِ الْأَرْضُ كَمَا كَانَتْ أَسْرَعَ مِنْ طَرْفَةٍ عَيْنٍ، وَ نَحْنُ عِنْدَنَا مِنَ الإسْمِ الْأَعْظَمِ اثْنَانِ وَ سَبْعُونَ حَرْفاً، وَ حَرْفُ عِنْدَ اللهِ \_ تبارك و تَعَالى \_ اسْتَأْثَرَ بِهِ فِي عِلْمِ الْغَيْبِ عِنْدَهُ، وَ لَا حَوْلَ وَ لَا قُومً إِلَّا بِاللهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيمِ».

۱۹۲۶ / ۵. محمد بن یحیی، از احمد بن ابی زاهس، از جشاب، از علی بن حسّان، از عبد عبد الرّحمان بن کثیر، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که فرمود: « ﴿ قَالَ الّذی عِنْدَهُ عِنْدَهُ عِنْ الْکِتَابِ أَنَا آتیکَ بِهِ قَبْلَ أَنْ یَرْتَدُ اللّکَ طَرْفُکَ ﴾ ، یعنی: گفت آن کسی که در نزداو دانش کمی از کتاب بود (و آن آصف بن برخیا است و زیر سلیمان و خواهرزاده و ولی عهد و خلیفه او که کتب الهی را خوانده بود، و بعضی از اسم اعظم را میدانست ) که گفت: من می آورم تنخت بلقیس را در نزد تو، پیش از آن که چشم تو به سوی تو باز گردد».

راوی میگویدکه: حضرت صادق الله انگشتان خویش راگشود و در میانهٔ آنها فرجه قرار داد، بعد از آن، آنها را بر سینهٔ خودگذاشت و فرمود: «به خدا سوگند، که در نزد ما است علم همهٔ کتاب».

۱۹۱۵ / ۶۱۵ علی بن ابراهیم، از پدرش و محمد بن یحیی، از محمد بن حسن، از آنکه او را ذکر کرده، هر دو، از ابن ابی عُمیر، از ابن اُذینه، از بُرید بن معاویه، روایت کرده اند که گفت: به خدمت امام محمد باقر الله عرض کردم که: ﴿ قُلْ کُفی بِاللّهِ شَهیدًا بَیْنی و بَیْنکُمْ وَ مَنْ عِنْدَهُ عِلْمُ الْکِتَابِ ﴾ ۲، یعنی: «بگو که خدای تعالی کافی است در حالتی که گواه میان من و شما باشد (در اینکه من رسول اویم)، و دیگر کسی که در نزد اوست علم کتاب» (که همهٔ آن را می داند). حضرت فرمودکه: «ما را قصد فرموده، و علی اوّل و افضل و بهتر ما است بعد از پیغمبر بالله».

#### ٣٦. باب در بيان آنچه ائمّه ﷺ عطا شدهاند از اسم اعظم خدا

۱۹۶۶ ۱. محمد بن یحیی و غیر او، از احمد بن محمد، از علی بن حکم، از محمد بن فضیل روایت کرده اند که گفت: خبر داد مرا شُریس وابشی، از جابر، از امام محمد باقر ﷺ که آن حضرت فرمود که: «اسم اعظم خدا، هفتاد و سه اسم است و جز این نیست که یک اسم از آنها در نزد آصف بود و به آن تکلم نمود، پس زمینی که در مسافت میان او و تخت بلقیس بود، پیچیده شد و ناقص گردید، تا آن که آصف، آن تخت را به دست خویش گرفت. بعد از آن، زمین چنانچه بود، گردید در زمانی که از یک چشم بر هم زدن سریع تر بود. و ما هفتاد و دو اسم از اسم اعظم را می دانیم، و یک اسم در نزد خدای سبحانه است که خویش را به آن تخصیص داده در علم غیبی که نزد اوست، و هیچکس بر آن مطلع نیست، و حول و قوتی

٢/٣١٧ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ وَ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ زَكْرِيَّا بْنِ عِمْرَانَ الْقُمِّيِّ، عَنْ هَارُونَ بْنِ الْجَهْمِ، عَنْ رَجُلٍ مِنْ أَصْحَابِ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ فِي مَنْ رَجُلُو بِهِ أَعْطِي إِبْرَاهِيمُ مَرْيَمَ فِي أَعْطِي حَرْفَيْنِ كَانَ يَعْمَلُ بِهِمَا، وَ أَعْطِي مُوسَىٰ أَرْبَعَةَ أَحْرُفٍ، وَ أَعْطِي إِبْرَاهِيمُ مَنْ اللهِ أَعْطِي لَوْحَ خَمْسَةَ عَشَرَ حَرْفاً، وَ أَعْطِي آدَمُ خَمْسَةً وَ عِشْرِينَ حَرْفاً، وَ أَعْطِي آدَمُ خَمْسَةً وَ عِشْرِينَ حَرْفاً، وَ إِنَّ اللهُ اللهِ الأَعْظَمَ شَالَاثَةً وَ عِشْرِينَ حَرْفاً، وَ أَعْطِي آدَمُ خَمْسَةً وَاحِدًى سَبْعُونَ حَرْفاً، وَ حُجِبَ عَنْهُ حَرْفُ وَاحِدًى سَبْعُونَ حَرْفاً، وَحُجِبَ عَنْهُ حَرْفُ وَاحِدًى سَبْعُونَ حَرْفاً، وَحُجِبَ عَنْهُ حَرْفُ وَاحِدًى اللهُ مَرْفاً وَحُجَبَ عَنْهُ حَرْفُ وَاحِدًى اللهُ عَرْفاً وَحُجِبَ عَنْهُ حَرْفُ وَاحِدًى .

٣/۶١٨ الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ الْأَشْعَرِيُّ، عَنْ مُعَلَّدٍ، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ النَّوْفَلِيِّ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ صَاحِبِ الْعَسْكَرِ اللهِ، قَالَ: سَمِعْتُهُ يَقُولُ: «اَشْمُ اللهِ الْأَعْظَمُ ثَلَاثَةً وَ سَبْعُونَ حَرْفاً، كَانَ عِنْدَ آصَفَ حَرْف، فَتَكَلَّمَ سَمِعْتُهُ يَقُولُ: «أَشْمُ اللهِ الْأَعْظَمُ ثَلَاثَةً وَ سَبْعُونَ حَرْفاً، كَانَ عِنْدَ آصَف حَرْف، فَتَكَلَّمَ بِدِ، فَانْخَرَقَتْ لَهُ الْأَرْضُ فِيمَا بَيْنَهُ وَ يَنْنَ سَيَّا، فَتَنَاوَلَ عَرْشَ بِلْقِيسَ حَتَىٰ صَيَّرَهُ إلىٰ سُلَيْمَان، ثُمَّ الْبَسَطَتِ الْأَرْضُ فِي أَقَلَ مِنْ طَرْفَةٍ عَيْنٍ؛ وَ عِنْدَنَا مِنْهُ اثْنَانِ وَ سَبْعُونَ حَرْفاً، وَ حَرْف عِنْدَا مِنْهُ اثْنَانِ وَ سَبْعُونَ حَرْفاً، وَ حَرْف عِنْدَا اللهِ مُسْتَأْثِرُ بِدِ فِي عِلْم الْغَيْبِ».

### ٣٧ \_ بَابُ مَا عِنْدَ الْأَئِمَّةِ مِنْ آيَاتِ الْأَنْبِيَاءِ عِيد

١/ ١٩ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ سَلَمَةَ بْنِ الْخَطَّابِ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مَعَلَّى، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْفَيْضِ، عَنْ مَعَلَّى، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْفَيْضِ، عَنْ أَبَي جَعْفَرٍ عِنْ الْفَيْضِ، عَنْ مُعَلِّى، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْفَيْضِ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عِنْ اللهَ هَالَ: «كَانَتْ عَصَا مُوسَىٰ لِآدَمَ اللهِ، فَصَارَتْ إلىٰ شُعَيْبٍ، ثُمَّ صَارَتْ إلىٰ أَبِي جَعْفَرٍ عِنْ اللهِ مُعَيْبٍ، ثُمَّ صَارَتْ إلىٰ مُوسَى بْنِ جَعْفَرٍ عِنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

نیست، مگر به خدایی که علی و عظیم است».

۳۱۶ / ۳۱۸ - حسین بن محمد اشعری، از مُعلّی بن محمد، از احمد بن محمد بن عبدالله، از علی بن محمد نوفلی، از امام علی نقّی الله روایت کرده است که گفت: شنیدم از آن حضرت که می فرمود: ااسم اعظم خدا، هفتاد و سه اسم است، و در نزد آصف، یک اسم بود و به آن تکلّم نمود، پس زمینی که در ما بین او و شهر سبابود برای او شکافت و آصف تخت بلقیس را برداشت تا آن را به نزد سلیمان آورد، بعد از آن، زمین گسترده شد در زمانی که از یک چشم بر هم زدن کم تر بود، و در نزد ما هفتاد و دو اسم از اسم اعظم است، و یک اسم در نزد خداست که در علم غیب به آن مخصوص شده ۱۴.

#### ۳۷. باب در بیان آنچه در نزد انفه ﷺ است از آیات و اسباب معجزات پیغمبران ﷺ

بصری، از مُجاشع، از مُعلّی، از سَلمة بن خطّاب، از عبدالله بن محمد، از مَنیع بن حجّاج بصری، از مُجاشع، از مُعلّی، از محمد بن فیض، از امام محمد باقر ﷺ روایت کرده است که آن حضرت فرمود که: «عصای موسی ﷺ در نزد آدم ﷺ بود، بعداز آن به شعیب منتقل شد، پس به موسی بن عمران رسید. و به درستی که آن عصا نزد ما است، و من در این نزدیکی آن را دیدم، به مر تبهای سبز و تازه بود که گویا الحال از درخت خود جدا شده بود. و به درستی که این عصا، سخن می گوید چون مأمور شود به سخن گفتن، و برای قائم ما مهیّا و آماده شده، و قائم ما به آن عصامی کند آنچه موسی به آن می کرد. و به درستی که این عصا، به ترس می افکند هر که آن را ببیند و فرو می برد آنچه دشمنان ما تزویر می کنند و به دروغ آن را به خلق می نمایند،

يَصْنَعُ مُوسَىٰ، وَ إِنَّهَا لَتُرَوَّعُ وَ تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ، وَ تَصْنَعُ مَا تُؤْمَرُ بِهِ، إِنَّهَا \_حَـيْثُ أَقْبَلَتْ تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ \_ يُفْتَحُ لَهَا شُعْبَتَانِ: إِخْدَاهُمَا فِي الْأَرْضِ، وَ الْأُخْرَىٰ فِسي السَّقْفِ، وَ بَيْنَهُمَا أَرْبَعُونَ ذِرَاعاً، تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ بِلِسَانِهَا».

٢ / ٢٢٠ أخمد بن إدريس، عن عِمْرَان بن مُوسى، عن مُوسى، عن مُوسى بن جَعْفَرٍ الْبَغْدَادِيِّ، عَنْ عَلِيٍّ بنِ أَسْبَاطٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بنِ الْفُضَيْلِ، عَنْ أَبِي حَمْزَةَ الثُّمَالِيِّ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ هِي قَالَ: سَمِعْتُهُ يَقُولُ: «أَلُوَاحُ مُوسى هِ عَنْدَنَا، وَ عَصَا مُوسى عِنْدَنَا، وَ عَصَا مُوسى عِنْدَنَا، وَ نَخْنُ وَرَثَةُ النَّبِيِّينَ».
 نَخْنُ وَرَثَةُ النَّبِيِّينَ».

٣/۶٢١ مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ مُوسَى بْنِ سَغَدَانَ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ الْقَاسِمِ، عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْحُرَّاسَانِيِّ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ بِهِ ، قَالَ : «قَالَ أَبُو جَعْفَرٍ ﷺ ، إِنَّ الْقَائِمَ إِذَا قَامَ بِمَكَّمَّ وَ أَرَادَ أَنْ يَتَوَجَّمَ إِلَى الْكُوفَةِ ، نَادَىٰ مُنَادِيهِ ؛ أَلَا لَا جَعْفَرٍ ﷺ ، إِنَّ الْقَائِمَ إِذَا قَامَ بِمَكَّمَّ وَ أَرَادَ أَنْ يَتَوَجَّمَ إِلَى الْكُوفَةِ ، نَادَىٰ مُنَادِيهِ ؛ أَلَا لَا يَعْمِلُ أَحَدٌ مِنْكُمْ طَعَاماً وَ لَا شَرَاباً ، وَ يَحْمِلُ حَجَرَ مُوسَى بْنِ عِمْرَانَ ۗ وَ هُو وِقْرُ بَعْمِلُ أَحَدٌ مِنْكُمْ طَعَاماً وَ لَا شَرَاباً ، وَ يَحْمِلُ حَجَرَ مُوسَى بْنِ عِمْرَانَ ۗ وَ هُو وِقْرُ بَعْمِلُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ وَيَعْمُ اللهُ وَ اللهُ وَاللهُ وَ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَوْلَ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَالِمُ الللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا الللللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا الللللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ الللهُ وَاللّهُ الللللللهُ الللللهُ الللللهُ وَاللّهُ الللهُ اللللللهُ اللللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ وَاللّهُ الللللّهُ اللللللللهُ الللللللهُ اللللللهُ اللللللهُ اللللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ

و میکند آنچه راکه به آن مأمور شود. به درستی که این عصا، که در آنجاکه شروع کردکه فرو برد آنچه راکه به دروغ به مردم مینمودند، و همان را باز میکرد و آن را دو شعبه (یعنی: دو طرف) بود: بالا و پایین و یکی از دو شعبه، در زمین و دیگری در سقف بود، و میانهٔ لب بالا و پایین آن چهل ذراع بود. و به زبان خویش، آنچه راکه به تزویر و حیله ساخته بودند، فرو می برده.

۱۰۲۰ / ۲ / ۲ محمد بن ادریس، از عمران بن موسی، از موسی بن جعفر بغدادی، از علی بن اسباط، از محمد بن فضیل، از ابوحمزهٔ ثُمالی، از امام جعفر صادق ﷺ روایت کرده است که گفت: شنیدم از آن حضرت که می فرمود: «الواح موسی ﷺ، در نزد ما است ، و عصای موسی در نزد ما است ، و عصای موسی در نزد ما است ، و ماییم وارثهای پیغمبران».

از ابوسعید خراسانی، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود که:
از ابوسعید خراسانی، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود که:
امام محمد باقر الله فرمود که: قائم ما چون در مکه قیام کند، و اراده نماید که متوجه کوفه
گردد، جارچی آن حضرت جار کند که: هیچ از شما طعام و شراب و آب و نان را بر ندارد، و
سنگ موسی بن عمران را بردارد، و آن یک بار شیر است، پس در هیچ منزلی فرود نیاید، مگر
آن که از آن سنگ چشمه جاری شود. پس هر که از آن بخورد و گرسنه باشد، سیر شود و هر که
تشنه باشد سیراب گردد، و همان توشهٔ ایشان است تا در نجف اشرف فرود آید از پشت
کوفه».

۱۶۲۲ محمد بن یحیی، از محمد بن حسین، از موسی بن سعدان، از ابوالحسن اسدی، از ابسوبصیر، از امسام محمد باقر الله روایت کرده است که آن حضرت فسرمود که: «امیر المؤمنین الله در ساعتی از شب از خانه بیرون آمد، بعد از عَتمَهِ ، و آن حضرت می فرمود که: این که می گویم: همهمه ای است که در عالم، همهمه کمال آهستگی دارد ، و امشب شبی است است تاریک، امام شما بیرون آمده به سوی شما با عُلوی که نسبت به شما

۱. و ذراع به کسر ذال، به معنی گز و ساق دست است، و به فتح ذال، به صعنی مسافت دو دست چون باز کنند نیز میباشد. (مترجم)

٢. كه ساعت سيم از شب است يا بعد از نماز خفتن. (مترجم)

۳. و همهمه، آوازگردانیدن است در حلق, (مترجم)

مَّوَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَنْ مُحَمَّد بُنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ مُحَمَّد بُنِ إِسْمَاعِيلَ، عَنْ أَبِي إِسْمَاعِيلَ السَّرَّاجِ، عَنْ بِشْرِ بْنِ جَعْفَرٍ، عَنْ مُفَضَّلِ بْنِ عُمَرَ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ اللَّهُ مِنَ الْجَنَّةِ». اللَّهُ اللَّهُ مِنَ اللَّهُ مِنَ الْجَنَّةِ اللَّهُ مِنَ الْجَنَّةِ اللَّهُ مِنَ الْجَنَّةِ اللَّهُ مِنَ الْجَنَّةِ ».

قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، فَإِلَىٰ مِنْ صَارَ وَلِكَ الْقَصِيصَ؟ قَالَ: «إِلَىٰ أَهْلِهِ». ثُمَّ قَالَ: «كُلُّ نَبِيٍّ وَرِثَ عِلْماً أَوْ غَيْرَهُ، فَقَدِ انْتَهِىٰ إِلَىٰ آلِ مُحَمَّدٍ ﷺ».

## ٣٨ ـ بَابُ مَا عِنْدَ الْأَثِمَّةِ ﴿ مِنْ سِلَاحِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَ مَتَاعِهِ

١/۶۲۴ عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا. عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحَكَمِ. عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحَكَمِ. عَنْ مُعَاوِيَةً بْنِ وَهْبٍ، عَنْ سَعِيدٍ السَّمَّانِ، قَالَ: كُنْتُ عِنْدَ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ إِذْ دَخَلَ عَنْ مُعَاوِيَةً بْنِ وَهْبٍ، عَنْ سَعِيدٍ السَّمَّانِ، قَالَ: كُنْتُ عِنْدَ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ إِذْ دَخَلَ عَلَىٰ مُعْتَرَضُ الطَّاعَةِ؟ قَالَ: فَقَالَ: «لَا». عَلَيْهِ رَجُ لَانِ مِنَ الزَّيْدِيَّةِ، فَقَالَ لَهُ: أَ فِيكُمْ إِمَامٌ مُفْتَرَضُ الطَّاعَةِ؟ قَالَ: فَقَالَ: «لَا».

دارد، و پیراهن آدم الله را پوشیده و انگشتر سلیمان و عصای موسی در دست اوست.

پشر بن جعفر، از مُفضّل بن عُمر، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که گفت: شنیدم پشر بن جعفر، از مُفضّل بن عُمر، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که گفت: شنیدم از آن حضرت که می فرمود: «آیا می دانی که پیراهن یوسف الله چه بود؟» عرض کردم: نه. حضرت فرمود که: «چون آتش را از برای ابراهیم الله افروختند، جبرئیل الله جامه ای از جامه با آن جامه ما آن به نزد آن حضرت آورد و آن را بر او پوشانید. بعد از آن، تا آن جامه با آن حضرت بود، گرما و سرما او را ضرر نرسانید، و چون ابراهیم را مرگ در رسید، آن را در بازوبندی قرار داد و بر اسحاق آویخت، و اسحاق آن را بر یعقوب آویخت. بس چون یوسف متولّد شد، یعقوب آن را بر یوسف آویخت، و آن پیراهن در بازوی او بسته بود، تا واقع شد از امر او، آنچه واقع شد، و بود آنچه بود از بادشاهی و سلطنت، و آنچه خدا به او عطا فرمود. پس چون یوسف در شهر مصر آن را از بازوبند بیرون آورد، یعقوب در کنعان به وی آن را یافت. و این است معنی قول خدای تعالی که از بعقوب حکایت می فرماید که: ﴿إنِّی لاَچِدُ ربح یُوسُفَ لَوْ لاَنْ تُقَیِّدُونِ ﴾ ایعنی: «به درستی که من پیر شده ام و مرا خرافت رسیده)، و این پیراهن یوسف، همان نسبت نکنید» (و نگویید که من پیر شده ام و مرا خرافت رسیده)، و این پیراهن یوسف، همان پیراهنی است که خدا آن را از بهشت فرو قرستاده».

راوی میگوید که: عرض کردم: فدای تو گردم ، آن پیراهن به که منتقل شد؟ فرمود: ابه سوی آنکه اهل آن بود». بعداز آن فرمود که: «هر پیغمبری که علم یاغیر آن رامیراث گذاشت، همهٔ آنها به سوی آل محمد علله منتهی شد و به ایشان رسید».

#### ۳۸. باب در بیان آنچه در نزد ائمّه بین است از سلاح و آلت کارزار رسول خدای و متاع آن حضرت (از رخت و غیر آن)

۱/۶۲۴ . چند نفر از اصحاب ماروایت کرده اند، از احمد بن محمد بن عیسی، از علی بن ککم، از معاویة بن و هب، از سعید سمّان که گفت: نزد امام جعفر صادق الله بودم که ناگاه دو نفر از طایفه زیدیّه بر آن حضرت داخل شدند، و به آن حضرت گفتند که: آیا در میان شما امامی هست که طاعت او واجب باشد؟ حضرت فرمود: «نه». گفتند که: چند نفر از معتمدین

۱. یوسف، ۹۴.

قَالَ: فَقَالَا لَهُ: قَدْ أَخْبَرَنَا عَنْكَ الثَّقَاتُ أَنَّكَ تُفْتِي وَ تُقِرُّ وَ تَقُولُ بِهِ، وَنُسَمِّيهِمْ لَكَ: فُلَانُ وَ فُلَانُ، وَ هُمْ مِمَّنْ لَا يَكْذِبُ. فَغَضِبَ أَبُو عَبْدِ فُلَانُ وَ فُلَانُ، وَ هُمْ مِمَّنْ لَا يَكْذِبُ. فَغَضِبَ أَبُو عَبْدِ اللّٰهِ ﷺ، وَقَالَ: «مَا أَمَرْتُهُمْ بِهٰذَا». فَلَمَّا رَأَيَا الْغَضَبَ فِي وَجْهِهِ، خَرَجَا.

فَقَالَ لِي: «أَ تَغْرِفُ هُذَيْنِ؟»، قُلْتُ: نَعَمْ، هُمَا مِنْ أَهْلِ سُوقِنَا، وَ هُمَا مِنَ الزَّيْدِيَّةِ، وَ هُمَا يَزْعُمَانِ أَنَّ سَيْفَ رَسُولِ اللَّهِ عَنْدَ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ الْحَسَنِ، فَقَالَ: «كَذَبَا لَعَنَهُمَا وَ هُمَا يَزْعُمَانِ أَنَّ سَيْفَ رَسُولِ اللَّهِ عَنْدَ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ الْحَسَنِ بِعَيْنَيْهِ، وَ لا بِوَاحِدَةٍ مِنْ عَيْنَيْهِ، وَ لا رَآهُ أَبُوهُ، اللَّهُ مَا رَآهُ عَبْدُ اللهِ بْنُ الْحَسَنِ بِعَيْنَيْهِ، وَ لا بِوَاحِدَةٍ مِنْ عَيْنَيْهِ، وَ لا رَآهُ أَبُوهُ، اللهُ مَا رَآهُ عَبْدُ اللهِ بْنُ الْحَسَنِ بِعَيْنَيْهِ، وَ لا بِوَاحِدَةٍ مِنْ عَيْنَيْهِ، وَ لا رَآهُ أَبُوهُ اللهُمَّ إِلَّا أَنْ يَكُونَ رَآهُ عِنْدَ عَلِيًّ بْنِ الْحُسَيْنِ ﴿ فَا كَانَا صَادِقَيْنِ، فَمَا عَلَامَةُ فِي اللهُمَّ إِلَّا أَنْ يَكُونَ رَآهُ عِنْدَ عَلِيًّ بْنِ الْحُسَيْنِ ﴿ فَا كُنَا صَادِقَيْنِ، فَمَا عَلَامَةُ فِي مَوْضِعِ مَضْرَهِ إِلَيْ اللهُ مَا أَثُرُ فِي مَوْضِعِ مَضْرَهِ إِلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمَهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَمْ عَلَى اللهُ عَلَمْ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْنِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

وَ إِنَّ عِنْدِي لَسَيْفَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَىٰ وَ إِنَّ عِنْدِي كَوَايَةَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَىٰ وَ دِرْعَهُ وَ لَامَتَهُ وَ مِغْفَرَهُ، فَإِنْ كَانَا صَادِقَيْنِ، فَمَا عَلَامَةٌ فِي دِرْعِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَىٰ ؟ وَ إِنَّ عِنْدِي لَامَتَهُ وَ مِغْفَرَهُ، فَإِنْ كَانَا صَادِقَيْنِ، فَمَا عَلَامَةٌ فِي دِرْعِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَىٰ ؟ وَ إِنَّ عِنْدِي الْوَاتَ مُوسَىٰ وَ عَصَاهُ، وَ إِنَّ عِنْدِي لَخَاتَمَ لَوَايَةَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَىٰ الْمُعْلَّبَةَ، وَ إِنَّ عِنْدِي الطَّسْتَ الَّذِي كَانَ مُوسَىٰ يُقَوِّبُ بِهِ الْقُوبَانَ، وَ إِنَّ عِنْدِي الطَّسْتَ الَّذِي كَانَ مُوسَىٰ يُقَوِّبُ بِهِ الْقُوبَانَ، وَ إِنَّ عِنْدِي الطَّسْتَ الَّذِي كَانَ مُوسَىٰ يُقَوِّبُ بِهِ الْقُوبَانَ، وَ إِنَّ عِنْدِي الإَسْمَ الَّذِي كَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ إِذَا وَضَعَهُ بَيْنَ الْمُسْلِمِينَ وَ الْمُشْرِكِينَ ، لَمْ يَصِلْ عِنْدِي الْمُسْلِمِينَ وَ الْمُشْرِكِينَ إِلَى الْمُسْلِمِينَ نُشَابَةً ، وَ إِنَّ عِنْدِي لَمِثْلَ الَّذِي جَاءَتْ بِهِ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ وَ الْمُشْرِكِينَ إِلَى الْمُسْلِمِينَ وَ الْمُشْرِكِينَ إِلَى الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ وَ إِنَّ عِنْدِي لَمِنْ الْمُسْلِمِينَ وَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُ اللهُ عَلَى الْمُسْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُلْلِمِينَ الْمُ

ما را از جانب تو خبر دادند که تو به آن فتوا می دهی، و به آن اقرار و اعتقاد داری، و ما نامهای ایشان را برای تو ذکر میکنیم فلانی و فلانی، و ایشان اصحاب و رع و پارسایی اند، و در عبادت، دامنهای خویش و ابر زده، کمال جد و جهد دارند، و از کسانی هستند که دروغ نمی گویند.

پس حضرت غضبناک شد و فرمودکه: امن ایشان را به این امر نکردهام». چون آثار غضب در روی مبارک آن حضرت دیدند، بیرون رفتند. حضرت به من فرمود که: «ایس دو صرد را می شناسی؟» عرض کردم: آری، اینها از اهل بازار و هم چراغهای ما میباشند. و ایشان از طایفه زیدیهاند و گمان دارند که شمشیر رسول خدای در نزد عبدالله پسر حسن است (یعنی حسن مثنی).

حضرت فرمود: «دروغ گفتند. خدا ایشان را لعنت کند، به خدا سوگند که عبدالله پسر حسن، آن شمشیر را به دو چشم خود و به یک چشم از دو چشم خود ندیده. و پدرش (یعنی حسن مثنی) نیز آن را ندیده. بار خدایا، مگر آنکه آن را در نزد علی بن الحسین دیده باشد. پس اگر این دو مرد راستگویند، بگویند که نشانهٔ دستهٔ آن چیست و اثری که در موضع دم آن است چیست؟ و به درستی که در نزد من است، رسول خدایگ و در نزد من است، رایت و علم رسول گل، و زره و چهار آینه و کلاه تحود آن حضرت. پس اگر راستگویند، بگویند که چیست آن نشانه که در زرهٔ رسول خدایگ است؟ و به درستی که در نزد من است آن عُلم رسول خدای و در نزد من است الواح موسی بگویند که چیست آن نشانه که در زرهٔ رسول خدایگ است؟ و به درستی که در نزد من است الواح موسی خدایگ آن را در من است آن نامی که چون رسول موسی در آن گوسفند قربانی را قربانی می کرد، و در نزد من است آن نامی که چون رسول خدایگ آن را در میان مسلمانان و مشرکان می گذاشت، تیر مشرکان به مسلمانان نمی رسید و در نزد من است مانند آنچه فرشتگان آن را آور دند و بر می داشتند (یعنی تابوت).

و داستان سلاح رسول خدا در میان ما چون داستان تابوت است در میان بنی اسرائیل، که در هر خاندانی که آن تابوت بر درِ خانه های ایشان یافت می شد، پیغمبری به ایشان عطا می شد، و هر که از ماکه این سلاح به او منتقل شد، امامت به او رسید. و هر آینه پدرم زره رسول خدای را پوشید و چون از اندام آن حضرت زیاد بود، آن را بر زمین می کشید و به واسطهٔ زیادتی، آن زره، بر روی زمین خطی را هویدا نمود و من نیز آن را پوشیدم پس به

وَ مَثَلُ السَّلَاحِ فِينَا كَمَثَلِ التَّابُوتِ فِي بَنِي إِسْرَائِيلَ، كَانَتْ بَنُو إِسْرَائِيلَ فِي أَيُّ أَهْلِ بَيْتٍ وُجِدَ التَّابُوتُ عَلَىٰ أَبْوَابِهِمْ أُوتُوا النَّبُوَّةَ، وَ مَنْ صَارَ إِلَيْهِ السَّلَاحُ مِنَّا أُوتِيَ أَهْلِ بَيْتٍ وُجِدَ التَّابُوتُ عَلَىٰ أَبُوابِهِمْ أُوتُوا النَّبُوَّةَ، وَ مَنْ صَارَ إِلَيْهِ السَّلَاحُ مِنَّا أُوتِيَ الْإِمَامَةَ، وَ لَقَدْ لَبِسَ أَبِي دِرْعَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ فَخَطَّتْ عَلَى الْأَرْضِ خَطِيطاً، وَ لَبِسْتُهَا الْإِمَامَةَ، وَ لَقَدْ لَبِسَ أَبِي دِرْعَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ فَخَطَّتْ عَلَى الْأَرْضِ خَطِيطاً، وَ لَبِسْتُهَا أَنْ أَنْ مَنْ إِذَا لَبِسَهَا مَلَأَهَا إِنْ شَاءَ اللَّهُ».

٢/۶۲٥ الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ الْأَشْعَرِيُّ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ الْوَشَّاءِ، عَنْ حَمَّادِ بْنِ عُثْمَانَ، عَنْ عَبْدِ الْأَعْلَى بْنِ أَعْيَنَ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ ﷺ الْوَشَّاءِ، عَنْ حَمَّادِ بْنِ عُثْمَانَ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ ﷺ إِنْ أَنَازَعُ فِيهِ».
 يَقُولُ: «عِنْدِي سِلَاحُ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ لَا أُنَازَعُ فِيهِ».

ثُمَّ قَالَ: «إِنَّ السِّلَاحَ مَدْفُوعُ عَنْهُ، لَوْ وُضِعَ عِنْدَ شَرِّ خَلْقِ اللهِ، لَكَانَ خَيْرَهُمْ». ثُمَّ قَالَ: «إِنَّ هٰذَا الْأَمْرَ يَصِيرُ إِلَىٰ مَنْ يُلُوى لَهُ الْحَنَكُ، فَإِذَا كَانَتْ مِنَ اللهِ فِيهِ الْمَشِيئَةُ خَرَجَ، فَيَقُولُ النَّاسُ: مَا هٰذَا الَّذِي كَانَ ؟! وَ يَضْعُ اللهُ لَهُ يَداً عَلَىٰ رَأْسِ رَعِيَّتِهِ».

٣/۶۲۶ ٣. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنِ الْـحُسَيْنِ بْـنِ
سَعِيدٍ، عَنِ النَّصْرِ بْنِ سُويْدٍ، عَنْ يَحْيَى الْحَلَبِيِّ، عَنِ ابْنِ مُسْكَانَ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، عَنْ
أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ، قَالَ: قَالَ: «تَرَكَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فِي الْمَتَاعِ سَيْفاً وَ دِزْعاً وَ عَنَزَةً وَ
رَحْلاً وَ بَعْلَتَهُ الشَّهْبَاءَ، فَوَرِثَ ذَلِكَ كُلَّهُ عَلِيُّ بْنُ أَبِي طَالِبٍ ﷺ.

٣/٩٢٧ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْوَشَّاءِ، عَنْ أَبَـانِ بْـنِ عُثْمَانَ، عَنْ فُضَيْلِ بْنِ يَسَارٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «لَبِسَ أَبِي دِرْعَ رَسُولِ اللَّهِ ذَاتَ الْفُضُولِ، فَخَطَّتْ، وَ لَبِسْتُهَا أَنَا فَفَضَلَتْ». همان وضعی که نسبت به پدرم بود، با من نیز چنان بود. و قائم ماکسی است که چون آن را بیوشد، پرکند آن را و بر قامتش راست آید. انشاءالله تعالی».

حمّاد بن عثمان، از عبدالأعلى بن اعيّن روايت كرده است كه گفت: شنيدم از امام جعفر حمّاد بن عثمان، از عبدالأعلى بن اعيّن روايت كرده است كه گفت: شنيدم از امام جعفر صادق الله كه مى فرمود: «در نزد من است سلاح رسول خدا، وكسى نمى تواند كه با من در باب آن منازعه كند». بعد از آن فرمود كه: «از این سلاح دفع شده (هر معصیت كاری كه مالک آن نمى تواند شد)، و اگر در نزد بدترین خلق خداگذاشته بود، بهترین ایشان بود». پس فرمود كه: «این امر (یعنی امامت) منتقل می شود به سوی كسی كه زیر زنخها به جهت او پیچیده شود (و مرد آن است كه مردمان در نزد او گردنها را كج كنند؛ زیرا كه در كج كردن گردن، پیچی در عنك به هم می رسد). پس چون از جانب خدای عزّوجل در باب او مشیّت واقع شود، بیرون آید، و مردم از روی تعجّب می گویند كه: این كس كه تازه به هم رسیده، كیست و چه كاره است؟ (یا این، آن كه بود، نیست، یعنی بیش از این چنین نبود). و خدا به جهت او دست حمایت بر سر رعیّتش گذارد».

۳/۶۲۶ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد بن عیسی، از حسین بن سعید، از نضر بن شوید، از یحیی حلبی، از ابن مسکان، از ابوبصیر، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که گفت: آن حضرت فرمود که: «رسول خدا الله در میان متاع (یا از جمله متاع خویش)، شمشیری واگذاشت، و همچنین زرهی، و نیز عصا و پالان و استر شهبای خود (که سفیدی آن بر سیاهی غالب بود). پس همه آنها را به علی بن ابی طالب الله میراث داد».

بره ۱۷۲۷ عنور بن محمد، از مُعلّی بن محمد، از وشّاء، از ابان بن عثمان، از فضیل بن یَسار، از امام جعفر صادق ﷺ روایت کرده است که فرمود: «پدرم، زره گشاد رسول خداﷺ را پوشید (یا معنی آن است که آن زرهی را پوشید که مُسمّی بود به ذات الفضول، پس آن زره به واسطهٔ بلندی که داشت)، خطّی را در زمین احداث نمود، و من آن را پوشیدم پس زیاد آمد، (یا در درازی و یا در پهنی و احتمال دارد که معنی این باشد که خطّی که در هنگام پوشیدن من احداث نمود، زیاد بود از آن خطّی که در وقت پوشیدن پدرم به هم رسید. و اظهر این است که معنی این باشد که: زیادتی به مرتبهای نبود که موجب احداث خطّ باشد، و هر چند که موافق نبود).

٥٢٨/ ٥٠ أَخْمَدُ بْنُ مُحَمَّدٍ وَ مُحَمَّدُ بْنُ يَخْيَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحَسَنِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحَسَنِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحَسَنِ، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ أَبِي عَبْدِ اللهِ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ الرِّضَا اللهِ، قَالَ: سَأَلَتُهُ عَنْ فِي عِيسَىٰ، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ أَبِي عَبْدِ اللهِ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ الرَّضَا اللهِ، قَالَ: سَأَلَتُهُ عَنْ وَيُولِ اللهِ عَلِيْةُ، مِنْ أَيْنَ هُو؟ قَالَ: «هَبَطَ بِهِ جَبْرَئِيلُ اللهِ مِنَ السَّمَاءِ، وَ ذِي الْفَقَارِ سَيْفِ رَسُولِ اللهِ عَلَيْةُ، مِنْ أَيْنَ هُو؟ قَالَ: «هَبَطَ بِهِ جَبْرَئِيلُ اللهِ مِنَ السَّمَاءِ، وَ كَانَتْ حِلْيَتُهُ مِنْ فِضَّةٍ وَ هُوَ عِنْدِي».

979/ 9. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ يُونُسَ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمْنِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ حَكِيمٍ، عَنْ أَبِي إِبْرَاهِيمَ عَنْ ، قَالَ: «السَّلَاحُ مَوْضُوعُ عِنْدَنَا، مَدْفُوعُ عَنْدُ، لَوْ وُضِعَ عِنْدَ شَرِّ خَلْقِ اللهِ، لَكَانَ خَيْرَهُمْ، لَقَدْ حَدَّثَنِي أَبِي أَنَّهُ حَيْثُ بَنَيٰ عَنْهُ، لَوْ وُضِعَ عِنْدَ شَرِّ خَلْقِ اللهِ، لَكَانَ خَيْرَهُمْ، لَقَدْ حَدَّثَنِي أَبِي أَنَّهُ حَيْثُ بَنَيٰ بِالثَّقَفِيَّةِ وَ كَانَ قَدْ شُقَ لَهُ فِي الْجِدَارِ فَهُجِّدَ الْبَيْثُ، فَلَمَّا كَانَتْ صَبِيحَةُ عُرْسِهِ، رَمَى بِالشَّقْفِيَّةِ وَ كَانَ قَدْ شُقَ لَهُ فِي الْجِدَارِ فَهُجِّدَ الْبَيْثُ، فَلَمَّا كَانَتْ صَبِيحة عُرْسِهِ، رَمَى بِالشَّقْفِيَّةِ وَ كَانَ قَدْ شُقَ لَهُ فِي الْجِدَارِ فَهُجَّدَ الْبَيْثُ، فَلَمَّا كَانَتْ صَبِيحة عُرْسِهِ، رَمَى بِالشَّقْفِيَّةِ وَ كَانَ قَدْ شُقَ لَهُ فِي الْجِدَارِ فَهُجَدَ الْبَيْثُ، فَلَمَّا كَانَتْ صَبِيحَةُ عُرْسِهِ، رَمَى بِبَصَرِهِ فَرَأَى حَذْوهُ خَمْسَةَ عَشَرَ مِشْمَارًا، فَقَرَعَ لِذَلِكَ، وَقَالَ لَهَا: تَحَوِّلِي، فَإِنِي أُرِيدُ أَنْ أَدْعُو مَوَالِيَّ فِي حَاجَةٍ، فَكَشَطَهُ، فَمَا مِنْهَا مِشْمَارٌ إِلَّا وَجَدَهُ مُصْرَفًا طَرَفُهُ عَنِ السَّيْفِ، وَمَا وَصَلَ إِلَيْهِ مِنْهَا شَيْءٌ».

٧/٩٣٠ مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيى، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ صَفْوَانَ بْنِ يَحْيى، عَنِ ابْنِ مُسْكَان، عَنْ حُجْرٍ، عَنْ حُمْرَان، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عِلْمَ، قَالَ: سَأَلَتُهُ عَمَّا يَتَحَدَّثُ النَّاسُ مَسْكَان، عَنْ حُجْرٍ، عَنْ حُمْرَان، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عِلْمَ، قَالَ: «إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهُ لَمَّا قُبِض، وَرِثَ أَنَّهُ دُفِعَتْ إِلَى أُمِّ سَلَمَةً صَحِيفَةٌ مَخْتُومَةٌ، فَقَالَ: «إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهُ لَمَّا قُبِض، وَرِثَ عَلِي اللهُ سَلَمَة وَ مَا هُنَاكَ، ثُمَّ صَارَ إِلَى الْحَسَنِ، ثُمَّ صَارَ إِلَى الْحُسَيْنِ عِلَى عَلِي الْحُسَيْنِ عِلَى الْحُسَيْنِ عِلَى عَلَى الْحُسَيْنِ عِلَى الْحُسَيْنِ عَلَى الْحُسَيْنِ عِلَى الْحُسَيْنِ عَلَى الْحُسَيْنِ عِلَى الْلهُ الْمُعْمَى اللهُ الْمُعْمَى الْسَتَوْدَعَهَا أُمَّ سَلَمَة ، ثُمَّ قَبَطَهَا بَعْدَ ذَلِكَ عَلِي اللهُ الْمُ اللهُ الْمُلْمِ الْمُعْلَى الْمُعْمَى الْمُوسَلِي الْمُعْمَى الْمُعْمَالَ الْمُعْمَالَ اللهُ الْمُعْمَالِي الْمُعْمَى الْمُعْلَى الْمُعْمَى الْمُعْمَى الْمُعْمَى الْمُعْمَى الْمُعْمَى الْمُعْمَى الْمُعْمَى الْمُعْمَى الْمُعْمَى الْمُعْمَالِ الْمُعْمَى الْمُعْمَى الْمُعْمَالِ اللهِ الْمُعْمَى الْمُعْمَى الْمُعْمَى الْمُعْمَى الْمُعْمَى الْمُعْمَى الْمُعْمَالِ اللهِ الْمُعْمَى الْمُعْمَى الْمُعْمِى الْمُعْمَى اللهُ الْمُعْمَى اللهُ الْمُعْمَى الْمُعْمَالِ الْمُعْمَالِ اللهُ الْمُعْمَى الْمُعْمَالِ اللهُ الْمُعْمَى الْمُعْمِى اللهُ الْمُعْمَى اللهُ اللهُ الْمُعْمَالُولُ الْمُعْمَالِ الْمُعْمَالِ الْمُعْمَالِقُوا الْمُعْمَالِقُولُ الْمُعْمَالِ اللّ

۱۰۵/۶۲۸ محمد بن محمد و محمد بن یحیی، از محمد بن حسن، از محمد بن عیسی، از احمد بن او الحمد بن او الحمد بن او الحمد بن ابی عبدالله، از ابوالحسن حضرت امام رضای روایت کرده اند که گفت: از آن حضرت سؤال کردم از ذوالفقار شمشیر رسول خدای که از کجا آمد؟ حضرت فرمود که: الجبرئیل آن را از آسمان فرود آورد، و زیور آن نقره بود، و آن شمشیر در نزد من است».

۱۹۲۹/ ۶. علی بن ابراهیم، از محمد بن عیسی، از یونس بن عبدالرحمان، از محمد بن حکیم، از امام موسی کاظم الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود که: «سلاح رسول خدا، در نزد ماگذاشته، و هر بدکاری از آن دفع شده، که اگر در نزد بدترین خلق خداگذاشته شود، بهترین ایشان باشد.

و پدرم حضرت صادقﷺ مرا خبر داد که: در زمانی که زنی از قبیلهٔ ثقیف راکسه تمزویج كرده بود به خانه آورد و پيش از آن، ديوار خانه را شكافته بود و آن شمير را در ميان آن شكاف گذارده، روی آن را پوشیده بود، و زنان به جهت عروسی خانه را از آرایش کردند، چون صبح دامادي أن حضرت شد، چشم أن حضرت بر أن موضع افتاد، ديد كه در مُحاذي أن موضع، پانزده میخ آهنین کوبیدهاند از برای آنکه بردهها را بیاویزند. حضرت به جهت آن بسیار مشؤش شدكه مبادا آن ميخ به شمشير ضوري رسانيده باشد، به زن خويش فرمودكه: از اينجا بيرون روكه من اراده دارم كه بعضي از خدمتكاران خُود را طلب كنم و ايشان راكار دارم. چون آن زن بیرون رفت، حضرت آن موضع را شکافت، هیچ میخی از آن میخها را ندید، مگر آنکه دید که سر آن از شمشیر میل کرده و برگردیده و هیچیک از آنها به شمشیر نرسیده بود. ۶۳۰ / ۷ . محمد بن يحيى، از محمد بن حسين، از صفوان بن يحيى، از ابن مُسكان، از حُجْر، از حُمران، از امام محمد باقر ﷺ روايت كرده است كه گفت: از أن حضرت سؤال كردم از بیان آنچه در میان مردم مشهور است و همه میگویند که نامهٔ سر به مهری به امّ سَلمه دفع شده است. حضرت فرمو د که: «رسول خداﷺ چون از دنیا رفت، علیﷺ، علم آن حضرت و سلاح او و آنچه راکه در اینجا بود، به میراث برد. پس آنها به امام حسن ﷺ منتقل شد، بعد از آن به امام حسین ﷺ رسید، و چون آن حضرت بر ما ترسید که هلاک و مغلوب شویم و آنها را از ما بگیرند، آنها را به امّ سلمه سپرد (یعنی: پیش از بیرون آمدن از مدینه مشرّفه؛ زیراکه آن حضر تﷺ از شهادت خویش و اسیر شدن امام زین العابدینﷺ و سایر منسوبان که همراه آن حضرت بودند و به غارت رفتن آنچه راکه با خود داشت، خبر داشت). و بعد از آن،

إِلَيْكَ؟ قَالَ: «نَعَمْ».

٥٣١ / ٨٠ مُحَمَّدُ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنْ فَضَالَةَ، عَنْ عُمَرَ بْنِ أَبَانٍ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبًا عَبْدِ اللَّهِ عِلَى عَمَّا يَتَحَدَّثُ النَّاسُ أَنَّهُ دُفِعَ إِلَىٰ أُمِّ سَلَمَةَ صَحِيفَةٌ مَخْتُومَةٌ، فَقَالَ: «إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَى لَمَّا قُبِضَ وَرِثَ عَلِيٍّ عَلَى عَلَى مَعْ عِلْمَهُ وَ سِلَاحَهُ وَ سِلَاحَهُ وَ مَا هُنَاكَ، ثُمَّ صَارَ إِلَى الْحُسَيْنِ عَلَى . قَالَ: قُلْتُ: ثُمَّ صَارَ إِلَى الْحُسَيْنِ عَلَى . قَالَ: قُلْتُ: ثُمَّ صَارَ إِلَى الْحُسَيْنِ عَلَى . قَالَ: قُلْتُ: ثُمَّ صَارَ إلى الْحُسَيْنِ عَلَى . قَالَ: قُلْتُ: ثُمَّ صَارَ إلى الْحُسَيْنِ عَلَى . قَالَ: «نَعَمْ».

٩/٣٢ . مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ وَ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْوَلِيدِ شَبَابٍ الصَّيْرَفِيِّ، عَنْ أَبَانِ بْنِ عُثْمَانَ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ قَالَ: «لَمَّا حَضَرَتْ الْوَلِيدِ شَبَابٍ الصَّيْرَ فِي عَنْ أَبَانِ بْنِ عُثْمَانَ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَبْدِ اللَّهِ عَبْدِ اللَّهِ عَبْدِ اللَّهِ عَبْدِ اللَّهِ عَبْدِ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ فَ قَالَ رَسُولَ اللَّهِ عَبْدُ الْوَفَاةُ ، دَعَا الْعَبَّاسَ بْنَ عَبْدٍ اللَّهُ عَلْدِ وَ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ فَ قَالَ لِلْعَبَّاسِ: يَا عَمَّ مُحَمَّدٍ ، تَأْخُذُ ثُرُاتٌ مُحَمَّدٍ ، وَتُعْفِي وَيْنَهُ ، وَ تُنْجِزُ عِدَاتِهِ ؟ فَرَدَ عَلَيْهِ ، لِلْعَبَّاسِ: يَا عَمَّ مُحَمَّدٍ ، تَأْخُذُ ثُرُاتٌ مُحْمَّدٍ ، شَيْخُ كَثِيرُ الْعِيَالِ ، قَلِيلُ الْمَالِ ، مَنْ يُطِيقُكَ وَ لَيُعْلِيلُ الْمَالِ ، مَنْ يُطِيقُكَ وَ أَنِّ ثَبَارِي الرِّيحَ ؟ ».

قَالَ: «فَأَطْرَقَ ﷺ هُنَيْئَةً، ثُمَّ قَالَ: يَا عَبَّاسُ، أَ تَأْخُذُ تُرَاثَ مُحَمَّدٍ، وَ تُنْجِزُ عِدَاتِهِ وَ تَقْضِي دَيْنَهُ؟ فَقَالَ: بِأَبِي أَنْتَ وَ أُمِّي، شَيْخٌ كَثِيرُ الْعِيَالِ، قَلِيلُ الْمَالِ، وَ أَنْتَ تُبَارِي الرِّبحَ.

قَالَ: أَمَا إِنِّي سَأُعْطِيهَا مَنْ يَأْخُذُهَا بِحَقِّهَا، ثُمَّ قَالَ: يَا عَلِيُّ، يَا أَخَا مُحَمَّدٍ، أَتُنْجِزُ عِدَاتِ مُحَمَّدٍ، وَ تَقْضِي دَيْنَهُ، وَ تَقْبِضُ تُرَاثَهُ؟ فَقَالَ: نَعَمْ، بِـأَبِي أَنْتَ وَ أُمِّـي، ذاك حضرت على بن الحسين الله آنها را قبض فرمود و در حيطهٔ تصرّف خود در آورده. حمران مي گويدكه: عرض كردم: آرى، چنين است. بعداز آن، به پدر تو منتقل شد، بعداز آن، امر به تو منتهى شد و آنها به تو رسيد؟ فرمود: «آرى».

۲۹۳۱ محمد، از احمد بن محمد، از حسین بن سعید، از فضاله، از عمر بن ابان روایت کرده است که گفت: امام جعفر صادق الله را سؤال کردم از آنچه در میان مردم مشهور است که نامهٔ سر به مهری به امّ سلمه دفع شده است. حضرت فرمود که: «رسول خدای چون رحلت نمود، علی پ، علم و سلاح آن حضرت و آنچه را که در آنجا بود، میراث برد. بعد از آن، به امام حسین پ، عمر می گوید که: عرض کردم که: بعد از آن، به حضرت علی بن الحسین پ منتقل شد، بعد از آن به بعد از آن به پسرش امام محمد باقر پ رسید، بعد از آن به تو منتهی شد؟ فرمود: «آری».

صیرفی است - از ابان بن عثمان، از امام جعفر صادق الله روایت کرده اند که آن حضرت صیرفی است - از ابان بن عثمان، از امام جعفر صادق الله روایت کرده اند که آن حضرت فسرمود: اچون رسول خدا بی از امام جعفر صادق الله روایت کرده اند که آن حضرت امیر المؤمنین الله را طلبید. پس به عباس فرمود که: ای عموی محمد، میراث محمد را می گیری، و قرض او را ادا می نمایی، و وعده های او به زودی و فا می کنی. عباس بر آن حضرت رد نمود و وصیتش را قبول نکرد، و عرض کرد: یا رسول الله، پدر و مادرم فدای تو باد، من پیرم و عیال بسیاری دارم، و مالی ندارم یا مال کمی دارم، و که را طاقت آن است که حقوق تو را ادا کند و حال آن که تو با باد (که به کثرت سخاوت مشهور است)، معارضه داری، و چیز من و فا به و عده ها و بخشش ها و قرض تو نمی کند).

حضرت صادق الله فرمود که: «پیغمبر الله الله و مادی سر خویش را به زیر افکند، بعد از آن فرمود که: ای عبّاس، آیا میراث محمد را میگیری و وعده های او را به زودی به عمل می آوری و قرض او را ادا می کنی؟ عباس عرض کرد که: پدرم و مادرم فدای تو باد، پیرم و عیال بسیاری دارم و مالی ندارم و تو سخی و باد دستی. پیغمبر فرمود که: بدان و آگاه باش که من اینها (یا وصیّت) را به کسی دهم که آن را بگیرد و قبول کند؛ چنانچه حتی قبول و سزاوار آن باشد. بعد از آن فرمود که: یا علی، ای برادر محمد، آیا به وعده های محمد به زودی و فا

عَلَيَّ وَ لِي، قَالَ: فَنَظَرْتُ إِلَيْهِ حَتَّىٰ نَزَعَ خَاتَمَهُ مِنْ إِصْبَعِهِ، فَقَالَ: تَخَتَّمْ بِـهاذَا فِـي حَيَاتِي، قَالَ: فَنَظَرْتُ إِلَى الْخَاتَمِ حِينَ وَضَعْتُهُ فِي إِصْبَعِي، فَتَمَنَّيْتُ مِنْ جَمِيعِ مَا تَرَكَ الْخَاتَمَ.

ثُمَّ صَاحَ: يَا بِـكَلُ، عَلَيَّ بِالْمِغْفَرِ وَ الدِّرْعِ وَ الرَّايَةِ وَ الْـقَمِيصِ وَ ذِي الْـفَقَارِ وَ السَّحَابِ وَ الْبُرْدِ وَ الْأَبْرَقَةِ وَ الْقَضِيبِ، قَالَ: فَوَ اللهِ، مَا رَأَيْتُهَا غَـيْرَ سَـاعَتِي تِـلْكَ ـ يَعْنِي الْأَبْرَقَة لَـ فَجِيءَ بِشِقَّةٍ كَادَتْ تَخْطَفُ الأَبْصَارَ، فَإِذَا هِيَ مِنْ أَبْرُقِ الْجَنَّةِ، فَقَالَ: يَا عَلِيُّ، إِنَّ جَبْرَثِيلَ أَتَانِي بِهَا، وَ قَالَ: يَا مُحَمَّدُ، اجْعَلْهَا فِي حَلْقَةِ الدِّرْعِ، وَ اسْتَذْفِرُ بِهَا مَكَانَ الْمِنْطَقَةِ .

ثُمَّ دَعَا بِزَوْجَيْ نِعَالٍ عَرَبِيَّيْنِ جَمِيعاً إِلَّهَدُهُمَا مَغْصُوفٌ، وَ الْآخَرُ غَيْرُ مَخْصُوفٍ، وَ الْقَمِيصِ الَّذِي خَرَجَ فِيهِ يَـوْمَ أُحُـدٍ، وَ الْقَمِيصِ اللَّهَ لَاثِ: قَلَنْسُوةِ السَّفَرِ، وَ قَلَنْسُوةِ الْعِيدَيْنِ وَ الْـجُمَعِ، وَ قَـلَنْسُوةٍ كَـانَ وَالْقَـلَانِسِ الشَّلَاثِ: قَلَنْسُوةِ السَّفَرِ، وَ قَلَنْسُوةٍ الْعِيدَيْنِ وَ الْـجُمَعِ، وَ قَـلَنْسُوةٍ كَـانَ يَلْبَسُهَا وَ يَقْعُدُ مَعَ أَصْحَابِهِ.

ثُمَّ قَالَ: يَا يِـكَلُ، عَلَيَّ بِالْبَغْلَتَيْنِ: الشَّهْبَاءِ، وَ الدُّلْدُلِ؛ وَ النَّـاقَتَيْنِ: الْـعَضْبَاءِ، وَ القُلْمُونِ؛ وَ النَّـاقَتَيْنِ: الْـعَضْبَاءِ، وَ الْقَصْوَاءِ؛ وَ الْفَرَسَيْنِ: الْجَنَاحِ - كَانَتْ تُوقَفُ بِبَابِ الْمَسْجِدِ لِحَوَائِجِ رَسُولِ اللَّـهِ ﷺ الْقَصْوَاءِ؛ وَ الْفَرَسَيْنِ: الْجَنَاحِ - كَانَتْ تُوقَفُ بِبَابِ الْمَسْجِدِ لِحَوَائِجِ رَسُولِ اللّهِ ﷺ وَ سُولِ اللّهِ ﷺ وَ مَا يَنْهُ وَ مِ وَ يَبْعَثُ الرَّجُلُ فِي حَاجَةِ رَسُولِ اللّهِ ﷺ وَ حَيْزُومٍ - وَ يَبْعَثُ الرَّجُلُ فِي حَاجَةِ رَسُولِ اللّهِ ﷺ وَ حَيْاتِي. هُوَ الَّذِي كَانَ يَقُولُ: أَقْدِمْ يَا حَيْزُومُ - وَ الْحِمَارِ عُفَيْرٍ، فَقَالَ: اقْبِطْهَا فِي حَيَاتِي.

می نمایی و قرض او را ادا می کنی و میراث او را می گیری؟ عرض کرد: آری، پدر و مادرم فدای تو باد. حقوق تو بر من و میراث تو برای من. امیر المؤمنین علیه می فرماید که: پس به سوی آن حضرت نظر کردم تا آنکه انگشتر خویش از انگشت مبارکش بیرون کرد و فرمود: همین انگشتر را در زمان من بپوش. امیر المؤمنین علیه فرمود که: نظر کردم به سوی آن انگشتر در هنگامی که آن را در انگشت خویش کردم، پس از همهٔ متروکات آن حضرت آن انگشتر را رزو داشتم، و در دل خویش می گفتم که: اگر متروکات آن حضرت، غیر از این انگشتر نبود، مراکفایت می نمود و همان شرف و عزت و فخر مرابس بود.

(حاصل آنکه با عطای انگشتر، بسیار شاد و خوشحال گردیدم؛ چنانچه آنکه آرزوی چیزی دارد بعد از حصول آن از برایش شاد و خوشحال می گردد). بعد از آن، پیغمبر آواز داد که: ای بلال، خود و زره و علم و پیراهن و ذوالفقار و عمّامه سحاب نام، و ردا و کمربند سیاه و سفید و چوب دست مرا بیاور. امیر المؤمنین الله فرمود: به خدا سوگند که من، آن کمربند را پیش از آن ساعت ندیده بودم. پس بلال بارچهای را آورد که نزدیک بود که چشمها را برباید، چون نیک نظر کردم دیدم که آن کمربند از پارچههای بهشت بود. پیغمبر فرمود که: یا علی، جبر ئیل این را به نزد من آورد و گفت: پا محمد، این را در حلقهٔ زره خود قرار ده و به جای کمربند بر کمر بند. بعد از آن، هر دو جفت گفش عربی را طلبید که یکی از آنها پینه خورده بود و دیگری پینه نخورده، و دو پیراهن یکی پیراهنی که در بر داشت و او را به آسمان بردند در شب معراج و دیگر پیراهنی که در روز جنگ احد پوشیده بود، و سه کلاه، یکی کلاهی که در دو عید (که عید فیطر است و عید اضحی) و در روز جمعهها می پوشید، و یکی کلاهی که در دو عید (که عید فیطر است و عید اضحی) و در روز جمعهها می پوشید، و یکی کلاهی که آن را می پوشید و با اصحاب خود می نشست.

بعد از آن فرمود که: ای بلال، به نزد من آور دو استر مرا یکی شهبا و دیگری دلدل، و دو شتر مرا یکی عضبا و دیگری قصوا، و دو اسب مرا یکی جناح و آن اسبی بود که همیشه بر در مسجد ایستاده بود برای حوائج رسول خدایگی، که چون کسی را در پی کار خویش می فرستاد بر آن سوار می شد، و آن را می دوانید در باب فیصل دادن شغل رسول خدایگی، و دیگری خیزوم و آن اسبی بود که پیغمبر می فرمود دلیر شو و پیش رو ای حیزوم، و دراز گوش مرا عفیر.

بعد از آن، به امير المؤمنين فرمودكه: بگير اينها را در زمان حيات من و امير المؤمنين ﷺ

فَذَكَرَ أَمِيرُ الْمُوْمِنِينَ ﷺ أَنَّ أُوَّلَ شَيْءٍ مِنَ الدَّوَابُ تُوفِّيَ عُفَيْرُ سَاعَةَ قُبِضَ رَسُولُ اللَّهِ تَظَيَّهُ، قَطَعَ خِطَامَهُ، ثُمَّ مَرَّ يَرْكُضُ حَتَّىٰ أَتَىٰ بِثْرَ بَنِي خَطْمَةَ بِقُبَا، فَرَمَىٰ بِنَفْسِهِ فِيهَا، فَكَانَتْ قَبْرَهُ».

وَ رُوِيَ أَنَّ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ قَالَ: «إِنَّ ذَٰلِكَ الْحِمَارَ كَلَّمَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ، فَقَالَ: بِأَبِي أَنْتَ وَ أُمِّي، إِنَّ أَبِي حَدَّثِنِي عَنْ أَبِيهِ، عَنْ جَدِّهِ، عَنْ أَبِيهِ أَنَّهُ كَانَ مَعَ نُوحٍ فِي بِأَبِي أَنْتَ وَ أُمِّي، إِنَّ أَبِي حَدَّثِنِي عَنْ أَبِيهِ، عَنْ جَدِّهِ، عَنْ أَبِيهِ أَنَّهُ كَانَ مَعَ نُوحٍ فِي السَّفِينَةِ، فَقَامَ إِلَيْهِ نُوحٌ، فَمَسَعَ عَلَىٰ كَفَلِهِ، ثُمَّ قَالَ: يَخْرُجُ مِنْ صُلْبٍ هٰذَا الْحِمَارِ السَّفِينَةِ، فَقَامَ إِلَيْهِ النَّهِ نُوحٌ، فَمَسَعَ عَلَىٰ كَفَلِهِ، ثُمَّ قَالَ: يَخْرُجُ مِنْ صُلْبٍ هٰذَا الْحِمَارِ حِمَارٌ يَرْكَبُهُ سَيِّدُ النَّبِيِّينَ وَ خَاتَمُهُمْ، فَالْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي جَعَلَنِي ذَٰلِكَ الْحِمَارَ».

# ٣٩ ـ بَابُ أَنَّ مَثَلَ سِسَلَاحِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيٌّ مَثَلُ التَّابُوتِ فِي بَنِي إِسْرَائِيلَ

٣٣٧/ ١. عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَلْ أَحْمَلًا بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحَكَمِ، عَنْ مُعَاوِيَةَ بْنِ وَهْبٍ، عَنْ سَعِيدٍ السَّمَّتَانِ، قَالَ: سَمِعْتُ أَيَا عَبْدِ اللَّهِ عَنْ يَقُولُ: «إِنَّمَا مَثَلُ السِّكَحِ فِينَا مَثَلُ التَّابُوتِ فِي بَنِي إِسْرَائِيلَ، كَانَتْ بَنُو إِسْرَائِيلَ أَيُّ أَهْلِ بَيْتٍ وُجِدَ السَّكَحِ فِينَا مَثَلُ التَّابُوتِ فِي بَنِي إِسْرَائِيلَ، كَانَتْ بَنُو إِسْرَائِيلَ أَيُّ أَهْلِ بَيْتٍ وُجِدَ السَّكَحِ فِينَا مَثَلُ التَّابُوتُ عَلَىٰ بَابِهِمْ أُوتُوا النَّبُوَةَ، فَمَنْ صَارَ إِلَيْهِ السِّكَحُ مِنَا أُوتِيَ الْإِمَامَةَ».

٣٣٤/ ٢. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ السُّكَيْنِ، عَنْ نُوحِ بْنِ دَرَّاجٍ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ أَبِي يَعْفُورٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ عِنْ يَقُولُ: هَانَ نُوحِ بْنِ دَرَّاجٍ مَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ أَبِي يَعْفُورٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ عِنْ يَقُولُ: «إِنَّمَا مَثَلُ النَّابُوتُ دَارَ اللهُ لْكَ يَانِي إِسْرَائِيلَ، حَيْثُمَا دَارَ التَّابُوتُ دَارَ الْمُلْكَ، وَإِنَّمَا مَثَلُ النَّابُوتُ دَارَ الْمُلْكَ، فَأَيْنَمَا دَارَ السِّلَاحُ فِينَا دَارَ الْعِلْمُ».

٣/ ٤٣٥ / ٣. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ صَفْوَانَ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ الْحُسَنِ الْحُسَنِ، عَنْ صَفْوَانَ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ الْحُسَنِ الْحُسَنِ الْحُسَنِ ، عَنْ صَفْوَانَ، عَنْ أَبُو جَعْفَرٍ عَنْ يَقُولُ: إِنَّمَا مَثَلُ السَّلَاحِ فِينَا مَثَلُ التَّابُوتِ فِي بَنِي الرِّضَاعِيْ، قَالَ: «كَانَ أَبُوتُ أُوتُوا النَّبُوَّةَ، وَ حَيْثُمَا دَارَ السَّلَاحُ فِينَا فَـثَمَّ الْأَمْـرُ». إِسْرَائِيلَ، حَيْثُمَا دَارَ السَّلَاحُ فِينَا فَـثَمَّ الْأَمْـرُ».

ذکر فرمودکه: اوّل حیوانی که از حیوانات آن حضرت وفات کرد، عُفیر بود در همان ساعت که قبض روح رسول خداشد، عُفیر افسار خویش را پاره کرد و بیرون آمد و می دوید تا بر سر چاه بنی خَطمَه که در قباست، رسید پس خود را در آن چاه انداخت و همان چاه قبر او گردید». 
و روایت شده است که امیر المؤمنین الله فرمود که: «این درازگوش، با رسول خدا الله سخن گفت و عرض کرد که: پدرم و مادرم فدای تو باد، به درستی که پدرم حدیث کرد مرا از پدرش، از پدرش که با حضرت نوح در کشتی بود، پس نوح برخواست و به نزد او آمد و دست بر کَفَلش مالید و فرمود که: از صلب این درازگوش، دراز گوشی بیرون آید که سید رسولان و پیغمبران و خاتم ایشان بر آن سوار شود. پس سیاس و ستایش خدای را که مرا آن درازگوش گردانید».

### ۳۹. باب در بیان آن که داستان سلاح رسول خدای چون داستان تابوت و صندوق است در میانهٔ بنی اسرائیل

۱/۶۳۳ معاویة بن و هب، از سعید سمّان که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که می فرمود: «جنز این نیست که داستان سلاح رسول حدا الله در میان ما، چون داستان تابوت است در میان بنی اسرائیل، و هر خاندانی که از بنی اسرائیل که چنان بودند که آن تابوت بر در خانهٔ ایشان یافت شد، پیغمبری به ایشان عطا شد. پس هر که از ما سلاح به او منتقل شد، امامت به او رسید».

۴۳۴ / ۲ . علی بن ابراهیم، از پدرش، از ابن ابی عُمیر، از محمد بن سکین، از نوح بن در آراج، از عبدالله بن ابی یعفور روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق و که می فرمود که: «جز این نیست که داستان سلاح در میان ما، چون داستان تابوت است در میان بنی اسرائیل، در هر جا که آن تابوت می گردید، پادشاهی دور می زد. پس در هر جا که سلاح در میان ما دور زند، علم و امامت دور زند».

۳/۶۳۵ محمد بن یحیی، از محمد بن حسین، از صفوان ،از ابوالحسن حضرت اسام رضای روایت کرده است که آن حضرت فرمود که: «امام محمد باقر بی می فرمود که: جز این نیست که داستان سلاح در میان ما چون داستان تابوت است در میان بنی اسرائیل، در هر جا قُلْتُ: فَيَكُونُ السُّلَاحُ مُزَايِلاً لِلْعِلْمِ؟ قَالَ: «لَا».

٣ / ٤٣٤ عَنْ أَضْحَابِنَا، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ ابْنِ أَبِي نَـصْرٍ، عَنْ أَخْمَدُ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ ابْنِ أَبِي نَـصْرٍ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ الرِّضَا ﷺ، قَالَ: «قَالَ أَبُو جَعْفَرٍ ﷺ: إِنَّمَا مَثَلُ السِّلَاحِ فِينَا كَمَثَلِ التَّابُوتِ أَبِي الْحَسَنِ الرِّضَا ﷺ، قَالَ: «قَالَ التَّابُوتُ دَارَ الْمُلْكُ، وَ أَيْنَمَا دَارَ السِّلَاحُ فِينَا دَارَ الْعِلْمُ».
 فِي بَنِي إِسْرَائِيلَ، أَيْنَمَا دَارَ التَّابُوتُ دَارَ الْمُلْكُ، وَ أَيْنَمَا دَارَ السِّلَاحُ فِينَا دَارَ الْعِلْمُ».

### ٣٠ ـ بَابٌ فِيهِ ذِكْرُ الصَّحِيفَةِ وَ الْجَفْرِ وَ الْجَامِعَةِ وَ مُصْحَفِ فَاطِمَةَ عَهِ

١/٤٣٧ عَنْ عَبْدِ اللّٰهِ الْحَجَّالِ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَبْدِ اللّٰهِ الْحَجَّالِ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ عُمْرَ الْحَلَمِيِّ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، قَالَ: دَخَلْتُ عَلَىٰ أَبِي عَبْدِ اللّٰهِ ﴿ فَ قُلْتُ : خُعِلْتُ فِدَاكَ، إِنِّي أَشَالُكَ عَنْ مَسْأَلَةٍ هَاهُمَا أَحَدٌ يَسْمَعُ كَلَامِي؟ قَالَ: فَرَفَعَ أَبُو عَبْدِ جُعِلْتُ فِدَاكَ، إِنِّي أَشَالُكَ عَنْ مَسْأَلَةٍ هَاهُمَا أَحَدٌ يَسْمَعُ كَلَامِي؟ قَالَ: فَرَفَعَ أَبُو عَبْدِ جُعِلْتُ فِدَاكَ، إِنِّي أَشْأَلُكَ عَنْ مَسْأَلَةٍ هَاهُمَا أَحَدٌ يَسْمَعُ كَلَامِي؟ قَالَ: هَرَا أَبَا مُحَمَّدٍ، سَلْ عَمَّا بَدَا اللّٰهِ ﴿ فِيهِ مِنْ ابْنِهُ وَ بَيْنَ بَيْتٍ آخَرَ افَاطَلَعَ فِيهِ أَمَّ قَالَ: «يَا أَبَا مُحَمَّدٍ، سَلْ عَمَّا بَدَا لَكَ».

قَالَ: قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، إِنَّ شِيعَتَكَ يَتَحَدَّثُونَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ عَلَّمَ عَلِيًا ﷺ بَاباً يُفْتَحُ لَهُ مِنْهُ أَلْفُ بَابٍ؟ قَالَ: فَقَالَ: «يَا أَبَا مُحَمَّدٍ، عَلَّمَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَلِيًا ﷺ أَلْفَ بَابٍ يُفْتَحُ مِنْ كُلِّ بَابٍ أَلْفُ بَابٍ».

قَالَ: قُلْتُ: هٰذَا وَاللَّهِ الْعِلْمُ، قَالَ: فَنَكَتَ سَاعَةً فِي الْأَرْضِ، ثُمَّ قَالَ: «إِنَّهُ لَعِلْمٌ، وَ مَا هُوَ بِذَاكَ».

قَالَ: ثُمَّ قَالَ: «يَا أَبَا مُحَمَّدٍ، وَ إِنَّ عِنْدَنَا الْجَامِعَةَ، وَ مَا يُدْرِيهِمْ مَا الْجَامِعَةُ؟».

قَالَ: قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، وَ مَا الْجَامِعَةُ؟ قَالَ: «صَحِيفَةٌ طُولُهَا سَـبْغُونَ ذِرَاعـاً بِذِرَاعِ رَسُولِ اللّٰهِ ﷺ وَ إِسْلَائِهِ مِنْ فَلْقِ فِيهِ وَ خَطِّ عَلِيً ﷺ بِيَمِينِهِ، فِيهَا كُلُّ حَـلَالٍ که تابوت دور میزد، به پیغمبری میرسیدند، و در هر جاکه سلاح دور زند، امر امامت در آنجاست». عرض کردم که میشود که سلاح از علم جدا شود که هر یک از نزدکسی باشند؟ فرمود: «نه».

۴/۶۳۶ عند نفر از اصحاب ما روایت کردهاند، از احمد بن محمد، از ابن ابی نصر از ابوالحسن حضرت امام رضای که آن حضرت فرمود که: «امام محمد باقر ا فرمود که: جز این نیست که داستان سلاح در میان ما، چون داستان تابوت است در میان بنی اسرائیل. در هر جا که آن تابوت دور می زد، پادشاهی دور می زد. و در هر جا که سلاح دور زند، علم دور می زند».

#### ۴۰. این باب بابی است که ذکر جفر و جامعه و مصحف فاطمه ﷺ در آن است

۱ / ۶۳۷ مرحد بن عمر حلبی، از ابوبصیر که گفت: بر امام جعفر صادق الله داخل شدم و عرض کردم که: فدای تو گردم، میخواهم که تو را از مسالهای سؤال کنم. آیا در اینجاکسی هست که سخن مرابشنود؟ ابوبصیر میگوید که: پس حضرت الله پردهای را که در میان او و اطاقی دیگر بود، بالاگرفت و در آن نگریست، بعد از آن فرمود که ای ابا محمد، بپرس از هر چه به خاطرت رسیده».

ابوبصیر میگوید که: عرض کردم که: فدای تو گردم، به درستی که شیعیان تو حدیث میکنند که رسول خدای دری از علم را به علی تعلیم داد که هزار در از برای او گشوده می شد. حضرت فرمود که: «ای ابا محمد، رسول خدای به علی هزار در را تعلیم داد که از هر دری هزار در از برایش گشوده می شد». ابوبصیر می گوید: گفتم: به خدا سو گند که علم، همین است و منحصر است در این. حضرت ساعتی سر انگشت یا طرف عصا را بر زمین زد و متفکرانه بود، پس فرمود که: «این، علم کاملی است، ولیکن این علم، آنچه ما می دانیم نیست». بعد از آن فر مود که: «ای ابا محمد، به در ستی که جامعه در نزد ما است، و ایشان چه می دانند که جامعه چیست؟»

عرض کردم که: فدای تو گردم، جامعه چه چیز است؟ فرمود که: «صحیفهای است که طول آن هفتاد ذراع است، به ذراع رسول خدایًگ، و رسول آن را بیالا داده از شکاف دهان وَ حَرَامٍ، وَ كُلُّ شَيْءٍ يَحْتَاجُ النَّاسُ إِلَيْهِ حَتَّى الْأَرْشُ فِي الْخَدْشِ». وَ ضَرَبَ بِـيَدِهِ إِلَيَّ، فَقَالَ: «تَأْذَنُ لِي يَا أَبَا مُحَمَّدٍ؟».

قَالَ: قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، إِنَّمَا أَنَا لَكَ، فَاصْنَعْ مَا شِئْتَ، قَالَ: فَغَمَزَنِي بِـيَدِهِ، وَ قَالَ: «حَتِّىٰ أَرْشُ هٰذَا» كَأَنَّهُ مُغْضَبٌ.

قَالَ: قُلْتُ: هٰذَا وَ اللَّهِ الْعِلْمُ، قَالَ: «إِنَّهُ لَعِلْمٌ، وَ لَيْسَ بِذَاكَ».

ثُمَّ سَكَتَ سَاعَةً ، ثُمَّ قَالَ: «وَ إِنَّ عِنْدَنَا الْجَفْرَ ، وَ مَا يُدْرِيهِمْ مَا الْجَفْرُ ؟ » قَالَ: قُلْتُ: وَ مَا الْجَفْرُ ؟ قَالَ: «وِعَاءٌ مِنْ أَدَمٍ فِيهِ عِلْمُ النَّبِيِّينَ وَ الْوَصِيِّينَ ، وَ عِلْمُ الْعُلَمَاءِ الَّذِينَ مَضَوْا مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ ».

قَالَ: قُلْتُ: إِنَّ هٰذَا هُوَ الْعِلْمُ، قَالَ: «إِنَّهُ لَعِلْمٌ، وَ لَيْسَ بِذَاكَ».

ثُمَّ سَكَتَ سَاعَةً ، ثُمَّ قَالَ : «وَ إِنَّ عِنْدُنَا لَمُصْحَفَ فَاطِمَةً ﷺ ، وَ مَا يُـدْرِيهِمْ مَـا مُصْحَفُ فَاطِمَةً ﷺ ؟ قَالَ : «مُصْحَفُ فِيهِ مِثْلُ مُصْحَفُ فَاطِمَةً ﷺ ؟ قَالَ : «مُصْحَفُ فِيهِ مِثْلُ قُرْآنِكُمْ خَرْفٌ وَاحِدٌ». قُرْآنِكُمْ خَرْفٌ وَاحِدٌ».

قَالَ: قُلْتُ: هٰذَا وَ اللَّهِ الْعِلْمُ، قَالَ: «إِنَّهُ لَعِلْمُ، وَ مَا هُوَ بِذَاكَ».

ثُمَّ سَكَتَ سَاعَةً، ثُمَّ قَالَ: «إِنَّ عِنْدَنَا عِلْمَ مَا كَانَ، وَ عِلْمَ مَا هُوَ كَائِنٌ إِلَىٰ أَنْ تَقُومَ السَّاعَةُ».

قَالَ: قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، هٰذَا وَ اللَّهِ هُوَ الْعِلْمُ، قَالَ: «إِنَّهُ لَعِلْمٌ، وَ لَيْسَ بِذَاكَ».

خویش، و علی به دست راست خود نوشته (یا به املای رسول و خط علی است)، و در آن است هر حلال و حرامی، و هر چیزی که مردمان به آن احتیاج دارند، حتّی دیهای که در خراش است». و دست خویش را به سوی من آور د و بر بعضی از اعضای من گذاشت، بعد از آن به من فرمود که: «ای آبا محمد، اذن می دهی که به دست خویش تو را فشاری دهم ۴ ابوبصیر می گوید: که عرض کردم که: فدای تو گردم، جز این نیست که من بندهٔ توام، پس بکن آنچه خواهی. پس به دست خویش مرا فشاری داد و فرمود که: «حتّی دیهٔ این در آن است». در حالتی که گویاکسی آن حضرت را به خشم آورده بود (یعنی: حضرت در وقت گفتن این قول، به کسی می مانست که غضب داشته باشد؛ زیراکه در نزد تذکّر اینها و ملاحظهٔ انکار خلق و احوال ایشان اسباب تغیّر و غیظ در سر حدّ کمال است).

ابوبصیر می گوید که: عرض کردم: به خدا سوگند که علم، همین است و منحصر است در این. فرمود که: «این، علم کاملی است، ولیکن این علم آنچه ما می دانیم نیست». پس ساعتی ساکت شد، بعد از آن فرمود که: «جفر، در نزد ما است ؟» ابوبصیر می گوید که: عرض کردم که جفر چیست؟ فرمود: «ظرفی است از پوست، که است ؟» ابوبصیر می گوید که: عرض کردم که جفر چیست؟ فرمود: «ظرفی است از پوست، که علم همهٔ پیغمبران و اوصیای ایشان و علم علمای از بنی اسرائیل که در گذشته اند، همه در آن است». عرض کردم که: این علم، همان علمی است که شما دارید؟ حضرت فرمود که: «این، علم تمامی است، ولیکن این علم آن نیست». پس ساعتی ساکت شد، بعد از آن فرمود: «مصحف فاطمه چه چیز است؟» «مصحف فاطمه چه چیز است؟» ابوبصیر می گوید که: عرض کردم که: مصحف فاطمه چیست؟ حضرت فرمود که: «مصحفی قرآنی که شما دارید. و به خدا سوگند، که یک حرف از است سه برابر همین قرآنی که شما دارید. و به خدا سوگند، که یک حرف از قرآن شما در آن است سه برابر همین قرآنی که شما دارید. و به خدا سوگند، که یک حرف از قرآن شما در آن نیست» (یعنی: به طور آیه و طریق قرآنیت).

ابوبصیر میگوید که: گفتم: به خدا سوگند، که علم منحصر است در این. حضرت فرمود که: «این، علم کاملی است، ولیکن این علم آن نیست که ما می دانیم». پس ساعتی ساکت شد، بعد از آن فرمود که: «نزد ما است علم آنچه بوده، و علم آنچه خواهد بود تا قیامت برپا شود». ابوبصیر میگوید که: عرض کردم: فدای تو گردم، به خدا سوگند که این، آن علمی است که شما را باشد. فرمود که: «این، علم بسیار کاملی است، ولیکن این علم آن نیست که ما می دانیم». ابوبصیر میگوید که: عرض کردم: فدای تو گردم، پس از علم که شما دارید چه چیز است؟

قَالَ: قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، فَأَيُّ شَيْءٍ الْعِلْمُ؟ قَالَ: «مَا يَحْدُثُ بِاللَّيْلِ وَ النَّـهَارِ، الْأَمْرُ مِنْ بَعْدِ الْأَمْرِ، وَ الشَّيْءُ بَعْدَ الشَّيْءِ إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيَامَةِ».

٢ / ۶٣٨ عَدْةً مِنْ أَصْحَابِنَا. عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عُمَرَ بْنِ عَبْدِ الْعَزِيزِ. عَنْ
 حَمَّادِ بْنِ عُثْمَانَ. قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ اللَّهِ يَقُولُ: «تَظْهَرُ الزَّنَادِقَةُ فِي سَنَةِ ثَمَانٍ وَ
 عِشْرِينَ وَ مِائَةٍ، وَ ذٰلِكَ أَنِّي نَظَرْتُ فِي مُصْحَفِ فَاطِمَةَ عَنْ ».

قَالَ: قُلْتُ: وَ مَا مُصْحَفُ فَاطِمَةَ عِنْ ؟ قَالَ: «إِنَّ اللَّهُ تَعَالَىٰ لَمَّا قَبَضَ نَبِيَّهُ وَ اللَّهُ إِلَيْهَا عَلَىٰ فَاطِمَةَ عِنْ وَفَاتِهِ مِنَ الْحُزْنِ مَا لَا يَعْلَمُهُ إِلَّا اللَّهُ عَزَّ وَ جَلَّ، فَأَرْسَلَ اللَّهُ إِلَيْهَا مَلَكَا يُسَلِّي غَمَّهَا، وَ يُحَدِّثُهَا، فَشَكَتْ ذَلِكَ إِلَىٰ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عِنْ. فَقَالَ لَهَا: إِذَا مَلَكَا يُسَلِّي غَمَّهَا، وَ يُحَدِّثُهَا، فَشَكَتْ ذَلِكَ إِلَىٰ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عِنْ. فَقَالَ لَهَا: إِذَا أَحْسَسْتِ بِذَٰلِكَ وَ سَمِعْتِ الصَّوْتَ، قُولِي لِي، فَأَعْلَمَتْهُ بِذَٰلِكَ، فَجَعَلَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عِنْ أَمُنَ اللّهُ وَمِنِينَ عِنْ اللّهُ وَالْمَوْمِنِينَ عِنْ اللّهُ عَلَمْتُهُ بِذَٰلِكَ، فَجَعَلَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عِنْ اللّهِ مَنْ ذَلِكَ مُصْحَفًا». قَالَ: ثُمَّ قَالَ: «أَمَا إِنَّهُ لَيْسَ فِيهِ يَكْتُبُ كُلَّ مَا سَمِعَ حَتَىٰ أَثْبَتَ مِنْ ذَلِكَ مُصْحَفًا». قَالَ: ثُمَّ قَالَ: «أَمَا إِنَّهُ لَيْسَ فِيهِ عَلْمُ مَا يُكُونُ».

٣٩/ ٣٣. عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحَكَمِ، عَنِ الْحُمَرِ اللهِ اللهُ الله

قَالَ: قُلْتُ: فَأَيُّ شَيْءٍ فِيهِ ؟ قَالَ: «زَبُورُ دَاوُدَ، وَ تَوْرَاةً مُوسَىٰ، وَ إِنْجِيلُ عِيسَىٰ، وَ صُحُفُ إِبْرَاهِيمَ، وَ الْحَلَالُ وَ الْحَرَامُ، وَ مُصْحَفُ فَاطِمَةَ ﴿ مَا أَزْعُمُ أَنَّ فِيهِ قُرْآناً، وَ فِيهِ مَا يَخْتَاجُ النَّاسُ إِلَيْنَا وَ لَا نَحْتَاجُ إِلَىٰ أَحَدٍ، حَتَىٰ فِيهِ الْجَلْدَةُ وَ نِصْفُ الْجَلْدَةِ، وَ رُبُعُ الْجَلْدَةِ، وَ أَرْشُ الْخَدْشِ؛ وَ عِنْدِي الْجَفْرَ الْأَحْمَرَ». فرمود: «آنچه در شب و روز به هم میرسد، امری بعد از امر دیگر، و چیزی بعد از چیزی دیگر تا روز قیامت».

عبدالعزیز، از حمّاد بن عثمان که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که می فرمود: از نادقه، عبدالعزیز، از حمّاد بن عثمان که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که می فرمود: از نادقه، در سال صد و بیست و هشت از هجرت، ظاهر خواهند شد و این که می گویم، به سبب آن است که من در مصحف فاطمه الله نظر کردم، و این را در آن دیدم». حمّاد می گوید که: عرض کردم که مصحف فاطمه چیست؟ فرمود: "چون خدا روح پیغمبر خویش را قبض فرمود، بر حضرت فاطمه بی از وفات آن حضرت آن قدر از اندوه داخل شد که هیچکس اندازهٔ آن را نمی دانست، مگر خدای عزّوجل. پس خدا فرشته ای را به سوی او فرستاد که او را دلخوشی دهد و اندوه را از دل او بیرون بر د و او را خبر دهد (یعنی: به مصائب و مِحَن و آنچه بر اعدای ایشان و اقع خواهد شد از عذابها، و هر که در این امّت دولت و سلطنتی به حـق یـا بـاطل خواهد یافت تا روز قیامت). پس فاطمه پی این مطلب را به امیر المؤمنین پی شکایت کرد (چه آن حضرت بر محافظت تمام این امور قدرت نداشت؛ چنان چه که گفته اند، و ظاهر این است که شکایت، به جهت احتیاط از خوف فوات آن بود), آن حضرت به فاطمه فرمود که: چون این را احساس کنی و آمدن فرشته را دریابی و بدانی و آواز را بشنوی، به من بگو. بعد از آن فاطمه آن حضرت را به آمدن فرشته اعلام کرد. پس امیر المؤمنین پی شمن به من بگو. بعد از آن فاطمه آن حضرت را به آمدن فرشته می شنید، تا آنکه مصحفی را از آن نوشت». هر چه را که از آن فرشته می شنید، تا آنکه مصحفی را از آن نوشت».

حمّاد میگویدکه: بعد از آن، حضرت صادق الله فرمودکه: «امّا بدانیدکه چیزی از حلال و حرام خدا در آن نیست، ولیکن در آن است علم آنچه خواهد بود».

۳۹۹ / ۳۰ بند نفر از اصحاب ما روایت کردهاند، از احمد بن محمد، از علی بن حکم، از حسین بن ابی العلاء که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق هد که می فرمود: «به درستی که در نزد من است جفر سفید». راوی می گوید که عرض کردم که: چه چیز در آن است؟ حضرت فرمود که: «زبور داود، و تورات موسی، و انجیل عیسی، و صحیفه های ابراهیم، و حلال و حرام خدا، و مصحف فاطمه، و گمان ندارم (یعنی: چنان می دانم) که قرآن در جفر سفید نیست، و در آن است آنچه مردم به سوی ما احتیاج دارند، و ما به کسی محتاج نیستیم، حتی آنکه حکم یک تازیانه زدن و نصف یک تازیانه و چهار یک تازیانه و دیه خراش در آن

قَالَ: قُلْتُ: وَ أَيُّ شَيْءٍ فِي الْجَفْرِ الْأَحْمَرِ؟ قَالَ: «السِّلَاحُ، وَ ذَٰلِكَ إِنَّـمَا يُـفْتَحُ لِلدَّمِ، يَفْتَحُهُ صَاحِبُ السَّيْفِ لِلْقَتْلِ».

فَقَالَ لَهُ عَبْدُ اللهِ بْنُ أَبِي يَعْفُورٍ: أَصْلَحَكَ اللّٰهُ، أَ يَعْرِفُ هٰذَا بَنُو الْحَسَنِ؟ فَـقَالَ: «إِي وَ اللّٰهِ، كَمَا يَعْرِفُونَ اللَّيْلَ أَنَّهُ لَيْلٌ، وَ النَّهَارَ أَنَّهُ نَهَارٌ، وَ لٰكِنَّهُمْ يَحْمِلُهُمُ الْحَسَدُ وَ طَلَبُوا الْحَقَّ بِالْحَقَّ، لَكَانَ خَيْراً لَهُمْ». طَلَبُ الدُّنْيَا عَلَى الْجُحُودِ وَ الْإِنْكَارِ، وَ لَوْ طَلَبُوا الْحَقَّ بِالْحَقِّ، لَكَانَ خَيْراً لَهُمْ».

\* ١٤٠٠ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ يُونُسَ، عَمَّنْ ذَكَرَهُ، عَنْ سُلَيْمَانَ بْنِ خَالِدٍ، قَالَ: قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

است، و در نزد من است جفر سرخ».

راوی میگوید: عرض کردم که: در جفر سرخ چه چیز است؟ فرمود که: «سلاح رسول خدا. و جز این نیست که این جفر سرخ گشوده میشود برای خود و در هنگام ریختن آن و صاحب شمشير (كه صاحب الامر ﷺ است) أن را خواهد گشود براي كشتن». پس عبدالله بن ابي يعفور به أن حضرت عرض كردكه: خدا تو را به اصلاح أورد، أيا پسران امام حسن ﷺ این را می شناسند؟ (یعنی: می دانند که این در نزد شما است و با وجود این، ادّعای امامت میکنند؟) حضرت فرمود: «بلی، به خدا سوگند که میدانند؛ چنانچه شب را میشناسند که شب است، و روز را می شناسند که روز است، ولیکن حسد و طلب دنیا ایشان را بر عدم اقرار و بر انکار حق می دارد، و اگر حقّ را به حقّ و راستی طلب می کردند، از برای ایشان بهتر بود. ۴/۶۴۰ على بن ابراهيم، از محمد بن عيسى، از يونس، از آنكه او را ذكر كرده، از سلیمان بن خالد روایت کرده است که گفت: انام جعفر صادق الله فرمود که: «در جفری که پسران امام حسن على آن را ذكر ميكنند و ادعا دارند كه در نز دايشان است، هر آينه چيزي است که ایشان را مکذر و غمگین میسازد؛ زیراکه آیشان حقّ نمیگویند و حال آنکه حق در جفر است. پس ایشان قضایا و احکام علی ای و نفریضه های او را در باب میراث بیرون آورند، اگر در این ادّعا راستگویانند (چه تمام احکام و فرایض آن حضرت در آن موجود است). و ایشان را سؤال کنید از عمّه ها و خاله ها» (چه حکم ایشان در باب عمّه و خاله بـا حکم آن حضرت مخالفت دارد؛ زيراكه ايشان عمه و همچنين خالو و خاله را از خويشان قرار مي دهند كه مرتبة عُصبه است و عمو را از عصبه مي دانند و مي گويند كه: بودن عمو از عصبه، باعث این نمی شود که خواهرش نیز از عصبه باشد). و حضرت فرمود که: «باید مصحف فاطمه ﷺ را نیز بیرون آورند؛ زیراکه وصیّت فاطمه ﷺ در آن است (و مراد آن وصیّتی است كه به على الله كردكه او را در شب دفن كند). و سلاح رسول خدا الله بامصحف فاطمه است، و از یکدیگر جدا نمیشود. به درستی که خدای عزّوجلَ میفرماید: ﴿ [فأتُونی] بِکِتَابِ مِنْ قَبْلِ هٰذَا أَوْ أَثَارَةٍ مِنْ عِلْم إِنْ كُنْتُمْ صَادِقينَ ﴾ ١ (و در قرآن چنين نيست، بلكه در آن ﴿اثْتُوني بِكِتَابِ﴾ است. پس یا از قبیل نقل به معنی است، یا اشتباه از راوی یا کاتب است). و ترجمهٔ آیه

۱ . احقاف، ۴.

١٤٤/ ٥. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيى، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ، عَنِ الْدِيْ بُغْضُ أَصْحَابِنَا عَنِ الْجَفْرِ، اللهِ عَنْ أَبِي عُبَيْدَةً، قَالَ: سَأَلَ أَبَا عَبْدِ اللهِ عَنْ بَعْضُ أَصْحَابِنَا عَنِ الْجَفْرِ، فَنْ إِنَّهِ عَبْدِ اللهِ عَنْ بَعْضُ أَصْحَابِنَا عَنِ الْجَفْرِ، فَقْ إِنْ مُمْلُوءٌ عِلْماً».
 فَقَالَ: «هُوَ جِلْدُ ثَوْرٍ مَمْلُوءٌ عِلْماً».

قَالَ لَهُ: فَالْجَامِعَةُ؟ قَالَ: «تِلْكَ صَحِيفَةٌ طُولُهَا سَبْعُونَ ذِرَاعاً فِي عَرْضِ الْأَدِيـمِ مِثْلُ فَخِذِ الْفَالِحِ، فِيهَا كُلُّ مَا يَحْتَاجُ النَّاسُ إِلَيْهِ، وَ لَيْسَ مِنْ قَضِيَّةٍ إِلَّا وَ هِيَ فِيهَا حَتّىٰ أَرْشُ الْخَدْشِ».

قَالَ: فَمُصْحَفُ فَاطِمَةً؟ قَالَ: فَسَكَنَتَ طَوِيلاً, ثُمَّ قَـالَ: «إِنِّكُم لَـتَبْحَثُونَ عَـمَّا
ثُرِيدُونَ وَ عَمَّا لَا تُرِيدُونَ، إِنَّ فَاطِيْقَة ﴿ مَكَثَبْ بَعْدَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ خَمْسَةً وَ سَبْعِينَ
يَوْماً، وَكَانَ دَخَلَهَا حُزْنُ شَهِ بِنَّ عَلَى أَيِهَا وَكَانَ جَبْرَئِيلُ ﴿ يَأْتِيهَا، فَيُحْسِنُ عَزَاءَهَا
عَلَىٰ أَبِيهَا، وَ يُطَيِّبُ نَفْسَهَا، وَ يُخْبِرُهَا عَنْ أَبِيهَا وَ مَكَانِهِ، وَ يُخْبِرُهَا بِمَا يَكُونُ بَعْدَهَا
فِي ذُرِّيَتِهَا، وَكَانَ عَلِيُّ ﴾ يَفْسَهَا، وَ يُخْبِرُهَا عَنْ أَبِيهَا وَ مَكَانِهِ، وَ يُخْبِرُهَا بِمَا يَكُونُ بَعْدَهَا
فِي ذُرِّيَتِهَا، وَ كَانَ عَلِيُّ ﴾ يَكْتُبُ ذٰلِكَ، فَهذَا مُصْحَفُ فَاطِمَة ﴾.

٣٠٤/ ٩. عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ صَالِحِ بْنِ سَعِيدٍ، عَسَنْ أَجْمَدَ بْنِ أَبِي بِشْرٍ، عَنْ بَكْرِ بْنِ كَرِبٍ الصَّيْرَفِيِّ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ اللهِ يَقُولُ: «إِنَّ عِنْدَنَا مَا لَا نَحْتَاجُ مَعَهُ إِلَى النَّاسِ، وَ إِنَّ النَّاسَ لَيَحْتَاجُونَ إِلَيْنَا، وَ إِنَّ عِنْدَنَا كِتَاباً «إِنَّ عِنْدَنَا كِتَاباً وَمُنَدِنا كِتَاباً إِنَّ عِنْدَنَا مَا لَا نَحْتَاجُ مَعَهُ إِلَى النَّاسِ، وَ إِنَّ النَّاسَ لَيَحْتَاجُونَ إِلَيْنَا، وَ إِنَّ عِنْدَنَا كِتَاباً إِنَّ عِنْدَنَا كِتَاباً إِنَّ عِنْدَنَا كِتَاباً إِنَّ عِنْدَنَا مَا لَا لَهُ عَلَيْ وَ خَطُّ عَلِيًّ عِنْ ، صَحِيفَةً فِيها كُلُّ حَلَالٍ وَ حَرَامٍ، وَ إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَا إِللهُ مَنْ فَوْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ هِ ، وَ نَعْرِفُ إِذَا تَرَكْتُمُوهُ».

چنانچه در قرآن است: «بیارید مراکتابی که فرود آمده باشد، پیش از آمدن این کتاب (که قرآن است) یا بیارید بقیّهای از اثر علم (یعنی: خطی که باقی مانده باشد) از علوم پیشینیان (یا روایتی از انبیای سابقه) اگر شما راستگویان هستید در دعوی خود» (و نزول این آیه برای الزام مشرکین بودکه به تعدد خدا قایل بودند، و خدا بعد از الزام به دلیل عقلی ایشان را به دلیل نیز الزام نمود، و حضرت الخاه در الزام پسران حضرت امام حسن الما همین طریقه را سلوک نمود).

۶۴۱ / ۵. محمد بن يحيى، از احمد بن محمد، از ابن محبوب، از ابن رثاب، از ابو عُبيده روايت كرده است كه گفت: بعضي از اصحاب ما امام جعفر صادق ﷺ را سؤال كرد از جفر. حضرت فرمودکه: ۴جفر، پوستگاوی است که پر است از علم۶. سائل عرض کردکه: جامعه را نیز بیان فر ماکه چیست؟ فر مو د که: هجامعه صحیفهای است که طول آن، هفتاد ذراع است و عرضش به قدر عرض پوست گاو است، و مانیندران شتر تمنومند دو کوهانی است (بعنی: چون پیچیده شود ضخامت آن به قدر ضخامت این می شود). و در آن است هر چه مردمان به آن احتياج داشته باشند. و هيچ حكمي نيست مكر آنكه در آن مذكور است؛ حتّى ديه خراش. سائل عرض كردكه: مصحف فاطمه رانيز تفسير فرما حضرت مدّتي طولاني سكوت نمود، بعد از آن فرمود كه: الشما تفخص و كاوش ميكنيد از آنچه ميخواهيد و از آنچه نميخواهيد (يعني: بحث ميكنيد از آنچه دانستن آن ضرور باشد و به كار شما آيد، و از آنچه دانستن أن ضرور نيست و به كار شما نيايد). به درستي كه فاطمه ١٠٠٠ بعد از وفيات رسول خداﷺ، هفتاد و پنج روز در دنیا ماند، و آن حضرت را اندوه سختی بر وفات پدر بزرگوارش رخ نموده بود، و جبر ثیل علی به نزد او می آمد و او را بر مصیبت پدرش تسلّی می داد، به وضع خوبی و دل او را خوش میداشت، و او را خبر میداد از پدرش و از قرب و منزلت و جاه و مرتبت آن حضرت در نزد حضرت عزت، و خبر مي داد او را به آنچه بعد از او و ذرية آن حضرت خواهد بود، و على ﷺ أن را مينوشت و مصحف فاطمه ﷺ اين است.

۳۴۲ / ۶۴۶ جند نفر از اصحاب ما روایت کرده اند، از احمد بن محمد، از صالح بن سعید، از احمد بن ابی بِشُر ، از بکر بن کَرِب صیرفی که گفت: از امام جعفر صادق اش شنیدم که می فرمود: «در نزد ما است آنچه ما به آن، به سوی مردمان احتیاجی نداریم، و همهٔ مردم به ما احتیاج دارند. و به در ستی که در نزد ما است کتابی که رسول خدای املاء فرموده و بالا

٣٤٢/٧. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ عُمَرَ بْنِ أَذَيْنَةَ، عَنْ فُضَيْلِ بْنِ يَسَارٍ وَ بُرَيْدِ بْنِ مُعَاوِيَةً وَ زُرَارَةَ، أَنَّ عَبْدَ الْمَلِكِ بْنَ أَعْيَنَ قَالَ لِأَبِي عَبْدِ اللّهِ بْنِ يَسَارٍ وَ بُرَيْدِ بْنِ مُعَاوِيّةً وَ زُرَارَةَ، أَنَّ عَبْدِ اللّهِ، فَهَلْ لَهُ سُلْطَانُ؟ فَقَالَ: اللّهِ عَبْدِ اللّهِ، فَهَلْ لَهُ سُلْطَانُ؟ فَقَالَ: «وَ اللّهِ بْإِنَّ الزَّيْدِيَّةَ وَ الْمُعْتَزِلَةَ قَدْ أَطَافُوا بِمُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللّهِ، فَهَلْ لَهُ سُلْطَانُ؟ فَقَالَ: «وَ اللّهِ بْإِنَّ عِنْدِي لَكِتَابَيْنِ فِيهِمَا تَسْمِيّةُ كُلِّ نَبِيٍّ وَ كُلِّ مَلِكٍ يَمْلِكُ الْأَرْضَ؛ لا وَ اللّهِ، وَ اللّهِ، إِنَّ عِنْدِي لَكِتَابَيْنِ فِيهِمَا تَسْمِيّةُ كُلِّ نَبِيٍّ وَ كُلِّ مَلِكٍ يَمْلِكُ الْأَرْضَ؛ لا وَ اللّهِ، مَا مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللّهِ فِي وَاحِدٍ مِنْهُمَا».

٣٩٤/ ٨. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنِ الْقَاسِمِ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عُنْ الْصَّمَدِ بْنِ بَشِيرٍ، عَنْ فُضَيْلِ بْنِ سُكَّرَةً، قَالَ: دَخَلْتُ عَلَىٰ الْقَاسِمِ بْنِ مُحَمَّدٍ، قَالَ: دَخَلْتُ عَلَىٰ أَلْقَاسِمِ بْنِ مُحَمَّدٍ، قَالَ: «يَا فُضَيْلُ، أَ تَدْرِي فِي أَيِّ شَيْءٍ كُنْتُ أَنْظُرُ قُبَيْلُ؟» قَالَ: وَعَلَ اللهِ عَبْدِ اللهِ عِبْدِ اللهِ عَنْ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلَىٰ اللهُ وَهُو اللهِ وَهُو اللهِ عَلَىٰ اللهُ وَهُو مَا وَجَدْتُ لِوُلْدِ الْحَسَنِ فِيهِ شَيْنًا».

## ٢١ ـ بَابٌ فِي شَأْنِ ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ ﴾ وَ تَفْسِيرِهَا

١/۶۲۵ مُحَمَّدُ بْنُ أَبِي عَبْدِ اللّٰهِ وَ مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ؛ وَ مُحَمَّدُ بْنُ يَخْيَىٰ، عَنْ أَخْمَدُ بْنِ مُحَمَّدٍ جَمِيعاً، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ الْعَبَّاسِ بْنِ الْحَرِيشِ، عَنْ أَبِي جَعْفَرِ الثَّانِي اللهِ، قَالَ اللهِ:

«قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ ﷺ: بَيْنَا أَبِي ﷺ يَطُوفُ بِالْكَعْبَةِ إِذَا رَجُلُ مُعْتَجِرٌ قَدْ قَيُّضَ لَـهُ، فَقَطَعَ عَلَيْهِ أَسْبُوعَهُ حَتَىٰ أَدْخَلَهُ إِلَىٰ دَارٍ جَنْبَ الصَّفَا، فَأَرْسَلَ إِلَيَّ فَكُنَّا ثَـلاَثَةً، فَقَالَ: مَرْحَباً يَا ابْنَ رَسُولِ اللّهِ، ثُمَّ وَضَعَ يَدَهُ عَلَىٰ رَأْسِي، وَ قَالَ: بَارَكَ اللّهُ فِيكَ يَا أَمِينَ اللّهِ بَعْدَ آبَائِهِ. داده و علی از را نوشته، و صحیفه ای که هر حلال و حرامی در آن است. و به درستی که شما امری را به جا می آورید، پس ما می شناسیم هرگاه شما آن را فراگیرید، و می شناسیم هرگاه آن را فراگیرید، و می شناسیم هرگاه آن را ترک نمایید» (و مراد این است که جزئیات و کلیّات امور شما در آن صحیفه مکتوب است و ما همه را می دانیم).

و برید بن معاویه و زراره روایت کرده است که عبدالملک بن اعین به خدمت امام جعفر و برید بن معاویه و زراره روایت کرده است که عبدالملک بن اعین به خدمت امام جعفر صادق ها عرض کرد که: طایفه زیدیه و معتزله، دور محمد بن عبدالله را گرفته اند، آیا او را هیچ سلطنت و پادشاهی هست؟ حضرت فرمود: «به خدا سوگند که در نزد من، دو کتاب است که در آنها نام هر پیغمبری و هر پادشاهی که زمین را مالک می شود، مذکور است. به خدا سوگند، که محمد بن عبدالله در هیچ یک از آنها مذکور نیست» (و همین محمد، محمد بن عبدالله بن حسن است که ملقب است به نفس زکیه، که بر منصور دوانیقی که دویم خلفای بنی عبّاس است، خروج نمود).

۱۹۳۸ محمد بن یحیی، از احمد بل محمد، از حساین بن سعید، از قاسم بن محمد، از عبدالضمد بن بشیر، از فضیل بن سُکُر و روایت کرده است که گفت: بر امام جعفر صادق الله داخل شدم، فرمود که: «ای فضیل، آیا می دانی که در اندک زمانی پیش از این، در چه چیز نظر می کردم؟» فضیل می گوید که: عرض کردم: نه. حضرت فرمود: «نظر می کردم در کتاب فاطمه که و هیچ پادشاهی نیست که پادشاه شود، مگر آن که نام او و نام پدرش در آن نوشته، و در آن، از برای فرزندان امام حسن که پادشاه شود، مرا نیافتم».

### ٣١. باب در شأن سورة ﴿إِنَّا أُنْزَلْنَاهُ فَي لَيَّكَةِ الْقَدْرِ﴾ و تفسير و بيان آن

۱ محمد بن ابی عبدالله و محمد بن حسن، از سهل بن زیاد و محمد بن یحیی، از احمد بن محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، همه روایت کردهاند، از حسن بن عبّاس بن حَریش، از امام محمد تقی الله که فرمود: «امام جعفر صادق الله فرمودکه: در بین آنکه پدرم امام محمد باقر در دور خانهٔ کعبه طواف می نمود، ناگاه مردی نقاب بسته پیدا شد، که او را مقدر شده بود (یعنی: خدا آن نقاب بسته را به نزد پدرم آورده بود و از برای آن حضرت چنین مقدر فرموده بود. و مراد این است که آن ملاقات، از اتفاقات خدایی بود که کسی آن را گمان نداشت). پس هفت شوط طواف

يَا أَبَا جَعْفَرٍ. إِنْ شِئْتَ فَأَخْبِرْنِي، وَ إِنْ شِئْتَ فَأَخْبَرْتُكَ، وَ إِنْ شِئْتَ سَلْنِي، وَ إِنْ شِئْتَ سَأَلْتُكَ، وَ إِنْ شِئْتَ فَاصْدُقْنِي، وَإِنْ شِئْتَ صَدَقْتُكَ، قَالَ: كُلَّ ذَٰلِكَ أَشَاءُ.

قَالَ: فَإِيَّاكَ أَنْ يَنْطِقَ لِسَانُكَ عِنْدَ مَشَأَلَتِي بِأَمْرٍ تُضْمِرُ لِي غَيْرَهُ، قَالَ: إِنَّمَا يَـفْعَلُ ذَٰلِكَ مَنْ فِي قَلْبِهِ عِلْمَانِ يُخَالِفُ أَحَدُهُمَا صَاحِبَهُ، وَ إِنَّ الله ٓ عَنَّ وَ جَـلَ ـ أَبـىٰ أَنْ يَكُونَ لَهُ عِلْمٌ فِيهِ اخْتِـلَاكُ.

قَالَ: هٰذِهِ مَسْأَلَتِي وَ قَدْ فَسَّرْتَ طَرَفاً مِنْهَا، أَخْبِرْنِي عَنْ هٰذَا الْعِلْمِ ـالَّذِي لَيْسَ فِيهِ اخْتِـلَانُ ـ مَنْ يَعْلَمُهُ؟

قَالَ: أَمَّا جُمْلَةُ الْعِلْمِ، فَعِنْدَ اللَّهِ حَلَّ ذِكُوهُ. وَ أَمَّا مَا لَا بُـدَّ لِـلْعِبَادِ مِـنْهُ، فَـعِنْدَ الْأَوْصِيَاءِ. الْأَوْصِيَاءِ.

قَالَ: فَفَتَحَ الرَّجُلُ عَجِيرَتَهُ، وَ اسْتَوىٰ جَالِساً، وَ تَهَلَّلَ وَجْهُهُ، وَ قَالَ: هٰذِهِ أَرَدْتُ، وَ لَهَا أَتَيْتُ، زَعَمْتَ أَنَّ عِلْمَ مَا لَا اخْتِـلَافَ فِيهِ مِنَ الْعِلْمِ عِـنْدَ الْأَوْصِـيَاءِ؛ فَكَـيْفَ يَعْلَمُونَهُ؟

قَالَ: كَمَا كَانَ رَسُولُ اللّٰهِ ﷺ يَعْلَمُهُ، إِلَّا أَنَهُمْ لَا يَرَوْنَ مَا كَانَ رَسُولُ اللّٰهِ ﷺ يَرىٰ؛ لِأَنَّهُ كَانَ نَبِيّاً وَ هُمْ مُحَدَّثُونَ؛ وَ أَنَّهُ كَانَ يَفِدُ إِلَى اللّٰهِ جَلَّ جَلَالُهُ، فَيَسْمَعُ الْوَحْيَ، وَ هُمْ لَا يَسْمَعُونَ. را بر پدرم قطع نمود (و نگذاشت که آن را تمام کند)، تا آنکه او را در خانهای که در پهلوی صفا بود، داخل گردانید. بعداز آن به سوی من فرستاد و من که رفتم، همه سه نفر بودیم: من و آن مرد و پدرم. پسگفت: مرحبا خوش آمدی یا ابن رسول الله، بعد از آن دست خویش را بر سر من گذاشت و گفت: خدا در تو برکت دهد و خیر تو را زیاد گرداند ای امین خدا، بعد از پدران خویش. و بعد از آنکه از این فارغ شد، به حضرت پدرم عرض کرد که: ای ابوجعفر، پدران خواهی تو مراخبر ده، و اگر خواهی تو از من سؤال کن، و اگر خواهی من از تو سؤال می کنم، و اگر خواهی تو به من راست بگو، و اگر خواهی من به تو راست گویم.

پدرم فرمود که: هر یک از این را میخواهم. آن مردگفت که: پس بپرهیز از آنکه زبانت سخن کند در نزد سؤال من، به امری که غیر آن را برای من در دل پنهان می داری (یعنی: به جهت تقیّه به خلاف اعتقاد خویش با من سخن مگو). پدرم فرمود که: جز این نیست که این را کسی می کند که در دل او دو علم باشد که یکی از آنها با صاحب خود مخالفت داشته باشد؛ زیرا که خدای عز و جلّ ایا فرموده است از آن که او را علمی باشد که در آن اختلاف باشد.

آن مردگفت که: سؤال من همین است و تو قدری از آن را بیان نمودی (یعنی: سؤال من مرکب است از دو چیزی که آن که در علم خدا اختلاف جائز است یا نه و بر تقدیر عدم جواز این، علم در نزد کیست)، و خبر ده مرا از این علم که در او اختلافی نیست، کیست که آن را می داند؟

پدرم ها فرمود که: امّا مجموع علم در نزد خداست ـ جلّ ذکره ـ و امّا آنچه بندگان را از آن چاره ای نیست که امر ایشان بی آن منسّق و منتظم نمی شود، در نزد اوصیاست. حضرت صادق ها فرمود که: پس آن مرد، نقاب خود راگشود و روی خویش را باز نمود و درست نشست، و آثار بشاشت و سرور در روی او ظاهر گردید، و گفت: همین را میخواستم و برای همین آمده ام. تو گمان کردی که دانش آنچه در آن اختلافی نیست از علم، در نزد اوصیاست، پس بگو که اوصیا چگونه آن علم را می دانند و طریق آموختن و محصول آن، چه وضع می باشد؟

پدرم فرمود که: چنانچه رسول خدای آن را میدانست که از فرشتگان می شنید، مگر آنکه ایشان نمی بینند آنچه راکه رسول خدای میدید (چه، آن حضرت جبرئیل و سایر فَقَالَ: صَدَقْتَ يَا ابْنَ رَسُولِ اللّهِ، سَآتِيكَ بِمَسْأَلَةٍ صَعْبَةٍ: أَخْبِرْنِي عَنْ لهٰذَا الْعِلْمِ، مَا لَهُ لَا يَظْهَرُ كَمَا كَانَ يَظْهَرُ مَعَ رَسُولِ اللّهِﷺ؟

قَالَ: فَضَحِكَ أَبِي عِلَى وَقَالَ: أَبَى اللّٰهُ أَنْ يُطْلِعَ عَلَىٰ عِلْمِهِ إِلّا مُعْتَحَناً لِلإِيمَانِ بِهِ، كَمَا قَضَىٰ عَلَىٰ رَسُولِ اللّٰهِ عَلَىٰ أَنْ يَصْبِرَ عَلَىٰ أَذَىٰ قَوْمِهِ، وَ لَا يُجَاهِدَهُمْ إِلَّا بِأَمْرِهِ، فَكَمْ مِنِ اكْتِتَامٍ قَدِ اكْتَتَمَ بِهِ حَتّىٰ قِيلَ لَهُ: ﴿فَاصْدَعْ بِنَا تُؤْمَرُ وَ أَغْرِضْ عَنِالْمُشْرِكِينَ ﴾ وَ فَكُمْ مِنِ اكْتِتَامٍ قَدِ اكْتَتَمَ بِهِ حَتّىٰ قِيلَ لَهُ: ﴿فَاصْدَعْ بِنَا تُؤْمَرُ وَ أَغْرِضْ عَنِالْمُشْرِكِينَ ﴾ وَ الْهُمُ اللّٰهِ أَنْ لَوْ صَدَعَ قَبْلَ ذَٰلِكَ لَكَانَ آمِناً، وَ لَكِنّهُ إِنَّ مَا نَظَرَ فِي الطَّاعَةِ وَ خَافَ الْهُمُ اللّٰهِ أَنْ لَوْ صَدَعَ قَبْلَ ذَٰلِكَ لَكَانَ آمِناً، وَ لَكِنّهُ إِنَّ مَا نَظَرَ فِي الطَّاعَةِ وَ خَافَ الْهُمُ اللّٰهِ أَنْ لَوْ صَدَعَ قَبْلَ ذَٰلِكَ لَكَانَ آمِناً، وَ لَكِنّهُ إِنَّ مَا نَظُرَ فِي الطَّاعَةِ وَ خَافَ الْجَلَافَ. فَوَدِدْتُ أَنَّ عَيْنَكَ تَكُونُ مَعَ مَهْدِيّ هٰذِهِ الْأُمَّةِ، وَ الْمَلَائِكَةُ اللّٰهِ أَنْ لَوْ صَدَعَ نَبْلُ ذَلِكَ كَفَّ. فَوَدِدْتُ أَنَّ عَيْنَكَ تَكُونُ مَعَ مَهْدِيّ هٰذِهِ الْأُمَّةِ، وَ الْمَلَائِكَةُ بِسُوفِ آلِ دَاوُدَ بَيْنَ السَّمَاءِ وَ الْأَرْضُ تُعَذَّبُ أَزْوَاحَ الْكَفَرَةِ مِنَ الْأَمُواتِ، وَ تُلْحِقُ بِسُوفِ آلُو دَاعَ أَشْبَاهِهِمْ مِنَ الْأَحْتِهِ الْمُتَاعِقِمُ مِنَ الْأَحْتِهِ مِنَ الْمَاعِمِ مِنَ الْأَحْتِهِ مِنَ الْأَعْدَةِ مِنَ الْأَعْدَةِ مِنَ الْأَعْمَاءُ وَ الْمُتَعْلِقِ مِنَ الْأَعْمَاءِ مِنَ الْأَعْلَاقِ مِنَ الْمُعْتَاءِ مَنَ اللّٰهُ مُعْتَوْمِ مِنَ الْمُعْرِقِ مِنَ الْأَعْدِي اللّٰهُ مُنَا وَالْمَعَ الْمُنَاقِلِقِ مِنَ الْأَوْلَا مُ الْمَاقِهِمْ مِنَ الْأَمْونِ مِنَ الْمُعْرَاقِ مِنْ اللْمُعْلَاقِ مِنَ الْمُعْرَاقِ مِنَ الْمُعْلَاقِ مِنَ الْمُعْلَاقِ مِنْ الْمُعْلَاقِ مُنَ الْمُعْلَاقِ مِنَ الْمُعْلَاقِ مِنْ الْمُعْلِقُ مِي الْمُعْلَى مُنْ الْمُعْلَقِ مِنْ الْمُعْلَقِ مِنْ الْمُعْلِقِ مِنَ الْمُعْلَقِ مِنْ الْمُعْلِقِ مِنْ الْمُؤْتَ مِنْ الْمُعْلَقِ مِنْ الْمُعْلِقُ مِنْ الْمُوالِقُ مِنْ الْمُعْلَقِ مِنْ الْمُعْلِقُ مِنْ الْمُعْلَاقِ مِنْ الْمُعْلَقِ مُوالِدُهُ مِنْ الْمُعْلَقِ مُولِلْمُ لِمُعْلِقِ مُولِولِهُ الْمُعْلِقِ مِنَ الْمُعْلَقِ

ثُمَّ أَخْرَجَ سَيْفاً، ثُمَّ قَالَ: هَا، إِنَّ هٰذَا مِنْهَا، قَالَ: فَقَالَ أَبِي: إِي وَ الَّذِي اصْطَفَىٰ مُحَمَّداً عَلَى الْبَشَرِ.

قَالَ: فَرَدَّ الرَّجُلُ اعْتِجَارَهُ، وَ قَالَ: أَنَا إِلْيَاسُ، مَا سَأَلَتُكَ عَنْ أَمْسِكَ وَ بِسي مِـنْهُ جَهَالَةٌ، غَيْرَ أَنِّي أَحْبَبْتُ أَنْ يَكُونَ هٰذَا الْحَدِيثُ قُوَّةً لِأَصْحَابِكَ، وَ سَأُخْبِرُكَ بِآيَةٍ أَنْتَ تَعْرِفُهَا، إِنْ خَاصَمُوا بِهَا فَلَجُوا. فرشتگان را می دید و اوصیا ایشان را نمی دیدند، بلکه آواز ایشان را می شنیدند) ؛ زیرا که آن حضرت پیغمبر بود و ایشان محدّث بودند. و مگر آن که پیغمبر به سوی خدای جلّ جلاله می خرامید و بر او وارد می شد، پس وحی را می شنید (یعنی: بلاواسطه) و ایشان نمی شنوند. آن مرد گفت: راست گفتی یا ابن رسول الله، لیکن زود باشد که مسألهٔ دشواری را به نزد تو آورم. مرا خبر ده از این علم که با اوصیاست، آن را چه می شود که ظاهر نمی شود، چنانچه با رسول خدا علی ظاهر می شد؟

حضرت فرمود که: پس پدرم الله خندید و فرمود که: خدا آبا فرموده که مطلع ساز دبر علم خویش، مگر آن کس را که برای ایمان به او آزموده باشد، چنانچه بر رسول خدا الله واجب گردانید و حکم فرمود که: بر اذیت و آزار قوم خویش صبر کند، و باایشان جهاد نکند، مگر به امر آن جناب. پس چه بسیار از امور مکتومه بود که پیغمبر آن را پوشید تا آن که به آن حضرت گفته شد که: ﴿فَاصْدَعْ بِفا تُؤْمَرُ وَ أَعْرِضْ عَنِ الْمُشْرِكِينَ ﴾ أ، یعنی: ﴿پس آشکاراکن آنچه را که به آن امر می شوی (و امر را چنان آشکاراکن عمو شود (چنانچه شکاف آبگینه سر به هم نسمی آورد. چه، صدع در اصل لغت، به معنی شکستن شیشه است) و رویگردان از شرک آورندگان (و به سخن ایشان التفات مکن ). و به خدا شوگند، که اگر پیش از آن، حق را آشکارا می نمود، هر آینه ایمن بود، ولیکن آن حضرت در طاعت خدا نظر می نمود، و از مخالفت آن جناب می ترسید. پس برای همین باز ایستاد و مین بسیار دوست می دارم که چشم های تو با مهدی این امّت باشد، و بر آن حضرت افتد، و ببینی که فرشتگان با شمشیر های آل داود در میان آسمان و زمین ارواح کافرانی را که مرده باشند، عذاب کنند و ارواح امثال ایشان را از زندگان، به ایشان ملحق سازند.

بعد از آن، مرد شمشیری را بیرون آورد و عرض کرد که بگیر (یا بیا). به درستی که ایس شمشیر، از آنهاست. حضرت فرمود که: پدرم فرمود، یا فرمود در حالتی که متوجّه به سوی من بود: بلی، چنین است، قسم به آن کسی که محمد الله را بر تمام آدمیان برگزید.

حضرت فرمودکه: پس آن مرد نقاب بسته، نقاب خویش را برگردانید و گفت: منم الیاس و ثو را از امر تو سؤال نکردم، و حال آنکه با من در باب آن، جهالتی باشد، غیر از آنکه مسن

۱. حجر، ۹۴.

قَالَ: فَقَالَ لَهُ أَبِي: إِنْ شِئْتَ أَخْبَرْتُكَ بِهَا، قَالَ: قَدْ شِئْتُ، قَالَ: إِنَّ شِيعَتَنَا إِنْ قَالُوا لِأَهْلِ الْخِلَافِ لَنَا: إِنَّ اللَّهَ \_عَزَّ وَ جَلَّ \_ يَقُولُ لِرَسُولِهِ ﷺ: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ ﴾ لِأَهْلِ الْخِلَافِ لَنَا: إِنَّ اللَّهَ \_عَزَّ وَ جَلَّ \_ يَقُولُ لِرَسُولِهِ ﷺ: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لِيْلَةِ الْقَدْرِ ﴾ إلى آخِرِهَا فَهَلْ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَعْلَمُ مِنَ الْعِلْمِ شَيْنًا لَا يَعْلَمُهُ فِي تِلْكَ اللَّيْلَةِ، أَوْ يَأْتِيهِ بِهِ جَبْرَئِيلُ ۗ فِي غَيْرِهَا؟ فَإِنَّهُمْ سَيَقُولُونَ: لَا، فَقُلْ لَهُمْ: فَهَلْ كَانَ لِمَا عَلِمَ بُدُّ يَا اللّهِ اللّهِ مِنْ عِلْمِ اللّهِ اللّهِ مِنْ عِلْمِ اللّهِ عَلَيْهِ وَيُ عَيْرِهَا كَانَ فِيمَا أَطْهَرَ رَسُولُ اللّهِ عَلَيْهِ مِنْ عِلْمِ اللّهِ عَلَى مَا لَلّهِ مِنْ عِلْمِ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَيْهُ مِنْ عَلْمَ لَكُانَ فِيمَا أَطْهَرَ رَسُولُ اللّهِ عَلَى مِنْ عِلْمِ اللّهِ عَلَى مَا عَلْمَ اللّهِ عَلَى مَا عَلْمَ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى مَا اللّهِ عَلَى عَلْمَ اللّهِ عَلَى إِلَى اللّهِ عَلَى عَلْمَ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلْمُ مَا عَلْمَ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ الللهِ الللهِ الللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ



دوست داشتم که این حدیث قوتی باشد برای اصحاب نو در مناظرهٔ با خصم، و زود باشد که تو را خبر دهم به آیهای که تو آن را می شناسی و می دانی که اگر اصحاب تو به آن آیه، با خصم گفت و گو کنند، بر ایشان ظفر یابند و غالب شوند.

حضرت فرمود که: پدرم به الیاس فرمود که: اگر می خواهی تو را به آن آیده ای که اراده داری خبر دهم و بگویم که چه آیه است؟ الیاس گفت: خواهان آن هستم. پدرم گفت: به درستی که شیعیان ما، اگر به مخالفان ما بگویند که خدای عزّوجلّ به رسول خویش می فرماید: ﴿إِنَا أَنْزَلْنَاهُ فَی لَیْلَةِ الْقَدْرِهِ، تا آخر سوره له به درستی که ما فرو فرستادیم این قرآن مشهور و معروف را (از لوح محفوظ به آسمان دنیا) در شب قدر (که شب نوزدهم یا بیست و یکم یا بیست و سیّم ماه مبارک رمضان است، و در بیت المعمور، سپرده روح الأمین در مدّت بیست و سه سال، که زمان رسالت پیغمبر بود، که در آن زنده بود آیه آیه و سوره سوره به حسب مصالح، بر آن حضرت فرود آورد، یا ابتدای نزول آن از لوح به دنیا در این شب بود، و پیز دانا گردانید تو را تا بدانی که جیست شب قدر؟ شب قدر بهتر است از هزار ماه (که عبارت است از هشتاد و سه سال و پههار ماه که ایام سلطنگ بنی امیّه لعنهم الله است)، فرود عبارت است از هشتاد و سه سال و پههار ماه که ایام سلطنگ بنی امیّه لعنهم الله است)، فرود آیند (بر سبیل استمرار در هر سال) فرشتگان و روح (که فرشتهای است بزرگ تر از روح الأمین) در آن شب به زمین به فرمان پروردگار خویش از الأمین چنان که گفته اند، یا روح الأمین) در آن شب به زمین به فرمان پروردگار خویش از برای هر کاری که حق تعالی قضا فرموده، نیست این شب، مگر سلامتی» (یا سلام، به جهت برای هر کاری که حق تعالی قضا فرموده، نیست این شب، مگر سلامتی» (یا سلام، به جهت

پس آبارسول خدای چیزی می دانست که آن را در این شب نداند، یا جبر ثیل از را در این شب به نزد او آورد؟ (حاصل مراد، آن که علم رسول خدای همه از نزد خدای تعالی بود که به او می رسید یا در شب قدر یا در غیر آن و غیر از آن حضرت را علمی نبود که از غیر خدا باشد). پس به درستی که مخالفان زود باشد که بگویند: نه (چه، ایشان اعتراف دارند که آن حضرت آنچه می دانست، یا در شب قدر به او تعلیم می شد، یا در غیر آن از سایر اوقات در سال، به و ساطت جبر ثیل بی پس اگر بگویند: نه) به ایشان بگو که: آیا آنچه را دانست چاره ای

فَإِنْ قَالُوا: لَا، فَقُلْ لَهُمْ: فَمَنْ حَكَمَ بِحُكْمِ اللَّهِ فِيهِ اخْتِـلَافٌ، فَهَلْ خَالَفَ رَسُولَ اللّٰهِ عَلَا قَالُوا: لَا، فَقَدْ نَقَضُوا أَوَّلَ كَـلَامِهِمْ ـ فَقُلْ لَهُمْ: ﴿مَا يَعْلَمُ اللّٰهِ عَلَمُ اللّٰهِ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ ﴾ .

فَإِنْ قَالُوا: مَنِ الرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ؟ فَقُلْ: مَنْ لَا يَخْتَلِفُ فِي عِلْمِهِ.

فَإِنْ قَالُوا: فَمَنْ هُوَ ذَاكَ؟ فَقُلْ: كَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى صَاحِبَ ذَلِكَ، فَهَلْ بَلَّغَ أَوْ لَا؟ فَإِنْ قَالُوا: قَدْ بَلَغَ، فَقُلْ: فَهَلْ مَاتَ عَلَى وَ الْخَلِيفَةُ مِنْ بَعْدِهِ يَعْلَمُ عِلْماً لَيْسَ فِيهِ فَإِنْ قَالُوا: لَا، فَقُلْ: إِنَّ خَلِيفَةَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَى مُؤَيَّدٌ، وَ لَا يَسْتَخْلِفُ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

فَإِنْ قَالُوا لَكَ: فَإِنَّ عِلْمَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ كَانَ مِنَ الْقُرْآنِ، فَـقُلْ: ﴿خَـمَ٥ وَالْكِتَابِ الْمُبِينِ٥ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُبَارَكَةٍ ﴾ إِلَىٰ قَوْلِهِ: ﴿إِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ ﴾.

فَإِنْ قَالُوا لَكَ: لَا يُرْسِلُ اللّٰهُ \_عَزَّ وَ جَلَّ \_ إِلَّا إِلَىٰ نَبِيٍّ ، فَقُلْ: لهٰذَا الْأَمْرُ الْحَكِيمُ \_ \_الَّذِي يُفْرَقُ فِيهِ \_ هُوَ مِنَ الْمَـلَائِكَةِ وَ الرُّوحِ الَّتِي تَنْزِلُ مِنْ سَمَاءٍ إِلَىٰ سَمَاءٍ ، أَوْ مِنْ سَمَاءٍ إِلَىٰ سَمَاءٍ ، أَوْ مِنْ سَمَاءٍ إِلَىٰ سَمَاءٍ ، أَوْ مِنْ سَمَاءٍ إِلَىٰ اللهُ مَنْ أَرْضٍ ؟ از اظهار آن بود (و می توانست که آن را اظهار نکند؟) پس خواهند گفت: نه، و چون ایس را گفتند، به ایشان بگو که: اختلافی بود در آنچه رسول خدا از علم خدای عز ذکره اظهار نمود؟ پس اگر بگویند: نه، پس به ایشان بگو که: هر که به حکم خدا حکم کند که در آن حکمی که کرده، اختلافی باشد، آیا با رسول خدا ﷺ مخالفت کرده؟ خواهند گفت: آری، پس اگر بگویند: نه، سخن اوّل خویش را باطل کرده اند (چه در اوّل گفتند که در کلام رسول خدا اختلافی نبود). پس به ایشان بگو که: ﴿ هَا یَعْلَمُ تَأُویلَهُ إِلاَّ اللهُ وَ الرّاسِخُونَ فی الْجلّمِ ﴾ ا، یعنی: «تأویل و تفسیر متشابه را (که منشأ اختلاف است)، کسی نمی داند، مگر خدا و مگر راسخین در علم ». پس اگر بگویند که راسخین در علم کیانند؟ بگو که: آن که در علمش مختلف نباشند (به این که در امری در زمانی حکمی از او صادر نشود، و بعد از آن، در همان امر و همان زمان، حکمی دیگر که مخالف حکم اوّل باشد از او سر زند).

پس اگر بگویند که: آن که در علم او اصلاً اختلافی نیست، کیست؟ بگو که: رسول خدانی صاحب چنین علمی بود. پس آیا رسول ای این علم را به مردم رسانید یا نرسانید؟ پس اگر بگویند که: رسانید، بگو که: آیا که پیغمبر ای که رحلت نمود، خلیفه بعد از او می دانست علمی را که در آن اختلاف نباشد، پس اگر بگویند نه، بگو که اخلیفهٔ رسول خدانی باید که من عندالله مؤید باشد، و رسول خدانی خلیفهٔ خود نمی گرداند مگر آن کس را که به حکم او حکم کند، و مگر آن که را که مثل او باشد در جمیع صفات، مگر پیغمبری و اگر رسول خدانی چنین بوده که در علم خویش کسی را خلیفه نفر موده، کسانی را که در اصلاب مردان بوده اند از آنان که بعد از او موجود شده و می شوند، ضایع نموده.

پس اگر به تو بگویندکه: علم رسول خدای از قرآن بوده، بگو: ﴿حم \* ق الْکِتَابِ الْمُبینِ \* إِنّا الْمُبینِ \* إِنّا الْمُبینِ \* اللّهُ فَی لَیّاتِهِ مُبَارَکَةِ إِنّا کُتَا مُنْدِرینَ \* قیها یُقْرَقُ کُلُّ اَمْرِ حَکیمٍ \* اَمْرًا مِنْ عِنْدِنَا إِنَا کُتَا مُنْدِرینَ \* فیها یُقْرَقُ کُلُّ اَمْرِ وَ آنچه از قرآن که طی ذکر آن در اینجا شده، این است که: ﴿إِنّا کُتَا مُنْدِرینَ \* فیها یُقْرَقُ کُلُ اَمْرِ حَکیمٍ \* اَمْرًا مِنْ عِنْدِنَا ﴾ آ)، یعنی: «سوگند به حکمت و حلم و حمایت و ملک و مجد و منت ما (بنابر بعضی از تفاسیر)، و به این کتاب روشن یا روشنی بخش (یعنی: قرآن) که به درستی و حقیقت که ما فرو فرستادیم آن را در شبی با برکت و عظمت (که شب قدر است). به درستی

فَإِنْ قَالُوا: مِنْ سَمَاءٍ إِلَىٰ سَمَاءٍ، فَلَيْسَ فِي السَّمَاءِ أَحَدٌ يَـرْجِعُ مِـنْ طَـاعَةٍ إِلَىٰ مَعْصِيَةٍ، فَإِنْ قَالُوا: مِنْ سَمَاءٍ إِلَىٰ أَرْضٍ، وَأَهْلُ الْأَرْضِ أَحْوَجُ الْخَلْقِ إِلَىٰ ذٰلِكَ، فَقُلْ: فَهُلْ لَهُمْ بُدُّ مِنْ سَيِّدٍ يَتَحَاكَمُونَ إِلَيْهِ؟ فَإِنْ قَالُوا: فَإِنَّ الْخَلِيفَةَ هُوَ حَكَمُهُمْ، فَقُلْ: ﴿اللّهُ فَهُلْ لَهُمْ بُدُّ مِنْ سَيِّدٍ يَتَحَاكَمُونَ إِلَيْهِ؟ فَإِنْ قَالُوا: فَإِنَّ الْخَلِيفَةَ هُو حَكَمُهُمْ، فَقُلْ: ﴿اللّهُ وَلِي لَهُمْ بُدُّ مِنْ سَيِّدٍ يَتَحَاكَمُونَ إِلَيْهِ؟ فَإِنْ قَالُوا: فَإِنَّ الْخَلِيفَةَ هُو حَكَمُهُمْ، فَقُلْ: ﴿اللّهُ وَلِي النّهِ لِي اللّهُ مِنْ الظّلُمَاتِ إِلَى النّورِ ﴾ إلىٰ قَوْلِهِ ﴿خَالِدُونَ ﴾ لَعَمْرِي، مَـا فِـي النَّمْورِ وَ لَكُونِ وَ مَا اللّهُ مَا أَنَّ اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ مِنْ السَّمَاءِ يَحْكُمُ مُنِهِ أَهُلُ الْأَرْضِ، كَذَلِكَ لَا لُهُ مُنْ وَالْ.



که ما هستیم بیمکنندگان. در آن شب جداکرده شود و فیصل داده شود هر کاری که حکم کرده شده (و محکم گردیده شده در همهٔ سال، در هر سال بر سبیل استمرار و اتّصال؛ زیراکه فعل مضارع (یعنی: یفرق) دلالت بر تجدّد و حدوث دارد، و آن مستلزم استمرار است) در حالتی که این امر، حکیم (یا مقصود از آن) امری است که حاصل است از نزد ما. به درستی که ما هستیم فرستندگان».

پس اگر به تو بگویند که: خدای عزّوجل فرشتگان را نمی فرستد مگر به سوی آنکه پیغمبر باشد، بگو که: این امر حکیم، که در آن شب جدا می شود از فرشتگان و روح که فرود می آیند به حکم آیهٔ کریمهٔ سورهٔ قدر، آیا از آسمان به سوی آسمانی دیگر، یا از آسمان به سوی زمین است؟ پس اگر بگویند که: از آسمان به سوی آسمانی دیگر فرود می آید، فاسد است؛ زیرا که در آسمان، کسی نیست که از طاعت به سوی معصیت رجوع کند؛ چه اهل آن فرشتگانند و مرتکب معصیت نمی شوند که محتاج به منع و زجر باشند. پس اگر بگویند که: از آسمان به سوی زمین فرود می آید، و حال آن که اهل زمین، محتاج ترین خلائق اند به سوی این، بگو که: آیا ایشان را چاره ای می باشد از سید و بزرگی که به سوی او محاکمه کنند.

پس اگر بگویند که: خلیفه (بعنی: سلطان عصر و خلفای جور حاکم ایشان است) ، بگو که: 
﴿ اللّهُ وَلِيُّ الَّذِينَ آمَنُوا يُخْرِجُهُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ ﴾ تا ﴿ خَالِدُونَ ﴾ أ، يعنى: ﴿ خدا دوست و يار کسانی است که ايمان آور ده اند و متولئ امر ايشان است، بيرون می آورد ايشان را به توفيق و هدايت، از تاريکی های کفر و ضلالت به سوی نور ايمان (که هدايت به آن است)، و آنان که کافر شده اند (و حق را پوشيده اند)، دوستان ايشان شياطين اند، و ساير اهل ضلالت و غوايت (که طاغوت بر ايشان اطلاق می شود)، بيرون می آورند اين طواغيت، کافران را از نور ايمان به سوی تاريکی های کفر و ضلالت (اين گروه طاغوت، با کافران ملازمان آتش دوزخ اند) و ايشان در آن آتش جاويد مانندگانند ﴾ (که از آن بيرون نخواهند آمد).

و حضرت فرمود که: به جان خودم سوگند که در زمین و در آسمان، هیچ ولئ و دوستی از برای خدای عزّ ذکره نیست، مگر آن که مؤیّد است (که خدا او را تأیید و تقویت فرموده)، و هر که مؤیّد شد، خطانمی کند، و هیچ دشمنی از برای خدای عزّ ذکره در زمین نیست، مگر آن که

۱. بقره، ۲۵۷.

فَإِنْ قَالُوا: لَا نَعْرِفُ هٰذَا، فَقُلْ لَهُمْ: قُولُوا مَا أَحْبَيْتُمْ، أَبَى اللَّهُ بَعْدَ مُـحَمَّدٍﷺ أَنْ يَتْرُكَ الْعِبَادَ وَ لَا حُجَّةَ عَلَيْهِمْ.

قَالَ أَبُو عَبْدِ اللّهِ اللهِ اللهِ وَقَفَ، فَقَالَ: هَاهُنَا يَا ابْنَ رَسُولِ اللّهِ بَـابُ غَـامِضٌ، أَرَأَيْتَ إِنْ قَالُوا: حُجَّةُ اللهِ الْقُرْآنُ؟ قَالَ: إِذَنْ أَقُولَ لَهُمْ: إِنَّ الْقُرْآنَ لَيْسَ بِنَاطِقٍ يَأْمُرُ وَ يَنْهُونَ. يَنْهَىٰ، وَ لَكِنْ لِلْقُرْآنِ أَهْلُ يَأْمُرُونَ وَ يَنْهَوْنَ.

وَ أَقُولَ: قَدْ عَرَضَتْ لِبَعْضِ أَهْلِ الْأَرْضِ مُصِيبَةٌ مَا هِيَ فِي السُّنَّةِ وَ الْحُكْمِ الَّذِي لَيْسَ فِيهِ اخْتِلَافٌ، وَ لَيْسَتْ فِي الْقُرْآنِ، أَبَى اللَّهُ لِيعِلْمِهِ بِتِلْكَ الْفِتْنَةِ لَ أَنْ تَظْهَرَ فِي الْأَرْضِ، وَ لَيْسَ فِي حُكْمِهِ رَادٌّ لَهَا وَ مُغَرِّجُ عَنْ أَهْلِهَا.

فَقَالَ: هَاهُنَا تَفْلُجُونَ يَا ابْنَ رَشُولِ اللّهِ، أَشْهَادُ أَنَّ اللّهَ عَزَّ ذِكْرُهُ. قَدْ عَلِمَ بِمَا يُصِيبُ الْخَلْقَ مِنْ مُصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ، أَوْ فِي أَنْفُسِهِمْ مِنَ الدَّيـنِ أَوْ غَـيْرِهِ، فَـوَضَعَ الْقُرْآنَ دَلِيلاً.

قَالَ: فَقَالَ الرَّجُلُ: هَلْ تَدْرِي يَا ابْنَ رَسُولِ اللَّهِ، دَلِيلُهُ مَا هُوَ؟

قَالَ أَبُو جَعْفَرٍ ﷺ: نَعَمْ، فِيهِ جُمَلُ الْحُدُودِ، وَ تَفْسِيرُهَا عِنْدَ الْحَكَمِ، فَقَالَ: أَبَى اللّهُ أَنْ يُصِيبَ عَبْداً بِمُصِيبَةٍ فِي دِينِهِ أَوْ فِي نَفْسِهِ أَوْ مَالِهِ لَيْسَ فِي أَرْضِهِ مَنْ حُكْمُهُ قَاضٍ بِالصَّوَابِ فِي تِلْكَ الْمُصِيبَةِ.

قَالَ: فَقَالَ الرَّجُلُ: أَمَّا فِي هَٰذَا الْبَابِ، فَقَدْ فَلَجْتَهُمْ بِحُجَّةٍ إِلَّا أَنْ يَفْتَرِيَ خَصْمُكُمْ عَلَى اللهِ، فَيَقُولَ: لَيْسَ لِللهِ ـجَلَّ ذِكْرُهُ ـ حُجَّةٌ. مخذول است (که خدا او را به خود واگذاشته)، و هر که مخذول شد، درست نـمیرود و صواب نمیگوید. و چنانچه ناچار است که امر از آسمان فرود آید تا اهل زمین به آن حکم کنند، همچنین چارهای نیست از اینکه باید والی و حافظی باشد.

پس اگر بگویند که ما، این والی را نمی شناسیم (یا این مطلب را نمی فهمیدیم)، به ایشان بگو که: هر چه دوست دارید و خواهید، بگویید که: خدا، اِبا فرموده بعد از محمد که بندگان راواگذارد، و حال آنکه حجّتی بر ایشان نباشد.

حضرت صادق ﷺ فرمود که: پس الپاس ایستاد (به جهت تعظیم و رعایت ادب)، یا توقفی کرد، بعد از آن گفت: یا ابن رسول الله، در اینجا بابی است که خفایی دارد، مرا خبر ده، که اگر بگویند که: قرآن، حجت خداست، چه جواب می گویی؟ پدرم فرمود که: در ایس هنگام به ایشان می گویم که: قرآن، سخن گو نیست که امر و نهی کند، ولیکن قرآن را اهلی است که امر و نهی میکنند، و نیز می گویم که: بعضی از اهل زمین را مصیبتی رسیده (یعنی: قضیّه مشکله و مسأله معظله روی داده) که حکم آن در سنت پیغمبر و در حکم اتفاقی که در آن اختلاف نباشد، نیست و در قرآن نیز مذکور نیست، و خداجه جهت علمی که به این فتنه و آزمایش دارد، ایا فرموده که چنین چیزی در قرمین ظاهر شود، و در حکم خدا چیزی که آن را رد کند و اندوه را از اهل آن برطرف نماید، نباشد.

الیاس گفت: در اینجا بر خصم غالب می شوید. یا ابن رسول الله، گواهی می دهم که خدای عزّ ذکره به یقین دانسته و علم دار د به آنچه به خلق می رسد از هر مصیبتی در زمین که خارج از نفس ایشان است، چون مال یا در نفس های ایشان از دین یا غیر آن، پس قرآن را وضع نموده تا دلیل بر آن و حکم آن باشد. بعد از آن، الیاس گفت که: یا ابن رسول الله، آیا می دانی که قرآن دلیل چیست؟ حضرت باقر ﷺ فرمود: آری، مجمل همهٔ حدود خدا در آن است، و تفسیر و بیان آنها نزد حاکم و امام است. بعد از آن فرمود که: خدا ایا فرموده از این که بندهای را مبتلا گرداند به مصیبتی در دین، یا در نفس، یا در مال آن بنده و در زمین خدا، حاکمی از جانب او نباشد که در این مصیبت به صواب حکم کند.

حضرت صادق الله فرمود که: الیاس به پدرم گفت که: امّا در این باب که اثبات امام است به سورهٔ قدر و غیر آن، از آنچه مذکور شد، بر دشمن غالبید به حجّتی که دارید، مگر آن که دشمن شما بر خدا افترا بندد، و بگوید که: خدای جلّ ذکره را حجّتی نیست، ولیکن مرا خبر ده از

وَلٰكِنْ أَخْبِرْنِي عَنْ تَفْسِيرٍ ﴿لِكَيْلَا تَأْسَوْا عَلَىٰ مَا فَاتَكُمْ ﴾ : مِمَّا خُمِسَ بِهِ عَلِيُ اللهِ وَلَا تَفْرَحُوا بِمَا آثَاكُمْ ﴾ قَالَ : فِي أَبِي فُلَانٍ وَ أَصْحَابِهِ ، وَاحِدةٌ مُهَدِّمَةٌ ، وَ وَاحِدةً مُؤَخِّرَةٌ ﴿لِكَيْلًا تَأْسَوْا عَلَىٰ مَا فَاتَكُمْ ﴾ مِمَّا خُصَّ بِهِ عَلِيُّ اللهِ عَلِيُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

فَقَالَ الرَّجُلُ: أَشْهَدُ أَنَّكُمْ أَصْحَابُ الْحُكْمِ الَّذِي لَا اخْتِـلَافَ فِيهِ، ثُمَّ قَامَ الرَّجُلُ وَ ذَهَبَ، فَلَمْ أَرَهُ».

٣٢٥/ ٢. وعن أبي عند الله عن قال البيئنا أبي جالِسٌ و عنده نفر إذا استضحك حتى اغرورقت عيناه دموعاً، ثم قال: هل تدرون ما أضحكني؟ قال: فقالوا: لا، قال: زعم ابن عبّاسٍ أنه مِن والنّبين قالها ربّك الله فكم استفاموا. فقلت له: هل رأيت المسلَائِكة يما ابن عبّاسٍ أنه مِن والنّبين قالها ربّك الله فكم استفاموا. فقلت له: هل رأيت المسلَائِكة يما ابن عبّاسٍ، تُخبِرُك بِولايتِها لك في الدُّنيا و الآخرة مع الأمن مِن المُنت مِن الله والمُن عِن الدُّنيا و الآخرة من المؤمنون إخوة و قد دخل في هذا جميع الأمّة، فاستضحكت.

ثُمَّ قُلْتُ: صَدَقْتَ يَا ابْنَ عَبَّاسٍ، أَنْشُدُكَ اللَّهَ هَلْ فِي حُكْمِ اللَّهِ حِجَلَّ ذِكْـرُهُ-

تفسیر ﴿لِکَیْلاَ تَأْسَوْا عَلَیٰ مَا فَاتَکُمْ ﴾ ، یعنی: [«نرسیده و نخواهد رسید هیچ بلیّه در زمین و نه در نفسهای شما، مگر آن که در لوح محفوظ ثبت شده، پیش از آن که نفسها یا آن مصیبت را بیافرینیم] تا اندوهگین نشوید و غم نخورید بر آنچه از شما فوت شده ». حضرت باقر ﷺ فرمود که: این آیه، از جملهٔ آن چیزهاست که علی ﷺ به آن مخصوص گردیده (و مراد، ایس است که علی ﷺ به آن مخصوص گردیده (و مراد، ایس است که علی ﷺ به این خطاب که در باب فوت امامت ظاهری و اظهار حق باطنی اندوه نخورد). ﴿وَ لاَ تَقْرَحُوا بِمَا آثَاکُمْ ﴾ ن یعنی: «شادمان مگردید به آنچه داد شمارا».

حضرت باقر ه فرمود که: این آیه نازل شد در شأن ابی فلان (یعنی... و یاران او ...) یکی مقدّم است و یکی مؤخّر (اما مقدّم، خلافت علی است که پیش از فوت رسول تصریح به آن شد، و امّا مؤخّر، فتنه خلافت... است که بعد از وفات رسول برپاکردند و حضرت هر دو را بیان فرموده و می فرماید:) غم مخورید بر آنچه شما را فوت شده از آنچه علی ه به آن مخصوص بود، و شاد مشوید به آنچه به شما داده از آن فتنه ای که بعد از رسول خدا شما را عارض شد.

پس الیاس گفت که: شهادت می دهم به این که شما صاحبان حکمی هستید که اختلافی در آن نیست. بعد از آن، بر خاست و رفت و او را ندیدم، (یعنی: از نظر غایب شد).

حضرت باقر ﷺ نشسته بود و در نزد آن حضرت جماعتی بودند، ناگاه به خنده افتاد و چنان خندید که چشمهای آن حضرت پر از اشک شد، بعد از آن فرمود که: آیا می دانید که چه چیز خندید که چشمهای آن حضرت پر از اشک شد، بعد از آن فرمود که: آیا می دانید که چه چیز مرابه خنده آورده؟». امام صادق فرمود که: «آن جماعت عرض کردند: نه، پدرم فرمود که: ابن عباس گمان کرده بود که از جمله کسانی است که گفتند: پر وردگار ما خداست، بعد از آن استقامت به هم رسانیدند. "به او گفتم که: ای پسر عباس، آیا فرشتگان را دیده ای که تو را خبر دهند به دوستی خویش با تو در دنیا و آخرت با ایمنی از ترس و اندوه؟ حضرت فرمود که: ابن عباس گفت: به درستی که خدای تبارک و تعالی می فرماید که: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ ﴾ \* بعنی: «جز این نیست که مؤمنان برادرانند». و همهٔ امت در این حکم داخل اند. پس من خندیدم. چه، آیه بر مطلب دلالت نمی کند. بعد از آن، گفتم: راست گفتی که مؤمنان برادرانند، یا در آن چه

۱. حدید، ۲۳.

٣. الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا (فصّلت، ٣٠). ٢. حجرات، ١٠.

الحْتِـلَافَ؟ قَالَ: فَقَالَ: لَا. فَقُلْتُ: مَا تَرَىٰ فِي رَجُلٍ ضَرَبَ رَجُلاً أَصَابِعَهُ بِـالسَّيْفِ حَتَّىٰ سَقَطَتْ، ثُمَّ ذَهَبَ وَ أَتَىٰ رَجُلُ آخَرُ، فَأَطَارَ كَفَّهُ، فَأْتِيَ بِهِ إِلَيْكَ وَ أَنْتَ قَاضٍ، كَيْفَ أَنْتَ صَانِعٌ؟

قَالَ: أَقُولُ لِهٰذَا الْقَاطِعِ: أَعْطِهِ دِيَةَ كَفِّهِ، وَ أَقُولُ لِهٰذَا الْمَقْطُوعِ: صَالِحْهُ عَلَىٰ مَـا شِئْتَ، وَ ابْعَثْ بِهِ إِلَىٰ ذَوَيْ عَدْلٍ.

قُلْتُ: جَاءَ الإخْتِلَافُ فِي حُكْمِ اللّهِ عَزَّ ذِكْرُهُ، وَ نَقَضْتَ الْقُولَ الْأُوّلَ، أَبَى اللّهُ عَزَّ ذِكْرُهُ، وَ نَقَضْتَ الْقُولَ الْأُوّلِ، أَبَى اللّهُ عَزَّ ذِكْرُهُ- أَنْ يُخْدِثَ فِي خَلْقِهِ شَيْنَا مِنْ الْحُدُودِ لَيْسَ تَفْسِيرُهُ فِي الْأَرْضِ؛ اقْطَعْ قَاطِعَ الْكُفِّ أَصْلاً، ثُمَّ أَعْطِهِ دِيّةَ الْأَصَابِعِ، هَكَذَا حُكْمُ اللّهِ لَيْلَةً يَنْزِلُ فِيهَا أَمْرُهُ، إِنْ جَحَدْتَهَا بَعْدَ مَا سَمِعْتَ مِنْ رَسُولِ اللّهِ يَلِيَّهُ، فَأَدْخَلَكَ اللّهُ النَّارَ، كَمَا أَعْمَىٰ بَصَرَكَ يَوْمَ جَحَدْتَهَا بَعْدَ مَا سَمِعْتَ مِنْ رَسُولِ اللّهِ يَلِيْهُ، فَأَدْخَلَكَ اللّهُ النَّارَ، كَمَا أَعْمَىٰ بَصَرَكَ يَوْمَ جَحَدْتَهَا عَلَى ابْنِ أَبِي طَالِبٍ، قَالَ: فَلِذَلِكَ عَمِيَ بَصَرِي، قَالَ: وَ مَا عِلْمُكَ بِذَٰلِكَ؟ فَوَ جَحَدْتَهَا عَلَى ابْنِ أَبِي طَالِبٍ، قَالَ: فَلِذَٰلِكَ عَمِيَ بَصَرِي، قَالَ: وَ مَا عِلْمُكَ بِذَٰلِكَ؟ فَوَ اللّهِ، إِنْ عَمِيَ بَصَرُهُ إِلّا مِنْ صَفْقَةِ جَنَاحِ الْمَلَكِ، قَالَ: فَاسْتَضْحَكُمْتُ، ثُمَّ تَرَكُتُهُ يَوْمَهُ اللّهِ، إِنْ عَمِيَ بَصَرُهُ إِلّا مِنْ صَفْقَةِ جَنَاحِ الْمَلَكِ، قَالَ: فَاسْتَضْحَكُمْتُ، ثُمَّ تَرَكُتُهُ يَوْمَهُ فَلِكَ لِسَخَافَةِ عَقْلِهِ.

ثُمَّ لَقِيتُهُ، فَقُلْتُ: يَا ابْنَ عَبَّاسٍ، مَا تَكَلَّمْتَ بِصِدْقٍ مِثْلِ أَمْسِ، قَالَ لَكَ عَلِيُّ بْنُ أَبِي طَالِبٍ: إِنَّ لَيْلَةَ الْقَدْرِ فِي كُلِّ سَنَةٍ، وَ إِنَّهُ يَنْزِلُ فِي تِلْكَ اللَّيْلَةِ أَمْرُ السَّنَةِ، وَ إِنَّ لِذَٰلِكَ گمان کردهای بر سبیل تسلیم. ای پسر عبّاس، خدا را به خاطر تو میآورم و تو را به او سوگند میدهم که آیا در حکم خدای جلّ ذکره اختلافی هست؟

ابن عبّاس گفت: نه. گفتم: چه می بینی در باب مردی که شمشیر به انگشتان مردی بزند تا آنکه آنها بیفتد بعد از آن برود و مردی دیگر بیاید و کف دست او را بپراند و جدا کند، و این مرافعه را به نزد تو آورند، و تو قاضی و حاکم باشی، چه خواهی کرد؟ ابن عبّاس گفت که: به این قطع کننده کف می گویم که: دیهٔ کف دست او را بده و به این مقطوع که کف او جدا شده، می گویم که: با او مصالحه کن بر آنچه خواهی، و او را می فرستم به سوی دو خداوند عدل. من گفتم که: اختلاف در حکم خدای عز ذکره لازم آمد، و قول اول را بر هم زدی (چه، در اول به مطالحه امر کرد و دویم حواله به دو عادل نمود، و در رجوع به سوی دو خداوندان عدل، اختلاف لازم می آید، به جهت اختلاف تقویم مقوّمین.

ابن عبّاس از روی انکار و تعجّب یا تصدیق آن حضرت، گفت که: به جهت همین انکار (یعنی: انکار شب قدر) چشم من کور شد؟ و حضرت فرمود که: تو علم به این نداری، پس به خدا سوگند، که کوری چشم ابن عبّاس نبود، مگر از زدن بال فرشته . و حضرت فرمود که: پس خندیدم و او را واگذاشتم آن روز، به جهت آن که عقل پابر جایی نداشت. بعد از آن، او را ملاقات کردم و گفتم: ای پسر عبّاس، هرگز تکلّم به سخن راستی نکردی، چون دیروز که اقرار نمودی که کوری چشمت برای انکار شب قدر است، علی بن ابیطالب بی به تو فرمود که: شب قدر در هر سالی هست، و در آن شب، همهٔ امری که در سال اتّفاق می افتد، فرود می آید و بعد از رسول خدا بین امر را والیان چنداند. تو به آن حضرت عرض کردی که:

الْأَمْرِ وُلَاةً بَعْدَ رَسُولِ اللّٰهِ عَلَيْ ، فَقُلْتَ : مَنْ هُمْ ؟ فَقَالَ : أَنَا وَ أَحَدَ عَشَرَ مِنْ صُلْبِي أَيْمَةً مُحَدَّ ثُونَ ، فَقُلْتَ : لَا أَرَاهَا كَانَتْ إِلَّا مَعَ رَسُولِ اللّٰهِ عَلَيْ فَتَبَدّىٰ لَكَ الْمَلَكُ الَّذِي يُحَدِّثُهُ ، مُحَدَّثُونَ ، فَقُلْتَ : لَا أَرَاهَا كَانَتْ إِلَّا مَعَ رَسُولِ اللّٰهِ عَلِيْ فَتَبَدّىٰ لَكَ الْمَلَكُ الّذِي يُحَدِّثُهُ ، فَ لَكِنْ فَقَالَ : كَذَبْتَ يَا عَبْدَ اللّٰهِ ، رَأَتْ عَيْنَايَ الّذِي حَدَّثَكَ بِهِ عَلِيٍّ \_ وَ لَمْ تَرَهُ عَيْنَاهُ ، وَ لُكِنْ وَعَيْنَاهُ ، وَ لُكِنْ وَعَيْنَاهُ ، وَ وُقِرَ فِي سَمْعِهِ \_ ثُمَّ صَفَقَكَ بِجَنَاحِهِ فَعَمِيتَ .

قَالَ: فَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: مَا اخْتَلَفْنَا فِي شَيْءٍ فَحُكْمُهُ إِلَى اللَّهِ. فَقُلْتُ لَهُ: فَهَلْ حَكَمَ اللَّهُ فِي حُكْمٍ مِنْ حُكْمِهِ بِأَمْرَيْنِ؟ قَالَ: لَا، فَقُلْتُ: هَاهُنَا هَلَكْتَ وَ أَهْلَكْتَ».

٧٣/۶۴٧ وَ بِهِذَا الْإِسْنَادِ، عَنْ أَبِي جَعْفَرِ عِنْ ، قَالَ : «قَالَ اللّٰهُ عَزَّ وَ جَلَّ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ : ﴿ فِيهِ الْهُوْدَى كُلُّ أَمْرِ حَكِيمٍ ﴾ يَقُولُ مَيْنَوْلُ فِيهَا كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ . وَ الْمُحْكَمُ لَيْسَ الْقَدْرِ : ﴿ فِيهِ الْخَتِلَاتُ ، فَحُكْمُهُ مِنْ حُكْمِ بِشَيْئُونِ ، إِنَّمَا هُوَ شَيْءٌ وَاحِدُ ، فَكُنْ حَكَمَ بِمَكَمَ بِمَنَا لَهُ مَن فِيهِ الْحَتِلافُ ، فَرَأَى أَنَهُ مُصِيبُ ، فَقَدْ حَكَمَ بِأَمْرٍ فِيهِ الْحَتِلَافُ ، فَرَأَى أَنَهُ مُصِيبُ ، فَقَدْ حَكَمَ بِحُكُمِ اللّٰهِ عَزَّ وَ جَلّ ؛ وَ مَنْ حَكُمَ بِأَمْرٍ فِيهِ الْحَتِلَافُ ، فَرَأَى أَنَهُ مُصِيبُ ، فَقَدْ حَكَمَ بِحُكُمِ الطَّاعُوتِ ؛ إِنَّهُ لَيَنْزِلُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ إِلَى وَلِي الْأَمْرِ تَفْسِيرُ الْأَمُورِ سَنَةً سَنَةً ، يُؤْمَرُ فِيهَا الطَّاعُوتِ ؛ إِنَّهُ لَيَنْزِلُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ إِلَى وَلِي الْأَمْرِ تَفْسِيرُ الْأَمُورِ سَنَةً سَنَةً ، يُؤْمِنُ فِيهَا الطَّاعُوتِ ؛ إِنَّهُ لَيَنْزِلُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ إِلَى وَلِي الْأَمْرِ سَعْنَ الْأَمُورِ سَنَةً مَنْ اللّهُ مِن الْأَمْرِ سَوى اللّهُ إِنَّ اللّهُ عَلَى اللّهُ إِنَّ اللّهُ عَرْقُ وَ الْمَعْدُونُ الْعَجِيبُ الْمَخْرُونُ مِثْلُ مَا فَي يَلْكَ اللّهُ إِنَّ اللّهُ إِنَّ اللّهُ عَرْ الْمَعْرِيثِ مِنْ شَجَرَةٍ أَقْلامُ وَ النَّاسِ لِكُذَا وَكَذًا ، وَ إِنَّهُ لَيْحُدُثُ لِولِكُ كُلُ يَوْمٍ عِلْمُ اللّهِ عَرَادٍ وَكَذًا وَكَذًا وَلَوْلَ أَنَ مَا فِي الْأَرْضِ مِنْ شَجَرَةٍ أَقْلامُ وَ الْبَعْرِيثِ مِنْ شَجِرةٍ سَبْعَةُ أَبْحُومُ مَا نَقِدَتْ كَلِمَاتُ اللّهُ إِنَّ اللّهُ عَرِيزُ حَكِيمٌ ﴾ .

#### ایشان کیانند؟

فرمود که: من و یازده تن از صلب من که امامان محدّثاند. تو عرض کردی که: شب قدر را اعتقاد ندارم که بوده باشد، مگر با رسول خدای (که چون آن حضرت از دنیا رفت، شب قدر تمام شد). پس آن فرشته که علی را حدیث می کرد، از برای تو ظاهر شد و گفت: ای عبدالله، دروغ گفتی، چشمهای من دید آنچه را که علی تو را به آن خبر داد و چشمهای آن حضرت آن را ندید (یعنی: من آن فرشته که علی را حدیث می کرد، دیدم و علی و را ندید ولیکن آنچه آن فرشته گفت در دل آن حضرت جا کرد و در گوش او قرار گرفت). بعد از آن، ورشته بال خویش را به تو زد و به این سبب کور شدی.

حضرت فرمود که: پس ابن عبّاس گفت که: آنیچه ما در آن اختلاف کردیم، حکم آن مفوّض است به خدا. من به او گفتم که: آیا خدا در حکمی از احکام خود به دو امر حکم فرموده؟ گفت: نه. گفتم: در اینجا خود هلاک شدی و دیگران را هلاک گردانیدی».

۲۴۷ مر باب شب قدر فرموده است که: ﴿فيها يُفْرَقُ كُلُّ أَشْرِ حَكِيمٍ ﴾ ۱۶. حضرت فرمود که: «خدا در باب شب قدر فرموده است که: ﴿فيها يُفْرَقُ كُلُّ أَشْرِ حَكِيمٍ ﴾ ۱۶. حضرت فرمود که: «خدا می فرماید که: هر امر محکمی در شب قدر فرود می آبد. و محکم، دو چیز نیست، بلکه آن یک چیز است. پس هر که حکم کند به چیزی که در آن اختلافی نباشد، به حکم خدای عزّ وجل حکم کرده است. پس هر که حکم کند به چیزی که در آن اختلافی باشد و چنان بیند که صواب کار است، به حکم طاغوت حکم کرده است. به در ستی که در شب قدر، تفسیر همهٔ امور، سال به سال، بر ولیّ این امر (که امام است) فرود می آید، و در آن مأمور می شود در امر خویش به اموری چند همچنین.

و به درستی که حادث می شود از برای ولیّ این امر، علم خاص خدای عزّ وجلّ و آنچه مکنون و عجیب و مخزون است در هر روز غیر از این، به قدر آنچه در این شب فرود می آید از امر». بعد از آن، این آیه را خواند که: ﴿وَ لَوْ أَنَّ مَا فَی الْأَرْضِ مِنْ شَجَرَةٍ أَقْلامٌ وَ الْبَحْرُ یَمُدُهُ مِنْ بَعْدِهِ سَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَا نَقِدَتْ كَلِمَاتُ اللّهِ إِنَّ اللّه عَزیزُ حَکیمٌ ﴾ آ، یعنی: «و اگر بودی آنچه در زمین است از درختان، قلمها و دریای محیط (با وسعتی که دارد) مداد دهد آن را از پس آن، و بعد از

٢ / ٤٢٨ / ٤ و بِهٰذَا الْإِسْنَادِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللّٰهِ ﷺ، قَالَ: «كَانَ عَلِيُّ بْـنُ الْـحُسَيْنِ ــ مَـدُواتُ اللّٰهِ عَلَيْهِ ــ يَقُولُ: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ ﴾ صَدَقَ اللّٰهُ عَنَّ وَ جَلَّ، أَنْزَلَ اللّهُ الْقُرْآنَ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ ﴾ صَدَقَ اللّٰهُ عَنَّ وَ جَلَّ، أَنْزَلَ اللّٰهُ الْقُرْآنَ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ ﴾ قَالَ رَسُولُ اللّٰهِ ﷺ: لَا أَدْرِي.

قَالَ اللّٰهُ عَنَّ وَ جَلَّ: ﴿ لَنَيْلَةُ الْفَدْرِ خَيْرٌ مِنْ أَلْفِ شَـهْرٍ ﴾ لَيْسَ فِيهَا لَـيْلَةُ الْـقَدْرِ، قَـالَ لِرَسُولِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ الْمَنْ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰه

﴿ سَلَامُ هِيَ حَتَٰى مَطْلَعِ الْفَجْرِ﴾ يَقُولُ ﴿ لَلَمَالُمُ عَلَيْكَ يَا مُحَمَّدُ، مَـلَائِكَتِي وَ رُوحِـي بِسَــلَامِي مِنْ أَوَّلِ مَا يَهْبِطُونَ إِلَى مَطْلَعِ الْفَحْرِ، ﴿ لَيْنَاكُمُ عَلَيْكِ الْفَحْرِ، ﴿ إِنْ

ثُمَّ قَالَ فِي بَعْضِ كِتَابِهِ: ﴿ وَاتَّقُوا فِتْنَةُ لَا تُصِيبَنَّ الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْكُمْ خَاصَّةً ﴾

فنای آب مداد شدهٔ آن، هفت دریای دیگر مانند آن، و به آن قلمها و این مدادها کتابت کنند، علوم خدا به پایان نرسد و تمام نشود. به درستی که خدا، غالب است بر هر چیز و داناست به همه چیز» (که چیزی از فرمان و علم و حکمت او بیرون نیست).

۴۲۸ / ۴۲۸ و به همین اسناد از حضرت امام جعفر صادق الله روایت است که فرمود: «ان انزانناه فی لیگة القدر»، راست گفته است خدای عزوجل که قرآن را در شب قدر فرو فرستاده است. ﴿ وَ مَا أَذْرَاکَ مَا لَیگة الْقَدْرِ» ارسول خدا فرمود: نمی دانم که شب قدر چیست و چه حکم دارد؟ خدای عزّوجل فرمود که: ﴿ لَیگة الْقَدْرِ خَدَای عزّوجل فرمود که: ﴿ لَیگة الْقَدْرِ خَدَای عزّوجل فرمود که: ﴿ لَیگة الْقَدْرِ خَدَای عزوجل فرمود که: آیا می دانی که چرا این شب از هزار ماهی که شب قدر در آن نباشد». خدا کرد: نه، خدا فرمود که: از برای این که چرا این شب چنان است که فرشتگان و روح در آن فرود می آیند به اذن پروردگار خویش، از هر کاری. و هرگاه خدا در چیزی اذن دهد، البته آن را پسندیده و به آن راضی است. ﴿ سَلام مِن لَیعنی: سلام مرا به تو می رسانند)، از اوّل فرود من سلام می کنند بر تو یا محمد، به سلام من (یعنی: سلام مرا به تو می رسانند)، از اوّل فرود آمدن ایشان تا طلوع صبح بعد از آن.

امدن ایشان تا طلوع صبح بعد از ان ...
در بعضی از کتاب خویش (که قرآن است) یا در بعضی از مواضع آن، فرموده است که:
﴿ وَاتَّقُوا فِتْنَةٌ لا تُصيبِئُ الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْكُمْ خَاصَةٌ ﴾ آ، یعنی: ﴿ و ببر هیزید فتنه را که البته نمی رسد به کسانی که ستم کرده اند از شما در حالتی که اختصاص داشته باشد به ایشان (بلکه عام باشد و به ظالم و غیر ظالم اثر آن برسد، و شآمت آن به همه سرایت کند. و گمان فقیر چنان است که ناسخین این آیه را غلط نوشته اند و در روایت لتصیبن بوده، چنانچه آخر روایت صریح است در این. و در مجمع البیان این قرائت را نسبت به امیر المؤمنین و امام محمد باقر ﷺ و ربیع بن انس و زید بن ثابت و ابوالعالیه داده، و این روایت دلالت میکند بر این که حضرت سید الساجدین زین العابدین ﷺ نیز چنین قرائت می فرموده و ناسخین که لا تصیبن نوشته اند، منشأ اشتباه ایشان آن است که در قرآن، لا تصیبین مکتوب است و قرائت مشهوره نیز آن است، منشأ اشتباه ایشان آن است که در قرآن، لا تصیبین مکتوب است و قرائت مشهوره نیز آن است،

۱. قدر، ۱ و ۲. قدر، ۳.

۳. انغال، ۲۵.

فِي ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ﴾، وَقَالَ فِي بَعْضِ كِتَابِهِ ﴿وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَ فَإِنْ مَاتَ أَوْ قُبِلَ انْقَلَبْتُمْ عَلَىٰ أَعْقَابِكُمْ وَ مَنْ يَنْقَلِبْ عَلَىٰ عَقِبَيْهِ فَلَنْ يَضُرُ اللَّهَ شَيْئاً وَ قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَ فَإِنْ مَاتَ أَوْ قُبِلَ انْقَلَبْتُمْ عَلَىٰ أَعْقَابِكُمْ وَ مَنْ يَنْقَلِبْ عَلَىٰ عَقِبَيْهِ فَلَنْ يَضُرُ اللَّهُ شَيْئاً وَ فَيْلِهِ الرُّسُلُ أَ فَإِنْ مَاتَ أَوْ قُبِلَ انْقَلَبْتُمْ عَلَىٰ أَعْقَابِكُمْ وَ مَنْ يَنْقَلِبْ عَلَىٰ عَقِبَيْهِ فَلَنْ يَضُرُ اللَّهُ شَيْئاً وَ سَيَجْذِى اللَّهُ الشَّاكِرِينَ ﴾.

يَقُولُ فِي الْآيَةِ الْأُولَىٰ: إِنَّ مُحَمَّداً حِينَ يَمُوتُ يَقُولُ أَهْلُ الْخِلَافِ لِأَمْرِ اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ: مَضَتْ لَيْلَةُ الْقَدْرِ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ؛ فَهٰذِهِ فِتْنَةُ أَصَابَتْهُمْ خَاصَّةً، وَ بِهَا ارْتَدُّوا عَلَىٰ أَعْقَابِهِمْ؛ لِأَنْهُمْ إِنْ قَالُوا: لَمْ تَذْهَبْ، فَلَا بُدَّ أَنْ يَكُونَ لِلَّهِ \_عَزَّ وَ جَلَّ \_فِيهَا أَمْرُ، وَ إِذَا أَقَرُّوا بِالْأَمْرِ، لَمْ يَكُنْ لَهُ مِنْ صَاحِبٍ بُرُدًى.

٥/٤٢٩ وَ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللّٰهِ عِنْدِ اللّٰهِ عَنْدِ اللّٰهِ عَنْدِ اللّٰهِ عَنْدَ أَوْلَ اللّٰهِ عَنْدَ رَسُولِ اللّٰهِ عَنْدَ رَسُولِ اللّٰهِ عَنْدَ رَسُولِ اللّٰهِ عَنْدَ رَسُولُ اللّٰهِ عَنْدَ رَسُولُ اللّٰهِ عَنْدَ اللّٰهِ عَنْدَ وَ اللّٰهِ عَنْدَ وَ اللّٰهِ عَنْدُ وَ اللّٰهِ عَنْدُ وَ اللّٰهِ عَنْدُ وَ اللّٰهِ عَنْهُ وَ اللّٰهُ عَنْهُ وَ اللّٰهُ اللّٰهِ عَنْهُ وَاللّٰهُ اللّٰهِ عَنْهُ وَاللّٰمُ اللّٰهِ عَنْهُ وَاللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَنْهُ وَاللّٰمُ اللّٰهِ عَنْهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْهُ وَ اللّٰهِ عَنْهُ وَاللّٰمُ اللّٰهِ عَنْهُ وَاللّٰمُ اللّٰهُ عَلَيْهُ وَاللّٰمُ اللّٰهِ عَلَيْهُ وَاللّٰمُ اللّٰهُ عَلَيْهُ وَاللّٰمُ اللّٰهُ عَلْمُ اللّٰهِ عَلْمُ اللّٰهُ عَلْمُ اللّٰهُ عَلَيْهُ وَاللّٰمُ اللّٰهُ عَلْمُ اللّٰهُ عَلَيْمُ وَاللّٰمُ اللّٰهُ عَلْمُ اللّٰهُ عَلْمُ اللّٰمُ اللّٰهُ عَلْمُ اللّٰهُ عَلْمُ اللّٰمُ اللّٰهُ عَلْمُ اللّٰهُ عَلْمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْمُ اللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ الللللّٰمُ الللّٰمُ الللّٰمُ الللّٰمُ الللّٰمُ اللللّٰمُ الللّٰمُ الللّٰمُ الللّٰمُ اللللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰمُ الللّٰمُ الللّٰمُ الللّٰمُ الللّٰمُ الللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ اللل

فَيَقُولَانِ: وَ مَا الَّذِي رَأَيْتَ؟ وَ مَا الَّذِي يَرِىٰ؟

امثال این الف نوشته نمی شده و لا تصیب و لتصیب در صورت کتابت، با هم فرقی نداشته اند، بلکه فرق در تلفظ و إعراب آن بوده، که در اوّل، بر سر لام، خنجری می گذاشتند و در دویم، فتحه. و بنابر این معنی آیه این می شود که: آن فتنه عموم ندار د بلکه مخصوص ظالمان است). و حضرت فرمود که: «این آیه و فتنه ای که در آن مذکور است، در باب ﴿إِنّا أَنْزَلْناهُ فی لَیّلَةِ و حضرت و خدا در بعضی از مواضع کتاب خویش فرموده: ﴿وَمَا مُحَمّلُ إِلاَّ رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَ فَإِنْ مَاتَ أَوْقَبُلِ انْقَلَبْتُمْ عَلَیٰ أَعْقابِکُمْ وَمَنْ یَنْقَلِبْ عَلیٰ عَقِبَیْهِ فَلَنْ یَضُرُ الله شیئا و سَیجْزی اللهٔ الشّاکِرینَ ﴾ ایعنی: و نیست محمد (که بنده ستوده خداست)، مگر فرستاده ای از نزد خدا اللهٔ الشّاکِرینَ ﴾ ایعنی: و نیست محمد (که بنده ستوده خداست)، مگر فرستاده ای از نزد خدا که فرستادگان بسیار پیش از او گذشته اند. پس مردن بر او محال نیست، و او نیز در گذرد. آیا پس اگر محمد بمیرد یا کشته شود، باز می گردید بر پاشنه های خویش؟ (یعنی: مرتد می شوید؟) و هر که باز گردد بر پاشنه های خویش، پس هرگز خدارا ضرر نرساند به چیزی از ضرر و زود باشد که خدا شکر کنندگان را خویش، پس هرگز خدارا ضرر نرساند به چیزی از ضرر و زود باشد که خدا شکر کنندگان را خوادهد».

و حضرت فرمود که: «خدا در آیهٔ اوّل می فرماید که: در هنگامی که محمد اللهٔ می میرد، آنها که مخالفت امر خدای عزّوجل می کنند، می گویند که شب قدر با رسول خداگذشت و به مردن آن حضرت برطرف شد. پس همین فتنه و آزمایشی است که به ایشان رسید؛ در حالتی که اختصاص به ایشان داشت و به همین فتنه بر پاشنه های خویش بر گشتند و مرتد شدند؛ زیرا که ایشان اگر بگویند که شب قدر نرفته، بلکه در هر سال هست، پس چارهای نیست از این که خدای عزّوجل را در آن امری می باشد و چون به امر اقرار کنند، آن را چارهای نیست از صاحبی و باید که امر به صاحب امر برسد».

۱۹۹۹ / ۵. و از امام جعفر صادق الله روایت است که آن حضرت فرمود که: «علی الله» در بسیاری از اوقات می فرمود که: تیمی و عدوی (که ابوبکر و عمراند)، در نزد رسول خدا جمع می شدند، و آن حضرت سورهٔ انا انزلناه را می خواند، با خشوع و نهایت فروتنی و گریه، پس به آن حضرت گفتند که: چه چیز رقّت تو را سخت گردانیده یا چه سخت است رقّت و گریهٔ تو برای این سوره ؟ رسول الله فرمود که: گریهٔ من برای آن چیزی است که چشم من دیده، و در دل من جاگرفته، و به جهت آن چیزی است که دل این (یعنی: علی الله این می بیند که بعد از

۱. آل عمران، ۱۲۴.

قَالَ: فَيَكْتُبُ لَهُمَا فِي التَّرَابِ: ﴿ تَنَذَّلُ الْمَلَائِكَةُ وَ الرَّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِمْ مِنْ كُلُّ أَمْرٍ ﴾ قَالَ: فَيَقُولُ: هَلْ بَقْولُ: هَلْ بَعْدَ قَوْلِهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿ كُلُّ أَمْرٍ ﴾ ؟ فَيَقُولَ: لَا، فَيَقُولُ: هَلْ تَعْلَمَانِ مَنِ الْمُنْزَلُ إِلَيْهِ بِذَٰلِكَ؟ فَيَقُولَانِ: أَنْتَ يَا رَسُولَ اللهِ. فَيَقُولُ: نَعَمْ.

فَيَقُولُ: هَلْ تَكُونُ لَيْلَةُ الْقَدْرِ مِنْ بَعْدِي؟ فَيَقُولَانِ: نَعَمْ، قَالَ: فَيَقُولُ: فَهَلْ يَنْزِلُ ذٰلِكَ الْأَمْرُ فِيهَا؟ فَيَقُولَانِ: نَعَمْ، قَالَ: فَيَقُولُ: إِلَىٰ مَنْ؟ فَيَقُولَانِ: لَا نَدْرِي، فَـيَأْخُذُ بِرَأْسِي وَ يَقُولُ: إِنْ لَمْ تَدْرِيَا فَادْرِيَا، هُوَ هٰذَا مِنْ بَعْدِي.

قَالَ: فَإِنْ كَانَا لَيَعْرِفَانِ تِلْكَ اللَّيْلَةَ بَعْدَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ مِنْ شِدَّةِ مَا يُدَاخِلُهُمَا مِـنَ الرُّعْبِ».

١٤٥٠ عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ مَنَا اللّهِ مَعْشَنَ الشّبِعَةِ ، خَـاصِمُوا بِسُـورَةِ ﴿إِنَّا أَنْ الْمَاهُ ﴾ تَفْلُخُوا ، فَوَ اللّهِ ، إِنَّهَا لَحُجَّةُ اللّهِ .. تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ .. عَلَى الْخَلْقِ بَعْدَ رَسُولِ اللهِ عَلَىٰ اللهُ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهِ اللهِ عَلَىٰ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

يَا مَعْشَرَ الشَّيعَةِ، خَاصِمُوا بِ﴿حم۞وَ الْكِتَابِ الْمُبِينِ۞إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُبَارَكَةٍ إِنَّا كُنَّا مُنْذِرِينَ﴾ فَإِنَّهَا لِوُلَاةِ الْأَمْرِ خَاصَّةً بَعْدَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ.

يَا مَعْشَرَ الشِّيعَةِ، يَقُولُ اللُّهُ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ: ﴿وَإِنْ مِنْ أُمَّةٍ إِلَّا خَلَا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾».

قِيلَ: يَا أَبَا جَعْفَرٍ ، نَذِيرُهَا مُحَمَّدُ ﷺ ، قَالَ : «صَدَقْتَ ، فَهَلْ كَانَ نَذِيرٌ ـوَ هُوَ حَيُّ ـ مِنَ الْبَعَثَةِ فِي أَقْطَارِ الْأَرْضِ؟» فَقَالَ السَّائِلُ: لَا ، قَالَ أَبُو جَعْفَرٍ ﷺ : «أَ رَأَيْتَ بَعِيثَهُ ،

من، چه خواهد شد.

ایشان گفتند که آنچه تو دیده ای و آنچه او میبیند چه چیز است؟ حضرت فرمود که:
پیغمبر این آیه را که ﴿تَنَزَّلُ الْمُلائِکَةُ وَ الرُّوحُ فیهٔ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ مِنْ کُلِّ آمْرِ ﴾ است، از برای آن ابوبکر
و عمر در خاک با انگشت نوشت، بعد از آن فرمود که: آیا چیزی باقی مانده که فرود نیامده
باشد بعد از قول خدای عزّوجل که می فرماید: ﴿کُلِّ آمْرِ ﴾، یعنی: «هر امری و هر چیزی». آن دو
گفتند: نه. پیغمبر فرمود: آیا می دانید که کیست آن که این امر به سوی او فرود آورده می شود؟
گفتند که: تویی ای رسول خدا. پیغمبر فرمود: آری، بعد از آن، فرمود که: آیا شب قدر بعد از
من می باشد؟ گفتند: آری. پیغمبر فرمود که: آیا این امر، در آن فرود می آید؟ گفتند: آری.
فرمود که: به سوی کی فرود می آید؟ گفتند: نمی دانیم. پس پیغمبر سر مراگرفت و فرمود؟ اگر

حضرت فرمود که: ابوبکر و عمر به یقین این شب قدر را می شناختند و می دانستند از سختی آنچه در دل ایشان داخل می شد از کمال خوف، (یعنی: در شب قدر).

۹۵۰/۶۵۰ و از امام محمد باقر على روايت است كه آن حضرت فرمو دكه: «ای گروه شيعيان، با مخالفان گفت و گو كنيد به سوره از آنولناه قابر ايشان غالب شويد. پس به خدا سوگند كه اين سوره حجّت خدای تبارک و تعالى است بر جميع خلائق بعد از رسول خدا الله و به درستى كه اين سوره، سيّد و بزرگ دين شما است و اين سوره، غايت و منتهای علم ما است (چه در شب قدر، تفصيل امور محتومه كه در عرض سال حادث می شود به ايشان تعليم می شود).

اى گروه شيعيان، گفتوگو كنيد با دشمنان ما به ﴿حم \* وَ الْكِتَابِ الْمُبِينِ \* إِنَا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُبَارَكَةٍ إِنَا كُنّا مُنْذِرينَ ﴾ أ؛ زيراكه اين شب، از براي واليان امر امامت است؛ بخصوص بعد از رسول خداﷺ.

ای گروه شیعیان، خدای تبارک و تعالی می فرماید که: ﴿ وَ إِنْ مِنْ أُمَّةٍ إِلاَ خَلاَ فَیهَا نَدیرٌ ﴾ آ». به حضرت عرض شد که: یا ابا جعفر، نذیر و تسرسانندهٔ ایس امّت، محمد ﷺ است. حضرت فرمود که: «راست گفتی، پس آیا نذیری بود در حال حیات آن حضرت از جهت فرستادن یا از فرستادگان او در اطراف زمین؟» سائل عرض کرد: نه. حضرت باقر ﷺ فرمود که: «مرا خبر ده

أَ لَيْسَ نَذِيرَهُ، كَمَا أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ فِي بِعْثَتِهِ مِنَ اللَّهِ \_عَزَّ وَ جَلَّ \_ نَذِيرٌ؟» فَـقَالَ: بَلَىٰ، قَالَ: «فَكَذْلِكَ لَمْ يَمُتْ مُحَمَّدًﷺ إِلَّا وَ لَهُ بَعِيثٌ نَذِيرٌ».

قَالَ: «فَإِنْ قُلْتُ: لَا، فَقَدْ ضَيَّعَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ مَنْ فِي أَصْلَابِ الرِّجَالِ مِنْ أُمَّتِهِ». قَالَ: «فَإِنْ قَلْمُ ضَيَّعَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ مَنْ فِي أَصْلَابِ الرِّجَالِ مِنْ أُمَّتِهِ». قَالَ: وَ مَا فَسَرَهُ رَسُولُ قَالَ: وَ مَا فَسَرَهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ؟ قَالَ: «بَلَىٰ، قَدْ فَسَرَهُ لِرَجُلٍ وَاحِدٍ، وَ فَسَرَ لِلْأُمَّةِ شَأْنَ ذَٰلِكَ الرَّجُلِ، وَهُو اللَّهِ ﷺ؟ قَالَ: «بَلَىٰ، قَدْ فَسَرَهُ لِرَجُلٍ وَاحِدٍ، وَ فَسَرَ لِلْأُمَّةِ شَأْنَ ذَٰلِكَ الرَّجُلِ، وَهُو عَلَىٰ عَلِيُّ بْنُ أَبِي طَالِبٍ ﴾.

قَالَ السَّائِلُ: يَا أَبَا جَعْفَرٍ، كَأَنَّ هٰذَا أَمْرُ خَاصُّ لَا يَخْتَمِلُهُ الْعَامَّةُ؟ قَالَ: «أَبَى اللَّهُ أَنْ يُعْبَدَ إِلَّا سِرًا حَتَىٰ يَأْتِيَ إِبَّانُ أَجَلِهِ الَّذِي يَظْهَرُ فِيهِ دِينُهُ، كَمَا أَنَّهُ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ مَعَ خَدِيجَةَ مُشْتَتِراً حَتَىٰ أُمِرَ بِاللَّإِعْ لَلْنِيْ».

قَالَ السَّائِلُ: يَنْبَغِي لِصَاحِبِ هٰذَا الدِّينِ أَنْ يَكْتُمَ؟ قَالَ: «أَ وَ مَا كَنَمَ عَلِيُّ بْنُ أَبِي طَالِبٍ ﴿ يَوْمَ أَسْلَمَ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ حَتّىٰ ظَهَرَ أَمْرُهُ؟» قَالَ: بَلَىٰ، قَالَ: «فَكَـٰذَلِكَ أَمْرُنَا حَتّىٰ يَبْلُغَ الْكِتَابُ أَجَلَهُ».

٧/۶٥١ وَ عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عِنْ أَقِلَ مَا اللّهُ حَلَقَ اللّهُ حَلَقَ اللّهُ حَلَقَ اللّهُ مَا فَقَدْرِ أَوَّلَ مَا خَلَقَ اللّهُ عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عِنْ أَوَّلَ مَا يَكُونُ ، وَ أَوَّلَ وَصِيٍّ يَكُونُ ، وَ لَقَدْ فَضَىٰ أَنْ خَلَقَ فِيهَا أَوَّلَ نَبِيٍّ يَكُونُ ، وَ أَوَّلَ وَصِيٍّ يَكُونُ ، وَ لَقَدْ فَضَىٰ أَنْ يَكُونَ فِيهَا أَوَّلَ نَبِيٍّ يَكُونُ ، وَ أَوَّلَ وَصِيٍّ يَكُونُ ، وَ لَقَدْ فَضَىٰ أَنْ يَكُونَ فِيهَا فِيهَا بِتَفْسِيرِ الْأُمُورِ إلى مِثْلِهَا مِنَ السَّنَةِ الْمُقْبِلَةِ ، مَنْ يَكُونَ فِي كُلِّ سَنَةٍ لَيْلَةً يَهْبِطُ فِيهَا بِتَفْسِيرِ الْأُمُورِ إلى مِثْلِهَا مِنَ السَّنَةِ الْمُقْبِلَةِ ، مَنْ

که آیا فرستادهٔ آن حضرت نذیر نبود از جانب او، چنانچه رسول الله در بعثت خویش از جانب خدای عزّوجل نذیر بود؟ سائل عرض کرد: بلی، نذیر بود. حضرت فرمود: اپس همچنین محمد الله از دنیا نرفت، مگر آنکه او را فرستاده ای است که نذیر است».

و فرمود که: «اگر بگویی: نه، لازم می آید که رسول خدای ضایع گذاشته باشد کسانی را که در صلبهای مردانند از امّت خود». سائل عرض کرد که: قرآن ایشان را کفایت نمی کند؟ حضرت فرمود: «بلی، کفایت می کند» ولیکن اگر از برای آن مفسّری را بیابند که آن را تفسیر کند». سائل عرض کرد که: رسول خدا آن را تفسیر نفرمود؟ فرمود: «بلی، تفسیر فرمود و آن را از برای یک کس تفسیر فرمود و برای امّت حال و فضایل آن کس را بیان فرمود و آن علی بن ابی طالب است». سائل عرض کرد که: یا ابا جعفر، گویا این امری است که سنّیان آن را قبول ندارند. حضرت فرمود که: ﴿خدا آیا فرموده از آن که پرستیده شود مگر از روی پنهانی، تا قبول ندارند. حضرت فرمود که: ﴿خدا آیا فرموده از آن که پرستیده شود مگر از روی پنهانی، تا آن که بیابد زمان حلول مدّتی که خدا قرار داده که دین آن جناب در آن هویدا گردد، چنانچه رسول خدا گله با خدیجه شاسلام را از مشرکان پنهان می نمود، تا به آشکار کردن آن مأمور شد».

سائل عرض کرد که: صاحب این دین را مرزان ار است که کتمان کند؟ حضرت فرمود که:

«آیا علی بن ابی طالب کا کتمان نفر مود در روزی که با رسول خدای اسلام آورد تا امر آن
حضرت ظاهر گردید؟ سائل عرض کرد: بلی، حضرت فرمود که: «پس همچنین است کار ما

(یا ما چنین مأمور شده ایم و امر می فرماییم) ﴿حَتَّی یَبْلُغُ الْکِتَابُ أَجَلَهُ ﴾ ا، یعنی: تا برسد کتاب
(یعنی: آنچه خدا آن را نوشته و واجب گردانیده)، به غایت مدّت خود ا (و مدّت آن منقتضی
گردد).

۷/۶۵۱ و از امام محمد باقر الله روایت است که آن حضرت فرمود که: «هر آینه خدای جلّ ذکره شب قدر را آفرید در اوّل آفریدن دنیا، و آفرید در آن شب، اول پیغمبری را که موجود می شد، و اوّل جانشین پیغمبری را که به هم می رسید. و به تحقیق که خدا حکم فرموده که در هر سال، شبی باشد که فرشتگان در آن فرود آیند با بیان تمام امور که اتشاق می افتد تا مثل آن شب از سال آینده. و هر که این را انکار کند، علم خدای عزوجل را بر او

۱. بقره، ۲۳۵.

جَحَدَ ذَلِكَ، فَقَدْ رَدَّ عَلَى اللَّهِ \_عَزَّ وَ جَلَّ \_ عِلْمَهُ؛ لِأَنَّهُ لَا يَقُومُ الْأَنْبِيَاءُ وَ الرُّسُلُ وَ الْمُسُلُ وَ الْمُحَدَّثُونَ إِلَّا أَنْ تَكُونَ عَلَيْهِمْ خُجَّةُ بِمَا يَأْتِيهِمْ فِي تِلْكَ اللَّيْلَةِ مَعَ الْحُجَّةِ الَّتِي يَأْتِيهِمْ إِلَى اللَّيْلَةِ مَعَ الْحُجَّةِ الَّتِي يَأْتِيهِمْ إِلَى اللَّيْلَةِ مَعَ الْحُجَّةِ الَّتِي يَأْتِيهِمْ إِلَّهُ جَبْرُنِيلُ اللهِ ».

قُلْتُ: وَ الْمُحَدَّثُونَ أَيْضاً يَأْتِيهِمْ جَبْرَئِيلُ أَوْ غَيْرُهُ مِنَ الْمَـلَائِكَةِ ﴿ الْمُ

قَالَ: «أَمَّا الْأَنْبِيَاءُ وَ الرُّسُلُ \_صَلَّى اللهُ عَلَيْهِمْ \_ فَلَا شَكَّ. وَ لَا مُدَّ لِمَنْ سِوَاهُمْ \_ مِنْ أَوَّلِ يَوْمٍ خُلِقَتْ فِيهِ الْأَرْضُ إِلَىٰ آخِرٍ فَنَاءِ الدُّنْيَا \_أَنْ يَكُونَ عَلَىٰ أَهْـلِ الْأَرْضِ حُجَّةُ، يَنْزِلُ ذَلِكَ فِي تِلْكَ اللَّيْلَةِ إِلَىٰ مَنْ أَحَبَّ مِنْ عِبَادِهِ.

وَ ايْمُ اللّٰهِ ، لَقَدْ نَزَلَ الرُّوحُ وَ الْمَـٰلَائِكَةُ بِالْأَمْرِ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ عَلَىٰ آدَمَ؛ وَ ايْمُ اللّٰهِ ، مَا مَاتَ آدَمُ إِلَّا وَ لَهُ وَصِيُّ ، وَ كُلُّ مَنْ بَغْدَ آدَمَ مِنَ الْأَنْبِيَاءِ قَدْ أَتَاهُ الْأَمْرُ فِيهَا ، وَ وَضَعَ لِوَصِيِّهِ مِنْ بَعْدِهِ .

 رد کرده است؛ زیراکه پیغمبران و رسولان و محدّثان برپانمیباشند، مگر ایسنکه بسر ایشان حجّتی باشد به وساطت آنچه به ایشان میرسد در این شب، یا حجّتی که جبر ثیل علیه در اوقات دیگر به نزد ایشان می آورد».

راوی می گوید که: گفتم: محد ثان نیز جبر ثبل هی با غیر او از فرشتگان به نزد ایشان می آیند؟ حضرت فرمود که: «امّا پیغمبران و رسولان، پس شکّی در نزول جبر ثبل و فرشتگان بر ایشان نیست، و چاره ای نیست کسی را که غیر ایشان باشد از روز اوّل که زمین در آن خلق شده تا آخر تمام شدن دنیا از این که بر اهل زمین حجّتی باشد، و این حجّت در آن شب فرود می آید به سوی کسی که محبوب تر است از بندگان خدا (که خدا او را از جمیع بندگان خویش دوست تر می دارد). و هر آینه به خدا سوگند، که روح و فرشتگان در شب قدر فرود آمدند با امر بر حضرت آدم. و به خدا سوگند، که آدم از دنیا نرفت مگر آن که او را وصیی بود، و هر که بعد از آدم بود از پیغمبران، او را در این شب آن امر آمده، و آن را از برای وصی خویش، وضع فرموده و قرار داد نموده، و به خدا سوگند، که هر پیغمبری از آدم تا محمد ترشی مامور می گردید و در آنچه از امر در این شب بر آو وارد می شد، که وصیت کن به سوی فلان و او را جانشین خود گردان.

و هر آینه به حقیقت که خدای عزّوجل در کتاب خویش، به والیان امر بعد از محمد ﷺ، بخصوص فرموده که: ﴿وَعَدَ اللّهُ الّذِینَ آمَنُوا مِنْکُمْ وَ عَمِلُوا الصّالِخاتِ لَیَسْتَخْلِفَتُهُمْ فی الْأَرْضِ کَما السّتَخْلَفَ ﴾ تا فرموده آن جناب: ﴿فَا وَلَئِکَ هُمُ الفّاسِقُونَ ﴾ ﴿ و آنچه از وسط آیه شریفهٔ ذکر نشده این است که: ﴿الّذینَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَیُمَکِنَنُ لَهُمْ دینَهُمُ الّذی از تَضیٰ لَهُمْ وَلَیْبَیّالنّهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنا این است که: ﴿الّذینَ مِنْ مَنْیِدُا وَ مَنْ کَفَرَ بَعْدَ ذٰلِکَ ﴾ ان \*خداوند به کسانی از شماکه ایمان آوردند و عمل صالح انجام دادند، و عده داده است که هر آینه حتماً آنها را در زمین خلیفه گرداند، از عمل طور که قبل تر از آنها را خلیفه قرار داد. هر آینه متمکن و ثابت و پا بر جای گرداند از برای ایشان دین ایشان را، آن دینی که خدا پسندیده برای ایشان، و هر آینه بدل دهد ایشان را از پس ترس ایشان ایمنی، در حالتی که بترسند مرا (که شریک نسازند به من چیزی را). و هر که کافر شده از این، پس آن گروه که کافر شده اند، ایشان کاملان در فسقانده. و حضرت

۱. نور، ۵۵.

حَتَّىٰ يَبْعَثَ النَّبِيَّ الَّذِي يَلِيهِ ﴿يَعْبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا ﴾ يَقُولُ: يَعْبُدُونَنِي بِإِيمَانٍ لَا نَبِيَّ بَعْدَ مُحَمَّدٍ ﷺ، فَمَنْ قَالَ غَيْرَ ذَٰلِكَ ﴿فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ﴾.

فَقَدْ مَكَّنَ وُلَاةَ الْأَمْرِ بَعْدَ مُحَمَّدٍ ﷺ بِالْعِلْمِ، وَ نَحْنُ هُمْ؛ فَاسْأَلُونَا، فَإِنْ صَدَقْنَاكُمْ فَأَقِرُوا، وَ مَا أَنْتُمْ بِفَاعِلِينَ؛ أَمَّا عِلْمُنَا فَظَاهِرٌ؛ وَ أَمَّا إِبَّانُ أَجَلِنَا \_الَّذِي يَظْهَرُ فِيهِ الدِّينُ مِنَّا حَتَّىٰ لَا يَكُونَ بَيْنَ النَّاسِ اخْتِلَاكَ \_فَإِنَّ لَهُ أَجَلاً مِنْ مَمَرُّ اللَّيَالِي وَ الْأَيَّامِ إِذَا أَتَىٰ ظَهَرَ، وَكَانَ الْأَمْرُ وَاحِداً.

وَ ايْمُ اللّٰهِ، لَقَدْ قُضِيَ الْأَمْرُ أَنْ لَا يُكُونَ بَيْنَ الْمُؤْمِنِينَ اخْتِلَافٌ، وَ لِذَلِكَ جَعَلَهُمْ شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ لِيَشْهَدَ مُحَمَّدً عَلَيْنَا، وَ لِنَشْهَدَ عَلَىٰ شِيعَتِنَا، وَ لِتَشْهَدَ شِيعَتُنَا شُهَدَاءَ عَلَىٰ شِيعَتِنَا، وَ لِتَشْهَدَ شِيعَتُنَا مُعَ لِنَشْهَدَ عَلَىٰ شِيعَتِنَا، وَ لِتَشْهَدَ شِيعَتُنَا عَلَيْهِ عَلَى النَّاسِ لِيَشْهَدَ مُحَمَّدً عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَىٰ النَّاسِ أَبَى اللّٰهُ عَرَّ وَ حَلَّ اللّٰهُ عَلَيْهُ فَي كُنْمِهِ اخْتِلَافُ، أَوْ بَيْنَ أَهْلِ عِلْمِهِ عَلَى النَّاسِ، أَبَى اللّٰهُ عَرَّ وَ حَلَّ اللّٰهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى النَّاسِ، أَبَى اللّٰهُ عَرَّ وَ حَلَّ اللّٰهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللّٰهِ عَلَيْهِ اللّٰهِ عَلْمِهِ اللّٰهِ عَلَيْهِ اللّٰهُ عَلَيْهُ اللّٰهُ عَلَيْهِ اللّٰهُ عَلَيْهِ اللّٰهُ عَلَيْهِ اللّٰهُ عَلَيْهِ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْهِ اللّٰهِ عَلَيْهِ اللّٰهِ عَلَيْهُ اللّٰهِ عَلَيْهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ ال

ثُمَّ قَالَ أَبُو جَعْفَرٍ ﴿ الْفَصْلُ إِيمَانِ الْمُؤْمِنِ بِجُمْلَةِ ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ ﴾ وَ بِتَفْسِيرِهَا عَلَىٰ مَنْ لَيْسَ مِثْلَهُ فِي الْإِيمَانِ بِهَا كَفَصْلِ الْإِنْسَانِ عَلَى الْبَهَائِمِ، وَ إِنَّ اللّٰهَ \_عَزَّ وَ جَلّ \_ مَنْ لَيْسَ مِثْلَهُ فِي الْإِيمَانِ بِهَا كَفَصْلِ الْإِنْسَانِ عَلَى الْبَهَائِمِ، وَ إِنَّ اللّٰهَ \_عَزَّ وَ جَلّ لَيَدْفَعُ بِالْمُؤْمِنِينَ بِهَا عَنِ الْجَاحِدِينَ لَهَا فِي الدُّنْيَا \_لِكَمَالِ عَذَابِ الْآخِرَةِ لِمَنْ عَلِمَ أَنَهُ لَيَدُفَعُ بِالْمُجَاهِدِينَ عَنِ الْقَاعِدِينَ، وَ لَا أَعْلَمُ أَنَّ فِي هٰذَا الرَّمَانِ عَنَا الْقَاعِدِينَ، وَ لَا أَعْلَمُ أَنَّ فِي هٰذَا الرَّمَانِ عِهَاداً إِلَّا الْحَجَّ وَ الْعُمْرَةَ وَ الْجِوَارَ».

فرمود که: «خدا می فرماید که: شما را خلیفه می گردانم برای علم و دین و عبادت خویش، بعد از پیغمبر شما؛ چنانچه خلیفه گردانیده شدند اوصیای آدم بعد از آدم تا برانگیخته می شد آن پیغمبری که او را در پهلو در می آمد و بعد از او بوده.

حضرت در بیان ﴿یَعْبُدُونَنی لاَ یُشْرِکُونَ بی شَیئاً ﴾، فرمود که: «می فرماید: مرا عبادت می کنند، با ایمان به این که هیچ پیغمبری بعد از محمد ایش نیست. پس هر که غیر این را بگوید، پس آن گروه کاملانِ در فسق اند.

پس به حقیقت که خدا والیان امر را بعداز محمد الله تمکن و دسترس داده است به علم و ماییم آن والیان که به علم آراسته ایم. پس از ما سؤال کنید اگر ما را راستگو یافتید، به ولایت ما اقرار کنید، و حال آن که شما کنندهٔ این کار نیستید، و اقرار نخواهید کرد، امّا علم ما ظاهر و هویداست، و امّا زمان حلول مدّت ما که دین خدا در آن زمان از ما ظاهر می گردد، به مرتبه ای که در میان مردمان اختلافی نباشد، و آن را وقتی است و نهایتی که از گذشتن شبها و روزها به هم خواهد رسید، و چون آن زمان بیاید دین خدا ظاهر شود و امر، یکی گردد.

و به خدا سوگند که کاری که حکم خدا به آن تعلق گرافته، گذار ده شده و آن امر، این است که در میان مؤمنان، اختلافی نباشد. و برای همین، خدا ایشان راگواهان بر مردمان گردانیده تا آنکه محمد الله بر ماگواهی دهد، و ما بر شیعیان خویش گواهی دهیم، و شیعیان ما بر سایر مردم گواهی دهند، و خدای عزّ و جلّ ابا و امتناع فر موده از این که در حکمش اختلافی باشد، یا در میانهٔ اهل علمش، تناقص باشد» (که با یکدیگر ضدّیت داشته باشند).

بعد از آن حضرت باقر على فرمودكه: «افزونى ايمان مؤمن به تمام سورة انا انزلناه (يا بر وجه كلّى كه بر جزئيّات آن منطبق شود، يا به مجمل آن) و تفسير آن بركسى كه در ايمان به آن، مثل او نباشد، چون افزونى انسان بر چهار پايان است.

رو در بعضی از نُسَخ کافی به جای بجملة انا انزلناه بحمله انا انزلناه به حای حطی و اضافهٔ به ضمیر غایب، که راجع به مؤمن است، واقع شده و معنی آن این است که: این فضیلت، به سبب حمل انا انزلناه و اعتقاد به آن است).

و به درستی که خدای عزّوجلّ به وساطت آنها که به این سوره ایمان دارند، در دنیا عذاب را دفع میکنند از کسانی که این سوره را انکار دارند، تا عذاب آخرت کامل باشد برای آن کسی که خدا می داند که تو به نخواهد کرد از این جماعت منکرین، به اندازهٔ آنچه به سبب آنان که قَالَ أَبُو جَعْفَرٍ ﷺ : «مَا لِي وَ لَكَ أَيُّهَا الرَّجُلُ؟ وَ مَنْ أَدْخَلَكَ عَلَيَّ؟» قَالَ: أَدْخَلَنِي عَلَيْكَ الْقَضَاءُ لِطَلَبِ الدِّينِ.

قَالَ: «فَافْهُمْ مَا أَقُولُ لَكَ مَا إِنْ رَسُولَ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى الللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى الللهِ عَلَى الللهِ عَلَى الللهِ الللهِ عَلَى الللهِ الللهِ عَلَى الللهِ اللللهِ عَلَى الللهِ الللهِ عَلَى الللهِ عَلَى الللهِ الللهِ الللهُ الللهِ اللهُ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ اللهُ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهُ الللهِ الللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ ال

قَالَ السَّائِلُ: أَ وَ مَا كَانَ فِي الْجُمَلِ تَفْسِيرٌ ؟

قَالَ: «بَلَىٰ، وَ لَٰكِنَّهُ إِنَّمَا يَأْتِي بِالْأَمْرِ مِنَ اللَّهِ تَعَالَىٰ فِي لَيَالِي الْقَدْرِ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ وَ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ وَ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ

در راه خدا جهاد میکنند، از آنان که تخلف ورزیده به جهاد نمی روند، دفع می نماید و عذاب نمی فرماید. و چنان نمی دانم که در این زمان جهادی بوده باشد، مگر حج کردن و عمره به جا آوردن و کسی را زنهار و امان دادن، (یا در مسجد معتکف شدن، یا درست همسایگی کردن، که به همسایگان ضرر نرساند و اول از این سه معنی ظاهر تر است).

الله، بر من غضب مكن. حضرت فرمود كه: ابرای چه غضب كنم؟ عرض كرد كه: به جهت الله، بر من غضب مكن. حضرت فرمود كه: ابرای چه غضب كنم؟ عرض كرد كه: به جهت آنچه می خواهی سؤال كنی، بگوه. عرض كرد كه: غضب نمی فرمایی؟ فرمود كه: اسؤال كن كه غضب نمی كنم ا آن مرد عرض كرد كه: مرا خبر ده از فرمود ه خویش در باب شب قدر و فرود آمدن فرشتگان و روح به سوی اوصیای پیغمبر، كه آیا آن امری را كه پیغمبر خدا ا اس می آورند و حال آن كه من می دانم یا تو می دانم كه رسول خدا ا از دنیا رفت و چیزی از علم آن حضرت نبود كه علی ا آن را حفظ می دانم در داشد و در دل خویش جانداده باشد.

حضرت باقر الله فرمود که: «ای مرد، من و تو را چه فایده از این سؤال و جواب آن حاصل می شود که باعث شده که تو بر من داخل شوی؟» (یعنی: کی تو را به اینجا فرستاده که از این مقوله سؤال کنی؟).

سائل عرض کرد که: قضای خدا مرا بر تو داخل کرده برای طلب کردن دیس. حضرت فرمود: «چون چنین است، پس بفهم آنچه را که به تو می گویم. به درستی که چون رسول خدای اسه آسمان بردند، فرود نیامد تا آن که خدای جلّ ذکره، علم آنچه را که بود و آنچه خواهد بود، او را اعلام فرمود، و بسیاری از این علوم که به آن حضرت تعلیم داده، مجملات بود که تفسیر و بیان آنها در شب قدر می آمد. و علی بن ابی طالب نیز همچنین بود که مجملات علم را دانسته بود و تفسیر آنها در شبهای قدر می آمد؛ چنانچه آن علم با رسول خدا تعلیم بود و به همین طریق که از خدا تعلیم گرفته بود، به علی الله تعلیم داد».

سائل عرض کردکه: آیا در مجملات تفسیری نبود؟ حضرت فرمود: «بلی، تفسیر بود، ولیکن جز این نیست که این تفسیر با امری بودکه از جانب خدای تبارک و تعالی می آمد در شبهای قدر به سوی پیغمبر و اوصیای او که چنین و چنین بکن، ایشان آن امر را دانسته قُلْتُ فَسِّرُ لِي هٰذَا. قَالَ: «لَمْ يَمُتْ رَسُولُ اللَّهِﷺ إِلَّا حَـافِظاً لِـجُمْلَةِ الْـعِلْمِ وَ تَفْسِيرِهِ».

قُلْتُ: فَالَّذِي كَانَ يَأْتِيهِ فِي لَيَالِي الْقَدْرِ عِلْمُ مَا هُوَ؟

قَالَ: «الْأَمْرُ وَ الْيُسْرُ فِيمَا كَانَ قَدْ عَلِمَ».

قَالَ السَّائِلُ: فَمَا يَحْدُثُ لَهُمْ فِي لَيَالِي الْقَدْرِ عِلْمٌ سِوىٰ مَا عَلِمُوا؟

قَالَ: «هٰذَا مِمَّا أُمِرُوا بِكِتْمَانِهِ، وَ لَا يَعْلَمُ تَفْسِيرَ مَا سَأَلْتَ عَنْهُ إِلَّا اللَّهُ عَزَّ وَ جَلَّ».

قَالَ السَّائِلُ: فَهَلْ يَعْلَمُ الْأَوْصِيَاءُ مَا لَا يَعْلَمُ الْأَنْبِيَاءُ؟

قَالَ: «لَا، وَ كَيْفَ يَعْلَمُ وَصِيٌّ غَيْرَ عِلْم مَا أُوصِيَ إِلَيْهِ؟!».

قَالَ السَّائِلُ: فَهَلْ يَسَعُنَا أَنْ نَقُولَ: إِنَّ أَحِداً مِنَ الْوُصَاةِ يَعْلَمُ مَا لَا يَعْلَمُ الآخَرُ؟

قَالَ: «لَا، لَمْ يَمُتْ نَبِيُّ إِلَّا وَ عِلْمُهُ فِي جَوْفٍ وَصِيِّهِ، وَ إِنَّمَا تَنَزَّلُ الْـمَـلَائِكَةُ وَ

الرُّوحُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ بِالْحُكْمِ الَّذِي يَحْكُمُ بِدِ بَيْنَ الْعِبَادِ».

قَالَ السَّائِلُ: وَ مَا كَانُوا عَلِمُوا ذَٰلِكَ الْخُكُمَ؟

قَالَ: «بَلَىٰ، قَدْ عَلِمُوهُ، وَ لَكِنَّهُمْ لَا يَسْتَطِيعُونَ إِمْضَاءَ شَيْءٍ مِنْهُ حَتَىٰ يُؤْمَرُوا فِي لَيَالِي الْقَدْرِ كَيْفَ يَصْنَعُونَ إِلَى السَّنَةِ الْمُقْبِلَةِ».

قَالَ السَّائِلُ: يَا أَبَا جَعْفَرٍ، لَا أَسْتَطِيعُ إِنْكَارَ هٰذَا؟

قَالَ أَبُو جَعْفَرٍ ﷺ: «مَنْ أَنْكَرَهُ فَلَيْسَ مِنَّا».

قَالَ السَّائِلُ: يَا أَبَا جَعْفَرٍ ، أَ رَأَيْتَ النَّبِيَّ عَلِيُهُ هَلْ كَانَ يَأْتِيهِ فِي لَيَالِي الْقَدْرِ شَيْءٌ لَمْ يَكُنْ عَلِمَهُ؟

قَالَ: «لَا يَحِلُّ لَكَ أَنْ تَسْأَلَ عَنْ هٰذَا، أَمَّا عِلْمُ مَا كَانَ وَ مَا سَيَكُونُ، فَلَيْسَ يَمُوتُ نَبِيُّ وَ لَا وَصِيُّ إِلَّا وَ الْوَصِيُّ الَّذِي بَعْدَهُ يَعْلَمُهُ، أَمَّا هٰذَا الْعِلْمُ الَّذِي تَسْأَلُ عَنْهُ، فَإِنَّ بودند ولیکن مأمور شدند که در آن، به چه کیفیّت عمل کنند».

سائل میگوید که: عرض کردم که: این را از برای من بیان فرما. حضرت فرمود که: «رسول خدا از دنیا نرفت، مگر در حالتی که حافظ مجمل علم و تفسیر آن بود». عرض کردم که: پس آنچه در شبهای قدر به او می رسید، علم چه چیز بود؟ حضرت فرمود که: «امر و آسانی در آنچه دانسته بود» (ملخص بیان تفسیر آن حضرت، آن که حضرت رسول، علم کلّی داشت و در شب قدر تشخیص و تعیین آن می شد، و وضع می گردید که او را میسر می گردید که به مردم بفهماند. و داستان این، چون داستان متعلّم است که علم را تعلیم می کند و می فهمد، ولیکن او را میسر نیست که آن را به غیر تعلیم دهد، امّا چون در ذهن او متعیّن شود به طور جزئیت و به اطراف آن احاطه نماید، او را تعلیم غیر ممکن می شود).

سائل عرض کرد که: پس آنچه ایشان را در شبهای قدر حادث می شود، علمی است غیر از آنچه پیش دانسته اند؟ حضرت فرمود که: «این از جملهٔ آنهاست که پیغمبر و اثمه مأمورند به کتمان آن، و باید که به کسی نگویند و تفسیر آنچه را که از آن سؤال کردی، غیر از خدای عزوجل کسی نمی داند». سائل عرض کرد که: آیا اوصیا می دانند آنچه را که پیغمبران ایشان نمی دانند؟ حضرت فرمود: «نه، زیراکه چگونه می شود که وصیّی غیر علم آنچه را که به سوی او وصیت شده، بداند».

سائل عرض کرد که: آیا ما را می رسد که بگوییم که: یکی از اوصیا می داند آنیچه را که دیگری از ایشان نمی داند؟ حضرت فرمود: «نه، هیچ پیغمبری از دنیا نرفت، مگر آن که علمی که داشت، در جوف وصی او (که مراد از آن نفس ناطقه است) قرار گرفت. و جز این نیست که فرشتگان و روح، در شب قدر فرود می آیند، با آن حکمی که در میان بندگان، به آن حکم می شود». سائل عرض کرد که: آیا این حکم را دانسته بودند؟ حضرت فرمود: «بلی، آن را دانسته بودند، ولیکن بر امضا و اجرای چیزی از آن استطاعت آن نداشتند تا آن که در شبهای قدر، مأمور شوند که به چه کیفیت کار کنند تا سال آینده».

سائل عرض کردکه: یا ابا جعفر، نمی توانم که این را انکار کنم. حضرت باقر علیه فرمودکه: «هر که این را انکار کند، از ما نیست». سائل عرض کردکه: یا ابا جعفر، مرا خبر ده که آیا پیغمبر را در شبهای قدر چیزی می آمد که آن را ندانسته باشد؟ حضرت فرمودکه: «حلال نیست تو را که از این سؤال کنی، امّا علم آنچه بوده و آنچه خواهد بود. هیچ پیغمبری و وصیتی

الله َ عَزَّ وَ عَلَا ـ أَبِيٰ أَنْ يُطْلِعَ الْأَوْصِيَاءَ عَلَيْدِ إِلَّا أَنْفُسَهُمْ».

قَالَ السَّائِلُ: يَا ابْنَ رَسُولِ اللَّهِ، كَيْفَ أَعْرِفُ أَنَّ لَيْلَةَ الْقَدْرِ تَكُونُ فِي كُلِّ سَنَةٍ؟ قَالَ: «إِذَا أَتِىٰ شَهْرُ رَمَضَانَ، فَاقْرَأْ سُورَةَ الدُّخَانِ فِي كُلِّ لَيْلَةٍ مِائَةَ مَرَّةٍ، فَإِذَا أَتَتْ لَيْلَةُ ثَـلَاثٍ وَ عِشْرِينَ، فَإِنَّكَ نَاظِرُ إِلَىٰ تَصْدِيقِ الَّذِي سَأَلْتَ عَنْدُ».

٩/۶٥٣ . وَ قَالَ: قَالَ أَبُو جَعْفَرٍ ﴿ اللّهَ اللّهُ عَنَهُ اللّهُ عَنَهُ اللّهُ عَنَهُ اللّهُ عَنَهُ اللّهُ عَنَهُ اللّهِ عَنَهُ اللّهِ عَلَىٰ أَهْلِ الضَّلَالَةِ مِنْ أَجْنَادِ الشَّيَاطِينِ وَ أَزْوَاجِهِمْ أَكْثَرُ مِمَّا تَرَوْنَ خَلِيفَةَ اللّهِ اللّهِ الّذِي بَعْثَهُ لِلْعَدْلِ وَ الصَّوَابِ مِنَ الْمَـلَائِكَةِ».
 بَعَثَهُ لِلْعَدْلِ وَ الصَّوَابِ مِنَ الْمَـلَائِكَةِ».

قِيلَ: يَا أَبَا جَعْفَرٍ، وَ كَيْفَ يَكُونُ شَيْءُ أَكْثَرَ مِنَ الْمَـلَائِكَةِ؟

قَالَ: «كَمَا شَاءَ اللَّهُ عَزَّ وَ جَلَّ».

قَالَ السَّائِلُ: يَا أَبَا جَعْفَرٍ، إِنِّي لَوْ حَدَّثِتُ يَعْضَ السِّيعَةِ بِهٰذَا الْحَدِيثِ، لَأَنْكَرُوهُ.

قَالَ: «كَيْفَ يُنْكِرُونَهُ؟» قَالَ: يَقُولُونَ: إِنَّ الْمَـلَائِكَةَ أَكْثَرُ مِنَ الشَّيَاطِينِ.

قَالَ: «صَدَقْتَ، افْهَمْ عَنِّي مَا أَقُولُ أَنَهُ لَيْسَ مِنْ يَوْمٍ وَ لَا لَيْلَةٍ إِلَّا وَ جَمِيعُ الْجِنُ وَ الشَّيَاطِينِ تَزُورُ أَيْمَةَ الضَّلَالَةِ، وَ يَزُورُ إِمَامَ الْهُدىٰ عَدَدُهُمْ مِنَ الْمَلَائِكَةِ، حَتَىٰ إِذَا أَتَتْ لَيْلَةُ الْقَدْرِ فَيَهْبِطُ فِيهَا مِنَ الْمَلَائِكَةِ إِلَىٰ وَلِيَّ الْأَمْرِ، خَلَقَ اللَّهُ الْوَقَالَ: قَيَّضَ اللَّهُ عَرَّ وَ جَلَّ مِنَ الشَّيَاطِينِ بِعَدَدِهِمْ، ثُمَّ زَارُوا وَلِيَّ الضَّلَالَةِ، فَا أَتُوهُ بِالْإِفْكَ وَ اللَّهُ عَرِّ وَ جَلَّ مِنَ الشَّيَاطِينِ بِعَدَدِهِمْ، ثُمَّ زَارُوا وَلِيَّ الضَّلَالَةِ، فَا أَتُوهُ بِالْإِفْكَ وَ اللَّهُ عَنَى الشَّيَاطِينِ بِعَدَدِهِمْ، ثُمَّ زَارُوا وَلِيَّ الضَّلَالَةِ، فَا أَتُوهُ بِالْإِفْكَ وَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ يَصْبِحُ فَيَقُولُ: رَأَيْتُ كَذَا وَ كَذَا، فَلَوْ سَأَلَ وَلِيَّ الْأَمْرِ عَلَىٰ ذَلِكَ، الْكَذِبِ حَتَىٰ لَعَلَّهُ يُصْبِحُ فَيَقُولُ: رَأَيْتُ كَذَا وَ كَذَا، فَلَوْ سَأَلَ وَلِيَّ الْأَمْرِ عَلَىٰ ذَلِكَ، لَلَكَ اللَّهُ اللَّي الْفَلَامَةُ الضَّلَالَةَ الَّتِي لَمَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّولَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَةِ اللَّيْ الْفَلَامَةُ الطَّلَالَةُ اللَّيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّولَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَهُ اللَّيْ اللَّالَةُ اللَّيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّيْ اللَّالَةُ اللَّيْ اللَّهُ اللَّالِيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلُهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالْمَالِلَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْكُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلُولُ اللَّهُ اللْمُعَلِّمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلِلَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ ا

نمی میرد، مگر آنکه وصیّبی که بعد از اوست، آن را می داند و امّا این علم که تو از آن سؤال می کنی (که عبارت است از علم به خصوصیات شب قدر، از محتومیّت آنچه محتوم نبوده و بدا) به درستی که خدای عزّ و جلّ اِبا و امتناع فرموده از آنکه، غیر از پیغمبران و اوصیا را بر آن مطلّع گرداند».

سائل عرض کردکه: یا ابن رسول الله، چگونه بشناسم که شب قدر در هر سال میباشد؟ حضرت فرمودکه: «چون ماه رمضان بیاید، سورهٔ دخان را در هر شب، صد مرتبه بخوان. پس چون شب بیست و سیم بیاید، البته تو نظر خواهی کرد به سوی آنچه موجب تصدیق این باشد، که از آن سؤال کردی».

۹/۶۵۳ میبنید کسانی را که خدای و راوی گفت که: امام محمد باقر الله فرمود که: «هر آینه میبینید کسانی را که خدای عزّوجل ایشان را مبعوث گردانیده برای بدبختی بر اهل ضلالت از لشکرهای شیاطین و ارواح ایشان، که بیشترند از آنچه میبینید، با خلیفهٔ خدا که خدا او را مبعوث گردانیده از برای عدل و داد و صواب، که ظلم و خطا از او سر نزند از فرشتگان».

به آن حضرت عرض شد که: یا ایا جعفر، چگونه چیزی بیشتر از فرشتگان میباشد؟ فرمود: «چنانچه خدای عزّوجل خواسته» سائل عرض کرد که: یا اباجعفر، اگر من، بعضی از شیعیان را به این حدیث، حدیث کنم، هر آینه آن را انکار می نمایند. حضرت فرمود که: «چگونه این را انکار میکنند؟» عرض کرد که: می گویند که: فرشتگان، از شیاطین بیشتر ند. حضرت فرمود: «راست گفتی، بفهم از من آنچه را که می گویم. به درستی که هیچ روز و شبی نیست، مگر آنکه همهٔ جنیان و شیاطین، پیشوایان ضلالت را زیارت و دیدن می کنند و به شمارهٔ ایشان از فرشتگان پیشوای هدایت را زیارت می کنند، تا آن که چون شب قدر بیاید، پس فرشتگان یا بعضی از ایشان در آن شب به سوی ولی امر (که امام است)، فرود آیند، خدا خلق کند، یا آن که آن حضرت فرمود که: خدای عزّوجل مقدّر گرداند از شیاطین، به شمارهٔ فرشتگان، بعد از آن ولی ضلالت را زیارت کنند و انواع دروغ به نزد او آورند، و او را به آنها فرشمایی کنند تا آن که شاید که این صاحب ضلالت، صبح می کند و می گوید که: چنین و چنین رهنمایی کنند تا آن که شاید که این صاحب ضلالت، صبح می کند و می گوید که: چنین و چنین

پس اگر از ولی امر از آنچه شیاطین به نزد او آورده اند، سؤال کند، هر آینه به او میگوید که: تو شیطانی را دیده ای که تو را به چنین و چنین خبر داده، تا آنکه بیان کند برای او بیانی که کافی وَ ايْمُ اللّٰهِ، إِنَّ مَنْ صَدَّقَ بِلَيْلَةِ الْقَدْرِ لَيَعْلَمُ أَنَهَا لَنَا خَاصَّةً؛ لِقَوْلِ رَسُولِ اللّٰهِ عَلَيْ لِعَلِي عَلَيْ حِينَ دَنَا مَوْتُهُ: هٰذَا وَلِيُّكُمْ مِنْ بَعْدِي، فَإِنْ أَطَعْتُمُوهُ رَشَدْتُمْ، وَ لَكِنْ مَنْ لَا يُعَلِي عِلَيْ حِينَ دَنَا مَوْتُهُ: هٰذَا وَلِيُّكُمْ مِنْ بَعْدِي، فَإِنْ أَطَعْتُمُوهُ رَشَدْتُمْ، وَ لَكِنْ مَنْ لَا يُؤْمِنُ بِمَا فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ مُنْكِرُ، وَ مَنْ آمَنَ بِلَيْلَةِ الْقَدْرِ مِمَّنْ عَلَىٰ غَيْرِ رَأْبِنَا فَإِنَّهُ لَا يُؤْمِنُ بِمَا فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ مُنْكِرُ، وَ مَنْ آمَنَ بِلَيْلَةِ الْقَدْرِ مِمَّنْ عَلَىٰ غَيْرِ رَأْبِنَا فَإِنَّهُ لَا يُؤْمِنُ بِمَا فِي لَيْلَةِ اللّهَ لَكِهُ وَ مَنْ آمَنَ بِلَيْلَةِ الْقَدْرِ مِمَّنْ عَلَىٰ غَيْرِ رَأْبِنَا فَإِنَّهُ لَا يَعْدِي لَيْلَةِ اللّهُ وَمَنْ لَمْ يَقُلُ فَإِنَّهُ كَاذِبُ؛ إِنَّ اللّهَ مَعْ وَ جَلَّ وَ جَلَّ مَنْ لَمْ مَعَ الرُّوحِ وَ الْمَلَائِكَةِ إِلَىٰ كَافِرٍ فَاسِقٍ.

فَإِنْ قَالَ: إِنَّهُ يُنَزِّلُ إِلَى الْخَلِيفَةِ الَّذِي هُوَ عَلَيْهَا، فَلَيْسَ قَوْلُهُمْ ذَٰلِكَ بِشَيْءٍ. وَ إِنْ قَالُوا: إِنَّهُ لَيْسَ يُنَزِّلُ إِلَىٰ أَحَدٍ، فَلَا يَكُونُ أَنْ يُنَزَّلَ شَيْءٌ إِلَىٰ غَيْرِ شَيْءٍ. وَ إِنْ قَالُوا ــوَ سَيَقُولُونَ ــ: لَيْسَ هٰذَا بِشَيْءٍ، فَقَدْ ضَلُوا ضَــلَالاً بَعِيداً».

# ٣٢ ـ بَابٌ فِي أَنَّ الْأَئِقَةَ ﴿ يَرْ دُادُونَ فِي لَيْلَةِ الْجُمُعَةِ

١/۶٥٢ عَنْ مُوسَى أَنْ مَعْدَانَ، عَنْ عَبْدِ اللّٰهِ بْنِ أَيُّوبَ عَنْ أَبِي يَحْيَى الْحَسَنِ بْنِ عَلِيًّ الْكُوفِيِّ، عَنْ مُوسَى بْنِ سَعْدَانَ، عَنْ عَبْدِ اللّٰهِ بْنِ أَيُّوبَ، عَنْ أَبِي يَحْيَى الصَّنْعَانِيِّ، الْكُوفِيِّ، عَنْ أَبِي يَحْيَى الصَّنْعَانِيِّ، الْكُوفِيِّ، عَنْ أَبِي يَحْيَى الصَّنْعَانِيِّ الْكُوفِيِّ، عَنْ أَبِي يَحْيَى الصَّنْعَانِيِّ اللّٰهِ عَبْدِ اللّٰهِ عَنْ أَبِي : «يَا أَبَا يَحْيَى ، إِنَّ لَنَا فِي لَيَالِي الْجُمُعَةِ لَشَأْناً مِنَ الشَّأْنِ».

قَالَ: قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، وَ مَا ذَاكَ الشَّأْنُ؟

قَالَ: «يُؤْذَنُ لِأَرْوَاحِ الْأَنْبِيَاءِ الْمَوْتَىٰ ﴿ قَالَةُ وَ أَرْوَاحِ الْأَوْصِيَاءِ الْمَوْتَىٰ ، وَ رُوحِ الْوَصِيِّ الَّذِي بَيْنَ ظَهْرَانَيْكُمْ يُعْرَجُ بِهَا إِلَى السَّمَاءِ حَتَىٰ تُوَافِيَ عَرْشَ رَبَّهَا ، فَتَطُوفَ بِهِ الْوَصِيِّ الَّذِي بَيْنَ ظَهْرَانَيْكُمْ يُعْرَجُ بِهَا إِلَى السَّمَاءِ حَتَىٰ تُوَافِي عَرْشَ رَبُّهَا ، فَتَطُوفَ بِهِ أَسْبُوعاً ، وَ تُصَلِّي عِنْدَ كُلِّ قَائِمَةٍ مِنْ قَوَائِمِ الْعَرْشِ رَكْعَتَيْنِ ، ثُمَّ تُرَدُّ إِلَى الأَبْدَانِ الَّتِي أَسْبُوعاً ، وَ تُصَلِّي عِنْدَ كُلِّ قَائِمَةٍ مِنْ قَوَائِمِ الْعَرْشِ رَكْعَتَيْنِ ، ثُمَّ تُرَدُّ إِلَى الأَبْدَانِ الَّتِي كَانَتْ فِيهَا ، فَتُصْبِحُ الْاَشِيَاءُ وَ الْأَوْصِيَّاءُ قَدْ مُلِئُوا سُرُوراً ، وَ يُصْبِحُ الْوَصِيُّ الَّذِي بَيْنَ ظَهْرَانَيْكُمْ وَ قَدْ زِيدَ فِي عِلْمِهِ مِثْلُ جَمِّ الْغَفِيرِ ».

باشد و او را اعلام کند به آن گمراهی که ولی ضلالت به آن قرار و استقرار دارد. و به خدا سوگند، که هر که به شب قدر، تصدیق کند، باید که بداند، یا می داند که آن شب، از برای ما و مخصوص ما است ؛ به جهت فرمو دهٔ رسول خدا تا شه به علی شه در هنگامی که و فاتش نز دیک شد. که: این ولی و صاحب اختیار شما است بعد از من. پس اگر او را اطاعت کنید، راه راست یابید، ولیکن هر که به آنچه در شب قدر است ایمان نیاورد، انکار خواهد کرد، و هر که ایمان یابید، ولیکن هر که به آنچه در شب قدر است ایمان نیاورد، انکار خواهد کرد، و هر که ایمان کنند، مگر آن که اعتقاد کند که آن شب از برای ما است و هر که به آن قائل نباشد، دروغ گوست. به درستی که خدای عزوجل از این بزرگ تر است که امر را به ارواح و فرشتگان، به سوی کافر فاسقی فرود آورد. پس اگر بگوید به سوی خلیفه فرود می آید، آنچه خلیفه بر آن استقرار دارد از امور ریاست، همین گفتهٔ ایشان چیزی نیست که جواب داشته باشد (و لهذا حضرت نفی شیئیت از آن فرموده، جواب از آن نفر بود). پس اگر بگویند که: چیزی نباشد. و اگر از کسی فرود آید، پس ممکن نیست که چیزی فرود آید به سوی هیچ، که چیزی نباشد. و اگر از رهگذر بی فکری این را بگویند، زرد باشد که قائل و معترف شوند که: این که گفته اند هیچ رهگذر بی فکری این را بگویند، زرد باشد که قائل و معترف شوند که: این که گفته اند هیچ نبست، پس به حقیقت که گمرافشده آند؛ گهراهی دوری».

#### ۴۲. باب در بیان این که علم ائمه ﷺ در شب جمعه زیاد می شود

۲۵۴ / ۱. حدیث کردند مرا احمد بن ادریس قمّی و محمد بن یحیی، از حسن بن علی کوفی، از موسی بن سعدان، از عبدالله بن ایّوب، از ابو یحیی صنعانی، از امام جعفر صادق ﷺ که گفت: آن حضرت به من فرمود که: «ای ابو یحیی، به درستی که ما را در شبهای جمعه حالتی است از حالات، و شأن و عظمتی داریم که در سایر اوقات هفته نداریم» راوی میگوید که: عرض کردم که فدای تو گردم، آن شأنی که می فرمایی، چیست؟ حضرت فرمود که: «خدا اذن می دهد ارواح بیغمبرانِ مردگان و ارواح اوصیای ایشان را که مرده اند، و روح وصییی که در میانه شما است ، با ارواح اوصیا و انبیا به سوی آسمان عروج می کنند و بالا می روند، تا آن که به عرش پروردگار خویش می رسند، پس هفت مرتبه به دور عرش می گردند، و در نزد هر پایه ای از پایه های عرش، دو رکعت نماز می کنند، بعد از آن خدا آن می گردند، و در نزد هر پایه ای از پایه های عرش، دو رکعت نماز می کنند، بعد از آن خدا آن ارواح را به سوی بدن های اصلی (یا مثالی که در آنها بوده اند)، بر می گرداند. پس انبیا و

٥٥٥/ ٢. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ أَبِي زَاهِرٍ، عَنْ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ الْكُوفِيِّ، عَنْ يُومُ وَ كَانَ لَا عَنْ يُومُ فَالَ يَقَالَ لِي أَبُو عَبْدِ اللَّهِ فَاتَ يَوْمٍ وَ كَانَ لَا يُكَنِّينِي قَبْلَ ذَٰلِكَ دَ «إِنَّ لَنَا فِي كُلِّ لَـيْلَةِ يُكَنِّينِي قَبْلَ ذَٰلِكَ دَ «يَا أَبَا عَبْدِ اللّهِ ». قَالَ: قُلْتُ: لَبَيْنَكَ، قَالَ: «إِنَّ لَنَا فِي كُلِّ لَـيْلَةِ يُكَنِّينِي قَبْلَ ذَٰلِكَ دَ إِنَّ لَنَا فِي كُلِّ لَـيْلَةٍ بُعْمَعَةٍ، وَافَىٰ رَسُولُ جُمُعَةٍ سُرُوراً». قُلْتُ: زَادَكَ اللّهُ، و مَا ذَاكَ؟ قَالَ: «إِذَا كَانَ لَيْلَةُ الْجُمُعَةِ، وَافَىٰ رَسُولُ جُمُعَةٍ سُرُوراً». قُلْتُ : زَادَكَ اللّهُ، و مَا ذَاكَ؟ قَالَ: «إِذَا كَانَ لَيْلَةُ الْجُمُعَةِ، وَافَىٰ رَسُولُ اللّهِ عَلَيْهُ الْعَرْشَ، و وَافَى الْأَيْمَةُ عَنِي مَعَهُ ، وَ وَافَيْنَا مَعَهُمْ، فَلَا تُرَدُّ أَرْوَاحُنَا إِلَىٰ أَبْدَانِنَا إِلَّا لِللّهِ عَلَيْهُ الْعَرْشَ، و وَافَى الْأَيْمَةُ عَنِي مَعَهُ ، وَ وَافَيْنَا مَعَهُمْ ، فَلَا تُرَدُّ أَرْوَاحُنَا إِلَىٰ أَبْدَانِنَا إِلَّا يَعْرَبُ مَنْ مَعْمُ ، وَ لَوْ لَا ذَٰلِكَ لَأَنْفَذَنَا».

٣/۶۵۶ مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ سَلَمَةَ بْنِ الْخَطَّابِ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْخُطَّابِ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ أَحْمَدَ الْمِنْقَرِيِّ، عَنْ يُونُسَ أَوِ الْمُفَضَّلِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ، قَالَ: «مَا وَنْ لَيْلَةِ جُمُعَةٍ إِلَّا وَ لِأَوْلِيَاءِ اللَّهِ فِيهَا سُرُورٌ»

قُلْتُ: كَيْفَ ذَٰلِكَ جُعِلْتُ فِدَاكَ؟

قَالَ: «إِذَا كَانَ لَيْلَةُ الْجُمْعَةِ، وَإِفَىٰ رَسُولُ اللّٰهِﷺ الْعَرْشَ، وَ وَافَى الْأَئِمَّةُ، وَ وَافَيْتُ مَعَهُمْ، فَمَا أَرْجِعُ إِلَّا بِعِلْمٍ مُسْتَفَادٍ، وَ لَوْ لَا ذٰلِكَ لَنَفِدَ مَا عِنْدِي».

## ٣٣ ـ بَابُ لَوْ لَا أَنَّ الْأَئِمَّةَ ﷺ يَرْدَادُونَ لَنَفِدَ مَا عِنْدَهُمْ

١/۶۵٧ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ وَ مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ أَبِي نَصْرٍ، عَنْ صَفْوَانَ بْنِ يَحْيَىٰ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا الْحَسَنِ عَنْ صَفْوَانَ بْنِ يَحْيَىٰ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا الْحَسَنِ عَنْ يَقُولُ: «كَانَ جَعْفَرُ بْنُ مُحَمَّدٍ عَنْ يَقُولُ: لَوْ لَا أَنَّا نَزْدَادُ لَأَنْفَدُنَا».

٢ / ٢٥٨ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْمِيٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنِ

اوصیا صبح میکنند، و حال آنکه مملؤند از سرور و شادی، و وصییی که در میان شما است صبح میکند و در علم او زیاد شده، مانند این جمع کثیر» (از انبیا و اوصیا).

۱۶۵۵ / ۲. محمد بن یحیی، از احمد بن ابی زاهر، از جعفر بن محمد کوفی، از یوسف ابزاری، از مفضّل روایت کرده است که گفت: امام جعفر صادق الله روزی به من فرمود که: ای ابو عبدالله » و پیش از آن مرا به کنیت نمی خواند مفضّل می گوید که: عرض کردم: لبیک، به خدمت تو ایستاده ام. فرمود که: اما را در هر شب جمعه، سرور و شادی است الله عرض کردم که: خدا سرور تو را زیاد کند و آن سروری که می فرمایی، چیست؟ فرمود که: اچون شب جمعه می شود، رسول خدا تی به عرش می آید، و اثمه الله با آن حضرت می آیند، و ما با ایشان می آییم، پس ارواح مارد نمی شود به سوی بدن های ما، مگر با علمی که استفاده شده و اگر این نبود، ما بی علم می شدیم».

۳ ۶۵۶ / ۳ . محمد بن یحیی، از سلمة بن خطّاب، از عبدالله بن محمد، از حسین بن احمد منقری، از یونس، یا از مفضّل، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود که: «هیچ شب جمعه نیست، مگر آن که دوستان خدا را در آن سروری است عظیم». عرض کردم که: این سرور، چگونه است؟ فدای تو گردم، فرمود که: «جون شب جمعه می شود، رسول خدا الله به عرش می رود، و اثمّه نیز می روند، و من با ایشان می روم، پس بر نمی گردم، مگر با علمی که استفاده نموده ام و اگر این نبود، آنچه نزد من بود تمام می شد».

#### ۴۳. باب در بیان این که اگر علم انقه ﷺ زیاد نمی شد آنچه در نزد ایشان بود تمام می شد

۱/۶۵۷ ملی بن محمد و محمد بن حسن روایت کردهاند، از سهل بن زیاد، از احمد بن محمد بن ابی نصر، از صفوان بن یحیی که گفت: شنیدم از امام موسی کاظم الله که می فرمود: «جعفر بن محمد الله می فرمود که: اگر نه این بود که علم ما زیاد می شود، هر آینه بی علم می شدیم».

محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از محمد بن خالد، از صفوان، از امام موسی
 کاظمﷺ مثل این را روایت کرده است.

۶۵۸ / ۲ . محمد بن یحیی، از احمد بن محمد از ابن ، از حسین بن سعید، از نضر بن

النَّضْرِ بْنِ سُوَيْدٍ، عَنْ يَحْيَى الْحَلَبِيِّ، عَنْ ذَرِيحٍ الْمُحَارِبِيِّ، قَالَ: قَالَ لِي أَبُـو عَـبْدِ اللَّهِﷺ: «يَا ذَرِيحُ، لَوْ لَا أَنَّا نَزْدَادُ لَأَنْفَدْنَا».

٣/۶۵٩ . مُحَمَّدُ بْنُ يَخْيَىٰ. عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ ابْنِ أَبِي نَصْرٍ . عَنْ ثَعْلَبَةَ ، عَنْ زُرَارَةَ ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﷺ يَقُولُ: «لَوْ لَا أَنَّا نَزْدَادُ لَأَنْفَدْنَا». قَالَ: قُلْتُ: تَزْدَادُونَ شَيْئاً لَا يَعْلَمُهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ؟

قَالَ: «أَمَا إِنَّهُ إِذَا كَانَ ذَٰلِكَ، عُرِضَ عَلَىٰ رَسُولِ اللَّهِﷺ، ثُمَّ عَلَى الْأَئِمَّةِ، ثُمَّ انْتَهَى الْأَمْرُ إِلَيْنَا».

١٩٤٠ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ يُونُسَ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمْنِ، عَنْ بَعْضِ أَضْحَابِهِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ، قَالَ: «لَيْسَ يَخْرُجُ شَيْءٌ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَبْدِ اللَّهِ عَبْدِ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلْمَ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلْمَ عَلَيْ عَلْمُ عَلَيْ عَلَيْ عَلْمَ عَلَيْ عَ

# ٣٠ ـ بَابُ أَنَّ الْأَئِمَةُ ﴿ يَعْلَمُونَ جَمِيعَ الْعُلُومِ الَّتِي خَرَجَتْ إِلَى الْمُلَوِيَةِ وَ الأَنْبِيَاءِ وَ الرُّسُلِ ﴿ إِلَى الْمُلَوِيَةِ وَ الأَنْبِيَاءِ وَ الرُّسُلِ ﴿ إِلَيْ الْمُلَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ ال

١/۶۶١ عَلَيْ بَنُ مُحَمَّدٍ وَ مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحَسَنِ بْنِ شَمُّونٍ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبْدِ اللهِ بْنِ الْقَاسِمِ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ الْقَاسِمِ، عَنْ الْحَسَنِ بْنِ شَمُّونٍ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ اللهِ بْنَ اللهِ بْنِ اللهِ بْنِ عَبْدِ اللهِ بْنِ اللهِ بْنِ اللهِ بْنِ اللهِ بْنِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ مَلَائِكَتَهُ وَ رُسُلَهُ وَ السِياءَهُ وَ السَيَاءَهُ وَ السَيَاءَةُ فَلَهُ عَلَيْهِ مَلَائِكَتَهُ وَ رُسُلَهُ وَ السِياءَهُ وَ اللهِ فِي عَلَيْهِ مَلَائِكَتَهُ وَ رُسُلَهُ وَ السَيَاءَةُ وَ اللهِ فِي شَيْءٍ مِنْهُ، أَعْلَمَنَا ذَلِكَ، وَ عَرَضَ عَلَى عَلِمْ اللهِ فِي شَيْءٍ مِنْهُ، أَعْلَمَنَا ذَلِكَ، وَ عَرَضَ عَلَى الْأَيْمَةِ اللهِ مِنْ قَبْلِنَا».

عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ وَ مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ مُوسَى بْنِ الْقَاسِمِ؛
 وَ مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنِ الْعَمْرَكِيِّ بْنِ عَلِيٍّ جَمِيعاً، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ جَعْفَرٍ، عَـنْ أَخِـيهِ
 مُوسَى بْنِ جَعْفَرٍ عَيْهُ، مِثْلَهُ.

٢٤٢/ ٢. عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنِ

سُوید، از یحیی حلبی، از ذَریح مُحاربی روایت کرده است که گفت: امام جعفر صادق ﷺ فرمودکه: «ای ذَریح، اگر نه این بودکه علم ما زیاد می شود، هر آینه بی علم می شدیم».

۱۹۵۹ / ۳ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد ابی نصر، از ثعلبه، از زراره روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام محمد باقر اقر که می فرمود: «اگر نه این بود که علم ما زیاد می شود، هر آینه بی علم می شدیم». زراره می گوید که: عرض کردم که: شما زیاد می شوید چیزی را که رسول خدا این آن را نداند؟ حضرت فرمود که: «آگاه باش که چون این علم به هم رسد، اوّل به رسول خدا این عرض می شود، بعد از آن بر اثمّه، پس امر به سوی ما منتهی می شود».

اصحاب خویش، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که فرمود: «نیست چیزی که از نزد اصحاب خویش، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که فرمود: «نیست چیزی که از نزد خدای عزّو جلّ بیرون آید، مگر آن که ایندا می شود به رسول خدای الله بیرون آید، مگر آن که ایندا می شود به رسول خدای از آن به امیر المؤمنین الله، پس یک به یک از انه به ترتیب تا آن که آخر ما داناتر از اول ما نباشد».

#### ۳۴. باب در بیان این که ائمه ﷺ می دانند همهٔ علومی را که بیرون آید به سوی فرشتگان و پیغمبران و رسولانﷺ

محمد بن حسن بن شمون، از عبدالله بن عبدالرّ حمان، از عبدالله بن قاسم، از سهل بن زیاد، از محمد بن حسن بن شمون، از عبدالله بن عبدالرّ حمان، از عبدالله بن قاسم، از سماعه، از امام جعفر صادق الله که فرمود: «به درستی که خدای تبارک و تعالی را دو علم است: یکی علمی است که فرشتگان و پیغمبران و رسولان خویش را بر آن مطلّع گردائیده، پس آنچه فرشتگان و رسولان و پیغمبران خویش را بر آن مطلّع ساخته، ما آن را دانستیم (یا خدا آن را به ما تعلیم داد)، و دیگر علمی است که مخصوص خود ساخته، پس چون خدا را در چیزی از آن بدا واقع شود، آن را به ما اعلام می فرماید، و اوّل عرض می شود بر امامانی که پیش از ما بودهاند».

علی بن محمد و محمد بن حسن، از سهل بن زیاد، از موسی بن قاسم و محمد بن
یحیی، از عَمْرکی بن علی، همه از علی بن جعفر، از برادرش موسی بن جعفر این دا
روایت کردهاند.

۲/۶۶۲ . چند نفر از اصحاب ما روایت کردهاند، از احمد بن محمد، از حسین بن سعید،

الْقَاسِمِ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَلِيِّ بْنِ أَبِي حَمْزَةَ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ قَالَ: «إِنَّ لِلَّهِ حَمْزَةَ لَمْ يُطْلِعْ عَلَيْهِ أَحَداً مِنْ خَلْقِهِ، وَ عِلْماً نَبَذَهُ لِمْ يُطْلِعْ عَلَيْهِ أَحَداً مِنْ خَلْقِهِ، وَ عِلْماً نَبَذَهُ إِلَىٰ مَلَائِكَتِهِ وَ رُسُلِهِ، فَقَدِ انْتَهَىٰ إِلَيْنَا». إلىٰ مَلَائِكَتِهِ وَ رُسُلِهِ، فَقَدِ انْتَهَىٰ إِلَيْنَا».

٣/۶۶٣ عَلَى بَنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ صَالِحِ بْنِ السَّنْدِيِّ، عَنْ جَعْفَوِ بْنِ بَشِيرٍ، عَـنْ ضُرَيْسٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَوِ ﷺ يَقُولُ: «إِنَّ لِلْهِ \_عَنَّ وَ جَلَّ \_عِلْمَيْنِ: عِلْمُ مَبْذُولُ، ضَرَيْسٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَوِ ﷺ يَقُولُ: «إِنَّ لِلْهِ \_عَنَّ وَ جَلَّ \_عِلْمَهُ الْمَـلَائِكَةُ وَ الرُّسُلُ إِلَّا نَحْنُ وَ عِلْمُ مَكْفُوفٌ. فَأَمَّا الْمَبْذُولُ، فَإِنَّهُ لَيْسَ مِنْ شَيْءٍ تَعْلَمُهُ الْمَـلَائِكَةُ وَ الرُّسُلُ إِلَّا نَحْنُ نَعْلَمُهُ الْمَـلَائِكَةُ وَ الرُّسُلُ إِلَّا نَحْنُ نَعْلَمُهُ الْمَـلَائِكَةُ وَ الرَّسُلُ إِلَّا نَحْنُ نَعْلَمُهُ الْمَـلَائِكَةُ وَ الرَّسُلُ إِلَّا نَحْنُ نَعْلَمُهُ الْمَـكَنُوفُونُ، فَهُوَ الَّذِي عِنْدَ اللّهِ \_عَزَّ وَ جَلَّ \_ فِي أُمِّ الْكِـتَابِ إِذَا خَـرَجَ نَعْلَمُهُ . وَ أَمَّا الْمَكْفُوفُ، فَهُوَ الَّذِي عِنْدَ اللّهِ \_عَزَّ وَ جَلَّ \_ فِي أُمِّ الْكِـتَابِ إِذَا خَـرَجَ لَعَلَى اللهِ مَنْ شَيْءٍ مَكَلُهُ وَلَى الْعَلَامُ الْمَكْفُوفُ، فَهُوَ الَّذِي عِنْدَ اللّهِ \_عَزَّ وَ جَلَّ \_ فِي أُمِّ الْكِـتَابِ إِذَا خَـرَجَ

٢/۶۶۴ أَبُو عَلِيٍّ الْأَشْعَرِيُّ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الْجَبَّارِ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ ،
 عَنْ عَلِيٍّ بْنِ النَّعْمَانِ ، عَنْ سُويْدٍ الْقَلَّاءِ ، عَنْ أَبِي أَيُّوبَ ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ ، عَـنْ أَبِي جَعْفَرٍ اللهِ ، قَالَ : «إِنَّ لِلْهِ \_عَنَّ وَ جَلَّ مِ عِلْمَيْنِ : عِلْمُ لَا يَعْلَمُهُ إِلَّا هُو ، وَ عِلْمٌ عَـلَمَهُ جَعْفَرٍ اللهِ ، قَالَ : «إِنَّ لِللهِ \_عَنَّ وَ جَلَّ مِ عِلْمَيْنِ : عِلْمُ لَا يَعْلَمُهُ إِلَّا هُو ، وَ عِلْمٌ عَـلَمَهُ مَـلَائِكَتَهُ وَ رُسُلَهُ اللهُ فَ نَحْنُ نَعْلَمُهُ ».
 مَـلَائِكَتَهُ وَ رُسُلَهُ ، فَمَا عَلَمَهُ مَـلَائِكَتَهُ وَ رُسُلَهُ اللهُ اللهِ فَنَحْنُ نَعْلَمُهُ ».

### ٢٥ ـ بَابُ نَادِرُ فِيهِ ذِكْرُ الْغَيْب

١/۶۶٥ عَنْ مُعَمَّرِ بَنِ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدُ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ مُعَمَّرِ بْنِ خَلَّادٍ، قَالَ: مَا أَبَا الْحَسَنِ اللهِ رَجُلٌ مِنْ أَهْلِ فَارِسَ، فَقَالَ لَهُ: أَ تَعْلَمُونَ الْغَيْبَ؟ فَقَالَ: «قَالَ الْعِلْمُ، وَ يُقْبَضُ عَنَّا، فَلَا نَعْلَمُ، وَ قَالَ: سِرُّ اللهِ «قَالَ أَبُو جَعْفَرٍ اللهِ : يُبْسَطُ لَنَا الْعِلْمُ، فَنَعْلَمُ، وَ يُقْبَضُ عَنَّا، فَلَا نَعْلَمُ، وَ قَالَ: سِرُّ اللهِ حَنْوَ وَ جَلَّ اللهِ مُحَمَّدٍ عَلَيْهُ، وَ أَسَرَّهُ مُحَمَّدُ إِلَىٰ مُحَمَّدٍ عَلَيْهُ، وَ أَسَرَّهُ مُحَمَّدُ إِلَىٰ مُحَمَّدٍ عَلَيْهُ، وَ أَسَرَّهُ مُحَمَّدُ إِلَىٰ مُحَمَّدٍ عَلَيْهُ، وَ أَسَرَّهُ مَجْمَرُ نِيلُ إِلَىٰ مُحَمَّدٍ عَلَيْهُ، وَ أَسَرَّهُ مُحَمَّدُ إِلَىٰ مُحَمَّدٍ عَلَيْهُ، وَ أَسَرَّهُ مُحَمَّدُ إِلَىٰ مُحَمَّدٍ عَلَيْهُ، وَ أَسَرَّهُ مُحَمَّدُ إِلَىٰ مُحَمَّدٍ عَلَيْهُ مَنْ مَا اللهُ ».

٢ / ٢٤ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ

از قاسم بن محمد، از علی بن ابی حمزه، از ابوبصیر، از امام جعفر صادق الله که آن حضرت فرمود: «به درستی که خدای عزّوجلّ را دو علم است: علمی است در نزد او که کسی از خلق خود را بر آن مطلّع نساخته، و علمی است که آن را به سوی فرشتگان و رسولان خویش افکنده. پس آنچه را که به سوی فرشتگان و رسولان خویش افکنده، به ما منتهی شده است. افکنده. پس آنچه را که به سوی فرشتگان و رسولان خویش افکنده، به ما منتهی شده است. ۱۳۶۹ / ۴۶۳ علی بن ابراهیم، از صالح بن سندی، از جعفر بن بشیر، از ضُریس روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام محمد باقر الله که می فرمود: «به درستی که خدای عزّوجلّ را دو علم است که آن را از خلائق علم است که آن را بذل و بخشش فرموده، و علمی است که آن را از خلائق پوشیده، امّا آنچه بذل فرموده، چیزی نیست که فرشتگان و رسولان آن را بدانند، مگر آن که ما آن را می دانیم. و امّا آنچه از خلائق مستور است، آن علمی است که در نزد خدای عزّوجلّ است در لوح محفوظ که چون بیرون آید نافذ و جاری است».

۴۶۶/ ۴. ابوعلی اشعری، از محمد بن عبدالجبّار، از محمد بن اسماعیل، از علی بن نعمان، از سُوید قلاء، از ابو ایّوب، از ابو بصیر، از امام محمد باقر الله روایت کرده است که فرمود: ابه درستی که خدای عزّ و جلّ را دو علم است: علمی که غیر از او کسی آن را نمی داند، و علمی که آن را به فرشتگان و رسو لان خویش تعلیم فرموده. پس آنچه را که به فرشتگان و رسولان خویش تعلیم فرموده.

#### ۴۵. باب نادری که ذکر غیب در آن است

۱ / ۶۶۵ محمد بن عیسی، از محمد بن عیسی، از امام موسی کاظم الله سؤال نمود و به آن معمد بن عیسی، از معمد بن خلاد که گفت: مردی از اهل فارس، از امام موسی کاظم الله سؤال نمود و به آن حضرت عرض کرد که: شما غیب را می دانید؟ حضرت فرمود که: «امام محمد باقر الله فرمود که: علم از برای ما گشایش به هم می رساند، پس می دانیم و از ما قبض و گرفته می شود، پس نمی دانیم. و فرمود که: غیب، راز خدای عزّ وجل است که خدا آن را پنهان به جبرئیل الله رسانید، و جبرئیل الله محمد الله محمد الله محمد الله محمد الله می خواست رسانید، و محمد آن را پنهان به هر که خدا می خواست رسانید،

۶۶۶ / ۲. محمد بن یحیی، از عبدالله بن محمد بن عیسی، از حسن بـن محبوب، از علی بن رئاب، از سَدیر صَیرفی روایت کرده است که گفت: شنیدم از حُمران بن أَغْیَن که از مَحْبُوبٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ رِنَابٍ، عَنْ سَدِيدٍ الصَّيْرَفِيِّ، قَالَ: سَمِعْتُ حُمْرَانَ بْنَ أَعْيَنَ يَسْأَلُ أَبَا جَعْفَرٍ عِنْ عَنْ قَوْلِ اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿بَدِيعُ السَّمَاوَاتِ وَ الأَرْضِ ﴾ قَالَ أَبُو جَعْفَرٍ عِنْ الله عَنْ وَجَلَّ الله عَزَّ وَ جَلَّ النَّهْيَاءَ كُلَّهَا بِعِلْمِهِ عَلَىٰ غَيْرِ مِثَالٍ كَانَ قَبْلَهُ، جَعْفَرٍ عِنْ الله عَنْ مِثَالٍ كَانَ قَبْلَهُ، فَابْتَدَعَ السَّمَاوَاتِ وَ الأَرْضِينَ، وَ لَمْ يَكُنْ قَبْلَهُنَّ سَمَاوَاتٌ وَ لا أَرْضُونَ، أَ مَا تَسْمَعُ لِقَوْلِهِ تَعَالَىٰ: ﴿وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى الْمَاءِ ﴾ ؟ » لِقَوْلِهِ تَعَالَىٰ: ﴿وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى الْمَاءِ ﴾ ؟ »

فَقَالَ لَهُ حُمْرَانُ: أَرَأَيْتَ قَوْلَهُ جَلَّ ذِكْرُهُ: ﴿عَالِمُ الْغَيْبِ فَلَا يُطْهِرُ عَلَىٰ غَيْبِهِ أَحَدا ﴾؟
فَقَالَ أَبُو جَعْفَرٍ ﷺ: ﴿﴿إِلَّا مَنِ ارْتَضَىٰ مِنْ رَسُولٍ ﴾ وَكَانَ وَاللّهِ مُحَمَّدٌ مِمَّنِ ارْتَضَاهُ.
وَ أَمَّا قَوْلُهُ: ﴿عَالِمُ الْغَيْبِ ﴾ فَإِنَّ اللّهُ حَجَّزً وَ جَلَّ حَالِمٌ بِمَا غَابَ عَنْ خَلْقِهِ فِيمِا
يُقَدِّرُ مِنْ شَيْءٍ، يَقْضِيهِ فِي عِلْمِهِ قَيْلُ أَنْ يَخْلُقَهُ وَ قَبْلَ أَنْ يُفْضِيهُ إِلَى الْمَلَائِكَةِ ؛
فَذَٰ لِكَ يَا حُمْرَانُ ، عِلْمٌ مَوْقُوفٌ عِنْكَهُ ، إِلَيْهِ فِيهِ الْمَشِيئَةُ ، فَيَقْضِيهِ إِذَا أَرَادَ ، وَ يَبْدُو لَهُ فَيْدِ ، فَلَا يُمْضِيهِ ؛ فَأَمَّا الْعِلْمُ الَّذِي يُقَدِّرُهُ اللّهُ حَرَّ وَ جَلَّ و ويَقْضِيهِ وَ يُمْضِيهِ ، فَهُو الْعِلْمُ الَّذِي يُقَدِّرُهُ اللّهُ حَرَّ وَ جَلَّ و ويَقْضِيهِ وَ يُمْضِيهِ ، فَهُو الْعِلْمُ الَّذِي يُقَدِّرُهُ اللّهُ حَرِّ وَ جَلَّ و ويَقْضِيهِ وَ يُمْضِيهِ ، فَهُو الْعِلْمُ الَّذِي انْتَهِى إِلَىٰ رَسُولِ اللّهِ عَلَىٰ ثُمَ إِلَيْنَا».

٣/ ١٣٧٧ أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحَسَنِ، عَنْ عَبَّادِ بْنِ سُلَيْمَانَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سُلَيْمَانَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ سَدِيرٍ، قَالَ: كُنْتُ أَنَا وَ أَبُو بَصِيرٍ وَ يَحْيَى الْبَرَّازُ وَ مُحَمَّدِ بْنِ سُلَيْمَانَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ سَدِيرٍ، قَالَ: كُنْتُ أَنَا وَ هُوَ مُعْضَبٌ، فَلَمَّا أَخَذَ دَاوُدُ بْنُ كَثِيرٍ فِي مَجْلِسِ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﴿ إِذْ خَرَجَ إِلَيْنَا وَ هُوَ مُعْضَبٌ، فَلَمَّا أَخَذَ وَاوَدُ بْنُ كَثِيرٍ فِي مَجْلِسِ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﴿ إِذْ خَرَجَ إِلَيْنَا وَ هُوَ مُعْضَبٌ، فَلَمَّا أَخَذَ وَ مَعْلِسَهُ، قَالَ: «يَا عَجَبا لِأَقْوَامٍ يَرْعُمُونَ أَنَّا نَعْلَمُ الْغَيْبَ، مَا يَعْلَمُ الْغَيْبَ إِلَّا اللهُ عَزَّ وَ مَجْلِسَهُ، قَالَ: «يَا عَجَبا لِأَقْوَامٍ يَرْعُمُونَ أَنَّا نَعْلَمُ الْغَيْبَ، مَا يَعْلَمُ الْغَيْبَ إِلَّا اللهُ عَزَّ وَ مَجْلِسَهُ فِي أَيِّ بُيُوتِ اللَّهُ عَزَّ وَ جَلَّ ؛ لَقَدْ هَمَمْتُ بِضَرْبِ جَارِيَتِي فُلَلاَنَةَ، فَهَرَبَتْ مِنِي، فَمَا عَلِمْتُ فِي أَيُّ بُيُوتِ الذَّارِ هِيَ ؟».

امام محمد باقر الله سؤال مىكرد از قول خداى عزّوجل: ﴿بَدِيعُ السَّمَاوَاتِ وَ ٱلْأَرْضِ ﴾ أ. يعنى: «اوست كه از نو پديد آورندهٔ آسمان ها و زمين است» (يا پديد آورندهٔ آسمان ها و زمين است).

حضرت باقر الله فرمود: «به درستی که خدای عزّوجلّ، همه چیزها را اختراع فرمود به علم خویش، بر غیر مثال و صورتی که پیش از آن بوده باشد. پس آسمانها و زمینها را اختراع فرمود و آسمانها و زمینهایی پیش از اینها نبود. آیاگوش نمی دهی به قول خدای تعالی که می فرماید: ﴿وَ کَانَ عَرْشُهُ عَلَی الْفَاءِ﴾ آ؟ ». حُمران به آن حضرت عرض کرد که: مرا خبر ده از خدای جلّ ذکره: ﴿عَالِمُ الْفَیْتِ فَلا یُظْهِرُ عَلیٰ غَیْبِهِ اَحَدًا ﴾ آ، یعنی: «خداست دانای غیب و پوشیده ها، پس مطلّع نگرداند بر غیب خویش یکی را». حضرت باقر الله به حمران فرمود که: «﴿إلا مَنِ ازتَضٰی مِنْ رَسُولِ ﴾ آ، یعنی: مگر آن که را که پسندیده و برگزیده باشد از رسول و فرستاده خویش هر شرودن).

و حضرت فرمود: «به خدا سوگند، که محمد از کسانی بود که خدا ایشان را برگزیده و پسندیده بود. و امّا فرمودهٔ خدا که خدا، دانای غیب است، پس به درستی که خدای عزّ وجلّ داناست به آنچه از خلق او پنهان باشکه در حال تقدیر و قضای چیزی در علم خویش، پیش از آن که آن را به فرشتگان برساند. ای حمران، این که مذکور شد، علمی است که موقوف است در نز د خدا، که مشبّت در آن به سوی او مفوّض است، پس آن را حکم می فرماید و به جامی آورد، هرگاه خواسته باشد. و از برای آن جناب در آن، بدا می شود، پس آن را مُمضی نمی دارد. و امّا آن علمی که به آن تقدیر می فرماید و آن را به جامی آورد و مده می می دارد، آن علمی است که به سوی رسول الله منتهی شده، بعد از آن به سوی ما».

۳/۶۶۷ احمد بن محمد، از محمد بن حسن، از عبّاد بن سلیمان، از محمد بن سلیمان، از محمد بن سلیمان، از پدرش، از سَدیر روایت کرده است که گفت: من و ابوبصیر و یحیی بزّاز و داود بن کثیر، در مجلس امام جعفر صادق الله نشسته بودیم که ناگاه آن حضرت به سوی ما بیرون آمد و کسی آن حضرت را به خشم آورده بود، چون در جای خود نشست، فرمود: «زهمی تمعجّب از گروهی چند که گمان میکنند که ما غیب را میدانیم، و غیب را نمی داند مگر خدای عزّوجل.

۲. هود، ۷.

۴. جن، ۲۷.

١. بقره ١١٧.

قَالَ سَدِيرٌ: فَلَمَّا أَنْ قَامَ مِنْ مَجْلِسِهِ وَ صَارَ فِي مَنْزِلِهِ، دَخَلْتُ أَنَا وَ أَبُو بَصِيرٍ وَ مُيَسِّرُ، وَ قُلْنَا لَهُ: جُعِلْنَا فِدَاكَ، سَمِعْنَاكَ وَ أَنْتَ تَقُولُ كَذَا وَ كَذَا فِي أَمْرٍ جَارِيَتِكَ، وَ نَحْنُ نَعْلَمُ أَنَّكَ تَعْلَمُ عِلْماً كَثِيراً، وَ لَا نَنْسُبُكَ إِلَىٰ عِلْمِ الْغَيْبِ.

قَالَ: فَقَالَ: «يَا سَدِيرُ، أَلَمْ تَقْرَأِ الْقُرْآنَ؟» قُلْتُ: بَلَىٰ.

قَالَ: «فَهَلْ وَجَدْتَ فِيمَا قَرَأْتَ مِنْ كِتَابِ اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿قَالَ الَّذِي عِنْدَهُ عِلْمُ مِنَ الْكِتَابِ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ يَرْتَدً إِلَيْكَ طَرْقُكَ ﴾ ؟» قَالَ: قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، قَدْ قَرَأْتُهُ.

قَالَ: «فَهَلْ عَرَفْتَ الرَّجُلَ؟ وَ هَلْ عَلِيْتَ مَا كَانَ عِنْدَهُ مِنْ عِلْمِ الْكِتَابِ؟» قَالَ: قُلْتُ: أُخْبِرْنِي بِهِ.

قَالَ: «قَدْرُ قَطْرَةٍ مِنَ الْمَاءِ فِي الْبَحْرِ الْأَخْضَرِ، فَمَا يَكُونُ ذَلِكَ مِنْ عِلْمِ الْكِتَابِ؟» قَالَ: قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، مَا أَقَلَ هٰذَا!

فَقَالَ: «يَا سَدِيرُ، مَا أَكْثَرَ هٰذَا أَنْ يَنْسُبَهُ اللّٰهُ \_عَزَّ وَ جَلَّ \_إِلَى الْعِلْمِ الَّذِي أُخْبِرُكَ بِهِ. يَا سَدِيرُ، فَهَلْ وَجَدْتُ فِيمَا قَرَأْتَ مِنْ كِتَابِ اللّٰهِ \_عَزَّ وَ جَلَّ \_أَيْضاً: ﴿ هُلْ كَفَى بِاللّٰهِ شَهِيداً بَيْنِي وَ بَيْنَكُمْ وَ مَنْ عِنْدَهُ عِلْمُ الْكِتَابِ ﴾ ؟ ». قَالَ: قُلْتُ: قَدْ قَرَأْتُهُ جُعِلْتُ فِدَاكَ.

قَالَ: «فَمَنْ عِنْدَهُ عِلْمُ الْكِتَابِ كُلُّهُ أَفْهَمُ، أَمْ مَنْ عِنْدَهُ عِلْمُ الْكِتَابِ بَعْضُهُ؟» قُلْتُ: لا، بَلْ مَنْ عِنْدَهُ عِلْمُ الْكِتَابِ كُلُّهُ، قَالَ: فَأَوْمَأَ بِيَدِهِ إِلَىٰ صَدْرِهِ، وَ قَالَ: «عِلْمُ الْكِتَابِ

هر آینه قصد کردم که کنیز خود فلانه را بزنم، از من گریخت، پس من ندانستم که آن کنیز در کدام یک از اطاقهای خانه پنهان است».

سدیر میگوید که: چون حضرت از جای خویش برخاست و در منزل خود تشریف برد، من و ابوبصیر و میسر بر آن حضرت داخل شدیم و عرض کردیم که: فدای تو گردیم، از تو شنیدیم که در باب کنیز خویش چنین و چنین می فرمودی، ما می دانیم که علم بسیاری را می دانی، و تو را به علم غیب نسبت نمی دهیم. سدیر می گوید که: حضرت فرمود که: «ای سدیر آیا قرآن را نخوانده ای؟» عرض کردم که: خوانده ام. فرمود که: «آیا در آنچه از کتاب خدای عزّ و جلّ خواندی، این را یافتی که: ﴿قَالَ الّذی عِنْدَهُ عِلْمٌ مِنَ الْکِتَابِ أَنَا آتیکَ بِهِ قَبْلَ أَنْ یَزْنَدٌ اللّیکَ طُرْفُکَ ﴾ (۵. سدیر می گوید که: عرض کردم که فدای تو گردم، این را خوانده ام. فرمود که: «آیا آن کسی که چیزی از علم کتاب در نزداو بوده، شناختی که کیست و آیا دانستی که چقدر از علم کتاب در نزداو بوده، شناختی که کیست و آیا دانستی که چقدر از علم کتاب در نزداو بوده، شناختی که کیست و آیا دانستی که چقدر از علم کتاب در نزد او بوده است؟»

سدیر می گوید که: عرض کردم که: مرابه آن خبر ده حضرت فرمود که: «آنچه دانسته بود، به قدر قطره ای از آب بود نسبت به بحر اختصر (آن دریای سیاه است و نامیدن آن دریا به این اسم، به جهت سیاهی آب آن و دوری تک آن است و مراد از آن \_ چنان که گفته اند \_ دریای محیط است و اهل هیئات، آن را خلیج و شعبه ای از خلیج های بحر اعظم می دانند و بعضی از اهل لغت گفته که بحر اخضر، نام دریای عظیم است)، پس این علم، (یعنی: علم آصف) چقدر می باشد، نسبت به علم همهٔ کتاب؟ سدیر می گوید که: عرض کردم که: فذای تو گردم، این علم چه بسیار کم است؟ حضرت فرمود که: «ای سدیر، این علم چه بسیار است؛ زیرا که خدای عزّ و جلّ آن را نسبت داده به سوی علمی که من تو را به آن خبر می دهم (یا آصف را نسبت داده به آن علم که تو را در کتاب خویش به اثر آن خبر داده که به واسطهٔ آن، تخت بلقیس را در زمان کمی با دوری مسافت به نزد حضرت سلیمان حاضر ساخت). ای سدیر، آیا در را در زمان کمی با دوری مسافت به نزد حضرت سلیمان حاضر ساخت). ای سدیر، آیا در آنچه از کتاب خدای عزّ و جلّ خوانده ای، این را نیز یافته ای که: ﴿قُلْ کُفیٰ بِاللّهِ شَهیدًا بَیْنی وَ آنچه از کتاب خدای عزّ و جلّ خوانده ای، این را نیز یافته ای که: ﴿قُلْ کُفیٰ بِاللّهِ شَهیدًا بَیْنی وَ آنچه از کتاب خدای عزّ و جلّ خوانده ای، این را نیز یافته ای که: ﴿قُلْ کُفیٰ بِاللّهِ شَهیدًا بَیْنی وَ آنچه از کتاب خدای عزّ و جلّ خوانده ای، این را نیز یافته ای که: ﴿قُلْ کُفیٰ بِاللّهِ شَهیدًا بَیْنی وَ

سدیر میگوید که: عرض کردم که: فدای تو گردم، ایس را خبوانده ام. فبرمود که: «پس

۲. رعد، ۴۳.

۱. نمل، ۴۰.

وَ اللَّهِ كُلُّهُ عِنْدَنَا، عِلْمُ الْكِتَابِ وَ اللَّهِ كُلُّهُ عِنْدَنَا».

٩٤٨ ٢ . أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحَسَنِ ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيًّ ، عَنْ عَمْرِو بْنِ سَعِيدٍ ، عَنْ مُصَدِّقِ بْنِ صَدَقَةَ ، عَنْ عَمَّارٍ السَّابَاطِيِّ ، قَالَ : سَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ عَلْمَ الْفَيْتِ ؟ فَقَالَ : «لَا ، وَ لَكِنْ إِذَا أَرَادَ أَنْ يَعْلَمَ الشَّيْءَ ، أَعْلَمَهُ اللَّهُ لَلْكَ اللَّهِ عَنِ الْإِمَامِ : يَعْلَمُ الْغَيْبَ ؟ فَقَالَ : «لَا ، وَ لَكِنْ إِذَا أَرَادَ أَنْ يَعْلَمَ الشَّيْءَ ، أَعْلَمَهُ اللَّهُ ذَلِكَ ».

## ٣٤ ـ بَابُ أَنَّ الْأَئِمَّةَ ﷺ إِذَا شَاؤُوا أَنْ يَعْلَمُوا عُلِّمُوا

١/ ٤٤٩ مَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ وَ غَيْرُهُ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ أَيُّوبَ بْنِ نُوحٍ، عَنْ صَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ أَيُّوبَ بْنِ نُوحٍ، عَنْ صَهْوَانَ بْنِ يَحْيَىٰ، عَنِ ابْنِ مُسْكَانَ، عَنْ بَدْرِ بْنِ الْوَلِيدِ، عَنْ أَبِي الرَّبِيعِ الشَّامِيِّ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ ﷺ، قَالَ: «إِنَّ الْإِمَامَ إِذَا شَاءَ أَنْ يَعْلَمَ، عُلِّمَ».

٢ / ۶۷٠ أَبُو عَلِيٍّ الْأَشْعَرِيُّ، عَنْ مُحَمَّدِ بِنِ عَبْدِ الْجَبَّارِ، عَنْ صَفْوَانَ، عَنِ الْبِي مُشْكَانَ، عَنْ بَدْرِ بْنِ الْوَلِيدِ، عَنْ أَبِي الرَّبِيعِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَنْ أَبِي الرَّبِيعِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَنْ أَنْ يَعْلَمَ، أَعْلِمَ».
 الْإِمَامَ إِذَا شَاءَ أَنْ يَعْلَمَ، أَعْلِمَ».

٣/۶٧١. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ عِمْرَانَ بْنِ مُوسَىٰ، عَنْ مُوسَى بْنِ جَعْفَرٍ، عَـنْ عَمْرِو بْنِ سَعِيدٍ الْمَدَائِنِيِّ، عَنْ أَبِي عُبَيْدَةَ الْمَدَائِنِيِّ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ، قَالَ: «إِذَا أَرَادَ الْإِمَامُ أَنْ يَعْلَمَ شَيْئًا، أَعْلَمَهُ اللّهُ ذَلِكَ».

# ٣٧ ـ بَابُ أَنَّ الْأَئِمَّةَ ﴿ يَعْلَمُونَ مَتَىٰ يَمُوتُونَ ، وَ أَنَّهُمْ لَا يَمُوتُونَ إِلَّا بِاخْتِيَارٍ مِنْهُمْ

١ / ٤٧٢ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ سَلَمَةَ بْنِ الْخَطَّابِ، عَنْ سُلَيْمَانَ بْـنِ سَـمَاعَةَ وَ عَبْدِ اللّٰهِ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَبْدِ اللّٰهِ بْنِ الْقَاسِمِ الْبَطَلِ، عَنْ أَبِي بَـصِيرٍ، قَــالَ: قَــالَ کسی که علم همهٔ کتاب در نزد او باشد، فهمش بیشتر است، یا آنکه در نزد او علم بعضی از کتاب باشد؟ عرض کردم: نه، بلکه آن کس که علم همهٔ کتاب در نزد او باشد، فهمش بیشتر است. پس حضرت به دست خود به سینهٔ خویش اشاره فرمود و دو مرتبه فرمود: «به خدا سوگند، که علم همهٔ کتاب در نزد ما است».

۱۹۶۸ ۴ . احمد بن محمد، از محمد بن حسن، از احمد بن حسن بن على، از عمرو بن سعید، از مصدّق بن صدقه، از عمر ساباطی روایت کرده است که گفت: امام جعفر صادق الله را سؤال کردم از امام که آیا غیب را می داند؟ فر مود: «نه، ولیکن هرگاه خواسته باشد که چیزی را بداند، خدا آن را به او اعلام فرماید».

### ۴۶. باب در بیان این که ائمهﷺ هرگاه خواسته باشند بدانند (میدانند، یا) به ایشان تعلیم (یا اعلام) میشود (بنابر اختلاف نسخ کافی و احتمالی که در لفظ عنوان میرود)

۱/۶۶۹ ملی بن محمد و غیر او، از سهل بن زیاد، از ایوب بن نوح، از صفوان بن یحیی، از ابن مسکان، از بدر بن ولید، از ابوالربیع شامی، از امام جعفر صادق الله روایت کردهاند که فرمود: «به درستی که امام، چون خواهد که بداند (می داند، یا) تعلیم او می شود».

۷ / ۶۷ / ۲ . ابوعلی اشعری، از محمد بن عبدالجبّار، از صفوان، از ابن مُسكان، از بدر بن وليد، از ابوالزبيع، از امام جعفر صادقﷺ روايت كرده است كه فرمود: «به درستی كه امام، چون خواهد كه بداند، به او اعلام میشود».

۳/۶۷۱ محمد بن یحیی، از عمران بن موسی، از موسی بن جعفر، از عمرو بن سعید مداننی، از ابوعبیدهٔ مداننی، از امام جعفر صادق علا روایت است که فرمود: «چون امام اراده کند که چیزی را بداند، خدا آن را به او اعلام کند».

#### ۴۷. باب در بیان این که ائمه ﷺ میدانند که کی می میرند، و بیان این که ایشان نمی میرند مگر به این که خود آن را اختیار کنند

۱/۶۷۲ محمد بن يحيى، از سلمة بن خطّاب، از سليمان بن سَماعه و عبدالله بن محمد، از عبدالله بن محمد، از عبدالله بن قاسم بَطّل، از ابو بصير روايت كرده است كه گفت: امام جعفر صادق الله فرمود

أَبُو عَبْدِ اللّٰهِﷺ: «أَيُّ إِمَامٍ لَا يَعْلَمُ مَا يُصِيبُهُ وَ إِلَىٰ مَا يَصِيرُ، فَلَيْسَ ذَٰلِكَ بِحُجَّةٍ لِلّٰهِ عَلَىٰ خَلْقِهِ».

٢/۶٧٣ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ بَشَارٍ، قَالَ: قَالَ: حَدَّثَنِي شَيْخٌ مِنْ أَهْلِ قَطِيعَةِ الرَّبِيعِ مِنَ الْعَامَّةِ بِبَغْدَادَ مِمَّنْ كَانَ يُنْقَلُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ يَعْدُ رَأَيْتُ بَعْضَ مَنْ يَقُولُونَ بِفَضْلِهِ مِنْ أَهْلِ هٰذَا الْبَيْتِ، فَمَا رَأَيْتُ مِثْلَهُ قَطُّ فَالَ لِي: قَدْ رَأَيْتُ بَعْضَ مَنْ يَقُولُونَ بِفَضْلِهِ مِنْ أَهْلِ هٰذَا الْبَيْتِ، فَمَا رَأَيْتُ مِثْلَهُ قَطُّ فَالَ إِي فَضْلِهِ وَ نُسُكِهِ، فَقُلْتُ لَهُ: مَنْ ؟ وَكَيْفَ رَأَيْتَهُ ؟ قَالَ:

جُمِعْنَا أَيَّامَ السَّنْدِيِّ بْنِ شَاهَكَ ثَمَانِينَ رَجُلاً مِنَ الْوُجُوهِ الْمَنْسُوبِينَ إِلَى الْخَيْرِ، فَأَلْ لَنَا السَّنْدِيُّ: يَا هٰوُلاءِ، الْظُرُوا إِلَىٰ هٰ ذَا الرَّجُلِ هَلْ حَدَثَ بِهِ حَدَثُ ؟ فَإِنَّ النَّاسَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُ قَدْ فَعِلَ بِهِ، وَ يُكْثِرُونَ فِي ذٰلِكَ، الرَّجُلِ هَلْ حَدَثَ بِهِ حَدَثُ ؟ فَإِنَّ النَّاسَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُ قَدْ فَعِلَ بِهِ، وَ يُكْثِرُونَ فِي ذٰلِكَ، وَ هٰذَا مَنْزِلُهُ وَ فِرَاشُهُ مُوسَّعُ عَلَيْهِ غَيْرُ مُضَيَّقٍ، وَ لَمْ يُرِدْ بِهِ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ سُوءاً، وَ إِنَّمَا يَنْتَظِرُ بِهِ أَنْ يَقْدَمَ فَيُنَاظِرَ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، وَ هٰذَا هُوَ صَحِيحٌ، مُوسَّعٌ عَلَيْهِ فِي جَمِيعِ أَمُورِهِ، فَسَلُوهُ.

قَالَ: وَ نَحْنُ لَيْسَ لَنَا هَمُّ إِلَّا النَّظَرُ إِلَى الرَّجُلِ وَ إِلَىٰ فَضْلِهِ وَ سَمْتِهِ، فَقَالَ مُوسَى بُنُ جَعْفَرٍ ﴿ فَعَلَىٰ مَا ذَكَرَ مِنَ التَّوْسِعَةِ وَ مَا أَشْبَهَهَا، فَهُوَ عَلَىٰ مَا ذَكَرَ، غَـيْرَ أَنَّـي بُنُ جَعْفَرٍ ﴿ فَهُ عَلَىٰ مَا ذَكَرَ، غَـيْرَ أَنَّـي أَخْبِرُكُمْ أَيُّهَا النَّفَرُ، أَنِّي قَدْ شُقِيتُ السَّمَّ فِي سَبْعِ تَمَرَاتٍ، وَ أَنَا غَداً أَخْضَرُ ، وَ بَعْدَ غَدٍ أَخْبِرُكُمْ أَيُّهَا النَّفَرُ، أَنِّي قَدْ شُقِيتُ السَّمَّ فِي سَبْعِ تَمَرَاتٍ ، وَ أَنَا غَداً أَخْضَرُ ، وَ بَعْدَ غَدٍ أَمُوتُ ».

که: «هر امامی که نمی داند او را چه می رسد، و بازگشت و مآل امر او به سوی چه خواهد بود، چنین امامی حجّت نیست از برای خدا بر خلائق».

۶۷۳ / ۲ . على بن ابراهيم، از محمد بن عيسي، از حسن بن محمد بن بشّار روايت كرده است که گفت: شیخی از سنیان، که از اهل قطیعة الرّبیع بود ' در بغداد، مرا خبر داد و از کسانی بودكه از ایشان نقل می شد (یعنی: از معتبرین و عدول بودكه مردم بر او اعتماد داشتند و از او روایت میکردند) و محمد میگوید که: آن شیخ، به من گفت که: دیدم بعضی از آنان راکه شیعیان به فضل ایشان قاتلاند از اهل بیت پیغمبر، پس هرگز مثل او را در فضل و عبادتی که داشته ندیدم. به آن شیخ گفتم که: که را دیدی؟ و او را چگونه دیدی؟ گفت که: ایّام سندی بن شاهک ما را جمع نمود (یا در ایّام او ما را جمع کردند) و ما هشتاد مرد بـودیم از مشـاهیر و اعیان که به سوی خیر و خوبی منسوب بودیم (که همه کس ما را به خوبی یاد میکردند)، بعد از آن مارا بر موسى بن جعفر ﷺ داخل كردنليكيس سندى به ماگفت كه:اي جماعت معتبرين، به سوی این مرد نظر کنید و ببینید که آیا آسیبی به او رسیده؟ زیرا که مردم گمان میکنند که نسبت به او بدی و ناخوشی شده که موجب هلاک و تلف اوست، و در این باب بسیار سخن می گویند، و این منزل و فرش او سب که می بیتید، و بر او توسعه داده ایم و تنگ گیری نمی کنیم، و امير المؤمنين (يعني: هارون الرّشيد) نسبت به او بدي و ناخوشي را اراده ندارد، و او را براي همين نگاه داشته كه بيايد و باامير المؤمنين گفت وگو كند و صحبت بدارد، و اينك همان است که میبینید، صحیح و سالم نشسته و هیچ ناخوشی ندارد، و در تمام امور خویش، توسعه دار د (که در هیچ باب، بر او تنگگیری نشده)، پس از او بپرسید.

آن شیخ گفت که: در تمام مجلس قصد و همت ما مصروف بود در نظر کردن به سوی آن مرد و به سوی فضل و آثار خیر و خوبی و نجابت که در او ظاهر بود و ما را قصدی و همتی غیر از این نبود. پس موسی بن جعفر علاف فرمود که: «امّا آنچه ذکر کرد از توسعه و آنچه مانند آن باشد، بر آن وضعی است که ذکر کرد، مگر این که من شما را خبر می دهم، ای گروه، که مرا زهر خورانیده اند در هفت دانه خرما، و من فردا (محتضر می شوم یا) رنگم سبز می شود، و پس فردا می میرم».

۱. محلّی است در بغداد. (مترجم)

قَالَ: فَنَظَرْتُ إِلَى السِّنْدِيِّ بْنِ شَاهَكَ يَضْطَرِبُ، وَ يَرْتَعِدُ مِثْلَ السَّعَفَةِ.

٣/۶٧۴. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ ابْنِ فَضَّالٍ، عَنْ أَبِي جَمِيلَةَ، عَنْ عَبْدِ اللّهِ بْنِ أَبِي جَعْفَرٍ، قَالَ: حَدَّثَنِي أَخِي، عَنْ جَعْفَرٍ، عَنْ أَبِيهِ: «أَنَّهُ أَتَىٰ عَلِيَّ عَنْ عَبْدِ اللّهِ بْنِ أَبِي جَعْفَرٍ، قَالَ: حَدَّثَنِي أَخِي، عَنْ جَعْفَرٍ، عَنْ أَبِيهِ: «أَنَّهُ أَتَىٰ عَلِيَّ عَنْ عَبْدِ اللّهِ بْنَالَةٍ بْنِ أَبِي جَعْفَرٍ، قَالَ: يَا بُنَيَّ، إِنَّ بُنَ الْحُسَيْنِ ﴿ هُذَا، فَقَالَ: يَا بُنَيَّ، إِنَّ مُذِهِ اللّهِ لَهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ ا

١٤٠٥ / ٢٠ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الْحَمِيدِ، عَنِ الْحَصَيدِ، عَنِ الْحَصَيدِ، عَنِ الْجَهْمِ، قَالَ: قُلْتُ لِلرِّضَا ﷺ : إِنَّ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ قَدْ عَرَفَ قَاتِلَهُ، وَ اللَّيْلَةَ الْحَسَنِ بْنِ الْجَهْمِ، قَالَ: قُلْتُ لِلرِّضَا ﷺ : إِنَّ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ قَدْ عَرَفَ قَاتِلَهُ، وَ اللَّيْلَةَ لَا فِيهَا، وَ الْمَوْضِعَ الَّذِي يُقْتَلُ فِيهِ، وَ قَوْلُ أَمُّ كُلْثُومٍ إِن لَوْ صَلَّيْتَ اللَّيْلَةَ دَاخِلَ الدَّارِ، وَ أَمَوْتَ غَيْرَكَ وَصَالِحُ بِالنَّاسِ؛ فَأَبِي عَلَيْهَا، وَ كَثُرَ دُخُولُهُ وَ خُرُوجُهُ تِلْكَ اللَّيْلَةَ بِلا سِلاحٍ، وَ قَدْ لُيُ اللَّهُ وَ خُرُوجُهُ تِلْكَ اللَّيْلَةَ بِلا سِلاحٍ، وَ قَدْ عَرَفَ عُولُكُ أَنَّهُ إِللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهَا، وَ كَثُرَ دُخُولُهُ وَ خُرُوجُهُ تِلْكَ اللَّيْلَةَ بِلَا سِلاحٍ، وَ قَدْ لَيُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِي إِللنَّاسِ؛ فَأَبِي عَلَيْهَا، وَ كَثُرَ دُخُولُهُ وَ خُرُوجُهُ تِلْكَ اللَّيْلَةَ بِللا سِلاحٍ، وَ قَدْ لُهُ أَنَّ اللهُ مَا اللهُ مِنَا لَهُ عَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ إِللْمَائِقِ مِنَا لَوْمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ

فَقَالَ: «ذَٰلِكَ كَانَ، وَ لَكِنَّهُ خُيِّرَ فِي تِلْكَ اللَّيْلَةِ؛ لِتَمْضِيَ مَقَادِيرُ اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ».

آن شیخ گفت: پس نظر کر دم به سوی سندی بن شاهک، دیدم که مضطرب است و مانند شاخهٔ درخت خرما میلرزد.

روایت کرده است که گفت: به خدمت حضرت امام رضایه عرض کردم که: امیر المؤمنین از روایت کرده است که گفت: به خدمت حضرت امام رضایه عرض کردم که: امیر المؤمنین المؤمنین المؤمنین المؤمنین المؤمنین از که در آن کشته می شد و موضعی را که در آن شهید می گردید، می دانست؟ با آن که چون بانگ و فریاد مر غابیانی را که در خانه بودند، شنید، فرمود که: «اینها فریاد کنندگان چنداند که نوحه گنندگان از پی ایشان خواهند بود». و قول ام کلثوم که به آن حضرت عرض نمود که: کاش امیشب نماز را در اندرون خانه به جا می آورد و غیر از خود کسی را امر می فرمودی که با مردم نماز کند. پس آن حضرت ایا و امتناع فرمود که تمنای ام کلثوم را به عمل آورد، و در آن شب، بسیار از خانه بیرون می رفت و داخل می شد بی سلاح و حربه، و حال آن که آن حضرت این ملجم ملحم ملح مان نبود (و در بعضی از شمشیر. گویا آنچه کرد از جملهٔ چیزهاست که تعرّض و توجه آن جائز نبود (و در بعضی از نسخ کافی، چنین است که خوش نبود و در بعضی، این است که حلال نبود، یا وقت آن نیامده بود و همه در اصل مقصود راوی شریکند که آنچه از حضرت سر زد، خلاف تقیّه و حفظ نفس بود و

پس حضرت امام رضای فرمود که: «اینها اتّفاق افتاد، ولیکن آن حضرت در آن شب مخیر شده بود (یعنی در ماندن میان دنیا و رفتن به سوی رفیق اعلی)، تا امضای تقدیرات خدای عزّوجل به عمل آید» (چه، آن حضرت از دنیا به تنگ آمده بود و به محض تخییر به اسقاط وجوب حفظ نفس، یقین است که اختیار شهادت می فرمود؛ چنانچه در روایت وارد شده که در شبی که در صبح آن ضربت خورد، در صحرای نجف اشرف با خدای تعالی

١٤٧٥ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِنَا، عَـنْ
 أَبِي الْحَسَنِ مُوسىٰ ﷺ، قَالَ: «إِنَّ اللَّهَ \_عَزَّ وَ جَلَّ \_ غَضِبَ عَلَى الشَّـيعَةِ، فَـخَيَّرَنِي



مناجات مینمود، و از جملهٔ آنچه میگفت این بودکه: «مرا نمانده است، مگر یک چیز که انتظار میبرم که این ملجم مرادی بیاید و آن را به عمل آورد. خداوندا، شقاوت او را نزدیک گردان و مرا به سعادت شهادت برسان. خداوندا، پیغمبر تو مرا و عده داده بود که هرگاه من از تو لقای تو را سؤال کنم، تو مرا به لقای خود برسانی. خداوندا، از دنیا به تنگ آمده ام و سعادت لقای تو را می خواهم».

و در بعضی از نُسَخ کافی، به جای خیر که ترجمه و شرح آن مذکور شد، حیر به حای حطی و اقع شده و معنی آن، این است که در آن شب، متحیر و سرگشته بود، امّانه حیرتی که اهل دنیا در امور خویش دارند، بلکه حیران جمال خدا که در نظر انورش جلوه نموده بود که دیدهٔ آن حضرت را از جا به در آورده بود با دیدن امور آخرت و ارواح مقربین ملا أعلی که به استقبال روح آن حضرت و غیر او و از اوصیا می آیند، که وصی را بالکلیّه متو جّه عالم بالا می نمایند، که به هیچ وجه، متلفت دنیا و امور آن نباشد

و در بعضی از نسخ حیّن با حاء حطّی و نون کلمن واقع شده، و آن، مشتق است از حین به کسر حا،که به معنی زمان است. و ممکن است که از خین به فتح حاباشد که به معنی هلاکت و مردن است، و معنی آن این می شوخ که تو فات آن حضرت در آن شب مقدّر شده بود، و تقدیر خدا البته جاری میگردید.

و در بعضی از نسخ جبّن، و جیم و بای ابجد واقع شده که از جُبن بر وزن قُفل باشد، و آن به معنی ترس و بی دلی است، یعنی: که آن حضرت در آن شب بی دل شده بود و می ترسید و اگرچه در حدیث وارد شده که چون ام کلثوم دختر آن حضرت با اصحرت با است خوال آن حضرت را مشاهده نمود و بی آرامی او را دید، و عرض کرد که: ای پدر، چرا امشب خواب بر تو حرام گردیده و استراحت نمی فرمایی؟ فرمود که: های دختر، با شجاعان بسیار جنگ کرده ام و خود را به اهوال عظیم افکنده ام و هرگز رعبی و ترسی در دلم به هم نرسیده و امشب بسیار ترسانم و ولیکن با علت امضای تقدیر و آنچه پیش از آن است، در ظاهر نمی سازد، مگر به اعانتی که به آن منضم شود.

و در بعضی از نُسَخ غیر این چهار وجه نیز واقع شده، ولیکن علی الظّاهر آنچه در نسخهٔ اوّل است، صحیح تر است به قرینهٔ عنوان باب و احادیثی که بعد از این می آید).

۶۷۶ / ۵. على بن ابراهيم، از محمد بن عيسى، از بعضى از اصحاب ما، از امام موسى

نَفْسِي أَوْ هُمْ، فَوَقَيْتُهُمْ \_وَ اللَّهِ\_بِنَفْسِي».

١٤٧٧ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْوَشَّاءِ، عَنْ مُسَافِرٍ، أَنَّ أَبَا الْحَسَنِ الرِّضَا ﷺ قَالَ لَهُ: «يَا مُسَافِرُ، هٰذِهِ الْقَنَاةُ فِيهَا حِيتَانٌ؟» قَالَ: نَعَمْ جُعِلْتُ الْحَسَنِ الرِّضَا ﷺ قَالَ: نَعَمْ جُعِلْتُ فَيْدَاكَ، فَقَالَ: «إِنِّي رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ الْبَارِحَةَ وَ هُوَ يَقُولُ: يَا عَلِيُّ، مَا عِنْدَنَا خَيْرٌ لَكَ».
 لَكَ».

٧/ ٤٧٨ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْوَشَّاءِ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ عَائِذٍ، عَنْ أَبِي خَدِيجَةَ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَبْدِ اللَّهِ عَبْدِ اللَّهِ عَنْ أَبِي فِي الْيَوْمِ الَّذِي قُبِضَ فِيهِ، فَأَوْصَانِي بِأَشْيَاءَ فِي غُسْلِهِ وَ فِي كَفْنِهِ وَ فِي دُخُولِهِ قَبْرَهُ، فَقُلْتُ: يَا أَبَاهُ، وَ اللَّهِ، مَا وَأَيْتُ عَلَيْكَ أَثَرَ الْمَوْتِ، فَقَالَ: يَا بُنَيَّ، أَ مَا رَأَيْتُ عَلَيْكَ أَثَرَ الْمَوْتِ، فَقَالَ: يَا بُنَيَّ، أَ مَا سَمِعْتَ عَلِيَ بُنَ الْحُسَيْنِ عَنْ يُنَادِي مِنْ وَرَاءِ الْجِدَارِ: يَا مُحَمَّدُ، تَعَالَ، عَجُلْ؟». سَمِعْتَ عَلِيً بْنَ الْحُسَيْنِ عَنْ يُنَادِي مِنْ وَرَاءِ الْجِدَارِ: يَا مُحَمَّدُ، تَعَالَ، عَجُلْ؟».

١٩٧٩ / ٨. عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا ، عَنْ أَخْمَدُ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحَكَمِ ، عَنْ سَيْف بْنِ عَمِيرَةَ ، عَنْ عَبْدِ الْمُلِكِ بْنِ أَعْيَنَ ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ ، قَالَ : «أَنْزَلَ اللّٰهُ \_ عَزَّ وَ سَيْف بْنِ عَمِيرَةَ ، عَنْ عَبْدِ الْمُلِكِ بْنِ أَعْيَنَ ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﷺ ، قَالَ : «أَنْزَلَ اللّٰهُ \_ عَزَّ وَ جَلَّ مَا بَيْنَ السَّمَاءِ وَ الأَرْضِ ، ثُمَّ خُيِّرَ النَّصْرَ أَوْ لِقَاءَ اللّٰهِ عَزَّ وَ جَلَّ ». لِقَاءَ اللّٰهِ عَزَّ وَ جَلَّ ».

## ٣٨ - بَابُ أَنَّ الْأَثِمَّةَ ﴿ لَهُ يَعْلَمُونَ عِلْمَ مَاكَانَ وَ مَا يَكُونُ ، وَ أَنَّهُ لَا يَخْفَىٰ عَلَيْهِمُ الشَّيْءُ صَلَوَاتُ اللهِ عَلَيْهِمْ

١/۶٨٠ أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدٍ وَ مُحَمَّدُ بْنُ يَخْيَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ إِسْحَاقَ الْأَحْمَرِ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ حَمَّادٍ، عَنْ سَيْفٍ التَّمَّارِ، قَالَ: كُنَّا مَعَ أَبِي عَبْدِ بْنِ إِسْحَاقَ الْأَحْمَرِ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ حَمَّادٍ، عَنْ سَيْفٍ التَّمَّادِ، قَالَ: عَنْ كُنَّا مَعَ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ جَسَمَاعَةً مِنَ الشَّيعَةِ فِي الْحِجْرِ، فَقَالَ: «عَلَيْنَا عَـيْنُ؟» فَالْتَفَتْنَا يَـمْنَةً اللهِ عَنْ جَسَمَاعَةً مِنَ الشَّيعَةِ فِي الْحِجْرِ، فَقَالَ: «عَـلَيْنَا عَـيْنُ؟» فَالْتَفَتْنَا يَـمْنَةً

کاظم الله روایت کرده است که فرمود: «خدای عزّوجلّ بر شیعیان غضب کرد بعد از آن مرا مخیّر گردانید در میان هلاک نفس خودم، یا ایشان. پس - به خدا سوگند که - من ایشان را به جان خویش نگاهداری نمودم (که اختیار هلاک خویش کردم تا آسیبی به ایشان نرسد).

گفت: حضرت ابوالحسن امام رضای به او گفت که: «ای مسافر، ماهیان در ایس چشمه گفت: حضرت ابوالحسن امام رضای به او گفت که: «ای مسافر، ماهیان در ایس چشمه بسیارند؟» عرض کرد: آری، فدای تو گردم. حضرت فرمود که: «دیشب رسول خدای را در خواب دیدم، و آن حضرت می فرمود که: یا علی، آنچه در نزد ما است، از برای تو بهتر است». ۱۹۷۸ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از وشاء، از احمد بن عائذ، از ابو خدیجه، از امام جعفر صادق و روایت کرده است که فرمود: «در نزد پدرم امام محمد باقر بودم در روزی که در آن و فات فرمود و مرا و صیّت نمود به چیزی چند در باب غسل و در خصوص کفن و در امر دخول آن حضرت در قبر، عرض کردم که: ای پدر بزرگوار، به خدا سوگند که از آن زمان که بیمار شدی، هیچ روز تو را از آمروز بهتر زدیدم، و اثر مردن را در تبو نسمی بینم. فرمود که: ای فرزند عزیز من، آیا نشتیدی که علی بن الحسین از پس دیوار آواز می داد که: یا محمد بیا و تعجیل کن».

۳۶۷۹ م. چند نفر از اصحاب ما روایت کرده اند، از احمد بن محمد، از علی بن حکم، از سیف بن عَمیره، از عبدالملک بن اعین، از امام محمد باقر الله که می فرمود: «خدای عزّوجلّ اسباب یاری را بر امام حسین الله فرو فرستاد، به مرتبه ای که ما بین آسمان و زمین از فرشتگان پر شد. بعد از آن حضرت مخیر شد در میان این که هر یک از نصرت، یا لقای خدا را که می خواهد، اختیار کند. پس آن حضرت، لقای خدای عزّوجلّ را اختیار کرد».

۴۸. باب در بیان این که ائمه هی آنچه را که بوده و آنچه خواهد بود می دانند،
 و بیان این که چیزی بر ایشان پوشیده و پنهان نمی باشد مطوات اشا علیهم ـ

۱ / ۶۸۰ احمد بن محمد و محمد بن یحیی، از محمد بن حسین، از ابراهیم بن استحاق احمر، از عبدالله بن حمّاد، از سیف تمّار روایت کردهاند که گفت: با حضرت امام جعفر صادق الله بودیم در حِجْر اسماعیل و ما گروهی بودیم از شیعیان، حضرت فرمود که: «جاسوسی متوجّه ما است». به طرف راست و چپ نظر کردیم و کسی را ندیدیم. عرض

٢/۶٨١ عَنْ مُحَمَّدٍ ، عَنِ أَصْحَابِنَا ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِـنَانٍ ، عَنْ أَحْمَدُ بُنِ يَعْقُوبَ ، عَنِ الْحَارِثِ بْنِ الْمُغِيرَةِ وَ عِدَّةٍ مِنْ أَصْحَابِنَا مِنْهُمْ : عَبْدُ الْأَعْلَىٰ وَ يُونُسَ بْنِ يَعْقُوبَ ، عَنِ الْحَارِثِ بْنِ الْمُغِيرَةِ وَ عِدَّةٍ مِنْ أَصْحَابِنَا مِنْهُمْ : هَإِنِّي لأَعْلَىٰ وَ أَبُو عُبَيْدَةً وَ عَبْدُ اللَّهِ اللَّهِ بَنُ بِشْرٍ الْخَثْعَمِيُّ مِسَمِعُوا أَبَا عَبْدِ اللَّهِ اللَّهِ يَقُولُ : «إِنِّي لأَعْلَمُ مَا فِي النَّارِ ، وَ أَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَ مَا فِي النَّارِ ، وَ أَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَ مَا فِي النَّارِ ، وَ أَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَ مَا فِي النَّارِ ، وَ أَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَ مَا فِي النَّارِ ، وَ أَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَ مَا فِي النَّارِ ، وَ أَعْلَمُ مَا فِي الْمَ يَكُونُ ».

قَالَ: ثُمَّ مَكَثَ هُنَيْئَةً، فَرَأَىٰ أَنَّ فَالِكَ كَيُرَ عَلَىٰ مَنْ سَمِعَهُ مِنْهُ، فَقَالَ: «عَلِمْتُ ذَلِكَ مِنْ كِتَابِ اللّٰهِ عَزَّ وَ جَلَّ؛ إِنَّ اللّٰهَ ـعَزَّ وَ جَلَّ ـ يَقُولُ: فِيهِ تِبْيَانُ كُلِّ شَيْءٍ».

٣/۶٨٢ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ سَهْلٍ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ أَبِي نَـضْرٍ، عَـنْ عَـبْدِ عَبْدِ الْكَرِيمِ، عَنْ جَمَاعَةَ بْنِ سَعْدٍ الْخَثْعَمِيِّ، أَنَّهُ قَالَ: كَانَ الْمُفَضَّلُ عِنْدَ أَبِي عَـبْدِ اللّهِ اللّهُ فَقَالَ لَهُ الْمُفَضَّلُ عِنْدَ أَبِي عَـبْدِ اللّهِ اللّهُ طَاعَةَ عَبْدٍ عَلَى الْعِبَادِ وَ يَحْجُبُ اللّهِ اللّهُ طَاعَةَ عَبْدٍ عَلَى الْعِبَادِ وَ يَحْجُبُ عَنْهُ خَبَرَ السَّمَاءِ؟

قَالَ: «لَا، اللَّهُ أَكْرَمُ وَ أَرْحَمُ وَ أَرْأَفُ بِعِبَادِهِ مِنْ أَنْ يَفْرِضَ طَاعَةَ عَبْدٍ عَلَى الْعِبَادِ، ثُمَّ يَحْجُبَ عَنْهُ خَبَرَ السَّمَاءِ صَبَاحاً وَ مَسَاءً».

٣٨٣/ ٢. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ، عَنِ ابْنِ رِثَابٍ، عَنْ ضُرَيْسٍ الْكُنَاسِيِّ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﷺ يَقُولُ ـوَ عِنْدَهُ أَنَّاسٌ ابْنِ رِثَابٍ، عَنْ ضُرَيْسٍ الْكُنَاسِيِّ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﷺ يَقُولُ ـوَ عِنْدَهُ أَنَّاسٌ

کردیم که: جاسوسی را نمی بینیم که متو جه ما باشد. حضرت سه مرتبه فرمود که: «سوگند به پرودگار کعبه و پروردگار بَنیّه (یعنی: کعبه) که اگر در میان خضر و موسی می بودم، هر آینه ایشان را خبر می دادم به این که من از ایشان داناترم، و هر آینه ایشان را خبر می دادم به آنچه در دست ایشان نبود و آن را نمی دانستند؛ زیراکه به موسی و خضر، عطاشده بود علم آنچه پیش از ایشان بود و به ایشان علم آنچه هست و آنچه خواهد بود تا قیامت بر پاشود، عطانشده بود و ما آن را از رسول خدا تا شده بر ده ایم، و همهٔ آن به طریق و راثت به ما رسیده».

۱۶۸۱ برند نفر از اصحاب ماروایت کرده اند، از احمد بن محمد، از محمد بن سنان، از یونس بن یعقوب، از حارث بن مغیره و چند نفر از اصحاب ما که از جمله ایشانند: عبدالاعلی و ابو عُبیده و عبدالله بن بِشْر خَتْعمی که شنیدند از امام جعفر صادق الله که می فرمود: «من آنچه راکه در آسمانها و آنچه راکه در زمین است می دانم، و آنچه در بهشت می دانم، و آنچه در جهنم است می دانم، و آنچه خواهد بود می دانم، راوی می گوید که: پس حضرت اندک زمانی درانگ فرمود و دید که آن سخن بر کسانی که این را از او شنیدند، گران آمد، پس فرمود که: «این را از کتاب خدای عزوجل دانستم. به درستی که خدای عزوجل می فرماید که: ﴿ تِبْنَاناً لِکُلِ مَنْ عِهَ لَا دُر آن بِیان هر پخیزی هست ».

۱۹۸۶/ ۳ . علی بن محمد، از سهل، از احمد بن محمد بن ابی نصر، از عبدالکریم، از جماعة بن سعد ختعمی (چنان که در نُسَخ کافی است، و جعفی، چنانچه در کتب رجال است) روایت کرده است که گفت: مفضّل در نزدامام جعفر صادق الله بود، پس به آن حضرت عرض نمود که: فدای تو گردم، آیا خدا اطاعت بندهای را بر تمام بندگان خود واجب می گرداند با آن که خبر آسمان را از او پوشیده و پنهان دارد؟ حضرت فرمود: «نه، خدا از ایس کریم تر و رحیم تر و مهربان تر است که اطاعت بندهای را بر بندگان واجب گرداند، بعد از آن خبر آسمان را از او در هر صبح و شام پوشیده دارد».

۶۸۳ / ۶۸۳ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از ابن محبوب، از ابن رئاب، از ضریس کناسی روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام محمد باقر ﷺ که می فرمود ـ و در نیزد آن حضرت گروهی که ما را دوست می دارند،

مِنْ أَصْحَابِهِ ـ: «عَجِبْتُ مِنْ قَوْمٍ يَتَوَلَّوْنَا، وَ يَـجْعَلُونَا أَثِـمَّةً، وَ يَـصِفُونَ أَنَّ طَاعَتَنَا مُفْتَرَضَةٌ عَلَيْهِمْ كَطَاعَةِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ ، ثُمَّ يَكْسِرُونَ حُجَّتَهُمْ، وَ يَخْصِمُونَ أَنَّـفُسَهُمْ مُفْتَرَضَةٌ عَلَيْهِمْ، فَيَنْقُصُونَا حَقَّنَا، وَ يَعِيبُونَ ذَلِكَ عَلَىٰ مَنْ أَعْطَاهُ اللّه بُرْهَانَ حَـقً مَعْرِفَتِنَا وَ التَّسْلِيمَ لِأَمْرِنَا؛ أَ تَرَوْنَ أَنَّ اللَّهَ ـتَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ ـافْتَرَضَ طَاعَةَ أَوْلِيَائِهِ عَلَىٰ عَلَىٰ عَنْهُمْ مَوَادَ الْعِلْمِ فِيمَا يَرِدُ عَلَىٰ عَلَىٰ مَنْ أَعْفَمُ مَوَادً الْعِلْمِ فِيمَا يَرِدُ عَلَىٰ عَلَىٰ مِثَا فِيهِ قِوَامُ دِينِهِمْ ؟».

فَقَالَ لَهُ حُمْرَانُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، أَ رَأَيْتَ مَا كَانَ مِنْ أَمْرٍ قِيَامٍ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ وَ الْحَسَنِ وَ الْحُسَيْنِ عِيْنَ، وَ خُرُوجِهِمْ وَ قِيَامِهِمْ بِدِينِ اللهِ عَزَّ ذِكْرُهُ، وَ مَا أُصِيبُوا مِنْ قَتْلِ الطَّوَاغِيتِ إِيَّاهُمْ وَ الظَّفَرِ بِهِمْ حَتَىٰ قُتِلُوا وَ غُلِبُوا؟

و ما را اثمّه قرا رمی دهند، و اعتقاد به امامت ما دارند، و وصف می کنند که اطاعت ما بر ایشان و اجب است، مانند و جوب اطاعت رسول خداید می بعد از آن، حجّت خویش را می شکنند و باطل می کنند و باخویش خصومت می کنند، به واسطهٔ ضعف دل ها و عقول ایشان. پس حق ما را کم می کنند و عیب می کنند بر آن که خدای تعالی او را بر هان و دلیل قاطع از برای شناخت ما چنانچه باید و مسلّم داشتن امر ما عطا فرموده، و بر او طعن می زنند که اعتقاد کرده به دانش ما به آنچه بوده و خواهد بود. آیا اعتقاد می کنید که خدای تبارک و تعالی اطاعت دوستان خود را بر بندگان خود و اجب گرداند، بعد از آن، خبر های آسمانها و زمین را از ایشان پوشیده و پنهان دارد، و مادّهٔ علم را از ایشان قطع کند در آنچه بر ایشان و ارد می شود از آنچه قوام دین ایشان در آن است که دین بی آن بر پانشود و منشق و منتظم نگردد؟».

خمران به آن حضرت عرض کرد که: فدای تو گردم، مرا خبر ده از آنچه اتفاق افتاد از امر قیام علی بن ابی طالب و امام حسن و امام حسین ای و خروج و قیام ایشان به دین خدای عز ذکره و آنچه به ایشان رسید از این که رؤسای اهل کفر و شیاطین انس، ایشان راکشتند، و بر ایشان ظفر یافتند، به مرتبهای که مقتول و مغلوب شدند. امام محمد باقر الله فرمود که: ۱۵ی شیشان ظفر یافتند، به مرتبهای که مقتول و مغلوب شدند. امام محمد باقر الله فرمود که: ۱۵ی شیشان ظفر یافتند، به درستی که خدای تبارک و تعالی چنان بود که این دابر ایشان مقدر کرده بود، و قضا و امضای آن به عمل آمده بود، و آن را بر سبیل امتحان و اجب گردانیده بود، بعد از آن، آن را جاری ساخت. پس علی و امام حسن و امام حسین ای به سبب پیشی گرفتن علمی از جانب رسول خدا به امر دین و جهاد قیام نمودند، و هر که از ماساکت شد، به سبب همین علم ساکت شد (حاصل آن که قیام و قعود و نطق و سکوت ما ائمّه، به امر خدا و رسول است و در جمیع امور خویش تابع ایشانیم، و از پیش خود امری از ما سر نمی زند).

ای حُمران، اگر ایشان در آن زمان که فرود آمد بر ایشان، آنچه فرود آمد از امر خدای عزّوجلٌ و غالب گردانیدن جماعت طاغوت که در عصیان خدا کو تاهی نمی کردند بر ایشان، از خدای عزّوجلٌ سؤال می کردند که این بلا را از ایشان دفع کند و در بر طرف کردن این جماعت طاغوت بر آن جناب مبالغه می کردند، و در این باب ایستادگی می نمودند، و رفتن پادشاهی ایشان را خواهش می نمودند، البته ایشان را اجابت می فرمود، و آن بلا را از ایشان دفع می نمود، و نمی گذاشت که به ایشان برسد، و به سر آمدن مدّت این جماعت طاغوت و تمام شدن پادشاهی ایشان، سریع تر بود از زمانی که رشتهٔ مروارید و غیر آن از هر چه در

الطَّوَاغِيتِ وَ ذَهَابِ مُلْكِهِمْ، إِذَا لَأَجَابَهُمْ، وَ دَفَعَ ذَلِكَ عَنْهُمْ، ثُمَّ كَانَ انْقِضَاءُ مُدَّةِ الطَّوَاغِيتِ وَ ذَهَابُ مُلْكِهِمْ أَسْرَعَ مِنْ سِلْكِ مَنْظُومٍ انْقَطَعَ فَتَبَدَّدَ، وَ مَا كَانَ ذَلِكَ الَّذِي الطَّوَاغِيتِ وَ ذَهَابُ مُلْكِهِمْ أَسْرَعَ مِنْ سِلْكِ مَنْظُومٍ انْقَطَعَ فَتَبَدَّدَ، وَ مَا كَانَ ذَلِكَ الَّذِي الطَّوَاغِينِ عَالَهُوا اللهِ فِيهَا، وَ لَكِنْ أَصَابَهُمْ -يَا حُمْرَانُ لِلدَّنْبِ اقْتَرَفُوهُ، وَ لَا لِمُقُوبَةِ مَعْصِيَةٍ خَالَفُوا اللهِ فِيهَا، وَ لَكِنْ لِمُنازِلَ وَكَرَامَةٍ مِنَ اللهِ أَرَادَ أَنْ يَبْلُغُوهَا؛ فَلَا تَذْهَبَنَّ بِكَ الْمَذَاهِبُ فِيهِمْ».

١٤٨٤ ٥٠ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ مَعْبَدٍ، عَنْ هِشَامِ بْنِ الْحَكَمِ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ عَلَى بِمِنىٰ عَنْ خَمْسِمِائَةِ حَرُفٍ مِنَ الْكَلَامِ، فَأَقْبَلْتُ أَقُولُ: يَقُولُ: هَذَا الْحَلَالُ وَ يَقُولُ: هَذَا الْحَلَالُ وَ يَقُولُونَ كَذَا وَكَذَا». قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، هٰذَا الْحَلَالُ وَ يَقُولُ: هَذَا الْحَلَالُ وَ كَذَا». قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، هٰذَا الْحَلَالُ وَ يَقُولُ: هَوَ لَا كَذَا وَكَذَا». قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكُ، هٰذَا الْحَلَالُ وَ هَذَا الْحَرَامُ أَعْلَمُ النَّاسِ بِهِ، وَ هٰذَا هُوَ الْكَلَامُ، فَقَالَ لِي: هُذَا اللّهُ عَلَمُ النَّاسِ بِهِ، وَ هٰذَا هُوَ الْكَلَامُ، فَقَالَ لِي: هُونَكَ يَا هِشَامُ، لَا يَحْتَجُ اللّهُ عَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ عَلَىٰ خَلْقِهِ بِحُجَّةٍ لَا يَكُونُ عِنْدَهُ كُلُّ مَا يَحْتَاجُونَ إِلَيْهِ».

9۸۵/ ۶. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَلْ أَحْمَدُ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عُمَرَ بْنِ عَبْدِ الْعَزِيزِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْفُضَيْلِ، عَنْ أَبِي حَمْرَةَ ، قَالَ نَسَمِعْتُ أَبَلِ جَعْفَرٍ اللهِ يَقُولُ: «لَا وَ اللّهِ، لَا يَكُونُ عَالِمُ جَاهِلاً أَبَداً؛ عَالِماً بِشَيْءٍ، جَاهِلاً بِشَيْءٍ». ثُمَّ قَالَ: «اللهُ أَجَلُّ وَ أَعَزُّ وَ يَكُونُ عَالِمُ جَاهِلاً أَبَداً؛ عَالِماً بِشَيْءٍ، جَاهِلاً بِشَيْءٍ». ثُمَّ قَالَ: «اللهُ أَجَلُّ وَ أَعَزُّ وَ الْحُرَمُ مِنْ أَنْ يَفْرِضَ طَاعَةَ عَبْدٍ يَحْجُبُ عَنْهُ عِلْمَ سَمَائِهِ وَ أَرْضِهِ»، ثُمَّ قَالَ: «لا يَحْجُبُ عَنْهُ عِلْمَ سَمَائِهِ وَ أَرْضِهِ»، ثُمَّ قَالَ: «لا يَحْجُبُ عَنْهُ عِلْمَ سَمَائِهِ وَ أَرْضِهِ»، ثُمَّ قَالَ: «لا يَحْجُبُ ذَلِكَ عَنْهُ».

## ٣٩ - بَابُ أَنَّ اللَّهَ - عَزَّ وَ جَلَّ - لَمْ يُعَلِّمْ نَبِيَّهُ عِلْماً إِلَّا أَمَرَهُ أَنْ يُعَلِّمَهُ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَأَنَّهُ كَانَ شَرِيكَهُ فِي الْعِلْمِ ﴿ اللهِ عَلَيْمَ اللهِ الْعِلْمِ ﴿ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ

١/ ٢٨٥ عَلِيَّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنِ ابْسِ أَذَيْ لَهَ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ سُلَيْمَانَ، عَنْ حُمْرَانَ بْسِ أَعْيَنَ، عَنْ أَبِسِي عَبْدِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللهُ اللَّهُ الللهُ اللهُ اللَّهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ ا

رشته کشیده باشد پاره شود، و آن رشتهٔ کشیده پراکنده شود.

ای محمران، آنچه به ایشان رسید، به جهت گناهی نبودکه به جا آورده باشند، و نه به جهت معصیتی که در آن با خدا مخالفت کرده باشند، ولیکن اینها به جهت درجات و کرامتی از جانب خدای عزّوجل بود که خواست به آنها برسند، پس باید که مذهبهای فاسد و گمانهای بد در حقّ ایشان تو را به راهی که کج باشد، نبرده.

۱۹۸۴ / ۵. علی بن ابراهیم، از پدرش، از علی بن معبد، از هشام بن حکم روایت کرده است که گفت: امام جعفر صادق الله را در منا از پانصد مسأله از علم کلام سؤال کردم، پس شروع می کردم که بگویم که متکلمین چنین و چنین می گویند که حضرت می فرمود: «که چنین و چنین بگوه عرض کردم: که فدای تو گردم، این حلال و حرامی که هست، می دانم که تو صاحب آنی، و می دانم که به آن، از همهٔ مردمان داناتری، و این مسائل که من عرض کردم، علم کلام است. حضرت به من فرمود که: «ای هشام، آیا خدای تبارک و تعالی بر خلق خود حجّت را تمام می کند به حجّتی که هر چه خلق به آن محتاج باشند در نزد او نباشد؟».

۱۰ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از اعمر بن عبدالعزیز، از محمد بن فصیل، از ابوحمزه روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام محمد باقر علاکه می فرمود: «نه، به خدا سوگند عالمی (یعنی: امامی) هرگز جاهل نمی باشد که به چیزی عالم و به چیزی جاهل باشد». بعد از آن فرمود که: «خدا از این جلیل تر و عزیز تر و کریم تر است که واجب گرداند اطاعت بنده ای را، که خبر آسمان و زمین خویش را از او می پوشد»، پس فرمود که: «این خبر از او پوشیده نمی شود» (یا خدا این را از او نمی پوشاند).

# ۴۹. باب در بیان این که خدای عزّ و جلّ هیچ علمی را به پیغمبرﷺ خود تعلیم نفر مود، مگر آن که او را امر فرمود که آن را به امیرالمؤمنینﷺ تعلیم نماید، و بیان این که شریک آن حضرت پیغمبرﷺ در علم بود

۱٬۶۸۶ معلی بن ابراهیم، از پدرش، از ابن ابی عُمیر، از ابن اُذینه، از عبدالله بن سلیمان، از حمران بن اعین، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که فرمود: ﴿جبر ثیل الله دو انار به نزد رسول خدای آورد، پس رسول خدای یکی از آنها را شکافت و تناول فرمود و دیگری را دو نصف کرد و نصفی را خود تناول فرمود، نصف دیگر را به علی داد تا تناول فرمود.

يَا أَخِي، هَلْ تَدْرِي مَا هَاتَانِ الرُّمَّانَتَانِ؟ قَالَ: لَا، قَالَ: أَمَّا الْأُولَىٰ فَالنَّبُوَّةُ، لَيْسَ لَكَ فِيهَا نَصِيبُ؛ وَ أَمَّا الْأُخْرِىٰ فَالْعِلْمُ، أَنْتَ شَرِيكِي فِيهِ».

فَقُلْتُ: أَصْلَحَكَ اللّٰهُ، كَيْفَ كَانَ يَكُونُ شَرِيكَهُ فِيهِ؟ قَالَ: «لَمْ يُعَلِّمِ اللّٰهُ مُحَمَّداً ﷺ عِلْماً إِلَّا وَ أَمَرَهُ أَنْ يُعَلِّمَهُ عَلِيّاً ﷺ».

٧/ ٢/ ٢ عَلِيٌّ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنِ ابْنِ أَذَيْنَةَ، عَنْ زُرَارَةَ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عِلَىٰ وَاللَّهِ عَلَىٰ وَسُولِ اللَّهِ عَلَىٰ وَسُولِ اللَّهِ عَلَىٰ وَسُولِ اللَّهِ عَلَىٰ وَسُولِ اللَّهِ عَلَىٰ وَالْحَنَّةِ، فَأَعْطَاهُ إِيَّاهُمَا، فَأَكُلَ وَاحِدَةً، وَكَسَرَ الأُخْرِىٰ بِيضْفَيْنِ، فَأَعْطَىٰ عَلِيّاً عَلَىٰ يَضْفَهَا، فَأَكَلَهَا، فَأَكُلَهَا، فَقَالَ: يَا عَلِيُّ ، أَمَّا الرُّمَّانَةُ الأُولَى الَّتِي أَكَلْتُهَا فَالنَّبُوّةُ، لَيْسَ لَكَ فِيهَا شَيْءً، وَ أَمَّا الأُخْرى فِيهِ». الْأُخْرى فِيهِ».

٣/۶٨٨. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْمِيٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحَسَنِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الْحَمِيدِ، عَنْ مُخَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرِ عِنْ مُنْصُورِ بْنِ يُونُسَ، عَنِ ابْنِ أُذَيْنَةَ، لَمَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرِ عِنْ يَقُولُ: «نَزَلَ جَبْرَئِيلُ عِلَى مُحَمَّدِ عَلَيْ بِرُمَّانَتَيْنِ مِنَ الْجَنَّةِ، فَلَقِيَهُ عَلِيٌ عِلَى مُحَمَّدٍ عَلَيْ بِرُمَّانَتَيْنِ مِنَ الْجَنَّةِ، فَلَقِيهُ عَلَي مُحَمَّدٍ عَلَى مُحَمَّدٍ عَنْ الْجَنَّةِ، فَلَقِيهُ عَلَي مُحَمَّدٍ عَلَى مُحَمَّدٍ عَنِ مِنَ الْجَنَّةِ، فَلَقِيهُ عَلَي عَلَى مُحَمَّدٍ عَلَيْ بِرُمَّانَتَيْنِ مِنَ الْجَنَّةِ، فَلَقِيهُ عَلَى مُحَمَّدٍ عَلَى أَمَّا هَذِهِ فَالنَّبُونَةُ، فَلَقِيهُ عَلَى عُلِي يَدِكَ؟ فَقَالَ: أَمَّا هَذِهِ فَالنَّبُونَةُ، لَيْسَ لَكَ فِيهَا نَصِيبٌ، وَ أَمَّا هَذِهِ فَالْنَبُونَةُ، لَيْسَ لَكَ فِيهَا نَصِيبٌ، وَ أَمَّا هَذِهِ فَالْعِلْمُ، ثُمَّ فَلَقَهَا رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ بِنِصْفَيْنِ، فَأَعْطَاهُ نِصْفَهَا، وَ أَخَذَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ يَعْفَى مُ عَنْ مُحَمِّدٍ عَلَى اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ

قَالَ: «فَلَمْ يَعْلَمْ وَ اللّٰهِ رَسُولُ اللّٰهِﷺ حَرْفاً مِمَّا عَلَّمَهُ اللّٰهُ ـعَزَّ وَ جَلَّــ إِلَّا وَ قَدْ عَلَّمَهُ عَلِيّاً ﷺ، ثُمَّ انْتَهَى الْعِلْمُ إِلَيْنَا».

ثُمَّ وَضَعَ يَدَهُ عَلَىٰ صَدْرِهِ.

### ٥٠ ـ بَابُ جِهَاتِ عُلُومِ الْأَثِمَّةِ عِلَى

١ / ٤٨٩ / ١ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ، عَنْ أَحْمَدُ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ، عَنْ عَمْدِ خَمْزَةَ بْنِ بَزِيعٍ، عَنْ عَلِيٍّ السَّائِيِّ، عَنْ أَبِي الْـحَسَنِ الْأَوَّلِ مُـوسىٰ اللهِ ، قَــالَ :

بعداز آن رسول خدای به علی به فرمود که: ای برادر من، آیا می دانی که این دو انار چه بود؟ علی به عرض کرد: نه، پیغمبر فرمود: امّاانار اوّل، پیغمبری بود که تو را در آن بهرهای نیست و امّاانار دیگر، علم بود که تو در آن شریک منی».

حمران میگوید که: به حضرت عرض کردم که: خدا تو را به اصلاح آورد، چگونه می شود که علی از در می شود که علی از حضرت باشد در علم؟ حضرت فرمود که: اخدا هیچ علمی را به محمد الله تعلیم کنده.

۳۸۷ / ۲ . علی، از پدرش، از ابن ابی عمیر، از ابن اُذینه، از زراره، از امام محمد باقر ﷺ روایت کرده است که فرمود: «جبر ثیل ﷺ بر رسول خداﷺ فرود آمد با دو انار بهشت، و هر دو را به پیغمبر داد. پیغمبر یکی از آنها را تناول فرمود، و دیگری را نصف نمود و نصف آن را به علی ﷺ عطا فرمود، و آن حضرت آن را تناول نمود. پیغمبر فرمود که: یا علی، امّا انار اوّل که من آن را خوردم، پیغمبری است که تو را در آن بهرهای نیست، و امّا انار دیگر، علم است که تو در آن شریک منی».

یونس، از ابن اُذینه، از محمد بن صحید بن صحید، از محمد بن عبدالحمید، از منصور بن یونس، از ابن اُذینه، از محمد بن صبلم روانت کرده است که گفت: شنیدم از اسام محمد باقر باقر که می فرمود: ۵ جبر ثیل به بر محمد که فرود آمد با دو انار بهشت، علی که آن حضرت را ملاقات کرد و عرض کرد که: این دو انار چیست که در دست تو است؟ فرمود که: امّا این انار، پیغمبری است که تو را در آن بهرهای نیست و امّا این انار، علم است. بعد از آن رسول خدا که آن انار را شکافت و دو نصف کرد و یک نصف آن را به علی که عطا فرمود و نصف دیگر را رسول خدا که خود برداشت. پس فرمود که: تو شریک منی در علم و من در آن شریک توام. و به خدا سوگند، که رسول خدا که نشانست یک حرف را از آن چه خدای عزوجل به او تعلیم کرد، بعد، از آن، علم به سوی ما عزوجل به او تعلیم کرد، مگر آن که آن را به علی که تعلیم کرد، بعد، از آن، علم به سوی ما منتهی شده. پس دست خود را بر سینه خویش گذاشت.

#### ۵۰ باب در بیان جهات و وجوه علوم ائمه ﷺ

۶۸۹ / ۱. محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از محمد بن اسماعیل، از عمویش حمزة بن بَزیع، از علی سائی، از ابوالحسن اوّل حضرت امام موسی کاظم الله روایت کرده

قَالَ: «مَبْلَغُ عِلْمِنَا عَلَىٰ ثَـلَاثَةِ وُجُوهٍ: مَاضٍ، وَ غَابِرٍ، وَ حَادِثٍ؛ فَـأَمَّا الْـمَاضِي، فَمُفَسَّرُ؛ وَ أَمَّا الْغَابِرُ، فَمَزْبُورُ؛ وَ أَمَّا الْحَادِثُ، فَقَذْفُ فِي الْقُلُوبِ وَ نَقْرُ فِي الْأَسْمَاعِ وَ هُوَ أَفْضَلُ عِلْمِنَا، وَ لَا نَبِيَّ بَعْدَ نَبِيِّنَا».

٢/۶٩٠ مَحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ أَبِي زَاهِرٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ مُوسىٰ، عَـنْ صَفْوَانَ بْنِ يَحْيىٰ، عَنِ الْمُغِيرَةِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَلَىٰ، قَالَ: قُلْتُ: أَخْبِرْنِي صَفْوَانَ بْنِ يَحْيىٰ، قَالَ: قُلْتُ: أَخْبِرْنِي عَنْ عِلْمِ عَلْمِ عَالِمِكُمْ، قَالَ: «وِرَاثَةٌ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ يَهِ فَيْ عَلْمٍ عَالِمِكُمْ، قَالَ: «وِرَاثَةٌ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ يَهِ فَي مِنْ عَلِيٍّ عَنْ ».

قَالَ: قُلْتُ: إِنَّا نَتَحَدَّثُ أَنَّهُ يُقْذَفُ فِي قُلُوبِكُمْ، وَ يُـنْكَثُ فِـي آذَانِكُـمْ؟ قَـالَ: «أَوْ ذَاكَ».

٣٩١ / ٣٩١ على بن إبر اهِيم، عَنْ أَبِيهِ، عَمَنْ حَدَّثَهُ، عَنِ الْمُفَضَّلِ بْنِ عُمَر، قَالَ: فَلْتُ لِأَبِي الْحَسَنِ اللهِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَالَ: «إِنَّ عِلْمَنَا غَابِر، وَ مَزْبُورُ، قَلْتُ لِأَبِي الْحَسَنِ اللهِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ عَلْمَنَا غَابِر، وَ مَزْبُورُ، وَ مَزْبُورُ، وَ مَنْ عِلْمِنَا؛ وَ وَ نَكْتُ فِي الْقُلُوبِ، وَ الْقَلُوبِ، وَ الْقَلُوبِ، وَ اللهَ اللهَ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَمْ اللهُ اللهُ

است که گفت: آن حضرت فرمود که: «نهایت و غایت رسیدن علم ما بر سه و جه است: گذشته و آینده و آنچه حادث و متجدّد می شود آناً فَآناً.

امًا آنچه گذشته، از برای ما تفسیر و بیان شده، و امّا آینده و آنچه آمدنش بر سبیل حتم و وجوب باشد که در مستقبل واقع شود، نوشته شده (یعنی: در جفر و جامعه و غیر آن) و امّا آنچه در حال حادث می شود، انداختنی است در دلها و دمیدنی است در گوشها» (یعنی: در هر زمان در دل ما می افتد و فرشته در گوش ما می گوید که چنین و چنین اتّفاق افتاد که تمام حوادث به طریق الهام و تحدیث می دانیم). و حضرت فرمود که: «این علم، از همهٔ علوم ما افضل است و هیچ پیغمبری بعد از پیغمبر ما نیست».

از حارث بن مغیره از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که گفت: به آن حضرت عرض از حارث بن مغیره از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که گفت: به آن حضرت عرض کردم که: مرا خبر ده از علم عالم شما. فرود که: «از راه وراثت است از رسول خدای و از علم عالم شما. فرود که: «از راه وراثت است از رسول خدای و از علم عالم شما. فرود که: مایکدیگر را حدیث می کنیم که علم در دلهای علی افکاده می شود و در گوشهای شما دمیده می شود (و در بعضی از نُسَخ کافی به جای شما، ایشان است و هر دو، به یک معنی است و اختلاف در خطاب و غیبت به اعتبار خطاب و حکایت است). حضرت فرمود که: «یا این» (یعنی: علم ما بر دو قسم است: یکی به طریق وراثت از رسول و علی؛ و دیگری، به طریق الهام و تحدیث).

۳/۶۹۱ علی بن ابراهیم، از پدرش، از آن که او را حدیث کرده ، از مُفضّل بن عمر روایت کرده است که گفت: به امام موسی کاظم الله عرض کردم که: از امام جعفر صادق الله روایت به ما رسیده که آن حضرت فرمود که: «علم ما گذشته و نوشته و زدنی است در دلها و دمیدنی است در گوشها». حضرت فرمود: «امّا گذشته، آن چیزی است که تقدّم یافته از علم ما، و امّا نوشته، آن چیزی است که تقدّم یافته از علم ما، و امّا نوشته، آن چیزی است که خدا آن را در دل ما می اندازد، و امّا دمیدن در گوش ما می گوید».

### ٥١\_بَابُ أَنَّ الْأَئِمَّةَ ﷺ لَوْ سُتِرَ عَلَيْهِمْ لَأَخْبَرُواكُلَّ امْرِئَ بِمَا لَهُ وَ عَلَيْهِ

١/۶٩٢ عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنْ فَضَالَةَ بْنِ الْمُخْتَارِ، قَالَ: قَالَ أَبُـو فَضَالَةَ بْنِ الْمُخْتَارِ، قَالَ: قَالَ أَبُـو فَضَالَةَ بْنِ الْمُخْتَارِ، قَالَ: قَالَ أَبُـو جَعْفَرٍ ﴾: «لَوْ كَانَ لِأَلْسِنَتِكُمْ أَوْكِيَةً، لَحَدَّثْتُ كُلَّ امْرِئَ بِمَا لَهُ وَ عَلَيْهِ».

فَقُلْتُ: مَا يَمْنَعُكَ جُعِلْتُ فِدَاكَ؟

قَالَ: «ذَٰلِكَ بَابُ أُغْلِقَ إِلَّا أَنَّ الْحُسَيْنَ بْنَ عَلِيٍّ \_صَلَوَاتُ اللَّهِ عَلَيْهِمَا\_فَتَحَ مِـنْهُ شَيْئاً يَسِيراً»، ثُمَّ قَالَ: «يَا أَبَا مُحَمَّدٍ، إِنَّ أُولَئِكَ كَانَتْ عَلَىٰ أَفْوَاهِهِمْ أَوْكِيَةٌ».

#### ۵۱. باب در بیان این که اگر مردم بر ائمه هی میپوشیدند و سخن ایشان را فاش نمی کردند، هر آینه هر فردی را به آنچه برای او و بر او بود، خبر می دادند

۱/۶۹۲ . چند نفر از اصحاب ما روایت کرده اند، از احمد بن محمد، از حسین بن سعید، از فضالهٔ بن ایوب، از ابان بن عثمان، از عبدالواحد بن مختار که گفت: امام محمد باقر ﷺ فرمود که: ۱۵ گر زبان های شما را بندها می بود، هر آینه حدیث می کردم هر مردی را به آنیچه باعث نفع و موجب ضرر او باشد ۱ (و بند زبان داشتن، کنایه است از آن که آنچه می شنود، به کسی نگوید).

۲/۶۹۳ مین اسناد، از احمد بن محمد، از ابن سِنان، از عبدالله بن مسکان روایت است که گفت: شنیدم از ابوبصیر که می گفت: به امام جعفر صادق الله عرض کردم که: از کجابه اصحاب علی الله رسید آنچه به ایشان رسید با دانش ایشان به مرگها و بلاهای خویش (و مراد از آن، امور غریبه ای است که حضرت ایشان را به آن خبر داده بود، در حالی که زائد بر آن، علم به مرگ و بلای خویش داشتند. و بعضی گمان کرده اند که مراد، استبعاد سائل است که با وجود علم به مرگ و بلا، چگونه رسید به ایشان آنچه رسید. حضرت قرمود که: ۱۱ بدی خود ایشان بود». و عنوان و آخر حدیث، هر دو، دلالت بر رد این توهم می کنند. و مراد از اصحاب ایشان بود». و عنوان و آخر حدیث، هر دو، دلالت بر رد این توهم می کنند. و مراد از اصحاب ان حضرت، خواص اصحاب اند که قابل این علوم بودند).

ابوبصیر میگوید که: پس آن حضرت مرا جواب فرمود مانند کسی که به خشم آمده باشد و فرمود که: «این امر از که بود؟» و خود جواب خویش را فرمود و فرمود که: «از خود ایشان بود» (و بنابر بعضی از نُسَخ از که بود این امر ، مگر از خودشان ، یعنی: چیزی چند در ایشان بود که باعث قابلیّت تعلیم ایشان بود). ابوبصیر میگوید که عرض کردم که: چه چیز تو را منع میکند از اظهار آنچه علی ایشان بود). ابوبصیر میگوید که عرض کردم که: چه چیز تو را منع میکند از اظهار آنچه علی ایشان بود ، اسمان خود اظهار فرمود ، فدای تو گردم؟ حضرت فرمود که: «این دری است که بسته شده بود ، مگر آن که حسین بن علی ایشان چیز کمی را از آن گشود». بعد از آن فرمود که: «ای ابا محمد ، به درستی که آن گروه ، بندها بر دهانهای ایشان بود».

## ٥٢ ـ بَابُ التَّفْوِيضِ إِلَىٰ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَ إِلَى الْأَئِمَّةِ ﷺ فِي أَمْرِ الدِّينِ

٣٩٩/ ١. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ أَبِي زَاهِرٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ إِسْمَاعِيلَ، عَنْ صَفْوَانَ بْنِ يَحْيَىٰ، عَنْ عَاصِمِ بْنِ حُمَيْدٍ، عَنْ أَبِي إِسْحَاقَ النَّحْوِيِّ، قَالَ: دَخَلْتُ عَلَىٰ مَحَبَّتِهِ، فَقَالَ: وَخَلْتُ عَلَىٰ مَحَبَّتِهِ، فَقَالَ: أَدِي عَبْدِ اللَّهِ عَنْ مَعَلَيْ مَحَبَّتِهِ، فَقَالَ: ﴿ وَمَا آثَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَ ﴿ وَمَا آثَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَ مَا نَفَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا﴾، وَ قَالَ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿ وَمَا آثَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَ مَا نَفَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا﴾، وَ قَالَ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿ وَمَا آثَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَ مَا نَفَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا﴾، وَ قَالَ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿ وَمَا آثَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَ مَا نَفَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا﴾، وَ قَالَ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿ وَمَا آثَاكُمُ اللَّهُ ﴾».



#### ۵۲. باب در بیان تفویض به سوی رسول خداﷺ و به سوی ائمّه ﷺ در امر دین ٔ

۱۹۹۴ / ۱. محمد بن یحیی، از احمد بن ابی زاهر، از علی بن اسماعیل، از صفوان بن یحیی، از عاصم بن حُمید، از ابواسحاق نحوی روایت کرده است که گفت: بر امام جعفر صادق الله داخل شدم، پس شنیدم از آن حضرت که می فرمود: «به درستی که خدای عزّوجلّ پیغمبر خویش را ادب کرد، و آنچه را که داعی بود به مَحامد از اعمال صالحه و اخلاق فاضله، به آن حضرت تعلیم فرمود؛ در حالتی که بر دوستی آن حضرت الله قائم بود (یا آن حضرت بر دوستی آن حضرت الله فرمود؛ در حالتی که بر دوستی آن حضرت الله فرمود: ﴿وَ إِنَّکَ لَعَلیٰ خُلُقٍ عَظیم ﴾ ۲، یعنی: «و به درستی که تو هر آینه بر خو و عادت بزرگی استقرار داری» (که کسی غیر تو بر آن نیست). بعد از آن، به وی تفویض نمود، پس آن جناب عزّوجلّ فرمود: ﴿وَ مَا آثاکُمُ الرّسُولُ هَخُدُوهُ وَ مَا نَهٰ کُمُ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾ ۲ (و آیه در باب اختلاف حدیث مذکور شد) و نیز خدای عـزوجلّ فسرموده: ﴿مَنْ یُسطِع الرّسُولُ هَعَدٌ أُطْعَ اللّه ﴾ ۲ ، بعد از آن، حضرت صادق الله عـزوجلّ فسرموده: ﴿مَنْ یُسطِع الرّسُولُ هَعَدٌ أُطْعَ اللّه ﴾ ۲ ، بعد از آن، حضرت صادق الله عـزوجلّ فسرموده: ﴿مَنْ یُسطِع الرّسُولُ هَعَدٌ أُطْعَ اللّه ﴾ ۲ ، بعد از آن، حضرت صادق الله الله و حلّ فسرموده و میده به سادق الله و سادق الله و سادق الله و سادق الله و حدیث مذکور شد)

۱. تفویض در لغت، به معنی کار را به کسی واگذاشتن است، و ظاهر عنوان این است که کلینی به تفویض قائل باشد، که خدا امر دین را به پیغمبر و اثمه می واگذاشته باشد، که به هر چه خواهند حکم کنند، و جُلّ علما از این ابا دارند. و آنچه گمان فقیر است، این است که اگر مراد آنان که به تفویض قائل نیستند، آن است که نمی شود که امر دین به رسول مفوض باشد از جانب خدا، غلط است؛ زیرا که چه فرق است در میان آن که خدا به رسول خویش در هر واقعه ی وحی فرماید که حکم این واقعه، این است، یا بر طریقهٔ عموم و اجمال به او وحی کند که آنچه بگویی در هر واقعه، همان حکم من است و در نزد من ممضی است، به واسطهٔ کمال عقل و عصمتی که داشت و مانع آن حضرت بود از جهل و حیف و میل.

و اگر مراد ایشان، این است که در خارج چنین نیست، نفی آن بالمزه صورت ندارد؛ زیراکه در خارج، خلاف ایس است، و کسانی که اثبات تفویض میکنند، اگر مقصود ایشان این است که پیغمبر، از پیش خود حکم میکرد به هر چه می خواست، بدون اذن خدا، و اگر چه به اذن عام و اخبار به امضای آن باشد، کفر است. و اگر مراد، تفویض با اذن کلًی باشد . چنان که ظاهر این است . در اثبات کلیّهٔ آن اشکال است، بلکه دور نیست که نفی چنین تفویضی معلوم و محقق باشد و امّا انمّه پی در این باب، با رسول فرقی دارند، از این راه که بعد از استقرار شریعت، تفویض صورت ندارد؛ زیراکه مخالفت رسول، غلط است و موافقت با آن حضرت، تفویض نمی باشد. بلی، آنچه به رسول مفوض بود که در آن، آنچه می خواست می فرمود به ابقای اختیار از برای اثبه اطهار پیم نیز ثابت است.

در این باب، با رسول فرقی دارند، از این راه که بعد از استقرار شریعت، تفویض صورت ندارد؛ زیراکمه مخالفت رسول، غلط است و موافقت با آن حضرت، تفویض نمیباشد. بلی، آنچه به رسول مفوّض بـودکـه در آن، آنـچه میخواست میفرمود، به ابقای اختیار از برای اتمه اطهار شکا نیز ثابت است. (مترجم)

۲. قلم، ۴. ۳. حشر، ۷.

۲. نساء، ۸۰

قَالَ: ثُمَّ قَالَ: «وَ إِنَّ نَبِيَّ اللَّهِ فَوَّضَ إِلَىٰ عَلِيٍّ وَ اثْتَمَنَهُ، فَسَلَّمْتُمْ وَ جَحَدَ النَّاسُ؛ فَوَ اللَّهِ لَنُحِبُّكُمْ أَنْ تَقُولُوا إِذَا قُلْنَا، وَ أَنْ تَصْمُتُوا إِذَا صَمَتْنَا، وَ نَحْنُ فِيمَا بَيْنَكُمْ وَ بَيْنَ اللَّهِ عَزَّ وَ جَلًّ؛ مَا جَعَلَ اللَّهُ لِأَحَدٍ خَيْراً فِي خِللَافِ أَمْرِنَا».

عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ ابْنِ أَبِي نَجْرَانَ، عَنْ عَاصِمِ بْنِ
 حُمَيْدٍ، عَنْ أَبِي إِسْحَاقَ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ ﴿ يَقُولُ، ثُمَّ ذَكَرَ نَحْوَهُ.

٢/۶٩٥ ٢ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ يَحْيَى بْنِ أَبِي عِمْرَانَ، عَنْ يُونُسَ، عَنْ بَكَّارِ بْنِ أَبِي بَكْرٍ، عَنْ مُوسَى بْنِ أَشْيَمَ، قَالَ: كُنْتُ عِنْدَ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عِنْ فَسَأَلَهُ رَجُلُ عَنْ أَيَةٍ مِنْ كِتَابِ اللّهِ عَزَّ وَ جَلَّ، فَأَخْبُرَهُ بِهَا، ثُمَّ دَخَلَ عَلَيْهِ دَاخِلُ، فَسَأَلَهُ عَنْ تِلْكَ عَنْ آيَةٍ مِنْ كِتَابِ اللّهِ عَزَّ وَ جَلَّ، فَأَخْبُرَ بِهِ الْأَوَّلَ، فَلَمْ خَلَنِي مِنْ ذٰلِكَ مَا شَاءَ اللّهُ حَتَىٰ كَأَنَّ الْآيَةِ، فَأَخْبَرَهُ بِخِلَفِ مَا أَخْبُرَ بِهِ الْأَوَّلَ، فَلَمْ خَلَنِي مِنْ ذٰلِكَ مَا شَاءَ اللّهُ حَتَىٰ كَأَنَّ قَلْبِي يُشْرَحُ بِالسَّكَاكِينِ، فَقُلْتُ فِي نَفْسِي: تَرَكْتُ أَبًا قَتَادَةً بِالشَّامِ لَا يُخْطِئُ فِي الْوَاهِ قَلْبِي يُشْرَحُ بِالسَّكَاكِينِ، فَقُلْتُ فِي نَفْسِي: تَرَكْتُ أَبًا قَتَادَةً بِالشَّامِ لَا يُخْطِئُ فِي الْوَاهِ وَشِبْهِهِ، وَ جِنْتُ إِلَىٰ هٰذَا يُخْطِئُ هٰذَا الْخَطَأَ كُلَّهُ، فَبَيْنَا أَنَا كَذٰلِكَ إِذْ دَخَلَ عَلَيْهِ آخَرُ، فَسَكَنَتُ نَفْسِي، وَ جِنْتُ إِلَىٰ هٰذَا يُخْطِئُ هٰذَا الْخَطَأَ كُلَّهُ، فَبَيْنَا أَنَا كَذَٰلِكَ إِذْ دَخَلَ عَلَيْهِ آخَرُ، فَسَكَنَتْ نَفْسِي، وَ جِنْتُ إِلَىٰ هٰذَا يُخْبَرَهُ بِخِلَى مَا أَخْبَرَنِي وَ أَخْبَرَ صَاحِبَيَّ، فَسَكَنَتْ نَفْسِي، فَعَلِمْتُ أَنَّ ذٰلِكَ مِنْهُ تَقِيَّةً.

قَالَ: ثُمَّ الْتَفَتَ إِلَيَّ، فَقَالَ لِي: «يَا ابْنَ أَشْيَمَ، إِنَّ اللَّهَ \_عَزَّ وَ جَــلَّــ فَــوَّضَ إِلَىٰ

فرمود: «و به درستی که پیغمبر خدای به علی الله تفویض نمود، و او را امین داشت. پس شما را تسلیم کردید و قبول نمودید و مردم دانسته انکار کردند. پس به خدا سوگند که شما را دوست می داریم که بگویید، چون ما بگوییم، و این که ساکت شوید، چون ما ساکت شویم (و ممکن است که معنی این باشد که: ما شما را دوست می داریم، اگر چنین باشید که در سخن گفتن و نگفتن پیرو ما باشید). و ما واسطه ایم در ما بین شما و خدای عزّ و جلّ و خدا از برای هیچکس خوبی را در مخالفت امر ما قرار نداده».

چند نفر از اصحاب ما روایت کردهاند، از احمد بن محمد، از ابن ابی نجران، از عاصم بن محمد، از ابو اسحاق که گفت: شنیدم از امام محمد باقر الله که می فرمود. بعد از آن مثل حدیث سابق را ذکر کرده است.

ابی بکر، از موسی بن آبراهیم، از پدرش، از یحیی بن ابی عمران، از یونس، از بکّار بن ابی بکر، از موسی بن آسیم روایت کرده است که گفت: در نزدامام جعفر صادق الله بودم، پس مردی از آن حضرت سؤال کرد از معنی آیمای از کتاب خدای عزّوجلّ و آن حضرت او را به آن، خبر و جواب داد. و بعد از آن، دیگری پر آن حضرت داخل شد و او را از همان آیه سؤال نمود، پس حضرت او را خبر داد به خلاف آنچه اوّل را خبر داده بود. پس در من از دیدن این مخالفت، داخل شد آنچه خدا خواست، یعنی: اندوه بسیار در دلم به هم رسید، به مر تبهای که گویا دل من به کاردها بریده و پاره پاره می شد. در دل خود گفتم که ابو قتاده را در شام وا گذاشتم که در واو و مانند آن خطا نمی کند، و آمدم به سوی این مرد که این نوع خطا از او سر گذاشتم که در واو و مانند آن خطا نمی کند. پس در بین این که من همچنین محزون و متفکّر بودم، می زند که همهٔ مطلب را خطا می کند. پس در بین این که من همچنین محزون و متفکّر بودم، می زند که همهٔ مطلب را خطا می کند. پس در بین این که من همچنین محزون و متفکّر بودم، می زند که همهٔ مطلب را خطا می کند. پس در بین این که من همچنین محزون و متفکّر بودم، خلاف آنچه رفیق مرا خبر داده بود (یعنی: اعلام فرموده بود؛ زیرا که حضرت او را جواب و خبری نداده بود و به خلاف آنچه رفیق مرا خبر داده بود). پس دل من آرام گرفت و دانستم که این نوع رفتار و گفتار خلاف آنچه رفیق مرا خبر داده بود). پس دل من آرام گرفت و دانستم که این نوع رفتار و گفتار که از آن حضرت سر می زند، تقیّه است.

موسی میگوید که: بعد از آن، حضرت به جانب من التفات نمود و فرمود که: «ای پسر اشیم، به درستی که خدای عزّوجلّ به سلیمان بن داودﷺ تـفویض نـمود، پس فـرمود کـه:

سُلَيْمَانَ بْنِ دَاوُدَ ﴿ فَقَالَ: ﴿ هَذَا عَطَاؤُنَا فَامْنُنْ أَنْ أَمْسِكَ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾، وَ فَوَّضَ إِلَىٰ نَبِيِّهِ ﴾ فَقَالَ: ﴿ مَا آثَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَ مَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾ فَمَا فَوَّضَ إِلَىٰ رَسُولِ اللهِ ﷺ، فَقَدْ فَوَّضَهُ إِلَيْنَا ».

٣/۶٩۶ عَنْ ثَعْلَبَةً، عَنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحَجَّالِ، عَنْ ثَعْلَبَةً، عَنْ زُرَارَةً، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ وَ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ عِنْ يَقُولَانِ: «إِنَّ اللَّهَ حَقَّ وَ جَلَّ - فَوَّضَ زُرَارَةً، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرٍ وَ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ عِنْ يَقُولَانِ: «إِنَّ اللَّهَ -عَزَّ وَ جَلَّ - فَوَّضَ إِلَىٰ نَبِيِّهِ عِنْهُ أَمْرَ خَلْقِهِ لِيَنْظُرَ كَيْفَ طَاعَتُهُمْ». ثُمَّ تَلَا هٰذِهِ الْآيَةَ: ﴿ مَا آثَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَ مَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا﴾. فَخُذُوهُ وَ مَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا﴾.

ثُمَّ إِنَّ اللَّهَ عَنَّ وَ جَلَّ فَرَضَ الصَّلَاةَ رَكْعَتَيْنِ رَكْعَتَيْنِ عَشْرَ رَكَعَاتٍ، فَأَضَافَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِلَى الرَّكْعَتَيْنِ رَكْعَتَيْنِ، وَ إِلَى الْمَغْرِبِ رَكْعَةً، فَصَارَتْ عَدِيلَ الْفَرِيضَةِ، لَا يَجُوزُ تَرْكُهُنَّ إِلَّا فِي السَّفَرِ، وَ أَفْرَدَ الرَّكْعَةَ فِي الْمَغْرِبِ فَتَرَكَهَا قَائِمَةً فِي السَّفَرِ وَ الْحَضَرِ، فَأَجَازَ اللَّهُ لَهُ ذٰلِكَ كُلَّهُ، فَصَارَتِ الْفَرِيضَةُ سَبْعَ عَشْرَةَ رَكْعَةً.

ثُمَّ سَنَّ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ النَّوَافِلَ أَرْبَعاً وَ ثَـلَاثِينَ رَكْعَةً مِثْلَي الْفَرِيضَةِ، فَأَجَازَ اللَّهُ

﴿ هٰذَا عَطَاؤُنَا فَامْنُنَ أَوْ أَمْسِكُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ (كه در باب اهل ذكر گذشت) و خدا به پيغمبر خودﷺ تفويض نمود، بعد از آن فرمود: ﴿ وَ مَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَ مَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾ ``. پس آنچه به رسول خدا تفويض شد، آن را به ما تفويض فرمود».

۳/۶۹۶ به بند نفر از اصحاب ماروایت کردهاند، از احمد بن محمد، از حجّال، از ثعلبه، از زراره که گفت: شنیدم از امام محمد باقر و امام جعفر صادق الله کمه می فرمودند: «خدای عزّوجل به سوی پیغمبر خویش، امر خلق خود را تفویض فرمود تا نظر کند که فرمان برداری ایشان، چگونه است» پس این آیه را تلاوت نمود: ﴿وَ مَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَ مَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا﴾.

روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق گ که به بعضی از اصحاب قیس ماصر روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق گ که به بعضی از اصحاب قیس ماصر می فرمود که: «خدای عزّ وجلّ پیغمبر خویش را ادب آموخت و ادب او را نیکو ساخت. پس چون ادب را از برای او کامل گردانید، فرمود: ﴿ اَنْکَ لَعَلیٰ خُلُقِ عَظیم ﴾ آ، بعد از آن، امر دین و امت را به او تفویض فرمود تا بندگان او را سیاست کند، و متوجّه امور ایشان باشد، و خدای عزّ وجلّ فرمود که: ﴿ وَ مَا آتَاکُمُ الرُّسُولُ فَخُذُوهُ وَ مَا نَهَاکُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾. و به درستی که رسول عزّ وجلّ فرمود که: ﴿ وَ مَا آتَاکُمُ الرُّسُولُ فَخُذُوهُ وَ مَا نَهَاکُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾. و به درستی که رسول خدا گلاش بر راه راست بود که خدا او را تسدید فرموده بود، و موفّق و مؤیّد بود به روح القدس، که نغزش نمی نمود و خطا نمی کرد در چیزی، از آنچه خلائق را به آن سیاست و ادب می فرمود، و به آداب خدا ادب مند گردید.

پس به درستی که خدای عزّ و جلّ نماز را دو رکعت دو رکعت و اجب گردانید که همهٔ آن ده رکعت بود. بعد از آن، رسول خدای از به سوی آن دو رکعت، دو رکعت دیگر و به سوی نماز شام، یک رکعت دیگر رااضافه فرمود، و اضافهٔ آن حضرت، همتای فریضه شد در وجوب که ترک آنها جائز نیست، مگر در سفر و یک رکعت را در نماز شام زیاد کرد، و آن را ثابت و برپا قرار داد در سفر و حضر که ترک آن، در هیچ یک تجویز نکرد. پس خدا همهٔ اینها را از برای او اجازه فرمود و ممضی داشت و به این سبب، نماز فریضه هفده رکعت شد.

بعد از آن رسول خدای نمازهای نافله و مستحبّه راسی و چهار رکعت قرار داد، و برابر

۱ . ص، ۳۹.

عَزَّ وَ جَلَّ لَهُ ذَٰلِكَ، وَ الْفَرِيضَةُ وَ النَّافِلَةُ إِحْدىٰ وَ خَمْسُونَ رَكْعَةً، مِنْهَا رَكْعَتَانِ بَعْدَ الْعَتَمَةِ جَالِساً تُعَدَّانِ بِرَكْعَةٍ مَكَانَ الْوَتْرِ.

وَ فَرَضَ اللّٰهُ فِي السَّنَةِ صَوْمَ شَهْرِ رَمَضَانَ. وَ سَنَّ رَسُولُ اللّٰهِ ﷺ صَوْمَ شَعْبَانَ وَ تَــلَاثَةَ أَيَّامٍ فِي كُلِّ شَهْرٍ مِثْلَي الْفَرِيضَةِ، فَأَجَازَ اللّٰهُ \_عَزَّ وَ جَلَّ \_لَهُ ذٰلِكَ.

وَ حَرَّمَ اللَّهُ ـعَزَّ وَ جَلَّ ـ الْخَمْرَ بِعَيْنِهَا، وَ حَرَّمَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ الْمُسْكِرَ مِنْ كُـلً شَرَابِ، فَأَجَازَ اللَّهُ لَهُ ذَٰلِكَ.

وَ عَافَ رَسُولُ اللّٰهِ ﷺ أَشْيَاءَ وَ كُرَّهَهَا، لَمْ يَنْهَ عَنْهَا نَهْيَ حَرَامٍ، إِنَّمَا نَهِي عَنْهَا نَهْيَ الْعِبَادِ كَوُجُوبِ مَا إِعَافَةٍ وَ كَرَاهَةٍ، ثُمَّ رَخَّصَ فِيهَا، فَصَارَ الْأَخْذُ بِرُخَصِهِ وَاجِباً عَلَى الْعِبَادِ كَوُجُوبِ مَا يَأْخُذُونَ بِنَهْيِهِ وَ عَزَائِمِهِ، وَ لَمْ يُرَخِّصْ لَهُمْ رَسُولُ اللّٰهِ ﷺ فِيمَا نَهَاهُمْ عَنْهُ نَهْيَ حَرَامٍ، وَ لَا فِيمَا أَمَرَ بِهِ أَمْرَ فَرْضِ لَازِمٍ، فَكَثِيرُ الْمُسْكِرِ مِنَ الْأَشْرِبَةِ نَهَاهُمْ عَنْهُ نَهْيَ حَرَامٍ، لَمْ يُرَخِّصْ رَسُولُ اللّٰهِ ﷺ لِأَحَدٍ تَقْصِيرَ الرَّكُ عَتَيْنِ اللَّـتَيْنِ اللَّـتَيْنِ اللَّـتَيْنِ اللَّـتَيْنِ اللَّـتَيْنِ اللَّـتَيْنِ اللَّهُ عَرَّ وَ جَلَّ، بَلْ أَلْزَمَهُمْ ذَلِكَ إِلْزَاماً وَاجِباً، لَمْ يُرَخِّصْ لِأَحْدِ مَنْ ذَلِكَ إِلَّا لِلْمُسَافِرِ، وَ لَيْسَ لِأَحَدٍ أَنْ يُرَخِّصَ مَا لَـمْ يُسرَخِّصْ لَا لَمْ يُرَخِّصْ لِأَحْدِ أَنْ يُرَخِّصْ مَا لَـمْ يُسرَخِّصْ لَا لَكُ عَيْنِ اللَّهِ عَنَّ وَ جَلَّ، وَ نَهْيُهُ نَهْيَ اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ، وَ نَهْيُهُ نَهْيَ اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ، وَ اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ، وَ نَهْيُهُ نَهْيَ اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ، وَ اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ، وَ نَهْيُهُ نَهْيَ اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ، وَ نَهْيُهُ نَهْيَ اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ، وَ وَاعَى الْعِبَادِ النَّسْلِيمُ لَهُ كَالتَّسْلِيمِ لِللّٰهِ عَزَّ وَ جَلًى، وَ نَهْيُهُ نَهْيَ اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ، وَ نَهْيُهُ نَهْيَ اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ، وَ تَعَالَىٰ».

٨٩٨/ ٥. أَبُو عَلِيٍّ الْأَشْعَرِيُّ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الْجَبَّارِ، عَنِ ابْنِ فَضَّالٍ، عَنْ تَعْلَبَةَ بْنِ مَيْمُونٍ، عَنْ زُرَارَةَ، أَنَّهُ سَمِعَ أَبَا جَعْفَرٍ وَ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ عِلَى يَقُولَانِ: «إِنَّ اللَّهَ لَيْنَظَرَ كَيْفَ طَاعَتُهُمْ»، ثُمَّ تَلَا هٰذِهِ لِيَنْظُرَ كَيْفَ طَاعَتُهُمْ»، ثُمَّ تَلَا هٰذِهِ الْآيَةَ؛ وْمَا آتْاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا﴾.

فریضه، و خدای عزّوجل این را از برای او اجازه فرمود و همهٔ فریضه و نافله پنجاه و یک رکعت است که از جملهٔ آنهاست دو رکعت بعد از نماز خفتن که مصلّی آن را نشسته به جا می آورد که به یک رکعت حساب می شود و به جای و تسر است، و خدا در سال، روزهٔ ماه رمضان را واجب گردانید و رسول خدا به روزهٔ شعبان را و سه روز در هر ماهی قرار داد به طریق استحباب که دو چند فریضه باشد، و خدای عزّوجلّ این را از برای او اجازه فرمود.

و خدای عزّوجلّ شراب انگور را به خصوص حرام گردانید، و رسول خدای مست کننده ای از هر شرابی را حرام گرانید و خدا این را از برای او اجازه فرمود. و رسول خدای چیزی چند را مرتکب نشد و آنها را ناخوش داشت و از آنها نهی نفرمود به نهیی که مستلزم حرمت آن باشد، بلکه نهی کرد از آنها به نهیی که موجب دوری و کراهت است. بعد از آن، در آنها رخصت داد. پس عمل کردن به رخصت، و اجب شد بر بندگان، مانند و جوب عمل کردن به نهی و عزیمتهای او (که مراد محرّمات و واجبات است)، و رسول خدای ایشان را به نهی و عزیمتهای او (که مراد محرّمات و واجبات است)، و رسول خدای ایشان را فرصت نداد در آنچه ایشان را از آن نهی فرمود به نهی تحریمی، و هیچکس را در آن رخصت نداد، و شرابها که ایشان را از آن نهی فرمود به نهی تحریمی، و هیچکس را در آن رخصت نداد، و همچنین در اندک آن، اگرچه به قدر سر سوزنی باشد (و ظاهر عبارت حدیث، که دلالت میکند بر رخصت در خوردن کمی از مست کننده، متروک است بالنص و الأجماع).

و رسول خدای هیچکس را رخصت نداد در تقصیر کردن دو رکعتی که آنها راضم فرمود به سوی آنچه خدای عزّوجل واجب گردانیده، بلکه آن را بر ایشان الزام فرمود؛ الزامی واجب که هیچکس را در چیزی از آن، رخصت نداد، مگر از برای مسافر و کسی را نمی رسد که رخصت دهد آنچه راکه رسول الله آن را رخصت نداده. بس امر و نهی رسول خدا الله با امر و نهی خدای عزّوجل موافق آمد، و بر بندگان واجب است که پیغمبر امر او را تسلیم کنند، مانند تسلیم کردن ایشان خدای تبارک و تعالی و امر او را».

۱۹۹۸ م. ابوعلی اشعری، از محمد بن عبدالجبار، از ابن فضّال، از ثعلبة بن میمون، از زراره روایت کرده است که شنید از امام محمد باقر الله و امام جعفر صادق الله که می فرمودند که: «خدای تبارک و تعالی امر خلق خود را به سوی پیغمبر خویش الله تفویض فرمود، تا نظر کند که فرمان برداری ایشان چگونه است». پس این آیه را تلاوت فرمود: ﴿ وَ مَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ

مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحَجَّالِ، عَنْ ثَعْلَبَةَ بْنِ مَيْمُونِ، عَنْ
 زُرَارَةَ، مِثْلَهُ.

١٩٩٩ ع. مُحَمَّدُ بِنُ يَحْيىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بَنِ سِنَانٍ، عَنْ إِسْحَاقَ بْنِ عَمَّارٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عِبْدِ اللَّهِ عِبْدِ اللَّهِ عِبْدِ اللَّهِ عَنْ اللَّهَ - تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ -أُدَّبَ نَبِيّهُ عَلَيْ اللَّهَ - تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ -أُدَّبَ نَبِيّهُ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْمٍ به فَفَوَّ صَ إِلَيْهِ دِينَهُ ، فَلَمَّا انْتَهَىٰ بِهِ إِلَىٰ مَا أَرَادَ ، قَالَ لَهُ : ﴿إِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ به ، فَفَوَّ صَ إِلَيْهِ دِينَهُ ، فَقَالَ : ﴿وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾ وَ إِنَّ اللَّه -عَزَّ وَ جَلَّ - فَرَضَ الْفَرَائِضَ ، وَ لَمْ يَقْسِمْ لِلْجَدِّ شَيْئًا ، وَ إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَنْهُ أَطْعَمَهُ السُّدُسَ ، فَ أَجَازَ اللَّهُ عَنْهُ أَطْعَمَهُ السُّدُسَ ، فَ أَجَازَ اللَّهُ عَنْهُ أَلْفُوا فَامْنُنْ أَوْ أَصْلِكَ بِغَيْدِ حِسَابٍ ﴾ » . حَلَّ ذِكُرُهُ - لَهُ ذَلِكَ ؛ وَ ذَلِكَ قَوْلُ اللَّهِ عَنْهُ وَ حَلَّ : ﴿هَذَا عَطَاؤُنَا فَامْنُنْ أَوْ أَصْلِكَ بِغَيْدِ حِسَابٍ ﴾ » . حَلَّ ذِكُرُهُ - لَهُ ذَلِكَ ؛ وَ ذَلِكَ قَوْلُ اللَّهِ عَنْ أَنْ أَمْلُولُ اللَّهِ عَنْ إِلْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَيْ وَهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَنْ الْمُنْ أَوْ أَصْلِكَ بِغَيْدِ حِسَابٍ ﴾ » .

٧٠٠/ ٧. الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْوَشَّاءِ، عَنْ حَمَّادِ بْنِ عُثْمَانَ، عَنْ زُرَارَةَ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عِلَى، قَالَ: «وَضَعَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَىٰ دِيَةَ الْعَيْنِ وَ دِيَةَ النَّفْسِ، وَ حَرَّمَ النَّهِ عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عَنْ فَقَالَ لَهُ رَجُلٌ: وَضَعَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَىٰ مِنْ غَيْرٍ أَنْ النَّفْسِ، وَ حَرَّمَ النَّهِ عَلَىٰ مَسْكِرٍ». فَقَالَ لَهُ رَجُلٌ: وَضَعَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَىٰ مِنْ غَيْرٍ أَنْ يَكُونَ جَاءَ فِيهِ شَيْءٌ؟ قَالَ: «نَعَمْ، لِيُعْلَمَ مَنْ يُطِيعُ الرَّسُولَ مِمَّنْ يَعْصِيهِ».

٧٠١/ ٨. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحَسَنِ، قَـالَ: وَجَــذْتُ فِــي نَــوَادِرِ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ سِنَانٍ، قَالَ: قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ ﷺ: «لَا وَ اللهِ، مَــا فَوَّضَ اللّٰهُ إِلَىٰ أَحَدٍ مِنْ خَلْقِهِ إِلَّا إِلَىٰ رَسُولِ اللهِ ﷺ وَ إِلَى الْأَنِثَةِ ﷺ، قَــالَ الله عَــزَّ

#### فَخُذُوهُ وَ مَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا﴾.

• محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از حجال، از ثعلبة بن میمون، از زراره مثل این را روایت کرده است.

۱۹۹۹ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از محمد بن سنان، از اسحاق بن عمّار، از امام جعفر صادق به روایت کرده است که فرمود که: «خدای تبارک و تعالی، بیغمبر خود تالی را تأدیب فرمود و چون او را به منتهای آنچه می خواست رسانید، به او فرمود که: ﴿ وَمَا آتَاکُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا خُلُقٍ عَظَيمٍ ﴾ المس دین خود را به او مفوض فرمود و فرمود که: ﴿ وَمَا آتَاکُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهُاکُمُ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾ به درستی که خدای عزّوجل در باب میراث ، فرائسض و سهامی چند را واجب گردانید و از برای جد (که پدر پدر، یا پدر مادر میّت است)، چیزی را قسمت نفرمود. به تحقیق که رسول خدا تا شش یک اصل مال را به او طعمه داد و خدای جل ذکره آن را ز برای او اجازه فرمود. و این است معنی قول خدای عزّوجلّ: ﴿ هٰذَا عَطَاؤُنَا فَامْنُنُ أَوْ أَمْسِكُ

۱۰۰۰ / ۷۰۰ حسین بن محمد، از مُعلَّی بن محمد، او وشاء، از حمّاد بن عثمان، از زراره، از امام محمد باقر الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود که: «رسول خدای ، دیهٔ چشم و دیهٔ نفس و تن را وضع نمود، و قرار داد فرمود و شراب خرما و هر مست کننده ای را حرام گردانید». کسی به آن حضرت عرض نمود که: رسول خدای وضع فرمود بی آن که چیزی در باب آن آمده باشد (یعنی: از جانب خدا در قرآن یا غیر آن خصوصاً). حضرت فرمود: «آری، تا باب آن آمده باشد (یعنی: تا هر یک را خدا بداند آن که را که رسول را فرمان می برد، از آن که او را فرمان نمی برد» (یعنی: تا هر یک را جزای عالم به حال ایشان بدهد، یا این دو فرقه را تمیز دهد و از هم جدا کند تا مردم بدانند و ایشان را از هم جدا کند تا مردم بدانند و ایشان را از هم جدا کند تا مردم بدانند و ایشان را از هم جدا کند و کی او را معصیت می نماید).

۱۰۷/ ۸. محمد بن یحیی، از محمد بن حسن روایت کرده است که گفت: در نوادر محمد بن سنان یافتم که روایت کرده بود از عبدالله بن سنان که گفت: امام جعفر صادق الله فرمود: «نه، به خدا سوگند که خدا به سوی هیچیک از خلق خود تفویض نفرمود، مگر به

وَ جَلَّ : ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقَّ لِتَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ بِمَا أَرَاكَ اللَّهُ ، وَ هِيَ جَارِيَةٌ فِي الْأَوْصِيَاءِ ﷺ».

٧٠٧/ ٩. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحَسَنِ، عَنْ يَعْقُوبَ بْنِ يَزِيدَ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحَسَنِ الْمِينَمِيِّ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ، قَالَ: سَمِعْتُهُ يَقُولُ: «إِنَّ اللَّهَ \_عَزَّ وَ جَلَّ\_ أَدَّبَ رَسُولَهُ حَتَىٰ قَوَّمَهُ عَلَىٰ مَا أَرَادَ، ثُمَّ فَوَّضَ إلَيْهِ، يَقُولُ: «إِنَّ اللَّهَ \_عَزَّ وَ جَلَّ\_ أَدَّبَ رَسُولَهُ حَتَىٰ قَوَّمَهُ عَلَىٰ مَا أَرَادَ، ثُمَّ فَوَّضَ إلَيْهِ، فَقَالَ عَزَّ ذِكْرُهُ: ﴿مَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَ مَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا﴾ فَمَا فَوَّضَ اللَّهُ إلَىٰ رَسُولِهِ، فَقَدْ فَوَّضَهُ إلَيْنَا».

١٠/٧٠٣ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ يَعْضَ أَضْحَابِنَا ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمٰنِ ، عَنْ صَنْدَلٍ الْخَيَّاطِ ، عَنْ زَيْدٍ الشَّحَّامِ ، قَالَ : شَمَّالُتُ أَيَّا عَبْدِ اللَّهِ عَبْدِ فَي قَوْلِهِ تَعَالَىٰ : ﴿ هٰذَا عَطْاؤُنا فَامْنُنْ أَوْ أَمْسِكَ بِغَيْرِ حِسْابٍ ﴾ قَالَ : «أَعْطَىٰ سُلَيْمَانَ مُلْكاً عَظِيماً ، ثُمَّ جَرَتْ هٰذِهِ عَطَاؤُنا فَامْنُنْ أَوْ أَمْسِكَ بِغَيْرِ حِسْابٍ ﴾ قَالَ : «أَعْطَىٰ سُلَيْمَانَ مُلْكاً عَظِيماً ، ثُمَّ جَرَتْ هٰذِهِ اللَّهَ فَي رَسُولِ اللَّهِ عَيْنَةً ، فَكَانَ لَهُ أَنْ يُعْطِي مَا شَاءَ مَنْ شَاءَ ، وَ يَمْنَعَ مَنْ شَاءَ ، وَ أَعْطَاهُ اللَّهُ أَفْضَلَ مِمَّا أَعْطَىٰ سُلَيْمَانَ ؛ لِقَوْلِهِ تَعَالَىٰ : ﴿ مَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَ مَا نَهَاكُمْ عَنْهُ اللَّهُ أَفْضَلَ مِمَّا أَعْطَىٰ سُلَيْمَانَ ؛ لِقَوْلِهِ تَعَالَىٰ : ﴿ مَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَ مَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾ ».

سوى رسول خدا على و به سوى المه الله الله المنظم خداى عزّوجل فرموده است كه: ﴿إِنَّا أَنْذَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتُابَ بِالْحَقِّ لِتَحْكُمُ بَيْنَ النّاسِ بِمَا أَرْاكَ اللّهُ ﴾ أ، يعنى: به درستى كه ما فرو فرستاديم به سوى تو اين كتاب كامل راكه (قرآن است) به درستى و راستى تا حكم كنى در ميان مردمان به آنچه خدا آن را براى تو رأى گردانيده ».

و حضرت فرمود که: «این آیه، در اوصیای پیغمبر بیش جاری است» (و بعضی از سنیان، این آیه را دلیل بر این گرفته که پیغمبر بیش متعبد بود به اجتهاد کردن به آن وضعی که به آن استدلال کرده اند، و با وجود ضعف دلالت آیه بر مطلب ایشان، ظهورش از دلالت آن بر تفویض بیشتر است؛ چه معلل کردن انزال قرآن به حکم کردن به قرار داد خویش، با هم نمی سازند. پس باید که این حدیث فی الحقیقه از معصوم نباشد، یا اگر از معصوم باشد، در آن خلاف ظاهری را مر تکب شده باشد، به طریقهٔ تأویل که خود آن را می داند. و معنی آیه بنابر ظاهر لفظ آن، این است که: تا حکم کنی به آنچه خدا آن را به تو نموده و وحی فرموده، یا به نمودن و اعلام خدا تو را که چگونه حکم کنی در میان مردمان).

۷۰۲ / ۸ محمد بن یحیی، از محمل بن حسن، از ایعقوب بن یزید، از حسن بن زیاد، از محمد بن حسن میشمی ، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که گفت: شنیدم از آن حضرت که می فرمود: «به درستی که خدای عزّوجل پیغمبر خود را تأدیب کرد تا آن که او را راست گردانید بر آن وضعی که اراده داشت. بعد از آن، به سوی او تفویض کرد و آن جناب عزّ ذکره ... فرمود که: ﴿وَ مَا آتَاکُمُ الرُّسُولُ فَخُذُوهُ وَ مَا نَهَاکُمْ عَنْهُ فَانْتُهُوا﴾. پس آنچه خدا به سوی پیغمبر خود تفویض فرمود».

۱. نساء، ۱۰۵.

### ٥٣ ـ بَابٌ فِي أَنَّ الْأَئِمَّةَ ﷺ بِمَنْ يُشْبِهُونَ مِمَّنْ مَضىٰ وَكَرَاهِيَةِ الْقَوْلِ فِيهِمْ بِالنَّبُوَّةِ

١٧٠٢/ ١. أَبُو عَلِيٍّ الْأَشْعَرِيُّ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الْجَبَّارِ، عَنْ صَفْوَانَ بْنِ يَحْيَىٰ، عَنْ حُمْرَانَ بْنِ أَعْيَنَ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي جَعْفَرٍ ﷺ: مَا مَوْضِعُ الْعُلَمَاءِ؟ قَالَ: «مِثْلُ ذِي الْقَرْنَيْنِ، وَ صَاحِبِ مُوسَىٰ ﷺ».

٧٠٥/ ٢. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُـمَيْرٍ، عَـنِ الْحُسَيْنِ بُـنِ أَبِي الْعَـلَاءِ، قَالَ: قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ ﷺ: «إِنَّمَا الْوُقُوفُ عَلَيْنَا فِي الْحَـلَالِ وَ الْحَرَامِ، فَأَمَّا النَّبُوَّةُ فَـلَا».

٧٠٠٤ ٣ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَى الْأَشْعَرِيُّ. عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْبَرْقِيِّ، عَنِ النَّصْرِ بْنِ سُويْدٍ، عَنْ يَحْيَى بْنِ عِمْوَانَ الْعَكْبِيُّ، عَنْ أَيُّوبَ بْنِ الْحُرِّ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا النَّهِ اللهِ يَقُولُ: «إِنَّ اللهِ عَنْ ذِكْرُهُ لَهُ خَتَمَ بِنَبِيِّكُمُ النَّبِيِّينَ؛ فَلَا نَبِيَّ بَعْدَهُ أَبَداً، وَ عَبْدِ اللهِ اللهِ يَقُولُ: «إِنَّ الله لهَ عَزَ ذِكْرُهُ لَهُ خَتَمَ بِنَبِيِّكُمُ النَّبِيِّينَ؛ فَلَا نَبِيَّ بَعْدَهُ أَبَداً، وَ خَتَمَ بِكِتَابِكُمُ الْكَبِينَ وَ فَلَا كِتَابَ بَعْدَهُ أَبَداً، وَ أَنْزَلَ فِيهِ: يَبْيَانَ كُلِّ شَيْءٍ، وَ خَلْفَكُمْ، وَ خَتْمَ بِكِتَابِكُمُ النَّبِيدَ وَ الْأَرْضِ، وَ نَبَأَ مَا قَبْلَكُمْ، وَ فَصْلَ مَا بَيْنَكُمْ، وَ خَبَرَ مَا بَعْدَكُمْ، وَ فَصْلَ مَا بَيْنَكُمْ، وَ خَبَرَ مَا بَعْدَكُمْ، وَ فَمْلَ مَا بَيْنَكُمْ، وَ خَبَرَ مَا بَعْدَكُمْ، وَ أَمْرَ الْجَنَّةِ وَ النَّارِ، وَ مَا أَنْتُمْ صَائِرُونَ إِلَيْهِ».

٧٠٧/ ٢. عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنْ حَمَّادِ بْنِ عِيسىٰ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ الْمُخْتَارِ، عَنِ الْحَارِثِ بْنِ الْمُغِيرَةِ، قَالَ: قَالَ أَبُو حَمَّادِ بْنِ عِيسىٰ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ الْمُخْتَارِ، عَنِ الْحَارِثِ بْنِ الْمُغِيرَةِ، قَالَ: قَالَ أَبُو جَمَّادِ بْنِ عَلِياً عَلَىٰ كَانَ مُحَدَّثًا، فَقُلْتُ: فَتَقُولُ: نَبِيٍّ؟ قَالَ: فَحَرَّكَ بِيَدِهِ هٰكَذَا، ثُمَّ جَعْفَرٍ عَنْ الْفَوْنَيْنِ، أَ وَ مَا بَلَغَكُمْ قَالَ: «أَوْ كَضَاحِبِ مُوسىٰ، أَوْ كَذِي الْقَوْنَيْنِ، أَ وَ مَا بَلَغَكُمْ قَالَ: «أَوْ كَضَاحِبِ مُوسىٰ، أَوْ كَذِي الْقَوْنَيْنِ، أَ وَ مَا بَلَغَكُمْ

آن جناب: ﴿ وَ مَا آتَاكُمُ الرُّسُولُ فَخُذُوهُ وَ مَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾ ٩.

#### ۵۳ باب در بیان این که ائمه هی به کدام یک از او صیای گذشتگان شباهت دارند، و حرمت قول به پیغمبری در باب ایشان

۱۰۷۴ ۱. ابو علی اشعری، از محمد بن عبدالجبّار، از صفوان بن یحیی، از حُمران بن اعین، روایت کرده است که گفت: به امام محمد باقر الله عرض کردم که: مرتبهٔ علما (یعنی: ائمه) چیست؟ فرمود که: ۱ایشان مانند ذوالقرنین و صاحب سلیمان و صاحب موسی اللهٔاند» (یعنی: اسکندر و آصف بن برخیا و یوشع بن نون. و بعضی گمان کردهاند که مراد از اخیر، خضر یا هرون است و اوّل اصح است؛ زیراکه مقصود اثبات وصایت است و نفی نبوّت و خضر و هرون هر دو پیغمبر بودند).

۷۰۵ / ۲ . علی بن ابراهیم، از پدرش، از ابن ابی عمیر ، از حسین بن ابی العلاء، روایت کرده است که گفت: حضرت امام جعفر صادق الله فرمود که: «جز این نیست که وقوف بر ما (یعنی: مقیم شدن در درگاه ما) و رجوع به سوی ما در باب حلال و حرام است (و این حصر، نسبی است، نسبت به پیغمبری و لهذا بعد از این می فرماید که:) امّا پیغمبری را ما نداریم».

۷۰۶ / ۲۰ محمد بن یحیی اشعری، از احمد بن محمد، از برقی، از نضربن شوید، از برقی، از نضربن شوید، از یحیی بن عمران حلبی، از ایّوب بن حرّ روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که می فرمود: «به درستی که خدای عزّ ذکره پیغمبران را به پیغمبر شماختم نمود. که هیچ پیغمبری هرگز بعد از آن حضرت نخواهد بود، و به کتاب شما (که قرآن است) همهٔ کتابها را ختم فرمود، که هرگز کتابی بعد از آن نخواهد بود. و فرو فرستاد در آن بیان هر چیزی و کیفیّت آفریدن شما و آفریدن آسمانها و زمین و خبر آنچه پیش از شما بوده، و جدا ساختن حتی از باطن، در آنچه در میانهٔ شما است و خبر آنچه بعد از شما خواهد بود، و امر بهشت و دوزخ و آنچه شما به سوی آن باز خواهید گشت».

۷۰۷ ، چند نفر از اصحاب ما روایت کرده اند، از احمد بن محمد، از حسین بن سعید، از حماد بن عیسی، از حسین بن مغیره که گفت: امام محمد باقر علی فرمود که: «علی از محدث بود». پس من عرض کردم که: بگوییم که پیغمبر بود؟ حارث می گوید که: حضرت دست خویش را همچنین حرکت داد (یعنی: به آن اشاره فرمود که:

أَنَّهُ قَالَ: وَ فِيكُمْ مِثْلُهُ؟!».

٧٠٨/ ٥. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنِ ابْنِ أَذَيْنَةَ، عَنْ بُرَيْدِ بْنِ مُعَاوِيَةَ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ وَ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ قَالَ: قُلْتُ لَهُ: مَا مَـنْزِلَتُكُمْ ؟ وَ مَـنْ تُشْبِهُونَ مِمَّنْ مَضَىٰ ؟ قَالَ: «صَاحِبَ مُوسَىٰ وَ ذَا الْقَرْنَيْنِ كَانَا عَالِمَيْنِ، وَلَمْ يَكُونَا نَبِيَّيْنِ».

٧٠٩/ ٤. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْبَرْقِيِّ، عَنْ أَبِي طَالِبٍ، عَنْ سَدِيرٍ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ: إِنَّ قَوْماً يَزْعُمُونَ انَّكُمْ آلِهَةً، يَتْلُونَ عَلَيْنَا بِذَٰلِكَ سَدِيرٍ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ: إِنَّ قَوْماً يَزْعُمُونَ انَّكُمْ آلِهَةً، يَتْلُونَ عَلَيْنَا بِذَٰلِكَ فَرْآناً ﴿وَهُوَ اللَّذِي فِي السَّمَاءِ إِلَهُ وَفِي الأَرْضِ إِلَيْهِ؟

فَقَالَ: «يَا سَدِيرُ، سَمْعِي وَ بَصَرِي وَ يُنْشَرِي وَ لَحْمِي وَ دَمِي وَ شَعْرِي مِنْ هَوُلَاءِ بَرَاءٌ، وَ بَرِئَ اللَّهُ مِنْهُمْ، مَا هَوُلَاءِ عَلَى دِينِي وَلَا عَلَىٰ دِينِ آبَائِي؛ وَ اللَّهِ، لَا يَجْمَعُنِي اللَّهُ وَ إِيَّاهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِلَّا وَ هُوَ سَاخِطٌ عَلَيْهِمْ».

قَالَ: قُلْتُ: وَ عِنْدَنَا قَوْمٌ يَزْعُمُونَ أَنَّكُمْ رُسُلٌ، يَقْرَؤُونَ عَلَيْنَا بِذَٰلِكَ قُرْآناً: ﴿يَا أَيُّهَا الرُّسُلُ كُلُوا مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَ اعْمَلُوا صَالِحاً إِنِّى بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴾ ؟

فَقَالَ: «يَا سَدِيرُ، سَمْعِي وَ بَصَرِي وَ شَعْرِي وَ بَشَرِي وَ لَحْمِي وَ دَمِي مِنْ هُؤُلَاءِ بَرَاءُ، وَ بَرِئَ اللّٰهُ مِنْهُمْ وَ رَسُولُهُ، مَا هُؤُلَاءِ عَلَىٰ دِينِي، وَ لَا عَلَىٰ دِينِ آبَائِي؛ وَ اللّٰهِ، لَا يَجْمَعُنِي اللّٰهُ وَ إِيَّاهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِلَّا وَ هُوَ سَاخِطٌ عَلَيْهِمْ».

قَالَ: قُلْتُ: فَمَا أَنْتُمْ؟

نه)، بعداز آن، فرمودكه: «يا آن حضرت مانند صاحب سليمان، يا چون صاحب موسى، يا مثل ذوالقرنين بود. آيا به شما نرسيده كه آن حضرت در قصّهٔ ذوالقرنين فرمود كه: در ميان شما مثل او هست».

۱۹۰۸ / ۵ ، علی بن ابراهیم، از پدرش، از ابن ابی عمیر، از ابن اُذنیه، از برید بن معاویه، از امام محمد باقر 機 و امام جعفر صادق 機 روایت کرده است که به آن حضرت عرض کردم که: مرتبهٔ شما چه قدر است و به که شباهت دارید از آنان که در گذشته اند؟ فرمود که: «صاحب موسی و ذوالقرنین که هر دو عالم بودند و پیغمبر نبودند».

۱۹۰۹ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از برقی، از ابوطالب، از سدیر روایت کرده است که گفت: به امام جعفر صادق الله عرض کردم که: گروهی گمان می کنند که شما خدایانید، و در این باب آیه ای از قرآن را بر ما می خوانند که: ﴿ وَ هُوَ الَّذِی فی السَّمَاءِ إِلٰهٌ وَ فی الاَّرْضِ إِلٰهٌ ﴾ . فرمود که: «ای سدیر، گوش و چشم و گرشت و بشره و خون و موی من، از این گروه بیزار است، و خدا از ایشان بیزار باشد (یا بیزار است)، این گروه بر دین من و بر دیس پدران من نیستند، و خدا مرا با ایشان جمع نمی قرعاید در روز قیامت، مگر در حالی که بر ایشان خشمناک باشد».

سدیر می گوید که: عرض کردم: و در نزد ما گروهی دیگر هستند که گمان می کنند که شما رسولان و فرستادگان خدایید، و در این باب بر ما آیه ای را از فرآن می خوانند که: ﴿یَا أَیُّها الرَّسُلُ کُلُوا مِنَ الطَّیِّبَاتِ وَ اعْمَلُوا صَالِحاً إِنّی بِمَا تَعْمَلُونَ عَلیمٌ ﴾ آ، یعنی: «ای گروه رسولان و فرستادگان خدا، بخورید از طعامهای پاکیزه و حلال و کار نیکو و شایسته را بکنید. به درستی که من به آنچه شما می کنید دانایم ».

حضرت فرمود که: «ای سدیر، گوش و چشم و مو و بشره و گوشت و خون من، از ایس گروه بیزار است، خدا و رسول او از ایشان بیزار باشند. این گروه، بر دین من و بر دین پدران من نیستند. و خدا مرا با ایشان در روز قیامت جمع نخواهد فرمود، مگر در حالی که بر ایشان خشمناک باشد».

سدير ميگويدكه: عرض كردم پس شما چه چيزيد؟ (يعني: چه صفت داريد و بــه چــه

قَالَ: «نَحْنُ خُزَّانُ عِلْمِ اللّٰهِ، نَحْنُ تَرَاجِمَةُ أَمْرِ اللّٰهِ، نَحْنُ قَوْمٌ مَعْصُومُونَ، أَمَرَ اللّٰهُ -تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ ـ بِطَاعَتِنَا، وَ نَهَىٰ عَنْ مَعْصِيَتِنَا، نَحْنُ الْحُجَّةُ الْبَالِغَةُ عَلَىٰ مَـنْ دُونَ السَّمَاءِ وَ فَوْقَ الْأَرْضِ».

٧١٠/ ٧٠ عِدَّةً مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ بَخْرٍ، عَنِ ابْنِ مُسْكَانَ، عَنْ عَبْدِ الرَّحْسَمْنِ بْنِ أَبِسِ عَبْدِ اللهِ عَنْ عَبْدِ الرَّحْسَمْنِ بْنِ أَبِسِ عَبْدِ اللهِ عَنْ عَبْدِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَلْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَلْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ

## ٥٣\_بَابُ أَنَّ الْأَيْمَّةَ ﴿ مُحَدَّثُونَ مُفَهَّمُونَ

١٧١١/ ١. مُحَمَّدُ بْنُ يَخْيَى ﴿ عَنْ أَخْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ عَنِ الْحَجَّالِ، عَنِ الْقَاسِمِ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عُبَيْدِ بْنِ زُرَارَةَ، قَالَ: أَرْسَلَ أَبُو جَعْفَرٍ ﷺ إِلَىٰ زُرَارَةَ: أَنْ يُعْلِمَ الْحَكَمَ بْنَ عُتَيْبَةَ: «أَنَّ أَوْصِيَاءَ مُحَمَّدٍ \_عَلَيْهِ وَ عَلَيْهِمُ السَّلَامُ \_مُحَدَّثُونَ».

٧١٢/ ٢. مُحَمَّدُ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ، عَنْ جَمِيلِ بْنِ صَالِحٍ، عَنْ رَيَادِ بْنِ سُوقَةَ، عَنِ الْحَكَمِ بْنِ عُتَيْبَةَ، قَالَ: دَخَلْتُ عَلَىٰ عَلِيٍّ بْنِ الْـحُسَيْنِ ﴿ عَنْ زِيَادِ بْنِ سُوقَةَ، عَنِ الْحَكَمِ بْنِ عُتَيْبَةَ، قَالَ: دَخَلْتُ عَلَىٰ عَلِيٍّ بْنِ الْـحُسَيْنِ ﴿ عَنْ زِيَادِ بْنِ سُوقَةَ، عَنِ الْحَكَمِ الْآيَةَ الَّتِي كَانَ عَلِيُّ بْنُ أَبِي طَالِبٍ ﴿ يَعْرِفُ قَاتِلَهُ يَعْرِفُ قَاتِلَهُ إِيهَا النَّاسَ؟ ﴿ وَيَعْرِفُ بِهَا النَّاسَ؟ ﴾.

قَالَ الْحَكَمُ: فَقُلْتُ فِي نَفْسِي: قَدْ وَقَعْتُ عَلَىٰ عِلْمٍ مِنْ عِلْمٍ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ، أَعْلَمُ بِذَٰلِكَ تِلْكَ الْأَمُورَ الْعِظَامَ، قَالَ: فَقُلْتُ: لَا وَ اللّٰهِ، لَا أَعْلَمُ، قَالَ: ثُمَّ قُلْتُ: مَـا الْآيَةُ؟ تُخْبِرُنِي بِهَا يَا ابْنَ رَسُولِ اللّٰهِ؟ منصب آراسته اید؟) فرمود: «ما خزانه داران علم خداییم، و ماییم ترجمان های امر خدا (که آن را برای مردم بیان میکنیم). و ماییم گروه معصومین که خدا ما را از گناهان نگاه داشته، و خدای تبارک و تعالی امر فرموده به فرمان برداری ما و از نافرمانی ما نهی فرموده. و ماییم حجت بالغه خدا بر هر که در زیر آسمان و در بالای زمین است».

۱۹۰۷ بند نفر از اصحاب ما روایت کرده اند، از احمد بن محمد، از حسین بن سعید، از عبدالله بن بحر، از ابن مسکان، از عبدالرحمان بن ابی عبدالله، از محمد بن مسلم که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق که می فرمود: «ائمه، به منزلهٔ رسول خدایک اند، مگر آن که ایشان پیغمبر نیستند و ایشان را حلال نیست از زنان آنچه پیغمبر را حلال می بود» (یعنی: بیش از چهار زن به نکاح دوام بر سبیل اجتماع، و نیز زنی که خویش را به پیغمبر می بخشید، و به محض این، بر آن حضرت حلال می شد بدون اجرای صبغهٔ نکاح و ایمن مخصوص آن حضرت بود؛ چنانچه حق تعالی در قرآن تصریح به آن فرموده). و حضرت فرمود که: «اشا آنچه غیر از این باشد، ایشان در آن به منزلهٔ رسول خدایند».

## ۵۳. باب در بیان این که ایُمَه ﷺ محدّث و مفهّماند (که فرشته ایشان را تحدیث مینماید و میفهماند)

۱/۷۱۱ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از حجّال، از قاسم بن محمد، از عبید بن زراره روایت کرده است که گفت: امام محمد باقر ﷺ به سوی زراره فرستاد که حَکَم بن عُتیبه را اعلام کند که: «او صیای محمد - علیه و علیهم السلام - محدّث اند».

۳۱۲ / ۲۱ محمد، از احمد بن محمد، از ابن محبوب، از جمیل بن صالح، از زیاد بس سوقه، از حکم بن عُتیبه روایت کرده است که گفت: روزی بر حضرت علی بن الحسین الله داخل شدم، پس فرمود که: «ای حکم، آیا می دانی آن آیه را که علی بن ابی طالب الله کشنده خود را به آن می شناخت، و می شناخت به آن امور عظیمه ای را که مردمان را به آن حدیث می کرد؟» حکم می گوید که: من با خود گفتم که بر علمی از علوم علی بن الحسین مطلع شدم که به واسطهٔ آن همهٔ این امور عظیمه را خواهم دانست (یعنی: از کیلام آن حضرت چنین مستفاد می شود که او نیز این آیه را می داند، از او استدعا می کنم که آن را به من تعلیم کند).

حكم ميگويد كه: پس عرض كردم: نه، به خدا سوگند، كه من آن آيه را نميدانم. و گفت

قَالَ: «هُوَ وَ اللَّهِ قَوْلُ اللَّهِ عَزَّ ذِكْرُهُ: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ وَ لَا نَبِيِّ (وَ لَا مُحَدَّثِ)﴾ وَكَانَ عَلِيُّ بْنُ أَبِي طَالِبٍ ﷺ مُحَدَّثاً».

فَقَالَ لَهُ رَجُلٌ \_يُقَالُ لَهُ: عَبْدُ اللّٰهِ بْنُ زَيْدٍ، كَانَ أَخَا عَلِيٍّ لِأُمِّهِ\_: سُبْحَانَ اللّٰهِ! مُحَدَّثاً؟ كَأَنَّهُ يُنْكِرُ ذٰلِكَ، فَأَقْبَلَ عَلَيْهِ أَبُو جَعْفَرٍ ﷺ، فَقَالَ: «أَمَا وَاللّٰهِ إِنَّ ابْنَ أُمِّكَ بَعْدُ قَدْ كَانَ يَعْرِفُ ذٰلِكَ».

قَالَ: فَلَمَّا قَالَ ذٰلِكَ سَكَتَ الرَّجُلُ، فَقَالَ: «هِيَ الَّتِي هَلَكَ فِيهَا أَبُوالْخَطَّابِ، فَلَمْ يَدْرِ مَا تَأْوِيلُ الْمُحَدَّثِ وَ النَّبِيِّ».

٣/٧١٣. أَخْمَدُ بْنُ مُحَمَّدٍ وَ مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْـنِ الْـحَسَنِ، عَـنْ يَخْفِىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْـحَسَنِ، عَـنْ يَغُولُ: «الْأَئِمَّةُ يَغُولُ: «الْأَئِمَّةُ عَلَىٰ الْحَسَنِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا الْحَسَنِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا الْحَسَنِ، عَنْ مُحَمَّدِ بُنِ إِسْمَاعِيلَ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا الْحَسَنِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا الْحَسَنِ، عَنْ مُحَمَّدِ بُنِ إِسْمَاعِيلَ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا الْحَسَنِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا الْحَسَنِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا الْحَسَنِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا الْحَسَنِ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِي إِسْمَاعِيلَ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا الْحَسَنِ عَنْ مُنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِلْمُ عَلَى إِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْعَمَاءُ مَاءُ مَاءُ وَنَ. مُفَهَّمُونَ، مُحَمَّدٍ أَنْ الْ اللَّا سَمِعْتُ أَبَا الْحَسَنِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْمَاءُ مُنَادِقُونَ، مُفَقَّمُونَ، مُحَدَّدُ وَانَ اللَّهُ عَلْمَاءُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ ال

٢١٢/ ٢. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسِيٰ، عَنْ يُونُسَ، عَنْ رَجُلٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسِيٰ، عَنْ يُونُسَ، عَنْ رَجُلٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ، قَالَ: «إِنَّهُ يَسْمَعُ الصَّوْتَ، مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ، قَالَ: «إِنَّهُ يَسْمَعُ الصَّوْتَ، وَ لَا يَرَى الشَّخْصَ». فَقُلْتُ لَهُ: جُعِلْتُ فِذَاكَ، كَيْفَ يَعْلَمُ أَنَّهُ كَلَامُ الْمَلَكِ؟ قَالَ: «إِنَّهُ يُعْطَى الشَّكِينَةَ وَ الْوَقَارَ حَتَّىٰ يَعْلَمَ أَنَّهُ كَلَامُ مَلَكٍ».

٥١٥/ ٥. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنْ حُمْرَانَ بْنِ حَمَّادِ بْنِ عِيسىٰ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ الْمُخْتَارِ، عَنِ الْجَارِثِ بْنِ الْمُغِيرَةِ، عَنْ حُمْرَانَ بْنِ أَعْيَنَ، قَالَ: قَالَ أَبُو جَعْفَرٍ ﷺ: «إِنَّ عَلِيّاً ﷺ كَانَ مُحَدَّثًا». فَخَرَجْتُ إِلَىٰ أَصْحَابِي، فَقُلْتُ: عَبْدَ فَيْ اللهِ عَلْمَ اللهِ يَقُولُ: «كَانَ فَقُلْتُ: سَمِعْتُ أَبًا جَعْفَرٍ ﷺ يَقُولُ: «كَانَ عَلِيّاً ﴿ مَنْ كَانَ مُحَدَّثًا ﴾ فَقَالُوا: وَ مَا هِيَ؟ فَقُلْتُ: سَمِعْتُ أَبًا جَعْفَرٍ ﷺ يَقُولُ: «كَانَ عَلِيّ اللهِ مُحَدِّثًا ﴾ فَقَالُوا: مَا صَنَعْتَ شَيْئاً، أَلّا سَأَلْتَهُ: مَنْ كَانَ يُحَدِّثُهُ؟

فَرَجَعْتُ إِلَيْهِ، فَقُلْتُ: إِنِّي حَدَّثْتُ أَصْحَابِي بِمَا حَدَّثْنَنِي، فَقَالُوا: مَا صَنَعْتَ شَيْناً،

كه: بعد از آن، عرض كردم كه: يا ابن رسول الله، آيه اى كه فرمودى، مرا به آن خبر مى دهى كه چه آيه بود؟ حضرت فرمود: «به خدا سوگند كه آن آيه، فرمودهٔ خداى عزّوجلَ است كه: ﴿وَ مَا أَرْسَلُنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولِ وَ لا نَبِيٍّ ﴾ [و لامحدّث]. و على بن ابى طالب ﷺ محدّث بود».

مردی که او را عبدالله بن زید می گفتند و برادر مادری علی بن الحسین بود (پعنی: مادرش مادرخواندهٔ آن حضرت بود. و بعضی گفته اند که مادر رضاعی آن حضرت بود و به هر تقدیر). عبدالله به حضرت عرض کرد از روی تعجب که: سبحان الله، علی همدت بود؟ گویا که این را انکار داشت. حضرت امام محمد باقر هه رو به او آورد و فرمود که: «بدان که به خدا سوگند که پسر مادرت بعد از آن حضرت این را می شناسد». حکم می گوید که چون حضرت این سخن را فرمود، عبدالله ساکت شد. پس فرمود که: «همین آیه است که حضرت این سخن را فرمود، عبدالله ساکت شد. پس فرمود که: «همین آیه است که بوالخطاب (که محمد بن مقلاص است) در آن هلاک گردید؛ زیرا که ندانست که تفسیر محدث و نبی چیست» (و هر دو را یکی داشت).

۳/۷۱۳ محمد بن محمد و محمد بن یحبی، از محمد بن حسن، از یعقوب بن یزید، از محمد بن حسن، از یعقوب بن یزید، از محمد بن اسماعیل روایت کرده اند که گفت: شنیدم از امام موسی کاظم علی که می فرمود: «اثمه، علمای راستگویان و تفهیم شدگان محدکث اند»

۱. حج، ۵۲

أَلَّا سَأَلْتَهُ: مَنْ كَانَ يُحَدِّثُهُ؟ فَقَالَ لِي: «يُحَدِّثُهُ مَلَكٌ». قُلْتُ: تَقُولُ: إِنَّهُ نَبِيُّ؟ قَالَ: فَحَرَّكَ يَدَهُ هٰكَذَا: «أَوْ كَصَاحِبِ سُلَيْمَانَ، أَوْ كَصَاحِبِ مُوسَىٰ، أَوْ كَذِي الْقَرْنَيْنِ؛ أَوَ مَا بَلَغَكُمْ أَنَّهُ قَالَ: وَ فِيكُمْ مِثْلُهُ؟!».

## ٥٥ ـ بَابٌ فِيهِ ذِكْرُ الْأَرْوَاحِ الَّتِي فِي الْأَيْمَّةِ ﷺ

٧١٤ / ١ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنْ حَمَّادِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ عُمَرَ الْيَمَانِيِّ، عَنْ جَابِرٍ الْجُعْفِيِّ، قَالَ: قَالَ أَبُو عَبْدِ حَمَّادِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ عُمَرَ الْيَمَانِيِّ، عَنْ جَابِرٍ الْجُعْفِيِّ، قَالَ: قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ عَنْ : «يَا جَابِرُ، إِنَّ الله ـ تَبَارَكُ وَ تَعَالَىٰ \_ خَلَقَ الْخَلْقَ ثَلَاثَةَ أَصْنَافٍ، وَ هُو قَوْلُ اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ : ﴿ وَ كُنْتُمْ أَزْوَاجًا ثَلَاثَةً ٥ وَأَصْحَابُ الْمَهُمَّنَةِ مَا أَصْحَابُ الْمَيْمَنَةِ ٥ وَ أَصْحَابُ الْمَهُمَةِ مَا أَصْحَابُ الْمَيْمَنَةِ ٥ وَ أَصْحَابُ الْمَهُمَةِ مَا أَصْحَابُ الْمَيْمَنَةِ ٥ وَ أَصْحَابُ الْمَيْمَنَةِ مَا أَصْحَابُ الْمَيْمَنَةِ ٥ وَ أَصْحَابُ الْمَشْمَةَ مَا أَصْحَابُ الْمَيْمَنَةِ ٥ وَ أَصْحَابُ الْمَيْمَنَةِ مَا أَصْحَابُ الْمَيْمَنَةِ ٥ وَ أَصْحَابُ الْمَشْمَةِ مَا أَصْحَابُ الْمَيْمَنَةِ ٥ وَ السَّابِقُونَ السَّابِقُونَ ٥ أُولِئِكَ الْمُقَرِّبُونَ ﴾ .

فَالسَّابِقُونَ هُمْ رُسُلُ اللَّهِ عِيْ وَ خَاصَّةُ اللَّهِ مِنْ خَلْقِهِ، جَعَلَ فِيهِمْ خَمْسَةَ أَرْوَاحٍ:

أَيَّدَهُمْ بِرُوحِ الْقُدُسِ، فَبِهِ عَرَفُوا الْأَشْيَاءَ؛ وَ أَيَّدَهُمْ بِرُوحِ الْإِيمَانِ، فَبِهِ خَافُوا اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ؛ وَ أَيَّدَهُمْ بِرُوحِ الشَّهْوَةِ، فَبِهِ قَدَرُوا عَلَىٰ طَاعَةِ اللهِ؛ وَ أَيَّدَهُمْ بِرُوحِ الشَّهْوَةِ، فَبِهِ وَجَلَّ؛ وَ أَيَّدَهُمْ بِرُوحِ الشَّهْوَةِ، فَبِهِ الشَّهُوا طَاعَةَ اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ، وَ كَرِهُوا مَعْصِيَتَهُ؛ وَ جَعَلَ فِيهِمْ رُوحَ الْمَدْرَجِ الَّذِي بِهِ الشَّهَوْا طَاعَةَ اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ، وَكَرِهُوا مَعْصِيَتَهُ؛ وَ جَعَلَ فِيهِمْ رُوحَ الْمَدْرَجِ الَّذِي بِهِ اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ، وَكَرِهُوا مَعْصِيَتَهُ؛ وَ جَعَلَ فِيهِمْ رُوحَ الْمَدْرَجِ الَّذِي بِهِ اللهِ النَّاسُ وَ يَجِينُونَ

آن حضرت سؤال نکردی که کی او راحدیث می کند؟ پس من به سوی آن حضرت برگشتم و عرض کردم که: من یاران خویش را خبر دادم به آنچه مرا به آن خبر داده بودی، گفتند که کار خوبی نکردی، چرا از او سؤال نکردی که کی آن حضرت را حدیث می کند و به او خبر می دهد؟ حضرت به مین فرمود که: «فرشته ای او راحدیث می کند». عرض کردم که: می فرمایی که آن حضرت به عمن فرمود که: «خضرت دست خویش را همچنین حرکت داد و فرمود که: «یا آن حضرت، پیغمبر است؟ حضرت دست خویش را همچنین حرکت داد و فرمود که: «یا آن حضرت مانند صاحب سلیمان، یا چون صاحب موسی، یا مثل ذو القرنین فرموده: در میان شما است مثل او».

#### ۵۵. بابی که در آن ذکر ارواحی است که در ائمه ﷺ است

۱۲۷۱ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از حسین بن سعید، از حمّاد بن عیسی، از ابراهیم بن عمر یمانی، از جابر جعفی روایت کرده است که گفت: امام جعفر صادق الله فرمود که: «ای جابر، به درستی که خدای تبارک و تعالی خلق راسه قسم آفرید و این است معنی قول خدای عزّ و جلّ: ﴿ وَ کُنْتُمْ أَزُواجاً ثَلاَثَة \* فَأَصْحَابُ الْمُقْتَلَةِ مَا أَصْحَابُ الْمَقْتَةِ \* وَ أَصْحَابُ الْمَشْتَمَةِ \* وَ أَصْحَابُ الْمَشْتَمَةِ \* وَ السّابِقُونَ السّابِقُونَ \* أُولِئِکَ الْمُقَرِّبُونَ ﴾ أ، یعنی: و بو دید، یا خواهید بو د اصحاب المستاف سه گانه، هر صنفی بر مرتبه ای: پس اصحاب دست راست، چهاند اصحاب دست راست؟ و اصحاب دست چپ؟ و پیشی گیرندگان، پیشی گیرندگان، پیشی گیرندگان، پیشی گیرندگان، پیشی گیرندگان، پیشی گیرندگان، نزدیک گردانیده شده اند از روی درجه و مرتبه».

حضرت فرمود که: «پس پیشی گیرندگان، رسولان خدا پیخاند و خاصه های خدا از خلق او که به آن جناب اختصاص دارند، و دیگری را در ایشان هیچ مدخلیتی نیست، و خدا پنج روح را در ایشان قرار داده است، و ایشان را تقویت فرموده به روح القدس که به آن، همه چیز را شناختند، و ایشان را تقویت فرموده و به روح ایمان که به آن، از خدای عزّ وجل ترسیدند، و ایشان را تقویت فرموده به روح قوّت و قدرت که به آن، بر طاعت خدای عزّ وجل توانایی به ایشان را تقویت فرموده به روح و شهوت و خواهش که به آن، خواهش هم رسانیدند، و ایشان را تقویت فرموده به روح و شهوت و خواهش که به آن، خواهش طاعت و فرمان برداری خدای عزّ وجلّ به هم رسانیدند، و نافرمانی او را ناخوش داشتند،

وَ جَعَلَ فِي الْمُؤْمِنِينَ \_ أَصْحَابِ الْمَيْمَنَةِ \_ رُوحَ الْإِيمَانِ، فَبِهِ خَافُوا اللّٰهَ؛ وَ جَعَلَ فِيهِمْ رُوحَ الْقُوَّةِ، فَبِهِ قَدَرُوا عَلَىٰ طَاعَةِ اللّٰهِ؛ وَ جَعَلَ فِيهِمْ رُوحَ الشَّهْوَةِ، فَبِهِ اشْتَهَوْا طَاعَةَ اللّٰهِ؛ وَ جَعَلَ فِيهِمْ رُوحَ الْمَدْرَجِ الَّذِي بِهِ يَذْهَبُ النَّاسُ وَ يَجِيئُونَ».

٧/٧١٧ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ ، عَنْ مُحَمَّد بْنِ أَحْمَد ، عَنْ مُوسَى بْنِ عُمَر ، عَنْ مُحَمَّد بْنِ سِنَانٍ ، عَنْ عَمَّارِ بْنِ مَرْوَانَ ، عَنِ الْمُنَخَّلِ ، عَنْ جَابِرٍ ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ قَالَ : شَالَتُهُ عَنْ عِلْمِ الْعَالِمِ ، فَقَالَ لِي : «يَا جَابِرُ ، إِنَّ فِي الْأَنْبِيَاءِ وَ الْأَوْصِيَاءِ خَمْسَةَ أَرْوَاحٍ : مُسَالَّتُهُ عَنْ عِلْمِ الْعَالِمِ ، فَقَالَ لِي : «يَا جَابِرُ ، إِنَّ فِي الْأَنْبِيَاءِ وَ الْأَوْصِيَاءِ خَمْسَةَ أَرْوَاحٍ : رُوحَ الْقُدُسِ ، وَ رُوحَ الْإِيمَانِ ، وَ رُوحَ الْحَيَاةِ ، وَ رُوحَ الْقُوَّةِ ، وَ رُوحَ الشَّهُوةِ ، فَبِرُوحِ الْقُدُسِ يَا جَابِرُ ، عَرَفُوا مَا تَحْتَ الْعَرْشِ إِلَىٰ مَا تَحْتَ الثَّرِيٰ».

ثُمَّ قَالَ: «يَا جَابِرُ، إِنَّ هٰذِهِ الْأَرْبَعَةَ أَرْوَاحُ يُصِيبُهَا الْحَدَثَانُ إِلَّا رُوحَ الْقُدُسِ؛ فَإِنَّهَا لَا تَلْهُو وَ لَا تَلْعَبُ».

٣/٧١٨ الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْمُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَبْدِ اللّهِ بْنِ إِدْرِيسَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ، عَنِ الْمُفَطَّلِ بْنِ عُمَرَ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللّهِ ﴿ ، قَالَ: سَأَلْتُهُ عَنْ عِلْمِ الْإِمَامِ بِمَا فِي أَقْطَارِ الأَرْضِ وَ هُو فِي بَيْتِهِ مُرْخًى عَلَيْهِ سِتْرُهُ، فَقَالَ: «يَا مُفَضَّلُ، إِنَّ اللّه \_ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ \_ جَعَلَ فِي النّبِيِّ عَلَيْ خَمْسَةَ أَرْوَاحٍ: رُوحَ الْحَيَاةِ، فَيهِ دَبّ وَ اللّه \_ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ \_ جَعَلَ فِي النّبِيِّ عَلَيْ خَمْسَةَ أَرْوَاحٍ: رُوحَ الْحَيَاةِ، فَيهِ دَبّ وَ دَرَجَ وَ رُوحَ الْقُوقَةِ، فَيهِ نَهِضَ وَ جَاهَد ؛ وَ رُوحَ الشّهُوةِ، فَيهِ أَكَلَ وَ شَرِبَ وَ أَتَى النّبَيْ عَلَى اللّهِ عَنْ الْحَيَاةِ، فَيهِ حَمَلَ النّبَويَ عَلَى اللّهُ وَ رُوحَ الْقُدُسِ، فَيهِ حَمَلَ النّبُوعَةَ ؛ فَإِنْ الْحَيلَالِ ؛ وَ رُوحَ الْإِيمَانِ، فَيهِ آمَنَ وَ عَدَلَ ؛ وَ رُوحَ الْقُدُسِ، فَيهِ حَمَلَ النّبُوعَةَ ؛ فَإِنْ النّبَي عَنْ الْحَيلَالِ ؛ وَ رُوحَ الْإِيمَانِ، فَيهِ آمَنَ وَ عَدَلَ ؛ وَ رُوحَ الْقُدُسِ، فَيهِ حَمَلَ النّبُوعَةَ ؛ فَإِنْ الْحَيلَالِ ؛ وَ رُوحَ الْإَرْبَعَةُ الْأَرْوَاحِ تَنَامُ وَ تَغْفُلُ وَ رُوحَ الْقُدُسِ لَا يَنْهُو، وَ الْأَرْبَعَةُ الْأَرْوَاحِ تَنَامُ وَ تَغْفُلُ وَ تَرْهُو وَ تَلْهُو، وَ الْأَرْبَعَةُ الْأَرْوَاحِ تَنَامُ وَ تَغْفُلُ وَ تَرْهُو وَ تَلْهُو، وَ رُوحُ الْقُدُسِ كَانَ يَرَى بِهِ هِ لَا يَرْهُو ، وَ الْأَرْبَعَةُ الْأَرْوَاحِ تَنَامُ وَ تَغْفُلُ وَ تَرْهُو وَ تَلْهُو، وَ رُوحُ الْقُدُسِ كَانَ يَرَى بِهِ».

و روح حرکت کردن و در نوردیدن و رفتن را در ایشان قرار داده و آن، روحی است که مردمان به آن میروند و می آیند.

و در مؤمنان که اصحاب دست راست اند، روح ایمان را قرار داد که به آن، از خدا ترسیدند، و روح قوّت را در ایشان قرار داد که به آن، بر طاعت خدا قوّت و قدرت به هم رسانیدند و روح شهوت را در ایشان قرار داد که به آن، خواهشمند طاعت خدا شدند، و روح حرکت کردن و درنور دیدن و رفتن را در ایشان قرار داد که مردمان به آن، می روند و می آیند».

۷۱۷ / ۲. محمد بن یحبی، از محمد بن احمد، از موسی بن عمر، از محمد بن سِنان، از عمّار بن مروان، از مُنخَّل، از جابر، از امام محمد باقر ﷺ روایت کرده است که گفت: آن حضرت را از علم عالم (یعنی: امام ﷺ) سؤال کردم. به من فرمود که: ۱۱ی جابر، به درستی که در پیغمبران و اوصیای ایشان، پنج روح است: روح القدس، و روح ایمان، و روح حیات، و روح قوّت، و روح شهوت. ای جابر، پس ایشان به روح القدس شناختند آنچه را که در زیر عرض است، تا آنچه در زیر خاک می باشده بعد از آن، فرمود که: ۱۱ی جابر، به درستی که این ارواح چهارگانه، ارواحی چنداند که حوادث به ایشان می رسد، مگر روح القدس؛ زیراکه روح القدس مشغول لهو و لعب نمی گردده

۳/۷۱۸ محمد بن سنان، از مُعلَّى بن محمد، از مُعلَّى بن محمد، آز عبدالله بن ادريس، از محمد بن سنان، از مُفضّل بن عمر، از امام جعفر صادق الله روايت كرده است كه گفت: آن حضرت را سؤال كردم از وجه دانستن امام به آنچه در اطراف زمين واقع مى شود، و حال آن حضرت در خانه خود نشسته و پرده بر او آو يخته است.

حضرت فرمو دکه: ۱۱ ی مفضّل، به درستی که خدای تبارک و تعالی در پیغمبر ﷺ پنج روح را قرار داد: روح حیات که به آن حرکت نمود و راه پیمود، و روح قوّت که به آن برخاست و جهاد فرمود، و روح شهوت که به آن خورد و آشامید و بازنان از حلال مجامعت نمود، و روح ایمان که به آن ایمان آورد و عدالت کرد، و روح القدس که به آن بار نبوّت را برداشت، و چون قبض روح مُطهّر پیغمبر شد، روح القدس از آن حضرت منتقل شد و به سوی امام آمد، و روح القدس خواب نمی کند و غافل نمی شود، و مشغول لهو و لعب نمی گردد، و فخر و تکبّر روح القدس خواب می کنند و غافل می شوند، و مشغول لهو و لعب می گردند، و فخر و تکبّر ندارد. و چهار روح دیگر، خواب می کنند و غافل می شوند، و مشغول لهو و لعب می گردند، و فخر و تکبّر دارند. و امام به روح القدس می بیند و می داند».

## ٥٤ ـ بَابُ الرُّوحِ الَّتِي يُسَدِّدُ اللَّهُ بِهَا الْأَيْمَّةَ ﷺ

١٧١٩ . عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنِ النَّضْرِ بْنِ سُويْدٍ، عَنْ يَحْيَى الْحَلَبِيِّ، عَنْ أَبِي الصَّبَّاحِ الْكِنَانِيِّ، عَنْ أَبِي بَصِيدٍ، قَالَ: النَّصْرِ بْنِ سُويْدٍ، عَنْ يَحْيَى الْحَلَبِيِّ، عَنْ أَبِي الصَّبَّاحِ الْكِنَانِيِّ، عَنْ أَبِي بَصِيدٍ، قَالَ: سَالَّتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ عَنْ قَوْلِ اللّهِ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ: ﴿وَكَذَٰلِكَ أَوْحَنِنَا إِلَيْكَ رُوحاً مِنْ أَمْدِنَا مَا كُنْتَ تَدْدِى مَا الْكِتَّابُ وَ لَا الْإِيمَانُ ﴾ قَالَ: «خَلْقُ مِنْ خَلْقِ اللّهِ عَنَّ وَ جَلَّ - أَعْظُمُ مِنْ جَنْرِيْلُ وَ مِيكَائِيلَ، كَانَ مَعَ رَسُولِ اللّهِ عَلِيُّ يُخْبِرُهُ، وَ يُسَدِّدُهُ، وَ هُوَ مَعَ الْأَئِمَّةِ مِنْ جَنْرِيْلُ وَ مِيكَائِيلَ، كَانَ مَعَ رَسُولِ اللّهِ عَلَيْ يُخْبِرُهُ، وَ يُسَدِّدُهُ، وَ هُوَ مَعَ الْأَئِمَةِ مِنْ بَعْدِهِ».

٧٢٠/ ٢. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَى عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُيَنِ ، عَنْ عَلِيَّ بْنِ أَسْبَاطٍ ، عَـنْ أَشْبَاطٍ ، عَـنْ أَشْبَاطٍ ، عَـنْ أَشْبَاطٍ ، عَـنْ قَوْلِ اللهِ عَزَّ وَ أَسْبَاطٍ بْنِ سَالِمٍ ، قَالَ : سَأَلَهُ رَجُلٌ مِنْ أَهْلِ هِيتَ ـوَ أَنَا حَاضِرُ ـ عَنْ قَوْلِ اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ ـ خَلَّ ـ خَلَ ـ ذَلِكَ جَلًا : «مُنْذُ أَنْزَلَ اللهُ ـ عَزَّ وَ جَلَّ ـ ذَلِكَ جَلًا فَينَا». الرُّوحَ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ ﷺ مَا صَعِدَ إِلَى السَّمَاءِ ، وَ إِنَّهُ لَفِينَا».

٣/٧٢١. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ يُونُسَ، عَنِ ابْنِ مُسْكَانَ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ عِنْ قَوْلِ اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿يَسْئَلُونَكَ عَنِ الرُّوحِ قُلِ اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿يَسْئَلُونَكَ عَنِ الرُّوحِ قُلِ اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿يَسْئَلُونَكَ عَنِ الرُّوحِ قُلِ اللَّهِ عَزَ وَ جَلَّ: ﴿يَسْئَلُونَكَ عَنِ الرُّوحِ قُلِ الرُّوحِ قُلِ الرُّوحِ قُلِ الرُّوحِ مِنْ أَمْدِ رَبِّى ﴾، قَالَ: «خَلْقُ أَعْظَمُ مِنْ جَبْرَئِيلَ وَ مِيكَائِيلَ، كَانَ مَعَ الرُّوحِ قُلِ اللَّهِ ﷺ، وَ هُوَ مِنَ الْمَلَكُوتِ».

(و مراد حضرت الله از روح القدس، اگر غیر فرشته باشد، مراد از انتقال آن، بـه امـام ﷺ، انتقال مثل آن است؛ زیراکه تناسخ باطل است و اگر مراد از آن، فرشته باشد، انتقال خود آن است).

#### ۵۶. باب در ذکر روحی که خدا ائمه ﷺ را به آن تسدید می فرماید ا

۱۹۱۸ ایجند نفر از اصحاب ما روایت کردهاند، از احمد بن محمد، از حسین سعید، از نضر بن سُوید، از یحیی حلبی، از ابوالصّباح کِنانی، از ابوبصیر که گفت: از امام جعفر صادق ﷺ سؤال کردم از قول خدای تبارک و تعالی: ﴿وَ کَذَٰلِکَ اُوحَیْنَا اِلْیکَ رُوحاً مِنْ اَمْرِنَا مَا کُنْتَ صَادق ﷺ سؤال کردم از قول خدای تبارک و تعالی: ﴿وَ کَذَٰلِکَ اُوحَیْنَا اِلْیکَ رُوحاً مِنْ اَمْرِنَا مَا کُنْتَ تَدَری ما الْکِتَّابُ وَ لاَ الْإیمانُ ﴾ آ، یعنی: ﴿و همچنان که وحی کردیم به سوی پیغمبران پیش از تو، وحی کردیم به سوی تو روحی را از فرمان خدا، نبودی که بدانی پیش از وحی که کتاب، چه چیز است و نمیدانستی که ایمان چیست (و به دعوت کردن به آن یا به شرایع و احکام آن عالم نبودی).

حضرت فرمود که: «روح، آفریده ای است از آفریدگان خدای عزّوجل که از جبرئیل و میکائیل و بزرگ تر است، و با رسول خدای بود، که او را خبر می داد و تسدید آن حسضرت می نمود (که هیچ کجی در امر او نباشد) و آن روح بعد از پیغمبر با اثمه هی است».

۱۹۲۰ / ۷۲۰ محمد بن یحیی، از محمد بن حسین، از علی بن اسباط، از اسباط بس سالم روایت کرده است که گفت: مردی از اهل هیت از آن حضرت سؤال کرد از قول خدای عزّ وجلّ: ﴿وَ کَذَٰلِکَ أَوْحَیْنَا إِلَیْکَ رُوحاً مِنْ أَمْرِنَا﴾، و من حاضر بودم، حضرت فرمودکه: «از آن زمان که خدای عزّ وجلّ این روح را بر محمد فرو فرستاده، به سوی آسمان بالا نرفته و به درستی که آن روح، در ما قرار دارد».

۷۲۱ / ۳ ، على بن ابراهيم، از محمد بن عيسى، از يـونس، از ابـن مُسكـان، از ابـوبصير روايت كرده است كه گفت: امام جعفر صادق ﷺ را سـؤال كـردم از قـول خـداى عـزّوجلّ: ﴿يَسْظُلُونَكَ عَنِ الرُّوحِ قُلِ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبّى﴾ ٣، يعنى: «مى پرسند تو را از روح، بگو كه: روح، از امر پروردگار من است».

۱. و تسدید در لغت، راست گردانیدن و توفیق دادن است برای راستی و صواب. (مترجم)

۲. شورا، ۵۲ سرا، ۸۵

٧٢٢/ ٢. عَلِيُّ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْدٍ، عَنْ أَبِي أَيُّـوبَ الْخَرَّاذِ، عَنْ أَبِي بَصِيدٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ ﴿ يَقُولُ: ﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ الرُّوحِ قُلِ الرُّوحُ مِنْ أَمْدِ أَبِي بَصِيدٍ، قَالَ: «خَلْقٌ أَعْظُمُ مِنْ جَبْرَثِيلَ وَ مِيكَائِيلَ، لَمْ يَكُنْ مَعَ أَحَدٍ مِمَّنْ مَضَىٰ غَيْرٍ رَبِّي فَالَ: «خَلْقٌ أَعْظُمُ مِنْ جَبْرَثِيلَ وَ مِيكَائِيلَ، لَمْ يَكُنْ مَعَ أَحَدٍ مِمَّنْ مَضَىٰ غَيْرٍ مُحَمَّدٍ ﷺ، وَ هُوَ مَعَ الْأَئِمَّةِ يُسَدِّدُهُمْ، وَ لَيْسَ كُلُّ مَا طُلِبَ وُجِدَ».

قَالَ: «الْأَمْرُ أَعْظَمُ مِنْ ذَٰلِكَ وَ أَوْجَبُ؛ أَمَّا سَمِعْتَ قَوْلَ اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿وَكَذَٰلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحاً مِنْ أَمْرِنَا مَا كُنْتَ تَذْرِى مَا الْكِتَّابُ وَ لَا الْإِيمَانُ﴾ ؟».

ثُمَّ قَالَ: «أَيَّ شَيْءٍ يَقُولُ أَصْحَابُكُمْ فِي هَٰذِهِ الْآيَةِ؟ أَ يُقِرُّونَ أَنَّهُ كَانَ فِي حَالٍ لَا يَدْرِي مَا الْكِتَابُ وَ لَا الْإِيمَانُ؟».

فَقُلْتُ: لَا أَدْرِي جُعِلْتُ فِدَاكَ مَا يَقُولُونَ.

فَقَالَ: «بَلَىٰ، قَدْ كَانَ فِي حَالٍ لَا يَدْرِي مَا الْكِتَابُ وَ لَا الْإِيمَانُ حَتَّىٰ بَعَثَ اللّٰهُ \_ عَزَّ وَ جَلَّ \_ الرُّوحَ الَّتِي ذَكَرَ فِي الْكِتَابِ، فَلَمَّا أَوْحَاهَا إِلَيْهِ عَلَّمَ بِهَا الْعِلْمَ وَ الْفَهْمَ، وَ هِيَ الرُّوحُ الَّتِي يُعْطِيهَا اللّٰهُ \_ عَزَّ وَ جَلَّ \_ مَنْ شَاءَ، فَإِذَا أَعْطَاهَا عَبْداً عَلَّمَهُ الْفَهْمَ». حضرت فرمود که: «روح، آفریده ای است بزرگ تر از جبر نیل و میکائیل که با رسول خدایگ بود و آن روح، با اثمه است و آن روح، از ملکوت است (یعنی: عالم ارواح و غیب).

۲۲۲ / ۴ . علی، از پدرش، از ابن ابی عمیر، از ابو ایّوب خزّاز، از ابوبصیر روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق ک که این آیه را می خواند: (یَسْئُلُونک عَنِ الرُّوحِ قُلِ الرُّوحِ مَلْ الرُّوحُ مِنْ أَمْدِ زَبِی و فرمود که: «روح، خلقی است بزرگ تر از جبر ئیل و میکائیل، و با هیچ یک از کسانی که در گذشته اند، نبوده غیر از محمد ک و آن روح، با اثمه است که ایشان را تسدید میکند و راست و درست می دارد، و هر چه طلب می شود، چنان نیست که یافت شود» (و مراد حضرت این است که نبودنش با غیر حضرت این است که نبودنش با غیر ماه به جهت طلب نکردن آن باشد، بلکه غیر از ماکسی قابلیّت آن را ندارد).

۷۲۳ / ۵. محمد بن یحیی، از عمران بن موسی، از موسی بن جعفر، از علی بن اسباط، از محمد بن فضیل، از ابو حمزه روایت کرده است که گفت: از امام جعفر صادق الله سؤال کردم از علم امام که آیا آن علم چیزی است که عالم (یعنی: امام) آن را از دهان های مردان تعلیم می گیرد، و از استادان می شنود، یا آن را می خوانید در کتابی که در نزد شما است ؟ (یعنی: مطالعه می کنید و از آن علم به هم می رسانید؟).

٧٢٢/ ٤. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَسْبَاطٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ أَبِي الْعَلَاءِ، عَنْ سَعْدِ الْإِسْكَافِ، قَالَ: أَتَىٰ رَجُلُ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ عِلَىٰ يَشْأَلُهُ عَنْ الْحُسَيْنِ بْنِ أَبِي الْعَلَاءِ، عَنْ سَعْدِ الْإِسْكَافِ، قَالَ: أَتَىٰ رَجُلُ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ عِلَىٰ الْمُؤْمِنِينَ عِلَىٰ الْمُؤْمِنِينَ عِلَىٰ الْمُؤْمِنِينَ عِلَىٰ الْمُؤْمِنِينَ عِلَىٰ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى الرَّجُلِ. وَ الرُّوحُ غَيْرُ جَبْرَئِيلَ » فَكَرَّرَ ذَلِكَ عَلَى الرَّجُلِ.

فَقَالَ لَهُ: لَقَدْ قُلْتَ عَظِيماً مِنَ الْقَوْلِ، مَا أَحَدٌ يَزْعُمُ أَنَّ الرُّوحَ غَيْرُ جَبْرَئِيلَ.

فَقَالَ لَهُ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عِنْ : «إِنَّكَ ضَالٌ ، تَرْوِي عَنْ أَهْلِ الضَّلَالِ ، يَقُولُ اللَّهُ - عَزَّ وَ جَلَّ - لِنَبِيِّهِ عِنْ أَهْلِ الضَّلَالِ ، يَقُولُ اللَّهُ - عَزَّ وَ جَلَّ - لِنَبِيِّهِ عِنْ : ﴿ أَتَىٰ أَمْرُ اللَّهِ فَلَا تَسْتَعْجِلُوهُ سُبْحَانَهُ وَ تَعَالَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ۞ يُنَزَّلُ الْمَلَائِكَةَ جَلَّ - لِنَبِيِّهِ عِنْ الْمُوعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ۞ يُنَزَّلُ الْمَلَائِكَةَ بِالرَّوجِ ﴾ وَ الرُّوحُ غَيْرُ الْمَلَائِكَةِ صَلَوَاتُ اللهِ عَلَيْهِمْ » .

### ٥٧ - بَابُ وَقْتِ مَا يَعْلَمُ الْإِمَامُ جَمِيعَ عِلْمِ الْإِمَامِ الَّذِي قَبْلَهُ عَلَيْهِمْ جَمِيعاً السَّلَامُ

١ / ٧٢٥ مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَـنْ عَلَىٰ بْنِ سَعِيدٍ، عَـنْ عَلَىٰ بْنِ الْحَكَمِ بْنِ مِسْكِينٍ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِنَا، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ عَلَىٰ بْنِ أَسْبَاطٍ، عَنِ الْحَكَمِ بْنِ مِسْكِينٍ، عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِنَا، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللّٰهِ عَبْدِ اللّٰهِ عَبْدِ اللّٰهِ عَبْدِ مَتَىٰ يَعْرِفُ الْأَخِيرُ مَا عِنْدَ الْأَوَّلِ؟ قَالَ: «فِي آخِرِ دَقِيقَةٍ تَبْقَىٰ مِنْ رُوحِهِ».

٧٢٢ / ٢. مُحَمَّدُ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَسْبَاطٍ، عَنِ الْحَكَمِ بْنِ مِسْكِينٍ، عَنْ عُبَيْدِ بْنِ زُرَارَةَ وَ جَمَاعَةٍ مَعَهُ، قَالُوا: سَمِعْنَا أَبَا عَـبْدِ اللَّهِ ﷺ يَـقُولُ: «يَعْرِفُ الَّذِي بَعْدَ الْإِمَامِ عِلْمَ مَنْ كَانَ قَبْلَهُ فِي آخِرِ دَقِيقَةٍ تَبْقَىٰ مِنْ رُوحِهِ». ابی العلاء، از سعد اسکاف روایت کرده است که گفت: مردی به خدمت امیر المؤمنین به امی العلاء، از سعد اسکاف روایت کرده است که گفت: مردی به خدمت امیر المؤمنین الله آمد و آن حضرت را از روح سؤال می کرد که: آیا روح، جبر ئیل نیست؟ امیر المؤمنین الله فرمود که: «جبر ئیل الله از فرشتگان است و روح، غیر جبر ئیل است». و ایس را بر آن مرد تکرار فرمود. آن مرد به حضرت عرض کرد که: قول بزرگی را گفتی، و کسی نیست که گمان داشته باشد که روح، غیر جبر ئیل است. امیر المؤمنین الله به آن مرد فرمود: «به درستی که تو گمراهی و از اهل ضلالت روایت می کنی. خدای عزّ و جلّ به پیغمبر خویش که می فرماید که: ﴿أَتَی أَمْرُ الله فَلا نَسْتَغْجِلُوهُ سُبْخانَهُ وَ تَعَالَىٰ عَمّا يُشْرِكُونَ \* يُنَزِّلُ الْمَلاَئِكَةَ بِالرُّوحِ \* ا یعنی: «آمد (و مراد، این است که نزدیک است که بیاید) فرمان خدا، پس شتافتن آن را نخواهید. پاک و منزه است این است که نزدیک است که بیاید) فرمان خدا، پس شتافتن آن را نخواهید. پاک و منزه است می فرستد فرشتگان را با روح ، پس روح غیر فرشتگان است – صلوات الله علیهم اجمعین ساختن ایشان)، فرو (چه، اگر از فرشتگان را با روح ، پس روح غیر فرشتگان است – صلوات الله علیهم اجمعین ساختن ایشان باشد، بالزوح زیادی می صرف بلکه بی معنی است؛ زیراکه فرود آمدن جیزی با خود آن چیز، غلط است و بودن آن، از قبیل ذکر خاص بعد از عام، در صورتی صورت دارد که اتّحاد جنس معلوم و محقق باشد).

#### ۵۷. باب در بیان وقت دانستن امام تمام علم امامی که پیش از اوست ـعلیهم جمیعاً السلام\_

۷۲۵ / ۱. محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از حسین بن سعید، از علی بن اسباط، از حکم بن مسکین، از بعضی از اصحاب ما روایت کرده است که گفت: به امام جعفر صادق ﷺ عرض کردم که: در چه زمان امام آخر آنچه راکه در نزد امام اوّل است، می داند فرمود که: «در دقیقهٔ آخر که از جان اوّل باقی مانده باشد».

۷۷۶ / ۲ محمد، از محمد بن حسین، از علی بن اسباط، از حکم بن مسکین، از عبید بن زراره و جماعتی که با او بو دند روایت کرده است که گفتند: شنیدیم از امام جعفر صادق الله که می فر مود: «آن امامی که بعد از امام اوّل است، علم آن کسی را که پیش از اوست، می داند در دقیقهٔ آخر که از جان امام پیش باقی مانده باشد».

۱. نحل، ۱ و ۲.

٣/٧٢٧. مُحَمَّدُ بْنُ يَخْيَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْخُسَيْنِ، عَنْ يَغْقُوبَ بْنِ يَزِيدَ، عَنْ عَلِيٍّ بُنِ الْخُسَيْنِ، عَنْ يَغْقُوبَ بْنِ يَزِيدَ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْخُسَيْنِ، عَنْ يَغْرِفُ بُنِ اللهِ عَنْ بَغْضِ أَصْحَابِهِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ لَهُ: الْإِمَامُ مَتَىٰ يَعْرِفُ إِلَيْهِ؟ قَالَ: «فِي آخِرِ دَقِيقَةٍ مِنْ حَيَاةِ الْأَوَّلِ».

## ٨٥ ـ بَابٌ فِي أَنَّ الْأَئِمَّةَ ﷺ فِي الْعِلْمِ وَ الشَّجَاعَةِ وَ الطَّاعَةِ سَوَاءٌ

٧٧٨ / ١. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدُ بْنِ أَبِي زَاهِرٍ، عَنِ الْخَشَّابِ، عَنْ عَلِيَّ بْنِ حَسَّانَ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ ﴿ قَالَ: «قَالَ اللَّهُ تَعَالَىٰ: حَسَّانَ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ ﴿ قَالَ: «قَالَ اللَّهُ تَعَالَىٰ: ﴿ وَاللَّهِ مِنْ عَمْلِهِمْ مِنْ شَمْءٍ ﴾ ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَاتَّبَعَتْهُمْ ذُرِيَّتُهُمْ وَإِيمَانِ الْحَفْلِيهِمْ فِنْ شَمْءٍ ﴾ ﴿ وَاللَّهِمْ وَمَا اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنْ شَمْءٍ ﴾ ﴿ قَالَ: «اللَّذِينَ آمَنُوا: النَّبِيُ ﷺ وَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ وَ ذُرِّيَّتُهُمْ وَ الأَوْصِيَاءُ وَاللَّهِ عَلَيْهِمْ، الْحَقْنَا بِهِمْ، وَ لَمْ نَنْقُصْ ذُرِّيَّتُهُمُ الْحُجَّةَ الَّتِي جَاءَ بِهَا مُحَمَّدٌ ﷺ فِي عَلِيٍّ ﴾ وَ خُجَّتُهُمْ وَاحِدَةً ﴾ عَلَيْ اللهِ عَلَيْهِمْ، الْحَمَّةُ اللهِ عَلَيْهِمْ، وَلَمْ نَنْقُصْ ذُرِّيَّتُهُمُ الْحُجَّةَ الَّتِي جَاءَ بِهَا مُحَمَّدٌ ﴾ عَلَيْ اللهِ وَ حُجَّتُهُمْ وَاحِدَةً ﴾ عَلَيْ اللهِ عَلَيْهِمْ، وَاحِدَةً ﴾ وَ اللهِ عَلَيْهِمْ، وَاحِدَةً ﴾ وَ اللهِ عَلَيْهِمْ وَاحِدَةً ﴾ وَ اللهِ عَلَيْهِمْ وَاحِدَةً ﴾ وَ اللهُ عَلَيْهُمْ وَاحِدَةً ﴾ وَ اللهِ عَلَيْهِمْ وَاحِدَةً ﴾ وَ اللهُ عَلَيْهُمْ وَاحِدَةً ﴾ وَاحِدَةً ﴾ وَاحْدَةً وَاللّهِ عَلَيْهِمْ وَاحِدَةً وَ اللّهُ عَلَيْهِمْ وَاحِدَةً ﴾ وَاحْدَةً ﴾ وَاحْدَةً وَالْعَلَيْهُمْ وَاحِدَةً ﴾ وَاحْدَةً وَالْعَلَيْهُمْ وَاحِدَةً ﴾ وَاحْدَةً وَالْعَلَوْ وَاحِدَةً ﴾ وَاحْدَةً وَالْعَلَيْهُمْ وَاحِدَةً ﴾ وَاحْدَةً وَالْعَلَيْهُمْ وَاحِدَةً ﴾ وَاحْدَةً وَالْعَلَمْ وَاحِدَةً ﴾ وَاحْدَةً وَالْعَلَيْهُمْ وَاحِدَةً وَالْعَلَيْهُمْ وَاحْدَةً ﴾ وَاحْدَةً وَالْعَلَيْهُمْ وَاحْدَالُهُ وَالْعَلَيْهُمْ وَاحْدَةً وَالْعَلَيْهِمْ وَاحْدَةً وَالْعَلَالَةُ وَالْعَلَالَةُ وَالْعَلَيْهُمْ وَاحْدَالُهُمْ وَاحْدَةً وَالْعَلَالِهُ وَالْعَلَالَةُ وَالْعَلَيْهِمْ وَالْعَلَيْهُمْ وَاحْدَةً وَالْعَلَالَةُ وَالْعَلَالَةُ وَالْعَلَيْهُمْ وَالْعَلَالَةُ وَالْعَلَالَةُ وَالْعَلَمُ وَالْعَلَالَةُ وَالْعَلَيْهُمْ وَالْعَلَالَةُ وَالْعَلَالَةُ وَالْعُولَالَهُ وَالْعَلَالَةُ وَالْعَلَالَةُ وَالْعَلَالَةُ وَالْعَلَالَةُ وَالْعَلَالَةُ وَالْعَلَالَةُ وَالْعَلَالَةُ وَالْعَلَالَةُ وَالْعَلَالَةُ وَالْعَلِهُمْ مِنْ الللّهُ وَالْعَلَالَةُ وَالْع

٧٧٩/ ٢. عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسى، عَنْ دَاوُدَ النَّهْدِيِّ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسى، عَنْ دَاوُدَ النَّهْدِيِّ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ جَعْفَرٍ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ ﴿ قَالَ: قَالَ لِي: «نَحْنُ فِي الْعِلْمِ وَ النَّهْدِيِّ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ جَعْفَرٍ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ ﴿ قَالَ: قَالَ لِي: «نَحْنُ فِي الْعِلْمِ وَ النَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ الللَّهُ مُنْ الللِّهُ مِنْ اللْمُنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللْمُنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللْمُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ الللّهِ مِنْ الللّهِ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ الْمُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ الللّهُ مُل

#### ۵۸ باب در بیان این که ائمه علی در علم و شجاعت و وجوب طاعت برابرند

عبدالرحمان بن کثیر، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که گفت: آن حضرت این آیه عبدالرحمان بن کثیر، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که گفت: آن حضرت این آیه را خواند که: ﴿الَّذِینَ آمَنُوا وَ اتّبَعَتْهُم نُریّتُهُم بِإِیمانِ ٱلْحَقْنَا بِهِم ذُریّتُهُم وَ مَا الْتَنَاهُم مِنْ عَمَلِهِم مِنْ مَمْ فِي رَا خواند که: ﴿الَّذِینَ آمنُوا پیغمبر و امیر المؤمنین الله است و مراد از ذریّه آن حضرت اثمّه و اوصیایند الله ﴿ و ضمیر در الحقنا بهم اگر چه حضرت در آن چیزی نفرموده ولیکن معلوم است که راجع است به الذین آمنوا که مراد از آن، رسول و امیر المؤمنین الله است و آنچه گمان کرده که ظاهر ضمیر تثنیه بود که بهما باشد، اشتباه کرده است، و ضمیر در التناهم را را راجع به سوی ذریّه فرموده)، می فرماید که و کم نکردیم از فرزندان ایشان آن حجّتی را که محمد تله با آن آمد در باب علی الله و حجمت ایشان (بعنی: رسول و اسمّه یا اشمّه) یکی و فرمان برداری ایشان یکی است».

(و بنابراین، ترجمهٔ آیه این می شود که: آن کسانی که ایسمان آوردند و فرزندان ایشان، ایشان را پیروی نمودند به ایمان، در رسانیدیم فرزندان ایشان را به ایشان و کم نکردیم از کردار و حجّت و طاعت فرزندان چیزی را).

۷۲۹ / ۲۰ علی بن محمد بن عبدالله، از پدرش، از محمد بن عیسی، از داود نهدی، از علی بن جعفر، از امام موسی کاظم الله روایت کرده است که به من فرمود که: «ما در علم و شجاعت برابریم، و در بخشش ها که به مردم عطا می کنیم، بر اندازهٔ آن چیزی است که به آن مأمور شویم» (و مراد، این است که جواب های ما از سؤال مردم به وضعی است که خدا ما را امر می فرماید و اختلاف آنها به اعتبار تفاوت مراثب قابلیّت و استعداد اشخاص است. و می تواند که بخشش مال مراد باشد).

۱. طور، ۲۱.

٧٣٠/ ٣. أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحَسَنِ، عَنْ عَلِيَّ بْنِ إِسْمَاعِيلَ، عَنْ صَفْوَانَ بْنِ يَحْيىٰ، عَنِ ابْنِ مُسْكَانَ، عَنِ الْحَارِثِ بْنِ الْمُغِيرَةِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ، وَالْمُغِيرَةِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ، قَالَ: سَمِعْتُهُ يَقُولُ: «قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: نَحْنُ فِي الْأَمْرِ وَ الْفَهْمِ وَ الْحَلَلِ وَ الْحَرَامِ نَجْرِي مَجْرًى وَاحِداً. فَأَمَّا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَ عَلِي ﷺ، فَلَهُمَا فَضْلُهُمَا».

٥٩ - بَابُ أَنَّ الْإِمَامَ يَعْرِفُ الْإِمَامَ الَّذِي يَكُونُ مِنْ بَعْدِهِ ،
 وَ أَنَّ قَوْلَ اللهِ تَعَالَىٰ : ﴿إِنَّ ٱللهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّواْ ٱلْأَمَـنَتِ
 إِلَىٰٓ أَهْلِهَا ﴾ فِيهِمْ هِنْ نَزَلَتْ

٧٣١/ ١. الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلِّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيِّ الْوَشَاءِ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ عَائِدٍ، عَنِ ابْنِ أَذَيْنَةً، عَنْ بُرَيْدٍ الْعِجْلِيِّ، قَالَ: سَأَلَتُ أَبَا جَعْفَرٍ عِلَى عَنْ عَنْ أَرْيُدٍ الْعِجْلِيِّ، قَالَ: سَأَلَتُ أَبَا جَعْفَرٍ عِلَى عَنْ قَوْلِ اللهِ عَنَّ ذِكْرُهُ: ﴿إِنَّ اللهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تُؤَدُّوا الْأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا وَ إِذَا حَكَمْتُمْ بَيْنَ النَّاسِ أَنْ تَحْكُمُوا بِالْعَدْلِ ﴾.

قَالَ: «إِيَّانَا عَنىٰ، أَنْ يُؤَدِّيَ الْأَوَّلُ إِلَى الْإِمَامِ الَّذِي بَعْدَهُ الْكُتُبَ وَ الْعِلْمَ وَ السِّلَاحَ ﴿ وَإِذَا حَكَمْتُمْ بَيْنَ النَّاسِ أَنْ تَحْكُمُوا بِالْعَدْلِ ﴾ الَّذِي فِي أَيْدِيكُمْ ؛ ثُمَّ قَالَ لِلنَّاسِ: ﴿ إِنَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهُ وَ أَطِيعُوا الرَّسُولَ وَ أُولِي الْأَمْرِ مِنْكُمْ ﴾ إِيَّانَا عَنىٰ خَاصَّةً ؛ أَمَرَ جَمِيع ۱۰۳۰ بن محمد بن محمد، از محمد بن حسن، از علی بن اسماعیل، از صفوان بن یحیی، از ابن مسکان، از حارث بن مغیره از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که گفت: شنیدم از آن حضرت که می فرمود: «رسول خدا تیل فرمود که: ما در امر آنجه امّت به آن محتاج باشند، و در فهم و حلال و حرام، جاری مجرای یک نفریم. و امّا رسول خدا تیل و علی ایشان را آن فضیلت و زیادتی است که دارند».

۵۹. باب در بیان این که امامﷺ، امامی را که بعد از اوست می شناسد، و بیان این که قول خدای عزّوجلّ: ﴿إِنَّ اللّهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تُؤَدُّوا ٱلأَمَانَاتِ إِلَىٰ أَمْلِهَا﴾ در شان ایشان نازل شد

۱/۷۳۱ . حسین بن محمد، از مُعلّی بن محمد، از حسن بن علی وشّاء، از احمد بن عائذ، از ابن اُذینه، از بُرید عِجلی روایت کرده است که گفت: سؤال کردم از امام محمد باقر ﷺ از قول خدای عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ اللّهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تُؤَدُّوا الْأَمَانَاتِ إِلَىٰ اَهْلِهَا وَ إِذَا حَكَمْتُمْ بَيْنَ النّاسِ أَنْ تَحْكُمُوا فِل خدای عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ اللّهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تُؤَدُّوا الْأَمَانَاتِ إِلَىٰ اَهْلِهَا وَ إِذَا حَكَمْتُمْ بَيْنَ النّاسِ أَنْ تَحْكُمُوا بِالْعَدْلِ ﴾ أ، یعنی: ﴿ابه درستی که خدا امر می فرماید شما را به آنکه اداکنید امانتها را به سوی اهل آنها (که آنها را به صاحبان آنها برسانید) و چون خواهید که حکم کنید در میان مردمان به آنکه حکم کنید در میان مردمان به آنکه حکم کنید، به راستی و انصاف (که بر طریقهٔ شریعت مقدّسه باشد و خالی باشد از شائبهٔ حیف و میل).

حضرت فرمود که: ۴ خدا ما را قصد فرموده و امر نموده که امام اوّل برساند به امامی که بعد از اوست، کتابها و علم و سلاح پیغمبر را و چون حکم کنید در میان مردمان به آن که حکم کنید به آن عدل و راستی که در دست شما است . بعد از آن به مردمان فرموده که: ﴿یَا أَیُّهَ اللّٰذِینَ آمَنُوا أَطِیعُوا اللّهُ وَ أَطِیعُوا الرّسُولَ وَ أُولی أَلْمُو مِنْکُمْ ﴾ (که ترجمهٔ آن گذشت) و حضرت فرمود که: «خدا ما را به خصوص قصد نموده و همهٔ مؤمنان را تا روز قیامت به طاعت و فرمان برداری ما امر فرموده، و بعد از آنچه مذکور شد در قرآن چنین است که: ﴿فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فی شَیْءٍ فَرُدُوهُ إِلَی اللّهِ وَ الرّسُولِ ﴾، یعنی: «پس اگر با هم نزاع و خلافی داشته باشید در چیزی و از امور دینیه پس باز گردانید آن را به سوی خدا و فرستادهٔ او که محمد است؛ (یعنی: به حکم خدا و محمد رجوع کنید. و چون سنیان مخاطبین تنازعتم و ما بعد آن را والیان امر و

۱ ـ تساء، ۵۸

َ الْمُؤْمِنِينَ إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيَامَةِ بِطَاعَتِنَا «فَإِنْ خِفْتُمْ تَنَازُعاً فِي أَمْرٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَ إِلَى الْمُؤْمِنِينَ إِلَىٰ أُولِي الْأَمْرِ مِنْكُمْ» كَذَا نَزَلَتْ، وَكَيْفَ يَأْمُرُهُمُ اللّهُ ـعَزَّ وَ جَلَّ ـ بِطَاعَةِ وَلَاةِ الْأَمْرِ، وَ يُرَخِّصُ فِي مُنَازَعَتِهِمْ ؟! إِنَّمَا قِيلَ ذٰلِكَ لِلْمَأْمُورِينَ الَّذِينَ قِسِلَ لَـهُمْ: ﴿ وَلَاةِ اللّهُ وَ أَطِيعُوا اللّهُ وَ أَطِيعُوا الرَّسُولَ وَ أُولِي الْأَمْرِ مِنْكُمْ﴾».

٧٣٧ / ٢. الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيًّ الْوَشَّاءِ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ عُمَرَ، قَالَ: سَأَلَتُ الرِّضَا اللهِ عَنْ قَوْلِ اللهِ عَنَّ وَ جَلَّ: ﴿إِنَّ اللهَ يَأْمُوكُمْ أَنْ تُودُّ وَ اللهِ عَنَّ وَ جَلَّ: ﴿إِنَّ اللهَ يَأْمُوكُمْ أَنْ تُودُّ وَ اللهِ عَنْ اللهِ عَنَّ وَ جَلَّ: ﴿إِنَّ اللهَ يَأْمُوكُمْ أَنْ تُودُّ وَ اللهِ عَلَى اللهِ عَالَ: ﴿هُمُ الْأَئِمَةُ مِنْ آلِ مُحَمَّدٍ عَلَيْهُ، أَنْ يُؤدِّيَ الْإِمَامُ الْأَمَانَةَ إِلَىٰ مَنْ بَعْدَهُ، وَ لَا يَخُصَّ بِهَا غَيْرَهُ، وَ لَا يَرْوِيَهَا عَنْهُ».

٧٣٣/ ٣. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَلْ أَخْمَدًا بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْفُضَيْلِ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ الرَّضَاءَ فِي قَوْلِ اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿إِنَّ اللهَ يَأْمُرُكُمْ مُحَمَّدِ بْنِ الْفُضَيْلِ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ الرَّضَاءَ فِي قَوْلِ اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿إِنَّ اللهَ يَأْمُرُكُمْ مُحَمَّدِ بْنِ الْفُضَيْلِ، عَنْ أَبْدِهِ، وَ لَا أَنْ تُؤدُّوا الْأَمَانَاتِ إِلَىٰ أَهْلِهَا ﴾ قَالَ: «هُمُ الْأَرِّمَّةُ يُؤدِّي الْإِمَامُ إِلَى الْإِمَامِ مِنْ بَعْدِهِ، وَ لَا يَخُصُّ بِهَا غَيْرَهُ، وَ لَا يَرْوِيهَا عَنْهُ».

٧٣٢/ ٢. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ، عَنْ السَّعَاقَ بْنِ عَمَّادٍ، عَنِ ابْنِ أَبِي يَعْفُورٍ، عَنِ الْمُعَلَّى بْنِ خُنَيْسٍ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ إِسْحَاقَ بْنِ خُنَيْسٍ، قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ عَنْ قَوْلِ اللهِ عَنَّ وَ جَلَّ: ﴿إِنَّ اللهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تُؤَدُّوا الْأَمَانَاتِ إِلَىٰ أَهْلِهَا ﴾ قَالَ: «أَمَرَ اللهِ عَنْ قَوْلِ اللهِ عَنَّ وَ جَلَّ: ﴿إِنَّ اللهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تُؤَدُّوا الْأَمَانَاتِ إِلَىٰ أَهْلِهَا ﴾ قَالَ: «أَمَرَ اللهُ الْإِمَامِ اللهِ عَنْ الْإِمَامِ الَّذِي بَعْدَهُ كُلَّ شَيْءٍ عِنْدَهُ».

٧٣٥ / ٥. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيِيْ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنِ ابْنِ مَخْبُوبٍ، عَنِ

سایر امّت گرفته اند، حضرت اشاره به ردّ ایشان و دلیل آن فرموده، می فرماید آنچه را که در روایت ذکر شده که: فان خفتم تنازعاً فی امر فردّوه الی الله و الی الرّسول و الی اولی الاًمر منکم، یعنی: «پس اگر از تنازع و دشمنی در امری ترسید، پس آن را باز گردانید به سوی خدا و به سوی رسول او و به سوی صاحبان امر از خود».

و فرمود که: «آیه همچنین نازل شد، و چگونه خدای عزّوجل ایشان را امر می فرماید به فرمانبرداری والیان امر و ایشان را در منازعهٔ با ایشان رخصت می دهد؟ جز این نیست که خدا این را به مأمورینی فرموده که به ایشان فرموده که: ﴿أَطِیعُوا اللّه وَ أَطیعُوا الرّسُولَ وَ أُولی الاّمْرِ مِنْكُمْ ﴾ الله منافع الل

٧٣٢ / ٢ . حسين بن محمد، از مُعلَى بن محمد، از حسن بن على وشّاء، از احمد بن عمر روايت كرده است كه گفت: از حضرت امام رضا على سؤال كردم از قول خداى عزّوجلّ: ﴿إِنَّ اللّهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تُؤَدُّوا ٱلأَمَانَاتِ إِلَىٰ أَهْلِهَا ﴾ أ، فر مودكه: «ايشان اثمّه از آل محمد ند الله كام فرموده كه امام، امامت را برساند به آن كه بعد از أوست، و غير او را به آن مخصوص نسازد، و امامت را از اهل آن باز نگيرد، و پنهان ننمايد.

۳/۷۳۳ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از حسین بن سعید، از محمد بن فضیل، از حضرت ابوالحسن امام رضای از احمد بن محمد، از حسین بن سعید، از محمد بن فضیل، از حضرت ابوالحسن امام رضای از الله یا مُرکم أن تؤدوا الأمانات إلى اله الله الله الله یا میرساند به سوی امامی که بعد از اوست، و غیر را به آن امانت مخصوص نمی گرداند، و آن را از امام بعد از خود نمی پوشاند».

۴/۷۳۴ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد، از محمد بن سنان، از اسحاق بن عمّار، از ابن ابی یعفور، از مُعلّی بن خُنیس روایت کرده است که گفت: امام جعفر صادق الله را سؤال کردم از قول خدای عزّوجل: ﴿إِنَّ اللّهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تُؤَدُّوا ٱلأَمَانَاتِ إِلَىٰ أَهْلِهَا ﴾، حضرت فرمود که: «خدا امام اوّل را امر فرموده که دفع کند به سوی امامی که بعد از اوست، هر چیزی را که در نزد او باشد».

٧٣٥ / ٥. محمد بن يحيى، از محمد بن حسين، از ابن محبوب، از علاء بـن رزيـن، از

۲. نساء، ۸۵

الْعَـلَاءِ بْنِ رَزِينٍ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ أَبِي يَعْفُورٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ، قَالَ: «لَا يَمُوتُ الْإِمَامُ حَتّىٰ يَعْلَمَ مَنْ يَكُونُ مِنْ بَعْدِهِ، فَيُوصِيَ إِلَيْهِ».

٧٣۶/ ٤. أَحْمَدُ بْنُ إِدْرِيسَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الْجَبَّارِ، عَنْ صَفْوَانَ بْنِ يَحْيَىٰ، عَنْ مُعَلِّىٰ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ اللهِ عَنْ صَفْوَانَ بْنِ يَحْيَىٰ، عَنْ مُعَلِّىٰ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ الْإِمَامَ يَعْرِفُ الْإِمَامَ الَّذِي مِنْ بَعْدِهِ، فَيُوصِى إلَيْهِ».
يَعْرِفُ الْإِمَامَ الَّذِي مِنْ بَعْدِهِ، فَيُوصِى إلَيْهِ».

٧٣٧/ ٧. أَحْمَدُ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الْجَبَّارِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ الْـبَرْقِيِّ. عَـنْ فَضَالَةَ بْنِ أَيُّوبَ، عَنْ سُلَيْمَانَ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ، قَالَ: «مَا مَاتَ عَالِمٌ حَتَىٰ يُعْلِمَهُ اللَّهُ \_عَزَّ وَ جَلَّ\_إِلَىٰ مَنْ يُوصِي».

# وعـ بَابُ أَنَّ الْإِمَامَةُ عَهْدٌ مِنَ اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ مَا اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ مَعْهُودٌ مِنْ وَاحِدٍ إلىٰ وَاحِدٍ عَيْ

٧٣٨/ ١. الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدِ عَنْ مُعَلِّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيَّ الْوَشَاءِ، قَالَ: كُنْتُ عِنْدَ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ، فَذَكَرُوا قَالَ: كُنْتُ عِنْدَ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ، فَذَكَرُوا الْأَوْصِيَاءَ، وَ ذَكَرْتُ إِسْمَاعِيلَ، فَقَالَ: «لَا وَ اللّهِ، يَا أَبَا مُحَمَّدٍ، مَا ذَاكَ إِلَيْنَا، وَ مَا هُوَ اللّهِ إِلَى اللّهِ عَزَّ وَ جَلَّ، يُنْزِلُ وَاحِداً بَعْدَ وَاحِدٍ».

٧٣٩/ ٢. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ سَعِيدٍ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنْ حَمَّادِ بْنِ عُثْمَانَ، عَنْ عَمْرِو بْنِ الْأَشْعَثِ، قَالَ:

سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللّٰهِ ﷺ يَقُولُ: «أَ تَـرَوْنَ الْـمُوصِيَ مِـنَّا يُــوصِي إِلَىٰ مَــنْ يُــرِيدُ؟ لَا وَ اللّٰهِ، وَ لٰكِنْ عَهْدُ مِنَ اللّٰـهِ وَ رَسُــولِهِﷺ لِـرَجُلٍ فَــرَجُلٍ حَــتّىٰ يَــنْتَهِيَ الأَشـرُ إِلَىٰ صَاحِبِهِ».

الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ جُمْهُورٍ، عَنْ حَمَّادِ بْنِ
 عِيسىٰ، عَنْ مِنْهَالٍ، عَنْ عَمْرٍو بْنِ الْأَشْعَثِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ مِثْلَهُ.

عبدالله بن ابی یعفور، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که فرمود: «امام نمی میرد تا بداند کسی راکه بعد از او امام می باشد، پس او را وصی خود می گرداند».

۷۳۷ / ۷. احمد، از محمد بن عبدالجبّار، از ابوعبدالله برقی، از فَضالة بن ایّوب، از سلیمان بن خالد، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود که: «هیچ امامی نمی میرد تا آن که خدای عزّوجل او را اعلام فرماید که به سوی کی وصیّت کند و که را جانشین خودگرداند».

## ۴۰ باب در بیان این که امامت عهد و پیمانی است از جانب خدای عزّ و جلّ که معهود و معروف است از آمامی به سوی امامی دیگر ﷺ

۷۳۸ / ۱. حسین بن محمد، از مُعلَی بن محمد، از مُعلَی بن محمد، از حسن بن علی وشاء، روایت کرده است که گفت: حدیث کرد مرا عمر بن ابان، از ابوبصیر که گفت: در نزد امام جعفر صادق الله بودم، پس اوصیا را ذکر کردند و من اسماعیل را ذکر کردم (یعنی: گفتم که اسماعیل پسر آن حضرت، امام خواهد بود)، حضرت فرمود: «نه، به خدا سوگند ای ابا محمد، تعیین امام به سوی ما تفویض نشده، و نیست این امر، مگر مفوّض به سوی خدای عزّ و جل که یک به یک را به ترتیب در جای خویش فرود می آورد».

حمّاد بن عثمان، از عمرو بن اشعث روایت کرده است که گفت: شنیدم از ابن ابی عمیر، از صدّ در عثمان، از عمرو بن اشعث روایت کرده است که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که می فرمود: «آیا چنان می دانید که وصیّت کننده از ما امامان، به سوی هر که اراده داشته باشد وصیّت می کند، نه، به خدا سوگند که چنین نیست، ولیکن عهد و پیمانی است از جانب خدا و رسول او بیمانی مردانی چند به ترتیب تا آن که منتهی شود به صاحب آن» (یعنی: صاحب الأمر م عجّل الله ظهوره م ).

حسین بن محمد، از مُعلَی بن محمد، از محمد بن جمهور، از حـماد بس عـیــی، از
 منهال، از عمرو بن اشعث، از امام جعفر صادقﷺ مثل این را روایت کرده است.

٧٢٠ الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُعَاوِيَةَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ مُحَمَّدٍ بْنِ سُلَيْمَانَ، عَنْ عَيْثَمِ بْنِ أَسْلَمَ، عَنْ مُعَاوِيَةَ بْنِ عَمَّارٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَنْ مُعَاوِيَة بْنِ عَمَّارٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَنْ مُعَاوِيَة بْنِ عَمَّادٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَنْ مُعَاوِيَة بْنِ عَمَّادٍ مُسَمَّيْنَ، أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَنْ أَنْ يَرْوِيَهَا عَنِ الَّذِي يَكُونُ مِنْ بَعْدِهِ.
 لَيْسَ لِلْإِمَامِ أَنْ يَرْوِيَهَا عَنِ الَّذِي يَكُونُ مِنْ بَعْدِهِ.

إِنَّ اللَّهَ سَتَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ لَوْ لَهُ وَصِيُّ مِنْ أَهْلِهِ، وَكَانَ لِدَاوُدَ ﴿ أَهْلِكَ ؛ فَإِنَّهُ قَدْ سَبَقَ فِي عِلْمِي أَنْ لَا أَبْعَثَ نَبِيّاً إِلَّا وَلَهُ وَصِيُّ مِنْ أَهْلِهِ، وَكَانَ لِدَاوُدَ ﴿ أَوْلَاكُ عِدَّةً ، وَ فِي عِلْمِي أَنْ لَا أَبْعَثَ نَبِيّاً إِلَّا وَلَهُ وَصِيُّ مِنْ أَهْلِهِ، وَكَانَ لِدَاوُدَ ﴿ وَكَانَ لَهَا مُحِبّاً ، فَدَخَلَ دَاوُدُ ﴿ عَلَيْهَا حِسِنَ أَتَاهُ فِيهِمْ غُلَامٌ كَانَتُ أُمُّهُ عِنْدَ دَاوُدَ ، وَكَانَ لَهَا مُحِبّاً ، فَدَخَلَ دَاوُدُ ﴿ عَلَيْهَا حِسِنَ أَتَاهُ الْوَحْيُ ، فَقَالَ لَهَا: إِنَّ اللَّهَ عَنْ وَعَلَى اللهِ الْوَحْيُ إِلَيَّ يَأْمُرُنِي أَنْ أَتَّخِذَ وَصِيّاً مِنْ أَهْلِي ، فَقَالَ لَهَا: إِنَّ اللَّه سَعَنَّ وَ جَلَّ لَوْحِي إِلَيَّ يَأْمُرُنِي أَنْ السَّابِقُ فِي عِلْمِ اللهِ الْمَحْتُومِ فَقَالَتُ لَهُ امْرَأَتُهُ: فَلْيَكُنِ ابْنِي ، قَالَ: ذَاكَ لُويدُ، وَكَانَ السَّابِقُ فِي عِلْمِ اللهِ الْمَحْتُومِ عِنْدَهُ أَنَّهُ سُلَيْمَانُ .

فَأَوْحَى اللّٰهُ -تَبَارَكَ وَ تَعَالِي - إِلَىٰ ذَاوُدَ: أَنْ لَا تَعْجَلْ دُونَ أَنْ يَأْتِيَكَ أَمْرِي، فَلَمْ يَلْبَثْ دَاوُدُ أَنْ وَرَدَ عَلَيْهِ رَجُـ لَانِ يَخْتَصِمَانِ فِي الْغَنَمِ وَ الْكَرْمِ، فَأَوْحَى اللّٰهُ ـعَزَّ وَ يَلْبَثْ دَاوُدُ أَنْ وَرَدَ عَلَيْهِ رَجُـ لَانِ يَخْتَصِمَانِ فِي الْغَنَمِ وَ الْكَرْمِ، فَأَوْحَى اللّٰهُ ـعَزَّ وَ جَلَّ ـ إِلَىٰ دَاوُدَ: أَنِ اجْمَعْ وُلْدَكَ، فَمَنْ قَضَىٰ بِهٰذِهِ الْقَضِيَّةِ فَأَصَابَ، فَهُوَ وَصِيَّكَ مِنْ بَعْدِكَ. بَعْدِكَ.

فَجَمَعَ دَاوُدُ اللهِ وُلْدَهُ، فَلَمَّا أَنْ قَصَّ الْخَصْمَانِ، قَالَ سُلَيْمَانُ اللهِ: يَا صَاحِبَ الْكَرْمِ، مَتَىٰ دَخَلَتْ غَنَمُ هٰذَا الرَّجُلِ كَرْمَكَ؟ قَالَ: دَخَلَتْهُ لَيْلًا، قَالَ: قَدْ قَضَيْتُ عَلَيْكَ يَا صَاحِبَ الْغَنَم، بِأَوْلَادٍ غَنَمِكَ وَ أَصْوَافِهَا فِي عَامِكَ هٰذَا.

ثُمَّ قَالَ لَهُ دَاوُدُ: فَكَيْفَ لَمْ تَقْضِ بِرِقَابِ الْغَنَمِ، وَ قَدْ قَوَّمَ ذَٰلِكَ عُلَمَاهُ بَنِي إِسْرَائِيلَ، وَكَانَ ثَمَنُ الْكَرْمِ قِيمَةَ الْغَنَمِ؟

فَقَالَ سُلَيْمَانُ: إِنَّ الْكَرْمَ لَمْ يُجْتَثَّ مِنْ أَصْلِهِ، وَ إِنَّمَا أَكِلَ حِمْلُهُ وَ هُوَ عَائِدُ فِـي

محمد بن سلیمان، از عیشم بن اسلم، از معلویة بن عمّار، از امام جعفر صادق علی روایت کرده محمد بن سلیمان، از عیشم بن اسلم، از معلویة بن عمّار، از امام جعفر صادق علی روایت کرده است که آن حضرت فرمود که: «امامت، وصیّت و پیمانی است از جانب خدای عزّوجلّ که معروف است، و همیشه رعایت آن شده و می شود از برای مردانی چند که نام برده شده اند و معین اند. و امام پیش را نمی رسد که آن را دور گرداند و منع کند از آن امامی که بعد از او می باشد. به درستی که خدای تبارک و تعالی به سوی داود یلی وحی فرمود که: وصیّی را از اهل خود فراگیر؛ زیرا که در علم من، سبقت گرفته که هیچ پیغمبری را مبعوث نگردانم، مگر آن که او را وصیّی باشد از اهلش. و داود را چندین او لاد بود و در میان ایشان پسری بود که مادرش در نزد داود یلی بود، و داود آن زن را دوست می داشت، بعد از آن داود یلی بر آن زن داخل شد در هنگامی که او را وحی آمده بود و به آن زن فرمود که: خدای عزّوجلً به سوی من داخل شد در هنگامی که او را وحی آمده بود و به آن زن فرمود که: خدای عزّوجلً به سوی من داخل شد در هنگامی که او را وحی آمده بود و به آن زن داود به آن حضرت عرض نمود که: باید آن داخل شد در هنگامی که او را وحتی مود که: من نیز همین زا اداده دارم، و آنچه در علم خدا پیشی وصی پسر من باشد. داود فرمود که: من نیز همین زا اداده دارم، و آنچه در علم خدا پیشی گرفته بود و در نزد او محتوم بود که تغییر و تبدیل آن ممکن نبود، این بود که وصی داود، سلیمان باشد.

پس خدای تبارک و تعالی وحی فرمود به سوی داود که: شتاب مکن پیش از آنکه امر من به تو آید. بعد از آن، داود مکثی نفر مود، که دو مرد بر او وارد شدند که با هم گفت وگو و دعوی داشتند در باب گوسفندان و تاک انگور که گوسفندان آن را خورده بودند.

خدای عزّوجل به سوی داود وحی فرمود که: پسران خود را جمع کن، پس هر که در این قضیّه حکم کند و درست بگوید، وصیّ تو است بعد از تو. بعد از آن، داود ﷺ پسران خود را جمع نمود، چون مدّعی و مدّعیٰ علیه، ماجرا را حکایت کردند، سلیمان ﷺ فرمود که: ای صاحب تاک انگور، گوسفندان این مرد در چه وقت داخل تاک تو شده اند؟ عرض کرد که: در شب داخل آن شده اند. سلیمان فرمود که: ای صاحب گوسفندان، حکم کردم بسر تو، که فرزندان و پشم های گوسفندان خود را که در این سال حاصل شود، به صاحب تاک دهی.

پس داود به سلیمان فرمود که: چگونه حکم نکردی که اصل گوسفندان را به صاحب تاک دهد و حال آنکه همهٔ علمای بنی اسرائیل این را قیمت کردند، و بهای تاک، قیمت گوسفندان بود. سلیمان عرض کرد که: تاک، از ریشه برآورده نشده و جز این نیست که بار و میوهٔ آن

قَابِلٍ.

فَأَوْحَى اللّٰهُ ـعَزَّ وَ جَلَّ ـ إِلَىٰ دَاوُدَ: إِنَّ الْقَضَاءَ فِي هٰذِهِ الْقَضِيَّةِ مَا قَضَىٰ سُلَيْمَانُ بِهِ؛ يَا دَاوُدُ، أَرَدْتَ أَمْراً وَ أَرَدْنَا أَمْراً غَيْرَهُ.

فَدَخَلَ دَاوُدُ عَلَى امْرَأَتِهِ، فَقَالَ: أَرَدْنَا أَمْراً وَ أَرَادَ اللّٰهُ أَمْراً غَيْرَهُ، وَ لَمْ يَكُنْ إِلَّا مَا أَرَادَ اللّٰهُ عَزَّ وَ جَلَّ ـ وَ سَلَّمْنَا؛ وَكَذْلِكَ الْأَوْصِيَاءُ ﷺ أَرَادَ اللّٰهُ عَزَّ وَ جَلَّ ـ وَ سَلَّمْنَا؛ وَكَذْلِكَ الْأَوْصِيَاءُ ﷺ لَيْسَ لَهُمْ أَنْ يَتَعَدَّوْا بِهِذَا الْأَمْرِ، فَيُجَاوِزُونَ صَاحِبَهُ إِلَىٰ غَيْرِهِ».

قَالَ الْكُلَيْنِيُّ: مَعْنَى الْحَدِيثِ الْأَوَّلِ أَنَّ الْغَنَمَ لَوْ دَخَلَتِ الْكَرْمَ نَهَاراً، لَمْ يَكُنْ عَلَىٰ صَاحِبِ الْغَنَمِ شَيْءٌ؛ لِأَنَّ لِصَاحِبِ الْغَنَمِ أَنْ يُسَرِّحَ غَنَمَهُ بِالنَّهَارِ تَرْعَى، وَ عَلَىٰ صَاحِبِ الْكَرْمِ حِفْظُهُ، وَ عَلَىٰ صَاحِبِ الْغَنَمِ أَنْ يَرْبِطَ غَنَمَهُ لَيْلًا، وَ لِصَاحِبِ الْكَرْمِ أَنْ يَنَامَ فِي يَيْتِهِ.

٢/٧٤١ . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَى مُعَنْ أَحْمَدُ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ، عَنِ ابْنِ بُكَيْرٍ وَ جَمِيلٍ، عَنْ عَمْرٍو بْنِ مُصْعَبٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللّٰهِ اللّٰهِ يَـقُولُ: «أَ تَـرَوْنَ أَنَّ اللّٰهِ عَنْ عَمْرٍو بْنِ مُصْعَبٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللّٰهِ اللّٰهِ يَـقُولُ: «أَ تَـرَوْنَ أَنَّ اللّٰهِ عَنْ يَوْدِي إِلَىٰ مَنْ يُرِيدُ؟ لا وَ اللّٰهِ، وَ لَكِنَّهُ عَهْدُ مِنْ رَسُولِ اللّٰهِ عَلَيْ إِلَىٰ رَجُلٍ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ عَلَيْ إِلَىٰ مَنْ يُرِيدُ؟ لا وَ اللّٰهِ، وَ لَكِنَّهُ عَهْدُ مِنْ رَسُولِ اللّٰهِ عَلَيْ إِلَىٰ رَجُلٍ فَرَجُلٍ حَتَّىٰ انْتَهَىٰ إِلَىٰ نَفْسِهِ».

١ع ـ بَابُ أَنَّ الْأَئِمَّةَ ﴿ لَمْ يَفْعَلُوا شَيْئًا وَ لَا يَفْعَلُونَ إِلَّا بِعَهْدٍ مِنَ اللهِ ـ عَزَّ وَ جَلَّ ـ وَ أَمْرٍ مِنْهُ لَا يَتَجَاوَزُونَهُ

٧٢٧/ ١. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ وَ الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ جَعْفَرِ بْـنِ مُحَمَّدٍ، عَـنْ عَلِيِّ بْنِ الْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيٍّ، عَنْ إِسْمَاعِيلَ بْنِ مِهْرَانَ، عَنْ أَبِي جَمِيلَةَ، عَنْ مُعَاذِ بْنِ كَثِيرٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ، قَالَ: «إِنَّ الْوَصِيَّةَ نَزَلَتْ مِنَ السَّمَاءِ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ كِتَاباً لَمْ خورده شده و این بار، در سال آینده عود خواهد کرد.

بعداز آن، خدای عزّوجل به سوی داود وحی فرمودکه: حکم در این واقعه، همان است که سلیمان به آن حکم نمود. ای داود، تو امری را اراده نمودی و ما امری غیر از آن را اراده کردیم. پس داود هی، بر زن خود داخل شد و فرمودکه: ما امری را اراده کردیم، و خدا امری غیر از آن را اراده نمود. و نبود مگر آنچه خدای عزّوجل اراده فرمود و ما به امر خدای عزّوجل راضی شدیم و تسلیم گشتیم.

و همچنین اوصیای ﷺ ایشان را جایز نیست که در این امر خلافت، تعدی کنند و از صاحب آن در گذرند به سوی غیر او، (که آن را از برای غیر قرار دهند).

و كليني الله بعداز ذكر حديث، مي فرمايد كه:

کلینی گفته است که: معنی حدیث اوّل (یعنی جزء اول آن، که حضرت سلیمان الله سؤال کرد که گوسفندان در چه زمان داخل تاک شده اند) این است که گوسفندان، اگر در روز داخل تاک شده بو دند، بر صاحب گوسفندان چیزی نبود؛ زیراکه صاحب گوسفندان را جایز است که گوسفندان خویش را در روز رهاکند که بجرند و بر صاحب تاک واجب است که تاک را محافظت کند، و بر صاحب تاک واجب است که تاک را محافظت کند، و بر صاحب تاک را جایز است که در شب، گوسفندان خویش را ببندد و صاحب تاک را جایز است که در خانهٔ خود بخوابد.

۱۹۴۱ / ۲۴۱ محمد بن یحیی روایت کرده است، از احمد بن محمد، از ابن ابی عُمیر، از ابن ابی عُمیر، از ابن ابن بُکیر و جمیل، از عمر و بن مصعب که گفت: شنیدم از امام جعفر صادق الله که می فرمود: «آیا چنان می دانید که وصیّت کننده ای از ما وصیّت می کند به سوی آن که اراده دارد؟ نه، به خدا سوگند که چنین نیست، ولیکن آن عهد و پیمانی است از رسول خدا الله به سوی مردانی چند و شمرد تا به خود آن حضرت منتهی شد ...

۹۰ باب در بیان این که ائمه ﷺ چیزی را به جا نیاورده و نمی آورند، مگر به عهد و وصیتی از جانب خدای عزّوجلّ و امری از جانب آن جناب که از آن تجاوز نمی کردند

۱/۷۴۲ محمد بن یحیی، و حسین بن محمد، از جعفر بن محمد، از علی بن حسین بن علی، از اسماعیل بن مهران، از ابو جمیله، از معاذ بن کثیر، از امام جعفر صادق الله روایت

يَنْزِلْ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ ﷺ كِتَابٌ مَخْتُومُ إِلَّا الْوَصِيَّةُ، فَقَالَ جَبْرَئِيلُ ﷺ: يَـا مُـحَمَّدُ، هـٰـذِهِ
وَصِيَّتُكَ فِي أُمَّتِكَ عِنْدَ أَهْلِ بَيْتِكَ، فَقَالَ رَسُولُ اللّٰهِ ﷺ: أَيُّ أَهْلِ بَيْتِي يَا جَـبْرَئِيلُ؟
قَالَ: نَجِيبُ اللّٰهِ مِنْهُمْ وَ ذُرِّيَّتُهُ، لِيَرِثَكَ عِلْمَ النَّبُوَّةِ كَمَا وَرِثَهُ إِبْرَاهِيمُ ﷺ، وَ مِـيرَاثُـهُ
لِعَلِيٍّ ﷺ وَ ذُرِّيَّتِكَ مِنْ صُلْبِهِ».

قَالَ: «وَكَانَ عَلَيْهَا خَوَاتِيمُ» قَالَ: «فَفَتَحَ عَلِيُّ ﴾ الْخَاتَمَ الْأُولَ، وَ مَضَىٰ لِمَا فَيهَا؛ فَلَمَّا تُوفِي الْحَسَنُ ﴾ أَمَّ فَتَحَ الْحَسَنُ ﴾ الْخَاتَمَ النَّانِيَ، وَ مَضَىٰ لِمَا أُمِرَ بِهِ فِيهَا؛ فَلَمَّا تُوفِي الْحَسَنُ ﴾ وَ اخْرُجُ مَضَىٰ فَتَحَ الْحُسَيْنِ ﴾ الْخَاتَمَ النَّالِثَ، فَوَجَدَ فِيهَا: أَنْ قَاتِلْ فَاقْتُلْ وَتُقْتَلْ، وَ اخْرُجُ مِضَىٰ فَتَحَ الْحُسَيْنِ ﴾ وَ الْخَاتَمَ النَّالِثَ، فَوَجَدَ فِيهَا: أَنْ قَاتِلْ الْمُعَلِّ وَتُقْتَلُ اللهِ عَلِي اللهُ هَادَةِ، لَا شَهَادَةً لَهُمْ إِلَّا مَعَكَ ﴾ قَالَ: «فَفَعَلَ ﴾ فَلَمَّا مَضَىٰ دَفَعَهَا إلىٰ عَلِي الْعُسَيْنِ ﴿ فَلَمَّا مَضَىٰ دَفَعَهَا إلىٰ عَلِي الْعُسَيْنِ ﴿ فَعَلَى اللهِ عَلَى الْحَاتَمَ الرَّائِعَ، فَوَجَدَ فِيهَا: أَنِ اصْمُتْ وَ أَطْرِقْ؛ لِمَا عُلِي الْحُسَيْنِ ﴿ فَعَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَالْ الْعَقَ فِي الْخَوْفِ وَ الأَمْنِ، وَ لَا تَخْشَلُ إِلَّا اللّهَ وَقَعَلَ اللهِ عَوْ وَجَلَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ وَالْمَا اللهُ وَالْمُهُ اللهِ اللهُ وَالْمُؤْفِقُ وَ الْمُؤْفِقُ وَ الْأَمْنِ وَ لَا اللهِ اللهِ اللهُ وَالْمُؤْفِقِ وَ الْمُؤْفِقُ اللهِ اللهِ عَلَى الْمُؤْفِقِ وَ الْأَوْفُ وَ الْأَمْنِ وَالْمُؤْفِقُ وَاللهُ وَالْمُؤْفِ وَ الْأَمْنَ وَ اللهُولِي اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ وَالْمُؤْفِقُ وَالْمُؤْفِقُ الْمُؤْفِقُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ وَالْمُؤْفِقُ اللهُ الله

قَالَ: قُلْتُ لَهُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، فَأَنْتَ هُوَ؟ قَالَ: فَقَالَ: «مَا بِي إِلَّا أَنْ تَذْهَبَ يَا مُعَاذُ،

کردهاند که آن حضرت فرمود که: «وصیّت، از آسمان فرود آمد بر محمد ﷺ، در حالی که نوشته ای بود سر به مهر. و هیچ نوشته ای سر به مهری بر محمد ﷺ فرود نیامد، مگر وصیّت نامه بس جبر ثیل ﷺ عرض کرد که: یا محمد، این وصیّت نامهٔ تو است در باب امّت تو که به ودیعه در نزد بهترین اهل بیت تو باید باشد. رسول خدا ﷺ فرمود که: ای جبر ئیل، کدام یک از اهل بیت من؟ جبر ئیل عرض کرد: نجیب خدا (و آن که از جانب خدا نجابت دارد) از یک از اهل بیت من؟ جبر ئیل عرض کرد: نجیب خدا (و آن که از جانب خدا نجابت دارد) از ایشان و فرزندان او، تا آن که علم بیغمبری را از تو میراث برد؛ چنانچه ابراهیم ﷺ علم را به میراث گذاشت، و میراث ابراهیم (یا علم پیغمبری) از برای علی و فرزندان تو است از صلب او».

حضرت فرمود که: «بر آن وصیّت نامه چندین مهر زده بود»، و فرمود که: «بعد از آن، علی علی مهر اوّل راگشود و به آنچه در آن وصیّت نامه بود، عمل فرمود. بعد از آن، حضرت امام حسن مهر دویم راگشود و به آنچه در آن به آن مأمور شده بود، عمل نمود. و چون ایّام حیاتش تمام شد و از دنیا درگذشت، حضرت امام حسین الله مهر سیم راگشود و یافت که در آن، چه نوشته بود که مقاتله و محاربه کن و بکش و تو کشته خواهی شد، و بیرون رو با گروهی چند از برای شهادت که ایشان را شهادتی نیست مگر با تو، و البته باید که با تو شهید شوند».

و حضرت فرمود که: «حضرت امام حسین آن را به جا آورد و چون درگذشت، و آن وصیّت نامه را پیش از آن به حضرت علی بن الحسین الله دفع نموده بود، حضرت مهر چهارم راگشود و یافت که در آن نوشته بود که: خاموش باش و سر در پیش افکن در هنگامی که علم محجوب باشد (و بنابر بعضی از نُسّخ کافی، به جهت محجوب شدن علم و این ظاهر تر است). و چون مدّت زندگانی اش تمام شد و از دنیا در گذشت، آن را به حضرت محمد بن علی است). و چون مدّت زندگانی اش تمام شد و از دنیا در گذشت، آن را به حضرت محمد بن علی است که در آن نوشته بود که کتاب خدا را تفسیر و بیان کن، و پدران خویش را تصدیق نما، و پسر خود را میراث بده، و با امّت نیکویی کن، و بیان کن، و بدران خویش را تصدیق نما، و پسر خود را میراث بده، و با امّت نیکویی کن، و ایشان را تربیت ده، و به حق خدای عزّوجل قیام نما، و در حال ترس و ایمنی آنچه را که حق باشد، بگو، و از غیر خدا مترس. پس آن حضرت، همهٔ اینها را به جا آورد، بعد از آن، وصیّت نامه را دفع کر د به کسی که بعد از او بود».

معاذ می گوید که: به حضرت صادق ﷺ عرض کردم که: فدای تو گردم، تو همانی که

فَتَرْوِيَ عَلَيَّ».

قَالَ: فَقُلْتُ: أَسْأَلُ اللّٰهَ ـ الَّذِي رَزَقَكَ مِنْ آبَائِكَ هَٰذِهِ الْمَنْزِلَةَ ـ أَنْ يَوْزُقَكَ مِنْ عَقِبِكَ مِثْلَهَا قَبْلَ الْمَمَاتِ، قَالَ: «قَدْ فَعَلَ اللّٰهُ ذٰلِكَ يَا مُعَادُ»، قَالَ: فَقُلْتُ: فَمَنْ هُوَ جُعِلْتُ فِدَاكَ؟ قَالَ: «هٰذَا الرَّاقِدُ» وَ أَشَارَ بِيَدِهِ إِلَى الْعَبْدِ الصَّالِحِ وَ هُوَ رَاقِدُ.

٧٢٣ / ٢٠ أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدٍ وَ مُحَمَّدُ بْنُ يَحْمِىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ الْكِنَانِيِّ، عَنْ جَعْفَرِ بْنِ نَجِيحٍ الْكِنْدِيِّ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أَخِيمِ الْكِنْدِيِّ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ اللهِ الْمُمَرِيِّ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ جَدِّهِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ الْعُمَرِيِّ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ جَدِّهِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ الْعُمَرِيِّ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ جَدِّهِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

وَ كَانَ عَلَى الْكِتَابِ خَوَاتِيمُ مِنْ ذَهَبٍ، فَدَفَعَهُ النَّبِيُ ﷺ إِلَىٰ أَمِيرِ الْـمُؤْمِنِينَ ﷺ، وَ كَانَ عَلَى الْكِتَابِ خَوَاتِيمُ مِنْ ذَهَبٍ، فَفَكَّ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ خِاتَماً، وَ عَمِلَ بِمَا فِيهِ، فَفَكَّ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ خَاتَماً، وَ عَمِلَ بِمَا فِيهِ.
فِيهِ.

ثُمَّ دَفَعَهُ إِلَى ابْنِهِ الْحَسَنِﷺ، فَفَكَّ خَاتَماً، وَ عَمِلَ بِمَا فِيهِ.

ثُمَّ دَفَعَهُ إِلَى الْحُسَيْنِ ﷺ ، فَفَكَّ خَاتَماً ، فَوَجَدَ فِيهِ : أَنِ اخْرُجْ بِقَوْمٍ إِلَى الشَّهَادَةِ ؛ فَـلَا شَهَادَةَ لَهُمْ إِلَّا مَعَكَ ، وَ اشْرِ نَفْسَكَ لِللهِ عَزَّ وَ جَلَّ ، فَفَعَلَ .

ثُمَّ دَفَعَهُ إِلَىٰ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ ﴿ فَفَكَّ خَاتَماً. فَوَجَدَ فِيهِ: أَنْ أَطْرِقْ وَاصْمُتْ،

وصیّت نامه به او رسیده؟ حضرت فرمودکه: «با من هیچ مانعی نیست که مرا از اظهار حقّ منع کند، مگر اینکه می ترسم ای معاذ که، بروی و روایت کنی به وضعی که از برای من ضرری داشته باشد».

معاذ می گوید که: عرض کردم که سؤال می کنم از خدا که تو را این مرتبه از پدرانت روزی نموده آن که مثل این مرتبه را از فرزندت به تو روزی کند پیش از آن که از دنیا رحلت کنی. حضرت فرمود که: «ای معاذ، خدا این را به عمل آورده است». معاذ می گوید که: عرض کردم که: که: کیست آن که می فرمایی فدای تو گردم؟ حضرت فرمود که: «همین خفته» و به دست خود، به سوی امام موسی کاظم الله اشاره فرمود و آن حضرت خفته بود.

۱۹۲۱ / ۱۴۳ احمد بن محمد و محمد بن یحیی، از محمد بن حسین، از احمد بن محمد، از ابوالحسن کِنانی، از جعفر بن نَجیح کِنْدی، از محمد بن احمد بن عبیدالله عُمَری، از پدرش، از امام جعفر صادق الله و ایت کر ده اند که آن حضرت فرمود که: اخدای عزّ وجلّ بر پیغمبر خود نامه ای را فرو فرستاد پیش از وفات آن حضرت و فرمود که: یا محمد، این وصیّت تو است به نُجَبه (بر وزن هُمَزه، یعنی برگزیده و بزگوار) از اهلت. پیغمبر فرمود که: ای جبر ئیل، نُجبه کیست؟ جبر ئیل عرض کردکه: عملی بین ابی طالب و فرزندان آن حضرت این جبر ئیل و در بعضی از نُسَخ کافی نجبا به جای نجبه واقع شده، و معنی آن برگزیدگان و بزرگواران است) و بر آن نامه مهرها بود از طلا.

پس پیغمبر ﷺ آن نامه را به امیر المؤمنین ﷺ داد و او را امر فرمود که: یک مهر از آن را برگیرد و به آنچه در آن است عمل نماید. پس امیر المؤمنین ﷺ یک مهر را برگرفت و به آنچه در آن بود، عمل نمود. بعد از آن، آن را به پسرش حضرت امام حسن ﷺ تسلیم نمود، و آن حضرت یک مهر را برگرفت و به آنچه در آن بود، عمل نمود. بعد از آن، آن را به سوی حضرت امام حسین ﷺ دفع کرد، پس آن حضرت مهری را برگرفت و یافت که در آن نوشته بود که بیرون رو باگروهی به سوی شهادت، که ایشان را شهادتی نیست مگر با تو، و البته باید که با تو شهید شوند و جان خویش را به جهت رضای خدای عزّوجل بفروش، و آن را در راه او در باز، و آن حضرت چنین کرد.

بعد از آن، نامه را به حضرت على بن الحسين الله داد و آن حضرت مهرى را بـرگرفت و يافت كه در آن نوشته بودكه: سر در پيش افكن و خاموش باش، و ملازم منزل خود باش، و وَ الْزَمْ مَنْزِلَكَ، وَ اعْبُدْ رَبَّكَ حَتَّىٰ يَأْتِيَكَ الْيَقِينُ، فَفَعَلَ.

ثُمَّ دَفَعَهُ إِلَى ابْنِهِ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ ﷺ، فَفَكَ خَاتَماً، فَوَجَدَ فِيهِ: حَدِّثِ النَّـاسَ وَ أَفْتِهِمْ، وَ لَا تَخَافَنَّ إِلَّا اللَّهَ عَزَّ وَ جَلَّ؛ فَإِنَّهُ لَا سَبِيلَ لِأَحَدٍ عَلَيْكَ، فَفَعَلَ.

ثُمَّ دَفَعَهُ إِلَى ابْنِهِ جَعْفَرٍ، فَفَكَّ خَـاتَماً، فَـوَجَدَ فِـيهِ: حَـدِّثِ النَّـاسَ، وَ أَفْـتِهِمْ، وَ انْشُرْ عُلُومَ أَهْلِ بَيْتِكَ، وَ صَدِّقْ آبَاءَكَ الصَّالِحِينَ، وَ لَا تَخَافَنَّ إِلَّا اللَّهَ ـعَزَّ وَ جَلَّــ وَ أَنْتَ فِي حِرْزِ وَ أَمَانٍ، فَفَعَلَ.

ثُمَّ دَفَعَهُ إِلَى ابْنِهِ مُوسَىٰ ﷺ، وَ كَذْلِكَ يَدْفَعُهُ مُوسَىٰ إِلَى الَّذِي بَعْدَهُ، ثُمَّ كَذْلِكَ إِلَىٰ قِيَامِ الْمَهْدِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ».

٣٠٢٢/ ٣. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدُ بْنِ شَحَمَّدٍ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ، عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ، عَنِ ابْنِ رِئَابٍ، عَنْ ضُرَيْسٍ الْكُنَاسِيِّ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ قَالَ: قَالَ لَهُ حُمْرَانُ: جُعِلْتُ فِذَاكَ، أَرَأَيْتَ مَا كَانَ مِنْ أَمْرِ عَلِيٍّ وَ الْحَسَنِ وَ الْحُسَيْنِ ﴿ وَ خُرُوجِهِمْ وَ قِيَامِهِمْ بِدِينِ اللّٰهِ عَزَّ وَ جَلَّ، وَ مَا أُصِيبُوا مِنْ قَتْلِ الطَّوَاغِيتِ إِيَّاهُمْ وَ الظَّفَرِ بِهِمْ حَتَىٰ قُتِلُوا وَ غُلِبُوا؟

فَقَالَ أَبُو جَعْفَرٍ ﷺ : «يَا حُمْرَانُ، إِنَّ اللَّهَ ـتَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ ـقَدْ كَانَ قَدَّرَ ذَلِكَ عَلَيْهِمْ وَ قَضَاهُ، وَ أَمْضَاهُ، وَ حَتَمَهُ، ثُمَّ أَجْرَاهُ؛ فَبِتَقَدُّمِ عِلْمِ ذَلِكَ إِلَيْهِمْ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ قَامَ عَلِيٌّ وَ الْحَسَنُ وَ الْحُسَيْنُ ﷺ، وَ بِعِلْمِ صَمَتَ مَنْ صَمَتَ مِنَّا».

ُ ٢/٧٢٥ . الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدِ الْأَشْعَرِيُّ ، عَنْ مُعَلَّى بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ ، عَنْ الْمُسْتَفَادِ عَنِ الْحُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ ، عَنْ عِيسَى بْنِ الْمُسْتَفَادِ عَنِ الْحُسْتَفَادِ عَنْ عِيسَى بْنِ الْمُسْتَفَادِ عَنِ الْحَسْرِيرِ ، قَالَ : «قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ أَبِي مُوسَى بْنُ جَعْفَرٍ ﷺ ، قَالَ : «قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ أَلَى مُوسَى اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

پروردگار خود را عبادت کن تا تو را مرگ در رسد، پس آن حضرت چنین کرد. بعد از آن، نامه را به حضرت محمد بن علی داد و آن حضرت مهری را برگرفت و یافت که در آن نوشته بود که مردمان را حدیث کن، و ایشان را فتوا بده، و البتّه از غیر خدای عزّوجل مترس، که کسی را بر تو راهی و تسلّطی نیست. بعد از آن، نامه را به پسرش حضرت امام جعفر بش سپرد و آن حضرت مهری را برگرفت و یافت که در آن نوشته بود که: مردمان را حدیث کن، و ایشان را فتوا بده، و علوم اهل بیت خود را پهن کن، و پدران شایسته خویش را تصدیق کن، و البتّه از غیر خدای عزّوجل مترس، و تو در چرز و آمانی (که هیچکس تو را ضرری نمی تواند رسانید)، پس آن حضرت، چنین کرد و آن نامه را به سوی پسرش حضرت امام موسی بش دفع نمود، و همچنین حضرت امام موسی بش دفع نمود، و همچنین حضرت امام موسی آن را می دهد به آن کسی که بعد از اوست. بعد از آن، همیشه همچنین است که هر یک، آن را به دیگری تسلیم نماید، تا قیام حضرت مهدی آل محمد تشه.

۷۴۴ / ۷۴۴ محمد بن یحیی، از احمد بن محمد از ابن محبوب، از ابن رئاب، از ضریس کناسی ، از امام محمد باقر علیه روایت کرده است که گفت: حُمران به آن حضرت عرض کرد که: فدای تو گردم، مرا خبر ده از آنجه اتّفاق افتاد از امر علی و امام حسن و امام حسین علی و خروج و قیام که ایشان به دین خدای عزّوجلّ و آنچه به ایشان رسید، از آن که جماعت طاغوت ایشان راکشتند، و بر ایشان ظفر یافتند، به مرتبه ای که مقتول و مغلوب شدند.

امام محمد باقر بن فرمود که: «ای محمران، به درستی که خدای تبارک و تعالی چنان بود که این را بر ایشان مقدر کرده بود، و قضا و امضای آن به عمل آمده بود، و آن را واجب گردانیده بود، بعد از آن، جاری ساخت، پس به واسطهٔ پیشی گرفتن علم، این امر به سوی ایشان از جانب رسول خدا علی و امام حسن و امام حسین ای قیام نمودند، و به سبب علم، ساکت شد هر که ساکت شد از ما (و همین حدیث با سند مذکور، و پیش و بعد آن مذکور شد).

عَلَيْهِ، وَ جَبْرَئِيلُ وَ الْمَـلَائِكَةُ الْمُقَرَّبُونَ ﷺ شُهُودٌ ؟».

قَالَ: «فَأَطْرَقَ طَوِيلاً، ثُمَّ قَالَ: يَمَا أَبَهَا الْحَسَنِ، قَدْ كَانَ مَا قُلْتَ، وَ لَكِنْ حِينَ نَزَلَ بِرَسُولِ اللهِ عِجَاباً مُسَجَّلاً، وَحِينَ نَزَلَ بِرَسُولِ اللهِ عَجَاباً مُسَجَّلاً، نَزَلَ بِعِ جَبْرَئِيلُ مَعَ أُمَنَاءِ اللهِ -تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ مِنَ الْمَلَائِكَةِ، فَقَالَ جَبْرَئِيلُ: يَهَ مُحَمَّدُ، مُرْ بِإِخْرَاجٍ مَنْ عِنْدَكَ إِلَّا وَصِيَّكَ؛ لِيَقْبِضَهَا مِنَّا، وَ تُشْهِدَنَا بِدَفْعِكَ إِيَّاهَا إِلَيْهِ، مُحَمَّدُ، مُرْ بِإِخْرَاجٍ مَنْ عِنْدَكَ إِلَّا وَصِيَّكَ؛ لِيَقْبِضَهَا مِنَّا، وَ تُشْهِدَنَا بِدَفْعِكَ إِيَّاهَا إِلَيْهِ، فَاطِمَةُ فِيمَا بَيْنَ السَّنْرِ وَ النَّبِيُ عَلِيًّا إِلَىٰ وَصِيَّكَ اللهُ وَالْمَا إِلَيْهِ مَا خَلَا عَلِيًا أَلَهُ وَاللهُ عَلَيْهُ إِلْمُ وَلِيَّا اللهِ وَالْمَا إِلَيْهِ مَا مَنْ كَانَ فِي الْبَيْتِ مَا خَلَا عَلِيّاً، وَ فَاطِمَةُ فِيمَا بَيْنَ السَّنْرِ وَ الْبَابِ.

فَقَالَ جَبْرَئِيلُ: يَا مُحَمَّدُ، رَبُّكَ يُقْرِنُكَ النَّسَلَامَ، وَ يَقُولُ: هَـٰذَا كِـنَابُ مَـا كُـٺْتُ عَهِدْتُ إِلَيْكَ، وَ شَرَطْتُ عَلَيْكَ، وَ شَهِدَتْ بِهِ عَلَيْكَ، وَ أَشْهَدْتُ بِهِ عَلَيْكَ مَـلَائِكَتِي، و كَفَىٰ بِي يَا مُحَمَّدُ شَهِيداً.

قَالَ: فَارْتَعَدَتْ مَفَاصِلُ النَّبِيُّ ﷺ، وَقَالَ: يَا جَبْرَئِيلُ، رَبِّي هُوَ السَّلَامُ، وَ مِلْهُ السَّلَامُ، وَ إِلَيْهِ يَعُودُ السَّلَامُ، صَدَقَ عَزَّ وَ جَلَّ وَبَرَّ، هَاتِ الْكِتَابَ، فَدَفَعَهُ إِلَيْهِ، وَ السَّلَامُ، وَ إِلَيْهِ يَعُودُ السَّلَامُ، صَدَقَ عَزَّ وَ جَلَّ وَبَرَّ، هَاتِ الْكِتَابَ، فَدَفَعَهُ إِلَيْهِ، وَ أَمَرَهُ بِدَفْعِهِ إِلَىٰ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ فَقَالَ لَهُ: اقْرَأْهُ، فَقَرَأَهُ حَرْفاً حَرْفاً، فَقَالَ: يَا عَلِيُّ، أَمْرَهُ بِدَفْعِهِ إِلَىٰ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ ، فَقَالَ لَهُ: اقْرَأْهُ، فَقَرَأَهُ حَرْفاً حَرْفاً، فَقَالَ: يَا عَلِيُّ، فَمَا عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَ تَعَالَىٰ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ الل

فَقَالَ عَلِيٌ ﷺ : وَ أَنَا أَشْهَدُ لَكَ ـبِأَبِي وَ أُمِّي أَنْتَ\_بِالْبَـلَاغِ وَ النَّصِيحَةِ وَ التَّصْدِيقِ عَلَىٰ مَا قُلْتَ، وَ يَشْهَدُ لَكَ بِهِ سَمْعِي وَ بَصَرِي وَ لَحْمِي وَ دَمِي، فَقَالَ جَـبْرَ بِْيلُ ﷺ : نوشت، و جبرتيل و فرشتگان مقرّب ١٠٠٤ ، گواه بو دند».

حضرت امام موسی می فرماید که: «حضرت صادق الله مدّتی طولانی سر به زیر افکند، بعد از آن، فرمود که: ای ابوالحسن، آنچه گفتی، واقع شد، ولیکن در هنگامی که امر خدا که عبارت است از مردن بر رسول خدایا فرود آمد، و هنگام و فات آن حضرت رسید، وصیّت نامه از نزد خدا فرود آمد، در حالتی که نوشته بود محکم، و جبر ثیل آن را فرود آورد، و با امینان خدای تبارک و تعالی از فرشتگان. پس جبر ئیل عرض کرد که: یا محمد الله بفرما که هر که را نزد تو است، بیرون کنند، مگر وصیّ تو تا وصیّت نامه را از ما بگیرد، و تو ما را شاهد بگیری به این که آن نامه را به سوی او دفع نمودی و او ضامن شد که عمل کند به آنچه در آن است و مقصود جبر ثیل الله از وصیّ، علی بود.

پس پیغمبر ﷺ امر فرمود که: هر که راکه در آن اطاق یا خانه بود، بیرون کسردند، غیر از علی پلی و فاطمه پی در میانه پرده و در بود. پس جبر ثیل پ عسرض نمود که: یا محمد، پروردگارت تو را سلام می رساند و می فر ماید که: این نوشته آن چیزی است که پیش از این با تو عهد کرده بودم و جه این نوشته بر تو شاهد شدم، و فرشتگان خود را در باب آن بر تو شاهد گرفتم، و من یا محمد، کافیم که شاهد باشم.

حضرت فرمود که: پس جمیع مقاصل و بندهای پیغمبر الله به لرزه در آمد و رعشه در اندامش افتاد و فرمود که: ای جبر ثیل، پروردگار من است که سلام است (یعنی: سالم از عیبها و نقائص) و سلامتی ها تمام از اوست، و همهٔ سلام ها و تحیّتها به سوی او بس می گردد. راست فرموده پروردگار من عزّوجلّ، و نیک وفا به وعده نموده، نامه را بیاور. پس جبر ثیل نامه را تسلیم آن حضرت نمود، و او را از جانب خدا امر فرمود که: به حضرت امیر المؤمنین الله تسلیم نماید. چون پیغمبر نامه را تسلیم امیر المؤمنین الله نمود، فرمود که: این را بخوان. پس امیر المؤمنین آن را حرف به حرف خواند. پس حضرت رسول الله فرمود که: یا علی، این عهد و وصیّت پروردگار من تبارک و تعالی است که با من کرده بود، و پیمان شرطی است که با من کرده بود، و پیمان خیرخواهی نمودم، و ادای امانت کردم.

پس علیﷺ عرض کردکه: و من شهادت میدهم از برای تو، پدر و مادرم فدای تو باد، به آنکه تو تبلیغ رسالت خداکردی، و خیرخواهی نمودی، و تصدیق کردی بر آنچه فرمودی،

وَ أَنَا لَكُمَا عَلَىٰ ذٰلِكَ مِنَ الشَّاهِدِينَ.

فَقَالَ رَسُولُ اللّٰهِﷺ: يَا عَلِيُّ، أَخَذْتَ وَصِيَّتِي وَ عَرَفْتَهَا وَ ضَمِئْتَ لِلّٰهِ وَ لِيَ الْوَفَاءَ بِمَا فِيهَا؟ فَقَالَ عَلِيٌّ۞: نَعَمْ -بِأَبِي أَنْتَ وَ أُمِّي-عَلَيَّ ضَمَانُهَا، وَ عَلَى اللّٰهِ عَوْنِي وَ تَوْفِيقِي عَلَىٰ أَدَاثِهَا.

فَقَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ: يَا عَلِيُّ، إِنِّي أُرِيدُ أَنْ أُشْهِدَ عَلَيْكَ بِمُوَافَاتِي بِهَا يَوْمَ الْقِيَامَةِ، فَقَالَ النَّبِيُ ﷺ: إِنَّ جَبْرَثِيلَ وَ مِيكَائِيلَ فِيمَا بَيْنِي وَ بَـيْنَكَ الْاَنَ عَلِيُّ اللّهَ عَلَيْكَ، فَقَالَ النَّبِيُ ﷺ: إِنَّ جَبْرَثِيلَ وَ مِيكَائِيلَ فِيمَا بَيْنِي وَ بَـيْنَكَ الْاَنَ، وَ هُمَا حَاضِرَانِ، مَعَهُمَا الْمَلَائِكَةُ الْمُقَرَّبُونَ لِأَشْهِدَهُمْ عَـلَيْكَ، فَـقَالَ: نَـعَمْ، الْآنَ، وَ هُمَا حَاضِرَانِ، مَعَهُمَا الْمَلَائِكَةُ الْمُقَرَّبُونَ لِأَشْهِدَهُمْ عَـلَيْكَ، فَـقَالَ: نَـعَمْ، لِيَشْهَدُوا، وَ أَنَا بِإَبِي أَنْتَ وَ أُمِّي لِشَهِدُهُمْ، فَأَشْهَدَهُمْ رَسُولُ اللّهِ ﷺ.

وَكَانَ فِيمَا اشْتَرَطَ عَلَيْهِ النَّبِيُّ بِأَمْرِ جَبْرُ ثِيلَ فِيمَا أَمَرَ اللَّهُ \_عَزَّ وَ جَلَّ \_أَنْ قَالَ لَهُ:

يَا عَلِيُّ، تَفِي بِمَا فِيهَا؛ مِنْ مُوَالَاةٍ مَنْ وَالَّى اللَّهَ وَ رَسُولَهُ، وَ الْبَرَاءَةِ وَ الْعَدَاوَةِ لِـمَنْ
عَادَى اللَّهَ وَ رَسُولَهُ، وَ الْبَرَاءَةِ مِنْهُمْ عَلَى الصَّيْرِ مِنْكَ، وَ عَلَىٰ كَظْمِ الْغَيْظِ، وَ عَلَىٰ خَلْمِ الْغَيْظِ، وَ عَلَىٰ ذَهَابٍ حَقِّكَ وَ عَلَىٰ كَظْمِ الْغَيْظِ، وَ عَلَىٰ ذَهَابٍ حَقِّكَ وَ عَلَىٰ كَظْمِ الْغَيْظِ، وَ عَلَىٰ ذَهَابٍ حَقِّكَ وَ غَلَىٰ إِلَيْهَاكِ حُرْمَتِكَ؟

فَقَالَ: نَعَمْ، يَا رَسُولَ اللَّهِ.

فَقَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ: وَ الَّذِي فَلَقَ الْحَبَّةَ وَ بَرَأَ النَّسَمَةَ، لَقَدْ سَمِعْتُ جَبْرَئِيلَ ﷺ يَقُولُ لِلنَّبِيِّ ﷺ: يَا مُحَمَّدُ، عَرِّفْهُ أَنَّهُ يُنْتَهَكُ الْحُرْمَةُ، وَ هِيَ حُرْمَةُ اللهِ وَ حُرْمَةُ رَسُولِ اللهِ ﷺ، وَ عَلَىٰ أَنْ تُخْضَبَ لِحْيَتُهُ مِنْ رَأْسِهِ بِدَم عَبِيطٍ.

قَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ: فَصَعِقْتُ حِينَ فَهِمْتُ الْكَلِمَةَ مِنَ الْأَمِينِ جَبْرَئِيلَ حَتّىٰ سَقَطْتُ عَـلىٰ وَجْـهِي، وَ قُـلْتُ: نَـعَمْ، قَـبِلْتُ وَ رَضِيتُ وَ إِنِ انْـتَهَكَتِ الْـحُرْمَةُ، وَ عُطِّلَتِ السُّنَنُ، وَ مُزِّقَ الْكِتَابُ، وَ هُدِّمَتِ الْكَعْبَةُ، وَ خُضِبَتْ لِحْيَتِي مِنْ رَأْسِي بِدَمٍ عَبِيطٍ صَابِراً مُحْتَسِباً أَبَداً حَتّىٰ أَقْدَمَ عَلَيْكَ. و شهادت میدهد به این، از برای تو گوش و چشم و گوشت و خون من. جبر ثیل عرض کرد که: و من از برای شما هر دو بر این مطلب و راستی آن، از جملهٔ گواهانم. بعد از آن رسول خدای فرمود که: یا علی، وصیّت مراگرفتی و شناختی آن را و ضامن شدی برای خدا و برای من که وفاکنی به آنچه در آن است.

علی است ضمان آن و بر خداست که مرا یاد، بر من است ضمان آن و بر خداست که مرا یاری کند و توفیق دهد، که آنها را به جا آورم. پس رسول خدا ای فر مود که: یا علی، من اراده دارم که بر تو شاهد بگیرم تا در روز قیامت برای من شهادت دهند که من آن را به تو تسلیم کردم، و از تو پیمان گرفتم.

علی الله عرض کرد: آری، شاهد بگیر. پیغمبر الله فرمود که: جبر نیل و میکائیل اکنون در این کارند که میان من و تو است، و مشغول تنسیق و انتظام آنند و هر دو حضور دارند، و فرشتگان مقرّب با ایشانند، و هر آینه ایشان را بر تو شاهد میگیرم. علی الله عرض کرد: آری، باید که ایشان شاهد باشند و من نیز ایشان را شاهد میگیرم، پدر و مادرم فدای تو باد.

پس رسول خدای ایشان را شاهد گرفت و در آنچه پیغمبر بر علی شرط نمود به امر جبر ثیل در آنچه خدای عزوجل او را آمر فرموده بود، این بود که به آن حضرت فرمود که: یا علی، وفا می کنی به آنچه در این وصیّت نامه نوشته شده است از: دوستی هر که خدا و رسول او را دوست دارد، و بیزاری و دشمنی با هر که خدا و رسول او را دشمن دارد، و تبری نمودن از ایشان، در حالتی که قرار داشته باشی بر صبری که از تو ناشی شود، بر فرو خوردن خشم، و بر رفتن حقّت، و غصب کردن خمست، و دریدن پردهٔ حرمتت (که آن را رعایت نکنند).

عرض کرد: آری، یا رسول الله، قبول کردم. پس حضرت امیر المؤمنین افر فرمود که:
سوگند یاد میکنم به آن کسی که دانه را شکافته و گیاه را بیرون آورده و بندگان را آفریده، که
هر آینه شنیدم که جبر ئیل الله به حضرت پیغمبر الله می گفت که: یا محمد، به علی بشناسان و
او را اعلام کن که هتک حرمت او خواهد شد و حرمت او حرمت خدا و حرمت رسول
خدا الله است و او را مطلّع کن بر این که ریشش به خون تازه که از سرش می آید، رنگ خواهد
شد. امیر المؤمنین الله فرمود که: در هنگامی که این سخن را از امین خدا جبر ئیل الله فهمیدم،
مدهوش گردیدم، به مرتبه ای که بر رو در افتادم و گفتم: آری، قبول کردم و راضی شدم، و هر
جند که هتک حرمت من شود و سنّت های پیغمبر معطّل و بیکاره گردد، و کتاب خدا دریده

ثُمَّ دَعَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فَاطِمَةَ وَ الْحَسَنَ وَ الْحُسَيْنَ، وَ أَعْلَمَهُمْ مِثْلَ مَا أَعْلَمَ أَمِير الْمُؤْمِنِينَ، فَقَالُوا مِثْلَ قَوْلِهِ، فَخُتِسَتِ الْوَصِيَّةُ بِخَوَاتِيمَ مِنْ ذَهَبٍ لَمْ تَسَمَّلُهُ النَّارُ، وَ دُفِعَتْ إِلَىٰ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ».

فَقُلْتُ لِأَبِي الْحَسَنِ ﷺ: بِأَبِي أَنْتَ وَ أُمِّي، أَ لَا تَذْكُرُ مَا كَانَ فِي الْوَصِيَّةِ؟ فَقَالَ: «سُنَنُ اللهِ وَ سُنَنُ رَسُولِهِ».

فَقُلْتُ: أَكَانَ فِي الْوَصِيَّةِ تَوَثَّبُهُمْ وَ خِلَافُهُمْ عَلَىٰ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ ؟

فَقَالَ: «نَعَمْ وَ اللّٰهِ، شَيْئاً شَيْئاً، وَ حَرْفاً حَرْفاً، أَ مَا سَمِعْتَ قَوْلَ اللّٰهِ عَزَّ وَ جَلَّ: ﴿إِنَّا نَحْنُ نُخِي الْمَوْتِيٰ وَ نَكْتُبُ مَا قَدْمُوا وَ آفَارَهُمْ وَكُلُّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَّامٍ مُبِينٍ ﴾

وَ اللّٰهِ، لَقَدْ قَالَ رَسُولُ اللّٰهِ عَلَيْ لِأَمِيرٍ الْمُؤْمِنِينَ وَ فَاطِمَةَ عَنَّا: أَ لَيْسَ قَدْ فَهِمْتُمَا
مَا تَقَدَّمْتُ بِهِ إِلَيْكُمَا وَ قَبِلْتُمَاهُ ؟ فَقَالًا: بَلَىٰ، وَ صَبَرْنَا عَلَىٰ مَا سَاءَنَا وَ غَاظَنَا».

٧٤٤/ ٥. وَ فِي نُسْخَةِ الصَّفْوَانِيِّ زِيَادَةً: عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ

و پاره پاره شود، و خانهٔ کعبه خراب شود، و ریشم به خون تازه که از سرم آید، رنگ شود. و صبر خواهم کرد، و رضای خدا را طلب خواهم نمود تا بر تو وارد شوم.

بعد از آن، رسول خدا على حضرت فاطمه و امام حسن و امام حسين الله واطلبيد، و بر ايشان اعلام فرمود مثل آنچه راكه به امير المؤمنين اعلام فرموده بود، و ايشان، مثل آنچه آن حضرت عرض كرده بود، عرض كردند. پس وصيّت نامه مهر شده به مهرهايي از طلاكه آتش به آن نرسيده بود، تسليم امير المؤمنين الله شد».

عیسی میگوید که: به خدمت حضرت امام موسی الله عرض کردم که: پدر و مادرم فدای تو باد، آیا ذکر نمی فرمایی که در آن وصیت نامه چه بود؟ حضرت فرمودکه: «سنّتهای خدا و سنتهای رسول او ». عرض کردم که: آیا در وصیت نامه بود که بر امیر المؤمنین الله مستولی خواهند شد، و با آن حضر ت ﷺ مخالفت خواهند کرد؟ حضرت فرمود: «آری، به خدا سوگند که چیز به چیز و حرف به حرف در آن بود (پیننی: تمام گفتار و کردار ایشان، یا تمام و قایع کلّی و جزئي در آن درج بود). آيا قول خداي غزوجل را نشنيدهاي كه مي فرمايد: ﴿إِنَّا نَحْنُ نُسنَى الْمَوْتِيٰ وَ نَكْتُبُ مَا قَدَّمُوا وَ آثَارَهُمْ وَ كُلُّ لَنَيِّ إِلْحُصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُعِينٍ ﴾ أ، يعنى: و به درستى كه سأ زنده می گردانیم مردگان را و می در سیم آنچه را که پیش فرستادهاند و نشانه های قدم های ایشان را (یا آنچه راکه بعد از ایشان بماند از اثر افعال ایشان)، و هر چیزی را شمر ده ایم، و آن را بیان کردهایم ا (یعنی: نوشته ایم در دفتری که پیشوای روشن است که سر دفتر تمام دفترهاست. و در امام مبين خلاف است و بعضي أن را لوح محفوظ ميدانند، و بعضي نامهُ اعمال و به امير المؤمنين على نيز تفسير شده، وليكن ظاهر اين حديث، وصيّت نامه است). و حضرت فرمود: «به خدا سوگند، كه رسول خداته به امير المؤمنين ﷺ و فاطمه ﷺ فرمودكه: آیا چنین نیست که فهمیده باشید آنچه را که پیش داشتم به سوی شما و آن را قبول کرده باشید؟ عرض کردند: بلی، فهمیدیم و قبول نمودیم و صبر کردیم بر آنچه ما را اندوهناک گردانید و به خشم آورد ما را.

۷۴۶ / ۵. کلینی کی فرموده است: و در نسخهٔ صفوان زیادتی هست (و مراد از صفوانی، محمد بن احمد بن عبدالله بن قضاعة بن صفوان بن مهران جمّال است):

۱. يس، ۱۲.

بْنِ عَبْدِ الرَّحْمٰنِ الْأَصَمِّ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ الْبَرَّازِ، عَنْ حَرِيزٍ، قَالَ:

قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللّٰهِ ﷺ : جُعِلْتُ فِدَاكَ، مَا أَقَلَّ بَقَاءَكُمْ أَهْلَ الْبَيْتِ، وَ أَقْرَبَ آجَالَكُمْ بَعْضَهَا مِنْ بَعْضٍ مَعَ حَاجَةِ النَّاسِ إِلَيْكُمْ!

فَقَالَ: «إِنَّ لِكُلِّ وَاحِدٍ مِنَّا صَحِيفَةً، فِيهَا مَا يَحْتَاجُ إِلَيْهِ أَنْ يَعْمَلَ بِهِ فِي مُدَّتِهِ، فَإِذَا انْقَضَىٰ مَا فِيهَا مِمَّا أُمِرَ بِهِ، عَرَفَ أَنَّ أَجَلَهُ قَدْ حَضَرَ، فَأَتَاهُ النَّبِيُّ ﷺ يَنْعَىٰ إِلَيْهِ نَفْسَهُ، وَ انْقَضَىٰ مَا فِيهَا مِمَّا أُمِرَ بِهِ، عَرَفَ أَنَّ أَجَلَهُ قَدْ حَضَرَ، فَأَتَاهُ النَّبِيُ ﷺ يَنْعَىٰ إِلَيْهِ نَفْسَهُ، وَ أَخْبَرَهُ بِمَا لَهُ عِنْدَ اللّهِ، وَ أَنَّ الْحُسَيْنَ ﷺ قَرَأَ صَحِيفَتَهُ الَّتِي أَعْطِيهَا، وَ فُسِّرَ لَهُ مَا يَأْتِي إِنَعْي، وَ بَقِيَ فِيهَا أَشْيَاهُ لَمْ تُقْضَ، فَخَرَجَ لِلْقِتَالِ.

وَ كَانَتْ تِلْكَ الْأُمُورُ الَّتِي بَقِيَتْ الْمُ لَالِكُ خَتَى قُلْتِلْ اللّهَ فِي نُصْرَتِهِ ، فَأَذِنَ لَهَا ، وَ مَكَفَتْ تَسْتَعِدُ لِلْقِتَالِ ، وَ تَتَأَهَّبُ لِلْإِلْكُ خَتَى قُلْتِلْ ، فَلَزَلَتْ وَ قَدِ الْقَطَعَتْ مُدَّتُهُ وَقُتِلَ عِنْ الْقَالَتِ الْمَلَائِكَةُ : يَا رَبّ ، أَذِنْتَ لَنَا فِي الإِنْحِدَارِ ، وَ أَذِنْتَ لَنَافِي نُصْرَتِهِ ، وَقُتِلَ عِنْ الله لَهُ إِلَيْهِمْ : أَنِ الزّمُوا قَبْرَهُ حَتّىٰ تَرَوْهُ وَ قَدْ خَرَجَ ، فَانْحَدَرْنَا وَ قَدْ قَبَضْتَهُ ، فَأَوْحَى اللّه إلَيْهِمْ : أَنِ الزّمُوا قَبْرَهُ حَتّىٰ تَرَوْهُ وَ قَدْ خَرَجَ ، فَانْحُدُونَا وَ قَدْ خُصَّصْتُمْ بِنُصُرَتِهِ وَ فَانْحُمْ مِنْ نُصْرَتِهِ ؛ فَإِنّكُمْ قَدْ خُصَّصْتُمْ بِنُصُرَتِهِ وَ فَانْحُدُونَا عَلَيْهِ ، فَبَكُتِ الْمَلَائِكَةُ تَعَزّياً وَ حُزْناً عَلَىٰ مَا فَاتَهُمْ مِنْ نُصْرَتِهِ ، فَإِنْكُمْ قَدْ خُصَّصْتُمْ بِنُصُرَتِهِ وَ بِاللّهُ إِلَيْهِمْ : قَالَ عَلَىٰ مَا فَاتَهُمْ مِنْ نُصُرَتِهِ ، فَإِنَّكُمْ قَدْ خُصَّصْتُمْ بِنُصُرَتِهِ وَ اللّهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ مَا فَاتَهُمْ مِنْ نُصُرَتِهِ ، فَيَكُتِ الْمَلَائِكَةُ تَعَزّياً وَ حُزْناً عَلَىٰ مَا فَاتَهُمْ مِنْ نُصُرَتِهِ ، فَيَكُتِ الْمَلَائِكَةُ تَعَزّياً وَ حُزْناً عَلَىٰ مَا فَاتَهُمْ مِنْ نُصُرَتِهِ ، فَيَكُتُ الْمَلَائِكَةُ تَعَزّياً وَ حُزْناً عَلَىٰ مَا فَاتَهُمْ مِنْ نُصَرَتِهِ ، فَيْتُ الْمَارَةِ ، فَإِنْ الْمَارَةِ ، فَالْمَارَهُ ».

علی بن ابراهیم، از پدرش، از عبدالله بن عبدالرّحمان اصم، از ابوعبدالله بزّاز، از حَریز روایت کرده است که گفت: به خدمت امام جعفر صادق علی عرض کردم که: فدای تو گردم، چه کم است بقای شما اهل بیت و چه نزدیک است بعضی از اجلهای ما به بعضی دیگر، با آن که مردم به شما احتیاج دارند؟

حضرت فرمود: «به درستی که هر یک از ما را صحیفه ای است که آنچه به آن محتاج است که در مذّت حیات خویش به آن عمل کند، در آن صحیفه هست و چون آنچه در آن نوشته از آنچه به آن مأمور گردیده تمام می شود، می فهمد که اجلش در رسیده، و وقت آن شده که به سرای باقی ار تحال فرماید. پس حضرت پیغمبر کاش به نزد او می آید و وی را خبر می دهد که هنگام و فاتش رسیده و به آنچه از برای اوست در نزد خدا از مثوبات و رفعت درجه، او را خبر می دهد.

و به درستی که حضرت امام حسین الله خواند آن صحیفه راکه به آن حضرت عطاشده بود و در آن، آنچه به آن حضرت می رسید و بایست که به آن عمل کند، بیان شده بود با خبر دادن و دات آن حضرت و حال آنکه در آن صحیفه، چیزی باقی مانده بود که هنوز از قوّه به فعل نیامده بود. پس آن حضرت به سوی قتال و برای جنگ بیرون رفت و آن امور که باقی مانده بود، این بود که فرشتگان در باب باری کردن آن حضرت از خدا مسئلت نمودند، و خدا ایشان را رخصت داد.

پس فرشتگان درنگ نمودند که مستعد قتال گردند، و خویشتن را بسازند، و اسباب آن را آماده نموده مهیای جنگ شوند، تا آن که حضرت شهید شد. پس فرشتگان فرود آمدند و حال آن که مدّت جنگ منقطع گردیده (یا زمان حیات آن حضرت بریده گشته) و آن حضرت بیش شهید شده بود. فرشتگان به درگاه خدا عرض کردند که: ای پروردگار، ما را رخصت دادی در فرود آمدن به سوی زمین، و اذن دادی ما را در یاری نمودن آن حضرت، پس ما فرود آمدیم و تو روح مقد ساو را قبض فرموده ای؟ خدای تعالی به سوی ایشان و حی فرمود که: ملازم قبر او باشید تا او را ببینید که از قبر بیرون آمده، و در آن هنگام او را یاری کنید، و بگریید بر او و بر آنچه شما را فوت شد از نصرت او؛ زیرا که شما مخصوص گردیده اید به نصرت آن حضرت و گریستن بر او. پس فرشتگان گریستند به جهت تعزیه و اندوه بر آنچه ایشان را فوت شد از نصرت آن حضرت آن خصرت آن خصرت آن خرشتگان یاوران

## ٤٢\_بَابُ الْأُمُورِ الَّتِي تُوجِبُ حُجَّةَ الْإِمَامِ ﷺ

٧٢٧ / . مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنِ ابْنِ أَبِي نَصْرٍ، قَالَ: قُلْتُ لِإِمَّامُ لِيَم يُحْرَفُ الَّذِي بَعْدَهُ؟ فَقَالَ: «لِللْإِمَّامِ لِيَّبِي الْحَسَنِ الرَّضَاءِ : إِذَا مَاتَ الْإِمَّامُ بِيمَ يُعْرَفُ الَّذِي بَعْدَهُ؟ فَقَالَ: «لِللْإِمَّامِ عَلَامَاتُ: مِنْهَا أَنْ يَكُونَ أَكْبَرَ وُلْدِ أَبِيهِ، وَ يَكُونَ فِيهِ الْفَضْلُ وَ الْوَصِيَّةُ، وَ يَتَقْدَمَ الرَّكُبُ، فَيَقُولَ: إِلَىٰ مَنْ أَوْصَىٰ فُلَانٌ؟ فَيُقَالَ: إلىٰ فُلَانٍ؛ وَ السِّلَاحُ فِينَا بِمَنْزِلَةِ النَّابُوتِ فِي بَنِي إِسْرَائِيلَ، تَكُونُ الْإِمَامَةُ مَعَ السِّلَاحِ حَيْثُمَا كَانَ».

٧٢٨ ٢. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنْ يَنِيدَ شَعَرٍ، عَنْ هَذَا هَارُونَ بْنِ حَمْزَةَ، عَنْ عَبْدِ الْأَعْلَىٰ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهِ الْمُتَوَثِّبُ عَلَىٰ هٰذَا الْأَمْرِ، الْمُدَّعِي لَهُ، مَا الْحُجَّةُ عَلَيْهِ؟

قَالَ: «يُسْأَلُ عَنِ الْحَلَالِ وَ الْحَوَامِ». قَالَ: ثُمَّ أَقْبُلُ عَلَيَّ، فَقَالَ: «تَسلَاتَةُ مِنَ الْحُجَّةِ لَمْ تَجْتَمِعْ فِي أَحَدٍ إِلَّا كَانَ صَاحِبَ هٰذَا الْأَمْرِ: أَنْ يَكُونَ أَوْلَى النَّاسِ بِمَنْ كَانَ قَبْلُهُ، وَ يَكُونَ صَاحِبَ الْوَصِيَّةِ الظَّاهِرَةِ الَّتِي إِذَا قَدِمْتَ كَانَ قَبْلُهُ، وَ يَكُونَ صَاحِبَ الْوَصِيَّةِ الظَّاهِرَةِ الَّتِي إِذَا قَدِمْتَ كَانَ قَبْلُهُ، وَ يَكُونَ عِنْدَهُ السِّلَاحُ، وَ يَكُونَ صَاحِبَ الْوَصِيَّةِ الظَّاهِرَةِ الَّتِي إِذَا قَدِمْتَ الْمَدِينَةَ سَأَلَتَ عَنْهَا الْعَامَّةَ وَ الصَّبْيَانَ: إِلَىٰ مَنْ أَوْصَىٰ فَلَانٌ؟ فَيَقُولُونَ: إلَىٰ فَلَانِ بْنِ فَلَانٌ».

٧٢٩/ ٣. عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْمٍ، عَنْ هِشَامِ بْمنِ سَــالِمٍ وَ حَفْصِ بْنِ الْبَخْتَرِيِّ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ لِللهِ، قَالَ: قِيلَ لَهُ: بِأَيُّ شَيْءٍ يُعْرَفُ الْإِمَامُ ؟ وَ حَفْصِ بْنِ الْبَخْتَرِيِّ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ لِللهِ، قَالَ: قِيلَ لَهُ: بِأَيُّ شَيْءٍ يُعْرَفُ الْإِمَامُ ؟ قَالَ: «بِالْوَصِيَّةِ الظَّاهِرَةِ، وَ بِالْفَصْلِ؛ إِنَّ الْإِمَامُ لَا يَسْتَطِيعُ أَحَدُ أَنْ يَطْعُنَ عَلَيْهِ فِي فَمٍ وَ قَالَ: «بِالْوَصِيَّةِ الظَّاهِرَةِ، وَ بِالْفَصْلِ؛ إِنَّ الْإِمَامُ لَا يَسْتَطِيعُ أَحَدُ أَنْ يَطْعُنَ عَلَيْهِ فِي فَمٍ وَ قَالَ: كَذَابٌ، وَ يَأْكُلُ أَمْوَالَ النَّاسِ، وَ مَا أَشْبَهَ هَذَا».

او خواهند بوده.

#### ۶۲. باب در بیان اموری که حجّت امام ﷺ را ثابت میگرداند

به خدمت ابوالحسن حضرت امام رضا عرض کردم که: چون امام از دنیا برود، امامی که بعد از اوست، به چه چیز شناخته می شود؟ فرمود که: اامام را علاماتی چند است: از جمله بعد از اوست، به چه چیز شناخته می شود؟ فرمود که: اامام را علاماتی چند است: از جمله آنها، آن است که از همهٔ فرزندان پدرش بزرگ تر باشد، و در او فضل (که مراد از آن، صلاح و کمال نفس و علم به شرایع است) باشد، و وصیّت ظاهره به او تعلّق گرفته باشد، و سواران که وارد شهر می گردند و می گویند که فلان کس به سوی کی وصیّت کرده، همه کس بگویند که: به سوی فلان. و سلاح پیغمبر در میان ما، به منزلهٔ تابوت است در میان بنی اسرائیل، و امامت با سلاح می باشد، در هر جاکه باشده.

عبدالأعلى روایت کرده است که گفت: به خدمت امام جعفر صادق الله عرض کردم که: آنکه بر این امر مستولی می شود و آن را ادّعا می تعاید، چه حجّت بر او می توان آورد که امامتش معلوم شود؟ فرمود که: ااز او سؤال می شود از تحال و خرام خداه. راوی می گوید که: بعد از آن، حضرت رو به من آورد و فرمود که: اسه حجّت است که در کسی جمع نمی شود، مگر این که آن کس صاحب امر امامت باشد: یکی آن که سزاوار ترین مردمان باشد نسبت به آن که این از او بوده (یعنی: از همه کس به او نزدیک تر باشد). دویم آن که سلاح رسول این در نزداو باشد. سیم آن که صاحب و صیّت ظاهره باشد، که چون در مدینهٔ رسول این یا در شهر او، وارد باشد. سیم آن که صاحب و صیّت ظاهره باشد، که چون در مدینهٔ رسول کی یا در شهر او، وارد باشد. سیم آن که صاحب و صیّت ظاهره باشد، که چون در مدینهٔ رسول کی و صیّت کرده، بگویند که: به سوی فلان پسر فلان».

۷۴۹ / ۷۴۹ علی بن ابراهیم، از پدرش، از ابن ابی عمیر، از هشام بن سانم و حفص بن بختری، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که گفت: به آن حضرت عرض شد که: امام به چه چیز شناخته می شود؟ فرمود: «به وصیّت ظاهره، و به فضل (به آن معنی که مذکور شد). به درستی که امام، باید که چنان باشد که کسی نتواند که بر از طعنه زند در باب دهان و شکم و فرج، که گفته شود که: دروغگو است، و مالهای مردم را می خورد، و آنچه شباهت به ایس

٧٥٠/ ٢. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ، عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحَكَمِ، عَنْ مُعَاوِيَةَ بْنِ وَهْبٍ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ: مَا عَـلَامَةُ الْإِمَامِ الَّذِي بَعْدَ الْإِمَامِ؟ فَقَالَ: «طَهَارَةُ الْوِلَادَةِ، وَ حُسْنُ الْمَنْشَأَ، وَ لَا يَلْهُو، وَ لَا يَلْعَبُ».

٧٥١/٥٠ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسىٰ، عَنْ يُونُسَ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ عُمَرَ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ الرِّضَاءِ فَ قَالَ: سَأَلَتُهُ عَنِ الدَّلَالَةِ عَلَىٰ صَاحِبِ هٰذَا الْأَمْرِ، فَقَالَ: «الدَّلَالَةُ عَلَىٰ صَاحِبِ هٰذَا الْأَمْرِ، فَقَالَ: «الدَّلَالَةُ عَلَيْهِ: الْكِبَرُ، وَ الْفَضْلُ، وَ الْوَصِيَّةُ، إِذَا قَدِمَ الرَّكْبُ الْمَدِينَةَ فَقَالُوا: إلىٰ مَنْ أَوْصَىٰ فَلَانِ؟ قِيلَ: إلىٰ فُلَانِ بْنِ فُلَانٍ، وَ دُورُوا مَعَ السِّلَاحِ حَدِيْثُمَا دَارَ؛ فَأَمَّا الْمَسَائِلُ، فَلَيْسَ فِيهَا حُجَّةُ».

٧٥٢/ ۶. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ أَبِي يَحْيَى الْوَاسِطِيِّ، عَنْ هِشَام بْنِ سَالِم، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﷺ: ﴿إِنَّ الْأَمْرَ فِي الْكَبِيرِ مَا لَمْ تَكُنْ بِهِ عَاهَةٌ».

٧٥٣/٧. أَحْمَدُ بْنُ مِهْرَانَ، عَنْ مُحَمَّدٍ بْنِ عَلِيٍّ، عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، قَالَ: قُلْتُ لِأَبِي الْحَسَنِ اللهِ: بَعِلْتُ فِدَاكَ، بِمَ يُعْرَفُ الْإِمَامُ؟ قَالَ: فَقَالَ: «بِخِصَالٍ: أَمَّا أَوَّلُهَا، فَإِنَّهُ الْحَسَنِ اللهِ: بَعِلْتُ فِذَاكَ، بِمَ يُعْرَفُ الْإِمَامُ؟ قَالَ: فَقَالَ: «بِخِصَالٍ: أَمَّا أَوَّلُهَا، فَإِنَّهُ إِنْهُ إِنْهُ لِيَكُونَ عَلَيْهِمْ حُجَّةً؛ وَ يُسْأَلُ فَيُجِيبُ؛ وَ إِنْ سُكِتَ عَنْهُ ابْتَدَأً؛ وَ يُحْبِرُ بِمَا فِي غَدٍ؛ وَ يُكَلِّمُ النَّاسَ بِكُلِّ لِسَانٍ».

ثُمَّ قَالَ لِي: «يَا أَبَا مُحَمَّدٍ، أَعْطِيكَ عَـلاَمَةً قَبْلَ أَنْ تَقُومَ» فَلَمْ أَلْبَثْ أَنْ دَخَلَ عَلَيْنَا رَجُلُ مِنْ أَهْلِ خُرَاسَانَ، فَكَـلَّمَهُ الْخُرَاسَانِيُّ بِالْعَرَبِيَّةِ، فَـأَجَابَهُ أَبُـو الْحَسَنِ اللهُ بِالْفَارِسِيَّةِ، فَقَالَ لَهُ الْخُرَاسَانِيُّ: وَ اللّهِ \_جُـعِلْتُ فِـدَاكَ\_مَـا مَـنَعَنِي أَنْ أَكَـلَمَكَ بِالْفَارِسِيَّةِ، فَقَالَ لَهُ الْخُرَاسَانِيُّ: وَ اللّهِ \_جُعِلْتُ فِـدَاكَ\_مَـا مَـنَعَنِي أَنْ أَكَـلَمَكَ بِالْخُرَاسَانِيَّةِ غَيْرُ أَنِي ظَنَنْتُ أَنَّكَ لَا تُحْسِنُهَا، فَقَالَ: «سُبْحَانَ اللهِ! إِذَا كُنْتُ لَا أَحْسِنُهُا، فَقَالَ: «سُبْحَانَ اللهِ! إِذَا كُنْتُ لَا أَحْسِنُهَا، فَقَالَ: «سُبْحَانَ اللهِ! إِذَا كُنْتُ لَا أَحْسِنُهُا، فَقَالَ: «سُبْحَانَ اللهِ! إِذَا كُنْتُ لا أَحْسِنُهُا، فَقَالَ: «سُبْحَانَ اللهِ! إِذَا كُنْتُ لا أَحْسِنُهُا وَمُنْ إِنْ فَعَالَى عَلَيْكَ؟».

ثُمَّ قَالَ لِي: «يَا أَبَا مُحَمَّدٍ، إِنَّ الْإِمَامَ لَا يَخْفَىٰ عَلَيْهِ كَــلَامُ أَحَـدٍ مِـنَ النَّـاسِ،

داشته باشد» (و به جهت شدّت عفّت و طیب ازار، متعلّق به فرج راکه زنا و لواط است ذکـر نفرموده، و به مجمل شباهت اکتفا فرموده).

۷۵۰ / ۲۵۰ بن یحیی، از محمد بن اسماعیل، از علی بن حکم، از معاویة بن وهب روایت کرده است که گفت: به خدمت امام جعفر صادق الله عرض کردم که: چیست علامت امامی که بعد از امام است؟ فرمودکه: «حلال زادگی، و حسن منشأ (که نشو و نمای او در تقوا و صلاح باشد. و می تواند که معنی این باشد که، از سلسله ای عظیم الشّأن باشد)، و از یاد خدا غافل نشود، و کاری که نفعی بر آن متر تّب نشود، از او سر نزند».

حضرت امام رضای روایت کرده است که گفت: سؤال کردم از آن حضرت از آنچه دلالت بر حضرت امام رضای روایت کرده است که گفت: سؤال کردم از آن حضرت از آنچه دلالت بر صاحب این امر می کند. فرمود که: «دلیل بر او، بزرگی است به اعتبار سال و فضل و وصیت، که چون سواران وارد مدینه شوند و بگویند که: فلان کس به سوی کی وصیت نمود، گفته شود که: به سوی فلان پسر فلان، و بگر دید باسلاح پیغمبر کا در هر جاکه بگردد (یعنی: در هر جا که به سوی فلان پسر فلان، و بگر دید باسلاح پیغمبر کا در هر جاکه بگردد (یعنی: در هر جا که سلاح باشد صاحب آن راامام دانید) و امام سائل حجتی در آن نیست» (یعنی: از برای عوام؛ زیراکه عقول و افهام ایشان، در کا حق و باطل جوابی که می شنوند، نمی توانند کرد).

۱۹۷۱ / ۶ محمد بن یحیی، از آحمد بن محمد، از او یحیی واسطی، از هشام بن سالم، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که: ۱۱ امر امامت در پسر بزرگ تر است، مادام که آفتی با او نباشد» (و آفت، شامل آفت ظاهری و باطنی هر دو میباشد).

۷۵۳ / ۷۵۳ احمد بن مهران، از محمد بن علی، از ابوبصیر روایت کرده است که گفت: به خدمت حضرت امام موسی کاظم الله عرض کردم که: فدای تو گردم، امام به چه چیز شناخته می شود؟ فرمود: «به چند خصلت: امّا اوّل آنها به سبب چیزی است که از پدرش در باب او پیشی گرفته، و به سوی آن اشاره فرموده (یعنی: وصیت) تا آن که حجّت بر مردم ثابت شود، و از او سؤال که می شود جواب گوید و عاجز نشود. و اگر از پرسیدن از او سکوت شود، خود ابتدا فرماید و مطلب ایشان را بیان کند، و خبر دهد به آنچه در فردا (یعنی: آینده) واقع خواهد شد و با مردم به هر زبانی سخن گوید».

بعد از آن، به من فرمود که: «ای آبا محمد، تو را علامتی از اینها عطاکنم، پیش از آنکه برخیزی». پس درنگ نکردم که مردی از اهل خراسان بر ما داخل شد، پس آن خراسانی وَ لَا طَيْرٍ، وَ لَا بَهِيمَةٍ، وَ لَا شَيْءٍ فِيهِ الرُّوحُ، فَمَنْ لَمْ تَكُنْ هٰذِهِ الْخِصَالُ فِيهِ، فَلَيْسَ هُوَ بِإِمَامٍ».

## ٣٣ ـ بَابُ ثَبَاتِ الْإِمَامَةِ فِي الْأَعْقَابِ، وَ أَنَّهَا لَا تَعُودُ فِي أَخٍ وَ لَا عَمٍّ وَ لَا غَيْرِهِمَا مِنَ الْقَرَابَاتِ

١/٧٥٢ عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَىٰ، عَنْ يُونُسَ، عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ أَبِي فَاخِتَةَ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ﴿ قَالَ: «لَا تَعُودُ الْإِمَامَةُ فِي أَخَوَيْنِ بَعْدَ الْحَسَيْنِ وَالْحُسَيْنِ أَبْداً، إِنَّمَا جَرَتْ مِنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ كَمَا قَالَ اللَّهُ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَالْحُسَيْنِ كَمَا قَالَ اللَّهُ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَالْحُسَيْنِ وَالْحُسَيْنِ أَبُداً، إِنَّمَا جَرَتْ مِنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ كَمَا قَالَ اللَّهُ تَبَارَكَ وَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَالْوَاالْأَرْخَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَىٰ بِبَعْضِ فِي كِتَابِ اللّهِ ﴾ فَلَا تَكُونُ بَعْدَ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ إِلَّا فِي الْخُسَيْنِ إِلَّا فِي الْأَعْقَابِ وَ أَعْقَابِ الْأَعْقَابِ وَ أَعْقَابِ اللّهِ ﴾ فَلَا تَكُونُ بَعْدَ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ إِلَّا

٧٥٥/ ٢. عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْوَلِيدِ، عَنْ يُونُسَ بْنِ يَعْقُوبَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْوَلِيدِ، عَنْ يُونُسَ بْنِ يَعْقُوبَ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ أَنْ يَجْعَلَهَا لِأَخَوَيْنِ، بَعْدَ لَعُقُوبَ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ أَنْ يَجْعَلَهَا لِأَخَوَيْنِ، بَعْدَ الْحَسَنِ وَ الْحُسَيْنِ اللَّهُ ...
الْحَسَنِ وَ الْحُسَيْنِ اللَّهُ ».

٧٥٥/ ٣. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيىٰ، عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِـيسىٰ، عَـنْ مُحَمَّدِ بْـنِ إِسْمَاعِيلَ بْنِ بَزِيعٍ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ الرِّضَاعِيْ: أَنَّهُ سُئِلَ: أَ تَكُونُ الْإِمَامَةُ فِي عَمِّ أَوْ

به زبان عربی با آن حضرت سخن گفت و آن حضرت الله او را به زبان فارسی جواب داد. آن خراسانی عرض کرد که: فدای تو گردم، به خدا سوگند که چیزی مرا مانع نشد از این که با تو به زبان خراسانی سخن کنم، مگر آن که من گمان کردم که تو آن را نیک نمی دانی. حضرت فرمود: «سبحان الله، هرگاه من چنان باشم که نتوانم تو را در ست جواب دهم به زبان تو، پس زیادتی من بر تو چه چیز است؟ بعد از آن، به من فرمود که: «ای ابا محمد، به در ستی که امام، سخن هیچ یک از مردمان و مرغان و چهار پایان و چیزی که روح در آن باشد، بر او پوشیده نباشد. پس هر که این خصلتها در او نباشد، البته آن کس امام نیست».

## ۶۳ باب در بیان ثبوت امامت در فرزندان، و بیان اینکه امامت بر نمیگردد در برادر و نه در عمو و نه غیر ایشان از خویشان، و لیکن در غیر امام حسن و امام حسین ﷺ چنانچه بیاید

ابی فاخته، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که فرمود: «امامت، هرگز در دو برادر بر ابی فاخته، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که فرمود: «امامت، هرگز در دو برادر بر نمی گردد (که یک مرتبه، آن برادر امام باشد و یک مرتبه دیگر، برادر دیگر) بعد از امام حسن و امام حسین الله جز این نیست که امامت فرز نفایعد از پدار به طریق استمرار جاری شده است از حضرت علی بن الحسین الله، چنانچه خدای تبارک و تعالی فرموده است که: ﴿وَ اُولُوا الله بَعْضُهُمْ اُولِی بِبَعْضِ فی کِتَابِ الله اله الله الله عنی: و صاحبان خویشی ها بعضی از ایشان سزاوار ترند به بعضی دیگر از غیر ایشان در میراث بردن در کتاب خدا» (که لوح محفوظ است، یا قرآن، یا در حکم خدا) و حضرت فرمود که: «امامت بعد از علی بن الحسین نمی باشد مگر در فرزندان و فرزندان آن فرزندان».

۱۰۵۷/۲. علی بن محمد، از سهل بن زیاد، از محمد بن ولید، از یونس بن یعقوب، از امام جعفر صادق علی روایت کرده است که یونس از آن حضرت شنید که می فرمود: «خدا إبا فرموده است که امامت را از برای دو برادر قرار دهد، بعد از امام حسن و امام حسین الله ...

۳/۷۵۶ محمد بن يحيي، از احمد بن محمد بن عيسي، از محمد بن اسماعيل بن بزيع، از ابوالحسن حضرت امام رضا الله روايت كرده است كه از آن حضرت سؤال شدكه: آيما

۱. انغال، ۱۸

خَالٍ؟ فَقَالَ: «لَا». فَقُلْتُ: فَفِي أَخٍ؟ قَالَ: «لَا». قُلْتُ: فَفِي مَنْ؟ قَالَ: «فِي وَلَدِي» وَ هُوَ يَوْمَئِذٍ لَا وَلَدَ لَهُ.

٧٥٨ / ٥. مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَىٰ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَيْنِ، عَنِ ابْنِ أَبِي نَجْرَانَ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَلَىٰ بْنِ عَلِيًّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ عَلَىٰ قَالَ: قُلْتُ لَهُ: إِنْ كَانَ كَوْنٌ وَ لاَ أَرَانِي اللّهُ وَ فَبِمَنْ أَنْتَمُ ؟ فَأَوْمَا إِلَى ابْنِهِ مُوسَىٰ عَلَىٰ قَالَ: قُلْتُ: فَإِنْ كَانَ كَوْنٌ وَ لاَ أَرَانِي اللّهُ وَ فَبِمَنْ أَنْتَمُ ؟ فَأَوْمَا إِلَى ابْنِهِ مُوسَىٰ عَدَثَ فَالَ: قُلْتُ: فَإِنْ حَدَثَ بِوَلَدِهِ حَدَثُ، فَإِنْ حَدَثَ بِوَلَدِهِ حَدَثُ، وَ تَرَكَ أَخا كَبِيراً وَ ابْناً صَغِيراً، فَهِمَنْ أَنْتَمُ ؟ قَالَ: «بِوَلَدِهِ، ثُمَّ وَاحِداً فَوَاحِداً».

وَ فِي نُسْخَةِ الصَّفْوَانِيِّ: «ثُمَّ هَكَٰذَا أَبَدًّاٌ».

امامت در عمو یا خالو میباشد؟ فرمود: «نه». راوی میگوید که: من عرض کردم که در برادر میباشد؟ فرمود: «نه»، عرض کردم که: پس در که میباشد؟ فرمود که: «در فرزند من». و آن حضرت در آن روز که این سخن را فرمود، هنوز او را فرزندی نبود.

۱۰ محمد بن یحیی، از محمد بن حسین، از عبدالرّحمان بن ابی نجران، از سلیمان بن ابی نجران، از سلیمان بن جعفر جعفری، از حمّاد بن عیسی، از امام جعفر صادق الله روایت کرده است که آن حضرت فرمود که: «امامت در دو برادر جمع نمی شود، بعد از امام حسن و امام حسین این بیست که امامت در فرزندان و فرزندان آن فرزندان است».

عمر بن علی بن ابی طالب ﷺ ، از امام جعفر صادق ﷺ روایت کرده است که گفت: به خدمت عمر بن علی بن ابی طالب ﷺ ، از امام جعفر صادق ﷺ روایت کرده است که گفت: به خدمت آن حضرت عرض کردم که: اگر حادثه روی دهد و خدا آن را به من ننماید، به که اقتدا کنم؟ پس حضرت اشاره فرمود به سوی پسرش حضرت امام موسی ﷺ . راوی می گوید که: عرض کردم که: اگر حادثه ای به حضرت موسی ﷺ رخ نماید، به که اقتدا نمایم؟ فرمود: «به فرزندش» عرض کردم که: اگر به فرزندش حادثه ای رو آورد و برادر بزرگی و پسر کوچکی را و اگذارد، به که اقتدا کنم؟ فرمود: «به فرزندش، بعد از آن یک به یک به ترتیب».

كليني الله فرموده كه در نسخه صفواني است كه: «بعد از آن، هميشه همچنين است».



## فهرست

| Υ                                                        | پیشگفتار                                                                                                                                                                                                                                        |  |
|----------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| ۸                                                        | ترجىدھاي كافي                                                                                                                                                                                                                                   |  |
| ١٨                                                       | شیخ محمد علی فاضل اردکانی                                                                                                                                                                                                                       |  |
| 71                                                       | آثار و تألیفات مترجم                                                                                                                                                                                                                            |  |
| rı                                                       | نسخدهاي تحفة الأولياء                                                                                                                                                                                                                           |  |
| ٣۶                                                       | شيوة ترجمهٔ اردكاني                                                                                                                                                                                                                             |  |
| ۴۲                                                       | انگيز، تحقيق                                                                                                                                                                                                                                    |  |
| ۴۳                                                       | نکتهها و گفتهها در بارهٔ تحقیق                                                                                                                                                                                                                  |  |
| 49                                                       | و در پایان                                                                                                                                                                                                                                      |  |
| تحفة الأولياء                                            |                                                                                                                                                                                                                                                 |  |
| •                                                        | <b>"</b> -                                                                                                                                                                                                                                      |  |
| ۵٧                                                       | مقدمة مترجممقدمة                                                                                                                                                                                                                                |  |
| ۵٧                                                       | مقدمهٔ مترجم<br>خطبهٔ کافی                                                                                                                                                                                                                      |  |
| ۵٧                                                       | مقدمة مترجممقدمة                                                                                                                                                                                                                                |  |
| δΥ<br>۶۳                                                 | مقدمهٔ مترجم<br>خطبهٔ کافی                                                                                                                                                                                                                      |  |
| ۵۷<br>۶۳<br>۸۱                                           | مقدمهٔ مترجم<br>خطبهٔ کافی<br>[1] کتاب عقل و جهل                                                                                                                                                                                                |  |
| ۵۷<br>۶۳<br>۸۱<br>۱۳۵<br>۱۳۷                             | مقدمهٔ مترجم<br>خطبهٔ کانی<br>[۱] کتاب عقل و جهل<br>[۲] کتاب فضیلت علم                                                                                                                                                                          |  |
| ۵۷<br>۶۳<br>۸۱<br>۱۳۵<br>۱۳۷                             | مقدمهٔ مترجم<br>خطبهٔ کافی<br>[1] کتاب عقل و جهل<br>[۲] کتاب فضیلت علم<br>۱. باب در بیان فرض علم و وجوب طلب نمودن آن و تر<br>۲. باب در بیان صفت علم و فضیلت آن و فضیلت علما.                                                                    |  |
| ۵۷<br>۶۳<br>۸۱<br>۱۳۵<br>۱۳۷<br>۱۴۱<br>۱۴۵               | مقدمهٔ مترجم<br>خطبهٔ کافی<br>[1] کتاب عقل و جهل<br>[۲] کتاب فضیلت علم<br>۱. باب در بیان فرض علم و وجوب طلب نمودن آن و تر<br>۲. باب در بیان صفت علم و فضیلت آن و فضیلت علما.                                                                    |  |
| ۵۷<br>۶۳<br>۸۱<br>۱۳۵<br>۱۳۷<br>۱۴۱<br>۱۴۵<br>۱۴۷<br>۱۴۷ | مقدمهٔ مترجم<br>خطبهٔ کافی<br>[1] کتاب عقل و جهل<br>[۲] کتاب فضیلت علم<br>۱. باب در بیان فرض علم و وجوب طلب نمودن آن و تر<br>۲. باب در بیان صفت علم و فضیلت آن و فضیلت علما.<br>۳. باب در بیان اقسام مردمان<br>۴. باب در بیان ثواب عالم و متعلم |  |
| ۵۷<br>۶۳<br>۸۱<br>۱۳۵<br>۱۳۷<br>۱۴۱<br>۱۴۵<br>۱۴۷<br>۱۴۷ | مقدمهٔ مترجم<br>خطبهٔ کافی<br>[1] کتاب عقل و جهل<br>[۲] کتاب فضیلت علم<br>۱. باب در بیان فرض علم و وجوب طلب نمودن آن و تر<br>۲. باب در بیان صفت علم و فضیلت آن و فضیلت علما.<br>۳. باب در بیان اقسام مردمان                                     |  |

| ١۵۵                 | ٧. باب در بيان ضرر مردن علما                                   |
|---------------------|----------------------------------------------------------------|
| ١۵٧                 | ۸. باب در بیان هم نشینی با علما و صحبت ایشان                   |
| ١۵٩                 | ۹. باب در بیان سؤال کردن از عالم و مذاکره نمودن با او          |
| 154                 | ۱۰. باب در بیان بذل و بخشش علم                                 |
| ۱۶۵                 | ۱۱. باب در بیان نهی از گفتار بی علم                            |
| 189                 | ۱۲. باب در بیان آنکه عمل میکند بی علم                          |
| ١٧١                 | ۱۳. باب در بیان عمل کر دن به علم                               |
| انکه به آن فخر و۱۷۵ | ۱۴. باب در بیان آنکه علم خویش را ألت خوردن مال مردم ساخته و آ  |
| \VV                 | ۱۵. باپ در بیان لزوم حجّت بر عالم و سخت گرفتن امر بر او        |
| 179                 | ١٤. باب نوادر                                                  |
| شیحات               | ۱۷. باب در بیان روایت کردن کتابها و حدیث و فضیلت نوشتن به تو   |
| ١٩٥                 | ۱۸. باب در بیان تقلید                                          |
| ١٩٧                 | ۱۸. باب در بیان تقلید                                          |
| ن اینکه چیزی۲۱۳     | ۲۰. باب در بیان وجوب رد به سوی کتاب خدا و سنت پیغمبر ﷺ و بیار  |
| 771                 | ۲۱. باب در بیان وجه اختلاف که در حدیث است                      |
| ٢٣٩                 | ۲۲. باب در بیان فراگفتن سنت پیغمبر ﷺ و گواهان کتاب خدا         |
| 740                 | [٣] كتاب توحيد                                                 |
| TTV                 | ۱. باب در بیان حدوث (و از سرنو پیدا شدن عالم و)                |
| YYW                 | ۲. باب در بیان اطلاق و بی قیدی گفتار به آنکه خدا چیزی است      |
| فويش                | ۳. باب در بیان آنکه خدا شناخته نمیشود، مگر به خود آن جناب بر خ |
| ۲۸۵                 | ۴. باب در بیان کم تر چیزی از شناختن خداکه کافی باشد            |
| YAY                 | ۵. باب در بیان معبود و آنکه او را پرستش مینمایند               |
| YA9                 | ۶. باب در بیان کون و مکان (که بودن و جای بودن است)             |
| 799                 | ۷. باب در بیان نسبت و وصف پروردگار                             |
| r·o                 | ۸ باب در بیان نهی از سخن گفتن در کیفیت و چگونگی خدا            |
| ٣١١(                | ۹. باب در بیان باطل کردن دیدن خدا به چشم سر (در دنیا و در آخرت |

| ۳۲۷         | ۱۰. باب در بیان نهی از وصف کردن خدا به غیر آنچه خویش را به آن وصف فرموده     |
|-------------|------------------------------------------------------------------------------|
| ۳۳۵         | ۱۱. باب در بیان نهی از جسم و صورت                                            |
| ۳۴۳         | ۱۲. باب در بیان صفات ذات مقدس خدا                                            |
| ۳۴۷         | ۱۳. باب دیگر و آن، از قبیل باب اول است (که در آن است آنچه در آن است با)      |
| ۳۴۹         | ۱۴. باب در بیان ارادهٔ خدا و اینکه آن از صفات فعل اوست                       |
| ۳۵۵         | مجمع قول در صفات ذات و صفات فعل                                              |
| ۳۵۷         | ۱۵. باب در بیان حادث شدن نامهای خدای تعالی                                   |
| ۳۶۷         | ۱۶. در باب بیان معانی نامهای خدا و اشتقاق آنها                               |
| ۳۷۹         | ۱۷. باب دیگر و آن، از قبیل باب اول است که در اوست آنچه در آن است؛ مگر        |
| ۳۹۱         | ۱۸. باب در بیان تفسیر صمد                                                    |
| ۳۹۷         | ۱۹. باب در بیان امتناع حرکت و انتقال خدا                                     |
| ۴٠٩         | ۲۰. باب در بیان عرش و کرسی                                                   |
| ۴۲۱۰        | ۲۱. باب در بیان روح خدا و معنی آن آن                                         |
| ۴۲۵         | ۲۲. باب در بیان جوامع توحید و کلماتی که جامع انواع صفات سلبی و ثبوتی خدا است |
| 40V         | ۲۳. باب نوادر                                                                |
| 459         | ۲۴. باب در بیان جواز بداء بر خدا                                             |
| ۴V9         | ۲۵. باب در بیان آنکه در آسمان و زمین چیزی نمیباشد، مگر به هفت چیز            |
| ۴۸۱         | ۲۶. باب در بیان مشیت و ارادهٔ خدا                                            |
| ۴۸۵         | ۲۷. باب در بیان ابتلا و اختیار (که به معنی آزمودن است)                       |
| ۴۸۷         | ۲۸. باب در بیان سعادت و شقاوت (که به معنی نیک بختی و بدبختی است)             |
| <b>የ</b> ለዓ | ۲۹. باب در بیان خیر و شر (که به معنی خوبی و بدی است)                         |
| 491         | ۳۰. باب در بیان ابطال جبر و قدر و اثبات امر بین الامرین                      |
| ۵۰۵         | ۳۱. باب در بیان استطاعت                                                      |
| ۵۱۱         | ۳۲. باب در بیان لزوم و تعریف حجت بر خدا (تا حجت بر بندگان تمام شود)          |
| ۵۱۲         | ۳۳. باب در بیان حجتهای خدا در خلق خود                                        |
| ۵۱۲         | ۳۴. باب در بیان حجتهای خدا بر خلق خود                                        |
| ۵۲۱         | . ۳۵. باب در بیان آنکه هدایت از جانب خدای عزّوجلّ است                        |

| ۵۲۷         | [۴] كتاب حجت                                                                   |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| ۵۲۹         | ۱. باب در بیان اضطرار (و ناچار بودن خلائق به سوی حجت)                          |
| ۵۴۹         | ۲. باب در بیان طبقات و مراتب انبیا و رسل و اثمه ﷺ (که به معنی)                 |
| ۵۵۵         | ۳. باب در بیان فرق میان رسول و نبی و محدث                                      |
| ۵۵۹         | ۴. باب در بیان اینکه حجت بر پا نمیشود از برای خدا بر خلائق، مگر به واسطهٔ امام |
| ۵۶۱         | ۵. باب در بیان اینکه زمین از حجت خدا خالی نمیباشد                              |
| ۵۶۵         | ۶. باب در بیان اینکه اگر در زمین باقی نمانند مگر دو مرد، البته یکی از          |
| ۵۶۷         | ۷. باب در یبان معرفت و شناخت امام و وجوب ردکردن امر به سوی او                  |
| ۵۸۵         | ٨. باب در بيان وجوب فرمانبرداري اثمه ﷺ                                         |
| ۵۹۹         | ۹. باب در بیان آنکه اثمه ﷺ گواهان خدای عزّوجلّاند بر خلق                       |
| ۶۰۷         | ۱۰ . باب در بیان اینکه انمه ﷺ راهنمایان همهٔ خلقاند به راه راست                |
| ۶۱۱         | ۱۱. باب در بیان اینکه انمه ﷺ والیان امر خدا و خزانه داران علم اویند            |
| ۶۱۲         | ۱۲. باب در بیان اینکه انمه ﷺ، خلیفه های خدای عزّ وجلّ اند در زمین و            |
| ۶۱۵         | ۱۳. باب در بیان اینکه اثمّه کی نور خدای عزّوجلّاند                             |
| ۶۲۷         | ۱۴. باب در بیان این که انمه که رگی های زمین اندی ا                             |
| ۶۳۹         | ۱۵. باب نادر جامعی که در بیان فضل امام ﷺ و صفات اوست                           |
| ۶۶۹         | ۱۶. باب در بیان اینکه اثمّه پیچ والیان امر خدایند و ایشان مردمانی هستند که     |
| ۶۷۵         | ۱۷. باب در بیان اینکه اتمه ﷺ علامات و نشانه هاییاند که خدای عزّوجلٌ آنها را    |
| ۶۷۷         | ۱۸. باب در بیان اینکه آیات و معجزاتی که خدای عزّوجلٌ آنها را در کتاب           |
| ۶۷۹         | ۱۹. باب در بیان آنچه خدای عزّوجلّ و رسول او واجب گردانیدهاند از بودن با اثمّهﷺ |
| <b>۶</b> ۸۵ | ۲۰. باب در بیان اینکه اهل ذکر که خدا خلائق را امر فرموده به سؤال کردن از       |
| ۶۹۳         | ۲۱. باب در بیان اینکه کسانی که خدا ایشان را به علم وصف فرموده در کتاب          |
| ۶۹۳         | ۲۲. باب در بیان اینکه راسخین در علم، اتمه کااند                                |
| ۶۹۵         | ۲۳. باب در بیان این که انمه علی علم را عطا شدهاند و خدا آن را در               |
| ۶۹۷         | ۲۴. باب در بیان اینکه کسانی که خدا ایشان را برگزیده و کتاب خویش را به          |
| ٧٠١         | ۲۵. باب در پیان این که امامان در کتاب خدا بر دو قسماند: امامی است که مردم      |

| ٧٠١   | ۲۶. باب [در بیان اینکه قرآن به امامان هدایت میکند]                                   |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧٠٣   | ۲۷. باب در بیان اینکه نعمتی که خدای عزّوجلّ آن را در کتاب                            |
| ۷۰۵   | ۲۸. باب در بیان اینکه متوسمین (و به فراست دریابندگانی) که خدای عزّوجلّ               |
| ٧٠٩   | ٢٩. باب در بيان عرض اعمال بر پيغمبر ﷺ و اثمّه ﷺ (و نمودن آنها به ايشان)              |
| ۷۱۱   | ۳۰. باب در بیان اینکه راهی که تشویق به استقامت در آن شده، ولایت علی؛ است             |
| ۷۱۲   | ۳۱. باب در بیان اینکه اتمه کی معدن علم و درخت پیغمبری و محلّ تردد و                  |
| ۷۱۵   | ٣٢. باب در بيان اينكه اثمّه ١٤٤، وارثان علماند كه بعضي از ايشان علم را               |
| ۷۱٩   | ٣٣. باب در بيان اينكه اثمّه على ميراث بردند علم پيغمبر على را و علم همه پيغمبران و   |
| Y 4   | ۳۴. باب در بیان اینکه اثمّه ﷺ در نزد ایشان است همهٔ آن کتابها که از نزد خدای عزّوجلّ |
| ٧٣٣   | ٣٥. باب در بيان اينكه هيچكس همهٔ قرآن و علم آن را جمع نكرده، مگر ائمه ﷺ كه           |
| ۷۳۷   | ۳۶. باب در بیان آنچه انمه عطا شده اند از اسم اعظم خدا                                |
| ۳۹    | ٣٧. باب در بيان آنچه در نزد انمه علي است از آيات و اسباب معجزات پيغمبران على         |
| ۷۴۲   | ۳۸. باب در بیان آنچه در نزد اثمّه که است از سلاح و آلت کارزار رسول خدا ﷺ و           |
| ٠ ۵۵۷ | ۳۹. باب در بیان آنکه داستان سلاح رسول خدای چون داستان تابوت و                        |
| ٧۵٧   | ۴۰. این باب بابی است که ذکر جفر و جامعه و مصحف فاطمه که در آن است                    |
| ۷۶٧   | ۴۱. باب در شأن سورة (إنَّا أَنْزَلْنَاهُ في لَيْلَةِ الْقَدْرِ) و تفسير و بيان آن:   |
|       | ۴۲. باب در بیان اینکه علم اتمه ﷺ در شب جمعه زیاد می شود                              |
|       | ۴۳. باب در بیان اینکه اگر علم اثنه ﷺ زیاد نمیشد آنچه در نزد ایشان بود تمام میشد      |
| ۸٠٩   | ۴۴. باب در بیان اینکه انمه نیخ می دانند همهٔ علومی راکه بیرون آید به سوی فرشتگان و   |
| ۸۱۱   | ۴۵. باب نادری که ذکر غیب در آن است                                                   |
| ۸۱Y   | ۴۶. باب در بیان اینکه اثمه ﷺ هرگاه خواسته باشند بدانند (میدانند، یا) به ایشان        |
| ۸۱۷   | ۴۷. باپ در بیان این که اتمه پی می دانند که کی می میرند، و بیان این که ایشان          |
|       | ۴۸. باب در بیان اینکه اثمه ﷺ آنچه راکه بوده و آنچه خواهد بود می دانند و              |
|       | ۴۹. باب در بیان اینکه خدای عزّوجلٌ هیچ علمی را به پیغمبر ﷺ خود تعلیم نفرمود          |
| ۸۲۲   | ۵۰. باب در بیان جهات و وجوه علوم ائمه ﷺ                                              |
| ۸۳٧   | ۵۱. باب در بیان این که اگر مردم بر اثمه پیچه می پوشیدند و سخن ایشان را فاش           |

| ۵۲. باب در بیان تفویض به سوی رسول خداﷺ و به سوی اثمّه ﷺ در امر دین ۱۳۹                      |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۵۳. باب در بیان اینکه اثمّه ﷺ به کدام یک از اوصیای گذشتگان شباهت دارند، و ۱۵۱               |
| ۵۴. باب در بیان اینکه اثمّه ﷺ محدّث و مفهّماند (که فرشته ایشان را تحدیث مینماید و ۵۵۸       |
| ۵۵. بابی که در آن ذکر ارواحی است که در ائمّهﷺ است                                           |
| ۵۶. باب در ذکر روحی که خدا ائمه ﷺ را به آن تسدید می فرماید                                  |
| ۵۷. باب در بیان وقت دانستن امام تمام علم امامی که پیش از اوست ـ علیهم جمیعاً السلام ـ . ۱۶۷ |
| ۵۸. باپ در بیان اینکه اثمه ﷺ در علم و شجاعت و وجوب طاعت برابرند                             |
| ۵۹. باب در بیان اینکه امام کله، امامی را که بعد از اوست میشناسد، و                          |
| ۶۰. باب در بیان اینکه امامت عهد و پیمانی است از جانب خدای عزّوجلً که معهود و۱۷۵             |
| ۶۱. باب در بیان اینکه اثمّه ﷺ چیزی را به جا نیاورده و نمی آورند. مگر به عهد و ۱۷۹           |
| ۶۲. باب در بیان اموری که حجّت امام ۱ ثابت میگرداند                                          |
| ۶۲. باب در بیان ثبوت امامت در فرزندان و بیان این که امامت بر نمیگردد در برادر و ۱۹۹         |