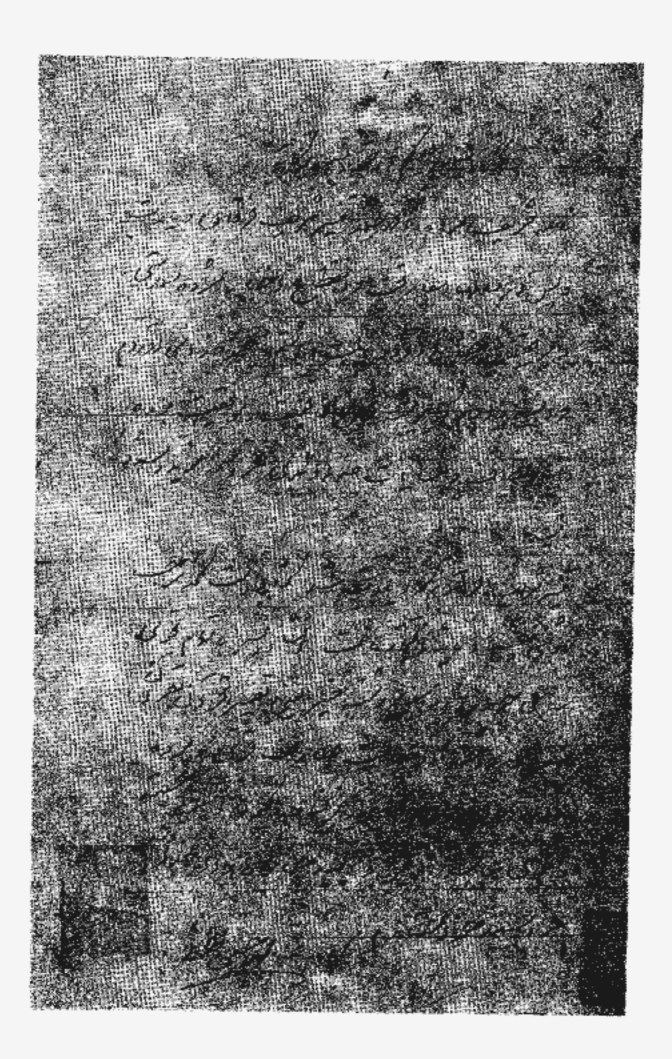


الفرق أن 

مجستمكالطتبادفي

منشورات مۇستىستەلأغلى *للمطبوھاست* بىردىنە - بېيىنان ص.ب ۲۱۲۰



التفسير – أعني : تفسير القرآن بالقرآن – فلا تملَّ ولا تكسل ولا تفشل في هذا المشروع العظيم ، خدمة للمعارف القرآنية ، وكشفاً للقناع عن ذخائر هــــذا الكتاب المكنون السماوي ، وأرجو من الله عز اسمه لكم التوفيق وأت يؤيد ساحتكم في هذه السبيل ، والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته .

محمد حسين الطباطباني



بِسْمِ أَنتُهِ ٱلرَّحْنِ ٱلرَّحِيمِ . ٱلرَّحْنُ ـــ ١ . عَلَّمَ ٱلْقُرْانَ ــ ٢ . خَلَقَ الْإِنْسَانَ \_ ٣ . عَلْمَهُ ٱلْبَيَانَ \_ ٤ . ٱلْشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ بُحُسْبَانِ \_ ٥ . وَٱلْنَّجْمُ وَٱلْشَجَرُ يَسْجُدَانِ \_ ٦ . وَٱلْسَّاءَ رَفَعَهَا وَوَضَعَ الْمَيْزَانَ ـــ ٧ . أَلاَّ تَطْغَوْا فِي الْمَيْزَانِ ـــ ٨. وَأَقَيْمُوا الْوَزْنَ بِالْقِسْطِ وَلَا تَخْسَرُوا الْمَدْرَانَ ﴿ مِنْ وَالْأَرْضَ وَصَعَهَا للأنَام \_ ١٠ . فِيْهَا فَاكَبَةٌ وَٱلْنَّخْلُ ذَاتُ الْأَكْمَام \_ ١١. وَالْحَبُّ ذُو ٱلْعَصْفِ وَٱلرَّيْحَانُ ـــ ١٢ . فَبِأَيِّ آلَاء رَبِّكُمَا تُحَدِّبَان \_ ١٣ . خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ صَلْصَال كَالْفَخَّار \_ ١٤ . وَخَلَقَ الْجَانُّ مِنْ مَارِجٍ مِنْ نَارٍ ... ١٥ . فَبِأَيُّ آلَاءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَان \_ ١٦ . رَبُّ الْمَشْرِقَيْنِ وَرَبُّ الْمَغْرِبَيْنِ \_ ١٧ . فَبِأَيٍّ آلاً ورَبِّحُمَا تُكَذُّبَان \_ ١٨. مَرَجَ ٱلْبَحْرَيْن يَلْتَقِبَان \_ ١٩. بَيْنَهُمَا بَرْزَخُ لاَ يَبْغِيَانٍ ـــ ٢٠ . فَبِـــأَيِّ آلاً، رَبِّكُمَا

سورة الرحمن آية ١ – ٢ ۱۱

بوحدته آية واحـــدة ، ترمز الى رحمات رحمانية ورحيمته في الاولى والآخرة تستعرضها السورة ، لمسات من الرحمتين ، وإعلان عام في ساحة الكون ينطلق من الرحمان فيتجاوب به الكون كله ، فالكون كله ، والسورة كلها ، مَعارض و مظاهر لآلاء الرحمان و فبأي آلاء ربكما تكذبان » ؟.

## والوحمن ، :

.. إنها أولى الأسماء والصفات الإلهية بعد « الله » لا يسمى بهــــا إلا الله إلا زوراً وغروراً ، فهي تشمل كافة الصفات والأسماء الإلهية الفائضة على الخلق عامة ، إذ هي أعم من الرحيم ، فانها لبعض الخلق خاصة ، فقد ذكرت الرحيم فيا ذكرت ، قرينة برحمات خاصة ، ولم تذكر الرحمان إلا عامة أو قرينة برحمات عامة ، مما يؤكد تفسيرها في السنة واللغة بالرحمة المامة ، وفيا تذكر برحمة خاصة ، لا تعني إلا شمولها لها ، وكما تشمل سائر الرحمات لا اختصاصها بها ، فهي على أية حال أشمل من الرحيم <sup>(1)</sup> . ومن الرحمة العامة ، وفيا تذكر برحمة خاصة ، حال أشمل من الرحيم <sup>(1)</sup> . ومن الرحمة العامة : الرحمانية ، رحمة الخلق وهداية الحلق : «الذي أعطى كل شيء خلفه ثم هذي » ومن الهداية ما ترجع اليها من الح ذاتي أو وصفي وعارضي ، وقسير من أعظمها : الرحمتين الرحمانية والرحيمية ، ومن أعظمها :

وعلم القرآن، تنقدم على خلق الإنسان وتعليمه البيان وخلق الأرض للأنام أم ماذا ؟ رمزاً الى أن القرآن هو الرحمة التي تعادل سائر الرحمات وتنقدمها ، فكتب الوحي كلما تقدمات للقرآن ، وخلق الكون كله بما فيه الإنس والجان خلق لمن يتوجب عليه فهم القرآن ، متذرعاً كتاب التكوين آ فاقياً وأنفسياً للوصول الى كتاب الندوين : الفرآن .

(١) لقد ذكرت للرحمان ٧ . مرة والرحيم ٥ ٩ مرة ، وفي أحاديثنا : الرحمن بجميع خلقه والرحيم بالمؤمنين خاصة ، وكذلك في اللغة -- وتجد تفصيل البحث عن الوصفين في بسملة الحمد --علثا فوفق للوصول اليها بتوفيق الله تعالى . سورة الرحمن آية ٣ – ٤

الزاوية الثالثة في مثلث كيان الإنسان ، بما يتطلبه من الفطرة والعقل والفكرة ، ولـكي تكون مادة للبيان ، وإلا فمم وعمّا البيان ؟ ا

وترى ما هو البيان ؟ لكي يحتل من ميزات الإنسان قمتها ! هل إنه إظهار ما في الضمير من الواقع ومن الطلبات ؟ فقد يشار كه الحيوان ، كلّ مع ذوي نوعه وبحسبه ، كما الإنسان مع سائر الإنسان ! أو انه بيان باللسان ، وبيان بالإشارة، وبيان بالقلم، وإلى سائر البيان: كافة الوسائل التي يتذرع بها له وبيان كل ما يحتاج إليه الناس » <sup>(1)</sup> مسا يحتاجه صاحب البيان أو غيره من إنسان ، بيان الإفادة والإستفادة ، بيان الإحتجاج أو طلب الحجة على ما يرام ، وترى أن للحيوان هكذا بيان ؟ مهما كان له إظهار ًلما يتطلبه بإشارة أو لسان ! كلا وانه الإنسان الذي زود بكل بيان وتبيان ، باصولهما ووسائلها وفصائلها وحصائلها ، فكما مرين على ضوئه كل شيء ، كذلك الإنسان ، فله أن يتبين من القرآن كل شيء ، شم يبين على ضوئه كل شيء ، تجاوب كتابي التكوين والتدوين : الإنسان والقرآن ! فإنسان القرآن هو مجمع الكتابين وصريح البحرين ، فيا له من يالان الكيان الكيان !

فقد ُمنح من الوسائل بما لم يزوَّد به سائر الحيوان ، إضافة إلى أن ضميره يفوق سائر الضهائر ! فبيانـــه – إذاً – يفوق سائر البيان ! وهكذا بيان عن هكذا ضمير هو الذي يميّزه عن سواه فيمتاز على سائر الحيوان .

توى لو لم يكن للإنسان بيان أكان إنساناً كما الآن ؟ فــدور البيان ــ إذا ــ دور أعظم كيان، به يتعلم وبه يعلـَّم، به يحتج وبه يحتج له أو عليه، به يتكامل وبه يكمل، ثم وكل وسيلة من وسائل البيان ، قلماً ولساناً وسواه ، يتطلب كتاباً ضخماً بدراسة فخمة ، علـَّها توضيح طرفـــا من أطرافه « فبأي آلام ربكما تكذبان » ا

(١) تفسير القمي عن أبي الحسن الرضا في تفسير « علمه البيان » .

سورة الرحمن آية ٥ – ٢ ------- ١٥ اسلوب القرآن <sup>(۱)</sup> .

الجواب : ان الحسبان هو الحساب أياكان ، أني إرسال العذاب على أهله ، فحسبانه انسه بقدر وحساب دون فوضى ، أو في سراجي الليل والنهار ، ففي خلقها وجريها ، ولآخر المطاف في وقفتها ورجعتها عند قيامتها ، فإنها في كل ذلك بحسبان وميزان و ألا تطغوا في الميزان ، إ

ثم ترى ألم تكن في السهاء شمس أكبر وأضوء من هـــــذه ، أو قمر أنور من هذا ؟ فاختصا لذلك بالذكر من بين الشموس والأقمار ؟

أجــل ان هناك شموساً وأقماراً أكبر منهما بكثير وأنور وأحرّ ، ولكنهما أعرف نجمين وأهمهما بالنسبة لنا : سكنة الأرض – من حيث الفوائد الظاهرة .

فالشعرى اليانية – كما سيقت – هي أثقل من شمسنا بعشرين ضعفاً ، ونورها خمسون ضعفاً ، وحجم السهاك الرامح تمسانون ضعفاً ، ونوره ثمانية آلاف ضعف وسهيل أقوى من الشمس بألفين . . ام ماذا ؟ وكما هناك أقمار وأقمار !.

فهذان الكوكبان – كسائر الكواكب وسائر الكون – إنها بحسبان : في خلقها وحجمها ووزنها ونورهما وحرارتها وسيرهما ووقفتها ، في 'بعدها عنا ، وفي الخسوف والكسوف ، وفي كيانها ككلّ كما هما .

فالذى يصلنا من حرارة الشمس ليس إلا جزءً من مليوني جزء من حرارتها فسلو زادت لاختنقت الأرض أو احترقت ، أو لو نقصت ليردت أو تجمدت ، وعلى التقديرين استحالت عليها الحياة أو صعبت . . وهكذا القمر وسائر النجوم

(١) القمي في تفسيره عن الحسن بن خالد عن الإمام الرضا (ع) في الآية : قال : يعذبان قلت : الشمس والقمر يعذبان ؟ قسال : سألت عن شيء فاتقنه ، ان الشمس والقمر آيتان من آيات الله تجريان بأمره مطيعان له، ضوءهما من نور عرشه وحرهما من جهنم ، فإذا كانت القيامة عاد إلى العرش نورهما ، وعاد إلى النار حرهما ، فلا يكون شمس ولا قمر . سورة الرحمان آية ٧ \_\_\_\_\_

غير متمنعة على المعرّف ، ولا ممتنعة على المدبر ، ثم وذلــــك كله – او من ذلك – ما هو عن شعور التسبيح : « ولكن لا تفقهون تسبيحهم » !

وفي تقديم النجم على الشجر في السجود إشارة الى تقدمه عليه في ظاهر السجود ، فيما النجم هو النبات المنبسط على الأرض ، فكله رأس وكله سجود ، مهما كان الشجر ساجداً بعروقه وسوقه الناعمة ، فان أصل الساق قائم وان كان قيامه أيضاً سجوداً فانه قيام بأمر الرحمان !.

فهل تعني هذه الآية ، اليتيمة في نجمها ، ما لا تعنيه آيات النجوم كلها ('` ؟ ودون أية قرينة فيها! اللهم إلا قرينة الشجر؟ كلا ! فعل الجمع أرقق، وبالتدليل على السجدة الشاملة أوفق ، وقد تتحمله الآية دون تحميل ، كما وتتحمله اللغة : فالنجم يشمل كل ناجم وطالع ، وطلوع كل شيء بحسبه .

د والساء رفعها ووضع البزان ، : ;

ان رفع السهاء يوحي بأنها كانت سماء من ذي قبل ثم رفعت ، ترى انها كانت سهاء خافضة فرفعت والسماء هي جهة العاو ؟ فكيف كانت سهاء إذاً ؟ ثم ترى الى أين رفعت ؟ وعلى مَ ؟ وبمَ ؟.

السماء هذه – قبل رقعها – هي الدخان الغاز ، حصيلة تفجرة المادة الام : و ثم استوى الى السماء وهي دخان فقال لها وللأرض ائتيا طوعاً أو كرهاً قالتا أتينا طائعين . فقضاهن سبع سموات . . ، (١٢:٤١) وكان الغاز هذا في المادة الام قفتقها الله فانفتقت أرضاً هي زبد الأرض الام : مادة الأرضين السبع ، وانفتقت غازاً هي السماء الام : « أو لم يرَ الذين كفروا أن السماوات والأرض

(١) إذ ليس في القرآن آية يتحمل النجم فيها ما ينجم من النبات إلا هذه ، وآيات النجوم الني عشر آية .

( الفرقان - ٢ )

سورة الرحمان آية ٨ – ٩ – مسيورة الرحمان آية ٨ – ٩

المدلول : العدل في كافسة زوايا الكون وحواياه ، فلولا الميزان لم يبق لأي كائن كيان ، ولا للانس والجان ، فليدرس الانسان :

« ألا تطغوا في الميزان . وأقيموا الوزن بالقسط ولا تخسروا الميزان » :

و وأنزلنا معهم الكتاب والميزان ليقوم النــاس بالقسط » ( ٥٥ : ٢٥ ) : فلندرس من كتابي التكوين والندوين درساً في طغوى الميزان : سلباً : وألا تطغوا في الميزان » وإيجاباً في تقواه : ووأقيموا الوزن بالقسط ولا تخسروا الميزان » .

فتقوى الميزان هي الحساب العدل به وفيه،وطغواه هي الفوضى اللاحساب، وليس ميزان البيع فقط ، بل سائر القيم والموازين في سائر جوانب الحيــــــاة بمتطلباتها ومنها موازين المعاملات .

فهنا إقامة للوزن بالقسط المدل هي تقواه، وتخسير للميزان بالقسط اللاعدل، هو طغواه ، بما لهما من درجات و دركات ، فالحق في الأرض وفي حيــاة البشر مربوط ببناء الكون ، ومدروس عن ميزان الكون ، فكما الفوضى في وزن سائر الكون تفضي الى القضاء على الكون ، أو شلّ عجلته ودورانه ، كذلك الفوضى في ميزان حياة الانسان تشل دوران حياته كإنسان ، وتخسره ما فضل به على سائر الحيوان وأضل سبيلا .

وترى أن و الميزان ، في هذا المثلث <sup>(١)</sup> بمعنى؟ كلا ! فالأول هو معيار الوزن تكويناً وتشريعاً ، والثساني ما يمكن فيه الطغيان ، من ميزان التشريح تهريفاً وتحريفاً ، أو خلافاً وعصياناً ، فميزان التكوين لا يقبل الطغيان ، اللهم إلا ما فيه خيار للانسان، والثالث هو الذي يقبل الإخسار من الميزان، وزناً وموزوناً ومعياراً ، اللهم إلا في معيار المعاملات ، حيث الإخسار لا يتجه إلى آلة الوزن،

١) ١ – وضع الميزان ٢ – ألا تطغوا في الميزان ٣ – ولا تخسروا الميزان.

سورة الرحمان آية ١١–١٢ سنت ١٢

وكما الامتنان في وضع الأرض وسواها خصهها : ﴿ فَبَأَي آلَاء رَبَّكُمَا تَكَذَبَانَ ﴾ فليكن الأنام هو الانس والجــــان ، فتعميمه لغيرهما غير فصيح ، كما اختصاصه بالانس غير صحيح ، وما دامت تعمه وغير ولغوياً وسواه فلتكن ، وإلا فلماذا لم يأت باسم الانسان لو كان هو المخصوص كما في خلقه من صلصال كالفخار ؟ : و خلق الانسان من صلصال كالفخار » .

ويا لوضع الأرض لنا مهاداً وقراراً ، من نعمة سابغة لا ندركها ، اللهم إلا حين يثير زلزال ، أو يحير طوفان، أو يثور بركان ، فقد نشعر ونفكر في مدى عظيم النعمة لوضع الأرض لنا قراراً ، وجعل هذه المجنونة الفرار لنا ذلولاً ، فما هي إلا هياءة سائحة سابحة في بحسار الأجواء الواسعة لولا وضعها العادل في حركاتها وبركاتها لساخت بأهلها إلى دركاتها : د وعدل حركاتها يالراسيات من جلاميدها وذوات الشناخيب الشم من صياخيد فسكنت على حركاتها من أن تميد بأهلها أو أن تسنح بحملها . . . .

فهي محمولة بعمد لا تروفها ، في جادة فضائية ، جادّة ُ في سيرها ، لولا رحمة الرحمان لانكفا بنا الى الأعماق فلم يبقى مثانياتى ، فسبحان الذي جعل الأرض للأنام :

د فيها فاكهة والنخل ذات الأكام . والحب ذو العصف والريحان ، :

الفاكهة ما تطيب به النفس وتستأنس من المأكول ، واختصت بمــــا تثمره نبات الأرض ، كما الفكاهة حديث ذوي الانس .

واختصاص النخل بالذكر بين سائر الفاكمة ، لأنها قوت على كونها فاكمة ، ومن أفضل القوت وأفضل الفاكمة ، في حالتي اليبوسة والطراوة ، في حين أن سائر الفاكهة ليست قوتاً إلا قليلا كالعنب والجوز ، كما وأن الحب – الشامل لسائر الحبوب – هي أفضل من النخل ومن الفاكهة ، فمثلث النعم هذا يختلف في زواياها ، من الأدنى الى الأرقى : فاكهة – نخل – حب ، على أن للأولين سورة الرحمان آية ٢٤-٢٦ .....

من الشعرية المنثورة ، رغم أن القرآن ليس شعراً ، بل ولا نثراً فيما نعرف ، إنه كلام الله خارجاً عن الشعر والنثر في ألفاظه ، كما هو خارج عمسا عرفه الإنسان في معانيه .

والاستفهام في الآية بالنسبة للثقلين للتنديد والتخجيل، وبالنسبة لآلاء الرب للتجليل، فآلاء الرب ونعمه ظاهرة فيها ربوبيته، باهرة رحمته، إلا النعم التي نبدلها نحن نقماً وكفراً : « ألم تر َ إلى الذين بدّلوا فعمة الله كفراً وأحلوا قومهم دار البوار » ( ١٤ : ٢٨ ) ، ومن يبدّل فعمة الله من بعد ما جاءته فإن الله شديد العقاب » ( ٢١ : ٢١ ) .

إن تكذيب النعمة دركات ، كما وأن تصديقها درجات : جوانح وجوارح وأعمالاً، والدرك الأسفل من تكذيبها أن تشارك فيه الثلاث: قولاً وقلباً وقالباً، والدرج الأعلى من تصديقها مثلث التصديق ، وبينهما في كل منهما متوسطات .

د خلق الانسان من صلصال كالفخار . و خلق الجان من مارج من نار . فبأي ألاء ربكما تكذبان . مراجع الاء ربكما تكذبان .

إن خلق الإنس والجـــان هو النعمة القمة لهما ، كأصل للقاعدة لسائر النعم التي تتواتر لهما ، فما هو صلصال ، وما هو مارج من نار ؟

الصلصال هو الطين اليابس المنةن الذي يتردد منه الصوت إذا وطىءَ : « إني خالق بشراً من صلصال من حماء مسنون » ( ١٥ : ٢٨ ) : طين أسود منةن « إنا خلقناهم من طين لازب » ( ٢٢ : ٢١ ) : شديد الثبوت ، فطين الانسان صلصال من حماء مسنون لازب : طين أسود نةن لازق كالفخار : الطين المطبوخ بالنار : الخزف ، وهذا هو مخمر الطين وخالصه ، كما الإنسان هو خالص الكون الترابي، وهذا يرمي إلى صنع أول إنسان ، فإن نسله ليسوا من هكذا طين : والترتيب الخلقي أنه كان تراباً ، ثم طيناً ، ثم حماً مسنوناً لازباً ، ثم صلصالاً كالفخار .

و وخلق الجان ، أصل الجـــان ، دون الأنسال الذرية المخلوقة من إنساله :

سورة الرحمان آية ١٧–١٨ --------- ٢٥

محصور في المادتين ليس إلا ، فمن عظيم آلاءه للانسان أنـــــه خلقه من طين نتن فجعله في أحسن تقويم ، وللجان أنه خلقه من نار السموم ، وجعله يتلو الإنسان في التقويم 1. و فبأي آلاء ربكما تكذبان » ؟.

د رب المشرقين ورب المغربين . فبأي آلاء ربكما تكذبان » :

فمن آلاء الرحمان ربوبيته الوحيدة العشرقين والمغربين ، فإن كثرتها فوضى تضاد : « لو كان فيها آلهة إلا الله لفسدتا » كما أن ثبات الشارقات والغاربات دمار المكاثنات .

ثم المشرقان والمغربان هنا تجمعان مشرق الشمس والفمر ومغربها : • رب المشرق والمغرب وما بينها ، ( ٢٦ : ٢٦ ) ومشرق الشمس ومغربها، مع مشرق سائر الشوارق ومغربها ، ومشرق كلّ مع زميله : الجهة الفرعية شمالا وجنوباً، ومغرب كلّ كذلك ، وأعلى المشارق والمغارب صيفاً وأدناهما شتاه ، في غاية ارتفاع الشمس وانخفاضها : • فلا أقسم برب المشارق والمغارب ، (٢٠ : ٢٠)<sup>(۱)</sup> فآيات المشرق والمغرب تتجارب ؟ إفراداً وتثنية وجعاً ، دون تنافر وتناحر .

ثم من آلاء الرب في مشرقي الصيف والشتاء ومغربيها أن الفصول الأربعة مترتبة عليهما ٬ وتتبعه تقلب الهواء وتنوعها٬ وما يليها من مطر وشجر ونبات.

كما وأن من الآلاء الأربـع رباعية التدبير ، وما اليها من آلاء في المشرقين والمغربين نحن نجهلها ، لو اختل شيء منها لاختلت الحيـــــاة أو استحالت أو حولت مماتاً .

(١) راجع تفسير الآية «فلا اقسم برب المشارق والمغارب» المعارج ج ٢٩ ص ١٤٠ . وفي كتاب الاحتجاج عن أمير المؤمنين (ع) حديث طويل وفيه: وأما قوله « رب المشرقين ورب المغربين» فان مشرق الشتاء على حده ومشرق الصيف على حده . أما تعرف ذلك من قرب الشمس وبعدها ، وأما قوله : « رب المشارق والمغارب» قان لها ثلاثة وستين برجاً تطلع كل يوم من برج وتغيب في برج فلا تعود اليه إلا من قابل في ذلك اليوم . مورة الرحمان آية ١٩-٢١ ------

ثم الحاجز بين الأرضي والسهاوي أن يبغيا هو تقدير الرحمان ، المحجور عن الإنس والجسان 1 وأما الحاجز بين البحو الأرضي والأنهار فليس محجوراً لا عن البصائر ولا الأبصار ، فإنه علو الأنهار على البحار واختلاف أماكنها .

44

فقد موج البحرين : أرسلها طاميين ، وأمارهما مائعين ، فها يلتقيان بمقاربة مقارفة المرج المزج ، وليست بالمزج ، وإنحا 'ضمّن المرج هنا معنى المزج لأنها ارسلا رسلها الرامي إلى مزجهها ، الواقع بدوافعه تماماً لولا الحجر المحجور ، والبرزخ الحاجز ، الذي يمنعها عن الانخراط ، ويصد كلا منهها عن الانفراط ، فلا يبغي أحدها على الآخر فيقلبه إلى صفته ، أو ينقصه عن حدكة ، لا الملح الاجاج على العذب الفرات ، ولا العذب على الملح الاجاج ، اللهم إلا في مرج المزج غير الباغي ، كما يمزج ماء البحار بياه الأنهار ، بعدما يصبح بخاراً وأمطاراً ، ويزج مياه العيون والأنهار بمياه البحار إذ تصب فيها ، ولكنه مرج ومزج بحساب وميزان ، إذ يأخذ كل قدر ما يعطي ، دون بخس في المكيال ولا إخسار في الميزان ، وهذا أيضاً من الحاجز بينهما ، كما الحاجز بين مياه البحر والأنهار ، إلا أنه حجر غير محجور .

ولولا الحاجز بين البحرين : بين العذب والمالح في البحر ، وبين البحار المالحة والأنهار العذبة ، وبين التفاعلات عبر التبدلات ، لبحر الأرض والسهاء ، لولاه لتعطلت الحياة أو استحالت ، فالملح الاجاج الذي يغمر ثلاثـــة أرباع الكرة الأرضية ضرورة لتطهيرها بجوها وإفساحها المجـــال للحياة من حيوان البحر وسواه ، والعذب المدخر في مخازن الأرض ، والساري في مساريها ، والكائن في البحار أيضاً كمروق أو أنهار (١) ضرورة الشرب والإنبات ، كلّ على قدره .

(١) كدجلة تدخل البحر فتشقه فتجري خلاله فراسخ لا يتغير طعمها ، وكما تجمل دجلة البحر بحرين ، كذلك هو وسائر البحر بحران ، الأولان مالحان ، والآخران مالح هو المالحان ، وعذب هو دجلة . سورة الرحمان آية ٢٢–٢٣ \_\_\_\_\_

الخاطى، مصدقاً الفرآن في خروج اللؤلؤ والمرجان من البحرين : عذباً ومالحاً<sup>(ر)</sup> وكما يخرج من أحدهما : المالح ٬ بسبب العذب : بحر السهاء .

19

e

وهيا ، ولا سيما اللؤلؤ أفخر حلية تلبس ، وهي من لباس الجنــة : ه يحاون فيها من أساور من ذهب ولؤلؤاً » ( ٣٥ : ٣٣ ) وهي من أجمل الجمال إذ الغامان المخلدون بها يشبّهون : « إذا رأيتهم حسبتهم لؤلؤاً منثوراً » ( ٢٢ : ١٩ ) .

وترى ما هو أصل اللؤلؤ والمرجان وكيف يخرجان ؟ انهها أعجب حيوانين بحريين وأجملهها ! فاللؤلؤ حيوان صغير ، يهبط إلى أعمــاق البحر ، لتقيه من الأخطار ، وهو داخل صدفة من المواد الجيرية ، ويختلف عن سائر الكائنات الحية في تركيبه وطريقة معيشته ، فلا شبكة دقيقة كشبكة الصياد ، عجيبة النسج ، تكون تمصفاة تسمح بدخول المـاء والهواء والفذاء الى جوفه ، وتحول يين الرمال والحصى وغيرها ، وتحت الشبكة أفواه الحيوان ، ولكل فم أربع شفاه ، فــإذا دخلت ذرة رمل ، أو قطعة حصى ، أو حيوان ضار عنوة ال الصدفة ، سارع الحيوان الى إفراز مادة لزجة يغتلف حجم المؤلؤة ، <sup>(1)</sup>

د ولها صنوف عـــدة ، فأجمل نوع منها ما يتكون في الحيوانات الرخوة الصدفية التي تعيش في البحار الحارة، والحيوان موجود داخل محارتين منطبقتين على بعضهها ، ويوجد منها نحو ثلاثين نوعاً . . واللؤلؤ اللطيف الشكل ، الجميسل الماء هو ما يسمى باللؤلؤ الحر أو الصاني ، ذو قيمة تجارية هاثلة ، وأغلاه ماكان

(١) تفسير الجواهر ج ٤ ٣ ص ٢٦ ينقل عن مجلة «السياسة الاسبوعية» المصرية ٢٧ رمضان ٤٤ ٣ ٢ ٨ ١٠ أبريل ١٩٣٦ ما يلي : «يتكون اللزلز في أنواع كثيرة من الحيوانات الصدفية أو المحارية التي تعيش في الماء العذب أو في الماء الملح ، وكانت لآلى، الماء العذب شهيرة عند الرومانيين ، وهي تستخرج حتى الآن من بعض جهات في أميركا رالصين وغيرها ...». سورة الرحمان آية ٢٢ -٢٢ -----

متر ، وهو حيوان صغير يبني مع الآلاف من رفاقه مساكن هي أشبه بأغصان الأشجار ، ثم تتكامل حق تكون منها جزائر ، وإذا اجتمعت جزائر عاشت فيها المرجانات آمنة مطمئنة ، ولو رأيت شجر الموجان لرأيته كظباء الصحراء، له فروع غبراء ، أو برتقالية صفراء ، أو قرنفلية حمراء أو زرقاء تتلاعب بهما الأمواج، وتعبث الربح بأغصانها، فكيف إذا تصبح صخرات مكونات للجزائر المرجانية ؟ سبحان الخلاق العظيم !.

وجزيرة واحدة من تلك الجزائر المرجانية تبلغ فراسخ عدة ، تتكسر على جوانبها الناصمة البيضاء ، أمواج المحيط '' .

د إن حيوانة المرجانة تثبت نفسها بطرفها الأسفل بصخر أو عشب ، وتفتح فمها التي في أعلى جسمها ، محاطة بعدد من الزوائد يستعملها في غذاءها ، فإذا لمست هذه الزوائد فريسة – وكثيراً ما تكون من الأحياء الدقيقة حجبراغيث الماء – اصيبت بالشلل حالا، والتصقت بها، فتنكمش الزوائد وتنحي نحو الفم، حيث تدخل الفريسة الى الداخل بقناة ضيقة تشبه مريء الانسان .. ويتكاثر هذا الحيوان بخروج خلايا تتاملية منه ، يتم بهنا إخصاب البويضات ، حيث ينكون الجنين الذي يلجأ الى صخرة أو عشب يلتصق به ويكوتن حياة منفردة، شانه في ذلك شأن الحيوان الأصلي .

ويتكاثر أيضاً بطريقة اخرى هي التزرّر ، وتبقى الازرار الناتجة متحدة مع الأفراد التي تزررت منها ، وهكذا تتكون شجرة المرجان التي تكون ذات ساق سميكة ، تأخذ في الدقة نحو الفروع التي تبلغ غاية الدقة في نهايتها ، ويبلغ طول الشجرة المرجانية ثلاثين سنتيمتراً، ثم الجزر المرجانية – المسبق ذكرها – بتعاون المرجانات ، <sup>(۲)</sup> .

(١) تفسير الجواهر ٢٤ ص ٢٦ ، تقلا عن بعض المصادر .
 (٢) في كتاب : الله يتجلى في عصر العلم .

سورة الرحمن آية ٢٤ --- ٢٨ ---- ٣٣

فجواري البحر من آيات الرحمان ورحماته : « ومن آياته الجوار في البحر كالأعلام . إن يشأ يسكن الريح فيظللن رواكد على ظهره إن في ذلك لآيات لكل صبّار شكور » (٣٣:٤٣) أو إن يشأ يغير البترول ، أو أياً من المحروقات فيظللن رواكد على ظهره ، أو يغير الماء ، أو يثير الريح المجنونة ، أو يخل بشيء مما له دخل في جريانها ، فيظللن في ضلال بأصحابها رواكد على ظهره .

فالله هو المسخر لنا الفلك : « وسخر لكم الفلك لتجري في البحر بأمر. » ( ٢٢ : ٢٢ ) « يزجي لكم الفلـك في البحر لتبتغوا من فضله » ( ٢٢ : ٢٦ ) « ألم ترَ أن الفلك تجري في البحر بنعمة الله » ( ٣١ : ٣١ ) فمن ذا الذي يحفظها في خضم البحر وثبج الموج إلا الرحمان ، ومن ذا الذي يقرها على سطحه المتاوج ، ويجريها بالرياح المتهايج إلا الرحمان وفياي آلاء ربكما تكذبان »: كهذه المنسآت الإنس والجان ، التي تحمل رحمات من الرحمان .

فلولا أن هناك في البحر منشآت للجان كما للانسان؛ أو أنهم يركبون منشآت الإنسان لم تكن هي من آلاء الرب لهما فكيف كان عليهم الامتنان ؟! فالجان إذا شركاء الإنسان في منشآت البحر كالأعلام : الآثار المُملة التي تدل الضُلا ل من قريب أو بعيد ، فكما النجوم هدى سماوية في ظلمات البر والبحر ، كذلك هذه المنشآت فإنها كالأعلام : أعلام البحر وجباله ، كجبال البر وأعلامه .

فقد كانت الجواري ولا تزال من أعظم النعم وأوفر المنن ، الـــــتي يسّرت أسباب الحياة ، وهي من يسر الناقلات : البرية والجوية ، تـكليفاً ، ومن أكثرها حملاً وتخفيفاً عن أثقال الحياة .

« كل من عليها فان . ويبقى وجه ربك ذو الجلال والاكرام . فبأي آلاء ربكا تكذبان » :

وكلُّ من عليها » : من ذوي العقول جناً وإنساً أمّن ذا ؟ ﴿ مَن عليها » ترى ( الفرقان – + ) سورة الرحمن آية ٢٦-٢٨ ------ ٣٥

أن وجه الله هكذا يبقى ٬ وسائر ه يبطل ويفنى ٬ تعالى عن ذلك علواً كبيراً .

ثم الوجه الجسداني ليس ذا الجلال ولا الإكرام ، لأنسسه ذليل فان كسائر الأعضاء ، ومهان دان كسائر من عليها !.

و إنما « وجه ربك » جهة الربوبية ووجهتها ، الظاهرة في المربوبين الربانيين ، الباهرة في أولياء الله المكرمين ، فإنها باقية ببقاء الله وهم عند الله : د ان الذين عند ربك لا يستكبرون عن عبادته » ( ٧ : ٢٠٦ ) فالذين هم عند الله ، وليسوا عند أنفسهم ورغباتهم ، وإنما عند ربك ، تحت ظله وفي رعايته ، إنهم باقون قدر ما هم عند ربك ، وفانون قدر ما هم عند أنفسهم : « ما عندكم ينفد وما عنه الله باق ، ( ٢٦ : ٣٦ ) « وما عند الله خير وأبقى للذين آمنوا وعلى ربهم يتوكلون » ( ٣٦ : ٣٦ ) « وما تقدموا لأنفسكم من خير تجدوه عند الله » ( ٣٠ : ٣٠ ) .

فهنا آيتا الفناء والهلاك تتجاوبان كمان الفتاء لمن عليها : ضمير تأنيث تضمر الكاثنات كل الكاثنات إلا وجه ربك ، والهلاك يشمل كل شيء إلا وجهه : «كل شيء هالك إلا وجهه ، فلا باقي إلا وجه الله : ذاته بربوبيته : الكائنة من ذاته ، والكامنة في البعض من مخلوقاته ، ربوبية رحيمية روحانية ، الذين يُتوجه بهم إلى الله ، وتتواجد فيهم مرضات الله وتربياته ، لا ذاته وصفاته ! فهم – إذاً – وأنبياءه وحججه الذين بهم يتوجه إلى الله عز وجل وإلى دينه ومعرفته ، <sup>(1)</sup>

(١) عيون أخبار الرضا (ع) في باب ما جاء عن الرضا (ع) يسأل عن الخبر الذي رروه : ان ثراب لا إله إلا الله النظر الى وجه الله تعالى ? فقال : من وصف الله عز وجل بوجه كالوجوه فقد كفر ، ولكن رجه الله أنبياءه ... وقال الله عز وجل «كل من عليها فان . ويبقى وجه ربك ذو الجلال والاكرام » وقال عز وجل : «كل شي، هالك إلا وجهه » فالنظر الى أنبياء الله تعالى ورسله وحججه (ع) في درجاتهم ثواب عظيم للمؤمنين يوم القيامة ، وقد قال النبي (ص) : همن أبغض أهل بيتي وعاترتي لم يرني ولم أره يوم القيامة » وفي تفسير القمي عن علي بن الحسين (ع) « نحن الوجه الذي يؤتى الله منه » . سورة الرحمن آية ٢٩ – ٣٠ .....

فناء مَن عليها ، المطمئنين بالحياة الدنيا ، الراضين عنها ، لم يكن لبقاء وجه الله من جلال ولا إكرام ، مهما كان الفناء الأخير من بلاءه دون آلاءه ، ولكنها من وجهة اخرى من آلاءه ، لمن جانبها ، فالفناء دركات ودرجات ، والبقاء بالله درجات د فبأى آلاء ربكما تكذبان ، ؟!.

د يسأله من في السياوات ومن في الأرض كل يوم هو في شأن . فبأي آلاء ربكما تكذبان » .

السؤال هو الحاجة التي تحرص النفس عليها ، فالسؤال التماسها ممن يستجيبها، سواء أكان بلسان الذات ، فالمكثنات كلها فقيرة الذات إلى الله ، أم بلسان الصفات فكذلك الأمر ، أم بلسان الحسال ، فكل تشهد أن كونها في مثلث الكيان دون سؤال ، ودون إجابة ، إنه من المحال ، أم بلسان المقسال ، فقسد يجاب إذا توفرت شروط الإجابة ، وقد لا يجاب إذا لم تتوفر : « وآقاكم من كل ما سألتموه » ( ١٤ : ٢٤) لا فكل ما سألتموه ، فالأسئلة الحالية والذاتية والصفاتية مستجابة على أية حسال ، ولو لم يخطر للسائل ببال ، كمن لا يعرفون الله ، أو لا يوحدونه ، أو الغافلون عنه ، أو الذين قد يسألون ما يضرهم ، وقد لا يسألون ما ينفعهم ، فهو يعطيهم ما يصلحهم استجابة لمثلث السؤال بلا إدراك لا يسألل فيه ولا مقال ، فهو وحده المجيب ، وسائله لا يخيب ، وما سأل أحس عبر الله ، إلا حرم سؤله عند الله ، وماذا يملك من دون الله ، حتى يسألونهم من دون الله ؟ إ

و يسأله من » فياذا يسألونه ؟ ومتى ؟ وما هو دليل الإجابــــة وليست في الآية ؟ ومن هم السائلون ؟.

إن السؤال لا يختص كائناً دون سواه ، إن كان يشمل كافــــة الطلبات والحاجات ، وقد جيء هنا بـ ه من ، إما تدليلا على أن الكائن أيا كان لا يخاو عن شعور ، كيف لا و : ( إن من شيء إلا يسبح مجمده ولكن لا تفقهون سورة الرحمن آية ٢٩ – ٣٠ ...... ٣٩

ه يسأله . . كل يوم . . ، ه هل هو كل نهار ؟ أم هو بليله ؟ أم ماذا ؟

إنه كل آن : كل وحدة زمنية عن كل وحدة حركية ، لأصغر ذرة من مادة ، علسّها أقل بكثير من الوحدة الالكترونية ١/٥٠,٠٠٠ ثانية في حسابنا ، فكل يوم هنا هو كل وحدة زمنية لا تنقسم<sup>(١)</sup>.

ولا يعني السؤال والإجابة في كل يوم ، أن الله تعالى : المسؤول المجيب ... هو أيضاً بذاته في كل يوم ، وإنما الزمان والمكان ظرف فعله ، لا ذاته ، فقد كان إذ لا «كان» ولا زمان ولا مكان،وسوف يبقى ويكون إذ يفني كل «كان» وكلزمان ومكان ، وهو الآن كما سيكون وكما كان ، خارجاً عن الزمان والمكان ، فلا يشمله زمان ولا مكان ، كما لا يشغله شان عن شأن .

ثم السؤال هذا في موقف الإمتنان هو دليل الإجابة وإلا فلا إمتنان .

وأخيراً للشأن هنا وجيتان : للاولى ، كما يسأله فيها من في السمارات ومن في الأرض كل يوم هو في شأن . . / وللاخرى أو هو أشمل هو شأن الريوبية الشاملة كل شيء ، في أي زمان أو مكان ، تجريداً للاخرى عن السؤال : • كلُّ يوم ، كما كان في الاولى ، مع سؤال • كلَّ يوم ».

ف «كل يوم» : آن أو ما زاد او نقص، دهر أو سواه، « هو في شأن » غير ماكان في غيره ، فلا تكرار في فعله ، ولا عــــادة ولا تقليد ، ولا مسايرة أو تسيير ، وإنما اختياراً وإبداعاً ، فليس الله ليبقى دون شأن ، لا تنقطع رحمته ماكان هنالك مرحوم ، فقدكان إذ لاكان ، فكان شأنه إذ ذاك ماكان ، ثم

(١) لقد تحدثنا عن معنى « يوم » في عدة مجالات ، إنه الزمان أيا كان ، ويتبع القرائن في تحديده ، فشأن الخلق والتدبير يشمل أقل وحدة زمنية ، لأنه من أمر الله « وما أمرنا إلا واحدة كلمح بالبصر » « أو هو أقرب » ومن الأقرب أدنى حركة لأصغر مادة لم نعرفها حق الآن . سورة الرحمن آية ٣١ – ٣٢ .....

وإن في الأرض فقط<sup>(۱)</sup> ، أو العب، فهما المثقلان الوازران فقط بين المكلفين<sup>(۳)</sup> ولذلك يفرغ لهما لا سواهما ، فالثقل والفراغ يوحيان أنهما اللذان يدور عليهما رحى التكليف ، والحساب الثواب والعقاب ، وإن كان معهما غيرهما من المكلفين المحشورين ، من أعلاهم غير المعروفين ، وأدناهم فيمن نعرف من سائر الدواب : ( وما من دابة في الأرض ولا طائر يطير بجناحيه إلا أمم أمثالكم ما فرطنا في الكتاب من شيء ثم إلى ربهم يحشرون<sup>(۳)</sup> ) ( ۳ : ۳۸ ) .

فحساب غير الثقلين ليس في فراغ ، مهما كان لهم حساب ، لتفاهة التكليف وخفته ، أو خفة العصبان وقلته ، وأما الثقلان فهما المثقلان تكليفاً ووبالاً ، كما هما المثقلان ثواباً وكمالاً ، ثم الفراغ للحساب الجزاء من آلاء الرب للمؤمنين إذ ينتصر لهم يوم الدين من الظالمين، ويثابون هناك على ما عملوا يوم الدنيا ، فعمتان لهم ، ونقمتان لمن سواهم من الظالمين، فالفراغ للحساب لهم من الآلاء وللظالمين بلاء : ( فبأي آلاء ربكما تكذبان ) .



يَا مَعْشَرَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ إِنِ ٱسْتَطَعْتُمْ أَنْ تَنْفُذُوا مِنْ أَقْطَارِ ٱلسَّمُوَاتِ وَالْأَرْضِ فَانْفُذُوا لَا تَنْفُذُونَ إِلاَّ بِسُلْطَانِ ـــ ٣٣. فَبِأَيُّ آلاء رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ـــ ٣٤. يُرْسَلُ عَلَيْكُمَا شُوَاظُ

(١) ومما يشهد له ما تواتر عن الرسول (ص) « إني تارك فيكم الثقلين » : أي العظيمين «كتاب الله وعترتي » فليكن الانس والجان أيضاً ثقلين بين سائر الحليقة .
 (٢) تفسير روح البيان چ ٩ ص ٢٠٠ قال الصادق (ع) .. لأنهما يثقلان بالذنوب .
 (٣) راجع چ ١ من الجزء ٢٠٠ ص ١٤٦ – ١٤٦ في حشر الحيوان .

سورة الرحمن آية ٥٧ – ٧٨ ------٤٣ تُكَذِّبَان \_ ٥٧ . كَأَنَّهُنَّ ٱلْيَاقُوْتُ وَٱلْمَرْجَانُ \_ ٥٨ . فَبِأَيِّ آلاءِ رَبِّحُمَا تُكَذَّبَان \_ ٥٩ . هَلْ جَزَاء الْإِحْسَانِ إِلاَّ الْإِحْسَانُ \_ ٦٠ . فَبِأَيَّ آلاءٍ رَبِّكُمَا تُكَذَّبَان \_ ٦١ . وَمِنْ دُوْنِهِمَا جَنْتَان \_ ٦٢ . فَبِ أَيِّ آلامِ رَبِّكُمَا تُكَذُّبَانِ \_ ٦٣ . مُدْهَامَّتَان \_ ٦٤ . فَبِأَيِّ آلام رَبِّكُمَا تُكَذُّبَانِ \_ ٦٥ . فِيْهِمَا عَيْنَانَ نَضَّاخَتَانَ \_ ٦٦ . فَبْأَيّ آلاءِ رَبِّحُمَا تُكَذُّبَان \_ ٢٧ . فَيْهِمَا فَاكَبَةُ وَتَخْلُ وَرُمَّانُ - ٦٨ . فَبِأَيِّ آلَاءِ رَبِّكُمَا تُكَذَّبَان - ٦٩ . فِيْبِنَّ خَيْرَاتُ حِسَانٌ - ٧٠ . فَبِأَيِّ آلاء رَبِّكُمَا تُكَذِّبَان-٧١. حُورٌ مَقْصُورَاتٌ فِي الْخَيَامِ ـــ ٧٢ . فَبِأَيِّ آلامِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَان \_ ٧٣ . لَمْ يَطْمِثْهُنَّ إِنْسُ قَبْلَهُمْ وَلَا سَجانٌ \_ ٧٤ . فَبِأَيُّ آلاءٍ رَبِّحُمَا تُحَذُّبَان ... ٥٧ . مُتَّكِنْنِ عَلَى رَفْرَف خُضْر وَعَبْقَرِيٌّ حِسَانٍ ـــ ٧٦. فَبِأَيٌّ آلاءٍ رَبُّكُمَا تُكَذِّبَان ـــ ٧٧. تَبَارَكَ أَسْمُ رَبِّكَ ذِي الْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ — NA .

سورة الرحمن آية ٢٣ – ٣٦ .... و غ

قـ « يرسل عليكما شواظ من نار ونحاس فلا تنتصران » ثم ولا فرار عن النار إلا بسلطان الجيــار على ضوء سلطان من التقوى ٢ ودون حاجة النفوذ من هذه الأقطار 1.

أم خروجاً من سلطان الله: ملكه وقدرته ؟ فلو كان بعد الأرض والسهاوات مكان لم يكن إلا بسلطان الرحمان : ﴿ لا تنفذون إلا بسلطان » : في ملك الله وقبضته ، فما محاولة الخروج عن سلطان الله إلا محاولة جنونية مستحالة .

فسواء أكانت محاولة النفوذ من الأقطار يوم الدنيا أم يوم الدين ، فـ ولا تنفذون إلا بسلطان » : فأين تطير هـذه الحشرة الهزيلة الذليلة ، وإلى أين ، أتحسبها تنجو من عذاب الرحمان ، أو تخرج عن سلطانه ؟ فلتنفذ من الأقطار كل الأقطار ، فهل تفر من النـــار ؟ ويوسل عليكما شواظ من نار وتحاس فلا تنتصران ، لا إنتصار الفرار ، ولا إخماد النار ، ولا أي غلب على العزيز الجبار ، فلماذا الفرار ؟!

إن شواظ النار : لسانها اللهيب الخالص الأخضر ، ترسل على الفارين ولو إلى أبعد الأقطار ، والنحاس هذا المذاب السائل من الصفر ك أو الدخان المتصاعد من النـار ، هما يرسلان عليكما ، ولا اليكما ، تما يوحي أن عذاب الله حاضر حاذر ولو خارج الأقطار ، لا يتطلب معونـة الإرسال الى الفار ، ولو استطاع الفرار ؟!.

فالسلطة الإلهية المطلقة هي من الآلاء ، وتحقيق العذاب على المستحقين من الآلاء ، وملاحقة الفارين عن العذاب من الآلاء ، عدلاً أو فضلاً من الرحمان : و فبأي آلاء بكما تكذبان ، فإن البلاء العدل على أهله من الآلاء الفضل على أهل الله .

د فاذا انشقت السباء فكانت وردة كالدهان . فبأي الاء ربكيا تكذبان » :

إنشقاق السهاء هو اخترامها وافتراقها عن التثامها وصلابتها :

سورة الرحمن آية ٣٢ – ٤٥ ......

باسرة » (٧٥ : ٣٣) وحتى إذا تكلفت بشاشة ونضارة ، فسيا الوجوه المجرمة معروفة عند أهله، وحتى يوم الدنيا، فالمؤمن ينظر بنور الله فيعرف المجرم بسياه رغم نضارة النّمعة وغزارة النُهمة ، فكيف بيوم الطاعة ، إذ الوجوه باسرة ، ورجاسة السرائر في سياهم ظاهرة، وعيال العذاب، الملائكة الموكلون به هناك، أنظر بنور الله من المؤمنين يوم الدنيا ، فيا له من مشهد عنيف ، ومسع العنف الهوان ، إذ تؤخذ بالنواصي : الجباه ، والاقدام ، فيقذفون في النار ، مسع كل هوان وفبأي آلاء ربكما تكذبان، إذ لا مغالطة في عرفان المجرمين ، فلا مخالطة لهم بالمؤمنين .

و إنما تؤخذ بالنواصي والاقدام حـين ينتهي دور الشفاعة والغفران ، فإنها قبل إبرام الحكم وختام الأمر ، يوم البرزخ ، ويوم القيامة قبل الحساب، أو بينه وبين إبرام العذاب وكما يروى عن الرسول الأقدس (ص) <sup>(۱)</sup> .

د هذه جهم التي يكذب يا المجومون. يطوفون بينها وبين حميم آن. فبأي آلاء ربكما تكذبان » : مرارض مورسور مورسي

د هذه جهنم ، : نار شديدة التاجج د التي يكذب بهــــا ، بكونها وكيانها

(١) الدر المنثور ٢ : ١٤٠ – أخرج عبد الرزاق في المصنف عن رجل من كندة قــال قلت لعائشة أسمعت رسول الله (ص) يقول : انه يأتي عليه ساعة لا يملك لأحدد شفاعة ؟ قالت : نعم ، لقــد سألته فقال : نعم ، سمين يوضع الصراط وحين تبيض وجوه ونسود وجوه وعند الجسر حتى يشحذ حتى يكون مثل شفرة السيف ، ويسجر حتى يكون مثل الجحرة ، فأمــا الجسر حتى يشعذ حتى يكون مثل شفرة السيف ، ويسجر حتى يكون مثل الجحرة ، فأمــا إلى فيجيزه رلا يضره، وأما المنافق فينطلق حتى إذا كان في وسطه خر في قدميه يهوي بيديه إلى قدميه ، فهل رأيت من رجل يسمى حافياً فيؤخذ بشوكة حتى تكاد تنفذ قدميه ، فإنـــه كذلك يهوي بيديه إلى قدميه فيضربه الزباني بخطاف في ناصيته فيطرح في جهنم يهوي فيها خمسين عاماً ، فقلت : أيثقل ؟ قــال : يثقل خمس خلفات فيومئذ يعرف المجرمون بسياهم فيؤخذ بالنواصي والاقدام . سورة الرحمن آية ٢٦ – ٤٧ – ٢٠

يشمل كل واحد ، لا كل اثنين أحدهما من الانس والآخر من الجان ، ومن مقام الرب قيامه الربوبي بالقسط : د شهد الله أنه لا إله إلا هو والملائكة وأولوا لعلم قائماً بالقسط ، (٣ : ١٨) وقيامه بحما نكسب : د أفحن هو قائم على كل نفس بما كسبت ، (٣ : ٣ ) وقيامه بكل منطلبات الحياة : دالله لا إله إلا هو الحي القيوم ، (٣ : ٣) قيامات قيمات : قسطاً في الحكم وقسطاً في استنساخ الأعمال ، وقسطاً في الجزاء، فليس خوف مقام الرب إلا منقسطه العدل --لا القسط الظلم--من قيامه بالشهادة و الحساب والعذاب ، ثم ومن مقام الرب قيام العبد في موقف الحساب : د يوم يقوم الناس لرب العالمين » ( ٢٢ : ٣ ) فلمن خاف مقام ربه ، ومقامه عند ربه -- جنتان : فلتحق لخائفه جنتان دفياًي آلاء ربكا تكديان.

ثم وكما الخوف من مقام الرب درجات كذلك جنتاه درجات ويعم درجات الحوف أن يتبنى حياته الحوف من مقام الرب ، دون اللامبالاة ، ومن أفضل الحائفين و من علم أن الله يواه ويسمع مايقول ويقول ويعلم ما يعمله من خير وش فيحجزه ذلك عن القبيح من الأعمسال <sup>(1)</sup> ، ومن أدناهم من يقترف أحياناً بعض المعاصي ثم يتوب ، فهو من أهل الجنتين التافيتين<sup>(1)</sup> .

(١) اصول الكافي عن أبي عبد الله (ع) في الآية .. ثم قال : فذلك الذي خاف مقام ربه وقمى النفس عن الهوى . وفي كتاب الجنة والثار عن جابر بن يزيد عن أبي جعفر الباقر (ع) في الآية : هو أن الرجل يهجم على شهوة من شهوات الدنيا وهي معصية فيذكر مقام ربه فيدعها من مخافته ..

(٢) الدر المنثور ٢ : ١٤٦ - أخرج ابن أبي شيبة وأحمد وابن منيع والحكيم في فوادر الاصول والنسائي والبزاز وأبو يعلى وابن جرير وابن أبي حاتم وابن المنذر والطبراني وابن مردويه عن أبي الدرداء ان النبي (ص) قرء هذه الآية فقلت : وان زفى وان سرق يا رسول الله (ص) فقال النبي (ص) الثانية ولمن خاف مقام ربه جنتان فقلت وان زنى وان سرق فقال الثالثة ولمن خاف مقام ربه جنتان فقلت وان زمى وان مرق مؤلف الثالثة ولمن خاف مقام ربه جنتان فقلت يا وان زمى وان رغم أنف الثالثة ولمن خاف مقام ربه جنتان فقلت وان زمى وان مرق مؤلف الثالثة ولن خاف مقام ربه جنتان فقلت وان زمى وان مرق مؤلف الثالثة ولمن خاف مقام ربه جنتان ، فقلت وان زمى وان سرق ، قال (ص) قوم أنف الثالثة ولمن خاف مقام ربه جنتان فقلت وان وان رغم أنف الثالثة ولمن خاف مقام ربه جنتان ، فقلت وان زمى وان سرق ، قال (ص) فعال (ص) فعام ربه جنتان ، فقلت وان زمى وان مرق ، قال (ص) فعال رغم أنف الثالثة ولمن خاف مقام ربه جنتان ، قالت وان زمى وان مرق ، قال وص) فعال الثبي (ص) فقال النبي (ص) الثانية ولن خاف مقام ربه جنتان ، فقلت وان زمى وان مرق ، قال وص) فعال الثالثة ولمن خاف مقام ربه جنتان ، فقلت وان زمى وان مرق ، قال (ص) فعم وان رغم أنف الثالثة ولمن خاف مقام ربه جنتان ، فقلت وان زمى وان مرق ، قال (ص) فعم وان رغم أنف الثالثة ولمن خاف مقام ربه جنتان ، فقلت وان زمى وان مرق ، قال وص) فعم وان رغم أنف الن أبي أبي الدرداء ألقول : تصديق هذه الوراية لا تناسب إلا للجنتين الاخويين . لا الأولين جنان أبي أبي الدرداء ألف مقام من الواوي ان النبي (ص) فرء آية الماليتين ه ولمل ذلك خطأ من الواوي ان النبي (ص) فرء آية الماليتين ه ولمل ذلك خطأ من الواوي ان النبي (ص) فرء آية الماليتين ه ولمل ذلك خطأ من الواوي ان النبي (ص) فرء آية الماليتين ه ولمل ذلك خطأ من الواوي ان النبي (ص) فرء آية الماليتين م وان خالف مقام ربه الماليتين م وان خلف مقام وبه جنتان » أو إنها يناسب ه ومن دونها جنتان » .

( الفرقان - ٤ )

سورة الرحمن آية ٥٦ – ٥٧ ......

ظواهرها ؟ إنها أحسن وأنضر من استبرق، ولا أنضر لنا يوم الدنيا من استبرق ا و وجنا الجنتين » : أثمارهما المجتناة و دان » لا تكلَّف إلا قطفاً من دون تكليف إلا طوعاً وعطفاً .

د فيهن قاصر ات الطرف لم يطمثهن انس قبلهم ولا جان. فبأي آلاء ربكما تكذبان » .

قـــد توحي ضمير الجمع هنا دون التثنية المسبقة ، بأس الجنتين هناك هما الجسدانية والروحانية، والنساء قاصرات الطرف لسن في جنة الرضوان، والجنة الاخرى لأهلها - ككل- جنات، وكما تتكرر فيما يلي د فيهن خيرات حسان ، لا د فيهما ، فلا تثنية إلا فيما يناسب جنة الرضوان .

فجنا جنة المعرفة دان ٍ لأهلها؛ يجنونها من أشجارها؛ كجنا غيرها؛ وكذلك الأفنان ؛ وعينان تجريان ومن كل قاكمة زوجان

فكما يتفكه الإنسان من قواكه بأكليسا ، كذلك – واحرى – من فواكه تتفكه بها روحه ، وكما يتنضر من الأفنان الأغصان ، كذلك – واحرى – من مختلف أفنان المعرفة والرضوان، وكما 'يشرب أو 'يغمس في عين جارية بالأبدان، كذلك – واحرى – من عين المعرفة الفائضة بفضل الرحمان في جنة الرضوان ، و فبأي آلاء ربكها تكذبان ه .

«فيهن» الجنات الجسدانية – بنات « قاصرات الطرف » من القصر الكمال، لا القصور النقص : فهن ، مقصورة أطرافهن على أزواجهن : أطراف العيوري والقلوب ، فلا تهوي إحداهن إلا زوجها ، ولا تنظر إلا إليه <sup>(۱)</sup>، فإنهن عفيفات

(١) الدر المنثور ٦ : ١٤٧ ~ أخرج ابن مردويه عن جعفو بن محمد عن أبيه عن جـده
 عن النبي (ص) في الآية : لا ينظرن إلا إلى أزواجهن وفيه ١٥١ عن مجاهد في الآية قــــال :
 مقصورات قاربهن وأبصارهن وأنفسهن على أزواجهن في خيام المؤلؤ لا يرون غيرهن .

أحسنتم أحسنتم لأنفسكم وإن أمام فلها، (١٧ : ٧) على أن الحسنة لنا من الله، فإنه الهادي للحسنى ، مهما كان لنا حول في الإحسان ، فـ و هـل جزاء من أنعم الله عليه بالتوحيد والإسلام إلا الجنة ، (`` ؟ فليس يعني الإحسان إلا ايجـاد الحسن والاتيان به على ضوء شريعة الله ، أو العقل المؤيد بها، لا كل تراه حسنا كما تهواه، فإنه قد يكون إساءة ، أو لا إساءة ولا إحساناً ا فيا علينا للرحمان من امتنان فسيا أحسن إلينا من آلاء فاضلة ، ونعماء فاحلة يسميها جزاء الإحسان ا و فباي آلاء ربكما تكذبان ، ؟

ثم آية الإحسان لا تختص المسلمين الصالحين بجزاءهم يوم الدين ، فإنهــا تعمهم والكافرين ، كما تعم يوم الدنيا ويوم الدين ، مهما كان من أفضله و أتمــه للمؤمنين ، ليوم الدين ، وكما يروى عن الرسول (ص) : أنزل علي هــــذه الآية سجلة في سورة الرحمان في المسلم والكافر سواء : و هل جزاء الإحسان إلا الإحسان ، <sup>(٢)</sup>: سواء يوم الدنيا لا يوم الدين .

فقـــد و جرت في الكافر والمؤمن والبر والفاجر سواء ، ومن صنع إليــه معروف فعليه أن يكافى، يــــه ، وليس المكافأة أن يصنع كما صنع حتى يربي ، فإن صنعت كما صنع كان له الفضل بالابتداء » <sup>(٣)</sup> .

(١) الدر المنثور ٦ : ١٤٩ – أخرجه بـ « الإسلام » ابن مردويه عن جابر بن عبد الله عنه (ص) و بـ ( التوحيد ) جماعة منهم ابن أبي حاتم وابن مردويه والبيهقي عن ابن عمر عنه (ص) و الدوليوي والديلمي وابن النجار عن انس عنه (ص) وعبد بن حميد وابن المنذر (ص) والدمذي وابن مردويه عن ابن عباس عنه (ص).

كما وأخرجه الصدرق في التوحيد عن موسى بن جعفر عن آبانه عن علي (ع) انه سمع النبي (ص) يقول :

(٣) الدر المنثور ٦ : ١٤٩ -- أخرجمه ابن عدي وأبو الشيخ رابن مردويه والبيهةي في شعب الايمان والديلمي عن ابن عباس قال : قال رسول الله (ص) :

(٣) تفسير العياشي باسناده عن أبي عبدالله (ع) يقول : آيـة في كتاب الله مسجلة : هي « هل جزاء الإحسان إلا الإحسان » حوت . ه مدهامتان . فبأي آلاء ربكما تكذبان . .

فهناك الاوليان فيها ذواتا أفنار ، وهنا الاخريان فيها مدهامتان : خضراوان <sup>(۱)</sup> ضاربتان الى السواد ، فأين أفنان : أغصان مختلفة الألوان ، من : خضراوتان ؟.

د فيهما عينان نضاختان . فبأي آلاء ربكما تكذبان » .

فهناك عينان تجريان ٬ وهنا نضاختان : ناضبتان بالماء ٬ وهذا دون الجريان.

د فيهما فاكهة وتخل ورمان . فبأي آلاء ربكما تكذبان ، .

فهناك « من كل فاكهة زوجان ، ثانيهما غير متشابه ، وهنا « فاكهة ونخــل ورمان ، هي اولاهما المتشابه لما في الاولي ، دون غير المتشابه .

« فيهن خيرات حسان . فبأي آلاء ربكها تكذبان » .

فهنا خيرات حسان ، تقارف قاصرات الطرف في بعض الخيرات ، وتفارقها في البعض ومن المفارقات هنا :

د حور مقصورات في الخيام . فيأي الامر بكما تكذبان ، .

هنا مقصورات الطرف بقصر أزواجهن لهن وقصر الخيام ، وهناك قاصرات الطرف من ذواتهن دون قصر الأزواج ولا قصر الخيام ، فأين اذاً مقصورات من قاصرات ؟! فهذه من المفارقات ومن ثم المقارفات :

ه لم يطمئهن انس قبلهم ولا جان . فبأي آلاء ربكما تكذبان » .

ولأن الطمت -- أياكان - هو نقص الانثى ، فــــلا يناسب الاحسان ولا الحسان في الجنان ، اللهم إلا هامشياً لمن يتذوقها .

(١) الدر المنثور ٢ : ١٤٩ ، أخرج الطبراني وابن مردويه عن أبي أيوب الأفصاري قال
 سألت النبي عن قوله : مدهامتان ، قال : خضراوان .

سورة الرحمان آية ٧٨ \_\_\_\_\_ ٧٥

الأبسطة – خضر ، علسّها الاستبرق التي كانت بطائن الفرش هناك ، أو فضول المجالس<sup>(۱)</sup> .

وعبقري حسان : نادرة حسنة : زرابي أو طنافس أو ثياباً موشاة أو الديباج٬أو أية حسان نادرة٬فأين جنتان وجنتان وفبأي آلاء ربكما تكذبان٬.

( تبارك اسم ربك ذو الجلال والاكرام ) .

أجمل ختام لسورة الرحمان، قد يكون الاسم المتبارك فيه أيضاً هو الرحمان، الذي افتتحت به سورة الرحمان، خير بداية وخير ختام، ولأن الآلاء المستمرضة قيها وسواها ، كلها من رحمـــة الرحمان ، أكانت رحمانية أم رحيمية فهو اسم ربوبي من أشمله الرحمان ، ويا له من اسم متبارك الكيان في كل زمان ومكان ، ويا لمسماه من جلال وإكرام ، جلال في ذاته وصفاته ، وإكرام برحمته وجلاله للخلوقاته !.

اعلوج الح

(١) الدر المنثور ٦ : ١٥٢ ، أخرج عبد بن حميد عن علي بن أبي طالب .

وَتُحورُ عِينُ ـــ ٢٢ . كَكَأْمْتَال أَلْلُوْلُوم الْمَكْنُون ـــ ٢٣ . تَأْثَيْهَا \_ ٢٥ . إِلاَّ قَيلاً سَلاَماً سَلاَماً \_ ٢٦ . وَأَصْحَابُ ٱلْيَمِينِ، مَا أَصْحَابُ ٱلْيَمِينِ ـــ ٢٧ . فِي سِدْرٍ مَخْضُودِ ـــ ٢٨ . وَطَلْحٍ مَنْضُودٍ \_ ٢٩. وَظُلٌ مَمْدُود \_ ٣٠. وَمَاءٍ مَسْكُوب \_ ٣١. وَفَاكُهَةٍ كَثَيْرَةٍ ــ ٣٢. لَا مَقْطُوعَةٍ وَلَا كَمْنُوعَة ــ ٣٣. وَ فُرْش مَّرْفُوعَة \_ ٣٤ . إِنَّا أَنْشَأْنَاهُنَّ إِنْشَاءَ \_ ٣٥ . فَجَعَلْنَاهُنَّ أَبْكَارَا \_ ٣٦ . عُرُبا أَتْرَابا \_ ٣٧ . لأَصْحَابِ ٱلْيَمِينِ \_ ٣٨ . ثُلَّةُ مِّنَ ٱلأَوَّلِينَ ـــ ٣٩ ـ وَثُلَّةٍ مِّنَ ٱلأخرينَ ـــ ٤٠ . وَأَصْحَابُ ٱلشَّهَالِ مَا أَصْحَابُ ٱلْشَمَالَ - ٤١ فِي سَمُومٍ وَتَحِيمٍ - ٤٢ . وَظل مَّنْ يَحْمُوم \_ ٤٣ . لَا بَارِد وَلَا كَرِيمٍ \_ ٤٤ . إِنَّهُمْ كَانُوا قَبْلَ ذَلكَ مُتْرَفينَ ـــ ٢٥. وَكَانُوا يُصرُّونَ عَلَى الْحُنْتِ ٱلْعَظيم \_ ٤٦ . وَكَانُوا يَقُولُونَ أَنْذَا مَتْنَا وَكُنَّا تُرَابًا وَعَظَامًا امَا لَمَبْعُوثُونَ ـــ ٤٧ . أَوَ آبَاوْنَا ٱلأَوَّلُونَ ٤٨ . قُـــلْ إِنَّ ٱلأُوَّلِينَ وَالْأُخْرِينَ ـــــ ٤٩ . لَمَجْمُو عُونَ إِلَىٰ مِنْقَات يَوْم مَّعْلُوم \_ ٥٠ . ثُمَّ إِنَّكُمْ أَثْبَهَا ٱلْضَّالُونَ الْمُكَذَّبُونَ \_ ٥١ .

سورة الواقعة آية ١ – ٣ .....

ثم « خافضة رافعة » قد تكون وصفاً لـ وكاذبة » : الذي يكذب بها خفضاً لها عن دورها الموعود ، في الحساب العدل والعقــاب ، والفضل والثواب ، أو رفعاً لها عن الكيان والوجود : أن لا قيامة فلا حساب ، فلا ثواب ولاعقاب!.

أو أنها خبر محذوف المبتدء: وهي خافضة رافعة »: خافضة أقواماً ترفتعوا يوم الدنيا دونما حق أو صلاحية فرفضتهم إلى النار وبئس القرار >ورافعة آخرين تنزلوا عما يحق لهم > فرفعتهم إلى الجنة<sup>(1)</sup> ونعم القرار > ولأن الواقعة ظاهرة حق وحساب دون الدنيا الفوضى اللاحساب لـ

أو أن الوصفين تشملان الواقعة والكاذبة بالمعنيين ، فقد تتحملها الجملة أدبياً ومعنوياً : فلا كاذبة للواقعة خفضاً ولا رفعاً ، بل هي خافضة لمكذبيها رافعة لمصدقيها .

وقد يتخطى نفي الكاذبة لها يوم الواقعة ، إلى ما قبلها ، أن تكون و ليس لوقعتها كاذبة ، وصفاً للواقعة قبل وقوعها ، كما تصفها ليوم وقوعها : أن ليس لوقعة الواقعة قبلها ، من يبالغ في التكذيب يها يوم النخيا ، كما ليس لها كاذبة يومها ، سواء ، إذ لا سناد لمكذبيها يبالفون به في تكذيبها، إلا ظنوناً وأوهاماً لا تملك إلا التشكيك بها ، لا التاكيد من عدم وقوعها ، وهذا ما يبرر المبالغة في الكاذبة ، إذ لا يكذب بها الواقع فيها ، المتواجد عندها ، فضلاً عن أن يبالغ في تكذيبها ، حق يبرر نفي المبالغة .

(١) الخصال للصدوق عن الزهري قال : سمعت علي بن الحسين عليه السلام يقول في الآية : خافضة خفضت والله بأعداء الله تي النار ، رافعة رفعت والله أولياء الله إلى الجنة .

وفي الدر المنثور ٦ : ٣ • ١ • عن محمد بن كعب : تخفض رجالاً كانوا في الدنيا مترفعين رترفع رجالاً كانوا في الدنيا منخفضين ، ومثله عن السدي وقتادة .

(٢) ذلك وإن كانت الجملة منكرة لا تأتي وصفاً إلا لنكرة، فإن الواقعة أيضاً ليست معرفة حيث اللام فيها ليست تعريفاً ، وإنما هي موصول ، كما يقال : الذي يقع ، ترى الجملة هسة. معرفة أم نكرة ؟. سورة الواقعة آية ٨ – ١١ \_\_\_\_\_

« إذا رُجت الأرض رَجّاً . و بُسّت الجبال بَساً . فكانت هباء منبئاً » .

... نموذج من مواصفات الواقعة في الأرض والجيـــال ، فرجرجة الأرض واضطرابها ، وانبساس الجبال وهباءها ، هذا وذاك من مئات المئات من واقعات الواقعة التي تشمل الأرض والسماوات ، فلا تبقي ولا تذر .

إن للأرض رجفات أربىع ورجرجات: دائبة هي حركاتها المتداخلة المعدّلة، وموضعيته هي زلازلها قبل الواقعة، ومدمرة هي رجة الإماتة كما هنا ، ومعمرة هي رجة الإحياء بعدها، ورجة الإماتة هي الهائلة المخوفة ، كما توحي لها «رجتاً» تعني عظيماً مهولاً ، محولاً للأرض إلى غير الأرض : ﴿ يوم تبدّل الأرض غير الأرض والسماوات » (1) .

وبس الجبال إرساءها وتسييرها – و فكانت هياء »: ذرات في الهواء<sup>(٢)</sup> – وتفتيتها وبشها فكانت ومنبثاً، كالعهن المنفوش ، أفهذه الجبال الراسية تتحول هباء ، بعد ما رست قواعدها في الأرض؛ وعلت رؤوسها في الهواء ؟ أجل ومع الأرض والجبال السماء .

ترى ثم ماذا بعد قيامة التدمير ؟ انهــــا قيامة الإحياء والتعمير ، وانقسام المكلفين إلى أزواج ثلاث ، حسب الأعمال والقابليات :

« وكنتم أزواجاً ثلاثة » : أقراناً تحسرون إلى الساهرة جنب بعض ، وإنما تثلـــَّـكم سيرة مفارقات الأعمال والنيات ، دون أن ينظر إلى صورة الأشكال أو مقارفات الأعمال ولمتا .

(۱) راجع تفسير سورة الزلزال ج ۳. ص ٤٠٦ – ٤٠٧.

(٣) الدر المنثور ٢ : ٢٦ أخرج عبد بن حميد وابن حرير وابن المنذر عن على بن أبي طالب
 (٣) قال : الهباء المنيت رهيج الذرات ، والهباء المنثور غيار الشمس الذي تراه في شعاع الكرة .

سورة الواقعة آية ١٠ – ١٢ – ٢٠ سيرة الواقعة الم

ترى لأن الشباني خبر الأول ؟ ومن شأن الخبر التنكر : « سابقون » وأن يفيد ؛ وما هي افدة حمل الشيء على نفسه ؛ حملا ذاتيا أولياً لا يعنى إلا في المنطقيات دون المعرفيات ! أو انه وصف له ؟ فكذلك الأمر ! فالوصف يزيد الموصوف معناً ؛ لا أن يكرره دون معنى ولا جدوى ! أو أنها وصفان للزوج الثالث من ه أزواجاً ثلاثة » فالأول يعني السبق في الاولى ؛ والثباني سبق الاخرى نتيجة الاولى جزاء الحسنى بالحسنى ؟ فهيذا ما يقتضيه أدب اللفظ والمعنى ؛ فالسابقون بالخيرات : ه ومنهم سابق بالخيرات بإذن الله » (٣٢:٣٥) إيماناً وعملا صالحاً في الاولى ؛ هم السابقون بالخيرات جزاء فضلا في الاخرى : والمعنى ؛ فالسابقون في الحيرات : ه ومنهم سابق بالخيرات بإذن الله » (٣٢:٣٥) في الذين يسارعون في الخيرات : ه ومنهم سابق بالخيرات جزاء فضلا في الاخرى : إيماناً وعملا صالحاً في الاولى ، هم السابقون بالخيرات جزاء فضلا في الاخرى : والمنى كما أسابقون أنه الحق وسبتاق اله دون ماطلة وماهلة ، ولا تلعثم وتوان فو و الباطل سراع إلى الحق وسبتاق اله دون ماطلة وماهلة ، ولا تلعثم وتوان فو و الباطل سراع إلى الحق وسبتاق اله دون ماطلة وماهلة ، ولا تلعثم وتوان فو و الباطل مراع إلى الحق وسبتاق اله دون ماطلة وماهلة ، ولا تلعثم وتوان ولاسنى كيا أحسنوا في الاولى .

فالسابقون سبقوا أصحاب المبينة في كافة ميادين سباق التقوى حالاً ومقالاً وإيماناً ، من حمل الرسالات الإلهية أصالة بالوحي ، أو خلافـــة عن أصحاب الوحي ، ومن سنّ السنن الحسنة التي ظلت سبلا للخيرات لأهل الخيرات ، ومن أي سباق في أية صبغة إلهية (١) فأصبحوا هم المقربين لهم الأرواح العليا (٢) ،

(١) كالسباق الى اجابة دعوات المرسلين، كما في الدر المنثور ٦ : ٤ ٥١ أخرج ابن أبي حاتم وابن مردويه عن ابن عباس في آية لا السابقون > قال : يوشع بن فون سبق الى موسى ، ومؤمن آل ياسين سبق الى عيسى ، وعلي بن أبي طالب سبق الى رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، وفيه عنه انها فزلت فيهم وكل رجل منهم سابق امته وعلي أفضلهم سبقاً .

( ٢ ) في أمالي الشيخ المغيد عن أمير المؤمنين عليه السلام في آية السابقين : « فأما ما ذكره من أمر السابقين قاقهم أنبياء مرسلون وغير موسلين جعل فيهم خمسة أرواح : روح القدس وروح الايمان وروح القوة وروح الشهوة وروحالبدن،قبروح القدس بعثوا أنبياء مرسلين وغير=

( الفرقان – ه )

كالأولين ، فالمقربون منهم قلة دون الأولين ، فأين عدد النبيين السابقين ، وهم أئمة السابقين الأولين ، وأين هم المعصومون في هذه الامة وهم أئمة السابقين الآخرين ؟ ومن ثم أوصياء كلّ والأوفياء من أصحاب كلّ ، السابقين الى الإيمان برسالاتهم ، أين هم يجنب الأوصياء الاثني عشر في هذه الامة ، والأوفياء السابقين القمة فيهم؟! مهما كان السابقون القلة أعظم درجة من السابقين الثلة وأتم 'عدداً ، ولكن هؤلاء أكثر عدداً .

إذاً فالسابقون السابقون ، هم ثلة من الأولين وقلة من الآخرين ، ولقـــد اصطلحت ه الآخرون ، لأهل الرسالة الأخيرة ، كما ان رسولها رسول الساعة ، ورسول آخر الزمن ، وامتها هي الامة الأخيرة، وانعطافاً الى ساير آيات الأولين والآخرين : ه قل إن الأولين والآخرين لمجموعون الى ميقات يوم معلوم ، ( ٣٥ : ٤٩ ) كما وأن استعراض أحوال القيامة ، الشاملة لأهل الجمع أجمع يشهد لهكذا تفسير ، ذلك ، وكما يشهد له أنمــة السابقين الآخرين صلوات الله عليهم

= عبدالله رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم فيقوم عموو بن الحق الخزاعي ومحمد بن أبي بكر وميثم بن يحي المتمار مولى بني اسد واويس القرني ، قال : ثم ينادي المنادي : أين سواري الحسن ابن علي، ابن فاطمة بنت محمد بن عبدالله وسول الله صلى الله عليه وآله وسلم؟ فيقوم سفيان بن ليلى الهمداني وحذيفة بن اسيد الغفاري ، قال : ثم ينادي : أين حواري الحسين بن علي ؟ فيقوم من استشهد معه ولم يتخلف عليه ، قال : ثم ينادي : أين حواري علي بن الحسين بن علي ؟ فيقوم من معلمم ويحي بن ام الطويل وأبو خالد الكابلي وسعيد بن المسيب ، ثم ينادي : أين حواري عمد ابن علي وحديثة بن اليد الغفاري ، قال : ثم ينادي : أين حواري علي بن الحسين بن علي ؟ فيقوم جبير بن مطعم ويحي بن ام الطويل وأبو خالد الكابلي وسعيد بن المسيب ، ثم ينادي : أين حواري محمد ابن علي وحواري جعفر بن محمد عليها السلام ، فيقوم عبدالله بن شريك العامري وزرارة بن اعين وبريد بن معاوية العجلي ومحمد بن مسلم وأبو بصير ليث المرادي وعبدالله بن أبي يعفور وعامر بن عبدالله بن جذاعة وحجر بن زائدة وحمران بن اعين ، ثم ينادي سائر الشيعة مع سائر وعامر بن عبدالله بن جذاعة وحجر بن زائدة وحمران بن اعين ، ثم ينادي سائر المتيعة م الأمة عليهم السلام يوم القيامة فهؤلاء أول السابةين وأول المقربين وأول المتحورين من التابعين .

أقول : والمذكورون ليسوا هم الحاصرون ، وإنما القمة منهم ، أو أن هناك مهمة دعت الى اختصاصهم بالذكر .

سورة الواقعة آية ٢٨–٢٢ ٦٩

ثم ترى أهم من ولد المقربين ، ولكي لا يكونوا مهانين بمـــا يخدمون ؟ علهم هم : « ويطوف عليهم غلمان لهم كأنهم لؤلؤ مكنون » ( ٢٤ : ٢٤ ) إذ توحى اللام باختصاصهم يهم ، أم انهم اختصوا بالمقربين دونما قرابة بينهم ، وليس في تطوافهم عليهم تطفيف عن شأنهم وإنما ترفيه ولا تخفيف ، ولا سيا من كان منهم من ولد المشركين وكما يروى .

ثم ويكون طوافهم « بأكواب » : أقداح ، « أكواب كانت قواريراً . قوارير من فضة قد روها تقديراً ، ( ٧٦ : ١٥ ) .

و وأباريق ، : آنية لها خراطيم و عرى ، كلَّ لما يناسبه من شراب و وكأس من معين » : خمر هي مأخوذة من عين جارية متلمعة : « يطاف عليهم بكأس من معين . بيضاء لذة للشاربين. لا فيها عول ولا هم عنها يتزفون ، (٣٧ : ٤٧).

د لا يصدعون عنها » : صداع الرأس د ولا ينخرفون » : فراغ العقل .

وفاكية ما يتخيرون . ولحم طير ما يشتهون . وحور عين كأمثال اللؤلؤ

المكنون جزاء بيا كانوا يعتلون » . فاكمة حسب التخير : انتخاباً لأحسنها تفكماً ، ولحم طير من أي نوع يشتهون ٬ وبأية طبخة يريدون ٬ أو انطباخة دون طبخ ٬ فالفاكهة 'تختار لأنها عند الشبيع؛ واللحم يشتهى؛ فانه عند الجوع ؛ فليس تعبير الاختيار والإشتهاء؛ اشتهاءٌ فوضى في التعبير ، وإنما اختيار ببلاغة العلم الخبير .

د وحور عين » : جمسم عيناء : واسعة العيون الجميلة ، تحير الناظر السها . «كأمثال اللؤلؤ المكنون» المصون عن كل لمسة ونظرة ، أو أية عارضة ، لم تثقبه يد ، ولم تخدشه عين ، كذلك الخور العين إذ ﴿ لم يطمُّنُهُنَ انس قبلهم ولا جان ﴾ ويزيدهن لطفا انهن طائفات حول أزواجهن (٢) .

(١) راجع ص ٢٢٧ ج ٣٠ من التفسير : خمر الدنيا والآخرة .

( ۳ ) لأن «رحور عين» عطف على «ولدان مخلدون» يطوف عليهم ولدان مخلدون وحور عين.

سورة الواقعة آية ٢٧–٢٨ ......

بأسماءه الحسنى وصفاته العليا · وهل يأنس المقربون ـــ وفي جنة الرضوان ـــ إلا يقيلات تقربهم زلفى الى الحنان المنان ؟

ومن قيله محاوراتهم فيما بينهم وسواهم من أهل الجنان ، أنيسة حنونة أليفة ليس فيها إلا سلام سلام ، فهم يَسمعون سلام كما 'يسمعون سلام ا.

وترى ما هو وجه التكرار في « سلاماً » ؟ قـــد يكون رمزاً الى مختلف السلام من الله ومن أهل دار السلام ، أو انــــه سلام لا يحمل ساماً كما في سلام المنافقين والذين في قلوبهم مرض ، وإنمــا سلام يحمل سلاماً بكل ما له من معنى صادق لائق ، وقد يكونان هما المعنيّان .

ثم ومن هنا نتبين أن « سلاماً ، خير تحية وإكرام ، فلنستن ً بسنة أهل الجنة هنا فيسلم بمضنا على بعض .

• وأصحاب اليعين ما أصحاب اليعين » : هم أصحاب الميمنة المسبقين ؛ يؤتون كتابهم بيمينهم وكما عاشوا يمين الكتاب والدين ، وترى كيف سموا و أصحاب الميمنة » عند ذكر الأقسام ، و و أصحاب اليمين » عند ذكر الإنعام؟ علته لأن الميمنة هي سبب اليمين ، فلولا ميمنة الدنيا ويمنها بيمينها ، لم يؤتوا في الاخرى كتابهم بيمينهم ، كما لولا مشامة المشئومين يوم الدنيا لم يؤتوا كتابهم بشمالهم أو وراء ظهورهم .

ثم وأصحاب اليمين لهم درجة بعد السابقين ؛ ترى « ما أصحاب اليمين » في حالهم وحلمم وترحالهم ؟.

« في سدر مخصود »: شجر النبق « بخضده الله من شوكه » (`` فيستظل به

(١) الدر المشور ٢ : ٢ ٥١ ، أخرج الحاكم وصححه البيهةي في البعث عن أبي أمامة قال كان أصحاب رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم يقولون : إن الله ينفعنا بالأعراب ومسائلهم ، أقبل أعرابي يوماً فقال يا رسول الله ! لقد ذكر الله في القرآن شجرة مؤذية وما كنت أرى أن في الجنة شجرة نؤذي صاحبها، فقال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم وما هي؟قال: السدر = سورة الواقعة آية ٣٠–٣٢ \_\_\_\_ ٣

الثمر والورق ، قرناً إلى قدم ، ثم نضد أغراسه ، فهو في مثلث النضد : بعضه على بعض ، وهو فاكمة وإدام مع بعض ! وما ألطفه أكلاً وهو حــار الطبـع ، تحت سدر مخضود وهو بارد الطبـع .

« وظل ممدود » : « وندخلهم ظلاً ظليلا » ( ٤ : ٥٥ ) فهو ظليل ممدود ، منبسط لا يتقلقص ، دائم لا تنسخه أو تتفرج به شمس أو سواها ، يسقف وأشجار وخيسام أم ماذا ؟ مما يدل – مع سدر مخضور -- على وجود الشمس في الجنة ، هذه التي تكور ثم ترجع ، أم سواها من شمس يستظل عنها أهل الجنة فيها فـ « لا يرون فيها شمساً ولا زمهريواً » ( ٣٦ : ١٣ ) .

د ومام مسكوب ، : مصبوب من عل دون انقطاع ، أو حار في الأنهار نابعة دون أخاديد وأحفار .

د وفاكية كثيرة . لا مقطوعة و لا ممنوعة » : كثيرة الطعوم والألوان ، و كثيرة الأنواع والأعداد ، و كثيرة المدة والمدى دون انقطاع و لا امتناع ، لا تقطع لأنها من الرحمة الواسعة اللامحدودة ، و لا تمنع ، ولماذا تمنع ؟ أبخلاً من المضيف ؟ أم مرضاً من الضيف ؟ فلا بخل أبداً ، و لا مرض هناك .

ومن « ظل ممدود » وأحرى – ظل الله الممدود على أهل الله في دار كرامة الله : ( ألم ترَ إلى ربك كيف مد الظل ) ( ٢٥ : ٤٥ ) ومن « ماء مسكوب » اصول العلم الإلهي التي بها حياة أهل الجنة الروحانية، ومن ( فاكمة . . ) فاكهة الممرفة والعلم ، التي يتفكه بها أهاوها<sup>(١)</sup> .

(١) روى سعد بن عبد الله القمي باسناده عن نصر بن قابوس قال : سألت أبي عبد الله (ع) عن قول الله عز وجل « وظل ممدود وفاكهة كثيرة لا مقطوعة ولا ممنوعة » قال : يا نصر اكانه والله ليس حيث يذهب الناس ، إنها هو العلم وما يخرج منه . أقول : إنه من باب بيان أفضل المصاديق وأخفاها . انس قبلهم ولا جان » إذاً فهن سواء في خلود البكورة بما أنشأهن الله فجعلهن أبكاراً ، ومن ثم :

ه عرباً أترابـــاً » . . اه وعنــدهم قاصرات الطرف أتراب » ( ۳۸ : ۵۲ ) ه و كواعب أتراباً » ( ۲۸ : ۳۳ ) فما هي العرب وما هي الأتراب ؟

فالعرب جمع عروبة وهي المعرية مجالها وأقوالها عنعفافها وتعشقها لزوجها فهن المتعشقات لهم والمتغنجات ، الجاذبات لهم والمنجذبات المتغزلات :

يعربن عند بمولتهن إذا خلوا وإذا هم خرجوا فهن خفسار

فهن <sup>ن</sup>عرُب بكافة مظاهر الزوجية ومآربها ومعاربها ، وبكافة مزاهر الجمال مع أزواجهن ، وخفار مع سواهم ، ومن ُعرب مقالهن عربية كلامهن ولغتهن <sup>(۱)</sup> فإنها أجمل اللغات ، وهي لغيبة أهل الجنة ، فهن ُعرُب في الأقوال والأعمال والأحوال إ

والأتراب هن لِدات منشآت مع بعض، متاثلات متوافيات السن والجمال مع لداتهن، ومع أزواجهن، متكافآت معهم في شؤون الزوجية ، عبر عنهن بالاتراب لمائلتهن التراثب : ضلوع الصدر المتقارنات المتقادبات : « أنشأناهن » :

د عرباً أترابـــاً لأصحاب اليمين » فهن أتراب الأصحاب اليمين كما هن أتراب مع بعض ٬ وترب العمر بــين الزوجين وإن كان مرغوباً عنه في الدنيا ٬ ولكنه مرغوب فيه في الاخرى٬ ليقاءهما علىحالهما هناك٬ وتغيرهما عن أحوالهما هنا!٬٬

(١) الدر المنشور ٦ : ١٥٩ - أخرج ابن أبي حاتم عن جعفر بن محمد عن أبيه رضي الله عنه قال وسول الله (٥) الدر المنشور ٦ : ١٥٩ - أخرج ابن أبي حاتم عن جعفر بن عربي ، وفي كتاب صفة الجنة والنار عن جابر بن يزيد عن أبي جعفر (ع) في حديث أوصاف أهــل الجنة : صاروا .. وعل للـان محمد العربية .

(٢) أن ماثلة العمر بين القرناء من الموغوب فيسه مبدئياً ، كتقارب المقلية والفكر كتقارب الجسم ، وكونها موغوباً عنها بين الزوجين إنما هو باعتبار المستقبل حيث يستقبلان الشيخوخة ، والموأة أصرع فيها ، والرجل بحاجة دائماً إلى شابة تؤنسه، وأما إذا بقيا في عنفوان العمر فالمهائلة مرغوب فيها دون ريب . سورة الواقعة آية ٤٦ –٤٤ \_\_\_\_\_

ثلة الآخرين : أصحاب اليمين ، ان الامة الإسلامية ككلّ اكثر عدداً من سائر الامم ، فأطول زمناً منهم ، فدور الرسالات الواجدة برسلها بين الامم ، اكثر انتاجاً من دور الفترة الرسالية ، وإذا كان أصحاب اليمين من الرسالة الأخـيرة ثلة كالأولين ، من حيث العـدد ، فليكن الأولون قلة من حيث الزمن بجنبهم ، أو ان اكثر الثلة في الدولة الأخيرة الإسلامية المهدوية ، فلا تتطلب هـذه الثلة زمنساً أطول ، فبالإمكان أن يكون زمن الأولين أطول من زمن الآخرين ، لا ندري !

• وأصحاب الشيال ما أصحاب الشمال ، ؟ وقد يكفي تمريفاً بهم انهم أصحاب المشامة الشيال ، إذ يؤترن كنيهم بشمائلهم إمارة السقوط ، كما يؤتى أصحاب اليمين بأيمانهم علامة النجاح ، وتم هنا الإجابة عن « أين مكانهم في القيامة » :

في سعوم وحميم . وظلّ من يحموم . لا بارد ولا كريم » :

• في سموم ، فالسم والسنم كل تقب ضبق كسم الحياط، فالسموم هو النار والربح ، الحاملتا السنم ، لطيفتا التأثير ومبالغتاء ، تدخلان البواطن ثقبًًً ونقباً ، فالهواء هناك ساخنة هباء تنفذ المسام بشواط سامة فتشوي الأجسام ، فكيف إذا النار إ

ثم الماء هناك وحميم »كالنار ، لا يبرد ولا يروي ولا يغني من اللهب ، لأن. نفسه لهب، وإذا كان المتسمم المحموم قد يخف عن سمّه وحمّه بظلّ ، فلهؤلاء المناكيد و وظل من يحموم » : دخــان لافح خانق : « لا ظليل ولا يغني من اللهب » ( ٣١ : ٣٧ ) و لا بارد ، يخفف عـن وطأ السموم والجميم « ولا كريم » معتدل قد يعدل من شظا حمّته، أو يخففه عن قمته، وإنما يزيده تسمماً وخنقاً ــ ولماذا هذا العذاب الخناق : ؟ له :

د انهم كانوا قبل ذلك مترفين . وكانوا يصرون على الحنث العظيم. وكانوا

ومما يدفعهم إلى الترف اصرارهم على الخلف والنقض العظيم: «وكانوا يصرون على الحنث العظيم ، فالحنث هو الخلف وهو النقض وهو الميـــل عن الحق إلى الباطل ، والقول غير الحق ، والذنب ، فالحنث العظيم هو العظيم من كلّ ، ولا أعظم من نكران وجود الله ، والشرك بالله، وتكذيب رسالات الله ، ونكران يوم الله .

ان حنث فكران القيامة هنا مفرد بالذكر ، ولأن الأصل في فكران سواه إنكاره لا سواه ، ولكي يخلصوا عن عبء التكاليف الإلهية .

فنكران الالوهية الحفـــة حنت عظيم بكل معانيه الخمسة : فهو خلف" للفطرة التي فطر الله الناس عليها ، ونقض لميثاق الفطرة وحكم المقل ، وميل عن الحق الذي تتوفر له كافـة البراهين ، إلى الباطل الذي ترفضه كل البراهين ، فهو قول بغــــير حق ، وذنب عظيم لا أعظم منه ، وكما يتلوه متفرعاً عليه حنت نكران الرسالات ونكران يوم القيام .

هؤلاء المترفون ، كان حياتهم التوف ، والاصرار على الحنث العظيم ، ومنه نكران اليوم العظيم : د وكانوا يقولون أإذا متنا وكنا ترابأ أإنا لمبعوثون . أو آباءنا الأولون. قل ان الأولين والآخرين لمجموعون إلى ميقات يوم معلوم».

تقو<sup>ع</sup>ل عن استبعاد وبكل اصرار واستبداد: ( أإذا متنا ) وصرنا تراباً ، ثم مضى زمن بعيد عن الكينونة الترابية : ( وكنا تراباً ) فبعد هـذه المدة وهذا التحول (أإنا لمبعوثون) كما كنا من قبل : تنكشُر للبعث المؤكد المشار إليه باللام ( لـ ) تأكيداً للنفي ، مقابلة الاصرار بالاصرار ! ( أو آباءنا الأولون ) الذين هم أبعد منا زمناً ، فهم في أمر مريج من ثالوث الاستبعاد : 'بعدين زمنيين بَعد 'بعد أصل البعث ''

( · ) اقنومه الأول الموت والثاني الكينونة الترابية الماضي عليها زمن يعبد لهم . والثالث لمن هو أبعد منهم زمناً : آباژهم الأولون .

سورة الواقمة آية ٥٣–٥٥ ..... ۸۸

أفصبراً على الجوع المنهك المهلك ولحد الموت ؟ فسلا موت هنا ولا فوت ، أم لو قدر على الصبر فلا يطعم الزقوم ؟ إنه طعامه شاء أم أبى ! فليس طعام الإكرام حتى يختار ، إنه طعام العقاب فلا بد منه ولو يحتار ، وكذلك طعام الدوام في العذاب فليأكله بالاجبار ، فالضالون المكذبون إذا بين واجبين أمسام ذلك الطعام ، ذاتي ضرورة الحاجة إلى الأكل ، ومفروض ضرورة العقاب والبقاء إلى أجل مفروض .

ومما يوحي باضطرارهم الثانوي في أكله ( فمالتون منها البطون ) فالأولي منه يفرض ما يبقي الرمق لأملأ البطون .

ثم أن ثالوث : حرارة الجحيم ، وشائكة الزقوم للحلوق والبطون ، وملأ البطون ، لتدفع إلى الماء ، فترى ماذا يشربون ؟ :

« فشاربون عليه من الحميم » : الماء البالغ الحرارة : (وسقوا ماء حميماً فقطع أمعاءهم ) (٤٧ : ١٥) وبعدماً تقطعت وتفسخت بالزقوم ، عذاباً فوق العذاب ، وترى – إذاً – يشربون منه قليلاً ؟ كلا :

« فشاربون شوب الهيم » : الحيام داء ياخذ الابل من العطش (`` ، فالهيم هي الابل المراض المصابة بداء الإستسقاء وفي الرمضاء ، إذ لا تكاد ترتوي من الماء ، فهم – إذاً – بطونهم مليئة من الزقوم ثم من الحيم ، عذاباً دائباً لا يخف ، ولا يخفف عن العطش والجوع ، رغم ملىء الطعام وملىء الشراب دونما انقطاع .

(١) وقد يسمى كل من ، أو ما يشرب الماء الكثير ، هيماً كتلال الرمول الساخنة من حر الشمس ، فإنها أيضاً هيم لا تروى من الماء ، وكا يروى عن الإمام الصادق (ع) قال : ثلاثـــة أنفاس في الشراب أفضل من نفس واحدة في الشرب، ويكوه أن يشبه بالهيم ... قيل وما الهيم؟ قال : الرمل ، وفي نقل آخر عنه : هي الابل ، وهو الموافق لأصل اللغة .

( الغرقان - ٦ )

مَحْرُومُونَ - ٦٧ . أَفَرَأَيْتُمُ ٱلْمَاءَ ٱلَّذِي تَشْرَبُونَ - ٦٨ . ءَأَنْتُمْ أَنْزَ لْتُمُوهُ بِمِنَ ٱلْمُزْنِ أَمْ نَحْنُ ٱلْمُنْزِلُونَ ـ ٦٩ . لَوْ نَشَاه جَعَلْنَاهُ أَجَاجاً فَلَوْلاً تَشْكُرُونَ ـ ٧٠ . أَفَرَأَيْتُمُ النَّارَ ٱلَّتِي تُورُونَ ـ ٧١ . مَأَنْتُمْ أَنْشَأْتُمْ شَجَرَتُهَا أَمْ نَحْنُ ٱلْمُنْشِئُونَ ــ ٧٢ . نَحْنُ جَعَلْنَاهَا تَذْكِرَةٌ وَمَتَاعاً لِلْمُقْوِينَ ـ ٧٣ . فَسَبِّحْ بِأَسْمِ رَبِّكَ ٱلْعَظِيمِ ـ ٧٤ . فَلَا أُقْسِمُ بَمِوَاقِعِ ٱلنُّجُومِ ــ ٧٥ . وَإِنَّهُ لَقَسَمُ لَوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمٌ ـ ٧٦ . إِنَّهُ لَقُرْآنُ كَرِيمٌ ـ ٧٧ . فِي كِتَابٍ مَكْنُونٍ ـ ٧٨ . لَا يَمَسَهُ إِلَّا ٱلْمُطَهَّرُونَ ـ ٧٩ . تَعْزِيلُ مِنْ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ـ ٨٠. أَفْبِهٰذَ ٱلْجَدِيثِ أَنْتُمْ مُدْهِنُونَ - ٨١ . وَتَجْعَلُونَ رزقَكُمْ أَنَّكُمْ تُكَذُّبُونَ ـ ٨٢ . فَلَوْلا إِذَا بَلَغْتِ ٱلْحُلْقُومَ ـ ٨٣ . وَأَنْسَتُمْ حِينَئِذٍ تَنْظُرُونَ - ٨٤ . وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْكُمْ وَلَكِنْ لَا تُبْصِرُونَ ـ ٨٥. فَلَوْلا إِنْ كُنْتُمْ غَيْرَ مَدِينِينَ ـ ٨٦. تَرْجِعُونَهَا إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ـ ٨٧ . فَأَمَّا إِنْ كَانَ مِنَ ٱلْمَقَرَّ بِينَ ـ ٨٨ . فَرَوْحٌ وَرَيْحَانٌ وَجَنَّةُ نَعِيمٍ ـ ٨٩ . وَأَمَّا إِنْ كَانَ مِنْ أَصْحَاب ٱلْيَمِينِ ـ ٩٠ . فَسَلَامٌ لَكَ مِنْ أَصْحَابِ ٱلْيَمِينِ ـ ٩١ . وَأَمَّـا إِنْ كَانَ مِنَ ٱلْمُكَذَّبِينَ الضَّالَّينَ ـ ٩٢. فَنُزُلُ مِنْ حَمِيمٍ ـ ٩٣.

سورة الواقعة آية ٥٨–٥٩ ......

فتصديق المعــــاد الحساب الجزاء واجب في ا'طر أربـع : إمكانية : المهائلة؛ إمكانية : الأولوية ، الضرورة ذاتياً عقلاً وعـــَــدلاً ، والضرورة الوعدية و فلولاً تصدقون ۽ ؟!

هذه هي سنة الله في خلق الإيمان الصادق باستعراض المواد الأولية للكون وإرجاعنا إليها في خلقها وتطويرها ، ولكي نتخطى من التفكير فيها إلى مــا يتوجب علينا تصديقه ، وكما يخلق هـــذا الكون الغامض من مواده الأولية البسيطة .. دون أن يكلفنا الخوض في فلسفات معقدة بعيدة عن الأفكار ، غريبة الأوطار ، فـــإن شريعة الله لا تخص الفلاسفة العقليين ولا التجريبين ، يل هي شاملة للجنة والناس أجمعين ، كل دمرفها بقدره ، ويستدل لهـا بقدره ، كللــاء والهواء المستفيد منهما الناس في أطر على سواء ، وفي أخرى حسب المستطاع ، والماء هو الماء والهواء هي الهواء .

يتحدث هنا في آيات ست عن من خلفهم ؟ وكيف خلفهم ؟ وكيف ييتهم ثم ينشئهم ؟ وما هو الرباط دين الموت والحياة بده وعوداً ، برهنـتا هنا وهناك على إمكانية وضرورة المعاد الحساب ، مبتده ببرهان قصير في لفظه ، كثير في معناه وعمقه : ونحن خلقناكم فلولا تصدقون ، ومن ثم إلى سائر التفاصيل والتعاليل :

« أفرأيتم ما تمنون . ءأنتم تخلقونه أم نحن الخالقون ، :

( ءأنتم تخلقونه ) منياً ، ثم ـــ بعــــد تطورات جنينية ـــ إنساناً ( أم نحن الخالفون ) اياه ــ منياً وإنساناً .

فمهما كنت أنت المعني ، فلست أنت خالق المني ، وأين خالق من بمني ؟! فإن كنت تحسبك زوراً وغروراً انك المعني خالق" للمني ؟ فهم خلقته ؟ ومتى ! وكم عدد خلياته ذكراً وأنثى ؟ وهـــل أمنيته لتخلق منه ذكراً أم أنثى أو خنثى أم ماذا ؟

( أفرأيتم ما تمنون .. ) <sup>(١)</sup> رؤية اخرى في ما تمنون تجعلكم تصدقون بيوم الدين > فلقد تسلل المني من أجزاء البدن > التي هي كلما حية حياة الإنسان > وبانفصالها عنها تموت عن هذه الحياة > وباستقرارها في الرحم وتنقلاتها من حالة إلى اخرى ترجع إليها في صورة إنسان آخر حياة اخرى تماثل الاولى > فكما الله يحيي هنا وعيت ثم يحيي مرة اخرى > كذلك واحرى في الحبـــاة الاخرى : ( ولقد عامتم النشأة الاولى فلولا تذكرون ) ا

وإذا كانت الحياة بتقديرها من الله > فهـل الموت وهو انتهاء دور من الحياة ليس بتقدير الله ؟ ولكي يكون مسبوقاً لا يقدّر على إعادتها :

و نحن قدرنا بينكم الموت وما نحن بمسبوقين. على أن نبدل أمثالكم وننشاكم فيا لا تعلمون . ولقد علمةم النشأة الاولى فلولا تذكرون ، .

فهو السابق في الإحياء ، ثم الإماتــة ، فكيف يكون مسبوقاً عاجزاً عن تحقيق ما قدره من آجال ، دون تقدم لها ولا تأخر : ( ولا يحسبن الذين كفروا سبقوا إنهم لا يعجزون ) ( له : ٥٩ ) ( ام حسب الذين يعملون السيئات أس يسبقونا ..) (٢٩ : ٤) (ما تسبق من آمة أجلها وما يستأخرون) (١٥ : ٥) .

ام كيف يكون مسبوقاً على تبديل أمثالهم وإنشاءهم فيما لا يعلمون ؟

إنه سابق هنا وهناك ، وفي كل تحقيق وتبديل وإنشاء كما يشاء ! دون سبق عليه في سباق استباق الآجال ، ولا سباق تناثر الأبدان بعد تحقق الآجال ، ولا سباق ضلال الأجزاء وتناحرها ، ولا سباق أصل الموت ، فــلا تتفلب الأسباب وتسبق مسبب الأسباب ، دون تحقيق مــا توجّب ووعده من تبديل الأمثال والإنشاء الجديد ، فليس الموت خارجاً عن تقديره ، أو انه بتقدير غيره ، حتى يكون مسبوقاً في حوادث الموت ، فتفلت عنه أزمة الاحياء بعد الموت ، بل هو

(١) الفاء هذا وفيا بعده تفريح للأدلة الفرعية للمعاد على دليل الأصل « نحن خلقنا كم » .

سورة الواقعة آية ٦٠–٦٢ .....

أمثالكم...» (وما نحن بمسبوقين على أن نبدل أمثالكم وننشأكم فيما لا تعلمون): فإن تبديلكم أمثالكم غرض من تقدير الموت ٬ وهو مقدور لنا ميسور .

فليس الهدف من تقدير الموت إنقطاع الحياة وحصول الفوت ، ولا أننــــا مسبوقون مغلوبون في التبديل والإنشاء ، بل المنشأ في النشأة الاخرى ، والمثل المبدل اليه ، خــير من النشأة الاولى صفاء ً فبقاء ً : ( فــلا أقسم برب المشارق والمغارب إنا لقادرون . على أن نبــدل خيراً منهم وما نحن بمسبوقين . فذرهم يخوضوا ويلعبوا حتى يلاقوا يومهم الذي يوعدون ) ( ٢٠ : ٢٣ ) : يوم تبديلهم خيراً منهم أبداناً ، صفاء فبقاء ً ، فشراً لهم عقاباً وجزاء ً .

إن الخاطبين في آيات تبديل الأمثال ليسوا هم الحاضرين يوم نزول القرآن ، بل الأولين والآخرين المجموعين إلى يوم الدين ، فهم أجمون يبدّلون أمثالهم ، التي هي خير منهم ، كما وهم أجمون ينشأون فيما لا يعلمون (١) لا أن كل جماعة تبدّل مثلسَها أن يخلفها مثلسُها ، فإنه تبديل بالمثل ، وليس تبديل المثل (٢) بل وليس تبديلا أيضاً فإنه في أصل اللغة تغيير شيء عن حاله ، وإنما هو إبدال : جعل شيء مكان آخر (٣) .

(١) فضمير الجمع هنا وهناك يعني كل الجمع ، لا ان الأول يعني المخاطبين « أمثالمكم » والثاني كل الجموع « وننشأكم » إلا أن يعني بالجمع الثاني نفس الأول ، ويوم الإنشاء الآخر يوم الجمع — لا جماعة خاصة .

(٢) التبديل مما يتطلب مفعولين أحدهما مذكور هذا ؛ أمثالهم، فالأول محذوف هو هم . وإذا كانت المفصود جعل اخلاف لهم أمثال فالواجب لغويباً أن يقول أن يبد لهم بأمثالهم ، وآيات التبديل والإبدال أقوى شاهد على ذلك ؛ لا عسى ربنا أن يبدلنا خيراً منها » لا عسى ربه أت طلقكن أن يبد له أزواجاً خسيراً منكن » لا فأردة أن يبد لها ربها خيراً منه زكاة » بخلاف طلقكن أن يبد له أزواجاً خسيراً منكن » لا فأردة أن يبد لها ربها خيراً منه زكاة » بخلاف أن يتبد له أن يتول أن يبد أن يبد لهم بأمثالهم ، وآيات التبديل والإبدال أقوى شاهد على ذلك ؛ لا عسى ربنا أن يبدلنا خيراً منها » لا عسى ربه أت التبديل والإبدال أقوى شاهد على ذلك ؛ لا عسى ربنا أن يبدلنا خيراً منها » لا عسى ربه أت التبديل والإبدال أقوى شاهد على ذلك ؛ لا عسى ربنا أن يبدلنا خيراً منها » الم أن التبديل منها تكان أن يبد له أزواجاً خسيراً منكن » لا فأردة أن يبد لها ربها خيراً منه زكاة » بخلاف الله كان أن يبد له أزواجاً خسيراً منكن » المأردة أن يبد أن يبد أن يبد له أزواجاً خسيراً منكن عالي أردة أن يبد أن يبد أن أن يبد أن يبد أن أن يبد له أزواجاً خسيراً منكن عام الماد على أن يبد أن يبد أن أن يبد أنها أن يبد أن أن يبد أن أن يبد أن إذا أن يبد أن يبد أن أن يبد أن أن يبد أن أزواجاً خسيراً منكن الن عال أن يبد أن يبد أن يبد أن يبد أن يبد أن إذا أن يبد أن إذا أن يبد أن يبد أن أن يبد أن يبد أن أن يبد أن أن يبد أن أن يبد أن إن يبد أن إن يبد أن أن يبد أن أن يبد أن أن يبد أن إن يبد أن إن يبد أن إن يبد أن أن يبد أن أن يبد أن إن يبد أن إن يبد أن أن يبد أن أن يبد أن أن يبد أن إن يبد أن إن يبد أن أن يبد أن إن يبد أن أن يبد أن إن يبد أن أن يبد أن إن يبد أن أن يبد أن أن يبد أن أن يبد أن أن يبد أن إن يبد أن أن يبد أن أن يبد أن إن إن يبد أن إن يب أن يبد أن إن يبد أن إن يبد أن إن يبد أن أن يبد أن إن يبد أن يبد أن يبل أن إن يب ان يب يبد أن إن يبد أن إن يبد أن يبد أن إن يبد أن يبد أن يبل أن أن يبل أن يبل أن إن يبل أن أ أن يبل أن يبل أن يبل أن أن يبل أن أن يبل أن يبل أن

(٣) لسان العرب للمنظوري ج ١ ص ١٧٦ ، كما وفي الآية « كلما نضجت جـــلودهم بدلناهم جلوداً غيرها » فهي هي وهي غيرها و « اولئك پيدل الله سيئاتهم حسنات » بخلاف آيات الإيدال كما مضت . سورة الواقعة آية ٦٠–٦٢ \_\_\_\_\_

إن البدن الجديد يشابه القديم : أنه على مثاله ، وأنه كان فيه ، ويفارقه أنه خلاصة منه ، دائبة مع الروح مدى الحياة ، قابلة للخلود ، بعيدة عن الفساد ، بخلاف العتيق البائد غير الخالد ، الناقص والزائد ، إذا فالجديد خير من العتيق صفاء وجلاء ، وإن كان أبلى منه بلاء إن كان من أهل البلاء ، ولكنه خير جزاء إن كان من أهله ، خيراً على خير .

وقد يروى صحيحاً عن الإمام جعفر الصادق تلقيمًا بنا: سئل عن المت يبلى جسده؟ قال : (نعم – حتى لا يبقى لحم ولا عظم إلا طينته التي خلق منها فإنها لا تبلى تبقى مستديرة في القبر حتى يخلق منها كما خلق أول مرة ('`) وكما يروى عنه في البدن المعاد : ( هي هي وهي غيرها ) .

نبذة عن تبديل الأمثال كا يخطر ببال

إن الروح المفاقة بعد صعقتها تعود يوم القيامةالكبرى إلى شخص هذا البدن الذي صار رفاتاً ، تعود إليه بعد خلقه تانياً على مثال صورته الاولى ، متخلصاً متحللاً عما زاد على أجزاءه الأصيلة > التي خلق منها أول مرة : ( كمـــا بدأكم تعودون ) ( ۲۹ : ۲۹ ) (كما بدأنا أول خلق نعيده ) ( ۲۱ : ۱۰٤ ) فالعود على مثال البدء في خلق أول إنسان ، وكل إنسان .

فكما ان كل إنسان مخلوق من سلالة من طين وهي الماء المهين ( المني ) وهو سلالة وصفوة من كافة أجزاء الإنسان ، التي هي سلالة من مختلف الأغذية ، التي تسللت أولاً من طين تحول غذاء نباتاً وحيواناً ، فالمني إذاً سلالة من طين ، من طيات هذه التحولات ، ومن ثم النطفة سلالة من هذا الماء المهين، تجعل في قرار مكين من المبيض ، لكي تنمو وتصبح جنيناً بعد طي مختلف الصور خلقاً بعد خلق ، وهذا في الخلق الأول لكل إنسان إلا الأول .

 (١) بحار الأنوار للعلامة المجلسي ج ٢١ ص ٤٣ - ح ٧ وفيه ج ٣٧ ح ٥ ٥ والبدن يصير ترابأ منه خلق » أي الطينة المشار اليها في الحديث . سورة الواقعة آية ٦٢--٦٢ ......

هذا من تبديل الأمثال في الاخرى ، كما و ان هناك تبديلا للأمثال في الاولى : ( أفرأيتم ما تمنون . . ) إذ يأخذ المني من الاصلاب والتراثب ، ثم يخلق منها أمثالكم . فإذ خلق من منيك مثلك ، فقد خلقك مثلك ، وكذلك الله يخلقك مثلك من منيك وطينتك يوم القيامة ، وإن كان فرق بين مثل ومثل ، فهنا من منيك مثلك ولداً لك، وهناك منيك الذي خلقت منه أول مرة، تخلق منه مرة أخرى مثل الاولى ، فما أوضحه مثالاً خلق الأمثال يوم الدنيا بخلق الأمثال في الاخرى إ

فكما ان ( ما نحن بمسبوقين على أن نبدل ) كم (أمثالكم) في الاولى ( وننشأكم فيا لا تعلمون ) في التطورات الجنينية ، كذلك واحرى ( ما نحن بمسبوقين على أن نبدل ) كم ( أمثالكم ) في الاخرى ( وننشأكم فسيا لا تعلمون ) فلتدرسوا للنشأة الاخرى من الاولى :

( ولقد عامتم النشأة الاولى فلولا تذكرون ) :

درسا في مرحلتين من النشأة الولى : ( نحسن خلقنا كم فلولا تصدقون ) ( أفرأيتم مـا تمنون .. ) درس الأولوية في المرحلة الاولى ولأن النشأة الاخرى أهون منها وأحرى ، ودرس المماثلة التامة في المرحلة الثانية : خروج المني من الأجزاء الحية وانفصاله عن الحياة الانسانية ، ثم رجعه إليها عـــبر التطورات الجنينية، دروس حاضرة حاذرة من كتاب تكوينكم تذكركم النشأة الاخرى.

ف (عجب كل المجب لمن أنكر النشأة الاخرى وهو يرى النشأة الاولى)(١٠

، أفرأيتم ما تحرثون. ءانتم تزرعونه أم تحن الزارعون. لو نشاء لجعلناه حطاماً فظلتم تفكَّهون . إنا لمغرمون . بل تحن محرومون » .

(١) اصول الكمافي باسناده إلى أبي حمزة قال : سمعت علي بن الحسين (ع) يقول :

ثم يميتكم ؛ أنه سوف يحييكم لكي تحصُدون بعدما 'تحصدون ؟ ولتجزى كل نفس بما تسعى .

« أفرأيتم الماء الذي تشربون . ءأنتم أنزلتموه من المزن أم نحن المنزلون .
 لو نشاء جعلناه اجاجا فلولا تشكرون » .

و الماء الذي تشربون ، يختص هنا بالذكر بين سائر الماء ، لأنه أصل الحيـــاة المباشرة للانسان ، ثم بواسطة النبات والحيوان حياة ثانوية مكملة لها .

فهل أنتم الشاربون أنزلتموه من المزن : السحاب المثقل بالمــاء ، أم الله ؟ فمن هذا الذي يزجي سحاباً من أبخرة المياه فيبسطه في السماء ، ويسقي به من يشاء ؟ ومن الذي خلق عنصر الماء من قبل وحوّله إلى مختلف الحالات ، وجعــله أصل الحياة ؟ أنتم أم الله ؟ و فلولا تشكرون ، ؟.

• لو نشاء جعلناه أجاجاً : بدل العذب الفرات : مالحاً مراً حاراً بأشد. لاهباً ملتهباً كالنسار ، حاملاً لعنسة الموت لا رحمة الحياة ، يؤج بكم إلى عجيج الصرخات<sup>(۱)</sup> ، ولكنه جعله لكم عذباً فراقاً سائغاً شرابه ، مهما جعل من دونه ملحاً أجاجاً لغير الشرب من مصالح الحياة و أفلاً تشكرون ؟ » .

وكما أن هذا الماء يحمل الحياة؛ بضمّه ــ وهو ميت ــ إلى أجزاء ميتات فلولا تصدقون أن الله يرسل هــــذا الماء إلى رميمكم ورفاتكم فيرجعكم إلى الحياة ؟. و أفلا تشكرون ۽ : عقلياً أن تصدقوه في نبإ المــاد ، وعملياً أن تقدموا خيراً لأنفسكم ليوم المعاد ؟

د أفرايتم النار التي تورون . ءانتم انشاتم شجرتها أم نحن المنشنون . نحن جعلناها تذكرة ومتاعاً للمقوين » .

علٌّ ذكر المني والماء والنــــار يوحي بأن النشأة الاخرى سوف تكون في

( ١ ) هذه كلما معاني الاجاج كما في لسان العرب لابن المنظور الافريقي .

سورة الواقعة آية ٧٢–٧٤ \_\_\_\_\_

حطب وزيت وبترول أم مســاذا ؟ و ءأنتم أنشأتم شجرتها أم نحن المنشئون ؟ » أنت يا رب ! ولماذا ؟

و نحن جعلناها تذكرة ، : لإمكانية المساد ، فكما أنها من اصول الحياة في المبدأ ، كذلك هي في المعساد ، أن تتعاون مع الماء في الطينة فيرجع كلّ ببدنه الأصيل إ فهذه تذكرة .

ومن ثم تذكرة لنار المعاد ؛ التي نورَى على من قدمتها يداه ؛ وأن الله ليس بظلام للعبيد ...

د ومتاعاً للمقوين » : أقوى : دخل في قواه : مفازة ، وهي كذلك من الأضداد من القوة نفياً وإثباتا . فالغني مقو لكونه ذا قوة ، والفقير مقو لكونه بلا قوة ، ثم المفازة قد تكون مفازة الأسفار القريبة من هنا إلى هناك دنياً ، أم سفر بعيد من الدنيا إلى الآخرة ، فالدنيا إذا كلما مفازة وقواء ، كما وأن أصحابها كلمم ذوو قواء : فقراء وأغنياء ، مفازة واسعة -- زماناً ومكانا --يتجول فيها الخلق أغنيا، وققراء ، ويجتازونها إلى الساهرة على سواء .

فالنار التذكرة للخلق أجمعين ، هي أيضاً متاع للمقوين ، في سفر قريب أم يعيد. المقوين الواجدين القوة والغنى، والمقوين الفاقدين لهما أو إحداهما ، فالحاجة إلى النار حاجة عامة للناس أجمعين ، مستضعفين كانوا أم مستمتمين ، وعلى حد تفسير الرسول الأمين تتيكين : ( لا تمنعوا عباد الله فضل الماء ولا كلاء ولا ناراً ، فإن الله تعالى جعلها متاعاً للمقوين وقوة للمستضعفين وقواماً للمستمتمين ) <sup>(1)</sup>. مهما كان مقوي الدنيا في مفازاتها أحوج اليها .

(١) الدر المنثور ٦ : ١٦١ - أخرجه الطبراني وابن مردويه وابن عساكر عن وائلة قمال
 قال رسول الله (ص) : ...

( القرقان - ٧ )

سورة الواقعة آية ٢٥ -- ٧٧ ------

الفوضى يوم الحساب ٬ وعن كل ما لا يليق بعظمة الربوبية الفاضلة العــــادلة بغير حساب .

و ترى هل يختلف دربك، عن درب العالمين، أفهناك أرباب متشاكسون ؟ ا كلا ! وإنما يوجه الخطاب هنا – على أوجه الوجو. – إلى أعظم أسماء الربوبية العينية : الرسول الأقدس محمد تشكيل ، فباستطاعته أن يسبح ربه باسمه العظيم ، وهو أيضاً من اسمه العظيم ، وهو أعرف من سواء باسم ربه العظيم : رب عظيم واسم عظيم ، يسبح به رسول عظيم ، ولكي يكمل التسبيح فيقتدي به مَن سواه من العالمين .

د فلا اقسم بمواقع النجوم . وإنبه لقسم لو تعلمون عظيم . إنبه لقرآن
 كريم ، :

تحدثنا عن اللاقسم في مواضعها ، وأنه حقاً نفي للقسم لاقسم ' إيحاء بالإستغناء عنه لمسا له 'يقسم . وإن كان القسم عظيماً فإن المقسم له أعظم وأغنى ، فكوم القرآن وسعته ، الزاهر المنظاهر اللامع ؛ أظهر من مواقع النجوم وألمع ، لمن كان له بصر ، فما هي هذه النجوم بمواقعها ، التي يستعظم الله أن يقسم بها ، وإن كان لما هو أعظم منها ؟.

ترى انها نجوم السماء : الكواكب الطالعة فيها ، الآخذة مواقعها ، رصداً للراصدين، وهداية للمهتدين<sup>(١)</sup> : ﴿ وهو الذي جعل النجوم لتهتدوا بها في ظلمات البر والبحر » (٦ : ٩٧) ؟ ونجوم القرآن أهدى ، وهدايتها أعمَّ وأبقى إ فلماذا يقسم بها كمثال لإثبات كرم القرآن وسعته في هداه ، وزهرته و'علاه ؟.

(١) اصول الكافي باسناد القمي عن مسعدة بن صدقة قال قــال أبو عبد الله (ع) في قول الله عز وجل : « فلا اقسم بمواقع النجوم » قال : كان أهل الجاهلية يحلفون بها فقال الله عز وجل : « فلا اقسم بمواقع النجوم » قال : عظم أمو من يجلف بها .

أقول : يشهد على ما في المتن إذ كان المقصود كل النجوم ، والحديثان كما ترى صريحان انه نفي للقسم ، خلافًا لمن يحاول تحويله الى القسم تحصيلًا لا يتحمله القرآن .

99.

سورة الواقمة آية ٢٥–٧٧ .....

وهل يقسم بنجوم القرآن لإثبات كرم القرآن ؟ قد يجوز وهو أحرى ! فإنه من برهنة الشي، على نفسه، فكما الشمس تدل على نفسها ، وهي أحرى شاهد لها، كذلك نجوم القرآن بمواقعها ، القلوب الواقعة هي فيها ، الواعية لها ، انها تدل على « إذه لقرآن كريم » .

و فلا أقسم » هنا ، لا قسم ٌ ضمَّن فيها القسم '' لا بمواقع النجوم كلما ، وإنما بنجوم القرآن ، و وإنــه لقسم لو تعلمون عظيم » : عظيم في دلالته ، عظيم في جلالته ، عظيم في معناه ، عظيم في هداه .

إنه تصريح باللاقسم وتلويح بالقسم بمواقع نجوم القرآن ، وما أحلاه تعبيراً ، عن لماعة نجوم القرآن وبلاغتها، وكما يروى عن أفضل مواقعها: الرسول الأقدس تتنتيز : « . . له نجوم وعلى نجومه نجوم . . فيه مصابيح الهدى ومنار الحكة ودليل المعرفة لمن عرف الصفة ، فليُجل جال بصرة ، وليَبلغ الصفة نسَطَسَره، يَنجُ مَن عَطب ، ويتخلص من نشيب ، فإن التفكر حياة قلب البصير ، كما يشي المستنير في الظلمات بالنور . . » <sup>(٢)</sup>.

فمهما كان القسم بسائر النجوم عظيماً ، لأنها دلالات ظاهرة ، وشهادات على عظمة القدرة ، وسعة الحكة لمن يوقمها في مواقعها ، فيهتدي بهـــا راصدوها ، ويندحر مسترقوا السمع للملأ الأعلى ، وهي إضافة الى ذلك ظاهرة في أنفسها في طلوعها وغروبها وانفضاضها وانقضاضها ، ولكنها حق العظمة وعظمة الحق في الدلالة على كرم القرآن ، ليس إلا في نجوم القرآن ، وقليل هؤلاء الذين يعلمون ، وكثيرون يجهلون ، أن القرآن نور ينير لنفسه ، فلا يستنير بسواه ، وحتى الرسول لرسالته لا يستدل بسواه ، فهو نور لمن ارسل به، ونور لمن ارسل اليه،

(۱) واجع ص ١٩٩ ج ٣٠ - الفرقان وكذلك الآيات ٦٩ : ٣٨ - ٣٤ و ٩٠ : ١
 و ٢٠ : ١١ - ٣ و ٣٠ : ٤٠ - ٤١ - ٤ - ٤ المانيا آيات سبح تحدثنا عن اللاقسم فييا .
 (٣) اصول الكافي ج ٣ ص ٢٠٠ - الطبعة لجديدة عنه (ص) ...

مورة الواقعة آية ٢٨--٧٩ \_\_\_\_\_

( ١٩ : ٨١ ) كريم في آياته ، كريم في معطياته ، غير ضنين ولا لئيم ، فالكرم هو التوسع في المحاسن الكبيرة ،فلا 'ينقص عن كرمه ، ولا 'يمس من كرامته فإنه :

د في كتاب مكنون . لا يمسه إلا المطهرون ، :

ترى ما هو الكتاب المكنون؛ الكائن فيه القرآن الكريم؛ ليكنَّه عما يُسْ منه إلا المطهرون ؟ وما هو المسَّ ومن هم المطهرون ؟.

عل « كتاب مكنون » هو لوح محفوظ : « بل هو قرآن مجيد . في لوح محفوظ » ( ٨٥ : ٢١ ) <sup>(١)</sup> ، وليس في كتاب ثابت عند الله غير لائح لأحد ، ولا عند رسول الله يتيكيني لائحاً له وخلفاء المعصومين غير لائح للآخرين ، أو لائحاً لجم الأولين غير لائح للآخرين ، إنما ه في لوح » : صفحة لائحة ظاهرة لمن يتمجد به من المكلفين ، من الجنة والناس أجمعين وإلى يوم الدين، آياته لائحة ، بيناته واضحة ، ورغم أنه في لوح ، وبتناول الكل ، فهو «محفوظ» و «مكنون» عن لمبة اللاعبين ، وتحريف المحرقين ، فكيان القرآن أياً كان هو أنه في حفاظ الله وكنانه : « إنا نحن نز لنا الدكر وإنا له لحافظون » ( ٢٠ : ٩ ) .

وترى أهو محفوظ كذلك عند من يقرأه عن ظهر الغيب غالطاً أو عامداً ، أو يكتبه كذلك وينشره بغية تحريفه ؟.. كلا ، إنما في و كتاب مكنون ، و و كتاب ، هو الثابت فليس إلا الحق ، فهو قرآن كريم في ثابت بإذن الله ، مكنون بكنان الله ، آخذاً من ام الكتاب ، وإلى كتاب قلب الرسول يتش وقاوب ممثليه المعصومين ، وكنب ألسنتهم ، ثم وكتب صدور الحفاظ، فالغالط يرجع لما يظهر غلطه ،والعامد يفضح إذ يرى خلاف ما يَراه الحفاظ والمؤمنون، والكاتب غلطاً ، جاهلاً أو عامداً ، لا يبقى كتابه سنداً ، فريغا ينشر يُدحر ،

(١) راجع تفسير الآية في ج٠٣ ص ٢٧٠، والآية : «لا تحوك به لسانك» ج٢٩ ص٠٢٨٠.

سورة الواقمة آية ٨٠–٨٠ ----- ١٠٥

معنى وبصيرة ، ولا يتذوقونه واقعا . . . وإلى هنا « لا » نافية -تنفي واقع المسَّ هكذا في مختلف المس ، كلُّ على حسبه .

ومن ثم تكون « لا » ناهية تنحو نحو النهي عن مسّه ، خطه ورسمه ، إلا المطهرون عن الكفر ، فلا يمسه كافر ، اللهم من يحاول التطهر به ، لا مسّه أو المس منه، وإلا المطهرون عن أحداث وأخبات[« فلا يمس القرآن إلا طاهر» (`.

ولا غريب من القرآن أن يجمع بين النفي والنهي في حرف و احد ٬ أو انها نافية تعني في موارد النهي مبالغة النهي٬ ٬ ٬

فالطهارة المشروطة في حليبة مس القرآن خطاً ، تعمُّ الطهارة عن الكفر وطهارة الحدثين ، وضوءاً وغسلاً ، والطهارة عن أية نجبساسة في المحل الماس ، دون اختصاص بالحدثية ،خلافاً لبعضالفقها، وفاقاً لإطلاق المسوالطهارة. تأمَّل.

فـ « لا يمسّه إلا المطهرون ، مسّ النور والخير ، ولا مسّ السوء والشر ، فالمطهرون داخــــاون في مسّه ، وغيرهم خارجون عن مسّه وعن المسّ من كرامته <sup>(۳)</sup> .

كيف وهو مكنون بكنان الله أينما كان !.

« تنزيل من رب العالمين » . . إنه كتعليل العدم مسَّه إلا من المطهرين ، فما

(١) الدو المنشور ١٦٢،٦ – أخرج الطبراني وابن مودويه عن ابن عمر قال قال رسول الله
 (ص) : ... وأخرج ابن مردويه عن معاذ بن جبل مثله وعن ابن حزم الأنصاري عن أبيه عن جده عنه (ص) مثله. وأخرج عبدالرزاق وابن أبي داود وابن المنذر عن عبدالله بن أبي بكر عن أبيه قال في كتاب النبي (ص) لمعرو بن حزم : لا ولا تمس القرآن إلا على طهور » .
 وفي الاستبصار بإستاده عن أبي الحسن (ع) قال : المصحف لا تمسه على غير طهر رلا جنبا ولا تمس القرآن إلا على طهور » .
 وفي الاستبصار بإستاده عن أبي الحسن (ع) قال : المصحف لا تمسه على غير طهر رلا جنبا ولا تمس خطه ولا تعلقه ، إن الله تعالى يقول : « لا يسه إلا ألطهرون » .
 ولا تمس خطه ولا تعلقه ، إن الله تعالى يقول : « لا يسه إلا ألطهرون » .
 ولا تمس خطه ولا تعلقه ، إن الله تعالى يقول : « لا يسه إلا ألطهرون » .
 ولا تمس خطه ولا تعلقه ، إن الله تعالى يقول : « ولا يسه إلا ألطهرون » .

سورة الواقعة آية ٨٠-٨٢ .....

وترى والقرآن هو الكتاب كيف يكون في كتاب ، فما هو كتاب وكتاب ؟

الجواب: أن الكتاب المكنون هو المكتوب فيه الكتاب، والقرآن الكتاب هو المكتوب ، ففرق بين مكتوب ومكتوب فيه ، وسواء أكان المكتوب القرآن المسجل بقلم النور على البيت المعمور : القلب المحمدي أم ماذا ، أو كان القرآن المفصل بألفاظه أو معسانيه أم ماذا ، وإذا كان المكتوب فيه مكنونا فالمكتوب أكن وآمن .

ثم و المطهرون و يعمّ من طهّروا أنفسهم ونفوسهم فطهرهم الله تطهيراً ، كمن تشملهم آية التطهير .

ومن طهروا نفوسهم فأيدهم الله فيا طهروا ، كمن يحذون حذوهم ويتاون تاوهم من الأولياء المكرمين .

ومن تطهروا – أخيراً – عن الأحداث والأخباث،فلو قال وإلا المتطهرون، لم يشمل إلا الآخرين ، وأما و المطهرون ، فهو يشمل الأولين والآخرين ، لأن الطهارة فيها تعم الثلاث <sup>(۱)</sup> مركز من من من من من من

ثم « تنزيل من رب العالمين » : يخص القرآن المفصل النازل نجوماً ، بعد المحكم النازل ليلة القدر <sup>(٢)</sup> مما يدل على عدم اختصاص الكتاب المكنون بالقرآن المحكم، بعد نزوله ، عند النبي ، أو قبله عند الله، أنه مكنون عند الله وعند نبي الله فقط لا ! بل هو محفوظ أينما حلّ وارتحل ، وإلى القرآن المفصل ، عند النبي وعنه ا المؤمنين وإلى يوم الدين <sup>(٣)</sup> .

وبما أن مسَّ القرآن باللسان من أخفى المسَّ وأخفه، فالنهي عن هكذا مسَّ

- (١) التطهير الالهي ، والتطهير البشري ، وما بينهها من تطهير إلهي وبشري .
   (٣) لأن التنزيل هو التزول التدريجي بخلاف الأذرل فانه دفعي .
  - (٣) راجع سورة القدر ج ٣ ص ٣٧١ ~ ٣٨١ من الفرقان .

سورة الواقعة آية ٨٣–٨٧ ......

« فلولا اذا بلغت الحلقوم . وأنتم حيننذ تنظرون . ونحن أقرب اليه
 منكم ولكن لا تبصرون . فلولا ان كنتم غير مدينين . ترجعونها ان كنتم
 صادقين » :

هل ان الله أقرب الى المحتضر أم أنتم؟ انه «أقرب اليه منكم» بل ومنه أيضاً: قيوما مجيطة العلم والقدرة « ولكن لا تبصرون » : لا رؤية البصر : أنتم ولا أي محتضر ، فان هـــذا القرب ليس من المبصر ، ولا رؤية البصيرة اليقين إلا من المحتضر، آمن أو كفر، إذ يجد نفسه بين يدي من هو أقدر منه وأقرب اليه منه، وأما أنتم الناكرون، الناظرون الى المحتضر فلا تبصرون لا بالبصيرة ولا بالمبصر، فهلاً تذكرون من المحتضر أنه على نفسه ليس أقدر من الله وسوف يأتي دوركم على سواء .

و إذ ليس الله أقرب اليه منـكم ، وأنتم أقرب اليه ، وتحبون حشره ورجعه ا « فاولا . . ترجعونها ان كنتم صادقين ، في نكران الدينونة الحساب ؟

و فلولا .. ترجعونها ، الروح و ان كنتم صادقين ، و إذا بلغت الحلقوم » : و اذا بلغت التراقي . وقيل من رآى .. » (٢٦ : ٢٥ ) و وأنتم حينئذ تنظرون» الى المحتضر يستغيث بلسان القال أو الحال ، وهو ممن يخصكم ، أو ينفعكم رجعه الى الحياة لتجربوا أنكم أنتم السابقون لو تزعمون و فلولا ان كنتم غير مدينين »: غير محمولين على مكروه موتا أو سواه ، أو كنتم غير عباد عاجزين ، أو غير مجزيين بأعمالكم<sup>(١)</sup> ولولا ترجعونها ان كنتم صادقين»: في هذه الدعاوي الزور، وفي عدم دينونة الحساب ، فمن يدين بأنه مدين لا يدعي سبقه على رب العالمين في تقدير الموت ، فلا يفكر ولا يحاول في رجع أيا كان ، ولكن الذي لا يدين بأنه مدين ، لأنه ناكر سبق الله في الحياة والموت وفي تبديل الأمثال بعد الموت، فليدرأ الموت وكل سوء عن نفسه وعمن يخصه :

۱) المفردات للراغب ، يذكر هذه المعاني الثلاث للمدين .

سورة الواقعة آية ٨٨–٩٤ .....

حين تقف قدرة الإنسان --- أو أياكان -- وكل محاولاته ، يقف علمه وينتهي دوره المختار، فتنفرد القدرة الإلهية وعلمه وأمره ويخلص الأمر كله لله وهنالك يخسر المبطلون ( فلولا ترجعونها إن كنتم صادقين ) :

« فاما إن كان من المقربين . فروح وريجان وجنة نعيم . وأما إن كان من أصحاب اليمين . فسلام لك من أصحاب اليمين . وأمــــا إن كان من المكذبين الصالين . فنزل من حميم وتصلية جحيم » :

جولة ثانية تختصر الاولى ، وتزيد عليها في الجزاء بين الموت والمعاد، فالاولى تستعرض الجزاء منذ القيامة الكبرى: (إذا وقعت الواقعة.. فأصحاب الميمنة). وهذه تستعرضها منذ الاحتضار والموتوإلى القيامة، (فلولا إذا بلغت الحلقوم).

في هذه الجولة نوى المقربين في مثلث الرحمة ، علّ الروح والريحان للبرزخ ، وطبعا جنة نعيم وهي الخسلد للآخرة <sup>(۱)</sup> ، كما وإن المكذبين الضالين في مثنى : ( نزل من حميم ) علمها للبرزخ ، و ( قصلية جحيم ) وليست إلا للآخرة <sup>(۲)</sup> ومن ثم لأصحاب اليمين وهم الأمة الوسطى بينها، واحديثم سلام الاكرام والانعام، منذ الموت إلى يوم القيام .

وترى مساهما الروح والريحان؟ ان الرَّوح والرُوح من أصل واحد ، ثم اختص الثاني بالنفس ، والأول بالنـفس المتنفس ، وهما ما به الحياة ، حياة الأصل للرُوح ، وحياة النزهة للرَوح ، فالمقربون يتنفسون بالموت عن خنق ما كانوا وحنقه، ثم يزيدهم رُوحا ورَوحا وريحاناً، وعل الرَوح هنا رحمة نفسانية روحانية ، ونسمة من جنة الرضوان ، ونفحة من معرفة الرحمان ، ويا لهسما

(١) امـــالي الصدرق باستاده إلى موسى بن جعفر عن أبيه الصادق جعفر بن محمد (ع) في حديث : «فاما ان كان من المقربين فروح وريحان» يعني في قبره «وجنة نعم» يعني في الآخرة .
 (٢) اصول الكافي وأمالي الصدوق بهذا الاستاد « واما ان كان من المكذبين الضالين فنزل من حمم » يعني في القبر « وتصلية جحم » يعني في الآخرة .

سورة الواقعة آية ٩٥–٩٦ .....

الزفير ، ولا دعة مزيحة ، ولا قوة حاجزة ، ولا موتة ناجزة ، ولاسنة مسلية بين أطوار الموتات وعذاب الساعات ) `` .

ثم وتصلية جعمي هي إيقادهـــا بوقود أجسادهم وأرواحهم الجهنمية : و وأولئك هم وقود النار ، ( ٣ : ١٠ ) فسائر أهل النار وهم هوامش الضلالة يحرقون بنارهم كما احترقوا يوم الدنيا ، ثم ومنهم من ينجو مع الناجين فيلحق بأصحاب اليمين ، ومنهم .. ثم لا يبقى في النـار إلا الوقود حتى يتم جزاءهم الوفاق ، ثم تخمد النار ويوت الوقود ، المؤبدون ثم لا يحيون .

د إن هذا لهو حق اليقين . فسبح باسم ربك العظيم ، :

د وإنه لحق اليقين . فسبح ياسم ربك العظيم ، ( ٦٩ : ٣٥ ) لا علم اليقين فقط ولا عين اليقين ، وإنما حق اليقين ، الذي ليس فوقه يقين ، و دهذا ، هو الله ، وهو كتاب الله ، وهو يوم الله ؟ لا ريب في أي من هذا وذاك ، فالمقربون لهم في ذلك حق اليقين ، وأصحاب اليمين لهم عين اليقين أو عسلم اليقين ، ثم للم في ذلك حق اليقين ، وأصحاب اليمين لهم عين اليقين أو عسلم اليقين ، ثم للم في ذلك حق اليقين ، وأصحاب اليمين لهم عين اليقين أو عسلم اليقين ، ثم أو أي من هذا وذاك ، فالمقربون لهم في ذلك حق اليقين ، وأصحاب اليمين لهم عين اليقين أو عسلم اليقين ، ثم للهم في ذلك حق اليقين ، وأصحاب اليمين لهم عين اليقين أو عسلم اليقين ، ثم الم في أي من هذا وذاك ، فالمقربون الم في ذلك حق اليقين ، وأصحاب اليمين لهم عين اليقين أو عسلم اليقين ، ثم أو حسلم اليقين ، أو حسلم اليقين ، ثم أو حسل اليقين ، ثم اليقين ، ثم أو حسل اليقين ، ثم أو حسلم اليقين ، ثم أو أو حسلم اليقين ، ثم عين اليقين أو حسلم اليقين ، ثم أو حسلم اليقين ، ثم أو حين اليقين ، ثم أو حين اليقين ، أو حين اليقين .

ومهما يتعرض علم اليقين وهو اليقين العلم ، للخطأ أو الإهمال في متطلبات اليقين ، أو تخطأ عين اليقين أو تهمل مهما كان أقل خطأ وإهمالاً من علم اليقين، فليس حق اليقين وهو اليقين الحق ، الثابت الصامد ، مما يخطىء أو يهمل ، لأنه واضح وضح النار وأوضح .

(١) نهج البلاغة السيد الرضي عن أمير المؤمنين على (ع) : ...

( الفرقان - ۸ )

سورة الحديد آية ( – ۲ ------ ۲۱۵

يَدْعُوكُمْ لِتُوْمِنُوا بِرَّبْكُمْ وَقَــدْ أَخَذَ مِيْثَاقَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُوْمِنِينَ ــ ٨ . هُوَ الَّذِي يُنَزَّلُ عَلَى عَبْدِهِ آيَات بَيِّنَات لِيُخُوَجُكُمْ مِنَ الْظُلْمَات إِلَى الْنُورِ وَإِنَّ اللَّهَ بِكُمْ لَرَوَفُ رَحِيمٌ ــ ٩ . وَمَا لَكُمْ أَلاَ تُنْفَقُوا فِي سَبِيلِ اللَّهُ وَلَهُ مِيراتُ الْسَّمُوات وَالْأَرْضِ لا يَسْتَوي مِنْكُمْ مَن أَنْفَقَ مِنْ قَبْـلِ اللَّهُ وَلَهُ مِيراتُ اللَّهُ بِكُمْ لَرَوَ أعظَمُ ذَرَجَةً مِنَ الْظُلْمَات إِلَى الْنُورِ وَإِنَّ اللَّهُ بِكُمْ لَرَوَ فُو رَحِيمٌ ــ ٩ . أعظَمُ ذَرَجَةً مِنَ الْفَلْمَات إِلَى اللَّهُ وَلَهُ مَيراتُ اللَّهُ مِعْرَاتُ اللَّهُ وَا أعظَمُ ذَرَجَةً مِنَ الْذِينَ أَنْفَقُوا مِنْ قَبْـل اللَّهُ وَلَهُ أَعْتَى وَقَاتَلَ أُولَائِكَ اللَّهُ الْحُسْنَى وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَعِيرُ ــ ١٠ . مَنْ ذَا الَّذِينَ أَنْفَقُوا مِنْ تَعْدَلُ وَقَاتَلُوا وَكُلاً وَكُونَ اللَّهُ الْحُسْنَى وَاللَهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَعِيرُ ــ ١٠ . مَنْ ذَا الَذِي يُقُرِضُ



د سبح لله ما في السياوات والأرض وهو العزيز الحكيم » :

هذا وأحياناً في غيرها و سبح » وهنالك في مواضيح و يسبح » إيحــــامّ باستمرارية تسبيح الكائنات غابراً ومستقبلاً وحاضراً دون فكاك ، وأياً كان التسبيح ومن اي كان .

و و سبح ، مما تعدّى بنفسها ، فلماذا عدّيت هنا باللام وأحياناً بنفسها ؟

لأن اللام توحي بالإحتصاص ، فلا تسبح ما في السماوات والأرض إلا لله ، لا له ولسواء ، فليُحمل عليها المعدّى بنفسها : ﴿ وتسبحوه بكرة وأصيلًا ﴾ فسلا تسبيح إلا لله .

والتسبيح هو الإمرار السريع دون تباطىءٍ ٢ من السبح : المرَّ السريع في

سورة الحديد آية ٢-٣ .....

و سبح لله .. وهو العزيز .. » : غالب ٌ لا 'يغلبَب و الحكم » : فلا يجهل أو َيخطأ أو يظلم ، عزيز حكم : في ألوهيته وربوبيته .. وفي أنه مسبّح .

د له ملك الساوات والأرض يحيي ويميت وهو على كل شيء قدير > :

وله ملك، المملكية المالكية الحقة دون زوال فلا يزول وهو لا يزال و مملك السهاوات والأرض ، المعبرة عن الكائنات كل الكائنات «يحيي ويميت» : كأبرز مظاهر الربوبية المطلقة ، لا فحسب ، بل : ﴿ وهو على كل شيء قدير ، ما هو شيء أو يمكن أن يكون شيئاً ، قدرة متعلقة بالمكنات في كافة الجهات .

فيا لتسبيح المماوك العبد للملك المالك بالحق من حلاوة وطلاوة، كيف لا و:

د هو الأول والآخر والظاهر والباطن وهو بكل شيء عليم ، :

آية فريدة منقطعة النظير ، ليست إلا هي وإلا هنا كما هي ، اللهم إلا في البعض من اتجاهاتها بعبارات الحرى ، تعني السرمدية الإلهية : أزلية وأبدية ، والحيطة العلمية والقيومية المطلقة .

والحيطة العلمية والقيومية المطلقة . وهذه الأسماء الأربعة من مظاهر السرمدية والحيطة المطلقة الإلهية ، كوناً وكياناً وعلماً وقدرة وقيومية أم ماذا .

دهو الأول، لا سواه، و'ترى أنه أو"ل بالنسبة لسواه في الزمان أو المكان، تقدماً فيها على أي كان ؟ ولا زمان له ولا مكان ، فهو الذي كو"ن المكان والزمان !.. أو أنه أو"ل في الحدوث ؟ وليس له حدث ، وإنما أحدث الأشياء وكان إذ لاكان ، فلم كمحدث هو أيا كان ، وان كان حدوثاً بلا زمان !

كلا: ﴿ إِنَّهُ الأولَ لا عَنْ أُولَ قَبَلَهُ وَعَنْ بَدَهِ سَبِقَهُ.. وَلَكُنْ قَدَيمُ أُولَ وَقَدَيم آخر ﴾ `` : أولية القِدِمة والأزلية ؛ فاو سألت عن ربك متى كان ؟ فالجواب

(١) الكافي عن علي بن أبراهيم القمي بإسناده الى ميمون اللبان سمعت أبا عبد الله (ع) وقــد
 سئل عن الأول والآخر فغال : « . . . وآخر لا عن قياية . . . » .

سورة الحديد آية ٢-٣ -------- ١١٩

ومكان، فلا يعتريه هو زمان ولا مكان ، فقد كان إذ لا وكان»، لا زمان ولا مكان ، ثم خلق الزمان والمكان ، وخلق فيهما كلّ وكان » .

هذا ، ولكمّا الأولية الأزلية لزامها أوليّات الالوهية كلهـــا ، فالأزل خارج عن كل زمان ومكان ، مهما كان معه ـــ لخلقه ـــ زمان ومكان .

إن الزمان مهيما كان وأياً كان ، هو محدود لا محسالة لتصرّمه ، وإن أجزاءه محدودة ، ومجموعة المحدودات محدودة لا محالة ، فله أول وهو حين خلق، وآخر حين ينقضي .

وأما الآزلي الذات ، وغنيتُها عن كافــــة الذوات ، المفتقرة اليه الذوات ، المبتدَأة المبتدَعة في الذوات وفي الصفات ، هــــذا الأزلي ليس له حدّ ولا أية حالات ، إنما أزلي لا أولي ، أول" ليس له أول ، وآخر ّ ليس له آخر :

د والآخر ، آخر كما هو أول ، فالأول أزل والآخر أبـــد والجع سرمد : د آخر لا عن نهاية . . ولكن قديم أول وقديم آخر ، لم يزل ولا يزول بلا مدى ولا نهاية ، ولا يقع عليه الحدوث ولا يجول من حال الى حال . . ، <sup>(۱)</sup> .

« إنه ليس شيء إلا يبدأ ويتغير أو يدخله التغير والزوال ، وينتقل من لون الى لون ، ومن هيئة الى هيئة ، ومن صفة الى صفة ، ومن زيادة الى نقصان ، ومن نقصان الى زيادة إلا رب العالمين ، فإنه لم يزل ولا يزال بحالة واحدة ، هو الأول قبل كل شيء ، وهو الآخر على ما لم يزل ، ولا تختلف عليه الصفات والأسماء كما تختلف على غيره ، مثل الإنسان الذي يكون تراباً مرة ، ومرة لحساً ودماً ، ومرة رفساتاً ورميماً ، وكالبسر الذي يكون مرة بلحاً ، ومرة بسراً ، ومرة

(١) الكافي عن القمي بإسناده إلى أبي عبدالله (ع) وقسد سئل عن الأول والآخر فقال : لا الأول لا عن أول قبله وعن بدء سبقه ، وآخر لا عن نهاية كما يعقل من صفة المخلوقين ، ولكن قديم أول قديم آخر خالق كل شيء ». سورة الحديد آية ٢---٣

ثم هو آخر نظراً الى سلسلة الساوك المعرفي ، فهو آخر منــــازل السالكين ، وغاية الباغين .

وترى إذا انحصرت به الآخرية الأبدية كما الأوليــــة الأزلية ، فما هو دور الآبدين في الجنة إذ و'عد لهم و عطاء'' غير مجذوذ ؟ » .

أقول ، إن أبديتهم لو كانت بمعنى اللانهاية ، انها زمنية عارضية غيرية ، فهم آبدون بفضل الله ورحمته ، فمن ذواتهم هم بائدون لا يملكون أبداً ولا حياة ، فهم في أبدهم لهم آخر في ذواتهم ، كما وأن لزام الزمن لكيانهم يحكم بأن لهم آخراً كما لهم أول ، وهـذه تختلف عن الآخرية الأبدية الإلهية اختلاف العدم عن الوجود ، فقد «كان الله ولم يكن معه شيء » ، والآن كما كان وسوف يكون كما كان ، لا يقارنه أي كان ، وليس معه شيء » ، والآن كا كان وسوف يكون كما لا زمان ، وإنما كيان كل وكان » : إنه من جلوات قدرته ، وكما لا تختلف حاله من عيث الفقر والعدم الذاتي ، إنه من جلوات قدرته ، وكما لا تختلف حاله من حيث الفقر والعدم الذاتي ، لا تختلف بعد خلقها عما قبل ، اللهم إلا بظهور الوجود ، دون استقلال ولا لحظة ، فضلاً عن الأبدية ، وكان ألهم إلا بنظرار

ومن الفوارق بين الأبدين ، أن الإلهي منهما لزام الأزلية ، والثـــــاني لزامه الحدوث والبداية .

هذا ، ولكن الحق أن لا أبدية للخلق وإن كانت عرضية ، فان الزمان محدود أيا كان، وما له بداية لا بد أن تكون له نهاية مهيا جهلناها، ومن ميزات اللانهاية أنها لا تقبل الزيادة والنقصان كما اللابداية . ترى لو نقص من زمن الجنة سنة أو زيدت، ألا تنقص اللانهاية لهــــا ولا تزيد ؟ فإن لا ، فلتكن زيادة سنة ونقيصته على سواء أ وإن بلى ، فهذا يناني اللانهاية اللامحدودية <sup>(1)</sup> .

(١) راجع كتابتا ( حوار ) بحث الأبدية والأزلية ص ٢٢ . وهنا أحاديث تدل على زوال
 كل شيء ، كما أخرجه في الدر المنثور ٦ : ١٧١ في دعاء الرسول (ص) « . . والكائن بعدما
 لا يكون شيء . . » .

سورة الحديد آية ٢ – ٣ \_\_\_\_\_

ولا ظاهرَ من الله إلا آياته ودلالاته ، ثم هو باطن فيا سوى آياته ودلالاته ، وليس باطناً يحل في سواه ، أو لأنه دقيق لا ُيبصر فإنه دلا ُيحس ولا ُيحسّ ولا ُيمس ولا يدرك بالحواس الخمس » .

> يا من هو اختفى لفرط نوره الظاهر الباطن في ظهور. وجوده من أظهر الأشياء وكنهه في غـــاية الحفاء - فإنه ظاهر في التعريف ، باطن في التكييف .

فسبحان « الذي ابطن من خفيات الامور وظهر في العقول ؟ بمــــا 'يرى في خلقه من علامات التدبير ، والظاهر فلا شيء فوقه؟ والباطن قلا شيء دونه» <sup>(1)</sup>:

لا شي، فوقه في الظهور بمعنييه ، ولا باطن دونه بمعانيه ، فكل باطن لغموضه ورموز. ، لدقته وصغره ، لبعد، زمانا أو مكانا ، أو لأي من أسباب البطون ، انه يرجى ظهور، لمن يهي، أسبابه ، إلا الله ، وكل ظاهر قد يخفى على المقول إلا الله ، إذ الكائنات كلها دلالات وآيات بينات دالات على الله ، فهو أظهر من كل شي. ، ولإحاطته على كل شي، ، وأبطن من كل شيء ، ولإحاطته من ورائه وإنه أقرب إلى كلّ شي، من نفسه ، وعميت عين لا تراك .. ألغيرك من الظهور ما ليس لك إ

انه ليس من معاني بطونه تغيّبه عن الخلق أو تغيب الخلق عنه ، فإنه بكل شيء علم وهو معكم أينا كنتم والله بما تعملون بصير :

(١) بدين الأقواس مقتطفات من الخطب التوحيدية لأمير المؤمنين (ع) في نبج البلاغة ، وفي الدر المنثور ١ : ١٧١ عنه (ص) لا أفت الأول فليس قبلك شيء وأفت الآخر فليس بعدك شيء وأفت الظاهر فليس فوقك شيء وأنت الباطن فليس دونك شيء ، وفيه كان من دعائه (ص) : وأفت الظاهر فليس قبل أن يكون شيء والكون لكل شيء والكائن بعد ما لا يكون شيء أسالك بلحظة من خطاتك الوافوات الراجيات المنجيات».

سورة الحديد آية ٤

المقدور هو ما تتعلق به القدرة لصلوحه ، أو يمكن أن تتعلق به لإمكانه ، وأما المعلوم فيكفيه تعلق العلم فيشمل المحالات الذاتية ، وكما يشمل الممكنات ، ليس لأن العلم أوسع من القدرة ، وإنما لأن المقدور أضيق من المعلوم ، لا لنقصان في القدرة ، وإنما لقصور في المحال، فإنه ليس شيئاً في القدرة مهما كان شيئاً في العلم.

د هو الذي خلق السياوات والأرض في ستة أيام ثم استوى على العرش يعلم ما يلج في الأرض وما يخرج منها ومــــا ينزل من السياء وما يعرج فيها وهو معكم أينا كنتم والله بيا تعملون بصير » .

.. آيات سبع تحمل « سنة أيام » لخلق السماوات والأرض ، ومن ثم آيات في « فصلت » تفصّل هــــذه السنة على خلقهما سبعاً وسبعاً ، فهي هي إذا أحرى بالبحث والتنقيب عن : كيف تنقسم السنة على السبع والسبع ؟ دوف سائر السبع التي تحمل « سنة أيام » دون تفاصيل كما هنا، اللهم إلا أن نشير إلى حصيلة موجزة عما نفصلها في « فصلت » ز

انها ستة أوقات وأدوار زمنية مضت على خلق السهاوات والأرض وليست هي على سواء ، ولا نصيب منها لأدوار التكامل الأرضي والسهاوي ، وإنما لخلق الزبد الأرضي : مادتها الأم ، والدخان السهاوي كذلك ، ولتحويلهما إلى سبع وسبع ، ولخلق الأنجم في السهاء الاولى ، أم ماذا ؟!

ف لا تناحر بين آيات الستة أيام ، وآيات فصلت : ثمانية أيام ، فأربعة منها لدور التكامل الأرضي ، والباقية : اثنار للخلق الأرض « .. خلق الأرض في يومين ، وآخران لقضاء السياء سبعاً – وعلمته مع الأرض : «ثم استوى إلى السياء وهي دخان فقال لها وللأرض اثنيا طوعاً أو كرها قالنا اتينا طائعين . فقضاهن سبع سماوات في يومين وأوحى في كل سماء أمرها وزينا السياء الدنيا بمصابيح وحفظا ذلك تقدير العزيز العليم ، . فاليومان الباقيان من الستة – إذاً – لخلق وراء الخلقين ، عل أحدهما لخلق الدخان السياوي ، أو والزبد الأرضي ، والثاني مورة الحديد آية ٤-٦ .....

وآتيتم الزكاة وآمنتم برسلي وعزّرتموهم وأقرضتم الله قرضاً حسناً...» (١٢:٥) وهذه معية مشروطة لا تعم<sup>6</sup> الجميع !.. أو معية النصرة في الحرب : ﴿ فلا تهنوا وتدعوا الى السلم وأنتم الأعلون والله معكم ولن يَشِرَكم أعيالكم » (٤٧ : ٣٥) وليس الكل محساربين ، ولا مؤمنين أقويا، صامدين في الحرب حتى يستحقوا النصر !. أو معية الحفظ عن العسدو الضاري وهو على الدرب : ﴿ إِذَ يقول لصاحبه لا تحزن إن الله معنا » ( ٩ : ٤) ولا يستحقها المؤمنون كلهم فكيف بسواهم ! كلا .

وإنما معيَّات عامة تشمل -- على أقل تقدير -- المخاطبين من الجنبة والناس أجمعين ، من معية علمية فهو أعلم بهم من أنفسهم : « ويستخفون من الناس ولا يستخفون من الله وهو معهم » (٤:٨٠٤) ومعية القدرة القيومية « وما من دابة إلا هو آخذ بناصيتها» (٢:١١) والمعية الخالقية، إذ الخلق لا يستغني عن الخالق بعد خلقه ، فهو كها كان وأحوج مما كان ، استيقاءً لما أوتي : « يا أيها الناس أنتم الفقراء إلى الله والله هو الغني الحيد ، ومعية الشهادة على الأعمال أم ماذا : « أوكم يكف بربك أنه على كل شيء شهيد » ( ٢٠١٢ ) .

ومعية الحفاظ على العباد : و له مُعتَّبات من بين يديه ومن خلفه يحفظونه من أمر الله ، ( ١٢ : ١١ ) وما اليها من معيات إلهيات كما تليق بذاته وصفاته المقدسة ، دون معية زمانية أو مكانيه ، بمداناة أو حلول أم مساذا ! فقد « كان لم يزل بلا زمان ولا مكان وهو الآن كما كان ، لا يخلو منه مكان ولا يشتغل به مكان » <sup>(1)</sup> ، فمعنى كونه في كل مكان مع كل إنس وجان ، هو معيسة العلم والقدرة والخالقية والحفاظ على الخليقة .

(١) اصول الكاني بإستاده عن الامام الكاظم موسى بن جعفر (ع) قال : إن الله تبسارك وتعالى كان ... ولا يكون من نجوى ثلاثة إلا هو رابعهم ولا خمسة إلا هو سادسهم ولا أدنى من ذلك ولا أكثر إلا هو معهم أينا كانوا ، ليس بينه وبين خلقه حجاب غير خلقه ، احتجب بغير حجاب محجوب واستتر بغير ستر مستور ، « لا إله إلا هو الكبير المتعال » .) سورة الحديد آية ٧ ......

« يولج الليل في النهار ويولج النهار في الليل » : نقصاً من الليل فزيادة في النهـار كما في الصيف ، ونقصاً في النهار فزيادة في الليل كما في الشتاء ، كحقيقة الولوج ، وكذلك التقاءهما في وقتي الطلوع والغروب ، تداخل الليل في النهـار غروباً ، كأنه والج فيه، وتداخل النهار في الليل طلوعاً كأنه يلجه، حركة دائبة منظمة لطيفة ، تدل بلطف على محرّك منظسَم لا تأخذه سنة ولا نوم .

ووالله عليم بذات الصدور، : صاحب الصدور ، علته القلب الذي يصاحب الصدور وهو فيه « ولكن تعمى القاوب التي في الصدور، أو وسائر ما يصاحب الصدور من العقول والألباب ، أو أنسه الروح صاحب الصدر ، بكافة جنودها الروحية المدركة ، فائله عليم بهـــذه الذات فضلاً عن الصدور ، فان حصائلها بمصادرها تصدر من سائر جنود الروح.

د آمنو بالله ورسوله وانققوا مما جعلكم مستخلفين فيه فالذين آمنوا منكم
 وأنفقوا لهم أجر كبير » :

آية فريدة في كرامة الإستخلاف في الإنفاق، تكويناً أن هياً لنا ربنا وسائل الإنفاق بمــا هبانا ، وتشريعاً أن أمرنا بالإنفاق كما أنفق علينا ، تخلُّقاً بأخلاق الله ، ولنكون مَشكَلا لله مهما لن نكون َ مِثْلَه ا.

فالأموال التي تملكها ليست لنا إلا خلافة مسموحة من ربنا ، تتداول بيننا في معاملات ووراثات فإنفاقات فلسنا إذاً فيها إلا كأدات :

ويكفيك قول الناس فيا ملكته لقد كان هــــذا مرة لفلات

إنها أمانات فسح لنا مجالات يتصرفات فيها ضمن حدود الشرع ، فنفقها على مستحقيها الآخرين كما ننفقها على أنفسنا ، فلا ننسى أولا وأخيراً أنهسا نله وأننا فيها مستخلفون ، فلا نتخلف عن حدود الخلافة في الأمانة .

(القرقان – ٩)

سورة الحديد آية ٨-٩

إلا وهم مشر كون ، (١٢ : ١٠٦ ) فللإيهان عقيدياً وعملياً مراقي ودرجات لا بد أن يتدرج اليها بمساعي ومحاولات دائبة .

د وما لكم لا تؤمنون بالله والرسول يدعوكم لتؤمنوا بربكم وقـد أخـذ ميثاقكم ان كنتم مؤمنين ، :

فالتنديد هنا بسلب الإيان وليس بنقصانه ، ف « ما لكم » ما داؤكم ؟ وما دولؤكم ؟ فلو « لا تؤمنون بالله » ؟ ودوافع الإيان تحيط بكم ؟ من دعوة رسولية تملك من كافة البينات المخرجات من المطلبات إلى النور ووالرسول يدعوكم لتؤمنوا بربكم » ومن استجابة الفطرة للميثاق المأخوذ عليها من الله « وقد أخذ » الله «ميثاقكم إن كنتم مؤمنين» : بالدعوتين : برسول الفطرة التي تخطر الناس عليها، ويرسول الله الذي يدعوكم بإقامة وجوهكم اليها : « وأقم وجهك للدين حنيفا فطرة الله التي فطر الناس عليها ذلك الدين القيم ولكن أكثر الناس لا يعلمون » الذين يعملون .

فمن يحترم عقله، ويؤمن بفطرته الإنسانية، عليه أن يصغى لمن يوقظ فطرته، ويذكره مهمته في دوره الانساني السامي ، فليستجب دعوة الرسول الداعي الى دعوة الفطرة ، و « ذلك الدين القيم ولكن أكثر الناس لا يعلمون » !.

إنه ليست دعوات الرسل بالتي تجانب وتنافر دعوة الفطرة ٬ وإنما تجانسها

سورة الحديد آية ١٠ ......

ظلمات مهما كانت أخف ، فالرسول يتلو عليهم آيات الله البينات ، ليخرجهم الله بها من الظلمات إلى النور ، قضية الرأفة والرحمة .

وما أسماه تعريفاً بالرسول : و عبده » إذ تحلل عن عبودية وعبادة ما سوى الله ، واختص نفسه بالله ، فاختص لذلك اكرم كرامات الله : أن يحمل أشرف وأسمى رسالات الله .

ان هناك ظلمات تظيلم على الفطرة الانسانية فتنظلمها ؛ فإذا أخرج الانسان عنها بمذكرات الآيات البينات فهو إذاً في النور الذاتي ؛ وليس وراء ذاته إلا ما يزيد فطرته جلاء واعتلاء ؟ فالفطرة غير المحجوبة هي النور ؟ وهي المرقى إلى ساير النور و نور على نور يهدي الله لنوره من يشاه » .

لذلك ( ليخرجهم من الظلمات الى النور ) لا ( فيدخلهم النور ) فإنه من دواخل ذاتب فهو داخل فيه محجوباً أو غير محجوب ، فإذا ارتفعت الحجب الظلمات فهو إذاً في النور ، دونما حاجة إلى طي مسافة بينه وبين النور ، فإنما يبتدى، بفطرة الله التي فطر الناس عليها ذل ك الدين القيم ولكن اكثر الناس لا يعلمون ، وينتهي إلى الله النور ، منتهى لا نهاية له ، فلا بد للسالك إلى هـذا النور أن يستمر في السير ، ناسياً نفسه وذاكراً ربه .

« ومـــا لكم ألا تنفقوا في سبيل الله ولله ميرات السياوات والأرض لا
 يستوي منكم من أنفق من قبل الفتح وقاتــــل او لئك أعظم درجة من الذين
 انفقوا من بعد وقاتلوا وكلا وعد الله الحسنى والله بها تعملون خبير » .

هنا الخطاب الأول العتاب خاص بضعفاء الايمان، الذين يتثاقلون عن الانفاق في سبيل الله ، قاتل أم لم يقاتل ، أنفق في غـير سبيل الله أو لم ينفق وإن كانوا درجات .

٩ وما لكم ألا تنفقوا ، ولستم إلا مستخلفين في إرزقتم ، ثم ولا يبقى لكم

سورة الحديد آية ١٠–١١ -----

يرجح الميزان ، وإنما هو الظرف والباعث وما يمثله من حقيقة الايمان `` .

دو» إن كان (كلا وعد الله الحسنى) ولكنما الجزاء الحسنىدرجات كما الاعمال والنيات الحسنى في اليسر والعسر درجات ( والله بما تعملون خبير ) .

ومن ثم كما ان المناصرين في ساعة العسر مع النبي (ص) أفضل درجة ممن ناصره ساعة اليسر ، فالذين ينصرون الاسلام بعـــد دوري الرسالة والامامة ، وظروفهم كمن قبل الفتح أو أعسر ، فهم أفضل درجة من أنفق من قبل الفتح وقاتل ، إذ هم كلنوا في ظلال الرسول (ص) حاضراً بآياته البينات ، والآخرون نحيَّب عن زمن الرسول (ص) وإنما صمدوا في الايمان لما رأوه وسمعوه من قرآنه المبين وتبيانه المتين ، فأحاديث التفضيل بـــين من قبل الفتح ومن بعده لا تشملهم <sup>(٢)</sup> بل وتفضلهم كآياته على من قبل الفتح . فحسناهم أفضل من حسناهم صورة طبق الأصل ( وكل إنسان يعمل على شاكلته ) فليجز كذلـــك حسب شاكلته ( ولا يظلمون نقيراً )

لمعيد بن منصور عن زيد بن المركز معيد بن منصور عن زيد بن اسلم قال : قال رسول الله (ص) يأنيكم قوم من همنا – وأشار بيده إلى اليمن – تحقرون أعمالكم عند أعماله ، قالوا : فنحن خير أم هم؟ قال: بل أنتم ، فلو ان أحدهم أنفق مثل أحد ذهباً ما أدرك مد أحدكم ولا نصيفه ، فصلت هذه الآية بيننا وبين الناس : « لا يستوي منكم من أنفق من قبل الفتح وقاتل اولئك أعظم درجة من الذين أنفقوا من بعد وقاتلوا ته وأخرج مثله ابن جرير وابن أبي حاتم وابن مردويه وأبو نعيم في الدلائل عن عطاء بن يسار عن أبي سعيد الخدري عنه (ص) وأخرج احد عن انس في حديث عنه (ص) دعوا لي أصحابي فوالذي نقسي بيده لو أنفقتم مثل احد أو مثل الجبال ذهباً ما بلغتم أعمالهم ، وأخرج ابن أبي شيبة والبخاري ومسلم وأبو داود والترمذي عن أبي سعيد الخدري قال : قال رسول الله (ص) ؛ لا تسبوا أصحابي فوالذي نقسي بيده لو أنفقتم مثل احد أو مثل أبي سعيد الخدري قال : قال رسول الله (ص) ؛ لا تسبوا أصحابي فوالذي نقسي بيده لو أنفقتم مثل احد أو مثل أبي سعيد الخدري قال : قال رسول الله (ص) ؛ لا تسبوا أصحابي فوالذي نفسي بيده لو أنفقتم مثل احد أو مثل

أقول : وكل هذه مقارنة بين من كانوا زمن النبي قبل الفتح وبعده ، وأما الذين أتوا ويأتون. بعده فلا ، فلا فضل إذاً إلا للأفضل أعمالاً ، حسب الظروف والنيات ومدى الصعوبات . سورة الحديد آية ١١ .....

على ضوء الهداية الإلهية ، فإذه أعـــــلم بصالحنا منا ، فإقراض الله ، والإنفاق في سبيل الله ، والتصدق لله ، هذه كلما تنحو منحى سبيل الانسان وصالحه ، فالله هو الغني ونحن الفقراء ، فما أكفر عبداً وأجهله أن يتغامض عن هذه العظات ، ولا يتذكر بتلكم الموعظات ، فيعيش حياته ويلات وويلات !.

وكما الانفاق هو الافناء ، ان يؤتي ما أوتي من ما له او مالمة لله دون ابتغاء جزاء او شكور ممن سوى الله، كذلك الإقراض هو الاقطاع : ان تقص وتقطع بما كلُّ قرضاً حسناً ، إن واجباً او ندياً ، قرضاً ترجع فيه او لا ترجع ، حسناً متحللاً عن كل سوم .

ومن أركان الحسن في الترض أن يكون بنية حسنة : لوجه الله : ( إنمسا نظممكم لوجه الله ) وبطيبة نفس ، وأن يكون مما تحبون : ( لن تنالوا البر حتى تنفقوا مما تحبون ) ومن الحلال – ف (لا يقبل الله صدقة من غلول) ( ولا تيمموا الحبيث منه تنفقون واستم يآخذيه بالا أن تغمضوا فيه ) وبعيداً عن الرئاء والن والأذى : ( لا تبطلوا صدقاتكم بالمن والأذى كالذي ينفق ماله رئاء الناس ) وألا يعتز في نفسه مذللا للمستقرض ، في إن الله هو المستقرض مها كان لعباده المحاويج : ( ولا تمان تستكثر ) وألا يماطل في ادائه ما يجد سبيلا الى اداء عاجل وان يؤجل الى ميسرة ان كان قرضاً يرجع، دون مراجمة ولا خاجلة او مخاجئة وان يتحرى الأحوج اشخاصاً وجهات إلهية ، وان يخفيها تحرجاً عن الرئاء ، وان تخفوها وتؤتوها الفقراء فهو خير لكم ) (٢٠ ٢٧١) فتلك عشرة كاملة في وان تخفوها وتؤتوها الفقراء فهو خير لكم ) (٢ : ٢٧١) فتلك عشرة كاملة في اصول القرض الحسن .

وكما ان الإقراض من مضاعفات الرحمة وكرم السجية ، كذلك الله يعـــــد المقرض مضاعف الرد وكريم الاجر ، ولأن الاجر موعــــده الحياة الاخرى ، فليكن المضاعف ، او من المضاعف ، في الحياة الدنيا ، ان يربي الله ماله ضعفاً او اضعافاً : (يمحق الله الربا ويربي الصدقات) ( ٢: ٢٧٦) يربيه مادياً ، ويربيه سورة الحديد آية ٢١ – ٢١ – ٢١ – ٢١

ٱلْحَقِّ وَلَا يَكُونُوا كَأَلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَابَ مَنْ قَبْسُلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ ٱلْأَمَدُ فَقَسَتْ ثُلُوبُهُمْ وَكَثِيرٌ مِّنْهُمْ فَاسَقُونَ – ١٦ . إِعْلَمُوا أَنَّ أَنَّهَ يُحْيِي ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا قَدْ بَيَّنَّا لَـكُمُ ٱلآيَاتِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ـــ ١٧ . إِنَّ ٱلْمُصَّدِّقِينَ وَٱلْمُصَّدِّقَاتِ وَأَقْرَضُوا أَنهُ قَرْضَاً حَسَناً يُضَـاعَفُ لَهُمْ وَلَهُمْ أَجْرُ كَرِيمٌ ــ ١٨ . وَٱلَّذِينَ آمَنُوا بِأَنْهِ وَرُسُلِهِ أُولَـٰئِكَ ثُمُ ٱلصَّدِّ يَقُونَ وَالشُّهَدَاء عِنْدَ رَبِّهِمْ لَهُمْ أَجْرُهُمْ وَنُورُهُمْ وَٱلَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِآيَاتِنَك أُولَـٰئِكَ أَصْحَابُ ٱلْجَحِيمِ ۖ ١٩ . إَعْلَمُوا أَنَّمَا ٱلْحَيْبَاةُ ٱلدُّنْيَا لَعِبٌ وَلَهُوْ وَزِينَ تُوَ يَفَاخِرُ بَيْنَكُمْ وَتَكَاثُرُ فِي ٱلْأَمْوَال وَٱلْأُوْلَادِ كَمَثَل غَيْث أَعْجَبَ ٱلْكُفَّارَ نَبَأَتُهُ ثُمَّ يَهِيـجُ فَتَرَاهُ مُصْفَرًا ثُمَّ يَكُونُ حُطَامًا وَفِي ٱلْآخرَةِ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمَغْفِرَةٌ مِّنَ ٱللهِ وَرَضُوَانٌ وَمَا ٱلْحَيَاةُ ٱلدُّنْيَا إِلَّا مَتَاعُ ٱلْغُرُورِ ــــ ٢٠. سَابِقُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِّنْ رَبِّكُمْ وَتَجَنَّـــة عَرْضَهَـا كَعَرْض ٱلسَّمَاء وَٱلْأَرْضِ أُعِـدَّتْ لِلَّذِينَ آمَنُوا بِٱللهِ وَرُسْـلِهِ ذَٰلِكَ فَضُلُ ٱللهِ يُوْ تِيهِ مَنْ يَشَاء وَأَنْهُ ذُو أَلْفَضْلِ أَلْعَظِيمٍ ـــ ٢١ .

| 111 |  | 11 | آية | الحديد | رة | سور |
|-----|--|----|-----|--------|----|-----|
|-----|--|----|-----|--------|----|-----|

من ربكم وأنزلنا اليكم نوراً مبيناً » (٤ : ١٧٤) وهو إيان ناتج عن ذلك البرهان: • أفمن شرح الله صدره للاسلام فهو على نور من ربه » ( ٣٩ : ٢٢ ) وهو العمل الصالح الناتج عن الإيان . ومن ثم هو نور الفرقان النساتج عن خالص الإيان : ( إن تتقوا الله يجعل لكم فرقاناً ) ( ٨ : ٣٩ ) : مربع النور : ( نور على نور يهدي الله لنوره من يشاء ) !.

ترى ولماذا (بين أيديهم وبأيانهم) دون سائر الجهات الأربع أو الست ٢.. لأن هذا النور غير سائر النور ، نور البصيرة وليس البصر ، وإن كان يهدي – فيا يهدي – البصر . ولأن طريق الجنبة 'يمنة ووجاء ، وطريق النار يسرة ووراء ، وكما عن الرسول تتينيين : (بينا أنا على حوضي انادي هلم ، إذ اناس أخذتهم ذات الشمال فاختلجوا دوني ، فانادي ألا هلم فيقال : انك لا تدري ما أحدثوا بعدك ، فأقول سحقاً ) <sup>(1)</sup>. فلا نور لأصحاب الشمال لا وجاها ولا يمنة ، وإنما تأخذهم النار من ورائهم وذات الشمال .

وقد تختص ( بين أيديهم ) بالسابقين المقرّبين ، الذين هم وجه بلا قضا ولا أية جهـــة اخرى إلا وجه الله ، ومن ثم يتوجهون اليه ؛ ويتجهون إلى رحمته ورضوانه ، و ( بأيمانهم ) لأصحاب اليمين الذين هم وجه من وجه ، وإذا اتجهوا عن الأمام فإلى اليمين ، فانه الدين ، وإن كان أدنى من المقربين .

أو ان قِسم الإيهان والعمل الصالح والفرقان تكون بالأيهاين ، فان المؤمن 'يؤتى كتابه بيمينه ، وقسم الهداية تكون بين الأيدي ومنه الهداة إلى الله ، وقد توحي له ( بين أيديهم ) نفسها فانه النور المفصول عن ذواتهم بين الأيدي ، وهم الهداة خارج الذوات ، و ( بأيهانهم ) لا عن أو من أيهانهم ، فسانه النور الذاتي اللامع بالأيهان ، فهو الإيهان والعمل الصالح والفرقان الناتج عنهما <sup>(٢)</sup> .

وأما الشمال ووراء الظهر فلأصحاب الشمال إذ يؤكون كتابهم فيهيا، ثم لا إمام لهم أمامهم إلا الأثمة الذين يدعون الى النار ، جهتم يصلونها وبئس القرار .

(١) تفسير روح البيان لاسماعيل حقي البروسي ج ٩ ص ٥٥٩ -- ٣٦٠ .

(٢) الخصال للصدرق بإسناده إلى أبي خالد الكابلي قال قال أبو جعفر (ع) في قوله :=

سورة الحديد آية ١٣ \_\_\_\_\_

العظيم على ضوء النور الذي التمسوه يوم الدنيا ؟ وتممه الله في الاخرى : ( بشراكم اليوم جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها ذلك هو الفوز العظيم ) . فهذا دور المؤمنين ؟ فما هو إذاً دور المنافقين ؟ إنه النكسة وظلمة الركسة :

« يوم يقول المنسافقون والمنافقات للذين آمنوا انظرونا نقتبس من نوركم قيسل ارجعوا وراءكم فالتمسوا نوراً فضُرب بينهم بسور له باب باطنسه فيه الرحمة وظاهره من قِبَله العذاب ) :

هنـــاك المؤمنون والمؤمنات في منظر طريف ظريف ، وهنــا المنافقون والمنافقات في منظر هائل عنيف ، في حيرة الضلالة و مهانة الإمــال ، متعلقين بأذيال المؤمنين والمؤمنات قــــائلين : ( انظرونا نقتبس من نوركم ) وأنتى لهم الاقتباس ، ولات حين مناص ، من الظلمات التي عاشوها حياتهم !.

وترى ما هـذه النظرة التي يلتمس منها قبسات النوز ؟ إنها ليست نظرة البصر فإنها غير مفيدة ، وهي حاصلة في حوارهم ، وإنمـا هي نظرة البصيرة المتأملة الشفيعة الى الله أن يُقبسهم من نورهم ، لذلك لم تعد بـ ( إلى ) لمؤدية معنى نظر البصر: ( انظرونا ) د تأملونا لهذه البغية ، وليس مجرد التأمل (في) : ( أولم ينظروا في ملكوت السماوات والأرض ) (٢: ١٨٥) أو التأمل (كيف):

( ولا نظر الانتظار : ( وجوه يومئذ ناضرة ، إلى ربها ناظرة ) (٢٣:٧٥) اللهم إلا انتظارهم ليلحقوهم الى الجنة على نورهم كما هم مسرعون ، وأنسًى لهم وهم مظلمون مبطئون !.

أو انتظار الشفاعة لمن ينظرونهم أمل الشفاعة ، ولكنه أيضاً النظر ( إلى ) وهنا النظر ( انظرونا ) فهو نظر يفيد الاقتباس من ذلك النور .

وقد التمسوا محالاً فاجيبوا بمحال مضاعف : ( قيل ارجعوا وراءكم فالتمسوا نوراً ) فليس هــــذا النور بالذي يلتمس هنا ، ولا بالذي يقتبس من أهل النور هنا ، وإنما 'يلتمس ( وراءكم ) يوم الدنيا التي خلفتموها وراءكم ظهرياً ، ومن ثم يقتبس منه هنا ، أو كان أصله من هناك ثم يتمم هنــــا بشفاعة أو التماس ، ثم سورة الحديد آية ١٣ \_\_\_\_\_

( فضُرب بينهم بسور له باب باطنه فيه الرحمـــة وظاهره من قِبَله العذاب ) :

ترى ما هذا الحجاب ، وما هذا الباب ، وما هو ياطن الرحمـــة وظاهر العذاب ٢٢

هل انه حجاب الأعراف؟: ( وبينهها حجاب وعلى الأعراف رجال يعرفون كلا بسياهم .. ) ( ٧ : ٤٦ ) قد يكون ، وليكن حجاباً دائباً لا يستطيع أصحاب النار اخترافه يمنة أو يسرة أو من عل ، فليكن سوراً دائرياً أو مثله، لا طولياً له جانبان منتهيان ، فانها له بابان ، فلا حاجة فيه الى باب ، ولكنه ( سور له باب ) فالسور توحي بحجاب يحيط من الجوانب كلهما ، فانها الحائط المشتمل ، والباب .. أيا كان .. توحي أن لا سبيل الى داخل السور إلا منه ، اذاً فهي حائط محيط بأهل الجنة ومحاط بأهل النار، والباب هذه بابها الى الجنة فهي باب الرحة ، وباطن السور فيه الرحمة : واقعها إذ يعيش أهلها النور ، في باب الرحة ، وباطن السور فيه الرحمة : واقعها إذ يعيش أهلها النور ، في المار تها ، إذ هم يخرجون من بابها الى الجنة ، وظاهر السور ( من قبله ) فيك فيه النار .

فلن يدخل السور ، ولن يقرب الى باب السور ، إلا أهل النور ، وأما المظلمون فهم خارج السور ، ونائون عن باب السور ، فالمؤمنون هم في مربع النور : معهم ، وفي السور ، ومن باب السور ، والى الجنة النور ، والمنافقون ومعهم الكافرون هم محرومون عن النور بما حرموا أنفسهم .

وهذا من الفصل يوم الفصل بين المؤمنين وسواهم ، ثم هناك فصائل اخرى تفصل بينهم تلو بعض ، أو مع بعض حتى يتم الفصل ، حين استقر أهل الجنة في الجنة وأهل النار في النار ، ثم لا تراثي ولا حوار .

( الفرقان – ۱۰ )

سورة الحديد آية ١٤ .....

( . . بلى ) فيما لا يفيد هنا ، و ( لا ) فيما يفيد : ( ولكنكم فتنتم أنفسكم وتريصتم وارتبتم وغرتكم الأماني حتى جاء أمر الله وغركم بالله الغرور ) .

لكنكم عشتم مربع الظلمات بدلا عن مربع النور : فتنة الأنفس، والتربص، والارتياب والغرور ، وأين مربع الظلمات من مربع النور !.

(فتنتم أنفسكم) : أنفسكم أنتم عن برهاني الفطرة والرسالة ، فخسرتم النور الأول ، والتهيتم عن النور المبين ، و ( فتنتم ) المؤمنين الذين هم كأنفسكم قضية ولهم عذاب الحريق ) ( ١٥ : ١٠ ) ولتكم ما ليثتم في هذه الفتنة فرجعتم الى ولهم عذاب الحريق ) ( ١٥ : ١٠ ) ولتكم ما ليثتم في هذه الفتنة فرجعتم الى نور الفطرة والرسالة ، ولكنكم ( وتربصتم ) وتلبثتم ما كثين في هسذه الفتنة للالتهاء فقست قلوبكم : ( ولا تكونوا كالذين اوتوا الكتاب من قبسل فطال عليهم الأمد فقست قلوبكم : ( ولا تكونوا كالذين اوتوا الكتاب من قبسل فطال خطيئة فاولئك أصحاب النار هم فيها خالدون ) ( ٢ : ١٨ ) ( كلا بل ران عليهم ما كانوا يكسبون ) ( ٣٨ : ٢ ) ( يلى من كسب سيئة فأحاطت به عليهم الأمد فقست قلوبكم ) ( ٣٩ : ٢ ) ( يلى من كسب سيئة فأحاطت به نظيئة فاولئك أصحاب النار هم فيها خالدون ) ( ٢ : ١٨ ) ( كلا بل ران ركسة عن الحق ، تربصتم بأنفسكم في الفتنة وتربصتم يالمؤمنين الدوائر : ركسة عن الحق ، تربصتم بأنفسكم في الفتنة وتربصتم يالمؤمنين الدوائر : ينكم يوم القيامة ) ( ٤ : ١٤ ) ومن الله قالوا ألم نكن معكم وان كان ركسة عن الحق ، تربصتم بأنفسكم في الفتنة من مائومنين الدوائر الذ ينيكم يوم القيامة ) ( ٤ : ١٤ ) ( ومن الأعراب من يتخذ ما ينفق مغرماً الكافرين نصيب قالوا ألم نستحوذ عليكم ونمنعكم من المؤمنين فالله يحكم ويتربص بكم الدوائر عليهم دائرة السوء والله سميع عليم ) ( ١٩ : ٨٩ ) ، كذلك ويتربص مالدوائر و الإنابة الى الله ، ثالوث التربص المنوسين فالله يحكم

ولو أنكم رجعتم عنالفتنة المتربصة بكم وبالمؤمنين،والمتربصين عن التوبة، ورجعتم الى الله ، قفزة الى الفطرة قبل انكسافها بالمرة ، لرجع لكم نور العلم فالايهان ، ولكنكم ( وارتبتم ) إذا استأصلت الفطرة عن نورها فأظلمت ، فأوصلتكم الفتنة المتربصة المستقرة الى الريبة ، ريبة في كل حق ناصع ، أو إيماناً سورة الحديد آية ١٥–١٦ .....

يؤخذ منكم ..) ( فلن يقبل من أحدهم مل الأرض ذهباً ولو افتدى به ) ( ٣ : ٩٩ ) رغم ( لو أن لهم ما في الأرض جميعاً ومثله معه لافتدوا بـــه ) ( ٣ : ١٨ ) ( فاليوم لا يؤخذ منكم فدية ولا من الذين كفروا ) : ( انـــ الذين كفروا لو أن لهم ما في الأرض جميعاً ومثله معه ليفتدوا به من عذاب يوم الذيامة ما تقبل منهم و لهم عذاب أليم ) ( ٥ : ٣٦ ) ( يود المجرم لو يفتدي من عذاب يومنذ ببنيه ) ( ١٠ : ١١ ) .

( مأواكم النار ) في دار القرار ،كماكان مأواكم في دار الفرار (هي مولاكم): أملك بكم وأولى بأخذكم ، فكأنها تملككم رقِـاً ، ولا تحرركم عتقاً ، وكما كنتم ارقاء لموجبات النار ، جهنم تصلونها وبنس القرار .

لقد حان الآن أن ينحى المنافقون نحو الإيمان ، فتخشع قاوبهم لذكر الله لو كانت لهم قاوب ، فالمؤمنون أجدر بذلك وأحرى :

د ألم يسأن للذين آمنوا أن تخشع قلوبهم لذكر الله وما نزل من الحق ولا
 يكونوا كالذين اوتوا الكتاب من قبل فطال عليهم الأسد فقست قلوبهم وكثير
 منهم فاسقون » .

انه ليس المنافقين والكافرين فقط مم الذين ينسيهمالشيطان ذكر الله، فيخطوا بهم خطواته ، بـــل هو إلى تضليل المؤمنين أرغب ، فحيا إلى مطاردة الشيطان ان ندحره عن صدورنا وقاوبنا فإنه الوسواس الخناس :

بخشوع القلب يخشع القالب ، وقد يخشع القالب والقلب لاه ٍ ، ورين القلب لا يزيله ويجليه إلا ذكر الله، ذكر يأخذ بأزمة القلب ويستكن في زواياه، فليس ذكر اللسان إلا من بواعث ذكر القلب ، وإلى أن يصبح العبد كله ذكراً لله !

فالذكر الذي لا يخشع به القلب ، هو قالب الذكر وليس قلبه ، وإنما حقيقة الذكر هي التي تقلَّب القلب إلى الله ، وتفرغه عما سوى الله .

يتباطئون، ومن سواهم منمبلغي رسالات الله إنما يصدرون عنهم 'غيباً وحضوراً فقد يتباطئون أو يخطئون ، مما يقلمل من تأثيرات المطات ، فتتماظم القساوات في ثالث الأدوار ، دور الانتظار الذي نعيشه ، إذ لا رسول ولا إمام حاضراً ، وإنما منتظراً ليأتي ويقوم الأود، فهذا الدور من أخطو الأدوار تقاسياً للقلوب، ومن أكثرها مسؤوليات على عواتق المسلمين ، فإذا يؤثر طول الآماد في الفترات الرسالية في قساوات القلوب ، والرسالة غير منتهية ، والفترة محدودة ، فماذا يكون أحوالنا في دور الانتظار وقسد انتهت الرسالة والوسالات ، وختم دور الإمامات ، والفترة طائلة لحد غير معروف ، ولحد الآن الف وستة وستون سنة يتضي على الغيبة التامة لدور الإمامة ، ولم يسبق له مثيل طولاً ، ولا يأساً قاطعاً عن تجديد الرسالات .

فإذ تأن آية الآن على المؤمنين زمن الرسول (٢) وعلى اسماعهم تأن الآيات من أقوى الرسالات الإلهية ، فنحن الغسّب عن ذلك الزمن ، وعن زمن أتمة تلكم الرسالة ، نحن أحرى وأجدر وأفقر إلى هسذه الرنة الموقظة ، فلنأخذها نصب عبوننا ، وصفي أذاننا ونقول تربلي يارب المحد آن لنا أن تخشع قلوبنا لذكرك وحقيق لمن له قلب أن يصعق ويتفتت لما يسمعها كبعض الأولين (٢) .

(١) الدر المنثور ٢ : ١٧٤ - أخرج ابن مردويه عن انس مرفوعاً إلى النبي (ص) قال : استبطأ الله قلوب المهاجرين بعد سبع عشرة من نزول القرآن فأنزل الله : ألم يأن .. وفيه أخرج ابن مردويه عن عائشة قالت : خرج رسول الله (ص) على نفر من أصحاب في السجد وهم يضحكون فسحب رداءه محمراً وجهه فقال : أتضحكون ولم ياتكم أمان من ربكم بانه قد غفر لكم ولقد أنزل علي في ضحككم آية: « ألم يان للذين آمنوا أن تخشع قلوبهم لذكر الله » قالوا : يا رسول الله (ص) ! فما كفارة ذلك ؟ قال : تبكون قدر ما ضحكم علوفيه أخرج ابن مردويه عن ابن مسعود ان رسول الله (ص) قال : لا يطولن عليكم الأمد فتقسو قلوبكم إلا ان كل ما

(٢) روح المعاني للالوسي ج ٢٧ ص ١٨٠ : روى السلمي عن حمد بن أبي الحواري قال : بينا كنا في يعض طرقات البصرة إذ سمعت صعقة فاقبلت تحوها فرأيت رجلاً قد خر منشياً عليه ... سورة الحديد آية ١٧ \_\_\_\_\_

بذكر اللسان ، ومن ثم بكل هؤلاء الذين وقفوا عن الحواك في تحكيم ذكر الله في قلوبهم ، أو يتباطؤن في الحراك ، مهما انقلب ذكر ٌ من الله إلى قلوبهم ، فليس لذكر الله حد ولا نهاية ، وعلى السالك أن يتسارع في هذه السبيل حتى يتوفساه الموت ، ومن ثم 'يسرع بالعجلة التي قدمها لنفسه .

( ألم يأن ) : ألم يأت آن وحين ( للذين آمنوا ) يألسنتهم دون قلوبهم ، أو يقلوبهم أحيانا دون أخرى ، أو ببعضها دون الآخر ، أو يدرجة دون تزايد ( أن تخشع قلوبهم لذكر الله ) كل مـا يذكر الله ( وما نزل من الحق ) قرآنا وأيا كان ، ( ولا يكونوا كالذين اوتوا الكتاب من قبل ) من اليهود والنصارى ( فطال عليهم الأمد ) : الأجل والفترة بين الرسالات ( فقست قلوبهم ) شاءوا أم أبوا ( وكثير منهم فاسقون ) وهم العامدون الضالون المضللون . فقليل منهم ضالون جهلا وقصوراً فهم ليسوا يفاسقين ، وقليل من هؤلاء القـلة مؤمنون المعادون رغم طول الآماد وبواعت القساوات ، وهنيئا لهذه القلة المؤمنة ، اللهم صامدون رغم طول الآماد وبواعت القساوات ، وهنيئا لهذه القلة المؤمنة ، اللهم وتحملنا من هؤلاء القلة من المـلة التحنيفة المحمدية ، وفي أقسى الزمن وأطول وترى هل منفرج بعد الإنكسار بما تقاست القلوب في فترة الانتظار ، وماتت وترى هل منفرج بعد الإنكسار بما تقاست القلوب في فترة الانتظار ، وماتت

وترى هل منفرج بعد الإنكسار بما تقاست القلوب فيفترة الانتظار وماتت الأرض ؟ اللهم نعم :

«اعموا أن الله يحيي الأرض بعد موتها قد بينًا لكم الآيات لعلكم تعقلون» .

إن إحياءَ الأرض بعد موتها ؛ لا بعد إماتتها ؛ توحي ان موتهــــا منها ؛ وإحياءها من الله؛ فهي إذاً الحياة الروحية ؛ بعد موتها عنها بما قست القلوب<sup>(١)</sup>

(١) الكافي باسناده عن ابي ابراهيم موسى بن جعفر (ع) في الآية : قال : ليس يحييها بالقطر ولكن يبعث الله عز رجل رجالا فتحي الأرض لاحياء العدل ولإقامة الحـد فيها انفع في الأرض من القطر اربعين صباحاً .

أقول : سلب الاحياء بالقطر عاه سلب الحصر ، وكما يزعمه البسطاء ، فـإن الآية تشملها وان تلويحاً . سورة الحديد آية ١٨–١٩ ---- ٥٥٠

المهدي (ع) وثلاثمائة وثلاثة عشر رجلًا اصحاب الألوية · إضافة الى من يرجعهم الله من سائر المؤمنين الأشداء رجعة الاستعداد او الاستدعاء ا اللهم اجعلنا منهم احياءً او امواتاً .

د ان المصدقين والمصدقات وأقرضوا الله قرضاً حسناً يضاعف لهم ولهم
 أجر كريم ، :

مزيد تأكيد لإقراض الله قرضاً حسناً متصدقاً فيه وفي سواه من إنفاق في سبيل الله ، والتصدق هو التجافي عن حق لمن يحتاجه ، بتكلف ، كأن يحبه كثيراً ، أو يحتاجه دون ضرورة أم ماذا .

« والذين آمنوا بالله ورسله اولتك هم الصديقون والشهداء عند ربهم أمم
 أجرهم ونورهم والذين كفروا وكذبوا بآياتنا اولتك أصحاب الجحيم » :

انالصديقين والشهداء عند الله ليسو ا أناسا خصوصاً تحتكر لهم هذه المقامات، وتحجز لهم لأنهم أصحاب القرابات الى الرسول تشكين أو أياً من ميزات اللهم إلا القُرُنبات : الإيمان بالله ورسوله وان كان له درجات، فالصديق والشهيد عند الله هو الذي بلغ الذروة من الإيمان عقيدياً وعملياً ، فإن الاسلام شريعة لا مجال فيها للطبقيات في نيل الدرجات .

ومن المؤمنين الذروة من فرَّ بدينه من أرض الى أرض مخافة الفتنة على نفسه ودينه (١) مما يدل على أن دينه أعز عنده مما سواه، وان كانوا هم أيضاً درجات.

صحيح أن المؤمن لن يصل الى درجة النبيين ، إلا أن له أن يضاهيهم فيصل

(١) الدر المنشور ٦ : ١٧٦ أخرج ابن مردويه عن أبي الدرداء قال قال رسول الله (ص) : « . . كتب عند الله صديقاً فإذا مات قبضه الله شهيداً وتلا هذه الآية ثم قال : والفارون بدينهم من أرض الى أرض يوم القيامة مع عيسى بن مريم في درجته في الجنة » .

وهم كذلك شهداء الله وحججه يوم الدنيا، يدلون اليه، مجاهدين في التدليل عليه ، مثلث الشهادة الصادقة للصديقين وحسن اولئك رفيقاً .

هؤلاء لهم أجرهم كما سعوا ، ونورهم كما قدموا ولا يظلمون فتيلًا « والذين كفروا » بانله ورسله « وكذبوا بآياتنا »: رسلًا ورسالات بسائر الآيات « اولئك أصحاب الجحيم » : نار شديدة التأجج ، كما هم كانوا ناراً على أصحاب النعيم .

د اعلموا انميا الحياة الدنيا لعب ولهو وزينة وتفاخر بينكم وتكاثر في الأموال والأولاد كمثل غيث أعجب الكفار نباته ثم يهيج فتراء مصفراً ثم يكون حطاماً وفي الآخرة عذاب شديد ومففرة من الله ورضوان وما الحياة الدنيا إلا متاع الفرور ، :

ان الحقيقة في الحياة الدنيا تم ورام كل ما يبدو فيها هي الحيساة الخاسية الزهيدة الجوفاء ، دون بقاء ولا وفاء ، تجمعها و انها حيساة الفرور ، : غرور لعب ولهو وزينة وتفاخر وتكاثر ، ومن ثم هي ( في الآخرة عذاب شديد ) لمن أبصر اليها فأعمته عن حقيقتها ، وهي هي ( مغفرة من الله ورضوان ) لمن أبصر بها فبصرته ، فهي من طبعها حياة الغرور لمن لا يحد البصر ، وهي ثانية حيساة المغفرة والرضوان لحديدي البصر ا فعلى السالك السبيل من هذه القنطرة الخرور . أن يعمق النظر ويحد البصر ، لكي لا يغره بالله الغرور في هذه القنطرة الخرة

انها حياة ذات وجهين ووجهتين : باطنها فيه الرحمـــــة وظاهرها من قِبَـله العداب ، وكما تضرب هي سوراً بين أهل الجنة والنار يوم القرار .

فبإمكان الانسان أن يجعل من الحياة الدنيا حياة 'عليا ، أب يقنطرها للاخرى ، ويستخدمها الإرتقاء في مراقي العبودية والتقى ، فان الدنيا مدرسة الآخرة !. سورة الحديد آية ٢٠–٢١ \_\_\_\_\_

«كمثل غيث أعجب الكفار نباتسه»: هل الكفار هنا مم الزرّاع إذ يكفرون البذر ويسترونه تحت التراب ؟ وقد يناسبه الغيث والنبات ! ولكنها إذا آية يتيمة في هكذا كفر بين آيات الكفار كلمدا <sup>(۱)</sup> ! أم هم الكافرون الساترون الحاجبون الفطرة عن نور الحق ، والساترون سائر الحق بحجب التكذيب والإنكار ؟

قد يلائمه سائر آيات الكفار ، وغير فصيح ولا صحيح أن يعني به في هــذه اليتيمة غير ما عنى به في سائر العشرين آية ، فلمــاذا لم يقل الزرّاع لوكان معنياً بن الكفار ، كما في سائر آيات الزرّاع <sup>(٢)</sup> ؟ وقد قورن بالكفار في واحدة منها : « يعجب الزرّاع ليغيظ بهم الكفار » ( ٤٤ : ٢٩ ) ! ولكنا العجاب من نبات الغيث لا يخص الكفــار ، زرّاعاً أم غير زرّاع ، بل يعجب المؤمن والكافر ، ولا سيا الزرّاع مؤمنين أوكافرين !

قد يعني به الزرَّاع هذا مضمنا الكفار ، تورية وإلماعاً إلى إعجابهم بالحيساة الدنيا ، فالغيث يعجب الزراع وأحرى ، ويعجب الكفار زراعاً وسواهم، وأين عجب من عجب ؟ عجب ٌكافر وهو عجاب كافر ، وعجب ٌمؤمن وهو عجاب ُ مؤمن ، عجب ٌلاهٍ ، وعجب من رحمة الله .

«ثم يهيج » النبيات « فتراه مصفر أثم يكون حطاماً » : كسراً هشيماً تذروه الرياح ، وهكذا ينتهي شريط الحياة الدنيا العباجلة الزهيدة ، ثم هي « وفي الآخرة عنذاب شديد » للتراع الكافرين المجبين بظاهر الحياة الدنيا ، اللاعبين اللاهين المتزينين المتفاخرين المتكاثرين « ومغفرة من الله ورضوان» للزراع المؤمنين ، الذين استفادوا من غيث الحياة إغاثة لها عن دنياها ، فها زخرفوها أو دنشسوها بغرورها وزورها ، بل أنبتوها من هميذه الممرة الكأداء نباتاً حسناً ،

(١) وهي احدى وعشرون آية لا يحتمل معنى الزرع إلا في هذه .

(٢) وهي اربعة عشير آية .

وهكذا يجب أن تكون مسارع الحياة ومصارعها إلى الله ، لا إلى اللهو .

وهل هناك من فرق بين آيتي آل عمران والحديد ؟ إن هـــــذه تقدّر عرض الجنة كمرض الساء والأرض؟إذاً فليست هي فيالساوات والأرض؟ولا كعرضها؟ وإنما كعرض الساء والأرض ؟ وعلسّها الساء الاولى أو أية سماء ؟ ولأنها للمتقين .

وتلك تقدّر عرضها السماوات والأرض٬فهي إذاً فيهما وكسعتهما ٬ بالسماوات السبـع ٬ ولأنها للسابقين فهي أوسع ؟.

أقول : لا هذا ولا ذاك ، فان جنة المتقين والسابقين وأي من المؤمنين هي فوق السماء السابعة : ( ولقد رآه نزلة اخرى . عند سدرة المنتهى . عندها جنة المأوى ) (٥٣ : ١٥) مهما كانت لها درجات حسب الدرجات ، وسدرة المنتهى هي منتهى الكوري المحيط بسائر الكون ، ومن الافق الاعلى لصاحب المعراج قبل مقام أو أدنى ، هـــذه الجنة فرشها عرش السماء السابعة و ( سقفها عرش الرحمان ) <sup>(۱)</sup> .

ولو كانت هي في الساء والأرض لم يكن عرضها كعرض الساء والأرض ، ولا عرض الساوات والأرض ، وإنما ( جنة هي الساوات والأرض ) ! فالساء هناك هي الساوات هنسا وكما في غيرها ، إلا إذا قيدت بالدنيا ( الساء الدنيا ) أم ماذا ، والعرض هو السعة ، لا ما يقسسابل الطول ، فان الساوات والأرض ليست عرضاً مقابل الطول ، وإنما هي سعة جامعة للعرض والطول ، فه ( جنة عرضها الساوات والأرض ) تعني سعتها ليس إلا .

وبعـــدكل ذلك فشكل السماوات والأرض دائري كروي لا طول له ولا عرض ، وإنما محيط وسطح وحجم ، وإن الجنة معدّة الآن للمتقين والذين آمنوا

(١) كما يروى عن الرسول (ص) تفسير الفخر الرازي ج ٢٩ ص ٣٥٣ .

( الفرقان – ۱۱)

سورة الحديد آية ٢٢-٢٦ \_\_\_\_\_

فالواجب تهيئـــة الوسائل لغفران الله كما يحق ، وبما يشاء الله ويرضى ، فـ ( اولئك جزاؤهم مغفرة من ربهم وجنات تجري من تحتها الأنهار (١٣٦:٣) ( وَعَــدَ الله الذين آمنوا وعملوا الصالحات لهم مغفرة وأجر عظيم ) ( ٥ : ٩ ) ( اولئك الذين امتحن الله قــــاوبهم للتقوى لهم مغفرة وأجر عظيم ( ٩ : ٢ ) ( إن الذين يخشون ربهم بالغيب لهم مغفرة وأجر كبير ) ( ٢٣ : ٢٢ ) ... هؤلاء ممن تحق لهم المغفرة فالجنة .

وترى ان الإيمان بالله ورُسله كنقوى عقب الدي كاف في استحقاق فضل الجنة ؟ كلا ، اللهم إلا بتقوى عملية وكما في آية آل عمران : ﴿ أُعدَّت للمتقين ﴾ وان آية الصديقين والشهداء اكتفت بذكر الإيمان بالله ورُسله ، ولا ريب أن إيمانهم قمة الإيمان ، وإن كانوا أيضاً درجات .



مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي أَنْفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَابٍ مِّنْ قَبْلِ أَنْ تَبْرَأَهَا إِنَّ ذَٰلِكَ عَلَى ٱللهِ بَسِيرٌ ــ ٢٢ . لِكَيْلًا تَأْسُوا عَلَىٰ مَا فَاتَـكُمْ وَلَا تَفْرَحُوا بَمَا آتَاكُمْ وَٱللهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَـالٍ فَخُورٍ ــ ٣٣ . أَلَّذِينَ يَبْخَلُونَ وَيَأْمُرُونَ النَّاسَ بِآلْبُخْلِ وَمَنْ يَتَوَلَّ فَإِنَّ ٱللهَ هُوَ ٱلْغَنِيُّ آلْحَمِيدُ ــ ٢٤ . لَقَـدْ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِآلَبَيْنَاتِ وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِيتَابِ وَٱلْمِيرَانِ سورة الحديد آية ٢٢-٢٣ .....

« ما أصاب من مصيبة في الأرض ولا في أنفسكم إلا في كتاب من قبل أن
 نبرأها إن ذلك على الله يسير . لكيلا تأسوا على ما فاتكم ولا تفرحوا بما أتاكم
 والله لا يحب كل مختال فخور » :

فما هي المصيبة المعنية هنا ؟ وما هو الكتاب؟ وما هو الرباط بين ترك الأسى والفرح وبين المصيبة المكتوبة ؟:

المصيبة هي النائبة النازلة التي تصيب دون خطأ ، الرامية المصيبة الهدف ، وهي الرحمة المصيبة أهلها ، من الصّوب : نزول المطر ، فهي تجمع إصابة الحسنة والسيئة : ( ما أصابك من حسنة فمن الله وما أصابك من سيئة فمن نفسك ، ( ٤ : ٧٩ ) .

وهذه الإصابات كلّ باذن الله: وما أصاب من مصيبة إلا باذن الله، (١١:٦٤) و «كلّ من عنــد الله» ( ٧٨ : ٤ ) ولكما الحسنة من الله كما هي من عند الله ، والسيئة من نفسك وان كانت ياذن الله ومن عند الله ، فالله أولى منا مجسناتنا ، ونحن أولى منه بسيئاتنا .

وإصابة السيئات قد تكون لأهلها بمسما كسبت أيديهم : ﴿ وَمَا أَصَابَكُمْ مَنَ مصيبة فيا كسبت أيديكم ويعفو عن كثير ﴾ ( ٢٢ : ٣٠ ) إصابة بذنوبهم : ﴿ أَنَ لو نشاء لأصبناهم بذنوبهم » ( ٧ : ١٠٠ ) : ﴿ ظهر الفساد في البر والبحر بمما كسبت أيدي الناس ليذيقهم بعض الذي عملوا لعلهم يرجعون » ( ٣٠ : ٤١ ) .

وإذا تصيب المصيبة السوء غير أهلها ، فقسد تكون امتهانا لهم بما لم ينهوا وسكتوا ورضوا ، كالتاركين الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، فهم قسد تصيبهم ما تصيب أهل السوء من إصابات السوء ، وقد تكون امتحاناً وتكفيراً عن سيئات كما لأصحاب اليمين ، أو تكون ترفيعاً لدرجات كما للسابقين المقربين، وكل ذلك تشمله آيتنا هـذه ، وآيات الكسب تخص غيرهم ممن لهم يد في السوء سورة الحديد آية ٢٣ ......

تتغلب على مشيئته في شيء ، ولا تتجبر على شيء ، اللهم إلا في أجلك المحتوم ، أو المعلق على غير عملك وفعلك ، أو اصابتك بما أنت السبب ، أو ما ليس لك نصيب في السبب ، فإنها كلها و في كتاب من قبل أن نبرأها » وهسذا إعلام من الله مسبقاً :

د لکیلا تأسو علی ما فاتکم ولا تفرحوا بما آتاکم والله لا یحب کل مختـــال فخور ، :

ولماذا الأسى على ما فات ومضى ، وهو مقدر كائن بحساب دون فوضى ، فان كان الفوت بسيئة منك فهذا شيء مرتقب ، فلا تأس ، وإنما غيّر سيرتك ، وان كان من غيرك فاعتبره لك عبرة وذكرى أو تكفيراً عن سيئات، أو ترفيعاً لدرجات ، اذاً فلماذا الأسى على ما فات ؟!.

ثم ولماذا الفرح والمرح بما آتاك الله • فلعله نعمة تضم نقمة فاستعذ منه بالله • أو تجربة فاستعن فيه بالله • أو كرامة من الله امتحانا فلماذا الفرح ؟ فهل تلييك نعمة ؟ وكثير هؤلاء الذين يلتهون ! وليس الامتحان في النعمة أهور. منه في النقمة : « ونباوكم بالشر والخير فتنة وإلينا ترجعون » ( ٢١ : ٣٥ ) .

فلا تحسبن النعمة لباقة منك ولياقة ، ولا النقمة عذابا وآفة ، فقــد تكون النعمة نقمة والنقمة نعمة ، وقد تكون غير ذلك « والدهر لك يومان يوم لــك ويوم عليك فإذا كان لك فـــلا تبطر واذا كان عليك فاصبر فبكلاهما ستختبر » <sup>(1)</sup> .

وهذه الآية تمثل أزهد الزهد في الدنيا لأهل الدين وكما عن علي أمير المؤمنين عليتتهم: : د الزهد كله بين كلمتين من القرآن : « لكيلا تأسو على ما فاتكم ولا

(١) عن علي أمير المؤمنين (ع) :

سورة الحديد آية ٢٤-٢٥ .....

فهو فخور يفخر كثيراً بمــا خيّل اليه ، يعيش حياة الخيال والفخر والكبرياء ، ويأسى على ما فاته من الفائدات والرغبات كأنه حتى له مغتصب ، ويفرح بمــــا اوتي منها ويفخر كأنه حق له مرتقب ، ومن ثم يبخل عيا اوتي من خير ويتخطاه الى أمر الناس بالبخل :

« الذين يبخلون ويأمرون النسماس بالبخل ومن يتول فان الله هو الغني
 الحميد » :

فما أجهله وأبخله ، وما ألعنه وألامه حذا النكد الأغود الذي يبخل بمال الله – الذي استخلفه فيه – عن عباد الله ، ثم يأمر النسباس بالبخل ليكونوا معه سواء ، متولياً معرضاً عن الله ، و « هو الغني الحميد » غني عن ما لك ومالك ، غني عنك وعن غناك ، غني في ذاتــه وعن محلوقاته وهم الفقراء ، حميد في ذاته وان لم يكن له حامدون ، فما يناله شيء من حمد الحامدين ؟!.

د لقد أرسلنا رسلنا بالبينات وأنولنا معهم الكتاب والميزان ليقوم الناس بالقسط وأنزلنا الحديد فيه بأس شديد ومنافع للناس وليعام الله' من ينصره ورسله بالغيب ان الله قوي عزيز » :

هذا إقامة الناس بالقسط بمثلث : البينات والكتاب والميزان طوعاً، وتقويم لهم بالقسط ، بالحديد البأس الشديد كرهاً ، لمن ليس له طوع الى الحق ورغبة الى القسط ، الذين يجهلون أو يتجاهلون لغة الانسان : البينات والكتاب والميزان ، فليوا جهوا بلغة الحيوان : حديد فيه بأس شديد ، ومن ثم منافع للناس ، لأنه يؤدب النسناس ويوقفهم لحد الناس ، فمثلث البرهان حجة الناس ، والحديد حجة على النسناس ، فما هو الميزان بعد الكتاب ؟ وما هي البينات قبله ؟ وكتابات الوحي كلها بينات 1.

إن القرآن بوحدته بينات وكتاب وميزان٬ ولكن سواه من كتابات الوحي

البينات ، فالحكومة الإلهية من الميزان النازل مسع الكتاب ، وإن كان الكتاب بميزان بيان الرسول يمثل التشريسع ، فميزان الحكم يمثل التنفيذ، فلا قوام لتشريس بلا ميزان الحكم ، كما لا حكم وزيناً بلا تشريس إلهي .

هذه هي القوة التشريعية التنفيذية ، وترى انها تقوّم الناس أجمعين؟ اللهم لا ، إلا المؤمنين بالرسالات ، الذين يعقلون فيؤمنون ، وأما الذين لا يعقلون أو يجهلون أو يتجاهلون ، صم بكم عمي فهم لا يرجعون ، أما هؤلاء فلا بد عليهم من قوة رادعة عن التخلفات ، ضابطة عن الهمجيات والفوضويات ، وما هي إلا الحديد وبأسه الشديد :

« وأنزلنا الحديد فيه بأس شديد ومنافع للناس » :

والحديد بوجه عام كل مــا فيه حدة وصلابة وحتى حدة البصر : « فبصرك اليوم حديد » ( ٥٠ : ٢٢ ) ٬ وبوجه خاص هو الحديد المعروف باصوله وفروعه ومواليده .

و « انزاله ذلك خلقه اياه » <sup>(۱)</sup> لا فقط من السهاء فإن الله فيس ماكن السهاء وساكنها ، حتى ينزل ما ينزله منها ، وإنما أصل الانزال في أمثاله انزال الرحمة من علو ساحة الربوبية إلى المربوبين الهزلاء النازلين كما أنزلت الانعام الثانية ، وإن كان ذلك لا يمنع نزوله أيضاً من السهاء إلى الأرض كالأمطار .

فلما كانت الأرض شماساً مجنونة محترقية ، كانت الفلزات كالحديد وأمثاله سائلات أحيانا وغازات وكبخارات في جو الأرض، أخرى ، فلما أخذت تقر وتبرد شيئا فشيئا ، أخذت السحب الغازية الحديدية وسواها تنزل فيترة بعد أخرى فتدخل في شقوق الأرض أو تشقها فتدخلها فتصبح معادن تحت الأرض أو على مناكبها الجبال أحياناً !

والحديد هنا ديمني السلاح وغير ذلك، (٢) مما يحد ويقد ؟ ومن بأسه الشديد

(١) الاحتجاج للطبرسي عن أمير المؤمنين (ع) في الآية : فافز الد ذلك خلقه اياه .

( + ) التوحيد للصدوق عن علي (ع) في الآية ؛ يعني السلاح وغير ذلك .

سورة الحديد آية ٢٥ ......

«لقد أرسلنا رسلنا.. وأنزلنا الحديد.. وليعلم الله.. ان الله قوي عزيز»؛

فلأن قوي الحجة والمهجة ، قوي الرحمة والمحبة ، قوي اللطف والعناية ، جعل الناس تحت ظلال البينات والكتاب والميزان ، ولأنه عزيز غالب محمود في غلبه ، ينفذ شريعته أخيراً بقوة الحديد، فللجهاد الدور الأخير بعد شلَّ الحجج في تقويم الأود وتدعيم العَمَد ، رغم انها بالغة دامغة ، فالحديد يبأسه الشديد يفسح مجالات فاسحة للحياة الأمينة النبيلة ، بما يكسح ويمسح وصمات العار عن جبين الإنسانية بدحر أعداء ها وقهر ألداء ها !

ثم الرسالات الإلهية هي رسالة واحدة في جوهرها ، في مبدمها ومنتهاها ، في معناها ومغزاها ، مهما تشطرت في جزئيات هامشية منها ، كما وان أثمها أمة واحدة : ( ان هذه امتكم امة واحدة وأناً ربكم فاعبدون ) ( ۹۲ : ۹۲ ) : امة لله ، تلتقي في عبادة الله .

وترى لماذا ( ليقوم الناس بالقسط ) لا المكلفون أجمع ومنهم الجان؟ هل لأن الرسل أرسلوا للناس فقط ? وليست الرسالة محصورة لهم إ

أقول : ليس إلا لأنهم محور الدعوة الرسالية والجان فروع، كما وان رسالتهم فرع لرسالتهم ، فالرسل الاصول هم من الإنس للمرسل إليهم الاصول، ثم الرسل الفروع الجن هم للمرسل إليهم الفروع الجن ، والقيام بالقسط على ضوء هـــــذه الرسالات معني" فيهم أجمع .

وقد توحي ( وليعلم ) انه الأصل في مثلث المنافع للحديد ؟ فـ ( فيه بأس شديد ومنافع للناس ) هما نفعان له بطبيعة الحال ؟ قصدا أم لم يقصدا ؟ ولكن ثالث الأضلاع : ( وليعلم ) مقصود من الحديد ؟ فالجهاد به خير من سائر بأسه ؟ وأنفع من سائر منافعه ؟ لأنب يحفظ بيضة الدين ؟ ويؤمّن الحياة ويطمئنها للمؤمنين ؟ كما وان علم الناصرين منهم عن الخاذلين ممـا يبصرهم في مجتمعهم ؟ لكيلا يأمنوا إلىكل من يدعي الايمان ؟ نعمتان هامتان من بين سائر نعم الحديد !

سورة الحديد آية ۲۷ 📖

و (برسلنا) هنا لا تعم الرسل أجمع، وإلا خرج عنهم نوح وابراهيم من قبل، والمسيح ومحمد (ص) من بعد ، وإنمسا هم مَن بين نوح وابراهيم والمسيح ، مع التصريح بهؤلاء الثلاثة والتلميح أخيراً بمحمد (ص) : (فاتينا الذين آمنوا منهم) : من المؤمنين بالمسيح ، فالايمان الثاني هو الايمان بالنبي المبشر بـ في الإنجيل محمد (ص) ، كما ويصرح به وبكتابه في آية تجاوبها : ( وقفينا على آثارهم بعيسى بن مريم مصدقاً لما بين يديه من التوراة وآتيناه الإنجيل فيه هدى ونور ومصدقاً لما بين يديه من التوراة وهدى وموعظة للمتقين ، وليحكم أهل الإنجيل بما أنزل الله فيه ومن لم يحكم بمـا أنزل الله فاولنك هم الفاسقون . وأنزلنا إليك الكتاب بالحق مصدقاً لما بين يديه من الكتاب ومهيناً عليه فأحكم بينهم بما أنزل الله ..

فلا تعني تقفية هؤلاء الرسل بالمسبح : ( وقفينا بعيسى بن مريم ) لا هنا ولا هناك انه خاتم المرسلين ، وإنما كتقفية لكل سابق بلا حقه ، ومعظمه هنا تقفية الرسل الاسر اليليين بخــــاتمهم السيد المسبح ، ومن ثم يقفى بالرسول الاسماعيلي الذي هو بكتابه مهيمن على الكتب والرسل أجمعين .

فمن الهراء القولة الفارغة ان المسيح المقفى بسسه الرسل هو خاتم المرسلين ، خلافاً للتلويح هنا والتصريح هناك ان محمداً هو الخاتم لا سواه <sup>(ر)</sup> .

ولماذا لم يذكر مومى تنشئين بعدهما وقبل المسيح تلقئين وهو من الخسة أولي العزم ؟ علمه لأن المقام ليس مقام تعديدهم، ولذلك لم يذكر أيضاً سيدهم وخاتمهم محمداً تَتَبَيَّنَنْ إلا تلويحاً . والعناية بذكر المسيح بعــد الأولين ليس إلا لاستعراض

(١) حاول الكاتب المسيحي ( الحداد ) في كتاب ( الفرآن دعوة فصرانية ) إثبات ان المسيح خاتم النيبين بهذه الآية ، بان الرسل يشمل الكل ، فلما قفوا بالمسيح فهو آخرهم وهو زور هراه كما بيننا .

نجد إسماً أو ممثلًا عن إنجيل المسيح في بوتقات النسيان والتناسي ، يضيء أحياناً لمن شاء أن يستضيء <sup>(۱)</sup> .

وأمــا الرأفة والرخمة المجعولة في قلوب الذين اتبعوه ، فهما أمر ملموس ، لا في المسيحيين أجمع ، وإنما الذين اتبعوه ، وقد كان رؤفاً رحيما ، فمن اتبعه ، وفي رأفته ورحمته ، فالله يجعلهما في قلبه زيادة في هداه .

وهؤلاء المتبعون ثم نصارى المسيح الذين نصروه في زمنه وينصرونه بعده . ومن نصرته تصديقه بمن بشر به :النبي محمد تينيين وبالمودية المسلمين : د . والتجدن أقربهم مودية المذين آمنوا الذين قصالوا إنا نصارى ذلك بأن منهم قسيسين ورهبانا وأنهم لا يستكبرون . وإذا سعموا مصا أنزل الى الرسول ترى أعينهم تفيض من الدمع مما عرفوا من الحق ، يقولون ربنا آمنيا فاكتبنا مع الشاهدين ، ( ۵ : ۸۳ ) .

وهؤلاء هم الذين جعلمم الله فوق الكافرين الى يوم الدين : « إذ قـــــال الله يا عيسى إني متوفيك ورافعك إلي ومطهيرك من الذين كفروا وجاعلالذين اتبعوك فوق الذين كفروا إلى يوم القيامة . . » ( ٣ : ٥٥ ) .

= الاسكندرية دونيا تردد ، ونسبه الى يوحنا زوراً ، ولقد كانت فرقة ( لوجين ) في ق ٢ م تنكر هذا الانجيل وجميع ما اسند الى يوحنا (٥٠) ...

(١) إنجيل المسيح كان في العهد الأول في متناول الأيدي ، وكما في دائرة المعارف الانجليزية وكتاب اكسهومو ، واختاره الفاضل (١كهارن) وكثير من المتأخرين من علياء النمسا ، ومال اليه المحققون : ليكارك – كوب – ميكايلس – ليستك – نيمير ومارش ، وممن ظفر أخيراً بهذا الانجيل المغفور له حيدر قليخان قرلباش المعروف بسر داركابلي مترجم إنجيل برتابا الى بهذا الانجيل المغفور له حيدر قليخان قرلباش المعروف بسر داركابلي مترجم إنجيل برتابا الى المعة المعروف المعروف ومان المعنوبية المعقون : ليكارك – كوب – ميكايلس – ليستك – نيمير ومارش ، ومن ظفر أخيراً بهذا الانجيل المغفور له حيدر قليخان قرلباش المعروف بسر داركابلي مترجم إنجيل برتابا الى المعروف بسر داركابلي مترجم إنجيل برتابا الى بهذا المعمورية ويقال ان بروفسور (كربن) الفرنسي مندوب الادباء الفرنسين في إيران ، المترى هذا الانجيل من مكتبة الكابلي به ، منهم وراجم المعرون الادباء الفرنسي مندوب الادباء المرابي قرمين في إيران ، المترى هذا الانجيل من مكتبة الكابلي به ، منهم وراجم المعرون ، وما يترابي المعروم من المعروبين أي المرابي مترجم إنجيل برتابا الى المعروم من معل الميرين في إيران ، ومما يترابي من مكتبة الكابلي من مكتبية المعروبين إنجليل من مكتب المعروبين (ما معروبين الماريس من مكتبية الكابلي به ، ، ، ، ، ، ، ما ما مي المي الي الى المي وما يش هذا الانجيل من مكتبية الكابلي به مام ، مما المعارين ، وما يثل هذا الانجيل من مكتبة الكابلي به ، ، ، ، ، ، ، ، ما يثل هذا الانجيل إنها الما المي الما الماريس (ما يشر هذا الانجيل إنها الما الموليس (ما يشر ما يتل هذا الانجيل إنها الما يسم (ما يتابان ) .

( الفرقان – ۱۲ )

۴,

وزمن خــــاص وکما یروی <sup>(۱)</sup> ، ففریق رعوها حق رعایتها ، وآخرون لم یرعوها .

وقد تكون « رهبانية » بين جعل وكتابة إلهيين على كونها عطفاً لـ « مود"ة ورحمة » فالمجعول هو رهبة الرهبانية ، جعلها الله في قاويهم مع المود"ة والرحمة : « وجعلنا . . مودة ورحمة ورهبانية . . » والمكتوب هو الرهبانية الحقة بعدما ابتدعوها ، والمبتدعة هي الانعزالية المطلقة عن الحياة إلى عبادة الله <sup>(٢)</sup> .

إنهم حينا ابتدعوا الرهبانية ، كتبها الله عليهم ابتغساء رضوانه ، رفضاً لما فيها من غايات اخرى ، فأصبحوا إذن مرتبطين بهسما أمام الله أن يرعوها حق رعايتها بما رفضوه عن أنفسهم وحرّم الله ، وما فرضوه على أنفسهم وكتب الله، حفاظاً على متطلباتها من تطهر وترفيت وعفة ومناعة وقناعة وعبادة ، مما يحقق في نفوسهم حقيقة التجر<sup>و</sup>د لله ، ولكنها انتهت في الغمالب الى طقوس جوفاء ، فارغة عن الروح البراء ، تجارة كغيرها من تجارات ، إلا أنها بالدين وما أتعسه وأخسره من عناء لمناء لم

(١) مجمع البيان عن ابن مسمود قال : كنت رديف رسول الله ( ص ) على الحار فقال يا ابن ام عبد ١ هل تدري من أين احدثت بنو إسرائيل الوهبانية ؟ فقلت : الله ورسوله أعلم ، فقال : ظهرت عليهم الجبابرة بعد عيسى ( ع ) يعملون بماصي الله ، فغضب أهل الايهان فقاتلوهم ، فهزم اهل الايهان ثلاث مرات فلم يبق منهم إلا الفليل فقالوا : إن ظهر قا له ولاء أقنونا ولم يبق للدين أحد يدعو اليه،فتعالوا نتفرق في الأرض الى ان يبعث الله النبي الذي وعدقا به عيسى (ع) معنون به محداً (ص) – فتفرقوا في غيران الجبال وأحدثوا رهبانية ، فمنهم من تمسك بدينه ومنهم من كفر ، ثم تلا هذه الآية : ٥ ورهبانية ابتدعوها ما كتبناها عليهم إلا ابتغاء رضوان الله ٣ ، ثم قدال (ص) بي ابن ام عبيد ١ أقدوي ما رهبانية الذي الذي وعدة به ميس (ع)

(٢) « إلا ابتغاء رضوان الله » استئناء متصل كما بينا ، وكونه منقطعاً ينافي وجود المفعول « ها » في « ما كتبناها » فلا معنى لكونه منقطعاً إلا عل تاويل مستهجن يذاد عنه ساحة كلام الله بل وكل كلام فصيح او وعادي غير فصيح .

الذين رعوا الرهبانية حق رعايتها ﴿ وَكَثْبُرَ مَنْهُمَ فَاسْقُونَ ﴾ كما وهم لا يزالون في الصوامع والأديرة٬دكــّات التجارات والغايات٬ وأديرة التحمير والاستثمارات!.

فكثير من الراهبين التاركين الزواج بواحدة، يغوصون في بحر من الدعارات بالراهبات، وكثير من الراهبات التاركات الشهوات، الرافضات الزواج الواحد، يتلوثن بدعارات في الأديرة مع جماعات الرهبان .

هذا ! ولكنا الرهبانية في الاسلام ممنوعة بكافة صورها ، فكان من حق رعايتها الرهبان المؤمنين بمحمد أن تركوها لأنها ممنوعة في الاسلام ، كما قسسال الرسول تتبييني : درهبانية امني الهجرة والجهسساد والصلاة والصوم والحج والممرة ، `` جماً بين ألوان الواجبات الجاعية والفردية ومن أهمها الجهساد وكما قال : درهبانية هسده الامة الجهاد في سبيل الله ، `` طبعاً وبكل الطاقات : نفساً ونفيساً ، قاماً ولساناً وفكراً أم ماذا ، دون الرهبانية الانعزالية الصومعية التقشفية ، العازلة عن الحساة ، المنعزلة عن المجتمعات ، ولو كانت محصورة في العبادات ، فالإسلام كله حياة ، المنعزلة عن المجتمعات ، ولو كانت محصورة في وصلاة ، لا تختلف إلا في الصورة ، وأما السيرة والمسيرة فصيغة واحسدة هي : سبيل الله !.

ان الرهبانية حتى الحقيقية منهالم تكتتب علينا ، وإنمسا أبدل عنها بالجهاد ، وما ألطفه المروي عن الرسول ﷺ حيث يقول : «إني لم أؤمر بالرهبانية»<sup>(٣)</sup>

(١) كما مضى حديثه عن المجمع عن ابن مسعود وفي عيون الأخبار عن أبي الحسن الرضا
 (ع) قال : صلاة الليل .

(٢) الدر المنثور ٦ : ١٧٨ أخرج أحمد والحكيم والترمذي في نرادر الاصول وأبو يعلي والبيهقي في الشعب عن انس أن النبي (ص) قال : لكل امة رهبانية روهبانية هذه الامة الجهاد في سبيل الله .

(٣) أحمد بن حنبل ٢ ، ٢ ، ٢٦٦ .

والحماطبون أن يؤمنوا ثانياً بهــــذا الرسول هم المؤمنون من أهل الكتاب وسواهم ، وعـد كلا كفلين من رحمته ، فالأولون إذ كانوا مؤمنين من قبل ثم استجدوا الإيمان به فلهم أجران <sup>(۱)</sup> والآخرون إذ آمنوا أولا ثم ازدادوا إيماناً فلهم كفلان ، ومن ثم فمن لم يؤمن من أهل الكتاب تجاهلا وعناداً فلا كفل له ولا أجر وإنما وزر على وزر ،واذا كان جهلا قاصراً فله أجر ، كمن آمن بالرسول من غيرهم ثم لم يستجد الإيمان فله كفل ، والمشركون وسواهم الذين لم يؤمنوا أولا وأخيراً فعليهم وزر ، وكل انسان يعمل على شاكلته ،

وعل هـذه الآية الشاملة لفريقي المؤمنين تأمين للمسلمين منهم إذ فزعوا من أجر الآخرين مرتين : و الذين آتيناهم الكتاب من قبله هم به يؤمنون . وإذا يتلى عليهم قالوا آمنا به انــه الحق من رينا إنا كنا من قبله مسلمين . اولئك يؤتون أجرهم مرتين بما صبروا ويدرءون بالحسنة السيئة ومما رزقناهم ينفقون. وإذا سمعوا اللغو أعرضوا عنه وقالوا لنا أعمالنــا ولكم أعمالكم سلام عليكم لا نبتغي الجاهلين » ( ٢٨ : ٥٥ ) .

فلما نزلت هـــــذه الآية قالوا يا معاشر المسلمان ! أما من آمن منا بكتابكم فله أجران و من لم يؤمن بكتابكم فله أجر كاجوركم فأنزل الله هذه الآية:الكفلين'''.

إذاً فالمحور الأصيل فيها هم المؤمنون من غير الكتابيين كما ويدل عليه: ﴿ لَنَّلَا يعلم أهل التكتاب ألا يقدروا على شيء من فضل الله.. » فإنهم بحجة آية الأجرين علموا تفوقهم على المؤمنين لو آمنوا ٬ ومساواتهم لو بقوا ٬ فلا يقدر المسلمون على شيء من فضل الله 1.

(١) الجمع عن النبي (ص) في حديث : وأيــــا رجل من أهل الكتاب آمن بنبيه وآمن بمحمد (ص) فله أجران .

 (٣) الدر المنثور ٦ : ١٧٩ أخرجه الطبراني في الأوسط عن ابن عباس ، وابن أبي حاتم عن مقاتل بن حيان . مورة الحديد آية ٢٩ ----- ١٨٥

وكما عرفناه ، لا يكفل الكفلان إلا لمن زاد إيهانا على إيهان ، أيا كان ، وإنما محساب وميزان ، وأجران لمؤمني أهل الكتاب ، ثم ولهم كفلان لو زادوا إيهاناً على إيهان :

د لثلا يعلم أهل الكتاب ألا يقدرون على شيء من فضلالله وأن الفعنل بيد الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم » :

فآية أجرهم مرتين علمتهم أن المؤمنين من غيرهم لا يقدرون على شيء من فضل الله ، ومنهم من زعموا أنهم كأهل الكتاب لا يقدرون على شيء من فضل الله الذي يؤتاه المسلمون ، وآخرون – وهم كثير – تعصبوا كأن الجنسة خاصة بهم : « وقالوا لن يدخل الجنة إلا من كان هودا أو نصارى » ( ٢ : ١١١ ) أو أن النبوة خاصة بآل اسرائيل كأنها محتكرة فيهم ، وآية الكفلين هدمت هذا المربع المزعوم بأضلاعه وتدنت صرحاً عالياً بكفلين أعلى من الأجرين ، اللهم إلا اذا تحول أصحاب الأجرين إلى حالة الكفلين ؟ أو تحول أصحاب الكفلين الى حالة الأجرين أو أدنى ، فلكل أجره وكفله هوان ليس للانسان إلا ما سعى».

هكذا يحكم الله في آية الكفلين و لئلا يعلم أهل الكتاب ألا يقدرون ، : هم أو المسلمون دعلى شيء من فضل الله، فالمسلمون قادرون على فضل الله وأحرى، كما هم قادرون ، دون اختصاص ولا حكرة لفضل الله بقوم خاص ، وإنها القدرة بالايهان والعمل كما يشاء الله ويرضى، لا القدرة بالأمنية والأمل كما يهوون، اللهم إلا الرسالة الالهية التي لا يقدر عليها أحد إلا صفاءً هي كظرف للإصطفاء.

و لـذلا يعلم . . » حال : ډو ان الفضل بيد انله، تكويناً وتشريماً ، لا بأيديهم كما يهوون ، ولا بأيدي الفوضى د يؤتيه من يشاء » لا من يشاءون ، وبميزانه العدل لاكما يزعمون . ( سورة الجحادلة – مدنية – وآياتها اثنتان وعشرون )

بِسْمِ أَنْهِ ٱلرَّحْنِ ٱلرَّحِيمِ . قَدْ سَمِعَ ٱنْهُ قَوْلَ ٱلَّتِي تُجَادِلُكَ في زَوْجُها وَتَشْتَكَى إِلَى أَنْهِ وَاللهُ يَسْمَعُ تَخَاوُرَ كُمَّا إِنَّ أَنْهُ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ـــ ١ . ٱلَّذينَ يُظَاهِرُونَ مِنْكُمْ مِنْ نِسَائِهُمْ مُا هُنَّ أُمَّهَاتِهِمْ إِنْ أُمَّهَاتُهُمْ إِلاَّ ٱللَّانِي وَلَدْتُهُمْ وَإِنَّهُمْ لَيَقُولُونَ مُنْكَراً مِّنَ ٱلْقَوْلِ وَزُوراً وَإِنَّ ٱللهُ لَعَفُو عَفُور عَفُور الذِينَ يُظْاهِرُونَ مِنْ نِسائِهُمْ ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قُـالُوا فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مِّنْ قَبْلِ أَنْ يَتَمَاسُا ذٰلِكُمْ تُوعَظُونَ بِــهِ وَاللهُ بَمَا تَعْمَلُونَ خَبِيْرُ ــ ٣. فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيامُ شَهْرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ مِنْ قَبْلِ أَنْ يُتَمَاسًا فَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَإِطْعَامُ سَتَّيْنَ مُسْكَيْنَا ذَلِكَ لَتُؤْمِنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَتِلْكَ حُدُودُ أَنهِ وَلِلْكَافِرِينَ عَذَابٌ أَلِيمٌ ـــ ٤ . إِنَّ ٱلَّذِينَ يُحادُونَ اللهَ وَرَسُولَهُ كُبتُوا كَمَا كُبتَ أَلَذِيْنَ مِنْ قَبْلَهُمْ وَقَـدْ أَنْزَلْنَا آيَاتِ بَيْنَاتٍ وَٱلْكَافِرِينَ عَذَابٌ مُّبِيْنُ ـــ ٥ . يَوْمَ

وَإِذَا قِيْلَ انْشُرُوا فَانْشُرُوا يَرْفَعِ اللهُ ٱلَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ دَرَجْـاتٍ وَٱللهُ بِمَـا تَعْمَلُونَ خَبِيْرٌ ـــ ١١.

سورة تحمل – فيما تحمل – أحكاماً تربوية جماعية أخلاقية ،جارفة التصورات الخاطئة ، والتصرفات الغالطـة ، والعادات الجاهلة ، 'منشأة" اسساً جديدة ، ومبادىء عالية ، في نفوس الجماعـــة المسلمة ، ولكي تحمل دعوة الإسلام آمنة مطمئنة لمن يبتغي السلام .

« قد سمع الله قول التي تجادلك في زوجها وتشتكي الى الله والله يسمع تحاوركا إن الله سميع بصير » .

طرف من تحنسَت الجاهلية بحق المرأة المظلومة المنكوبة – بين مئات الأعنات – أن الرجل كان يغضب على أمرأته فيحرمها على نفسه بالظهار قائلاً : « أنت عليّ كظهر امي » فتحوم عليه ، ولا تطلق منه كالمعلقة : لا أيّم ولا ذات بعل ، ظلماً ما أفحشه بحقها وبحقه أيضاً .

فالإسلام منذ بزوغه في افق الجزيرة ، أخذ يجرف هـذه الهرطقات آونات حدوثها ، ومن ذلـك الظهار : ظاهر رجل من امرأته فأتت رسول الله ﷺ تجادله في زوجها ، وتشتكي الى الله بأسها وبؤسه، والرسول ﷺ لا يملك حكاً ولا جواباً حق يأتيه الوحي ، فانصرفت آئسة بائسة ، فإذا بالوحي يأتيه حاملاً تفاصيل الحكم: هقد سمع الله قول التي تجادلك في زوجها وتشتكي الى الله....

إن الله تعالى يسمع الأقوال لاكما نسمعها ، ويبصر الأحوال لاكما نبصرها ، فإنه سميع لا بآلة ، بصير لا بأدات ، فطالما يكلمنا عن نفسه بلغتنا لكي نتفهم ، ولكنه لا يعني منها إلا ما يناسب ساحة قدسه دون مُنّاسبات المكنات ، فسمعه وبصره هما علم ما يُسمَع وما يُبِصَر ، دون سمع ولا بصر كما لسواه . سورة الجحادلة آية ٦ – ٢ .....

كظهر امي ، وقد أخرجني من منزلي فانظر في أمري ، فقال لهما رسول الله تتشكير : ما أنزل الله تبارك وتعالى كتابا أقضي فيه بينك وبين زوجك ، وأتا أكره أن أكون من المسكلفين ، فجعلت تبكي وتشتكي ما بهما الى الله عز وجل والى رسول الله تتشكير وانصرفت .. وأنزل الله في ذلك قرآناً : « بسم الله الرحمن الرحيم . قد سمع الله ... ، <sup>(۱)</sup> .

وهذه المُنْعة والحائطة الرسولية مما تحكم ُعقبَد الرسالة و تُطبَّمنُ الناسأنه • ما ينطق عن الهوى . إن هو إلا وحي يوحى ، وكما أمره الله : • . . لتحكم بين الناس بما أراك الله .. ، ( ؛ : ١٠٥ ) فيا هو إلا رسول و ليس مشرَّعًا !.

ثم الشكوى هــــذه توحي بأن المرأة في الإسلام لها حق المجادلة مجقها ، والمحاورة بشأنها ، حتى ومع الرسول تتيتينين دون أن يحكم عليهسا بالسكوت والحمول ، وأن إذن الزوج لا يشارط فيا يحق لها من جدال وتراجع لأخذ الحق الى حكام العدل .

« الذين يظاهرون منكم من نسانهم ما من أميانهم إن اميانهم إلا اللاني ولدنهم وإنهم ليقولون منكراً من القول وزوراً وإن الله لعفو غفور » .

(١) أنقمي باسناده عن أبي جعفر الباقر عليه السلام قال: إن امرأة من المسلمات أتت النبي صلى الله عليه وآله وسلم فقالت: ... ( نور الثقلين ٥: ٤ ٥٢ ) . أقول: وهذه المرأة حسب الروايات هي خولة بنت تعلية زوجة أوس بن الصاعت ومن ذلك ما روته عائشة قالت: تبارك الذي وسع سمعه كل شيء اني لأسمع كلام خولة ينت ثعلية ويخفي علي بمضه وهي تشتكي زوجها الذي وسع سمعه كل شيء اني لأسمع كلام خولة ينت ثاب ويخفي علي بمضه وهي تشتكي زوجها الذي وسول الله أكل شبابي ونشرت له بطني حق الروايات هي خولة بنت تعلية زوجة أوس بن الصاعت ومن ذلك ما روته عائشة قالت: تبارك الذي وسع سمعه كل شيء اني لأسمع كلام خولة ينت ثملية ويخفي علي بمضه وهي تشتكي زوجها الذي وسول الله أكل شبابي ونثرت له بطني حق ال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم وهي تقول: يا رسول الله أكل شبابي ونثرت له بطني حق الى رسول الله أكل شبابي ونثرت له بطني حق الا الا كبر سني وانقطح ولدي ، ظاهر متي ، اللهم اني أشكو اليك ، فإ برحت حتى نزل جبرئيل الا إليات ، ( الدر المنشور ٢ : ١٧٩ ).

| 191 |  | ۳ | آية | الجحادلة | ر ة | سو |
|-----|--|---|-----|----------|-----|----|
|-----|--|---|-----|----------|-----|----|

فالقول و أنت عليّ كظهر امي ۽ منكر ينكره الواقــــــع والشرع والضمير واعتبار العقل؛ وزور يكذبه الشرع والواقع؛ عادة جاهلية تعرّقت فيهم كأنها أصل يعتمد عليه .

والظهار من الظهور بمعنى الغلبة والعلو: «فيا اسطاعوا أن يظهروه» : يعلوه، فالزوج غالب على زوجته يملكها في 'بضعهـا ، ويعلوها في أمره وإرشاداته : • الرجال قو امون على النساء » • كانتا تحت عبدين من عبادنا » كذلك ويعلوها ويركبها حين يطئها ، ولذلك قـد يعبّر عن طلاقها بالنزول عنها : • نزلت عن امرأتي » إذ كان يركبها ، مسيطراً عليها .. فليس -- إذاً -- من الظهر ، فإنــه ليس أولى بالذكر من الأمام الذي فيه مواضع المباضعة والتلذذ منها ، فظهر المرأة ليس أصلا فيا يرغب منها ، بل وفي إتيانيا منه قول بالتحريم !

وإذا كان الظهار منكراً من القول وزوراً فهو محرم قطعاً › ولا ينافيه عفو الله وغفره : ﴿ وَإِنَّ الله لعفو غفور ﴾ فإنه بعد النوبة والكفارة التالية .

« والذين يظاهرون من نسائهم ثم يعودون لما قالوا فتحرير رقبة من قبسل أن يتماسا ذلكم توعظون به والله بما تعملون خبير » .

صحيح أن الظهار لا تجعل الزوجة كالام في حرمة مؤبدة وكالمعلقة ، ولكنها تحرّمها مؤقنة نكالاً من الله ، فالمقصود منه لم يقـــــع ، والواقع غير مقصود ، وحكم الحرمة المؤقنة الزائلة بالكفارة من الله تعالى تأديب وتأنيب للمظاهرين من نساءهم ، وليس امضاء لسنة حاهلية .

و « من نسائهم » تعم الدائة والمنقطعة وملك اليمين خلافاً للأربعة في الثانية إذ لا يعتبرونها زوجة؛ ولأبي حنيفة والشافعي في الأخير؛ وعموم النساء للثلاث؛ وان المنقطعة زوجة بالكتاب والسنة : حجة عليهم؛ وكما سويت بينا لحرة والأمة

( الفرقان -- ١٣ )

سورة الجادلة آية ٣

ويحرم على الزوجــة ما يحرم على الزوج بنفس سند التماس حيث يحرّم المس من الطرفين ، فيحل لها بكفارة الزوج ، والحكمة في هــذا الحرمان من جانب الزوجة أن تساعد على حرمان الزوج .

ويصح ظهار العبد كمــا الحر ، وعدم ملكه لرقبة حتى يعتق يدخله فيمن لم يستطع ، دون أن يخرجه عمن يصح ظهاره ، ولكنه لا يصح من المرأة للنص : و من نساءهم ، إضافة الى أن لغــــة الظهار لا تناسب إلا الزوج كما سبق في أحاديثنا <sup>(۱)</sup> .

وهل يصح الظهار قبل الدخول ؟ نعم لإطلاق الآية ، ولا للأحاديث المقيدة لها بالمدخول بها ، خلافاً للأئمة الأربعة ، وفافاً للأئمة الاثنى عشر عليهم السلام إذ يروون عن الرسول يَتَيَكَنْ شرط الدخول'`` ، كما رووا اشتراطه بحالة طهر غير المواقعة بحضور عدلين كالطلاق خلافاً للأربعة <sup>(\*\*)</sup> .

والنص هنا و ثم يعودون لما قالوا ، قلو لم يعد فهل تحرم عليه حتى يعود ، أو لا يعود فتصبح كالمعلقة ؟ قطعاً لا ! فكيف يرضى الله بهــــذا الذي سماه كذباً وزوراً أن يستمر ، وإنما يجير على أحد أمرين : الغود مع الكفارة ، أو الطلاق فيا اذا رفعت المظاهر منها أمرها الى الحاكم ، كما في أحاديثنا : انــــه يجبر على أحد الأمرين بعد ثلاثة أشهر من المرافعة .

« فتحرير رقبة من قبل أن يتماسا » : اذا كانت عنده رقبة ، وإلا فليشتر

(١) القمي باسناده عن الصادق عليه السلام قال قسمال أمير المؤمنين عليه السلام اذا قالت المرأة : زوجي علي كظهر امي فلا كفارة عليها .

(٢) الكليني بإسناده عن الصادق عنيه السلام عن رجل مملوك ظاهر من امرأته فقال عليه السلام : لا يكون ظهار ولا إيلاء حتى يدخل بها ورواه الصدرق بسندين عن الصادقين عليهما السلام ( الوسائل ١٥ : ٢٠١ ) .

 (٣) الكليتي بإستاده إلى الباقر عليه السلام قال : لا يكون ظهار إلا في طهر من غير جماع بشهادة شاهدين مسلمين ورواه القمي في تفسيره مثله ومثله كثير ( الوسائل ٢٠، ٢٠٩ ). سورة الجادلة آية ٤ .....

الضغوط النفسية والمالية عليكم « لتؤمنوا بالله ورسوله » فسلا تأتوا بتصرفات وأقوال منكرة وزور فإنها خلاف الإيهار ، وتلك حدود الله » لا ما حددتم لأنفسكم في مثل الظهار أن تكافتم ما لم تتكلمةوا « وللكافرين » عقائدياً أو عملياً بهذه الحدود الإلهية « عذاب ألم » .

ِ وعدم استطاعة الصوم شهرين متتابعين أعم من العجز عن أصل الصوم ، أو الصوم هكذا،أو أن الشَبَق الشديد والغلمة الهاجمة يطيقانه عن أن يصبر شهرين رغم إمكانية الصوم ، شرط ألا يجد طريقاً آخر لإطفاء نائرة الشهوة كزواج منقطع ومثله .

وإذا لم يجد ما يطعم يستغفر الله ويؤدي عنه من بيت المال لو أمكن ٬ وهو ممن يأكل من الكفارة لوكان مسكريناً كما في أحاديثنا ٬٬ .

وهل تسقط هذه الكفارات إذا واقعها قبلها ؟ كلا ! وإنمـــا تثبت كفارة اخرى للوقاع قبلها <sup>(٢)</sup> . و ه قبل أن يتاما به بيان لظروف وجوبها وان الوقاع قبلها محرّم ، فلو واقع فعل محظوراً ، فهل إن فعل المحظور يسقط الكفارة ؟!.

(١) القمي بإسناده عن الصادق عليه السلام قدال : جداء رجل الى رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم فقال يا رسول الله ! ظاهرت من امرأتي ، قدال : اذهب فاعتق رقبة ، قدال ؛ ليس عندي، قال : اذهب فصم شهرين متتابعين، قال : لا أقوى، قال : اذهب فاطعم ستين مسكيناً، قال : ليس عندي ، قال : فقال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم : أذا أتصدق عنك فأعطاه تمرأ لإطعام ستين مسكيناً ، فقال : اذهب فتصدق بها ، فقال : والذي بعثك بالحق لا أعلم بين لابيتها أحداً أحوج اليه مني ومن عيالي، قال:فاذهب وكل وأطعم عيالك (نور الثقلين ه: ١٥ ٢).

(٢) الشيخ الطوسي بإسغاده عن الحلبي عن الصادق عليه السلام عن الرجل يظاهر من امرأته ثم يريد أن يتم على طلاقها ؟ قال : ليس عليه كفارة ، قلت : إن أراد أن يسها ؟ قال : لا يسها حتى يكفر ، قلت : فان فعل فعليه شيء ؟ قال : إي والله إنه لآثم ظالم ، قلت : عليه كفارة غير الاولى ؟ قال : فعم يعتق أيضاً رقبة وروي ما في معناه عن الحسن الصيقل عنه عليه السلام وعن أبي بصير عنه عليه السلام ( الوسائل ١٥ : ٢٧ه - ٢٨ ٩ ) . سورة الجادلة آية γ \_\_\_\_\_\_

ثلاثة إلا هو رابعهم ولا خمسة إلا هو سادسهم ولا أدنى من ذلك ولا أكثر إلا هو معهم أينما كانوا ثم ينبنهم بما عملوا يوم القيامة إن الله بكل شيء عليم » .

د ألم ترَ ، : رؤية العلم كأنها عيان · استفهام تقرير : أن الرسول ﷺ يرى – فيما يرى – « أن الله بعلم ما في السماوات وما في الأرض » من سرٍّ وإعلان ؟ دون أن يكون شيء أقرب له من شيء ، أو أبين له من شيء، يعلم ما في الكون على سواء ، دون أي جهل أو خفاء ، ويعلم من يتناجون ونجواهم و « هو معهم » معية العلم والقيومية الا معية الكيان والحد" والعدد دما يكون من نجوى ثلاثة ،: أشخاص رجالاً أو نساء أم مختلطين ، تناجياً ومسارة بينهم ، إلا هو رابعهم ، وليس ثالثهم ، إذ لا يتناجى معهم ولا يتناجون معه ، وليس داخلًا في أي حد وعدد ، وإنما د رابعهم » في علمه بما يتناجون ؛ دون أن تخفى علمه خافية ، أجل ، وانه تعالى لا يتمم عدد الكائنات بذاته ، فهو و واحد بعدد ، ولا عن عدد ، ولا بتأويل عدد ، فليس وابعا لهم ككائن محدود بحدودهم ، يقارنهم في كبانهم وزمانهم ومكانهم ومكانتهم ٬ وإغما مقارنة المعبة العلمية والقبومية (داخل في الأشياء لا بالمازجة ، خارج عن الأشياء لا بالمزايلة) د ولا خمسة إلا هو سادسهم ، بنفس المعنى « ولا أدنى من ذلـك ، اثنين أو واحد : كمن يتناجى ونفسه : ( انه يعلم السر وأخفى ) « ولا أكثر ، من خمسة وأكثر « إلا هو معهم أينما كانواء : وهـــذه المعية المطلقة اللامحدودة تفسير عميق أنيس لكونه تعالى رابع المتناجين أو سادسهم ، انه المعية العلمية دون حجاب ، لا والمعية العددية وسواها من المعيات التي لا تناسب ساحة قدسه تعالى ، كما وان ﴿ أَيْنَا كُلُوا ﴾ يخرجه وينزهه تعالى عن المكان أياكان ٬ فليس للمحيط على كل ماكن ومكان أن يكون في كل مكان ، إلا كوناً علمياً ، وكما في جواب الامام على تنتئين عما

سورة الجمادلة آية ٨ ......

و كفانا حضوره بما نسر" ونعلن رهبة منه ، ورغبة في طاعته ، ولكنه ينبئنا بما عملنا يوم القيامة ، رجفة فوق رجفة : « ثم ينبئهم بما عملوا يوم القيامة إن الله بكل شيء عليم » وانه يعاملنا بما عملنا ويحكم « ولا تظلمون نقيراً » .

وعل" تخصيص الذكر بالعددين الفردين بمناسبة النزول''' وان الله يحب الوتر لأنه وتر طالما بين الوترين من بون .

١

ثم التناجي بالإثم والعدوان ومعصية الرسول ، وما 'يحزن الذين آمنوا ، إنها محرمة وأحياناً لحد الكفر ، كما أن التناجي بالــــبر والثقوى محللة ولحد الوجوب أحياناً فيا يحمل تحقيق واجب أو الذب عن محرّم ، فلا تحرم ولا تجب ذاتياً ، إلا بما تحمل من مفروض أو محظور :

« ألم تر الى الذين نهوا عن النجوى ثم يعودون لما نهوا عنه ويتناجون بالاثم والعدوان ومعصيت الرسول واذا جاءوك حيوك بما لم يحيك به الله ويقولون في أنفسهم لولا يعذبنا الله بما نقول حسبهم جهتم يصلونها وبنس المصير » .

أتى ذكر النجوى بخيرها وشرها في سبع سور<sup>(٢)</sup> تندد بالذين يزعمون أن الله لا يعلم سرهم ونجواهم ( ٤٣ : ٨٠ ) ( ٩ : ٧٨ ) وأن النجوى لا خير فيها • إلا من أمر بصدقة أو معروف أو إصلاح بين الناس » ( ٤ : ١١٤ ) ناهية عن نجوى الظالمين : « وأسروا النجوى الذين ظلموا هل هـــــذا إلا بشر مثلكم » ( ٢١ : ٣ ) .

ولقد كانت للمنافقين والذين في قاويهم مرض مؤامرات سرية يتناجون فيها ضد الرسالة الإسلامية و بالإثم والعدوان ، وضد الرسول : و معصيت الرسول ،

 (١) قيل نزلت في قوم من المنافقين اجتمعوا على التناجي مغايظة المؤمنين وكانوا على هذين المددين .

(٢) هذه السورة والإسراء ، طه ، الأنبياء ، النساء ، التوبة ، الزخرف .

سورة الجادلة آية ٩ – ١٠ \_\_\_\_\_

يجنب الآخرة ، إذ يصلون : يوقدون ، جهنم ، كما كانوا وقوداً لنيران المؤامرات يوم الدنيا ، وحسبهم من عذاب الدنيـــا أن الله يفضحهم في مكائدهم ومصائدهم ضد الرسالة الإسلامية « خسر الدنيا والآخرة » !.

وطالما لم يؤثر النهي عن النجوى في المنافقين ، ولكنه مؤثر في الجماعة المؤمنة التي قد تنجرف في نجوى سيئة فتودي بها إلى والإثم والعدوان ومعصية الرسول» كالتشاور فيا يرتبط بالسياسة الإسلامية ، يعيب داً عن القيادة ، والتجمعات الجاذبية ، تناجياً هنا وهناك ، المنافية لروح التنظيم الإسلامي ، فإنها قد تؤدي - وكثيراً ما تؤدي – إلى البلبلة والفوضى ، الراجعة به والإثم والعدوان ومعصية الرسول » وإن لم تكن مقصودة 1 إلا أن مجرد الإثارة للمسائل الجارية ، وإبداء الآراء فيها على غير علم ، وبعيداً عن القيادة ، قد يؤدي إلى و المنحوس الذي يبغيه المنافقون ضو الاسلام .

فحذار حذار أيتها الجماعة المسلمة أن تعاونوا المنافقين على أنفسكم في تناجيكم الجاذبية ، فتصبحوا أعداء أنفسكم وصافو المؤمنين إ. ك

« يا أيهــــا الذين أمنوا إذا تناجيتم فلا تتناجوا بالاثم والعدوان ومعصية الرسول وتناجوا بالبر والتقوى واتقوا الله الذي اليه 'تحشرون » :

• تناجوا بالبر » : في علاقاتكم الفردية والجماعية ، ما ثبت أنه بر : واسع الخير والبركة « والنقوى » : التجنب عن سخط الله ، وعن معصية رسول الله ، « تناجوا ، فيا بينكم لترك التصميات الجانبية ، فيا يرتبط بالقيبادة والتنظي والسياسة الاسلامية « تنساجوا » تخفياً عن الأعداء – لا عن المؤمنين المسالمين – أو تخفياً عن ضعفاء العقول من المؤمنين ، الذين يفشون الأسرار جهلا فتبوه بالخسارة والدمار ، « تناجوا » متقين عن محاظير التناجي فردياً وجماعيا .

المنجوى من الشيطان ليحزن الذين أمنوا وليس بضارهم شيئا إلا
 باذن الله وعلى الله فليتوكل المؤمنون ، :

سورة الجادلة آية ١١

سلوك السبل المستطاعة ، فقصورها وكلالها عن كفاية البأس ، فالتوكل على الله قادرين وقاصرين : « ومن يتوكل على الله فهو حسبه » ( ٦٥ : ٣ ) .

فلا يعني التوكل على الله توك الأسباب تفريطاً لهــــا ، ولا فيما إذا كلمَّت أو قلَّت فحسب ، وإنما ترك التوكل على غيره من أسباب ، بل التوسل بها لوصول البغية متوكلاً في كل ذلك على الله ، دون توهُم لاستقلال الأسباب وإن كانت كافية حسب الظاهر ، فإن له تعقيمها ، كما له تتميمها إذا قلمَّت أو كلَّت .

« يا أيها الذين أمنوا اذا قيل لكم تفسّحوا في المجالس فافسحوا يفسح الله
 لكم وإذا قيل لكم انشزوا فانشزوا يرفع الله الذين آمنوا منكم والذين اوتوا
 العلم درجات والله بها تعملون خبير » :

بمب أن الدين ليس تكاليف حرفية جاف ، ولكنه تحو<sup>ث</sup>ل في الشعور ، واستجاشة لمكارم الأخلاق ، وحساسية في الضمير ، لذلك نرى الآيات تترى في تأديب الجمــــاعة المسلمة بالمثل العليما ، وتأنيبها فيا ينافيها ، في كل قولة وحركة وسكون .

والتفسح في المجالس هو التوسع فيها ، وأحرى المجالس بذلك مجالس النبي تَشْرَيْنُوْ ، كما أنه أفضل القائلين : ( تفسّحوا – انشزوا ) ، وقد كان المسلمون يتضامتون في مجالسه تتشيئ 'ركاما ، تنافساً على القرب منه ، وتحسارصاً على استماع كلامه ، فإذا ورد وارد ضنتوا بالتفسح له ، فأمرهم رسول الله تتشيئ ألا يضينتوا ، ويتفسحوا في الجمسالس ترحيباً وترغيباً للواردين ، ولا سيا إذا كانوا أفضل منهم في الإيمان – هنا – د فافسحوا ، وبأحرى إذا كان الوافد أعلم ، د فانشزوا » : ارفعوا : قوموا وقدموهم على أنفسكم في المكان كما هم أفضل منكم في المكانة .

نزلت الآية يوم الجمعة ورسول الله ﷺ جالس فيالصفَّة وفي مكان ضيق، وكان يكرم أهل بدر من المهاجرين والأنصار ، فقدم جماعة منهم عليه ﷺ ،

| Y•Y |  |  |  | 11 | آرة | الجمادلة | رة | سو |
|-----|--|--|--|----|-----|----------|----|----|
|-----|--|--|--|----|-----|----------|----|----|

الشيعة <sup>(1)</sup> ، ولكن هـــذا لا يعني أنه يحق للقادم – ولو كان أفضل – أن يقيم الجالسين فيجلس مكانهم ، وكما عن الرسول تي الله : ( لا يقيم الرجل الرجل من مجلسه فيجلس فيه، ولكن تفسحوا أو توسعوا ) <sup>(1)</sup> ، وإنما الأدب الاسلامي للقادم أن يجلس بدون الشرف ، كما كان من دأب الرسول تي الله والأنمة من آل الرسول تتناقل <sup>(1)</sup> .

== ينتظرون أن يوسع لهم افعرف النبي (ص) ما يحملهم على القيام فلم يفسح لهم فشق ذلك عليه فقال لمن حوله من المهاجرين والأنصار امن غير أهــــل بدر : قم يا فلان وأنت يا فلان ، قلم يزل يقيمهم بعدة النفر الذين هم قيام من أهل بدر ، فشق ذلك على من اقيم من مجلسه فنزلت الآية .

 (١) الاحتجاج للطبرمي : روي عن الحسن العسكري (ع) انه انصل بأبي الحسن على ين محمد المسكري ( ع ) ان رجلًا من فقياء شيعته كلم بعض النصاب فأذحمه بحجته حق أبان عن فضيحته، فدخل على علي بن محمد ( ع ) وفي صدر مجاسه دست عظم منصوب وهو قاعد خارج الدست وبحضرته خلق من العلوبين وبني هائم ، فما ذال يرفعه حتى أجلسه في ذلك الدست وأقبل عليه ، فاشتد ذلك على اولئك الأشراف ، فأما العاويون فمجلوه عن العتاب ، وأمسا الهاشميون فقسال له شيخهم : يا ابن رسول الله المكذا تؤثر عامياً على سادات بني هماشم من الطالبيين والمباسين ؟ فقال ( ع ) : إياكم وأن تكونوا من الذين قال الله تعالى : ﴿ أَلَم تَر الى الذين أُرتوا تصيباً من الكتاب يدعون الى كتاب الله ليحكم بينهم ثم يتولى فريق منهم وهم معرضون » · أترضون بكتاب الله عز رجل حكما؟ قالوا : بلي ، قال : أليس الله يقول : « يا أيهـا الذين آمنوا إذا قيل المكم تفسحوا في المجالس فاقسحوا يقسح الله لسكم .. يرفع الله الذين آمنوا منسكم والذين أوتوا العلم درجات » فلم يرض للمالم المؤمن إلا أن يرفع على المؤمن غير العالم ، كما لم يرض للمؤمن إلا أن يرفع على من فيس بمؤمن، أخبروني عنه قال : « يرفع الله الذين آمنوا والذين أوتوا العلم درجات »؟ أو فــال: يرفع الله الذين أوتوا شرف النسب درجات ؟ أوليس قال الله عز وجل : « هل يستوي الذين يعلمون. والذين لا يعلمون ؟ » فكيف تنكرون رفعي لهذا لما وفقه الله ؟ ان كسر هـذا فلان الناصب بحجيج الله التي علمه إياهـا ، لأفضل له من كل شرف في اللسب .

(٣) الدر المنثور ٦ : ١٨٥ – أخرج البخــاري ومسلم عن عمر أن رسول الله (ص)
 قال : ...

(٣) الكافي عن ابي عبدالله الصادق ( ع ) قال : كان رسول الله (ص) إذا دخل منزلاً قعد في أوفى المجلس اليه حين يدخل . وفيه عنه ( ع ) : من رضي بدون الشرف من المجلس لم يزل الله عز رجل وملائكته يصلون عليه حتى يقوم . سورة الجادلة آية ٢٢-٢٢

الصَّلَاةَ وَآثُوا الزَّكَاةَ وَأَطيعُوا اللهَ وَرَسُولَهُ وَاللهُ خَبِيرٌ بَمَـا عَلَيْهُمْ مَا هُمْ مُّنْكُمْ وَلَا مِنْهُمْ وَيَخْلِفُونَ عَلَى ٱلْكَذِبِ وَثُمْ يَعْلَمُونَ ـــ ١٤ . أَعَدَّ اللهُ لَهُمْ عَذَاباً شَدِيداً إِنَّهُمْ سَاء مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ \_ ١٥ . أَتَخَذُوا أَيْمَانَهُمْ جُنَّةً فَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللهِ فَلَهُمْ عَــذَابٌ مَّهِينٌ ــ ١٦ . كَنْ تُغْنِيَ عَنْهُمْ أَمْوَالْهُمْ وَلَا أولَادُهُمْ مِّنَ اللهِ شَيْنِـــا أُولَيْكَ أَصْحَابُ النَّـــارِ ثُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ـــ ١٧ . يَوْمَ يَبْعَشُهُمُ أَنَّهُ جَمِيعاً فَيَخْلِفُونَ لَهُ كَمَا يَحْلِفُونَ لَكُمْ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ عَلَى شِيءِ أَلَا إِنَّهُمْ هُمُ ٱلْكَادَبُونَ - ١٨. إِسْتَحْوَذَ عَلَيْهِمُ ٱلشَّيْطَانُ ۖ فَأَ نُسَبِّ الْهُمْ ذِكْرَ اللهِ أُولَـٰئِكَ حِزْبُ ٱلشَّيْطَانِ أَلَا إِنَّ حِزْبَ ٱلشَّيْطَانِ هُمُ ٱلْخَـاسِرُونَ ـــ ١٩ . إِنَّ ٱلَّذِينَ يُحَادُّونَ اللهَ وَرَسُولَهُ أُولَـٰ إِلَىٰ فِي ٱلْأَذَلِّينَ ــــ ٢٠. كَتَبَ قَوْماً يُؤْمِنُونَ بِأَنَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ يُوَادُّونَ مَنْ حَـــادً اللَّهِ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُوا آبَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْوَانَهُمْ أَوْ عِشِيرَتَهُمْ

( الغرقان – ١٤)

سورة الجادلة آية ١٢ \_\_\_\_\_

وغيره ٬ ودفع للتكاثر عليه (ص) من غير حاجة جماعية مدقعة .

« ذلك خير لكم » : كجاعة المسلمين ، فإنه لصالحكم جماعياً « وأطهر » : لتلوبكم ، إذ ته لل الصدقة أن النجوى بعدها خالصة لوجه الله ، ولكن الفقير ماذا يصنع ؟ هل يحرم لأنه فقير المال ، فيُضاف إليه فقر الحال ؟ كلا : • فإن لم تجدوا فإن الله غفور رحيم ، غفران يخص المعدمين دون أن يعم الواجدين ، مما يجاوب الأمر بالصدقة في الدلالة على وجوبها ، فإنها بين أمر وغفر ، كما تجاوبه توبة الله عليهم إذ لم يفعلوا . ولقد تواترت الروايات أنه لم يعمل به...ذه الآية إلا الإمام أمير المؤمنين على (ع) <sup>(1)</sup> وعلى حد قوله : ( ان في كتاب الله لآية ميا عمل بها أحد قبلي ولا يعمل بها أحد بعدي : آية النجوى .. كان عندي دينار فيعته بعشرة دراهم فكنت كلما ناجيت الذي (ص) قدمت بين يدي درهما ، ثم نسخت ، فلم يعمل بها أحد ، فنزلت : « مأشفقتم ان تقدموا بين يدي غير مما صدقات » ) <sup>(٢)</sup>.

(١) أورده الثعلبي والواحدي وغيرها من المغسرين والمحدثين، فمن ذلك ما يقوله الشيخ شرف الدين بعد نقل كثير من أخبار النجوى : لا أعلم أن محمد بن العباس ذكر في تفسيره سبعين حديثاً من طريق الفريقين يتضمن ان المناجي للرسول (ص) هو أمير المؤمنين (ع) دون الناس أجمعين » وأخرجه ابن بطريق في العمدة بأسانيد كثيرة عن الثعلبي وابن المغازلي ورزين وغسيرهم ، رفي المستدرك عن أبي نعم باستاده عن أبي صالح عن أبن عباس ، وباستاده عن مجاهد وعلي بن علقمة عن علي (ع) وابنمر دويه في المناقب بأربع طرق أحدها يرفعه إلى الم بن أبي الجمعد عن علي مثله ، وفي الجمع بين الصحاح الستة قال الو عبد الله البخاري وروى مثله ، وعن الكلبي عن أبي صالح عن ابن عباس مثله ، والحافظ الو نعم في كتاب ما نزل من القرآن في علي بسنده عن ابن جريح عن عطاء عن ابن عباس ، وعاس ، إلى غيل من المرائبي عن أبي الأسانية بن المحاد الستة قال الو عبد الله البخاري وروى مثله ، وعن الكلبي عن أبي المند عن المرائبي عن أبي المحده على المن المرائبي عن أبي مثله ، وفي الجمع بين الصحاح الستة قال الو عبد الله البخاري وروى مثله ، وعن الكلبي عن أبي المالي عن ابن عباس مثله ، والحافظ الو نعم في كتاب ما نزل من القرآن في علي بلي غير الم المائية .

(٢) أخرج سعيد بن منصور وابن راهويه وابن أبي شيبة وعبد بن حميد وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن مردويه والحاكم وصححه عن علي (ع) قال : وفي بعض الأحاديث انه (ع) استقرض هذا الدينار لنجوى الرسول (ص) . سورة الجادلة آية ١٣ .....

منها '' رغم مـــا نقم منه الناقمون لحدّ اضمروا عن اسمه فقالوا : ( رجل من المهاجرين ) واشركوا معه في هــــذه الكرامة غيره '' خلافاً لإجماع الرواة والمفسرين .

ولما ترك جماعة من المسلمين المناجاة خشية الإنفاق وخيّم عليهم الإشفاق : العناية المختلطة بخوف ، نسخ الله تعالى حكم صدقة المناجاة شفقة عليهم ورحمة ، وتاب عليهم ، فاختصت الفضيلة في تطبيق الآية بالإمام علي (ع) لحدّ يتحسر منه الخليفة عمر <sup>(٣)</sup> .

« أشفقتم أن تقدموا بين يدي نجواكم صدقات فإذ لم تفعلوا وتاب الله
 عليكم فأقيموا الصلاة وآتوا الزكاة وأطيعوا الله ورسوله والله خبيب ير بما
 تعملون » :

فهنا « نجواكم » توحي بأنهم تتاجوا الرسول بعد النهى ولم يقدموا صدقات ، وهكذا يوحي الإشفاق أيضاً فإنب عناية مختلطة بخوف ، عناية في مناجاة

(١) عنه (ع) يقول للقوم بعد موت عمر بن الخطاب : نشدتكم بالله هل فيكم أحد نزلت فيه هذه الآية .. فكنت انا الذي قدم الصدقة ، غيري ؟ قالوا : « لا » وكما احتج به على أبي بكر بقوله (ع) فأنشدك بالله أنت الذي قـدم بين يدي فجواه لرسول الله (ص) صدقة فناجاه وعاتب الله تعالى قوماً فقال : مأشفقتم .. أم أنا ؟ قال : بل أنت (نور الثقلين ه : ٢٦ عن الاحتجاج للطبرسي ) .

(٣) كما أخرجه ابن أبي حاتم عن مقاتل ينقل القصة إلى أن يقول : فأما أهل المسرة فلم يجدوا شيئاً وأما أهل الميسرة فمنع بعضهم ماله وحبس نفسه إلا طوائف منهم جعلوا يقدمون الصدقة بين يدي النجوى ويزعمون أنه لم يفعل ذلك غير رجل من المهاجرين من أهل بدو فأنزل الله «مأشفقتم .. » ( الدر المنثور ٦ : ١٨٩ ) .

(٣) تفسير ووح البيان ٩ : ٢ • ٤ – لاسماعيل حقي البرومي عن عمر وضي الله عنه : كان إملي رضي الله عنه ثلاث لو كانت ني واحدة منهن كانت أحب إلى من حمر النعم : تزويجه فاطمة وضي الله عنها واعطاءه الراية يوم خيبر وآية النجوى » . - سورة الجادلة آية ١٤–١٨

وإبدال صدقة النجوى بهذه الواجبات يوحي بأنها لم تكن من مهام الواجبات، ولا الأصيلة منها، وإنما هي إبتلائية، ولذلك نسخت إذ أطاقها المسلمون وأشفقوا منها ، إلا أن طاعة الله والرسول هنا تربطهم برباط التنظيم في نجواهم ، وأن يخرجوا عن فوضاها ، والإستئثار بهما دونما مازم أو مرجح ، فكما الأفضل عاماً وإيماناً يفسح له وينشز ، كرامة المعلم والإيمان ، فبأحرى يقدم الأفضل فيهما في مناجاة الرسول (ص) .

د الم تر الى الذين تولوا قوماً غضب الله عليهم مــــا هم منكم ولا منهم ويحلفون على الكذب وهم يعلمون ، :

حملة قوية على المنافقين الذين يتظاهرون بالإيمان ويسرون الكفر ، متآمرين في إسرارهم ضد المسلمين ، ف و ما هم منكم ، لكفرهم المبطنين و ولا منهم ، لإظهارهم الإسلام : و مذبذبين بين ذلك لا إلى هؤلاء ولا إلى هؤلاء ، ( ٤ : ١٤٣ ) وإن كان كل متول لقوم ، منهم : فومن يتوطيم منكم فإنه منهم ، ( ٥ : ٥١ ) : هو منهم فيا بيم الكافر كافر وهو كفر القلب والضمير ، فالمنافق مؤمن اللسان وكافر القلب ، فهو ليس مؤمناً خالصاً ولا كافراً خالصاً ، وإن كان من حزب الكفار أصالة ، فالآيتان تتجاوبان دون تهافت واختلاف .

إنهم يعيشون نفاقاً عارماً ، وفـــيا يفضحهم الله ، أن يخبر الرسول (ص) والمؤمنين بمكائدهم اللئيمة و يحلفون على الكذب ، : أنهم براء ممـــا قيل عليهم ، وأنهم مؤمنون حقــاً ، ويحلفون على الكذب في صدهم المؤمنين عن سبيل الله ، علتهم يصدقونهم يجننـــة الحلف ، فهم يعيشون الكذب على الله وعلى الرسول والمؤمنين علتهم يفلحون في كيـــدهم ، ويفلجون المؤمنين في ميدهم ، وهم يعلمون ، بكذبهم ، وهــذا الحلف الكذب يعني محاولة استمرارهم في كيدهم ، ويوحي يضعفهم وجاه الدولة الإسلامية آنذاك ، إذ كانت قوية سائدة . سورة الجحادلة آية ١٩ \_\_\_\_\_

د إستحوذ عليهم الشيطان فأنساهم ذكر الله او لنك حزب الشيطان ألا إن
 حزب الشيطان هم الخاسرون » :

الحود أن يتبع السائق حاذيي البعير أي أدبار فخذيه فيعنسف في سَوقه ، فاستحواذ الشيطان على حزبه أن يركب أدبارهم معنسفاً في سَوقهم وكما وعد : « لأحتنكن ذريته إلا قليلا » (١٧ : ٢٢) والإستحواذ أشد ألوان الإحتناك ، إذاً فهم سينقة الشيطان : يسوقهم حيثا يريد ، فقد يبدء اللعين بتمشيتهم وراءه: أن يتبعوا خطواته ، ثم يركبهم محتنكاً إياهم ، ثم يستحوذ عليهم ، وبهذا الثالوث اللعين يفقدهم مشاعرهم كأنهم ظلاله في ضلاله « فأنساهم ذكر الله » ولحسد الإعراض ، «اولنك حزب الشيطان» : خالصين له مخلصين ، واقفين تحت لوائه ، عاملين باسمه ، منفذين غاياته ، وهو الشر الخالص الواصب الذي ينتهي إلى الخسر ان الخالص .

وللشيطان في كافة الأحزاب – إلا حزب الله – أعوان بمختلف الألوان وإن كانوا دركات ، كمسا ان حزب الله درجات فروكل إنسان يعمل على شاكلته وكان ربك بصيراً ، ومن دركات حزب الشيطان التفرقات عــــن الوحدة الايمانية ، عقائدياً وعملياً ، ومنها ترك الجماعات في الصلاة ، وعلى حد قول الرسول (ص) ( مـــا من ثلاثة في قرية ولا بد ولا تقام فيهم الصلاة إلا قد استحوذ عليهم الشيطان ، فعليكم بالجماعة فإنما يأكل الذئب القاصية ) <sup>(1)</sup> . وكما ان من ظروفها ومصائدها : ( أهواء تتبع وأحكام تبتدع يخالف فيهما كتاب الله ويتولى عليها رجال ربالاً ) على حد قول الإمام علي (ع) <sup>(1)</sup> .

 ١) الدر المنثور أخرج ابو داود والنسائي والحاكم وصححه وابن مردويه عن أبي الدرداء قال مجمعت رسول الله (ص) يقول :

(٢) اصول الكاني باسناده عن محمد بن مسلم عن الباقر (ع) قال: خطب أمير المؤمنين (ع)
 الشاس فقال : « أيها الناس إنما بدء وقوع الفتن – إلى قوله – يخالف فيها كتاب الله يتولى فيها ==

سورة آية الجادلة ٢١ ------ ٢١٩

الذلة الظاهرة : « ولقد نصركم الله ببدر وأنتم أذلة » ( ٣ : ١٢٣ ) « ولله العزة ولرسوله وللمؤمنين ولكن المنافقين لا يعلمون » ( ٣ : ٨ ) ، ولكنما المحادّين لله ورسوله ، الذلة لزامهم إذ لا مولى لهم : « اولئك في الأذلين » : غريقون في الذل دائباً لا يزول ، ولكنما المؤمن له العز والفلبة مهما بلغت به الصعوبات واصطدمته العرقلات في سبيل الله :

د كتب الله لأغلبن أنا ورسلي ان الله قوي عزير » :

• كتب الله ، : إن كتابة الغلبة الإلهية لا تغني نقشاً على ورق : إنشاء أو إخباراً ، إنما هي تثبيت الغلبة بثبتاتها ومعداتها : غلبة في التكوين والتشريح ، وفي التشريح غلبة في الحجة والمهجة ، وغلبة في التطبيق ، وكل ذلك نتيجة الارادة الإلهية وتأييده رسله في تغلّبهم مججج الرسالات وبيناته .

و لأغلبن أنا ورسلي »: لا و للفلبن » رغم واقع الجمع ، إنما و لأغلبن » لأن الله لا يعد ويردف نفسه المقدسة في عداد خلقه وحتى رسله ، وأن تخلك الرسل من تخلكه ، فإنهم لا يغلبون إلا تبا يجعلون من الرسالات وإثباتاتها ومعجزاتها، ولولا فضل من الله ورحمة لكانوا كسواهم من الأدلين المغلوبين ، إن الله قوي عزيز » فرسل الله بقوة الله وعزته يغلبون ، وإلا فهم الفقراء لا يملكون شيئًا ! ه وما النصر إلا من عند الله العزيز الحكيم » ( ٣ : ١٢٢ ) .

أجل « ورسلي » المختصون في تحقيق رسالات الله ، حاصرين طاقاتهم كلما في وجه الله ، لا يبتغون إلا مرضاة الله فلمم سابق كلمة النصر : « ولقد سبقت كلمتنا لعبادنا المرسلين أنهم لهم المنصورون وإن جندنا لهم الغالبون»(١٧٢:٣٧) كما والمؤمنون كذلك منصورون غالبون ينصر الله على قدر إيمانهم بالله : « إنا لننصر رسلنا والذين آمنوا في الحياة الدنيا ويوم يقوم الأشهاد » ( ٤٠ : ٥١ ) نصرة في الدنيا تناسب الرسالة والإيمان ، ونصرة في الآخرة هي تحقيق وعد الله لهم بالجنة ، ولقد كتب على نفسه نصرهم حقاً : «وكان حقاً علينا نصر المؤمنين» سورة الجحادلة آية ٢٢ -----

كما وأن استسلام البعض منهم – وهم ضعفاء الايمان – لدولة الكفر والطغيان؛ بغية الحفاظ على أنفسهم ونفائسهم ، ليس هذا انتصاراً لهم ، فإنما الغلبة الايمانية تظهر في نختلف وجوء المتاضلات في مختلف ميادين النضال : إن قتلوا انتصروا، وان قتلوا انتصروا، فهم أعزة منتصرون قاتلين ومقتولين، شاردين ومشرودين، حاكمين ومحكومين ، فقراء ومثرين، كما وأن المحادين نله ورسوله هم في الأذلين، في ميزان الحق ، في كافة الصور ، وكفى المؤمنين تخليباً – بين أسبابه – : ان للحق دولة وللباطل جولة !.

ثوى إن حادثة الطف صورة من غلب الفيء الطغيان الأموي على أهل بيت الرسالة المحمدية تشتين ؟ كلا ، فإن تقتل حسين وذووه في الجسد ، فقد قتل يزيد وحزيه في كافة الموازين الإنسانية ، يزيد يقتل حسينا في جسده ، وحسين يقتل يزيد في روحه ، إذ إن حادثة الطف أثبتت للعمالم أن يد الإثم والطغيان فيها لم تك يد انسان ، وإنما أيدي وحوش مجانين وأضل سبيلا، حيث لم توحم الأطفال الرضع والنساء والضعفاء : قد غير الطعن منهم كل جارحة ، سوى المكارم في أمن من الغيير .

أجل وان صمود المؤمنين في وجه الطغاة ، إذ يحميهم إيمانهم من الإنهيار ، ويحمي زملائهم في حزب الله من ضياع الشخصية ، ومن خضوعها للطغيان ، إن هذا الصمود الصارم تخلّب" لهم وانتصار"على الكفار ، بجنب سائر الانتصارات التي تختصهم دونهم .

«لا تجد قوماً يؤمنون بالله واليوم الآخر يوادُون من حادً الله ورسوله ولو كانوا آباءهم او أبنـاءهم او اخوانهم او عشيرتهم اولنك كتب في قلوبهم الايمان وأيدهم بروح منه ويدخلهم جنـات تجري من تحتها الأنهـار خالدين فيهـا رضي الله عنهم ورضوا عنه اولنك حزب الله ألا ان حزب الله هم المفلحون » :

سورة الجمادلة آبة ٢٢

دياركم أن تبر<sup>و</sup>وهم وتقسطوا اليهم إن الله يحب المقسطين . إنما ينهاكم الله عن الذين قاتلوكم في الدين وأخرجوكم من دياركم وظاهروا على إخراجكم أن تولوهم و مَن يتولشهم فاولئك هم الظالمون » ( ٦٠ : ٩ )

د اولئك كتب في قلوبهم الإيبان » : « اولئك » المؤمنون الصامدون غير الموادين لمن حداد الله ورسوله ، وكتب » الله و في قلوبهم الإيبان » : ثبتته في قلوبهم وقرره في ضمائرهم ، فصار كالكتابة الباقية ، والرقوم الثابتة ، ولكنها كتابة إلهية ما لها من زوال ، فإنها بيمين القدرة والرحمة ، فقلبت قلوبهم عن التقلبات إلى الثبات ، وإغدا تتقلب تدرّجا إلى الكمال والأكمل ، وحد تتهيأ لوحي الرسالة الإلهية لو شاء الله ، وليست كتابة الإيبان في قلب فوض دون شرط ، إنما هي بين الإيبان والعمل وفقه ، ومن ثم تأييد الله فكتابة الإيبان ، يربهم وزدناهم هدى » ( ١٨ : ١٣ ) ، « والذين اهتدوا زادهم هدى وآتاهم تقواهم » ( ٢٤ : ١٧ ) فليس لهم صنع في زيادة الهدى، اللهم إلا في سببه بفضل من الله <sup>(٢)</sup>.

من الله ..... فهســذا الإيمان المكتوب في القلوب ، المؤيد بروح من الله ، إنه صدّ رصين متين يسدُّ عن الانسان هجمات الشيطان ، ويصدُّه عن اتباعه في مزالق الشك واللاإيمان ، وكما في زمن الغيبة التســامة إذ لا إمام حاضراً نلجاً اليه ( فنكفاً تحكفاً السفينة في أمواج البحر ، لا ينجو إلا من أخذ الله ميثاقه وكتب في قلبه الإيمان وأدده بروح منه ) <sup>(٢)</sup>.

(١) اصول الكاني عن الصادق (ع) سئل عن هذه الآية: هل لهم فيا كتب في قاريهم صنع ؟
 قال : لا .

(٢) اصول الكافي عن مفضل بن عمر قال : كنت عند أبي عبدالله (ع) وعنده في البيت اناص ، فظننت انه إنما أراد بذلك غيري ، فقال (ع) : أما والله ليفيين عنكم صاحب هذا الأمو وليخملن حتى يقال مات ، هلك ، في أي واد سلك ( ونتمة الحديث في المتن ) ( نور الثقلين ه : ٢٦٨ ) . سورة الجادلة آية ٢٢ ......

الجنـة في الجنة وخلودها فيها « رضي الله عنهم » بمـا اتقوا وتحللوا عن إنسّياتهم وأنانياتهم ، فنسوا أنفسهم دون مرضاة الله « ورضوا عنه » حينا اتقوه ، وإذ يدخلون الجنة فـ « اولئك حزب الله » جماعته الخاصون به ، الخالصوت له ، المتجمعون تحت لوائه ، المنقادون بقيادته ، دون أن يكون للشيطان وحزبه منهم نصيب و ألا إن حزب الله هم المفلحون » دنياً وعقبى ، مهما اختلفت ألوانه وظروفه ، اختلاف الدنيا والآخرة .

والإفلاح هو شق الطريق الشاق الملتوي ، نحو الهدف المرمي ، فحزب الله يشقون أمواج الفتن في معارك الحياة بسفن النجاة ، فلا يغرقون، إنما 'يفلحون م و ُيفلجون خصومهم ، ولأنهم حزب الله د والله غالب على أمره ولكن أكثر الناس لا يعامون » .

أجل – ولأنهم أهل معرفته ومحبته وأهل توحيده ، يفوزون بنصر الله من مصارع المحن والمهن ، فالله تعالى أسبل على وجوههم نور هيبته ، وأعطى لهم أعلاماً من عظمته وكلائم تجنس رعايته من

إن حزب الله يلتقون في الرابطة التي تؤلّفهم ، في وحــــدة متراصة متينة رصينة ، فتذوب كافة الفوارق تحت هذه الراية ، درن أن يتحكم فيهم أحد ٌ إلا الله ، أو يبتغون إلا مرضاة الله ، محادين حزب الشيطان .

فهذان حزبان متناقضان لا يختلطانولا يتميّعان ويستحيل اجتماعها استحالة اجتماع النقيضين .

( الفرقان -- ١٥ )

سورة الحشر آية ١- ١٠

شَيءٍ قَديرٌ ـــ ٦ . مَا أَفَاءَ أَنْهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ ٱلْقُرْى فَلله وَ للرُّسُول وَلذي ٱلْقُرْبْلِي وَٱلْيَتَامِلِي وَٱلْمَتَامِ وَالْمَسَاكِينِ وَابْنِ ٱلْسَّبِيل كَيْ لَا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ ٱلْأَغْنِيَاءِ مِنْكُمْ وَمَا آتَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهْكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا وَأَتَّقُوا أَنَّهُ إِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعَقَابِ ـــ ٧ . لِلْفُقَرَاءِ الْمُهَاجِرِينَ ٱلَّذِينَ أُخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهُ وأَمْوَالهُمْ يَبْتَغُونَ فَضْـــلاً مِنَ أَنَّهِ وَرَضُوَاناً وَيَنْصُرُونَ أَنَّهَ وَرَسُولَهُ أُولَــتَكَ هُمُ ٱلصَّادَقُونَ ــــ ٨ . وَٱلَّذِينَ تَبَوَّوُ ٱلْدَّارَ وَالْإِيمِ إِنَّ مِنْ قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ آهَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُون فِي صُدُورِهُمْ حَاجَةً مُمَّنَّا أُونُوا وَيُوارُونَ عَلَى أَنْفُسِهُمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَنْ يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَـٰ ثِكَ مُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ــ ٩. وَٱلَّذِينَ بَجَاوْا مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَغْفَرْ لَنَـا وَلِإَخْوَانِنَـا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِالْإِيمَانِ وَلَا تَجْعَلْ فِي قُلُو بِنَا غِلاًّ لَّذِينَ آمَنُوا رَأَبْنَا إِنَّكَ رَوْفٌ رَحِيمٌ – ١٠.

حادث جلل رعيب ، ونفاق عارم رهيب ، ونقض عهــد منقطع النظير من بني النضير ، نزلت فيه هذه السورة ، وتعلقت به نصوصها ، مبتدأة بتسبيح الله ومختتمة به ، بدء وختام مِسك ، يمسك ويربط ما توسطهما بتنزيه الله عن الظــلم سورة الحشر آية ١ – ٢ ------ ٢٢٩

يشهد أنهم لكاذبون . لئن أخرجوا لا يخرجون معهم ولئن قوتلوا لا ينصرونهم ولئن نصروهم ليولسّن الأدبار ثم لا 'ينصرون . لأنتم أشد رهبة في صدورهم من الله ذلك بأنهم قوم لا يفقهون » ( ٥٩ : ١٣ ) .

مكر تلو مكر ، وغدر تلو غدر، يهدفون به المقام في المدينة ثم احتلالها مع إخوانهم المنافقين ، ولكن الله ُيطلع نبيه عليه ، ويخرجهم لأول الحشر ، وعلته أول الجمسح بين المتحالفين : اليهود والمنافقين « يخربون بيوتهم بأيديهم وأيدي المؤمنين فاعتبروا يا اولي الأبصار » .

« سبح لله ما في السباوات وما في الأرض وهو العزيز الحكيم » :

إن تسبيح الله وتنزيهه – طوعاً أو كرهاً ... هو لزام ذوات الكائنات ، فكيانهم كخلق الله تسبح الله عن أي نقص في الخلق د ما ترى في خلق الرحمان من تفاوت » ثم وهى تسبح الله عن شعور ولكن لا تفقهون : د وان من شيء إلا يسبح بحمده ولكن لا تفقهون تسبيحهم » ( ١٧ : ٤٤ ) ثم العقلاء النبلاء منها يسبحون الله كما يعرفون : تسبيحات ثلاث في الكائنات لا يخلو منها حتى الملحدين الكفار ، وان كفروا به في ثالث ثلاثة : التسبيح الإختياري العقلاني ، بما حملوا وخانوا أمانة التكليف .

« هو الذي أخرج الذين كفروا من أهل الكتاب من ديارهم لأول الحشر » :

فلو كانوا مؤمنين بكتاب الله – التوراة – ما خالفوا بشاراته مجق الرسول الاسماعيلي محمد يتيتين وما نقضوا عهودهم معه بعدما أحكوها ولكنهم كفروا بالكتاب، رغم أنهم من أهل الكتاب ، يؤمنون ببعض الكتاب – لصالحهم كما يظنون – ويكفرون ببعض – كنجار الشريعة الإلهية ا

هؤلاء اليهود الكفــــار من بني النضيرَ أخرجهم الله تعالى من ديارهم لأول الحشر ، فما هو الحشر هنا ؟ وما هو أوله ؟.

المعنيين ، من حشرهم الشرير في الدنيا ، وإلى حشرهم الشرير في الآخرة ، فمها يكن الحشر الأول مبتدء يستحق و من » والثاني منتهى يستحق و إلى » ولكن في و له بإيحاء بهما وإيفاء لهما و لأول الحشر » .

فقد حشروا حشرهم هكذا يغيسة احتلال المدينة وعصيان الرسول <del>تتقاير</del> والقضاء عليه ، فرد الله عليهم حشرهم فأخرجهم لأوله ولمـتّا ينضج أو ينتج ، وللأرض التي منها يحشرون .

إنه لم يكن إخراجهم لضمفهم في عدَّة أو ُعدَّة حيث « ظنوا أنهم مانعتهم حصونهم من الله » ولا لقوقكم أنتم في عدَّة أو ُعدَّة ، لحدّ : « ما ظننتم أن يخرجوا » ولكن الله تولى مهمة هذا الإخراج : « فأتاهم الله من حيث لم يحتسبوا وقذف في قلوبهم الرعب ، فضراً من الله للوسول والمؤمنين المجاهدين .

فرغم عدم توقع المؤمنين خروج هؤلاء من عاصمة الرسالة الإسلامية ، ورغم المُنبَع المُنيعــــة في حصونهم لحدّ أنستهم قوة الله التي لا تمنعها الحصون ، ورغم أنهم بالناليكانوا يحسبون أنفسهم بحكم هذه العُدد الظاهرية ظاهرين علىالمسامين، رغم هذا كله « أتاهم الله من حيث لم يحتسبوا » .

فهنا حساب واحتساب يستطيعه الإنسان ويعرفه ويتبناه لما يهدف ، وهناك حساب في ميزان الله يغلب كل حساب واحتساب ، لا قِبَل له بأي حساب ، فأين حساب من حساب ؟

فميها يملك الإنسان – كما يزعم – كلَّ دوافع الغلبــــة والظهور ، ولكنه لا يملك قلبه الذي هو مصدر أمره ونهيه ، قوته ووهنه ، سقوطه ونجاحه ، فمنه سورة الحشر آية ٣ – ٥ .....

الإحتلال الإسرائيلي في بلادنا المقدسة الزاهرة الطاهرة، أنهم ما أبقوا من قنطرة وقنيطرة من باقيـــة، حينما احتلوهما ، وعندما ارتحلوا عنها ، بلاداً كانت من أعمرها ، فأصبحت في الدمار لحدّ إذا زرتها مــا عرفتها ، « فاعتبروا يا أولي الأبصار » ا.

د ولولا أن كتب الله عليهم الجلاء لعذبهم في الدنيا ولهم في الآخرة عذاب النــــار » :

إن جلاءهم : تسفيرهم عن أرض الوطن دون رجوع ، إنه لون من عذاب الخزي لهم في الدنيا ، عذاب نفسي أصعب من العذاب الجسدي أحيانا ، فلولا أن كتبها الله عليهم لعذبهم بصور اخرى كما عذب الذين من قبلهم باستئصال ، أو سبي ، أو اقتتــال ، كإخوانهم بني قريظة ، ولكنا المكتوب لا يحوّّل ، ثم لهم في الآخرة عذاب النار وبئس القرار .

« ذلك بأنهم شاقرُّوا الله ورسوله ومن يُشاق الله فان الله شديد العقاب » :

إن مشاقـَّة الله وهي اعتباره في شق غير شقهم ، هي نكران لربوبيته ، كما وأن مشاقة الرسول نكران لرسالته ، كأنهم آلهة أو رُسل ا فالعقاب الشديد الناشب إلى الدنيا أيضاً ، هو لزام المشاقة هذه وتلك .

د ما قطعتم من لينــــة أو تركتموها قائمة على اصولها فبإذن الله وليخزي
 الفاسقين » :

صحيح أن اللينة : النخلة الناعمة الجيدة – لا ذنب لها لكي تقطع ، ولكنها من خلق الله ، قد تقطع بإذن الله ، لحيكمَم يعلمها الله ، استئصالاً لأصحابها ، و فبإذن الله ، ليعز المؤمنين ، و وليخزي الفاسقين ، ، ففي هذا القطع أهداف حكيمة عدة من أبرزها إخزاء الفاسقين <sup>(۱)</sup> .

(١) الوار هنا كما في أمثالها تدل على معطوف عليه محذوف ، يستفاد من المقام أو لا يستفاد ، ومن المعطوف عليه هنا إعزاز المؤمنين . الفيء : « ولذي القربى واليتامى والمساكين وابن السبيل » كما وأنه يصرف ما لله في سبيل الدعوة إلى الله ، وشيئاً مما له في تحكيم الرسالة الإسلامية .

فليس « لله ، هنا تعني ان الله يملك سدساً من الفيء ملكاً ذاتياً، فإن له ملك السياوات والأرض ! ولا ملكاً عوضياً بالتمليك أو التملك وحاشاء ! إنمــا تعني أنه يصرف في الإلهيات ، كما تعنى « للرسول ، أنــه يصرف في شؤون الرسالة ، سواء في ذلك شؤون الرسول (ص) الخاصة بــــه ، أو شؤون رسالته ، أو في محاويج أمته ، وكما كان يفعل « كما يحب ، <sup>(۱)</sup> ويجب .

ومن شؤون الرسول ذووا قرابته الملتصقون بــــه ، المحرمة عليهم الزكاة والصدقات فإن لهم حقاً ممــا للرسول ، وأقرب القربى هم الأثمة من آل الرسول عليهم السلام .

« وذي القربى » : ذي قربى الوسول تتبيئين فقط ، شريطة الحاجة ، فيمن سوى الأثمة من آله ، « واليتامى والمساكين والن السبيل ، وعلتهم أعم من ذرية الرسول، ثم ولا يشترط في اليتامى وابن السبيل المسكنة وإلا لاكتفي بالمساكين، ولو اجتمعت عنارين عدة في واحد منهم استحق حقوق العدة، كهاشمي يتم ابن سبىل ، فله حقوق ثلاثة .

ولا يعني ذكر هؤلاء اختصاص الانفال بهم ، إنمــا هم من المصاديق الأكثرية في استحقاق الأموال العامة ، ولذلــك لا تذكر آية الانفال إلا الله والرسول ، إيحاء أن للرسول ما يحب ويستصلحه .

وإذا كانت الفيء والانفال لله وللرسول تتبييني وكلاممها في تصرف الرسول

 (١) الوسائل ٦ : ٣٦٧ عن الإمام الصادق (ع) في حديث : والانفال لله وللرسول في كان ش قهو للرسول يضعه حيث يحب .

سورة الحشر آية ٧

مال الله دولاً وكتاب الله كَانَلُ وعباده خولاً والفاسقين حزباً والصالحين حرباً، `` والواجب تداول الدولة والدولة بين الناس كل الناس إلا النسناس ، كلَّ حسب سعيه وقـــدره واستحقاقه وقدرته على الإصلاح والإستصلاح ، وكما هو صالح الشعوب المسلمة ، واما أن تتنقل كدولة المال وكولة الحال بين الأغنياء، أو الأقوياء ام من ذا ؟ فلا !

إنها قاعــدة كبرى من قواعد الثنظيم الإسلامي إقتصادياً وجماعياً ، تمثل جانباً عظيماً من أسس الحكم العدل ، فرغم ان الملكية الفردية معترف بها فيها، ولكنها محددة بقاعدة عدم اختصاص دولة المال بين الأثرياء ، ممنوعة عن الفقراء فكل محاولة وكل حالة تفضي إلى دولة المال بين الأغنياء ، او دولة الحال بينهم أو بين الأقوياء ، إنها حالة سيئة ومحاولة سيئة حسب التنظيم الإسلامي الذي لا يؤصّل إلا أصالة الحق والعدل أينها حل ، ومن أي حصل .

وبذلك يوحيتحريم التكنيز وإنكان من الأموال الشخصية «والذين يكنزون الذهب والفضة ولا ينفقونها في سيبل الله فبشرهم يعذاب أليم » (٩ : ٣٤) فدولة المال وتكنيزه وتضخم الثروة ، إنها ممساً لا تتوافق والروح الإسلامية العادلة الفاضلة .

وبما أن النظام الرأسمالي قائم على دولة المال بـــــين الأثرياء ، وعلى الحكرة والرباء ، وعلى عــــدم الإنفاق للبؤساء العجزة المعوزين ، فالنظام الإقتصادي الإسلامي منه براء .

وبمــــا أن النظام الشيوعي لا يحترم الملكية الفردية العادلة ، ولا يعدل بين السعي والمنتوج تماماً ، فإقتصاد الاسلام منه براء ، طالما كان أشبه به في بنود .

(١) القمي في تفسيره عن أبيه عن النبي (ص) قال : ( قور الثقلين ٥ : ٢٧٨ ). ومثله ، في العيون في باب مــا كتبه الرضا (ع) للمأمون من محض الإسلام وشرائع الدين ، والبرائة ممن ففي الأخيار وشردهم وآوى الطرداء اللعناء وجعل الأموال دولة بين الأغنياء . طول التاريخ ، التي تؤصل الأكثرية في سَنَّ القوانين ، أو تحصر حـــــق التقنين برئيس الدولة الذي هو بشر كسائر البشر يخطأ ويسهو ويجهل ويميل .

نحتج بهذه الآية فيما نحتج لحجية اسنة الرسول قولاً وعملاً وتقريراً ، أنها من سنة الله ، وان ما سنه ليس إلا بما أراه الله .

ثم تختم الآية بذيل يربط هاتين القاعدتين الرئيسيتين بتقوى الله: ﴿ واتقوا الله إن الله شديد العقاب » : تقوى في دُولة المال ودَولة الحال ، فلله الدوّل على أية حال، يؤتيها من يشاء ويمنعها عمن يشاء، فدُولة المال عامة لجميع الشعوب حسب الحقوق والمساعي بما قررها الله ، ودَولة الحال وهي الحكم بين الناس ، إنها لله ولرُسل الله الحاملين المبلغين رسالات الله ، ولا يخشون أحـداً إلا الله وكفى بالله حسيباً .

ثم آية الأنفال تختصها بالله والرسول ٬ وآية الغيء تعميها والأربعة الباقية ٬ ثم الآية التالية تختص بالذكر الفقواء المهاجرين. مما يوحي بتفويض الرسول في الغي، والأنفال ٬ وأن النسب ليس شرطا أصيلا في استحقاقها :

« للفقراء المهاجرين الذين أخرجوا من ديارهم وأمواهم يبتغون فضلاً من الله ورضواناً وينصرون الله ورسوله اولتك هم الصادقون » •

« للفقراء ، علمة بدل عن « اليتامى والمساكين وابن السبيل ، كما اللام توحي بذلك « لله وللرسول ولذي القربى وللفقراء ... » : مهما كانوا من يتامى الهاشميين ومساكينهم وأبناء سبيلهم ، أم من المهاجرين والأنصار ، كما يروى أن الرسول بيدين قسم فيء بني النضير بين المهاجرين وثلاثة من فقراء الأنصار ، بما يبرهن على عدم اختصاص الفيء بالهاشميين ، وللرسول بينين وأولي الأمر فيه الخيرة . على عدم اختصاص الفيء بالهاشميين ، وللرسول تشينين وأولي الأمر فيه الخيرة . و الفقراء المهاجرين » الذين هـاجروا أرض الوطن في سبيل الله « الذين ( الفرقان - ١١ ) سورة الحشر آية ٩ ......

المكان والدار ، أو المكانة والإيهان ، ف ( الإيهان بعضه من بعض وهو دار ، وكذلك الإسلام دار والكفر داركما في الصادقي تلائيتهم (`` .

فهؤلاء الأنصار تبوّءوا مكاناً يناسب الإيهان ، عمّروهما وتهيئوا لاستقبال الرسول يتشيئ والمهاجرين فيها، مكاناً تتساوى أجزاؤه لهم وللوافدين المهاجرين، وهذه هي التبوئة الحقيقية العمادلة ، فإن المهاجرين المضطهدين كانوا مجاجة إلى مكذا بواء الذي فيه كل رواع قلباً وقالباً ، بعدما اضطهدوا ولاقوا ما لاقوا من الأذى طيلة المقام بمكة ، فإن أهلها كانوا يدمرون الدار والإيهان ، فهاجروا إلى من يعمرون الدار والإيهان، لهم ولمن سواهم سواء، يملكهم الحب في الله ويملكونه ( وهل الدين إلا الحب ؟ ) <sup>(٢)</sup>.

د يحبون من هاجر اليهم » حبا لهم واستقبالاً عـــديم النظير في التأريخ ، فقد كاذوا يتسابقون إلى إيوائهم ، واحتمال أعبائهم ، لحد كان المهاجرون يقترعون لأنفسهم لدور الأنصار ، إذ كانت مقتحة لهم الأبواب أكثر من الحاجة « ولا يجدون في صدورهم حاجة عـــا أوتوا ، هم ، مهما كانوا محاويج في متطلبات عيشتهم ، ولا سيا مع الضيوف ، الواردين ، ولكن نفوسهم الأبية ، وصدورهم المتشرحة ، لم تكن توجــد فيها حاجة مما أوتوا من بلغة العيش رغم حاجتهم المدقعة اليه ، ولا حاجة محــا أوتي للهاجرون من الفيء ، بل ه ويؤثرون على أنفسهم » الفقراء المهاجرين « ولكن نفوسهم الأبية ، وصدورهم في الأصل هي الفقراء المهاجرين « ولو كان بهم خصاصة »: حاجة مدقعة ، والخصاصة في الأصل هي الفرجة ، وهم لم يكن لهم مــا يسد فرج الحياة ، ورغم ذلك ، مرتين : فيا أوتوا من الفيء ، وفي أموالهم الخــاصة ، تشجيعاً جنود المهم مرتين : فيا أوتوا من الفيء ، وفي أموالهم الخــاصة ، تشجيعاً جنود المهم مرتين : فيا أوتوا من الفيء ، وفي أموالهم الخــاصة ، تشجيعاً جنود المهم مرتين : فيا أوتوا من الفيء ، وفي أموالهم الخــاصة ، تشجيعاً جنود المهم مرتين : فيا أوتوا من الفيء ، وفي أموالهم الخــاصة ، دميم المهم في أنفسهم م مرتين : فيا أوتوا من الفيء ، وفي أموالهم الخــاصة ، تشجيعاً جنود الهجرة ، مرتين : فيا أوتوا من الفيء ، وفي أموالهم الخــاصة ، تشجيعاً جنود الهجرة ، مرتين : فيا أوتوا من الفيء ، وفي أموالهم الخــاصة ، تشجيعاً جنود الهجرة ، مرتين : فيا أوتوا من الفيء ، وفي أموالهم الخــاصة ، تشجيعاً جنود الهجرة ، مرتيا : فيا أوتوا من الفيء ، وفي أموالهم الخــاصة ، تشجيعاً جنود الهجرة ، مرتيا : فيا أوتوا من الفيء ، وفي أموالهم الخــاصة ، تشجيعاً جامود الهجرة ، مرتيا ، وفي أوتوا من الفيء ، وفي أوتوا من الفيء ، وفي أمونه المي مرتيا ، في أوتوا من الفيء ، وفي أموالم الخــاصة ، تشجيعاً ما من الفيء ، وفي أموالم ما خــاصة ، تشجيعاً جامود المحرة ، مرتيا من الفي ، أوتوا من الفيء ، وفي أموالم ما خــاصة ، تشجيعاً جنود المحرة ، مرتيا ، في أوتوا من الفي ، وفي أموالم ما خــاصة ، تشجيعاً جنود المحرة ، مرتيا ما مراحيا من الفي ، وفي أموالم ما خــاصة ، تشجيعاً جامو ، مراحيا ما مراحي مراحي مراحي ما مراحي ، مراحي ، مراحي ما مراحي مراحي ، مراحي ، مراحي ، مراحي مراحي ، مراحي ، مراحي ، مراحي ، مراحي ، مراحي ، م

(١) الكافي بإسناده الى أبي عبدالله الصادق ( ع ) في حديث طويل يقول فيه : ... (٣) محاسن البرقي بإسناده الى باقو العـــاوم ( ع ) في حديث : ( الدين هو الحب والحب هو الدين ) يعني الحب في الله .

سورة الحشر آية ٩ 🛛 🗝

بمن لا يوق ، فهو شحيح على المؤمنين وعلى الخير أينما حلّ وارتحل: « قد يعلم الله المعوقين منكم والقائلين لإخوانهم هلمّ إلينـــا ولا يأتون البأس إلا قليلًا . أشحة عليكم فإذا جاء الخوف رأيتهم ينظرون إليك تدور أعينهم كالذي يغشى عليه من الموت فإذا ذهب الخوف سكقوكم بألسنة حــــداد أشحّة على الخير اولئك لم يؤمنوا فأحبط الله أعمالهم وكان ذلك على الله يسيراً ، ( ١٩ : ١٩ ) .

وكما أن لشح "النفس دركات ، كذلك لوقايته درجات ، منهسا ألا تشح عن أداء الواجبات من زكاة وسواها ، وكما عن علي تنتئين <sup>(۱)</sup> ، كما وأن منهسا ألا تشح عن المندوبات كقري الضيف كما عن الرسول تتينين : ( ثلاث مَن كُنَّ فيه فقد برىء من الشح : مَن أدى زكاة ماله وقرى الضيف وأعطى في النوائب)<sup>(۲)</sup> ، وكلمة الفصل عن الشح بصيغة شاملة قول الرسول تتينين : ( مسا محق الإسلام محق الشح شيء قط) <sup>(۳)</sup> ، و( شر ما في الرجل شح هالم و جبن خالم ) <sup>(3)</sup> ، وإلى غير ذلك من كلماته تتينين حول خطورة الشح<sup>(۵)</sup> .

وحدَّ الإيثار أن يتجاوز نصف ما عنده ، فالنصف سواء ۖ وليس إيثاراً ،

(١) الدر المنثور ٦ : ١٩٦ -- أخرج ابن المنذر عن علي بن أبي طالب (ع) قال ؛ من أدى
 زكاة ماله فقد وقى شع نفسه .

(٢) المصدر - أخرج ابن مردويه عن جابر بن عبدالله؛ سمعت رسول الله (ص) يقول : ...
 (٣) المصدر - أخرجه الحكيم الترمذي رأبو يعلى وابن مردويه عن أنس قـال قـال رسول
 (٣) المصدر - أخرجه الحكيم الترمذي رأبو يعلى وابن مردويه عن أنس قـال قـال رسول
 (٣) المصدر - أخرج الخرجة الحكيم الترمذي رأبو يعلى وابن مردويه عن أنس قـال قـال رسول
 (٣) المصدر - أخرج ابن مردويه عن جابر بن عبدالله؛ معت رسول الله (ص) يقول : ...
 (٣) المصدر - أخرج ابن مردويه عن جابر بن عبدالله؛ معت رسول الله (ص) المصدر - أخرج ابن مردويه عن الترمي التروي من لا يحضره الفقيه : ثم قال (ص) : ( إن فذا الشح ديبياً كديب النمل وشعباً كشعب الشرك ) .

 (٤) المصدر – أخرجه ابن أبي شيبة رأبو داود وابن مودويه والبيهةي عن أبي هريرة عن النبي (ص) .

( • ) كما في المصدر أخرج أحمد والبخاري في الأدب ومسلم والبيهقي عن جابر بن عبدالله أن رسول الله (ص) قال : ( إتقوا الظلم فإن الظلم ظلمات يوم القيامة، واتقوا الشح فإن الشح أهلك من كان قبلــكم حملهم على أن سفكوا دماءهم واستحلوا محارمهم ) . سورة الحشر آية ١٠ .....

هؤلاء المهاجرون والأنصار الذين مدحهم الله على سواء ، وأشر كهم في قسمة الفيء والأنفال ، فهل إن هذا وذاك يختصهم ؟ كلا ! بل :

ه والذين جاءوا من بعدهم يقولون ربنا اغفر لنا ولاخواننا الذين سبقونا بالايمان ولا تجعل في قلوبنا غلاً للذين أمنوا ربنا إنك رءوف رحيم ، :

هذه الآية تلقي ضوءاً عاماً لجميع هؤلاء الذين حياتهم حياة المهاجرة والنصرة في سبيل الله والمحبة والإيثار في الله، مَن كانوا وأياً كانوا وأينا كانوا ، فإنما الأصل الأول والأخير هو الإيمان والعمل الصالح ، دون اختصاص بسابق أو لاحق ، وإن كان للسابقين – بما هم حجر الأساس – لهم فضلهم ، ولكنا السبقة والسباق في الإيمان أيضاً قد يحصلان بعد البداية ، أو كافضل منها أحياناً ، وفي ظروف أشد خطورة ، وأجواء أظلم وأطغى .

د والذين جاءوا من بعدهم ، : من بعد المهاجرين والأنصار الأولين ، جاءوا للإيمان كما هم ، أم جاءوا إلى الوجود ونشؤا في جو الإيمان ، بَعدية كونية أم كيانية يجمعهما أنهم مؤمنون ، وهنذا عطف على الفقراء المهاجرين ، يعطفهم على د ذوي القربي واليتامي والمساكين وابن السبيل ، للعطف بهم في تقسيم الفي، والأنفال ، مما يدل على شمول الفيء لكافة المؤمنين الفقراء ، وإن كان بنو هاشم أولى إذا ساووهم في الإيهان أو سابقوهم .

فهذه صورة ثالثــة وضيئة عن المؤمن الحقيقي ، تطمئنه أنه لو حرم الهجرة والنصرة الاولى ، ولكنه لا يحرمهما بعدهما ، فلتكن حياة المؤمن حياة الهجرة والنصرة في الله دون أن يخاف أحداً إلا الله .

هؤلاء تشبه حالهم مقالهم : و يقولون ربنا اغفر لنا ولإخواننا الذين سبقونا بالإيبان » : سبئق الزمان أو سبئق الإيبان في درجـــاته ، فهم مهما انفصلوا عن إخوانهم المؤمنين ، الأنصار والمهاجرين ، زماناً ومكاناً ، ولكنهم لا ينفصلون عنهم أخوّة وإيهاناً ؛ فقد تتجلى فيهم الآصرة الباهرة التي تربط هــــذه الامة سورة الحشر آية ١ – ٢٤ –

يُنْصَرُونَ - ١٢ . لَأَنْتُمْ أَشَدُ رَهْبَـــةً فِي صُدُورِهِمْ مِّنَ أَللهِ ذٰلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَّا يَفْقَهُونَ ... ١٣ . لَا يُقَاتِلُونَكُمْ جَمِيعًا إِلَّا فِي قُرَى تُحَصَّنَةٍ أَوْ مِنْ وَرَاءِ جُدُرٍ بَأْسُهُمْ بَيْنَهُمْ شَدِيدٌ تَحْسَبُهُمْ جَمِيعاً وَقُلُوبُهُمْ شَتَّىٰ ذَٰلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَّا يَعْقِلُونَ – ١٤. كَمَثَل ٱلَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ قَرِيباً ذَاقُوا وَبَالَ أَمْرِهِمْ وَلَهُمْ عَــذَابٌ أَلِيمٌ - ١٥. كَمَثَلِ الشَّيْطَانِ إِذْ قَالَ لِلْإِنْسَانِ أَكْفُرْ فَلَمَّا كَفَرَ قَالَ إِنِّي بَرِيءُ مَّنْكَ إِنِّي أَخَافُ اللهِ رَبَّ ٱلْعَالَمِينَ ـــ ١٦ . فَكَانَ عَاقِبَتُهُمَا أَنَّهُمَا فِي النَّــارِ خَالِةَ بْنِ فِيهَـا وَذَٰلِكَ جَزَاء الظَّالمينَ ـــ ١٧ . يَا أَثْبَهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَتَّقُوا اللهَ وَلْتَنْظُرُ نَفْسُ مَّا قَدَّمَتْ لِغَدٍ وَٱتَّقُوا اللهُ إِنَّ اللهُ خَبِيرُ بَمَّا تَعْمَلُونَ ـــ ١٨. وَلَا تَكُونُوا كَأَلَّذِينَ نَسُوا اللهَ فَأَنْسَاهُمْ أَنْفُسَهُمْ أُولَـٰتِكَ هُمُ أَصْحَابُ ٱلْجَنَّةِ هُمُ ٱلْفَائِزُونَ ــــ ٢٠ . لَوْ أَنْزَلْنَا لَهٰذَا ٱلْقُرْآنَ عَلَىٰ جَبَلٍ لَّرَأَيْنَهُ خَاشِعاً مُّتَصَدِّعاً مِّنْ خَشْيَةِ اللهِ وَتِلْكَ ٱلْأَمْثَالُ إِلَهَ إِلَّا هُوَ عَالِمُ ٱلْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ هُوَ ٱلرَّحْمٰنُ ٱلرَّحِيمُ – ٢٢.

۲٤٩

سورة الحشر آية ١١–١٣ \_\_\_\_\_

« يقولون لإخوانهم » : بني النضير ، لما قرر إخراجهم من قريتهم لما خانوا ونقضوا عهدهم « لئن أخرجتم لنخرجن معكم » إيحاء لهم بشدة رباط الاخوة بينهم لحد : « ولا نطيع فيكم أحداً أبداً » حتى الرسول الذي آمنا به بألسنتنا ، فقد نجب اهره بالخلاف لصالحكم ، وإيحاء تان هو أشد وآكد : « وإن قوتلتم لننصر نكم » بالنفس والنفيس ، فقلوبنا معكم ، وأسيافنا لكم ، ولكن الله يفضحهم أن نفاقهم مزدوج ، ينافقون إخوانهم كما نافقوا المسلمين « والله يشهد إنهم لكاذبون » وهذه الشهادة أصبحت ملموسة لبني النضير عن نفاق مدروس من إخوانهم المنافقين .

«لئن أخرجوا لا يخرجون معهم ولنن قو تلوا لا ينصر ونهم ولنن نصر وهم ليولن الأدبار ثم لا ينصرون » :

فقد كان لا بد للمنافقين أن يقوا لإخوانهم بوعدهم في هذا الثالوث للمنحوس : فيخرجوا معهم إن أخرجوا ، وينصرونهم إن قوتلوا ، ولا يولوا الأدبار إن نصروهم ، تطبيقاً لوعدهم ، أو ليكذبوا ذبأ القرآن عنهم ، ولكنهم ما فعلوا من ذلك شيئاً ، وكيف بالإمكان تكذيب القرآن رغم واقع الإختيار لهؤلاء الذين يتربصون بالإسلام الدوائر ، ولكن عليهم دائرة السوء وكلمة الله هي العليا ، فلقد وقع ما 'نبسىء الذي من كيد المنافقين ، كما وقع مثات ومثات من هذه الأذباء الغيبية ، التي هي حجج دامغة على الناكرين .

َ إِنَّهُم يَجْمَعُهُم : أَلَا عَزْم لهُم وَلَا حَزْم إِذْ لَا مُولَى لَهُم عَلَيْتُ يَعْتَمَدُونَ ' فَهُم يرهبونكم ولا يرهبون الله ' رغم حصونهم بعيدتهم و ُعدتهم :

« لأنتم أشد رهبة في صدورهم من الله ذلك بأنهم قوم لا يفقهون » :

هؤلاء الإخوة في الكفر يرهبونىكم ولا يرهبون الله كرهبتكم أنتم عبيده ا و دذلك» : هذا البعيد البعيد من الحالة النفسية الرديثة دبأنهم قوم لا يفقهون» :

القرآنية ، فيا يقاتلون إلا يتحصنات ومعدات حربية ، فـــــإذا انكشفوا لحظة واحدة وآلوا الأدبار كالجرذان ، ومن ثم لم تكن نكسات المسلمين العرب إلا قدر انتكاساتهم عن الروح الايمانية وتفرقهم بينهم .

د بأسهم بينهم شديد » : قوتهم فـــيا بينهم شديد ، كما أن : بؤسهم بينهم شديد <sup>(۱)</sup> ومن بؤسهم في بأسهم : «تحسبهم جميعاً وقلوبهم شق» فمظاهرهم تخدع إذ نراهم كأنهم متضامنون ، وفي معسكرات قوية متوحدة ، ولكنما الواقع خلاف الظاهر فإن دقلوبهم شق» لتشتت أهوائهم وأهدافهم ، فهم يقاتلون ما ظنوا أنهم يقتلون ويحتلون ، فإذا ظنوا أنهم 'يغلبون أو 'يقتلون يوتون الأدبار ثم لا 'ينصرون خــــلاف المؤمنين الحقيقيين الذين هم جميع في قلوبهم ، فإنهم يوونهم منتصرين ، قاتلين ومقتولين فلا يوتون .

فمهما انتصر الكفار في حربهم مع المؤمنين ، لم يكن ذلك إلا لتشابههم في قلوب شتى ، فتغلب من تزيد عدته و عدته ، وإنما يظهر حق هذا النبأ القرآني فيا قلست عدة المؤمنين و عدتهم ، أو تساوت مع الكافرين ، فانتصر المؤمنون ، كما في معارك عدة ، ويعاكسه عكس الأمر أحيانا ؟ فيا كانت القلتان بجانب الكفار دون المسلمين فانتصر الكفار ، فليس إلا بتاسكمهم بهما اكثر من المسلمين مرغم شتاتهم جميعاً - كمما في الحروب الإسرائيلية الأخيرة ، اللهم إلا حرب رمضان ، إلا لمن رفضها عن دوامها حتى النصر .

د ذلك بأنهم قوم لا يعقلون » : فتشتت قلوب العساكر هو الحماقة الكبرى؟
 وعدم الإكتراس بالطاقات المعنوية مع العناية بالمعدات الحربية ؟ من عدم العقل .

« كمثل الذين من قبلهم قريباً ذاقوا وبال أمرهم ولهم عذاب أليم » .

مثل هؤلاء الجماقى كمثل مَن قبلهم كالمشركين يوم بـــدر ، وكبني قينقاع

(١) بأسهم : على أنفسهم هو بؤسهم وعلى غيرهم هو قوتهم ، فالمعنيان هما هنا معنيان .

هؤلاء الذين يتبعون خطواته وهم يبصرون ، وكما فعل بالمنافقين يوم بدر ، وببني النضير ، وكم لهما من نظير .

« كمثل الشيطان »: شيطان الجن والإنس بنوعيهما وإذ قال للانسان أكفر »: نوع الإنسان ، يأمره بالكفر بحا يزين له ويزخرف فيتبعه من عميت بصيرته وضلت سيرته ، يعده في كفره ألوان الوعود الحلوة و فلما كفر » وحصل ما أراد منه نكص على عقبيه و « قال إني بري، منك » كأنه أشطن منه وألعن وهو يتقي الله : و إني أخاف الله رب العالمين » فقد يكذّب في قولته : «إني أخاف» كما في أكثر الأحايين ، وقد يصدَّق كما في بدر إذ رأى الملائكة النازلين لتعزيز المؤمنين قائلا : و إني أرى ما لا تروث إني أخاف الله و الله بي قولته ، هو إني أخاف» كما في أكثر الأحايين ، وقد يصدَّق كما في بدر إذ رأى الملائكة النازلين لتعزيز و إذ يوحي ربك إني الملائكة أني معكم فتبتوا الذين آمنوا سألقي في قلوب الذين كفروا الرعب فاضربوا فوق الأعناق وإضربوا منهم كل بنان » ( ٨ : ١٢ ) .

د فكان عاقبتهما ، : الشيطان المضلك ، والإنسان المضلك ، أنهما في النار ، إبتداء من دار الفرار إذ عاشو في نار التضليلات ، وإلى دار القرار ، خسالدين فيها وذلك جزاء الظالمين ، : ظلم التضليل وظلم التضلك ، مهما اختلفا في مداه ، فإنهما أئتلفا في معناه .

د يا أيما الذين أمنوا القوا الله ولتنظر نفس ما قدمت لغد واتقوا الله إن
 الله خبير بما تعملون ، د

إن عقائد التقوى وأعمال التقوى لبنات لتبنئي شخصية الإنسان للحياتين؛ فلتنظر نفس إنسانية مساقدمت من صالحات أو طالحات لغد ، تقوى تتبنى حياته الطيبة ، أو طغوى تتبناها مرذولة نجسة ، تهدم صرح إنسانيته ، فلتنظر لتقدم ما يقدمه دون تأخير ، وتنكير و نفس » يوحي بقسلة المراقبين لأحوالهم وأعمالهم كما هو الواقع - وبين المتقين أيضاً - فالمعروف الساري بين الناس عدم المراقبة، والإهمال بشأن و غد ، لذلك فلتزو د نفس " التقوى المقائدي والعملي

سورة الحشر آية ١٩ .....

فواجب النظر إلى ما تقدمه أن يكون عميقاً أنيقاً، من نظر البصر والبصيرة نظر العقل والفطرة والسريرة ، على ضوء الشريعة الإلهية ، دون أن تتخطاها إلى ميول الهوى ، والعقل المتحلل عن وحي السهاء ، وهذه هي المراقبة التي أمرنا بها لكي لا نخسر الحياة <sup>(۱)</sup> ، فرب غفلة وغفوة يسيرة تخسرك كثيراً ، وتوكل على الله ليكون لك نصيراً و إن الله بما تعملون خبير » .

« ولا تكونوا كالذين تسوا الله فأنساهم أنفسهم اولنك هم الفاسقون » •

« نسوا الله » : نسيان الفطرة بمسا معجبت ودرنت ، فألحدوا في الله ، أو أشركوا به ، أو نسياناً في عقولهم وفيكترهم فشكتوا فيه رغم يقظة الفطرة ، أو نسياناً لعهده ألا يعبدوا الشيطان ولا يطبعوه ويغتروا به : « ولقد عهدنا إلى آدم من قبل فنسي ولم نجد له عزماً » (٢٠ : ١١٥)، أو نسياناً للقائه : « فاليوم ننساهم كما نسوا لقاء يومهم هذا » (٢٠ : ١٥٥)، أو نسياناً للقائه : « ولكن متعتهم وآباءهم حتى نسوا الذكر وكانوا قوماً بوراً » ( ٢٠ : ١٨ ) عصيانات بنسياتات تجمعها نسيان الله عقائدياً وفكرياً وعماييراً » ( ٢٠ : ١٨ ) عصيانات الفسق والبوار ، مهما كانت دركات عدة : من خلاف الأولى والفسق والكفر والإلحاد ، كما أن ذكر الله درجات ، من الإسلام والإيمان والعسمة الإلهية .

ومن عقبات وعقوبات نسيان الله أن ُينسيهم أنفسهم ، فـ ( مَن عرف نفسه فقد عرف ربه ) كما أن مَن ذكر نفسه كما هي ، ذكر ربه ، بمــــا في النفس من آيات ربوبيته ومازمات عبوديته ، فمن ينسى ربه ُينسيه ربَّه نفسَه و فأنساهِم

(١) عن النبي (ص)؛ حاسبوا أنفسكم قبل أن تحاسبوا وزنوا قبل أن توزنوا وتجهزوا للعرض الأكبر . وفي الكافي بإسناده إلى أبي الحسن الماضي (ع) قــال : ليس منا من لم يحالب ففسه في ركل يوم فإن عمل حسناً ازداد شكراً وان عمل سيئاً استغفر الله وتاب إليه .

( الفرقان - ١٧ )

فسلو كان يعي القرآن ويعرف البيان لخشع في سماعه قلباً وقالباً ، ولتصدَّع من عظم شأنب على غلظ أجرامه وخشونة أكنانه (`` ، فالإنسان الواعي أحق بذلك وأحرى ، إذ كان واعياً لقوارعه ، عارفاً ببوارعه ، عالماً بصوادعه ، فيا للانسان غـير الخاشع ولا المتصدع من قلب قاس دون حراس ولا اكتراس : د ثم قست قاوبكم من بعد ذليك فهي كالحجارة أو أشد قسوة وإن من الحجارة لما يتفجر منه الأنهار وإن منها لما يشقتق فيخرج منه الماء وإن منها لمسا يهبط من خشية الله وما الله بغافل عما تعملون؛ ( ٢ : ٧٤ ) فيا أعجب وأخزى حال أهل المشاقة والعناد ٬ وما أكثرهم من عناد ٬ لا تلين قلوبهم لذكر الله ٬ فــلا يخشون ولا يخشعون ! « فويــل للقاسية قلوبهم من ذكر الله اولئك في ضلال مبين . الله نزل أحسن الحديث كتابة متشابها مثاني تقشعر منه جاود الذين يخشون ربهم ثم تلين جاودهم وقلوبهم إلى ذكر الله، ( ٣٩ : ٣٣ ) فالذين يحسون ويلمسون شيئًا من مس القرآن في كيانهم ٬ هؤلاء يتذوقون تلك الحقيقة المشعة التي لا يعبر عنها إلا هذا النص القرآ في المجيد ، فإن لهذا القرآن سلطاناً على القلوب غير المقلوبة ، لا تثبت له إلا أن تتفتت وتهار هزات وتحو لات لا قبل لها ، يحو لها عن قلب التراب إلى مجلى أسماء وصفات ربَّ الأربَّاب ، تخلية لها عما سواء ، فتجلية بالله ، « وتلك الأمثال نضر بها للناس املهم يتفكرون » فيتذكرون بها لمــــا يتوجب عليهم أن يكونوا وجا. هذا القرآن .

109

إن هذا الفرآن شفاء للقلوب وللقوالب أيضاً وكما يووى عنالنبي <del>مَتَنَّقَنْظُرُ</del>: وإن جبرئيل لمــا نزل بها قال لي ضع يدك على رأسك فإنها شفاء من كل داء ٍ إلا السأم والسأم الموت ، <sup>(٢)</sup> ومن أشفى الشفاء لمــا في الصدور الآيات التي تحمل التعريف

<sup>(</sup>١) فالفرق بين الخشوع والحشية ان الأول للقوالب والثاني للقلوب ، فلو كانت للجبال قلوب كما للانسان لخشعت وخشيت .

<sup>(</sup>٣) الدر المنثور ٢ : ٢ • ٢ - أخرج الخطيب البغدادي في تاريخه قال أنبأنا أبو نعيم الحافظ أنبأنا أبو نعيم الحافظ أنبأنا أبوالطيب ممدين احمدين يوسف أنبأنا ادريس بن عبدالكريم الحداد بإسناد عن النبي(ص):=

سورة الحشر آية ٢٢-٢٣ .....

بعضه من ارتضى من رسول ٬ وفي تقديم الغيب على الشهادة ايحاء ٌ لطيف ألا فرق بينها عنده تعالى لحدٍّ كأنه أعلم بالغيب من الشهادة 1

د هو الرحمان » بجميع خلقه فإنهــا الرحمة العامة و الرحيم » بالمؤمنين خاصة فإنها الرحمة الخاصة · وهما تشملان كافة الصفات الإلهية ذوات الفاعلية والعلاقات العامة أو الخاصة بالكون ، على علم نافذ قيهما دون عزوب عن أية خافية .

توحي هذه الصفات الثلاث بعد تصريحة التوحيد ، بوحدانيته تعالى في علمه ورحمانيته ورحيميته ، ما يشمل توحيده في كافة صفاته وأسماءه الحسنى .

ومن ثم تبرز هــذه الثلاث ، بعد الحياة العقلانية العقيدية للانسان ، تبرز في حياته العملية ، في كمال منهجه تفكيراً وشعوراً وسلوكاً ، أنه مراقب من الله ، وغريق في رحمانيته ورحيميته ، فلا يغفل ولا يطغى .

د هو الله الذي لا إله إلا هو الملك القدوس السلام المؤمن المهيمن العزيز لجبار المتكبر سبحان الله عما يشركون ، . مراسم منور منور

أسماء أخرى ثمان بعد الثلاث ، وهي كلما بعد توحيده الذي هو أم الأسماء، وهذه الثمان تفاصيل لتلكم الثلاث، إذ إنها من شؤون علمه ورحمانيته ورحيميته، كما انهــــا كلما يسائر الأسماء لزامات توحيده تعالى – فـ « سبحان الله عما يشركون » .

وعلَّ هـــــذه الثمان حملة عرش الأسماء والصفات ، وكما أن لعرشه تعالى يوم القيامة حملة ثمان .

د الملك » : وحيد في ملكيته ومالكيته، لا يشركه فيها أحد ً : دولم يكن له شريك في الملــك » ( ١١١ : ١١١ ) ولا يشبهه دفتعالى الله الملك الحق » (١١٦ : ١٢٦) فهو مالك المملك لزاماً لألوهيته لا سواه : دقل اللهم مالك الملك» ( ٣ : ٣٦ ) مملك المبدء : دولله ملك السياوات والأرض وما بينهها يخلق مــــا سورة الحشر آية ٢٢-٢٢ .....

من كتاب : ﴿ وأنزلنا إليك الكتاب بالحق مصدقاً لمــــا بين يديه من الكتاب ومهيمناً عليه » ( ٥ : ٢٨ ) هيمنة حكيمة لانفاذ فيها ممن سواء ولانفاد ٬ وإنما سيطرة الملك القدوس السلام المؤمن :

د العزيز » : الفالب – عزيز في ملكه وقدسه وسلامه وهيمنته ، عزيز في ذاته وصفاته وأفعاله ، عزيز في حكمته (٢ : ٢٢٠) عزيز في انتقامه (٣ : ٤ ) عزيز في قوته ( ٢١ : ٢٦ ) عزيز في رحمته (٢١ : ٩) عزيز في غفرانه (٢:٦٧) فلا عزة إلا له وبسه ومنه دونة العزة ولرسوله وللمؤمنين ولكن المنافقين لا يعلمون » ( ٢٣ : ٨ ) .

د الجيار ، : والجبر هو إصلاح الشيء بضرب من القهر ، فالجبّار هو كثير الجسبر لكل كسر من كل كسير ، كسراً في الحكلق أو الحكلق ، في القلب أو القالب ، فهو جبار في الإصلاح ، لا تحمله إلا هذه الآية ، ثم أهل الطغوى جبارون في الإفساد ، بين جبار عصي ( ١٩ : ١٢ ) وجبار شقي ( ١٩ : ٢٢ ) وجبار في الإفساد ، بين جبار عصي ( ١٩ : ١٤ ) وجبار شقي ( ١٩ : ٢٢ ) وجبار عتيد (١١ : ٥٩) في بطشة جبارة : ووإذا بطشتم بطشتم جبارين ، (١٣٠:٢٦) في المديد (١٣ : ٢٦) وجبار شقي ( ١٩ : ٢٢ ) وجبار في الإفساد ، بين جبار عصي ( ١٩ : ١٤ ) وجبار القي در ١٢ : ٩٩) في بطشة جبارة : ووإذا بطشتم بطشتم جبارين ، (١٣٠:٢٦) في المديد الشقي يقابل الجبار المصلح الوفي : ٥ إن تريد إلا أن فيذا الجبار العصي العنيد الشقي يقابل الجبار المصلح الوفي : ٥ إن تريد إلا أن جبار يجبر الجبر العصي المنيد وما تريد أن تكون من المصلحين» ( ١٩ : ١٩ ) فيناك جبار يجبر الكسير (٢٠ ، وهنا جبار يكسر الجبير ، فأين جبار من جبار سبحان ويبلغيا العلي القدير ، ولا يوجد جبار في الإصلاح إلا الله ، حق ولا رسول الله تيتينا إلا إلى العلي العلي القدير ، ولا يوجد جبار في الإصلاح إلا الله ، حق ولا رسول الله يجبار من جبار ميدان في المينان إلى الميليان الملحين» ( ١٩ : ١٩ ) فيناك في الملي الجبرا يكسر الجبير ، فأين جبار من جبار سبحان ويبلغيا العلي القدير ، ولا يوجد جبار في الإصلاح إلا الله ، حق ولا رسول الله تيتينا إلى إلى الميليان الميليا المينان العلي القدير ، ولا يوجد جبار في الإصلاح إلا الله ، حق ولا رسول الله تينان إلى الميليان إلى الميليان الميليليان الميليان الميليان الميليان الميليان ا

وكل جبره تعالى إصلاح ، سواء جبره الخلق في ذواتهم والبعض من أفعالهم، أو في أحوالهم المنكسرة التي تتطلب الجبر ، وللعارفين نصيب من هـــذا الاسم المجيد لأنفسهم مهما حرموا عن كامله <sup>(٣)</sup> .

(1) من أدعية الإمام علي (ع) : « يا جابو كل كسير ومسهل كل عسير » .

(٢) من حظه أن يقبل على نفسه ، مجبراً نقائصها باستكمال الفضائل ، فيحملها على ملازمة التقوى ومجانبة للطغوى ، ويكسر منها الهوى الطائشة والشهوات الفاحشة ، ويترفع عما سوى الله ، متخلياً عنهم متحلياً بالله ، لا يزلزله تعاور الحوادث . سورة الحشر آية ٢٤

بهذا الاسم هو أن يبرىء العبد أعماله عن الإنجاهات غير الإلهية وعن التناقضات والاختلافات ٬ ثم تصويراً بإعطاء الملامح الممـــيزة ٬ والسمات المتميزة التي تمنح لكلِّ شخصيته الخاصة المايزة له عمسا سواه : ﴿ الَّذِي خَلَقْكَ فُسُوًّاكَ فَعُدَلْكَ . في أيَّ صورة ما شاء ركَّبك ، (٨٢ : ٨) فالتسوية والتعديل من البرء والتقدير وقبلهما الخلق وبعدهما التصوير ٬ سبحان العليَّ القدير .

ومهما كانت هذه الصغات مترتبات زمنياً في الخلق٬ ولكنها موحدة في ذات الله ، فإنه خالق إذ لا مخلوق ، وبارىء إذ لا مبروء ، ومصوَّر إذ لا صورة !

و له الأسماء الحسنى » : وهي هي صفاته العلميا ، صفات الذات وصفات الفعل ٬ وحسنى الأسماء والصفات هي التي تلبق بهذه الذات ٬ والقبيح كل القبيح أن ندعوه بغيرها : ﴿ وَلَهُ الْأَسْمَاءِ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهُـا وَذُرُوا الَّذِينَ يُلْحَدُونَ في أسمائه سيُجزون ماكانوا يعملون ۽ ( ۲ : ۱۸ ) .

والإلحاد في أسماء الله أن تختلق له أسماء لم يسم بهما نفسه ، أو تفسر أسماءه بما لا يليق بذاته المقدسة ، وعلى المؤمن أن يستوجى من أسماء الله الحسني قيصوغ نفسه وفق إيحاءاتها واتجاهاتها ، تخلُّفاً بأخلاق آلله مـــا أمكن ، لا تشبُّها إذ لا يمكن ، وفي المروي عن الرسول ﷺ والأثمـــة من آل الرسول ﷺ أن الأسماء الحسني مائة إلا واحداً ٢ من أحصاها دخل الجنة ('` ٢ إحصاء" في القلب

 (١) التوحيد للصدرق بإستاده إلى على بن أبي طالب (ع) قال قال رسول الله (ص) : إن الله تبارك وتمــالى تسعة وتسعين اسماً مائة إلا واحداً من أحصاها دخل الجنة ، وهي : ﴿ الله . الاله . الواحد . الأحد . الصمد . الأول . الآخر . السميم . اليصير . القدير . القاهر. العلي. الأعلى. البـــاتي . البديسع . الباريء . الأكرم . الظاهر . الباطن . الحي . الحكيم . العليم . الحليم . الحفيظ . الحتي . الحسيب . الحميد . الحفي . الرب . الرحمـان . الرحيم . الذارىء . الرازق . الرقيب . الرءرف . الرائي . السلام . المؤمن . المهيمن . العزيز . الجبسار . المتكبر . السبوح . الشهيد . الصادق . الصائع . الظاهر . العدل . العقو . الفقور . الغني . الغيبات . الفاطر . الفرد . الفتاح . الفالق . القديم . الملك . القدوس . القوي . القريب . القيوم . =

( سورة الممتحنة (١) ــ مدنية ــ وآياتها ثلاث عشرة )

بِسْمِ أَلَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِمِ . يَا أَيَّهَ ا ٱلَّذِينَ آمَنُوا لا تَتَّخِذُوا عَدُوَّي وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَاء تُلْقُونَ إِلَيْهِمْ بِٱلْمَوَدَّةِ وَقَدْ كَفَرُوا بِمَا حَدُوَّي وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَاء تُلْقُونَ إلَيْهِمْ بِٱلْمَوَدَّةِ وَقَدْ تَوْمِنُوا بِمَا يَما مِن ٱلْتَى يُخْرُجُهم جَهَاداً فِي سَبِيلِي وَٱبْتِغَاء تُوْمِنُوا بِمَا يَعْدَرُونَ إِلَيْهِمْ بِمَا لَحَقْ فَوَانَا أَعْلَمُ بِمَا أَعْلَنُهُمْ وَمَا أَعْلَنُهُمْ مَوْضَانِي تُسِرُونَ إِلَيْهِمْ بِأَلْمَوَدَةٍ وَأَنَا أَعْلَمُ مِجَهَاداً فِي سَبِيلِي وَٱبْتِغَاء مَوْضَانِي تُسِرُونَ إِلَيْهِمْ بِمَا لَحَقْ وَمَنْ يَفْعَلْهُ مِنْكُمْ فَقَدْ صَلَّ سَوَاءَ السَّبِيلِ – ١ . إِنْ يَتْقَفُوكُمْ يَكُونُوا لَكُمْ أَعْدَاء وَيَبْسُطُوا إِلَيْكُمْ أَيْدِيَهُمْ وَأَلْسَنَتَهُمْ بِالسُودِهِ وَمَنْ يَفْعَلْهُ مِنْكُمْ فَقَدْ صَلَّ سَوَاءَ السَّبِيلِ – ١ . إِنْ يَتْقَفُوكُمْ وَوَذَوا لَكُمْ أَعْدَاء وَيَبْسُطُوا إِلَيْكُمْ أَيْدِيَهُمْ وَأَلْسَنَتَهُمْ وَأَلْسَنَتُهُمْ وَالْسَنَعْهُمُ وَمَنْ يَفْعَلْهُ مِنْكُمْ أَعْدَاء وَيَعْسَلُونَهِ مَنِي أَنْتُوَقُعْهُ وَأَنَا أَعْلَمُ مِنْكُمْ أَعْذَهُو وَوَيَ وَالَيْقَالَهُ وَالَيَاهِ مِنْعُونَ وَلَيْهِمْ بِاللَهُ وَقَاعَةًا مُعَالَهُ مَعْهَا مُعَالَهُ مَعْذَى وَمَنْ يَقْعَلْهُ مِنْكُمْ أَعْدَاء وَيَعْتُونُوا لَكُمْ أَعْدَاهُ وَالْعَالَةُ مَنْ أَعْذَى الْعُوا الْمَالَة فَي أَعْذَا وَا الْتَعْهُمُ وَمَنْ الْعَالَةُ مُوالَة الْنَهُ مَنْ

(١) تسمت السورة بـ « الممتحنة » بمناسبة آية النساء المؤمنات المهاجرات ، فللامتحان مكافئه ، كما للنساء مكافئهن ، فسورة النساء ومريم والممتحنة والمجادلة ، إنها مما توحي بعطف الله ولطفه الخاص بالنساء، بدل ما الهينوا طوال التاريخ ، وكما لا نرى سورة تتسمى باسم الرجال إلا بعض رجالات الوحي : محمد – نوح – إبراهيم – يوسف – هود – يونس – ثم واسم يشملهم أجع « الأنبياء » . سورة المتحنة آية ١ .....

« يا أيها الذين آمنوا لا تتخذوا عدوي وعدوكم أولياء تلقون اليهم بالمودة وقد كفروا بما جاءكم من الحق يخرجون الرسول وإياكم أن تؤمنوا بالله ربكم إن كنتم خرجتم جهاداً في سبيلي وابتغاء مرضاتي تسرون اليهم بالمودة وأنا أعلم بما أخفيتم وما أعلنتم ومن يفعله منكم فقد ضل سواء السبيل» :

ملامح هذه الآية وما يعدها ، ومصارحها أيضاً ، تشهد أنهما نزلت تنديداً ببعض المهاجرين الذين اخرجوا من ديارهم وأموالهم وأهليهم ، وظلت نفوسهم مشدودة عالقة إلى بعض من خلفوا هناك من الأهلين ، فاتخذوا مشركي مكة أولياء، يعتاضون بولايتهم الحفاظ على أهليهم ، ومنهم - كحاطب بن أبي بلتعة -من ألقى اليهم بالمودة ، فلم يكتف هذا الذليل الهزيل الإيمان بموادتهم ، فقد من ألقى اليهم بالمودة ، فلم يكتف هذا الذليل الهزيل الإيمان بوادتهم ، فقد الخطاها إلى إلقه المواد الذي يتبين اليهم بالمودة ، يتسقطهم أسراره ذات الخطورة ، فإلقاء المودة شيء ، والإلقاء بالمودة شيء آخر يتطلب مفعولاً به محذوفاً ، وما هو إلا أسرار الذي تتبين وكا تقول الروايات (1) ، كما وأن نفس

(١) الدر المنثور ٢ : ٣٠٣ - أخرج أحمد والحيدي وعبد بن حميد والبخاري ومسلم وأبو داود والترمذي والنسائي وأبو عوانة وابن حبان وابن جوير وابن التسذر وابن أبي ساتم وابن مردويه والبيهقي وأبو نعيم معاً في الدلائل عن علي (ع) قال : بعثني رسول الله (ص) أنا والزبير والمقداد فقال : انطلقوا حق تأتوا روضة خانح ، فإن بها ظعينة معها كتاب فخذره منها فائتوني به ، فخرجنا حق أنيئا الروضة فإذا نحن بالظعينة ، فقلنا : اخرجي الكتاب ، قالت : ما معي كتاب ، قلنا : لتخرجن الكتاب أو لتلقين الثياب، فأخرجته من عقاصها فأتينا به النبي (ص) فإذا فيه : من حاطب بن ابي بلتعة إلى اناس من المشركين بمكة يخبرهم بيعض أمر النبي (ص) ، فقال النبي (ص) : ما هذا يا حاطب ؟ قال : ( تجد الجواب في المتن ) .

وروى القمي أن حاطب بن أبي بلتعة قد أسلم وهاجر الى المدينة وكان عياله بمكة وكانت قريش تخـاف أن يغزوهم رسول الله (ص) ، فصاروا الى عيال حاطب وسألوا أن يكتبوا الى حاطب يسألوه عن خبر محمد هل يريد أن يغزو مكة ؟ فكتبوا الى حاطب يسألوه عن ذلك ، فكتب اليهم حاطب : إن رسول الله (ص) يريد ذلك ، ودفع الكتاب الى امرأة تسمى صفية فوضعته في قرونها ومرت ، فنزل جبرئيل على رسول الله (ص) وأخبره بذلك ، فبعث رسول الله (ص) أمير المؤمنين (ع) ... سورة المتحنة آية ١ -----

ولئن سأل سائل: إذا كان هؤلاء أعداء الله وأعداء المؤمنين فكيف بالإمكان موالاتهم والإلقاء اليهم بالمودة ، والقلب لا يتحمل المتناقضين ؟ فالجواب : ان الموالاة هنا ليست هي القلبية ، وإنما ظاهرية دفاعاً عن شرّ يُزعم ، وشاهداً عليه – إضافة إلى شاهد الإلقاء – ترجّي المودة في المستقبل إذا زال الكفر : و عسى الله أن يجعل بينكم وبين الذين عاديتم منهم مودة » .

ثم هذه الآيات وإن كانت تنديداً شديداً من زاوية بمن اعتمل هذه العملية النكراء الحائنة ، ولكنها من زوايا اخرى بين محذرة الكفار المستغيلين ، ومربية البعض من المؤمنين المستغلين الضالين هنا سواء السبيل .

فهنالك نقف مرة اخرى وقف الحائرين أمام عظمة المعطف الرباني بشأن هؤلاء إذ يخاطبهم خطاب المؤمنين ، لا المنافقين ، رجاء رجوعهم عما فعلوا ، وندمهم عما افتعلوا كما فعلوا ، وكذلك العطف النبوي المعطوف إلى العطف الرباني بخلقة العظيم إذ لا يعجل بحاطب حتى يسأل : (ما حملك على ما صنعت ؟) بكل رحابة صدر وحنان ، فلما صارحه بما قصد محيباً عتاب الرسول يتشينين : (لا تعجل عمان يا رسول الله الي كنت امرءاً ملصقاً من قريش ولم أكن من أنفسها ، وكان معك من المهاجرين لهم قرابات يحمون بها أهليهم وأموالهم بمكة ، فأحببت إذ فاتني ذلك من النسب فيهم أن أصطنع اليهم يداً يحمون بها قرابتي ، وما فعلت ذلك كفراً ولا ارتداداً عن ديني ) ( والله يا رسول الله ما نافقت ولا غيرت ولا بدلت ، وإني أشهد أن لا إله الله وأذلك رسول الله ما نافقت ولا

هنـــا يكف الصحابة عنه بقوله ﷺ : ( صدق ، لا تقولوا إلا خيراً ) ، ولينتهضه من عثرته من فوره ، دون مطاردة ومشاردة .

ونجد خلاف هذا الحزم في الخليفة عمر ، إذ ينظر إلى العثرة ذاتها ، دون أن

١) الفقرة الاولى في الدر المنثور ، والثانية في تفسير القمي .

سورة الممتحنة آية ٢-٤ .....

بعد إخفائه ، وكذلك بسط الأيدي ، وإن كان هـــــذه ضررها بالإيقاع وتلك ضررها بالسماع .

والشقف : الحيذق في إدراك الشيء وفعله ، فإذا أدركوكم وسيطروا عليكم بحذقهم الكافر الماكر ، حينذاك يظهر لكم مدى عدائهم لكم لحد : و ودُّوا لو تكفرون » : جمعاً بين العداء في القلب وفي القالب ، وعـــداء القلب ان : و لو تكفرون » هي أمر وأدهى ، إذ توحي بكافـــة ألوان المحاولات والحيل ليردُّوكم ويرجعوكم عن الإيهان ، ولحد المستحيل الموحى به به يه لو ».

فهم دائماً ينتفعون ولا ينفعون مهما تظاهروا بالوداد،وإنما هم شداد في عدائهم العارم ، فكيف تتولونهم ؟.

ثم ولو يتولونكم في التخفيف عن أرحامكم وأولادكم ولن يخففوا ، فـ :

إنهم لن ينفعوكم وإن كانوا مؤمنين ، فكيف ينفعونكم وهم كافرون ؟ فوشائج القرابة المتأصلة في كيانكم ، المشتجرة في زوايا قلوبكم ، إنها قــــد تنسبكم مـــا يتوجب عليكم في ظل الإيهان بالله ، فإنه الوشيجة الدائبة التي لا انقطاع لها ولا فصال ، لا بد أن تنسي المؤمن سواهــا من الوشائج على طول الخط ، فكل وصال إلى فصال ه يوم القيامة يفصل بينكم ، إلا وصال في الله واتصال بالله ، وعلى المؤمنين أن يتأسوا في صمود وشيجة الإيهان بالرعيل الأعلى ليذيبوا سائر الوشائج ولا يُذابوا فيها .

د قــــد كانت لكم اسوة حسنة في ايراهيم والذين معه إذ قالوا لقومهم إنا برآء منكم وما تعبدون من دون الله كفرنا بكم وبدا بيننا وبينكم العــــداوة

( الفرقان – ۱۸ )

سورة المتحنة آية ع \_\_\_\_\_

كثيرة الفروع وارفة الظلال غرسها شيخ النبيين ابراهيم الخليل تتشتئلا مهما سبقه البعض ممن لحقه كالرسول الأقدس محمد تتنتيني !

« إذ قالوا لقومهم إنا برآء منكم ومما تعبدون من دون الله » براءة بريئة عن كل شين ورين، صامدة في وجه القرابات الكافرة، قاطعة و شائيجها مهما تشجرت واستطالت وحتى الأبوة والعمومة ، لحمد الكفر بهم ونكرانهم كأن لا قرابة « كفرنا بكم » كفر البراءة <sup>(۱)</sup> والنكران والمفاصلة ، لا كفر الايمان ، إذ مما كانوا مؤمنين بهم مسبقاً حتى يكفروا بهم عن إيمانهم لا حقاً، «وبدا بيننا وبينكم العداوة والبغضاء أبمداً حتى تؤمنوا بالله وحده » فالإيمان هنا هو نهاية العداء براءة وعداء آ.

وإلا قول ابراهيم لأبيه لاستغفرن لك... وقاله قبل أن يتبين له انه عدو لله لا تحتمل هداه ، إذ أمره بهجره ملياً : وقبال أراغب أنت عن آلهتي يا ابراهيم لش لم تنته لأرجمنك واهجرني ملياً و ( ١٩ : ٢٦ ) هذا يستلهم ابراهيم من هجره ملياً : مدة طويلة، لا دائماً ، أنه يتروى في أخره قيها ، فقد تجوز هدايته، لذلك يسلم عليه ويعده الاستغفار : وقبال سلام عليك ساستغفر لك ربي انه كان بي حفيا » ( ١٩ : ٢٨ ) فوعد الاستغفار مربوط باحتمال الإهتداء ، فلما طال الأمد وظن ابراهيم انه اهتدى حقق وعده : « وأغفر لأبي انه كان من الضالين » استغفر له وهو بعد حي ٌ ظن انب المتدى ، أو سوف يهتدي ، وكان استغفر له وهو بعد حي ٌ ظن انب المتدى ، أو سوف يهتدي ، وكان المتعفر من الضالين الماندين ، ولما تبين له انه عدو لله تبرء منه كما في آية الإعتذار حيث تفسر آية الاستغفار : « ما كان النبي والذين آمنوا أن يستغفروا

<sup>(</sup>١) اصول الكاني بإسناده عن أبي عمرو الزبيري عن أبي عبدالله (ع) قـــال : قلت له : أخبرني عن وجوه الكفر في كتاب الله عز وجل ، قال (ع) : الكفر في كتاب الله على خمسة أوجه ( إلى أن قال ) والوجه الخامس من الكفر كفر البرائة وذلك قول الله عز وجل يحكي قول ابراهيم « كفرنا بكم .. » .

| YYY | ٦-0 | آية | المتحنة | سورة |
|-----|-----|-----|---------|------|
|-----|-----|-----|---------|------|

درينا لا تجعلنا فتنة للذين كفروا واغفر لنا رينا انك انت العزيز الحكيم، :

يستغفر ربه لو مجعل فتنة للكافرينكا جعل في فتنته لآزر في استغفاره ، فسناداً الى عزته تعالى يسأله الخروج عن الفتنة ، وإلى حكمته المغفرة لو افتتن ، فيا لهذه العبودية الخالصة من سمو وعلو ! ومع ذلك كله تستثنى هذه الفتنة المغفورة ، غير العب امدة ، عن اسوته : « إلا قول إبراهيم ... ، فيا الرسالة الإسلامية من نزاهة تفوق الرسالة الإبراهيمية ! إذ لا ترضى من الأسوة إلا الحسنة عاماً وواقعاً، لا السيئة – ولم تكن في إبراهيم – ولا بينهما : حسنة في ظنه ، سيئة معذورة كا فعله إبراهيم ، إنما حسنة خالصة :

قد كان لكم فيهم اسوة حسنة لمن كان يرجوا الله واليوم الآخر ومن يتول فان الله هو الغني الحميد » :

فيا لها من تربية رابية على الأبراهيمية الحنيفة ، تختص الأمة الإسلامية ، إذ تستخلص لهم خالص التربيات عسبر الرسالات كلها ، كما ان رسالتها خالصة الرسالات كلها ، أو انها الرسالة الإلهية وحدها ، وما سواها إنما تحضر لهسا وتهيى، كبذرات لإنماءاتها و لمن كان يرجوا الله ، أن يلاقيه في الدنيا والآخرة معرفياً ورضواناً و واليوم الآخر ، وهو آخر المطاف وغايته ، ومن يتول ، عن هسذه الرسالة ، فيتولى مناوئيها ممن يتربصون له ويترصدون و فإن الله هو الغني الحميد، : غني عن إيمانكم ، وهو تحمد على أية سحال ، توليتم له أو توليتم عنه ، سواء ، ولكنه لا يرضى لعباده الكفر <sup>(1)</sup>

(١) من صحاح الأحاديث القدسية : « يا عبادي ا انكم لن تبلغوا ضرري فتضروني ولن تبلغوا نفعي فتنفعوني ، يا عبادي ا لو ان اولكم راخركم وإنسكم وجنكم كاذوا على أتقى قلب رجل واحد منكم مسا زاد ذلك في ملكي شيئا ، يا عبادي ا لو ان اولكم واخركم وإنسكم وجنكم كاذوا على أفجر قلب رجل واحد منكم ما نقص ذلك من ملكي شيئا ، يا عبادي ! لو ان اولكم واخركم وإنسكم وجنكم قاموا في صعيد واحد فسألوني فأعطيتكل إنسان مسألته ما == سورة المتحنة آية ٧ – ٩

إلا أنه الآن عريكة أبي سفيان، فاسترخت شكيمته فيعداء الرسول ﷺ (``.

ان المفاصلة بين المسلمين والكفار قاطعة شاملة ، ثم بينهم وبــــين المستسلمين المنافقين قلبية فحسب ، ثم بينهم وبــين فرقاءهم في الإيمان مواصلة شاملة دون أية مفاصلة ، والمودة الموعودة تشمل المواصلتين .

ان حرمــــة الموادة تتركز على المعادين المحاربين ، دون الكفار المسالمين ، فماشروهم بالمعروف وأقسطوا إليهم علسّهم يؤمنون :

« لا ينهاكم الله عن الذين لم يقاتلوكم في الدين ولم يخرجوكم من دياركم أن
 تبروهم وتقسطوا إليهم أن الله يحب المقسطين » :

فهؤلاء ، برهم ، والأقساط إليهم غير محظور ، بل هو محبوب ، وانهــا من أسس شرعة الحق والمدل ، ان الأصل للمسلم مع من سواء البر والخير والعدل إلا مع المحاربين المعتدين ، دفاعاً عن الحق ، وحفاظاً على الحقوق .

د إنميا ينهاكم الله عن الذين قاتلوكم في الذين وأخرجوكم من دياركم
 وظاهروا على إخراجكم أن تولوهم ومن يتولهم فاولنك هم الظالمون » :

إنهــــا مقاتلة في الدين وتشريد ومظاهرة على إخراجكم في الدين ، هي التي تمنعكم عن موادتهم ، وتفرض عليكم عــــداءهم ، لا أصل الكفر وكما تشهد له الروايات <sup>(٢)</sup> ، ولا أية مقاتلة ولا أي إخراج ، فلو قاتلك الكافر على نفسه وماله

(١) قد أسلمت أم حبيبة من قبل وهاجوت مع زوجها عبد الله بن جحش إلى الحبشة فتنصر وراودها على النصر انية فأبت وصبرت على دينها ومات زوجها فيعث وسول الله (ص) إلى النجاشي فخطبها عليه وساق إليها اربعهائة دينار وبلغ ذلك ابلعا فقال ; ذلك الفحل لا يفدع أنفه .

(٢) الدر المنثور ٦ : ٢٠٥ – أخرج الطيالسي وأحمحه والبزاز وأبو يعلي وابن جرير وابن المنذر وابن أبيحاتم والنحاس في تاريخه والحاكم وصححه والطبراني وابن مردويه عن عبدالله بن = سورة المتحنة آية١٠-١٣-٠

وَآتُوهُمْ مَّا أَنْفَقُوا وَلَا جُنَـاحَ عَلَيْكُمْ أَنْ تَنْكِخُوهُنَّ إِذَا آتَيْتُمُوُهنَّ أُجورَهُنَّ وَلَا تُمْسِكُوا بِعِصَمِ ٱلْكَوَافِرِ وَٱسْتَلُوا مَا أَنْفَقْتُمْ وَلْيَسْتَلُوا مَا أَنْفَقُوا ذَٰلِكُمْ حُكْمُ اللهِ يَحْكُمُ بَيْنَكُمْ وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ـــ ١٠ . وَإِنْ فَاتَكُمْ شَيْدٍ مِّنْ أَزُوَاجِكُمْ إِلَى ٱلْكُفَّارِ فَعَاقَبْتُمْ ۖ فَآتُوا الَّذِينَ ذَهَبَتْ أَزُوَاجُهُمْ مُّثْلَ مَا أَنْفَقُوا وَٱتَّقُوا اللهَ الَّذِي أَنْتُمْ بِهِ مُؤْمِنُونَ ـــ ١١. يَا أَيُّهَـــا النَّبِيُّ إِذَا جَاءَكَ الْمُؤْمِنَاتُ يُبَمَا يَعْنَكَ عَلَىٰ أَنْ لَا يُشْرِكْنَ بِٱللَّهِ شَيْئاً وَلَا يَسْرِفْنَ وَلَا يَزْنِينَ وَلَا يَقْتُلْنَ أَوْلَادَهُنَّ وَلَا يَقْتُلْنَ بِبُهْتَانِ يَفْتَرِينَهُ بَيْنَ أَبْدِيهِنَّ وَأَرْجَلِهِنَّ وَلَا يَعْصِينَكَ فِي مَعْرُوفِ فَبَايِعْهُنَّ وَٱسْتَغْفِرْ لَهُنَّ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ عَفُورُ رَّحِيمُ – ١٢ . يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَوَلُّوْا قَوْماً غَضِبَ اللهُ عَلَيْهِمْ قَدْ يَسُوا مِنَ الْآخِرَةِ كَمَا يَبْسَ ٱلْكُفَّارُ مِنْ أَصْحَابِ ٱلْقُبُورِ ـــ ١٣ .

أحكام عدة بشأن المؤمنات المهاجرات ، تبتدىء بامتحانهن وتحرّي أسباب هجرتهن ، ألا تكون وراء حب فردي في دار الإسلام ، أو تخلصاً عن زواج مكروه في دار الكفر، وإنما هجرة في الله ، خالصة في دين الله ، وتنتهي بشرط قبول رسول الله يَتَيَمَنَيْنِ مبايعتهن ، وبذلك يكمل إيمانهن . سورة الممتحنة آية ١٠ \_\_\_\_\_

يتحقق ٢ فهل بالاشتراط عليهن : « ألا يشركن بالله شيئاً ولا يسرقن ولا يزنين ولا يقتلن أولادهن ولا يأتين بسهتان يفترينه بين أيديهن وأرجلهن ولا يعصينك في معروف » فذلك حق كله وهي من اصول الإيهان العملي الذي يدل على تعرُق الإيهان في قلوبهن ٬ ولكن مجرد قبول الشرط لا يكفي شاهداً على الالتزام به وبواقعه إ.

إذاً فليكن الامتحان في أمثال هذه عملياً بعد الاشتراط ، ليجمع بين عمل الإيهان وعقيدة الإيهان ، طالما لا يحصل منه اليقين ، وإنما العلم العادي ، وقــــد اكتفى الله للمؤمنين به : و فإن علمتموهن مؤمنات ، دون أن يحمّلنا العلم الحقيقي كما الله يعلم :

د الله أعلم بإيمانهن ، :

إن حصيلة الامتحان هذا هي العلم بأنهن ما خرجن طامعات وإنما مؤمنات فليركز الامتحان -- أياكان - على ركيزة الهجرة ، امتحان الحلف : ( بالله ما خرجت من بغض زوج ، وبالله ما خرجت رغبة عن أرض إلى أرض ، وبالله ما خرجت التماس دنيا ، وبالله ما خرجت إلا حباً لله ورسوله ) ثم يتمم بامتحانهن عملياً فيا هي شريطة قبول بيعتهن ، فقبل البيعـة بشروطها لا يمكن العلم بإيمانهن ، إذاً :

د قاد ترجعوهن الى الكفار لا هن حلٌّ لهم ولا هم يحلُّثون لهن . . . :

إن رَجع المؤمنات المهاجرات ، بعد العلم بإيمانهن ، إنه محرَّم عليكم وعليهن وعلى أزواجهن ، عليكم لأنه قد يسبب رجوعهن الى الكفر ، وعليهن كذلك ، ولأنسبه سبيل للكافر على المؤمن ، وعليهم إذ انقطعت الصلة بينهم وبينهن ، والزوجية حالة اندماج فاستقرار ، ولا اندماج بين الكفر والإيمان فلا استقرار ، فلا الشرع يسمح بهكذا رجع ، حفاظاً على صالح الإيمان ، ولا الواقع يجاوبه إذ لا سكن ولا اطمئنان بين المؤمن و من ليس له إيمان . سورة الممتحنة آية ٦٠ .....

وفي رجع غيرها من المؤمنات حرمة عادية ، وقد تؤيده السنة (١) .

إذاً فلا تحــــلُّ المسلمة -- وحق المقرَّة بالشهادتين فحسب -- على الكافر ' وحق الكتابي الموحد ، لا استدامة ، ولا ابتداء ً .

وإذ لا يحلُّ رجمهن إلىالكفار فكيف يجبر خسارهم فيا أنفقواء فهل تذهب أزواجهم بما أخذن منهم هدراً ؟ كلا ! إن الإسلام أعدل من هــذا ولو يالنسبة للكفار المعاهدين :

و و آ توهم ما أ نفقوا » : سواء أ نكحتموهن أم لا ، مــا أ نفقوا في أصل الزواج ، دون النفقات الاخرى ، فقد أخذوا حقوقهم منهن مضاجعة وسواها بدل ما أعطوا من هذه النفقات ، و إغـاعلى المسلمين رجع نفقات الزواج الى الأزواج ، ثم وما هو دور نكاحهن :

و ولا جناح عليكم أن تنكحوهن إذا أتيتموهن اجورهن » : لا محظور في نكاحهن شرط أن تؤتوهن اجورهن دون أن تحاسبوا عليهن ما آ تيتم أزواجهن من اجورهن ، فإنه زواج ثان لا يحكم عليه بحكم الأول وقد مضي .

إن إيهان زوجة الكافر يفصلها عنه دون طلاق ، فهل تعتد عدة الطلاق ، أم عدة الوفاة ، أم لا عدة وإنما تريّت لاستبراء رحمها ، أم ولا تريّت إطلاقاً ؟

إن آيات العُدد وفاة "وطلاقاً مختصة بهما ، لا تتخطاهما الى غيرهما الإ مجحِة قاطعة ، وآيتنا هذه تنفي الجناح عن نكماحهن شريطة المهر دون ذكر عدة ولا تريَّت، إذاً فلا عدة هنا لعدم الحجة، اللهم إلا لاولات الأحمال منهن: • واولات

<sup>(</sup>١) في الكلافي بإستاده عن الفضيل بن يسار قال : قلت لأبي عيهدالله (ع) : ان لامرأتي اختا عازمة على دينتا وليس على دينتا بالبصيرة إلا قليل ، فإن زوجها لا يرى رأيها ، قال (ع) : لا – ولا تعمهمة ، ان الله عز وجل يقول : « فلا ترجعوهن إلى الكفار لا هن حل لهم ولا هم يحلون لهن ».

| YAY |  | ۱. | آية | المتحنة | ر ، | سو |
|-----|--|----|-----|---------|-----|----|
|-----|--|----|-----|---------|-----|----|

وهـل ان الكافرات هنا المشركات ، كما الآيات نازلة فيهن وفي المشركين ؟ أم هن والكتابيات ، لأن شأن النزول لا يخص الآية بموردها ، وإنما المتبع فيها عموم اللفظ : و الكوافر ، لا خصوص المورد : و المشركات ، ؟ وجهان أشبههما ثانيهما ، فلا تحل – إذاً – نكاح الكتابيات على أية حال لعموم هذه الآية .

اللهم إلا أن آية البقرة تخص الحرمة بالمشركات، فعلتها ناسخة عموم الكوافر هنا ، وآية المائدة تصرح بحل الكتابيات ، فهي ناسخة آية الكوافر ، ومؤكدة ان المشركات في البقرة لا تعم الكتابيات ، أو إذا عمت بمـــا تعليّل فهي أيضاً منسوخة بآية المائدة ، فتحل الكتابيات على المؤمنين ، وتبقى حرمة المؤمنات على الكافرين مشركين أم كتابين ، على قوتها ، في عموم آيتي الممتحنة والبقرة .

فآية الممتحنة حرمت المؤمنات على الكافرين: « فلا ترجعوهن إلى الكفار » مشركين وكتابيين ، وحرمت الكافرات على المؤمنين « ولا تمسكوا بعصم الكوافر ، كذلك فإن موضوع الحرمة فيها هو الكفر لا خصوص الشرك ، رغم أنه مورد نزولها .

الله مورد تزولها . ثم آية البقرة ، وإن كانت تختص الحرمة بالشرك دون مطلق الكفر : « ولا تنكحوا المشركات حتى يؤمن ولامة مؤمنة خير من مشركة ولو أعجبتكم ولا تنكحوا المشركين حتى يؤمنوا ولعبد مؤمن خير من مشرك ولو أعجبكم اولئك يدعون إلى النار والله يدعوا إلى الجنة والمغفرة بإذنه ويبين آياتـــه للناس لعلهم يتذكرون » ( ٢٢١ : ٢١ ) .

هذا – ولكن الغاية التي تزيل الحرمة: ( حتى يؤمن .. حتى يؤمنوا ) إنها تضم الكنابيين والكتابيات إلى جماعة الشرك ، إذ لم يؤمنوا ولم يؤمن ، واحتمال ان الإيمان هنا هو الخروج عن الشرك فيعم الكتابي ، انــه -- على 'بعده -- تدفعه حكة الحكم أو علته : « اولئك يدعون إلى النار ، مهما اختلفت نار الدعوة بين المشركين والكتابيين ، وعــل" اختصاص المشرك بالذكر بحساب أنه الأصل في الحرمة ، التي لا علاج لها ولا استثناء فيها ، دون الكتابي . سورة المتحنة آية ١٠ .....

الحائط (`` أو مردودة إلى أهلها .

وحكمة الحرمة أو علمتها في آية البقرة و اولئك يدعون إلى النار، ليست بالتي تنسخها آية المائدة أو أي ناسخ ، وإنمسا تنسخ أصل الحرمة كضابطة عامة ، مع بقاء الحرمة في موارد الدعوة إلى النار ، فلا تحل الكتابية التي تدعوه للضلالة أو أولاده <sup>(٢)</sup> ، ولا تزويجها على مسامة ، فإن لزامه سبيل الكافرة عليهسا بالمشاركة في حقوق الزوجية ،وتسوية بينهها فيها <sup>(٣)</sup> ، ولا أن يتزوج مسامة على كتابية وهي

= نهى وترك قوله : « ولا تنكحوا المشركين حتى يؤمنوا » على حاله لم ينسخه . أقول : وهو مقبول على تأمل في سابق حل الكنابي ذكراً وأنشى . وممـــا يلائم الآيات الأحاديث المعللة لمنع نكاح الكتابيات كما رواه عبدالله بن سنان عن ابني عبدالله ( ع ) في حديث قال : ( وما أحسب للرجل المسلم أن يتزرج اليهودية ولا النصرافية مخافة أن يتهود ولده أر يقدص ) .

وما رواه ممساوية بن وهب وغيره جميعاً عن أيي عبدائة ( ع ) في الرجل يتزوج اليهودية والنصرانية فقال : إذا أصاب المسلمة فيا يصنع باليهودية والنصوانية ؟ فقات له : يكون له قسهما الهوى ، قال : إن فعل فليمنعها من شوب الخور وأكل لحم الخاذير ، واعلم أن عليمه في دينه غضاضة .

(١) كما ورد في أن آية المائدة منسوخة بآية الممتحنة ، ففي الوسائل ج ١٤ ص ١٤ عن زوارة بن أعين قال : سألت أبا جعفر (ع) عن قول الله عز وجل : « والمحصنات من الذين أوتوا الكتاب من قبلكم » فقال : هي منسوخة بقوله : « ولا تمسكوا بعصم الكوافر » ، وآية المائدة خاصة ونامخة ، لأرف المائدة آخر ما نزلت ، وإلا فكيف نفسخ بآية المتحنة وهي من اوليات المدنيات ؟.

(٣) انظر صفحة ٨٨. هامش رقم (١) .

(٣) المصدر ص ٤١٨ - محمد بن مسلم عن أبي جعفر (ع) قال : لا تتزوج اليهودية والنصرانية على المسلمة . وعن أبي عبدالله (ع) في رجل تزوج ذمية على مسلمة قسال : يفرق بينها ويضرب ثمن حد الزاني اثنا عشر سوطاً ونصفاً ، فإن رضيت المسلمة ضرب ثمن الحد ولم يفرق بينها .

( الفرقان - ١٩)

د وإن فاتكم شيء من أزواجكم الى الكفــــار فعاقبتم فأتوا الذين ذهبت أزواجهم مثل ما أنفقوا واتقوا الله الذي أنتم به مؤمنون » :

فقد تفوت زوجات المؤمنين إلى الكفار بانفلاتهن اليهم كافرات ، أو أسرهن عندهم مؤمنات ، ثم تحصل المعاقبة ، فعلى الآخرين – ممن بأيديهم أزمة امور المسلمين – أن يعوضوا المحرومين عما أنفقوا مثل مــا أنفقوا ، فيا هي المعاقبة ؟ وممن هي ؟

ولفظ الآية يتحملها جمعاء ؟ والقدر المتيقن منها وجوب إنفاق ما انفق ؟ إذا لم يحصل عليه من الكفار ؟ وأراد معاقبة الزواج ؟ سواء غنم المسلمون منهم شيئاً أم لم يغنموا ؟ والمتيقن من عدمه أو عدم جوازه من بيت المال ؟ مـــا إذا حصل

(١) وفي على الشرائع بإسناده عن يونس عن اصحابه عن ابي جعفر وأبي عبدالله (ع) قال قلت : رجل لحقت اموأته بالكفار وقد قال الله عز وجل في كتابه : « وإن فاتسكم شيء من أزواجكم إلى الكفار فعاقبتم فما توا الذين ذهبت أزراجهم مثل ما أنفقوا » ما معنى المقوبة ههنا ؟ قال: إن الذي ذهبت امرأته فعاقبتم فما توا الذين ذهبت أزراجهم مثل ما أنفقوا » ما معنى المقوبة ههنا ؟ قال: إن الذي ذهبت امرأته فعاقبتم فما توا الذين ذهبت أزراجهم مثل ما أنفقوا » ما معنى المقوبة ههنا ؟ قال: إن الذي ذهبت امرأته فعاقبتم فما توا الذين ذهبت أزراجهم مثل ما أنفقوا » ما معنى المقوبة ههنا ؟ قال: إن الذي ذهبت امرأته فعاقبتم على امرأة اخرى غيرها يعني تؤوجها، فإذا هو تزوج امرأة اخرى غيرها يعني تزوجها، فإذا هو تزوج امرأة على اخرى غيرها يعني تزوجها، فإذا هو تزوج امرأة على اخرى غيرها يعني تزوجها، فإذا هو تزوج امرأة على اخرى غيرها يعني تزوجها، فإذا هو تزوج امرأة اخرى غيرها يعني تروجها، فإذا هو تزوج امرأة اخرى غيرها يعني تزوجها، فإذا هو تزوج امرأة اخرى غيرها يعني تزوجها، فإذا هو تزوج امرأة اخرى غيرها يعني تزوجها، فإذا هو تزوج امرأة اخرى غيرها يعني تروجها، فإذا هو تزوج امرأة اخرى غيرها يعني تروجها، فإذا هو تزوج امرأة اخرى غيرها يعني تروجها، المام ان يعطيه مهر امرأته الذاهبة ، فسألته : فكيف صار الم مئون يردون على زوجها المهو بغير فعل منهم في ذهابها ؟ وعلى المؤمنين ان يردوا على زوجها ما انفق عليها ما يصيب المؤمنين ؟ قال : يرد الامام عليه أصابوا من الكفار أم لم يصيبوا ، لأن على الامام ان يصيب المؤمنين ؟ قال : يرد الامام عليه أصابوا من الكفار أم لم يصيبوا ، لأن على الامام ان يحميد حاجته من تحت يده وإن حضرت القسمة فله ان يسد كل قائبة تنوبه قبل القسمة وإن بغي بعد ذلك شيء قسمه بينهم وإن لم يبقى لهم شيء فلا شيء لهم .

سورة الممتحنة آية ١٢ \_\_\_\_\_

« ولا يسرقن » الأموال والنفوس والأعراض ، من أزواجهن وسواهم .

« **ولا يقتلن أولادهن** » كما كان من دأب الجاهلية وأد البنات مخافة العار أو خشية إملاق أم ماذا ؟

« ولا يأتين ببهتان يفترينه بين أيديين وأرجلين » : من حمـــل عن زنا يحمّلنه أزواجهن زوراً وافتراء ً ، فقد كانت المرأة في الجاهلية تبيح نفسها لعدة رجال شهوة وتجـــارة ، فإذا حملت ألحقته بمن تهواه وهي تعلم مَن أبوه ، وعلَّ بهتان « بين أرجلهن » يختص بإزالة البكارة إذا كانت بغير زوجهـــا ، ثم هي تفتريها على زوجها .

د ولا يعصينك في معروف ، : ف و ك ، هنا تصريح وتلميح ، تصريح للرسول خاصة ، ف د في معروف ، فيد توضيحي ، فان كل أو امره معروفة ، فلا يتقيد أمره بشيء لأنه يصدر عن الله ، وكما لله طاعة مطلقة دون شرط ، اصالة ، كذلك للرسول طاعة مطلقة ولأولي الأمر المعصومين (ع) الصادرين عنه دون قصور أو تقصير ، رسالة عنه ، من مي مي مي مي مي مي مي مي الصادرين عنه دون

ثم وتلميح الخطاب يعمّ غير الله والرسول وأولي الأمر ، الذين يحكمون بين المسلمين ، فلا تجب طاعتهم إلا « في معروف » ، وهذا الشرط هو أحد القواعد الأساسية في نظام الإسلام : ان لا طاعة عمياء لأحد على المسلمين إلا في المعروف الذي تقرره شريعة الله ، إلا في الله ورسوله وآله ، فطاعتهم مطلقة إذ لا خطأ ولا جهل ولا جور فيها إطلاقاً .

و إنما نسب العصيان إلى الرسول « لا يعصينك » دون الله و لا يعصون الله » وإن كانت طاعة الرسول هي طاعة الله ، من يطع الرسول فقد أطاع الله ، كُان طاعة الرسول تعني ما سنسة ، كما أن طاعة الله تعني ما فرضه في كتابه ، فللرسول أوامر بالولاء بما خوّله الله «لتحكم بين الناس بما أراك الله » (٤: ١٠٥) فلا يطلب الرسول تَتَمَالِيْ فيا يأمر أو ينهى كولي الأمر ، بحجة من كتاب الله ، لأن سنته

|  | لمتحنة آية ١٣ | سورة ا |
|--|---------------|--------|
|--|---------------|--------|

علَّ القوم المغضوب عليهم هذا هم اليهود وكما في آيات عدة ، وقد يشهد له تنظيرهم في يأسهم من الآخرة بيأس الكفار من أصحاب القبور ، وهم المشركون الناكرون للآخرة ، ولقد حرّم توليهم على المسلمين لأنهم تياشوا المشركين في نكران يوم الدين ، أو عدم المبالاة به : وقد يئسوا من الآخرة » : من ثوابها بما قدمت أيديهم : وقل إن كانت لكم الدار الآخرة عند الله خالصة من دون الناس فتمنوا الموت إن كنتم صادقين . ولن يتمنوه أبداً بها قدمت أيديهم والله عليم بالظالمين . ولتجدنتهم أحرص النساس على حياة ومن الذين أشركوا يود<sup>4</sup> أحدهم لو يعمر ألف سنة وما هو بمزحزحه من العذاب أن يممتر والله بصير بها يعملون » ( ٢ : ٩ ) .

فهذا يأس بحساب عــدم الثواب ، ولهم يأس آخر بنكران الحساب ، وهو أشبه بيأس الكفار من أصحاب القبور ، إذ يتسوا من حياتهم ومن حسابهم بعد موتهم ، فكما يئس المشركون الناكرون لحياة الحساب من أصحاب القبور كذلك اليهود يئسوا من الآخرة ، رغم أن المعاد من اصول دينهم . سورة الصف آية ٨ – ١٤ -------

يُرِيدُونَ ليُطْفِئُوا نُورَ اللهِ بأَفْوَاهِمٍ وَٱللهُ مُتَّمْ نُورِهِ وَلَوْ كَرِهَ ٱلْكَافِرُونَ – ٨ . هُوَ ٱلَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِٱلْهُـــدَىٰ وَدِين ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى ٱلدِّينِ صُكَلَّهِ وَلَوْ كَرِهَ ٱلْمُشْرِكُونَ ـــ ٩. يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ آمَنُوا هَلْ أَدُلُّكُمْ عَلَىٰ بْجَارَةٍ تُنْجِيكُمْ مِّنْ عَذَاب أَلِيمٍ ـــ ١٠ . تُؤْمِنُونَ بِٱللهِ وَرَسُولِهِ وَتُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللهِ بِأَمُوَالِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ ذَٰلِكُمْ خَيْرُ لَّكُمْ إِنَّ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ـــ ١١. يَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَبُدْخِلْكُمْ جَنِّــات تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَـا ٱلأُنْهَارُ وَمَسَاكِنَ طَيِّبَةٍ فِي جَنَّاتٍ عَدْنَ ذَٰلِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ـــ ١٢. وَأَخْرَىٰ تُحَبُّونَهٰا نَصْرٌ مِّنَ ٱللَّهِ وَقَتْبُ قَرِيبٌ وَ يَشِّر ٱلْمُؤْمِنِينَ ـــ ١٣. يَا أَثْهَا ٱلَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا أَنْصَارَ ٱللهِ كَمَا قَــالَ عِيسَى بْنُ مَرْتِمَ لِلْحَوَارِيِّينَ مَنْ أَنْصَارِي إِلَى ٱللهِ قَـــالَ ٱلْحَوَارِيُّونَ نَحْنُ أَنْصَارُ ٱللهِ فَـآمَنَتْ طَائِفَةٌ مِّنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَكَفَرَتْ طَائِفَةٌ فَأَيَّدْنَا ٱلَّذِينَ آمَنُوا عَلَىٰ عَدُوِّهِمْ فَأَصْبَحُوا ظَاهِرِينَ ـــ ١٤ .

و سبح لله ما في السهاوات وما في الأرض وهو العزيز الحكيم » : مضي التسبيح في فعله : و سبح ، للتدليل على أنه لزام الخلائق في ذواتهم منذ سورة الصف آية ٢ – ٣

نختصها بمناسبات نزولهـــا قنموّت القرآن بموتها وهو كتّاب الحياة الخالدة يجري كجري الشمس .

فآية المقت تعلمنا ضابطة عامة أن القول المنافق للفعل مقت كبير ، كما أن القول الموافق له واجب كل مؤمن ، فليكن المعني من القول هنا هو المطلوب فعله، سابقاً أو لاحقاً أو على أية حال، فمن الأقوال ما يطلب تركها كالمنكرات، ومنها ما لا فعل لها ، فليساهما داخلين في نطاق الآية التي تندد بالذين يقولون مــا لا يفعلون .

ثم القول هذا يشمل الوعد الحسن فيجب الوفاء به ، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، فيجب على الآمر الإنتمار يما يأمر به ، وعلى الناهي الإنتهاء عما ينهى عنه، وكذلك سائر الأقوال الحسنة الواصفة للحسنات ، أو المخبر بها ، فلتُصدّق في فعلها من قائلها ، فإذا كان القول الحسن هذا وهناك وهناك لا يجاوبه الواقع، فليترك هذا القول فإنه تقوّل انقلب سيئاً ومقتاً كبيراً عند الله إذ ينافق فعلته ، مها كان حسناً عند الله لو يوافق فعله ، إذ لا قيمة لقول لا يسنده ويسانده فعله، فإما السكوت عن هكذا قول ، أم ضم الفعل إليه كا يستطاع .

فخلف الوعد مقت ولو مع الكفار غير الناقضين عهودهم ، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر مقت لمن لا يأتمر فيما يأمر أو لا ينتهي عما ينهى : « أتأمرون الناس بالبروتنسون أنفسكم وأنستم تتاون الكتاب أفلا تعقلون » (٢ : ٤٤) فهذا النفاق في الأمر والنهي إفساد ، وإن كان القصد منهما الإصلاح، وكما يشير إليه شعيب تلاكتي : « وما أريد أن أخالفكم إلى ما أنها كم عنه إن أريد إلا الإصلاح ما استطعت .. » (٨٨:١١) فتارك المعروف المأمور من قبسل تاركه ، وفاعل المنكر المنهي من قبل فاعله، انهما يزدادان جرأة وهتكا في حرمات الله ، ووهنا في عقيدة الإيمان إن كانت لهما ، وان ذلسك يكشف عن أن الآمر الناهي كأنه في عقيدة الإيمان إن كانت لهما ، وان ذلسك يكشف عن أن الآمر الناهي كأنه

سورة الصف آية ع 3-1

وفي تقسيم حاصر بين القول والفعل، قد يفعل الإنسان قبل أن يقول، ففعله هو قوله قبل قوله ، وإذا يقول فليس بدافع التشهر والفخر ، وإنما توجيهاً للآخرين، فهذا هو العليين من القول والفعل ، وقد يقول ولا يفعل ، بل ويضاد فعله قوله ، وهذا هو السجين منهما، ثم بينهما متوسطات من زيادة القول على الفعل دون رئاء، أو قول يجاوب الفعل ولكنه رئاء ، أم ماذا ، فإنما بحسن من القول مسا يعتقده القائل ويفعله تماماً .

« ان الله يحب الذين يقاتلون في سبيله صفاً كأنهم بنيان مرصوص » :

ان سبيل الله في كافة مجالاتها، هي سبيل مرضاة الله، وهي سبيل مصلحة الإنسان ديناً ودنياً، مجتمعات وأفراداً، وفي كل متطلباته كإنسان، فسبيل الله --- إذاً --هي سبيل صالح الإنسان ، والله هو الغني عن عباده وهم الفقراء إليــه ، وهكذا يغسر نصرة الله وصراط الله ، وكلما لله مما يؤمر به الناس .

ثم المقاتلة في سبيل الله ليست فوضى دون نظام وقيادة صالحة ، فكما لا قتال إلا في سبيل الله ، متحللا عن الأطماع التوسعية ، كذلك لا قتال في سبيل الله إلا و صفا كأنهم بنيان مرصوص ، في تضامن عن قيادة ونظام بين الجماعة المسلمة ، داخل صفوف متراصة : برية وبحرية وجوية ، متضامنة منضمة كل مع بعض ، كما يتضامن كل مع صفيفه ، وكل صف واحد ، فإنهم يقاتلون تحت قيادة واحدة ونظام واحد و كأنهم بنيان مرصوص » تتضامن أيعاضه في صميمه ، مهما اختلفت شكلياً ومن حيث الوظائف في تصميمه .

ولو كان للسامون أجمع ، أو المسامون العرب على أقل تقدير ، لو كانوا هكذا في مواجهية ثالوث الاستعمار الصيهوني الانكلو أمريكي ، والإستحمار الروسي المناوىء له شكلياً ، والمساند إياء ضد المسامين واقعياً ، لو كانوا مقاتلين في سبيل الله صفاً كأنهم بنيان مرصوص ، لمسا انهزموا واصطدموا من دويلة العصابات الصهيونية وعملائها المرتزقة داخل البلاد .

| 4+4 | سورة الصف آية ہ |
|-----|-----------------|
|     |                 |

المناوئين ضد رجالات الله ، وفي هذه التذكارات تسلية لخاطر النبي الأقدس محمد يَتَهَيَظُ أنه ليس وحده يؤذى بين المرسلين ، وثانية بما يزينغ الله قلوب الزائغين ، ثم في آية البشارة التالية يبشره أنه مبشر به من قبل السيد المسيح، ويخبره بكيد الفاسقين المتخلفين عنها، ذاكراً فيها رسالة عيسى التي هي امتداد لرسالة موسى، وممهد للرسالة الأخيرة المحمدية .

د وإذ قال موسى لقومه لم تؤذونني . . » : فقد آذو ألوان الأذيات د وقد تعلمون أني رسول الله إليكم » وأذية رسول الله هي أذية لله ، وهي تستنجر اللعنة في الدنيا كإزاغة القلوب ، وفي الآخرة بألوان العذاب : د إن الذين يؤذون الله ورسوله لعنهم الله في الدنيا والآخرة وأعد لهم عذاباً مهيئاً » ( ٣٣ : ٥٧ ) .

و فلما زاغو » : مالوا و انحرفوا عن حق الطاعة ، و انجرفوا إلى باطل العصيان ، و أزاغ الله قلوبهم » : ان ترك هدايتهم ، إذ أبعدهم عن جنابه وخلام وما يختارون ، ووكلهم إلى أنفسهم ، كما ويجاوبه ذيسل الآية كتعليل للإزاغة : وما يختارون ، ووكلهم إلى أنفسهم ، كما ويجاوبه ذيسل الآية كتعليل للإزاغة : وما يختارون ، ويابهم إلى أنفسهم ، كما ويجاوبه ذيسل الآية كتعليل للإزاغة : وما يختارون ، ويابهم إلى أنفسهم ، كما ويجاوبه ذيسل الآية كتعليل للإزاغة : وما يختارون ، ووكلهم إلى أنفسهم ، كما ويجاوبه ذيسل الآية كتعليل للإزاغة : وما يختارون ، ويابهم إلى أنفسهم ، كما ويجاوبه ذيسل الآية كتعليل للإزاغة : وما يختارون ، ويابهم إلى أنفسهم ، كما ويجاوبه أيسل الآية كتعليل الإزاغة : وما يختارون ، ويحملهم إلى أنفسهم ، كما ويجاوبه أيسل الآية كتعليل وخلام وحالهم والنابية إلى ويحاوبه أيسل الآية كتعليل الإزاغة : وما يختارون ، وينهم الما يابهم إلى أنفسهم ، كما ويجاوبه أيسل الآية كتعليل الإزاغة : وما يختارون ، وينهم إلى ألونانية إلى أينه ويفسق عن أمر ربه ، ويزيغ بعناد وعتاد عن طاعته ، إلى اللهم إلا تسييراً للهداية وهو مذموم ، كما السير المدالة والمالية الما يه ، كما وعادية الإلى المية ، التي ما ماية ، الما يول الهداية والما يه الذي يعمدهم ، أونانية الإلمانية الإلى ما ما يم ما المداية والما يويعانه ، أيسل المانية الما يول الما يول الما يوان ما يوانية اللهم إلا تسييراً للهداية وهو مذموم ، كما التسيير المالالة ما مدموم .

فــاذ ينسب الله الإزاغة بعد الزيـغ إلى نفسه ، لا يعني منها الدفع إلى ضلال اكثر ، وإنما ترك التوفيق والهداية الثانوية ، فانها خاصة بالمهتدين : « إنهم فتية آمنوا بربهم فزدناهم هدى » ( ١٨ : ١٣ ) .

وإذ يسترجي الراسخون في العلم أن لا يزينغ الله قلوبهم: « ربنا لا تزغ قلوبنا بعد إذ هديتنا » ( ٣ : ٨ ) فالمعني منه : أدم لنا ألطافك وعصّمك لتدوم قلوبنا على الإستفامة ، ولا تزييغ عن مناهج الطاعة ، دعاء مستجاب للمؤمنين بفضل الله ورحمته وكما وعدهم « ادعوني استجب لكم » وكان الرسول تشكيلي يقول : « ربنا لا تكلنا إلى أنفسنا طرفة عين أبداً » . سورة الصف آية ٦

انه أحمد وأفضل من المسيح وكمن قبله من حملة الرسالات .

« و ، أذكر بين ذكريات الرسالات المعرقلة من قبل المناوئين ، والبشارات المكذوبة بهم ، إذ قال عيسى بن مريم » وطالما النبيون وغيرهم لا يذكرون بنسبة الآباء والامهات في القرآن ، لأن بناء شخصية الإنسان ما يتبناه هو لا سواه ، نوى السيد المسيح ينسب إلى امــه ، لا لإثبات شخصية روحانية له من قبلها ، وإنما لإثبات آية خارقة إلهية هي ولادته دون أب ، والذود عن ساحة مريم (ع) إذ تسبت إلى الزنا ، فليس المسيح ابن رجل لا حلالاً ولا حراماً ، إنما ابن باكرة طاهرة !

« إذ قـــال عيمى بن مويم يا بني اسوائيل اني رسول الله اليكم » ولا تعني د اليكم » تخصيص الرسالة الإنجيلية ببني اسرائيل ، وإنما هم الحمور والمنطق الأول لهذه الرسالة ، يجب أن تتخطاهم إلى المــالم كله ، كما تناصرت بذلك الآيات القرآذية والإنجيلية سواء « مصدقاً لما بين يدي من التوراة » لا « ما بين أيديكم » فأين ما بين أيديهم من التوراة المحرفة : « فويل للذين يكتبون الكتاب بأيديهم ثم يقولون هذا من عند الله ليشتروا به تمناً قليلا قويل لهم مما كتبت أيديهم وويل لهم مما يكسبون » ( ٢ : ٢٩ ) ، أين هو مما بين يدي المسيح من خالص وحي التوراة : « إنا أنزلنا التوراة فيها هدى وذور يحكم بها النبيون الذين أسلموا للذين هادوا بما استحفظوا من كتاب الله » (٥ : ٤ ) وإن كان فيا بين أيديهم الشيء الكثير مما بين أيديهم المي الله » (٥ : ٤ ) والا من ما كتبت أيديهم وريل ما موليل ما بين أيديهم من خالص وحي من التوراة ويها هدى أين هو مما بين يدي المسيح من خالص وحي الموراة : « إنا أنزلنا التوراة فيها هدى وذور يحكم بها النبيون الذين أسلموا للذين مادوا بما استحفظوا من كتاب الله » (٥ : ٤ ) وإن كان فيا بين أيديهم السيء الكثير مما بين أيديهم الي من الله » (٥ : ٤ ) وإن كان فيا بين أيديهم السيء مادوا بما استحفظوا من كتاب الله » (٥ : ٤ ) وإن كان فيا بين أيديهم الذين الكثير ما بين أيدي السيد المسيح ، وبذلك يحتج عليهم ، وبذلك يستقربهم الى دعوته .

« ومبشوا برسول ياتي من بعدي اسمه أحمد ، :

ان ( أحمد ) هو ( محمد ) في نص البشارة ومعناها ، فإنهسا حسب النص اليوناني ( بيركلتوس ) : كثير الحمد ــــ المترجم إلى ( أحمد ومحمد ) سواء ، فــإن ( الفرقان ـــ ٢٠ ) سورة الصف آية ٢ لِكَسَلْلُو ْخُبُونْ إِيَّنَ إِنَّ أَزِنْ بِتَّ شَادْرِ نِنَّهُ لِكَسْلُمُو ْخُبُونَ ) .

د لكني أقول لكم الحق إنه خير لكم أن أنطلق . لأنه إن لم انطلق لا يأتيكم ( البير كلنوس ) ، ولكني ان ذهبت أرسله إليكم ، ومتى جاء يبكت العالم على خطيئة وعلى برّ وعلى دينونة . أما على خطيئة فلأنهم لا يؤمنون بي . وأما على بر فلأني ذاهب إلى خالقي ولا ترونني أيضا . وأما على دينونة فلأن رئيس هذا العالم قـــد دين : ان لي أموراً كثيرة أيضاً لأقول لكم ولكن لا تستطيعون أن تحتملوا الآن . وأما متى جاء ذاك روح الحق فهو يرشدكم إلى جميع الحق لأنه لا يتكلم من نفسه بل كل ما يسمع يتكلم به ويخبركم بأمور آتية وعجدني لأنه يأخذ مما لي ويخبركم . كل ما الآب هو لي ، لهذا قلت انه يأخذ مما لي ويخبركم » <sup>(1)</sup>

ان ( بير كلتوس ) هنا وهناك ، نصا ومواصفات ، لا تنطبق إلا على الرسول الأقدس ( أحمد ) محمد بن عبد الله تتكليك ميها حاول المحولون المحرفون الكلم عن مواضعه ، ان يحرفوها عنه تتكليك فالحق يتجلى كالشمس بسين ظامات الأباطيل وزخرفات الأقاويل .

ولقد صرح بعض الخبراء باللغــــة اليونانية من المستشرقين (`` ومعهم بعض

(١) نقسل الترجمة عن اللغة اليونانية منة ١٩٠٦ -- الكتاب المقدس -- ونحن نقلناها هذا حوفياً إلا ترجمة البارقليطا ، والترجمة هذا تزيد عن الأصل السرياني ، إذ المقصود من نقل الأصل الإشارة إلى نص « بارقليطا » وإلا فالأصل الأولي يوناني ، وقـد ترجمنا « الآب » بـ « الخالق » حسب ما تمنيه في اللغة اليونانية خلاف الترجمات الإنجيلية التي تطلب من (الآب) أن يكون ( الأب ) لكي يصبح المسيح ابنه .

(٣) كالدكتور (كارلوثليتو) المستشرق الطلياني إذ يسأله فتحي عثان - كما في كتابه ( مع المسيح في الأناجيل الأربعة ص ٤٤٨) قلت له : ما معتى بيركلتوس؟ فأجابني بقوله : ان القـس يقولون معتاها المعزي ، فقلت : إني اسأل الدكتور (كارلونليتو) الحاصل على شهادة الدكتوراه في آداب اللغة اليوثانية القديمة ، فقال : ان معتاه : الذي له حمد كثير ، فقلت : هل ذلك يوافق أفعل التفضيل حمد ؟ فقال : تعم - فقلت ان رسول الإسلام من اسمائه احمد ! سورة الصف آية ٦

ولئن سئلنا لماذا 'بشر بأحمد ؟ ومحمد أشهر ! فالجواب : ان ( بير كلتوس ) اسم وصفي عني به محمد وصفاً في : (بير كلتوس آخر ) : نبي آخر ؟ فان النبيين كلهم محمَّدون أوصافاً إذ يحملون الحمد الكثير ؟ مهما حمله محمد الأخير إسماً ووصفاً وكما في نص سليمان تلاقيتيلا ( وكُوُلُو محمَّد يم ) : وكله محمد : إسماً ووصفاً وُخلقاً وديناً وفي كل شيء <sup>(١)</sup> ؟ ثم وعني به أحمد في سواه <sup>(٢)</sup> إذ قصد تفضيله على السيد المسيح وسواه كما في النص الثالث الآتي شرحه ؟ فأحمد هو الأفضل إطلاقاً في حمل الحمد ؟ وكما هو حامل لواء الحمد يوم القيامة .

ومما يفضل بــــه هذا المحمد الآخر انه الأخير من مواكب الرسالات الإلهية أيضاً : • فيعطيكم بيركلتوس آخر ليمكث معكم إلى الأبد » (يوحنا ١٤ : ١٢ ) فـ (كم) هنا لا يعني -- ومحال أن يعني -- الجماعــة المخاطبين زمن المسيح فقط ، إذ لم يكونوا مؤبدين بأشخاصهم ، وكما أن أبدية المحمد الآخر هي أبدية الشخصية الرسالية لا الشخص ، فهو خاتم النبيين .

وسمة أخرى لـ ( بير كلتوس ) يعنى فيها ( أحمد ) و انه خير لمكم أن أنطلق لأنه ان لم انطلق لا يأتيكم ( بير كلتوس ) ، فهـ ل ان روح القدس خير من السيد المسيح حتى يصبح ذهابه لمجيء الروح خـ يراً لهم ؟ أم وإذا كان خيراً منه ، أينفصل عنه ولحد استحالة الجمع بينها ؟ و إن لم انطاق لا يأتيكم » وهذه تصريحة بينة ان المبشر به كائن مستحيل الإتصال بالسيد المسيح ، وإذا كان هو روح القدس المتصل بالنبيين أجمع ، استحالت نبوة السيد المسيح ، فالذين يحاولون في

(١) في نشيد الأناشيد ه : ١٥ % حكو ممتقيم وكولو محمد يم زه دودي وزه رعى بنت يرشالام ، أي : فمه حاو وكله محمد هذا محبوبي وهذا ناصري الذي يرعاني يا بنات اورشليم .

(٣) إذا فلا يتم في « احمد » رغم ما يتقوله الاستاذ حداد في ( مدخل إلى الحوار الاسلامي المسيحي ) بقوله : اسم النبي العربي في القرآن هو محمد كما يرد في أربح آيات : ( ٣ : ٤ ٢ ) ( ٣ : ٤ ٢ ) ( ٣ : ٤ ٢ ) ( ٣ : ٤ ٢ ) ( ٣ : ٤ ٢ ) ( ٣ : ٤ ٢ ) يعرفه الواقع التاريخي .

مورة الصف آية ٦ ------ ٣١١

( إسلام واحمد ) حسب الأصل اليوناني واقعياً ولغوياً .

واقعياً لأن الأرضلا تحمل السلام التام ما دام فيها تضارب العقائد والأحكام.

فهذا هو السيد المسيح تلايت#د يقول عن سلام الأرض : • مـــا جنّت لألقي سلاماً على الأرض بــل سيفاً • ( مق ١٠ : ٣٤ ) • جنّت لألقي ناراً على الأرض أنظنون أني جنّت لألقي سلاماً ؟ كلا! أقول لكم بل إنقساماً، (لوقا ١٢ : ٥٣).

إذاً فـ ( ايريني ) على الأرض ليس سلامها ، وإنمــــا هو إسلامها الذي سوف ينتهي إلى سلامها التام في دولة القائم المنتظر تشتيين: : ملكوت الله الذي يلتمسه المسيحيون في صلواتهم ليل نهار ، والملائكة تعني بهذا الهتاف ان ( أحمد ) سوف يؤسس الإسلام على الأرض فيشملها كما الحمد لله شامل في الأعالي .

ولغوياً : الحق ان ( ايودكيا ) مركبة من ( ايو – دكيا ) ايو بمعنى : حسن، جيد ، صالح ، مرحي ، حقيقي ، حسن ملاحة – و ( دوكيا ) لم نجدها هكذا في كتب اللغة وإنمـــا ( دوكونه ) أي : الحمد ، الإشتهاء ، الشوق ، الرغبة ، البيان ، الفكر ، ثم الصفات المشتقة من ( دوكسا ) : وهي ، حمـــد ، محمود ، مدوح، نفيس، مشتهي، مرغوب، تجيد، والمركب من هذين هو ومحمد وأحمد ».

كما وان الاصل العبراني ( شلم حمد ) هو الإسلام وأحمد ، لا السلام والمسرة ، وإن كان الإسلام وأحمد سلاماً ومسرة للمؤمنين (`` .

هــــذان الأحمدان طرف من البشارات الإنجيلية بجنب العديد من البشارات المحمدية في التوراة والإنجيل نتحدث عنها في طيات آياتهـــا إنشاء الله تعالى ومنها مـــا في كتاب أشعياء ( ٤٢ : ١٠ ) و يسبحون الرب تسبيحاً جديداً ويبقى أثر

(١) راجع ڪتابنا ( رسول الاسلام في الکتب السهاوية ) تجد فيه تفصيل القول حول « بيرکلتوس » و « ايريني ايودکيا » ، ننڌله عن الأب عبد الأحد الآشوري العراقي من ڪتابه « الانجيل والصليب » ط القاهرة ١٥ ° ١ م نقله عن الترکية إلى العربية مسلم عراقي . سورة الصف آية ٧ – ٨ – ٠٠

انهم ليسوا بمسيحيين أيضاً إذ رفضوا بشارته وتركوا وصيته في محمد ﷺ . وأما الذين آمنوا به فهم حقاً مسيحيون ومسلمون إذ آمنوا به تطبيقاً لوصية السيد المسيح تلائيتان .

« ومن أظلم ممن افترى على الله الكذب وهو يدعى الىالاسلام والله لا يهدي القوم الظالمين » :

المفترون على الله الكذب فرق شتى ، بين مفــــتر لا يعلم ، ومتجاهل يعلم ، وعالم لا يجهل ولا ينجاهل ، وإنمــا يفتري علماً وعناداً فلا أظلم منه ، ومنهم من يُدعى إلى الإسلام ، بحجة البشارات الصادقة لرسول الإسلام ، وبسائر الحجج القاطعة للأعذار ، ورغم كل ذلك يفتري على الله الكذب ، في تكذيب رسوله المبشر به من قبل ، وتكذيب رسالته التي تخمل كافة بينات الصدق ، فمن أظلم منه « والله لا يهدي القوم الظالمين » إذ لا يويدون الهداية وير فضون الهداة .

د يريدون ليطفنوا نور الله بأفواههم والله متم نور م ولو كرم الكافرون » :

نور الله هذا هو الرسول محمد ﷺ ، فإنه نور الأنوار الرسالية ، وهو القرآن : « فالذين آمنوا به وعزّروه واتيموا النور الذي أنزل معه اولنك مم المفلحون ، ( Y : Yoy ) « يريدون أن يطفئوا نور الله بأفواههم ويأيى الله إلا أن يُتمَّ نوره ولو كره الكافرون » ( Y : Y ) .

والفرق بين و ليطفئوا » و و أن يطفئوا » أن في الأول الإرادة واجهة لأمر يتوصلون به إلى إطفـــاء نور الله ، كنكران البشارات ، وتسحير المعجزات ، ولكي ُيطفاً النور المحمدي ، وفي الثاني القصد إلى إطفاء نور الله بالقضاء على النبي ودعوته قصداً بالذات .

فرغم محاولات المكافرين وحيكهم في إطفساء نور الله ، ان الله حتم على نفسه

ومن أرجَل وأبطـَل هؤلاء الرجال الأنوار ، الرسول' الأقدس محمد ﷺ وأهل بيته الطاهرون المعصومون كما وردت بذلك متواتر الآثار .

410

إنه ليس إتهام النور المحمدي بإبقاء شخصه حيّاً ؛ ولا ببقاء دينه حيناً سليماً عن النقص والنقض ، وإنما هو إظهاره على الدين كله : أن يحكم العالم أجمع ولو كر. الكافرون والمشركون :

« هو الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليُظهره علىالدين كله ولو كره المشعركون » « هو الذي ... وكفى بالله شهيداً » ( ٤٨ : ٢٨ ) .

د هو الذي أرسل رسوله ٤ : كَان الرسول لا سواه ، فمن هكذا إضافة يستفاد الحصر ، ولانه يحمل الرسالات الإلهية وزيادة خالدة « بالهدى » : كل الهدى التي تتطلبها وتحتاجها الحياة العقلانية وأضرابها على طول الخط ، دون نقص أو نسخ « ودين الحق » : دين العقى : النسبابت ~ لا « الدين الحق » لأن رُسل الله كلهم مرسلون بالدين الحق ، قد دين الحق ، هو الثابت من الدين الذي ليس له دور خاص ولا جماعة خاصة ، قدوره شامل ما دامت هذه الحياة قائمة ، وجساعته هم المكلفون أجمون ، حق بكافة معانيه : ثبوتاً وجاه زلازل التشويهات والتمزيقات والتحريفات ، وثبوتاً تجاه النسخ بشريعة الحرى إلهية ، فإنه لا شريعة بعده ، فهو حق يجري في مجاري الحياة جري الشمس .

فلقد حرفت الكتب الإلهامية الاخرى ، وانتهت لحال لا تصلح معها لشيء من قيادة الحياة، وحتى لو ظلت سليمة عن التحريفات، فهي نسخة سابقة مؤقتة لأدوارها المحددة لها ، لا تشمل كافة طلبات الحياة المترامية الأطراف ، المتجددة دائبة ، فليست هي و دين الحق » مهما كانت و الدين الحق » .

و « دين الحق » هكذا يستحق الظهور على الدينكله ، وكما جعل غاية لحقه: • ليظهره على الدين كله » : على الدين الباطلكله : الطاعة الباطلة ، وهي شرعة

إن الإسلام ليس فكراً أو نظرية في بطون الكتب، تترسمها الأحيال فيعيشوا الخيال بعيداً عن الواقع ، إنحسا هو دين الحياة الواقعة ، حقيقة في عالم الواقع ، ما تزال هذه الحقيقة تنبعث بين حين وآخر ، وتنبض وتنتفض قائمة على حذورها المجردة عن الأباطيل ، رغم كل ما جرّد على الإسلام والمسلمين من كيد وحرب وتنكيل ، وظهرت قوة وحقيقة ونظاماً على سائر الدين قدر ما أظهرتها جماعتها ، فدانت لها معظم الرقعة العامرة مدى قرون من الزمن .. وإلى أن يدين لها كل المعمورة طوعاً أو كرهاً بقوة النور والنار ، طوع الأبرار وكثره الأشرار ، ولو كره الكافرون والمشركون » .

إن إتيام نور الإسلام ليس إلا في زمن يشمل العــــالم كله ، فيرتفع فيه عَلَم الإسلام مرفرفاً لا ند" له ولا ضد ، وكما سمع علي تلايئتلا يقول تفسيراً لهذه الآية: (كلا والذي نفسي بيده حتى لا يبقى قرية إلا و ينادى فيها بشهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله بكرة وعشياً ) <sup>(1)</sup> .

« يا أيها الذين آمنوا هل أدلكم على تجارة تنجيكم من عذاب ألم . تؤمنون بالله ورسوله وتجاهدون في سبيل آلله بأمو الكم وأنفسكم ذلكم خير لكم إن كنتم تعلمون » :

( ) تفسير العياشي بالاستاد عن عمران بن هيئم عن عباية انه سمع أمير المؤمنين ( ع ) يقول
 في الآية : أظهر ذلك بعد ؟ قالوا : نعم . قال : كلا ...

وعن ابن عباس في الآية قال ؛ لا يكون ذلك حتى لا يبقى يهودي ولا نصراني ولا صاحب ملة إلا صار الى الاسلام ، حتى تأمن الشاة والذئب والبقرة والأسد والانسان والحيسة ، حتى لا تقرض فارة جراباً وحتى توضع الجزية ويكسر الصليب ويقتل الخنزير ، وهو قوله تعسالى : « ليظهره على الدين كله » وذلك يكون عند قيام القائم ( ع ) .

وعن جـابر بن يزيد عن أبي جعفو ( ع ) في الآية قـال : يظهره الله عز وجل في الوجعـة ( تفسير البرهان ٤ : ٣٣٠ ) . سورة الصف آية ١٢–١٤ ------ ١٤------

« إن الحسنات 'يذهبن السيئات » ( ١١ : ١١٤ ) وكبائر المعاصي تركاً : « إن تجتنبوا كبائر ما تنهون عنه نكفتر عنكم سيئاتكم وندخلكم مدخلا كريماً »

د وأخرى تحبونها نصر من الله وفتح قريب وبشر المؤمنين ، :

وتجارة وعائدة أخرى ، تحبونها هنـــا و نصر من الله » إذ تنصرون دينه و وفتح قريب » : فتح مكة المكرمة وهو فتح الفتوح فيا مضى ، وفتح القائم المهدي تنتيجين (`` ، وهو أشمل ، وإن كان متأخراً بزمن ، فكل آت قريب . فقد تربحكم هذه التجارة في الحياتين و وبشـر المؤمنين » بهذه الفتوحات والأرباح الدائبة ، وإنما المؤمنين المجاهدين بكل ما لديم من إمكانيات ، لا القاعدين .

« يا أيها الذين آمنوا كونوا أنصار الله كما قال عيسى بن مريم للحواريين
 من أنصاري إلى الله قال الحواريون نحن أنصار الله ف آمنت طائف من بني
 إسرائيل وكفرت طائفة فأيدنا الذين أمنوا على عدوهم فأصبحوا ظاهرين » :

هذه المقالة من السيد المسيح هي لما أحسَّ منهم الكفر : • فلما أحسَّ عيسى منهم الكفر قـــال مَن أنصاري الى الله قال الحواريون نحن أنصار الله آمنــتا بالله واشهد بأنـتا مسلمون.ربنا آمنــّـا بما أنزلت واتبعنا الرسول فاكتبنا معالشاهدين. ومكروا ومكر الله والله خير الماكرين ، ( ٣ : ٤٥) .

كون الإنسان من أنصار الله والأنصار إلى الله لا يعني أن الله مجاجـــة إلى نصرة في ذاته أو صفاته أو أفعاله إلى عباده الضعفاء المهازيل ، وإنما يعني نصرة الإنسان نفسه في صالحه الحيوي بكافــة مجالاتها ، الذي لا يصلح إلا بإرادة الله ودلالته، فليس بإمكان الإنسان أياكان أن ينصر نفسه إلا على ضوء شريعة الله

(١) القمي أبي الجارود عن أبي جعفر ( ع ) في الآية : يعني في الدنيا بفتح القائم ( ع ) ، رأيضاً فتح مكة . سورة الصف آية ١٤ ......

الأمانة الكبرى الى الامم سليمة عزيزة · ولكي تحكم العـــــالم أجمع في جولته الأخيرة .

ولعمر الله إن نصرة المؤمنين بهذه الرسالة كانت عالية غالية ، إذ نصروا الرسول تَتَبَيَّنَظُ وآله ( عليهم السلام ) في مختلف الأخطار الحاسمة (`` ، خلاف ما 'نبَّننا عن أنصار السيد المسيح ، إذ كانوا قـلة وهم لم ينصروه إلا قليلاً حتى رفعه الله !.



(١) اصول الكافي عن أبي عيدالله (ع) قال : إن حواري عيسى كافوا شيعته وإن شيعتنا حوارينا وما كان حواري عيسى بأطوع له من حوارينا لنا ، وإنيا قال عيسى للحواريين من أنصاري الى الله قال الحواريون نحن أنصار الله ، فلا والله ما نصروه من اليهود ولا قاتلوهم دونه ، وشيعتنا والله لا يزالون مشذ قبض الله عز وجل رسوله ينصروننا ويقاتلون دوننا ويحرقون ويعذبون ويشردون من البلدان ، جزاهم الله عنا خيراً . وقد قال أمير المؤمنين (ع) : والله لو ضربت خيشوم محبينا بالسيف ما أبغضونا،والله لو آويت مبغضيه أو حبوت لهمن المال ما أحبونا.

( الفرقان – ۲۱ )

\*\*\* ...

تَفِرُونَ مِنْهُ فَإِنَّهُ مُلَاقِيكُمْ ثُمَّ تُرَدُّونَ إِلَى عَالِمِ ٱلْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ فَيُنَبِّشُكُمْ بَمِا كُنْنُمْ تَعْمَلُونَ ـــ ٨ . يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ آَمَنُوا إِذَا نُودِيَ لِلصَّلَاةِ مِنْ يَوْمِ أَجْمُعَةِ فَاَسْعَوْا إِلَىٰ ذِكْرِ اللهِ وَذَرُوا البَيْعَ ذَلِكُمْ خَيْرُ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ــ ٩ . فَإِذَا قُضِيَتِ الصَّلَاةُ فَا نَتَشِرُوا فِي ٱلْأَرْضِ وَٱبْتَغُوا مِنْ فَضْلِ اللهِ وَآذْكُرُوا اللهَ كَثِيراً لَعَلَّكُمْ تَفْلِحُونَ ــ ١٠ . وَإِذَا رَأُوا يَجَارَةً أَوْ لَہُوا الله كَثِيراً لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ــ ١٠ . وَإِذَا رَأُوا يَجَارَةً أَوْ لَهُوا أَنْفَضُوا إِلَيْهَا وَتَرَكُوكَ قَائِماً قُلْ مَا عِنْدَ اللهِ خَيْرُ مِنَ اللهِ وَوَا يَوْا وَمِنَ اللَّهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ وَا يَنْ

مرزحتية تحامية ويراجلوه برسادي

سورة تسمى باسم أفضل أيام الله الذي يؤتى فيها بأفضل فريضة من فرائض الله ، المشرف بها المسلمون ، المفضلون بها عمن قبلهم كما يروى عن النبي تتقاللهم ، كما وأن سورة الحج تسمّت باسم هذه الفريضة العظمى التي تزامل صلاة الجمسة في فرضها وفضلها ، بل وهي أفضل منها فإنها مؤتمر سنوي عالمي تشكل مملكة الحج ، وهذه مؤتمر اسبوعي بلدي .

ثم لا نجد سورة اخرى تتسمى باسم أية فريضة إسلامية سواهما ، مما يوحي بمدى أهمية هذين الفرضين الجماعيين اللذين هما كمفتاح لسائر الفرائض، يجمعان بين شتات القطاعات المسلمة التي تفصلها فصالات الأمكنة واللغـــــات والطائفيات والقوميات .

فصلاة الجمعة سيدة الفرائض كمكما يوم الجمعة سيد الأيام وأعظم عند انله من

الميمون ٬ طالما تكسب الجمعة من صلاة الجمعة فضلًا عظيمًا على فضائلها .

ان فريضة الجمعة مؤتمر اسبوعي يهيىء الجو للمؤتمر العالمي السنوي – الحج – تجمع من المسلمين لأدائها والاستماع إلى خطبتيها السياسيتين الإسلاميتين آلاف من المسلمين المائشين في الدائرة التي تقام في مركزها الجمعة ، وقطرها على أقل تقدير (٢٢) كيلومتراً

الآيات الاولى في هذه السورة هي تقدمات وتهيئات لآيات فرض الجمعة ، فإنه ذكر الله الجامع مجامعه ، الحافل محامده ، ولذلك نرى مطلع السورة كيف يقرر حقيقة التسبيح المستمرة من الكائنات كلهما ، فإنها جمعة في تسبيح الله ، فلتكن الجمعة جمعة في ذكر الله وتسبيحه :

ديسبح لله ما في السهاوات وما في الأرض الملك القدوس العزيز الحكيم، •

و يسبح » لمضارعتها توحي باستمرارية التسبيح لله من كائنــــات الأرض والسهاوات ٬ والصفات الأربيع هي كدعائم لهذا التسبيح الشامل :

فلأنه و المليك » : يملك الكانيات مديرا لها – يسبع ، فما كل ملك يسبع ، إنما و القدوس » الذي كله قداسة ونزاهة : ذاته وصفاته وأفعاله ، ولا كل ملك قدوس يسبع ، إنما و العزيز ، الغالب على أموه ، فإن المغلوب على أمره قد يضطر لما لا يسبع وينزه ، ولا كل ملك قدوس عزيز يسبع ، فقد لا يكون حكيماً في ملكه وقدسه وعزته ، وإنما و الملك القدوس العزيز الحكيم » : الذي هو حكيم في ملكه ، حكيم في قدسه ، حكيم في عزت ، فهو الذي تسبعه الكائنات وتنزهه ، ذاتاً وصفات وأفعالاً ، عن كل شين ورين ، تسبعه طوعاً أو كرها ، فإن الكائنات عاهي عاوقة ، إنها بالسنة الذوات والصفات تسبح خالقها من كل نقص وتفاوت و ما ترى في خلق الرحمن من تفاوت ، .

هذا الإله العظيم يبعث لخلقه رسولاً ، ترى كيف يكون هــذا الرسول وهو البقية الباقية من رسالات الله واللامتناهية من رحمات الله :

كتاب ولا تخطه بيمينك إذاً لارتاب المبطلون » ( ٢٩ : ٤٨ ) .

ان الامية – وهي النسبة إلى الام -- تعني الجهسل واقعياً أو نسبياً ، واقعياً لمن يجهل كل شيء وحياً وسواه : أن ظل لا يعــــلم شيئاً كما ولد من أمه : & والله أخرجكم منبطون أمهاتكم لا تعلمون شيئاً» (٧٨:١٦) وهذه هي الامية المحضة .

ثم النسبية فهي درجات : ممن درس علوماً غـير كتابية ، فإنه أمي بالنسبة للوحي الكتابي مهما كان مثقفاً في سواء ولأعلى درجات الثقافة ، فهو من الاميين وجاء الذين أوتوا الكتاب وإن لم يدرسوا ما درسه : « قل للذين أوتوا الكتاب والاميين » .

وَ مَنْ أُوتِي الكتاب ولا يفهمه إلا أماني : ﴿ وَمَنْهُمُ أُميونَ لا يعلمونَ الكتاب إلا أماني ۽ فهو أمي في علم الكتاب رغم أنه كتابي .

و مَن أُوتِي الكتاب و عَلِمه ، ولكن لم يؤمن بالوحي الأخير ، ام الكتاب : القرآن الكريم ، فإنه أمي بالنسبة لعلم القرآن ميها كان عبقرياً في سائر الوحي قبل القرآن، وفي سائر العلوم سوى الوحي ، وهذه هي حالة المكلفين أجمع ومنهم الرسول الامي ، ومعه ملائكة الوحي وجبريل ، حالتهم قبل وحي القرآن : انهم كلهم أميون ، الموحدون منهم والمشركون .

فالرسول محمد يتبيزين أمي كسائر الاميين بالنسبة للقرآن قبل وحيه ، إضافة إلى أنه لم يقرء على أي مقرء ولم يكتب عند أي كاتب قبل نزول القرآن ، وإن كان موحداً 'يلهم يواسطة أفضل ملك من ملائكة الوحي ليله ونهاره يرشده سبيل المكارم ويعلمه أحسن اخلاق العالم .

انه امي مبعوث في الاميين وهم كافسة المكلفين في الطول التاريخي والعرض الجغرافي ، في السياوات والأرضين : « لتنذر ام القرى ومن حولها » !

ولئن كان الاميون في آية الجمعة هم أهسالي ام القرى ؛ فهو رسول فيهم ؛ لا إليهم خاصة ؛ وإنما و فيهم » وهو رسول العالم أجمع ؛ لأنه ولد فيهم ؛ وانهم .

محمد وإثنى عشر إماماً من عترته كما في التوراة (`` .

وهـــل تتقدم التزكية على تعليم الكتاب والحكة في الأهمية ، أو في واقع التربية ؟ اختلاف الترتيب بينهما في الآيتين يوحي بعدم التقدم وهو الحق ، فإنهما معاً يتساوران متعاونين في التربية الإسلامية ، دون أن تكون لكل ً مدرسة علنحدة ، فالتزكية التي لا تحمل التعليم جاهـــلة دنسة ، والتعليم الذي لا يحمل التزكية جاهل دنس ، فرب عالم لا عقل له ، فالإسلام لا يريد علماً بــلا تزكة ولا تقوى بلا علم ، فليس بإمكان المسلم أن يحلق على المثل العليا إلا بجناحي العــلم الخكيم والتقوى ، وكل منهما يساند الآخر ، كلما ازداد العلم والحكمة بآيات الله ازداد التزكي كالمكس تماماً .

ثم التلاوة لا تعني القراءة اللفظية فحسب ، فإنها من الرسول المعسلم المزكي قول بليغ في الأنفس : ( وقل لهم في أنفسهم قولاً بليغاً ) ( ٤ : ٣٣ ) ولا يبلغ القولُ الأنفسَ إلا إذا خرج من حاق النفس ، مازجاً فطرة القائسل وفكرته وعقله وأعماله ، وهذه هي التلاوة حقاً ، وكما هي لغوياً : المتابعة : ( والشمس وضحاها ، والقمر إذا تلاها ) قلاها : تيميا ، فالرسول يتاو القرآن اتباعاً له في وضحاها ، ويتاوه عليهم كما تلاه هو في نفسه ، إتسباعاً له ، وإتسباعاً له في وهكذا تلاوة له عليهم تجعلهم علماء حلماء حكماء أز كياء، إضافة إلى ما يعلسهم ويزكيهم .

ثم تعليم الكتاب -- القرآن -- له درجات ، لفظياً وتعبيرياً وفي إشاراتــــه ولطائفه وحقائقه ، على حـــد قول الإمام علي تلايتيناند : (كتاب الله على أربعة أشياء على العبارة والإشارة واللطائف والحقائق ، فالعبارة للعوام ، والإشارة للخواص ، واللطائف للأولياء ، والحقائق للأنبياء ) فقرينة الإشارة التي هي بعد

 (١) سفر التكوين الفصل ١٧ -- الآية ٢٠ - تجده بالنص العبراني في تفسير دعماء ابراهيم في البقرة .

سورة الجمعة آية ۲ .....

عليكم وما أنزل عليكم من الكتاب والحكمة ) ( ٢ : ٢٣١ ) .

نوى الكتاب والحكمة مقرونين في عشرات من الآيات، مما تؤكد أن الكتاب المنفصل عن الحكمة فيه ، أو الحكمة في تفسير معانيه ، هذا الكتاب لا يكفي هدى ً ، بل وقد ينقلب ضلالاً ( وننزل من القرآن ما فيه شفاء ورحمة للمؤمنين ولا يزيب الطالمين إلا خساراً ) (٨٢:١٧) والقرآن ( حكمة بالفة ) (٥٤ : ٥) لكل فصل فيه تباب ، وبعد الحكمة في تفهم الكتاب يأتي دور الحكمة في سواها ممسا يتوجب على المسلم في صالح الحياة ، علمية وعملية واخلاقية ، سياسية واقتصادية ، وكل ما تنطلبه الحياة الحكيمة السليمة كأفضل ما يكن .

د ويزكيهم ، : في الحق ليست التزكية إلا من الله : (بل الله يزكي من يشاء) ( ٤ : ٤٩ ) إلا أنه لا يزكي إلا من تزكي : ( قد أفلح من زكاها ) ( ٢٩ : ٩ ) ( خالدين فيها وذلك جزاء من تزكي ) ( ٢٠ : ٢٧ ) . . ولكنا التزكية من الله والتزكي من المكلفين لا يكونان إلا بوسيط وهو رسول الوحي ، إذ يتاو عليهم آيات الله ويعلمهم الكتاب والحكة فيزكيهم : تزكية للضمير والشعور ، تزكية للعمل والسلوك من الأساطير الغامضة الحقاء > إلى اليقين الواضح ، ومن رجس الفوضى الاخلاقية إلى طهارة الإيمان السلم ، تزكية للفرد والجماعة المسلمة سواء :

« وإن كانوا من قبل لفي ضلال مبين » : فانه يخرجهم من الظلمات إلى النور باذن ربهم ، إلى صراط العزيز الحميد ، وهم من بعث فيهم واليهم الرسول يتشار من الاميين ، لا ونفسه المقدسة ، فانه كان قبل القرآن مسترشداً بأعظم ملك من ملائكة الله ، منذ كان فطيماً ، إلى أن اهتدى بهدي القرآن .

فيها كان ضلالهم مبيناً ، كان هداه ﷺ مبيناً لحـــد سمي بمحمد الأمين ، وإن كان ضالاً عن هدي القرآن قبل وحيه ، ولكنه لم يكن ضلالاً عن أصل الحق ، وإنما عن كمال الحق وتمامه ، والأنبياء كلهم – على هداهم – كانوا ضالين عن وحي الكتاب قبل قضاءه ، فضلالهم هــذا أهدى من هدى مَن سواهم ، فان كلاً درجات .

ومن ثم فهسذه الرسالة السامية الخالدة من نسل اسماعيل أورثت ضغينة وشكيمة في اسرائيل الذين كانوا ينتظرون النبي الموعود ، مؤو لين بشاراته بنبي اسرائيلي ، ظانين ان فضل الله يختصهم ، لا يتخطاهم الى سواهم ، رغم ان الله تعالى أنذرهم في التوراة بزوال النبوة عن بيت اسرائيل ، واستقراره في محمد الاسماعيلي ، وقد كادوا له مكائد ، وتربصوا بسه دوائر ومن مكائدهم : ( ولا تؤمنوا إلا لمن تبع دينكم قل ان الهدى هدى الله أن يؤتى أحد مثل ما اوتيتم أو بحاجوكم عند ربكم قل ان الفضل العلمي ( ٣ : ٢٤ ) :

د ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم » :

و ذلك ، الرحمة المتامة البعيدة المحتد والمدى وفضل الله ، : كل فضله المكن ايتائه للخلق ، فلم يقل ( من فضل الله ) حتى يفيد التبعيض ، «يؤتيه من يشاء» وقد شاءه نحمد وسائر الاميين ووالله ذو الفضل العظيم ، على محمد يتشيش والمسلمين برسالته العالمية .

انهم ظنوا متجاهلين ، خــــاود النبوة في اسرائيل ، وضنوا عن انتقالها الى اسماعيل ، كأنهم المقتسمون فضل الله ، المختصون بأفضله لأنفسهم ! وقد خاب أملهم كما خاب عملهم :

ففي التوراة ( التكوين ٩٩ : ١٠ ) ( لا تنهض عصى السلطنة من يهودا ولا الحكم من بين رجليه حق يأتي شيلوه الذي يجتمع فيه كافة الامم ) .

والأنبياء الاسرائيليون كلمم من نسل يهودا ؛ فليكن شيلوه غير اسرائيلي ؛ فان به تنهض عصى السلطنة من يهودا <sup>(١)</sup> .

(١) راجع كتابنا ( رسول الإسلام في الكتب السياوية ) ص ٣٣ – ٣٣ – ففيه تفاصيل
 الآيات الدالة على انتقال الشريعة من اسرائيل إلى غيره .

وعلماً وعملاً ونشراً ، ثم لم يحملوها ، : ضيّعوا هــــذه الأمانة وخانوها إذ لم يحفظوها ، حيث حرفوها ولا سيما بشاراتها بحق النبي الإسماعيلي ، ولم يتعلموها ، أو تجاهلوا عما علموا منها ، ولم يعملوا بها ولا نشروها سليمة ، وهـــذا تكذيب شامل بآيات الله وظلم فاحش بحقها .

فمثل هؤلاء الخونة الظالمين كمثل الحمدار يحمل أمفاراً : كتباً سافرة ظاهرة مسفرة عن الحقائق دون ستار ، كما أن كتب السماء كذلك كلها ، ولكنه حمدار سافر لا يفهم ماذا يحمل مهما كان سافراً ظاهراً ، فلا يدرك من تحمل الأسفار إلا حلا ، وأما هم فكان بإمكانهم تفهم مدا تحملوه ، وحمد كما أمروا ، فهم أضل سبيلا من الحمار ، ضلالاً عامداً عن تقصير ، مهما كان ضلال الحمدار عفوياً عن قصور ، فالإنسان الحمار يحمل حمل الأسفار على ظهره كزميله الحمدار ، والإنسان الإنسان يحملها في قلبه وقالبه وعمل الواقع ، فأين حمل من حمل ، والإنسان حار ؟! ومن ميزات هذا الحمار عن زميله أنه ذلول سلس القياد ، لين الانقياد ، وضانوها شرسين شميسين، وغير وها كما اسموا ، قم لم يحملوهما ، حرّ فوها وخانوها شرسين شميسين، وغير وها كما اسموا ، وشروا بها ثمناً قليلا .

د بنص مثل القوم الذينكذبوا بآيات الله والله لا يهدي القوم الظالمين ، أي قوم كانوا، هودا أو نصارى أو مسامين، وكلما كانت الآيات المحمّلة أعظم وأرقى، فتاركوا حملها أظلم وأطفى ، إذا – فمثل الذين محمّلوا القرآن ثم لم يحملوه كمثل الحار وأضل منه مضاعفات بمسات المئات ، مدى أفضلية القرآن من التوراة ، فليس مجرد الانتساب بكتاب وشريعة بالذي يفضل منتسبيه على غيرهم ، اللهم إلا محمله كا محمّلوا .

ومن ضلالات اليهود أنهم – على تكذيبهم بآيات الله وقتلهم الأنبياء بغير حق وبغيهم وظلمهم كثيراً -- كانوا ولا يزالون يزعمونهم و أولياء لله من دون الناس » : شعب الله المحتار :

كمبدء ، وكبداية للحياة ، إن كنتم صادقين في ولايتكم ، فإن الموت سبب للقاء مولاكم !.

« ولا يتمنونه أبدأ بما قدمت أيديهم والله عليم بالظالمين » :

لا يتمنون الموت أبدأ ، خوفاً مما فرط منهم من الطالحات، وما انفرط عنهم من الصالحات ، وتنسب الأفعال إلى الأيدي لغلبة الأيدي عليها ، وإن كان فيها ما يعمل بالقلب واللسان ، وسواهما من جوارح الإنسان .

وهذه الأبدية المنفية عنهم هي من ملاحم الغيب القرآنية ، فمن ناحية تثبت صدق القرآن ، ومن ناحية اخرى كذب الذين هـادوا في زعمهم المدعى ، فلا وحسب أنهم لا يتمنون الموت ، بل ومن أمنياتهم البعيدة خـاود الحياة لكي يزحزحهم عن العذاب : ه قل إن كانت لمكم الدار الآخرة عند الله خالصة من دون الناس فتمنوا الموت إن كنتم صادقين . ولن يتمنوه أبدأ بما قدمت أيديهم والله عليم بالظالمين . ولتجدنهم أحرص التـاس على حياة ومن الذين أشر كوا يود أحدهم لو يعمر ألف سنة وما هو يز حز حد من العذاب أن يعمر والله بصير بما المركز في ، فإنهم ناكروا الحياة الحساب ، واليهود يقرأون بهـا ، فخوفهم من الموت أحدة من المدينة و حرصهم على حياة المدينة و أحرص من كانت كان ، فإنهم ناكروا الحياة الحساب ، واليهود يقرأون بهـا ، فخوفهم من الموت أكانت كم يوحي بها تنكر ما من على حياة أسد من المدير كن المركز الم الموت أكانت كل من المركز ، فحرصهم على حياة أسد من المدير كن المركز الم كان كانت كا يوحي بها تنكير الحياة و حياة » .

وطالما هم يفرُّون من الموت إلى الحيــــاة ، ولكن الموت لاقيهم لا محالة : فـ (كل امرىء لاق فيفراره ما منه يفرَّ ، والأجل مساق النفس إليه، والهرب منه موافاته ) <sup>(۱)</sup> :

(١) القمي في تفسيره عن أمير المؤمنين ( ع ) .

( الفرقان - ٢٢ )

سورة الجمعة آية ٨ – ٩

الطفل بثدي أمه ) فهو يأنس الموت أنسه بألذ الحياة فإن فيه لقاء الله ٬ ولكنما الفاسق لا يتمنى هكذا موت ٬ لأنه له لقاء عذاب الله ا.

وكلا : في الموت الذي يأتيه باختياره إياه فالمؤمن لا يتمناه – اللهم إلا في الدفاع والجهساد في سبيل الله – إذ يأمل أن يسعى ويعمل من الصالحات أكثر مما مضى ، حتى تزيده درجات ، فيلاتي ربه عنسد موته بنفس مطمئنة راضية مرضية ، داخلة في عباد الله وفي جنة الله . والفاسق لا يتمناه خوفاً من استعجال عذاب الله ، أو رجاء أن يعمل صالحاً فيا ترك ، ويترك ويجبر طالحاً فيا فعل ، للفساق الذين يرجى رجوعهم إلى الله .

وأما الذين هادوا فلن يتمنوه أبداً ، لا هذا ولا ذاك ، وإنمـــا يفرّون منه ، معلقه ومحتومه ، فراراً بها قدمت أيديهم د والله عليم بالظالمين » .

د يا أيها الذين أمنوا إذا نودي للصلاة من يوم الجمعة فاسعوا إلى ذكر الله وذروا البيبع ذلكم خير لكم إن كنتم تعلمون ، :

الآيات المسبقة بعمومها في تسبيح الله ، وشمول الرسالة المحمدية، والتنديد بمن محمَّل الشريعة ثم لم يحملها ، إنها تقدمات وتنبيهات لفريضة الجمعة ، أنها جامعة شاملة للمكلفين أجمع ممن تواجب د زمن الوحي ، وآخرين منهم لما يلحقوا بهم ، إلا المعذورين – الى يوم الدين .

تبــد، الآية بخطاب شامل للذين آمنوا بهذه الرسالة – أجمع – اللهم إلا من لم يؤمن ، فكيف يخاطب بها هو من فروع وملازمات الإيهان ؟ [.

وفي هذه البداية تنبيهات ثلاث : و يا ٥ و أيّ ٥ و ها ٥ ولينتبه المؤمنون في مثلث التنبيه مدى أهمية هذه الفريضة الإلهية .

و « الذين آمنوا » هم المؤمنون كافة ، وجاء الكافرين كافة ، المؤمنون في كل عصر ومصر ، طول العالم وعرضه ، من الجينــة والناس أجمعين ، ومن معهم من سورة الجمعة آية ٩ ----- ٣٤١

و إذا نودي للصلاة من يوم الجمعة »: فيا هي الصلاة من يوم الجمعة والنداء لها ؟ هل إنها صلاة غير فريضة الظهر أو الجمعـــة ؟ ولا نمرف إسلامياً صلاة أخرى غيرهما يوم الجمعــة ، فهي إذاً بينهيا ، فهل هي الظهر ؟ ولا يختص فرضها بيوم الجمعة، ولا يجب الاجتماع فيها بنداء أو غير نداء ! إذاً فهي صلاة الجمعة، كل ذلك إضافة إلى الإجماع والضرورة أن آية الجمعة نزلت بشأن صلاة الجمعة، وكما يؤيده متواتر السنة من طريق الفريقين عن النبي يتشتش وعن آله الكرام عليهم السلام.

وأما النداء لها – فهل هي القول : ( الصلاة ) ؟ وليست إلا لصلاة الأموات والعيدين ا أو ( إلى صلاة الجمعة) ؟ ولا نعرف إسلامياً نداء كهذه لصلاة الجمعة ، ولم تسبق من أغة الجمعات هكذا نداء ا

أو أنها إقامتها كما عن بعض المتفقهين المشترطين في وجوب الحضور لهــــا إقامتها بشروطها ؟ ثم يأتي دور البحث عن المقيم لهــا ، هل هو المصوم ؟ أم والمأذون من قبله خاصاً ؟ أم العدول القادرون على إلقاء الخطبتين ؟ وكل هــذه الترديدات في: المقيم لها ، نابعة من مجهولية الفاعل وإذا نودي، فملـه المصومون لا سواهم ، أو علـهم والمأذونون أم ماذا ؟.

وهذه الاحتمالات المسلسلة غريبة في نوعها من الحلقة الاولى : و إذا نودي » أي : إذا أقيمت ! وليست إقامتها نداء لها ، وإنما هي تطبيق لفرضها ، والنداء لشيء غير المنادى له بالضرورة، فهل تقام الجمعة نداء لنفسها ، تحصيلا للحاصل ! إضافة إلى أن شرط إقامتها لوجوب حضورها خلاف الضرورة : فإن الجمعة كانت منذ بزوغها واجبة دون هذا الشرط ، قبل نزول الآية وبعدها ، فكيف

= أقول : لو كان حضور المعصوم أو إذنه من شروط الجمعة لكان يذكر هنا، والحديث في مقام بيان كافة الشروط ، ويؤكده ذكر الصغير والمجنون غير الممكلفين ، فالذي لا يحضر الجمعة لا يخلو حاله عن الصغر أو الكبر أو الجنون أو السفو أو أنه مملوك لغيره أو امرأة أو مريض أو أعمى أو هو على رأس فرسخين ، ثم لا يوجد استثناء بعدها عن فرض الجمعة إطلاقاً .

لصلاة الجمعة» ولكي لا تختص النداء بها ، نية "أو هيئة "خاصة للنداء، وإنما نداء للصلاة ، الكائنــــة يوم الجمعة : أذاناً للإيذان بدخول وقتها ، وقد اتفق عليه الجمهور (١) وإلا الشاذ منا .

فلا يعقل أن يفرض الله تعــالى فريضة هامة كهذه ، شرط خيرة المكلفين ، فإن أذ ّنوا وجبت وإلا فلا ! فضلا عن نيــة الجمعة في الأذان ، فكيف يعرفها السامعون ؟I.

ثم المؤمنون المخاطبون بالسعي هم الأئمة والمأمومون أجمع، فـ « إذا نودي »: أذ"ن : دخل الوقت ، فليسع الأئمة لإقامة الجمعة ، وليسع الباقون لحضورها ؟ فعلى الأئمة جمع المأمومين ورعايتهم في أداء فرض الجمعة ، كما عن النبي ﷺ : ( كلكم راع وكلكم مسئول عن رعينته ، الإمـــام راع ومسئول عن رعينته ... ) <sup>(٢)</sup> .

فليس وجوب الجمعة المشروطا بأي من شروط : إقامتها ، أو نداء خاص لها ، ولا الأذان ولا الاجتماع ، وإنحسا بدخول وقتها ، فيجب السمي إليها على المؤمنين أجمع – أنمة ومأمومين – إلا المعذورين كما يأتي .

فهنسا نداءان الفريضة الجمعة ، إلهي ٌ هو نداء الله ، وبشري ٌ هو الأذاري

(١) فتح الباري ٣٦:٣٣ – وقال عطاء: إذا كنت فيقرية جامعة فنودي للصلاة من يوم الجمعة فحق عليك أن تشهدها ، سمعت النداء أو لم تسمعه ، وقال : وبهذا صرح أحمد ونقل النووي انه لا خلاف فيه .

(٢) فتح البساري في شرح صحيح البخاري ٣ : ٣١ س عن عبدالله بن عمر قال : سمعت رسول الله ( ص ) يقول : ( كلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته ، الاسام راع ومسئول عن رعيته ، والرجل راع في أهله وهو مسئول عن رعيته ، والموأة واعية في بيت زوجها ومسئولة عن رعيتها ، والحادم راع في مال سيده ومسئول عن رعيته ، والرجل راع في مال أبيه وهو مسئول عن رعيته ، وكلكم راع ومسئول عن رعيته ).

## المستفيضة (١) .

إذاً فالنداء : الأذان – الكائن ظهر الجمعة؛ هي نداء لصلاة الجمعة على أية حال ؛ نويت أم لا ؛ نودي لهـــا بغير الأذان أم لا ؛ إلا أن السعي إلى ذكر الله فيها ؛ والاجتماع فيه ؛ ليس إلا عنـــد اجتماع الشرائط : عدداً ومسافة ؛ وعدالة للإمام ؛ وقدرة على إلقــاء الخطبة ؛ ثم ما دونها هراء مختلق كاشتراط حضور المعصوم أو إذنه الخاص ؛ فلا أثر له إسلامياً عندناً .

وعند فقد الشرائط أو بعضها فأربـع ركعات ، بنيَّة الجمعة أيضاً كما سبق .

د فاسعوا إلى ذكر الله » : فيا هو السمي هنا ؟ وما هو ذكر الله ؟.

السعي هو عدو دون شدّ ، وعمل مقصود مهتم به ، وهو العمل الذي يؤتى به على همامة وعناية ، سواء أكان في إصلاح : « فمن يعمل من الصالحات وهو مؤمن فلا كفران لسعيه ، (٢١ : ٩٤) أوكان في خراب : « وسعى في خرابها، ( ٢ : ١١٤ ) أي : المساجد .

فالسعي إلى الجمعة – خطبة وصلاة ؟ إقامة وسضوراً – هو القصد والعناية الخاصة لها ، دون أن يشغل الإنسان عنها أي شاغل دنيوي أو اخروي ، أن يعد لها عدتها ، فيستعد ، دون إهمال ولا إمهال ، فتكون هي بين أشغاله كلها أصلا يقصد ، فيسعى في إزالة الموانع عنها ، وفي كمال الإستعداد لهـــا ، فلا يسافر يومهـــا <sup>(٢)</sup> ، ولا يتعب نفسه بمـــا يضعفها عنها ، بشرب دواء أو

(١) منها موثقة سماعة قال : سألت أبا عبدالله (ع) عن الصلاة بوم الجمعة ، فقال : أما مع الامام فو كعتان ، رأما من يصلي وحده فهي أربسع ركمات بغزلة الظهر (وسائل الشيعة ج ٣ ص ١٣ – ١٤) راجع كتابنا (عل شاطى، الجمعة) .

(٢) ففي المغني ج ٢ ص ٣٦٣ عن النبي (ص) : من سافر من دار إقامته يوم الجمعـة دعت عليه الملائكة لا يصحب في سفره ولا يعان على حاجته ، وفي وسائل الشيعة ج ١٨ ص ٧٣١ والمـتدرك ب ٤٤ من صلاة يوم الجمعة مثله .

فعلى الأئمة والمأمومين التواصي بحق صلاة الجمعة ، فلو تكاسل الإمام عنها ، وجب على المأمومين السعي في دفعه إليها،ولو تكاسل واجب العدد من المأمومين أو الزائد عليه ، فعلى الإمام السعي في دفعهم إليها ، تعاوناً في هذا البر العظيم والتقوى الهامة من المؤمنين أجمع .

ومسا يزعم دلالته على اشتراط حضور المعصوم بين ضميف مخالف للكتاب والسنة المتواترة ، التي انهيت إلى مائتي حديث<sup>(١)</sup> وبين ما لا يدل<sup>6</sup> عليه أبدأ <sup>(٢)</sup> ويعترف الفقهــــاء غير القائلين بالوجوب التعييني بقطعية دلالة الكتاب والسنة عليه ، وإنما ذهبوا إلى التخيير جمعاً بينهها وبين الإجماعات المنقولة ، وهذا غريب من نوعه ، فإنه خروج عن الكتاب والسنة وعن الإجماعات المزعومة <sup>(٣)</sup> .

• إلى ذكر الله »: وهل إنه ركمتا الجمعة فحسب ؟ لأن الصلاة أفضل الذكر ؟

(١) المولى محمد تقي المجلسي والد صاحب البحار في رسالة الجمعة : « فصار مجموع الأخبار الدالة على الوجوب مسالتي حديث ، والذي يدل على الوجوب بصريحه من الصحاح والحسان والموثقات وغيرها أربعون حديثاً ، والذي يدل على المشروعية في الجملة تسمون حديثاً، والذي يدل بعمومه على وجوب الجمعة وقضلها عشرون حديثاً ، والذي يدل على عمدم اشتراط الاذن بظاهره ستة عشر حديثاً .

(٢) منها ما يروى عنهم (ع) : ( لنا الخس ولنا الأنفال ولنا الجمعة ولنا صفو المال ) وقد جمع فيها ضعف السند والدلالة ، فاو أن ( لنا ) تختص الجمعة بهم ، فالخس إذا خاص بهم أيضاً ، فهل يلتزم به هؤلاء الناكرون لوجوب الجمعة زمن الغيبة ؟.

ثم وما يذكر فيه الامام يعنى به إمام الجمعة لا الامام المعصوم ، ففي صحيحة زرارة ( قال قلت لأبي جعفر ( ع ) : على من تجب الجمعة ؟ قدال : تجب على سبعة نفر من المسلمين ، ولا جمعة لأقل من خمسة أحدهم الامام ، فإذا اجتمع سبعة ولم يخدفوا أمهم بعضهم وخطبهم ) ( الوسائل ج ٣ ص ٨ ح ٤ ) ، فقد اهمل البعض الذي يؤمهم هنا تدليلاً على عدم اشتراط العصمة ، وكا في صحيحة فضل بن عبد الملك قدال : سمعت أبا عبدالله ( ع ) يقول : ( إذا كان قوم في قرية صلوا الجمعة أربع ركعات فإن كان من يخطب لهم جمعوا إذا كانوا خمس نفرات)

(٣) كما في الجواهر أن أحداً لا يشك فيدلالة الكتاب والسنة القطعية على وجوب الجمعة، وإنها الذي يحملنا على القول بالتخيير وجود الاجماعات المنقولة على حرمتها زمن الغيبة ، والجمع بينهما يقضي بالتخيير بينها وبين الظهر . سورة الجعة آية ٩ ...... ٣٤٩

« وذروا البيع » : وهل البيع هنا يعني المعاملة الخاصة ، فهي المحرمة وقت النداء والصلاة لا سواها ؟ فلو اشترى ، أو آجر واستأجر ، أو رهن وارتهن لم يفعل محظوراً ؟! ونحن نعلم بيقين ان النهي عن البيع هنا ليس إلا لمنافاته فريضة الجمعة ، وهذا يعم كل مناف فعلا أو تركماً ، بيماً أم سواء .

أو أن البيع رمز إلى كل ما يشغل عن الفريضة ، وإنما ذكر كأهم ما <sup>1</sup>يرام من الأشغال الدنيوية، فغيرها أحرى بالمنع، وإن كانت من الامور الاخروية وأحرى، إذ لا دافع لهما إذ <sup>1</sup>تمانع فرضاً أهم منها ، أللهم إذا كانت أهم منها كحفظ النفس والناموس والدين ، فالمؤمن المأمور مؤكداً بصلاة الجمعة ، المنهي عن أهم مهامه الدنيوية ، أحرى له دينياً ألا ينشغل عنها يسائر الامور حتى الاخروية التي هي أدنى منها إن كانت مضيقة ، أم تساويها أو هي أهم منها إن كانت موسعة ، فالوقت خاص بالجمعة لا تعدوها إلى سواها.

فهنا دلالتان على حرمة ما سوى الجمعة : الأمر بالسعي إليها ، والنهي عمـــا يمانعها ، فــلا تجوز -- إذا -- صلاة الظهر والجمعة مقامة ' ، أو يمكن إقامتها على شروطها ، ولا سائر الفرائض ، ولا تركيا إلى بدل أو لا إلى بدل ، فالذي يصلي الظهر مقارنة الجمعة ، وهو على 'بعد منها أقـــل من فرسخين ، وهو على علم من إقامتها ، وهو لا يرى الإمــام فاسقاً بسند مقبول شرعاً ، كانت صلاته باطلة ، أللهم إلا المعذورين .

و ذلكم خير لكم إن كنتم تعامون » : وهل يعني الخير هنا الأفضل ، أن صلاة الجمعة خير من تركما ، أو خير من اللمو ومن التجارة ؟ ولا فضل في اللمو حق تكون الجمعة أفضل منها ! وليس « خير » افعل التفضيل دائماً : « ولعبد مؤمن خير من مشرك ولو أعجبكم » ( ٢ : ٢٢ ) فلا خير في مشرك ، إلا الشر و «قول معروف خير من صدقة يتبعها أذى ّ » ( ٢ : ٣٣ ) ولا خير في هكذا صدقة ، هذا ، رغم وجود و من » هنا فيها ، الدالة بطبعها على أفضلية ما قبلها ، فضلا عن خير الجمعة هنا ، الخالي عن « من » التفضيل ، ثم و « من » في : « ما عند سورة الجمعة آية ١١ ......

التجارة وهي من العبادات لولا الجمعة ، فكيف باللهو وهو من المحرّمات ، ولولا الجمعة دقل ما عند الله » : الذي تخلفه فريضة الجمعـــة « خير من اللهو » الذي لا خير فيه وكله شرّ ، د ومن التجارة» وإن كان فيها خير دوالله خير الرازةين» وليس هو اللهو ، وليست هي التجارة .

هنــــاك تتقدم التجارة لتقد<sup>م</sup>مها على اللهو فيما يبتغيه الإنسان لصالح حياته، وهنا تتأخر ، لـكي تثبت أن ما عنــــد الله خير ، وحتى من التجارة ، لا من اللهو فقط .

وهذا هو التوازن الذي يتسم به المنهج الإسلامي ، ويمتاز عن سائر المناهج ، توازناً بين متطلبات الحياة الأرضية، الجسدانية، وما يتوجب من الحياة الروحية الساوية ، متداخلين مع بعض، ومتآزرين مع بعض ، أو متلاحقين ، فذكر الله واجب أثناء ابتغاء المعاش ، ثم هناك ذكر آخر متحلل متجرد عن المعـــاش : صلاة الجمعة وسائر الصلوات .

إن أحاديث الحث على الجمعة تتجعلها قمة في الفرائض وكما استوحيناها من آيات الجمعة ، ولحد ٌ فرضت قراءة سورة الجملة في الركعة الاولى ، حثاً على فرضها ، وسورة المنافقين في الثانية تنديداً بتاركها : ان عليه وصمة وطبعــة النفاق<sup>(۱)</sup> ، وكما عن باقر العلوم تنتيجانا : ( من ترك الجمعة ثلاث جمع متوالية طبع

(١) مستدرك الوسائل ج ١ ص ٤٠٧ عن الشيخ الفقيه أبي محمد جعفر بن أحمد بن علي القمي في كتاب العروس عن زرارة عن أبي عبدالله (ع) ، وفي الكافي والتهذيب عن أبي جعفر (ع) قال : ( إن الله أكرم المؤمنين بالجمعة فسنها رسول الله (ص) بشارة لهم وتوبيخاً للمنافقين ، ولا ينبغي تركها متعمداً ، قمن تركها متعمداً فلا صلاة له ).

وفي الدر المنثور ٦ : ٢٢٢ – أخرج سعيد بن منصور والطبراني في الأوسط بسند حسن عن أبي هريرة قـال : كان رسول الله (ص) يقوأ في صلاة الجمعة سورة الجمعة فيحرض بهـا المؤمنين ، وفي الثانية سورة المنافقين فيقرع بها المنافقين . وهنا أحاديث عدة تدل على وجوبها في صلاة الجمعة ، كما في الكافي قال أبو عبدالله (ع) : من صلى الجمعة يغير الجمعة والمنافقين أعاد الصلاة في سفر أو حضر ، وعنه (ع) : من لم يقرأ في الجمعة الجمعة والمنافقين فلا جمعة له.

أركان الدولة الإسلامية · وتوجّهان الامة إلى ما يتوجب عليهم كسادة العباد · وقادة البلاد · وأمناء الرحمان وأركان الرشاد والسداد .

فإمام الجمعة يمتساز عن سائر الأئمة بميزات معرفية وعقائدية وأخلاقية ، ومن حيث بلاغة الكلام وفصاحته ، وأن يكون شجاعاً صارماً صامداً قوياً في دين الله، لا تأخذه في الله لومة لائم، وخبيراً عارفاً مطـّلعاً متضلعاً فيا جرى ويجري للمسلمين وعليهم .

ذلك الإمام الخطيب دون الموظفين وعتاظ السلاطين ، الذين يستغلون هـــذ. الفريضة الإلهية لتوطيد أركان عروش الظالمين المستبدّين، المسيطرين علىالشعوب بالسيف والنار .

ودون الخطباء الضعفاء الذين يحسبون الجمعة اجتماعاً للبكاء والدعاء، رغم أنها للبكاء على حالة المسلمين المتخلفة ، ولإبكاء من يتدخل في شئونهم مستعمراً لهم ومستحمراً إيام .

فلبس البرد وشبه الأكفان لخطيب الجعة رمز للامتماتة في سبيل الله ودحر الشياطين، كما الإتكاء على سيف أو قوس، أو سلاح اليوم ، رمز لإماتة الأعداء، كما ويجب على كل مسلم أن يعيش مميتاً مستميتاً ، ولكي تكون كلمة الله هي العليا وكلمة الذين كفروا السفلى (١) .

(١) راجع كتابنا ( على شاطىء الجمعة ) .

( الفرقان – ٣٣)

سورة المنافقون آية ١١-١١ .....

رَسُولِ اللهِ حَتَّىٰ يَنْفَضُوا وَلِلهِ خَزَائِنُ السَّمُوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَكِنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ لَا يَفْفَهُونَ ــ ٧ . يَقُولُونَ لَبُنْ رَجَعْنَا إِلَى ٱلمَدِينَـةِ لَيُخُرِجَنَّ ٱلْأَعَزُ مِنْهَا ٱلْأَذَلَ وَلِلهِ ٱلْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَلَكِنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ لَا يَعْلَمُونَ ــ ٨ . يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تُلْبِكُمْ أَمُوَالُكُمْ وَلَا أَوْلَادُكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللهِ وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ فَأُولُمْكَ هُمُ ٱلْخَاسِرُونَ ــ ٩ . وَأَنْفِقُوا مِمَّـ رَزَقْنَاكُمْ مَّنْ قَبْلِكُمْ أَمُوَالُكُمْ وَلَا أَوْلَادُكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللهِ وَمَنْ وَلَنْهُ فَعَلْ ذَلِكَ فَأُولُمْكَ هُمُ ٱلْخَاسِرُونَ ــ ٩ . وَأَنْفِقُوا مِمَّـا رَزَقْنَاكُمْ مَنْ قَبْلِ أَنْ يَأْذِ أَخَلَا مُوالُكُمْ وَلَا أَوْلَادُكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللهِ وَمَنْ وَلَنْ يَعْمَلُونَ لَا تُلْهِ أَمُوالُكُمْ وَلَا أَوْلَا مَا اللّذِينَ مَنُوا لَا تُلْهُ أَمُوالُكُمْ مَنْ فَنْوَا مِكْرَا أَمُوالُكُمْ وَلَا أَوْلَا يَعْلَمُونَ مَا مَا أَنْهُوا مِعْنَ وَلَنْ يُوَخُونَ مَنْ قَبْلِ أَنْ يَأْذِ أَعْلَا مُوالاً عُنْ يَقْتَقُونَ الْهُ وَا مِعْالِ

سورة تحمل إسم المنافقين ثم وصماتهم وسماتهم ، كما أن سورة اخرى تحمل إسم المؤمنين ، ثم لا تحمل ثالثــــة إسم المسامين ، ولأنهم بين مؤمنين - بمختلف درجاتهم – ومنافقين – بشتات دركاتهم – فالمسلم إما منافق : ينافق ويناقض باطنه ظاهراً ، أو مؤمن يوافق باطنه ظاهراً ، هذا يعيش وفاقاً وذاك نفاقاً ، فأين منافق من موافق ؟.

فالمنافقون يندد بهم في مثات الآيات القرآنية بمعاصيهم وأخطارهم ومكائدهم ومآسيهم ضد الإسلام والمسلمين ، منهــا سبعة وثلاثون آية ، مصرّحة ابنفاقهم ، سورة المنافقون آية ١ ------

« إذا جاءك المنافقون قالوا فشهد إنك لوسول الله » ، شهادة السر والعلن وهي أثبت لهم من العلم (نعلم انك لرسول الله) فإن المنافق يعلم الرسالة وينكرها وقولة الشهادة منهم تعني اننا لسنا بمنافقين : أن نعلم الحق ثم نخالفه ، ومما يشهد لميزة الشهادة هذه اتخاذ أيمانهم 'جنة ، إذ كانوا 'يومون بالنفاق .

« والله يعلم الك لرسوله » ، فإنه الذي بعثك برسالته فعلمه بهـــا كاف لك كرسول ، وإن كان الله يشهد لمن أرسل إليهم بهسذه الرسالة السامية ، بمختلف الشهادات القاطعة ، فما لك وشهادتهم الزور والغرور .

• والله يشهد ان المنافقين لكاذبون ، ؛ يخفون ما لا يبدون ، ويبدون ما لا يخفون ، فعالمه تعالى في نفسه بكذبهم لا يكفي تكذيباً لهم ، وإنما يشهد ، وكما في آيات تفضحهم ، فهم حذرون دائماً أن تنزل آية أو سورة تنبئهم بما في قلوبهم، وهذه هي الحكمة الموسطة للعلم بين الشهادتين : ويحذر المنافقون أن تنزل عليهم مورة تنبئهم بما في قلوبهم ، وهذه هي الحكمة الموسطة للعلم بين الشهادتين : ويحذر المنافقون أن تنزل عليهم مورة تنبئهم بما في قلوبهم ، وهذه مورة تنبئهم بما في قلوبهم ، وهذه مي الحكمة الموسطة للعلم بين الشهادتين : ويحذر المنافقون أن تنزل عليهم مورة تنبئهم بما في قلوبهم ، وهذه هي الحكمة الموسطة للعلم بين الشهادتين : ويحذر المنافقون أن تنزل عليهم مورة تنبئهم بما في قلوبهم ، وهذه هي الحكمة الموسطة للعلم بين الشهادتين : ويحذر المنافقون أن تنزل عليهم مورة تنبئهم بما في قلوبهم ، مورة تنبئهم بما في قلوبهم ، وهذه هي الحكمة الموسطة للعلم بين الشهادتين : ويحذر المنافقون أن تنزل عليهم مورة تنبئهم بما في قلوبهم ، مورة تنبئهم بما في قلوبهم ، مورة تنبئهم بما في قلوبهم ، وهذه هي الحكمة الموسطة للعلم بين الشهادتين : ويحذر المنافقون أن تنزل عليهم ، مورة تنبئهم بما في قلوبهم ، مورة ، مو

فالقول الكذب هو المخالف المثافق ، إمسا للواقع ، أو للعقيدة ، أو لها ، تالوث الكذب والنفاق وجساء الصدق والوفاق ، فمن صدق مطلق وهو الموافق لهما ، ومن كذب مطلق يخالفهما ، ومن صدق من جهسة وكذب من اخرى ، فالمقالة الموافقة للواقع ، المنافقة للعقيدة ، وإن كانت صدقاً وجاء الواقع ، ولكنها كذب لمنافقة العقيدة ، وهي من أخطر الكذب : كذب المنافقين ، والمقسالة المنافقة للواقع ، الموافقة للعقيدة ، إنها دونها في الخطر ، سواء من الكافر الذي يشهد بعقيدته الكافرة ، أو المؤمن الخاطىء الذي يشهد با يؤمن بسه ولكنه خلاف الواقع ، وإن كان بين الكذب يون ، كذب المنافقين ، والمقسالة غير عامد ، فأحرى أن يسمى هذا جهلا لا كذباً .

فالقولة غير الموافقة الواقعي العقيدة والحقيقة معاً ، إنها قولة منافقة كاذبــة تماماً ، والموافقة الهما صادقة المامـــــاً ، ثم بينهما متوسطات ، وإن كانت المنافقة للعقيدة ، الموافقة للواقع أخطرها مستاً من كرامة الحقيقة . سورة المنافقون آية ٣-٣ ----- ٣٥٩

أنفسهم ، وجهّالاً بُلها لا يعرفون ، والله يعرّفهم كيانهم ليُفضحوا على رؤوس الأشهاد ، ولكي يستوي للؤمنون النابهون والبــــله في التعرف إلى كذب هؤلاء المناكيد ، ولذلك نراهم حذرين عن الآيات والسور التي تفضحهم : « يحــــذر المنافقون أن تنزل عليهم سورة تنبئهم بما في قلوبهم قل استهزءوا إن الله 'مخرج ما تحذرون » ( ٩ : ١٤ ) .

وقد أخرج الله ما كانوا يحذرون يهذه السورة ، حاملة الثورة الماحقة كيانهم الساحقة معنوياتهم ، الفاضحة مكائدهم : « والله يشهد ان المنافقين لكاذبون . . انهم ساء ما كانوا يعملون » :

د ذلك بأنهم أمنوا ثم كفروا فطبع على قلوبهم فهم لا يفقهون ، :

و ذلك ؟ الكذب البعيد البعيد في شهادتهم ؟ وذلك السوء البعيد في عملهم و بأنهم آمنوا ؟ إذ أظهروه ؟ أن عقد به قلوب البعض منهم ؟ وأن طبقه عملياً كذلك البعض منهم ؟ وثم كفروا ؟ إرتجعوا عمل تقدموا فيه من الإيمان ؟ عملياً كذلك البعض منهم ؟ وثم كفروا ؟ إرتجعوا عمل تقدموا فيه من الإيمان ؟ أياً كان ؟ وهذا الكفر العامد المعاند بعد الإيمان طبع على قلوبهم المقلوبة ؟ طبع الله عليها بكفرهم ؟ و فيم لا يفقهون ؟ بعد الإيمان طبع على قلوبهم المقلوبة ؟ طبع أياً كان ؟ وهذا الكفر العامد المعاند بعد الإيمان طبع على قلوبهم المقلوبة ؟ طبع على أياً كان ؟ وهذا الكفر العامد المعاند بعد الإيمان طبع على قلوبهم المقلوبة ؟ طبع أياً كان ؟ وهذا الكفر العامد المعاند بعد الإيمان طبع على قلوبهم المقلوبة ؟ طبع وإنما زال عنهم فقه الحق وإدراكه فالتملق به به ؟ بما اختاروه من الكفر بعد الإيمان ؟ وهذا زال عنهم فقه الحق وإدراكه فالتملق به به ؟ بما اختاروه من الكفر بعد الإيمان ؟ فجازاهم الله بذلك الطبع المظلم في قلوبهم ؟ متناع للفقه بالإختيار ؟ وإنما زال عنهم فقه الحق وإدراكه فالتملق به به ؟ بما اختاروه من الكفر بعد الإيمان ؟ فجازاهم الله بذلك الطبع المظلم في قلوبهم ؟ امتناع للفقه بالإختيار ؟ وإنما زال عنهم فقه الحق وإدراكه فالتملق به به ؟ بما اختاروه من الكفر بعد الإيمان ؟ فجازاهم الله بذلك الطبع المظلم في قلوبهم ؟ امتناع للفقه بالإختيار ؟ ون تسيير وإجبار : أجل : د فطبع على قلوبهم فهم لا يفقهون » د . . فهم لا يفقهون » د . . فهم لا يعمون ؟ ( ٧ : ١٠٠ ) فكما القلب إمسام يعلمون ؟ ( ٩ : ٩٣ ) د . . فهم لا يسمعون ؟ ( ٧ : ١٠٠ ) فكما القلب إمسام قلوب لا يفقهون بها ولم أعين لا يسمون ؟ ( كنه ما يعام طبع عليها جمعاء ف د لهم كما يعلوب لا يفقهون بها ولم أعين لا يسمرون بها ولم آذان لا يسمعون بها ولم أمل ألكام بل هم أصل .

ان الكفر بعد الإسلام هو الخروج عن الشهادة باللسان بانكاره كذلـــك باللسان « وكفروا بعد إسلامهم » ( ۹ : ۷۷ ) وهو بعد الإيمان خروج عنه ، إما سورة المنافقون آية ع \_\_\_\_\_

وفعلهم يطمع فيكم زملائهم الأعداء ، ولكنها الظاهرتان هاتان ليس ورائهها إلاكل خواء وبلاء، كالخشب المسندة : فهم أشباح بلا أرواح، وتجار بلا أرباح، ونساك بلا صلاح ، قوالبهم قوالب الآدميين ، وقلوبهم قلوب الشياطين .

فكما الخنشب المسندة – وهي الخشب النخرة المتآكلة البالية الجوفياء ، كثيرة السناد <sup>(۱)</sup> إلى غيرها لتقوم كالأخشاب السليمة أو كالأشجار – كما انها يحسبها الجاهل أشجاراً كأنها مثمرة ، رغم موتها وجمودها عن الروح النباتية ، وحتى عن الفوائد الجادية أيضاً، فالخشب السليم ينتفع به في سقف أو جدار ، ولكن الخسب المسند لا نفع فيه أللهم إلا حرقه ، أو يسند إلى أسناد ليخيل إلى الجهال أنه خشب أو شجر، كذلك هؤلاء المعجّب بأجسامهم ، المسموعة أقوالهم ، أنه خشب أو شجر، كذلك هؤلاء المعجّب بأجسامهم ، المسموعة أقوالهم ، يحسبون أوتاداً وأوتاراً للحركة الحيوية الإنسانية ، وإذا يقلوبهم نتنة ميتة ، لا تحكم فيها أرواح الحياة وحق النباتية ، فإنها تنمو لصالح الحياة ، وهم ليسوا إلا عراقيل دون الوصول إلى الحياة إ

فهــــم أجسام تعجيب ؟ لا أناسي تتجاوب ؟ هم خشب مسندة ملطوعة بسواها من جدار وسواه ؟ لا حراك لها ؟ وإنما حياتهم التجسس عن كل حركة ؟ والتوجُس من كل صوت عال « يحسبون كل صيحة عليهم » لما ترقبهم من فضيحة بأعمالهم ؟ وما يفضحهم الله به ؟ كالقصبة المرتجفة في مهب الريح ؟ التي تجعلكل ريح عابرة صوتاً في قلبها ؟ كذلك هؤلاء الخشب المسندة الجوفاء ؟ يحسبون كل صيحة ضدهم .

وإذا أردت أرين تعرف العداءكل العداء فـ « هم العدو » : العدو الاكثر خطورة ، الكامن داخل المعسكر الإسلامي ، ومجتمعه السامي ، وهو أخطر من العدو الصريح الخارج ، فكأنما العداء محصور فيهم <sup>(٢)</sup>، ثم هم على كثرتهم كأنهم

- (١) كثرة السناد مستفادة من « مستدة » فإن التسنيد تكثير الاستاد بكثرة المحال .
  - (٣) الحصر مستفاد من تقديم « ثم » على « العدو » ولكان « الـ » الاستغراق .

سورة المنافقون آية ٥–٦ \_\_\_\_\_

رغم إتخاذهم أيمانهم 'جنة عما 'يعرف عنهم من الكفر والإدبار ، وكان لزام تلكم الايحان تقبل الإستغفار وان في نفاق ، ولكي يستحكموا وثائق مكرهم وأوتاد نفاقهم ، ولكنهم قوم لا يفقهون ، وبما ان قبول الإستغفار هداية إلهية ، والله لا يهدي الفاسقين المصرين على فسقهم ، لذلك :

د سواء عليهم أستغفرت لهم أم لم تستغفر لهم لن يغفر الله لهم إن الله لا يهدي القوم الفاسقين » :

سواء عليهم استغفار الرسول وعدمه فلن يغفر الله لهم ، وإن استغفر لهم ما يشاء : « إستغفر لهم أو لا تستغفر لهم إن تستغفر لهم سبعين مرة فلن يغفر الله لهم ذلك بأنهم كفروا بالله ورسوله والله لا يهدي القوم الفاسقين » ( ٩ : ٨٠ ) فسواء هذا وذاك عليهم ، أللهم إلا المنافق التائب ، كثيره من الكافرين ، أو الفاسقين التائبين، فإن الله يتوب عليهم ان شاه: وليعذب الله المنافقين والمنافقات أو يتوب عليهم ان شاه » (٣٣ : ٣٣) ولكن منافقي هذه السورة ليسوا منهم ، فإنهم الثابتون على نفاقهم ويتردادون عقواً ونفوراً ، ف « سواه عليهم أستفرت فوانهم الثابتون على نفاقهم ويتردادون عقواً ونفوراً ، ف « سواه عليهم أستفرت لهم أم لم تستغفر لهم » ، : فهل إنسه سواء على الرسول أو له ، أيضاً ؟ فهل يسمح له بالإستففار لقوم منافقين مستكبرين ، وهم أخطر وأشر من المشرعين بعد ما تبين له أنهم أصحاب الجميم ؟ كلا أ ف : « ما كان للنبي والذين آمنوا ان يستغفروا للمشركين ولو كانوا أولى قربى من بعد مسا تبين لهم أنهم أصحاب الجميم » ( ٩ : ١٣٣ ) ولم يكن المطالب منهم ، أن يستففر في أنهم أصحاب المحيم » ( ٩ يكن المطالب منهم ، أن يستفقر فم رسول الله م المتفور الله مو يكون طلباً للمحظور ، وإنما هم دعشائر المنافقين إه أنهم أصحاب المول نفسه ، حتى يكون طلباً للمحظور ، وإنما هم دعشائر المنافقي إذ قالوا لهم: المحيم ه ( ٩ يكن المال لم منهم ، أن يستففر فم رسول الله هو يستغفروا للنه م رسول الله عنهم أن يستفلر المنافقين إذ قالوا ان ول يكن الما إلى منهم أيهم أصحاب المحظور ، وإنما هم دعشائر المنافقين إذ قالوا لهم : المول نفسه ، حتى يكون طلباً للمحظور ، وإنما هم دعشائر المنافقين إذ قالوا لهم : ول الوسول نفسه ، م يندانه منهم ، أن يستفر أم م رسول الله هو الم يستففر أم أسم م رسول الله هو الم يستفر الم م رسول الله هو الم يستغفر م ، أن يستفر أم م رسول الله منهم ، أن يستفر م م رسول الله مو الله م ول مول نفسه ، م ويلكم فاتوا رسول الله عنهم م أن يستفر أم م رسول الله من والم م الم الم يستففر إم أنهم أصحاب المحم م الالم و ال

(١) القمي في رواية أبي الجارود عن أبي جعفر (ع) .

سورة المنافقون آية ٧–٨ ......

الإيمان ؟ ومن خزائن الله يرتزق هؤلاء وهؤلاء ؟ فليسوا هم رازقي أنفسهم ؟ وهم يحاولون قطع الرزق عن الآخرين ! د ولله خزائن السياوات والأرض ولكن المنافقين لا يفقهون ؟ فالذي يعطي أعدائه لا ينسى أوليائه ؟ فليست هذه الخطة اللئيمة إلا لأنهــــم لا يفقهون : ان خزائن الأرزاق بيد الله ؟ وان الله ناصر المؤمنين ؟ وانــه خاذل المنافقين ؟ وانه موهن كيد الكافرين ؟ ولأنهم لا يفقهون بــا طبيع على قلوبهم ؟ فهم لا يزالون يحاولون في إطفاء نور الله ؟ والله متم نوره ولو كره الفاسقون .

فالفقه هو التوصل إلى علم غائب بعلم شاهد ٬ ولم يتوصل المنافقون بشاهدهم على غائب ممرفة الله ٬ وان له ما في السماوات وما في الأرض .

ثم هم من غيِّهم واستكبارهم، وأن حسبوا أنفسهم أعزة غالبين ، والمؤمنين أذلة مغلوبين :

د يقولون لنن رجعنا إلى المدينة ليخرجن الأعز منها الأذل ولله العزة ولرسوله وللمؤمنين ولكن المنافقين لا يعلمون » :

هناك و لا يفقهون ، لفقدهم العلم الغائب ، وهنا و لا يعلمون ، لفقدهم العلم الحاضر أيضاً إذ لا يشعرون، و كأنهم لا يحسون أنهم الأذلة وهؤلاء الأعزة،والعلم أعم من الفقه وهم يفقدونهما بما طبيع على قلوبهم .

أهؤلاء الخشب المسندة ، والحمر المستنفرة أعزة ، ثم اولئك الأوليــــاء المكرمون أذلة ؟! كلا ! ولكن المنافقين لا يعلمون ، جهلا عن تقصير .

 سورة المنافقون آية ٩–١٠ .....

ه يا أيها الذين آمنوا لا تلهه أموالكم ولا أولادكم عن ذكر الله ومن يفعل
 ذلك فأو لنك هم الخاسرون ، :

فمن الملهيات عن ذكر الله ما تلهي على أية حال كالغناء والرقص وموسيقاه ، فهي لا تستعمل بحال ، ومنها ما تلهي بطبيعة الحال ، وللإنسان أن يحوّ لها إلى أحسن حال ، كالأولاد والأهلين والأموال التي تعتبر جسراً يعبر عليه في سبيل الله ، وهكذا يكون دور المؤمن مع المغريات والملهيات أنه يحوّ لها إلى مذكرات بالله ، ويخطو بها خطوات في سبيل الله، فليست الأموال والأولاد مملهاة لمستيقظي القاوب النابهين ، الذين ينظرون الى الدنيا فطرة عبرة وعابرة ، يبصرون بها الحياة الآخرة ، وإنحسا هي ملهاة ومزلات لمن يسمرون إليها نظرة قاصرة لا يعدوها الى مغزاها ومنتهاها .

و ومن يفعل ذلك » النصرف البعيد البعيد في أمواله وأولاده و فأولمئك مم الخاسرون » : يخسرون سمتهم الإنسانية ، فيخسرون كل ما للإنسان في دنيــــا الحياة وعقباها ، مهما رمجوا حيوانيا الهترة قصيرة زهيدة !.

ومن آثار الأموال والأولاد غير الملهية عن ذكر الله ، إنفاقها في سبيل الله ، دونمــــا ابتغاء جزاء أو شكور ممن سوى الله ، بإزالة كافة التعلقات بالأموال والأولاد ، إلا ما يحصل بها موضاة الله :

وانفقوا ممـــا رزقناكم من قبل أن يأتي أحدكم الموت فيقول رب لولا
 أخرتني إلى أجل قريب فأصدق وأكن من الصالحين ، :

وطالما الإنسان بنفسه ونفيسه، بماله وأولاده، وبكمافة معطياته، انه هو من رزق الله ، فليكن كله كذلك إنفاقاً في سبيل الله ، فلا يملك هو لنفسه شيئاً ، وإنما هو مستخلف فيا رزقه الله ، فإذا أنفق فإنما ينفق من مال الله : ﴿ وأنفقوا مما جعلكم مستخلفين فيه » ( ٥٧ : ٧ ) . سورة المنافقون آية ١١ ------

سوف يطلبون الرجعة ولن يرجعوا ، وكما يروى عن الرسول ﷺ ‹›› ، وإن كان بين هؤلاء وبين الكفار بون" بعيد .

وكما أن هنا إيحاء أن المؤمن الصالح ، غير المقصر ، قد يستجاب له في تمديد الأجل المعلق ، لا ليعمل صالحاً فيا ترك ، بل ليحقق الأمل في تكميل الإيمان ، وكما أن الراجمين بالاستدعاء ، في دولة المهدي تلايتين 'يجابون في إحيائهم بعــد موتهم ، وليستكماوا بمناصرة المهدي تلايتين .



 (١) الدر المنثور ٢ : ٢٣٦ --- عن ابن عباس قال قال رسول الله (ص) : ( من كان له مال يبلغه حج بيت ربه أو تجب عليه فيه الزكاة فلم يفعل سأل الرجعة عند الموت ) .

( الفرقان – ٢٤ )

سورة النغابن آية ١

وَالنَّورِ ٱلَّذِي أَنْزَلْنَا وَآللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرُ – ٨ . يَوْمَ يَجْمَعُكُمُ لِيَوْمِ أَلْجَمْعِ ذَلِكَ يَوْمُ التَّغَائِنِ وَمَنْ يُوْمِنْ بِآللهِ وَيَعْمَلُ صَالِحًا يُكَفِّرُ عَنْهُ سَيَّنَاتِهِ وَيُدْخِلُهُ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَخْتِهَا مَالِحًا يُكَفِّرُ عَنْهُ سَيَّنَاتِهِ وَيُدْخِلُهُ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَخْتِهَا تَوْلَنُهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَداً ذَٰلِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ – ٩ . وَٱلَّذِينَ كَفَرُوا وَتَكْذَبُوا بِآيَاتِنَا أُولَيْكَ أَصْحَابُ النَّارِ خَالِدِينَ فِيهَا وَبِنْسَ ٱلْمَصِيرُ – ١٠ .

« يسبح نله ما في المعاوات وما في الأرض له الملك وله المحمد وهو على كل شيء قدير » :

« يسبح » دائمًا لزام الذات تسبيح الحال والمقال ، الإشارة والعبارة ، د تله » « يسبح » دائمًا لزام الذات تسبيح الحال والمقال ، الإشارة والعبارة ، د تله » لا سواه « ما في السماوات وما في الأرض » : كل الكائنات العلوية والسفلية سواه فهي كلها كخلق لله تسبيحات لله طوعاً أو كرها ، « له الملك » عليها دون ضد ولا ند ولا وكيل ولا شريك ، فلا ملك لمفيره إلا ما هباه ، ملكاً ضئيلاً زائلاً ، « وله الحمد » إليه يوجع الحمد كله ، فإنه الثناء على الوصف الجيل والفعل الجزيل ، ولا جميل ولا جرال ولا جزيل إلا من الرب الجليل وإليه ، أينما كان ، نفلا ثناء إلا له ، رغم ما ينكره الناكرون ، ويمكره الماكرون ، وكما التسبيح لله يعم الاختيار واللا إختيار ، النكوين وسواه ، كذلك الحمسد ، فسواء بلسان التكوين الحال بحسامد الصنع في الحلق ، أم بلسان المقسال من آمنوا بله ، فالكائنات كلها تحت ملك الله ، وكلها تسبيح وحمد لله ، إذ لا قصور في ملكه ولا تقصير ، « وهو على كل شيء قدير » دون حد ولا تقدير ، وإن كان غلاف

341

سورة التغان آية ٢ \_ ٣ \_\_\_\_

الإيمان ٬ ولأنه قضية الفطرة وأمــان من العذاب : « فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر ، ( ۱۸ : ۲۹ ) تقديماً لمشيئة الإيمان .

TVT ....

د والله بما تعملون بصير ، : تصريحة بعد تلويحة أن الكفر والإيهان ، هما من أعمالنا ، لا من خلق الله ، ولكن الله لا يخفى عليه شيءٌ منهها ، والعمل هنـــا يعمُ عمل القلب والقالب ، فهو بصير بهها ، وأنتم فيهها أمام بشير نذير .

هذا ـــ فما يروى أن الإيمان والكفر من خلق الله ، إنه مخسالف لكتماب الله ودليل المقل والواقع وأحاديث الفطرة ، فيضرب غرض الحائط أو يؤوَّل <sup>(1)</sup>.

وكما الله خلقكم ، كذلك أحسن صوركم في الخلق ، ومنهسا صورة الفطرة ، فلتؤمنوا استجابة لنداء الذات الحسنة

خلق السباوات والأرض بالحق وصوركم فأحسن صوركم وإليه المصير ، :

إن خلقها حق وللحق والحق كا بإطل فيها من حيث الخلق : • وما خلقنا السهاء والأرض وما بينها باطلا ذلك ظن اللين كفروا فويل لذين كفروا من النار » ( ٣٨ : ٣٧ ) ذلك لأنهم ليست لهم ألباب ، فمقالة أولي الألباب : « ربنا ما خلقت هـذا باطلا سبحانك فقينا عذاب النار » ( ٣ : ١٩١ ) فلا باطل في الخلق من لهو أو لعب أم ماذا : • لو أردنا أن نتخد لهوا لاتخذناه من لدنيًا لو كنا فاعلين » ( ٢١ : ١٧ ) • وما خلقنا السماوات والأرض وما بينها لاعبين . ما خلقناهما إلا بالحق ولكن أكثرهم لا يعلمون » ( ٤٤ : ٣٩ ) .

(١) الدر المنثور ٢ : ٣٢٧ - أخرج ابن مردويه عن ابن عباس قال قال رسول الله (ص): ( العبد يولد مؤمناً ويعيش مؤمناً ويموت مؤمناً ، والعبد يولد كافراً ويعيش كافراً ويموت كافراً ، وإن العبد يعمل برهة من الزمان بالشقارة ثم يدركه الموت بما كتب له فيموت شقياً ، وإن العبد يعمل برهة من دهوه بالشقاوة ثم يدركه ما كتب له فيموت سعيداً ) . أقول : حاشا الرسول من هكذا قولة تخالف كتاب الله !. سورة التغابن آية ٥–٦

د ألم يأتكم نبؤا الذين كفروا من قبل فداقوا وبال أمرهم ولهم عدَّاب ألمٍ :

إن نبأهم هذا كسائر الأنباء : خبر ذو فائدة ، تفيدكم عن جهلكم إذ تفيقكم عن غفلكم، وإنه ينبئكم بما ذاقوا ولاقوا من عذاب و وبال أمرهم »: تبعة السيئة : كالوابل : المطر الثقيل القطار ، مقابل الطلّ وهو خفيفه ، فذوق الوبال هو نيل الطلّ ، فعذاب الاستئصال هو طلّ من العذاب ، ثم يليه وابله منذ الموت، فهم ذاقوا في الدنيا وبالهم بعذاب الإستئصال،فإنه -- حقاً -- دون ما يستحقونه، فذوق العذاب غير نيسله - كما أن ذوق الموت غير الموت -- ثم لاقوا في البرزخ عذاباً برزخياً ، وسوف يلاقون عذاب النسار يوم القرار ولات حين فرار ، فالعذاب الألم يعني الأخيرين ، كما أن ذوق الوبال يخصُّ الأول .

ألم يأتهم هسذا النبأ ؟ بلى ! فلماذا استغفاوا عنه ؟ لأنهم رضوا بالحياة الدنيا واطمأنوا بها ! وقدد كانوا يتناقلون أنباء بعض الهلكى كعاد وثمود وأصحاب الرس وقرونا بين ذلك كثيراً ، ولكن لا حياة كن تنادي ! ولماذا هلكوا هنا ويتألمون بالعذاب هناك ؟ :

« ذلك بأنهم كانت تأتيهم رُسَلَهم بالبَيْنَـاتَ فَقَالُوا أَبْشَر يهدوننـا فكفروا وتولوا واستغنى الله والله غني حميد » :

فالأصل هو تكذيب الرسل برسالاتهم ، رغم البيّنـــات القاطعة الظاهرة الزاهرة لمن يعرف لغة الإنسان ، ويسمع ويبصر كإنسان ، فكانوا يعتذرون بعذر غير عاذر ، وبكفر غادر : « أيشر يهدوننا » ؟ « أيشراً منا واحداً نتبعه إنا إذاً لفي ضلال وسعر » ( ٤٥ : ٢٤ ) .

وليست هداية الرسل إلا هداية الله ، بمسا يحملون من رسالات الله ، فهل ينظرون أن تأتيهم ملائكة : « لو جعلناه ملكاً لجعلناه رجلاً وللبسنا عليهم ما يلبسون » ( ٦ : ٩ ) أو ينظرون أن يأتيهم الله بنفسه ؟ أم ديريد كل امرىء منهم أن يؤتى صحفاً منششرة » ؟ كلا . . وإنما هي الحجة القاطعة الإلهيـة يجب

240

سورة التغابن آية ٧

إن الزعم دائماً كنية الكذب وزاملته ، سواء أكان خلاف الإعتقاد أو خلاف الواقع أو خلافهما ، والظن ... إذا ... لزامه ، إذ لا يركن الى أي دليل ، فهم يزعمون إحالة بعثهم ولن يبعثوا ، وليس سنادهم في زعمهم إلا استبعادات ، فلا جواب إذن إلا تأكيد البعث قسماً برب محمد يتشيئ : و قل بلى وربي لتبعثن، فالتربية الإلهية الظاهرة في محمد يتشيئ الزاهرة بأخلاقه وتصرفاته وتفكيراته ، إنها دليل لا مرد له أن ربه قادر على بعث هؤلاء و ثم ، بعد بعثهم و لننبؤن بما مملم ، : حسباً وعلمياً وجزاء وفاقاً و وذلك ، البعث والإنباء و على الله يسير، إذ فعل ما هو أقوى منه وأولى كأن صنع محداً ورباه ، الذي يوازي صنع العالم كله وأعلى ا.

ف و بلى وربي » ليس قسماً خاوياً عن الدليل ، مقابلة اللادليل باللادليل ! وإنما تعليل لطيف واستدلال بأقربية الغائب (البعث) من الحاضر ( واقع التربية المحمدية ) بواقع رسالته الإلهية المبرهنة ، فليصد ق قوله عن الله ، فبعثهم أيسر على الله من صنع محمد يتناقب ، وهو بشخصه الكريم هو العالمون أجمع وزيادات لا يعلمها إلا الله ، هسذا – وكذلك ربوبيته العالمية تقتضي البعث للحساب ، فلولاه لكان تسوية بين المطيع والعاصي ، بل تفضيلا للظالم على المظلوم ، إذ لا نرى هنا انتقاماً كما يجب ، فالظالم يظلم ويتبختر ، والمظلوم أيظلم و يكسر ، فهل إن رب المالين جاهل بما يحصل ؟ أم عاجز عن الإنتقام هذا ؟ أم سوف يفصل بين عباده يوم الفصل؟ وهو الحق ! وهذا مقتضى ربوبيته له دقل بلى وربي لتبعثن...»

نوى دائما أن نكران وجود الله وتوحيده ، ونكران الرسالة والبعث ، لا يستند الى أي دليل ، ثم نرى الآيات البينسات كيف تعالج ما يخالج في صدورهم من ظن وزعم ، بختلف البراهين القاطعة : فطرية ، فكرية ، عقليــــة ، حسية واقعية ، ولكنهم و ما كانوا ليؤمنوا بما كذبوا من قبل كذلك يطبع الله على قلوب الكافرين ، ( ۷ : ۱۰۱ ) و و على قلوب المعتدين ، ( ۱۰ : ۷٤ ) .

مورة التغاين آية ٨–١٠ ــــ

وكتاب الله نور : « يا أيها الناس قد جاءكم بوهان من ربكم وأنزلنــــا إليكم نوراً مبيناً » ( ٤ : ١٧٤ ) ، فبرهارــــ الرب هو الرسول يتيتين ، والنور هو القرآن الذي يزداده بوهاناً ونوراً ، فانه يهتدى به في ظلم الكفر والضلال ، كما يهتدى بالنور الساطع ، والشهاب اللامع ، وضياء القرآن أشرف من ضياء سائر الأنوار، لأنه يعشو إليه القلب ، وهي يعشو إليها الطرف ، والقرآن النور ظاهر ينفسه أنه إلهي ، ومظهر لغيره ولرسالة من أوحي إليه : نور على نور من نور ومن لم يجعل الله له نوراً قما له من نور » ( ٢٤ : ٢٠ ) .

**\*Y**9

ترى من يترك النور الى الظامات هل له بصر ؟ أو هل يبصر وهو ينكر ؟ : « فإنهــــا لا تعمى الأبصار ولكن تعمى القلوب التي في الصدور » ( ٢٢ : ٤٦ ) « أفمن يعلم أنما أنزل إليك من ربك الحق كمن هو أعمى » ( ١٣ : ١٩ ) « أفأنت تسمع الصم أو تهدي العمي » ( ٤٣ : ٤٠ ) « بل هم في شك منهـــا بل هم عنها عون » ( ٢٢ : ٢٦ ) .

ه والله بيا تعملون ، بالحواقيم كفرا وإيانا ، وبالجوارح طاعة وعصيانا ، وبالجوارح طاعة وعصيانا ، وبالجوارح طاعة وعصيانا ، وبالموارح بالتعقي عليه خافية ، ولا تعزب عنه عازية ، فأنتم مكشوفون له يوم الدنيا ، ومكشوفون له يوم يكشف عن ساق ، يوم التغيبان ، وأين كشف من كشف ؟ :

وم يجمعكم ليوم الجمع ذلك يوم التغابن ومن يؤمن بالله ويعمل صاحاً
 يكفر عنه سيئاته ويدخله جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها أبدأ ذلك
 الفوز العظيم . والذين كفروا وكذبوا بآياتنا اولنك أصحاب النار خالدين فيها
 وبنس المصير » :

== ففي الكافي سئل الباقر ( ع ) عن « النور الذي أنزلنا » فقال : النور – والله – الأنمة. لنور الإمام في قلوب المؤمنين أنور من الشمس المضيئة بالنهار ، وهم الذين ينورون قلوب المؤمنين ويحجب الله نورهم عمن يشاء فنظلم قلوبهم ويفشاهم بها . سورة التغابن آية ١٠

أو انه التفابن بين الأخيار والأشرار ، إذ يحاول الشرّير غبن الخيّر، ويخفي عليه خيره وشرّ نفسه ، فيحسب أنه يحسن صنعاً ، ثم يوم القيامة يظهر الخافي من أمرهما ؟ : د وقالوا ما لنا لا نوى رجالاً كنا نعدتُهم من الأشرار. أتخذناهم سخرياً أم زاغت عنهم الأبصار . إن ذلك لحق تخاصم أهل النار ، (٦٤:٣٨) ، وكأنما الفريقان كانا متعاقدين ومتبايعين ، المؤمنون ابتـاعوا دار الثواب ، والكافرون اعتاضوا منها دار العقاب ، فتفاوتوا في الصفقة ، وتغاينوا في البيعة ، فكان الربح مع المؤمنين ، والخسران مع الكافرين .

أقول : كلّ محتمل ، والجمع أجمل ، مها كان الغبن من الله والمؤمنين حقاً ، ومن الكافرين باطلا ، ولكن الكل مباخسة على خفاء ، خفاء المبطل حيسة وغيب له ، وخفاء المحق فتنجسة كفر المبطل ، أو جزاء كفره : غيناً بغبن ، جزاء وفاقاً .

وقد تلمح الآية نفسها بالنغابن الأخير في تقسيمها الثنائي و ومن يؤمن بالله . . والذين كفروا . . ، فحياة الإيهان والكفر مغابنــــة ، فان حالة الكافر المريحة المَرِحة تغبن ضعفاء الإيهان ، وحياة المؤمن الملتوية الصعبة تغبن حمقــــاء الكفر والطغيان ، ثم تظهر حقيقة الأمر في الحياتين يوم التغابن .

وقد يزعم الكفار أن المؤمنين الذين خلطوا عملاً صالحاً وآخر سيئاً ، سوف يدخلون الناركما هم يدخلون، قهم يغتنمون مزيد الكفر والطغيان، ويسخرون من هؤلاء المؤمنين الضعفاء : ماذا يفيدكم هــــذا الإيهان ، وأنتم كأمثالنا من أهل النار ؟

فالجواب: ﴿ ومن يؤمن بالله ويعمل صالحاً يكفر عنه سيئاته ويدخله جنات

سورة التغان آبة ١١

رَحِيمٌ - ١٤ . إِنَّمَا أَمُوَالُكُمْ وَأَوْلَادُكُمْ فِتْنَةٌ وَاللهُ عِنْدَهُ أَجْرُ عَظِيمٌ - ١٤ . فَا تَقُوا اللهَ مَا ٱسْتَطَعْتُمْ وَٱسْمَعُوا وَأَطِيعُوا وَأَنْفِقُوا خَـ يْرًا لِأَنْفُسِكُمْ وَمَنْ يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَـ يْكَ ثُمُ الْمُفْلِحُونَ - ١٦ . إِنْ تُقْرِضُوا اللهَ قَرْضاً حَسَناً يُضَاعِفُهُ لَكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ وَاللهُ شَكُورُ حَلِيمٌ - ١٧ . عَالِمُ آلْغَيْبِ وَاللَّهُ آذَةِ الْعَزِيرُ أَخْكِيمُ - ١٨ .

« ما أصاب من مصيبة إلا بإذن الله و مَن يؤمن بالله يهيد قلبه والله بكل شيء عليم » :

إن المصيبات كلمب لا تصيب أهليها إلا بإذن الله ، وإن كانت بما كسبت أيدي الناس ، المصابين وسواهم : د ومب أصابكم من مصيبة فبما كسبت أيديكم ويعفو عن كثير » ( ٤٤ : ٣٠ ) و ما أصاب من مصيبة في الأرض ولا في أنفسكم إلا في كتاب من قبل أن نبرأهب إن ذلك على الله يسير . لكيلا تأسوا على ما فاتكم ولا تفرحوا بما آتاكم » ( ٥٥ : ٣٣ ) مما كسبت أيديكم ، أم ما تستحقونه دون كسب تمصيبة الموت في أجله المحتوم : و إن أنتم ضربتم في الأرض فأصابتكم مصيبة الموت » ( ١٠٦ ) أو ما كسبت أيدي غيركم فتصيبكم ظلماً ، لا جزاء ، وإنما ابتلاء سيئاً ليزدادوا أجراً وغفراً .

فإذن الله هنا وهناك هو السماح تكويناً بالإصابة ، فلولاه لاستحالت ، سواء أكانت بحق ، من موت محتوم ، ومن سيئة بها كسبت أيديهم أنفسهم ومنه بعض الآجال المعلقة ، أم بظلم ، كالحوادث الظالمة التي لا نصيب للمظلوم في أصلها ،

\*\*

المسلمون حقباً الصانهم ربهم عن المصائب ؟ إيذان بأن الإصابات كلها بإذن الله وحكته ؟ لا يعرفها إلا من هدى قلبه ؟ وإيذان للمؤمنين أيضاً أن لا حول لهم ولا قوة إلا بالله ؟ وليؤمنوا بقضاء الله في إصاباتهم ؟ بحكميها المجهولة او المعلومة لديهم بها يعرفون بنور الإيمان .

وبها أن أغلب إصابات المؤمنين مادية فيقوالبهم -- وهي محسوسة -- والأغلب في غيرهم معنوية في قلوبهم -- وهي غير محسوسة -- ففي نوعي الإصابة تغابن بين الفريقين يوم الدنيا ، يظهر حقه يوم الدين ، وأين إصابة من إصابة ؟ يلاء لا يمس فيغتر صاحبه كأنه غير مبتلي على كفره ، وبلاء مموس يدفع صاحبه للعلاج ، او يصبر على قضاء الله فيزداد أجراً ، او يعرف انه جزاء وتنبيه على سيئاته ، ولكي ينجو عن بلاء الآخرة ، ويقدم على التوبة في الدنيا !.

« وأطيعوا الله وأطيعوا الرسول فإن توليتم فإنمـــا على رسولنا البلاغ المبين » : مَرَكُمُ تَرَكُمُ مُوَرَكُمُ مِنْ مَوْرَكُمُ مَنْ مَوْرَكُمُ مَنْ مُوَالِقُ مُوْرَكُمُ مُوْرَكُمُ مُ

هذا طاعة الله ، وهذاك طاعة رسول الله ، تجتمعان أنها طاعة الله ، من يُطع الرسول فقد أطاع الله » (٤: ٨٠) وتفترقان أن الأولى هي الأصل والمبد، ، والثانية فرع ، فلا يطاع محمد إلا كرسول يصدر من الله ، ثم الاولى تتمثل في تطبيق كتاب الله ، والثانية في 'سنة رسول الله ، الثابتة غير المفرقة، وفي أوامره ونواهيه الولائية والسياسية كقائد للدولة الإسلامية ، فإنه الحاكم بين الناس بيا أراه الله ، فمن اختص الطاعة بكتاب الله ورفض 'سنة رسول الله فقد غوى ، ومن أطاع الرسول تاركا لكتاب الله فقد هوى ، فها متلازمتان لا تفترقان ولا تتفارقان ، الكتاب الأصل ، والسنة المفسرة الموافقة له .

< فإن توليتم » عن الطاعتين او إحداهما < فإنمـــا على رسولنا البلاغ المبين » ( الفرقان – • • )

إن دور العـلاج المثلث ( العفو والصفح والغفر ) ليس إلا ظرف رجــــاء الإصلاح، او ــ على أقلتقدير ـــ عدم خوف الإفساد : أن يمشّوه معهم في صرفه عن الإيمان .

فالعفو هو قصد إزالة الذنب صارفاً عن المذنب ٬ وأفضل منه الصفح وهو ترك التاريب والتعييب ٬ ولذلك يأتي بعد العفو ٬ فقد يعفو الإنسان دون صفح ٬ ثم يأتي دور الغفر وهو إلباس ما يصونه عن الدنس .

إن هذه الآية ونظائرها تعالج مشاكل وعقبات وعرقلات في سبيل الإيمان ، تدفعها عواطف القرابة ، وعواصف النسبة ، فقد يتخلص الإنسان عن الأغلال المتصلة به في سبيل الإيمان ، ثم تبقى أغلال منفصلة عنه صعبة الفكاك ، كالأزواج والأولاد الأعداء في سبيل الحق ، إذ يدفعون ذويهم للتقصير في واجبات الإيمان ، يقفون له في الطريق فيمنعونه عن النهوض بواجبه (`` ، عداء للإيمان ، او اتقاء لا يصيبهم من جرآئه ، فهذه الحالة المقصدة المتشابكة تقتضي إثارة اليقظة في قلوب المؤمنين ، والحذر من تسلسل عواطف القرابة ، المانعة من مواصلة التضحية في سبيل الله ، فاحذروهم ، أو عالجوهم .

د إنما أموالكم وأولادكم فتنة والله عنده أجر عظيم ، :

والفتنة – وهي الامتحان – أعم من فتنة الخير وفتنة الشر و ونباوكم بالشر

(١) تفسير القمي عن أبي الجارود عن أبي جعفر (ع) في الآية : وذلك ان الرجمل إذا أراد الهجرة تعلق به ابنه وامرأته وقالوا : تنشدك الله ان تذهب عنا فنضيع بعدك ، فمنهم من يطيع أهله فيقيم ، ومنهم من يضي ويذرهم ويطيع أهله فيقيم ، ومنهم من يضي ويذرهم ويطيع أهله فيقيم ، ومنهم من يضي ويذرهم ويقول : أمما والله لئن لم تهاجروا معي ثم جمع الله بيني وبينكم في دار الهجرة لا أنفعكم بشيء أبداً ، فلما جمع الله بينه وبينكم أمر أله الموات في الموات في التي ويذرهم ويقول : أمما والله لئن لم تهاجروا معي ثم جمع الله بيني وبينكم في دار الهجرة لا أنفعكم بشيء ويقول : أمما والله لئن لم تهاجروا معي ثم جمع الله بيني وبينكم في دار الهجرة لا أنفعكم بشيء ويقول : أمما والله لئن لم تهاجروا معي ثم جمع الله بيني وبينكم في دار الهجرة لا أنفعكم بشيء ويقول : أمدا والله لئن لم تهاجروا معي ثم جمع الله بيني وبينكم في دار الهجرة لا أنفعكم بشيء الموال الله الله المائي الموال المورة لا أنفعكم بشيء ويقول : أمدا والله لئن لم تهاجروا معي ثم جمع الله بيني وبينكم في دار الهجرة لا أنفعكم بشيء ويقول : أمدا والله لئن لم تهاجروا معي ثم جمع الله بيني وبينكم في دار الهجرة لا أنفعكم بشيء ويقول : أمدا والله لئن لم تهاجروا معي ثم جمع الله بيني وبينكم في دار الهجرة لا أنفعكم بشيء ويقول : أمدا والله لئن لم تهاجروا معي ثم جمع الله بيني وبينكم في دار الهجرة لا أنفعكم بشيء أبداً ، فلما جمع الله بينه وبينهم أمر الله ال يسوق بحسن وصله فقال : ه وإن تعفوا وتصفحوا وتفقروا فإن الله غفور وحيم » .

سورة التغاين آية ١٦ .....

وكما أن التقوى الواجبة هي المستطاعة الحقة ، كذلك مخلفاتها من سماع الحق وطاعته وإنفاق الخير في سبيله دون شع وبخل :

و واسمعوا ، من الله ورسوله ، وأطيعوا ، الله ورسوله ، وأنفقوا خيراً ، في سبيل الله ، فلا يرجع إلا د لأنفسكم ، ، وما تنفقوا من خير فلأنفسكم ، . . يوف إليكم وأنتم لا تظلمون ، (٢ : ٢٧٢ ) ، فمن اهتدى فإنما يهتدي لنفسه ، – والله غني عن عباده – فسبيل الله هنا وهناك ليست إلا سبيل مصلحة الإنسان ، الحقيقية ، على ضوء وحي الله ، فهي سبيل الله لأنها بأمر الله ودلالته ، وهي سبيل الإنسان لأنها بفعله ومصلحته ، وإن كانت بتوفيق الله ، فإنفاق الخير وإن كان إفناء الله لم وفيها مزير الله منه من مريد مواليه ، وإنها وال

والنفس الإنسانية وأضرابها ، هي دائماً شحيحة في الإنفاق ، فمفلجة صاحبها عن سلوك سبيل الله ، إذا قلا فلاح إلا يوقاية شح النفس : « ومن يوق شح نفسه فاولنك هم المفلحون ».. ويوق » لا « يقي » لأن الواقي ليس الإنسان فحسب، كما ليسهو الله دون سعي من الإنسان ، فبك، الوقاية في توقلني النفس و سعيها أن تقي شحها ، وهي لا تكفي الثم الله يتمم له الوقاية : « الذين اهتدوا زادهم هدى وآتاهم تقواهم » ( ٤٢ : ١٢ ) فلنسأل الله تعالى كما سأله الطاهرون ( اللهم قِني شح نفسي ) <sup>(1)</sup> .

إلى هنا أمر المؤمنون بالإنفاق خيراً لأنفسهم ، وأمنموا عن شح النفس ، ثم نرى تزويدهم رغبة في الإنفاق برحمة وعناية تتخطى التصور ، إذ يسمى إنفاقهم لأنفسهم قرضاً حسناً لله فيعدهم المضاعفة ! :

(١) القمي عن الفضل بن ابي مرة قـال : رأيت أبا عبدالله (ع) يطوف من أول الليل الى الصباح وهو يقول : اللهم قني شح نفسي، فقلت : جملت فداك ما رأيتك تدعو بغير هذا الدعاء! فقـال : وأي شيء أشد من شح النفس ؟ إن الله يقول : « ومن يوق شح نفسه فاولئك هم المفلحون » . ( سورة الطلاق – مدنية – وآياتها اثنتا عشرة )

بِسْمِ أَنْهِ ٱلرَّحْنِ ٱلرَّحِيمِ . يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا طَلْقُتُمُ النَّسَاء فَطَلْقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ وَٱحْصُوا ٱلْعِدَّةَ وَٱتَّقُوا اللهَ رَبُّكُمْ لَا تُخْرُجُوهُنَّ مِنْ بُيُوتِهِنَّ وَلَا يَخُرُجْنَ إِلَّا أَنْ يَأْتِينَ بِفَاحِشَةٍ مُّبَيِّنَـةٍ وَتِلْكَ حُدُودُ اللهِ وَمَنْ يَتَّعَدَّ حُدُودَ اللهِ فَقَلْدُ ظَلَمَ نَفْسَهُ لَا تَدْرِي لَعَلَّ اللهُ يُحْدِثُ بَعْبَ وَ ذَلِكَ أَعْرَا مِن أَن فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ بَمَعْرُوفٍ أَوْ فَارِقُوهُنَّ بَمَعْرُوفٍ وَأَشْهِدُوا ذَوَيْ عَدْلٍ مُّنْكُمْ وَأَقِيمُوا الشَّهَادَةَ لِلهِ ذَٰلِكُمْ يُوعَظُ بِهِ مَنْ كَانَ يُوْمِنُ بِأَللهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَمَنْ يَتَّقِ ٱللهَ يَجْعَلْ لَّهُ خَرَجًا ـــ ٢ . وَيَرْزُقْهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَخْتَسِبُ وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللهِ فَہُوَ حَسْبُهُ إِنَّ اللهَ بَالِغُ أَمْرِهِ قَـــدْ جَعَلَ اللهُ لِكُلُّ شَيْءٍ قَدْراً ـــ ٣ . وَالْإِنِي بَئِسْنَ مِنَ ٱلْمَحِيضِ مِنْ نُسَائِكُمْ إِنِ ٱرْتَبْتُمْ فَعِدَّتْهُنَّ ثَلَاثَةُ أَشْهُرٍ وَاللَّانِي لَمْ يَحِضْنَ وَأُولَاتُ ٱلْأَخْمَالِ أَجَلُهُنَّ أَنْ

سورة الطلاق آية ١

متشكلة منالتجمعات الجزئية، فالإنفصام والفراق فيها يتخطى إلى تهدّم الدولة، ولذلك ترى ان قراق الطلاق إسلامياً نظمّم بحيث كأنه وفاق آخر بعد الطلاق يخلفه ، وفاق هو من مخلفات العدل في الفراق ، لحسد يجبب بعضهم إلى بعض رغم الطلاق : « وأئتمروا بينكم بمعروف » .

وبما أن الإسلام يعني من إلتقاء جسدين في الزواج خلق الخلية الاولى من جسد الامة أي : إلتقاء قلبين ، لا قالبين فحسب ، إنما إلتقاء إنسانين كأنهما إنسان واحبد ، لذلك يراعي في باب الطلاق أن يبقى الإلتقاء الإنساني بوحدة القلبين باقياً ، رغم فراق القالبين، كأنهما شريكان مسلمان متسالمان في تجارة ، عرفا بعد التجربة ردحاً من الزمن أن ليس بينهما إنسجام فيها ، لملل خارجة عن طوقهما ، ففضلا الفراق فيهيا ، لكريلا تتخطاها إلى الفراق عن الاخوة الإسلامية ، أو التخلف عن شرعة الله ، فإنهما الأصلان الجفاريان في كافسة القوانين والأنظمة الإسلامية .

لذلك ترى الآيات في باب الطلاق هنا وفي البقرة وسواهما ، تتشدد على من يستغل الطلاق للمضارة: ﴿وَلا تَصَارُوهُن لَتَصَيَّقُوا عَلَيهُنَ وَلا تَصَارُ وَالدة بولدها ولا مولود له بولده » ( ٢ : ٣٣٣ ) وإنما ﴿ إمساك بمروف أو تسريح بإحسان » (٢ : ٣٢٩) ثم بعد الطلاق لهن زيادة حق في المعروف ليزيل عنهن بغض ووصمة. الفراق : ﴿ وَلَمُطلقات متاع بالمعروف حقاً على المتقين » ( ٢ : ٢٤١ ) ﴿ وَلا يُحل لكم أن تأخذوا مما آتيتموهن شيئاً إلا أن يخافا ألا يقيا حدود الله فإن خفتم ألا يقيا حدود الله فلا جناح عليها فيا اقتدت بسبه » ( ٢ : ٣٢٩ ) - كما في طلاق الخلع والمبارات – ﴿ وَمَتَعُوهُن على المُوسَع وَدَرُهُ وعلى المُقتِر وَدَرُه متاعاً بالمروف حقياً على الموسع وَدَرُهُ وعلى المُقتِر وَدَرُه متاعاً.

مضارة ممنوعيسة على أشراف الطلاق ٬ ومتاع بالمعروف حينه ٬ ثم يستمر المعروف بعده متجلياً في تحريرهن في الزواج : د وإذا طلقتم النساء فبلغن أجلهن سورة الطلاق آية ١ ----- ٣٩٥

ولأنه لا يستقل عنهم ، فكيانه هو الرسالة ، والسفارة الإلهية لهم : لا يأخذها إلا ليعطي .

وطلاق النساء هو قراقهن عن نكاح دائم ، دون المنقطع وملك اليمين ، فإنه الهبة فيهما دون طلاق ، و « طلقتم » وإن كانت تدل بمفردها على مضي الطلاق ، وهو ينافي إمضائه بعده : «فطلقوهن» ولكن ، إذاء : الشرطية الزمنية يَسلخها عن المضي إلى المشارفة : عند تصميم الطلاق فطلقوا هكذا .. إذا أردتم تطليق النساء فطلقوهن لعدتهن، ليس إلا، فالطلاق لغير العدة لا يجزي ولا يجوز لللائي لهن العدة - إذاً - فلا تشمل ، النساء » هنا غيرهن ، لمكان ذكر العدة، فما هي العدة ؟ وما هو الطلاق للعدة ؟

العيدة هي هيئة خاصة من العَـدَد ، وبينها عموم مطلق ، فكل عِدة عــدد ولا عكس ، فمن الأعداد ما هي بجهولة غير محصية ، ولكن العدة هي المعلومة من العدد ، سواء أكان المعدود زمانا ، أو حكانا أو أشخاصاً أم ماذا ؟

ومن عدة النساء أشهر تربيضين بأنفسين نظرة زواج جديد ، أو التحلل عن الأول ، كذلك وتريّت أزواجهن رجاء الرجوع إليهن قبل انقضائها ، إلا في عدة الطلاق البائن فإنه تربص بهن للزواج ورعاية لحرمة الزوجية ، أللهم إلا في المختلعة والمباراة إذ تصبح رجعية باسترجاع حقها . ومنها محدد الطلاق المسنون في الإسلام، وهو من الواحد إلى التسعة ، دون زيادة ولا نقيصة <sup>(1)</sup> ، و دلعدتهن، تتحمل العيدتين : أن يطلبيةن العدد المعلوم ، ولزمن معلوم : عسدة الدفعة وعدة الزمن ، وعدة الزمن هي مجموعة زمن التربص بداية ونهاية > فر د لعدتهن ، دون : من عدتهن ، أو إلى عدتهن ، أو في عدتهن ، إنها تشعلها بدء وختما .

(١) اصول الكاني عن جعفر بن محمد (ع) قبل له: أخبرني عن رجل قال لامرأته أنت طالق عدد نجوم السهاء ؟ فقال : ويحك ! أما تفرء سورة الطلاق ؟ فلت بلى -- قال : فاقرء ، فقرأت: فطلقوهن لعدتهن واحصوا العدة ، قال : أترى همنا نجوم السهاء ؟ قلت : لا ..

سورة الطلاق آية ١

ثم ﴿ لَعَلَ اللهُ يحدث بعد ذلك أمراً » وهذه أولى المحاولات لدفع المعول عن ذلك البناء الرصين : الزوجية ، ثم تتنوها محاولات أخرى .

و أحصوا العدة » : طلاقا ، وعدة للطلاق، وإنما يؤمر الأزواج بإحصائها ، مع أن لصالح الزوجات أيضا ، نظرة الزواج الثاني ، لأن مصلحتهم هذا اكثر من مصلحتهن « لعل الله محدث بعد ذلك أمراً » فأراد الرجوع ، فإذ لم يحص العدة لم يضبط معـــه الرجوع ، وكذلك النفقة الواجبة عليه زمن العدة ، فهنا مصلحة المنفق تقتضي ضبط العدة، لكيلا تزيد عن الواجب عليه، ومن مصالحها في الإحصاء ألا يطول عليها الأمد فيطول الانتظار للزواج الثاني ، فإنه يم النفقة أيضاً، وألا ينقص الأمد فتقل النفقة ويكون النكاح الثاني ، فإنه م وهي من الحرمات الأبدية .

د وانقوا الله ربكم » في طلاقين لعدتين <sup>،</sup> فـــــلا يكن لغيرها ، وفي احصاء العدة ، فــلا تزيدوا فيها نظرة الرجوع ، أو المضارة ، ولا تنقصوا عنها تنقيصاً للنفقة ، د وانقوا الله ، كذلك في اخراجهن أو خروجهن عن بيوتهن :

د لا تخرجوهن من بيوتهن ولا يخرجن ، : « بيوتهن ، لكي تعم البيوت التي سكنتها كبيوت الزوجية ، لا «بيوتكم» فليست النساء كلهن في بيوت أزواجهن ، فبيت الزوجية المقرر لها بنفتة الزوج ، هو حق لها إلى نهاية المدة الزوجية ، فإن كان هذا البيت عارية أو مستأجراً وانتهت مدته ، كان عليه تبديله بغيره ، كل ذلك رجاء الرجوع ، فإخواجهن عنه محرم مهما كلف الأمر ، وكذلك خروجهن ، فلا يقبل هذا البيت عارية أو مستأجراً وانتهت مدته ، كان عليه تبديله بغيره ، كل ذلك رجاء الرجوع ، فإخواجهن عنه محرم مهما كلف الأمر ، وكذلك خروجهن ، لا يقبل مع الله رجاء الرجوع ، فإخواجهن عنه محرم مهما كلف الأمر ، وكذلك خروجهن ، لا يقبل المصالحة على خروجها لأن بقاءها ليس حقاً لهما فحسب ، إنه حكم الله المية نهيا عن المصالحة على خروجها لأن بقاءها ليس حقاً لهما في في في عليهم وليس لم المصالحة على خروجها لأن بقاءها ليس حقاً لهما في في منها كلف الأمر ، وكذلك خروجها لا يقبل عليهم وليس لم المصالحة على خروجها لأن بقاءها ليس حقاً لهما في في في في في في عليه مي كلف الأمر ، وكذلك خروجها لا يقبل عليهم وليس لم المصالحة على خروجها لأن بقاءها ليس حقاً لهما في في في في في مالة ، وحتى الزوجين ، فإن أردن الخروج كان عليهم وليس لم المصالحة ، وحتى الم وحتى الزوجين ، في في في أردن الخروج كان عليهم المن عنه المالية ، وحتى الزوجين ، فإن أردن الخروج كان عليهم أن في في في في أردن الخروج كان عليهم ولي في في في أن أردن الخروج كان عليهم ولي في في أن أردن الخروج كان عليهم الم في أي أردن المروح ، فلك ، كا على كل ألف النابي والتمنع ، وإلا فعلى الحاكم الشرعي منعها عن ذلك ، كا على كل مسلم ، ولها أن تازين وتتجمل لزوجها وتحاول في جلب نظره كا وردت بسه مسلم ، ولها أن تازين وتتجمل لزوجها وتحاول في جلب نظره كا وردت بسه مسلم ، ولها أن تازين وتتجمل لزوجها وتحاول في جلب نظره كا وردت بسه مسلم ، ولها أن تازين وتتجمل الزوجها وتحاول في جلب نظره كا وردت بسه مسلم ، ولها أن تازين وتتجمل لزوجها وتحاول في جلب نظره كا وردت بسه مسلم ، ولها أن تازين والم ما الذي وي والم في والنه وي أولول في جلب نظره كا وردت الله مي الم ما الذي والم النه الم وي أولول في أم والول في مرولي أي مر ما الم مي مي ما م ما النه مي أولول مي والم ما النه مي ما ما أولول ما ما الم مي ما والم ما النه وي م ما ما أولوله ما وي أولول ما وي مي ما ما

سورة الطلاق آية ٢-٣

« وتلك حدود الله » المحددة الطلاق والعدة « ومن يتعد حدود الله فقد ظلم نفسه » أيا كان التعدي ، كمن يطلق حالة الحيض، أو في ظهر المواقعة ، أو يخرجها عن بيت الزوجية دون مبرّر « فقسد ظلم نفسه » إذ قطع عنها رجاء الرجوع في الفترة المسموحة له ، وظلم زوجه التي هي كنفسه ، ظلماً مزدوجاً هنا ، وسوف يراه في الاخرى .

« لا تدري لعل الله محدث بمد ذلك أمراً » وإن كنت دريت من نفسك عدم ميل الرجوع ، ولكن مقلب القلوب قد يحدث في هذه الفترات أمراً مرغوباً، فتتغير الأحوال البنيسة إلى هناءة ورضى، فالنفس البشرية قد تستغرقها الحظة الحاضرة ، وتغلق عليها منافذ المستقبل ، فتزعم اللحظة سرمداً ، رغم أن المستقبل قد محمل ما لم يكن بحسبانه، محمل أمر الله المقلب للقلوب والظروف أن المستقبل قد محمل ما لم يكن بحسبانه، محمل أمر الله المقلب للقلوب والظروف أن المستقبل تديم مدكم مرغوباً، فتنغير الأحوال البنيسة إلى هناءة ورضى، فالنفس البشرية قد تستغرقها الحظة الحاضرة ، وتغلق عليها منافذ المستقبل ، فتزعم اللحظة سرمداً ، رغم أن المستقبل قد محمل ما لم يكن بحسبانه، محمل أمر الله المقلب للقلوب والظروف والملابسات ، فيجعل الله بمد عسر يسرأ ، فرب محتوم عندك بما تراه ، متغير عند الله با يراه ، فغير حتمك في نظوك القاطر ، إلى مسا يراه الله القادر ، ولا عند الله بيا يراه ، فغير حتمك في نظوك القاطر ، إلى مسا يراه الله القادر ، ولا ومن فسيا حكمت إلا متربصا متوينا راجيا رحمة الله ، فطلاقك حالة الحيض ، عند الله بعلم عسر يسرأ ، فرب محتوم عندك بما تراه ، متغير والم في يراه ، فين حمل ما لم يكن بحسبانه، يحمل أمر الله القادر ، ولا والم في يراه ، فغير حتمك في نظوك القاطر ، إلى مسا يراه الله القادر ، ولا عض فسيا حكمت إلا متربصا متوينا راجيا رحمة الله ، فطلاقك حالة الحيض ، تمن فسيا حكمت إلا متربصا متوينا راجيا رحمة الله ، فطلاقك حالة الحيض ، وعي حالة حربهة ، وفي حالة طهر المواقعة ، وقدد قضيت حاجتك منها ، ومن في عالة حربهة ، وفي حالة طهر المواقعة ، وقدد قضيت حاجتك منها ، ووم حالة حربها من يحدث العدة، كل ذلك استعجال لما رأيت ، وصد عن استثناف الرأي ورجاء الرجوع، وعن أن يحدث الله بعد ذلك التصمم ورحدة عن الحدث في المراح ورجلك ون أورجلك ون أوله ورجاء الروجل ورجل ، وعن أن يحدث الله بعد ذلك التصمم وراخر الجراجل الجاهل – أمراً ، هو لصالحك وزوجك العن أن يحدث الله بعد ذلك التصمم الموسر عن استثناف الرأي ورجاء وي ووله الحل وروجا الله ووجل المراح ولاله المول وولماله المول المول المول المول المول المول المول المول ال

هذه الحكم والعلل في تأجيل الفراق تسأتي برهاناً بيناً على بطلاق الطلقات الثلاث في مجلس واحسد ، وكذلك كل لعبة تزيل رجاء الرجوع ، فانها استهزاء بآيات الله : « ولا تتخذوا آيات الله هزواً » ( ٢ : ٢٣١ ) .

وهــذه هي المحاولة الثانية لدفع معول الطلاق – بعد وقوعه – عن اجتثاث البناء > فان المطلقة رجعية زوجة ما دامت في العدة .

ثم وفي نهاية العدة ومشارف الفراق يؤمر بالتلطف معها إمساكاً أو فراقاً :

سورة الطلاق آية ٢

َفصِلة الزوجية – إسلاميكاً – تقوم بمعروف وتنتهي بمعروف ، استبقاءً لمودات القلوب مهما افترقت القوالب ، فقد تعود بعـــد الفراق إلى عشرة حسنة وأحسن مما مضى ، فــــلا تنطوي على ذكرى رديئة ، أو شائبة تعكمَّر صفاءها عندما تعود .

ولا تكفي ذوات العــــدل عن العدلين مهما كثرن وطمئن ً ، ولا حجة في القياس ولا في غيره وإن كان حجة ، لمخالفة الآية ، فإثبات ذوي عــدل الشهادة هنا ينفي ما عداهما ، ولو كفت النساء فلماذا تختصها الآية برجلين، ولا تذكرهن

(١) مما يدل على الاشهاد للرجعة ما رواه في الكاني عن يريد الكتاسي قال : سألت أبا جعفر
 (٦) ما يدل على الاشهاد للرجعة ما رواه في الكاني عن يريد الكتاسي قال : سألت أبا جعفر
 (٦) عن طلاق الحبلي ( إلى أن قال ) قلت : فإن طلقها ثانية وأشهد ثم راجعها واشهد على وعـد رح) عن طلاق الحبلي ... إذ يدل على أن الاشهاد للرجعة مركوز في اذهان المتشرعة كالإشهاد في الطلاق.

( الفرقان – ۲۳ )

سورة الطلاق آية ٣ .....

تَنَبَيْنُ : « من انقطع إلى الله كفاء الله كل مؤنة ورزقه من حيث لا يحتسب ومن انقطع إلى الدنيا وكله الله إليها » .

ومن مخرجه في الطلاق أنه يخرجه عن عقباته ويرزقه من حيث لا يحتسب من الطيبات .

ومن المضايق في سبيل التقوى مضايق الجهل بالواجب ، وإضلال الضالين ، وإغراء المبطلين ، فهي بحاجة إلى فرقــــان و إن تتقوا الله يجعل لكم فرقاناً ، ( ٨ : ٢٩ ) : تفرقون بــــه بين الحق والباطل ، فتقوى الله تعالى يخلفها مخرج وفرقان من الله ، نور يمشى به في الظامات .

وكلا المخرج والرزق من حيث لا يحتسب ، يعمان الدنيا والآخرة ، كما يروى عن الرسول تَبْبَيْنِ أنه قرء الآية وقال تَبْبَيْنِينَ : من شبهات الدنيا ومن غمرات الموت وشدائد يوم القيامة ، (١) .

وقد يظن المؤمن أن لو اتقى عاش صنكماً ، فيضنُّ بالتقوى أحياناً ويمارسها أخرى ، زعماً منه أن أسباب الوزق محصورة فيما يحتسبها ، ولكن الله :

د يوزقه من حيث لا يحتسب ، : رزقاً عقلياً وعلميّاً وعمليّاً ، ورزقاً نفسيّاً وضميرياً ورزقاً مادياً وما إليها من صنوف الأرزاق ، غير المحتسبة ، الداخلة في حساب الله لمن اتقاه .

(١) اصول الكافي عن أبي عبدالله (ع) أقده قال لعلي بن عبد العزيز ما فعل عمر بن مسلم ؟ قال : جعلت فداك أقبل على العبادة وترك التجارة ، فقال : ويحه ! اما علم ان تارك الطلب لا يستجاب له ، إن قوماً من أصحاب رسول الله (ص) لما نزلت لا ومن يتق الله ... اغلقوا الأبواب واقبلوا على العبادة وقالوا : قد كفينا ، فبلغ ذلك النبي (ص) فأرسل إليهم قال : ما حملكم على ما صنعتم ؟ فقالوا : يا وسول الله (ص) ا تكفل لنا بأرزاقنا فاقبلنا على العبادة ، قمال : إنه من فعل ذلك لم يستجب له ، عايكم بالطلب . وفي عوالي اللثالى فعلم النبي (ص) بذلك قعاب مـ<sup>1</sup>

| ٤.0 |  | * 2 | آد | الطلاق | ورة | مر |
|-----|--|-----|----|--------|-----|----|
|-----|--|-----|----|--------|-----|----|

د ومن يتوكل على الله ؟ <sup>(1)</sup> بعد ما اتقاه بالمستطاع دون بتل ولا فشل « فهو حسبه » عما سواه من الأسباب ، فإنه مسبّبها ومالك أمرها « إن الله بالغ أمره »
-- و (غالب على أمره ولكن اكثر الناس لا يعلمون) -- ولا أمر : من الأشياء أو الامور ، أو الأوامر ، إلا صادراً عنه وفاعلاً باذنــــه ، فهو بالغ أمره تشريعاً وتكويناً ، بلا قصور ولا تقصير ولا فتور ولا تقتير ، فليس بحاجة في إنفاد أمره إلى أسباب ، وإنما لا يعلمون) -- ولا أمر : من الأشياء أو وتكويناً ، بلا قصور ولا تقصير ولا فتور ولا تقتير ، فليس بحاجة في إنفاد أمره إلى أسباب ، وإنما لا يعلمون) -- ولا أمر : من الأشياء أو وتكويناً ، بلا قصور ولا تقصير ولا فتور ولا تقتير ، فليس بحاجة في إنفاد أمره إلى أسباب ، وإنما الأسباب بحاجة إليه في كيانها وآثارها ، فهو البالغ للأمور ولكن دقد وقاعلاً باذ وبه المستعان لا سواه، وهو الغالب عليها لا سواه، فعليه التكلان وبه المستعان لا سواه ، ولكن وقد جعل الله لكل شيء قدراً » : بقداره ، ويزمانه وبكانه وبعلابساته ونتائجه وأسبابه ، دور...

= يقول عند صباحه ومسائه لا لقد جاءكم وسول من أنفسكم عزيز عليه ما عنتم حريص عليكم بالمؤمنين رؤوف وحم . ف\_إن تولوا فقل حسبي الله لا إله إلا هو عليه توكلت وهو وب العرش المطم » فلما ورد عليه الكتاب قرأه فاطلق الله وثاقه فمر بواديهم التي ترعى فيسه إبلهم وغنمهم فاستلم » فلما ورد عليه الكتاب قرأه فاطلق الله وثاقه فمر بواديهم التي ترعى فيسه إبلهم وغنمهم فاستلم » فلما ورد عليه الكتاب قرأه فاطلق الله وثاقه فمر بواديهم التي ترعى فيسه إبلهم وغنمهم فاستلم » فلما ورد عليه الكتاب قرأه فاطلق الله وثاقه فمر بواديهم التي ترعى فيسه إبلهم وغنمهم فاستلم عنه إلى النبي (ص) فقال يا وسول الله (ص) إلى اغتلتهم بعد ما اطلق الله وثاقه فمر فراديهم التي ترعى فيسه إبلهم وغنمهم فاستاقها فجاء بهما إلى النبي (ص) فقال يا وسول الله (ص) إلى اغتلتهم بعد ما اطلق الله وثاقي فحلال هي أم حرام ؟ قال (ص) : بل حلال ، إذا شئنا خسنا ، فأنزل الله لا ومن يتق الله يجعل فحلال هي أم حرام ؟ قال (ص) : بل حلال ، إذا شئنا خسنا ، فأنزل الله الله إلى أمر الله يعل فحلو أله فحرجا ويرزقه من حيث لا يحتسب ومن يتوكل على الله فهو حسبه إن الله بالع أمره قدراً » .

(١) معاني الأخبار للصدوق (ره) باستاده عن أحمد بن أبي عبد الله قسال : جاء جبرتيل إلى النبي (ص) فقال له النبي ص : يا جبرتيل ! ما التوكل ؟ فقال : العلم بأن المخلوق لا يضر ولا ينفع ولا يعطي ولا يمنع واستعمال اليأس من الخلق فإذا كان العبد كذلك لم يعمل لأحد سوى الله ولم يرج ولم يخف سوى الله ولم يطمع في أحد سوى الله ء فهذا التوكل .

وفي الدو المنثور ٦ : ٢٣٤ عن عمو بن الخطاب قسال : قال رسول الله (ص) : لو أنكم تتوكلون على الله حق توكله لوزقكم كما يرزق الطير تغدو خماصاً وتروح بطاناً .

وفيه عن ابن عباس رفع الحديث إلى رسول الله (ص) قال: من أحب أن يكون أقوى الناس فليتوكل على الله ومن أحب أن يكون أغنى الثاس فلبكن بما في يد الله أرثق منه بما في يده ومن أحب أن يكون أكرم الناس فليتق الله . سورة الطلاق آية ؛ \_\_\_\_\_ ٧٠ ؛

أقول : إن بين الآيتين بالنسبة لهن تجاوب الجمع بين الأجلين ، فبينهها عموم من وجه ، تتصادقان وتجتمعـــان في الحاملات المتوفى عنهن أزواجهن ، فآية الحاملات تشملهن والمطلقات ، وآية الوفـــاة تشمل الحاملات وغير الحاملات ، فالآيتان – إذاً – تحملان لمورد الجمع أجلين ، أحدهما للحمل والآخر للوفـاة ، فهما إذاً يتداخلان والغاية أبعد الأجلين، من وضع الحمل والأربعة وعشراً ، فليس هنا لأجل الوضع مجال التمحيل ، إلا التأجيل إلى أجل الوفاة لوجود السببين .

ثم لا أجل للحاملات المطلقات إلا وضع الحمل ، ولا للمتوفى عنهن أزواجهن غير الحاملات إلا أجلهن الخاص « أربعة أشهر وعشراً »، كما توحي بهما الآيتان، إذ ليس في كلّ إلا أجل واحد ، إلا إذا اجتمعا فتداخل الأجلان .

فمهما أوحت آية الحاملات باختصاص الأجل بوضعه ، وآية الوفاة باختصاصه بالأربعة وعشراً ، فإنما الإختصاص هنا وهناك إذا لم يوجد إلا سببه الخاص، ففيا اجتمع السببان فالآيتان تتجاوبان في جمع الأجلين المسببين .

ثم إن أولات الأحمال تعم كل حمل ، في أي من أشهر الحمل ، وأياً كان الحمل وإن كان مضغة <sup>(۱)</sup> او نطفة مستقرة ، كما يعم<sup>ة</sup> الوضع المعتـــــاد وسواه من إجهاض ، جنيناً كاملاً او سواه وإلى نطفة تنطف ، عامدة في الوضع أم سواها .

فلا رجعة الى أولات الأحمال المطلقات بعد الوضع وإن كان بعــد هنيئة من الطلاق ، إذ لا أجل لهن إلا الوضع ، كما لا يجوز الزواج للحاملات المتوفى عنهن أزواجهن إلا بعد الأربعة وعشراً ، فانها الأجل الثابت بشأن الوفاة ، إلا أرب

(١) الكافي بإسناده الى عبدالرحمن بن الحجاج عن أبي الحسن ( ع ) قال : سألته عن الحبلى إذا طلقها فوضعت سقطاً تم او لم يتم او وضعته مضغة ؟ قال : كل شيء وضعته يستبين أنه حمل تم او لم يتم فقد انقضت عدتها وإن كان مضفة . سورة الطلاق آية ٦ ................

د هن ، هذا الرجعيات كما في مسبقة الآيات ، فالإسكان هنسا كصيغة الحرى عن الإبقاء في بيوت الزوجية هناك كما كن قبل الطلاق، رجاء الرجوع، فـ و من حيث سكنتم ، تصريحة بوجوب إسكانهن في بيت الزوجية ، فلا يشمل – إذاً – المعتدات البائنات ، فلا يجب بل لا يجوز إسكانهن فيه لانقطاع علقة الزوجية ، فهل يجوز إسكان الغريبة في سكناك ؟ إ.

إذاً فلا إسكان ، ولا نفقة كذلك، للبائنات المعتدات كغير المعتدات سواء، وكما اتفقت بذلك الروايات عنالرسول ﷺ وأئمة أهل بيتهالكرام(ع)والمخالفة منها تردُّ الى قائلهسا ، او تؤوَّل ، او تضرب عرض الحائط ، وأحرى بالضرب الأقاويل التي تقرر أن للبائنة غير الحاملة حق السكنى'' .

والإسكان لن كانت في بيت الزوجية هو استمرارها فيه ، ولمن أخرج عنها هو إرجاعها إليه ، ولمن لم يكن لها سكنى الزوجية، كالتي كانت في بيت أهلها ، أنه لها تهيئة السكنى ، ولمن كانت في بيت مجساب الزوج ، وهو في بيت آخر ، إن ينقلها الى بيته ، فصيفة الإسكان – إذاً – أشمل من و لا تخرجوهن .. ولا يخرجن » رأخص منها كذلك ، إذ قدل على ونجوب كونها معه قدر الإمكان حالة العدة الرجعية ، مهما كان الوجوب قبلها مطلق السكنى .

ثم الإسكان … أياً كان … واجبه الوُجد « من حيث سكنتم من وُجدكم » : مكاناً تسكنون فيه ، حسب المكنة والمكانة ، على للوسر قدره وعلى للمسر قدره « ولا تضارُوهن » في الإسكان من حيث الفسحة والمستوى ، ومن حيث النفقة والعشرة ، « لتضيَّقوا عليهن ، فيلجأن للخروج ، مضارة مقصودة لغساية التضييق ، وأما غير المقصودة ، لقصوره او قتور المال ، فلا جناح فيها ، ف. ولا يكلف الله نفساً إلا ما آتاها » .

 (١) كما في آيات الأحكام للجصاص : انفق الجميع من فقهـ...ا، الأدصار وأهل العراق ومالك والشافعي على وجوب السكتي للمبتوئة . سورة الطلاق آية ٦

الشامل للسكنى المنفصلة حتى يضعن حملهن <sup>(١)</sup> ، وللمعتدات الرجعيات الإسكان من حيث سكنى الأزواج ، وبأحرى الإنفاق ، وكما تؤيد ذلك كلمه الروايات .

ومن ثم إذا وضعن حملهن جنينــــا كاملا حيّاً ، يأتي دور الإرضاع ، وهي أحق به ولها حق الأجر ، وهما مأموران بالحفاظ على صالح الرضيم :

« فإن أرضعن لكم فأتوهن اجورهن وانتمروا بينكم بمعروف وإن تعاسرتم فسترضع له اخرى » :

فلمن حق الإرضاع وأجرة الرضاعة مع حق النفقة -- لأنها من نفقة الولد التي هي على والده -- وليس له استنجار غيرها إلا إذا رضيت ، او غلمت الاجرة عن مثلها « فسترضع له أخرى » ، وأما إذا رضيت بالمثل او دونه فليس له أن يحول رضيعها عنها ، إلا لضرورة موجبة او مرجحة ، وإن وجد كمن تأخذ أقل من المثل او ما دونه ، وهذا من الإثنيار بمروف ، فمن المنكر التعاسر والتناكر والمضارة بحق الرضيع وأمه : ، و والوالدات يرضعن أولادهن حولين كاملين لمن

= (ص) فقالت:طلقني زوجي البنة فخاصمته الى رسول الله (ص) فيالسكنى والنفقة فلم يجعل لي سكنى ولا نفقة وأمرني ان اعتد في بيت ابن ام مكتوم .

وروى الزهري عن عبدالله أن فاطمة بنت قيس كانت تحت أبي عمر وابن حفص بن المعسيرة المخزومي ، وأنه خرج مع علي بن أبي طالب (ع) الى اليمن حين أمر، رسول الله (ص) على اليمن ، فأرسل الى امرأته فاطمة بنت قيس بتطليقة كانت بقيت لهما من طلاقها ، فأمر عياش بن أبي ربيعة والحرث بن هشام أن ينفقا عليها ، فقالا : والله ما لك من نفقة ، فأتت النبي (ص) فذكرت له (ص) قولها ، فام يجعل لها نفقة إلا أن تكون حاملاً، فاستأذنته في الانتقال فأذن لها فقالت : أين انتقل يا رسول الله ؟ فقال (ص) : عند ان ام مكتوم – وكان أعمى – تضع تيابها عنده ولا يراها ، فلم تزل هناك حتى مضت عدتها ، فأنكحها النبي (ص) اسامة بن زيد .

وفي وسائل الشيعة ١٥ : ٣٣١ باب وجوب نفقة المطلقة رجعياً وسكناها وعدم وجوب ذلك للمطلفة بائناً إذا لم تكن حاملًا ، فيه عشرة أحاديث .

(1) المصدر ص ٣٣٠ باب رجوب نفقة المطلقة الحبلى حتى تضع ، فيه خمسة أحاديث .

سورة الطلاق آية ٧ ----- ١٣

لم يقبل ثدي مرضعة اخرى 'تجبّر الام بإرضاعه بأجرة المشلل ، و'يجبّر الأب بهكذا استرضاع ، فإن لم يقدر فكما يستطيع، وأما الام فلا مفر" لها ولا خلاص - عند الضرورة – عن الإرضاع ، فان مصلحة الحفساط على حياة الرضيع وسلامته قوق المصالح البسيطة المتخيلة بين الوالدين ، كل ذلك قيا إذا لم يغن لبن غير المرضعة ، وإلا فلا إكراه على الام ، إلا حقاً واجباً لها ، وعليها ، شرط أن يصلها حق الرضاعة .

« لينفق ذو سعة من سعته ومن قدر عليه رزقه فلينفق ما آتاه الله لا يكلف الله نفساً إلا ما آتاها سيجعل الله بعد عسر يسراً » :

إن واجب الإنفاق للحامل والمرضعة ؛ وللرضاعة ، ليس إلا على قدر المكنة من الرزق الواسع والمقدور عليه ، فلا تكليف فوق الوسع والطاعة ، وإنما قدر ما آتى الله ، فلو كان معسراً سيجعل الله له يسراً إن اتقى في الإنفاق الواجب عليه : يسرأ محتوماً في الآخرة ومرجواً في الدنيا .

فليس للزوج أن يقتشر ولمه شعة ، ولا للزوجة التعنين وزوجها فقير قتير، وإنما التمار بمعروف: وصالاً في الرضاع، او فصالاً عن تراض وتشاور فيه للرضع له أخرى ، دون أي استبداد وتأمير عليه او تساخط وتباغض فيه ، فكما كان فصالها كوصالها بمعروف ، فليكن كذلك وصال الرضيع وفصاله ، لأنه منها وأحرى بالرعاية .

ثم الإنفاق المستطاع لا يخص البيئة العائلية ، فانه واجب في كل البيئـــات إنفاقاً في سبيل الله: وهي سبيل مصلحة الإنسان جماعات وفرادى، وكما يفسره الرسول تتيتيني بهذا الشمول (\` .

(١) الدو المنثور ٦ : ٣٣٧ - أخرج ابن مردويه عن علي (ع) قال : جـاء وجل الى
 النبي (ص) كان له مائة اوقية بعشر اراق، وجاء رجلكان له مائة دينار بعشرة دنانير وجاء =

حِسَابًا شَدِيداً وَعَذَّبْنَاهَا عَذَابًا نَحْراً ــ ٨ . فَذَاقَتْ وَبَالَ أَمْرِهَا وَكَانَ عَاقِبَةُ أَمْرِهَا خُسْراً ــ ٩ . أَعَدَّ اللهُ لَهُمْ عَذَابًا شَدِيداً فَا تَقُوا اللهَ يَا أُولِي ٱلْأَلْبَابِ ٱلَّذِينَ آمَنُوا قَدْ أَنْزَلَ اللهُ إَلَيْكُمْ ذِكْراً ــ ١٠ . رَسُولاً يَتْلُوا عَلَيْكُمْ آيَاتِ اللهِ مُبَيِّنَات لَيُخْرِجَ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللهِ وَيَعْمَلُ صَالِحاً يُدَخِلُهُ جَنَّات تَجْرِي مِن تَخْتِهَا ٱلاَ نَهْ الذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ آلاَ نَهْ اللهُ اللهِ مَنْتُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ آلاَ نَهْ يَوْمِنْ بِاللهِ وَيَعْمَلُ صَالِحاً يُدَخِلُهُ جَنَّات تَجْرِي مِن تَخْتِهَا آلاً نَهْ اللهُ الذِينَ عَلَيْ اللهِ وَيَعْمَلُ صَالِحاً مُدَخِلُهُ مَنْهُمُ أَيَات اللهُ مَنْ يَعْتِهِ الْمُعَا آلاً مَنْ يُوْمِنْ بِاللهِ وَيَعْمَلُ صَالِحاً مُدَخِلُهُ مَنْ اللهُ لَهُ وَزَعاً ــ ١١ أَلْهُ اللَّذِينَ خَلَقَ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ وَمِنَ اللهُ لَهُ وَزَعاً ــ ١٢ . أَنْهُ اللَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَاوَاتِ وَمِنَ اللهُ لَهُ وَزَعاً ـــ ١٢ .

« وكايئن من قرية عتت عن أمر رجما ورسله فحاسبناها حساباً شديداً وعذبناها عذاباً نكراً ، فذاقت وبال أمرها وكان عاقبة أمرها خسراً » :

القرية هي المجتمع؛ وهي المجتمعون فيه : ﴿ فَسَاوَلَا كَانَتَ قَرِيةَ آمَنَتَ فَنَفَعُهَا إيمانها » ( ١٠ : ٨٩ ) ﴿ وَاسَالَ القَرِيةَ » ( ١٢ : ٨٢ ) فَالمؤمن والمُستُولَ هُسَا المجتمعون ، أنفسهم ، دون حاجة الى تجوز بتقدير ﴿ أَهُلَ » وَإِنْ كَانَتَ تَستَعملُ في حمل الاجتماع أيضاً : ﴿ وَإِذْ قَلْنَا ادْخَلُوا هٰذَهِ القَرِيةِ فَكْلُوا مِنْهَا رَغْداً » ( ٢ : ٨٥ ) ﴿ أو كَالذي مرّ على قَرِيةٍ وهي خَاوِيةٍ على عروشها » ( ٢ : ٢٥٩ ) . سورة الطلاق آية ١١

ومهما كان الرسول يتيتين ذكراً ، ترى أنه نازل من السماء ؟ وقد أنزل الله ، الجواب أن الله ليس في السماء حتى يكون النازل منه نازلاً من السماء ، مهما كان البعض من رحماته المادية نازلة منها ، وإنما الرسالة الإلهية بها أنها من الله لا سواه ، وأن الله ينزلها عن مكانتها العليا لحد يفهمها المكلفون – أيا كانوا – لذلك تعتبر تازلة من الله، وكما القرآن ذكر نازل منه ووإنه في أم الكتاب لدينا لعلي حكيم ، فالقرآن لدى الله في العلم الام عند الله ، علي عن نيل الأفهام ، حكيم عن هذه المفاصيل والإيضاحات ، فهو هناك ليس قرآنا أيقره وإنا جعلناه قرآنا عربياً لمعلكم تعقلون » فالله أنزله عن علو"، وحكمته وجعله مقرواً معقولاً .

كذلك الرسالة المحمدية ليست إلا القرآن ، فيا كلم رسول الله تتشكين أحداً قط بكنه عقله ، وما عاشر وواجه أحداً بعلوه ، وإنما كسائر البشر ، موضحاً لهم رسالات ربه هادياً ومبشراً ونذيراً ، وداعياً إليه بإذنه وسراجاً منيراً .

فالرسول مهما كان بقالبه أرضياً ، فهو بقلبه سماوي إلهي يصدر عن وحي ' وهو الذكر النازل ، لا جبريل وإن كارب هو أيضاً ذكراً ، ولكنه ليس نازلاً إلينا ، ولا يتلو آيات الله عليناً ، وإنما الى الرسول وعليه ، والنص « قــد أنزل الله إليكم ذكراً رسولاً يتلوا عليكم آيات الله ، :

ذكر نزل عن غموضه ورموزه ، لحدٍّ يسمعه ويقرأه ويراه ويفهمه إنساب الأرض ، وكما يمرفه ملائكة السماء ، معرّوف في السماوات والأرض .

« ذكراً رسولاً يتلوا عليكم آيات الله مبينات » لا خافيات ولا مخفيات ، إنما مبينات لما يتطلب البيان، لكيلا يكون لله على الناس حجة بعد الرسل و ليخرج الذين آمنوا وعماوا الصالحات من الظلمات إلى النور » فهناك ظلمات راسبة فيهم رغم إيمانهم ، فالرسول يخرجهم يتلاوة الآيات –وهي اتساعها وإتباعها بخرجهم من ظلمات الشكوك والأفهام ، وظلمات الأقوال من ظلمات الشكوك والأفهام ، وظلمات الأقوال من ظلمات الشكوك والأفهام ، وظلمات الأقوال من المعاد المات الشكوك والأفهام ، إيمانه المعاد الرسل المعاد من المعاد من الخلمات إلى النور م فيناك بعد الرسل والمعاد من المعاد المات من المعاد من المعاد النور م في الناس حيمة من الذين آمنوا وعماد الماليات من المعاد المعاد النور م في الناس حيمة من المعاد المعاد المعاد المعاد الماليات من المعاد الماليات من المعاد من المعاد الماليات من المعاد الماليات ماليات من المعاد الماليات ماليات ماليات ماليات من المعاد الماليات ماليات من المعاد الماليات من المعاد الماليات ماليات الماليات ماليات المعاد الماليات ماليات ماليات ماليات ماليات المعاد يغرجهم ماليات الماليات الماليات الماليات ماليات الموليات ماليات الأقوال ماليات الماليات الماليات المعاد ماليات الماليات الأليات ماليات الماليات ماليات الماليات ماليات ماليات ماليات ماليات ماليات ماليات ماليات ماليات ماليات الماليات ماليات ما

( الفرقان - ۲۷)

سورة الطلاق آية ١٢ \_\_\_\_\_

ومن أظهر المماثلات بسبين الأرض والسهاوات العدد السبع ، أنها سبع منفصلات كما السهاوات ، أرضنا هسنده وست أخرى أمثالها <sup>(۱)</sup> ، وأخرى في طباقها ، فلتكن الأرضون السبع بعضها فوق بعض طباقاً ، وهي تشمل حدود الفواصل بينها : ان كلاً من هذه السبع في سماء غير الاخرى <sup>(۲)</sup> ، وكما توحي بها وتفصلها الآيات من و فصلت » : و فقال لهسا وللأرض أثنيا طوعاً أو كرها قالتسا أتينا طائعين ، فقضاهن سبع سماوات ، فالأرض هنا جنسها ومادتها التي قسمت سبعاً ، وكما السياء هنا عازها ودخانها وثم استوى إلى الساء وهي دخان » من الأرضين السبع في كل من السهاوات السياوي ( سبع سماوات ) فلتكن كل من الأرضين السبع في كل من السهاوات السبع ، وماثلة تالثة في سعتها ، فكما من الأرضين السبع في كل من السهاوات السبع ، وماثلة تالثة في سعتها ، فكما وان كل سماء فوقانية أوسع مما تحتها قضية التداخل الدائري ، فلتكن كل أرض فوقانية أوسع مما تحتها قضية التداخل ولم يكن ، ورابعة أنها في فوقانية أوسع مما تحتها في ذلك التداخل ولم يكن ، ورابعة أنها في

( ١ و ٢ ) وتدل عليها أحاديث مستغيضة من أشعلها ما رواء اللغمي عن أبي الحسن الرضا (ع) في حديث . . هذه أرض الدنيا والسهاء الدنيا فوقها قبة والأرض الثانية فوق السهاء الدنيا والسهاء الثانية فوقها قبة والأرض الثالثة فوق السهاء الثانية والسهاء الثالثة فوقها قبة والأرض الرابعة فوق السهاء الثالثة والسماء الرابعة فوقها قبة – وإلى الأرض والسماء السابقة – .

وهذه الفوقية للارضين بعضها علىبعض لا تنافي التعبير بكون الأرض الثانية – مثلًا – تحت أرضنا هذه كما رواه في التوحيد عن أبي عبد الله (ع) : ان هذه الأرض بمن قيها ومن عليها عند التي تحتها كحلقة في قلاة تي وهاتان ومن فيهما ومن عليهما عند التي تحتها كحلقة في فلاة تي – حق انتهى إلى السابقة وتني الآية ..

أقول : فمن الصحيح القول : ان الأرض الثانية تحتنا وانها فوقنا ، لأن أرضنا في مركز العالم وحولها السماء الدنيا بما فيها من الأرض الثانية وسواها ، فمن بعض الجهات هـذه الأرضون تحتنا ومن بعضها فوقنا قضية كروية الأرض ، فالأرض الثانية مثلا كائنة في جهسة من جهات السماء المحيطة بأرضنا ، ولأن أرضنا تتحرك وضعية وانتقالية فقد تقع الأرض الثانية تحتنا وقسد تقع فوقنا ، وفيا إذا لم تكن الحركة هكذا تقتضي ذلك فـإن الأرض الثانية تحت البعض من سكنة أرضنا وفوق البعض منهم لأنها كروية ، إذا فلا منافات بين أحاديث الفوق والتحت . سورة الطلاق آية ١٢ .....

فآية المائلة ترمي إلى مماثلتين اثنتين : مماثسلة الأرضين السبح مع بعض ( من الأرض ) ومماثلتها مع السياوات السبع ( مثلهن ) عرفنا الثانية منهما شيئاً ما فما هي الاولى ؟.

. . إنهامةائلة في المادة المخلوقة منها وسواها كما السياوات: دقل ، إنكم لتكفرون بالذي خلق الأرض في يومين وتجعلون له أنداداً ذلك رب العالمين ، وجعل فيها رواسي من فوقها وبارك فيها وقدر فيها أقواتها في أربعة أيام سواءً للسائلين . ثم استوى إلى السياء وهي دخان فقال لها وللأرض إئتيا طوعاً أو كرها قالتا استوى إلى السياء وهي دخان فقال لها وللأرض إنتيا طوعاً أو كرها قالتا أتينا طائعين . في الماء الذينا بالذي الماء الذين الماء الذين الماء الماء الماء الماء المائلين . ثم الماء ما والذي من فوقها وبارك فيها وقدر فيها أقواتها في أربعة أيام سواءً للسائلين . ثم استوى إلى السياء وهي دخان فقال لها وللأرض إئتيا طوعاً أو كرها قالتا المتوى إلى السياء وهي دخان فقال لها وللأرض إنتيا طوعاً أو كرها قالتا المتوى إلى السياء وهي دخان فقال لها وللأرض إلى الماء أو كرها قالتا المياء والماء الماء الماء الماء الماء الماء وهي دخان فقال لها وللأرض إئتيا طوعاً أو كرها قالتا المتوى إلى السياء وهي دخان فقال لها وللأرض إلى الماء الموعاً أو كرها قالتا المياء الماء وهي دخان فقال لها وللأرض إنتيا طوعاً أو كرها قالنا الماء والماء الماء وهي دخان فقال في الماء وللأرض إئتيا طوعاً أو كرها قالنا الموى إلى الماء وهي دفان الماء الماء ومي دخان فقال الماء والماء إلى الماء الموعا أو كرها قالنا الماء والماء ولي الماء ولي أو كرها قالنا الماء الماء والماء والماء إلى السياء الدنيا بصابيح وحفظاً ذلك تقدير العزيز العليم ، (١١ : ١٢) .

فالمادة الأرضية هنا تخلق في يومين من التفجرة الاولى في المادة الأمّ ( الماء ) وتتكامل في أربعة أيام ، ثم هي مسبع مادة الام السهاوية ( الدخان ) تقتسم إلى سبع ، كل منها في كل من السبيع السهاوات ، قالاخوة بين هذه الأرضين السبع عريقة منذ البدء ، كما الأخوة بسبين السهاوات السبيع بأنجمها ، مهما كانت الأم الاولى قبل تفجرها واحدة هي ( الماء ) <sup>111</sup> .

فللست الباقية مياه وجبال وأشجار وحيوان وإنسان كما لأرضنا هــــذه نستوحيها من بركاتها وأقواتها، إذ تقتضي من يستفيد منها من دابة، وكما تصرح بها ( ومن آياته خلق السهاوات والأرض وما بث فيهها من دابــة وهو على جمهم إذا يشاء قدير ) (٢٢ : ٢٩ ) : أن في السهاوات دواب كمـــا في الأرض ، ومنها ذووا العقول بدليل (هم) في ( جمهم ) فإنها لذوي العقول ، وكما توحي بــه هنا و يتنزل الأمر بينهن ه : أمر الله تكويناً وتشريعاً ، فــلا بدّ لذوي العقول من

(١) نبحث عن المادة الام « المـــاء » في سورة هود الآية ٧ : رهو الذي خلق السماوات
 رالأرض في ستة أيام ركان عرشه على الماء راجع « ستار كان » من الصفحة ١٣ – أيضاً .

سورة الطلاق آية ١٢ .....

ولسنا ممن يحصر هذه المدن وهؤلاء العقلاء بالأرضين السبع ، وإنما نقول منها الأرضون السبع، المتماثلة فيا لها مادياً ومعنوياً، يعبدون الله كما نعبده ويسجدون له كما نسجد : د ونله يسجد ما في السماوات وما في الأرض من دابة والملائكة وهم لا يستكبرون . يخافون ربهم من فوقهم ويفعلون ما يؤمرون ، (٥٠:١٦).

فالأرضون السبع هي من جملة مساكن الدواب والمقلاء المتمدنين والمتشرعين يتنزل أمر الله تكويناً وتشريعاً بينهن وبين سماواتها : ويتنزل الأمر بينهن » دون اختصاص لـــلأمرين بكرتنا الأرضية ، مهما كانت هي المحور الرئيسي للرسالات الإلهية كما تـــدل عليه الآيات التي تجعل الرسول محمداً تتنتئن عور الرسالات كلها ، وهنا أحاديث حول الأرضين الست الباقية ، في قياسها بالنسبة إلى بعض سعة وضيقاً ، لا نصدق منها إلا أصل الإختلاف بينها طباقاً كمـــا في السماوات ، وفي فو اصلها ، ولا نقبل منها ما يخالف الحس وحجة الكتاب، التي تجعل السماء الأولى سماء الأنجم ، فأين خسمائة عام ومليارات الأعوام التي تفصل بين اليعض من مجراتها، فضلاً عما فوقها من سماوات ، وإلى غير ذلك مما لا يصدق إلا ما يصرح به أو يوحيه القرآن ، وقد نختمل صدق المعض ما لا ينافي القرآن .

والبشرية حق الآن على جهدها الكبير وتحملها العسير الكثير الكثير ، ما وصلت لحد العلم ان وراءَ أرضنا هذه حياة كحياتنا، أو حياة حيوانية أو نباتية فضلاً عن الإنسانية ، والقرآن النازل قبل أربعة عشر قرناً يخبرنا بكل هـــــذه الحقائق وكمــــا تكفلت آية واحدة في و الشورى ۽ لإنبات وجود حياة نباتية

= الرسول والأثمة من آل الرسول(ص) تدلنا علىوجود العقلاء المكلفين المتمدنين فيالسماوات كما استوحيناه من الآيات .

مثل مــا رواه في البحار ٦ ، ٧ • • عن الصادق (ع) يقول : إن جبرئيل احتمل رسول الله (ص) – إلى أن قال – ثم صعد بي إلي السياء السادسة فإذا فيها خلق كثير يموج بعضهم في بعض وفيها الكروبيون ثم صعد بي إلى السماء السابعة فابصرت فيها خلقاً وملائكة .

## ( سورة التحريم – مدنية – وآياتها اثنتا عشرة )

سورة التحريم آية ٦ \_\_\_\_\_

له خاصة٬٬٬ د أحل الله لك ، بما حلف على تركما د قـــــد فرض الله لكم تحلّـة أيمانكم ... . .

وكما ورد في مستفيض الأخبار انه ﷺ تزوج بامرأة ووظئهـــا سرأ عن بعض نسائه ، فلما عرفن هددنه بالمظاهرة عليــه فحلف على ترك وطئها .. ترى أليس واجبه ﷺ إذ ذاك أن يحلف بالله على ترك مــا أحله الله وأياحه عليه ، فراراً عمـــا حرّمه الله من انهتاك حرمته ، وانفتاك كرامته ا قبل أن يأتيه الأمــان بالوحي –كما أتى – بالضمان عن بأسهن ، وأن يحلّ عينه ويوجـــع الى الحلّ .

فخلاف مسايزعمه غير المتأنقين ، هذه الآيات ليست تنديداً بالنبي تتبايل و وإنما هي تهديد بنسائه المظاهرات ، إكراماً له زائداً على غيره ، ولكي يحل من أسر التحريم الشرعي بالحلف عنسد المحظور ، بإزالة موضوعه وهو الحوف عن مواصلة الحلال ، والحكم بحرمة الإخافة على نسائه المظاهرات ، معالجة لطيفة طيبة لمشكلة بيتية للنبي تتبايل فدرس فيهما بوجه عام أيضاً ، أن خلق المشاكل في ممارسة الحلال بحرة في شريعة الله ، وإن كان الحلال مما ينفضه الطرف المقابل ، في ممارسة الحلال بحرة على زوجتك ، فمها كان صعباً عليها ، فحرام عليها خلق المشاكل لإلجساء الزوج على ترك الحلال ، عملياً او بالحلف او الطلاق ، اللهم إلا ألا يمدل و وإن خفتم ألا تعدلوا فواحدة ، فتنهاه فيمن تنهماه عن منكر الظلم وإن كان انتهاؤه بالطلاق ، او أية وسيلة عليها ، فعن منكر الظلم

 (١) إذ أحل الله له أكثر من أربح نسوة ، وقد كانت عنه حينئذ أكثر من أربح فتزوج غيرهن عليهن . سورة التحريم آية ١ ----- ٤٢٩

فلما توفي تزوجها رسول اللہ ﷺ لکي لا يؤثر فيها ترمّلها ، وأنها فقدت زوجها وليس لها من كفيل ،كلا ! إن كفيلك رسول اللہ ﷺ !.

ثم تزوج عائشة بنت أبي بكر وهي ِبكر، ولم يتزوج ِبكراً سواها، وكانت معه – الى أن توفي – تسع سنوات وخمسة أشهر ، تزوجها لعلل سياسية .

ثم تزوج حفصة بنت عمر ، وهي ثيب ، بعدما عرضها أبوها على أبي بكر وعلى عثمان فلم يستجيبا ، تزوجها بنفس العلل ، وأن يصلح مرفوضة ، فيصلح أباها أيضاً .

ثم تزوج زينب بنت خزيمـــة ، وكان زوجها الأول عبيدة بن الحارث بن عبد المطلب ، وقد ُقتل يوم بدر ، او عبدالله بن جحش المستشهد يوم أحــــد ، تزوج بهــــا ليشجع المقاتلين للحرب قلا يعتبروا أهلهم هدراً إن ُقتلوا ، فالنبي يَتَهَالِيُنْ بشخصه الكريم كفيلهن كرامة وكرماً .

و كذلك تزوج أم سلمة ، وقد مُقتل زوجها ابو سلمة في أحد ، فتزوجها النبي مُتَنَائِنِ وضم إليه عيالها من ابي سلمة ، ولأنها كانت مؤمنة طاهرة .

وتزوج زينب بنت جحش – كما أسلفنا – لمهمة تحليل حلائل الأدعياء، ولو كان القصد من زواجها شهوة الجنس والجمـــال فحسب ، فلماذا زوّجها زيداً ، وكانت منذ البده راغبـة فيه يَتَيَنَانِ وهي بنت عمته يَتَيَنَنِنِ وكانت رافضة لزيد وهي غريبة عنه ؟.

ثم تزوج جويوية بنت الحارث سيد بني المصطلق ، إذ قسم رسول الله تَبْبَيَنَا سبايا بني المصطلق فوقعت هي في أسهم الثابت ابن قيس فكاتبته على نفسها فأتت رسول الله تينيايي قسائلة : جئتك أستعينك على كتابتي ، فقضى عنها رسول الله تينييي وتزوجها برضاها ورغبتها ، محرراً في هسندا الزواج إياها عمن لا ترغب إليه وهي راغبة إليه تينيييني .

ثم تزوج أم حبيبـة بنت أبي سفيان ، وكانت مهاجرة مسلمة في الحبشة ،

سورة التحريم آية ٢

الله له ٢ ثم يذكر سببين لهذا التحريم: « تبتغي مرضاة أزواجك ، ؟ والثاني هو الخوف عن مظاهرتهن كما يتبين من بقية الآيات؟ ولكي نعرف أنه يتيتين ما فعل محظوراً في الشريعة يبادر بالغفران ، والله غفور ، وبالرحمة البالغة « رحم ، ؟ فلو كان إثماً لم يغفر إلا بالتوبة وليست هنا ؟ وعل الغفر هنا هو الستر على ما كان يخشاه منهن ؟ والغفر على الحرمة الحاصلة باليمين إذ فرض له تحليته :

د قد فرض الله لكم تحلَّة أيمانكم والله مولاكم وهو العليم الحكيم ، :

والتحلة المفروضة ليست هي التحلل عن مطلق الأيمان بالكفارة ، فانه حرام لكونه حنثاً لما فرض ، وإنمسيا هي التحلل عما حرّم باليمين دون مبرر واقعي ، وإن كان له مبرر حسب ما يراه الحالف ، وتحلة يمين النبي كانت بأداء الكفارة ، فالتحلل عما حرم على نفسه .

فمخالفة اليمين كيفيا كان تقتضي الكفارة، سواء أكان الحنث واجباً كما هنا، أم حراماً كما في الأيمان الموافقة لواقع المرجوحية ، كما يحلف على ترك الحرام أو المكروء أو المبـــاح المرجوح لضرر أو مثله ، ووجوب الحنث أو جوازه هناك دليل عدم انعقاد اليمين في الواقع ، وإنما الكفارة للحفاظ على كرامة اليمين .

ولقد حلف النبي ﷺ على ترك مارية لمرضاة أزواجه وخوف مظاهرتهن ، فيما رآه النبي قبل تأمين الله وتضمينه الحفاظ عليه ، فلما زال سبب الخوف ، وأن مرضاة الأزواج لا تبرر تحريم الحلال ، ولا ينعقد الحلف عليه ، حينذاك فرضت عليه ﷺ تحلة يمينه هذا وقد أحلّ .

وهذا فرض للحالف وليس عليه « قد فرض الله لكم » وهذا مــــا تقتضيه ولاية الله علينا : أنه يحبنا ويتولى أمورنا ، فلذلك يفك أسرنا عن أمثال هــذه الأيمان ، ويبدل عسرنا باليسر « وهو العليم الحكيم » .

من هذا نعرف أن تحريم مــــا أحله الله لا يبرره شيء ، إلا أن يحرم بعنوان

سورة المتحريم آية ع

أو انـــه تبشيره إياها بخلافة أبيها وأبي بكر ؟ فكذلك الأمر ! فإنها بشارة لها ، فإن كانت حقاً فلماذا الإسرار ، وإن كانت باطلاً فحاشا النبي عن الباطل ، إضافة إلى أن « حديثاً ، لزامــــه هنا العلاقة بقصة مارية ، وأن إفشائه يخلق مظاهرة الإمراتين و . . وإن تظاهرا عليه ، تهديداً بعد الإفشاء !

والقول الفصل هنا أن د حديثاً » هـــذا ، حديث متبعض د عرف بعضه » يستحق الإسرار حفاظاً عن كرامة النبي ، التي تمس منها بمظاهرتهما ، وله علاقـــة عريقة بالقضايا النسائية تحرضهن على المظاهرة ، فما هو إذاً ؟

علمة أو منه قصة مارية ، وأنه حرمها على نفسه ، أسر المجموع إلى حفصة ، إبقاء للسر في البعض الأول ، وإسراراً لمما حلف في الثاني ، وكان الثاني ضماناً لعدم إفشاء القصة في أولاها ، قلما فبأت عاقشة يهما – ممسا أبدى فيها الغيرة النسائية فأخسذتا في النظاهر عليه – و وأظهره الله عليه ، لكي يسد باب الشر منذ البدء لكيلا يبلغ إلى الشرة ، وعوف بعضه ، وعلمه قصة الحلف و وأعرض عن بعض ، أصل القصة ، حياء منه ، واتقاء من تدهور الوضع لو كرر التصريح به و قالت ، متحيرة و من أنباك هذا ، ؟ إذ كان الحديث بعد بينهما ، ولا يعقل أن تذبئه يتشري زميلتها في المظاهرة ، أنه عنه ، ويخبره بلؤامرات والمكافدات نبأني العليم الخبير ، ولكي تعلما أن الله معه ، ويخبره بلؤامرات والمكافدات الحبوكة وراء الأستار ، فتكسرا من ثورتهما ، ويخبره بلؤامرات والمكافدات

د إن تتوبا إلى الله فقد صفت قاوبكما وإن تظاهرا عليه فإن الله هو مولاه
 وجبريل وصالح المؤمنين والملائكة بعد ذلك ظهير » :

< إن تتوبا إلى الله » تثبت أنهما عملتا أمراً يسخط الله في إيذاء رسول الله ، ( الفرقان – ٣٨ ) سورة التحريم آية ٤

موالاته له ﷺ في هذه المعركة الضارية، ومعه وبأمره جبريل وصالح المؤمنين والملائكة ، ما لا نجد مثلها في أية معركة أبداً .

أمظاهرة على الرسول الأقدس الطاهر بَيْنَيْنَيْنُ ، ناشئة من بيته عن زوجتيه ؟ لأنه قارب حليلة من حلائله ، دون أن يقارف خطيئة ! فهذا إيذاء للنبي بَيْنَيْنَيْنُ ولحد الكفر و والذين يؤذون رسول الله لهم عذاب أليم ، ( ٩ : ٢١ ) و إن الذين يؤذون الله ورسوله لعنهم الله في الدنيا والآخرة وأعد لهم عذاباً مهيناً ، ( ٣٣ : ٥٧ ) كيف لا ! وإيذاء المؤمنين إثم مبين فضلاً عن الرسول بَيْنَيْنَيْنُ : و والذين يؤذون المؤمنين والمؤمنات بغير ما اكتسبوا فقد احتماوا بهتاناً وإثمار مبيئاً ، ( ٣٣ : ٥٨ ) <sup>(١)</sup> .

وفيا إذا سئلنا : كيف كان بإمكان الإمرأتين المظاهرة على الرسول ﷺ ولم تكن لهما مُسكة إلا قصة مارية المحللة له ﷺ ؟

فالجواب : أنها تشاورتا فاختلفتا من ورائها فاتكة الإفك المشهورة : د إن الذين جماءوا بالإفك عصبة منكم لا تحسبوه شراكم بل هو خير لكم لكل امرىء منهم ما اكتسب من الإثم والذي تولى كبره منهم له عذاب أليم . لولا إذ سمعتموه ظن المؤمنون والمؤمنات بأنفسهم خيراً وقالوا همذا إفك مبين . لولا جاءوا عليه بأربعة شهداء فإذ لم يأتوا بالشهداء فأولئك عند الله مم الكاذبون . ولولا فضل الله ورحمته في الدنيا والآخرة لمستكم فيا أفضتم فيه عمذاب عظيم . إذ تلقدونه بألسنتكم وتقولون بأفواهكم مما ليس لكم به علم وتحسبونه هيئاً

(١) الدر المنثور ٦ : ٢٤٣ – أخرج عبد بن حميد ومسلم وأبن مردويه عن ابن عباس قال : حدثني عمر بن الخطاب قدال : لما اعتزل رسول الله (ص) نساءه ... دخلت عل عائشة ققلت : يا بنت أبي بكر ! أقد بلغ من شأنك أن تؤذي رسول الله (ص) ؟ قالت: ما لي ولك يا ابن الخطاب! فدخلت عل حفصة فقلت لها : يا حفصة ! أقد بلغ من شأنك أن تؤذي رسول الله (ص) !... الى أن قال : والله لئن أمرني رسول الله (ص) بضرب عنقها لأضربن عنقها . سورة النحريم آية ٤

و ُبِروى أيضاً غير ذلك <sup>(١)</sup> وعلسَّها مماً معنيان في آية الإفك ، مها اختصت آية المظاهرة بما افتملت الإمرأتان على ام إبراهي .

هناك الله يهددهما عن مظاهرتهما كنلك الفادحة الفاضحة القادحة و إن الله هو مولاه ، كولاية أصيلة و وجبريل ، كحامل للوحي ، ومنه إنبساؤه تتقيق بكشف السر و وصالح المؤمنين ،كعلي تنتيتها: إذ تثبّت في أمر ابنجريح فأثبت براءته ،كما الله كشف عنه حتى ابرز كونه ممسوحاً فتبرء من الإفك و والملائكة

= تحت ثيابه ، فلما ولى من بين يدي رسول الله (ص) انتشى اليه فقال : يا رسول الله ، أكون فيا أمرتني كالسكة الحمية في العهن ؟ والشاهد يرى ما لا يرى الفائس ؟ قتمال له النبي (ص) : فديتك يا علي، بل الشاهد يرى ما لا يرى الغائب ، فاقيل علي (ع) وسيفه في يده حتى تسور منفوق مشربة مارية وهي في حوف المشربة جالسة وجويح معها يؤديها بآداب الملوك ويقول لها: عظمي رسول الله (ص) ولبيه وكرميه ... ونحو هـ ندا الكلام ، حتى التفت جريح الى أمير المؤمنين (ع) وسيفه مشهور في يده ، ففزع جريح الى نخلة في المشربة فصعد الى وأسها ، فنزل جزئل يا جريح ! فقال : واليه وكرميه ... ونحو هـ ندا الكلام ، حتى التفت جريح الى أمير أمير المؤمنين (ع) وسيفه مشهور في يده ، ففزع جريح الى نخلة في المشربة فصعد الى وأسها ، فنزل أمير المؤمنين (ع) الى المشربة وكنت الربيح عن أقواب جريح فإذا هو خادم ممسوح، فقال له: إنزل يا جريح ! فقال : يا أمير المؤمنين ، آمناً على نفسي ؟ فقال اله : يا رسول الله ، إن جريحاً فاخذ بيده وجاء به الى رسول الله (ص) فارقفه بين يديه ، فقال له : يا رسول الله ، إن جريحاً على محسوح ، فولى رسول الله (ص) فقصال : جل له ما فنول بحريح في المير اله المول الله ، إن جريحاً به ينه يدي وحول الله إص فنول جريحاً بن يديه ، فقال له : يا رسول الله ، إن جريحاً بن ين يدي وسول الله (ص) وقالا : يا رسول الله إص بي يديه ، فقال له : يا رسول الله ، إن جريحاً بين يدي رسول الله (ص) وقالا : يا رسول الله وص فقى المولية في المولية في بين يديه ، فيا له بي المول الله ، إن جريماً بين يدي رسول الله (ص) وقالا : يا رسول الله وعلى رسوله ، فكشف أقوابه فياذا هو خادم محسوح ، فاسقطاً بين يدي رسول الله (ص) وقالا : يا رسول الله المول اله المولية ...

وعن أبي عبدالله (ع) أنه مثل : كان رمول الله (ص) أمر بقتل القبطي (يعني جريح) وقد علم أن عائثة كذبت هليه او لم يعلم ، وإنما دفع الله عن القبطي القتل بتثبيت علي (ع) ؟ فقال (ص) : بل كان والله علم ، ولو كانت عزيمة من رسول الله (ص) ما انصرف علي (ع) حتى يقتدله ، ولكن إنما فعل النبي (ص) لترجع (عائشة ) عن ذنبها ، فما رجعت ولا اشتد عليها قتل رجل مسلم بكذبها .

 (١) كما في الدر المنثور أنها نزلت في عائشة وما وميت به في غزاة بني المصطلق من خزاعة ، ولا مثاقاة بين النقلين كما قلنا . سورة التحريم آية ٥ \_\_\_\_\_

منكن مسلمات ... ولا يقول : خيراً منكن في الإسلام و ... وإتما ه مسلمات مؤمنات ... » مما يوحي ان الخير في المبدلات بهن هو أصل هذه الصفات .

فزوجية المرأة للنبي ليست كرامة إلا مع التقوى فلمهـــا ضعف ما لغيرها : و فإن الله أعد للمحسنات منكن أجراً عظيماً، وأما مع الطغوى فعليها ضعف العذاب و من يأت ِ منكن يفاحشة مبينة يضاعف لها العذاب ضعفين وكان ذلك على الله يسيراً » ( ٣٣ : ٢٩ – ٣١ ) .

وهذه الصفات هي خير ما تتواجد في النساء ، فلو كانت هنــــاك خير منها لذكرت ، ولا سيا للرسول المصطفى الذي يحق أن تصطفى له خير النساء .

فالإسلام هو التسليم للحق أياً كان ولو على نفسك ، ومنه التسليم لحكم الله في حلية تعد<sup>و</sup>د النساء .. والإيمان هو الإطمئنان بالله والأمان الى الله .. والقنوت هو الطاعة والخضوع ، والتوبة هي الرجوع عما يقارف من خطيئة ، والسياحة هي التأمل والتدبر في مبدعات الحلقة بصراً وبصيرة ، وهن مع هـذه الصفات بين أبكار وثيبات كما هن .

إذاً فطلاقكن ليس إلا طلاق نساء عاديات من أبكار وثيبـــات ، فتبديلكن بطيبات راقيات لهن مـــا لهن من الجواذب النسائية وزيادات 'خلقية ومعنوية ، فلمَ هذه للظاهرات النكراء ضد الرسول الطاهر الأمين ؟!.

\* \* \*

أَبْنَتَ عِمْرَانَ الَّتِي أَحْصَنَتْ فَرْجَهَـــا فَنَفَخْنَا فِيهِ مِنْ رُوحِنَا وَصَدَّقَتْ بِحَلِمَـاتٍ رَبَّهَـا وَكُتْبِهِ وَكَانَتْ مِنَ ٱلْقَانِتِينَ ـــ ١٢.

وكما لا يجدي نساءَ النبي ﷺ كونهن نساءَ و إلا أن يكن قانتات عابدات صابرات مجاهدات ، كذلك المؤمن لا يكفيه إيمانه ما لم يَقِه وأهليه ناراً :

« يا أيسما الذين أمنوا قوا أنفسكم وأهليكم ناراً وقودها الناس والحجارة عليها ملائكة غلاظ شداد لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون » :

إن وقاية الإيمان لا تكفي كعقيدة ، إلا بانضام وقاية عمل الإيمان ، لا للمؤمن نفسه فحسب ، وإن وجب كمبد، د قوا أنفسكم ، فللأهلين أيضاً د وأهلسكم ، لأنه مكفل بهم كما بنفسه، وإن كان الأهلون أيضاً يؤمرون بوقاية أنفسهم، فإنهم مكلفون ، إلا أن نقصهم وقصورهم في تكفلهم أنفسهم هنا 'يجبر بوقاية وقيادة حكيمة ممن بأهلهم ويرعاهم ف ( كلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته ) .

والوقاية هنـــا تشمل المعرفية العقائدية والعملية (`` للأنفس والأهلين ، أت ( تأمروهم بما يحبه الله وتنهوهم عما يكره الله ) <sup>(٢)</sup> ، فأبواب الجهــــاد والدقاع

(١) الدر المنشور ٦ : ٢ : ٢ - عن علي ( ع ) في الآية ، قال : علموا أنفسكم وأهليكم الحقير وأدبوهم .

(٣) أخرجه في الدر المنثور ٢ : ٤ : ٢ – عن زيد بن أسلم قال : ثلا رسول الله (ص) هذه الآية فقالوا : كيف نقي أهلنسا تاراً ؟ قال : ... وفي الكافي مثله عن الامام الصادق (ع) مع زيادة : لما تزلت هذه الآية جلس رجل من المؤمنين يبكي ويقول : أنا عجزت عن نفسي وكلفت أهلي ا فقال (ص) : حسيك أن تأمرهم يما تأمر به نفسك وتنهاهم عما تنهى عنه نفسك . سورة التحريم آية ٧-٨٠٠ .....

واتقاداً · وطالما قد تمسُّ المؤمنين غير الواقين أنفسهم وأهليهم ناراً ثم يرحمون · لكنها للكافرين الوَقود عذاب الخلود :

« يا أيها الذين كفروا لا تعتذروا اليوم إنما تتجزون ما كنتم تعملون » •

إنهم لا ينفعهم الإعتذار ، بل : و ولا يُؤدن لهم فيعتذرون » ( ٣٧ : ٣٧ ) فمم يعتذرون ؟ هـــل من أعمالهم النحيسة التي أصبحت لزام ذواتهم ؟ وليس جزاؤهم إلا أعمالهم ! و إنمـــا نجزون ما كنتم تعملون . : في صور الأعمال وأصوات الأقوال، والإنحرافات النفسية التي تتجلى لهم فيفضحون، وفي حقائقها التي تبرز لهم فهم بها يعذبون : و لقد كنت في غفلة من هذا فكشفنا عنك غطاءك فبصرك اليوم حديد » ( ٥٠ : ٢٢ ) .

هذا -- ولكنا المؤمن له اعتذار موم الدنيا بتوبة نصوح٬ويوم الدين بما يكفئر له ٬ فان كبائر الحسنات والسينات فعلا وتركا تعذره عن صغائرها :

د يا أيها الذين أمنوا توبوا إلى الله توبة نصوحاً عسى ربكم أن يكفر عنكم
 سيئاتكم ويدخلكم جنات تجري من تحتها الأنهار ... ؛ :

إن التوبة النصوح هي البالغـــة في النصح ، أن يناصح فيها التائب نفسة ، ويبذل مجهوده في إخلاص الندم ، إزالة لآثار العصيان الغابر ، والعزم على تركه في المستقبل والحاضر ، فان التوبة وهي الرجوع الى الله عن حجاب الذنب ، إنه درجات ، كما ان المعـــاصي دركات ، فأفضل درجات التوبة هي النصوح : الناصحة للقلب المخليّصة له من رواسب المعاصي وعكارها ، الحاضة للعمل الصالح بعدها ، العائشة القلب مذكرة مكورة النصح بعدم العود :

(أن يندم العبد على الذنب الذي أصاب فيعتذر إلى الله ثم لا يعود اليه كما

وهذه التوبة من أنجع الوقايات عن النار بعد وقاية التقوى ، تكفر السيئات وتدخل الجنات و ويدخلكم جنسات تجري من تحتها الأنهار ، إضافة الى سائر المكفئرات المكررات طيّات آياتها .

... يوم لا يخزي الله النبي والذين أمنوا معه نورهم يسعى بين أيديهم
 وبأيمانهم يقولون ربنا أتمم لنا نورنا واغفر لنا إنك على كل شيء قدير » :

هـذه المكرمة الإلهية المؤمنين الواقين أنفسهم وأهليهم ناراً ، التاثبين نوبة نصوحاً ، إنهـا تكون ويوم لا يخزي الله النبي والذين آمنوا معه ... ، : أن يسوعي بينهم وسواهم ، ويا له من تكريم عظيم أن يضمهم الى نبيـه فيجعلهما في صف واحد في المكرمة يوم الحزي ، لأنهم و آمنوا معه ، : إيهانهم من إيهانه ، قالمية الإيهانية توحي بدرجات عالية من إيهان ، مهما كان المؤمنون معه درجات فإن الله يضم التائبين إليه إذ كانوا من حزيه معه ، مهما قصروا أو قصروا ، ما كان حياتهم – كمبدء – المحافية تأثيبة آفية

ونورهم يسعى بين أيديهم وبأيمانهم»... ونورهم» الخاص بهم بسعيهم ويسعى » لا – نور – فنورهم ليس ظاهريا منفصلا عنهم حتى يمكن الإقتباس منه ، وإلا لم يختص بما بين الأيدي والأيمان : نوراً ضنيناً لا يشمل ا ويوم يقول المنافقون والمنافقات للذين آمنوا انظرونا نقتبس من نوركم قيل ارجعوا وراءكم فالتمسوا نوراً ... » ( ٥٧ : ١٣ ) فهو النور الذي حصله المؤمن من ورائه : حياته الدنيا ، وهو لزام لأهله لا يعدوه و ومن لم يجعسل الله له نوراً فيا له من نور » ( ٢٤ : ٢٤ ) ... » ( ٢٠ : ٢٠ ) قوم النور الذي حصله المؤمن من ورائه على الور »

إنه برهان ونور إلهي : « . . قد جاءكم برهان من ربكم وأنزلنا إليكم نوراً مييناً » ( ٤ : ١٧٤ ) وهو الإيمان الناتج عن نور البرهان وأقمن شرح الله صدره للإسلام فهو على نور من ربه » ( ٣٩ : ٣٢ ) وهو العمل الصالح الذي ينتجــــه سورة التحريم آية ٩ - ١٠ \_\_\_\_\_

فهنالك 'يلهم المؤمن ذلـك الدعاء ، حين 'يلجم غير ، عن كل دعوة ودعاء ، وذلك الإلهام علامة الإستجابة ، وإلا فلماذا السياح به ؟ وأنه من إكرامه ، كما أن في رده خزيه، فالغفر عن نقصان الإيمان وما يتطلبه الإيمان ، إنه تتميم لمثلث النور بين يديه وعن يمينه ، مهما كان نور الهداية تاماً لا يحتاج إلى الإتمام .

د يا أيها النبي جاهد الكفار والمنافقين وأغلظ عليهم ومأواهم جهنم وبنس
 المصير ، :

فإن المنافق والكافر نار حيثًا دار ، وإخماد النار واجب المؤمنين الأحرار ، ولكي تبقى الحياة سليمة أمينة .

إن جهاد المنافقين والكفار – وهو بمسلمان الجهد في إصلاح الأمر – هو من مخلقات الوقاية للأنفس والأهلين ، فالواجب على المؤمنين حماية المحتضن الذي تتم فيه الوقاية من النار ، فسلا 'تترك العناصر المقسدة تهاجم المسلمين من خارج كما الكفار ، ولا من داخل كما المنافقون ، مهما اختلف الجياد الحربي بينهما ، دفاعا في المنافقين ، وحرباً في الكفار ، فالكافر 'يحمل إمسا على الإسلام الإقرار ، أو الجزية أو الحرب ، فإلى دار البوار ، والمنافق 'يحمل على الإعان أو دفع الشر ، فان حارب حورب ، دون جزية ولا حرب بدائية بغية الإقرار ، وقسيا إذا طلب أمر الإصلاح للجماعة المسلمة الغلظ عليهما و واغلظ عليهم ، بحسا يدفع شرهم داخل ، فخطورته أكثر ، وكما أن عذابه أحيانا أشد منه على الكافر ، لأنه عدو من المرالإصلاح للجماعة المسلمة الغلظ عليهما و واغلظ عليهم ، بحسا يدفع شرهم ويخمد نارهم . وقد يكون الغلظ على المنافق أشد منه على الكافر ، لأنه عدو من المرالإصلاح المجماعة الملمة الغلظ عليهما و واغلظ عليهم ، بحسا يدفع مرهم الإصلاح المجماعة الملمة الغلظ عليهما و واغلظ عليهم ، بحسا يدفع شرهم ويخمد نارهم . وقد يكون الغلط على المنافق أشد منه على الكافر ، لأنه عدو من المراكر الأسفل من النار ، حد ومأواهم جهنم وبشس المصير » .

وأخـــــيراً مثال واقعي للعؤمنين 'يطمئنهم في الإيمان · وللكافرين يخيِّب آمالهم :

• ضرب الله مثلاً للذين كفروا إمرأة نوح وإمرأة لوط كانتا تحت عبدين

سورة التحريم آية ١٠ \_\_\_\_\_

ثم إنها خيسانة تدخل صاحبها النار ، فليست إذا نشوزاً في الامور البيتية العادية فحسب ، وإنمسا التي تحقق جزاء النسسار من الكفر ومخلفاته ، ومنها تالث ثلاثة : و وأهليكم ناراً ، فلم ترضيا إلا التخلف عن الوقساية ، ومنها كشف السرَّ ، وكما ُيروى في امرأة لوط ( أنهسسا كانت تخرج فتصفيّر ، فإذا سمعوا الصفير جــــاءوا ) <sup>(۱)</sup> يعني قومه ، كما وان امرأة نوح كانت تسخر منه مع الساخرين ، وتقول إنه لمجنون مع القائلين .

ومن الاولى نستطيع أن نحمَّلها كل شيء إلا فاحشة الزنا ، وكما ُيروى عن الرسول ﷺ (ما بغت امرأة نبي قط) <sup>(٢)</sup> ، فبهذا الثالوث المنحوس، ولا سيا أقنوم الكفر ، استحقتا دخول النار رغم أن زوجيهما نبيّان :

« فلم يغنيا عنهما من الله شيئاً وقبل ادخلا النار مع الداخلين » : فلا تعني من الله إلا تقوى الله ، دون أو اصر القربى مع أولياء الله ، فقد دخلتا النسار ( في البرزخ ) وستدخلانها يوم القيامة ، مع الداخلين ، دون ميزة ولا كرامة ، إنحا مهانتين كسائر المهاذين اليها ، والقائل مجهول « وقيل » إشارة إلى أن القيل لهما كسائر القيل لسائر الداخلين ، بل إن مهاذتهما أكثر من سواهما لأنهما هتكتا ساحة النبوة ولو تتا جو ها بإطالة ألسنة الناس على العبدين الصالحين « يا نساء النبي " من يأت منكن بفاحشة مبيئنة يضاعف لها العذاب ضعفين وكان ذلك على الله يسيرا » ( ٣٣ : ٣٣ ) .

(١) نور الثقلين ٥ : ٣٧٦ في علل الشرائع عن أبي عبدالله (ع) قيل له : كيف كان يعلم قوم لوط انه قد جاء لوطاً رجال ؟ قال : كانت امرأته ...
 (٣) الدر المنثور – أخرجه ابن عساكر عن اشرس الخراساني يرفعه إلى النبي (ص) ...

وإنها لنموذج عالٍ في الإستعلاء على َعرَض الحياة وزَهرتها في أجمل صورة وأزهرها، والتجرُّد لله منكافة الجواذب المتخلفة، والهواتف المضللة، والمعوقات القوية ، ولتسمح لنفسها أن تطلبه هذا الطلب العظيم :

« رب ابن لي عندك بيتا في الجنة » : ف « رب » توحي باختصاصها بتربية خاصة إلهية تنجيها عن هسذه الورطة المهلكة ، و « ابن لي » رفض لكل عامر ملائكي وسواه الى معار الكون أن يبني لها بيتاً بمشيئته دون وسائط، و«عندك» لا تعني عندية مكانية فانه تعالى ليس له مكان ، إنما عندية المكانة أن يبني بيتها في أرفع مكان وأعلى مكانة في الجنة حيث مسكن الأنبياء إ

ثم تطلب النجاة المثلث من : ﴿ فَرَعُونَ ﴾ الجاهل ﴿ وَعَمَلُهُ ﴾ الباطل و ﴿ مَنَ القوم الظالمين ﴾ الباطلين الجاهلين .

ومتى تطلب ؟ هل بعد أن تأخذها الورطة الفرعونية الى حزبه ؟ فكيف طلبت أولاً أقرب الأقربين اكلا! إنما تطلب نجابتها بالنزوج عن هذا الجو الطائش الى جوار رحمة الله ، أن يقبضها الله إليه ، وقد كانت في اللحظات الأخيرة من حياتها تحت مختلف ألوان العذاب الفرعوني ، ومنها انه ( وتد لامرأته أربعة أوتاد في يديها ورجليها وأضجعها على صدرها وجعل على صدرها رحى واستقبل بها عين الشمس ، فكانو! إذا تفرقوا عنها أظلمتها الملائكة ، فوفعت رأسها الى السماء فقالت : و رب ابن لي عندك بيتاً في الجنة – الى – الظالمين » فكشف لها عن بيتها في الجنة فرأته <sup>(1)</sup> .

« ومريم ابنت عمران التي أحصنت فرجهــــا فنفخنا فيه من روحنا وصدقت بكلمات ريما وكتبه وكانت من القانتين » :

(١) الدر المنثور ٢ : ٢٤٦ – أخرجه من عدة طرق عن عدة من الأصحاب والتابعين .

سورة التحريم آية ١٢

وقد نذرت أمها ما في بطنها محرراً: وفلما وضعنها قالت رب إني وضعتها أنثى.. وإني سميتها مريم وإني أعيدها بك وذريتها من الشيطان الرجيم . فتقبّلها ربها يقبول حسن وأنبتها نباتاً حسناً .. » ( ٣ : ٣ ) : تقبّلها ربها مريم كما سميت وهي : الغالبة ، وتقبّل إعاذتها وذريتها من الشيطان الرجيم ، فهي إذاً غالبة معودة من الشيطان عند الله ، ونابتة نباتاً حسناً عند الله ، ومن غلبتها التغلب على النوازع الجنسية وجواذبها وهي في عنفوانها ، وهي بمرض مختلف الرجال في بيت الله ليل نهار، فهذا الإحصان مما يتطلب إحساناً عالياً لها من الله النتان ومن أحسنه أن نفخ في محل الإحصان مما يتطلب إحساناً عالياً لها من الله المنتان لذكر الإحصان هذا الثالث فاكتمل لها مثلث الإحسان أن أصبحت أم السيد المسيح ( ع ) ، ثم وعلى حد المروي عن الرسول تشكينا موف تكون من أزواجه تتقاتي في الجنة <sup>(١)</sup>

ثم وماذا حملت ؟ فطالما الآية الاخرى . . . فنفخنا فيها من روحنا ، أجملت عن مدخل الحمل ، فآيتنا د فنفخنا فيه من روحنا ، تصريحة ان مدخله الفرج لمكان ذكورة الضمير د ه ، فالمرجع إذاً د فرجها ، لا هي نفسها ، ولا جيبها ، رغم ما حاوله جمع، فانه كلام فارغ، لأنها أحصنت فرجها ، لا جيبها ، والروح نفخت في فرجها ، لا فرج جيبها !

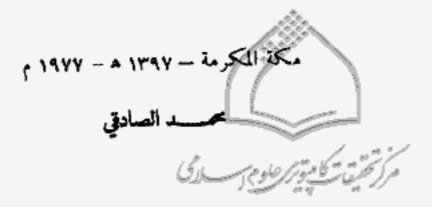
فمن كون الآلة التناسلية النسائية هي المنفخ المدخل هنا لروح من الله نتعرف الى كيان هذه الروح وهذا اللقاح ، أن تاب لقاحَ الرجل دون رجل ٍ، فلم يكن

(١) الدر المنثور ٦ : ٢٤٩ – أخرج الطبراني عن سعد بن جنـــادة قال قال رسول الله (ص) : إن الله زوجتي في الجنة مريم بنت عمران وامرأة فرعون وأخت موسى .

أقول : رهذا لا ينافي بقاء بعض أزواجه مثل خديجة في زراجه (ص) إذ لا تحتاج الى زواج جديد . سورة التحريم آية ١٢ ------ ٤٥٥ تذكير لنا أن القنوت في الرجل يتغلب على ما في النساء عدة و عدة ، فكان من الأفضل أن تعد في قنوتهـــا من عداد الرجال ، رجولة في قنوطها وبطولة في تصديقها .

\* \* \*

تمّ الجزء الثامن والعشرون مجمد الله ومَنْهَ ، ونسأله التوفيق لمواصلة بقية الأجزاء ، وما توفيقي إلا بالله عليه توكلت وإليه أنيب .



## الموضوع رسالة صاحب تفسير الميزان العلامة الطباطيائي - مقدمة المؤلف . ٥ - ٨ سورة الرحمن: كيف يتوسط خلق الإنسان بين تعليمه القرآن والبيان. ٩ – ١٤ حسبان الشمس والقمر – سجود النجم والشجر – رفع السهاء ووضع الميزان . ۲۰ -- ۱٤ كيف اختص وضع الأرض بالأتام ؟ كيف خلق الإنسان من صلصال والجان من نار . 10-1. مرج البحرين وبرزخ بينهما - ، خروج اللؤللۇ والمرجان منهما . \*\* - \*\* معنى فناء كل من عليها وبقاء وجه الزب --- ما هو سؤاله تعالى و شأنه کل یوم . 1 - - -ما هو النفوذ المستطاع من اقطار الكون ؟ كيف لا يسأل عن ڏنبه انس ولا جاڻ ؟ 17-11 ما هو مقام الرب ؟ وما هما الجنتان لمن خافه . £9 - EA سورة الواقعة : ما هي كاذبة لوقعة الواقعة؟ وما هي خافضة رافعة؟ ٥٨ -- ٦٢ الأزواج الثلاث . . السابقون السابقون : ثلة من الأولين وقلس من الآخرين . **ጓአ -- ጓዮ**

الفهرس

| الصواب      | الحما                        | السعلن | الصفحة |
|-------------|------------------------------|--------|--------|
| سبعة        | Man                          |        | TE     |
| يلبعه       | التبعه المجرج                | 10     | ۲٥     |
| مياه البحار | ماء البحار                   | ۱۰     | ۲Y     |
| کمن         | يمن                          | 19     | ٤٨     |
| راقعة       | مر <b>کا افضاد</b> کر منوع س | Sp E   | ٦٠     |
| فيمينا      | آفنا 👘 🔍                     | ŧ      | 715    |
| ينزفون      | ينخر فون                     | 11     | ٦٩     |
| مترفيها     | مارفيهم                      | 31     | ٧٨     |
| شوبا        | ئوبا                         | 11     | ٨.     |
| خشنآ        | حشنا                         | 11     | ٨.     |
| لا ملا      | لا ملا                       | ٨      | ۸١     |
| ننشئكم      | منشئكم                       | ۱٠     | ٨٢     |
| المخاطبين   | الخاطبين                     | ٩      | ٨٩.    |
| Alle        | ŞUŞ                          | ٥      | 1      |
| يعذه        | يعد                          | ٨      | 1.7    |
| فلمبا يخبر  | فلا يخبر                     | ۲۲     | 1-0    |

## جدول الخطأ والصواب



Dr. Mohammad Al-Sadeqi

PUBLISHED BY

Al Aalami Library

PO.SOX, 7120