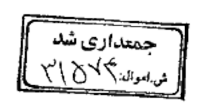
العائمة اليحت 1 DIV.Ya 当图:当 Ŧ

## لسمالية الركم بالريام







جمعداری اموال مرکز تعقیقات کامپیوتری علوم اسلامی



البرهد

في تَهَسِّيرُ لِلْهِبَ رُلِيْ





17170

فے تھنٹیرُ رافعہ پڑانِ

مر مساور المراب المراب المرابع المرابع المياد،

مانيف المراكزة المنحريات

المتندكة المتحسية المتنون الم

المجزع لكتاكث

عِمَيْنَ ﴿ إِنْ الْمُلْكِلِّ الْمِنْ الْمُلْكِلِّ الْمِنْ الْمُلْكِلِّ الْمِنْ الْمُلْكِلِّ الْمُلْكِلِّينِ الْمُلْكِلِ ومن الله المنظم المواجعة الم

ستنمر



مركز الطباعة والنشر في مؤسسة البعثة

البرهان في تفسير القرآن ج٣ تأليف: العلامة السيد هاشم الحسيني البحراني

تحقيق: قسم الدركتيات الإسلامية ومؤسسة البعثاق تم الطبعة: الأولى 121 ه. ق الكمية: ٢٠٠٠ نسخة التوزيع: مؤسسة البعثة طهران مشارع سمية مبين شارعي الشهيد مفتح وفرصت

هاتف: ۸۸۲۲۳۷۴ فاکس: ۸۸۲۱۳۷۰ ص. ب: ۱۳۹۱/۱۳۸۱ بيروت محارة حريك مبناية غاردن بالاس، ص. ب: ٢٤/٨

جميع الحقوق محفوظة ومسجلة لمؤسسة البعثة



.



## سورة يُونُسَ

#### فضلها:

١/٤٨٢٧ ـ ابن بابويه: بإسناده عن فُضَيل الرَّسَّان، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: «مَنْ قَرَأُ سورة يونُس في كلُّ شَهْرَين أو ثلاثة لم يُخَف عليه أن يكونَ من الجَاهِلين، وكان يومَ القيامة من المُقرَّبين.

العياشي: عن فُضيل الرسّان، عن أبي عبدالله (عبد الديم) الحديث بعينه (١٠).

٢/٤٨٢٨ عن أبان بن عُثمان، عن محمّد، قال: قال أبو جعفر اعدال الله قلتُ: مِن أيِّ شَيء أقرأ؟ قال: السورة السابعة، (١).

قال: فجعَلتُ التَمِسُها، فقال: «اقرأ سورَة يُونُس» فقَرأتُ حتى انتَهَيْثُ إلى ﴿ لِلَّذِينَ أَخْسَنُواْ ٱلْحُسْنَى وَلِيَادَةٌ وَلَا يَرْهَقُ وَجُوهَهُمْ قَتَرٌ وَلَاذِلَّةً ﴾ (\*) ثمّ قال: «حَسُنُك، قال رسولُ الله (سنره عليه وآنه): التي لأعْجَب كيفَ لا أشببُ إذا قَرأتُ القرآن!».

٣/٤٨٢٩ ومن كتاب (خواص القرآن): عن النبي اسارة طيدران)، أنه قال: «مَنْ قَواْ هذه السّورة أعطي مِنَ الأُجْرِ والحَسّناتِ بِعَدَدِ من كذّب بُونُس (طه النام) وصدّق يما وعن كتبها وجعلها في مَنْزِله وسَمَى جميعَ مَنْ في الدّار وكان بهم عُيوب ظهرت، ومَنْ كتبها في طَسْتٍ وغسّلها بماء نظيفٍ وعَجَن بها دَقيقاً على أسماء المُنَّهمين وحبرة، وكسّر لكلّ واحدٍ منهم قِطْعة وأكلها المُنَّهم، فلا يكادُ يَبْلَعُها، ولا يَبْلَعُها أبداً ويُقِرُّ بالسَّرِقة،

سورة يونس ـ فظلها ـ

١ ـ ثواب الأعمال: ١٠٦.

<sup>(</sup>۱) تفسير العيّاشي ۲: ۲/۱۱۹.

٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١/١١٩.

<sup>(</sup>١) قوله (السابعة) تصحيف (التاسعة) يؤيّده ما في الكافي ٢: ٦٢ حيث روى نفس الحديث وفيه (التاسعة) وذلك بجعل الأنفال والتوبة سورةً واحدةً.

<sup>(</sup>۲) يونس ۱۰: ۲۱.

٣ ـ خواص القران: ٢ «قطعة منه».

## بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمَاْنِ آلرَّحِيمِ الَر تِلْكَ ءَايَاتُ آلْكِتَاْبِ آلْحَكِيمِ -إلى نوله نعالى - وَبَشِّرِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوَاْ أنَّ لَهُمْ قَدَمَ صِدْقٍ عِندَ رَبِّهِمْ [٢٠١]

1/٤٨٣٠ - ابن بابويه، قال: أخبَرنا أبو الحسن محمّد بن هارون الزَّنْجانيّ، فيماكتَب إليَّ على يَدَي عليّ بن أحمّد البَغْدادي الوَرَّاق، قال: حدَّثنا مُعاذ بن المُثَنَى العَنْبَري، قال: حدَّثنا عبدالله بن أسماء، قال: حدَّثنا جُويْرِيّة، عن شُفيان بن سَعيد الثَّوريّ، قال: قلتُ لجَعْفَر بن محمّد بن عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب (عيهم الدم): يا بن رسول الله، ما مَعْنى ﴿ الرَّهُ ؟ قال (عيه الدم): ومَعْناه أنا الله الرَّوفَ،

٢/٤٨٣١ - على بن إبراهيم، قال: ﴿ الَّرِي هُو حَرْثُ مِن حَرُوفِ الاسْمِ الأَعْظَم المُقَطَّع (١) في القُرآن، فإذا أَلَّهُ الرَّسُولُ أَو الإمام فذعابه أجبب. ثمّ قال: ﴿ أَكُانَ لِلنَّاسِ عَجَبِاً أَنْ أَوْحَيْنَا إِلَى رَجُلٍ مِنْهُمْ ﴾ يعني رسول الله (سنراة عبدراله): ﴿ أَنْ أَلُهُمْ قَدَمَ صِدْقٍ عِندَ رَبِهِمْ ﴾.

٣/٤٨٣٢ ـ العيّاشي: عن يونُس، عمَّنْ ذكرَه، في قَولِ الله ﴿ وَبَشِرِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ إلى آخر الآية. فاله: داله لاية..

1/٤٨٣٣ عن يونُس بن عبدالرَّحمن، عن أبي عبدالله اعبدالله، في فوله: ﴿ وَبَشِرِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَنَّ لَهُمْ قَدَمَ صِدْقِ عِندَ رَبِّهِم﴾، قال: «الولاية».

سورة يونس آية ـ ٢٠١.

سلممعاني الأخبار: ١/٢٢.

سمة ـ تفسير القميّ ١: ٣٠٨.

(١) في المصدر: المنقطع،

٣ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١١٩ /٣.

£ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١١٩ /£.

٥/٤٨٣٤ عن إبراهيم بن عُمَر، عمَّن ذكَرَه، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قوله تعالى: ﴿ وَبَشِرِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوَاْ أَنَّ لَهُمْ قَدَمَ صِدْقِ عِندَ رَبِهِم ﴾ ، قال: «هو رَسولُ الله (مله هبه واله)».

٣/٤٨٣٥ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن حَمّاد بن عيسى، عن إبراهيم بن عُمّر اليّماني، عن أبي عبدالله (علمالله)، في قول الله تبارك وتعالى: ﴿قَدَمَ صِدْقِ عِندَرَبِهِمْ ﴾، قال: «هو رَسولُ الله (ملّ الله علم راله)؛

٧/٤٨٣٦ محمّد بن يعفوب: عن عليٌ بن إبراهيم، عن أبيه، عن حَمّاد بن عيسى، عن إبراهيم بن عُمّر اليّماني، عمّن ذكرَه، عن أبي عبدالله (على السلام)، في قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَيَشِرِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا أَنَّ لَهُمْ قَدَمَ صِدْقٍ عِندَ رَبِّهِم ﴾، قال: دهو رَسولُ الله (صلى الله عليه واله).

٨/٤٨٣٧ وعنه: عن الحسين بن محمّد، عن مُعَلَى بن محمّد، عن مُعَلَى بن محمّد، عن محمّد بن جُمْهور، عن يونُس، قال: أخبَرَني من رفّعه، إلى أبي عبدالله (عليه السلام)، في قوله تعالى: ﴿ وَبَشِّرِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤاْ أَنَّ لَهُمْ قَدَمَ صِدْقٍ عَندَ رَبِّهِم﴾. قال: «ولايَة أمير المؤمنين (عليه السلام)».

٩/٤٨٣٨ - الطَّبَرْسي: قيل: إنّ معنى ﴿ قَدَمَ صِدْقٍ ﴾ شَفاعَة محمّد (منراة عبدرانه) لهم يوم القيامة. قال: وهو المَروِيّ عن أبي عبدالله (عليمالسلام).

قوله تعالى:

# إِنَّ رَبِّكُمُ آللهُ آلَّذِى خَلَقَ آلسَّمَا وَآلاً رْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ إِنَّ رَبِّكُمُ آللهُ آلفُونِ وَآلاً وَسُتَوَى عَلَى آلْعَرْشِ [٣]

1/٤٨٣٩ ـ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى وعن أحمد بن محمّد، عن ابن مَحْبوب، عن عبدالله بن سِنان، قال: سَمِعتُ أبا عبدالله (عبدالله) يقول: وإن الله خلّق الخير بوم الأحد، وماكان ليَخْلَق الشّرَ قبل الخير، وفي يوم الأحد والاثنين خلّق الأرضِين، وخلق أقوانها في يَوم الثّلاثاء، وخلّق السّماواتِ يوم الأربِعاء ويوم الخميس، وخلّق أقوانها عزّ وجلّ: ﴿خَلَق ٱلسّماواتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةٍ أَيَّامٍ ﴾ (١).

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٢٠ /٥.

٦ ـ تفسير القميّ ١: ٣٠٨.

۷ ـ الكافي ٨: ٣٦١/٢٥٥.

٨ ـ الكافي ١: ٣٤٩/٥٥.

٩ ـ مجمع البيان ٥: ١٣٤.

سورة يونس آية ـ٣.

۱ ـ الكافي ٨: ١١٧/١٤٥.

<sup>(</sup>١) الفرقان ٢٥، ٥٩، السجدة ٢٢: ٤.

٢/٤٨٤٠ ـ العيّاشي: عن أبي جعفر، عن رجُلٍ، عن أبي عبدالله(علىالسلام)، قال: (إن الله خلّق السّماواتِ والأرضَ في سِتَّة أيّام، فالسّنة تَنْفُص ستّة أيّام».

٣/٤٨٤١ عن الصَّبَاح بن سَيابة، عن أبي جعفر (طبالسلام)، قال: إنّ الله خلّق الشُّهور اثني عَشَر شَهْراً، وهي ثلاثمائة وسِتُون يوماً، فحَجَز عنها (١) سِتَة أيّام خلّق فيها السَّماوات والأرض، فمِن ثَمَّ تفاصَرَتِ الشُّهور».

لا ٤٨٤٢ عن جابر، عن أبي جعفر (على السلام)، قال: قال أمير المؤمنين (على الله جلّ ذكره وتقدَّسَتْ أسماؤه خلّق الأرض قبلَ السّماء، ثمّ استوى على العَرْشِ لتَدبيرِ الأُمورة. ومعنى استوى يأتي \_إن شاء الله تعالى \_ في سورة طه (١).

قوله تعالى:

## هُوَ ٱلَّذِي جَعَلَ ٱلشَّمْسَ ضِيَآءً وَٱلْقَمَرَ ثُوراً وَقَدَّرَهُ مَنَازِلَ [٥]

1/٤٨٤٣ - ابن بابويه، قال: حدّثنا محمّط بن موسى بن المُتَوكِّل (رمياة من)، قال: حدّثنا محمّد بن أبي عبدالله الكوفي، عن موسى بن عِمران النَّخَعي، عن عَمّه الحُسَين بن يَزِيد، عن إسماعيل بن مُسَلم، عن أبي تُعَيم البَلْخِي، عن مُقائِل بن حَيّان، عن عبدالرحمن بن أبي ذَرّ، عن أبي ذرّ الغفاري (رحمه الله)، قال: كنتُ آخِذاً بيَدِ عن مُقائِل بن حَيّان، عن عبدالرحمن بن أبي ذرّ، عن أبي ذرّ الغفاري (رحمه الله)، قال: كنتُ آخِذاً بيَدِ النبي (منه الله) وتحن نتَماشي جميعاً، فما زلنا ننظر إلى الشّمس حتى غابت، فقلتُ: يا رسول الله، أين تَعيب؟

قال: وفي السّماء، ثمّ تُرفَع من سَماء إلى سَماء حَتَى تُرفَع إلى السّماء السّابِعة العُلبا، حتَى تكون تَحت العَرْش، فَتَخِرُ ساجِدَةً، فَتَسْجُد معها الملائكة المُوكَلون بها، ثمّ تقول: بارَب، مِن أبن تأمّرني أن أطْلُع، أمِنْ مَشْرِقي أو مِن مَغْرِبي (١٠) فذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلشَّمْسُ تَجْرِي لِمُستَقَرّ لَهَا ذَٰلِكَ تَقْدِير آلْعَزِيزِ آلْعَلِيمٍ ﴾ (١) يعني بذلك صُنْع الربّ العزير في مُلكِه، العليم بخَلْقِه ـ قال ـ فيَأْتيها جَبْرُ ثيل (عب السلام) بحُلّة ضوء من تُور العَرْش، على مِقدار ساعات النّهار، على طولِه في أيّام الصَّيف، أو فِصَرِه في الشّتاء، أو ما بين ذلك في الخريف والرّبيع ـ قال ـ فتَلبّس يَلك الحُلّة كما يلبّسُ أحدُكم ثِبابَه، ثمّ ينظلِق بها في جَوّ السّماء حتى تَطلُع مِن مَطلُعهاء. قال

٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٢٠ /٦.

٣ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٢٠/٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر والط): فخرج منها.

٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٢٠/٨.

<sup>(</sup>١) يأتي في تفسير الآية (٥) من سورة طه.

سورة يونس آية ـ ٥ ـ

١ ـ التوحيد: ٧/٢٨٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أبين مَغْرِبي أم بين مَطْلِعي.

<sup>(</sup>۲) يس ۲٦: ۲۸.

النبيّ (ملَى الدعل واله): وفكا نّي بها وقد حُبِسَت مِقدار ثلاث "، ثمّ لا تُكسى ضَوءاً وتُوْمَر أن تَطلُعَ من مَغْرِبها، فذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿إِذَا ٱلشَّمْسُ كُورَتْ \* وَإِذا النّجومُ ٱنْكَدَرَتْ ﴾ (".

والقمر كذلك مِن مَطْلِعِه ومَجْراه في أَفَقِ السَّماء ومَغْرِبِه، وارتِفاعه إلى السَّماء السابعة، ويَسْجُد تحتَ العَرْش، ثمّ يأتيه جَبْرَئيل بالحُلّةِ من نؤر الكُرسي، فذلك فوله عزّ وجلّ: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى جَعَلَ ٱلشَّمْسَ ضِيَآءٌ وَٱلْقَمَر نُوراً ﴾ ٤. قال أبو ذر (رحمه ه): ثمّ اعتَزَلتُ مع رسولِ الله (منه عليه واله) وصَلّينا المَغْرِب.

٢/٤٨٤٤ - محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن محمّد، عن عليّ بن العبّاس، عن عليّ بن حَمّاد، عن عَمْرو بن شِمْر، عن جابر، عن أبي جعفر (عب السلام)، في قولِ الله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلنَّجْمِ إِذَا هَوَى ﴾ (١) قال: «أَقسِمُ بِقَبْض محمّدٍ إِذَا قَبِض. ﴿ مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ ﴾ (١) بتَفْضيله أهل بيته ﴿ وَمَا غَوَى \* وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْهَوَى ﴾ (١) يقول ما يتكلّم بفضل أهل بيته بهواه، وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ إِنْ هُوَ إِلّا وَحْيٌ يُوحَى ﴾ (١).

وقال الله عزُ وجل لمُحمَد (منراه عدواله): ﴿ قُلْ لَوْ أَنَّ عِندِى مَا تَسْتَعْجِلُونَ بِهِ لَقُضِى آلْأَمْرُ بَيْنِى وَبَيْنَكُمْ ﴾ (\*) قال: لو أنّي أمِرتُ أَن أعلِمَكم الذي أَخْفَتُم في صُدورِكُم مِن استِعْجالكم بمَوتي لِتَظْلِموا أهل بيتي من بعدي، فكان مَثَلُكم كما قال الله عزَ وجلّ: ﴿ كَمَثْلِ ٱلَّذِي ٱسْتَوْقَدَ نَاراً فَلَمّا أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ ﴾ (\*) يقول: أضاءَتُ الأرضُ بنُورِ محمّد (منراه عبراله) الشّمس، فضرَب الله مثل محمّد (منراه عبراله) الشّمس، ومثل الوّصيّ القَمر، وهو قول الله عزَ وجلّ: ﴿ جَعَلَ ٱلشَّمْسَ ضِيّاءً وَٱلْقَمَرَ تُوراً ﴾، وقوله ﴿ وَءَايَةٌ لَّهُمُ ٱلَّيلُ نَسْلَحُ مِنْهُ آلَيْهُ وَمَن اللهُ عزَ وجلّ: ﴿ وَحِلَ: ﴿ وَحَلَ اللهُ عِنْ وَجلّ : ﴿ وَحَلَ اللهُ عِنْ وَجلّ : ﴿ وَعَلَ اللهُ عِنْ وَجلّ : ﴿ وَقَلْ اللهُ عِنْ وَجلّ : ﴿ وَقَلْ اللهُ عِنْ وَجلّ : ﴿ وَقِلْهُ عِنْ وَحِلُ اللهُ عِنْ وَجلٌ : ﴿ وَقَلْ اللهُ عِنْ وَجلّ : ﴿ وَقَلْ اللهُ عَنْ وَجلّ : ﴿ وَقَالَ تَذْعُوهُمْ إلى قَبْضُ مَعُواْ وَتَرَاهُمْ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ وَهُمْ لَا يُنْصِرُونَ ﴾ (\*)، وقوله عزّ وجلّ : ﴿ وَقَلْ الْمُعْمَ وَقَرْكُهُمْ فِي ظُلُمُونَ ﴾ (\*) وقوله عزّ وجلّ : ﴿ وَقَلْ الْمُعْمَ وَقَرْكُهُمْ فِي ظُلُمُونَ ﴾ (\*) وقوله عزّ وجلّ : ﴿ وَقَلْ الْمُعْرَالِهُ اللهُ عَلَ وَحَلُ : ﴿ وَقَلْ الْمُعْتَوْمُ وَلَوْلَا عَلَى اللهُ مَعُواْ وَتَرَاهُمْ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ وَهُمْ لَا يُشْعَرُونَ اللهُ اللهُ عَنْ وَحَلْ اللهُ مَعْمَد (صَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ هُولُ وَلَوْ اللهُ عَنْ عَلْمُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَنْ وَلَوْلُهُ وَلَا عَالَةً وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

٣/٤٨٤٥ ـ وعنه: بإسنادِه عن سَهْلَ بَنِ زِيادٍ، عن عليّ بن جَسّان، عن عليّ بن أبي النّوار، عن محمّد بن مُسلِم، قال: قلتُ لأبي جعفر (عد سلام): جُعِلتُ فِداك، لأيّ شيء صارَتِ الشّمْسُ أَشَدَ حَرارةً من القَمَر؟ فقال: وإنّ الله خلق الشّمسَ مِن تُورِ النّار، وَصَفُو الماء، طَبَفاً من هذا وطَبَقاً من هذا، حتّى إذا كانَتْ سَبْعَةَ أطباقِ ألبَسَها لِباساً

<sup>(</sup>٣) في المصدر زيادة: ليال.

<sup>(</sup>١) التكوير ١٨: ١ ـ ٢.

۲ ـ الكافي ۸: ۲۸۰/۳۸۰.

<sup>(</sup>١ \_ ٤) النجم ٥٦: ١ \_ ٢.

<sup>(</sup>٥) الأنعام ٦: ٨٥.

<sup>(</sup>٦) البقرة ٢: ١٧.

<sup>(</sup>۷) یس ۲۹: ۲۷.

<sup>(</sup>٨) البقرة ٢: ١٧.

<sup>(</sup>٦) الأعراف ٧: ١٩٨.

۳ ـ الكافي ٨: ٣٣٢/٢٤١.

سورة يونس (١٠) ................... ١٥

مِن نار، فمِن ثَمَّ صارَت أشد حرارة من القمر».

قلت: جُعِلتُ فِداك، والقمَر؟ قال: «إنّ الله تعالى ذِكرُه خلَق القَمَرَ مِن ضَوْءِ نورِ النّار وَصَفْوِ الماء، طَبَقاً مِن هذا وطَبَقاً مِن هذا، حتّى إذا كانَتْ سَبْعَة أطباقٍ ألبَسَها لِباساً من ماءٍ، فمِن ثَمّ صار القمَرُ أبرد من الشّمس».

روى ابن يابويه هذا الحديث في (الخصال): عن محمّد بن الحسن، عن محمّد بن يحيى، عن محمّد بن أحمد، عن عيسى بن محمّد، عن عليّ بن مَهّزِيار (١)، عن أبي أبّوب، عن محمّد بن مُسلم، قال: قلت لأبي جعفر (عليه السلام)، وذكر الحديث (١).

قوله تعالى:

## إِنَّ ٱلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا وَرَضُواْ بِالْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا وَٱطْمَأَنُّواْ بِهَا وَٱلَّذِينَ هُمْ عَنْ ءَايَاتِنَا غَافِلُونَ [٧]

1/٤٨٤٦ ـ وقال عليّ بن إبراهيم: قوله تعالى: ﴿إِنَّ آلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا﴾ أي لا يُؤمِنون به ﴿وَرَضُواْ بِالْحَيَوْةِ آلدُّنْيَا وَآطْمَأَ نُواْ بِهَا وَآلَّذِينَ هُمْ عَنْ ءَايَاتِنَا غَافِلُونَ﴾ قال: الآباتُ: أميرُ المؤمنين والأثمّة (عليم السلام)، والدَليلُ على ذلك قولُ أمير المؤمنين (عليه السلام): دما لله آيةٌ أكبَرُ مِنّى ال

٢/٤٨٤٧ ـ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن أبي عُمَير أو غيره، عن محمّد بن الفُضَيل، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر المسلم، قال: قلتُ له: جُعِلتُ فِداك، إنّ الشيعة يسألونكَ عن تَفْسيرِ هذه الآية: ﴿عَمَّ يَتَسَاّعُلُونَ ﴿ عَنِ آلنَّبَإِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ (١٠) قال: وذلك إليّ إن شِئْتُ أخبَرتُهم وإن شِئتُ لم أخبِرُهُم ـ ثمّ قال: دلكنّى أخِبرُك بِتَغْسيرِهاه.

قلتُ: ﴿عَمَّ يَتَسَاّ مَلُونَ﴾؟ قال: فقال: ههي في أُمير المؤمنين (صلوات عبه)، كان أمير المؤمنين (صلوات الدعليه) يقول: مالله عزّ وجلّ آية هي أكبُر منّي، ولالله من نَبَأ أعظم منّي».

وسيأتي ـإن شاء الله تعالى ـتفسير الآيات بالأئمة (عليهم اللهم) بالرواية في آخر السورة، في قوله تعالى: ﴿ قُلِ أَنظُرُواْ مَاذَا فِي آلسَّمَـٰوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ الآية "".

سورة يونس آية ٧٠.

<sup>(</sup>١) زاد في المصدر: عن عليّ بن حسّان.

<sup>(</sup>٢) الخصال: ٣٩/٣٥٦.

١ ـ تفسير القميّ ١: ٣٠٩.

۲ - الكافي ۱: ۱۲۱/۳.

<sup>(</sup>۱) النبأ ٧٨: ١ ـ ١.

<sup>(</sup>٢) يأتي في الحديث (١) من تفسير الآية (١٠١) من هذه السورة.

١٦ .....١٠٠٠ البرهان في تفسير القرآن

قوله تعالى:

إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ يَهْدِيهِمْ رَبُّهُم بِإِيمَانِهِمْ تَجْرِى مِن تَحْتِهِمُ ٱلْأَنْهَارُ فِي جَنَّاتِ ٱلنَّعِيمِ \* دَعَواهُمْ فِيهَا سُبْحَانَكَ ٱللَّهُمَّ مِن تَحْتِهِمُ ٱلْأَنْهَارُ فِي جَنَّاتِ ٱلنَّعِيمِ \* دَعَواهُمْ فِيهَا سُبْحَانَكَ ٱللَّهُمَّ وَتَحِيَّتُهُمْ فِيهَا سَلاَمٌ وَءَاخِرُ دَعْوَاهُمْ أَنِ ٱلْحَمْدُ للهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ وَتَحِيَّتُهُمْ فِيهَا سَلاَمٌ وَءَاخِرُ دَعْوَاهُمْ أَنِ ٱلْحَمْدُ للهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ وَتَحِيَّتُهُمْ فِيهَا سَلاَمٌ وَءَاخِرُ دَعْوَاهُمْ أَنِ ٱلْحَمْدُ للهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ - الْعَالَمِينَ اللهُ مَا اللهِ مَالَى - لَقُضِي إِلَيْهِمْ أَجَلُهُم [ ١٩- ١١ ]

1/٤٨٤٨ - ابن بابويه، قال: حدَثنا عليَ بن عبدالله الوَرَاق ومحمّد بن أحمد السّناني، وعليّ بن أحمد بن محمّد (رنب الله عهم)، قالوا: حدّثنا أبو العبّاس أحمد بن يحيى بن زَكَرِيّا القَطّان، قال: حدَّثنا بَكُر بن عبدالله بن حَبِيب، قال: حدَّثنا تَميم بن بُهْلول، عن أبيه، عن جعفر بن سُلَيمان البّصْريّ، عن عبدالله بن الفَصْلِ الهَاشِميّ، قال: سألَتُ أبا عبدالله جعفر بن محمد (عبسا السلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ مَن يَهْدِ ٱللهُ فَهُوَ ٱلْمُهْتَدِ وَمَن يُضْلِلْ فَلَن تَجِدَ لَهُ وَلِيّاً أَبا عبدالله جعفر بن محمد (عبسا السلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ مَن يَهْدِ ٱللهُ فَهُوَ ٱلْمُهْتَدِ وَمَن يُضْلِلْ فَلَن تَجِدَ لَهُ وَلِيّاً مُرْشِداً ﴾ (١٠).

فقال: «إنّ الله تبارك وتعالى يُضِلَ الظَّالمِينَ يومَ القِيامةِ عن داركَرامَتِه، ويَهدي أهلَ الايمانِ والعمَلِ الصَالِح إلى جَنَّتِه، كما قال عزّ وجلّ: ﴿ وَيُضِلُّ آفَةُ ٱلظَّالِمِينَ وَيَفْعَلُ آفَةُ مَا يَشَاء ﴾ (" وفال عزّ وجلّ: ﴿إنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَتُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ يَهْدِيهِمْ رَبُّهُم بِإِيمَانِهِم تَجْرِي مِن تَحْتِهِمُ ٱلْأَنْهَارُ فِي جَنَّاتِ ٱلنَّعِيم ﴾ .

٢/٤٨٤٩ محمّد بن بعقوب: عن عليّ بن إبراهبين عن أبيه، عن ابن مَخْبوب، عن محمّد بن إسحاق المَدَنيّ، عن أبيه عن محمّد بن إسحاق المَدَنيّ، عن أبي جعفر اعداسلام، قال: «إنّ رَسُولَ الله اسلَى العدادات» سُئِل عن قولِ الله عزّ وجلّ: ﴿ يَوْمَ نَـحْشُورُ اللهُ اَلَمْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ وَلِى الله عزّ وجلّ: ﴿ يَوْمَ نَـحْشُورُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ وَلِي اللهُ عَنْ وَخَدَا ﴾ (١٠).

آلمُتَقِينَ إلى آلرِ خُمَـٰنِ وَفَداً ﴾ ". فقال: يا علي، إنّ الوَفْدَ لا يكونون إلَا رُكْباناً، أولئك رِجالَ اتّقوا الله فأحبَّهم الله عزّ ذكره واختصَّهم ورَضِيَ أعمالَهم فسَمَّاهم المُتَّقين. ثمّ قال له: يا علي، أما والذي فلن الحبَّة وبَرأ النَّسَمة إنّهم لبَخرُجون من قُبورِهم، وإنَّ الملائكة تَستَقْبِلُهمِ بنُوقٍ من نُوقِ الجنّة ("). عليها رِحالُ الذَّهب، مُكَلّلة بالدُرُ والياقوت، وجَلائِلُها الاستَبْرَق والسُّنْدُس، وخُطُمُها جُدُلُ الأرجُوان، تَطيُر بهم إلى المَحْشَر، مع كلّ رَجُلِ منهم ألفُ مَلَك مِن قُدَامِه وعن يَمينه

سورة يونس آية ١٩٠١ ـ

١ ـ التوحيد: ١/٢٤١.

<sup>(</sup>١) الكهف ١٨: ١٧.

<sup>(</sup>۲) إبراهيم ۱٤: ۲۷.

۲ ـ الكافي ۸: ۲۹/۹۵.

<sup>(</sup>۱) مریم ۱۹: ۸۵

<sup>(</sup>٢) في المصدر: العز.

وعن شِماله، يزفُّونهم زَفَا حتى ينتهوا بهم إلى بابِ الجَنَة الأعظم. وعلى باب الجَنة شجرة، إنّ الوَرَقة منها ليَسْتَظِلُ تَحتَها أَلف "كَرَجُلِ من الناس، وعن يَمينِ الشَّجَرةِ عَيْنٌ مُطهَّرة مُزكَّبة -قال - فَبُسْقُون منها شُرْبَة شُوْبَة فَبُطهُر الله بها قلوبَهم من الحَسَد، ويُستَطُ عن أبشارِهم الشّعر وذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَسَقاَهُمْ رَبُّهُمْ شَرَاباً طَهُوراً ﴾ (١) مِنْ تِلكَ العَبْن المُطَهَّرة. قال: ثمّ يُصرَفون إلى عَينٍ أخرى عن يَسارِ الشَجَرة، فيَغْتَسِلون فيها، وهي عَينُ الحَياة فلا يَموتونَ أبداً.

قال: ثمّ يُوفِّفُ بهم قُدَّامَ العَرْشِ، وقد سَلِموا من الآفات والأسقام والحرِّ والبَرْد أبدأ.

قال: فيقولُ الجَيّار جلَ ذِكرُه للمَلائِكَةِ الّذين معَهم: احشُروا أو ليائي إلى الجَنّة، ولا توقِفُوهم مع الخَلائِق، فقد سَبَق رِضاي عنهم، ووجَبت رَحْمَتي لهم، وكيف أريد أن أُوقِفَهم مع أصحاب الحَسَنات والسَّيِّئاتِ! قال: فتَسوقُهم المَلائِكةُ إلى الجَنّة».

وساقِ الحَديث بطوله إلى أن قال في آخِره ثمّ قال أبو جعفر (طبه السلام): هأمّا الجِنانُ المَذْكورَة، في الكيّاب، فإنهّن: جنّة عَدْنٍ، وجَنّة الفيرْدُوس، وجَنّة النّعِيم، وجَنّة المَأوى، قال: هفإنّ لله عزّ وجلّ جِناناً مَحفوفة بهذه الجنّات، وإنّ المؤمِن لَيكون له من الجِنان ما أحَبَّ واشْتَهى، يتنَعّمُ فيهِنَّ كيف يَشاء، وإذا أراد المُؤمِن شَيئاً أو الشنهى إنّما دعواهُ فيها إذا أراد، أن يقول: سُبحانَك اللّهم، فإذا قالَها تبادَرَتْ إليه الخَدّمُ بما اسْتَهى مِن غَيرِ أن يكونَ طلَبُه منهم أو أمرَ به، وذلك قولُه عزّ وجلّ: ﴿ دَعَواهُمْ فِيها سُبْحَانَكَ ٱللّهُمَّ وَتَحِيَّتُهُمْ فِيها سَلاَمٌ ﴾ يعني الخُدّام. قال: ﴿ وَمَاخِرُ دَعْوَاهُمْ أَنِ ٱلْحَمْدُ شُورَبِ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ يعني بذلك عندما يقضونَ مِن لذَّاتِهم من الجِمَاع والطّعام والشّراب يَحْمَدون الله عزّ وجلّ عند فراغهمه.

والحديث طَويل، يأني بطولِه ـ إن شاء الله تعالى ـ في قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ نَحْشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَى ٱلرَّحْمَانِ وَفْداً ﴾ من سورة مريم (٠٠)

• ٣/٤٨٥- ابن بابويه، قال: حدّننا محمّد بَنَ عَلَيَ مَا جِيْلُوَيْهُ، عَن عَمْهِ محمّد بن أبي القاسم، عن أحمد بن أبي عبدالله البَرْقِيّ، عن أبي الحسن عليّ بن الحُسَين البَرْقِيّ، عن عبدالله بن جَبَلَة، عن مُعاوِيَة بن عَمَّار، عن الحسّن بن عبدالله، عن أبيه الحسن بن عبدالله، عن أبيه الحسن بن عبدالله، عن أبيه الحسن بن عليّ بن أبي طالب (عبهاالسلام) قال: السأل يَهودِيُّ رَسولَ الله (صنى المعالمة عن أبيه، عن جَدِّه الحسن بن عليّ بن أبي طالب (عبهاالسلام) قال: السأل يَهودِيُّ رَسولَ الله (صنى المعادراته) ققال: أخسيرني عن تفسير (سُبْحانَ الله، والحمد لله، ولا اله إلا الله، والله اكبر)، قال النبي (صنى المعادراته) فقال: (سبحان الله) تَنْزيهاً عمّا النبي (صنى المعادراته) فقال: (سبحان الله) تَنْزيهاً عمّا النبي (صنى الحمد لله) فإنّه عَلِمَ أنّ العبادَ لا يُؤدّون شُكْرَ نِعْمَتِه، فحَمِدَ نَفْسَه قَبْلَ الله الأعمال إلّا بها، الكلام، لولاذلك لما أنعَم الله على أخدٍ بنِعْمَته. وقولُه (لا إله إلّا الله) يَعنى وَحُدّانِيَّته، لا يَعْبَلُ اللهُ الأعمال إلّا بها،

<sup>(</sup>٣) في «ط»: مائة ألف.

<sup>(</sup>٤) الإنسان ٧٦: ٢١.

<sup>(</sup>٥) يأتي في الحديث (١١) من تفسير الآيات (٧٣ ـ ١٨) من سورة مريم. ٣ ـ الأمالي: ١/١٥٧.

وهي كلمة التقوى، يُثقّل الله بها الموازين يوم القيامة. وأمّا قوله تعالى: والله أكبر فهي كلمة أعلى الكَلِمات، وأحَبُّها إلى الله عزّ وجلّ، يعني أنّه لَيْسَ شَيءٌ أكبَر منّي، لا تَصِح (١١ الصَّلاة إلاّ بها لكَرامَتِها على الله، وهو الاسم الأكرم. قال اليهودي: صدّقت ـ يا محمّد ـ فما جَزاءٌ قائلِها؟

قال: إذا قال العَبْدُ: (سبحانَ الله) سبّح معه مادون العَرش، فيُعطى قائلُها عَشْر أَمْثَالِها، وإذا قالَ: (الحَمْدُ لله) أنعَم الله عليه بنعيم الدُنيا مَوصولاً بنعيم الآخِرة، وهي الكَلِمَةُ التي يَقولُها أهلُ الجَنّة إذا دخلوها، وينقطِعُ الكَلامُ الذي يقولونه في الدُنيا ما خَلا (الحَمْد لله) وذلك قوله جلّ وعزّ: ﴿ دَعْوَاهُمْ فِيهَا سُبْحَانَكَ ٱللَّهُمَّ وَتَحِيَّتُهُمْ فِيها الذي يقولونه في الدُنيا ما خَلا (الحَمْد لله) وذلك قوله جلّ وعزّ: ﴿ دَعْوَاهُمْ فِيهَا سُبْحَانَكَ ٱللَّهُمَّ وَتَحِيَّتُهُمْ فِيها سُلاَمٌ وَءَاخِرُ دَعْوَاهُمْ أَنِ ٱلْحَمْدُ فِهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾، وأمّا قوله: (لا إله إلا الله) فالجنّة جزاؤه، وذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ هَلْ جَزّاتُهُ ٱلْإِحْسَانِ إِلّا ٱلْإِحْسَانُ ﴾ (") يقول: هل جزاء لا إله إلا الله إلا الجنّة.

فقال البهوديّ: صدّقت يا مُحَمّده.

وروى هذا الحديث الشيخُ المُفِيد في كِتاب (الاختِصاص) ".

1/2001 ما التَّسْبِيح؟ فقال: «هو اسمٌ من أبي عبدالله (عندالله) قال: سألتُه عن التَّسْبِيح؟ فقال: «هو اسمٌ من أسماءِ الله، ودَعوى أهل الجنّة».

عليّ بن علي بن علي بن علي بن طالب (ملهم السلام)، عن النبي (صفر الله مله والله) - في حديث طويل مع يَهوديّ، وقد سأله عن مَسائِل - قال (صفر الله على قائِلُها عَشْرَ أمثالِها، وإذا قال (صفر العَرْش، فيعُطى قائِلُها عَشْرَ أمثالِها، وإذا قال (الحَمْدُ الله) العَبْدُ: (سُبْحَان الله) سبَّح كلّ شيءٍ معه مادون العَرْش، فيعُطى قائِلُها عَشْرَ أمثالِها، وإذا قال (الحَمْدُ الله) أنعَم الله عليه بنعيم الدُنيا حتى يَلقُاه بتَعيم الآخِرة، وهي الكلمة التي يَقولُها أهل الجَنّة إذا دخلوها، والكلامُ ينقطع في الدُنيا ما خلا الحَمْدُ الله، وذلك قولُه؛ ﴿ تَحِيَّتُهُمْ فِيها سَلامٌ ﴾ ١.

٦/٤٨٥٣ ـ علي بن إبراهيم: قوله تعالى ﴿ وَلَوْ يُعَجِّلُ آللهُ لِلنَّاسِ آلْشَّرَ آسْتِعْجُ الَهُم بِالْخَيْرِ لَقُضِيَ إِلَيْهِمْ أَجَلُهُمْ ﴾، قال: لو عَجَّل الله لهم الشَّرَّكما يستَعْجِلُون الخَيْر لَقْضِيَ إليهم أَجَلُهم، أي فرغ من أَجَلِهم.

قوله تعالى:

## وَإِذَا مَسَّ ٱلْإِنسَانَ ٱلضُّرُّ دَعَانَا لِجَنبِهِ أَوْقَاعِداً أَوْ قَائِماً فَلَمَّا كَشَفْنَا

<sup>(</sup>١) في «ط»: لا تَصْلُح، وفي المصدر: لا تفتتح.

<sup>(</sup>۲) الرحمن ۵۵: ۹۰.

<sup>(</sup>٣) الاختصاص: ٣٤.

٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٢٠/٨.

٥ ـ الاختصاص: ٣٤.

٦ ـ تفسير القمي ١: ٣٠٩.

## عَنْهُ ضُرَّهُ مَرَّكَأَن لَّمْ يَدْعُنآ إلى ضُرٍّ مَّسَّهُ [١٢]

1/٤٨٥٤ على بن إبراهيم، قال: ﴿ دَعَانَا لِجَنْبِه ﴾ العَليلُ الذي لا يَقدِرُ أَن يَجلِسَ ﴿ أُوقاعِداً ﴾ ، قال: الذي لا يَقدِرُ أَن يَجلِسَ ﴿ أُوقاعِداً ﴾ ، قال: الذي لا يَقدِرُ أَن يَجلِسَ ﴿ أُوقاعِداً ﴾ ، قال: الصَّحيح. وقوله: ﴿ فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُ ضُرَّهُ مَرَّ ﴾ أي ترَك ومرَّ ونَسِيَ ﴿ كَأَن لَمْ يَدُعُنَا إِلَى ضُرِّ مَسَّهُ ﴾ .

قوله تعالى:

وَلَقَذْ أَهْلَكْنَا آلْقُرُونَ مِن قَبْلِكُمْ لَمَّا ظَلَمُواْ وَجَاءَتْهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَيِّنَاتِ -إلى نوله نعالى - فَقَدْ لَبِثْتُ فِيكُمْ عُمُراً مِّن قَبْلِهِ أَفَلاَ تَعْقِلُونَ [ ١٦-١٣]

1/٤٨٥٥ على بن إبراهيم: في قوله نعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَهْلَكُنَا ٱلْقُرُونَ مِن قَبْلِكُمْ لَمَّا ظَلَمُواْ وَجَآءَتُهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَيِّنَاتِ﴾، قال: يعني عاداً وثمود و من أهلكه الله، ثمّ قال: ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَاكُمْ خَلاَئِفَ فِي ٱلْأَرْضِ مِن بَعْلِهِمْ لِنَنْظُرَ كَيْفَ تَعْمَلُونَ﴾ يعنى حتى ترى، فوضع النظر مَكانَ الرَّوْيَة.

٢/٤٨٥٦ - ثمّ قال عليّ بن إبراهيم: وأمّا قوله ﴿ أَوْ بَلِلْهُ ﴾ فإنّه حدّ ثني الحسن بن عليّ، عن أبيه، عن حَمّاد ابن عيسى، عن أبي السَّفاتِج، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قول الله عزّ وجلّ ﴿ أَثْتِ بِقُرْءَانٍ غَيْرٍ هَلْدَا أَوْبَدِلْهُ ﴾ ابن عيسى، عن أبي السَّفاتِج، عن أبي عبدالله (عبدالله) ﴿ قُلْ مَا يَكُونُ لِيَ أَنْ أَبَدِلَهُ مِن تِلْقَابِي نَفْسِيَ إِنْ أَتَّبِعُ إِلّا مَا يُوحَى المَوْمنين عليّ بن أبي طالب (عبدالله ومنين (عبدالله)».

سورة يونس آية ـ ١٢ ـ

١ ـ تفسير القميّ ١: ٣٠٩.

سورة يونس آية ١٣٠ ١٦٠ .

١ ـ تفسير القميّ ١: ٢٠٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: آتكم.

٢ ـ تفسير القميّ ١: ٣١٠.

٣/٤٨٥٧ ـ محمّد بن يعقوب: عن عليُ بن محمّد، عن سَهْل بن زِياد، عن أحمد بن الحسين، عن عُمّر بن يزيد، عن محمّد بن يعقوب: عن عليُ بن محمّد عن المُفضّل بن عُمّر، قال: سألتُ أبا عبدالله (عبدالله) عن قول الله تعالى: ﴿ آئْتِ بِقُرْءَانٍ غَيْرٍ هَلْذَا أَوْ بَدِلْهُ ﴾، قال: «قالوا: أو بَدَّلْ عَلِيّاً (عبدالسلام)».

4/٤٨٥٨ وَإِذَا تُتْلَى عَلَيْهِمْ ءَايَاتُنَا بَيِّنَاتٍ قَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَائَنَا ٱنْتِ بِقُرْءَانٍ غَيْرِ هَـٰذَاۤ أَوْ بَدِلْهُ قُلْ مَا يَكُونُ لِيَ أَنْ أُبَدِّلَهُ مِن تَلْقَآ إِى نَفْسِى إِنّ أَتَّبِعُ إلَّا مَا يُوحَىٰ إِلَىَ ﴾: «قالوا: لو بُدِّلَ مَكانَ عليّ أبو بَكْرٍ أو عُمَرِ اتَّبَعناء».

٥/٤٨٥٩ عن أبي السَّفاتِج، عن أبي عبدالله (عدالله)، في قَولِ الله: ﴿ أَنْتِ بِقُرْءَانٍ غَيْرٍ هَـٰذَآ أَوْ بَدِّلُهُ ﴾: ويعنى أميرَ المؤمنين (عدال ١٨)».

٦/٤٨٦٠ عن مَنْصور بن حاذِم، عن أبي عبدالله (عبالله)، قال: ولم يَزَلُ رَسولُ (مَنَ الدَّعِه وَالد) يقول: ﴿ إِنِّيَ أَخَافُ إِنْ عَضَيْتُ رَبِّى عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾ حتى نَزَلتْ سورَةُ الفَتْحِ فلَمْ يَعُدْ إلى ذلك الكَلام،

قوله تعالى:

وَ يَعْبُدُونَ مِن دُونِ آللهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَـُؤُلَاءِ ثَيغَبُدُونَ مِن رَّبِكَ لَقُضِى شُفَعَا وَنَا عِندَ آللهِ -إلى نوله نعالى - وَلَوْلَا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن رَّبِكَ لَقُضِى شُفَعَا وَنَا عِندَ آللهِ -إلى نوله نعالى - وَلَوْلَا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن رَّبِكَ لَقُضِى بَيْنَهُمْ أَهُمُ - ١٩٠]

1/٤٨٦١ ـ قال علي بن إبراهيم: كانت قريش تُعبُّد الأصنام ويقولون: إنمّا نَعبُدهم لبُقَرِّبونا إلى الله زُلفي، فإنّا لا نَقْدِر على عبادة الله. فرَدَّ الله عليهم، فقال: قُلُّ لَهُم، با محمَّد؛ ﴿ اتَّنْبِئُونَ آللهَ بِمَا لَا يَعْلَمُ﴾ أي لَيْسَ يَعْلَم، فوضَع حَرْفاً مَكانَ حَرْفٍ، أي لِيسَ لَهُ شَريك يُعبَد.

وقال: قوله: ﴿ وَمَاكَانَ ٱلنَّاسُ إِلَّا أُمَّةُ وَاحِدَةً ﴾ أي على مَذْهَبٍ واحِد ﴿ فَاخْتَلَقُواْ وَلَوْ لاكلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن رَبِّكَ لَقُضِى بَيْنَهُمْ ﴾ أي كان ذلك في عِلْمِ الله السابِق أن يختَلِفوا، وبعَث فيهم الأنبياء والأثمّة بعد الأنبياء، ولولا ذلك لهلكوا عند اختِلافهم.

٣ ـ الكافي ١: ٣٧/٣٤٧.

٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٠/١٢٠.

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١١/١٢٠.

٦ - تفسير العيّاشي ٢: ١٢/١٢٠.

سورة يونس (١٠) ..............

قوله تعالى:

## وَيَقُولُونَ لَوْ لَا أُنزِلَ عَلَيْهِ ءَايَةٌ مِّن رَّبِهِ فَقُلْ إِنَّمَا ٱلْغَيْبُ لِلهِ فَانتَظِرُواْ إِنِّى مَعَكُم مِّنَ ٱلْمُنتَظِرِينَ [٢٠]

الكوفي، قال: حدّثنا موسى بن عمران النَّخَعيّ، عن عمّه الحسين بن يزيد، عن عليّ بن أبي حمزة، عن يحبى بن الكوفي، قال: حدّثنا موسى بن عمران النَّخَعيّ، عن عمّه الحسين بن يزيد، عن عليّ بن أبي حمزة، عن يحبى بن أبي القاسم، قال: سألتُ الصادِقَ (عد السلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ المّ \* ذَٰلِكَ ٱلْكِتَابُ لَا رَبْبَ فِيهِ هُدئ لِلْمُتّقِينَ اللهُ عَزّ وجلّ: ﴿ المّ \* ذَٰلِكَ ٱلْكِتَابُ لَا رَبْبَ فِيهِ هُدئ لِلْمُتّقِينَ اللهُ عَزّ وجلّ: ﴿ اللّهِ عَزّ وجلّ اللهُ عَزْ وجلّ اللهُ عَزْ وجلّ اللهُ عَنْ إِللّهُ عَنْ إِللّهُ اللّهُ عَنْ إِللّهُ عَنْ إِللّهُ اللهُ عَنْ إِللّهُ اللهُ عَنْ إِللّهُ اللّهُ عَنْ إِللّهُ اللّهُ عَنْ إِللْهُ عَنْ إِللّهُ عَنْ إِللّهُ عَنْ إِللّهُ عَنْ إِلْهُ عَنْ إِللّهُ عَنْ إِللّهُ عَنْ إِللّهُ عَنْ إِلَا اللهُ عَنْ إِلَا عَنْ إِلَا اللهُ عَنْ إِللّهُ عَنْ إِلَا عَنْ إِلَا عَنْ إِلَا اللّهُ عَنْ إِلّهُ عَنْ إِلّهُ عَنْ إِلَا عَنْ إِللّهُ عَنْ إِلْهُ عَنْ إِلَا عَنْ إِلْهُ عَنْ إِلَا عَلَى اللّهُ عَنْ إِلّهُ عَنْ إِلّهُ عَنْ إِلَا عَنْ إِلْهُ عَنْ إِلّهُ عَنْ إِلْهُ اللّهُ عَلْ إِللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْ أَلْهُ عَنْ إِلّهُ عَنْ إِلْهُ عَنْ إِلْهُ عَنْ إِلْهُ عَنْ إِلْهُ عَلْهُ إِلّهُ عَنْ إِلْهُ عَلْهُ إِلّهُ عَنْ إِلْهُ عَنْ إِلْهُ عَنْ إِلْهُ عَنْ إِلْهُ عَنْ إِلْهُ عَنْ إِلْهُ عَالَا إِلْهُ عَنْ إِلْهُ عَنْ إِلْهُ عَلْهُ إِلْهُ عَلْهُ إِلّهُ عَلْهُ إِلّهُ عَلْهُ عَالَا إِلْهُ عَنْ إِلْهُ عَلْهُ إِلْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ إِلْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ إِلْهُ عَلْهُ عَلْهُ إِلَى اللّهُ عَلَا عَلْهُ إِلْهُ عَلْهُ إِلْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلَا عَا عَلْهُ عَلْهُ إِلْهُ أَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ أَلّهُ عَلْهُ إِلّهُ عَلَا عَلْهُ عَلَا عَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلْهُ عَلْهُ أَلْهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَالْمُ عَا عَلَا عَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلْهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَ

فقال: «المُتَّقُون: شبعة عليّ (طبعته)، والغَيْبُ: هـو الحُجَّة القائِم، وشـاهِدُ ذلك فـولُ الله عـزّ وجـلَ: ﴿ وَيَقُولُون لَوْ لَا أُنزِلَ عَلَيْهِ ءَايَةٌ مِن رَّبِهِ فَقُلْ إِنَّمَا ٱلْغَيْبُ فِهِ فَانتَظِرُواْ إِنِّى مَعَكُم مِّنَ ٱلْمُنتَظِرِينَ ﴾ ».

٣/٤٨٦٣ - وعنه: بإسناده عن محمد بن مسعود، قال: حدَّثني أبو صالح خَلَف بن حَمّاد الكَشّي (١)، قال: حدَّثنا سَهْل بن زِياد، قال: حدَّثني محمّد بن الحسين، عن أحمد بن محمّد بن أبي نَصْر، قال: قال الرَّضا (عبه السهم): وما أحسَنَ الصَّبْرِ وانتظار الفَرَج! أما سمِعتَ قولَ الله عزَ وجلّ: ﴿ وَآرْ تَقِبُواْ إِنِي مَعَكُمْ رَقِيبٌ ﴾ (١) و ﴿ قَانتظرُ وَا إِنِي مَعَكُمْ رَقِيبٌ ﴾ (١) و ﴿ قَانتظرُ وَا إِنِي مَعَكُمْ مِنَ ٱلمُنتَظِرِينَ ﴾ ، فعليكم بالصَّبْر، فإنه إنما يَجي الفَرَجُ على البأس، فقد كان الذين مِنْ قَبلكم أصبَرمنكم ». معكم مِن آلمُنتَظرينَ ﴾ ، فعليكم بالصَّبْر، فإنه إنما يَجي عالمَرَجُ على البأس، فقد كان الذين مِنْ قَبلكم أصبَرمنكم ». عن الفَرَج. فالنه عن الفَرَج. قال: «إنّ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ فَانتَظِرُ وَأَ إِنِي مَعَكُم مِنَ المُنتَظِرينَ ﴾ .

قوله تعالى:

## يَا أَيُّهَا آلنَّاسُ إِنَّمَا بَغْيُكُمْ عَلَىٰ أَنفُسِكُم [ ٢٣ ]

١/٤٨٦٥ ـ العيّاشي: عن مَنْصور بن يونُس، عن أبي عبدالله (علمالسلام): اثَلاثٌ يَرجِعْنَ على صاحِبِهنّ:

سورة يونس آية ـ ٢٠ ـ

١ ـكمال الدين وتمام النعمة: ١٧.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ١ - ٢.

٢ \_كمال الدين وتمام النعمة: ٦٤٥/٥.

<sup>(</sup>١) في «س، ط»: بن حامد الكنجي، تصحيف صوابه ما في المتن، ترجم له الشيخ الطوسي في رجاله: ٤٧٢ وقال: خلف بن حمّاد يكنّى أبا صالح، من أهلكش.

<sup>(</sup>۲) هود ۱۱: ۹۳.

٣ ـكمال الدين وتمام النعمة: 1/٩٤٥.

سورة يونس آية ٢٣٠.

١ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٣/١٢١.

٢٢ ..... ٢٢ البرهان في تفسير القرآن

النَّكْتُ، والبَغْيُ، والمَكْر، قال الله: ﴿ يَا أَيُّهَا آلنَّاسُ إِنَّمَا بَغَيْكُمْ عَلَى أَنفُسِكُم ﴾ ١.

#### ` قوله تعالى:

# إِنَّمَا مَثَلُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنيَا كَماء أَنزَلْنَاهُ مِنَ ٱلسَّمَاء فَاخْتَلَطَ بِهِ نَبَاتُ الْأَرْضِ مِمَّا يَأْكُلُ ٱلنَّاسُ وَٱلْأَنْعَامُ حَتَّى إِذَا أَخَذَتِ الْأَرْضُ أَلْأَرْضُ رُخُونُهَا - إلى قوله تعالى - يَتَفَكَّرُونَ [ ٢٤ ]

1/٤٨٦٦ على بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن محمد بن الفَضيل، عن أبيه، عن أبي جعفر (هله السلام)، قال: قلتُ له: مجعِلتُ فِداك، بلَغَنا أنّ لآلِ جعفر رايةً، ولآلِ العَبّاس رايتَين، فهل انتهى إليك من عِلْم ذلك شيء؟ قال: «أمّا آل جعفر فليس بشيء، ولا إلى شيء، وأمّا آل العبّاس فإنّ لهم مُلْكاً مبطئاً (١)، يقرّبون فيه البّعيد، ويُباعدون فيه القريب، وسُلطانُهم عَسِرٌ ليس فيه يُسْر، حتى إذا أمنوا مَكْرَ الله وأمنوا عِمّابَه، صِيحَ فيهم صَيحةً لا يبقى لهم منال يَجْمَعُهم ولا رجال تَمْنعهم (١)، وهو قول الله: ﴿ حَتّى إذا أَخَذَتِ آلْأَرْضُ زُخْرُفَها ﴾، الآية.

قلت: جُعِلتُ فِداك، منى يكون ذلك؟

قال: «أما إنّه لم يُوقَتْ لنا فيه وَقْت، ولكن إذا حدَّثناكم بشَيءٍ فكان كما نَقول، فقولوا: صدَق اللهُ ورَسولهُ؛ وإن كان بخِلافِ ذلك، فقولوا: صَدَق الله ورَسولُه؛ تُؤْجَرُوا مرَّتين، ولكِن إذا اشَتدَّتِ الحاجةُ والفَاقَةُ وأنكر الناسُ بعضَهم بعضاً، فعند ذلك توقَّعوا هذا الأمر صَباحاً وضياءً».

فقلتُ: جُعِلتُ فِداك، الحاجَة والفَاقةِ قِد عرَفناهما، فما إنكارُ الناسِ بعضَهم بَعْضاً؟

قال: ويأتي الرَّجُلُ أخاه في حَاجَةٍ فَيَلْقَاهُ بَغَيرِ الوَّجُدِ الذّي كَانَ يَلْقَاهُ فيه، ويُكَلِّمُه يغَيرِ الكَلامِ الذي كان يُكلِّمُه».

٢/٤٨٩٧ ـ العيّاشي: عن الفَضْل بن يَسار، قال: قلتُ لأبي جعفر (عليه السلام): جُعِلتُ فِداك، إنّا نتحدُّثُ أنّ لآلِ جعفر رايةً، ولآل فُلان رايةً، فهل في ذلك شَيء؟

فقال: هأمّا لآل جعفر فلا، وأمّا رايةً بني فُلان فإذَ لهم مُلكاً مبطئاً، يُقرّبون فيه البّعيد، ويُبغّدون فيه القَريب، وسُلطاتُهم عَسِرٌ ليس فيه يُشر، لا يَعرِفون في سُلطانهم من أعلام الخَير شَيْئاً، يُصيبُهم فيه فَزَعَاتٌ ثمّ فَزَعَات، كلّ

سورة يونس آية . ٢٤ .

١ ـ تفسير القميّ ١: ٣١٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: مبطناً.

 <sup>(</sup>۲) في «ط»: لا يبقى لهم منال يجمعهم ولا يسمهم. والظاهر أنّها تصحيف نادٍ . بجمعهم ولا يَستمهم.
 ٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٢١/١٢١.

ذلك يتجَلَى عنهم، حتى إذا أمِنوا مَكْرَ الله، وأمِنوا عَذابَه، وظنّوا أنهم قد استقرّوا، صِبِحَ فيهم صَيْحَة لم يَكُن لهم فيها مُنادٍ يَسمعهم ولا يَجْمَعهم ""، وذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿حَتّى إذا آخَذَتِ ٱلْأَرْضُ زُخْرُقَهَا﴾ إلى قولهِ ﴿لِقَوْم يَتَفَكّرُونَ﴾ ألا إنّه لبس أحَدٌ مِن الظّلَمَة إلّا ولهم بُفْيًا، إلّا آل فُلان فإنَهم لا بُفْيًا لهم».

قال: جُعِلتُ فِداك، أليس لهم بُمُّيًا؟

قال: «بلي، ولكِنَّهم يُصيبون مِنَّا دَماً، فبظُّلْمِهم نحنٌ وشِيعَتنا فلا يُقْبَا لهم».

وقد مَضى حديث في معنى الآية بذلك في قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا نَسُواْ مَا ذُكِّرُواْ بِهِ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبْوَابَ كُلِّ شَيْءٍ﴾ الآية، من سورة الأنعام "".

٣/٤٨٩٨ محمّد بن يعتوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى؛ وعليّ بن إبراهيم، عن أبيه، جميعاً عن الحسن بن محبوب، عن عبدالله بن غالب الأسّدي، عن أبيه، عن سّعيد بن المُسَيَّب، قال: كانَ عليُّ بنُ الحُسَينِ (طبهما السلام) يَعِظُ الناسَ ويُزَهِّدُهم في الدنيا، ويُرغِّبُهم في أعمالِ الآخِرَة بهذا الكلام في كلَّ جُمّعةٍ، في مسْجِدِ رَسولِ الله (مذر الدعيد والد)، وحُفِظ عنه وكُتب.

كُان بقول: «أيّها الناس ـ وساق الحديث إلى أن قال فيه ـ قاتقوا الله عباد الله، واعلموا أنّ الله عزّ وجلّ لم يُحِبُّ زَهرَةَ الدُّنيا وعاجِلَها لأحَدِ من أوليائه، ولم يُرَغِّبْهُم فيها وفي عاجِل زَهرَيْها، وظاهِر بَهْجَيْها، وإنّما خلّق الدُّنيا وخلّق أهلَها لَبَبْلُوَهم فيها أيُهم أحسَنُ عمّلاً لآخِرتَه.

وابمُ الله، لقد ضرَب لكم فيها الأمثال، وصرَّف الآيات لقوم يعقِلون، ولا قُوَّةَ إِلَا بالله، فازهَدوا فيما زهَّدَكُم الله عزّ وحلّ يقول وقوله الحقّ: ﴿ إِنَّمَا مَثَلُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا كَمَا وَ الله عزّ وحلّ يقول وقوله الحقّ: ﴿ إِنَّمَا مَثَلُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا كَمَا وَ اللهُ عزّ وحلّ يقول وقوله الحقّ: ﴿ إِنَّمَا مَثُلُ ٱلْحُيَوْةِ ٱلدُّنْيَا كَمَا وَ اللهُ عَنْ إِذَا السَّمَاءِ فَاخْتَلَطَ بِهِ نَبَاتُ ٱلْأَرْضِ مِمَّا يَأْكُلُ ٱلنَّاسُ وَٱلْأَنْعَامُ حَتَّى إِذَا أَخَذَتِ ٱلْأَرْضُ رُخْرُفَهَا وَآزَيَّنَتُ وَظَنَ أَهُمُ اللهُ مَا أَنْهُمْ قَادِرُونَ عَلَيْهَا أَمْرُنَا لَلِلا أَوْ تُهَارِأً فَجَعلْنَاهَا حَصِيداً كَأَن لَمْ تَغْنَ بِالْأَمْس كَذَلِك تُفْصِلُ الْأَيْاتِ لِقَوْم يَتَفَكِّرُونَ ﴾.

فكونوا عِبادَ اللهِ من القَومِ الذين يتفكّرون: ولا تركنوا إلى الدنيا، فإنّ الله عزّ وجلّ قال لمحمّد (ملى الديان الله عن وجلّ قال لمحمّد (ملى الديان) فولا تَرْكَنُوا إلى أَهْرَةِ الدُنيا وما فيها، رُكُونَ مَنِ اتَّخذُها دارَ قَرارٍ ومَنْزِلَ السَّيطانِ، فإنها دارُ بُلْغَةٍ (اللهُ ومَنْزِلُ قُلْعَةٍ (اللهُ ودار عَمَلِ، فتزَوَّدوا الأعمالَ الصَّالِحَة فيها قَبْلَ تَفَرُّق أَيَامها، وقَبْلَ اللهُ العَوْنَ وقَبْلَ اللهُ العَوْنَ وقَبْلَ اللهُ العَوْنَ اللهُ العَوْنَ

<sup>(</sup>١) في «ط»: منال يَسْعَهم ولا يجمعهم.

<sup>(</sup>٢) تقدّم في الحديث (٤) من تفسير الآيتين (١٤ ـ ٤٥) من سورة الأنعام.

۳ ـ الكافي ٨: ٧٥; ٢٩.

<sup>(</sup>۱) هود ۱۱: ۱۱۳.

<sup>(</sup>٢) البُّلْغَة: مَا يُتَبَلُّغ بِه مِن الغَيش ولا فَضُل فيه. «لسان العرب ـ بلغ ـ ١٨ ٢١، ٩١).

<sup>(</sup>٣) منزل قُلْقة: أي تحوّل وارتحال. ﴿النهاية ٤: ٢٠٢». `

لنا ولَكُم على تَزَوَّدِ التَّقُوى والزُّهِد فيها، جَعَلَنا الله وإيّاكم مِنَ الزَاهِدين في عاجِل زَهْرَةِ الحَياةِ الدُّنيا، الرّاغِبينَ لآجِلِ نَوابِ الآخِرَة، فإنّما نَحنُ له وبه، وصلّى الله على محمّد النبي وآله وسلّم، والسّلام عليكم ورحمة الله وبركاته».

قوله تعالى:

## وَآلَٰهُ يَدْعُوَاْ إِلَى دَارِ آلسَّلَامِ ويَهْدِى مَن يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ [٢٥]

1/4079 - ابن بابويه، قال: حدّثنا عليّ بن عبدالله الوّرَاق، قال: حدَّثنا سَعْد بن عبدالله، قال: حدَّثنا العبّاس ابن سَعْد (۱ الأزْرَق - وكان من العامّة - قال: حدّثنا عبدالرحمن بن صالح، قال: حدّثنا شَرِيك بن عبدالله، عن العّلاء ابن عبدالكريم، قال: سَمِعتُ أبا جعفر (عبد الله ) يقول في قَوْلِ الله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱللهُ يَدْعُواْ إِلَى دَارِ ٱلسَّكامِ ﴾ ، فقال: «إنّ السّلام، هو الله عزّ وجلّ، ودارَه الني خلّقها لأوليائِه الجَنّة ».

٢/٤٨٧- وعنه، قال: حدّننا أبو الحسن أحمد بن محمّد بن الصَّفْر الصَّائِغ، قال: حدّننا موسى بن إسحاق الفاضي، قال: حدّننا أبو بكر بن أبي شيبة، قال: حدثنا جَربر بن عبدالحميد، عن عبدالعزيز بن رُفَيع، عن أبي ظبيان، عن ابن عَباس، أنّه قال: دار السّلام الجنّة، وأهلُها للهم السَّلامةُ من جميع الآفات والقاهات والأمراض والأسقام، ولهم السّلامةُ مِن الهرّم والمَوْت وتَغَبُّر الأحوال عليهم، فهم المُكْرَمون الذين لا يُهانون أبداً، وهم الأعنياء الذين لا يعتقرون أبداً، وهم السُّعَداء الذين لا يَشْقُون أبداً، وهم المُعزّاء الذين لا يَشْقُون أبداً، وهم المُعزّاء الذين لا يَشْقُون أبداً، وهم السُّعَداء الذين لا يَشْقُون أبداً، وهم المُوحون المسرودون (١٠ الذين لا يَشْقَون ولا يَهْتَمُون ولا يَهْتَمُون ولا يَهْتَمُون ولا يَهْتَمُون ولا يَهْتَمُون عَلَيْهِم مِن كُلِّ بابٍ \* سَلامٌ عَلَيْكُم بِمَا والمَرْجان، أبوابها مُسْرَعَة إلى عَرْشِ الرَّحْمنِ ﴿ وَالمَلائِكَةُ يَدْخُلُونَ عَلَيْهِم مِن كُلِّ بابٍ \* سَلامٌ عَلَيْكُم بِمَا صَبَرْتُم فَيْعَمَ عُقْبَى الدَّانِ﴾ (١٠)

٣/٤٨٧١ - ابن شَهْراَشوب: عن عليّ بن عبدالله بن عبّاس، عن أبيه، وزيد بن عليّ بن الحسين (عليهمالسلام)، في قوله تعالى: ﴿وَٱللهُ يَدْعُواْ إِلَى دَارِ ٱلسَّلامِ﴾: «يعني به الجَنّة ﴿يَهْدِي مَن يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ﴾ يعني به

سورة يونس آية ـ ٢٥ ـ

١ ـ معاني الأخبار: ٢/١٧٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: العباس بن سعيد.

٢ ـ معاني الأخبار: ١/١٧٦.

<sup>(</sup>١) في العصدر: المستبشرون.

<sup>(</sup>۲) الرعد ۱۳: ۲۳ و ۲۶.

٣ ـ المناقب ٣: ٧٤، شواهد التنزيل ١: ٣٥٨/٢٦٣.

سورة يونس (۱۰) ...... ۱۰) ...... ۱۰ مورة يونس

ولاية عليّ بن أبي طالب(عب السلام)».

قوله تعالى:

## لِلَّذِينَ أَحْسَنُواْ ٱلْحُسْنَى وَزِيَادَةٌ وَلَا يَرْهَقُ وَجُوهَهُم قَتَرٌ وَلَا ذِلَّةٌ أُوْلَئِلُكُ أَصْحَابُ آلْجَنَّةِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ [77]

1/٤٨٧٢ - الشيخ في (أماليه)، قال: حدَّثنا أبو عبدالله محمَّد بن محمَّد بن النَّعمان (رحدالله)، قال: أخبَرني أبو الحسن عليّ بن محمَّد بن حُبَيْش الكانِب، قال: أخبَرنا الحسّن بن عليّ الزَّعْفَراني، قال: أخبَرني أبو إسحاق إبراهيم ابن محمّد الثقفي، قال: حدَّثنا عبدالله بن محمّد بن عُثمان، قال: حدَّثنا عليّ بن محمّد بن أبي سَيف، عن قُضيل بن خُدَيج (١)، عن أبي إسحاق الهَمْداني، عن أمير المؤمنين (عداليه)، فيما كتَب إلى محمّد بن أبي بكر حين ولاه مضر، وأمره أن يَقرأهُ على أهلٍ مِصْر، وفيما كتَب (عدالية تعالى: ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا ٱلْحُسْنَى وَزِيَادَةً ﴾ مضر، وأمره أن يَقرأهُ على أهلٍ مِصْر، وفيما كتَب (عداليه) الله تعالى: ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا ٱلْحُسْنَى وَزِيَادَةً ﴾ فأمّا الحُسْنى فهى الجنّة، والزّيادة هي الدُنياء.

٣/٤٨٧٤ - الطَّبَرُسِيّ: عن أبي جعفر الباقر (مله السلام): اللوّيادة: هي أنّ ما أعطاهم الله تعالى [من النّعم] في الدّنيا لا يُحاسِبهم به في الآخِرَة».

٤/٤٨٧٥ - وعن علي (عدد على): «أنَّ الزِيادة غُرفَةٌ مِن لؤلؤةٍ واحدةٍ لها أربَّعَةُ أبواب،

٥/٤٨٧٦ ورُوي في (نهج البيان): عن عليّ بن إبراهيم، قال: قال: الزِيادَة هِبَةُ الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَا يَرْهَقُ وُجُوهَهُم قَتَرٌ وَلَا ذِلةٌ ﴾، قال: الفّتَر: الجوع والفّقْر، والذِلّة: الخَرْف.

سورة يونس آية ـ ٢٦ ـ

١ ـ الأمالي ١: ٢٥، أمالي المفيد: ٢٦٢/٦٢.

<sup>(</sup>١) في سند الحديث اختلافات سبقت الإشارة إليها في الحديث (١٠) من تنسير الآية (٣٢) من سورة الأعراف.

٢ ـ تفسير القميّ ١: ٣١١.

٣ ـ مجمع البيان ٥: ١٥٨.

<sup>؛ -</sup> مجمع البيان ٥: ١٥٨.

٥ ـ تفسير القمّيّ ١: ٣١١ وليس فيه (الزيادة هبة الله عزّ وجلّ) ولم نجد الحديث في نهج البيان المخطوط.

٧/٤٨٧٨ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زياد، عن ابن فَضّال، عن أبي جَميلة ومَنْصور بن مُونْس، عن محمّد بن مروان، عن أبي عبدالله (عله السلام)، قال: الما مِنْ عَيْنِ إلّا وهي باكية يومَ القيامة، إلّا عَيْناً بكَثْ مِن خَوْفِ الله، وما أَغْرُوْرَفَتْ عَيْنٌ بِمَائِها من خشية الله عزّ وجلّ إلّا حرَّم الله عزّ وجلّ سائِرَ جَسَدِها على النّار، ولا فاضَتْ على خَدِّه فَرَهَق ذلك الوَجْهُ فَتَرٌ ولاذلّة، وما من شيء إلّا وله كَيْلٌ أووَزْنٌ إلّا الدَّمْعَة، فإنَ الله عزّ وجلّ يُطْفِئُ بالنّسيرِ منها البِحارَ مِنَ النّار، فلو أنّ عَبْداً بَكى في أُمةً لرَحِمَ الله عزّ وجلّ بِلكَ الأَمّة بِبُكاء ذلك العَبْدة.

مُ ٨/٤٨٧٩ العَيَاشِيّ: عن الفَضيل بن يَسار، قال: سمِعتُ أبا جعفر اعبد السلام، يقول: «قال رَسولُ الله الله المقراه على النار، وما فاضَتْ عَينٌ مِن خَشْيَةِ الله الله المقردة على النار، وما فاضَتْ عَينٌ مِن خَشْيَةِ الله إلّا لم يَرْهَقُ ذلك الوَجْه فَنَرٌ ولاذِلَة».

٩/٤٨٨٠ عن محمّد بن مروان، عن رَجُلٍ، عن أبي جعفر اعدالهم، قال: «ما مِن شيء إلّاولَهُ وَزْنٌ أو ثواب إلّا الدُّموع، فإنّ القَطْرَةَ تطفئ البِحارَ من النّار، فإذا آغْرَوْرَفَتْ عَيْناهُ بِمائِها حَرَّمَ الله عزّ وجلّ سائِرَ جَسَدِه على النّار، وإنْ سالتِ الدّموعُ على خَدَّيه لم يَرْهَق وَجْهَهُ قَنْرٌ ولا فِلّة، ولو أنَّ عَبْداً بَكى في أُمَّةٍ لرّحِمَها الله».

قوله تعالى:

## وَ ٱلَّذِينَ كَسَبُواْ ٱلسَّيِّئَاتِ جَزْاً أَنْسَيِّئَةٍ بِمِثْلِهَا وَتَرْهَقُهُمْ ذِلَّةٌ مَّالَهُم مِّنَ ٱللهِ مِنْ عَاصِم ـ إلى فوله تعالى ـ خَالِدُونَ [ ٢٧ ]

1/٤٨٨١ ـ عليّ بن إبراهيم: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عبدالملام)، في قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَسَبُواْ ٱلسَّيِّئَاتِ جَزَآءُ سَيِّئَةٍ بِمِثْلِهَا وَتَرْهَقُهُمْ ذِلَّةٌ مَّالَهُم مِّنَ آفَهِ مِنْ عَاصِم﴾.

٦ ـ الكافي ٢: ٢٤٩/١.

<sup>(1)</sup> في «س، ط»: محمد بن مسلم، تصحيف صحيحه ما أثبتناه من المصدر.

۷ ـ الكافي ۲: ۲/۳٤٩.

٨ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٥/١٢١.

٩ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٦/١٢٢.

قال: «هؤلاء أهْلُ البِدَعِ والنَّمَهَاتِ والشَّهَواتِ يُسَوَدُ اللهُ وُجوهَهُم، ثَمَ يَلْفَونَه، يقول الله: ﴿ كَأَنَّمَا أَعْشِيَتُ وُجُوهُهُمْ قِطْعاً مِّنَ ٱلَّيْلِ مُظْلِماً ﴾ يُسُودُ الله وُجوهَهم يومَ القِيامة، ويُلبِسهُم الذِلَّةَ والصَّغَار، يقول الله: ﴿ أُولَئِكَ أَصْحَابُ آلنَّارِهُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ ..

٢/٤٨٨٢ ـ محمّد بن يعقوب: بإسناده، عن يحيى الحَلَبي، عن المُثنَى، عن أبي بَصير، عن أبي عبد أبي عبد أبي عبد الله عبد عبد ال

٣/٤٨٨٣ ـ العَيّاشي: عن أبي بُصير، عن أبي عَبدالله (مدالله)، في قول الله: ﴿ كَأَنَّمَا أُغْشِيَتْ وُجُوهُهُمْ قِطَعاً مِنَ ٱلَّيْلِ مُظْلِماً ﴾، قال: وأما ترى البيت إذا كان الليل كان أشَدَّ سواداً من خارج، فكذلك وُجوهُهم تَزدادُ سَواداً».

قوله تعالى:

وَيَوْمَ نَحْشُرُهُمْ جَمِيعاً ثُمَّ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشْرَكُواْ مَكَانَكُمْ أَنتُمْ وَشُرَكَا أُوكُمْ فَزَيَّلْنَا بَيْنَهُمْ -إلى نوله تعالى - قُلْ مَن بَرْزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ [ ٢٨ - ٣١]

1/٤٨٨٤ عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ نَحْشُرُهُمْ جَمِيعاً ثُمَّ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشْرَكُواْ مَكَانَكُمْ أَنتُمْ وَشُرَكَا وَكُمْ فَزَيَّلْنَا بَيْنَهُمْ ﴾ قال: يبعَثُ اللهُ ناراً تُزَيِّلُ بِينَ الكُفّارِ والمُؤْمنين.

قال: قوله تعالى: ﴿ هُنَالِكَ تَبْلُواْ كُلُّ نَفْسٍ مَّا أَسْلَفُتْ ﴾ أي تنبَع ما قدَّمت ﴿ ورُدُّوٓاْ إلى آللهِ مَوْلَاهُمُ ٱلْحُقِّ وَضَلَّ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ﴾ أي بَطَل عنهم مُلكَانُوا بِعَيْرُونَ ﴾

وقوله: ﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَٱدْعُواْ مَنِ ٱسْتَطَعْتُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ (١) فإنّه مُحْكَم.

قوله تعالى:

قُلْ هَلْ مِن شُرَكَا بِنُكُم مَّن يَهْدِيَ إِلَى ٱلْحَقِّ قُلِ ٱللَّهُ يَهْدِي لِـلْحَقِّ

سورة يونس آية ١٨٠ ـ ٣١ ـ

۲ ـ الكافي ٨: ٢٥٢/٥٥٥.

٣ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٢٢/١٢٢.

١ ـ تفسير القميّ ١: ٣١٢.

<sup>(</sup>۱) يونس ۱۰: ۴۸.

۲۸ ..... ۲۸ البرهان في تفسير القرآن

## أَفَمَنْ يَهْدِىَ إِلَى ٱلْحَقِّ أَحَقُّ أَن يُتَّبَعَ أَمَّن لَا يَهِدِّىَ إِلَّا أَن يُهْدَى فَمَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ [٣٥]

1/٤٨٨٥ محمد بن يعقوب: عن عدّةٍ من أصحابنا، عن أحمد بن أبي عبدالله، عن عمرو بن عُنمان، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: القد قضى أميرُ المؤمنين (ملوان الدعيه) بقضيّةٍ، ما قضى بها أحدٌ كان قبله، وكانت أوّل قضيةٍ قضى بها بعد رسول الله امنى الدعيه وآله)، وذلك أنّه لمّا قُبِضَ رسول الله (منه عبد رآله)، وذلك أنّه لمّا قُبِضَ رسول الله (منه عبد رآله)، وأفضى الأمرُ إلى أبي بَكُر أبّيَ برَجُلٍ قد شَرِبَ الخَمْرَ، فقال له أبو بكر: أشرِبْتَ الخَمْرَ؟ فقال الله (منه فقال: ولم شَرِبْتها وهي مُحرَّمة؟ فقال: إنّي لمّا أسلَمتُ ومَنْزِلي بين ظهراني قومٍ يَشْرَبون الخَمْرَ ويَسْتَحِلُونها، ولو أعلَم أنّها حَرامٌ اجتَنَبْتُها».

قال: «فالتفّت أبو بكر إلى عُمَر، فقال: ما تقول ـ يا أبا حَفْص ـ في أمرِ هذا الرّجُل؟ فقال: مُعْضِلةٌ وأبو الحسَن لها. فقال أبو بكر: يا غُلام، ادْعُ لنا عَليًاً. فقال عُمَر: بل يُؤتى الحَكَمُ في مَنزِلَه.

فأتوه ومعهم سَلمانَ الفارِسي، فأخبَروه بقَضِيَّةِ (١) الرجُلِ، فافْتَصَّ عليه فِصتَّه، فقال عليّ (عبدالسلام) لأبي بكو: ابعث معه من يَدورُ به على مَجالِس المُهاجرين والأنصار، فمَنْ كان تَلاعليه آية التحّريم فَلْيَشْهَدْ عليه، فإنْ لم يَكُنْ تَلِي عليه آية التحّريم فَلْيَشْهَدْ عليه، فإنْ لم يَكُنْ تَلِي عليه آية التَّحريم فلا شيء عليه. ففعَل أبو بكر بالرجُلِ ما قال عليّ (عبدالهم)، فلم يَشْهَدْ عليه أحَد، فخلّى سَبيلَه، فقال سلمان لعليّ (عبدالهم)، لقد أرْشَدْنَهُم؟ فقال علي (عبدالهم)، إنّما أردتُ أن أجَدِّد تأكيدَ هذه الآية فيً سَبيلَه، فقال سلمان لعليّ (عبدالهم)، لقد أرْشَدْنَهُم؟ فقال علي (عبدالهم)، إنّما أردتُ أن أجَدِّد تأكيدَ هذه الآية فيً وفيهم ﴿ أَفَمَن يَهْدِى إِلَى الْحَقِّ أَحَقُ أَن يُتَبَعَ أَمَنَ لَا يَهَدِى إِلّا أن يُهْدَى فَمَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ ﴾ .

وروى السيّد الرضي هذا الحديث في كتاب (الخصائص) عن الإمام الصادق اعبدالمام).

٢/٤٨٨٦ - وعنه: عن أبي محمّد الفاسم بن الفلاء (رحمه الله)، بإسناده عن عبدالعزيز بن مُسلم، عن الرضا (عبدالله) - في حديث - قال فيه: «إنَّ الأنبياء والأَقْمَة (طارات عليم) يوفِقُهم الله وبُوْتيهم مِنْ مَخْزونِ عِلْمهِ وحُكمِه ما لا يَوْتيه غيرَهم، فيكون علمهُم فوق عِلْم أهْلِ زَمانِهم في قوله تعالى: ﴿ أَفَمَن يَهْدِيَ إِلَى ٱلْحَقِّ أَحَقُّ أَن يُتَبَعَ أُمَّنَ لا يَهِدِي إِلّا أَن يُهْدَى فَمَالَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ ﴾ «.

والحديثُ طويلٌ ذكرناه بطولِه في قوله تعالى: ﴿ وَرَبُّكَ يَخْلُقُ مَايَشَآءُ وَيْخْتَارُ ﴾ من سورة القَصَص (١)

سورة يونس آية ـ ٣٥ ـ

۱ ـ الكافي ۷: ۲٤٩/٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: فأخبره بقصة.

<sup>(</sup>٢) خصائص الأثمة: ٨١

٢ ـ الكافي ١: ١٥٧/١، معاني الأخبار: ١٠٠.

<sup>(</sup>١) يأتي في الحديث (٢) من تفسير الآيتين (٦٨ ـ ٦٩) من سورة القصص.

سورة يونس (١٠) ......

٣/٤٨٨٧ وعنه: عن أبي عليّ الأشْعَرِيّ، عن محمّد بن عبدالجبّار، عن ابن فَضّال والحَجّال جميعاً، عن تَعْلَبة بن مَيمون، عن عبدالرّحمن بن مَسْلَمة الحَرِيري (١)، قال: قلتُ لأبي عبدالله (عبدالله): يُوَبِّحُونَنا ويُكَذِّبُونَنا أَنَا نقول: إنَّ صَيْحَتَين تكونان، يقولون: مِنْ أين تُعْرَفُ المُحِقَّة مِن المُبْطِلة إذاكانَتا؟

قال: «فما تَرُدُون عليهم؟» قلتُ: ما نَرُدَ عليهم ضَيئاً. قال: «فولوا: يُصَدَّقُ بها ـ إذا كانت ـ مَنْ يؤمِنُ بها مِنْ قَبل، إِنَّ الله عزَ وجلَ يقول: ﴿ أَفَمَن يَهْدِى إِلَى ٱلْحَقِّ أَحَقُّ أَن يُتَبَعَ أَمَّنَ لَا يَسِهِدِّى إِلَّا أَن يُسهَدَى فَمَـالَكُمْ كَـيْفَ تَحْكُمُونَ﴾ ».

2/٤٨٨٨ وعنه: عن أبي عليّ الأشْعَرِي، عن محمّد، عن ابن فَضّال والحَجّال، عن داود بن فَرْقَد، قال: سَمِعَ رَجُلٌ من العِجْليّة (العذيث، قوله: ايُنادي مُنادٍ: ألا إنّ فُلان بن فُلان وشيعتَه هم الفايْزون. أوّل النهار؛ ويُنادي أَخِلُ من العِجْليّة (العذيث، قوله: ايُنادي مُنادٍ: ألا إنّ فُلان بن فُلان وشيعتَه هم الفائزون، (الله عُنال الرّجُل: فما يُدرينا أيّما الصّادق من الكاذب؟

فقال: يُصدُّقه عليها مَنْ كان يُؤمِنُ بها قبل أن يُنادى، إنَّ الله عزَّ وجلَّ يقول: ﴿ أَفَمَن يَهْدِيَ إِلَى ٱلْحَقِّ أَحَقُّ أن يُتَّبَعَ أَمَّنَ لَا يَهِدِيَ إِلَّا أَن يُهْدَى فَمَالَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ﴾.

المحسن بن الحسن بن الحسن بن الحسن بن الحسن بن أحمد بن الوليد، قال: حدّثنا الحسين بن الحسن بن الحسن بن الحسن بن المعند، عن النَّصْر بن سُوَيد، عن يحيى الحَلْبي، عن الحارث بن المُغيرة، عن مَيمون البان، قال: كنتُ عند أبي عبدالله (طبهاسلام) (أ) في قُسُطاطِه فرفَع جانِبَ القُسُطاط، فقال: «إنّ أمْرَنا قد كان أبْيَنَ من هذه الله من السَّمس - ثمَّ قال - يُنادي مُنادٍ من السَّماء: إنّ قُلان بن فلان عو الإمام. ويُنادي باسمه، ويُنادي إبليسُ لعنه الله من الأرض كما نادى برَسولِ الله (صلَ العمدة الله العَقبة).

٦/٤٨٩٠ وعنه، قال: حدّثنا أبي (رضواة عنه)، قال حدّثنا محمّد بن الحسين بن أبي الخَطَاب، عن جعفر بن بشير، عن هِشام بن سالم، عن زُرارة، عن أبي عبد الله (عيد الله (عيد الله))، وأنادي مُنادٍ باسم القائم (طبه السلام)».

قلتُ: خاصّ أو عامَ؟ قال: «عامَ، يُسمِعُ كلّ قومِ بلِسانِهم».

قلت: فمَن يُخالِف القائم (عبه الله) وقد نُودي بأسمه؟ قال: «لا يَدَعُهم إبليس حتّى يُنادي فيُشَكّك الناس». ٧/٤٨٩١ وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن عليّ ما جِبلَوَيه (رحمانه) عن محمّد بن أبي القاسم، عن محمّد بن

۲ ـ الكافي ۸: ۲۰۲/۲۰۸.

<sup>(</sup>١) كذا في النسخ ورجال البرقي: ٢٤، وفي المصدر وغيبة النعماني الآتي تحت الرقم (٨) وتنقيح المقال ٢: ١٤٨: الجريري، بالمعجمة. ٤ ـ الكافي ٨: ٢٠٩/٢٠٩.

<sup>(</sup>٢) في المصدر زيادة: قال: وينادي أول النهار منادي آخر النهار.

٥ ـ كمال الدين وتمام النعمة: ١٥/٦٥٠.

<sup>(</sup>۱) في المصدر: أبي جعفر، وميمون البان معدود في أصحاب الأثمّة السجّاد والباقر والصادق وعليم السلامه أنظر معجم رجال الحديث ١٩: ١١٢. ٦ ـ كمال الدين وتمام النعمة: ٦٠/٨٠

٧ -كمال الذين وتمام النعمة: ٦٥٢/٦٥٢.

عليّ الكوفي، عن أبيه، عن أبي المَغْرا، عن المُعَلَى بن خُنيس، عن أبي عبدالله (علِه السلام)، قال: الصَوْتُ جَبْرَئِيل مِن السَّماء، وصَوْتُ إبليِسَ من الأرض، فاتَبعوا الصَّوْتَ الأوّل، وإيّاكُم والأخير أن تُفْتنوا به».

قلت: الأحاديث في المنادِبَين مُستَفيضةً، وذكر منها ابن بابوبه في آخِر كتاب (كمال الدين وتمام النعمة) ("، ومحمّد بن إبراهيم النُعماني في آخِركتاب (الغيبة) (")، وسَيأتي من ذلك إن شاء الله تعالى - في قوله تعالى: ﴿إِن نَشَأْ نُنَزِّلْ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلسَّمَاءِ آيَةً فَظَلَّتْ أَعْنَاقُهُمْ لَهَا خَاضِعِينَ ﴾ من سورة الشُّعَراء (").

مَّمَد بن أبراهيم النُّعماني، قال: أخبرنا أحمد بن محمّد بن سَعيد، قال: حدَّثني عليّ بن الحسن التَّيْمُلِي، عن أبيه، عن محمّد بن خالد، عن تَعْلَبة بن مَيْمون، عن عبدالرحمن بن مَسْلَمة الحرّيري (١)، قال: قلتُ لأبي عبدالله (عد السلام): إنَّ الناس يُوبِّخُونا ويقولون: من أبن تُعْرَفُ المُحِقَّةُ مِنَ المُبْطِلَة إذا كانتا؟

قال: وفما تَرُدُون عليهم؟ قلتُ: ما نرُدُّ عليهم شبئاً، فقال: وقولوا لهم: يُصدُّقُ بها -إذاكانت - مَنْ يؤمِنُ بها قبل أن تكون، إنَ الله عزّ وجلَ يقول: ﴿ أَفَمَن يَهْدِى إِلَى ٱلْحَقِّ أَحْقُ أَن يُتَبَعَ أَمَّن لَا يَهِدِّى إِلَّا أَن يُهْدَى فَمَا لَكُمْ كَيْفُ تَحْكُمُونَ﴾ ..

٩/٤٨٩٣ العيّاشي: عن عَمْرو بن أبي القاسم، قال: سَمِعتُ أبا عبدالله (عله السلام) وذكر أصحابَ النبيّ (ملّ الله عله والله) فقلنا: مَنْ هو النبيّ (ملّ الله عله فقلنا: هُو أَفَمَن يَهْدِئ إِلَى ٱلْحَقِّ أَحَقُ أَن يُتَّبَعُ ﴾ إلى قوله: ﴿تحْكُمُونَ ﴾ فقلنا: مَنْ هو أصلَحَك الله؟ فقال: «بَلَغَنا أَنَّ ذلك على (طبه السلام)».

1 • / ٤٨٩٤ على بن إبراهيم، قال: في رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عبد السلام)، في قوله: ﴿ أَفَمَنْ يَهْدِي إِلَى الْجَوَّرُود، عن أبي جعفر (عبد السلام)، في قوله: ﴿ أَفَمَنْ يَهْدِي إِلَى الْحَقِّ ﴾ وَلَمُ الْحَقِّ أَحَقُ أَن يُتَبَعَ أَمَّن لَا يَهِدِي إِلَا أَنْ يُهْدَى فَمَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ ﴾ . فأمّا ﴿ مِنْ يَهْدى إلى الحقِّ ﴾ فهم محمد (منه والله عليه والله عليه والله عليه والله عليه والله عليه والله عليه والله والله عليه والله والل

قوله تعالى:

بَلْ كَذَّبُواْ بِمَا لَمْ يُحِيطُواْ بِعِلْمِهِ وَلَمَّا يَأْتِهِمْ تَأْوِيْلُهُ - إلى قوله تعالى -

<sup>(</sup>١)كمال الدين وتمام النعمة: ٦٤٩ باب (٥٧).

<sup>(</sup>٢) كتاب الغيبة: ٢٤٧ باب (١١).

<sup>(</sup>٣) يأتي في تفسير الآية (٤) من سورة الشعراء.

٨ ـ كتاب الغيبة: ٢٦٦/٢٦٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الجريري، بالمعجمة، أنظر هامش الحديث الثالث المتقدّم.

٩ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٨/١٢٢.

١٠ ـ تفسير القميّ ١: ٣١٢.

## فَإِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ ثُمَّ آللهُ شَهِيدٌ عَلَى مَا يَفْعَلُونَ [ ٣٩-٤٦]

1/٤٨٩٥ - فال على بن إبراهيم: قوله تعالى: ﴿ بَلْ كَذَّبُواْ بِمَالَمْ يُحِيطُواْ بِعِلْمِهِ وَلَمَّا يَأْتِهِمْ تَأْوِيلُهُ ﴾ أي لم يَأْتِهِمِ تأويلُه. ﴿ كَذَٰلِكَ كَذَّبَ ٱلَّذِينَ مِن قَبِّلِهِمْ ﴾، قال: نزَلتْ في الرَّجْعَة كذَبوا بها، أي أنَها لا تكون، ثمّ قال: ﴿ وَمِنْهُم مَّن يُؤْمِنُ بِهِ وَمِنْهُم مَن لَا يُؤْمِنُ بِهِ وَرَبُّكَ أَعْلَمُ بِالْمُفْسِدِينَ ﴾.

٢/٤٨٩٦ ـ قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر اطبالسلام، في قوله: ﴿ وَمِنْهُمْ مَّن لَا يُؤْمِنُ بِهِ ﴾ «فهم أعداء محمّد وآل محمّد من بعده ﴿ وَرَبُّكَ أَعْلَمُ بِالْمُفْسِدِينَ ﴾ الفّسادُ: المَعصِيّةُ للهِ ولرّسولِه ».

٣/٤٨٩٧ - محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير، عن يونُش، عن أبي يعقوب إسحاق بن عبدالله، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، قال: وإنّ الله خَصَّ عبادَه بآيتَين من كتابه أن لا يقولوا ما لا يعلمون (١) ولا يَرُدُوا مالا يعلمون (١)، ثمّ قرأ ﴿ أَلَمْ يُؤْخَذْ عَلَيْهِم مِيثَاقُ ٱلكِتَابِ أَن لَا يَقُولُواْ عَلَى آللهِ إِلّا ٱلْحَقَّ ﴾ (٣)، وقال: ﴿ يَلُو بَا لَمْ يُحِيطُواْ بِعِلْمِهِ وَلَمًا يَأْتِهِمْ تَأْوِيلُهُ ﴾.

2/٤٨٩٨ - مَعْد بن عبدالله في (بَصائر الدَّرَجات): عن أحمد بن محمّد بن عبسى ومحمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن أحمد بن محمّد بن أبي نَصْر، عن حَمّاد بن عُثمان، عن زُرارَة، قال: سألتُ أبا عبدالله (عبدالله) عن هذه الإمور العِظام من الرَّجْعَةِ وأشْباهِها. فقال: وإنَّ هذا الذي تَسألونَ عنه لم يَجئ أوانُه، وقد قال الله عزَّ وجلَ: ﴿ بَلْ كَذَّ بُواْ بِمَا لَمْ يُحِيطُواْ بِعِلْمِهِ وَلَمَّا يَأْتِهِمْ تَأْوِيلُهُ ﴾ ..

٥/٤٨٩٩ - العَبَاشي: عن مَسْعَدة بن صَدَقَة، عن أبي عبدالله السهديم، قال: سُئِلَ عن الأمور العِظام التي تكون مِمّا لم يَكُن، فقال: الم يَئِن (١) أوانُ كَشْفِها بعد، وذلك قوله: ﴿ بَلْ كَذَّبُواْ بِمَا لَمْ يُحِيطُواْ بِعِلْمِهِ وَلَمَّا يَأْتِهِمْ تَأْوِيلُهُ ﴾ ..

١٤٩٠٠ عن حُمْران، قال: سألتُ أبا جعفر أمن الله عن الأمور العظام من الرَّجعة وغيرِها، فقال: «إنَّ هذا الذي تَسألونَ عنه لم يَأْتِ أوانُه، قال الله: ﴿ بَلْ كَذَّبُواْ بِمَا لَمْ يُحِيطُواْ بِعِلْمِهِ وَلَمَّا يَأْتِهِمْ تَأْوِيلُهُ ﴾».

سورة يونس آية ـ ٣٩ ـ ٤٦ ـ

١ ـ تفسير القمق ١: ٣١٢.

٢ ـ تفسير القميّ ١: ٣١٢.

۲ ـ الكافي ۱: ۲۲/۸.

<sup>(</sup>١) في المصدر: حتَّى يعلموا.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: مالم يعلموا.

<sup>(</sup>٣) الأعراف ٧: ١٦٩.

٤ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٢٤.

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٩/١٢٢.

<sup>(</sup>١) في «ط»: لم يكن.

٦ - تفسير العيّاشي ٢: ٢٠/١٢٢.

٧/٤٩٠١ عن أبي السَّفائِج، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله): «آيَتان في كتاب الله خصّ (١) الله الناسَ ألّا يقولوا ما لا يعلَمون، قولُ الله: ﴿ أَلَمْ يُؤْخَذْ عَلَيْهِم مِيثَاقُ ٱلْكِتَابِ أَن لَا يَقُولُواْ عَلَى آلله إلّا ٱلْحَقَّ ﴾ (٢) وقوله: ﴿ بَلْ كَذَّ بُواْ بِمَا لَمْ يُحِيطُواْ بِعِلْمِهِ وَلَمَّا يَأْتِهِمْ تَأْوِيلُهُ ﴾ .

٨/٤٩٠٢ عن إسحاق بن عبدالعَزيز، قال سَمِعتُ أبا عبدالله (عبدالله) يقول: اإنّ الله خَصّ هذه الأُمّة بآيتَين مِن كِتابِهِ أَن لاَيقُولُوا مَا لا يَعْلَمُونَ ولا يَرُدُوا مَا لا يَعْلَمُونَ». ثمّ قرأ ﴿ أَلَمْ يُؤْخَذْ عَلَيْهِم مِّيثَاقُ ٱلْكِتَابِ ﴾ (١) الآية، وقوله: ﴿ بَلْ كَذَّبُواْ بِمَا لَمْ يُجِيطُواْ بِعِلْمِهِ وَلَمَّا بَأْتِهِمْ تَأْوِيلُهُ ﴾ إلى قوله: ﴿ ٱلْظَّالِمِينَ ﴾.

٩/٤٩٠٣ على بن إبراهيم: في فوله تعالى: ﴿ وَإِن كَذَّ بُوكَ فَقُل لِنَى عَمَلِى وَلَكُمْ عَمَلُكُمْ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَمَا كَانُواْ مُهْتَدِينَ ﴾ أنّه مُحْكَم. ثمّ فال: ﴿ وَإِمَّا ثُرِيَنَّكَ ﴾ يا محمّد ﴿ بَعْضَ ٱلَّذِى نَعِدُهُمْ ﴾ مِن الرَّجْعَة وقِبام القائم (عيد السلام) ﴿ أَوْ نَتَوَقَيَنَّكَ ﴾ مِن قَبْلِ ذلك ﴿ فَإِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ ثُمَّ آلَةُ شَهِيدٌ عَلَى مَا يَفْعَلُونَ ﴾.

قوله تعالى:

## وَلِكُلِّ أُمَّةٍ رَسُولٌ فَإِذَا جَاءَ رَسُولُهُمْ قُضِى بَيْنَهُم بِالْقِسْطِ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ [٤٧]

1/49.4 مالغيّاشي: عن جابر، عن أبي جَعْفره السلام، قال: سألتُه عن تَفْسيرِ هذه الآية: ﴿ لِكُلَّ أُمَّةٍ رَسُولٌ فَإِذَا جَاءَ رَسُولُهُمْ قَضِيَ بَيْنَهُم بِالْقِسْطِ وَهُمْ لَا يُظْلُمُونَ ﴾، قال: «نفسيرُها بالباطِن: أنّ لكلّ قَرْنٍ من هذه الأمّةِ رَسُولاً مِنْ آلِ محمّد يخرُج إلى الفَرْنِ الذي هو إليهم رَسول، وهم الأولياء، وهم الرُّسُل.

وأمّا فوله: ﴿ فَإِذَا جَاءَ رَسُولُهُمْ قُضِيَ بَيْنَهُم بِٱلْقِسْطِ﴾، قال: «مَعناهُ أنَّ الرَّسُلَ يَقْضُون بالفِسْطِ ﴿ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ﴾ كما قال الله».

٧ - تفسير العيّاشي ٢: ٢١/١٢٢.

 <sup>(</sup>١) في «ط»: حظر.

<sup>(</sup>٢) الأعراف ٧: ١٦٩.

٨ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٢/١٢٣.

<sup>(</sup>١) الأعراف ٧: ١٦٩.

٩ ـ تفسير القميّ ١: ٣١٢.

مورة يونس آية ـ ٤٧ ـ

١ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٣/١٢٣.

سورة يونس (١٠) .................. ٣٣

قوله تعالى:

## إذا جَاءَ أَجَلُهُمْ فَلَا يَسْتَنْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَقْدِمُونَ -إلى نوله تعالى -وَأَسَرُّواْ آلنَّدَامَةَ لَمَّا رَأَوُاْ آلْعَذَابَ وَقُضِى بَيْنَهُم بِالْقِسْطِ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ [ 21-02 ]

1/1900 ـ العيّاشي: عن حُمْران، قال: سألتُ أبا عبدالله (مليه السلام) عن قول الله: ﴿إذَا جَاءَ أَجَـلُهُمْ فَـكا يَسْتَفْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَقْدِمُونَ﴾، قال: «هو الذي سُمِّى لمَلَكِ المَوْت (عليه السلام) في ليلة القَدْر».

وقد تقدّمت روايات في ذلك، في قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ قَضَى أَجَلاً وَأَجَلٌ مُّسَمَىّ عِندَهُ ﴾ من أوّل سورة الأنعام (۱).

٢/٤٩٠٦ - عليّ بن إبراهيم: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر الله السلام، في قوله نعالى: ﴿ قُلْ أَرْءَيْتُمْ إِنْ أَتَاكُمْ عَذَاتِهُ بَيَاتاً ﴾: «يعني لَيُلاً أو نَهاراً ﴿ مَّاذَا يَسْتَعْجِلُ مِنْهُ ٱلْمُجْرِمُونَ ﴾ فهذا عَذابٌ يَنْزِلُ في آخِرِ الزَّمان على فَسَفَةٍ أَهَلِ الفِبْلَة وهُم يَجْحَدون نُزولَ العَذابِ عليهم».

٣/٤٩٠٧ - وقال عليّ بن إبراهيم، في قوله نعالى: ﴿ أَثُمَّ إِذَا مَا وَقَعَ ءَامَنتُم بِهِ ﴾ أي صدَّقْتُم في الرَّجْعَةِ، فَيُقَال لَهُم: ﴿ عَالَفُن ﴾ وَالشَّن ﴾ تؤمنون يعني بأمير المؤمنين المبالج، ﴿ وَقَدْ كُنتُم بِهِ ﴾ من قبل ﴿ تَسْتَعْجِلُونَ ﴾ ، ﴿ ثُمَّ قِيلَ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ آلَ محمّدٍ حمَّهُم ﴿ وُقُوا عَذَابَ آلْخُلُد هَلْ تُجْزَوْنَ إِلّا بِمَا كُنتُمْ تَكْسِبُونَ ﴾ . شمّ قال: ﴿ وَيَسْتَنبِنُونَك ﴾ يا محمّد، أهل مكة في عليّ ﴿ أَخَقُ هُو ﴾ أي إمام هو ﴿ قُلْ إِي وَربِّي إِنَّهُ لَحَقّ ﴾ إمام.

١٤٩٠٨ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن القاسِم بن محمّد الجَوْهَرِيّ، عن بَعض أصحابنا، عن أبي عن بَعض أصحابنا، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله)، في قوله تعالى ﴿ وَيُسْتَنِينُونَكَ أَحَقٌ هُوَ ﴾، قال: «ما تقولُ في عليّ؟ ﴿ قُلْ إِي وَرَبِّي إِنَّهُ لَحَقٌ وَمَا أَنتُم بِمُعْجِزِينَ ﴾ .

٥/٤٩٠٩ - العيّاشي: عن يحيى بن سعيد، عن أبي عبدالله (عبد المبه) عن أبيه، في قول الله: ﴿ وَيَسْتَنبِتُونَكَ أَحَقُ هُوَ ﴾، قال: ابَسْتَنبِئُكَ ـ يَا محمّد ـ أهلُ مَكّة عن عليّ بن أبي طالب (عبد المبه)، إمامٌ هو؟ ﴿ قُل إِي وَرَبِّي إِنَّهُ لَحَقٌّ ﴾ ».

سورة يونس آية . ٤٩ ـ ٥٤ ـ

١ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٤/١٢٣.

<sup>(</sup>١) تقدّمت في تفسير الآية (٢) من سورة الأنعام.

۲ ـ تفسير الفمّي ۱: ۳۱۲.

٣ ـ تفسير القمّي ١: ٣١٢.

٤ ـ الكافي ١: ٢٥٦/٧٨

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٢٣ /٢٥.

٦/٤٩١٠ - ابن شَهْرآشۇب: عن الباقر (عبىدلىم)، في قوله: ﴿ وَيَسْتَنبِئُونَكَ أَحَقٌ هُوَ﴾، قال: «يسألونَك ـ با محمّد ـ علىّ وصيّك؟ قل: إي وَرَبِي إنّهُ لَوَصِبَي.

٧/٤٩١٠ عليّ بن إبراهيم: قُوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ لِكُلِّ نَفْسٍ ظَلَمَتْ ﴾ آلَ مُحمَدٍ حقَّهم ﴿ ما فِي ٱلأَرْضِ ﴾ جميعاً ﴿ لَا فَتَدَتْ بِهِ ﴾ في ذلك الوقت، يعني الرَّجْعَة.

٨/٤٩١٢ على بن إبراهيم: في قوله تعالى: ﴿ وَأُسَرُّواْ ٱلنَّذَامَةَ لَمَّا رَأَوْالْعَذَابَ وَقُضِى بَيْنَهُم بِالْقِسْطِ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾، قال: حدثني محمّد بن جعفر، قال حدّثني محمّد بن أحمد، عن أحمد بن الحسين، عن صالح بن أبي حمّاد ('')، عن الحسن بن موسى الخَشَاب، عن رجُل، عن حَمّاد بن عيسى، عمّن رَواه، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: سُئِل عن قولِ الله تبارك وتعالى: ﴿ وَأَسَرُّواْ ٱلنَّذَامَةَ لَمَّا رَأَوُاْ ٱلْعَذَابَ ﴾، قال: قيل له: ما يَنْفَعهُم إشرارُ النَّدامَةِ وهُم في العَذَاب؟ قال: «كرهوا شَماتَةَ الأعداء».

العيّاشي: عن خمّاد بن عبسي، عمَّنُ رَواءُ، عن أبي عبدالله (مله الله)، قال: سُئِلَ عن قولِ الله: ﴿ وَأَسَرُّواْ النَّذَامَةَ لَمَّا رَأْوُاْ الْعَذَابَ﴾ وذكر الحديث ".

قوله تعالى:

أَلاَ إِنَّ شِهِ مَا فِي ٱلسَّمَـٰوَاتِ وَٱلْأَرْضِ أَلاَ إِنَّ وَعْدَ ٱللهِ حَقِّ وَلَـٰكِنَّ أَلاَ إِنَّ وَعْدَ ٱللهِ حَقِّ وَلَـٰكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ \* هُوَ يُخِي وَيُمِيثُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ -إلى فوله نعالى - أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ \* هُوَ يُحْيِ وَيُمِيثُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ -إلى فوله نعالى - فَيْزُونَهُمْ عُونَ [00-00] فَبِذَٰ لِكَ فَلْيَفْرَحُوا هُو خَيْرٌ مِتَا يَجْمَعُونَ [00-00]

1/٤٩١٣ على بن إبراهيم: في قوله تعالى: ﴿ أَلَا إِنَّ يَقِهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلآ إِنَّ وَعُدَ آهِ حَقَّ وَلَكِنَ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ هُو يُحِيْ وَيُمِيتُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ إنه مُحْكَم. قال: ثمّ قال: ﴿ يَا أَيُهَا آلنَّاسُ قَدْ جَاءَتُكُم مَّوْعِظَةٌ مِن رَّبِكُمْ وَشِفَاءٌ لِمَا فِي آلصَّدُورِ وَهُدئ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾، قال: رسول الله (منه عبه وآله) والقُرآن. ثمّ قال: ﴿ قُلْ ﴾ لهم يا محمّد ﴿ بِفَضْلِ آللهِ وَيِرَحْمَتِهِ ﴾ [قال: الفَضْلُ رسولُ الله (منه عبه وآله)، ورَحمَتُهُ أُمِيرُ المؤمنين (عبه السلام)] ﴿ فَيِذَلِكَ فَلْيَفَرَحُوا ﴾، قال: فَلْيَغْرَحُوا ﴾، قال: فَلْيَغْرَحُوا أعداؤنا من الذَّهَبِ

٦ ـ المناقب ٣: ٦١، شواهد النزيل ١: ٣٦٣/٢٦٧ و ٣٦٤.

٧ ـ تفسير القمتي ١: ٣١٣.

٨ ـ تفسير القمق ١: ٣١٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: صالح بن أبي عمّار، وهو خطأ حسبما أشار له في معجم رجال الحديث ٩: ٥٤.

<sup>(</sup>۲) تفسير العيّاشي ۲: ۲٦/۱۲۳.

سورة يونس آية ـ ٥٥ ـ ٥٨ ـ

والفِضَّة.

٢/٤٩١٤ - العيّاشي: عن السَّكوني، عن أبي عبدالله، عن أبيه (عليمه السلام)، قال: «شَكا رجُلَ إلى النبيّ (ملراله عليه رائم أنه في صَدْرِه، فقال: استَشْفِ بالقُرآن، لأنّ الله يقول: ﴿ وَشِفَآءٌ لِّمَا فِي آلصَّدُورِ ﴾ .

٣/٤٩١٥ - عن الأصبّغ بن نُباتَة، عن أمير المُؤمنين (طه السلام)، في قولِ الله: ﴿ قُلْ بِفَضْلِ آللهِ وَبِرَ حُمَتِهِ فَيِذَ لِكَ فَلْيَفْرَ حُواْ﴾، قال: (فَلْيَفْرَحْ شِيعتُنا هو خَيرٌ ممّا أعطِيَ عَدوُنا من الذَّهَب والفِضَّة».

4/٤٩١٦ عن أبي حمزة، عن أبي جعفر (علم السلام)، قال: قلتُ: ﴿قُلْ بِفَضْلِ آلَٰهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَبِلَٰ لِكَ فَلْيَفْرَحُواْ هُوَ خَيْرٌ مِّمَّا يَجْمَعُونَ﴾؟ قال: «الإقرارُ بنُبُوَّة محمّد (علم والدائسلام) والائتِمام بأميرِ المؤمنين (علم السلام) هو خيرٌ ممّا يجمَعُ هؤلاء في دُنياهم).

٥/٤٩١٧ محمد بن يعقوب: عن عدّةٍ من أصحابنا، عن أحمد بن محمد، عن عمر بن عبدالعزيز، عن محمد، عن عمر بن عبدالعزيز، عن محمد بن الفُضيل، عن الرّضا (طب السلام)، قال: قلتُ: ﴿قُلْ بِفَضْلِ آللهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَبِذُ لِكَ فَلْيَفْرَحُواْ هُوَ خَيْرٌ مِمّا يَجْمَعُ هَوْلاً عَن دُنياهم،
يَجْمَعُونَ ﴾؟ قال: «بولاية محمد وآل محمد (طبهم السلام) هو خيرٌ ممّا يجمعُ هؤلاء من دُنياهم.

حدّه أحمد بن أبي عبدالله البَرْفِيّ، عن أبيه محمّد بن خالد، قال: حدّننا سَهْل بن المَرْزُبان الفارسِيّ، قال: حدّننا محمّد بن أبي عبدالله البَرْفِيّ، عن أبيه محمّد بن خالد، قال: حدّننا سَهْل بن المَرْزُبان الفارسِيّ، قال: حدّننا محمّد بن منصور، عن عبدالله بن جعفر، عن محمّد بن الفَيْض بن المُختار، عن أبيه، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ الباقر، عن أبيه، عن جدّه (عليم الديم)، قال: وخرّج ورسول (سَلَرَاه عليه رآه)، ذات يوم وهو راكب، وخرّج عليّ (عبدالديم) وهو يمشي، فقال له: يا أبا الحسن، إمّا أن تَركب وإمّا أن تَنْصِ فَ، فإنّ الله عزّ وجلّ أمرني أن تَركب إذا ركِبتُ، ونعرب إذا ركِبتُ، وتحرّب عليه أن يَركب وإمّا أن تَركب والمّا أن تَنْصُوف، فإنّ الله عزّ وجلّ أمرني أن تَركب إذا ركِبتُ، ونمسي إذا مَشِيتُ، وتَجلِسَ إذا جَلستُ، إلّا أن يكونَ حَدٌ من حُدودِ الله لا بُدّ لك من القِيام والقعود فيه. وما أكرَمني الله بكرامة إلّا وقد أكرَمَك بمِثْلِها، وخصّتي بالنّبُوّة والرّسالة، وجعلك وَليّي في ذلك، تقومُ في حُدودِه وفي صَعْب أموره.

والذي بعَث محمَّداً بالحقّ نَبيّاً، ما آمَنَ بي مَنْ أنكرَكَ، ولا أقرَّبي مَنْ جحَدك، ولا آمَنَ بي (١) من كفَرَبك، وإنَّ فَضْلَك لَمِنْ فَضْلي، وإنَّ فَضْلي (الفَصْلُ الله، وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿قُلْ بِفَضْلِ آللهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَبِذُلِكَ فَلْيَفْرَحُوا هَوَ خَيْرٌ مِّمَّا يَجْمَعُونَ﴾ فَفَضْلُ الله نبّوة نبيّكم، ورَحمَتُه ولابة عليّ بن أبي طالب ﴿ فَبِذَٰ لِكَ ﴾ قال: بالنُبُوَّةِ والوِلابة

٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٢٤/٢٧.

٣ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٢٤/ ٢٨.

ة ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٩/١٢١.

٥ ـ الكافي ١: ٢٥٠/٥٥.

٦ ـ الأمالي: ٢٩٩/٣١٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: بالله.

<sup>(</sup>٢) زاد في المصدر: لك.

﴿ فَلْيَفْرَحُوا﴾ يعني الشيعة ﴿ هُو خَيْرٌ مِّمَّا يَجْمَعُونَ﴾ يعني مُخالفيهم، من الأهْلِ والمالِ والوُلدِ في دار الدنيا. والله ـ يا عليّ ـ ما خُلِقتَ إلّا لتَعْبُدَ ربَّك، ولتُعرَفَ بك مَعالِمُ الدَّين، ويصلُح بك دارِسُ السَّبيل، ولقد ضَلَّ مَنْ ضَلَّ عنك، ولن يَهتَدِيَ إلى الله عزّ وجلَ مَنْ لَمْ يهتَدِ إليك وإلى وِلاينِك، وهو قول ربّي عزّ وجلَّ: ﴿ وَإِنِّي لَغَفَّارٌ لِمَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً ثُمَّ آهْتَدَى﴾ (" يعني إلى ولاينك.

ولقد أمرّني ربيّ نبارك وتعالى أن أفترض مِنْ حَقِك ما أفتَرِضُه مِن حَقّي، وإنَّ حقّك لمفروضٌ على من آمن بي، ولولاك لم يُعْرَف حزب الله، وبك يُعْرَف عدوّ الله، ومن لم يُلْقَه بولايتك لم يَلْقَه بشيء، ولقد أنزل الله عزّ وجلّ إليّ: ﴿ يَا آيُهَا ٱلرَّسُولُ بَلِغُ مَا أُنزِلَ إلَيْكَ مِن رَّبِكَ ﴾ يعني في ولايتك با علي ﴿ وإن لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُ ﴾ (\*) ولو لم أبلَعْ ما أمرُث به مِن ولايتك لَحَبِط عملي، ومَنْ لقي الله عزّ وجل بغير ولايتك فقد حَبِط عَمَلُه، وعْدَ يُنجَزُلي، وما أقولُ إلا قَوْلَ ربّي تبارك وتعالى، وإنّ الذي أقولُ لَمِنَ الله عزّ وجلَ أنزَلَه فيك».

٧/٤٩١٩ الطَّبَرْسي، قال: قال أبو جعفر الباقر(عبهالسلام): «فَضْلُ اللهِ: رَسُولُ الله، ورحمَنُه: عليّ بن أبــي طالب (مـلوات)ة عليه،».

مرد به المرد الشيخ في (أماليه): قال: أخبرنا أبو عُمر، قال: أخبرنا أحمد، قال: حدّثنا يعقوب بن يوسف بن زياد، قال: حدَّثنا نُصْر بن مُزاحِم، قال: حدَّثنا محمد بن مَروان، عن الكَلْبي، عن أبي صالح، عن ابن عبّاس، قال: ﴿ يِفَضْل آفَهِ ﴾ النبي (ملى الله عبدراله) ﴿ وَبِرَحْمَتِهِ ﴾ عليّ (عبدالسلام).

٩/٤٩٢٦ ابن الفارسِي: قال اَبنُ عبّاس: ﴿ قُلْ بِفَضْلِ آللهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَـبِذَٰلِكَ فَـلْيَفْرَحُواْ هُـوَ خَـيْرٌ مِسَمًا يَجْمَعُونَ﴾ قالفَضْلُ مِنَ الله النبيّ (مـنـداه عليه راده)، ويزحْمَتِه عليّ (عليه السلام).

قوله تعالى:

## قُلْ أَرَءَ يْتُم مَّا أَنزَلَ آللهُ لَكُمْ مِنْ رِّزُقٍ فَجَعَلْتُم مِّنْهُ حَرَاماً وَحَلالاً قُلْ ءَ آللهُ أَذِنَ لَكُمْ أَمْ عَلَى آللهِ تَفْتَرُونَ [ ٥٩ ]

١/٤٩٢٢ ـ عليّ بن إبراهيم: وهو ما أحَلَّتُهُ وحرَّمَتُهُ أهلُ الكِتاب لقوله: ﴿ وَقَالُواْ مَا فِي بُطُونِ هَٰذِهِ ٱلْأَنْعَامِ

AY : ۲۰ ቴ (ዮ)

<sup>(</sup>٤) المائدة ٥: ١٧.

٧ ـ مجمع البيان ٥: ١٧٨.

٨ ـ الأمالي ١: ٢٦٠.

٩ ــروضة الواعظين: ١٠٦، تاريخ بغداد ٥: ١٥، شواهد التنزيل ١: ٣٦٥/٢٦٨، ترجمة الامام علي (طبهالسلام) من تاريخ ابن عساكر ٢: ٣٣٤/٤٢٦. كفاية الطالب: ٢٣٧.

سورة يونس (۱۰) ...... ۱۰۰ .... ۱۰۰ سورة يونس (۱۰)

خَالِصَةٌ لِّذُكُورِنَا وَمُحَرَّمٌ عَلَىٰ أَزْوَاجِنَا﴾ (1)، وقوله: ﴿ وَجَعَلُواْ فِي مِمَّا ذَرَاْ مِنَ ٱلْحَرْثِ وَٱلْأَنْعَامِ نَصِيباً ﴾ الآية (1)، فاحنَجَّ اللهُ عليهم، فقال: ﴿ قُلْ ءَاللهُ أَذِنَ لَكُمْ أَمْ عَلَى آللهِ تَفْتَرُونَ ﴾.

قوله تعالى:

## وَمَا تَكُونُ فِى شَأْنٍ وَمَا تَتْلُواْ مِنْهُ مِن قُرْءَانٍ - إلى قوله نعالى - كِتَابٍ مُّبينِ [٦١]

1/٤٩٢٣ - عليّ بن إبراهيم: مُخاطَبَة لِرُسولِ الله (صنى الله على وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلَّا كُنَّا عَسَلَيْكُمْ شُهُوداً ﴾ قال: كان رَسولُ الله (صنى الله على وَلَا قَرَأُ هذه الآية بَكى بُكاءٌ شديداً. ومعنى قوله: ﴿ وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنِ ﴾ أي في عَمَلٍ تَعْمَلُه خَيْراً أو شَرًا ﴿ وَمَا يَعْزُبُ عَن رَبِكَ ﴾ أي لا يَغيبُ عنه ﴿ مِن مِثْقَالِ ذِرَّةٍ فِي آلأَرضِ وَلَا فِي إِللهُ وَلَا أَكْبَرَ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُبِينٍ ﴾.

قوله تعالى:

أَلاَ إِنَّ أَوْلِيَآ ءَ آللهِ لاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونُ \* آلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَكَانُواْ يَتَّقُونَ \* لَهُمُ آلْبُشَرَى فِي ٱلْحَيِّوٰةِ ٱلدُّنْيَا وَفِي ٱلْأَخِرَةِ لَا وَكَانُواْ يَتَّقُونَ \* لَهُمُ ٱلْبُشَرَى فِي ٱلْحَيِّوٰةِ ٱلدُّنْيَا وَفِي ٱلْأَخِرَةِ لَا وَكَانُواْ يَتَّقُونَ \* لَهُمُ ٱلْفُوزُ ٱلْعَظِيمُ [71-72]
تَبْدِيلَ لِكَلِمَاتِ ٱللهِ ذَٰلِكَ هُو ٱلْفُوزُ ٱلْعَظِيمُ [77-72]

1/٤٩٢٤ - محمّد بن يعفوب: عن عِدّةٍ من أَصْحَابِنا، عَن سَهْل بن زِياد، عن ابن فَضّال، عن عليّ بن عُقْبَة، عن أبيه، قال: قال لي أبو عبدالله (عبدالله): (يا عُقْبَة، لاَ يقبَلُ الله من العِبادِ يومَ القيامة إلّا هذا الأمر الذي أنتُم عليه، وما بَيْنَ أَحَدِكم وبين أن يَرى ما تَفَرُّ به عَيْنُه إلّا أن تبلّغَ نَفسُه إلى هذه،. ثمّ أهوى بيَدِه إلى الوَرِيد، ثمّ أتّكاً.

وكان معي المُعَلَى فغمَزني أن أسأله، فقلتُ: يا بنَ رَسولِ الله، فإذا بلَغَتْ نفسُه هذه، أيّ شيء يَرى؟ فقلتُ له بِضْعَ عَشْرَة مرّةُ: أيّ شيء؟ فقال في كلِّها: «يرى»، ولا يَزيدُ عليها، ثمّ جلس في آخِرها، فقال: «يا عُقْبَة». فقلتُ:

سورة يونس آية ـ ٦١ ـ

<sup>(</sup>١) الأنهام ٦: ١٣٩.

<sup>(</sup>۲) الأنعام ٦: ٢٣٦.

١ ـ تفسير الفميّ ١: ٣١٣.

سورة يونس آية ـ ٦٢ ـ ٦٤ .

۱ ـ الكافي ۳: ۱/۱۲۸.

لبَّيك وسَعْدَيك. فقال: «أَبَيْتَ إِلَّا أَن تَعْلَم؟ وفقلتُ: نعَم - يا بنَ رَسولِ الله -إنّما دِيني مَع دِينك، فإذا ذَهب دِيني كان ذلك (() كيف لي بك - يا بنَ رَسولِ الله -كلّ ساعة (() وبَكِيتُ، فرَقَّ لي، فقال: «يَراهُما، والله». فقلتُ: بأبي وأمّي، مَنْ هما؟ قال: «ذلك رَسولُ الله (ملَى الله عب راد)، وعليّ (عب السلام) - يا عُقْبَة - لن تَموتَ نفسٌ مؤمِنةٌ أبَداً حتّى تَراهُما». قلت: فإذا نظر إليهما المؤمن، أيَرْجعُ إلى الدُنيا؟ فقال: «لا، يمضى أمامه، إذا نظر إليهما».

فقلت له: يقولان شيئاً؟ قال: «نعم، يدخُلان جمَيعاً على المؤمن، فيجلِسُ رسولُ الله (متراه عليه رآله) عند رجليه، فبُكِبُ عليه رَسولُ الله (متراه عليه رآله)، فيقول: يا ولي ـ الله، أبْشِر، أنا رسولُ الله، وعليّ (علم السلام) عند رجليه، فبُكِبُ عليه رَسولُ الله (متراه عليه رآله)، فيقول: يا ولي ـ الله، أبْشِر، أنا رسولُ الله (متراه عليه وقول): إني حمّا تركتَ من الدُنيا. ثمّ يتهضُ رَسولُ الله (متراه عليه وقول) عليّ (علم السلام) حتى بُكِبٌ عليه، فيقولُ: يا وليّ الله، أبْشِر أنا عليّ بن أبي طالب الذي كنتَ تُحِبُ (٣ أما لأَنفعنك ٥، ثمّ قال: وإنّ هذا في كتاب الله عزّ وجلّ ، فقلُت: أين ـ جعَلني الله فيداك ـ هذا من كتاب الله؟ قال: وفي يونس، قول الله عزّ وجلّ ها هنا: ﴿ ٱلَّذِينَ عَامَتُواْ وَكَاتُواْ فَكَاتُواْ وَكَاتُواْ وَكَالُهُمْ ٱلْبُشْرَى فِي آلْحَيَوْةِ آلدُّنْيَا وَفِي ٱلْأَخِرَةِ لاَ تَبْدِيلَ لِكَلِمَاتِ آللهِ ذَلِكَ هُوَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ ».

٢/٤٩٢٥ - رعنه: بإسناده عن أبان بن عُنمان، عن عُقْبَة أنّه سَمِعَ أبا عبدالله (مدالله) يقول: وإنّ الرّجُل إذا وقَعَتْ نفسُه في صَدْرِه يرى». قلت: جُعِلتُ فِداك، وما يَرى؟ قال: ايرى رّسول الله (صفى المعبدراله) فيقول له رسول الله (صفى المعبدراله) فيقول له رسول الله (صفى المعبدراله) فيقول أنا عليّ بن أبي طالب الذي كنتَ تُحِبّ، أما لأَثْفَعَنَك (١) البوم اله.

قال: قلتُ له: أيكون أحَدٌ من الناس يرى هذا ثمَّ يَرْجِع إلى الدنيا؟ قال: قال: «لا، إذا رأى هذا أبداً مات، وأعظَم ذلك» (") قال: «وذلك في القرآن قول الله عزّ وحلّ: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَكَانُواْ يَتَقُونَ ۞ لَهُمُ ٱلْبُشْرَى فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَفِي ٱلْأَخِرَةِ لَا تَبْدِيلَ لِكَلِمَاتِ آللهِ ﴾ ».

٣/٤٩٢٦ - وعنه: عن محمّد بن يحبى وعن أحمد بن محمّد، عن ابن فضّال، عن أبي جميلة، عن جابر، عن أبي جعفر (عندالله) قال: «قال رجُلَّ لرَسولِ الله (سلّى الله عليه راله): أخْبِرْني عن قَولِ الله عزّ وجلّ: ﴿لَهُمُ ٱلْبُشْرَى فِي الْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا﴾، قال: «هي الرُّوْيا الحَسَنة، يرى المُؤْمِنُ فيُبشَّر بها في دُنياه».

<sup>(1)</sup> قال المجلسي في (البحار ٦: ١٨٦): أي إنَّ ديني إنَما يستقيم إذا كان موافقاً لدينك، فإذا ذهب ديني لعدم علمي بما تعتقده كان ذلك، أي الخسران والهلاك والعذاب الأبدي، أشار إليه مُبهماً لتفخيمه.

<sup>(</sup>٢) أي لا يتبــتّر لي السؤال منك كلّ ساعة.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: تُحبّه.

۲ ـ الكافي ۳: ۱۲۳/۸

<sup>(</sup>١) في المصدر: كنت تُحبّه، تُحبّ أن أنفعك.

<sup>(</sup>٢) قال المجلسي في (البحار ٢: ٢٩٤): قوله: «وأعظم ذلك» يحُتمل أن يكون هذا كلامه (مله السلام) والمراد أنَّ الميت يَعُدُّ ذلك أمراً عظيماً، أو من كلام الراوي، والمراد أنّه (عليه السلام) أعظم كلامي واستغرب ما قلت له من جواز الرجوع إلى الدنيا بعد رُوْية ذلك، وهو أظهر.

٣ ـ الكافي ٨: ٩٠/٩٠.

الله على الله البادية له حَشَمٌ وجمال، فقال: أتى رسولَ الله الله على الله والله رجلٌ من أهل البادية له حَشَمٌ وجمال، فقال: يار سولَ الله، أخبِرْني عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ أَلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَكَاتُواْ يَتَّقُونَ \* لَهُمُ ٱلْبُشْرَىٰ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَفِي الْخَيَوْةِ الدُّنْيَا وَفِي الْمُحْرَةِ ﴾.

فقال: «أمّا قوله تعالَى: ﴿ لَهُمُ ٱلْبُشْرَى فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا﴾ فهي الرؤيا الحسنة، يراها المؤمن فيُبَشِّر بها في دنياه، وأمّا قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَفِي ٱلْأَخِرَةِ ﴾ فإنّها بِشَارَةُ المُؤمِن عند المَوت، يُبشَّر بها عند موّنِه، إنّ الله قد غفَرلك ولِمَن يَحْملُك إلى فَبْرِكَ».

20/5914 المُفيد في (أماليه): قال: أخبرني أبو عُبيد الله محمّد بن عِمران المَرْزُباني، قال: حدّثنا محمّد بن أحمَد الكاتِب، قال: حدّثنا ابن أبي خَبْنُمة، قال: حدَّثنا عبدالله (1) بن داهِر، عن الأعْمَش، عن عَباية الأسّدي، عن ابن عبّاس رحمه الله، قال: سُئل أميرُ المُوْمنين عليّ بن أبي طالب (عبدالله) عن قوله تعالى: ﴿ أَلا إِنَّ أَوْلِيا اللهُ وَمنين عَبَالله اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ أَوْلِيا اللهُ وَمنين علي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَبْر اللهُ وَمنين (عبدالله): هم قومٌ أخلَصوا لله تعالى في عِبادَتِه، ونظروا الى باطِنِ الدُنيا حين نظر الناسُ إلى ظاهِرِها، فعرَفوا آجِلَها حين غُرَّ الخَلْقُ سِواهُم بعاجِلها، فتَركوا منها ما عَلِموا أنّه سيَميتُهما.

ثمّ قال: «أيّها المُعَلِّلُ نفسَه بالدُّنيا، الراكِضُ على حَبائِلهَا، المُجتَهِد في عِمارَةِ ما سيَخرَبُ منها، ألم تَرَ إلى مَصارِع آبائِك في البِلى ""، ومَضاجِع أبنائك تحتّ الجَنادِل والثَّرى، كم مرَّضْتَ بيدَيك وعَلَلْتَ بكفَّيك، تَسْتَوصِفُ لهم الأطِبَاء وتَستَعْتِبُ لهم الأحِبَاء، فلم يُغْنِ عَنْهِم غَناؤك، ولا ينجَعُ فبهم دَواؤك.

٧/٤٩٣٠ عن بُرَيد العِجليّ، عن أبي جعفر (مله السلام)، قال: «وجَدْنا في كتابٍ عليّ بن الحسين (عله السلام): ﴿ أَلَا إِنَّ أُولِيّاً مَا أَنَهُ لَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَسخَزَنُونَ ﴾ قال: إذا أدّوا فرائِضَ الله، وأخَذوا بسُنَنِ رَسولِ

٤ ـ من لا يحضره الفقيه ١: ٧٩/٥٦، الدر المنثور ٤: ٧٧٥.

٥ ـ الأمالي: ٢٨٨٦.

 <sup>(</sup>١) في «س، ط» وبعض نسخ المصدر: عبدالملك، والظاهر صحة ما في المتن، وهو عبدالله بن داهر بن يحيى الرازي الأحمري، روى عنه أحمد
 ابن أبي خيثمة، وروى هو عن أبيه عن الأعمش، تاريخ بغداد ٩: ٤٥٣.

<sup>(</sup>٢) البِلي: الفَتَاء.

٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٢٤/٢٠.

٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٢٤/ ٣١/

الله (منى الاعبه والله)، وتورَّعوا عن مَحارمِ الله، وزهِدوا في عاجِل زَهْرَةِ الدُّنيا، ورَغِبوا فيما عندالله، واكتسَبوا الطِّيبَ مِن رِزْقِ الله، لا يُريدون به التّفاخُرَ والتّكاثُر، ثمّ أنْفَقُوا فيما يَلْزَمُهم مِن حُقوقٍ واجبةٍ، فأُولئك الذين بارَكَ الله لهم فيما اكتَسبوا، ويُثابون على ما قدَّموا لآخِرَتِهم ال

٨/٤٩٣١ عن عبدالرَّحيم، قال: قال أبو جعفر (عله السلام): اإنّما أحدُكم حبن تبلّغُ نفشه هاهنا، فينزِلُ عليه ملكُ المَوْت، فيقول له: أمّا ماكنتَ ترجو فقد أعطيته، وأمّا ماكنتَ تَخافُه فقد أمِنْتَ منه، ويُفتَحُ له بابّ إلى منزله من الجّنة، وانظُرْ هذا رسولُ الله وعليّ والحسن والحسين (عليم السلام) رُفقاؤك، وهو قول الله: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامنُواْ وَكَانُواْ يَتَقُونَ \* لَهُمُ ٱلْبُشْرَى فِي ٱلْحَبَاوةِ ٱللّذُنيَا وَفِي ٱلْأَخِرَةِ ﴾ ..

٩/٤٩٣٢ عن عُقْبَة بن خالد، قال: دخَلتُ أنا والمُعَلَى على أبي عبدالله اعلى الله فقال: «يا عُقْبة، لا يقبَلُ الله من العِباد يومَ القيامة إلّا هذا الذّين الذي أنتُم عليه، وما بين أحدِكم وبين أن يَرى ما تَقَرُّبه عَيْنُه إلا أن تَبلُغَ نفسُه إلى هذه» وأومًا بيّدِه إلى الوّريد، ثمّ اتّكاً.

قلتُ: فإذا نظر إليهما المؤمن، أبرجع إلى الدنيا؟ قال: ولا، مضى أمامه،

قال: مُجعِلتُ فِداك، أين في كتاب الله؟ قال: «في يونس ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَكَانُواْ يَتَّقُونَ ۞ لَهُمُ ٱلبُشْرَى فِي ٱلحَيَوْةِ ٱلدُّنيَا وَفِي ٱلْأَخِرَةِ ﴾ إلى قوله: ﴿ ٱلْعَظِيمُ ﴾ ».

١٠/٤٩٣٣ ـ عن أبي حمزة الثَّمَاليّ، قال: قلتُ لأبي جعفر (عله السلام): ما يُصْنَع بأحَدٍ عندالمَوت؟

٨ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٢/١٢٤.

٩ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٣٣/١٢٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: مع دمي. قال المجلسي في (البحار ٦: ١٨٦): المراد بالدم الحياة، أي لا أترُك طلب الدين مادمت حيّاً. وقوله: «فإذا ذهب ديني كان ذلك» فالمعنى أنّ ديني مقرونٌ بحياتي، فمع عدم الدين فكأ نّي لست بحيّ، وقوله: «كان ذلك» أي كان الموت.

١٠ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٢/ ٢٢٦.

قال: «أما والله ـ يا أبا حمزة ـ ما بين أحَدِكم وبين أن يَرى مَكانَه من الله ومَكانَه ممّا تَقَرُّ به عبنُه إلا أن تَبْلُغَ نفسُه ها هنا ـ ثمّ أهوى بيده إلى نَحْرِه ـ ألا أبشِّرُك، يا أبا حمزة؟، فقلتُ: بلى، مُجعِلتُ فِداك.

11/£9٣٤ - سُلَيم بن قيس الهِلاليّ، قال: سألتُ عليّ بن أبي طالب (عليه السلام) قلتُ: أصلَحَك الله، مَنْ لَقِيَ الله مُؤْمناً عارِفاً بإمامِه مُطيعاً له، من أهلِ الجَنّة هو؟ قال: «نعم، إذا لَقِيَ الله وهو ('' مِن الذين قال الله تعالى: ﴿ اللّذِينَ عَامَنُواْ وَكَانُواْ يَتُقُونَ ﴾، ﴿ اللّذِينَ عَامَنُواْ وَلَمْ يَلْبِسُواْ إِيمَانَهُم وَاللّهُ مَا اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

قلت: فمَنْ لَقِيَ اللهَ منهم على الكَبائر؟ قال: ههو في مَشيئة الله، إنْ عَذَّبَه فبذَنْبهِ، وإن تَجاوَز عنه فيرحْمَته، قلتُ: فلتُ: فيُدخِله النار وهو مؤمن؟ قال: انعم، لأنه ليس من المُؤمنين الذين عنى الله أنه وليّ المؤمنين، لأنّ الذين عنى الله أنّه لهم وَليّ، وأنّه لا خَوف عليهم ولاهم يحَزّنون، هم المؤمنون الذين يتّقون الله، والذين عَمِلوا الصَالحَات، والذين لم يَلْبِسُوا إيمائهُم بظُلمه.

المَّنْيَا ﴿ اللهُ عَالَى: ﴿ لَهُ مَنَ الصَّادِقَ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

المُحْبَوْةِ اللَّمْنِيْلِ وَفِي معنى ﴿ لَهُمُ ٱلْكُنْسُورِي فِي ٱلْحَبَوْةِ اللَّمْنِيَّا وَفِي ٱلْأَخِرَةِ ﴾، عن أبي جعفر (عدالله) في معنى البِشارة: «أنّها في الدُنيا الرُّؤيا الصالِحَة يَراها المُؤمِنُ لنَفْسِه أو تُرى له، وفي الآخرة الجَنّة، وهي ما يُبَشِّرُهم به الملائكة عند خُروجِهم من القُبور، وفي القيامة إلى أن يَدخُلوا الجَنّة يُبَشِّرونهم بها حالاً بعد حال».

ثمٌ قال: وروي ذلك في حديث مرفوع عن النبيِّ (مقراة عليه وآله).

١١ ـ كتاب سليم بن قيس: ٥٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: مؤمن.

<sup>(</sup>٢) البقرة ٢: ٢٥.

<sup>(</sup>٣) الأنمام ٦: ٢٨.

١٢ -المتاقب ٣: ٢٢٣.

۱۲ ـ مجمع البيان ٥: ١٨٢.

۱۶ ـ تهج البيان ۲: ۱۶۶ «مخطوط».

بَراها المُؤمن، وفي الآخِرَة الجَنَّة ممّا أعدَّه الله له من النَّغم عند الموت، وهو قول الله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ تَتَوَفَّلُهُمُ ٱلْمَلَائِكَةُ طَيِّبِينَ يَقُولُونَ سَلاَمٌ عَلَيْكُمُ آدْخُلُواْ ٱلْجَنَّة ﴾ ("أبدا ثَمَّ في الجنّة».

10/1971 - الطّبَرُسي: في معنى ﴿ أَوْلِيمَاءَ اللهِ ﴾ عن عليّ بن الحسين (عبه السلام): وأنهم الذين أدَّوا فرائِضَ الله، وأخَذُوا بسُنَنِ رَسُولِ الله (صلى الله عبه وآله)، وتُورَّعُوا عن مَحارِم الله، وزَهِدُوا في عاجِلِ هذه الدنيا، ورَغِبُوا فيما عندالله، واكتسبوا الطيِّبَ من رِزقِ الله لمعاشِهم، لا يُريدون به التّكائر والتّفاخُر، ثمّ أنفَقُوه فيما يَلْزَمُهم من الحُقوق الواجِبة، فأُولئك الذين يُبارِك الله لهم فيما اكتَسَبوا، ويُثابون على ما فدَّمُوا منه لآخِرَتِهم،

١٦/٤٩٣٩ ـ وقال عليّ بن إبراهيم، في معنى الآية، قال: البُشرى في الحياة الدُنيا هي الرُّوْيا الصالحة (١) يَراها المؤمن، وفي الآخرة الجَنّة عند المَوت، وهو قول الله: ﴿ الَّذِينَ تَتَوَفَّلُهُمُ ٱلْمَلاَئِكَةُ طَيِّبِينَ يَقُولُونَ سَلامٌ عَلَيْكُمُ آذْخُلُواْ ٱلْجَنَّةَ ﴾ (١).

ثمّ قال: وقوله: ﴿ لَا تَبْدِيلَ لِكَلِمَاتِ آفَهِ ﴾ أي لاتَغيير للإمامة، والدَليل على أنّ الكَلِمات الإمامة، قوله: ﴿ وَجَعَلَهَا كَلِمَةً بَاقِيَةً فِي عَقِبِهِ ﴾ " يعني الإمامة.

قوله تعالى:

#### وَلَا يَخْزُنكَ قَـوْلُهُمْ إِنَّ ٱلْـعِزَّةَ لِلهِ جَـمِيعاً ـ إِلَى فُولُهُ تَعَالَى ـ ثُـمَّ لَا يَكُنْ أَمْرُكُمْ عَلَيْكُمْ غُمَّةً ثُمَّ ٱفْضُوۤ اللِّيَ وَلَا تُنظِرُون [70-٧١]

1/1910 - عليّ بن إبراهيم قال في قوله: ﴿ وَلَا يَحْرَنْكَ قُوْلُهُمْ إِنَّ ٱلْعِزَّةَ قِهِ جَمِيعاً ﴾ إلى قوله تعالى ﴿ إِمَا كَانُواْ يَكْفُرُونَ ﴾ فإنّه مُحْكَم، وقوله: ﴿ وَٱثْلُ عَلَيْهِمْ ﴾ مَحْاطِه للحمد (من الامد، آله) ﴿ فَهَا لُوحٍ ﴾ أي خبر نُوحِ ﴿ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ يَا قَوْمِ إِن كَانَ كَبُرَ عَلَيْكُم مَقَامِي وَتَذْكِيرِي بِنَايَاتِ آللهِ فَعَلَى آللهِ تَوَكَّلْتُ فَأَجْمِعُواْ أَمْرَكُمْ وَلَا يُحُنُ أَمْرُكُمْ عَلَيْكُمْ غُمَّةً ﴾ أي لا نَعْتَمُوا ﴿ ثُمَّ ٱقْضُواْ إِلَى اللهِ المعواعليّ وَلا يُتُونُ أَمْرُكُمْ عَلَيْكُمْ غُمَّةً ﴾ أي لا نَعْتَمُوا ﴿ ثُمَّ ٱقْضُواْ إِلَى اللهِ المعواعليّ اللهِ وَلا يَكُنْ أَمْرُكُمْ عَلَيْكُمْ غُمَّةً ﴾ أي لا نَعْتَمُوا ﴿ ثُمَّ ٱقْضُواْ إِلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْكُمْ غُمَّةً ﴾ أي لا نَعْتَمُوا ﴿ ثُمَّ اقْضُواْ إِلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَلا يَكُنْ أَمْرُكُمْ عَلَيْكُمْ غُمَّةً ﴾ أي لا نَعْتَمُوا ﴿ فُهُمْ آفْضُواْ إِلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْكُمْ عُلَيْكُمْ غُلَيْكُمْ غُمَّةً ﴾ أي لا نَعْتَمُوا ﴿ فُهُمْ آفْضُواْ إِلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمْ عُلَيْكُمْ غُمَّةً ﴾ أي لا نَعْتَمُوا ﴿ وَلَا يُعْتَمُوا وَلَوْ اللّهُ عَلَى اللهِ عَنْكُمْ أَوْلُولُ وَلَا يُعْتَمُوا وَلَا عُلَيْكُمْ عُلَيْكُمْ عُلَيْكُمْ عُلَيْكُمْ أَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمْ أَلَا يَكُنْ أَمْرُكُمْ عَلَيْكُمْ غُمَّةً هُمْ إِلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمْ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمْ عُلَيْكُمْ عُلَيْكُمْ عُلَيْكُمْ عُلَيْكُمْ عُلَيْكُمْ عُلَيْكُمْ عُلَيْكُمْ عُلَيْكُمْ أَيْمُ الْفُصُولُ الْمُعَلِي اللهُ عَلَيْكُمْ عُلَيْكُمْ عُلَيْكُمْ عُلَيْكُمْ عُلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ أَنْهُ عُلَيْكُمْ اللهِ عَلَيْكُمْ عُلَيْكُمْ عُلَيْكُمْ عُلَيْكُمْ عُلَيْكُمْ عُلَيْكُمْ عُلَيْكُمْ عُلَيْكُمْ أَمُ الْمُؤْمِنَ اللهِ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عُلَيْكُمْ عُلَيْكُمْ عُلَيْكُمْ عُلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عُلَيْكُمْ عُلَيْكُمْ عُلَيْكُمُ عُلَيْكُمْ عُلَيْكُمُ عُلَيْكُمْ عُلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عُلَيْكُمْ عُلْكُمُ عُلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عُلَيْكُمْ عُلَيْكُمْ عُلَيْكُمْ عُلَيْكُمْ عُلَيْكُمْ عُلْكُمْ عُلِي عُلْمُ عُلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عُلَيْكُمُ عُلَيْكُمُ عُلِيكُمْ عُلِيكُمْ عُلِيكُمْ عُلِيكُ

<sup>(</sup>١) النحل ١٦: ٣٢.

١٥ ـ مجمع اليان ٥: ١٨١.

١٦ ـ تفسير القميّ ١: ٣١٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الحسنة.

<sup>(</sup>٢) النحل ١٦: ٢٢.

<sup>(</sup>٢) الزخرف ٤٢: ٢٨.

سورة يونس (۱۰) ....... (۱۰) ...... .... .... ... ... ... ... ۴۳

قوله تعالى:

### ثُمَّ بَعَثْنَا مِن بَعْدِهِ رُسُلاً -إلى نوله نعالى - فَمَا كَاثُواْ لِيُؤْمِنُواْ بِمَا كَذَّبُواْ بِهِ مِن قَبْلُ [ ٧٤ ]

1/٤٩٤١ ـ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن محمّد بن الحسين، عن محمّد بن إسماعيل، عن صحمّد بن إسماعيل، عن صالح بن عُقْبَة، عن عبدالله بن محمّد الجُعْفي وعُقبّة جميعاً، عن أبي جعفر (طبوالله)، قال: (إن الله عزّ وجلّ خَلَق المخَلَق، فخلَق مَنْ أَحَبٌ ممّا أَحَبٌ، وكان ما أَحَبٌ أَن خَلَقه من طِينة الجَنّة. وخلَق مَنْ أَبغَضَ ممّا أَبغَض، وكان ما أُبغَض أَن خَلَقه من طينة النار، ثمّ بَعثهم في الظّلال».

وروى هذا الحديث ابن بابويه في (العلل): عن أبيه، عن سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد ابن إسماعيل بن بَزْيع، بباقي السَّنَد والمتن (٣).

7/٤٩٤٢ ـ العبّاشي: عن زُرارَة وحُمْرَان، عن أبي جعفر وأبي عبدالله (ملهماالسلام)، قالا: إنّ الله خَلَقَ الخَلْق وهي أظِلَّة، فأرسَلَ رَسولَه محمّداً (ملّى الدعب رائه) فمِنْهُم مَنْ أَمَّى به، ومنهم مَنْ كذَّبه، ثمّ بعَثه في الخَلْقِ الآخر فآمَن به مَن كان آمَن به في الأظِلَّة، وجحَده من جحَد به يومئذٍ، فقال: ﴿ فَمَا كَانُواْ لِيُؤْمِنُواْ بِمَا كَذَّبُواْ بِهِ مِن قَبْلُ ﴾ ».

٣/٤٩٤٣ عن أبي بصير، عن أبي عبدالله وسلام، في قوله: ﴿ ثُمَّ بَعَثْنَا مِن بَعْدِهِ رُسُلاً إِلَى قَوْمِهِمْ ﴾ إلى قوله ﴿ بِمَا كَذَّبُوا بِهِ مِن قَبْلُ ﴾ ، قال: «بَعث الله الرُسُلَ إلى الخَلْقِ وهم في أصلابِ الرِّجال وأرحامِ النِّساء، فمَن صدَّق حينئذِ صدَّق بعد ذلك، ومَن كذَّب حينئذٍ كذَّب بعد ذلك».

٤/٤٩٤٤ عن عبدالله بن محمّد الجُعْفي، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، قال: «إنّ الله خلَق الخَلْقَ، فخلَق مَن

سورة يونس آية ـ ٧٤ ـ

۱ ـ الكافي ۲: ۳/۸.

<sup>(</sup>١) الزخرف ٤٣: ٨٧

<sup>(</sup>٢) لَمَّ منا: ظَرِفٌ لا يتصرُّف، بمعنى هنالك.

<sup>(</sup>٢) علل الشرائع: ١١٨ ٣/١٠.

٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٥/١٢٦.

٣ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٦/ ١٢٦.

٤ - تفسير العيّاشي ٢: ٢٦/١٢٦.

أَحَبَّ ممّا أَحَبَّ، وكان ما أَحَبُّ أَنْ يَحْلُقُه من طِبنَةٍ من الجَنّة، وخلق مَن أبغَضَ ممّا أبغَضَ، وكان ما أبغَضَ أن خلَفَهُ من طِينةٍ من (١١) النار، ثمّ بعثهم في الظّلال».

فقلتُ: وأيّ شيء الظّلال؟ فقال: هأما ترى ظِلَك في الشّمس شيئاً وليس بشيءٍ؟ ثمّ بعَث فيهم النَّبيّين يَدعونَهم إلى الإقرار بالله، فأقرَّ بعضٌ وأنكرَ بعض، ثمّ دعَوْهُم إلى وِلايَتِنا، فأقرَّ بها ـ والله ـ مَن أحَبَ (٢)، وأنكرَها مَن أبغَض، وهو قوله: ﴿ فَمَا كَانُواْ لِيُوْمِنُواْ بِمَا كَذَّ بُواْ بِهِ مِن قَبْلُ ﴾ ٤. ثمّ قال أبو جعفر (عبدالله): دكان التكذيبُ ثَمّ ع.

قوله تعالى:

#### وَقَالَ مُوسَى يَا قَوْمِ إِن كُنتُمْ ءَامِنتُم بِاللهِ فَعَلَيْهِ تَـوَكَّـلُواْ إِن كُـنتُم مُسْلِمِينَ - إلى قوله تعالى - وَنَجِّنَا بِرَحْمَتِكَ مِـنَ ٱلْـقَوْمِ ٱلْكَافِرِينَ مُسْلِمِينَ - إلى قوله تعالى - وَنَجِّنَا بِرَحْمَتِكَ مِـنَ ٱلْـقَوْمِ ٱلْكَافِرِينَ [ ٨٦-٨٤]

1/٤٩٤٥ - فال عليّ بن إبراهيم: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عدالدم)، في قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ مُوسَى يَاقَوْمِ إِن كُنتُمْ ءَامَنتُم بِاللهِ فَعَلَيْهِ تَوَكَّلُواْ إِن كُنتُم مُسْلِمِينَ \* فَقَالُواْ عَلَى آللهِ تَوَكَّلْنَا رَبَّنَا لَا تَجْعَلْنَا فِتْنَةً لِلْقَوْمِ أَن كُنتُم ءَامَنتُم بِاللهِ فَعَلَيْهِ تَوَكَّلُواْ إِن كُنتُم مُسْلِمِينَ \* فَقَالُواْ عَلَى الله كرامة كما يقولون ما سُلطنا الظَّالِمِين \* وَإِن قوم موسى استَعْبَدَهُم آلُ فِرْعُون، وَقَالُوا: لو كان لهؤلاء على الله كرامة كما يقولون ما سُلطنا عليهم. فقال موسى لقَوْمِه: ﴿ يَا قَومِ إِنْ كُنتُم عَامَنتُم بِاللهِ فَعَلَيهِ تَوكَّلُواْ إِنْ كُنتُم مُسْلِمِين \* فَقَالُواْ عَلَى آللهِ تَوكَلْنَارَبُنَا لَا تَجْعَلْنا فِيْنَةً لِلْقُومِ الطَّالِمِينَ \* وَنَجِنا بِرَحْمَتِكُ مِنْ الْقُومِ الْكَافِرِينَ ﴾ .

٢/٤٩٤٦ - العبّاشي: عن زُرَارَة وحُمْرَان ومحمّد بن مُسلِم، عن أبي جعفر وأبي عبدالله (عليهما اللهم)، عن قوله:

قوله تعالى:

وَأَوْحَيْنَا ۚ إِلَى مُوسَى وَأَخِيهِ أَن تَبَوَّءَا لِقَوْمِكُمَا بِمِصْرَ بُهُوتاً

<sup>(</sup>١) (من) ليس في المصدر.

<sup>(</sup>٢) في المصدر زيادة: الله.

سورة يونس آية ـ ٨٦ ـ ٨٤ ـ

ا ـ تفسير القميّ 1: ٣١٤.

٢ ـ تفسير العياشي ٢: ٢٨/١٢٧.

#### وَ آجْعَلُواْ بُيُوتَكُمْ قِبْلَةً وَأَقِيمُوا الصَّلاةَ [ ٨٧ ]

1/1914 - عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ وَآجْعَلُوا بُيُوتَكُمْ قِبَلَةً ﴾، قال: يعني بيت المَقْدِس.
٢/1914 - وعنه، قال: حدّ ثنا محمّد بن جعفر، قال: حدّ ثنا جعفر بن محمّد بن مالك، عن عَبّاد بن يعقوب، عن محمّد بن يعقوب، عن أبي جعفر الأحوّل، عن مَنْصور، عن أبي إبراهيم (طباه به)، قال: «لمّا خافَتْ بنو إسرائيل عن محمّد بن يعقوب، عن أبي جعفر الأحوّل، عن مَنْصور، عن أبي إبراهيم (طباه به)، قال: «لمّا خافَتْ بنو إسرائيل جبابرَنِها، أو حى الله إلى موسى وهارون (طبه الديم) ﴿ أَن تَبَوَّءَا لِقَوْمِكُمَا بِمِصْرَ بُيُوتًا وَآجْعَلُوا بُيُوتَكُمْ قِبَلَةً ﴾ ـ قال ـ أمروا أن يُصَلّوا في بُيونهم،

٣/٤٩٤٩ - ابن بابويه، قال: حدثنا علي بن الحسين بن شاذويه المؤدّب وجعفر بن محمّد بن مسرور (رضياة عهدا)، قالا: حدّ ثنا محمّد بن عبدالله بن جعفر الجمْبَري، عن أبيه، عن الريّان بن الصَّلْت، قال: حضر الرضا (عبدالله) مجلس المأمون (١)، وقد اجتمع في مجلسه جماعة من العلماء والفقهاء والمتكلّمين (١)، فسألتّه العلماء عن الفَرْق بين العِترة والأمّة وَشَرَف العِترة، وذكر اثني عشر موطناً في نفسير الاصطفاء من القرآن إلى أن قال: - «وأخرج محمّد (ملّى العبرة على التاس من مسجده ما خلا العِترة حتى تكلّم الناس في ذلك، وتكلّم العبّاس، قال: - «وأخرج محمّد (ملّى العبرة على أن تركت عليّاً وأخرجتنا؟ فقال رسول الله (ملّى الله عبد راله): ما أنا تركته وأخرجتكم، ولكنّ الله عزّ وجلّ تركه وأخرجكم، وفي هذا تبيان قوله (ملّى الأعبرة) لعليّ (عبدالله): أنت منّى بسمنزلة هارون من موسد الله عرّ وحلّ تركه وأخرجكم، وفي هذا تبيان قوله (ملّى الأعبرة) لعليّ (عبدالسلام): أنت منّى بسمنزلة هارون من

قالت العلماء يا أبا الحسن، هذا الشرح وهذا البيان لا يوجد إلا عندكم معشر أهل بيت رسول الله (مل العلم وعلي بابها، فمن أراد الله (مل العلم وعلي بابها، فمن أراد الله المدينة فليأتها من بابها؟ وفيما أوضحنا وشرحنا من الفَضْل والشَّرَف والتَّقْدِمة والاصطفاء والطهارة، ما لا يُنْكِره إلا معاند لله عزّ وجلّ.

سورة يونس آية ـ ٨٧ ـ

أ ـ تفسير القشى 1: ٣١٤.

٢ ـ تفسير القمتي ١: ٣١٤.

٣ ـ عيون أخبار الرضا إعلى السلام؛ ١ ٢٣٢ ١.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: بمرو.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: جماعة من علماء أهل العراق وخراسان.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: واضح.

4/٤٩٥٠ العيّاشي: عن أبي رافع، قال: إنّ رسول الله استراد عبدواد، خطب الناس، فقال: وأيّها الناس، إنّ الله أمر موسى وهارون أن يبنيا لقومهما بمِصربُيوتاً، وأمرهما أن لا يبيت في مسجدهما جُنُب، ولا يَقْرَب فيه النساء إلّا هارون وذُرّيّته، وإنّ عليّاً منّي بمنزلة هارون وذُرّيّته من موسى، فلا يَحِلّ لأحد أن يَقْرَب النساء في مسجدي، ولا يبيت فيه جُنُبٌ إلّا عليّ وذُرّيّته، فمن ساءه ذلك فهاهنا، وأشار بيده نحو الشام.

الغفاري، قال: لمّا قدِم أصحاب رسول الله (من المغازلي الشافعي في (المناقب): يرفعه إلى حُذَيفة بن أسيد الغفاري، قال: لمّا قدِم أصحاب رسول الله (من الاعبرانه) المدينة، لم يكن لهم بُيوت يبيتون فيها، فكانوا يبيتون في المسجد فيحتلِمون، فقال لهم رسول الله (من الله المرابعة على المسجد فتحتلِموا». ثمّ إنّ القوم بنوا بُيوتاً ول المسجد، وجعلوا أبوابها إلى المسجد، وإنّ النبيّ (من الله عبدانه) بعث إليهم مُعاذ بن جَبّل، فنادى أبا بكر، فقال: إنّ رسول الله (۱) بأمرُك أن تسدّ بابك الذي في المسجد، وتخرّج من المسجد. فقال: سمعاً وطاعةً، فسدّ بابه وخرج من المسجد؛ ثمّ أرسل إلى عُمر، فقال: إنّ رسول الله امن الله في خَوْخَةٍ (۱) في المسجد. فأبلغه مُعاذ ما قال وتخرُج منه، فقال: سمعاً وطاعةً لله ولرسوله، غير أنّي راغبّ إلى الله في خَوْخَةٍ (۱) في المسجد. فأبلغه مُعاذ ما قال عُمر، ثمّ أرسل إلى عُثمان وعنده رُقيّة، فقال: سمعاً وطاعةً لله ولرسوله، وعلى في ذلك متردّد (۱)، لا يدري أهو فيمن يُقيم أو فيمن يخرُج، وكان فسدّ بابه، وخرج من المسجد، ثمّ أرسل إلى عظهراً مظهّراً». النبيّ (من اله عبدانه) قد بني له بيناً في المسجد بين أبياته، فقال له النبيّ (من اله عبدانه): السكن ظاهراً مظهّراً».

فبلغ حمزة قول النبيّ (منراة عبدراله) لعليّ (عبدالبلام)، فقال: ينا محمّد، تُنخرجُنا وتُمسك غِلمان بني عبدالمُطَّلب! فقال النبيّ (منراة عبدراله): «لوكان الأمر إليّ ما جعلت دونكم من أحدٍ، والله ما أعطاه إيّاه إلّا الله، وإنّك لعلى خيرٍ من الله ورسوله، أبشر، بشّره النبيّ (منراة عليداله) فقُتل يوم أحد شهيداً.

ونفس '' ذلك رجالٌ على على المه العلى فوجدوا ' في أنفسهم، وتبيّن فضله عليهم وعلى غيرهم من أصحاب النبي (منراة عليه وآله)، فبلغ ذلك النبيّ (منراة عليه وآله)، فقام خطيباً، فقال: وإنّ رجالاً يجدون في أنفسهم في أني أسكنت علياً في المسجد، والله ما أخرجتهم ولا أسكنته، إنّ الله عزّ وجلّ أوحى إلى موسى وأخيه: ﴿ أَن الله عزّ وجلّ أوحى إلى موسى وأخيه: ﴿ أَن أَنَي أَسكنت علياً في المسجد، والله ما أخرجتهم ولا أسكنته، إنّ الله عزّ وجلّ أوحى إلى موسى وأخيه، ولا يَنكِح تَبُو عَلَيْ أَنْ الله عَلَوا يَتُوعَ وَالله على مسجد، ولا يَنكِح فيه ولا يَدْ عَلياً منى بمنزلة هارون من موسى، وهو أخي دون أهلي، ولا يَحِلّ فيه ولا يَدْ عَلياً منى بمنزلة هارون من موسى، وهو أخي دون أهلي، ولا يَحِلّ

٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٣٩/١٢٧.

٥ ـ مناقب عليّ بن أبي طالب اطب السوم): ٢٠٢/٢٥٤.

<sup>(</sup>١) في ﴿طَهُ: إِنَّ اللَّهُ تَبَارِكُ وَتَعَالَى.

<sup>(</sup>٢) في «ط»: فُرجة، والخَوْخَة: بابٌ صغيرٌ كالنافِذَة الكبيرة، وتكون بين بَيْتَين يُنْصَب عليها باب. «النهاية ٢: ٨٦٪.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: وعليّ على ذلك يتردّد.

<sup>(</sup>٤) نَفِسَ الشيء على فلان: حَسَدُه عليه ولم يَرَه أهلاً له. المعجم الوسيط ـ نفس ـ ٢: ٩٤٠٠.

<sup>(</sup>٥) وجدوا: غضبوا أو حزنوا.

مسجدي لأحدٍ يَنْكِح فيه النساء إلَّا عليِّ وذُرِّيتُه، فمن ساءه فها هنا؛ وأومأ بيده نحو الشام.

٦/٤٩٥٢ ومن (مناقِب ابن المَغاذِلي الشافعي) أيضاً: يرفعه إلى عَدِي بن ثـابت، قـال: خـرج رسـول الله (صلّى الله المسجد، فقال: وإنّ الله أوحى إلى نبيّه موسى أن ابنِ لي مسجداً طاهراً لا يَشكُنه إلّا أنت وهارون وابنا هارون، وإنّ الله أوحى إليّ أن أبنيّ مسجداً طاهراً لا يَشكُنه إلّا انّا وعليّ وفاطمة (١) وابنا عليّ.

قوله تعالى:

#### وَقَالَ مُوسَى رَبَّنَا إِنَّكَ ـ إلى فوله تعالى ـ سَبِيلَ الَّـذِيْنَ لا يَـعْلَمونَ [ ٨٩ ـ ٨٨]

1/٤٩٥٣ ـ وقال على بن إبراهبم، في قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ مُوسَى رَبَّنَا إِنَّكَ مَاتَيْتَ فِرْعَوْنَ وَمَلاَهُ زِينَةً ﴾ أي مُلْكاً ﴿ وَأَمْوَالاً فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا رَبَّنَا لِيُضِلُواْ عَن سَبِيلِكَ ﴾ أي يَفْتِنوا الناس بالأموال والعَطايا ليَعبُدوه ولا يعبُدوك ﴿ رَبَّنَا ٱطْمِسْ عَلَى أَمْوَالِهِمْ ﴾ أي أهلِكها ﴿ وَآشْدُدْ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَلا يُؤْمِنُواْ حَتَّى يَرَوُاْ ٱلْعَذَابَ ٱلْأَلِيمَ ﴾ يعبُدوك ﴿ رَبَّنَا ٱطْمِسْ عَلَى أَمْوَالِهِمْ ﴾ أي أهلِكها ﴿ وَآشْدُدْ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَلا يُؤْمِنُواْ حَتَّى يَرَوُاْ ٱلْعَذَابَ ٱلْأَلِيمَ ﴾ فغال الله عزّ وجلّ: ﴿ قَدْ أُجِيبَت دَّعْوَتُكُمَا فَاسْتَقِيمًا وَلَا تَتَبِعَآنِ سَبِيلَ ٱلّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ أي لا تَتَبِعا سَبيلَ فرعونَ وأصحابه.

7/490٤ عنه الإمام الحسن الغشكريّ (عليه السلام): «قال أميرُ المؤمنين (عليه السلام) ـ في حديث طويل، يذكرُ فيه أنّ لرّسولِ الله (منى الله عليه راله) مثل آيات موسى (عليه السلام) ـ قال (عليه السلام): وأمّا الطّمْسُ على أمّوال قوم فِرعون فقد كان مِثلُه لمُحمّد وعلي (عليه السلام)، وذلك أنّ شَيْخاً كبيراً جاء يابته إلى رّسول الله (منر الاعليم الشّيخ يَبْكي ويقول: يا رّسول الله النه الني عليه والشّيخ يَبْكي ويقول: يا رّسول الله، ابني هذا غَذَوْتُه صَغيراً، وربيّتهُ طِفلاً غَربرلُه وأعَنْتُه بمالي كثيراً حتى الشتَد أزرُه، وقوي ظهره، وكَثر ما له، وفييت في فلا يُواسيني بالتّوت المُمْسِك المُمْسِك لرّمةي.

فقال رَسولُ الله (مله هعبه واله) للشابُ: ماذا تقول؟ فقال: يار سولَ الله، لا فَضْلَ معي عن قُوتي وَقُوت عِيالي. فقال رسولُ الله (سارة عبه واله) للشّيخِ: ما تَقول؟ فقال: يا رسولَ الله، إنّ له أنابيرَ (١) حِنْطَة وشَعير وتَمْر وزَبيب

سورة يونس آية ـ ٨٨ . ٨٩ .

<sup>(</sup>١) (فاطمة) ليس في المصدر،

١ ـ تفسير القمي ١: ٢١٥.

٢ - التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (طب السلام): ٢٨١ / ٢٨٨، ٢٨٩.

<sup>(</sup>١) الأنبار: أكداس البُرّ واحدها: يَبْر، وجمعها: أنابير. «المعجم الوسيط ـ نبر ـ ٢: ٨٩٧».

44 ...... البرهان في تقسير القرآن

ويِدَر (٢٦) الدراهم والدّنانير وهو غَنيّ.

فقال رسولُ الله اصلَراة عليه وآله؛ للا بن: ما تقول؟ فقال: يا رسول الله، مالي شيء ممّا قال.

قال رسول الله (ستراة عهدة): اتّق الله ـ يافتى ـ وأحْسِنْ إلى والِدِك المُحْسِن إليك، يُحسِنُ الله إليك. قال: لا يء لي.

قَال رسول الله (صلى الله عليه وآله): فنَحنُ تُعطيه عنك في هذا الشَّهر، فأعْطِه أنت قيما بعده. وقال لأسامة: أعْطِ الشَّيخَ مائة دِرْهَم نفَقَةَ شَهْره لنَفيه وعِياله، فقَعل.

فلمّاكان رأسُ الشّهر جاء الشيخ والغُلام، فقال الغُلام: لا شيء لي. فقال رسوِلُ الله (سقرانه عله رآله): لكُ مالً كثير، ولكنّك تُمسِي اليومَ وأنت فقير وقير <sup>(٣)</sup>، أفقَر من أبيك هذا، لا شيء لك.

فانصرف الشاب، فاذا جيرانُ أنابيره قد اجتمعوا عليه، يقولون: حوَّل هذه الأنابير عنّا، فجاء إلى أنابيره فإذا الجنطّة والشّعير والتَّمر والرّبيب قد نَتُن جَميعُه، وفسدَ وهلّك، وأخذوه بتحويلِ ذلك عن جوارِهم، فاكترى أجراء بأموالٍ كثيرة فحوَّلوها وأخرجوها بعيداً عن المدينة، ثمّ ذهّب ليُخرِج إليهم الكِراء من أكباب التي فيها دراهِمُهُ ودّنانيرهُ؛ فإذا هي قد طُمِسَت ومُسِخَت حِجارة، وأخذه الحَمّالون بالأُجرَة، فباعٌ ماكان له من كُسُوة وفرْش ودارٍ وأعطاها في الكِراء؛ وخرّج من ذلك كلّه صِفْراً، ثمّ بقي فقيراً وقيراً لا يهتذي إلى قُوتِ يومِه، فسَقِم لذلِك جَسَدُه وضَنِيّ، فقال رّسولُ الله (صفراء عبداله): يا أيها المعاقون للآباء والأمهات، اعتبروا وأعلموا أنّه كما طَمّسَ في الدُنيا على أموالِه، فكذلك جعل بدَل ماكان أعدًه له في الجَنَّة من الدَّرجات مُعَدَّاً له في النارِ من الدَّركات؛

قال الإمام العسكري: «وأمّا نَظيرُها لعَلِيّ بن أبي طالب وعدالده، فإنّ رَجُلاً من مُحبِّيه كتَب إليه من الشّام: يا أميرَ المؤمنين، إنّي بعيالي مُثْقَل، وعليهم إن خرَجْتُ خائِف، وبأموالي التي أخلَفها إن خرَجتُ ضَنِينَ، وأحِبُ اللّحاقَ بك، والكَوْنَ في جُمْلَيْك، والحُضورَ (\*) في خِدْمَيْك، فَجُدْ لِي يا أمير المؤمنين.

فبَعث إليه عليّ (مب السعم): اجمَعْ أهلَك وعِيالك، وأحِعلُ (٥) عَندُهم مالك، وصلّ على ذلك كلّه على محمّد وآله الطبّبين، ثمّ قُل: اللّهمَّ هذه كُلّها وَدائعي عندك، بأمْرِ عَبْدِك ووَلبّك عليّ بن أبي طالب. ثمّ قُمْ وانْهَضْ إليّ ففعَل الرجُل ذلك، وأخبِرَ مُعاوية بهرّبه إلى عليّ بن أبي طالب (من السعم)، فأمرَ مُعاوية أن يُسبى عِبالله ويُسْتَرقُوا، وأن تُنهّب أمواله. فذهبوا فألقى الله تعالى عليهم شبّه عِبال معاوية وحاشيته، وشبّه أخصَ حاشية لبزيد بن معاوية، يقولون: نحن أخذنا هذا المال وهو لنا، وأمّا عِباله فقد استَرْقَقْناهم وبعثناهم إلى السوق. فكفّوا لمّا رأوا ذلك، وعرّف الله عِباله أنه قد ألقى عليهم شبّه عِبالِ مُعاوية وعِبال خاصّة يَزيد، فأشْفَقوا من أموالهم أن يَسْرقَها اللّصوص، فمسّخ الله المال عقارت وحَبّات، كلّما قصّد اللّصوص ليأخذوا منه لُدِغوا ولُسِعوا، فماتَ منهم قومٌ اللّصوص، فمسّخ الله المال عقارت وحَبّات، كلّما قصّد اللّصوص ليأخذوا منه لُدِغوا ولُسِعوا، فماتَ منهم قومٌ

<sup>(</sup>٢) البدر: جمع بَدْرَة، كمية من المال تُقدِّر بعَشرة آلاف دِرْهَم. «الصحاح ـ بدر ـ ٢: ٥٨٧».

<sup>(</sup>٣) الوَقِير: الذليل المُهان. «لسان العرب . وقر . ٥: ٢٩٢».

<sup>(</sup>٤) في المصدر: والحقوف.

<sup>(</sup>٥) في المصدر: وحصل.

سورة يونس (۱۰) ....................... ١٠

وضَنِيَ آخَرون).

٣/٤٩٥٥ عن أبي عبدالله (عبد الله عن ابن أبي عُمَير، عن هِشام بن سالم، عن أبي عبدالله (عبد الله)، قال: «كان بين قول الله عزّ وجلّ: ﴿قَدْ أُجِيبَت دَّعْوَتُكُمَا﴾ وبين أخذ فِرعَون أربَعون عاماً».

وقال رَسولُ الله (ملراة عليه والمراهيم، عن أبيه، عن النَّوفَلي، عن السَّكُوني، عن أبي عبدالله (منه السلام)، قال: وقال رَسولُ الله (ملراة عليه والله)؛ وأمَّن هارون (عليه السلام)؛ وأمَّنتِ المَلائِكةُ (عليم السلام)، فقال الله تعالى: ﴿قَدْ أُجِيبَت دَّعْوَ تُكُمّا فَاسْتَقِيمًا ﴾ ومَنْ غَزا في سَبيلِ الله آستُجِيب له كما أستُجبتِ لكما يوم القيامة».

٥/٤٩٥٧- العيّاشي: عن هِشام بن سالم، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: «كان بين قَـوْلِه: ﴿قَدُ أَجِيبَتْ دَّعْوَتُكُمَا﴾ وبين أن أخَذ فِرعَون أربعون سنةً».

١/٤٩٥٨ - المُفيد في (الأختِصاص): قال الصَادِقُ (عبد الله)، في قول الله تبارك وتعالى: ﴿قَدْ أَجِيبَت دَعْوَتُكُمَا ﴾ وبين أخْذِ فِرْعَون أربَعون سنةً .
 دُعْوَتُكُمَا ﴾ ، قال: «كان بين أن قال: ﴿قَدْ أُجِبَبَت دَعْوَتُكُمَا ﴾ وبين أخْذِ فِرْعَون أربَعون سنةً .
 ١/٤٩٥٩ - الطَّبَرْسِيّ: مَكَث فِرْعَون بعد هذا الدّعاء أربَعينَ سنةً ، عن أبي عبدالله (عبد الله).

#### قوله تعالى:

وَجَاوَزْنَا بِبَنِىَ إِسْرَاءِيلَ ٱلْبَحْرَ فَأَتْبَعَهُمْ فِـرْعَوْنُ وَجُـنُودُهُ بَـغْياً وَعَدُواً حَتَّىٰ إِذَاۤ أَدْرَكَهُ ٱلْغَرَقُ ﴿ إِلَى ثَوْلُهُ مِالِى ـ وَإِنَّ كَثِيراً مِّنَ ٱلنَّاسِ عَنْ ءَايَاتِنَا لَغَافِلُونَ [ ٩٢.٩٠]

1/٤٩٦٠ - علىّ بن إبراهيم: في رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (مداسلام)، في قوله تعالى: ﴿ وَجَاوَزْنَا بِنِي إسرائيل بِبَنِى إِسْرَاءِيلَ الْبَحْرَ فَأَتْبَعَهُمْ فِرْعَوْنُ وَجُنُودُهُ بَغْياً وَعَدُواً ﴾ إلى قوله: ﴿ وَانّا مِن الْمُسْلِمِينَ ﴾ : «فإنّ بني إسرائيل قالوا: با موسى، ادعُ الله أن يجعَل لنا ممّا نحنُ فيه فَرَجاً. فدَعا، فأوحى الله إليه: أن أسْرِ بهم. قال: يارب، البَحرُ أما مَهُم. قال: المُض، فإنّى آمُره أن يُطيعَك ويَنفَرجَ لك.

فخرَج موسى ببني إسرائيل، وأتبعَهم فِرعَونُ حتّى إذاكادَ أن يلحَقَهم، ونظَروا إليه وقد أظلَّهُم، قال موسى

٣ ـ الكافي ٢: ٣٥٥/٥.

<sup>£</sup>\_الكافى ۲: ۲۷۰/۸

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٢٧/١٢٠.

٦ . الاختصاص: ٢٦٦.

٧ ـ مجمع البيان ٥: ١٩٦.

للبَحْر: انفَرِجْ لمي. قال: ما كنتُ لأفعَل. وقال بنو إسرائيل لموسى: غَرَرْتَنا وأَهلَكُتَنا، فَليُنَكَ تركتَنا يَستَعْبِدُنا آلَ فِرْعَون، ولم نخرُج إلى أن نُقْتَل قَتْلَةً. قال: كلّا، إنّ معي ربّي سيهدني.

واشتَدَّ على موسى ماكان يصنع به عامَّةً قومِه، وقالوا: ياموسى، إنّا لمُدْرَكون، وزعَمْتُ أنّ البَحْرَ ينفَرِجُ لنا حتى نمضى ونذهب، فقد رَهقنا فرعونُ وقُومُه، وهم هؤلاء نَراهُم فد دَنَوا منا. فذعا موسى ربَّه، فأوحى الله إليه: ﴿ أَن آضْرِب يِعَصَاكَ آلْبَحْرَ ﴾ (1) فضرَبه فانفلَق البَحْرُ، فمضى موسى وأصحابُه حتى قطَعوا البَحْر، وأدرَكهُم آلُ فِرْعُونُ، فلمّا نظروا إلى البَحْر، فالوالفِرْعُون: ما تعْجَبُ ممّا ترى؟ قال: أنا فعلتُ هذا. فمرّوا ومضوا فيه، فلمّا توسط فرعونُ ومَنْ معه أمر الله البَحْر فاطبّق عليهم، فأغرقهم أجمَعين، فلمّا أدرَك فرعونَ الغرَقُ ﴿ قَالَ عَامَتُ أَنَّهُ لاَ إِلَٰهَ إِلّا لِيَى وَمَنْ معه أمر الله البَحْر فاطبّق عليهم، فأغرقهم أجمَعين، فلمّا أدرَك فرعونَ الغرَقُ ﴿ قَالَ عَامَتُ أَنَّهُ لاَ إِلَٰهَ إِلّا إِلَٰهَ إِلّا لَهُ وَعَنْ الغَرَقُ مِ قَالَ عَامَتُ مِن العاصِين ﴿ فَالْمِينَ ﴾ يفول الله: ﴿ عَالْفَلْنَ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنتَ مِن الْمُفْسِدِينَ ﴾ يقول الله: ﴿ عَالْفَاهُ بِالسّاحِل لِيَنْظُرُوا إليه ولِيَعْرِفوه، ليكونَ لِمَنْ خَلْفَهُ الحَدُ مَن العاصِين ﴿ فَالْمَهُمُ عَنْ فَيْهِ اللهُ وَحْدَه فألتاهُ بالسّاحِل لِينْظُرُوا إليه ولِيَعْرِفوه، ليكونَ لِمَنْ خَلْفَهُ أَنْهُ وَعَنْ فَيْدَهُ اللهُ وَحْدَه فألتاهُ بالسّاحِل لِينْظُرُوا إليه ولِيَعْرِفوه، ليكونَ لِمَنْ خَلْفَهُ آيةُ ، ولِثَلًا بَشَكُ أَحَدٌ في هَلاكِه، لأنهم كانوا أَنَخَذُوه ربًا، فأراهُمُ الله إيّاه جِيفَةً مُلفاةُ بالسّاحِل، ليكونَ لِمَنْ خَلْفَهُ آيةُ وعِظَةً، يقول الله: ﴿ وَإِنْ كَثِيراً مِنْ آلنَاسُ عَنْ مَايَاتِنَا لَفَافُونَ ﴾ .

٢/٤٩٦١ وقال عليّ بن إبراهيم: قال الصّادق (مه الله): «ما أتى جَبْرَئيلُ رَسولَ الله (منراة عب واله) إلّا كنيباً حزيناً، ولم يَزَلُ كذلِكَ منذُ أهلَكَ الله فِرعَونَ، فلمّا أمره الله بنزولِ هذه الآية: ﴿ وَٱلْكُنْ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنتَ لِمِنَ الله عَرباً وله يَزلُ كذلِكَ منذُ أهلَكَ الله فِرعَونَ، فلمّا أمره الله بنبول الله (منراة عب واله) ما أنَبْنَنِي ـ با جَبْرَئيل ـ إلّا وتَبَيّنْتُ الله وَمبولُ الله (منراة عب واله) ما أنَبْنَنِي ـ با جَبْرَئيل ـ إلّا وتَبَيّنْتُ الله وَبُونَ قال: آمَنْتُ أنه لا إله إلّا الذي آمنَتْ به الحُزنَ في وَجْهِك حتى الساعة ؟ قال: نعم ـ يا محمد له لما أغرَق الله في عَونَ قال: آمَنْتُ أنه لا إله إلّا الذي آمنَتْ به بنو إسرائيل وأنا من المُسْلِمين، فأخذَتُ حَمَاةً "الفوضَعتُها في فِيه، ثمّ قلتُ له: آلانَ وقد عَصَيتَ قبلُ وكُنتَ من المُسْلِمين ذلك مِنْ غَير أمر الله، خِعْت أن تَلحَقَهُ الرَّحْمَةُ مِن الله، ويُعذّبني على ما فعلتُ، فلمّاكان الآن وأمرني الله أن أوْدًى إليك ما قُلتُه أنا لغِرْعُونَ، أمِنْتُ وَعلِمْتُ أنّ ذلك كان لله رضًاء.

وقال أيضاً، في قوله تعالى: ﴿ فَالْيَوْمَ تُنَجِيكَ بِبَدَنِكَ ﴾: «فإنّ موسى (عبد الله) أخَبر بني إسرائيل أنّ الله قد أغرَقَ فِرعَونَ فلم يُصَدِّقُوه، فأمَر الله البَحْرَ فلفَظ به على ساحِل البَحْر حَتى رأوه ميّناً».

٣/٤٩٦٢ - ابن بابويه، قال: حدِّثنا عبدالواحد بن عَبْدُوس (١١) النَّيسابوري العَطَّار (رسواة عنه)، قال: حدِّثنا عليّ ابن محمّد بن قُتَيبة النَّيسابوري، عن حَمْدان بن سُليمان النَّيسابوري، قال: حدَّثنا إبراهيم بن محمّد الهَمْداني، قال: قلتُ لأبي الحسن الرضا (عبدالله): لأيّ عِلَّةٍ أخرَق الله عزَ وجلّ فِرعَونَ وقد آمَنَ به وأفرَّ بتَوجِيده؟

<sup>(</sup>١) الشعراء ٢٦: ٦٣.

۲ ـ تفسير القمتي ۱: ۲۱٦.

<sup>(</sup>١) الحمأة: الطين الأسود المُنتِن. «القاموس المحيط ـ حمأ ـ ١: ١٣».

٣ ـ عيون أخبار الرضا (عليه السلام) ٢: ٧/٧٧.

<sup>(</sup>١) نسبة إلى جدَّه عَبْدُوس، وهو عبدالواحد بن محمد بن عَبْدُوس، أنظر معجم رجال الحديث ١١: ٣٦ وما بعدها.

سورة يونس (١٠) ........................ ١٥

قال: «لأنّه آمنَ عند رُوْيَةِ البَّأْس، والإيمان عند رُوْيَةِ البَاْس غير مقبولٍ، وذلك حُكْمُ الله تعالى في السَّاف والخَلَف، قال الله تعالى: ﴿ فَلَمَّا رَأَوْا بَأْسَنَا قَالُواْ ءَامَنَا بِاللهِ وَحْدَهُ وَكَفَرْنَا بِمَا كُنَّا بِهِ مُشْرِكِينَ \* فَلَمْ يَكُ يَنفَعُهُمْ وَالخَلْف، قال الله تعالى: ﴿ فَلَمْ يَكُ يَنفَعُهُمْ اللهَ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

ولعلَّة أخرى أغرَق الله عزّ وجلّ فِرعون، وهي أنّه استَغاثَ بموسى ﴿هِهِ السّهِ ﴾ لمّا أدرّكَهُ الغَرَق ولم يستَغِثُ بالله، فأوحى الله تعالى إليه: يا موسى، لم تُغِث فِرعَون لأنكَ لم تَخْلُفه، ولو استَغاث بي لأغَنْتُه ٥.

2/٤٩٦٣ وعنه، قال: حدّثنا الحاكم أبو محمّد جعفر بن نُعَيْم بن شاذان النَّيسابوري (رضواه مده عن عمّه أبي عبدالله محمّد بن أبي عُمّبر، قال: قلت لموسى بن أبي عبدالله محمّد بن أبي عُمّبر، قال: قلت لموسى بن جعفر (طهالله): أخبِرْني عن قول الله عزّ وجلّ لموسى وهارون (طهالله): ﴿ آذْهَبَا إلى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَى \* قُقُولًا لَهُ قَوُلًا لَهُ قَوْلًا لَهُ قَوْلًا لَهُ وَلَا لَهُ يَتَذَكّرُ أَوْ يَخْشَى ﴾ (١).

فقال: وأما قوله ﴿ فَقُولًا لَهُ قَوْلاً لَيْنَا ﴾ أي كنّباء، وقولاله: با أبا مُصْعَب، وكان اسمُ فِرْعُونُ أبا مُصْعَب الوَليد ابن مُصْعَب؛ وأمّا قوله: ﴿ لَعَلَّهُ يَتَذَكَّرُ أَوْ يَخْشَى ﴾ فإنّما قال ليكونَ أخْرَصَ لموسى على الذّهاب، وقد عَلِم الله عزّ وجل أن فِرعُونَ لا يتَذَكّر ولا يخشى إلّا عند رُؤيّة البَأْس، ألا نسمَع الله عزّ وجل يقول: ﴿ حَتَّىٰ إِذَا أَوْرَكَهُ الْفَرَقُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللهُ اللهُ إِيمائه، وقال: ﴿ قَالَ عَامَنَتْ بِهُ بَنُوا إِللَّهُ اللهُ إِيمائه، وقال: ﴿ قَالَ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنتَ مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ .

2/9996 وعنه، قال: حدّثنا أحمد بن الحسّن القطّان، قال: حدّثنا الحسّن بن عليّ السُّكَري، قال: حدّثنا محمّد بن زكريًا الجَوْهَري، قال: حدّثنا جعفر بن محمّد بن عُمّارة، عن أبيه، عن شفيان بن سَعيد، قال: سمِعتُ أبا عبدالله جعفر بن محمد الصادق عبدالله على وكان واللهِ صادِقاً كما سُمّي - يقول: قيا سُفيان، عليك بالتَفيّة فإنّها سُنّةُ إبراهيم الخليل عبدالله عن وجل قال لموسى وهارون عبدالله»: ﴿إِذْهَبَا إِلَى فِرْعَوْنَ إِنّهُ طَغَىٰ ﴿ فَقُولًا

<sup>(</sup>٢) غافر ٤٠: ٨٤ ٥٨. ٥٨

<sup>(</sup>٢) الأنمام ٦: ١٥٨.

<sup>(</sup>٤) النَّجُوة: المكانُ المرتفع. «لسان العرب . نجا . ١٥: ٣٠٥».

٤ ـ علل الشرائع: ١/٦٧.

<sup>11. 44 (1) 44 (1)</sup> 

٥ ـ معاني الأخبار: ٢٠/٣٨٥.

لَهُ قَوْلاً لَيِّناً لَعَلَهُ يَتَذَكَّرُ أَوْ يَخْشَى ﴾ (" يقول الله عزّ وجل: كَنّباه وقولاله: يا أبا مُضْعَب، وإنّ رسول الله (سنداه عبد الله كان إذا أرادَ سَفَراً ورّى بغيرِه، وقال: أمرَني ربّي بمُداراة الناس، كما أمرَني (" بأداء الفرائض، ولقد أدّبه الله عزّ وجلّ بالتّقبّة، فقال: ﴿ آذْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا ٱلَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَأَنّهُ وَلِي حَمِيمٌ \* وَمَا يُلَقّاهَا إلّا ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ وَمَا يُلَقّاهَا إلّا ذُو حَظٍ عَظِيم ﴾ (").

يا سُفيان مَنِ آسنَتْمَلَ التَّقِيَّة في دِين الله فقد تَسنَّم الذُّرْوَة العُليا مِن العِزّ، إنَّ عِزَّ المُؤمِنِ في حِفْظ لسانه، ومَن لم يَمْلِكُ لِسانَه نَدِم».

قال شفيان: فقلتُ له: با بن رَسولِ الله، هل بَجوز أن يُطمّع الله تعالى عبادَه في كَوْنِ ما لا يَكون؟ قال: الاه،
قال: فقلتُ: فكيف قال الله عزّ وجلّ لموسى وهارون المبدالله، ﴿ لَعَلّهُ يَتَذَكّرُ أَوْ يَخْشَى ﴾ وقد عَلِم أنْ فرعُون لا يتَذكّر ولا يَخْشى؟ فقال: اإنّ فِرْعُونَ قد تذكّر وخَشِي، ولكن عند رُوْية البّأسِ حيثُ لم يَنفَعُهُ الإيمانُ، الاتَسمَع الله عزّ وجلّ بقول: ﴿ حَتَّى إذا أَدْرَكُهُ ٱلْغَرَقُ قَالَ ءَامَنتُ أَنّهُ لاّ إِلٰهَ إِلاّ آلَذِي ءَامَنتُ بِهِ بَنُواْ إِسْرَاهِ بِلَ وَأَنْ الْاَسمَع الله عزّ وجلّ بقول: ﴿ حَتَّى إذا أَدْرَكُهُ ٱلْغَرَقُ قَالَ ءَامَنتُ أَنّهُ لاّ إِلٰهَ إِلاّ آلَذِي ءَامَنتُ بِهِ بَنُواْ إِسْرَاهِ بِلَ وَأَنْ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنتَ مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ \* فَالْيَوْمَ مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ \* فَالْيَوْمَ مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ فلم يقبل الله عزّ وجلّ إيمانه، وقال: ﴿ وَٱلْفَانَ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنتَ مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ \* فَالْيَوْمَ مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ فلم يقبل الله عزّ وجلّ إيمانه، وقال: ﴿ وَٱلْفَانَ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنتَ مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ \* فَالْيَوْمَ مُنْ الْمُسْلِمِينَ فَي فلم يقبل الله عزّ وجلّ إيمانه، وقال: ﴿ وَٱلْفَانَ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنتَ مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ اللهِ لِللهُ إِلَيْهُ إِللهُ إِلّٰ اللهُ عَلَى نَعْرُونَ لِمَنْ خَلْفَكَ وَايَةً ﴾ يقول: نُلْقِبَكَ على نَجْوَةٍ مِنَ الأرض لِتَكُونُ لِمَن بَعْدَكَ عَلامةً وعِبْرَةً».

7/٤٩٦٥ - العيّاشي: عن ابن أبي عُمَير، عنِ بعض أصحابنا، يرفعه، قال: الممّا صارَ موسى في البَحْرِ أَتبَعُه فِرعَونُ وجُنودُه، قال: فتَهيَّبَ فزسٌ فِرعَون أن يدخُلَ البَحْر، فتَمثَل له جَبْرَئيلُ (عبداسلام) على رَمَكةٍ (ا)، فلمّا رأى الفَرَسُ الرَّمَكةَ أَتْبِعَهَا فدخَلِ البَحْرَ هو وأصحابُه فغَرقوالِيْدِ

٧/٤٩٦٦ المُفيد في (الاختِصاص): عن عبدالله بن مجندُب، عن أبي الحسن الرَّضا (عبدالله)، قال: «كان على مُقدِّمة فِرعَون ستّ مائة ألف ومائنا ألف، وعلى سافتِه (الله ألف قال لما صار موسى (عبدالله) في البَحْر أنبَعه فِرعَونُ وجنودُه -قال -فتهيّب فرسٌ فِرعَونَ أن يدخُلَ البَحْرَ، فتَمثَل له جَبْرَئيل (عبدالله) على مادِيانة (١٠)، فلمًا رأى فرس فِرعون المادِيانة أنبَعَها، فدخَل البَحْرَ هُوَ وأصحابُه فَغَرقوا».

وستأتي ـإن شاء الله تعالى ـروايات في القِصّة في سورة الشُّعَراء زيادة على ما هنا "".

<sup>.11</sup>\_17:7. 46(1)

<sup>(</sup>٢) في «طـ»: كان إذا يتذكر أو يخشى قريشاً يقول لهم قولاً ليناً، قال: وإنما أمره.

<sup>(</sup>٣) فصّلت ٤١: ٣٤ ـ ٢٥.

٦ - تفسير العيّاشي ٢: ١/١٢٧.

<sup>(</sup>١) الرِّمَكَة: الأُنثى من البواذين. «الصحاح ـ رمك ـ ٤: ١٩٨٨».

٧ ـ الاختصاص: ٢٦٦.

<sup>(</sup>١) ساقة الجيش: مُؤخَره. «الصحاح ـ سوق ـ ٤: ١٤٩٩».

<sup>(</sup>٢) الماديانة: الرُّمَكَّة.

<sup>(</sup>٣) تأتي في تفسير الآيات (١٠ ـ ٦٣) من سورة الشعراء.

سورة يونس (۱۰) ...... (۱۰) ..... ما المسام ا

قوله تعالى:

## وَلَقَذْ بَوَّأْنَا بَنِيَ إِسْرَاءِيلَ مُبَوَّأً صِدْقٍ [ ٩٣ ]

١/٤٩٦٧ ـ علي بن إبواهيم، قال: ردِّهم إلى مِصو، وغَرِق فِرعَون.

قوله تعالى:

### فَإِن كُنتَ فِي شَكِ مِّمَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ فَسْئَلِ ٱلَّذِينَ يَقْرَءُونَ ٱلْكِتَابَ مِن قَبْلِكَ لَقَدْ جَاءَكَ ٱلْحَقَّ مِن رَّبِكَ فَلا تَكُونَنَّ مِنَ ٱلْمُمْتَرِينَ [٩٤]

7/4979 - ابن بابويه، قال: حدّ ثنا المُظفَّر بن جعفر بن المُظفِّر العَلُويَ (رَمَي الا عَان عَن الجعفر بن محمّد ابن مسعود، عن أبيه قال: حدّ ثنا عليّ بن عبدالله عن بَكر بن صالح، عن أبي الخير (۱) عن محمّد بن حَبّان، عن محمّد بن عيسى، عن محمّد بن إسماعيل الدّاري، عن محمّد بن سَعيد الإذْ خِرِي - وكان مِمَّن يَصحَبُ موسى بن محمّد بن عليّ الرضا (عبد المهمّد عن أن موسى أن يحيى بن أكْنَم كتب إليه يسألُه عن مَسائِل، فيها: وأخيراني عن محمّد بن عليّ الرضا (عبد المهمّد في شكّ مِمَّا أنز لْنَا إليّك فَسْئُل آلّذِينَ يَقْرَهُونَ آلْكِتَابَ مِن قَبْلِك مَن المُخَاطَبُ ول الله عز وجلّ: ﴿ فَإِن كُنتَ فِي شَكِ مِمَّا أَنز لْنَا إليّك فَسْئُل آلّذِينَ يَقْرَهُونَ آلْكِتَابَ مِن قَبْلِك ﴾ مَن المُخَاطَبُ

سورة يونس آية ـ ٩٣ ـ

١ ـ تفسير القميّ ١: ٣١٦.

سورة يونس آية ـ ٩٤ ـ

١ ـ تفسير القشي ١: ٣١٦.

(١) في المصدر زيادة: ما يشاء.

(۲) يونس ۱۰: ۹۵.

٢ ـ علل الشرائع: ١/١٢٩.

(١) في ((ط)): الحسن.

بالآية؟ فإنْ كان المُخَاطَب بها النبيّ (سنَى الله على واله) أليس قد شكّ فيما أنزل الله عزّ وجلّ إليه؟ وإنْ كان المُخَاطَب غيرُه فعلى غيره إذن أُنزلَ القرآن؟

قال موسى: فسألتُ أخي عليّ بن محمد (طهما الله) عن ذلك، فقال: وأمّا قوله: ﴿ فَإِن كُنتَ فِي شَكِّ مِمّا أَنرَلْنا إلَيْكَ فَسْفَلِ آلَّذِينَ يَقْرَءُونَ آلْكِتَابَ مِن قَبْلِكَ ﴾ فإنّ المُخَاطَبَ بذلك رسولُ الله (من الاعبواله)، ولم يَكُنْ في شَكّ مِمّا أنزل الله عزّ وجلّ، ولكِنْ قالَتِ الجَهَلةُ: كيف لا يَبْعَثُ إلينا نبيّاً من الملائكة؟ إنّه لم يُقرّق بينه وبين غيره في الاستِغْناء عن المَأْكُل والمشرب والمَشْي في الأسواق. فأوحى الله عزّ وجلّ إلى نبيّه (مله عبورته): ﴿ فَسُنّلِ فَي اللّه والله عن المُحَمّر مِن الجَهَلة، هل بعث الله رسولاً قبلك إلا وهو يأكل الطّعام ويمشي في الأسواق؟ ولك بهم أسوة، وإنّما قال: ﴿ فَإِن كُنتَ فِي شَكْ ﴾ ولم يُكن (٢)، ولكن ليُنْصِفهم، كما قال له (متراه عبورته) الأسواق؟ ولك بهم أسوة، وإنّما قال: ﴿ فَإِن كُنتَ فِي شَكْ ﴾ ولم يُكن (١)، ولكن ليُنْصِفهم، كما قال له (متراه عبورته) في فَقُلُ تَعَالَوْا نَذْعُ أَبْنَا ءَنَا وَأَبْنَاءَكُم ونِسَاءَنَا وَنِسَاءَكُم وَانفُسَنَا وَأَنفُسَكُم ثُمّ نَبْتَهِلْ فَنَجَعل لَعْنَت آلله عَلَى النّبَ ولكن ليُنوفهم، كما قال له (متراه عبورته) أنّه عالم الله الله علي المنافقة وقد عرف أن أنكاذيبن ﴿ ولكن لِينُومِكُم اللهُ الله علي المنافقة وقد عرف أن نبيه (من المنافة عنه رسائنه، وما هو من الكاذبين، وكذلك عرف النبيّ (متراه عبورته) أنّه صادِقٌ فيما يقول، ولكن أحَبُ أن يُنصِف من نفسه».

٣/٤٩٧٠ وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن (رضراة منه)، قال: حدّثنا الحسين بن الحسن بن أبان، عن الحسين بن الحسن بن أبان، عن الحسين بن سعيد، عن حمّاد بن عيسى، عن إبراهيم بن عمر (١)، رفعه إلى أحَدِهما (عليهما السلام)، في قول الله عزّ وجلّ لنبيّه (مفراة عبه والد): ﴿ فَإِن كُنتَ فِي شَكِ مِثَا أَنزَلْنَا إلَيْكَ فَسْتَلِ آلَّذِينَ يَقْرَءُونَ ٱلْكِتَابَ مِن قَبْلِكَ ﴾.

قال: وقال رسول الله وملَى اله عبه واله): لا أَشُكُ ولا أَشَالُ هِ.

قال موسى: فسألتُ أخى عن ذلك، فقال: «فأمّا قوله: ﴿فَإِن كُنتَ فِى شَكِ مِّمَّا أَنزَلْنَاۤ إِلَيْكَ فَسْتَلِ ٱلَّذِينَ يَقْرَءُونَ ٱلْكِتَابَ مِن قَبْلِكَ﴾ فإنّ المُتخَاطّب بذلك رسولُ الله (صنى الاعبادة»، ولم يَكُ في شكٍّ ممّا أنزل الله، ولكن

<sup>(</sup>٢) في المصدر: ولم يقل.

<sup>(</sup>٣) آل عمران ٣: ٦١.

٣ ـ علل الشرائع: ٢/١٣٠.

تفسير العيّاشي ٢: ١٢٨ /٢٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: محمد بن سعيد الأزدي، وتقدّم في الحديث (٢) الإذْخِرِي، عن علل الشرائع.

سورة يونس (۱۰) ...... هد

قالت الجَهَلة: كيف لم يبعَث إلينا نبيّاً من الملائكة؟ إنّه لم يُفرّقُ ببنَه وبين غيره في الاستِغْناء عن المَأْكُلِ والمَشْرَب والمَشْرَب في الأسواق. فأوحى الله إلى نبيّه: ﴿ فَسْتَلِ اللَّهِ مِن يَقْرَ وَنَ الْكِتَابَ مِن قَبْلِك ﴾ بمحْضَر الجَهَلة: هل بعَث الله رسولاً فبلك إلا وهو يأكل الطعام ويَشْرَبُ ويَمشى في الأسواق؟ ولك بهم أسوة، وإنمّا قال: ﴿ فَإِن كُنتَ فِي صَلَّكُ ﴾ ولم يَكُنْ، ولكِن ليِتَبْعَهَم، كما قال له اعبدهم: ﴿ فَقُلْ تَعَالَوْا نَذُعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَنِسَاءَنَا وَنِسَاءَكُم وَانفُسَنَا وأَنفُسَكُم ثُمّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَل لَعْنَتَ الله عليكم. لم وأنفُسنَا وأنفُسكُم ثُمّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَل لَعْنَتَ آفَه عَلَى الْكَاذِبِينَ ﴾ (") ولو قال: تعالوا نَبْتَهِل فَنَجْعَل لَعْنَة الله عليكم. لم يكونوا يُجيبون (" للمُبَاهلة، وقد عَرَف أنّ نبيكم مُؤدّ عنه رسالتَه، وما هو من الكاذبين، وكذلك عرَف النبيّ اصلاق فيما يقول، ولكن أحبّ أن يُنصِف من نفسِه.

٥/٤٩٧٢ - وعنه: عن عبدالصَّمد بن بَشير، عن أبي عبدالله (عدالله)، في قول الله: ﴿ فَإِن كُنتَ فِي شَكَ مِمَّاً أَنَزْلنَا إِلَيْكَ فَسَمَّلِ ٱلَّذِينَ يَقْرَءُونَ ٱلْكِتَابَ مِن قَبْلِكَ ﴾ .

قال: «لمّا أُسِري بالنبيّ (صلّ التعليم الله) ففرّغ من مُناجاةٍ رَبُّه، رُدَّ إلى البيت المعمور - وهو بيت في السَّماء الرابعة، بحِذاء الكعبة - فجمّع الله النبييّن والرُسُلَ والمَلائِكة، وأمرَجَبُرَثيل فأذَّن وأقام، فتقدّم فصّلَى بهم، فلمّا فرّغ التفَتَ إليه، فقال: ﴿ فَسْتَلِ ٱلَّذِينَ يَقْرَءُونَ ٱلْكِتَابَ مِن قَبَلِكَ ﴾ إلى قوله: ﴿ مِنَ ٱلْمُمْتَرِينَ ﴾ .

٦/٤٩٧٣ - ابن شهرآشوب: سُئِلَ الباقر (عبدالسلام) عن قوله تعالى: ﴿فَسُثُلِ ٱلَّذِينَ يَقْرَءُونَ ٱلْكِتَـابَ مِـن تَبْلِكَ﴾.

فقال: «قال رسول الله (سلّ الله عليه والد): لمّا أسري بي إلى السماء الرابعة أذّن جَبْرَئيل وأقام، وجَمع النبيّين والصدّيقين والشّهداء والمَلائكِة، ثمّ تقدّمتُ وصَلّيتُ يهم، فلمّا انصرفت (١) قال لي جَبْرَئيل: قل لهم: بِم تشهدون؟ قالوا: نشهد أن لا إله إلّا الله، وأنّك رَسولُ الله، وأنّ عليّاً أمير المؤمنين».

٧/٤٩٧٤ - (تفسير الثَّعَلَبي) و (أربعين الخطيب) بإسنادهما عن الحسين بن محمد الدَّيْنَوري، بإسناده عن عَلَقَمة، عن ابن مسعود، عن النبيّ (من الله عن والله عن النبيّ (من الله عن والله عن النبيّ الله عنه والله عنه والله عنه الله عنه والله عنه والله والله عنه والله والأرض بخمسين ألف عام، ثم قال: قم ما محمد من ويقول الله الله والله وا

<sup>(</sup>٢) آل عمران ٢: ٦١.

<sup>(</sup>٣) في المصدر و«ط»: يجيئون.

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٢٨ /٢٤.

٣ ـ ..... البحار ٣٧: ٧٩/٣٣٨ عن تأويل الآيات، ولم نجده في مناقب ابن شهر آشوب.

<sup>(</sup>۱) في «س»: انصرف،

٧ ـ .....، مائة منقبة: ١٥٠ /٨٣ عن ابن عباس، ينابيع المودة: ٨٢ عن ابن مسعود.

٥٦ ......٠٠٠ البرهان في تفسير القرآن

قوله تعالى:

## إِنَّ ٱلَّذِينَ حَقَّتْ عَلَيْهِمْ كَلِمَتُ رَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ \* وَلَوْجَاءَتَهُمْ كُلُّ وَايَةٍ حَتَّى يَرَوُا ٱلْعَذَابَ ٱلْأَلِيمَ [٩٧-٩٧]

١/٤٩٧٥ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: الذين جحَدوا أميرَ المؤمنين الله السلام،، وقوله: ﴿ حَقَّتْ عَلَيْهِمْ كَلِمَتُ رَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ﴾ قال: عُرِضَتْ عليهم الولاية، وقد فرّض الله عليهم الإيمان بها، فلم يُؤمنوا بها.

قوله تعالى:

#### فَلَوْلَا كَانَتْ قَرْيَةٌ ءَامَنَتْ فَنَفَعَهَا إِيمَانُهَا إِلَّا قَوْمَ يُونُسَ لَمَّا ءَامَنُواْ. كَشَفْنَا عَنْهُمْ عَذَابَ ٱلْخِزْيِ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَمَتَّعْنَاهُمْ إِلَى حِينٍ [ ٩٨]

1/٤٩٧٦ - محمّد بن بعقوب، عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن ابن محبوب، عن عبدالله بن سنان، عن معروف بن خَرَّبُوذ، عن أبي جعفر (عبدالله)، قال: وإنَّ للهُ عزَّ وجلَّ رِياحٌ رَحْمَةٍ ورِياحٌ عَذَابٍ، فإنَّ شاء الله أن يجعّل العذاب من الرياح رحمةً فعل - قال - ولن يجعّل الرَّحْمَةَ مِن الرَّيح عَذَاباً - قال - وذلك أنَّه لم يَرْحَمُ قَوْماً قَطَّ أطاعوه، وكانت طاعَتُهم إياه وَبالاً عليهم، إلا مَن بَعْدِ تَحَوِّلهم عن طاعته (١).

قال: «وكذلك فعل بقومٍ يُونُس لمّا آمنوا رَحِمُهُم الله بعد ما قدكان قَدَّر عليهم العَذاب وفضاه، ثمّ تدارَكَهمُ برَحْمَتِه، فجعَل العَذابَ المُقدَّر عليهم رحمةً، قصرَفه عنهم، وقد أنزَلَهُ عليهم وغَشِيَهُم، وذلك لمّا آسنوا ب وتضَرَّعوا إليه».

٢/٤٩٧٧ - ابن بابويه، قال: حدّثنا عليّ بن أحمد بن محمد (رخب دسه، قال: حدّثنا محمّد بن أبي عبدالله الكوفي، عن موسى بن عِمران النَّخعي، عن عَمِّه الحُسَين بن يَزيد النَّوفَلي، عن عليّ بن سالم، عن أبيه، عن أبي بصير، قال: قلتُ لأبي عبدالله (عليه السلام): لأيّ عِلَّةٍ صَرّف الله عزّ وجلّ العَذابَ عن قَومٍ يُونُس وقد أظلَّهُم، ولم يفعل

سورة يونس آية ـ ٩٧ ـ ٩٧ ـ

١ ـ تفسير القشي ١: ٣١٧.

سورة يونس آية . ٩٨ .

۱ ـ الكافي ۸: ۹۲/۹۳.

<sup>(</sup>١)كذا، والظاهر أنّ المراد «أنّه لم يعذّب قَوماً ـ قطّ ـ أطاعوه، وَماكانَت طاعتهم إيّاه وبالأعليهم إلّا من بعد تحوّلهم عن طاعته» والله العالم. ٢ ـ علل الشرائع: ١/٧٧.

سورة يونس (۱۰) .................. ٧٥

ذلك يغيرهم من الأمم؟

فقال: ولأنّه كان في عِلْمِ الله عزّ وجلَ أنّه سيَصْرِفُه عـنهم لتَـوْبَتِهم، وإنّمـا نـرَك إخبـارَ يـونُس بـذلك، لأنه عزّ وجلَ أراد أن يُفرِّغه لعِبادَتِه في بَطْنِ الحوت، فيستَوْجِبَ بذلك نُوابه وكَرامته».

٣/٤٩٧٨ ـ وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد (رضياد عنه)، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن الصفقار، عن محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن الحسن بن عليّ بن فضّال، عن أبي المَعْرا حُمَيْد بن المُثنّى الصَفّار، عن محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن المُثنّى الصّفار، عن محمّد بن الحسين بن أبي الحقوم يُونّس». العِجْلِيّ، عن سَمَاعة أنّه سِمِعَه (عبد عرم) وهو يقول: «ما رَدّ الله العَذَابَ عَن قومٍ قد أَظَلَهُم إلّا قومَ يُونّس».

فَقَلْتُ: أَكَانَ قِد أُظَلَّهُم؟ قال: «نعم، قد نالوه بأَكُفِّهم».

فقلتُ:كيفكان ذلك؟ قال: «كان في العلم المُثبت عند الله عزّ وجلّ الذي لم يَطَلِعْ عليه أحَد أنّه سيَضرِفه م».

فلمًا قَوْبَ الوَقْتُ خرَج يُونُس من بينهم مَع العابِد وَبَقَيَ العالِمُ فيها، فلمّا كان في ذلك اليوم نزّل العذاب، فقال العالِمُ لهم: يا قوم، افزَعوا إلى الله فلعلّهُ يَرحَمُكم وَيَوُدَ العَدابَ عنكم. فقالوا: كيف نَصْنَع؟ قال: اجتمعوا واخرُجوا إلى المَفازَةِ، وفرّقوا بين النّساء والأولاد، وبين الإبل وأولادها، وبين البقر وأولادها، وبين الغنم وأولادها، فرّجوا بكوا وأدعوا. فذهبوا وفعلوا ذلك، وضَجّوا وبكوا، فرّجِمَهُم الله وصرَف عنهُم العَذاب، وفرّق العذاب على الجبالِ، وقد كان نزّل وقرُب منهم.

فأقبَل يونُسُ لَبُنُظَركِيف أهلَكَهُم الله، فرأى الزارِعين يزرَعون في أرضِهم، قال لهم: ما فَعل قومُ يونُس؟ فقالوا له، ولم يَعرفوه: إنّ يونُسُ دعا عليهم فاستَجاب الله له، ونزّل العذابَ عليهم، فاجتمَعوا وبَكوا ودَعَوا فَرَحِمَهُم الله، وصرَف ذلك عنهم، وفرّق العذابَ على الجِبال، فهُم إذن يَطلبُون يونُسَ ليُؤمِنوا به.

فَغَضِب يونُسُ، ومرَّ على وَجْهِه مُغاضِباً، كما حكى الله تعالى، حتّى انتهى إلى ساحِلِ البَحْرِ، فإذا سفينة قد شُجِئت، وأرادوا أن يَدْفَعوها، فسألهم يُونُس أن يحمِلوه فحَملوه، فلمّا توسَّطوا البَحْرَ بعَثَ الله حوتاً عظيماً، فحبّس عليهم السفينة من قُدّامِها، فنظر إليه يونُس فقَزع منه، وصار إلى مُؤَخَّرِ السَّفينة فدار إليه الحوُثُ وفتّح فاه،

٣ ـ علل الشرايع: ٢/٧٧.

٤ ـ تفسير القمني ١: ٣١٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: مليخا.

فخرَج أهلُ السفينة، فقالوا: فينا عاص. فتَساهَموا (") فخرَج سَهُمُ يُونُس، وهو قول الله عزَ وجلّ: ﴿ فَسَاهَمَ فَكَانَ مِنَ ٱلْمُدْحَضِينَ ﴾ (") فأخرَجوه فألقَوه في البَحْر، فالنقَمَةُ الحوتُ ومرَّ به في الماء.

وقد سأل بَعضُ البهودِ أميرَ المؤمنين اعداسلام) عن سِجْنِ طاف أقطارَ الأرْضِ بصاحِبه. قال: با يهودي، أمّا السجن الذي طاف أفطار الأرض بصاحبه، فإنّه الحوتُ الذي حُبِسَ يونُسُ في بَطْنِه، فدخَل في بَحْرِ المُمَّلُوم، ثمّ خرَج إلى بَحْرِ مِصْرَ، ثمّ دخل في بحر طَبَرِستان، ثمّ خرَج في دِجْلَه الغَور ""، ثمّ مرّت به تحت الأرض حتى لَجِفَت بقارون، وكان قارونُ هلَك في أيّام موسى (عداسلام)، وَوَكُل [الله] به مَلَكا يُدخِلُه في الأرضِ كلَّ يومٍ قامَة رَجُلٍ، وكان يونُسُ في بَطْنِ الحُوتِ يُسَبِّح الله ويستَغْفِرُه، فسَمِعَ قارون صَوتَه، فقال للمَلَك المُوكَل به: أنْظِرْني فإنّي أسمَعُ كلامَ يونُسُ في بَطْنِ الحُوتِ يُسَبِّح الله ويستَغْفِرُه، فسَمِعَ قارون صَوتَه، فقال للمَلَك المُوكَل به: أنْظِرُني فإنّي أسمَعُ كلامَ آدَمي. فأوحى الله إلى المَلَك المُوكَل به: أنظرُه، فأنظره، ثمّ قال قارون: مَن أنت؟ قال يونُس، أنا المُذْنِبُ الخاطئ يُونُس بن مَثَى.

قال: فما فعَل الشَّديدُ الغَضَبِ لله موسى بنُ عِمران؟ قال: هيهات! هلك.

قال: فما فَعَل الرءوُف الرَّحيم على قومِه هارون بن عِمران؟ قال: هلك.

قال: فما فعَلَتْ كَلُّهُم بنت عِمران الني كانت سُمِّيَتُ لي؟ قال: هيهات! ما بقي من آل عِمران أحَد.

فقال قارون: وا أسفا على آل عِمران. فشكَر الله له ذلك، فأمَر الله المَلَك المُوَكَّل به أَن يَرْفَعَ عِنه العَذابَ أيّام الدُنيا، فرُفِع عنه.

فلمّا رأى يونُس ذلك نادَى في الظُلُمات: أن لا إله إلا أنت سُبحانك، إنّي كنت من الظالمين. فاستَجاب الله له، وأمر الحوُتَ أن يلفِظَه فَلَفَظِه على ساجل البحر، وقد ذهب جِلدُه ولَحْمُه. وأنبَتَ الله عليه شجرة من يَقطين وهي الدُّبَاء (ع) - فأظلَنْهُ عن الشَّمْسِ فشكر الله ثم أمر الله الشَّجرة فتنَخَتْ عنه، ووقعَت الشَّمش عليه فجزع، فأوحى الله إليه: يا يونُس، لِم لَم تَرْحَمٌ مائة ألف أو يويه وأنتَ نَهْزَع من ألم ساعةٍ لا فقال: يا رب، عفوك عفوك، فرد الله عليه بدنه ورجع إلى قومِه وأمنوا به، وهو قوله: ﴿ فَلُولًا كَانَتْ قَرْيَةٌ ءَامَنَتْ فَنَفَعَهَ آ إِيمَائَهَا إلا قَوْمَ يُونُسَ لَمَّا عَلَمُ الله عليه بدنه ورجع إلى قومِه وأمنوا به، وهو قوله: ﴿ فَلُولًا كَانَتْ قَرْيَةٌ ءَامَنَتْ فَنَفَعَهَ آ إِيمَائَهَا إلاّ قَوْمَ يُونُسَ لَمَّا عَلَمُ الله عليه بدنه ورجع إلى قومِه وأمنوا به، وهو قوله: ﴿ فَلُولًا كَانَتْ قَرْيَةٌ ءَامَنَتْ فَنَفَعَهَ آ إِيمَائَهَا إلاّ قَوْمَ يُونُسَ لَمَّا عَلَهُ مَا عَنْهُمْ عَذَابَ ٱلْخِرْي فِي ٱلْحَيَوْةِ آلدُّنْيَا وَمَتَعْنَاهُمْ إلى حِينٍ ﴾ وقالوا: مكت يونُس في بَطْنِ الحوت يُسعَ ساعات.

• ٤٩٨٠ - ثمّ قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر عبدال الله، قال: «لبِث يُونُس عبدالسلام» في يَطْنِ الحُوتِ ثلاثة أيّامٍ، ونادى في الظُّلمات الثلاث ـ ظُلمة يَطْنِ الحوت، وظُلمة الليل، وظُلمة البحر ـ أن لا إله إلا أنت

<sup>(</sup>٢) تساهموا: تقارعوا. «الصحاح ـ سهم ـ ٥: ١٩٥٧».

<sup>(</sup>٣) الصافات ٣٧: ١٤١.

<sup>(</sup> ٤ ) في المصدر: دجلة الغوراء، وفي معجم البلدان: دجلة العوراء: اسم لدجلة البصرة، عَلَمٌ لها.

<sup>(</sup>٥) الدَّبَّاء: القَرْع. «المعجم الوسيط . دب . ١: ٢٦٨».

<sup>(</sup>٦) في «ط»: فسكن.

٥ ـ تفسير القشي ١: ٣١٩.

سورة يونس (۱۰) ...... ۱۰ مارين (۱۰) ..... ۱۰ مارين المسابق الم

سُبحانَك إنّي كنت من الظالمين. فاستَجاب له ربُّه، فأخرَجه الحوثُ إلى الساحِل، ثمّ قذَفه فألقاهُ بالسّاحِل، وأنبَت الله عليه شجرةً من يَفْطين ـ وهو الفَرْع ـ فكان يَمُصّه ويستَظِلّ به وبوَرَقِه، وكان تَساقَطَ شَعرُه ورَقَّ جِلدُه.

وكان يُونُس يسبّح ويذكر الله الليل والنهار، فلمّا أن قوي واشتدّ بعث الله دُودةً، فأكلت أسفل القَرْع فذَبَلت القَرْعة ثمّ يَبِست، فشَق ذلك على يُونُس، فظلَ حزيناً، فأوحى الله إليه: مالَكَ حزيناً، يا يونُس، قال: يا ربّ، هذه الشجرة التي كانت تَنْفَعْني سَلَطت عليها دودَّة فيَبِسَت، فقال: يا يونُس، أحزِنْتَ لشجَرةٍ لم تَزْرَعْها ولم تَشْفِها ولم تَعْيُ (") بها أنْ يَبِست حين استغنيت عنها ولم تجزّع لمائة ألف أو يزيدون (" أرَدْتَ أن يَنْزِلَ عليهم العَذَاب؟! إنّ أهلَ نِيْنُوى قد آمنوا واتَّقُوا فارجِعْ إليهم.

فانطلق يؤنس إلى قومِه، فلمًا دنا من نِيْنَوى استَحيا أن يدخُلَ، فقال لراع لَقِيَةُ: التِ أهلَ نينوى فقل لهم: إنّ هذا يُونُس قد جاء، قال الراعي أتكذِب، أما تَستَحيي، ويُونُس قد غَرِق في البَحر وذهَب. قال له يُونُس: إن نطقتِ الشاةُ بأنّي يُونُس، فَبِلتَ مِنّي؟ فقال الراعي: بلى. قال يُونُس: اللهمَ أنطِقْ هذه الشاة حتّى تَشْهَدَ له بأنّي يونُس. فأنطِفَتِ (٣) الشاةُ له بأنّه يؤنُس.

فلمّا أتى الراعي قومَه وأخبَرَهم، أخذو، وهَمُّوا بِضَرْبهِ، فقال: إنّ لي بيّنةً لِما أقول. قالوا: مَنْ يشهد؟ قال: هذه الشاة تَشْهَد. فشَهِدَت بأنّه صادِقٌ وأنّ يُونُس قد ردّه الله إليهم، فخرَجوا يَطلُبونه، فوَجدو، فجاءوا به، وآمنوا وحَسُن إيمانُهم، فمتَّعهم الله إلى حين وهو المَوت، وأجارَهُم من ذلك العَذاب،

7/٤٩٨١ - العَيّاشي: عن أبي عُبَيْدة الحَذَّاء، عن أبي جعفر اعداد بنه، قال: سَمِعتُه يقول: الوجّدنا في بعض كتُب أمير المؤمنين (عدالسلام)، قال: حدثني رسول الله (سَلْ العالم الله عَبْرَئيل (عبدالله) حدثه أنّ يـؤنس بن مَثّى (عدالله) بعثه الله إلى قومِه وهو ابنُ ثلاثين سلفٌ، وكان رجلاً تعتريه الحِدّة وكان قلبل الصّبر على قومه والمُداراة لهم، عاجزاً عمّا حُمّل مِن يُقَلِ حَمْلِ أَوْقَارِ النّبُوّة وأعلامها، وأنّه تفسّخ تحتها كما يتفسّخ الجَذَع تحت حمله (۱).

وأنّه أقام فيهم بدعوهم إلى الإيمان بالله والتصديق به واتّباعه ثلاثاً وثلاثين سنةً، فلم يُؤمِنْ به ولم يَتَبعُهُ من قومِه إلّا رجُلان إسمُ أحدِهما روبيل، واسمُ الآخرَ تنوخا، وكان روبيل من أهل بَيتِ العِلم والنبوّة والحكمة، وكان قومِه إلّا رجُلان إسمُ أحدِهما روبيل، واسمُ الآخرَ تنوخا، وكان تنوخا رجُلاً مُسْتَضْعَفاً عابداً زاهداً، منهَمِكاً في قديمَ الصُحْبَة لبونُس بن مَتَّى من قبل أن يبعثَه الله بالنّبوّة. وكان تنوخا رجُلاً مُسْتَضْعَفاً عابداً زاهداً، منهَمِكاً في العبادة، وليس له عِلمٌ ولا حُكم، وكان روبيل صاحب غَنَم برعاها وينقوّت منها، وكان تنوخا رجلاً حطّاباً يحتَطِب على رأسه، وبأكّل من كسبه. وكان لروبيل مَنزِلة من يؤنّس غير مَنْزِلة تنوخا، لعِلْم روبيل وحِكمَتِه وقديم صُحْبَتِه.

<sup>(</sup>١) في «ط»: ولم تعبأ.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: ولم تحزن لأهل نينوي أكثر من مأثة ألف.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: وذهب. قال له: اللهم إنَّ هذه الشاة تشهدلك أنِّي يُونُس، فنطقت.

٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٢٩/١٢٩.

<sup>(</sup>١) الجَدَّع: الشاب من الإبل، والكلام كناية عن عدم التحمّل لِما يعرِض له.

فلمّا رأى يُونُس أنّ قومَه لا يُجيبونَه ولا يؤمِنون ضَجِرَ، وعرَف من نفسه قِلّه الصَّبْرِ، فشكا ذلك إلى ربّه، وكان فيما شكا أن قال: يا ربّ، إنك بعَثْنني إلى قومي ولي ثلاثونَ سنةُ، فلَبِثْتُ فيهم أدعوهم إلى الإيمان بك والتَّصديق برسالاتي، وأخَوِّفُهم عَذابك ونِفْمَتِك ثلاثاً وثلاثين سنةُ، فكذّبوني ولم يُؤمنوا بي، وجحَدوا نبوّتي واستَخَفُوا برسالاتي، وقد تواعَدوني وخِفْتُ أن يقتُلوني، فأنِزِلْ عليهم عذابَك، فإنّهم قوم لا يؤمنون».

قال: وفأوحى الله إلى يُونس: أنَّ فيهم الحَمْلُ والجَنين والطِفل، والشيخ الكبير والمَرأة الصَّعبفة والمُسْتَضَعف المَهين، وأنا الحَكَمُ العَدْل، سبَفتْ رحمتي غضبي، لا عَذِّبُ الصِغار بذُنوب الكِبار من قومِك، وهم يا يُونس عبادي وخَلْفي وبَريَّتي في بلادي وفي عَبلتي، أحِبٌ أن أناناهم وأرفَق بهم وأنتظِر توبتهم، وإنّما بعنتك إلى فومِك لتكونَ حَبُطاً عليهم، تعطفُ عليهم لسَخاءِ الرَّحِم الماسّةِ منهم، وتتأنّاهم بر أفّةِ النَّبُوّة، وتصيرَمعهم بأحلام الرسالة، وتكونَ لهم كهبئةِ الطبيب المُداوي العالِم بمُداواةِ الدّاء، فخرِفْتَ بهم "، ولم تستعمِلُ قلوبَهُم بالرَّفق، ولم تُسسهم بسِياسةِ المُرسَلين، ثمّ سألتني عن " شوء تظرك العذاب لهم عند قِلّة الصَّبرِمنك، وعَبْدي بالرَّفق، ولم تَسسهم بسِياسةِ المُرسَلين، ثمّ سألتني عن " شوء تظرك العذاب لهم عند قِلّة الصَّبرِمنك، وعَبْدي غُوح كان أصبَر منك على قومِه، وأحسَنَ صُحْبَةً، وأشَدَّ تأنياً في الصَّبر عندي، وأبلَغَ في العُذْرِ، فغضِبْتُ له حين غَضِبَ لي، وأجَبْتُه حين دَعاني.

فقال بُونُس: يا ربّ، إنّما غَضِبْتُ عليهم فيك، وإنمّا دَعَوْتُ عليهم حين عَصَوك، فوَعِزَّتِك لا أتعطَّفُ عليهم برأفة أبدأ، ولا أنظُر إليهم بنَصيحةٍ ضَفيقٍ بعد كُفرِهم وتَكذيبهم إيّاي، وجَحْدِهم نُبوَتي، فأنزِلُ عليهم عَذابَك، فإنّهم لا يُؤمِنون أبدأ.

فقال الله: يا يُونُس، إنهَم مائة ألف أو يَزيدون من خَلْقي، يَعمُرون بلادي، وَيلِدون عِبادي، ومَحبّتي أن أَتأتَاهُم للذي سبَق مِنْ عِلْمي فيهم وفيك، وتَقليري وتَدبيري غَير عِلمِك وتقديرك، وأنت المُرسَل وأنا الربُّ الحكيم، وعِلمي فيهم - يا يُونُس - باطِنِ في الْغَيْب عبدي لا يُعلَم ما مُنْتَهاه، وعِلمُك فيهم ظاهرٌ لا باطِنَ له. يا يونُس، قد أَجَبْتُكَ إلى ما سألَتَ من إنزالِ العَذاب عليهم، وما ذلك ـ يا يونُس - بأوفَر لِحَظِّك عندي، ولا أحمَد (1) لشأنِك، وسَيأتيهم العَذابُ في شَوّال يومَ الأربعاء وَسَط الشَهْر بعد طُلوع الشمس، فأعلِمْهُم ذلك.

قال: «فسَرٌ ذلك يُونُسَ ولم يَسُوَّه، ولم يَدْرِ ما عاقِبَتُه، فانطَلَق يُونُس إلى تَنوخا العابد، فأخَبره بما أوحى الله إليه من نزول العَذاب، من نزول العَذاب، فاعذاب، فقومه في ذلك اليوم، وقال له: انطَلِقْ حتَى أعلِمَهم بما أوحى الله إليّ من نزولِ العَذاب، فقال تَنوخا: فدَعْهُم في غَمْرَتِهم ومَعْصِبَتِهم حتَى يُعذِّبَهم الله تعالى.

فقال له يُونُس: بل تَلقى روبيل فنُشاوِره، فإنّه رجُل عالم حكيم من أهل بيتِ النُبوّة، فانطَلقا إلى روبيل، فأخبره يُونُس بما أوحى الله إليه من نُزول العَذابِ على قَومِه في شوّال يوم الأربعاء في وسَط الشَهْر بعد طُلوع الشّمس. فقال له: ما ترى؟ انطَلِق بنا حتّى أعلِمَهم ذلك.

<sup>(</sup>٢) أي لم تَرْفُق بهم وتُحسن معاملتهم.

<sup>(</sup>٣) في «ط» نسخة بدل: مع.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: ولا أجمل.

سورة يونس (۱۰) ......۱۱ ......۱۱ .....

فقال له روبيل: ارجِع إلى ربّك رَجْعَة نبيّ حكيمٍ ورَسولٍ كريم، وسَلْهُ أن يَصْرِفَ عنهُم العَذَابَ فإنّه غنيٌّ عن عَذَابِهم، وهو يُحِبّ الرِّفقَ بعِباده، وما ذلك بأضرَّ لك عنده ولا أسوأ لمَنْزِلَتِك لديه، ولعلّ قومَك بعد ما سَمِعت ورأيتَ من كُفْرِهم وجُحودهم يُؤمنون يوماً، فصابرُهم وتأنّهُم.

فقال له تَنوخا: ويحك يا روبيل! ما أشَرْتَ على يُونُس وأمَرتَه به بعد كُفْرِهم بـالله، وجَـحُدِهم لنـبيّه، وتكذيبهم إيّاه، و إخراجهم إيّاه من مَساكِنه، وما هَمُوا به من رَجْمِه!

فقال روبيل لتنوخا: اسكُتْ، فانك رَجُل عابدٌ، لا عِلمَ لك، ثمَّ أَفَبَل على يُونُس، فقال: أرأيتَ يا يُونُس إذا أنزَل الله العَذَابَ على قومِك، أيُنزِله فيُهلِكَهم جميعاً أو يُهلِكَ بَعْضاً ويُبقي بعضاً؟ فقال له يونُس: بل يُهلِكُهم الله جميعاً، وكذلك سألتُه، ما دخَلَتْني لهم رَحْمَةُ تعَطَّفٍ فأراجِعَ الله فيها وأسألُه أن يَصرِفَ عنهم.

فقال له روبيل: أتدري ـ يا بُونُس ـ لَعلَ الله إذا أنزَل عليهم العَذابَ فأحَسُّوا به أن يَتوبوا إليه ويستَغْفِروا فيَرُحَمهم، فإنّه أرحَمُ الراحمين، ويكشِف عنهم العَذاب من بعد ما أخبَرْتَهم عن الله أنّه يُنزَلُ عليهم العَذابَ يومَ الأربِعاء، فتكونَ بذلك عِندَهُم كذّاباً.

فقال له تَنوخا: وَيْحَك ـ با روبيل ـ لقد قُلتَ عظيماً، يُخْبِرُكَ النّبِيُّ المُرْسَلُ أنَ الله أوحى إليه بأنّ العَذابَ يَنزِلُ عليهم، فَتَرُدَّ قولَ الله وتَشُكَ فيه وفي قول رَسولِه؟! اذْهَبْ فقد حَبِط عمَلُك.

فقال روبيل لتنوخا: لقد فَشِلَ رأيُك، ثمّ أقبَل على يُونُس، فقال: إذا نزَلَ الوَحْيُ والأَمْر من الله فيهم على ما أنزِلَ عليك فيهم من إنزالِ العَذَابِ عليهم وقولُه الحقّ، أرأيتَ إذا كان ذلك فهلَكَ قومُك كلهم وخَرِبَتْ قَريتُهم، ألبس يَمْحو الله اسمَك من النّبوّة، وتَبطُل رسالَتُك، ونكونَ كَيُعْضِ ضُعَفاءِ الناس، ويَهلِكُ على يدَيك مائة ألف أو يزيدون من الناس؟

فأبي بُونُس أن يقبَل وصيَّته، فانطلَق ومعه تَنوخا إلى قومه، فأخبَرهم أنَّ الله أوحى إليه أنَّهُ منزِل العذابَ عليكم يومَ الأربعاء في شوّال في وسَط الشَّهر بعد طلوع الشَّمِس. فرَدوّا عليه فوله، فكذَّبوه و أخرَجوه من قريَتِهم إخراجاً عنيفاً. فخرج يونُس ومعه تَنوخا من القرية، وتنحّيا عنهم غير بعيدٍ، وأقاما ينتَظِران العَذاب.

وأقام روبيل مع قومه في قريتهم، حتى إذا دخل عليهم شوال صرّخ روبيل بأعلى صَوتِه في رأس الجَبَلِ إلى القوم: أنا روبيل، شَفيقٌ عليكم، رحيمٌ بكم، هذا شوَالُ قد دخل عليكم، وقد أخبَركم يُونُسُ نبيُّكم ورسولُ ربِّكم أنّ الله أوحى إليه أنّ العَذاب يَنزلُ عليكم في شَوّال في وسط الشَّهر يوم الأربعاء بعد طُلوع الشَّمس، ولن يُخلِفَ الله وَعْدَه رُسُلَه، فانظُروا ما أنتم صانِعون؟ فأفزَعَهُم كلامُه ووقع في قُلوبهم تحقيقُ نُزولِ العَذاب، فأجفلوا نحو روبيل، وقالوا له: ماذا أنتَ مُشيرٌ به علينا - يا روبيل - فإنّك رجُلٌ عالِمٌ حكيمٌ، لم نزّل نعرِفُك بالرّأفة (٥٠ علينا والرّحمة لنا، وقد بلغنا ما أشرْتَ به على يُونُس فينا، فَمُرْنا بأمرك وأشِرْ علينا برأيك.

فقال لهم روبيل: فإنِّي أرى لكم وأشيرُ عليكم أن تَنظُروا وتَعْمِدوا إذا طلَع الفَّجْرُ يومَ الأربِعاء في وسَطِ الشَّهر

<sup>(</sup>٥) في المصدر: بالرقة.

أن تَعزِلوا الأطفال عن الأمتهات في أشقل الجَبَل في طريق الأودِية، وتُوقِفوا النساء وكل المواشي جميعاً عن أطفالها في سَفْحِ الجَبَل، ويكونَ هذا كُلُه قَبْل طُلوعِ الشّمس، فإذا رأيتم ربحاً صغراء أقبلت من المشرق، فَعِجُوا عَجيجاً، الكبيرُ منكم والصّغير بالصّراخ والبُكاء، والتَضَرع إلى الله، والتَّوْبَة إليه والاستِغْفار له، وارفعوا رؤوسَكُم إلى السّماء، وقولوا: ربّنا ظلَمْنا أنفُسنا وكذّبنا نبيّك وتُبنا إليك من ذُنوينا، وإن لم تَغْفِرُ لَنا وتَرْحَمْنا لنَكونَنَّ من الخاسِرين المُعَدَّبين، فاقبَلْ نوبتنا وارحَمْنا يا أرحَم الراحِمين. ثمّ لا تَمّلوا من البُكاء والصَّراخ والتَضَرُّع إلى الله والنوبة إليه حتى تَنَوارى النّمشُ بالحِجاب، أو يكشِفَ الله عنكُم العَذاب قبل ذلك. فأجمَع رأيُ القومِ جَميعاً على أن يفعلوا ما أشار به عليهم روبيل.

فلمّا كان يوم الأربعاء الذي تَوقَعوا فيه العذاب، تنحّى روبيل عن القرية حيث يسمّعُ صُراخَهم ويرى العذاب إذا نزّل، فلمّا طلّع الفَجُرُ يوم الأربعاء فعَل قومُ يُونُس ما أمرهم روبيل به، فلمّا بزُغَتِ الشّمسُ أقبلتُ ربحٌ صفراء مُظْلِمَة مُسْرِعة، لها صَريرٌ وحَفيفٌ وهَديرٌ، فلمّا رأوها عَجَوا جميعاً بالصّراخ والبّكاء والتَضَرُّع إلى الله، وتابوا إليه واستَغفّروه، وصرَحَتِ الأطفالُ بأصواتِها تَطلُب امتهاتها، وَعَجّت سِخال (١) البّهائم تَطلُب الشّدي، وعَجّت الأنعام تَطلُب الرّعي، فلم يزالوا بذلك ويُونُس وتنوخا يسمّعان ضجيجَهم (١) وصراحَهم، ويَدعُوان الله بتَغليظِ العَذاب عليهم، وروبيل في مَوْضِعِه بسمّعُ صُراحَهُم وعَجيجَهم، ويَرى ما نزّل، وهو يدعو الله بكشّفي الغذاب عنهم.

فلمًا أن زالَتِ الشَمسُ، وفُتِحَت أبوابُ السَماء، وسكنَ غضَبُ الرَّبِ تعالى، رَحِمَهُم الرَّحْمَن فاستَجاب دُعاءهم، وقَبِل توبتَهم، وأقالَهُم عَثَرتَهم، وأو حى الله إلى إسوافيل (مداسلام): أن اهبِط إلى قوم يُونُس، فإنَهم قد عَجَوا إليَّ بالبُكاء والتَضرُّع، وتابوا إليَّ واستَغْفَروني، فرَحِمتُهم وتُبتُ عليهم، وأنا الله التوّابُ الرحيم، أسرع إلى قبولِ توبة عبدي التائب من الذنوب، وقد كان عبدي يُونُس ورَسولي سألني تُزولَ العَذاب على قومِه، وقد أنزلتُه عليهم، ولم يَكُن اشترَط يُونُس حين سألني أن أنزِلَ عليهم العَذاب أن أهلِكَهُم، فاهبط إليهم فاصرف عنهم ما قد نزل بهم من عذابي.

فُقال إسرافيل: يا ربّ، إنّ عذاتِك قد بلّغ أكتافَهم، وكاد أن يُهلِكَهم، وما أراه إلّا وقد نزّل بساحتِهم، فإلى أين أصرِفُه؟

فقال الله: كآلا إلى قد أمَرتُ ملائِكتي أن يَصرِفوه، ولا يُنزِلوه عليهم حتَى يأتيهم أمري فيهم وعَزيمتي، فاهِبطُ ـ يا إسرافيل ـ عليهم، واصرِفْهُ عنهم، واضرِبْ به إلى الجبال بناحية مفائض العُيون ومَجاري السّيول في الجبال العاتية، المُستَطيلة على الجبال، فأذِلَها به ولَيُنْها حتَى تصير مُلتَئِمة ( المحديد الجامد الله فيهَط إسرافيل عليهم فنشَر أجنِحَتَه فاستاق بها ذلك العَذاب، حتَى ضرَب بها يَلكَ الجبال التي أوحى الله إليه أن يَصرفه إليها ـ قال أبو

<sup>(</sup>٦) البيخال: جمع سَخْلَة، ولد الغَّمْ ذَكُر أكان أو أنثى. «الصحاح ـ سخل ـ ٥: ١٧٢٨».

<sup>(</sup>٧) في «ط»: صيحتهم.

<sup>(</sup>٨) في المصدر: مليّنة.

جعفر «مبه السلام»: وهي الجبال التي بناحية المَوصِل اليوم ـ فصارت حديداً إلى يوم القيامة. فلمّا رأى قوم يُونُس أنّ العذاب قد صُرِف عنهم هبَطوا إلى منازلهم من رؤوس الجبال، وضَمّوا إليهم نساءَهم وأولادَهم وأسوالهم، وخمِدوا الله علِيٰ ما صرَف عنهم.

وأصبَح يونُس وتَنوخا يُوم الخميس في مَوضِعِهما الذي كانا فيه، لا يَشُكَان أنَّ العذابَ قد نزَل بهم وأهلكَهُم جميعاً، لمّا خَفِيَت أصواتُهم عنهما، فأقبلا ناحية القرية يوم الخميس مع طُلوع الشّمس، ينظران إلى ما صار إليه القوم، فلمّا دَنَوا من القَومِ واستقبَلَهُم الحَطّابون والحَمّارة (١) والرُعاة بأغنامِهم، ونظروا إلى أهلِ القريّة مُطمئِنين، قال يُونُس لتَنوخا: يا تنوخا، كذّبني الوحي، وكذبت وعدي لقَوْمي، لا وعزّة ربّي لا يَرون لي وجها أبداً بعد ما كذّبني الوحي (١٠) فانطلق يونُس هارباً على وَجهِه، مُغاضِباً لربّه (١١)، ناحية بَحْر أيلة مُتَنكَراً، فراراً من أن يَراهُ أحَدً من قومه، فيقول له: باكذّاب، فلذلك قال الله: ﴿ وَذَا ٱلنُّونِ إِذ ذَّهَبَ مُغَاضِباً فَظَنَّ أَن لَّن نَقْدِرَ عَلَيْهِ ﴾ (١٦) الآية.

ورجَع نَنوخا إلى القرية، فلَقِيَ روبيل، فقال له: يا تنوخا، أيُّ الرَّأْبَيْنِ كان أَصوَب وأحَقٌ أَن يتَبع: رأيي، أو رأيك؟

فقال له تنوخا: بل رأيك كان أصوَب، ولقد كنتَ أشرتَ برأي الحُكماء والعلماء.

وقال له تَنوخا: أما إني لم أزَلُ أرى أنّي أفضَل منك لزُهْدِي وَفضْلِ عبادتي، حتّى استَبانَ فَضْلُك لفَضْلِ عِلم وقال له تَنوخا: أما إني لم أزَلُ أرى أنّي أفضَل من الزُهد والعِبادة بلا علم. فاصطحَبا فلم يَزالا مُقيمَين عِلْمِك، وما أعطاكَ الله ربُّك من الحِكْمَةِ مع النّقوى أفْضَل من الزُهد والعِبادة بلا علم. فاصطحَبا فلم يَزالا مُقيمَين مع قومهما، ومضى يُونُس على وجهه مُغاضِباً لربّه، فكان من قِصْته ما أخبر الله به في كتابه إلى قوله: ﴿ فَآمَنُواْ قَمَتُ عَنَاهُمْ إلى حِينٍ ﴾ (١٣) ه.

قال أبو عُبَيْدة: قلت لأبي جعفر (عليه السلام): كم كان غاب يُونُس عن قومه حتّى رجَع إليهم بالنبّوة والرِّسالة فآمَنوا به وصَدّقوه؟

> قال: «أربعة أسابيع: سبعاً منها: في ذهابه إلى البحر، وسبعاً منها في رجوعه إلى قومه». فقلتُ له: وما هذه الأسابيع شهور، أو أيّام، أو ساعات؟

فقال: «يا أبا عُبَيْدة، إنّ العذاب أتاهم يوم الأربعاء، في التصف من شَوّال، وصرّف عنهم من يومهم ذلك، فانطَلَق يُونُس مُغاضِباً فمضى يوم الخميس، سبعة أيّام في مسيره إلى البحر، وسبعة أيّام في بَطْنِ الحوت، وسبعة أيّام تحت الشَّجَرِة بالغراء، وسبعة أيّام في رجوعه إلى قومه، فكان ذهابه ورجوعه مسير ثمانية وعشرين يوماً، ثمّ

<sup>(</sup>٩) الحَمَّارة: أصحاب الحمّير في السّفَر. «الصحاح . حمر \_ ٢: ٣٦٢».

<sup>(</sup>١٠) قال المجلسي (رحمه اله): قوله وهل السلام): «بعد ماكذبني الوحي» أي باعتقاد الثوم، البحار ١٧: ٣٩٩.

<sup>(</sup>١١) قال المجلسي(رحمه) هوله: «مغاضباً لربّه» أي على قومه لربّه تعالى، أي كان غضبه تله تعالى لا للهوى، أو خالفاً عن تكذيب قومه لما تخلّف عنه من وعد ربّه، البحار ١٧: ٣٩٩.

<sup>(</sup>١٢) الأنياء ٢١: ٨٨.

<sup>(</sup>۱۲) الصافات ۲۷: ۱٤۸.

أناهم فآمنوا به وصَدَّقوه واتَّبِعَوه، فلذلك قال الله: ﴿ فَلَولَا كَانَتْ قَرْيَةٌ ءَامَنَتْ فَنَفَعَهَا إِيمَانُهَا إِلَّا قَوْمَ يُونُسَ لَمَّا ءَامِنَوُا كَشَفْنَا عَنْهُمْ عَذَابَ ٱلْخِرْيُ﴾».

٧/٤٩٨٧ عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (مليه السلام)، قال: «لمّا أظَلَّ قومَ يُونُس العَذَابُ دَعُوا الله فصرّفه عنهم». قلت: كيف ذلك؟ قال: وكان في العلم أنّه يَصِرفُه عنهم».

٨/٤٩٨٣ عن الثّمالي، عن أبي جعفر الله الله على الله الله عليهم، فأل الله يونُس لمّا أذاه قومُه دعا الله عليهم، فأصبَحوا أوّلَ يوم ووجوهُهم صُفْر، وأصبَحوا اليوم الثاني ووجوهُهم سُوده. قال: «وكان الله واعَدَهم أن يأتِيَهُم العَدَابُ، فأناهُم العَذَابُ حتى نالوه برِماحِهم، ففَرّقوا بين النساء وأولادِهن والبقر وأولادِها، وليسوا المُسوح والصّوف، ووضعوا الحِبالَ في أعناقِهم، والرَّماد على رؤوسهم، وصاحوا صَبْحةً (١) واحدةً إلى رَبِّهم، وقالوا أمنًا بإله يُونُس».

قال: هفصرَف الله عنهم العَذَاتِ إلى جبال آمِد (") ـ قال ـ وأصبَح يُونُس وهو يَظُنَ أنهم هلَكوا، فوجدَهم في عافية، فغَضِب وخرَج كما قال الله: ﴿ مُغَاضِباً ﴾ (" حتّى رَكِبَ سفينةً فيها رَجُلان، فاضطرَبتِ السفينةُ، فقال المَلاح: ياقوم، في سَفينتي مَطلوب. فقال يونُس: أنا هو، وقام ليُلقي نفسَه، فأبضر السّمكة وقد فتحَتْ فاها، فها بَها، وتعلق به الرّجُلان، وقالا له: أنتَ وحدَك ونحن رجُلان نتساهم. فتساهموا (") فوقعَتِ السَّهام عليه، فجرَت السُنة بأنَّ السَّهام إذا كانت ثَلاثَ مرَات فإنها لا تُخطِئ، فألقى نفسَه فالتقَمّة الحُوت، فطافَ به البِحارَ السَّبعة حتّى صار إلى البحر المسجور، وبه يُعَذَّب قارون، فسَمِعَ قارونُ صوتاً (٥)، فسأل المَلَك عن ذلك، فأخبره أنّه يونُس، وأنّ الله قد حبسَهُ في بَطُن الحُوت. فقال له قارون: أتأذنُ لي أن أكلُهه؟ فأذنَ له.

فقال: يا يُونُس، فما فعَل الشّديد الغَضّب لله موسى بن عِمران؟ فأخبَره أنّه مات فبكي.

قال: فما فعل الرؤوف العطوف على قومِه هارون بن عِمران؟ فأخبَره أنّه مات، فبَكى وجَزِع جزعاً شديداً، وسأله عن أختِه كَلْثُم، وكانت سُمِّيت (١٠ له، فأخبره أنّها عائين، فقال؛ وا أسّفا على آلِ عِمران ـ قال ـ فأوحى الله إلى المَلَك المُوّكَل به: أن آرفَعْ عنه العَذاب بقبّة الدُنيا لرقّتهِ على قَوْمِه، (١٠).

٩/٤٩٨٤ ـ عن مَعْمَر، قال: قال أبو الحسن الرضا (عيه السلام): «إنَّ يُونُس لمَّا أمرَه الله بما أمرَه، فأعلَم قومَه

٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٣٦ /٥٥.

٨ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٣٦/١٣٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: وضحوا ضجة.

<sup>(</sup>٢) آمِد: بلدٌ قديمٌ حصينُ من أعظم مُدن ديار بَكْر وأجلَها قَدراً وأشهرها ذِكراً. «معجم البلدان ١: ٥٦».

<sup>(</sup>٣) الأنبياء ٢١: ٨٨

<sup>(</sup>٤) في المصدر: فساهمهم،

<sup>(</sup>٥) في المصدر: دويّاً.

<sup>(</sup>٦) في المصدر: مشماة.

<sup>(</sup>٧) في المصدر: قرابته.

٩ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٣٧/١٣٧.

فأظلَّهُم العَدَابُ، ففرَّقوا بينهم وبين أولادِهم وبين البهائم وأولادِها، ثمَّ عِجَوا إلى الله وضَجَوا، فكفَّ الله العَذَابَ عنهم، فذهَب يُونُس مُغاضِباً فالتقَمه الحُوت، فطاف به سبعة أبحره.

فقلت له: كمّ بقي في بَطْن الحُوت؟ قال: «ثلاثة أيّام، ثمّ لَفَظَهُ الحُوت وقد ذَهَب جِلدُه وشَعُره، فأنبَت الله عليه شجرةً من يَقطِينٍ فأظَلَنهُ، فلمّا قَوِيَ أخذَت في البُبْسِ، فقال: يارب، شجَرة أظلَّنني يَبِست، فأوحى الله إليه: يا يونُس، تَجْزَع لشَجَرةٍ أظلَّنْكَ ولا تَجْزَع لمائةِ ألفٍ أويَزيدون مِن العذاب؟!،

وستأتي . إن شاء الله تعالى ـ روايات في ذلك في سورة الأنبياء وسورة الصافّات (١).

قوله تعالى:

# وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَأَمَنَ مَن فِى ٱلْأَرْضِ كُلُهُمْ جَمِيعاً أَفَأَنتَ تُكْرِهُ اللهِ النَّاسَ حَتَّى يَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ \* وَمَا كَانَ لِنَفْسٍ أَن تُؤْمِنَ إِلَّا بِإِذْنِ اللهِ النَّاسَ حَتَّى يَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ \* وَمَا كَانَ لِنَفْسٍ أَن تُؤْمِنَ إِلَّا بِإِذْنِ اللهِ وَمَا كَانَ لِنَفْسٍ أَن تُؤْمِنَ إِلَّا بِإِذْنِ اللهِ وَلَا اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلْمَا عَلَى اللهُ عَلَى المُعَلَى اللهُ عَلَى المُعَلَى المُعَلَى المُعْمِي اللهُ عَلَى المُعْمِي اللهُ عَلَى المُعْمَالِ اللهُ عَلَى المُعْمَالِ اللهُ عَلَى المُعْمَالِ اللهُ عَلَى المُعْمَالِ اللهُ عَلَى المُعْمَا عَلَى المَعْمَا عَلَى اللهُ عَلَى المُعْمَا عَلَى المُعْمَا عَلَا عَلَ

١/٤٩٨٥ عليّ بن إبراهيم: ثمّ قال الله لنبيّه (صلّ الله عندواله): ﴿ وَلَوْضَاءَ رَبُّكَ لَأَمَنَ مَنْ فِي ٱلْأَرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيعاً أَفَانتَ تُكْرِهُ ٱلنَّاسَ حتّى يَكُونُواْ مُوْمِنِينَ ﴾ يعني لو شاء الله أن بُجيِرَ الناس كلّهم على الإيمان لفَعل.

٢/٤٩٨٦ - ابن بابَوَيه، قال: حدَّثنا تَميم عن عبدالله بن تَميم القُرَشيّ، قال: حدَّثنا أبي، عن أحمد بن عليّ الأنصاري، عن أبي الصَّلْت عبدالسلام بن صالح الهَرْوي، في مسائل سألها المأمون أبا الحسن عليّ بن موسى الرضاء عبدالسلام، فكان فيما سأله أن قال له المأمون: فما معنى قول الله تعالى: ﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَأَمَنَ مَن فِي ٱلْأَرضِ كُلُهُمْ جَميعاً أَفَانتَ تُكْرِهُ ٱلنَّاسَ حَنَى يَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ ﴿ وَمَا كَانَ لِتَفْسِ أَن تُؤْمِنَ إِلّا بِإِذْنِ آفَهِ ﴾ ؟.

فقال الرضار عبد السلام): «حدَّ ثني أبي موسى بن جعفو، عن أبيه جعفو بن محمَد، عن أبيه محمَد بن عليّ، عن أبيه عليّ بن أبي طالب (عليم السلام)، قال: إنّ المسلمين قالوا أبيه عليّ بن أبي طالب (عليم السلام)، قال: إنّ المسلمين قالوا لرسول الله (منى الله عبد وآله): لو أكْرَهْتَ ميا رسولَ الله من قدّرتَ عليه من الناس على الإسلام لَكُثُر عدّدُنا وقوينا على عدونا. فقال رسول الله (منى الله عبد وآله): ما كُنتُ لألقى الله تعالى ببدعة لم يُحدِث لي فيها شيئاً، وما أنا من المتكلّفين. فأنزل الله تبارك وتعالى عليه: يا محمد ﴿ وَلَوشاءَ رَبُّكَ لأَمَنَ مَن فِي ٱلْأَرْضِ كُلّهُمْ جَمِيعاً ﴾ على سبيل الإلجاء والإضطرار في الدنيا، كما يُؤمنون عند المُعايَنة ورُوْية البَأْس في الآخرة، ولو فعَلتُ ذلك بهم لم يستَحِقُوا منّي ثواباً

 <sup>(</sup>١) تأتي في تفسير الآية (٨٧) من سورة الأنبياء، وتفسير الآيات (١٣٩ ـ ١٧٧) من سورة الصافات.
 سورة يونس آية ـ ٩٩ ـ ١٠٠ ـ

١ ـ تفسير القميّ ٢: ٣١٩.

٢ ـ عيون أخيار الرضا (عليه السلام) 1: ١٣٤/١٣٤.

ولا مَدْحاً، لكنّي أريد منهم أن يُؤمنوا مُختارِين غير مُضْطَرّين، ليسنَحِقَوا منّى الزُّلْفَى والكرامة ودَوامَ الخُلود في جنّه الخُلْد ﴿ أَفَأَنْتَ تُكْرِهُ ٱلنَّاسَ حَتَّى يَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ ﴾.

وأمّا قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِنَفْسِ أَنْ تُؤْمِنَ إِلَّا بِإِذْنِ آللهِ ﴾ فلبس ذلك على سَبيلِ تَحريمِ الإيمان عليها، ولكن على معنى أنّها ماكانت لِتُؤمن إلّا بإذنِ الله، وإذنُه أمرُه لها بالإيمان ماكانت مكلّفةً مُتَعَبَّدةً، وإلجاؤه إيّاها إلى الإيمان عند زوال التكليف والتعبُّد عنهاء.

فقال المأمون: فرَّجْتَ عني ـ يا أبا الحسن ـ فرَّج الله عنك.

٣/٤٩٨٧ - العيّاشي: عن عليّ بن عُقْبَة، عن أبيه، قال: سَمِعت أبا عبدالله (عبدالله) يقول: ١٥ جعّلوا أمرَكم هذا لله ولا تجعّلوه للناس، فإنّه ماكان لله فهو لله، وماكان للناس فلا يصعّد إلى الله، ولا تُخاصِموا الناس بدينكم، فإنّ الخصومة مَمْرَضة للقلب، إنّ الله فال لنبيّه (صلّ التعبه واله): يا محمّد ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَيْتَ وَلَٰكِنَّ آلَة يَهْدِى مَن الخصومة مَمْرَضة للقلب، إنّ الله فال لنبيّه (صلّ التعبه واله): يا محمّد ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَيْتَ وَلَٰكِنَّ آلَة يَهْدِى مَن يَشَاهُ ﴾ (١) وقال: ﴿ أَفَانَتَ تُكْرِهُ ٱلنَّاسَ حَتّى يَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ ﴾ ذروا الناس، فإنّ الناس أخذوا من الناس، وإنّكم أخذتُم من رَسول الله وعلي، ولا سَواء، إنّي سَمِعت أبي (عبد المهم) وهو يقول: إنّ الله إذاكتَب إلى عبدٍ أن يَدْخُل في هذا الأمركان أسرَع إليه من الطّير إلى وَكُره».

٤٩٨٨ عن يُونُس؛ وعليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى، عن يُونُس؛ وعليّ بن محمّد، عن سَهُل بن زِياد أبي سعيد، عن محمّد بن عيسى، عن يُونُس، عن ابن مُشكان، عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله وهدالله وهدالله وهدالله وهدالله وهدالله وهذه الرّبُونُ في ربّنا أبداً».

وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن محمّد بن خالد والحسين بن سعيد، عن النَّضُر بن سُويْد، عن عن يحيى بن عِمران الحَلَبي، عن أَبُوب بن الحُرّ وعِمران بن عليّ الحَلَبي، عن أبي بَصير (١)، عن أبى عبدالله (عب السلام) مثل ذلك (١).

أبي عبدالله (عبدالله) مثل ذلك (٢). ١٩٨٩ ـ محمّد بن الحسَن الصفّار: عن محمّد بن خالد الطيالِسيّ، عن سَيف بن عَمِيْرَة، عن أبي بَصير، عن أبي جعفر (عبدالمه)، قال: «الرّجْسُ هو الشّك، ولا نَشُكَ في ديننا أبدأ».

وستأني إن شاء الله تعالى زيادة رواية في ذلك، في قوله نعالى: ﴿إِنَّمَا يِرُيُد آللهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً﴾ "".

٢ - تفسير العيّاشي ٢: ١٣٧ / ٤٨.

<sup>(1)</sup> القصص ٢٨: ٥٦.

٤ ـ الكافي ١: ٢٢٦/١.

<sup>(</sup>١) (عن أبي بصير) ليس في المصدر.

<sup>(</sup>٢) الكافي ١: ١/٢٢٨.

٥ ـ بصائر الدرجات: ٢٢٦/٢٢٦.

<sup>. (</sup>١) تأتي في الحديث (٤) من تفسير الآية (٣٣) من سورة الأحزاب.

سورة يوتس (١٠) ......١٠٠٠..... ١٠٠٠ سورة يوتس (١٠)

قوله تعالى:

## قُلِ آنظُرُواْ مَاذَا فِي آلسَّمَـٰوَاتِ وَآلْأَرْضِ وَمَا تُغْنِى آلْأَيَاتُ وَآلَنُّذُرُ عَن قَوْمٍ لَا يُؤْمِنُونَ [ ١٠١ ]

وروى هذا الحديث علي بن إبراهيم، في تفسيره، بعين السند والمتن (٢).

٢/٤٩٩١ ـ وعنه: عن محمّد بن يحبى، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن عبدالله بن يحبى الكاهلي، عن أبي عبدالله الله الله عز وجلّ: ﴿ وَمَا تُغْنِي ٱلْأَيَاتُ وَٱلنَّذُرُ عَن قَوْمٍ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾.

قال: هلما أسري برسول الله اصفرات عنه واله، أتاء جَبْرَ ثبل اعب السلام، بالبُراق فرَكِبَها، فأتى بيتَ المَقْدِس، فلَقِيَ مَن لَقِي من إخوانه من الأنبياء (منوان الدعنهم)، ثمّ رجَع فحدَّث أصحابه: إنّي أنبتُ بيتَ المَقْدِس ورجَعتُ من الليلة، وقد جاءني جَبْرَ ثيل بالبُراق فركِبتُها، وآية ذلك أنّي مرّرتُ بِعِيرٍ لأبي سُفيان على ماءٍ لِبَني فُلان، وقد أضلوا جَمَلاً لهم أحمر، وقد همّ القومُ في طَلَبهِ.

فقال بعضهم لبعض: إنّما جاء الشام وهو راكب سويعٌ، ولكنّكم قد أنيتم الشام وعرّفتُموها، فسلُوه عن أسوافِها وأبوابها وتُجّارِها. فقالوا: يا رسولَ الله، كيف الشام، وكيف أسوافها؟ قال: «وكان رسولَ الله (ملّى العبه داله) إذا شيلَ عن الشيء لا يعرفه شَقَ ذلك عليه حتّى بُرّي ذلك في وجهه قال فبينما هو كذلك إذ أتاه جَبْرَ ثيل (عله السلام)، فقال: يارسولَ الله، هذه الشام قد رُفِعَتْ لك. فالنَفَتْ رسولَ الله (صنى الله عبه داله) فإذا هو بالشام بأبوابها وأسوافها وتُجّارها، وقال: أين السائل عن الشام؟ فقالوا له: فلان وفلان، فأجابهم رسولُ الله (صنى الله عبه داله) في كل ما سألوه، فلمُ يؤمِن منهم إلّا قليل، وهو قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَمَا تُغْنِي آلأَيَاتُ وَآلنَّذُرُ عَن قَوْمٍ لا يُؤمِنُونَ ﴾ الله عبدالله (منه عبه داله).

٣/٤٩٩٢ العيّاشي: عن عبدالله بن يحيى الكاهِلي، عن أبي عبدالله اعبدالسلام، قال: سَمِعتُه يقول: المّا أسري

سورة يونس آية ١٠١٠ ـ

۱ ـ الكافي ۱: ۱/۱٦۱.

<sup>(</sup>١) في المصدر: هم الأثمة،

<sup>(</sup>۲) تفسير القمي ۱: ۳۲۰.

۲ ـ الکافی ۸: ۲۲۳/۵۵۵.

٣ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٣٧ /٤٩.

برَسولِ الله امنَ الله عنه وآله، أناه جَبْرَئيل اطبال به بالبُراق فرَكِبَها، فأتى بيت المقدِس، فلقيَ من لَقيَ من الأنبياء، ثمّ رجَع فأصبَح يُحدِّثُ أصحابَه: إنّي أتيتُ بيتَ المقدِس اللبلة، ولَقِيتُ إخواني من الأنبياء. فقالوا: يا رَسولَ الله، وكيف أتيتَ بيتَ المَقْدِس اللبلة؟ فقال: جاءني جَبْرَئيل (طباله) بالبُراق، فركِبتُه، وآيةُ ذلك أنّي مَرَرْتُ بِعِيرٍ لأبي شفيان على ماءٍ لِبَنى فَلان، وقد أضَلُوا جَمَلاً لهم وهم في طَلَبِه،

قال: «فقال القَومُ بعضُهم لبعضٍ: إنّما جاء راكِباً سَرِيعاً، ولكنّكُم قد أتَيْتُم الشام وعرَفتُموها، فسَلوه عن أسواقِها وأبوابها وتُجَارِهاه. قال: «فسألوه، فقالوا: يا رسولَ الله، كيفِ الشّمام وكيف أسواقها؟ وكان رسولُ الله (ملَى الله عليه ما الله الله عن الشيء لا يعرفه يَشُقَ عليه حتى يُرَى ذلك في وجهه وقال في بينا هو كذلك إذ أتاه جَبْرَتُيل (عبد الله)، فقال: يا رسولَ الله، هذه الشام قد رُفِعَتْ لك، قالتفت رسولُ الله (ملَى الله عبد رآله) فإذا هو بالشام وأبوابهاوتُجّارها، فقال: أين السائل عن الشام؟ فقالوا: أين بيت فلان ومكان فلان (1)؟ فأجابهم عن كلّ ما سألوه عنه وقال و فلم يؤمِنْ منهُم إلّا قليل، وهو قول الله: ﴿ وَمَا تُغْنِى آلاً يَاتُ وَالنّذُرُ عَن قَوْمٍ لّا يُؤْمِنُونَ ﴾ فنعوذُ بالله أن والله ورسوله، آمنًا بالله وبرسوله».

قوله تعالى:

#### قُلْ فَانتَظِرُوٓاْ إِنِّي مَعَكُم مِّنَ ٱلْمُنتَظِرِينَ [ ١٠٢ ]

1/٤٩٩٣ - العَيّاشي: عن محمّد بن الفُضَيل، عن أبي الحمّن الرضا (علماسلام) قال: سألته عن شيء في الفَرّج. فقال: وأوّ ليس تعلم أنّ انتظار الفَرّج عن الفَرّج؟ إنّ الله يقول: ﴿ فَانتَظِرُواْ إِنِّي مَعَكُم مِنَ ٱلْمُنتَظِرِينَ ﴾.

مرفر تقية تركيبية برطيع بسسوى

قوله تعالى:

كَذَٰلِكَ حَقّاً عَلَيْنَا ثُنْجِ ٱلْمُؤْمِنِينَ - إلى نوله نعالى - وَٱتَّبِعْ مَا يُسوحَىٰ إلَيْكَ وَأَصْبِرْ حَنَّىٰ يَحْكُمَ ٱللهُ وَهُوَ خَيْرُ ٱلْحَاكِمِينَ [١٠٩-١٠٩]

1/1991 - العيّاشي: عن مَصْفَلة الطَّحَان، عن أبي عبدالله (مله السلام) قال: «ما يمنَعُكم أن تَشْهَدوا على من ماتَ مِنكُم على هذا الأمر أنّه من أهْلِ الجَنّة؟! إنّ الله يقول: ﴿ كَذَٰلِكَ حَقّاً عَلَيْنَا تُنْجِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ ١.

سورة يونس آية ـ ١٠٢ ـ

١ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٣٨/٥٠.

سورة يونس آية ١٠٣٠ ١٠٩٠ .

١ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٣٨/٥١.

<sup>(</sup>١) في «ط»: فقالوا: أين فلان وأين فلان.

٢/٤٩٩٥ ـ وقال عليَ بن إبراهيم: في قوله: ﴿ قُلْ ﴾ يا محمّد ﴿ يَاۤ أَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي شَكِ مِّن دِينِي فَكَّ أَعْبُدُ ٱلَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللهِ وَلَٰكِنْ أَعْبُدُ آفَهُ ٱلَّذِي يَتَوَفَّلْكُمْ ﴾ فإنّه مُحْكَم.

ئم قال: وقوله: ﴿ وَلا تَدْعُ مِن دُونِ آفَهِ مَا لَا يَنفَعُكَ وَلَا يَضُرُكَ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذَا مِن آلظَّالِمِين ﴾ فإنّه مُخاطبةً للنبيّ امن الدراله والمَعْنِيّ للناس. ثمّ قال: ﴿ قُلْ يَا أَيُهَا ٱلنَّاسُ قَدْ جَاءَكُمْ ٱلْحَقَّ مِن رَّبِكُمْ فَمَنِ آهْتَدَى مُخاطبةً للنبيّ امن الله على والمَعْنِيّ للناس. ثمّ قال: ﴿ قُلْ يَا أَيُهَا ٱلنَّاسُ قَدْ جَاءَكُمْ ٱلْحَقَّ مِن رَّبِكُمْ فَمَنِ آهُتُكَى فَإِنَّمَا يَضِلُ عَلَيْهَا وَمَا أَنَاعَلَيْكُم بِوكِيلٍ ﴾ أي لَسْتُ بوكبل عليكم أحفظ أعمالكم، إنّم قال: ﴿ وَآثَبِعْ ﴾ با محمد ﴿ مَا يُوحَى إِلَيْكَ وَآصْبِرْ حَمَّىٰ يَحْكُمُ آللهُ وَهُو خَمِيْرُ الْحَاكِمِينَ ﴾. أن أدعوكم. ثمّ قال: ﴿ وَآثَبِعْ ﴾ با محمد ﴿ مَا يُوحَى إِلَيْكَ وَآصْبِرْ حَمَّىٰ يَحْكُمُ آللهُ وَهُو خَمِيْرُ الْحَاكِمِينَ ﴾.



۲ ـ تضمير القمى ۱: ۳۲۰.

#### سورة هود

#### فضلها

1/2991 ـ ابن بابَوَيه: عن أبي جعفر اعليمالسلام) قال: «من قرأ سورة هود في كلّ جمعة بعثه الله تعالى يوم القيامة في زُمْرَةِ النبيّين، ولم تُعرَف له خَطيئة عَمِلها يومَ القيامة».

٢/٤٩٩٧ ـ العبّاشي: عن ابن سِنان، عن جابر، عن أبي جعفر اعباسلام، قال: دمن قرأ سورة هود في كلّ جمعة بعثه الله (١) في زُمْرَة المؤمنين والنبيّين، وحوسِبَ حِماياً بسيراً، ولم يَعرِف خطيئةً عمِلَها يوم القيامة.

٣/٤٩٩٨ - ومن كتاب (خواص الفرآن): روي عن النبيّ رسل الدعب والد، أنّه قال: دمن قرأ هذه السورة أعطي من الأجرِ والثّواب بعَدَدِ مَنْ صدَّق هوداً والأنبياء (عليم العجم، ومن كذّب بهم، وكان يوم القيامة في درّجَةِ الشّهداء، وحوسِبَ حساباً يسيراً».

18999 عن الصادق (مدالسلام): قمن كتّب هذه السورة على رَقّ ظَبْي، ويأخّذها معَه أعطاه الله قوّةُ ونصراً، ولو حارَبه مائة رجل لاتتصر عليهم وغلبّهم، وإن صاح بهم انهزموا، وكلّ من رآه يخاف منه.

سورة هود ـ فضلها ـ

١ - ثواب الأعمال: ١٠٦.

٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٢٩ /١.

(١) في المصدر زيادة؛ يوم القيامة.

٣ ـ عنه جامع الأخبار والآثار ٢: ١٩٤/٤.

٤ \_ خواص القرآن: ٤٢ «مخطوط».

#### المُسْتَدرك

#### (سُورةً يونس)

قوله تعالى:

#### إِنَّ فِي آخْتِلَافِ آلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ [0]

١ ـ الزَّمخشري في (ربيع الابرار): عن على اعدالسلامات من علماً عن علم النَّجوم عن حَمَلَةِ القُرآن،
 ازداد به إيماناً ويَقيناً». ثمّ تلا: ﴿إِنَّ فِي آخْتِلاَفِ ٱلنَّهِ وَٱلنَّهَارِ﴾ الآية.

فوله تعالى: مرز المان المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة

#### وَلَا تَكُونَنَّ مِنَ ٱلَّذِينَ كَذَّبُوا بَآيَاتِ اللهِ فَـتَكُونَ مِـنَ ٱلْخَــاسِرِينَ [90]

١ ـ ابن شهرا شوب: عن أبي القاسم الكوفي، في قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَكُونَنَ مِنَ الَّذِينَ كَذَّ بُوا بَآيَاتِ اللهِ فَتَكُونَ
 مِنَ الخَاسِرِينَ ﴾ يعني بالآياتِ ها هُنا الأوصياءَ المُنَفَّدُ مِينَ والمُناخِّرِين.

مستدرك سورة يونس آية ـ ٥ ـ

١ ـ ربيع الأبوار ١: ١١٧.

مستدرك سورة يونس آية . ٩٥.

١ \_ المناقب ٢: ٢٥٣.



.

قوله تعالى:

## بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمُنِ آلرَّحِيمِ الَر كِتَـٰبُ أُحْكِمَتْ ءَايَئْتُهُ -إلى نوله نعالى -كُلِّ فِي كِتَابٍ مُّبِينِ [٦-١]

١/٥٠٠٠ ـ ابن بابوّيه: في رواية سُفيان بن سعيد الثوري، في معنى ﴿الّر﴾: قال الصادق (عبه السلام): «معناه:
 أنا الله الرؤوف».

٢/٥٠٠١ ـ قال عليّ بن إبراهيم: ﴿ الّر كِتَابُّ أَحْكِمَتْ ءَايَاتُهُ ثُمَّ فُصِّلَتْ مِن لَّدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ ﴾ يعني من عندالله تعالى.

﴿ أَلَا تَعْبُدُواْ إِلَّا أَفَهَ إِنَّنِى لَكُم مِنْهُ نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ ۞ وَأَنْ آنْسَتَغَيْرُوا رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُواْ إِلَيْهِ يُمَتِّعْكُم مَّتَاعاً حَسَناً إِلَىٰ أَجَلٍ مُّسَمَىٰ وَيُؤْتِ كُلَّ ذِى فَضْلٍ فَضْلَهُ ﴾ وهو لمحكم

٢ .٣/٥٠٠٠ قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر المدالله، ﴿ الَّرِ كِتَابُ أَحْكِمَتْ ءَايَاتُه ﴾ قال: «هو القرآن» ﴿ مِن قَلْهُ وَمَانِ المَوْمَنِين، وقوله: ﴿ وَأَنِ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ﴾ «يعني المؤمنين، وقوله: ﴿ وَأَنِ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ﴾ «يعني المؤمنين، وقوله: ﴿ وَيُؤْتِ كُلَّ ذِي فَضْلِ فَضْلَهُ ﴾ «هو عليّ بن أبي طالب (طدالله)».

٤/٥٠٠٣ ـ ابن شُهرآشوب: روى رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر اعبدالسلام، في قوله تعالى: ﴿ وَيُؤْتِ كُلُّ ذِى فَضْلَ فَضْلَهُ ﴾: وأنّ المَعْنِيّ عليّ بن أبي طالب اعبدالسلام،».

٥/٥٠٠٤ ومن طريق المخالفين: ابن مَرْدُوَيه، بإسناده عن ابن عبّاس، قال: قوله تعالى: ﴿وَيُؤْتِ كُلُّ ذِي

سورة هود آية ـ ١ ـ ٦ ـ

١ ـ معاني الأخبار: ١/٢٢.

٢ ـ تفسير القميّ ١: ٣٢١.

٣ ـ تفسير القمتي ١: ٣٢١.

٤ ـ المناقب ٣: ٩٨، شواهد التنزيل ١: ٢٧١/٢٧١.

٥ ـ تأويل الآيات ١: ١/٢٢٣ عن ابن مَرْدُويه.

٧٨ ..... البرهان في تفسير القرآن

فَضْلِ فَضْلَهُ ﴾ أنَّ المَعْنِيِّ به عليِّ بن أبي طالب (عبدالدم).

٩/٥٠٠٥ وقال علي بن إبراهيم: قوله تعالى: ﴿ وَإِن تَوَلُّوا فَإِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ كَبِيرٍ ﴾ قال: الدُّخَان والصَّيْحَة.

ثمَ قال: وقوله: ﴿ أَلا إِنَّهُمْ يَقْنُونَ صُدُورَهُمْ لِيَسْتَخْفُواْمِنَهُ ﴾ يقول: يَكْتُمون ما في صُدورهِم من بُغض عليّ (عبدالله)، عليّ (عبدالله) عليّ (عبدالله)، وقال رسول الله (من الدعب راقه): وإنّ آية المُنافقِ بُغضُ عليّ الذين فوم يُظهرون المَودَّة لعليّ (عبدالله) عند النبيّ (من الدعب رآله) أو يسرّون بُغضه فقال: ﴿ أَلا حِينَ يَسْتَغْشُونَ يُيَابَهُمْ ﴾ فإنّه كان إذا حَدَّث بشيء من فضل عليّ (طبدالله)، أو تلا عليهم ما أنزَل الله فيه، نفضوا ثِيابَهُم وقاموا. يقول الله تعالى ﴿ يَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعْلِمُ مِن قاموا ﴿ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلصُّدُورِ ﴾ .

٧/٥٠٠٦ محمد بن يعقوب: بإسناده عن ابن محبوب، عن جَميل بن صالح، عن سَدير، عن أبي جعفر (عبدالله) قال: وأخبَرَني جابر بن عبدالله: أنّ المُشركين كانوا إذ آمرُّوا بَرسولِ الله (من الدعب رآله) حولَ البيتِ طأطأ أحدُهم رأسه وظهرة - هكذا - وغَطَى رأسه بنوبه حتى لا يَراه رسولُ الله (من الدعب رآله)، فأنزل الله عزّ وجلّ: ﴿ أَلاّ إِنَّهُمْ يَثَنُونَ صُدُورَهُم لِيَسْتَخْفُواْ مِنْهُ آلا حِينَ يَسْتَغْشُونَ ثِيَابَهُمْ يَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعْلِنُونَ ﴾.

٨/٥٠٠٧ العيّاشي: عن سَدِير، عن أبي جعفر اعله الله، قال: «أخبرني جابر بن عبدالله: أنّ المشركين كانوا إذا مرّوا برسول الله (منّ الدمنونة عند) طأطأ أحدهم رأسه وظهره ـ هكذا ـ وغطّى رأسه بثوبه حتّى لا يراه رسول الله (منّ الله ﴿ أَلاّ إنَّهُمْ يَثْنُونَ صُدُورَهُمْ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَمَا يُعْلِنُونَ ﴾ .

٩/٥٠٠٨ ـ الطَّبَرْسِيّ: رُوي عن عليّ بن الحسين، وأبي جعفر، وجعفر بن محمّد (مليهم السلام): (يَثْنَوْنَيْ) على مثال (يفعَوْعَل).

المَخَلَّق. قال: فوله: ﴿ وَيَعْلَمُ مُسْتَقَرَّهَا ﴾ يقول: حيث تاوي بالليل ﴿ وَمُستَوْدَعَهَا ﴾ حيث تموت.

١١/٥٠١٠ - العيّاشي: عن محمّد بن الفُضيل، عن جابر، عن أبيجعفر (مهداسلام) قبال: وأتبي رسول الله (مقراة عليه رآله) رَجُلٌ من أهل البادية، فقال: يا رسولَ الله، إنّ لي بَنينَ وَبنات، وإخوة وأخَوات، وبَني بنين وَبني بنات، وَبني إخوة وَبني أخوات، والمعيشة علينا خفيفة، فإن رأيت ـ يا رسول الله ـ أن ندعُو الله أن يوسمُعَ علينا؟ ـ

٦ ـ تفسير القميّ ١: ٣٢١.

<sup>(</sup>١) (عند النبيّ (مكراة مله وأله) ليس في «ط».

۷ ـ الکافی ۱۸ ۱۱۲/۱۱۵.

٨ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٣٩ /٢.

٩ - مجمع اليان ٥: ٢١٥.

١٠ ـ تفسير القبتي ١: ٣٢١.

١١ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٣٩/٣.

سورة ه**ود (۱۱)** ......۲۹ ......۲۹ .....۲۹ ....۲۹ ....۲۹ ....۲۹ ....۲۹ ....۲۹ ....۲۹ ....۲۹ ....۲۹ ....۲۹ ....۲۹ ....۲۹ ....۲۹ ....۲۹ ....۲۹ ....۲۹ ....۲۹ ....۲۹ ....۲۹ ....۲۹ ....۲۹ ....۲۹ ....۲۹ ....۲۹ ....۲۹ ....۲۹ ....۲۹ ....۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ...۲۹ ..

قال: -وبكى، فرَقَّ له المسلمون، فقال رسول الله (من الله على الله في الْأَرْضِ إِلَّا عَلَى آلَهُ وِزْقُهَا وَيَعْلَمُ مُسْتَقَرَّهَا وَمُسْتَوْدَعَهَا كُلِّ فِي كِتَابٍ مُبِينٍ من كفّل بهذه الأفواه المَضْمونة على الله رِزقُها صَبّ الله عليه الرُّزْقَ صَبّاً كالماء المُنْهَمِر، إِنَّ قليلاً فقليلاً، وإن كثيراً فكثيراً -قال: -ثمّ دعا رسول الله (من الشعيه وآله) وأمّن له المسلمون». قال: قال أبو جعفر (عب السلام): وفحد ثني من رأى الرّجل في زمن عُمَر فسأله عن حاله، فقال: من أحسَن من خوّله خلالاً وأكثرهم مالاًه.

قوله تعالى:

# وَهُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَاْوَاتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى ٱلْمَاءِ لِيَبْلُوكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً [٧]

1/0·11 العَيِّاشيِّ: عن عبدالله بن سِنان، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: «إنَّ الله خلق الخيريوم الأحد، وما كان لِيَخْلُقَ الشَّرَ قبل الخَير، وخلَق يوم الأحد والاثنين الأرّضين وخلق يوم الثلاثاء أقواتها، وخلَق يوم الأربعاء السَّماوات، وخلَق يوم الخميس أقواتها، والجمعة (١)، وذلك في قوله تعالى: ﴿خَلَقَ ٱلسَّمَـٰوَاتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ السَّمَـٰوَاتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَلْسَمَاوات، وخلَق يوم النهودُ يومَ السَّبْت،

وروى محمّد بن يعقوب هذا الحديث، بإسناده، عن عبدالله بن سِنان، عن أبي عبدالله (علمالسلام) (<sup>۲۱</sup>. وتقدّم في أوّل سورة يونُس <sup>(۱۲)</sup>، ويأتي أيضاً في غيرها إن شاء الله تعالى (۱<sup>۱)</sup>.

۲/٥٠١٢ محمد بن يعفوب: عن محمد بن الحسن، عن لمنهل بن زياد، عن ابن محبوب، عن عبدالرحمن ابن كثير، عن داود الرَّقِي، قال: سألتُ أبا عبدالله الله عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى ٱلْمَاءِ ﴾ فقال: «ما يقولون؟» قلت: يقولون: إنّ العَرْشَ كان على الماء، والربّ فوقه! فقال (عبدالسلام): «كذبوا، من زعم هذا فقد صيّر الله محمولاً، ووصّفه بصِفة المخلوقين، ولزمه أنّ الشيء الذي يَحْمِله أقوى منه».

قلت: بينَ لي، جُعِلتُ فداك، فقال: وإنَّ الله حَمَّل دينه وعِلمَه الماء، قبل أن تكون أرض أو سماء، أو جنّ أو

سورة هود آية ٧٠.

١ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٤٠/٠٠.

<sup>(</sup>١) (والجمعة) ليس في «ط» والذي في (الكافي ٨: ١١٨/١٤٥): «وخلق السماوات يوم الأربعاء ويوم الخميس، وخلق أقواتها يوم الجمعة».

<sup>(</sup>٢) الكافي ٨: ١١٧/١٤٥.

<sup>(</sup>٣) تقدَّم في الحديث (١) من تفسير الآية (٣) من سورة يونس.

<sup>(</sup>٤) يأتي في الحديث (١) من تفسير الآية (٥٩) من سورة الفرقان، والحديث (١) من تفسير الآية (٤) من سورة السجدة، والحديث (١) من تفسير الآية (٤) من سورة الحديد.

۲ ـ الكافي ۱: ۷/۱۰۳.

إنس، أو شمس أو قمر، فلمّا أراد أن يخلُق الخَلْق نثرهم بين يديه، فقال لهم: مَنْ رَبُّكم؟ فأولَ من نطَق رَسولُ الله (سفراة عليه وأمير المؤمنين والأثمّة (عليم السلام) فقالوا: أنت ربُّنا، فحمّلهم العِلمَ والدَّين. ثمّ قال للملائكة: هؤلاء خمّلَةُ دِيني وعلمي، وأمنائي في خَلقي، وهم المسؤولون. ثمّ قال لبني آدم: أقِرُوا اللهِ بالرّبوبيّة، ولهؤلاء التفر بالولاية والطاعة، فقالوا: نعم دربنا د أقرَرْنا فقال الله للملائكة: اشهدوا فقالت الملائكة: شهدنا على أن لا يقولوا غداً: إنّاكنا عن هذا غافلين، أو يقولوا: إنمّا أشرَكَ آباؤنا من قبل، وكنّا ذُرّيّةٌ من بعدِهم أفتُهلِكُنا بما فعل المُبطلون. يا داود، ولا يتنا مؤكّدةً عليهم في الميثاق».

وروى هذا الحديث ابن بابويه، في كتاب (التوحيد) هكذا: حدّثنا عليّ بن أحمد بن محمّد بن عِمران الدّقاق، قال: حدّثنا محمّد بن أبي عبدالله الكوفي، عن محمّد بن إسماعيل البَرْمَكي، قال: حدّثنا بجدّعان بن نَصْر أبو نَصْر الكِندي، قال: حدّثني سَهْل بن زياد الآدمي، عن الحسن بن محبوب، عن عبدالرحمن بن كثير، عن داود الرّقي، قال: سألتُ أبا عبدالله (عبدالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَكَانَ عَرشُهُ عَلَى ٱلْمَاءِ ﴾ فقال لي: اما يقولون؟، وذكر مثله (١).

٣/٥٠١٣ وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن ابن محبوب، عن العلاء بن رَزين، عن محمّد بن مُسلم؛ والحجّال، عن العلاء، عن محمّد بن مسلم، قال: قال لي أبو جعفو (عبداللهم): «كان كلَّ شيءٍ ماءً، وكان عَرْشُه على الماء، فأمر الله عزّ ذكرُه الماء فاضطرَم ناراً، ثمّ أمرَ النارَ فخمّدت، فارتفع مِن خُمودِها دُخان، فخلَق الله عزّ وجلَ السماءات من ذلك الدُّخان، وخلَق الله الأرض من الرَّماد (١)، ثمّ اختصَم الماء والنار والرّيح، فقال الماء: أنا جُنْدُ الله الأكبر، وقالتِ الرّيعُ: أنا جُنْدُ الله الأكبر، فأوحى الله عزّ وجلَ الى الرَّيح: أنا جُنْدُ الله الأكبر، فأوحى الله عزّ وجلَ الى الرّيح: أنت جُندى الأكبر،

٤/٥٠١٤ ـ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن القاسم بن محمّد، عن المِنْقَري، عن سُفيان بن عُبَيْنَة، عن أبي عبدالله (عبدالله) في قول الله عزّ وجلّ ، ﴿ لِيَبْلُوكُمْ أَنْكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾.

قال: «ليس يعني أكثَر عمَلاً، ولكن أَصْوَبَكم عمَلاً، وإنمَا الإصابة خَشْيَة الله والنيّة الصادفة (١٠).

ئمَ قال: «الإبقاء على العمّل حتّى يخلُص أَشَدَ من العمل، والعمّل الخالِص الذي لا تُريد أن يحمّدُك عليه أحد إلا الله عزّ وجلّ، والنِبّة أفضَل من العمل، ألا إنّ النِبّة هي العمل، ثمّ تلا قوله عزّ وجلّ. ﴿ قُلْ كُلّ يَعْمَلُ عَلَى شَاكِلَتِهِ ﴾ (") يعنى على نبّته».

<sup>(</sup>١) التوحيد: ١٩٢١٩.

٣ ـ الكافي ٣: ١٤٢/١٥٣ و: ١٤٨/٦٥.

<sup>(</sup>١) في ﴿طَّهُ: الماء.

٤ \_ الكافي ٢: ١٣ / ٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: والحئة.

<sup>(</sup>٢) الإسراء ١٧: ٨٤

سورة هود (۱۱) .......

المُورِهِ ابن بابَوَيه، قال: حدَّثنا تَميم بن عبدالله بن تَميم الفُّرَشيّ، قال: حدَّثنا أبي، عن أحمد بن عليّ الأنصاري، عن أبي الصَّلْت عبدالسلام بن صالح الهرَويّ، قال: سأل المأسونُ أبا الحسن عليّ بن موسى الرضارطية الله عزّ وجلّ: ﴿وَهُوَ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَا وَاتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى الرضارطية الله عزّ وجلّ: ﴿وَهُو اللَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَا وَاتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى الرضارطية الله عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿وَهُو اللَّذِي خَلَقَ السَّمَا وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى المُمَاءِ لِيَبْلُوكُمْ أَيْكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾.

فقال: «إنّ الله تبارك وتعالى حلق الغرش والماء والمَلائكة قبل خَلْقِ السَّماوات والأرض، وكانت المَلائكة تستَدِل بأنفُسِها وبالعَرش وبالماء على الله عزّ وجل، ثمّ جعل عَرْشَه على الماء، ليَظْهرَ بذلك قُدرَته للمَلائكة، فيعَلْمون أنه على كلّ شيءٍ قديرً، ثمّ رفّع العَرْشَ بقُدْرَته ونَقَلَه فجعله فوق السماوات السَّبع، وخلق السماوات والأرضَ في ستّة أيّام، وهو مُسْتَوْلٍ على عَرْشِه، وكان قادِراً على أن يَخْلُقها في طَرْقةِ عَيْن، ولكنّه عزّ وجلّ خلقها في ستّة أيّام، ليُظهِرَ للمَلائكة ما يَخْلُقه منها شيئاً بعد شيءٍ، فيُستَذَلّ بحُدوثِ ما يَحدُث على الله تعالى مرّة بعد أخرى، ولم يخلُق الله عزّ وجل العرش لحاجة به إليه، لأنه غنيُ عن العرش وعن جميع ما خلق، ولا يُوصَفُ الحرى، ولم يخلُق الله عزّ وجلَ العرش، لأنه ليس بجِسْم، تعالى الله عن صِفّةٍ خَلْقه عُلوّاً كبيراً، وأمّا قوله عزّ وجلَ : ﴿ لَيَبْلُوكُمْ أَيّكُمْ المَحْنُ على سبيل الامتِحان والتجرِبة، لأنه لم يَزَلُ عليماً بكُلّ شيء؟.

فقال المأمون: فرَّجْتَ عنَّى ـ يا أبا الحسن ـ فرِّج الله عنك.

الصفّار، عن عليّ بن إسماعيل، عن حمّاد بن عيسى، عن إبراهيم بن عُمَر اليماني، قال: حدّننا محمّد بن الحسن الصفّار، عن عليّ بن إسماعيل، عن حمّاد بن عيسى، عن إبراهيم بن عُمَر اليماني، عن أبي الطُفّيل، عن أبي جعفو، عن عليّ بن الحسين (عيساف عن قال: هإن الله عزّ وجلّ خلق الغرّش أرباعاً، لم يَخْلُق قبلَه إلا ثلاثة أشياء: الهواء، والقلم، والنور، ثمّ خلقه من أنوارٍ مختلفة، فمن خلله التُور يُور أخضر الحضّرّت منه الخُصْرة، ونور أصفر اصفرّت منه الحُمْرة، ونور أبيض وهو تُور الأنوار، ومنه ضوء النهار. ثمّ جعله سبعين ألف منه الصّفرة، ونور أحمر احمرّت منه الحُمْرة، ونور أبيض وهو تُور الأنوار، ومنه ضوء النهار. ثمّ جعله سبعين ألف طَبّق، غِلَظُ كلّ طبّق كلّ طبّق كلّ طبّق عير مُشْتَبهة، ولو أذِنَ للسانِ منها فأسمَع شيئاً ممّا تحتّه لهدّم الجبال والمَدائن والحُصون، ولخسف البحار، ولأهلك مادونه. له ثمانية أركان، على كُلّ رُكنِ منها من الملائكة مالا يُحصي عددَهم إلّا والخَسف الجروتُ والكبرياء والعَظَمة والقُدس والرّحمة ثمّ العِلم، وليس وراء هذا مقال (1).

٧/٥٠١٧ ـ العيّاشي: عن محمّد بن مُسلم، عن أبي جعفر (عليه السلام)، قال: «كان الله تبارك وتعالى كما وصّف

٥ ـ عيون أخبار الرضا (مك السلام) ١٦ ٢٣٢/١٣٤.

٦-التوحيد: ١/٣٢٤.

<sup>(</sup>١) في «ط»: ممّا فوقه لما زال عن ذلك طرفة عين بينه وبين إحساسه.

٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٤٠/٥.

٨٢ ..... البرهان في تفسير القرآن

نفسَه، وكان عَرْشُه على الماء، والماء على الهواء: والهواء لا يجري.

١٨-٥/٥٠ قال محمّد بن عمران العِجْلي: قلت لأبي عبدالله (عدالله): أيّ شيء كان مَوْضِع البيت حيث كان الماء في قول الله: ﴿ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى ٱلْمَاءِ ﴾؟ قال: «كانت مَهاةً بيضاء» يعني دُرّةً.

٩/٥٠١٩ ـ ورُوي عن عليّ أمير المؤمنين (عليه السلام) أنّه سُئِل عن مُدّة ماكان عَرْشُه على الماء قبل أن يَخلُق الأرضَ والسماء؟ فقال (عليه السلام): «تُحيِسُ أن تَحسُب؟» فقبل له: نعم.

فقال: دلو أنّ الأرض من المَشْرِق إلى المَغرب ومن الأرض إلى السَّماء حَبُّ خَرْدَلٍ، ثمَّ كُلِفتَ على ضَعْفِكَ أن تَحمِلَه حَبَةً حبّةً من المَشْرِق إلى المَغْرِب حتى أفْنَيْنَه، لكان رُبعُ عُشرِ جُزءٍ من سَبْعينَ ألفِ جزءٍ من بَقاءِ عَرْشِ رُبنًا على الماء، قبل أن يخلُقَ الأرضَ والسّماء ـ ثمّ قال (عب السهم): ـ إنَّما مَثَلَثُ لك مِثالاً».

وستأتي إن شاء الله تعالى زيادة على ما هنا في سورة طه، في قوله تعالى: ﴿الرَّحْمَٰنُ عَلَى الْـعَرْشِ اَسْتَوَى﴾ (۱).

قوله تعالى:

## وَلَئِنْ أَخَّرْنَا عَنْهُمُ ٱلْعَذَابَ إِلَىٰٓ أُمَّةٍ مَّعْدُودَةٍ -إِلَى نوله تعالى -إلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ [١١-١٨]

1/0.۲۰ محمّد بن إبراهيم النَّعماني، قال: أخبرنا أحمد بن محمّد بن سعيد، قال: حدَّثنا حميد بن زياد، قال: حدَّثنا جعفر بن محمّد، عن قال: حدَّثنا عليّ بن الصَّبّاح، قال: حدثنا أبو علي الحسن بن محمد الحَضْرميّ قال: حدَّثنا جعفر بن محمّد، عن إبراهيم بن عبدالحميد، عن إسحاق بن عبدالعزيز، عن أبي عبدالله بعب الله، في قوله تعالى: ﴿ وَلَثِنْ أُخُرْنَا عَنْهُمُ الْعَذَابُ إِلَى أُمَّةٍ مَعْدُودَةٍ ﴾. قال: «العذابُ خروجُ القائم (عبدالله)، والأُمّةُ المَعدودة [عِدّة] أهلُ بَدْرٍ، أصحابُه».

٢/٥٠٢١ عليّ بن إبراهيم، قال: أخبرنا أحمد بن إدريس، قال: حدّ ثنا أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن سَيْف، عن حسّان، عن هاشم بن عمّار، عن أبيه ـ وكان من أصحاب عليّ (مداسلام) ـ عن عليّ (مداسلا مد،) في قوله تعالى: ﴿ وَلَيْنَ أَخَرْنَا عَنْهُمُ ٱلْعَذَابَ إِلَىٰ أُمَّةٍ مَّعْدُودَةٍ لَّيَقُولُنَّ مَا يَحْبِسُهُ ﴾.

قال: والأُمَّةُ المَعدودَةُ: أصحابُ القائم (عبدشلام) الثلاثمائة والبِضْعَة عشر».

٨ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٤٠ /٦

٩ ـ إرشاد القلوب: ٣٧٧ ((نحوه)).

<sup>(</sup>١) يأتي في الأحاديث (١ ـ ١٢) من تفسير الآية (٥) من سورة طه.

سورة هود آية ـ ١١ ـ ١

۱ ـ الغيبة: ٣٦/٢٤١.

٢ ـ تفسير القمّي ١: ٣٢٣.

سورة هود (۱۱) ...... سورة هود (۱۱) ...... ۳۰

النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً ﴾ (1) أي على مَذْهَبٍ واحِدٍ. ومنها: الجَماعة من الناس، وهو قوله: ﴿ وَجَدَ عَلَيْهِ أُمَّةً مِنَ آلنَّاسِ أُمَّةً وَاحِدَةً ﴾ (1) أي على مَذْهَبٍ واحِدٍ. ومنها: الجَماعة من الناس، وهو قوله: ﴿ وَجَدَ عَلَيْهِ أُمَّةً مِنَ آلنّاسِ أَمَّةً وَاحِدَةً ﴾ (1) أي جماعة. ومنها: الواحد، قد سمّاه الله أمّة، وهو قوله: ﴿ إِنَّ إِبْرُهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتاً فِهِ حَنِيفاً ﴾ (1) ومنها: جميع أجناس الحَيَوان، وهو قوله: ﴿ وَإِنْ مِنْ أُمَّةٍ إِلَّا خَلاَ فِيهَا نَفِيرٌ ﴾ (1) ومنها: أمّة محمّد (من الله عبدواله) وهو قوله: ﴿ وَقَالَ أَمّةٍ مَنْ فَلَهُ أَمّم أُمّةً أُمّم أُمّ أُمّةٍ مَع فَد حَلَثُ مِن قَبْلِهَا أُمْم ﴾ (1) وهو قوله: ﴿ وَقَالَ آلَفِق مَعْمُ وَوَلِه اللهِ عَلَى مَنْ اللهِ قَلْمَ اللهِ عَلَى عَلَم اللهِ اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى عَلَم اللهِ اللهِ عَلَى عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى ع

١٤/٥٠٢٣ عن أبان بن مُسافر، عن أبي عبدالله (على الله) في قول الله: ﴿ وَلَثِنْ أَخَرْنَا عَنْهُمُ ٱلْعَذَابَ إِلَىٰ أُمَّةٍ مَّعْدُودَةٍ ﴾ ديعني عِدة كعِدة بَدْر، ﴿ لَيَقُولُنَّ مَا يَحْبِسُهُ ٱلايَوْمَ يَأْتِيهِمْ لَيْسَ مَصْرُوفاً عَنْهُمْ ﴾ قال: «العذاب».

٢٤ - ٥/٥ - عن عبدالأعلى الحَلَبي، قال: قال أبو جعفر (عبداللهم): أصحابُ القائم (عبداللهم) الثلاثمائة والبضعة عشر رَجُلاً، هم والله الأمَّةُ المَعدودَة التي قال الله في كتابه: ﴿ وَلَثِنْ أُخَرْنَا عَنْهُمُ ٱلْعَذَابَ إِلَى أُمَّةٍ مَّعْدُودَةٍ ﴾ -قال - يُجْمَعون له في ساعةٍ واحدةٍ قَزَعاً (١٠) كَقَزَع الخريف».

٦/٥٠٢٥ ـ عن الحسين، عن الخَزَارُ (١)، عن أبي عبدالله (عبديدم): ﴿ وَلَئِنْ أَخَرْنَا عَنْهُمُ ٱلْعَذَابَ إِلَىٰ أُمَّةٍ مَّغَدُودَةٍ ﴾. قال: دهو القائم (عبدالسلام) وأصحابه».

<del>مراکشت ک</del>یوزرس

٣ ـ تفسير القتى ١: ٣٢٣.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ٢١٣.

<sup>(</sup>٢) القصص ٢٨: ٢٣.

<sup>(</sup>٣) النحل ١٦: ١٢٠.

<sup>(</sup>٤) فاطر ٢٥: ٢٤.

<sup>(</sup>٥) الرعد ١٣: ٣٠.

<sup>(</sup>١) يوسف ١٢: 10.

<sup>(</sup>٧) الجائية ٥٤; ٢٨.

<sup>(</sup>٨) النحل ١٦: ١٤.

٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٤٠٠.٧

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٤٠/٨

<sup>(</sup>١) القَرَع: قِطعُ من السُّحاب رقيقة. «الصحاح . قزع . ٣: ١٢٦٥».

٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٤١ /٩.

<sup>(</sup>١) في «ط» الحسين عن الحرّ، والظاهر أنّه تصحيف الحسين بن الحُرّ، أنظر رجال البرقي: ٢٦، معجم رجال الحديث ٥: ٢١٦.

٧/٥٠٢٦ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَيْر، عن منصور بن يونُس، عن إسماعيل بن جابر، عن أبي خالد، عن أبي جعفر (طبه السلام) (١) في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَاسْتَبِقُواْ ٱلْخَيْرَاتِ أَيْنَ مَا تَكُونُواْ يَأْتِ بِكُمُ آللهُ جَمِيعاً ﴾ (١).

[قال: والخبرات: الولاية، وقوله نبارك وتعالى: ﴿ أَيْنَ مَا تَكُونُواْ يَأْتِ بِكُمْ آفَةُ جَميِعاً ﴾ ] يعني أصحاب القائم (عبدسلام) الثلاثمائة والبِضْعَة عشر رجُلاً ـ قال ـ هم والله الأمّةُ المَعدودَة ـ قال ـ يجتَمِعون واللهِ في ساعةٍ واحدةٍ فَزَعاً كَفَزَع الخَريف».

٨/٥٠٢٧ - الطَّبَرْسي: قبل: إنَّ الأُمَّة المَعدودة هم أصحابُ المَهْدي (على السلام) في آخِر الزمان ثلاثمائة وبضعة عشر رجُلاً، كعِدَّةِ أَهْلِ بَدْر، يجتَمِعون في ساعةٍ واحدةٍ كما يجتَمِع قَزَعُ الخَريف. قال: وهو المرويّ عن أبي جعفر وأبى عبدالله (عليماالسلام).

٩/٥٠٢٨ عن عيسى، عن خريز، قال: ويؤيّده ما رواه محمّد بن مجمّهور، عن حمّاد بن عيسى، عن حريز، قال: روى بعض أصحابنا، عن أبي عبدالله (طهاله) في قوله تعالى: ﴿ وَلَئِنَ أَخَوْنَا عَنْهُمُ ٱلْعَذَابَ إِلَى أُمَّةٍ مّعْدُودةٍ ﴾.
 قال: «العَذَابُ هو النّائِم (طهاله)، وهو عذَابٌ على أعدائه، والأمّةُ المعَدودَةُ همُ الذين يقومون معه، يعَدَدٍ أهل بَدْره.

١٠/٥٠٢٩ - عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ وَلَئِنْ أَخَّرْنَا عَنْهُمُ ٱلْعَذَابَ إِلَىٰ أُمَّةٍ مَّعْدُودَةٍ ﴾.

قال: إنْ متّعناهم في هذه الدُنيا إلى خُروج القائم (على السلام) فنرُدَّهم ونُعذِّبهم ﴿لَيَقُولُنَّ مَا يَخْيِسُهُ﴾ أي يقولون: ألا لايقوم القائم، ولا يخرُج؟ على حَدِّ الاستقراء، فقال الله: ﴿ آلَا يَومَ يَأْتِيهِمْ لَيْسَ مَصْروفاً عَنْهُمْ وَحَاقَ بِهِم مَّاكَانُواْ بِهِ يَسْتَهْزِءُونَ﴾.

11/0.٣٠ وقال علي بن إبراهيم: قُولِهِ: ﴿ وَلَئِنُ أَذَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِنَّا رَحْمَةً ثُمَّ نَزَعْنَاهَا مِنْهُ إِنَّهُ لَقُولٌ كَفُورٌ ١٤ وَلَئِنْ أَذَقْنَاهُ نَعْمَاءَ بَعْدَ ضَرَّاءَ مَسَّتُهُ لَيَقُولَنَّ ذَهَبَ ٱلسَّيَنَاتُ عَنِّى ﴾ قال: إذا أغنى الله العَبْدَ ثمّ افتقر أصابَه اليَأْسُ والجَزَعُ والهَلَع، وإذا كَشَف الله عنه ذلك فَرح، وقال: ذهب السيّناتُ عني ﴿ إِنَّه لَفَرِحٌ فَخُورُ ﴾ ثمّ قال: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ وَعَمِلُواْ الصالحات في الرِّخاء.

٧ ـ الكافي ٨: ٤٨٧/٣١٣، ينابيع المودة: ٤٢١.

<sup>(</sup>١) في هس، طـ ١٤: أبي عبدالله (عليه السلام)، واجع معجم رجال الحديث ٢١: ٢٨٤.

<sup>(</sup>٢) البقرة ٢: ١٤٨.

٨ ـ مجمع البيان ٥: ٢١٨، ينابيع المودة: ٢٢٤.

٩ ـ تأويل الآيات ١: ٣/٢٢٣.

١٠ ـ تفسير القمتي ١: ٣٢٢.

١١ ـ تفسير القمتي ١: ٣٢٣.

قوله تعالى:

## فَلَعَلَّكَ تَارِكُ بَعْضَ مَا يُوحَى إلَيْكَ وَضَآئِقٌ بِهِ صَدْرُكَ أَن يَقُولُواْ لَوْلَا أُنزِلَ عَلَيْهِ كَنزٌ أَوْجَاءَ مَعَهُ مَلَكُ إِنَّمَا أَنتَ نَذِيرٌ وَآللهُ عَلَى كُلِّ شَيءٍ وَكِيلٌ [١٢]

1/0.٣١ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن خالد، والحسين بن سعيد، عن النَّضُر بن سُويد، عن يحيى الحَلَبي، عن ابن مُسْكان، عن عمّار بن سُويد، قال: سَمِعتُ أبا عبدالله (سبسه) يقول في هذه الآية: ﴿ فَلَعَلَّكَ تَارِكُ بَعْضَ مَا يُوحَى إليْكَ وَضَائِقٌ بِهِ صَدْرُكَ أَن يَقُولُواْ لَوْلَا أُنزِلَ عَبْدالله (عباسه) يقول في هذه الآية: ﴿ فَلَعَلَّكَ تَارِكُ بَعْضَ مَا يُوحَى إليْكَ وَضَائِقٌ بِهِ صَدْرُكَ أَن يَقُولُواْ لَوْلَا أُنزِلَ عَلَيْهِ كَنزٌ أَوْجَاءَ مَعَهُ مَلَكُ ﴾.

فقال رَجُلان مِن قُرَيش: واللهِ لَصَاعٌ مِنْ تَمْرٍ في شَنِّ (") بالم أحَبُّ إلينا ممّا سأل محمّدٌ ربَّه، فهلا سأل ربّه مَلكاً يعضُدُه على عَدُوّه، أو كنزاً يستَغْني به عن فاقَتِه؟! والله مادَعاه ("" إلى حقّ ولا باطِلٍ إلّا أجابَهُ إليه. فأنه إلله تبارك وتعالى: ﴿ فَلَعَلَّكَ تَارِكُ بَعْضَ مَا يُوحَى إِلَيْكَ وَضَالَيْقِ بِهِ صَدْرُكَ ﴾ إلى آخِر الآية».

٢/٥٠٣٢ - عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن النّظير بن سُوَيد، عن يحيى الحَلَبي، عن ابن مُسْكان، عن عُمارة بن سُوَيد، عن يحيى الحَلَبي، عن ابن مُسْكان، عن عُمارة بن سُويد، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله) أنّه قال: رَسَبَتُ نُزُولِ هذاه الآية أنَّ رسولَ الله (صلى همدراله) خرّج ذاتَ يوم، فقال لعليّ (عبدالله): يا عليّ، إنّي سألتُ الله الليلة، أن يجعَلَك وزيري ففعَل، وسألتُه أن يجعَلَك وَصييّ ففعَل، وسألتُه أن يجعَلَك خليفتي في أمّتي ففعَل.

فقال رجُلٌ من الصَّحابة: واللهِ لَصَاعٌ مِن تَمرٍ في شَنِّ بالٍ أَحَبُّ إليّ ممّا سأل محمّدٌ ربّه، ألا سأله مَلَكاً يعضُدُ، أو مالاً يستَعينُ به على فاقَتِه؟! فو الله ما دَعا عليًا قَطَ إلى حَقٍّ أو إلى باطِلٍ إلّا أجابه. فأنزَل الله على رسوله: ﴿ فَلَعَلَّكَ تَارِكُ﴾ الآية».

٣/٥٠٣٣ الشيخ في (أماليه): روى هذا الحَدِيث، قال: أُخبَرَنا أبو عبدالله محمّد بن محمّد، قال: حدّثنا أبو

سورة هود آية ـ ١٢ ـ

۱ ـ الكافي ۸: ۲۷۸/۲۷۸.

<sup>(</sup>١) قُدِّيْد: موضعٌ قُرب مكة. «معجم البلدان ٤: ٣١٣».

<sup>(</sup>٢) الشَّنَّ: الْقِرُّبة الخُّلَّق. «الصحاح ـ شنن ـ ٥: ٢١٤٦».

<sup>(</sup>٣) في «ط»: ما دعا علياً.

٢ ـ تفسير القميّ ١: ٣٢٤.

٣۔الامالي ١، ١٠٦.

حَفْص عُمَر بن محمّد المَعْروف بابنِ الزّيَات، قال: حَدثنا أبو عليّ بن هَمَّام الإسكافي، قال: حدّثنا عبدالله بن المُغِيرة، عن ابن جعفر الحِمْبَري، قال: حدّثنا عبدالله بن محمّد بن عبسى، قال: حدّثني أبي، عن عبدالله بن المُغِيرة، عن ابن مُسْكان، عن عمَّار بن يزيد (1)، عن أبي عبدالله جعفر بن محمّد (عبدالسلام) قال: الممّا نزّل رسولُ الله (منراله عبدراله) بطن قد يُدٍ، قال لعليّ بن أبي طالب (عبدالله با عَليّ، إنّي سألتُ الله عزّ وجلّ أن يُوالي بيني وبينك فقعل، وسألتُه أن يؤاخي بيني وبينك فقعل، وسألتُه أن يؤاخي بيني وبينك فقعل، وسألتُه أن يجعَلُك وَصيّي فقعَل.

فقال رجُلٌ من القوم: واللهِ لَصاعٌ مِنْ تَمْرٍ في شَنِّ بالِ خيرٌ ممّا سأل محمّدٌ ربّه، هلا سأله مَلَكاً يعضُدُه على عَدُوّه، أوكنزاً يستَعينُ به على فاقتِه، والله ما دعاهُ إلى باطلٍ إلّا أجابه إليه. فأنزل الله تعالى: ﴿فَلَمَلَكَ تَارِكُ بَعْضَ مَا يُوحَى إلَيْكَ وَضَائِقٌ بِهِ صَدْرُكَ أَن يَقُولُواْ لَوْلاَ أُنزِلَ عَلَيْهِ كَنزٌ أَوْ جَاءَ مَعَهُ مَلَكُ إِنَّمَا أَنتَ نَذِيرٌ وَآلَةُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ﴾ ه.

وروى أيضاً هذا الحديث المُفيد في (أماليه)، قال: حدّثنا أبو حفص عمر بن محمّد المعروف بابن الزيّات (رحمه)، وساق الحديث بباقي السند والمتن، إلّا أنّ في آخر السند: عن ابن مُسْكان، عن عُمر بن يزيد، عن أبي عبدالله جعفر بن محمّد (عبمالدلام) (1)، وساق الحديث إلى آخره كما في أمالي الشيخ.

٤/٥٠٣٤ - العيّاشي: عن عمّار بن سُوَيد، قال: سمِعتُ أبا عبدالله (مله السلام) بقول في هذه الآية: ﴿ فَلَعَلَّكَ تَارِكٌ بَعْضَ مَا يُوحَى إِلَيْكَ وَضَائِقٌ بِهِ صَدْرُكَ ﴾ إلى قوله: ﴿ أُوجَاءَ مَعَهُ مَلَكُ ﴾ .

قال: «إنَّ رسولَ الله (منر الله عبدواله) لمَّا نزَل قُدَيْداً (")، قال: لعليّ (عبدالسلام): إنّي سألتُ ربّي أن يوالي بيني وبينك ففعّل، وسألتُ ربّي أن يؤاخي بيني وبينك ففعّل، وسألتُ ربّي أن يجعَلك وَصيّي ففعَل.

فقال رجل ('') من قُريش: واللهِ لَصَاعٌ مِنْ تَمْرٍ في شَنِّ بَالٍ أَحَبُّ إلينا ممّا سَأَل محمّدٌ ربَّه، فهَلا سأله مَلَكاً يعضُدُه على عَدُوِّه، أو كنزاً يستَعبنُ به على فاقْتهِ؟! واللهِ عَامُ إلى باطِلٍ إلَّا أجابَه إليه. فأنزل الله عليه: ﴿ فَلَعَلَّكُ تَارِكُ بَعْضَ مَا يُوَحَى إِلَيْكَ ﴾ إلى آخر الآية».

قال: «ودعا رسولُ الله (منه عله وآله) لأميرِ المؤمنين في آخِرِ صَلاته، رافعاً بها صوتَه، يُسمِعُ الناسَ: اللهَم هَبْ لعليّ المودَّة في صُدور المؤمنين، والهَيْبَةَ والعَظَمة في صُدورِ المُنافقين، فأنزَل الله: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ

<sup>(</sup>١) كذا، وقد تقدّم في الحديث (١) ويأتي في الحديث (٤) عشّار بن سؤيد، وفي الحديث (٢) عُمارة بن سُويد، وكلاهما ممن روى عن الصادق (طب السلام)، وروى عنهما ابن مُسكان، ويأتي عن أمالي المفيد في ذيل هذا الحديث: عُمر بن يزيد، وهو أيضاً ممن روى عن الصادق (طب السلام) وروى عنه أبن مُسكان، ولا دليل على التعيين.

<sup>(</sup>٢) الأمالي: ٢٧٩/٥.

٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١١/١٤١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: غديراً.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: رجلان.

سورة هود (۱۱) ......۸۷ ......۸۷ .....۸۷ .....۸۷ .....۸۷

حدالله البَرْقِيَ، عن أبيه، عن خَلَف بن حَمّاد الأسدي، عن أبي الحسن العَبْدي، عن الأعمش، عن عَباية بن رِبْعي، عبدالله البَرْقِيّ، عن أبيه، عن خَلَف بن حَمّاد الأسدي، عن أبي الحسن العَبْدي، عن الأعمش، عن عَباية بن رِبْعي، عن عبدالله بن عباس، قال: إنّ رسول الله رمني المعالمة أسري به إلى السّماء، انتهى به جَبْرَتيل إلى نَهْرٍ، يُقال له: النّور، وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿وجَعَلَ الظُّلُمَاتِ وَالنّورَ ﴾ (١) فلمّا انتهى به إلى ذلك النّهر، قال له جَبْرَتيل المعرّ ملى بَرَكة الله، قد نوّر الله لك بَصَرك، ومدّ لك أمامَك، فإنّ هذا نَهرٌ لم يَعبُرُه أحدً، لا جَبْرَتيل (عبدالله) يا محمّد، اعبُر على بَرَكة الله، قد نوّر الله لك بَصَرك، ومدّ لك أمامَك، فإنّ هذا نَهرٌ لم يَعبُرُه أحدً، لا

<sup>(</sup>۳) مریم ۱۹: ۹۲ ـ ۹۷.

<sup>(</sup>٤) هود ۱۱: ۱۳ ـ ۱٤.

<sup>(</sup>٥) عود ۱۱: ١٥.

<sup>(</sup>۱۱ ۷) هود ۱۱: ۱۷.

<sup>(</sup>۸) هود ۱۱: ۱۷ ـ ۱۸.

<sup>(</sup>۹) هود ۱۱: ۱۸ ـ ۲۶.

٥ ـ تفسير انعيّاشي ٢: ١٠/١٤١، شواهد التنزيل ١: ٢٧٨/٢٧٢.

٦ ـ الأمالي: ٢٩٠/١٩٠.

<sup>(</sup>۱) الأنعام 1: 1.

مَلَكُ مُقرَّب ولا نَبيِّ مُرسَل، غيرَ أنّ لي في كلّ يوم اغتِماسَةً فيه، ثمّ أخرُج منه فأنفُضُ اجنِحَتي، فليس مِن قَطْرةٍ تقطُر من أُجنِحَتي إلّا خلق الله تبارك وتعالى منها مَلكاً مُقَرّباً، له عِشرون ألفَ وَجْهٍ وأربعون ألفِ لسانٍ، كلَّ لسانٍ يَلْفِظ بِلغَةٍ لا يفقَهُها اللِّسانُ الآخر. فعبَر رسولُ الله (مقرة عبدوآه) حتى انتهى به إلى الحُجُب، والحُجُب خمسمائة علم، ثمّ قال: تفدّم، يا محمّد. فقال له: «يا جَبْرَئيل، ولِمَ لا تحون معي؟» قال: ليس لى أن أجوزَ هذا المكان.

قال: وسلّم جَبْرَئيل (طبالسلام) على عليّ (طبالسلام) بإمرّةِ المُؤمنين، فقال عليّ (طبالسلام): «يا رسول الله، أسمَعُ الكلام ولم أحِسّ الرؤية». فقال: «يا عليّ، هذا جَبْرَئيل أثاني من قِبَلِ ربّي بتَصديق ما وعَدني. ثمّ أمّر رسولُ الله (منرالة طبه وآله) رجُلاً فَرجُلاً من أصحابه حتّى سلّموا عليه بإمرة المؤمنين».

ثمّ قال: «يا بلال، نادِ في الناس: أن لا يبقى غداً أحد ـ إلّا عليل ـ إلّا خرَج إلى غدير خُمَّ». فلمّاكان من الغَدِ خرّج رسولُ الله (سنراه عليه راله) بجماعةٍ من (١٠ أصحابه، فحَمِدُ الله وأثنى عليه، ثمّ قال:

«أيهًا الناس، إنّ الله تبارك وتعالى أرسَلني إليكم برسالة، وإنّي ضِفتُ بها ذَرْعاً مَخافة أن تتّهِموني وتُكذّبوني، حنّى أنزَل الله عليّ وعيداً بعد وعيدٍ، فكان تكذيبُكم إبّاي أيسَر عليّ من عقوبة الله تعالى. إنّ الله تبارك وتعالى أسرى بي وأسمَعني، وقال لي: يا محمّد، أنا المحمود وأنت محمّد، شَققتُ اسمَك من اسمي، فمَنْ وصَلتُه، ومَنْ قطَعك بَتَكُتُه، انزِلُ إلى عِبادي فأخيرٌهُم بكرامتي إبّاك، وأنّي لم أبعث نبيّاً إلّا جعَلتُ له وزيراً، وأنّك رَسولي، وأنّ عليّاً وزيُرك، ثمّ أخذ رسول الله (صلى عله علي بن أبي طالب (عليه السلام) فرفّعها حتى نظر الناس إلى بياض إبطيهما، ولم يُرّ قبل ذلك، ثمّ قال:

وأيِّها الناس، إنَّ الله تبارك وتعالى مولاي، وأنا مولى المؤمنين، فمَنْ كنتُ مَوْلاه فعَليٌّ موَلَّاه، اللهمّ والِ مَنْ

<sup>(</sup>٢) البَتُك: القَطْع. «الصحاح ـ بنك ـ ٤: ١٥٧٤.

<sup>(</sup>۲) المائدة ٥: ٧٧.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: أمر.

<sup>(</sup>٥) (من) ليس في المصدر.

والاه، وعادِ مَنْ عاداه، وانصُرْ مَنْ نصَره، واخذُلْ مَن خذَله، فقال الشُّكَاك والمُنافقون والذين في قلوبهم مرَضَ وزَيغٌ: نَبْرَأ إلى الله من مَقالتِه، ليس بحَثْم، ولا نَرضى أن يكون عليٌ وزيره، هذه منه عصبيّة فقال سلمان والمِقداد وأبو ذر وعمّار بن ياسر: والله ما بَرحْنا العَرَصة حتى نزَلتْ هذه الآية ﴿ آلْيَوْمَ أَكُمْ لَيْ لَكُمْ وَيَنكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأُو مَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأَلْتِمَمْتُ عَلَيْكُمْ وَيُعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمْ آلْإِسْلامَ دِيناً ﴾ (٢) فكرّر رسول الله استرائه عليه والله ثلاثاً، ثمّ قال: ﴿إِنْ كَمَالَ الدَّين وتَمَامِ النَّهُ مَن الربُ بإرسالي إليكم بالولاية بعدي لعليٌ بن أبي طالب (عبه السلام)».

قوله تعالى:

أَمْ يَقُولُونَ آفْتَرَاهُ قُلْ فَأَتُواْ بِعَشْرِ سُوَرٍ مِّثْلِهِ مُفْتَرَيَاتٍ وَآذْعُواْ مَنِ آسْتَطَعْتُم مِّن دُونِ آللهِ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ ـ إلى نوله تعالى ـ أَنَّما أُنزِلَ بِعِلْمِ اللهِ [17-12]

تقدّم في الآية السابقة عن الصادق اطبالسلام) منها إلى عشر آيات، إلى قوله تعالى: ﴿ هَلْ يَسْتَويِانِ مَثَلاً أَفلا تَذَكَّرُونَ﴾ (١) فليُؤخذ معناها من الحديث المذكور في الآية السابقة (١).

1/0۰۳۷ ـ وقال عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ ﴾ إلى قوله: ﴿ صَادِقِينَ ﴾: يعني قولهم: إنّ الله لم يأمُرُه بولاية على، وإنّما يقول مِن عنده فيه.

فقال الله عزّ وجلّ ﴿ فَإِلَّمْ يَسْتَجِيبُواْ لَكُمْ فَاعْلَمُواْ أَنْهَا أَنزِلَ بِعِلْمِ اللهِ أَي بولاية أمير المؤمنين (عب السلام) من عند الله.

مرزختین تنکیبتور مین بسسادی

قوله تعالى:

مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوٰةَ ٱلدُّنْيَا وَزِينَتَهَا نُوَفِّ إِلَيْهِمْ أَعْمَالَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لَا يُبْخَسُونَ -إلى نوله تعالى - وَبَاطِلٌ مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ [ ١٦ - ١٦]

١/٥٠٣٨ ـ عليّ بن إبراهبم، في قوله تعالى: ﴿ مَن كَانَ يُريدُ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا وَزِينَتَهَا نُوَفِّ إلَيْهِمْ أَعْمَالَهُمْ فِيهَا

سورة هود آية ١٣٠ ـ ١٤ ـ

<sup>(</sup>٦) المائدة ٥: ٣.

<sup>(</sup>۱) هود ۱۱: ۲۶.

<sup>(</sup>٢) تقدم في الحديث (٤) من تفسير الآية (١٢) من هذه السورة.

١ ـ تفسير القمّي ١: ٣٢٤.

سورة هود آية ـ ١٥ ـ ١٦ ـ

١ ـ تفسير القمى ١: ٣٢٤.

٩٠ ..... البرهان في تفسير القرآن

وَهُمْ فِيَهَا لاَ يُبْخَسُونَ ۞ أُوْلَئِكَ ٱلَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِي ٱلْأَخِرَةِ إِلَّا ٱلنَّارُ ﴾.

قال: مَنْ عَمِلَ الخَبْرَ على أن يُعطِيَه الله تَوابَهُ في الدُّنيا، أعطاهُ ثَوابَه في الدنيا، وكانَ له في الآخِرَةِ النّار.

٢/٥٠٣٩ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه وعليّ بن محمّد القاساني جميعاً، عن القاسم ابن محمّد، عن شليمان بن داود المِنْقَري، عن شفيان بن عُيَيْنَة، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: «سأل رجُل أبي بعد مُنْصَرَفِه من المَوقِف، فقال: أترى يُجيب (١) اللهُ هذا الخَلْقَ كلّه؟

فقال أبي: ما وقَف بهذا المَوفِف أَحَدٌ إِلَا غَفَر الله له، مؤمناً كان أو كافراً، إِلَا أَنَهم في مَغفِرَتِهم على ثَلاث مَناذِل - وذكر المَناذِل النَّلاث فقال في الثالثة - وكافِرٌ وقَف هذا الموقف، زيّنة الحياةِ الدُنيا، غفر الله له ما تقدّم مِنْ ذُنْبِه، إن تابَ من الشَّرُك فيما بَقِيَ من عُمرِه، وإن لم يَتُبُ وَفَاه أَجرَهُ ولم يَحْرِمُهُ أَجْرَ هذا المَوْقِف، وذلك قوله عزّ وجلَ: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوٰةَ ٱلدُّنْيَا وَزِينَتَهَا نُونِي إلَيْهِمْ أَعْمَالَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لَا يُبْخَسُون \* أَوْلَئِكَ اللهَ يَنْ لَيْسَ لَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لَا يُبْخَسُون \* أَوْلَئِكَ آلَذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِي ٱلْأَخِرَةِ إِلَا ٱلنَّارُ وَحِبِطَ مَا صَنَعُواْ فِيهَا وَبَاطِلٌ مَّاكَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ ..

وفد تقدَّم الحديثُ بتَمامِه في قولَه تعالى ﴿ فَإِذَا قَضَيْتُم مَّنَاسِكَكُمْ فَاذْكُرُواْ آَفَة كَذِكْرِكُمْ ، آبَاءَكُمْ ﴾ (٢). ٣/٥٠٤٠ - العبّاشي: عن عَمَار بن سُويْد، قال: سِمعتُ أبا عبدالله (عليه السلام) يقول: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوْةَ آلدُّنْيَا وَذِينَتَهَا ﴾ يعني فلاتاً وفلاناً ﴿ نُوفِ إِلَيْهِمْ أَعْمَالَهُمْ فِيهَا ﴾ ،

قوله تعالى:

أَفَمَن كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِّن رَّبِهِ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِّنْهُ وَمِن قَـبْلِهِ كِتَـابُ مُوسَى إِمَاماً وَرَحْمَةً أُوْلَئِكَ يُؤْمِنُونَ بِهِي إلى قوله تعالى ـ لَا يُؤْمِنُونَ مُوسَى إِمَاماً وَرَحْمَةً أُوْلَئِكَ يُؤْمِنُونَ بِهِي إلى قوله تعالى ـ لَا يُؤْمِنُونَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ يَوْمِنُونَ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ مُؤْمِنُونَ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ ال

1/0·21 عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن يحيى بن أبي عِمران، عن يُونُس، عن أبي بَصير والفُضَيل، عن أبي جعفر (طبه المدم) قال: فإنّما نزّلت: (أف من كان على بينة من ربه مي يعني رسول الله (صلى الله على الله على الله على الله (صلى الله على الله على الله عنه إماماً ورحمةً ومن قبله كتاب موسى أولئك يؤمنون به) فقدّموا وأخّروا في التأليف،

۲ ـ الكافي ٤: ١٠/٥٢١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: يخيب.

<sup>(</sup>٢) تقدّم في الحديث (٣) من تفسير الآيات (٢٠٠ ـ ٢٠٢) من سورة البقرة.

٣ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١١/١٤٢.

٢/٥٠٤٢ ـ محمّد بن يعقوب: عن الحسين بن محمّد، عن مُعَلَى بن محمّد، عن الحسن بن عليّ، عن أحمد ابن عُمر الحَلال، قال: سألتُ أبا الحسن (عليه السلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ أَفَمَن كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِن رَّبِهِ وَيَتْلُوهُ شَاهِلًا مِنْهُ ﴾.

فقال: وأمير المؤمنين (ساوات تقاعليه) الشاهِدُ مِنْ رَسولِ الله (ماتى الفاعلية والد)، ورسول الله (ماتى الفاعلية والد) على بيّنةٍ من ربّه ال

٣/٥٠٤٣ محمّد بن الحسن الصفّار؛ عن محمّد بن الحسين، عن عبدالله بن حَمّاد، عن أبي الجَارود، عن الأَصْبَغ بن نُباتة، قال: قال أميرُ المؤمنين (عله السلام): ولو كُسِرَتْ لي الوِسادَة فقعَدتُ عليها، لَفضَيْتُ بين أهلِ التَّوراةِ بتَوْراتِهم، وأهلِ الإنجيل بإنجيلهم، وأهل الزَّبور بزَبورهم، وأهلِ الفُرقان بفُرقانِهم، بَقضاءٍ يَصْعَد إلى الله يَزْهَر. والله ما نزَلت آية في كتابِ الله، في لبلٍ أونَهار، إلا وقد علمتُ فيمَنْ أنزِلَتْ، ولا أحَدٌ مِثن مرّت على رأسِه المتواسِي من فريش إلا وقد أنزلَتْ فيه آية من كتاب الله، تسوقُه إلى الجَنّة أو النّار».

فقام إليه رَجُل، فقال: با أميَر المُؤمنين، ما الآية التي نزَلتْ فيك؟ قال: وأما سَمِعتَ الله يقول: ﴿ أَفَمَن كَانَ عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِن رَبِّهِ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ﴾ فرَسولُ الله (مـ تراه على بينِةٍ من رَبِّه، وأنا الضّاهِدُ له، وأنلوهُ منه، (١).

المنتج في (أماليه): بإسناده عن أمير المؤمنين (مده المه) أنّه كأن يومَ الجُمُعة يخطُبُ على المِنْبَر، فقال: «والذي فلَق الحَبَّة وبَرأ النّسَمة، ما من رجُلٍ مِنْ قُرَيشٍ جرَتْ عليه المَواسِي إلّا وقد أُنزِلَتْ فيه آيةً من كتاب الله عزّ وجلّ، أعرفُها كما أعرفُه،

فقام إليه رجُل، فقال: يا أمير المؤمنين ما آيَتُكَ التي نزَلِثُ فيك؟ فقال: «إذا سألت فافهَم، ولا عليك ألا تسأل عنها غيري، أقرَأْتَ سورةَ هود؟، فقال: نعم، يا أمير المؤمنين، قال: «أفسَمِعْتَ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ أَفَمَن كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِن رَّبِهِ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ ﴾؟، قال: نعم قال: «فالذي على بينةٍ من ربّه محمّد (ملى أعب وآله)، ويَتلوه شاهدٌ منه ـ وهو الشاهد، وهو منه (١٠) ـ أنا عليّ بن أبي طالب وأنا الشاهِد والله لنبيّه، وأنا منه (ملى الاعب واله)».

٥/٥٠٤٥ وعنه، في (مجالسه)، قال: أخبرنا جماعة، عن أبي المُغَضّل، قال: حدّثنا أبو العبّاس أحمد بن محمّد بن سعيد بن عبدالرحمن الهّمداني بالكوفة، قال: حدّثني محمد بن المنتُضّل بن إبراهيم بن قيس الأشْعَري، قال: حدّثنا عليّ بن حسّان الواسطي، قال: حدّثنا عبدالرحمن بن كَثير، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن جدّه

۲ ـ الكافي ۱: ۱۲/۱۲.

٣ ـ بصائر الدرجات: ١٥٢/٢٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: وأنا شاهد له فيه وأتلوه معه.

٤ ـ الأمالي ١: ٣٨١.

<sup>(</sup>١) الظاهر أنّ قوله: «وهنو الشاهد، وهنو منه» من كبلام الراوي، و«هنو» ينعود على عليّ (منه السلام)، والهناء فني «منه» تنعود إلى الرسول(ملّى الدعلية والدا.

٥ ـ الأمالي ٢: ١٧٤، ينابيع المودة: ٤٨٠.

على بن الحسبن، عن الحسن اعبهم السلام، - في خُطبة طويلة خطبها بمَحْضَرِ مُعاوية . وقال فيها: «أقول مَعْشَر الخَلائق . - فاسمَعوا، ولكم أفئِدَة وأسماع فَعُوا، إنّا أهل بَبتٍ أكرَمنا الله بالإسلام، واختارُنا واصطفانا واجتبانا، فأذهب عنا الرُجْسَ وطهّرنا تطهيراً - والرُجْسُ: هو الشّكُ - فلا نَشُكَ في الله الحقّ ودينه أبّداً، وطهّرنا من كلّ أفْنِ (١) وعْيبة، مُخلَّصين إلى آدم نعمة منه لم يفترِقِ خَاسُ قَطّ فِرقَتَين إلا جعلنا الله في خَيْرِهما، فأذّتِ الأمور، وأفضّتِ الدُهور، إلى أن بَعث الله محمداً (ملس عنه والنّبوة، واختارَهُ للرُسالة، وأنزَل عليه كتابه، ثمّ أمرَه بالدُعاء إلى الله عزّ وجل، فكان أبي (عليه الله عنه الله ورسوله. وقد قال فكان أبي (عليه المُنْزَل على نَبيّه المُرْسَل: ﴿ أَفَمَن كَانَ عَلَى بَيّنَةٍ مِن رَبِّه ويَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ فرسولُ الله الذي على ببّنة من ربّه، وأبي الذي بَتْلوه، وهو شاهِدٌ منه، وساق الخُطبَة وهي طويلة.

1/0.53 من الشيخ المُفيد (في أماليه)، قال: أخبَرنا أبو الحسّن عليّ بن بِلال المُهَلَّبي، قال: حدّثنا عليّ بن عبدالله بن أسد الأصْفَهاني، قال: حدَّثنا إبراهيم بن محمّد الثَّقفي، قال: حدّثنا إسماعيل بن أبان، قال: حدّثنا الصَّبّاح بن يحيى المُزّني، عن الأعْمَش، عن المِنْهال بن عمرو، عن عبّاد بن عبدالله، قال: قام (1) رجل إلى أمير المؤمنين (طبهالسلام) فقال: يا أمير المؤمنين، أخبِرني عن قول الله تعالى: ﴿ أَفَمَن كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِن رَبِّهِ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مَنْهُ ﴾.

قال: قال: «رسول الله (منراة عبه وآله) الذي كان على بيّنةٍ من ربّه، وأنا الشاهِدُ له ومنه، والذي نفسي بيّدِه ما أِحَدٌ جرَتْ عليه الموّاسِي مِنْ قُرَيش إلّا وقد أنوَل الله فيه مِن كتابه طائفة. والذي نفسي بيده لَئن تكونوا تعلّمون ما قضى الله لنا أهلَ البيت على لسانِ النبيّ الأُمّي أَحْتَ إليّ مِن أَن يكونَ لي ملء هذه الرَّحْبة ذهباً، والله ما مثَلُنا في هذه الأُمّة إلّاكمَثُلِ سفينة نُوح وكَبَابٍ حِطةٍ في بنيّ إسرائيل.

٧/٥٠٤٧ - سُلَيْم بن قبس الهِاللي: ومن كتابه نسّختُ عن قيس بن سعد بن عبادة (١) - في حديث له مع مُعاوية - قال قيس: لقد قُبض رسول الله استراه عبدراله) فاجتمعتِ الأنصارُ إلى أبي، ثمّ قالوا: نُبايع سَعْداً. فجاءَتُ قريش فخاصَمونا بحُبَّة علي وأهل بيته (طهم الملام)، وخاصَمونا بحثّة وقرابته، فلم يَعْدُ قُريش أن يكونوا ظلموا قريش فخاصَمونا بحثّة وقرابته، فلم يَعْدُ قُريش أن يكونوا ظلموا الأنصار والامن قُريش والامِنَ العجَم في الخِلاقَةِ الخِلاقَةِ

<sup>(</sup>١) الأَفْن: النقص، والأَفْن: ضعف الرأي. «الصحاح \_ أفن \_ ٥: ٢٠٧١».

٦ ـ الأمالي: ١٤٥/٥، شواهد التنزيل ١: ٢٧٥/٢٧٦، منتخبكنز العمال ١: ١٤٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: قدم.

۷ مکتاب سلیم بن قیس: ۱۹۳.

<sup>(</sup>۱) هو قيس بن سعد بن عُبادة بن دُليم الأنصاري الخزرجي المدني، والي، صحابي، كان شريف قومه غير مدافع، وكان يحمل راية الأنصار مع النبيّ إملى اله عليه داده، وصّحِب علياً إعليه السلام، في خلافته واستعمله على مصر، وكان على مُقدّمته يوم صفين، ثمّ كان مع الحسن (عليه السلام، ورجع بعد الصّلح إلى المدينة وتُوفّي بها سنة (۲۰ه). وقيل: هرب من معّاوية سنة (۵۸ هـ) وسكن تفليس قمات فيها. المحبّر: ۱۵۵، الجرح والتعديل ٧: ٩٩، أسد الغابة ٤: ٢١٥، سير أعلام النبلاء ٣: ١٠٠، تهذيب النهذيب ٨: ٣٩٥.

حقٌ ولا نصَيبٌ مع عليٌ بن أبي طالب ووُلدِه من بعده (عليهمالللام). فغضِبَ معاوية، وقال: يا بن سَعْد، عمَن أخذتَ هذا، وعمّن تَرُويه، وممَّن سمِعته، أبوك حدَّثك هذا وعنه أخذتَه؟

فقال قيس بن سعد: أخَذتُه عمَّن هو خيرٌ من أبي، وأعظم عليَّ حقاً من أبي. قال: مَنْ هو؟ قال: عليٌ بن أبي طالب رسه السير على على الله فيه: ﴿قُلْ كَفَى بِاللهِ شَهِيداً بَيْنِي طالب رسه الله فيه: ﴿قُلْ كَفَى بِاللهِ شَهِيداً بَيْنِي طالب رسه الله به على على الله عنه الكُوتَابِ ﴾ (") فلم يَدَع في عليّ رسه الله ، آيةً نزَلت في علي رسه الله ، " إلّا ذكرها.

فقال مُعاوية: إنَّ صدّيقَها أبو بكر، وفاروقَها عُمر، والذي عنده علم الكتاب عبدالله بن سَكام (١٠).

قال قيس: أحقَّ بهذه الأشياء (٥) وأولى بها الذي أنزَل الله فيه: ﴿ أَفَمَن كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِّن رَّيِّهِ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ ﴾ والذي أنزل الله فيه: ﴿ إِنَّمَا أَنْتَ مُنذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ (١) والذي نصَّبه رسولُ الله (ملراه عليه والد) يومَ غدير حُمّ، فقال: دمَنْ كنتُ أولى به مِن نفسه فعَليُّ أولى به من نفسه، وقال في غزوَةٍ تَبوك: دأنت منّي بمَنْزِلَةٍ هارونَ مِن موسى إلّا أَنّه لا نبيّ بعدي.

٨٥٠٤٨ العيّاشي: عن بُرَيْد بن مُعاوية العِجْلي، عن أبي جعفر (عبداللهم)، قال: «الذي على بيّنةٍ من ربّه رَسُولُ الله (صَلَ العبدالله)، والذي تَلاهُ مِن بَعدِه الشّاهِدُ منه أمير المؤمنين (عبدالله)، ثمّ أوصياؤه واحِداً بعد واحِدٍه.

٩٩٠٠٤٩ عن جابر بن عبدالله بن يحيى، قال: سمِعتُ عليّاً (عبدالله) وهو يقول: «ما مِنْ رَجُلٍ مِنْ قُرَيش إلّا وقد أُنزِلَتْ فيه آيّةٌ أو آيتان من كتاب الله». فقال له رجل من القوم: فما نزّل فيك، يا أمير المؤمنين؟ فقال: «أما تقرأ الآية الذي في هود: ﴿ أَفَمَن كَانَ عَلَى بَيّنَةٍ مِن رَبِّهِ وَيَتْلُوهُ شَاهِةٌ مِنْهُ محمّد (سَلَى الله عليه وآله) على بيّنةٍ من ربّه، وأنا الشاهِد».

۱۰/۵۰۵ ـ (كشف الغمّة): قال عَبّاد بن عبدالله الأسدي سُعِفُ عليّاً يقول وهو على المِنْبَر: «ما مِنْ رَجُلٍ مِنْ قُرَيش إلّا وقد نزَلت فيه آية أو آينان». فقال رجّل معنى نحته فيما نزَل فيك أنت؟ فغَضِبَ ثمّ قال: «أما إنّك لو لم نسألني على رُؤُوس الأشهاد ما حدَّثتُك. ويحك، هل نقراً سورة هود. ـ ثمّ قرأ عليّ (عبدسنم) ﴿ أَفَمَن كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِن رَبِّهِ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ ﴾ رسول الله (سنراة عبدراله) على بيّنة، وأنّا الشاهِدُ منه».

<sup>(</sup>٢) الوعد ١٣: ٢٢.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: فلم يدع آية نزلت في عليّ.

<sup>(</sup>٤) عبد الله بن سلام بن الحارث الاسرائيلي، صحابي، أسلم عند قُدوم النبيّ امتراه مه رافه المدينة، اتّخذ في صفّين سيفاً من خَشَبٍ واعتزلها، وأقام بالمدينة إلى أن مات سنة (٤٣ هـ). الجرح والنعديل ٥: ٦٢، أُسد الغابة ٣: ١٧٦، سير أعلام النبلاء ٢: ١٣، تهذيب التهذيب ٥: ٢٤٩، الاصابة ٢: ٣٢٠.

<sup>(</sup>٥) في المصدر: الأسماء.

<sup>(</sup>٦) الرعد ١٣: ٧.

٨ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٢/١٤٢.

٩ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٢/١٤٢، تفسير الطبري ١٢: ١١، فرائد السمطين ١: ٢٦٢/٣٤٠، الدر المنثور ٤: ٤٠٩.

١٠ ـ كشف الغمة ١: ٣١٥، النور المشتعل: ٢٦/١٠٦ ـ ٢٨.

١١/٥٠٥١ ـ وعنه: قال ابن عبّاس في معنى الآية: هو عليّ (عليه السلام) شَهِد للنبيّ (سلّ الله عليه وآله) وهو منه.

۱۲/٥٠۵۲ ـ ابن شهرآشوب: عن الطَّبَري بإسناده، عن جابر بن عبدالله، عن عليّ (عبدالله)؛ وروى الأصْبَغ وزَينُ العابدين والبافر والصادق والرضا (عليم السلام) أنّه قال أمير المؤمنين (عبدالسلام): اه ﴿ أَفَمَن كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِّن رَبِّهِ﴾ رسول الله (منه الله عبد اله) ﴿ وَيَنْلُوهُ شَاهِدٌ ﴾ أناه.

۱۲/۵۰۵۳ ـ عن الحافظ أبي نُعَيَّم بثلاثة طُرُق، قال: سَمِعتُ عليّاً يقول: «قول الله تعالى: ﴿ أَفَمَن كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِّن رَّبِهِ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ ﴾ رسول الله (سقرة عبدرته) على بينة من ربّه، وأنا الشاهد».

۱٥/٥٠٥٥ ـكتاب (فصيح الخطيب): أنّه سأله ابن الكوّاء، فقال: وما أنزل فيك؟ قال: وقوله تعالى: ﴿ أَفَمَن كَانَّ عَلَيْ بَيِّنَةٍ مِّن رَّبِهِ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ ﴾ وقد روى زاذان نحواً من ذلك.

1٦/٥٠٥٦ ـ النَّعْلَبَي: عن الكَلْبِي، عن أبي صالح، عن ابن عبّاس: ﴿ أَفَمَن كَانَ عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِّن رَّبِهِ ﴾ رسول الله (سلرة عبدواته) ﴿ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ ﴾ الشاهد على (عبدالسلام).

ورواه القاضي أبو عمر، وعشمان بن أحمد، وأبو نَصْر التُشَيْري، في كتابَيهما. ورواه الفَلَكي المفسِّر، عن مُجاهد، وعن عبدالله بن شَدّاد.

۱۷/٥٠۵۷ ـ ومن طريق المخالفين: ابن المغازلي الشافعي، في نفسير قوله: ﴿ أَفَمَن كَانَ عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِّن رَّبِهِ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِّنْهُ ﴾ قال: قال عليّ (طبائسلام): مرسول الله (سله عبد والد) على بيّنةٍ من ربّه، وأنا الشاهِدُ منه، أتْلُوه واتّبعه،،

۱۸/۵۰۵۸ - وروى ابن المغازلي الشافعي: بإسناده عن عليّ بن عابس، قال: دخلتُ أنا وأبو مَرْيَم على عبدالله بن عطاء، قال أبو مريم: حدَّث عليّاً بالحديث الذي حدَّثتني به عن أبي جعفر (عبدالله) قال: كنتُ عند أبي جعفر (عبدالله) قال: كنتُ عند أبي جعفر (عبدالله) أذمرً علينا ابنُ عبدالله بن سَلَام، قلتُ: جُعِلتُ فِداك، هذا ابنُ الذي عنده عِلمُ (١) الكتاب؟

١١ ـ كشف الغمة ١: ٣٠٧.

۱۲ - المناقب ۳: ۸۵

١٢ ـ المناقب ٣: ٨٥

١٤ ـ المناقب ٣: ٨٥، شواهد التنزيل ١: ٢٨٣/٢٨٠.

١٥ ـ المناقب ٣: ٨٦

١٦ ـ المناقب ٣: ٨٦ شواهد التنزيل ١: ٣٨١/٢٧٩.

١٧ ـ المناقب للمفازلي: ٢٧٠/٢٧٠.

١٨ ـ المناقب للمغازلي: ٣٥٨/٣١٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: من.

قال: «لا، ولكنّه صاحبكم عليّ بن أبي طالب (علم الله) الذي نزلت فيه آيات من كتاب الله تعالى: ﴿ وَمَنْ عِندَهُ عِلْمُ ٱلْكِتَابِ ﴾ ("، ﴿ أَفَمَن كَانَ عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِن رَّبِهِ ﴾، ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ آفَةُ وَرَسُولُهُ ﴾ (" الآية ».

19/0.09 مَوَفَق بن أحمد، قال: قوله تعالى: ﴿ أَفَمَن كَانَ عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِّن رَّبِهِ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ ﴾ قال ابن عباس: هو على رسيده، أوّل من يشهد للنبيّ رستينه عبدرانه، وهومنه.

٢٠/٥٠٦٠ ـ النَّعْلَبي في (تفسيره) يرفعه إلى ابن عبّاس ﴿ أَفَمَن كَانَ عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِّن رَّبِهِ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِّنْهُ ﴾ على خاصة.

٣١/٥٠٦١ ـ وبإسناده عن الشَّعْبي، يرفعه إلى عليّ اعبدالسلام) ـ في حديثٍ طويل ـ قال عليّ اعبدالسلام): الما من رجُلٍ من قُرَيش إلّا وقد نزَلت فيه الآية أو الآيتان، فقال له رجل: فأيّ شيء نزل فيك؟ فقال: أما تقرأ الآية التي في هود: ﴿ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ ﴾ ه.

قال: فسألتهم عن أهل الحقِّ وإمامهم. فقالوا هذا عليّ بن أبي طالب (عبد الله) إمام المتّقين، وأمسّكوا عن الاثنّين، فجَهَدتُ أن يُسمّوهما فلم يفعلوا.

وروى هذا الحديث أخطّب خُطّباء خوارِزم موفّق بن أحمد، ورواه أيضاً أبو الفَرَج المُعافَى، وهو شيخٌ البُخاري (¹).

<sup>(</sup>٢) الرعد ١٣: ٢٤.

<sup>(</sup>٣) المائدة ٥: ٥٥.

١٩ ـ المناقب للخوارزمي: ١٩٧.

۲۰ .... مناقب ابن شهرآشوب ۳: ۸٦

٢١ .... تفسير الطبري ١٢: ١١، فرائد السمطين ١: ٣٦٢/٣٤٠.

٢٢ .... الطرائف: ٣٤٦/٢٤١.

<sup>(</sup>١) الفتنة: الاختيار. وفتنه بالنار: أي أدخله فيها ليتميّز. «مجمع البحرين ـ فتن ـ ٦: ٢٩١».

<sup>(</sup>٢) ... الطرائف: ٣٤٦/٢٤١ اليقين: ١٨٤/١٨١.

٣٢٠٥٠٦٣ - ابن المتعاذِلي الشافِعي: يرفَعُه إلى عَبَاد بن عبدالله، قال: سَمِعت علياً (مبدالله) يقول: «ما نؤلت أبةً من كتابِ الله جلّ وعز إلّا وفد علِمتُ متى أنزِلت وفيمن أنزِلت، وما مِنْ قُرَيشٍ رَجُل إلّا وفد أنزِلت فيه آيةً من كتابِ الله عز وجلّ، تَسوقه إلى جنّه أو ناره. فقام إليه رجل، فقال: يا أمير المؤمنين، فما نزل فيك؟ قال: «لو لا أنّك كتابِ الله عز وجلّ، تَسوقه إلى حدَّ ثنّك، أما تقرأ: ﴿ أَفَمَن كَانَ عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِن رَبِّهِ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ ﴾ رسولُ سألتني على رؤوس الأشهاد لما حدَّ ثنك، أما تقرأ: ﴿ أَفَمَن كَانَ عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِن رَبِّهِ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِنهُ وأنا الشاهِدُ منه عنه الله اصفراه على بيّنةٍ من رَبِّه، وأنا الشاهِدُ منه عنه الله اصفراه على بيّنةٍ من رَبّه، وأنا الشاهِدُ منه عنه الله اصفراه على الله عنه وأنا الشاهِدُ منه عنه الله اصفراه على الله على الله المؤلّد المؤلّد الله المؤلّد المؤلّد الله المؤلّد المؤلّد المؤلّد الله المؤلّد الله المؤلّد الله المؤلّد الله المؤلّد المؤلّد الله المؤلّد الله المؤلّد المؤل

ومن (كتاب الحِبَري) مثله (١)، ومن (رموز الكنوز) للرَّسْعَني مثله (١).

١٤/٥٠٦٤ - محمّد بن يعنوب: بإسناد، عن جابر بن ينيد، عن أبي جعفر اعده المناه عن أمير المؤمنين اعده المن خطبة له - قال: اوقال في مُحْكَم كتابه: ﴿ مَن يُطِع آلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ آلَةَ وَمَن تَوَلَّى فَمَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظاً ﴾ (ا) فقرَن طاعته بطاعته، ومعصبته بمغصبته، فكان ذلك دليلاً على ما فوض إليه، وشاهداً له على من اتبعه وعصاه. وبين ذلك في غير موضع من الكتاب العظيم، فقال نبارك وتعالى، في التَّحْريض على اتباعه، والتَرْغيب في تصديقه والقبول لدَعوته: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ آللهَ فَاتَبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ آللهُ وَيَعْفِرْلَكُمْ على اتباعه، والتَرْغيب في تصديقه والقبول لدَعوته: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ آللهَ فَاتَبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ آللهُ وَيَعْفِرْلَكُمْ كُنَّ فَالْبَاعُهُ اللهُ وَقِي التَولَي عنه وَلَاعِراض مُحَادًة الله وغضبه وسَخَطه. والبُعد منه سَكَنُ النار، وذلك قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَكُفُرْ بِهِ مِنَ ٱلأَخْرَابِ وَالإعراض مُحَادًة الله وغضبه وسَخَطه. والبُعد منه سَكَنُ النار، وذلك قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَكُفُرْ بِهِ مِنَ ٱلأَخْرَابِ فَالنَّارُ مَوْعِدُهُ ﴾ يعنى الجُحود به والعصيان له «

وقد مضى حديثٌ في معنى الآية، عن العبّاشي، عن أبي عبدالله اعبدالله، في قوله تعالى: ﴿ فَلَمَلَّكَ تَارِكُ بَعْضَ مَا يُوحَى إِلَيْكَ﴾ الآية فلبُطلب هناك "".

> قوله بتعالى: وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ آفْتَرَى عَلَى آللهِ كَذِباً أَوْلَئِكَ يُعْرَضُونَ عَلَى رَبِّهِمْ [48]

١/٥٠٦٥ ـ العيّاشي: عن أبي عبيدة، قال: سألتُ أبا جعفر اعد السلام؛ عن قوله: ﴿ وَمَن أَظْلَمُ مِمَّنِ أَفْتَرى عَلَى

۲۲ - المناقب: ۲۷۰ /۲۱۸.

<sup>(</sup>١) تفسير الحبري: ٣٦/٢٧٦ عن زاذان «نحوه»، وفي مستدرك تفسير الحبري: ٧٩/٣٤٠ برواية فرات في تفسيره ص ٦٩ عن الحبري بالاستاد عن عبّاد بن عبدالله الأسدي.

<sup>(</sup>٢) ... عنه تحقة الأبرار: ١١٠ (مخطوط).

۲۶ ـ الكاني ٨: ٢٦/١.

 <sup>(</sup>١) النساء ٤: ٨٠

<sup>(</sup>۲) آل عبران ۲: ۲۱,

<sup>(</sup>٣) تقدُّم في الحديث (٤) من تفسير الآية (١٢) من هذه السورة.

سورة هود آية ـ ١٨ ـ

١ ـ لم نجده في العياشي المطبوع.

سورة هود (۱۱) .....۱۱۰ .....۱۱۰ مسورة هود (۱۱) .....۱۷۰ ....۱۱۰ ....۱۷۰ ....۱۷۰ ....۱۷۰ ....۱۷۰ ...

آفَهِ كَذِباً أَوْلَٰتِكَ يُعْرَضُونَ عَلَى رَبِّهِمْ ﴾ إلى فوله: ﴿ يَيْغُونَهَا عِوَجاً ﴾ '''.

قال: هأي يطلُبون لِسَبيلِ الله زَيْعًا عن الاستقامة، يُحرِّفونها بالتأويل ويَصِفونها بـالاتحِراف عـن الحـق والصَواب».

٣/٥٠٩٦ وعن النبي (منرسط على الله على خبر: «أنّ الله تعالَى فرَض على الخَلْقِ خمسةً، فأخذوا أربعةً وتركوا واحداً، فسألوا عن الأربعة، قال: الصلاة والزكاة والحجّ والصوم». قالوا: فما الواحد الذي تركوا؟ قال: «ولاية عليّ بن أبي طالب» قالوا: هي واجبةٌ من الله تعالى؟ قال: «نعم، قال الله: ﴿ وَمَنْ أَظَلَمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَى عَلَى ٱلْمَ

#### قوله تعالى:

وَيَقُولُ ٱلْأَشْهَادُ هَـُولَاءِ ٱلَّذِينَ كَذَبُواْ عَلَى رَبِّهِمْ ـ إلى نسوله نعالى ـ أُولَئِكَ ٱلْأَشْهَادُ هَـُولُاءِ ٱلَّذِينَ خَسِرُواْ أَنفُسَهُمْ وَضَـلً عَـنْهُم مَّـا كَـانُواْ يَـفْتَرُونَ أَوْلَئِكَ ٱلَّذِينَ خَسِرُواْ أَنفُسَهُمْ وَضَـلً عَـنْهُم مَّـا كَـانُواْ يَـفْتَرُونَ أَوْلَئِكَ ٱلَّذِينَ خَسِرُواْ أَنفُسَهُمْ وَضَـلً عَـنْهُم مَّـا كَـانُواْ يَـفْتَرُونَ أَوْلَئِكَ ٱلَّذِينَ خَسِرُواْ أَنفُسَهُمْ وَضَـلً عَـنْهُم مَّـا كَانُواْ يَـفْتَرُونَ

١/٥٠٦٧ ـ العيّاشي: عن أبي عبدالله (عبد الله) في قوله تعالى: ﴿ وَيَقُولُ ٱلْأَشْهَادُ ﴾. قال: «هم الأثمّة (عبه الدم): ﴿ هَمْ قُلام ٱلَّذِينَ كَذَبُواْ عَلَى رَبِّهِمْ ﴾ ».

٧٠٠٦٨ على بن إبراهيم، في معنى الآية: يعني بالأشهاد الأنمة (ملهم السلام)، ﴿ أَلَا لَـعْنَةُ آلَةِ عَـلَى الظَّالِمِينَ ﴾ لآل محمّد (مقراد علم واله) حقَّهم. ثمّ قال: وقوله: ﴿ ٱلَّذِينَ يَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ ٱللهِ وَيَبْغُونَهَا عِوْجاً ﴾ يعني يُصدُون عن طريق الله، وهي الإمامة ﴿ وَيَبْغُونَهَا عِوْجاً ﴾ يعني حرّفوها إلى غيرها.

ثمّ قال: وفوله: ﴿ مَا كَانُواْ يَسْتَطِيعُونَ ٱلسَّمْعَ ﴾ قال: ما قدّروا أن يسمَعوا بذكر أمير المؤمنين (عله السهم). ثمّ قال: وقوله: ﴿ أُولَئِكَ ٱلَّذِينَ خَسِرُواْ أَنفَسَهُمْ وَضَلَ ﴾ أي بَطَل ﴿ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ﴾ يعني يوم القيامة، بَطَل الذي يَدْعُونه (١٠ غير أمير المؤمنين (عله السلام).

<sup>(</sup>۱) هود ۱۱: ۱۹.

۲ ـ مناقب ابن شهرآشوب ۳: ۱۹۹.

سورة هود آية ١٨٠ - ٢١ -

١ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١١/١٤٢.

۲ ـ تفسير القمني ١: ٣٢٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الذين دعوا.

٨٨ ..... البرهان في تفسير القرآن

قوله تعالى:

#### إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ وَأَخْبَتُوَاْ إِلَى رَبِّهِمْ [ ٢٣ ]

١/٥٠٦٩ ـ عليّ بن إبراهيم فال: وفوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ وَأَخْبَتُواْ إِلَى رَبِّهِمْ﴾ أي تواضَعوا لله وعبّدوه.

٢/٥٠٧٠ محمد بن يعقوب: عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن الحسين بن سعيد، عن حماد ابن عيسى، عن الحسين بن المختار، عن زَيد الشَحَّام، عن أبي عبدالله (عبد الله) قال: قلتُ له: إن عندنا رجلاً يقال له: كُلَيب، فلا يجيء عنكم شيء إلا قال: أنا أسلَم، فسمّيناه: كُلَيب تسليم؟ قال: فترحم عليه، ثمّ قال: وأتدرون ما النَّسليم؟، فسكتنا، فقال: وهو والله الإخبات، قول الله عزّ وجلّ: ﴿ اللّهِ ينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ وَأَخْبَتُواْ إلَى رَبِهِمْ ﴾.

٣/٥٠٧١ - سعد بن عبدالله: عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسين بن سعيد، عن حمّاد بن عيسى، عن الحسين بن المختار، عن أبي أسامة زيد الشخام، عن أبي عبدالله المبداله عنده قال: قلت له: إنّ عندنا رجلاً يُسمّى كُلّيباً، فلا يخرُج عنكم حديث ولا شيء إلّا قال: أنا أسلم، فسمّيناه: كُلّيب تسليم؟ قال: فترَحَّم عليه، وقال: وأندرون ما النسليم؟، فسكننا، فقال: ههو والله الإخبات، قول الله عزّ وجلّ: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَتُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ وَالْحُبَاتُواْ إِلَى رَبِّهِمْ ﴾ .

٤/٥٠٧٢ ـ العيّاشي: عن أبي أسامة، قال: فلت لأبي عبدالله رئيدالله وغدنا رجُلاً يسمَّى كُلَيباً، لا يَجيء عنكم شيءٌ إلّا قال: أنا أسلم، فسمَّيناه: كُلَيب نسليم؟ قال: فترخمَ عليه، ثمّ قال: وأتدرون ما التسليم؟، فسَكتنا، فقال: وهو والله الإخباتُ، قول الله: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ وَأَخْبَتُواْ إِلَى رَبِّهِمْ ﴾،

الكَشِّي: عن عليّ بن إسماعيل، عن حمّاد بن عبسى، عن حسين بن المُختار، عن أبي أسامة، قال: قلتُ لأبي عبدالله (عبدالله): إنّ عندنا رجُلاً يُسمّى كُلِباً، فلا يَجيء عنكم شيء إلّا قال: أنا أسلَم. وذكر الحديث (١٠).

قوله تعالى:

# مَثَلُ ٱلْفَرِيقَيْنِ كَالْأَعْمَىٰ وَٱلْأَصَمُّ وَٱلْبَصِيرِ وَٱلسَّمِيعِ هَلْ يَسْتَوِيَانِ

بسورة هود آية ـ ٢٣ ـ

١ ـ تفسير القشى ١: ٣٢٥.

۲ ـ الكافي ۱: ۳/۳۲۱.

٣ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٧٥.

٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٥/١٤٣.

(١) رجال الكشى: ٢٢٧/٢٣٩.

#### - إلى فوله تعالى - آلله أَعْلَمُ بِمَا فِي أَنْفُسِهِمْ إِنِّيَ إِذاً لَّـمِنَ ٱلظَّـالِمِينَ [71-74]

١/٥٠٧٣ ـ عليّ بن إبراهيم: يعني المؤمنين والكافرين (١).

وقال في قوله تعالى: ﴿ وَمَا نَرَاكَ ٱتَّبَعَكَ إِلَّا ٱلَّذِينَ هُمْ أَرَاذِلُنَا بَادِيَ ٱلرَّأْيِ ﴾: بعني الفُقراء والمَساكين الذين نَراهم بادي الرأي.

ثمّ قال: وقوله: ﴿ فَعُمّيَتْ عَلَيْكُمْ ﴾ الأنباء: أي اشتبَهت علبكم حتَى لم تعرِفوها ولم تفهَموها ﴿ وَيَا قَوْمِ لَآ أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ مَالاً إِنْ أَجْرِى إِلَّا عَلَى آهِ وَمَا أَنَا بِطَارِدِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِنَّهُم مُلاتُواْ رَبِهِمْ ﴾ أي الفُقراء الذين آمنوا به. ثمّ قال: وقوله: ﴿ وَيَا قَوْمٍ مَن يَنصُرُنِي مِن آهُ ﴾ إلى قوله: ﴿ لِلَّذِينَ تَزْدَرِى أَعْيُنْكُمْ ﴾ أي تقصُر أعيُنكم عنهم وتستَحْقِرونهم ﴿ لَن يُؤْتِيَهُمُ آفَةُ خَيْراً آفَةُ أَعْلَمُ بِمَا فِي أَنفُسِهِمْ إِنِي إِذَا لَمِنَ آلظًالِمِين ﴾ .

وقد تندّم في الآية [٣٤] حديث في فوله تعالى: ﴿ فَلَعَلَّكَ تَارِكُ بَعْضَ مَا يُوحَى إِلَيْكَ ﴾ الآية "".

قوله تعالى:

## وَلَا يَنفَعُكُمْ نُصْحِىَ إِنْ أَرَدتُ أَنْ أَنصَحَ لَكُمْ إِن كَانَ آللهُ يُرِيدُ أَن يُغْوِيَكُمْ [٣٤]

1/0008 ـ العيّاشي: عن ابن أبي نَصْر البَرَنْطي، عن أبي الحسن الرضا (عبدالسلام)، قال: «قال الله في (١) نوح (عبدالسلام)؛ ﴿ وَلَا يَنفَعُكُمْ نُصْحِيّ إِنْ أَرَدتُ أَنْ أَنصَحَ لَكُمْ إِن كَانَ آفَةُ يُرِيدُ أَن يُغْوِيَكُمْ ﴾. ـ قال: ـ الأمرُ إلى الله يَهدي ويُصْلَه.

٢/٥٠٧٥ ـ عن أبي الطُّفَيل، عن أبي جعفر، عن أبيه الميساك». في قوله: ﴿ وَلَا يَنفَعُكُمْ نُصْحِيَ إِنْ أَرَدتُّ أَنْ أنصَحَ لَكُمْ ﴾. قال: «نزَلت في العبّاس».

سورة هود آية ـ ۲۶ ـ ۲۱ ـ

١ ـ تفسير القمّي ١: ٣٢٥.

سورة هود آية . ٣٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: والخاسرين.

<sup>(</sup>٢) تقدّم في الحديث (٤) من تفسير الآية (١٢) من هذه السورة.

١ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٦/١٤٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: قوم.

٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٤٤ /١٧.

١٠٠ ...... البرهان في تفسير القرآن

وسيأتي إن شاء الله تعالى في قوله تعالى: ﴿وَمَن كَانَ فِي هَٰذِهِ أَعْمَىٰ فَهُوَ فِي ٱلْأَخِرَةِ أَعْمَىٰ ﴾ حديث مسند (۱).

٣/٥٠٧٦ عن عليّ بن إبراهيم: بإسناده عن أبي الطُّفَيل، عن عليّ بن الحسين (عليماالسلام): وأنّه نزّلت ﴿ وَلاَ ينفَعُكُمْ تُصْحِيّ﴾ في العبّاس».

قوله تعالى:

#### أم يَقُولُونَ أَفْتَرَاهُ [70]

١/٥٠٧٧ - الشيباني في (نهج البيان): عن مُقاتِل، قال: إنَّ كُفَّارَ مَكَة قالوا: إنَّ محمَّداً افتَرى القرآن. قال: ورُوي مثل ذلك عن أبي جعفر وأبي عبدالله (عليما السلام).

قوله تعالى:

وَأُوحِىَ إِلَىٰ نُوحٍ أَنَّهُ لَن يُؤْمِنَ مِن قَوْمِكَ إِلَّا مَن قَدْ ءَامَنَ فَلَا تَبْتَئِسْ مِمَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ \* وآضنع آلْفُلْكَ بِأَعْيُنِنَا وَوَحْيِنَا وَلَا تُخَاطِبْنِي فِمَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ \* وآضنع آلْفُلْكَ بِأَعْيُنِنَا وَوَحْيِنَا وَلَا تُخَاطِبْنِي فِمَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ \* إِلَى فَوله نعالى . فَاصْبِرْ إِنَّ آلْعَاقِبَةَ فِي آلَّذِينَ ظَلَمُواْ إِنَّهُم مُعْرَقُونَ \* إلى فوله نعالى . فَاصْبِرْ إِنَّ آلْعَاقِبَةَ فِي آلَّذِينَ ظَلَمُواْ إِنَّهُم مُعْرَقُونَ \* إلى فوله نعالى . فَاصْبِرْ إِنَّ آلْعَاقِبَةَ فِي آلَادِينَ ظَلَمُواْ إِنَّهُم مُعْرَقُونَ \* إلى فوله نعالى . فَاصْبِرْ إِنَّ آلْعَاقِبَةَ لِي المُتَقِينَ [ ٣٦ - ٤٩]

سورة هود آية ـ ٣٥ ـ

١ ـ نهج البيان ٢: ١٤٦ (مخطوط).

سورة هود آية ـ٣٦- ٤٩.

<sup>(</sup>١) يأتي في الحديث (١) من تفسير الاية (٧٢) من سورة الإسراء.

٣ ـ تفسير القمتي ٢: ٢٣.

١ ـ علل الشرائع: ١/٢٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر: على نفسه.

٢ ـ علل الشرائع: ٢/٢٨.

عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن عبدالرحمن بن أبي نَجْران، عن سعيد بن جَناح، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبدالله (عليه السلام) قال: «كان اسمٌ نوّح عبدُالملك، وإنّما شمّي نُوحاً لأنّه بكي خمسمائة سنة».

٣/٥٠٨٠ وعنه، قال: حدّثنا أبي (منها عنه)، قال: حدّثنا محمّد بن يحيى العطّار، عن الحسين بن الحسن بن أبان، عن محمّد بن أوْرَمَة، عمَّن ذكره، عن سعيد بن جَناح، عن رجُلٍ، عن أبي عبدالله (مدالله) قال: «كان اسمُ نُوحٍ عبدالأعلى، وإنّما سُمّى نُوحاً لأنّه بكي خمسمائة عام».

ثمّ قال ابن بابَوَيه: الأخبار في اسم نُوح (على السلام)كلّها متّفقة غير مختَلفِةٍ، تُثبِتُ له التَّسمِيّة بالعُبودية، وهو عبدالغفّار والمَلِك والأعلى.

4/0·۸۱ وعنه، قال: حدّثنا أحمد بن زياد بن جعفر الهمداني (رضياة عنه)، قال: حدّثنا عليّ بن إبراهيم بن هاشم، عن أبيه، عن عبدالسلام بن صالح الهرّوي، عن الرضا (عبدالسلام) قال: قلتُ له: لأيّ علّةٍ أغرّق الله عزّ وجلّ الدُنياكلُها في زمَن تُوحِ (عبدالسلام)، وفيهم الأطفال ومَنْ لاذَنْبَ له؟

فقال: دماكان فيهم الأطفال، لأنّ الله عزّ وجلّ أعقَم أصلابَ قومٍ نُوحٍ وأرحامَ نسائهم أربعين عاماً، فانقطَع نَسْلُهم، فأغرقوا ولا طِفْلَ فيهم، ماكان الله عزّ وجلّ إِيهلِكَ بعَذابه مَنْ لاذَنْبَ له. وأمّا الباقون من قوم نُوحٍ (طهالله) فأغرِقوا لتَكذيبهم نبيَّ الله نُوحاً (عله السلام)، وسائرهم أغرِقوا برضاهُم تكذيبَ المُكذّبين، ومَنْ غابَ عن أمرٍ فرّضِيَ به كان كمَنْ شاهده وأتاه».

حمزة، عن عليّ بن أبي حمزة، قال نصم محمّد بن يحيى، عن بعض أصحابه، عن الوشّاء، عن عليّ بن أبي حمزة، قال: قال لي أبو الحسن (عبد المدم): وإنّ سفينة نوح كانتُ مأمورةً، طافَتْ بالبيتِ حيثُ غَرِقَتِ الأرض، ثمّ أتّتْ مِنى في أيّامها، ثمّ رجعَت السفينة وكانت مأمورةً، وطافت بالبيتِ طواف النِّساء».

٦/٥٠٨٣ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم عن أبيه، عن إبراهيم عن أبيه، عن ابن محبوب، عن الحسن بن صالح، عن أبي عبدالله (مداسلام) قال: سبعتُ أبا جعفر (مداسلام) يحدّث عطاء، قال: «كان طُولُ سفينةِ نوح ألفَ دُراع ومائتي ذِراع، وعَرضُها ثمانمائة ذِراع، وطولُها في السَّماء مائتي ذِراع، وطاقَتْ بالبَيتِ وسَعَتْ ببن الصَّفَا والمَرَّوة سبعة أشواط، ثمّ استَوتُ على الجُودِيّ».

٧/٥٠٨٤ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن محبوب، عن هِشام الخُراساني، عن المُفَضَّل بن عُمر، قال: كنتُ عند أبي عبدالله (مله السلام) بالكوفة أيّام قَدِم على أبي العبّاس (١)، فلمّا انتهَبنا إلى الكّناسة (٢)، قال:

٣ ـ علل الشرائع: ٢/٢٨.

<sup>£</sup> \_ علل الشرائع: ١/٣٠.

٥ ـ الكافي ٤: ١/٢١٢.

٦ ـ الكافي ٤: ٢/٢١٢.

۷ ـ الکافي اد ۲۷۱/۲۷۹.

<sup>(</sup>١) هو أبو العباس، عبدالله بن محمّد بن عليّ بن عبدالله بن العباس بن عبدالمطلب، أوّل ملوك العبّاسيين، ولد ونشأ بالشَّرَاة سنة ١٠١هـ، وتولّى ــــ

ههاهنا صُلِب عمّي زَيد (رحمه ١٤)، ثمّ مضى حتّى اننهئ إلى طاق الزيّاتين، وهو آخر السَرّاجين، فنزّل، وقال: «انزِل، فإنّ هذا المَوّضِع كان مسجد الكوفة الأوّل، الذي خطّه آدم (عبده عنه)، وأنا أكرَهُ أن أدخّله راكباً».

قال: قلت: فمن غبَّره عن خِطَّته؟ قال: «أمّا أوّل ذلك فالطُّوفان في زمن نُوح (على السلام)، ثمَّ غيّره أصحابُ كِسرى والنُّعمان (٣)، ثمَّ غبّره بعدُ زِياد بن أبي سفيان».

فقلت: وكانت الكوفّة ومَسْجِدُها في زمن نوح (عداله هم)؟ فقال لي: «نعم ـ يا مُفَضَل ـ وكان مَنزِل نُوح وقومِه في قريةٍ على منزِلٍ من الفُرات ممّا يلي غَربيّ الكوفة ـ قال ـ وكان نوح (عداله م) رجلاً نَجّاراً، فجعَله الله عزّ وجلّ نبيّاً وانتجبّه، ونوح (عداله م) أوّل من عَمِلَ سفينة تجري على ظهْرِ الماء ـ قال ـ ولبث نُوح (عداله الهم) في قومه ألف سنة إلا خمسين عاماً، يدعوهم إلى الله عزّ وجلّ، فيهزَءُون به ويسخرون منه، فلمّا رأى ذلك منهم دَعا عليهم، فقال: ﴿ رَبّ لا تَذَرْ عَلَى ٱلْأَرْضِ مِنَ ٱلْكَافِرِينَ دَيّاراً \* إنّك إنْ تَذَرْهُمْ يُضِلُواْ عِبَادَكَ وَلَا يَلِدُواْ إلّا فَاجِراً كَفّاراً ﴾ (١) فأوحى الله عزّ وجلّ إلى نُوح: أن اصنع سفينة وأوسِعُها، وعجّل عملها، فعَمِلَ نُوح سفينة في مسجِد الكوفة بيده، فأتى بالخشب من بُعدٍ حتى فَرَغ منهاه.

قال المُفَضّل: ثمّ انقطَع حديثُ أبي عبدالله (عليه السلام) عند زَوالِ الشّمس، فقام أبو عبدالله (عبه السلام) فصّلَى الظُهْرَ والعَصْر، ثمّ انصرَف من المسجد، فالتفّت عن بَسارِه، وأشارَ بيدِه إلى مَوْضِع الداريين (٥)، وهو مَوضِع دار ابن حكيم، وذلك فُراتُ البَوم، فقال لي: ويا مُفَضَّل، وهاهنا نُصبت أصنامُ قوم نوح (عبدالسلام) يَغوث، ويَعوق، وَنَسره. ثمّ مضى حتى ركب دابّته، فقلتُ: جُعِلتُ فِداك، في كم عملَ نُوحٌ سفينَته حتى فَرَغ منها؟ قال: وفي دَوْرَين».

قلت: وكم الدُوْران؟ قال: اثمانون سندًّا.

قلت: فإنّ العامة بقولون: عمِلَها في خمسمائه عام؟ فقال: «كلا، كيف والله بقول: ﴿ وَوَحْيِنَا ﴾ ، ؟ قال: قلتُ: فأخيِرْني عن قول الله عزّ وجلّ : ﴿ حَتَّى إذَا جَاءَ أَمْرُنَا وَفَارَ ٱلتَّنُّورُ ﴾ فأينَ كان موضِعُه، وكيف كان؟ فقال: «كان النَنُورُ في بيتِ عَجوزِ مؤمنةٍ في دُبُرِ قِبلَةٍ مَيْمَنةٍ المَسْجِدِ».

فقلتُ له: فأين ذلك؟ قال: «مَوضِع زاوية باب الفيل اليوم».

ثمَّ قلتُ له: وكان بَدْءُ خروجِ الماء من ذلك التَنُور؟ فقال: «نعم، إنَّ الله عزَّ وجلَّ أَحَبَّ أَن يُريَ قومَ نُوحِ آيةً، ثمّ إنّ الله تبارك وتعالى أرسَل عليهم المَطَرَ يَفيضُ فَيْضاً، وفاضَ الفراتُ فَيْضاً، والعيونُ كلُّهنَ فَيْضاً، فأغرقهم الله عزّ وجلّ وانجى نُوحاً ومَنْ معه في السفينة».

الخلافة في ١٣٢ه، وتوفّي في ١٣٦هـ. المحبّر: ٣٢، تاريخ اليعقوبي ٣: ٧٣، تاريخ الطبري ٩: ١٣٣، تاريخ بغداد ١٠: ٤٦.

<sup>(</sup>٢) الكُناسة: محلَّةُ مشهورةٌ بالكوفة. «معجم البلدان ٤: ٤٨١».

<sup>(</sup>٣) هو النّعمان بن المنذر اللّخمي، أبو قابوس: من أشهر ملوك الجيرة في الجاهلية. والتي كانت تابعة للفرس، عزله كيسرى في نهاية أمره ونفاه إلى خانقين، فسُجِن فيها حتّى مات سنة ١٥ ق هـ. المحبر: ٣٥٩، تاريخ اليعقوبي ١: ٢٤٤، تاريخ الطبري ٢: ١١٥.

<sup>(</sup>٤) نوح ۷۱: ۲۱ ـ ۲۷.

<sup>(</sup>٥) في «ط»: موضع دار الدارين.

سورة هود (۱۱) ......۱۱۰۰ .....۱۱۰۰ سورة هود (۱۱) .....۱۰۳ .....

فقلتُ له: كم لَبِث نُوحٌ في السَّفينة حتّى نضَبَ الماءُ فنزل (٢٠ منها؟ فقال: ولبِثَ فيها سبعة أيّام ولياليها، وطافت بالبيتِ أسبوعاً، ثمّ استوَتْ على الجُودِيّ وهو فُراتُ الكوفة».

فقلتُ له: مسجِدُ الكوفة قديم؟ فقال؛ «نعم، وهو مُصلَى الأنبياء، ولقد صلَى فيه رسولُ الله (ملّى الله عليه راه) حين أسري به إلى السَّماء، فقال له جَبْرَتيل (عليه السلام)؛ يا محمّد، هذا مسجد أبيك آدم (عليه السلام)، ومُصَلَى الأنبياء (عليم السلام)، فانزِلُ فصلَ فيه. فنزل رسول الله (صلّى الله عليه الله فصلّى فيه، ثمّ إنّ جَبَرتيل (عليه السلام) عرّج به إلى السَّماء».

٨٥٠٨٥ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن أحمد بن محمّد بن أبي نَصْر، عن أبان بن عُثمان، عن أبي حمزة النُّمالي، عن أبي رَزبن الأسدي، عن أمير المؤمنين (عبدالهم) أنّه قال: وإنّ تُوحاً (مله عليه) لمّا فَرَغ من السفينة، وكان مِبعادُه فيما بينه وبين رَبّه في إهلاكِ قَومِه أن يفورَ النَّنُور، ففارَ النَّنُورُ في بيتِ امرأته، فقالَتْ: إنّ التَّنُور قد فار، فقام إليه فختمه، فقام الماء (١)، وأدخل من أراد أن يُدخِل، وأخرَج من أراد أن يُخرِج، ثمّ جاء إلى خاتمِه فنزعه، يقول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَفَتَحْنَا أَبْوَابَ ٱلسَّمَاءِ بِمَاءٍ مُنْهَمِرٍ \* وَفَجَرْنَا ٱلْأَرْضَ عُيُوناً فَالْتَقَى ٱلْمَاءُ عَلَى أَمْرٍ فَذَوَ حَمَلْنَاهُ عَلَىٰ ذَاتِ أَلُواح وَدُسُرٍ ﴾ (١)ه.

قال: «وكان نَجَرها في وسَطِ مسجِدكم، ولقد نُقِص عن ذَرعِه سبعمائة ذِراع».

٩/٥٠٨٦ وعنه: عن محمّد بن يحبى، عن أحمد بن محمّد، عن الحسن بن عليّ، عن بعض أصحابه، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: اجاءت امرأة تُوح (عبدالله) وهو يعتل السفينة، فقالت له: إنَّ النَّتُور قد خرّج منه ماء. فقام إليه مسرِعاً حتى جعل الطبّق عليه وختَمه بخالَمِه، فقام الماء، فلمّا فرّغ من السّفينة جاء إلى الخاتم ففضّه، وكشف الطبّق، ففار الماءه.

١٠/٥٠٨٧ ـ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيّه، عن أحمد بن محمّد بن أبي نَصْر، عن أبان بن عُثمان، عن إسماعيل الجُعْفي، عن أبي جعفر (عبد الله) قال: وكانت شريعة نُوحٍ (عبد الله) أن يُعبّد الله بالتوحيد والإخلاص وخَلْعِ الأندادِ، وهي الفِطْرَةُ التي فطر الناس عليها، وأخذ الله مِيثاقه على نؤحٍ (عبد الله) وعلى النبيّين (مهم الله) أن يعبُدوا الله (عارك ومال)، ولا يُشرِكوا به شيئاً، وأمر بالصّلاة والأمرِ بالمَعْروفِ والنَّهْي عن المُنكر والحَلال والحرّام، ولم يعبُدوا الله (عارك ومال حُدودٍ ولا فرائِضَ مَواريث، فهذه شَريعتُه، فلبِث فيهم نُوحٌ ألفَ سنةٍ إلا خمسين عاماً،

<sup>(</sup>٦) في المصدر: وخرجوا، وفي «ط»: وخرج.

٨ ـ الكافي ١٨ ٢/٢٨١.

<sup>(</sup>١) قام الماء: جَمَدَ. «الصحاح - قوم - ٥: ٢٠١٦».

<sup>(</sup>٢) القمر ٥٤: ١١ ـ ١٣.

٩ ؞الكافي ٨: ٢٨٢/٢٨٢.

١٠ ـ الكافي ١٠ ٢٨٢/٢٨٢.

بَدعُوهم سِرًا وعَلانيةً، فلمَّا أَبُوا وَعَنَوا، قال: رَبُ إِنِّي مغلوبٌ فانتَصِرٌ (''. فأوحى الله عزّ وجلّ اليه: ﴿ لَن يُؤْمِنَ مِن قَوْمِكَ إِلَّا مَن قَدْ ءَامَنَ فَكَا تَبْتَئِسْ بِمَاكَانُواْ يَفْعَلُونَ﴾ فلذلك فال نوح (عبدالسلام): ﴿ وَلَا يَلِدُواْ إِلَّا فَاجِراُكُفَّاراً﴾ ('' فأوحى الله عزّ وجلّ إليه: ﴿ أَنِ آصْنَع ٱلْفُلْكَ﴾ ، '''.

۱۱/۵۰۸۸ - وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه ومحمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد جميعاً، عن الحسن بن عليّ عن عُمر بن أبان، عن إسماعيل الجُعْفي، عن أبي جعفر (مله السلام) قال: اإنّ نُوحاً (مله السلام) لمّا غرّس النّوى مرّ عليه قومّه، فجعلوا يَضْحَكون ويَسْخَرون، ويقولون: قد قعد غَرّاساً. حتّى إذا طال النّخْل وكان جَبّاراً طُوالاً، قطّعه ثمّ نحته، فقالوا: قد قعد نجّاراً. ثمّ ألّفَهُ وجَعله سفينةً، فمرّوا عليه فجعلوا يضحَكون ويسخَرون، ويقولون: قد قعد مَلاحاً في فلاةٍ من الأرض. حتّى فرّغ منها (ستر منه مله).

۱۲/٥٠٨٩ ـ وعنه: عن محمّد بن أبي عبدالله، عن محمّد بن الحسين، عن محمّد بن سنان، عن إسماعيل الجُعْفي وعبدالكريم بن عَمرو، وعبدالحميد بن أبي الدَّيْلَم، عن أبي عبدالله (عبد سهم) قال: وحمّل نُوحٌ (عبد هم) في السفينة الأزواج الثمانية التي قال الله عزّ وجلّ: ﴿ ثَمَانِيَةَ أَزْوَاجٍ مِنَ ٱلضَّأْنِ آثْنَيْنِ وَمِنَ ٱلْمَعْزِ ٱثْنَيْنِ … وَمِنَ ٱلْجِيلِ آثْنَيْنِ وَمِنَ ٱلْبَعْرِ آثْنَيْنِ فَلَا الله عزّ وجلّ: ﴿ ثَمَانِيةَ أَزْوَاجٍ مِنَ ٱلضَّأْنِ آثْنَيْنِ وَمِنَ ٱلْمَعْزِ ٱثْنَيْنِ بَي وَمِنَ ٱلْبَعْرِ الضَّأْنُ التي تكون أَلْجِيلِ آثْنَيْنِ وَمِنَ ٱلْبَعْرِ الضَّأْنُ التي تكون في الجِيلِ الوَحشِيّة، أَحَلَّ لهم صَيْدُها؛ ومن المَعْزِ النين: زوج داجِنَة يُربَيها الناس، والزوج الآخرُ الظِياء الوَحْشِيّة في الجِيلِ الوَحشِيّة، أَحَلَّ لهم صَيْدُها؛ ومن المَعْزِ النين: زوج داجِنَة يُربَيها الناس، والزوج الآخرُ الظِيلاء الناسُ (٣)؛ ومن البَعْر النين: البَخَاتي، والعِراب (٣)؛ ومن البَغْرِ النين: زوج داجَنَة يُربَيها الناسُ (٣)، والزوج الآخر البَقَر الوحشيّة؛ وكلّ طير طيّب: وحشي أو إنسيّ، ثمّ غرِقَتِ الأرض.

١٣/٥٠٩٠ ـ وعنه: عن محمّد بن يحيى، هن أحمد بن محمّد، عن الحسن بن عليّ، عن داود بن أبي يزيد،
 عمّن ذكره عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: هارتفّع الماء على كلّ جبَل، وعلى كلّ سَهْل خمسة عشر ذراعاً».

15/0.91 ـ الشيخ: بإسناده عن أبي الفاسم جعفر بن محمّد، عن محمّد بن عبدالله بن جعفر الحِمْيَري، عن أبي أبيه، عن محمّد بن سِنان، عن المُفَضَّل بن عمُر الجُعفِي، عن أبي أبيه، عن محمّد بن سِنان، عن المُفَضَّل بن عمُر الجُعفِي، عن أبي عبدالله (عبد الله عن وجل أوحى إلى نُوح (عبد السلام) أو ذكر الحديث، وقال فبه ـ ثمّ ورّد إلى باب الكُوفة،

<sup>(</sup>١) تضمين من سورة القمر ٥٤: ١٠.

<sup>(</sup>۲) نوح ۷۱: ۲۷.

<sup>(</sup>٣) المؤمنون ٢٣: ٢٧.

۱۱ ـ الكافي ۸: ۲۸۳/۲۸۳.

۱۲ ـ الكافي ٨: ٢٨٢/٢٢٤.

<sup>(</sup>١) الأنعام ٦: ١٤٣ و ١٤٤.

<sup>(</sup>٢) البِّخَاتي: الابل الخُراسانية، والعِرَاب: خلافها، وواحدها عربيّ. االصحاح ـ عرب ـ ١: ١٧٩ ولسان العرب ـ بخت ـ ٢: ٩٦٠.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: داجنة للناس.

۱۲ ـ الكافي ٨: ٢٨٤/٨٢٤.

۱٤ ـ التهذيب ٦: ٢٢/٥١.

في وسَط مسَجِدها، ففيها قال الله تعالى للأرض: ﴿ أَيْلَعِي مَآءَكِ ﴾ فبلَعَتْ ماءَها من مَسجِد الكوفة، كما بذأ الماء منه (١)، وتفرّق الجَمْعُ الذي كاذَ مع نُوحٍ (عب البه) في السفينة».

۱٥/٥،٩٢ ـ ابن بابَوَيه: عن أبيه (رَّحه الله)، قال: حدَّثنا محمَّد بن يحيى العطّار، عن محمَّد بن أحمد بن يحيى، عن موسى بن عُمر، عن جعفر بن محمَّد بن يحيى، عن غالب، عن أبي خالد، عن حُمْران، عن أبي جعفر (طه السلام) في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَا ءَامَنَ مَعَهُ إِلَّا قَلِيلٌ ﴾. قال: «كانوا ثمانية».

۱۹/۵۰۹۳ ـ وعنه، قال: حدّثنا أحمد بن زياد بن جعفر الهَمداني (رمَيَاهُ عنه)، قال: حدّثنا عليّ بن إبراهيم بن هاشم، عن أبيه، عن عبدالسلام بن صالح الهَرَوي، قال: قال الرضا (عبدالسلام): «لمّا هبَط نُوح (عبدالسلام) إلى الأرض، كان هو ووّلده ومَن تبِعَه ثمانين نفساً، فبني حيث نزّل قريةً، فسمّاها قرية الثّمانين، لأنّهم كانوا ثمانين.

۱۷/٥٠٩٤ ـ وعنه، قال: حدّثنا أبي (رضواة عنه)، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد بن عبسى، عن الحسن بن عليّ الوَشَّاء، عن الرضا (عبدالله) قال: سَمِعتُه يقول: هقال أبي (عبدالله): قال أبو عبدالله (عبدالله): إنَّ الله عزّ وجلّ قال لنُوح (عبدالله): ﴿ يَا نُوحُ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكُ ﴾ لأنّه كان مُخالِفاً له، وجعّل من اتّبعَه من أهله، (١٠).

قال: وسألني وَكيف يقرعُون هذه الآية في ابنِ نُوح؟، فقلتُ: يقرؤها الناس على وَجُهَين: (إنّه عَمَلٌ غيرُ صالح) و(إنّه عَمِلَ غيرَ صالح) (٢). فقال: كذّبوا هو ابنُه، ولكنَ الله عزّ وجلّ نَفاه عنه حين خالَفه في دينه،



(۱) في «ط»: منها.

١٥ ـ معاني الأخبار: ١٥١ /١.

١٦ ـ علل الشرائع: ١٠/٣٠.

(١) في «س»: مِن أَمته.

(٢) قرأ الكسائي ويعقوب وسهل: (إنه عَمِلَ غَيرَ صالحٍ) وقرأ الباقون: (عَمَلٌ غيرُ صَالح).

قال أبو علي الطبرسي: من قرأ: ﴿ إِنّه عَمَلٌ غَيرُ صالَحِ ﴾ فالمراد أنّ سؤالك ما ليس لك به علم عملٌ غير صالح. ويُحتمل أن يكون الضمير في (إنّه) لما دلّ عليه قوله: ﴿ ارْكُب مُعنا ولا تَكُن مَعَ الكافرينَ ﴾ هود: ٤٢، فيكون تقديره: أنّ كونّك مع الكافرين والحيازُك إليهم وتركّك الركوب معنا والدخول في جملتنا، عمل غير صالح. ويجوز ان يكون الضمير لابن نُوح، كانّه جعل عملاً غير صالح، كما يجعل الشيء الشيء لكثرة ذلك منه، كقولهم: الشعر زهير. أو يكون المراد أنّه ذو عمل غير صالح فحذف المضاف.

ومن قرأ: ﴿إِنه عَمِلَ غير صالح﴾ فيكون في المُعنى كقراءة من قرأ: ﴿إِنَّه عَمَلٌ غيرٌ صالحٍ﴾ وهو يجعل الضمير لابن نُوح. وتكون القراءتان متفقتين في المعنى، وإن اختلفتاً في اللفظ.

ومن ضغف هذه القراءة بانّ المربّ لا تقول: هو يعملُ غيرَ حسنٍ، حتّى يُقولوا: غيلَ غيرٌ حسنٍ، فالقول فيه: إنهم يُقيمون الصفة مقام الموصوف عند ظهور المعنى، فيقول القائل: قد فعلت صواباً، وقلت حسناً، بمعنى فعلت فعلاً صواباً، وقلت قولاً حسناً.

قال عمر بن أبي ربيعة:

أيُهِ النَّ عَدِرَ الصوابِ أَخَدَرَ النَّاصِحَ وأَسَالُ عِسَابِيانَ ٥: ٢٥١. مجمع البيانَ ٥: ٢٥١. 1۸/0۰۹0 عليّ بن إبراهيم، قال: حدّ ثني أبي، عن ابن أبي عُمَيْر، عن ابن سِنان، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: المقي تُوحٌ في قومِه ثلاثمائة سنة يدعوهم إلى الله عزّ وجلّ فلم يُجيبوه، فهمّ أن يَدعو عليهم، فوافاه عند طُلوع الشمس ائنا عشر ألف قبيل من قبائِل ملائِكة السماء الدنيا، وهم العُظماء من الملائكة، فقال لهم تُوح (عبدالله): مَن أنتم (١١) فقالوا: نحن اثنا عشر ألف قبيل من قبائل ملائكة سماء الدنيا، وإنّ مسيرة غِلَظ سماء الدنيا خمسمائة عام، ومن سماء الدنيا إلى الدنيا مسيرة خمسمائة عام، وخرّجناعند طُلوع الشمس، ووافَيناك في هذا الوقت، فنسألك أن لا تَدعو على قومك. فقال نُوح: قد أجَّلتُهم (١١) ثلاثمائة سنة.

فلمًا أتى عليهم ستّمائة سنة ولم يُؤمنوا، هم أن يدعو عليهم، فوافاه اثنا عشر ألف قبيل من قبائل ملائكة السماء الثانية، وغِلَظ السماء الثانية، فقال تُوح: مَن أنتم؟ فقالوا نحن اثنا عشر ألف قبيل من قبائل ملائكة السماء الثانية، وغِلَظ السماء الثانية مسيرة خمسمائة عام وغِلَظ سماء الدنيا مسيرة الثانية علم، ومن السماء الدنيا مسيرة خمسمائة عام، خرَجنا عند طُلوع الشّمس، ووافّيناك ضَحُوةً نسألك أن لا تَدعو على قومِك. فقال نُوح: قد أجّلتهم "ثلاثمائة سنة.

فلمّا أنى عليهم نسعمائة سنةٍ ولم بُؤمنوا، همّ أن يدعو عليهم، فأنزل الله عزّ وجلّ: ﴿ أَنَّهُ لَن يُؤْمِنَ مِن قَوْمِكَ إِلَّا مَن قَدْ ءَامَنَ فَلا تَبْتَئِسْ بِمَاكَانُواْ يَفْعَلُونَ﴾ فقال نُوح: ﴿ رَّبِ لَا تَذَرْ عَلَى ٱلْأَرضِ مِنَ ٱلْكَافِرِينَ دَيَّاراً ۞ إِنَّكَ إِن تَذَرْهُمْ يُضِلُّواْ عِبَادَكَ وَلَا يَلِدُواْ إِلَّا فَاجِراً كَفَّاراً﴾ (١).

فأمرَه الله أن يغرِسَ النَخْلَ، فأقبَل يغرِسُ، فكان قومُه يَمُرُون به فبَسْخَرون منه ويستَهزئون به، ويقولون: شبخٌ قد أنى له يَسعمائة سنةٍ يغرِسَ النَخْلَ! وكانوا يَومِونَه بالحِجارة، فلمَا أنى لذلك خمسون سنةً وبَلَغ النَخْلُ واستَحْكَم أمر يقَطْعِه، فسَخِروا منه، وقالوا: بلَغ النَخْلُ مَبْلَغَه، وهو قوله: ﴿ وَكُلَّمَا مَرَّ عَلَيْهِ مَكُمَّ قِنْ مِهِ سَخِرُوا مِنْهُ قَالَ إِن تَسْخَرُواْ مِنَّا فَإِنَّا نَسْخَرُ مِنِكُمْ كَمَا تَشِخَرُونَ ﴿ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾.

فأمرَه الله أن يَنْحِتَ السَّفينة، وأمر جَبْرُفيلُ أن يَنْزِلُ عليه ويُعلَّمَه كيف يَتَّخذها (٥)، فقدر طولَها في الأرضِ أنف ومائتا ذراع، وعَرضها ثمانمائة ذراع، وطولها في السّماء ثمانون ذراعاً. فقال: يا ربِّ من يُعينُني على اتّخاذِها؟ فأوحى الله إليه: نادٍ في قومِك: مَنْ أعانَني عليها ونجَر منها شيئاً صارَ ما يَنْجُره ذَمّباً وفِضَةً، فنادى نوَّح فيهم بذلك فأعانوه عليها، وكانوا يَشْخَرون منه ويقولون يتَّخِذ (١) سفينةً في البَرّاء.

١٨ ـ تفسير القمّي ١: ٣٢٥.

<sup>(</sup>١) في «ط»: ما أنتم.

<sup>(</sup>٢) في «ط» نسخة بدل: احتملتهم.

<sup>(</sup>٣) في «ط»نسخة بدل: احتملتهم.

<sup>(</sup>٤) نوح ٧١: ٢٦ \_٧٧.

<sup>(</sup>٥) في «ط»: يَنْجِتها.

<sup>(</sup>٦) في المصدر: ينحت.

19/0-97 موعنه، قال: حدّثني أبي، عن صّفوان، عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (مداله) قال: الممّا أرادَ الله عزّ وجلّ هلاك قوم نوّح عَقَم أرحام النِساء أربعين سنةً، فلم يُولَد فيهم مولود، فلمّا فَرَغ نُوحٌ من اتّخاذ السّفينة أمرّه الله أن يُنادي بالسّريانية فلا نبقى بهيمة ولا حَيَوان إلا حَضَر، فأدخل مِن كلّ جِنْسٍ من أجناسِ الحَيَوان زَوْجَينِ في السّفينة، وكان الذين آمنوا به من جميع الدُنبا ثمانين رَجُلاً. فقال الله عزّ وجلّ: ﴿ آحْمِلْ فِيهَا مِن كُلّ زَوْجَيْنِ في السّفينة في مسجِد الكوفة، وأهلك إلا من سَبق عَلَيْهِ آلقُولُ وَمَنْ ءَامَنَ وَمَا ءَامَنَ مَعَهُ إلّا قَلِيلٌ ﴾ وكان نجر السفينة في مسجِد الكوفة، فلمّاكان في اليوم الذي أرادَ الله إهلاكَهُم، كانت امرأة نُوح تَخبِزُ في المَوضِع الذي يُعرَف بـ (فارَ التّنُور) في مسجِد الكوفة، وقد كان نوُح اتّخذ لكل ضَرْبٍ من أجناس الحَيَوان مَوضِعاً في السّفينة، وجمّع لهم فيها جميع ما يحتاجون من الغِذاء، فصاحبِ امرأتُه لمّا قار التَّنُور، فجاء نُوحٌ إلى التَنُور قوضَع عليه طبناً وختَمه، حتّى أدخل جميع الحيّوان السّفينة.

ثمَ جاء إلى النَّنُور فَفَضَ الخاتَم ورفَع الطَين، وانكسَفتِ الشَّمْسُ، وجاءَ من السَّماءِ ماءٌ مُنْهَمِر، صَبُّ بلا فَطْر، وتفجَّرتِ الأرضُ عُيُوناً ، وهو قوله عزّ وجلّ: ﴿ فَفَتَحْنَا أَبُوابَ ٱلسَّمَاءِ بَمَاءٍ مُنْهَمِرٍ \* وَفَجَرْنَا ٱلْأَرْضَ عُيُوناً فَالْتَقَى ٱلْمَاءُ عَلَى أَمْرٍ قَلْ قَلِرَ \* وَحَمَلْنَاهُ عَلَى ذَاتِ أَلْوَاحٍ وَدُسُرٍ ﴾ (الله عزّ وجلّ: ﴿ أَرْكَبُواْ فِيهَا بِسْمِ آللهِ مَجْراهًا وَمُرْسَلُهَا ﴾ يقول: مَجراها: أي مسيرها، ومُرساها: أي مَوقِفُها.

فدارَتِ السفينة، ونظر نُوحٌ إلى ابنه يفَعُ ويَقوم، فقال له: ﴿ يَا بُنَى آرْكَب مَعَنَا وَلَا تَكُن مَّعَ ٱلْكَافِرِينَ ﴾ فقال ابنه، كما حكى الله عزّ وجلّ: ﴿ سَفَاوِى إلَى جَبَلٍ يَعْصِمُنِى مِنَ ٱلْمَاءِ ﴾ فقال نُوح: ﴿ لاَعَاصِمَ ٱلْيَوْمَ مِنْ أَهْلِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَعَلَالُ ٱلْحَقُ وَأَنتَ أَحْكَمُ ٱلْحَاكِمِينَ ﴾ فقال الله: ﴿ يَا نُوحُ مَن رَّحِمَ ﴾ ثمّ قال نُوح: ﴿ رَبِ إِنَّ آبْنِي مِنْ أَهْلِي وَإِنَّ وَعُلَالًا ٱلْحَقُ وَأَنتَ أَحْكَمُ ٱلْحَاكِمِينَ ﴾ فقال الله: ﴿ يَا نُوحُ إِنَّ الْبَيْ مَا لَيْسَ لَلْكَ بِهِ عِلْمٌ إِنِّى أَعْوَلُ مِنَ ٱلْجَاهِلِينَ ﴾ فقال أَن تَكُونَ مِن ٱلْجَاهِلِينَ ﴾ فقال أن عَمْلُ غَيْرُ صَالِح فَلا تَسْتَلْنِ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنِّى أَعْوَلُ بِنَ آلْمُومُ وَلَا تَشْتَلُنَ مَا لَيْسَ لَى بِهِ عِلْمٌ وَإِلَّا تَغْفِرْ لِى وَتَوْحَمْنِيَ أَكُن مِن اللهُ وَمَا اللهُ عَنْ اللهُ وَمَالِح عَلَى اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْنَ عَلَى اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُو

فقال أبو عبدالله (مبدالله): «فدارَتِ السَّفينَةُ، فضرَبها المَوجُ حتى واقَتْ مَكَة وطاقَتْ بالبَيتِ، وغَرِق جميعُ الدُنيا إلا مَوضِع البيت وإنّما سُمّي البَيت العنيق لأنه أعنِق من الغَرَق، فبَقيَ الماءُ ينْصَبُّ من السّماء أربعين صباحاً، ومن الأرض عُيوناً، حتى ارتفعَتِ السفينة، فسَّحتِ ("السّماء وقال وفرقع نُوح (مبدالله) يدَه، فقال: يا دهمانُ، أيتن. وتفسيرها يا ربّ أحبِس ("). فأمر الله الأرض أن تبلّع ماءَها، وهو قوله: ﴿ وَقِيلَ يَا أَرْضُ ٱبْلَعِي هَاءَكِ وَيَا سَمَاءُ أَوْلِهِ عَلَى الجُودِي ﴾ أي أمسِكي ﴿ وَفِيضَ الْمَاءُ وَتُضِي الْأَمْرُ وَاسْتَوَتْ عَلَى الجُودِي ﴾ فبلَعتِ الأرض ماءها، فأرادَ ماءُ السَّماء أن يدخَلَ في الأرض، فامنعَتِ الأرض عن قبولِه، وقالت: إنّما أمرني الله عزّ وجلّ أن أبلَع مائي، فبقي ماءُ السَّماء أن يدخَلَ في الأرض، فامنعَتِ الأرضُ عن قبولِه، وقالت: إنّما أمرني الله عزّ وجلّ أن أبلَع مائي، فبقي ماءُ

١٩ ـ تفسير القمتي ١: ٣٢٦.

<sup>(</sup>١) القمر ٥٤: ١١ ـ ١٣.

<sup>(</sup>٢) سخ الماء: صبّ، وسال من فوق. «الصحاح ـ سحح ـ ١: ٣٧٢».

<sup>(</sup>٣) في المصدر: يا رهمان اخفرس (اتغرك) تفسيرها ربّ أحسن.

السّماء على وَجْهِ الأرض، واستَوتِ السَّفينَةُ على جبّلِ الجُوديّ، وهو بالمَوْصِل جَبَلٌ عظيم، فبعَث الله جَبْرَثيل فساقَ الماء إلى البِحار حول الدنيا. وأنزل الله على نوع: ﴿ يَا نُوحُ آهْبِطْ بِسَلامٍ مِنّا وَبَرَكَاتٍ عَلَيْكَ وَعَلَىّ أُمّمٍ مِمّن فساقَ الماء إلى البِحار حول الدنيا. وأنزل الله على نوع: ﴿ يَا نُوحُ آهْبِطْ بِسَلامٍ مِنّا وَبَرَكَاتٍ عَلَيْكَ وَعَلَى أُمّم مِمّن مَعَكُ وأُمّم سَنْمَتِمْهُمْ ثُمّ يَمَسُّهُم مِنّا عَذَابٌ ألِيم ﴾ فنزل نوع - بالمَوْصِل - مِن السّفينة مع النّمانين، وبنوا مدينة النّمانين، وكان لنُوح بِنت ركِبَتْ معه في السفينة، فتناسَل الناسُ منها، وذلك قول النبي اصفراه عبدواله؛ نُوحُ أحَدُ الأَبوين. فم قال الله تعالى لنبيّه: ﴿ يَنْكُ مِنْ أَنبَاءِ ٱلْغَيْبِ نُوحِيها إلَيْكَ مَاكُنتَ تَعْلَمُهَا أَنتَ وَلَا قَوْمُكَ مِن قَبْلِ هَلْذَا اللهُ تعالى لنبيّه: ﴿ يَنْكُ مِنْ أَنبَاءِ ٱلْغَيْبِ نُوحِيها إلَيْكَ مَاكُنتَ تَعْلَمُهَا أَنتَ وَلَا قَوْمُكَ مِن قَبْلِ هَلْذَا

٢٠/٥٠٩٧ عليّ بن إبراهيم: أخبرنا أحمد بن إدريس، قال: جدّئنا أحمد بن محمّد بن عيسى، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصّر، عن أبان بن عُثمان الأحمَر، عن موسى بن أكَيْل النُّمَيْري، عن العَلاء بن سَيَابة، عن أبي عبدالله الله الله في قول الله: ﴿ وَنَادَى نُوحٌ آئِنَهُ ﴾ .

فقال: البس بابنِه، إنّما هو ابنّه من زَوجنِه، وهو على لُغَة طبّئ، يقولون لا بنِ المرأة (أبنه). فقال تُوح: ﴿ رَبِّ إِنِّيَ أَعُوذُهِكَ أَنْ أَسْتَلَكَ مَا لَيْسَ لِي بِهِ عِلْمٌ وَإِلّا تَغْفِرْ لِي وَتَرْحَمْنِيَ أَكُن مِنَ ٱلْخَاسِرِينَ ﴾.

٢١/٥٠٩٨ ـ محمّد بن عبدالله بن جعفر الحِمْيَري: بإسناده عن بكر بن محمّد، قال: سَـمِعتُ أبا
 عبدالله (طبهالسلام) يقول: ﴿ وَنَادَىٰ نُوحٌ آئِنَهُ ﴾ أي ابنها، وهي لُغة طَبَئ.

۲۲/۵۰۹۹ - ابن بابَوَيه في (الفقيه): بإسناده عن كثير النَّواء، عن أبي عبدالله اعبد الله عنه أن حاً اعبد الله عنه رَجِب، فأمَر مَنْ معه أن يصوموا ذلك اليوم، وقال: مَنْ صام ذلك اليوم تَباعَدت عنه النيران (۱) مَسِيرة سنة».

الشيخ في (أماليه) قال: حدّثنا والدي، قال: أخبرنا محمّد بن محمّد، قال: أخبرنا أبو القاسم جعفر بن محمّد (رحداد)، قال: حدّثني محمّد بن الحسين بن مَتّ الجَوْهَري، عن محمّد بن أحمد بن يحيى بن عِمران الأشْعَري، عن أحمد بن محمّد بن أبي نَصْر البَزَنْطي، عن أبان بن عُثمان، عن كثير النوّاء، عن أبي عبدالله جعفر بن محمّد الميمنالسلام، الحديث يعينه إلا أن فيه: اتباعدت عنه النارة "".

۲۳/۵۱۰۰ مالعيّاشي: عن إسماعيل الجُعْني، عن أبي جعفر الهدام، قال: اكانت شريعة نُوح (مداسلام) أن يُعبّدالله بالتّوحيد والإخلاص وخَلْعِ الأنداد، وهي الفِطرةُ التي فطّر الناس عليها، وأخَذ مِيثاقه على نُوحٍ والنبيّين أن يَعْبُدوا الله ولا يُشرِكوا به شيئاً، وأمره بالصلاة والأمر والنّهي والحَلال والحَرام، ولم يَقْرِضْ عليه أحكام حُدودٍ ولا

۲۰ ـ تفسير القبتي ١: ٣٢٨.

٢١ ـ قرب الاستاد: ٢٠ ـ

٢٢ ـ من لا يحضره الفقيه ٢: ٣٤٣/٥٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: النار.

<sup>(</sup>٢) الأمالي ١: ٤٣.

٢٣ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٤٤/١٤٤.

فَرَض مَوارِيث، فهذه شَرِيعتُه، فلبِثَ فيهم ألف سنةٍ إلا خمسين عاماً، يدعوهم سِرّاً وعَلانية، فلمّا أبُوا وعَتُوا قال: ربّ انّي مَغلوب فانتصِر '''. فأوحى الله: ﴿ أَنَّهُ لَن يُؤمِنَ مِن قَوْمِكَ إِلّا مَن قَدْ ءَامَنَ فَلا تَبْتَئِسْ بَمَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ ﴾ فلذلك قال نُوح: ﴿ وَلَا يَلِدُواْ إِلّا فَاجِراً كَفَّاراً ﴾ ''' وأوحى الله إليه: ﴿ أَن آصْنَع ٱلْفُلْك ﴾ '"،

15/0101 ـعن المُغَضّل بن عمر، قال: كنت مع أبي عبدالله (طبرالله) بالكوفة أيّام قَدِمَ على أبي العبّاس، فلمّا انتهَبنا إلى الكُناسَة، نظر عن يساره، ثمّ قال: إيا مُفَضَّل، ها هنا صُلِب عمّي زيد (رحدالله). ثمّ مضى حتّى أتى طاق الزّيّاتين وهو آخِرُ السَّراجين، فنزّل، فقال لي: النزِل، فإنّ هذا المَوضِع كان مسجد الكوفة الأوّل، الذي خَطّه آدَم، وأنا أكرهُ أن أدخُله راكِباً».

فقلتُ له: فمن غيَّره عن خُطَّته فقال: «أمّا أوّل ذلك فالطُّوفان في زمَنِ نُوح، ثمّ غيَّره بعدُ أصحابُ كِسرى والنُّعمان بن المُنذِر، ثمّ غيَّره زيادُ بنُ أبي سُفيانه.

فقلتُ له: مجعِلتُ فِداك، وكانت الكوفة ومسجِدها في زمن نُوح؟ فقال: انعم ـ يا مُنَضَّل ـ وكان مَنزِلُ نُوح وقومِه في قريةٍ على مَثْنِ الفُرات، ممّا يلي غربيّ الكوفة ـ قال ـ وكان نُوح رجُلاً نجّاراً، فأرسله (۱) الله وانتجبه، ونوحٌ أولُ مَنْ عَمِل سفينةٌ تجري على ظهر الماء؛ وإنّ نوحاً لِبث في قومه ألف سنة إلا خمسين عاماً، يدعوهم إلى الهُدى، فيمُرّون به ويسخَرون منه، فلمّا رأى ذلك منهم دعا عليهم، فقال: ﴿ رَبِّ لا تَذَرُ عَلَى ٱلْأَرْضِ مِنَ الْكَافِرِينَ دَيّاراً ﴾ إلى قوله: ﴿ إلّا فَإِجراً كَفّاراً ﴾ (١) . قال ـ فأوحى الله إليه: يا نُوح، أن آصْنَعِ النُلك وأوسِعُها، وعجَل عملها بأعبُنِنا. ووَحْيِنا، فعَمِلَ تؤحٌ سفينَتُه في مسجدِ الكه فة بيده، يأتي بالخشب من بُعدٍ حتَّى فَرَغ منها».

قال المُفَضَل: ثمّ انقطع حديثُ أبي عبدالله وعد الذي عند ذلك، عند زوال الشمس، فقام فصلَى الظُهُرَ ثمّ العَصْر، ثمّ انصرَف من المسجد، فالتفّت عن يَسارِه، وأسارَ بيده إلى مُوضِع دار الداريّين، وهي (" في مَوضِع دار ابن حكيم، وذلك فُراتُ اليوم، ثمّ قال لي: «يا مفضَل ها هنا نُصِيّتُ أَصْنَامٌ قومٍ نُوح: يَغوث، ويَعوق، ونَسر، ثمّ مضى حتى ركِب دائنه، فقلت له: مجعِلتُ فِداك، في كمْ عَمِل نُوحٌ سفينَنَه حتى فَرَغ منها؟ قال: «في دَورين».

فقلت: وكم الدُّوران؟ قال: «ثمانون سنةُ».

قلتُ: فإنَّ العامَّة تقول: عَمِلُها في خمسمائة عام؟ فقال: «كلَّا، كيف والله يقول: ﴿وَوَحْيِنَا﴾ ؟!ه.

<sup>(</sup>١) تضمين من سورة القمر ٥٤: ١٠.

<sup>(</sup>۲) نوح ۷۱؛ ۲۷.

<sup>(</sup>٣) المؤمنون ٢٢: ٢٧.

٢٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٩/١٤٤.

<sup>(</sup>١) في «ط»: فَانْسَالُهُ.

<sup>(</sup>۲) نوح ۷۱: ۲۱ ـ ۲۷.

<sup>(</sup>٣) في «س»: دار الدارين، وهو.

٢٥/٥١٠٢ - عن عيسى بن عبدالله العَلَوي، عن أبيه، قال: كانتِ السَّفينةُ طولُها أربعٌ وأربعون في أربعين سَمْكها، وكانت مُطَبَّقة (1) بطَبَق، وكان معه خَرَزَتان، تُضي، إحداهُما بالنَّار ضَوْءَ الشَّمسِ، وتُضيءُ إحداهُما باللَّيل ضَوْء القمر، فكانوا يعرِفون وقتَ الصَّلاة، وكانَت عِظامُ أدَمَ معه في السَّفينة، فلما خرّج مِن السَّفينة صير قبرَه تحت المَنارة التي بمسجِد مِني (1).

٢٦/٥١٠٣ ـ عن المُفَضَل، قال: قلت لأبي عبدالله رعيه السلام): أرأيت قول الله: ﴿ حَشَّىٰ إِذَا جَاءَ أَمْرُنَا وَقَارَ الشَّنُورُ ﴾ ما هذا التنور، وأين كان موضِعه، وكيف كان؟ فقال: «كان التَّنُور حبث وصَفتُ لك».

فقلتُ: فكان بَدْءُ خُروجِ الماء من ذلك التَّنُّور؟ فقال: نعم، إنّ الله أحَبَّ أن يُريَ قومَ نُوحِ الآية، ثمّ إنّ الله بعدَء أرسَل عليهم مَطَراً يَفيضُ فَيْضاً، وفاضَ الفُراتُ فَيْضاً أيضاً، والعُبونُ كلُّهن (''، فغرَّقَهم الله وأنجى نُوحاً ومن معه في السَّفينة».

فقلتُ له: وكم لبِثَ نُوحٌ ومن معه في السَّفينة حتَّى نَضَب الماء وخرَجوا منها؟ فقال: «لبِئوا فيها سبعة أيّام وليا ليها، وطافَتْ بالبيت، ثمّ استَوَت على الجُودِيّ، وهو قُرات الكوفة».

٢٧/٥١٠٤ - عن الحسن بن عليّ، عن بعض أصحابه، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: جاءت امرأةً نوّح إليه وهو يعمّلُ السَّفينة، فقالت له: إن التَّنُور قد خرّج منه ماء، فقام إليه مُسرِعاً حتى جعّل الطَبَق عليه، فختَمه بخاتَمه، فقام الماء، فلمّا فرّغ نوح من السَّفينة جاء إلى خاتَمة فغَضَّه، وكثّن الطبّق، ففارَ الماء».

٢٨/٥١٠٥ - أبو عُبَيْدة الحَذَاء، عن أبي جعفر (على السلام) قال: «مَسجِدُ الكوفةِ فيه فارَ التَّنُور، ونُجِرَتِ السَّفينة، وهو سُرَّة بابل، ومَجْمَع الانبياء».

٢٩/٥١٠٦ ـ عن سلمان الفارسي، عن أمير المؤمنين (عبه السلام) ـ في حديثٍ له في فَضَّلِ مَسْجِدِ الكوفَةِ ـ الفيه

٢٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٠/١٤٥.

<sup>(</sup>۱) في «ط»: منطبقة.

<sup>(</sup>٢) قال المجلسي (رحمه المه: وأكثر أخبارنا تدُلُّ على كون قبره (عه السلام) في الغريِّ. البحار ١١: ٣٣٣.

٢٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢١/١٤٦.

زاد في المصدر و «ط»: عليها.

٢٧ - تفسير العيّاشي ٢: ٢٢/١٤٧.

۲۸ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۳/۱٤۷.

٢٩ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٤/١٤٧.

سورة هود (۱۱) ......۱۱۱ .....

نُجِرَتْ سَفينَةُ نوحٍ، وفيه فارَ التَّنُورُ، وبه كان بيثُ نُوحٍ ومَسْجِدُه، وفي الزاوية اليَّمنى فارَ التَّنُّورِ». يعني بمَسْجِدِ الكوفة.

٣٠/٥١٠٧ ـ عن الأعمش، رفَعه إلى عليّ (عبد الله) في قوله: ﴿ حَتَّى إِذَا جَاءَ أَمْرُنَا وَفَارَ ٱلتَّنُّورُ ﴾. فقال: «أما والله ما هو تَنُور الخُبْرَه ثمّ أَوْمَأَ بيده إلى الشّمس، فقال: «طُلوعها».

٣١/٥١٠٨ ـ عن إسماعيل بن جابر الجُعْفي، عن أبي عبدالله (عبدالسلام) قال: الصنّعها في مائة سنةٍ، ثمّ أمرّه أن يحمِلَ فيها مِن كلّ زوجين اثنين، الأزواج الثمانية الحَلال التي خرّج بها آدم من الجنّة، ليكونَ معيشة لِعَقِبِ نُوحٍ في الأرض، كما عاش عَقِب آدم، فإنّ الأرض تغرّقُ وما فيها إلّا ماكان معه في السَّفينة».

قال: «فحمّل نُوحٌ في السَّفينة من الأزواج الثمانية التي قال الله: ﴿ وَأُنزَلَ لَكُم مِنَ ٱلْأَنْعَامِ ثَمَانِيَةَ أَزْوَاجٍ ﴾ (١) وَمِنَ ٱلْفِيلِ آثَنَيْنِ وَمِنَ ٱلْبَقِرِ آثَنَيْنِ ﴾ (١) فكان زوجَين من الضَّأنُ: زوج يُربيها الناس ويقومون بأمرِها، وزوج من الضَّأنِ التي تكونُ في الجِبال الوَحْشِيَّة، أُجِلَ لهم صَيْدُها؛ ومن المَعْزِ اثنين: زوج يُربيه الناس، وزوج من الظّباء، ومن البقر اثنين. زوج يُربيه الناس، وزوج هو البقر الوَحْشِي، ومن الإبل زوجين وهي: البَخَاني والعِرَاب، وكل طبر وَحْشِيَ أو إنسي، ثمّ غرِقَتِ الأرض».

٣٢/٥١٠٩ ـ عن إبراهيم، عن أبي عبدالله (مله السلام) وأنّ نُوحاً حمّل الكلبَ في السَّفينة، ولم يَحْمِلْ وَلَد الزِناء.

٣٣/٥١١٠ ـعن عبيدالله الحَلَبي، عنه عبه عبه عله على المنه الرَّبِين الله الزِنا أن لا تجوز له شهادة، ولا يؤمّ بالناس، لم يحمِلْهُ نوحٌ في السفينة وقد حمَل فيها الكَلْبَ والخِنْزِير،

٣٤/٥١١١ ـ عن حُمْران، عن أبي جعفر رعبه العم، في قول الله ﴿ وَمَا ءَامَنَ مَعَهُ إِلَّا قَلِيلٌ ﴾.

قال: «كانوا تُمانية ».

٣٥/٥١١٢ ـ عن محمّد بن مُسلم، عن أبي جعفر رعب السلام، قال: ﴿ وَنَادَىٰ نُوحٌ أَبْنَهُ ﴾.

قال: «إنَّما في لُغَةِ طيِّئ (أبنه) بنَصْب الألِف بعني ابن امرأته».

٣٦/٥١١٣ ـ عن موسى، عن العَلاء بن سَيَابة، عن أبي عبدالله (مله السلام) في قول الله: ﴿ وَنَادَى نُوحٌ آبُنَهُ ﴾.

۲۰ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۵/۱٤۷.

٣١ ـ تفسير العبّاشي ٢: ٢١٧ /٢٦.

<sup>(</sup>۱) الزمر ۲۹: ٦.

<sup>(</sup>٢) الأنعام ٦: ١٤٢ ـ ١٤٤.

٣٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٤٨ /٢٧.

٣٣ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٤٨/١٨٨.

٣٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٩/١٤٨.

٣٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٠/١٤٨.

٣٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٣١/١٤٨.

قال: «ليس بابنهِ، إنّما هو ابنُ امرأتهِ، وهي لغة طبّئ يقولون لابن المرأة (أبنه) قال نُوح: ﴿رَبِّ إِنِّيَّ أَعُوذُ بِكَ﴾ إلى ﴿ٱلْخَاسِرِينَ﴾».

٣٧/٥١١٤ ـ عن زُرارة، عن أبي جعفر (مبه السلام) في قول نُوح: (يَا يُنَيَّ آرْكَب مُّعَنَا)، قال: «ليس بابنه». قال: قلت: إنَّ نُوحاً قال: يا بُنيَ؟ قال: «فإنَّ نُوحاً قال ذلك وهو لا يعلم».

٣٨/٥١١٥ -عن إبراهيم بن أبي العَلاء، عن غيرِ واحِدٍ، عن أحَدِهما (طهما الله) قال: دلمًا قال الله: ﴿ يَا أَرْضُ آبْلَعِي مَا عَكِ وَيَا سَمَا مُ أَقْلِعِي ﴾ قالَتِ الأرضُ: إنّما أُمِرْتُ أن أبلَعَ مائي أنا فَقَط، ولم أُؤْمَرُ أن أبلَعَ ماء السماء، -قال -فبَلَعتِ الأرضُ ماءَها، وبقى ماءُ السَّماء فَصُيِّر بَحْراً حَوْل الدُنياء (١).

٣٩/٥١١٦ ـ عن عبدالرحمن بن الحَجَاج، عن أبي عبدالله (عبدالله) في قوله: ﴿ يَاۤ أَرْضُ آبُلُعِي مَآ عَكِ ﴾. قال: ونُزلت بلغة الهِنْد: اشرَبي،

11/011۷ . وفي رواية عَبّاد، عنه (مداله): ﴿ يَا أَرْضُ ٱبْلَعِي مَا عَالِهِ حَبَّشية).

قطاء، قال: كان [طول] سفينة نوح ألف ذراع وماثتي ذراع، وعَرضُها ثمانمائة ذراع، وطولها في السّماء ثمانين ذراعاً، وطافَتْ بالبَيتِ سبعاً، وَسَعَتْ بين الصَّفا والمَرْوَة سبعة أشواط، ثمّ استَوَتْ على الجُوديّ.

\$17/0119 عن المُفَضِّل بن عُمر، عن أبي عبدالله (طبه السلام): واستَوَتْ على الجُودي، هو فُراتُ الكوفة».

• 17/017 عن أبي بصير، عن أبي الحسن (علم الملام) قال: قال: ويا أبا محمد، إنّ الله أوحى إلى الجبال أنّي واضع (1) سفينة نوح على جَبَلٍ مِنكُنَّ في الطوفان، فتَطاوَلتْ وشمَخت، وتواضَع جبَلٌ عندكم بالمَوْصِل، يقال له الجُودي، فمرَّتِ السفينة تدور في الطُوفان على الجبال كُلُها حتى انتهَتْ إلى الجُودِيَ فوقعَت عليه، فقال نُوحٌ بالسُّويانية بارات قني بارات قني (1) . قال: قال: فالذَّ له: جُعِلتُ فِداك، أي شيءٍ هذا الكلام؟ فقال: واللهم أصْلِح، اللهم أصلِح، اللهم أصلِح.

٣٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٤٩ /٣٢.

۲۸ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۲/۱٤۹.

<sup>(</sup>١) في المصدر: حول السماء وحول الدنيا.

٣٩ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٤/١٤٩.

أ- تفسير العيّاشي ٢: ١٤٩ ذيل الحديث ٣٤.

٤١ ـ نفسير العيّاشي ٢: ١٤٩ /٣٥.

٤٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٤٩/١٤٩.

٤٣ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٥٠/٧٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: إنَّى مُهرقٌ.

<sup>(</sup>٢) في «ط» بالسرياتية كلاماً، وفي المصدر: يا راتقي يا راتقي.

15/0171 عن أبي بَصير، عن أبي الحسن موسى (عبد الله) قال: «كان نُوحٌ في الشَّفينة، فلَبِثَ فيها ما شاء الله، وكانت مأمورةً فخلَى سبيلها نُوح، فأوحى الله إلى الجِبال: أنّي واضِعٌ سفينَةَ عَبْدي نُوح على جبَلِ منكم، فتطاوَلتِ الجِبال وشمَخت غير الجُوديّ، وهو جَبَل بالمَوْصِل، فضرَب جُوْجُوُ السفينةِ (١) الجبَلَ، فقال نُوح عند ذلك: ربَّ أتقِن. وهو بالعربية: ربّ أصْلِح».

دَاوَهُ عَلَيْهُ النَّوَاءُ عَنَ أَبِي جَعَفُر (علِماللهم)، يقول: «سَمِعَ نُوحٌ صَرِيرَ السَّفَينة على الجُوديّ، فخافَ عليها، فأخرَج رأسَه من كُوّةٍ كانت فيها، فرفَع يدَه وأشارَ بإصبَعهِ، وهو يقول: يا رهمان (١) أتقِن، تأويلها: ربُّ أحسِن».

المَّدُومُ عَبِد الحميد بن أبي الدَّيْلَم، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: «لمَّا رَكِبَ نُوحٌ في السَّفينة قيل: بعُداً للقوم الظالمين».

لَّهُ اللهُ اللهُ عَلَى الحسن بن عليّ الوشّاء، قال: سمِعتُ الرِّضا (عبدالله) يقول: «قال أبو عبدالله (عبدالله): إنّ الله قال لنُوح: ﴿إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ﴾ لأنّه كان مُخالِفاً له، وجعَل من اتَّبعَه من أهلِه».

قَال: وسألني: «كيف يقرءُون هذه الآية في نُوح؟». قلتُ: يقرؤها الناسُ على وَجُهَين: ﴿إِنَّه عَمَلٌ غيرُ صالحٍ﴾، و﴿إِنَّه عَمِل غيرَ صالحٍ﴾ فقال: «كذَّبوا، هو ابنُه، ولكنَّ الله نَفاه عنه حين خالِفَه في دينه».

قوله تعالى:

وَإِلَىٰ عَادٍ أَخَاهُمْ هُوداً قَالَ يَا قَوْمٍ أَغَبُدُواْ اللهَ مَا لَكُم مِّنْ إِلَٰهٍ غَيْرُهُ إِنْ أَنْتُمْ إِلَّا مُفْتَرُونَ \* يَاقَوْمِ لَا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِنْ أَجْرِى إِلَّا عَلَى أَنتُمْ إِلَّا مُفْتَرُونَ \* يَاقَوْمِ لَا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِنْ أَجْرِى إِلَّا عَلَى أَلَا عَلَى آلَذِى فَطَرَنِي أَفَلا تَعْقِلُونَ -إلى فوله تعالى - وَمَا نَحْنُ بِتَارِكِي ءَالِهَتِنَا آلَذِى فَطَرَنِي أَفَلا تَعْقِلُونَ -إلى فوله تعالى - وَمَا نَحْنُ بِتَارِكِي ءَالِهَتِنَا عَن قَوْلِكَ وَمَا نَحْنُ لَكَ بِمُؤْمِنِينَ [٥٠ - ٥٣]

١/٥١٢٥ ـ ابن شهراَشوب: قيل لِزَين العابدين (عبدالسلام): إنَّ جَدَّك كان يَقُول: ﴿ خُوانُنا بِغُوا علينا،

٤٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٥٠ /٢٨.

<sup>(</sup>١) جُوْجُو السفينة: صَدْرُها. «الصحاح ـ جأجاً ـ ١: ٢٩».

٤٥ . تفسير العيّاشي ٢: ١٥١/٢٩.

<sup>(1)</sup> في المصدر و«ط»: ربعمان.

٤٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٥١/٠٤.

<sup>1</sup>۷ - تفسير العيّاشي ۲: ۱۹۱/۱۹۱.

فقال رميه السلام): وأما تقرأ كتاب الله: ﴿ وَإِلَىٰ عَادٍ أَخَاهُمْ هُوداً ﴾؟ فهو <sup>(۱)</sup> مِثلُهم، أنجاه الله والذين معَه، وأهلَك عاداً بالرّيح العَقيم».

7/017٦ عليّ بن إبراهيم، قال: قال: إنّ عاداً كانت بلادُهم في البادية، من المشرق (١) إلى الأجُفُر (١)، أربعة منازل، وكان لهم زَرْعٌ ونَخيل كثير، ولهم أعمارٌ طويلةٌ وأجسامٌ طويلةٌ، فعبدوا الأصنام فبعَث الله إليهم هُوداً يدعوهم إلى الإسلام وخُلْعِ الأنداد، فأبوا ولم بؤمنوا بهُودٍ وآذَوه، فكفَّت عنهم السَّماءُ سَبْعَ سنين حتَّى فَحَطوا، وكان هُود زرّاعاً، وكان يَستَى الزّرع، فجاء قومٌ إلى بابه يُريدونَه فخرَجت عليهم امرأةٌ شَمْطاء (٣) عَوْراء، فقالت لهم: مَنْ أنتم؟ فقالوا: نحنُ مِن بلادكذا وكذا، أجَدبتُ بلادُنا فجِنْنا إلى هُود نسأله أن يَدعُو الله لنا حتّى نُمطر وتَخصَب بلادُنا فقالت: لو استُجببَ لهودٍ لَذَعا لنَفْسِه، فقد احترَق زرعُه لقلة الماء.

فقالوا: وأينَ هو؟ قالت: هو في مَوْضِع كذا وكذا. فجاءوا إليه، فقالوا يا نَبِيَّ الله، قد أَجدَبَتْ بِلادُنا ولم نُمْطُر، فاسئل الله أن تَخصَبَ بلادُنا وتمطّر. فتهبّأ للصّلاة وصَلّى ودعا لهم، فقال لهم: «ارجِعوا فقد أُمطِرتُم وأخْصَبت بلادُكم».

فقالوا: يا نبيّ الله، إنّا رأينا عجَباً. قال: «ومارّأيتم؟» قالوا: رأينا في منزِلكَ امرأةً شَمْطاء عَوْراء، قالت لنا: مَنْ أنتُم، وما نُريدون؟ قلنا: جئنا إلى نبيّ الله هُود ليَدْعُوَ الله لنا فنُمطَر. فقالت: لوكان هُود داعياً لدَعا لنفسِه، فإنّ زرَعه قد احتَرق.

فقال هُود: «تلك أهلي، وأنا أدعو الله لها بطول النَّمُر والبَقاء» قالوا. وكيف ذاك! قال: «لأنّه ما خلَق الله مُؤمِناً إلّا وله عَدُوّ يُؤذيه، وهي عَدوّي، فَليْن يكون عدُقِي مَمَّن أُملِكُه خَيرٌ من أن يكونَ عَدُوّي مِمّن يَملِكنّي».

فبقي هُود في قومِه يَدعوهم إلى الله، ويَنْهَاهُم عن عِبادَة الأصنام حتى خَصِبَتْ بِلادُهم، وأنزَل الله عليهم المطَر، وهو قوله عز وجلَ: ﴿ وَيَا قَوْمِ آسْتُغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمْ تُوبُواْ إِلَيْهِ يُرْسِلِ آلسَّمَاءَ عَلَيْكُم مِّدْرَاراً وَيَزِدْكُمْ قُوَةً إلى المطَر، وهو قوله عز وجلَ: ﴿ وَيَا قَوْمِ آسْتُغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمُ تُوبُواْ إِلَيْهِ يُرْسِلِ آلسَّمَاءَ عَلَيْكُم مِّدْرَاراً وَيَزِدْكُمْ قُولِكَ وَمَا فُو يَكُمْ وَلَا تَتَوَلَّواْ مُجْرِمِينَ ﴾ قالوا، كما حكى الله: ﴿ يَا هُودُ مَا جِئْتَنَا بِبَيِّنَةٍ وَمَا نَحْنُ بِتَادِكِي ءَالِهَتِنَا عَن قَوْلِكَ وَمَا نَحْنُ لِلّهُ عِلْمَالِهِ اللهِ عليهم الرّبِحَ الصَّرْصَر، يعني البارِدة، وهو قوله في سورة القمر: ﴿ كَذَ بُنُ عَلَى اللهِ عَلَيْهِمْ رِيحاً صَرْصَراً فِي يَوْمٍ نَحْسٍ مُّسْتَمِرَ ﴾ (الله وحكى في ﴿ كَذَ بَتُ عَادٌ فَكَيْفُ كَانَ عَذَابِي وَلُدُ لَ \* إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحاً صَرْصَراً فِي يَوْمٍ نَحْسٍ مُّسْتَمِرَ ﴾ (الوحكى في حرف الحاقة، فقال: ﴿ وَأَمَّا عَادٌ فَأَهْلِكُواْ بِرِيحٍ صَرْصَرٍ عَاتِيةٍ \* سَخَرَهَا عَلَيْهِمْ سَسْعَ لَيَالٍ وَقَمَانِيَةَ أَيّامٍ سُورة الحاقة، فقال: ﴿ وَأَمّا عَادٌ فَأَهْلِكُواْ بِرِيحٍ صَرْصَرٍ عَاتِيةٍ \* سَخَرَهَا عَلَيْهِمْ سَسْعَ لَيَالٍ وَقَمَانِيَةَ أَيّامٍ سُورة الحاقة، فقال: ﴿ وَأَمَّا عَادٌ فَأَهْلِكُواْ بِرِيحٍ صَرْصَرٍ عَاتِيةٍ \* سَخَرَهَا عَلَيْهِمْ سَسْعَ لَيَالٍ وَقَمَانِيَةَ أَيّامٍ

<sup>(1)</sup> في المصدر: فَهمُ.

٢ ـ تفسير الفمي ١: ٣٢٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الشقيق، وفي تفسير القمي ٢: ٢٩٨ (سورة الأحقاف) قال: والأحقاف بلاد عاد من الشقوق إلى الأجفر. وجميعاً تُطلق على عِدّة مواضع في البادية. انظر «معجم البلدان ٣: ٣٥٦ و٥: ١٣٣».

<sup>(</sup>٢) الأَجْفُر: موضعٌ بين قَيْد والخُزيميّة، المعجم البلدان ١٠٢،

<sup>(</sup>٣) الشَّمَط: بياضُ شعر الرأس يُخالطه سواده. (الصحاح ـ شمط ـ ٣: ١٢٨)».

<sup>(</sup>٤) القمر ٥٤: ١٨ ـ ١٩.

سورة هود (۱۱) .....۱۱۵

حُسُوماً ﴾ (٥) قال: كان القمَرُ منحوساً بزُحَل سَبْعَ ليال وثمانية أيّام.

٣/٥١٢٧ ثمّ قال عليّ بن إبراهيم: حدّ ثني أبي، عن ابن أبي عُمَيْر، عن عبدالله بن سِنان، عن مَعْرُوف بن خَرِّبُوذ، عن أبي جعفر (عبدالله) قال: ٥ الرَّبِعُ العَقيمُ تَخْرُج من تَحتِ الأرَضين السَّبِع، وما يخرُج منها شيءٌ قطّ إلّا على قومٍ عاد حين غَضِب الله عليهم، فأمر الخُزَان أن يُخرِجوا منها مثل سَعة الخاتَم، فعصَتْ على الخَزَنة، فخرّج منها مثل مِقدار مَنْ فِل النَّور تَعْيُظاً منها على قوم عاد، فضَجَ الخَزَنة إلى الله من ذلك، وقالوا: يا ربّنا، إنّها قد عَتَتْ علينا، ونحن نَخافُ أن يَهِلك مَنْ لم يَعْصِك من خَلْقِك وعُمّار بِلادِك، فبعَث الله عزّ وجلّ جَبْرَئيل فردَّها بجناحِه، وقال لها: اخرُجي على ما أمِرْتِ به. فرجعت وخرَجت على ما أمِرَتْ به، فأهلكتْ قومَ عادٍ ومَنْ كان بحَضْرَتِهم،

4/01۲۸ محمد بن يعقوب: عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن ابن محبوب، عن عبدالله بن سينان، عن مَعْرُوف بن خَرِّبُوذ، عن أبي جعفر (علمالسلام) في حديث قال: «وأمّا الرّبحُ العَقيم فإنّها ربحُ عَذاب، لا تذر (١) شيئاً من الأرحام، ولا شَيْئاً من النّبات، وهي ربحٌ تَخْرُج من تَحتِ الأرضين السّبع، وما خرجَت منها ربحٌ قطم، إلا على قوم عادٍ حين غَضِب الله تعالى عليهم».

وذكر الحديث كما تقدّم بتغيير يسير في بعض الألفاظ.

قوله تعالى:

## إِنَّ رَبِّي عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيم [٥٦]

١/٥١٢٩ ـ العبّاشي: عن أبي مَعْمَر السَّعْدِي، قال: قال علي برل أبي طالب (علم السلام) في قوله: ﴿ إِنَّ رَبِّي عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقيمٍ ﴾ : «يعني أنّه على حَتِّ، يَجزي بالإحسان إحساناً، وبالسِّيء سَيِّناً، ويَعفو عمَّن يَشاءُ ويغفِرُ سُبحانه وتعالى .

قوله تعالى:

وَإِلَىٰ ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَالِحاً قَالَ يَا قَوْمِ آغَبُدُواْ آللَّهَ مَا لَكُم مِّنْ إِلَٰهٍ غَيْرُهُ هُوَ أَنشَأَكُم مِّنَ آلْأَرْضِ وَآسْتَعْمَرَكُمْ فِيهَا فَاسْتَغْفِرُوهُ ثُمَّ تُوبُوٓاْ إِلَيْهِ

<sup>(</sup>۵) الحاقّة ٦٩: ٦ ـ ٧.

٣ ـ تفسير القمّي ١: ٣٢٠.

<sup>£</sup> \_الكافي ۵: ۲۴/۲۲.

<sup>(</sup>١) في المصدر: لا تلقح.

سورة هود آية ٥٩٠ـ

١١٦ .....١١٠ البرهان في تفسير القرآن

## إِنَّ رَبِّي قَرِيبٌ مُّجِيبٌ [ ٦١ ]

١/٥١٣٠ ـ العيّاشي: عن المُفَضَّل بن عُمَر، عن أبي عبدالله (مله السلام) قال: «إنَّ عليّ بن الحسين (صلوات الدعليه)
 كان في المسجد الحَرام جالساً، فقال له رجُلٌ من أهلِ الكوفة: قال عليّ (طبه السلام): «إنَّ إخوانَنا بغَوا عليناه؟

فقال له عليّ بن الحسين (ملوات الدعب): يا عبدَالله، أما تقرأكتاب الله: ﴿ وَإِلَى عَادٍ أَخَاهُمْ هُوداً ﴾ (١٠؟ فأهلك الله عاداً، وأنجى هُوداً: ﴿ وَإِلَىٰ ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَالِحاً ﴾ فأهلك الله ثموداً وأنجى صالحاً».

٢/٥١٣١ عن يحيى بن المُساور الهَمْدَاني، عن أبيه، قال: جاء رجُلٌ من أهلِ الشام إلى علي بن الحسين المحسين عبد المحسين المناسخ، فقال: أنت علي بن الحسين؟ قال: ونعم، قال: أبوك الذي قتل المؤمنين، فبَكى علي بن الحسين ثمّ مسّح عَيْنَيه، فقال: وويُلك، كَيفَ قَطَعْتَ على أبي أنّه قَتَلَ المؤمنين؟، قال: قوله: وإخوائنا قَدْ بَغَوْا عَلينا، فقاتَلُناهُم على بَغْيهم».

فقال: «وَيْلَكَ، أما تَقرأ القرآن؟ قال: بلي، قال: «فقد قال الله: ﴿ وَإِلَى مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْباً ﴾ (١)، ﴿ وَإِلَى ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَالِحاً ﴾ فكانوا إخوائهم في دينهم أوفي عَشيرَتِهم؟؛ قال له الرجل: لا، بَلْ في عَشيرَتِهم.

قال: افهؤلاء إخوانهم في عشيَرتِهم وليسوا إخوانَهم في دينهم. قال: فرَّجْتَ عنِّي، فرَّج الله عنك.

عن الحسن بن محبوب، عن أبي حمزة، عن أبيه، عن البيه، عن الحسن بن محبوب، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر (عليه السلام) قبال: قبال: فإنَّ رسولَ الله (صلّ المعبدراله) سأل جَبْرَتْيل (عليه السلام) كيف كان مَهْلِكُ قوم صالح (طبه السلام)؟ فقال: يا محمد، إنَّ صالِحاً بُعِتَ إلى قُومِه وهو ابنُ سِتَ عَشرة سنةً، فلَيِتَ فيهم حتى بلغ عِشْرين ومائة سنة، لا يُجيبونه إلى خير، قال: وكان لهم سبعون صنّماً يَعْبُدونها من دونِ الله عزّ ذِكره فلمّا رأى ذلك منهم، قال: يا قوم، بُعِثتُ إليكم وأنا ابنُ سِتُ عَشرة سنةً، وقد بلغتُ عِشرين ومائة سنة، وأنا أعرِضُ عليكم أمرَين: إن شِنتُم فاسألوني حتى أسأل إلهي فيُجيبُكم فيما سألتُ السّاعة، وإن شِئتُم سألتُ الهنكُم، فإن أجابَتْني بالذي سألتُ خرَجتُ عنكم، فقد سيْمتُكم وسيْمتُموني.

قالوا: لقد انصَفَّتَ، يا صالِح. فاتَّعَدُوا لبوم يَخرُجون فيه، قال: فخرَجوا بأصنامهم إلى ظَهْرِهم، ثمّ قرَّبوا طعامَهُم وشَرابَهم فأكلوا وشَرِبوا، فلمّا أن فرَغوا دَعَوه، فقالوا: يا صالح اسأل، فقال لِكَبيرِهم: ما اسمُ هذا؟ قالوا: فلان. فقال له صالح: يا فُلان، أجِبْ. فلم يُجِبُهُ، فقال صالح: مالَه لا يُجبِب؟ قالوا: ادعُ غيرَه. فدَعاها كلّها بأسمائها فلم يُجِبُهُ منها شيءٌ، فأفبَلوا على أصنامِهم، فقالوا لها: مالَكِ لا تُجببين صالحاً؟ فلم تُجِبْ.

سورة هود آية ـ ٦١ ـ

١ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٥١/٢٥١.

<sup>(</sup>١) الأعراف ٧: ٢٥، هود ١١: ٥٠.

٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٠ /٥٣.

<sup>(</sup>١) الأعراف ٧: ٨٥ هود ١١: ١٨٤ العنكبوت ٢٩: ٣٦.

٣ ـ الكافي ٨: ١٨٥ /٢١٣.

فقالوا: تَنَعَّ عنَا، ودَعْنا وآلِهتَنا ساعةً. ثمّ نَحُوا بُسُطَهم وفُرشَهم، ونَحُوا ثبابهم، وتَمرَّغوا على التُراِب، وطرَحوا التُراب على رُؤوسهم، وقالوا لأصنامهم: لِثنْ لم تُجِبْنَ صالِحاً اليومَ ليَفْضَحنا (١). قال: ثمّ دَعَوه فقالوا: يا صالح، ادعُها. فذَعاها فلم تُجِبْهُ.

فقال لهم: يا قوم، قد ذهّب صَدرُ النّهار، ولا أرى آلهتَكُم تُجيبُني، فاسألوني حتّى أدعُوّ إلهي فيُجيبُكم الساعّة. فانتدّب له منهم سبعونَ رَجُلاً من كُبَرائهم والمَنْظور إليهم منهم، فقالوا: يا صالح، نحنُ نسألك، فإن أجابَك ربَّك اتَّبعَنْاك وأجَبْناك، ويبايعُك جميعُ أهل قرّيتِنا.

فقال لهم صالح (على الحَبَل، سَلُوني ما شِئتُم. فقالوا: تقدَّم بنا إلى هذا الجبَل. وكان الجَبَلُ قريباً منهم، فانطلق معهم صالح، فلمّا انتَهَوا إلى الجَبَل، قالوا: يا صالح، ادعُ لنا ربَّك يُخرِجُ لنا من هذا الجَبَلِ الساعة نافة حَمْراء شَفْراء وَبُراء عَشْراء، بين جَنْبَيها مِيل (1)، فقال لهم صالح: قد سألتُموني شيئاً يَعظُم عليّ ويَهونُ على ربّي جلّ وعزّ وتعالى.

قال: فسأل الله تبارك وتعالى صالِحٌ ذلك، فانصَدَع الجبّلُ صَدُعاً كادَت تطبّر منه عُقولُهم لمّا سَمِعوا ذلك، ثمّ اضطَرَب ذلك الجَبّلُ اضطِراباً شديداً، كالمَرأة إذا أخَذها المَخاض، ثمّ لم يَفْجَأْهُم إلّا رأسُها قد طلَع عليهم من ذلك الصَّدْع، فما استنمّت رَقَبَتُها حتى اجتَرَّت، ثمّ خرَج سائِر جَسَدِها، ثمّ استَوَتْ قائِمةً على الأرض، فلمّا رأوا ذلك، قالوا با صالح، ما أسرَع ما أجابك رَبّك! ادع لنا ربّك يُخرِجُ لنا فَصيلَها، فسأل الله عزّ وجلّ، فرَمَتْ به، فذَبٌ حولَها.

فقال لهم: يا قوم، أبقيَ شيء قالوا: لا، انطَلِقُ بنا إلى قَلْمِنَا نَخْبِرُهم بما رأينا ويُؤمِنون بك. قال: فرَجعوا، فلم يَبْلُغِ السبعون إليهم حتّى ارِتَدَّ منهم أربعة وستّون رَجُلاً، فالوا: سِخْرُ وكَذِب. قال: فانتهوا إلى الجميع، فقال السنّة: حَقّ، وقال الجَميع: كَذِبٌ وسِحْر، قال: فانصرَفُوا على ذَلك ثمُ إرتابَ مِنَ السنّة واحد، فكان فيمن عقرَهاه.

قال ابن محبوب: فحدَّثتُ بهذا الحَديث رجلاً من أصحابنا، يقال له: سعيد بن يزيد، فأخبَرني أنّه رأى الجبَل الذيخرَجت منه بالشام، قال: فرأيتُ جَنْبَها قد حَكَ الجَبل فأثّر جَنبُها فيه، وجبَل آخر بينه وبين هذا مِيل.

2/01۳۳ عن على بن محمّد، عن على بن العبّاس، عن العبّاس، عن الحسن بن عبدالرحمن، عن علي بن أبي حمزة، عن أبي عبدالله (عبد الله (عبد الله) فال: قلتُ له: ﴿ كَذَّبَتْ ثَمُودُ بِالنُّذُرِ ۞ فَقَالُوٓا أَبَشَراً مِّنَّا وَاحِداً لَتَبِعُهُ إِنَّا إِذَا لَفِي ضَلالٍ وَسُعُرٍ ۞ أَءُلْقِيَ آلذِّكُو عَلَيْهِ مِن بَيْنِنَا بَلْ هُوَكَذَّابٌ أَشِرٌ ﴾ (١٠)؟

قال: وهذا فيما كذَّبوا به صالحاً، وما أهلَك الله عزّ وجلّ قوماً قَطَّ حتّى يبعَث إليهم قبل ذلك الرُّسُل، فيحنَجُوا عليهم، فبعَث الله إليهم صالِحاً فدعاهم إلى الله، فلم يُجببوه وعَنَوا عليه، وقالوا: لن نُؤمِنَ لك حتّى تُخرِجَ

<sup>(</sup>١) في المصدر: لتفضحن.

<sup>(</sup>٢) أي المسافة بين جنبيها قدر ميل.

<sup>£</sup>\_الكافي ٨: ١٨٧/٢١٤.

<sup>(</sup>١) القمر ٥٤: ٢٣ ـ ٢٥.

لنا من هذه الصَّخْرَة نافةً عَشْراء، وكانت الصَّخْرَةُ يُعظِّمونها ويَعبُدونها، ويذبحَون (٢) عِندَها في رأس كلِّ سنةٍ، ويجتَمِعون عِندهَا، فقالوا له: إن كنتَ كما تَزعُم نبيًا رسولاً، فادْعُ لنا إلهَكَ حتّى يُخرِجَ لنا من هذه الصَّخْرَةِ الصَمّاء نافَةً عَشْراء (٢)، فأخرَجها الله كما طلَبوا منه.

ئم أوحى الله تبارك وتعالى إليه: أن ـ يا صالِحُ ـ قل لهم: إنّ الله قد جعّل لهذه الناقة من الماء شِربَ يوم، ولكم شِرَّب يوم. وكانت الناقَةُ إذا كان يوم شِربُها شَرِبَتِ الماءَ ذلك اليوم، فيَحلِبونَها فلا يبقى صَغير ولاكبير إلا شَرِب مِنْ لَبَيْها يوَمَهم ذلك فإذا كان الليل وأصبَحوا، غدوا إلى مائهم فشَرِبوا منه ذلك اليوم، ولم تَشْرَبِ الناقَةُ ذلك اليوم، فمَكثوا بذلك ما شاء الله.

ثمّ إنّهم عَتَوا على الله، ومشى بعضهم إلى بَعض، وقالوا: اعفِروا هذه الناقة واستَربحوا منها، لا تَرْضى أن يكونَ لنا شِرْبُ يوم ولها شِرْبُ يوم. ثمّ قالوا: مَنِ الذي بَلي قتلَها، ونجعَل له جُعْلاً ما أحّب؟ فجاءهم رجُل أحْمَر أَشْفَر أزرَق، وَلدُزِنا، لا يُعرَف له أب، يقال له: قُدار (1)، شقيّ من الأشفياء، مشؤوم عليهم، فجعلوا له جُعْلاً، فلمّا توجّهَ الناقة إلى الماء الذي كانت تَردُه، تركها حتى شَربَت وأقبَلتْ راجِعة، فقعد لها في طريقها، فضرَبها بالسبّف ضربة فلم تعمل شبئاً، فضربها صَربة أخرى فقتَلَها، وخرّت إلى الأرضِ على جَنبِها، وهرّب قصِيلُها حتى صَعِد إلى الجبل، فَرَغًا ثلاث مرّات إلى السّماء. وأقبل قومُ صالح، فلم يَبْقَ منهم أحَدٌ إلا شرِكه في ضَرْبَتِه، واقتسموا لَحْمَها فبما بينهم، فلم يَبْقَ منهم صَغير ولاكبير إلّا أكل منها.

فلمًا رأى ذلك صالح أقبل إليهم، فقال: ياقوم، ما دَعاكم إلى ما صنَعْتُم، أَعَصَيتم أمرَ رَبِّكم؟ فأوحى الله تبارك وتعالى إلى صالح اعب الله الله قبل ظُغُوا وتغوا، وقتلوا ناقةً بعثتُها إليهم حجّةً عليهم، ولم يكن عليهم فيها ضَرَر، وكان لهم منها أعظم المَنْفَعة، فقل لهم: إنّي مُرْسِلٌ عليهم عَذَابي إلى ثلاثة أيّام، فإن هم تابوا ورجعوا قبلتُ توبتَهم، وصدَدتُ عنهم، وإن هم لم يتوبوا ولم يَرجعوا بَعثتُ عليهم عَذابي في اليوم الثالث.

فأناهم صالح (علمه اللهم)، فقال لهم: يا قَوَم، إنّي رَسُولٌ رَبّكم إليكم، وهو يقول لكم: إنْ أنتم تُبتُم ورجَعتم واستَغْفَرْتُم غَفَرتُ لكم، وتُبتُ عليكم، فلمّا قال لهم ذلك كانوا أعتى ماكانوا وأخبَث، وقالوا: يا صالح، اثتِنا بما تَعِدُنا إنكنتَ من الصّادقين.

فال: يا قوم، إنّكم تُصبِحون غَداً ووجُوهكم مُصْفَرَة، واليوم الثاني وجوهكم مُحْمَرَة، واليوم الثالث وجُوهكم مُسْقَدّة، فلمّا أنكان أوّل يوم أصبَحوا ووجوههم مُصْفَرّة، فمشى بعضُهم إلى بعض، وقالوا: قد جاءَكم ما قال لكم صالِح، فقال العُتاة منهم: لانسمَعُ قولَ صالِح ولانقبَلُ قولَه، وإنْكان عظيماً؛ فلمّاكان اليوم الثاني أصبَحتْ وجوهُهم مُحْمَرّة، فمشى بعضُهم إلى بعض، فقالوا: يا قوم، قد جاءً كم ما قال لكم صالح. فقال العُتاةُ منهم: لو أهلِكُنا جميعاً ما سَمِعنا قولَ صالح، ولا تركنا آلهتنا الني كان آباؤُنا يعبُدونها، ولم يَتوبوا ولم يَرجِعوا؛ فلمّاكان اليوم الثالث

<sup>(</sup>٢) في «س»: ويدعون.

<sup>(</sup>٣) في «س»: حمراء.

<sup>(</sup>٤) في «س»: قذار.

أصبحوا ووجوههم مُسْرَدة، فمَشى بعضُهم إلى بعض، فقالوا: يا قوم، أتاكم ما قال لكم صالح. فقال العُتاة منهم: قد أتانا ما قال لنا صالح؛ فلمّا كان يصفُ الليلِ أتاهم جَبْرَئيل (عبد بهم)، فصرَخ بهم صَرْخَة خَرَقَتْ يلك الصَّرخة أسماعهم، وقلقت (٥). قلوبهم، وصَدَعَتْ أكبادهم، وقد كانوا في تلك الثلاثة أيّام قد تحنَّطوا وتكفَّنوا، وعَلِموا أنّ العَذاب نازِلٌ بهم، فما توا جميعاً في طَرقة عَيْن، صَغيرُهم وكبيرُهم، فلم يَبْقَ لهم ناعِقة ولا راغية ولا شيء إلّا أهلكه الله، فأصبَحوا في ديارهم ومضاجِعهم موتى أجمعين، ثمّ أرسَل الله عليهم مع الصبَّحة النارَ من السَّماء فأحرقتهم أجمعين، وكانت هذه قِصَّتهم».

قد تقدّم حديث أبي حمزة، عن أبي جعفر (عليه السلام) من طريق العيّاشي [في معنى الآية]، في سورة الأعراف (١).

#### قوله تعالى:

وَلَقَدْ جَآءَتْ رُسُلُنَا إِبْرَ هِيمَ بِالْبُشْرَى قَالُواْ سَلَاماً قَالَ سَلامٌ فَمَا لَبِثَ أَن جَآءَ بِعِجْلٍ حَنِيذٍ -إلى نوله تعالى - وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِّن لَبِثَ أَن جَآءَ بِعِجْلٍ حَنِيذٍ -إلى نوله تعالى - وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِّن سِجِيلٍ مَّنضُودٍ \* مُّسَوَّمَةً عِندَ رَبِّكَ وَمَا هِيَ مِنَ ٱلظَّالِمِينَ بِبَعِيدٍ سِجِيلٍ مَّنضُودٍ \* مُّسَوَّمَةً عِندَ رَبِّكَ وَمَا هِيَ مِن ٱلظَّالِمِينَ بِبَعِيدٍ

### [AP-44]

المحمد بن يعقوب: عن محمد بن يحقوب: عن محمد بن يحقى، عن أحمد بن محمد بن عبسى، عن ابن فضال، عن داود بن فرقد، عن أبي يَزيد الحَمّار، عن أبي عبد الله بهدالله بهدالله بهدالله بعد الله تعالى بعث أربعة أملاك في إهلاك قوم داود بن فرقد، عن أبي يَزيد الحَمّار، عن أبي عبد الله بهدالله به الله تعالى بعث أربعة أملاك في إهلاك قوم أوط: جَبْرَثيل، وميكائيل، وإسرافيل، وكروبيل (ملهم الله)، فَمَرُّوا بإبراهيم (مدالله) وهم معتمّون، فسلّموا عليه فلم يتعرفهم، ورأى هيئة حَسَنة، فقال: لا يَخدِم هؤلاء أحد إلّا أنا بنفيسي، وكان صاحبُ ضِيافة، فشوى لهم عِجْلاً سَميناً حتى أنضَجُه لم قرّبه إليهم، فلمّا وضعه بين أيديهم رأى أيديهم لا تَصِلُ إليه، نكرَهُم وأوجس منهم خِيفة، فلمّا رأى ذلك جَبْرَثيل (عدالله) حسر العِمامة عن وجْهِه وعن رأسه فعرَفه إبراهيم (عدالله)، فقال: أنت هو؟ قال: نعم: ومرّت أمرأته سارة، فبشّرها بإسحاق، ومِن وَراءِ إسحاق يعقوب. فقالت ما قال الله عزَ وجلّ، وأجابوها بما في الكتاب العزيز.

فقال لهم إبراهيم (عليه السلام): لماذا جنتُم؟ قالوا: في إهلاك قوم لوط. فقال لهم: إن كان فيها مائة من المؤمنين

<sup>(</sup>٥) في «س»: وقلعت.

<sup>(</sup>٦) تقدم في الحديث (٢) من تفسير الآيتين (٧٥ ـ ٧٦) من سورة الأعراف.

سورة هود آية . 19 ـ ٨٣.

۱ ـ الكافي ۸: ۳۲۷/۵۰۵.

أنهلِكونَهم؟ قال جَبْرَثِيل لا. قال: وإن كان فيهم خَمْسون؟ قال: لا. قال: وإن كان فيهم ثلاثون؟ قال: لا. قال: وإن كان فيهم كان فيهم عِشرون؟ قال: لا. قال: وإن كان فيهم كان فيهم عِشرون؟ قال: لا. قال: وإن كان فيهم كان فيهم عِشرون؟ قال: لا. قال: وإن كان فيهم عَشرة؟ قال: لا. قال: وإن كان فيهم واحد؟ قال: لا. قال: فإنَّ فيها لؤطاً. قالوا: نحن أعلَمُ بِمَن فيها، لنُنَجِيَنَّه وأهلَه إلا امرأته كانت من الغابِرين. ثمّ مَضَواه. قال: وقال الحسن بن علي (١٠): لا أعلَمُ هذا القول إلا وهو يستَبْقيهم (١)، وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ يُجَادِلُنَا فِي قَوْم لُوطٍ ﴾.

«فأتوا لُوطاً وهو في زِراعَةٍ له قُرْبَ المدينة، فسَلَموا عليه وهم مُعْنَمُون، فلمّا رآهم رأى هيئةً حسنةً، عليهم عمائم بِيض وثياب بيض، فقال لهم: المنزل؟ فقالوا: نعم فنقدَّمهم ومَشَوا خَلْفَه، فنَدِم على عَرْضِه المَنْزِلَ عليهم، فقال: أيّ شيءٍ صنَعت، آتي بهم قَوْمي وأنا أعرِفُهم؟

فالتفّت إليهم، فقال: إنّكم لتأتون شِراراً من خَلْقِ الله. قال جَبْرَئيل (عليه الله) "؛ لا تَعْجَلْ عليهم حتى يَشْهَدَ عليهم ثلاثَ مرّات. فقال جَبْرَئيل (عليه الله): هذه واحدة. ثُمّ مشى ساعةً ثمّ التفّت إليهم، فقال: إنّكم لتأتون شِراراً مِن خُلَق الله. فقال جَبْرَئيل (عليه الله): هذه اثنتان. ثمّ مضى فلمّا بلّغ بابَ المَدينَةِ التفّت إليهم، فقال: إنّكم لتأتونَ شِراراً مِن خَلْقِ الله، فقال جَبْرَئيل (عليه الله): هذه الثالثة.

ثمّ دخل ودخلوا معه. حتى دخل منزله، فلمّا رأنهم امرأته رأت هيئة حسّنة، فصّعِدَت فوق السّطح فصّفقت (1)، فلم يسمّعوا، فدَخَنَت، فلمّا رأوا الدُّخان أقبَلوا بُهْرَعون، حتى جاءوا إلى الباب، فنزَلت إليهم، فقالت: عندَنا قومٌ ما رأيتُ قوماً قطّ أحسّن منهم هيئةً. فجاءوا إلى الباب ليدَخُلوا، فلمّا رآهم لوط قام إليهم، فقال لهم با قوم: ﴿ فَاتَقُواْ آلله وَلا تُخرُونِ فِي ضَيْفِي آلَيْسَ مِنكُم وَجُلُ رَشِيدٌ ﴾ ثمّ قال: ﴿ هَنَوُلاً بِمَنَاتِي هُنَ أَطْهَرُ لَكُمْ ﴾ فوم: ﴿ فَاتَقُواْ آلله وَلا تَخرُونِ فِي ضَيْفِي آلَيْسَ مِنكُم وَجُلُ رَشِيدٌ ﴾ ثم قال: ﴿ هَنَوُلاً بِمَنَاتِي هُنَ أَطْهَرُ لَكُمْ ﴾ فدعاهم كُلهم إلى الحَلال، فقالوا: ﴿ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا لَنَا فِي بَنَاتِكُ مِنْ حَقّ وَإِنَّكَ لَتَعْلَمُ مَا تُريد ﴾ فقال لهم: ﴿ لَوْ أَنَّ فَوَةً أَوْ عَلَوى إلَىٰ رُكُنِ شَدِيدٍ ﴾ وقال عن عقال جَوْرَ عُل الله عَنْ وجو أَل الله عن وجل: ﴿ فَطَمَسْنَا أَعْيُنَهُمْ ﴾ (١٠) الباب، فصاح به: جَبْرَئيل، وقال: با لُوط، دَعْهُم بدخُلُون، فلمّا دخلوا أهوى جَبْرَثيل بإصبَعِه نحوهم، فذهبتُ أعبُنهم، وهو قولُ الله عزّ وجلَ: ﴿ فَطَمَسْنَا أَعْيُنَهُمْ ﴾ (١٠).

ثمّ ناداه جَبْرَئيل، فقال له: ﴿إِنَّا رُسُلُ رَبِّكَ لَن يَصِلُواْ إِلَيْكَ فَأَسْرِ بِأَهْلِكَ بِقِطْع مِّن آلَيْلِ ﴾ وقال له جَبْرَئيل: إنّا بُعِثنا في إهلاكِهم. فقال: يا جَبْرَئيل، عَجُل. فقال: ﴿إِنَّ مَوْعِدَهُمُ ٱلصَّبْحُ أَلَيْسَ ٱلصَّبْحُ بِقَرِيبٍ ﴾ فأمّره فتحمّل ومن معه إلّا امرأته، ثمّ اقتلَعها ـ يعني المدينة ـ جَبْرَئيل بجناحه من سَبْعِ أرَضين، ثمّ رفَعها حتّى سَمِعَ أهلُ السَّماءِ

<sup>(</sup>١) قال المجلسي (رحماه): أي ابن فَضَال البحار ١٢: ١٦٩) وفي المصدر: الحسن العسكري أبو محمّد.

<sup>(</sup>٢) قال المجلسي (رسمه اذ): أي أظنّ أنّ غَرّض إبراهيم (عليه السلام) كان استبقاء القوم والشَّفّاعة لهم، لا محض إنجاء لُوطٍ من بينهم. البحار ١٢: ١٦٩.

<sup>(</sup>٣)كذا، والظاهر فقال الله لجبر ثيل.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: وصعقت.

<sup>(</sup>٥) كَاثَرُه: غَلِّه بِالكَثْرِة. «الصحاح ـكثر ـ ٢: ٨٠٣».

<sup>(</sup>٦) القمر ٥٤: ٣٧.

الدُّنيا نباحَ الكِلابِ وصُراخَ الدُّيُوك، ثمَّ قلِّبها وأمْطَر عليها وعلى مَنْ حَول المدّينة حِجارةً من سِجّيل،

٢/٥١٣٥ ـ وعنه: عن عِدَّةٍ من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن محمّد بن سَعيد، قال: أخبَرني زَكَريًا بن محمّد، عن أبيه، عن عَمْرو، عن أبي جعفر (هـ الله)، قال: وكان قَوْمُ لوطٍ مِن أَفْضَلِ قَوْمٍ خَلَقهم الله، فظلَبهم إبليش الطَّلَب الشَّديد، وكانَ مِن قَضْلِهم وخِيرَتِهم أنّهم إذا خرَجوا إلى العمّل خرَجوا بأجمّعهم، وتَبْقى النِّساءُ خَلْفَهُم، فلم يَزَل إبليش يعنادهم (١)، فكانوا إذا رجَعوا خرَّب إبليس ما يَعْمَلُون، فقال بعضُهم لبَعْضِ: تعالوا نَرْصُد هذا الذي يُخرَبُ مَتاعَنا.

فرَصدوه فإذا هو غُلامٌ أحسَن ما يكون من الغِلمان، فقالوا له: أنت الذي تُخَرِّب مَتاعَنا مرَةً بعد أخرى، فاجتمع رأيهم على أن يَقتُلوه، فبيَّتوه عِندَ رَجُلٍ، فلمّاكان اللَّيلُ صاخ، فقال له: مالَك؟ فقال: كان أبي يُتَوَّمني على بَطْنِه. فقال له: تعالَ فنَمْ على يَطْنِي -قال -فلم يَزَل يَذْلُك الرجُلَ حتى علّمه أن (") يفعَل بنفيه، فأوّلاً علمه إبليش، والثانِية علّمه هو (")، ثمّ انسَلَ ففَر منهم، وأصبَحوا فجعَل الرجُل يُخبِر بما فعَل بالغُلام، ويُعجِبهم منه، وهم لا يعرفونه، فوضعوا أيديهم فيه حتى اكتفى الرجال بعضُهم ببعض. ثمّ جعَلوا يَرصُدون مارَّةَ الطّريق فيفعَلون بهم، عن تنكَب (") مَدينَتهم الناس، ثمّ تركوا نساءَهم وأقبَلوا على الغِلمان، فلمّا رأى أنه قد أحْكَم أمرَهُ في الرَّجال جاء على النساء، فصَيَّر نفسَه امرأة، فقال: إنّ رِجالَكُنَّ بفعلُ بعضُهم ببعض: قُلْنَ: نعم قد رأينا ذلك، وكلّ ذلك يَعِظُهم لوط ويُوصِيهم، وإبليسُ يُغويهم حتّى استَقْنى النَّساءُ بالنَساء.

فلمّا كَمَلَت عليهم الحُجّة، بعَث الله جَبْرَئيل وميكائيل وإسرافيل اعبهمالله، في زِيّ غِلمانٍ عليهم أقْبِية، فمرّوا بلوطٍ وهو يَحرُث، فقال: أين تُريدون، ما رأيتُ أجمّل منكم قطّ! فقالوا: إنّا رُسُلُ سَيِّدنا إلى رَبّ هذه المدينة.

قال: أوّلم يَبْلُغْ سيّدَكم ما يفعَل أهلُ هذه المدينة؟ يا بُنّيَ إنّهم والله يأخُذون الرّجال فيَفْعَلون بهم حتّى يَخرُج الدّم. فقالوا: أمرَنا سيّدَنا أن نَمُرٌّ وسَطها.

قال: فلي إليكم حاجة؟ قالوا: وما هي؟ قال: تَصْبِرون ها هنا إلى اختِلاطِ الظّلام ـ قال ـ فجلَسوا ـ قال ـ فبعَث ابنتَه، وقال: جيئي لهم بخُبز، وجيئي لهم بماء في القِرْبة (٥)، وجيئي لهم عَباء ينغَطّون بها من البّرْد.

فلمًا أن ذهبَت الابنَةُ أقبَل المطَر بالوادي، فقال لُوط: السّاعة يذهَبُ بالصَّبْيانِ الوادي. فقال: قوموا حتّى نمْضي. وجعَل لوطَّ يَمْشي في أصْلِ الحائِط، وجعَل جَبْرَئيل وميكائيل وإسرافيل يَمْشُون وسَط الطَريق. فقال: يا

۲ ـ الكافي ٥: ١٤٥/٥.

<sup>(</sup>١) أي يعتاد المجيء إليهم كلّ يوم.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: أنَّه.

<sup>(</sup>٣) قال المجلسي: لعلّ المعنى أنّه كان \_ابليس \_أوّلاً معلّم هذا الفعل حيث علّمه ذلك الرجل، ثمّ صار ذلك الرجل معلّم الناس. واستظهر كونها تصحيف (غيلّه). مرآة العقول ٢٠: ٣٩١.

<sup>(1)</sup> تنكّب: عَدُل. «الصحاح منكب م 1: ٢٢٨».

<sup>(</sup>٥) في المصدر: القرعة.

بَنيَ، امنُنوا هاهنا. فقالوا: أمرَنا سبَّدنَا أن نَمُرَّ في وسَطِها. وكان لوط يستَغْنِمُ الظّلام، ومرَّ إبليش، فأخَذ مِن حِجْرِ امرأةٍ صَبِبًا فطرَحه في البِئرِ، فتَصايَح أهلَ المَدينة كلُّهم على بابٍ لوط، فلمّا أن نظروا إلى الغِلمان في مَنْزِل لُوط، قالوا: يا لُوطُ، قد دخَلت في عمَلِنا. فقال: هؤلاء ضَيْفي، فلا تَفْضَحوني في ضَيفي. قالوا: هم ثلاثة، تُحذ واحِداً وأعطِنا اثنين ـ قال ـ فأدخَلهم الحُجْرَة، وقال لو أذّ لي أهلَ بيتٍ يمنَعونني منكم».

قال: او تدافعوا على الباب، وكسّروا باب لوط، وطرّحوا لُوطاً، فقال له جَبْرَئيل؛ ﴿إِنَّا رُسُلُ رَبِّكَ لَن يَصِلُواْ إِلَيْكَ ﴾ فأخَذ كفاً من بَطْحاء، فضرب بها وُجوههم، وقال: شاهَتِ الوُجوه (٢)، فعَمِي أهلُ المدينة كلهم، وقال لهم لُوط: يا رُسُل ربّي، فما أمرَكم ربّي فيهم؟ قالوا: أمرَنا أن نأخُذَهُم بالسَّحَر. قال: فلي إليكم حاجةً قالوا: وماحاجَتُك؟ فال: تأخُذونَهم الساعة، فائي أخافُ أن يبدو لربّي فيهم، فقالوا يا لوط: ﴿إِنَّ مَوْعِدَهُمُ ٱلصَّبْحُ ٱليْسَ ٱلصَّبْحُ فِلْ لِمَن يُريد أن بأخذ، فخُذْ أنت بَناتك وآمض ودّعُ امرأتك.

فقال أبو جعفر وها الله منصور حيث يقول: ﴿ لَوْ يَدري مَنْ مَعَه في الحُجْرَة لَعَلِمَ أَنَّه منصور حيث يقول: ﴿ لَوْ أَنَّ لِي يَكُمْ قُوَّةً أَوْ ءَاوِى إِلَىٰ رُكُنْ شَدِيدٍ ﴾ أيّ ركن أشد من جَبْرَئيل معه في الحُجْرَة! فقال الله عزّ وجل لمحمّد (منه الله عليه الله عنه الطّالِمِينَ بِبَعِيدٍ ﴾ مِن ظالمي أمثك، إن عَمِلوا ما عَمِل قوم لُوطه. قال: «وقال رُسولُ الله امنه الله: هن ألخ في وَطْء الرّجال لم يَمُت حتى يَدعو الرّجال إلى نَفْسِه».

٣/٥١٣٦ - وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَيْر، عن محمّد بن أبي حمزة، عن يعقوب بن شُعَيب، عن أبي عبدالله (عبدالله) في قول لوط (عبداليلام) ﴿ هَـٰ وُلاَءِ بَنَاتِي هُنَّ أَطْهَرُ لَكُمْ ﴾.

قال: «عرّض عليهم التّزويج».

2/01۳۷ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن عثمان بن سعيد، عن محمّد بن سليمان، عن ميمون البان، قال: كنت عند أبي عبدالله (مدالله) فقُرئ عنده آباتُ من هُود، فلمّا بلغ ﴿ وَأَمْطُونَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِن سِجِيلٍ مَّنضُودٍ \* مُسَوَّمَةٌ عِندَ رَبِّكَ وَمَا هِيَ مِنَ الظَّالِمِينَ بِبَعِيدٍ ﴾ قال: فقال: همّنْ مات مُصِرًا على اللواط لم بَمّتُ حنى يَرمِيه الله بحَجَر مِن تلك الحِجارة، تكون فيه منيّته، ولا يَراه أحَده.

ما ٥/٥١٣٨ الشبخ: بإسناد، عن أحمد بن محمّد بن عبسى، عن موسى بن عبدالملك، والحسين بن عليّ بن يقطين، وموسى بن عبدالملك، عن رجُل، قال: سألتُ أبا الحسن الرضا اعبدالله، عن إنبانِ الرّجُلِ المَرأةَ مِنْ خَلفِها. فقال: وقال: سألتُ أبا الحسن الرضا اعبدالله، عن إنبانِ الرّجُلِ المَرأة مِنْ خَلفِها. فقال: وأحَلّنها آية من كتاب الله عزّ وجل، قول لُوط: هُمّوُلاً و بَنَاتِي هُنَّ أَطْهَرُلَكُمْ اللهُ وقد عَلِم أنهم لا يُريدون الفَرْج».

<sup>(</sup>٦) شاهت الوجوه: قُبُحت. الاالصحاح . شوء ـ ٦: ٢٢٢٨».

٣ ـ الكافي ٥: ١٨٥/٧.

٤ ـ الكافي ٥: ٩/٥٤٨.

٥ ـ التهذيب ٧: ١٤ ١٤/١٦٥٠.

٦/٥١٣٩ - ابن بابَوَيه: عن أبيه، عن سعد بن عبدالله، عن يعقوب بن يزيد، عن ابن أبي عُـمَيْر، عن عبدالرحمن بن الحَجّاج، عن أبي عبدالله (عبدالله) في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَضَحِكَتْ فَبَشَرْنَاهَا بِإِسْحَلْقَ ﴾. قال: «حاضَتْه.

٧/٥١٤٠ عليّ بن إبراهيم، قال: أخبّرنا الحسّن بن عليّ بن مَهْزِيار، عن أبيه، عن ابنِ أبي عُمَيْر، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبدالله (منه السلام) قال: «ما بعَث الله نبياً بعد لُوط إلّا في عِزٍّ مِنْ قَومِه».

٨/٥١٤١ وعنه، قال: حدّثني محمّد بن جعفر، قال: حدّثنا محمّد بن أحمد، عن محمّد بن الحسين، عن مومّد بن الحسين، عن موسى بن سَعدان، عن عبدالله بن القاسم، عن صالح، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: في قوله تعالى: ﴿قُوَّةُ ﴾. قال: «القُوّة: القائم (عبدالله)، والرُّكنُ الشَّديد: ثلاثمائة وثلاثة عشره.

٩/٥١٤٢ وعنه، قال: حدّثني أبي، عن سُليمان الدَّيْلَمي، عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (عبدالله) في قوله:

قال: «ما مِنْ عَبدٍ يخرُج من الدُّنيا يستَحِلَ عمَلَ قومٍ لوط إلّا زَماهُ الله جَنْدَلَة مِن تِلك الحِجارة، تكونُ مَنيَّتُه فيها، ولكنّ الخَلْقَ لا يَرونَه».

المحدود العبّاشي: عن أبي حمزة الثّمالي، عن أبي جعفر (عليه السلام) قال: وإنّ الله تبارك وتعالى لمّا فَضى عذاب قوم لُوطٍ بغُلامٍ عَليم، يُسلّي به مُصابّه بهلاكِ قَوْمٍ لُوط عذاب قوم لُوطٍ بغُلامٍ عَليم، يُسلّي به مُصابّه بهلاكِ قَوْمٍ لُوط عالله فرعت الله رسّلاً إلى إبراهيم يُبَشّرونَه بإسماعيل -قال فله خلوا عليه لبلاً ففزع منهم وخاف أن يكونوا سُرّاقاً، فلمّا رأنه الرّسُل فزعاً مذعوراً ﴿ فَقَالُواْ سَلاماً قَالَ إِنّا مِنكُمْ وَجِلُونَ ﴿ قَالُواْ لاَ تَوْجَلُ إِنّا نُبَشِّرُكَ بِغُلامٍ عَلِيمٍ ﴾ (١)، قال أبو جعفر (عليه الدين): «والغُلامُ العَليم هو إسماعيل من (١) هاجر.

قال أبو جعفر (عبداللهم): «والغُلامُ العَليم هو إسماعيل من (") هاجر. فقال إبراهيم للرُّسُل: ﴿ أَبَشَرْتُمُونِي عَلَىٰ أَنْ مَّسِنِي ٱلْكِبَرُ فَيِم تَبَشِّرُونَ ﴿ قَالُواْ بَشَرْ نَاكَ بِالْحَقِّ فَلا تَكُن مِن آلْقَانِطِينَ ﴾ (" قال إبراهيم للرّسُل: ﴿ فَمَا خَطْبُكُمْ ﴾ بعد البِشارة ﴿ قَالُواْ إِنَّا أُرْسِلْنَا إِلَىٰ قَوْمٍ مَّجْرِمِينَ ﴾ (" قوم لُوط إنّهم كانوا قوماً فاسِقين لِتُنذِرهم عَذابَ رَبِّ العالمين، قال أبو جعفر (عبديم): «قال إبراهيم: ﴿ إِنَّ فِيهَا لُوطاً

٦ . معاني الأخبار: ١/٢٢٤.

٧ ـ تفسير القمتي ١: ٣٢٥.

٨ ـ تفسير القشي ١: ٣٢٥.

٩ ـ تفسير ألقمي ١: ٣٣٦.

١٠ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٥/ ٤٤/ و١٥.

<sup>(</sup>١) الحجر ١٥: ٥٢ ـ ٥٣.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: بن،

<sup>(</sup>٢) الحجر ١٥: ٥٥ ـ ٥٥.

<sup>(1)</sup> الحجر ١٥: ٥٧ ـ ٥٨.

قَالُواْ نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَن فِيهَا لَنُنَجِيَنَّهُ وَأَهْلَهُ إِلَّا آمْرَأْتَهُ ﴾ (\*)، ﴿ قَدَّرْنَا إِنَّهَا لَمِنَ ٱلْغَابِرِينَ ﴾ (\*\*.

11/0156 عن أبي يزبد الحمّار، عن أبي عبد الله (عبد السلام) قال: وإنّ الله بعَثَ أربعَة أملاك بإهلاك قَوْم لوط: جَبْرَئيل، ومبكائيل، وإسرافيل، وكروبيل، فمرّوا بإبراهيم وهم مُعْتَمّون، فسَلَموا عليه فلم يَعْرِفُهُم، ورأى هبئة حَسَنة، فقال: لا يَخدِمُ هؤلاء إلّا أنا بنفسي، وكان صاحِبَ أضياف، فشّوى لهم عِجلاً سَميناً حتّى انضَجَه، ثمّ قرّبه إليهم، فلمّا وضَعه بين أيديهم رأى أيديهم لا تَصِلُ إليه نَكِرَهم وأوجَس منهم خِيفةً. فلمّا رأى ذلك جَبْرَئيل حَسَر العِمامة عن وَجُهِه، فعرَفه إبراهيم، فقال له: أنتَ هو؟ قال: نعم، ومرّت امرأتُه سارة فبشّرها بإسحاق، ومن وراء إسحاق يعقوب، قالتُ ما قالَ الله، وأجابوها بها في الكتاب.

فقال إبراهيم: فيما جِئتُم؟ قالوا: في هَالَكِ قَوْم لُوط. فقال لهم: إنْ كان فيها مائة من المؤمنين، أتهلكونهم؟ فقال له جَبْرَئيل: لا قال: فإن كانوا عشرين؟ قال: لا فقال له جَبْرَئيل: لا قال: فإن كانوا عشرين؟ قال: لا قال له جَبْرَئيل: لا قال: فإن كانوا عشرين؟ قال: لا قال: لا قال: لا قال: إنّ فيها لُوطاً. قالوا قال: فإن كانوا عَشَرة؟ قال: لا قال: إنّ فيها لُوطاً. قالوا فَنحْنُ أَعْلَمُ بِمَن فِيهَا لَنْنَجِينَةٌ وَأَهْلَهُ إلّا آمْرَ أَتَهُ كَانَتْ مِنَ آلفَابِرِينَ في أَنْ مَضَواه.

قال: وقال الحسن بن علي: لا أعلَمُ هذا القول إلا وهو يَسْتَبْقيهم، وهو قولُ الله: ﴿ يُجَادِلُنَا فِي قَوْمِ لُوطٍ ﴾. عن عبدالله بن هِلال، عن أبي عبدالله (عبد السلام) مثله، وزاد فيه: افقال: كُلُوا، فقالوا: إنّا لا تأكّل حتّى تُخبرنا ما ثمنه، فقال: إذا أكلتم فقولوا: بسم الله، وإذا فرَغتم فقولوا: الحَمْدُ لله، قال: «فالتفَتْ جَبْرُئيل إلى أصحابِه، وكانوا

<sup>(</sup>٥) العنكبوت ٢٦: ٣٢.

<sup>(</sup>٦) الحجر ١٥: ٦٠.

<sup>(</sup>٧) هذا اللفظ في سورة الذاريات ٥١: ٢٥.

<sup>(</sup>٨) قوله: (فضحكت) في الآية مقدّم على قوله (فبشَرناها) وأُخرهنا للتفسير.

١١ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٥٣/٤٦.

<sup>(</sup>١) العنكبوت ٢٩: ٣٢.

سورة هود (۱۱) ......۱۲۵ ..... ۱۲۵ .... ۱۲۵ .... ۱۲۵ .... ۱۲۵ .... ۱۲۵ .... ۱۲۵ .... ۱۲۵ .... ۱۲۵ .... ۱۲۵ ....

أربعةً رئيسُهم جَبْرَئيل، فقال: حَقّ لله أن يتَخِذَه خَليلاً، "".

١٢/٥١٤٥ ـ عن عبدالله بن سِنان، قال: سألتُ أبا عبدالله (عبدالله) يقول: ﴿ جَاءَ بِعِجْلِ حَنِيدٍ ﴾. قال: دمشويًا نضيجاً».

17/0167 ـ عن الفَضْل بن أبي قُرَّة، قال: سمِعتُ أبا عبدالله (عبد الله) يقول: وأوحى الله إلى إبواهيم: أنّه سيؤلّدُ لك. فقال لِسارَة، فقالت: أألِدُوأنا عَجُوزٌ؟ فأوحى الله إليه: أنّها سَتَلِدُ ويُعذّبُ أولادُها أربعمائة سنة برَدِّها الكلام عليّ». قال: وفلمًا طالَ على بني إسرائيل العَذاب ضَجُوا وبَكوا إلى الله أربعبن صَباحاً، فأوحى الله إلى موسى وهارون أن يُخلِّصهم مِنْ فِرْعَون، فحَطَ عنهم سبعين ومائة سنة».

قال: وقال أبو عبدالله (عبدالله): «هكذا أنتُم لو فعَلتُم لفرّج الله عَنا، فأمّا إذا لم تكونوا فإنّ الأمر ينتهي إلى مُنْتَهاه».

۱٤/٥١٤٧ - عن أبي عُبيدة، عن أبي جعفر (طباسلام) قال: اإنّ عليّ بن أبي طالب (طباسلام) مَرَّ بقوم فسَلَم عليهم، فقالوا: وعليكم السلام ورحمة الله وبركاته وَمَغْفِرَتُه ورِضوانه، فقال لهم أمير المؤمنين (طباسلام): لا تُجاوِزوا بنا ما قالتِ الأنبياء لأبينا إبراهيم (طباسلام)، إنّما قالوا: ﴿ رَحْمَتُ اللهِ وَبَركاتُهُ عَلَيكُمْ أَهْلَ البيّتِ إِنَّهُ حَدِيدً مَجيدً ﴾.

وروى الحسن بن محمّد مثله، غير أنّه قال: دما قالَتِ العِلائكة لأبينا (عباللهم).

10/01 ٤٨ - محمّد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن ابن محبوب، عن جميل، عن أبي عُبَيدة الحَذّاء، عن أبي جعفر (علم السلام) قال: امرّ أمير المؤمنين عليّ (علم السلام) بقّومٍ فسّلَم عليهم، فقالوا: عليّ السلام ورحمة الله وبركاته ومغفرته ورضوانه، فقال لهم أمير المؤمنين (علم الله المُجاوِزوا بنا مثل ما قالَتِ المملائكة لأبينا إبراهيم (علم السلام)، إنّما قالوا: ﴿ رَحْمَتُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ عَلَيكُمْ أَهْلَ البَيْتِ ﴾ .

١٦/٥١٤٩ ـ العيّاشي: عن عبدالرحمن، عن أبي عبدالله (عبه السلام) في قول الله: ﴿إِنَّ إِبْرَاهِيمَ لَحَلِيمٌ أَوَّاةً مُّنِيبٌ﴾. قال: وذَعّاءه.

عن زُرارة، وحُمُران ومحمّد بن مُسلم، عن أبي جعفر وأبي عبدالله (عليهماالسلام)، مثله.

١٧/٥١٥٠ ـ محمّد بن يعفوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن حَمّاد بن عيسى، عن حَريز، عن زُرارة،

<sup>(</sup>۲) تفسير العيّاشي ۲: ۱۵۳/۷۷.

١٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٥٤/١٥٤.

١٣ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٥٤/١٥٤.

١٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٥٤/٥٠.

١٥ ـ الكاني ٢: ١٣/٤٧٢.

١٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٥٤/١٥.

١٧ ـ الكافي ٢: ١/٢٣٨.

عن أبي جعفر (عبدالسلام) قال: «الأوّاه هو الدَّعّاء».

١٨/٥١٥١ - العيّاشي: عن أبي بَصير، عن أحدهما اعليمالسلام، قال: «إن إبراهيم اعبداسلام) جادل في قوم لُوط، وقال: ﴿إِنَّ فِيَها لُوطاً قَالُواْ نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَن فِيهَا﴾ (١) فزادَهُ إبراهيم، فقال جَبْرَئيل: ﴿ يآ إبْرَاهِيمُ أَعْرِضْ عَنْ هَٰذَاۤ إِنَّهُ قَدْ جَاءَ أَمْرُ رَبِّكَ وَإِنَّهُمْ ءَاتِيهِمْ عَذَابٌ غَيْرُ مَرْدُودٍ﴾ ».

19/010۲ - عن أبي يزيد الحَمَّار، عن أبي عبدالله اطبالله ، قال: وإنَّ الله تعالى بعَث أربعة أملاكِ في إهلاكِ قَومِ لوط: جَبْرَئيل، وميكائيل، وإسرافيل، وكروبيل، فأتوا لُوطاً وهو في زِراعَةٍ قُرْبَ القَرْيَة، فسلَموا عليه وهم مُعْتَمَون، فلمّا رآهم رأى هيئةً حسَنةً، عليهم ثِيابٌ بيضٌ، وعَمائِم بِيضٌ، فقال لهم: المَنْزِل؟ فقالوا: نعم. فتقدَّمَهُم ومشّوا خلفَه، فنَدِم على عَرْضِه المَنْزِل عليهم، فقال: أيَّ شيءٍ صَنعتُ، آتي بهم قَوْمي وأنا أعِرفُهم؟!.

فالنفّ إليهم فقال لهم: إنّكم لتَأثونَ شِراراً مِن خَلْق الله. فقال جَبْرَئيل (1): لا تعجل عليهم حتّى يشهَدَ عليهم ثلاث مرّات. فقال جَبْرَئيل إنّكم لتَأتونَ شِراراً من خَلْقِ الله. ثلاث مرّات. فقال جَبْرَئيل: هذه واحِدَة. ثمَّ مضى ساعةً، ثمّ التفَتْ إليهم، فقال: إنّكم لتَأتونَ شِراراً من خلق الله. فقال فقال جَبْرَئيل: هذه الثانية، ثمّ مَشى، فلمّا بلّغ بابّ المدينةِ التفّت إليهم، فقال: إنّكم لتَأتونَ شِراراً من خلق الله. فقال جَبْرَئيل: هذه الثالثة.

نم دَخَل ودخَلوا معه حتى دخل مَنزِله، فلمّا رأتهُم امرأته رأتُ هَبئة حَسَنةً، فصَعِدَت فوق السّطح فصفّة تن، فلم يَسْمَعوا، فذَخَنت، فلمّا رأو الدُّخان أفبلوا يُهرَعون حتى جاءوا إلى الباب، فنزَلت المرأة إليهم وقالت: عنده قومٌ ما رأيتُ قوماً فطّ أحسَن هيئةٌ منهم. فجاءوا إلى الباب ليَدخُلوها، فلمّا رآهُم لُوط قام إليهم، فقال لهم: يا قوم ﴿ فَا تَقُوا الله وَلا تُخزُونِ فِي صَيْفِي أَلَيْسَ مِنكُمْ رَجُلُ رَّشِيدٌ ﴾ وقال: ﴿ هَنَّولًا عَبْنَاتِي هُنَّ أَطْهَرُلَكُمْ ﴾ فذعاهُم إلى الحَلال، فقالوا: ﴿ هَا لَنَا فِي بَنَاتِكَ مِنْ حَقّ وَإِثَكَ لَتَعْلَمُ مَا نُرِيدُ ﴾ قال لهم: ﴿ لَوْ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوةً أَوْ فَدَعاهُم إلى الحَلال، فقالوا: ﴿ هَا لَنَا فِي بَنَاتِكَ مِنْ حَقّ وَإِثَكَ لَتَعْلَمُ مَا نُرِيدُ ﴾ قال لهم: ﴿ لَوْ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوةً أَوْ فَا الله عَلَى الحَلال، فقالوا: ﴿ مَا لَنَا فِي بَنَاتِكَ مِنْ حَقّ وَإِثَكَ لَتَعْلَمُ مَا نُرِيدُ ﴾ قال لهم: ﴿ لَوْ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوةً أَوْ فَا الله عَلَى الحَلال، فقالوا: ﴿ مَا لَنَا فِي بَنَاتِكُ مِنْ حَقّ وَإِثَكَ لَتَعْلَمُ مَا نُرِيدُ ﴾ قال لهم: وقو أن الله عَلَى الحَدول المَنْزِل، فصاح به جَبْرُئيل، وقال: يا لُوط دَعُهُم يدخُلُون، فلمّا دخلوا أهوى جَبْرَئيل بإصبَعِه نحوهم فذهبت أعينُهم، وهو قول الله: ﴿ فَطَمَسْنَا أَعْيُنَهُمْ ﴾ (٣).

ثمّ ناداه جَبْرَئيل: ﴿إِنَّا رُسُلُ رَبِّكَ لَن يَصِلُواْ إِلَيْكَ فَأَسْرِ بِأَهْلِكَ بِقِطْع مِن ٱلَّيْلِ ﴾ وقال له جَبْرَئيل: إِنَا بُعِئنا في إهلاكِهم فقال: با جَبْرَئيل، عَجُل، فقال: ﴿إِنَّ مَوْعِدَهُمُ ٱلصَّبْحُ أَلَيْسَ ٱلصُّبْحُ بِقَرِيبٍ ﴾ فأمَره فتحمَّل ومَن معَه إلا امرأته، ثمّ اقتَلعها ـ يعني المدينة ـ جَبْرَئيلُ بجَناحِه من سَبع أرَضِين، ثمّ رفَعها حتّى سَمِع أهلُ السَّماءِ الدُّنيا نِباحَ

۱۸ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۱۵۱/۱۵۱.

<sup>(</sup>١) العنكبوت ٢٦: ٣٢.

١٩ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٥٥/٥٥٠.

<sup>(</sup>١)كذا، والظاهر فقال الله لجبرئيل.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: فصعفت.

<sup>(</sup>٣) القمر ٥٤: ٧٧.

الكِلاب وصُراخَ الدُّيوك، ثمّ قلبَها وأمطَر عليها وعلى من حول المدينة حِجارةً من سِجَيل».

۲۰/٥۱٥٣ عن أبي بَصبر، عن أحدِهما (عليماالسلام) قال: وإنّ جَبْرَئيل لمّا أَتَى لُوطاً في هَلاك قومِه، ودخَلوا عليه، وجاء، قَومُه بُهرَعون إليه ـ قال ـ فوضَع يد، على الباب، ثمّ ناشَدَهم، فقال: ﴿ آتَقُواْ آللهُ وَلا تُخْرُونِ فِى صَيْفِى ﴾، ﴿ قَالُوا أَوَلَمْ نَنْهَكَ عَنِ آلْعَالَمِينَ ﴾ (١) ثمّ عرَض عليهم بَناته بنِكاح، فقالوا: ﴿ مَا لَنَا فِي بَنَاتِكُ مِنْ حَقّ وَانَّكَ لَتَعْلَمُ مَا نُرِيدُ ﴾. قال: فما مِنكُم رجُل رشيد؟ ـ قال ـ فأبوا، فقال: ﴿ لَوْ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوَّةٌ أَوْ ءَاوِيَ إِلَىٰ رُكُنِ شَدِيدٍ ﴾ ـ قال ـ وجَبْرَئيل ينظر إليهم فقال: لو يعلَم أي قوّةٍ له! ثمّ دَعاه وأناه، ففتَحوا الباب ودخلوا، فأشارَ جَبْرَئيل بيدِه، فرجَعوا عُميانَ يَلْتَمِسون الجُدران بأيديهم، يُعاهِدون الله لئن أصبَحْنا لا نستبفي أحَداً من آلِ لوط».

فقال: «فلمًا قال جَبْرَئيل: ﴿إِنَّا رُسُلُ رَبِكَ ﴾ قال له لُوط: يا جَبْرَئيل، عَجِل. قال: نعم. ثم قال: يا جَبْرَئيل، عَجِل. قال: الصَّبِحُ مَوْعِدُهم، ألبسَ الصَّبْحُ بقريب؟ ثمّ قال جَبْرَئيل: يا لُوط، اخرُج منها أنتَ وَولدك حتى تَبلُغَ مَوْضِع كذا وكذا. فقال: جَبْرَئيل، إنّ حُمُراتي حُمُراتُ ضِعاف. قال: ارتَحِل فاخرُج منها. فارتحَل حتى إذا كان السَّحَر نزل إليها جَبْرَئيل، فأد خَل جَناحَه تحتَها حتى إذا استقلَت (") قَلْبَها عليهم، ورمى جَبْرَئيل المدينة بحِجارةٍ من سِجُبل، وسَمِعَتْ امرأة لوطٍ الهَدَّة، فهلكَتْ منهاه.

٢١/٥١٥٤ ـ عن صالح بن سعد، عن أبي عبدالله (عليه السلام) في قوله تعالى: ﴿ لَوْ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوَّةُ أَوْ ءَاوِيَ إِلَىٰ رُكُنِ شَدِيدٍ﴾.

قال: «قُوَّةً: القائم (مداسلام)، والرُّكن الشَّديد: الثلاثمائة وثلاثة عشر أصحابه، (١).

٢٢/٥١٥٥ ـ عن الحسين بن عليّ بن يَفْطين، قال: سألت أبا الحسن (عليه السلام) عن إنبانِ الرَّجُلِ المَرأةَ مِن خَلفِها.

قال: «أَحَلَّتُها آيةٌ في كتاب الله، قولُ لُوطِّرِ ﴿ فَمَا لَا يَهِ مَنَّا أَطْهَرُلَكُمْ ﴾ وقد عَلِم أنّهم لبس الفَرْجَ يُريدون».

٢٣/٥١٥٦ ـ عن أبني حمزة، عن أبني جمعفر (منه السلام) قال: اإن رسول الله (منه الله) سأل جَبْرَ ثيل (عليه السلام): كيف كان متهلِكُ قوم ألوط؟

فقال: يا محمّد، إنّ قوم لُوط كانوا أهل قرية لا يتتَظَّفون من الغائطِ، ولا يتَطَهّرون من الجَنابة، بُخَلاء أشِحّاء

۲۰ ـ تفسير العيّاشي ۲: ١٥٦/٥٥.

<sup>(</sup>١) الحجر ١٥: ٧٠.

<sup>(</sup>۲) أي ارتفعت.

٢١ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٥٦/٥٥.

<sup>(</sup>١) أي إنه تمنّى قوّةً مثل قوّة القائم (مه السلام) وأصحاباً مثل أصحابه، يدُلّ عليه الحديث الآتي برقم (٢٧) عن كمال الدين: ٦٦/٦٧٣.

٢٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٥٧/٥٥.

۲۳ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۱۵۷/۱۵۷.

على الطعام، وإنّ لوطاً لبِث فيهم ثلاثين سنةً، وإنّماكان نازلاً عليهم ولم يكن منهم، ولا عشيرة له فيهم ولا قوم، وإنّه دَعاهم إلى الإيمان بالله واتّباعه، وكان ينهاهم عن الفّواحِش، ويَحُثّهم على طاعة الله فلم يُجببوه، ولم يتّبِعوه.

وإنّ الله لمّا همَّ بعَذابهم بعَث إليهم رُسُلاً منذرين عُذراً ونُذراً، فلمّا عَتَوا عن أمره بَعث الله إليهم ملائكةً ليُخرِجوا مَنْ كان في قَرْيَتِهم من المؤمنين، فما وجّدوا ('' فيها غير بيتٍ من المُسلمين فأخرَجوهم منها، وقالوا للُوط: ﴿أَسْرِ بِأَهْلِكَ﴾ في هذه الليلة ﴿ بِقِطْعٍ مِنَ آلَيْلِ وَآتَبِعْ أَدْبَارَهُمْ وَلَا يَلْتَفِتْ مِنكُمْ أَحَدٌ وَآمْضُوا حَيْثُ تُؤْمَرُونَ ﴾ (''.

قال: فلمّا انتصَف الليلُ سار لوطَّ بَبناتِه، وتولَت امرأتُه مُدبرة فانطلقت إلى فومها تسعى بلُوط، وتُخبِرهم أنَّ لُوطاً قد سار ببناته.

وإنّي نُودِيتٌ من تِلفاء العَرش لمّا طلّع الفَجْر: يا جَبْرَئيل، حقّ الفولُ من الله بحَتْم عذاب قوم لُوطٍ اليوم، فاهبِطْ إلى قريةِ قوم لُوط وما حَوت فافتَلِعُها من تَحتِ سَبْع أرّضين، ثمّ اعرُجْ بها إلى السَّماء، ثمّ أوقِفُها حتّى يأتيك أمُر الجبّارْ في فَلْبِها، ودَعْ منها آيةً ببّنةً ـ منزِلَ لُوطٍ ـ عِبْرَةً للسبّارة.

فه بَطَتُ على أهل القربة الظالمين، فضربتُ بجَناحِيَ الأيمَن على ماحّوى عليه شَرْقُها، وضَرَبتُ بجناحي الأيسَر على ما حَوى غربُها، فاقتَلَعتُها ـ يا محمّد ـ من تحت سَبع أرضين إلا منزِلَ لوطٍ آبةً للسبّارة، ثمّ عرَجتُ بها في خوافي " جناحي إلى السّماء، وأوقَفْتُها حتى سَبع أهلُ السماء زُفّاء (أ) دُيوكِها ونِباحَ كِلابها فلمّا أن طلَعتِ في خوافي ته جناحي إلى السّماء، وأوقَفْتُها حتى سَبع أهلُ السماء زُفّاء (أ) دُيوكِها ونِباحَ كِلابها فلمّا أن طلَعتِ الشّمسُ تُودِيتُ مِن تِلقاءِ العَرْش: يا جَبْرئيل، اقْلب القرية على القومِ المتجرمين، فقلَبتُها عليهم حتى صار أسفَلُها أعلاها، وأمطر الله عليهم حجارة من سِجيلٍ مَنْضُودٍ مُسَوَّعةُ علد ربّك، وما هي ـ يا محمّد ـ من الظالمين مِن أُمِّيكَ ببعيد،

قال: هفقال له رسول الله (سلراله عله واله): يا جَبْرَتْيل، وأينَ كانت قَرْيَتُهم من البلاد؟ قال: كان مَوْضِعُ قَرْيَتِهم إذ ذلك في مَوْضِع (٥) بُحَيرة طَبَرِيَّة (١) اليوم، وهي في نواحي الشام.

فقال له رسول الله (مذراه عليه راله): يا جَبْرَئيل، أرأيتَ حيث فلَبْتَها عليهم في أيَّ مَوْضِعٍ من الأرض وقَعتِ القَرْيَةُ وأهلها؟ فقال: يا محمّد، وقَعت فيما بين الشام إلى مِصْر، فصارت تِلالاً في البّحره.

<sup>(</sup>١) في «س»: وجدنا.

<sup>(</sup>۲) الحجر ۱۵: ۲۵.

<sup>(</sup>٣) الخَّوَافي: الريش الصِفار التي في جَناح الطير عند القَّوَادِم. «مجمع البحرين ـ خفا ـ ١: ١٢٩».

<sup>(1)</sup> زَقَا الصَّدَىٰ يَزْفُو وَيَزْفِي زُفَاءٌ: أي صاح. «الصحاح ـ زقا ـ ٦: ٢٣٦٨».

<sup>(</sup>٥) في «ط» والمصدر زيادة: الحيرة و.

<sup>(</sup>٦) بحُيرة طَبَريّة: بِركةٌ تُحيطُ بها الجبال، تَصُبّ إليها فَضَلات أنهارٍ كثيرةٍ، ومدينة طَبّريّة مُشرفة عليها، وهي من أعمال الأُرْدُنّ. «معجم البلدان ١: ٣٥١ و ٤: ١٧».

٢٤/٥١٥٧ ـ عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي عبدالله (على السلام) في قولِ الله: «إنَّا رُسُلُ ربَّكَ لن يَصِلُوا إليك فأسْرِ بأهلك بقِطْع مِن اللَّيل مُظلماً قال: قال أبو عبدالله (على السلام): «وهكذا قِراءَةُ أمير المُؤْمنين (علم السلام)».

٢٥/٥١٥٨ - عن ميمون البان، قال: كنتُ عند أبي عبدالله (عبدالله) فقُرئ عنده آباتٌ من هُود، فلمّا بلّغ
 وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهَا حِجَارَةٌ مِن سِجِيلٍ مَنْضُودٍ ۞ مُّسَوَّمَةٌ عِندَ رَبِّكَ وَمَا هِيَ مِن ٱلظَّالِمِينَ بِبَعِيدٍ ﴾ قال: «مَنْ ماتَ مُصِرًّا على اللّواط لم يَمُتْ حتى يَرْمِيه الله بحَجَرِ من تِلكَ الحِجارة، تكون فيه مَنِبَّنَهُ، ولا يَراهُ أَحَده.

٢٦/٥١٥٩ عن السَّكوني، عن أبي جعفر عن أبيه (عليه السلام) قال: «قال النبيّ (من اله عليه وآله): لمّا عَمِلَ قومُ لُوط ما عَمِلوا، بكَتِ الأرضُ إلى رَبّها حتَى بلغَتْ دموعها إلى السَّماء، وبكَتِ السَّماء حَى بلغَت دموعُها العَرْشَ، فأوحى الله إلى السَّماء أن احصِبيهم، وأوحى إلى الأرض أن اخسِفي بهم».

۲۷/۵۱٦٠ ابن بابَوَيه: بإسناده عن أبي بَصير، قال: قال أبو عبدالله (عليه السلام): «ما كان قولُ لوطٍ (عليه السلام) لقومه: ﴿ لَوْ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوَّةً أَوْ ءَاوِيَ إِلَى رُكُنِ شَدِيدٍ ﴾ إلا تمنّياً لقُوّة القائم (عليه السلام)، وما الرُّكن (١٠ إلا شِدَّة أصحابه، فإنَّ الرَّجُلُ منهم لَيُعطى قُوّة أربعين رَجُلاً، وإنَّ قَلْبَه أَشَدَ من زُبُر الحَديد، ولو مَرّوا بجِبالِ الحَديد لَتذَكْذَكَتْ، ولا يَكُفُون سُيوفَهم حتى يرّضى الله عزّ وجلّه.

٢٨/٥١٦١ ـ وقال عليّ بن إبراهيم، في قوله: ﴿ وَجَاّمَهُ قَوْمُهُ يُهْرَعُونَ إِلَيْهِ ﴾ أي يُسرِعون ويَعْدُون. وقال في قوله تعالى ﴿ مُسَوَّمَهُ ﴾: أي مُنَقَّطَة (١).



وَإِلَىٰ مَذَينَ أَخَاهُمْ شُعَيْباً قَالَ يَا قَوْمِ آغِيُهُ وِاللّهُ مَا لَكُم مِنْ إِلَٰهِ غَيْرُهُ وَلا تَنقُصُواْ آلْمِكْيَالَ وَآلْمِيزَانَ إِنِّى أَرَاكُم بِخَيْرٍ وَإِنِّى أَخَافُ عَلَيْكُمْ وَلا تَنقُصُواْ آلْمِكْيَالَ وَآلْمِيزَانَ إِنِّى أَرَاكُم بِخَيْرٍ وَإِنِّى أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ مُّحِيطٍ \* وَيَا قَوْمٍ أَوْفُواْ آلْمِكْيَالَ وَآلْمِيزَانَ بِالْقِسْطِ وَلا عَذَابَ يَوْمٍ مُّخْسُواْ آلنَّاسَ أَشْيَاءَهُمْ وَلَا تَعْقَوْاْ فِي آلازضِ مُفْسِدِينَ - إلى نوله تَبْخَسُواْ آلنَّاسَ أَشْيَاءَهُمْ وَلَا تَعْقَوْاْ فِي آلازضِ مُفْسِدِينَ - إلى نوله

٢٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٥٨ /٥٨.

٢٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٥٨/٥٥.

٢٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٥٩/١٥٩.

٢٧ ـكمال الدين وتمام النعمة: ٦٦/٦٧٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: ولا ذَكَر.

۲۸ ـ تفسير القمّي ۱: ۳۲۵ و ۲۳۲.

<sup>(</sup>١) في المصدر: منقوطة.

١٣٠ ..... البرهان في تفسير القرآن

## تعالى ـ وَمَا زَادُوهُمْ غَيْرَ تَتْبِيبٍ [ ١٠١ ـ ٢٠١]

1/0171 - على بن إبراهبم، قال: بعن الله شَعباً إلى مَذْيَن، وهي قرية على طريق الشام، فلم يؤمنوا به، وحكى الله قولَهم، قال: ﴿ يَا شَعَيْبُ أَصَلُوٰ تُكَ تَأْمُوكَ أَن نَتْرُكَ مَا يَعْبُدُ ءَابَا وَنَا ﴾ إلى قوله: ﴿ الْحَلِيمُ ٱلرَّشِيدُ ﴾ وحكى الله قولَهم، قال: ﴿ إِنَّكَ لَأَنتَ الْحَلِيمُ ٱلرَّشِيدُ ﴾ وإنها قال: قالوا: إنّك لأنتَ السّفيه الجاهل. فكنى الله عزّ وجل قولَهم فقال: ﴿ إِنَّكَ لَأَنتَ ٱلْحَلِيمُ آلرَّشِيدُ ﴾ وإنها أهلكهم الله بنقص المحال والميزان، قال: ﴿ يَا قَوْمِ أَرَءَيْتُمْ إِن كُنتُ عَلَى بَيّنَةٍ مِن رَبِّي وَرَزَقَنِي مِنْهُ رِزْقاً حَسَناً وَمَا أُرِيدُ أَنْ أَخَالِهَكُمْ إلىٰ مَا أَنْهَاكُمْ عَنْهُ إِنْ أُرِيدُ إِلّا ٱلْإِصْلاحَ مَا ٱسْتَطَعْتُ وَمَا تَوْفِيقِيَ إِلّا بِاللهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أَرْبِيدُ أَنْ أُرِيدُ إِلّا ٱلْإِصْلاحَ مَا ٱسْتَطَعْتُ وَمَا تَوْفِيقِيَ إِلّا بِاللهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أُرِيدُ أَنْ أُرِيدُ إِلّا ٱلْإِصْلاحَ مَا ٱسْتَطَعْتُ وَمَا تَوْفِيقِيَ إِلّا بِاللهِ عَلَيْهِ تَوَكُلْتُ وَإِلَيْهِ أَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ تَوَكُلْتُ وَإِلَيْهِ أَنْ أَنْهَاكُمْ عَنْهُ إِنْ أُرِيدُ إِلّا ٱلْإِصْلاحَ مَا ٱسْتَطَعْتُ وَمَا تَوْفِيقِي إِلّا بِاللهِ عَلَيْهِ تَوَكُلْتُ وَإِلَيْهِ أَنْ أُولِيهُ إِلَىٰ مَا أَنْهَاكُمْ عَنْهُ إِنْ أُرِيدُ إِلّا آلْإِصْلاحَ مَا ٱسْتَطَعْتُ وَمَا تَوْفِيقِي إِلَىٰ مَا أَنْهَاكُمْ عَنْهُ إِنْ أُرِيدُ إِلَا آلْإِصْلاحَ مَا ٱسْتَطَعْتُ وَمَا تَوْفِيقِي إِلّا إِنْهُ عَلَيْهِ تَوَكَلْتُ وَإِلَيْهِ

٢/٥١٦٣ ـ العَيّاشي: عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن بعض أصحابه، عن أبي عبدالله (عبد الله) في قول الله: ﴿إِنِّي ارَاكُم بِخَيْرِ﴾.

قال: «كان سِعْرُهم رَخيصاً».

٣/٥١٦٤ عن محمّد بن الفُضَيل، عن الرِضا رضا والله الله، عن انتِظار الفَرَج.

فقال: هأوَلَيْسَ تَعْلَم أَنَّ انتِظارَ الفَرَجُ مِنَ الفَرَجُ مِنَ الفَرَجُ ؟ لَنَّمَ قال إِنَّ الله تبارك وتعالى يقول: ﴿ وَآرْتَقِبُواْ إِنِّي مَعَكُمْ رَقِيبٌ ﴾ ٢.

محمد بن مسعود، قال: حدّثنا المُظفّر بن جعفر بن المُظفَّر العَلَويّ السَّمَرْقَندي (رحمه الله)، قال: حدثنا محمد بن مسعود، قال: حدّثني أبو صالح خَلَف بن حمّاد الكَشّي، قال: حدّثنا سَهْل بن زِياد، قال: حدّثني محمّد بن الحسين، عن أحمد بن محمّد بن أبي نَصْر، قال: قال الرضا (طبه العرم): وما أحسّن الصّبر وانتِظار الفَرّج، أما بن الحسين، عن أحمد بن محمّد بن أبي نَصْر، قال: قال الرضا (طبه العرم): وما أحسّن الصّبر وانتِظار الفَرّج، أما سمِعتَ قولَ الله عزَ وجلّ: ﴿ وَآرْتَقِبُواْ إِنِي مَعَكُمْ رَقِيبٌ ﴾ و﴿ فَانتَظِرُواْ إِنِي مَعَكُم مِنَ ٱلمُنتَظِرينَ ﴾ (١) فعلَبكُم سمِعتَ قولَ الله عزَ وجلّ: ﴿ وَآرْتَقِبُواْ إِنِي مَعَكُمْ رَقِيبٌ ﴾ و﴿ فَانتَظِرُواْ إِنِي مَعَكُم مِنَ ٱلْمُنتَظِرينَ ﴾ (١) فعلَبكُم

سورة هود آية . ١٠١.٨٤ ـ

١ ـ تفسير القمني ١: ٣٣٧.

٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٥٩/٦٩.

٣ ـ تفسير العيّاشيّ ٢: ١٥٩/٦٢.

٤ ـكمال الدين وتمام النعمة: ٥/٦٤٥.

<sup>(</sup>۱) الأعراف ٧٪ ٧١، يونس ١٠: ١٠٢.

بالصَّبْرِ فإنَّه إنَّما يَجِيء الفَرَجُ على اليّأس، فقد كان الذين مِن قَبْلِكم أَصْبَر منكم،

محمد السناني، وعلي بن أحمد بن أحمد بن محمد السناني، وعلي بن أحمد بن أحمد بن أحمد بن أحمد بن محمد السناني، وعلي بن أحمد بن محمد المسادي المنافي، قال: حدّ ثنا بَكْر بن عبدالله بن حبيب، قال: حدّ ثنا تميم بن بُهْلُول، عن أبيه، عن جعفر بن سُليمان التصري، عن عبدالله بن الفَضْل الهاشمي، قال: سألتُ أبا عبدالله جعفر بن محمد (عبدالله)، قال: قلتُ: فقوله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَا تُوفِيقِي إِلّا بِاللهِ ﴾ وقوله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَا تُوفِيقِي إِلّا بِاللهِ ﴾ وقوله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَا تُوفِيقِي إِلّا بِاللهِ ﴾ وقوله عزّ وجلّ: ﴿ إِن يَنصُرُكُم مِن بَعْدِهِ ﴾ (١) .

فقال: وإذا فعل العَبدُ ما أمره الله عزّ وجلّ به من الطّاعَةِ، كان فِعلُه وَفقاً لأمرِ الله عزّ وجلّ، وسُمّي العَبُد به مُوَقَفاً، وإذا أراد العَبدُ أن يَدخُلَ في شيءٍ مِنَ مَعاصي الله، فَحالَ الله تبارك وتعالى بينه وبين تلك المَعْصِبَة فترَكها، كان تَرْكُه لها بتَوفيقِ الله تعالى ذكره، ومتى خَلّى بينَه وبين تلك المَعْصِبة فلم يَحُلُّ بينَه وبينَها حتّى يرتكبها (٢)، فقد خَذَلَه ولم يَنْصُرْهُ ولم يُوفِقه.

٧٠ ١٩٧٦ - وقال على بن إبراهبم: ثم ذكر عزّ وجل قصّة موسى (عدالسلام): فقال: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا مُوسَى بِآيَاتِنَا وَسُلْطَانٍ مَّبِينٍ ﴾ إلى قوله تعالى ﴿ وَأُتْبِعُواْ فِي هَلْذِهِ لَعْنَةً ﴾ يعني الهلاك والغَرَق ﴿ وَيَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ بِنْسَ ٱلرِّفْدُ ٱلْمَرْفُودُ ﴾ أي يَرفِدُهم الله بالعَذاب. ثم قال لنبيّه (سَلَ شَهَداله): ﴿ فَلِكَ مِنْ أَلْبَاءِ ٱلْقُرَى ﴾ أي أخبارها ﴿ وَمَازَادُوهُمْ غَيْرَ تَثْبِيبٍ ﴾ أي غير تَخْسِير.

مُ ٧/٥١٦٨ أو تَصِيداً ، بالنَّصْب، ثمّ قال: وي عبدالله (عبد الله (عبد الله (عبد الله عبد) قرأ وقَمِنها قائِماً وَحَصِيداً ، بالنَّصْب، ثمّ قال: ديا أبا محمد، لا يكونُ حَصيداً إلّا بالحديد».

وفي رواية أخرى: «فَمِنها قائمٌ وحَصِيدٌ. أيكونُ الحصيدُ إلّا بالحديد، (١).

مراحت تكوية رصوح سدوى

قوله تعالى:

# إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَأَيَةً لِمَنْ خَافَ عَذَابَ ٱلْأَخِرَةِ ذَٰلِكَ يَوْمٌ مَّجْمُوعٌ لَهُ اللهُ عَنْ أَلْهُ اللهُ عَنْ أَلُهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ أَلْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ أَلْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ أَلْهُ اللهُ اللهُ عَنْ أَلْهُ اللهُ اللهُ عَنْ أَلْهُ اللهُ اللهُ عَنْ أَلْهُ اللهُ عَنْ أَلْهُ اللهُ عَنْ أَلْهُ اللهُ اللهُ عَنْ أَلْهُ اللهُ عَنْ أَلْهُ اللهُ عَنْ أَلْهُ اللهُ عَنْ أَلْهُ اللهُ اللهُ عَنْ أَلْهُ اللهُ عَنْ أَلْهُ اللهُ عَنْ أَلْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ أَلْهُ اللهُ اللهُ

١/٥١٦٩ ـ عليّ بن إبراهيم: أي يَشْهَدُ عليهِمُ الأنبياءُ والرُّسُل.

٥ ـ التوحيد: ١/٢٤١.

<sup>(</sup>۱) آل عمران ۳: ۱۲۰.

<sup>(</sup>۲) في «س» و «ط»: يتركها.

٦ ـ تفسير القمّي ١: ٣٣٧.

٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٥٩ /٦٣.

 <sup>(</sup>١) تفسير العيّاشي ٢: ١٥٩/١٥٩. وفي نور الثقلين ٢: ٣٩٤/٣٩٤ هذه الرواية بالنصب أيضاً.
 سورة هود آية ١٠٠٠ ـ

١ ـ تفسير القمّي ١: ٣٢٨.

٣/٥١٧٠ ابن بابَويه، قال: حدّثنا أبي، قال: حدّثنا أحمد بن إدريس،، عن محمّد بن أحمد بن يحيى ومحمّد بن جابر، عن ومحمّد بن عليّ بن محبوب، عن محمّد بن عيسى بن عُبَيد، عن صَفْوان بن يحيى، عن إسماعيل بن جابر، عن رجاله، عن أبي عبدالله (عليه السلام): في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ ذَٰلِكَ يَوْمٌ مَّجْمُوعٌ لَهُ ٱلنَّاسُ وَذَٰلِكَ يَوْمٌ مَّشُهُودٌ ﴾.

قال: والمَشْهودُ: يومُ عرَفة، والمَجموعُ له الناس: يومُ القيامة،

٣/٥١٧١ وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن، قال: حدّثنا الحسين بن الحسن بن أبان، عن الحسين بن سعيد، عن الحسين بن النَّفر بن سُوَيد، عن محمّد بن هاشم، عمّن روى عن أبي جعفر (عبه السلام) قال: سأله الأبرشُ الكَلْبي عن قولِ الله عزّ وجلّ: ﴿ وَشَاهِدٍ وَمُشْهُودٍ ﴾ (١).

فقال: أبو جعفر (طب السلام): دوما قيلَ لك؟، فقال: قالوا: الشاهِدُ: يومُ الجُمُعة، والمَشْهودُ: يومُ عَرَفة. فقال أبو جعفر (طب السلام): ليس كما قيل لك، الشاهِدُ: يوم عرّفة، والمَشهودُ: يومُ القِيامة، أما تقرأ القُرآن؟ قال الله عزّ وجلّ: ﴿ ذَٰلِكَ يَوْمٌ مَّجْمُوعٌ لَهُ ٱلنَّاسُ وَذَٰلِكَ يَوْمٌ مَّشْهُودٌ ﴾ .

٤/٥١٧٢ - العبّاشي: عن محمّد بن مُسلم، عن أحدهما (عليماالسلام)، قال: في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَإِلَكَ يَوْمٌ مَّجْمُوعٌ لَّهُ ٱلنَّاسُ وَذَٰلِكَ يَوْمٌ مَّشْهُودٌ﴾.

قال: «فذلك يوم القيامة، وهو اليوم الموعود».

قوله تعالى:

يِوْمَ يَأْتِ لَا تَكَلَّمُ نَفْسٌ إِلَّا بِإِذْنِهِ فَمِنْهُمْ شَقِيِّ وَسَعِيدٌ \* فَأَمَّا آلَّذِينَ فِيهَا شَقُواْ فَفِي آلنَّارِ لَهُمْ فِيهَا زَفِيرٌ وَشَهِيقٌ \* خَالِدِينَ فِيهَا مَادَامَتِ شَقُواْ فَفِي آلنَّارِ لَهُمْ فِيهَا زَفِيرٌ وَشَهِيقٌ \* خَالِدِينَ فِيهَا مَادَامَتِ آلسَّمَا وَاتُ وَآلاً رَبُّكَ إِنَّ رَبُّكَ فَعَالٌ لِمَا يُرِيدُ \* وَأَمَّا آلَسَمَا وَاتُ وَآلاً رُضُ إِلَّا مَا شَاءً رَبُّكَ إِنَّ رَبُّكَ فَعَالٌ لِمَا يُرِيدُ \* وَأَمَّا آلَذِينَ سُعِدُواْ فَفِي آلْجَنَّةِ - إلى قوله تعالى - غَيْرَ مَجْذُوذٍ [١٠٨-١٠٥]

1/01۷۳ مالحسين بن سعيد الأهوازي، في كتاب (الزهد): عن النَّضْر بن سُوَيد، عن دُرُسْت، عن أبي جعفر الأَحْوَل، عن حُمْران، قال: قلت لأبي عبدالله (عبدالله): إنَّه بلَغنا أنَّه يأتي على جَهنّم حتّى تَصفِق أبوابها. فقال: الا

٢ ـ معاني الأخبار: ١/٢٩٨.

٣ ـ معاني الأخبار: ٢٩٩/٥.

<sup>(</sup>۱) البروج ۸۵: ۳.

٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٥٩ /٦٥.

والله إنَّه الخُلود،.

قلتُ: ﴿ خَالِدِينَ فِيهَا مَادَامَتِ ٱلسَّمُوَاتُ وَٱلْأَرْضُ إِلَّا مَا شَاءَ رَبُّكَ ﴾ ؟ فقال: دهذه في الذين يخرُجون من الناري.

٢/٥١٧٤ ـ وعنه، قال: حدّثنا فضالة، عن القاسم بن بُرَيد، عن محمّد بن مُسلم، قال: سألتُ أبا عبدالله المباسلام، عن الجهنّميّين.

فقال: «كان أبو جعفر (عبدالله) يقول: يَخْرُجون منها فَيُنتَهى بهم إلى عَيْنِ عند باب الجَنَّة. تُسمَّى عَينُ الحَيّوان، فينُضَح عليهم من مائها، فينبُنون كما ينبُّت الزّرع، تنبُّت لُحومُهم وجُلودُهم وشُعورُهم.

٣/٥١٧٥ وعنه: عن فَضالة بن أيُوب، عن عُمر بن أبان، عن أديم أخي أيُوب، عن حُمْران، قال: قلت لأبي عبدالله (عليه السلام): إنّهم يقولون: لا تعجَبون مِن قومٍ يَزْعُمون أنّ الله يُخرجُ قوماً من النار فيجعَلهم من أصحاب الجنّة مع أوليائه.

فقال: «أما يقرءُون قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَمِن دُونِهِمَا جَنَّتَانِ﴾ " إنّها جَنّة دونَ جنّةٍ، ونارٌ دون نارٍ، إنّهم لا يُساكِنون أولياء الله ـ وقال ـ إنَّ بينَهُما والله مَنْزلة "، ولكِن لا أستَطيع أن أتكلّم، إنّ أمرَهم لأضيّق من الحَلْقَة، إنّ القائم إذ اقام بدأ بهؤلاء».

177 هـ/ 197 وعنه: عن فضالة، عن عُمَر بن أبان، قال سألتُ أبا عبدالله (طبه السلام) عمّن أدخِل في النار، ثمّ أخرِج منها: ثمّ أدخل الجنّة.

فقال: «إن شِئت حدَّثتك بماكان يقول فيه ألى، قال: إنّ أناساً يخرُجون من النار بعد ماكانوا حِمَماً (١)، فيُنطَلَق بهم إلى نهرٍ عند بابِ الجنّة، يُقال له؛ الحَيْوان، فيُنْضَح عليهم من مائِه فـنَنبُتُ لحـومُهم ودِمـاؤهم وشُعورُهم».

۵/۵۱۷۷ وعنه: عن فضالة، عن عُمر بن أبان، قال: سمِعتُ عبداً صالِحاً بقول في الجهنَّميّين: «إنهم يدخُلون النار بذنوبهم، ويخرُّجون بعَفو الله».

٣/٥١٧٨ وعنه: عن عُثمان بن عيسى، عن ابن مُشكان، عن أبي بَصير، قال: سمِعتُ أبا جعفر (طه السلام)

۲ ـکتاب الزهد: ۲۵٦/۹۵.

٣ ـ كتاب الزهد: ٢٥٧/٩٥.

<sup>(</sup>١) الرحمن ٥٥: ٦٢.

<sup>(</sup>٢) في المصدر نسخة بدل: منزلتين.

٤ ـ كتاب الزهد: ٢٥٨/٩٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر نسخة بدل: حميماً.

٥ ـ كتاب الزهد: ٢٥٩/٩٦.

٦ ـ كتاب الزهد: ٢٦٠/٩٦.

يقول: وإنّ قوماً بُحرَفون بالنار حتّى إذا صاروا حِمَماً (١) أدرَكَتْهُمُ الشّفاعة ـقال ـفيُنْطَلق بهم إلى نهرٍ يَخْرُجِ مِن رَشْحِ أهل الجِنّة فيغتَسِلون فيه، فننبُتُ لحومُهم ودماؤهم، ويذهَبُ عنهم فَشَف (١) النار، ويدخُلون الجنّة، فيُسَمّونَ الجَهنّميِّين فيُنادُون بأجمَعِهم: اللَّهمَ أذهِبْ عَنَا هذا الاسم ـقال ـفيذهب عنهم».

ئمَ قال: «يا أبا بَصير، إنّ أعداء على هم الخالدون في النار لا تُدرِكهُم الشفاعة».

٧/٥١٧٩ ـ وعنه: عن فضالة، عن رِبُعي، عن الفُضَيل، عن أبي جعفر (مداسلام) قال: ﴿إِنَّ آخِرَ مَن يخرُج مِن النار لَرَجُلٌ يقال له: هَمَّام <sup>(١)</sup>، فينادي: يا ربّاء <sup>(١)</sup>، يا حَنَّان، يا مَنَّان».

۸/۵۱۸- وعنه: عن محمّد بن أبي عُمّير، عن عبدالرحمن بن الحَجّاج، عن الأحْوَل، عن حُمْران، قال: سمِعتُ أبا جعفر (عبدالسلام) يقول: (إنّ الكفّار والمُشرِكين يَرُون (١) أهلَ التَّوحيد في النار، فيقولون: ما نَرى توحِيدُكم أغنى عنكم شيئاً، وما نَحنُ وأنتُم إلا سَواء ـ قال ـ فيأنفُ لهُم الرَّبُّ عزَ وجلَ، فيقولُ للمَلائِكة: اشفَعوا، فيَشْفَعون لِمَنْ شاء الله، ويقول للمُؤمنين مثل ذلك، حتى إذا لم يَبْقَ أحَد إلّا تبلُغه الشّفاعة، قال الله تبارك وتعالى: أنا أرْحَمُ الراحِمين، أخرُجوا بِرحمنى، فيَخْرجُون كما يَخْرُج الفَرَاش؛ (١).

٩/٥١٨١ - العبّاشي: عن زُرارة، قال: سألتُ أبا جعفر عبدسلام، عن قبول الله: ﴿وَأَمَّا ٱلَّذِينَ سُعِدُواْ فَفِي ٱلْجَنَّةِ﴾ إلى آخر الآيتين.

قال: ههاتان الآيتان في غيرِ أهلِ الخُلود مِن أهْلِ الشَّقاوة والسَّعادة، إن شاء الله يجعَلهم خارجين. ولا تَزعُم يا زُرارة ـ أنّى أزعُم ذلك.

١٠/٥١٨٢ ـعن حُمْران، قال: قلت لأبي جعفر اعلى السلام، تُجعِلتُ فِداك، قول الله تعالى: ﴿ خَالِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ آلسَّمَٰ وَاتُ وَٱلْأَرْضُ إِلَّا مَا شَاءَ رَبُّكَ ﴾ . [لأهل النار، أفرأيت قوله لأهل الجنّة: ﴿ خَالِدِينَ فِيهَا مَادَامَتِ آلسَّمُوَاتُ وَٱلْأَرْضُ إِلّا مَا شَاءَ رَبُّكَ ﴾ ]؟ قال: «نعم، إن شاءَ جعل لهم دُنياً فردُهم، وما شاء».

وسألتُه عن قول الله: ﴿ خَالِدِينَ فِيهَا مَادَّامَتِ ٱلسَّمَّـُوَاتُ وَٱلْأَرْضَ إِلَّا مَا شَاءَ رَبُّكَ ﴾. قال: «هذه في الذين يَخْرُجون من النار».

<sup>(</sup>١) في المصدر نسخة بدل: حميماً.

 <sup>(</sup>٢) قَشِفَ قَشَفاً: إذا لوّحته الشمس فتغيّر. «الصحاح ـ قشف ـ ٤: ١٤١٦».

۷ ـ کتاب الزهد: ۲۹۱/۹۹.

<sup>(</sup>١) وفي المصدر نسخة بدل: هام.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: يُنادي فيها عُمُراً.

٨ ـ كتاب الزهد: ٢٦٤/٩٧.

<sup>(</sup>١) في «طα: يُعيَرون.

<sup>(</sup>٢) في المصدر زيادة: قال ثم قال أبو جعفر وعليه السلام، ثم مُذَت العُمُد وأُعمدت (وأُصمدت) عليهم وكان والله الخُلود.

٩ . تفسير العيّاشي ٢: ١٦٠/١٦٠.

۱۰ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۱۲۰/۸۸.

سورة هود (۱۱) ...... (۱۱) ..... (۱۱) .... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱)

11/01۸۳ ـ عن أبي بَصير، عن أبي جعفر (طبالسلام) في قوله: ﴿ فَمِنْهُمْ شَقِيٌّ وَسَعِيدٌ ﴾.

قال: «في ذكر أهل النار استئناء، وليس في ذكر أهل الجنّة استثناء (١) ﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ سُعِدُواْ فَفِي ٱلْجَنّةِ خَالِدِينَ فَيِهَا مَا دَامَتِ ٱلسَّمَـٰوَاتُ وَٱلْأَرْضُ إِلّا مَا شَاءَ رَبُّكَ عَطَآءٌ غَيْرَ مَجْذُوذٍ ﴾ ،

وفي رواية أخرى: عن حَمَّاد، عن حريز عن أبي عبدالله (عبدالله) اعطَاءً غَيْرَ مَجْدُودٍ، بالدال (٢).

النار، فقال في صِفاتِ أهلِ الجَنّة: «قمنهُم مَنْ لَقِيَ الله شَهيداً لرُسله». فَصَص أهلِ الميثاق، من أهل الجَنّة وأهل النار، فقال في صِفاتِ أهلِ الجَنّة: «قمنهُم مَنْ لَقِيَ الله شَهيداً لرُسله». ثمّ مرّ (1) في صِفَتهم حتى بلغ من قوله: «ثمّ جاء الاستثناءُ مِنَ الله في الفَريقَين جميعاً، فقال الجاهِلُ بعِلمِ التفسير: إنّ هذا الاستثناء من الله إنما هو لِمَن دخل الجَنَّة والنَار، وذلك أنّ الفَريقين جميعاً بخرُجان منهما، فَبَرْقيان وليس فيهما أحَدٌ. وكذَبوا، لكن عَنى بالاستثناء أنّ ولا آدَم كلّهم ووُلدَ الجَّانِ معهم على الأرض، والسماوات تُظِلّهم، فهو يَنقُل المؤمنين حتى يُخرِجهم إلى ولاية الشّياطين، وهي النار، فذلك الذي عَنى الله في أهلِ الجَنّة وأهلِ النّار: ﴿ مَا دَامَتِ ٱلسَّمَاوَاتُ وَٱلْأَرْضُ ﴾ يقول: في الدّنيا، والله نبارك وتعالى ليسَ بمُخرِج أهلَ الجَنّة منها أبداً، ولاكُلّ أهل النار منها أبداً، وكيف يكون ذلك وقد قال الله في كتابه: ﴿ مَا كِثِينَ فِيهِ أَبَداً ﴾ (1) ليسَ فيها استثناء؟! وكذلِك قال أبو جعفر (عبد المه)، مَنْ دخل في ولاية قل الخروج من الجَنّة والنّار والدّخول».

1٣/٥١٨٥ ـ ابن بابَوَيه، قال: حدّثنا الحسين بن يحيى، عن ضَريس البَجَلي، قال: حدّثنا أبي، قال: حدّثنا أبو جعفر محمّد بن عُمارة السُّكري السُّرياني، قال: حدّثنا إبراهيم بن عاصِم بقَزْوينَ، قال: حدَثنا عبدالله بن هارون الكَرْخِي، قال: حدّثنا أبو جعفر أحمد بن عبدالله بن زَيد بن سَلام بن عبدالله، قال: حدّثني أبي عبدالله بن زيد، قال: حدّثني أبي ريد بن سَلام، عن أبيه سَلام بن عبدالله، عن عبدالله، عن أبيه سَلام بن عبدالله، عن عبدالله عن عبدالله عز وجل خَلْقاً بلا حُجّة؟ فقال: «مَعادُ الله عزّ وجل». سألتُ رسول الله (من شعه داله)، فقلتُ: أخبِرُني أبعذً ب الله عزّ وجل خَلْقاً بلا حُجّة؟ فقال: «مَعادُ الله عزّ وجل».

قلتُ: فأولادُ المُشْرِكين في الجَنّة أم في النّار؟ فقال: «إنّ الله تبارك وتعالى أولى بهم، إنّه إذاكان يوم القيامة، وجمّع الله عزّ وجلّ الخَلائق لِفَصْل القَضاء يأتي بأولاد المُشركين، فيقول لهم: عَبيدي وإماثي، مَنْ رَبُّكُم، وما

۱۱ ـ نفسيرالعيّاشي ۲: ۱۹۰/۱۹۰.

<sup>(</sup>۱) قال المجلسي: ظاهر خبر أبي بصير أنّ في مُصحف أهل البيت دعليهم السلام؛ لم يكن الاستثناء في حال أهل الجنّة بلكان فيه (خالدين فيها ما دامت السماوات والأرض عطاءً غير مجذوذ) وإنّما زيد في الخبر من النُسّاخ «بِحار الأنوار ٨: ٣٤٩/١٠. وسيأتي عن الصادق طبه السلام، تفسير للاستثناء في الحديث (١٢).

<sup>(</sup>٢) تفسير العيّاشي ٢: ١٦١/٠٠.

۱۲ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۱۵۸/۱۵۹.

<sup>(</sup>١) في المصدر: من.

<sup>(</sup>۲) الكهف ۱۸: ۳.

١٣ ـ التوحيد: ١/٣٩٠.

دينُكم، وما أعمالُكُم؟ ـقال ـ فيفولون: اللهمَّ ربَّنا أنتَ خَلقُنَنا (١)، وأنتَ أمتَّنا (١)، ولم تَجعَلُ لنا ألسِنَةُ ننطِقُ بها، ولا أسماعاً نشمَع بها، ولاكتاباً نقرؤه، ولا رسولاً فنتَبعه، ولا عِلمَ لنا إلّا ما عَلَّمتنا».

قال: «فيقول نهم عزّ وجلّ: عبيدي وإمائي، إنْ أمرْتكم بأمرٍ أنفمَلونه؟ فيقولون: السّمع والطاعة لك، يا ربّنا. فبأمر الله عزّ وجلّ ناراً يُقال لها الفَلَق، أشدّ شيء في جهنّم عذاباً، فتخرُج من مكانها سوداء مُظلّمة بالسّلاسِل والأغلال، فبأمرها الله عزّ وجلّ أن تنفُخ في وجوه الخِلائق نَفْخَة، فننفُخ، فَمِنْ شِدّة نفْخَتِها تنقطع السّماء، وتشطمس النّجوم، وتجمّد البحار، وتزول الجبال، وتظلّم الأبصار، وتضعُ الحوامِلُ حَمْلَها، وتشيبُ الولدانُ مِن هو يها يوم القيامة، ثمّ يأمر الله تبارك وتعالى أطفال المُشركين أن يُلقوا أنفسهم في تلك النار، فمن سبق له في عِلْم الله عزَ وجلّ أن يكون سعيداً، ألقى نفسه فيها، فكانتِ النار عليه بَرُدا وسَلاماً، كما كانت على إبراهيم (عبداللهم)، ومَنْ سَبق له في عِلْم الله عز وجلّ أن يكون سعيداً، ألقى نفسه فيها، فكانتِ النار عليه بَرُدا وسَلاماً، كما كانت على إبراهيم (عبداللهم) ومَنْ سَبق له في علِم الله عزّ وجلّ أن يكون شَفِياً، امثنّع فلم يُلقي نفسه في النار، فيأمر الله تبارك وتعالى النار فتلتقطه لتربي في أمر الله، واميناعه من الدُخول فيها، فيكون تَبعاً لآبائه في جهنّم، وذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ فَهِنْهُمْ شَقِي وسَعِيدُ هُ فَأَمّا الَّذِينَ شَقُواْ فَفِي آلنّارِ لَهُمْ فِيهَا زَفِيرٌ وَشَهِيقٌ هُ خَالِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ آلسَّمَا وَاتُ وَالْأَرْضُ إلّا ما شَاءَ رَبُّكُ فَمّالًا لِمَا يُومِلُ عَطّاءً غَيْر مَجْدُودَ هُ وأمّا الَّذِينَ شُعِدًا أَنْهِى ٱلْجَنَّةِ خَالِدِينَ فِيهَا مَادَامَتِ آلسَّمَاوَاتُ وَٱلْأَرْضُ إلّا مَا شَاءَ رَبُّكُ عَطَاءً غَيْرَ مَجْدُودَ هُ وأمّا الَّذِينَ شُعِدُوا فَفِى ٱلْجَنَّةِ خَالِدِينَ فِيهَا مَادَامَتِ آلسَّمَاوَاتُ وَٱلْأَرْضُ إلّا مَا شَاءَ رَبُّكُ عَطَاءً غَيْرَ مَجْدُودَ هُ وأمّا الَّذِينَ شُعِدُوا فَفِى ٱلْجَنَّةِ خَالِدِينَ فِيهَا مَادَامَتِ آلسَّمَاوَاتُ وَٱلْأَرْضُ إلّا مَا شَاءً رَبُّكُ عَطَاءً عَيْرَ مَجْدُودَ هُ وَ

14/0147 - وفال علي بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَأْتِ لَا تَكَلَّمُ نَفْسٌ إِلَّا بِإِذْنِهِ فَمِنْهُمْ شَقِيٌّ وَسَعِيدٌ ﴿ فَأَمَّا أَلَّذِينَ شَقُواْ فَفِي النَّارِ لَهُمْ فِيهَا زَفِيرٌ وَشَهِيقٌ ﴿ خَالِدِينَ فِيهَا ﴾ : فهذا في نارِ الدُنيا قبلَ يوم القيامة : ﴿ مَا ذَامَتِ السَّمَوْاتُ وَأَلَّا اللَّهِينَ شَعِدُواْ فَفِي آلْجَنَّةِ خَالِدِينَ فِيهَا ﴾ يَعني في جِنان الدُنيا السَّمَوْاتُ وَأَلَا رُضُ ﴾ قال: وقوله: ﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ شَعِدُواْ فَفِي آلْجَنَّةِ خَالِدِينَ فِيهَا ﴾ يَعني في جِنان الدُنيا التي تُنقَلُ إليها أرواحُ المؤمنين ﴿ مَا ذَامَتِ ٱلسَّمَوَاتُ وَٱلْأَرْضُ إِلَّا مَا شَآءَ رَبُّكَ عَطَآءٌ غَيْرَ مَجْذُوذٍ ﴾ يَعني غير التي تُنقَلُ إليها أرواحُ المؤمنين ﴿ مَا ذَامَتِ ٱلسَّمَوْاتُ وَآلاً فَي الْأَرْضُ إِلَّا مَا شَآءَ رَبُكَ عَطَآءٌ غَيْرَ مَجْذُوذٍ ﴾ يَعني غير مقطوع مِن نَعبم الآخِرة في الجنّة يَكُونُ مُتَصِلاً به، وهو رَدُّ على مَنْ يُنكِرُ عَذَابَ القَبْرِ والقُوابَ والعِقابَ في الدنيا في البَرْزَخ قبلَ بَومِ القِبَامَة.

قوله تعالى:

## وَإِنَّ كُلًا لِمُا لَيُوَفِّيَنَّهُمْ رَبُّكَ أَعْمَالَهُمْ - إلى فوله نعالى - فَٱسْتَقِمْ كَـمَا َ أُمِرْتَ وَمَن تَابَ مَعَكَ وَلَا تَطْغَوْاْ [ ١١٢ ـ ١١٢]

١/٥١٨٧ ـ عليّ بن إبراهيم، قال في قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ كُلَّا لَّيْوَفِّيَنَّهُمْ رَبُّكَ أَعْمَالَهُمْ ﴾ قال: في القيامة،

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: ولم نَخْلُقْ شيئاً.

<sup>(</sup>٢) في المصدر زيادة: ولم نُعِثُ شيئاً.

١٤ ـ تفسير القمّي ١: ٣٣٨.

سورة هود (۱۱) ...... ۱۳۷ ..... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ ..... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷ ...

ثمّ قال لنبيّه (سنّ الله عله داله): ﴿ فَاسْتَقِمْ كُمّاً أُمِرْتَ وَمَن تَابَ مَعَكَ وَلَا تَطْغَوْاْ ﴾ أي في الدنيا لا تَطْغُوا.

قوله تعالى:

## وَلَا تَرْكَنُوٓاْ إِلَى آلَّذِينَ ظَلَمُواْ فَتَمَسَّكُمُ آلنَّارُ [ ١١٣ ]

١/٥١٨٨ ـ محمّد بن يعقوب: عن عِدَةٍ من أصحابنا، عن سَهْل بن زِياد رفّعه، عن أبي عبدالله (على السلام) في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَا تَرْكُنُواْ إِلَى آلَّذِينَ ظَلَمُواْ فَتَمَسَّكُمُ ٱلنَّارُ ﴾.

قال: «هو الرَّجُلُ بأتي السُّلطانَ فبُحِبُ بَقاءَه إلى أن يُدخِلَ بدّه إلى كيسِه فيُعْطِيه».

٢/٥١٨٩ ـ على بن إبراهيم، قال: رُكونُ مَودَّةٍ ونصيحَةٍ وطاعَةٍ.

٣/٥١٩٠ العيّاشي: عن بعض أصحابنا: قال أحَدُهم: إنّه سُئل عَنْ قَولِ الله: ﴿ وَلَا تَرْكَنُوٓاْ إِلَى ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ فَتَمَسَّكُمُ ٱلنَّارُ﴾.

قال: وهو الرَّجُلُ مِن شيعتنا يقول بقولِ هؤلاء الجايْرين.

1/0191 عن عثمان بن عيسى، عن رجُلٍ، عن أبي عبدالله رعب الله رعب الله وَلَلَا تَرْكَنُوٓا إِلَى ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ فَتَمَسَّكُمُ ٱلنَّارُ﴾.

قال: «أما إنّه لم يَجْعَلُها خُلُوداً ولكِنْ تَمَسّكُم النارُ فلا تَرْكَنوا إليهم».

قوله تعالى:

# وَأَقِمِ آلصَّلَوٰةَ طَرَفَى آلنَّهَارِ وَزُلُفا مِنَ ٱلْيَلِ إِنَّ ٱلْحَسَنَاتِ يُذْهِبْنَ آلسَّيِّئاتِ ذَٰلِكَ ذِكْرَى لِلذَّاكِرِينَ [ ١١٤ ]

١/٥١٩٢ ـ الشيخ: بإسناده عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن حَمّاد بن عيسى، عن حَرِيز، عن زُرارة، عن أبى جعفر (عبدالله)، قال: سألته عمّا فرَض الله من الصلاة. فقال: «خمسَ صَلواتٍ في الليل والنّهار».

سورة هود آية ١١٣٠ .

۱ ـ الكافي ۵: ۱۲/۱۰۸

۲ ـ تفسير القمتى ١: ٣٢٨.

٣ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٦١/١٦١.

٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٧٢/١٦١.

سورة هود آية ـ ١١٤.

١ ـ التهذيب ٢: ٢٤١/١٥١.

فقلتُ: هل سَمَاهُنَ وبيَنَهُنَ في كتابه؟ فقال: «نعم، قال الله عزّ وجلّ لنبيّه (منل اله عبد واله): ﴿ أَقِمِ الصَّلُواةُ لِلدُلُوكِ الشَّمْسِ إِلَى غَسَقِ اللّيلِ أَربَع صَلْوَات، سَمَاهُنَ وبيَّنَهُنَ ووَقَتَهُنَ، وغَسَقُ اللّيل أربَع صَلْوَات، سَمَاهُنَ وبيَّنَهُنَ ووَقَتَهُنَ، وغَسَقُ اللّيل: انتِصافُه. ثم قال: ﴿ وَقُرْءَانَ الْفَجْرِ إِنَّ قُرْءَانَ الْفَجْرِ كَانَ مَشْهُوداً ﴾ (") فهذه الخامِسة. وقال في ذلك: ﴿ وَأَلِهُمْ الصَّلُوةَ طَرَقَي البَّهَارِ ﴾ وطرفاه: المَغْرِب والغَداة ﴿ وَزُلَهَا مِنَ النّيلِ ﴾ وهي صَلاة العِشاء الآخِرة، وقال: ﴿ حَافِظُوا عَلَى الصَّلُواتِ وَالصَّلُوةِ الْوَسْطَى ﴾ (") وهي صَلاة العَصْره. وهي أوّل صلاةٍ صَلامًا رَسُولُ الله (منه الله ومنه العَصْره. وهي وسَط النهار، ووسط صَلاتَين بالنهار: صَلاةُ الغَداة، وصَلاة العَصْره.

وفي بعض القِراءات: «حَافِظوا على الصَّلوات والصّلاة الوسطى صلاة لعَصر وقُوموا لِله قانتِين».

قال: وونزلت هذه الآية بوم الجُمُعة، ورسول الله (سَلَمَة عبدراله) في سَفَرٍ، فقنَت فيها وتركها على حالها في السّفر والحضر، وأضاف للمُقبِم رَكْعَتين، وإنّما وُضِعت الرّكْعَتان اللتان أضافهما النبيّ (ملّ الله عبدراله) بوم الجُمُعة للمُقيم لمّكانِ الخُطْبَتينِ مع الإمام، فمَنْ صَلّى يوم الجُمُعة في غير جَماعة فَلْيُصَلِّها أَربَعَ رَكَعاتٍ كصّلاة الظّهر في سائر الأيام المُكانِ الخُطْبَتينِ مع الإمام، فمَنْ صَلّى يوم الجُمُعة في غير جَماعة فَلْيُصَلّها أَربَعَ رَكَعاتٍ كصّلاة الظّهر في سائر الأيام المحكم، عن الحكم، عن المحكم، عن علي بن الحكم، عن المُصل بن عُنمان المُرادي، فال: سمِعتُ أبا عبدالله (عبد الله)، يقول: وفال رسول الله (من الله له حسّنة بحُسْنِ فيه لم يَهْلِك على الله بَعْدَهُنَ إلا هالك: يَهُمَ العَبدُ بالحَسّنةِ أن يعمَلُها، فإن هو لم يعمَلُها كتَب الله له حسّنة بحُسْنِ نبته، وإن هو عَمِلها كتَب الله له عَشْراً؛ ويهُمَ بالسبّنة أن يعمَلُها، فإن لم يعمَلُها لم يُكتَب عليه شيءٌ، وإن هو عَمِلها يُعتب والمُ عَشْراً؛ ويهُمَ بالسبّنة أن يعمَلُها، فإن لم يعمَلُها لم يُكتَب عليه شيءٌ، وإن هو عَمِلها كتَب الله له عَشْراً؛ ويهُمَ بالسبّنة أن يعمَلُها، فإن لم يعمَلُها لم يُكتَب عليه شيءٌ، وإن الله عز وجل يقول: (هُ إِنَّ أَنْحَسَقَاتِ ثِلْهُ عِيْنَ السّيّقاتِ، والسّنه الله عزول المحتنات لصاحب السبّنات، وهو صاحبُ الشّمال: لا تعْجَلْ، عسى أن يُتيمُها بحَسَنة تَمحوها، فإنّ الله عز وجل يقول: أللح العزيز الحكيم، الغفور الرحيم، ذا الجلال والإكرام وأتوب إليه. لم يُكتَب عليه شيءٌ، وإن مصّت سَبْعُ ساعاتٍ ولم بُنْهُ ها يحَسَنة أو استِنْفارٍ، قال صاحبُ الحَسَنات لصاحبِ السبّنات: عليه شيءٌ وإن مصّت سَبْعُ ساعاتٍ ولم بُنْهُ ها يحَسَنة أو استِنْفارٍ، قال صاحبُ الحَسَنات لصاحبِ السبّنات:

٣/٥١٩٤ ـ وعنه: عن محمّد بن إسماعيل، عن الفَضْل بن شاذان، عن حَمّاد بن عيسى، عن إبراهيم بن عُمّر البَمانيّ، عمّن حدّثه، عن أبي عبدالله وطبه السم، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ ٱلْحَسَنَاتِ يُذْهِبْنَ ٱلسَّيِّنَاتِ﴾. قال: وصَلوات (١١) المؤمِنَ بالليل يَذْهَبْنَ (١١) بما عَمِلَ من ذَنْبِ النهارة (٣).

اكتُبْ على الشُّقيِّ المحروم.

<sup>(</sup>١) الإسراء ١٧: ٨٨.

<sup>(</sup>۲) الإسراء ۱۷: ۸۷.

<sup>(</sup>٢) البقرة ٢: ٢٣٨.

۲ ـ الكافي ۲: ۲۱۳/٤.

٣ ـ الكافي ٣: ٢٦٦/١١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: صلاة.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: تذهب.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: بالنهار.

1/0190 - ابن بابَوَيه، قال: حدَّثني أبي رحده)، قال: حدَّثنا عليٌ بن إبراهيم، عن أبيه، عن حَمَّاد بن عيسى، عن إبراهيم بن عمر، عمَّنْ حَدَّثه، عن أبي عبدالله (طبدالسلام) في قول الله عزَّ وجلَّ: ﴿إِنَّ ٱلْحَسَنَاتِ يُسَدُّهِبْنَ آلسَّيِّنَاتِ﴾، قال: «صَلوات المؤمِن بالليل يَذْهَبْنَ بما عَمِل مِن ذَنْبِ النهار».

٥/٥١٩٦ ـ وعنه، قال: حدّثني أبي (حداة)، قال: حدّثني محمّد بن يحيى، عن الحسين بن إسحاق التاجر، عن عليّ بن مّهْزيار، عمّن رواه، عن الحارث بن الأخوّل صاحِب الطّاق، عن جميل بن صالح، قال: قال أبو عبدالله (طه السلام): «ألا يغُرَّنك الناسُ من نفسِك، فإن الأمر يَصِلُ إليك من دونهم، لا تَقْطَع النّهار بكذا وكذا، فإنّ معك من يَحْفَظ عليك. ولم أر شيئاً قطّ أضَد طلباً ولا أسرَع دَرْكاً من الحسّنة للذّنب العَظيم القديم. ولا تَسْتَصْغِر شيئاً من الخير فإنك تَراهُ غداً حيث يَسوؤك، إنّ الله عزّ وجلّ يقول: الخير فإنّك تَراهُ غداً حيث يَسوؤك، إنّ الله عزّ وجلّ يقول:

وروى هذا الحديث المُفيد في (أماليه): عن الصادق (مله السلام) (١)

٣/٥١٩٧ ـ وعنه، قال: حدِّ ثني محمَّد بن الحسن، عن الحسين بن الحسن بن أبان، عن الحسين بن سعيد، عن حَمَّاد بن عبسى، عن إبراهيم بن عُمر، رفعه إلى أبي عبدالله (هناسلام) في قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ ٱلْحَسَنَاتِ ﴾ . 
يُذْهِبُنَ ٱلسَّيِّنَاتِ ﴾ .

قال: وصلاة المؤمن بالليل تَذْهَب بما عمِل من ذنب بالنهار.

٧/٥١٩٨ ـ الحسين بن سعيد، في كتاب (الزهد): عن فَضَالة بن أَيُوب، عن عبدالله بن يزيد، عن علي بن يعقوب، قال: قال لي أبو عبدالله (طه السلام): «لا يَغُرَّنُك الناسُ من تَفْسِك، فإنّ الأمر (١) يَصِلُ إلبك دونَهم، ولا تَفْطَع عنك النهار بكذا وكذا، فإنّ معك من يَحْفَظ عليك. ولا تستَقِلُ قليلَ الْخَيْر فإنّك تَراهُ غَداً بحيث يَسُرُك، ولا تَسْتَقِلُ قليلَ الخَيْر فإنّك تَراهُ غَداً بحيث يَسُرُك، ولا تَسْتَقِلُ قليلَ الخَيْر فإنّك تَراهُ غداً بحيث يَسُوك، وأحسِنْ فإنّي لم أرّ شيئاً أشَدَ طلَباً ولا أسرَع دَرْكاً من حَسَنَةٍ لذَنْبٍ قَديمٍ، فإنّ الله تبارك وتعالى يقول: ﴿إنّ آلْحَسَنَاتِ يُذْهِبُنَ ٱلسَّيِئَاتِ ذُلِكَ ذِكْرَى لِلذَّاكِرِينَ ﴾ .

٨/٥١٩٩ - الشيخ في (أماليه) قال: حدّثنا أبو عبدالله محمّد بن محمّد بن النّعمان (رحمه)، قال: أخبَرني أبو الحسن عليّ بن محمّد بن حُبيش الكاتب، قال: أخبرني الحسن بن عليّ الزَّعْفَراني، قال: أخبرني أبو إسحاق إبراهيم بن محمّد الثّقَفي، قال: حدّثنا عبدالله بن محمّد بن عُثمان، قال: حدّثنا عليّ بن محمّد بن أبي سعيد، عن فضيل بن الجعّد، عن أبي إسحاق الهَمْداني، قال: لمّا ولَىٰ أميرُ المؤمنين عليّ بن أبي طالب (علماسلام) محمّد بن

<sup>£ .</sup> علل الشرائع: ٧/٣٦٣.

٥ ـ ثواب الأعمال: ١٣٤، الاختصاص: ٢٣١.

<sup>(</sup>۱) الأمالي: ۲/۲۷.

٦ ـ ثواب الأعمال: ٤٢.

۷ ـ کتاب الزهد: ۲۱/۱۹.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الأجر.

٨ ـ الأمالي ١: ٢٤، الغارات: ١٤٧.

أبي بكر مِضْرَ وأعمالَها، كتّب له كتاباً، وأمرَه أن يقرأه على أهل مِصْر، ولبَعْمَل بما وَصَاه به فيه، وكان الكتاب: وبسم الله الرحمن الرحيم.

من عبدالله أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب إلى أهل مِصْر، ومحمّد بن أبي بكر. سلامٌ عليكم، فإنّي أحمّدُ إليكم الله الذي لا إله إلّا هو.

أمّا بعد: فإنّي أوصيكم بنقوى الله فيما أنتم عنه مسؤولون، وإليه تصيرون، فإنّ الله تعالى يقول: ﴿ كُلُّ نَفْسٍ بِمَاكَسَبَتْ رَهِينَةٌ ﴾ ("ويقول: ﴿ وَيُحَذِّرُكُمُ آللهُ نَفْسَهُ وَإِلَى آللهِ آلْمَصِيرُ ﴾ ("ويقول: ﴿ فَوَرَبِّكَ لَنَسْتَلَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ اللهُ عَمْ وَإِلَى آللهِ آلْمَصِيرُ ﴾ ("ويقول: ﴿ فَوَرَبِّكَ لَنَسْتَلَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ اللهُ عَمَاكَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ ("واعلَموا رعباد الله وأن الله عزّ وجل سائِلُكم عن الصّغير مِنْ عَمَلِكم والكبير، فإن بُعذِّبْ فنحتُ أَظلَم، وإن يَعْفُ فهو أرحمُ الواحمين.

يا عبادالله، إنَّ أفرَبَ ما يكونُ العَبْدُ الى المَغْفِرَةِ والرَّحْمَةِ حينَ يَعْمَلُ للهِ بطاعَتِه ويَنْصَحه بالتَّوبة، عليكم بتَغْوى الله فإنّها تجمَعُ الخَيْرَ ولا خَيْرَ غبرَها، ويُدرَك بها مِنَ الخَير ما لا يُدرَك بغيرها من خَيْرِ الدُنيا وخيرِ الآخِرَة، قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَقِيلَ لِلَّذِينَ آتَقَوْا مَاذَا أَنْزَلَ رَبُّكُمْ قَالُواْ خَيْراً لِلَّذِينَ أَحْسَنُواْ فِي هَٰذِهِ الدُّنيَا حَسَنَةً وَلَدارُ آلأَخِرَةِ خَيْرٌ وَلَنِعْمَ دَارُ ٱلْمُتَقِينَ ﴾ (''.

اعلَموا عبادَ الله ـأنَّ المؤمِنَ مَنْ يَعْمَل لئلاثٍ من الثواب؛ إمّا لخبر [الدنيا] " فإنّ الله يُثيبُه بعَمَلِه في دُنياه، قال الله سُبحانه لإبراهيم (عبالسلام): ﴿ وَ النّيْنَاهُ أَجْرَهُ فِي الدُّنْيَا وَإِنّهُ فِي الْأَخِرَةِ لَمِنَ الصَّالِحِينَ ﴾ ( " فمن عَمِلَ لله قال الله سُبحانه لإبراهيم (عبالسلام): ﴿ وَ النّيْنَاهُ أَجْرَهُ فِي الدُّنِيا وَ الآخرة، وكفاه المُهِمَّ فَيهما، وقل قال الله تعالى: ﴿ يَا عِبَادِ اللَّذِينَ اَمْنُواْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَارْضُ اللهِ قَالِمَا يُوفَى الصَّابِونَ الجُرهم بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ ( " فما للَّذِينَ أَحْسَنُواْ فِي هُذِهِ الدُّنِيَا حَسَنَةٌ وَأَرْضُ اللهِ تعالى: ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُواْ اللهُ عَيْرِ حِسَابٍ ﴾ ( " فما أعطاهم الله في الدنيا لم يُحاسِبُهُم به في الآخِرَة، قال الله تعالى: ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُواْ الْحُسْنَى وَزِيَادَةٌ ﴾ ( والحُسْنى فريادناده هي الدنيا.

[وإما لخير الآخرة] (٩)، فإنَ الله تعالى بُكَفِّر بكلّ حَسنةٍ سَيَّنَةً، قال الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ ٱلْحَسَنَاتِ يُذْهِبْنَ ٱلسَّيِّقَاتِ ذُلِكَ ذِكْرَى لِلذَّاكِرِينَ ﴾ حنّى إذاكان يوم القيامة حُسِبَتْ لهُمْ حسّناتُهم، ثمّ أعطاهُم بكلّ واحِدَةٍ عَشْرَة

<sup>(</sup>١) المدَّثُر ٧٤: ٣٨.

<sup>(</sup>۲) آل عمران ۳: ۲۸.

<sup>(</sup>٣) الحجر ١٥: ٩٢ ـ ٩٣.

<sup>(</sup>١) النحل ١٦: ٣٠.

<sup>(</sup>٥) من الغارات.

<sup>(</sup>٦) العنكبوت ٢٩: ٢٧.

<sup>(</sup>۷) الزمر ۳۹: ۱۰.

<sup>(</sup>۸) يونس ۱۰: ۲٦.

<sup>(</sup>٩) من الغارات.

أمثالِها إلى سبعمائة ضِعْف، وقال الله عزَّ وجلّ: ﴿جَزَاءٌ مِن رَّبِكَ عَطَاءٌ حِسَاباً ﴾ (١٠) وقال: ﴿ فَأُولَئِكَ لَهُمْ جَزَاءٌ ٱلضِّعْفِ بِمَا عَمِلُواْ وَهُمْ فِي ٱلْغُرُفَاتِ ءَامِنُونَ ﴾ (١١) فارغَبوا في هذا يَرْحَمْكُم الله، واعمَلوا له، وتَحاضُوا عليه.

واعلمُوا ـ يا عبادالله ـ أنّ المُتفين حازوا عاجِلَ الخَيرِ وآجِلَه، وشارَكوا أهلَ الدُنيا في دُنياهم، ولم يُشارِكُهُم أهلُ الدنيا في آخِرَتِهم، أباحَهُم الله في الدُنيا ماكَفاهُم به وأغناهُم، قال الله عزّ وجلّ: ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ آللهِ آلَتِي اللهُ عَزَ وجلَ: ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ آللهُ آلَتِي اللهُ عَزَ وجلَ اللهُ عَنْ وَالطّيبَاتِ مِنَ آلرِّزْقِ قُلْ هِي لِلَّذِينَ ءَامَتُوا فِي آلْحَيَوْةِ آللّانيَا خَالِصَةً يَوْمَ آلْقِيمَةِ كَلَّ لِكَ تُفَصِّلُ آلأَيَاتِ الْحَرَجَ لِعِبَادِهِ وَآلطيبَتِ مِنَ آلرِزْقِ قُلْ هِي لِلَّذِينَ ءَامَتُوا فِي آلدُنيَا خَالِصَةً يَوْمَ آلْقِيمَةِ كَلَّ لِكَ تُفَصِّلُ آلأَيَاتِ القَوْمِ اللهُ الل

يا عبادالله، إن اتَّقَيْتُم وحَفِظتُم نبيّكم في أهل بيتهِ فقد عَبْدتُموه بأفضل ما عُبِد، وذَكرتُموه بأقضلِ ما ذُكر، وشَكرتُموه بأفضلِ ما شُكِر، وأخذتُم بأفضلِ الصَّبْر والشُكر، واجتَهَدُّتُم أفضَلَ الاجتِهاد وإنكان غيرُكم أطوَلَ منكم صَلاةً، وأكثرَ منكم صِياماً، فأنتم أتْقي لله منه، وأنصَح لأولى الأمر.

احذَروا يا عبادالله الموت وسَكرَته، فأعِدواله عُدَته، فإنه يَفْجَأْكُم بأمرٍ عظيم، بخَيرٍ لا يكونُ معه شرّ أبداً، وبِشَرٍ لا يكونُ معه خيرٌ أبداً، فَمْن أفرَبُ إلى الجنة مِن عامِلِها؟ ومَن أقرَبُ إلى النار من عاملها؟ إنه لبس أحدٌ من الناس تُفارِقُ روحُه جسَدَه حتى يعلَم إلى أيّ المَنْزِلَين بَصِيرِ إلى الجنة، أم إلى النار، أعدوُ هو لله أم وليّ؟ فإن كان وليّا لله فيحت له أبواب الجنة وشُرِعَت له طُرقُها، ورأى مَا أعدُ الله له فيها، ففرغ من كلّ شغلٍ، ووُضِعَ عنه كلّ يُقُل، وإن كان عَدُوا لله فيها، فاستَقْبَل كلّ مكروه، وترَك وإن كان عَدُوا لله فيها، فاستَقْبَل كلّ مكروه، وترَك كلّ سُرور، كلّ هذا يكونُ عند الموت، وعنده يكون بيفين، قال الله تعالى: ﴿ اللّهِ يَنْ قَنَوفًا هُمُ ٱلْمَلاَئِكَةُ طَيِينَ فَيْهَا فَلْبِينَ يَتُوفًا اللهُمُ مَا كُنْ مَلُ مِن سُوءٍ بَلَى إنَّ آللهُ عَلِيمٌ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ \* فَاذْخُلُواْ أَبُوابَ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيهَا فَلَبِشَى مَاكُنَا مُعْمَلُ مِن سُوءٍ بَلَى إنَّ آللهُ عَلِيمٌ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ \* فَاذْخُلُواْ أَبُوابَ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيهَا فَلَبِشَى مَاكُنا مُعْمَلُ مِن سُوءٍ بَلَى إنَّ آللهُ عَلِيمٌ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ \* فَاذْخُلُواْ أَبُوابَ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيهَا فَلَبِشَى مَاكُنا مَا مُن سُوءٍ بَلَى إنَّ آللهُ عَلِيمٌ بِمَاكُنتُمْ تَعْمَلُونَ \* فَاذْخُلُواْ أَبُوابَ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيهَا فَلَبِشَى مَاكُنا مُن سُوءٍ بَلَى إنَّ آللهُ عَلِيمٌ بِمَاكُنتُمْ تَعْمَلُونَ \* فَاذْخُلُواْ أَبُوابَ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيهَا فَلَبِسُ

يا عِبادَ الله، إنّ المَوتَ ليس منه فَوْت، فاحذَروه قبل وقُوعه، وأعِدّوا له عُدَّتَه، فإنّكم طرايِّد (١٥٠) المَوت، إن أُقَمْتُم له أَخذَكم، وإن فَرَرْتُم منه أَدْرَكَكُم، وهو أَلْزَمُ لكم من ظِلِّكُم، المَوتُ مَعقودٌ بنَواصِبكم، والدُنيا تُطوى خَلْفكم،

<sup>(</sup>۱۰) الباء ۸۸: ۲٦.

<sup>(</sup>۱۱) سبأ ۲۶: ۲۷.

<sup>(</sup>١٢) الأعراف ٧: ٢٢.

<sup>(</sup>۱۳) النحل ۱۱: ۳۲.

<sup>(</sup>١٤) النحل ١٦: ٢٨ ـ ٢٩.

<sup>(</sup>١٥) الطرائد: جمع طريدة، ما طَرَدْتَ من صَيْدٍ وغيره. «لسان العرب ـ طرد ـ ٢: ٢٦٧».

فأكثِروا ذِكْرَ المَوتِ عندما تُنازعُكم إليه أنفَسُكم مِن الشَّهَوات، وكفي بالموت واعِظاً، وكان رسولُ الله (صلّى الله عبه وآله)كثيراً مَا يوصي أصحابَه بذكر المؤت، فيقول أكثروا ذِكْرَ المؤتِ، فإنَّه هادمُ اللَّذَات، حائِلٌ بيَنكُم وبينَ الشَّهوات.

يا عِبِادَ الله، ما بعدَ المَوْتِ لِمَنْ لا يُغفَر له أَشَدٌ مِن المَوت، الفَبْر، فاحذروا ضِيقه (١٦) وضَنَكَه وظُلمَتَه وغُربتَه، إنَّ الفَبْر يقولُ كلَّ يوم: أنا بيتُ الغُرْبَة، أنا بَيتُ الثُّراب، أنا بيتُ الوَّحْشَة، أنا بيتُ الدّود والهَوامّ. والفَّبْرُ روضَةٌ مِن رِياضِ الجنَّة، أو حُفْرَةٌ من حُفِّر النار، إنَّ العَبْدَ المُؤمِنَ إذا دُفِنَ فالت له الأرضُ: مَوْحَبا وأهْلاً، فدكنتَ مِمَّن أُحِبُّ أن يَمْسَى على ظهري، فإذا وَليتُك فستَعلم كيف صُنعى بك، فيتَّسع له مَدَّ البَصَر، وإنَّ الكافِرَ إذا دُفِنَ قالت له الأرضُ: لا مَرْحَباً بِك ولا أَهْلاً، لقدكنتَ مِمَن أَبْغَضُ أَن يَمْشي (١٧) على ظهري، فإذا وَليتُك فستَعلم كيف صُنعي بك، فتَضُمُّه حتّى تلتَقي أضلاعُه. وإنَّ المَعِيشَة الضَّنْك التي حَذَّر الله منها عَدُّوَّه: عذابُ القَبْرِ، إنَّه يُسلَّط على الكافِر في قَبْرِهِ تسعَة ويُسعين يْنِّيناً، فَيَنْهَشْنَ لَحْمَه ويَكْسِرُنَ عَظْمَه، ويتَرّدُنْ عليه كذلك إلى يَومٍ يُبْعَث، لو أَنّ يَنّيناً منها نفّخ في الأُرضِ لم تُنبِكْ زَرْعاً أبداً. يا عِبادَ الله، إنَّ أَنفُسَكُم الضَّعيفة وأجسادَكم الناعِمَة الرَّفيفة التي يَكفيها اليِّسير تَضْعُف عن هذا، فإن

استَطَعْتُم أَن نَجْزَعوا لأجسادِكم وأنفُسِكم مّما لاطاقَة لكم به ولا صَبْرَ لكم عليه، فاعمَلوا بما أحّبُ الله، وانرُكوا ماكره الله.

يا عبادَ الله، إنّ بَعْدَ البَعْثِ ما هوَ أَشَدّ مِن القَبْر، يَومٌ يَشبِبُ فيه الصّغير، ويَشكّرُ منه الكبير، ويَشقُط فيه الجَنين، وتَذْهَل كلُّ مُرْضِعَةِ عمَا أَرْضَعَت، يومٌ عَبوسٌ فَمُطِّرِيرٌ، يومٌ كانَ شَرُّه مُسْتَطِيراً، إنّ فزّع ذلك اليوم ليُرْهِبُ المَلائِكَة الذين لا ذَنَّبَ لهم، و تُرعَد (١٨) منه السَّبعُ النِّيداد، والجِبالُ الأوتاد، والأرضُ المِهاد، وتَنْشَقُ السَّماء فهي يومَثِيْرِ واهِيَة، وتتغيّر فكأنّها وَرْدَةً كالدِّمان، وتكونُ الجِبالكَثِيباً (١٩٠ مَهِبلاً بعد ماكانت صُمّاً صِلاباً، ويُنْفَخُ في الصُّور فيَفْزَعُ مَنْ في السَّماوات ومَنْ في الأرْضِ إلَا مَنْ شاء الله، فكيفَ مَنْ عَصى بالسِّمع والبَّصَر واللِّسان والبِّدِ والرَّجْلِ والفَرْج والبّطْنِ، إن لم يَغْفِرِ الله له ويَرْحَمْهُ (١٠) مِنْ ذلِكَ اليوم! لأنّه يقضي ويصير إلى غيره، إلى نارٍ فَعْرُها بَعيد، وحَرُّها شَدِيد، وشرابها صَدِيد، وعَذابها جَدِيد، ومَقامِعُها حَدِيد، لا يفتُر عَذابُها، ولا يَموتُ ساكِنُها، دارٌ لَيْسَ فيها رَحْمَة، ولا يُسمَعُ لأهلها دَعْوَة.

واعلَمُوا ـ با عِبادَ الله ـ أنَّ مع هذا رَحْمَهُ الله الني لا نعجز عن العِباد، وجنَّةً عَرْضُها كعَرْضَ السَّماوات والأرض أعِدَّت للمُتَّفين، لا يكونُ معّها شَرٌّ أبداً، لذَّاتُها لا نُمَلُّ، ومُجتَمِعُها لا ينفرِّق، سُكانها قد جاوَروا الرّحمن، وقام ببن أبديهم الغِلمان بصِحافٍ من الذَّهب، فيها الفاكهة والربحان. ثمّ اعلم ـ يا محمّد بن أبي بكر ـ أنّي قد ولّيتك، وساق الحديث إلى آخره.

وروى هذا الحديث المُفيد في (أماليه)، قال: أخبرنا أبو الحسن على بن محمّد بن حُبّيش الكاتب، قال: أخبرني الحسن بن على الزَّعْفَراني، فال: أخبرني أبو إسحاق إبراهيم بن محمّد الثَّقفي، قال: حدّثنا عبدالله بن محمّد بن عُثمان، قال: حدّثنا عليّ بن محمد بن أبي سعيد، عن فُضيل بن الجَعْد، عن أبي إسحاق الهَمْداني، قال: لمًا ولَى أميرً المؤمنين عليّ بن أبي طالب (عبه السلام) محمّد بن أبي بكر مِصْرٌ وأعمالها، كتب إليه كتاباً، وأمره أن يَقْرُأه

<sup>(</sup>١٦) في المصدر: ضيعته.

<sup>(</sup>١٧) في المصدر: مِن أبغض مَن يمشي.

<sup>(</sup>١٨) في «س» والمصدر: وتُرعَب.

<sup>(</sup>١٩) في المصدر: سراياً.

<sup>(</sup>٢٠) في الغارات زيادة: واعلموا ـ عباد الله ـ أن ما بعد ذلك اليوم أشدَّ وأدهى على مَن لم يَغْفِر الله له.

على أهلِ مِصْر، وليعْمَل بما وَصَاه فيه. فكان الكتاب: «بسم الله الرحمن الرحيم» وساق الحديث إلى آخره (٢١). ٩/٥٢٠٠ ـ وعنه: بإسناده، قال: قال الصادقُ (عيداسلام) في قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْحَسَنَاتِ يُذْهِبْنَ ٱلسَّيِّقَاتِ﴾. قال: «صَلاةُ اللَّيل تَذْهَبُ بذُنوبِ النَّهار».

١٠/٥٢٠١ ـ العيّاشي: عن حَرِيزَ، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: ﴿ وَأَقِمِ ٱلصَّلَوْةَ طَرَفَيِ ٱلنَّهَارِ﴾ وطرّفاه: المَغْرِبُ والغَداة ﴿ وَزُلَفَا مِّنَ ٱلَّيلِ﴾ وهي صَلاة العِشاء الآخرةَ».

الناس، فقال: أيّ آيةٍ في كتابِ الله أرجى عند كم؟ فقال بعضُهم: ﴿إِنَّ آفَة لا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَٰلِكَ الناس، فقال: أيّ آيةٍ في كتابِ الله أرجى عند كم؟ فقال بعضُهم: ﴿إِنَّ آفَة لا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَٰلِكَ لِمَن يَشَاء ﴾ ('' قال: حَسَنةٌ، وليست إيّاها. فقال بعضُهم: ﴿ يَا عِبَادِى آلَذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَى أَنفُسِهِمْ لاَتَقْنَطُواْ مِن رَحْمَةِ آفَهِ ﴾ (" قال: حَسَنةٌ، وليست إيّاها. وقال بعضُهم: ﴿ وَآلَّذِينَ إِذَا فَعَلُواْ فَاحِشَةُ أَوْ ظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ ذَكَرُواْ آفَة فَاسْتَغْفَرُواْ لِذُنُوبِهِمْ ﴾ (" قال: حَسَنةٌ، وليست إيّاها.

قال: هنم أحجم الناس، فقال: مالكم، يا مَعْشَر المُسلِمين؟ قالوا: لا والله، ما عندنا شيء. قال: سمِعتُ رسولَ الله (صَرَاه عليه والله) يقول: أرجى آيةٍ في كتاب الله: ﴿ وَأَقِمِ ٱلصَّلَوْةَ طَرَفَي آلنَّهَارِ وَزُلَفاً مِنَ ٱلنَّلِ ﴾ وقرأ الآية كلّها، وقال: يا عليّ، والذي بعثني بالحقّ بشيراً ونَذِيراً، إنّ أحدَكم ليَقوم إلى وُضوئِه فتشاقط مِن جَوارِجه الذُنوب، فإذا استقبَل الله يوجهه وقلبه لم يَنْفَيلُ عن صَلايه وعليه مِن ذُنوبه شيء، كما ولدَنْهُ أمّه، فإذا أصاب شَيْئاً بين الصَّلاتين كان له مِثلُ ذلك حتى عَدّ الصّلوات الخمس. ثمّ قال: يا عليّ، إنّما مَنزِلة الصلوات الخَمس لاَمّتي كنّه رِ جارٍ على باب أحدِكم، فما ظَنَّ أحدِكم لوكان في جسَدِه دَرَنَّ ثمّ اغتشل في ذلك النّهر خَمْس مَرّات في اليوم، أكان يَبْقى في جسَدِه دَرَنَ ثمّ اغتشل في ذلك النّهر خَمْس مَرّات في اليوم، أكان يَبْقى في جسَدِه دَرَنَ وَاللهِ الصّلوات الحَمْس لاَمّتيه.

11/01.7 عن إبراهيم الكَرْخي، قال: كنت عند أبي عبدالله المبدالله) فد خل عليه مولئ له. فقال: «يا قُلان، متى جئت؟ فسكت. فقال أبو عبدالله المبدالله) وحقت من هاهنا ومن هاهنا، انظر بما تقطع به يَومِك، فإنّ معك مَلَكا مُوَكَّلاً، يَحْفَظُ عليك ما تعمّل، فلا تَحْتَقِرْ سيّبة، وإن كانت صغيرة، فإنّها ستسوؤك يوماً، ولا تحتَقِرْ حسّنة فإنّه ليس شيء أشَد طلباً ولا أسرّع دَرْكاً من الحسّنة، إنّها لتُدرِك الذّنْبَ العَظيم القديم فتَذهَبُ به، وقال الله في كتابه: ﴿ إِنَّ ٱلْحَسَنَاتِ يُذْهِبْنَ ٱلسَّيِقَاتِ ﴾ وقال الله في كتابه: ﴿ إِنَّ ٱلْحَسَنَاتِ يُذْهِبْنَ ٱلسَّيِقَاتِ ﴾ وقال الله في كتابه:

<sup>(</sup>٢١) الأمالي: ٣/٢٦٠.

٩ ـ الأمالي ١: ٣٠٠.

۱۰ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۱۹۱/۲۲.

١١ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٦١/٧٤.

<sup>(</sup>١) النساء ٤: ٨٤ و١١٦.

<sup>(</sup>٢) الزمر ٢٩: ٥٣.

<sup>(</sup>٣) آل عمران ٣: ١٣٥.

۱۲ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۱۹۲/۷۰.

١٣/٥٢٠٤ - عن إبراهيم بن عُمر، رفعه إلى أبي عبدالله اعد السلام، في قول الله: ﴿ أَقِمِ ٱلصَّلَوْةِ طَرَفَي ٱلنَّهَارِ - إلى - ٱلسَّيِّتَاتِ ﴾ ، فقال: ه صَلاةُ المؤمن بالليل تَذْهَبُ بما عَمِل من ذَنَّبَ النَّهارِه.

11/07.0 -عن سَماعة بن مِهْران، قال: سأل أبا عبدالله (عبدالله) رَجُلٌ من أهلِ الجبال عن رَجُلِ أصابَ مالأمن أعمالِ السَّلطان، فهو بتصَدَّقُ منه، ويَصِلُ قرابنَه، ويَحُبَّ لَيُغْفَرَ له ما اكتسب، وهو بقول: ﴿ إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُغْفِرُ السَّيِّنَاتِ ﴾. فقال أبو عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله): وإنّ الخَطيئة لا تُكَفِّرُ الخَطِيئة، ولكِنَّ الحسنة تُكَفِّرُ الخَطيئة، ثم قال أبو عبدالله (عبدالله (عبدالله) خَراماً فاختلط جميعاً فلم يَعرفِ الحَلالَ مِنَ الحَرام، فلا بأس،

١٥/٥٢٠٦ - وعنه: في رواية المُفَضَّل بن سُوَيد، أنَّه قال: هانظُّرْ ما أَصَبْتَ به فَعُدُّ به على إخوانِك، فإنّ الله يقول: ﴿إِنَّ الحَسَنَاتِ يُذْهِبْنَ ٱلسَّيِّقَاتِ﴾».

قال المُفَضَّل:كنتُ خليفةَ أخي على الدَّيوان، قال: وقد قُلتُ جُعِلتُ فِداك، قد تَرى مَكاني من هؤلاء القوم، فما ترى؟ قال: لو لم يَكُنْ كتَبَ، (').

۱٦/٥٢٠٧ ـعن المُفَضّل بن مَزيد الكاتب، قال: دخل عليَّ أبو عبدالله (مبدسه) وقد أمِرتُ أن أخرِجَ لبني هاشم جَوائِزَ، فلم أعلم إلا وهو على رأسي، وأنا مُسْتَخْلٍ، فوثبت إليه، فسألني عمّا أمِرَ لهم، فناولتُه الكِتاب، فقال: دما أرى لإسماعيل هاهنا شيئاً، ؟ فقلت: هذا الذي خرَج إلينا.

ثمّ قلتُ له: مُجعِلتُ فِداك، قد تَرى مكاني من هؤلاء القوم؟ فقال لي: «انظُرْ ما أَصَبْتَ به فَعُدْ به على إخوانك، فإنّ الله يقول: ﴿إِنَّ ٱلْحَسَنَاتِ يُذْهِبْنَ ٱلسَّيِّئَاتِ﴾.

1٧/٥٢٠٨ - عن إبراهيم الكَرْخي، قال: كنتُ عند أبي عبدالله (طبالسلام) اذ دخل عليه رَجُلٌ مِن أهْلِ المَدينة، فقال له أبو عبدالله (طبالسلام): «يا فُلان، من أينَ حِنْت؟، فسكت فقال أبو عبدالله (طبالسلام): «جئتَ من هاهُنا وهاهُنا، لغير مَعاش تَطْلُبه، ولا لعَملِ آخرة، انظُرُ بما تَقْطَع به يؤمك وليلتك، واعلم أن مَعك مَلكاً كريماً مُوكَلاً بك، يَحْفَظ عليك ما تفعل، ويَطلع على سِرِّك الذي تُحَفِيه مِن الناس، فاستحي ولا تَحقِرنَ سبَئةً، فَإنها ستسوؤك يوماً، ولا تَحقِرنَ حسَنةً وإنْ صَغُرت عندك، وقلت في عينك، فإنها ستَسُرَك يوماً.

واعلم أنه لبس شيءٌ أضَرَ عافيةً ولا أَسْرَع نَدامَةً من الخَطيئة، وأنّه لبس شيءٌ أَشَدَ طلباً ولا أسرَع دَرْكاً للخطيئة من الحسنة، أما إنها لتُدرِك الذنب العظيم القديم [المنسيّ عند عامله] فتَحْذِفه وتُسقِطه وتَذْهَبُ به بعد اساءَتِه، وذلك قول الله ﴿إِنَّ ٱلْحسَنَاتِ يُذْهِبْنَ ٱلسَّيِّئَاتِ ذَٰلِكَ ذِكْرَى لِللَّاكِرِينَ ﴾ ١.

۱۳ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۱۹۲/۱۹۲.

۱۴ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۱۹۲/۷۷.

١٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٦٣ /٧٨.

<sup>(</sup>١) أي ليت أنّ أخاك ما اشتغل في كتابة الديوان، ولم تكن خليفته. وفي نسخةٍ من رجال الكشّي: ٧٠١/٣٧٤ (لو لم يكن كيت) وهو ينصرف إلى نفس المعنى. أي ليت الأمر لم يكن كما ذكرت.

١٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٧٩/١٦٢.

۱۷ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۱۹۳/۸۰

سورة هود (۱۱) ...... (۱۱) ..... د (۱۱) .... د (۱۱) .... د د (۱۱) .... د د (۱۱) ... د د (۱۱) ... د د (۱۱) ... د د (۱۱) ... د د د (۱۱) ... د (۱۱) ... د د (۱۱) ... د (۱۱) ...

١٨/٥٢٠٩ ـعن ابن خِراش، عن أبي عبدالله رعب الله على: ﴿إِنَّ ٱلْحَسَنَاتِ يُلْهِبْنَ ٱلسَّيَّنَاتِ﴾.
 قال: السَّلَة الليلِ تُكَفِّرُ ماكانَ من ذُنوبِ النَّهار».

قوله تعالى:

وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَجَعَلَ ٱلنَّاسَ أُمَّةً وَاحِدَةً -إلى نوله نعالى - وَيَشِهِ غَيْبُ السَّمَـٰ وْتَ وَكُلُ عَلَيْهِ السَّمَـٰ وْتَ وَكُلُ عَلَيْهِ السَّمَـٰ وْتَ وَكُلُ عَلَيْهِ السَّمَـٰ وْتَ وَكُلُ عَلَيْهِ وَمَا رَبُّكَ بَغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ [ ١١٨ - ١٢٣]

١/٥٢١٠ ـ عليّ بن إبراهيم: ﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَجَعَلَ آلنَّاسَ أُمَّةً وَاحِدَةً ﴾ أي على مَذْهَبٍ واحِدٍ ﴿ وَلَا يَزَالُونَ مُخْتَلِفِينَ \* إِلَّا مَن رَّحِمَ رَبُّكَ وَلِذْلِكَ خَلَقَهُمْ ﴾.

٢/٥٢١١ محمد بن يعقوب: عن عِدَّةٍ من أصحابنا، عن أحمد بن محمد بن أبي نَصْر، عن حَمّاد بن عُثْمان، عن أبي عُثْمان، عن أبي عُبْدة الحَذَاء، قال سألتُ أبا جعفر المه السلام، عن الاستطاعة وقولِ الناس، فقال وتلا هذه الآية: ﴿ وَلَا يَرَ الُّونَ مُخْتَلِفِينَ \* إِلَّا مَن رَجِمَ رَبُّكَ وَلِذْلِكَ خَلَقَهُمْ ﴾ «يا أبا عُنبدة، الناس مُختَلفون في إصابةِ القول، وكُلُّهم هالِك».

قال: قلت: فوله: ﴿ إِلَّا مَن رَّحِمَ رَبُّكَ ﴾ ؟ قَال: همم شيعَتُنا، ولِرَحْمَتِه خَلَقَهُم، وهو قوله: ﴿ وَلِـذُلِكَ خَلَقَهُمْ ﴾ يقول: لِطاعَةِ الإمام، الرَّحمَةُ الني يقول: ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلَّ شَيْءٍ ﴾ (١) يقول: عِلمُ الإمام، ووَسِعَ علمُه الذي هو مِنْ علِمه كلِّ شيء، هم شيعَتُنا.

١٨ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٦٤ ذيل الحديث ٨٠

سورة هود آية ١١٨ ـ ١٢٣ ـ

١ ـ تقسير القمّى ١: ٣٢٨.

۲ ـ الكافي ۱: ۸۲/۲۵۵

<sup>(</sup>١ و٢) الأعراف ٧: ١٥٦.

<sup>(</sup>٢٠٢) الأعراف ٧: ١٥٧.

<sup>(</sup>٧) (وهو) ليس في المصدر.

<sup>(</sup>٨\_ ١١) الأعراف ٧: ١٥٧.

أُولَثِكَ هُمُ آلْمُفْلِحُونَ﴾ ("") يعني الذين اجتنبوا الجِبْتَ والطاغوت أن يعبُدوها، والجِبْتُ والطاغوث: فُلان وفُلان وفلان، والعبادةُ: طاعةُ الناسِ لهم.

ثمّ قال: ﴿وَأُنبِبُوٓاْ إِلَى رَبِّكُمْ وَأُسْلِمُواْ لَهُ﴾ ("" ثمّ جَزاهُم فقال: ﴿لَهُمُ ٱلْبَشْرَى فِى ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا وَفِى ٱلْأَخِرَةِ﴾ ("" والإمام يبشِّرُهم بقِيام القائم وبِظُهورِه، وبفَتْلِ أعدائِهم، وبالنّجاةِ فـي الآخِرَة، والوُرود عـلى محمّد (منّى الدمل الدالصادين) على الحَوْض.

٣/٥٢١٢ ـ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير، عن عبدالله بن سِنان، قال: سُئل أبو عبدالله (عبهالسلام) عن قول الله تعالى: ﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَجَعَلَ ٱلنَّاسَ أُمَّةً وَاحِدَةً وَلَا يَزَالُونَ مُخْتَلِفِينَ \* إِلَّا مَا رَحِمَ رَبُّكَ ﴾. فقال: «كانوا أمّةً واحِدةً، فبعَث الله النبيّين ليتَّخِذَ عليهم الحُجَّة».

ابن بابَوَيه، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد (رضي الدمه)، قال: حدّثنا محمّد بن الحسّن الصفّار، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسين بن سعيد، عن النّفْر بن سُوَيد، عن عبدالله بن سِنان، قال: شئل أبو عبدالله (عبدالله)، مثله (۱).

2/0717 - وعنه، قال: حدَثنا محمّد بن أحمد الشَيْبانيّ (منهاه منه)، قال: حدَثنا محمّد بن أبي عبدالله الكوفي، قال: حدّثنا موسى بن عِمران النَّخعي، عن عمّه الحسين بن يزيد النَّوْقلي، عن عليّ بن سالم، عن أبيه، عن أبي بصير، قال: سألتُ أبا عبدالله (عبدالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿وَمَا خَلَقَتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونَ ﴾ (1) قال: اخلقَهُم ليأمُرّهم بالعِبادة،

قال: وسألتُه عن قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَا يَزَالُونَ مُخْتَلِفِينَ \* إِلَّا مَن رَّحِمَ رَبُّكَ وَلِلْزِكَ خَلَقَهُمْ ﴾ قال: احلقَهُم ليفعلوا ما يَسْتَوْجِبُونَ به رَحْمَتُه فيَرْحَمَهُم.

٥/٥٢١٤ عليّ بن إبراهيم: عن أبي الجارود، عن أبي جعفر وجه السلام، قال: ٥لا يزالونَ مُخْتَلِفين ـ في الدِّين ـ الله عن رَجْمَ رَبُّك، يعني آل محمّد وأنباعَهم، يقول الله: ﴿ وَلِلْدُلِكَ خَلَقَهُمْ ﴾ يعني أهل رَحْمَةٍ لا يختَلِفون في الدِّين». الله من عندالله بن سِنان، قال: سُئِل أبو عبدالله (عبه السلام) عن قول الله: ﴿ وَلَو شَآءَ رَبُّكَ لَهُ لَجُعَلَ آلنَّاسَ أُمَّةً وَاحِدةً ـ إلى ـ مَن رَّحِمَ رَبُّكَ ﴾.

<sup>(</sup>١٢) الأعراف ٧: ١٥٧.

<sup>(</sup>١٢) الزمر ٢٩: ٥٥.

<sup>(</sup>۱٤) يونس ۱۰: ۹۴.

۲ ـ الكافي ۸: ۲۷۹/۲۷۹.

<sup>(</sup>١) علل الشرائع: ٢/١٢٠.

٤ ـ علل الشرائع: ١٠/١٣.

<sup>(</sup>١) الذاريات ٥١: ٥٦.

٥ ـ تفسير القمّي ١: ٣٣٨.

٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٦٤/١٨

سورة هود (۱۱) ...... (۱۱) .... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ... (۱۱) ...

قال: «كانوا أمَّةُ واحِدةً، فبعَث الله النبيِّين ليتَّخِذُ عليهم الحُجَّة».

٧/٥٢١٦ عن عبدالله بن غالب، عن أبيه، عن رجل، قال: سألتُ عليّ بن الحسين (عبد الله) عن قول الله: 
﴿ وَلَا يَرَالُونَ مُخْتَلِفِينَ ﴾ قال: «عَنى بذلك مَنْ خالفَنا مِنْ هذه الأُمّة، وكلُّهم يُخالِف بعضُهم بعضاً في دِينهم، وأمّا قوله: ﴿ إِلّا مَن رَّحِم رَبُّكَ وَلِذَٰلِكَ خَلَقَهُمْ ﴾ فأولئك أولياؤنا مِنَ المُؤمنين، ولذٰلِكَ خلَقهم من الطّبنة الطّبّبة، أما تسمّع لقَوْلِ إبراهيم: ﴿ رَبِّ آجْعَلْ هُذَا بَلَداً ءَامِناً وَآرْزُقُ أَهْلَهُ مِنَ ٱلثّمَرَاتِ مَنْ ءَامَنَ مِنْهُم بِاللهِ ﴾ (١) عقال - إبّانا عنى وأولياء، وشبعته وضبعه، قال: ﴿ وَمَن كَفَرَ فَأُمَيِّعُهُ قَلِيلاً ثُمَّ أَضْطَرُهُ إلى عَذَابِ ٱلنّارِ ﴾ (١) - قال - عَنى بذلك والله من جَحَد وَصِبَه ولم بَنّبِعْه من أُمنّه، وكذلك والله حالُ هذه الامنة ال

٨/٥٢١٧ . عن يعقوب بن سعيد، عن أبي عبدالله (طب السلام) قال: سألتُه عن قول الله: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونَ ﴾ (١) قال: «خَلَقَهم للعِبادة».

قال: فلتُ: وقوله: ﴿ وَلَا يَزَالُونَ مُخْتَلِفِينَ ﴾ إلّا مَن رَّحِمَ رَبُّكَ وَلِذَٰلِكَ خَلَقَهُمْ ﴾ ؟ فقال: «نزَلَتْ هذه بعدَ تلِك». ٩/٥٢١٨ ـ عن سعيد بن المُسَيَّب، عن عليّ بن الحسين (عله السلام) في قوله: ﴿ وَلَا يَزَالُونَ مُخْتَلِفِينَ ﴾ إلّا مَن رَّحِمَ رَبُّكَ وَلِذَٰلِكَ خَلَقَهُمْ ﴾ .

قال: «أولئِك هم أولياؤنا من المؤمنين، ولذلك خَلَقهم من الطَّبنة الطبّبة أما تسمّع لقول إبراهيم: ﴿ رَبِّ آجْعَلْ هَلْذَا بَلَدا ءَامِناً وَآرْزُقُ أَهْلَهُ مِنَ آلثَّمَرَاتِ مَنْ ءَامَنَ مِنْهُم بِاللهِ ﴾ (1) ـ قال ـ إيّانا عَنى بذلِك وأولياءه وشيعته وشيعة وصِيّه ﴿ وَمَن كَفَر فَأُمَيِّعُهُ قَلِيلاً ثُمَّ أَضْطَرُهُ إلى عَذَاتٍ آلنَّارِ ﴾ (1) عنى بذلك ـ والله ـ من جحد وصيّه ولم يَتَبِعْه من أُمّيّه، وكذلك والله حالُ هذه الأمّة».

م الذين سبَق الشَّفاء لهم، فحق عليهم القولُ أنْهم للتارِ حُلِيْوا، وجم الذين حَقّت عليهم كلمة رَبِك أَنهم لا يؤمنون.

قال عليّ بن إبراهيم: ثمّ خاطب الله نبيّه، فقال: ﴿ وَكُلا نَقُصُّ عَلَيْكَ مِنْ أَنبَآءِ آلرُّسُلِ ﴾ أي أخبارَهم ﴿ مَا نُتَبِتُ بِهِ فُؤَادَكَ وَجَاءَكَ فِي هَلْدِهِ آلْحَقُّ ﴾ في الفرآن، وهذه السورة من أخبار الأنبياء وهلاكُ الأمم. ثمّ قال: ﴿ وَقُل لِللّهُ مِنْ وَجَاءَكَ فِي هَلْهُ اللّهُ مَ مَكَانَتِكُمْ إِنّا عَامِلُونَ ﴾ أي تُعاقِبكُم ﴿ وَآنتَظِرُوا ۚ إِنّا مُستَظِرُونَ ۞ وَشِو غَيْبُ لِللّهُ مِنْ وَالْأَرْضِ وَإِلَيْهِ يُرْجَعُ ٱلْأَمْرُ كُلُهُ فَاعْبُدُهُ وَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَمَارَبُكَ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾.

۷ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۱۹۲ /۸۲

<sup>(</sup>١ و٢) البقرة ٢: ١٢٦.

٨ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٦٤ /٨٨

<sup>(</sup>۱) الذاريات ٥١: ٥٦.

٩ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٦٤ / ٨٤

<sup>(</sup>١ و٢) البقرة ٢: ١٢٦.

١٠ ـ تفسير القمّي ١: ٣٣٨.

١٤٨ .....١٤٨ البرهان في تفسير القرآن

## باب في معنى التَّوَكُّل

۱/۵۲۲ - ابن بابَویه، قال: حدّننا أبي، قال: حدّننا سَعْد بن عبدالله، عن أحمد بن أبي عبدالله، عن أبیه، في حدیثٍ مَرفوع إلى النبي استراه عبدرانه، فقال: یا رَسولَ الله، إنّ الله تبارك و تعالى أرسلني إلیك بهَدِیَة لم یُعطِها أحداً قبلك، قال رسول الله (ستراه عبدرانه): قلت: وما هي؟ قال: الله تبارك و تعالى أرسلني إلیك بهَدِیَة لم یُعطِها أحداً قبلك، قال رسول الله (ستراه عبدرانه): قلت: وما هي؟ قال: الصّبر، وأحسّن منه، قلتُ: وما هو؟ قال: الرّضا، وأحسّن منه، قلتُ: وما هو؟ قال: الرّهد، وأحسَنُ منه، قلت: وما هو؟ قال: إنّ هو؟ قال: اليّقين، وأحسّن منه، قلت: وما هو، یا جَبْرَ ثیل؟ قال: إنّ مدرّجة (۱) ذلك النّوكُل على الله عزّ وجلّ فقلت: وما النوكُلُ على الله عزّ وجلّ؟ فقال: العِلْم بأنَ المَخْلوقَ لا يَضُرُ ولا يَضُرُ ولا يَضْدُ بوى الله، ولم يَرجُ ولم يَرجُ سوى الله، ولم يَرجُ ولم يَرجُ

قال: قلتُ: يا جَبْرَئيل، فما تَفسيرُ الصَّبْر؟ قال: تَصْبِرُ في الضَرّاء كما تَصبرُ في السَرّاء، وفي الفاقَةِ كما تَصبِرُ فيالغّناء، وفي البَلاء كما تَصبِرُ في العافية، ولا يَشكو حاله عند المخلوق بما يُصيبُه من البَلاء.

قلت: وما تفسيرُ القَناعة؟ قال: يقنّع بما يُصيبُه من الدنيا، يقنّع بالقَليل ويَشكُر اليّسير.

قلت: فما تفسيرالرِّضا؟ فقال: الرِّضا أن ('') لا يَسْخَطَ على سَيّدِه، أصابَ من الدنيا أولم يُصِب، ولا يَرضى لنفّسِه باليّسير من العَمَل.

قلتُ: يا جَبْرَثيل، فما تَفسيُر الزَّهْدِ؟ قال: الزاهِد يُحِبَ مَنْ يُحِبُّ خالِقَه، ويَبغُضُ مَنْ يبغُض خالِقَه، ويتَحَرَّجُ من حَلالِ الدُّنيا ولا يَلتَفِتْ إلى حَرامِها، فإنَّ حَلالَها حِسابُ وحَرامَها عِنَاب، ويَرحَم جَميعَ المسلمينَ كما يَرحَم نفسه، ويتَحَرِج من الكَلام كما يَتَحرَّجُ من المَيتَة التي قد اسْئَدَ تُثْنَها، وينحرَّج عن حُطام الدنيا وزينَتِها كما يجتنبُ النار أن يغشاها " وأن يُقَصِّرَ أمْلَه وكأنَّ بين عَبْنَيهِ أَجَلَه.

قلتُ: يا جَبْرَئيل، فما تفسيرُ الإخلاصُ ؟ قالَ المُخلِطُ الذي لا يسأل الناسَ شيئاً حتى يَجِد، وإذا وجَد رَضِي، وإذا بَقِي عِنْدَه شَيَّ أعطاهُ في الله، فإنّ من لم يسألِ المَخلوقِ فقَدْ أقرَ لله عزّ وجلَ بالعُبودِيَّةِ، وإذا وجَد فرَضِي فهو عن اللهِ راضٍ، والله تبارك وتعالى عنه راضٍ، وإذا أعطى لله عزّ وجلّ فهو على حدّ النِّقة بربّه عزّ وجلّ. قلتُ: فما تَفسيرُ اليّقين؟ قال: الموقِن يَعمَل للهِ كأنّه يرّاه، فإن لم يَكنْ يَرى الله فإن الله يَراه، وأن يعلَم يَقيناً أنّ ما أصابَهُ لم يكن ليُخطِئه، وإنّ ما أخطأه لم يكن ليُصيبَه، وهذا كُلّه أغصانُ التوكّل، ومَدْرَجَةُ الزُّهْدِه.

باب في معنى التوكل

١ ـ معاني الأخبار: ١/٢٦٠.

<sup>(</sup>١) المَدْرَجَة: الطريق، وممرّ الأشياء على الطريق.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: قال الراضي،

<sup>(</sup>٣) في المصدر: تغشاه.

### المُسْتَدرَك

### (سورةٌ هود)

قوله تعالى:

## **فَلَوْلَا كَانَ مِنَ ٱلْقُرُونِ مِن قَبْلِكُمْ ـ إلى نوله نعالى ـ وَكَانُوا مُجْرِمِينَ [ ١١٦** ]

١ - فرات بن إبراهيم الكُوفي في (تفسيره) معنعناً عن زيد بن على (طوالده) في قوله تعالى: ﴿ فَلُولَا كَانَ مِنَ القُرُونِ مِن قَبِلِكُم أُولُوا بَقِيَةٍ يَنهَونَ عَنِ الفَسَادِ فِي الأَرضِ ﴾ إلى آخر الآية، قال: تخرُج الطائفة منّا، ومَثَلُناكمَن كان قبلنا من القُرون، فمنهم من يُقتل، وتبقى منهم بقيّة ليحيوا ذلك الأمر يوماً ما.

٢ ـ وعنه، قال: حدّثني جعفر بن محمّد الفَرَّاري مُعنعناً عن زيد بن عليّ (عبه الله)، في قوله: ﴿ فَلُولَاكَانَ مِنَ القُرُونِ مِن قَبلِكُم ﴾ قال: نزلت هذه فبنا.

قوله تعالى:

## وَمَا كِنَانَ رَبُّكَ لِيُهْلِكَ ٱلْقُرَى بِظُلْمٍ وَأَهْلُهَا مُصْلِحُونَ [ ١١٧ ]

١ ـ الطّبَرْسي في (مكارم الأخلاق)، في موعظة رسول الله (صلى اله عبداله) لابن مسعود قال: قال له: ويا ابن مسعود: أنصف الناس من نفسك، وانصح الأمّة وارحّمْهُم، فإذا كُنت كذلك وغَضِبَ الله على أهل بلدةٍ أنت فيها، وأراد أن ينزل عليهم العذاب، نظر البك فَرَحِمهم بك، يقول الله تعالى: ﴿ وَمَاكَانَ رَبُّكَ لِيُهْلِكَ القُرَى بِظُلمٍ وَأَهَلُهَا مُصلِحُونَ ﴾ ٥.

مستدرك سورة هود آية . ١١٦ .

۱ ـ تفسير فرات: ٦٣.

۲ ـ تفسير فرات: ٦٢.

مستدرك سورة هود آية ١١٧٠ .

١ ـ مكارم الأخلاق: ٤٥٧.

میدی تازیخیان مرکز تحقیقات کامپروز بر عاوی است لای

## سورة يوسف

#### فضلها

1/0۲۲۱ - ابن بابَوّيه: بإسناده عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (عليه السلام) قال: «من قرأ سورة يُوسُف (عليه السلام) في كلّ يوم أو في كلّ ليلة، بعثَه الله تعالى يوم القيامة وجَمالُه مثل جمال يُوسُف (عنه السلام)، ولا يُصيبه فَزَعُ يوم القيامة، وكان من خِيار عِبادِ الله الصالحين». وقال: «إنّها كانت في التّوراةِ مكتوبة».

٢/٥٢٢٢ ـ العيّاشي: عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: سمِعتُه يقول: «من قرأ سورة يُوسُف (عبدالله) في كلّ يوم أو في كلّ ليلة، بعنه الله يوم القيامة وجمالة على جَمال بُوسُف (عبدالله)، ولا يُصيبُه يومَ القيامة ما يُصيبُ الناسَ من الفَزَع، وكان جيرانُه من عباد الله الصالحين». ثمّ قال: «إن يُوسف كان من عباد الله الصالحين وأومِنَ في الدّنيا أن يكون زانياً أو فَحَاشًا أه من عباد الله الصالحين وأومِنَ في الدّنيا أن يكون زانياً أو فَحَاشًا أه من عباد الله الصالحين وأومِنَ في الدّنيا أن يكون زانياً أو فَحَاشًا أه من عباد الله الصالحين وأومِنَ في الدّنيا أن يكون زانياً أو فَحَاشًا أه من عباد الله الصالحين وأومِنَ في الدّنيا أن يكون زانياً أو فَحَاشًا أه من عباد الله الصالحين وأومِنَ في الدّنيا أن يكون زانياً أو فَحَاشًا أه من عباد الله الصالحين وأومِنَ في الدّنيا أن يكون زانياً أو فَحَاشًا أه الله المناسِق الله الله الله المناس الله المناسقة المناسقة الله المناسقة الله الله المناسقة الله المناسقة الله المناسقة الله الله المناسقة المناسقة الله الله الله المناسقة الله المناسقة الله المناسقة الله المناسقة المناسقة الله المناسقة النبياً المناسقة الله المناسقة المناسقة

٣/٥٢٢٣ ـ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن النَّـوْفَلي، عن السَّكوني، عن أبسي عبدالله (عبدالله) قال: وقال رسولُ الله (منه عبدالله) النساء بالغُرَف، ولا تُعلِموهنّ الكتابة، ولا تُعلِموهنّ سورة يُوسُف (١)، وعَلَّموهُنّ المِغْزَل وسورة النُور».

٤/٥٢٢٤ ـ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زِياد، عن عليّ بن أسباط، عن عَمِّه يعقوب بن سالم، رفعه، قال: قال أميرالمؤمنين عبدالسلام: «لا تُعلِّموا نساة كم سورة يُوسُف، ولا تُقرِئوهُنَّ إيّاها فإنّ فيها الفِئن،

سورة يوسف ، فضلها .

١ - ثواب الأعمال: ١٠٦.

٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٦٦ /١.

٣ ـ الكافي ٥: ١/٥١٦.

<sup>(</sup>١) (ولا تعلموهن سورة يُؤسف) ليس في المصدر.

٤ ـ الكافي ٥: ٢/٥١٦.

وعَلَّمُوهُنَّ سُورةَ النُّورِ فإن فيها المَواعِظ».

٥/٥٢٢٥ ـ (مجمّع البيان): عن رسول الله (ملى الله والله) أنّه قال: «علِّموا أرفّاءَ كم سورة بُوسُف، فإنّه أيّما مسلم تلاها وعلّمها أهله وما مَلَكَتْ يَمينُه، هؤن الله تعالى عليه سَكَراتِ المَوت، وأعطاهُ مِن القوّة أن لا يَحسُدَه مُسلِم».

7/0۲۲٦ ـ ومن (خواصّ القرآن) في سورة بُوسُف: قال الصادق (عبدالسلام): امَنْ كَتَبها وجعَلها في مَنْزِله ثلاثة أيّام وأخرَجها منه إلى جِدارٍ مِن مُجدران من خارج البيت ودفنَها (١١ لم يَشعُر إلّا ورَسولُ السُّلطان يَدعوه إلى خِدْمَتهِ، ويَصْرِفه إلى حَوائِجه بإذن الله تعالى. وأحسَنُ من هذاكلِّه أن يَكتُبُها ويَشْرَبَها يُسَهِّلُ الله له الرِّزق، ويجعَلُ له الحظَّ بإذن الله تعالى».



٥ ـ مجمع البيان ٥: ٣١٥.

٢ - خواص القرآن: ٢ «مخطوط».

<sup>(</sup>١) (ودفنها) ليس في المصدر.

قوله تعالى:

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ الَر تِلْكَ ءَايَاتُ الْكِتَابِ الْمُبِينِ - إلى فوله تعالى - وَإِن كُنتَ مِن قَبْلِهِ الَر تِلْكَ ءَايَاتُ الْكِتَابِ الْمُبِينِ - إلى فوله تعالى - وَإِن كُنتَ مِن قَبْلِهِ لَمِن الْغَافِلِينَ [٣-١]

١/٥٢٢٧ ـ علىّ بن إبراهيم: في قوله نعالى: ﴿ الّر تِلْكَ ءَايَاتُ ٱلْكِتَابِ ٱلْمُبِينِ \* إِنَّا أَنزَلْنَاهُ قُرْءَاناً عَرَبِيّاً لَمَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾: أيكي تَعقِلوا. قال: ثمّ خاطَب الله نبيّه، فقال: ﴿ نَحْنُ نَقُصُّ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْقَصَصِ بِمَا أَوْحَيْنَاً إِلَيْكَ هَٰذَا ٱلْقُرْءَانَ وَإِن كُنتَ مِن تَبْلِهِ لَمِن ٱلْغَافِلِينَ ﴾.

قوله تعالى:

إذْ قَالَ يُوسُفُ لِأَبِيهِ يَا أَبَتِ إَنِي رَأَيْتُ أَخَدَ عَشَرَ كَوْكَبا وَالشَّمْسَ وَالْفَمَرَ رَأَيْتُهُمْ لِي سَاجِدِين -إلى نوله تعالى -أَصْبُ إليهِنَّ وأكُنْ من الجاهلين [2-٣٣]

۱/۵۲۲۸ علىّ بن إبراهيم، قال: حدّ ثنا محمّد بن جعفر، قال: حدّ ثنا محمّد بن أحمد، قال: حدّ ثنا عليّ بن محمّد، عمّن حدّ ثه، عن المِنْفَري، عن عَمرو بن شِمْر، عن إسماعيل السُدّي، عن عبدالرحمن بن سابِط القُرَشي، عن جابر بن عبدالله الأنصاري، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنِّي رَأْيَتُ أَحَدَ عَشَرَ كَوْكَباً وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ رَأْيُتُهُمْ لِي

· سورة يوسف آية ـ ١ ـ ٣ ـ

١ ـ تفسير القمّى ١: ٣٣٩.

سورة يوسف آية . ٢٣٠٤.

١ ـ تفسير القمّى ١: ٣٣٩.

### سَاجِدِينَ ﴾.

قال في تَسمِيَةِ النُجوم: هي الطارِقُ وحُوبان (١) والذيال (٢) وذو الكَتِفَين (٣) ووَثابٍ وقابس وعَمودان وفليق (١) ومُصبح والصَّرح والفروع (٥) والضِياء والنُور ـ يعني الشمس والقمر ـ وكلّ هذه النجوم محيطةٌ بالسّماء.

٢/٥٢٢٩ - قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (مداسلام) قال: وتأويلُ هذِه الرُّوْيا أنّه سيَملِكُ مِصْرَ، ويذخُل عليه أبواه وإخوَتُه، فأمّا الشمس فأمّ يوسُف راحِيل، والقمرُ يعقوب، وأمّا الأحدَ عَشَر كوكباً فإخوَتُه، فلمّا دخلوا عليه سَجدوا شُكراً لله وَحدَه حين نظروا إليه، وكان ذلك السُجود لله».

٣/٥٢٣٠ - ابن بابَوَبه، قال: حدّننا محمّد بن موسى بن المُتوكّل (رَمْرِادَعه) قال: حدّننا عبدالله بن جعفر الحِمْيَري، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن محبوب، عن مالِك بن عَطيّة، عن الثّمالي، قال: صَلَيتُ مع عليّ بن الحسين (طهماالسلام) الفجرّ بالمدينة يوم جُمُعة، فلمّا فَرَغ من صَلاتِه وسُبْحَتِه (١٠)، نهضَ إلى منزله وأنا معه، فدعا مولاةً له تسمّى سُكينة، فقال لها: «لا يَعبُر على بابى سائِلٌ إلّا أطْعَمْتُموه فإنّ اليوم يوم الجُمُعة».

قلتُ له: ليس كلّ مَن يسأل مُستَحِقًاً؟ فقال: «يا ثابت، أخاف أن يكونَ بعضٌ مَنْ يَسألنا مُحِقّاً فلا نُطعِمُه ونَرُدّه، فيَنزل بنا \_أهل البيت \_ما نزّل بيَعقوب وآله، أطعِموهم أطعِموهم.

إنّ يعقوب كان يَذبَحُ كلّ يوم كَبْشاً فينصَدُق منه، ويَأْكل هو وعِيالُه منه، وإنّ سائِلاً مؤمناً صَوَاماً مُحِقّاً، له عند الله منزِلةً، وكان مُجنازاً غريباً اعترَ (١) على باب يعقوب عَشيّة جُمُعة عند أوانِ إفطارِه يهتِفُ على بابه: أطعِموا السائِل المُجناز الغَريب الجائع مِن فَضْلِ طعامِكم. يهتِفُ بذلك على بابه مِراراً، وهم يَسمَعونَه وقد جَهلِوا حقّه، ولم يُصَدِّقوا قوله، فلمّا أيسَ أن يُطعِموه وغَشِيه اللّيل استَرْجَعَ واستَعْبَر وشَكا جُوعَه إلى الله عزّ وجل، وبات طاوباً، وأصبَح صائِماً جائعاً صابِراً حامداً لله تعالى وَباتَ يعقوبُ وآلُ يعقوب شِباعاً بِطاناً، وأصبَحوا وعندهم فضلٌ من طعامِهم.

قال: «فأوحى الله عزّ وجلّ إلى يعقوب في صَبيحةِ تلكَ الليلة: لقد أذْلَلْتَ ـ يا يعقوبُ ـ عبدي ذِلَةُ آستَجْرَرت بها غضّيي، واستَوجَبْتَ بها أذبي، ونُزولَ عقوبتي وبَلُواي عليك وعلى وُلدك. يا يعقوب، إنّ أحبَّ أنبيائي إليَّ وأكرَمَهُم عليَّ من رَحِم مَساكينَ عِبادي، وقَرّبهم إليه، وأطعَمَهم، وكان لهم مأوى وملجاً. يا يعقوب، أما رَحِمْت

<sup>(</sup>١) في «س» و«ط»: وخربان.

<sup>(</sup>٢) في المصدر نسخة بدل: الدبال.

<sup>(</sup>٣) في المصدر نسخة بدل: ذو الكنفين.

<sup>(</sup>٤) في المصدر نسخة بدل: فيلق.

<sup>(</sup>٥) في المصدر نسخة بدل: القروع. ويأتي ذكرها في الحديث (١٣) مع بعض الاختلاف.

٢ ـ تفسير القمي ١: ٢٢٩.

٣ ـ علل الشرائع: ١/٤٥.

<sup>(</sup>١) السُبْحَة: النافلة. «مجمع البحرين ـ سبح ـ ٢: ٢٧٠»، وفي «ط»: وتسييحه.

 <sup>(</sup>٢) اعتر: تعرض للسؤال. «مغردات ألفاظ القرآن عر : α٣٢٨.

سورة يوسف (۱۲) ...... ۱۵۷

ذمبال عبدي، المُجتَهِد في عبادَنِه، القانِع باليسير من ظاهر (٣) الدنيا، عِشاء أمس، لمّا اعتَرَ (١) ببابك عند أوانِ إفطارِه، وهَتَف بكم: أطعِموا السائِل الغَريب المُجْتاز القانِع. فلم تُطعِموه شيئاً، فاستَرجَع واستعبَر وشكا ما به إليّ، وبات طاوياً، حامداً لي، وأصبَح لي صائماً، وأنت \_ يا يعقوب \_ وؤلدك شِباع، وأصبحت وعندكم فَضَلٌ من طعامِكم.

أو ما علمت ـ يا يعقوب ـ أنّ العُقوبة والبَلوى إلى أوليائي أسرَّع منها إلى أعدائي؟ وذلك حُسنُ النَظَر منّي الأوليائي، واستِدراجٌ منّي لأعدائي، أما وعِزَّتي لأنزِلَنَّ بك بَلواي، ولأجعَلنَك ووُلدَك غرَضاً لمُصابي، ولأُؤدّبنَك بعُقوبَتى، فاستعِدّوا لبَلُواي، وارضَوا بقضائي، واصبِروا للمصائِب».

فقلتُ لعليّ بن الحسين (مده معلم) تُحمِلتُ فداك، متى رأى يُوسَف الرُّؤيا؟ فقال: دفي تلك الليلة التي باتَ فيها يعفوتُ وآل يَعفوب شِباعاً، وبات فيها ذميال طاوياً جائعاً، فلمّا رأى يُوسُف الرُّؤيا وأصبَح يَقُصُها على أبيه يَعفوب، فاغتَمّ يعفوب لِما سَمِع من يُوسُف وبَقي مُغتَمّاً، فأوحى الله عزّ وجلّ إليه: أن استَعِدٌ للبَلاء. فقال يعقوب لبوسُف: لا تَقْصُصْ رُوْياك على إخويك فإنّى أَخافُ أن يَكيدوا لككيداً، فلم يَكتُم يُوسُف رُوْياه و قصَّها على إخوته».

قال: «فَغَلَبَتْ قُدرةُ اللهِ وقضاؤه ونافذُ أمرِه في يعقوب ويُوسُف وإخوَتِه، قلم يَقدِر يعقوبُ على دَفعِ البَلاء عن نفسه، ولا عن يوسُف ووُلدِه، فدفَعه إلبهم وهو لذلك كارِة متوقّع للبَلوى من الله في يُوسُف، فلمّا خرَجوا من منزِلهم لَحِقّهُم مُسرِعاً فانتزَعَه من أيديهم وضَمّه إليه واعتَنَفه وبَكى ودَفَعهُ إليهم، فانطلَقوا به مُسرعين مَخافة أن يأخُذَه منهم ولا يدفَعُه إليهم، فلمّا أمعنوا (١٦) بهِ التّوابِهِ غَيْضة (١٧) أشجارٍ، فقالوا: نَذبَحُه وُنلثِيه تحت هذه الشجرة

<sup>(</sup>٣) في «س»: طاهر،

<sup>(</sup>٤) في «ط»: عبر.

<sup>(</sup>٥) في «ط» والمصدر: فيهم.

<sup>(</sup>٢) أمعن: أبعد. (السان العرب معن ١٣٠: ٢٠٩).

<sup>(</sup>٧) الغَيْضَة: مَغيضٌ ماءٍ يجتمع فينبُت فيه الشجر. «لسان العرب ـ غيض ـ ٧: ٢٠٢».

فيأكله الذئب الليلة. فقال كبيرُ هم: ﴿ لَا تَقْتُلُواْ يُوسُفَ ﴾ ولكِنْ ﴿ الْقُوهُ فِي غَيَابَتِ الْجُبِّ يَلْتَقِطُهُ بَعْضُ السَّيَّارَةِ إِن كُنتُمْ فَاعِلِينَ ﴾ فانطلقوا به إلى الجُبّ فألقوه فيه، وهم يَظُنُون أنّه يَعْرَقُ فيه، فلمّا صارَ في قَعْرِ الجُبِّ فاداهم: يا وُلاَ رومين، أفرئوا يعقوب منّي السلام. فلمّا سَمِعواكلامَه قال بعضُهم لِبَعض: لا تزولوا من هنا حتى تعلَموا أنّه قدمات. فلم يزالوا بحضرَتِه حتى أبسوا ( ﴿ وَجَاءُو أَبَاهُمْ عِشَاءٌ يَنكُونَ ﴿ قَالُواْ يَا أَبَانَا إِنَّا ذَهَبْنَا نَسْتَبِقُ وَتَرَكّنَا يُوسُفَ فلم يزالوا بحضرَتِه حتى أبسوا ( ﴿ وَجَاءُو أَبَاهُمْ عِشَاءٌ يَنكُونَ ﴿ قَالُواْ يَا أَبَانَا إِنَّا ذَهَبْنَا نَسْتَبِقُ وَتَرَكّنَا يُوسُفَ فلم يزالوا بحضرتِه حتى أبسوا ( ﴿ وَجَاءُو أَبَاهُمْ عِشَاءٌ يَنكُونَ ﴿ قَالُواْ يَا أَبَانَا إِنَّا ذَهَبْنَا نَسْتَبِقُ وَتَرَكّنَا يُوسُفَ عَند مَتَاعِنَا فَأَكُلَهُ آلذِنْهُ إِن فلم عَلَم الله عَن وجل إليه من الاستعداد عِند مَتَاعِنَا فَأَكُلُهُ آلذِنْهُ عِن للبَلوى، وقال لهم: ﴿ بَلْ سَوَّلَتْ لَكُمْ أَنفُسُكُمْ أَمْراً ﴾ وماكان الله ليُطعِمَ لَحْمَ يُوسُفَ الذنبَ مِن قبل أن أرى تأويل رُوباه الصادفة».

قال أبو حمزة: ثمّ انقطَع حديثُ عليّ بن الحسين (عبه الهم) عند هذا.

4/0۲۳۱ - الشيخ عمر بن إبراهيم الأوسي (1)، قال: قال رسولُ الله (من المجبّر ثيل (عبداله به): وأنت مع قُوتِكَ هل أعيبتَ قطّ ؟ يعني أصابك تَعب ومَشقّة، قال: نعم يا محمّد للاث مرّات: يوم أُلقي إبراهيم في النارِ، أوحى الله إليّ: أن أدرِكُه، فوعِزتي وجَلالي لئن سَبَقك إلى النار لأمحُونُ اسمَك من ديوان الملائكة. فنزلتُ إليه يسرعة وأدركْتُه بين النارِ والهَواء، فقلت: يا إبراهيم، هل لك حاجةً ؟ قال: إلى الله فنعم، وأمّا إليك فلا.

والثانية: حين أمر إبراهيمُ بِذَبْحِ ولدِه إسماعيل، أوحى الله إليّ: أن أدرِكه، فَوَعِزَتي وجَلالي لَيْن سبَقَك السِكيّن إلى حَلْقِه لأمحُونَ اسمك من ديوان الملائكة. فنزلت بسُرعةٍ حتّى حوّلتُ السِكَينَ وقلَبتُها في يَده و أتبتُه بالفِداء.

والثالثة؛ حين رُمي يُوسُف في الجُب، فأوحى الله تعالى إلي: يا جَبْرَتيل، أَذْرِكُه، فوَعزَتي وجَلالي إن سَبَقَك إلى فَعرِ الجُبَ لا مُحُونَ اسمَك من ديوان الملائكة, فنزَلتُ إليه بيُسعة وأدرَكتُه إلى الفضاء، ورَفعتُه إلى الصَخْرةِ الذي كانت في قَعْر الجُب، وأنزلتُه عليها سالماً فَعَييت، وكان الجُبّ مأوى الحيّات والأفاعي، فلمّا حسّت به، فالت كلّ واحدةٍ لصاحبتها: إيّاك أن تتحرّكي، فإن نبيّاً كريماً نزَل بنا وحَلّ بساحَيْنا، فلم تَخْرُجُ واحدةٌ من وَكْرِها إلا الأفاعي فإنها خَرجَت وأرادت لَدْغَه فَصِحتُ بهن صَبحةً صَمَّت آذانَهُنَ إلى يوم القيامة.

قال ابنُ عبّاس: لمّا استقرّ يوسف (مداسلام) في قعرِ الجُبّ سائماً واطَمأنَ من المُؤذِيات، جَعَل بُنادي إخوّته: وإنّ لكلّ ميّتٍ وصيّةً، ووَصيّتي إليكم إذا رَجَعتُم فاذكروا وَحُدّتي، وإذا أمِنْتُم فاذكروا وَحشّتي، وإذا طُعِمْتُم فاذكرُوا جَوعَتي، وإذا شَرِئتُم فاذكروا عَطَشي، وإذا رأيتُم شابّاً فاذكروا شَبابي.

<sup>(</sup>٨) في المصدر: أمسوا.

<sup>(</sup>۱) وهو عمر بن إبراهيم الأنصاري الأوسي العالكي العثُوفَى نحو سنة (۷۵۱ هـ)، له كتاب (زهر الكمال) في قصّة يُوسُف وطيه الصلاة والسلام)، مرقّبٌ على سبعة عشّرَ مجلساً وكُلَّ مجلس يبدأ بخُطبةِ وأشعار وحكايات وأخبار، ونقل عنه السيد البحراني ورحـــ اه، كشف الظنون ۲: ۹۹۱، عدية العارفين ٥: ٧٩٦، رياض العلماء ٤: ٢٩٩، الذريعة ١٢: ٧١ وفيه: «زهر الكلام».

سورة يوسف (۱۲) ......۱۵۹

فقال له جَبْرُئيل اعب السلام: يا يوشف، أمسِكُ عن هذا، واشتغِل بالدُعاء، وقل: ياكاشِفَ كلِ كُرْبَةٍ، ويا مُجببَ كُلِ دعوةٍ، ويا جابَر كُلِ كَسِيرٍ، ويا حاضرَ كلِ بلوى، ويا مؤنِسَ كُلِ وَحيدٍ، ويا صاحِبَ كُلِ غريبٍ، ويا شاهِدَ كُلِ نجوى، أسألك بحقَ لا إله إلا أنت أن تجعَلَ لي من أمري فَرَجاً ومَخْرَجاً، وأن تَجْعَلَ في قلبي حُبَّك حتّى لا يكونَ لى هَمِّ وشَغْلٌ سِواك، برحمتِك يا أرحَم الواحمين.

فقالتِ الملائِكة: يا ربَّنا، نَسمَعُ صَوناً ودُعاءً، أمّا الصَّوت فصوتُ نَبيّ، وأمّا الدُعاء فَدُعاء نبيّ، فأوحى الله تعالى إليهم: هو نَبييّ يُوسفُ، وأوحى تعالى إلى جَبْرَئيل: أن اهبِط على يُوسُف، و قل له: ﴿ لَتُنَبِّئَنَّهُم بِأَمْرِهِمْ هُذَا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴾.

وسُئل ابن عبّاس: بِمَ عرّفوا يوسُف، يعني إخَونُه؟ قال: كانت له عَلامة بَفَرْنه، ولِيَعقوبَ مِلثها ولإسحاق ولِسَارةَ، وهي شامَةٌ، قد جاء فَرفَع التاجَ من رأسِه وفيه رائحة المِسْك فشمّوها فعرفوه.

0/0777 ـ نرجع إلى رواية أبي حمزة (١) عن على بن الحسين اعليه السلام):

قال أبو حَمزة: فلمّاكان من الغَد غَدَوتُ عَلَيْهَ فَقُلْتُ لَهِ: يُحِملَتُ فِدَاكِ، إنّك حَدُّنْتَنِي أمس بحديث يعقوب ووُلده ثُمّ قَطَعْتَه، فماكان من قِصّة إخوة بُوسُفَ وقِصّة بُوسُفَ بعد ذلك؟ فقال: «إنّهم لمّا أصبّحوا، قالوا: انطّلقوا بنا حتى نَنظُرَ ما حالٌ يوسُف، أمات أمْ هُو حيّ؟ فلمّا انتَهُوا إلى الجُبّ وَجَدوا بِحَضرةِ الجُبّ سَيّارةً، وقد أرسلوا واردَهُم فأذلَى دَلْوَه، فملا جَذَبَ دَلْوَهُ فإذا هو غُلامٌ متعلق بدَلُوه، فقال لأصحابه ﴿ يَا بُشْرَى هَذَا عُلامٌ ﴾ فلمّا أخرجَوه أفبَل إليهم إخوة بُوسُف، فقالوا: هذا عَبدُنا سَقَط منا أمس في هذا الجُب، وجنّنا اليومَ لِتُخْرِجَه فانتزعوه من أيديهم، وتنتَحُوا به ناحية، فقالوا: إمّا أن تُقِرّ لنا أنّك عَبْدٌ لنا فنبيعك على بعض هذه السيّارة أو تَقْتلك؟ فقال لهم بوسُف: لا تَقْتلوني واصنعوا ما شِقْتُم. فأقبَلوا به إلى السيّارة، فقالوا: مَنْ منكم يَشتري منا هذا العبد فاسْتراه رَجُلّ بينهم بعشرين دِرهَماً، وكان إخوتُه فيه من الزّاهِدين، وسار به الذي اسْتَراه من البَدْوِ حتى أدْخَلَه مِصْر، وذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَقَالَ آلَيْنِي آشَتُواهُ مِن مَلِكِ مِصْر، وذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَقَالَ آلَيْنِي آشْتُواهُ مِن مَلِكِ مِصْر، وذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَقَالَ آلَيْنِي آشْتُواهُ مِن مَصْر لامْتُواهُ مِن مَلِكِ مِصْر، وذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَقَالَ آلَيْنِي آشْتُواهُ مِن المُصْر لامْرُقْ فِي عَمْواهُ الله عزّ وجلّ: ﴿ وَقَالَ آلَيْنِي آشْتُواهُ مِن مَصْر لامْرُقْ اللهِ عَمْ وخلَى السَيَارة مِن مَلِكِ مِصْر، وذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَقَالَ آلَوْنِي آسُرُواهُ مِن مَلِكِ مِصْر، وذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَقَالَ آلَوْنِي الْسَيَارِة عَنْ مَن مَلِكُ مِن مَلِكِ مِن مَلِكِ مِنْ مَلْكُ اللّهُ عَنْ وَلَوْلُ الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَالَ اللّهُ عَلْ اللّهُ عَنْ وَلَوْلُ اللّهُ عَنْ وَلَا اللهُ عَلَى الْمَالَةِ عَلَى اللّهُ عَنْ الله عَلَى اللهُ عَلْ الله عَنْ عَلْ اللّه عَنْ وجلّ الله عَلَى السّار الله الله عَنْ وحل الله عن الرّاهِ الله عن الرّاهُ الله عن الرّاهُ الله عن الرّاهُ الله عَنْ وحل الله عن الرّاهُ الله عن الرّاهُ الله عن الرّاهُ الله عن المُنْ الله عن الرّاهُ الله عن ال

<sup>(</sup>۲) يوسف ۱۲: ۹۴.

٥ ـ علل الشرائع: ١/٤٨.

<sup>(</sup>١) المتقدّمة في الحديث (٣) من تفسير هذه الآيات.

١٦٠ ......١٦٠ اليرهان في تفسير القرآن

عَسَى أَن يَنفَعَنا أَوْ نَتَّخِذَهُ وَلَدا ﴾ ١.

قال أبو حمزة: فقلتُ لعليّ بن الحسين اعبه السلام: إبْنُ كَمْ كان يُوسُف يَومَ أَلقَوه في الجُبّ؟ فقال: كان إبنُ يِسع سِنينه.

فقلتُ: كم كان بين مَنزِل يعَقوب يَومئذٍ وبَين مِصْرَ؟ فقال: «مَسيرة اثني عَشَر يوماً».

قال: «وكان يوسّف من أجمَلِ أهلِ زَمانِه، فلمّا راهَقَ يوسُف راوَدَنّهُ امرأةُ المَلِك عن نَفْسِه، فقال لها: مَعَاذَ اللهِ، أنا من أهلِ ببتٍ لا يَزْنون، فغَلَقتِ الأبوابِ عليها وعليه، وقالت: لا تَخَفْ. وألقَتْ نَفْسَها عليه، فأفلَتَ منها هارياً إلى الباب ففتَحَه فلَحِفّته، فجَذَبتْ فميصَه من خلفِه فأخْرجَنّه منه، فأفلَتَ يُوسُف منها في ثبابِه ﴿ وألْفَيَا سَيّدَهَا لَدَا أَلْبَابٍ فَالَتْ مَا جَزَآهُ مَنْ أَرَادَ بَأَهْلِكَ سُوّمًا إلّا أن يُسْجَنَ أوْ عَذَابٌ أليم ﴾ ـ قال ـ فهم المَلِكُ بيوسُف لِيُعَذّبه، فقال له يُوسُف: واله يعقوب، ما أردُتُ بأهلِك سوءاً، بل هي راوَدَتْني عن نفسي، فسَلُ هذا الصبيّ: أيّنا راود ضاحبته عن نفسيه؟ ـ قال ـ وكان عِندَها من أهلِها صَبي زائِرٌ لها. فأنْطَق اللهُ الصبيّ لِفَصْلِ القَضاء، فقال: أيّها المَلِك الفُراكِ مَعْدُوداً من خَلفِه فهي التي راودَتُه.

فلمّا سَمِعَ المَلِكُ كَلامُ الصبيّ وما افتَصَه، أفزَعه ذلك فزَعاً شديداً، فجي بالفميص فنظر إليه، فلمّا رآهُ مقدوداً من خلفِه، قال لها: ﴿ إِنّهُ مِن كَيْدِكُنَّ إِنّ كَيدَكُنَّ عَظِيمٌ ﴾ وقال ليوسُف: ﴿ أَعْرِضْ عَنْ هَٰذَا ﴾ ولا يَسْمَعُه منك أحّد، واكتُمه وقال لها: ﴿ إَمْرَأَتُ الْعَزِيزِ تُرَاوِدُ منك أحّد، واكتُمه وقال نفل بالمربنة حتى قالت نسوة منهنّ : ﴿ آمْرَأَتُ الْعَزِيزِ تُرَاوِدُ منهنّ فَسِهِ ﴾ فَبَلغَها ذلك، فأرسَلتْ إليهن، وهَبَاتُ لهن طعاماً ومَجلِساً، ثم أَنتُهُنَّ بانْرُجُ واتَتْ كلّ واحدة منهن سِكَبناً، ثم قالت ليُوسف : ﴿ آخُرُجُ عَلَيْهِنَ فَلَمّا رَأَيْنَهُ أَكْبَرْنَهُ وَقَطّعْنَ أَيْدِيهُنّ وَقُلْنَ ﴾ ما قُلْن، فقالت لهن سِكَبناً، ثم قالت ليُوسف : ﴿ آخُرُجُ عَلَيْهِنَ فَلَمّا رَأَيْنَهُ أَكْبَرْنَهُ وَقَطّعْنَ أَيْدِيهُنّ وَقُلْنَ ﴾ ما قُلْنَ، فقالت لهن سِكَبناً، ثم قالت ليُوسف : ﴿ آخُرُجُ عَلَيْهِنّ فَلَمّا رَأَيْنَهُ أَكْبَرْنَهُ وَقَطّعْنَ أَيْدِيهُنّ وَقُلْنَ ﴾ ما قُلْنَ، فقالت لهن و فَلَمْ الله الله الزيارة فأبي عليهنّ، وقال: ﴿ إِلّا يَضِوفُ عَتِي كَيْدَهُنّ أَصُبُ إِلَيْهِنّ وَأَكُن مِنَ آلْجَاهِلِينَ ﴾ سِرًا من صاحِبَتها نسأله الزيارة فأبي عليهنّ، وقال: ﴿ إِلّا يَضِوفُ عَتِي كَيْدَهُنّ أَصْبُ إِلَيْهِنّ وَأَكُن مِنَ آلْجَاهِلِينَ ﴾ فَصَرَف الله عنه كبدَهن . فلمّا شاع أمرٌ يُوسف وأمرأة العزيز والنسوة في مِصْر، بَدا للمَلِكِ بَعْدَما سَمِع قولَ الصّبي فَصَرَف الله عنه كبدَهن . فسجَنه في السِجن، ودخل السِجُنَ مع يُوسُف فَنَبَان، وكان من قِصتَهما وفِصَة يُوسُف ما قَصّه الله في الكتاب .

قال أبو حمزة: ثمّ انقطع حديث عليّ بن الحسين (عبدالسلام).

مروى ابن بابُوَيه، قال: روي في خبر عن الصادق (طبه السلام) أنّه قال: «دخَل يُوسُف السِجنَ وهو ابن اثنني غشرة سنةً، ومكّث بعد خروجِه تُمانينَ سنةً فذلك مائةً وعشرُ سنين».

٧/٥٢٣٤ - العبّاشي: عن مَسْعَدَة بن صَدَقة، قال: قال جعفر بن محمّد (طبهاالسلام): وقال والدي (طبالسلام): والله إنّي لأصانِعُ بَعض وُلدي، وأجْلِسُه على فَخِذي، وأكثِرُ له المَحبّة، وأكثِرُ له الشّكر، وإن الحقّ لغيره مِن ولدي، ولكن

٦ ـ أمالي الصدوق: ٢٠٨ ذيل الحديث (٧).

٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٦٦/٢.

مخافة (١) عليه من غيره، لئلا يَصنعوا به ما قُعِل بيوسُف وإخوَتِه، وما أنزَل الله سُورةَ يوسُف إلّا أمثالاً لكي لا يَحسُدَ يَعضُنا بِعَضاً كما حَسَد يُوسُفَ إخوتُهُ وبغَوا عليه، فجَعَلها رحمةُ على من تَولَانا ودانَ بِحُبِنَا وجَحَد أعداءنا، وحجّةً على مَن نصَب لنا الحَربَ والعَداوة».

مثل ١٩/٥٢٣٥ عن زُرارَة، عن أبي جعفر (مباسلام) قال: «الأنبياء على خَمسةِ أنواع: منهم مَنْ يَسمَعُ الصَوتَ مثل صَوت السِلسِلَة فيَعلَمُ ما عُني به، ومنهم مَن يُنَبَّأ في منامِه مثل يوسُف وإبراهيم، ومنهم مَن يُعايِن، ومنهم مَن يُنكَتُ في قلبهِ، ويُوقرُ (١) في أَذُنه».

٩/٥٢٣٦ عن أبي خديجة، عن رجل، عن أبي عبدالله (عبد الله) قال: اإنّما ابتّلي يعقوب بيُوسُفَ أنّه ذبّح كبشاً سَميناً، ورَجلٌ من أصحابِه يُدعى (بقوم) (١) محتاجٌ لم يَجِدْ ما يُفطِر عليه، فأغفَله ولم يُطعِمه، فابتّلي بيُوسُف، وكان بعد ذلك كلّ صَباحٍ مُنادِيه يُنادي: من لم يَكنْ صائماً فليشْهَدْ غَداء يعقوب. فاذاكان المساءُ نادى: من كان صائماً فليشهَد غَشاء يعقوب.

١٠/٥٢٣٧ ـ عن أبي حمزة الثُمالي، قال: صلّيتُ مع عليٌ بن الحسين (صارات الدعم) الفَجْرَ بالمدينة في يوم جُمعة، فدعا مولاةً له يقال لها: سُكينة، وقال لها: «لا يَقِفَنَّ على بابيَ اليومَ سائلٌ إلّا أعطَيْتُموه، فإنّ اليوم الجُمعة».

فقلت: ليس كلّ من يَسأل مُحِقّ، جُعِلتُ فداك؟ فقال: «يا ثابت، أخاف أن يكون بعض مَن يَسألنا مُحِقّاً فلا تُطعِمه ونَرُدّه، فينزِل بنا أهل البيت ما نزَل بيَعقوب وآله، أطعِموهم، أطعِموهم».

ثمّ قال: «إنَّ بعقوبَ كان كلِّ يومٍ يَذبَحُ كَبُسًا يتصدَقُ منه ويأكُل هو وعِياله، وإنَّ سائلاً مُوْمناً صوّاماً قوّاماً، له عندالله منزلةٌ، مجتازاً غريباً اعترباب يعقوب عَشِيّة جُمْعة، عند أوان إفطاره، فهَنَفَ ببابه: أطعِموا السائِل المجتاز الغريب الجائِع من فَضْلِ طعامِكم. يهَتِفُ بذلك على يابِه مِرَاراً وهم يَسمَعونه، جَهلِوا حفّه ولم يُصدِّقوا قوله. فلمّا أيسَ منهم أن يُطعَم وتَغَشَّاه اللبلُ استرجَعَ واستعبَرُ وشَكا جُوعَه إلى الله، وبات طاوياً، وأصبَحَ صائِماً جائعاً صابِراً، حامِداً لله، وبات يعقوب وأولاده شِباعاً بِطَاناً، وأصبَحوا وعندَهم فَضْلَةٌ من طعامِهم،

قال: «فأوحى الله إلى يَعفوب في صَبيحةِ تلك الليلة؛ لقد أذلَلْتَ عَبْدي ذِلةَ اسْتَجْرَرْتَ بها غَضبي، واسْتَوْجَبْتَ بها أَذَبي ونُزُولَ عقوبتي وبَلواي عليك وعلى وُلدك. يا يَعفوب، أما عَلِمْتَ أَنَّ أَحبَّ أُنبيائي إليّ، وأكرَمُهم عليّ، من رَحِمَ مساكينَ عِبادي، وقَرَّبهَمُ إليه، وأطعمَهم، وكان لهم مأوى وملجاً. يا يعقوب، أما رَحِمْتَ ذميال عَبْدي، المُجتهِد في عبادتي، القانِع باليّسير من ظاهِر الدُنيا عِشاء أمس لمّا اعترَ ببابِك عند أوانِ إفطارِه،

<sup>(</sup>١) في المصدر: محافظة.

٨ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٦٦ /٣.

<sup>(</sup>١) وَقَر في أُذنه: سكن فيها وثبت وبقي أثره.

٩ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٦٧ /٤.

<sup>(</sup>١) في نسخة من «ط»: بيوم. وتقدّم في الحديث (٣). ويأتي في الحديث (١٠) أنَّ اسمه (ذميال).

١٠ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٦٧ /٥.

يهنِف بكم. أطعِموا السائِلَ الغَريبَ المُجتازُ. فلم تُطعِموه شَيئاً، واستَرجَعَ واستَعْبَرَ وشكا ما به إليّ، وبات طاوِياً حامِداً صابراً، وأصبَح لي صائِماً، وبتَ ـ يا يعقوب ـ ووُلدُك ليلكم شِباعاً وأصبَحتم وعندَكُم فَضْلَة من طعامِكم. أو ما علِمتَ ـ يا يعقوب ـ أنّي بالعُقوبةِ والبَلوى إلى أوليائي أسرَع منّي بها إلى أعدائي، وذلك منّي حُشنُ نُظر إلى أوليائي، والبئوي، والمُحتلئك ووُلدَك غَرَضاً لمَصائبي، ولأُوزِلَنَّ بك بَلواي، ولأجْعَلنَك ووُلدَك غَرَضاً لمَصائبي، ولأُودَبنَك بِعقوبَتي، فاستَعِدُوا لِبَلائي وارضوا بقضائي، واصبروا للمَصائب،

قال: أبو حمزة: فقلتُ لعليّ بن الحسين اطباله المن رأى يُوسُف الرُوْيا؟ فقال: «في تِلكَ الليلة التي باتَ فيها يعقوبُ ووَلده شِباعاً، وباتَ فيها ذَميال جائِعاً، رآها فأصبَحَ فَقَصَّها على يَعقوب من الغَد، فاغتَم يعقوبُ لمّا سَمِع من يُوسُف الرُوْيا مع ما أُوحِيَ إليه: أن استعِد للبَلاء، فقال ليُوسُف: لا تَقْصُصْ رُوْياك هذِه على إخوتِك، فإنّي أخاف أن يَكيدوا لك، فلم يكتُمْ يوسُف رؤياه، وقَصَها على إخوته».

فقال عليّ بن الحسين (مه السلام): وفكانت أوّل بَلوى نزلتْ بيَعقوب وآلِه الحَسَد لِيوسُف لمّا سَمِعوا منه الرُوْيا الني رآها - قال - واشتدَّت رِقَّة يَعقوب على يُوسُف، وخافَ أن بكون ما أوحى الله إليه من الاستِعداد للبّلاء إنّما ذلك في يُوسُف، فاشتَدتْ رِقَّتُه عليه وخاف أن يَنزِل به البلاءُ في يُوسُف من بين وُلده. فلمّا أن رأى إخوة يُوسُف ما يَصنَعُ يعقوبُ بيوسُفَ من إكرامه وإيثاره إيّاه عليهم، اشتذ ذلك عليهم، وابتدأ البّلاء فيهم، فتآمروا فيما بينهم، وقالوا: ﴿ لَيُوسُفُ وَأَخُوهُ أَحَبُّ إِلَى أَبِينَا مِنَا وَنَحْنُ عُضبَةً ﴾ ، ﴿ أَقْتَلُواْ يُوسُفَ أَوِ الْمَرَحُوهُ أَرْضاً يَخْلُ لَكُمْ وَجُهُ أَبِيكُمْ وَتَكُونُواْ مِن بَعْدِهِ قَوْماً صَالِحِينَ ﴾ أي تتوبون، فمند ذلك قالوا: ﴿ يَا آبَانَا مَاللَكَ لَا تأمنًا عَلَى يُوسُفَ ﴾ ، ﴿ أَنْتُلُونَ فِي اللّهُ عَلَى يُوسُفَ عَلْهُ اللّهُ عَلَى يُوسُفَ وَانْحَالُ أَن يَأْكُلُهُ الذِّيلُ وَانتُمْ عَنْهُ وَرُسُلُهُ مَعَنَا غَداً يَرْتَعْ وَيَلْعَبْ ﴾ قال يَعقوب: ﴿ إِنِي لَيْحَرُنُونِي أَن تَذْهَبُواْ بِهِ وَأَخَافُ أَن يَأْكُلُهُ الذِّيلُ وَانتُمْ عَنْهُ وَرُسُلُهُ مَعَنَا غَداً يَرْتَعْ وَيَلْعَبْ ﴾ قال يَعقوب: ﴿ إِنِي لَيْحَرُنُونَ فِي يوسُف وكان يَعقوب مُسْتَعِدًا للبَلوى في غَلْولُن ﴾ حَذَراً مِنه عليه أن نكونَ البَلوى من الله على يَعقوب في يوسُف وكان يَعقوب مُسْتَعِدًا للبَلوى في يوسُف خاصَة ه.

قال: وفغلَبَت قُدرة الله وقضاؤه ونافِذَ أُمرِه في يَعْقُوبَ ويوسُفَ وإخوتِه، فلم يَقدِر يعفوبُ على دفْع البَلاء عن نفسه ولا عن يوسُفَ وإخوتِه، فدفَعه إليهم وهو لذلك كارة، متوقِع البلاء من الله في بُوسُف خاصّة، لمتوقِعه من قلبه وحُبّهِ له فلمّا خَرجوا به من مَنْزِله لَحِقَهم مُسرعاً، فانتزَعَه من أيديهم وضمّه إليه، واعتَنَقَه وبَكى، ثمّ دفَعه إليهم وهو كارِة، فانطَلقوا به مُسرعين مَخافة أن يأخذه منهم ثمّ لا يَدفعه إليهم، فلمّا أمعنوا مالوا به إلى غَيضة أشجارٍ، فقالوا: نَذبَحُه وتُلقِيه تحت هذا الشّجر فيأكُله الذئبُ الليلة. فقال كبيرُهم: ﴿ لا تَقْتُلُواْ يُوسُفَ وَٱلْقُوهُ فِي أَسُجارٍ، فقالوا: نَذبَحُه وتُلقِيه تحت هذا الشّجر فيأكُله الذئبُ الليلة. فقال كبيرُهم: فألقوه في غَيابَتِ الجُبّ وهم غَيَابَتِ الجُبّ وهم غَيابَتِ الجُبّ ناداهم، ياوُلد رومين (١) أقرِ ثوا يعقوبَ منّي السلام، فلمّا سَمِعوا يَظُنُون أنّه يَغرَق فيه، فلمّا صار في قَعر الجُبّ ناداهم، ياوُلد رومين (١) أقرِ ثوا يعقوبَ منّي السلام، فلمّا سَمِعوا كلامه قال بعضهم لبعض: لا تَعَرَقوا من هنا حتّى تعلّموا - أنّه قدمات - قال - قلم يزالوا بحضرَتِه حتّى أيسوا كلامه قال بعضهم غِندَة يَنكُونَ ﴿ قَالُواْ يَا أَبِانَا إِنّا ذَهَبْنَا نَسْتَبِقُ وَتَرَكْنَا يُوسُفَ عِندَ مَتَاعِنَا قَاكُلُهُ آلَذِنْ فَهُ هُوسُكُ فَلَمُا مَوسُونَ اللهُ فَالُواْ يَا أَبِانَا إِنّا ذَهَبْنَا نَسْتَبِقُ وَتَرَكْنَا يُوسُفَ عِندَ مَتَاعِنَا قَاكُلُهُ آلَذِنْ فَهُمُ فَاللهُ عَلَمُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ أَنْهُمْ عِشَاءً يَنْكُونَ ﴿ قَالُواْ يَا أَبِانَا إِنَّا ذَهْبُنَا نَسْتَبِقُ وَتَرَكُنَا يُوسُفَ عِندَ مَتَاعِنَا قَاكُلُهُ آلَذِنْكُ فَلَمُا مَلْ اللهُ عَلْهُ عَنْ اللهُ عَلَيْ قَلْهُ فَلَا اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللّهُ عَلْهُ اللهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللهُ عَلَلْهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلْسُهُ عَلْمًا مَعْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلْهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلْهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَلْمُ اللهُ الل

<sup>(</sup>١) في «س»: يا ولد رسول الله.

سَمِع مقالتَهم استَرْجَع واستَعْبَر، وذكر ما أوحى الله عزّ وجلّ إليه من الاستِعداد للبّلاء، فصبَر وأذعَن للبّلوى، وقال لهم: ﴿ بَلْ سَوَّلَتْ لَكُمْ أَنفُسُكُمْ أَمْراً فَصَبْرٌ جَمِيلٌ ﴾ وماكان اللهُ لِبُطعِمَ لحمَ يُوسُفَ الذئبَ من قبل أن أرى تأويل رُؤياه الصادقة».

قال أبو حمزة ثمّ انقطَع حديث على بن الحسين (عبدالله)عند هذا المَوضِع.

۱۱/۵۲۳۸ - عن مِسْمَع أبي سبّار، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: «لمّا ألقي يُوسُف في الجُبّ نزَل عليه جَبْرَئيل (عبدالله)، فقال له: يا غُلام، ما تصنّع هاهنا؟ مَنْ طَرَحَك في هذا الجُبّ؟ فقال: إخوتي، لِمنزلتي من أبي حسّدوني، ولذلك في هذا الجبّ طرّحوني، فقال له جَبْرَئيل (عبداللهم): أتُحِبّ أن تَخرُجَ من هذا الجُبّ؟ فقال: ذلك إلى إله إبراهيم وإسحاق ويعقوب.

فقال له جَبْرَئيل: فإنّ إله إبراهيم وإسحاق ويعقوب يقول لك: قل: اللهم إنّي أسألَك بأنّ لك الحمد، لا إله إلا أنت المنّانُ، بَديعُ السماواتِ والأرض، ذو الجَلال والإكرام، أن تصلّيَ على محمّد وآلِ محمّد، وأن تَجعَل لي من أمري فَرَجاً ومَخْرَجاً، وتَرزُقني من حيث لا أحتَسِب. فقالها يُوسُف، فجَعل الله له من الجُبّ يومئذٍ فَرَجاً، ومن كَيْدِ المَرْأَة مَخْرَجاً، وآتاه مُلك مِصْر من حيث لم يحتَسِب.

ومن رواية أخرى عنه (عليه السلام): «وتُرزُقني من حيث أحتَسِب ومن حيث لا أحتَسِب».

17/0774 عن زيد الشَحَام، عن أبي عَبدالله (ميه الله) في قول الله: ﴿ لَتُنَبِّثَنَّهُم بِأَسْرِهِمْ لَهَ أَلَا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴾ . قال: «كان ابنَ سبع سِنين».

۱۳/۵۲۱ - عن جابر بن عبدالله الأنصاري، في قول الله ﴿ إِنِّي رَأَيْتُ أَحَدَ عَشَرَ كَوْكَباً وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ رَأَيْتُهُمْ لِي سَاجِدِينَ ﴾ .

قال في تسمية النُجوم: هي الطارق وحوبان وأمان وذو الكتاف ووابس ووثاب وعروان (١) وفليق وقصيح والصرح والفروع (٢) والضياء والنُور ـ يعني الشمس والقمر ـ وكلّ هذه النجوم محيطةٌ بالسماء.

١٤/٥٢٤١ ـ عن أبي جميلة، عن رجل، عن أبي عبدالله (عبه الله) قال: ولمّا أتي بقَميصِ يؤسف إلى يعقوب قال: اللهمّ لقد كان ذِنْباً رفيقاً حين لم يَشُقَّ القَميص ـ قال ـ وكان به نَضْحٌ من دَم».

١٥/٥٢٤٢ ـ عن أبي حمزة، قال: ثمّ انقطع ما قال عليّ بن الحسين (مله السلام) عند هذا المَوضِع (١٠)، فلمّاكان

١١ ـ تفسير العبّاشي ٢: ١٧٠ /٦.

۱۲ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۱۷۰/۷.

۱۳ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۱۷۰ /۸

<sup>(</sup>١) في المصدر: وحوبان والريان وذو الكنفان ووايس (قايس) ووثاب وعمروان.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: والبدوع. وقد تقدّم ذكرها في الحديث (١) مع بعض الاختلاف.

١٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٧١ /٩.

۱۵ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۱۷۱/۱۰۱.

من غَدٍ غدَوتُ إليه، فقلت له: جُعِلتُ فداك، إنّك حدّثتني أمسِ حديثَ يعقوب ووُلدِه ثمّ قطعتَه، فماكان من قصّة يوسف بعد ذلك؟

فقال: «إنهم لمّا أصبَحوا قالوا؛ انطَلِقوا بناحتَى ننظُر ما حالٌ يُوسُف، ماتَ أمْ هو حَيّ؟ فلمّا انتَهوا إلى الجُبّ وجَدوا بحَضْرَةِ الجُبّ السيّارة قد أرسَلوا واردَهُم فأدلى ذَلْوَه، فلمّا جَذبَ ذَلْوَه فإذا هو بغُلام مُتعلّق به، فقال لأصحابه: ﴿ يَا بُشْرَى هَٰذَا غُلامٌ ﴾ فلمّا أخرَجه أفبّل إليه إخوة بوسُف، فقالوا: هذا عَبدُنا سقَط منا أمسِ في هذا الجُبّ، وجئنا اليوم لتُخرِجه. فانتزّعوه من أيديهم وتَنخّوا به ناحية، ثمّ قالوا له: إمّا أن تُقِرّلنا أتلك عَبدٌ لنا فنبيعك من بعض هذِه السيّارة، أو نقتُلك؟ فقال لهم يُوسُف: لا تقتُلوني واصنَعوا ما شِئتُم. فأقبلوا به إلى السيّارة، فقالوا: هل منكم أحدٌ بشتري منا هذا العبد؟ فاشتَراه رجلٌ منهم بعشرين ورْهَما، وكان إخوته فيه من الزاهدين، وسار به الذي اشنواه حتى دخل مِصْر، فباعه الذي اشتراه من البَدُو من مَلِكِ مِصْر، وذلك قول الله: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِى آشَتَوَاهُ مِن مَصْرةً وَلَدا ﴾ .

13/0۲٤٣ ـ عن الحسن، عن رجل، عن أبي عبدالله اعليه الله اعليه في قوله: ﴿ وَشَرَوْهُ بِثَمَنٍ بَخْسٍ دَرَاهِمَ مَعْدُودَةٍ ﴾، قال: «كانت عِشرين دِرهَماً».

۱۷/۵۲٤٤ ـ عن أبي الحسن الرضا (عبده الله) مثله، وزاد فيه: «البَخْش: النَّقْص، وهي قيمةٌ كَلبِ الصَّيد، إذا قُتِل كانت دِيَتُه عشرين دِرهَماًه.

۱۸/٥۲٤٥ ـعن عبدالله بن سُليمان، عن جعفر بن محمّد (عبهمالسلام) قال: «قد كان يُوسُف بين أبويه مُكَرَّماً، ثمّ صارّ عبداً حتّى بِيعَ بأبْخَسِ وأوْكَسِ الثّمن، ثمّ لم يمتع الله أن بلّغ به حتّى صار مَلِكاً».

۱۹/۵۲٤٦ - عن ابن حُصَبن، عن أبي جعفر المن الدين في قول الله: ﴿ وَشَرَوْهُ بِثَمَنِ بَخْسِ دَرَاهِمَ مَعْدُودَةٍ ﴾. قال: هكانت الدّراهِمُ ثمانيةَ عشر دِرهَمُ أُورِ مِن مَرْر صَرِي مِن اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ

٢٠/٥٢٤٧ ـ وبهذا الإسناد، عن الرّضا (عليه السّلام) قال : «كانت الدّراهِمُ عِشْرينَ دِرهَما، وهي قيمَةُ كَلْبِ الصّيد إذا قُتِل، والبَخْش: النّقْصُ».

٢١/٥٢٤٨ ـ قال أبو حمزة: قلت لعليّ بن الحسين (عليهماالسلام): ابنُ كُمْ كان يُوسُفُ يوم ٱلقيّ في الجُبّ؟ قال: وابن سَبع سِنين».

<sup>(</sup>١) تقدّم في الحديث (١٠) من تفسير هذه الآيات، رواية أبي حمزة.

١٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٧٢/١٠.

١٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٧٢/١٧٢.

١٨ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٧٢ /١٣.

١٩ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٧٢/١٧٢.

۲۰ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۱۷۲/۱۷۲

۲۱ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۱۷۲/۱۷۲.

سورة يوسف (۱۲) ....... ۱۹۵

فلتُ: فكُمْ كانَ بين مَنْزِل يعقوب يومَئِذٍ وبين مِصْر؟ قال: «مَسيرَة ثمانيةَ عَشَر يوماً».

قال: «وكان بوسُفُ من أجْمَلِ أهلِ زمانِه، فلمّا راهَقَ راوَدَتهُ امرأةُ المَلِكِ عن نَفْسِه فقال لها: معاذ الله، أنا من أهل بيتٍ لا يزنون، فغلَفَتِ الأبوابَ عليها وعليه، وقالَتْ: لا تَخَفْ، وأَلْقَتْ نفسَها عليه، فأفلَتَ منها هارِباً إلى الباب فَفَتَحه، ولَجِقَتْهُ فجذَبت قميصَه من خَلفِه فأخْرَجَتْه منه، وأفلَت بوسُفُ منها في ثبابه».

٢٢/٥٢٤٩ ـ عن بعض أصحابنا، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: «لما هَمّت به وَهَمّ بها، قالت: كما أنتَ. قال: ولِمَ؟ قالت: حتّى أُغَطّي وَجُهَ الصَّنم لا يَرانا. فذكر الله عند ذلك، وقد عِلم أنّ الله يَراه، فَفَرٌ منها هارِباً».

۲۳/۵۲۵ عن محمد بن قيس، عن أبي عبدالله (على السلام) قال: سَمِعته يقول: «إِنَّ يوسُفَ لمَّا حَلَ سَراويلَه رأى مِثال يعقوب قائِماً عاضًا على إصبَعِه، وهو يقول له: يا يوسُف! فهرّب».

ثمّ قال أبو عبدالله (عبدالله): الكنّي واللهِ ما رأيتُ عورةَ أبي قَطّ، ولا رأى أبي عورةَ جدّي قَطّ، ولا رأى جدّي عورةَ أبيه قطّ ـ قال ـ وهو عاضَ على إصبّعِه، فوَتَب وخَرَج الماء من إبهام رِجْلِه».

۲٤/٥٢٥١ ـ عن بعض أصحابنا، عن أبي جعفر (على الله) قال: «أيَّ شيءٍ يقولُ الناسُ في قول الله عزَّ وجلَّ: ﴿ لَوْ لَا أَن رَّءَا بُرْهَانَ رَبِّهِ ﴾ ؟ قلت: يقولون: رأى يعقوبَ عاضًا على إصبَعِه، فقال: «لا، ليس كما يقولون».

قلت: فأيّ شيء رأى؟ قال: «لمّا همَّتْ به وهَمَّ بها، قامَتْ إلى صَنَم معها في البيت، فألَّقَت عليه ثوباً، فقال لها يُوسُف: ما صَنَعتِ؟ قالت: طرحتُ عليه ثوباً، أستَحي أن يَرانا، فقال يُوسُف: فأنَت تَستحين من صَنَمِك وهو لا يَسمَعُ ولا يُبصِر، ولا أستَحي أنا من ربّي؟!».

٢٥/٥٢٥٢ ـ عُمر بن إبراهيم الأوسى، قال: رُوي عن رسول الله (سقراه عنه وآله): النّ كيدَ النِساء أعظم من كَيدِ الشَيطان، لأنّ الله قال: ﴿إِنَّ كَيْدَ ٱلشَّيْطَانِ كَانَ ضَعِيفًا ﴾ (ا)

٢٦/٥٢٥٣ ـ نرجع إلى حديث أبي حمرة (المنه والفين المنه و والفيا سيدها لذا آلباب قالت المنه و والفيا سيدها لذا آلباب قالت ما جَزّاء من أراد بِأهلِك سُوءا إلا أن يُسْجَنَ أوْ عَذَابٌ أليم الله والده في الملك بيُوسف لِيُعذِبه، فقال له يُوسف واله يعقوب ما أردت بأهلِك سُوءا هي راوَدَ ثني عن نفسي، فاسأل هذا الصبي، أينا راوَد صاحبته عن نفسه المال وكان عِندها صبي من أهلِها زائِر لها في المهد، فقال: هذا طِفْل لم يَنْطِقْ. فقال: كلّم يُنْطِقُه الله. فكلّمه فأنطَق الله الصبي بفصل القضاء، فقال للملك انظر أيها الملك إلى القميص، فإن كان مقدوداً من قُدّامِه فهو راوَدها، وإن كان

۲۲ ـ تفسير الغياشي ۲: ۱۷/۱۷۳.

٢٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٧٣ /١٨.

٢٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٩٤/١٧٤.

<sup>..... 10</sup> 

<sup>(</sup>١) النساء ٤: ٧٦.

٢٦ - تفسير العيّاشي ٢: ١٧٤.

<sup>(</sup>١) المتقدّم في الحديث (١٥) من تفسير هذه الآيات.

مَقدوداً من خَلفِه فهي التي راوَدَتْه عن نَفسِه، وصَدَق وهي من الكاذبين.

فلمّا سَمِع المَلِكُ كَلامَ الصَبِيّ وما اقتَصّ به، أفزَعه ذلك فَزَعا شديداً، فدعا بالقميص فنظر إليه، فلمّا رأى الفَميص مَعَدوداً من خَلفِه، قال لها: ﴿إِنَّهُ مِن كَيْدِكُنَّ إِنَّ كَيْدَكُنَّ عَظِيمٌ ﴾ وقال ليُوسُف: ﴿ أَعْرِضْ عَنْ هَٰذَا ﴾ فلا بسمته منك أحد واكتُمْه، فلم بَكْتُمْه يُوسُف، وأذاعه في المدينة حتى قال نسوة منهنّ: ﴿ أَمْرَأَتُ ٱلْعَزِيزِ تُرَاوِدُ فَتَاهَا عَن نَفْسِهِ ﴾ فبَلغها ذلك، فأرسَلَت إليهن وهَبَأت لهن طَعاماً ومَجلِساً، ثم أنتهن باترُج وآتت كل واحدة منهن سِكيناً، وقالت ليُوسُف: ﴿ آخُرُجُ عَلَيْهِنَ فَلَمّا رَأَيْنَهُ أَخْبَرْنَهُ وَقَطَعْنَ أَيْدِيتُهُنَّ وَقُلْنَ ﴾ ما قُلن، فقالت لهن: ﴿ فَلْلِكُنَّ لِيسَوّهُ مِن عِندها، فأرسلت كلُّ واحدة منهن إلى يُوسُف سِرًا من صواحبها، تسأله الزّيارة، فأبئ عليهنّ، وقال: ﴿ رَبِّ ... إلا تَصْرِفْ عَنّى كَيْدَهُنَّ أَصْبُ إِلَيْهِنَّ وَأَكُنْ مِنَ ٱلْجَاهِلِينَ ﴾ فلما ذاع أمرُ يُوسُف من قول الصبّي ما سمع لَيسْجُنن في السجن، فكان من قِصَتهما وقِصَة يُوسُف ما قصّه الله في يُوسُف، فحبَسه في السِجن، ودخل مع يُوسُف في السجن فَنَيان، فكان من قِصَتهما وقِصَة يُوسُف ما قصّه الله في كتابه على المبع.

قال أبو حمزة: ثمّ انقطع حديث عليّ بن الحسين (عليه السلام) عند ذلك.

٢٧/٥٢٥٤ على بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن عَمرو بن شِمْر، عن جابر، عن أبي جعفر (عبداللهم): وأنه كان من خَبر يُوسُف (عبداللهم)، أنّه كان له أحّد عَشَر أحاً، وكان له من أيّه أخ، واحدٌ يسمى بنيامين، وكان يعقوب إسرائيل الله، ومعنى إسرائيل الله: أي خالِصُ الله، ابن إسحاق نبي الله بن إبراهيم خليل الله، فرأى بُوسُفُ هذه الرّدْيا وله يَسع سنين، فقصها على أبيه، فقال يَعقوب: ﴿ يَا يُنْتَى لا تَقْصُصْ رُءَيَاكَ على إخَوتِكَ فَيَكِيدُوا لَكَ كَيداً ﴾ أي يَحتالون عليك، وقال يعقوب ليوسُف ﴿ وَكَذَٰلِكَ يَجتَبِيكَ رَبُكَ وَيُعَلِّمُكَ من تأويلِ الأحَادِيثِ وَيُتمُ يُعمَتُهُ عَلَيكَ وَعَلَى الله عَلَى أَبُويكَ مِن قَبلُ إبر هِيمَ وإسحَنْقَ إنَّ رَبَّكَ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾.

وكان يوسَفُ مِن أحسَنِ الناسِ وَجها، وكان يعقوب يُحِبُه ويُوْيُره على أولادِه، فحسده إخوته على ذلك، وقالوا فيما بينهم ماحكى الله عزّ وجل: ﴿إذ قَالُوا لَيُوسُفُ وأخُوهُ أحَبُ إلَى أَبِينَا مِنَّا وتَحنُ عُصبَةٌ إِنَّ أَبَانَا لَهِى ضَكَل مُبِينٍ فَعمَدوا على قَتْل يُوسُف، فقالوا: نقتُله حنّى يَخلُو لَنا وَجهُ أبينا. فقال لا وي: لا يَجوزُ قتلُه، ولكن تُغبّه عن أبينا ونخلو نحنُ به. فقالواكما حكى الله عزّ وجلّ: ﴿ يَا أَبَانَا مَالَكَ لا تَأْمَنًا عَلَى يُوسُفَ وإِنَّا لَهُ لَنَاصِحُونَ ثَغبّه عن أبينا ونخلو نحنُ به. فقالواكما حكى الله عزّ وجلّ: ﴿ يَا أَبَانَا مَالَكَ لا تَأْمَنًا عَلَى يُوسُفَ وإنَّا لَهُ لَنَاصِحُونَ فَ أَبِيلُهُ مَعَنَا غَدا يَرْتَعْ فَي أي يرعى الغَنَم ﴿ وَيَلْعَبْ وإنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ فَ فَالُواكما حكى الله على لِسانِ يعقوب: ﴿ إِنّي لَيَخْرُنُنِي أَن تَذْهَبُوا بِهِ وَأَخَافُ أَن يَأْكُلُهُ الذِّنْ مُ وَانَتُمْ عَنْهُ غَافِلُونَ فَ فقالواكما حكى الله عز وجلّ: ﴿ لَيْنَ أَكُلُهُ لِلنّهُ عَنْهُ غَافِلُونَ فَ فقالواكما حكى الله عز وجلّ: ﴿ لَيْنَ أَكُلُهُ الذِّنْ مُ عَنْهُ عَالَواكُما حَلَى اللهُ عَنْهُ عَنْهُ عَافِلُونَ فَ فقالواكما حكى الله عز وجلّ: ﴿ لَيْنَ أَكُلُهُ الذِّنْ مُ وَالتُصْبَة عَنْهُ عَافِلُونَ فَ فقالواكما حكى الله عز وجلّ : ﴿ لَيْنَ أَكُلُهُ الذِّنْ مُ اللهُ عَنْهُ عَنْهُ عَافِلُونَ فَ فقالواكما حكى الله عز وجلّ : ﴿ لَيْنُ أَنْ يَحْفُونُ فِي اللهُ لَهُ عَنْهُ عَلَيْهُ وَلَكُمُ اللّهُ عَنْهُ عَلْهُ وَلَهُ عَلْهُ وَلَمُ لا يَشْعُرُونَ ﴾ أي لتُخْيِرَتُهم بما همّوا به عن المُهُ وَالْهُ وَلَوْلُولُهُ اللّهُ عَنْهُ عَلَاهُ وَلُهُ لا يَشْعُرُونَ ﴾ أي لتُخْيِرَتُهم بما همّوا به عَلَالله عَمْوا به عَلَا اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللّهُ عَلْهُ اللّهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

٢٧ ـ تفسير القمني ١: ٣٣٩.

٢٨/٥٢٥٥ ـ قال: وفي رواية أبي الحِارود، عن أبي جعفر (عليه السلام) في قوله: ﴿ لَتُنَبِّئَنَهُم بِأَمْرِهِمْ هَذَا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ﴾.

يقول: ﴿ لا يَشْعُرُونَ أَنُّكَ أَنْتَ يُوسُف، أَتَاهُ جَبُّرَتُيلُ وَأَخْبَرُهُ بِذَلْكَ،

۲۹/۵۲۵۲ وقال عليّ بن إبراهيم: فقال لاوي: ﴿ أَلْقُوهُ فِي غَيَابَتِ الجُبِّ يَلْتَقِطْهُ بَعْضُ السَّيَّارَةِ إِن كُنتُم فَاعِلِينَ ﴾ فأدْنوه من رأس الجُبّ، فقالوا له: انزع قميصَك، فبكى، وقال: يا إخوني، لا تُجَرِّدوني. فسَلَّ واحدً منهم عليه السكّين، وقال: لئِن لم تَنْزَعْهُ لأَقتُلنَك. فنزعه، فدلُوه في البشر وتنحّوا عنه، فقال يُوسف في الجُبّ: يا إله إبراهيم وإسحاق ويعقوب، ارحَم ضَعفي وقِلَة حِيلَتي وصِغري. فنزلت سبّارة من أهل مِصْر، فَبَعنوا رجُلاً ليَسْتَقِي لهم الماء من الجُبّ، فلمّا أدلى الدَّلُو على يُوسف تشبّث بالذَلْقِ، فجرّوه فنظروا إلى عُلامٍ من أحسن الناس وَجهاً، فعَدُوا إلى صاحِبهم فقالوا: يا بُشرى هذا غلام، فتُخرجه ونَبيعه ونَجعله بضاعة لنا. فبلغ إخوته فجاءوا وقالوا: هذا عبد لنا. ثمّ قالوا ليوسف: لئِن لم تُقِرّ لنا بالعبودية لنقتُلنَك. فقالت السيّارة ليوسف: ما تقول؟ قال: نعم أنا عبدُهم. فقالت السيّارة وقيه مِنَ الزّاهِدِينَ ها قال: نعم. فباعوه منهم على أن يَحمِلوه إلى مِصْر ﴿ وَشَرَوهُ بِفَمَنٍ بَخْسٍ دَرَاهِمَ مَعْدُودَةٍ وَكَانُوا فِيهِ مِنَ الزّاهِدِينَ ها قال: الثمن الذي بيع به يُوسف ثمانية عشر دِرهَماً، وكان عندهم كما قال الله على: ﴿ وَكَانُوا فِيهِ مِنَ الزّاهِدِينَ ها قال: الثمن الذي بيع به يُوسف ثمانية عشر دِرهَماً، وكان عندهم كما قال الله تعالى: ﴿ وَكَانُوا فِيهِ مِنَ الزّاهِدِينَ ها قال: الثمن الذي بيع به يُوسف ثمانية عشر دِرهَماً، وكان عندهم كما قال الله تعالى: ﴿ وَكَانُوا فِيهِ مِنَ الزّاهِدِينَ ها قال: الثمن الذي بيع به يُوسُف ثمانية عشر دِرهَماً، وكان عندهم كما قال الله تعالى: ﴿ وَكَانُوا فِيهِ مِنَ الزّاهِدِينَ ها عَلَالَيْ المُنْ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَادَ المُنْ الذي يُعْلَالَ الله عندهم كما قال الله تعالى: ﴿ وَكَانُوا فِيهِ مِنَ الزّاهِدِينَ ها قَرَاهُ عَلَادَ المُنْ الذي بيع به يُوسُف ثمانية عشر دِرهَماً وكان عندهم كما قال الله عالى الله علي المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ السَائِقُ المُنْ اللهُ اللهُ ال

٣٠/٥٢٥٧ ـ وقال عليّ بن إبراهيم: أخبرنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن أحمد بن محمّد بن أبى نَصْر، عن الرضا (عليه السلام) في قول الله: ﴿ وَشَرَوْهُ بِثَمَنِ بَخْسٍ دَرَاهِمَ مَعْدُودَةٍ ﴾ .

قال: «كانت عِشرين دِرهَماً ـ والبَخْسُ: النَقْصُ ـ وهي قلمةً كلبُ الصَّيد، إذا فيل كانت قيمته عشرين دِرْهَماً». ٣١/٥٢٥٨ ـ وقال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر الله السلام، في فوله: ﴿ وَجَاءُو عَلَى قَمِيصِهِ بَدَمٍ كَذِبٍ ﴾ . قال: وإنّهم ذَبَحوا جَدْباً على قميصه » رُسِّ مَن الرياس من الله على الله على الله على الله على الم

٣٢/٥٢٥٩ قال عليّ بن إبراهيم: ورجَع إخوتُه فقالوا: نَعَمِدُ إلى قَميصه فنُلَطَّخُه بالدم، ونقول لأبينا: إنّ الذئب أكلَه. فلمّا فعَلوا ذلك قال لهم لاوي: يا قوم، ألسّنا بني يعقوب إسرائيل الله بن إسحاق نبيّ الله بن إبراهيم خليل الله، فتَظُنُون أنّ الله يَكْتُم هذا الخبر عن أنبيائه؟

فقالوا: وما الحيلة؟ فقال: نقوم ونغتسل وتُصلّي جماعةً وننضرّع إلى الله تعالى أن يَكْتُم ذلك عن نبيّه فإنّه جُوادٌ كريم. فقاموا واغتسّلوا، وكان في سُنّة إبراهيم وإسحاق ويعقوب أنّهم لايُصَلّون جماعةً حتّى يبلُغوا أحّد عشر رجُلاً، فيكون واحدٌ منهم إماماً وعَشَرة يُصَلّون خَلْفَه، فقالوا: كيف نصنّع وليس لنا إمام؟ فقال لاوي: نجعَلُ

۲۸ ـ تفسير القمّي ۱: ۳٤٠.

٢٩ ـ تفسير القمّي ١: ٣٤٠.

٣٠ ـ تفسير القمتي ١: ٣٤١.

٣١ ـ تفسير القمتي ١: ٣٤١.

٣٢ ـ تفسير القمّى ١: ٣٤١.

الله إمامنا. فصَلُوا وتَضرَّعوا وبَكوا، وقالوا: يا ربّ اكتُمْ علينا هذا. ثمّ ﴿ وَجَاءُو أَبَاهُم عِشَاءٌ يَبكُونَ ﴾ ومعهم الله إمامنا. فصَلُوا وتَضرَّعوا وبَكوا، وقالوا يَا أَبَانَا إِنَّا ذَهَبَنَا نَسْتَبِقُ ﴾ أي نَعْدو ﴿ وَتَرَكْنَا يُوسُفَ عِندَ مَتَاعِنا فَأَكَلَهُ الذِّنْبُ وَمَا أَنْتَ بِمُوْمِنٍ لَّنَا وَلَوْ كُنَّا صَادِقِينَ ﴾ إلى قوله: ﴿ عَلَى مَا تَصِفُونَ ﴾ ثمّ قال يعقوب: ماكان أَسُدٌ غَضَب ذلك وَمَا أَنْتَ بِمُوْمِنٍ لَّنَا وَلَوْ كُنَّا صَادِقِينَ ﴾ إلى قوله: ﴿ عَلَى مَا تَصِفُونَ ﴾ ثمّ قال يعقوب: ماكان أَسُدٌ غَضَب ذلك الذِيب على يُوسُف وأَسْفَة على قَميصِه، حيث أكل يُوسُف ولم يُمزِقْ قميصَه!

قال: فحملوا بُوسُف إلى مِصْر وباعوه من عزيز مِصْر، فقال العزيز ﴿ لا مَرَأَتِهِ أَكْرِمِى مَثْوَاهُ ﴾ أي مكانه ﴿ عَسَى أَن يَنفَعْنَا أَلْ نَتَّخِذَهُ وَلَداً ﴾ ولم يكن له ولد، فأكرَموه وربّوه، فلمّا بلّغ أشُدَّه هَوَتُهُ إمرأة العزيز، وكانت لا تنظُر إلى بُوسُفَ امرأة إلا هَوَتُه، ولا رَجُلّ إلا أحبّه، وكان وَجهه مِثل القمر ليلة البّدْر. فراودَتْه امرأة العزيز، وهو قوله: ﴿ وَرَاودَتْهُ اللّهِ عَلَى بَيْتِها عَن نَفْسِهِ وَغَلَقَتِ الأَبُوابِ وَقَالَتْ هَيْتَ لَكَ قَالَ مَعَاذَ اللهِ إِنَّهُ رَبِّي أَحْسَنَ مَثْوَايَ إِنَّهُ لا مُولِي بَيْتِها عَن نَفْسِهِ وَغَلَقتِ الأَبُوابِ وَقَالَتْ هَيْتَ لَكَ قَالَ مَعَاذَ اللهِ إِنَّهُ رَبِّي أَحْسَنَ مَثُوايَ إِنَّهُ لا مُولِي بَيْتِها عَن نَفْسِهِ وَغَلَقتِ الأَبُوابِ وَقَالَتْ هَيْتَ لَكَ قَالَ مَعَاذَ اللهِ إِنَّهُ رَبِّي أَحْسَنَ مَثُوايَ إِنَّهُ لا يُعلَى الظَّالِمُونَ ﴾ فما زالت تَخْدَعُه، حنى كان كما قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَقَد هَمَّتْ بِهِ وَهُمَّ بِهَا لَوْلاَ أَن رَّهَا بُرْهَانَ مُنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى مُورِة يعقوب في ناحية البيت عاضًا على رَبِّهِ ﴾ فقامَت امرأة العزيز وغلَقَتِ الأبواب، فلمّا همّا رأى يوسف صُورة يعقوب في ناحية البيت عاضًا على إصبعه، يقول: يا يوسف، أنت في السّماء مكتوبٌ في النبيّين، وتُريد أن تُكتَب في الأرض من الزُناة؟! فعَلِمَ أنّه قد أخطأ.

٣٣/٥٢٦٠ الشيخ في (أماليه): بإسناده، في قوله عزّ وجلّ، في قول يعقوب: ﴿ فَصَبْرٌ جَمِيلٌ ﴾ قال: «بلا شكوي».

قلت: هذا الحديث في (الأمالي) مسبوقٌ بحديث عن الصادق (عبدالسلام).

٣٤/٥٢٦١ ابن بابَوَيه، قال: حدّثنا أحمد بن زياة بن جعفر الهَمْداني، والحسين بن إبراهيم بن أحمد بن هشام المُكتّب، وعليّ بن عبدالله الورّاق (رضراه علم، قالوا حدّثنا عليّ بن إبراهيم بن هاشم، قال: حدّثنا القاسم بن محمّد البَرْمَكيّ، قال: حدّثنا أبو الصّلْت الهَرُويّ، قال: لمّا جَمّع المأمون لِعليّ بن موسى الرضا (عبدالله) أهلَ المقالات، من أهلِ الإسلام والديانات من اليهود والنصارى والمتجوس والصابئين وسائر أهلِ المقالات، فلم بَقُمْ أحدٌ إلّا وقد ألزَمه حُجُنَه، كأنه ألقم حجَراً، قام إليه عليّ بن محمّد بن الجَهْم، فقال: يا بَن رسولِ الله، أتقول بعِصمة الأنبياء؟ قال: دنعم اله فقال له: فما تقول في قوله عزّ وجلّ في يوسّف. ﴿ وَلَقَدْ هَمَّتْ بِهِ وَهَمَّ بِهَا ﴾؟

فقال (علم السلام): «أمّا قوله تعالى في يوسُف (علم السلام): ﴿ وَلَقَدُ هَمَّتْ بِهِ وَهَمَّ بِها﴾ فإنّها هَمَّت بالمَعصية، وهمّ يوسُف بقَتْلها إن أَجَبَرته، لعِظَم ما تداخَله، فصرَف الله عنه قَتلَها والفاحِشة، وهو قوله عزّ وجلّ: ﴿ كَذَلِكَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ السُّوّةَ وَالفَحْشَاء﴾ والسُوء: القَتل، والفَحْشاء: الزنا».

٣٥/٥٢٦٢ وعنه، قال: حدّثنا تَميم بن عبدالله بن تَميم القُرَشيّ (مَسلَة مَه)، قال: حدّثنا أبي، عن حَمدان بن سُليمان النَيْشَابوري، عن عليّ بن محمّد بن الجَهّم، قال: حضرتُ مجلسَ المأمون وعنده الرضا عليّ بن

٣٣ ـ الأمالي ١: ٣٠٠.

٣٤ ـ عيون أخبار الرضا (عليه السلام) ١: ١٩١١/١.

٣٥ ـ عيون أخبار الرضا (عيه السلام) ١: ٢٠١/١.

موسى (عنهما السلام) فقال له المأمون: يا بن رسول الله، أليس من فولك: «إنّ الأنبياءَ معَصومون،؟ قال: «بلي». وذكر الحديث، إلى أن قال فيه: فأخْيِرْني عن قول الله تعالى: ﴿ وَلَقَدهَمَّتْ بِهِ وَهَمَّ بِهَا لَوْلَا أَن رَّءَا بُرْهَان رَبِّهِ ﴾.

فقال الرضا (مداسع»: ولقد هَمَّتْ بهِ، ولو لا أن رأى بُرهانَ ربِّه لَهَمَّ بها كما همّت به، لكنّه كان مَعصوماً، والمَعصوم لا يَهُمّ بذَنبٍ ولا يَأْتيه. ولقد حدَّثني أبي، عن أبيه الصادق (عيه السلام)، أنّه قال: هَمَّتْ بأن تَفْعَلَ، وهَمَّ بأن لا يَفْعَلَ، فقال المأمون: لله دَرُكُ، يا أبا الحسن.

٣٦/٥٢٦٣ وعنه: عن أبيه (رحمه الله)، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن أبيه، عن محمّد بن خالد، عن أبيه، عن محمّد بن سِنان، عن خَلَف بن حَمّاد، عن رَجلٍ، عن أبي عبدالله (عبه السلام): ﴿ كَذَٰلِكَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ ٱلسُّوَءَ وَالفَّحْشَاء ﴾ ديعني أن يَذْخُلَ في الزِناه.

٣٧/٥٢٦٤ وعنه: بإسناده عن عليّ بن الحسين (عبهمالسلام) أنّه قال في قول الله تعالى: ﴿ لَوْ لَا أَن رَّءَا بُرْهَان رَبِّهِ ﴾.

قال: «قامت امرأة العزيز إلى الصَّنَم فألقَتْ عليه تَوْباً، فقال لها يُوسُف: ما هذا؟ فقالت: أستَحي من الصَّنم أن يَرانا. فقال لها يوسُف: أنَستَحين مَمن لا يَسمَع ولا يُبصِر ولا يَفْقَه ولا يَأكل ولا يَشرب، ولا أستحي أنا ممّن خَلَق الإنسانَ وعلَمه؟! فذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ لَوْ لَا أَن رَّءًا بُرْهَان رَبِهِ ﴾ ».

وروي هذا الحديث في (صحيفة الرضا (علمالسلام)) عن عليّ بن الحسين (عليمالسلام) يبعض الاختلاف اليسير (١).

٣٨/٥٢٦٥ عن ابن بِسُطام، في كتاب (طبّ الأثمة (طبه السهم)) عن محمّد بن القاسم بن منجاب، قال: حدّثنا خَلَف بن حمّاد، عن عبدالله بن مُسْكان، عن جابر بن يزيد، قال: قال أبو جعفر الباقر (طبه السهم): «قال جلّ جلاله: ﴿ وَلَقَدْ هَمَّتْ بِهِ وَهَمَّ بِهَا لَوْلَا أَن رَّءَا بُرْهَان رَبِّهِ كُذَلِكَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ السُّوّ وَٱلْفَحْشَاء ﴾ فالسوء ها هنا الزّنا».

٣٩/٥٢٦٦ - ابن بابَوَيه، قال: حدَّثنا أبي (رحماة)، قال: حدَّثنا محمّد بن يحيى، عن محمّد بن أحمد، عن أحمد عن أبي أحمد بن هِلال، عن محمّد بن سِنان، عن محمّد بن عبدالله بن رِباط، عن محمّد بن النَّعمان الأحول، عن أبي عبدالله (عبدالله): في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدَّهُ ءَاتَيْنَاهُ حُكْماً وَعِلْماً ﴾، قال: هأشَده: ثماني عَشرة سنة، واستَوى: النحى».

٧٢٦٧ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثنا أبي، عن بعض رجاله، رفعه، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله): ولمّا

٢٦ ـ معاني الأخبار: ١/١٧٢.

٣٧ ـ عيون أخبار الرضا إمليه السلام، ٢: ١٦٢/١٥.

<sup>(</sup>١) صحيفة الرضا (عليه السلام): ١٨٦/٢٥٧.

٢٨ ـ طب الأثمة (عليهم السلام): ٥٥.

٣٩ ـ معاني الأخبار: ١/٢٢٦.

٤٠ ـ تفسير القمي ١: ٣٤٢.

هَمَت به وهَمَ بها، قامت إلى صَنمٍ في ببنها، فألفَتْ عليه مُلاءة (١) لها، فقال لها يُوسُف: ما تَعِمَلين؟ قالت: ألقي على هذا الصَنَم ثُوباً لا يَرانا، فإنّي أستَحي منه، فقال بوسُف: فأنتِ تَستَحين من صَنَم لا يَسمَع ولا يُبصِر، ولا أستَحي أنا من ربّي؟! فوقب وَعَدا، وعَدَتْ من خَلفه، وأدرَكَهُما العزيزُ على هذه الحالة، وهو قول الله تعالى: ﴿ وَآسْتَبَقَا ٱلْبَابَ وَقَدَتْ مَن خُلفه، وأدرَكَهُما العزيزُ على هذه الحالة، وهو قول الله تعالى: ﴿ وَآسْتَبَقَا ٱلْبَابَ وَقَدَتْ مَن دُبُرٍ وَأَلْفَيَا سَيِّدها لَدًا ٱلْبَابِ﴾.

١١/٥٢٦٨ عليّ بن إبراهيم، قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر اعليه السلام) في قوله: ﴿قَدْ شَغَفَهَا حُبّاً﴾ بقول: اقد حَجَبَها حُبُّه عن الناس، فلا تعقِلُ غيرِه، والحِجاب: هو الشَّغاف، والشَّغاف: هو حِجاب القلب.

47/0719 نمّ قال عليّ بن إبراهيم: فبلغ ذلك امرأة العزيز، فبعَثَثْ إلى كلّ امرأة رئيسة، فجمعَتْهُن في منزِلها، وهيَأْت لهُنَ مَجلِساً، ودفعت إلى كلّ امرأة أَترُخة وسِكَيناً. فقالت: اقطعن ثم قالت ليُوسُف: اخرُج عليهن وكان في بيتٍ - فخرَج يُوسُف عليهن، فلمّا نظرن إليه، أَفبَلْن يُقطِعن أيديَهُنَ، وقلن كما حكى الله عزّ وجلّ: ﴿ فَلَمَّا سَمِعَتْ بِمَكْرِهِنَّ أَرسَلَتْ إلَيْهِنَ وَأَعْتَدَتْ لَهُنَّ مُتَكِيناً فَيَالَتِ الْمُنْ مَلْكُوبًا ﴾ أي أَنْربُهُ ﴿ وَءَاتَتْ كُلَّ وَاحِدَةٍ مِنْهُنَّ سِكِيناً وَقَالَتِ سَمِعَتْ بِمَكْرِهِنَّ أَرسَلَتْ إلَيْهِنَ وَأَعْتَدَتْ لَهُنَّ مُتَكِيناً في أَنْربُهُ ﴾ وَءَاتَتْ كُلَّ وَاحِدَةٍ مِنْهُنَ سِكِيناً وَقَالَتِ الْحُرْجُ عَلَيْهِنَّ فَلَمًّا رَأْيْنَهُ أَكْبُرنَهُ ﴾ إلى قوله: ﴿ إِنْ هَذَا إِلَّا مَلَكُ كَرِيمٌ ﴾.

فقالت امرأة العزيز: ﴿ فَلَا لِكُنَّ الَّذِى لَمْتُنَنِى فِيهِ ﴾ أي في حُبّه ﴿ وَلَقَدْ رَاوَدَتُهُ عَن نَفْسِهِ ﴾ أي دَعَوْتُه ﴿ فَاسْتَعْصَمْ ﴾ أي امتنَع، ثم قالت: ﴿ وَلَئِن لَمْ يَفْعَل مَا ءَامُرُهُ لَيُسْجَنَنَ وَلَيَكُونا مِنَ الصّاغِرِينَ ﴾ فما أمسى بُوسُف في ذلك اليوم (١) حتى بعَنْتُ إليه كلَّ امرأة رأته تَدعوه إلى نفسِها، فَضَجِرَ يُوسُفُ، فقال: ﴿ وَبِ آلسِّجْنُ أَحَبُ إِلَى عَلَى مَمَّا يَدْعُونَنِي إلَيهِ وَإِلَّا تَصْرِفْ عَنِي كَيْدَهُنَّ ﴾ أي حِبلتَهُنَّ ﴿ أَصْبُ إليْهِنَ ﴾ أي: أمِيلُ إليهنَ. وأمرَت أمرأة العزيز بحَبْسِه، فَحُبِسَ في السِّجن.

<sup>(</sup>١) المُلاءة:كُلُ ثوبٍ ليّنِ رقيق «مجمع البحرين ١: ٣٩٨».

<sup>(</sup>٢) في المصدر: ويعيّرنها.

١٤ - تفسير القمى ١: ٣٥٧.

٢٤ ـ تفسير القمي ١: ٣٤٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر، و«ط» نسخة بدل: البيت.

سورة يوسف ِ(١٢) ......١٧١ .....

### كل قوله تعالى:

## ثمّ بَدَا لَهُم مِن بَعْدِمَا رَأَوُا الْأَيَاتِ -إلى نوله نعالى - يَتَبَوَّأُ مِنْهَا حَيْثُ يَشَاءُ [٥٦-٣٥]

1/0۲۷٠ من قال عليّ بن إبراهيم: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (طبالله) في قوله: ﴿ ثمّ بَدَا لَهُم مِن بَعْدِمَا رَأَوْا ٱلْإِيَاتِ لَيَسجُنَنَّهُ حَتَّى حِينٍ ﴾: «فالآيات: شهادة الصبيّ، والفميصُ المخرَّق من دُبُرٍ، واستباقهُما الباب حتى سُمِع مُجاذَبتُها إيّاه على الباب، فلمّا عَصاها لم تزل ملحة (١) بزوجها حتى حبّسه ﴿ وَدَخَلَ مَعَه الباب مَن لَبُهُ عَلَى الباب عَلَى الباب فلمّا عَصاها لم تزل ملحة (١) بزوجها حتى حبّسه ﴿ وَدَخَلَ مَعه البَّب حَتى شُعِول: عَبْدانِ للمَلِك، أحدُهُما خَبَازٌ، والآخرُ صاحِبُ الشَراب، والذي كذَب ولم يَرَ المَنام هو الخَبَاز،

۲/۵۲۷۱ رجع إلى حديث عليّ بن إبراهيم (١) قال: ووكّل المَلِك بيُوسُف رَجُلَبن يَحفَظانَه، فلمّا ذخلا السُّجْنَ، فالا له: ما صِناعَتُك؟ قال: أعبّر الرُوْيا. فرأى أحَدُ المُوَكَّلِين في مَنَامه، كما قال الله عزّ وجلّ: ﴿ أَعصِرُ عَمْراً ﴾ قال يُوسُف: تَخرُج، وتصبرُ على شَرابِ المَلِك، وترنفِع (٢) مَنزِلَتك عنده: ﴿ وَقَالَ الْأَخَرُ إِنِي أَرَاني أَحْمِلُ فَوْقَ رَأْسِي خُبْزاً تأكُلُ الطّيرُ مِنْهُ ﴾ ولم يكن رأى ذلك، فقال له يُوسُف: أنت يَمْتُلُك المَلِكُ ويَصلِبُك، ونأكُلُ الطّيرُ من رأسِك. فضَحِك (١) الرجل، وقال: إنّي لمْ أرّ ذلك. فقال يُوسُف، كما حكى الله تعالى: ﴿ يَا صَاحِبَى السِّجْنِ أَمَّا أَحَدُكُما فَيَسْفِى رَبَّهُ خَمْراً وَأَمَّا الْأَخْرُ فَيُصْلَفُ فَتَأْكُلُ الطّيرُ مِن رَأْسِهِ قُضِى آلأَمْدُ آلَـذِي فِيهِ آلسَّمْ فَيْنَانِ ﴾.

وقال أبو عبدالله (عبدالله)، في قوله: ﴿إِنَّا نَرَاكَ مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ قال: «كان يقوم على المريض، ويَلتمس المُحتاج، ويُوسِع على المَحبوس». فلمّا أراد ـ من رأى في تَوْجِه يَعْضِرُ حَمْراً الخُروجَ من الحَبْس، قال له يُوسُف: ﴿ آذْ كُونِي عِندَ رَبِّكَ ﴾ فكان كما قال الله عزّ وجلّ: ﴿ فَأَنسَاهُ ٱلشَّيْطَانُ ذِكْرَ رَبِّهِ ﴾.

٣/٥٢٧٢ - ثمّ قال عليّ بن إبراهيم: أخبرنا الحسن بن عليّ، عن أبيه، عن إسماعيل بن عمر، عن شُعَيب العَقَرْ قوفي، عن أبي عبدالله (عبدلله) قال: وإنّ يُوسُف أناه جَبْرَئيل، فقال له: يا يُوسُف، إنّ ربّ العالمين يُقرِئُك

سورة يوسف آية . ٥٦ ـ ٥٩ ـ

١ ـ تفسير القمى ١: ٣٤٤.

<sup>(</sup>۱) في «ط»: مولعة.

۲ ـ تفسير القمى ١: ٣٤٤.

<sup>(</sup>١) حديث (٤٢) المتقدّم آنفاً.

<sup>(</sup>٢) في «س، ط» نسخة بدل: ترفع.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: من دماغك، فجحد.

٣ ـ تفسير القمي ١: ٣٤٤.

السلام، ويقول لك: مَنْ جَعَلك في أحسن خِلْقَة؟ قال: فصاح ووَضَع خدَّ، على الأرض، ثمّ قال: أنت يا ربّ؛ ثمّ قال له: ويقول لك: من حَبَّبك إلى أبيك دون إخوتك؟ \_قال: \_فصاح ووضّع خدّ، على الأرض، وقال: أنت يا ربّ؛ قال: ويقول لك: ومن أخرجَك من الجُبّ بعد أن طُرِحتَ فيها، وأيقَنْتَ بالهَلكة؟ \_قال: \_فصاح ووضّع خدَّ، على الأرض، ثمّ قال: أنت يا ربّ . قال: قإنّ ربّك قد جعَل لك عقوبةً في استِغائتِكَ بغيره ﴿ فَلَبِثَ في السَّجْنِ بِضْعَ سِنِينَ ﴾ ،

قال: «فلمًا انقَضَتِ المُدَة، وأذِن الله له في دُعاءِ الفَرَج، فوَضع خدَّه على الأرض، ثمّ قال: اللّهمّ إن كانت ذُنوبي قد أَخْلَقَتْ وجهي عندك، فإنّي أتوَجّه إلبك بوجه آبائي الصالحين إبراهيمّ وإسماعيل وإسحاق ويعقوب. ففرّج الله عنه».

قلت: مُحِلتُ فِداك، أنَدعوا نحن بهذا الدعاء؟ فقال: «أدعُ بمِثله: اللّهمُ إن كانت ذنوُبي قد أخلَقت وجهي عسندك، فيأتّي أتوجه إليك بنبيّك نبيّ الرحمة محمّد (مسلّ الله مله والله) وعمليّ وفياطمة والحسن والحسين والأثمّة (ملهم السلام)».

١٤/٥٢٧٣ وقِال عليّ بن إبراهيم: ثمّ إنّ المَلِك رأى رُوْيا، فقال لؤزرائه: إنّي رأيتُ في نَوْمي ﴿ سبعَ بَقَراتٍ سِمانٍ يأْكُلُهُنَ سَبْعٌ عِجَافٌ ﴾ أي مَهازيل، ورأيت ﴿ سَبْعَ سُنبُلاتٍ خُصْرٍ وأَخَرَ يبايساتٍ ﴾ وقرأ (١) أبو عبدالله رهبه السلام): «سبع سنابل» (١). ثمّ قال: ﴿ يَا أَيُّها ٱلْمَلُأُ أَفْتُونِي فِي رُءْيَنِي إِن كُنتُمْ لِلرُّءْيا تَعْبُرُونَ ﴾ فلم يعرِفوا عبدالله رهبه الله الذي كان على رأس المَلِك رُوْياه الذي رآها، وذكر يُوسُف بعد سَبع سنين، وهو قوله: ﴿ وَقَالَ تَأْدِيلُ ذَلك، فذكر الذي كان على رأس المَلِك رُوْياه الذي رآها، وذكر يُوسُف بعد سَبع سنين، وهو قوله: ﴿ وَقَالَ الّذِي نَجَا مِنْهُمَا وَآذَكَرَ بَعْدَ أُمَّةٍ ﴾ أي بعد حين ﴿ أَنَا أَيْهُكُم بَتَأْوِيلِهِ فَأْرْسِلُونِ ﴾ فجاء إلى يُوسُف فقال: ﴿ أَيُهَا الشِيدِيقُ أَفْتِنَا فِي سَبْعِ بَقَرَاتٍ سِمَانٍ يَأْكُلُهنَ سَبْعٌ عِجَافٌ وَسَبْع سُنبُلاتٍ خُضْرٍ وأُخَر يَابِسَاتٍ ﴾؟ الشِيدِيقُ أَفْتِنَا فِي سَبْعِ بَقَرَاتٍ سِمَانٍ يَأْكُلُهنَ سَبْعٌ عِجَافٌ وَسَبْع سُنبُلاتٍ خُضْرٍ وأُخَر يَابِسَاتٍ ﴾؟

قال بُوسُف: ﴿ تَزْرَعُونَ سَبْعَ سِنِينَ دَأَيا فَمَا حَصَدِتُمْ فَكَوُوهُ فِي سُنبُلِهِ إِلَّا قَلِيلاً مِمَّا تَأْكُلُونَ ﴾ أي لا يدوسوه فإنّه يَفسُد في طول سبع سنين، وإذاكان في سُنبُله لا يفسُد ﴿ ثُمَّ يَأْتِي مِن بَعْدِ ذَلِكَ سَبْعٌ شِدَادٌ يَأْكُلُنَ مَا قَدَّمَتُمْ لَهُنَّ فِي السبع سنين الماضية. قال الصادق (عب السبع): قَدَّمَتُمْ لَهُنَّ في السبع سنين الماضية. قال الصادق (عب السبع): وإنّما نزل: ما قرّبتم لهنّ "،

﴿ ثُمَّ يَأْتِي مِن بَعْدِ ذَلِكَ عَامٌ فِيهِ يُغَاثُ آلنَّاسُ وَفِيهِ يُعْصَرُونَ ﴾ أي يُمطَرون. قال أبو عبدالله (عبدالله): «قرأ رجل على أمير المؤمنين (عبدالله): ﴿ ثُمَّ يَأْتِي مِن بَعْدِ ذَلِكَ عَامٌ فِيهِ يُغَاثُ آلنَّاسُ وَفِيهِ يَعْصِرُونَ ﴾ على البناء للفاعل، فقال: وبحك، أي شيءٍ يَعصِرون، يَعصِرون الخَمْر؟! قال الرجل: يا أمير المؤمنين، كيف أفرأها؟ فقال: إنَّما نولت ﴿ وفيه يُعْصَرُون ﴾ أي يُمطَرون بَعْدَسِنيّ المتجاعة، والدليل على ذلك، قوله: ﴿ وَأَنزَلْنَا مِنَ آلْمُعْصِرَاتِ

٤ ـ تفسير القمي ١: ٣٤٥.

<sup>(</sup>١) في «س، ط»: قال.

<sup>(</sup>٢ و٣) انظر مجمع البيان ٥: ٣٦١.

<sup>(</sup>٤) قرأ الصادق (علي السلام)، والأعرج، وعيسى بن عُمر (يُعصَرون) بياء مضمومة وصاد مفتوحة، وقرأ حمزة والكسائي وخلف (تُعصِرون) بتاء ح

سورة يوسف (۱۲) ...... ۱۲۰ .... ... ... ... ... ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰ ... ۲۳۰

### مَآءُ ثُجَّاجِاً ﴾، (0)

فرجع الرجل إلى المتلِك فأخبره بما قال يُوسُف، فقال المتلِك: ﴿ آثَتُونِي بِهِ فَلَمَّا جَآءَهُ آلرَّسُولُ قَالَ آرْجِعُ إِلَى رَبِّكَ ﴾ يعني إلى المتلِك ﴿ فَسْنَلْهُ مَا بَالُ آلنِسْوَةِ آلَّنِي قَطَّعْنَ أَيْدِيَهُنَّ إِنَّ رَبِّي بِكَيْدِهِنَ عَلِيمٌ ﴾ فَجَمَعَ الملك النِسوة، فقال لهن: ﴿ مَا خَطْبُكُنَّ إِذْ رَاوَدتُّنَ يُوسُفَ عَن نَفْسِهِ قُلْنَ حَاشَ فِيهِ مَا عَلِمْنَا عَلَيْهِ مِن سُومٍ قَالَتِ آمْرَأَتُ النّوزِيزِ آلنَّنَ حَصْحَصَ آلْحقُ أَنا رَاوَدتُّهُ عَن نَفْسِهِ وَإِنَّهُ لَمِنَ ٱلصَّادِقِينَ ﴿ ذَلِكَ لِيَعْلَمَ أَنِي لَمْ أَخُنهُ بِالْغَيْبِ وَأَنَّ آلَةُ لَمْنَ الصَّادِقِينَ ﴿ ذَلِكَ لِيَعْلَمَ أَنِي لَمْ أَخُنهُ بِالْغَيْبِ وَأَنَّ آلَةُ لَكُن يَعْلَمُ أَنِي لَمْ أَكُوبُ عليه الآن كما كَذَبتُ عليه من قبل. ثمّ قالت: ﴿ وَمَا أَبْرِئُ نَفْسِي إِنَّ ٱلنَّفْسَ الْغَلِي لِللَّهُ وَلَا الْمَلِك: ﴿ آتُونِي بِهِ آسْتَخْلِصُهُ لِنَفْسِي ﴾ فلمّا نظر إلى لأمّارة بِالسُّوء ﴾ أي تأمر بالسُوء ﴿ إلّا مَا رَحِمَ رَبِّي ﴾ فقال الملك: ﴿ آتُتُونِي بِهِ آسْتَخْلِصُهُ لِنَفْسِي ﴾ فلمّا نظر إلى بُوسُف ﴿ قَالَ إِنَكَ آلْيَوْمَ لَذَيْنَا مَكِيلٌ أُوسِي ﴾ فلمّال حاجتَك؟ ﴿ قَالَ آجْمَلْنِي عَلَى خَزَآئِنِ آلأَرْضِ إلَى حَفِيظٌ عَلَى الْمَالِدِي ﴿ اللَّهُ وَلَا الْمَلِك: ﴿ وَلَا لَاجُمَلْنِي عَلَى خَزَآئِنِ آلأَرْضِ إِلَى حَفِيظٌ عَلَى الْمَالِي عَلَى الْمَادِيجِ ( اللَّهُ اللهُ وَالَا المَلِك: ﴿ وَكَذَلِكَ مَكّنَا لِيُوسُفَ فِي آلأَرْضِ يَتَبَقَأُ عَلَيْهُ مِنْ عَلَى مَا لللهُ اللهُ وَلَا الْمَلِكَ عَلَى خَزَآئِنِ آلأَرْضِ إِنَى حَفِيظٌ عَلَى خَزَآئِنِ آلأَرْضِ الصَّالِي عَلَى الْكَادِيجِ ( اللهُ اللهِ الْمَالِي المَلِكَ عَلَى الْكَادِيجِ ( الْمُنابِر ( اللهُ المِلِكَ عَلَيْكَ الْمُولِلُهُ عَلَى الْمُلِكَ مَكَنَا لِيُوسُفَ فِي آلأَرْضِ يَتَبَقُلُهُ عَلَى الْمُلْكُ الْمُعْلَمُ الْمُلِكَ عَلَى الْمَالِلُ وَالْمُ الْمُلُولُ الْمَلِلُ الْمُلِكَ مَا الْمُلِكَ عَلَى الْمُلِكُ اللَّهُ الْمُلِكُ مَا الْمُلِكُ مَا الْمُلْكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْكُ اللّهُ اللّهُ الْمَلِلُ الْمَلِلُ الْمُلِكُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُلْولُولُ الْمُلْكُ اللّهُ الْمُلْمُ الْمُلْلُولُ الْمُلْلُولُ الْمُؤْلِلُ الْمُؤْلِلُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ ال

بنت إلياس، قال: سَمِعتُ الرضا (عليه الله) يقول: ووأقبل يُوسُف (مله الله) على جَمْعِ الطّعام، فجمع في السبع سنين المخصِبة، فكبَسه في الخزائن، فلمّا مضَت تلك السُّنون، وأقبلت السُّنون المُجدِبة، أقبل يُوسُف على بَيْعِ الطّعام، فبع الخزائن، فلمّا مضَت تلك السُّنون، وأقبلت السُّنون المُجدِبة، أقبل يُوسُف على بَيْعِ الطّعام، فباعتُه في السّنة الأولى بالدَّراهم والدَّنانير، حتى لم يَبْقَ بِمِصْرَ وما حَولها دينارَّ ولا دِرْهم إلا صار في مُلك يُوسُف: وباعَهم في السّنة الثانية بالحُلي والجواهر، حتى لم يَبْقَ بِمِصْرَ وما حولها حُليِّ ولا جَواهر إلا صار في مُلكه، وباعهم في السّنة الثالثة بالدَّوات والمَواشي، حتى لم يَبْقَ بِمِصْرَ وما حَولها داتَة ولا ماشيةِ إلاصار في مُلكه، وباعهم في السّنة الرابعة بالعبيد والإماء، حتى لم يَبْقَ بِمِصْرَ وما حَولها دارٌ ولا عَقَارٌ إلا صار في مُلكه؛ وباعهم في السّنة السادسة بالدَّور والعَفَار، حتى لم يَبْقَ بِمِصْرَ وما حَولها دارٌ ولا عَقَارٌ إلا صار في مُلكه؛ وباعهم في السّنة السادسة بالمَزارع والأنهار، حتى لم يَبْقَ بِمِصْرَ وما حولها نهرٌ ولا مَزرعة إلا صار في ملكه، وباعهم في السّنة السادسة على بمِصْرَ وما حولها عبدٌ ولا مُزرعة إلا صار في ملكه، وباعهم في السّنة السادسة متى لم يَبْقَ بِمِصْرَ وما حولها نهرٌ ولا مَزرعة إلا صار في ملكه، وباعهم في السّنة السادسة متى لم يَبْقَ بِمِصْرَ وما حولها نهرٌ ولا مَزرعة إلا صار في ملكه، وباعهم في السّنة السادسة من لم رأبنا ولا سَمِعنا بِمَلِك أعطاء الله من المُلك ما أعطى هذا المَلِك حُكماً وعِلماً وتدبيراً.

قَم قال يوسُف للمَلِك: أيها المَلِك، ما ترى فيما خوَّلني ربّي من مُلك مِصْرَ وما حَولها (١٠)؟ أَشِر علينا برأيك، فإنّى لم أصلِحُهم لأَفسِدَهم ولم أنْجِهِم من البّلاء لأكونَ بلاءً عليهم، ولكنّ الله تعالى أنجاهم على يدي. قال المَلِك:

<sup>(</sup>٦) الكُنْدُوج: شِبُّه المَخْزَن، مُعرّب كندو. «القاموس المحيط ١: ٢١٢».

<sup>(</sup>٧) الأنابير: جمع أنبار: أكداس الطعام. «تاج العروس ـ نبر ـ ٣: ٥٥٣».

٥ ـ مجمع البيان ٥: ٢٧٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: وأهلها.

١٧٤ .....١٧٠٠ البرهان في تفسير القرآن

الرأيُ رأيُك.

قال يُوسَف: إنّي أَشهِدُ الله وأَشهِدُك أيّها المَلِك أنّي قد أعنقتُ أهلَ مِصْرَكُلُهم، ورَدَدْتُ عليهم أموالَهم وعَبيدَهم، ورَدَدْتُ عليك أيّها المَلِك خاتَمَك (<sup>17</sup> وسريرَك وتاجَك، على أن لا تسير إلّا بسيرتي، ولا تَحكُم إلّا بحُكمي.

قال له الملك: إنَّ ذلك لزَيني وفَخري أن لا أسير إلَّا بسيرتك، ولا أحكُم إلَّا بحُكمِك، ولو لاك ما قُويتُ عليه ولا اهتَديتُ له، ولقد جعلتَ سلطاني عزيزاً لا يُرام، وأنا أشهد أن لا إله إلّا الله، وحده لا شريك له، وأنك رسوله، فأقِمْ على ما ولَيتك، فإنّك لدَينا مكينٌ أمينٌ.

7/0۲۷٥ - ابن بابَوَيه، في كتاب (الغَيبة): في حديث مُسنَد، قال: رُوَّي بَلاطَة مكتوبٌ عليها بالحبَشة، قرأها الأشقَف، وفسّر ما فيها بالحبشيّة، ثمّ تُقلت إلى العربية، فإذا فيها مكتوبٌ: أنا الرَّيان بن دومغ، فسُئِل أبو عبدالله المَديني عن الريَّان، من كان؟ فقال: هو والِدُ العزيز المَلِك الذي كان في زمان يُوسُف النبيّ (علمالسلام)، وآسمه الرُّيَّان أبن دومغ، وقد كان عُمُر العزيز سبعمائة سنة، وعمُر دومغ ثلاثة آلاف ابن دومغ، وقد كان عُمُر العزيز سبعمائة سنة، وعمُر الريّان والِدُه ألف وسبعمائة سنة، وعمُر دومغ ثلاثة آلاف

فإذا فيها: أنا الريّان بن دومغ، خرجتُ في طَلَب النيل الأعظم لأعلَم فَيضَه ومَنبِعَة، إذكنت أرى مَفيضَه، فخرَجت ومعي ممّن صَحِبتُ أربعة آلاف ألف رجُل، فسِرتُ ثمانين سنةً، إلى أن انتهَيتُ إلى الظُلُمات والبَحْرِ المُحيط بالدينا، فرأيت النيلَ يَقطعُ البحرَ المُحيط وبعير فيه، ولم يكن لي مَنفَذٌ، وتَماوَت أصحابي، وبقيتُ في أربعة آلاف رجُلٍ، فَخَشِيتُ على مُلكي، فَرَجَعت إلى مِشْرَ، وبنيتُ الأهرام والبَراني، وبَنيتُ الهَرَمين وأودَعتُهما كنوزي وذَخائري، وقلتُ في ذلك شعراً ـ وذكر الأشعار، وهي كثيرة، ومن جُمليتها ـ:

أنا صاحِبُ الأهرامِ في عِصَرَكُلُها تسركتُ بها آنازَ كفّي وحِكُمني وفيها كسنوزُ جسمةٌ وعجائب مستِفْتَحُ أففالي ويُبدي عجائب بأكساف بسيتِ الله تسبدو أمسؤرُهُ ولا بُدَ أن يَعلو ويسمو به السمُ

قال ابن بابَوَيه: قال أبو الجَيش خُمارَوَيُه ('')بن أحمد بن طوُلون: هذا شيءٌ ليس لأحَدٍ فيه حِيلَةٌ إلا القائم من آلِ محمد (عليه السلام)، ورُدَّت البَلاطَةُ كما كانت مَكانها.

<sup>(</sup>٢) في «ط»: عليك المُلْك وخاتمَك.

٦ ـ كما الدين وتمام النعمة: ٥٦٣.

<sup>(</sup>١) الإمرُ: الأمر العظيم الشنيع. «لمسان العرب ـ أمر ٤: ٣٣٣.

<sup>(</sup>٢) في «ط» أبو الحسن حمدويه، تصحيف صحيحه ما أثبتناه، انظر أنساب السمعاني ٥: ١٦٠، النجوم الزاهرة ٣: ١٩.

سورة يوسف (١٢) ................................

٧/٥٢٧٦ العيّاشي: عن محمّد بن مروان، عن رجُل، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: اإنّ يوسُف خطّبَ امرأةً جميلةً كانت في زَمانِه، فردَّت عليه: إنّ عبد المقلِكِ إيّاي يَطلُب! - قال - فطلَبها إلى أبيها، فقال له أبوها: إنّ الأمَر أمرُها. - قال - فطلَبها إلى أبيها، فقال له أبوها: إنّ الأمَر أمرُها. - قال - فطلَبها إلى ربّه، وبكى، فأوحى الله إليه؛ إنّي قد زوُجْتُكَها، ثمّ أرسَل إليها: إنّي أريد أن أزورَكم. فأرسَلت إليه: أن تَعالَ. فلمَا دخل عليها، أضاء البيثُ لنُورِه، فقالت: ما هذا إلّا مَلَكُ كريم. فاستَسْقى، فقامَتْ إلى الطّاس مِن يَدِها، فَتُناوِله فاها، فجعل يقول: انتظري ولا تَعجَلي - قال - فتزوَّجها».

٨/٥٢٧٧ عن العبّاس بن هِلال، قال: سَمِعتُ أبا الحسن الرضا (عليه الله) يقول: ﴿إِنَّ يُوسُفَ النبيّ، قال له السَجّان: إنّي لاَجَبُّك. فقال له يوسُف: لا تَقُلْ هكذا. فإنّ عمّني أحَبَّتني فسَرَقَتْني، وإنّ أبي أحبَّني فحسدني إخوتي فباعوني، وإنّ امرأة العزيز أحبَّتني فحبَستْنيه.

٩/٥٢٧٨ عن ابن سِنان، عن أبي عبدالله (عبدالسلام) قال: «جاء جَبْرَ ئيل إلى يُوسُف في السِّجْنِ، فقال: قل في دُبُر كلُ صَلاة فَريضة: اللهمَ اجعَلْ لي فَرَجاً ومَخْرَجاً، وارزُقْني من حيث أحتَسِب، ومِن حيثُ لا أحتَسِب».

ُ ١٠/٥٢٧٩ ـ عن طِرْبال، عن أبي عبدالله (عبد الله) قال: ولمّا أمّر المَلِكُ بِحَبْسِ يُوسُف في السَّجْنِ، ألهمَهُ الله تأويل الرؤيا، فكان يُعبَّرُ لأهلِ السِّجن رُؤياهم، وإن فَتَيَبْنِ أدخِلا معه السَّجْنَ يومَ حَبْسِه، فلمّا باتا، أصبَحا فقالا له: إنّا رأينا رُؤيا، فعبِّرها لنا.

قال: وما رأيتماً؟ قال أحدُهما: إني أراني أحمِلُ فوق رأسي خُبْرًا تأكُلُ الطيرُ منه، وقال الآخر: إني رأيتُ أني أسقى المَلِكَ خَمْراً. فعبَّر لهما رُوْياهما على ما في الكتاب، ثمّ قال للذي ظنّ أنّه ناج منهما اذكُرني عند ربّك -قال - ولم يفزّع يُوسُفُ في حالِه إلى الله فيدعوه، فلذلك قال الله الله فأنساهُ ٱلشَّيْطَانُ ذِكْرَ رَبِّهِ فَلَبِثَ فِي ٱلسِّجْنِ بِضْعَ سِنِينَ ﴾.

قال: فأوحى الله إلى يوسّف في ساعتِه تلك : يا يُوسّف، مَن أراك الرُّويا التي رأيتَها؟ فقال: أنت يا ربّ. قال: فمن حَبّبك إلى أبيك؟ قال: أنت يا ربّ. قال: فمن علَّمَك الدُّعاء فمن حَبّبك إلى أبيك؟ قال: أنت يا ربّ. قال: فمن علَّمَك الدُّعاء الذي دَعَوْتَ به حتّى جعَلَ لك مِن الجُبِّ فَرَجاً؟ قال: أنت يا ربّ. قال: فمن جعَل لك من كَبدِ المرأةِ مَخْرَجاً؟ قال: أنت يا ربّ. قال: فمن صَرَف عنك كيد امرأةِ العنزيز أنت يا ربّ. قال: فمن أنطَقَ لِسانَ الصَّبيّ بعُذْرِك؟ قال: أنت يا ربّ. قال: فمن صَرَف عنك كيد امرأةِ العنزيز والنسوةِ؟ قال: أنت يا ربّ. قال: فكيف استَغَثْت بغيري، ولم تَسْتَغِثْ بي وتسألني أن أخرجَك من السِجن، واستَغَثْت وأمّلتَ عبداً من عبادي، لِيَذْكُرَك إلى مخلوقٍ من خَلقي، في قَبْضَتي، ولم تَفْزَع إليّ؟! البَثْ في السَّجنِ بذَنبِكَ بَضْع سنين، بإرسالِك عبداً إلى عبدٍ».

٧ ـ تفسير العبّاشي ٢: ١٧٥ / ٢٠.

٨ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢١/١٧٥.

٩ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٢/١٧٦.

١٠ ـ تفسيرالعيّاشي ٢: ٢٣/١٧٦.

١١/٥٢٨٠ ـ قال ابن أبي عُمير: قال ابن أبي حمزة: فمكَّث في السِّجن عشرين سنةً.

١٢/٥٢٨١ ـ سَماعة، عن قول الله: ﴿ آذْكُرْنِي عِندَ رَبِّكَ ﴾ قال: هو العزيز.

١٣/٥٢٨٢ ـ ابن أبي يَعْفُور، عن أبي عبدالله (طيه السلام): ﴿ قَالَ ٱلْأَخَرُ إِنِّي أَرَانِي أَحْمِلُ فَوْقَ رَأْسِي خُبْزاً ﴾. قال: أحمِلُ فوق رأسي جَفْنةً فيها خُبز، تأكّل الطيرُ منه!.

15/0۲۸۳ ـ يعقوب بن شُعَيب، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: هقال الله ليُوسُفَ: ألستُ الذي حَبِيّتُكَ إلى أبيك، وفضَّلتُك على الناس بالحُسْن؟ أولستُ الذي سُقْتُ إليك السيّارة، فأنقدتك وأخرجتك من الجُبّ؟ أولستُ الذي صَرَفتُ عنك كَبْدَ النِسوَة؟ فما حَمَلك على أن تَرفَع رغْبَتَك، أو تَدعُو مخلوقاً هو دوني؟! فالْبَتْ لِما قُلتَ، في النّبِحن؛ بضع سنين.

10/0۲۸٤ عن عبدالله بن عبدالرحمن، عمن ذكره، عنه (مبدالله) قال: الممّا قال للفتى: اذكُرني عند ربّك. أتاه جَبْرَتْبِل (عبدالله)، فضرَبَ برِجْلِه حتّى كَشَطَ له عن الأرض السابعة، فقال له: يا يُوسُف، انظُرْ ماذا تَرى؟ قال: أرى حَجَراً صغيراً، ففَلَق الحَجَر، فقال: ماذا ترى؟ قال: أرى دودة صغيرة. قال: فمن رازِقُها؟ قال: الله. قال: فإنّ ربّك يقول: لم أنس هذه الدُّودة، في ذلك الحَجَر، في قَعْرِ الأرض السابعة، أظنَنْتَ أنّي أنساك، حتّى تَقولَ للفّتى: اذكُرْني عند ربّك؟! لَتَلْبَثنَ في السِجنِ بمَقالَتِك هذه بِضْعَ سِنين - قال - فبكى يوسُف عند ذلك، حتّى بَكَتْ لِبُكائه الحِيطان، قال: فتأذى به أهلُ السِجن، فصالحَهم على أن يَبكيَ يوماً، ويسكتَ يوماً، فكان في اليوم الذي يسكُتُ أسوء حالاً».

۱٦/٥٢٨٥ ـ عن هِشام بن سالم، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: دما بكى أحَدَّ بُكاءَ ثلاثةٍ: آدَم، ويوسُف، وداوده.

فقلتُ: ما بلَغ من بُكائِهم؟ فقال: ﴿أَمَّا آدم، فيكي حين أُخوج من الجَنّة، وكان رأسُه في بابٍ من أبوابِ السَّماء، فبَكى حتى اللَّماء، فبَكى حتى هاجَ السَّماء، فبَكى حتى النَّماء، فبَكى حتى هاجَ السَّماء، فبكى حتى النَّماء، فبكى حتى هاجَ العُسْبُ من دُموعِه، وإنّه كان ليَزْفِرُ الزَّفْرَة، فتُحرِقُ ما نَبَتَ من دُموعِه. وأمّا يوسُف، فإنّه كان يبكي على أبيه العُسْبُ من دُموعِه، وهو في السِجن، فتأذّى به أهلُ السِجن، فصالحَهم على أن يبكى يوماً، ويَسكُت يوماًه.

١٧/٥٢٨٦ ـ عن شُعَيب العَقَرْقُوفي، عن أبي عبدالله (عله السلام): ﴿إِنَّ يُوسُّف أَنَّاه جَبْرَتِيل، فقال: يا يُوسُفُ إِنّ

١١ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٧٦ ذيل الحديث ٢٣.

١٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٧٧ /٢٤.

۱۳ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۱۷۷ /۲۰.

١٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٦/١٧٧.

١٥ ـ تفسير العيّاشي ١٧٧/٢٧.

١٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٧٧ /٢٨.

١٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٧٨/٢٩.

ربّ العالمين يُقرئك السلام، ويقول لك: من جعَلك أحسن خَلْقِه؟ - قال - فصاح، ووضّع خدَّه على الأرض، ثمّ قال: أنتَ يا ربّ، ثمّ قال له: ويقول لك: من حبّبك إلى أبيك دون إخوَتِك؟ -قال - فصاح، ووضّع خدَّه على الأرض، ثمّ قال: أنتَ يا ربّ.قال: ويقول لك: من أخرجَك من الجُبّ، بعد أن طُرِحْتَ فيها، وأبقَنْتَ بالهَلَكَة؟ قال: فصاح، ووضّع خدَّه على الأرض، ثمّ قال: أنتَ يا ربّ، ثمّ قال: فإنّ ربّك قد جَعل لك عقوبةً في استغاثيتك بغيره، فالبَثْ في السِجنِ بضعَ سنين».

ُ قال: «فلمّا انفضَتِ المُدّة، أذِن له في دُعاء الفَرَج، ووضّع خدَّه على الأرض، ثمّ قال: اللهمّ إن كانت ذُنوبي قد أُخْلَقَت وَجهي عندك، فإنّي أتوجَّه إليك بوّجه آبائي الصالحين، إبراهيم وإسماعيل وإسحاق ويعقوب، قال: ففرَّج الله عنه».

قال: فقلتُ له: مُحِلتُ فداك، أندَعو نحن بهذا الدُعاء؟ فقال: «أدعُ بمثلِه، اللهمَ إن كانَتْ ذُنوبي قد أخلَقَتْ وَجهي عندك، فإنّي أتوجّه إليك بِوجهِ نبيّك نبيّ الرَّحْمَة (سنَى العَدارة) وعليّ وفاطِمَة والحسّن والحُسين والأثمّة (طهم السلام)».

١٨/٥٢٨٧ ـ عن يعقوب بن يزيد، رفعه، عن أبي عبدالله (مهاسلام) قال في قول الله تعالى: ﴿ فَلَبِثَ فِي آلسِّجْنِ بِضْعَ سِنِينَ ﴾، قال: «سبع (١) سِنين».

الحسن (عليما السلام) في النوم، عن أبي عبدالله (علما السلام) قال: درأتْ فاطمة (عليما السلام) في النوم، كأنّ الحسن والحسين (عليما السلام) في النوم، كأنّ الخسن والحسين (عليما السلام) في النوم، كأن الخرزَة المنافعة والحسين (عليما السلام) في النوم، فقال: يا رُوبًا فتمثّلت، بين يديه، فقال: أربّتِ فاطمة هذا البّلاء؟ بين يديه، فقال: يا أضْغات، أنتِ أربّتِ فاطمة هذا البّلاء؟ فقالت: نعم، يا رسولَ الله. قال: فما أردتِ بذلك؟ قالت: أردتُ أن أحرِنَها، فقال لفاطمة (عليما السمّعي، ليس هذا بشيء».

هدا بني على المن الله المن عن محمّد بن مُسلم، عن أحدهما المن على المن الله (سولَ الله (سفر الله منه وآله) قال: لو كنتُ بمنزِلة يُوسفَ، حين أرسلَ إليه المَلِكُ بسألُه عن رُوياه، ما حدَّثتُه حتى أَسْتَرِطَ عليه أَن يُخرِجَني من السِّجن، وعَجِبْتُ لصَبْره عن شأنِ امرأةِ المَلِك، حتى أَظهَر الله عُذْرَه ه.

٢١/٥٢٩٠ عن ابن أبي يَعفور، قال: سمِعتُ أبا عبدالله (عبدالله) يقرأ: «سَبْع سَنابل (١) خُضره.

١٨ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٣٠/١٧٨

<sup>(</sup>١) في ∉ط¢: تسع.

١٩ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٧٨/٢٧.

۲۰ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۲/۱۷۹.

<sup>(</sup>١) في المصدر: عنهما.

۲۱ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۱۷۹/۳۳.

<sup>(</sup>۱) في «ط»: سنبلات.

المات الناس، ولم يَتَمَنَّ (١) الغَلاء لأحَد قط - قال - فأناه التُجَار، فقالوا: يعنا. فقال: استروا. فقالوا: نأخَذُ كذا بكذا. فقال الناس، ولم يَتَمَنَّ (١) الغَلاء لأحَد قط - قال - فأناه التُجَار، فقالوا: يعنا. فقال: استروا. فقالوا: نأخُذُ كذا بكذا. فقال : خُذوا. وأمّر فكالُوهم، فحملوا ومَضّوا، حتى دخلوا المدينة، فلَقِيَهُم قومٌ تُجَار. فقالوا الهم: كيف أخَذُتُم؟ فالوا: كذا بكذا. وأضّعفوا النمن - قال - فقدموا أولئك على يُوسُف، فقالوا: يعنا، فقال: استروا، كيف تأخُذون؟ قالوا: بعنا كما يعث كذا بكذا. فقال: ماهو كما تقولون، ولكن خُذوا. فأخذوا، لم مضوا حتى دخلوا المدينة، فلقيَهم تخرون، فقالوا: كيف أخذتُم؟ فقالوا: كذا بكذا. وأضعفوا النمن - قال - فعظم الناس ذلك الغلاء، وقالوا: اذ هَبوا بنا حتى نشتري - قال - فذهبوا إلى يُوسُف، فقالوا: فيما بينهم: كذا بكذا. فقال: المتكنة فقال: المتروا. فقالوا: فيما بينهم: تقالوا حتى نكذِب في الرُّحْصِ كما كذبنا في الغلاء - قال - فذهبوا إلى المدينة، فأخبروا الناس. وقالوا: فيما بينهم: تمالوا حتى نكذِب في الرُّحْصِ كما كذبنا في الغلاء - قال - فذهبوا إلى يُوسُف، فقالوا المتروا. فقالوا: فيما يعت. فقال: المتروا. فقالوا: فيما يعت. فقال: المتروا. فقالوا: فيما بينهم: وذهبوا إلى المدينة، فلقبهم الناس، فسألوهم: بِكم الشترينم؟ فقالوا: كذا بكذا. بيضف الحقط الأول. فقال الآخرون: وذهبوا إلى المدينة، فلقبهم الناس، فسألوهم: بِكم الشترينم؟ فقالوا: كذا بكذا. بيضف الحظ الأول. فقال الآخرون: فقال الكذا. - بالحظ من اليصف - فقال: ما هو كما تقولون، ولكن خُذوا. فلم يُزالوا يَنَكاذَبون، حتّى رَجّع السِعرُ فقالوا: كذا بكذا. - بالحَظِ من اليصف - فقال: ما هو كما تقولون، ولكن خُذوا. فلم يُزالوا يَنَكاذَبون، حتّى رَجّع السِعرُ المناس، حمّا أراد الله تعالى ه.

٢٣/٥٢٩٢ ـ عن محمّد بن عليّ الصَّيْرَفي، عن وَجُلٍ، عن أبي عبدالله (مله السلام): اعامٌ فِيهِ يُغاثُ الناسُ وفِيهِ يُعْصَرُون الله بضمّ الياء: يُمَطَرون، ثمّ قال: أما سمِعتْ قوله: ﴿ وَأَنَزِلْنَا مِنَ ٱلْمُعْصِرَاتِ مَآءٌ تُجَاجِاً ﴾ (١٠).

٢٤/٥٢٩٣ - عن عليّ بن مُعَمَّر، عن أبيه، عَنْ أَبِي عبدالله (طبدالسلام)، في قول الله: (عَامٌ فِيهِ يُغَاثُ الناسُ وفِيهِ يُعْصَرُونَ، مَضْمُومة، ثمّ قال: (أما سَمِعْتَ قول الله: ﴿ وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلْمُعْصِرَاتِ مَآءً تَجَاجاً ﴾ (١).

٢٥/٥٢٩٤ ـ عن سَمَاعة، قال: سألته عن قول الله: ﴿ أَرْجِعْ إِلَى رَبِّكَ فَسْئَلْهُ مَا بَالُ ٱلنِّسْوَةِ ﴾، قال: «بعني العزيز».

٢٦/٥٢٩٥ ـ عن الحسن بن موسى، قال: روى أصحابنا، عن الرضا (عيد السلام) قال له رجُل: أصلَحك الله، كيف

۲۲ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۱۷۹ ۳٤/

<sup>(</sup>١) في المصدر نسخة بدل: كان سبق.

<sup>(</sup>٢) في «ط»: يمرّ.

٢٣ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٨٠ /٣٥.

<sup>(</sup>١) النبأ ٧٨: ١٤.

٢٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٨٠/٢٣.

<sup>(</sup>١) النبأ ٧٨: ١٤.

۲۵ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۱۸۰ /۲۷.

٢٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٨٠ /٢٨ و ٣٩.

سورة يوسف (۱۲) ...... ۱۲) ..... ۲۹

صِرْتَ إلى ما صِرتَ إليه من المأمون؟ فكأنّه أنكرَ ذلك عليه، فقال له أبو الحسن (عبد علم): ديا هذا، أيُهما أفضل، النبيّ أو الوصي؟، فقال: لا بَلْ مُسلِم. قال: دفإنُ العزيز عزيزَ مِصْرَ . كان مُسلِم، وقال: لا بَلْ مُسلِم. قال: دفإنُ العزيز عزيزَ مِصْرَ . كان مُسرِكاً، وكان بوسُف نبيّاً، وإنّ المأمون مُسلم، وأنا وصيّ، ويُوسُف سأل العزيز أن يُولِّبه، حتى قال: استَعْمِلني على خزائِن الأرض إنّى حَفِيظٌ عَلِيمٌ. والمأمون أجْبَرَني على ما أنا فيه».

قال: وقال في قوله: ﴿ حَفِيظٌ عَلِيمٌ ﴾ قال: وحافِظٌ لما في يَدي، عالِمٌ بكلِّ لِسان،

٢٧/٥٢٩٦ ـ قال سُليمان: قال سُفيان: قلت لأبي عبدالله (عبدالله): ما يجوز أَنْ يُزكِّي الرجل نفسه؟ قال: ونعم،
 إذا اضطُرَ إليه، أما سَمِعتَ قولَ يوسف: ﴿ آجْعَلْنِي عَلَى خَزَ آئِنِ ٱلْأَرْضِ إِنِّي حَفِيظٌ عَلِيمٌ ﴾ وقول العبد الصالح: ﴿ أَنَا لَكُمْ نَاصِحٌ أُمِينٌ ﴾ " (١).

٢٨/٥٢٩٧ ـ ابن بابَوَيه: قال: حدّثنا محمّد بن الحسن (رحداد)، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن شريف بن سابق النَّفْلِيسي، عن الفَضْل بن أبي قُرَّة، عن أبي عبدالله (عبدالله) في قول يُوسُف: ﴿ أَجْعَلْنِي عَلَى خَزَ آئِنِ آلْأَرْضِ إِنِّي حَفِيظٌ عَلِيمٌ ﴾، قال: احفيظٌ بما تحتّ يَدي، عليم بكلّ لسان».

٣٩/٥٢٩٨ وعنه، قال: حدّثنا المُظفّر بن جعفر بن المُظفّر العَلوي السَّمَوْقَندي (رضيافه عنه)، قال: حدّثني جعفر بن محمّد بن مسعود العيّاشي، عن أبيه، قال: حدّثنا محمّد بن نَصير، عن الحسن بن موسى، قال روى أصحابنا، عن الرضا (عليه الله من المأمون؟ فكأنه أنكر أصحابنا، عن الرضا (عليه الله من المأمون؟ فكأنه أنكر ذلك عليه، فقال له أبو الحسن الرضا (عبه الله عنه المذا أيهما أفضل، النبيّ أو الوصي؟» فقال: لا، بل النبيّ. قال: وفايهما أفضل، مُسلم أو مُشرك؟» قال: لا بل مُسلِم قال: وفاية وفي على خَزَائِن آلأَرْض إني المأمون مُسلِم، وأنا وَصِيّ، ويُوسُف سأل العَزيز أن يُولِيه، حتى (١١ قال: ﴿ آجْعَلْنِي عَلَى خَزَائِنِ آلأَرْضِ إنّي حَفِيظٌ عَلِيمٌ ﴾ والمأمون أجبَرني على ما أنا فيه، الله المؤين المؤلّد الله على المؤلّد الله على المؤلّد الله على ما أنا فيه، الله المؤلّد المؤلّد على المأمون أجبَرني على ما أنا فيه، الله المؤلّد المؤلّد المؤلّد الله المؤلّد المؤلّد

قال: وقال (عدامه) في قوله تعالى: ﴿ حَفِّيظٌ عَلِيمٌ ﴾ قال: احافظٌ لما في يدي، عالِمٌ بكلّ لسان،

٣٠/٥٢٩٩ عليّ بن إبراهيم بن هاشم، عن أبيه، عن الرَّيّان بن الصَّلْت، قال: دخَلتُ على عليّ بن موسى الرضا (عبدالسلام) فقلت له: يا ينَ رَسولِ الله، إنَّ الناس يقولون: إنَّك قَبِلتَ ولاية العَهد، مع إظهارِك الزُهدَ في الدنيا.

٢٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٨١/٠٠.

<sup>(</sup>١) الأعراف ٧: ١٨.

٢٨ ـ علل الشرائع: ٤/١٢٥.

٢٦ ـ عيون أخبار الرضا (طبائبلام) ٢: ١٢٨/١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: حين.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: وأنا أُجبرتُ على ذلك.

٣٠ ـ عيون أخيار الرضا (عب السلام) ٢: ١٣٩ /٢.

قال (عبد السلام): وقد عَلِمَ الله تعالى كراهتي لذلك، فلمّا خُيّرتُ بين فَبول ذلك، وبين الفَيْل، اختَرتُ القَبول على الفَيْل. ويحَهم، أما علِموا أنّ يُوسُف (عبد السلام) كان نبيّاً ورسولاً، ولمّا دفعَتْه الضّرورة إلى تَوَلِّي خزائِن العزيز، قال له: ﴿ أَجْعَلْنِي عَلَى خَزَآئِنِ آلْأَرْضِ إِنِّى حَفِيظٌ عَلِيمٌ ﴾ ودَفَعَتْني الضّرورة إلى قَبول ذلك على إكراه وإجبارٍ، وبعد الإشراف على الهَلك، على أنّي ما دَخلتُ في هذا الأمر إلّا دخول خارجٍ منه. فإلى الله المُشتَكى وهو المُستعان.

قوله تعالى:

### وَجَاءَ إِخْوَةً يُوسُفَ -إلى قوله تعالى - وَإِنَّا لَصَلْدِ قُونَ [ ٥٨ - ٨٦]

١/٥٣٠٠ ـ رجعت رواية عليّ بن إبراهيم (١)، قال: فأمر يُوسُف أن تُبنى كناديج من صَخْر، وطيّنها بالْكِلْس، ثمّ أمّر بزُروع مِصْر، فحُصِدَت، ودفّع إلى كلّ إنسانٍ حِصّةٌ، ونزك الباقي في سُنْبُله، ولم يَدُسُه، ووضَعها في الكَناديج، ففعَل ذلك سبع سنين.

فلمًا جاءت سنيّ الجَدْب، كان يُخرِج السُّنبُل، فبَيبع بما شاء، وكان بينه وبين أبيه ثمانية عشر يوماً، وكانوا في باديةٍ، وكان الناسُ من الآفاق يَخرُجون إلى مِصْر ليَمتاروا طعاماً، وكان يعقوب ووُلدِه تُزولاً في باديةٍ فيها مُقُل ("، فأخذ إخوة يُوسُف من ذلك المُمُقُل، وحمَلوه إلى مِصْر، ليَمْتاروا طعاماً، وكان يُوسُف يتولّى البَيْعَ بنَقْسِه، فقل أَنَّه، فأخذ إخوته عليه، عَرَفَهم ولم يَعرِفوه، كما حكى الله عرّ وجلّ: ﴿ وَهُمْ لَهُ مُنِكرُونَ ﴿ وَلَمْ البَيْعَ بنَقْسِه، فلمّا دَخَل إخوته عليه، عَرَفَهم ولم يَعرِفوه، كما حكى الله عرّ وجلّ: ﴿ وَهُمْ لَهُ مُنِكرُونَ ﴿ وَلَمَّ البَيْعَ بنَقْسِه، بِجَهَازِهِم ﴾ فأعطاهم، وأحسَن إليهم في الكَبْل، قال لهم: ومَنْ أنتُم؟، قالوا: نَحنُ بنو يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم، خليل الله الذي ألقاهُ نَمرود في النارفلم يَحترف، وجعلها الله عليه بَرُداً وسَلاماً، قال: «فما فعل أبوكم»؟ والوا: شبخ ضَعيف، قال: «فلاء رَجَعتُم إليّ فالتوني به قالوا: شبخ ضَعيف، قال: «فلكُم أخ غيركم»؟ قالوا؛ لنا أخ من أبينا، لا مِن أمّنا. قال: «فإذا رَجَعتُم إليّ فالتوني به وهو قوله: ﴿ آثْتُونِي بِأَخِ لَكُم مِنْ أبِيكُمْ أَلَا تَرَوْنَ أَنِي أُونِي آلْكَيْلَ وَأَنَا خَيْرُ ٱلْمُنزِلِينَ ﴿ قَالُوا سَنُواوِدُ عَنْهُ أَبَاهُ وَإِنَّا لَقَاعِلُونَ ﴾.

ثمّ قال يوسُف لقَومِه: دُرُدُوا هذه البِضاعة التي حمَلُوها إلبنا، واجعَلُوها فيما ببن رِحالهم، حتَى إذا رَجَعوا إلى مَنازلَهم ورَأُوها، رَجَعوا إلينا وهو قوله: ﴿وَقَالَ لِفِتيَانِهِ ٱجْعَلُواْ بِضَاعَتَهُمْ فِى رِحَالِهِمْ لَعَلَّهُمْ يَغْرِفُونَهَا إذَا انقَلَبُواْ إِلَى أَهْلِهِمْ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ﴾ يعني: كي بَرجِعوا: ﴿فَلَمَّا رَجَعُواْ إِلَى أَبِيهِمْ قَالُوا يَـــُّأَبَانَا مُنِعَ مِنَّا ٱلْكَيْلُ

سورة يوسف آية ـ ٨٢ ـ ٨٢ .

١ ـ تفسير القمي ١: ٣٤٦.

<sup>(</sup>١) المتقدَّمة في الحديث (١) من تفسير الآيات (٣٥ ـ ٥٦) من هذه السورة.

<sup>(</sup>٢) المُقُل: ثَمَرُ الدُّوم، والدُّوم: شجرٌ عِظام من الفصيلة النخليّة، يكثُرُ في صعيد يصر وبلاد العرب. «الصحاح ـ مقل ـ ٥: ١٨٢٠، المعجم الوسيط ـ دوم ـ ١: ٢٠٥٣».

فَأْرْسِلْ مَعْنَا أَخَانَا نَكْتُلْ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ فقال يعقوب: ﴿ هَلْ عَامَنُكُمْ عَلَيْهِ إِلَّاكَمَا أَمِنتُكُمْ عَلَى أَخِيهِ مِن قَبْلُ فَاللهُ خَيْرٌ حَافِظاً وَهُوَ أَرْحَمُ آلرَّاحِمِينَ ﴿ وَلَمَّا فَتَحُواْ مَتَاعَهُمْ وَجَدُوا بِضَاعَتُهُمْ رُدَّتْ إِلَيْهِمْ ﴾ في رحالِهم التي حملوها إلى مِصْرَ ﴿ قَالُوا يَلَأَبَانَا مَا نَبْغِي ﴾ أي ما تُربد ﴿ هَذِهِ بِضَاعَتُنَا رُدَّتْ إِلَيْنَا وَنَمِيرُ أَهْلَنَا وَنَحْفَظُ أَخَانَا وَنَعْيرُ أَمْلَنَا وَنَحْفَظُ أَخَانَا وَنَرْدَادُ كَيْلَ بَعِيرٍ ذَلِكَ كَيْلٌ يَسِيرٌ ﴾ فقال يعقوب: ﴿ لَنْ أُرْسِلَهُ مَعَكُمْ حَتَى تُؤْتُونِ مَوْثِقاً مِنَ آللهِ يَعْوَب: ﴿ إِلَىٰ أَرْسِلَهُ مَعَكُمْ حَتَى تُؤْتُونِ مَوْثِقاً مِنَ آللهِ يَعْوَب: ﴿ إِلَّا أَنْ يُحْمَلُوا مِنْ أَلُولُ وَكِيلٌ ﴾ فخرَجوا، وقال لهم يعقوب: ﴿ إِلَهُ عَلَى مَا نَقُولُ وَكِيلٌ ﴾ فخرَجوا، وقال لهم يعقوب: ﴿ إِلَّا أَنْ يَحْلُوا مِن بَابٍ وَاحِدٍ وَآدْخُلُوا مِنْ أَبُوابٍ مُتَقَرِقةٍ وَمَا أَغْنَى عَنكُم مِنْ آلَةِ مِن شَيْءٍ إِنِ ٱلْحُكْمُ إِلَّا فَي عَلَيهِ لَا نَدْخُلُوا مِن بَابٍ وَاحِدٍ وَآدْخُلُوا مِنْ أَبُوابٍ مُتَقَرِقةٍ وَمَا أَغْنَى عَنكُم مِنْ آلَةِ مِن شَيْءٍ إِنِ ٱلْحُكْمُ إِلّا فِي عَلَيهِ لَا يَعْمَانَ وَلَهُ ﴿ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ .

٢/٥٣٠١ ـ ابن بابَوَيه في (الفقيه) مرسلاً، عن الصادف (هـ السلام): في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَعَلَى آفَهِ فَلْيَتُوكُلِ **الْمُتَوَكِّلُونَ ﴾**، قال: «الزارعون» (١٠).

٣/٥٣٠٢ العيّاشي: عن الثُّماليّ، عن أبي جعفر (عليه السلام) قال: «مَلَك بوسُفُ مِصْرَ وبَراريها، لم يجاوِزُها إلى غيرها».

2/07.7 عن أبي بَصير، قال: سِمَعتُ أبا جعفر (عبد الله) يُحدَّث، قال: هلمًا فقد يعقوبُ يُوسُفَ اسْتَدَّ حُزنُه عليه وبُكاؤه حتى ابيضَت عَيناه من الحُزن، واحتاج حاجة شديدة وتغيّرت حاله، وكان يَمتارُ القَمح من مِصْرَ لِعباله في السنة مرَّتين، للشّتاء والصّيف، وإنّه بعث عِدَّة مِن وُلدِه بيضاعة يسيرة إلى مِصْرَ مَعَ رِفْقة خَرَجَت، فلمّا دخلوا على يُوسُف، وذلك بعدما ولاه العزيز مِصْرَ، فَعَرَفَهم يُوسُف ولم يَعْرِفْه إخرَتُه لِهَيْبَةِ المُلك وعزّيه. فقال لهم: مَلَمّوا بِضاعتَكم قبل الرفاق. وقال لِفِيثبانِه: عجَلوا لهؤلاء الكُيْلُ وأَوْفُوهم، فإذا فرَعتم فاجْعَلوا بِضاعتَهم هذه في رحالِهم، ولا تُعلِموهم بذلك. ففعلوا.

ثمّ قال لهم يُوسُف: قد بلغني أنّه قد كان لكم أخَرَان لأبيكم، فما فعلا؟ قالوا: أمّا الكبيرُ منهما فإنّ الذئبَ أكلَهُ، وأمّا الصّغير فخلّفناه عند أبيه وهو به ضَنِينٌ وعليه شَفيقٌ. قال: فإنّي أحِبٌ أن تأتوني به معَكُم إذا جنّتُم لِنَمنَاروا ﴿ فَإِن لَمْ تَأْتُونِي بِهِ فَلا كَيْلَ لَكُمْ عِندِي وَلا تَقْرَبُون \* قَالُواْ سَنُرَاوِدُ عَنْهُ أَبَاهُ وَإِنّا لَقَاعِلُونَ \* فلمّا رجّعوا إلى أبيهم وفتَحوا متاعَهم، وجَدوا بِضاعَتهم في رِحَالِهم، قالوا: ﴿ يَا أَبَانَا مَا نَبْغِي هٰذِهِ بِضَاعَتُنَا رُدَّتْ إِلَيْنَا ﴾ وكِيلَ لئا كَيلٌ فد زاد حِمل بعير ﴿ فَأْرْسِلْ مَعَنَا أَخَانَا نَكُتُلْ وَإِنّا لَهُ لَحَافِظُونَ \* قَالَ هَلْ عَامَنُكُمْ عَلَيْهِ إِلَاكُمَا أُمِنتُكُمْ عَلَى الْحِيهِ مِن قَبْلُ ﴾.

فلمًا احتاجوا إلى المِيرة بعد سنة أشهر، بعثَهم يعقوب، وبعثَ معهم بِضاعَةً يسيرةً، وبعَث معهم بنياميل (١١)

٢ ـ من لا يحضره الفقيه ٢: ٧٠٣/١٦٠.

<sup>(</sup>۱) إبراهيم ۱۱: ۱۲.

٣ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٨١/١٨١.

٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٨١/٢٤.

<sup>(</sup>١)كذا وفي الرواية الآتية في ذيل هذه الرواية (بنيامين) وهو الموافق لأغلب المصادر؛ انظر تاريخ اليعتوبي ١: ٣٣، الكامل في التاريخ ١: ١٢٩.

وأخذ عليهم بذلك مَوْثِقاً من الله، لتأتُنتني به إلّا أن يُحاطَ بكم أجمَعين، فانطلَقوا مع الرِفاق حتًى دخَلوا على يُوسُف، فقال لهم: معكم بنياميل؟ قالوا: نعم هو في الرّحل. قال لهم: فائتوني به.

فأنوا به وهو في دار المُلْكِ. قال: أدخلُوه وَحْدَه. فأدخلوه عليه، فَضمَّه إليه وبَكي، وقال له: أنا أخوك يُوسُف فلا تَبتَئِس بما تَراني أعمل، واكتُم ما أخبَرْتُك به ولا تَحزَنْ ولا تَخَف. ثمَّ أخرَجه إليهم وأمرَ فِتْبَتَه أن يأخُذوا بضِاعَتَهم ويُعجِّلوا لهم الكَبْل، فإذا فَرَغوا جعَلوا المِكْبالَ في رَحْل بنياميل، ففعَلوا به ذلك.

وارتَحَل القومُ مع الرَّفقَة فمضوا، فلحِقهم يُوسُف وفتينة فنادَوا فيهم قال: ﴿ أَيْتُهَا ٱلْعِيرُ إِنَّكُمْ لَسَارِقُونَ ﴾ قَالُواْ تَاهْدِلَقَدْ صُوَاعَ ٱلْمَلِكِ وَلِمَن جَاءَ بِهِ جِمْلُ بَعِيرٍ وَٱنَا بِهِ زَعِيمٌ ۞ قَالُواْ تَاهْدِلَقَدْ عَوَاعَ ٱلْمَلِكِ وَلِمَن جَاءَ بِهِ جِمْلُ بَعِيرٍ وَٱنَا بِهِ زَعِيمٌ ۞ قَالُواْ تَاهْدِلَقَ عَلَيْتُم مَا جِنْنَا لِنَفْسِدَ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا كُنَّا سَارِقِينَ ۞ قَالُواْ فَمَا جَزَآوُهُ إِن كُنتُمْ كَاذِيينَ ۞ قَالُواْ جَرَآوُهُ مَن وُجِدَ فِي عَلِمْتُم مَا جِنْنَا لِنَفْسِدَ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا كُنَّا سَارِقِينَ ۞ قَالُواْ فَمَا جَزَآوُهُ إِن كُنتُمْ كَاذِيينَ ۞ قَالُواْ بَنَ وَعَلَم مَا وَسُونَ وَعَلَم عَلَيْ وَعَلَم أَنْ اللّهِ عَلَى وَعَلَم عَلَى وَعَلَم اللّهُ وَعَلَم عَلَى وَعَلَم اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ لَنَهُ وَ بَعِلْ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ ا

ُ ومَضى إخوة يُوسُف حتّى دَخلوا على يَعقوب، فقال لهم: فأين بنياميل؟ قالوا: بنياميل سَرَق مِكيّال المَلِك، فأخذَه المَلِكُ بِسَرِقَتِه، فحُبِس عنده، فاسأل أهلَ القَريّةِ والعِيرَ حتّى يُخْبِروك بذلك، فاستَرْجَعَ واستَعْبَر واشتَدُّ حُزنُه، حتّى ثَقَوّس ظَهرُه،

عن أبي حمزة، عن أبي بَصير، عنه (طب السلام) ذكر فيه (بنيامين) ولم يذكر فيه (بنياميل) (٢).

2000 عبد المرادعن أبان الأحمر، عن أبي عبدالله عبدالله عبد الله الما الله الما دخل إخوة يُوسُف عليه وقد جاءوا بأخيهم معهم وضع لهم المتوائد، ثمّ قال: يمتارُ كلُّ والحد متكم مع أخيه لأُمّه على الخوان، فجلسوا، وبقى أخوه قائماً. فقال له: مالكَ لا تَجِلس مع إخوتك؟ قال: ليس لي منهم أخّ من أمّي. قال: فلك أخّ من أمّك، زعم هؤلاء أنّ الذئب أكله؟ قال: نعم. قال: فاقعُد وكُلُّ معي وقال فترك إخوتُه الأكُل، وقالوا: إنّا تُربد أمراً، وبأبي الله إلا أن يَرفعَ وُلدَ يامين عليناه.

قال: دشم حين فَرَغوا من جَهَازِهم، أمر أن يوضَعَ الصّاعُ (" فِي رَحْلِ أُخبه، فلمّا فصَلوا نادى منادٍ: ﴿ أَيْتُهَا الْعِيرُ إِنَّكُمْ لَسَارِقُونَ ﴾ وقال وفرجعوا، فقالوا: ﴿ مَاذَا تَفْقِدُونَ ۞ قَالُواْ نَفْقِدُ صُوَاعَ ٱلْمَلِكِ ﴾ إلى قوله: ﴿ جَزَاوُهُ مَن وَجِدَ فِي رَحْلِهِ فَهُوَ جَزَاوُهُ ﴾ يعنونَ السُنة التي تُجري فبهم، أن يَحبِسَه، ﴿ فَبَدا بِأَوْعِيَتِهِمْ قَبَلَ وِعَاءِ أُخِيهِ ثُمَّ مَن وَجِدَ فِي رَحْلِهِ فَهُوَ جَزَاوُهُ ﴾ يعنونَ السُنة التي تُجري فبهم، أن يَحبِسَه، ﴿ فَبَدا بِأَوْعِيَتِهِمْ قَبَلَ وِعَاءِ أُخِيهِ ثُمَّ مَن وَجَدَ فِي رَحْلِهِ فَهُوَ جَزَاوُهُ ﴾ يعنونَ السُنة التي تُجري فبهم، أن يَحبِسَه، ﴿ فَبَدا بِأَوْعِيَتِهِمْ قَبَلَ وِعَاءِ أُخِيهِ ثُمَّ السَّوَى أَخْدُ سَرَقَ أُخْ لَهُ مِن قَبْلُ ﴾ ..

<sup>(</sup>٢) تفسير العيّاشي ٢: ١٨٣/٢٣.

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٨٣/٤٤.

<sup>(</sup>١) الصاع: الذي يُكال به، وهو أربعة أمداد، والصُواع: لغةٌ في الصاع، ويقال: هو إناء يُشرَب فيه. «الصحاح ـ صوع ـ ٢: ١٢٤٧».

قال الحسن بن علي الوشاء: فسمعتُ الرضا اعبداللم، يقول: «يعنون المِنْطَقة "أ. فلمّا فرّغ من غِذائِه، قال: ما بلغ من حُزنِك على أخيك؟ فقال: وُلِدَ لي عَشَرةُ أولاد، فكلّهم شَغَقْتُ لهم اسماً من اسمه -قال -فقال له: ما أراك حَزِنْتَ عليه حيثُ اتّخذتَ النِساء من بعده. قال: أيّها العزيز، إنّ لي أباً شيخاً كبيراً صالِحاً، فقال: يا بُنيّ، تزوّج، لعلّك تُصيب وَلذاً يُثقِل الأرضَ بشَهادَةِ أن لا إله إلّا الله،

قال أبو محمّد عبدالله بن محمّد: هذا من رواية الرضا (مبدالسلام).

٩٠٢٠٥ عن علي بن مَهْزِيار، عن بعض أصحابنا، عن أبيه، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: «وقد كان هيّا لهم طَعاماً. فلمّا دَخَلُوا عليه، فال: ليَجْلِس كُلُّ بني أمّ على مائدة وقال و فجلسوا، وبقي بِنْبامِين قائماً، فقال له بُوسُف: مالك لا تَجلِس؟ قال له: إنّك قلت: ليَجْلِس كُلُّ بني أمّ على مائدة، ولَيسَ لي منهم ابنُ أمّ. فقال يُوسُف: أماكان لك ابنُ أمّ؟ قال له بنيامين: بلى. قال يُوسُف: فما فعَل؟ قال: زعم هؤلاء أنّ الذئب أكله. قال: فما بلغ من حُزيك عليه؟ قال: وُلد لي أحد عشر إبناً، كلّهم شَققتُ له أسماً من أسمِه. فقال له يوسُف: أراك قد عائقتَ النساء وشَممتَ الوُلدَ من بعدِه. قال له بِنْبامين: إنّ لي أباً صالحاً، وإنّه قال: تزوّج، لعَلَ الله أن يُخرِجَ منك ذرّيةً تُنقِل الأرضَ بالتَّسبيح؟ فقال له: تَعالَ فاجْلِس معي على مائدتي؟ فقال أخوة يُوسُف: لقد فصَّل الله يُوسُف وأخاه، حتّى أنَّ المَلِك قد أَجْلَسهُ معه على مائدته.

٧/٥٣٠٦ عن جابر بن يزيد، عن أبي جعفر (على السلام) قال: قلت له: جُعِلتُ فِداك، لم سُمّي أميرُ المؤمنين (أميرَ المؤمنين)؟ قال: ولأنّه يَميرُهم العِلم، أما سَمِعتَ كلامِ الله: ﴿ وَنَعِيرُ أَهْلَنَا ﴾ ٥.

٨/٥٣٠٧ عن أبي بَصبر، قال: سَمِعتُ أبا جعفر (عند الله) يقول: الا خَيرَ فيمَن لا تَقبَةَ له، ولقد قال يُوسُفُ: ﴿ أَيْتُهَا ٱلْعِيرُ إِنَّكُمْ لَسَارِقُونَ ﴾ وما سَرَقوا».

٩/٥٣٠٨ ـ وفي رواية أبي بَصير، عن أبي عبدالله (علم الله) (١) قال: قبل له، وأنا عِندَه: إنَّ سالِمَ بنَ حَفْصَة يَروي عنك: أنَّك تكلّم على سبعين وَجهاً لَك منها المَخْرَج؟

فقال: «ما بُريد سالِمُ منّي، أبُريد أن أجيّ بالملائكة، فو الله ما جاء بهم النّبيّون، ولقد قال إبراهيم: ﴿إِنِّي سَقِيمٌ﴾ (\*). ووالله ماكان سقيماً، وماكذّب، ولقد قال: ﴿ بَلْ فَعَلَهُ كَبِيرُهُمْ ﴾ (\*). و ما فعَله كبيرُهم، وماكذَب، ولقد قال بُوسُف: ﴿ أَيتُهَا ٱلْعِيرُ إِنَّكُمْ لَسَارِقُونَ ﴾. والله ماكانوا سَرَقوا، وماكذّب».

<sup>(</sup>٢) المِنطقة: ما يُشدّ به الوسط، وسيأتي بيانها في الأحاديث (١٣) و(١٤) و(٢٨) و(٢٩) و(٣٠).

٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٨٣/٥٥.

٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٨٤/١٨٤.

٨ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٨٤/٧٤.

٩ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٨٤ /٤٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أبي جعفر (هيه السلام).

<sup>(</sup>٢) الصافات ٢٧: ٨٩

<sup>(</sup>٣) الأنياء ٢١: ٢٢.

١٠/٥٣٠٩ - عن رجُلٍ من أصحابنا، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: سألتُه عن قولِ الله في بُوسُف: ﴿ أَيتُهَا ٱلْعِيرُ إِنَّكُمْ لَسَارِقُونَ﴾.

قال: «إنّهم سَرَقوا يُوسُف من أبيه، ألا تَرى أنّه قال لهم، حين قالوا وأقبلوا عليهم: ماذا تفقِدون؟ قالوا: نفقد صُواع المَلِك. ولم يقولوا: سَرَقْتُم صُواع المَلِك. إنّما عَني، أنّكم سَرَقْتُم يُوسُف من أبيه».

۱۱/۵۳۱۰ - عن أبي حمزة الثُماليّ، عن أبي جعفر (عبدالله) قال: سَمِعتُه يقول: ( صُوَاعَ ٱلْمَلِكِ ﴾ طاسُه الذي يَشربُ فيه،

۱۲/٥٣١١ عن محمد بن أبي حمزة، عمن ذكره، عن أبي عبدالله (طبه السلام) في قوله: ﴿ صُوَاعَ ٱلْمَلِكِ ﴾.
 قال: «كان قَدَحاً من ذَهَب ـ وقال ـ كان صُواع يُوسُف إذا (١) كِيلَ به قال: لَعَن الله الخَوّان، ولا تَخونوا به، بصَوْتِ حَسَن».

١٣/٥٣١٢ -عن إسماعيل بن هَمَّام، قال: قال الرضا (عده السلام) في قول الله تعالى: ﴿إِن يَسْرِقْ فَقَدْ سَرَقَ أُخٌ لَّهُ مِن قَبْلُ فَأْسَرَّهَا يُوسُفُ فِي نَفْسِهِ وَلَمْ يُبْدِهَا لَهُمْ ﴾.

قال: ٥كانت لإسحاق النبي عند الله عنطقة، بتوارَثُها الأنبياء والأكابِر، فكانت عند عَمّة يُوسُف، وكان يُوسُف عِندَها، وكان تُحِبُّه، فبعَث إليها أبوه: أن ابعَثِيه إليّ، وأردُّه إليك. فبعَثْ إليه: أن دَعْهُ عندي الليلة، لأشمَّه ثم أرسِله إليك غُدوةً. فلمَا أصبحَت، أخذَتِ العِنطَقة فربَطتها في حَقْوِهِ (١١)، وألبَستُه قميصاً، وبَعثت به إليه، وقالت: شرفَتِ العِنطقة. فوُجِدَت عليه، وكان إذا سرّق أحدٌ في ذلك الزمان، دُفِع إلى صاحِب السّرِقة، فأخذَته، فكان عندهاه.

15/0717 عن الحسن بن على الوشاء، قال: سَمِعتُ الرضا (عبد الله) يقول: وكانت الحكومة في بني إسرائيل، إذا سرَق أحدٌ شيئاً استُرِقَ به، وكَانَ يُوسُف عند عمَّتِه وهو صغير، وكانت تُحِبُّه، وكانت لإسحاق مِنْطَقة ألبَسَها يَعقوب، وكانت عند أُختِه، وإنَّ يعقوب طلّب يُوسُف أن يأخُذَه من عمَّتِه، فاغتمَّت لذلك، وقالت له: دَعْه، فابسَه إلبك. فأرسَلته، وأخذت المِنْطَقة فشَدّتها في وسَطِه تحت الثباب، فلمّا أتى يُوسُف أباه، جاءت فقالت: سُرِقَتِ المِنْطَقة. ففتَشَنْه، فوجَدَتُها في وسَطِه. فلذلك قال إخوة يُوسُف، حيث جعل الصاغ في وعاء أخيه فقال لهم يُوسُف: ماجزاء من وُجِد في رَحْلِه؟

١٠ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٨٥ /٥٠.

١١ ـ نفسير العيّاشي ٢: ١٨٥ /٥١.

۱۲ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۱۸۵/۸۰.

<sup>(</sup>١) في المصدر: إذ.

۱۳ - تفسير العيّاشي ۲: ۱۸۵ /۵۳.

<sup>(</sup>١) الحَقُو: الخَصْرُ ومَشَدُّ الإزار. «الصحاح ـ حقا ـ ٦: ٢٣١٧».

١٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٨٦/٥٥.

قالوا [هو] جزاؤه. بإجراء السُّنَّة التي تَجري فيهم، فبَدا بأوعِيَتهم فَبلَ وِعاء أخيه، ثمّ استخرَجها من وِعاء أخيه، فلذلك قال إخوه يُوسُف: ﴿إِن يَسْرِقُ فَقَدْ سَرَقَ أَخِّ لَهُ مِن قَبَلُ﴾ يعنون المِنْطَقة ﴿فَأْسَرَّهَا يُوسُفُ فِي نَفْسِهِ وَلَمْ يُبْدِهَا لَهُمْ﴾ .

عن الحسن بن على الوشاء، عن الرضا (عبه الله)، وذكر مثله (١).

10/0714 ـ عن الحسين بن أبي العَلاء، عن أبي عبدالله (مله السلام) قال: ذكر بني يعقوب، قال: دكانوا إذا غَضِبوا، اشتَد غَضَبُهم حتّى تَقطَّرَ مُحلودُهم دَماً أصفَر، وهم يقولون: خُذْ أحدَنا مكانه، يعنِي جَزاءَه، فأخذ الذي وجَد الصاع عنده».

17/0710 عن هِشام بن سالم، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: ولمّا استَيْأَسَ اخوة يُوسُف من أخيهم، قال لهم يَهودا، وكان أكبَرَهم: ﴿ لَنْ أَبْرَحَ ٱلْأَرْضَ حَتَّى يَأْذُنَ لِي أَبِيّ أَوْ يَحْكُمَ ٱللهُ لِي وَهُوَ خَيْرُ ٱلْحاكِمِينَ ﴾ وقال ورَجَعَ الله يُوسِف يُكلِّمُه في أخيه، فكلَّمَهُ حتى ارتفعَ الكلامُ بينهما، حتى غَضِبَ يَهودا، وكان إذا غَضِبَ قامت شَعرةً في كَيْفِه وَخرجَ منها الدم.

قال: وكان بين يَدي يُوسُف ابن له صغير، معه رُمّانة من ذهب، وكان الصّبيّ يلعبُ بها ـ قال ـ فأخذها يُوسُف من الصّبيّ، فدحرَجها نحو يَهودا، وحَبا الصّبيّ نحو يَهودا ليأخُذها، فمسّ يَهودا، فسَكَن يَهودا. ثم عاد إلى يُوسُف، فكلمّه في أخيه حتى إرتفع الكلام بينهما حتّى غضِب يَهودا، وقامت الشعرة، وسال منها الدم، فأخذ يُوسُف الرمّانة من الصبيّ فدحَرجها نحو يهودا، وحَبا الصبيّ نحو يهودا فسَكَن يهودا. وقال يَهودا: إنّ في البيت معنا لَبَعْضُ وُلدٍ يَعقوب».

قال: وفعند ذلك قال لهم يُوسُف: ﴿ هَلْ عَلِمْتُمْ مَّا فَعَلَّتُم بِيُوسُفَ وَأَخِيهِ إِذْ أَنْتُم جَاهِلُونَ ﴾ ، (١).

1٧/٥٣١٦ ـ وفي رواية هِشام بن سالم، عنه رسيد، قال: المنا أخذ يوسف أخاه، اجتمع عليه إخوتُه، وقالوا له: خُذْ أحدَنا مكانه، وجلودُهم تقطّر دَما أصفر. وهم يقولون: خُذْ أحدَنا مَكانه ـ قال ـ فلمّا أبئ عليهم وخرجوا من عنده؛ قال لهم يَهودا: قد عَلِمتُم ما فَعَلْتُم بيُوسُف: ﴿ فَلَنْ أَبْرَحَ ٱلْأَرْضَ حَتَّى يَأْذَنَ لِيَ أَبِيَ أَوْ يَحْكُمَ آلله لِي وَهُو خَيْرُ ٱلْحَاكِمِينَ ﴾ ٤.

قال: «فرجَعوا إلى أبيهم، وتخلّف يَهودا ـ قال ـ فَدخَل على يُوسُف وكلّمه في أخيه، حتّى ارتفَع الكلام بينه وبينه، فغَضِب، وكان على كَتِفهِ شَعرة إذا غَضِب قامَت الشّعرة، فلا تَزال تَقذف بالدَّم حتّى يَمَسَّه بَعضٌ وُلدِ يَعقوبه.

<sup>(</sup>١) تفسير العيّاشي ٢: ١٨٦/ ذيل الحديث ٥٤.

١٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٨٦ /٥٥.

١٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٨٦/١٨٦.

<sup>(</sup>۱) يوسف ١٢: ٨٩

١٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٨٧ / ذيل الحديث (٥٦).

قال: «فكان بين يدّي يُوسُف ابن له صَغير، في يَدِه رُمَّانة من ذَهَبٍ، يَلعَبُ بها، فلمّا رآهُ يوسُف قد غَضِب وقامَتِ النَّعْرَةُ تَقَذِف بالدم، أخذ الرُمّانة من يد الصبيّ، ثمّ دحرَجَها نحو يَهودا، واتَّبعها الصبيّ ليأخُذَها، فوقَعَت يَدُه على يَهودا - قال - فذهب غَضَبُه - قال - فارتاب يَهودا، ورجَع الصّبيّ بالرُمَّانة إلى يُوسُف . ثمّ ارتفع الكلام بينهما حتّى غضِب وقامت الشّعرة، فجعَلتْ تقذِف بالدَّم، فلمّا رآه يوسُف دحرَج الرُمَّانة نحو يَهودا واتّبعها الصبيّ ليأخُذَها، فوقَعت يَدُه على يَهودا، فسكن غَضَبه -قال - فقال يَهودا: إنّ في البيت لمن وُلد يَعقوب، حتّى صنع ذلك للاث مرّات».

۱۸/۵۳۱۷ - نرجع إلى رواية عليّ بن إبراهيم (۱): فخَرجوا وخرَج معهم بِنْيَامِين، فكان لايُـوْاكِـلُهم ولا يُحالِسُهم ولا يُكلِّمُهم، فلمّا وافَوا مِصْر، ودخلوا على يُوسُف وسَلَّموا، نظر يُوسُف إلى أخبه فعَرَفه، فجلس منهم بالبُعد. فقال بُوسُف: وأنت أخوهم؟ قال: نعم. قال: فَلِمَ لا تجلِس معهم؟ قال: لأنّهم أخرَجوا أخي من أبي وأُمّي، فرجَعوا ولم يَرُدُوه، وزعَموا أنّ الذئبَ أكله، فآليتُ على نفسي ألّا أجتمع معهم على أمرٍ مادِمتُ حبّاً.

قال: فهَل تزوّجت؟ قال: بلى، قال: «فوُلِدَلك وُلْد؟» قال: بلى، قال: ٤ كم وُلِد لك؟» قال: ثلاث بَنين. قال: ٥ فما سمَّيتَهم؟ قال: سمَّيتُ واحداً منهم الذِئب، وواحِداً القميص، وواحداً الدّم. قال: «وكيف اختَوْتَ هذه الأسماء؟» قال: لئلا أنسى أخي، كلّما دعوتُ واحداً من وُلدي ذكرتُ أخي، قال بُوسُف لهم: وأخرجوا» وحبَس بِنْيَامين عنده.

فلمّا خرَجوا من عنده، قال يُوسُف لأخيه: وأنا أخوك يُوسُف ﴿ فَلا تَبْتَيْسْ بِمَاكَاتُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ . ثمّ قال له: وأنا أحبّ أن تكونَ عندي ، قال: لا يَدَعُني إخوتي ، فإن أبي قد أخذ عليهم عَهْدَاللهِ وميثاقه أن يَرُدُوني إليه . قال: فأنا أحتالُ بحِيلَة ، فلا تُنكِرْ إذا رأيتَ شبئاً ، ولا تُخبِرُهُم ، فقال: لا . ﴿ فَلَمّا جَهَزهُم بِجَهَازِهِم ﴾ وأعطاهم وأحسن فأنا أحتالُ بحِيلَة ، فلا تُنكِرْ إذا رأيتَ شبئاً ، ولا تُخبِرُهُم ، فقال المصاغ في رَحْلُ هذاه . وكان الصّاغ الذي يَكيلون به مِن ذَهَب، فجعلوه في إليهم ، قال لبَعض قُوامِه : هاجعلوا هذا الصاغ في رَحْلُ هذاه . وكان الصّاغ الذي يَكيلون به مِن ذَهَب، فجعلوه في رَحْلُ هذاه . وكان الصّاغ الذي يَكيلون به مِن ذَهَب، فجعلوه في رَحْلِه ، من حَبث لم يَقِفُ عليه إخوتُه . فلمّا أرْتَحَلُوا، بِعَث إليهم يُوسُف وحَبَسَهم ، ثمّ أمرَ مُنادياً يُنادي : ﴿ أَيْتُهَا الْعِيرُ إِنّاكُمْ لَسَارِقُونَ ﴾ . فقال إخوة يُوسُف : ﴿ مَّاذَا تَفْقِدُونَ قَالُواْ نَفْقِدُ صُواعَ ٱلْمَلِكِ وَلِمَن جَاءً بِهِ حِمْلُ بَعِيرٍ وَأَنَا فِي رَعِيمٌ ﴾ أي كفيل.

19/071۸ محمّد بن بعقوب: عن عليٌ بن إبراهيم، عن أبيه، عن أحمد بن محمّد بن أبي نَصْر، عن حَمّاد ابن عُثمان، عن الحَسن الصَّيْقَل قال؛ قلت الأبي عبدالله (عليه السلام): إنّا قد رُوِّينا عن أبي جعفر (عليه السلام) في قول أبن عُثمان، عن الحَسن الصَّيْقَل قال؛ قلت الأبي عبدالله (عليه السلام): ﴿ وَاللهِ مَا سرَقُوا، وَمَاكَذَب، وقال إبراهيم (عليه السلام): ﴿ بَلُ فَعَالَ: ﴿ وَاللهِ مَا سرَقُوا، وَمَاكَذَب، وقال إبراهيم (عليه السلام): ﴿ بَلُ فَعَالَ مَا فَعَلُوا، وَمَاكَذَب، وقال إبراهيم (عليه السلام): ﴿ فَعَالَ مَا فَعَلُوا، وَمَاكَذَب،

قال: فقال أبو عبدالله (عب السلام): «ما عندكم فيها، يا صَيْقَل؟» قال: فقلت: ما عندنا فيها إلّا التسليم. قال: فقال:

۱۸ ـ تفسير القمى ۱: ۳٤٨.

<sup>(</sup>١) المتقدّمة في الحديث (١) من تفسير هذه الآيات.

۱۹ ـ الكافي ۲: ۲۰/۲۰۵.

<sup>(</sup>١) الأنياء ٢١: ٦٣.

﴿إِنَّ اللهُ أَحَبُ اثنينِ، وأَبغَض اثنين: أَحَبُ الخَطَر (٢) فيما بين الصَفَّين، وأَحَبُ الكَذِب في الإصلاح، وأبغض الخَطَر في الإصلاح، وأبغض الخَطَر في الطُّرقات، وأبغض الكذِب في غير الإصلاح. إنَّ إبراهيم (مله السلام) إنّما قال: ﴿ يَلُ فَعَلَهُ كَبِيرُهُمْ هَذَا ﴾ إرادة الإصلاح، ودلالةٌ على أنّهم لا يفعَلون، وقال يُوسُف (عله السلام) إرادة الإصلاح».

۲۰/۵۳۱۹ ـ وعنه: عن أبي عليّ الأشعري، عن محمّد بن عبدالجبّار، عن الحجّال (۱)، عن نَعْلَبَة بن مَبمُون، عن مَعْمَر بن عُمَر (۱)، عن نَعْلَبَة بن مَبمُون، عن مَعْمَر بن عُمَر (۱)، عن عطاء، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله) قال: دقال رسولُ الله (مله عبدراله): لاكذِب على مُصلِح. ثمّ تلا: ﴿ أَيْتُهَا ٱلْعِيرُ إِنَّكُمْ لَسَارِقُونَ ﴾ ثمّ قال: والله ما سرَقوا وماكذَب. ثمّ تلا: ﴿ بَلُ فَعَلَهُ كَبِيرُهُمْ هَذَا فَسَنْلُوهُمْ إِن كَانُواْ يَنطِقُون ﴾ (۱) ثمّ قال: والله ما فعلوه وماكذَب.

\* ٢١/٥٣٢٠ وعنه: عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن عُثمان بن عيسى، عن سَماعة، عن أبي بصَير، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله (عبدالله): «التقبّةُ من دينِ الله». قلت: مِن دين الله؟ قال: «إي والله مِن دين الله» ولقد قال يوسُف (مبدالله): ﴿ أَيْتُهَا ٱلْعِيرُ إِنَّكُم لَسَارِقُونَ ﴾ ـ ثمّ قال ـ والله ما كانوا سرَقوا شيئاً، ولقد قال إبراهيم (عبدالله): ﴿ إِنّى سَقِيم ﴾ (١) واللهِ ماكان سَقيماً».

٣٢/٥٣٢١ - ابن بابَوَيه: قال: حدّثنا المُظفَّر بن جعفر بن المُظفِّر العلوي (رضية عنه)، قال: حدَّثنا جعفر بن محمّد بن مسعود، عن أبيه، قال: حدَّثنا إبراهيم بن علي، قال: حدّثنا إبراهيم بن إسحاق، عن يُونُس بن عبدالرحمن، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بَصير، قال: سَمِعتُ أبا جعفر (عبدالسلام) يقول: الاخَيَر فيمن لا تَقيّة له، ولقد قال يُوسُف: ﴿ أَيّتُهَا ٱلْعِيرُ إِنَّكُمْ لَسَارِقُونَ ﴾ وما سَرفوان

۲۲/۵۲۲۲ ـ وعنه، قال: حدّثنا المظفّر بن جعفر بن المظفّر العلوي (رمياه عنه)، قال: حدّثنا جعفر بن محمّد بن مسعود، عن أبيه قال: حدّثنا محمّد بن أبي نَصَره قال: حدّثني أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسين بن مسعيد، عن عُثمان بن عيسى عن سماعة، عن أبي بصير، قال: قال أبو عبدالله (مايه السلام): «التَقِية من دين الله عزَ وجلّ». قلت: من دين الله؟ قال فقال: «إي والله من دين الله، لقد قال يُوسُف (مه السلام): ﴿ أَيُّتُهَا ٱلْعِيرُ إِنَّكُمْ لَسَارِقُونَ ﴾ والله ماكانوا سَرَقوا شيئاً».

<sup>(</sup>٢) الخَطّر: التبختر في المشي «الصحاح ـ خطر: ٢: ١٤٨».

۲۰ \_الكافي ۲: ۲۲/۲۵٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الحجّاج.

<sup>(</sup>۲) في المصدر: مُثَمَّر بن عمرو، ويُحتمل كونه مُثَمَّر بن عُمَّر بن عَطَّاء. أُنظر رجال البرقي: ١١، معجم رجال الحديث ٣: ١٠٤ و ١٠٥: ٢٦٧. (٣) الأنبياء ٢١: ٦٣.

۲۱ ـ الكافي ۲: ۱۷۲/۳.

<sup>(</sup>١) الصافات ٢٧: ٨٩

٢٢ ـ علل الشرائع: ١/٥١.

٢٣ ـ علل الشرائع: ٢٥/١.

٢٤/٥٣٢٣ ـ وعنه، قال: حدّثنا أبي (رمر الدعه)، قال: حدّثنا عليّ بن إبراهيم بن هاشم، عن أبيه، عن محمّد بن أبي عُمَيْر، عن هِشام بن الحَكَم، عن أبي عبدالله (عبدالله) في قول يُوسُف (عبدالدم)؛ ﴿ أَيْتُهَا ٱلْعِيرُ إِنَّكُمْ لَسَارِقُونَ ﴾ قال: دما سَرَقوا وما كَذَبَ».

٢٥/٥٣٢٤ وعنه، قال: حدّثنا المُظفّر بن جعفر بن المَظفّر العَلُويّ (رضية عن)، قال: حدّثنا جعفر بن محمّد ابن مَسعود، عن أبيه، عن محمّد بن أحمد، عن إبراهيم بن إسحاق النّهاوَنْدِيّ، عن صالح بن سعيد، عن رجُلٍ من أصحابنا، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: سألتُه عن قول الله عزّ وجلّ في يُوسُف (عبدالله) هو أيّتها آلعِيرُ إنّكُمْ لَسَارِقُونَ ﴾.

قال: «إنّهم سرَقوا يُوسُف من أبيه، ألا تَرى أنّه قال لهم حين قالوا: ماذا تفقِدون؟ قَالُواْ: نَفْقِدُ صُوَاع المَلِكِ. ولم يَقولوا: سرَقتُم صُواع المَلِك. إنّما عنى أنّكم سَرَقتُم يُوسُفَ من أبيه».

٢٦/٥٣٢٥ ـ وعنه، عن أبيه (رحمه قال: حدّثنا محمد بن يحيى العطّار، عن محمّد بن أحمد، عن أبي إسحاق إبراهيم بن هاشم، عن صالح بن سعيد، عن رّجلٍ من أصحابنا، عن أبي عبدالله (مله السلام)، قلت: قوله في يُوسُف (مله السلام): ﴿ أَيَّتُهَا ٱلْعِيرُ إِنّكُمْ لَسَارِقُونَ ﴾ قال: «إنّهم سَرقُوا يوسف من أبيه».

٢٧/٥٣٢٦ - نرجع إلى رواية على بن إبراهيم (١): فقال إخوة يُوسُف: ﴿ تَأَنَّهُ لَقَدْ عَلِمْتُم مَّاجِئنَا لِنُفْسِدَ فِي الْأَرْضِ وَمَا كُنَّا سَارِقِينَ ﴾، قال يوسُف (عداسه): ﴿ فَمَا جَزَآؤُهُ إِن كُنتُمْ كَاذِبِينَ ۞ قَالُواْ جَزَآؤُهُ مِن وُجِدَ فِي الْأَرْضِ وَمَا كُنّا سَارِقِينَ ﴾، قال يوسُف (عداسه): ﴿ فَمَا جَزَآؤُهُ إِن كُنتُمْ كَاذِبِينَ ۞ قَالُواْ جَزَآؤُهُ مِن وَجَدِ فِي الطَّالِمِينَ ۞ فَبَدَأُ بِالْوَعِيَتِهِمْ قَبْلَ وِعَآءِ أُخِيهِ ثُمَّ اسْتَخْرَجَهَا رَخْلِهِ ﴾ فَخُذْه وآحبِهُ ﴿ فَهُو جَزَآؤُهُ كَذَلِكَ نَجْزِى الطَّالِمِينَ ۞ فَبَدَأُ بِالْوَعِيَتِهِمْ قَبْلَ وِعَآءِ أُخِيهِ ثُمَّ اسْتَخْرَجَهَا مِن وَعَآءِ أُخِيهِ فَتَمَّ اللهُ عَلَيهُ ﴾ أي احتلَاله: ﴿ مَاكَانَ لِيَا خُذَا أَخَاهُ فِي وَعَاءِ أُخِيهِ فَتَمْ اللهِ إِلّا أَن يَشَآءَ اللهُ نَرْفَعُ دَرَجَاتٍ مَّن نَشَآءُ وَفَوْقَ كُلّ ذِي عِلْم عَلِيمٌ ﴾.

فَسُئِل الصادق (مبدسرم) عن قوله: ﴿ أَيُّتُهَا ٱلْعِيرُ إِنَّكُمْ لَسَارِقُونَ ﴾ قال: دماسرَقوا وماكذب يُوسُف (ملدالسلام) فإنّما عنى سرَقتم يُوسُف من أبيه».

وقوله: ﴿ أَيْتُهَا ٱلْعِيرُ ﴾ أي با أهل العِير، ومِثله قولُهم اللّبيهم: ﴿ وَسُقُلِ ٱلْقَرْيَةَ ٱلَّتِي كُنَّا فِيهَا وَٱلْعِيرَ ٱلَّتِي أَقْبَلْنَا فِيهَا ﴾ يعني: أهلَ العِير. فلمَا أُخرِج ليُوسُف الصُواعُ من رَحْلِ أُخيه، قال إِخوَته: ﴿ إِن يَسْرِقُ فَقَدْ سَرَقَ أَخْ لَهُ مِن قَبْلُ ﴾ يَعنُون يُوسُف في نَفْسِهِ وَلَمْ يُبْلِهَا لَهُمْ فَيْلُ أَنتُمْ شَرٌّ مَّكَاناً وَآفَة أَعْلَمُ بِمَا تَصِفُونَ ﴾.
قَالَ أَنتُمْ شَرٌّ مَّكَاناً وَآفَة أَعْلَمُ بِمَا تَصِفُونَ ﴾.

٢٤ ـ علل الشرائع: ٣/٥٢.

٢٥ ـ علل الشرائع: ٥٢ ـ ٤/٥٢.

٢٦ ـ معاني الأخبار: ٢٩/١٠٩.

٢٧ ـ تفسير القمي ١: ٣٤٨.

<sup>(</sup>١) المتقدَّمة في الحديث (١٨) من تفسير هذه الآيات.

٣٨/٥٣٢٧ - ابن بابَوَبه قال: حدّثنا المُظفّر بن جعفر بن المُظفّر العَلَويّ السمرقندي (رضي العنه)، قال: حدّثنا جعفر بن محمّد بن محمّد العَلَوّي، قال: حدّثني علي بن محمّد العَلَوّي جعفر بن محمّد بن محمّد العَلَوّي، قال: حدّثني علي بن محمّد العَلَوّي العُمريّ، قال: حدّثني إسماعيل بن هَمَّام، قال: قال الرّضا (طبه السلام) في قول الله عزّ وجلّ: ﴿قَالُوا إِن يَسْرِقْ فَقَدْ سَرَقَ أَخٌ لَهُ مِن قَبْلُ فَأْسَرُهَا يُوسُفُ فِي نَفْسِهِ وَلَمْ يُبْدِهَا لَهُمْ ﴾.

قال: «كانت لإسحاق النبيّ (عبد اللهم) مِنْطَقة يَتَوَارَثُها الأنبياء والأكابِر، وكانت عند عَمَّة يُوسُف، وكان يُوسُف عندَها، وكانت تُحِبّه، فبعَث إليها أبوه وقال: ابَعثيه إليّ وأردُّه إليك. فبعَثَت إليه: دَعْهُ عندي اللَّيلة أشَمُّه، ثمّ أرسله إليك غُدوة ـقال ـفلمًا أصبَحَتْ أخذَت المِنْطَقة، فربَطَتها في حَقوِه، وألبّسته قميصاً، وبَعثَت به إليه، فلمّا خرَج من عندِها طلَبت المِنْطَقة، وقالت: سُرفت المِنْطَقة، فوُجِدَت عليه، وكان إذا سرَق أحد في ذلك الزمان، دُفِع إلى صاحِب السَرقة، وكان عَبْدَه،

١٩٠٥٣١٨ - وعنه، قال: حدّثنا المُظفّر بن جعفر بن المُظفّر العلوي (رميه عنه)، قال: حدّثنا جعفر بن محمّد ابن مَسعود، عن أبيه، عن عبدالله بن محمّد بن خالد، قال: حدّثني الحسن بن علي الوشّاء، قال: سَمعِتُ عليّ بن موسى الرضا (عبه السلام) يقول: ١ كانت الحُكومة في بني إسرائيل، إذا سرَق أحدٌ شيئاً استُرفّ به، وكان يُوسف (مله السلام) عند عمّية وهو صَغير، وكانت تُحبّه، وكانت الإسحاق (مله السلام) مِنْطقة ألبّسها يَعقوب، وكانت عند ابنيّه، وأنّ يعقوب طلّب يُوسف أن يأخُذه مِن عَمتَه، فاغتمّت لذلك، وقالت له: دَعْهُ حتى أرسله إليك، فأرسَلته وأخذت المِنْطقة فشدٌ نها في وَسطِه تحت النياب، فلمّا أتى يُوسف أباه، جاءت وقالت: سُرِقت المنطقة، ففتَشته، فوجَدتها في وَسَطِه. فلذلك قال إخوة يُوسف حبث جعل العناع في وعاء أخيه: ﴿إن يَسْرِقْ فَقَدْ سَرَقَ أَخٌ لَهُ مِن عَمْداً وعبتهم قبل وعاء أخيه، ولذلك قال إخوة يوسف: ﴿إن يَسْرِقْ فَقَدْ سَرَقَ أَخٌ لَهُ مِن بأوعبتهم قبل وعاء أخيه، ولذلك قال إخوة يوسف: ﴿إن يَسْرِقْ فَقَدْ سَرَقَ أَخٌ لَهُ مِن بأوعبتهم قبل وعاء أخيه، ولذلك قال إخوة يوسف: ﴿إن يَسْرِقْ فَقَدْ سَرَقَ أَخٌ لَهُ مِن بأوعبتهم قبل وعاء أخيه، ولذلك قال إخوة يوسف: ﴿إن يَسْرِقْ فَقَدْ سَرَقَ أَخٌ لَهُ مِن بأوعبتهم قبل وعاء أخيه، ثُمَّ استخرجها من وعاء أخيه، ولذلك قال إخوة يوسف: ﴿إن يَسْرِقْ فَقَدْ سَرَقَ أَخٌ لَهُ مِن بأوعبتهم قبل وعاء أخيه، يُعسَم فيل يُعسَدَ فَعَلَ يُوسِفُ في نَفسه وَلُمْ يُنْهِم فيل وعاء أخيه، ثُمَّ استخرجها من وعاء أخيه، ولذلك قال إخوة يوسف: ﴿إن يَسْرِقْ فَقَدْ سَرَقَ أَخٌ لَهُ مِن

٣٠/٥٣٢٩ عليّ بن إبراهيم: قال: أخبرنا الحسن بن عليّ، عن أبيه، عن الحسن بن عليّ بن بنت إلياس وإسماعيل بن همّام، عن أبي الحسن اعبدالسلام) قال: كانت الحكومة في بني إسرائيل، إذا سَرَق أحدٌ شبئاً استُرقَّ به وكان بُوسُف عند عَمَّتِه وهو صغيرٌ، وكانت تُحِبّه، وكانت الإسحاق مِنْطَقة ألبسَها يَعقوب، وكانت عند أخته، وأنّ يعقوب طلّب يُوسُف ليأخذَه من عمّته، فاغتمَّت لذلك، وقالت: دَعْهُ حتّى أرسِلَه إليك، وأخذتِ المِنْطَقة، وشدَّتْ بها وَسَطه تحت الثياب، فلمّا أتى يوسُفُ أباه، جاءت فقالت: قد سُرِقت المِنْطَقة. ففتَّسَنه، فو جَدتها معه في وَسَطه، فلذلك قال إخوة بُوسُف، لمّا حَبس يُوسُف أخاه، حيث جَعل الصَّواعَ في وِعاء أخيه، فقال يُوسُف: ما جَزاءُ مَنْ وُجِدَ في رَحْلِه؟ قالوا: [هو] جَزاؤه. مالسُنّة التي تَجري فيهم علذلك قال إخوة بُوسُف: ﴿إن يَسْرِق فَقَدْ صَرَقً لَهُ مِن قَبْلُ فَأَسَرٌهَا يُوسُف في نَفْسِهِ وَلَمْ يُنْدِهَا لَهُمْ ﴾.

٢٨ \_عيون أخبار الرضا (طبه السلام) ٢: ٧٦/٥.

٢٩ \_ عيون أخبار الرضا (طبه انسلام) ٢: ٧٦/٦.

٣٠ ـ تفسير القمي ١: ٣٥٥.

٣١/٥٣٣٠ نرجِعُ إلى روابة عليّ بن إبراهيم (أ): قال: فاجتَمَعوا إلى بُوسُف، وجُلودُهم تَقطُر دَما أصفر، فكانوا يُجادِلونَه في حَبْسِه - وكان وُلدُ يعقوب إذا غَضِبوا خرَج من ثبابهم شَعَر ويَقطُر من رُؤوسِهم دَمَّ أصفر - وهم يقولون: ﴿ يَنَا يُبَهَا ٱلْعَزِيرُ إِنَّ لَهُ أَباً شَيْخا كَبِيراً فَخُذْ أَحَدَنَا مَكَانَهُ إِنَّا نَوَاكَ مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ فأطلِقْ عن هذا. فلما يقولون: ﴿ يَنَا بُنَهُ قَالَ: إِنَّا أَنَهُ أَبا شَيْخا كَبِيراً فَخُذْ أَحَدَنَا مَكَانَهُ إِنَّا نَوَاكَ مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ فأطلِقْ عن هذا. فلما رأى يوسُف ذلك، قال: ﴿ مَعَاذَ آللهِ أَن نَاخُذُ إِلّا مَن وَجَدْنَا مَتَاعَنا عِندَهُ ﴾ ولم يَقُلُ: إلا من سرّق مَتاعَنا: ﴿ إِنَّا إِذَا لَظَالِمُونَ \* فَلَمًا آسْتَيْعُسُوا مِنْه ﴾ وأرادوا الانصِراف إلى أبيهم، قال لهم لا وي بن يعقوب: ﴿ أَلَم تَعْلَمُوا أَنَّ أَبَاكُمْ قَدْ أَخَذَ عَلَيْكُم مَوْثِقاً مِنَ آللهِ ﴾ وأرادوا الانصِراف إلى أبيهم، قال لهم لا وي بن يعقوب: ﴿ أَلَم تَعْلَمُوا أَنَّ أَبَاكُمْ قَدْ أَخَذَ عَلَيْكُم مَوْثِقاً مِنَ آللهِ ﴾ وأرادوا الانصِراف إلى أبيهم، قال لهم لا وي بن يعقوب! في أبيكم، فأمّا أنا، فلا قذ أَخَذَ عَلَيْكُم مَوْثِقاً مِنَ آللهِ ﴾ وأرادوا الانصِراف إلى ومُو خَيْرُ ٱلحَاكِمِينَ ﴾ فارجعوا أنتم إلى أبيكم، فأمّا أنا، فلا ارجع إليه ﴿ حَتَّى يَأْذَنْ لِي آبِي أَوْ يَحْكُمُ آللهُ لِي وَهُو خَيْرُ ٱلْحَاكِمِينَ ﴾ في يُوسُفَ ﴾ فارجعوا أنتم إلى أبيكم فقولُوا المُعير ﴿ وَإِنّا لَصَادِقُونَ ﴾ . يَأْبَانَا إِنَّا أَمْلَ القريَةِ وأهلَ العِير ﴿ وَإِنَا لَصَادِقُونَ ﴾ .

قال: فرَجَع إخوة يُوسُف إلى أبيهم وتخلّف يَهودا، فدخل على يُوسُف، فكلّمه حتى ارتفّع الكلام بينه وبين يُوسُف وغضِب، وكانت على كَتِفِ يَهودا شَعْرَة، فقامَت الشَعْرَة فأقبلَتْ تقذِف بالدَّم، وكان لا يَسكُن حتى يَمسَّه بعض أولاد يعقوب قال وكان بين يَدَي يوسُف ابن له، في يَدِه رُمّانة من ذهبٍ يلعّبُ بها، فلمّا رأى يُوسُف أن يَهودا قد غَضِب وقامَتِ الشَعْرَةُ تقذِفُ بالدَّم، أخذ الرُمّانة من الصبيّ، ثمّ دحرَجَها نحو يَهودا وتبِعها الصبي يَهودا قد غَضِب وقامَتِ الشَعْرَةُ تقذِفُ بالدَّم، أخذ الرُمّانة من الصبيّ، ثمّ دحرَجَها نحو يَهودا وتبِعها الصبي ليأخذها، فوقعت يَدُه على يَهودا، فذهب غَضَبه، قال: فارتاب يهودا، وَرَجَعَ الصّبي بالرُمّانة إلى يوسُف، ثُمَّ ارتفع الكلام بينهما حتى غَضِب يهودا، وقامنِ الشَعرةُ تقذِف بالدَّم، فلمّا رأى ذلك يُوسُف دحْرَجَ الرُمّانة نحو يهودا فتبِعها الصّبي لينهما حتى غَضِب يهودا، وقامنِ الشَعرةُ تقذِف بالدَّم، فلمّا رأى ذلك يُوسُف دحْرَجَ الرُمّانة نحو يهودا فتبِعها الصّبي ليأخذها، فوقعت يده على يَهودا، فسكن غضَبُه، رقال: إن في البيت لَينْ وُلدِ يعقوب. حتى صنّع ذلك ثلاث مرّات.

٣٢/٥٣٣١ ـ محمّد بن يعقوب: عن على بن إبراهبم، عن أبيه، عن إبن أبي عُمَير، عمّن ذكره، عن أبي عبدالله (عليه السلام) في قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّا نَرَاكَ مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾.

قال: «كان يُوسُف يُوسِّع المَجْلِس، ويستَقْرِضُ للمُحتاج، ويُعين الضعيف،

قوله تعالى:

#### قَالَ بَلْ سَوَّلَتْ لَكُمْ أَنْفُسُكُمْ - إلى نوله نعالى - وَأَلْحِقْنِي بِالصَّلِحِينَ [ ١٠١-٨٣]

١/٥٣٣٢ ـ نرجِع إلى رواية عليّ بن إبراهيم (١): فلمّا رجع إخوةً يُوسُف إلى أبيهم، وأخبَروه بخبَر أخيهم،

٣١ ـ تفسير القمي ١: ٣٤٩.

<sup>(</sup>١) المتقدَّمة في الحديث (٢٧) من تفسير عده الآيات.

٣٢ ـ الكافي ٢: ٣/٤٦٥.

سورة يوسف آية ١٠١٠٨.

١ ـ تفسير القمي ١: ٣٥٠.

<sup>(</sup>١) المتقدّمة في الحديث (٣١) من تفسير الآيات (٥٨ ـ ٨٢) من هذه السورة.

سورة يوسف (۱۲) ......۱۹۱

قال بعقوب: ﴿ بَلْ سَوَّلَتْ لَكُمْ أَنفُسُكُمْ أَمْراً فَصَبْرٌ جَمِيلٌ عَسَى آللهُ أَن يَأْتِيَنِي بِهِمْ جَمِيعاً إِنَّهُ هُـوَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ ثُمَ ﴿ تَوَلَّى عَنْهُمْ وَقَالَ يَاْسَفَىٰ عَلَى يُوسُفَ وَآبْيَضَتْ عَيْنَاهُ مِنَ ٱلْحُزْنِ ﴾ يعني عَميَتا من البُّكاء ﴿ فَهُوَ كَظِيمُ ﴾ أي مَحزون، والأسَف أَشْدَ الحُزن.

وسُئل أبو عبدالله الله الله ما بلّغ مِن حُزنِ يَعقربَ على يُوسُف؟ قال: احُزْن سبعين أَكلى بأولادِها ـ وقال ـ إنّ يعقوب لم يَعرف الاسترجاع، ومن هنا قال: ﴿ يَا أَسَفَى عَلَى يُوسُفَ ﴾ فقالوا له: ﴿ تَاللهِ تَفْتَوُّا تَذْكُرُ يُوسُفَ ﴾ أي يعقوب لم يَعرف الاسترجاع، ومن هنا قال: ﴿ يَا أَسَفَى عَلَى يُوسُفَ ﴾ أي لا تَفْتُو عن ذكر يُوسُف ﴿ حَتَّى تَكُونَ حَرَضاً ﴾ أي مَيناً ﴿ أَوْ تَكُونَ مِنَ آلْها لِكِينَ \* قَالَ إِنَّمَا آشْكُوا بَشِّى وَحُرْنِي إِلَى آفهِ وَاعْلَمُ مِنَ آفهِ مَا لا تَعْلَمُونَ ﴾ .

٢/٥٣٣٣ ـ الحسين بن سعيد، في كتاب (التمحيص): عن جابر، قال: قلتُ لأبي جعفر (عبد السلام) ما الصبرُ الجَميل؟

قال: اذلك صَبرٌ ليس فيه شكوى إلى أحدٍ من الناس، إنّ إبراهيم بَعَثَ يَعقوب (1) إلى راهبٍ من الرّهبان عابد من العُبّاد في حاجةٍ، فلمّا رآء الراهب حَسِبَه إبراهيم، فوثَب إليه فاعتنقه ثمّ قال له: مَرْحَباً بخَليلِ الرّحمن، ولكِنْ يَعقوب بن إسحاق بن إبراهيم. قال له الراهِب: فما الذي بلّغ بك فقال له يَعقوب: إنّي لستُ بخليلِ الرحمن، ولكِنْ يَعقوب بن إسحاق بن إبراهيم. قال له الراهِب: فما الذي بلّغ بك ما أرى من الكِبر؟ قال: الهمّ والحُزن والسّفَم - قال - فما جاز عَنبَة الباب حتى أوحى الله إليه: يا يَعقوب، شكوتني إلى العِباد. فخرً ساجِداً عند عَنبَة الباب، يقول: ربّ لا أعود. فأوحى الله إليه: إنّي قد غَفرتُ لك، فلا نَعُدْ إلى مِثلها. فما شكا شيئاً ممّا أصابَه من نوائِب الدنبا، إلّا أنّه قال يوماً: ﴿ إِنَّمَا أَشْكُوا بَيْمَى وَحُزْنِي إلَى آللهِ وَأَعْلَمُ مِنَ آللهِ مَا لا تَعْلَمُونَ ﴾ .

٣٠٥٣٣٤ ابن بابوَيه: قال: حدّ ثنا محمّد بن علي ما جِلويه (رضه عنه)، قال: حدّ ثنا محمّد بن يحيى العطّار، عن الحسين بن الحسن بن أبان، عن محمّد بن أورّمة، عن أحمد بن الحسن المينتمي، عن الحسن الواسِطيّ، عن هيشام بن سالم، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله) قال: «قدِم أعرابيّ على يُوسُف (عبدالله) ليشتري منه طعاماً، فباعه، فلمّا فرَعْ قال له يُوسُف (عبدالله) بن منزلك؟ قال له: بمَوْضِع كذا وكذا. فقال له: فإذا مرّرْتَ بوادي كذا وكذا، فَقِفْ وناد: يا يعقوب، يا يعقوب، فإنّه سيخرُج لك رجُلٌ عَظِيمٌ جَميلٌ (١) وسيمٌ، فقل له: لَقِيتُ رجُلاً بمِصْرَ وهو يُقرِئك السلام، ويقول لك: إنّ وديعَتك عند الله عزّ وجلّ لن تضيع».

قال: «فمَضي الأعرابيّ حتّى انتهي إلى المَوضِع، فقال لغلِمانه: احفَّظوا عليَّ الإبل. ثمّ نادي: يا يعقوب، يا

٢ ـ التمحيص: ٦٤٢/٦٣.

<sup>(</sup>١) قال المجلسي: بعث إبراهيم يعتوب وعليها السلام يعد كِبَر يعقوب، غريب، ولعلّه كان بعد فوت إبراهيم، وكان البعث على سبيل الوصيّة، وفي بعض النسخ: ﴿إِنَّ اللهُ بعث﴾ وهو الصواب. بحار الأنوار ١٢: ٣١١.

٣ ـ كمال الدين وتمام النعمة: ٩/١٤١.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: جسيم.

يعقوب. فخَرج إليه رَجُل أعمى طَويلٌ جَسيمٌ جَميلٌ يتَقي الحائِط بيده حتّى أقبَل، فقال له الرجُل: أنت يعقوب؟ قال: نعم، فأبلغَه ما قالَ يُوسُف، فسقَط مغشِيّاً عليه، ثمّ أفاق، وقال للأعرابي: يـا أعـرابـي، ألك حـاجةٌ إلى الله عزّ وجلّ؟ فقال له: نعم، إنّي رجلٌ كثيرُ المال، ولي ابنَة عمّ لبس يولَدُ لي منها، وأحِبُ ان تَدعُو الله أن يَرزُقَني ولداً. قال ـ فتوضًا يعقوب، وصلّى رَكْعَتَين، ثمّ دعا الله عزّ وجلّ، فَرُزِق أربعة بُطون ـ أو قال: سِتّة أبطن ـ في كلّ بَطن اثنان.

عن الحسّن بن متعاراً محمّد بن يعفوب: بإسناده، عن الحسّن بن متحبوب، عن حَنان بن سَدِير، عن أبي جعفر (مله السلام) قال: قلتُ له: أخبرني عن قول يعقوب (عله السلام) لبنيه: ﴿ آذْ هَبُواْ فَتَحَسَّسُواْ مِن يُوسُفَ وَأَخِيهِ ﴾ أكان يَعلمُ أنّه حَيّ، وقد فارَقَه منذ عشرين سنةً؟ قال: «نعم».

قال: قلتُ: كيف عَلِم؟ قال: «إنّه دَعا في السَّحَر، وسأل الله عزَ وجلَ أن يُهيِطُ عليه ملَكَ المَوْت، فَهَبطَ عليه تربال (" وهو مَلَك المَوت، فقال له تربال: ما حاجتُك، با يعقوب؟ قال: أخْيِرني عن الأرواح، تَقبِضها مُجتَمِعةً أو مُتَفرِقة؟ قال: بل أقبِضُها متفرّقة رؤحاً رُوحاً. قال له تفاله فأخبرني هل مرّبك رُوح يُوسُف فيما مرّبك (")؟ قال: لا فعلم يعقوب أنّه حَيّ، فعند ذلك قال لؤلده: ﴿ آذْ مَبُواْ فَتَحْسَسُواْ مِن يُوسُفَ وَأَخِيهِ ﴾ .

ابن بابَوَيه: قال: حدّثنا المُظفّر بن جُعفر بن المُظفّر العلوي وضراه عنه، قال: حدّثنا جعفر بن محمد بن مسعود، عن أبيه، قال: حدَّثنا محمّد بن نصير، عن أحمد بن محمّد، عن العباس بن مَعْروف، عن علي بن مَهْزيار، عن محمّد بن إسماعيل، عن حَنان بن سَدير، عن أبيه، قال: قلتُ لأبي جعفر (عليه السلام)؛ أخْبِرني عن يعقوب حين قال لؤلده: ﴿ آذْهَبُواْ فَتَحَسَّسُواْ مِن يُوسُفَ وَأُخِيهِ ﴾ وساق الحديث بنحو ما تقدّم (٢٠).

٥/٥٣٣٦ عليّ بن إبراهيم: قال: حدَّثني أبي، عن حَنان بن سَدِير، عن أبيه، عن أبي جعفر (طبه السلام) قال: قلت له: أخبرني عن يعقوب حين قال لؤلده: ﴿ أَذْهَبُواْ فَتَحَسَّسُواْ مِن يُوسُفَ وَأَخِيهِ ﴾، أكان عَلِم أنه حيّ، وقد فارَقه منذ عَشْرينَ سنةً، وذهبَت عَيناه من البُكاء عليه؟

<sup>1</sup> ـ الكافي ٨: ١٩٩ /٢٣٨.

<sup>(</sup>١) في «س» في الموضعين: قربال، والمصدر في الموضعين: بريال.

<sup>(</sup>٢) في «طا»: قال: فمرّ بك رُوح يوسف.

<sup>(</sup>٣) علل الشرائع: ١/٥٢.

٥ ـ تفسير القمي ١: ٣٥٠.

قال: «نعم، عَلِم أنّه حَيِّ، إنّه دَعا ربّه في السَّحَر أن يُهبِطَ عليه ملّك المَوت، فهَبط عليه مَلَكُ المَوت في أطيّب رائحةٍ وأحسَن صُورةٍ، فقال له: مَنْ أنت؟ قال: أنا مَلَكُ المَوت، ألَيْسَ سألتَ الله أن يُنزلَني عليك؟ قال: نعم. قال: ما حاجتُك، يا يعقوب؟

قال له: أخَبِرني عن الأرواح، تَقبضِها جُمْلةً أو تفاريقاً؟ قال: يَفْبِضُها أعواني متفرّقةً نمّ تُعرَض عليّ مجتمعة. قال يعقوب: فأسألك بإله إبراهيم وإسحاق ويعقوب، هل عُرِضَ عَلبك في الأرواح رُوحُ يُوسُف؟ فقال: لا. فعند ذلك عَلِم أنّه حَيِّ، فقال لؤلده: ﴿ آذْهَبُواْ فَتَحَسَّسُواْ مِن يُوسُفَ وَأَخِيهِ وَلَا تَاْيَنُسُوا مِن رَوْحٍ آهَمُ إِنَّهُ لَا يَاْيُنَسُ مِن رَوْح آهَمُ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْكَافِرُونَ﴾ .

وكتَب عَزيزٌ مِصْرٌ إلى يَعقوب: أمّا بعد فهذا ابنُك قد اشتَريتُه بثَمَنِ بَخْسِ دَراهِم معدودةٍ ـ وهؤ يُوسُف ـ واتّخذتُه عَبْداً، وهذا ابنُك بنّيامين أخذتُه ـ وقد سرَق (١١ ـ واتّخذتُه عَبداً. فما ورّد على يَعقوبَ شيء كان أشدّ عليه من ذلك الكتاب. فقال للرّسول: «مكانك حتّى أُجيبَه» فكتب إليه يعقوب (عليه الله):

بسم الله الرحمن الرحيم: من يعقوب إسرائيل الله بن إسحاق بن إبراهيم خليل الله. أما بعد. فقد قهمتُ كِتابَك تذكر فيه: أنك اسْتَرَيْتَ ابني واتَخذتَه عَبداً، فإنّ البّلاء مُوكَّلٌ ببني آدم، إنّ جَدَي إبراهيم ألفّاهُ نُمْرُودُ مَلِكُ الدُّنَيا في النارِ، فلم يَحتَرِقُ، وجَعَلها الله عليه بَرْداً وسَلاماً، وإنّ أبي إسحاق (١) أمر الله تعالى جدّي أن يَذبَحَه بِبَدِه، فلمّا أراد أن يَذبَحَه، فَداه الله بكَبْشِ عَظيم.

وإنّه كان لي وَلَدٌ لم يَكُنُ في الدنيا أحدٌ أحبَّ إلى منه وكان قُرَةَ عَيني وتَمَرةَ فؤادي، فأخرَجه إخوتُه ثمّ رجَعوا إليّ، وزعَموا أنّ الذِئبَ أكلَه، فاحَدَوْدَبَ لذلك ظَهْري، وذهب من كثرةِ البُكاء عليه بَصَري. وكان له أخّ من أمّه كنتُ آنَسُ به، فخرَج مَع إخوتِه إلى ما قِبَلك (٣ ليَمتاروا لنا طعاماً، فرَجعوا وذكروا أنّه سرَق صُواعَ المَلِك، وأمّه كنتُ آنَسُ به، فخرَج مَع إخوتِه إلى ما قِبَلك (٣ ليَمتاروا لنا طعاماً، فرَجعوا وذكروا أنّه سرَق صُواعَ المَلِك، وأنّك حبَستَه، وإنّا أهلُ بيتٍ لا يَليقُ بنا السَّرَق ولا القاحشة، وأنا أسألك بإله إبراهيم وإسحاق ويَعقوبَ إلّا ما مَنَنْتَ على به وتَقرّبتَ إلى الله، ورَدَدْتَه إلى».

فلمّا ورَد الكتابُ على بُوسُف، أخذه ووَضَعه على وَجهِه، وقبّله وبَكى بُكاءٌ شَديداً، ثمّ نظر إلى إخوته فقال لهم: ﴿ هَلْ عَلِمْتُم مَّا فَعَلْتُم بِيُوسُفَ وَاخِيهِ إِذْ أَنتُمْ جَاهِلُونَ \* قَالُواْ أَءِنّكَ لَأَنتَ يُوسُفُ قَالَ أَنَا يُوسُفُ وَهَذآ أَخِى لَهُم: ﴿ هَلْ عَلِمْتُم مَّا فَعَلْتُم بِيُوسُفَ وَاخِيهِ إِذْ أَنتُمْ جَاهِلُونَ \* قَالُواْ أَءِنّكَ لَأَنتَ يُوسُفُ قَالَ أَنَا يُوسُفُ وَهَذآ أَخِى قَدْمَنَ آللهُ عَلَيْنَا إِنّهُ مَن يَتَّقِ وَيَصْبِرْ فَإِنّ آللهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱللهُحْسِنِينَ \* فقالُوا له كما حكى الله عزّ وجلّ: ﴿ لَقَد عَالَمُ لَا يَشْفِ اللهُ عَلَيْنَا وَإِن كُنّا لَخَاطِئِينَ \* قَالَ لاَ تَشْرِيبَ عَلَيكُمُ اليَوْمَ ﴾ أي لا نخليط ﴿ يَغفِرُ آللهُ لَكُم وَهُو أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ ﴾ ، الرَّاحِمِينَ ﴾ ،

٦/٥٣٣٧ ـ العَياشي: عن جابر، قال، قلت لأبي جعفر اطب السلام: رَحِمَك الله، ما الصَبُر الجَميل؟

<sup>(</sup>١) في المصدر: بنيامين، وقد وجدت متاعي عنده.

<sup>(</sup>٢) الذِّي عليه أغلب الروايات أنَّ الذبيح هو إسماعيل رعب السلام، راجع مجمع البيان ٨: ٧٠٧، تفسير الميزان ١٧: ١٥٥.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: إلى مُلكك.

٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٨٨/٥٧.

فقال: دذاك صبرٌ ليس فيه شكوى إلى النّاس، إنّ إبراهيم بعَث يعقوبَ إلى راهبٍ من الرُّهبان، عابِد من العبّاد في حاجةٍ، فلمّا رآه الراهبُ حَسِبَه إبراهيم، فوتَب إليه فاعتَنقه، ثمّ قال: مَرْحَباً بخليل الرحمن، قال يعقوب: إنّي لستُ بإبراهيم، ولكنّي يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم، فقال له الراهِبُ: فما بلّغ بك ما أرى من الكِبَر؟ قال: الهمّ والحُزن والسّقم. فما جاوز عَتَبَة الباب حتى أوحى الله إليه: أنْ يا يعقوب شكوتني إلى العباد! فخرَّ ساجِداً عند عَنَبَة الباب يقول: رَبِّ لا أعود. فأوحى الله إليه: أنّي قد غَفَرتُها لك، فلا تَعودنَ إلى مثلها، فما شكا شيئاً ممّا أصابه من نَوائب الدُنيا، إلا أنّه قال يوما ﴿ إنّهما أشكُوا بَشِي وَحُزْنِي إلى آهِ وَأَعْلَمُ مِنَ آهِ مِنَ آهِ مِنَ اللهِ مَا لا تَعْلَمُونَ ﴾ .

٧/٥٣٣٨ عن هِشام بن سالم، عن أبي عبدالله اطبالسلام، قال: قال له بَعضٌ أصحابنا: ما بلَغ من حُزنِ يَعقوب على يُوسُف؟ قال: «حُزن سَبعين ثَكُلي حَرِّي».

٨/٥٣٣٩ وبهذا الإسناد عنه، قال: قيل له: كيف يَحزَن يعقوبُ على يُوسُف وقد أخبَره جَبْرَئيل أنّه لم يَمُتْ وأنّه سيَرجِع إليه؟ فقال: وإنّه نَسى ذلك.

• ٩/٥٣٤ - محمد بن سَهْل البحراني، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: «البكّاءُون خمسة: آدَم، ويَعقوب، ويُوسُف، وفاطِمة بنت محمّد، وعلى بن الحسين (عليم الله)، وأمّا يعقوب فبَكى على يُوسُف حتى ذَهب بَصَرُهُ، وحتّى قبلَ له: ﴿ تَفْتَوُا تَذْكُرُ يُوسُفَ حَتَّى تَكُونَ حَرَضاً أَوْ تَكُونَ مِن ٱلْهَالِكِينَ ﴾ ».

1 ١٠/٥٣٤ عن إسماعيل بن جابر، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: «إنّ يعقوب أنى مَلِكاً بناجِيتهم يسأله الحاجة، فقال له المَلِك: أنتَ إبراهيم؟ قال: لا. قال: وأنتَ إسحاق بن إبراهيم؟ قال: لا. قال: فمن أنتَ؟ قال: أنا يعقوب بن إسحاق. قال: فما بلغ بك ما أرى مع حَداثَةِ اليّن؟ قال: الحُزْن على ابني يُوسُف. قال: لقد بلغ بك الحُزن - يا يعقوب - كلّ مَثْلُغ! فقال: إنّا مَعاشِر الأنبياء أسرَعُ شيء البلاء إلينا، ثمّ الأمثل فالأمثل من الناس. فقضى حاجته، فلمنا جاوز صغير بابه (١) هبَط عليه جَبْرَئيل، فقال له: يا يعقوب، ربّك يُتمرئك السلام، ويقول لك: شكوتني إلى الناس! فعقر وجهه في التُراب، وقال: يا ربّ زلّة أوْلْنِيها فلا أعود بعد هذا أبداً. ثمّ عاد إليه جَبْرَئيل، فقال: يا يعقوب، إرفَعْ رأسَك، إنّ ربّك يُقرئك السلام، ويقول لك: قد أقلْنك، فلا تَعَدْ تَشكوني إلى خَلقي. فما رُوْي ناطِقاً بعقوب، إرفَعْ رأسَك، إنّ ربّك يُقرئك السلام، وبقول لك: قد أقلْنك، فلا تَعَدْ تَشكوني إلى خَلقي. فما رُوْي ناطِقاً بعلمة مماكان فيه، حتى أناه بَنوه، فصرَف وجُهة إلى الحائِط، وقال ﴿ إنَّهَا أَشْكُواْ بَقِي وَحُزْنِيَ إلَى آهَ وَاعْلَمُ مِنَ الله مَنْ مُنه عَلَى الله عَلَمُونَ

وفي حديث آخر عنه: جاء يعقوبُ إلى نُمْرود في حاجةٍ، فلمّا دخّل عليه ـ وكان أشبّة الناسِ بإبراهيم ـ قال

٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٨٨ /٥٨.

۸ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۱۸۸/۹۹

۹ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۱۸۸/ ۲۰.

١٠ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٨٩/١٨٦.

<sup>(</sup>١) أي بابه الصَّغير، بإضافة الصفة إلى الموصوف.

له: أنتَ إبراهيم خليل الرحمن؟ قال لا، الحديث (١).

١١/٥٣٤٢ ـ الفُضيل بن يَسار. قال: سَمِعت أبا عبدالله (عليه السلام) يقول: النَّما أشكو بثِّي وحُـزْنِيَ إلى الله منصوبة».

الدُّرَن؟ قال: ونعم، عَلِم أنّه حيّه. عن أبيه قال: قلت الأبي جعفر (هـ السلام): أخبِرني عن يعقوب حين قال: هُو آذْهَبُواْ فَتَحسَّسُواْ مِن يُوسُفَ وأخِيهِ أكان عَلِم أنّه حَيِّ، وقد فارَقه منذ عِشرين سنةً، وذهَبت عَيْناهُ مِن الحُرن؟ قال: ونعم، عَلِم أنّه حيّه.

قال: وكيف عَلِم؟ قال: «إنّه دَعا في السَّحَر أن يَهيِطَ عليه مَلَكُ المَوت، فهبَط عليه، تربال (١)، وهو مَلَك الموت، فقال له تربال: ما حاجتُك، يا يعقوب؟ قال: أخبِرني عن الأرواح، تقبضِها مجتَمِعةً أو مُتفرَّقةً؟ قال: بل مُتفرَّقة، روحاً روحاً قال: فمرَّ بك رُوحُ يُوسُف؟ قال: لا قال: فعند ذلك عِلم أنّه حيّ، فقال لِوُلدِه: ﴿ اذْهَبُوا فَتَحَسَّسُواْ مِن يُوسُف وَأَخِيهِ ﴾ .

وفي خبرٍ أخر: وعزَّرائِيل وهو مَلَكُ المَوت، وذكر نحوَه عنه.

١٣/٥٣٤٤ ـ عن أبي بَصبر، عن أبي جعفر (مداله) ـ عاد إلى الحديث الأوّل (١) ـ قال: اواشند حُزْنُه ـ يعني يعقوب ـ حنّى تقوّس ظهرُه، وأَدْبَرَتِ الدنيا عن يَعقوبَ ووُلدِه، حنّى احتَاجوا حاجة شديدة وفَنِيَتْ ميرَتُهم، فعند ذلك، قال يعقوبُ لِوُلدِه: ﴿ آذْهَبُواْ فَتَحَسَّسُواْ مِن يُوسُفَ وأَخِيهِ وَلَا تَاْيْتَسُواْ مِن رَّوْحِ آهُو إِنَّهُ لا يَاْيْتَسُ مِن رَّوْحِ آهُو إِنَّهُ لا يَالْيَسُ مِن رَوْحِ آهُو إِلَا اللهُ عَلَى وَلَك، قال يعقوبُ لِوُلدِه: ﴿ آذُهُ مِن أَنْ تَعَسَّسُواْ مِن يُوسُفَ وأَخِيهِ وَلَا تَاْيْتَسُواْ مِن رَّوْحِ آهُو إِنَّهُ لا يَاْيْتَسُ مِن رَوْحِ آهُو إِنَّهُ لا يَاْيْتَسُ مِن رَوْحِ آهُو إِلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَرْبَرُ مِصْر يَتَعَطَّفُه على اللهُ القَوْمُ آلْكَافِرُونَ ﴾ فخرَج منهم نَفَرٌ وبَعث معهم بيضاعة يُسيرة، وكتب معهم كتاباً إلى عزيز مِصْر يَتَعَطَّفُه على نَفسه ووُلدِه، وأوصى وُلدَه أن يَبدءُوا بدفع كتابه قبل البِصَاعة، فكتب:

بسم الله الرحمن الرحيم: إلى عزيز مصر، ومُظهر العَدَّل ومُوفي الكَيِّل، من يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم خليل الله، صاحب نُمْرود الذي جمّع لإبراهيم الحَطَّب والنارَ ليُحرِقه بها، فجعَلها الله عليه بَرداً وسلاماً وأنجاه منها: أخيرًك . أيّها العزيز . إنّا أهل بيتٍ قديم، لم يَزَلِ البّلاءُ إلينا سَريعاً من الله، ليَبلُونا بذلك عند السّرّاء والضّرّاء، وأنّ مصائب تتابعت عليَّ منذُ عِشرينَ سنةً؛ أولها: أنّه كان لي ابن سميّتُه يُوسُف، وكان سُروري من بين وُلدي، وقرّة عيني وثَمَرة فؤادي، وأنّ إخوته من غير أمِّه سألوني أن أبعتَه معهم يَرتَع ويَلعَب، فبعثتُه معهم بكرة، وأنهم جاءوني على قَميصِه بدّمٍ كَذِب، فزعموا أنّ الذئب أكله فاشتد لفَقْدِه حُزني، وكَثَر على

<sup>(</sup>٢) تفسير العيّاشي ٢: ١٨٩/٦٢.

۱۱ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۱۸۹/۱۳۳.

١٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٨٩/١٨٩.

<sup>(1)</sup> في «س» في موضعين: قربال.

۱۳ ـ تفسير العياشي ۲: ۱۹۰/۱۹۰.

<sup>(</sup>١) الحديث (٤) من تفسير الآيات (٥٨ ـ ٨٢) من هذه السورة.

فِراقه بُكائي، حتى ابيضَّتْ عَبناي من الحُزن. وأنه كان له أخِّ من خَالتِه (")، وكنتُ به مُعجَباً وعليه رفيقاً، وكان لي أنساً، وكنتُ إذا ذَكَرتُ يوسُفَ ضَمَعْتُه إلى صَدْري، فيسكُن بعضُ ما أجدُ في صدري، وأنّ إخوته ذكروالي أنك أيها العزيز - سألتهم عنه وأمّرُتهم أن يأتوك به، وإن لم يأتوك به مَنعْتَهُم المِيْرَةُ لنا من القَمح من مِصْر، فبَعنتُه معهم ليَمتاروا لنا قَمْحاً، فرجَعوا إلي فليس هو مَعْهم، وذكروا أنّه سرَق مكبال الملك، ونحنُ أهلُ ببتٍ لائسرِق، وقد حَبَسْتَه وفجعتني به، وقد اشتَد لفراقِه حُزني حتى تقوّس لذلِك ظهري وعظمَت به مُصببتني، مع مَصائِب مُتتابِعاتٍ عليّ. فمُنَّ علي بتخِليةِ سبيلةِ وإطلاقِه من حَبْسِك، وطيّبُ لنا القَمْحَ، واسْمَحْ لنا في السّعر، وعجَّلِ بسَراحِ آلِ

فلمًا مَضى وُلدُ يَعقوب من عندِه نحو مِصْرَ بكتابه، نزّل جَبْرَئيلُ على يَعقوبَ فقال له: يا يَعقوب، إنّ ربّك يقول لك: مَنِ ابتَلاك بمَصائِبك التي كتَبْتَ بها إلى عَزيزِ مِصْرَ؟ قال يَعقوب: أنت بَلَوْتَني بها عقوبة منك وأذباً لي، قال الله: فهل كان يَقدِرُ على صَرفِها عنك أحدٌ غَيري؟ قال يَعقوب: اللّهم لا. قال: أفما استَحْيَيتَ منّي حين شَكَوْتَ مَصائبَك إلى غيري، ولم تَسْتَغِتْ بي وتَشكو ما بك إليّ؟ فقال يَعقوب: أستَغفِرُك يا إلهي وأتوب إليك. وأشكو بَنّي وحُزني إليك.

فقال الله تبارك وتعالى: قد بَلَغتُ بك ـ يا يعقوب ـ وبوُلدِك الخاطِئين الغاية في أدبي، ولوكنتَ ـ يا يعقوب ـ شكوتَ مَصائبك إليّ عند تُزولها بك، واستَغفَرْتَ وتُبْتَ إليّ من ذَنبك، لَصَرَفتُها عنك بعد تقديري إيّاها عليك، ولكنَّ الشَّيْطان أنساك ذكري، فَصِرْتَ إلى القُنوطِ من رَحمني وأنا الله الجَواد الكريم، أحِبُّ عبادي المُستَغفرين التائبين الراغبين إليّ فيما عندي. يا يَعقوب، أنا رافي اليُك يُوسُقُ وأخاه، ومُعبد إليك ما ذَهَبَ من مالِك ولحمِك التائبين الراغبين إلي قيما عندي. يا يَعقوب، أنا رافي الله يُوسُقُ وأخاه، ومُعبد إليك ما ذَهَبَ من مالِك ولحمِك ودمِك، وراد إليك بَصَرَك، ومُقوِّم لك ظهرَك، وطِبْ نَقْلُ ، وقَرُ عيناً، وإنّ الذي فعلتُه بككان أدَباً منّي لك، فاقبَلُ أدبي.

قال: ومضى وُلدُ يعفوب بكتابه نحو مَضَر، حتى دَخَلُوا على يُوسُف في دار المَمْلَكَة، فقالوا: ﴿ يَا أَيُها الْعَزِيرُ مَسَّنَا وَأَهْلَنَا ٱلضُّرُ وَجِفْنَا بِبِضَاعَةٍ مُّزْجَاةٍ قَاوْفِ لَنَا ٱلْكَيْلَ وَتَصَدَّقْ عَلَيْنَا ﴾ بأخبنا بِنبامبن، وهذا كتابُ أبينا بعفوب إليك في أمره. يسألُك تَخلية سبيله، وأنْ تَمْنَ به عليه، ـ قال ـ فأخذ يُوسُف كتاب يَعقوب، فقبَّله، ووضَعه على عَبنيه، وبكى وانتَحب حتى بلَت دُموعُه القَميصَ الذي عليه. ثمَ أقبل عليهم، فقال: ﴿ هَلْ عَلِمْتُم مَّا فَعَلْتُم بِيُوسُفُ ﴾ من قبل ﴿ وَأَخِيهِ ﴾ من بعد؟ ﴿ قالوا أُونَكَ لأَنتَ يُوسُفُ قال أَنَا يُوسُفُ وَهَذَآ أُخِي قَدْ مَنَّ اللهُ عَلَيْنَا ﴾ ، ﴿ قالُوا تَاللُهُ لَقَدْ مَا ثَوْل لَا تَثْرِيبَ عَلَيْكُمُ عَلَيْنَا ﴾ ، ﴿ قالُوا تَاللُهُ لَقَدْ مَا ثَوْل لَا تَثْرِيبَ عَلَيْكُمُ اللّهِ م، واغفِرْ لنا، ﴿ قَالَ لَا تَثْرِيبَ عَلَيْكُمُ الْيُومَ يَغْفِرُ آللهُ لَكُمْ ﴾ .

وفي رواية أخرى عن أبي بَصير، عن أبي جعفر اطبه السلام؛ نحوه.

<sup>(</sup>٢) هذا الخبر يدُلّ على أنّ بنيامين لم يكن من أُمّ يُوسُف بل من خالته، ويأتي في الحديث (٥١) ما يؤيّد أنّه من خالته أيضاً. وفي بعض كتب التاريخ أنّهما من أمّ واحدة وهي راحيل.

سورة يوسف (۱۲) ......۱۹۷

1٤/٥٣٤٥ ـ عن عمرو بن عثمان، عن بعض أصحابنا، قال: لمّا قال إخوةُ يُوسُف: ﴿ يَا أَيُهَا ٱلْعَزِيزُ مَسَّنَا وَأَهْلَنَا ٱلضَّرُّ﴾ قال يُوسُف: لاصَبْرَ على ضُرِّ آلِ يَعقوب، فقال عند ذلك: ﴿ هَلْ عَلِمْتُم مَّا فَعَلْتُم بِيُوسُفَ وَأَخِيهِ ﴾ إلى آخِر الآية.

10/0٣٤٦ ـ عن أحمد بن محمّد، عن أبي الحسن الرضا (عبه السلام) قال: سألتُه عن قوله: ﴿ وَجِئنَا بِبِضَاعَةٍ مُزْجَاةٍ ﴾ قال: «المُقْل».

وفي هذه الرواية: (وجئنا ببضاعة مزُجئة) (١) قال: وكانت المُقُل، وكانَت بِلادُهم بِلادُ المُقُل، وهي البضاعة».
١٩/٥٣٤٧ ـ عن ابن أبي عُمَيْر، عن بعض أصحابنا، رفعه، قال: وكتب يعقوب النبيّ إلى يُوسُف: من يعقوب ابن إسحاق ذبيح الله ابن إبراهيم خليل الله، إلى عزيز مصر. أمّا بعد، فإنّا أهل بيتٍ لم يَزَل البّلاء سريعاً إلينا، ابتُلي جدّي إبراهيم، فألقي في النار، ثمّ ابتُلي أبي إسحاق بالذّبح، فكان لي ابن وكان قُرّة عَيني، وكنت أسَرُّ به، فابتُليتُ بأن أكله الذِئب، فذهب بَصَري حُزناً عليه من البكاء، وكان له أخ، وكنت أسَرُّ به بَعده، فأخذته في سَرَقِ، وإنّا أهلُ بيتٍ لم نَسرقْ قط، ولا يُعرَف لنا سَرَق، فإن رأيت أن تَمُنَّ عليّ به فعَلت».

قال: افلمًا أُوتي يُوسُف بالكتاب، فتحه وقرأه فصاح، ثمّ قام ودخل منزِله فقرأه وبكى، ثمّ غسَل وجهه ثمّ خرج إلى إخوته، ثمّ عاد فقرأه فصاح وبكى، ثمّ قام فدخل منزله، فقرأه وبكى، ثمّ غسل وجهه وعاد إلى إخوته، فقال لهم: ﴿ قَلْ عَلِمْتُم مَّا فَعَلْتُم بِيُوسُفَ وَأَخِيهِ إِذْ أَنتُمْ جَاهِلُونَ ﴾ وأعطاهم قميصَه، وهو قميصُ إبراهيم، وكان يعقوب بالرَّمْلَة، فلمّا فَصَلوا بالقَميصِ من مِصْر، قال يعقوب في الحَرية يُوسُفَ لَوْ لَا أَن تُفَيِّدُونِ ﴿ قَالُواْ تَاللهِ اللَّهِ عَلَى ضَلالِكَ آلْقَدِيم ﴾ .

المُفضل بن عُمر، عن أبي عبدالله (عبد الله) قال: «ليس رجُلٌ من وُلدِ فاطمة بمتوت ولا يخرُج من الدنبا، حتى يُقِرُ للإمام بإمامته، كما أقرَّ وُلد يعقوب ليُوشُف حين قالوا: ﴿ تَاقَٰهِ لَقَدْ ءَاثَرَكَ آللهُ عَلَيْنَا ﴾ ..

١٨/٥٣٤٩ ـ عن أخي مُرَازِم، عن أبي عبدالله (طبه السلام) في قوله: ﴿ وَلَمَّا فَصَلَتِ ٱلْعِيرُ ﴾.

قال: ووجد يعقوبُ ربحَ قَميصِ إبراهيم، حين فَصَلتِ العِير من مِصْرَ وهو بفلسطين».

• ١٩/٥٣٥ ـ عن مُفَضّل الجُعفيّ، عن أبي عبدالله (عبدالسلام) قال: سمِعتُه يقول: «أتدري ما كمان فسميصُ

۱٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٩٢/٦٦.

١٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٩٢/١٩٢.

<sup>(1)</sup> قال المجلسي (رحمه الد): وفي رواية أخرى لعله (عبد السلام) قرأ «مزجاة» بتشديد الجيم، أو «مُزجِيّة» بكسر الجيم وتشديد الياء، ولم يُنقَل في القراءة الشاذة غير الغراءة المشهورة. البحار ١٢: ٣١٥.

١٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٩٢/٨٣.

١٧ ـ تفسير العيّاشيّ ٢: ١٩٣/١٩٣.

۱۸ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۱۹۳/.۷۰

١٩ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٩٣/٧١.

يُوسُف؟، قال: قلت: لا. قال: اإنّ إبراهيم لمّا أوقَدوا النارَله، أناه جَبْرَنيلُ من يُبابِ الجَنّةِ فألبَسَه إيّاه، فلم يَضُرّه معه حَرِّ ولا بَرَدٌ، فلمّا حضر إبراهيمَ الموتُ، جعّله في تميمةٍ، وعلّقه على إسحاق، وعلّقه إسحاقُ على يعقوب، فلمّا ويُلد ليَعقوب يُوسُف. علّقه عليه، وكان في عَضُدِه حتّى كان من أمرِه ما كان، فلمّا أخرَج يُوسُفُ القميصَ من النّمِيمة وَجَد يعقوبُ ربحَه، وهو قوله: ﴿إِنِّي لَأْجِدُ رِيحَ يُوسُفَ لَوْلًا أَن تُفَيِّدُونِ﴾ فهو ذلك القميصُ الذي أنزِل من الجَنّة».

قلت: جُعِلتُ فِداك، فإلى مَنْ صارَ ذلك القَميصُ؟ فقال: «إلى أهلِه ـ ثمّ قال ـ كلُّ نبي ورِثَ عِلماً أو غيرَه فقد انتهى إلى محمّد (منراة عليه وآله)».

٢٠/٥٣٥١ - عن محمّد بن إسماعيل بن بَزِيع، رفّعه بإسنادٍ له، قال: وإنّ يعقوبَ وجَد ريَح قَميص يُوسُف من مسيرةِ عَشْر ليالٍ، وكان يعقوبُ ببيتِ المَقْدِس ويُوسُف بمِصْر، وهو القميصُ الذي نزَل على إبراهيم من الجنّة، قدفّعه إبراهيمُ إلى إسحاق، وإسحاقُ إلى يَعقوبَ، ودفّعه يعقوبُ إلى يُوسُفَ رعهم السلام،».

٢١/٥٣٥٢ ـ عن نَشِيط بن صالِح العِجْليّ، قال: قلتُ لأبي عبدالله (مله السلام): أكانَ إخوَةً يوسُف (ملوات الدمله) أنبياء؟

قال: «لا، ولا برَرَة أتقياء، وكيف وهم يقولون لأبيهم: ﴿ تَاهُ إِنَّكَ لَفِي ضَلَالِكَ ٱلْقَدِيمِ ﴾ ٥.

٢٢/٥٣٥٣ ـ عن سُلَيمان بن عبدالله الطَّلحي، قال: قَلتُ لأبي عبدالله (عبدالله): ما حَالُ بَني يَعقوب، هل خَرَجوا من الإيمان؟ فقال: «نعم».

قلتُ له: فما تقول في آدَم؟ قال: ددع أدمه

٢٣/٥٣٥٤ ـعن بعض أصحابنا، عن أبي عبد الله (عبد لام) قال: «إنّ بَني يعقوب بعدما صنّعوا بيُوسُف أذنّبوا، فكانوا أنبياء؟! (١١).

انبياء؟! "ه. ٢٤/٥٣٥٥ - عن نَشيط، عن رجلٍ، عن أبي عبدالله (على السلام) قال: سألتُه، أكانَ وُلدُ يَعقوب انبياء؟ قال: ولا، ولا بَرَرَة أَتقِياء، كيف يكونون كذلك وهم يقولون ليعقوب: ﴿ تَاللهِ إِنَّكَ لَفِي ضَلالِكَ ٱلْقَدِيم

٢٥/٥٣٥٦ ـ عن مُقَرِّن، عن أبي عبدالله (عليه السلام) قال: «كتَب عزيزٌ مِصْرَ إلى يعقوب: أمَّا بعد فهذا ابنُك يُوسُف اشترَيتُه بِثَمَنٍ بَخْس دراهِمَ مَعدودةٍ واتّخَذتُه عَبْداً، وهذا ابنُك بنْبامِين أَخَذتُه، قد سَرق واتّخَذتُه عبداً ـ

۲۰ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۱۹۴ /۷۳.

٢١ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٩٤/١٩٤.

۲۲ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۱۹۶/۷۰.

٢٣ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٩٤/٧٦.

<sup>(</sup>١) قال المجلسي (رحمه اف): استفهام على الإنكار، البحار ١٢: ٣١٦.

۲٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٩٥/٧٧.

۲۵ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۱۹۵ /۷۸.

قال ـ فما وَرَد على يعفوبَ شيءٌ أَشَدٌ عليه من ذلك الكتاب، فقال للرَّسول: مكانَك حتَّى أَجيبَه، فكتَب إليه يعقوب:

أمّا بعد، فقد فَهِمْتُ كتابَك بأنّك أخذتَ ابني بِثَمَنٍ بَخْسِ واتّخَذْتَه عَبْداً، وأنّك اتّخَذْتَ ابني بِنْيامين وقد سرَق فاتّخَذْتَه عَبْداً، فإنّا أهلُ بيتٍ لانسرِق، ولكنّا أهلُ بيتٍ نُبتَلى، وقد ابتّلي أبونا إبراهيمُ بالنار، فوقاه الله، وابتّلي أبونا إبراهيمُ بالنار، فوقاه الله، وابتّلي أبونا إسحاق بالذَّبح، فوقاه الله، وانّي قد ابتّليتُ بِذَهابِ بَصَري، وذَهاب ابنيَّ، وعَسى الله أن يأتِيني بهم جميعاً».

قال: «فلمًا ولَى الرسولُ عنه، رفّع يَده إلى السَّماء، ثمّ قال: ياحَسَن الصُّحْبَة، ياكريم (1) المَعونة، يا خَير كلمة (1)، اثنني بِرُوح وفَرج من عندِك . قال . فهبَط عليه جَبْرَئيل، فقال ليعقوب: ألا أعلِمُك دَعَواتٍ يَرُدُّ الله بها بَصْرَك، ويَرُدّ عليك أبنَيْك؟ فقال: بلى. فقال: فل: يا مَنْ لا يَعلمُ أحدٌ كيفَ هو وحَيْثُ هو وقُدرتَه إلا هو، يا مَنْ سَدُ الهَواء بالسَّماء، وكبَس الأرضَ على الماء، واختار لنفسِه أحسَنَ الأسماء، اثنني بِرَوحٍ منكِ وفَرَحٍ من عندِك. فما انفجَر عَمود الصُّبح، حتى أني بالقَميص، فطرح على وَجْهِه، فردً الله عليه بَصَرَه ورَدٌ عليه وُلدَه».

٢٦/٥٣٥٧ - عن أبي بتصبر، عن أبي جعفر (عبد السلام) - عاد إلى الحديث الأوّل الذي قطعناه (١): الهوقال لا تغريب عَلَيْكُمُ الْيَوْمَ يَغْفِرُ اللهُ لَكُمْ ، ﴿ اَذْهَبُوا بِقمِيصِى هَذَا ﴾ الذي بَلَّتهُ دُموعُ عَيني ﴿ فَالْقُوهُ عَلَى وَجْهِ أَبِى يَأْتِ بَصِيراً ﴾ لو قَدْ شم بريحي ﴿ وَأَتُونِى بِأَهْلِكُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ وردّهم إلى يعقوب في ذلك البوم، وجهّزهم بجميع ما يَحتاجون إليه، فلما فَصَلَت عِبرُهم من مِصْر، وجَد يَعقوبُ رِيحَ يُوسُف، فقال لِمَن بِحَضْرَتهِ من وُلده: ﴿ إِنِّى لاَجِدُ رِيحَ يُوسُف، فقال لِمَن بِحَضْرَتهِ من وُلده: ﴿ إِنِّى لاَجِدُ رِيحَ يُوسُف، فقال لِمَن بِحَضْرَتهِ من وُلده: ﴿ إِنِّى لاَجِدُ رِيحَ يُوسُف، فقال لِمَن بِحَضْرَتهِ من وُلده: ﴿ إِنِّى لاَجِدُ رِيحَ يُوسُف، فقال لِمَن بِحَضْرَتهِ من وُلده: ﴿ إِنِّى لاَجِدُ رِيحَ يُوسُف، فقال لِمَن بِحَضْرَتهِ من وَلده .

قال: «وأقبَل وُلدُه يَحُنُون السَّير بالقميص، فَرَحاً وشُروراً بما رأوا من حالِ بُوسُف، والمُلكِ الذي أعطاه الله، والعِزّ الذي صاروا إليه في سُلطانِ بُوسُف، وكان مَسيرُهُم من مِصْرَ إلى بَلَدِ يعقوبِ نسعة أيّام، فلمّا أن جاء البَشير، ألقى القميصَ على وَجُهِه فارتَدّ بصبراً، وقال لهم نما فعّل بنيامين؟ قالوا: خَلفناهُ عند أخيه صالِحاً. قال فحَمِدَ الله يعقوبُ عِند ذلك، وسجَد لرّبه سَجْدَة الشُكرِ، ورجّع إليه بصره، وتَقَوَّم له ظهره، وقال لؤلده: تَحمَّلوا إلى بُوسُف في يَومِكم هذا بأجمَعِكم. فساروا إلى بُوسُف و مَعَهُم يعقوب وخالَة بُوسُف (ياميل) فأحَنُوا السَّير فَرّحاً وسُروراً، فساروا إلى مُوسُف و مَعَهُم يعقوب وخالَة بُوسُف (ياميل) فأحَنُوا السَّير فَرّحاً وسُروراً، فساروا يسعة أيّام إلى مِصْره.

٢٧/٥٣٥٨ ـ الشبخ، في (أماليه): قال: أخبَرنا جماعة، عن أبي المُفَضّل، قال: حدَّثني محمَّد بن جعفر بن رَباح الأشجعَيّ، قال: حدَّثنا عَبَاد بن يعقوب الأسَديّ، قال: أخبرنا أرطاة بن حبيب، عن زياد بن المُنذِر، عن أبي جعفر محمّد بن على المباهر، قال: «لمّا أصابَت امرأة العزيز الحَاجَةُ، قيل لها: لو أتبتِ يُوسُف؟ فشاورَتْ في

<sup>(</sup>١) في البحار ١٢: ٢٢٨/٣١٦ نسخة بدل: ياكثير.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: يا خيراً كُلَّهُ.

٢٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٧٩/١٩٦.

<sup>(</sup>١) الحديث (١٣) من تفسير عذه الآيات.

٢٧ \_ الأمالي ٢: ٧١.

ذلك، فقبل لها: إنا نَخَافُه عليك، قالت: كلا، إلَي لا أخافُ مَنْ يَخافُ الله. فلمّا دَخَلَتْ عليه فَرأته في مُلكِه، قالت: الحَمْدُ لله الذي جعل العَبيدَ مُلوكاً بطاعَتِه، وجَعل المُلوكَ عَبيداً بمعْصِيَتِه، فتزوَّجها فوَجَدها بِكراً، فقال لها: أليسِ هذا أحسَن، أليس هذا أجْمَل؟ فقالت: إلَي كنتُ بُليِتُ منك بأربَعِ خِلال، كنتُ أجمَلَ أهلِ زَماني، وكنتَ أجمَلَ أهل زَمانِك، وكنت بِكْراً، وكان زَوجي عِنْيناً.

بسم الله الرحمن الرحيم، من يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم خليل الله عزّ وجلّ إلى عزيز آل فِرْعَون: سلامً عليك، فإنّي أحمَدُ الله إليك الذي لا إله إلّا هو. أمّا بعد، فإنّا أهلُ بيتٍ مُولَعة بنا أسبابُ البلاء، كان جَدّي إبراهيم اعبدالسلام) ألقي في النار في طاعة ربّه، فجعَلها الله عزّ وجلّ عليه بَرُدا وسَلاماً، وأمر الله جَدّي أن يَذبَح أبي، فقداه بما قداه به، وكان لي ابن وكان من أعزّ الناس عليّ، فقدتُه، فأذْهَب حُزْني عليه تُورَ بَصري، وكان له أخّ من أيّه، فكنتُ إذا ذَكرْتُ المفقوح ضَمَتْ أخاه هذا إلى صَدري، فيَذهب عني بعضُ وَجدي، وهو المتحبوسُ عِندَك في السَرقِة، فإنّي أشهِدُك أنّي لم أشرق ولم ألِدْ سارِقاً. فلمّا قرأ يُوسُف الكِتاب، بَكى وصاح، وقال: ﴿آذُهَبُواْ فِي السَرقِة، فإنّي أشهِدُك أنّي لم أشرق ولم ألِدْ سارِقاً. فلمّا قرأ يُوسُف الكِتاب، بَكى وصاح، وقال: ﴿آذُهَبُواْ فِي بِأَهْلِكُمْ أَجْمَعِينَ ﴾،

۲۸/۵۳۵۹ وعنه، قال: أخبَرنا جماعة، عن أبي المُفَضّل، قال: حدّ ثنا أحمد بن محمّد بن عبدالخالق، قال: حدّ ثنا أبو هَمَّام الوليد بن شُجاع السَّكونيّ، قال: حدّ ثنا مَخْلَد بن الحسين، بالمِصّيصة (۱)، عن موسى بن سعيد (۱) الرَّقاشيّ، قال: لمّا قَدِم يَعقوبُ على يُوسُف (طبهالسلام)، خرَج يُوسُف (طبهالسلام) فاستقبله في موكِبه، فمرّ بامرأةِ العزيز وهي تَعْبُد في غرفةٍ لها، فلمّا رأته عَرَفته، فناهَ تُهُ بصّوتِ حزين: أيّها الذاهِبُ (۱)، طالما أحزَنْتني، ما أحسَن التَعوى، كيف حرّرتِ العبيد! وما أقبَح الخطيئة، كيف عَبُدَتِ الأحرار!

قال: «لأنَّ قلَبَ الشاتِّ أرَقُّ من قلبِ الشّيخ، وكانت جنايةٌ وُلدٍ يعقوب على يُوسُف، وجِنايَتُهم على يعقوب

۲۸ ـ الأمالي ۲: ۷۲.

<sup>(</sup>١) وهي بلدةٌ كبيرةٌ على ساحل بحر الشام. أنساب السمعاني ٥: ٣١٥، تهذيب التهذيب ١٠: ٧٢.

<sup>(</sup>٢) لعلَّه تصحيف موسى بن عُقبة، أنظر تَهذيب التهذيب ١٠: ٧٢.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: الراكب.

٢٦ - علل الشرائع: ١/٥٤.

إنّماكانت بجِنايتهم على يُوسُف، فبادرَ يُوسُف إلى العَفو عن حقِّه، وأخّر يعَفوبُ العَفْوَ لأنّ عفْوَه إنّماكان عن حقّ غيره، فأخّرَهم إلى السَّحَر ليلة الجُمُعة،

٣٠/٥٣٦١ نفع إلى السَّماء فقال: يا حَسَن الصُّحبة، يا كريم المعَونة، ياخَيْرَ كلمة (")، إثتني برَوْح منك وفَرَجٍ من يعقوب، رفع عندِك. فهبَط عليه جَبْرَئيل (عه السلام) فقال: يا يعقوب، ألا أُعلَّمُكَ دَعُواتٍ يَرُدَّ الله عليك بَصَرَك وأبنيك؟ قال: نعم. عندِك. فهبَط عليه جَبْرَئيل (عه السلام) فقال: يا يعقوب، ألا أُعلَّمُكَ دَعُواتٍ يَرُدَّ الله عليك بَصَرَك وأبنيك؟ قال: نعم. قال: قل: يا من لا يَعلم أُحدَّ كيف هو إلا هو، يا من سَدَ (" السَّماء بالهواء، وكبسَ الأرضَ على الماء، واختار لنفسِه أُحسَنَ الأسماء، اثتني بِرَوحٍ منك وفرجٍ من عِندك. قال: فما أنفَجُر عمودُ الصُبح، حتى أني بالقَميص فطُرح عليه، وردَّ الله عليه بَصَرَه ووُلدَه،

قال: وولمًا أمر المَلِكُ بحَسِ يُوسُف في السِجن، ألهمَه الله تأويل الرُوْيا. فكان يُعبَر لأهلِ السِجن، فلمًا سأله الفَتَيان الرُوْيا: وعَبَر لهما، وقال للَّذي ظَنَ أَنَه ناج منهما: ﴿ آذْكُونِي عِندَ رَبِك ﴾ (1). ولم يَفزَعُ في تلك الحَالةِ إلى الله، فأوحى الله إليه: مَنْ أراك الرُوْيا التي رأيتَها؟ قال يُوسُف: أنت ياربّ. قال: فمَن حبَّبك إلى أبيك؟ قال: أنت يا ربّ. قال: فمَن علَّمك الدُعاء الذي دَعَوت به حتى ربّ. قال: فمَن علَّمك الدُعاء الذي دَعَوت به حتى جعَلتُ لك من الجُبّ فَرَجاً؟ قال: أنت يا ربّ. قال: فمَن أنطق لسانَ الصَّبي بُعذُرِك؟ قال: أنت يا ربّ. قال: فمَن ألهمَك تأويلَ الرُوْيا؟ قال: أنت يا ربّ. قال: فكيف استَعَنْتَ بغيري ولم تَسْتَعِنْ بي، وأمّلتَ عبداً من عبيدي ليذكّرَك إلى مَخلوقٍ من خَلقى وفي فَبَضتى، ولم تَفْزَعُ إلى ؟ فالبَثِ في السِجن بِضعَ سِنين.

فقال يُوسُف: أسألك بحقِ آبائي عليك إلا فرّجتَ عنى فأوحى الله إليه: يا يُوسُف وأيُّ حيِّ لآبائك علي، إن كان أبوك آدم، خلقتُه ببَدي، ونفَختُ فيه من رُوحي، وأسكنتُه جنّتي، وأمَرتُه أن لا يقرّب شجرةُ منها، فعصاني وسألني فتُبتُ عليه وإن كان أبوك نُوح، انتَجَبْتُه من بين خُلقي، وجَعلتُه رسولاً إليهم، فلمّا عَصَوا دَعاني فاستَجبْتُ له فأغرقتُهم وأنجيتُه ومن معه في القُلك، وإن كان أبوك إبراهيم، اتّخَذْتُه خَليلاً، وأنجيتُه من النار، وجعَلتُها عليه برداً وسَلاماً، وإن كان أبوك يعقوب، وهبَتُ له اثني عَشَر وَلَداً، فغبَبتُ عنه واحداً، فما زال يَبكي حتى ذَهَب بصَرُه، وقعَد على الطريق يَشكوني إلى خَلقى، فأيُّ حقّ لآبائك على؟

قال «فقال له: جَبْرَئيل يا يُوسُف، قُل: أسأ لُكَ بَمنِك العظيم، وإحسانِك (٥) القديم، ولطفِك العَميم، يا رحمن يا رحيم. فقالها، فرأى المَلِكُ الرُوبا فكان فَرَجُه فيهاء.

٣٠ ـ تفسير القمي ١: ٢٥٢.

<sup>(</sup>١) الحديث (٥) من تفسير هذه الآيات.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: يا خيرأكله.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: شيّد.

<sup>(</sup>٤) يوسف ١٢: ٤٢.

<sup>(</sup>٥) في المصدر: وسلطانك.

٣١/٥٣٦٢ قال عليّ بن إبراهيم: وحدّثني أبي عن العباس بن هلال، عن أبي الحسّن الرضا (طبه السلام) قال: وقال السّجّان ليُوسُف: إنّي لأحِبُك، فقال يُوسُف: ما أصابني بلاءً إلّا مِنَ الحُبّ، إن كانت عمّني أحبَّنني، سرّقتني. وإن كان أبي أحبَّني، حبّستني،

ثمّ قال: ووشكا يُوسُف في السِجن إلى الله تعالى، فقال: ربّ بماذا استَحقَقْتُ السِجنَ؟ فأوحى الله إليه أنت اختَرْتَه حين قُلت: ﴿ رَبِّ ٱلسِّجْنُ أَحَبُّ إلى مِمَّا يَدْعُونَنِي إلَيْهِ ﴾ (١) هلا قلتَ: العافِيَةُ أَحَبُ إليّ ممّا يَدعونَني إليه؟».

٣٢/٥٣٦٣ قال عليّ بن إبراهيم: وحدّ ثني أبي عن الحسن بن محبوب، عن الحسن بن عُمارة، عن أبي سيّار، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: الما طرّح إخوة يُوسُف يُوسُف في الجُبّ، دخل عليه جَبْرَ ثيل وهو في الجُبّ فقال: يا غُلام، من طَرَحك في هذا الجُبّ؟ فقال له يُوسُف: إخوتني، لمَنزِلَتي من أبي حَسَدوني، ولذلك في الجُبّ طرّحوني، قال: فتُحِبُ أن تَخرُجَ منها؟ فقال له يُوسُف: ذلك إلى إله إبراهيم وإسحاق ويعقوب، قال: فإنّ إله إبراهيم وإسحاق ويعقوب، قال: فإنّ إله إبراهيم وإسحاق ويعقوب، قال: فإنّ إله إبراهيم وإسحاق ويعقوب يقول لك، قل: اللهم إنّي اسألك فإنّ لك الحَمدَ كلّه، لا إله إلا أنت الحنّان المنّان، بديع السماوات والأرض، ذو الجّلال والإكرام، صلّ على محمّد وآلِ محمّد، واجعَل لي من أمري فَرَجاً ومَخْرَجاً، والرُقني من حيث أحتسبُ ومن حَيث لا أحتسِب. فدعا ربّه، فجعل الله له من الجُبّ فَرَجاً، ومن كيد المرّأةِ مَخْرَجاً، وآناه مُلكَ مِصْرَ من حيثُ لا يَحتَسِب».

المساعيل السَّرَاج، عن بِشْر بن جعفر، عن مُعَضَّل بن عَمْر عن أبي عبدالله (طهالله) قال: سَمِعتُه يقول: وأندري ما السَرَاج، عن بِشْر بن جعفر، عن مُفضَّل بن عَمْر عن أبي عبدالله (طهالله) قال: سَمِعتُه يقول: وأندري ما كانَ قَميصُ يوسُف (طهالله)؟ قال: قلتُ: لا. قال: وَإِنَّ إبراهيم (طهالله) لمّا أُوقِدَتُ له النّار، أناه جَبْر ثيل (طهالله) بنوبٍ من ثياب الجنّة فألبَسه إيّاه، فلم يَضُّرُه مَعَه حَرِّ ولا بَرْد، فلمّا حضر إبراهيم المَوتُ جعله في تَميمة (اوعلقه على إسحاق، وعلّقة إسحاق على يعقوب، فلمّا وُلِد بُوسُف (طهالله)، علّقه عليه فكان في عَضُدِه حتَّى كان من أمرِه ماكان، فلمّا أخرَجه يُوسُف بِمِصْرَ من التَميمة، وجَد يعقوبُ رِيحَه، وهو قوله: ﴿ إِنِّي لَا جِدُ رِيحَ يُوسُفَ لَوْ لاَ أَنْ تُفَيِّدُونِ ﴾ فهو ذلك القميص الذي أنزله الله من الجنّة».

قلت: مُحِيلت فِداك، فإلى من صار ذلك الفَميصُ؟ قال: «إلى أهلِه ـ ثمّ قال ـ كلُّ نبيٌّ وَرَّث عِلماً أو غيره فقد انتهى إلى محمّد (مقراة عليه والد)» (٢).

٣١ ـ تفسير القمى ١: ٣٥٤.

<sup>(</sup>۱) يوسف ۱۲: ۲۳.

٣٢ ـ تفسير القمى ١: ٢٥٤.

۲۳\_الكافي ۱: ۱۸۱/٥.

<sup>(</sup>١) التَّميمةُ: عُودَةٌ تُعلَّق على صِغار الانسان مخافة العين. ومُراده هنا الخرقة التي تُوضع فيها التميمة.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: آل محمد (من الدعب واله).

وروى محمّد بن الحسن الصفّار في (بَصائِر الدَّرَجات) هذا الحديث، عن محمّد بن الحسين، عن محمّد بن المساعيل، عن أبي إسماعيل السّرّاج، عن بشر بن جعفر، عن مُفضَّل الجُعْفيّ، عن أبي عبدالله (على السرّاج) مثله (المساعيل السّرّاج) مثله المُفضَّل الجُعْفيّ، عن أبي عبدالله (على السّرّاج) مثله عن ورواه أيضاً ابن بابوّيه: في (العِلل) هكذا: حدّثنا المُظفَّر بن جعفر بن المُظفَّر العَلَويّ (منهاه على) قال: حدّثنا المحمّد بن محمّد بن عيسى، عن العبّاس بن جعفر بن محمّد بن عيسى، عن العبّاس بن معروف، عن عليّ بن مَهْزِيار، عن محمّد بن إسماعيل السّرّاج، عن بِشْرِ بن جعفر، عن مُفضَّل الجُعْفيّ، عن أبي عبدالله (عب الله) قال: سمِعتُه بقول: وأتدري ماكان قميصٌ بوسُف؟، وذكر مِثلَه (١٠).

٣٤/٥٣٦٥ - ابن بابَوَيه، قال: حدّثنا المُظفَّر بن جعفر بن المُظفَّر العَلويّ (رسيه عنه)، قال: حدّثنا جعفر بن محمّد بن مسعود، عن أبيه، عن محمّد بن نصير، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن العبّاس بن معروف، عن عليّ بن مَهْزِيار، عن الحسين بن سعيد، عن إبراهيم بن أبي البِلاد، عمَّن ذكره، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله) قال: دكان القميص الذي أُنزِل به على إبراهيم من الجنّة في قصّبة من فِضّة، وكان إذا لبِس كان واسِماً كبيراً، فلمّا فَصَلُوا بالقميص، ويعقوبُ بالرّمْلة ويُوسُف بمصر، قال يعقوب: ﴿إِنّي لاَجِدُ رِيحَ يُوسُف عنى رِيحَ الجنّة حين فَصَلُوا بالقَميص لإنّه كان مِن الجنّة.

٣٥/٥٣٦٦ ـ وعنه، قال: حدّثنا أبي (رمراد مد)، قال: حدّثنا عليّ بن إبراهيم بن هاشم، عن أبيه، عن محمّد بن أبي عُمَيْر، عن حَفْص أخي مُرّازِم، عن أبي عبدالله (عبد الله عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَمَّا فَصَلَتِ ٱلْعِيرُ قَالَ أَبُوهُمْ إِنِي عُمَيْر، عن حَفْص أخي مُرّازِم، عن أبي عبدالله (عبد الله عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَمَّا فَصَلَتِ ٱلْعِيرُ قَالَ أَبُوهُمْ إِنِي كُلَّ عِدُ لِيحَ يُوسُفَ لَوْ لَا أَن تُفَيِّدُونِ ﴾ .

قال: دو جَد يعقوب ربحَ قميص إبراهيم حين فَصَلْتِ الْعِيرِ من مِصْرَ وهو بفلسطين.

٣٦/٥٣٦٧ عليّ بن إبراهيم: عن أبيه، عن عليّ بن مُهْزِيار، عن إسماعيل السرّاج، عن يُونُس بن يعقوب، عن المُفَضَّل الجُعْفيّ، عن أبي عبدالله (مداله (مداله)، قال: وأخيرني ماكان قميص يُوسُف؟، قلت: لا أدري.

قال: «إنّ إبراهيم لمّا أوقدت له النار، أناه جَبْرَتيل بنوبٍ من نياب الجنّة فألبَسَه إياه، فلم يُصِبه معه حرَّ ولا بَرد، فلمّا حضر إبراهيم الموت، جعله في تميمة وعلّقه على إسحاق، وعلّقه إسحاق على يعقوب، فلمّا وُلد ليعقوب يُوسُف، علّقه عليه فكان في عُنُقِه، حتَى كان من أمره ماكان، فلمّا أخرج يُوسُف القميص من التّميمة، وجد يعقوب ربحة، وهو قوله: ﴿إِنِّى لَأَجِدُ رِبحَ يُوسُفَ لَوْ لَآ أَن تُفَيِّدُونِ ﴾ وهو ذلك القميص الذي أنزِل من الحنّة».

قلت له: مُعلت فداك، فإلى من صار ذلك القميص؟ فقال: «إلى أهله ـ ثمّ قال ـكلّ نبيّ ورّت علماً أو غيره

<sup>(</sup>٣) بصائر الدرجات: ٢٠٩/٥٨.

<sup>(</sup>٤) علل الشرائع: ٢/٥٣.

٣٤ ـ علل الشرائع: ١/٥٣.

٢٥ ـ علل الشرائع: ٣/٥٣.

٣٦ ـ تفسير القمى ١: ٢٥٤.

فقد انتهى إلى محمّد (عليه والعالم) .. وكان يعقوب بفلسطين وَفصَلتِ العِيرُ من مِصْرَ فوجَد يعقوبُ ريحَه، وهو من ذلك القَميصِ الذي أخرِج من الجنّة ـ ونحنُ وَرَثتُه (مله عبه واله).

٣٧/٥٣٦٨ - محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن محمّد بن الحسين، عن ابن أبي نَجُران، عن فَضالة بن أيوب، عن سَدير الصَّيرفي، قال: سَمِعت أبا عبدالله (مله السلام) يقول: «إنّ في صاحِب هذا الأمر شَبَهاً من يُوسُف (عله السلام)». قال: قلتُ له: كأنّك تَذكرُ حياتَه أو غَيبَته؟

قال: فقال لي: دوما تُنِكرُ من ذلك هذه الأُمَّة أشباهُ الخَنازير؟ إنَّ إخوةَ يُوسُف (مله السلام)كانوا أسباطاً أولادَ الأنبياء، تاجَروا يُوسُفَ وبايَعوه وخاطَبوه وهم إخوتُه وهو أخوهم، فلم يَعرِفوه حتَّى قال: أنا يُوسُف، وهذا أخي، فما تُنكِر هذه الأُمَّةُ المَلعونةُ أن يفَعَل اللهِ عزَّ وجلَّ بحُجّتِه في وَقْتٍ من الأوقات كما فَعل بيُوسُف (مله السلام)؟؟

إِنَّ يُوسُف (طه السلام) كان إليه مُلكُ مِصْر، وكان بَينَه وبَين والدِه مَسيرةٌ ثمانية عشر يوماً، فلو أراد أن يُعلِمه لقدَر على ذلك، لقد سارَ يعقوبُ (طه السلام) ووُلدُه عند البشارة تسعةِ أيّام من بَدُوهِم إلى مِصْر، فما تُنْكِرُ هذه الأمّة أن يَفعل الله عزّ وجلّ بحُجّنه كما فعَل بيُوسُف؟ أن يَمشي في أسواقِهم، وَيطا بُسُطَهم، حتّى يأذن الله في ذلك له، كما أذِن ليُوسُف، قالوا: ﴿ أُونَكَ لَأَنتَ يُوسُفُ قَالَ أَنَا يُوسُفُ ﴾ ؟٤.

٣٨/٥٣٦٩ ـ وعنه: عن عدّةٍ من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن شَريف بن سابق، عن الفَضْل بن أبي قُرّة، عن أبي عبدالله (بب السلام) قال: وقال رسولُ الله (منى الدمار): خيرُ وقتٍ دَعَوْتُم الله عزّ وجلَ فيه الأسحار، وتَلا هذه الآية في قولِ يعقوب (عبد السلام): ﴿ سَوْفَ آسْتَيْفِيرُ لَكُمْ رَبِّي ﴾ قال: أخّرهُم إلى السَحَر».

وقد مرّ أيضاً حديثُ إسماعيل بن الفَضْلِ الهَاشِميّ، عن الصادق (عليه السلام) في معنى ذلك (١).

٤٠/٥٣٧١ - الطَّبَرُسِيّ: عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: ووَجَد يَعَقُوبُ رِيَح قَميص ِ يُوسُفَ حين فَصَلَتِ العِير مِن مِصْرَ وهو بفِلَسطِين، مِن مَسيرة عَشْر ليال.

۲۷ ـ الكافي ۱: ۲۷۱/۱.

۲۸ \_الكافي ۲: ۲۱/۲۶.

٣٩ ـ من لا يحضره الفقيه ١: ١٢٤٠/٢٧٢.

<sup>(</sup>١) تقدّم في الحديث (٢٩) من تفسير هذه الآيات.

٠ ٤ ـ مجمع البيان ٥: ٤٠٢.

١٤ - تفسير القمي ١: ٣٥٥.

<sup>(</sup>١) المتقدّمة في الحديث (٣٦) من تفسير هذه الآيات.

سورة يوسف (۱۲) ...... (۱۲) .... (۱۲) ... (۱۲) ... (۱۲) ... (۱۲)

أَسْتَغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا إِنَّاكُنَا خَاطِئِينَ \* قَالَ سَوْفَ أَسْتَغْفِرُ لَكُمْ رَبِّيَ إِنَّهُ هُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحيمُ ﴾ قال: أخرهُم إلى السَّحَر، لأنَّ الدُعاء والإستِغفار فيه مُستجاب.

فلمًا وافى يعفوبُ وأهلُه وؤلد، مِصْر، فعَد يُوسُف على سَريره، ووَضع تاجَ المُلكِ على رأسه، فأراد أن يَراه أبوه على تلك الحالة، فلمًا دخل أبوه لم يَمْمُ له، فخرّوا له كلُهم سُجّداً، فقال يُوسُف: ﴿ يَـٰٓأَبَتِ هَذَا تَأْوِيلُ رُءْيَاىَ مِن قَبْلُ قَدْ جَعَلَهَا رَبِّى حَقَّاً وَقَدْ أَحْسَنَ بِيَ إِذْ أَخْرَجَنِى مِنَ ٱلسِّجْنِ وَجَاءَ بِكُم مِنَ ٱلْبَدْوِ مِن بَعْدِ أَن نَّزَعَ ٱلشَّيْطَانُ بَيْنِي وَبَيْنَ إِخْوَتِيْ إِنَّ رَبِّى لَطِيفٌ لِّمَا يَشَاءُ إِنَّهُ هُوَ ٱلْعَلِيمُ الحَكِيمُ ﴾ .

عليّ بن موسى مسائل، فعرّضها على أبي الحسن المهالسلام، وكان أحدُها: أخبرْني عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَرَفَعَ عليّ بن موسى مسائل، فعرّضها على أبي الحسن المهالسلام، وكان أحدُها: أخبرْني عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَرَفَعَ أَبَوَيْهِ عَلَى ٱلْعَرْشِ وَخَرُّواْ لَهُ شُجَّداً﴾ أسَجَد يَعقوبُ ووُلدُه لِيُوسُف وهُم أنبياء؟

فأجاب أبو الحسن اعبه علامه: وأمّا سُجودُ يعقوبَ ووُلدِه لَبُوسُف، فإنّه لم يَكُنُ لبُوسُف، وإنّما كان ذلك منهم يعقوبَ ووُلدِه طاعةً لله، وتحبّةً لبُوسُف، كما كان السُّجودُ من الملائكةِ لآدمَ ولم يَكُن لآدم، وإنّما كان ذلك منهم طاعةً لله وتحبّةً لآدم، فسجَد يعقوبُ وولدُه وسجَد يوسُفُ معهم شكراً لله تعالى لاجتِماع شملِهم، ألم تَرَ أنّه يقول في شُكرِه ذلك الوقت: ﴿ رَبِّ قد ءَاتَيْتَنِي مِنَ ٱلْمُلْكِ وَعَلَّمْتَنِي مِن تأْدِيلِ ٱلْأَحَادِيثِ فَاطِرَ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرضِ أنتَ وَلِيِّي فِي ٱلدُّنْيَا وَ ٱلْأَخِرَةِ تَوَ فَنَّى مُسْلِماً وَٱلْحِقْنِي بِالصَّالِحِينَ ﴾.

فنزَل عليه جَبْرَئيل، فقال له: با يُوسُف، أخْرِج يَدَك، فأجرَجها فخرَج من ببن أصابعِه نُورٌ، فقال: ما هذا النُور، يا جَبْرَئيل؟ فقال: هذه النُبوَّة، أخرجها الله من صليك لإنك لم تَثُم لأبيك. فحَطَ الله نُورَه، ومَحا النبَوة من صليك لإنك لم تَثُم لأبيك. فحَطَ الله نُورَه، ومَحا النبَوة من صليه، وجعلها في وُلدِ لاوي أخي يُوسُف، وذلك لأنهم لما أرادوا قَتْل يُوسُف قال: ﴿ لاَ تَقْتَلُواْ يُوسُف وَأَلقُوهُ فِي عَلَاتِ النَّجَبِ ﴾ (١) فشكر الله له ذلك، ولما أرادوا الله يُرجعوا إلى أبيهم من مِصْرَ وقد حَبَس يُوسُفُ أخاه، قال: ﴿ فَلَنَ أَبْرَحَ ٱلْأَرْضَ حَتَّى يَأْذَنَ لِي أَبِي أَوْيَحْكُم آلله لِي وَهُو خَيْرُ ٱلْحَاكِمينَ ﴾ (١) فشكر الله له ذلك، فكان أنبياء ﴿ فَلَنَ أَبْرَحَ ٱلْأَرْضَ حَتَّى يَأْذَنَ لِي أَبِي أَوْيَحْكُم آلله لي وَهُو خَيْرُ ٱلْحَاكِمينَ ﴾ (١) فشكر الله له ذلك، فكان أنبياء بني إسرائيل من وُلدِ لاوي، وكان موسى من وُلدِه، وهو موسى بن عِمران بن يصهر بن واهث بن لاوي بن يعقوب ابن إسحاق بن إبراهيم.

فقال يعقوب لا ينه: يا تُنيَ أَخْيِرني ما فعَل بك إخوتُك حين أخْرَجوك من عندي؟ قال: يا أبّتِ أُعفِني من ذلك. قال: فأخبرني ببَعْضِه، فقال: يا أبت، إنّهم لمّا أَذْنوني من الجُبّ قالوا: انزَعْ قميصَك. فقلت لهم: يا إخوتي، اتّقوا الله ولا تُجرّدوني. فسَلّوا عليَّ السَّكيّن، وقالوا: لئِن لم تَنْزَع لنَذْبَحنَك. فنزَعتُ القميض، فألقوني في الجُبّ عُرياناً ـ قال ـ فشَهِق يعقوبُ شَهْقَةُ وأغمي عليه، فلمّا أفاق، قال: يا بُنيّ حدِّثني فقال: يا أبّتِ، أسألُك بإله إبراهيم وإسحاق ويعقوب إلّا أعقَيتني. فأعفاه منه.

١٤ ـ تفسير القمى ١: ٣٥٦.

<sup>(</sup>۱) يوسف ۱۲: ۱۰.

<sup>(</sup>۲) یوسف ۱۲: ۸۰.

الحسن بن أبان، عن محمّد بن أوْرَمَة، عن محمّد بن أبي عُمَيْر، عن هِشام بن سالم، عن أبي عبدالله (مله السلام) قال: الحسن بن أبان، عن محمّد بن أوْرَمَة، عن محمّد بن أبي عُمَيْر، عن هِشام بن سالم، عن أبي عبدالله (مله السلام) قال: المحسن بن أبان، عن محمّد بن أوْرَمَة، عن محمّد بن أبي عُمَيْر، عن هِشام بن سالم، عن أبي عبدالله (مله السلام) قال الممّا أقبل يعقوب (مله السلام) إلى مِصْر، خرّج يُوسُف (مله السلام) ليستقبله، فلمّا رآه يوسُف، همّ بأن يَترجُّل ليتعقوب، فلمّ نظر إلى ما هو فيه من المُلْكِ فلم يَفْعَل، فلمّا سلّم على يَعقوب، نزّل عليه جَبْرَئيل (مله السلام) فقال له: يا يوسُف، إنّ الله تبارك وتعالى بقول لك: ما منعك أن تَنزِل إلى عَبدي الصالِح "ا"؟ ما أنت فيه؟ ابسُطْ بدَك. فبسطها، فخرَج من بين أصابعه نُورٌ، فقال: ما هذا، يا جَبْرَئيل؟ فقال: هذا أنّه ""لا يخرُج من صُلبك نبيّ أبداً، عقوبة لك بما صنعت بيتعقوب إذ لَمْ تَنْزِلْ إليه».

20/0٣٧٦ - نرجع إلى رواية على بن إبراهيم (١) قال: «ولمّا ماتَ العزيز - وذلك في السِنين المُجدِبة - افتَقَرتُ امراةُ العزيز واحتاجَت حتى سألت الناس، فقالوا لها: ما يضرُّك لو فَعَدْتِ للعَزيز - وكان يُوسُف يُسمّى العَزيز - فقالت: أستَحي منه، فلم يَزالوا بها حتى قعَدتْ له على الطريق فأفبَل يُوسُفُ في مَوكِبه، فقامَت إليه، وقالت: شُبحانَ مَنْ جعَل المُلوك بالمَعصِبة عبيداً، وجعَل العبيدَ بالطاعةِ مُلوكاً.

فقال لها يُوسُف: أنتِ هاتيك؟ فقالت: نعم . وكان اسمُها زَليخا . فقال لها: هل لكِ فيَّ؟ قالت: أنى! بعدما كَبرتُ، أنهزأ بي؟ قال: لا". فأمر بها، فحُولت إلى منزِله، وكانت هَرَمَة، فقال لها يُوسُف: ألستِ فعلتِ بي كذا وكذا؟ فقالت: يا نَبئَ الله، لا تَلْمَنى، فإنَى بُليتُ بِبَليّةٍ لم يُبلّ بها أحدٌ.

قال: وما هي؟ قالت: بُليتُ بِحُبِّك، ولم يَخْلُقِ اللهُ لَكَ في الدُّنيا نَظيراً، وبَليتُ " بأنّه لَمْ تَكُنْ بِمِصْرَ امرأةً

٤٢ ـ علل الشرائع: ١/٥٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: آية.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: عقبك.

<sup>11</sup> ـ علل الشرائع: ٢/٥٥.

<sup>(</sup>١) زاد في المصدر: إلَّا.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: آية.

<sup>10</sup> ـ تفسير القمي ١: ٣٥٧.

<sup>(</sup>١) المتقدّمة في الحديث (٤٢) من تفسير هذه الآيات.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: قالت: دعني بعد ماكبرت، أتهزأ بي؟ قال: لا، قالت: نعم.

<sup>(</sup>٣) في المصدر زيادة: بحُسني.

أجْمَلَ منّي، ولا أكثر مالاً منّي، نُزع عنّي مالي وذَهب عنّي جَمالي، وبُليتُ بزوج عِنّينٍ.

فقال لها يُوسُف: وما حاجُتك؟ قالت: تسأل الله أن يَرُدُ عليَّ شَبابي. فسألَ الله، فردَّ عيها شبابها، فتزوَّجَها وهي بِكْره. فالوا: إنّ العَزيزَ الذي كان زُوجَها أوّلاً كان عِنِّيناً.

عبدالله بن عبدالله بن عبدالله (مدانه)، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن إبراهيم بن هاشم، عن عبدالله بن المُغيرة، عمّن ذكره، عن أبي عبدالله (مدالله) قال: «استأذنت زَليخا على يُوسُف، فقيلَ لها: إنّا نَكرَه أن نَقدَم، بك عليه إما كان منك إليه، قالت: إنّي لا أخافُ مَنْ يَخافُ الله. فلمّا دخَلت قال: يا زَليخا، مالي أراكِ قد تغيّر لو نُكِ؟ قالت: سبُحانَ الذي جعّل الملوكَ بمَعْصِيّتهم عبيداً، وجَعل العبيدَ بطاعِتهم مُلوكاً.

قال لها: ما الذي دَعاكِ \_ يا زَليخا \_إلى ماكان منكِ؟ قال: حُسْنُ وَجُهِك، يا يُوسُف.

فقال لها: كيف لو رأيت نَبيّاً يُقالُ له محمّد (منه ه عبه واله)، يكونُ في آخِر الزّمان، أحسَنَ منّي وَجهاً، وأحسَنَ منّي خُلُقاً، وأسمَحَ منّى كفّاً؟ قالت: صَدَقْتَ.

قال: وكيف عَلِمْتِ أَنِّي صَدَقْتُ؟ قالت: لأنَّك حين ذكرتَه وقَع حبُّه في قلبي. قأوحى الله عزّ وجلّ إلى يُوسُف: أنّها قد صَدَقت، وأنيّ قد أحبَبْتُها لحبِّها مُحمّداً، فأمره الله تبارك وتعالى أن يَتَزوّجَها».

٤٧/٥٣٧٨ ـ العَيَّاشي: عن محمَّد بن أبي عُمَير، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبدالله (مله السلام) في قوله: ﴿سَوْفَ أَسْتَغْفِرُ لَكُمْ رَبِّيَ﴾.

فقال: «أخَّرَهم إلى السُّحَر ليلة الجُمُعة (١)، قال: يا ربَ، إنَّما ذَنَّبَهُم فيما بيني وبَينهم، فأوحى الله عزّ وجل: أنّي قد غَفَرْتُ لهمه.

24/0779 عن محمّد بن مسلم، عن أبي عبد الله (عد المعرفي قوله: ﴿ سَوْفَ ٱسْتَغْفِرُ لَكُمْ رَبِّي ﴾. قال: «أخّرهم إلى السَّحَر ليلة الجُمُعة».

٤٩/٥٣٨٠ عن محمد بن سعيد الأزدي، صاحب موسى بن محمد بن الرضا (عبدالله) عن موسى: أنّه فال لأخيه: إنّ بَحيى بن أكثم كتب إليه يسألُه عن مسائِل، فقال: أخيرْني عن قولِ الله: ﴿ وَرَفَعَ أَبَوَيْهِ عَلَى ٱلْعَرْشِ وَخَرُواْ لَهُ سُجّداً ﴾ أسجَد يعقوبُ ووُلدُه لِيوسُف؟

قال: فسألتُ أخي عن ذلك، فقال: «أمّا سُجود يَعقوب ووُلدِه ليوسُف، فشُكراً لله تعالى لاجتماع شَمْلِهم، ألا ترى أنّه يقول في شُكر ذلك الوقت: ﴿ رَبِّ قَدْ ءَاتَيْتَنِي مِنَ ٱلْمُلْكِ وَعَلَّمْتَنِي مِن تأوِيلِ ٱلْأَحَادِيثِ﴾ الآية ه

٤٦ ـ علل الشرائع: ١/٥٥.

<sup>1</sup>۷ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۱۹۲ /۸۰

<sup>(</sup>١) (ليلة الجمعة) ليس في المصدر.

٨١/١٩٦ - تفسير العيّاشي ٢: ١٩٦١/١٨٨

٤٩ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٩٧/٨٨.

مصر، فلمّا دخَلوا على يُوسُف في دار المُلك، اعتنق أباه فقبَّله وبَكى ورفَعه ورفَع خالَته على سَرير المُلك، ثمّ مِصْر، فلمّا دخَلوا على يُوسُف في دار المُلك، اعتنق أباه فقبَّله وبَكى ورفَعه ورفَع خالَته على سَرير المُلك، ثمّ دخل منزِلَه، فادَّمَن واكتحَل ولَبِس ثبابَ العِزَ والمُلكِ، ثمّ رجَع ("إليهم. فلمّا رأوه سجَدوا جَميعاً إعظاماً وشُكراً شه، فعند ذلك قال: ﴿ يَلْنِي وَبَيْنَ إِخُوتِي ﴾ وال ولا يتَطبُّبُ ولا يَضْحَك ولا يَمسُّ النِساء حتى جمّع الله ليعقوبَ سَمثله، وجمّع بينه وبين يَعقوبَ وإخوتِه».

٥٣٨٢ ـ ٥١/٥٣٨٢ عن الحسن بن أسباط، قال: سألتُ أبا الحسّن (عيدالله) في كَمْ دخَل يَعقوبُ من وُلدِه على يوسُف؟ قال: «في أحدَ عشرَ ابناً له»، فقيل له: أسباط؟ قال: «نعم».

وسألتُه عن يُوسُف وأخيه، أكانَ أخاه لأمِّه، أم ابن خالَتِه؟ قال: «ابنَ خالَتِه».

٥٢/٥٣٨٣ ـ عن ابن أبي عُمَير، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبدالله (على السلام) في قول الله: ﴿ وَرَفَعَ أَبَوَيْهِ عَلَى ٱلْعَرَشِ﴾ قال: «العَرْشُ: السَّريرُ».

وفي قوله: ﴿ وَخَرُّواْ لَهُ شُجَّداً ﴾ قال: ٥كان سُجودُهم ذلك عِبادةً لله،

07/0744 عن محمّد بن بِهروز، عن جعفر بن محمّد (عليها الله) قال: ﴿إِنَّ بِعقوبَ قال لَيُوسُف حيث التقيا: أخبِرْني - با بُنيَ - كيف صُنِع بك؟ فقال له يُوسُف: انظَلُق بي فأقعِدْتُ على رأسِ الجُب، فقيل لي: انزَع القّميص. فقلتُ لهم: إنّي أسألكم بوَجْهِ أبي الصَّدِّين يعقوب، لا تُبْدوا عَوْرَتي ولا تَسلِبوني قميصي، قال: فأخرَج عليّ فلانٌ السكّين. فغُشي على يعقوب، فلما أفاق، قال له يعقوب؛ حلة ثني كيف صُنع بك؟ فقال له يُوسُف: وإنّي أطالب ـ يا أبناه ـ لمّا كفّف. فكفّه.

٥٤/٥٣٨٥ عن محمّد بن مُسلم، قال قلت الأبي جعفر (عيده الله): كم عاش يعقوبُ مع يُوسُف بمِصْرَ بعد ما حَمَّع الله لِيعَقوبَ شَمَّلُه، وأراه تأويلَ رُوْيا يُوسُف الصادِقة؟ قال: «عاش حَوْلَين».

قلتُ: فمن كان يومئذِ الحُجّة لله في الأرض، يَعقوب أم يوسُف؟ قال: «كان يعقوبُ الحُجّة، وكان المُلكُ ليُوسُف، فلمّا ماتَ يعقوب حمّل يُوسُفُ عِظامَ يعقوب في تابوتٍ إلى أرضِ الشام، فدفنَه في بيت المَقْدِس، ثمّ كان يُوسُف بن يَعقوب الحُجّة».

٥٠ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٩٧/٢٨

<sup>(</sup>١) المتقدّم في الحديث (٢٦) من تفسير هذه الآيات.

<sup>(</sup>٢) في «س، ط» نسخة بدل: خرج.

٥١ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٩٧/٨٨

٥٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٩٧/٥٨

٥٣ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٩٨/٨٨

<sup>04</sup> ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٩٨/٧٨.

وهو في السّبجن ـ يا بن يعقوب، ما أشكنَك مع الخَطّائين؟ قال: جُرمي ـ قال ـ فاعترَف بجُرْمِه فأخرِج (ا واعتَرف بمجلِسه السّبجن ـ يا بن يعقوب، ما أشكنَك مع الخَطّائين؟ قال: جُرمي ـ قال ـ فاعترَف بجُرْمِه فأخرِج (ا واعتَرف بمجلِسه منها مَجْلِسَ الرّجُلِ من أهله (ا)، فقال له: أدع بهذا الدعاء: يا كبيرَ كلّ كبير، يا من لا شرَبك له ولا وزير، يا خالِق الشّمْسِ والقَمَر المُنير، ياعِصمَة المُضْطَرِ الضّرير، يا قاصِمَ كلّ جَبَار مُبير (ا)، يا مُعنّي البائِسَ الفقير، يا جابِرَ العَظْم الكسير، يا مُطلِق المُكبّلِ الأسير، أسألك بحق محمّد وآل محمد، أن تجعل لي من أمري فَرَجاً ومَخْرَجاً، وترزُقني من حيث لا أحتَسِب ـ قال ـ فلمّا أصبح، ذعا به (ا المَلِك، فخلَى سبيلَه، وذلك قوله: ﴿ وَقَدْ أَخْسَنَ بِيَ إِذْ أُخْرَجَنِي مِنَ ٱلسِّجْن ﴾ .

٥٩/٥٣٨٧ عن عبّاس بن يزيد، قال سَمِعتُ أبا عبدالله (عبد الله) يقول: ابينا رسولُ الله (مله عبداله) جالِسٌ في أهلِ بيته، إذ قال: أحّبٌ يُوسُف أن يستَوثِقَ لنفسِه، قال: فقيل: بماذا، يا رسول الله؟ قال: لمّا عزّل له عزيزُ مِصْرَ عن مِصْر، لَيِس تَوبَين جديدَين -أو قال: لطيفين (١) - وخرج إلى فَلاةٍ من الأرض، فصلّى رَكَعاتٍ، فلمّا فَرَغ رفع يدَه إلى السَّماء، فقال: ﴿ رَبِّ قَدْ ءَاتَيْتَنِي مِنَ ٱلْمُلْكِ وَعَلَّمْتَنِي مِن تَأْوِيلِ ٱلأَحادِيثِ فَاطِرَ ٱلسَّمَا وَالْأَرْضِ أنتَ وَلِيّي فِي الدَّنْيَا وَٱلْأَخِرَةِ ﴾ - قال - فهبَط إليه جَبْرَئيل، فقال له: يا يُوسُف، ما حاجَتُك؟ قال: رب ﴿ تَوَفّيني مُسْلِما وَأَلْحِقْنِي بِالصَّالِحِينَ ﴾ ، فقال أبو عبدالله (عبد الله (عبد الله عنه) الفِننَ».

٥٧/٥٣٨٨ محمّد بن يعقوب: بإسناده عن سَهْل بن زياد، عن محمّد بن عيسى، عن العبّاس بن هلال الشاميّ مولى أبي الحسن (مده سلام) عنه، قال: قلّت له: مُجعلتُ قِداك، ما أعجَب إلى الناس مَن يأكُلُ الجَشْبَ ويلبّسُ الخَشِن وينخَشَع؟

فقال: «أما عَلِمتَ أن يُوسُف (عله السلام) نبيّ إبنُ نبيّ، كان يلبَس أقبيّة الديباج مَزرورَةً بالذَّهب، ويَجلِسُ في مَجالِس آلِ فِر عوَن "" يَحكُم، فلم يَحْتَجِ الناسُ إلى لِباسِه، وإنما أحتاجوا إلى قِسْطِه، وإنما يُحتاج من الإمام في أن إذا قال صَدَق، وإذا وَعَد أنْجَز، وإذا حكم عدَل، لأنَ الله لا يُحرِّم طعاماً ولا شَراباً بامِن حَلالٍ، وإنّما حرَّم الحَرام

٥٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٩٨/٨٨٨

<sup>(</sup>١) الظاهر أنَّ الصحيح: فاعترِفْ بجُرمَكَ فاخرُجٍ.

<sup>(</sup>٣) أي مُهلِك، يُسرِف في إهلاك الناس. «أقرب الموارد ـ بور ـ 1: ٢٧».

<sup>(</sup>٤) في المصدر: دعاه.

٥٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٩٩/١٩٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: نظيفين.

٥٧ ـ الكافي ٦: ٢٥٢/٥.

<sup>(</sup>١) المراد مَلِك مِصر، وهو غير فيرعون موسى كما يُستفاد من السير.

قلَّ أوكثُر، وقد قال الله عزَّ وجلَ: ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ آللهِ آلَيْنَ أُخْرَجَ لِعِبَادِهِ وآلطَّيِباتِ مِنَ آلرِّزْقِ﴾ "أه. وقد تقدَّم هذا الحديث من طريق العَيَاشِيّ في قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَة آللهِ ﴾ (") الآية.

٥٨/٥٣٨٩ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن هارون بن مُسلم، عن مَسْعَدة بن صَدَقة، قال: دخل سُفيان النُّوريّ على أبي عبدالله عبدالله عليه فرأى عليه ثِياباً بيضاً كأنَها غِرْقِيء (١) البّيض، فقال له: إنّ هذا اللّباس ليَس من لِباسِك؟

فقال له: «اسمَع منّي وع ما أقول لك، فإنّه خيرٌ لك عاجِلاً وآجِلاً، إن أنتَ مُتَّ على السُنَّةِ والحَقّ ولم تَمُتْ على إلسُنَةِ والحَقّ ولم تَمُتْ على إلدُنيا، فأحقُ أهلِها بها على بِدْعَةٍ، أخبِرُك أنَّ رسولَ الله (سنراه عبه رقه) كان في زمانٍ مُفغِر جَدْبٍ، فأمّا إذا أقبَلتِ الدُنيا، فأحقُ أهلِها بها أبرارُها لا فُجّارُها، ومؤمنوها لامنا فِقوها، ومُسلِموها لاكْفَارُها، فما أنكرتَ يا تَوري؟ فو الله إنّني لَمّعَ ما ترّى ما أتى عليّ مُذعَقَلتُ، صباحٌ ولا مَساءَ ولله في مالي حقَّ أمرَني أن أضعَه مَوْضعاً إلّا وضّعته».

قال: وأتاه قومٌ مِمَن يُظهِرون الزُهد ويَدْعون الناسَ أَن يكونوا معهم على مِثْلِ الذيهُم عليه مِن النَفَشُف. وأظهَروا الاحتِجاجَ بينهم وبينه وسباسهم، وأبطَل حُجَنهم، وقال المبددهم، وأعلَموا - أيّها النَّفر - أنّي سَمِعتُ أبي يَروي عن آبائه (عيم العرام أنّ رسول الله (منراه عيدائه) قال يوماً: ما عجبتُ من شيءٍ كعَجَبي من العرام أنّه إن قُرِض جسَدُه في دار الدنيا بالمتقاريض كان خيراً له، وإن ملك ما بين مَشارق الأرض ومغاربها كان خيراً له، وكلَ ما يصنع الله عزّ وجلَ به فهو خيرٌ له. وأخبروني أبن أننم عن سُليمان بن داود (عيد الله عزّ وجلَ عابَ عليه ذلك، ولا الله عزّ وجلَ الله عزّ وجلَ عابَ عليه ذلك، ولا أحداً من المؤمنين، وداود النبي (عيد الله في مُلكه وَشِدة سُلطانِه، ثمّ لَم نَجِد الله عزّ وجلَ عابَ عليه ذلك، ولا أحداً من المؤمنين، وداود النبي (عيد الله في مُلكه وشِدة أصابتهم، وكان يقولُ الحقّ ويَعْمَلُ به، فلم نَجِد أحداً عليه في مُلكه أَمْ عَبْداً أَحبُ الله فَأَحبُه الله، وكان يقولُ الحقّ ويَعْمَلُ به، فلم نَجِد أحداً عابَ ذلك عليه؛ ثمّ ذي القرئين، كان عَبْداً أحبُ الله فأحبَه الله، وطوى له الأسباب، وملّكه مشارِق الأرضِ عابَ ذلك عليه؛ ثم ذي القرئين، كان عَبْداً أحبُ الله فأحبَه الله، وطوى له الأسباب، وملّكه مشارِق الأرضِ ومَغاربَها، وكان يقولُ الحقّ ويَعْمَلُ به، ثمّ لم نَجِدُ أحداً عابَ ذلك عليه؛

<sup>(</sup>r) الاعراف V: ۲۲.

 <sup>(</sup>٣) تقدّم في الحديث (١٤) من تفسير الآية (٧) من سورة الأعراف.

۸۵ ـ الكافي ٥: ٥٥ ر ١٦/١.

الغيرقى: القشرةُ الملتزقة ببياض البيض «لسان العرب عفرق ١٠٠ : ٢٨٦».

<sup>(</sup>۲) يوسف ۱۲: ۵۵.

٥٩ . . . . قصص الأنبياء للتعلمي: ١٢٤ ((نحوه)).

سورة يوسف (۱۲) .......

يُوسِّف، فلمّا حضَرَه الموتُ، أوصى إخوتَه أن يَحمِلوه إلى الشام، ويَدفُنوه مع آبائه، ثمّ استَخْلَف من بعدِه يَهودا، ثمّ روبيل، ثمّ ريالون، ثمّ شمعون، ثمّ معجز (1) ثمّ معمائيل، ثمّ دان، ثمّ لاوي، ثمّ شدخ، ثمّ خبير (1) وكان هارونُ وموسى السنتاءاله رطبها المعراء من نَسْلِ لاوي، وكان بين دُخولِ يُوسُف مِصْرَ ودُخول موسى أربعمائة سنةٍ وثمانون سنةً.

قوله تعالى:

ذَلِكَ مِنْ أَنبَاءِ ٱلْغَيْبِ تُوحِيهِ إِلَيْكَ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ أَجْمَعُوَأَ أَمْرَهُمْ وَهُمْ عَنْهَا مُعْرِضُونَ أَمْرَاهُمْ عَنْهَا مُعْرِضُونَ أَمْرَاهُمْ وَهُمْ عَنْهَا مُعْرَاقُونَ مَا إِلَى عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَهُمْ عَنْهَا مُعْرَاقُونَ مَا عَنْهُا مُعْرَاقُونَ أَمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَاللَّهُ عَلَيْكُونَ أَنْهَا عُلْعُلُونَ أَمْ عَنْهُا لَهُ عَلَاهُ عَلَيْهُ فَا مُعْرَاقُونَ مَا أَمْ عَلَيْهُمْ وَالْعُمْ عَنْهُمْ فَالْمُ عَلَيْهُمْ وَالْمُعُمْ عَنْهُمْ فَا مُعْرِضُونَ أَمْ عَنْهُا مُعْرِضُونَ أَمْ عَلَيْهُمْ وَالْمُ عَلَيْكُونُ فَا عَلَيْهُمْ فَا مُعْرَاقُونَ مُنْ أَمْ عَلَيْهُمْ إِلَا عَلَيْهُمْ فَا مُعْرَاقُونَ مُعْرَاقُونَ مُعْلَمُ عَلَيْكُمْ فَالْمُ عَلَيْكُونُ أَمْ عَلَيْكُونُ أَمْ عَلَيْكُمْ فَا عُلَالِهُ عَلَى أَلَا عَلَالُونَا عَلَالُهُ عَلَيْكُونُ أَعْلَاقُونُ أَلَاعُلُونُ أَمْ عُلُولُونُ أَمْ عُلِي عَلَى عَلَالُهُ عَلَالُهُ عَلَالُهُ عَلَالُهُ عَلَالُهُ عَلَالُهُ عَلَالُهُ عَلَالُهُ عَلَالُونُ عَلَالُهُ عَلَالُهُ عَلَالُهُ عَلَالُهُ عَلَالُونُ عَلَالُهُ عَلَا عَلَالُهُ عَلَالُهُ عَلَالُونُ عَلَالِهُ عَلَالُهُ عَلَالُهُ عَلَالُهُ عَلَالُهُ عَلَالُهُ عَلَالُهُ عَلَالُولُونَا عَلَالُهُ عَلَالُهُ عَلَالُولُولُونَا عَلَالُهُ عَلَالُهُ عَلَالُولُ عَلَالُهُ عَلَالُهُ عَلَالُهُ عَلَا عَلَالُولُولُكُولُوا عَلَالُهُ عَلَالُولُ عَلَا

١/٥٣٩١ ـ قال عليّ بن إبراهيم: ثمّ قال الله لنبيه: ﴿ ذَلِكَ مِنْ أَنبَاءِ ٱلْغَيْبِ نُوحِيهِ إِلَيْكَ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ أَجْمَعُواْ أَمْرَهُمْ وَهُمْ يَمْكُرُونَ ﴾ ثمّ قال: ﴿ وَمَا أَكْثَرُ ٱلنَّاسِ وَلَوْ حَرَصْتَ بِمُؤْمِنِينَ ﴾.

قال: وقوله تعالى: ﴿ وَكَأْيِن مِنْ ءَايَةٍ فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ يَمُرُّونَ عَلَيْهَا وَهُمْ عَنْهَا مُعْرِضُونَ ﴾ قال: الكُسوف والزَّلْزَلَة والصَّواعِق.

قوله تعالى:

# وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُمْ بِاللَّهِ إِلَّا وَهُمْ مُّشْرِكُونَ [١٠٦]

١/٥٣٩٢ ـ محمّد بن يعتوب: عن عدّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زِياد، عن يحبى بن المُبارَك، عن عبدالله ابن جَبَلَة، عن سَماعة، عن أبي بَصير، وإسحاق بن عمّار، عن أبي عبدالله (عبدالله) في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُم بِاللهِ إِلّا وَهُم مُشْرِكُونَ ﴾، قال: «يطبع الشّيطانَ من حيثُ لا يعلَم، فيُشْرِك.

٢/٥٣٩٣ ـ وعنه: عن عليّ بن ابراهيم، عن محمّد بن عيسى، عن يُونُس، عن إبن بُكَير، عن ضُرَيس، عن أبي

<sup>(</sup>١) في «س»: سجر.

<sup>(</sup>٢) في «س»: خيبر.

سورة يومف آية - ١٠٢ - ١٠٥ .

١ ـ تفسير القمي ١: ٣٥٧.

سورة يوسف آية ـ ١٠٩ ـ

۱ ـ الكافي ۲: ۲۹۲/۳.

۲ ـ الكافي ۲: ۲۹۲/۱.

عبدالله (طبهالسلام) في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُم بِاللهِ إِلَّا وَهُم مُشْرِكُونَ ﴾، قال: «شِرْكُ طاعةٍ، وليس شِرْكَ عِبادَة».

٣/٥٣٩٤ عليّ بن إبراهيم، قال: أخبرنا أحمد بن إدريس، قال: حدّ ثنا أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن موسى بن بَكْر، عن الفُضّيل، عن أبي جعفر المباسلام،، في قول الله تعالى: ﴿وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُم بِاللهِ إلّا وَهُم مُشْرِكُونَ﴾.

قال: «شِرْكَ طاعَةٍ وليس شِرْكَ عِبادَةٍ، والمَعاصي الني يَرتَكِبون فهي شِرْكَ طاعَةٍ، أطاعوا فيها الشيطانَ فأشرَكوا بالله في الطاعةِ لغيره، و ليس بإشراكِ عبادة، أن يَعْبُدوا غيّر الله».

2/0790 - العياشيّ: عن زُرارة، قال: سألتُ أبا جعفر اعبدالله، عن قولِ الله: ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُم بِاللهِ إِلَّا وَهُم مُشْرِكُونَ﴾، قال: «مِن ذلِكَ قولُ الرجُلِ: لا، وحَياتِك».

٥/٥٣٩٦ عن يعقوب بن شُعيب، قال: سألتُ أبا عبدالله (عبد المهر): ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُم بِاللهِ إِلَّا وَهُم مُشْرِكُونَ ﴾، قال: «كانوا يقولون: نُمْطَر بَنَوْءِ ("كذا، وبنَوْءِ كذا لا نُمْطَر ("). ومنهم أنَهم كانوا يأتون الكُهّانَ فيُصَدِّقونهم بما يقولون».

٦/٥٣٩٧ - عن محمّد بن الفُضيل، عن الرضا (عبدالسلام)، قال: ﴿شِرُكَ لا يُبلِّغُ به الكُفُو،

٧/٥٣٩٨ - عن زُرارة، عن أبي جعفر (مبالسلام) قال: «شِركُ طاعَةٍ، قولُ الرجل: لا والله وفلان. ولو لا الله فلان (١٠) والمعَصِية منه».

٨/٥٣٩٩ أبو بصير، عن أبي إسحاق، قال: هو قَولُ الرَجُلِ: لو لا الله وأنتَ ما فُعِل بي كذا وكذا، ولو لا الله وأنتَ ما صُرِفَ عنّي كذا وكذا، وأشباه ذلك.

٩/٥٤٠٠ ـ عن زُرارة، عن أبي جعفَرٌ و ﴿ يَكُمُ قَالَ: ٥ شِرْكُ طَاعَةٍ وَلَيْسَ بِشِرْكِ عَبَادَةٍ، والمتعاصي النسي

٣ ـ تفسير القمى ١: ٣٥٨.

٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٩٩/٠٩.

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٩٩٩/٩٩.

<sup>(</sup>١) النّوء: سُقوط نجم من المنازل في المغرب مع النجر وطلوع رقيبه من المشرق يقُابله من ساعته في كلّ ليلة إلى ثلاثة عشر يوماً، وكانت العرب تُضيف الأمطار والرياح والحرّ والبرد إلى الساقط منها، وقال الأصمعي: إلى الطالع منها في سُلطانه، فتقول: مطرنا بتّوء كذا، والجمع، أنواء ونوآن. «الصحاح \_نوأ \_ 1: ٧٩».

<sup>(</sup>٢) في المصدر: لأعطى.

٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٩٩/١٩٩.

٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٩٩/١٩٩.

<sup>(</sup>١) في «ط» والمصدر: لولا الله لو كلت فلاناً.

٨ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٩٩/١٩٩.

٩ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٩٩/١٩٩.

يَرتَكِبون ممّا أُوجَبَ الله عليها النار، شِركَ طاعةٍ، أطاعوا الشيطانَ وأشرَكوا بالله في طَاعَتِه، ولم يَكُنُ بشِرْكِ عِبادَةٍ، فيعبُدون مع الله غيرَهه.

١٠/٥٤٠١ ـ عن مالك بن عطيّة، عن أبي عبدالله (عبدالله) في قبوله: ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُم بِاللَّهِ إِلَّا وَهُم مُّشْرِكُونَ ﴾.

قال: «هو الرجُل يقول: لو لا قُلان لهَلَكُتُ، ولو لا فلان لأصَبْتُ كذا وكذا، ولو لا فلان لَضاعَ عيالي، ألا ترى أنّه قد جعَل للهِ شريكاً في مُلكهِ، يَرزُقُه ويدفّعُ عنه.

قال: قلتُ: فيقول: لو لا أنَّ الله مَنَّ عليّ بفُلان لهلَكتُ؟ قال: «نعم، لا بأس بهذا».

١١/٥٤٠٢ ـ عن زُرارة، عن أبي جعفر المهال قال: «شِرك طاعَةٍ وليس شِرُكَ عبادَةٍ في المعاصي التي يَرتكبون، فهي شِرْكَ طاعة، أطاعوا فيها الشيطان، فأشركوا في الله في طاعَةٍ غيره، وليس بإشراك عبادة أن يَعبُدوا غيره».

۱۲/٥٤٠٣ - ابن بابَوَيه، قال: حدّثنا عليّ بن أحمد بن محمّد بن عِمران الدُّقَاق (رحه الله قال: حدّثنا محمّد ابن أبي عبدالله الكوفيّ، قال: حدّثنا محمّد بن إسماعيل البَرْمَكيّ، قال: حدّثنا الحسين بن الحسن، قال: حدّثني أبي، عن حَنان بن سَدِير، قال: سألتُ أبا عبدالله اعبدالله اعبدالله والكرسيّ، وذكر الحديث إلى أن قال: هوله الأسماء الحُسْنى التي لا بُسمّى بها غيرُه، وهي التي وَصَفَها في الكتاب، فقال: ﴿ فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُوا ٱلَّذِينَ يُلْجِدُونَ فِي أَسْمَانِهِ ﴾ (١) جهلاً بغير علم، فالذي يُلجِدُ في أسمائه بغير علم، يُشرِك وهو لا يعلم، ويَكفر به وهو يظنُ أنه يُحسِن، فذلك قال: ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكْتُرُهُم بِاللهِ إلّا وَهُم مُشْرِكُونَ ﴾ فهم الذين يُلجِدون في أسمائه بغير علم، فيضعونها بغير مواضِعها».

والحديثُ بنَمامه يأتي ـ إن شاء الله تعالى ـ في قوله تعالى: ﴿ قُوَ رَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ (1) من سورة النَّمثل.

مرزخية شكية زرص بسدوى

قوله تعالى:

## قُلْ هَٰذِهِ سَبِيلِىَ أَدْعُوٓ أَ إِلَى آللهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَاْ وَمَنِ آتَّبَعَنِى وَسُبْحَانَ آللهِ وَمَا أَنَاْ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ [ ١٠٨]

١/٥٤٠٤ ـ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن ابن محبوب، عن

۱۰ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۰۰ /۹۹

۱۱ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۰۰/۸۰.

۱۱ . التوحيد: ۱/۳۲۱.

<sup>(</sup>١) الأعراف ٧: ١٨٠.

<sup>(</sup>٢) يأتي في الحديث (١) من تفسير الآية (٢٦) من سورة النمل.

سورة يوسف آية ـ ١٠٨ ـ

۱ ـ الكافي ۱: ۲۵۲/۳۵۲.

الأَحْوَل، عن سَلَام بن المُستَنبر، عن أبي جعفر (عله السلام)، في قوله تعالى: ﴿ قُلْ هَذِهِ سَبِيلِيّ أَدْعُواْ إِلَى آللهِ عَلَى الأَحْوَل، عن سَلَام بن المُستَنبر، عن أبي جعفر (عله السلام)، في قوله تعالى: ﴿ قُلْ هَذِهِ مَن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّ

٢/٥٤٠٥ - وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، قال: قال عليّ بن حسّان لأبي جعفر (عبه السلام): يا سَيَّدي، إنّ الناسَ يُنكِرون عليكَ حَداثةَ سنِّك.

فقال: «وما يُنكِرونَ من ذلك (١٠)؛ لقد قال الله عزّ وجلّ لنبيّه (منر للنعب راله): ﴿ قُلْ هَٰذِهِ سَبِيلِيَ أَدْعُواْ إِلَى آللهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَنَاْ وَمَنِ آتَبَعَنِي﴾ فوالله ما تَبِعَه إلّا عليّ (عليه السهر)، وله يسعُ سنين، وأنا ابنُ يسع سنين».

٣/٥٤٠٦ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن بكر بن صالح، عن القاسم بن بُرَيد، عن أبي عَمْرو الزُّبَيْري، عن أبي عبدالله الله الله الله الله في قوله تبارك وتعالى: ﴿قُلْ هَٰذِهِ سَبِيلِيّ أَدْعُواْ إِلَى آللهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ آتَبُعَنِي﴾.

٧٠٤٥٠٧ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّ ثني أبي، عن عليّ بن أسباط، قال: قلتُ لأبي جعفر الثاني (عليه السلام): يا سبّدي، إنّ الناسَ يُنكرون عليك حَداثةَ سِنِّك.

قال: «وما يُنكِرون عليَّ من ذلك؟ فوالله لقد قال الله لنبيّه (من ه عله والد) ﴿ قُلْ هَٰذِهِ سَبِيلِيّ أَدْعُوا إلَى اللهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ آتَبَعَنِي﴾ فما اتَّبَعهُ غيرُ عليّ رعه العمار وكان ابن يَسع سنين ـ قال ـ وأنا ابن تسع سِنين ه.

٥/٥٤٠٨ - وفي رواية أبي الجارود: عن أبلي جعفر (عليه السلام) في قوله: ﴿ قُلْ هَٰذِهِ سَبِيلِيَ أَدْعُواْ إِلَى آلَةِ عَلَىٰ بَعِيرَةٍ أَنَاْ وَمَنِ آتَبَعَنِي ﴾، فقال: «بَعني نفسُه، ومن اتّبعه عليّ بن أبي طالب (عليه السلام) (١٠).

٦/٥٤٠٩ - العَيَاشي: عن إسماعيل الجُعْفي، قال: قال أَبُو جعفر اعبد السلام: ﴿ قُلْ هَٰذِهِ سَبِيلِي أَدْعُواْ إِلَى اللهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَنَاْ وَمَن ٱتَّبَعَنِي﴾.

قال: فقال: «عليّ بن أبي طالب (عليه السلام) خاصّة، وإلّا فلا أصابّتني شَفاعَة محمّد (منّى الدعليه واله).

٧/٥٤١٠ عن عليّ بن أسباط، عن أبي الحسن الثاني (عبدالله) قال: قلتُ: جُعِلتُ فِداك، إنّهم يَقولون في

۲ ـ الكافي ۱: ۲۸/۳۱۵

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: قول الله عزّ وجلّ.

٣ ـ الكاني ٥: ١/١٤.

٤ ـ تفسير القشي ١: ٣٥٨.

٥ ـ تفسير القمتي ١: ٣٥٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: وآل محمّد (طهم السلام).

٦ أ. تفسير العيّاشي ٢: ٢٠٠ /٩٩.

٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٠٠/٢٠٠.

سورة يوسف (١٣) ......١٠٠٠........... ٢١٥

حَداثَةِ سِنَك.

قال: «ليس شيءٌ يقولون "، إن الله تعالى يقول: ﴿ قُلْ هَٰذِهِ سَبِيلِيّ أَدْعُواْ إِلَى آللهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ آتَبَعَنِي ﴾ فوالله ماكان اتبعه إلا عليّ «عليه السلام» وهو ابن تسع سنين، ومضى أبي وأنا ابن تسع سنين، فما عَسَى أن يقولوا ؟! إنَّ الله يقول: ﴿ فَلا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَيُسَلِّمُواْ تَسْلِيماً ﴾ ").

٨/٥٤١١ عن سلام بن المُستنبر، عن أبي جعفر (مله السلام) في قوله: ﴿ قُلْ هَٰذِهِ سَبِيلِيّ أَدْعُواْ إِلَى آللهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَنَاْ وَمَن آتَبَعَنِي﴾، قال: «ذاك رسول الله (مله المهادة») وعلى (عله السلام)، والأوصِياء مِن بَعدِهما».

٩/٥٤١٢ - ابن شهرآشوب: عن الباقر (عليه السلام) قال: اله قُلْ هَٰذِهِ سَبِيلِيّ ﴾ يعني نفسَ رسولِ الله (صلى اله عليه داله) وعليّاً (عليه السلام) [و] مَن تَبِعَه: آلُ محمّد».

١٠/٥٤١٣ ـ وفي رواية: «يعني بالسَّبيل عليّاً (عبـ ٤٠٠) ولا يُنالُ ما عندالله إلّا بولايته».

١١/٥٤١٤ ـ ابن الفارسي في (الروضة): قال: قال البافر عبدالسلام): ﴿ قُلْ هَٰذِهِ سَبِيلِيّ أَدْعُواْ إِلَى آفَهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَنَاْ وَمَن آتَبَعَنِي﴾. قال: ٥عليّ اتَبَعة.

1۲/0110 ـ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى بن عُبَيْد، عن يُبونُس بن عبدالرحمن، عن هِشام بن الحكم، قال: سألتُ أبا عبدالله (عبدالله) عن ﴿ سُبْحَانَ آللهِ ﴾ قال: «أَنْفَةُ (١) الله».

۱۳/۵٤۱٦ ـ وعنه: عن أحمد بن مِهْران، عن عبدالعظيم بن عبدالله الحسني، عن عليّ بن أسباط، عن سُلَيْمان مَوْلى طِرْبال، عن هِشام الجَواليقي، قال: سألتُ أَيا عبدالله (على هـ هـ) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ سُبْحَانَ آلَهُ ﴾ ما يُعنى به؟ قال: «تَنْزِيهَه».

15/051۷ مابن بابَوَيه، عن أبيه، قال: حدَّثُنا عليَ بن إبراهيم بن هائيم، عن محمّد بن عيسى بن عُبَيد، عن يُونُس بن عبدالرحمن، عن هِسُمَام بن الحكم، قال: سألتُ أبا عبدالله اطبه الله، عن هُسُمُحَانَ آقُو، فقال (طبه السلام): وأنفَة الله عزّ وجلّ.

<sup>(</sup>١) في البحار ٢٥: ٢٠١١، أيّ شيء يقولون.

<sup>(</sup>٢) النساء 1: 70.

٨ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٠١/٢٠١.

۹ \_المناقب ۲: ۷۲.

١٠ ـ المناقب ٢: ٧٢.

۱۱ ـ روضة الواعظين: ۱۰۵، شواهد التنزيل ۱: ۲۹۱/۲۸۲ و ۲۹۲.

۱۲ ـ الكافي ۱: ۱۰/۹۲.

<sup>(</sup>١) الأنَّفَة: العِزَّة والحميَّة.

۱۳ ـ الكافي ۱: ۱۲/۹۲.

١٤ ـ التوحيد: ٢/٣١٢.

١٥/٥٤ ١٨ عام ١٥/٥٤ - وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن الصفّار، عن محمّد بن الخطّاب، عن عليّ بن أسباط، عن سُلّيمان مَوْلى طِرْبال، عن هِشام الجَوالبقي، قال: سألتُ أبا عبدالله (عيد السلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ سُبْحَانَ آلَهِ ﴾ ما يُعنى به؟ قال: وتَنْزِبهُه،.

19/0119 - وعنه، قال: حدّثنا عبدالله بن محمّد بن عبدالوهاب، قال: أخبرنا أبو الحسن أحمد بن محمّد بن عبى بن عبدالله بن حمزة الشّعراني العَمّاري، من ولْدِ عَمّار بن ياسر (رحمة)، قال: حدّثنا أبو محمّد عبيدالله بن يحبى بن عقبة بن عبدالباقي الأذّنيّ بأذّنَة "، قال: حدّثنا عليّ بن الحسن المَعاني، قال: حدّثنا عبدالله بن يزيد، عن يحبى بن عُقبة بن أبي العَبزار، قال: حدّثنا محمّد بن حَجّار ("، عن يزيد بن الأصّم، قال: سأل رجّل عُمّر بن الخطاب، فقال: يا أمير المؤمنين، ما تفسير ﴿ سُبْحَان آلَهِ ﴾ ؟

فقال: إنّ في هذا الحائِط رجلاً كان إذا سُئِل أنباً، وإذا سكتَ ابتداً ("). فدخل الرجل فإذا هو عليّ بن أبي طالب (عبدالسلام)، فقال: يا أبا الحسن ما تفسير ﴿سُبْحَانَ آفَهِ﴾؟ قال: «هو تعظيم جلال الله عزّ وجلّ. وتَنزيهه عمّا قال فيه كلّ مُشركٍ، فإذا قالها العَبد صلّى عليه كلّ مَلك».

قوله تعالى:

# وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا لَوْجِيَ إِلَيْهِم مِّنْ أَهْلِ ٱلْقُرَىٰ [ ١٠٩]

• ١/٥٤٢ ـ ابن بابَوَيه، قال: حدّ ثنا محمّد بن التالم المُنْسَر المعروف بأبي الحسن الجُرْجاني (رضراة عد)، قال: حدّ ثنا يُوسُف بن محمّد بن زياد وعلي بن محمّد بن سبّار، عن أبو بهما، عن الحسن بن عليّ، عن أبيه عليّ بن محمّد، عن أبيه محمّد بن عليّ، عن أبيه عليّ بن موسى، عن أبيه موسى بن جعفر، عن أبيه الصادق جعفر بن محمّد عن أبيه محمّد بن عليّ، عن أبيه عليّ بن موسى، عن أبيه موسى بن جعفر، عن أبيه الصادق جعفر بن محمّد (عليم السلام) - في حديث - قال فيه مُخاطِباً: وأو لستَ تعلم أنّ الله تعالى لم يُخلِ الدنيا من نبيّ قط أو إمام من البشر؟ أو لبس الله تعالى يقول: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ ﴾ يعني إلى الخلق: ﴿ إلّا رِجَالاً نُوحِي إلَيْهِم مِنْ أَهْلِ البشر؟ وَلَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ ﴾ يعني إلى الخلق: ﴿ إلّا رِجَالاً نُوحِي إلَيْهِم مِنْ أَهْلِ البشر؟ وَلَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ ﴾ يعني إلى الخلق: ﴿ إلّا رِجَالاً نُوحِي إلَيْهِم مِنْ أَهْلِ

١٥ ـ معاني الأخبار: ٢/٩.

١٦ ـ التوحيد: ١١/٣١١.

<sup>(</sup>١) أَذَنَة: بلدٌ من الثُّغور قُرب العيشيصّة ـ من تُغور الشام ـ خرج منه جماعة من أهل العلم وسكنه آخرون. «معجم اليلدان ١: ١٣٣».

<sup>(</sup>٢) الظاهر أنَّه محمَّد بن جُحادة. انظر تاريخ بفداد ١١٤: ١١٢.

<sup>(</sup>٣) في «ط»: أنيأ.

سورة يوسف آية ـ ١٠٩.

سورة يوسف (۱۲) ...... (۱۲) ..... (۱۲) .... (۱۲) .... (۱۲) .... (۱۲)

قوله تعالى:

#### حَتَّىٰ إِذَا أَسْتَيْشَسَ ٱلرُّسُلُ وَظَنُّواْ أَنَّهُمْ قَدْ كُذِبُواْ جَاءَهُمْ نَـصْرُنَا [١١٠]

1/05۲۱ من المعلى بن إبراهيم: حدّثني أبي، عن محمّد بن أبي عُمَيْر، عن أبي بَصير، عن أبي عبد أبي عبد الله (عد الله (عد الله (عد الله (عد الله على عن المعالكة).

٢/٥٤٢٢ - ابن بابَوَيه، قال: حدَثنا تميم بن عبدالله بن تميم القُرَشي (رَمَهِ الْمَهُ مِهِ)، قال: حدَثني أبي، عن حمدان بن سُليمان النَّيسابوري، عن عليّ بن محمّد بن الجَهْم، قال: حضّرتُ مجلس المأمون وعنده الرضاعليّ بن موسى (عبدالله)، فقال له المأمون: يا بن رسول الله، أليس من قولك: إنّ الأنبياء معصومون؟ قال: «بلى» وذكر الحديث إلى أن قال قيه: فقال المأمون لأبي الحسن (عبدالله)، فأخبرني عن قول الله تعالى: ﴿حَتَّى إِذَا آسْتَيْنَسَ الحديث وَظَنُواْ أَنَهُمْ قَدْ كُذِبُواْ جَاءَهُمْ نَصْرُنَا﴾.

قال الرضا (طبه السلام): «يقول الله تعالى حتّى إذا استيأس الرسّلُ من قومِهم، وظنّ قومُهم أنّ الرُسُلُ قد كَذَبوا، جاء الرُّسُلُ نصرُنا».

٣/٥٤٢٣ ـ العيّاشي: عن أبي بَصير، عن أبي جعفر وأبي عبدالله (عبها الدم) في قول الله: ﴿ حَتَّى إِذَا آسْتَيْنَسَ آلرُّسُلُ وَظَنُّواْ أَنْهُمْ قَدْ كُذِبُواْ ﴾. مخفّفة، قال: وظنّت الرُّمُلُ أَنْ الشياطين تمثّل لهم على صُورة الملائكة».

٤/٥٤٢٤ ـ عن ابن شُعَيب، عن أبي عبدالله (عله العرب) قال: لا وَكُلَهم الله إلى أَنفُسِهم أقلَ من طَرْفةِ عين،

٩/٥٤٢٩ عن محمّد بن هارون، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: دما عَلِم رسول الله (ملى الله عبدالله) أنَّ جَبُّرَ ثيل من عند الله إلّا بالتوفيق».

٧/٥٤٢٧ عن زُرارة، قال: قلت لأبي عبدالله (عبه شدم): كيف لم يَخَفْ رسول الله (منى شعبه رآله) فيما يأتيه من

سورة يوسف آية ـ ١١٠ ـ

١ ـ تفسير القمّي ١: ٣٥٨.

٢ ـ عيون أخبار الرضاءطية السلام، ١: ٢٠١.

۳ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۱۰۲/۲۰۱.

٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٠٣/٢٠١.

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٠٤/٢٠١.

٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٠١/٢٠١.

٧. تفسير العيّاشي ٢: ٢٠١/٢٠١.

٢١٨ ..... البرهان في تفسير القرآن

قِبَلِ الله أن يكونَ ذلك ممّا يَنزَعُ به الشيطان؟

قال: فقال: «إنَّ الله إذا اتَّخَذَ عبداً رسولاً أنزل عليه السَّكينة والوّقار، فكان الذي يأتيه من قِبَل الله مثل الذي يَراه بعينه».

٨/٥٤٢٨ أبو جعفر بن جَرير الطَّبَريّ: بإسناده إلى أبي عليّ النَّهاوندي، قال: حدّثنا أبو عبدالله محمّد بن أحمد الفاساني، قال: حدّثنا محمّد بن سُليمان، فال: حدثنا عليّ بن سَبف، قال: حدّثني أبي، عن المُفَضّل بن عُمر، عن أبي عبدالله (عبد الله)، قال: لاجاء رجل إلى أمبر المؤمنين (عبد الله) فشكا إليه طُول دّولة الجَور، فقال له أمبر المؤمنين (عبد الله) ويضمّحِل الجاهلون، ويأمّن المتقون، أمبر المؤمنين (عبد الله): والله لا يكون ما تأمّلون حتّى يَهْلِك المُبْطِلُون، ويَضْمَحِلَ الجاهلون، ويأمّن المتقون، وقلبل ما يكون حتّى لا يكون لأحدِكم موضِع قدمِه، وحتّى تكونوا على الناس أهْوَن من المَيتَة عند صاحبها، فبينا أنتم كذلك إذ جاء نصر الله والفتح وهو قول ربّي عزّ وجلّ في كتابه: ﴿حَتَّى إذا آسْتَيْنَسُ ٱلرُّسُلُ وَظَنَّواْ ٱنَّهُمْ قَلْ كُذِبُواْ جَاءَهُمْ نَصْرُنا﴾ ه.

ذكر هذا الحديث الطبريّ في كتابه في أبواب القائم اعلى السلام).

قوله تعالى:

لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِأُولِي ٱلْأَلْبَابِ - إلى قوله تعالى - يُؤْمِنُونَ

[1111]

١/٥٤٢٩ - وقال عليّ بن إبراهيم: ئمّ قال الله عزّ وجلّ: ﴿ لَقَدْكَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِأَوْلِي ٱلْأَلْبَابِ ﴾ يعني لأولى العقول: ﴿ مَا كَانَ حَدِيثاً يُفْتَرَى ﴾ يعني القرآن ﴿ لَـٰكِن تَصْدِيقَ ٱلَّذِى بَيْنَ يَدَيْهِ ﴾ يعني من كتُب الأنبياء ﴿ وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدئ وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾ .

٨ ـ دلائل الإمامة: ٢٥١.



-

.

# شورة الرَعْد

## فَضْلُها

١/٥٤٣٠ - ابن بابَوَيه: بإسناده، عن أبي عبدالله (طبال ١/٥) أنّه قال: «مَن أكثَر مِن فراءة سورة الرَّعْد لم يُصِبُهُ اللهُ بصاعِقةٍ أبداً، ولوكان ناصِبيّاً، وإذاكان مُؤمناً أدخَله الجنّةُ بغير حِسابٍ، ويُشفّع في جميع مَنْ يعرِفُه من أهل بيته وإخوانه».

٢/٥٤٣١ - العيّاشي: عن عُثمان بن عيسى، عن الحسين بن أبي العَلاَء، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: «من أكثَر قِراءة سورة الرُّعْد لم تُصِبه صاعقة أبداً، وإنكان ناصِيًا، فإنّه لا يكونُ أشرَّ مِن الناصِب، وإنكان مُؤمِناً أدخَله الله الجُنّة بغيرِ حِسابٍ، ويُشفَّع في جميع مَنْ يعرِفُ من أهل بينه وإخوانه من المؤمنين.

٣/٥٤٣٢ ـ ومن (خَواصَ القرآن): رُوي عن النَّرِيِّ رَبِي اللهِ عَلَيْ اللهِ قَالَ، امَن قرأ هذه السورة كان له من الأجر عَشْرُ حَسَناتٍ بِوَزْنِ كُلُّ سَحَابٍ مضى، وكلُّ سحابٍ يكون، ويُبعث يوم القيامة من المُوْفِين بَعهْدِ الله، ومَنْ كتَبها وعلّقها في ليلةٍ مُظلمةٍ بعد صلاة العِشاء الآخِرَة على ضَوء نار، وجعَلها من ساعتِه على بابٍ سُلطانٍ جائرٍ وظالم، هلّك وزال مُلكُه».

2/0577 - وعن الصادق (مداسلام): امن كتبها في ليلة مُظلمة بعد صلاة العَتَمَة، وجعَلها مِنْ ساعتِه على بابِ السُلطانِ الجائر الظالم، قام عليه عَسكرة ورَعيَته، فلا يُسمَع كلامُه، ويقصُر عُمُره وقوله، ويَضيق صدره، وإن جُعِلت على باب ظالِم أو كافر أو زِنْديق، فهي تُهلِكُه بإذن الله تعالى».

سورة الرعد ـ فضلها ـ

١ - ثواب الأعمال: ١٠٦.

٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢ - ١/٢٠٢.

٣ ـ خواص القرآن: ٣، مجمع البيان ٦: ١٩٤.

٤ ـ خواص القرآن: ٤٦ «مخطوط».

قوله تعالى:

#### بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمٰنِ آلرَّحِيمِ المَر [1]

1/05٣٤ - ابن بابَوَيه، قال: أخبرنا أبو الحسن محمّد بن هارون الزَّنجاني، فيماكنب إليَّ على يَدَي عليّ بن أحمد البغدادي الوَرَاق، قال: حدِّننا مُعَاذ بن المُثَنَى العَنْبَريّ، قال: حدِّننا عبدالله بن محمّد بن أسماء، قال: حدِّننا مُجويْريّة، عن سُفيان بن سعيد النَّوْرِي، قال: قلت لجعفر بن محمّد بن عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب (عليم السلام): يا بن رسول الله، ما معنى قول الله عزّ وجلّ: ﴿ المَرَى ؟

قال: و﴿ الْمَرْ ﴾ معناه: أنا الله المُحْيِي المُمِيت الرَّزَاقِ ٥.

1/0570 القيّاشي: عن أبي لبيد، عن أبي جعفر (عيّ السلام) قال: «يا أبا لبيد، إنّ في حُروف القرآن لَعِلْماً جَمّاً، إنّ الله تبارك وتعالى أنزل (القرّ به ذَلِك آلْكِتَابُ (الله تبارك وتعالى أنزل (القرّ به ذَلِك آلْكِتَابُ (الله تبارك وتعالى أنزل (القره) وتَبَتَت كلمتُه، ووُلد يوم وُلِد وقد مضى من الألف السابع مائة سنة وثلاث سنين - ثمّ قال: - وتبيانه في كتاب الله في الحروف المُقطّعة إذا عَدَدْتَها من غير تكرار، وليس من حروف مقطّعة حرف تنقضي أيّامه إلا وقائم من بني هاشم عند انفضائه - ثمّ قال - الألف واحد، واللام ثلاثون، والميم أربعون، والصاد تسعون (اا)، فذلك مائة وإحدى وسنون (اام تم كان بَدْ، خُروجِ الحسين بن علي (على الله القر الله آفة) الله قلمًا بلغت مُدَّتها (الله قائمٌ من وُلدِ العباس عند

سورة الرعد آية ـ ١ ـ

١ ـ معاني الأخبار: ١/٢٢.

٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢/٣٠٢.

<sup>(</sup>۱) البقرة ۲: ۱ ـ ۲.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: ستّون.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: وثلاثون.

<sup>(</sup>٤) آل عمران ۲: ۱ ـ ۲.

<sup>(</sup>٥) في المصدر: مدَّته.

٢٢٤ ..... البرهان في تفسير القرآن

﴿ الَّمْضَ ﴾ (١) ويقوم قائمُنا عند انفِضائها. ﴿ الَّمْرِ ﴾ فافهمَ ذلك وَعِه واكتُمُّه،

قوله تعالى:

## آللهُ ٱلَّذِي رَفَعَ ٱلسَّمَـٰ وَاتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا [٢]

١/٥٤٣٦ ـ عليّ بن إبراهيم: يعنى بغير أسطوانة.

٢/٥٤٣٧ - ثمّ قال: حدّثني أبي، عن الحسين بن خالد، عن أبي الحسن الرضا (عبد السلام)، قال: قلتُ له: أخيرني عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلسَّمَاءِ ذَاتِ ٱلْحُبُكِ ﴾ (١) فقال: «هي مَحبوكةٌ إلى الأرض» وشَبّك بين أصابعه. فقلتُ كيف تكون محبوكةٌ إلى الأرض، والله يقول: ﴿ رَفَع ٱلسَّمَا وَاتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَونَها ﴾ ؟ فقال: «سُبحان الله! أليس الله يقول: ﴿ بَغَيْرٍ عَمَدٍ تَرَونَها ﴾ ؟ فقال: «سُبحان الله! أليس الله يقول: ﴿ بَغيْرٍ عَمَدٍ تَرَوْنَها ﴾ ؟ فقلت: بلى. فقال (عبد السلام): «ثَمَّ عَمَدٌ، ولكن لا تَرَوْنَها».

قلتُ: كيف ذلك، جعلني الله، فداك؟ قال: فبسط كفّه اليسرى، ثمّ وضع اليمنى عليها، فقال: ههذه أرض الثائنة والسماء الدُنيا عليها فوقها قُبّة، والأرض الثانية فوق السماء الدنيا، والسّماء الثانية فوقها قُبّة، والأرض الثائنة فوقها قُبّة، والأرض الرابعة فوقها السّماء الثائنة، والسّماء الرابعة فوقها قُبّة، والأرض السادسة فوق السّماء الرابعة، والسّماء الخامسة، والأرض السادسة فوق السّماء الخامسة، والأرض السادسة فوقها قُبّة، والأرض السابعة فوقها قُبّة، والأرض السابعة فوقها قُبّة، وعرَشُ والسّماء السابعة فوقها قُبّة، والأرض السابعة فوق السّماء السابعة فوقها قُبّة، والأرض السابعة فوقها قُبّة، وعرَشُ الرحمن تبارك وتعالى فوق السّماء السابعة، وهو فوله عرَّوجلَ: ﴿خَلَقَ سَبْعَ سَمَا وَاتٍ ﴾ طِباقاً ﴿ وَمِنَ ٱلأَرْضِ مِثْلُهُنَّ يَتَنَزَّلُ ٱلْأَمْرُ بَيْنَهُنَّ ﴾ (٢) فأمّا صاجبُ الأمر فهو رسولُ الله اسراه عدراله، والوصيُّ بعد رسول الله اسراه على وَجه الأرض، فإنّها يترزّل الأمر إليه من فوق السماء من بين السماوات والأرضين،

قلت: فما تَحَتنا إِلَّا أَرضٌ واحدةً؟ فقال: أما تحتنا إِلَّا أَرض واحدة، وإنَّ السِّتَّ لَهُنَّ فوقنا (٣).

٣/٥٤٣٨ العيّاشي: عن الحسين بن خالد، قال: قلت لأبي الحسن الرضا اطبه السلام): أخبرني عن قول الله:

سورة الرعد آية ـ ٢ ـ

<sup>(</sup>٦) الأعراف ٧: ١.

١ - تفسير القتي ١: ٣٥٩.

٢ ـ تفسير القمّى ٢: ٣٢٨.

<sup>(</sup>۱) الذاريات ۵۱: ۷.

<sup>(</sup>۲) الطلاق ۱۵: ۱۲.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: فوقها.

٣ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٣/٢٠٣.

<sup>(</sup>١) الذاريات ٥١: ٧.

سورة الرعد (١٣) ....... ١٣٠

فقلت:كيف تكون مَحْبُوكةً إلى الأرض، وهو يقول: ﴿ رَفَعَ ٱلسَّمَـٰوَاتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا ﴾؟ فقال: «سُبْحَان الله! أليس يقول: ﴿ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا ﴾؟!». فقلتُ: بلي. فقال: «ثَمَّ عَمَدٌ ولَكن لا تُرى».

فقلت: كيف ذاك؟ فبسَط كفّه البُسري ثُمَّ وَضع البُمني عليها، فقال: هذه الأرض الدُنيا والسَّماء الدُنيا عليها قُبَة».

قوله تعالى: ﴿ ثُمْ أَسْتَوَى عَلَى أَلْعَرْشِ ﴾ سيأتي -إن شاء الله تعالى ـ معنى ذلك في سورة طه (٢).

فوله تعالى:

وَفِى ٱلْأَرْضِ قِطَعٌ مُّتَجَاوِرَاتُ وَجَنَّاتٌ مِّنْ أَعْنَابٍ - إلى نول نعالى -وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِالسَّيِّئَةِ قَبْلَ ٱلْحَسَنَةِ وَقَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِمْ ٱلْمَثْكَلاتُ [3-4]

1/0579 - ابن شهر آشوب: عن الخَرْكُوشيّ في (شرف المُصطفى) والثَّعْلَبي في (الكشف والبيان) والفَضْل ابن شاذان في (الأمالي) واللفظ له، بإسنادهم عن جابر بن عبدالله، قال: سَمِعتُ رسول الله (سَله عنه وآله) يقول لعليّ (عنه السلام): والناسُ من شَجَرِ شَتَى، و أنا وأنتَ من شَجَرة واحِدة - ثمّ قرأ - ﴿ وَجَنَّاتٌ مِنْ أَعْنَابٍ وَزَرْعٌ وَمَخِيلٌ صِنْوَانٍ يُسْقَى بِمَا وَ وَاحِدٍ ﴾ بالنَبئ وبك الله عنها الله عنها عنها عنها عنها عنها النَبئ وبك الله عنها الله عنها عنها الله عنها الله عنها الله عنها الله عنها الله عنها عنها عنها عنها عنها عنها الله عن

قال: ورواه النَطَنْزِي في (الخصائص) عن سلمان، وفي رواية: «أنا وعَلَيّ من شَجَرةٍ، والناسُ من أشجارٍ لنتّيه.

قلت: وروى حديث جابر بن عبدالله، الطّبَرُسي، وعلي بن عيسي في (كشف الغمّة) (١).

٣/٥٤٤٠ العيّاشي: عن الخطّاب الأعور، رفّعه إلى أهلِ العِلم والفِقه من آل محمّد (عليه والدالله)، قبال: «﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ قِطْعٌ مُتَجَاوِرَاتٌ ﴾ يعني: هذه الأرض الطّيّبة مُجاوِرة لهذه الأرض المالِحة وليست منها، كما يُجاوِرُ القومُ القومَ ولَيْسوا منهم».

٣/٥٤٤١ وقال عليّ بن إبراهيم: وقوله: ﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ قِطَعٌ مُتَجَاوِرَاتٌ ﴾ أي مُتّصِلَة بعضُها بِبَعض

#### سورة الرعد آية . ٤ . ٢ .

<sup>(</sup>٢) يأتي في تفسير الآية (٥) من سورة طه.

١ . . . . ، المناقب لا بن المغازلي: ١٠٠/٥٤، شواهد التنزيل ١: ٣٩٥/٢٨٨، ترجمة الإمام علي (طبه السلام) من تاريخ ابن عساكر ١: ١٧٨/١٤٢، ترجمة الإمام علي (طبه السلام) من تاريخ ابن عساكر ١: ١٧٨/١٤٢.
 تفسير القرطبي ٩: ٢٨٣، فرائد السمطين ١: ١٧/٥٢، الدرّ المنثور ٤: ١٠٥، تاريخ الخلفاء للسيوطي: ١٣٦، الصواعق المحرقة: ١٢٣.

<sup>(</sup>١) مجمع البيان ٦: ٤٢٤، كشف الغمة ١: ٢٩٥.

٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٠٣/٤.

٣ ـ تفسير القشى ١: ٢٥٩.

﴿ وَجَنَّاتٌ مِّنْ أَعْنَابٍ ﴾ أي بسانين ﴿ وزَرْعٌ وَنَخِيلٌ صِنْوَانٌ ﴾ والصّنوانُ: التّالة '' التي تنبّت من أصل الشّجرة ﴿ وَغَيْرُ صِنْوَانٍ يُسْقَى بِمَامٍ وَاحِدٍ وَنُفَضِّلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضٍ فِى ٱلْأَكُلِ ﴾ فمنه حُلْق، ومنه حامِض، ومنه مُرِّ، يُسفى بماءٍ واحدٍ ﴿ إِنَّ فِى ذَٰلِكَ لَأَيَاتٍ لِقَوْم يَعْقِلُونَ ﴾.

ئم حكى الله عزّ وجلّ قَولَ الدَّهْرِيّة مَن قُرَيش، فقال: ﴿ وَإِن تَعْجَبْ فَعَجَبٌ قَوْلُهُمْ أَءِذَا كُنَّا تُوَاباً أَءِنَا لَفِي خَلْقٍ جَدِيدٍ﴾ ثمّ قال: ﴿ أَوْلَئِكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِّهِمْ وَأَوْلَئِكَ ٱلْأَغْلالُ فِيَ أَعْنَاقِهِمْ وَأَوْلَئِكَ أَصْحَابُ ٱلنَّارِ هُم فِيهَا خَالِدُونَ﴾ وكانوا يسنعجِلون بالعَذاب، فقال الله عزّ وحلّ: ﴿ وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِالسَّيِّئَةِ قَبْلَ ٱلْحَسَنَةِ وَقَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِمُ ٱلْمَثَلاتُ﴾ أي العذاب.

قوله تعالى:

#### وَإِنَّ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ لِّلنَّاسِ عَلَى ظُلْمِهِمْ [٢]

1/0517 - ابن بابَوَيه، قال: حدّثنا أبو عليّ الحسين بن أحمد البَيْهَقي بنيسابور، سنة اثنتين وخمسين وثلاثمائة، قال: أخبرنا محمّد بن يَحيى الصُّولي، قال: حدّثنا ابن ذَكُوان، قال: سَمِعتُ إبراهيم بن العبّاس يقول: كنّا في مَجِلسِ الرضا طبالله، فتذاكرنا الكبائر، وقول المُعتزلة فيها: إنّها لا تُغفر، فقال الرضا طبالله، وقال أبو عبدالله طبالله، فقد نزّل القرآن بخلاف قول المُعتزلة، قال الله جَل جَلالُه: ﴿ وَإِنَّ رَبِّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ لِلنَّاسِ عَلَى ظُلْمِهِمْ ﴾ ه.

قوله تعالى:

# وَيَقُولُ آلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْلَا ۚ أُنزِلُ عَلَيْهِ ءَايَةٌ مِّن رَّبِهِ إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ [٧]

1/0117 - ابن بابُوَيه، قال: حدّثنا أحمد بن إسماعيل، قال: حدّثنا محمّد بن هَمَّام، عن عبدالله بن جعفر الحِمْيَرِي، عن مسلم، عن مَسْعَدة، قال: كنتُ عند الصادق (عبدالله) إذ أتاه شَيخٌ كبيرٌ قد انحنى مُتَّكِئاً على عَصاه، فسلّم فردَ عليه أبو عبدالله (عبدالله) الجواب، ثمّ قال: يا بنّ رسول الله، ناوِلني يدّك لا قبّلها. فأعطاه يدّه

سورة الرعد آية - ٦ -

١ ـ التوحيد: ٢٠٤/٤.

سورة الرعد آية ـ٧.

١ ـكفاية الأثر: ٢٦٠.

<sup>(</sup>١) التالُ: صغار النَّخُل، «المعجم الوسيط - تال - ١: ٩٩٠.

فقبًلها ثمّ بَكى، فقال له أبو عبدالله (عبدالله): الما يُبكيك يا شيخ؟ فقال: جُعِلتُ فِذاك، أَقَمْتُ على قائِمِكم منذُ مائة سنة، أقول: هذا الشهر، وهذه السَّنة. وقد كثر سِنّي ورَقّ جِلدي ودقّ عظمي واقترب أجلي، ولا أرى فيكم ما أحِبُ، أراكم مقتولين (1) مُشرَّدِين، وأرى أعداء كم يَطيرون بالأجنِحة، فكيف لا أبكي؟! فدمِعت عَينا أبي عبدالله (عبدالله) ثمّ قال: البا شيخ، إنْ أبقاك الله حتى ترى قائمناكنتَ معنا في السَّنام الأعلى، وإن حَلَتْ بك المنبّة جئتَ بومَ القيامة مع ثقل محمد (من الدعب المه ونحن ثقله، فقال (من الله عبدواله): إني مُخلِف فيكم الثَقلين فتمسَّكوا بهما لن تَضِلُوا: كتاب الله، وعِترتي أهلَ بيتي، فقال الشيخ: لا أبالي بعد ما سَمِعتُ هذا الخبر.

ثمّ قال: هيا شيخ ، اعلَم أنّ قائمنَا يَخرُج من صُلبِ الحَسَن ، والحَسَن يَخرُج من صُلب عليّ ، وعليّ يخرُج من صُلب محمّد ، ومحمّد يخرُج من صُلب عليّ ، وعليّ يخرُج من صُلبِ ابني هذا ـ وأشار إلى ابنه موسى (عله السلام) -وهذا خرّج من صلبي . نحن اثنا عَشرَ ، كُلنًا مَعصومون مُطَهّرون » .

فقال الشيخ: يا سيدي، بعضُكم أفضل من بَعض؟ فقال: «لا، نَحن في الفَضْلِ سَواء، ولكنْ بعضُنا أعلَم من بَعض». ثمّ قال: «يا شيخ، والله لو لَمْ يَبْقَ من الدُّنيا إلا يومٌ واحِدٌ لطَولَ الله ذلك اليوم حتّى يخرُجَ قائمُنا أهل البيت، ألا وإنّ شيعَننا يقَعون في فتنةٍ وحَبْرَةٍ في غَيْبَتهِ، هناك يُثبّتُ الله على هُداه المُخلصين، اللهمَ أعِنْهُم على ذلك».

7/0111 وعنه، قال: حدّثنا عليّ بن الحسن بن محمّد، قال: حدّثنا عُنْية بن عبدالله الحِمْصي (١) بمكّة قراءة عليه سنة ثمانين وثلاثمائة، قال: حدّثنا عليّ بن موسى الغَطَفَاني، قال: حدّثنا أحمد بن يُوسُف الحِمْصي، قال: حدّثني محمّد بن عُكاشة، قال: حدّثنا. حسين بن زيد بن عليّ، قال: حدّثنا عبدالله بن الحسن، عن أبيه، عن الحسن والحسن عن أبيه، عن الحسن وعد الله وأثنى عليه:

معاشِرَ الناس، كأني أدعى فأجبب، وإنّى تارك فيكم النَّفَلين: كتابَ الله وعِترني أهلَ ببني، ما إن تَمسَّكتم بهما لن تَضِلّوا، فنعلّموا منهم، ولا تُعلِموهم فإنّهم أعلمُ مِنكُم، لا تَخلُو الأرضُ منهم، ولو خلّت إذَن لساخَت بأهلها.

ثمّ قال وطب السلام: اللهمَّ إنّي أعلَمُ أنّ العِلمَ لا يَبيدُ ولا ينقَطِعُ، وأنكَ لا تُخلي الأرضَ من حُجّةٍ لك على خَلقِك، ظاهر ليس بالمُطاع، أو خائفٍ مَغْمورٍ كي لا تَبطُّل حُجَّتك، ولا يَضِلَ أو لياؤك بعد إذ هَدَيتَهُم، أولئك الأُقَلُون عَدَداً، الأعظَمون قَدْراً عند الله.

فلمّا نزَل عن مِنْبَرِه قلت له: يا رسولَ الله، أما أنت الحُجّة على الخَلْقِ كلّهم؟ قال: يا حَمَن، إنَ الله يقول: ﴿إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ﴾ فأنا المنذِر، وعليّ الهادي.

قلتُ: يا رسولَ الله، فقُولك: إنَّ الأرض لا تَخلو من حُجَّةٍ؟ قال: نعم، عليّ هو الإمام والحجّة بعدي؛ وأنت الإمام والحُجّة بعده؛ والحسين الإمام والحجّة والخَليفة بعدك؛ ولقد نبَّاني اللطيف الخبير أنَّه يخرُّج من صُلبٍ

<sup>(</sup>١) في «س»: الجُمفي.

الحسين ولَدُّ بُقال له عليّ سَوِي جَدَه عليّ، فإذا مضى الحسين قام بالأمر بعده عليّ ابنه، وهو الإمام والحجّة بعد أبيه؛ ويُخرِجُ الله من صُلبِ عليّ ولداً سَمِييّ، وأشبّه الناس بي علِمُه عِلمي، وحُكمُه حُكمي، وهو الإمام والحجّة بعد أبيه؛ ويُخرِج الله تعالى من صُلب محمّلٍ مَولوداً بُقال له جعفر، أصدَق الناس قولاً وفعلاً، وهو الإمام والحجّة بعد أبيه؛ ويُخرِج الله تعالى من صُلب موسى ولداً يقال له عليّ، معدِنُ عِلم الله، ومَوضِعٌ تعبداً، فهو الإمام والحجّة بعد أبيه، ويُخرِج الله تعالى من صُلب عليّ مولوداً يقال له محمّد، فهو الإمام والحجّة بعد أبيه؛ ويُخرِج الله من صُلبِ عليّ مولوداً يقال له محمّد، فهو الإمام والحجّة بعد أبيه؛ ويُخرِج الله من صُلبِ عليّ مولوداً يقال له محمّد، فهو الإمام والحجّة بعد أبيه؛ ويُخرِج الله تعالى من صُلبِ الحسن الحجّة القائم صُلبِ عليّ مولوداً بقال له الحسن، فهو الإمام والحجّة بعد أبيه؛ ويُخرِج الله تعالى من صُلب الحسن الحجّة القائم صلب عليّ مولوداً بقال له الحسن، فهو الإمام والحجّة بعد أبيه؛ ويُخرِجُ الله تعالى من صُلب الحسن الحجّة القائم المام شيعته، ومُنقذ أوليائه، بَعبب حتى لا يُرى، فيرجع عن أمرِه قومٌ، ويَنبُتُ عليه آخرون ﴿ وَيَقُولُونَ مَتَى هَذَا إِمام شيعته، ومُنقذ أوليائه، بَعبب حتى لا يُرى، فيرجع عن أمرِه قومٌ، ويَنبُتُ عليه آخرون ﴿ وَيَقُولُونَ مَتَى يَخرُج إلله عَلَى من صُلب الحمّن المحجة القائم المنعن والمِنه في ما الله عزّ وجل ذلك اليوم حتى يَخرُج المناء فيملاً الأرض فيسطاً وعَدلاً، كما مُلِنَتْ ظُلْماً وجَوراً، فلا تَخْلُو الأرض منكم، أعطاكم الله علمي وفهمي، ولقد دعوتُ الله تبارك وتعالى أن يجعَل العلم والفِقه في عَقِبي وعَقِب عَقِبي وزَرْعي وزَرْعي وزَرْعي.

٣/٥٤٤٥ محمّد بن يعقوب: عن عِدَةٍ من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن الحسيّن بن سعيد، عن النَّضْر ابن شوّيد، وفَضالة بن أيّوب، عن موسى بن بَكر، عن الفضيل، فال: سألتُ أبا عبدالله (مه السلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ لِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾، فقال: «كلّ إمام هادٍ للفَرْن الذي هو فيهم».

1/0117 وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن محمّد بن أبي عُمَيْر، عن ابن أذَيْنَة، عن بُرَيد العِجْليّ، عن أبي جعفر (طب السلام) في قول الله عزّ وحِلّ: ﴿إِنَّمَا أَنتَ مُنذَرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ﴾.

فقال: «رسول الله (صلى الله على وآله) المُنذِر، والكُلِّ وَمَانِ مِنَّا هَانِ يُهَديهم إلى ما جاء به النبيّ (صلى الا على وآله)، ثمّ الهُداةُ مِن بَعدِه على (علمه السلام)، ثمّ الأوصِياء واحِداً بعد واحِدٍ».

<sup>(</sup>٢) يونس ١٠: ٤٨، الأنبياء ٢١: ٢٨، النمل ٢٧: ٧١، سبأ ٣٤: ٢٩، يس ٢٦: ٨٨، المُلك ٦٧: ٢٥.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: يق.

٣ ـ الكافي ١: ١٤٧/، بصائر الدرجات: ٥٠/٥٠.

٤ ـ الكافي ١: ١٤٨/٢، بصائر الدرجات: ١/٤٩.

٥ ـ الكافي ١: ١٤٨/٣، بصائر الدرجات: ١٥/٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: هادٍ بعد هادٍ حتَّى دُفعت.

سورة الرعد (١٣) ...... ١٢٠)..... سورة الرعد (١٣) ....

آيةً على رُجلٍ ثمّ مات ذلك الرجل، ماتَتِ الآية، مان الكتاب، ولكنّه حيّ يَجري فيمن بَقِيَ كما جرَى فيمن مَضىء.

مَنْصُور، عن عبدالرحيم القصير، عن أبي جعفر المساسلام، في قول الله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ مَنْصُور، عن عبدالرحيم القصير، عن أبي جعفر المساسلام، في قول الله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ﴾.

فقال: «رسول الله (سنَى» عبدواته) المُنذر، وعليّ (عبه السلام) الهادي، أما والله ما ذهبت منّا، وما زالَت فينا إلى الساعة».

وروى محمّد بن الحسن الصفّار، في كتاب (بصائر الدرجات) هذه الأحاديث (١).

٧/٥٤٤٩ ابن بابَوَبه، قال: حدّثنا محمّد بن إبراهيم بن إسحاق (رحمه)، قال: حدّثنا أبو أحمد عبدالعزيز بن يحبى البَصْرِيّ، قال: حدّثنا المُغيرة بن محمّد، قال: حدّثني إبراهيم بن محمّد بن عبدالرحمن الأزْدِي سنة ستّ عَشَرة ومائة (١)، قال: حدّثنا قيس بن الرَّبع ومنصور بن أبي الأسود، عن الأعْمَش، عن المِنْهال بن عَمرو، عن عبّاد ابن عبدالله، قال: قال علي (عبدالله): دما نزّلت من القرآن آية إلا وقد علِمتُ أين نزّلت، وفيمن نزّلت، وفي أي شِيء نزّلت، وفي سَهْل نزّلت أو في جبل،

قيلَ: فما نُزل فيك؟ فقال: «لو لا أنكم سألتموني ما أخْبَرتُكم، نزلت فيّ هذه الآية: ﴿إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْم هَادٍ﴾ فرَسولُ الله (سنراة عليه وآله) المُنذِر، وأنا الهادي إلى ما جاء به».

محمّد بن مُسلم، قال: حدّثنا أبي ومحمّد بن الحسن (مَمَرَة عَهَا» قالا: حدّثنا سعد بن عبدالله، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن بن أبي الخطّاب ويعقوب بن يزيد جميعاً، عن حمّاد بن عيسى، عن حَرِيز بن عبدالله، عن محمّد بن مُسلم، قال: قلت لأبي عبدالله (عبدالله (عبدال

قال: ١ كلّ إمام هادٍ لكلِّ قومٍ في زَمانِهم،

4/0501 وعنّه، قال: حدّثنا أبي (رسهاه عنه)، قال: حدّثنا سَعُد بن عبدالله، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن عبدالله، قال: حدّثنا أبي جعفر (طبهالسلام): عيسى، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَيْر، عن ابن أذَيْنَة، عن بُرَيد بن مُعاوية العِجُلي، قال: قلت لأبي جعفر (طبهالسلام): ﴿ إِنَّمَا أَنْتَ مُنذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ .

فقال: والمنَذِرُ رسولُ الله (سنراه عليه راته)، وعلى (عليه السلام) الهادي، وفي كلّ وقتٍ وزّمانٍ إمامٌ منّا يهديهم إلى ما

٦ ـ الكافي ١: ١٤٨/٤، ينابيع المودّة: ١٠٠.

<sup>(</sup>١) بصائر الدرجات: ٤١ ـ ١٥/١، ٦، ٧، ٨

٧ ـ الأمالي: ١٣/٢٢٧، شواهد التنزيل ١: ٣٠٣/٣٠٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: ومائتين.

٨\_كمال الدين وتمام النعمة: ٩/٩٦٧، ينابيع المودة: ١٠٠٠.

٩ ـكمال الدين وتمام النعمة: ١٠/٦٦٧.

جاء به رسول الله (منى الله عبه وآله)».

١٠/٥٤٥٢ محمّد بن الحسن الصفّار، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن الحسن بن محمّد بن محبوب، عن أبي حمزة النَّمالي، قال: سَمِعتُ أبا جعفر (طبالله) يقول: «دعا رسول الله (من الشعب والد) بطَهُور فلمًا فرَغ أَخذَ بيدِ عليّ (طبالله) فألزَمَها بدّه، ثمّ قال: ﴿ إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرً ﴾ ثمّ ضَمّ بدّه إلى صَدرِه، وقال: ﴿ وَلِكُلِّ قَوْمٍ فَرَغ أَخذَ بيدِ عليّ (طبالله) فألزَمَها بدّه، ثمّ قال: ﴿ إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرً ﴾ ثمّ ضَمّ بدّه إلى صَدرِه، وقال: ﴿ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ ثمّ قال: يا عليّ، أنت أصلُ الدين، ومَنارُ الإيمان، وغاية الهدى، وقائِد الغُرّ المُحَجَّلين، أشهَد لك بذلك،

11/0٤٥٣ - عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن حمّاد، عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: «المُنذِرُ: رسولُ (سَلَ الْعَلِدُ وَالْهَادِي: أُميرُ المؤمنين (عبدالله)، وبعده الأثمّة (عليم السلام)، وهو قوله: ﴿ وَلِكُلِّ قَوْمٍ وَالْمُنذِرُ: رسولُ (سَلَ الْعَلِدُ عليه والهادي: أُميرُ المؤمنين (عليه الله على من أنكر أنّ في كلِّ عصرٍ وزمانٍ إماماً، وأنّه لا تَخلو الأرض من حُجّةٍ، كما قال أمير المؤمنين (عليه السلام): «الا تخلو الأرض من إمامٍ قائمٍ بحُجّةٍ الله، إمّا ظاهر مشهور، وإما خائف مغمور، لئلًا تبطل حُجّحُ الله وبيّناته».

والهُدى في كتاب الله على وجوه، فمنه: الأئمة (عليم الله)، وهو قوله: ﴿ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ أي إمام مُبين؛ ومنه: النَبان وهو قوله تعالى: ﴿ وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَ يُنَاهُمْ ﴾ ("أي ببين لهم وقوله تعالى: ﴿ وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَ يُنَاهُمْ ﴾ ("أي ببين لهم وقوله تعالى: ﴿ وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَ يُنَاهُمْ ﴾ (الله عنه عنه عنه عنه عنه الثواب، وهو قوله تعالى: ﴿ وَآلَ لَهُ يَنَ جَاهَدُوا فِينَا لِنَهْدِ يَنَّهُمْ سُبُلَنَا وَإِنَّ آللهُ لَـمَعَ لَهُم، ومِثله كثير؛ ومنه: الثواب، وهو قوله تعالى: ﴿ وَلَلَّ إِنَّ مَعِي رَبِّي سَيَهْدِينٍ ﴾ (الله أي لَنُبَيَنَهُم عَلَيْ الله عَلَى: ﴿ وَكُلّا إِنَّ مَعِي رَبِّي سَيَهْدِينٍ ﴾ (الله أي سَيُنجيني ؛ ومنه: النّجاة، وهو قوله تعالى: ﴿ كَلّا إِنَّ مَعِي رَبِّي سَيَهْدِينٍ ﴾ (الله وهو قوله تعالى: ﴿ وَمَنه: الذّلالة، وهو قوله تعالى: ﴿ وَمُنهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وهو قوله تعالى: ﴿ وَمُنهُ اللّهُ اللهُ وهو قوله تعالى: ﴿ وَمُنهُ اللهُ الله

17/0201 - الشيخ في (مجالسه): بإسناده عن الحسين، عن المُفَضَّل، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: اما بعَث الله نبيًا أكرَم مَن محمّد (صنى الدطب رالله) ولا خَلَق قبله أحداً، ولا أنذَر الله خلقه بأحدٍ من خلقه قبل محمّد (صنى الله عبدالله) قوله تعالى: ﴿ فَلَمُ اللهُ يَعْنَ اللهُ أَلَوْلَى ﴾ (أ). وقال: ﴿ إِنَّمَا أَنتَ مُعَذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ مَحمّد (صنى الله مُعلاع في الخَلْق، ولا يكونُ بعدَه إلى أن تقومَ الساعة، فِي كلِّ قَرنِ، إلى أن يَرِتَ الله الأرضَ ومن على المُعَاد.

۱۰ - بصائر الدرجات: ۸/۵۰

١١ - تفسير القمي ١: ٢٥٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: هاد.

<sup>(</sup>٢) السجدة ٢٢: ٢٦.

<sup>(</sup>۲) فصلت ۱۱: ۱۷.

<sup>(</sup>٤) العنكبوت ٢٩: ٦٩.

<sup>(</sup>٥) الشعراء ٢٦: ٦٢.

<sup>(</sup>٦) النازعات ٧٩: ١٩.

۱۲ ـ الأمالي ۲: ۲۸۲.

<sup>(</sup>١) النجم ٥٣: ٥٦.

سورة الرعد (۱۳) .................................

١٣/٥٤٥٥ ـ سُلَيْم بن فَيس الهِلاليّ: في حديث قَيس بن سَعْد مع مُعاوية، قال قَيس: أنزّل الله في أمير المؤمنين (عب اسلام): ﴿إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ﴾.

۱٤/٥٤٥٦ ـ العيّاشيّ: عن مَسْعَدَة بن صَدَقَة، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن جدّه، قال: قال أمير المؤمنين (علىه السيم): وفينا نزّلت هذه الآية: ﴿إِنَّمَا أَنْتَ مُنذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ﴾. فقال رسول الله (صلى الله عليه واله): أنا المُنذِرُ وأنت الهادي ـ يا علي ـ فمِنّا الهادي والنّجاة والسّعادة إلى يوم القيامة».

10/050٧ ـ عن عبدالرَّحيم القصير، قال: كنتُ يوماً من الأيام عند أبي جعفر (طباله) فقال: ايا عبدَالرَّحيم، قلت: لَبَيك: قال: «قول الله: ﴿ إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ إذ قال رسولُ الله (ستراه عبدراله): أنا المُنذِر وعليُّ الهادي، فمن الهادي اليوم؟ قال: فَسَكتُ طويلاً، ثمّ رفَعتُ رأسي، فقلت: جُعِلتُ فِداك، هي فيكم، تُوارَثونها رجُل فرجل حتى انتهَت إليك، فأنت ـ جُعلت فداك ـ الهادي، قال: «صدقت ـ يا عبدَالرحيم ـ إنّ القرآن حَيُّ لا يَموت، والآيةُ حَيَّةٌ لا تَموت، فلو كانَتِ الآيةُ إذا نزَلت في أقوام فماتوا؛ ماتَ القُرآن، ولكِنْ هي جارِية في الباقين كما جرَت في الماضين».

وقال عبدالرحيم: قال أبو عبدالله (عبدالله): اإنّ القرآنَ حيِّ لم يَمُثُ، وإنّه يَجري كما يَجري اللّبل والنّهار، وكما تجري الشّمس والقمَر، ويَجري على آخِرِناكما يَجْرِي على أوّلِناه.

۱۹/٥٤٥٨ ـ عن حَنان بن سَدِير، عن أبيه، عن أبي جعفر (علمالله) قال: سمعتُه يقول في قول الله تبارك وتعالى: ﴿ إِنَّما أَنتَ مُنذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ فقال: وقال رسولُ الله (سفراه على والد): أنا المُنذِرُ وعليَّ الهادي، وكلّ إمامٍ هادٍ للقَرْنِ الذي هو فيه».

۱۷/٥٤٥٩ ـ عن بُرَيْد بن معاوية، عن أبي بعضر (عبد السلام) في قول الله: ﴿ إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرٌ وَلِكُلِ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ .
فقال: «قال رسولُ الله (سلّراة عليه وآله): أنا المُنذِرُ؛ وفي كلّ زمانٍ إمامٌ منّا يهديهم إلى ما جاء به نبيّ
الله (سلّ العبد وآله)، والهُداةُ من بَعدِه؛ عليّ (عليه العبر)، ثمّ الأوصياء من بَعدِه، واحِد بَعْدَ واحِد، أما والله ماذهبت منّا،
ومازالَت فينا إلى السّاعة، رسولُ الله (صلّ الله عبد وآله) المُنذِر، وبِعَليّ (عبد السلام) يهتَدي المُهتَدون».

١٨/٥٤٦٠ ـ عن جابر، عن أبي جعفر (عبرالسلام) قال: ٥قال النبيّ (سترالله عليه راله): أنا المُنذِر، وعليّ الهادي إلى أمرى».

١٣ . . . ، ، ينابيع المودة: ١٠٤. عن كتاب سُليم بن قيس.

١٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٥/٢٠٣.

١٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٦/٢٠٣.

١٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٠٤/٧.

١٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٠٤/٨

١٨ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٠٤/٩.

٢٠/٥٤٦٢ عن خيره المسلم أبو القاسم الحسكاني، بإسناده عن إبراهيم بن الحكم بن ظهير، عن أبيه، عن حكيم بن جبير، عن أبي يَرُزة الأسلمي، قال: دعا رسول الله (من اله عبدواله) بالطّهور، وعنده عليّ بن أبي طالب (عبدالسلام)، فأخذ رسول الله (صنى الله عبدواله) بعد ما تطهر فألصقها بصدره، ثمّ قال: ﴿إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرً ﴾ ويعني نفسه - ثمّ ردّها إلى صدر عليّ (عبدالسلام) ثمّ قال: ﴿ وَلِكُلّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ ثمّ قال: اإنّك منازُ الأنام، وغاية الهدّى، وأمير المُرّاء، أشهد على ذلك أنك كذلك،

٢١/٥٤٦٣ - ابن الفارسيّ في (الرَّوْضَة) قال: قال عليّ (عليه السلام): ٥ ﴿ إِنَّمَا أَنْتَ مُنذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ المُنذِرُ: محمّدٌ (منه عليه والد)، ولكلّ قوم هادٍ: أناه.

۲۲/011 ابن شهرآشوب، عن الحسكائي في (شواهد التنزيل)، والمَرْزُبانيّ في (ما نزل من القرآن في أمير المؤمنين (عيد الدين)، قال أبو بَرْزة: دعا رسول الله (صلّ الا عبد رآد) بالطّهور، وعنده عليّ بن أبي طالب (عيد الدين) فأخذ بيّدِ عليّ بعدما تَطهّر، فألصقها بصَدْرِه، ثمّ قال: «إنّما أنا مُنذِره، ثمّ ردّها إلى صَدْرِ عليّ (عيد الدين)، ثمّ قال: ﴿ وَلِيكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾، ثمّ قال: «أنت مَنارُ الأنام، ورايةُ اللهدي، وأمينُ القُرآن، وأشهَدُ على ذلك أنك كذلك».

٢٤/٥٤٦٦ عبدالله بن عطاء، عن أبي جعفر (طبهالسلام): (فالنّبيُّ المُنذِرُ، وبَعليُّ (طبهالسلام) يهتّدي المُهتدون». ٢٥/٥٤٦٧ عن جابر، عن أبي جعفر (طبهالسلام)، قال: (النبئّ المُنذِر، وعليٌّ الهادي».

٢٦/٥٤٦٨ ـ سعيد بن المُسيِّب، عن أبي هُريرة، قال: سألتُ رسول الله (ملراة عيدواد) عن هذه الآية، فقال لي:

١٩ . مائة منقبة: ٢٢/٤، مقتل الحسين (مله السلام) للخوارزمي ١: ١٤٥.

۲۰ ـ شواهد التنزيل ۱: ۲۰۱/۲۰۱.

٢١ ـ روضة الواعظين: ١٠٤، ١١٦.

۲۲ ـ المناقب ۳: ۸۳

۲۳ ـ المناقب ۲۳: ۸۶.

٢٤ ـ المناقب ٣: ٨٤ «نحوه».

٢٥ ـ لم نجده في المناقب.

٢٦ ـ المناقب ٢: ٨٤

سورة الرعد (۱۳) ...... ۱۳۰ مسورة الرعد (۱۳) .....

وهادي هذه الأمّة على بن أبي طالب.

٢٧/٥٤٦٩ ـ الثَّعْلَبيّ، عن السُدّي، عن عبدخير، عن عليّ (عبدالسلام) قال: (المُنذِرُ: النبيّ (سلّ الاعبدوالد)، والهادي: رجل من بني هاشمه. يعني نفسه (عبدالسلام).

۲۸/٥٤٧٠ ـ ابن عبّاس والصَّحَاك والزَّجَاج: ﴿إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرٌ ﴾ رسولُ الله (صلَى الله عليه وآله) ﴿ وَلِكُلِّ قَـوْمٍ مَادٍ ﴾ عليّ بن أبي طالب (عليه السلام).

قلتُ: والرَّواية عن ابن عبّاس في هذه الآية بهذا المعنى مُستفِيضة من طرُق الخاصّة والعامّة، يطول الكتاب ذكرِها.

٢٩/٥٤٧١ ـ قال ابنُ شَهْر آشوب: صنَّف أحمد بن محمّد بن سعيد كتاباً في قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ أنّها نزَلت في أمير المؤمنين (عبدالمهم).

قوله تعالى:

آلله يَعْلَمُ مَا تَحْمِلُ كُلُّ أُنثَى وَمَا تَغِيضُ ٱلْأَرْحَامُ وَمَا تَزْدَادُ وكُلُّ شَيءٍ عِندَهُ بِمِقْدَارٍ \* عَالِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَادَةِ ٱلْكَبِيرُ ٱلْمُتَعَالِ

[A\_A]

١/٥٤٧٢ ـ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن حمّاد ابن عيسى، عن حمّاد ابن عيسى، عن خرِيز، عمّن ذكره، عن أحدِهما رسيسين، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ آللهُ يَعْلَمُ مَا تَحْمِلُ كُلُّ أَنفَى وَمَا تَغِيضُ آلْأَرْحَامُ وَمَا تَرْدَادُ ﴾.

قال: «الغَيضُ: كلُّ حَمْلٍ دون تِسعةِ أشهر: ﴿ وَمَا تَزْدَادُ ﴾: كلُّ شيءٍ يَزداد على تسعة أشهر، فكلّما رأت المرأةُ الدَّم الخالص في حَمْلها، فإنّها تزداد بعدد الأيام التي رأت في حَمْلها من الدم».

٢/٥٤٧٣ - العبّاشي: عن حَرِيز، رفعه إلى أحدهما (عليها الله) في قول الله: ﴿ آللهُ يَعْلَمُ مَا تَحْمِلُ كُلُّ أَنثَى وَمَا تَغِيضُ ٱلْأَرْحَامُ وَمَا تَزْدَادُ﴾.

قال: «الغَيضُ:كلُّ حَمُّلٍ دون تسعة أشهر ﴿ وَمَا تَزْدَادُ ﴾ : كلُّ شيء يزداد على تسعة أشهر، وكلَّما رأت الدم

٢٧ ـ المناقب ٣: ٨٤ مسند أحمد بن حنبل ١: ١٣٦، شواهد التنزيل ١: ٢٩٩/٢٩٩ و: ١٢/٣٠٠، ينابيع المودَّة: ٩٩

٢٨ . المناقب ٣: ٨٢ تفسير الحبري: ٢٨/٢٨١.

۲۹ ـ المناقب ۲۳ ۸۳

سورة الرعد آية ـ ٨ ـ ٩ ـ

۱ ـ الكافي ۱: ۲/۱۲.

۲ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۰۰/۲۰۱.

في حَملها من الحيض يزداد بعدد الأيام التي رأت في حَملها من الدم».

٣/٥٤٧٤ عن زُرارة، عن أبي جعفر وأبي عبدالله اعليها الله في قوله: ﴿ مَا تَخْمِلُ كُلُّ أَنْتَى ﴾ ايعني الذّكر والأنثى ﴿ وَمَا تَغِيضُ ٱلْأَرْحَامُ ﴾ ـ قال ـ الغَيضُ: ماكان أقلَ من الحَمَّل ﴿ وَمَا تَزْدَادُ ﴾: ما زاد على الحَمَّل، فهو مكان مارأت من الدم في حَمَّلها».

١/٥٤٧٥ عن محمّد بن مُسلم، وحُمْران، وزُرارة، عنهما (عيمالله) قالا: ﴿ مَا تَحْمِلُ كُلُّ أَنْفَى ﴾ من أنثى أو ذَكر ﴿ وَمَا تَغِيضُ ٱلْأَرْحَامِ ﴾ ـ قال ـ ما لم يكن حَمْلاً ﴿ وَمَا تَزْدَادُ ﴾ من أنثى أو ذَكر».

٥/٥٤٧٦ عن محمّد بن مُسلم، قال: سألتُ أبا عبدالله (عبدالله) عن قول الله: ﴿ آللهُ يَعْلَمُ مَا تَحْمِلُ كُلُّ أُنثى وَمَا تَغِيضُ آلْأَرْحَامُ﴾.

قال: ما لم يكن حَمَّالًا ﴿ وَمَا تَرُّدَادُ ﴾ . قال . الذُّكر والأنثى جميعاً».

7/01۷۷ - عن زُرارة، عن أبي عبدالله المناسلام، في قول الله: ﴿ آفَةُ يَعْلَمُ مَا تَحْمِلُ كُلُّ أَنشَى ﴾ قال: «الذَّكر والأنشى» ﴿ وَمَا تَغِيضُ ٱلْأَرْحَامُ ﴾ قال: «ماكان دون النسعة فهو غَيض» ﴿ وَمَا تَزْدَادُ ﴾ قال: «كلّما رأت الدم في حال حَمْلها ازدادَ به على النسعة أشهر، إن كانت رأت الدم خمسة أبّام أو أقلَ أو أكثر، زاد ذلك على النسعة أشهر».

٧/٥٤٧٨ - ابن بابَوَيه: قال: حدَّثنا أبي (رحمه:)، قال: حدَّثنا سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمَّد بن عيسى، عن الحسن بن عليّ بن فَضَال، عن تَعْلَبة بن مَيمون، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبدالله (علم الله عن قول الله عزَّ وجلَّ: ﴿ عَالِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَادَةِ ﴾.

فقال: «الغيبُ: ما لم يَكُنْ، والشِّهادة: ما قَلْ كَانَ ﴿

مرز تحت تكوية زرطوي سدوى

قوله تعالى:

#### سَوَآءٌ مِّنكُم مَّنْ أَسَرَّ ٱلْقَوْلَ وَمَن جَهَرَ بِهِ وَمَنْ هُوَ مُسْتَخْفٍ بِالَّيْلِ وَسَارِبٌ بِالنَّهَارِ [١٠]

١/٥٤٧٩ ـ قال عليّ بن إبراهيم: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عبدالسلام) في قوله تعالى: ﴿ سَوَاءٌ

٣ ـ تفسير العبّاشي ٢: ٢٠٤/١١.

٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٠٤/٢٠٤.

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٣/٢٠٥.

٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٠٥/٢٠٥.

٧ ـ معاني الاخبار: ١٤٦ /١.

مِّنكُم مَّنْ أَسَرَّ ٱلْقَوْلَ وَمَن جَهَرَ بِهِ ﴾، قال: «فالسُّرُّ والعَلانِيَة عنده سوّاء».

.٢/٥٤٨٠ وقال عليّ بن إبراهيم في قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ هُوَ مُسْتَخْفٍ بِالَّيْلِ﴾ مُستَخْفٍ في جَوفِ بَيْتِه. ﴿ وَسَارِبٌ بِالنَّهَارِ﴾ يعني تحت الأرض، فذلك كله عند الله عزّ وجلّ واحِدٌ بعلَمُه.

قوله تعالى:

#### ِلَهُ مُعَقِّبَاتٌ مِّن بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ يَحْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ آللهِ [١١]

١/٥٤٨١ ـ عليّ بن إبراهيم: إنّها فُريْت عند أبي عبدالله (عبدالله) فقال لقارئها: وألستُم عَرَباً، فكيف تكون الْمُعفِّبات من بين يديه؟! وإنّما المُعَفّب من خلفه ه.

فقال الرجل: مُجعلت فداك، كيف هذا؟ فقال: «إنّما نزلت (له مُعقّبات من خَلفِه ورَقيبٌ من بين يَـديه يَحفّظونه بأمر الله) ومن ذا الذي يقدِر أن يَحفّظَ الشيء من أمر الله؟ وهم الملائِكةُ المُوكّلون بالناس.

٢/٥٤٨٢ ـ قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (طهالسلام) في قوله: ﴿ لَهُ مُعَقِّبَاتٌ مِّن بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ يَحْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ آللهِ﴾.

يقول: «بأمرِ الله، من أن يقَع في رَكِيٍّ (١)، أو يقَع عَليه حائِط ، أو يُصيبَه شيء حتّى إذا جاء القَدَر، خلّوا بينه وبينه، يدفّعونه إلى المقادير، وهما مَلَكان يَحْفَظانه بالليل، وعَلَكان بالنهار يتَعافَبانه».

وتقدّم حديث جابر عن النبيّ (مآراة طيه واله) في قوله تعالى: ﴿ يَعِدُهُمْ وَيُمَنِيّهِمْ وَمَا يَعِدُهُمُ ٱلشَّيْطَانُ إِلَّا غُرُوراً﴾ من سورة النساء، أنّ ابنَ آدَم له مَلَكان يحفَظانه (3)

٣/٥٤٨٣ - العبّاشيّ: عن بُرَيْد العِجْليّ، قالَ: صُمّعَني أبو عبدالله (مدالله) وأنا أقرأ ﴿لَهُ مُعُقِبَاتٌ مِّن بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ يَحْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ ٱللهِ فَقال: «مَهْ، وكيف تكون المُعقّبات من بين يدَيه؟ إنّما تكون المُعقّبات من خلفِه إنّما أنزلها الله (له رقيب من بين يديه وُمَعقّبات من خلفه. يحفَظونه بأمر الله)».

2/01/14 ـ عن مَسْعَدَة بن صَدَقَة، عن أبي عبدالله (مله السلام)، في قوله تعالى: ﴿ يَحْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ اللهِ ﴾. قال: «بأمر الله ـ ثمّ قال ـ ما مِنْ عبدٍ إلّا ومعه مَلَكان يحفَظانه، فإذا جاء الأمر من عند الله، خلَّيَا بينه وبين أمر

٢ ـ تفسير القمي ١: ٣٦٠.

سورة الرعد آية ١١٠.

١ ـ تفسير القمى ١: ٣٦٠.

٢ ـ تفسير القمي ١: ٣٦٠.

(١) الرَّ كِيُّ: جنسٌ للرَّ كِيَّةِ، وهي البشر، وجَمْعُها، ركايا «النهاية ـ ركا ـ ٢: ٢٦١».

(٢) تقدم في الحديث (١) من تفسير الآية (١٢٠) من سورة النساء.

٣ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٥/٢٠٥.

٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٠٥/٢٠٥.

٢٣٦ .....٢٣٦ البرهان في تقسير القرآن

الله .

٥/٥٤٨٥ عن فُضَيل بن عُثمان سُكّرة، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال في هذه الآبة ﴿ لَهُ مُعَقِّبَاتٌ مِن بَيْنِ يَدَيْهِ ﴾ الآية، قال: «هُن المُقدّمات المُوخرات المُعقّبات الباقيات الصالحات».

الفوله تعالى:

# إِنَّ آللهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا بَأْنفُسِهِمْ وَإِذَا أَرَادَ آللهُ بِقَوْمٍ إِنَّ آللهُ بِقَوْمٍ سُوءاً فَكَلا مَرَدَّ لَهُ وَمَا لَهُم مِّن دُونِهِ مِن وَالٍ [11]

1/06٨٦ ـ قال عليّ بن إبراهيم: في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَاۤ أَرَادَ آفَهُ بِقَوْمٍ سُوّءاً فَـكَا مَرَدَّ لَهُ وَمَا لَهُم مِّن دُونِهِ مِن وَالِ﴾ أي من دافِع.

٢/٥٤٨٧ ـ عَبدالله بن جعفر الحِمْيَريّ: عن أحمد بن محمّد، عن أحمد بن محمّد بن أبي نَصْر، قال: سَمِعته ـ يعني الرضا (عبدالله) ـ يقول، في قول الله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّ آللهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُواْ ما بِأَنفُسِهِمْ وَاذَاۤ أَرَادَ آللهُ بِقَوْمٍ سُوءاً فَكَلَا مَرَدَّ لَهُ﴾.

فقال: إنّ القَدَريّة بحنَجُون بأوّلها، وليس كما يقولون، ألا نرى أنّ الله تعالى يقول: ﴿ وَإِذَا أَرَادَ آللهُ بِقَوْم سُوءاً فَلَا مَرَدَّ لَهُ ﴾ وفال نُوح: ﴿ وَلَا يَنفَعُكُمْ نُصْحِيّ إِنْ أَرَدِنتُ أَنْ أَنصَحَ لَكُمْ إِن كَانَ آلله يُرِيدُ أَن يُغْوِيَكُمْ ﴾ (١) \_قال \_ الأمرُ إلى الله يَهدي من بشاءه.

٣/٥٤٨٨ - ابن بابَوَيه، قال: حدّثنا أحمد بل الحسن القطان، قال حدّثنا أحمد بن يحيى بن زَكَريّا القطان، قال: حدّثنا بكر بن عبدالله بن حَبيب، قال: حدّثنا بَعْنِ بَهْ أُول، عن أبيه، عن عبدالله بن الفضل، عن أبيه، قال: سمِعت أبا خالد الكابُليّ يقول: سمِعت زين العابدين عليّ بن الحسين (عبسانسلام) يقول: «الذّنوبُ التي تغيّر النّغم: البَغْيُ على الناس، والزّوالُ عن العادة في الخير واصطناع المعروف، وكُفْرانُ النّغم، وتَرْكُ الشّكر، قال الله عزّ وجلُ: ﴿إِنَّ آلَهُ لَا يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِهِمْ ﴾ .

٤/٥٤٨٩ ـ العيّاشيّ: عن سُليمان بن عبدالله، قال: كنتُ عند أبي الحسن موسى (عبدالسلام) قاعداً، فأتي بامرأةٍ

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٠٥/١٧٨.

سورة الرعد آية ١١٠ ـ

١ ـ تفسير القمى ١: ٣٦٠.

٢ ـ قرب الإسناد؛ ١٥٨.

<sup>(</sup>۱) هود ۲۱: ۳۴.

٣ ـ معاني الاخيار: ٢/٢٧٠.

٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٨/٢٠٥.

سورة الرعد (١٣) ........................ ٢٣٧

قد صار وجهُها قَفاها، فوضَع بدَه اليمني في جَبينها، ويدَه اليُسرى من خَلفِ ذلك، ثمّ عصَر وجهَها عن اليَمين، ثمّ قال: ﴿إِنَّ آلَٰهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِهِمْ ﴾ فرجَع وجهُها، وقال: «احذَري أن تفعلي كما فعلتِ».

فقالوا: يا بن رسول الله، وما فعَلت؟ فقال: «ذلك مستورٌ إلّا أن تنكلُم به» فسألوها، فقالت: كانت لي ضَرَّة، فقُمت أصلّي، فظنَنْتُ أنّ زُوجي معها، فالتفَتُّ إليها فرأيتُها قاعِدةً وليس هو مَعها. فرجَع وجهها على ماكان.

٥/٥٤٩٠ عن أبي عمرو المدائني، عن أبي عبدالله ، مباسلام، قال: هإنّ أبي كان يقول: إنّ الله قضى قضاة حتماً لا ينعم على عبد بنعمة فيَسْلُبها إيّاه قبل أن يُحدِث العبدُ ذنباً يستَوجب بذلك الذنب سَلْبَ تلك النِعمة، وذلك قول الله: ﴿إِنَّ آللهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بَقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بأنفُسِهِمْ ﴾.

٦/٥٤٩١ - عن أحمد بن محمد، عن أبي الحسن الرضا (عليه السلام) في قول الله: ﴿إِنَّ آلَٰهَ لَا يُغَيِّرُ مَا يَقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا يِأْنَفُسِهِمْ وَإِذَا أَرَادَ آللهُ بِقَوْمٍ سُوءاً فَلا مَرَدَّ لَهُ ﴾ الفصار الأمرُ إلى الله تعالى ال

٧/٥٤٩٢ عن الحسين بن سعيد المكفوف، كتب إليه (عله المه) في كتابٍ له: جُعلت فداك، يا سيّدي، علم مولاكَ مالا يُقبل لقائله دعوة، وما لا يؤخّر لفاعِله دعوة، وما حدّ الاستِغفار الذي وعَد عليه نُوح، والاستغفار الذي لا يُعذّب قائله، وكيف يُلفَظ بهما؟ ومعنى قوله: ﴿ وَمَن يَتَقِ آلله ﴾ ﴿ وَمَن يَتَوكّلُ عَلَى آلله ﴾ ﴿ وَمَن يَتَوكّلُ عَلَى آلله ﴾ ﴿ وَمَن يَتَوكّلُ عَلَى آلله ﴾ ﴿ وقوله: ﴿ فَمَنِ آلله هُذَائ ﴾ (١) ﴿ وَمَن يَتَوكُلُ عَلَى آلله ﴾ ﴿ وَمِن أَنْهُ لا يُغَيّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتّى يُغَيّرُواْ مَا بِأَنفُسِهِم ﴾ ؟ وكيف يغيّر القومُ ما بأنفسهم؟

فكتب (مدرات عليه): ١ كافأكم الله عنّي بتضعيف التواجه، والجزاء الحَسَن الجَميل، وعليكم جميعاً السلام ورحمة الله وبركاته، الاستغفار ألف، والتوكّل: مَن توكل على الله فهو حَسْبه، ومن يَتَقِ الله يَجْعَلُ له مَخْرَجاً ويَرْزُقه من حيث لا يَحتَسِب، وأمّا قوله: ﴿ فَمَن آتَبَعَ هُدَائَ ﴾ أي من قال بالأئمة واتبع أمرهم بحُسْنِ طاعتهم، وأمّا النغيّر فإنّه لا يُسئ إليهم حتى يتولّوا ذلك بأنفُسِهم بخطاياهم، وارتكابهم ما نهى عنه، وكتب بخطه.

قوله تعالى:

#### هُوَ ٱلَّذِي يُرِيكُمُ ٱلبَرْقَ خَوْفاً وَطَمَعاً وَيُنشِئُ ٱلسَّحَابَ ٱلثِّقَالَ \*

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٠٦/٢٠٦.

٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٠٦/٠٦.

٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢١/٢٠٦.

<sup>(</sup>١) الطلاق ٦٥: ٢، ٤، ٥.

<sup>(</sup>٢) الأنفال ٨: ٤٩.

<sup>1177:17. 46 (7)</sup> 

<sup>(</sup>٤) طه ۲۰: ۱۲٤.

#### وَيُسَبِّحُ ٱلرَّعْدُ بِحَمْدِهِ وَٱلْمَلَائِكَةُ مِنْ خِيفَتِهِ وَيُرْسِلُ ٱلصَّوَاعِـقَ فَيُصِيبُ بِهَا مَن يَشَاءُ وَهُمْ يُجَادِلُونَ فِى ٱللهِ وَهُوَ شَدِيدُ ٱلْمِحَالِ [١٣-١٢]

1/059٣ ما بن بابَوَيه، قال: حدّثنا أحمد بن الحسن القطّان، ومحمّد بن بَكران النقّاش، ومحمّد بن إبراهيم ابن إسحاق الطَّالُة انيّ (رضرات عنهم)، قالوا: حدّثنا أحمد بن محمّد بن سعيد الهَمدانيّ، قال: أخبرنا عليّ بن الحسن بن فضّال، عن أبيه، قال: قال الرضا (عبدالله) في قوله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي يُرِيكُمُ ٱلْبَرْقَ خَوْفاً وَطَمَعاً ﴾.

قال (عبدالسلام): «خَوفاً للمُسافر، وطَمَعاً للمقيم».

٢/٥٤٩٤ محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن هارون بن مسلم، عن مشعدة بن صدقة، عن أبي عبدالله اطبه المبديم، قال: اكان عليّ اعبه السلام، يقوم في المطر أوّل ما تمطُر حتى بَبتل رأشه ولحيّته وثيابه، فقيل له: يا أمير المؤمنين، الكِنّ الكِنّ، فقال: إنّ هذا ماء قريبُ العَهْد بالعرش، ثمّ أنشأ بُحدِّث، فقال: إنّ تحت العرش بحرأ فيه ماء ينبُثُ أرزاق الحيوانات، فإذا أراد الله (عز ذكره) أن بُنبت به ما يشاء لهم رحمة منه لهم، أوحى الله إليه فمطر ما شاء من سماء إلى سماء الدنيا - فيما أظنّ - فبُلقيه إلى السّحاب، والسّحاب بمنزِلة الغربال، ثمّ يُوحي الله إلى الربح أن اطحنبه وأذيبه ذوبان الماء، ثمّ انطلقي به إلى موضع كذا وكذا فامطري عليهم. فيكون كذا وكذا فامطري عليهم. فيكون كذا وكذا عباباً وغير ذلك، فتقطر عليهم على النحو الذي بأمُرها به، فليس من قطرةٍ تقطر إلّا ومعها ملك فيكون كذا وضعها، ولم تنزل من السماء قطرةً من مطر إلّا بعددٍ ووزنٍ معلوم، إلّا ماكان من يوم الطوفان على عهد نُوح (عبه السم)، فإنّه نزّل ماءٌ مُنهمرٌ بلا وزن ولا عدده.

عَهد نُوح (عبداللهم)، فإنّه نزّل ماءٌ مُنهمِرٌ بلا وَزن ولا عدده. ٢/٥٤٩٥ - قال: وحدّثني أبو عبدالله (عبدالله المبالله)، قال: «قال لي أبي (عبدالله)؛ قال أمير المؤمنين (عبدالله)؛ قال رسول الله وسراه عبدالله عزّ وجلّ جعل السّحاب غرابيل للمطر، هي تُذيب البُرّد حتى يصير ماءٌ كي لا يضر به شيئاً يُصيبه، والذي تَرون فيه من البُرّد والصواعق نِقْمَة من الله عزّ وجلّ يُصيب بها من يشاء من عباده. ثمّ قال: قال رسول الله وحلّ الله عليه والذي تَرون فيه من البُرّد والمطر، ولا إلى الهلال، فإنّ الله يكره ذلك».

وروى ذلك الحِمْيَريّ في (قرب الإسناد) بإسناده، عن مَسْعَدَة بن صَدَقَة، عن أبي عبدالله (عليه السلام) (١).

سورة الرعد آية - ١٢ - ١٣ -

١ - عيون أخبار الرضادها ١١١٠٠ ١: ١٩١/٢٩٤.

۲ ـ الكافي ۱۸ ۲۲۹/۲۳۹.

<sup>(</sup>١) الكينُّ: ما يَرُدُ الحرُ والبرد من الأبنية والمساكن. االنهاية ـكنن ـ ١٤ ٣٠٩.

٣ ـ الكافي ١٤٠ نيل الحديث (٣٢٦).

<sup>(</sup>١) قرب الإسناد: ٣٥.

1919ء وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عبسى، عن محمّد بن إسماعيل، عن محمّد الله عن محمّد الله المعاعلة، لا المعاعقة، لا المعاعقة، لا تأخّذه وهو يذكر الله عزّ وجلّه.

٥/٥٤٩٧ ـ وعنه: عن حُمَيْد بن زياد، عن الحسن بن مُحمّد بن سَماعة، عن وُهَيْب بن حَفص، عن أبي بِصير، قال: سألتُ أبا عبدالله (منه السلام) عن مِيتة المؤمن؟

قال: «يموتُ المؤمن بكلّ مِبتةٍ، يموت غَرَقاً، ويموت بالهَدْم، ويُبتلى بالسَّبُع، ويموت بـالصاعِقة، ولا تُصبب ذاكر الله عزّ وجلّ».

٣/٥٤٩٨ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبيعُميّر، عن ابن أُذَيّنَة، عن بُرَيْد بن مُعاوية العِجْلَي، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله): «إنّ الصّواعِقَ لا تُصيبُ ذاكِراً» قال: قلت: وما الذاكر؟ قال: «من قرأ مائة آية».

٧/٥٤٩٩ العيّاشي: عن يُونُس بن عبدالرحمن، أنّ داود قال: كنّا عنده فأرعَدت السَّماء، فقال هو: «سُبحان مَن يُسبِّحُ له الرَّعدُ بحَمدِه والملائكة من خِيفته، فقال له أبو بَصير: جُعِلتُ فِداك، إنّ للرَّعدِ كلاماً؟ فقال: «با أبا محمّد، سَلْ عمّا يعنيك، ودع مالا يعنيك».

٠٠٥٥٠٠ عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: سألتُه عن الرَّعْد، أيَّ شيءٍ يقول؟ قال:«إنَّه بمنزِلة الرجل يكون في الإبل فيزجُرها، هاي هاي، كهيئة ذلك».

قلت: فما البَرُق؟ قال لي: «تلك من مَخاريق (١) الملائكة ، تضرِبُ السَّحابِ فتسوقه إلى الموضع الذي فضي الله فيه المَطَرِء.

٩/٥٥٠١ محمّد بن إبراهيم النَّعمانيّ: بإسناد، عن الأَضْبَع بن نُباتة، قال: سمِعتُ عليَّا اطب السلام) ـ في حديث، فيه ـ في قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ شَدِيدُ ٱلْمِحْالِ ﴾ قال الإبريزية المكرة

١٠/٥٥٠٢ ـ قال عليّ بن إبراهيم: قوله: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي يُرِيكُمُ ٱلْبَرْقَ خَوْفاً وَطَمَعاً ﴾ بعني يَخافُه قَومٌ، ويَطمَعُ فيه قَوم، أن يُمطروا: ﴿ ويُنشِىءُ ٱلسَّحَابَ ٱلثِّقَالَ ﴾ بعني يَرفَعها من الأرض. ﴿ وَيُسَيِّحُ ٱلرَّعْدُ بِحَمْدِهِ ﴾ وهو المَلَك الذي يَسوق السَّحاب ﴿ وَٱلْمَلاَئِكَةُ مِنْ خِيفَتِهِ وَيُرْسِلُ ٱلصَّوَاعِقَ فَيُصِيبُ بِهَا مَن يَشَآءُ وَهُمْ يُجَادِلُونَ فِي

٤ ـ الكافي ٢: ١/٣٦٣.

٥ ـ الكافي ٢: ٣/٣٦٣.

٦ ـ الكافي ٢: ٢/٣٦٣.

٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٢/٢٠٧.

٨ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٢/٢٠٧.

<sup>(</sup>۱) المخراق: منديل أو نحوه يُلوى فيضرب به، أو يُلَفّ فيُفزع به، وأراد هنا أنّها آلة تزجُّر بها الملائكة السَّخاب وتسوقه، أنظر «لسان العرب مخرق م ۱۰: ۷۷».

۹ ـ الغبية: ۲۷۸/۲۲.

١٠ ـ تفسير القمي ١: ٣٦١.

٣٤٠ ..... البرهان في تفسير القرآن

أَنْهِ وَهُوَ شَدِيدُ ٱلْمِحَالِ، أَي شَديد الغَضَب.

11/00 المنظم في (الأمالي)، قال: أخبرنا جماعة، عن أبي المنظم فال: حدّثنا نصر بن الفاسم بن نَصْر أبو لَبث الفرائضي، وعَمرو بن أبي حسّان (۱) الزيّادي، قال: حدّثنا إسحاق بن أبي اسرائبل، قال: حدّثنا دَيْلَم بن غزوان العبدي، وعليّ بن أبي سارة الشّيبّائي، قالا: حدّثنا ثابت البّنانيّ، عن أنس بن مالك، أن رسول الله (صنر ه عله وآله) بسعّث رجلاً إلى فسرعون من فراعنة العرب يدعوه إلى الله عزّ وجلّ، فقال لرسول النبي امنزاه عبورانه؛ أخبرني عن هذا الذي تدعوني إليه، أمن فيضة هو، أم من ذهب، أم من حديد؟ فرجع إلى النبيّ (من هدوانه)، وأخبره بقوله، فقال النبيّ (من اله عله وأله) قال: با نبيّ الله، إنّه أعتى من ذلك. قال: «ارجع إليه فرجع إليه، فقال كفوله، فبينا هو يُكلّمه إذ رعَدت سَحابةٌ رَعدةً فألفَت على رأسِه صاعقةً ذهبت بَهَا مَن يَشَاءً وَهُمْ يُجَادِلُونَ فِي آللهِ وَهُو شَدِيدُ الْبِحَالِي.

قوله تعالى:

### لَهُ دَعْوَةُ ٱلْحَقِ وَٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ لَا يَسْتَجِيبُونَ لَهُم بِشَيْءٍ إِلَّا كَبَاسِطِ كَفَّيْهِ إِلَى ٱلْمَاءِ لِيَبْلُغَ فَاهُ وَمَا هُوَ بِبَالِغِهِ وَمَا دُعَاءُ ٱلْكَافِرِينَ إِلَا فِي ضَلاَلٍ [15]

1/00.1 على بن إبراهيم، قال: في زواية أبي الجارود، عن أبي جعفر البديم، في قوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ لَا يَسْتَجِيبُونَ لَهُم بِشَيْءٍ﴾ افهذا مَثَل ضرّبه الله للذين يعبُدون الأصنام، والذين يعبُدون آلهة من دون الله، فلا يستجيبون لهم بشيء، ولَا ينفعهم ﴿ إِلَّا كَبَاسِطِ كَفَيْهِ إلى ٱلْمَاءِ﴾ لِيَبْلُغَ فَاهُ ليتناوله من بعيد ولا يناله.

٢/٥٥٠٥ ـ وقال عليّ بن إبراهيم في قوله: ﴿ وَمَا دُعَآءُ ٱلْكَافِرِينَ إِلَّا فِي ضَكَالٍ ﴾ أي في بُطلان.

٣/٥٥٠٦ ـ ثمّ قال: حدّ ثني أبي، عن أحمد بن النَّضْر، عن عمرو بن شِمْر، عن جابر، عن أبي جعفر (عبدسهم) قال: وجاء رجلٌ إلى النبيّ (صلّ الاعب، وآله)، فقال: يا رسول الله، رأيتُ أمراً عظيماً، فقال: وما رأيت؟ قال: كان لي

١١ ـ الأمالي ٢: ٩٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: عمرو بن أبي هِشام.

سورة الرعد آية ـ ١٤.

١ ـ تفسير القشّى ١: ٣٦١.

٢ ـ تفسير القمى ١: ٢٦١.

۲ ـ تفسير القمى ۱: ۳۹۱.

مَريض، ونُعِت له ماءٌ من بئر بالأحقاف (1) يُستشفى به في بَرَهُوت (1)، قال: فانتهيت ومعي قِرْبةٌ وقَدَح لآخُذَ من مائها وأصُبُ في القِربة وإذا بشيء قد هبط من جوّ السماء كهيئة السِلسِلة، وهو يقول: يا هذا، اسقني، الساعة أموت. فرفَعتُ رأسي، ورفَعتُ إليه القَدَح لأسقيه، فإذا رجلٌ في عُنقُه سِلْسِلةٌ، فلمّا ذهبتُ أناوِله القَدَح، اجتُذِب مني حتى عُلَق بالشَمس، ثمّ أقبلتُ على الماء أعتَرف إذ أقبل الثانية وهو يقول: العطش العطش، يا هذا، اسقِني، الساعة أموت. فرفَعتُ القَدَح لأسقِيه، فاجتُذب مني حتى عُلِق بالشمس، حتى فعل ذلك الثالثة، فقمت وشددت قربتى ولم أسقِه.

فقال رسول الله (سنراد مهرانه): ذاك قابيل بن آدم الذي فتل أخاه، وهو قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ لَا يَسْتَجِيبُونَ لَهُم بِشَيْءٍ﴾ إلى قوله: ﴿ إِلَّا فِي ضَلالٍ ﴾ ».

قوله تعالى:

#### وَيَّهِ يَسْجُدُ مَن فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعاً وْكَرْهاً وَظِـكَالُهم بِالْغُدُوِّ وَٱلْأَصَالِ [10]

١/٥٥٠٧ ـ قال علىّ بن إبراهيم: قوله: ﴿ وَفِيهِ يَسْجُدُ مَن فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعاً وَكَرْهاً وَظِلالُهم بِالْغُدُو وَٱلْأَصَالِ﴾ قال: بالعَشيّ، قال: ظِلُ المؤمن يَسْجُد طُوعاً، وظِلَ الكافر يَسْجُدكَرها، وهو نُموّهم وحرّكتهم وزبادَتُهم ونُقصاتُهم.

٢/٥٥٠٨ - قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عبد المر) في قوله: ﴿ وَيَهْ يَسْجُدُ مَن فِي السّماواتِ وَالْأَرْضِ طَوْعاً وْكَرْها ﴾ الآية: «أمّا من يسجُد من أهلِ السماوات طَوعاً، فالملائكة يسجُدون لله طَوعاً، أمّا من يسجُد مِن أهل الأرض طَوعاً، فمَن أجبر على يسجُد مِن أهل الأرض طَوعاً، فمَن أجبر على الإسلام، وأمّا من بسجُد له كرّها، فمَن أجبر على الإسلام، وأمّا من لم يسجُد فَظِلُه يسجُد له بالغَدَاة والعَشِيّ.

٣/٥٥٠٩ ـ محمّد بن يعفوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن عليّ بن أسباط، عن غالب بن عبدالله، عن

سورة الرعد آية ـ ١٥ ـ

 <sup>(</sup>١) في «س»: بين الأحقاف.

<sup>(</sup>٢) بَرَهُوت: بفتح الأول والثاني وضمّ الهاء وسكون الواو، واد باليمن يوضع فيه أرواح الكفار، وقيل: بئر بحضرموت، وقيل: هو اسم للبلد الذي فيه هذا البئر. «معجم البلدان ١: ٤٠٥».

١ . تفسير القمى ١: ٣٦١.

٢ ـ تفسير القمى ١: ٣٦٢.

<sup>(1)</sup> في «س» و«ط»: الأرض ممن.

۳ ـ الكافي ۲: ۱/۳۷۹.

أبي عبدالله (عنه السلام) في قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَظِلَالُهُم بِالْغُدُوِّ وَٱلْأَصَالِ ﴾.

قال: وهو الدُّعاء قبل طُلوع الشِّمس وقبل غُروبها، وهي ساعةُ إجابة».

١٥٥١٠ العيّاشي: عن عبدالله إن مَيمون القَدّاح، قال: سَمِعتُ زَيد بن عليّ بقول: يا مَعشر مَن يُحبّنا، ألا ينضرنا (١) من الناس أحَدٌ؟ فإنّ الناس لو يستطيعون أن يُحبّونا لأحبّونا، والله لأحِبَّننا أشدُّ خزانةٌ من الذهب والفضّة، إنّ الله خلّق ما هو خالق ثمّ جعلهم أظِلةٌ، ثمّ تلا هذه الآبة ﴿ وَيَلْهِ يَسْجُدُ مَن فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلأَرْضِ طَوْعاً وَكَرْها ﴾ الآية، ثمّ أخذ ميئاقنا ومِيئاق شيعتنا، فلا يَنقُص منها واحد، ولا يزداد فينا واحد.

قوله تعالى:

#### قُلْ مَن رَّبُّ ٱلسَّمَاْ وَالْأَرْضِ -إلى فوله تعالى - قُلِ ٱللهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ ٱلْوَاحِدُ ٱلْقَهَارُ [ ١٦]

1/0011 على بن إبراهبم: ﴿ قُلْ مَن رَّبُ السَّمَا وَالْأَرْضِ قُلِ اللهُ قُلْ أَفَاتَخَذْتُم مِن دُونِهِ أَوْلِيَاءَ لَا يَمْلِكُونَ لِأَنفُسِهِمْ نَفْعاً وَلَا ضَرَا قُلْ هَلْ يَسْتَوِى آلْأَعْمَى وَٱلْبَصِيرُ ﴾ بعني المؤمن والكافر ﴿ أَمْ هَلْ تَسْتَوى الظَّلُمَاتُ وَٱلنُّورُ ﴾ أمّا الظلمات فالكفر، وأمّا النُور فهو الإيمان، ثمّ قال في قوله: ﴿ قُلْ مَن رَّبُ السَّمَا وَالَّارِضِ قُلْ آللهُ ﴾ وأمّا النّور فهو الإيمان، ثمّ قال في قوله: ﴿ قُلْ مَن رَّبُ السَّمَا وَالْأَرْضِ قُلْ آللهُ ﴾ والآية مُحْكَمة.

قوله تعالى:

# أنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَاءً فَسُلَكَ أَوْدِيَةً لَهِ مَالَى وَمَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَلَا مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَا وَبِئْسَ ٱلْمِهَادُ [١٧-١٨]

١/٥٥١٢ - وقال عليّ بن إبراهيم: فوله: ﴿ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَا مُ فَسَالَتْ أَوْدِيَةٌ بِقَدَرِهَا ﴾ يقول: الكبير على فَدَر صِغَره: ﴿ فَاحْتُمَلُ ٱلسَّيْلُ زَبَداً رَّابِياً وَمِمَّا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِى ٱلنَّارِ ٱبْتِغاءَ حِلْيَةٍ أَوْ مَتَاعٍ وَبَدُونَ عَلَيْهِ فِى ٱلنَّارِ ٱبْتِغاءَ حِلْيَةٍ أَوْ مَتَاعٍ زَبَدٌ مِّنْلُهُ ﴾.
 رَبَدٌ مِنْلُهُ ﴾.

سورة الرعد آية - ١٦ ـ

٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٤/٢٠٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: لا ينصرنا.

١ ـ تفسير القمى ١: ٣٦٢.

سورة الرعد آية ـ ١٧ ـ ١٨ .

١ ـ تفسير القمي ١: ٣٦٢.

ثمّ قال: قول الله: ﴿ أُنزَلَ مِنَ آلسَّمَاءِ مَاءً ﴾ يقول: أنزل الحقّ من السَّماء فاحتمَلَتْهُ القُلوب بأهوائِها، ذو الينبن على قدَر بقبنه، وذو الشّكِ على قدَر شكّه، فاحتَمل الهوى باطلاً كثيراً وجُفاءً، فالماء هو الحقّ، والأودية هي التلوب، والسيل هو الهوى، والزّبَد هو الباطل، والجِلْبَة والمتاع هو الحقّ، قال الله: ﴿ كَذَلِكَ يَضُوبُ آللهُ ٱلْحَقَّ وَٱلْباطِلَ فَأَمّا ٱللهُ اللهِ عَنْهُ عَلَيْهُ وَالْمَتاعُ هو الحقّ، قال الله: ﴿ كَذَلِكَ يَضُوبُ آللهُ ٱللهُ ٱللهُ ٱللهُ اللهُ وَخَبَتُ الحديد (١ هو الباطل، والجِلْبة والحقّ، من أصاب الزّبَد وخَبَتُ الحديد (١ في الدنيا لم ينتفع به، وكذلك صاحب الباطل يوم القيامة لا ينتفع به، وأما المتناع والجِلْبة فهو الحقّ، من أصاب الجِلْبة والمتناع في الدنيا انتفّع به، وكذلك صاحب الحق يوم العقامة ينتفع به، وأما المتناع والجِلْبة فهو الحقّ، من أصاب الجِلْبة والمتناع في الدنيا انتفّع به، وكذلك صاحب الحقيامة ينتفع به، وأما المتناع والجِلْبة فهو الحقّ، من أصاب الجِلْبة والمتناع في الدنيا انتفّع به، وكذلك صاحب الحق يوم القيامة ينتفع به، وأما المتناع والجِلْبة ألمُ أَلُمُ اللهُ الله المَالمة ينتفع به، وأما المتناع في علي المناب المُ المُناب المَالية المُنابع في الدنيا التفّع به، وكذلك صاحب الحق يوم القيامة ينتفع به، وأما المتناع والجِلْبة فهو الحقّ، من أصاب الجَلْبة والمتناع في الدنيا انتفّع به، وكذلك صاحب الحق يوم القيامة ينتفيع به، وأما المتناع والحِلْبة والمُنابع في الدنيا التفّع به، وكذلك علي المنابع في الدنيا المنابع بنابه المنابع بنابه المنابع ا

٢/٥٥١٣ عنه فرال أبضاً؛ قوله: ﴿ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَاءً فَسَالَتْ أَوْدِيَةً بِقَدَرِهَا فَاحْتَمَلَ ٱلسَّيْلُ زَبَداً رَّابِياً ﴾ أي مرتبعاً، ﴿ وَمِمَّا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ في ٱلنَّارِ ٱبْتِغَاءَ حِلْيَةٍ أَوْ مَتَاعٍ زَبَدٌ مِثْلُهُ ﴾ يعني ما يحرُج من الماء من الجواهر وهو مَثَل، أي بثبت الحق في قلوب المؤمنين، وفي قلوب الكفّار لا يثبت ﴿ كَذَلِكَ يَضْرِبُ آفَهُ ٱلْحَقَّ وَٱلْبَاطِلَ فَأَمَّا ٱللَّهُ وَمُ النَّاسَ فَيَمْكُثُ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ وهذا مثل للمؤمنين والمُشركين، وقال الله عزّ وجل: ﴿ كَذَلِكَ يَضْرِبُ آفَهُ ٱلْأَمْثَالَ \* لِلَّذِينَ ٱسْتَجَابُوا لِرَبِهِمُ ٱلْحُسْنَى وَٱلَّذِينَ لَمْ يَسْتَجِيبُوا لَهُ لَوْ أَنَّ لَهُ مَنَا فَي ٱلْأَرْضِ جَمِيعاً وَمِثْلَهُ مَعَهُ لَاثْتَدَوْا بِهِ أَوْلَئِكَ لَهُمْ سُوءً ٱلْحِسَابِ وَمَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَبِسَ ٱلْمِهَادُ ﴾ فالمؤمن إذا سمِع الحَديث ثبت في قلبه وأجابه (١) وآمن به، فهو مِثل الماء الذي يبغى (١) في الأرض فبنيث النبات، فالمؤمن إذا سمِع الحَديث ثبت في قلبه وأجابه (١) وآمن به، فهو مِثل الماء الذي يبغى (١) في الأرض فبنيث النبات، والذي لا يُنتفع به يكون مِثل الرّبَه الذي يبغى (١) في الرّبِ الذي تَضْرَبُه الرياح فيبطُلُ

2/0010 وقال الطُّبَرْسيّ في معنى سُوء الحساب، عن أبي عبدالله (عليه السلام): اهو أن (١) لا يَقبَل منهم

<sup>(</sup>١ و ٢) في المصدر: الجِلْيَة.

٢ . تفسير القمي ١: ٣٦٣.

<sup>(</sup>١) فمي «س»: ورجا ربه.

<sup>(</sup>۲) في «ط»: يقع.

٣ ـ الاحتجاج: ٢٤٩.

<sup>(</sup>۱) في «س»: يذكر من.

٤ \_ مجمع البيان ٦: ٢٤٢.

<sup>(</sup>١) في «س»: هؤلاء.

٢٤٤ ..... اليرهان في تفسير القرآن

حسنةً، ولا يَغفر لهم سيِّئةً،

0/001٦ عليّ بن إبراهيم، في قوله: ﴿ وَبِنْسَ ٱلْمِهَادُ ﴾ قال: يمتَهِدون (١١) في النار.

قوله تعالى:

#### أَفَمَن يَعْلَمُ أَنَّمَا أَنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِكَ ٱلْحَقُّ كَمَنْ هُوَ أَعْمَىٰٓ إِنَّـمَا يَتَذَكَّرُ أَوْ لُواْ ٱلْأَلْبَابِ [ ١٩]

١/٥٥١٧ ـ ابن شَهْر آشوب: عن أبي الوَرْدِ، عن أبي جعفر (طبدالسلام) ﴿ أَفَمَن يَعْلَمُ أَنَّمَا أَنْزِلَ آلَيْكَ مِن رَّبِكَ آلْحَقُ﴾. قال: «عليّ بن أبي طالب (عليدالسلام)».

٢/٥٥١٨ ـعن محمّد بن مروان، عن السُّدِّيّ، عن الكَلْبيّ، عن أبي صالح، عن ابن عبّاس، في قوله تعالى: ﴿ أَفَمَن يَعْلَمُ أُنَّمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِكَ ٱلْحَقُّ ﴾، قال: عليّ اطبال الله الله كُمَنْ هُوَ أَعْمَى ﴾ قال: الأوّل.

٣/٥٥١٩ محمّد بن يعتوب: عن أبي عبدالله الأشعريّ، عن بعض أصحابنا رفعه، عن هِشام بن الحَكمّ، عن أبي الحَكمّ، عن الحَكمّ، عن الحسن موسى بن جعفر (عندالله) في حديث طويل ـ قال: «يا هِشام، ثمّ ذكر أولي الألباب بأحسن الذكر، وحكاهم بأحسن التَحْلِيَة ('')، وقال: ﴿ أَفَمَن يَعْلَمُ أَنَّمَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِكَ ٱلْحَقُّ كَمَنْ هُوَ أَعْمَى إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُواْ اللهَابِ ﴾.

2/00۲٠ وقال الحسن بن على اعبسا المراز وإذا طلبتم الحوائج فاطلبوها من أهلها، قيل: يا بن رسولِ الله، ومَن أهلها؟ قال: «الذين قص (۱) الله في كتابه وذكرهم، فقال: ﴿ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُواْ ٱلْأَلْبَابِ ﴾ وقال هم أولو العقول». ومَن أهلها؟ قال: «الذين قص (۱) الله في كتابه وذكرهم، فقال: «خلت على أبي عبدالله (عبد الله) فأذِن لي، وليس هو في مجلسه، فخرَج علينا من جانب البيت من عند نسائه وليس عليه جِلْبَاب، فلمّا نظر إلينا، قال: «أجِبُ لقاءكم» ثمّ

٥ ـ تفسير القمي ١: ٣٦٣.

<sup>(</sup>۱) في «مس»: يتمهّدون، وفي المصدر: يعهدون. والمهاد: الفراش، ومَهَدّ لنفسه: كسب وعمل، ومَهّد لنفسه خيراً وامتهده: هيّأه وتوطأه «لسان العرب ـ مهد ـ ٣: ١٠ ٤» والتمهّد: التمكّن «الصحاح ـ مهد ـ ٣: ٥٤١».

سورة الرعد آية ـ ١٩ ـ

۱ ـ المنافب ۲: ۲۱.

٢ . المناقب ٢: ٦٠.

٣ ـ الكافي ١: ١٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الحلية.

٤ ـ الكافي ١: ١٢/١٥.

<sup>(</sup>١) في «ط»: خصّ.

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٠٧/٢٠٧.

جلَس، ثمّ قال: «أنتم أولو الألباب في كتاب الله، قال الله: ﴿ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُوْلُواْ ٱلْأَلْبَابِ ﴾ .

٦/٥٥٢٢ عن أبي القباس، عن أبي عبدالله (علمالسلام) قال: وتفكّر ساعة خيرٌ من عبادة سنة، قال الله: ﴿ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُواْ ٱلْأَلْبَابِ ﴾ .

قوله تعالى:

آلَّذِينَ يُوفُونَ بِعَهْدِ ٱللهِ وَلَا يَنقُضُونَ ٱلْمِيثَاقَ \* وَٱلَّذِينَ يَصِلُونَ مَا َ أَمَرِ ٱللهُ بِهِ أَن يُوصَلَ وَيَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ وَيَخَافُونَ سُوَءَ ٱلْحِسَابِ [٢١.٢٠]

1/00۲۳ ـ محمد بن يعقوب: عن الحسين بن محمد، عن مُعلَى بن مُحَمّد، عن الحسن بن عليّ الوشّاء، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: سمِعته يقول: الرَّحِم مُعلَّقةٌ بالعَرش، تقول: اللَّهمّ صِلَّ مَن وَصَلَني واقطَعْ مَن قطَعني، وهي رَحِمُ آلِ محمد، وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمْرَ آللهُ بِهِ أَن يُوصَلُ ﴾ ورَحِم كلّ ذي رَحِمه.

٧/٥٥٢٤ وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن على بن الحكم، عن صفوان الجمّال، قال: وقع بين أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله بن الحسر كلام، حتّى وقعّت الضّوْضاء بينهم، واجتمع الناس، فافترَقا عشبّتَهما بذلك، وغَدَوْتُ في حاجَة، فإذا أمّا بأبي عبدالله (عبدالله) على بابٍ عبدالله بن الحسن، وهو يقول: «يا جارية، قولي لأبي محمّد يخرُج القال، فخرج فقال: با أبا عبدالله، ما بكر بك؟ فقال: «إنّى تلوتُ آيةً في كتاب الله عزّ وجل البارحة، فأقلقتني». قال: وما هي؟ قال: «قول الله جل وعزّ ذِكره: ﴿ آلَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ ٱللهُ فِي كتاب الله عزّ وجل البارحة، فأقلقتني». قال: وما هي؟ قال: «قول الله جل وعزّ ذِكره: ﴿ آلَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ ٱللهُ عَلَى عَمْ وَيَخَافُونَ سُوّة ٱلْحِسَابِ ﴾ ، فقال: صدّقت، لكأني لم أقرأ هذه الآية من كتاب الله جلّ وعزّ قطّ، فاعنفقا وبَكَيا.

٣/٥٥٢٥ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن أبي عبدالله، عن ابن فَضَال، عن ابن بُكَير، عن عُمر بن يزيد، قال: سألتُ أبا عبدالله (مله السلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ ٱلَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمْرَ آلله بِهِ أَن يُوصَلَ ﴾ فقال: «قرّابتك».

٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٦/٢٠٨.

سورة الرعد آية ـ ٢٠ ـ ٢١ ـ

۱ ـ الكافي ۲: ۱۲۱/۷.

۲ ـ الكافي ۲: ۲۳/۱۲٤.

۳ ـ الكافي ۲: ۲۷/۱۲۵.

٤/٥٥٢٦ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَيْر، عن حمّاد بن عُثمان وهِشام بن الحَكَم، ودُرُسْت بن أبي منصور، عن عُمر بن يزيد، قال: قلت لأبي عبدالله اعبدالسلام): ﴿ ٱلَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ آللهُ بِهِ أَن يُوصَلَ﴾ ﴾

قال: «نزلت في رَحِم آل محمّد (عبه وآله السلام) وقد تكون في قُرابتك، ثمّ قال: «فلا تكونّنَ ممّن يقول للشيء إنّه في شيءٍ واحدٍه (۱).

٥/٥٥٢٧ ـ وعنه؛ عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن عنمان بن عيسى، عن سَماعة بن مِهْران، عن أبي عبدالله (مله السلام) قال: «ومّما فرّض الله عزّ وجلّ أيضاً في المال من غبر الزكاة، قوله عزّ وجلّ: ﴿ ٱلَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمْرَ ٱللهُ بِهِ أَن يُوصَلَ ﴾.

م ١/٥٥٢٨ وعنه: عن الحسين بن محمّد، عن مُعَلّى بن محمّد، عن الحسن بن عليّ، عن حمّاد بن عُثمان قال: دخل رجلٌ على أبي عبدالله (عبدالله) فشكا إليه رجلاً من أصحابه، فلم يَلبَثُ أن جاء المَشكو، فقال له أبو عبدالله (عبدالله): «مالِفُلانِ يشكوك؟» فقال له: يَشكوني أنّي أستَقضيت (١) منه حقّي. قال: فجلس أبو عبدالله (عبدالله) مُغضباً، ثمّ قال: «كأنّك إذا استقضيت حقّك لم تُسئ؟! أرأيت ما حكى الله عزّ وجلٌ في كتابه: ﴿ يَخَافُونَ سُوءَ ٱلْحِسَابِ ﴾؟ أثرى أنّهم خافوا الله أن يَجور عليهم؟ لا والله ما خافوا إلّا الاستِقضاء، فسَمّاه الله عزّ وجلّ: سوءَ الحساب، فمن استَغْضى فقد أساء المُعْمَد

٧٥٥٢٩ على بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي عن صحفّد بن الفُضيل، عن أبي الحسن (عبد السّلام) قال: اإنّ رَحِم، الله عبد والدي اللهم صلّ من وصلّني واقطع من قطعني، وهي تجري في كل رَحِم، ونزلت هذه الآية في آل محمّد، وما عاهدَهم عليه، وما أخَذ عليهم من الميثاق في الذّر من ولاية أمير المؤمنين والأثمّة (عليم السلام) بعده، وهو قوله: ﴿ آللَّ يِنَ يُوفُونَ بِعَهْدِ آللهِ وَلَا يَنقُضُونَ آلْمِيثَاقَ ﴾ الآية، ثمّ ذكر أعداهم، فقال: ﴿ وَآلَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَ اللهِ مِن بَعْدِ مِيثَاقِهِ ﴾ ألله عليهم في أمير المؤمنين (عبد الدم،)، وهو الذي أخذ الله عليهم في الذّر، وأخذ عليهم وسول الله (من الا مدر الدم بغدير خمّ ثمّ قال: ﴿ أَوْلَئِكَ لَهُمُ ٱللَّعنَةُ وَلَهُمْ سُوءُ ٱلدَّارِ ﴾ (١٠).

٤ ـ الكافي ٢: ١٢٥ /٢٨.

<sup>(</sup>١) قال الفيض الكاشاني (رحمه هـ): يعني إذا نزلت آية في شيءٍ خاصٍ، فلا تُخَصَّصُ حكمتها بذلك الأمر بل عشمهُ في نظائره، الوافي ٥: ٤١٢/٥٠٥.

٥ ـ الكافي ٣: ٨/٤٩٨.

٦ ـ الكافي ٥: ١٠٠/١، تفسير الشمي ١: ٣٦٣.

<sup>(</sup>١) في تفسير القمي: بالصاد المهملة في المواضع كافة، ومعنى استقضيتُ منه: طلبت منه حتّى أن يقضيه. واستقصى المسألة: بلغ النهاية في طلمها.

٧ ـ تفسير القمي ١: ٣٦٣.

<sup>(</sup>١ و٢) الرعد ١٣: ٢٥.

٠٨/٥٥٣٠ ابن بابَوَيه، عن أبيه (مداف)، قال: حدّننا سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد، عن أبيه، عن محمّد بن يحبى، عن حمّاد بن عُنمان، عن أبي عبدالله (عبد الله) أنه قال لِرَجُل: «يا فلان، مالَكَ ولأخبك؟، فقال: جُعِلتُ فداك، كان لي عليه شيءٌ فاستقصّيت (١) في حقّي، فقال أبو عبدالله (مله السلام): «أخبِرُني عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿وَيَخَافُونَ شُوءَ ٱلْحِسَابِ﴾ أتراهم خافوا أن يَجوزَ عليهم أو يَظلِمَهم؟ لا، ولكنّهم خافوا الاستقِصاء والمُدَاقَّة ه (١).

٩/٥٥٣١ من شعبوب بن سعيد: عن القاسم، عن عبدالصَّمَد بن بشير، عن مُعاوية، قال: قال لي أبو عبدالله (عبدالله): وإنَّ صِلَة الرَّحِم تُهوَّن الحِسابِ يوم القيامة، ثمّ قرأ: ﴿ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ آلَةُ بِهِ أَن يُوصَلُ وَيَخْشُونَ رَبَّهُمْ وَيَخَافُونَ سُوءَ آلْحِسَابِ﴾.

10/0071 \_ العياشيّ: عن العَلاء بن النضيل، عن أبي عبدالله (مداسه) قال: «الرَّحِم مُعلَّقة بالعَرش، تقول: اللهم صِلْ من وَصَلني واقطَعْ من قطعني، وهي رَحِمُ آلِ محمّد ورَحِمُ كلِّ مؤمنٍ، وهو قول الله: ﴿ اللَّهِ مِن قطعني، وهي رَحِمُ آلِ محمّد ورَحِمُ كلِّ مؤمنٍ، وهو قول الله: ﴿ اللَّهِ مِن قطعني، وهي رَحِمُ آلِ محمّد ورَحِمُ كلِّ مؤمنٍ، وهو قول الله: ﴿ اللَّهِ مِن قطعني، وهي رَحِمُ آلِ محمّد ورَحِمُ كلِّ مؤمنٍ، وهو قول الله: ﴿ اللَّهِ مِن قطعني مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

١١/٥٥٣٣ عن جابر، عن أبي جعفر (عبد السلام)، قال: اقال رسول الله (صلى الله الله)؛ بِرُّ الوالدَين وصِلَة الرَّحِم يُهَوَّنُ الحِسابِ. ثمّ تلاهذه الآية ﴿ وَالَّذِينَ يَصِلُونَ مَاأَمَرَ آللهُ بِهِ أَنْ يُوصَلَ وَيَخْشُونَ رَبَّهُمْ وَيَخَافُونَ سُوّةَ ٱلْحِسَابِ﴾.

١٢/٥٥٣٤ عن محمّد بن الفُضَيل، قال: سمِعت العَبد الصالح (عبد السلام) يقول: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ اللهُ بِهِ أَن يَوصَلُ ﴾ قال: «هي رَحِمُ آلِ محمّد، مُعلَّقَةٌ بالغرش تقول: اللهمّ صِل من وَصَلني، واقطَع من قطَعني، وهي تجري في كلّ رَحِم».

١٣/٥٥٣٥ ـ عن عُمر بن مريم، قال سألتُ أبا عبد الله يعد الله يعد الله: ﴿ آلذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ اللهُ بِهِ أَن يُوصَلَ ﴾.

قال: دمن ذلك، صِلةُ الرَّحِم، وغاية تأويلها صِلَتُك إيّاناء.

١٤/٥٥٣٦ ـ عن صَفوان بن مِهْران الجَمّال، قال: وقع بين عبدالله بن الحسن وبين أبي عبدالله (سنوات الدعليه)

٨ ـ معاني الأخبار: ١/٢٤٦.

<sup>(</sup>۱) في «ط» زيادة: عليه.

 <sup>(</sup>٢) داقَّهُ في الحاب: أي حاسبه بالدقّة. «المعجم الوسيط ١: ٢٩١».

۹ \_الزهد: ۹۹/۳۷

١٠ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٧/٢٠٨.

۱۱ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۸/۲۰۸.

۱۲ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۹/۲۰۸.

١٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٣٠/٢٠٨.

١٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٣١/٢٠٨.

كلام، حتى ارتفَعت أصواتُهما، واجتمع الناس، ثمّ افترفا تلك العَشِيَّة، فلمّا أصبحتُ غدّوتُ في حاجةٍ لي، فإذا أبو عبدالله (علمه السلام) على باب عبدالله بن الحسن، وهو يقول: «قولي - يا جاربة - لأبي محمّد: هذا أبو عبدالله بالباب، فخرَج عبدالله بن الحسن وهو يقول: يا أبا عبدالله، ما يَكُّر بك؟ قال: «إنّي تلوتُ البارحة آيةٌ من كتاب الله فأقلقتني». قال: وما هي؟ قال: «قوله عزّ وجلّ: ﴿ ٱلَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمْرَ آللهُ بِهِ أَن يُوصَلُ وَيَخْشُونَ رَبَّهُمْ وَيَخَافُونَ سُوّة قال: وما هي؟ قال: «قوله عزّ وجلّ: ﴿ ٱلَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمْرَ آللهُ بِهِ أَن يُوصَلُ وَيَخْشُونَ رَبَّهُمْ وَيَخَافُونَ سُوّة آلْحِسَابٍ ﴾ ٥. قال: فاعتنقا وبَكيًا جميعاً ثمّ قال عبدالله بن الحسن: صدفت ـ والله ـ يا أبا عبدالله، كأن لم تَمُرّ بي هذه الآية قطَ.

١٥/٥٥٣٧ - وكتَب إلينا الفَضْلُ بنُ شاذان، عن أبي عبدالله قال: حدّثنا إبراهيم بن عبدالحميد، عن سالِمة - مولاة أمّ ولد كانت لأبي عبدالله عند أبي عبدالله عبدالله عن حفرته الوفاة، فأغمِيَ عليه، فلما أفاق، قال: واعطُوا الحسن بن على بن الحسين - وهو الأفْطَس - سبعينَ ديناراً».

قلت: أَتَعْطَى رَجُلاً حمّل عليك بالشَّفرة (١٠) قال: وويجكِ، أما نفرئين الفرآن؟٥. قالت: بلى، قال: «أما سمعتِ قول الله تبارك وتعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ اللهُ بِهِ أَن يُـوصَلَ وَيَخْشُونَ رَبَّهُمْ وَيَخْافُونَ سُوهَ ٱلْجِسَابِ﴾ ، قال: ووقال: ﴿ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ آللهُ بِهِ أَن يُوصَلَ ﴾ ـ قال ـ هو صلَة الإمام».

١٦/٥٥٣٨ عن الحسن بن موسى قال: روى أصحابنا أنَّه سُئل أبو عبدالله المياسلام، عن قبوله تعالى:
 والَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ اللهُ بِهِ أَن يُوصَلَى.

قال: دهو صِلَة الإمام في كلّ سنة بما قَلَ أوكَثُر، ثُمُ قال أبو عبدالله (عليه السلام): هوما أريد بذلك إلا تَزْكِيَتَكُم». ١٧/٥٥٣٩ ـ عن سَماعة، قال: سألتُه عن قول الله: ﴿ ٱلَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ ٱللهُ بِهِ أَن يُوصَلَ ﴾.

فقال: «هو ما افترَض الله في المال غير الزكاة، ومَنْ أدَّى ما فرَض الله عليه، فقد قَضي ما عليه».

• ١٨/٥٥٤ عن سماعة، قال: إنّ الله فرض للفُفراء من أموال الأغنياء فريضة، لا يُحمَدون بأدائها، وهي الزكاة، بها حَقنوا دماءهم، وبها سُمّوا مسلمين، ولكنّ الله فرض في الأموال حُقوقاً غير الزكاة، وممّا فرض الله في المال غير الزكاة، قوله: ﴿ اللَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمْرَ آفَة بِهِ أَن يُوصَلَ ﴾ وَمَن أدّى ما فرض الله عليه فقد قضى ما عليه، المال غير الزكاة، قوله: ﴿ اللَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمْرَ آفَة بِهِ أَن يُوصَلَ ﴾ وَمَن أدّى ما فرض الله عليه فقد قضى ما عليه، وأدّى شُكْرَ ما أنعَم الله عليه من السّعة على غيره، ولما وققه لأذاء ما افترَض الله، وأعانه عليه.

١٩/٥٥٤١ ـ عن أبي إسحاق، قال: سمِعتُه يقول في ﴿ سُوَّءَ ٱلْحِسَابِ ﴾: «لا تُقبَل حسَناتُهم، ويُؤخَذون

١٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٠٩/٢٠٩ و٣٣.

<sup>(</sup>١) الشُّفْرةُ ـ بالفتح: السِّكِين العظيم. «الصحاح ـ شفر ـ ٢: ٥٧٠١.

١٦ - تفسير العيّاشي ٢: ٢٠٩/٢٠٩.

١٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٠٩/٢٠٩.

۱۸ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۰۱/۲۱۰ الكافي ۳: ۸/٤٩٨

١٩ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٣٧/٢١٠.

بسيّتاتهم».

٢٠/٥٥٤٢ عن هشام بن سالم، عن أبي عبدالله (طبائله) في قوله: ﴿ يَخَافُونَ سُوَّءَ ٱلْحِسَابِ ﴾. قال: (تُحسَبُ عليهمُ السَيِّنات، ولا (١) تُحسَب لهم الحَسنات، وهو الاستِقصاء».

٢١/٥٥٤٢ عن هِشام بن سالم، عن أبي عبدالله (عبالسلام) في قوله: ﴿ وِيَخَافُونَ سُوَّءَ ٱلْحِسَابِ ﴾. قال: «الاستِقْصاء والمُدَاقَة» وقال: «تُحسَب عليهم السيّئات، ولا تُحسب لهم الحسّنات».

٢٢/٥٥٤٤ عن حمّاد بن عُثمان، عن أبي عبدالله (مه السلام) أنّه قال لرجل: «با فَلان، مالك ولأخيك؟» قال: مُولتُ فِداك، كان لي عليه حقّ فاستقصّيت منه حقّي. قال أبو عبدالله (عبد الله): وأخيرْني عن قول الله: ﴿ وَيَخَافُونَ سُوّ الله الله عليه على أتراهم خافوا أن يجوزَ عليهم أو يَظلِمهم؟ لا والله، خافوا الاستِقصاء والمُدَاقَة».

۲۳/0050 عند الله محمّد بن عيسى: وبهذا الإسناد، أنّ أبا عبدالله المندالله) قال لرجلٍ شَكاه بعض إخوانه: دما لأخيك فلان يشكوك؟ قال: أيشكوني إذا استَقْصَيْتُ حقّي؟ قال: فجلس مُغضباً ثمّ قال: «كأنّك إذا استقصّيتُ لم تُسئ؟! أرأيت ما حكى الله تبارك وتعالى: ﴿ وَيَخَافُونَ سُوّة ٱلْحِسَابِ ﴾ أخافوا أن يَجورَ عليهم الله؟ لا والله ما خافوا إلّا الاستِقصاء، فسمّاه الله عزّ وجلّ: ﴿ سُوّة ٱلْحِسَابِ ﴾ فمن استَقْصى فقد أسّاء».

٣٤/٥٥٤٦ عن الحسين بن عُثمان، عمن ذكره عن أبي عبدالله (منيه الله) قال: (إنَّ صِلَة الرَّحِم تُرَكَّي الأعمال، وتُنمَى الأموال، وتُيسَر الحِساب، وتدفّع البَلْوي، وتَرْبِد في العُمُر (١١).

٢٥/٥٥٤٧ ـ ابن شهرآشوب: عن محمد بن الفُضّيل (١) عن موسى بن جعفر (عيساهدم) في قوله تعالى:

٢٦/٥٥٤٨ ـ الطَّبَرْسيّ: عن هِشام بن سالم، عن أبي عبد الله الله على قال: «سُوءُ الحِساب أن يُحسَبُ عليهم . السِّيئات، ولا يُحسَب لهم الحَسَنات، وهو الاستِقصاء».

۲۰ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۰ /۲۸.

<sup>(</sup>١) (لا) ليس في «س».

۲۱ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۱ /۲۹.

۲۲ ـ نفسير العيّاشي ۲: ۲۱۰/۲۱۰.

٢٣ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢١/٢١٠.

٢٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢١/٢١٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الأعمار.

٢٥ - المناقب ٢: ١٦٨.

٢٦ ـ مجمع البيان ٦: ٤٤٤.

٢٥٠ ..... البرهان في تفسير القرآن

قوله تعالى:

## وَٱلَّذِينَ صَبَرُواْ آبْتِغاءَ وَجْهِ رَبِّهِمْ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَأَنفَقُواْ مِـمَّا رَزَقْنَاهُمْ سِرَّاً وَعَلانِيةً وَيَدْرَءُونَ بِالْحَسَنَةِ ٱلسَّيِّئَةَ أُوْلَئِكَ لَهُمْ عُقْبَى آلدًارِ [٢٢]

١/٥٥٤٩ ـ عليّ بن إبراهيم: ﴿ وَيَدْرَءُونَ بِالْحَسَنَةِ ٱلسَّيِّئَةَ ﴾ يعني يَدفعون.

• 7/000 دوعنه، قال: وحدّثني أبي، عن حمّاد، عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: «قال رسول الله (منداله) لعليّ (منداله عليّ) ما مِن دارٍ فيها فَرْحَةٌ إلاّ تَبِعَتْها تَرْحَةٌ، وما مِن هَمّ إلا وله فَرَج، إلا همُّ أهلِ الله (منداله عليه) لعليّ ما مِن دارٍ فيها فَرْحَةٌ إلاّ تَبِعَتْها تَرْحَةٌ، وما مِن هَمّ إلا وله فَرَج، إلا همُّ أهلِ النار، فإذا عمِلتَ سيّئةً فأتبِعها بحَسّنةٍ تَمْحُها سريعاً، وعليك بصّنائع الخبر، فإنّها تدفع مصارع السّوء. وإنّما قال رسول (صفراله عليه الله عليه) على حَدِّ التأديب للناس، لا بأنّ لأمير المؤمنين (عبدالسلام) سيّئاتٍ عمِلَها».

قوله تعالى:

جَنَّاتُ عَـذْذِ يَذْخُلُونَهَا وَمَن صَـلَحَ مِنْ ءَابَائهِمْ وَأَزْوَاجِهِمْ وَذُرِيَّاتِهِمْ وَأَزْوَاجِهِمْ وَذُرِيَّاتِهِمْ وَآلْمَلائِكَةُ يَذْخُلُونَ عَلَيْهِم مِن كُلِّ بَابٍ \* سَلاَمٌ عَلَيْكُمْ

سورة الرعد آية ٢٠٠ ـ

١ ـ تفسير القمى ١: ٣٦٤.

٢ ـ تفسير القمى ١: ٣٦٤.

٣ ـ تفسير القمى ١: ٣٦٤.

<sup>(</sup>١) في «ص»: خشاً.

#### بِمَا صَبَرْتُمْ فَنِعْمَ عُقْبَى ٱلدَّارِ [ ٢٣ - ٢٤ ]

١/٥٥٥٢ ـ عليّ بن إبراهيم: قال: نزلت في الأثمّة (علهم السلام) وشيعَتِهم الذين صَبروا.

٢/٥٥٥٣ ـ وعنه، قال: وحدّثني أبي، عن ابن أبيعُمَيْر، عن جميل، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: «تبحن صُبّرٌ وشيعَتُنا أصبَرُ منّا، لأنّا صَبرنا بعِلم، وصبروا على ما لا يَعْلَمُون.

٣/٥٥٥١ محمّد بن يعقوب: عن أبي عليّ الأشعَري، عن مُعَلَى بن محمّد، عن الوضّاء، عن بعض أصبحابه، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: وإنّا صُبَّر وشيعَتُنا أصبَر منّاه، قلت: مُعلت فِداك، كيف صارَتْ شيعَتُكم أصبَرَ منكم؟ قال: «لأنّا نَصْبِرُ على مانعلم، وشبعَتُنا يَصْبِرون على مالا يَعْلَمُون».

2/0000 وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن ابن سِنان، عن أبي الجارود؛ عن الأصبّغ، قال: قال أمير المؤمنين (عبدالله): الصّبرُ صَبْرُان: صَبرٌ عند المُصِيّبة حَسَنٌ جَميل، وأحسَن من ذلك الصّبر عند ما حرّم الله عزّ وجلّ عليك، وأفضَل من ذلك ذِكْرُ الله عند ماحرّم عليك فيكون حاجزاً».

٥/٥٥٥٩ وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، قال: أخبرني يحيى بن سُلَيم الطائني، قال: أخبرني عَمرو بن شِمْر اليماني، يرفع الحديث إلى علي اعبد الله على اعبد على المُصيبة حتّى يرهما الصّبرُ ثلاثة: صَبرٌ عندالمُصيبة، وصَبرٌ على الطاعة، وصَبرٌ عن المعصية؛ قمن صَبر على المُصيبة حتّى يرهما بحسنِ عَزائِها، كتب الله له ثلاثمائة درَجة، ما بين الدرَجة إلى الدرَجة، كما بين السّماء إلى الأرض؛ ومَنْ صبر على الطاعة، كتب الله له سِتَمائة درَجة، ما بين الدرَجة إلى الدرّجة، كما بين تُخوم الأرض إلى العرش؛ ومَنْ صبر عن المعصية، كتب الله له سِتَمائة درّجة، ما بين الدرجة إلى الدرّجة، كما بين تُخوم الأرض إلى العرش؛ ومَنْ صبر عن المعصية، كتب الله له تسعمائة درّجة، ما بين الدرجة إلى الدرجة، كما بين تُخوم الأرض إلى مُنتهى العَرش».

٦/٥٥٥٧ - وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمّيْر، عن سّيف بن عَمِيْرَة، عن أبي حَمْزة النّماليّ، قال: قال أبو عبدالله (عليه الله): «مَن ابتُلي من المؤمنين ببَلاء فصّبر عليه، كان له من الأجرِ مثلُ (١) ألفِ شّهيد».

سورة الرعد آية ـ ٢٣ ـ ٢٤.

١ ـ تفسير القمى ١: ٢٦٥.

٢ ـ تفسير القمى ١: ٣٦٥.

۳ ـ الكاني ۲: ۲۰/۷۱.

٤ ـ الكافي ٢: ١١/٧١.

٥ ـ الكاني ٢: ١٥/٧٥ ـ

٦ ـ الكاني ٢: ١٧/٧٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: له مثل أجر.

٧/٥٥٥٨ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن مَحبوب، عن عبدالله بن مرحوم، عن أبي سَيّار، عن أبي عبدالله المدهديم، قال: اإذا دخل المؤمِنُ في قبره، كانت الصّلاةُ عن يَمينِه، والزَّكاةُ عن يَسارِه، والبِرُّ مُطِلِّ عليه، ويتنَحَى الصَّبرُ ناحيةً، فإذا دخل عليه الملكان اللَّذان يَلِيان مُساءلته، قال الصّبرُ للصلاةِ والزَّكاةِ والبِرُ: دونَكُم صاحِبَكم، فإن عجزتُم عنه فأنا دونَه».

٨/٥٥٥٩ العَيَّاشيّ: عن الحسن بن محبوب، عن أبي وَلَاد، قال: قلتُ لأبي عبدالله (عبد الله): جُعِلتُ فِداك، إنّ رجُلاً من أصحابنا وَرِعاً مُسلماً كثير الصَّلاة، قد ابتُلي بحُبِّ اللّهو، وهو يسمّع الغِناء؟ فقال: «أيمنّعُه ذلك من الصلاة لو قَتِها، أو من صَوم، أو من عِيادةِ مريض، أو حضور جنازةٍ، أو زيارةٍ أخِ؟ «قال: قلتُ: لا، ليس يمنّعُه ذلك من شيءٍ من الخير والبِر، قال: فقال: هذا من خُطُواتِ الشَّيطان، مَغفورٌ له ذلك إن شاء الله».

ثمّ قال: إنّ طائفةً من الملائكة عابوا وُلدَ آدم في اللّذات والشّهَوات، أعني لكم الحَلال ليس الحَرام، وقال فأيف الله للمؤمنين من وُلدِ آدم من تَعْييرِ الملائكة لهم وقال فألفى الله في همّ أولئك الملائكة اللّذات والشّهوات، كبلا يَعيبوا المؤمنين وقال فلمّا جرى ذلك في " همّهم، عَجَوا إلى الله من ذلك، فقالوا: ربّنا عَفْوَك عَفَوَك، رُدّنا إلى ما خَلَقْتنا له واخترُ تَنا " عليه، فإنّا نخاف أن نصير في أمْرٍ مَرِيج " وقال فنزع الله ذلك من همّهم وقال فإذاكان يوم القيامة، وصار أهلُ الجنّة في الجنّة الستأذن أولئك الملائكة على أهل الجنة، فيُؤذن لهم، فيدخُلون عليهم فيُسلّمون عليهم، ويقولون لهم: ﴿ سَلَامٌ عَلَيْكُم بِمَا صِبَرْتُمْ ﴾ في الدُنيا عن اللّذات والشّهوات الحّلال».

١٩/٥٥٦ عن محمّد بن الهَيْثَم، عن رجل، عن أبي عبدالله (عليه السلام): ٥ ﴿ سَلَامٌ عَلَيْكُم بِمَا صَبَرْتُمْ ﴾ على الفقر في الدنيا ﴿ فَنِعْمَ عُقْبَى الدَّارِ ﴾ وقال - بعني الشهداء،

وسيأتي ـ إنْ شاء الله تعالى ـ معنى قوله: ﴿ وَٱلْمَلَائِكَةُ يَدْخُلُونَ عَلَيْهِمِ مِّن كُلِّ بَابٍ﴾ في سورة مريم، في قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ نَحْشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَى ٱلرَّحْمَٰن وَقَداً ﴾ \*\*\*

قوله تعالى:

#### وَ ٱلَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَ ٱللهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَاقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ ٱللهُ بِهِ أَن

۷ ـ الكافي ۲: ۲۲/۸۸

٨ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢١١/٢١١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: فلمَّا أحسوا ذلك من.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: أجبرتنا.

 <sup>(</sup>٦) مَرِج الأمرُ ومُرُوجاً، مُرُجاً: التبس واختلط فهو مارجُ، ومَرِيجٌ. «المعجم الوسيط مرج - ٦: ٨٦٠٠.

٩ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢١١ ٤٣/٢.

<sup>(</sup>۱) مریم ۱۹: ۸۵

#### يُوصَلُ [70]

تَفَدَّم عَن قَرَبِ حَدَيثٌ فَي مَعْنَى هَذَهُ الآية، في قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ ٱلَّذِينَ يُوفُونَ بِعَهْدِ ٱللهِ وَلَا يَــنقُضُونَ ٱلْمِيثَاقَ ۞ وَٱلَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ آفَهُ بِهِ أَن يُوصَلَ۞ رواية محمّد بن النَّضَيْل، عن أبي الحسن (مداسلام) ('').

قوله تعالى:

آلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَطْمَئِنُ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ آللهِ ـ إلى قوله تعالى ـ طُوبَى لَهُمْ وَحُسْنُ مَثَابٍ [ ٢٩ ـ ٢٨ ]

فقال: «بمحمّد (عبه واله السلام) تطمئنَ القلوب، وهو ذكر الله وحِجابه».

٣/٥٥٦٣ وعن أنس بن مالك، أنه قال: قال رسول الله رسارة على الله الله والله والله على الله على

2/0011 عليّ بن إبراهيم: قال: حدّثني أبي، عن الحسن بن محبوب، عن عليّ بن رِئاب، عن أبي عُبَيْدة، عن أبي عبدالله (عبدالسلام) قال: «طُوبي: شجَرةً في الْجنّة، في دار أمير المؤمنين (عبدالسلام)، وليس أحَدٌ من شيعته إلّا وفي دارِه غُصْنٌ من أغصانِها، والورقة من أوراقها تستَظِلَ تحتها أمّةٌ من الأممه.

سورة الرعد آية ـ ٢٥ ـ

سورة الرعد آية ـ ٢٨ ـ ٢٩ ـ

١ ـ تفسير القمى ١: ٢٦٥.

٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢١١ / ٤٤.

<sup>(</sup>١) تقدم في الحديث (٧) من تفسير الآيات (٢٠ ـ ٢١) من سورة الرعد.

٣ ـ... خصائص الوسي المبين: ١٨٥/١٨٥، تأويل الآيات ١: ١١/٢٣٢ وفيه: عن ابن عباس، ولا يصح، لأنَّ أُمّ سُليم الوارد ذكرها في الخبر هي أُمّ أنس وليست أُمّ ابن عباس.

<sup>\$</sup> ـ تفسير القمي ١: ٣٦٥.

وثاولَني من ثِمارِها فأكلتُه، فحوَّل الله تعالى ذلك ماءً، في ظَهْري، فلمَّا هَبَطتُ إلى الأرض، واقَعْتُ خَدِيجَة فحمَلَتْ بفاطِمَة، فما قبَلتُها قَطَ إلَّا وجَدتُ رائحة شَجَرة طُوبي منها».

٥/٥٥٦٥ وعنه: عن أبيه، عن محمّد بن أبي عُمَيْر، عن هِشام بن سالم، عن أبي عبدالله (عليه السلام) ـ في حديث الإسراء بالنبيّ (مقراة عليه وآله) ـ ، قال فيما وأى ليلة الإسراء، قال: «فإذا شجرة لو أرسِل طائِر في أصْلِها، ما دارَها سبعمائة () سنة، وليس في الجنّة مَنزِل إلّا وفيه فَنَن () منها. فقلت: ما هذه يا جَبْرَئيل؟ فقال: هذه شجرة طوبى، قال الله تعالى: ﴿ طُوبَى لَهُمْ وَحُسْنُ مَثَابٍ ﴾ .

محمّد ابن بابَوَيه: قال: حدّثنا المُظفّر بن جعفر بن المُظفّر العَلُويّ (رَمَها عَمَ)، قال: حدّثنا جعفر بن محمّد ابن مسعود، عن أبيه محمّد بن مسعود العبّاشيّ، عن جعفر بن أحمد، عن العَمْرَكيّ البُّوفَكِيّ، عن الحسن بن عليّ ابن مسعود، عن أبيه مسلم، عن أبي بَصير، قال: قال الصادق (طبه العلم): وطُوبي لِمَنْ تمسَّك بأمِرنا في غَيبةِ قالمِنا، فلم يَزغُ قُلبُه بعد الهدِاية».

ففلتُ له: مُجعِلتُ فداك، وما طُوبي؟ قال: •شجَرة في الجنّة، أصلُها في دارِ عليَ بن أبي طالب •طبهالسلام»، وليس بين مؤمنِ الّا وفي دارِ، غُصْنٌ مِن أغصانِها، وذلك فول الله عزّ وجلّ: ﴿طُوبَى لَهُمْ وَحُسْنُ مَثَابٍ﴾».

٧٥٥٦٧ محمد بن يعتوب: عن عدّةٍ من أصحابنا، عن أحمد بن محمد بن خالد، عن أبيه، عن عبدالله بن التماسم، عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله المباسلام، قال: اقال أمير المؤمنين (عبدالله): إنّ لأهل الدّين علاماتٍ يُعرفون بها: صدق الحديث، وأداء الأمانة ووقاء العهد، وصِلَة الأرحام، ورَحْمَة الصَّعَفاء، وقلّة المُراقبة للنّساء .أو قال: قلّة المُؤاتاة للنّساء ، وبَذْلُ المَعْروف، وحُسْنُ الخُلُق، وتلعة الخُلْق، واتباع العِلم وما يُقَرِّبُ إلى الله عزّ وجلّ زُلفي المُؤاتاة للنّساء ، وبَذْلُ المَعْروف، وحُسْنُ الخُلُق، وتبعة الخُلْق، واتباع العِلم وما يُقرِّبُ إلى الله عزّ وجلّ زُلفي في في طُوبي لَهُمْ وَحُسْنُ مَتَابٍ في وطوبي : شجَرة في الجنّة أصلها في دار النبيّ محمد (مله عبد والله)، وليس من مؤمن إلا وفي داره عُصْن منها، لا يَخطِر على قلبه شَهْوَةُ شيء إلا أتاه به ذلك، ولو أنّ راكباً مُجِدّاً سار في ظِلَها مائة عام، ما خرَج منه، ولو طار من أسفَلِها غُرابٌ ما بلَغ أعلاها حتى يسقَط هَرِماً. ألا ففي هذا فارغبوا، إنّ المؤمِن من نفسِه في خرَج منه، ولو طار من أسفَلِها غُرابٌ ما بلَغ أعلاها حتى يسقَط هَرماً. ألا ففي هذا فارغبوا، إنّ المؤمِن من نفسِه في شغلٍ والمناسُ منه في راحَةٍ، إذا جَنَ عليه اللّيلُ افترّش وَجُهه وسجَد لله عرّ وجل بمكارم بدّنِه، يُناجي الذي خَلَقه في فكاكِ رقبتِه، ألا فهكذا كونواه.

وروى هذا الحديث، ابن بابَوَيه، في (أماليه)، قال: حدّثنا الحسين بن أحمد بن إدريس، قال: حدّثنا أبي، عن أسمد بن محمّد بن عيسى، عن أبيه، عن عبدالله (عبدالله) عن أسمد بن محمّد بن عيسى، عن أبيه، عن عبدالله (عبدالله) عن أبائه (عبدالله) قال: قال أمير المؤمنين (عبدالله) مثله، إلّا أنّ فيه: الوقلة المؤاتاة للنساء، وساق الحديث بتغيير

٥ ـ تفسير القمي ٢: ١١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: تسعمالة.

<sup>(</sup>٢) في الطُّا: غصن، وفي المصدر: فيها فرع، وجميعها بمعنى.

٩ مغاني الأخبار: ١/١١٢، ونعوه في تفسير الحبري: ٢٨٤/٤٠، وخصائص الوحي المبين: ١٧٧/٢٣١، والعمدة: ٢٥٥/٣٥١.
 ٧ ـ الكافئ ٢: ٢٠/١٨٧.

يسير في بعض الالفاظ.

هذا ممّا يحضُرُني من تُسْخَةِ الكتاب، وهو في المَجْلِس التاسع والثلاثين (١).

٨/٥٥٦٨ العيّاشيّ: عن عمرو بن شِمر، عن جابر، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ، عن أبيه، عن أبيه، عن أبيه، عن أبيه، عن آبائه (عليه السلام)، قال: هبينا رسول الله (مآله عليه وأله) جالِسٌ ذات يوم، إذ دخّلت عليه أمَّ أيمن وفي مِلْحَفتها (١١) شيء، فقال لها رسول الله (مآل الله الله عنه وآله): يا أمَّ أيمن، أيّ شيء في مِلْحَفَتِك؟ فقالت: يا رسول الله، فلانة بنت فلانة أملكوها فنتروا عليها، فأخذتُ من نِثارها شيئاً. ثمّ إنّ أمَّ أيمن بكّت، فقال لها رسول الله (مآل الله ومآله): ما يبكيك؟ فقالت: فاطمة زوّجتها فلم تَنثر عليها شيئاً!

فقال لها رسول الله رسنر الله رسنر الله إلى الله والذي بعثني بالحقّ بشيراً ونَذيراً، لقد شهد إملاك فاطمة جَبْرَئبل وميكائيل وإسرافيل في ألوف من الملائِكة، ولقد أمرَ الله طُوبى فنثَرت عليهم من حِلَلها وسُـنْدُسِها وإستَبْرَقِها ودُرَّها وزُمُرُّدِها ويافونها وعِطْرِها، فأخذوا منه حتّى ما دَرَوا ما يصنَعون به، ولقد نَحل الله طُوبى في مَهْرِ فاطمة، فهى في دار على بن أبى طالب.

٩/٥٥٦٩ عن أبان بن تَغْلِب، فال: كان النبيّ استراه عدراند، يُكثِر تقبيلَ فاطمة اسدات عليه، قال: فعاتَبَتْهُ على ذلك عائشة، فقالت: يا رسولَ الله، إنك لتُكثِرُ تقبيلَ فاطمة ؟ فقال لها: اويلَك، لمّا أن عُرِج بي إلى السّماء، مرّ بي جَبْرَتِيل على شجَرَةٍ طُوبِي، فناولَني من تَمَرها فأكلتُها، فحوّل الله ذلك إلى ظهْري، فلمّا أن هبَطتُ إلى الأرض، واقَعْتُ خديجةً فحَمَلتُ بفاطمة، فما قبَّلتُ فاطمة إلّا وجَدِيثُ رائِحة شجرة طُوبي منهاء.

١٠/٥٥٧٠ ـعن أبي حمزة، عن أبي جعفر (طه الملام قال: الطُّوبي: شجّرةٌ تخرُج من جنّة عَدْنٍ، قد غرَسَها ربُّنا بيدِه،

11/00۷۱ ـ عن أبي قُتيبة تَميم بن ثابت، عن أبن سيرين، في قوله: ﴿ طُوبَى لَهُمْ وَحُسْنُ مَثَابٍ ﴾ قال: طوُبي: شجَرةٌ في الجنّة، أصلُها في حُجرة عليّ (عبه السلام)، وليس في الجنّة حُجْرَةٌ إلّا فيها غُضْنٌ من أغصانِها.

١٢/٥٥٧٢ ـعن أبي بَصبر، عن أبي عبدالله (عبدالسلام) قال: إنَّ المؤمن إذا لقِيَ أخاه وتَصَافَحا، لم تَزَلِ الذُّنوب تَتَحاتَ عنهما ماداما مُتصافِحَيْن، كَنَحاتُ الورَقِ عن الشَّجَر، فإذا افترَفا، قال مَلَكاُهما: جَزاكُما اللهُ خَيْراً عن أنفُيكما، فإذا التزَم كلُّ واحدٍ منهما صاحِبَه، ناداهُما مُنادٍ، طُوبي لكُما وحُسْنُ مآب، وطُوبي: شجرةٌ في الجَنَّة،

<sup>(</sup>١) الأمالي: ١٨٢/٧.

٨ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢١١/٥٥.

<sup>(</sup>١) المِلْحَنَةُ: اللباس الذي فوق سائر اللباس، من دِئار البرد ونحوه اللسان العرب ـ لحف ـ ١٤ ٢٢،

٩ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢١٢ /٢١، ونحوه في ذخائر العقبي: ٣٦، وينابيع المودة: ١٩٧.

١٠ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢١٢/٧٤.

١١ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢١٢ /٨٨، مناقب ابن المغازلي: ٢١٥/٢٦٨، الدر المنثور ٤: ١٤٤.

١٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢١٢/٤١٦.

أصلُها في دار أمير المؤمنين (علمالسلام)، وفَرعُها في منازِل أهلِ الجنّة، فإذا افتَرقا ناداهما مَلَكان كريمان: أثشِرا يا وليَى الله بكرامةِ الله، والجَنّة مِن ورائِكماه.

17/00۷۳ - عن أبي بَصير، عن أبي جعفر (عبدالله) قال: ه كان أمير المؤمنين (عبدالله) يقول: إنّ لأهل التقوى علاماتٍ يُعرفون بها: صدق الحديث، وأداء الأمانة، ووفاء العَهْد، وقِلَة العَجْز والبُخل، وصِلَة الأرحام، ورحمة الضَّعفاء، وقِلَة المُؤاتاة للنساء، وبذل المعروف، وحُسن الخلق، وسَعة الحِلْم، واتباع العلم فيما يُقرَب إلى الله ولَنى: ﴿ طُوبَى لَهُمْ وَحُسنُ مَتَابٍ ﴾ وُطوبى: شجَرةٌ في الجَنَّة، أصلُها في دارِ رسولِ الله (منها عبداله)، فلَيْسَ من رُئِفي: ﴿ طُوبَى لَهُمْ وَحُسنُ مَتَابٍ ﴾ وُطوبى: شجَرةٌ في الجَنَّة، أصلُها في دارِ رسولِ الله (منها عبداله)، فلَيْسَ من مُؤمِنِ إلا وفي دارِه عُضنٌ من أغصانِها، لا يَنوي في قَلْبهِ شيئاً إلا أتاه به ذلك الغُصْن، ولو أنّ راكباً مُجِداً سار في ظِلَها مائة عام، ما خرَج منها، ولو أنّ غُراباً طار من أصلِها، ما بلَغ أعْلاها حتّى يَبْياضٌ هَرَماً، ألا ففي هذا فارغبوا. إنّ ظلَها مائة عام، ما خرَج منها، ولو أنّ غُراباً طار من أصلِها، ما بلَغ أعْلاها حتّى يَبْياضٌ هَرَماً، ألا ففي هذا فارغبوا. إنّ للمُؤمِن في نَفْب شُعْلاً، والناسُ منه في راحَةٍ، إذا جَنَّ عليه اللّيل فرَسْ وَجْهَه، وسجّد لله بَمكارِم بدّنِه، يُناجي الذي خَلْقه في فَكَاك رفبَتِه، ألا فَهكذا فكونواه.

1٤/٥٥٧٤ - الطَّبَرُسي: روى الحاكم أبو القاسم الحَسكاني، بالإسناد عن موسى بن جعفر، عن أبيه، عن آبائه اعليم المالية الم

10/00۷٥ - وفي كتاب (صفة الجنّة والنار) (") بالإسناد عن عَوْف، عن جابر، عن أبي جعفر (طبالله)، عن النبيّ (من التعليه والله) في قول الله تبارك وتعالى: ﴿ طُوبِي لَهُمْ وَحُسْنُ مَثَابٍ ﴾ «يعني وحُسْنُ مَرْجِع، فأمّا طُوبي فإنّها شجّرةٌ في الجَنّة، ساقُها في دار محمّد (سنراه طبواته)، ولو أنّ طائراً طارَ من ساقِها لم يبلُغ فَرْعَها حتّى يقتُلُه الهَرّم، على كلّ ورقةٍ منها ملك يَذكُرُ الله، وليس في الجَنّةِ دار إلّا وفيها غُصْنٌ من أغصانِها، وإنّ أغصانَها لترى من وراء سؤرِ الجَنّةِ، تَحمِل لهم ما يشاءون من حُليّها وحُللها وثِمارها، لا يُؤخذ منها شيءٌ إلّا أعاده الله كماكان، بأنهم كسبوا طيّباً، وأنفقوا قَصْداً، وقدّموا فَضلاً، فقد أفلَحوا وأنجَحواه.

١٦/٥٥٧٦ ـ الشيخ الفقيه أبو الحسن محمد بن أحمد بن عليّ بن الحسن بن شاذان، في (مناقب أمير المؤمنين): بإسناده عن بلال بن حَمامة (١)، قال: طلّع علينا النبيّ (ملّى عليه وآد) ذات يومٍ ووَجُهُه مُشْرِقٌ كدا يُروَ

۱۲ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۱۳/۵۰.

١٤ ـ مجمع البيان ٦: ٤٤٨، شواعمد التنزيل ١: ٤١٧/٣٠٤، ينابيع المودة: ٩٦، تفسير القرطبي ٩: ٣١٧.

١٥ -الاختصاص: ٢٥٨.

<sup>(</sup>١) من كتاب (الاختصاص).

١٦ ـ مائة منقبة: ٩٢/١٦٦.

<sup>(</sup>۱) هو بِلال بن زباح الحَبَشي، أبو عبدالله، مؤذّن رسول الله (سلّ اه علي واله) وخازنه على بيت المال. وحَمَامةً أثّه، وهو أحد السابقين للاسلام، شهيد المشاهد كُلّها مع رسول الله (سَلّ اه عليه واله). تُوفّي في دمشق سنة ۲۰ هـ. تقريب التهذيب ١: ١١٠، الأعلام للزَّركلي ٢: ٧٣.

القمَر، فقام عبدالرحمن بن عَوْف، فقال: يا رسولَ الله، ما هذا النُّور؟

فقال: دبشارة أتتني من ربّي في أخي وابن عمّي، وابنني، وإنّ الله قد زوّج عليّاً بفاطمة، وأمر رِضُوانَ خازِنَ الجينان فهزَّ شجَرة طُوبي، فحمّلت رِقاعاً - يعني صِكاكاً - بعَدد مُحبّي أهل بيتي، وأنشأ من تحتها ملائكةً من نُور، ودفّع إلى كلّ مَلَكِ صَكاً، فإذا استَوتِ القيامَةُ بأهلها، نادَتِ الملائِكةُ في الخَلائِق: يا مُحبّي عليّ بن أبي طالب، هلمّوا خُذوا وَدائعكُم. فلا تَلْقى مُحِبّاً (") لنا أهل البيت إلّا دفَعتْ الملائكة إليه صَكاً فيه فَكاكه من النار، فبأخي وابن عمّى وابنتي فَكاك رجال ونساء من النار (").

وسيأتي هذا الحديث من طريق الجُمهور (١).

١٧/٥٥٧٧ ـ كتاب (الخرائج): إنّ رسول الله (صلى الله عله والله على قال: «يا فاطمة، إنّ بشارة أتنّني من ربّي في أخي وابن عمّي، وابنتي، بأنّ الله عزّ وجلّ زوَّج عليّاً بفاطمة، وأمرّ رِضُوان ـ خازِنَ الجّنة ـ فهزّ شجرة طُوبي، فحمّلت رِقاعاً بعدد مُحبّي أهل بيني، وأنشأ ملائكة من تحتها من نُور، ودفّع إلى كلّ مَلَكٍ خَطّاً، فإذا استقرَّت القيامة بأهلها، فلا تلقى تلك الملائكة مُحبًا لنا إلّا دفّعت إليه صَكاً فيه بَراءة من النار،

۱۸/۵۷۷ ـ ابن بابَوَيه: بإسناده، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: «مَنْ أَطَعم ثُلاثة نَفَرٍ من المؤمنين، أطعمَه الله من ثلاثِ جِنانِ مَلَكوت السَّماء: الفِردَوس، وجنّة عَدْن، وطُوبي، وهي شجرة من جنة عَدْن غرسها ربّي بيده.

19/0049 \_وعنه: بإسناده، عن الأصَبُغ بن نُباتة، قال: قال أمير المؤمنين (عليه السلام): «قال رسول (ملى الله عليه وآله) \_ وذكر تفسير حروف (أبجد) إلى آخرها \_ فقال: وأمّا الطاء، في ﴿ طُوبَىٰ لَهُمْ وَحُسَنُ مَثَابٍ ﴾ وهي شجرةٌ غرّسها الله عزّ وجلّ، ونفَخ فيها من رُوحه، وإنَّ أغصانها لتُرى من وراء شور الجنّة، تنبّت بالحُليّ والحُلل، والثمار مُتَدلّية على أفواههم.

٢٠/٥٥٨٠ وعنه: بإسناده، عن الحسين بن أبي العلاء، عن الصادق جعفر بن محمد، عن أبيه، عن أباله (عنهم السهرة)، قال: «قال أمير المؤمنين (علم السهرة)؛ دخلت أم أيمن على النبيّ (صفرة علم وآله) وفي ملحفتها شيء، فقال لها رسول الله (سفرة علم وقد): ما معك يا أمّ أيمن؟ فقالت: إنّ فلانة أملكوها فنثروا عليها، فأخذتُ من يَثارِها. ثمّ بكت أمّ أيمن، فقالت: يا رسول الله، فاطمة زوّجتها ولم تنثر عليها شيئاً!

فقال رسول الله (سلراة عله واله): يا أمّ أيمّن، لِمَ تبكين؟ إنّ الله تبارك وتعالى لمّا زوّجتُ فاطمة عليّاً، أمر أشجار

<sup>(</sup>٢) في المصدر: فلا يبقى محبُّ.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: فكَّاكه من الرجال والنساء بعوض حبّ على بن أبي طالب وفاطمة ابنتي وأولادهما.

<sup>(</sup>٤) يأتي في الحديث (٢٨) من تفسير هذه الآيات.

١٧ ـ الخرائج والجرائح ٢: ١١/٥٣٦.

١٨ ـ ثواب الاعمال: ١٣٦.

١٩ ـ معاني الأخبار: ٤٦، ينابيع المودة: ٩٦ و١٣٢.

٢٠ ـ امالي الصدوق: ٣/٢٣٦.

الجنّة أن تنثُر عليهم من حُليّها وحُللِها وياقوتها وَدُرِّها وزُمُرُّذِها وإستَبرقِها، فأخَذوا منها مالا يعلمون، ولقد نحَل الله طُوبي في مَهْر فاطمة، فجعَلها في منزل عليّه.

۲۱/۵۵۸۱ - ابن شهرآشوب: عن ابن بُطّة، وابن المُؤذّن، والسَّمْعانيّ، في كُتُبهم، بالإسناد، عن ابن عبّاس، وأنس بن مالك، قالا: بينا رسول الله (منراة عله وآله) جالِس، إذ جاء عليّ (علم السلام) فقال: ايا عليّ، ما جاء بك؟ قال: المجتت اُسلَم عليك، قال: هذا جَبْرَئيل يُخبرني أنّ الله تعالى زوّجك فاطمة، وأشهدَ على ذلك أربعين ألف ملك، وأوحى الله إلى شجرة طُوبى أن انثري عليهم الدُّر والياقوت، فنثرت عليهم الدرّ والياقوت، فابتدَرت إليه الحُورُ العِين بلتَقِطْنَ في أطباق الدُّر والياقوت، وهنَّ يتَهادَيْن بينهنَّ إلى يوم القيامة، وكانوا يتهادَون ويقولون: هذه تُحفة خبر النساءه.

وفي رواية ابن بُطّة عن عبدالله: «فمن أخذ منه يومئذ شيئاً أكثر ممّا أخذه صاحبه أو أحسن، افتخر به على صاحبه إلى يوم القيامة».

۲۲/۵۵۸۲ ـ وعن خَبَاب بن الأرَت، في حديث: «أنّ الله تعالى أوحى إلى جَبْرَئيل: زوَّج النّور من النّور، فكان الوليّ الله، والخطيب جَبْرَئيل، والمنادي ميكائيل، والداعي إسرافيل، والناثر عزرائيل، والشهود ملائكة السماوات والأرضين. ثمّ أوحى إلى شجرة طُوبى: أن انثري ما عليك، فنثَرت الدُّرَ الأبيض، والياقوت الأحمر، والزّبَرْجَد الأخضر واللؤلؤ الرطب، فبادَرَتِ الحورُ العِين يلتَفِطْنَ ويَهْدِين بعضَهُنّ إلى بعض».

٣٢/٥٥٨٣ ـ (كشف الغمة): عن جابر بن سَمُرَة، قال: قال رسول الله استرات وأيها الناس، هذا عليّ بن أبي طالب، وأنتم تزعُمون أني زوَّجتُه ابنتي فاطمة مولفد محطّبها إليّ أشراف فُريش فلم أزوّجها (١٠) كلّ ذلك أتوقَّعُ الخبر من السَّماء، حتى جاءني جَبْرَئِيل ليلة أربح وعشرين من شهر رَمَضان، فقال: با محمّد، العليّ الأعلى يقرأ عليك السلام، وقد جمّع الرَّوحانيين والكَرُّوييين في وادٍ يقال له: الأفيح، تحت شجرة طُوبي، وزوّج فاطمة عليّاً، وأمر شجرة طُوبي فحملت الحُليّ والحُلل والدُّرُ والياقوت، ثمّ نثرَتُهُ، وأمر الحُور العين فاجتمَعْنَ والتَقَطْنَ [فهُنَّ] بِنَهادَيْنَه إلى يوم القيامة، ويقلن: هذا نثار فاطمة،

٢٤/٥٥٨٤ ـ وعن محمّد بن سِيرين في قوله تعالى: ﴿ طُوبَى لَهُمْ ﴾ قال: هي شجرةٌ في الجنّة، أصلها في حُجْرَة على (عبالسلام)، وليس في الجنّة حُجرةٌ إلّا وفيها غُصْنٌ من أغصانِها.

٢٥/٥٥٨٥ ـ ابن الفارسي في (الروضة)، قال: قال ابن عبّاس: ﴿ طُوبَى لَهُمْ وَحُسْنُ مَثَابٍ ﴾ طُوبي شجرةٌ

٢١ - المناقب ٣: ٣٤٦، نزعة المجالس ٢: ٢٢٣.

۲۲ ـ المناقب ۲: ۲٤٦.

٢٣ ـ كشف الغمة ١: ٣٦٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: فلم أجب.

٢٤ مكشف الغمة ١: ٣٢٣، مناقب ابن المفارلي: ٣١٥/٢٦٨.

٢٥ ـ روضة الواعظين: ١٠٥.

في الجنّة، في دار على اطبال هم، ما في الجنّة دار إلّا وفيها غُصن من أغصانها، ما خلق الله من شيءٍ إلّا وهو تحت طُوبي، وتحتها مَجْمَع أهل الجنّة، يذكرون نعمة الله عليهم، لما تحت طُوبي من كُثْبان المِسْك كما تحت (١) شجر الدنيا من الرَّمْلَ.

٢٦/٥٥٨٦ - ابن بابَوَيه في (أماليه): بإسناده، عن عبدالله بن سُليمان ـ وكان قارئاً للكتب ـ في حديث يذكر فيه صِفة النبيّ (صلى الله عله ورقب الله عن وجلّ ، قال فيه لعيسى (عله السلام) في صِفة النبيّ (ملى الله عبه ورقب الله عنه و النبيّ (ملى الله عبه ورقب الله عبه و النبيّ (ملى الله عبه ورقب الله عبه و النبيّ المليل القليل، ولمن الله الله عنه ولا نصر الله ولا بعده، طبّ الربح، نكّاح النساء، ذو النسّل القليل، وإنّ النه من مُباركة لها ببت في الجنّة، لا صَخب فيه ولا نصب، يكفّلها في آخِر الزمان كما كفّل زكريًا أمّك، لها فرخان مُستَشْهَدان، كلامُه القرآن، ودينه الإسلام وأنا السّلام، طُوبي لمن أدرّك زَمانه، وشِهد أيّامه، وسمِع كلامه.

قال عيسى: يا ربّ، وما طُوبي؟ قال: شجرةً في الجنّة، أنا غَرسْتُها، تُظِلَ الجنان، أصلُها من رِضُوان، ماؤها من تَسنيم، بَرده بَرد الكافور، وطَعمُه طَعْنُمُ الزَّنْجَبيل، مَن يشرّب من تلك العين شُربةً لم يَظمأ بعدّها أبدأ.

فقال عيسى: أللهم اسقِني منها. قال: حرام - با عيسى - على البشَر أن يشرَبوا منها حتّى يشرب ذلك النبيّ، وحرامٌ على الأُمم أن يشربوا حتّى تشرب أمّة ذلك النبيّ، أرفعك إليّ، ثمّ أهبطك في آخِر الزمان لتَرى مِن أمّة ذلك النبيّ المّجائب، ولِتُعينَهم على اللّعين الدّجَال، أهبِطك في وقت الصلاة لتُصلّي معهم، إنّهم أمّةٌ مرحومة.

آ ۲۷/۵۵۸۷ و من طريق المخالفين، ما رواه مُوَفّق بن أحمد، في كتاب (المناقب): بإسناده عن أحمد بن عامر بن شليمان، عن الرضا عليّ بن موسى المبالله)، قال: وحدّثني موسى بن جعفر، حدّثني أبي جعفر بن محمّد، حدّثني أبي محمّد بن عليّ، حدّثني أبي عليّ بن الحسين، حدّثني أبي الحسين بن عليّ، حدّثني أبي عليّ بن أبي طالب وعليم السلام، قال: قال رسول الله (ملّ الاعليم وقد أمرتُ شجرة طُوبى أن تحمِل الدُّرُّ والياقوت عليك السلام، ويقول: قد زوّجتُ قاطمة من عليّ، فروّجها منه، وقد أمرتُ شجرة طُوبى أن تحمِل الدُّرُّ والياقوت والمَرْجان، وإن أهل السّماء قد فرحوا بذلك، وسيُولَدُ منهما وَلَدان سيّدا شباب أهل الجنّة، وبهما يَرُّيُّن أهل الجنّة، فأبشِرْ يا محمّد، فإنّك خيرُ الأوّلين والآخرين».

وروى هذا الحديث من طريق الخاصّة ابن بابّوَيه، عن الرضا (عبدالسلام) [11]

٢٨/٥٥٨٨ ـ وعن مُوَفّق بن أحمد: بإسناده، عن بلال بن حَمامة، قال: طلّع علينا النبيّ ذات يوم، ووجهه مُشرقٌ كدارَةِ القمر، فقام عبدالرحمن بن عَوف، فقال: يا رسول الله، ما هذا النّور؟

فقال: وبِشارَةٌ أتَنْني من ربّي في أخي وابنِ عمّي، وابنتي، أنّ الله تعالى قد زوّج عليّاً من فاطمّة، وأمّر رِضُوانَ

<sup>(</sup>١) في المصدر: المسك أكثر ممّا تحت.

٢٦ ـ الامالي: ٢٢/٨

۲۷ \_المناقب: ۲٤٦.

<sup>(</sup>١) عيون أخبار الرضا (عليه السلام) ٢: ١٢/٢٧.

۲۸ . المناقب: ۲٤٦.

-خازِنَ الجِنان ـ فهزّ شجرة طُوبي، فحمّلت رِفاعاً ـ يعني صِكاكاً ـ بعدد مُحبّي أهل بيتي، وأنشأ مِنْ تحتها ملائكةً من نُور، ودفع إلى كلّ مَلَكٍ صَكّاً، فإذاكان يوم القيامة، واستَوَتِ القيامة بأهلها، ناذَتِ الملائكة في الخلائق، فلا تَلقى مُحَباً لنا أهل البيت إلّا دفّعت إليه صَكّاً فيه فَكَاكه من النار، فبأخي وابن عمّي وابنتي فَكاكُ رِقابِ رجالٍ ونساءٍ من أمّني من النار».

۲۹/۵۵۸۹ ـ وعنه أيضاً: بإسناده عن أمّ سلمة، وسلمان الفارسي، وعليّ بن أبي طالب (عبدالله) وكلّ قالوا ـ وذكر حديث تزويج عليّ من فاطمة (عبهما السلام) ـ وإنّ الله (عزرجل) لمّا أشهد على تزويج فاطمة من عليّ بن أبي طالب (عبهما السلام) ملائِكته، أمرّ شجرة طُوبي أن تنثُر حَمْلُها وما فيها من الحُلِيّ والحُلل، فنثَرت الشجرةُ ما فيها، والتقطّنّةُ المَلائِكةُ والحُورُ العِينُ، وإنَّ الحُور والملائكة ليَتَهَادَيْنَه ويَفْتَخِرْنَ به إلى يوم القيامة.

ثمَّ أَتَى عَلَيه مَا شَاء الله، ثمَّ حَدَّتُهُم يوماً آخر، فقال: وإنَّ في الجنّة شجرة يقال لها طُوبي، ما في الجنّة قَصْرٌ ولا ببتُ ولا دارٌ إلا وفيه من تلك الشجرة غُصْنٌ، وإنَّ أصلَها في دارِ عليّ، فقام عُمر فقال: يا رسول الله، أو لبس حدَّثَننا عن هذه، وقلت: أصلُها في داري؟ ثمَّ حدَّثننا ثانياً وتقول: أصلها في دار عليّ؟ فرفع النبيّ (مآن الاعب، آله) رأسه وقال: وأوما علمت بأنّ داري ودارَ عليّ واحدة، وحُجْرَتي وحُجْرَة عليّ واحدة، وقصْري وقصْر عليّ واحدة، ودرجتي ودجة عليّ واحدة، وقصري وقصر عليّ واحد، ودرجتي ودرجة عليّ واحدة وسِنْري وسِتر (١) عليّ واحده.

فقال: اذا أراد أحدُكم أن يأتي أهلَه، كيف يُصنع؟ قال النبي اصلَى الله عبدراله): اإذا أراد أن يأتي أحدُنا أهلَه، ضرَب الله بيني وبينَهُ حِجاباً من نُورٍ، فإذا فرَغنا من ثلك الحاجة، رفَع الله عنّا ذلك الحِجاب، فعرَف عُمَر حقً على على الله الله الله الله الم

فقالوا: يا رسولَ الله، سألناك فقلتَ: أصلُها في داري، وفرعُها على أهل الجنّة؟! فقال: داري ودار عليّ واحِدَةٌ في الجنّة، بمَكانٍ واحِدٍ».

قوله تعالى:

### وَلَوْ أَنَّ قُرْءَاناً سُيِّرَتْ بِهِ ٱلْجِبَالُ أَوْ قُطِّعَتْ بِهِ ٱلْأَرْضُ أَوْ كُلِّمَ بِهِ

٢٩ - المناقب: ٢٥١.

٣٠ ـ جامع الأخبار: ١٧٤.

<sup>(</sup>١) في «س، ط» نسخة بدل: وسزي وسر.

٣١ ـ . . . العمدة: ٢٥٦/٣٥١، ينابيع المودة: ٩٦.

سورة الرعد (١٣) ......١٠٠٠..............

#### أَلْمَوْتَى [٣١]

١/٥٥٩٢ ـ على بن إبراهيم، قال: لوكان شيء من القرآن كذلك، لكان هذا.

٣/٥٥٩٣ محمد بن يعقوب: عن محمد بن يحبى، عن أحمد بن أبي زاهر - أو غيره - عن محمد بن حَمّاد، عن أخيه أحمد بن حمّاد، عن إبراهيم، عن أبيه، عن أبي الحسّن الأوّل اعب العبير، قال: قلت له: مجملت فداك، أخبرنى عن النبيّ (منى الدين ورثّ النبيّين كلهم؟ قال: النعمة.

قلت: من لَّذُن آدم حتّى انتهى إلى نفسه؟ قال: «ما بعَث الله نبّياً إلّا ومجمّد (مله هنه وآله) أعلم منه».

قال: قلت: إن عيسى بن مريم كان يُحبي الموتى بإذن الله؟ قال: «صدَقَت، وسُليمان بن داودكان يَفْهَم مَنْطِقَ الطَّير، وكان رسولُ الله (منراه عليه راله) يَقْدِرُ على هذه المَنازل».

قال: وقال: وإن سُليمانَ بن داود قال للهُدْهُد حبن فقدَه و شَكَ في أمرِه، فقال: ﴿ قَالِيَ لاَ أَرَى الْهَدْهُدَ أَمْ كَانَ مِنَ الْفَايْبِينَ ﴾ (ال حين فقدَه فغضِب عليه، فقال: ﴿ لأَعَذِبَتُهُ عَذَاباً شَدِيداً أَوْ لَأَذْبَحَنَهُ أَوْ لَيَا أَيْتِينَى بِسُلْطَانٍ مُبِينٍ ﴾ (ال وي في كان عضِب لأنه كان يَدُلُه على الماء، فهذا وهو طائِرٌ قد أعطِي ما لم يُعْطَ سُلَبْمان، وقد كانت الرّبح والنَّمْلُ والإنسُ والعِينُ والشَّباطِنُ والمَرَدَةُ له طائعين، ولم يكن يَعرف الماء نحت الهواء، وكان الطير يعرفه. وإنَّ الله يقول في كتابه ﴿ وَلَوْ أَنَّ قُوْءَاناً سُيِرتْ بِهِ الْجِبَالُ أَوْقَطِعَتْ بِهِ الْأَرْضُ أَوْ كُلِّمَ بِهِ الْمَوْنَى ﴾ وقدوَرِثنا نحنُ هذا القرآن الذي فيه ما تُسبَر به الجبال وتُقطّع به البُلدان و تحيا به المَونى، ونحنُ نعرف الماء تحت الهواء. وإنّ في كتاب الله لآياتِ ما يُراد بها أمرٌ إلّا أن يأذَن الله به، مع ما قد يأذِّن الله مماكنيه المَاضُون، وجعَله الله لنا في أمّ الكتاب، إنّ الله يقول: ﴿ وَمَا مِنْ غَايَبَةٍ فِي السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ الله عَنْ وَجَلُ وأُورَئنا هذا الذي فيه يَبْيانُ كلّ شَيْء.

وروى هذا الحديث محمّد بن الحسن الصفّار في (يصائر الدرجات) عن محمّد بن الحسين (٥)، عن حَمّاد، عن إبراهيم بن عبدالحميد، عن أبيه، عن أبي الحسن الأوّل (هـ السلام) ببعض التغيير اليسير (١).

سورة الرعد آية ـ ٣١.

١ ـ تفسير القمى ١: ٣٦٥.

۲ ـ الكافي ۱: ۲۷۱/۷.

<sup>(</sup>۱) النمل ۲۷: ۲۰.

<sup>(</sup>۲) النمل ۲۷: ۲۱.

<sup>(</sup>٣) النمل ٢٧: ٧٥.

<sup>(</sup>٤) فاطر ٢٥: ٣٢.

 <sup>(</sup>۵) في المصدر: محمد بن الحسن، أنظر معجم رجال الحديث ٦: ١٩٠.

<sup>(</sup>٦) بصائر الدرجات: ٢/١٣٤.

٢٦١ ..... البرهان في تفسير القرآن

قوله تعالى:

## أَفَلَمْ يَا يُنْسِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَن لَوْ يَشَاءُ ٱللهُ لَهَدَى ٱلنَّاسَ جَمِيعاً - إلى نوله نعالى - وَمِنَ ٱلْأَخْزَابِ مَن يُنكِرُ بَعْضَهُ [٣٦٠٣١]

1/0091 - قال عليَ بن إبراهيم في قوله تعالى: ﴿ أَفَلَمْ يَأْيُنَسِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ أَنْ لَّوْ يَشَاءُ آفَهُ لَهَدَى آلنَّاسَ جَمِيعَاً ﴾ يعني جعلهم كلهم مؤمنين. وقوله: ﴿ وَلَا يَزَالُ آلَّذِينَ كَفَرُواْ تُصِيبُهُم بِمَا صَنَعُواْ قَارِعَةٌ ﴾ أي عذاب.

٢/٥٥٩٥ وعنه، قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عد الديم) في قوله: ﴿ وَلَا يَزَالُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ تُصِيبُهُم بِمَا صَنَعُواْ قَارِعَةٌ ﴾: «وهي النَّقْمة ﴿ أُو تَحُلُّ قَرِيباً مِنَ دارِهِمْ ﴾ فتَحِلُ بقوم غيرِهم، فيرَون ذلك ويسمَعون به، والذين حلَّتُ بهم عُصاةً كُفّار مِثْلُهم، ولا يتَّعِظ بعضُهم ببعض، ولا يزالون كذلك حتى بأتي وَعْدُ اللهِ الذي وَعَد المؤمنين مِنَ النَصْر، ويُخزى الله الكافرين،

٣/٥٥٩٦ - ثمّ قال عليَ بن إبراهيم، في قوله: ﴿ فَأَ مُلَيْتُ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ ثُمَّ أَخَذْتُهُمْ ﴾ أي طوَّلتُ لهم الأمّلَ، ثمّ أهلكُتُهُم.

٥/٥٥٩٨ ثمّ فال على بن إبراهيم في قوله ﴿ وَمَا لَهُمْ مِنَ ٱللَّهِ مِن وَاقٍ ﴾ أي مِن داِفع ﴿ وعُقْبَى ٱلْكَافِرينَ آلنَّارُ ﴾ أي عاقِبَةُ ثَوابِهم النار.

7/0099 وعنه: قال أبو عبدالله اعبه المنزية وإنَّ فارْكُم هذه جُزْءَ مِن سَبْعِينَ جُزءاً من فارِ جَهَنَم، وقد أطفِئَتْ سَبْعِبنَ مرَّةً بالماء ثمّ النهَبت، ولو لا ذلك ما استَطاع آدَمِيُّ أن يُطفِئها، وإنّها ليُوْتي بها يومَ القيامَةِ حتى تُوضَعَ على النار، فنصرُخ صَرْخَةً لا يبقى ملَكُ مُقرَّب ولا نَبيُّ مُرْسَل إلّا جَنا على رُكْبَتَيه فَزَعاً من صَرْخَيْها».

٧/٥٦٠٠ ثمّ قال علي بن إبراهيم: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر(عليه السلام) في قوله: ﴿ ٱلَّذِينَ

سورة الرعد آية ـ ٣٦ ـ ٣٦ ـ

١ ـ تفسير القمى ١: ٣٦٥.

٢ ـ تفسير القمى ١: ٣٦٥.

٣ ـ تفسير القمي ١: ٣٦٦.

<sup>£</sup> ـ تفسير القمي ١: ٣٦٦.

٥ ـ تفسير القمي ١: ٣٦٦.

٦ ـ تفسير القمى ١: ٣٦٦.

٧ ـ تفسير القمي ١: ٣٦٦.

سورة الرعد (١٣) ...... ١٦٢) ..... ٢٦٣

ءَاتَيْنَاهُمُ ٱلْكِتَابَ يَفْرَحُونَ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ ﴾ وفرحوا بكتابِ الله إذا تُلِيَ عليهم، وإذا تَلَوْهُ تَفيضُ أَعَيْنُهم دَمْعاً مِن الفَزَع والحُزْنِ، وهو على بن أبي طالب (عله العلام)».

قوله تعالى:

#### وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلاً مِن قَبْلِكَ وَجَعَلْنَا لَهُمْ أَزْوَاجاً وَذُرِّيَّةً [٣٨]

1/07.1 محمد بن يعقوب: بإسناده عن سَهْل، عن الحسن بن عليّ، عن عبدالله بن الوليد الكِندْيّ، قال: دخلنا على أبي عبدالله (عبدالله) في زمّنِ مَرُوان، فقال: دمن أنتُم؟ فقُلنا: من أهلِ الكوفة، فقال: دما مِنْ بَلْدَةٍ من البُلدانِ أكثر مُحِبًا لنا من أهل الكوفة، ولاسيّما هذه العِصَابة، إنّ الله جلّ ذِكرُه هَداكُم لأمرِ جَهلَهُ الناس، وأحْبَبْنُمُونا وأبغضنا الناس، وأتَبعْنُمُونا وخالفنا الناس، وصَدَّقتُمونا وكذَّبنا الناس، فأحياكُم الله مَحْيانا، وأماتَكُمُ مَماتنا، فأشهدُ على أبي أنّه كان يقول: ما بَيْنَ أحَدِكُم وبين أن يَرى ما يُقِرُّ الله به عينَيه ويَغْتَبِط إلّا أن تَبلُغَ نفسه إلى هذه وأهوى بيّدِه إلى حَلْقِه وقد قال الله عزّ وجلّ في كتابه: ﴿ وَلَقَدْ أَرْشَلْنَا رُسُلاً مِن قَبلِك وَجَعَلْنَا لَهُمْ أَزْوَاجاً وَذُرِيّةً ﴾ فنَحنُ ذُرّيّةُ رَسولِ الله الله الله الله عزّ وجلّ في كتابه: ﴿ وَلَقَدْ أَرْشَلْنَا رُسُلاً مِن قَبلِك وَجَعَلْنَا لَهُمْ أَزْوَاجاً وَذُرّيّةً وَسُولِ الله اسْل الله عز وجلّ في كتابه:

وروى هذا الحديث الشيخ في (أماليه)، بإسناده عن العبّاس، عن عبدالله بن الوليد، قال: دخَلْنا على أبي عبدالله (عبه السلام) فسلّمنا عليه، وجلّسنا بين يديه، فسألّنا: دَهَنْ أَنتُم؟، فقلنا: من أهل الكوفة، وذكر الحديث (١٠).

٢/٥٦٠٢ - العيّاشي: عن مُعاوية بن وَهْب، قال: سمِعتُه يقول: هالحَمْدُ لله، نافِع عبد آل عُمر (١) كان في بيتِ حَفْصَة ويأتيه الناس وفوداً، فلا يُعاب ذلك عليهم، ولا يقبّح عليهم، وإنّ أقواماً يأتونا صِلةً لرسول الله (سلّى لله عليه رآله)، فيأتونا خائفين مُستَخفين، يُعاب ذلك ويُقبّح عليهم، ولقد قال الله في كتابه: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلاً مِن قَبْلِكَ وَجَعَلْنَا لَهُمْ أَزْوَاجاً وَذُرِيَّةً ﴾ فما كان لرسول الله (سلّى الله عليه أولئك، جعل الله له أزواجاً، وجعل له ذُريّة، ثمّ لم يُسلِم مع أحدٍ من الأنبياء [مثل] مَنْ أسلَم مع رَسولِ الله (سلّى الله عليه وآله) من أهل بيتِه، أكرّم الله بذلك رسولَه (سلّى الله عليه وآله).

سورة الرعد آية ـ ٣٨ ـ

۱ ـ الكافي ۸: ۸۱/۸۱.

<sup>(</sup>۱) الأمالي ۲: ۲۹۱.

٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢١٣/٥١.

<sup>(</sup>١) في «ط» والمصدر: الحمد لله الذي قدح عند آل عُمر.

٣٠٥٦٠٣ عن بشير الدَّهّان، عن أبي عبدالله (مدالسلام) قال: دما آتى الله أحداً من المُرْسَلين شيئاً، إلّا وقد آتاه محمّداً (ملَى الله عبدراله)، وقد آتى الله محمّداً كما آتى المُرْسَلين من قَبله، ثمّ تلاهذه الآبة: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلاً مِّن قَبْلِكَ وَجَعَلْنَا لَهُمْ أَزْوَاجاً وَذُرِيَّةً ﴾.

١٠٥٥٠٤ عن عليّ بن عُمر بن أبان الكَلْبيّ، عن أبي عبدالله (مله السلام) قال: «أشهد على أبي أنّه كان يقول: ما بين أحدكم وبين أن يُغبط أو برى ما تقرّ به عينه، إلّا أن تبلُغ نفسه هذه ـ وأهوى إلى حلقه ـ ، قال الله في كتابه: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلاً مِن قَبْلِكَ وَجَعَلْنَا لَهُمْ أَزْوَاجاً وَذُرّيَّةٌ ﴾ فنَحنُ ذُرَيَّةٌ رَسولِ الله (منى الله عبدراله)».

٥٠٢٠٥ عن المُفَضّل بن صالح، عن جعفر بن محمّد (عبه السلام)، قال: وقال رسول الله (منى اله عبه رآده): خلق الله الخلق فِسمَين، فألقى فِسُما، وأمسَك فِسما، ثمّ قسَّم ذلك الفِسم على ثلاثه أثلاث، فألقى ثُلَقين وأمسَك ثُلُنا، ثمّ اختَار من ذلك الثُلث فريشاً، ثمّ اختَار من بَني عبد المُطلِب رسول ثمّ اختَار من بَني عبد المُطلِب رسول الله (سنى عبد المُطلَب في عبد المُطلِب رسول الله (سنى عبد رآده)، فنحن ذُرّبته، فإن قلتَ للناسِ: لِرَسولِ الله ذُرّبَة، جحدوا، ولقد قال الله: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلاً مِن قَبْلِكَ وَجَعَلْنَا لَهُمْ أَزْوَاجاً وَذُرّبَة ﴾ فنحنُ ذُرّبته،

قال: فقلتُ: أنا أَشْهَدُ أَنَكُم ذُرَّيَّتُه. ثمّ فلتُ له: أدع الله لي ـ بُحعِلتُ فِداك ـ أن يجعَلني معَكُم في الدنيا والآخرة. فدَعا لي ذلك، فال: وقبَّلتُ باطِنَ يَدِه.

٦/٥٦٠٦ وفي رواية شُغيب، عنه (عله السلام) أنّه قال: ونَحْنُ ذُرِّيَّةُ رَسولِ الله (صَلَىءَ عله وآله)، والله ما أدري على ما يُعادونَنا! إلّا لقَرابَتِنا مِن رَسولِ الله (صَلَىءَ عله وآله))

قوله تعالى:

# مرزختات کینیزر مین رسندی

## يَمْحُواْ ٱللهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ وَعِندَهُ أُمُّ ٱلْكِتَابِ [ ٣٩]

١/٥٦٠٧ ـ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَيْر، عن هِشام بن سالم، وحَفْص ابن البَخْتَرِيّ وغيرهما، عن أبي عبدالله (علم السلام) قال في هذه الآية: ﴿ يَمْحُواْ آللهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ ﴾ قال: فقال: وهل بُمحى إلّا ماكان ثابتاً، وهل بُثبت إلّا ما لم يَكُنْ؟٥.

٣ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢١٤/٥٢.

<sup>£</sup> ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢١١ /٥٣.

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢١٤/٥٥.

٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢١٤/٥٥.

٣/٥٦٠٨ وعنه: عن محمّد بن إسماعيل، عن الفَضْل بن شاذان، عن حَمّاد بن عيسى، عن رِبْعي بن عبدالله، عن الفُضَيل بن يَسار، قال: سمِعت أبا جعفر (علمالسلام) يقول: والعِلمُ عِلمان: فعِلمٌ عند الله مَخْزُونٌ لم يُطْلِعُ عليه أحَداً من خَلْقِه، وعِلمٌ عنده ملائِكتَهُ ورُسُلَه، فما عَلَمه ملائِكته ورسُلَه فإنّه سَبكون، لا يُكذّبُ نفسَه ولا ملائِكته ولا رسله؛ وعِلمٌ عنده مخزونٌ، يُقدَّم منه ما يشاء، ويؤخّر منه ما يشاء، ويُثبت ما يشاء».

٣/٥٦٠٩ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن أبيه، عن خَلَف بن حمّاد، عن عبدالله بن حمّاد، عن عبدالله وعبدالله (عبدالله) على أبي العّباس، وهو بين الحِيْرَة (١) والكوفة (٢) ومعه ابن شُبرُمّة القاضي، فقال له: إلى أين يا أبا عبدالله؟ فقال: «أرّدتُك، فقال: قد قصّرالله خُطاك. قال: فمضى معه.

فقال له ابن شُبُرُمة: ما تقول يا أبا عبدالله، في شيء سألني عنه الأمير، فلم يكن عندي فيه شيء؟ فقال: ووما هو؟ قال: سألني عن أوّل كتاب كتب في الأرض. فقال: ونعم، إنّ الله عزّ وجلّ عرّض على آدم (طبالله) ذُرّيته عرّض العين في صور الذرّ، نبيّاً فنبيّاً، وملِّكاً فملِّكاً، ومؤمناً فمؤمناً، وكافراً فكافراً، فلمّا انتهى إلى داود (طبالله)، قال: من هذا الذي نبّاته وكرّمته وقصّرت عُمُره؟ - قال - فأوحى الله عزّ وجلّ إليه: هذا ابنّك داود، عُمُره أربعون سنة، وإني قد كتبتُ الآجال وقسّمتُ الأرزاق، وأنا أمحو ما أشاء وأثيت وعندي أمّ الكتاب، فإنّ جعلت له شيئاً من عُمُرك، ألحقتُه له. قال: با ربّ، قد جعلتُ له من عُمُري ستين سنة تمام المائة، - قال - فقال الله عزّ وجلّ لجَبْرُ ثيل وميكائيل وملك المَوْت: اكتبوا عليه كتاباً فإنّه سَينْسي - قال - فكتبوا عليه كتاباً وختَموه بأجنِحَتِهم من طينة عِلَبِن. وميكائيل وملك المَوْت: اكتبوا عليه كتاباً فإنّه سَينْسي - قال - فكتَبوا عليه كتاباً وختَموه بأجنِحَتِهم من طينة عِلَبِين.

قال: «فلمّا حضَرتْ آدمَ الوفاة، أتاه مَلَك الموت، فقال أدم، يا مَلَك الموت، ما جاء بك؟ قال: جِئْتُ لأقبِضَ روحَك. قال: قد بقي من عُمُري ستَون سنةً، فقال: إنّك جعَلْتُها لا بنِك داود ـ قال ـ ونزَل عليه جَبْرَثيل، وأخرَج له الكتاب، فقال أبو عبدالله (عبد السلام): «فمِن أجل ذلك، إذا أخرِجَ الصَّكَ على المَدْيون ذلّ المديون، فقبَض رُوحه».

• 170٦١ - ابن بابَوَيه، قال: حدَّثنا محمّد بن موسى بن المُتَوَكِّل (رحمه)، قال: حدَّثنا عبدالله بن جعفر الجمْتِريّ، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن ابن محبوب، عن مالك بن عطيّة، عن أبي حمزة الثَّماليّ، عن أبي جعفر الباقر (طهاله) قال: وإنَّ الله عزّ وجلّ، عرَض على آدم أسماء الأنبياء وأعمارَهم وقال فمرّ بآدم اسم داود النبيّ، فإذا عُمُره في العالم أربَعون سنةً، فقال آدم (طهاله) يا ربّ، ما أقل عُمُر داود وما أكثر عُمُري! يا ربّ، إن أنا ردّتُ داود من عُمُري ثلاثين سنةً، أثبَتُ ذلك له؟ قال: نعم يا آدم. قال: فإنّي قد زِدْتُه مِن عُمُري ثلاثين سنةً، فأنفِذْ ذلك له، وأثبتها له عندك واطرَحْها من عُمُرى».

۲ ـ الكافي ۱: ۱۱۹/۳.

۳ ـ الكافي ٧: ١/٣٧٨.

<sup>(</sup>١) الجِيرةُ: مدينة كانت على ثلاثة أميال من الكوفة. «معجم البلدان ٢: ٣٢٨».

<sup>(</sup>٢) في المصدر: وهو بالجيرة، خرج يوماً يُريد عيسي بن موسى فاستقبله بين الحيرة والكوفة.

<sup>\$</sup> ـ علل الشرائع: ١/٥٥٣.

قال أبو جعفر (عبدالسلام): وفأنبَتَ الله عزّ وجلّ لداود في عُمُرِه ثلاثين سنةً، وكانت له عند الله مُثْبَتَة، وذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿ يَمْحُواْ آللهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ وَعِندَهُ أُمُّ ٱلْكِتَابِ ﴾ ـ قال ـ فمَحا الله ماكان عندهُ مثْبِناً لآدم، وأثبَتَ لداود ما لم يكن عنده مُثْبِناً».

قال: افمضى عُمُر آدَم، فهبَط عليه مَلَكُ المَوتِ ليفيضَ روحَه، فقال له آدم: يا مَلَكَ المَوتِ، إنّه قد بَقِي من عُمُري ثلاثون سنةً. فقال له مَلَك المَوْت: يا آدَم، ألم تجعَلْها لا بنك داود النبيّ، وطرَحْتَها من عُمُرك حين عُرض عليك أسماء الأنبياء من ذُريّتك، وعُرِضَتْ عليك أعمارُهم، وأنتَ يومئذٍ بوادي الرَّوحاء؟ \_ قال \_ فقال له آدم: ما أذكر هذا \_ قال \_ فقال له مَلك الموت: يا آدم، لا تجحَد، ألم تسأل الله عزّ وجلّ أن يُثبِتَها لداود، ويَمْحُوَها من عُمُرك، فأثبتَها لداود في الزّبور ومَحاها من عُمُرك في الذِكر؟ قال آدم: حتَى أعلم ذلك،

قال أبو جعفر اطبهالسلام): الوكان آدَمُ صادِقاً، لم يَذكر ولم يَجْحَدْ، فمِنْ ذلك اليوم أمر الله تبارك وتعالى العِبادَ، أن يكتُبوا بينهم إذا تَدايَنوا وتعامَلوا إلى أجلٍ مُسَمّى، لنِسيانِ آدَم وجُحودِه ما جعَل على نفسه».

ا ١٩٥٥ على بن إبراهيم: قال حدّثني أبي، عن النَّضْر بن شوَيْد، عن يحيى الحَلَبيّ، عن عبدالله بن مُشكان، عن أبي عبدالله والحكتَبَة إلى سَماء الدنيا، مُشكان، عن أبي عبدالله وطب السلام، قال: وإذا كانت ليلةُ القَدْر، نؤلتِ المَلائِكة والرُوحُ والكتَبَة إلى سَماء الدنيا، فيكتُبون ما يَكونُ مِن قَضاء الله تبارك وتعالى في تِلكَ السَّنة، فإذا أراد الله أن يُقَدِّم أو يؤخِرَ أو يُنقِصَ شيئاً أو يَزيده، أمر المَلَك أن يَمْحُوَ ما يَشاء، ثمّ أَثْبَتَ الذي أراد».

قلت: وكلُّ شيء عنده بمقدار مُثبَتُّ في كتابه؟ قال: ونعمه.

قلتُ: فأيُّ شيءٍ بكونَ بَعْد؟ قال: «سُبْحَانُ الله، لَمَّ يُحِدِثُ الله أيضاً ما يشاء، تبارك الله وتعالى ١.

7/071۲ - الشيخ في (أماليه): عن شيخه وسينه على أخبرنا محمّد بن محمّد ، قال: أخبرنا أبو الحسن أحمد بن محمّد بن الوليد، عن أبيد عن محمّد بن الحسّن الصّفار، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن محبوب، عن العلاء بن رَزِينْ، عن محمّد بن مُسلّم، قال: سُئِلَ أبو جعفو (عبد العرب) عن ليلة القَدْر، فقال: التنزلُ فيها الملائكة والرُّوحُ والكتبة إلى سماء الدُنبا، فيكتبون ما هو كائِن في أمر السّنة، وما يُصِيبُ العبادَ فيها، وأمرٌ موقوفٌ لله تعالى: ﴿ يَمْحُواْ آلَهُ مَا يَشَاء وَيُؤخّر ما يشاء، وهو قوله تعالى: ﴿ يَمْحُواْ آلَهُ مَا يَشَاء وَيُؤخّر ما يشاء، وهو قوله تعالى: ﴿ يَمْحُواْ آلَهُ مَا يَشَاء وَيُؤخّر ما يشاء، وهو قوله تعالى: ﴿ يَمْحُواْ آلَهُ مَا يَشَاء وَيُؤخّر ما يشاء، وهو قوله تعالى: ﴿ يَمْحُواْ آلَهُ مَا يَشَاء وَيُؤخّر ما يشاء، وهو قوله تعالى: ﴿ يَمْحُواْ آلَهُ مَا يَشَاء وَيُؤخّر ما يشاء، وهو قوله تعالى: ﴿ يَمْحُواْ آلَهُ مَا يَشَاء وَيُؤخّر ما يشاء، وهو قوله تعالى: ﴿ يَمْحُواْ آلَهُ مَا يَشَاء وَيُؤخّر ما يشاء، وهو قوله تعالى: ﴿ يَمْحُواْ آلَهُ مَا يَشَاء وَيُؤخّر ما يشاء، وهو قوله تعالى: ﴿ يَمْحُواْ آلَهُ مَا يَشَاء وَيُواْ وَيْدَاهُ أُمُّ ٱلْكِتَابِ ﴾ ...

٧/٥٦١٣ وعنه، قال: أخبرنا جماعة، عن أبي المُفضَّل، قال: حدَّثنا إبراهيم بن عبد الصَّمَد بن موسى الهاشميّ بِسُرَّ مَن رأى، قال: حدَّثني أبي عبدالصَّمَد بن موسى، قال: حدَّثني عمّي عبدالوهّاب بن محمّد بن إبراهيم، عن أبيه محمّد بن إبراهيم، قال: بعث أبو جعفر المنصور إلى أبي عبدالله جعفر بن محمّد

٥ ـ تفسير القمى ١: ٣٦٦.

٦ ـ الأمالي ١: ٥٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: منه.

٧ ـ الأمالي ٢: ١٤.

سورة الرعد (١٣) .....١٣٠ .....١٣٠ منورة الرعد (١٣)

الصادق وعبها السلام، وأمر بفُرُش فطُرِحت إلى جانبه، فأجلَسه عليها، ثمّ قال: عليَّ بمحمّد، عليَّ بالمهديّ. يقول ذلك مِراراً، فقيل له: الساعة يأتي يا أمير المؤمنين، ما يَحبِسُه إلّا أنّه يتبخّر. فما لبِث أن وافى، وقد سبقَتْهُ رائِحتُه، فأقبَل المنصورُ على جعفرِ (عب السلام)، فقال: يا أبا عبدالله، حديث حدّثنيه في صِلَة الرَّحِم، اذكُرُه يسمّعه المهديّ.

قال: ونعم، حدَّ ثني أبي، عن أبيه، عن جدَّه، عن عليّ (طهم السلام) قال: قال رسول الله (ملَى الدعل الرجل ألرجل لَيَصِلُ رَحِمَه وقد بَقِيَ من عُمُرِه ثلاثُ سنين، فيصيّرها الله عزّ وجلّ ثلاثين سنة، ويقطّعُها وقد بقي من عُمُره ثلاثون سنة، فيصيّرُها الله عزّ وجلّ ثلاث سنين، ثمّ تلا (طه السلام): ﴿ يَمْحُواْ آللهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ وَعِندَهُ أُمُّ ٱلْكِتَابِ ﴾ الآية.

قال: هذا حَسَن مِها أبا عبدالله موليس إيّاه أردتُ، قال أبو عبدالله: «نعم، حدّثني أبي، عن أبيه، عن جدّه، عن عليّ (طهم السلام)، قال: قال رسول الله (ملى الفعلم رآله): صِلة الرَّحِم تَعْمُرُ الدِّيار، وتَزيد في الأعمار، وإن كان أهلها غير أخياره.

قال: هذا حَسَن يا أبا عبدالله، وليس هذا أردت، فقال أبو عبدالله (عبدالله): انعم، حدّثني أبي، عن أبيه، عن جدّه، عن عليّ (عليم السلام)، قال: قال رسول الله (من الدملة عبدالله) الرّحِم تُهوَّنُ الحِساب، وتَقي مينة السّوء، قال المنصور: نعم إيّاه أردت.

١٨/٥٦١٤ العيّاشي: عن علي بن عبدالله بن مَروان، عن أيّوب بن نُوح، قال: قال لي أبو الحسن العسكريّ (مهدالله) وأنا واقفٌ بين يديه بالمدينة -ابتداءً من غير مسألة: «يا أيّوب، إنّه ما نبّا الله من نبيّ إلّا بعد أن يأخذَ عليه ثَلاثَ خِصال: شهادة أن لا إله إلّا الله، وخَلْعَ الأنداد من دون الله، وأنّ لله المشبئة يقدّم ما يشاء، ويُؤخّر ما يشاء، ويُؤخّر ما يشاء، أما إنّه إذا جرى الاختلاف بينهم، لم يَزلِ الاختلاف بينهم إلى أن يقوم صاحِبُ الأمره.

٩/٥٦١٥ عن محمّد بن مُسلم، عن أبي عبدالله مديسلام، قال: «ما بعث الله نبيّاً حتّى يأخُذ عليه ثلاث خِلال: الإقرار لله بالعبوديّة، وخَلْع الأنداد، وأنّ الله يُقدّم ما يشاء ويؤخّر ما يشاء».

10/0111 عن محمّد بن مُسلم، عن أبي جعفر الباسلام، قال: سألته عن ليلة القَدْر. فقال: دينزل فيها الملائكة والكتّبة، إلى السماء الدنيا فيكتُبون ما يكون من أمر السّنة، وما يُصيبُ العِباد، وأمْرٌ عنده موقوف، له فيه المشيئة، فيُقدّم منه ما يشاء، ويُؤخّر ما يشاء، ويمحو ويُثبت، وعنده أمّ الكتاب».

١١/٥٦١٧ ـ عن زُرارة، عن أبي جعفر (مله السلام) قال: كان عليّ بن الحسين (مله السلام) يقول: «لو لا آبةٌ في كتاب الله، لحدّ تتُكُم بما يكون إلى يوم القيامة».

فقلت له: أيَّة آية؟ فقال: وقول الله: ﴿ يَمْحُواْ آللهُ مَا يَشَآءُ وَيُثْبِثُ وَعِندَهُ أُمُّ ٱلْكِتَابِ ﴾ ٥.

٨. تفسير العيّاشي ٢: ١٥٦/٢١٥.

٩ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٥٧/٢١٥.

١٠ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢١٥/٨٥٥.

١١ ـ تفسير العيّاشي ٥٩/٢١٥.

١٢/٥٦١٨ -عن جميل بن دَرَاج، عن أبي عبدالله (عبدالله) في قوله: ﴿ يَمْحُواْ آلَةُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ وَعِندَهُ أُمُّ آلْكِتَابِ﴾.

قال: وهل يُثبِت إلّا ما لم يكن، وهل يمحو إلّا ماكان.

۱۳/۵۹۱۹ ،عن الفُضَيل بن يَسار، عن أبي جعفر (طبهالله) قال: «إنّ الله لم يَدَعْ شيئاًكان أو يكون إلّاكتَبه في كتابٍ، فهو مَوضوعٌ بين يَدَيهِ ينظُر إليه، فما شاءَ منه قَدّم، وما شاء منه أخّر، وما شاء منه مَحَا، وما شاء منه كان، وما لم يشأ لم يكن».

١٤/٥٦٢٠ عن حُمْران، قال: سألتُ أبا عبدالله (عبدالله): ﴿ يَـمْحُواْ آللهُ مَـا يَشَآءُ وَيُـثبِتُ وَعِـندَهُ أُمُّ الْكِتَابِ ﴾ ؟
 ألكِتَابِ ﴾ ؟

فقال: «يا حُمْران، إنّه إذاكان ليلة لقَدْر، ونزَلت الملائِكة الكَتَبة إلى السّماء الدنيا، فيكتبون ما يُقضى في تلك السنة من أمر، فإذا أراد الله أن يقدّم شيئاً أو يُؤخّره، أو يُنقِص منه أو يَزيد، أمرَ المَلَك فمحا ما يشاء، ثمّ أثبَت الذي أراده.

قال: فقلتُ له عند ذلك: فكلّ شيءٍ يكون فهو عند الله في كتاب؟ قال: انعم٥.

قلت: فيكون كذا وكذا، ثمّ كذا وكذا حتّى ينتهي إلى آخره؟ قال: ونعم.

قلت: فأيّ شيءٍ يكون بيده بعد؟ قال: «سُبحانَ الله، ثمّ يُحدِثُ الله أيضاً ما شاء، تبارك الله وتعالى،

١٥/٥٦٢١ ـ عن الفُضَيل، قال: سمِعت أبا جعفر (عبدالله) يقول: «العِلم عِلمان: عِلم علَمه ملائكتهُ ورسُلَه وأنبياءَه، وعِلمُ عنده مَخزونٌ، لم يطلِع عليه أحد، يُتحدِث فيه ما يشاء».

۱٦/٥٦٢٢ -عن الفُضَيل بن يَسار، عن أبي عبدالله (مبدالله) قال: «إنّ الله تبارك وتعالى كتّب كتاباً فيه ماكان وما هوكائن، فوضَعه بين يديه، فما شاء منه قدَّم، وما شاء منه آخر، وما شاء منه محا، وما شاء منه أثبَت، وما شاء منه كان، وما لم يشأ لم يكن».

۱۷/۵۹۲۳ر- عن الفُضَيل، قال: سمِعتُ أبا جعفر (عبد عسم) يقول: امِنَ الأُمُورِ أمورٌ محتومةٌ كائِنَةٌ لا مُحالة، ومن الأمور أمورٌ مَوقوفَةٌ عندالله، يُقدّم فيها ما يشاء ويَمحو ما يشاء ويُثبت منها ما يشاء، لم يُطْلِعُ على ذلِكَ أخداً - يعني المَوْقوفَة - فأمّا ما جاءت به الرسُل، فهي كائنةٌ، لا يُكذِّب نفسَه ولا نبيَّه ولا ملائكتَه».

۱۲ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۱۵/۲۱۰.

۱۳ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۱۵ / ۹۱.

١٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢١٦/٢١٦.

١٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢١٦/٦١٦.

١٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٦٤/٢١٦.

١٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢١٧/٥٥.

۱۸/۵۹۲۶ عن أبي حَمَّزة الثَّماليّ، قال: قال أبو جعفر وأبو عبدالله (طهماالسلام): «يا أبا حَمَّزة، إنَّ حدَّثناك بأمرٍ أنَّه يجيء من هاهنا فجاء من ها هنا، فإنّ الله يصنَعُ ما يَشاء، وإن حدَّثناك اليوم بحديثٍ، وحدَّثناك غداً بخلافِه، فإنّ الله يَمْحُو ما يشاء ويُثبِت».

19/0910 عن حمّاد بن عبسى، عن ربعي، عن الفُضّيل بن يَسار، قال: سمِعت أبا جعفر (عبدالله) يقول: «العِلم عِلمان: فعِلم عند الله مَخزون لم يُطلِعُ عليه أحّداً من خَلقِه؛ وعِلم علّمه ملائِكتَه ورُسُلَه وأنبياءَهُ، فما علّم ملائكته [ورسُلَه] (۱) فإنّه سيكون، لا يُكذّب نفسَه ولا ملائكتَه ولا رُسلَه، عِلمٌ عنده مَخزون، يُقدَم فيه ما يشاء، ويُؤخّر ما يَشاء، ويَمْحو ما يشاء، ويُثبِتُ ما يشاء.

٢٠/٥٦٢٦ ـعن عَمرو بن الحَمِق، قال: دخلتُ على أمير المؤمنين (على السلام) حين ضُرِبَ على قَرْنِه، فقال لي: «يا عَمْرو، إنّي مُفارِقُكم»، ثمّ قال: «سنة إلى السَّبعين فيها بَلاء» قالَها ثلاثاً.

فقلت فهل بعد البّلاء رَخاء؟ فلم يُجِبْني، وأغمِيَ عليه، فبَكثُ أمّ كُلثوم، فأفاقَ فقال: «يا أمّ كلثوم، لا تُؤذيني، فإنّك لو قَدُ تَرين ما أرى لم تبكي، إنّ الملائكة في السماوات السّبع، بعضُهم خَلْفَ بعض، والنبيّين خَلْنَهم، وهذا محمّد (مفراة عبدراله) آخِذٌ بيدي، يقول: انطَلِقُ يا عَلَى، فما أمامك خيرٌ لك ممّا أنت فيه.

فقلتُ: بأبي أنت وأمَي، قلت لي: إلى السَّبعين بلاء، فهل بعد السَّبعين رَخاء؟ فقال: «نعم يا عَمْرو، وإنّ بعد البَلاءِ رَخاءٌ وَ﴿ يَمْحُواْ آفَهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ وَعِندَهُ أُمُّ ٱلْكِتَابِ﴾».

۲۱/۵۹۲۷ ـ قال أبو حَمَّزة: قلت لأبي جعفر (عليه السلام): إنَّ عليّاً كان يقول: «إلى السَّبعين بَلاء، وبعد السَّبعين رَخاء، وقد مضَتِ السَّبعون ولم يَروا رَخاء؟

فقال لي أبو جعفر (مده المدم): هيا ثابت، إن الله كان قد وقت هذا الأمر في السَّبعين، فلمّا قُتِل الحسين (مدان عنه) استَد غضَبُ الله على أهلِ الأرض قفا تُحره إلى أربعين وهائة سنة، فحد ثناكم فأذَعْتُم الحَدِيثَ وكشَفتُم قِناع السَّتر، فأخَره الله ولم يجعَلُ لذلك عندنا وقتاً، ثمّ قال: ﴿ يَمْحُواْ آفَهُ مَا يَشَامُ وَيَثْبِتُ وَعِندَهُ أُمُّ الْكِتَابِ ﴾.

٢٢/٥٦٢٨ عن أبي الجارود، عن أبي جعفر (مله السلام) قال: «إنّ الله إذا أراد فَناء قَومٍ، أمر الفَلَك فأسرَع الدَّور بنهم، فكان ما يُريد من النَّقُصان، فإذا أراد الله بقاء قومٍ، أمر الفَلَك فأبطأ الدَّور بهِم، فكان ما يُريد من الزِّيادة، فلا تُنكِروا، فإنَّ الله يَمْحو ما يشاء ويُثبِتُ وعندَه أُمُّ الكِتابِ».

۱۸ ـ نفسير العيّاشي ۲: ۲۱۷/۲۱۰.

١٩ ـ تفسير العيّاشيّ ٢: ٦٧/٢١٧.

<sup>(</sup>١) من الكافي ١: ١١ /٦، وقد تقدّمت الرواية في الحديث (٢) من تفسير هذه الآيات.

۲۰ \_ تفسير العيّاشي ۲: ۲۸/۲۱۷.

۲۱ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۹/۲۱۸.

۲۲ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۱۸ ۲۰/۲۸.

٢٣/٥٦٢٩ ـ عن ابن سِنان، عن أبي عبدالله (عبد السلام) يقول: وإنّ الله يُفدّ مُ ما يشاءُ، ويُؤخِّرُ ما يَشاءُ، ويَمْحُو ما يشاءُ، ويُثبِتُ ما يَشاءٌ، وعندَه أمُّ الكتاب، ـ وقال ـ لكلّ أمرٍ يُريده الله فهو في عِلمه قبل أن يصنَعَه، وليس شيءٌ يبدو له إلّا وقد كان في عِلمه، إنَّ الله لا يبدو له مِنْ جَهْل».

۲٤/٥٦٣٠ عن أبي حَمْزة النَّماليّ، عن أبي جعفر (مبدالله) قال: وإنَّ الله تبارك وتعالى أهبطَ إلى الأرض ظُلَلاً من الملائكة على آدم (عبدالله) وهو بوادٍ يقال له الرَّوحاء، وهو وادٍ بين الطائف ومكّة -قال -فمسّح على ظَهْرِ آدَم ثمّ صرَح بذُرِّيَّتِه وهُم ذَرَّ -قال -فخرَجواكما يَخرُج النَّحُل من كُورِها، فاجتمعوا على شَفير الوادي. فقال الله تعالى لآدم (عبدالله): انظر ماذا ترى؟ فقال آدم (عبدالله): ذراً كثيراً على شفير الوادي. فقال الله: يا آدم، هؤلاء ذُرِيِّتك أَخرَجْتُهم من ظَهْرِك لأخُذَ عليهم الميثاق لي بالرُّبوبيّة، ولمحمّد بالنبوّة، كما أخذتُ عليهم في السَّماء.

قال آدم (طبه السلام): يا ربّ، وكيف وَسِعْتَهم ظهري؟ قال الله تعالى: يا آدم، بلُطف صُنعي ونافذ قُدرتي. قال آدم: يا ربّ، فما آدم: يا ربّ، فما تريد منهم في الميثاق؟ فقال الله: أن لا يُشركوا بي شيئاً. قال آدم: فمن أطاعَك منهم يا ربّ، فما جُزاؤه؟ قال الله: أسكِنُه جنّتي، قال آدم: يا رَبّ، لقد عَدَلْتَ فيهم، ولَيَعْصِينَك أَكثَرُهم إن لم تَعْصِمْهم».

قال أبو جعفر اطبه السلام): «ثمّ عرَض الله على آدَمَ أسماءَ الأنبياء، وأعمارَهم ـ قال ـ فمرَّ آدم باسم داود النبيّ اطبه السلام» فإذا عُمُره أربعون سنةً، فقال: يا ربّ، ما أقلّ عُمُر داود وأكثر عُمُري! يا ربّ، إن أنا زِدْتُ داودَ من عُمري ثلاثين سنةً فأنفِذُ ذلك له، وأثبِتُها عُمُري ثلاثين سنةً فأنفِذُ ذلك له، وأثبِتُها له عندك، واطرَحُها من عُمري».

قال: هفأثبت الله لداود من عُمُره ثلاثينَ سنةً، ولم تَكُنْ له عِنْدَ الله مُثْبَتةً، ومَحا من عُمُر آدَمَ ثلاثين سنةً، وكانت له عند الله مُثْبَتة، فقال أبو جعفر (مله السلام): «فذلك قبول الله: ﴿يَمْحُواْ آفَهُ مَا يَشَآءٌ وَيُثْبِتُ وَعِندَهُ أُمُّ وَكَانت له عند الله مُثْبَتة». فقال أبو جعفر (مله السلام): «فذلك قبول الله: ﴿يَمْحُواْ آفَهُ مَا يَشَآءٌ وَيُثْبِتُ وَعِندَهُ أُمُّ آلُكِتَابِ ﴾ وقال وفي عنده مُثبتاً لآدم، وأثبتَ لدواد (عنه السلام) مالم يكن عنده مُثبتاً».

قال: افلمًا دَنَا عُمُر آدم (عيدالسلام)، هبَط عليه مَلَكُ المَوت (عيدالسلام) ليقيِضَ روحَه، فقال له آدم (عيدالسلام): يا مَلَكَ المَوْت، قَدَ بقِيَ من عُمُري ثلاثون سنةً.

فقال له ملك الموت: ألم تَجْعَلُها لا بنِكَ داود النبيّ، وطَرحْتَها من عُمْرِكَ حيثُ عرَض الله عليك أسماء الأنبياء من ذُرّيَتك، وعرّض عليك أعمارَهم، وأنتَ يومئذٍ بوادي الرَّوحاء؟ فقال آدم: يا مَلَكَ المَوْت، ما أذكر هذا. فقال له مَلَكُ المَوْت: يا آدَم، لا تَجْهَل، ألم تسألِ الله أن يُثبِتَها لداود ويَمْحوها من عُمُرِك، فأثبتَها لداود في الزّبور، ومَحاها من عُمُرك من الذّكر؟ وقال دفقال آدم: فأحُضِر الكتابَ حتّى أعلَم ذلك،

قال أبو جعفر (عبدالسلام): «وكان آدِّمُ صادِقاً، لم يَذْكُر ولم يجحَدْ». قال أبو جعفر (عبدالسلام): وفعِنْ ذلك اليوم،

۲۳ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۱۸ ۲ /۷۱.

۲۶ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۸ ۲/۳۷.

أمر الله العِبادَ أن يكتُبوا بينَهُم إذا تَدايَنوا وِتَعامَلوا إلى أَجَلِ مُسمَّى، لنِسيانِ آدَم وجُحودِه ما جعَل على نفسِه».

٢٥/٥٦٣١ ـ عن عمّار بن موسى، عن أبي عبدالله (علّم الله) سُئِل عن قول الله: ﴿ يَمْحُواْ آلَٰهُ مَا يَشَاءُ وَيُثَبِتُ وَعِندَهُ أُمُّ ٱلْكِتَابِ ﴾ .

قال: وإنّ ذلك الكِتاب كتابٌ يَمحو الله فيه ما يشاء ويُثْبِت، فمِن ذلك الذي يَردُ الدُعاء القضاء، وذلك الدُعاءُ مكتوبٌ عليه: الذي يُردُ به القضاء، حتّى إذا صار إلى أمّ الكتاب، لم يغنِ الدُعاءُ فيه شيئاً».

٢٦/٥٦٣٢ عن الحسين بن زيد بن علي، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه (ملهماالسلام)، قال: «قال رسول الله (مقراة عليه والمهراك) الله (مقراة عليه والمائية الله والمائية الله والمائية والمائية والمائية الله والمائية الله والمائية الله والمائية الله والمائية الله والمائية المائية الم

٢٧/٥٦٣٣ عنى الحسن النافب في المنافب) عن أبي هاشم الجَعْفَريّ، قال: سأل محمّد بن صالح الأرضي أبا محمّد، يعني الحسن العسكري المباسعم، عن قول الله: ﴿ يَمَحُواْ آللَهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ وَعِندَهُ أُمُّ ٱلْكِتَابِ ﴾. فقال (عباسعم): «هل يمحو إلّا ماكان، وهل يُثْبِتُ إلّا ما لم يكن؟!».

فقلت في نفسي: هذا خِلاف قول هِشام، إنّه لا يعلم بالشيء حتى يكون. فنظر إليّ أبو محمّد (عله السلام)، وقال: «الله تعالى، الجبّارُ، العالمُ بالأشياء قبل كونِها، الخالِقُ إذ لا مخلوقَ، والرّبُّ إذ لا مَربوب، والقادِرُ قبل المَقدور عليه، فقلتُ: أشهَدُ أنّك حُجّة الله، ووَليّه بقِسْط، وأنّك عِلِي منهاج أمير المؤمنين (عبه السلام).

قوله تعالى:

### أَوَ لَمْ يَرَوْاْ أَنَّا نَأْتِى آلْأَرْضُ تَنَقُّطُ فَيَكُونَ أَطْرَافِهَا - إلى فوله تعالى -وَسَيَعْلَمُ آلْكُفَّارُ لِمَنْ عُقْبَى آلدًارِ [ 21 ـ 21 ]

1/0711 محمّد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن عليّ، عمَّن ذكره، عن جابر، عن أبي جعفر (طبه السلام) قال: «كان عليّ بن الحسين (عليه السلام) يقول: إنّه يُسَخِّي نَفْسي في سُرْعَةِ المَوْتِ أو الفَتْل فينا، قولُ الله عزّ وجلّ: ﴿ أُولَمْ يَرَوْا أَنّا نَأْتِي ٱلْأَرْضَ نَنقُصُهَا مِنْ أَطْرَافِهَا ﴾ وهو فَقُد (١) العلماء».

سورة الرعد آية ـ ٤١ ـ ٤٦ ـ

٢٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٠ /٧٤٪.

٢٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٧٥/٢٢٠.

٢٧ ـ الثاقب في المناقب: ٥٠٧/٥٦٦.

۱ ـ الكافي ۱: ۲/۳۰.

<sup>(</sup>١) في المصدر وهو: ذهابُ.

٢/٥٦٣٥ - الطَّبَرْسي: عن أبي عبدالله (عبدالسلام): وننقُّصُها بذَّهاب عُلمائها وفَّقهائها وخِيار أهلِها».

٣/٥٦٣٦ - ابن شهر آشوب: عن تفسير وَكيع، وشفيان، والسُّذِيّ، وأبي صالح، أنَّ عبدالله بن عُمر قرأ قوله تعالى: ﴿ أُوَلَمْ يَرَوْا أَنَّا نَأْتِي ٱلْأَرْضَ نَنقُصُهَا مِنْ أَطْرَاقِهَا ﴾ يَومَ قُتِلَ أَميرُ المؤمنين (عب السلام)، وقال: يا أميرَ المؤمنين، لقد كُنتَ الطَرَف الأكبرَ في العِلْم، اليوم نقص عِلم الإسلام، ومَضى رُكن الإيمان.

المُونِيَّةِ عن المُؤنِيِّ، عن المُؤنِيِّ، عن الشافعيِّ، عن مالك، السُّدِّيِّ، عن أبي صالح، قال: لما قُتِلَ عليِّ بن أبي طالب (عد السَّمَ، قال: إنَّ تُقصانَ الأرض، تُقصانُ أبي طالب (عد السلام)، قال ابن عبّاس: هذا اليوم نقص (١) العِلمُ من أرضِ المَدينة. ثمّ قال: إنَّ تُقصانَ الأرض، تُقصانُ عُلمائِها وخِيارِ أهلها، إنَّ الله لا يَقبِضُ هذا العلمَ انتزاعاً ينتزِعُه من صُدورِ الرِّجال، ولكنّه يقبِضُ العِلْمَ بقَبْضِ العُلمَ العَلْمَ اللهُ اللهُ عَلْمَ العَلْمَ المَامَ العَلْمَ العَلْمَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ العَلْمَ العَلْمُ العَلْمُ العَلْمَ العَلْمُ العَلْم

مُوسَادً: عن الصادق (عبدالسلام) أنه سُولًا: عن الصادق (عبدالسلام) أنّه سُثِل عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ أُوَلَمْ يَرَوْأُ أنّا تَأْتِي ٱلْأَرْضَ نَنقُصُها مِنْ أَطْرَافِهَا﴾ فقال: «فقْدُ العُلماء».

7/07٣٩ عليّ بن إبراهيم: في معنى الآية، قال: موت عُلمائها. وقال: قوله: ﴿ وَآلَٰهُ يَحْكُمُ لَا مُعَقِّبَ لِحُكْمِهِ ﴾ أي لا مُدافِع (''). وقوله ﴿ وَقَدْ مَكَرَ آلَدْينَ مِن قَبْلِهِم فَقْهِ آلمَكُرُ جَميعاً ﴾ قال: المكر من الله هو العذاب ﴿ وَسَيَعْلُم آلكُفًارُ لَمَنْ عُقْبَى آلَدارِ ﴾ أي ثَوابُ القيامة.

قوله تعالى:

# وَيَقُولُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَسْتَ مُرْسَلاً قُلْ كَفَى بِاللهِ شَهِيدَا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِندَهُ عِلْمُ ٱلْكِتَابِ [ ٤٣ ]

١/٥٦٤ - محمد بن يعقوب: عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، ومحمد بن يحيى، عن محمد بن الحسن، عمن محمد بن الحسن، عمن ذكره، جميعاً عن ابن أبي عُميْر، عن ابن أذَيْنَة، عن بُرَيْد بن مُعاوية، قال: قلت لأبي جعفر (عيمالسلام): ﴿قُلْ

۲ ـ مجمع البيان ٦: ٦٦٤.

٣ ـ المناقب ٣: ٣٠٨.

٤ ـ المناقب ٢: ٣٠٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر: هذا نقص الفقه و.

٥ ـ من لا يحضره الفقيه ١: ١١٨/١١٨.

٦ ـ تفسير القمى ١: ٣٦٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: لا مانع.

كَفَى بِاللهِ شَهِيدًا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِندَهُ عِلْمُ الْكِتَابِ﴾، قال: ﴿إِيَانَا عنى، وعليّ (طبدالسلام) أوَّلُنا وأَفْضَلُنا وحَيْرُنا بعدَ النبيّ (مـنَداه عليه رَنه)ه.

٢/٥٦٤١ ـ وعنه: عن أحمد بن محمد، عن محمد بن الحسن، عن عَبّاد بن سُليمان، عن محمد بن سُليمان، عن محمد بن سُليمان، عن أبيه، عن سَدِير قال: كنتُ أنا وأبو بَصير وبحيى البزّاز وداود بن كَثِير في مجلس أبي عبدالله (مهاسلام) اذ خرّج إلينا وهو مُغضب، فلمّا أخذ مجلِسه قال: هيا عَجباً لأقوام يزعُمون أنّا نعَلمُ الغَبْبُ! ما يَعْلَمُ الغَبْبُ إلّا الله عزّ وجل، لقد همَمْتُ بضَرْبِ جارِيتي فلانة فهربَتْ مِنّي، فما عَلِمتُ في أيّ بيوتِ الدار هي».

قال سدير: فلمّا أن قام من مجلِسه وصار في منزِله، دخلتُ أنا وأبو بَصير ومُيَسَّر، وقلنا له: مُحعلنا فداك، سبِعناك وأنت تقول كذا وكذا في أمر جارِيتك، ونحن نعلم أنك تعلم علماً كثيراً، ولا تَنْسِبُك إلى علم الغيب! قال: فقال: ويا سَدِير، أما تقوا القرآن؟، قلت: بلى. قال: وفهل وجَدت فيما قرأتَ من كتاب الله عزّ وجلّ ﴿قَالَ آلَّذِى عِندَهُ عِلْمٌ مِنَ ٱلْكِتَابِ أَنَا ءَاتِيكَ بِهِ قَبَلَ أَن يَرْتَدُّ إلَيْكَ طَرْفُك﴾ (اله قال: قلت: جُعلت فداك، قد قرأته. قال: وفهل عرفت الرجل، وهل علمت ماكان عنده من علم الكتاب؟، قال: قلت: أخيرني به، قال: وقال: ويا سَدير، ما أكثر هذا البحر الأخضر، فما يكون ذلك من علم الكتاب؟، قال: قلت: جُعلت فداك، ما أقلَ هذا! فقال: ويا سَدير، ما أكثر هذا أن يَنْسِبه الله عزّ وجلّ إلى العلم الذي أخبرك به! يا سَدِير، فهل وجدت فيما قرأت من كتاب الله عزّ وجلّ أيضاً: في إلله شَهِيدًا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِندَهُ عِلْمُ ٱلْكِتَابِ ، والله على عنده علم الكتاب كله، فأوماً بيده إلى صدره، وقال: وعلم الكتاب والله كلّه عندنا، علم الكتاب والله كلّه عندنا،

وروى هذا الحديث الصفّار: في (بصائر الدرجات) بتغيير يسلر بزيادةٍ وتُقصان (٢).

٣/٥٦٤٢ عليّ بن إبراهيم: قال: حدّثني أبني، عن أبني عُمنيْر، عن عُمر بن أذَيْنَة، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله))).

وشيل عن الذي عنده علم من الكتاب أعْلَم، أم الذي عنده عِلمُ الكِتاب؟ فقال: هما كان عِلمُ الذي عنده عِلمُ من الكتاب، إلّا بقَدْرِ ما تأخَذ البَعوضةُ بجَناحِها من ماء البحر. وقال أمير المؤمنين (عبد الله): ألا إنّ العلم الذي هبَط به آدم (عبد الله) من السماء إلى الأرض، وجميع ما فُضَّلَت به النبيّون إلى خاتمَ النبييّن، في عِترة خاتَم النبييّن (مني الدعب وأله)».

١٤/٥٦٤٣ محمّد بن الحسن الصفّار: عن يعقوب بن يزيد، عن الحسن بن عليّ بن فضّال، عن عبدالله بن

۲ ـ الكافي ۱: ۲۰۰/۳.

<sup>(</sup>١) النمل ٢٧: ١٠.

<sup>. (</sup>٢) بصائر الدرجات ٣/٢٣٣.

٣ ـ تفسير القمي ١: ٣٦٧.

٤ ـ بصائر الدرجات: ١/٢٣٢.

بُكَيْر، عن أبي عبدالله (مداسلام) قال: كنتُ عنده فذَكروا سُليمان وما أعطي من العلم، وما أوني من المُلك، فقال لي: «وما أعطيّ سُليمانُ بن داود؟ إنّماكان عنده حرفٌ واحدٌ من الاسم الأعظم، وصاحِبُكم الذي قال الله: ﴿ قُلْ كَفَى بِاللهِ شَهِيدًا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِندَهُ عِلْمُ ٱلْكِتَابِ ﴾ كان والله عند عليّ (عداسلام) علِمُ الكتاب،

فَقُلُت: صدقتَ واللهِ، جُعِلتُ فِداك.

٥/٥٦٤٤ وعنه: عن أحمد بن موسى، عن الحسن بن موسى الخشّاب، عن عبدالرحمن بن كَثيِر الهاشميّ، عن عبدالرحمن بن كَثيِر الهاشميّ، عن أبي عبدالله (مدالله) قال: ﴿ قَالَ آلَٰذِي عِندَهُ عِلْمٌ مِّنَ ٱلْكِتَابِ أَنَا ءَاتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَنَ يُر تَدَّ إِلَيْكَ طَرْفُكَ ﴾ (١) قال: ففرّج أبو عبدالله (عدالله) بين أصابعه، فوضّعها على صدره، ثمّ قال: ﴿ والله عندنا علم الكتاب كلّه ».

م ٦/٥٦٤٥ وعنه: عن محمّد بن الحسين، عن النَّصْر بن شُعَيب، عن محمّد بن الفُضَيْل، عن أبي حمزة الثُّمَاليّ، عن أبي جعفر (عبد السلام) قال: سمِعته بقول في قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَمَنْ عِندَهُ عِلْمُ ٱلْكِتَابِ ﴾.

قال: «الذي عنده علم الكتاب هو على بن أبي طالب اعليه السلام)».

٧/٥٦٤٦ وعنه: عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن النَّضْر بن سُويد، عن القاسم بن سُليمان، عن جابر، قال: قال أبو جعفر (علىه الله على هذه الآية ﴿قُلْ كَفَى بِاللهِ شَهِيدًا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَصَنْ عِلْمُ عَلْمُ الْكِتَابِ﴾.

قال: همو على بن أبي طالب (عبدالسلام)،

٨/٥٦٤٧ وعنه: عن محمّد بن الحسين، ويعقوب بن بزيد، عن ابن أبي عُمَير، عن عُمَر بن أذَيْنَة، عن بُرَيد ابن مُعاوية، قال: قلت لأبي جعفر (علمالسلام): ﴿ قُلْ كُفّي بِاللهِ شَهِيدَاً بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِندَهُ عِلْمُ ٱلْكِتَابِ ﴾.

قال: ﴿إِيَّانَا عَنِي، وعليِّ (عليه السلام) أوَّلُنا وأَفْضَلُنَا وخَيرُنا بعد النبيِّ (مـنَى اله عليه وآله)٥.

٩/٥٦٤٨ وعنه: عن أحمد بن محمّد، عن البُرقي، عن النُّصُر بن سُوّيد، عن يحيى الحَلَبيّ، عن بعض أصحابنا، قال: كنتُ مع أبي جعفر (علمه الملام) في المَسْجِد أُحَدِّثُه، إذ مرّ بعضُ وُلْدِ عبدالله بن سَلام، فقلتُ: جُعِلتُ فِداك، هذا ابنُ الذي يقول الناس: عنده علم الكتاب.

فقال: الا، إنّما ذاك عليَ بن أبي طالب اعب السلام، نزّلت فيه خمس آبات، إحداها: ﴿ قُلْ كَفَى بِاللَّهِ شَهِيدَ أَ بَيْنِي وَبَنْ كُمْ وَمَنْ عِندَهُ عِلْمُ ٱلْكِتَابِ ﴾ ».

٥ ـ بصائر الدرجات: ٢٢٢/٢٢.

<sup>(</sup>١) النمل ٢٧: ٤٠.

٦ ـ بصائر الدرجات: ١٩/٢٢٦.

٧ ـ بصائر الدرجات: ٢٣٣/٤.

٨ ـ بصائر الدرجات: ١٢/٢٣٤.

٩ - بصائر الدرجات: ١١/٢٣٤.

١٠/٥٦٤٩ ـ وعنه: عن عبدالله بن محمّد، عمّن رواه، عن الحسن بن عليّ بن النّعمان، عن محمّد بن مَروان، عن الفُضيل بن يَسار، عن أبي جعفر (عبدالسلام) في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ قُلْ كَفَى بِاللهِ شَهِيدًا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِندَهُ عِندَهُ عِندَهُ عِندَهُ مَا اللهِ عَزْ وجلّ: ﴿ قُلْ كَفَى بِاللهِ شَهِيدًا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِندَهُ عِندَهُ عِندَهُ مِن اللهِ عَزْ وجلّ: ﴿ قُلْ كَفَى بِاللهِ شَهِيدًا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِندَهُ عِندَهُ عَنْ اللهِ عَزْ وجلّ: ﴿ قُلْ كَفَى بِاللهِ شَهِيدًا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِندَهُ عِندَهُ عَنْ اللهِ عَنْ وَعِلْ اللهِ عَزْ وجلّ اللهِ عَنْ وَمِل اللهِ عَنْ وَعِلْ اللهِ عَنْ وَجلّ اللهُ عَنْ وَعَلَى اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ وَمِلْ اللهُ عَنْ وَعِلْ اللهِ عَنْ وَعِلْ اللهِ عَنْ وَعِلْ اللهِ عَنْ وَعَلْ اللهُ عَنْ عَنْ اللهُ عَنْ وَعِلْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ عَنْ اللهُ عَنْ وَعِلْ اللهُ عَنْ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ عَنْ اللهُ عَنْ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ عَنْ اللهُ عَنْ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ عَنْ اللهُ عَنْ وَلَا لَهُ لَكُنّ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ عَنْ أَنْ عَنْ اللهُ عَنْ عَنْ اللهُ عَنْ عَنْ عَنْ اللهُ عَنْ عَنْ اللهُ عَنْ عَنْ اللهُ عَنْ عَنْ اللهُ عَنْ عَنْ عَنْ اللهُ عَنْ عَنْ اللهُ عَنْ عَنْ عَلَاللهِ اللهِ عَنْ عَنْ اللهِ عَنْ عَنْ اللهِ عَنْ عَلَا عَنْ عَنْ عَنْ عَلَا عَالِمُ اللهِ عَنْ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَالِمُ اللهِ عَنْ عَلَا عَلَيْ عَلَا عَالِمُ عَلَا عَلَا عَالْمُ عَلَا عَالْعَلَا عَلَا عَلَا

قال: «نزّلت في عليّ بن أبي طالب (علمالسلام)، إنّه عالِم هذه الأمّة بعد النبيّ (صلّى الله عليه وآله)».

الحكم بن ظُهَير، عن أبي الفضل العَلَوي، قال: حدّثني سعيد بن عبسى الكُريزي البصري، عن إبراهيم بن الحكم بن ظُهَير، عن أبيه، عن شَريك بن عبدالله، عن عبدالأعلى الشَعْلَبيّ، عن أبيه عن شريك بن عبدالله، عن عبدالأعلى الشَعْلَبيّ، عن أبيه تمّام، عن سلمان الفارسيّ (رحدالله)، عن أمير المؤمنين (عبدالله) في قول الله تبارك وتعالى: ﴿ قُلْ كُفّى بِاللهِ شَهِيدَاً بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِندَهُ عِلْمُ ٱلْكِتَابِ ﴾.

فقال: «أنا هُو الذي عند، علم الكتاب». وقد صدّقه الله وأعطاه الوسيلة في الوصيّة، فلا تُخْلَى أمّته (١) من وسيلة إليه وإلى الله، فقال: ﴿ يَـٰٓا يُنِهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ آفَة وَٱبْتَغُواْ إِلَيْهِ ٱلْوَسِيلَةَ ﴾ (١).

اً ١٢/٥٦٥١ - ابن بابویه: قال: حدّ ثنا محمّد بن موسی بن المُتوكّل، قال: حدّ ثنا محمّد بن یحیی العطّار، قال: حدّ ثنا أحمد بن محمّد بن عبسی، عن القاسم بن یحیی، عن جدّه الحسن بن راشد، عن عمرو بن مُغَلِّس، عن خَلَف، عن عطیّه العَوْفیّ، عن أبی سعید الخُدْریّ، قال: سألتُ رسولَ الله (صلّ العام الله عبداله) عن قول الله جلّ ثناؤه: ﴿ قَالَ آلَذِی عِندَه عِلْمٌ مِّنَ آلْکِتَابِ ﴾ (۱) قال: «ذاك وصیّ أخی سُلَیمان بن داود».

فَقُلْتُ لَه: يا رسولَ الله، فقولَ الله عزَ وجلَ: ﴿ قُلْ كَفَى يِاللهِ شَهِيدَاً بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِندَهُ عِلْمُ ٱلْكِتَابِ ﴾ فال: هذاك أخى على بن أبي طالب (عليه السلام)».

۱۳/٥٦٥٢ ـ العيّاشيّ: عن بُريَد بن مُعَاوِيّة العِجْلِيّ، قال: قلت لأبي جعفر (عليه السلام) ﴿ قُلْ كَفَى بِاللهِ شَهِيدَاً بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِندَهُ عِلْمُ ٱلْكِتَابِ﴾.

قال: ﴿إِيَّانَا عَنِي، وَعَلَيِّ أَوَّلْنَا وَأَفْضَلُّنَا وَخَيْرُنَا بَعَدَ النَّبِي (مَلَى اللَّهُ عَلِيهِ وَالدَّال

١٤/٥٦٥٣ ـ عن عبدالله بن عطاء، قال: قلت لأبي جعفر اعبدالله) هذا ابن عبدالله بن سلام، يَزْعُم أَنَّ أَباه الذي يقول الله: ﴿ قُلْ كَفَى بِاللهِ شَهِيدَا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِندَهُ عِلْمُ ٱلْكِتَابِ ﴾ ؟ قال: «كذَب، هو عليّ بن أبي

١٠ ـ بصائر الدرجات: ١٨/٢٣٦.

١١ ـ بصائر الدرجات: ٢١/٢٣٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أنَّة.

<sup>(</sup>٢) المائدة ٥: ٢٥.

۱۲ ـ أمالي الصدوق: ۲/٤٥٣.

<sup>(</sup>١) النمل ٢٧: ٤٠.

۱۲ \_ تفسير العيّاشي ۲: ۲۹/۲۲۰.

۱٤ \_ تفسير العياشي ٢: ٢٢٠/٧٧.

طالب (عليه السلام)4.

10/0101 ـ عن عبدالله بن عجلان، عن أبي جعفر (عبداللهم) قال: سألتُه عن قول الله: ﴿ قُلْ كَفَى بِاللهِ شَهِيدَاً بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِندَهُ عِلْمُ ٱلْكِتَابِ ﴾.

فقال: «نزلت في عليّ (عليه السلام) بعد رسول الله (منّى اله عليه وآله)، وفي الأثمّة بعده، وعليّ (عليه السلام) عنده علم الكتاب».

١٦/٥٦٥٥ ـ وعن الفُضَيل بن يَسار، عن أبي جعفر (طبهالمه) في قوله: ﴿ وَمَنْ عِندَهُ عِلْمُ ٱلْكِتَابِ ﴾ . قال: «نزَلت في على (عبه همام)، إنّه عالم هذه الأمّة بعد النبيّ (منراة عبه راله).

١٧/٥٦٥٦ - ابن الفارسيّ في (الرَّوْضَة)، قال: قال الباقر (عبدالسلام): « ﴿ وَمَنْ عِندَهُ عِلْمُ ٱلْكِتَابِ ﴾ عليّ بن أبي طالب (عبدالسلام) عنده علم الكتاب، الأوّل والآخِر،

۱۸/٥٦٥٧ - الطَّبَرُسيّ في كتاب (الاحتجاج): روي عن محمّد بن أبي عُمَيْر، عن عبدالله بن الوليد السَمّان، قال: قال أبو عبدالله (عليه السلام): «ما تقول الناس في أولي العَزْم، وعن صاحبكم؟) يعني أمير المؤمنين (عليه السلام). قال: قلت: ما يُقدّمون على أولي العَزم أحداً.

قال: فقال: «إِذَ الله تبارك وتعالى قال عن موسى: ﴿ وَكَتَبْنَا لَهُ فِي ٱلْأَلْوَاحِ مِن كُلِّ شَيْءٍ مَّوْعِظَةً ﴾ (١) ولم يَقُلْ: كُلَّ الذي تختلفون، وقال عن كُلُّ شيء. وقال عن عبسى: ﴿ وَلَأْبَيِّنَ لَكُم بَعْضَ ٱلَّذِي تَخْتَلِفُونَ فِيهِ ﴾ (١) ولم يَقُلْ: كُلَّ الذي تختلفون، وقال عن صاحبكم ـ يعني أمبر المؤمنين اعليا الله عن وقُلْ كَفَى بِالله شَهِيدَا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِندَهُ عِلْمُ ٱلْكِتَابِ ﴾ وقال الله عز وجلّ: ﴿ وَلَا رَطْبٍ وَلَا يَابِسٍ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُبِينٍ ﴾ (١) وعلم هذا الكتاب عنده ،

19/070۸ - ابن شهرآشوب: عن محمّد بن مسلم، وأبي حمزة النَّماليّ، وجابر بن يزيد، عن الباقر (عله السلام)، وعليّ بن فَضَال والفُضَيل بن يَسار، وأبي بَصَيْر، عن الصادق اعباله المرم، وأحمد بن عُمر الحَلَبيّ، ومحمّد بن الفُضَيل، عن الرضا (عله السلام)، وقد رُوي عن موسى بن جعفر، وعن زيد بن عليّ (علهم السلام)، وعن محمّد بن الحنفيّة، وعن سَلْمان الفارسيّ، وعن أبي سعيد الخُدْرِي (رنب الاعهم) وعن إسماعيل السُّدِي: أنّهم قالوا في قوله تعالى: ﴿ قُلْ كَفّى بِاللهِ شَهِيدَا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِندَهُ عِلْمُ ٱلْكِتَابِ ﴾: «هو عليّ بن أبي طالب (عله السلام)».

١٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٢١/٨٧.

١٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٧٩/٢٢١. .

١٧ ـ روضة الواعظين: ١٠٥.

١٨ -الاحتجاج: ٢٧٥.

<sup>(</sup>١) الأعراف ٧: ١٤٥٠··

<sup>(</sup>۲) الزخرف ۱۳: ۹۳.

<sup>(</sup>٣) الأنعام ٦: ٥٩.

١٩ - المناقب ٢: ٢٩.

٢٠/٥٦٥٩ ـ والنَّعْلَبيّ في (تفسيره) بإسناده عن أبي مُعاوية، عن الأَعْمَش، عن أبي صالح، عن ابن عبّاس، ورُوي عن عبدالله بن عبدالله بن عبدالله بن عبدالله بن عبدالله بن عبدالله بن سكرم؟

قال: ولا، ذلك على بن أبي طالب (عله السلام)٥.

. ٢١/٥٦٦٠ ورُوي أَنَّه سُئِلَ سعيد بن مُجَبَيْر ﴿ وَمَنْ عِندَهُ عِلْمُ ٱلْكِتَابِ ﴾ عبدالله بن سَلام؟ قال: لا، وكيف وهذه السورة مكّيّة؟

؟ ٢٢/٥٦٩ ـ وقد رُوي عن ابن عبّاس: لا والله، ما هو إلّا عليّ بن أبي طائب (مبه السلام)، لقد كان عالِماً بالتفسير والتأويل والناسِخ والمَنسوخ والحَلال والحَرام.

٣٣/٥٦٦٢ ـ وروي عن ابن الحنفيّة: أنّ عليّ بن أبي طالب (علم السلام) عنده عِلم الكتاب، الأوّل والآخِر، رواه النَّطَنْزيّ في (الخصائص).

مَّ ٢٤/٥٦٦٣ ـ ومن طريق المخالفين: ما رواه النَّعْلَبيّ بطريفين في معنى ﴿ وَمَنْ عِندَهُ عِلْمُ ٱلْكِتَابِ ﴾ أنّه عليّ ابن أبي طالب (عليه السلام).

مريم عبدالله بن عطاء، قال أبو مريم: حدَّث عليّاً بالحديث الذي حدَّثني عن أبي جعفر (عليه السلام) قال: كنتُ عند على عبدالله بن عطاء، قال أبو مريم: حدَّث عليّاً بالحديث الذي حدَّثنني عن أبي جعفر (عليه السلام) قال: كنتُ عند أبي جعفر (عليه السلام) جالساً إذ مرّ عليه ابن عبدالله بن سلام، قلت: جعلني الله فداك، هذا ابن الذي عنده عِلم الكتاب؟ قال: «لا، ولكنّه صاحبكم عليّ بن أبي طالب (عليه الذي نزلت فيه آبات من كتاب الله عزّ وجلّ ﴿ وَمَنْ عِندَهُ عِلْمُ ٱلْكِتَابِ ﴾ ، ﴿ أَفَمَن كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِن رَّبِهِ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ ﴾ (١) ، ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ آلَهُ وَرَسُولُهُ ﴾ (١) الآية.

۲۰ ـ المناقب ۲: ۲۹، شواهد التنزيل ۱: ۲۰/۲۰۸.

٢١ ـ المناقب ٢: ٢٩، شواهد التنزيل ١: ٢٠/٣١٠، ينابيع المودّة: ١٠٤.

۲۲ ـ المناقب ۲: ۲۹.

٢٣ ـ المناقب ٢: ٢٩.

٢٤ ـ المناقب ٢: ٢٩، وتحوه في النور المشتعل: ١٢٥، وخصائص الوحي المبين: ١٥٨/٢١٠ و١٥٩، والعمدة: ٢٩١/٢٩١

٢٥ - المناقب: ٣١٤.

<sup>(</sup>۱) هود ۱۱: ۱۷.

<sup>(</sup>٢) المائدة ٥: ٥٥.

#### المُسْتَدرك

#### (سُورةُ الرَّعْد)

قوله تعالى:

#### وَ فَرحُوا بِالْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا فِي آلاَّخِرَةِ إِلَّا مَتَاعٌ [ ٢٦]

قوله تعالى:

## كَذَٰ لِكَ أَرْسَلَناكَ في أُمَّةٍ -إلى فوله تعالى - الرَّحْمَـٰنِ [ ٣٠]

الطّبَرْسِيّ في (مجمع البيان): عن قَتَادَة ومُقاتِل وابن جُرّيج، في قوله تعالى: ﴿ كَذَلِكَ أُرسَلنَاكُ في

مستدرك سورة الوّعد آية -٢٦ ـ

١ \_مكارم الأخلاق: ٤٤٩.

(۱) الروم ۳۰: ۷.

(٢) الشعراء ٢٦: ١٢٩ ـ ١٣١.

(٢) الجائية ٤٥: ٢٣.

مستدرك سورة الزعد آية ـ ٣٠ ـ

١ \_مجمع البيان ٦: ١٥٠.

أُمَّةٍ... ﴾ نزَلت في صُلْحِ الحُدَيْبِيَة حين أرادوا كِتابَ الصُّلْح فقالَ رسولُ الله (مقراه عليه رآله) لعَليّ (عليه السلام): «اكتُبْ: بسم الله الرحمن الرحيم». فقال: سُهَيْلُ بن عَمْرُو والمُشْرِكون: ما نَعرِفُ الرَّحمٰنُ إلّا صاحِب اليَمامة ـ يعنون مُسَيْلَمَة الكَذَاب ـ اكتُبْ: باسمِكَ اللهُمَّ. وهكذا كانَ أهلُ الجاهلية يكتبون.

ثمّ قال رسول الله اسنى الا عبدراله: «اكتُبْ هذا ما صالَح عليه محمد رسول الله». فقال مُشركو قُرَيش: ليَنْ كنتَ رسولَ الله ثمّ قاتَلْنَاكَ وصَدَدُناك لفد ظلمناك، ولكن اكتُبْ: هذا ما صالَح محمّدُ بنُ عبدالله. فقال أصحاب رسولِ الله الله عبدراله، دعْنا نُقاتِلُهم. قال: «لا، ولكن اكتُبواكما يُريدون» فأنزَل الله عزّ وجل ﴿ كَذَلِكَ أُرسَلنَاكَ فِي أُمّةٍ ﴾ الآية.

وعن ابن عباس: أنّها نزّلَتْ في كُفّار قُريَش حين قال لهم النبيّ استراته عليه والديّ اسجُدوا للرَّحمن قالوا: وما الرّحمن!.





# سورةً إبراهيم

#### فَضْلُها

١/٥٦٦٥ ـ ابن بابَوَيه؛ بإسناده عن عَنْبَسَة بن مُصْعَب، عن أبي عبدالله (علىالسلام) أنّه قال: «مَن قرأ سورة إبراهيم والحِجْر في رَكعتين جميعاً في كلّ جُمُعة، لم يُصِبه فَقْرٌ أبداً، ولإ مُجنونٌ ولا بَلوى».

٢/٥٦٦٦ ـ العيّاشي: عن عُنَبَسة بن مُصْعَب، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: «مَنْ قرَأ سورةَ إبراهيم والحِجْر في رَكعتبن جَميعاً في كلّ جُمُعة، لم يُصِبْه فَقْر أبداً، ولا جُنون، ولا بَلوى».

٣/٥٦٦٧ ومن (خواصّ القرآن): رُوي عن النبي (مال الديدية)، أنّه قال: «مَنْ قرأ هذه السورة أعطي من الحَسَنات بِعدد من عبد الأصنام، وعدّد مَن لم يعبُدها، ومَنْ كَتَبها في خِرْقَةٍ بَيْضاء وعَلَقَها على طِغْلٍ، أمِنَ علبه من البكاء والفَزَع، وممّا يُصيب الصّبيان».

مه ۱۹۹۹ وقال الصادق وعليه السلام): «مَن كتَبها على خَرَفَةٍ بَيَضًاء وجعَلها على عَضُد طفلٍ صغير، أمِنَ من البُكاء والفَزَع والنَوابِع، وسهّل الله فِطأمهُ عليه بإذن الله تعالى».

سورة إبراهيم (عليه السلام) . فضلها .

1 ـ ثواب الأعمال: ١٠٧.

٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٢٢/١.

. . . . . 1

1 ـ خواص القرآن: ٦٣ (مخطوط).

#### بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمْنِ آلرَّحِيمَ الركِتَابُ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ لِتُخْرِجَ آلنَّاسَ مِنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِ -إلى قوله تعالى - وَوَيْلٌ لِلْكَافِرِينَ مِنْ عَذَابِ شَدِيدٍ [١-٢]

١/٥٦٩٩ ـ قال عليّ بن إبراهيم: في قوله نعالى: ﴿ بِشْمِ آفَٰهِ ٱلرَّحْمَنِ ٱلَّرَحِيمِ الَّرَكِتَابُ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ ﴾ يا محمّد ﴿ لِتُخْرِجَ ٱلنَّاسَ مِنَ ٱلظُّلُماتِ إلى ٱلنُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ ﴾ يعني من الكُفر إلى الإيمان ﴿ إلى صِرَاطِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ ﴾ والصِراط: الطريق الواضح، وإمامة الأئمة (عليم البيري)

ئم قال: وقوله: ﴿ آلَٰذِي لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَـٰوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَوَيْلٌ لِّلْكَافِرِينَ مِنْ عَذَابٍ شَديدٍ ﴾ إنّه مُحكم.

مرز تحية ترجي رسوي

قوله تعالى:

#### وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ لِيُبَيِّنَ لَهُمْ [ ٤ ]

1/07٧٠ - ابن بابَوَيه، قال: حدّثنا محمّد بن إبراهيم بن إسحاق الطائفاني (رسياة عنه)، قال: حدّثنا أبو العبّاس أحمد بن إسحاق الماذَرائيّ بالبصرة، قال: حدّثنا أبو قِلابة عبدالملك بن محمّد، قال: حدّثنا غايم بن الحسن السّعْدِيّ، قال حدّثنا مسلم بن خالد الممّكي، عن جعفر بن محمّد (طهما السلام)، قال: «ما أنزل الله تبارك وتعالى كتاباً ولا وَحْياً إلّا بالعَربيّة، وكان يقع في مسامِع الأنبياء (طهم العرب) بألسِنة قَوْمِهم، وكان يقع في مسامِع نبيّنا (صلى الله عليه داله) بالعربيّة، فإذا كلّم به فومة كلّمة م بالعربيّة، في مسامِعهم بالعربيّة، في مسامِع بالعربيّة، في مسامِع بالعربيّة، فإذا كلّم به فومة كلّمة م بالعربيّة، في مسامِعهم بلسانِهم، وكان أحد لا يُخاطِبُ رسولَ

سورة إبراهيم آية ـ ١ ـ ٢ ـ

١ ـ تفسير القمتي ١: ٢٦٧.

٢٨٦ ...... البرهان في تفسير القرآن

الله ومتر له عليه والد، بأيّ لسانٍ خاطبه إلّا وقَع في مَسامِعه بالعَربيّة، كلّ ذلك يُترجِم له جَبْرَئيل (عليه السلام)، تشريفاً من الله عزّ وجلّ له (مقرانة عليه وقد)ه.

قوله تعالى:

#### وَذَكِرْهُم بِأَيَّامِ ٱللهِ ـ إلى قوله نعالى ـ صَبَّارٍ شَكورٍ [٥]

1/07۷۱ ـ ابن بابويه، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن يحبى العَطّار، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، قال: حدّثني يعقوب بن يزيد، عن محمّد بن الحسن المِيْثَمي، عن مُثنّى الحَنّاط، قال: سمِعتُ أبا جعفر (عليه السلام) يقول: وأيّامُ الله عزّ وجلّ ثلاثة: يوم يقوم القائم، ويوم الكرّة، ويوم القيامة.

٢/٥٦٧٢ وعنه، قال: حدّثنا أبي (رحمة)، قال: حدثنا عبدالله بن جعفر الحِمْيَريّ، قال: حدّثنا إبراهيم بن هائسم، عن محمّد بن أبي عُمَيْر، عن مُثنّى الحَنَاط، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه (طهسالسلام)، قال: وأيّامُ الله عزّ وجلّ ثلاثة: يوم يقوم القائم، ويوم الكرّة، ويوم القيامة».

٣/٥٦٧٣ - سعد بن عبدالله: عن محمّد بن الحسين بن أبي الخطاب، ويعقوب بن يزيد، عن أحمد بن الحسن المِيْثَمي، عن أبان بن عُثمان، عن مُثنّى الحَنّاط، قال: سمِعتُ أبا عبدالله (عبدالله) يقول: «أيّام الله ثلاثة: يوم يقوم القائم، ويوم الكَرّة، ويوم القيامة».

الحسين بن إبراهيم العَلَوي النَّصِيْبِيّ (رحمة) ببغداد، قال: سمِعت جدّي إبراهيم بن عليّ بُحدِّث، عن أبيه عليّ بن الحسين بن إبراهيم العَلَوي النَّصِيْبِيّ (رحمة) ببغداد، قال: سمِعت جدّي إبراهيم بن عليّ بُحدِّث، عن أبيه عليّ بن عبيدالله، قال: حدّثني شبخان بَرّان من أهلِنا سيُدان، عن طوسى بن جعفو، عن أبيه جعفو بن محمّد، عن أبيه محمّد بن عليّ، عن أبيه (عنهم الدم، وحدَّثنيه الحسين بن زَيّد بن عليّ ذو الدَّمْعة، قال: حدّثني عميّ عُمرُ بن عليّ، قال أبو جعفو (عنه الدلام)؛ «وحدَّثني قال: حدَثني أخي محمّد بن عليّ، عن أبيه، عن جدّه الحسين (مرّاة عليم). قال أبو جعفو (عنه الدلام)؛ «وحدَثني عبدالله بن العبّاس وجابر بن عبدالله الأنصاري، وكان بَدْريّاً أحُدِيّاً شَجَرِيّاً، وممّن محض من أصحاب رسول الله (من العبّاس وجابر بن عبدالله الأنصاري، قالوا: بينا رسول الله (من اله علمواله) في مسّجدِه في رَهْطٍ من الضحابة، فيهم: أبو بكر، وأبو عُبَيْدة (1)، وعُمر، وعُثمان، وعبدالرحمن، ورجُلان من قُرّاء الصحابة، هما: من

سورة إبراهيم آية ـ 0 ـ

١ ـ الخصال: ١٠٨ /٧٥/ ينابيع المودة: ٢٤.

٢ ـ معاني الأخبار: ١/٣٦٥، ينابيع المودة: ٤٢٤.

٣ ـ مختصر بصالر الدرجات: ١٨، ينابيع المودة: ١٢٤.

<sup>£</sup> ـ الأمالي ٢: ١٠٥.

<sup>(</sup>١) (وأبو عبيدة) ليس في المصدر.

المهاجرين عبدالله بن أمّ عبد، ومن الأنصار أبي بن كعب، وكانا بَدْرِيَّين، فقرأ عبدالله من السورة التي يذكر فيها أقمان حتى أتى على هذه الآية: ﴿ وَأَسَبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظَاهِرَةٌ وَبَاطِئَةٌ ﴾ الآية (٢)، وقرأ أبي من السورة التي يذكر فيها فيها إبراهيم (طبهاسلام): ﴿ وَذَكِرْهُم بِأَيَّامٍ آللهِ إِنَّ فِي ذَٰلِك لأَيَّاتٍ لِكُلِّ صَبَّادٍ شَكُودٍ ﴾ قالوا: قال رسول الله (منداله عبدراله): أيّام الله نعماؤه وبلاؤه، وهي مَثُلاته (٢) شبحانه.

ثمّ أقبل (سنى الأعبوراله) على من شِهده من الصحابة، فقال: إنّي الأتخوَّلُكم بالمَوْعظة (3) تخوُلاً مخافة السآمة عليكم، وقد أوحى إليّ ربّي جلّ جلاله أن أذكركم بالنّعْمة، وأنذركم بما اقتصّ عليكم من كتابه، وتلا: ﴿ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعْمَهُ ﴾ الآبة. ثمّ قال لهم: قولوا الآن قولكم، ما أوّل نعمة رغّبكم الله فيها وبَلاكُم بها؟ فخاض القومُ جَميعاً فذكروا نِعَم الله التي أنعَم عليهم وأحسن إليهم بها، من المَعاش والرّياش والذّريّة والأزواج، إلى سائر ما بلاهم الله عزّ وجلّ به مِن أنْعُمِه الظاهِرة.

وَدَكِرَهُم عَن أَبِي عَبِدَالله (عَبَاشي: عن إبراهيم بن عمر، عمن ذكره، عن أبي عبدالله (عليه السلام) في قَوْلِ الله: ﴿ وَذَكِرَهُم بِأَيَّامِ آللهِ ﴾.

<sup>(</sup>۲) لقمان ۳۱: ۲۰.

<sup>(</sup>٣) المَثْلَات: جمع مَثْلَة، بفتح الميم وضم الفاء: العقوبة. «لسان العرب ـ مثل ـ ١١: ٢١٥».

<sup>(</sup>٤) أتخولكم بالموعظة: أي أتعقدكم. «النهاية ٢: ٨٨٨.

<sup>(</sup>٥) إبراهيم ١٤: ٢٤، النحل ١٦: ١٨.

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٢٢/٢.

٢٨٨ ..... البرهان في تفسير القرآن

قال: وبآلاء الله، يعنى نِعَمَه.

٦/٥٦٧٦ ـ وقال عليّ بن إبراهيم: أيّامُ الله ثلاثة: يوم القائم (سلاك طبه)، ويوم المقوت، ويوم القيامة. ٧/٥٦٧٧ ـ الطَّبَرُسيّ: المَرْوِيُّ عن أبي عبدالله (عبه السلام): وذكِّرهم بِنِعَمِ الله شبحانه في سائر أيّامه».

قوله تعالى:

#### وَإِذْ تَأْذَّنَ رَبُّكُم لَئِن شَكَرْتُمْ لَأَزِيدَنَّكُمْ وَلَئِن كَفَرْتُمْ إِنَّ عَذَابِی لَشَدِیدٌ [٧]

١/٥٦٧٨ - محمّد بن يعقوب: عن عدّةٍ من أصحابنا، عن سَهْل بن زياد، عن يحيى بن المبارك، عن عبدالله ابن جَيَلَة، عن مُعاوية بن وَهْب، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: امن أعطِيّ الشّكر ٱعْطِيّ الزِيّادَة، يقول الله عزّ وجلّ: ﴿ لَئِن شَكَرْتُمْ لَأَزِيدَنَّكُمْ ﴾.

٢/٥٩٧٩ - وعنه: عن عدَةٍ من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن بعض أصحابنا، عن محمّد بن هِشام، عن مُيَسَّر، عن أبي عبدالله (مبه السلام) قال: «شُكُرُ النَّعْمَةِ: اجنِنابُ المَحادِم، وتَمامُ الشُكْرِ: قولُ الرَّجُلِ: الحَمَّدُ لله ربّ العالمين».

٣/٥٦٨٠ - وعنه: عن أبي عليّ الأشْعَرِيّ، عن محمّد بن عبدالجبّار، عن صَفُوان، عن إسحاق بن عمّار، عن رجلين من أصحابنا سَمِعاه، عن أبي عبدالله (على الله على عبد من نعمة فعرّفها يقلبه، وحَمِد الله ظاهِراً بلسانِه، فتمّ كلامُه بالحَمْدِ (١) حتّى أمِرَ له بالمَرْيد.

1/07٨١ ـ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبية، عن أبيّ عُمَيّر، عن عليّ بن عُيَيْنَة، عن عُمر بن بزيد، قال: سمِعت أبا عبدالله (طبرالسلام) يقول: «شُكْرُكلّ نعمةٍ ـ وإنْ عَظْمَت ـ أنْ تحمّد الله عزّ وجلّ عليها».

٥/٥٩٨٢ ـ وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن مُعَمّر بن خَلاد، قال: سمِعت أبا

٦ ـ تفسير القمتي ١: ٢٦٧.

٧ ـ مجمع البيان ٦: ٤٦٧.

سورة إبراهيم آية ـ ٧ ـ

۱ ـ الكافي ۲: ۸۷/۸

۲ ـ الكافي ۲: ۲۰/۷۸.

۳ ـ الكافي ۲: ۹/۷۸.

(١) (بالحمد) ليس في «س» والمصدر.

1 ـ الكافي ٢: ١١/٧٨.

٥ ـ الكافي ٢: ٧٨/١٢.

الحسن (عبدالسلام) يقول: ومن حمِد الله على النِعمَة فقد شَكره، وكان الحَمدُ أفضَل مِن تلك النِعمَة».

٧/٥٩٨٤ - وعنه: عن الحسين بن محمد، عن مُعَلَى بن محمد، عن الوشاء، عن حَمّاد بن عُثْمان، قال: خرَج أبو عبدالله (عبدالله (عبدالله على المسجد، وقد ضاعَتْ دابّته، فقال: ولئن ردَّها الله على الأسكُرَنَّ الله حلَّ شُكرِه، قال: فما ليت أن أتي بها، فقال: والحَمْدُ لله، فقال قائِل له: جُعِلتُ فِداك، ألستَ قلتَ: الأسكُرَنَ الله حلَّ شُكْرِه؟! فقال أبو عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله) وألمَّ تسمَعني قلتُ: الحمد لله؟».

٨/٥٦٨٥ وعنه: عن عدّةٍ من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن إسماعيل بن مِهْران، عن سَيف ابن عَمِيْرَة، عن أبي بَصير، قال: قلت لأبي عبدالله (عبدالله) على للشّكرِ حدّ إذا فعله العَبْدُكان شاكِراً؟ قال: انعم، قلت: وما هو؟ قال: ابَحْمَدُ الله على كلّ نعمة عليه في أهل ومال، وإن كان فيما أنعم الله عليه في ماله حقّ أدّاه، ومنه قوله عزّ وجلّ: ﴿ سُبْحَانَ آلَّذِى سَخَّرَلْنَا هَٰذَا وَمَا كُنّا لَهُ مُقْرِنِينَ ﴾ (١). ومنه قوله تعالى: ﴿ رُّبِ أَنزِلْنِي مُنزَلاً مُبّارَكا وَأَنتَ خَيْرُ آلْمُنزِلِينَ ﴾ (١). وقوله: ﴿ رُّبِ أَذْخِلْنِي مُدْخَلَ صِدْقٍ وَأْخْرِجْنِي مُخْرَجَ صِدْقٍ وَأَجْعَل لِي مِن لَدُنكَ سُلْطَاناً تَصِيراً ﴾ (١).

٩/٥٦٨٦ ـ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن يكر بن صالح، عن القاسم بن بُرَيْد، عن أبي عَمرو الزُّبَيري، عن أبي عبدالله (عنده عنده)، قال: قلتُ له: أخبرني عن وجوه الكُفر في كتاب الله عزّ وجلّ؟ قال: والكُفْرُ في كتاب الله على خَمسةِ أوجه، وذكر الحديث، وقد ذكرناه بنمامه في قوله تعالى: ﴿ سَوَآءٌ عَلَيْهِمْ ءَأَنَذُرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنذِرْهُمْ لَا يُؤمِنُونَ ﴾ من سورة البفرة (١).

تُنذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ﴾ من سورة البفرة ''. وقال في الحديث: «الوجه الثالث من وجوه الكفر: كُفُرُ النَّغَم، وذلك قول الله تعالى يحكي قول سُليمان (عديدم): ﴿ هَٰذَا مِن فَصْلِ رَبِّى لَيَبْلُونِيَ ءَأَشْكُرُ أَمْ أَكْفُرُ وَمَن شَكَرَ فَإِنَّمَا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ رَبِّى غَنِيٌّ كَرِيمٌ ﴾ ''. وقال: ﴿ لَئِن شَكَرْتُمْ لَأَزِيدَنَّكُمْ وَلَئِنْ كَفَرْتُمْ إِنَّ عَذَابِي لَشَديدٌ ﴾ وقال: ﴿ فَاذْكُرُونِيَ أَذْكُرْكُمْ

٦ ـ الكافي ٢: ٢٠/٧٩.

٧ ـ الكافي ٢: ٧٩/٨١.

۸ ـ الكافي ۲: ۱۲/۷۸.

<sup>(</sup>١) الزخرف ٤٣: ١٣.

<sup>(</sup>۲) المؤمنون ۲۳: ۲۹.

<sup>(</sup>٣) الإسراء ١٧: ٨٠

۹ ـ الكافي ۲: ۱/۲۸۷.

<sup>(</sup>١) تقدم في الحديث (١) من تفسير الآية (٦) من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٢) النمل ٢٧: ١٠.

٣٩٠ ..... البرهان في تفسير القرآن

#### وَٱشْكُرُواْ لِى وَلَا تَكْفُرُونِ۞ ("،.

۱۰/۵۱۸۷ - الشيخ في (أماليه) قال: حدّثنا الشيخ أبو عبدالله الحسين بن عبيدالله الغَضَائِري (رحدانه)، عن أبي محمّد هارون بن موسى التَّلَّعُكْبَري، قال: حدّثنا محمّد بن همّام، قال: حدّثنا أبو عبدالله محمّد بن خالد البَرْقي، عن أبي قَتادة القمّي، عن داود بن سِرْحان، قال: كنّا عند أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله)) إذ دخل عليه سَدير الصَّيْرَفي، فسلّم وجلس، فقال له: «با سَدِير، ما كَثُر مال رجلٍ قطُّ إلاّ عَظُمت عبدالله تعالى عليه، فإن قَدَرتم أن تدفعوها عن أنشُسِكم فافعلوا. فقال له: يا بن رسول الله، بماذا؟ قال: «بقضاء حواتج إخوانِكُم من أموالِكُم».

ثمّ قال: «تلقّوا النَّعَم ـ يا سَدِير ـ بحُسنِ مُجاورَتِها، واشكُروا مَنْ أنعَم عليكم، وأنْعِموا على من شَكرَكم، فإنّكم إذا كنتُم كذلِك استَوْجَبْتُم من الله تعالى الزيادة، ومن إخوانِكم المُنـاصَحة، ثـمّ تـلا: ﴿لَـثِن شَكَـرْتُمْ لَأَزِيدَنَّكُمْ﴾.

11/07۸۸ - وعنه، قال: أخبَرنا جماعة، عن أبي المُقَضَّل، قال: حدَّثنا محمّد بن جعفر بن هِشام بن بلاس (١) المعدّل البغدادي النَّمَيري بدِمشق، قال: حدَّثنا محمّد بن إسماعيل بن عُليَّة، قال: حدَّثنا وَهْب بنَ جَرِير، عن أبيه، عن المعدّل البغدادي النَّمَيري بدِمشق، قال: حدَّثنا محمّد بن عليّ (صدرت عليه عليه)، قال: «من أعطي الدعاء لم يُحْرَم الإجابة، ومن عن الفُضيل بن يَسار، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ (صدرت عليه)، قال: «من أعطي الدعاء لم يُحْرَم الإجابة، ومن أعطي النَّمَ لَنْ يَمْنَع الزِيادة، وتلا أبو جعفر (عب الدين) ﴿ وَإِذْ تَأَذَّ نَرَبُكُمْ لَئِن شَكَرْتُمْ لَأَزِيدَنَكُمْ ﴾.

۱۲/٥٦٨٩ ـ وعنه، قال: أخبَرنا جماعة، عن أبي المُفَضَّل، قال: حدّثنا حبّان بن بِشُر أبو بِشْر (1 الأسدي الفاضي بالمِصَيْصة (1 ، قال: حدّثني خالي أبو عِكْرِمة عامر بن عِمران الضّبِي الكوفي، قال: حدّثني محمّد بن المُفضّل بن سلمة الضّبي، عن أبيه المُفَضَّل بن سَلَمة، عن مالك بن أعبَن الجُهني، قال: أوصى عليّ بن الحسين (عبدالله) بعض وُلده، فقال: «يا بُنَيّ، اشكر الله لِما أنعّم عليك، وأنعِمْ على من شكرَك، فإنه لا زوال للنِعمة الحسين (عبدالله) بعض وُلده، فقال: «يا بُنَيّ، اشكر الله لِما أنعّم عليك، وأنعِمْ على من شكرَك، فإنه لا زوال للنِعمة إذا شُكرت، ولا بَقاء لها إذا كُفِرَت، والشاكِرُ بشكرِه أسعَد منه بالنِعمة التي وجَب عليه الشكر بها «وتلا يعني عليّ ابن الحسين (عبدالله) - فول الله تعالى: ﴿ وَإِذْ تَأَذَّنَ رَبُّكُمْ لَئِن شَكَرْتُمْ لَأَزِيدَنَكُمْ ﴾ إلى آخر الآية.

• ١٣/٥٦٩ - العَيَاشيّ: عن أبي عَمرو المَدائِني، قال: سمِعت أبا عبدالله اعبدالله عبول: وأيما عبد أنعَم الله

<sup>(</sup>٣) البقرة ٢: ١٥٢.

١٠ ـ الأمالي ١: ٣٠٩.

۱۱ دالأمالي ۲: ۱۷.

<sup>(</sup>١) في المصدر: ملابس.

١٢ ـ الأمالي ٢: ١١٤.

<sup>(</sup>١) في «س، ط»: أبو سرحان بن بشير، وفي المصدر: أبو بشر حنان بن بشر. أنظر تاريخ بغداد ٨: ٢٨٤.

<sup>(</sup>٢) المِطَيْعَة: مدينةٌ على شاطىء نهر جَيْحان من تُغور الشام بين أنطاكِيّة وبلاد الروم. «معجم البلدان ٥: ١١٤٤».

۱۳ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۲۲۲.

عليه بنعمةٍ فعرَفها بقليه ـ وفي رواية أخرى: فأفرَبها بقليه ـ وحمِد الله عليها بلسانه، لم يَنْفد كلامُه حتّى يأمر الله له بالزيادة ـ وفي رواية أبي إسحاق المَداتني: حتّى يأذَن الله له بالزيادة ـ وهو قوله: ﴿ لَئِن شَكَرْتُمْ لَأَ زِيدَنَّكُمْ ﴾ ،.

١٤/٥٦٩١ ـ وعن أبي وَلَاد، قال: قلت لأبي عبدالله (عبدالسلام): أرأيت هذه النِعمة الظاهرة علينا من الله، أليس إن شكَرناه عليها وحَمِدناه زادَنا، كما قال الله في كتابه: ﴿ لَئِن شَكَرْتُمْ لأَزِيدَنَّكُمْ ﴾؟

فقال: «نعم، من حمِد الله على نِعَمِه وَشَكرَه، وَعلِم أَنَّ ذلك منه لا مِنْ غَيرِه، زادَ الله نِعَمَّهُ.

قوله تعالى:

## أَلَمْ يَأْتِكُمْ نَبَوُا آلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ قَوْمِ نُوحٍ - إلى قوله تعالى - وَإِنَّا لَفِي شَكُ مِمَّا تَدْعُونَنَا إلَيْهِ مُرِيبٍ [٩]

1/0٦٩٢ ـ قال على بن إبراهيم، قوله: ﴿ أَلَمْ يَأْتِكُمْ نَبَوًّا ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ قَوْمٍ نُوحٍ ﴾ إلى قوله: ﴿ فَرَدُّوٓاً أَيْدِينَهُمْ فِي قَبْلِكُمْ قَوْمٍ نُوحٍ ﴾ إلى قوله: ﴿ فَرَدُّوٓاً أَيْدِيَهُمْ فِي أَفُواهِهِمْ ﴾ يعني في أفواه الأنبياء ﴿ قَالُوٓاْ إِنَّا كَفَرْنَا بِمَا أُرْسِلْتُم بِهِ وَإِنَّا لَفِي شَكٍّ مِّمَّا تَدْعُونَنَا إليه مُريبٍ ﴾.

قوله تعالى:

# وَعَلَى آللهِ فَلَيَتَوَكُّلِ ٱلْمُتَوَكِّلُونَ [ ١٢ ]

1/079 ـ العبّاشي: الحسن بن ظريف، عن محمد، عن أبي عبدالله (عبد المه) في قوله: ﴿ وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَتَوَكُّلِ ٱلْمُتَوَكِّلُونَ﴾ قال: «الزارِعون».

٢/٥٦٩٤ ـ ابن بابَوَيه في (الفقيه) مُرْسَلاً عن الصادق (عبد الله) في قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَعَلَى آفَهِ فَلْيَتُوكُلِ آلْمُتَوَكِّلُونَ ﴾. قال: والزارِعون».

١٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٢٢/٥.

مورة إبراهيم آية . ٩ .

١ ـ تفسير القمني ١: ٣٦٨.

سورة إبراهيم آية ـ ١٢ ـ

١ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٢٢ /٦.

٢ ـ من لا يحضره الفقيه ٢: ١٦٠/١٦٠.

٢٩٢ ..... البرهان في تفسير القرآن

قوله تعالى:

# وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِرُسُلِهِمْ لَنُخْرِجَنَّكُمْ مِّنْ أَرْضِنَا ۚ أَوْ لَتَعُودُنَّ فِى مِلَّتِنَا -إلى قوله تعالى - وَلِنُسْكِنَنَّكُمُ ٱلْأَرْضَ مِن بَعْدِهِمْ [ ١٣ - ١٤ ]

1/0190 عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي رفعه إلى النبيّ (صلّ الله قال: «مَنْ آذى جارَه طَمَعاً في مَسْكَنه وَرَّفَه الله دارَه، وهو قوله: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِرُسُلِهِمْ -إلى قوله - فَأَوْحَىٰ إِلَيْهِمْ رَبُّهُمْ لَنُهْلِكُنَّ ٱلظَّالِمِينَ \*\* وَلنُسْكِنَنَّكُمُ ٱلْأَرْضَ مِن بَعْدِهِمْ ﴾ ».

قوله تعالى:

#### وَٱسْتَفْتَحُواْ وَخَابَ كُلُّ جَبَّارٍ عَنِيدٍ [10]

1/0797 محمد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زِياد، عن محمد بن سُليمان، عن أبيه، عن أبيه، عن أبيه، عن أبيه عن الله إلى يُصير، عنه (علمالله)، قال: هبينا رَسولُ الله (منه علم واله) ذات يوم جالِساً إذ أقبل أمير المؤمنين (علمه الله)، فقال له رسول الله (صلى الله علم واله) في عبسى بن مَريم، ولو لا أن تقول فيك طوائِف من أمّتي ما قالت النصارى في عبسى بن مَريم، لقُلتُ فيك قولاً لا تَمُرُّ بمَلاً من الناس إلّا أخذوا التُرابَ من تحت قدَمَيْك، يلتمِسُون بذلك البَرّكة».

قال: «فغَضِبَ الأعرابيّان والمُغيرة بن شُغَلِة وَعِذَةً بن قُربُش معهم، فقالوا: ما رَضِيَ أَن يَضْرِب لابنِ عَمَّه مثلاً إلّا عيسى بن مَربم، فأنزل الله على نبيّه (على الله على نبيّه على نبيّه (على الله على نبيّه على نبيّه على نبيّه على نبيّه على الله على نبيّه على الله على نبيّه على الله الله على ا

قال: «فغضِب الحارث بن عَمروا لفِهْري، فقال: «اللهمّ إن كان هذا هو الحقّ من عندك ـ أنّ بني هاشم يتَوارَثون هِرَقُلاً بعد هِرَقْلِ ـ فأمْطِر علينا حِجارةً من السَّماء أو آئينا بعذابِ أليم. فأنزل الله عليه مقالة الحارث، ونزلت هذه الآية: ﴿وَمَاكَانَ آللهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنتَ فِيهِمْ وَمَاكَانَ آللهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ﴾ (").

سورة إبراهيم آية - ١٣ - ١٤ -

١ ـ تفسير القمتي ١: ٣٦٨.

سورة إبراهيم آية ـ ١٥ .

۱ ـ الكافي ٥٠ ١٥/١٨.

(١) الزخرف ٤٣: ٥٧ ـ ٦٠.

(٢) الأثقال ٨: ٢٣.

ثمّ قال له: يا بن عمرو، إمّا تُبتَ وإمّا رحَلت. فقال: يا محمّد، بل تجعّل لسائِر قُريش شيئاً ممّا في يَدِك، فقد ذهبتْ بنو هاشم بمَكرُمة العرَب والعجّم. فقال له النبيّ (صلّ الاعبه وآله): ليس ذلك إليّ، ذلك إلى الله تبارك وتعالى، فقال: يا محمّد، قلبي مايُنابِعُني على التَّوبة، ولكن أرحَلُ عنك. فذعا براجِلته فركِبها، فلمّا صار بظهْرِ المَدينة أتَتُه جَنْدَلةٌ فَرضَت (") هامَته، ثمّ أتى الوَحْيُ إلى النبيّ (من الله عليه والله) فقال: ﴿ سأل سَائِلٌ بِعَدَابٍ واقِعٍ \* للكَافِرينَ ﴾ بولاية عليّ ﴿ ليسَ لهُ دافِعٌ \* مِنَ الله في المَعارِج ﴾ ".

قال: قلت: جُعلت فداك، إنّا لا نقرؤها هكذا. فقال: دهكذا أنزل الله بها جَبْرَئيل على محمّد (ملى الله عليه وآله)، وهكذا هو والله مُثبّتٌ في مُصحّف فاطمة (عليه السلام)، فقال رسول الله (ملى الاعبه وآله) لمن حوله من المنافقين: انطلِقوا إلى صاحبكم، فقد أتاه ما اسْتَفْتَح به، قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱسْتَفْتَحُواْ وَخَابَ كُلُّ جَبّادٍ عَنِيدٍ ﴾ ،

٢/٥٦٩٧ ـ عليّ بن إبراهيم: قوله تعالى: ﴿ وآسْتَفْتَحُوا﴾ أي دّعَوا ﴿ وَخَابَ كُلُّ جَبَّادٍ عَنِيدٍ ﴾ أي خَسِر. ٢/٥٦٩٨ ـ ثمّ قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عبه السلام) قال: والعنبد: المُعْرِض عن الحقّ».

قوله تعالى:

#### مِّنْ وَرَآئِهِ جَهَنَّمُ وَيُسْفَى مِن مَّآءٍ صَدِيدٍ - إلى فوله نعالى - وَمِن وَرَآثِهِ عَذَابٌ غَلِيظٌ [17] . ١٧]

1/0٦٩٩ ـ قال علميّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ يَنْ وَرَأَتِهِ جَهَنَّمُ وَيُسْقَى مِن مَّآءِ صَدِيدٍ ﴾ قال: ماء يخرُجُ من فرُوج الزّواني.

٢/٥٧٠٠ ـ الطَّبَرُسي: عن أبي عبدالله (عبدالله) وأي ويُسقى مما يسيل من الدم والقيع من فروج الزّواني في النار».

٣/٥٧٠١ ـ قال عليّ بن إبراهيم: وقوله: ﴿ يَتَجَرَّعُهُ وَلَا يَكَادُ يُسِيغُهُ وَيَأْتِيهِ ٱلْمَوْتُ مِن كُلِّ مَكَانٍ وَمَا هُوَ بِمَيِّتٍ ﴾ قال: يُفرَّب إليه فَيَكرَهه، فإذا دنا منه شَوى وجهه، ووفعت فَروَةُ رأسِه، فإذا شَرِب تقطَّعت أمعاؤه

<sup>(</sup>٣) في المصدر: فرضخت،

<sup>(</sup>٤) المعارج ٧٠: ١ ـ ٣.

٢ ـ تفسير القمى ١: ٢٦٨.

٣ ـ تفسير القمي ١: ٣٦٨.

سورة إبراهيم آية ـ ١٦ ـ ١٧ ـ

١ ـ تفسير القمي ١: ٣٦٨.

٢ ـ مجمع البيان ٦: ٤٧٤.

٣ ـ تفسير القمي ١: ٣٦٨.

ومُزُقت (١) تحت قدّميه، وإنّه لَبَخرُج من أحدِهم مثل الوادي صَديداً وقَبحاً. ثمّ قال: وإنّهم ليَبْكون حتّى نسيلَ دموعُهم فوق وجوههم جَداول، ثمّ تنقطِع الدُموع فتَسيلُ الدِّماء حتّى لو أنّ السُّفُنَ أُجْرِيَت فيها لجَرت، وهو قوله: ﴿وَسُقُواْ مَآءُ حَمِيماً فَقَطَّعَ أَمْعَآءَهُمْ﴾ (٢).

۲ العبّاشي: عن مَسْعَدة بن صَدَقَة، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن جدّه (طهم السلام)، قال: «قال أمير المؤمنين (طه السلام): إنّ أهلَ النّار لمّا غلى الزّقُوم والضّريع في بُطونهم كغَلْي الحَميم سألوا الشّراب، فأتوا بضرابٍ غَسَّاقٍ (۱) وصديد ﴿ يَتَجَرَّعُهُ وَلا يَكَادُ يُسِيعُهُ وَيَأْتِيهِ آلْمَوتُ مِن كُلِّ مَكَانٍ وَمَا هُو بميّتٍ وَمِن وَرَاثِهِ عَذَابٌ بضرابٍ غَسَّاقٍ (۱) وصديد ﴿ يَتَجَرَّعُهُ وَلا يَكَادُ يُسِيعُهُ وَيَأْتِيهِ آلْمَوتُ مِن كُلِّ مَكَانٍ وَمَا هُو بميّتٍ وَمِن وَرَاثِهِ عَذَابٌ بضرابٍ غَسَّاقٍ (۱) وصديد ﴿ يَتَجَرَّعُهُ وَلا يَكَادُ يُسِيعُهُ وَيَأْتِيهِ آلْمَوتُ مِن كُلِّ مَكَانٍ وَمَا هُو بميّتٍ وَمِن وَرَاثِهِ عَذَابٌ عَلَيْهُ وحميم تغلي به جهنم مُنذ خُلِقَت، ﴿ كَالمُهُلِ يَشْوِى ٱلْوُجُوهَ بِثْسَ ٱلشَّرابُ وَسَاءَتْ مُرْتَفَقاً ﴾ (۱).

قوله تعالى:

#### مَّثَلُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِّهِمْ أَعْمَالُهُمْ كَرَمَادٍ -إلى نوله نعالى ـ هُوَ ٱلطَّكلالُ ٱلْبَعِيدُ [ ١٨ ]

١/٥٧٠٣ - قال عليّ بن إبراهيم: وقوله: ﴿ مَّثَلُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِّهِمْ أَعْمَالُهُمْ كَرَمَادٍ ٱشْتَدَّتْ بِهِ ٱلرِّيحُ فِي يَوْمٍ عَاصِفٍ ﴾ قال: مَنْ لم يُقِرَّ بولاية أمير المؤمنين (عبدالسلام) بَطَل عمَلُه، مِثل الرَّماد الذي تجيء الريح فَتحْمِلُه.

٢/٥٧٠٤ - محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن محمّد بن الحسين، عن صفوان بن يحيى، عن القلاء بن رَزين، عن محمّد بن مُسلم، قال: سمِعت أبا جعفر الباللهم، يقول: «كلَّ من دَان الله بعبادة يُجهِد فيها نفسه ولا إمام له من الله، فسَعْبُهُ غيرُ مفبولٍ، وهو ضَالَّ مُتحبِّر، والله شانِيُّ لأعمالِه، وَمَثلُه كَمَثَل شاةٍ ضَلَّتُ عن راعِيها وقطيعها، فهجَمَتْ ذاهِبَةً وجائيةً يومَها، فلمَّا حَنَّها الليلُ بَصُرَت بقطيع من غير راعيها، فحنّت إليها واغترَّت بها، فبات معها في مريضها (١١)، فلمَّا أن ساقَ الراعي قطيعة أنكرت راعيها وقطيعها، فضلَّتُ (١١) متحبَرة تطلُب راعيها، وقطيعها، فبصَرَت بغنَم مع راعيها فحنّت إليها، واغترَّت بها، فصاح بها الراعي: الحقي براعيك وقطيعك، فإنك

<sup>(</sup>١) زاد في المصدر: إلى.

<sup>(</sup>۲) محمد ۲۷: ۱۵.

٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٧/٢٢٣.

<sup>(</sup>١) الغَشَّاق: ما يُغْسَقُ من صديد أهل النار، أي يسيل. «مجمع البحرين ـ غسق ـ ٥: ٢٢٣».

<sup>(</sup>۲) الكهف ۱۸: ۲۹.

سورة إبراهيم آية ـ ١٨ ـ

١ ـ تفسير القمي ١: ٣٦٨.

۲ ـ الكافي ۱: ۲/۳۰۹.

<sup>(</sup>١) في «س»: مربطها.

<sup>(</sup>۲) في «س» والمصدر: فهجمت.

تائهةً مُتحَيِّرةٌ عن راعيك وقَطِيعك، فهجَمت ذَعِرَةً متحيرَةٌ نادّة (""، لاراعي لها يُرشِدُها إلى مَرعاها أو يَرُدُّها، فبينا هي كذلك اذ اغتَنَم الذِنْبُ ضَيعَتها فأكلها.

وكذلك والله ـ با محمد ـ من أصبح من هذه الأمّة لا إمام له من الله عزّ وجل ظاهِراً عادِلاً، أصبَح ضالاً تائهاً، وإن ماتَ على هذه الحال ماتَ مِيْتَةَ كُفرٍ ونِفاق، واعلم ـ با محمد ـ أنّ أئمّة الجور وأتباعهم لَمَعْزولون عن دين الله، قد ضَلَوا وأضَلُوا، فأعمالُهم التي يعمَلونها كرّمادٍ اشْتَدّت به الربح في يومٍ عاصفٍ، لا يَقدِرون ممّا كسّبوا على شيء، ذلك هو الضّلال البّعبد».

قوله تعالى:

#### وَبَرَزُواْ لِلهِ جَمِيعاً ۦإلى نوله نعالى ۔إنِّى كَفَرْتُ بِمَا أَشْرِكْتُمُونِ مِن قَبْلُ [ ٢١ ـ ٢٢ ]

١/٥٧٠٥ على بن إبراهيم: قوله تعالى: ﴿ وَبَرَزُواْ يَهِ جَمِيعاً ﴾ معناه مُستفَبل، أنهم بَبرُزون، ولفظُهِ ماض. ٢/٥٧٠٩ على بن إبراهيم: ﴿ لَوْ هَدَانَا آللهُ لَهَا لَهُ لَهَا يُعَالَمُ ﴾ فالهدى ها هنا هو الثواب ﴿ سَوَآءٌ عَلَيْنَا أَجَزِعْنَا أَمْ صَبَرْنَا مَالَنَا مِن مَّحِيصٍ ﴾ أي مَفَرَ. قال: قوله: ﴿ وَقَالَ ٱلشَّيْطَانُ لَمَّاقَضِى ٱلْأَمْرُ ﴾ أي لمّا فَرَغ من أمر الدنيا من أوليانه ﴿ إِنَّ آللهُ وَعَدَكُمْ وَعْدَ ٱلْحَقِ وَوَعَدَثُكُمْ فَأَخْلَفْتُكُمْ وَمُا كَانَ لِي عَلَيْكُمْ مِن سُلْطَانٍ إِلَّا أن دَعَوْتُكُمْ فَاسْتَجَبْتُمْ لِي فَلا تَلُومُونِي وَلُومُواْ أَنفُسَكُم مَّا أَنا بِمُضْرِجِكُمْ ﴾ أي بِمُغِيثِكُم ﴿ وَمَا أَنتُم بِسَمُصْرِجِئَ ﴾ أي بِمُغِيثِكُم ﴿ وَمَا أَنتُم بِسَمُصْرِخِئَ ﴾ أي بمُغِيثِكُم ﴿ وَمَا أَنتُم بِسَمُصْرِخِئَ ﴾ أي بمُغيثِكُم ﴿ وَمَا أَنتُم بِسَمُصْرِخِئَ ﴾ أي مَن قَبْلُ ﴾ بعني في الدنيا.

٣/٥٧٠٧ ـ محمّد بن بعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن بكُر بن صالح، عن القاسم بن بُرَيد، عن أبي عَمْرُو الزُّبَيْريّ، عن أوليائه من الإنس يوم القيامة: ﴿ إِنِّي كَفَرْتُ بِمَا أَشْرَكْتُمُونِ مِن قَبْلُ ﴾ ».

٤/٥٧٠٨ .العيّاشي: عن حَرِيز، عمّن ذكره، عن أبي جعفر (عليه الله) في قول الله: ﴿ وَقَالَ ٱلشَّيْطَانُ لَمَّا قُضِئَ
 ٱلْأَمْرُ ﴾، قال: «هو الثاني، وليس في القرآن ﴿ وَقَالَ ٱلشَّيْطَانُ ﴾ إلّا وهو الثاني».

<sup>(</sup>٣) نَدُ: كَفَرَ وذَّهب على وجهه شارداً. «الصحاح ـ ندد ـ ٣: ٥٤٣».

سورة إبراهيم آية ـ ٢١ ـ ٢٢ ـ

۱ ـ تفسير القمى ۱: ۲۱۸.

٢ ـ تفسير القمي ١: ٣٦٨.

٣ ـ الكافي ٢: ٢٨٧ ضمن الحديث ١.

٤ - تفسير العيّاشي ٢: ٨/٢٢٣

وسبعين كَبلاً (١) ، فيَنظُر الأوّل إلى زُفَر في عبدالله (عبدالله): وأنّه إذا كان يوم القيامة يُؤْتَى بإبليس في سبعين غِلاً وسبعين كَبلاً (١) ، فيَنظُر الأوّل إلى زُفَر في عشرين ومائة كَبُلٍ وعشرين ومائة غِلَ، فيَنظُر إبليس، فيقول: من هذا الذي أضعَف الله له العذاب، وأنا أغوَيتُ هذا الخَلْق جميعاً؟ فيُقال: هذا زُفَر. فيقول: بما حُدِّد له هذا العذاب؟ فيقال: ببَغيه على علي (عبداللهم). فيقول له إبليس: وَيلَّ لك وثُبورٌ لك، أما علِمت أن الله أمرَني بالسجُود لآدم فيقال: ببَغيه على علي (عبداللهم). فيقول له إبليس: وَيلَّ لك وثبورٌ لك، أما علِمت أن الله أمرَني بالسجُود لآدم فعصَيتُه، وسألتُه أن يجعَل لي سلطاناً على محمد وأهل بينه وشبعته، فلم يُجبني إلى ذلك وقال: ﴿ إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ فَعَصَيتُه، وسألتُه أن يجعَل لي سلطاناً على محمد وأهل بينه وشبعته، فلم يُجبني إلى ذلك وقال: ﴿ وَلَا تَجِدُ أَكْثَرَهُمْ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلُطَانٌ إلّا مَنِ اتَبْعَكَ مِنَ ٱلْغَاوِينَ ﴾ (١) وما عرَفتهُم حين (١) استئناهم، إذ قلت ﴿ وَلَا تَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَاكِرِينَ ﴾ (١)؟ فمَنتُك به نفسُك عُروراً فتُوقَف بين يدي الخَلائق. ثُمَّ قال له: ما الذي كان منك إلى عليّ وإلى الخَلق الذي اتّبعوك على الخِلاف؟ فيقول الشيطان وهو زُقَر ولايليس: أنت أمرتني بذلك.

فيقول له إبليس: فلِمَ عَصَيْتَ رَبُك وأَطَعْنَني؟ فيرُدّ زُفَر عليه ما قال الله: ﴿إِنَّ آلَٰهَ وَعَدَكُمْ وَعْدَ ٱلْحَقِّ وَوَعَدَتُكُمْ فَأَخْلَفْتُكُمْ وَمَاكَانَ لِيَ عَلَيْكُمْ مِن سُلْطَانِ﴾ إلى آخر الآية؛.

قوله تعالى:

أَلَمْ تَرَكَيْفَ ضَرَبَ آللهُ مَثَلاً كَلِمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَةٍ طَيِّبةٍ أَصْلُهَا ثَابِتُ وَفَرْعُهَا فِي آلسَّمَاءِ \* تُؤتِى أَكُلَهَا كُلَّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّهَا وَيَضْرِبُ آللهُ آلْأَمْثَالَ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَاكُرُونَ - إلى فوله تعالى - ما لَهَا صِن قَرَارٍ

مرزقت المجاز والإسلام

١/٥٧١٠ ـ محمد بن يعقوب: عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد، عن عليّ بن سيف، عن أبيه، عن عمرو بن حُرَيث، قال سألتُ أبا عبدالله (عليه السلام) عن قول الله تعالى: ﴿ كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتٌ وَقَرْعُهَا فِي السَّمَاءِ ﴾.
 السَّمَاءِ ﴾.

قال: فقال: «رسولُ الله (ملَى الا عبدواله) أصلُها، وأميرُ المؤمنين (عبدالسلام) فَرْعُها، والأَثْمَةُ من ذُرِّيَتِهما أغْصالُها،

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٢٣ /٩.

<sup>(</sup>١) الكَبْلُ: القيد الضخم. «الصحاح -كبل - ٥: ١٨٠٨».

<sup>(</sup>٢) الحجر ١٥: ٤٢.

<sup>(</sup>٣) في «س» و«ط» نسخة بدل: حتى.

<sup>(</sup>٤) الأعراف ٧: ١٧.

سورة إبراهيم آية . ٢٤ ـ ٢٦ .

وعِلْمُ الأَئِمَّةِ ثَمَرَتُها، وشيعَتُهم المؤمنون وَرَقُها، هل فيها فَضل (١٠)؟ قال: قلتُ: لا والله. قال: •والله إنّ المؤمِنَ لَبولَدفَتُورِق ورقةٌ فيها، وإنّ المؤمن لبَمَوت فتسقُطُ ورفةَ منها».

٢/٥٧١١ ـ محمد بن الحسن الصفّار: عن الحسن بن موسى الخشّاب، عن عمرو بن عُثمان، عن محمّد بن عُذافِر، عن أبي جعفر (طبالله) قال: سألتُه عن قول الله تبارك وتعالى: ﴿ كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصُلُهَا ثَابِتٌ وَفَرْعُهَا فِي ٱلسَّمَاءِ \* تُؤْتِى أَكُلُهَا كُلَّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّهَا﴾.

فقال: وقال رسول الله (مقراه عليه وآله): أنا أصلُها، وعليَّ فَرْعُها، والأَئِمَّة أَغْصَائُها، وعِلمُنا ثَمَرُها، وشيعتُنا ورَقُها. يا أبا حَمزة، هل ترى فيها فضلاً؟، قال: قلت: لا والله، لا أرى فيها. قال: فقال: وبا أبا حمزة، والله إنّ المَولود لَيولَدُ من شيعتِنا فتُورِقُ ورقةٌ منها، ويَموت فتسقُط وَرقةٌ منها».

٣/٥٧١٢ ـ وعنه: عن يعقوب بن يزيد، عن الحسن بن محبوب، عن الأخول، عن سَلَام بن المُسْتَنير، قال: سألتُ أبا جعفر (عبدالله) عن قول الله تبارك وتعالى: ﴿ كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتٌ وَفَرْعُهَا فِي آلسَّمَاءِ \* تُوْتِيَ سألتُ أبا جعفر (عبدالله)، عن قول الله تبارك وتعالى: ﴿ كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتٌ وَفَرْعُهَا فِي آلسَّمَاءِ \* تُوْتِيَ أَكُلَهَا كُلَّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّهَا ﴾، فقال: «الشجرة رسول الله (منه عبدالله)، نسبه ثابتٌ في بني هاشم، وفَرْعُ الشجرة على على المبدله)، وعنصر الشجرة فاطمة (عبدالله)، وأغصائها الأثمّة، ووَرَقُها الشيعة، وإنّ الرجُلَ منهم ليموتُ فتسقّط منها ورقة (١١)، وإنّ المولود منهم ليُولَد فتُورق ورقة (١١).

قال: قلت له: جُعِلتُ فِداك، قوله تعالى: ﴿ تُؤْتِي أَكُلَهَا كُلَّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّهَا ﴾؟ قال: «هو ما يخرُج من الإمام من الحلال والحرام في كُلُ سنةٍ إلى شيعته».

٤/٥٧١٣ ـ وعنه: عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن المُفَضَّل بن صالح، عن محمّد الحلّبي، عن أبي عبدالله وسعده في قول الله تبارك وتعالى: ﴿ كُلِمَةٌ طَيِّبَةٌ كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتٌ وَفَرْعُهَا فِي عَن أَبِي عبدالله وسيده، في قول الله تبارك وتعالى: ﴿ كُلِمَةٌ طَيِّبَةٌ كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتٌ وَفَرْعُهَا فِي أَلَّ مَا أَبِي عبدالله وسيده الله تبارك وتعالى: ﴿ كُلِمَةٌ طَيِّبَةً كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتٌ وَفَرْعُهَا فِي السَّمَاءِ ﴾.

قال: «النبيُّ (مقراة عليه والدُّنمَّةُ هم الأصْلُ الثابِثُ، والفَرْعُ: الولاية لمن دخَل فيهاه.

٥/٥٧١٤ مابن بابَوَيه، قال: حدّثنا محمّد بن إبراهيم بن إسحاق الطَّالُقاني (رحمه)، قال: حدّثنا عبدالعزيز بن يحيى، قال: حدّثنا عبدالله بن محمّد الضَّبِّي، قال: حدّثنا محمّد بن هِلال، قال: حدّثنا نائِل بن نَجِيح، قال: حدّثنا

<sup>(</sup>١) قال المجلسي قوله: «فضل» أي شيء آخر غير ما ذكرنا، فلا يدخُل في هذه الشجرة، ولا يُلْحَق بالنبيّ (ملى الله على واله) غير من ذكر، فالمخالفون وسائر الخَلْق داخلون في الشجرة الخبيثة، ومُلْحَتُون بها. وقيل : أي هل في هذه الكلمة فضلٌ عن الحق، وفي بعض النسخ: «شوب» مكان «فضل» أي هل فيها شوبُ خطأ وبُطلان، أو شوب حقّ بالباطل أو خلط شيءٍ غير ما ذكر. مرآة العقول ٥: ١٠٤.

٢ ـ بصائر الدرجات: ١/٧٨.

٣ ـ بصائر الدرجات: ٢/٧٩ ـ

<sup>(</sup>۱ و۲) في «س»: ورقته.

٤ ـ بصائر الدرجات: ١/٨٠.

٥ ـ معاني الأخبار: ٦١/٤٠٠.

عمرو بن شِمْر، عن جابر الجُعْفيّ، قال: سألتُ أبا جعفر محمّد بن علي الباقر(طهماالسلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتٌ وَفَرْعُهَا فِي ٱلسَّمَاءِ \* تُؤتِي أَكُلَهَا كُلَّ حِينِ بإِذْنِ رَبِّهَا﴾.

قال: «أمّا الشجرة فرسول الله (منى» طيهرآله، وفَرعُها عليّ اعليه السلام،، وغُصن الشجرة فاطمة بنتِ رسول الله (منوات الفطيما)، وثمَرها أولادُها (عليهم السلام)، ووَرقُها شيعتناه ثمّ قال (عليه السلام): «إنّ المؤمن من شيعتنا لَـيموت فتَسقُط من الشجرة ورقة، وإنّ المولود من شيعتنا لَيولَد فتُورِق الشجرة ورقةُ».

محمد بن مالك الفزاري، قال: حدّثنا جماعة من أصحابنا، قالوا: حدّثنا محمد بن همّام، قال: حدّثنا جعفر بن محمد بن مالك الفزاري، قال: حدّثني جعفر بن إسماعيل الهاشميّ، قال: سمِعت خالي محمد بن عليّ، بروي عن عبدالرحمن بن حمّاد، عن عُمر بن سالم بيّاع السايري، قال: سألتُ أبا عبدالله (عبدالله) عن هذه الآية ﴿أَصْلُهَا عبدالله وَعَنَا أَمِير المؤمنين (عبدالله)، والحسن ثَامِتُ وَفَرْعُها في السّماء في قال: وأصلُها رسول الله (مله عندواله)، وفَرْعُها أمير المؤمنين (عبدالله)، والحسن والحسن ثَمَرُها، ونسعة من ولد الحسين أغصائها، والشيعة ورقَها، والله إنّ الرجل منهم لَيَموت فتسقُط ورقة من الله الشجرة».

قلت: قوله تعالى: ﴿ تُؤتِينَ أُكُلُها كُلَّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّهَا ﴾؟ قال: «ما يَخرُج من علم الإمام إليكم في كُلّ سنةٍ من حجّ وعُمرة».

قلت: أرأيتَ فوله تعالى: ﴿ تُؤتِى أَكُلَهاكُلُ حِينٍ بِإذْنِ رَبِّهَا﴾؟ قال: «بعني بذلك ما يُفتي به الأثمّة شبعتَهم في كلّ حجّ وعُمرةٍ من الحلال والحرام، ثمّ ضرب الله لأعداء آل محمّد مثلاً، فقال: ﴿ وَمَثَلُ كَلِمَةٍ خَبِيئةٍ كَشَجَرَةٍ خَبِيئةٍ أَجْتُثُتْ مِن فَوْقِ ٱلْأَرْضِ مَالَهَا مِن قَرَادٍ ﴾.

٨/٥٧١٧ - ثمّ قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر اعليه السلام): «كذلك الكافرون لا تَصعَدُ أعمالُهم إلى السّماء، وبنو أميّة لا يَذكرون الله في مجلس ولا في مسجد، ولا تَصعَدُ أعمالُهم إلى السماء إلّا قليل منهم». السّماء، وبنو أميّة لا يَذكرون الله في مجلس ولا في مسجد، ولا تَصعَدُ أعمالُهم إلى السماء إلّا قليل منهم». محفر اعلى السلم: «أنّ هذا مَثَل بني أميّة».

٦ ـكمال الدين وتمام النعمة: ٣٠/٣٤٥.

٧ ـ تفسير القمي ١: ٣٦٩.

٨ ـ تفسير القمي ١: ٣٦٩.

٩ - مجمع البيان ٦: ٤٨١.

١٠/٥٧١٩ ـ العبّـاشي: عن محمّد بن عليّ الحَلْبي، عن زُرارة وحُمْران، عن أبي جعفر وأبهي
 عبدالله (طهما السلام) في قول الله: ﴿ضَرَبَ ٱللهُ مَثَلاً كَلِمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتٌ وَفَرْعُهَا فِي ٱلسَّمَاءِ﴾.

قال: ويعني النبيّ (مله عليمواله) والأثمّة من بعده، وهُمُ الأصلُ الثابِتُ، والفَرْعُ الولاية لمن دخَل فِيها».

۱۱/۵۷۲۰ ـ عن محمد بن يزيد، قال: سألتُ أبا عبدالله (طبه الله) عن قول الله: ﴿ وَفَرْعُهَا فِي ٱلسَّهِمَا يَكِ ا فقال: «رسولُ الله (سنراله عبدراله) أصلُها، و أمير المؤمنين (طبه الله) فَرْعُها، والأثمّة من ذُرّيتهما أغصائها، وعِلمُ الأثمّةِ ثَمَرُها، وشيعَتُهم ورَقُها، فهل تَرى فيها فَضْلاً؟ قلت: لا والله. قال: دوالله إنّ المؤمن ليموت فتسهَّط ورقةً من تلملها الشجرة، وإنّه ليولد فتُورقُ ورقةً فيها».

قال: قلت: ﴿ تُؤْتِي أَكُلُهاكُلَّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّهَا﴾ قال: «بعني ما يَخرُج إلى الناس من عِلم الإمام في كلّ جينٍ بُسأل عنه».

الاَشَلَ، عن أبيه، عن أبيه الأَشَلَ، عن أبيه، عن أبيه عبدالله (عبديه) ﴿ ضَرَبَ اللهُ مَثَلِمًا كَلِهِمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ ﴾ الآيتان، قال: «هذا مَثَلَّ ضَرَيُه الله لأهلِ بيتِ نبيّه، ولمن عاداهُم هو ﴿ مَثَلُ كِلْمَةٍ خَمِيثَةٍ كَشَجَرَةٍ خَبِيثَةٍ آجْتُثَتْ مِن فَوْقِ ٱلأَرْضِ مَالَهَا مِن قَرَارٍ ﴾ ».

۱۳/۵۷۲۲ بمحمّد بن يعفوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن النَّوْفَلَي، عن السَّكُونِي، عن جعفر بن محمّد، عن آبائه (عليم السَّكُونِي، عن عليًا (ملوات الأعليه) قال في رجل نَذَرَ أن يصوم زَماناً، قال: الزّمانُ جَمْسَهُ أشهرٍ، والحِينُ سِتَهُ أشهرٍ، إنّ الله عزّ وجلّ يفول؛ ﴿ تُوتِي أَكُلُها كُلَّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّهَا ﴾ ٤.

١٤/٥٧٢٣ ـ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن الخسن أبن مُحبوب، عن خالد بن جَرير، عن أبي الربيع، عن أبي عبدالله (مله السلام) أنّه سُئل عن رجل قال: لله عليّ أن أصوم حيناً، وذلك في شُكْوٍ.

فقال أبو عبدالله (عبدالله): «قد أني عليّ (عبد الله عن مثلٌ هذاً، فقال: صُم سنّة أشهر، فإنّ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ تُؤتِي أَكُلُها كُلّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّهَا﴾ يعني سنّة أشهر».

10/0771 ـ العبّاشيّ: عن إسماعيل بن أبي زياد السّكوني، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه (ملهماالسلام): أنّ عليّاً (علمالله) فأل في رجلٍ نذَر أن يصوم زماناً، قال: الزمان خمسة أشهر، والجين سنّة أشهر، لأنّ الله يقول: ﴿ تُوْتِيَ اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى اللهُهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَ

١٠ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٢٤/١٠.

١١ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١١/٢٢٤.

۱۲ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۱۵/۲۲۵.

۱۳ ـ الكافي ٤: ١٤٢/٥.

١٤ ـ الكافي ٤: ١٤٢/٦.

١٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٢/٢٢٤.

17/0770 - عن الحَلَبيّ، قال: سُئِل أبو عبدالله (مدالله) عن رجلٍ جعل لله عليه صوماً حِيناً في شُكر. قال: فقال: وقد سُئِل عليّ بن أبي طالب (مدالله) عن هذا، فقال: فَلْيَصَّم سنّة أشهر، إنّ الله يقول: ﴿ تُؤتِيَّ أَكُلُها كُلَّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّهَا﴾ والحِين سنّة أشهره.

۱۷/۵۷۲۹ -عن خالد بن جَرير، قال: سُئِل أبو عبدالله (عبدالله) عن رجلٍ قال: لله عليّ أن أصوم حيناً، وذلك في شُكر.

فقال أبو عبدالله (عليه على): وقد أني عليّ (عليه السلام) في مثل هذا، فقال: صُم ستّة أشهر، فإنّ الله يقول: ﴿ تُؤتِيّ أَكُلُها كُلَّ حِينِ﴾ يعني ستّة أشهره.

قوله تعالى:

# يُثَبِّتُ آللهُ اللهُ اللهُ الدُّنيا وَالنَّالِتِ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنيا وَفِي يَثَبِّتُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَا يَشَاءُ [ ٢٧ ] اللهُ مَا يَشَاءُ [ ٢٧ ]

١/٥٧٢٧ - محمّد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زياد، عن عبدالرحمن بن أبي نَجران، عن عاصِم بن حُمَيْد، عن أبي بَصير قال: سمعتُ أبا عبدالله (عبدالله (عبدالله) يقول: اإذا وُضِعَ الرجل في قبره أتاه مَلَكان، مَلَكُ عن يساره، وأقيم الشيطانُ بين عَينيه، عيناه من نُحاس، فيقال له: كيف تقول في الرجل الذي كان بين ظهرانبكم؟ -قال - فيفزَع له فزعةً، فيقول إذا كان مؤمناً: أعن محمّد رسول الله (ملى الاعبداله) تسألان؟ فيقولان له: مَمْ نومةً لا حُلم فيها، ويُفسَح له في قبره تسعة أَذْرُع، ويرى مَثْعَده من الجنّة، وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ يُمَيِّتُ آلله الله عَن عَلَى الرجل الذي خرّج بين أَلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِالْقَوْلِ ٱلثَّابِتِ فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّرُعِ النَّي النَّيْطان». في قبل الذي خرّج بين ظهرائيكم؟ فيقول: لا أدري، فبُخلِيان بينه ويَبْنَ الشَّيْطان».

وروى هذا الحديث الحسين بن سعيد في كتاب (الزُهد) قال: حدَّثنا النَّضُرُ بن سُوَيْد، عن عاصِم بن حُمَيْد، عن أبي بَصير، قال: سمِعت أبا عبدالله (عبالهم) يقول: «إذا وُضِع الرجل في قبره» وساق الحديث إلى آخره (۱).

٢/٥٧٢٨ . وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسين بن سعيد، عن القاسم

١٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٣/٢٢٤ ـ ـ

١٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٤/٢٢٤.

سورة إبراهيم آية ٢٧٠ ـ

۱ ـ الكافي ۳: ۱۰/۲۳۸.

<sup>(</sup>۱) الزهد: ۲۳۱/۸٦.

۲ ـ الكافي ۲: ۲۳۹/۱۲.

ابن محمد، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: وإنّ المؤمن إذا أخرج من بيته شيّعته الملائكة إلى قبره، يزدّحِمون عليه، حتى إذا انتهي به إلى قبره، قالت له الأرض: مرحباً بك وأهلاً، أما والله لقد كنتُ أحِبٌ أن يَمشي عليّ مثلُك، لتَريّنَ ما أصنع بك. فيُوسَّع له مدّبصره، ويَدخُل عليه في قبره مَلَكا القبر وهما قعيدا القبر: مُنْكر ونكير، فيُلقيان فيه الرُوح إلى حَقْويه (1)، فيُقعِدانه ويسألانه، فيقولان له: مَنْ رَبك؟ فيقول: الله. فيقولان: ومَن إمامُك؟ الله. فيقولان: ومَن إمامُك؟ فيقول: محمد (مله عبدرته). فيقولان: ومَن إمامُك؟ فيقول: فلان -قال منادي منادٍ من السّماء: صدّق عبدي، افرشوا له في قبره من الجنّة، وافتحوا له في قبره باباً إلى الجنّة، وألبسوه من ثباب الجنّة، حتى يأتينا وما عندنا خيرً له، ثمّ يقال له: نَمْ نُومَة العَروس، لا حُلم فيها.

قال: وإن كان كافراً خرَجت المَلائكة تُشيّعه إلى قَبْرِه يلعَنونه، حتّى إذا انتُهي به إلى قبره، قالت له الأرض: لا مَرْ حَباً بك ولا أهلاً، أما والله لقد كنتُ أبغضُ أن يَمْشِي عليّ مثلُك، لا جَرَم لتَريَنَّ ما أصنع بك اليوم. فُتضَيِّق عليه حتّى تلتَقى جوانِحُه ـ قال ـ ثمّ يذخُل عليه مَلَكا القبر، وهما فِعَيدا القبر: مُنْكر ونَكير».

قال أبو بَصير: جُعِلتُ فِداك، يدخُلان على المؤمن والكافر في صُورةٍ واحدةٍ؟ فقال: الاا.

قال: «فيقعدانه فيلقيان فيه الرُوح إلى حَقْوَيه، فيقولان له: مَن ربَك؟ فيتلَجْلَج، ويقول: قد سمِعت الناس يقولون. فيقولان له: لا دَرَيت. ويقولان له: مَنْ نبيّك؟ فيقول: فد سمِعتُ الناس يقولون، فيقولون، فيقولان له: لا دَريت. ويسألانه عن إمام زمانه ـ قال ـ: فينادي مناد من السماء: كذّب عبدي، افرِشوا له في قَبْرِه من النار، وألبِسوه من ثياب النار، وافتحوا له بابا إلى النار، حتّى يأتينا، وما عندنا شرّ له، فيضربانه بمِرْزَيَّة (1) ثلاث ضَربات، ليس منها ضَربة إلا يتطاير قيره الرا، لو ضُرِبَت بتلك المِرْزَيَّة جبال تِهامة لكانت رَميماً».

وقال أبو عبدالله (مله الملام): «ويسلَّط الله عليه وقي قبره الحيّات تَنْهَشِّه نَهِشاً، والشيطان يَغُمّهُ غمّاً - قال -ويسمَع عذابه مَنْ خَلَق الله إلّا الجنّ والإنس - قال - وإنّه ليّسمَعُ خَفْق نِعالهم ونَفْضَ أيديهم، وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ يُثَبِّتُ آللهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا بِالْقَوْلِ ٱلثَّابِتِ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَفِي ٱلْأَخِرَةِ وَيُضِلُّ آللهُ الظَّالِمِينَ وَيَـفْعَلُ آللهُ مَـا يَشَاءُ ﴾ ».

٣/٥٧٢٩ - وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن عمرو بن عُثمان، وعدّةٍ من أصحابنا، عن سَهْل بن زياد، عن أحمد بن محمّد بن أبي نَصْر، والحسن بن عليّ، جميعاً، عن أبي جميلة مُقَضَّل بن صالح، عن جابر، عن عبدالأعلى؛ وعليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى، عن يونُس، عن إبراهيم بن عبدالأعلى، عن سُويّد بن غَفَلَة، قال: قال أمير المؤمنين اعبداللهم، وإنّ ابن آدم إذا كان في آخر يوم من أيّام الدنيا، وأوّل يوم من أيّام الآخرة، مُثَل له ماله فيقول له: والله إنّي كنت عليك حَريصاً شَجِيحاً، فمالي عندك؟ فيقول: خَذْ

<sup>(</sup>١) الحَقُو: الخَصْرُ ومَثَدُ الإزار. «الصحاح - حقا - ٦: ٢٣١٧».

<sup>(</sup>٢) المِرْزَبَّة: المِطْرَقة الكبيرة تُكسر بها الججارة. «المعجم الوسيط ـ رزب ـ ١: ٣٤١».

٣ ـ الكافي ٣: ١٢٣١.

مني كفنك . قال ، فيلتفِت إلى وُلدِه، فيقول: والله إنّي كنت لكم مُحِبّاً، وإنّي كنت عليكم مُحامياً فماذا لي عندكم؟ فيقولون: نؤدّيك إلى خُفْرَتِك، نُوارِبك فيها ، قال ، فيلتَفِتُ إلى عَمَلِه فيقول: والله إنّي كنت فيك لزّاهداً، وإن كنتَ عليّ لثقيلاً، فما لي عندك؟ فيقول: أنا قرينُك في قبرِك ويومَ نَشْرِك، حتّى أُعرَضَ أنا وأنت على ربّك،

قال: «فإن كان لله وليّاً، أناه أطبّب ألناس ربحاً وأحسنهم منظراً، وأحسنهم رباساً (1)، فيقول: أبشِرْ بَروْحٍ ورَبحانٍ وجنّةٍ نَعبمٍ ومَقْدَمُك خبرُ مَقْدم، فيقول له: مَن أنت؟ فيقول: أنا عملك الصالح، إرتجلٌ من الدنيا إلى اللجنّة، وإنّه ليعرف غاسِلَه ويُناشِدُ حامِلَه أن يُعجَله، فإذا أدخِلَ قبرُه، أناه مَلَكا القبر يَجُرّان أشعارَهما، ويَخُدّان (1) اللجنّة، وإنّه ليعرف غاسِلَه ويُناشِدُ حامِلَه أن يُعجَله، فإذا أدخِلَ قبرُه، أناه مَلَكا القبر يَجُرّان أشعارَهما، ويَخُدّان (1) الأرض بأقدامِهما، أصواتُهما كالرَّغِدِ القاصِف (1)، وأبصارُهما كالبَرْقِ الخاطِف، فيقولان له: مَنْ رَبُّك؟ وما دينك؟ ومَن نببُك؟ فيقول! الله ربّي، وديني الإسلام، ونبييَ محمد (من هنه عبه واله)، فيقولان له: ثبّتك الله فيما تُحِبّ وترضى. وهو قوله الله عزّ وجلّ: ﴿ يُثِبِّتُ آللهُ أَلْدِينَ عَامَنُوا بِالْقَوْلِ آلثَابِتِ فِي ٱلْحَيَوْةِ آلدُّنْيَا وَفِي ٱلْأَخِرَةِ ﴾ ثمّ يفتحان له بابا إلى الجَنّة، ثمّ يقولان له: نم قريرَ الغين، نومَ الشابَ الناعِم، فإنّ الله عزّ وجلّ في قَيْره مَدَّ بْصَرِه، شمّ يفتحان له بابا إلى الجَنّة، ثمّ يقولان له: نم قريرَ الغين، نومَ الشابَ الناعِم، فإنّ الله عزّ وجلً يقول: ﴿ أَصْحَابُ ٱلْجُنّةِ يَوْمَنِذٍ خَيْرٌ مُسْتَقَرًا وَأَحْسَنُ مَقِيلاً ﴾ . (1)

قال: دوإذا كان لربّه عدواً، فإنّه يأتيه أفبّح مَنْ خَلَق اللهُ زِيّاً ورُوْياً، وأنتنه ربحاً، فيقول له: أبشِر بِنُوّلٍ مَن خَميم، وتَصْلِيَةٍ جحبم. وإنّه ليَعرِفُ غاسِلَه، ويُناشِدُ حَمَلتَه أن يَحْسِو، فإذا أدخِل القَبْر أناه مُمْنَحِنا القبر فألقيا عنه أكفانه، ثمّ يفولان له: من ربّك؟ وماذينك؟ ومن نببُك؟ فيقول: لا أدري. فيقولان: لا ذرّيت ولا هُدِيت. فَيَضرِبان يأفُو خَه بمِرْزَبّة معهما ضربة ما حلّق الله عزّ وجلّ من دابّة الله وتَذعّولها، ما خلا التَقلين، ثمّ يفتَحانِ له باباً إلى النار، ثمّ يفولان له: ثم بِشَرّ حال، فيه من الصّيق مثل ما فيه القنا ("أ من الرُّج (")، حتى أنّ دِماعَه ليخرُج من بين ظُفّرِه ولخمه، ويُسلِطُ الله عليه حبّات الأرض وعقاربها وهواتِها، فَتَنْهَشُه حتى يبعثَه الله من فيره وإنّه ليتمنّى قيام الساعة فيما هو قيه من الشرّه.

وقال جابر: قال أبو جعفُر، عبد السلام): وقال النبيّ (متراة عبدوانه): إنّي كنت أنظر إلى الإبل والغنّم وأنا أرعاها، ولبس من نبيّ إلّا وقد رّعى الغنّم، وكنت أنظُرُ إليها قُبل النبّوة وهي مُتمكّنةٌ في المكينة (٧)، ما حولها شيءٌ يَهيجُها، حتّى حدّثني جَبْرَئيل (عبد السلام): إنّ الكافريُضرَبُ ضَرْبةٌ ما خلق الله شيئاً إلّا سمِعها ويَذْعَر لها، إلّا الثَّقَلَين، فقلتُ: ذلك لِضربة الكافر، فنعوذ بالله من عذاب القبر».

<sup>(</sup>١) الرِّيَاش: اللَّباسُ الفاخِرُ ﴿المعجم الوسيط \_ رأش \_ ١: ٢٨٥٪.

 <sup>(</sup>٢) خَدَّ الأرضَ: حَفَرَها «المعجم الوسيط ـ خدّ ـ ١: ٢٢٠».

 <sup>(</sup>٣) قَصَفَ الرَّعد: اشتد صوتُه «المعجم الوسيط - قصف - ٢: ١٤٧».

<sup>(1)</sup> الفرقان ٢٥: ٢٤.

 <sup>(0)</sup> القنا: اسم الجنس الجمعي من (القناة) وهي الرمح الأجوف، أنظر «المعجم الوسيط ـ قنا ـ ٢: ٢٤٤».

<sup>(</sup>٦) الزُّخِ: الحديدةُ في أسفل الرُّمح اللمعجم الوسيط ـ زخج ـ ١: ٣٨٩.

<sup>(</sup>٧) أي في مكان استقرارها والمكنها، ولعلَّها تصحيف (المَّكِنَّة) بمعنى المكان.

وروى هذا الحديث عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن عليٌ بن مَهْزِيار، عن عمرو بن عُنمان، عن المُفضَّل بن صالح، عن جابر، عن إبراهيم بن عبدالأعلى، عن سُوَيْد بن غَفَلَه، عن أمير المؤمنين (عباسلام)، إلّا أنّ في رواية محمَّد بن يعقوب زيادة في آخر الحديث ذكرناها (^).

وروى أيضاً هذا الحديث الشيخ في (أماليه)، بإسناده، عن عباد، عن عمّه، عن أبيه، عن جابر، عن إبراهيم ابن عبدالأعلى، عن شوّيْد بن غَفَلَه، ذكر أنّ عليّ بن أبي طالب (عبد الله بن عبدالله بن عبّاس، ذكرا أنّ ابن آدم إذا كان في آخر يوم من الدنيا، وأوّل يوم من الآخرة، وساق الحديث إلى آخره (١).

٤/٥٧٣٠ - الشيخ في (أماليه): عن الحفّار، قال: حدّثنا إسماعيل، قال: حدّثنا أبي، قال: حدّثنا أخي دعْيل، قال: حدّثنا شُعْبة بن الحجّاج، عن عَلْقَمَة بن مَرْشَد، عن سعد بن عُبَيدة، عن البَراء بن عازِب، عن النبي (منراة عبدراله) في قوله تعالى: ﴿ يُثَبِّتُ آللهُ آلَذِينَ ءَامَنُواْ بِالْقَوْلِ آلثّابِتِ فِي آلْحَيَوْةِ آلدُّنْيَا وَفِي آلاَّخِرَةِ ﴾.
 قال: دفي الفّبْر إذا سُئِل المَوْني،

٥/٥٧٣١ - العيّاشي: عن صَفُوان بن مِهْران، عن أبي عبدالله (عليه الله) قال: ﴿إِنَّ الشيطان لَيَأْتِي الرجُلَ من أوليائنا فيأتيه عند موته، يأتيه عن يَمينه وعن يَسارهِ ليَصُدّه عمّا هو عليه، فيأبي الله له ذلك، وكذلك قال الله: ﴿يُثَبِّتُ آللهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِالْقَوْلِ ٱلثَّابِ فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا وَفِي ٱلْأَخِرَةِ﴾».

7/07٣٢ عن زُرارة، وحُمْران، ومحمَد بن مُسلم، عن أبي جعفر وأبي عبدالله (عليمااله) قالا: هإذا وُضِع الرَّجل في قبره أناه مَلَكان: مَلَكُ عن يَمينه، ومَلَك عن شِماله، وأقيمَ الشَّيطانُ بين يَدَيه، عَيْناه من تُحاس، فيقال له: ما تقول في هذا الرجل الذي خرّج من بين ظهرائيكم يَزْعُم أنّه رسول الله؟ فيفزع لذلك فَزْعَة فيقول ـ إن كان مؤمناً ـ: محمّد رسول الله. فيقال له عند ذلك: نَمْ نَومةً لا حُلمَ فيها، ويُفسَح له في قبره تسعة أذرع، ويَرَى مَقْعدَه من الجنة، وهو قول الله: ﴿ يُشَبِّتُ آللهُ آلَذِينَ ءَامَتُواْ بِالْقَوْلِ آلنَّابِتِ فِي آلْحَيَوْوَ آلدُّنْيَا وَفِي آلاَخِرَةِ ﴾. وإن كان كافراً، قالوا: مَنْ هذا الرجل الذي كان بين ظهرائيكم يقول إنّه رسول الله؟ فيقول: ما أدرى. فيُخلَى بينه وبين الشيطان،

٧/٥٧٣٣ عبد الله تعدد أبي بصير، عن أبي عبدالله (عله السلام): وأنّ المّيت إذا أخرج من بيته شيّعتُه الملائكة إلى فبره يَتَرَحَّمون عليه، حتى إذا انتُهِيَ به إلى فبره، قالت الأرض له: مَرْحَباً بك وأهلاً وسَهْلاً، والله لقد كنتُ أحِبُ أن بمشي عليّ مِثْلُك، لا جَرّم لَتَرى ما أصنّع بك، فيوسّع له مدّ بصره، ويدخُل عليه في قبره فعيدا القَبْر مُنْكُر وتكير، فيلقيان فيه الرُوح إلى حَقْوَيه، فيُقْعِدانه فيسألانه، فيقولان له: من ربّك؟ فيقول: الله. فيقولان: وما دينك؟ فيقول:

<sup>(</sup>۸) تفسير القمي ۱: ۲٦٩.

<sup>(</sup>٩) الأمالي ١: ٧٥٣.

٤ ـ الأمالي ١: ٢٨٦.

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٦/٢٢٥.

٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٧/٢٢٥.

۷ . تفسير العيّاشي ۲: ۱۸/۲۲٥.

الإسلام. فيقولان: ومَن نبيِّك؟ فيقول: محمّد (سلّ الفعيد راله). فيقولان: ومَن إمامك؟ فيقول: عليّ. فينادي منادٍ من السماء: صدّق عبدي، افرِشوا له في القَبْر من الجّنة، وألبِسوه من ثياب الجنّة، وافتَحوا له في قبرِه باباً إلى الجنّة، حتّى يأتينا وما عندنا خيرٌ له. ثمّ يقولان له: نَمْ نَوْمَةَ العَروس، نَمْ نَوْمَةً لا حُلُم فيها.

وإن كان كافراً، أخرجت له ملائكة يشيّعونه إلى قيره يلعّنونه، حتى إذا انتهى إلى الأرض، قالت الأرض: لا مَرحباً بك ولا أهلاً، أما والله لقد كنتُ أبغضُ أن يمشي عليّ مثلًك، لا جَرّم لَترينَّ ما أصنع بك اليوم، فتضايق عليه حتى تلتقي جوانحه. ويَدخُل عليه مَلكا القبر، وهما قييدا القبر مُثكر وتكير قال: قلتُ له: جُعِلتُ فداك، يَدخُلان على المؤمن والكافر في صورةٍ واحدة؟ فقال: دلاء. فيقعدانه فيقولان له: من ربك؟ فيقول: سَعِعتُ الناس يقولون، ويتلَجْلَج لسانه فيقولان: لا دَريت، فمن نبيّك؟ أيقولان: لا دريت، فما دينُك؟ فيقول: سَمِعتُ الناس يقولون، ويتلَجْلَج لسانه فيقولان: لا دَريت، فمن نبيّك؟ فيقول: سَمِعتُ الناس يقولون، ويتلَجْلَج لسائه. فيقولان: لا دَريتَ. فينادي منادٍ. من السماء: كذّب عبدي، افرشوا فيقول: سَمِعتُ النار، وأليسوه من ثِباب النار، وافتَحوا له باباً إلى النار، حتى يأتينا وما له عندنا شرَّ له \_ قال \_ ثمّ يضربانه بعرْزَبَّة معهما ثلاث ضَرْباتٍ ليس منها ضَرْبَة إلا تطاير قبره ناراً، ولو ضُربت تلك الظّربة على جبال تِهامة، لكانت رَميماً».

قال أبو عبدالله (مدالله): «ويسلّط الله عليه في قبره الحيّات والعَقارِب تَنْهَشُه نَهْشاً، والشّياطين تَغُمُّه خَمّاً، يسمَع عذابَه مَنْ خَلَق الله إلّا الجنّ والإنس، وإنّه ليَسمَع خَفْق نِعالهم، ونَفْضَ أيديهم، وهو قول الله: ﴿ يُثَبِّتُ آللهُ اللهِ عَذَابَه مَنْ خَلَق الله إلّا الجنّ والإنس، وإنّه ليَسمَع خَفْق نِعالهم، ونَفْضَ أيديهم، وهو قول الله: ﴿ وَيُضِلُ آللهُ اللهِ عَذَابُ اللهُ عَلَى اللهُهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله

٨/٥٧٣٤ عن سُوَيْد بن غَفَلَة، عن علي بن أبي طالب (عدالله) قال: وإنّ ابن آدم إذا كان في آخِر يومٍ من الدُّنيا وأوّلِ يومٍ من الآخرة، مُثَل له مالُه ووُلِكُ وعَمَلُه، فيلتِفِ إلى ماله، فيقول: والله إنّي كنت عليك لحريصاً شحيحاً، فما عندك؟ فيقول: خُذْمنّي كَفنك. فيلتفت إلى وُلده، فيقول: والله إنّي كنت لكم مُحِبّاً، وإنّي كنت عليكم شحيحاً، فما عندكم؟ فيقول: والله إنّي كنت فيك لَمُحامِباً، فماذا عندكم؟ فيقولون: نُوْدَيك إلى حُفْرَتِك وتُواريك فيها. فيلتفِ إلى عمّلِه، فيقول: والله إنّي كنت فيك لراهداً، وإن كنت علي رَبك.

فإن كان لله وليّاً، أناه أطبب الناس ربحاً وأحسنهم رباشاً، فيفول: أثشِر برَوْحٍ ورَبحانٍ وجّنةِ نعيمٍ، قدِمْتَ خَير مَقْدَم، فيقول: من أنت؟ فيقول: أنا عملُك الصالح، ارتَحِلْ من الدنيا إلى الجنّة وإنّه ليعرفُ غاسِلَه ويناشِدُ حامِلَه أن يُعجِّلَه، فإذا أدخِلَ فبرَء أناه اثنان، هما فتانا القبر، يَجُرّان أشعارَهما، ويَبحَثانِ الأرضَ بأنيابهما، أصواتُهما حامِلَه أن يُعجِّلَه، فإذا أدخِلَ فبرَء أناه اثنان، هما فتانا القبر، يَجُرّان أشعارَهما، ويَبحَثانِ الأرضَ بأنيابهما، أصواتُهما كالرَّعد العاصِف، وأبصارُهما كالبَرْقِ الخاطِف، ثمّ يقولان: مَنْ رَّبك، ومادينك، ومن نبينك؟ فيقول: الله ربّي، وديني كالرَّعد العاصِف، وأبصارُهما كالبَرْقِ الخاطِف، ثمّ يقولان: مَنْ رَّبك، وهو قولَ الله: ﴿ يُعَيِّبُ آللهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِالْقَوْلِ الله ونبييَ محمّد. فيقولان؛ ثبَّتَك الله فيما يُحِبّ ويَرْضى. وهو قولَ الله: ﴿ يُعَيِّبُ آللهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِالْقَوْلِ الله فيما يُحِبّ ويَرْضى، ويَفتَحان له باباً إلى الجنّة، ثمّ يقولان له: آلتَّابِتِ فِي ٱلْحَيَوْقِ ٱلدُّنْيَا وَفِي ٱلْأَخِرَةِ ﴾. ثمّ يَقْسَحان له في قَبْرِه مدّ بَصَرِه، ويَفتَحان له باباً إلى الجنّة، ثمّ يقولان له: آلتَّابِتِ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَفِي ٱلْأَخِرةِ ﴾. ثمّ يَقْسَحان له في قَبْرِه مدّ بَصَرِه، ويَفتَحان له باباً إلى الجنّة، ثمّ يقولان له:

٨ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٠/٢٢٧ و ٢٠.

نَمْ قَرِبِرَ العَيْنِ، نَومَ الشَّابُ الناعِم، فإنَّه يقول الله: ﴿ أَصْحَابُ ٱلْجَنَّةِ يَوْمَئِذٍ خَيْرٌ مُّسْتَقَرّاً وَأَحْسَنُ مَقِيلاً ﴾ (١)

وأمّا إنكان لربّه عدّواً، فإنّه يأتيه أقبحَ مَنْ خَلَق الله رِياشاً، وأنّتنَهم ريحاً فيقول: أبشِرْ بِنُزُلٍ من حَميم وتَصْلِيَةِ جَحَيم. وإنّه لَبُعرِفُ غاسِلَه ويُناشِدُ حامِلَه أن يَجِبسَه، فإذا أدخِلَ في فبرِه أناه مُمْتَجِنا القَبْر، فألقَيا أكفانه، ثمّ قالاله: مَنْ رَبُك، ومادينُك، ومن نبيُك؟ فيقول: لا أدري. فيقولان: لا دَريت ولا هُدِيت. فيضرِبان يأفُوخه بمِرْزَيَّة ضَرْبَةُ ما خلق الله مِن دابّة إلا تَذعَر لها، ما خلا التَّقلَين، ثمّ يُفْتَحُ له باب إلى النار، ثمّ يقولان له: نَمْ بِشَرِّ حالٍ، فإنّه مِن الضّيق مثل ما فيه القناة من الزُّج، حتى إنّ دِماغَه ليَخرج ممّا بين ظُفْره ولحمه، ويسلط الله عليه حَبّات الأرض وعقاريها وهَوامّها فتنْهشه حتى يَبعنه من قبره، وإنّه ليتمنّى قيام الساعة ممّا هو فيه من الشرّه.

قال جابر ('': قال أبو جعفر (عبد اللهم): «قال النبيّ (صلّ الله عبد واله»: إنّي كنت لأنظر إلى الغنّم والإبل وأنا أرعاها، وليس من نبيّ إلّا قد رعى، فكنت أنظر إليها قبل النبوة وهي متمكنة فيه المكنية، ما حَولها شيء يَهيجُها حتّى تَذعَرَ، فأنظر فأقول: ما هذا؟ وأعجَب، حتى حدّثني جَبْرُئيل (عبد اللهم): إنّ الكافر يُضرَبُ ضَربةً ما خلَق الله شيئاً إلّا سَمِعَها ويَذْعُر لها إلّا الثّقلان، فعَلِمتُ أنّ ذلك إنّما كان بضربة الكافر، فنعوذُ بالله من عَذاب القَبْره.

٩/٥٧٣٥ عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر اعدالهم، قال: اإذا وُضِعَ الرجُلُ في قَبْرِه أتاه مَلَكان: مَلَك عن يمينه، ومَلَك عن شماله، وأقيم الشيطانُ بين يديه، عيناه من نُحاس، فيقال له: كيف تقول في هذا الرجل الذي خرَج بين ظَهْرانَيْكُم؟ -قال -فيفزَع لذلك، فيقول -إن كان مؤمناً -: عن محمّد تسألاني؟ فيقولان له عند ذلك: نَم نومةً لا حُلم فيها. ويُقْسَح له في قبره تسعةً (١) أذرُع، ويَرى مُعْعَدَةُ مِن الجنّة.

وإن كان كافراً، قبل له: ما تقول في هذا الرجل الذي خَرَج بين ظَهْرانَيْكُم؟ فيقول: ما أدرى، ويُخلَّى بينه وبين الشيطان، ويُضرَب بمِرْزَّبة من حَديدٍ يسمَعُ صوتَه كُلُّ شيءٍ، وهو قول الله: ﴿ يُثَبِّتُ ٱللهُ ٱللهُ اللّ الثَّابِتِ فِي ٱلْحَيَاوةِ ٱلدُّنْيَا وَفِي ٱلْأَخِرَةِ وَيُضِلُّ ٱللهُ ٱلظَّالِمِينَ وَيُفْعَلُ آللهُ مَّا يُشَاءُ﴾.

١٠/٥٧٣٦ ـ ومن طريق المخالفين: ما رواه النَّطَنْزِيّ، عن ابن عبّاس، في قوله: ﴿ يُقَبِّتُ آفَةُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِالْقَوْلِ ٱلثَّابِتِ﴾، قال: بولاية عليّ بن أبي طالب(عبه شـلام).

۱۱/۵۷۳۷ - ابن بابَوَيه: قال: حدّثنا عليّ بن عبدالله الوَرّاق، ومحمّد بن أحمد الشِّنانيّ، وعليّ بن أحمد بن محمّد بن عمِران الدَقّاق (رحمه له)، قالوا: حدّثنا أبو العبّاس أحمد بن يحيى بن زكريّا القَطّان، قال: حدّثنا بكر بن

<sup>(</sup>١) الفرقان ٢٥: ٢٤.

 <sup>(</sup>٢) وقع جابر في السند المتقدّم في أول هذا الحديث وقد حُذِف من أسانيد العيّاشي، انظر أسانيد الحديث (٣) من تقسير هذه الآيات، عن
 الكافي وتفسير القمي وأمالي الشيخ.

٩ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٩/٢٢٧.

<sup>(</sup>١) في «ط»: سبعة، وفي المصدر: خمسة.

١٠ . . . . تفسير الحبري: ٢٨٨/٢٤، شواهد التنزيل ١: ٣١٤/٣١٤.

١١ ـالتوحيد: ١١/٢٤١.

عبدالله بن حبيب، قال: حدّثنا تَميم بن بُهْلُول، عن أبيه، عن جعفر بن سُليمان البَصْريّ، عن عبدالله بن الفَضْل الهاشِميّ، قال: سألتُ أبا عبدالله جعفر بن محمّد (ميهمالسلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ مَن يَهْدِ آللهُ فَهُوَ ٱلْمُهْتَدِ وَمَن يُضْلِلْ فَلَن تَجِدَلَهُ وَلِيّاً مُرْشِداً ﴾ (1).

فقال: وإذّ الله تبارك وتعالى يُضِلّ الظالمين يوم القيامة عن داركرامته، ويهدي أهلَ الإيمان والعَملِ الصالح إلى جنّته، كما قال عزّ وجلّ: ﴿ وَيُضِلُّ آفَهُ ٱلظَّالِمِينَ وَيَفْعَلُ آفَهُ مَا يَشَاءَ﴾ وقال عزّ وجلّ: ﴿ إنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُوا ٱلصَّالِحَاتِ يَهْديهِمْ رَبُّهُم بِإِيمَانِهِم تَجْرِي مِن تَحْتِهِمُ ٱلْأَنْهَارُ فِي جَنَّاتِ ٱلنَّعِيمِ﴾ (١).

قوله تعالى:

# أَلَمْ تَرَ إِلَى آلَّذِينَ بَدَّلُواْ نِعْمَتَ آللهِ كُفْراً وَأَحَلُواْ قَوْمَهُمْ دَارَ آلْبَوَارِ \* جَهَنَّمَ يَصْلَوْنَهَا وَبِئْسَ آلْقَرَارُ [ ٢٨ - ٢٩ ]

١/٥٧٣٨ - محمّد بن يعقوب: عن الحسين بن محمّد، عن مُعَلَّى بن محمّد، عن بِسُطام بن مُرَّة، عن إسحاق ابن حسّان، عن الهَيثم بن واقِد، عن عليّ بن الحسين العَبْدِيّ، عن سَعْد الإسكاف، عن الأصْبَع بن نُباتة قال: قال أمير المؤمنين (٤١١ الله عن وصِيّه، لا يتخَوَّفون أن يَنزِلَ أمير المؤمنين (٤١ الله عن وصِيّه، لا يتخَوَّفون أن يَنزِلَ بهم العَداب؟، ثمّ تلا هذه الآية: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى آلَذِينَ يَدَّلُواْ يَعْمَتَ آلله كُفْراً وَأَحَلُواْ قَوْمَهُمْ وَارَ آلْبَوَارِ \* جَهَنَّمَ ﴾ ثمّ الله التى أنعَم الله بها على عباده، وبنا يقوز من فازيوم القيامة ه.

٢/٥٧٣٩ ـ وعنه: عن الحسين بن محمل، عن مُعَلَى بن محمد، عن محمد بن أوْرَمَه، عن عليّ بن حسّان، عن عبدالرحمن بن كثير، قال: سألتُ أبا عبدالله على عن عبدالله عزّ وجلّ: ﴿ أَلَمْ تَوَ إِلَى آلَذِينَ بَدُّلُواْ نِعْمَتَ اللهِ كُفْراً ﴾ الآية.
 آللهِ كُفْراً ﴾ الآية.

قال: «عنى بها قُريشاً قاطبةً، الذين عادوا رسول الله (مان الشعب والله) ونصبوا له الحرب، وجمحدوا وصميّة وصيّه».

٣/٥٧٤٠ وعنه: عن الحسين بن محمد الأشْعَري، عن مُعَلَى بن محمد، عن الوَشَاء، عن أبان بن عُثمان،
 عن الحارث بن المُغِيرة النَّصْري، قال سألتُ أبا جعفر (عبدالسلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ ٱلَّذِينَ بَدَّلُواْ نِعْمَتَ ٱللهِ

<sup>(</sup>۱) الكهف ۱۸: ۱۷.

<sup>(</sup>۲) يونس ۱۰: ۹.

سورة إبراهيم آية ـ ٢٨ ـ ٢٩ ـ

۱ ـ الكافي ۱: ۱/۱۲۹.

۲ ـ الكافي ۱: ۱۲۹/٤.

۳ ـ الكافي ۱، ۲۰۳/۷۷.

كُفْراً ﴾ قال: «ما تقولون في ذلك؟». قلت: تقول: هم الأفجَران من قُريش: بنو أميّة وبنو المُغيرة.

قال: ثمّ قال: «هي والله قُريش قاطِبةً، إنّ الله تبارك وتعالى خاطب نبيّه (ملَ الدّعب راله) فقال: إنّي فضّلت قُرَيشاً على العَرب، وأتمَمْتُ عليهم نِعمَني، وبعَثْتُ إليهم رَسولي، فبدَّلوا نعمَتي كُفْراً وأحَلُوا فومَهم دار البَواره.

٤/٥٧٤١ ـ عليّ بن إبراهيم: قال: حدّثني أبي، عن محمّد بن أبي عُمَيْر، عن عُثمان بن عيسى، عن أبي عبدالله رهيد الله عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ آلَمْ تَرَ إلى آلَّذِينَ بَدَّلُواْ نِعْمَتَ آلَهُ كُفْراً ﴾.

قال: «نزلت في الأفجرَين من قُرَيش: بني أميّة ويني المُغِيرة، فأمّا بنو المُغيرة فقَطَعَ الله دابِرَهم يومَ بدرٍ، وأمّا بنو أميّة فمُتّعُوا إلى حين ـ ثمّ قال ـ ونحن والله نِعمةُ الله التي أنعَم بها على عباده، وبنا يفوزُ مَنْ فازَ، ثمّ قال لهم: ﴿ تَمَتّعُواْ فَإِنَّ مَصِيرَكُمْ إلى آلنّارِ ﴾ (١٠)».

١٥٧٤٢ من قال: حدّثني أبي، عن إسحاق بن الهَيْثَم، عن سعد بن طَرِيف، عن الأصْبَغ بن نُباتة، عن عليّ (عد الله عن وَصِيّه (١) لا يخافون أن يَنزِل بهم عليّ (عد الله عن وَصِيّه (١) لا يخافون أن يَنزِل بهم العداب؟، ثمّ تلا هذه الآية ﴿ ٱلَّذِينَ بَدَّلُواْ نِعْمَتَ آهَ كُفْراً وَأَحَلُواْ قَوْمَهُمْ دَارَ ٱلْبُوارِ \* جَهَنَّمَ يَصْلُونَهَا وَبِئْسَ العذاب؟، ثمّ تلا هذه الآية ﴿ ٱلَّذِينَ بَدَّلُواْ نِعْمَتَ آهَ كُفْراً وَأَحَلُواْ قَوْمَهُمْ دَارَ ٱلْبُوارِ \* جَهَنَّمَ يَصْلُونَهَا وَبِئْسَ الْقَرَارُ ﴾ ثمّ قال: دنحن ـ والله ـ نعمه الله التي أنعَم بها على عباده، وبنا فاز مَن فازه.

7/0۷٤٣ ـ العيّاشيّ: عن عمرو بن سعيد، فال: سألتُ أبا عبدالله (عبدالله) عن قول الله: ﴿ ٱلَّذِينَ بَدَّلُواْ يَعْمَتَ آللهِ كُفُراً وَأَحَلُواْ قَوْمَهُمْ دَارَ ٱلْبَوَارِ﴾ قال: فقال: «ما تقولون في ذلك؟، فقلتُ: نقولُ: هما الأفجرَان من قُريش: بنو أميّة وبنو المُغيرة.

فقال: «بلى، هي قُريشٌ قاطِبةٌ، إنَّ الله خاطَبِ نبيَّه (مثل الله عهداله) فقال: إنّي قد فَضَلت قُرَيشاً على العَرب، وأنمَمْتُ عليهم يَعمَني، وَبَعثتُ إليهم رسولاً، فَيدَّلِوا نِعمَني وكذَّبوا رَسولي».

٧/٥٧٤٤ وفي رواية زَيد الشَّحَام، عنه (عبدالسلام)، قال: قلتُ له: بَلَغْني أَنَّ أمير المؤمنين (عبدالله) سُئِل عنها، فقال: «عنى بذلك الأفجرين من قُريش: أمِّية ومَخْزُوم، فأمّا مَخْزُوم ففتلها الله يوم بدر، وأمّا أميّة فمُتَّعُوا إلى حين،؟ فقال أبو عبدالله (عبدالله): «عنى الله والله بها قُرَيشاً قاطِبةً، الذين عادوا رسول الله ونصّبوا له الحرب.

٨/٥٧٤٥ عن الأصْبَغ بن نُباتة، قال: قال أمير المؤمنين (على السيم) في قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ بَدَّلُواْ يُعْمَتَ ٱللهِ كُفُراً ﴾.

٤ ـ تفسير القمني ١: ٢٧١.

<sup>(</sup>۱) إبراهيم ۱۲: ۳۰.

٥ ـ تفسير القمى ١: ٨٦

<sup>(</sup>١) في المصدر: عن وصيته في حق علي والأثمة (عليم السلام) و.

٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٢/٢٢٩.

٧ ـ تفـــير العيّاشي ٢: ٢٢/٢٢٩.

٨ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٢/٢٢٩.

قال: «نحن نعمة الله التي أنعَم الله بها على العباد».

٩/٥٧٤٦ - عن ذَرِيح، عن أبي عبدالله (مله السلام)، قال: سيعتُه يقول: ١ جاء ابن الكَوَّاء إلى أمير المؤمنين (عبد السلام) فسأله عن قول الله: ﴿ أَلَمْ تَرَ إلى أَلَّذِينَ بَدَّلُواْ نِعْمَتَ آللهِ كُفْراً وَأَحَلُواْ قَوْمَهُمْ دَارَ ٱلْبَوَارِ ﴾. قال: تلك قُرَيش، بدَّلُوا نعمَة الله كُفْراً، وكذَّبوا نبيه (مقراة عبد والد) يومَ بَدْرِه.

۱۰/۵۷۱۷ -عن محمد بن سَابِق بن طَلحَة الأنصاري، قال: كان ممّا قال هارون لأبي الحسن موسى (طبهاللهم) حين أدخل عليه؛ ما هذه الدار، ودارُ مَنْ هي؟ قال: الشيعتنا فَترة، ولغيرهم فِتْنَة». قال: فما بال صاحب الدار لا يأخذها؟ قال: «أخذت منه عامِرة، ولا يأخذها إلا معمورة، فقال: أين شيعتُكم؟ فقرأ أبو الحسن (طبهالله): ﴿ لَمْ يَكُنِ آلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ وَٱلْمُشْرِكِينَ مُنفَكِّينَ حَتَّى تأْتِيَهُمُ ٱلْبَيِّنَة ﴾ (١) قال له: فنَحْنُ كقّار؟ قال: «لا، ولكن كما قال الله عز وجل: ﴿ أَلَمْ تَرَ إلى آلَذِينَ بَدَّلُواْ نِعْمَتَ آللهِ كُفْراً وَأَحَلُواْ قَوْمَهُمْ دَارَ ٱلْبَوَارِ ﴾ ، فغضِب عند ولكن كما قال الله عز وجل: ﴿ أَلَمْ تَرَ إلى آلَذِينَ بَدَّلُواْ نِعْمَتَ آللهِ كُفْراً وَأَحَلُواْ قَوْمَهُمْ دَارَ ٱلْبَوَارِ ﴾ ، فغضِب عند ذلك وغَلُظ عليه.

۱۱/۵۷٤۸ علىّ بن حاتِم، قال: وجَدتُ في كتاب أبي، عن حَمزة الزّيَات، عن عُمَر بن مُرّة، قال: قال ابن عبّاس لِعُمّر: يا أمير المؤمنين، هذه الآية: ﴿ أَلَمْ تَرَ إلى اللّهِ ينَ بَدَّلُواْ نِعْمَتَ آللهِ كُفْراً وَأَحَلُواْ قَوْمَهُمْ ذَارَ ٱلْبَوَارِ ﴾ عبّاس لِعُمّر: يا أمير المؤمنين، هذه الآية: ﴿ أَلَمْ تَرَ إلى اللّهِ ينَ بَدَّلُواْ نِعْمَتَ آللهِ كُفْراً وَأَحَلُواْ قَوْمَهُمْ ذَارَ ٱلْبَوَارِ ﴾ قال: هما الأَفْجَران من قُريش، أخوالي وأعمامُك، فأمّا أخوالي فاستأصَلَهُم الله يومَ بَدْر، وأمّا أعمامُك فأملى الله لهم إلى حين.

١٢/٥٧٤٩ ـ عن مُسلم المشوف، عن علي بن أبي طالب (عبدالسلام) في قوله: ﴿ وَأَحَلُّواْ قَوْمَهُمْ دَارَ ٱلْبَوَارِ ﴾. قال: همما الأفجَرانِ من قُرَيش: بنو أُمّية وبنو المُغِيرة.

١٣/٥٧٥٠ - ابن شهرآشوب: عن مُخافد، في قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ بَدُّلُواْ نِعمَتَ آهَ كُفْراً ﴾:
 كَفَرتْ بنو أُميّة بمحمد (من شعب رقه) وأهل بينه.

١٤/٥٧٥١ - عن أبي الطُّفَيل: عن أمير المؤمنين (عبد السلام)، قال: يقول الله: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ بَدُّلُواْ يَعْمَتَ ٱللهِ كُفُراً وَأَحَلُّواْ قَوْمَهُمْ دَارَ ٱلْبَوَارِ ۞ جَهَنَّمَ يَصْلَوْنَهَا﴾، قال: «تلك في الأَفْجَرَين من فُريَش».

٩ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٩/٢٢٩.

١٠ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٦/٢٢٩.

<sup>(</sup>١) البينة ١/٩٨.

۱۱ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۷/۲۳۰.

۱۲ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۸/۲۳۰.

١٣ ـ المناقب ٣: ٩٩.

١٤ ـ تفسير العيَّاشي ٢: ٣١/٢٨٣، فرائد السمطين ١: ٣٣١/٣٩٥ ضمن حديث طويل.

قوله تعالى:

# قُل لِّعِبَادِىَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ يُقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَيُنفِقُواْ مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ سِرَّاً وَعَلانِيَةً مِّن قَبْلِ أَن يَأْتِي يَوْمٌ لَّا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا خِلالٌ [٣١]

ابن مِهْران، عن أبي عبدالله (مبه سلام) قال: وإن الله عزّ وجلّ فَرض للفقراء له في أموال الأغنياء فريضة لا يُحمدون إلّا بأدائها، وهي الزكاة، بها حقَنوا دماءهم، وبها سُمُّوا مسلمين، ولكنّ الله عزّ وجلّ فرض في أموال الأغنياء حقوقاً غير الزكاة، فقال عزّ وجلّ: ﴿ وَاللَّذِينَ فِي أَمْوَالِهِمْ حَقِّ مَعْلُومٌ \* لِلسَّائِلِ وَالْمَحْرُومِ ﴾ (أ) فالحق المعلوم غير الزكاة، وهو شيءٌ يَفرضه الإنسان على نفسه في ماله، يجب عليه أن يَفرضه على قدر طاقته وسَمَة حاله (أ)، فيؤدّي الذي فرض على نفسه كل يوم، وإن شاء في كُلّ جُمُعة، وإن شاء في كُلّ شهرٍ. وقال الله عزّ وجلّ أيضاً: ﴿ أَقرَضُوا الله قَرْضاً حَسَناً ﴾ (أ) وهذا غير الزكاة، وقد قال الله عزّ وجلّ أيضاً في كُلّ شهرٍ. وما فرض الله عزّ وجلّ أيضاً في المال والماعون أيضاً، وهو القَرْضُ يقرضُه، والمتاع يُعيره، والمعروف يصنعه. وممّا فرض الله عزّ وجلّ أيضاً في المال من غير الزكاة، قوله عزّ وجلّ: ﴿ الَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمْرَ آفَهُ بِهِ أَن يُوصَلّ ﴾ (أ) ومن أدّى ما فرض الله عليه فقد قضى ما عليه، وأدّى شُكر ما أنعم الله عليه في ماله، إذا هو حَمِده على ما أنعم الله عليه فيه ممّا فضّله به من السّعة على غيره، ولما وفقه لأداء ما فرض الله عزّ وجلّ، وأعانه عليه في ماله، إذا هو حَمِده على ما أنعم الله عليه فيه ممّا فضّله به من السّعة على غيره، ولما وفقه لأداء ما فرض الله عزّ وجلّ، وأعانه عليه فيه ما أنعم الله عليه فيه ممّا فضّله به من السّعة على غيره، ولما وفقه لأداء ما فرض الله عليه في ماله، إذا هو تَمِده على ما أنعم الله عليه فيه ممّا فضّله به من السّعة على

٢/٥٧٥٣ ـ العبّاشي: عن زُرْعَة، عن سَماعة، قال إنَّ الله فرَض للفقراء في أموال الأغنياء فريضة لا يُحمَدون بأدائها وهي الزكاة، بها حقّنوا دماءهم، وبها سُمُّوا مُسلمين ولكنّ الله فرَض في الأموال حقوقاً غير الزكاة، وقد قال الله تبارك وتعالى: ﴿ وَيُنفِقُواْ مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ سِرًا وَعَلاَيْهَةً ﴾.

٣/٥٧٥٤ ـ عليّ بن إبراهيم: قوله: ﴿ يَوْمٌ لَّا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا خِلالٌ ﴾ أي لا صداقة.

سورة إبراهيم آية ـ ٣١ ـ

۱ \_الكافي ۳: ۱۸/۱۸

<sup>(</sup>١) المعارج ٧٠: ٢٤.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: ماله،

<sup>(</sup>٣) الحديد ٥٧: ١٨.

<sup>(</sup>٤) الرعد ١٣: ٢١.

٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٩/٢٣٠.

٣ ـ تفسير القمى ١: ٣٧١.

٣١٠ ..... البرهان في تفسير القرآن

قوله تعالى:

### آللهُ آلَّذِى خَلَقَ آلسَّمَ ْوَاتِ وَآلاً رْضَ وَأَنزَلَ مِنَ آلِسَّمَا ءِ مَا ءُ فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ آلثَّمَرَاتِ -إلى نوله تعالى - وَسَخَّرَلَكُمُ آلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ دَآئِبَيْنِ [٣٣-٣٢]

١/o'٧٥٥ - عليّ بن إبراهيم: وفوله: ﴿ وَسَخَّرَلَكُمُ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ دَآئِبَيْنِ ﴾ أي على الوَلاء.

وكبفية خلق السماوات والأرض نفذم في أوّل سورة هود، في قوله تعالى: ﴿وَهُوَ اللَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سِنَّةِ أَيَّامٍ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى ٱلْمَاءِ (''). وقوله: ﴿وَٱنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَاءً ﴾ تقدّم الحديث في أوّل سورة البقرة، في قوله تعالى ﴿ اللَّهِ مَاءً ﴾ (''). وقوله شورة البقرة، في قوله تعالى ﴿ اللَّهِ مَاءً ﴾ (''). وقوله ﴿ وَسَخَّرَ لَكُمُ ٱللَّهُ مَسَ فِي قوله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي جَعَلَ ٱلشَّمْسَ ضِيّاً ءُ وَٱلْقَمَرَ ﴾ تقدّم حديثها في سورة يُونُس، في قوله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلّذِي جَعَلَ ٱلشَّمْسَ ضِيّاً ءُ وَٱلْقَمَرَ ﴾ ('').

قوله تعالى:

وَءَا تَلْكُم مِن كُلِّ مَا سَأَلْتُمُوهُ وَإِنْ تَعُذُّواْ نِعْمَتَ ٱللهِ لَا تُحْصُوهَا ـإلى نوله نعالى ـوَمَنْ عَصَانِي فَإِنَّكَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ [٣٦-٣٦]

1/0۷0٦ - العيّاشيّ: عن حسين بن هارون مشيخ من أصحاب أبي جعفر (مداسلام) - عن أبي جعفر (عليهالسلام) قال: سمِعته يقرأ هذه الآية: ﴿ وَءَاتَنْكُم مِّن كُلِّ مَا سَأَلْتُمُوهُ ﴾. قال: ثمّ قال أبو جعفر (عليه السلام): «القوب، والشيء لم تسأله إيّاه أعطاك».

٢/٥٧٥٧ . محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن محمّد، عن بعض أصحابه، رفعه، قال: كان عليّ بن الحسين (عليما السلام) إذا قرأ هذه الآية: ﴿ وإن تَعُدُّواْ نِعْمَتَ ٱللهِ لَا تُحْصُوهَا ﴾ يقول: «سُبحان من لم يَجعَلْ في أحدٍ

سورة إبراهيم آية . ٣٢ ـ ٣٣ ـ

١ ـ تفسير القمى ١: ٣٧١.

سورة إبراهيم آية ـ ٣٤ ـ ٣٦ ـ

<sup>(</sup>١) تَقَدَّم في الأحاديث (١، ٢، ٢، ٥، ٦) من تفسير الآية (٧) من سورة هود.

<sup>(</sup>٢) تقدّم في الحديث (١) من تفسير الآية (٢٢) من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٣) تقدُّم في الأحاديث (١ ـ ٣) من تفسير الآية (٥) من سورة يونس.

۱ - تفسير العيّاشي ۲: ۲۳۰/۲۳۰

۲ ـ الكافي ۸: ۳۹۲/۳۹۱.

مِن معرفة نِعَمِه إلا المعرِفة بالتقصير عن معرِفتها، كما لم يجعَلْ في أحدٍ مِن معرفة إدراكه أكثر مِن العلم أنه لا يُدرِكُه، فشَكَر جلّ وعزّ مَعرِفة العارفين بالتقصير عن معرفة شُكره، فجعَل معرِفتهم بالتقصير شُكراً، كما عَلِمَ عِلْمَ العالِمين أنّهم لا يُدرِكونه فجعله إيماناً، عِلماً منه أنّه قَدُ (١) وُسْعِ العِباد، فلا يتجاوز ذلك، فإنّ سُيئاً مِن خَلْقِه لا يَبلُغ مَدى عبادته مَنْ لا مَدّى له ولاكيف؟! تعالى الله عن ذلك عُلُوّاً كبيراً».

وتقدّم حديث في معنى الآية في قوله تعالى: ﴿ وَذَكِرْهُم بِأَيَّامِ آلَٰهِ ﴾ (").

٣/٥٧٥٨ ـ على بن إبراهيم: قال: وقوله يحكي قول إبراهيم: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ آجْعَلْ هَـٰذَا ٱلْبَلَدَ عَامِناً﴾ يعني مَكَة ﴿ وَٱجْنَبْنِي وَبَنِيَّ أَن نَعْبُدَ ٱلْأَصْنَامَ ۞ رَبِّ إِنَّهُنَّ أَضْلَلْنَ كَثِيراً مِّنَ ٱلنَّاسِ﴾ فإنّ الأصنام لم تُضِلَ، وإنّما صَلَ الناس بها.

2/0004 ـ العبّاشي: عن الزُّهْري، قال: أنى رجلٌ أبا عبدالله المهديم، فسأله عن شيءٍ فلم يُجبُه، فقال له الرجل: فإن كنتَ ابن أبيك، فإنك من أبناء عَبَدَة الأصنام، فقال له: «كذّبت، إنّ الله أمرَ إبراهيم المهديم، أن يُنزل إسماعيل المهديم، بمكّة ففعل، فقال إبراهيم المهديم، هرّبِ آجْعَلْ هَذَا ٱلْبَلَدَ عَامِناً وَآجْنَبْنِي وَبَنِيّ أَن نَّعْبُدَ السماعيل المهديم، بمكّة ففعل، فقال إبراهيم المهديم، هرّب آجْعَلْ هَذَا ٱلْبَلَدَ عَامِناً وَآجْنُبْنِي وَبَنِيّ أَن نَّعْبُدُ الله الله عَبُدُ أُحدٌ من وُلد إسماعيل صنّماً قطّ، ولكنّ العرّب عَبَدَةُ الأصنام، وقالت بنو إسماعيل: هولاء شُفعاؤنا عند الله، فكفّرت ولم تَعْبُدِ الأصنام».

٠٥/٥٧٦٠ عن أبي عُبيدة، عن أبي جعفر (عبدالسلام) قال: «من أحبّنا فهو منّا أهل البيت». فقلت: جُعِلتُ فِداك، منكم؟ قال: «منّا والله، أما سمعت قول إبراهيم (عبداليس) ﴿ فَمَن تَبِعَنِي فَإِنَّهُ مِنِينَ ﴾؟».

٦/٥٧٦١ ـ عن محمّد الحَلَبِي، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: «من اتّفي الله منكم وأصلح (١) فهو منّا أهل الببت، قال: منكم أهل الببت؟ قال: «منّا أهل البيت، قال فَيها إبراهيم (عبدالله): ﴿ فَمَن تَبِعَنِي فَإِنَّهُ مِنِّي﴾».

قال عُمر بن يزيد: قلت له: مِنْ آل محمد؟ قال نه أي والله من آل محمّد، أي والله مِنْ أنفُسِهِم، أما تسمّع الله يقول: ﴿إِنَّ أَوْلَى ٱلنَّاسِ بِإِبْرَاهِيمَ لَلَّذِينَ آتَبَعُوهُ ﴾ ٢٠٠؟ وقول إبراهيم الله السلامة: ﴿ فَمَن تَبِعَنِي فَإِنَّهُ مِنِي ﴾ ٢٠٠.

٧/٥٧٦٢ ـ عن أبي عَمروا لرُّبَيْرِيّ، عن أبي عبدالله (عبه السلام) قال: «مَن أحبّ (١) آل محمّد وقدّمهم على

<sup>(</sup>١) القَدَ: المِقدار «المعجم الوسيط . قدّ . ٢: ١٨٧٥.

<sup>(</sup>٢) تقدم في الحديث (٤) من تفسير الآية (٥) من عذه السورة.

٣ ـ تفسير القمي ١: ٣٧١.

٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٢/٢٣٠.

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٣٢/٢٣١.

أ - تفسير العيّاشي ٢: ٢٣/٢٣١.

<sup>(</sup>١) في «س»: فأحبنا.

<sup>(</sup>۲) آل عمران ۳: ٦٨.

٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٢/٢٣١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: تولّى.

جميع الناس بما فدّمهم مِن قرابة رسول الله (منر له عبه رآله)، فهو من آل محمّد (عبه السلام) لتولّيه آل محمّد (عبهم السلام)، لأنّه من القوم بأعيانهم، وإنّما هو منهم بنوليّه واتّباعه إيّاهم، وكذلك حَكَم الله في كتابه ﴿ وَمَن يَتَوَلَّهُم مِّنكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ﴾ "" وقول إبراهيم: ﴿ فَمَن تَبِعَنِي فَإِنَّهُ مِنِي وَمَنْ عَصَانِي فَإِنَّكَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ .

٣٠٠٠ ابن شهرآشُوب: قال النبي اصل العبداله، في قوله تعالى: ﴿ وَٱجْنَبْنِي وَبَنِيَ أَن نَعْبُدَ ٱلْأَصْنَام ﴾: «فانتهَتِ الدعوة إلي وإلى علي». وفي خبر: «أنا دعوة إبراهيم» وإنّما عنى بذلك الطاهرين، لقوله (متراه عليه واله): «ثقِلتُ من أصلاب الطاهرين إلى أرحام الطاهرات لم يَمسّني سِفاحُ الجاهلية» (١).

وقد تقدّمت رواية عبدالله بن مسعود في معنى الآية عن النبيّ (مني الديرة) في قوله تعالى: ﴿إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَاماً﴾ ـ الآية ـ من سورة البقرة، من طريق أصحابنا والجُمهور (١٠).

قوله تعالى:

# رَّبَّنَا إِنِّى أَسْكَنْتُ مِن ذُرِّيَّتِي بِوَادٍ غَيْرِ ذِى زَرعٍ عِنْدَ بَيْتِكَ ٱلْمُحَرَّمِ رَبَّنَا لِيُقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰة فَاجْعَلْ أَفْئِدَةً مِّنَ ٱلنَّاس تَهْوِى إِلَيْهِمْ وَٱرْزُقْهُم مِّنَ ٱلثَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَشْكُرُونَ [٣٧]

المعالمة المعالمة على المعالمة على المعالمة على التضرين شويد، عن هشام، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: إن إبراهيم اعبدالله (عبدالله) المعالمة المعال

وقد كان إبراهيم (عبدالملاه السلام) عاهد سارة أن لا ينزل حتّى يرجِع إليها، فلمّا نزلوا في ذلك المكان كان فيه

<sup>(</sup>٢) المائدة ٥: ٥٥.

٨ ـ مناقب ابن شهر آشوب ٢: ١٧٦.

<sup>(</sup>١) يأني في تأسير الآية التالية (٣٧) من هذه السورة الحديث (٦) وهو تابع إلى تفسير الآية (٣٦) فموضعه الصحيح هنا.

<sup>(</sup>٢) تقدَّم في الحكويثين (١٣ و١٤) من تفسير الآية (١٢٤) من سورة البقرة.

سورة إبراهيم آية ـ٣٧.

١ ـ تفسير القمي ١: ٦٠.

شجر، فألقت هاجر على ذلك الشَجرِ كِساءً كان معها، فاستظلوا تحته، فلمّا سرّحهم إبراهيم (سه الله) ووضّعهم وأراد الانصراف عنهم إلى سارة، قالت له هاجر: با إبراهيم، لِمَ تَدَعُنا في مَوْضع ليس فيه أنبس ولا ماء ولا زرع؟ فقال إبراهيم (عبد الله): الله الذي أمرني أن أضّعكم في هذا المكان وهو يَكفيكم، ثمّ انصرَف عنهم، فلمّا بلغ كُذَى، وهو جبل بذي طُوى والتفت إليهم إبراهيم (عبد الله)، فقال: ﴿ زَبّنَا إِنّى أَسْكَنتُ مِن ذُرّيَتِيم بِوَادٍ غَيْرِ ذِي زَرعٍ عِندَ بَيْتِكَ ٱلْمُحَرّمِ رَبّنَا لِيُقِيمُوا ٱلصَّلوة فَاجْعَلْ أَفْتِدَةً مِنَ ٱلنَّاسِ تَهْوِى إلَيْهِم وَآرْزُونَهُم مِن ٱلثَّمرَاتِ لَعَلَهُمْ يَسُكُرُونَ ﴾ بينيك آلمُحرّم رَبّنَا لِيقيمُوا ٱلصَّلوة فَاجْعَلْ أَفْتِدَةً مِن آلنَّاسِ تَهْوِى إلَيْهِمْ وَآرْزُونَهُم مِن آلثَمرَاتِ لَعَلَهُمْ يَسُكُرُونَ ﴾ ثمّ مضى، وبقبَت هاجره والحديث طويل ذكرناه في سورة البقرة عند قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَاهِيمُ ٱلْقَوَاعِدَ مِن النّيْتِ وَإِسْمُ عِيل ﴾ (١).

٢/٥٧٦٥ . وعنه، قال: حدّثني أبي، عن حَنان، عن أبي جعفر (عبداللهم) في قوله: ﴿ رَّبَّنَا إِنِّيَ أَسْكَنتُ مِن ذُرِّيَّتِي﴾ الآية، قال: هنحن والله بقيّة تلك العِترة».

٣/٥٧٦٦ محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَيْر، عن ابن أَذَيْنَة، عن الفَضَيل، عن أبي جعفر (ميه السلام) قال: نظر إلى الناس يطوفون حول الكعبة، فقال: «هكذا كانوا يطوفون في الجاهليّة، إنّما أمروا أن يطوفوا بها ثمّ يَنفِروا إلينا فيُعلِمونا ولايتَهم ومودَّنَهم، ويَعرِضوا علينا نُصَرتَهم، ثمّ قرأ هذا الآية: ﴿فَآجُعَلْ أَفْتِدَةً مِّنَ آلنّاس تَهْوِيّ إلَيْهِمْ﴾.

١/٥٧٦٧ ـ ابن بابَوَيْه: قال: حدَثنا عليّ بن حاتِم، قال: حدَثني محمّد بن جعفر وعليّ بن سُليمان، قالا: حدَثنا أحمد بن محمّد، قال: قال: قال الرضا (عبد السهر): «أتدري لم سُمِّيَت (الطائف) الطائف؟ قلت: لا. قال: «لأنّ الله عزّ وجلّ لمّا دعاه إبراهيم (عبد السهر) أن يَرزُق أهله من كلّ الثّمَيات، أمر قِطْعَةٌ من الأُرْدُنّ فسارت بشِمارها حتّى طافت بالبيت، ثمّ أمرَها أن تَنصرِف إلى هذا المَوْضِع الذّي سُمِّي الطائف، فلذلك سُمِّيت الطائف».

٥/٥٧٦٨ - وعنه، قال: حدَّثنا أبي (رحمه الله) قَالَ تَحدُّثنا عليه عبدالله، عن إبراهيم بن مَهْزِيار، عن أخيه علي بإسناده، قال: قال أبو الحسن (عبد الله) في الطائف: وأندري لِمَ سُمِّيَ الطائف؟ قلت: لا. فقال: وإن إبراهيم (عبد الله أن يَرزُقَ أهله من كلِّ النَّمَرات، فقطع لهم قِطْعَةً من الأُزْدُنَ فأَقبَلت حتى طافت بالبيت سَبعاً، ثمّ أفرّها الله عزّ وجلَ في مَوْضِعها، فإنّما سُمِّيت الطائف للطَّواف بالبَيت».

٦/٥٧٦٩ ـ المُفيد: في (الإختصاص)، قال: حدّثني أبو عبدالله محمّد بن أحمد الكوفّي الخَزّاز، قال: حدّثني أحمد بن محمّد بن سعيد الكوفي، عن ابن فَضّال، عن إسماعيل بن مِهْران، عن أبي مَسْروق النّهدي، عن

<sup>(</sup>١) تقدّم في الحديث (٤) من تفسير الآيات (١٢٦ ـ ١٢٩) من سورة البقرة.

٢ ـ تفسير القمى ١: ٢٧١.

٣ ـ الكافي ١: ١/٣٢٢.

<sup>£</sup> ـ علل الشرائع: ٢/٤٤٢.

٥ ـ علل الشرائع: ١/٤٤٢.

٦ ـ الاختصاص: ٨٥ وهذا الحديث تابعٌ إلى تفسير الآية (٢٦) من هذه السورة، وقد أشرنا إليه في محلَّه.

مالك بن عطبّة، عن أبي حمزة، قال: دخل سَعْد بن عبدالملك ـوكان أبو جعفر (علمالسلام) يُسمّيه سَعْد الخير، وهو من وُلد عبدالعزيز بن مَروان ـ على أبي جعفر (علمالسلام)، فـنَشَج <sup>(۱)</sup>كمـا تَـنْشِج النسـاء ـ فـال ـ فقـال له أبـو جعفر (علمالسلام): «ما يُبكيك يا سَعْد؟» قال: وكيف لا أبكي وأنا من الشجرة المَلعونة في القرآن؟

فقال له: الستّ منهم، أنت أمَوِيٌّ منّا أهلَ البيت، أما سمِعتَ قول الله عزّ وجلّ يحكي عن إبراهيم: ﴿ فَمَن تَبِعَنِي فَإِنَّهُ مِنِينٍ﴾ (٢).

٧/٥٧٧٠ العبّاشي: عن رُجُلٍ ذكره، عن أبي جعفر (عليمالسلام) في قول الله: ﴿ إِنِّي أَسْكَنْتُ مِن ذُرِّ يَّتِي بِوَادٍ غَيْرِ ذِي زَرْعٍ عِنْدَ بَيْتِكَ ٱلْمُحَرَّمِ﴾ إلى قوله: ﴿ لَعَلَّهُمْ يَشْكُرُونَ﴾.

قال: فَقَالَ أَبُو جَعَفُر (عليه السلام): النحن منهم، ونحن بِقْيَة تلك الذُّرِّيَّة».

٨/٥٧٧١ وفي رواية أخرى، عن حَنان بن سَدِير، عنه (عله السلام): فنحن بقيَّة تلك العِتْرة ١١.

٩/٥٧٧٢ عن الفَضْل بن موسى الكانب، عن أبي الحسن موسى بن جعفر (طبهمالسلام) قال: اإن إبراهيم (عبداسلام) لمنا أسكن إسماعيل (عبدالسلام) وهاجَر مكّة وودّعَهما لِينَصرف عنهما بَكَبّا، فقال لهما إبراهيم (عبدالله): ما يُبكبكُما؟ فقد خلفنكُما في أحّبً الأرض إلى الله، وفي حَرّم الله. فقالت له هاجَر: يا إبراهيم، ما كنتُ أرى أنّ نبيّاً مثلك يفعل ما فعلت. قال: وما فعلت؟ فقالت: إنّك خلفت امرأة ضعيفة وعُلاماً ضعيفاً، لا حِيلة لهما، بلا أنبس من بَشَر، ولا ماء يَظهر، ولا زرع قد بلغ، ولا ضَرْع يُحلَب! قال: فرق إبراهيم (عبداللهم) ودّمِعت عيناه عندما سَمِع منها، فأقبل حتى انتهى إلى باب ببت الله الحرام، فأخذ بعضادتي الكعبة، ثمّ قال: اللهم ﴿ إِنِّي عندما سَمِع منها، فأقبل حتى انتهى إلى باب ببت الله الحرام، فأخذ بعضادتي الكعبة، ثمّ قال: اللهم ﴿ إِنِّي أَسْكُنتُ مِن ذُرّيَتِي بِوَادٍ غَيْرٍ ذِى زَرْع عِندَ بَيْبَكُ الْمُحَرِّم رَبّها لِيُقِيمُواْ الصَّلُوة فَاجْعَلُ أَفْدُدَةً مِنَ النَّاسِ تَهْوِى إِنْهِم وَآدْرُونُهُم مِنَ الشَّمَراتِ لَعَلَهُمْ يَشَكُرُونَ ﴾ .

قال أبو الحسن (طبه السلام): «فأوحى الله إلى إيراهيم (طبه السلام) أن اصعَد أبا قُبَيْس فنادٍ في الناس: يا مَعْشَر الخَلائق، إنّ الله يأمُركُم بحج هذا البيت الذي بمكة محرّماً من استطاع إليه سبيلاً فريضةً من الله؟ - قال - فصَعِد إبراهيم (طبه السلام) أبا قُبَيْس، فنادى في الناس بأعلى صوته، يا معشَر الخلائق، إنّ الله يأمُركم بحج هذا البيت الذي بمكة محرّماً من استطاع إليه سبيلاً فريضةً من الله -قال - فمدّ الله لإبراهيم في صَوته، حتى أسمَع به أهل المَشْرِق والمَعْرِبِ وما بينهما من جميع ما قدّر الله وقضى في أصلابِ الرّجال من النّطف، وجميع ما قدر الله وقضى في أرحام النّساء إلى يوم القيامة، فهناك - يا فَصْل - وَجَبَ الحجُ على جميع الخلائق، فالتّلْبيّة من الحاج في أيّام الحج هي إجابة لنداء إبراهيم (عبه المحمد)، يومئذٍ بالحجّ عن الله».

<sup>(</sup>١) تَشْج الباكي، نشجأ ونشيجاً: تردَّد البكاء في صدره من غير انتحاب. «المعجم الوسيط ـ نشج ـ ٢: ٩٢١».

<sup>(</sup>۲) إبراهيم ١٤: ٣٦.

٧ ـ تفسير العبّاشي ٢: ٣٥/٢٣١.

٨ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٦/٢٣٢.

٩ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٣٧/٢٣٢.

1٠/٥٧٧٣ ـ عن أحمد بن محمّد بن أبي نَصَّر، عن أبي الحسن الرضا (على الله عال: سمِعتُه يقول: اإنَّ إبراهيم خليل الرحمن (صلات الدعب)، سأل ربّه حين أسكَن ذُرِّيَّته الحَرّم، فقال: ربَّ ارزُقْهُم من الثَّمَراتِ لعَلهم يَشكُرون، فأمر الله تبارك وتعالى قِطْعَة من الأُرُّدُنَ حتّى جاءت فطافت بالبيت سبعاً، ثمّ أمر الله أن تفول: الطائف، فسُمّيت الطائف لطوافها بالبيت».

١٢/٥٧٧٥ ـ عن تَعْلَبة بن مَيمون، عن مُيَسَّر، عن أبي جعفر اعدالله، قال: «إنَّ أبانا إبراهيم كان ممّا اشتَرط على ربّه أن قال: ﴿ فَاجْعَلْ أَفْئِدَةً مِّنَ ٱلنَّاسِ تَهْوِيَ إلَيْهِمْ﴾».

۱۳/۵۷۷۹ ـ وفي رواية أخرى عنه، قال: كنّا في الفّسطاط عند أبي جعفر (عد السلام) نحواً من خمسين رجالًا قال: فجلس بعد سكوتٍ كان منا طويلاً فقال: «ما لكم لا تنطِقون، لعَلَكم تَرَوْن أنّي نبيّ؟ لا والله ما أناكذلك، ولكن فيّ قَرَايةٌ من رسول الله (منراة عدراته) قريبةٌ، وولادةٌ، مَنْ وَصَلها وصَلّهُ الله، ومن أحبّها أحبّه الله، ومن أكرّمها أكرّمه الله، أتَدْرون أيّ البِقاع أفضَل عند الله منزلة؟ ه. فلم يتكلّم أحدٌ، فكان هو الرادّ على نفسه، فقال: «تلك مكة الحرام، التي رَضِيَها لنفسه حَرّماً، وجعل بيته فيها ».

ثمّ قال: وأتدرون أي البِقاع أفضل من مكة؟ وفلم يتكلّم أحدٌ ، فكان هو الرادّ على نفسه ، فقال: وما بين الحجر الأسود إلى باب الكعبة ، ذلك خطيم إبراهيم (عبد الدي الذي كان يَدُود فيه غَنَمه ويُصلّي فيه ، فوالله لو أنّ عبداً صفّ قَدَمَيْهِ في ذلك المكان ، قام النهار مُصَلِّباً حتى بَجُنّه النهار ، ثمّ لم يَعرِف لنا حقّاً أهل البيت وَحَرَمَنا حقّنا ، لم يَقبل الله منه شيئاً أبداً.

إِنَّ أَبِانَا إِبِرَاهِيمِ رَصَدِهِ عَلِيهِ كَانَ فَيِمَا اسْتَرَطَ عَلَى رَبَّهُ أَنْ قَالَ: ﴿ قَاجْعَلْ أُفْئِدَةً مِّنَ ٱلنَّاسِ تَهْوِئَ إِلَيْهِمْ ﴾ أما إِنَّه لم يَقُل: الناس كلّهم، أنتم أولئك رحِمَكُم الله ونُظَرَاؤكم، فإنّما مَثَلُكم في الناسِ مَثَلُ الشّعْرَةِ البَيْضاء في النّورِ الأَسْوَد، أو الشّعْرَة السّود، أو الشّعْرَة السّودة في الثّور الأبيض، وينبغي للناس أن يَحُجُوا هذا البيت، وأن يُعظّموه لتعظيم الله إيّاه، وأن يَلقونا أينماكنّا، نحن الأدلاء على الله.

وفي خبر آخر: «أتدرون أيّ بفعةٍ أعظَم حُرْمَةً عند الله؟» فلم يتكلّم أحد، وكان هو الرّادّ على نفسه، فقال: «ذلك ما بين الرُّكْنِ الأسود والمقام، إلى باب الكعبة، ذلك حَطيم إسماعيل (عليه السلام) الذي كان يذودٌ فيه غَنَمه». ثمّ

۱۰ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۸/۲۳۲.

١١ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٣٩/٢٣٣.

١٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٣٣/١٠.

١٣ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٣٣ / ١٤.

٣١٦ ..... البرهان في تفسير القرآن

ذكر الحديث (١).

١٤/٥٧٧٧ ـ عن الفُضَيل بن يَسار، عن أبي جعفر (ميدالله) فال: نظر إلى الناس يَطوفون حول الكعبة، فقال: المحذاكانوا يَطُوفون في الجاهليّة، إنّما أمروا أن يَطوفوا ثمّ يَنْفِروا إلينا فيُعْلِمُونا ولا يتَهَم، ويَعرِضُون علينا نُصرَتَهُم، ثمّ فرأ هذه الآية: ﴿ فَأَجْعَلْ أَفَئِدَةً مِّنَ ٱلنّاسِ تَهْوِئَ إِلَيْهِمْ ﴾ فقال: «آل محمّد، آل محمّد ـ ثمّ قال ـ إلينا إلينا».

وتقدّم حديث البافر (علمه السلام) مع قَتادة، في باب مقدِّمات الكتاب (١)، ويأني في قوله تعالى: ﴿وَقَدَّرْنَا فِيهَا آلسَّيْرَ سِيرُواْ فِيَها لَيَالِيَ وَأَيَّاماً ءَامِنِينَ﴾ (٢).

قوله تعالى:

### رَبِّنَا إِنَّكَ تَعْلَمُ مَا نُخْفِى وَمَا نُعْلَنُ -إلى نوله نعالى - وَإِن كَانَ مَكْرُهُمْ لِتَزُولَ مِنْهُ ٱلْجِبَالُ [٣٨-٤٦]

١/٥٧٧٨ ـ العيّاشي: عن السَّري، قال: سَمِعتُ أبا عبدالله اعبدالله عبداله (أَنْكَ تَعْلَمُ مَا نُخْفِي وَمَا نُعْلِنُ وَمَا يَخْفَى عَلَى آللهِ مِن شَيْءٍ ﴾ شأن إسماعيل، وَمَا أَخْفَى أهل البيت.

٢/٥٧٧٩ ـ عن حَرِيز بن عبدالله، عمّن ذكره، عن أحدهما (علهماالسلام)، أنّه كان يقرأ هذه الآية: «رب أغفرلي ولوَلَدَيَّه يعني إسماعيل وإسحاق.

۳/۵۷۸۰ وفي رواية أخرى: عمّن ذكر موعن أجد عما إسسالله، أنّه قرأ: ﴿ رَبُّنَا ٱغْفِرْلِي وَلِوالِدَى ﴾ قال: « وحرّاء».

٤/٥٧٨١ ـ عن جابر، قال سألتُ أبا جعفر (عليه السلام) عن قول الله تعالى: ﴿رَبَّنَا ٱغْفِرْلِي وَلِوَالِدَيُّ ﴾.

<sup>(</sup>١) تفسير العيّاشي ٢: ٤٢/٢٣٣.

١٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٣٤/٢٣٤.

<sup>(</sup>١) تقدّم في الحديث (٣) باب (٦) في النهي عن تفسير القرآن بالرأي والنهي عن الجدال.

<sup>(</sup>٢) يأتي في الحديث (٤) من تنسير الآيات (١٥ ـ ١٩) من سورة سبأ.

<sup>(</sup>٣) نقدّم في الحديث (٢) من تفسير الآية (١٠٣) من سورة آل عمران.

سورة إبراهيم آية ٢٨-٤٦.

١ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٣٤/٢٣٤.

۲ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۳۱/۵۶.

٣ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٣٤/٢٣٤.

٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٧/٢٣٥

قال: وهذه كلمة صَحَّفها الكُتَاب، إنّماكان استِغفار إبراهيم (طمالسلام) لأبيه عن مَوعِدةٍ وَعدَها إيّاه، وإنّما قال: ربّ اغفرلي ولَولَذيّ. يعني إسماعيل وإسحاق. والحسن والحسين والله ابنا رسول الله (سلّ لله عبدراله)».

واسحاف، وفوله: ﴿ وَلا تَحْسَبَنَ آفَهُ غَافِلاً عَمَّا يَعْمَلُ ٱلطّالِمُونَ إِنَّمَا يُؤَخِّرُهُمْ لِيَوْمٍ تَشْخَصُ فِيهِ ٱلْأَبْصَارُ ﴾ قال: وإسحاف، وفوله: ﴿ وَلا تَحْسَبَنَ آفَهُ غَافِلاً عَمَّا يَعْمَلُ ٱلطّالِمُونَ إِنَّمَا يُؤَخِّرُهُمْ لِيَوْمٍ تَشْخَصُ فِيهِ ٱلْأَبْصَارُ ﴾ قال: تبقى أعبُنهم مفنوحة من هؤل جهنم، لا يَقْدِرون أن يُطرِفوها. قال: ﴿ وَأَفْئِدَتُهُمْ هَوَاهٌ ﴾ قال: قلوبهم تتصدّع من الخَفَقَان. ثمّ قال: ﴿ وَأَنذِرِ ٱلنَّاسَ ﴾ يا محمّد ﴿ يَوْمَ يَأْتِيهِمُ ٱلْعَذَابُ فَيَقُولُ ٱلّذِينَ ظَلَمُواْ رَبَّنَا أَخِرْنَا إِلَىٰ أَجَلٍ قَرِيبٍ نُجِبْ دَعْوَتَكَ وَنَتَبِعِ ٱلرُّسُلُ أَوْلَمْ تَكُونُواْ أَقْسَمْتُم مِن قَبْلُ ﴾ أي حلَمْتُم هُن ذَوَالِ ﴾ أي لا تهلِكون فوسكنتُمْ في مسَاكِنِ ٱلّذِينَ ظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ ﴾ يعني ممّن قد هلكوا من بني أميّة ﴿ وَتَبَيَّنَ لَكُمْ كَيْفَ فَعَلْنا بِهِمْ وَضَرَبْنَا لَكُمُ ٱلْأَمْثَالُ \* وَقَد مَكَرُواْ مَكْرُهُمْ وَعِندَ آفَهِ مَكْرُهُمْ وَإِن كَانَ مَكْرُهُمْ لِتَرُولَ مِنْهُ ٱلْحِبَالُ ﴾ قال: مَكر بني فلان

٨/٥٧٨٥ ـ عن سعد بن عُمر، عن غيرِ واحدٍ ممّن حضّر أبا عبدالله (عبدالله)، ورجل يقول: فَدْ ثَبت دار صالح ودار عيسى بن عليّ ـ ذكر دورَ العبّاسيّين ـ فقال رجل: أراناها الله خَراباً، أو خَرّبَها بأيدينا. فقال له أبو

٥ ـ تفسير القمى ١: ٣٧٢.

٦ ـ الكافي ٨: ٥٠٦/٣٣٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: والله لقد.

<sup>(</sup>٢ \_ ٤) النساء ٤: ٧٧.

٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٨/٢٣٥

<sup>(</sup>١ ـ ٣) النساء ٤: ٧٧.

٨ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٣٥/٢٩٥.

٣١٨ ..... البرهان في تفسير القرآن

عبدالله اعب العزم: «لا تقُلُ هكذا، بل تكون مساكِن القائم وأصحابه، أما سَمِعتَ الله يقول: ﴿وَسَكَنْتُمْ فِي مَسَاكِنِ آلَّذِينَ ظَلَمُوٓاْ أَنفُسَهُمْ﴾؟».

٩/٥٧٨٦ ـ عن جميل بن دَرَاج، قال: سَمِعتُ أبا عبدالله(علىالله) بقول: ﴿ وَإِن كَانَ مَكْرُهُمْ لِتَرُولَ مِنْهُ آلْجِبَالُ﴾ وإن كان مَكْرُ بنى العبّاس بالقائم لَنزول منه قلوب الرّجال».

السماء، فأخذ نُسوراً أربعةً فربّاهن حتى كُنَّ يشاطاً، وجعَل تابوتاً من خشَبٍ، وأدخَل فيه رَجُلاً، ثمّ شدَّ قوائِمَ النّسورِ بِقَوائِمِ فَأَخَذ نُسوراً أربعةً فربّاهن حتى كُنَّ يشاطاً، وجعَل تابوتاً من خشَبٍ، وأدخل فيه رَجُلاً، ثمّ شدَّ قوائِمَ النّسورِ بِقَوائِمِ التّابوت، ثمّ أطارَهُنَ، ثمّ جَعَل في وَسَط التابوت عموداً، وجعَل في رأس العَمود لَحْماً، فلمّار أى النّسورُ اللَّمْم طِرْن، وطِرْنَ بالتابوتِ والرجل، فارتفَعْنَ إلى السّماء، فمكث ما شاء الله. ثمّ إنّ الرّجُل أخرَج من التابوت رأسه فنظر إلى السّماء فإذا هي على حالها، ونظر إلى الأرض فإذا هو لا يَرى إلّا الماء، ثمّ مكث ساعةً فنظر إلى السماء فإذا هي على قإذا هي على قاذا هي على السّماء ونظر إلى الأرض فإذا هو لا يَرى إلّا الماء، ثمّ مَكث ساعةً فنظر إلى السماء فإذا هي على حالها، ونظر إلى الأرض فإذا هو لا يرى شيئاً فلمّا نزل اللّحم (" إلى سُفُل العَمود، وطَلبت النّسورُ اللحم، سَمِعت حالها، ونظر إلى الأرض فإذا هو لا يرى شيئاً فلمّا نزل اللّحم (" إلى سُفُل العَمود، وطَلبت النّسورُ اللحم، سَمِعت الحبالُ هذَّةَ النّسورِ فخافت من أمر السّماء، وهو قول الله: ﴿ قَان كَانَ مَكُوهُمْ لِتَرُولَ هِنْهُ ٱلْجِبَالُ ﴾ المُسورِ فخافت من أمر السّماء، وهو قول الله: ﴿ قَان كَانَ مَكُولُهُمْ لِتَرُولَ هِنْهُ ٱلْجِبَالُ ﴾ المُسورِ فخافت من أمر السّماء، وهو قول الله: ﴿ قَانِ كَانَ مَكُولُ هَمْ لِتَرُولَ هِنْهُ أَلْهُ الْعَمود، وطَلبت النّسورِ فخافت من أمر السّماء، وهو قول الله اللّه المَامِ الله المَّمَاء الله الله المُحْرَافِهُ الله الله الله المُحْرِق الله الله الله المُعْرَافِهُ المَامِ الله الله الله المُعْرِق الله المُعْرِق المُعْرِق الله المُعْرَافِهُ المُعْرِق المُعْرِق الله المُعْرَافِهُ المُعْرِق المُعْرِق المُعْرَافِهُ المُعْرَافِلُ المُعْرَافِهُ اللّهُ

١١/٥٧٨٨ - الشيخ في (مجالسه): قال: أخبرنا الحسين بن إبراهيم القَزْوِينيّ، قال: حدّثنا أبو عبدالله محمّد ابن وَهْبان، قال: حدّثنا أبو القاسم عليّ بن حُبْشيّ، قال: حدّثنا أبو الفّضل العبّاس بن محمّد بن الحسين، قال: حدّثنا أبي، قال: حدّثنا أبي، قال: حدّثنا صَفُوان بن يحبى، عن الحسين بن أبي غُنْدَر، عن أبي بصير، قال: سَمِعتُ أبا عبدالله (عبدالله) يقول: «اتّقوا الله، وعليكم بالطاعة لأنمّنكم، قولوا ما يقولون، واصمُتوا عمّا صَمَتوا، فإنّكم في عبدالله (عبدالله) يقول: «قولاً الله ناتقوا الله فإنّكم في سُلطان مَنْ قال الله تعالى: ﴿ قِالَ كَانَ مَكُرُهُمْ لِلْأُولُ فِنَهُ ٱلْجِبَالُ ﴾ - يعني بذلك وُلدَ العبّاس - فاتّقوا الله فإنّكم في مُدّنة، صَلّوا في عثائرهم، واشهَدوا جنائِزهم، وأدّوا الأمانة إليهم، وعليكم بحج هذا البيت فأدمينوه، فإنّ في إدمانِكُمُ الحَجّ دَفّعُ مكاره الدُنيا عنكم وأهوالي يوم القيامة».

قوله تعالى:

# يَوْمَ تُبَدَّلُ ٱلْأَرْضُ غَيْرَ ٱلْأَرْضِ وَٱلسَّمَـٰوَاتُ وَبَرَزُواْ لِلهِ ٱلْـوَاحِــدِ

٩ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٥٠/٢٣٥.

۱۰ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۲۰ / ۵۱.

<sup>(</sup>١) في البحار ١٢: ٣٦/٤٤ لا يرى شيئاً، ثمّ وقع في ظُلمةٍ لم يرّما فوقه وما تحته، ففزع فألنى اللحم، فأتبعته النسُور منقضّات. ١١ ـ الأمالي ٢: ٢٨٠.

سورة إبراهيم (١٤) ........................ ٣١٩

### ٱلْقَهَّارِ [ ٤٨ ]

1/0۷۸۹ محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَيْر، عن سليمان بن جعفر، عن هِ عَفر، عن على عن عَفر، عن على عن أبي جعفر، عن أبي جعفر، على الله عن أرارة، عن أبي جعفر، على الله المائر الله عن أرارة، عن أبي جعفر، على الله المائر سأله الأبْرَش الكَلْبيّ عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ يَوْمَ تُبَدُّلُ الله عَنْ وَالله عَنْ وَجلّ: ﴿ يَوْمَ تُبَدُّلُ الله عَنْ وَالله وَلِلله وَالله وَلّه وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَاله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله

فقال الأبرش: فقلت: إنّ الناس يومئذٍ لفي شُغلٍ عن الأكل! فقال أبو جعفر(عبدالسلام): «هم في النــار لا يشتغِلون عن أكل الضَّريع وشُرب الحَميم وهم في العَذاب، فكيف يشتغِلون عنه في الحساب؟٩.

٢/٥٧٩٠ ـ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن أبي عبدالله، عن أبيه، عن القاسم بن عُروة، عن عبدالله بن بُكير، عن زُرارة، قال: سألتُ أبا عبدالله (١) (عبدالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ يَوْمَ تُبَدَّلُ ٱلْأَرْضُ غَيْرَ الله عزّ وجلّ: ﴿ يَوْمَ تُبَدَّلُ ٱلْأَرْضُ غَيْرَ الله عز وجلّ: ﴿ يَوْمَ تُبَدَّلُ ٱلْأَرْضُ غَيْرَ الله عز وجلّ: ﴿ يَوْمَ تُبَدِّلُ الله عَنْ وَلَى الله عز وجلّ: ﴿ يَهْ مُ عَنْ الله عَنْ وَلَى الله عَنْ وَلَى الله عنه الناس حتّى يَفْرُغوا من الحِساب».

فقال له قائل: إنهم لفي شُغلٍ يومئذٍ عن الأكل والشّرب! فقال: «إنّ الله عزّ وجلّ خلق ابن آدم أَجْوَف، ولابُدَّ له من الطّعام والشّراب، أهُم أَشَدُّ شُغْلاً يَومَئِذٍ أم مَنْ في النار وقد استَغائوا؟ والله عزّ وجلّ يقول: ﴿ وَإِن يَسْتَغِيثُواْ يُعَاثُواْ بِمَاءٍ كَالْمُهُل يَشْوى ٱلْوُجُوهَ بِنْسَ ٱلشّرَابُ ﴾ (٢٠٠٠).

٣/٥٧٩١ وعنه: عدّةً من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن الحسن بن محبوب، عن أبي حمزة ثابت بن دينار الثَّماليّ، وأبو مَنصور، عن أبي الرَّبيع، قال سأل نافع أبا جعفر (عبدالله) فقال: أخيرني عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ يَوْمَ تُبَدَّلُ ٱلْأَرْضُ غَيْرَ ٱلْارْضِ وَٱلسَّمَا وَالْكُ الْيَ أَرْضِ تُبدَّلُ يَومَيْذٍ؟ فقال أبو جعفر (عبدالسلام): «أرض تبقى خُبزة يأكلون منها حتّى بَفْرُغ الله عزّ وجلّ من الحساب،

فقال نافع: إنّهم عن الأكل لمَشغولون؟ فقال أبو جعفر (عد الله): وأهم يَومئِذٍ أَشغَلُ، أم إذهم في النار؟، فقال نافع: بل إذ هم في النار. قال: هوالله ما شَغَلَهم إذدَعوا بالطَّعام فأطَعِموا الرَّقُوم، ودَعَوْا بالنَّراب فَسُقُوا الحَميم». فقال: صدَقَّت، يا بنَ رَسول الله. م

2/0۷۹۲ - ابن بابویه، قال: حدّثنا عليّ بن أحمد بن محمّد (رسود منه، قال: حدّثنا حمزة بن القاسم العلويّ، قال: حدّثنا علي بن الجُنَيْد البرّاز، قال: حدّثنا إبراهيم بن موسى الفّرّاء، قال: حدّثنا محمّد بن تُور، عن مَعْمَر، عن يحيى بن أبي كَثِير، عن عبدالله بن مُرّة، عن ثوْبان: أنّ يهودياً جاء إلى النبي (صلّى المعبداله) فقال له: يا

سورة إبراهيم آية ـ ٤٨ ـ

۱ ـ الكاني ۲: ۲۸۲/۱.

۲ ـ الكافي ٦: ٢٨٦/٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أبا جعفر.

<sup>(</sup>٢) الكيف ١٨: ٢٩.

٣ ـ الكافي ٨: ٩٣/١٢٠.

٤ ـ علل الشرائع: ٩٦/٥.

محمّد، أسألُك فتُخبِرُني فيه. فرفسه تَوبان بِرجلِه، وقال له: قل يا رسولَ الله. فقال: لا أدعوه إلا بما سمّاه أهلُه، قال: أرأيتَ قولَ الله عزّ وجلَ: ﴿ يَوْمَ تُبَدَّلُ ٱلْأَرْضُ غَيْرَ ٱلْأَرْضِ وَٱلسَّمَـٰوَاتُ﴾ أين الناسُ يوَمئِذٍ؟ قال: «في الظُلْمَةِ دونَ الْمَحْشَرِ».

قال: فما أوّل ما يأكُل أهلُ الجَّنةِ إذا دخَلوها؟ قال: «كَبِدَ الحُوت». قال: فما شَرابهم على أثر ذلك؟ قال: «السَّلْسَبِل» قال: صدَقْتَ، يا محمّد.

الصفّار، عن محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن محمّد بن الوليد (رغياة عنه)، قال: حدّثنا محمّد بن الصفّار، عن محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن محمّد بن عبدالله بن هِلال، عن العَلاء بن رَزين، عن محمّد بن مسلم، فال: سمِعتُ أبا جعفر اعبدالله) بقول: ولقد خلّق الله عزّ وجلّ في الأرض منذ خلّقها سَبْعة عالمين ليس هم من وُلد آدم، خلّق الله عزّ وجلّ آدَم أبا هذا من وُلد آدم، خلّق الله عزّ وجلّ آدَم أبا هذا البشر، وخلّق ذُرِيَّته منه، ولا والله ما خلّت الجنّة من أرواح المؤمنين منذ خلقها، ولا خلّت النار من أرواح الكفّار والعُصاةِ منذ خلقها عزّ وجلّ العلكم ترون إذا كان يوم القبامة وصيّر الله أبدان أهل الجنة مع أرواجهم في البخة، وسير أبدان أهل البخنة مع أرواجهم في اللبنة، ويعظمونه ويُوحدونه ويُوحدونه ويُعظمونه، ويخلّق لهم أرضاً ويُعظمونه! بلى والله، ليخلّقن الله خلفاً من غير فحُولة ولا إناث، يَعْبُدونه ويُوحدونه ويُعظمونه، ويَخلّق لهم أرضاً تحمِلُهم، وسَماء تُظلّهم، أليس الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ يَوْمَ تُبَدّلُ ٱلأَرْضُ غَيْرَ ٱلْأَرْضِ وَٱلسَّمَاوَاتُ ﴾، وقال تحمِلُهم، وسَماء تُظلّهم، أليس الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ يَوْمَ تُبَدّلُ ٱلأَرْضُ غَيْرَ ٱلأَرْضُ عَيْرَ الْأَرْضِ وَٱلسَّمَاوَاتُ ﴾، وقال الله عزّ وجلَ قَلْ إلى الله عن وجلً بقول: ﴿ يَوْمَ تُبَدّلُ ٱلأَرْضُ غَيْرَ ٱلْأَرْضُ وَالسَّمَاوَاتُ ﴾ ، وقال الله عزّ وجلَ قَلْ الله عن وجلَ بيه عن الله عن وجلَ الله عن وجلَ الله عن يَسْ خَلْقٍ جَدِيدٍ ﴾ (١٠) .

مُحرف الله مُحرف الله المُحرف الله عن إبراهيم، فال: حدّثني أبي، عن الحسن بن محبوب، عن محمّد بن النُّعمان الأخوّل، عن سكام بن المُسْتَنير، عن تُويْر بن أبي فاخِتة، على علي بن الحسين (عبهما الله المُحدث بي يَصِفُ فيه المَحْشَر، قال: (هُو تُبَدَّلُ الْأَرْضُ غَيْرَ الْأَرْضِ ) بعني بأرض لم تُكسِب عليها الذُّنوب، بارزةٍ لبس عليها جِبال ولا تَبات، كما دَحاها أوَّلَ مَرَّةٍ».

٧/٥٧٩٥ - المُفيد في (إرشاده) قال: أخبرني الشريف أبو محمّد الحسن بن محمّد، قال: حدّ ثني جدّي، قال: حدّ ثني الزُّبير بن أبي بكر، قال حدّ ثني عبدالرحمن بن عبيدالله الزُّهْري، قال: حجّ هِشام بن عبدالملك، فدخل المسجد الحرام مُتَكِئاً على يَدِ سالمٍ مَوْلاه، ومحمّد بن عليّ بن الحسين (عبهماسلام) جالِسٌ في المَسْجِد، فقال له سالِم مَوْلاه: يا أميرَ المؤمنين، هذا محمّد بن عليّ بن الحسين. قال هِشام: المَفتون به أهل العراق؟ قال: نعم. فقال: المحب إليه، فقل له، يقول لك أمير المؤمنين: ما الذي يأكُلُ الناس ويَشرَبون إلى أن يُفْصَلَ بينهم يوم القيامة؟ فقال أبو جعفر (عده السلام): ويُحشر الناس على مِثْلِ قُرْصِ نقيّ، فيها أنهارٌ متفجّرة، يأكُلُون ويَشربون حتّى يُمُوّعُ من أبو جعفر (عده السلام): ويُحشر الناس على مِثْلِ قُرْصِ نقيّ، فيها أنهارٌ متفجّرة، يأكُلُون ويَشربون حتّى يُمُوّعُ من

٥ ـ الخصال: ٤٥/٣٥٨.

<sup>(</sup>۱) سورة ق ۵۰: ۱۵.

٦ ـ تفسير القمي ٢: ٢٥٢.

٧ - الإرشاد: ٢٦٤.

الحسابه.

قال: فرأى هِشام أنّه قد ظَفِرَ به، فقال: الله أكبر، إذهَبْ إليه فَقُلْ له: يفول لك ما أَشْغَلهم عن الأكل وِالشّرب يومئذٍ؟! فقال له أبو جعفر (طبه السلام): هم في النار أَشْغَل، ولم يَشْتَغِلُوا عن أن (١) قالوا: ﴿ أَفِيضُواْ عَلَيْنَا مِنَ ٱلْمَآءِ أُو مِمَّا رَزَقَكُمْ آلله ﴾ (١)، فسكت هِشام لا يُرجِع كلاماً.

الطَّبَرُسيّ في (الإحتجاج): عن عبدالرحمن بن عبيدالله الزُّهريّ، قال: حجّ هِشام بن عبدالملك، وذكر الحديث بعينه (۳).

٨/٥٧٩٦ ـ العيّاشي: عن تُوير بن أبي فاختة، عن علي بن الحسين (عبدالله). قال: ﴿ تُبدُّلُ ٱلْأَرْضُ غَيْرَ ٱلْأَرْضِ﴾ يعني بأرضٍ لم تُكتّسَبُ عليها الذُنوب، بارِزَةٍ ليست عليها جبالٌ ولانَباتٌ، كما دحّاها أوّل مرَّة».

٩/٥٧٩٧ ـ عن زُرارة، قال: سألت أبا عبدالله (١) وعبد عن قول الله: ﴿ يَوْمَ تُبَدَّلُ ٱلْأَرْضُ غَيْرَ ٱلْأَرْضِ ﴾ . قال: «تُبَدَّل خُبزَةً نقيَةً، يأكُلُ الناس منها حتى يُفْرَغَ من الحِساب، قال الله ﴿ وَمَا جَعَلْنَاهُمْ جَسَداً لَا يَأْكُلُونَ الطَّعَامَ ﴾ (٢).

١٠/٥٧٩٨ ـ عن محمّد، عن محمّد بن هاشم، عمّن أخبره، عن أبي جعفر اطبى الله، قال: قال له الأبرش الكَلْبِيّ: بلغني أنّك قلت في قول الله: ﴿ يَوْمَ تُبَدِّلُ ٱلْأَرْضُ غَيْرَ ٱلْأَرْضِ ﴾ أنّها تُبدَّل خُبزةً؟

فقال أبو جعفر (عد عسلام): اصدقوا، تُبدَّلُ الأرضُ خُبْرَةُ نفيَةً في المَوْقِف، يأكلون منها، فضَحِك الأبرَش، وقال: أما لَهُم شُغلٌ بِما هُم فيه عن أكْلِ الخُبْرِ؟ فقال: ووَيُخلُك، في أيّ المَنْزِلَتين هم أَشَدَ شُغلاً وأَسْوَءُ حالاً، إذ هم في المَوقف، أو في الناريُعذَّ بونه؟ فقال: لا، في النار فقال: ﴿ وَبحل وَإِنَ الله يقول: ﴿ لَأَ كِلُونَ مِن شَجَرٍ مِّن زَقُومٍ فِي الناريُونَ مِنْهَا آلْبُطُونَ \* فَشَارِبُونَ عَلَيْهِ مِنَ آلْحَرِيم \* فَشَارِبُونَ شُرْبَ آلْهِيم ﴾ (١)، قال: فسكت.

11/0۷۹۹ ـ وفي خبرٍ آخر عنه «مله السلام» قال: «وهم في النار لا يُشغّلونُ عن أكل الضّرِيع وشُرب الحَمِيم وهم في العَذاب، فكيف يشتَغِلون عنه في الحِساب؟».

<sup>(</sup>١) في المصدر: يُشْغَلُوا إلى أن.

<sup>(</sup>٢) الأعراف ٧: ٥٠.

<sup>(</sup>٣) الإحتجاج ٢: ٣٢٣.

٨ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٣٦/٥٣.

٩ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٥٣/٢٣٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أيا جعفر،

<sup>(</sup>٢) الأنياء ٢١: ٨

١٠ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٥٤/٢٣٧.

<sup>(</sup>١) الواقعة ٥٦: ٥٢ ـ ٥٥.

۱۱ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۳۷/۵۵.

١٢/٥٨٠٠ عن عبدالله بن سِنان، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ يَوْمَ تُبَدُّلُ ٱلْأَرْضُ غَيْرَ ٱلْأَرْضِ ﴾ قال: «تُبدُّلُ خُبرْةُ نقيّةٌ، يأكُلُ الناسُ منها حتّى يُفْرَغَ من الحساب».

فقال له قائل: إنّهم يَوْمَئِذٍ في شُغل عن الأكل والشّرب؟! فقال له: هابنُ آدم خُلق أَجْوَف، لا بُدَّ له من الطّعام والشّراب، أهُم أشّدَ شُغلاً، أم وهم في النار وقد استَغاثوا؟ فقال: ﴿ وَإِنْ يَسْتَغِيثُواْ يُغَاثُواْ بِمَآءٍ كَالْمُهْلِ ﴾ (١٠؟».

خلقها سبعة عالمين ليس هم من وُلد آدم، خلقهم من أديم الأرض، فأسكنوها واحداً بعد واحد مع عالمه، ثمّ خلقها سبعة عالمين ليس هم من وُلد آدم، خلقهم من أديم الأرض، فأسكنوها واحداً بعد واحد مع عالمه، ثمّ خلق الله آدم أبا هذا البشر، وخلق ذُرِيَّته منه، ولا والله ما خَلَتِ الجَنّةُ من أرواحِ المؤمنين منذ خلقها الله، ولا خَلَتِ النارُ من أرواح الكافرين منذ خلقها الله. لعلكم ترون أنه إذاكان يومُ القيامة، وصيَّر الله أبدانَ أهلِ الجَنَّةِ مع أرواحِهم في النار، أنَ الله تبارك وتعالى لا يُعبَد في بلاده، ولا يَخلُق خَلقاً في الجنّة، وصبَّر أبدانَ أهلِ النارِ مع أرواحِهم في النار، أنَ الله تبارك وتعالى لا يُعبَد في بلاده، ولا يَخلُق خَلق لهم يَعبُدونه ويوحَدونه ويعظمونه، ويخلُق لهم يُعبُدونه ويُوجِدونه! بلى والله، ليخلُقنَّ خَلْقاً من غير فحولة ولا إناث، يعبُدونه ويوحَدونه ويعظمونه، ويخلُق لهم أرضاً تحمِلُهم وسَماء تُظلَهم، أليس الله يقول: ﴿ يَوْمَ تُبَدِّلُ ٱلْأَرْضُ غَيْرَ ٱلأَرْضِ وَٱلسَّمَا وَاتُ ﴾ وقال الله: أرضاً تحمِلُهم وسَماء تُظلَهم، أليس الله يقول: ﴿ يَوْمَ تُبَدِّلُ ٱلْأَرْضُ غَيْرَ ٱلأَرْضِ وَٱلسَّمَا وَاتُهُ هُو وَال الله: ﴿ أَنْ عَبْدُ اللهُ اللهُ عَلَى لَبْسٍ مِنْ خَلْقٍ جَدِيدٍ ﴾ (١٠) .

١٤/٥٨٠٢ ـ قال عليّ بن إبراهيم: قوله: ﴿ يَوْمَ تُبَدَّلُ ٱلْأَرْضُ غَيْرَ ٱلْأَرْضِ ﴾ قال: تُبدَّلُ خُبْزَةُ بيضاء نقيّةً في المَوقِف، يأكُل منها المؤمنوذ.



قوله تعالى:

### وَ تَرَى آلْمُجْرِمِينُ يَوْمَيُنْ مُتَّالًا مُتَّقَرُ لِينَ فِي آلْأَصْفَادِ -إلى قوله تعالى - وَلِيَذَّكَرَ أُولُواْ آلْأَلْبَابِ [ 59 - 07]

١/٥٨٠٣ ـ قال على بن إبراهيم: قوله: ﴿ وَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ يَوْمَئِذٍ مُّقَرَّنِينَ فِي ٱلْأَصْفَادِ ﴾ قال: مُقَبَّدين بعضُهم إلى بعض: ﴿ سَرَابِيلُهُم مِّن قَطِرَانِ ﴾ قال: السرابيل: القُمُص.

۱۲ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۴۳۸/۵۵.

<sup>(</sup>۱) الكهف ۱۸: ۲۹.

۱۳ ـ تفسير العيّاشي أ: ۵٧/۲۳۸.

<sup>(</sup>١) سورة ق ٥٠: ١٥.

۱٤ . تفسير القمى ١: ٣٧٢.

سورة إيراهيم آية ـ ٤٩ ـ ٥٢ ـ ٥٠ ـ

٢/٥٨٠٤ ـ قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عبدالسلام) في قوله: ﴿ سَرَابِيلُهُم مِّن قَطِرَانِ ﴾: الوهو الصُّفْرُ الحَارُ الذائِب، انتهى حَرُّه، يقول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَتَغْشَى وَجُوهَهُمُ ٱلنَّارُ ﴾ سُرْبِلُوا ذلك الصُّفْر فنَغشى وجوهَهم النارُه.

٥٠٠٥ - وقال في قوله: ﴿ هَذَا بَلاغٌ لِلنَّاسِ ﴾: بعني محمّداً ﴿ وَلِيُنذَرُواْ بِهِ وَلِيَعْلَمُواْ أَنَّمَا هُوَ إِلَٰهٌ وَاحِدٌ وَلِيَنذَرُواْ بِهِ وَلِيَعْلَمُواْ أَنَّمَا هُوَ إِلَٰهٌ وَاحِدٌ وَلِيَذَ كُرَ أُولُواْ آلْأَلْبَابِ ﴾ أي أولو العقول.



٢ ـ تفسير القمي ١: ٢٧٢.

٣ ـ تفسير القمي ١: ٣٧٢.

#### المُسْتَدرك

### (شُورةً إبرهيم)

قوله تعالى:

#### ذَلِكَ لِمَنْ خَافَ مَقَامِي وَخَافَ وَعِيدِ [18]

١ ـ تُحَفَّ العُقول: عن الإمام على بن الحسين (على السلام) أنّه قال ـ في حديث طويل ـ : «فخافوا الله أيّها المؤمنون من البّيات خَوْفَ أهلِ التَّقوى، فإنَّ الله يقول: ﴿ ذَلِكَ لِمَنْ خَافَ مَقَامِى وَخَافَ وَعِيدٍ ﴾ فاحذَروا زَهْرَة الحَياةِ الدُّنيا وغُرورها وشُرورَها، وتَذَكّروا ضَرَرَ عاقِبَةِ المَيْلِ إليها، فإنَّ زِينَتَها فِننةٌ، وحُبُّها خطيئةٌ».





.

.

# سورة الحِجْر

#### فضلها

١/٥٨٠٦ ـ خواصُّ القُرآن: رُوي عن النبيّ (من الدعيه والد) أنّه قال: «مَن قرأ هذه السورة أعطِيّ من الحسنات بعدَدِ المُهاجِرين والأنصار، ومن كتبَها بزَعْفَران وسَقاها امزأة قَليلة اللّبن كَثُرَ لبنُها، ومَن كتبها وجعلها في عَضْدِه، وهو يبيع ويَشْتَري، كثُرَ ببعُه وشِراؤه، ويُحِبُّ الناسُ معاملتَه، وكَثُرَ رِزقُه بإذن الله تعالى مادامت عليه».

٢/٥٨٠٧ ـ وقال الصادق رعب السلام: «من كتبها بزَعْفَرَان وسقاها امرأةٌ قلبلة اللبن كَثُر لبنُها، ومن كتبها وجعلها في خَزِينَتِه أو جَيْبِه، وغدا وخرَج وهي في صُحْبَتهِ فإنَّه تَكُنُّ كَشْبُه، ولا يعَدْلِ أحدٌ عنه بما يكون عنده ممّا يبيع ويشتري، وتُحِبّ الناسُ معاملتَه».

مرزخت تنصيبزر طويرسوي

فوله تعالى:

### بِسْمِ ٱللهِ ٱلرَّحْمٰنِ ٱلرَّحِيمِ الر تِلْكَ ءَايَاتُ ٱلْكِتَابِ وَقُرْءَانٍ مُّبِينٍ \* رُّبَمَا يَوَدُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْ كَانُواْ مُسْلِمِين -إلى فوله نعالى - يَعلَمُونَ [٣٠١]

معنى ﴿الَّرِ﴾ قد تَقَدُم (١).

٢/٥٨٠٩ مسعد بن عبدالله، قال: حدّثنا محمّد بن الحسين بن أبي الخطاب، عن محمّد بن سِنان، عن عمّار ابن مَروان، عن المُنخَل بن جميل، عن جابر بن يزيد، قال: قال أبو عبدالله (١) عبدالله): وقال أمير المؤمنين وعبدالله في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ رُبَمًا يَوَدُّ آلَٰذِينَ كَفَرُواْ لَوْكَانُواْ مُسْلِمِينَ ﴾ قال: هو إذا خرَجتُ أنا وشيعتي، وخرَج عُبْمهان وشيعته، ونفرَج عُبْمهان وشيعته، ونفرَج عُبْمهان وشيعته، ونفرَة الذين كفروا لوكانوا مسلمين».

٣/٥٨١٠ ـ وعنه، قال: حدّثنا الحسن بن عليّ بن النّعمان، عن أبيه، عن عبدالله بن مُسْكان، عن كامل التمّار، قال: وقال أبو عبدالله (عبدالله) في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ رُبّما يَوَدَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لوكَانُوا مُسَلّمِين ﴾ بقتح السين

سورة الحجر آية ـ ٢٠١.

<sup>(</sup>١) تقدّم في الحديث (١ و٢) من تفسير الآيات (١ ـ ٢) من سورة يونس، والحديث (١) من تفسير الآيات (١ ـ ٦) من سورة هود.

١ ـ تفسير القمي ١: ٣٧٣.

۲ ـ مختصر بصائر الدرجات: ۱۸ ـ

<sup>(</sup>١) في المصدر: أبو جعفر.

٣ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٧١.

٣٣٢ ..... البرهان في تفسير القرآن

مثفّلة اللام، هكذا قرأها.

ا ٤/٥٨١ ـ الإمام العسكري وعبد المدي، قال: «قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱتَّقُواْ يَوْما لَلَا تَجْزِى نَفْسُ عَن نَفْسٍ شَيْئاً ﴾ (١) لا تَدفَع عنها عذاباً قد استحقَّته عند النَّزْع ﴿ وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَاعَةٌ ﴾ (١) يشفع لها بتأخير الموت عنها ﴿ ولَا يُؤْخَذُ مِنْهَا عَدْلٌ ﴾ (٣) لا يُقبَل منها فِداءً مكانه، يُمات ويتزك هو فِداء (١).

قال الصادق (مداسم): وهذا اليوم يوم الموت، فإنّ الشفاعة والفداء لا يُغني عنه، فأمّا في القيامة، فإنّا وأهلنا نجزي عن شبعينا كلّ جَزاء، لَيكوننَ على الأعراف - بين الجنّة والنار - محمّد، وعليّ، وقاطمة، والحسن، والحسين اعبم السلم، والطيّبون من آلِهِم، فنرى بعض شبعتنا في تلك الغرّصات، ممّن كان مُقَصِّراً، في بعض شدائيهم، ثمّ شدائيهما، فبنعين عليهم خيار شبعتنا، كسّلمان، والمعقداد، وأبي ذرّ، وعمّار، ونُظرائهم في العَصْر الذي يَليهم، ثمّ في كلّ عصر إلى يوم النيامة، فبنقضون عليهم كالبُرّاة والصُّقور، ويتناولونهم كما تتناول البُرّاة والصُّقور صَيْدَها، في كلّ عصر إلى الجنّة زَفًا. وإنّا لنّبعث على آخرين مِن مُحبّينا من خيار شيعتنا كالحمّام، فيلتقطونهم مِن العَرَصات كما فيزفونهم إلى الجنّة زَفًا. وإنّا لنّبعث على آخرين مِن مُحبّينا من خيار شيعتنا كالحمّام، فيلتقطونهم مِن العَرَصات كما كالتيقط الطيرالحبّ، ويتنقلونهم إلى الجنان بحَصْرَينا. وسَيُوتى بالواحد من مُقَصَّري شيعِينا في أعماله، بعد أن قد حاز الولاية والتقيّة وحُقوق إخوانه، وبُوقف بإزائه ما بين مائة وأكثر من ذلك، إلى مائة ألف من التُصَاب، فيقال له: هؤلاء -فداؤك من النار فيدخل هؤلاء المؤمنون الجنّة، وأولئك النُصّاب النار، وذلك ما قال الله عزّ وجلّ: ﴿ رُبّها هؤلاء -فداؤك من النار فيدخل هؤلاء المؤمنون الجنّة، وأولئك النُصّاب النار، وذلك ما قال الله عزّ وجلّ: ﴿ رُبّها مَن النّارة.

٥/٥٨١٢ مالعيّاشي: عن عبدالله بن عَطاء المُمكّي، قال: سألتُ أبا جعفر (مندالسلام) عن قول الله: ﴿ رُبَّمَا يَوَدُّ آلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْ كَانُواْ مُسْلِمِينَ﴾.

قال: «ينادي منادٍ يوُم الفيامة يُسمِع الخَلائق: أنَّه لا يُدخُل الجنَّة إلا مُسلم. ثَمَّ يوَدُّ سائر الخَلق أنّهم كانوا مُسلمين».

٦/٥٨١٣ ـ وبهذا الإسناد عن أبي عبدالله (عله السلام): وفَتُمَّ يودٌ الخلق أنَّهم كانوا مُسلمين».

فوله تعالى:

### وَمَا أَهْلَكْنَا مِن قَرْيَةٍ إِلَّا وَلَهَا كِتَابٌ مَّعْلُومٌ - إلى نوله تعالى - وَمَا كَانُواْ

٤ - التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (عبه السلام): ٢٤١.

<sup>(</sup>١ ـ ٢) البقرة ٢: ١٨.

<sup>(</sup>٤) «فداء» ليس في المصدر.

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٣٩/١.

٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢/٢٣٩.

### إذاً مُّنظَرِينَ [١٠٤]

1/0011 وقال على بن إبراهيم: قوله: ﴿ وَمَا أَهْلَكُنَا مِن قَرْيَةٍ إِلَّا وَلَهَاكِتَابٌ مَعْلُومٌ ﴾ أي أجَلِّ مكتوبٌ. ثمّ حكى قول قُريش لرسول الله رسفر الله والله: ﴿ وَمَا أَلَيْهَا اللَّذِي نُوِّلَ عَلَيْهِ اللَّهِ كُوْ إِنَّكَ لَمَجْنُونٌ ﴿ لَوْ مَا تَأْتِينَا بِالْمَلائِكَةِ إِلَّا عَلَيْهِ اللَّهِ كُوْ إِنَّكَ لَمَجْنُونٌ ﴿ لَوْ مَا تَأْتِينَا بِالْمَلائِكَةَ إِلَّا بِالْمَلائِكَةَ اللَّهِ عَزَ وَجَلَ عليهم، فقال: ﴿ مَا نُنَوِّلُ الْمَلائِكَةَ إِلَّا بِالْمَكْوَا وَمَلَكُوا. وَمَا كَانُوا إِذَا مُنظرينَ ﴾ قال: لو أنزلنا الملائكة لم يُنظروا وهَلَكوا.

قوله تعالى:

### وَلَوْ فَتَحْنَا عَلَيْهِم بَاباً -إلى نوله نعالى ـ شِهَابٌ مُّبِينٌ [ ١٤ - ١٨ ]

١/٥٨١٥ على بن إبراهيم قال: ﴿ وَلَوْ فَتَحْنَا﴾ أيضاً ﴿ عَلَيْهِم بَاباً مِّنَ ٱلسَّمَاءِ فَظَلُواْ فِيهِ يَعْرُجُونَ \* لَقَالُواْ إِنَّمَا سُكِّرَتْ أَبْصَارُنَا بَلْ نَحْنُ قَوْمٌ مَسْحُورُونَ \* وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِي ٱلسَّمَاءِ بُرُوجاً ﴾ قال: مَنازِلَ الشَّمسِ والقَمَر. ﴿ وَزَيِّنَاهَا لِلنَّاظِرِينَ ﴾ بالكواكب.

ورواه الطُّبَرُسيِّ عن أبي عبدالله (عليهالسلام) (١١).

﴿ وَحَفِظْنَاهَا مِن كُلِّ شَيْطَانٍ رَّجِيمٍ ﴾ معنى الرَّجيم تقدّم حديثه في سورة آل عِمران، في قوله تعالى: ﴿ وَإِنِّيَ أُعِيدُهَا بِكَ وَذُرِّيَّتَهَا مِنَ ٱلشَّيْطَانِ ٱلرَّجِيمِ ﴾ ".

٢/٥٨١٦ على بن إبراهيم: ﴿ إِلَّا مَنِ ٱسْتَرَقُّ ٱلسَّعْعَ فَأَتْبَعَهُ شِهَابٌ مُبِينٌ ﴾ قال: لم تَزَلِ الشَّياطينُ تصعَدُ إلى السَّماء وتَتَجسَس، حتى وُلِدَ النبي (مني الله عليه واله).

٣/٥٨١٧ ـ قال عليّ بن إبراهيم: ورُوي عن آمنة أُمِّ النبيّ وسن الله وآله) أنّها قالت: لمّا حمَلتُ بـرسولِ الله وسن الله المحمّل، ورأيتُ في نومي كأنّ آنياً أتاني، فقال لي: قد حَمَلتِ بخيرِ الأنام. ثمّ وضعتُه يتّقي الأرض بيدَيه ورُكبتَيه، ورفّع رأسه إلى السّماء، وخرّج منّي نُور،

سورة الحجر آية ـ ٤ ـ ٨ ـ

١ ـ تفسير القمى ١: ٣٧٣.

سورة الحجر آية ـ 18 ـ ١٨ .

١ ـ تفسير القمي ١: ٢٧٣.

- (١) مجمع البيان ٢: ٥٠٩. وفيه: بالكواكب النيّرة.

٢ ـ تفسير القمي ١: ٣٧٣.

٣ ـ تفسير القمى ١: ٣٧٣.

٣٢١ ..... البرهان في تفسير القرآن

أضاء ما بين السَّماء والأرض.

ورُمِيَتِ الشَّياطينُ بالنجوم، وحُجِبوا من السَّماء، ورأتْ قُريش الشَّهُبَ تتحرّك وتزول وتسيرفي السماء قَفَرْعوا، وقالوا: هذا قيام الساعة. واجتمعوا إلى الوليد بن المُغيرة، وكان شيخاً كبيراً مُجرِّباً، فسألوه عن ذلك، فقال: أنظروا إلى هذه النجوم التي تهنَّدون بها في ظُلُماتِ البَرِّ والبَحر، فإن كانت قد زالت فهي الساعة، وإن كانت ثابتة فهو لأمرٍ قد حدَث.

وكان بمكة رجل يهودي يقال له: يُوسُف، فلمّا رأى النجوم تنحرّك وتسير في السّماء، خرّج إلى نادي قُريش وقّال: يا معشر قُريش، هل وُلد الليلة فيكم مولود؟ فقالوا: لا، فقال: أخطأتم والتوراة، قد وُلِدَ في هذه الليلة آخِرُ الأنبياء وأفضَلُهم، وهو الذي نجِده في كُنبنا، أنّه إذا وُلِدَ ذلك النبيّ رُجِمَت الشياطين، وحُجِبوا من السَّماء. فرجَع كُلُ واحدٍ إلى منزله يسأل أهله، فقالوا: قد وُلِدَ لعبد الله بن عبدالمطلب ابن. فقال البهودي: اعرضوه عليّ. فمشّوا معه إلى باب آمنة، فقالوا لها: أخْرِجي ابنك يَنْظُر إليه هذا اليهودي، فأخْرَجَنْهُ في قِماطه، فنظر في عينيه، وكشف طن كَنِفِه، فرأى شامة سوداء عليها شَعَرات، فسقط إلى الأرض مَغْشِبًا عليه، فضحِكوا منه، فقال: أتضحَكون، يا معشر قُريش؟ هذا نبيّ السيف، ليُبيدَنكم، وذهبت النبوّة من بني إسرائيل إلى آخر الأبد. وتفرّق الناس يتحدّثون بخبر اليهوديّ.

فلمًا رُميت الشياطين بالنجوم أنكرت ذلك، واجتمعوا إلى إبليس، فقالوا: قد مُنعنا من السماء، وقد رُمينا بالشَّهُ افقال: اطلبوا، فإن أمراً قد حدَث في الدنيا، فتفرّقوا، فرجعوا، وقالوا: لم نَرَ شيئاً. فقال إبليس: أنا لها ينفسي. فجال ما بين المَشْرِق والمَغْرب، حتى انتهى إلى الحرّم فرآه محفوفاً بالملائكة، وَجَبْرَئيل على باب الحرّم بيده حَربة، فأراد إبليس أن يدخل، فصاح به جَبْرُئيل، فقال: اخسأ يا ملعون. فجاء من قبل حِراء، فصار مثل الشَّرِ (11)، ثمّ قال: يا جَبْرِئيل حرف أسألك عنه قال وماهو؟ قال: ما هذا، وما اجتماعكم في الدنيا؟ فقال: نبيّ هذه الأمّة قد وُلِد، وهو آخِرُ الأنبياء وأفضلُهم. قال: هل لي فيه نصيب؟ قال: لا. قال: ففي أمّته؟ قال: بلى. قال: قد رُضيت.

4/٥٨١٨ - ابن بابَوَيه، قال: حدّ ثنا عليّ بن أحمد بن عبدالله بن أحمد بن أبي عبدالله البَرْقيّ، قال: حدّ ثني أبي، عن جدّه أحمد بن أبي عبدالله، عن أحمد بن محمّد بن أبي نَصْر البَرْنَطيّ، عن أبان بن عُثمان، عن أبي عبدالله الصادق وعبدالله الله: وكان إبليس النه أن يختّرق السماوات السبع، فلمّا وُلِد عبسى (عبدالله)، حُجِب عن ثلاث سماوات، وكان يخترق أربع سماوات، فلمّا وُلِد رسول الله ومنها عبدرته، حُجِب عن السّبع كلّها، ورُميت ثلاث سماوات، وقالت قُريش: هذا قيام الساعة، كنّا نسمت أهلَ الكتّب يذكُرونه. وقال عمرو بن أميّة، وكان من أرجَح بها، ويُعرَف بها أزمان الشِناء والصّبف، فإن كان رُمِيّ بها،

 <sup>(</sup>١) الصّر: طائرٌ كالعُصْفُور أصفر. «أقرب الموارد ـ صرر ـ ١: ٣٤٣» وفي الحديث الآتي: ثمّ صار مثل الصّر، وهو العُصْفُور.
 ١/٢٣٥ الأمالي: ١/٢٣٥.

<sup>(</sup>١) الزُّجر: العِيافَةُ، وهو ضربٌ من التُّكَهُّن. ﴿لَمَانَ العربِ ـ رَجر \_ ٤: ٢١٩٪.

سورة الجبجر (١٥) ........................ ٢٣٥

فهو هَلاك كلُّ شيءٍ، وإن كانت تُبتت وَرُمِيَ بغيرها، فهو أمرٌ حدّث.

وأصبحت الأصنام كلَّها صبيحة مولد النبي ليس منها صنّم إلا وهو مُنْكَبُّ على وجهه، وارتجس "في تلك الليلة إيوان كِسرى، وسقطت منه أربعة عشر شُرفة، وغاضّت بُحيرة ساوة، وفاض وادي السماوة، وخمّدت نيران فارس، ولم تَحمُد قبل ذلك بألف عام، ورأى المُوبَذَان " في تلك الليلة في المنام إبلاً صِعاباً تقود خيلاً عِراباً، وقد قطعت دِجلة وانتَشَرت " في بلادهم، وانقصم طاق الملك كِسرى من وسَطِه، وانخرَقتْ عليه دِجلة العوراء (٥٠) وانتشر في تلك الليلة نُورٌ من قبَل الحِجاز، ثمّ استطار حتى بلغ المَشْرِق، ولم يَبْق سرير لِمَلِكِ من مُلوك الدنبا إلا أصبح منكوساً، والمَلِك مُخرَساً لا يتكلم يَومه ذلك، وانتُزع عِلم الكَهنة، وبطل سِحرُ السَّحَرة، ولم تَبْق كاهنة في العرب إلا حُجِبَت عن صاحبها، وعَظُمت قُريش في العرب، سُمّوا آل الله عزّ وجلّ - قال أبو عبدالله الصادق (عليه الديم) - إنّما سمّوا آل الله عزّ وجلً لأنّهم في بيت الله الحرام.

وقالت آمنة: إنّ ابني ـ والله ـ سقط فاتقى الأرض بيده، ثمّ رفع رأسه إلى السماء فنظر إليها، ثمّ خرج منّي نُورٌ أضاء له كلّ شيءٍ، وسَمِعتُ في الضوء قائلاً بقول: إنّكِ فد وَلَدتِ سيّد الناس، فسَمّيه محمّداً. وأتى به عبدالمطّلب لينظر إليه، وقد بَلغَه ما قالت أمّه، فأخذه ووضّعه في حِجره، ثمّ قال:

> ني هــذا الغــلام الطــيّب الأردانِ مانِ وفـاقَ شأنُـه جـميعَ الشــانِ <sup>(١)</sup>

الحــــمد لله الذي أعطـــاني قد ساد في المَهْدِ على الغِلْمانِ

ثمّ عوّده بأركان الكعبة، وقال فيه أشعاراً».

قال: وصاح إبليس السامة في أبالسنه في أبالسنه في أبالسنه والله وقالوا: ما الذي أفزَعك ياسيّدنا؟ فقال لهم: ويلكم لقد أنكرت السماوات والأرض منذ الليلة القد حدّث في الأرض حدّث عظيم ما حدّث مثله منذُرفع (٢ عيسى بن مريم فاخرجوا وانظروا ما هذا الحدّث الذي قد حدّث فافترقوا لائم الجتمعوا إليه افقالوا: ما وجدنا شيئاً. فقال إبليس السامة أنا لهذا الأمر ، ثم انغمس في الدنيا، فجالها حتى انتهى إلى الحرّم ، فوجد الحرّم متحفوفاً (٨ بالملائِكة ، فذهب لِيد خل ، فصاحوا به فرجع ، ثم صار مثل الصّر - وهو العُصْفُور - فدخل من قِبل حِراء ، فقال له جَبْرتيل وراءك ، لعنك الله . فقال له : حرق أسألك عنه يا جَبْرتيل ، ما هذا الحدّث الذي حدّث منذ الليلة في الأرض؟ فقال له : وُلِذَ محمّد (سَل العبوراته ، فقال له : هل لي فيه نصيب؟ قال: لا، قال: ففي أمّته؟ قال: نعم قال: رضيت » .

 <sup>(</sup>٢) الرَّاجْمُن: الصُّوت الشديد، وارتَجْس البناء: رَجَفَ. انظر «المعجم الوسيط - رجس - ١: ٣٣٠».

<sup>(</sup>٣) المُوبَذَان للمجوس: كقاضي القُضاة عند المسلمين، والمُوبَذ: القاضي. «لسان العرب ـ موبذ ـ ٣: ٥١١ه».

<sup>(</sup>٤) في المصدر: وانسربت،

<sup>(</sup>٥) دِجلة العوراء: إسم لدِجلة البصرة، علمُ لها. «معجم البلدان ٢: ٢٤٢».

<sup>(</sup>٦) (وفاق ... الشأن) ليس في «س، والمصدر».

<sup>(</sup>٧) في المصدر: ولد،

<sup>(</sup>٨) في المصدر: محفوظاً.

٥/٥٨١٩ ـ العيَاشي: عن بكر بن محمّد الأزديّ، عن عمّه عبدالسلام، عن أبي عبدالله (عليه السلام) قال: «يا عبدالسلام، إحذّر الناسَ ونفسَك».

فقلت: بأبي أنت وأمّي، أمّا الناس فقد أقدِر على أن أحُذّرَهم، فأمّا نفسي فكيف؟ قال: «إنّ الخبيث المُسْتَرق السَّمع يجيئك فيَسْتَرِق، ثمّ يخرُج في صُورة آدميّ، فيقول: قال عبدالسلام». فقلت: بأبي أنت وأمّى، هذا ما لا حيلة له. قال: «هو ذلك».

قوله تعالى:

# وَ ٱلْأَرْضَ مَدَدْنَاهَا وَأَلْقَيْنَا فِيهَا رَوَاسِيَ -إلى قوله تعالى ـ وَمَن لَّسْتُمْ لَهُ بِرَازِقِينَ [ ١٩ - ٢٠]

١/٥٨٢٠ عليّ بن إبراهيم، قال: قوله: ﴿ وَٱلْأَرْضَ مَدَدْنَاهَا وَٱلْقَيْنَا فِيهَا رَوَاسِيَ ﴾ أي الجيال: ﴿ وَٱنْبَتْنَا فِيهَا مِن كُلِّ شَيْءٍ مَّوْزُونٍ \* وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيهَا مَعَايِشَ وَمَن لَسْتُمْ لَهُ بِرَازِقِينَ ﴾ قال: لكلِّ ضربٍ من الحيوان قدَّرنا شيئاً مقدَّراً.

٢/٥٨٢١ عنال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عبدالسلام) في قوله: ﴿ وَأَنْبَتْنَا فِيهَا مِن كُلِّ شَيْءٍ
 مُؤْرُونٍ ﴾: «فإنّ الله تبارك وتعالى أنبَتَ في الجبال الذّهَبُ والفِضَّةَ والجَوْهَر والصَّفْرَ والنَّحاسَ والحَديدَ والرّصاص والكُحْل والزّرْنيخ، وأشباه ذلك لا يُباع إلّا وَزناً».

مرزقتات كالميتزرون إسسادى

قوله تعالى:

# وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا عِندَنَا خَزَ آئِنُهُ وَمَا نُنَزِّ لُهُ إِلَّا بِقَدَرٍ مَّعْلُومِ [٢١]

١/٥٨٢٢ - عليّ بن إبراهيم، في قوله: ﴿ وَإِن مِن شَيْءِ إِلَّا عِندَنَا خَزَ آئِنُهُ وَمَا نُنَزِّلُهُ إِلَّا بِقَدَرٍ مَعْلُومٍ ﴾ قال: الخزانة: الماء الذي ينزِل من السّماء فيُنبِت لكلّ ضربٍ من الحيوان ما قدّر الله له من الغِذاء.

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٣٩ /٣.

سورة الحجر آية . ٢٠. ١٩.

١ ـ تفسير القمى ١: ٣٧٤.

٢ ـ تفسير القمي ١: ٣٧٤.

سورة الحجر آية . ٢١.

١ ـ تفسير القمي ١: ٣٧٥.

٢/٥٨٢٣ - ابن الفارسيّ في (الروضة): روي عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن جدّه (عليم السلام) أنّه قال: «في العَرْشِ تِمثالُ جَميعِ ما خلَق الله في البَرّ والبَحر ـ قال ـ وهذا تأويل قوله: ﴿ وَإِنْ مِن شَيْءٍ إِلّا عِندَمًا خَزَآئِنَهُ ﴾ وإنّ بين القائِمة من قوائِم العَرش، والقائِمة الثانية خَفَقَان الطّير المُشرع مَسيرة ألف عام، والعَرش يُكسى كلّ يوم . سبعين (١) لوناً من النُور، لا يستطيع أن يَنظُر إليه خَلْق من خَلْقِ الله، والأشياء كلّها في العَرْشِ كَحلْقةٍ في فَلاة.

وإنّ لله مَلَكاً يقال له: حزقائيل، له ثمانية عشر ألف جَناح، ما بين الجَناح إلى الجَناح خَمسمائة عام، فخطَر له خاطِر بأن قال: هل فوق العرش شيء ؟ فزاده الله مثلها أجنحة أخرى، فكان له ستّ وثلاثون ألف جَناح، ما بين الجَناح، إلى الجَناح خمسمائة عام، ثمّ أوحى الله إليه: أيّها المَلَك، طِرْ، فطار مقدار عشرين ألف عام ولم يَنَلُ رأسَ قائِمة من قوائِم العَرش، ثمّ ضاعف الله في الجَناح والقُوّة، وأمره أن يطير، فطار مقدار ثلاثين ألف عام، ولم يَنَلُ أيضاً، فأوحى الله إليه: أيّها الملك، لو طِرتَ إلى تَفْخِ الصُّور مع أجنِحَتِكَ وقُوِّتِك، لم تبلُغ إلى ساق العَرش. فقال المتلك: سبُحان ربّي الأعلى، فأنزل الله عزّ وجلّ: ﴿ سَبِّحِ آسْمَ رَبِّكَ آلأَعْلَى ﴾ (1) فقال النبي (سنَ العالم عليه والد): الجمّلوها في سُجودِكم ه.

عبدالله اطبه المعرمة بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن هارون بن مسلم، عن مسّعدة بن صَدَقَة، عن أبي عبدالله اطبه المعرم، قال: اكان عليّ (عبه المعرم) يقوم في المطر أوّل ما تَمطُر حتّى يبتَلَّ رأسه ولحيّته وثيابه. فقيل له: يا أميرَ المؤمنين، الكِنّ الكِنّ الكِنّ. فقال: إنّ هذا ماءٌ قريب عَهْدٍ بالعَرش. ثمّ أنشأ يُحدّث، فقال: إنّ تحت العَرشِ بَحراً فيه ماء، يُنبِت أرزاق الحيوانات، فإذا أراد الله عزّ وجلّ أن يُنبِت به لهم ما يشاء، رحمةٌ منه لهم، أوحى إليه فمطر ما شاء من سماء إلى سماء، حتى يصير إلى سماء الدنبا - فيما أظنّ افتلقيه إلى السّحَاب، والسّحاب بمنزلة الغربال، لمّ يوحي الله إلى الربح أن اطحنيه وأذيبه ذوبان الماء، ثمّ الطّلقي به إلى موضِع كذا وكذا فأمطري عليهم. فيكون كذا وكذا عُباباً (١) وغير ذلك، فتَقطُر عليهم على النحو الذي يأمرُها به، فليس من قطرةٍ تقطُر إلّا ومعها ملك، حتى يضعها موضِعها، ولم تنزلُ من السّماء قطرةً من مطر إلّا بعددٍ معدودٍ ووزنٍ معلوم، إلّا ماكان من يوم الطّوفان على عهْدٍ تُوح (عله السلام)، فإنّه نزل ماءٌ منهمِرٌ بلا وزن ولا عددٍه.

2/٥٨٢٥ ـ وعنه، قال: وحدّ ثني أبو عبدالله (عبدالله) قال: «قال لي أبي (عبدالله)، قال أمير المؤمنين (عبدالله) قال رسول الله (صنراة عبدالله) عزّ وجلّ جعّل الشّحَابِ غَرابِيلَ للمَطَر، هي تُذيب البَرّد حتّى يصيرَ ماءً لكَيْلا يَضُرُّ به شيئاً يُصيبه، والذي تَرَون فيه من البَرّد والصواعِق نِقْمَةً من الله عزّ وجلّ، يُصيب بها من يَشاء من عباده. ثمّ

٢ ـ روضة الواعظين ٤٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: ألف.

<sup>(</sup>٢) الأعلى ٧٨: ١.

۳ ـ الكافي ٨: ٢٢٦/٢٣٩.

<sup>(</sup>١) العُبابُ: المَطَورُ الكثير، «لسان العرب ـ عبب ـ ١: ٥٧٣».

٤ ـ الكافي ٨: ٢٤٠/٢٤٠.

٣٣٨ ...... البرهان في تفسير الفرآن

قال: قال رسول الله (ملّى الله عبدواله): لا تُشيروا إلى المطّر، ولا إلى الهَلال، فإنَّ الله يكره ذلك،

وروى ذلك الحِمْيَريّ في (قرب الإسناد) بإسناده، عن مَسْعَدَة بن صَدَقَة، عن أبي عبدالله (علمالسلام) (١).

٥/٥٨٢٦ - ابن بابَوَيه، قال: حدَّثنا جعفر بن محمّد بن مسرور (رحماة)، قال: حدَّثنا الحسين بن محمّد بن عامر، عن عمّه عبدالله بن عامر (١)، عن الحسن بن محبوب، عن مُقاتل بن سُليمان، قال: قال أبو عبدالله الصادق (عبدالله): «لمّا صَعِد موسى (عبدالله) الطُّور، فنادى ربّه عزّ وجلّ، قال: ربّ أرِني خَزائِنَك قال: يا موسى: إنّما خَزائِنى إذا أردتُ شيئاً أن أقولَ له: كُنْ: فيكون».

قوله تعالى:

### وَأَرْسَلْنَا ٱلرِّيَاحَ لَوَاقِحَ [ ٢٢ ]

١/٥٨٢٧ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: التي تُلَقِع الأشجار.

۲/۵۸۲۸ محمد بن بعقوب: عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن الحسن بن محمد بن عيسى، عن الحسن بن محبوب، عن عليّ بن رئاب، وهِشَام بن سالم، عن أبي بَصير، عن أبي جعفر (عبه الله) حين سأله عن الرّياح، قال: اولله عزّ ذكرُه رياحٌ رحمةٍ لواقِحٌ وغير ذلك، ينشُرها بين يَدي رحمته، منها ما يُهيجُ السَّحَابِ للمَطَر، ومنها رياحٌ تحبسُ السَّحَابَ بين السَّماءِ والأرض، ورياحٌ تعصِر السَّخابِ فتُمْطِرُه بإذن الله،

٣/٥٨٢٩ العيّاشي: عن ابن وَكيع، عن رجلٍ، عن أمير المؤمنين (عبدالله) قال: «قال رسول الله (ملّى له عبدواله): لا تَسُبّوا الريح، فإنّها بُشُر (١)، وإنّها نُذُر، وإنّها فوافِح، فإسألوا الله من خَبْرِها، وتَعَوذوا به من شَرّها».

٤/٥٨٣٠ عن أبي بَصير، عن أبي جعفو (عبدالسلام) قال: الله رِياحُ رحمةٍ لواقِحُ، ينشُرها بين يَدَي رَحْمَتِه،

<sup>(</sup>١) قرب الاسناد: ٢٥.

٥ ـ التوحيد: ١٧/١٣٣.

<sup>(</sup>١) (عن عمه عبدالله بن عامر) ليس في «ط».

سورة الحجر آية ـ ٢٢ ـ

١ ـ تفسير القمى ١: ٣٧٥.

۲ ـ الكافي ۱۸ /۹۱.

٣ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٣٩/٤.

<sup>(</sup>١) البَشُور، من الرياح: التي تُبشِّر بالمطر. جمعها بُشُر. «المعجم الوسيط . بشر . ١: ٥٥٨.

<sup>\$ -</sup> تفسير العيّاشي ٢: ٢٣٩ /٥.

قوله تعالى:

# فَأَنزَلْنَا مِنَ آلسَّمَاءِ مَآءُ فَأَسْقَيْنَا كُمُوهُ وَمَاۤ أَنتُمْ لَهُ بِخَازِنِينَ \* وإنَّا لَنَحْنُ نُحْيِي وَنُميتُ وَنَحْنُ آلْوَارِثُونَ [٢٢-٢٣]

قوله تعالى:

### وَلَقَدْ عَلِمْنَا ٱلْمُسْتَقْدِمِينَ مِنكُمْ وَلَقَدْ عَلِمْنَا ٱلْمُسْتَثْخِرِينَ [ ٢٤ ]

1/0ATY - العيّاشي: عن جابر، عن أبي جعفر (عليه السلام) قال: ﴿ وَلَقَدْ عَلِمْنَا ٱلْمُسْتَقْدِمِينَ مِنكُمْ وَلَقَدْ عَلِمْنَا ٱلْمُسْتَقْدِمِينَ مِنكُمْ وَلَقَدْ عَلِمْنَا ٱلْمُسْتَقْدِمِينَ مِنكُمْ وَلَقَدْ عَلِمْنَا ٱلْمُسْتَقْدِمِينَ هِنه الأُمّة ،

٢/٥٨٣٣ ـ الشَّيبانيَّ في (نهج البيان) قال: رُوي عن الصادق (مداسلام): وأنَّ المُسْتَقدِمين أصحابُ الحسَناتِ، والمُستأخِرين أصحابُ السَّيِّئات».

قوله تعالى:

### مرز تمية تنظيمة ترصوي سدى

### وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن صَلْصَالٍ مِّنْ حَمَاٍ مَّسْنُونٍ [ ٢٦ ]

١/٥٨٣٤ ـ عليّ بن إبراهيم: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن صَلْصَالِ ﴾ قال: الماء المُتَصَلَّصِل بالطين: ﴿ مِّنْ حَمَّاٍ مَّسْنُونِ ﴾ قال: حماً متغيّر.

سورة الحجر آية ـ ٢٢ ـ ٢٣ ـ

١ ـ تفسير القمي ١: ٣٧٥.

سورة الحجر آية ٢٤.

۱ \_ تفسير العياشي ۲: ۲۴۰٪

۲ \_ نهج البيان ۲: ۱۲۱. «مخطوط».

سورة الحجر آية . ٢٦ .

١ ـ تفسير القمى ١: ٣٧٥.

٣/٥٨٣٥ - محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن محمّد بن الحسين، عن النَّضْر بن شُعَيْب، عن عبدالغفّار الجازيّ، عن أبي عبدالله (عب المعنم) قال: وإنَّ الله عزِّ وجلّ خلّق المؤمن من طينة الجّنة، وخلق الكافر من طينة النار ـ وقال ـ إذا أراد الله عزَ وجلّ بعبدٍ خَيْراً، طبّبَ رُوحَهُ وجسّده، فلا يَسْمَعُ شيئاً من الخير إلّا عرَفه، ولا يسمّعُ شيئاً من المُنكر إلّا أنكرَه.

قال: وسمِعتُه يقول: والطّيناتُ ثلاث: طينة الأنبياء، والمؤمن من تلك الطينة، إلّا أنّ الأنبياء من صَفوتِها، هم الأصل ولهم فضلُهم، والمؤمنون الفّرُع من طينٍ لازِبٍ، كذلك لا يفرّق الله عزّ وجلّ بينهم وبين شيعتهم - وقال عطينة الناصِب من حَمّاً مسنونٍ، وأمّا المُسْتَضْعَفُون فمن تُراب، لا يتحوّل مؤمنٌ عن إيمانه، ولا ناصبٌ عن نصبه، ولله المشبئة فيهم».

٣/٥٨٣٦ العيّاشي: عن جابر، عن أبي جعفر (طبه الدلام) قال: اقال أمير المؤمنين (عبه الدم): قال الله للملائكة: ﴿ إِنِّى خَالِقٌ بَشَراً مِّن صَلْصَالٍ مِّنْ حَمَا مَسْنُونِ ﴿ فَإِذَا سَوَيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُواْ لَهُ سَاجِدِينَ ﴾ (1) قال: وكان ذلك مِن الله تَقْدِمة منه إلى الملائكة احتجاجاً منه عليهم، وما كان الله لبغير ما بقوم إلا بَعد الحُجّة عُذراً وكان ذلك مِن الله غُرفة بيمينه وكِلْنا يديه بمين (1) من الماء العَذْب القُرات، فصَلْصَلَها في كفّه فجَمَدت، ثمّ قال: منكِ أَخلُق النبيّين والمرسلين وعبادي الصالحين، الأئمة المهديّين، الدُّعاة إلى الجنّة، وأتباعهم إلى يوم القيامة ولا أبالي، ولا أسأل عمّا أفعل وهم يُسألون.

ثمّ اغترف الله غُرفةً بكفّه الأخرى من الماء الملح الأُجاج، فصَلْصَلَها في كفّه فجمَدت، ثمّ قال لها؛ منك أخلُق الجبّارين، والفراعنة، والعُتاة، وإخوان الشياطين، وأثمّة الكُفر، والدُّعاة إلى النار، وأتباعهم إلى يوم القيامة، ولا أبالي، ولا أسأل عما أفعل وهم يُسألون. واشترط في ذلك البّداء فيهم، ولم يشترط في أصحاب اليمين البّداء لله فيهم، ثمّ خلط الماء بن في كفّه جميعاً فصَلْصَلْهما، ثمّ أكفأهما قُدّامٌ عرشِه، وهما بِلَّةٌ من طبن،

قوله تعالى:

وَ ٱلْجَانَ خَلْفُنَاهُ مِن قَبْلُ مِن نَّارِ ٱلسَّمُومِ \* وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلائِكَةِ إِنِّى خَالِقٌ بَشَراً مِن صَلْصَال مِن حَماءٍ مَّسْنونٍ \* فَإِذَا سَوَّيتُهُ وَنَفَخْتُ

۲ ـ الكافي ۲: ۲/۲.

٣ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٤٠/٧.

<sup>(</sup>١) الحجر ١٥: ٢٨ و٢٩.

<sup>(</sup>٢) قال المجلسي (رحدانه): لمناكانت اليدكناية عن القُدرة، فيُحتمل أن يكون المرَّاد باليمين القُدرة على الرحمة والنعمة والفضل، وبالشمال القُدرة على العذابِ والقهر والابتلاء، فالمعنى: أنَّ عذابه وقهره وإمراضه وإمانته وسائر المصائب والعقوبات لطفٌ ورحمةٌ لاشتمالها على الحِكم الخفيّة والمصالح العامة، وبه يُمكن أن يُفسّر ماورد في الدُعاه: والخير في يدبك، بحار الأثوار ٥: ٢٣٨.

#### فِيهِ مِّن رُّوحِي فَقَعُواْ لَهُ سَاجِدِينَ - إلى نوله نعالى - إلى يَوْمِ ٱلدِّينِ [٣٥.٢٧]

١/٥٨٣٧ ـ (تحفة الإخوان) قال: ذكر بعض المفسّرين، بحذف الإسناد، عن أبي بَصير، عن الصادق جعفر بن محمّد (عليمالسلام)، أنّه قال: أخبِرْني عن خَلق آدم، كيف خلقه الله تعالى؟

قال: وإنّ الله تعالى لمّا خلّق نار السَّمُوم، وهي نار لا حَرَّ لها ولا دُخان، فخلّق منها الجان، فذلك معنى قوله تعالى: ﴿ وَ أَلْجَانَ خَلَقْنَاهُ مِن قَبْلُ مِن نَّارِ السَّمُومِ ﴾ وسمّاه مارِجاً، وخلّق منه زَوجَه وسمّاها مارِجةً، فواقعَها فولَدت الجانّ، ثمّ وَلد الجانّ ولداً وسمّاه الجِنّ، ومنه تفرَّعت قبائل الجِنّ، ومنهم إبليس اللعين، وكان يولد الجانّ الذكر والأنثى، ويولد الجِنّ كذلك توامين، فصاروا تسعين ألفاً ذكراً وأنثى، وازدادوا حتّى بلغوا عِدّة الرمال.

وتزوّج إبليس بإمرأة من ولد الجانّ يقال لها: لهبا بنت روحا (۱) بن سلساسل (۱)، فولدت منه بيلقيس (۱) وطونة في بطن واحد، ثمّ شعلاً وشعيلة في بطن واحد، ثمّ دوهر ودوهرة في بطن واحد، ثمّ شوظاً وشيظة في بطن واحد، ثمّ فقطس وفقطسة في بَطن واحد، فكثّر أولاد إبليس (ساله) حتى صاروا لا يُحْصَون، وكانوا بهيمون على وجوههم كالذّر، والتّمل، والبّعوض، والجرّاد، والطّير، والذّباب. وكانوا يَسكنون المتفاوز (۱) والقِفار، والحياض، والآجام، والطرّق، والمتزابِل، والكنّف (۱)، والأنهار، والآبار، والنواويس (۱)، وكلّ موضع وَحِش، حتى امتلأت الأرض منهم. ثمّ تمثّلوا بولد آدم بعد ذلك، وهم على صور الخيل، والحَمير، والبغال، والإبل، والمتعز، والبقر، والغنم، والكِلاب، والسباع، والسّلاحف.

فلمًا امتلأت الأرض من ذرّية إبليس المدان أسكن الله الحالة الهواء دون السّماء، وأسكن وُلدَ الجنّ في سماء الدنيا، وأمرهم بالعبادة والطاعة وهو قوله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ (٧).

وكانت السَّماء تفتَخِر على الأرض، وتقول: إنّ ربّي رفّعني فوقك، وأنا مَسْكَنُ الملائِكة، وفيَّ العَـرش والكرسيّ والشمس والقمر والنجوم، وخَزائِن الرحمة، ومنّي يَنزِل الوّحـي. فقـالت الأرض: إنّ ربّـي بَسـطني واستَودّعني عروق الأشجار والنّبات والعُبون، وخلّق فيَّ الثمرات والأنهار والأشجار. فقالت لها السّماء: ليس

سورة الحجر آية ـ 27 ـ 20 ـ

١ ـ تحفة الإخوان: ٦٢ «مخطوط».

<sup>(</sup>١) في المصدر: دوحا،

<sup>(</sup>٢) في المصدر: سلباثيل،

<sup>(</sup>٢) في المصدر: بلقيس.

<sup>(</sup>٤) المفاور: جمع مَقارَّة، البَرِّيَّةُ القَفْر. «لسان العرب ـ فوز ـ ٥: ٣٩٣».

<sup>(</sup>٥) الكُنْف: واحدها الكنيف، وهو الحضيرة المتّخذة للإبل والغّنم، والميرْحاض. «المعجم الوسيط ،كنف - ٢: ٥٨٠١.

<sup>(</sup>٦) النواويس: جمع ناووس أو ناؤوس، مقبرة النصاري. ويُطلق على حَجرٍ مَنْقُورٍ تُجعل فيه جُنّة الميّت. «أقرب الموارد ـ نوس ـ ٢: ١٣٥٨».

<sup>(</sup>۷) الدّاريات ٥١: ٥٦.

عليكِ أحدٌ يذكر الله تعالى؟

فقالت الأرض: بارب، إنّ السماء تفتّخر علي، إذ لبس عليّ أحدٌ يَذكرُك. فنودِيّت الأرض: أن اسكُني، فإنّي أخلُقُ من أديمكِ صُورةً لا مَثَل لها من الجِنّ (٢٠)، وأرزُقه العَقل والعِلم والكتاب واللِسان، وأنزل عليه من كلامي، ثمّ أملاً بطنَكِ وظَهْرَكِ وشَرقَكِ وغَربَكِ على مِزاج تُربِك في اللون، والحُرُيَّة، والسرّيّة، وافتخري يا أرضُ على السماء بذلك.

ثم استقرَّت الأرض وسألت ربّها أن يُهبِط إليها خَلقاً، فأذِنَ لها بذلك، على أن يَعبدوه ولا يَعصوه ـ قال ـ وهبّط الجنّ وإبليس اللعين وسكنا الأرض، فأعطَوا على ذلك العهد، ونزلوا وهم سبعون ألف قبيلةٍ يعبُدون الله حقّ عبادَتِه دهراً طويلاً.

ثمّ رفع الله إبليس إلى سماء الدنيا لكفَرة عِبادَتِه، فعبد الله تعالى فيها ألف سنةٍ، ثمّ رُفِع إلى السماء الثانية، فعبد الله تعالى فيها ألف سنةٍ، ثمّ رُفِع إلى السماء السابعة، وكان أوّل فعبد الله تعالى فيها ألف سنةٍ، ولم يَزَلْ يعبُدِ الله في كلّ سماء ألف سنةٍ حتّى رفعه الله إلى السماء السابعة، وكان يعبُد الله يوم في السماء الأولى السبت، والأحد في الثانية، حتّى كان يوم الجُمعة صُيّر في السماء السابعة، وكان يعبُد الله حقّ عبادته، ويُوحِّدُه حقَّ توحيده، وكان بمنزلةٍ عظيمةٍ حتى إذا مرّ به جَبْرَثيل وميكائيل، يقول بعضهم لبعض: لقد أعطي هذا العبد من القُوّة على طاعة الله وعبادته ما لم يُعْطَ أحد من الملائكة.

فلمًا كان بعد ذلك بدَهر طويل، أمر الله تعالى جَبْرَئيل أن يَهيِط إلى الأرض، ويَقْبِضَ من شَرقها وغَربها وقَعْرِها وبَسْطها قبضةً، ليَخلُق منها خَلفاً جديداً، لِيجْعَلِهِ أفضل الخلائق».

ختيك المحالات وعنه: قال ابن عبّاس: فنزّل إلليس الله الما وسط الأرض، وقال: يا أيتها الأرض، إنّي جِئنّك ناصحاً لك، إنّ الله تعالى يريد أن يخلّق منكِ حَلَقاً مُعْضَلُه على جميع الخلق، وأخاف أن يَعصِيه، وقد أرسل الله إليك جَبْرَئيل، فإذا جاءك فأقسِمي عليه أن لا يَفْيِضُ مَنكُ صَيناً فلمّا هبَط جَبْرتيل بإذن ربّه، نادته الأرض، وقالت: يا جَبْرَئيل، بحق مَنْ أرْسَلُك إلي، لا تَفْيِضُ مني شيئاً، فإنّي أخاف أن يَعصِيه ذلك الخلّق، فيُعذّبه في النار. قال: فارتَعَد جَبْرتيل من هذا القسّم، ورجّع إلى السّماء ولم يَفْيِض منها شيئاً، فأخبر الله تعالى بذلك، فبعث الله تعالى ميكائيل ثانية، فجرى له مثل ما جرى لجَبْرتيل، فبعث الله عِزْرَائيلَ مَلَك الموت، فلمّا همّ بها أن يَقْبِضَ منها، قالت له مِثل ما قالت لهما، فقال: وعزّة ربّي لا أعصي له أمراً. ثمّ قَبْضَ منها قبضةٌ من شَرْقِها وغَرْبِها وحُلُوها ومُرّها وطبّيها ومالِحِها وخسيسِها (\*) وقعْرها وبسطِها، فقليم مَلَكُ الموت بالفبضة، ووقف أربعين عاماً لا ينطِق، فأناه وطبّيها ومالِحِها وخسيسِها الله تعالى: وعزّتي وجلالي لاسلِطائك على قَبْض اليداء أن يا مَلك الموت، ما صنعت؟ فأخبره بجميع القيضية. قال الله تعالى: وعزّتي وجلالي لاسلِطائك على قَبْض أرواح هذا الخلق الذي أخلقه؛ لقلّة رحمتك. فجعل الله يضفَ تلك القبْضة في الجنّة، والنِصْفُ الآخر في النار. قال: وخلق الله آدم من سبع أرضين: فرأسه من الأرض الأولى، وعُثنه من الثانية، وصَدره من الثائفة، ويَداه من الرابعة،

<sup>(</sup>٨) في «س»: الحُسن.

٢ ـ تحقة الإخوان: ٦٣ «مخطوط».

<sup>(</sup>١) في المصدر: وحسنها.

وبَطنه وظَهره من الخامسة، وفَخِذَاه وعَجُزه من السادسة، وساقاه وقدَماه من السابعة.

٣/٥٨٣٩ وعنه: قال ابن عبّاس: خلق الله آدم (عبداللهم) على الأقاليم: فرأسه من تُربة الكعبة، وصدرُه من تربة الله هناء (١)، وبَطّنه وظهره من تُربة الهند، ويَداه من تُربة المَشْرق، ورِجلاه من تُربة المَغْرِب. وفيه تسعة أبواب: سَبعة في رأسه، وهي: عبناه وأذناه ومَنْخِراه وفَمُه، وائنان في بَدَنِه، وهما: قبّله ودُبُرُه. وخلق فيه الحواس: ففي العَينَين حاسّة البَصر، وفي الأذنين حاسّة السَّمع، وفي مَنْخِرَيْهِ الشَّم، وفي فَمِه الذَّوْق، وفي يَديَه اللَّمْس، وفي رِجْلَبْهِ المَشي، وخلق الله له لساناً ينطِق، وخلق له أسناناً: أربع ننيّات، وأربع رُباعِيات، وأربعة أنياب، وستة عشر ضِرُساً. ثمّ ركب في رقبته ثمانِ فقرات، وفي ظهره أربع عشرة فقرة، وفي جنبه الأيمن ثمانية أضلاع، وفي الأيسر سبعة، وواحد أعوج للعِلم السابق، لأنّه خلق منه حوّاء (عليه السلام).

ثمّ خَلَق القَلْب، وحَلَق الكِيد وجعَله في الجانب الأيسر من الصَّدْرِ، وحَلَق المَعِدَة أمام الفَلْب، وحَلَق الرِّية، وهي كالِمرُّوَحَة للقَلْب، وخلَق الكِيد وجعَله في الجانب الأيسن، وركّب فيها المَرارة، وخلَق الطِحَال في الجانب الأيسر مُحاذي الكَيِد، وخَلَق الكِلْيَتَين إحداهما فوق الكَيِد والأخرى فوق الطِحَال، وخلق ما بين ذلك حُجُباً وأمعاء، وركّب سِنَ (١) الصَدر ودخّله في الأضلاع، وخلق العظام، ففي الكَيْف عَظْم، وفي الساعِدَين عَظْمَين، وفي الكفّ خمسة أعظم وفي كلّ إصْبَع ثلاثة أعظم، إلّا الأبهام ففيه عَظْمان، وجَعل في الوَركَيْنِ عَظْمُيْنِ.

ثمّ ركّب فيها العُروق وجعل أصلها الوتين، وهو بيت الدم الذي يَنْفَجِر منه إلى البدَن، وهي عرُوقَ مختلفة، أربعة تسقي الدّماغ، وأربعة تسقي العّينين، وأربعة تسقي الأذّنين، وأربعة تسقي الشّفتين، وأربعة تسقي الشّفتين، واثنان يَشْقِيان الصَّدْغين، وعِرقان في اللّسان، وعِرقان في اللهم يسقيان الأسنان إلى الدَّماغ، وسبعة تسقي العُنق، وسبعة تسقي العُنق، وسبعة تسقي العُنق، وسبعة تسقي العُنق، وسبعة تسقي النّطن، وسائر العُروق تسقي سائِرَ البَدَنِ مُتفرّقة، لا يعلم عددَها إلّا الله تعالى خالِقها.

واللسانُ تُرْجُمَان، والعَبنان سِراجَان، والأذنان سَمّاعان، والمَنْخِران نَقيبان، واليَدان جَناحان، والرِجلان سبّاران، والكَبِد فيه الرّحمة، والطِحَال فيه الضّحِك، والكُلْيتَان فيهما المَكر، والرِئّة فيها الخِفَّة، وهي يرْوَحَة القلب، والمَعِدّة خِزانَة، والقلبُ عِمادُ الجَسَدِ، فإذا صَلَح صَلَح الجسد.

قال: فلمّا خلق الله تعالى آدم على هذه الصّورة، أمر الملائكة فحَمّلوه، ووضّعوه على باب الجنّة عِدّة من الملائكة، وكان جسداً لارُوح فيه، وكانت الملائكة تتعجّب منه ومن صِفته وصّورته، لأَنهم لم يكونوا رَأَوْا مثله، فذلك قوله تعالى: ﴿ هَلْ أَتَى عَلَى آلْإِنسانِ حِينٌ مِنَ ٱلدَّهْرِ لَمْ يَكُن شَيْئاً مَّذْكُوراً ﴾ (٣) يعني لم يكن إنساناً مَوْصوفاً. وكان إبليس مِمّن يُطيلُ النّظرَ إليه، ويقول: ما خَلَقَ الله تعالى هذا إلّا لأمرٍ، فربّما أدخُلُ في فيه وأخرُج،

٣ ـ تحفة الإخوان: ٦٣ «مخطوط».

<sup>(</sup>١) الدُّهْناء: الفّلاة، والدُّهْناء: موضعٌ كلُّه رمل. «لسان العرب . دهن ـ ١٣: ١٦٣».

<sup>(</sup>٢) السَّنَّةِ خَرف الفَّقَارِ، وفي «ط»: سيف.

<sup>(</sup>٣) الإنسان ٧٦: ١.

فإنّه خَلْقٌ ضَعيفٌ خُلِقَ من طينٍ، وهو أَجْوَفُ، والأَجْوَفُ لابدّ له من مَطْعَمٍ. وقبل: إنّه قال يوماً للملائكة: أما تعلمون أنتم لِمَ فُضَّلَ هذا الخَلْقُ عليكم؟ قالوا: نُطيعٌ ربَّنا ولاتَعصيه، وهو يقول في ذلك: لئِن فُضّل هذا الخَلقُ عليًّ لأعْصِيَنَّه، وإن فضَّلْتُ عليه لأَهْلِكَنَّه.

قالى: فلمّا أراد الله أن يَنْفُخ فيه الرُّوح، خلَق رُوح آدم (عداسلام) لبست كالأرواح، وهي رُوح فضّلها الله تعالى على جميع أرواح الحَلْق من الملائكة وغيرها، فذلك قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا سَوَيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُوحِى فَقَعُوا لَهُ سَاجِدينَ ﴾، وقال الله تعالى: ﴿ وَيَستَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوحِ قُلِ ٱلرُّوحِ مِنْ أَمْرِ رَبِّي ﴾ (\*). قال: فلمّا خلق الله تعالى رُوح آدم (عداسلام) بالنائي دون الاستِعجال، أدم (عداسلام) المربّعة أمرية أمرية أمرها أن تَدْخُل في جَسدِ آدم (عداسلام) بالنائي دون الاستِعجال، فرأتِ الرُّوح مَدْخَلاً ضبّقاً ومَنافِذ ضبّقة، فقالت: يا ربّ، كيف أَدْخُل من الفضاء إلى الضّيق؟ فنودِيَتْ: أن آدخُلي ونظّر إلى سُرادِق القرش مكتوباً عليه: لا إله إلا الله، محمّد رسول الله (من الاعبادية على الكلام) ونظّر إلى سُرادِق القرش مكتوباً عليه: لا إله إلا الله، محمّد رسول الله (من الاعبادية عنورات الرُّوح إلى آذنيه، فجعل ينظرون إليه، ويتَوَقَعُون متى يُؤمّرون ونظّر إلى سُرادِق القرش مكتوباً عليه: لا إله إلا الله، محمّد رسول الله (من الاعبادية في الكروح) إلى آذنيه، فجعل بالسُّجود ليسجُدوا، وإبليس اللعين يَشْمَرُ خِلاف ذلك. وقد أخبر الله تعالى الملائكة فيل خُلْقِهِ بذلك، قوله تعالى: بالسُّجود ليسجُدوا، وإبليس اللعين يَشْمَرُ خِلاف ذلك. وقد أخبر الله تعالى الملائكة فيل خُلْقِهِ بذلك، قوله تعالى: عالمَتُ المُوحِد إلى الخياضيم، فَقَنَعَتُ العَلْسَةُ المجاري المسدودة وسارت إلى اللسان، فقال آدم (عداسلام) ومن أولَى كلمة فالها، فناداه الرُبُّ: يَرحَمُكُ ربُك ـ يا آدم ـ لهذا خَلَقَبُك، وهذا لك المُحرد في جسد آدم (عداسلام) حتى بَلْعَتَ السافَى والقَدَمَين، فاسنوى آدمُ قائماً على قَدَمَةٍ في يوم ولَذَرُوك عند زوال اللسمس.

قال جعفر بن محمّد الصادق (عبد السلام): «كانت الرُّوحُ في رأسِ أدّم (عبد السلام) مائة عام، وفي صَدْرِه مائة عام، وفي ظَهْرِه مائة عام، وفي بطنه مائة عام، وفي عَجُزِهِ وفي وَركَيْهِ مائة عام، وفي ساقَيه وقدّميه مائة عام».

فلمًا استَوى آدم قائماً، نظرت إليه الملائكة كأنّه الفِضّة البَيْضاء، فأمرَهم الله بالسَّجود له، فأوّلُ مَنْ بادر إلى السُّجود جَبْرَئيل، ثمّ مِيكائيل، ثمّ عِزرائيل، ثمّ إسرافيل، ثمّ الملائكة المُقرّبون. وكان السُّجود لآدم يوم الجُمُعة عند الزوال، فبقِبَت الملائكة في سُجودها إلى العَصر، فجعل الله تعالى هذا اليوم عيداً لآدم (عبه السلام) ولأولاده، وأعطاه الله تعالى فيه الإجابة في الدُّعاء، وفي يوم الجُمعة وليلتها أربع وعشرون ساعةً، في كلّ ساعةٍ يُعتَق سبعون ألف عنيقٍ من النار.

· ٤/٥٨٤ ـ وعنه: قال جعفر الصادق (عليه السلام): «وأبي إبليسُ (النه الذ) من أن يسجُّدُ لآدم (عليه السلام) استِكباراً

<sup>(1)</sup> الإسراء ١٧: ٥٥

<sup>(</sup>٥) سورة ص ٢٨: ٧١ و٧٢.

٤ ـ تحفة الإخوان: ٦٥ «مخطوط».

وحسدا، فقال الله تعالى: ﴿ مَا مَنْعَكَ أَن تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَى أَسْتَكْبَرْتَ أَمْ كُنتَ مِن الْمَالِينَ \* قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِنْهُ خَلَقْتَنِي مِن نَّارٍ وَخَلَقْتَهُ مِن طِينٍ ﴾ (أوالنارُ تأكُل الطبين، وأنا الذي عبَدتُك دَهْراً طويلاً قبل أَن تَخْلَقَه، وأنا الذي كَسَوْتَنِي الريشَ والتُور، وأنا الذي عبَدتُك في أكناف السماوات مع الكرّوبيين والصَّافَين والمُسبَجين (ألذي كَسَوْتَنِي الريشَ والمُعَلِّبِين والمُعَلِّبِين والمُعَلِينَة، فلم والرُّوحانيين والمُقَرِّبين. قال الله تعالى: لقد عَلِمتُ في سابق علمي من ملائكتي الطاعة ومنك المعْصِية، فلم ينفَعْكَ طولُ العِباذةِ لسابِقِ العِلْمِ فيك، وقد أبلَسْنُك (أن من الخير كله إلى آخِر الأبد، وجعَلتُك مَدْموماً مَدْحوراً شيطاناً رجيماً لعيناً. فعند ذلك تغيّرت خِلفَته الحَسنة إلى خِلْقَة كريهة مُشَوَّعة، فَوَثَب عليه الملائكة بِحِرَابها وهم يَلَعنونه، ويقولون له: رجيم ملعونٌ، رجيم ملعونٌ، فأولُ من طَعَنه جَبْرَثيل، ثمّ مبكائيل، ثمّ اسرافيل، ثمّ عزائيل، ثمّ مبكائيل، ثمّ اسرافيل، ثمّ عزائيل، ثمّ مبكائيل، ثمّ الله الملائكة بحرابٍ من نار، فلم يزالوا يَطعنونه حتى بلغوه القرار، وغاب عن عبون الملائكة، والملائكة في اضطراب بحرابٍ من نار، فلم يزالوا يَطعنونه حتى بلغوه القرار، وغاب عن عبون الملائكة، والملائكة ألأسْماء كُلّها في رَجَفانٍ من جُرأةٍ إبليس اللّهين وعِصيانِه أمّر الله. قال الله تعالى: ﴿ وَعَلَمَ عَادَمَ ٱلأَسْمَاء كُلّها في المَعْن عرض الله عن عبون الملائكة، والمحدة في اضطراب حتى عرف الله الله تعالى: ﴿ وَعَلَمَ عَادَمَ ٱلأَسْمَاء كُلّها في المَد والمَعنون عرض المَعن وعرف المائلة عالى عن عبون المحدة وهو على المُعنون وعصيانِه أمّر الله. قال الله تعالى: ﴿ وَعَلَمَ عَادَمَ ٱلأَسْمَاء كُلّها في المَعنون عرف المُعنون عرف المَعنون عرف المَعنون عرف المَعنون عرف المُعنون عرف المَعنون عرف المَعنون عرف المُعنون عرف المُعن

قال ابن عباس: لقد تكلّم آدم (طبالله) بسبعمائة (٥) ألف ألف لغة، أفضّلها العربية ثمّ أمر الله تعالى الملائكة أن يَحمِلوا آدم (طبالله) على أكتافهم ليَكونَ عالياً عليهم، وهم يقولون: سبّرح قُدُوس لا خُروج عن طاعيتك. وسارَتْ به في طُرق السماوات وقد اصطَفَّت حوله الملائكة، فلا يَمرُّ آدم (طبالله) على صفَّ إلا ويقول: «السلام عليكم ورحمة الله وبركاته، يا صفوة الله وروحه وفطرته. عليكم ورحمة الله وبركاته، يا صفوة الله وروحه وفطرته. وضرب له في الصفيح الأعلى قِباباً من الباقوت الأحمر، ومن الزَّيْرُ بجد الأخضر، فما مَرّ آدم (طبالله) بموقف من الملائكة ومقام النبيّين إلا وسماه باسمه واسم أصحابه، وعلى آدم (طبالله) والمنتبر على قامة آدم (طبالله) من الهواء، وله ظفيرتان مُرَضَّعتان بالدُّر والجَواهر، محشَّوَّتان بالمِسك الأفضر النبيروزج الأخضر، له أربعة أركان، وفي كلّ رأسه إلى قدّميه، وعلى رأسه تاج من ذَهب مُرضَّع بالجوهر والعنبر والفيروزج الأخضر، له أربعة أركان، وفي كلّ رأسه إلى قدّميه، وعلى رأسه تاج من ذَهب مُرضَّع بالجوهر والعنبر في هذه الزينة، وقد علمه الأسماء كلها، وأعطاه الرّضوان، ولها تُورٌ يسطمُ في كلّ غُرْقَة، فوقف آدَمُ على المِنْبَر في هذه الزّينة، وقد علمه الأسماء كلها، وأعطاه قضيباً من دُور، فتحبّر الملائكة فيه، فقالوا: إلهنا، خلقت خَلْقاً أكرَم من هذا؟ فقال الله تعالى: الميس مَنْ خلقتُه بيدي كمن قلتُ له: كُن فبكون».

<sup>(</sup>۱) سورة ص ۲۸: ۷۵ و ۷۹.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: والحافين،

<sup>(</sup>٣) الإبلاس: الانكسار والحزن. وأبلَسَ من رحمة الله: أي يَيْسَ. «الصحاح ـ بلس ـ ٣: ٩٠٩».

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ٣١.

<sup>(</sup>٥) في المصدر: بتسعماته.

<sup>(</sup>٦) الذَّفَر: كلّ ربح ذّكية من طيبٍ أو تَتْنِ. يقال: مِسْكُ أَذْفَرُ. «الصحاح ـ ذفر ـ ٢: ٦٦٣».

فانتصّب آدّمُ على مِنْبَرِه قائماً، وسلّم على الملائكة، وقال: «السلامُ عليكم، يا ملائكة ربّي ورحمة الله وبركاته» فأجابَه الملائكة: وعليك السلام ورحمة الله وبركاته. فإذا النِداءُ: يا آدَم، لهذا خَلَقْتُك، وهذا السلام تحيّة لك ولذُرّيَتك إلى يوم القيامة».

قال النبيّ (صلّ ١٠ عبه داله) دما فَشا السلام في قوم إلّا أمِنُواْ من العَذاب، فإن فَعَلْتمُوه دَخَلتم الجنّة،

وقال النبيّ (مـلّى الله عليه رآله) وألا أدُلُكُم على شيءٍ إن فَعَلْتُموه دَخَلتم الجَنّة؛ قالوا: بلى يا رسول الله، قال: وأطْهِمُوا الطَعام، وأفشُوا السلام، وَصَلّوا في الليل والناسُ نِيام، تَدْخُلوا الجنّة بِسَلام».

وقال النبيّ (صَلَى الله عليه رَاله): ﴿إِذَا سَلَّمَ الْمُؤْمِنُ عَلَى أَخِيه، يَبَكِيْ إِبْلَيْسُ لَعَنَه الله، ويقول: يَا وَيْلَتَاه. ولم يَفْتَرِقا حتّى يَغفِرَ الله لهما».

قال: فأخذ آدم في خُطْبَتِهِ فَبَدا بِقُول: «الحمد لله» فصار ذلك سُنة لأولاده، وأثنى على الله تعالى بما هو أهله، ثم ذكر عِلمَ السماوات والأرضين وما فيها من خُلْقِ ربِ العالمين، فعند ذلك قال الله تعالى للملائكة: ﴿ أُنيتُونِي بِأَسْمَاءِ هَنَّوُلَاءِ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ (\* فَشَهِدَت الملائكة على أنفُسِها وأقرَّتْ، وقالت: ﴿ سُبْحَانَكَ لا عِلْمَ لَنَا إلا ما عَلَّمْتَنَا إِنِّكَ أَنتَ العَلِيمُ ٱلْحَكِيمِ ﴾ (\* قال الله تعالى: ﴿ يَادَمُ أُنيتُهُم بِأَسْمَآئِهِم ﴾ (\*) فجعل آدم عِلْمَ لَنَا إلا ما عَلَّمْتَنَا إِنِّكَ أَنتَ العَلِيمُ ٱلْحَكِيمِ ﴾ (\*) قال الله تعالى: ﴿ يَادَمُ أُنينَهُم بِأَسْمَآئِهِم ﴾ (\*) فجعل آدم يُخْبِرُهُم بأسماء كل شيءٍ، خَفِيهُها وظاهِرها، بَرَها وبَحْرها، حتى الذَّرَة والبَعوضة، فتعَجَبت الملائكة من ذلك، قال الله تعالى: ﴿ أَلَمْ أَقُل لَكُمْ إِنِّى أَعْلَمُ غَيْبَ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وأَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ وَمَاكُنتُمْ تَكْتُمُونَ ﴾ (\*) يعني ما كُتُم إليس من إضمار المَعْصِية.

قال: ونزَل آدَمُ (على السنوم) من مِنْبَره، وزاد الله في خُسْنِهِ أَضْعافاً زيادة على ما كان عليه من الحسن والجمال، فلمّا نزل قُرُبَ إليه قِطفٌ (١١) من عِنَب أبيض فأكله، وهو أوّل شيء أكله من طعام الجنّة، فلمّا استَوْفاه، قال: والحَمْدُ لله ربّ العالمين، فقال الله تعالى: يا آدم، لهذا خَلَفتك، وهو شُنْتك وسُنَّة ذُرّيَتِك إلى آخِر الدّهر. ثمّ أَخذَنْهُ السِنة، أي النّعاس، مَبادئ النّوم، لأنه لا راحة لبدنٍ يأكُل إلّا النّوم، ففزِعَتِ الملائكة، وقالت: النّوم، فأرح وتسلّى ببعض ما فيه، وقال: سوف أغْويه.

قال النبيِّ (منراه عبه واله): «مِن عَلامَّة الموتِّ النَّوم، ومن علامة القيامة اليقظة».

وقال: «سألت بنو إسرائيل موسى (عليه السلام): هل يَنام ربُّنا؟ فأوحى الله إليه: لو نمتُ لسقطَتِ السَّماوات على الأرض».

وسألتْ اليهود نبيّنا محمّداً (سلراة عليه وأنه): هل ينام ربُّك؟ فأنزَل الله تعالى جَبْرَتيل بهذه الآية: ﴿ أَقَةُ لَا إِلَّهُ إِلَّا

<sup>(</sup>٧) البقرة ٢: ٣١.

<sup>(</sup>٨) البقرة ٢: ٢٢.

<sup>(</sup>٢٠٠٨) البقرة ٢: ٣٣.

<sup>(</sup>١١) القِطْف: العُنْقُود ساعة يُقْطَف. «أقرب الموارد ـ قطف ـ ٢: ١٠١٦».

هُوَ ٱلْحَيُّ ٱلْقَيُّومُ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَا نَوْمِ ﴾ (٢٠). فقالوا: أينامُ أهلُ الجَنَة؟ فقال النبيُّ (سلَرانه عليداله): ولا ينامون، لأنَّ النَّومَ أخو الموت، وأهلُ الجَنّة لا يموتون، وكذلك أهلُ النار لا يموتون لأنّهم مُعَذَّبون دائماً.

الأيسر ما يلي الشّراسِيف (1) وهو ضِلْعٌ أعوج، فخَلَق منه حَوّاء، وإنّما سُمّيت بذلك لأنها حُلقت من حيّ، وذلك الأيسر ما يلي الشّراسِيف (1) وهو ضِلْعٌ أعوج، فخَلَق منه حَوّاء، وإنّما سُمّيت بذلك لأنها حُلقت من حيّ، وذلك قوله تعالى: ﴿ يَكَانُهُ النّاسُ اتَّقُواْ رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُم مِن تَفْس وَاحِدَةٍ وَخَلَق مِنْهَا رَوْجَهَا﴾ (1) فكانت حَوّاء على خلق آدم (عله السلام)، وعلى حُسنه وجَماله، ولها سبعمائة ظَنْبِرةٍ مُرصِّعاتِ بالياقوت واللؤلؤ والجواهر والدُّر، محشوةٍ بالمِسك، شَكلاء (1)، دَعْجَاء (1)، غَنْجاء (٥)، غَضَّة (١)، بَيْضَاء، مَخْصُوبة الكفّين، تُسمَع لِذَوائِبها خَشْخَشَة، وهي على صُورة آدم (عله السلام) غير أنها أرْقُ منه جِلْداً، وأصْفَى مِنه لَوْناً، وأحسَن منه صَوتاً، وأدْعَجُ منه عَيناً، وأقْنَى منه أنفاً، وأصْفَى منه سِناً، وأصْغرُ منه سِناً، وألطفُ منه نَباتاً (١)، وأثبَنُ منه كفاً، فلما خلقها الله تعالى، أجلسها عند رأس آدم وقد رآها في نومه، وقد تَمكَن حبَها في قلبه ـ قال ـ فانتبه آدم (عله الله) من تَومِته فقال: يا ربّ، مَن هذه؟ فقال الله تعالى: هذه أمّتي حَوّاء. قال: يا ربّ، لِمَن خَلَقْتُها؟ قال: لِمَن أَخَذُ بها الأمانة، وأصدَقها الشّكر، قال: يا ربّ، أقبَلُها على هذا. فتَرَوّجها ـ قال ـ فزوّجه إيّاها قبل دخول الجنّة».

قال أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب اعبه السلام: «رأى هذا في المنام وهي تُكلّمه، وهي تقول له: أنا أمّة الله وأنت عبدالله، فاخطُبني مِن رَبِّك،

وقال أمير المؤمنين عليّ (عده عليّ): «طيّبوا النكاح، فإنّ النساء عند الرجال لا يَمْلِكن لأنفُسِهِنَ ضَرّاً ولانفعاً، وإنّهنَ أمانة الله عندكم فلا تُضارّوهُنّ ولا تَعضُلُوهن:

٦/٥٨٤٢ ـ وعنه: قال جعفر بن محمّد الصادق (عليمال لام): وإنَّ آدَم (عليه الملام) رأى حَوَّاء في المنام، فلمّا انتبه، قال: يا ربّ، من هذه التي أنِستُ بقرُبها؟ قال الله نعالي، هذه أَتَتي و أنت عبدي، يا آدم، ما خَلَقتُ خَلْقاً هو أكرَمُ عليَّ منكُما، إذا أنتُما عبَدتُماني وأطَعتُماني، وقد خلفتُ لكما داراً، وسمَّيتُها جنّتي، فمن دخلهاكان وليّي حقّاً،

<sup>(</sup>١٢) البقرة 1: ٢٥٥.

٥ ـ تحفة الإخوان: ٦٦ «مخطوط».

<sup>(</sup>١) الشُّرْسُوف: الطرف اللِّين من الضُّلْع ممّا يلي البطن، جمعها شراسيف. «المعجم الوسيط ـ شرس ـ ١: ٢٧٨».

<sup>(</sup>٢) النساء ٤: ١.

<sup>(</sup>٣) الشَّكْلاء: مؤنث الأشكل، وهو ما فيه حمرةٌ وبياض مختلطان. «أقرب الموارد ـشكل ـ ١: ٢٠٦ ـ ٧٠٠».

<sup>(</sup>٤) دَعِجَتَ العينُ: اشتدّ سوادُها وبياضها واتّسعت، فهي دَعجاءُ. (المعجم الوسيط) ـ دعج ـ ١: ٢٨٤».

<sup>(</sup>٥) غَيْجَتِ المرأة: تدلُّلت على زوجها بملاحة، كأ نها تخالفه وليس بها خلاف. «المعجم الوسيط ـ غنج ـ ٢: ٦٦٤».

<sup>(</sup>٦) الغَضُّ: الطريّ الحديث من كُلِّ شيء. «المعجم الوسيط ـ غض ـ ٢: ٢٥١».

<sup>(</sup>٧) في ألمصدر: نبقة،

<sup>(</sup>٨) في المصدر: بياناً.

٦ ـ تحقة الإخوان: ١٧ «مخطوط».

ومن لم يَد خُلُهاكان عدوّي حفاً. فقال آدم (عبد العمر): ولك يا ربّ، عدوّ وأنت ربّ السماوات؟ قال الله تعالى: يا ربّ، فهذه لو شِنتُ أجعلُ الخلقَ كلّهم أوليائي لَفَعلتُ ولكنّي أفعل ما أشاء، وأحكم ما أريد. قال آدم (عبد السلام): يا ربّ، فهذه أمتك حوّاء قد رقّ لها قلبي، قلِمَنْ خلَقتها؟ قال الله تعالى: خلقتُها لك لتّسكُنَ الدنيا فلا تكنّ وَحيداً في جنّتي قال: فأنكِحْنِيها يا ربّ. قال: أنكَحْتُكها بشرط أن تُعلّمها مصالح ديني، وتَشْكُرني عليها، فرّضِي آدم بذلك، فاجتَمَعتِ فأنكِحْنِيها يا ربّ. قال: أنكَحْتُكها بشرط أن تُعلّمها مصالح ديني، وتشكرني عليها، فرّضِي آدم بذلك، والشهودُ الملائكة، فأوحى الله تعالى إلى جَبْرَثيل أن اخطب. فكان الوليُّ ربّ العالمين، والخطيبُ جَبْرَئيل الأمين، والشهودُ الملائكة المُقرّبين، والزوج آدم (عبد السلام) أبا النبيّين، فتزوّج آدمُ (عبد السلام) بحواء على الطاعة والتّقى والعمل الصالح، فنقرت الملائكة عليهما من يثار الجنّه.

قال ابن عبّاس: أعْلِموا بالنِكاح فإنّه سُنّة أبيكم آدم (عبدالسلام) وقال: ليس شيءٌ مباحٌ أحبَّ إلى الله من النِكاح، فإذا اغتَسل المؤمن من خلاله بَكى إبليش، وقال: يا ويلّناه، هذا العَبدُ أطاع ربّه وغُفِر له ذنبه، ولا شَيء مباحٌ أبغَض إلى الله تعالى من الطّلاق. قال الصادق (عبدالسلام): العن الله الذّوّاق والذّوّاقة».

٧/٥٨٤٣ ـ وعنه: قال أبو بَصير: أخبِرُني كيف كان خُروج آدَم (عليه السلام) من الجنّة؟

فقال الصادق (عبد السلام): الممّا تزوّج آدمُ (عبد السلام) بِحَوّاء أوحى الله تعالى إليه: يا آدم، أن اذكُر يَعمتي عليك، فإنّي جعَلتُك بَديعَ فِطْرَني، وسَوَّيْتُكَ بَشَراً على مَسْيِئَني، ونَفَخْتُ فِيك مِنْ رُوحي، وأَسْجَدْتُ لك ملائكني، ونَفَخْراً، وحَملتُك على أكْتافِهم، وجعلتُك خطيبَهم، وأطلقُت لِسائك بجميع اللّغات، وجَعلتُ ذلك كلّه شَرَفاً لكَ وفَخْراً، وهذا إبليس اللّعين قد أبلَسْتُه ولَعنتُهُ حين أبى أن يسجُدَ لك وقد خلقتُك كرامةً لأمني، وخلقتُ أمني نعمةً لك، ومانِعْمة أكرم من زوجةٍ صالحةٍ، تَسُرُك إذا نَظَرت إليها، وقد بَنيتُ لكما دارَ الحَبَوان من قبل أن أخْلَقَكُمًا بألفِ (١) عام، على أن تدخُلاها بِعَهْدي وأمائتي.

وكان الله تعالى عرّض هذه الأمانة على السماوات والأرضين، وعلى الملائكة جميعاً، وهي أن تُكافئوا على الإحسان، وتعدلوا عن الإساءة. فأبوا عن قَبُولِها، فَعَرضَها على آدم (عبدالله)، فتقبّلها، فتعجّبت الملائكة من جُرأة آدم (عبدالله)، فتقبّلها، فتعجّبت الملائكة من جُرأة آدم (عبدالله)، في قبول الأمانة، يقول الله تعالى: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى ٱلسَّمَا وَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَها ٱلْإِنسانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُوماً جَهُولاً ﴾ (" وماكان بين أن قبل الأمانة آدم وبين أن عصى يحمِلْنَها وأشفقن مِنْهَا وَحَمَلَها ٱلإِنسانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُوماً جَهُولاً ﴾ (المعينَ إبليس، حتى نظر إلى سَماجته (")، ربّه إلا كما بين الظهر والعَصْر، ثمّ مثل الله تعالى لآدم (عبدالله) ولحَوّاء، اللعينَ إبليس، حتى نظر إلى سَماجته (") فقبل له: ﴿ هِنْهَا عَدُولًا فَي لِرَوْجِكَ فَكَل يُخْرِجَنّكُما مِن الجَنَّةِ فَتَشْقَى ﴾ (أن ثمّ ناداه الربّ: إنّ مِنْ عَهْدِي إليكما أن تَدخُلا الجنّة، وتأكّلا مِنها رَغَداً حبثُ شِئْتُما، وَلا تَقْرَبا هذه الشجرة فتكونا من الظالمين، فقِبلا هذا العَهدكلَه، فقال: تَدخُلا الجنّة، وتأكّلا مِنها رَغَداً حبثُ شِئْتُما، وَلا تَقْرَبا هذه الشجرة فتكونا من الظالمين، فقِبلا هذا العَهدكلَه، فقال:

٧ ـ تحفة الإخوان: ٦٧ «مخطوط».

<sup>(</sup>١) في المصدر: بألفي.

<sup>(</sup>٢) الأحزاب ٢٣: ٧٢.

<sup>(</sup>٣) سَمُج الشيءُ: قَبُح، يَسْمُجُ سَمَاجةً، إذا لم يكن فيه مَلاحَةٌ. «لسان العرب ـ سمج ـ ٢: ٣٠٠٠.

<sup>(</sup>٤) طه ۲۰ ۱۱۷.

سورة الحِجْر (١٥) ......١٠٠٠.............. ٣٤٩

يا آدم، أنت عندي أكرمُ من ملائكتي إذا أطَعْتَني ورَعَيت عَهْدي، ولم تَكُن جبّاراً كفوراً. وفي كلّ ذلك يَقبَلُ الأمانةَ والعَهْدَ، ولا يسأل ربه التوفيق والعِصْمَة، وشَهِد الملائكة عليه.

ثمّ مكت آدم (طه السلام) وحواء مُكلَّلَيْنِ متوَّجَيْنِ مُكرَّمَيْنِ لمّا دَخلا الجنّة حتى كانا في وَسَطِ جنّاتِ عَدْنِ، نظر آدَمُ وإذا هو بسرير من جَوْهر، له سبعمائه قائِمة من أنواع الجواهر، وله سرادِقات (٥٠ كثيرة، وعلى ذلك السرير أربعُ قبابِ: فيه فرّشُ من السندس والإستبرّق، وبين الفرائميْن كُنْبَانٌ من الميسك والكافور والعَنْبر، وعلى السرير أربعُ قباب: فيه الرضوان والغفران والخفران والخلّد والكرم، فناداه السرير: إلي يا آدم، فلك حُلِقت، ولك رُيِّنت. فنزَل آدم عن فَرَسِه، وحوّاء عن ناقيها، وَجَلسا على السرير بعد أن طافا على جميع نواحي الجنّة، ثمّ قُدَّم لَهُما من عِنب الجنّة وقواكهها فأكلا منها، ثمّ تَحوَّلا إلى قُبّةِ الكَرْم، وهي أَزْيَن القِباب، وعن يَمينِ السرير يومئذِ جَبّلٌ من مِسك، وعن يساره جَبّلٌ من عِسلاء جَبّلٌ من عِسلاء جَبّلٌ من وسك، وعن يساره جَبّلٌ من عَسلاء مُتورَها، عَنْبُر، وشجرة طُوبي فلد أظلَتْ على السرير، فأحبُ أدم (عبه الله) أن يَدنوَ مِن حوّاء، فأسبَلَت القِباب سُتورَها، والظَمّت الأبواب، وتَغشَاها وكان معها كأهلِ الجنّة في الجنّة خمسمائة عام من أعوام الدنيا في أثمّ السرور وأنعم من قصر نَثَرَث عليهما مِن يُمارِ الجنّة حتى يرجعا إلى السرير، وإبليس الداه، خالفه تَسْحَبُ سُندُسَها، وكلّما تقدّما من قصر نَثَرَث عليهما مِن يُمارِ الجنّة عنى يرجعا إلى السرير، وإبليس الداه، خاله وإذا هو بصوتِ عالى: يا أهل بالحراب ورَجْمِهِم إياه، وصار مختّفياً عن آدم (عله الله)، وحوّاء، فبينما هو كذلك وإذا هو بصوتِ عالى: يا أهل السماوات، قد سَكَن آدم وحوّاء الجنّة بالعَهْدِ والمِيثاق، وأبَحْتُ لَهما جَميعَ ما في الجنّة إلا شجرة الخُلْدِ، فإنْ السماوات، قد سَكَن آدم وحوّاء الجنّة بالعَهْدِ والمِيثاق، وأبَحْتُ لَهما جَميعَ ما في الجنّة إلا شجرة الخُلْدِ، فإنْ السماوات، قد سَكَن آدم وحوّاء الجنّة بالعَهْدِ والمِيثاق، وأبَحْتُ لَهما جَميعَ ما في الجنّة إلا شجرة الخُلْدِ، فإنْ

قال: وفلمّا سَمِعَ إبلبسُ اللّعين ذلك فِرحَ فَرَحالُ لللهُ أَنْ وقال: لأُجْرِجَنّهما من الجنّة. ثمّ أتى مُستَخْفِياً في طُرُق السَماوت. حتّى وقع على باب الجنة، وإذا بالطاؤس وقد حرّج من الجنّة، وله جَناحان، إذا نشر أحدَهُما غطى به سِدرة المُنتَهى، وله ذَنبٌ من زُمُرُدة صُحْرًا وَمُورِين الْجَواهِر، وعلى كلّ جوهرٍ منه ريشة بيَضّاء، وهو أطيّبُ طُيورِ الجنّة صوتاً وتغريداً، وأحسنِها ألحاناً بالنسبيح والثنّاء لله ربّ العالمين، وكان يَخْرِج في وقت ويمرّ صورتِه صَفْح (السماوات السبع، يخطر في مَشْيهِ، ويُرَجِّع في تسبيحه، فيعجب جميع الملائكة من حُسنِ صورتِه وتسبيحه، فيرجِع إلى الجنّة. فلمّا رآه إبليس دعا به بكلام لين، وقال: أيّها الطائر العجيب الجلقة، حَسن الألوان، طبب الصّوت، أيّ طائر أنت من طبور الجنّة؟ قال: أنا طاؤس الجنّة، ولكن مالك ـ أيّها الشخص ـ مذعور، كأنك عن الشوت، أيّ طائر أنت من طبور الجنّة؟ قال: أنا طاؤس الجنّة، ولكن مالك ـ أيّها الشخص ـ مذعور، كأنك عن النسبيح ساعة ولا طَرْقة عين، جئتُ أنظر إلى الجنّة وإلى ما أعد الله لأهلها فيها، فهل لك أن تُدخِلني الجنّة وأعلَم ثلك ثلاث كلمات، من قالهُنَّ لا يَهْرَم ولا يَستَعَم ولا يموت؟ فقال الطاؤس: ويحك ـ أيها الشخص ـ أهل الجنّة وأن إبليس: عم، يموتون ويَهْرَمون ويَشقّمون إلا مَن كانت عنده هذه الكلمات. وحَلَف على ذلك، فويْن يعرون؟ قال إبليس: عم، يموتون ويَهْرَمون ويَشقّمون إلا مَن كانت عنده هذه الكلمات. وحَلَف على ذلك، فويْن

<sup>(</sup>٥) السُرادِقات: جمع سُرادِق، ما أحاط بالبناء. «لسان العرب ـ سردق ـ ١٠: ١٥٧».

 <sup>(</sup>٦) صَفْحُ كُلُّ شيءٍ: وجهه وناحيته. «لسان العرب ـ صفع ـ ٢: ١٦٥».

<sup>(</sup>٧) الصُّفيحُ: من أسماء السَّماء. «النهاية . صفح . ٣: ٣٥».

به الطاوّس ولم يظُنّ أنّ أحداً يحلِف بالله كاذباً، فقال: أيّها الشخص، ما أحوّجني إلى هذه الكلمات، غير أنّي أخافُ أنّ رِضوان خازن الجِنان يستَخبِرني عنك، لكن أبعث إليك بالحَيّة، فإنّها سيّدة دوابّ الجنّة».

قال: «و ذخل الطاؤس الجنّة، و ذكر للحبّة جميع ذلك فقالت: وما أحوَجني وإيّاك إلى هذه الكلمات. قال الطاؤس: قد ضمِنتُ له أن أبعَث بك إليه، فانطَلِقي إليه سَريعاً قبل أن يسبِقَك سِواك، فكانت الحبّة يومئذ على صورة الجَمل، ولها قَوائِم، ولها زَغَب مثل العَبْقَرِيّ (^) ما بين أسود وأبيض وأحمر وأخضر وأصفر، ولها رائحة كرائحة المشك المُشاب بالعَنْبَر، وكان مَسكنُها في جنّة المأوى، ومَبْرَكها على ساحل نهر الكوثر، وكلامُها التسبيح والثناء لله رب العالمين، وقد خَلقها الله تعالى قبل أن يخلُق آدم (عبدالله) بمائة عام، وكانت تأتش بحوّاء وآدم (عبدالله)، وتُخْبِرُهما بكلَ شجرةٍ في الجنّة.

فخرَجت الحيَّةُ مُسرعةً من باب الجنَّة فرأت إبليس لعنَه الله على ما وصَّفه الطاوُّس، فتقدَّم إليها إبليس بالكلام الطيّب، وقال لها مثل ما قال للطاوُس، فقالَتِ الحيّةُ: وكيف أدخِلك ولا يَحِلّ لك رُكوبي؟ فقال لها إبليس: إنَّى أرى بين نابَيكِ فُرجَةً واسعةً، واعلَمي أنَّها نَسَعني، واجعَليني فيها وأدخِليني الجنَّة حتَّى أعَلَمك هـذه الكلمات الثلاث. فقالت الحَية: إذا حمّلتُك في فمي، فكيف أتكلّم إذا كلّمني رِضوان؟ فقال لها اللعين: لا عليك، فإنَّ معي أسماء ربّي، إذا قُلتُها لا ينطِق بي ولا بك أحَدُّ من الملائكة. فدخَلتْ والملائِكة ساهون عن مُحاوّرتهما، غير أنَّ حَوّاء كانت قد افتقَدَتِ الحيّةَ فلم تَجِدُها، وكانت مؤتّلِفةً بها لحُسن حَديثها، والحيّةُ مع إبليس يَحلِفُ لها ويُخادِعُها ـ قال ـ ولم يزلُ إبليسٌ يَحلِفُ لها ويَخدَعُها، حتَى وَثِقت به وفتَحت فاها، فوتَب إبليس وقعَد بين أنيابها، وخرَج منه رِيحٌ فصار نابُها شُمّاً إلى آخِر الأبد ـ قال الفضمَّته الحيّةُ ودخَلت الجنّة، ولم يُكلِّمها رضوان للقَدَر والقَضاء السابق بعِلْم الرَّحمٰنِ، حنَّى إذا توسَّطَتِ الحبَّةُ الجنَّة، قالت له: أخرُج من فَمي وعجُّل قبل أن يفَطَن بك رِضوان. قال إبليس: لا تعجّلي، فإنمّا حاجتي في الجنّة أدّم و فوّاء، فإنّي أريد أن أكلّمَهما مِن فيك، فإن فَعَلت ذلك علَّمتُك الكلِّمات الثلاث. فقالت الحيّة: هاتيك قُبّة حوّاء فاخرُجْ إليها وكلِّمها. قال: لا أُكلِّمُها إلّا من فيك، فحمَلَتْهُ الحَيَّةُ إلى قُبَّة حوّاء، ففال إبليس من فم الحَيَّة: يا حوّاء، يا زينةَ الجنّة، ألستِ تعلّمين أنّي معَك في الجنّة، وأنّى أَحدَنُك وأَخبِرُك بكلَ ما في الجنّة، وأنّي صادِقَةٌ في كلّ ما أحدِّثك به؟ فقالت حوّاء: نعم، وما عرّفتك إلّا بصدق الحديث. قال إبليس: يا حُواء، أخبِريني ما الذي أحِلُّ لكما في الجنَّة، وحُرِّم عليكما؟ فأخبَرته بما نهاهُما عنه. فقال إبليس: ولماذا نهاكما ربّكما عن شجرة الخُلد؟ قالت: لا عِلْمَ لي بذلك. قال إبليش: أنا أعلَمُ، إنّما نهاكما ربّكما لأنَّه أراد أن يَفعل بكما مثل ما فَعل بذلك العَبد الذي مأواه تحت الشجرة، الذي أدخَله قبل دخولِكما بألف (١٠ عام».

قال: «فوتَبت حوّاء من سَريرِها لتَنْظُرَ ذلك العبد، فخرّج إبليش مِن فَمِ الحبّةِ كالبّرق الخاطِف، حتى فعد

<sup>(</sup>٨) العَبْقُريّ: ضرب من البُسط. «تاج العروس ـ عبقر ـ ٣: ٣٧٩».

<sup>(</sup>١) في المصدر: بألغي.

تحت الشجرة، فأقبلت حوّاء فرأته، فلمّا قرُبت منه، نادته: أيّها الشخص، من أنت؟ قال: أنا خَلقٌ من خَلقِ الله تعالى، وأنا في هذه الجنّة منذ ألف عام، خلَقني كما خلَقكُما ببيده، ونَفَخ فيّ رُوحَه، وأسجَد لي ملائكته وأسكنّني جنّته، ونهاني عن أكل هذه الشجرة، فكُنتُ لا آكُل منها حتى نصحني بعض الملائكة، وقال لي: كُل منها، فإنّ مَنْ أكل منها كان مُخلَداً في الجنّة أبداً؛ وحلَف لي أنّه لمِنَ الناصِحين، فوَيْفتُ بيّمينه وأكلتُ منها، فأنا في الجنّة إلى يومي هذا كما ترين، وقد أمِنتُ من الهرّم والسُّقم والمرّوت والخُروج من الجنّة. فقال لها إبليس بعد ما حكى لها: والله مانها كما ربُّكما عن هذه الشجرة إلّا أن تكونا ملكين أو تكونا من الخالدين. فناداها: يا حوّاء، كُلي منها، فإنّها أطبّب ما أكلّتِ من يُمار الجنّة، فأسرِعي إليها واسبِقي زوجَكِ، فإنْ من سبَق كان له الفضّلُ على صاحِبه، أما تنظرين ألم كيف آكل منها؟ هذا والحبّة واقِفَة نسمَع ما يقول إبليس الله الحوّاء، فالتفتّن حوّاء للحبّة، وقالت: أنت معي منذ أدخلني الله الجنّة، ولم تُخبريني بهذا الكلام؟! وسكتت الحيّة، ولم تَذْرِ ما يقول إبليس اللعين في جواب منذ أدخلني الله الجنّة، ولم تُخبريني بهذا الكلام؟! وسكتت الحيّة، ولم تَذْرِ ما يقول إبليس اللعين في جواب حوّاء (١٠٠٠)، ورغيت عن الكلام، وماكان من أمرها الذي قد ضمِن لها إبليس أن يعلّمها الثلاث كلمات.

فأقبلت حواء إلى آدم (طه الهم)، وكانت مسرورة بقول الحيّة لها، ومقالة إبليس تحت الشجرة، وأخبرته بخبر الحيّة والشخص وقد حلّف لهما تُصحاً، وذلك قوله تعالى: ﴿ وَقَاسَمَهُمَا إِنِي لَكُمَا لَمِنَ ٱلنَّاصِحِينَ ﴾ (١١) وقرّب القدّر المقدور والقضاء المُبْرَم، وخروجُهم من الجنّة، وهو الأمرُ المَحترم، فرّكنا جميعاً إلى قول إبليس اللعين وقسمه فتقدّمت حوّاء إلى تلك الشجرة، ولها أغصان لا تُحصى، وعلى الأغصانِ سَنابل، كُل حبّة منها مثل القُلّة، ولها رائحة كالميسك الأذفر، أشدّ بياضاً من اللبن، وأحلى من النسل، فأخذَت سبعَ سنابل من سبعة أغصان، فقال اللعين: كُلي منها يا حواء، يا زِينة الجنّة. فأكلت واحدة، ولا تحرّت لها واحدة، وجاءت بخمس منها إلى المعين: كُلي منها يا حواء، يا زِينة الجنّة. فأكلت واحدة، ولا تهيّء بل كان ذلك في سابق علم الله تعالى حين افتخرت السّماء على الأرض، وشكت الأرض إلى ربّها، وقالَّ، بالرَّض الشكّتي، وقال للملائكة: ﴿ إِنّي جَاعِلٌ فِي ٱلأَرْضِ خَلِيفة ﴾ (١١) فتناول آدم (عه الله عزماً والدة من يدها، وقد نّسِي القهد المأخوذ عليه، فذلك قوله تعالى: ﴿ فَنَسَى وَلَمْ نَجِدْ لَهُ عَزْماً ﴾ أي جَزماً وقال وفداق آدم (عه الله جرة كما ذاقت حواء، فذلك قوله تعالى: ﴿ فَلَمَ أَنَها أَنَا الشَّجْرة بَدَتْ لَهُمَا سَوْءَاتُهُمَا ﴾ (١٠) أي جَزماً وقال وفداق آدم (عه الله جرة كما ذاقت حواء، فذلك قوله تعالى: ﴿ فَلَمَا فَا قَاقا الشَّجْرة بَدَتْ لَهُمَا سَوْءَاتُهُمَا ﴾ (١٠) أي جَزماً وقال وفداق آدم (عه الله من الشجرة كما ذاقت حواء، فذلك قوله تعالى: ﴿ فَلَمَا فَاقا الشَّجْرة بَدَتْ لَهُمَا سَوْءَاتُهُمَا ﴾ (١٠) أي المَد تعالى الله على الشجرة كما ذاقت حواء، فذلك في تعالى: ﴿ فَلَمَا هَا قَاقا الشَّجْرة بَدَتْ لَهُمَا سَوْءَ لَهُمَا هُوالله الله الله الله الله الله الله التعالى المؤلفة ا

٨/٥٨٤٤ ـ وعنه: قال ابن عبّاس (رضهاه عنه) سَمِعت رسول الله (صلّىاله عليه وآله) يقول: «والذي نفسي بيده، ما ساغ آدم (عبهالسلام) من تلك السنابل إلّا سُنْبُلةً واحدةً حتّى طار التاجُ عن رأسِه، وتعارى من لباسِه، وانتُزعَت

<sup>(</sup>١٠) في المصدر: ما تقول وخافت من رِضوان.

<sup>(</sup>١١) الأعراف ٧: ٢١.

<sup>(</sup>۱۲) البقرة ۲: ۳۰.

<sup>(</sup>۱۲) طه ۲۰: ۱۱۵.

<sup>(</sup>١٤) الأعراف ٧: ٢٢.

٨ ـ تحفة الإخوان: ٧٠ «مخطوط».

خواتيمه، وسقط كلّ ما كان على حوّاء من لباسها، وحُلِيَها، وزينَيها، وكلّ شيءٍ طار عنها، وناداه لباشه وتاجُه: يا آدم، طال حُزنُك، وكَثْرَت حَسْرَتُك، وعَظُمّت مُصيبتُك، فعليك السلام، وهذه ساعة الفِراق إلى يوم التَّلاق، فإنّ ربّ العِزّة عَهِد إلينا أن لا نكون إلّا على عبد مُطيع خاشِع. واتْتَفَضَ السَّرير من فِراشه وطارَ في الهواء، وهو يُنادي: آدمُ المصطفى قد عصى الرحمن وأطاع الشيطان، وحوّاء قد انتفَضت ذوائِبُها عنها، وما كان فيها من الدرّ والجَواهر واللؤلؤ، وانحلّت العِنْطَة من وسَطِها، وهي تقول: لقد عظمت مُصيبتُكُما وطال حُزنُكما، ولم يَبْقَ عليهما من واللؤلؤ، وانحلّت العِنْطَة من وسَطِها، وهي تقول: لقد عظمت مُصيبتُكُما وطال حُزنُكما، ولم يَبْقَ عليهما من لباسِهما شيءٌ ﴿ وَطَفِقا ﴾ أي أقبَلاً: ﴿ يَخْصِفَانِ عَلَيْهِمَا ﴾ أي يَرفَعان عليهما همن وَرَقِ ٱلْجَنَّةِ ﴾ أي ورق النين ﴿ وَنَادَاهُمَا أَلُمْ أَنْهَكُمَا عَنْ يَلْكُمَا ٱلشَّجَرَةِ وَأَقُلْ لَكُمَا إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ لَكُمَا عَدُونٌ مُبِين ﴾ (١٠).

قال ابن عباس: إنّ الله تعالى حذّر أولادَ آدَم كما حذّر آدَم (عبد الله) في قوله تعالى: ﴿ يَا بَنِيَ عَادَمَ لَا يَفْتِنَنَّكُمُ الشَّيْطَانُ كَمَا أَخْرَجَ أَبَوَيْكُم مِّنَ ٱلْجَنَّةِ يَنزِعُ عَنْهُمَا لِبَاسَهُمَا ﴾ ("). قال: وجعل كلُّ واحدٍ منهما ينظُرُ إلى عَوْرَةِ صاحبه، وهرَب إبليسُ مُبادِراً، وصار مُخْنَفِياً في بعض طُرُقِ السماوات، ولم يَبْقُ شيءٌ إلّا نادى آدَمَ: يا عاصِي. وغضَّ أهلُ الجنَّةِ أبصارَهم عنهما، وقالوا: أخرِجتُما من جنّتكِما! وناداه فرسُه المَيمون ـ وقد خلقه الله من مِسْكِ الجنة وجميع طيبها من الكافور والزَّعْفَران والعَنبَر وغير ذلك، وعُجِن بماء الحَبَوان، وعُرْفه من المَرجان، وناصِيتُه من البافوت، وحافِرُه من الزَّرْجَد الأخضر، وسَرْجُه من الزُّمُرُّد، ولِجَامُه من الباقوت، وله أجنِحَة من أنواع الجَواهر، وليس في الجنة دابّة أحسَن من فرس آدَم (عبد الله) إلّا البُراق، قال النبيّ (سَل العبد الله): افضل البُراق على سائر دوابّ الجنّة، كفَضْلي على سائر النبيّين، وقال ابن عَناس: قد خلّق الله الميمون فرّس آدَم (عبد الله)، قبل أن يخلق دوابّ الجنّة، كفَضْلي على سائر النبيّين، وقال ابن عَناس: قد خلّق الله الميمون فرّس آدَم (عبد الله)، قبل أن يخلق دوابّ الجنّة، كفَضْلي على سائر النبيّين، وقال ابن عَناس: قد خلّق الله الميمون فرّس آدَم (عبد الله)، بخمسمائة عام ـ: يا آدم، هكذا العَبْل يَبِكُ وبين الله نعالى؟!

وانقبَضَتْ أشجارُ الجَنّة عنهما حتى لم يتمكّنا أن يُستنزا بشيءٍ منها، فكلّما قرُب من شَجَرةٍ، نادته: إليك عنى يا عاصي. فلمّاكثُرت عليه المّلامة والنوبيخ، فو عارياً وإذا هو بشَجَرةِ الطَّلْح قد التقَّت على ساقيه فمسكته بأغصانِها، ونادّته إلى أبن تهرُب، يا عاصي؟ فوقف آدَمُ فزِعاً مَرعوباً مَبهوتاً، وظنّ أنّ العَدَابِ قد أتاه، وجعل بُغادي: الأمان، الأمان، وحوّاء مجتهدة أن تَستُر نفسَها بشعرِها، وهو ينكشِف عنها، فلمّا أكثرت عليه، ناداها: يا بادية السُّوء، هل تقدرين على أن تَستَري بي، وقد عَضيتِ ربّك؟ ففعدت حوّاء عند ذلك، ووضعت ذَقَنها على بأدية السُّوء، هل تقدرين على أن تَستَري بي، وقد عَضيتِ ربّك؟ ففعدت حوّاء عند ذلك، ووضعت ذَقَنها على ركبتها كبلا يَراها أحَد، وهي تحت الشجرة وآدَمُ واقِقٌ قد قبَضت عليه شجَرة الطلح.

قال ابن عبّاس: فنُودي جَبْرَئيل: وألا ترى إلى بَديع فِطرتي آدَم، كيف عَصاني؟ يا جَبْرَئيل، ألا ترى إلى حوّاء أمّني، كيف عصّتْني، وطاوَعت عدوّي إبليس؟، فاضطرَب جَبْرَئيل الأمين لمّا سَمِع نِداءَ رَبِّ العالمين، وداخله الخوف وخرّ ساجداً، وحَمَلَةُ العَرش قد سكنت حَرّكاتُهم، وهم يقولون: سُبحانك، قُدّوس قُدّوس، سُبّوح سُبّوح، الأمان الأمان. فأخذ جَبْرَئيل (عبدسرم) يَعُدّ على آدَم (عبدسرم) ما أنعم الله تعالى به عليه، ويُعايِبُه على المعضية،

<sup>(</sup>١) الأعراف ٧: ٢٢.

<sup>(</sup>٢) الأعراف ٧: ٢٧.

فاضطرب آدم (مباسلام) فَزَعاً، وارتعَد خَوْفاً، حتى ذهب كلامه، وجعل يُشير إلى جَبْرَئيل (مبالله)، ودَعْني أهرُب من الجَنّة خوفاً من ربّي، وحياءً منه ه. قال جَبْرَئيل (عبالله): إلى أين نهرُب يا آدم ـ وربّك أقرب الأقربين، ومُدرك الهاربين؟ فقال آدم: «يا جَبْرَئيل، رُدَّني أنظر إلى الجَنّة نَظْرَة الوَداع، فجعل آدم (عبالله)، ينظر عن يَمينه وعن شِماله، وجَبْرَئيل لا يفارِقُه، حتى صارَ قريباً من باب الجنّة، وقد أخرج رجله اليُمنى وبقيت رحله اليُسرى، فنودي: «يا جَبْرئيل لا يفارِقُه، حتى شار قريباً من باب الجنّة، وقد أخرج رجله اليُمنى وبقيت رحله اليُسرى، فنودي: «يا جَبْرئيل، وناداه الربّ: «يا آدم، خلقتُك لتكونَ عبداً شكوراً، لا لتكون عبداً كفوراً».

فقال آدم (عبدالسلام): «يا ربّ، أسألك أن تُعيدُني إلى تُرْبَني التي خُلِفَتُ منها تُراباً كما كنت أوّلاً». فأجابه الربّ: «يا آدم، قد سبّق في عِلمي، وكتبتُ في اللوح أن أملاً من ظَهرِك الجنّة والنار». فسكت آدم.

قال ابن عباس: لمّا أمِرَت حوّاء بالخُروج، وَتَبَتْ إلى وَرَقةٍ من وَرَقِ نينِ الجنّة، طُولها وعَرْضها لا يعلمه إلا الله تعالى لتستنز بها، فلمّا أخذَ تها، سقَطت من يدها، ونطّنت: يا حوّاء، إنك لَفي غُرور، إنّه لا يَستُرك شيءٌ في الجنّة بعد أن عَصَيْتِ الله تعالى. فعندها بكت حوّاء بكاء شديداً، وأمر الله الورّقة أن تُجيبَها، فاستَتَرت بها، فقبَض جُبْرَئيل (عبداللهم) بناصِيتها حتى أتى بها إلى آدم (عبداللهم) وهو على باب الجنّة، فلمّا رأت آدم (عبداللهم)، صاحت صبحة عظيمة، وقالت: يا لَها من حَسرة، يا جَبْرَئيل، رُدِّني أنظر إلى الجنّة نَظَر الوّداع. فجعَلت تُومئ بنظرها إلى الجنّة يميناً وشمالاً، وتنظر إليها بِحَسْرَة، فأخرِجا من الجنّة، والملائكة صُفوفٌ لا يَعلمُ عَدَدَهم إلّا الله تعالى، يَنظُرون إليهما. ثمّ أتى بالطاؤس، وقد طَعَنتُه الملائكة حتى شقطت أرياشه، وجَبْرَئيل يَجُرّه، ويقول له: اخرُج من الجنّة خُروجَ آيس، فإنّك مشؤوم أبداً ما بَقبت، وسَلَمْه تَنْ أَجنحته.

قال ابن عبّاس: أحَبُّ الطّيور إلى إبليس الطاوّل، وأَيْغَضُها إليه الديك.

وقال النبئ (من الله عليه والله): «أكثروا في بُيونكم الدّيوك فإنّ إبليس لا يدخُل بيناً فيه دِيك أفرق (٣).

وقال (سلَّ الله، وَشَاةٌ أَفْطِر على لَكُنيا إِلَّا أَربَعةً: فَرسًا أَجَاهِدٌ بها في سبيل الله، وَشَاةٌ أَفْطِر على لَبَيْها، وسَيفاً أدفعُ به عن عِيالي، ودِيكاً يُوفِظُني عند الصّلاة».

وقال رسن المعاودة الدارية الديك في السَّحَر، نادى منادٍ من الجنان: أين الخاشِعون، الذاكِرون، الواكِعون، الساجِدون، السائِحون، المُستَغفِرون؟ فأوّل مَنْ يَسْمَع ذلك مَلَكُ من الملائكة في السماوات، وهو على صُورة الدَّيك، له زَغَبٌ وريشُ أبيض، ورأسُه تحت العرَش، ورجلاه تحت الأرض السُفلي، وجَناحاه مَنشوران، فإذا سَمِع ذلك النِّداء من الجنّة، ضرَب جَناحَيه ضربة، وقال: با غافِلين، اذكُروا الله تعالى الذي وَسِعَتْ رَحْمَتُه كُلَّ شيء».

ورُوي أن النبيّ سُليمان بن داود (عنه السلام) لمّا حشر الطير، وأحبّ أن يستنطق الطير، وكان حاشِرُها جَبْرَئيل وميكائيل، فأمّا جَبْرَئيل فكان يَحشُر طُيور المشرق والمغرب من البَراري، وأمّا ميكائيل فكان يَحشُر طيور الهواء والجِبال، فنظر سُليمان (عنه السلام) إلى عَجائِب خِلقَتها، واختلاف صُوَرِها، وجَعل يسأل كلَّ صِنفٍ منهم، وهم

<sup>(</sup>٣) يقال: ديكُ أَفْرَقُ؛ للذي عُرْفُهُ مَفرُوقٌ. ﴿الصحاح ، فرق . ٤: ١٥٤٢﴾.

يُجيبونه بمَساكِنهم، ومَعايشهم، وأوكارِهم، وأعشاشِهم، وكيف تَبيض، وكيف تَحيض، وكان آخِرُ مَن تقدّم بين يديه فوقف بين يديه في حُسنه وجَماله وبَهائه، ومَدّ عُنُقه، وضرَب بجَناحِه، وصاح صَيحة أسمتع الملائكة والطيورَ وجميعَ مَن حضَر: يا غافلين، اذكُروا الله، ثمّ قال: يا نبيَ الله، إنّي كنتُ مع أبيك آدم (عباسلام) أوقظه لوقت الصلاة، وكنتُ مع نُوح (عباسلام) في الفُلك، وكنتُ مع إبراهيم الخليل (عباسلام)، حين أظفّره الله بعَدُوه نُمرُود، ونصَره عليه بالبَعوض أنا، وكنتُ أكثر ما أسمَع أباك إبراهيم (عباسلام) فقرأ آية المُلك: ﴿ قُلِ ٱللَّهُمّ مَالِكَ أَنْمُلْكِ تُؤْتِي ٱلْمُلْكَ مَن تَشَاءُ وَتَنزِعُ ٱلْمُلْكَ مِمّن تَشَاءُ وَتَنزِعُ ٱلْمُلْكَ مِمّن تَشَاءُ ﴾ (١٠) إلى آخِر الآية، وأعْلَمْ يا نَبيَ الله، أني لا أصيح صَيْحة في لبل أو نهارٍ إلّا أفزَعتُ بها الجنّ والشياطين، وأمّا إبليسُ فإنّه يَذوب كما يذوب الرّصَاص في النار.

قال: ثمّ أتي بالحبّة، وقد جذّبُتْها الملائِكة جَذبةُ هائلةُ، وقد قَطَعوا يَدَبها وَرِجُلَبْها، وإذا هي مسحوبةٌ على وجهها، مبطوحةٌ على بَطنها، لا قوائم لها، وصارَت ممدودةٌ، ومُنِعَت النَّطق فصارت خَرساء مشقوقة اللسان، فقالت لها الملائكة: لارَحِمَكِ الله تعالى ولارَحِم الله مَنْ يَرحَمُك، ونظر إليها آدم وحوّاء، والملائكة يَرجُمونها من كلِّ ناحيةٍ.

ورُوي عن النبيّ اسلى الاعباداله: أنّه قال: «من قتّل الحيّة فلّهُ سَبّعُ حسناتٍ، ومَنْ ترّكها ولم يقتُلُها مَخافة شَرُها لم يكن في ذلك له أجر، ومن قتّل وزَغاً (٧) فله حَسّنة، ومن فتّل حيّةُ فله حسّناتٌ مُضاعَفة».

وقال ابن عبّاس ﴿مَمَى اللَّهُ عَنَّهُ خَيَّةٍ أَحَبُّ إِلَىَّ مِن قَتْلَ كَافَرٍ.

قال: ثمّ أخرج آدم (طبه الديم) من الجنّة، وأبرّزَه جَهْرَئيل إلى السماوات، وحُجبت عنه حوّاء فلم يَرَها ونظرت الملائكة إلى آدم (طبه الديم) وهو عُريان، ففَرِعت منه، وجعَلت نقول: إلهنا، وهذا آدم بديع فطرتك، أقِلْهُ ولا تَخْذُله. وآدم (طبه الديم) قد وَضع بده اليُمنى على باب الجنّة لله واليُسرى على سَوأتِه، ودُموعُه تجري على خدَّيه، فوقف آدم (طبه الديم)، وناداه الربّ جلّ وعلا: «يا آدم، قال: «ليم البيك يا ربّي وسَبّدي ومَولاي وخالِقي، تراني ولا أراك، وأنت علام الغُيوب». قال الله تعالى: «يا آدم، قد سبّق في عِلمي، إذا تابَ العاصي تُبتُ عليه، وأتفَضَّلُ عليه برَحْمتي. يا آدم، ما أهْوَن الخَلق على إذا عَصَوني، وما أكرَمهم على إذا أطاعوني».

فقال آدم (مله السلام): البحق مَنْ هو الشَّرَف الأكبر، إلّا ما أقَلْتَ عَثْرتي، وعفَوْتَ عنّي، فأتاه النداء، «يا آدم، مَن الذي سألتَني بحقّه؟».

فقال آدم اطبالسلام): اإلهي وسيّدي ومولاي وربّي، هذا صَفيُّك وحبيبُك وخاصّتُك وخالِصَتُك ورسولُك محمّدُ بن عبدالله، فلقد رأيتُ اسمه مكتوباً على العَرش، وفي اللوح المتحفوظ، وعلى صَفْح السماوات، وعلى

<sup>(</sup>٤) (بالبعوض): ليس في المصدر.

<sup>(</sup>٥) في المصدر: آدم.

<sup>(</sup>۲) آل عمران ۲: ۲۱.

<sup>(</sup>٧) الوَزَغ: حيوانٌ صغيرٌ يقال له: سَامُ أَبْرَ ص. «مجمع البحرين ـ وزغ ـ ٥: ١٨».

<sup>(</sup>٨) في المصدر: على رأسه.

أبواب الجِنان، وقد علِمت ـ يا ربّ ـ أنَّك لا تفعل به ذلك إلَّا وهو أكرم الخَليقة عندك.

قال ابن عباس: فَنُوديت حوّاء: «يا حوّاء»، قالت: «لبيك لبيك، يا سبّدي ومولاي وربّي، لا إله إلّا أنت، قد ذهبت زِينَتي، وعَظُمت مصيبتي، وحَلّت شِقُوني، وبقيتُ عُريانة لا يَستُرني شيءٌ من جنّتك، ياربّ، فنُودِيَت: «يا حوّاء، من الذي صرّف عنكِ هذه الخَيرات التي كُنتِ فيها، والزينة التي كنّتِ عليها؟».

قالت: إلهي وسيّدي، ذلك خَطيئتي، وقد خدّعني إبليس بغُرورِه وأغواني، وأقسَم لي بحقِّك وعزَّتِك إنّه لَمِنَ الناصِحين لي، وما ظَننتُ أنّ عبداً يَحلِف بككاذِباً.

قال: «الآن اخرُجي أبداً، فقد جعَلتُكِ ناقِصة العَقل والدَّين والميرات والشَّهادة والذِّكر، مُعوجَة الخِلقة (١)، شاخِصة البصر، وجعَلتُكِ أسيرة أبّام حياتِك، وأحرَمتك أفضل الأشياء: الجُمُعة، والجَماعة، والسّلام، والتحبّة، وقضيتُ عليكِ بالطَّمَث ـ وهو الدم ـ وجَهْد الحَبّل، والطَّلْق، والولادة، فلا تَلدِين حتّى تَذوقي طَعْمَ المَوْت، فأنت أكثَر حُزْناً، وأكثرُ فلباً، وأكثرُ دمعةً، وجَعلتُك دائِمَة الأحزان، ولم أجعَلْ منكنَ حاكِماً، ولا أبعَث منكنّ نبيّاً».

فقال آدم: «يا ربّ، إنّك أخرَجتني من الجنّة، وتُريد أن تجمّع بيني وبين عدوّي إبليس اللعين، فقوّني عليه، يا ربّ.

فقال له: «يا آدم، تقوَّ عليه بنقواي وتوحيدي وذكري، وهو أن تقول: لاإله إلّا الله محمّد رسول الله؛ وأكْثِر من ذلك، فإنّها لِعَدُوّي وعَدُوّك مثل الشِهاب الفاتل. يا آدم، قد جعَلتُ مَسكنَك المساجد، وطعامك الحَلال الذي ذُكر عليه اسمى، وشرابَك ما أجريتُه من ماءٍ معين، وليَكُن شِعادك ذكري، ودِثارك ما أنسجتَه بيدك.

فقال آدم: «زِدني، يا رَبّ، قال: «أحفَظُكَ بِملائكتني، فقال: «يا رَبّ، زِدْني». فقال: «لا يولَدُ لك ولَد إلا وكُلْتُ به ملائكةً يَحرُسونه، قال: «يا رَبّ، زِدني، قال: «لا أنزَع التوبة منك ولا من ذُرّيَتك ما تابوا إليّ». قال: «زِدني، يا ربّ». قال: «أغفِرُ لك ولوُلدِك ولا أُبالي، وأنا الربّ العليّ المتعاليّ».

قال: فعندَها تكلّمتْ حوّاء، وقالت: إلهي، خَلَقْتَني من ضِلع أعوَج، وجعَلتَني ناقِصَة العقل والدّين والشّهادة والميراث والذَّكر، وحَرَمْتَني أفضل الأشياء، وألزّمتني الحَبّل والطُلْق، وصيَّرتَني بالنّجاسة، وكيف أخرُج من الجَنَّةِ وقد حَرَمْتَني جَميعَ الخَيْرات؟ فنُودِيَت: وأن اخرُجي، فإنّي أرفِقُ قلوبَ عِبادي عليكُنّه.

قال ابن عبّاس: لقد جُعِلَ بين الرِّجال والنِّساء الأَلقَة والأُنس، فاحْبِسوهن في البيوت، وأحسِنوا إليهنّ ما استَطعتم.

قال النبيّ (ملراة عليه والد): «المرأة ضِلعٌ مَكسورٌ فَاجبُرو،».

وقال (عبه المعرم): «المرأة رَيحانةٌ، وليست بقَهْرَمَانَة».

وقال النبيّ (منى الاعليه راله): «كلّ امرأةٍ صالحةٍ عَبدَت ربّها، وأدَّت فَرْضَها، وأطاعَتْ زَوْجَها، دخَلت الجنّة». فنؤديت: «اخرُجي، فإنّي مُخْرِجٌ منكُما ما يَمْلاً الجنّة والنار، فأمّا الذين يملؤون الجنّة فمن نبيّ وصدّيقٍ

<sup>(</sup>٩) في «س»: الخلق.

وشهيدٍ ومستغفرٍ، ومَنْ يُصَلِّي عليكما، ويستغفِر لكماه. قال (عليه السلام): «ما من مؤمنٍ ولا مؤمنةٍ يَستغفِر لآدَم وحوّاء إلّا عُرِض الإستغفارُ عليهما، فيفرَحان، ويقولان: يا ربّ، هذا وَلَدُنا فلان قد استغفَر لنا، وصلَى علينا، فتفضَّل عليه، وذِدْ من كرَمِك وإحسانك إليه، ورُوي: أنّ مَنْ لم يُصلُ عليهما عند ذكرهِما، فقد عقَّهما.

فقالت حوّاء: أسألك ـ يا ربّ ـ أن تُعطيني كما أعطبت آذم. فقال الربّ عزّ وجلّ: هإنّي قد وهبتُكِ الحياة والرَّحمة والأنس، وكتبتُ لكِ من تُوابِ الاغتسال والولادة ما لو رأيتِه من النّواب الدائِم، والنّعيم المُقيم، والمُلك الكبير، لقرّت به عينُكِ. يا حوّاء، أيّما امرأة مانت في ولادّتِها حَشَرْتُها مع الشهداء، يا حوّاء، أيّما امرأة أخذُها الكبير، لقرّت به عينُكِ. يا حوّاء، أيّما امرأة مانت في ولادّتِها حَشَرْتُها مع الشهداء، يا حوّاء، أيّما امرأة وورّق الطلَّلُقُ إلاكتبتُ لها أجرَ شهيدٍ، فإن تحمّلت (١٠) وولدت، غفرتُ لها ذنوبَها ولوكانت مثل زَيّد البّحر ورَمْلِ البّرّ وورّق الطلَّلُقُ إلاكتبتُ لها أجرَ شهيدٍ، فإن تحمّلت (١٠) وولدت، غفرتُ لها ذنوبَها ولوكانت مثل زَيّد البّحر ورَمْلِ البّرّ وورّق الطلّخر، وإن مانّت فهي شهيدة، وحضّرتها الملائكة عند قبض روحِها، وبشّروها بالجنّة، وتُزفّ إلى بَعْلِها في الآخرة، وتُفضّل على سائر الحُور العِين بسَبْعينَ ذرجة، فقالت حَوّاء: حَسْبي ما أعطِيت.

قال: وتكلّم إبليش اللّعين، وقال: يا ربّ إنكَ أغوَيتني وأبلَسْتني، وكان ذلك في سابقِ عِلمك، فأنظِرْني إلى يوم يبعثون. قال: ﴿ فَإِنّكَ مِنَ ٱلْمُنظَرِينَ \* إلَى يَوْمِ ٱلْوَقْتِ ٱلْمَعْلُومِ (''' وهي النَفْخَةُ الأولى. قال: ﴿ فِيمَا أَغُويْتَنِي لأَقْعُدَنَّ لَهُمْ صِرَاطَكَ ٱلمُسْتَقِيمَ \* ثُمَّ لَأَتِينَهُمْ مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ أَيْمَانِهِم وَعَنْ شَمَائِلِهِمْ وَمُنْ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ أَيْمَانِهِم وَعَنْ شَمَائِلِهِمْ وَلَا تَجِدُ أَكْثَوَهُمْ شَاكِرِينَ ﴾ (''' قال: ﴿ آخْرُجْ مِنْهَا مَذْهُوماً مَذْحُوراً لَمَن تَبِعَكَ مِنْهُمْ لَأَمْلاَنَ جَهَنَّمَ مِنكُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ (''').

قال: إنّك أنظرتني، فأبن مسكني إذا هبَطتُ إلى الأرض؟ قال: ٥المَزابِل، قال: فما قراءتي؟ قال: ٥الشِعر، قال: فما مُؤذّني؟ قال: ١٠٠ فما مُؤذّني؟ قال: فما مُؤذّني؟ قال: فما اللّم على النّباء النائحات، قال: فما جميعها، قال: فما بتني؟ قال: ١٠٠ فما مُؤلّدي؟ قال: ١٠٠ فما مُؤلّدي؟ قال: ١٠٠ فما دِثاري؟ قال: ١٠٠ فما دِثاري؟ قال: ١٠٠ فما مُؤلّد فها مَصائدي؟ قال: ١٠٠ فالنساء،

قال إبليس: لا خَرَجَتْ مَحبَّةُ النَّساءِ مِنْ قُلْبي، ولا مِنْ قلوبِ بني آدم، فنُودي. «يا ملعون، إني لا أنزَعُ التوبةَ من بني آدم حتّى ينزعوا بالمَوت، فاخرُج منها فإنّك رجيم، وإنّ عليك لعنتي إلى يوم الدين.

فقال آدم: يا ربّ، هذا عدوّي وعدوّك أعطيته النَّظِرةُ، وقد أقسّم بعزّتك أنّه يَغُوِي أولادي، فَيِمَ أحتَرِزُ عن مَصائِده ومكائِدِه؟، فنُودي: «يا آدم، قد مَنَنْتُ عليك بثلاثِ خِصالِ: واحِدَة لي، وواحِدَة لك، وواحِدَة بيني وبينك؛ أمّا التي لي، فهي أن تَعبُدَني ولا تُشْرِكُ بي شيئاً، وأمّا التي لك، فهو ما عمِلتَ من صغيرةٍ وكبيرةٍ من الحسّنات، فلك الحَسنةُ بِعَشْر أمثالِها، والعشر بمائة، والمائة بألف، وأضعِفُها لك كالحِبال الرَّواسي، وإن عَمِلْتَ سيّئةً، فواحِدَة بواحدة، وإن أنتَ استَغْفَرْتَني، غفَرتُها لك، وأنا الغَفورُ الرَّحيم؛ وأمّا التي بيني وبينك فلَك الدُعاء

<sup>(</sup>١٠) في المصدر: سلمت.

<sup>(</sup>١١) الحجر ١٥: ٢٧ و ٢٨.

<sup>(</sup>١٢) الأعراف ٧: ١٦ و١٧.

<sup>(</sup>١٣) الأعراف ٧٪ ١٨.

سورة الحِجْر (١٥) ...... ١٥٠ .... ١٥٠ ... ١٥٠ سورة الحِجْر (١٥) .... ١٥٠ ... ١٥٠ ... ١٥٠ هـ. ١٥٠ هـ.

والمسألة، ومنّي الإجابة، فابسُط يَديك فادُّعُني، فإنّي قريبٌ مجيب،

قال: فَلمَا سمِع بذلك اللَّعين، صاح بأعلى صوته، حَسَداً لآدم (عباسلام)، قال: كيف أكيد بؤلد آدم الآن؟ فنودي: «با ملعون ﴿ أَجْلِبُ عَلَيهِم بِخْيْلِكَ وَرَجِلِكَ وَشَارِكُهُمْ فِي ٱلْأَنْوَالِ وَٱلْأَوْلَادِ وَعِدْهُمْ وَمَا يَعِدُهُمُ ٱلشَّيْطَانُ فنودي: «با ملعون ﴿ أَجْلِبُ عَلَيهِم بِخْيْلِكَ وَرَجِلِكَ وَشَارِكُهُمْ فِي ٱلْأَنْوَالِ وَٱلْأَوْلَادِ وَعِدْهُمْ وَمَا يَعِدُهُمُ ٱلشَّيْطَانُ إِلَّا غُرُوراً ﴾ (١١) وقال إبليس: يا ربّ، زِدني. قال: «لا يُولَد لآدم وَلَد إلّا ويُولَد لك سبعة». قال: يا ربّ، زِدني. قال: «في عُروفِهم وتُوسوس وتَسْكُنْ في صُدورِهم، وتَخْنِسَ (١٥) في قُلوبهم، قال إبليش: يا ربّ، فبمَ أهِبط إلى الأرض؟ قال: «على البأس من رَحْمَتي».

قال النبيّ (ملّ الله عله وآله): وأخلِفوا ظنَّ إبليس اللّعين فيما سأل ربّه، فإنَّ شِركه في الأموال المكتَسّبة من غير حِلّها، وشِركه في الأولاد الحرام، فطيّبوا النِكاح، وازدّجِروا عن الزِنا».

وقال مبدلسلام): «إذا جامَعتُم أزواجكم فاذكروا الله تعالى على كُلّ حال، وإلّا يُدخِلُ إبليس اللّعين ذَكَره كما يُدخِلُ الرجل ذَكَره في فَرْج امرأته، ويفعل بهاكما يفعَل زوجُها».

وقال رعب المدم: وإذا سمِعَ إبليسُ ذِكرَ الله أو تسبيحَه، ذابَ كما يذوبُ المِلْحُ في الماء،

وقال اعلىالسلام): الله أعطى الله هذه الأُمّة سورَتَين، مَن قرأهما قبل طُلوع الشَّمس وقَبْلَ غُروبها ولَى عنه إبليس، وانصرَف وله نبَيحٌ كنبيح الكلاب، وهما المُعَوِّذَتان».

` وقال ابن عبّاس: لمّا نزلت: ﴿ قُلْ هُوَ آللهُ أَحَدٌ ﴾ (١١) قال جَبْرَئيل: يا محمّد، لا تَخَفَّ على أمّنك منذ نزّلت هذه السورة الشريفة. يا محمّد، ما من أحدٍ من أمّنك يقرأها موقِناً بثوابها، إلّا دخّل الجنّة. يا محمّد، مَن قرأها كان بينه وبين الشّياطين حِجاب. يا محمّد، من قرأها أمِن من الخَسْف والمَسْخ والغَرَق والرَّجْف.

قال: فلمّا أعطي كلّ واحدٍ منهم ما سأل، نظر آدم تعبيد مه إلى الحيّة، فقال: «يا رب، هذه اللعينة التي أعانت عدوّي، فبماذا أتقوّى عليها إذا أهبَطَتها إلى الأرض ؟ . فتودي: «يا آدم، إنّي جعلتُ مَسكنها الظُّلُمات، وطعامَها التُراب، فلا أمانَة لها، فإذا رأيتَها فاشدَخ رأسها».

قال ابن عبّاس: لو لا قُعود إبليس ما بين نابِيها ماكان لها سُمّ، فاقتُلوها حيث وجَدتُموها، وقال: رَحِمَ الله مَنْ قتَل حبَّةُ، وقيل للطاوُس: «مسكنُك أطراف الدنيا، ورزُقك ما أنبَتَتِ الأرضُ، وألقي عليك المحبّة في قلوب بني آدم».

٩/٥٨٤٥ ـ وعنه: قال جعفر بن محمّد الصادق (عبال هذا أعطِيَ هؤلاء ما أعطوا، أمروا أن يَهبطوا إلى الأرض، فقال تعالى: ﴿ آهْبِطُواْ بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُوٌّ وَلَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ مُسْتَقَرٌ وَمَتَاعٌ إلى حِينٍ ﴾ (١) فالمُسْتَقَرّ:

<sup>(</sup>١٤) الاسراء ١٧: ٦٤.

<sup>(</sup>١٥) أي تتواري، وفي «ط»: تجلس.

<sup>(</sup>١٦) الإخلاص ١١٢: ١.

٩ ـ تحفة الإخوان: ٧٤ المخطوط».

<sup>(</sup>١) الأعراف ٧: ٣٤.

القَبْر، والحِين: القيامة، فهبط آدم (على هـ العنه من الجنّة من باب التّوبة، وحوّاء من باب الرَّحْمَة، وإبليش من باب اللَّعنة، والطاوُس من باب الغَضَب، والحَيّة من باب السَّخَط، وكان تُزولهم وقت العَصر فمن هذه الأبواب، تَنزِل التَّوْبَةُ والرَّحْمَةُ واللَّعْنَةُ والغَضْبُ والسَّخَط».

وقال (طبه السلام): «خلّق الله تعالى آدم (طبه السلام) يوم الجُمّعة، وفيها جَمّع بين روحِه وجَسَدِه، وفيها زوّجَه حوّاء، وفيها دخّل الجنّة وأقام فيها نصف يوم مقدار خمسمائة عام من أعوام الدُنيا، وهبّط ما بين الظهر والعصر من بابٍ يقال له: المبرم، وهو حِذاء البيت المعمور، وقيل من باب المعارج (۱)، فهبّط آدم (طبه السلام) إلى بلاد الهِنْد على بجبّل من جِبالها، يقال له: بود، وهو جبّل معلوم محبط بأرض الهند، وهبطت حوّاء بِجُدّة برستمسام (۱)، والحبّة بأصفهان، والطاوس بأطراف البحر، فلم يَرَ بعضُهم بعضاً حين أهبِطوا، ولم يكن على آدم (طبه الهرم) حين أهبِط إلا ورقة من أوراق الجنّة ملتَصِمة إلى جلِده، فرمَتُها الربح في بلاد الهند فصارت معدِن الطّيب جميعه.

وأخذ آدَم في البُكاء مائة عام شوقاً إلى الجنّة، وهو واقفٌ منكُسٌ رأسه خوفاً من الله تعالى، وخرَج من عينه اليُمنى ماءٌ يملأ دِجلة، ومن عينه البُسرى ماءٌ يملأ الفُرات، وصار لدموعه مجارٍ في الأرض، وَرَسَخَت عُروقُ رِجلَيه في الأرض، وعاش تسعمائةً سنة وثلاثين سنةً، وما فرّغ من حُزنه على الجنّة، وماتٍ حزيناً عليها.

وقد أنبت الله من دُموعه العُود الرّطب والصَّندل (1) والكافور، وجميع أنواع الطيب، وامتلأت الأودية بالأشجار الطيّبة، وبكت حوّاء كذلك حتى أنبت من دموعها الرَّنْجَبِيل والفَرَنْفُل والهَيل، وجميع أنواع ذلك. وكانت الربح تحمِل كلام آدم إلى حوّاء وحوّاء إلى آدم اطهما البلاد البعيدة. وكانا يَبكيان حتى رحِمَهما الملائكة، ويفيت حوّاء شاخِصَة بصرَها إلى الله تعالى أعواماً، وقد وضعت بدها على رأسها، فأورَثت ذلك بناتهاه.

1 ١٠/٥٨٤٦ وعنه: قال ابن عبّاس: أوّل من علم هيوط آدم (عد الله) النّسر، فأناه وبكى معه، وكان النّسر وحُشِيّاً، فسقط على ساحل البحر، فنظر إلى حُوتٍ يضطرب في الماء، فأيس إليه لأنه لم يكن له أنس، فلمّا علِم النّسر بنزول آدم (عله الله) أخبَر الحُوت به، وقال له: إنّي رأيت اليوم خلفاً عظيماً، يقيض ويبسُط، ويقوم ويقعًد، ويأكّل ويشرّب، وينام ويستيقِظ، ويبول ويتغوّط، ويجيء ويذهب، معتدل القامة، بادي البَشرة، حسن الصورة القال الحُوت: إن كان كما تقول فقد كاد أن لا يكون لي معه مستقرّ في البحر، ولا لك معه مستقرّ في البَرّ، وهذا الوّداع ببني وبينك. وفي بعضها: أنّ الحوت قال: إنّك لتّخيرُني عن خلّقٍ عظيم يأكُل ويشرّب، فإن كنت صادقاً فإنّه سيجرّني من بَحري، ويأخذك من بَرّك.

وفي بعضها: إنَّ أدم (عليه السلام) لمَّا هبَط من الجنَّة نادي مَلَك: أيَّتها الأرضُ وَمَنْ عليها وفيها مِن الخَلْق، قد

<sup>(</sup>٢) في المصدر (المعراج).

<sup>(</sup>٢) في المصدر: برستمام.

<sup>(</sup>٤) الصُّنْدَل: شجرٌ خَشَبُه طيّب الرائحة، وله أنوان مختلفة: حُمر وبيض وصفر. «لسان العرب ١١: ٣٨٦».

١٠ ـ تحقة الإخوان: ٧٥ «مخطوط».

هبَط إليكم إنسانٌ نِسيَ عَهْدَ ربُه، فسمّاه إنساناً، فأوّل ما سمِعَ النَّسرُ بذلك انفَضَ إلى الحُوت وأخبَره بذلك ففزع، وقال كلّ واحدٍ منهما لصاحبه: هذا وقت الوّداع بيني وبينك، فوَيْلٌ لأهلِ البّحر والبّرٌ من هذا الإنسان.

قال: وبقي آدم (مبالم) باكياً ساجداً لله تعالى حتى شربت الطير من دُموعِه، ونبتَتِ الأشجارُ وَرَسُخَتْ عُروقُ رِجلَيه في الأرض كما تَرْسَخ الأشجار، وبَكَت معه السِّباع، فلمَا لَقِيَته ولَت عنه هاربة، وقالت: نحنُ سكّانُ الأرضِ قبلَك يا آدم، وقد أفزَعْتنا وأبكَيْتنا لبُكائك، وأورثتنا حُزناً طويلاً. فمن ذلك (١) صارت لا تأنس ببني آدم، ويقال: نفرَقت عنه جميع الطيور أيضاً إلّا النَّسر، فإنّه كان يُساعِدُه.

ثمّ أنبَتَ الله له الشَّعر واللَّحية، فكان آدم (عيدالسلام) قبل ذلك اليوم أمردَ كأنّه الفِضّة البيضاء، فلمَّا نظرَ آدم (ميدالسلام) إلى اللَّحية، قال: «يا ربّ، ما هذا الذي لم أعْهَدْهُ منك في الجنّة؟». قال: «هذه لِحيتُك، غير أنّها زِينَتُك، لِيُعرَف الذَّكرُ من الأَنثى».

ورُوي أنّه أقام على البُكاء ثلاثمائة عام لا يرفّع رأسه نحو السماء، وهو يقول: •بأيّ وَجهٍ أنظر إلى السماء، وهبَطت منها عُرياناً عاصِياً؟» فبكت الأنعام والطُّيور والسِباع، ولقد أبكى الكَرّوبيّين والرَّوحانيّين، وقالوا: إلهَنا، أقِلْ عثْرَتُه فإنّه في حُرفةٍ من الذَّبْ.

وقال (عندالله): «لو وُضع بُكاء يعقوب على يُوسُف، وبُكاء جَميع الخَلْق إلى آخِر الأبد لَرَجَح بُكاءُ آدَمَ على بُكائهم، وذلك لأنّه بقي من دُموعه في الأرض بعد أن كفّ عن البُكاء مائة عام، تشرَبُ منه الوحوشُ والسّباعُ والطّبورُ، ولدُمُوعِه رائِحةٌ كرائحةِ المِسْك الأذْفَر، ولذلك كثُر الطّبب في بلاد الهند».

فعند ذلك أمر الله تعالى جَبْرَئيل: «أنّ آدم بَلْيعٌ فطرتي، قد أبكى السماوات السبع والأرضين السبع، ولم يذكر أحداً غيري ولا يَخافُ سِواي، ولقد أحرقتْ قَلْيم خطبيّتُهُ، وهو أوّل منْ عبدّني، وأوّل من دعاني بأسمائي الحسنى، وأنا الرحمن (''الذي سبقّت رحمتي غضبي، ولقد فضيتُ في سابق علمي أنّ من دَعاني نادماً على ذنبه مُتضرّعاً، أن تُدرِكه رحمتي، وها أنا قد خصصته بكلماتٍ تكون له توبةً، تُخرجُه من الظُلمات إلى النُوره. فنزل بها جَبْرَئيل وله نُور، وهو ضاحِكٌ مُستَبشِرٌ على آدم (عبدالله)، فقال: السلام عليك يا طويل الحُزن والبُكاء، فلم يسمّع آدم (عبدالله) فقال: السلام عليك يا آدم، قد قبِل الله توبتك وغفر لك خطيئتك، ثمّ أمرً بجناحه على صدرِه ووَجهِه حتّى هَداً من بُكاته، وسكن غَليانُ صدرِه، وسَمِع الصوت. فقال خطيئتك، ثمّ أمرً بجناحه على صدرِه ووَجهِه حتّى هَداً من بُكاته، وسكن غَليانُ صدرِه، وسَمِع الصوت. فقال آدم (عبدالله): وعفران؟ قال جَبْرَئيل: بل ابتداء رحمة وغفران - يا آدم - لقد أبكيْتَ أهلَ السماوات والأرضين، فدونك هذه الكلِمات، فإنها كلِماتُ التَّوبة والرَّحمة والغُفران.

قيل: هذه الكلمات التي قالها يُونُس اعليه السلام، في ظلماتٍ ثلاث: ﴿ لَّا إِلَّهَ إِلَّا أَنتَ سُبْحَانَكَ إِنِّي كُنتُ مِنَ

<sup>(</sup>١) في المصدر: يومئذ.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: أنا الله الرحمن الرحيم.

آلظًالِعِين ﴾ ''. وقال عبدالله بن عمرو بن العاص ''؛ كان قوله: ﴿ رَبُّنَا ظُلَمْنَا أَنفُسَنَا وَإِن لَمْ تَغْفِرْ لَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنَا عَلِيهِ ﴾ '' وقيل: كان قوله: سبُحانك لا إله إلا أنت عمِلتُ سُوءاً وظلمتُ نفسي، فتُبُ عليً يا خير التوّابين، قال: فهذه الكلمات التي قالها الله تعالى: ﴿ فَتَلقَّى عَادَمُ مِن رَبِّهِ كَلِمَاتٍ فَتَابَ عَليْهِ ﴾ ('' قال: فلمّا غلبه أدم (طبه الله) في سجوده نُشِر صوته '' في الآفاق، فجعلتِ الأرضُ والجبالُ والبِحارُ والأشجارُ والأطبارُ، يقولون له: يا آدم، قرّت عبناك، وهنّاك في توبتك.

ثمّ أمر الله تعالى أن يبعث هذه الكلمات إلى حوّاء، فذكرَها آدم (عله الديم) فحمَلتها الربح إلى حوّاء فلمّا سمِعتُها استَبْشَرت، وقالت: هذه كلماتٌ ولُغاتٌ لم أسمَعْهُنَ قطُّ وقد جعَلهنَ توبةً ورحمةً، وهو أرحم الراحمين. قال: فتكلّمت بها وسجّدت، وكانت توبتُها، فلمّا فرَغت من الكلمات، قال لها جَبْرَئيل: ارفَعي رأسَك، فرفَعته، فإذا لها حِجاب من نُور، وفُتِحَت لها أبوابُ السماوات، ونُودِيّ لها بالتَّوْبَةِ والغُفران.

وقبل له: يا آدم، إنّ الله قبل توبتك. ثمّ ذهب ليقوم بمشي فلم يَقدِرْ، لأنّ رِجُليه رَسَخَت في الأرض كعُروق الشّجر، حتى أقتلَعه جَبْرَثيل الم الديم، كافتِلاع العِرْق، فصاح آدم (عبدالله) من الألم الذي داخله، وقال: وماذا تفعَل الخطيئة! ه. فنظرت إليه الملائكة، وقد تغيّر لونه، وتَحل جسمُه، وذهب نُورُه وبهاؤه، وقد حَفرَتِ الدُموعُ في وجنتَبه نهرَين، فقالت الملائكة: يا آدم، ما الذي نزّل بك من تَغيِّر الحال بعد الرينة والحُسْنِ والجَمال، أين نُورُ الجِنان؟ أين لِباسُ الرَّضُوان؟ قال آدم: هذا الذي وعدني فيه ربّي، حين قال: ﴿إنَّ لَكَ أَلَّا تَجُوعَ فِيهَا وَلا تَعْرَى \* وَأَنْك لا تَظْمَوُا فِيهَا وَلا تَضْعَى ﴾ (٩) . فقال جَبْرُفيل المهافية، للملائكة، كُفُوا عن آدم، ولا تُعبِّر فيل بجناح الرَّحْمَة، تُوبِّخُوه بذنبه، فقد مُحِبَتْ خَطِيئتُه، وغُفِرَ ذَنْبه. فعند ذلك اسْتُغْفَرَتْ له الملائكة، فضرب بجبْرُفيل بجناح الرَّحْمَة، فانفجرت عينُ ماء أشدُّ رائحةً من المِسْك، فاغتشل آدم (عبدالله) بذلك الماء، وهو يقول: واللهم طهَّرتني من فانفجرت عينُ ماء أشدُّ رائحةً من المِسْك، فاغتشل آدم (عبدالله) بذلك الماء، وهو يقول: واللهم طهَّرتني من خطيئتي، وأخرَجْنَني من كَرْبي، فكساه حُلَتِين من شَندُس الجنة.

وبعث الله مِيكائيل إلى حوّاء، فبشّرها وكساها، فلمّا عرّفت قَبول تُوبتها، انطَلَقت إلى الساحِل واغتَسلت، وهي تبكي شوقاً إلى أدم (طمالسلام)، فكلّ قطرةٍ سقَطت من دُموعِها في البّحر انقلبت لُـؤلؤةً ومَـرجـانةً ودُرراً ويَواقيتَ، فانصَرفت إلى مَوضِعها تنتظِرُ قدومَ أدم (طبهالسلام)، فجعَل آدم (عبدالسلام) يسأل جَبْرَئيل (عليدالسلام) عن

<sup>(</sup>٣) الأنبياء ٢١: ٧٨

<sup>(</sup>١) هو عبدالله بن عمرو بن العاص بن وائل بن هاشم بن سعيد بن سهم، صحابي، كان يُكنّى أبا محمّد، وقيل: أبو عبدالرحمن، أسلم قبل أبيه، وشَهِد صفّين مع معاوية، وولّاه معاويه الكوفة لفترة قصيرة، ومات سنة خمس وستّين عن اثنتين وسبعين سنة. «طبقات ابن سعد ١٤ ٢٦١، الإصابة ٢: ٣٥١، حلية الأولياء ١: ٢٨٣».

<sup>(</sup>٥) الأعراف ٧: ٢٣.

<sup>(</sup>٦) البقرة ٢: ٢٧.

<sup>(</sup>٧) في «ط» والمصدر: دعوته.

<sup>(</sup>۸) طه ۲۰: ۱۱۸ و ۱۱۹.

حَوّاء، فأخبره أنّ الله تعالى قد قبل توبتها، وبشّره بأنّ الله تعالى يجمع بينهما في أشرف (١) البِقاع وأكرم الأعياد، وأعلمه أنّ الله تعالى أمره أن يبني له بيناً فيَطوف به ويسعى، ويُؤدِّي صلاته فيه، كما رأى الملائكة يفعلون حول البيت المعمور، وأنّه سيَعرِضُ عليه إبليس هناك فيرُجُمه كما رجمّته الملائكة حين امتنع من السُجود، فعند ذلك ضَجِك آدم (عبداللهم)، ووثب قائماً، وكان رأسه في الهواء، فأمر الله تعالى الملائكة والحيوانات حتى النَّمْلَ والجَراة والبعوض أن يهنّئوه بالتوبة، ففعلوا ذلك، وأمر الله تعالى جَبْرَئيل (عبداللهم) أن يضع قدّمه على رأس آدم من طُوله، فاغتم آدم (عبداللهم) من ذلك، لما قاته من تسبيح الملائكة. فقال له الأمين جَبْرَئيل: لا يَغُمَك ذلك، فإنّ الله تعالى يفعل ما يُريد. فأمرَه ببناء ببت يشبه البيت المعمور بجِذائه، ليَطوف به هو وأولاده كما تطوف الملائكة حول البيت المعمور، وهو في السماء الرابعة بجِذاء الكعبة وبقَدْرها.

ثمّ سار جَبْرَتبل مع آدم (عبد الدم) إلى موضِع البيت، وكان كلّما وضّع قدمه في موضِع، صار ذلك المكان عمارة، وبين الخُطوتين مَفازة، إلى أن وصَل مكّة فبّناها، وهي أوّل قرية بُنيت، وأوّل بيت بُني، فأوحى الله إليه: هيا آدم، ابن لي الآن بيناً الذي وضّعته في الأرض قبل أن تُخلق بألف عام، وقد أمرتُ الملائكة أن تُعينَك على بنائه، فإذا بنيته فطّف حوله وسبّحني، وإذكرني، وقد سني، ولا تَجْزَع على زوجتِك حوّاء، فإنّي سأجمّع بينكما في مشاعِر بيتي، وأجعَل هذا البيت القِبلة الكُبرى، قِبلة للنبيّ محمّد، فحسبك عبا آدم ممحمّد شرّفاً، وقد علمتُ عيا آدم ما بقليك من حواء، وما بقليها منك من المتحبّة والوداد، فإذا رأيتها فكن بها لطيفاً، فإنّي جعَلتها أمّ النبيّين، قال: فخرّ آدم ساجداً لربّه، وهو يقول: حسبي ربّي ما أرحيث إليّ من فضائل هذا البيت ومناسِكه. فبناه آدم وساعدته الملائكة، فلمّا نمّ بناؤه، علمه جَبْرَثيل المياسك، وجمّع الله تعالى بين آدَم (عبه السلام) وحرّاء على جبّل عرّفات، فتعارفا فيه، وذلك يوم الجُمُعة، والخمد لله ربّ العالمين.

11/0AEV ـ ابن بابَوَيه، قال: حدّثنا محمّد بن القاسم المفتد المعروف بأبي الحسن الجُرْجَاني (رضها عنه) ـ قال: حدّثنا يُوسُف بن محمّد بن زياد، وعليّ بن محمّد بن سيّار، عن أبويهما، عن الحسن بن عليّ، عن أبيه عليّ ابن محمّد، عن أبيه محمّد بن عليّ، عن أبيه الصادق ابن محمّد، عن أبيه محمّد بن عليّ، عن أبيه الصادق جعفر بن محمّد (مبهم السلام)، وذكر الحديث، قالا: فقلنا له: فعلى هذا لم يكن إبليس لعنه الله أيضاً مَلكاً؟

فقال: لا، بل كان من الجنّ، أما تسمَعان الله تعالى يقول: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلائِكَةِ ٱسْجُدُواْ لِأَدَمَ فَسَجَدوَاْ إِلّا إِبْلِيسَ كَانَ مِنَ ٱلْجِنِّ ﴾ (١) فأخبر عزّ وجلّ أنّه كان من الجنّ، وهو الذي قال الله تعالى: ﴿ وَٱلْجَانَ خَلَقْنَاهُ مِن قَبْلُ مِن نَّادٍ ٱلسَّمُوم﴾ ٤.

١٢/٥٨٤٨ ـ وقال عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ وَٱلْجَانَّ خَلَقْنَاهُ مِن قَبْلُ مِن نَّادٍ ٱلسَّمُومِ ﴾.

<sup>(</sup>٩) في المصدر: أبرك.

١١ ـ عيون أخبار الرضا رعبه السلام) ١: ٢٦٦ /١.

<sup>(</sup>۱) الكيف ۱۸: ۵۰.

۱۲ ـ تفسير القمى ١: ٣٧٥.

قال: هو أبو إبليس، وقال: الجِنَّ من وُلد الجانَ، منهم مؤمنون ومنهم كافرون ويهود ونصارى، وتختلف أديانهم، والشياطين من وُلد إبليس، وليس فيهم مؤمن إلا واحد اسمه هام بن هيم بن لاقيس بن إبليس، جاء إلى رسول الله (سلّ الله عبدواله) فراء جسيماً عظيماً وامرءاً مَهُولاً، فقال له: المَن أنت؟ قال: أنا هام بن هيم بن لاقيس بن إبليس، قد كنتُ يوم قتل قابيلُ هابيلَ عُلاماً ابن أعوام أنهى عن الاعتصام، وآمر بإفساد الطّعام. فقال له رسول الله (سلّ الله عبدواله): وبنس له لعمري - النّباب المؤمّل، والكَهْل المؤمّر، (1) فقال: دَع عنك هذا \_ يا محمد - فقد جرّت توبتي على يَدِ نُوح، ولقد كنتُ معه في السفينة، فعاتبتُه على دُعانه على قومِه، ولقد كنتُ مع إبراهيم حبث ألقي في النار، فجعلها الله عليه برداً وسلاماً، ولقد كنتُ مع موسى حين أغرق الله فيرعون، ونجّى بني إسرائيل، ولقد كنتُ مع هودٍ حين دُعا على قَومِه، والقد كنتُ مع صالح فعاتبتُه على دُعانه على قومِه، ولقد قرأتُ الكنب كنتُ مع هودٍ حين دُعا على قرّمِه فعاتبته، ولقد كنتُ مع صالح فعاتبتُه على دُعانه على قومِه، ولقد قرأتُ الكنب كلّها، فكلّها تبشّرني بك، والأنبياء يقرئونك السلام، ويقولون: أنت أفضّل الأنبياء وأكرمهم، فعلمني ممّا أنزل الله عليك شبئاً. فقال رسول الله (مله عبدواله) لأمير المؤمنين (عبدالله)، وقريري ووارشي علي بن أبي طالب، قال نعم، نَجِدُ اسمَه في الكنب: إليا، فعلَمه أمير المؤمنين (عبدالله) فلمّا كانت ليلة الهربر بصفّين، جاء إلى أمير المؤمنين (عبدالله)، فلمّا كانت ليلة الهربر بصفّين، جاء إلى أمير المؤمنين (عبدالله)،

قلت: حديث الهام بن الهيم بن لاقيس بن إبليس متكرزٌ في الكتب؛ رواه الصفّار في (البصائر) <sup>(۱)</sup>: عن الصادق(عبهاسلام)، ورواه غيره أيضاً، ليس هذا موضِع ذكره.

۱۳/۵۸٤۹ محمّد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن ابن أبي عُمَيْر، عن عُمَيْر، عن أَدْبُنَة، عن الأحوّل، قال: سألتُ أبا عبدالله (طباسع،) عن الرُوح التي في آدم (طباسع،) في قوله: ﴿ فَإِذَا سَوَيْتُهُ وَنَهَ فِي عَيْدِ اللهِ عَيْدَ اللهِ وَالرُوحِ التي في عيسى (طباسع،) مَخلوقة». سَوَيْتُهُ وَنَهَ عَيْدِ مِن رُّوحِي﴾. قال: «هذه رُوحٌ مخلوقة، والرُوحِ الني في عيسى (طباسع،) مَخلوقة».

١٤/٥٨٥٠ ـ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن الحجّال، عن تُعلّبة، عن حُمران، فال: سألتُ أبا عبدالله (علم الله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَرُوحٌ مِّنهُ ﴾ (١). قال: «هي روحٌ الله مَخلوقة، خلّقها الله في آدم وعيسى (عليماالمالم)».

١٥/٥٨٥١ ـ وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن خالد، عن القاسم بن عُروة، عن عبدالحميد الطائي، عن محمّد بن مُسلم، قال: سألتُ أبا عبدالله (عنيه السلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَنَفَخْتُ فِيهِ

<sup>(</sup>١) قال المجلسي (رحمه اف): المؤمّل، على بناء المفعول، أي بئس حالك عند شبابك حيث كانوا يأملون منك الخير، وفي حال كونك كهلاً حيث أمروك عليهم. «بحار الأنوار ٢٧: ١٤٪.

<sup>(</sup>٢) بصائر الدرجات: ١١٨/٨٨

۱۳ ـ الكافي ۱: ۱/۱۰۳.

۱۱ ـ الكافي ۱: ۲/۱۰۳.

<sup>(</sup>١) النساء ٤: ١٧١.

۱۵ ـ الكافي ۱: ۲/۱۰۳.

#### مِن رُّوحِي﴾ كيف هذا النَفُخ؟

فقال: «إنّ الرُّوحَ مُتحرِّكَ كالريح، وإنّما سُمِّي رُوحاً لأنّه اسْتُق اسمه من الرِيح، وإنّما أخرَجه على لفظ (١) الريّح لأنّ الأرواح مُجانِسَةٌ للريح، وإنّما أضافه إلى نفسه لأنّه اصطفاه على سائر الأرواح، كما قال لبيتٍ من البيوت: ببني؛ ولرسولٍ من الرسل: رسولي (١)؛ وأشباه ذلك، وكلُّ ذلك مخلوقٌ مصنوعٌ مُحْدَثٌ مَربوبٌ مُدَبَّره.

۱۹/۵۸۵۲ ـ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن أبيه، عن عبدالله بن بَحر، عن أبي أبوّب الخَزَاز، عن محمّد بن مُسلم، قال: سألتُ أبا جعفر (عبدالله) عمّا يَروُون: أنّ الله تعالى خلق آدم (عبدالله) على صُورته!

فقال: دهي صُورةً مُحدَثةٌ مخلوقةٌ، اصطفاها الله واختارَها على سائر الصُّور المختلفة، وفأضافها إلى نفسه كما أضاف الكعبة إلى نفسه، والرُّوح إلى نفسه، فقال: بيتي، ونفَختُ فيه من رُوحي».

1٧/٥٨٥٣ ـ ابن بابَوَيه، قال: حدّثنا حمزة بن محمّد العَلَوِي (رحماة)، قال: أخبرنا عليّ بن إبراهيم بن هاشم، عن أبيه، عن أبي عُمَيْر، عن عمر بن أذَيْنَة، عن محمّد بن مُسلم، قال: سألتُ أبا جعفر (طبالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي﴾.

۱۸/۵۸۵۱ ـ وعنه: عن أبيه، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن عيسى، عن ابن فَضَال، عن الحَلَبيّ وزُرارة، عن أبي عبدالله رسه سهم، قال الإن الله تهارك وتعالى أحدٌ صَمَدٌ، ليس له جَوْف، وإلّما الرُوحُ خَلْقٌ مِن خَلْقِه، نَصْرٌ وتأبيدٌ وقوّة، يجعَله الله في قلوب الرُسُل والمؤمنين،

۱۹/۵۸۵۵ ـ وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن موسى بن المُتَوَكَّل، قال: حدّثنا عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمّير، عن عُمر بن أذَيْنَه، عن أبي جعفر الأصمّ، قال: سألتُ أبا جعفر (عله السلام) عن الرُّوح التي في آدم (عله السلام) والتي في عيسى (عله السلام)، ما هما؟

قال: «روحان مخلوقان، اختارهما الله واصطفاهما، رُوح آدم ورُوح عيسي (صلرات اله طبهما).

٢٠/٥٨٥٦ ـ وعنه، قال: حدَّثنا عليّ بن أحمد بن محمّد بن عِمران الدُّقاق (رحماة)، قال: حدَّثنا محمّد بن

<sup>(</sup>١) في المصدر: عن لفظة.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: خليلي.

١٦ ـ الكافي ١: ١٠٤/١٠.

١٧ ـ التوحيد: ١٧٠ /١.

۱۸ .التوحيد: ۲/۱۷۱.

١٩ ـ التوحيد: ١٧١ /٤.

۲۰ ـ التوحيد: ۱۷۲ /٥.

أبي عبدالله الكوفي، عن محمّد بن إسماعيل البَرْمَكِي، قال: حدّثنا عليّ بن العبّاس، قال: حدّثنا عليّ بن أسباط، عن سَيف بن عَمِيْرة، عن أبي بَصير، عن أبي جعفر (عبدالسلام) في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَنفَخْتُ فِيهِ مِن رُوحِي ﴾ ـ قال: «من قُدرَتي».

٢١/٥٨٥٧ ـ وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن أحمد السَّناني، والحسين بن إبراهيم بن أحمد بن هِشام المُكَتَب، وعليّ بن أحمد بن محمّد بن عِمران (رضياة عنه)، قالوا: حدّثنا محمّد بن أبي عبدالله الكوفي، قال: حدّثنا محمّد بن إسماعيل البَرْمَكي، قال: حدّثنا عليّ بن العبّاس، قال: حدّثنا عُبَيْس بن هِشام، عن عبدالكريم بن عمرو، عن أبي عبدالله (طبهاله) في قوله عزَ وجلّ: ﴿ فَإِذَا سَوَيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي﴾.

قال: ﴿إِنَّ الله عزَّ وجلَّ خَلَق خَلَقَاً وخَلَقَ رُوحاً، ثمَّ أمر مَلَكاً فنفَخ فيه، ولَيْسَتْ بالتي نقَصَت (١) من قُدرة الله شيئاً، هي من قُدرتِه».

٢٢/٥٨٥٨ -العبّاشي: عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر (عبه السلام) قال: سألتُه عن قول الله: ﴿ وَلَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوجِي فَقَعُواْ لَهُ سَاجِدِينَ ﴾، قال: «رُوحٌ خلّنها الله فنفَخ في آدمَ منها».

٢٣/٥٨٥٩ ـ عن محمّد بن أوْرَمَه، عن أبي جعفر الأخْوَل، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: سألتُه عن الرُوح التي في آدم (عبدالله) في قوله: ﴿ فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي﴾.

قال: وهذه رُوحٌ مخلوفَةً لله، والرُوحُ التي في عيسى بن مريم (عليمالسلام) مخلوفَةً لله.

٢٤/٥٨٦٠ ـ عن أبي بَصبر، عن أبي عبدالله رمليد الله في قوله: ﴿ فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي ﴾.

قَال: «خَلَق خَلْقاً وخَلَق رُوحاً، ثمّ أمّر الثّالث فَنفَح فيه، وليست بالتي نقَصَت من الله شـيئاً، هـي مـن قُدْرَتِهِ تبارك وتعالىء.

مدرية ببرك وللدى. ٢٥/٥٨٦١ ـ وفي رواية سماعة، عنه رعبة المرم: لا خلق أذّم فنفخ فيه الدوسالته عن الروح، قال: دهي من قُدْرَتِه من الملكوت ال

قوله تعالى:

# قَالَ رَبِّ فَأَنظِرْنِيَ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ \* قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ ٱلْمُنظرِينَ \* إِلَى

٢١ ـ التوحيد: ١٧٢/٦.

<sup>(</sup>۱) في «ط»: انقضت.

۲۲ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۱ /۸

۲۲ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۱۱/۹.

٢٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٠/٢٤١.

٢٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١١/٢٤١.

سورة الحِجْر (١٥) ...... (١٥) ..... .... ... ... ... ... ... ٣٦٥

### يَوْمِ ٱلْوَقْتِ ٱلْمَعْلُومِ [٣٦-٣٦]

1/0711 - ابن بابَوَيه، قال: أخبرنا عليّ بن حُبُشِي بن فُوني (رحداة) فيما كتب إليّ، قال: حدّثنا حُمَيْد بن زياد، قال: حدّثنا القاسم بن إسماعيل، قال: حدّثنا محمّد بن سَلَمة، عن يحيى بن أبي العلاء الرازي: أنَّ رجلاً دخَل على أبي عبدالله (طب السلام) فقال: جُعِلتُ فِداك، أُخْيِرني عن قولِ الله عزّ وجلّ لإبليس: ﴿ فَإِنَّكَ مِنَ ٱلْمُنظّرِينَ \* إلى يَوْم ٱلْوَقْتِ ٱلْمُغلُوم ﴾.

قال: «إلى يوم الوقت المعلوم، يوم يُنْفَخُ في الصُور نَفخةً واحدةً، فيموت إبليس ما بين النَفْخَةِ الأولمى والثانية».

٣/٥٨٦٣ عليّ بن إبراهيم، قال: أخبرنا أحمد بن إدريس، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد، عن محمّد بن محمّد بن محمّد بن يُونِس، عن رجل، عن أبي عبدالله (عبد الله وعبد الله تبارك وتعالى: ﴿ فَأَنظِرْ نِيَ إِلَى يَوْمٍ يُبْعَثُونَ \* قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ الْمُنظَرِينَ \* إلى يَوْمِ الْوَقْتِ الْمَعْلُومِ ﴾.

قال: ١ يوم الوقت المعلوم، يوم يَذبَحُه رسول الله (مله الله على الصَّخرةِ التي في بيت المَقْدِس).

٣/٥٨٦٤ - سعد بن عبدالله: عن محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن موسى بن سَعدان، عن عبدالله بن القاسم الحَضْرَمي، عن عبدالله: عن محمّد بن عَمرو الخَثْعَمي، قال: سمِعتُ أبا عبدالله (عبدالله) يقول: (إبليس قال: أنظِرني إلى يوم يُبعثون، فأبى الله ذلك عليه، فقال: ﴿ إِنَّكَ مِنَ ٱلْمُنظَرِينَ \* إِلَى يَوْمِ ٱلْوَقْتِ ٱلْمُعْلُومِ ﴾ فإذا كان يوم الوقت المعلوم، وهي آخر الوقت المعلوم، وهي آخر كرّة بَكرّها أمير المؤمنين (عبدالله).

قلت: وإنها لكرّات؟ قال: النعم، إنها لكرّات وكرّات، ما من إمام في قرن إلّا ويَكُرّ في قرنه، ويكرّ معه البَرّ والفاجِر في دهره، حتى يُديل الله عزّ وجلّ المؤمن من الكافر، فإذا كان يوم الوقت المعلوم كرّ أمير المؤمنين (عبدالسلام) في أصحابه، وجاء إبليس في أصحابه، ويكون ميقاتهم في أرض من أراضي القُرات يقال لها (الرّوحاء) قريباً من كوفَيْكُم، فَيفَتَيلون قِتالاً لم يُقْتَتل مثله منذ خلق الله عزّ وجلّ العالمين، فكأنّي أنظر إلى أصحاب أمير المؤمنين (عبدالله) قد رجَعوا إلى خلفهم الفَهْقَرَى مائة قَدَم، وكانّي أنظر إليهم وقد وقعت بعض أرجُلِهم في القُرات، فعند ذلك يَهبط الجبّار (۱) عزّ وجلّ ﴿ فِي ظُلُلٍ مِنَ ٱلْفَمّامِ وَٱلْمَلائِكَةُ وَقُضِي ٱلْأَمْرُ ﴾ (۱) ورسول الله (منراة عبداله) أمامه، بيده حَرْبَة من نُور، فإذا نظر إليه إبليس رجَع القَهْقَرى ناكِصاً على عَقِبَيه، فيقولون له

سورة الحجر آية . 24. 24.

١ ـ علل الشرائع: ٢/٤٠٢.

۲ ـ تفسير القمى ۲: ۲٤٥.

٣ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٢٦.

<sup>(</sup>١) تقدّم تأويلها في الحديث (١) من تفسير الآية (٢١٠) من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٢) البقرة ٢١٠/٢.

أصحبابه: أيسن تُريد وقد ظَفِرت؟ فيقول: إنّي أرى مالا تَرَون، إنّي أخاف الله ربّ العالمين، فيَلحَقه النبيّ (من الدم الله)، فيطعنه طعنة بين كَيْفَيه، فيكون هَلاكُه وهَلاك جميع أشياعه، فعند ذلك يُعبد الله عزّ وجلّ ولا يُشرَك به شيءٌ، ويَملِك أمير المؤمنين (عبد الله) أربعاً وأربعين ألفَ سنة، حتّى يَلِدَ الرجلُ من شيعة عليّ (عبد الله وَلَهُ من صُليه ذَكْر، في كلّ سنةٍ ذَكَر، وعند ذلك نظهر الجنتان المُدْهامَّتان، عند مسجد الكوفة وما حوله بما شاء الله و.

2/0070 ـ العيّاشي: عن أبان، قال: قال أبو عبدالله (طبه السلام): وإنَّ علي بن الحسين (عليه السلام) إذا أتى المُلْتَزَم (١)، قال: اللّهم إنَّ عندي أفواجاً من ذنوب وأفواجاً من خطايا، وعندك أفواجاً من رحمةٍ وأفواجاً من مَغفِرة، يا من استَجاب لأبغض خَلْقِه إليه إذ قال: ﴿ أَنْظِرْنِيَ إلى يَوْم يُبْعَثُونَ ﴾ استَجِبُ لي، وافعَل بي كذا وكذاء.

٥/٥٨٦٦ - عن الحسن بن عَطِيّة، قال: سمِعت أبا عبدالله (منه السلام) يقول: «إنّ إبليس عبّد الله في السّماء الرابعة في رَكعتين سنّة آلاف سنة، وكان من إنظار الله إيّاه إلى يوم الوقت المعلوم بما سَبّق من تلك العبادة».

٩/٥٨٦٧ - عن وَهْب بن جُمَيْع مولى إسحاق بن عمّار، قال: سألتُ أبا عبدالله (طبه الله) عن قول إبليس:
﴿ رَبِّ فَأَنظِرْنِيَ إِلَى يَوْمٍ يُبْعَثُونَ \* قَالَ فَإِنَّكَ مِنْ ٱلْمُنظَرِينَ \* إلى يَوْمِ ٱلْوَقْتِ ٱلْمَعْلُومِ \* قال له وَهْب: جُعلت فداك، أيّ يوم مو؟

قال: «يا وَهُب، أتحسَبُ أنّه يوم ببعَث الله فيه الناس؟ إنّ الله أنظره إلى يوم يُبعَثُ فيه قائمنا، فإذا بعَث الله قائِمَناكان في مسجد الكوفة، وجاء إبليس حتى تجتو بين بدّيه على رُكبتَيه، فيقول: يا وَبله من هذا اليوم، فيأخُذ بناصِيته فيضرِب عُنُقَه، فذلك اليوم هُوَ الوقت المعلوم.

٧/٥٨٦٨ - شرف الدبن النَّجَفِيّ: يُحِدُّفِ الإسناد، مرفوعاً إلى وَهْب بن جُمَيْع، عن أبي عبدالله (مداسلام)، قال: سألتهُ عن إبليس وقوله: ﴿ رَبِّ فَأَنظِرْنِى إلَى يَوْمِ يَبْعَثُونَ \* قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ ٱلْمُنظَرِينَ \* إلَى يَوْمِ ٱلْوَقْتِ آلْمَعْلُوم﴾ أيّ يوم هو؟

قال: «يا وَهْب، أتحسَب أنّه يوم يَبعَث الله الناس؟ لا، ولكنّ الله عزّ وجلّ أنظره إلى يوم يَبعَث قائِمَنا، فيأخذ بناصِيتَه فيَضرِب عُنُقه، فذلك اليوم هو الوقت المعلوم».

٨/٥٨٦٩ ـ (تُحفة الإخوان): بحذف الإسناد، عن محمّد بن يُونُس، عن رجُلٍ، عن أبي عبدالله جعفر بن

٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٢/٢٤١.

<sup>(</sup>١) المُلْتَزَم: هو ما بين الحَجّر الأسود والباب، من الكعبة الممُظّمة بمكّة، ويُقال له: المَدّعي والمُتّقةِذ. «مراصد الاطلاع ٣: ١٣٠٥».

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٤١/٢٤١.

٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٤٦/٢٤٢.

٧ ـ تأويل الآيات ٢: ٩٠٥/١٢.

٨ ـ تحفة الإخوان: ٧٧. «مخطوط».

محمّد (عنهما السلام) قال: «يوم الوقت المعلوم، يوم يَذْبَحُهُ رسول الله (صنّى الأعليد آله) (١) على الصَّخرّة التي في بيت المَقْدِس».

٩/٥٨٧ - الطَّبَرْسي في (الاحتجاج): عن أمير المؤمنين (عبه الدم) - في حديث طويل - قال فيه: «ومن سلّم الأمور لِمالِكِها، لم يَستَكبَرْ عن أمره كما استكبّر إبليس عن السُّجود لآدم (عبه الدم)، واستكبّر أكثر الأمم عن طاعة أنبيائهم، فلم ينفَعْهم التوحيد كما لم ينفَعْ إبليس ذلك السُّجود الطويل، فإنّه سجّد سجدة واحدة أربعة آلاف عام، لم يُرد بها غير زُخْرُف الدنيا، والتمكين من النَّظِرَة. فلذلك لا تنفَعُ الصلاة والصِّيام (١) إلّا مع الاهتداء إلى سبيل النجاة وطريق الحق، وقد قطع الله عُذْرَ عِباده بتَبيين آياته وإرسال رُسُلهِ لئلا يكون للناس على الله حُجّة بعد الرُسُل، ولم يُخْلِ أرضَه من عالِم تَحتاج الخَليقة إليه، ومُتعلَم على سبيل نَجاةٍ، أولئك هم الأقلَوُن عدّداً».

قوله تعالى:

## قَالَ هَذَا صِرَاطٌ عَلَىً مُسْتَقِيمٌ \* إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ إلَّا مَنِ آتَبَعَكَ مِنَ ٱلْغَاوِينَ [٤١-٤٢]

١/٥٨٧١ ـ محمّد بن يعقوب: عن أحمد بن مِهْران، عن عبدالعظيم، عن هِشام بن الحكم، عن أبي عبدالله(عليهالسلام) قال: ههذا صراطً عَلِيَّ مستقيمٌ».

٢/٥٨٧٢ ـ سعد بن عبدالله، قال: حدّثنا موسى بن جعفر بن وَهْب البغدادي، عن عليّ بن أسباط، عن محمّد بن الفَضَيل، عن أبي حمزة النُّمَالي، عن أبي عبدالله (عبالله) قال: سألته عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿قَالَ هَذَا صِرَاطٌ عَلَىّ مُسْتَقِيمٌ ﴾، قال: «هو ـ والله ـ على (عبالله مَا الله عالى والله عالميزان والصَّراط المُستقيم».

٣/٥٨٧٣ أبو الحسن محمّد بن أحمد بن عليّ بن الحسين بن شاذان، في (مناقب أمير المؤمنين (عبداله)، المائة) قال: الخامس والثمانون: عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن عليّ بن الحسين (عبداله) عن أبيه (عبداله)، قال: دقام عُمر بن الخطّاب إلى النبي استراد عبداله، فقال: إنّك لا تزال تقول لعليّ بن أبي طالب: أنت منّي بمنزِلة هارون من موسى؛ وقد ذَكرَ الله هارون في القرآن ولم يَذكُرُ عليّاً؟ فقال النبيّ (متراد عبداله): يا غليظ، يا أعرابي، إنّك

سورة الحجر آية ـ 21 ـ 22 ـ

<sup>(</sup>١) زاد في المصدر: بيده الشريفة.

٩ مالاحتجاج: ٢٤٧.

<sup>(</sup>١) في ﴿طَا والمصدر: والصدقة.

۱ ـ الكافي ۱: ۲۰/۲۰۱.

٢ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٦٨.

٣ ـ مائة منفبة: ١٦٠ /٥٨

ما تسمَع الله يقول: هذا صِراط عَلِيٌّ مستقيم،

٤/٥٨٧٤ ـ العيّاشي: عن أبي جميلة، عن عبدالله بن أبي جعفر، عن أخيه جعفر الصادق (عبدالسلام)، عن قوله:

٥/٥٨٧٥ ـ عن جابر، عن أبي جعفر (مدالله) قال: قلتُ: أرأيت قول الله: ﴿إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ﴾ ما تفسير هذا؟ قال: وقال الله: إنّك لا تملِك أن تُدخِلهم جنّةً ولانارأه.

٦/٥٨٧٦ ـ عن عليّ بن النُّعْمان، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبدالله (طبالسلام) في قول الله: ﴿ إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانُ﴾، قال: البس على هذه العِصابة خاصّةٌ سُلطان.

قال: قلتُ وكيف ـ جُعِلت فِداك ـ وفيهم ما فيهم؟ قال: اليس حيث تذهب، إنّما قوله: ﴿ لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلُطَانٌ ﴾ أن يُحبَب إليهم الكفر ويُبغّض إليهم الإيمان».

٧/٥٨٧٧ عن أبي بَصبر، قال: سَمِعتُ جعفر بن محمَد (عليماللله)، وهو يقول: انحن أهل بيت الرحمة وبيت النَّعمة وبيت البَرَكة، ونحن في الأرض بُنيان، وشيعتنا عُرى الإسلام، وما كانت دعَوةُ إبراهيم (علمالله)، إلّا لنا ولشيعتنا، ولقد استثنى الله إلى يوم القيامة على إبليس، فقال: ﴿إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ ﴾ .

وروى هذا الحديث ابن بابَوَيه في (فضائل السبعة)

٩/٥٨٧٩ - ابن بابَوَيه: عن أبيه، عن محمّد بن يحيى العطّار، عن محمّد بن أحمد، عن يعقوب بن يزيد، عن عليّ بن النّعمان، عن بعض أصحابنا، رفّعه إلى أبي عبدالله المباشلام، في قوله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ ﴾ قال: وليس له على هذه العِصابة خاصّة سُلطان،

أ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٤٢/١٥.

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٦/٢٤٢.

٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٤٢/١٧.

٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٨/٢٤٣.

۸ ـ الكافي ٨: ٢٣/٦.

<sup>(</sup>١) الخَفْزُ: الحَثّ والإعجال. «لسان العرب يرحفز بـ ٥: ٣٣٧».

<sup>(</sup>٢) فضائل الشيعة: ١٨/٦٢.

٩ . معاني الأخبار: ١٥٨.

قال: قلت: وكيف ـ جُعِلت فداك ـ وفيهم ما فيهم؟ قال: «ليس حيث تذهّب، إنّما قوله: ﴿ لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ﴾ أن يُحبَّبَ لهم الكُفر، ويُبغّضَ لهم الإيمان.

لاً فوله تعالى:

### وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمَوْعِدُهُمْ أَجْمَعِينَ \* لَهَا سَبْعَةُ أَبْوَابٍ لِكُلِّ بَابٍ مِنْهُمْ جُزْءٌ مَّقْسُومٌ [21-32]

1/0۸۸ - ابن بابَوَيه، قال: حدّثنا أحمد بن الحسن القطّان، قال: حدّثنا أحمد بن يحيى بن زكريّا القطّان، قال: حدّثنا بكر بن عبدالله بن حبيب، قال: حدّثني محمّد بن عبدالله، قال: حدّثني علي بن الحكّم، عن أبان بن عُثمان، عن محمّد بن الفُضَيل الزُرَقي، عن أبي عبدالله، عن أبيه، عن جدّه (عليم السلام) قال: اللنارِ سبعة أبوابٍ: بابٌ يَدخُل منه فِرعَون وهامان وقارون، وباب يَدخُل منه المُشرِكون والكفّار ممّن لم يُؤمِن بالله طَرْفة عين، وباب يَدخُل منه المُشرِكون والكفّار ممّن لم يُؤمِن بالله طَرْفة عين، وباب يدخُل منه بنو أميّة، هو لهم خاصّة لا يُزاحِمهُم فيه أحد، وهو باب لظي، وهو باب سقر، وهو باب الهاوية، تَهوي بهم سَبيعن خَريفاً، فكلّما فارّت بهم فورّرة، قُذِف بهم في أعلاها سَبعين خَريفاً (۱)، فلا يزالون هكذا أبداً خالدين مُخلّدين، وباب يدخّل منه مُبغِضونا ومُحارِبونا وخاذِلونا، وإنّه لأعظم الأبواب وأشدَها حرّاً».

قال محمّد بن الفُضيل الزُرَقي؛ فقلتُ لأبي عبدالله وعبدالله والباب الذي ذكرته ـ عن أبيك عن جدك (عليمالسلام) ـ أنه يدخُل منه بنو أميّة، يدخُل منه من مات منهم على الشِرك، أو مَن أدرّك منهم الإسلام؟ فقال: «لا أمّ لك، ألم تسمّعه بقول: وباب يدخُل منه المُشرِكون والكُفّار، فهذا الباب يدخُل منه كلّ مُشرِك وكلّ كافِرٍ لا يؤمن بيوم الحساب، وهذا الباب الآخر يدخُل منه ينو أميّة لأنّع هو لأبي شفيان ومُعاوية وآل مَروان خاصّة، يدخُلون من ذلك الباب، فتحطيهم النار حَطْباً (")، لا تسمّع لهم فيها واعية، ولا يحبّون فيها ولا يموتون».

٢/٥٨٨١ ـ وعنه، قال: حدّثنا أحمد بن الحسن القطّان، قال: حدّثنا أحمد بن يحيى بن زكريا القطّان، قال: حدّثنا بكر بن عبدالله بن حبيب، قال: حدّثنا محمّد بن عبدالله، قال: حدّثنا عليّ بن الحكّم، عن أبان بن عُثمان، عن محمّد بن الفضّيل الزُرَقي، عن أبي عبدالله، عن أبيه، عن جدّه، عن عليّ (منهم السلام)، قال: «إنّ للجنّة ثمانية أبواب: باب يدخُل منه النبيّون والصدّيقون، وباب يدخُل منه الشهداء والصالحون، وخمسة أبواب يدخُل منها شيعتنا ومُحبّونا، قلا أزال واقِفاً على الصَّراط أدعو وأقول: ربّ سلَّم شيعتي ومُحبّيّ وأنصاري، ومن تَولاني في دار

سورة الحجر آية . 12 . 12 .

١ ـ الخصال: ٢٦١/٥١.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: ثمّ تهوي بهم كذلك سبعين خريفاً.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: فتَخطِمهم النار حَطَّماً.

٢ ـ الخمال: ١٠٤/٦.

الدنيا؛ فإذا النِداء من بُطنان العرش: قد أجَبتُ دعوتك، وشفّعتُك في شبعتك؛ ويُشفَّع كلَّ رَجُلٍ من شبعتي، ومن تولّاني ونصّرني، وحارب من حاربني بفعلٍ أو قولٍ، في سبعين ألفاً من جيرانه وأقربائه. وباب يدخُل منه سائر المسلمين ممّن يشهّد أن لاإله إلّا الله، ولم يكن في قلبه مِنقال (١١) ذَرّةٍ من بغُضِنا أهل البيت».

٣/٥٨٨٢ العيّاشي: عن أبي بَصير، عن جعفر بن محمّد (هيهمالسلام) قال: «يؤتي بجهنّم لها سبعة أبواب: بابها الأوّل للظالم وهو زُرَيق، وبابها الثاني لحَبْتَر، والباب الثالث للثالث، والرابع لِمُعاوية، والباب الخامس لعبد الملِك، والباب السادس لعَسّكر بن هوسر، والباب السابع لأبي سلّامة، فهم أبوابٌ لمن تَبِعهم».

٤/٥٨٨٣ ـ عن أحمد بن محمّد بن أبي نَصْر، عن أبي الحسن (طبه السلام) قال: سأله رجُلٌ، عن الجُزء وجُزء الشيء.

فقال: «من سبعة»، إنَّ الله يقول: ﴿ لَهَا سَبْعَةُ أَبْوَابٍ لِّكُلِّ بَابٍ مِّنْهُمْ جُزْءٌ مَّقْسُومٌ ﴾ ".

٥/٥٨٨٤ ـ عن إسماعيل بن هَمّام الكوفي، قال: قال الرضا (عليه السلام) في رجلٍ أوصى بجُزءٍ من مالِه. فقال: «جُزْءٌ من سبعة، إنّ الله يقول في كتابه: ﴿ لَهَا سَبْعَةُ أَبْوَابٍ لِكُلِّ بَابٍ مِنْهُمْ جُزْءٌ مَقْسُومٌ ﴾ .

٦/٥٨٨٥ ـ عليّ بن إبراهيم، في معنى الآية قال: يَدْخُلُ في كُلّ بابٍ أهلُ مَذَهبُ (١)، وللجنّة ثمانية أبواب. ٧/٥٨٨٦ ـ ثمّ قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عبد الله) في قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمَوْعِدُهُم أَجْمَعِينَ ﴾ «فَوُقوفُهم على الصَّراط».

وأمّا: ﴿ لَهَا سَبْعَةُ أَبْوَابٍ لِكُلِّ بَابٍ مِّنْهُمْ جُزْءٌ مَّقْسُومٌ ﴾ فبلغني ـ والله أعلم ـ أنَّ الله جعَلها سبعَ درجات، أعلاها الجَحيم، يقوم أهلُها على الصَّفا منها، تَغلي أدمِغَنهِم فيها كغَلْي القدُور بما فيها.

والثانية: لَظَى: ﴿ نَزَاعَةً لِلشَّوَى \* تَدْعُوا مِنْ أَدْبَرَ وَتُوَلِّي \* وَجَمَعَ فَأَوْعَىٰ ﴾ ''. والثالثة: سَفَر ﴿ لَا تُبْقِى وَلَا تَذَرُ \* لَوَاحَةٌ لِلْبَشِرِ \* عَلَيْهَا يَسِعَةً عَشَرَ ﴾ ''.

والرابعة: الحُطَمَة ﴿ تَوْمِي بِشَرَرٍ كَالْقَصْرِ ۞ كَأَنَّهُ جِمَالَتٌ صُفْرٌ ﴾ " تَذَركلَ من صار إليها مثل الكُحل، فلا تموت الرُّوح، كلّما صاروا مثل الكُحل عادوا.

<sup>(</sup>١) في المصدر: مقدار.

٣ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٩/٢٤٣.

٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٠/٢٤٣.

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٤٤/٢٤٤.

٦ ـ تفسير القمي ١: ٣٧٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: ملَّة.

٧ ـ تفسير القمي ١: ٢٧٦.

<sup>(</sup>١) المعارج ٧٠٪ ١٦ ـ ١٨.

<sup>(</sup>٢) المدثر ٤٧: ٢٨ ـ ٠٦.

<sup>(</sup>٣) المرسلات ٧٧: ٢٢ و٣٢.

والخامسة: الهاوية، فيها مالِك، ويَدعون: يا مالِك، أغِثنا؛ فإذا أغاثَهم جعَل لهم آنِية (1) من صُفَّر من نار، فيها صَديد: ماء يَسيل من جُلودهم ـكأنّه مُهْل (٥)، فإذا رفَعوه ليَشْرَبوا منه، نساقَط لَحْمُ وُجوهِهم فيها من شِدّة حرّها، وهو قول الله: ﴿ وَإِن يَسْتَغِيثُواْ يُغَاثُواْ بِمَآءٍ كَالْمُهْلِ يَشُوى آلْوُجُوهَ بِثْسَ ٱلشَّرَابُ وَسَآءَتْ مُرْتَفَقاً ﴾ (٢٠ ومن هَوى فيها هوى سبعين عاماً في النار، كلّما احترَق جِلدُه، بُدُل جِلداً غيره.

والسادسة: السّعير، فيها ثلاثمائة سُرادِق من نارٍ، في كُلّ سُرادِق ثلاثمائة فَصْرٍ، ثلاثمائة بيت من نارٍ، في كُلّ بيتٍ ثلاثمائة لونٍ من عذاب النار، فيها حيّاتٌ من نار، وجوامعُ من نار، وعقارب من نارٍ، وسلاسِلُ من نارٍ، وأغلالُ من نارٍ، وهو الذي يقول الله تعالى: ﴿ إِنَّا أَعْتَذْنَا لِلْكَافِرِينَ سَلاسِلَ وَأَعْلالاً وَسَعِيراً ﴾ (٧).

والسابعة: جَهَنَّم، وفيها الفَلَق، وهو جُبُّ في جَهنّم، إذا فُتح أسعَر النار سَعْراً، وهو أشدُّ النارِ عَذاباً؛ وأمّا صَعود، فجبَل من صُفْر من نار وَسَط جهنّم؛ وأمّا أثام، فهو وادٍ من صُفْرٍ مُذابٍ، يجري حول الجَبَل، فهو أشدُّ النارِ عذاباً.

٨٥٥٨٧ - ابن طاؤس في (الدروع الواقبة)، قال: في كتاب (زهد النبيّ (صلى الله عبدراله)) لأبي محمّد جعفر بن أحمد القُميّ، قال: إنّه لمّا نزلت هذه الآبة على النبيّ (صلى الله عبدراله) ﴿ وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمَوْعِدُهُمْ أَجْمَعِينَ اللهُ لَهَا سَبْعَةُ أَبُوابٍ لِكُلِّ بَابٍ مِنْهُمْ جُزْءٌ مَقْسُومٌ ﴾ بكى النبيّ (صلى الله عبدراله) أبكاء شديداً، وبكى أصحابه لبُكائِه، قلم يَدْروا ما نزل به جَبْرَئيل (عبدالله)، ولم يَسْتَطِعُ أحدٌ من أصحابه أن يُكلِّمَهُ. وكان النبيّ (صلى الله عبدراله) إذا رأى فاطمة (طبهااللهم) فرح بها، فانطلق بعضُ أصحابه إلى باب بيتها، فو جَد بين يديها شعبراً وهي تُطحن فيه، وتقول: ﴿ وَمَا عِندَ آلَهِ خَيْرٌ وَاللّهُ عَنْ الله خَلَقُ (")، قد وَأَتَقَيّ ﴾ (ا) فسلم عليها، وأخبرها بخبر النبيّ (صلى الفارسي ويككائه، فنهَضت والتقت بشَمْلَة وبَكي، وقال: واحُزناه، خيطت في النبي عشر مكاناً بسَعَفِ النّحْل. فلمّا خرجَت نظر سلمان الفارسي إلى الشَمْلَة وبَكي، وقال: واحُزناه، إنّ قَيْصَر وكسرى في الحَرير والسّنْدُس، وابنة مُحَمّد رَسُول الشَوْمِ فَرَاده الما شَمْلَةُ صوف خَلَق قد خِبطت في النبي عشر مكاناً!

فلمًا دخَلت فاطمة (عليماشلام) على النبيّ (مآرات عليه والد)، قالت: «يا رسول الله، إنّ سلمان تعجّب من لباسي، فوالذي بعثَك بالحقّ نبيّاً، ما لي ولعليّ منذ خمس سنين إلّا مَسْكُ (١) كبشٍ نَعلِفُ عليه بالنهار بعيرّنا، فإذاكان الليل

<sup>(</sup>٤) في «س» و«ط» نسخة بدل: أكنّة.

<sup>(</sup>٥) المُهْل: ما ذاب من صُفر أو حديد، وضربٌ من القطران. «لسان العرب مهل - ١١: ٦٣٣».

<sup>(</sup>٦) الكهف ۱۸: ۲۹.

<sup>(</sup>٧) الانسان ٢٧: ٤.

٨ ـ الدروع الواقية: ٥٥ «مخطوط».

<sup>(</sup>۱) القصص ۲۸: ۹۰.

<sup>(</sup>٢) الشَّمْلَةُ: كساءً من صُوف أو شَعر. «المعجم الوسيط ـ شمل ـ ١: ٩٥٥».

<sup>(</sup>٢) الخَلَق: البالي من الثياب والجلد وغيرهما. «المعجم الوسيط ـ خلق ـ ١: ٢٥٢».

<sup>(</sup>٤) المَــْكُ: الجِلْدُ. «المعجم الوسيط ـ مسك ـ ٢: ١٨٦٩.

افتَرَشْنَاه، وإنّ مِرْقَقَتنا (٥٠ كَمِنْ أَدَم حَشْوُها لِيْفٌ». فقال النبيّ (سلّ الله عليه وآله): «يا سلمان، إنّ ابنتي لفي الخيل السُّبّق».

ثمّ قالت: «يا أبتِ ـ فَدَتْكَ نَفسي ـ ما الذي أبكاك؟». فذكر لها ما نَزل به جَبْرَئيل (مَداسُلام) من الآيستين المتقدّمتين. قال: فسقَطت فاطمة (عيهاالسلام) على وجهها، وهي تقول: «الوّيل ثمّ الوّيل لمن دخّل الناره. فسمِع سلمان، فقال: ياليتني كنتُ كَبشاً لأهلي، فأكلوا لحمي ومزقوا جِلدي، ولم أسمَعٌ بذِكر النار.

وقال أبو ذرّ: بالبت أمّي كانت عاقِراً ولم تَلِدْني، ولم أسمَعْ بذِكر النار، وقال عمّار: باليتني كنتُ طائِراً أطير في القفّار، ولم يَكُنْ علىّ حِساب ولا عِقاب، ولم أسمَعْ بذِكر النار.

وقال عليّ (عبه السلام): «ياليت السّباع مزّقت (٢٠ لحمي، وليت أمّي لم تَلِدْني، ولم أسمَعُ بذِكر النار، ثمّ وضع عليّ (عبه السلام) يده على رأسهِ وجعل يَبكي، ويقول: وا بُعْدَ سَفَراه، وا قِلّة زاداه، في سَفَر القيامة يذهبون، وفي النار يَتَخَطَّفُون، مرضى لا يُعادُ سَقيمُهم، وجَرحى لا يُداوى جَرِيحُهم، وأسرى لا يُقَكَ يَتَردُدون، وبِكَلاليب النار يُتَخَطَّفُون، مرضى لا يُعادُ سَقيمُهم، وجَرحى لا يُداوى جَرِيحُهم، وأسرى لا يُقَكَ أسيرُهم. من النار يَأكُلون، ومنها يشَربون، وبين أطباقها يَتقلَبون، وبعد لُبُسِ القُطنِ والكَتّان مُقطَّعات النيران يُلبَسون، وبعد مُعانقة الأزواج مع الشياطين مُقرَنون».

قوله تعالى:

#### وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِنْ غِلِّ إِخْوَاناً عَلَى سُرُرٍ مُّتَقَابِلِينَ [ ٤٧ ]

١/٥٨٨٨ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: العَداوة.

٢/٥٨٨٩ ـ محمّد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زياد، عن محمّد بن سُليمان، عن أبيه، قال: كنتُ عند أبي عبدالله وعبدالله وعبدالله

ورواه ابن باتِوَيه في كتاب (فضائل الشيعة) (١).

. ٣/٥٨٩ - وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُميْر، عن عمرو بن أبي المِقدام، قال: سمِعتُ أبا عبدالله (عليهالسلام) يقول: «خرَجت أنا وأبي، حتَى إذا كنّا بين القَبْر والمِنْبَر، إذا هو بأناسٍ من الشبعة، فسلّم عليهم،

سورة الحجر آية . ٤٧.

<sup>(</sup>٥) العيز فَقَة: المُتَّكَأُ والمخدَّة. «أقرب الموارد ـ رفق ـ ١: ٢٠٤».

<sup>(</sup>٦) في «ط» والمصدر: فرّقت.

١ ـ تفسير القمي ١: ٣٧٧.

۲ ـ الكافي ۸: ۳۵.

<sup>(</sup>١) فضائل الشيعة: ٦٨/٦١.

۳۔الکافی ۸: ۲۵۹/۲۱۲.

سورة الجيثجر (١٥) ...... ١٥٠

ثمّ قال: إنّي ـ والله ـ لأحِبّ أرياحكم وأرواحَكُم، فأعينوني على ذلك بوَرَع واجتهادٍ، واعلموا أنّ ولايتنا لا تُنال إلّا بالوَرَع والاجتهاد. ومن آئتمّ منكم بعَبدٍ فليعمّل بعَمله، أنتم شيعةُ الله، وأنتم أنصارُ الله، وأنتم السابقون الأوّلون، والسابقون في الانبا، والسابقون في الآخرة إلى الجنّة، قد ضَمِنّا لكم الجنّة بضَمان الله عزّ وجلّ، وضَمانِ رسول الله (من الاعباداله).

والله، ما على درجة الجنّة أكثر أرواحاً منكم، فتنافَسوا في فَضائل الدرجات، أنتم الطيّبون، ونساؤكم الطيّبات، كلّ مؤمنةٍ حَوراء عَيناء، وكلّ مؤمنٍ صِدّيق، ولقد قال أمير المؤمنين (عليه السلام) لِقَنْبَر: يا قَنْبَر، أَبْشِر وبَشِّر واَسْتَبْشِر، فوالله لقد مات رسول الله (صلّ الله عليه والله) وهو على أمّنه ساخِط إلّا الشبعة.

ألا وإنّ لكلّ شيء عِزّاً، وعِزَّ إلإسلام الشبعة، ألا وإنّ لكلّ شيء دعامةً، ودعامةً الإسلام الشبعة، ألا وإنّ لكلّ شيء ذروةً، وذروة الإسلام الشبعة، ألا وإنّ لكلّ شيء شرفاً، وشرفُ الاسلام الشبعة، ألا وإنّ لكلّ شيء سبداً، وشرفُ الاسلام الشبعة، ألا وإنّ لكلّ شيء إماماً، وإمامُ الأرض أرضٌ تَشكُنها الشبعة. والله، لولا ما في الأرض منكم، ما رأيت بعين عشباً أبداً. والله، لو لا ما في الأرض منكم، ما أنعَم الله على أهل خلافكم، ولا أصابوا الطبّبات، ما لهم في الدنيا ولا لهم في الآخرة من نصيب، كُلّ ناصبٍ وإن تعبّد واجتهد منسوب إلى هذه الآية ﴿عَامِلَةٌ نَاصِبَةٌ \* تَصْلَى نَاراً حَامِيةً ﴾ (1) فكل ناصبٍ مُجتهد فعملُه هباء، شبعتنا يمنطقون بنور (1) الله عزّ وجل، ومن يُخالِفُهم يَنطِقون بتَفلَت (1).

والله، ما عن عبدٍ من شيعتنا ينام إلا أصعد الله عزّ وجلّ روحه إلى السماء، فيبارك عليها، فإن كان قد أتى عليها أجَلُها، جعلها في كنُوزٍ من رحمته، وفي رياض جنّته، وفي ظِلّ عَرْشِه، وإن كان أجَلُها متأخِرًا بعّث بها مع أمّنته من الملائكة، ليَرُدّوها إلى الجَسد الذي خرّجت منه، لتسكن فيه ـ والله ـ إنّ حاجّكم وعُمّاركم لخاصّة الله عزّ وجلّ، وإنّ فقراءكم لأهل الغنى، وإنّ أغنياءكم لأهل القُناعة، وإنكم كُلّكم لأهل دعوته، وأهل إجابته،

2/0A91 وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن سَهُل بن زياد، عن محمّد بن الحسن بن شَمُّون، عن عبدالله بن عبدالله بن عبدالله وزاد فيه: وألا وأنَّ عبدالله (عبدالله (عبدالله)، مثله، وزاد فيه: وألا وأنَّ لكلَ شيء جَوهَراً، وجَوهَرُ وُلد آدم محمّد (سَلَى الله عبدالله) وشعن عدنا. حبّدا شيعتنا ما أقربهم من عرش الله عزّ وجلّ وأحسَن صُنع الله إليهم يوم القيامة.

والله ـ لولا أن يتعاظَم الناس ذلك أو يَدخُلهم زَهْق، لَسَلَمَتْ عليهم الملائكة قُبُلاً. والله ما من عبدٍ من شيعتنا يتلو القرآن في صلاته قائماً إلّا وله بكُل حرفٍ مائة حَسَنَة، ولا قَرأ في صلاتِه جالساً إلّا وَلَه بكلّ حَرفٍ خمسون حسنة، ولا في غير صلاةٍ إلّا وله بكلّ حرفٍ عشر حَسَنات، وإنّ للصامت من شيعتنا لأجُرُ مَنْ قرأ القرآن ممّن

<sup>(</sup>١) الغاشية ٨٨: ٣ و ٤.

<sup>(</sup>٢) في «ط»: بأمر.

<sup>(</sup>٣) في «ط»: بتغلّب.

٤ ـ الكافي ١/٢١٤.

خالفه. أنتم ـ والله ـ على قُرُشِكم نِيام، لكم أجرُ المجاهدين، وأنتم ـ والله ـ في صلاتكم لكم أجرُ الصَّافَين في سبيله، وأنتم ـ والله ـ الذين قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُودِهِمْ مِنْ غِلِّ إِخْوَاناً عَلَى شُرُدٍ مُّتَقَابِلِينَ ﴾ إنّما شبعتنا أصحاب الأربعة أعين عَبنين في الرأس، وعَينين في القلب، ألا والخلائق كلّهم كذلك، ألا إنّ الله عزّ وجلّ فتُح أبصارَكم، وأعمى أبصارَهم 8.

٥/٥٨٩٢ - العيّاشي: عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (عبدالله) في قوله: ﴿ إِخْوَاناً عَلَى شُرُرٍ مُتَقَابِلِينَ ﴾. قال: «والله ما عَنى غيرَكم».

7/009 عن عمرو بن أبي المِقدام، عن أبي عبدالله (طواله)، قال: سمِعتُه يقول: وأنتم والله والذين قال الله: ﴿ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُودِهِم مِنْ غِلِّ إِخْوَاناً عَلَى سُرُرٍ مُتَقَابِلِينَ ﴾ إنّما شبعتنا أصحاب الأربعة أعين: عَينين في الله: ﴿ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُودِهِم مِنْ غِلِّ إِخْوَاناً عَلَى سُرُرٍ مُتَقَابِلِينَ ﴾ إنّما شبعتنا أصحاب الأربعة أعين: عَينين في الله: الأوالخَلائِقُ كلّهم كذلك، إلا أنّ الله فتَح أبصارَكم وأعمى أبصارَهم.

٧/٥٨٩٤ عن محمّد بن مروان، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: «ليس منكم رجُلٌ ولا إمرأةٌ إلا وملائكة الله يأتونه بالسّلام، وأنتم الذين قال الله: ﴿ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنْ غِلِّ إِخْوَاناً عَلَى سُرُرٍ مُتقَابِلِينَ ﴾ ٩.

٨/٥٨٩٥ ومن طريق المخالفين، ما نقله أبو تُعَيَّم الحافظ، عن رجاله، عن أبي هُرَيْرَة، قال: قال عليّ بن أبي طالب (عليه السلام): هيا رسول الله، أيما أحّبٌ إليك، أنا أم فاطمة؟ قال: فاطمة أحّبٌ إليّ منك، وأنت أعزّ عليّ منها.

وقال: وكأنّي بك وأنت على حوضي تذود عنه الناس، وإنّ عليه أباريق عدد نجوم السماء، وإنّي وأنت والحسن والحسين وحمزة وجعفر في الجنّة: ﴿إِخْوَاناً عَلَى شُرُرٍ مُّتَقَابِلِينَ﴾ وأنت معي وشيعتُك، ثمّ قرأ رسول الله (منراه عله واله): ﴿ وَنَرْعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِنْ عَلْ إِخْوَاناً عَلَى سُرُرٍ مُّتَقَابِلِينَ ﴾ لا ينظُر أحدُكم في قَفا صاحِبه».

مره ۱۹/۵۹۹ من حضد بن خنبل في (مسنده): برفعه إلى زيد بن أبي أوفى، قال: دخلت على رسول الله اصفراه عبد والداه في مسجده، فذكر قِصّة مؤاخلة وسول الله عبد الدابين أصحابه، فقال علي (عبدالدام) له ميعني لرسول الله اصفراه عبد والداه والقد ذهبت رُوحي وانقطع ظهري حين رأيتك فعلت بأصحابك ما فعكت، غيري، فإن كان هذا من سَخَطٍ علي فلك العُتبي والكرامة». فقال رسول الله اصفراه عبد والدي بَعثني بالحق نبيّاً، ما أخَرْتُك إلا لنفسي، فأنت مني بمنزلة هارون من موسى إلا أنه لا نبئ بعدي، وأنت أخى ووارثى،

قال: «وما أرِثُ منك يا رسول الله؟؛ قال: «ما أورث الأنبياء قبلي». قال: «ما أوّرث الأنبياء قبلَك؟، قال: «كتابَ الله وسنّة نبيّهم؛ وأنت معي في قصري في الجنّة مع ابـنتي فـاطمة، وأنت أخـي ورفـيقي، ثـمّ تــلا رســول

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٢/٢٤٤.

٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٢/٢٤٤.

٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٤/٢٤٤.

٨ . . . . مجمع الزوائد ٢: ١٧٣.

٩ .... فضائل الصحابة لأحمد بن حنبل ٢: ١٠٨٥/٦٣٨، فرائد السمطين ١: ١١٥/١٢٥ و١: ٨٣/١٢١ ترجمة الإمام عليّ بن أبي طالب من تاريخ ابن عساكر ١: ١٣٨/١٢٣.

سورة الحِجْر (١٥) ...... (١٥) ...... ٢٧٥

الله (منهام عليه وآد): ﴿ إِخْوَاناً عَلَى شُرُرٍ مُتَقَابِلِينَ ﴾ ، «المُتَحابُون في الله ينظُر بعضهم إلى بعض،

١٠/٥٨٩٧ ـ ابن المَغازلي الشافعي في (المناقب) يرفعه إلى زَيد بن أرقم، قال: دخَلتُ على رسول الله رسله الله رسله الله رسله الله رسله ورفيقي، ثمّ تلاهذه الله رسله على: وأنت أخي ورفيقي، ثمّ تلاهذه الآية ﴿إِخُواناً عَلَى سُرُرٍ مُتَقَابِلِينَ ﴾ والأخِلاء في الله ينظر بعضهم إلى بعض».

#### ك قوله تعالى:

## لَا يَمَسُّهُمْ فِيهَا نَصَبٌ وَمَا هُم مِّنْهَا بِمُخْرَجِينَ -إلى نوله نعالى -لَعَمْرُكَ إنَّهُمْ لَفِي سَخْرَتِهِمْ يَعْمَهُونَ [ ٢٨ ـ ٧٢]

١/٥٨٩٨ ـ على بن إبراهيم: قوله تعالى: ﴿لَا يَمَسُّهُمْ فِيهَا نَصَبُّ﴾ أي تَغَب وعَناء قوله تعالى: ﴿نَيِّئُ عِبَادِيَ﴾ أي أخْبِرهم ﴿ أَنِّيَ أَنَا ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ \* وَأَنَّ عَذَابِي هُوَ ٱلْعَذَابُ ٱلْأَلِيمُ \* وَنَبِنْهُمْ عَن ضَيْفِ إِبْرَاهِيمَ﴾ فقد كتبنا خَبَرُهم في سورة هود (عليه السلام) (١) ونَزيد هنا من طريق العيّاشي (١).

٣/٥٨٩٩ ـ على بن إبراهيم: وقوله تعالى: ﴿ وَقَضَيْنَا إِلَيْهِ ذَلِكَ ٱلْأَمْرَ ﴾ أي أعلَمناه ﴿ أَنَّ دَابِرَ هَـ وُلَاءِ ﴾ يعني قوم لُوط ﴿ مَقْطُوعٌ مُصْبِحِين ﴾ وقوله: ﴿ لَعَمْرُكَ ﴾ أي وَحَيانِك يا محمّد ﴿ إِنَّهُمْ لَفِي سَكْرَتِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ فهذه فضيلة لرّسولِ الله (مارد ديدرانه) على الأنبياء.

• ٣/٥٩٠٠ العيّاشي: عن محمّد بن الفاسم، عن أبي عبدالله (عله السلام) قال: (إنّ سارَة قالت لإبراهيم (عله السلام): قد كبِرت، فلو دُعَوْتَ الله أن يَرزُقَك ولَداً فَتَقَرّ أَعَيْنَنَا قَإِنَّ الله فَدَ اتّحَذَك حَليلاً، وهو مُجيبٌ دعوتَك إن شاء الله، فسأل إبراهيم (عله السلام) ربّه أن يَرزُقه غلاماً عليماً (١). فأوحى الله إليه: أنّي واهِبٌ لك غُلاماً حليماً، ثمّ أبلوك فيه بالطاعة لي \_ قال أبو عبدالله (عله السلام): \_ فمكّث إبراهيم بعد البِشارة ثلاث سنين، ثمّ جاءته البِشارة من الله بإسماعيل مرّة أخرى بعد ثلاث سنين».

سورة الحجر آية 28. 24.

١٠ . . . . العمدة لا بن بطريق: ١٧٠/٢٦٣، تحفة الأبرار: ٨٧

١ ـ تفسير القمي ١: ٢٧٧.

<sup>(</sup>١) تَقَدَّم فَي الحديث (١) من تفسير الآيات (٦٩ ـ ٨٣) من سورة هود.

<sup>(</sup>٢) الحديث (٣، ٤) من تفسير هذه الآيات.

٢ ـ تفسير القمي ١: ٢٧٧.

٣ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٥/٢٤١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: حليماً،

١ - ٤/٥٩٠١ - عن أبي بَصير، عن أبي جعفر (عبدالله) قال: قلتُ له: أصلَحك الله، أكان رسولُ الله (ملله عبداله) يتعوَّذُ من البُخْل؟ قال: ونعم - يا أبا محمد - في كل صباح ومساء، ونحن نَعوذُ بالله من البُخْل، إنّ الله يقول في كتابه:
 ﴿ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَئْكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ (١) وسأنبئك عن عاقبة البُخْل، إنّ قومَ لُوطٍ كانوا أهلَ قريةٍ بُخَلاء أشِحًاء على الطعام، فأعقبَهم الله داءً لا دَواء له في فُروجهم.

قلت: وما أعقبهم؟ قال: وإنّ قرية قُومِ لوط كانت على طريق السبّارة إلى الشام ومِصْر، فكانت المارّة تَنْزِل بهم بهم فَبُضِيفونَهُم، فلمّا أن كُثُر ذلك عليهم، ضاقوا بهم ذَرعاً وبُخلاً ولُوماً، فدَعاهم البُخْلُ إلى أن كان إذا نزَل بهم الصَّيف فضَحوه من غير شهوة بهم إلى ذلك، وإنّما كانوا يفعَلون ذلك بالضَّيف حتى تنكُلَ النازِلة عنهم، فشاع الصَّيف فضحوه من غير شهوة بهم إلى ذلك، وإنّما كانوا يفعَلون ذلك بالضَّيف حتى تنكُلَ النازِلة عنهم، فشاع أمرُهم في القُرى، وحَذِرَتْهُم المّارّة، فأورَثهم البُخلُ بلاءً لا يدّفَعونه عن أنفُسهم، مِن غَيْرِ شَهوةٍ لهم إلى ذلك (")، حتى صاروا يطلبونه من الرِجال في البلاد، ويُعطونهم عليه الجُعل، فأي داءٍ أعدى من البُخل، ولا أَضْرَ عاقِبة، ولا أَفْحَش عند الله».

قال أبو بَصير، فقلت له: أصلَحك الله، هل كان أهلُ قريةٍ لُوطٍ كلّهم هكذا مُبْتَلين؟ قال: انعم، إلّا أهل بيتٍ من المسلمين، أما تسمع لقوله: ﴿ فَأَخْرَجْنَا مَن كَانَ فِيهَا مِنَ ٱلْـمُؤْمِنِينَ \* فَمَا وَجَدْنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتٍ مِّنَ آلْمُسْلِمِينَ﴾ ""،

ئمّ قال أبو جعفر (على الله الله على المحقلة الله على المحقود من المجتابة، وكان لُوط وآله يتنظفون من الغائط، ويتطهّرون من المجتابة، وكان لُوط وآله يتنظفون من الغائط، ويتطهّرون من المجتابة، وكان لُوط وآله يتنظفون من الغائط، ويتطهّرون من المجتابة، وكان لُوط ابن خالة إبراهيم، وإبراهيم ابن خالة لُوط (علمه السلام)، وكانت امرأة إبراهيم (علم السلام) سارة أخت لُوط (علمه السلام)، وكان أبراهيم ولُوط (علمه السلام) نبيّين مُرسَلِين مُنشِرين، وكان لُوط (علم السلام)، رجلاً سَخِياً كريماً يُقري الضيف إذا نزّل به ويُحذِّره قومة عقال علماً رأى قوم لُوط (علم الله غالوا؛ إنّا ننهاك عن العالمين، لا تُقرِضيفاً نزل بلك، فإنك إن فَعلت فَضَحنا ضَيْمَك، وأخرَّ بناكَ فيه. وكان لُوط (علم الله النبية كتم أمره، مخافة أن يفضحه فومّه، وذلك أنّ لُوطاً (علم السلام) كان فيهم لا عشيرة له عقال عوان لُوطاً وإبراهيم (علمه الله ياز هم بعذاب قوم على قوم لُوط، وكانت لإبراهيم ولوط (علم السلام) منزلة من الله شريفة، وإنّ الله نبارك وتعالى كان إذا هم بعذاب قوم لُوط، أدرَكَتُهُ فيهم مَودَةُ إبراهيم (علم الله الله عن الله شريفة، وإنّ الله نبارك وتعالى كان إذا هم بعذاب قوم لُوط، أدرَكَتُهُ فيهم مَودَةُ إبراهيم (علم الله الله من الله شريفة، وإنّ الله نبارك وتعالى كان إذا هم بعذاب قوم لُوط، أدرَكَتُهُ فيهم مَودَةُ إبراهيم (علم الله الله عن الله شريفة، وإنّ الله نبارك وتعالى كان إذا هم بعذاب قوم لُوط، أدرَكَتُهُ فيهم مَودَةُ إبراهيم (علم الله الله الله الله الله الله عنه فيُؤخر عذا الهم».

قال أبو جعفر (علىه السلام»: «فلمّا اشتدّ أَسَفُ الله تعالى <sup>(١)</sup> على قومٍ لُوطٍ وقدّر عذابهم وقضاه، أحبّ أن يعوّض إبراهيم (عليه السلام) من عذاب قوم لُوط بغُلامٍ حَليم، فيُسلّي به مُصابّه بـهَلاكِ قــومٍ لُــوط، فـبَعث الله رُسُــلاً إلى

٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٦/٢٤٤.

<sup>(</sup>١) الحشر ٥٩: ٩، التغاين ٦٤: ١٦.

<sup>(</sup>٢) في «ط، س» والمصدر: في شهوةٍ بهم إليه. وما أثبتناه من بحار الأنوار ١٢: ١/١٤٧، علل الشرايع: ١/٥٤٩.

<sup>(</sup>٣) الذاريات ٥١: ٣٥ و ٣٦.

<sup>(</sup>٤) أي غضبه.

إبراهيم رعبه الديم، يُبَشِّرونه بإسماعيل، فدَخلوا عليه ليلاً، ففزع منهم، وخاف أن يكونوا سُرَافاً، فلمّا أن رأته الرُسُل فَزِعاً وَجِلاً ﴿ قَالُوا سَلاماً قَالَ سَلامً ﴾ (\*)، ﴿ قَالَ إِنَّا مِنكُمْ وَجِلُونَ \* قَالُوا لَا تَوْجَلُ إِنَّا نَبَشَرُكَ بِغُلام عَلِيم ﴾، فال أبو جعفر (عبد اللهم): «والغلامُ العليم هو إسماعيل من هاجر، فقال إبراهيم للرُسُل: ﴿ أَبَشَرْتُمُونِي عَلَى أَن مَسَين الْكِبَرُ فَيِم تُبَشِّرُونَ \* قَالُوا بَشَرْنَاكَ بِالْحَقِ فَلا تَكُن مِّن آلْقانِطِينَ ﴾ فقال إبراهيم (عبد اللهم) للرُسُل: ﴿ فَسَمَا خَطَبُكُمْ ﴾ ؟ بعد البِشارة ﴿ قَالُوا إِنَّا أَرْسِلْنَا إلى قَوْمٍ مُجْرِمِينَ ﴾ فومٍ لُوطٍ، إنهم كانوا قوماً فاسفين، لثنذرَهم عذاب ربّ العالمين، فال أبو جعفر (عبد اللهم): «فقال إبراهيم (عبد اللهم) للرُسُل: ﴿ إِنَّ فِيهَا لُوطاً قَالُواْ نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَن فِيها لَنَيْ وَاهُ أَلُواْ اَنْحُنُ أَعْلَمُ بِمَن فِيها لَوطاً قَالُواْ اَنْحُنُ أَعْلَمُ بِمَن فِيها لَنَيْرَونَ وَمَكَ العَداب هُ فَالله إِلَا مَوْ أَنْهُ كَانَتْ مِنَ آلْهَا بِرِينَ ﴾ (\* قال: ﴿ فَلَمّا جَاءَ عَالَ لُوطٍ آلْمُرْسَلُونَ \* قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمُ مُنْكُرُونَ \* قَالُواْ بَعْن فِيها لُوطاً وَالْواْ بَعْن فِيها لُوطاً وَالْواْ فَالُواْ فِيهِ يَمْتَرُونَ ﴾ يقول: من عذاب الله، لِنَدْذِرَ قومَكَ العذاب ﴿ فَاشْرِ بِالْمَلِكَ ﴾ ويالُوط وقالُ المَوْلُ المَوْا بَلْ فِي يَمْتَرُونَ ﴾ يقول: من عذاب الله، لِنَدْذِرَ قومَكَ العذاب ﴿ وَلَا يلتَفِتْ مِنْكُمْ أَحْدُ مُنْكُرُونَ المَن مِن يَومِكُ هذا سبعة أَيَام بِلَبَالِها ﴿ بِقِطْحٍ مِنَ آلَيْلِ ﴾ [إذا مضى نِصفُ اللهل] (\*) ﴿ وَلَا يلتَفِتْ مِنكُمْ أَحَدُ المَامَى اللهمُ اللهم المُعْمَا اللهم اللهم الهم اللهم اللهم اللهم المُعْمُ المُعْمَالِهُ المُولِولُول

قال أبو جعفر (طبالسلام): «فلمّا أنْ جاءت البِسّارَةُ بإستحاق ذَهُب عنه الرَّوْع، وأقبل يُناجي ربَّه في قوم لُوط، وبسألُه كَشْفَ العَذَابِ عنهم، قال الله: ﴿ يَابْرَاهِيمُ أَعْرِضْ عَنْ هَلْذَا إِنَّهُ قَدْ جَاءَ أَمْرُ رَبِّكَ وَإِنَّهُمْ وَاتِيهِمْ عَذَابٌ غَيْرُ مَرْدُودٍ ﴾ (١١) بعد طُلُوع الشَّمْسِ مِنْ يَومِك هذا، محتومٌ غيرُ مَردود».

قلت: سيأتي هذا الحديث ـ إنشاء الله تعالى ـ مُسنَداً من طريق ابن بابَوَيه، في سورة الذاريات (١٣).

<sup>(</sup>٥) عود ۱۱: ٦٩.

<sup>(</sup>٦) العنكبوت ٢٩: ٣٢.

<sup>(</sup>٧) أثبتناه من علل الشرايع: ٤/٥٤٩، وبحار الأثوار ١٢: ١٢/١٤٩.

<sup>(</sup>۸) غود ۱۱: ۸۸

<sup>(</sup>١) هود ۱۱: ٦٩.

<sup>(</sup>۱۰) هود ۱۱: ۷۰ و ۷۱.

<sup>(</sup>۱۱) هود ۱۱: ۷۲ ـ ۷۳.

<sup>(</sup>۱۲) هود ۱۱: ۷۲.

<sup>(</sup>١٣) يأتي في الحديث (١) من تفسير الآيات (٢٤ ـ ٤٧) من سورة الفاريات.

٥/٥٩٠٢ - عن صَفْوَان الجَمّال، قال: صلّيتُ خَلْفَ أبي عبدالله (عدالله) فأطرَقَ، ثمّ قال: «اللّهم لا تُقنِطْنِي مِن رَحْمَنِك، ثمّ جهَر، فقال: ﴿ وَمَن يَقْنَطُ مِن رَّحْمَةِ رَبِّهِ إِلَّا ٱلضَّالُّونَ ﴾ ٤.

قوله تعالى:

## إنَّ فِي ذَٰلِكَ لَأَيَاتٍ لِّلْمُتَوَسِّمِينَ \* وَإِنَّهَا لَبِسَبِيلٍ مُّقِيمٍ [٧٦-٧٦]

١/٥٩٠٣ ـ محمّد بن يعقوب: عن أحمد بن مِهْران، عن عبدالعظيم بن عبدالله الحَسَني، عن ابن أبي عُمَيْر، عن أسباط بيّاع الزَّطِّي، قال: كنتُ عند أبي عبدالله رب الله وجُل عن قول الله عزَّ وجلّ: ﴿إِنَّ فِي ذَٰلِكَ عَن أَسْباط بيّاع الزَّطِّي، قال: كنتُ عند أبي عبدالله رب الله وجُل عن قول الله عزَّ وجلّ: ﴿إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَا اللهُ عَن قول الله عزَّ وجلّ: ﴿إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَا اللهُ عَنْ مِينَ \* وَإِنَّهَا لَبِسَبِيلٍ مُقِيمٍ ﴾، قال: انحنُ المُتَوَسِّمون، والسَّبيلُ فينا مُقبم الله الله عن الله عن الله عن الله عنه الله عنه الله عنها الله الله عنها الله عنه

٢/٥٩٠٤ وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن سَلَمة بن الخطّاب، عن يحيى بن إبراهيم، قال: حدّثني أسباط بن سالِم، قال: كنتُ عند أبي عبدالله (عبد الله) فد خَل عليه رجلٌ من أهل هِيْت، فقال له: أصلحك الله، ما تقول في قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ فِي ذَلِك لَأَيَاتٍ لِلمُتَوسِّمِينَ \* وَإِنَّهَا لَبِسَبِيلٍ مُّقِيمٍ ﴾، قال: «نحن المُتَوسُمون، والسَّبيل فينا مُقيم».

٣/٥٩٠٥ ـ وعنه: عن محمّد بن إسماعيل، عن الفَضّل بن شاذان، عن حمّاد بن عيسى، عن ربّعي بن عبدالله، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر اعبدالله، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيَاتٍ لِللْمُتَوَسِّمِينَ ﴾. قال: هم الأئمة (عليم السلم)، قال رسول الله (سأر الله عزّ وجلّ القوا فِرَاسة المؤمن، فإنّه يَنظر بنُور الله عزّ وجلّ في قول الله تعالى: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيَاتٍ لِلْمُتَوْسِّمِينَ ﴾ الله

وروى محمّد بن الحسن الصفّار في (نصائر الدرجات): عن العبّاس بن معروف، عن حمّاد بن عيسى، عن ربعي، عن محمّد بن مُسلم، عن أبي جعفر (عبالسلم) مثله (١).

ورواه أيضاً المُفيد في (الاختصاص) (٢) بالسُّنَد والمَثْن.

٤/٥٩٠٦ ـ وعنه: عن أحمد بن إدريس ومحمّد بن يحيى، عن الحسن بن عليّ الكوفي، عن عُبّيس بن هِشام، عن عبدالله بن سُليمان، عن أبي عبدالله (عبهاسلام) قال: سألنّه عن الإمام، فَوّض الله إليه كما فَوّض إلى

سورة الحجر آية ـ ٧٥ ـ ٧٩ ـ

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٤٧/٢٤٧.

۱ ـ الكافي ۱: ۱۲۹/۱.

۲ ـ الكافي ۱: ۱۷۰ /۲.

۳ ـ الكافي ۱: ۳/۱۷۰.

<sup>(</sup>١) بصائر الدرجات: ٤/٣٧٥.

<sup>(</sup>٢) الإختصاص: ٣٠٧.

٤ ـ الكافي ١: ٣/٣٦٤.

سُليمان بن داود؟ فقال: «نعم، وذلك أنّ رجلاً سأله عن مسألةٍ، فأجابه فيها، وسأله آخر عن تلك المسألة، فأجابه بغير جواب الأوّل، ثمّ سأله آخر عنها، فأجابه بغير جواب الأوّلَيْن، ثمّ قال: (هَذَا عَطَاؤُنَا فَامْنُنْ أَوْ أَعْطِ بِغَيْرِ حِسَابِ) (١) وهكذا [هي] في قراءة عليّ (عبدالسلام)».

قال: فلت: أصلحك الله، فحين أجابهم بهذا الجواب، يعرِفُهم الإمام؟ قال: وسُبحان الله، ألم تسمّع الله يقول: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيَاتٍ لِلْمُتَوَسِّمِينَ ﴾؟ وهم الأثمنة، وإنها لَبِسَبيلٍ مُقبم لا يَخرُجُ منها أبداً ـ ثمّ قال ـ نقم، إنّ الإمام إذا أبضر إلى الرَّجُلِ عَرَفه وعَرَف لونه، وإن سَمِع كلامه من خلف حائطٍ عَرَفه وعَرَف ما هو، إن الله تعالى يقول: ﴿ وَمِنْ ءَايَاتِهِ خَلْقُ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَآخْتِلافُ ٱلْسِنَتِكُمْ وَٱلْوَانِكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيَاتٍ لِلْعَالِمِينَ ﴾ (٢) وهم المُعلماء، فلبس بَسْمَع شبئاً من الأمر ينطق به إلا عَرَفه، ناج أو هالك، فلذلك بُجببُهم بالذي يُجببُهم؟

وروى الصفّار هذا الحديث في (بصائرالدرجات): بالإسناد عن عبدالله بن سُليمان، عن أبي عبدالله (مدالله) في عِدَّةِ مَواضِع من الكتاب (٣).

2090. محمد بن الحسن الصفّار، قال: حدّثني سِنْدي بن الرَّبيع، عن الحسن بن عليّ بن فضّال، عن عليّ ابن وظال، عن عليّ ابن رِئاب، عن أبي بكر الخضّرَمي، عن أبي جعفر المه السلام، قال: اليس مخلوقٌ إلّا وبين عَبنَيه مكتوب: مؤمن أو كافر؛ وذلك محجوبٌ عنكم، وليس بمحجوبٍ عن الأئمة من آل محمّد (ما الله عليم أجسم، ثمّ ليس يَدخُل عليهم أحدٌ إلّا عَرَفِوه مؤمنٌ هو أو كافر، ثمّ تلاهذه الآبة: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكِ لَأَيَاتٍ لِلْمَتَوسِّمِينَ ﴾ وفهم المتوسّمون،.

٦/٥٩٠٨ - عن أحمد بن الحسين، عن أحمد بن إبراهيم، والحسن بن البراء، عن علي بن حسّان، عن عبدالرحمن بن كثير، قال: حَجَجْتُ مع أبي عبداالله (عبدالله) فلمّاصِرْنا في بعض الطريق صَعِدَ على جَبَل، فأشرَف ينظُر إلى الناس، فقال: «ما أكثَر الصَّجيج وأقلَ الحَجيجاء، فقال له داود الرَّقِي: يا بن رَسولِ الله، هل يَستَجيبُ الله دُعاءَ هذا الجَمْع الذي أرى؟ قال: «وَيُحَك - يا أبا سُليمان - إنّ الله لا يَغفِرُ أن يُشرَك به، إنّ الجاحِدَ لِولاَيةِ على (عبدالله) كعابدِ وَثَنه.

قلت: جُعلت فِداك، هل تَعرفون مُحبّيكم ومُبغضيكم؟ قال: «ويحك ـ يا أبا سُليمان ـ إنّه ليس من عبدٍ يُولَدُ إلّا كُتب بين عَبنَيه: مؤمن أو كافر؛ [وإنّ الرجُلَ ليد خُل إلينا بولايتنا وبالبراءة من أعدائنا، فنرى مكتوباً بين عينيه: مؤمن أو كافر؛ قال الله] عزّ وجلّ: ﴿إنَّ فِي ذَلِكَ لأَيَاتٍ لِلْمُتَوَسِّمِينَ ﴾ نعرِف عَدُوّنا مِنْ وَلِئِناه.

٩ - ٧/٥٩ - ابن بابَوَيه، قال: حدَّثنا تَميم بن عبدالله بن تَميم القُرَشي (رضيه عنه)، قال: حدَّثنا أبي، قال: حدّثني

<sup>(</sup>١) سورة من ٣٨: ٣٩ وهي في المصحف الشريف: ﴿ قَذَا عَطَاؤُنَا فَامِنُنْ أَوْ أَمْسِكُ بِفَيْرِ حِسَابٍ ﴾.

<sup>(</sup>۲) الروم ۲۰: ۲۲.

<sup>(</sup>٣) بصائر الدرجات: ١/٣٨١ و١٣/٤٠٧.

٥ ـ بصائر الدرجات: ١/٣٧٤.

٦ ـ بصائر الدرجات: ٢٧٨/١٥٨.

٧ ـ عيون أخبار الرضا (مليه السلام) ٢: ٢٠٠ /١.

قال له: فَدلالة الإمام فيما هي؟ قال: «في العلم، واستجابة الدعوة».

قال: فما وَجُهُ إخبارِكم بما يكون؟ قال: «ذلك بعَهدٍ معهودٍ إلينا من رسول الله (صلى اله عليه وآله)».

• ١٩٥٩ - وعنه، قال: حدّثنا أبو عليّ أحمد بن يحيى المُكتّب، قال: حدّثنا أحمد بن محمد الورّاق، قال: حدّثنا بشر بن سعيد بن قبلويه (١) المُعَدَّل بالرافقة (١) قال: حدّثنا عبدالجبّار بن كثير التّميمي اليّماني، قال: سمِعتُ محمّد بن حَرْب الهِلالي - أمير المدينة - يقول: سألتُ جعفر بن محمّد (عده هدم) فقلت له: يا بن رسولِ الله، في نفسي مسألة أريد أن أسألك عنها. فقال: «إن شِئت أخيرتُك بمسألتِك قبل أن تَسألني، وإن شِئتَ فَسَل».

قال: قلت له: يا بن رسول الله، وبأيّ شيء تعرف ما في نفسي قبل سؤالي؟ فقال: «بالتوَسَّم والتَفرُّس، أما سمِعت قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِن فِي ذَٰلِكَ لَأَيَاتٍ لِلْمُتَوْسِّمِينَ ﴾، وقول رسول الله (صلى الله عبدرانه): اتقوا فراسة المؤمن فإنّه ينظُر بنُور الله؟!».

قال: فقلت له: يا بنَ رَسولِ الله، فأخبِرني بمسألتي. قال: «أردتُ أن تسألني عن رسول الله اصلى الله عليه والله علي بم يُطِق حَمْلَه علي بن أبي طالب اعليه السلام، عند حَطَّ الأصنام عن سطحِ الكعبة؟ « وساق الحديث إلى أن قال: هذا والله ما أردتُ أن أسألك يا بن رسول الله. والحديث طويل.

٩/٩٩١١ - ١٩/٥٩١١ ألفارسي في (روضة الواعظين): قال الصادق (عبدالسلام): وإذا قام قائيمُ آلِ محمد (عليم السلام) حكم بين الناس بحُكم داود (عبدالسلام)، لا يحتاج إلى بَيَّنة، يُلهِمُه الله تعالى فيَحكُم بعِلمِهِ، ويُخبِركلَّ قومٍ بما السَّبُطنو،، ويعرف وليّه من عدوّه بالنَوَسُم، قال الله تعالى: ﴿إنَّ فِي ذَٰلِكَ لَأَيَاتٍ لِلمُتَوسِمِينَ \* وَإِنَّهَا لَبِسَبِيلٍ مُقيمٍ ﴾.

٨ - علل الشرائع: ١/١٧٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر (قلبويه).

 <sup>(</sup>٢) الرافِقة: بلد مُتصل البناء بالرَّقة، وهما على ضِفة النُرات، والرافقة أيضاً: من قُرى البحرين. «معجم البلدان ٣: ١٥».
 ٩ ـ روضة الواعظين: ٢٦٦.

١٠/٥٩١٢ ـ الشيخ، في (أماليه): عن أبي محمّد الفّحَام، بإسناده، قال: قال الباقر (عبدالسلام): واتّقوا فِراسَةً المؤمن فإنّه ينظُر بنُور الله، ثمّ تلا هذه الآبة: ﴿إِنَّ فِي ذُلِكَ لَأَيَاتٍ لِلْمُتَوَسِّمِينَ﴾.

11/0917 ـ الشيخ المُفيد في كتاب (الاختصاص)؛ عن السَّنْدي بن الرَّبِع البَغدادي، عن الحسن بن عليّ ابن فَضّال، عن عليّ بن غُراب، عن أبي بكر بن محمّد الحَضْرَمي، عن أبي جعفر (عبدالسلام) قال: سَمِعتُه يقول: «ما من مخلوقٍ إلّا وبين عَينَيه مكتوب: مؤمن أو كافر، وذلك مَحجوبٌ عنكم وليس بمَحجوب عن الأئمّة من آل محمّد اصلات عنهم)، ثمّ ليس يدخُل عليهم أحدٌ إلّا عَرَفوه، مؤمناً أو كافراً «ثمّ تلاهذه الآبة: ﴿ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَأَيَاتٍ لِلْمُتَوسِمِينَ ﴾ وفهمُ المُتَوسِمونه.

1۲/0911 ـ وعنه: عن محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب وإبراهيم بن هاشم، عن عمرو بن عثمان الخزّاز، عن إبراهيم بن أبوب، عن عمرو بن شِمْر، عن جابر بن يزيد، عن أبي جعفر (علمالسلام) قال: ابينا أمير المؤمنين (علمالسلام) في مسجد الكوفة إذ جاءت امرأة مُستَعدية على زَوجها فقضى لزَوجها عليها فغضِبَتْ، وقالت: لا والله ما الحقُّ فيما قضيت، وما تقضى بالسَّويّة، ولا تَعدِل في الرَّعِيّة، ولا قَضِيَّتُك عند الله بالمرتضية ـ قال ـ افنظر إليها مليّاً، ثمّ قال: كذَبتِ يا جَريّة، يا بَذِية، يا سَلَقَع (1)، يا سَلَقْلَقِيّة (1)، يا التي لا تَحمِلُ من حيث تَحمِلُ النِّساء،

قال: «فولّت المرأة هاربةً مُولُولةً وتقول: وَيْلي وَيْلي وَيْلي، لقد هتكت ـ يا بن أبي طالب ـ سِتراكان مستوراً ـ قال ـ فلَجِقَها عَمرو بن حُرَيث، فقال: يا أمّة الله، لقد استقبلت علبًا بكلام سرّرتني به، ثم إنّه نزّع لك بكلام فولّيت عنه هاربة تُولُولِيْن؟ فقالت: إنّ عليًا ـ والله ـ أخبرني بالحق ويما أكثمه من زَوجي منذ ولي عِضمتي وَمِن أبوّيّ. فعادَ عمرو إلى أمير المؤمنين (عبه الله، فأخبره بما قالت له المرأة، وقال له فيما يقول: ما أعرفك بالكِهانة! فقال له علي (عبه الله): ويَلك، إنّها ليست بالكِهانة مني، ولكن الله خلق الأرواح قبل الأبدان بألقي عام، فلمّا ركّب الأرواح في أبدانها كتب بين أعينهم: كافر ومؤمن؛ وما هو مُبتّلِين به، وما هُم عليه من سيّع، عملهم وحسنه في قدر أذُن في أبدانها كتب بين أعينهم: كافر ومؤمن؛ وما هو مُبتّلِين به، وما هُم عليه من سيّع، عملهم وحسنه في قدر أذُن الفأرة، ثمّ أنزل بذلك قرآناً على نبيّه (سنراه عبوله) فقال: ﴿إِنّ فِي ذَٰلِكَ لَأَيّاتِ لِللّهُ مَتَوسّوينَ ﴾ فكان رسول الله (سنراه عبوله) المنوسّم، ثمّ أنا من بَعلِه، والأئمّة من ذُرّيتي هم المُنوسّمون، فلما تأمّلتها عرَفتُ ما فيها وما هي عليه بسيماها».

وروى هذا الحديث، الصفّار في (بصائر الدرجات) ".

١٠ ـ الأمالي ١: ٣٠٠.

١١ ـ الاختصاص: ٣٠٢.

١٢ ـ الاختصاص: ٣٠٢، شواهد التنزيل ١: ٤٤٧/٣٢٣.

<sup>(</sup>١) السُّلْفَع: الجريئةُ السَّليطةُ. ١٥ الصحاح \_سلفع \_ ٢: ١٢٢١.

 <sup>(</sup>٢) السَّلَقَاقِيَّة: المرأةُ التي تحيضُ من دُبُرِعا. «لـــان العرب ـ سلق ـ ١٠: ١٦٣».

<sup>(</sup>٣) بصائر الدرجات: ٢/٣٧٤.

17/0910 ـ الحسن بن موسى الخشّاب، عن عليّ بن حسّان؛ وأحمد بن الحسين، عن أحمد بن إبراهيم، والحسن بن البَراء، عن علي بن حسّان، عن عبدالرحمن بن كَثير، قال: حجَجْتُ مع أبي عبدالله (عله السلام) فأنا معه في بعض الطريق إذ صَعِد على جبَل فنظَر إلى الناس، فقال: «ما أكثر الصَّجيج، وأقلّ الحَجيج! وفقال له داود بن كَثير الرَّقِي: يا بن رسول الله، هل يستَجيبُ الله دُعاءَ الجَمْعِ الذي أرى؟ فقال: «ويحك ـ يا أبا سُليمان ـ إنّ الله لا يغفِر أن يُشرَك به، إنّ الجاحِدَ لولاية على (عبه السلام) كعابدِ وَثَن؟.

فقلت له: بُحعلت فداك هل تعرِفون مُحبَّبكم من مُبغضيكم؟ فقال: «ويحك ـ يا أبا سُليمان ـ إنّه ليس من عبدٍ يُولد إلّا كُتِبّ بين عَينيه: مؤمن أو كافر؛ وإنّ الرجل ليدَخُل إلينا يتولّانا ويتبرّأ من عدوّنا فنرى مكتوباً بين عَينيه: مؤمن، قال الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَأَيَاتٍ لِلْمُتَوَسِّمِينَ﴾ فنحن نعرِف عدوّنا من وليّناه.

فقال: «نحن المُتُوسِّمون، والسبيلُ فينا مُفيم».

10/091۷ ـ الحسن بن عليّ بن المُغيرة، عن عُبَيْس بن هِشام، عن عبدالصَّمد بن بشير، عن عبدالله بن سُليمان، عن أبي عبدالله اعبده الله عن الإمام، أفَوَّض الله إليه كما فوّض إلى سُليمان؟ فقال: «نعم، وذلك أن رجلاً سأله عن مسألةٍ فأجابه فيها وسأله آخر عن تلك المسألة فأجابه بغير جواب الأوّل، ثمّ سأله آخر عنها فأجابه بغير جواب الأوّل، ثمّ سأله آخر عنها فأجابه بغير حساب، (")، وهكذا هي في قراءة على المدادة على المدادة على المدادة على المدادة على المدادة الله المدادة ال

قلت: أصلحك الله، حين أجابهم بهذا الجواب يعرفهم الإمام؟ فقال: «سُبحان الله، أما تسمع الله يقول في كتابه: ﴿ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَأَيَاتٍ لِلْمُتَوَسِّمِينَ ﴾ وهم الأَنْمَة ﴿ وَإِنَّهَا لَبِسَبِيلٍ مُقِيمٍ ﴾ لا تَخْرُج منهم أبداً - ثم قال لي عنه، إنّ الإمام إذا نظر إلى الرجُلِ عَرَف وعَرَف ما هو عليه وعَرَف لونَه، وإن سمِع كلامه من وراء حائط عَرَفه وعَرَف ما هو، إنّ الله يقول: ﴿ وَمِنْ عَايَاتِهِ خَلْقُ ٱلسَّمَا وَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَآخِتِلافُ ٱلْسِنَتِكُمْ وَٱلْوَائِكُمْ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَأَيَاتٍ ما هو، إنّ الله يقول: ﴿ وَمِنْ عَايَاتِهِ خَلْقُ ٱلسَّمَا وَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَآخِتِلافُ ٱلْسِنَتِكُمْ وَٱلْوَائِكُمْ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَأْيَاتٍ ما هو، إنّ الله يقول: ﴿ وَمِنْ عَايَاتِهِ خَلْقُ ٱلسَّمَا وَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَآخِتِلافُ ٱلْسِنَتِكُمْ وَٱلْوَائِكُمْ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَا عَرَفه؛ ناجٍ أو هالِك، فلذلك يُجيبُهم بالذي يُجيبُهم به ه.

١٢ ـ الاختصاص: ٣٠٣.

١٤ ـ الاختصاص: ٣٠٣.

<sup>(</sup>١) هيت: بلدةً على الفُرات فوق الأنبار، وهيت أيضاً: من قُرى حوران من أعمال دمشق. «معجم البلدان ٥: ٤٢١».

١٥ ـ ألاختصاص: ٢٠٦.

<sup>(</sup>١) سورة ص ٣٨: ٣٩ وهي في المُصْحَف الشريف: ﴿ هَنذًا عَطآؤُنَا فَامْنُنْ أَوْ أَمْسِكَ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾.

<sup>(</sup>۲) الروم ۳۰: ۲۲.

١٦/٥٩١٨ ـ العيّاشي: عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر (طبه السلام) في قول الله: ﴿إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَأَيَاتٍ لِلْمُتَوسِمِينَ ﴾، قال: هم الأثمّة. قال رسول الله (ملّى الله عبد الله): اتّقوا فراسة المؤمن فإنّه ينظر بنور الله، لقوله: ﴿إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَأَيَاتٍ لِلْمُتَوسِمِينَ ﴾ ٤.
 في ذَٰلِكَ لَأَيَاتٍ لِلْمُتَوسِمِينَ ﴾ ٤.

١٧/٥٩١٩ ـ عن أسباط بن سالم قال: سأل رجل من أهل هِيْت أبا عبدالله (عبدالله) عن قول الله: ﴿إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَأَيَاتٍ لِلْمُتَوَسِّمِينَ \* وَإِنَّهَا لَبِسَبِيلٍ مُّقِيمٍ ﴾، قال: «نحن المُتَوَسِّمون والسبيل فينا مُقيم».

١٨/٥٩٢٠ عن عبدالرحمن بن سالم الأشل، رفعه في قوله: ﴿ لَأَيَاتٍ لِلْمُتَوَسِّمِينَ ﴾، قال: «هم آل محمد الأوصياء (طبه المحمد)».

19/09۲۱ ـ عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (مله السلام): «إنّ في الإمام آيةً للمُتَوسِّمين، وهو السَّبيلُ المُقيم، ينظُر بنُورِ الله وينطِق عن الله، لا يعزُب عنه شيءٌ ممّا أراده.

٢٠/٥٩٢٢ عن جابر بن يزيد الجُعْفي، قال: قال أبو جعفر (طبالسلام): «بينما أمبرُ المؤمنين (طبالسلام) جالِسٌ في مَسْجِدِ الكوفة فداحنَبي (البِسَفه، والقي بُرُنُسَه (الوراء ظهره إذ أنته امرأة مُستعدية على زوجها، فقضى للزوج على المرأة، فغضبت، فقالت: لا والله ما هو كما قَضَيت، لا والله ما تَقضي بالسَّوِية، ولا تَعدِلُ في الرَّعيّة، ولا قضيتُك عند الله بالمرْضيّة ـ قال ـ فنظر إليها أمبر المؤمنين (عبالسلام) فتأمّلها، ثمّ قال لها: كذّبتِ يا جَريّة، يا بَذّية، يا سَلْمَع، يا سَلْفع يا التي تَحيض من حيث لا تحيض النساء».

قال: «فولت هاربةً، وهي تُولُولُ وتقول: يا وَيلي ياؤيلي فا وَيلي ثلاثاً -قال -فلَجِقها عمرو بن حُرَيث، فقال لها: يا أمّة الله، أسألك؟ فقالت: ما للرجال والنساء في الطُّرُفات؟ فقال: إنّكِ استقبلتِ أمير المؤمنين عليّاً بكلام سررتني به، ثمّ قرَّعك " أميرُ المؤمنين بكلمةٍ فولَيت مُولُولَة؟ فقالت: إنّ ابن أبي طالب -والله -استقبلني فأخبرني بما هو في، وبما كتَمتُه من بعلي مُنذُ ولي عِصْمتي، لا والله ما رأيتُ طَمثاً قط من حيث تراه النساء -قال - فرجع عمرو بن حُرَيث إلى أمير المؤمنين اعلى السلام، فقال له: والله يا أمير المؤمنين اعلى المؤمنين، إنّ هذه المرأة ذكرت أنك أخبَرتها بما هو فيها، وأنها لم تَرَ طَمثاً قط من حيث تراه النساء. فقال له: ويا بن حُرَيث إلى المؤمنين، إنّ هذه المرأة ذكرت أنك أخبَرتها بما هو فيها، وأنها لم تَرَ طَمثاً قط من حيث تراه النساء. فقال له: ويلك ـ يا بن حُرَيث - إنّ الله تبارك وتعالى خلَق الأرواح قبل الأبدان بألفّي عام، وركّب

١٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٦/٢١٧.

١٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٩/٢٤٧.

١٨ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٣٠/٢٤٧.

١٩ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢١/٢٤٨.

۲۰ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۲/۲۴۸.

<sup>(</sup>١) الاختِبَاء: ضمّ الساقين إلى البطن بالتّوب أو اليدين. «مجمع البحرين ـ حبا ـ ١: ٩٤».

<sup>(</sup>٢) البُرْنُسي: قَلنسُوةً طويلةً، وكان النُشّاك يلبسونها في صدر الإسلام. «الصحاح \_برنس - ٣: ١٠٨».

<sup>(</sup>٣) في «ط»: فزعك.

الأرواح في الأبدان، فكتَب بين أعيُنها: كافر ومؤمن. وما هي مبُتَلاة به إلى يوم القيامة، ثمّ أنزل بذلك قرآناً على محمّد (سلّ الله اسلّ، فقال: ﴿ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَأَيَاتٍ لِلمُتَوسِّمِينَ ﴾ وكان رسول الله اسلّ، عبدرانه المُتَوسِّم، ثمّ أنا من بعده، ثمّ الأوصياء من ذُرِّيْتي من بعدي، إنّي لمّا رأيتها تأمّلتُها، فأخبَرتُها بما هو فيها، ولم أكذِب،

٢١/٥٩٢٣ ـ شَرَفُ الدِّين النَّجَفي، قال: روى الفَضْلُ بن شَاذان (رحدالله) بإسناده عن رجاله، عن عمّار بن أبي مطروف، عن أبي عبدالله (طبدالله) قال: سمِعتُه يقول: دما من أحدٍ إلّا ومكتوب بين عَبنَيه: مؤمن أو كافر. محجّوبة (١) عن الخلائق إلّا الأئمة والأوصياء، فليس بمحجوبٍ عنهم، ثمّ تلا ﴿إنَّ فِي ذَٰلِكَ لَأَيَاتٍ لِلْمُتَوسِقِينَ ﴾ ثمّ قال: «نحن المتوسّمون، وليس ـ والله ـ أحدٌ يدخل علينا إلّا عرَفناه بتلِك السّمة».

٣٢/٥٩٢٤ ـ عليّ بن إبراهيم، في معنى الآية فال: قال: انحن المُتُوسُّمون، والسبيل فينا مُقيمٌ، والسبيل: طريق الجنّة».

فوله تعالى:

#### وَإِنْ كَانَ أَصْحَابُ ٱلْأَيْكَةِ لَظَالِمِينَ [٧٨]

١/٥٩٢٥ - عليّ بن إبراهبم: في قوله تعالى: ﴿ وَإِن كَانَ أَصْحَابُ ٱلْأَيْكَةِ ﴾ يعني: أصحاب الغَيْضة (١)، وهم قوم شُعَيب ﴿ لَظَالِمِينَ ﴾ .

قوله تعالى:

# وَلَقَدْ كَذَّبَ أَصْحَابُ ٱلْحِجْرِ ٱلْمُرْسَلِينَ [٨٠]

1/09۲۹ ـ على بن إبراهيم، قال: كان لِقَرْيَتِهم ماء، وهي الحِجْر التي ذكرَها الله فيكتابه في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كَذَّبَ أَصْحَابُ ٱلْحِجْرِ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ .

٢١ ـ تأويل الأيات ١: ١٥/٢٥١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: محجوب.

٢٢ ـ تفسير القميّ ١: ٢٧٧.

سورة الحجر آية ٧٨.

١ ـ تفسير القمى ١: ٣٧٧.

<sup>(</sup>١) الغَيْضَةُ: الأجمةُ، وهي مَنِيضُ ماء يجتمع فينبت فيه الشجر. «الصحاح ـ غيض ـ ٣: ١٠٩٧».

سورة الحجر آية . 80.

١ ـ تفسير القمى ١: ٣٣١.

وقد تفدّمت قِصّةً قُوم صالح في سورةِ هود (١).

قوله تعالى:

#### فاصْفَح ألصَّفْحَ ألْجَمِيلَ [ ٨٥]

1/09 17 - ابن بابَوَيه، قال: حدَثنا محمّد بن إبراهيم بن إسحاق الطالَقاني، قال: أخبرنا أحمد بن محمّد بن سعبد الهَمداني، قال: حدّثنا عليّ بن الحسن بن فَضّال، عن أبيه، قال: قال الرضا (عبدالله) في قول الله عزّ وجلً فَاصْفَح الصَّفْحَ الْجَمِيلَ ، قال: والعَفْوُ مِن غير عِتاب،

قوله تعالى:

#### وَلَقَدْ ءَا تَيْنَاكَ سَبْعاً مِّنَ ٱلْمَثَانِى وَٱلْقُرْءَانَ ٱلْعَظِيمَ [ ٨٧ ]

١/٥٩٢٨ ـ الشيخ في (التهذيب): بإسناده عن محمّد بن عليّ بن محبوب، عن العبّاس، عن محمّد بن أبي عُمَيْر، عن أبي أيّوب، عن محمّد بن مسلم، قال: سألتُ أبا عبدالله (عيدالله) عن السَّبْعِ المَثاني والقرآنِ العظيم، هي فاتحة الكتاب؟ قال: انعمه.

قلت: ﴿ بِسْمِ اللهِ الرَّحِمنِ الرَّحِيمِ ﴾ مِن السَّبْع؟ قال: العم، هي أفضُّلُهنَّه.

7/0919 - ابن بابَوَيه، قال: حدّثنا محمّد بن القاسم المُفَشَر المعروف بأبي الحسن الجُرجاني (رمَواه من)، قال حدّثني يُوسُف بن محمّد بن زياد، وعليّ بن محمّد بن أبيه عليّ بن محمّد، عن أبيه عليّ بن محمّد، عن أبيه المؤمنين (عليم السلام) أنه محمّد، عن أبيه محمّد بن عليّ، عن أبيه الرضا عليّ بن موسى، عن أبيه، عن أبائه، عن أمير المؤمنين (عليم السلام) أنه قال: ﴿ يِسْمِ اللهِ الرَّحِيمِ ﴾ آية مِن فاتحة الكتاب، وهي سبع آيات تَمامُها ﴿ يِسْمِ اللهِ الرَّحِيمِ ﴾ من الرَّحِيمِ ﴾ من الرَّحِيمِ اللهُ الرَّحِيمِ ﴾ من المُعالى قال لي: يا محمّد ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَاكَ سَبْعاً مِنَ المُعَانِي وَالْقُرْءَانَ مَامُها هُو المُعَنان على بفاتحة الكتاب، وجعلها بإزاء القرآنِ العَظيم،

٣/٥٩٣٠ عليّ بن إبراهيم، قال: أخبرَنا أحمد بن إدريس، قال: حدّثني أحمد بن محمّد، عن محمّد بن

سورة الحجر آية . ٨٥.

١ ـ معاني الأخبار: ١/٣٧٣.

سورة الحجر آية ٨٧٠ ـ

<sup>(</sup>١) تقدّمت في الحديثين (٣ و ١) من تفسير الآية (٦١) من سورة هود.

١ ـ التهذيب ٢: ٢٨٩/١٥٧.

٢ ـ عيون أخبار الرضا (مله السلام) ١: ٣٠١/٢٠١.

٣ ـ تفسير القمى ١: ٣٧٧.

سِنان، عن سَوْرَة بن كُلَيْب، عن أبي جعفر (عباسلام) قال: «نحن المَثاني التي أعطاها الله تعالى نبيَّنا، ونحنُ وجهُ الله تعالى، نتقلَب في الأرض بين أظهُركُم، مَن عرَفنا فأمامَه اليقين، ومَن جهلنا فأمامَه السَّعير».

٤/٥٩٣١ ـ العيّاشي: عن سَوْرة بن كُلَيْب، قال: سمِعت أبا جعفر (طبه السلام) يقول: النحنُ المثاني التي أعْطِيّ نبيُّنا (صلى الدعل، وآله)».

٥/٥٩٣٢ عن محمّد بن مُسلم، عن أحدهما رسها الله، قال: سألتُه، عن قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَاكَ سَبْعاً مِنَ ٱلْمَثَانِي﴾.

قال: وفاتحة الكتاب يُثنّى فيها القول،

٦/٥٩٣٣ ـ عن أبي بَكْر الحَصْرَميّ، عن أبي عبدالله (طبهالسلام) قال: فال: ﴿إِذَا كَانَتَ لَكَ حَاجَةَ فَاقَرأُ المثاني وسورة أخرى، وصلٌ رَكعتين وادْعُ الله».

قلت: أصلحك الله، وما المثاني؟ قال: وفاتحة الكتاب: ﴿ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحِمْنِ الرَّحِيمِ \* الْحَمْدُ للهِ رَبّ العَالَمِينَ ﴾ (١).

٧/٥٩٣٤ عن سَوْرَة بن كُلَيْب، عن أبي جعفر (مه السلام) قال: سمِعته يقول: النحن المَثاني التي أعْطِي نبيَّنا، ونحن وَجهُ الله تعالى في الأرض نتقَلَب بين أظهُرِكم، مَن عَرَفنا فأمامَه البقين، ومَن أنكَرنا فأمامَه السَّعيره.

٨/٥٩٣٥ عن يُونُس بن عبدالرحمن، عمّن ذكره، رفعه، قال: سألتُ أبا عبدالله اعبدالله عن قول الله: ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَاكَ سَبْعاً مِنَ ٱلْمَثَانِي وَٱلْقُرْءَانَ ٱلْعَظِيمَ ﴾، قال: «إنّ ظاهِرَها الحَمْد، وباطِنَها ولد الولد، والسابع منها القائم (عبدالسلام)».

مُ ٩/٥٩٣٦ وقال حسّان العامري: سألتُ أبا جعفر بساله عن قول الله: ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَاكَ سَبْعاً مِّنَ ٱلْمَثَانِي وَٱلْقُرْءَانَ ٱلْعَظِيم ﴾، قال: اليس هكذا تُتَوَيِّلُها ﴿ إِنَّما هِي ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَاكَ سَبْعاً مِّنَ ٱلْمَثَانِي ﴾ نحن هم ﴿ وَٱلْقُرْءَانَ ٱلْعَظِيم ﴾ ولد الولد،

١٠/٥٩٣٧ ـ عن الفاسم بن عُرْوَة، عن أبي جعفر (على السلام)، في قول الله: ﴿ وَلَقَدْ عَاتَيْنَاكَ سَبْعاً مِّنَ ٱلْمَثَانِي وَٱلْقَرْءَانَ ٱلْعَظِيم ﴾، قال: «سبعة أثمّة والفائم».

٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٤٩/٢٤٩.

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٤٩/٢٤٩.

٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٤٩ /٢٥٠.

<sup>(</sup>۱) الفاتحة ۱:۱ و ۲.

٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٤٩/٢٤٩.

٨ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٥٠/٢٥٠.

۹ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۸/۲۵۰.

<sup>(</sup>١) أي ليس معناها ما ظننت.

١٠ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٣٩/٢٥٠.

قوله تعالى:

#### لَا تَمُدَّنَّ عَيْنَيْكَ إِلَى مَا مَتَّعْنَا بِهِ أَزْوَاجاً مِّنْهُمْ وَلَا تَخْزَنْ عَـلَيْهِمْ وَأَخْفِضْ جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ [ ٨٨]

المحمد بن المحمد بن إبراهيم، قال: أخبرنا أحمد بن إدريس، قال: حدّثنا أحمد بن محمد، عن محمد بن يسنان، عن المُفَصَّل بن عُمر، عن أبي عبدالله (عبه الله من المقانزلت هذه الآية ﴿ لاَ تَمُدَّنُ عَيْنَيْكَ إِلَى مَا مَتَّعْنَا بِهِ الله الله الله (مله الله (مله عله وآله): مَن لم يتَعزَّ بعَزاءِ الله أَزْوَاجاً مِنْهُمْ وَلاَ تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَآخُهِضْ جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ قال رسول الله (مله الله (مله عبدراله): من لم يتَعزَّ بعَزاءِ الله تفطّعت نفسه على الدنيا حَسَرات، ومن رَمى بِبَصَرِه إلى ما في يدي غيره كثر همّه، ولم يَشْفَ غيظه، ومَنْ لم يعلّم أنّ لله عليه نِعمة، لا في مَطْعَم ولا في مَشْرَب ولا في مَلْبَسٍ (١١)، فقد قَصَر عملُه ودَنا عَذَابه، ومَن أصبَح على الدنيا حزيناً أصبح على الله ساخطاً، ومن شكا مصيبة نزلت به فإنّها يشكو ربّه، ومَن دخل النارَ من هذه الأمّة ممّن قرأ القرآنَ فهو ممن يتَخِذُ آياتِ الله هُزُواً، ومَن أتى ذامَيْسَرَةٍ فَتَخِشُع له طَلّباً لما في يَديه ذَهَب ثُلُنا دِينه. ثمّ قال: ولا نعجَل، وليس يكون الرجُل بَنال (٢٠) من الرجُلِ الوَّفِق فَيْبَجِله ويُوفّره، فقد يَجِب ذلك له عليه، ولكن تراه أنه بُريد بتَخَشَّعه ما عند الله، ويُربد أن يُحبله (٢) عمّا في يديه».

٢/٥٩٤١ ـ العيّاشي: عن حمّاد، عن بعض أصحابه عن أحدهما (عليماالسلام)، في قول الله: ﴿ لَا تَمُدُّنَّ عَيْنَيْكَ إِلَى مَا مَتَّعْنَا بِهِ أَزْوَاجاً مِنْهُمْ﴾.

قال: «إن رسول الله (ملراه عبه واله) نزّل به ضَيْغَة، [فاستَسْلَف من يهوديّ] فقال اليهودي: والله ما لمحمّد ثاغِية

سورة الحجر آية . ٨٨.

١١ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٥١/ ٤٠.

۱۲ ـ نفسير العيّاشي ۲: ۲۵۱/۲۵۱.

١ ـ تفسير القميّ ١: ٢٨١.

<sup>(</sup>١) في البحار ٧٣: ٨٩ إلَّا في مطعم أو ملبس.

<sup>(</sup>٢) في المصدر و«ط»: يسأل

<sup>(</sup>٣) في «ط» نسخة بدل: يخليه.

٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٥١/٢٥١.

ولاراغِية (1)، فعلام أَسْلِفُه؟ فقال رسول الله (منراة عبواله): إنّي لأمينُ اللهِ في سَمائِه وأرضه، ولو التمتني على شيءٍ لأذّيته إليه وقال وفيعَث بذرّقةٍ (1) له، فرّهنها عنده، فنزلت عليه ﴿ وَلَا تَمُدَّنَّ عَيْنَيْكَ إِلَى مَا مَتَعْنَا بِهِ أَزْوَاجاً مِنْهُمْ زَهْرَةَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا﴾ (1)ه.

قوله تعالى:

#### آلَّذِينَ جَعَلُواْ ٱلْقُرْءَانَ عِضِينَ - إلى قوله تعالى - عَمَّا كَانُواْ يَسعْمَلُونَ [٩٣-٩١]

١/٥٩٤٣ - عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ جَعَلُوا القُرْءَانَ عِضِينَ ﴾ قال: فسّموا القرآن ولم يُؤَلِّفوه على ما أنزل الله، فقال: ﴿ لَنَسْئَلَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ عَمَّاكَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾.

٢/٥٩٤٤ ـ العيّاشي: عن محمّد بن مُسلم، عن أحدهما، قال في ﴿ ٱلَّذِينَ جَعَلُواْ ٱلْقُرْءَانَ عِضِينَ ﴾ قال: هم قُريش،

قريس. ٣/٥٩٤٥ - عن زُرارة وحُمْران ومحمَّد بن مُسَلَّم، عن أبي جعفر وأبي عبدالله اعبهمااليلام،، عن قوله ﴿ ٱلَّذِينَ جَعَلُواْ ٱلْقُرْءَانَ عِضِينَ ﴾. قال: دهم قُرَيش،

<sup>(</sup>١) الثَّاغِيَّةُ: الشَّاقُ. «الصحاح ـ ثغا ـ ٦: ٢٢٩٣»، والراغية: الناقة. «الصحاح ـ رغا ـ ١٤ ٢٣٦٠».

 <sup>(</sup>۲) الدّرقة: تُرسٌ من الجلد. «لسان العرب . درق . ١٠: ٩٥».

<sup>(</sup>۲) طه ۲۰: ۱۳۱.

٣ ـ كتاب الزهد: ١٢٥/٤٦.

<sup>(</sup>۱) طه ۲۰: ۱۲۱.

سورة الحجر آية ـ ٩١ ـ ٩٣.

١ ـ تفسير القمئ ١: ٣٧٧.

٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٥١/٢٥١.

٣ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٥٢/٢٥٢.

قوله تعالى:

### فَاصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ وَأَغْرِضْ عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ \* إِنَّا كَفَيْنَاكَ آلْمُسْتَهْزِءِينَ [90-98]

1/0957 - ابن بابَوَيه، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، ومحمّد بن الحسن الصفّار جميعاً، قالا: حدّثنا محمّد بن أبي الخطّاب ومحمّد بن عبسى بن عُبَيد، قالا: حدّثنا صَفُوان بن بحبى، عن عبدالله بن مُسْكان، عن محمّد بن عليّ الحَلَبيّ، عن أبي عبدالله (مداسلام) قال: هاكتتَم رسول الله (مذاه مداله) بمكة مُختَفياً خائفاً خمس سنين، ليس يُظهر أمرّه، وعليّ (عدالله) معه وخديجة، شمّ أمره الله وحلّ (على المداله) معه وخديجة، شمّ أمره الله عزّ وجلّ أن بَصْدَع بما أمر به، فظهر رسول الله (متراة عدراله) وأظهر أمرَه).

7/09 لا الحمد بن عبدالله وعبدالله بن الحسن (رضوا عهدا)، قالا: حدّثنا سعد بن عبدالله وعبدالله بن جعفر الحِمْيَري ومحمّد بن يحيى العَطَار وأحمد بن إدريس جميعاً، عن أحمد بن محمّد بن عيسى ومحمّد بن الحسين بن أبي الخطاب وإبراهيم بن هاشم جميعاً، عن الحسن بن محبوب، عن عليّ بن رِئاب، عن عبيدالله بن عليّ الحقين، قال: سمِعتُ أبا عبدالله (علمالسلام) يقول: «مَكث رسول الله (صلى الله عند ما جاءه الوحي عن الله تبارك وتعالى ثلاث عشرة سنةً، منها ثلاث سنين مُختفياً خائِفاً لا يظهر حتّى أمره الله عزّ وجلّ أن يَصْدَع بما أمره به، فأظهر حينئذِ الدَّعوة».

٣/٥٩٤٨ - وعنه، قال: حدّثنا أحمد بن زِياد بن جعفر الهمداني (رض الاعنه)، قال: حدّثنا عليّ بن إبراهيم بن هاشم، عن أبيه، عن محمّد بن أبي عُمَيْر، عن أبان بن عُثمان الأحمر، رفعه، قال: «المُستهزِئون بـرسول الله (سقرة عند الله عند)، والأسود بن عبد يَغُوت الله (سقرة عند)، والأسود بن عبد يَغُوت الزُّهْريّ، والأسود بن المُغيرة المُخْرُوميّ، والعاص بن وائل السَّهْمِيّ، والأسود بن عبد يَغُوت الزُّهْريّ، والأسود بن المُظّلِب، والحارث بن الطُّلاطِلة النُّتَفَى».

4/0919 ـ وعنه، قال: حدّثنا أحمد بن الحسن القطان، قال: حدّثنا أبو القاسم عبدالرحمن بن محمّد الحُسيني، قال: حدّثنا أبو سعيد سَهْل بن صالح العبّاسي، عن الحُسيني، قال: حدّثنا أبو سعيد سَهْل بن صالح العبّاسي، عن أبي أبيه وإبراهيم بن عبدالرحمن الآمُلي (۱)، قال: حدّثنا موسى بن جعفر بن محمّد بن عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب، قال: حدّثنا جعفر بن محمّد، قال: حدّثني أبي عليّ بن الحسين، قال:

سورة الحجر آية . 46 . 40 .

١ ـكمال الدين وتمام النعمة: ٢٨/٣٤٤.

٢ ـكمال الدين وتمام النعمة: ٢٩/٣٤٤.

٣ ـ الخصال: ٢٤/٢٧٨.

٤ ـ الخصال: ٢٧٩/٢٥٦.

<sup>(</sup>١) في «س» والمصدر: الأيلي، في «ط»: الأبلي، تصحيف صحيحه ما أثبتناه، أنظر الجامع في الرحال ١: ٤٨، الخصال: ١٠/٥٣٢.

حدّ ثني أبي الحسين بن عليّ (طهم الله): وأنّ أمير المؤمنين (طب الله) قال ليهوديّ من يَهود الشام وأحبارَهم، وقد أخبره فيما أجاب عنه من جواب مسائله: فأمّا المُستهزئون، فقال الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّا كَفْيْنَاكَ ٱلْمُسْتَهْزِءِينَ ﴾ فقتَل الله خمستَهم، قد قَتل كلَّ واحدٍ منهم بغير قَتْلَةِ صاحبه في يوم واحد؛ أمّا الوليد بن المُغيرة، فإنّه مرّ بِنَبلٍ لرجلٍ من بني خُزاعة قد راشه '' في الطريق، فأصابَتْه شَظِيّة منه فانقَطع أكْحَلُه '' حتى أدماه، فمات وهو يقول: قتلني ربُّ محمد؛ وأمّا العاصُ بن وائِل السَّهْمِيّ، فإنّه خرّج في حاجة له إلى كَذَاء ''، فَتَدَهْدَه '<sup>(0)</sup> تحته حَجَرّ، فسقط فتقطع قطعة قطعة في فمات وهو يقول: قتلني ربُّ محمد؛ وأمّا الأشود بن عبد يَغُوث، فإنّه خرّج يستقبل ابنَه زَمعة '' ومعه غُلام له، فاستظل بشجّرة تحت كَدَاء، فأتاه جَبْرَئيل (عبدالله)، فأخذ رأسَه فنطَع به الشجّرة، فقال لغُلامِه: امنع عني هذا؛ فقال: ما أرى أحَداً بصنَعُ بك شيئاً إلّا نفسك. فقتَله وهو يقول: قتلني ربُّ محمّد».

قال مُصنّف هذا الكناب: وفي خَبر آخر في الأسود، يقال: وإنّ النبيّ (منّداة عبدراله)كان قد دعا عليه أن يُعمي الله بضرّه، وأن يُثكِلَه بولده. فلمّاكان في ذلك اليوم، جاء حتّى صار إلى كدّاء، فأناه جَبْرَ ثيل (عبدالهم) بوَرَقةٍ خَضراء، فضرّب بها وجهه فعُمي، وبقي حتّى أثكله الله عزّ وجلّ بولده يوم بدر، ثمّ مات.

"وأمّا الحارث بن الطُلاطِلة، فإنّه حرّج من بيته في السّموم، فتحوّل حبّشيّاً، فرجّع إلى أهله، فقال: أنا الحارث. فغَضِبوا عليه وقتلو، وهو يقول: فتلني ربُّ محمّد؛ وأمّا الأسْوَد بن المُطلب، فإنّه أكل حوتاً مالِحاً، فأصابه غَلَبهُ العَطش، فلم يزَلْ يشرّب الماء حتى انشق بطنه فمات، وهو يقول: فتلني ربُّ محمّد. وكلّ ذلك في ساعة واحدة، وذلك انهم كانوا بين يدّي رسول الله ومن عيدراته، فقالوا له: يا محمّد، ننتظر بك إلى الظهر، فإن رجّعت عن قولك وإلا قتلناك. فدخل النبي أصلاه على منزله، فأغلق عليه بابه مغتماً بقولهم، فأتاه جبرنبل (عليه السلام) ساعة وهو يقول: ﴿فَاصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ ﴾ يعني أظهر أمرتك السلام، وهو يقول: ﴿فَاصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ ﴾ يعني أظهر أمرتك الأهل مكة وادْعُ، ﴿وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلمُشْرَكِينَ ﴾. قال: يا جَبْرَئيل، كيف أصنع بالمُسْتَهزِئين وما أوعَدوني؟ قال: ها تَاكَفَيْنَاكَ ٱلْمُسْتَهْزِءِينَ ﴾. قال: يا جَبْرَئيل، كانوا عندي الساعة بين يدّي. فقال: قد كُفيتَهم. فأظهر أمرة عند ذلك،

٥٩٥٠ - العيّاشي: عن أبي بَصير، عن أبي جعفر (عبد اللهم) في قوله: ﴿ وَلَا تَجْهَرْ بِصَلَاتِكَ وَلَا تُخَافِتْ بِهَا﴾ (١)، قال: دنسختها ﴿ فَاصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ ﴾ .

<sup>(</sup>٢) رَاشَ السَّهُمَّ: رَكِّبَ عليه الرَّيشَ. «المعجم الوسيط ـ ريش ـ ١: ٣٨٥».

<sup>(</sup>٣) الأَكْحُلُ: وريدٌ في وسط الذِراع. (االمعجم الوسيط ـكحل ـ ٢: ٧٧٨).

<sup>(</sup>٤)كَدَاه: ثنيَّةٌ بأعلى مكَّة عند المُحَصَّب. «معجم البلدان ـكداه ـ ٤: ٣٩٤».

<sup>(</sup>٥) تَدَهْده: تَدَحرج. «المعجم الوسيط ـ دهده ـ ١: ٢٩٩٠».

<sup>(</sup>٦) في «س»: ابن ربيعة.

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٥٢/٥٥.

<sup>(</sup>١) الاسراء ١٧: ١١٠.

سورة الحِجْر (١٥) ....................... ٣٩١

1/0901 ـ عن أبان بن عُثمان الأحمر، رفعه، قال: كان المُشتَهزِئون خمسة من قُريش: الوليد بن المُغيرة المَخيرة المَخيرة المَخيرة والعاص بن وائل السَّهْمِيّ، والحارث بن حَنْظَلة، والأَسْوَد بن عبد يَغُوث بن وَهْب الزَّهْري، والأُسْوة ابن المُظّلب بن أسد، فلمَا قال الله: ﴿إِنَّا كَفَيْنَاكَ ٱلْمُسْتَهْزِءِينَ ﴾ علِم رسولُ الله (منى الله عبدراله) أنّه قد أخزاهم، فأماتُهم الله بِشَرٌ مِينَات».

٧/٥٩٥٢ عن محمّد بن عليّ الحَلَبي، عن أبي عبدالله (مبدالله) قال: ١٥ كنتَم رسولُ الله (ملداله) بمكّة سنين، ليس يظهر، وعليّ (ميدالله) معه وخديجة، ثمّ أمرَه الله أن يَصْدَع بما يُؤْمَر، فظهَر رسولُ الله (ملى الاعبداله)، فجعَل يعرِض نفسَه على قبائل العرّب، فإذا أناهم، قالوا: كذّاب، امضِ عنّا».

٨/٥٩٥٣ - الطّبَرْسي في (الاحتجاج): عن موسى بن جعفر، عن أبيه، عن آبائه (عليهمالله)، عن الحسين (طهالله)، قال: ٥إنّ يهوديّاً من يهود الشام وأحبارهم كان قد قرأ التّوراة والإنجيل والزّبور وصُحُفَ الأنبياء (عليهمالله)، وعَرَف دلائِلهم، أتى إلى المسجد فجلس، وفيه أصحابُ رسولِ الله (ملّى الفياداله)، وفيهم عليّ ابن أبي طالب (عبدالله)، وابن عبّاس (١)، وأبو مَعْبَد الجُهني، فقال: يا أمّة محمّد، ما تركتُم لنبيّ درجةً، ولا لِمُرسَل فضيلةً إلا نَحَلتُموها نبيّكم، فهل تُجيبوني عمّا أسألكُم عنه ؟ فكاع القوم (١) عنه، فقال عليّ بن أبي طالب (طبالله)؛ فضيلةً إلا وقد جمّعها لمحمّد (صلّى الفعيداله)، وزاد محمّداً (من الله عن وجلّ نبياً درجةً، ولا شُرسَلاً فنضيلةً إلا وقد جمّعها لمحمّد (صلّى الفعيداله)، وزاد محمّداً (من الله عن وجلّ النبياء أضعافاً مُضاعفةً.

فقال له اليهودي: فهل أنت مُجيبي؟ قال: نعم، سأذكُر لك اليوم من فضائل رسول الله (صلى الله عبدراله) ما يُهِرُ الله به أعبُن المؤمنين، ويكون فيه إزالةً لِشَكَ الشاكين في فضائله (صلى الله منه إنه كان إذا ذكر لنفسه فضيلةً، قال: ولا فخر؛ وأنا أذكر لك فضائله غيرُ مُزْرٍ بالأنبياء، ولا مُنتَفِص لهم، ولكن شُكراً لله على ما أعطى محمداً (صلى اله عليه والله مثل ما أعطاهم، وما زاده الله، وما فضّله عليهم.

فقال اليهوديّ: انّي أسألك فأعِدَّ لهُ جواباً. قال له عليّ (عليه السلام): هـات. فـذكر له اليـهودي مـا أعـطى الله عزّ وجلّ الأنبياء، فذكر له أمير المؤمنين (عليه السلام) ما أعطى الله عزّ وجلّ محمّداً (صلّى الدعيه وآله) في مقابّلة ما أعطى الله تعالى الأنبياء وزاد محمّداً (صلّرات عليه واله) عليهم.

وكان فيما قال له اليهودي: فإنّ هذا موسى بن عِمران (عليه السلام) قد أرسله الله إلى فِرعون، وأراه الآية الكُيرى. قال له عليّ (عليه السلام): لقد كان كذلك، ومحمّد (سلى اله عليه والله إلى فَراعِنَةٍ شتّى مثل: أبي جَهْل بن هِشام، وعُتْبة ابن رَبيعة، وشَيْبة، وأبي البَخْتَري، والنَّصْر بن الحارث، وأبَى بن خَلَف، ومُنَبّه ونبيه ابنَى الحَجّاج، وإلى الخمسة

٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٤٦/٢٥٢.

٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٥٣/٧٥٣.

٨ ـ الاحتجاج: ٢١٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: وابن مسعود.

<sup>(</sup>٢)كِمْتُ عن الشيء أكِيعُ لغة كَمَعْتُ عنه أكِعُ إذا هِبْنَه وَجَعِبْتُ عنه. «لسان العرب ـكوع ـ ١٨ ٣١٧».

المُسْتَهْزِئين: الوليد بن المُغيرة المَخْزُومي، والعاصِ بن وائل السَّهْمِي، والأَسْوَد بن عبد يَغُوث الزُّهْري، والأَسْوَد ابن المُطّلب، والحارث بن الطُّلاطِلة. فأراهُمُ الآياتِ في الآفاقِ وفي أنفسهم، حتّى تبيّن لهم أنّه الحقّ.

قال له اليهودي، لقد انتقم الله عزّ وجلّ لموسى (عبد الله) من فرعون. قال له عليّ (عبد الله): لقد كان كذلك، وقد انتقم الله جلّ اسمه لمحمد (مانه عبورانه) من الفراعنة، فأمّا المستهزئون، فقال الله عزّ وجلّ: ﴿إِنّا كَفَيْنَاكُ الْمُسْتَهْزِوِينَ ﴾ فقنَل الله خمسنَهم، كلّ واحدٍ منهم بغير قَتْلة صاحبه في يومٍ واحد؛ فأمّا الوليد بن المُغيرة فمرّ بنبلٍ لرجلٍ من خُزاعة قد راشه ووضّعه في الطريق، فأصابته شَظِيّة منه، فانقطع أكْحَلُه حتى أدماه، فمات وهو يقول: قتلني ربّ محمد؛ وأمّا العاص بن وائل السَّهْميّ، فإنّه خرّج في حاجةٍ له إلى موضعٍ فَتدَهدة تحرّه سنقبل ابنه فسقط فتقطع قطعة قطعة، فمات وهو يقول: قتلني ربّ محمد؛ وأمّا الأسود بن عبد يَغُوث، فإنّه خرّج يستقبل ابنه رَمعة، فاستَظلّ بشجرة، فأناه جَبْرَئبل، فأحَذَ رأسه فنطح به النَّجرة، فقال لغُلامه: امنّع هذا عتي؛ فقال: ما أرى أحداً يصنع بك شبئاً إلا نفسَك، فقتله وهو يقول: قتلني ربّ محمد؛ وأمّا الأسود بن المُطلّب، فإنّ النبيّ (منراه عبداته) دعا عليه أن يُعمي الله بصره، وأن يُتكِله بولده، فلمّاكان في ذلك اليوم، خرّج حتّى صار إلى موضع، أناه جَبْرُئبل بورقة خضراء، فضرّب بها وجهه فعُمي، وبفي حتى أنكله الله عزّ وجلّ بولده؛ وأمّا الحارث، فغضِبوا عليه موضع، أناه خرّج من بيته في السّموم، فتحوّل حبَسْيًا، فرجّع إلى أهلِه، فقال: أنا الحارث، فغضِبوا عليه وقتلوه، وهو يقول: قتلني ربٌ محمد».

ورُوي أنَّ الأسود بن الحارِث أكلَّ حُوتاً مالِحاً، فأصابَه غَلَبةُ العَطَش، فلم يزَلْ يشرَب الماء حتى انشقَ بَطنُه فمات وهو يقول: قتلني ربُّ محمّد.

٩ ـ تفسير القمي ١: ٣٧٨.

وعليّ (مله الملام) وجعفر وزيد بن حارثة وخديجة بأنمّون به فلمّا أتى لذلك ثلاث سنين (١) أنزل الله عليه: ﴿ فَأَصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ وَأَغْرِضْ عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ \* إِنَّا كَفَيْنَاكَ ٱلْمُسْتَهْزِءِين﴾.

وكان المُسْتَهِرْ ون برسول الله (مل الله الله الله الله المُسْتِهِ الوليد بن المُغيرة، والعاص بن وائل، والأُسْوَد بن المُطّلب، والأَسْوَد بن عبد يَعُوث، والحارث بن الطُلاطِلة الخُزاعي. أما الوليد فكان رسول الله (مل الله الماله عليه لما كان يَبلُغه من إيذائه واستهزائه، فقال: اللهم اعم بصره، وأقْكِله بولده فعُمي بصره، وقُتل ولده ببدره وكذلك دعا على الأُسْوَد بن عبد يَغُوث والحارث بن طُلاطلة الخُزاعي، فمرّ الوليد بن المُغيرة برسول الله (مله الله المنه الله الله الله الله الله الله الله بن المُغيرة برسول الله المنه الله الله الله الله الله الله الله بن المُغيرة، وهو من المُشتهزئين بك. قال: نعم. وقد كان مرّ برجلٍ من خُزاعة على باب المسجد وهو يَريش نَبلاً، فوَطِئ على بضعها، فأصاب عَقِبَه قطعة من ذلك فدُميت، فلمّا مرّ بجبرّ رئيل (عبه الله) أشار إلى ذلك الموضِع، فرجّع الوليد إلى منزله، ونام على سريره، وكانت ابنتُه المناه أسفل مَنه فالله عن المناه على المؤبل على الله عنه الله بن أبي ورئم الله بناه بن أبي ويعة بالله بن أبي ويعة بله المرابي على المراتي وهي بنته، ولو تركها وبعلها كانت تَلِدلي ابناً مِثلك، ودمي في شُزاعة، ولم المقبل، وأخاف أن تنسوا بعدي، وهي بنته، ولو تركها وبعلها كانت تَلِدلي ابناً مِثلك، ودمي في شُزاعة، ولا المُقتل المناه وأخاف أن تنسوا بعدي، ودمي في بني خُرَيمة بن عامر، ودياتي في تُقيف فَخَلْها، ولا الله تعمدوا قائلي، وأخاف أن تنسوا بعدي، ودمي في بني خُرَيمة بن عامر، ودياتي في تُقيف فَخَلُها، ولا الله تعمدوا قائلي، وأخاف أن تنسوا بعدي، ودمي في بني خُرَيمة بن عامر، ودياتي في تُقيف فَخَلُها، ولا الله تَعْران علي ماثنا دينار فاقْضِها، ثمّ فاضَت

فخَرج رسولُ الله رسنو علم وادى، فقام على الحجر، فقال: «يا معشر قُريش، يامعشر العرّب، أدعوكم إلى شهادة أن لا إله إلاّ الله وأنيّ رسولُ الله، وآمُركم بخَلْعِ الأندادِ والأصنام، فأجيبوني تَمْلِكوا بها العَرب، وتَدينُ لكم العَجَم، وتكونوا مُلوكاً في الجنّة، فاستهزءوا منه، وقالوا: جُنّ محمّد بن عبدالله، ولم يَجسُروا عليه لِمَوضِعِ أبي طالب. فاجتمّعت قُريشُ إلى أبي طالب، فقالوا: يا أبا طالب، إنّ ابن أخيك قد سَفَّه أحلامَنا، وسبَّ الهتَنا، وأفسَد

<sup>(</sup>١) في «ط»: سنتين.

<sup>(</sup>٢) الوكَّاءُ: خيطٌ يُشدّ به السُّرّة والكيس والقِربة ونحوها. «مجمع البحرين . وكأ . ١: ٥٣ ٢».

<sup>(</sup>٣) في المصدر: مضيعة،

شُبَانَنا، وفرَّق جماعتَنا فإن كان يحمِلُه على ذلك العدم، جمَعنا له مالاً، فيكون أكثر قُريشٍ مالاً، ونزوّجه أيّ امرأةٍ شاء من قُريش.

فقال له أبو طالب: ما هذا، يابن أخي؟ فقال: هيا عمّ، هذا دين الله، الذي ارتضاه لأنبيائه ورُسُلِه، بعثني الله رسولاً إلى الناس،

فقال: يا بن أخي، إنَّ قومَك قد أتَوني يسألوني أن أسألك أن تكُفُّ عنهم. فقال: «يا عمّ، لا أستطيع أن أخالِفَ أمرَ ربّي، فكفّ عنه أبو طالب.

ثمّ اجتمعوا إلى أبي طالب، فقالوا: أنت سيّدٌ مِنْ ساداتنا، فادفَع إلينا محمّداً لنفتُله، وتملُّك علينا. فقال أبو طالب قصيدته الطويلة، منها:

> وقد قَطَّعوا اكلَّ العُرى والوَسائل كَذَّبْتُم وبيتِ الله يُبزَى (1) محمّد ولمّا نُطاعِنْ دُونَه ونُناضل ونَذْهَل عَنْ أبنـائِنا والحَـلائِل

ولمّا رأيتُ القومَ لا وُدَّ عِنْدَهم وتُشلِمه حنّى تُصَرَّعَ حَوْلَه

فلمًا اجتَمَعت قُريشٌ على قتل رسول الله (منراة عليه راله)، وكتَبوا الصّحيفة القاطِعة، جمّع أبو طالب بني هاشم، وحلف لهم بالبيتِ والرُّكنِ والمَقام والمَشاعرِ في الكعبة، لَئِنْ شاكَتْ محمَّداً شوكةٌ لآتِيَنَّ عليكم يا بني هاشم (٥٠). فأدخَلَه الشُّعْبَ، وكان يَحرُسه باللِّبل والنَّهار، قائماً على رأسِه بالسَّيف أربع سنين.

فقال: «يا عمّ، ربَّيتَ صغيراً وكَفَلتَ يتيماً، فجَزاك الله على خيراً، أعطِني كلمةً أشفَعُ لك بها عند ربّي،؛ فرُوي أنّه لم يخرُج من الدنيا حتَّى أعطى رسولَ الله رمان على رائه الرضا، وقال رسول الله (منه الديه عليه رائه): «لوقُمتُ المقامَ المحمود لَشْفَعْتُ في أبي وأمّي وعمّي، وأخ كان في تؤانجياً في الجاهليّة».

١٠/٥٩٥٥ ـ ثمّ قال عليّ بن إبراهيم: وحدّثني أبي، عن ابن أبي عُمَيْر، عن سّيف بن عَمِيْرَة وعبدالله بن الله (سلَّ الله عليه وآله) حجَّة الوَّداع نَزل بالأبطِّح، ووضِعَت له وِسادة فجلس عليها، ثمَّ رفِّع يده إلى السماء، وبكي بكاءً شديداً، ثمّ قال: يا ربّ، إنّك وعَدتني في أبي وأمّي وعمّي ألّا تعذُّبهم بالنار ـقال ـفأوحى الله إليه: أنّي آليتُ على نَفْسي ألا يدخُل جنّني إلّا من شَهِد أن لا إله إلا الله وأنك عبدي ورسولي، ولكن ائتِ الشِّعب فنادِهم، فإن أجابوك فقد وَجَبَتْ لهم رحمتي. فقام النبيّ (ملّى الله عليه وآله) إلى الشّعب، فناداهم، وقال: يا أبتاه، ويا أمّاه، ويا عمّاه، فخرّجوا ينفُضون التُراب عن رؤوسهم، فقال لهم رسول الله (سلّ الدميه وآنه): ألا تَرون إلى هذه الكرامة التي أكرَمني الله بها؟ فقالوا: نشهدُ أن لاإله إلّا الله وأنَّك رسولُ الله حقاً حقاً، وأنَّ جميع ما أتَيْتَ به من عند الله فهو الحقّ. فقال: ارجِعوا

<sup>(</sup>٤) يُبْزَى: أي يُقْهَر ويُغْلَب، أراد لا يُبْزى، فحَذَف (لا) من جواب القَــَـم، وهي مُراده، أي لا يُقهَر ولم نقاتل عنه ونُدافع. «النهاية ١: ١٢٥».

<sup>(</sup>٥) في المصدر: لأبثَّ عليكم بني هاشم.

١٠ ـ تفسير القمئ ١: ٣٨٠.

#### إلى مضاجعكم.

ودخل رسول الله (منراه عليه مكة وقدم عليه عليّ بن أبي طالب (عليه الله) من اليمَن، فقال رسول الله (منراه عليّ) فقال رسول الله (منراه عليّ) فقال: بأبي أنت وأمّي، لم تَزَلْ مُبثّراً. فقال: ألا تسرى إلى ما رزقنا الله تبارك وتعالى في سَفَرِنا هذا؟ وأخبره الخبر. فقال عليّ (مدالله): الحدد لله ـ قال ـ فأشرك رسول الله ومنراه في بَدُنَتِه أباه وأمّه وعمّه.

قوله تعالى:

### وَلَقَدْ نَعْلَمُ آنَكَ يَضِيقُ صَدْرُكَ بِمَا يَقُولُونَ \* فَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَكُن مِّنَ آلسَّاجِدِينَ [٩٨-٩٧]

٢/٥٩٥٧ ـ وقال عليَ بن إبراهيم: ثمّ قال الله: ﴿ وَلَقَدْ نَعْلُمُ أَنَّكَ يَضِيقُ صَدْرُكَ بِمَا يَقُولُونَ ﴾ أي بما يُكذّبونك، ويَذكرون الله ﴿ فَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَكُن مِّنَ ٱلسَّاجِدِينَ ﴾

سورة الحجر آية ـ ٩٧ ـ ٩٨ ـ

۱ ـ الكافي ۲: ۲۱/۳۰

<sup>(</sup>١) المزمل ٧٢: ١٠ و١١.

<sup>(</sup>٢) فصلت ٤١: ٣٤ و ٢٥.

۲ ـ تفسير القمى ۱: ۳۸۱.

#### المُسْتَدرك

#### (شورةُ الحِجْر)

قوله تعالى:

#### إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا آلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ [ ٩ ]

١ - ابن شهرآشوب، في قوله تعالى: ﴿ فَسْئَلُوا أَهْلَ الذَّكْرِ ﴾ "" وقوله تعالى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزُّكُ ٱللَّهُ كُورُ وَإِنَّا لَهُ لَحُونَ اللَّهُ كُورُ وَإِنَّا لَهُ لَحُونَ اللَّهُ كُورُ وَإِنَّا لَهُ لَحُافِظُونَ ﴾ .

قال: في تفسير يوسف النطان، ووكيع بن الجَرَاح، وإسماعيل السُّدِي، وسُفْيان النَّوري، أنّه: قال الحارث: سألتُ أمير المؤمنين (عبدسلام) عن هذه الآية؟ فقال: «والقرانًا نحرُ أهلُ الذِكر، نحنُ أهلُ العِلم، نحنُ مُعْدِنُ التأويل والتنزيل».

مرزخية تكوية ارطاع إسدادي

قوله تعالى:

### وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ فِي شِيَعِ الأَوَّلِينَ [10]

١ ـ الطَّبَرْسِيّ: في (مجمع البيان) عن عطاء، عن ابن عبّاس، في قوله تعالى ﴿ فِي شِيعِ الأولينَ ﴾: في أمم
 الأولين.

مستدرك سورة الحجر آية . ٩ .

۱ ـ مناقب ابن شهرآشوب ٤: ١٧٩.

(١) النحل ١٦: ٣٤، الأنبياء ٢١: ٧.

مستدرك سورة الحجر آية . ١٠ ـ

۱ .مجمع البيان ٦: ٥٠٨.

قوله تعالى:

## رَبِّ بِمَا أُغْوَيْتَنِي لَأُ زَيِّنَنَّ لَهُمْ [ ٣٩]

١ - (نهج البلاغة): قال أمير المؤمنين (على السلام) في الخُطْبَةِ القاصِعة: «فاحذَروا عباد الله عَدوّ الله أن يَعدِيَكُم بدَانِه، وأن يجلِبَ عليكم بخَيْلِه ورَجلِه، فلَعَمْري لقد فوَّق لكم سَهْمَ الوَعيد، وأغرَق إليكم بلنَّزُع الشَديد، ورَما كم من مكان قريب، فقال: ﴿ رَبِّ بِمَا أَغْوَيْتَنِي لَأُزَيَّنَنَّ لَهُمْ فِي الأَرْضِ وَلَأُغْوِيَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾.

قوله تعالى:

## آذُخُلُوهَا بِسَلامِ آمِنِين [ ٤٦ ]

١ - محمد بن يعقوب: عن على بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن محبوب، عن عليّ بن رئاب ويعقوب السَّرّاج، عن أبي عبدالله اعبدالله العبدالله العبداله العبدالله العبدالله العبدالله العبدالله العبداله العبدالله العبد

قوله تعالى:

#### وَآغَبُدْ رَبُّكَ حَتَّى يَأْتِيَكِ الْيَقِينُ [ ٩٩]

ا - في كتاب (مصباح الشريعة): قال الصادق (عبد الهره): «هلَك العامِلون إلّا العابِدون، وهلَك العابِدون إلّا العالِمون، وهلَك العالِمون، وهلَك العالِمون، وهلَك المخلِصون، وهلَك المخلِصون إلّا المُتَقُون، وهلَك العالِمون إلّا المُتَقُون، وهلَك العالِمون إلّا المُتَقون، وهلَك العالِمون إلّا المُتَقون، وهلَك العالِمون إلّا المُتَقون، وهلَك العَقِينَ ﴿ وَآعْبُدُ رَبِّكَ حَتَّى مَأْتِيكَ التَقِينَ ﴾.
 المُتَقون إلّا المُوقِنون، وإنَّ المُوقِنينَ لعلَى خُلُق عظيم، قال الله تعالى: ﴿ وَآعْبُدُ رَبِّكَ حَتَّى مَأْتِيكَ التَقِينَ ﴾.

مستدرك سورة الحجر آية . ٣٩.

١ ـ نهج البلاغة: ٢٨٧ الخطبة ١٩٢.

مستدرك سورة الحجر آية ـ ٤٦ ـ

۱ ـ الكافي ۸: ۲۳/۹۷.

مستدرك سورة الحجر آية ـ ٩٩ـ

١ - مصباح الشريعة: ٣٧.



# سورة النَّحْل

#### نضلها

1/090۸ - ابن بابَوَيه: بإسناده، عن عاصِم بن حُمَيْد الحنّاط، عن محمّد بن مُسلم، عن أبي جعفر (عليه السلام) قال: «من قرأ سورة النّحُل في كلّ شهرٍ، كُفي المَغْرَم في الدُنيا. وسبعين نوعاً من أنواع البّلاء أهْوَنُه الجُنون والجُذام والبّرَص، وكان مسكنُه في جنّة عَدْنٍ، وهي وسط الجِنان.

7/0909 - العيّاشي: عن محمّد بن مُسلم، عن أبي جعفر (مبدالله) قال: «من قرأ سورة النحل في كلّ شهر دفع الله عنه المَغْرَم (١) في الدنيا وسبعين نوعاً من أنواع البلاء أهْوَنُه الجُنون والجُذام والبَرّص، وكان مسكّنُه في جنّة عَدْنِه. وقال أبو عبدالله (مبدالله): «وجنّة عَدْنِ هي وسط الجنان».

٣/٥٩٦٠ ومن (خواصّ القرآن): رُوي عن النبيّ (من الله على الله قال: دمن قرأ هذه السورة لم يُحاسِبه الله تعالى بما أنعَم عليه، وإن مات يومه أو ليلته وتلاهاكان له من الأجركالذي مات وأحسّن الوصيّة، ومن كتّبها ودفّنها في بُستانٍ احترق جميعه، وإن تُركت في منزِل قوم هلكوا قبل السنة جَميعُهم.

٤/٥٩٦١ ـ وعن الصادق (علمه السلام) قال: «من كتبها وجعلها في حائط البستان لم تَبْقَ شجّرةٌ تحْمِل إلّا وسقَط حَمَّلُها وتنثّر، وإن جعَلها في منزِل قوم بادوا وانقرضوا (١) مِن أوّلهم إلى آخرهم في تلك السنة، فاتّق الله ـ يا فاعله ـ ولا تعمله إلّا لظالم».

سورة النحل . فضلها .

١ - ثواب الأعمال: ١٠٧.

٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١/٢٥٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: المعرّة.

٢ ـ . . . مجمع البيان ٦: ٥٣٥ مثله.

٤ ـ خواص القرآن: ٤٣ (مخطوط).

<sup>(</sup>١) في «ط»: وانصرفوا.

قوله تعالى:

## يِسْمِ ٱللهِ آلرَّحْمْنِ آلرَّحِيمِ أَتَىٰ أَمْرُ ٱللهِ فَلاَ تَسْتَعْجِلُوهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ \* يُنَزِّلُ آلْمَلاَئِكَةَ بِالرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ أَنْ أَنذِرُوۤاْ أَنَّهُ لَاَ إلّهُ إلّا أَنَا فَاتَّقُونِ [1-٢]

۱/٥٩٦٢ - محمد بن إبراهيم النَّعماني، قال: أخبرنا على بن أحمد، عن عبيدالله بن موسى العلوي، قال: حدُّ ثنا على بن الحسين، عن على بن حسّان، عن عبدالرحمن بن كَثِير، عن أبي عبدالله (عبدالله) في قوله عزّ وجلّ: ﴿ أَتَى أَمْرُ آلَهُ فَكَ تَسْتَعْجِلُوهُ ﴾. قال: ههو أمْرُنا، أمرَ الله عزّ وجلّ أن لا يستعجل (١) به حتى يُؤيّده الله بثلاثة أجناد: الملائكة، والمؤمنين،

قال: همو أمْرُنا، أمَرَ الله عزَ وجلَ أن لا يستعجل (أنَّ به حَنَّى يُؤيّده الله بثلاثة أجناد: الملائكة، والمؤمنين، والرُّغب، وخروجه كخروج رسول الله رسلوات الله والله قوله عزّوجل: ﴿كَمَا أَخْسَرَجَكَ رَبُّكَ مِسْ بَـيْتِكَ بِالْحَقِ﴾ (أ).

ورواه المُفيد في كتاب (الغَيبة): بإسناده عن عبدالرحمن بن كَثِير، عن أبي عبدالله (عبدالله)<sup>(۲)</sup>. ۲/۵۹۶۳ ـ أبو جعفر محمّد بن جَرير الطَّبَرِيُ في (مُسند فاطمة): قال: أخبرني أبو المُفَضَّل محمّد بن

سورة النحل آية ـ ٢ - ٢ -

۱ ـ الغبية: ٤٣/٢٤٣.

(١) في المصدر: ألّا تستعجل.

(٢) الأنقال ٥٠ ٥.

(٣) أخرجه في تأويل الآيات عن المفيد في (الغيبة) ١: ١/٢٥٢ ولعل مراد صاحب تأويل الآيات من المفيد: النعماني.
 ٢ ـ دلائل الإمامة: ٢٥٢.

عبدالله، قال: أخبرنا محمّد بن هَمَّام، قال: أخبرنا جعفر بن محمّد بن مالك، قال: حدّثنا عليّ بن يُونُس الخَوّاز، عن إسماعيل بن عُمر بن أبان، عن أبيه، عن أبي عبدالله (طبهالله)، قال: وإذا أراد الله قيام القائم (عبهالله)، بعث جَبْرَتيل (عبهالله)، في صورة طائر أبيض، فيضَع إحدى رجلَيه على الكعبة والأخرى على بيت المَقْدِس، ثمّ ينادي بأعلى صوته ﴿ أَتَىٰ أَمْرُ آللهِ فَلَا تَسْتَعْجِلُوهُ ﴾ وقال فيحضر القائم فيصلّي عند مقام إبراهيم رَكعتين، ثمّ ينصرف وحوالبه أصحابه، وهم ثلاثمائة وثلاثة عشر رجلاً، إنّ فيهم لمن يسري من فراشِه لَيلاً فيخرُج ومعه الحجّر، قيّلقيه فتعشِب الأرض.

٣/٥٩٦٤ - ابن بابَوَيه، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد (رضياف عنه)، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن الصفّار، عن يعفوب بن يزيد، عن محمّد بن أبي عُمَيْر، عن أبان بن عُثمان، عن أبان بن تَغْلِب، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله) بنزل في صُورة طير أبيض فيبايعه، ثمّ يضّع عبدالله (عبدالله) بيت الله الحرام ورجلاً على ببت المَقْدِس، ثمّ ينادي بصوتٍ طَلِق يسمَعه الخلائق: ﴿ أَتَىٰ أَمْرُ آلَهُ فَلَا تَسْتَعْجِلُوهُ ﴾ ..

٤/٥٩٦٥ ـ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن محمّد بن الحسين، عن عليّ بن أسباط، عن الحسين عن عليّ بن أسباط، عن الحسين بن أبي العلاء، عن سعد الإسكاف، قال: أتى رجل أمير المؤمنين (عبدالله) يسأله عن الرُّوح، أليس هو جَبْرُ نبل؟

فقال له أمير المؤمنين (عبد السلام): «جَبْرَ ثيل (عبد السلام) من الملائكة، والرُّوح غير جَبْرَ ثيل، فكرَر ذلك على الرجل، فقال له: لقد قُلتَ عظيماً من القول، ما أحَدُ يزعُم أنَّ الروحَ غير جَبْرَ ئيل.

فقال له أمير المؤمنين (هبه السلام): وإنَّك ضالٌ تَروي عن أهلِ الضّلال، يقول الله عزّ وجلّ لنبيّه (من اله عله وآنه): ﴿ أَتَى أَمْرُ آللهِ فَكَ تَسْتَعْجِلُوهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمًّا يُشْرِكُونَ \* يُنَزِّلُ ٱلْمَلَاثِكَةَ بِالرُّوحِ ﴾ والرُّوح غير الملائكة ٥.

٥٩٩٦٦ - سعد بن عبدالله، قال: حدّ ثنا محمّد بن عيسى بن عبيد ومحمّد بن الحسين، وموسى بن عُمر بن يزيد الصَّبْقَل، عن عليّ بن أسباط، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بَصير، عن أبي جعفر (عبدالسلام) قال: سألتُه عن فول الله عزّ وجلّ: ﴿ يُتَزِّلُ ٱلْمَلَائِكَةَ بِالرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾.

فقال: «جَبْرَثيل الذي أنزل على الأنبياء، والرُوح يكون معهم ومع الأوصياء، لا يُفارقهم، يُفقِّهُهُم (١) ويُسدَّدُهم من عند الله، وأنّه لا إله إلّا هو، محمّد رسول الله، وبهما عُبد الله واستعبد الخَلق (١) على هذا، الجنّ

٢ ـكمال الدين وتمام النعمة: ٦٨/٦٧١.

٤ ـ الكافي ١: ٢١٥/٣.

٥ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٣.

<sup>(</sup>١) (يفقّهم) ليس في المصدر.

<sup>(</sup>٢) في «ط» ويهما قد استعبد الخلق.

والإنس والملائكة، ولم يَعبُد الله مَلَكَ <sup>٣٠</sup> ولا إنسّ ولا جانّ إلّا بشهادة أنّ لا إله إلّا الله وأنّ محمّداً رسول الله، وما خلّق الله عزّ وجلّ خلقاً إلّا لعِبادته».

٦/٥٩٦٧ ـ العيّاشي: عن هِشام بن سالم، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: سألتهُ عن قول الله ﴿ أَتَى أَمْرُ آللهِ فَكَلَ تَسْتَمْجِلُوهُ ﴾ .

قال: وإذا أخبر الله النبيّ (متراة عليه وآله) بشيء إلى الوقت فهو قوله ﴿ أَتَى أَمْرُ آلَهُ فَـلَا تَسْتَعْجِلُوهُ ﴾ حتّى يأتي ذلك الوقت، وقال: وإنّ الله إذا أخبر أنّ شيئاً كائن فكأنّه قد كان.

٧/٥٩٦٨ عن أبان بن تَغْلِب، عن أبي عبدالله (مداسلام): وأنّ أولَ من يُبايع القائم جَبْرَ ليل (مداسلام)، ينزِل عليه في صُورة طيرٍ أبيض فيُبايعه، ثمّ يضَعُ رِجُلاً على البيتِ الحَرام ورِجلاً على بيت المَقْدِس، ثمّ ينادي بصوتٍ رفيع يُسمِع الخلائق؛ ﴿ أَتَى أَمْرُ آلَهُ فَكَل تَسْتَعْجِلُوهُ ﴾ ٢.

وفي رواية أخرى عن أبان، عن أبي جعفر (عليه السلام)، نحوه (ا.

٨/٥٩٦٩ وقال عليّ بن إبراهيم: نزّلت لمّا سألَتْ قُرَيش رَسول الله (صفراه عبدواله) أن ينزّل عليهم العَذاب، فأنزل الله تبارك وتعالى: ﴿ أُمِّى أُمْرُ آللهِ فَكَ تَسْتَعْجِلُوهُ ﴾ وقوله: ﴿ يُنَزِّلُ ٱلْمَلاثِكَةَ بِالرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ ﴾ يعني بالقوّة التي جعلها الله فيهم.

٩/٥٩٧٠ ـ ثمّ قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عليه السلام) في قوله ﴿ عَلَى مَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ أَنْ أُنذِرُواْ أَنَٰهُ لَا إِلَـٰهُ إِلَّا أَنَاْ فَاتَّقُونِ﴾ يفول: «بالكِتاب والنّبوّة»

مرز تقية ترونورسوي

قوله تعالى:

#### خَلَقَ ٱلْإِنْسَانَ مِن نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُّبِينٌ ـ إلى فوله نعالى ـ حِينَ تُرِيحُونَ وَحِينَ تَسْرَحُونَ [٢-٤]

١/٥٩٧١ ـ وقال عليّ بن إبراهيم، في قوله: ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِن نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُّبِينٌ ﴾ قال: خلّقه من

<sup>(</sup>٣) زاد في المصدر: ولا نبي.

٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٥٤/٢.

٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٥٤/٣.

<sup>(</sup>١) تفسير العيّاشي ٢: ٢٥٤.

٨ ـ تفسير القميّ ١: ٣٨٢.

٩ ـ تفسير القمى ١: ٣٨٢.

سورة النحل آية ـ ٤ ـ ٢ .

١ ـ تفسير القمئي ١: ٣٨٢.

قَطرةٍ من ماءٍ مَهِين (١)، فيكون خَصيماً متكلِّماً بَليغاً.

٢/٥٩٧٢ ـ ثمّ قال: وقال أبو الجارود في قوله: ﴿ وَٱلْأَنْعَامَ خَلَقَهَا لَكُمْ فِيهَا دِفْ مُ وَمَنافِعُ ﴾ والدفء: حواشي الإبل، ويقال: بل هي الأدفاء من البيوت والثياب.

٣/٥٩٧٣ - ثمّ قال عليّ بن إبراهيم في قوله: ﴿ دِفْءٌ ﴾ أي ما يَستَدفِئون به، ممّا يُتَخَذ من صوفِها ووَبَرِها. ٤/٥٩٧٤ - ثمّ قال: وقوله: ﴿ وَلَكُمْ فِيهَا جَمَالٌ حِينَ تُرِيحُونَ وَحِينَ تَسْرَحُونَ ﴾ قال: حين ترجِع من المَرعى، ﴿ وَحِينَ تَسْرَحُونَ ﴾ حين تخرُج إلى المَرعى.

قوله تعالى:

## وَ تَحْمِلُ أَثْقَالَكُمْ إِلَى بَلَدٍ لَمْ تَكُونُواْ بَالِغِيهِ إِلَّا بِشِقِّ ٱلْأَنْفُسِ إِنَّ رَبَّكُمْ لَرَءُوفٌ رَّحِيمٌ [٧]

وإنّا نحن لهاهنا، ونحن فريب، ولنا مياه منصلة، ما نَبِلُغ الحَجّ حتّى يَشُنّ علينا، فكيف أنتم في بُعد البلاد؟ وما مِن مَلِكٍ ولا سُوقَةٍ يَصِل إلى الحَجّ إلا بَمشَنَةٍ، من تُغيير مُطْعَمٍ أو مَشْرَبٍ أوريحٍ أو شمسٍ لا يستطيع ردّها، وذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿وَتَحْمِلُ أَثْقَالَكُمْ إلَى بَلَدٍ لَمْ تَكُونُواْ بَالِغِيهِ إِلّا بِشِقِّ ٱلْأَنْفُسِ إِنَّ رَبَّكُمْ لَرَ وَقَ رَّحِيمٌ ﴾ ٥.

٣/٥٩٧٦ ـ العبّاشيّ: عن الكاهِلي، قال: سمِعتُ أبا عبدالله (ملبه السلام) يذكر الحجّ، فقال: «إنّ رسول الله (مذه عليه رأته) قال: هو أحد الجِهادَين، هو جهاد الضعفاء ونحن الضعفاء، إنّه ليس شيءٌ أفضل من الحجّ إلّا

<sup>(</sup>١) في المصدر: قطرة ماءٍ مُنتِن.

٢ ـ تفسير القمق ١: ٣٨٢.

٣ ـ تفسير القميّ ١: ٣٨٢.

٤ ـ تفسير القميّ ١: ٢٨٢.

سورة النحل آية . ٧ ـ

۱ ـ الكافي ۱: ۷/۲۵۳.

<sup>(</sup>١) القَشَف: قَذَر الجلد. قَشِفَ يَقْشَف: لم يَتَعَهَّد الغسل والنظافة. السان العرب ـ قشف ـ ١٩: ٢٨٢٥.

٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٥١/٥.

سورة النحل (١٦) ...... ١٦٠ .... ٢٠٠١ ... ٢٠٠١ ... ٢٠٠١ ... ٢٠٠١ ... ٢٠٠١

الصلاة، وفي الحجّ هاهنا صلاة، وليس في الصلاة قبلكم حجّ، لا تَدَع الحَجّ وأنت تَقدِر عليه، ألا ترى أنه يَشْعَتُ فيه رأسُك، ويَقْشَفُ فيه جِلدُك، وتُمنَع فيه من النظر إلى النساء، إنّا هاهنا ونحن قريب، ولنا مياه مُتَصلة، فما نَبلُغ الحجّ حتى يَشقَ علينا، فكيف أنتم في بُعد البلاد؟ وما من مَلِكِ ولا سُوقَة بصل إلى الحجّ إلّا بمشقّة، من تعبير مَطعم أو مَشرب أو ربح أو شمسٍ لا يستطيع ردّها، وذلك قول الله: ﴿ وَتَحْمِلُ أَثْقَالَكُمْ إلَى بَلَدٍ لَمْ تَكُونُواْ بَالِغِيهِ إلّا بِشِقِ ٱلْأَنفُسِ إِنَّ رَبِّكُمْ لَرَءُوكٌ رَّحِيمٌ ﴾ .

٣/٥٩٧٧ عليّ بن إبراهيم في معنى الآية، قال: إلى مكّة والمدينة وجميع البلدان.

قوله تعالى:

### وَٱلْخَيْلَ وَٱلْبِغَالَ وَٱلْحَمِيرَ لِتَرْكَبُوهَا وَزِينَةً -إلى نوله نعالى - وَأَلْقَى فِى ٱلْأَرْضِ رَوَاسِىَ أَن تَمِيدَ بِكُمْ وَأَنْهَاراً وَسُبُلاً لَّعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ [ ٨-١٥]

1/09٧٨ - العِبَاشي: عن زُرارة، عن أحدهما (طهما الدم) قال: سألتُه عن أبوال الخيل والبِغال والحَمير. قال: فكَرِهَها. قلت: ألبس لَحمُها حَلالاً؟ قال: فقال: هألبس قد بين الله لكم: ﴿ وَٱلْأَنْهَامَ خَلَقَهَا لَكُمْ فِيهَا دِفْءٌ وَمَنَافِعُ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ﴾ (١) وقال في الخبل والبِغال والحمير: ﴿ لَتُو كَبُوها وَزِيْنَةٌ ﴾ فجعل للأكل الأنعام التي قصّ الله في الكناب، وجعل للركوب الخيل والبِغال والحَمير، وليس لحومها بحرام ولكنّ الناس عاقوها».

٢/٥٩٧٩ مالشيخ في (التهذيب): بإسناده عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن خالد، عن القاسم بن عُروة، عن ابن بُكَير، عن زرارة، عن أحدهما (عليماالملام) في أبوال الدُّوابُ تُصيبُ الثوب، فكرِهه، فقلت: أليس لحومها حلالاً؟ قال: دبلي، ولكن ليس ممّا جعَله الله للأكل.

٣/٥٩٨٠ ـ عليّ بن إبراهيم: قال: ﴿ وَٱلْخَيْلَ وَٱلْبِغَالَ وَٱلْحَمِيرِ لِتَرْكَبُوهَا ﴾ ولم يَقُلُ عزّ وجلَ لنزكبوها وتأكلوها، كما قال في الأنعام. ﴿ وَيَخْلُقُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ قال: العجائب التي خلقها الله في البرّ والبحر ﴿ وَعلَى آللهِ وَتَأكلوها، كما قال في الأنعام. ﴿ وَيَخْلُقُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ قال: العجائب التي خلقها الله في البرّ والبحر ﴿ وَعلَى آللهِ قَصْدُ ٱلسَّمَاءَ مَاءً لَكُم مَنْهُ شَرَابٌ وَمِنْهُ شَجَرٌ قَصْدُ ٱلسَّمَاءِ مَاءً لَكُم مِنْهُ شَرَابٌ وَمِنْهُ شَجَرٌ

سورة النحل آية ـ ٨ ـ ١٥ ـ

٣ ـ تفسير القميّ ١: ٣٨٢.

١ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٥٥/٦.

<sup>(</sup>۱) النحل ۱۱: ٥.

۲ ـ التهذيب ۱: ۲۲۱/۲۷۱.

٣ ـ تفسير القميّ ١: ٣٨٢.

 <sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: ﴿ وَلُو شَآءَ لَهَذَاكُمُ أَجْمَعِينَ ﴾ يعني الطريق.

فِيهِ تُسِيمُونَ﴾ أي تزرَعون وفوله: ﴿ يُنبِتُ لَكُم بِهِ ٱلزَّرْعَ وَٱلزَّيْتُونَ وَٱلنَّخِيلَ وَٱلْأَعْنَابَ وَمِن كُلِّ ٱلثَّمَرَاتِ﴾ يعني بالمطر: ﴿ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَأَيَةً لَِقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ﴾.

ثمّ قال: قوله تعالى: ﴿ وَمَا ذَرَأَ لَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ أي خلَق فأخرَج ﴿ مُخْتَلِفاً ٱلْوَالَةُ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَأَيَةً لِقَومٍ يَذَّ قَالَ: قوله تعالى: ﴿ وَمُو ٱلنِّهُ الْمُتَعْرِ اللَّهِ الْمُتَعَالَى اللَّهُ الْمُعَمَّا طَرِيّاً وَتَسْتَخْرِجُواْ مِنْهُ حِلْيَةً تَلْبَسُونَهَا ﴾ يعني ما يَذَّرُونَ ﴾ توله: ﴿ وَمُوله: ﴿ وَتُرَى ٱلْفُلْكَ مَوَاخِرَ فِيهِ ﴾ يعني السّفن، قال: وقوله: ﴿ وَٱلْقَيٰ فِي ٱلْأَرْضِ يَخْرُج مِن البحر مِن أنواع الجواهر ﴿ وَتَرَى ٱلْفُلْكَ مَوَاخِرَ فِيهِ ﴾ يعني السّفن، قال: وقوله: ﴿ وَٱلْقَيٰ فِي ٱلْأَرْضِ يَخْرُج مِن البحر مِن أنواع الجواهر ﴿ وَتُرَى ٱلْفُلْكَ مَوَاخِرَ فِيهِ ﴾ يعني السّفن، قال: وقوله: ﴿ وَٱلْقَيٰ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَاسِيّ أَنْ تَعِيدَ بِكُمْ ﴾ يعني كي تهتدوا.

قوله تعالى:

## وَعَلَامَاتٍ وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ [17]

المَهُمُّتَوِق، قال: حدَّثنا داود الجصّاص، قال: سَمِعتُ أبا عبدالله (طبهالسلام) يقول: ﴿وَعَلامَاتٍ وَبِالنَّجْمِ هُمْ مُّمَّ الْمُشْتَرِق، قال: «النجم: رسول الله (ملها علمات: الأثمّة (طبهمالسلام)».

٢/٥٩٨٢ ـ وعنه: عن الحسين بن محمّد، عن مُعَلَى بن محمّد، عن الوَشّاء، عن أسباط بن سالم، قال: سأل الهَيْثم أبا عبدالله (طبالسلام) ـ وأنا عنده ـ عن قوله عزّ وحل ﴿ وَعَلامَاتٍ وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ ﴾ .

فقال: «رسول الله (مقراة عليه والد): النَّجْم، والعَادَمات: الأَثمَّة (عليهم الـ الام).

٣/٥٩٨٣ ـ وعنه: عن الحسين بن محمد، عن مُعَلَى بن محمد، عن الوشّاء، قال: سألتُ الرضا (عبد المعنم) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَعَلَامَاتٍ وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَهُنَدُونَ ﴾، قال: ونحن العلامات، والنجُم: رسولُ الله (ملل الله عليه والد)».

\$/٥٩٨٤ - عليّ بن إبراهيم، قال: حدّ ثني أبي، عن النَّصْر بن سُويد، عن القاسم بن سُليمان، عن مُعَلَى بن خُنيْس، عن أبي عبدالله (عليه الله عليه). والعَلاماتُ: الأَثمَة (عليهم السلام).

٥٩٨٥هـ وعنه، قال: حدَّثني أبي، عن الحسين بن خالد، عن أبي الحسن الرضا (عبدالسلام) قال: ﴿ وَعَلامَاتٍ وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ ﴾، قال: هالعلامات: الأوصياء، والنجم: رسول الله (ملَ الله عبد والد).

سورة النحل آية 12. ـ

۱ ـ الكافي ۱: ۱/۱٦٠.

۲ ـ الكافي ۱: ۲/۱٦١.

۳ ـ الكافي ۱: ۲/۱٦۱.

<sup>\$</sup> ـ تفسير القميّ ١: ٣٨٣.

٥ ـ تفسير القميّ ٢: ٣١٣.

7/09/۹ - الشيخ في (أماليه)، قال: أخبرنا محمّد بن محمّد، قال: حدّثني أبو القاسم جعفر بن محمّد بن فُوْلُويه (رحمة)، قال: حدّثني أبي، عن سعد بن عبدالله، قال: حدّثني أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن محبوب، عن منصور بن بُزُرج، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عليه السلام) في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَعَكَلامَاتٍ وَبِالنَّجْم هُمْ يَهْتَدُونَ ﴾، قال: «النّجُم: رسولُ الله (صلّ الله عليه والعَلاماتُ: الأثمة من بعده (عليه وظهم السلام)».

٧/٥٩٨٧ ـ العَبَاشي: عن المُفَضَّل بن صالح، عن بعض أصحابه، عن أَحَدِهما (طبهما السلام)، في قوله:

٨/٥٩٨٨ عن مُعَلَى بن خُنَيس، عن أبي عبدالله (عبدالله) في قوله: ﴿ وَعَلَامَاتٍ وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ ﴾. قال: «النَّجْمُ: رَسُولُ الله (منراة عبدواله)، والعُلاماتُ: الأوصياء، بهم يهتَدون».

٩/٥٩٨٩ ـ عن أبي مَخْلَد الخَيَاط، قال: قلت لأبي جعفر (عبه السلام): ﴿ وَعَلَامَاتٍ وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ ﴾ . قال: «النجمُ: محمّد (منر الدعبه وآبه)، والعَلاماتُ: الأوصياء (صوات الدعبهم)».

١٠/٥٩٩٠ عن محمد بن الفُضيل، عن أبي الحسن (عبدالسلام)، في قول الله: ﴿ وَعَلامَاتٍ وَبِالنَّجْمِ هُمْ
 يَهْتَدُونَ ﴾، قال: «نحنُ العَلامات، والنجمُ: رسولُ الله (منرالا عبدرالد)».

١١/٥٩٩١ - عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (عبدالله) في قول الله: ﴿ وَعَلَامَاتٍ وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ ﴾. قال: «هم الأثمة».

۱۲/۵۹۹۲ ـ عن إسماعيل بن أبي زياد، عن جعفر بن محمد، عن أبيه، عن آبائه، عن عليّ بـن أبـي طالب اطبهمالسلام، قال: هو الجدي، لأنّه نـجم لا يزول (۱)، وعليه بناء القِبْلَة، وبه يهتَدي أهلُ البَرّ والبَحران في المراسلام، وعليه بناء القِبْلَة، وبه يهتَدي أهلُ البَرّ والبَحران في المراسلام، وعليه بناء القِبْلَة، وبه يهتَدي أهلُ البَرّ والبَحران في المراسلام، وعليه بناء القِبْلَة، وبه يهتَدي أهلُ البَرّ والبَحران في المراسلام، وعليه بناء القِبْلَة، وبه يهتَدي أهلُ البَرّ والبَحران في المراسلام، وعليه بناء القِبْلَة، وبه يهتَدي أهلُ البَرّ والبَحران في المراسلام، وعليه بناء القِبْلَة، وبه يهتَدي أهلُ البَرّ والبَحران في المراسلام، وعليه المراسلام، وعليه المراسلام، وعليه المراسلام، وعليه المراسلام، وعليه المراسلام، والمراسلام، والقبلة المراسلام، والمراسلام، والمرا

١٣/٥٩٩٣ ـ عن إسماعيل بن أبي زياد، عن أبي عبدالله أَسَم الله أَ في قوله: ﴿ وَعَلَامَاتِ وَبِالنَّجْمِ هُمَمْ يَهْتَدُونَ ﴾.

قال: «ظاهرٌ وباطن، الجَدي، عليه تُبني القِبَلَة، وبه يَهتدي أهلُ البَرُ والبَحْر لأنّه لا يزول،.

٦ ـ الأمالي ١: ١٦٤.

٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٧٥٥/٧، شواهد التنزيل ١: ٤٥٣/٣٢٧.

٨ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٥٥ /٨

٩ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٥٦/٩، شواهد التنزيل ١: ٤٥٤/٣٢٧.

١٠ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٠/٢٥٦.

١١ ـ تفصير العيّاشي ٢: ١١/٢٥٦.

١٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٢/٢٥٦.

<sup>(</sup>١) في «ط»: لا يدور.

١٣ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٥٦/١٥٦.

٤١٠ ...... البرهان في تفسير القرآن

1£/0991 ـ الطَّبَرُسي، قال: قال أبو عبدالله(عبدالسلام): هنحنُ العَلامات، والنجمُ رَسولُ الله(سنَىاة عبدراله)، ولقد قال: إنَّ الله جعَل النُجومَ أماناً لأهلِ السَّماء، وجعَل أهل بيني أماناً لأهلِ الأرض».

قوله تعالى:

#### وَإِنَّ تَعُدُّواْ نِعْمَةَ آللهِ لَا تُحْصُوهَا إِنَّ آللهَ لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ [ ١٨ ]

1/0990 - محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن محمّد، عن بعض أصحابه، رفعه، قال: كان عليّ بن الحسين اطبها السلام) إذا قرأ هذه الآية: ﴿ وَإِن تَعُدُّواْ يَعْمَةُ آفَةِ لَا تُحْصُوهَا ﴾ يقول: اشبحان مَنْ لَمْ يَجعَل في أحدٍ من معرفةٍ يعمه إلّا المتعرفة بالتَقْصير عن معرِفَتِها، كما لم يجعّل في أحدٍ مِن معرفةٍ إدراكِه أكثر من العِلم أنّه لا يُدرِكه، فشكر جلّ وعزّ معرفة العارفين بالتقصير عن معرفة شكرٍه، فجعل معرفتهم بالتقصير شكراً. كما عَلِم عِلمَ العالِمين أنّهم لا يُدرِكونه فجعله إيماناً، عِلْماً منه أنّه قد (" وُسْعِ العباد فلا يتجاوز ذلك، فإنّ شيئاً من خلقِه لا يَبلُغ مدى عبادته من لا مدى له ولاكيف؟ تعالى الله قدْراً عن ذلك عُلُواً كبيراً».

وفد تقدّم في هذه الآية هذا الحديث وغيره في قوله نعالى: ﴿ وَءَاتَاكُم مِن كُلِّ مَاسَأَلْتُمُوهُ وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَتَ آللهِ لَا تُحْصُوهَا ﴾ من سورة إبراهيم (").

قوله تعالى:

وَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَخْلُقُونَ شَيْنَا وَهُمْ يُخْلَقُونَ \* أَمْوَاتٌ غَيْرُ أَخِياءٍ وَمَّا يَشَعُرُونَ أَيَّانَ يَبْعُنُونَ -إلى نوله تعالى - ألا سَاءَ مُوَاتٌ غَيْرُ أَخِياءٍ وَمَّا يَشَعُرُونَ أَيَّانَ يَبْعُنُونَ -إلى نوله تعالى - ألا سَاءَ مَا يَزِرُونَ [ ٢٠ - ٢٥]

1/0997 ـ عليّ بن إبراهيم: إنّه ردّ على عَبَدَة الأصنام، قال: وقوله: ﴿ وَإِذاَ قِيلَ لَهُم مَّاذَآ أَنَزلَ رَبُّكُمْ ﴾ في عليَ ﴿ قَالُوا أَسَاطِيرُ الأَوَلِينَ ﴾ يعني أكاذيب الأوّلين.

١٤ ـ مجمع البيان ٥: ٥٤٥.

سورة النحل آية ١٨٠ ـ

۱ ـ الكافي ۸: ۳۹۲/۳۹۶.

(١) القَدّ: قَدْر الشيء وتقطيعه. «لسان العرب ـ قدد ـ ٣: ٥٤٥».

(٢) تقدّم في الحديث (٢) من تفسير الآيات (٣٤ ـ ٣٦) من سورة إبراهيم.

سورة النحل آية ـ ٢٠ ـ ٢٥ ـ

١ ـ تفسير القمي ١: ٣٨٣.

٧/٥٩٩٧ - عليّ، بن إبراهيم، قال: حدّثني جعفر بن أحمد، قال: حدّثنا عبدالكريم بن عبدالرّحيم، عن محمّد بن عليّ، عن محمّد بن الفُضَيل، عن أبي حمزة النُّماليّ، قال: سمِعتُ أبا جعفر (عبداللهم) يقول في قوله: ﴿ فَالَّذِينَ لَا يُوْمِنُونَ بِالْأَخِرَةِ ﴾ يعني أنّها كافِرة ﴿ فَالَّذِينَ لَا يُوْمِنُونَ بِالْأَخِرَةِ ﴾ يعني أنّها كافِرة ﴿ فَالَّذِينَ لَا يُوْمِنُونَ بِالْأَخِرَةِ ﴾ يعني أنّها كافِرة ﴿ وَهُم مُّسْتَكْبِرُونَ ﴾ يعني أنّهم عن ولاية عليّ (عبداللهم) مُستكبرون ﴿ لَاجَرَمَ أَنَّ الله يَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعْلِنُونَ إِنّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْمُسْتَكْبِرِينَ ﴾ عن ولاية على (عبداللهم)».

وقال: «نزلت هذه الآبة هكذا: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ مَاذَآ أَنزَلَ رَبُّكُمْ ﴾ في عليَ ﴿ قَالُواْ أَسَاطِيرُ الأَوَّلِينَ ﴾ .. ٣/٥٩٩٨ - العيّاشيّ: عن جابر عن أبي جعفر (علم السلام)، قال: سألتهُ عن هذه الآية ﴿ وَٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ آلَهُ لَا يَخْلُقُونَ شَيْتاً وَهُمْ يُخْلَقُونَ \* أَمْوَاتٌ غَيْرُ أَخْياءً وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ ﴾ .

قال: «الذين يَدعون من دون الله: الأوّل والثاني والثالث، كذّبوا رسول الله (سلّى الله بقوله: والُوا عليّاً واتَّبِعُوه. فعادّوا عليّاً (علما الله عليّاً) ولم يوالُوه، ودَعَوا الناس إلى ولايةِ أنفُسِهم، فذلك قول الله: ﴿ وَآلَّذِينَ يَدْعُونَ مَن دُونِ آللهِ ﴾.

قال: «وأمّا قوله: ﴿ لَا يَخْلُقُونَ شَيْئاً ﴾ فإنّه يعني لا يعبُدون شيئاً ﴿ وَهُمْ يُخْلُقُونَ ﴾ فإنّه يعني وهم يعبدون، وأمّا قوله: ﴿ وَمَا يَشْعُرُونَ أَيّانَ يُبْعَثُونَ ﴾ يعبدون، وأمّا قوله: ﴿ وَمَا يَشْعُرُونَ أَيّانَ يُبْعَثُونَ ﴾ فإنّه يعني أنّهم لا يؤمنون، أنّهم يُشركون ﴿ إلَا هُكُمْ إلَا قواحِدٌ ﴾ فإنّه كما قال الله. وأمّا قوله: ﴿ فَالّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ ﴾ فإنّه يعني لا يؤمنون بالرجعة أنهًا حقّ، وأمّا قوله: ﴿ قُلُوبُهُم مُّنِكرَةٌ ﴾ فإنّه يعني قلوبهم كافرة، وأمّا قوله: ﴿ وَهُمْ مُسْتَكْبِرُونَ ﴾ فإنّه يعني عن ولاية علي (عبد على (عبد على ولا يقل في في ولا يقوله على ولا يقل وعبداً منه: ﴿ لا جَرَمُ أَنَّ آلَهُ يَعْلُمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعْلِنُونَ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْمُسْتَكْبِرِينَ ﴾ عن ولاية على ولاية على (عبد المنه على ولاية على (عبد المنه) .

عن أبي حمزة الثّمالي، عن أبي جعفر (علبه السّلام)، مثله سُول المسلام

1/0999 على مَسْعَدَة بن صَدَقَة، قال: مرّ الحسين بن عليّ (على السلام) بمساكينَ قد بسَطواكساءً لهم، فألقوا عليه كِشراً، فقالوا: هَلُمَّ يا بنَ رسول الله، فثنَى وَرِكَه فأكل معهم، ثمّ نلا ﴿إِنَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْمُسْتَكبِرِينَ ﴾ ثمّ قال: «قد أَجَبْتُكُم فأجِببوني \* قانوا: نعم -يا بن رسول الله - وتعمى عَين، فقاموا معه حتّى أتوا منزِله، فقال للرّباب: «أخرِجي ماكُنت تدَّخرين».

٠٠١٠٠٠ عن أبي حمزة، عن أبي جعفر (على السلام)، قال: ونزّل جَبْرَ ثيل هذه الآية هكذا: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُم مَاذَا أَنزَلَ رَبُّكُمْ ﴾ في عليّ ﴿ قَالُواْ أَساطِيرُ الأَوَّلِينَ ﴾ يعنون بني إسرائيل».

٢ ـ تفسير القمي ١: ٣٨٣.

٣ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١١/٢٥٦.

<sup>(</sup>١) تفسير العيّاشي ٢: ٢٥٧/ ذيل حديث (١٤).

أ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٥٧/٥٥٠.

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٥٧/٢٥٧، شواهد التنزيل ١: ٤٥٦/٣٣١.

٦/٦٠٠١ عن جابر، عن أبي جعفر (طبالسلام) في قوله: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُم مَّاذَا أَنْزَلَ رَبُّكُمْ ﴾ في علي ﴿ قَالُواْ أَسَاطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾ : دسجَع أهل الجاهليّة في جاهليّتهم، فذلك قوله: ﴿ أَسَاطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾ ، وأمّا قوله: ﴿ لِيَحْمِلُواْ أَنْ أَلِينَ ﴾ ، وأمّا قوله: ﴿ لِيَحْمِلُواْ أَنْ أَلْوَلَهُمْ أَوْزَارِ أَلَّذِينَ يُضِلُونَهُم أَوْزَارِ هُمْ كَامِلَةً يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ ﴾ فإنّه يعني لبّشتَكمِلوا (١) الكُفر يوم القيامة ، وأمّا قوله: ﴿ وَمِنْ أَوْزَارِ ٱلَّذِينَ يُضِلُونَهُم بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾ يعني يتَحمّلون كُفْرَ الذين يتَولّونَهم ، قال الله: ﴿ أَلَا سَآءَ مَا يَزِرُونَ ﴾ .

٢٠٠٠٠ على بن إبراهيم: قال الله عزّ وجلّ: ﴿لِيَحْمِلُواْ أَوْزَارَهُمْ كَامِلَةٌ يَوْمَ ٱلْقِيَـٰمَةِ وَمِنْ أَوْزَارِ ٱلَّذِينَ يُضِلُونَهُمْ كَامِلَةٌ يَوْمَ ٱلْقِيَـٰمَةِ وَمِنْ أَوْزَارِ ٱلَّذِينَ عُصَبوا أمير المؤمنين (مبسم، وآثام كلّ من اقتدى بهم، يُضِلُونَهُم بِغَيْرِ عِلْمٍ فَال: يَحمِلون آثامهم، يعني الذين غصبوا أمير المؤمنين (مبسم، وآثام كلّ من اقتدى بهم، وهو قول الصادق (مباسم، والله ما أهريقَت مِحْجَمةٌ من دم، ولا قُرعَ عصاً بعصاً، ولا غُصِب فَرْجٌ حرام، ولا أُخِذَ مالًا من غير حِلّه، إلا ووزْرُ ذلك في أعناقِهما، من غير أن ينقُص من أوزار العاملين شيئاًه.

٣٠٠٣/٨-محمد بن يعقوب: عن الحسين بن محمد الأشعري، عن مُعَلَى بن محمد، عن الوَشّاء، عن أبان، عن عُقبة بن بشير الأسّدي، عن الكُمّيت بن زيد الأسدي، قال: دخلتُ على أبي جعفر (عب السلام) فقال: دوالله يا كُمّيت عندنا مال لأعطّيناك منه، ولكن لك ما قال رسول الله (سلّ العبد رامه) لحسّان بن ثابت: لن يزال معك رُوح القُدُس ما ذُبَبتَ عنّاه.

قال: قلت: خبرٌني عن الرّجُلَين؟ قال: فأخذ الوِسادة فكسّرَها في ضدره، ثمّ قال: ﴿والله ـ ياكُمّيت ـ ما أهريقت مِحْجَمةٌ من دمٍ، ولا أُخِذَ مالٌ من غير حِلّه، ولا قُلِبَ حَجَرٌ عن حَجَرٍ، إلّا ذاك في أعناقِهِما).

4/7005 على بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن ابن أبي عُمَيْر، عن جَميل، عن أبي عبدالله (طبهالله) قال: «خطّب أمير المؤمنين (طبه الله) بعدما بُويع له بخمسة أيّام خطبة، فقال فيها: واعلموا أنّ لكلّ حيّ طالباً، ولكلّ دم ثائراً، والطالب لحَقّينا كقيام الثائر بدمائنا، والحاكم في حيّ نفيه هو العادل الذي لا يَحيف، والحاكم الذي لا يَجور، وهو الله الواحد القهّار.

واعلموا أنّ على كلّ شارع بِدْعَة وِرُزَهُ وَوِرْزَكُلُ مُقَتِدِ اللّهِ مِن بعده، من غير أن ينقُص من أوزار العاملين شيئاً، وسينتقم الله من الظّلمة مأكلاً بمأكل ومشرَباً بمشرَب، مِن لُقَم العَلْقَم ومَشارِب الصَّبْر الأدهم (")، فليشرَبوا بالصبُّ "" من الراح (") السَّم المُداف، وَلَيَلْبَسوا دِثار (") الخَوف دَهْراً طويلاً، ولهم بكلّ ما أتوا وعمِلوا من

٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٨/٢٥٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: ليتكلَّموا.

٧ ـ تفسير القميّ ١: ٣٨٣.

۸ ـ الكافي ٦: ١٠٢/٥٧.

٩ ـ تفسير القميّ ١: ٣٨٤.

<sup>(</sup>١) في «ط»: معتقدٍ.

<sup>(</sup>٢) الأَدْهَمُ: الأَسُود. «لسان العرب . دهم . ١٢: ٢٠٩».

<sup>(</sup>٢) في «ط»: بالصلب.

<sup>(1)</sup> الرّاحُ: الخمر. «الصحاح - روح - ١: ٣٦٨».

 <sup>(</sup>٥) الدِثار: كلُّ ماكان من الثياب فوق الشِعار. «الصحاح ـ دثر ـ ٢: ٥٥٥».

أفاويق (٢) الصَّبر الأدهم فوق ما أتوا وَعمِلوا، أما إنَّه لم يَبْقَ إلَا الزَّمْهَريِر من شِتائهم، وما لُهم من الصَّيف إلَّا رَقْدةً، ويحَهم ما تزوِّدوا وجَمَعوا على ظهورِهِم من الآثام والخطايا.

فيا مطايا الخطايا، وبا زُور الزُّور، وأوزار الآثام مع الذين ظَلَمُوا، اسمَعُوا واعقِلُوا وتُوبُوا، وابكُوا عـلى أنفُسِكم، فسيَعلم الذين ظَلمُوا أيّ مُنقلبٍ ينقَلِبُون.

فأقسِم ثمّ أقسِم، لَتَحْمِلنَها بنو أميّة من بعدي، ولَيَغْرِ فنّها في دارِ غَيْرِهم عمّا قليل، فلا يُبعِدُ الله إلّا من ظلم، وعلى البادي ـ يعني الأوّل ـ ما سهّل لهم من سبيلِ الخطايا مثلَ أوزارِهِم وأوزارِكلَ من عَمِلَ بِوزْرِهِم إلى يوم القيامة، ومِن أوْزارِ الذين يُضِلُونَهم بغير علم، ألاساء ما يَزِرُونه.

1 - ١٠/٩٠٠٥ - ابن بابَوَيه، قال: حدّثنا أبي (رحمه أنه)، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن محمّد بن أحمد، عن أجمد بن محمّد السَّيّاري، قال: حدّثنا محمّد بن عبدالله بن مِهْران الكوفي، قال: حدّثني حَنَان بن سَدِير، عن أبيه، عن أبي إسحاق الليثي، قال: قلت لأبي جعفِر محمّد بن عليّ الباقر (عبه السلام): يا بن رسولِ الله، أخْيرني عن المؤمن المُستَبصِر إذا بلّغ في المعرفة وكمُل، هل يَوني؟ قال: «اللهم لا». قلت: فيلوط؟ قال: «اللهم لا». قلت: فيسرِق؟ قال: «لا». قلت: فيشرَب الخَمْر؟ قال: «لا». قلت: فيأتي بكبيرةٍ من هذه الكبائر أو فاحِشةٍ من هذه الفواحِش؟ قال: «لا». قلت: فيدنب مُلِمّ؟ قال: «المُلِمّ بالذَّنْب لا يَلزَمه ولا يصبر عليه».

قال: فقلت: شبحان الله! ما أعجَب هذا، لا يَزني، ولا يَلوظ، ولا يَسرِق، ولا يَشرَب الخَمْرَ، ولا يأتي بكبيرةٍ من الكبائر ولا قاحشةً! ققال: الا تَعْجَبُ من أمرِ الله، إنَّ الله عزَّ وجلّ يفعَل ما يَشاء، ولا يُسأل عمّا يَفعَل وهم يُسألون، قَمِمَّ عَجِبتَ يا إبراهيم؟ سل ولا تستَنكِفِ ولا تَشتَح، فإنَّ هذا العِلم لا يتعلّمه مُستكبِرٌ ولا مُستحيي».

فلت: يا بن رسول الله، إنّي أجِدُ من شيعتِكم من يتشربُ الخَمْرَ، ويَقْطَع الطريق، ويُخيفُ السبيل، ويَزني، ويلوط، ويأكل الرّبا، ويَرتكِبُ الفَواحِش، ويتهاون بالصَّلاة والصَّيام والرَّكاة، ويقطَع الرَّحِم، ويأتي الكبائر، فكيف هذا، ولم ذاك؟ فقال: «يا إبراهيم، هل يَختلِجُ في صَدرِكَ شيءٌ غير هذا؟) قلت: نعم ـيا بن رسولِ الله ـأخرى أعظم من يُكثِر من ذلك. فقال: هوما هو، يا أبا إسحاق؟) قال: فقلتُ: يا بن رسولِ الله، وأجِدُ من أعدائكم، ومن مُناصبيكم من يُكثِر من الصَّلاة ومن الصِيام، ويُخرِج الزكاة، ويُتابع بين الحَجُ والعُمرة، ويتحرِص على الجِهاد، ويأثر (١) على البِرّ وعلى صِلّة الأرحام، ويقضي حقوق إخوانه، ويُواسِيهم مِنْ ماله، ويتجنَّب شُرْبَ الخَمْر والزنا واللَّواط، وساير القواحِش، ضَمّة ذاك؟ ولمَ ذلك؟ فَيَرْه لي با بن رسول الله ويَرْهِنْهُ وببُنْه، فقد ـ والله \_ كثر فِكري، وأسهر لَيْلِي وضاق ذَرعي. قال: فنبسَّم الباقر مدادة عد، ثمّ قال: «يا إبراهيم، خُذ إليك بَيانا شافياً فيما سألت، وعِلماً مَكنوناً من قال: فالمن قال: هيا إبراهيم، خُذ إليك بَيانا شافياً فيما سألت، وعِلماً مَكنوناً من

<sup>(</sup>٦) الأفاويق: ما اجتمع من الماء في السحاب، فهو يمطر ساعة بعد ساعة. والأفاويق أيضاً جميع (الفِيقة) اسم اللبن الذي يجتمع في الضّرع بين الحلبتين. وكنيَّ به هنا عن استمرار العذاب.

١٠ ـ علل الشرائع: ١٠/٨١٨ ٠

<sup>(</sup>١) أيْر أن يفعل ذلك الأمر: أي فَرْغ له وعَزَّم عليه. اللسان العرب ـ أثر ـ ٤: ٨».

خَزائن عِلم الله وسِرُّه، أخْبِرني ـ يا إبراهيم ـكيف تَجد اعتقادَهما؟٥.

قلت: يا بن رَسولِ الله، أجِدُ مُحبَيكم وشيعتَكم على ما هم فيه ممّا وَصفتُه من أفعالِهم، لو أعطي أحدُهم ما بين المتشرِق والمتغرِب ذَهَباً وفِضة أن يَزولَ عن ولا ينكم ومحبَّتِكم إلى مُوالاة غَبُركم ومحبَّتِهم، ما زال، ولو ضُرِبَت خياشبمه بالسَّيوفِ فيكم، ولو قُيل فيكم ما ارتَدَع ولا رَجَع عن محبّتِكُم وولايتِكم. وأرى الناصِبَدعلى ما هو عليه ممّا وصفته من أفعالهم، لو أعطي أحدُهم ما بين المتشرِق والمتغرِبِ ذَهباً وفِضة أن يزولَ عن مَحبّة الطَّواغيت وموالاتِهم إلى مُوالاتِكم، ما فعل ولا زالَ، ولو ضُرِبَتْ خياشيمُه بالسيوف فيهم، ولو قُتل فيهم، ما ارتدَع ولا رجَع، وإذا سَمِع أحدُهم منفبة لكم وفضلاً اشمَّأز من ذلك وتَغيَّرلُونُه، ورُوْي كراهيّة ذلك في وَجْهِه، بُغضاً لكم ومحبّة لهم.

قال: فتبسَّم الباقر (عبدالسلام)، ثمّ قال: عيا إبراهيم، ها هنا هَلَكَتِ العامِلةُ الناصِبَة، تَصْلَى ناراً حاميةً، تُسفّى من عينِ آنيةٍ، ومن أجلٍ ذلك قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَقَلِهُ مُنَا إِلَى مَاعَمِلُواْ مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَاهُ هَبَآءٌ مَّنتُوراً ﴾ (") ويحك ـ يا إبراهيم ـ أندري ما السّبَب والقِصّة في ذلك، وما الذي قد خَفي على الناس منهه؟

قلتُ: يا بنَ رسولِ الله، فَبَيِّنْهُ لي واشْرَحْهُ وبَرْهِنْهُ.

قال: «با إبراهبم، إنّ الله تبارك وتعالى لم يَزَلُ عالِماً قديماً، خلَق الأشباء لا مِن شيءٍ، ومَنْ زعَم أنّ الله عزّ وجلّ خلق الأشباء من شيءٍ فقد كفّر، لأنّه لو كان ذلك الشيء الذي خلق منه الأشباء قديماً معه في أزليته وهويته، كان ذلك الشيء أزليّاً، بل خلق الله عزّ وجلّ الأشباء كلّها لا من شيءٍ، فكان ممّا خلق الله عزّ وجلّ أرضاً طيبة، ثمّ فجّر منها ماءً عَذْباً زُلالاً، فعرض عليها ولايتنا أهل البيت فَقَبِلَتْها، فأجرى ذلك الماء عليها سبعة أيام فطبّقها (") وعمّها، ثمّ نصّب ذلك الماء عنها، فأخذ من صَفْرةٍ ذلك الطين طيناً، فجعله طين الأثمّة (عليهمالهم)، ثمّ أخذ ثُفلَ (") ذلك الطين، فخلق منه شبعتنا، ولو تُرَك طينتكم - يا إبراهيم - على حالها كما تَرَك طينتنا، لكنتُم ونحن شيئاً واحِداً».

قلت: يا بنَ رسول الله، فما فَعل بطينيّنا؟

قال: «أخبرك - يا إبراهيم - خلق الله عزّ وجلّ بعد ذلك أرْضاً سَبخة خبيثة مُنتِنة، ثمّ فجّر منها ماء أجاجاً آسِناً (٥) مالحاً، فعرَض عليها ولا بَننا أهل البيت، فلم تَفْبَلُها، فأجرى ذلك الماء عليها سَبْعَة أيام حتى طبّقها وعمّها، ثمّ نضّب ذلك الماء عنها، ثمّ أخذ من ذلك الطّين، فخلّق منه الطّعاة وأثمّتهم، ثمّ مزّجه بِثُقُلِ طينَتِكم، ولو ترّك طينتهم على حالِها ولم يَمزُجُ بطينتِكم لم يَشهدوا الشهادتين، ولا صَلّوا ولا صاموا ولا زكوا ولا حَجّوا ولا أدّوا

<sup>(</sup>٢) الفرقان ٢٥: ٢٣.

<sup>(</sup>٣) طبقها: غشّاها وعتها. «المعجم الوسيط ـ طبق ـ ٢: ٥٥٠».

<sup>(</sup>٤) التُّقُلُ: ما استقرّ تحت الماء ونحوه من كَدّر. «المعجم الوسيط ـ ثقل ـ ١: ٩٧».

<sup>(</sup>٥) في «س»: منتناً.

أمانةً، ولا أشبَهوكم في الصُور، وليس شيءٌ أشدَ (°) على المؤمن من أن يرى صورةَ عدوِّه مثل صورَته». قلت: يا بنَ رسول الله، فما صَنَع بالطيئتَيْن؟

قال: «مزّج بينهما بالماء الأوّل والماء الثاني، ثمّ عَرّكَها عَرْكَ الأديم، ثمّ أخَذ من ذلك فَبضة ، فقال: هذه إلى النار ولا أبالي ؛ ثمّ خلَط بينَهُما، فوقَع من سِنْخ المؤمن وطينيه الجنّة ولا أبالي ؛ وأخذ قبضة أخرى، وقال: هذه إلى النار ولا أبالي ؛ ثمّ خلَط بينَهُما، فوقَع من سِنْخ المؤمن وطينيه على سِنْخ الكافر وطينيته على سِنْخ المؤمن وطينته فما رأيتَهُ من شيعينا من زِنا أو لواطٍ أو تَرْكِ صلاةٍ أوصيامٍ أو حجةٍ أو جهادٍ ، أو جناية (١٨) ، أو كبيرةٍ من هذه الكبائر، فهو من طينة الناصِب وعُنْصُرِه الذي قد مُزج فيه ، لأنّ من سِنْخ الناصِب وعُنصُرِه وَطينتِه اكتِسابَ المَآثِم والقواحِش والكبائر، وما رأيتَ من الناصِب، ومواظبيته على الصلاة والصيام والزكاة والحجّ والجهاد وأبواب البِرّ، فهو من طينة المؤمن وسِنْخِه الذي

فإذا عُرِضَت هذه الأعمال كلّها على الله عزّ وجلَ، قال: أنا عَدْلٌ لا أجور، ومُنصِفٌ لا أظلِم، وحَكَمُ لا أحيفُ ولا أميلُ ولا أشطُطُ، الْحِقوا الأعمالُ السيّئة التي اجتَرَحَها المؤمنُ بسِنْخ الناصبِ وطيننه، والْحِقوا الأعمالُ الحسّنة التي اكتسبها الناصِب بسِنْخِ المؤمن وطينته، رُدّوها كُلّها إلى أصْلِها، فإني أنا الله لا إله إلّا أنا عالم السِرً وأخفى، وأنا المُطّلع على قلوب عبادى، لا أجيف ولا أظلِم، ولا ألزمُ أحداً إلّا بما عَرَفْتُه مِنْهُ قبل أن أخلُقهه.

قد مُزج فيه، لأنَّ من سِنْخ المؤمن وْعُنصره وطِينته اكتسابَ الحَسَّنات واستعمال الخير واجتناب المآثم.

ئم قال الباقر (عبد عنه إبراهيم، اقرأ هذه الآية، قلت: با بنَ رسولِ الله، أيّة آيةٍ؟ قال: «قوله تعالى: ﴿قَالَ مَعَاذَ آلَهُ أَن نَّأَخُذَ إِلَّا مَن وَجَدْنَا مَتَاعَنَا عِندَهُ إِنَّا إِذَا لِطَالِمُونَ ﴾ (\* هو في الظاهِر ما تَفْهَمُونَه، وهو ـ والله ـُـ في الباطن هذا بِعَيْنهِ. يا إبراهيم، إنّ للقُرآنِ ظاهِراً وباطِناً، ومُحكماً ومنشابهاً، وناسِخاً ومنسوخاً».

ئم قال: «أخبرني - يا إبراهيم - عن الشّمين إذا طَلَعت، وبَدأ شُعاعُها في البُلدان، أهو بائِنٌ من القُرْضِ؟ علت: في حالِ طلوعِه بائِن. قال: «أليس إذا غابت الشّمس أنصل ذلك الشّعاع بالقُرص حتّى يعود إليه؟ قلت: نعم. قال: «كذلك يعود كلّ شيء إلى سِنْخِه وجَوهرِه وأصلِه، فإذا كان يوم القيامة، نزع الله عزّ وجلّ سِنْخ الناصب وطينته مع أنقالِه وأوزارِه من المؤمن، فبُلحقُها كلّها بالناصِب، وينزَع سِنْخ المؤمن وطينته مع حسّناتِه وأبوابِ بِرّه واجتهاده من الناصب، فيلحقها كلّها بالناصِب، وينزَع سِنْخ المؤمن وطينته مع حسّناتِه وأبوابِ بِرّه واجتهاده من الناصب، فيلحقها كلّها بالمؤمن، أفترى هاهنا ظُلماً أو عدواناً؟ قلت: لا، يا بن رسول الله.

قال: «هذا ـ والله ـ القضاءُ الفاصِل، والحُكمُ القاطِع، والعَدْلِ البَيِّن، لا يُسأل عمّا يَغْعَل وهم يُسألون، هذا ـ يا إبراهيم ـ الحقّ من ربّك، فلا تَكُنْ من المُمْتَرين، وهذا من حُكم المَلَكوت،

فلت: يا بن رسول الله، وما حُكم المَلَكوت؟

قال: وحكم الله وحُكم أنبيائه، وقصّة الخضر وموسى اللهماالسلام، حين استصحبه، فقال: ﴿إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ

<sup>(</sup>٦) في المصدر: أكبر.

<sup>(</sup>٧) في المصدر: أو خيانة.

<sup>(</sup>۸) یوسف ۱۲: ۷۹.

مَعِيَ صَبْراً \* وَكَيْفَ تَصْبِرُ عَلَى مَالَمْ تُحِطْ بِهِ خُبْراً ﴾ ( " إفهَمْ - با إبراهيم - واعْقِل، أنكر موسى على الخِضْر، واستفظع أفعالَه حتى قال له الخِضْر: يا موسى، ما فعَلتُه عن أمري، إنّما فعَلتُه عن أمر الله عزّ وجلّ. من هذا - ويحَك يا إبراهيم - قُرآن يُتلى، وأخبارٌ تُؤثَر عن الله عزّ وجلّ، من ردَّ منها حَرْفاً فقد كفّر وأشرَك، وردَّ على الله عزّ وجلّ.

قال الليثي: فكأنّي لم أعقِل الآيات وأنا أقرأها أربعين سنةً إلّا ذلك اليوم، فقلتُ: يا بن رسول الله، ما أعجَب هذا، تُوخَذُ حسّناتُ أعدائِكم فتُرَدُّ على شيعنِكم، وتُوخَذُ سيّئات مُحبيّكم فتُرَدُّ على مُبغِضبكم؟

قال: «إي والله الذي لا إله إلّا هو، فالِق الحبّةِ وبارىء النَّسَمَة وفاطرِ الأرض والسَّماء، ما أخبَرتُك إلّا بالحَقّ، وما أنبأتُك إلّا الصَّدق، وما ظلَمهُم الله، وما الله بظَلام للعبيد، وإنّ ما أخبَرتُك لَمَوجود في القرآن كلّه».

قلت: هذا بَعينِه بوجد في القُرآن؟

<sup>(</sup>١) الكهف ١٨: ٧٧ ـ ٨٨.

<sup>(</sup>١٠) العنكبوت ٢٩: ١٢ ـ ١٣.

<sup>(</sup>١١) الفرقان ٢٥: ٧٠.

<sup>(</sup>١٢) (ووجه الله) ليس في المصدر.

<sup>(</sup>۱۳، ۱۳) النجم ۵۳: ۳۲

<sup>(</sup>١٥) الأعراف ٧: ٢٩ ـ ٣٠.

سورة النحل (١٦) ......١٠٠

قوله تعالى:

#### قَدْ مَكَرَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَأْتَى آللهُ بُنْيَانَهُم مِّنَ ٱلْقَوَاعِدِ فَخَرَّ عَلَيْهِمُ ٱلسَّقْفُ مِن فَوْقِهِمْ وَأَتَاهُمُ ٱلْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ [ ٢٦ ]

١/٩٠٠٦ - ابن بابويه: بإسناده عن الرضا (عبه السلام) عن آبائه، عن عليّ (عبه السلام) قال: هيوم الأربعاء خرَّ عليهم السَّقْفُ من فوقِهم».

٢/٦٠٠٧ - عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن محمّد بن أبي عُمَيْر، عن أبي أيوب، عن محمّد بن مُسلم، عن أبي جعفر(عبىسلام) في قوله: ﴿قَدْ مَكَرَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَأْتَى آللهُ بُنْيَانَهُم مِّنَ ٱلْقَوَاعِدِ فَخَرَّ عَلَيْهِمُ ٱلسَّقْفُ مِن فَوْقِهِمْ وَأَتَـٰهُمُ ٱلْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ﴾.

قال: «بيت مَكْرِهم، أي ماتوا فألقاهم (١) الله في النار، وهو مَثَلٌ لأعداء آل محمّد (عنه، وعليهم السلام)».

٣/٦٠٠٨ ـ العبّاشي: عن محمّد بن مُسلم، عن أبي جعفر اطبالسلام، في قول الله: ﴿ فَأَتَى ٱللَّهُ بُنْيَانَهُم مِّنَ ٱلْقَوَاعِدَ﴾، قال: «كان بَيتُ غَدْرٍ يجتَمِعون فيه».

4/٦٠٠٩ ـ عن أبي السفاتِج، عن أبي غبدالله (عبدالله) أنّه قرأ «فأتى الله بيتَهم من القواعِد؛ يعني بيتَ تكرهم».

٥/٦٠١٠ عن كُلَيب، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: سألته عن قول الله: ﴿ فَأَتَى آلَة بُنْيَانَهُم مِّنَ آلْقَوَاعِدِ ﴾. قال: «لا، فأتى الله بَيْنَهم من القواعِد؛ وإنّما كان بَيْتاً»

٦/٦٠١١ - عن الحسن بن زياد الصَّيْفَل، عن أبي عبدالله (مد عم) قال: سمِعته يفول: ﴿ قَدْمَكُو الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾ ولم يعلم الذين آمنوا ﴿ فَأْتَى اللهُ بُنْيَانَهُم فِنَ القُواعِدِ فَخَرَّ عَلَيْهِمُ السَّقْفُ ﴾ ، قال محمّد بن كُلَيب، عن أبيه، قال: قال: «إنّماكان ببتاً». (١)

سورة النحل أية ـ ٢٦ ـ

۱ ـ الخصال: ۲۸۸/۲۸۸.

٢ ـ تفسير القميّ ١: ٣٨٤.

<sup>(</sup>١) في «ط»: وأبقاهم.

قال المجلسي «موانه عليه: قوله: بيت مكرهم، أي المراد بالبنيان بيت مكرهم الذي بنوه مجازاً. قال في مجمع البيان: قيل: مثل ضربه الله الاستيصالهم، والمعنى: فأتى الله مكرهم من أصله، أي عاد ضرر المكر إليهم. «بحار الأنوار ٨ (الطبعة الحجرية): ٢٦٥ه.

٣ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٥٨/٢٥٨.

٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٥/٢٥٨.

٥ - تفسير العيّاشي ٢: ٢٥/٢٥٨.

٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٥٨/٢٥٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر: قال: أتى بيتاً.

٧/٦٠١٢ عن محمّد بن مُسلم، عن أبي جعفر (عبه السلام) قال: ﴿ فَأْتَى اللّٰهُ بُنْيَانَهُم مِّنَ القَوَاعِدِ ﴾. قال: «كان بَيتَ غَدْرٍ يجتمِعون فيه إذا أرادوا الشرّه.

قوله تعالى:

#### ثُمَّ يَوْمَ ٱلْقِيَـٰمَةِ يُخْزِيهِمْ - إلى فوله نعالى - فَلَبِئْسَ مَثْوَى ٱلْمُتَكَبِّرِينَ [ ٢٧ - ٢٩ ]

1/1017 - قال على بن إبراهيم: قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ يَوْمَ ٱلْقِيَسَمَةِ يُخْزِيهِمْ وَيَقُولُ أَيْنَ شُرَكَاءِى ٱلَّذِينَ كُنتُمْ تُشَاقُونَ فِيهِمْ قَالَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ إِنَّ ٱلْخِزْى ٱلْيَوْمَ وَٱلسُّوّءَ عَلَى ٱلْكَافِرِينَ ﴾ قال: الذبين أوتوا العِلم: الْأَنْمَة (طَيْمِ الله) يقولون لأعدائهم: أين شُرَكاؤكم، ومن أطَعتُموهم في الدنيا؟ ئمّ قال فيهم أيضاً: ﴿ ٱلَّذِينَ تَتَوَفَّلُهُمُ الْأَنْمَة (طَيْمِ الله) يقولون لأعدائهم: أين شُرَكاؤكم، ومن أطَعتُموهم في الدنيا؟ ئمّ قال فيهم أيضاً: ﴿ ٱلَّذِينَ تَتَوَفَّلُهُمُ اللهُمَ اللهُمَ اللهُمَ اللهُمَ اللهُ عَلَيْمَ مَنْ اللهُمُ اللهُمُ اللهُ عَلَيْمُ مِنْ اللهُمُ اللهُ عَلَيْمُ مَنْ اللهُمُ اللهُمُمُ اللهُمُ اللهُمُمُ اللهُمُ اللهُمُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُمُ اللهُمُ اللهُمُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُعُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُهُمُ اللهُمُ الهُمُ اللهُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُمُ اللهُمُمُمُمُ اللهُمُمُمُ اللهُمُمُلِمُ اللهُمُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُمُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُمُمُ اللهُم

قوله تعالى:

وَقِيلَ لِلَّذِينَ آتَّقَوْاْ مَاذَا أَنْزَلَ رَبُّكُمْ قَالُواْ خَيْراً لِلَّذِينَ أَحْسَنُواْ فِي هَاذِهِ اللَّذِينَ آتَقَوْا مَاذَا أَنْزَلَ رَبُّكُمْ قَالُواْ خَيْراً لِلَّذِينَ أَحْسَنَةٌ وَلَلَمَارُ ٱلْأَخِرَةِ خَيْرٌ وَلَيْعُمَ دَارُ ٱلْمُتَّقِينَ -إلى قوله عَالَى عَلَى هُدَاهُمْ فَإِنَّ آللهَ لَا يَهْدِى مَن يُضِلُ [٣٠-٣٧] نعالى -إن تَحْرِض عَلَى هُدَاهُمْ فَإِنَّ آللهَ لَا يَهْدِى مَن يُضِلُ [٣٠-٣٧]

العسن عليّ بن محمّد بن حُبَيْش الكاتب، قال: حدّننا أبو عبدالله محمّد بن محمّد بن النَّعْمان (رحمالله)، قال: أخبَرني أبو المحاق الحسن عليّ بن محمّد بن حُبَيْش الكاتب، قال: أخبَرني الحسن بن عليّ الزَّعْفَراني، قال: أخبَرني أبو إسحَاق إبراهيم بن مُحمّد الثَّقَفي، قال: حدّثنا عبدالله بن محمّد بن عُثمان، قال: حدّثنا عليّ بن محمّد بن أبي سعيد، عن أبراهيم بن الجعّد، عن أبي إسحاق الهمداني، عن أمير المؤمنين (مهاله) فيما كتب لمحمّد بن أبي بكر، والأهل

سورة النحل آية ـ ٢٧ ـ ٢٩ .

١ ـ تفسير القمق ١: ٣٨٤.

سورة النحل آية ـ ٣٠ ـ ٣٧.

٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٥٨/٢٥٨.

١ ـ الأمالي ١: ٢٤.

مِصْرِ حين ولاه مِصْرِ ـ في حديث طويل ـ قال (عبد الله عباد الله ) إنّ أفربَ ما يكونُ العَبدُ من المغفِرة والزحمة حين يعمل [لله] بطاعته وينصَحه في توبته ، عليكم يتقوى الله فإنّها تجمّع الخير ، ولا خير غيرها ، ويدُرَك بها من الخير ما لا يدُرَك بغيرها من خير الدنيا وخير الآخرة ، قال الله عزَ وجلّ : ﴿ وَقِيلَ لِللَّذِينَ آتَّقَوْاْ مَاذَا أَنزَلَ رَبُّكُمْ قَالُواْ خَيْرً اللَّهِ عَزَ وَجلّ : ﴿ وَقِيلَ لِللَّذِينَ آتَقَوْاْ مَاذَا أَنزَلَ رَبُّكُمْ قَالُواْ خَيْرً اللَّهِ عَزَ وَجلّ : ﴿ وَقِيلَ لِللَّذِينَ آتَقَوْاْ مَاذَا أَنزَلَ رَبُّكُمْ قَالُواْ خَيْرً اللَّهُ عَنْ وَلَيْعُمَ دَارُ الْمُتّقِينَ ﴾ .

٢/٦٠١٥ ـ العبّاشي: عن ابن مُسْكان، عن أبي جعفر (عليه السلام) في قوله: ﴿ وَلَنِعْمَ دَارُ ٱلْمُتَّقِينَ ﴾. قال: والدنياه.

٣/٦٠١٦ ـ وقال عليّ بن إبراهيم: ثمّ ذكر المؤمنين فقال: ﴿ الَّذِينَ تَتَوَفَّهُمُ ٱلْمَلَائِكَةُ طَيِّبِينَ ﴾ فوله: ﴿ طَيِّبِينَ ﴾ قال: هم المؤمنون الذين طابت مواليدُهم في الدنيا. ثمّ قال: قوله: ﴿ هَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا أَن تَأْتِيَهُمُ ٱلْمَلَائِكَةُ أَوْيَأْتِيَ أَمْرُ رَبِّكَ ﴾ [من العذاب والموت، وخروج القائم عبداسم، ﴿ كَذَٰلِكَ فَعَلَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَمَا ظَلَمَهُمْ آفَةُ وَلَاكِن كَانُواْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾، وقوله: ﴿ فَأَصَابَهُمْ سَيِّنَاتُ مَا عَمِلُواْ وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُواْ بِهِ يَسْتَهْزِءُونَ ﴾ ] من العذاب في الرَجْعَة.

١٠١٧ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن الحُسَين بن سَعيد، عن حَمّاد ابن عيسى، عن الحسين بن المختار، عن أبي بَصْيُرِهُ عَنْ أَبِي عَبِدَا إِللهُ اللهُ اللهُ عَنْ أَبِي بَصِيْرُهُ عَنْ أَبِي عَبِدَا إِللهُ اللهُ عَنْ أَبِي بَصْيُرُهُ عَنْ أَبِي عَبِدَا إِللهُ اللهُ عَنْ وَجِلُ ٩. فصاحِبُها طاغوتٌ يُعبَد من دون الله عزّ وجلُ ٩.

١٩٠١٨ - العيّاشي: عن خطّاب بن مَسْلَمة، قال: قال أبو جعفر (عبداللهم): «ما بعث الله نبيّاً قطّ إلّا بولابتنا والبّراءة من أعدائنا، وذلكِ قول الله عزّ وجلّ في كتابه: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَةٍ رَّسُولاً أَنِ أَعْبُدُواْ آللهُ وَأَجْتَنِبُواْ الطَّاغُوتَ فَمِنْهُم مَّنَ هَدَى آللهُ وَمِنْهُم مَّنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ آلضَّلالَةُ ﴾ بتكذيبهم آلَ محمّد (صارات الدميم أجسين)، ثمّ قال: ﴿ فَسِيرُواْ فِي آلْأَرْضِ فَانظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ ٱلْمُكَذِّبِينَ ﴾ 8.

لا ٦/٦٠١٩ ـ وقال عليّ بن إبراهيم: وقوله: ﴿إِن تَحْرِصْ عَلَى هُدَاهُمْ ﴾ مُخاطَبة للنبيّ (صلى اله عليه واله) ﴿ فَإِنَّ

۲ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۵/۲۵۸.

٣ ـ تفسير القمى 1: ٣٨٥.

٤ ـ الكافي ٨: ٢٩٥ /٢٥١.

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٥/٢٥٨.

٦ ـ تفسير القميّ ١: ٢٨٥.

٤٢٠ ..... البرهان في تفسير القرآن

#### آلة لا يَهْدِي ﴾ أي لا يُنبِ، ﴿ مَن يُضِلُّ ﴾ أي من يعذُّب.

قوله تعالى:

#### وَأَقْسَمُواْ بِاللهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ لَا يَبْعَثُ آللهُ مَن يَمُوتُ بَلَى وَعْداً عَلَيْهِ حَقّاً وَلَـٰكِنَّ أَكْثَرَ آلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ -إلى نوله تعالى - وَلِيَعْلَمَ آلَّذِينَ كَفَرُواْ أَنَّهُمْ كَانُواْ كَاذِبِينَ [٣٨-٣٩]

١/٦٠٢٠ ـ محمد بن يعفوب: بإسناده عن سَهْل، عن محمد، عن أبيه، عن أبي بَصير، قال: قلت لأبي عبدالله الله الله الله عن يَمُوتُ بَلَى وَعْداً عَلَيْهِ حَقّاً وَلَـٰكِنَ أَكْثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ ؟
 وَلَـٰكِنَ ٱكْثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ ؟

قال: فقال لي؛ «يا أبا بَصير، ما تقول في هذه الآية؟، قال: قلت: إنّ المشركين يَزعُمون ويَحلِفون لرسول الله (مقراة عليه واله) أنّ الله لا يَبعثُ الموتى. قال: فقال: «تبّاً لمن قال هذا (۱۱)، هل كان المشرِكون يَحلِفون بالله أم باللاتِ والعُزّى؟».

قال: قلت: جُعلت فداك، فأوْجِدْنِيه؟ قال: فقال لي: «يا أبا بَصير، لَوْ قَدْ قامَ قائِمُنا بعث الله إليه قوماً من شيعتنا، قبائِع "" شيوفهم على عَواتِقهم، فيبلُغ ذلك قوماً من شيعتنا لم يموتوا، فيقولون: بُعِثَ فلان وفلان وفلان وفلان من قبورهم، وهم مع القائم. فيبلُغ ذلك قوماً من علاقاً فيقولون: يا معشر الشيعة، ما أكذَبكم! هذه دولتكم وأنتم تقولون فيها الكذِب! لا والله ما عاش هؤلاء ولا يعيشون إلى يوم الفيامة -قال - فحكى الله قولهم فقال: ﴿ وَأَقْسَمُوا الله عَهْدَ أَيْمَانِهِمْ لَا يَبْعَثُ آللهُ مَن يَمُوتُ ﴾ ..

٢/٦٠٢١ - عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿وَأَقْسَمُوا بِاللهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ لا يَبْعَثُ اللهُ مَن يَمُوتُ بلى وَعَداً عليه حَقاً وَلِكنَّ أَكثر النَّاسِ لَا يَعلَمُونَ ﴾ قال: حدّثني أبي، عن بعض رِجاله، رفعه إلى أبي عبدالله (عبد الله) قال: دما تقول الناس فيها؟ ٤. قال: يقولون: نزّلت في الكفّار.

فقال: وإنّ الكفّار كانوا لا يَحلِفون بالله، وإنّما نزَلت في قومٍ من أمّة محمّد (سَلَى الله عليه وآله)، قيل لهم: ترجعون بعد الموت قبل القيامة، فَحَلَفُوا أنّهم لا يرجعون، فردّ الله عليهم فقال: ﴿ لِيُبَيِّنَ لَهُمُ ٱلَّذِي يَخْتَلِفُونَ فِيهِ وَلِيَعْلَمَ

سورة النحل آية ـ ٣٩.٣٨.

۱ ـ الكافي ۸: ۱۱/۵۰.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: سلهم.

<sup>(</sup>٢) قبائع: جمع قبيعة، وهي ما على طرف مقبض السيف من فضّة أو ذهب. «الصحاح ـ قبع ـ ٣: ١٢٦٠».

٢ ـ تفسير القميّ ١: ٣٨٥.

آلَّذِينَ كَفَرُواْ أَنَّهُمْ كَانُواْ كَاذِبِينَ ﴾ يعني في الرَّجْعَة، يَرُدُهم فَيَقْتُلهُمْ ويَشفي صُدور المؤمنين منهم».

٣/٦٠٢٢ ـ العيّاشي: عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (عب السلام) في قوله: ﴿ وَأَقْسَمُواْ بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ لَا يَبْعَثُ آفَهُ مَن يَمُوتُ﴾.

قال: «ما يقولون فيها؟». قلت: يزعُمون أنَّ المشركين كانوا يحلِفون لرسول الله «منَّى» عبدراته: أنَّ الله لا يَبْعَثُ الموتي. قال: «تَبَأَ لِمَن قال هذا، وَيُلَهِم، هل كان المُشركون يَحلِفون بالله أم باللّات والعُزَى؟».

قلت: جُعلت فداك، فأوجِدْنيهِ أعرِفه. قال: «لو قام قائِمُنا بعَث الله إليه قَوْماً من شيعَنِنا، قَباتعُ سيوفِهِم على عَوائِقهم، فيبلُغ ذلك قوماً من شيعَننا لم يَموتوا، فيقولون: بُعث فلان وفلان من قبورهم مع القائم. يبلُغ ذلك قوماً من أعدائنا، فيقولون: يا معشر الشيعة، ما أكذَبكم! هذه دَولتُكم وأنتم تكذبون فيها! لا والله ما عاشوا ولا يعيشون إلى يوم القيامة. فحكى الله قولهم فقال: ﴿ وَأَقْسَمُواْ بِاللهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ ﴾ ».

٤/٦٠٢٣ عن أبي عبدالله صالح بن مِيْثَم، قال: سألتُ أبا جعفر (عبدالسلام) عن قول الله تعالى: ﴿ وَلَهُ أَسْلَمَ مَن فِي آلسَّمَـٰوَاتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعاً وَكَرْها ﴾ (١).

قال: «ذلك حين يفول على رسه السرم» أنا أولى الناس بهذه الآية ﴿ وَأَقْسَمُواْ بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ لَا يَبْعَثُ آللَّهُ مَن يَمُوتُ بَلَىٰ وَعْداً عَلَيْهِ حَقّاً وَلَكِنَّ أَكْثَرَ آلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ \* لِيُبَيِّنَ لَهُمُ آلَذِى يَخْتَلِفُونَ فِيهِ وَلِيَعْلَمَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ أَنْهُمْ كَانُواْ كَاذِبِينَ ﴾ ».

١٩٠٢٤ عن سيرين، قال: كنتُ عند أبي عبدالله عنديم، إذ قال: دما يـقول التـاس فـي هـذه الآيـة ﴿وَأَقْسَمُواْ بِاللهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ لَا يَبْعَثُ آفَهُ مَن يَمُوتُ﴾؟، قال: يقولون: لا فِيامة ولا بَعْثَ ولا نُشور.

فقال: «كَذَبُوا والله، إنّما ذلك إذا قام القائم، وكرّ مَعَهُ الْمُكِرُون، فقال أهل خِلافِكم: فد ظَهَرت ذَوْلتُكم، يا معشر الشيعة، وهذا من كِذْبِكُم، تقولون: رجع فلان وفلان وفلان. لا والله لا يبعَثُ الله من يموت، ألا ترى أنه قال: ﴿ وَأَقْسَمُواْ بِاللّٰهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ ﴾ كان المشركون أشد تعظيماً للات والعُزّى من أن يُقسِموا بغيرها، فقال الله: ﴿ بَلَىٰ وَعَدا عَلَيْهِ حَقا ﴾ ، ﴿ لِيُبَيِّنَ لَهُمُ ٱلَّذِى يَخْتَلِفُونَ فِيهِ وَلِيَعْلَمَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ أَنَّهُمْ كَانُواْكَاذِبِينَ \* إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَى وَإِذًا أَرْدَنَاهُ أَن نَقُولَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾ (١٠) ه.

٦/٦٠٢٥ عن الفُضَيل، قال: قلت لأبي عبدالله (عب السلام): [إن خرج السَّفياني ما تأمُّرني؟ قال: «إذا كان ذلك

٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٥٩/٢٥٩.

<sup>£</sup> ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٥٩/٢٧.

<sup>(</sup>١) آل عمران ٣: ٨٢

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٥٩/٢٥٩.

<sup>(</sup>١) النحل ١٦: ٣٩ و ٤٠.

٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٩/٢٦٠.

كتبتُ إليك، قلت: ] (1) أعلِمني آبة كِتابِك؟ قال: وأكتب إليك بعلامة كذا وكذا، وقرأ (1) آبةً من القرآن.

قلت لفُضَيل: وما تلك الآية؟ قال: ما حدَثتُ بها أحداً غَيْر بُرَيْد العِجْلي. قال زُرارة: أنا أحـدَثك بهـا: ﴿وَأَقْسَمُواْ بِاللهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ﴾ إلى آخر الآية، قال: فسكت الفُضَيل، ولَم يَقُلُ لا، ولا نعم.

.. البرهان في تفسير القرآن

٧/٩٠٢٩ أبو جعفر محمّد بن جَرير الطَّبَري في (مُسند فاطمة (طهاالسلام)) قال: أخبرنا أبو الحسن عليّ بن هِبَة الله، قال: حدَّثنا أبو جعفر محمّد بن عليّ بن الحسين بن موسى بن بابَوَيه القمّي، قال: حدَّثنا أبي عن سَعْد بن عبدالله، قال: حدَّثنا يُعقوب بن يَزيد، قال: حدَّثنا محمّد بن أبي عُمَير، عن عُمَر بن أذَيْنَة، عن قُضَيل بن يَسَار، قال: قلت لأبي عبدالله (طبهالسلام): إنْ خَرَج السُفياني ما تأمُرني؟ قال: وإذا كان ذلك كَتَبْتُ إليك، قلت: أعْلِمني آية كتابك (1)؟ قال: وأكتبُ إليك، علامة كذا وكذا، وقرأ آيةً من القرآن.

`قال: فقلت لِفُضَيل: ما تلك الآية؟ قال: ما حدّثتُ بها أحداً غيرَ بُرَيْد العِجْلي. قال زُرارة: أنا أحدُّتُك بها، هي: ﴿ وَأَقْسَمُواْ بِاللهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ لَا يَبْعَثُ آللهُ مَن يَمُوتُ بَلَىٰ وَعْداً عَلَيْهِ حَقّاً ﴾ قال: فسَكَت الفُضَيل ولم يَقُلُ لا، ولا نعم.

قوله تعالى:

#### إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَىءٍ إِذَآ أَرَدْنَاهُ أَن نَّقُولَ لَهُ كُن فَيَكُونَ ـ إِلَى نوله تعالى ـ وَلَأَجْرُ ٱلْأَخِرَةِ أَكْبُرُ لَوْ كَانُواْ بَعْلَمُونَ [ ٤٠ ـ ٤١ ]

١/٦٠٢٧ ـ محمّد بن بعقوب: عن أحمد بن إدريس، عن محمّد بن عبد الجبّار، عن صَفوان بن يحيى، قال: قلت لأبي الحسن (عب السلام): أخْبِرُني عن الإرادَة، مِن اللهِ ومن الخَلْنِ؟

قال: فقال: الإرادَةُ من الخَلْق الضَّمير، وما يبدو لهم بعد ذلك من الفِعل؛ وأمّا من الله تعالى فإرادَته إحْدائه، لا غير ذلك، لأنّه لا يُرَوِّي ولا يَهُمُّ، ولا يَتَفَكَر، وهذه الصفات مَنْفِيَّة عنه، وهي صفات الخَلْق، فإرادة الله الفِعْل، لا غير ذلك، لأنّه لا يُرَوِّي ولا يَهُمُّ ولا يَتَفَكَر، وهذه الصفات مَنْفِيَّة عنه، وهي صفات الخَلْق، فإرادة الله الفِعْل، لا غير ذلك، يقول له: كُن؛ فبكون، بلا لَفْظِ ولا نُطْقٍ بلسانٍ، ولا هِمَّةٍ، ولا تفَكُّرٍ، ولا كيف لذلك، كما أنّه لاكيفَ له». غير ذلك، يقول له: كُن؛ فبكون، بلا لَفْظِ ولا نُطْقٍ بلسانٍ، ولا هِمَّةٍ، ولا تفَكُّرٍ، ولا كيف لذلك، كما أنّه لاكيفَ له». على الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه عنه عنه الله عنه

<sup>(</sup>١) أثبتناه من الحديث الآتي عن محمّد بن جرير الطبري.

<sup>(</sup>۲) في «س»: وهو.

٧ ـ دلائل الإمامة: ٢٤٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر: قلت: فكيف أعلم أنّه كتابك.

سورة النحل آية \_ ١٠٤٠ ع ـ

۱ ـ انکافي ۱: ۳/۸۵.

٢ ـ تفسير القميّ ١: ٣٨٥.

﴿ لَنَبَوِ ثَنَّهُمْ ﴾ أي لَنُوْ بِبَنَّهم ﴿ فِي آلدُّنْيَا حَسَنَةً وَلَأَجْرُ ٱلْأَخِرَةِ أَكْبَرُ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ﴾.

قوله تعالى:

وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالاً نُوحِىَ إِلَيْهِمْ فَسْتُلُوٓاْ أَهْلَ آلذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ \* بِالْبَيِّنَاتِ وَآلزُّبُرِ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ آلذِّكْرَ لِـتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ [21-22] لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ [21-22]

١/٦٠٢٩ ـ محمّد بن يعقوب: عن الحسين بن محمّد، عن مُعَلَّى بن محمّد، عن الوشَّاء، عن عبدالله بن عَجْلان، عن أبي جعفر (عبدالله) في قول الله عزَّ وجلّ: ﴿ فَسْتَلُواْ أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ قال: القال رسول الله (منى الا عبدراله): الذِّكر أنا، والأئمّة (عليم السلام) أهلُ الذِّكرة.

وقوله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَّكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْتَلُونَ ﴾ (١) قال أبو جعفر (عله السلام): انحنُ قومَه، ونحنُ المسؤولون،

٢/٦٠٣٠ وعنه: عن الحسين بن محمّد عن مُعَلَى بن محمّد، عن محمّد بن أوْرَمَة، عن عليّ بن حسّان، عن عمّه عبد الرحمن بن كثير، قال: قلت الأبي عبدالله (علم السلام): ﴿ فَسُنَلُواْ أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾؟ قال: والذِكُر: محمّد (صلى الله عليه والدي، ونحنُ أهلُه المسؤولون).

قال: قلت: قوله: ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكُرٌ لَّكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ لَنْكَلُونَ ﴾ (١٠؟ قال: ﴿إِيَّانَا عنى، ونحنُ أَهِلُ الذِكر، ونحنُ المَسؤولون،

٣/٦٠٣١ وعنه: عن الحسين بن محمّد، عن أمّعلَى بن محمّد، عن أمّعلَى بن محمّد، عن الوشّاء، قال: سألتُ الرضا (مبدالهم) فقلت له: جُعلت فداك ﴿ فَسْتَلُواْ أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ ؟ فقال: «نحنُ أهلُ الذِّكر، ونحن المسؤولون».

قلت: فأنتم المسؤولون، ونحن السائلون؟ قال: «نعم». قلت: حقّاً علينا أن نَسألكم؟ قال: «نعم». قلت: حقّاً عليكم أن تُجيبونا؟ قال: «لا، ذاك إلينا، إن شِئنا فعَلنا، وإن شِئْنا لم نَفْعَل، أما تسمع قول الله تبارك وتعالى: ﴿ هَلْذًا عَطَآ وَنَا فَامْنُنْ أَوْ أَمْسِكَ بِغَيْرٍ حِسَابٍ﴾ (١)».

سورة النحل آية ـ ٤٣ ـ ٤٤ ـ

۱ ـ الكافي ۱: ۱/۱٦٣.

<sup>(</sup>١) الزخرف ٤٣: ٤٤.

۲ ـ الكافي ۱: ۲/۱۹٤.

<sup>(</sup>١) الزخرف ٤٣: ٤٤.

٣ ـ الكافي ١: ١٦٤/٣.

<sup>(</sup>۱) سورة ص ۲۸: ۲۹.

٤/٩٠٣٢ - وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن محمّد بن الحسين، عن محمّد بن إسماعيل، عن منصور بن يُونُس، عن أبي بكر الحَضْرَمي، قال: كنت عند أبي جعفر (مبالسلام) ودخل عليه الوَرْد أخو الكُمَيْت، فقال: جَعلني الله فِداك، اختَرتُ لك سبعينَ مسألةً، ما يحضُرني منها مسألةً واحدةً. قال: «ولا واحِدة ياوَرُد؟» قال: بلي، قد حضرني منها واجِدة. قال: «وما هي؟».

قال: قول الله تبارك ونعالى: ﴿ فَسْنَلُوٓاْ أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ﴾ مَنْ هُم؟ قال: «نحنُ أهلُ الذِّكر، ونحن مسؤولون».

قلت: فأنتم المسؤولون، وتحن السائلون <sup>(١)</sup>؟ قال: «نعم». قلت: علينا <sup>(١)</sup> أن نسألكَمُ؟ قال: «نعم». قلت: عليكم أن تُجيبونا؟ قال: «ذاك إلينا».

وروى هذا الحديث محمّد بن الحسن الصفّار في (بصائر الدرجاتِ): عن محمّد بن الحسين، وساق السّنَد والمَثْن بِعَيْنِه بتَغْبِيرِ يَسيرِ في المتن <sup>(٣)</sup>.

٥/٦٠٣٣ عن محمّد بن يحيى، عن محمّد بن يحيى، عن محمّد بن الحسين، عن صَفوان بن يحيى، عن العلاء بن رَزين، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر (عليه اللهم) قال: إنَّ مَنْ عِندنا يزعُمون أنَّ قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَسُتَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ اللهُ عَنْ وجلّ : ﴿ فَسُتَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِن مُحمّد بن مسلم، عن أبي جعفر (عليه الله عن علله الذّي عَند عونكم إلى دينهم، ثمّ قال بيَدِه إلى صَدرِه: «نحن أهل الذّكر، ونحن المسؤولون».

وروى هذا الحديث محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا علي بن سُليمان الرازي، عن محمّد بن خالد الطبّالِسي، عن العلاء بن رَزين القلاء، عن محمّد بن مُسلم، عن أبي جعفر (عبدالمه) وذكر الحديث بعينه (۱).

7/7.74 وعنه: عن عدّةٍ من أصحابنا، عن أحمد بن محمد، عن الوشاء، عن أبي الحسن الرضا (عليه الله الله على المعلم) قال: سَمِعتُه يقول: وقال عليّ بن الحسين وعلى الله على الأئمة من الفرّض ما ليس على شيعتهم، وعلى شيعتنا ما ليس علينا، أمرَهم الله عزّ وجلّ أن يسألونا، قال: ﴿ فَسُتُلُوا أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ وقال وفامرهم أن يسألونا، وإن شِفْنا أمْسَكُنا،

٧/٦٠٣٥ أحمد بن محمّد، عن أحمد بن محمّد بن أبي نَصْر، قال: كتبت إلى الرضا (عليه السلام) مسائل (١)،

<sup>£</sup> ـ اتكافي ۱: ۱۹۲/۰.

<sup>(</sup>١) (نحن أهل الذكر . . . ونحن السائلون) لم يرد في المصدر.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: من هم؟ قال: نحن، قلت: علينا.

<sup>(</sup>٣) بصائر الدرجات: ١/٥٨.

٥ ـ الكافي ١: ٧/١٦٥.

<sup>(</sup>١) تأويل الآيات ١: ٣/٣٢٤.

۲۔الکافی ۱: ۱۲۰/۸

۷ ـ الكافي ۱: ١٦٥/٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: كتاباً.

فكان في بعض ماكتَب: اقال الله عزّ وجلّ: ﴿ فَسْقُلُواْ أَهْلَ آلذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ وقال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَا كَانَ ٱلْمُؤْمِنُونَ لِيَنْفِرُواْكَآفَةٌ فَلَوْ لَا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةٍ مِّنْهُمْ طَآنِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُواْ فِي آلدِّينِ وَلِيُنذِرُواْ قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُواْ إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحْذَرُونَ ﴾ (") ففد فُرضَت عليكم المسألة، ولم يُفْرَض علينا الجواب، فال الله عزّ وجلّ: ﴿ فَإِن لّمَ يُسْتَجِيبُواْ لَكَ فَاعْلَمُ أَنَّمَا يَتَبِعُونَ أَهْوَآءَهُمْ وَمَنْ أَضَلً مِمَّنِ آتَبَعَ هَوَاهُ بِغَيْرِ هُدَى مِّنَ آلْفِكِ أَنَّهُمْ.

وروى هذين الحَدِيثَيْن الصّفار أيضاً، عن أحمد بن محمّد بباقى السّند والمَثْن (١).

محمّد بن يحيى ومحمّد بن الحسين وغيره، عن سَهْل، عن محمّد بن عيسى ومحمّد بن يحيى ومحمّد بن يحيى ومحمّد ابن الحسين، جميعاً عن محمّد بن سِنان، عن إسماعيل بن جابر، وعبدالكريم بن عَمْرُو، عن عبدالحميد بن أبي الدّيلَم، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال جلّ ذِكْرُه: ﴿ فَسُتَلُوا أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾.

قال: الكتاب: الذكر، وأهلُه: آل محمّد (عليم السلام)، أمر الله عزّ وجلّ بِسُوْالِهِم ولم يأمُرْ بسؤال الجُهّال، وسمّى الله عزّ وجلّ القرآن ذِكراً، فقال نبارك ونعالى: ﴿ وَأَنزَنْنَا إلَيْكَ آلذِكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُرِّلَ إلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ الله عزّ وجلّ القرآن ذِكراً، فقال نبارك ونعالى: ﴿ وَأَنزَنْنَا إلَيْكَ آلذِكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُرِّلَ إلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ وقال عزّ وجلّ: ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْتَلُونَ ﴾ (١٠)».

٩/٩٠٣٧ - وعنه: عن محمّد، عن أحمد، عن ابن فضّال، عن ابن بُكَير، عن حَمزة بن الطَّيّار، أنّه عَرَض على أبي عبدالله (عليه السلام) بعض خُطَبِ أبيه، حتى إذا بلغ مَوْضِعاً منها، قال له: «كُفَّ واسْكُتْ». ثمّ قال أبو عبدالله (عليه السلام): «لا يَسْعُكُم فيما يَنْزِل بِكُم مَمّا لا تعلمون إلّا الكفّ عنه والتَثبّت، والردّ إلى أثمّة الهدى حتى عبدالله (عليه القصد، ويَجْلوا عنكم العَمى، ويُعرّفوكم فيه الحق، قال الله تبارك وتعالى: ﴿ فَسْتَلُوا أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِنْ كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ ه.

الكَلْبي، عن أبي عبدالله (عبدالله: عن إبراهيم بن هاسم، عن علمان بن عيسى، عن حمّاد الطّنافيسي، عن الكَلْبي، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: قوله تعالى: ﴿ فَالْقُواْ آفَةَ يَا أُولِى ٱلْأَلْبَابِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ قَدْ أَنوَلَ آفَةُ إِلَيْكُمْ الْكَلْبي، عن أبي عبدالله (عبدالله) عالى: هوله تعالى: ﴿ فَالَّقُواْ آفَةَ يَا أُولِى ٱلْأَلْبَابِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ قَدْ أَنوَلَ آفَةُ إِلَيْكُمْ فَا خَوْلُهُ عَنْهُ عَلَى اللّهُ عنه عنه أسال عبدالله عنه عنه عنه الفراد الفراد كلّه، فما خَفِظْتُ حَرفا أسالُهُ عنه.

١١/٦٠٣٩ محمّد بن الحسن الصفّار: عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن فضالة بن أيّوب،

<sup>(</sup>٢) التوبة ١: ١٢٢.

<sup>(</sup>٣) القصص ٢٨: ٥٠.

<sup>(</sup>١) بصائر الدرجات: ٢/٥٨ و٣.

٨ ـ الكافي ١: ٣/٢٣٤. قطعة منه.

<sup>(</sup>١) الزخرف ٤٣: ٤٤.

٩ ـ الكافي ١: ١٠/٤٠.

١٠ . مختصر بصائر الدرجات: ٦٨.

<sup>(</sup>۱) الطلاق ۱۰: ۱۰ ـ ۱۱.

۱۱ ـ بصائر الدرجات: ۲۲/٦٢.

عن أبان بن عُثمان، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر اعبدالله) في قول الله تعالى: ﴿ فَسْئَلُواْ أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ﴾.

قال: «الذِكْر: القرآنُ، وآلُ رسولِ الله (منراة عليه واله) أهلُ الذِكر، وهم المسؤولون».

۱۲/٦٠٤٠ - وعنه: عن محمّد بن الحسين، عن أبي داود سُليمان بن سُفيان، عن ثَعْلَبة بن مَيْمون، عن زُرارة، قال: قلت لأبي جعفر (عبدالسلام): قول الله تبارك وتعالى: ﴿ فَسْتَلُوۤاْ أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ من المُمْنَوْن بذلك؟ قال: انحن،

قال: قلت: فأنتم المسؤولون؟ قال: «نعم» قلت: ونحن السائلون؟ قال: «نعم» قلت: فعلينا ان نسألكم؟ قال: «نعم» قلت: وعليكم أن تُجيبونا؟ قال: «لا، ذلك إلينا، إن شِئنا فعلنا، وإن شِئنا لم نفعل، ثمّ قال: ﴿ هَلْذَا عَطَآوُنَا فَامْنُنْ أَوْ أَمْسِكَ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ ، (١).

وروى هذا الحديث، عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني محمّد بن جعفر، قال: حدّثنا عبدالله بن محمّد، عن أبي داود سُليمان بن سُفيان، عن تَعْلَبة، عن زُرارة، عن أبي جعفر (علمالسلام) في قوله: ﴿ فَسْتَلُوا أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ من المُعْنَوْن بذلك؟ فقال: «نَحنُ والله». فقلت: وأنتم المسؤولون؟ قال: «نعم» وساق الحديث إلى آخره، إلا أنّ فيه: وإن شِئنا تركناه الحديث (1).

۱۳/٦٠٤١ - ابن بابَوَيه، قال: حدَّ ثنا عليّ بن الحسين بن شَاذَوَيْه المُوَدَّب وجعفر بن محمّد بن مَسرور (رضي الا علمان قالا: حدَّ ثنا محمّد بن عبدالله بن جعفر الحِمْيَري، عن أبيه، عن الرَّيَّان بن الصَّلْت، قال: حَضَر الرضا (عبدالله) مَجْلِسَ المأمون بمَرُو وقد اجتمع في مَجْلِسِه جَماعةٌ من علماءِ العراق وخُراسان، وذكر الحديث الرضا (عبدالله) من المأمون بمَرُو وقد اجتمع في مَجْلِسه جَماعةٌ من علماءِ العراق وخُراسان، وذكر الحديث إلى أن قال فيه الرضا (عبدالله) ونحن أهلُ الذِكر الدين قال الله في كتابه: ﴿ فَسْفَلُواْ أَهْلُ الذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾ فنحن أهلُ الذِكر، فاسألونا إن كنتم لا تعلمون الله علمون المناسمة الله المناسمة المناسمة

فقالت العُلماء: إنّما عَنَى الله بذلك اليهود والنصاري. فقال أبو الحسن (عداد هم): «شبحان الله، وهل يجوز ذلك؟ إذن يَدْعُونا إلى دينهم، ويقولون: هو أفضّل من دين الإسلام».

۱۲ ـ بصائر الدرجات: ۲۵/۹۲.

<sup>(</sup>۱) سورة ص ۲۸: ۳۹.

<sup>(</sup>٢) تفسير القميّ ٢: ١٨.

١٣ ـ عيون أخبار الرضا رمك السلام، ١: ١/٢٢٨.

<sup>(</sup>۱) الطلاق ٦٥: ١٠ ـ ١١.

١٤/٦٠٤٢ ـ الشيخ في (أماليه): بإسناده عن هِشام، قال: سألتُ أبا عبدالله(عبدالله) عـن قـوله تعـالى: ﴿ فَسَنَلُوٓا أَهۡلَ الذِّكْرِ إِن كُنتُمۡ لَا تَعۡلَمُونَ ﴾ مَنْ هُم؟ قال: ونحن.

قلت: علينا أن نَسألَكُم؟ قال: «نعم». قال: فلت: فَعْلَيْكُم أَن تُجِيبُونا؟ قال: «ذاك إلينا».

10/7.17 مالمُفيد في (إرشاده)، قال: أخبرني الشريف أبو محمّد الحسن بن محمّد، قال: حدّثني جدّي، قال: حدّثني بدي الشريف أبو محمّد الحسن بن محمّد، قال: حدّثني بدي قال: حدّثني يحيى بن عبدالحميد الحِمّاني، عن مُعاويّة بن عَمّار الدُّهْني، عن محمّد بن عليّ بن الحسين (عليم الدم) في قوله جُلّ اسمه: ﴿ فَسَتَلُواْ أَهْلَ الذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾. عن محمّد بن عليّ بن الحسين (عليم الدم) في قوله جُلّ اسمه: ﴿ فَسَتَلُواْ أَهْلَ الذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾. قال: «نحنُ أهلُ الذِكر».

قال الشيخ المفيد: قال الشيخ الرازي ("): وقد سألتُ محمّد بن مقاتل (") عن هذا، فتكلّم فيه برأيه، وقال: أهل الذكر: العُلماء كافّة، فذكرت ذلك لأبي زُرعَة (أ)، فبَقيّ متعجّباً من قوله، وأوردت عليه ما حدّثني به يحيى بن عبدالحميد. قال: صدق محمّد بن عليّ اعبسالسلام، إنهم أهل الذكر، ولَعَمْرِي إنّ أبا جعفر (عبدالسلام) لَمِن أكبر العُلماء، وقد رّوى أبو جعفر (عبدالسلام) أخبار المبتدأ، وأخبار الأنبياء، وكتب عنه الناس المتغازي، وأثروا عنه السُّنن، واعتمدوا عليه في مناسِك الحجّ التي رواها عن رسول الله (متى الاعبداله)، وكتبوا عنه تفسير القرآن، ورّوت عنه الخاصة والعامة الأخبار، ونَاظرَ مَنْ كان يَرِد عليه من أهل الآراء، وحَفِظ عنه الناس كثيراً من علم الكلام.

17/7066 محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن سعيد، عن أحمد بن الحسن، عن أبيه، عن الحُصّين بن المُخَارِق، عن سعد بن طَريف، عن الأصْبَغ بنن بُهاتة، عن عليّ أمير المؤمنين (عله السلام) في قوله عزّ وجلّ: ﴿ فَسْتَلُوا أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَا ﴾ قال: «نحنُ أهلُ الذِّكر».

1٧/٦٠٤٥ - العيّاشي: عن حمزة بن محمّد الطيّار، قال عرضتُ على أبي عبدالله (عبد الهم) كلاماً لأبي، فقال: واكْتُت، فإنّه لا يَسَعُكُم فيما نَزَل بكم ممّا لا تَعلَمُونَ إلّا الكَفِّر (عند) والنَثِبُّت فيه وردّه إلى أئمّة الهدى حتّى يَخْمِلُوكم فيه على النَّصْدِ، وَيَجلُوا عنكم فيه العَمى، قال الله: ﴿ فَسْفَلُواْ أَهْلَ آلذِّكُم إِنْ كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ .

<sup>14</sup> ـ الأمالي ٢: ٢٧٨.

١٥ ـ الارشاد: ٢٦٤، شواهد التنزيل ١: ٤٦٠/٣٣٥، العمدة لا ين بطريق: ٢٨٨/٢٨٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر: من أهل الرأي قد علت سنّه.

<sup>(</sup>٢) الشيخ الرازي: هو محمّد بن إدريس الحنظليّ، أبو حاتم الرازي، أحد الحُفّاظ من العادية عشرة. وكان رفيقه أبو زرعة الرازي، تُوفّي في شعبان ٢٧٧ هـ. تهذيب التهذيب ٢: ٢١/٠١، معجم رجال الحديث ١٥: ١٨٦/٦٢.

<sup>(</sup>٣) محمّد بن مقاتل الرازي: هو إمام أصحاب الرأي بالزي، ووفاته سنة ٢٤٨ هـ، وقيل: ٢٤٩ هـ. تهذيب التهذيب ٩: ٤٦٩/٤٦٩، لسان الميزان ٥: ١٢٦١/٣٨٨.

<sup>(</sup>٤) أبو زُرعة: هو عبيد الله بن عبدالكريم بن يزيد بن فرّوخ، أبو زرعة الوازي، من حُفّاظ الحديث، من أهل الريّ، كان رفيقه أبو حاتم الوازي، وفاته ٢٦٤ هـ. سير أعلام النبلاء ١٣: ٤٨/٦٥.

١٦ ـ تأويل الايات ١: ٢/٣٢٤.

١٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٠/٢٦٠، شواهد التنزيل ١: ٤٦٣/٣٣٦، ينابيع المودة: ١١٩ـ

١٨/٦٠٤٦ ـعن حمزة بن الطيَّار، قال: عرَضت على أبي عبدالله (على المعض خُطَبِ أبيه حتَّى انتهى إلى مَوضِع، فقال: «كُفَّ». فأمسكتُ، ثمَّ قال لي: «اكْتُب، وأمْلَى عَلَيَّ «أنّه لا يَسَعكم» الحديث الأوّل.

ً ١٩/٦٠٤٧ - عن محمّد بن مُسلم، عن أبي جعفر (عليه السلام) قال: قلت له: إنّ مَن عنِدنا يزعُمون أنّ قول الله تعالى: ﴿ فَسَنَلُوا أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ أنهم اليهود والنصاري. فقال: وإذن يَدعونكم إلى دِينهم، قال: ثمّ قال بيده إلى صدره: «نحن أهل الذكر ونحن المسؤولون». قال: قال أبو جعفر (عليه السلام): «الذِكْر: القرآن».

٢٠/٦٠٤٨ عن أحمد بن محمد، قال: كتب إليّ أبو الحسن الرضا اعلى الله وإقال أحسن عافية، إنّ من ابتعنا ولَمْ يُخالِفُنا وإذا خِفْنَا خاف، وإذا أمِنَا أمِن، قال الله: ﴿ فَسْفَلُواْ أَهْلَ آلِذِكْوِ إِن كُنتُمْ لَا إِنّمَا شَيعتنا مِن تابَعنا ولَمْ يُخالِفُنا وإذا خِفْنَا خاف، وإذا أمِنَا أمِن، قال الله: ﴿ فَسْفَلُواْ أَهْلَ آلذِكْوِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ قال: ﴿ فَلَوْلَا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَاَئِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُواْ فِي آلدِّينِ وَلِيُنذِرُواْ قَوْمَهُمْ ﴾ (الآية، فقد فُرِضت عليكم المسألة والردّ إلينا، ولم يُفرَض علينا الجواب، أولَم تُنهُوا عن كَثرة المسائل، فأبَيْتم أن تنتهوا؟ إيّاكم وذاك، فإنّه إنّما هلك من كان قَبْلَكم بكثرة سؤالهم لأنبيائهم، قال الله تعالى: ﴿ يَا أَيّهَا آلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَسْفَلُواْ عَنْ أَشْيَاءً إِن تُبْدَلَكُمْ تَسُوّ كُمْ ﴾ (الله تعالى: ﴿ يَا أَيّهَا آلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَسْفَلُواْ عَنْ أَشْيَاءً إِن

١١/٦٠٤٩ - ابن شهرآشوب، قال: ذكر في (تفسير يوسّف القَطّان)، عن وَكِيع، عن الثَّوري، عن السُّدِّي، قال: كنت عند عمر بن الخطّاب إذ أقبل عليه كعب بن الأشرف ومالك بن الصيف وحُييّ بن أخطّب، فقالوا: إنّ في كتابكم: ﴿ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا آلسَمُ وَاتُ وَٱلْأَرْضُ ﴾ (الإذا كان سَعَةُ جنّةٍ واحدةٍ كَسَبْع سماواتٍ وسَبْع أرّضين، فالجِنان كلّها يوم القيامة أين تكون؟ فقال عمر: لا أعلم. فبيناهم في ذلك إذ دخل عليّ اعداله ابن، فقال: وفي أيّ شيء أنتم؟ فألقى اليهود المسألة عليه، فقال (مدال على الإجروني أنّ النهار إذا أقبل الليل أين يكون [والليل إذا أقبل النهار أين يكون]؟ فالواله: في علم الله تعالى يكون ققال عليّ (عدال المجروني) وكذلك الجِنان تكون في علم الله . فخاء على رعداله الإثرار إلى النبيّ (مشراة عدولة الإراجيء بذلك، فنزل ﴿ فَسْتَلُواْ أَهْلَ الذِّكُو إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ .

٢٢/٦٠٥٠ ـ شرف الدين النَّجَفي: روى جابر بن يزيد ومحمّد بن مُسلم، عن أبي جعفر (عليه السلام) أنّه قال: «نحنُ أهلُ الذِكر».

٢٣/٦٠٥١ ـ ومن طريق المُخالفين، ما رواه الحافظ محمّد بن مؤمن الشيرازي في (المُستَخْرَج من التفاسير

۱۸ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲٦/۲٦٠.

۱۹ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲٦/۲۹۰.

٢٠ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٦١/٢٦١.

<sup>(</sup>١) النوبة ٩: ١٢٢.

<sup>(</sup>۲) المائدة ٥: ١٠١.

۲۱ ـ المناقب ۲: ۲۵۲.

<sup>(</sup>١) أل عمران ٢: ١٣٣.

۲۲ ـ تأويل الآيات ١: ٧/٢٥٥.

٢٢ ـ ... عنه الطرائف: ١٣١/٩٣ وإحقاق الحقّ ٣: ٨٨٢.

الاثني عشر) في تفسير قوله تعالى: ﴿ فَسُتَلُواْ أَهْلَ اللِّـكُوبِ يعنيَ أهل بيت النبوّة، ومَعْدِن الرسالة، ومُختلف الملائكة، والله ما سُمّي المؤمن مؤمناً إلّاكرامةً لعليّ بن أبي طالب (عيدانهم).

#### قوله تعالى:

# أَفَأْمِنَ آلَّذِينَ مَكَرُواْ ٱلسَّيِّنَاتِ أَن يَخْسِفَ آللهُ بِهِمُ ٱلْأَرْضَ أَوْ يَأْتِيَهُمُ الْعَذَابُ مِنْ جَيْثُ لَايَشْعُرُونَ - إلى قوله تعالى - فإن رَبَّكُمْ لَـرَءُوفُ الْعَذَابُ مِنْ جَيْثُ لَايَشْعُرُونَ - إلى قوله تعالى - فإن رَبَّكُمْ لَـرَءُوفُ الْعَذَابُ مِنْ جَيْثُ لَايَشْعُرُونَ - إلى قوله تعالى - فإن رَبَّكُمْ لَـرَءُوفُ وَلَا عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى ال

١/٦٠٥٢ - العيّاشي: عن إبراهيم بن عُمر، عمّن سَمِع أبا جعفر (عبه الله) يقول: وإنَّ عَهْدَ نَبِيّ الله صار عند عليّ بن الحسين (عبه الله)، ثمّ صار عند محمّد بن عليّ (عبه الله)، ثمّ يفعل الله ما يشاء، فالزَمْ هؤلاء، فإذا خرّج رجلٌ منهم معه ثلاثمائة رَجل، ومعه راية رسول الله (صلّ الله عله رائه)، عامداً إلى المدينة حتّى يَمُرَّ بالبَيداء فيقول: هذا مكان القوم الذين خُسف بهم، وهي الآية التي قال الله: ﴿ أَفَا مِنَ آلَذِينَ مَكَرُواْ ٱلسَّيِّنَاتِ أَن يَخْسِفَ آللهُ بِهِم ٱلْأَرْضَ مُكان القوم الذين خُسف بهم، وهي الآية التي قال الله: ﴿ أَفَا مِنَ آلَذِينَ مَكَرُواْ ٱلسَّيِّنَاتِ أَن يَخْسِفَ آللهُ بِهِم ٱلْأَرْضَ مُكان القوم الذين خُسف بهم، وهي الآية التي قال الله: ﴿ أَفَا مِنَ آلَذِينَ مَكَرُواْ ٱلسَّيِّنَاتِ أَن يَخْسِفَ آللهُ بِهِم ٱلْأَرْضَ

٣/٦٠٥٣ ـ عن ابن سِنان، عن أبي عبدالله (عبد الله) سُئل عن قول الله تعالى: ﴿ أَفَا مِنَ ٱلَّذِينَ مَكَرُوا ٱلسَّيِّنَاتِ أَن يَخْسِفَ ٱللهُ بِهِمُ ٱلْأَرْضَ ﴾، قال: دهم أعداء الله، وهم يُعلى خون ويُقذَفون ويَسيحُون في الأرض.

٣/٦٠٥٤ عن جابر الجُعْفي، عن أبي جعفر (على الله) في حديث طويل ـ قال له: او إيّاكم وشُذَاذاً من آل محمّد، فإنّ لآل محمّد وعليّ (ملهم الله) رايةً، ولغيرهم راياتٍ [قالوَم الأرض، ولا تتّبعُ منهم رجُلاً أبداً حتّى ترى رجّلاً من وُلد الحُسين، معه عَهد نبيّ الله ورايته وسِنلاحُه، فإنّ عهدَ نبيّ الله صار عند عليّ بن الحُسين، ثمّ صار عند محمّد بن على، ويفعل الله ما يشاء]، فالزَمْ هؤلاء أبداً، وإيّاك ومن ذكرتُ لك.

فإذا خرج رجل منهم معه ثلاث مائة وبضعة عشر رجلاً، ومعه راية رسول الله (سنرالة عليه الله عامداً إلى الممدينة حتى يمرَّ بالبَيْداء، حتى يقول: هذا مكانُ القوم الذين خُسِف بهم، وهي الآية التي قال الله نعالى: ﴿ أَفَا مِنَ اللهِ يَعْدُواْ السَّيِّنَاتِ أَنْ يَخْسِفَ آللهُ يِهِمُ ٱلْأَرْضَ أَوْ يَأْتِيَهُمُ ٱلْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ \* أَو يَأْخُذَهُمْ فِي اللَّهِمْ فَمَاهُمْ بِمُعْجِزِينَ ﴾ ".

سورة النحل آية ـ 10 ـ 2٧.

١ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٦١/٢٦١.

۲ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۹/۲۹۱

٣ ـ تفسير العيّاشي ١: ١١٧/٦٥.

5/1000 على بن إبراهيم، قال: قوله: ﴿ أَفَامِنَ آلَّذِينَ مَكَرُواْ آلسَّيِقَاتِ ﴾ يا محمّد، وهو استفهام ﴿ أَن يَخْسِفَ آللهُ بِهِمُ آلاًرْضَ أَوْ يَأْتِيَهُمُ آلْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ \* أَوْ يَأْخُذَهُمْ فِي تَقَلَّبِهِمْ فَمَاهُم بِمُعْجِزِينَ ﴾ قال: إذا جاءوا وذهبوا في التجارات وفي أعمالهم، فيأخُذُهم في تلك الحالة: ﴿ أَوْ يَأْخُذَهُمْ عَلَى تَخَوُّفِ ﴾ قال: على نيقُظ ﴿ فَإِنَّ رَبَّكُمْ لَرَءُوفٌ رَّحِيمٌ ﴾ .

قوله تعالى:

#### أَوَ لَمْ يَرَوْاْ إِلَى مَا خَلَقَ آللهُ مِن شَيْءٍ - إلى نوله نعالى - إِنَّمَا هُوَ إِلَـٰهٌ وَاحِدٌ فَإِيَّاى فَازْهَبُونِ [ ١٨ - ٥١ ]

1/700٦ - عليّ بن إبراهيم، فال قوله: ﴿ أَوَ لَمْ يَرَوْاْ إِلَى مَا خَلَقَ آفَةُ مِن شَيْءٍ يَتَفَيَّوُاْ ظِلَالُهُ عَنِ ٱلْيَمِينِ وَٱلشَّمَا يُلِ سُجَّداً فِهِ وَهُمْ دَاخِرُونَ﴾ قال: تحويلُ كلّ ظِلْ خَلقه الله هو سجُوده لله، لأنّه لبس شيءٌ إلّا لَهُ ظِلَّ يتحرَّكُ، فَتحريكُه وتَحويلُه سجودُه.

فال: وقوله: ﴿ وَيَنْهِ يَسْجُدُ مَا فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن دَاّبَةٍ وَٱلْمَلَائِكَةُ وَهُمْ لَا يَسْتَكْبِرُونَ \* يَخَافُونَ وَبَهُمْ مِن فَوْقِهِمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾. قال: الملائكة ما فدر الله لهـم، يأمرون ('' فـبه. ثـمَ احــتجَ الله عزّ وجلَ على الثَّنُويَة، ففال: ﴿ لَا تَتَّجِذُواْ إِلَىٰهِينِ آثَمَهُمْ أَنْهَا هُوْ إِلَىٰهٌ وَاحِدٌ فَإِيَّاىَ فَازْهَبُونِ ﴾.

٢/٦٠٥٧ ـ الطَّبَرْسِيّ في (الاحتجاج): قال: سُنِل أبو عبدالله (عبدالله) قبل له: ولم لا يجوز أن يكونَ صانِعُ العالَمِ أكثر من واحد؟

قال أبو عبدالله (عبدالله عبدالله عبد المعيفين، أو يكون أنه المثان من أن يكونا قديمين قويين أو يكونا ضعيفين، أو يكون أحدُهما قوياً والآخر ضعيفاً، فإن كانا قويين، فلم لا يَدْفَعْ كلّ واحدٍ منهما صاحبه ويتفرّد بالربوبيّة؟ وإن زعَمتَ أنّ أحدَهما قوي والأخر ضعيف ثبّت أنّه واحدٌكما تقول للعَجْزِ الظاهر في الثاني، وإنْ قلت: إنهما اثنان؛ لم يَخُلُ من أن يكونا متَفِقَيْنِ من كلّ جهم، فلما رأينا الخَلْق مُنتظماً، والفَلَك جارياً، واختلاف الليل والنهارِ والنّهارِ والنّهارِ والنّمر، وأنّ المدبّرَ واحدٌه.

٣/٦٠٥٨ - العبّاشي: عن أبي تصير، قال: سمِعتُ أبا عبدالله وطبه المعرى يقول: ﴿ لَا تَتَّخِذُواْ إِلَـٰهَيْنِ أَثْنَيْنِ إِنَّمَا

٤ ـ تفسير القميّ ١: ٣٨٥.

سورة النحل آية . ٤٨. ٥١.

١ ـ تفسير القميّ ١: ٢٨٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: يمرون.

٢ ـ الاحتجاج: ٣٣٢.

٣ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٦/٢٦١.

هُوَ إِلَيْهُ وَاحِدٌ، يعني بذلك ولا تتّخذوا إمامَيْن إنّما هو إمامٌ واحدَه.

قوله تعالى:

وَلَهُ مَا فِى ٱلْسَّمَـٰواتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَهُ آلَدِّينُ وَاصِباً - إلى قوله تعالى -وَيَجْعَلُونَ لِلهِ مَا يَكْـرَهُونَ وَتَـصِفُ ٱلْسِنْتُهُمُ ٱلْكَـٰذِبَ أَنَّ لَـهُمُ آلْحُسْنَى لَا جَرَمَ أَنَّ لَهُمُ آلنَّارَ وَأَنَّهُم مُّفْرَطُونَ [٥٢-٦٢]

١/٦٠٥٩ ـ العيّاشي: عن سَماعة، عن أبي عبدالله (عبد الله) قال: سألتُه عن قول الله: ﴿ وَلَهُ ٱللِّينُ وَاصِباً ﴾. قال: «واجباً».

٢/٦٠٦٠ على بن إبراهيم، قوله: ﴿ وَلَهُ مَا فِي ٱلسَّمَا وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا فِي السَّمَا وَاللَّهُ وَلَا مُولَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللْمُولَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُولَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللْمُوالَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَ

قال: وقوله: ﴿ وَيَجْعَلُونَ لِمَا لَا يَعْلَمُونَ نَصِيباً مِّمَّا رَزَقْنَاهُمْ ﴾ وهم الذي وصَفنا، ممّاكان العرَب يجَعلون للأصنام نصيباً في زَرْعِهم، وإبلِهم وغَنَمِهم، فردَّ الله عليهم ففال: ﴿ تَاللهِ لَتُسْتَلُنَّ عَمَّا كُنتُمْ تَفْتَرُونَ \* وَيَجْعَلُونَ إِلَهِ آلْبَنَاتِ سُبْحَانَهُ وَلَهُم مَّا يَشْتَهُونَ ﴾.

٣/٦٠٦١ وعنه، قال: قالت قُريش، إنّ الملائكة بناتُ الله، فنسبوا مالا بشتَهون إلى الله، فقال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَيَجْعَلُونَ فِهِ ٱلْبَنَاتِ مُنْحَانَهُ وَلَهُم مَّا يَشْتَهُونَ ﴾ يعني من البّنين. ثمّ قال ﴿ وَإِذَا بُشِّرَ أَحَدُهُم بِالْأَنتَى ظَلَّ وَجُهُهُ مُسُودًا وَهُو كَظِيمٌ \* يَتَوَارَى مِنَ ٱلْقَوْمِ مِن سُوءِ مَا يُشِر بِهِ أَيُمْسِكُهُ عَلَى هُونِ ﴾ أي: بستَهين به ﴿ أَمْ يَدُسُّهُ فِي مُسُودًا وَهُو كَظِيمٌ \* يَتَوَارَى مِن ٱلْقَوْمِ مِن سُوءِ مَا يُشِر بِهِ أَيُمْسِكُهُ عَلَى هُونِ ﴾ أي: بستَهين به ﴿ أَمْ يَدُسُّهُ فِي التَّرَابِ أَلاسَاءَ مَا يَحْكُمُونَ ﴾ . ثمّ رد الله عليهم فقال: ﴿ لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ مَثَلُ ٱلسَّوْءِ وَشِهِ ٱلْمَثَلُ ٱلْأَعْلَى وَهُو ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ .

٢ - ٤/٩٠٩٦ ـ ابن بابَوَيه، قال: حدّثنا عليّ بن أحمد بن محمّد بن عِمران الدُّقَاق (رحمه)، قال: حدّثنا محمّد بن أبى، أبي عبدالله الكوفيّ، قال: حدّثنا محمّد بن إسماعيل البَرْمَكيّ، قال: حدّثنا الحسين بن الحسن، قال: حدّثني أبي،

سورة النحل آية . ٥٢ ـ ٦٢ ـ

١ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٦/٢٦٢.

٢ ـ تفسير القمى ١: ٢٨٦.

<sup>(</sup>۱) في «س، ط»: تفصيله،

٣ ـ تفسير القمي ١: ٣٨٦.

٤ ـ التوحيد: ١/٣٢١.

عن حَنانَ بن سَدِير، قال: سألتُ أبا عبدالله (مدالسلام) عن العَرش والكُرسي ـ وذكر الحديث ـ إلى أن قال: ﴿ وَيَهُو ٱلْمَثَلُ ٱلْأَعْلَى ﴾ الذي لا يُشْبِهُهُ شيءٌ، ولا يُوصَف، ولا يُتَوَهَّم، فذلك المَثَلُ الأعلى.

٦/٦٠٦٤ عليّ بن إبراهيم، قال: قوله: ﴿ وَلَوْيُؤَاخِذُ آقَهُ ٱلنَّاسَ بِظُلْمِهِم ﴾ أي عند مَعصِيَتهم وظلمهم ﴿ مَّا تَرَكَ عَلَيْهَا مِن دَانَةٍ وَلَكِن يُؤَخِّرُهُمْ إِلَىٰ أَجَل مُّسَمّى فَإِذَا جَآءَ أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَقْدِمُونَ ﴾.

٧/٦٠٦٥ - العبّاشي: عن حُمْران، عن أبي عبدالله (عند الله): «الأجّل الذي سُمّي في لبلة القَدْر، هو الأَجَل الذي قال الله: ﴿ فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَقْدِمُونَ ﴾ .

وقد مضى حديث لحُمْران، عن أبيعبدالله (عبدالسلام) في معنى الأجَل، في قوله تعالى: ﴿قَضَى أَجَلاً وَأَجَلُ مُسَمَّىٰ عِندَهُ﴾ من سورة الأنعام (١)

٨/٦٠٦٦ - وقال عليّ بن إبراهيم: قوله: ﴿ وَيَجْعَلُونَ فِهِ مَا يَكْرَهُونَ وَتَصِفُ أَلْسِنَتُهُمُ ٱلْكَذِبَ ﴾ يقول: ألسِنَتُهُم الكاذبة ﴿ أَنَّ لَهُمُ ٱلْحُسْنَىٰ لَا جَرَمَ أَنَّ لَهُمُ ٱلنَّارُ وَأَنَّهُم مُّفْرَطُونَ ﴾ أي: معذّبون.

قوله تعالى:

#### وَمَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَابَ إِلَّا لِتُبَيِّنَ لَهُمُ ٱلَّذِي آخْتَلَفُوا فِيهِ [ ٦٤ ]

١/٦٠٦٧ ـ العيّاشيّ: عن أنس بن مالك، قال: قال رسول الله (سل الاعب واله) لي: (يا أنس، اسكُبْ لي وَضوءاً،

<sup>(</sup>١) يأتي في الحديث (١) من تفسير الآية (٢٦) من سورة النمل.

٥ ـ تفسير القميّ ٢: ١٠٢.

<sup>(</sup>١) يأتي في الحديث (٩) من تنسير الآية (٣٥) من سورة النور.

<sup>(</sup>۲) النحل ۱۲: ۷٤.

٦ - تفسير القميّ ١: ٣٨٦.

٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٦٢/٢٦٢.

<sup>(</sup>١) تقدّم في الحديث (٦) من تفسير الآية (٢) من سورة الأنعام.

٨ ـ تفسير القمق ١: ٣٨٦.

سورة النحل آية ـ ٦٤ ـ

سورة النحل (١٦) ......١٠٠٠..... ١٦٠) ..... ١٦٠

قال: فَعَمَدْتُ فَسَكَبْتُ لَلنَبيَ (مَلَى الدَّمَانِ) الوضوء في البيت، فأعلَمْنَهُ فَخْرَج وتوضَأ ثمّ عـاد إلى البيت إلى مَجلِسه، ثمّ رفع رأسه إليّ، فقال: «يا أنس، أوّل مَن يدخُل علينا أميرُ المؤمنين، وسيَّدُ المُسلمين، وقائِدُ الغُرُ المُحَجَّلين». المُحَجَّلين،

قال أنس: فقلت ـ ببني وببن نفسي ـ : اللّهم اجعَله رجلاً من قومي، قال: فإذا أنا بباب الدار يُقرّع، فخرّجتُ ففتَحتُ فإذا عليّ بن أبي طالب (عبد اللهم)، فدخل فتمشّى فرأيت رسول الله (ملّى الا عبدراله) حين رآه وَثَبّ على قَدَمَيْهِ مُستَبْشِراً، فلم يُزَلُ قائماً وعليّ (عبداللهم) يمشي حتّى دخل عليه البيت فاعتنقه رسولُ الله (ملّى الا عليه البيت فاعتنقه رسولُ الله (ملّى الا عليه (عبدالله)، فرأيتُ رسولَ الله (ملّى الا عليه وجهه فيمسّح به وجه عليّ (عبداللهم)، ويمسّح عن وجه عليّ (عبداللهم) بكفّه فيمسّح به وجهه عليّ (عبداللهم)، الله عليّ (عبداللهم)، الله عليّ (عبداللهم) ما يختلفون فيه بعدي، فقال رسول الله (ملّى الله عبدراله)؛ وما يمنّعني وأنت وصييّ، وخليفتي، والذي يُبيّنُ لهم ما يختلفون فيه بعدي، وتُودّي عنّى، وتُسمِعُهم نبوّتى».

٢/٦٠٦٨ ـ ومن طريق العامّة: روى الإمام الحافظ أبو نُعَيم أحمد بن عبدالله بن أحمد بسنده في (حِليته): عن أنس، قال: قال رسول الله (منراة عيدرآله): «يا أنس، أَسْكُب لي وَضوءاً». ثمّ قام فصلّى رَكعتين، ثمّ قال: «يا أنس، أوّل من يَدخُل عليك من هذا الباب أميرالمؤمنين، وسيّد المُسلمين، وقائِد الغُرّ المُحَجَلين، وخاتَم الوصيّين».

قال أنس: قلت: اللّهم اجعَله رجلاً من الأنصار، وكنَّهْنَه، إذ جاء عليّ (به السلام)، فقال: «من هذا، يا أنس؟» فقلت: عليّ، فقام مستبشِراً فاعتَنفه، ثمّ جعل بمسّح عَزْقَ وجهه بوجهه، ويَمْسَحْ عرق عليّ (عله السلام) بوجهه. فقال عليّ (عبه السلام): «يا رسول الله، لقد رأيتك صنّعت شيئاً ما صنّعت بي من قبل». قال: «وما يمنّعني وأنت تُؤدّي عنّى، وتُسمِعهم صوتى (١)، وتُبيّن لهم ما اختَلفوا قبه بعدي».

وروى هذا الحديث من علماء العامّة أيضاً، موفّق بن أحمد، في كتاب (فضائل أمير المؤمنين (على السلام)) عن أنس بصورة ما في كتاب (الحِلية) بغير تغيير (٢٠).

قوله تعالى:

وَ اللهُ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَاءً فَأَخْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ـ إلى فوله نعالى ـ وَمِن ثَمَرَاتِ ٱلنَّخِيلِ وَٱلْأَعْنَابِ تَتَّخِذُونَ مِنْهُ سَكَراً وَرِزْقاً

٢ \_ حلية الأولياء ١: ٦٣، ترجمة الامام عليّ (عله السلام) من تاريخ ابن عساكر ٢: ١٠١٤/٤٨٦.

<sup>(</sup>١) في «ط»: نبوتي.

<sup>(</sup>٢) المناقب للخوارزمي: ٤٢.

٤٣٤ ...... البرهان في تفسير القرآن

#### حَسَناً [30.30]

١/٦٠٦٩ - على بن إبراهبم، في قوله تعالى: ﴿ وَاللهُ أَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً ﴾: الآيةُ مُحكَمةٌ، ثمّ قال: قوله:
 ﴿ وَإِنَّ لَكُمْ فِي ٱلْأَنْعَامِ لَعِبْرَةٌ نُسْقِيكُم مِّمًا فِي بُطُونِهِ مِن بَيْنِ فَرْثٍ وَدَمٍ لَبَنا خَالِصا سَآئِعا لِلشَّارِبِينَ ﴾ قال: الفَرْث: ما في الكَرْش.

غير السّفينة من كلّ زَوجَبْن اثنين. فحمل الفَحْل (١) والعَجْوة (١)، فكانا زوجاً، فلمّا نضب الماء أمر الله نوحاً أن يغرِس في السّفينة من كلّ زَوجَبْن اثنين. فحمل الفَحْل (١) والعَجْوة (١)، فكانا زوجاً، فلمّا نضب الماء أمر الله نوحاً أن يغرِس الحبّلة وهي الكرّم، فأتاه إبليس فمنعه من غرسها، وأبي نُوح (عبدالله) إلّا أن يَغرِسها، وأبي إبليس أن يَدَعَه يغرِسها، وقال: ليست لك ولا لأصحابك، إنمّا هي لي ولأصحابي فَتنازعا ما شاء الله. ثمّ إنّهما اصطلَحا على أن بغرِسها، وقال: ليست لك ولا لأصحابك، إنمّا هي لي ولأصحابي فَتنازعا ما شاء الله. ثمّ إنّهما اصطلَحا على أن جعل نوح (عبدالله) لإبليس للنّبها ولنوح (عبدالله)، ثلثنها، وقد أنزل الله لنبيّه (من العبدالله) في كتابه ما قد قرأتموه: ﴿ ومِن ثَمَرَاتِ ٱلنَّخِيلِ وَٱلْأَعْنَابِ تَتَّخِذُونَ مِنْهُ سَكَراً وَرِزْقاً حَسَناً ﴾ فكان المسلمون [يَشْرَبُونَ] (١) بذلك، ثمّ أنزل الله آية النحريم، هذه الآية: ﴿ إِنَّمَا ٱلْخَمْرُ وَٱلْمَيْسُرُ وَٱلْأَنْكُمُ وَٱلْأَزْلامُ -إلى -مُستَهُونَ ﴾ (١) يا سعيد، فهذه أنزل الله آية النحريم، وهي نَسَخَت الآية الأخرى».

مرز تقية تركيني إسدوي

قوله تعالى:

#### وَأُوْحَى رَبُّكَ إِلَى ٱلنَّحْلِ أَنِ آتَّخِذِى مِنَ ٱلْجِبَالِ بُيُوتاً وَمِنَ ٱلشَّجَرِ

سورة النحل آية . ٦٥ ـ ٦٧ ـ

١ ـ تفسير القميّ ١: ٣٨٧.

۲ ـ الكافي ٦: ٣٣٦/٥.

(١) في المصدر: عن أبي عبدالله وحد السلام، قال: قال رسول الله ومآر لله عد واله.

٣ ـ تفسير القميّ 1: ٣٨٧.

٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٦٢/٠٤.

(١) في المصدر: النخل.

(٢) العَجْوَة: ضَربٌ من أجود الندر بالمدينة. السان العرب ـ عجا ـ ١٥: ٣١».

(٣) من بحار الأنوار ٦٦: ٤/٤٨٩.

(٤) المائدة ٥: ٩٠ . ٩٠.

#### وَمِمَّا يَعْرِشُونَ \* ثُمَّ كُلِى مِن كُلِّ آلثَّمَرَاتِ -إلى نوله نعالى - يَتَفَكَّرُونَ [ ٦٩ - ٦٩ ]

١/٦٠٧٣ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: حدَّثني أبي، عن الحسن بن عليّ الوشّاء، عن رجل، عن حَرِيز بن عبدالله، عن أبي عبدالله (عبدالله) في قوله: ﴿ وَأَوْحَى رَبُّكَ إِلَى ٱلنَّحْلِ ﴾ .

قال: «نحن النَّحْلُ الذي أوحى الله إليها: ﴿ أَنِ آتَّخِذِى مِنَ ٱلْجِبَالِ بُيُوتاً ﴾ أمرَنا أن نتَخِذَ من العَرَب شيعةً ﴿ وَمِنَ ٱلشَّجَرِ ﴾ يقول: من العجم ﴿ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ ﴾ من المَوالي، والذي ﴿ يَخْرُجُ مِن بُطُونِهَا شَرَابٌ مُخْتَلِفٌ أَلُوالُهُ ﴾ العِلم الذي يخرُج منا إليكم».

7/٦٠٧٤ ـ العبَاشي: عن مَسْعَدة بن صَدَقَة، عن أبي عبدالله (عبدالله) في قوله: ﴿ وَأَوْحَى رَبُّكَ إِلَى الْنَحْلِ
أَنِ آتَّخِذِى مِنَ ٱلْجِبَالِ بُيُوتاً وَمِنَ ٱلشَّجَرِ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ ﴾ إلى ﴿ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَأَيَةٌ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ ﴾: «فالنَحْلُ:
الأَثمَة، والجِبالُ: العرَب، والشّجَرُ: المَوالي عَنَاقة، وممّا يعرِشون: يعني الأولاد والعبيد ممّن لم يُعتق وهو يتولّى الله
ورسوله والأئمة. والنَّمَرَات المُخْتَلِفُ ألوانها: فنون العِلم الذي قد يُعلِّمُ الأَثمَةُ شيعتَهم: ﴿ فِيهِ شِفَاءٌ لِلنَّاسِ ﴾
يقول: في العلم شِفاء للناس، والشبعة هم الناس، وغيرهُم اللهُ أعلَم بهم ما هم».

قال: «ولوكانكما يزعُم أنّه العَسل الذي يأكُله الناس، إذن ما أكل منه ولا شَرِب ذو عاهَةٍ إلّا برئ، لقول الله: ﴿ وَيُعَرِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَاءٌ ﴿ وَيُعَرِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَاءٌ وَ فِيهِ شِفَاءٌ لِلنَّاسِ ﴾ ولا خُلفَ لقول الله، وإنما الشّفاء في عِلْم القُرآن، لقوله: ﴿ وَتُنزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَاءٌ وَرَحْمَةُ لأَهْلُهُ لا شَلْكُ فَيهِ وَلا مِزْيَةً، وأَهْلُهُ: أَنْمَةُ الهُدى الذين قال الله: ﴿ ثُمَّ أَوْرَثْنَا ٱلْكِتَابَ ٱلَّذِينَ آصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا﴾ (")

٣/٦٠٧٥ ـ وفي روابة أبي الرَّبيع الشامي، عنه (مله المدن) في قول الله: ﴿ وَأَوْحَى رَبُّكَ إِلَى ٱلنَّحْلِ ﴾ فقال: «رسول الله رسنه الله والله ﴿ وَمِنَ ٱلشَّجْرِ ﴾ قال: «في العرَب، ﴿ وَمِمَا يَعْرِشُونَ ﴾ قال: «في العرَب، ﴿ وَمِمَا يَعْرِشُونَ ﴾ قال: «في المتوالي، ﴿ يَخْرُجُ مِن بُطُونِهَا شَرَابٌ مُّحْتَلِفٌ أَلْوَانَهُ ﴾ قال: «أنواعُ العِلم فيه شِفاءٌ للناس».

٤/٦٠٧٦ ـ ابن شهر أشوب: عن الرضا (عبدالسلام) في هذه الآية: «قال النبيّ (سنراة عليه وآنه): عليٌّ أمير بني

سورة النحل آية ١٨٠ ـ ١٩.

١ ـ تفسير القمي ١: ٣٨٧.

٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٤٣/٢٦٣.

<sup>(</sup>١) الإسراء ١٧: ٨٢

<sup>(</sup>۲) فاطر ۲۵: ۳۲.

٣ ـ تفسير العيّاشيّ ٢: ٢٦٤/٤٦٤.

٤ ـ المناقب ٢: ٣١٥.

٤٣٦ ..... البرهان في تفسير القرآن

هاشم (١)، فسُمِّيَ أمير النَّحْل.

١٩٠٧٧هـ (أغاني أبي الفَرَج): في حديث، أنّ المُعَلَى بن طَريف قال: ما عندكم في قوله تعالى: ﴿ وَأَوْحَى رَبُّكَ إلى ٱلنَّحْلِ﴾ ؟

فقال بشّار بن بُرْد: النّحُل المَعْهود. قال: هيهات، يا أبا مُعاذ، النّحُل: بنو هاشم ﴿ يَخْرُجُ مِن بُطُونِهَا شَرَابٌ مُّخْتَلِفٌ ٱلْوَانَهُ فِيهِ شِفَاءٌ لِلنَّاسِ﴾ يعني العِلم.

٦/٦٠٧٨ ـ الحسن بن أبي الحسن الدَّبْلَمي، بإسناده عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (مهاسلام) في قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَأَوْحَى رَبُّكَ إِلَى ٱلنَّحْلِ أَنِ ٱتَّخِذِى مِنَ ٱلْجِبَالِ بُيُوتاً وَمِنَ ٱلشَّجَرِ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ ﴾.

قال: «ما بلَغ بالنّحلِ أن يُوحى إليها، بل فينا نزّلت، ونحنُ النّحُل، ونحنُ المُقيمون لله في أرضِه بأمْرِه، والجبال: شيعتنا، والشجر: النساء المؤمنات.

٧/٦٠٧٩ - العَياشي: عن محمّد بن بُوسُف، عن أبيه، قال: سألتُ أبا جعفر (عليه السلام) عن قول الله: ﴿ وَأَوْحَى رَبُّكَ إِلَى ٱلنَّحْل﴾ قال: «إلهام».

٩/٦٠٨١ - عن سَيف بن عَمِيْرَة، عن شيخ من أصحابنا، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: كنّا عنده، فسأله شيخ، فقال: بي وجَع وأنا أشرَبُ له النّبيذ، ووصّفه في الشيخ؟ فقال له: دما يمنّعُك من الماء الذي جعل الله منه كلّ شيء حيّ؟ وقال: لا يُوافِقُني. قال له أبو عبدالله (عبدالله (عبدالله) وفما يمنّعُك من العسّل؟ قال الله: ﴿ فيهِ شِفَاءٌ يُلنّاسٍ ﴾ قال: لا أجده. قال: لا يُوافِقني، فقال له أبو عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله)) وأثريد أن آمُرَكَ بشرب الخَمر؟! لا والله، لا آمُرُك.

١٠/٦٠٨٢ - محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحبى، عن أحمد بن محمّد، عن القاسم بن يحيى، عن جدّه الحسن بن راشد، عن محمّد بن مسلم، عن أبي عبدالله (عله السلام) قال: القال أمير المؤمنين (عله السلام): لَعقَةُ (١) العسّل شفاء من كلّ داء، قال الله عزَ وجلّ: ﴿ يَخْرُجُ مِن بُطُونِهَا شَرَابٌ مُخْتَلِفٌ أَلْوَانُهُ فِيهِ شِفَاءٌ لِلنَّاسِ ﴾ وهو مع قراءة

<sup>(</sup>١) في المصدر: علي أميرها.

٥ ـ الأغاني ٣: ٣٠، مناقب ابن شهر آشوب ٣: ٣١٥.

٦ ـ تأويل الآيات ١: ١٢/٢٥٦ عن الديلمي في تفسيره.

٧ - تفسير العيّاشي ٢: ٢٦٣ / ١ ٤.

٨ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٦٢/٢٦٢.

٩ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٦٤/٥٤.

۱۰ \_الكافي ٦: ٢/٣٣٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: لعق.

سورة النحل (١٦) ....... الله المسام ا

القرآن ومَضْغِ اللِّبان (٢٠)، يُذيبُ البّلغم،

فوله تعالى:

#### وَٱللَّهُ خَلَقَكُمْ ثُمَّ يَتَوَفَّلْكُمْ وَمِنكُم مَّن يُرَدُّ إِلَىٰٓ أَرْذَكِ ٱلْعُمُرِ [٧٠]

1/٦٠٨٣ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّ ثنا محمّد بن جعفر، قال: حدّ ثنا محمّد بن أحمد، عن العبّاس، عن ابن أبي نَجْران، عن محمّد بن القاسم، عن عليّ بن المُغيرة، عن أبي عبدالله (١) عبد الله) قال: وإذا بَلَغَ العَبدُ مائة سنةً فذلك أرذَل العُمُرة.

قوله تعالى:

#### لِكَىٰ لَا يَعْلَمَ بَعْدَ عِلْمٍ شَيْئاً -إلى فوله تعالى - وَجَعَلَ لَكُم مِّنْ أَزْوَاجِكُم بَنِينَ وَحَفَدَةً [ ٧٢-٧]

١/٦٠٨٥ علىّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ لِكُنْ لَا يَعْلَمْ بَعْدَ عِلْمٍ شَيْئاً ﴾ قال: إذا كبُر لا يعلم ما (١) عَلِمَهُ قبل ذلك. ثمّ قال: قوله: ﴿ وَآفَهُ فَضَلَ بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضٍ فِي ٱلرِّزْقِ فَمَا ٱلَّذِينَ قُضِّلُواْ بِرَآدِي رِزْقِهِمْ عَلَى مَا مَلَكَتْ أَيْمَاتُهُمْ فَهُمْ فِيهِ سَوَآءٌ ﴾ قال: لا يجوز للرِّجل أن يختص نفسه يشيءٍ من المأكول دون عباله.

قال: قوله: ﴿ وَآلَةَ جَعَلَ لَكُم مِنْ أَنفُسِكُمْ أُزْوَاجَأَ﴾ يَعني حَوّاء خُلقت من آدم (عيدالسلام) ﴿ وَحَفَدَهُ ﴾ قال: الأختان.

٢/٦٠٨٦ ـ الطُّبَرْسي: في معنى الحَفَدة: هم أختانُ الرَّجُـلِ عـلى بَنـاتِهِ. فـال: وهــو المــرويّ عــن أبــي

١ ـ تفسير القميّ ٢: ٧٨.

(١) في المصدر زيادة: عن أبيه (سهما السلام).

٢ ـ مجمع البيان ٥: ٤٧٥.

سورة النحل آية ـ ٧٠ ـ ٧٢ ـ

١ ـ تقسير القمئ ١: ٣٨٧.

(۱) في «س، ط»: ممتا.

٢ ـ مجمع البيان ٥: ٥٧٦.

 <sup>(</sup>٢) اللَّبان: ضربٌ من العِلْك، يُؤخذ من نباتٍ يَفْرِز مادّةً صمغيةً، ويُسمَى الكُنْدُر أيضاً.
 سورة النحل آية ـ ٧٠ ـ

عبدالله (عليه السلام).

قال: «الحَفَدَةُ: بنو البِنت، ونحنُ حَفَدةُ رَسولِ الله (صلى اله عب والد)،

٤/٩٠٨٨ . عن جميل بن ذرّاج، عن أبي عبدالله (عب السلام) عن قول الله: ﴿ وَجَعَلَ لَكُم مِّنْ أَزْوَاجِكُم بَنِينَ وَحَقَدَةُ ﴾، قال: «هم الحَفَدةُ وهم الْعَون منهم» يعني البّنين.

قوله تعالى:

## ضَرَبَ اللهُ مَثَلاً عَبْداً مَّمْلُوكاً لَا يَفْدِرُ عَلَى شَيْءٍ -إلى نوله نعالى - هَلْ يَسْتَوِى هُوَ وَمَن يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَهُوَ عَلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ [٧٦-٧٧]

١/٦٠٨٩ ـ الشيخ في (التهذيب): بإسناده عن الحسين بن سعيد، عن حمّاد بن عيسى، عن حَرِيز، عن محمّد بن مُسلم، قال: سألتُ أبا عبدالله (عبدالله) عن رجل يُنكِحُ أمّتَهُ من رجلٍ، أَيُفرِّق بينَهما إذا شاء؟

فقال: «إن كان مملوكَه، فليفرِّقْ بينَهما إذا شاء، إنَّ الله تعالى يقول: ﴿عَبْداً مَّمْلُوكاً لَا يَقْدِرُ عَلَى شَيْءٍ﴾ فليس للعبدِ شيءٌ من الأمْرِ، وإنْ كان زوجُها حُرَّاً فإنَّ طلاقها عِتقُها، (١).

٢/٦٠٩٠ وعنه: بإسناده عن أحمد بن محملة بن عيسى، عن عليّ بن الحكم، عن أبان بن عُثمان، عن شُعب بن يعقوب العَقرْقُوفي، عن أبي عبدالله عبدالله عنهان شئل وأنا عنده أسمّع عن طلاقي العَبْد. قال: «ليس له طلاقي ولا يُكَاحُ، أما تسمّع الله تعالى يقول: ﴿عَنْدا مَعْلُوكا لَا يَقْدِرُ عَلَى شَيْءٍ ﴾ قال: «لا يَقدِرُ على طلاقي ولا على يكاح إلا بإذنِ مَوْلاه».

٩١ أ ٣/٦٠ - وعنه: بإسناده عن عليّ بن إسماعيل المِيْثَمي، عن الحسّن بن عليّ بن فَضّال، عن المُفَضَّل بن صالح، عن لَبث المُرادي، قال: سألتُ أبا عبدالله (عليه السلام) عن العَبد، هل يَجوز طلاقه؟

فقال: وإنْ كانت أمَنَك فلا، إنَّ الله تعالى يقول: ﴿عَبْداً مَّمْلُوكَا لَّا يَقْدِرُ عَلَى شَيْءٍ﴾ وإن كانت أمةً فَوْمِ

سورة النحل آية ـ ٧٦ ـ ٧٦ ـ

٣ ـ تفسير العتياشي ٢: ٢٦٤/٢٦٤.

٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٦٤ /٤٧.

۱ ـ التهذيب ۷: ۲۰۲/۳۴۰.

<sup>(</sup>١) في المصدر: صَفَّتَتها.

۲ ـ التهذيب ۷: ۱٤۲۱/۳٤۷.

۲ ـ التهذيب ۷: ۱٤۲۲/۲٤۸.

آخَرين أو حُرّةً جاز طلاقُها».

٤/٩٠٩٢ ـ وعنه: بإسناده عن الحسين بن سعيد، عن الحسن بن عليّ بن فضّال، عن ابن بُكَير، عن الحسن العطّار، قال: سألتُ أبا عبدالله عبده عن رجلٍ أمّر مَملوكه أن يتمَتَّعَ بالعُمرَةِ إلى الحَجّ، أعليه أن يذبّح عنه؟ قال: «لا، إنّ الله يفول: ﴿عَبْداً مَّمْلُوكاً لَا يَقْدِرُ عَلَى شَيْءٍ﴾ ٤.

العبّاشي: عن محمّد بن مُسلم، قال: سألتُ أبا عبدالله (عبدالله) عن الرجُلِ يُنكِحُ أمّنُه من رجلٍ. قال: هإن كانَ مملوكاً فليُفَرَق بينهما إذا شاء، لأنّ الله يقول: ﴿عَبْداً مَمْلُوكاً لَا يَقْدِرُ عَلَى شَيْءٍ﴾ فليس للعَبْدِ من الأمْر شيءٌ، وإذ كاذ زوجُها حُرًا فإنّ طَلاقَها عِنقُها (١٠).

٩/٩٠٩٤ عن محمد بن مُسلم، عن أبي جعفر (عله السلام) قال: مرّ عليه غُلامٌ له، فدعاه إليه، ثمّ قال: «يافَتى، أردّ عليك فلانة وتُطِعمنا بدِرْهَم خِرْبِز (١٠ قل: فقلت: جُعلت فداك، إنّا نروي عندنا: أنّ علياً (عبه السلام) أهديت له أو اشتُرِبَت [له] جارية. فقال لها: أفارغة أنتِ أم مشغولة؟ قالت: مشغولة. قال: فأرسل، فاشترى بُضْعَها من زوجها بخمسمنائة دِرْهَم. فقال: «كذبوا على عليّ (عبه السلام)، ولم يَحْفَظُوا. أما تسمع إلى قول الله وهو يقول: ﴿ضَرَبَ آلَهُ مَثَلاً عَبْداً مَمْلُوكاً لَا يَقْدِرُ عَلَى شَيْءٍ ﴾».

٧/٦٠٩٥ ـ عن زُرارة، عن أبي جعفر وعن أبي عبدالله (عليمالله) قال: «المملوك لا يجوز طلاقه ولا يُكاحه إلّا بإذن سيّده».

فلت: فإن كان السيّد زوّجه، بِيَدِ مَنْ الطَّلاق؟ قال: «بيد السيّد ﴿ ضَرَبَ آللهُ مَثَلاً عَبْداً مَّمْلُوكاً لَا يَقْدِرُ عَلَى شَى وَ ﴾ أما شيءٌ الطلاق؟!».

٨/٦٠٩٦ عن أبي بَصير، في الرجلُ يُنكِح أَمَّتُهُ لَرْجل، أَله أَن يُفرِّق بينهما إذا شاء؟

فال: «إن كان مملوكاً فليفرَق بينهما إذا نباء، لأن الشيقول: ﴿ قَيْداً مَّمْلُوكاً لَّا يَقْدِرُ عَلَى شَيْءٍ ﴾ فليس للعَبْدِ من الأمِر شيءٌ، وإن كان زوجُها حرّاً فرّق بينهما إذا شاء المَولي».

٩/٦٠٩٧ ـ عن عبدالله بن سِنان، عن أبي عبدالله (طبه السلام) قال: سَمِعته يقول: اإذا زوّج الرجُلُ غُلامَه جارِيّتُه فرّق بينهما إذا (١١ شاء ».

٤ ـ التهذيب ٥: ٢٠٠١/٥٢٥.

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٦٤ /٨٨.

<sup>(</sup>۱) في «سي»: صفقتها.

٦ . تفسير العيّاشي ٢: ٢٦٥/٢٦٥.

<sup>(</sup>١) الخِرْبِر: البطّيخ بالفارسيّة. «لسان العرب ـ خربز ـ ٥: ٢٤٥».

٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٦٥/٥٠.

۸ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲٦٥/۲۹۵.

٩ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٥٢/٢٦٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: متى،

١٠/٦٠٩٨ ـ عن الحَلَبي، عنه (عليه السلام)، عن الرجل يُنكِحُ عَبْدَه أَمَتَهُ، قال: «يُفرّق بينهما (١٠ إذا شاء بغير طلاق، فإنّ الله يقول: ﴿عَبْداً مَّمْلُوكاً لَا يَقْدِرُ عَلَى شَيْءٍ﴾».

11/7.99 عن أحمد بن عبدالله العَلَوي، عن الحسن بن الحُسين، عن الحسين بن زيد بن علي، عن جعفر ابن محمّد، عن أبيه (طبسالله) قال: «كان عليّ بن أبي طالب (طبالله) يقول: ﴿ضَرَبَ آللهُ مَثَلاً عَبْداً مَّمْلُوكاً لَا يَقْدِرُ عَلَى شَيْءٍ ﴾ ويقول: للعبد لا طلاق ولا نكاح، ذلك إلى سبّده، والناس يرَون (١) خلاف ذلك، إذا أذِن السبّد لعبده لا يَرَوْنَ له أن يُفرَق ببنهماء.

قلتُ: فإن السَبُّد كان زوَّجه، بِيَدِ مَنْ الطَّلاق؟ فقال: «بيد السيّد ﴿ضَرَبَ آفَهُ مَثَلاً عَبْداً مَّمْلُوكاً لَا يَقْدِرُ عَلَى شَىء ﴾ الشيء: الطلاق.

۱۳/٦۱۰۱ - على بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ ضَرَبَ اللهُ مَثَلاً عَبْداً مَّمْلُوكاً لَا يَقْدِرُ عَلَى شَيْءٍ ﴾ قال: لا يتزوّج ولا يُطلّن. قال: ثمّ ضرب الله مثلاً في الكفّار، قوله: ﴿ وَضَرَبَ آللهُ مَثَلاً رَّجُلَيْنِ أَحَدُهُمَا أَبْكُمُ لَا يَقْدِرُ عَلَى مَوْلاً وَهُوَ عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ شَيْء وَهُو كَلَّ عَلَى مَوْلاً وَهُو عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ قال: كيف يستوي هذا، وهذا الذي يأمر بالعَدْل أمير المؤمنين والأثمّة (عليم السلام)؟!

١٤/٦١٠٢ - ابن شهر أشوب: عن حمزة بن عَطاء، عن أبي جعفر (عبدالله) في قوله تعالى: ﴿ هَلْ يَسْتَوِى هُوَ وَمَن يَأْمُرُ بِالْعَدُّلِ﴾ .

قال: دهو علي بن أبي طالب دعيه السلام)، كَمَا أَثُو بِالْعَدُّ لَى وَهُو على صِراطٍ مُستقيم،

قوله تعالى:

### وَ آللهُ أَخْرَجَكُم مِن بُطُونِ أُمَّهَا تِكُمْ - إلى قوله تعالى - وَجَعَلَ لَكُم

١٠ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٥٣/٢٦٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: قال: يَنْزَعها.

١١ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٦٦/٥٥.

<sup>(</sup>۱) في «طα: يروون.

۱۲ ـ التهذيب ۷: ۱٤١٩/۳٤٧.

۱۳ ـ تفسير القمي ۱: ۳۸۷.

١٤ ـ المناقب ٢: ١٠٧.

#### سَرَابِيلَ تَقِيكُمُ ٱلْحَرَّ وَسَرَابِيلَ تَقِيكُم بَأْسَكُمْ [ ٧٨ - ٨١]

١/٦١٠٣ ـ عليّ بن إبراهيم: قوله تعالى: ﴿ وَآلَةُ أَخْرَجَكُم مِّن بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ ﴾ إلى قوله: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيَاتِ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾: إنّه مُحْكَم.

ئم قال: قوله: ﴿ وَآفَهُ جَعَلَ لَكُم مِّن بُيُوتِكُمْ سَكَناً ﴾ يعني المَساكِن ﴿ وَجَعَلَ لَكُم مِّن جُلُودِ ٱلأَنْعَامِ بُيُوتاً ﴾ يعني الخِيَم والمَضارِب: ﴿ تَسْتَخِفُّونَهَا يَوْمَ ظَعْنِكُمْ ﴾ أي يوم سَفَرِكُم: ﴿ وَيَوْمَ إِقَامَتِكُمْ ﴾ يعني في مَقامِكم ﴿ وَمِنْ أَصْوَافِهَا وَأَوْبَارِهَا وَأَشْعَارِهَا أَثَاثاً وَمَتَاعاً إلى حِينٍ ﴾.

٢/٦١٠٤ ـ قال عليّ بن إبراهيم: وفي رواية أبي الجارود، في قوله: ﴿ أَثَاثًا ﴾ قال: «المال، ﴿ وَمَتَاعًا ﴾ قال: «المنافِع»، ﴿ إِلَى حِينِ ﴾: «أي إلى حين بَلاغها».

٣/٦١٠٥ قال عليّ بن إبراهيم في قوله: ﴿ وَآفَهُ جَعَلَ لَكُم مِّمَّا خَلَقَ ظِلَالاً ﴾ قال: ما يُسْتَظُّل به ﴿ وَجَعَلَ لَكُمْ مِّمَّا خَلَقَ ظِلَالاً ﴾ قال: ما يُسْتَظُّل به ﴿ وَجَعَلَ لَكُمْ مِنَ ٱلْجِبَالِ أَكْنَاناً وَجَعَلَ مَنه. ﴿ وَسَرَابِيلَ تَقِيكُمْ ٱلْحَرَّ ﴾ يعني القُمُص، وإنّما جعل ما يجعل منه. ﴿ وَسَرَابِيلَ تَقِيكُم بَأْسَكُمْ ﴾ يعني الدُّروع.

1/٦١٠٦ ـ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن محبوب، عن مالك بن عطيّة، عن سُليمان بن خالد، قال: سألتُ أبا عبدالله (مله السلام) عن الحَرّ والبَرّد، ممّا يكونان؟

فقال: «با أبا أبوب، إنّ المِرَيخ كوكبّ حارً، وزُحل كوكب بارد، فإذا بدأ المِرَيخ في الارتفاع انحَطّ زُحل وذلك في الرّبع، فلا يزالان كذلك، كلّما ارتفع المِرّبخ لمرجة انخط زُحل درجة ثلاثة أشهر، حتى ينتهي المرّبخ في الارتفاع وبنتهي زُحل في الهبوط فَيَجُلُو المرّبخ، فلفلك يشتَدُ الحرّ، فإذا كان آخر الصيف وأوّل (١) الخريف بدأ زُحل في الارتفاع وبدأ المرّبخ في الهبوط، فلا يَزالان كذلك، كلّما ارتفع زُحل درجة انحط المرّبخ درجة، حتى ينتهي المرّبخ في الهبوط وينتهي زُحل في الارتفاع فيجلوزُحل، وذلك في أوّل الشِتاء وآخِر الخريف ولذلك بشتد البرّد، وكلّما ارتفع هذا هذا مناه المنقم هذا مناه عذا المنقع هذا النقع هذا في الشمس، وهذا هبط هذا وكلّما هبط هذا بتقدير العزيز العليم، وأنا عبد ربّ العالمين على العالمين على العربة العليم، وأنا عبد أربّ العالمين على العربة العليم، وأنا عبد أربّ العالمين على المناه المناه عبد أربّ العالمين عبد أربي العرب العربي المناه عبد أربّ العربة المناه عبد أربّ العالمين عبد أربّ العربي المناه عبد أربّ العربة المناه عبد أربّ العربة المناه عبد المناه عبد أربّ العربة المناه عبد المناه عبد أربّ العربي المناه عبد المناه عبد أربّ العربية المناه عبد المناه عبد المناء المناه عبد المناه عبد أربي المناه عبد المناه عبد المناه عبد المناه عبد المناه عبد المناه عبد العرب العر

سورة النحل آية ـ ٧٨ ـ ٨١ ـ

١ ـ تفسير القميّ ١؛ ٣٨٧.

٢ ـ تفسير القمئ ١: ٣٨٨.

٣ ـ تفسير القميّ ١: ٣٨٨.

٤ ـ الكافي ٨: ٢٠٦/٢٠٦.

<sup>(</sup>۱) في «ط»: وأوان.

٤٤١ ...... البرهان في تفسير الفرآن

قوله تغالي:

#### يَعْرِفُونَ نِعْمَتَ آللهِ ثُمَّ يُنكِرُونَهَا وَأَكْثَرُهُمُ ٱلْكَافِرُونَ [ ٨٣ ]

١/٩١٠٧ - محمد بن يعقوب: عن الحسين بن محمد، عن معلى بن محمد، عن أحمد بن محمد، عن أحمد بن محمد، عن الحسن بن محمد الهاشمي، قال: حدّثني أبي، عن أحمد بن عيسى، قال: حدّثني جعفر بن محمد، عن أبيه، عن جَدّه (طبهم السلام) في قوله عزّ وجلّ: ﴿ يَعْرِفُونَ نِعْمَتَ ٱللهِ ثُمَّ يُتَكِرُ ونَهَا ﴾.

قال: «لمَا نزَلت: ﴿إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ آلَةُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ آلَّذِينَ يُقِيمُونَ آلصَّلَوٰةً وَيُوْتُونَ آلزَّكُوةً وَهُمْ رَاكِعُونَ ﴾ (المجتمع نفرٌ من أصحاب رسول الله (من الاعباد الله) في مسجد المدينة، فقال بعضهم لبعض: ما تقولون في هذه الآية؟ فقال بعضهم: إن كفَرنا بهذه الآية نكفُر بسائِرها، وإن آمنًا فهذا ذُلِّ حبن يتسلَّط (المحتلفظ المونا، ابن أبي طالب فقالوا: قد عَلِمنا أنَ محمّداً (سن الله عليه واله) صادقٌ فيما يقول، ولكن تتولّاه ولا تُطيع عليًا فيما أمرَنا، فنزلت هذه الآية: ﴿ يَعْرِفُونَ نِعْمَتَ آللهِ ثُمَّ يُنكِرُونَهَا ﴾ (الله يعني ولاية عليّ بن أبي طالب (علم السلام) ﴿ وَأَكُمْ تَوَهُمُ اللّهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ الهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الها الهَا اللهِ اللهِ اللهِ

۱۲/۱۱۰۸ على بن إبراهيم، قال: حدّ ثني أبي، عن إسحاق بن الهيثم، عن سعد بن ظَريف، عن الأَصْبَغ بن نباتة، عن علي (عبد سلام) قال: وما بال قوم غيَّروا سُنَّة رَسولَ الله (من الدهب وعَدَلوا عن وصيّه (۱)، لا يخافون أن يَنْزِلَ بهم العذاب، ثمّ تلاهذه الآبة ﴿ ٱلَّذِينَ بَدَّلُواْ يَعْمَتَ اللهُ كُفْراً وَأَحَلُواْ قَوْمَهُمْ دَارَ ٱلْبَوَارِ \* جَهَنَّمَ يَصْلَوْنَهَا وَبِنْسَ ٱلْقَرَارُ ﴾ (۱) و نحن ـ والله ـ نعمة الله التي أنّعَمَ الله بها على عِبادِه، وبِنا فازَ مَنْ فازه.

٣/٦١٠٩ - ابن شهراتشوب: عن الباقر عبدالله في قوله تعالى: ﴿ يَغُرِفُونَ نِعْمَتَ آللهِ الآية.

قال: ٥عرَّفهم ولاية علي (عب المرم وأمرَهم بولايته، ثمَّ أنكروا بعد وفاته».

٤/٦١١٠ - العيّاشي: عن جعفر بن أحمد، عن العَمْرَكي النَّيْسَابُوري، عن عليّ بن جعفر بن محمّد، عن أخيه موسى بن جعفر (عبهاالــــلام) أنّه سُئِل عن هذه الآية ﴿ يَعْرِفُونَ يَعْمَتَ ٱلله ﴾ الآية، فقال: ١عرَفوه ثمّ أنكروه ١٠.

سورة النحل آية ـ ٨٣ .

١ ـ الكافي ١: ٧٧/٣٥٤.

<sup>(</sup>١) المائدة ٥: ٥٥.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: يُسلَّط.

<sup>(</sup>٣) في المصدر زيادة: بعرفون.

٢ ـ تفسير القمتي ١: ٨٦

<sup>(</sup>١) في «س»: وصيّته.

<sup>(</sup>۲) إبراهيم ١٤: ٢٨ ـ ٢٩.

٣ ـ المناقب ٣: ٩٩.

<sup>1</sup> ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٦٦/٥٥.

سورة النحل (١٦) ......١٦٠

قوله تعالى:

#### 

1/1111 - عليّ بن إبراهيم، في قوله نعالى: ﴿ وَيَوْمَ نَبْعَثُ مِن كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيداً ﴾ قال: لكلّ زمان [وأمّة] إمام، ثُبعَثُ كلُّ أُمّةٍ مع إمامها. وقوله: ﴿ اللّه يَن كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ الله زِدْنَاهُمْ عَذَاباً فَوْقَ الْعَذَابِ ﴾ قال: كفروا بعد النبي، وصَدّوا عن أمبر المؤمنين (عداسهم) ﴿ زِدْنَاهُمْ عَذَاباً فَوْقَ الْعَذَابِ بِمَا كَانُواْ يُفْسِدُونَ ﴾ أُمّة فال: ﴿ وَيَوْمَ نَبْعَثُ فِي كُلِّ أُمّةٍ شَهِيداً عَلَيْهِم مِنْ أَنفُسِهِمْ ﴾ يعني من الأنِمة. ثمّ قال لنبيّه (مذراه عليم الدائمة المؤمنين على الأئمة، فرسول الله شهيدٌ على الأئمة، والأئمة شَهداء على الناسِ. مُحمّد ﴿ شَهِيداً عَلَى هَنَّوُلاً عَلَى عني على الأئمة، فرسول الله شهيدٌ على الأثمّة، والأئمة شَهداء على الناسِ.

قوله تعالى:

#### وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَابَ بِبْيَاناً لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدَى وَرَحْمَةً وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ [ ٨٩ ]

1/٦١١٣ - محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن محمّد بن عبدالجبّار، عن ابن فضال، عن حمّاد بن عبدالم 1/٦١١٣ عن حمّاد بن عبدالأعلى بن أعين، قال: سمِعت أبا عبدالله (عله السلام) يقول: «قد وَلَدني رسولُ الله (مُلَه عله وآله) وأنا أعلم كتاب الله، وفيه بَدْ، الخَلق وما هو كائِنَ إلى يوم القيامة، وفيه خَبرُ السَّماءِ وخَبرُ الأرضِ، وخبر الجنّةِ وخبر النارِ، وخبَرُ ما كان وخبرُ ما هو كائِن، أعلم ذلك كما أنظر إلى كفّى، إنّ الله عزّ وجلّ يقول: فيه بَبْيانُ كلّ شيءٍ».

٢/٦١١٤ - وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن سِنان، عن يُونُس بن يعقوب، عن الحارث بن المُغبرة، وعدّة من أصحابنا منهم عبدالأعلى، وأبو عَبْيدة، وعبدالله بن بِشر الخَقْعَمي، سمِعوا أبا عبدالله اطباله عن الجنّة وأعلَمُ ما في النار، وأعلَمُ ما في الجنّة وأعلَمُ ما في النار، وأعلَمُ

سورة النحل آية - ٨٩ ـ ٨٩ ـ

١ ـ تقسير القمئ ١: ٣٨٨.

۲ ـ مجمع البيان ۲: ۸۸۱.

(۱) في «ط»: شهيدٌ.

سورة النحل آية ـ ٨٩ ـ

۱ ـ الكافي ۱: ۵۰/۸

۲ ـ الكافي ۱: ۲/۲۰۱.

ماكان وما يكون.

قال: ثمّ مكث هُنَيْئَة، فرأى أنّ ذلك كَبُر على من سَمِعَهُ مِنْهُ، فقال: «عَلِمتُ ذلك من كتاب الله عزّ وجلّ، إنّ الله عزّ وجلّ يقول: فيه تِبيانُ كلّ شيء».

٣/٦١١٥ محمّد بن الحسن الصفّار: عن محمّد بن عبسى بن عبيد، عن محمّد بن عمر، عن عبدالله بن الوليد السّمّان، قال: قال لي أبو جعفر (عبدالله) عبد الله، ما تقول الشيعة في عليّ وموسى وعيسى (عبهمالسلام) ؟؟ قال: قلت: جُعلت فداك، وعن أيّ حالاتٍ تسألني؟ قال: هأسألك عن العلم، قلت: يقولون: إنّ موسى وعيسى (عبماالسلام) أفضّل من أمير المؤمنين (عبدالسلام).

قال: «هو ـ والله ـ (1) أعلمُ منهما، أليس يقولون: إنّ لعليّ (عبد السهر) ما لرسول الله (ملى الله منهما، أليس يقولون: إنّ لعليّ (عبد السهر) ما لرسول الله (ملى الله عبد رآنه) من العلم؟) قال: فلت: بلى. قال: «فَخاصِمْهُمْ فيه، إنّ الله تبارك وتعالى قال لموسى (عبد السهر): ﴿وَكَتَبْنَا لَهُ فِي ٱلْأَلُواحِ مِن كُلِّ شَيءٍ ﴾ (1) فأعلَمنا أنّه لم يُبَينُ له الأمرَ كلّه، وقال الله تبارك وتعالى لمُحمّد (مل الله عبد رآنه): ﴿ وَجِنْنَا بِكَ شَهِيداً عَلَى هَنْ وَالله الله تبارك وتعالى لمُحمّد (مل الله عبد رآنه): ﴿ وَجِنْنَا بِكَ شَهِيداً عَلَى هَنْ وَالله الله تبارك وتعالى لمُحمّد (مل الله عليك ألْكِتَابَ يَبْيَاناً لِكُلُ شَيْءٍ ﴾ ،

1911ء عن عليّ بن إسماعيل، عن محمّد بن عمرُو الزيّات، عن عبدالله بن الوليد، قال: قال لي أبو عبدالله (علمالله) وعنه: عن عليّ بن إسماعيل، عن محمّد بن عمرُو الزيّات، عن عبدالله والميالله) وأيّ شيءٍ تقول الشيعة في عيسى وموسى وأمير المؤمنين (علمالله) وعيسى (علمالله) أفضّل من أمير المؤمنين (علمالله).

فقال: البزعُمون أنّ أميرَ المؤمنين (عبدالله) قد عَلِمَ ما عَلِمَ رسول الله (سنّى الاعبداله)) قلت: نعم، ولكن لا يُقدَمون على أولي العزمِ من الرُسُل أحداً. قال أبو عبدالله (عبدالله): افخاصِمهم بكتابِ الله، قلت: وفي أيّ مَوضِع منه أخاصِمهم ؟ قال: اقال الله تبارك وتعالى لموسى (عبدالله): ﴿ وَكَتَبْنَا لَهُ فِي ٱلْأَلْوَاحِ مِن كُلِّ شَيْءٍ ﴾ (١) فعَلِمْنا أنّه لم يَكتُبُ لموسى (عبدالله) ﴿ وَ كَتَبْنَا لَهُ فِي الْأَلْوَاحِ مِن كُلِّ شَيء وقال الله تبارك وتعالى [لعيسى (عبدالله)) ﴿ وَ لِأُبَيِّنَ لَكُم بَعْضَ ٱلَّذِي لَمُ يَكتُبُ لموسى (عبدالله) ﴿ وَقَالَ الله تبارك وتعالى العيسى (عبدالله) ﴿ وَ لِأَبَيِّنَ لَكُم بَعْضَ ٱللّذِي تَخْتَلِفُونَ فِيهِ ﴾ (١) وقال الله تعالى ] لمحمد (من الاعبدالله): ﴿ وَجِنْنَا بِكَ شَهِيداً عَلَىٰ هَـ وُلَوَانَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَابِ تَبْيَاناً لِكُلِّ شَيءٍ ﴾ (١) وقال الله تعالى ] لمحمد (من الاعبداله): ﴿ وَجِنْنَا بِكَ شَهِيداً عَلَىٰ هَـ وُلَوَانَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَابِ

٥/٦١١٧ - وعنه: عن عليّ بن محمّد بن سعد، عن حمدان بن سُليمان النَيْسَابوري، عن عبدالله بن محمّد اليَماني، عن مُسلم بن الحجّاج، عن يونس، عن الحسين بن عُلوان، عن أبي عبدالله (عبدالسلام) قال: وإنّ الله خَلَقَ

٣ ـ بصائر الدرجات: ٣/٢٤٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر: عن العلم، فأمّا الفضل فهم سواء. قال: قلتُ: مُعِلتُ فداك، فما عسى أن أقول فيهم؟ فقال: هو والله.

<sup>(</sup>٢) الأعراف: ٧: ١٤٥.

<sup>£ .</sup> بصائر الدرجات: ١/٢٤٧.

<sup>(</sup>١) الأعراف ٧: ١٤٥.

<sup>(</sup>۲) الزخرف ٤٣: ٦٣.

٥ ـ يصائر الدرجات: ٢/٢٤٧.

أولي العَزم من الرُسُل، وفضّلَهُم بالعلم، وأوْرَثَنا عِلمَهم وفَضْلَهم، وفضّلَنا عليهم في عـلمِهِم، وعـلم رسـول الله (مـنَى انا عبه دآله) مالَمْ يَعلَمُوا، وعَلَمَنا عِلْمَ الرَّسول وعِلْمَهم».

٦/٦١١٨ - وعنه: عن محمّد بن الحسين، عن أحمد بن أبي بِشْر، عن كَثير بن أبي حُمْران، قال: قال أبو جعفر (عله السلام): القد سأل موسى (عله السلام) العالِم مسألةً، لم يكن عنده جوابُها. ولقد سأل العالِمُ موسى (عله السلام) مسألةً، لم يكن عنده جوابُها، ولو كنتُ بينهما لأخبَرْتُ كلَّ واحدٍ منهما بجوابِمسألتِه، ولسألتُهُما عن مسألةٍ لم يكن عنده جوابُها،

٧/٦١١٩ - وعنه: عن محمّد بن الحسين، عن عُثمان بن عيسى، عن ابن مُشكان، عن سَدِير، عن أبي جعفر (طوالسلام) قال: ولمّا لَقِي موسى (طوالسلام) العَالِم، وكلّمَهُ وسألَهُ، نَظَر إلى خُطّافٍ يَصفِرُ ويَرثفِعُ في السَّماء، ويَسفُل في البَحر، فقال العالم لموسى (طوالسلام): أتَدري ما يقول هذا الخُطّاف؟ قال: وما يقول؟ قال: يقول: وربِّ السَّماء والأرض، ما عِلْمُكُما من علم ربّكِمًا إلّا مثل ما أَخَذْتُ بمنقاري من هذا البحر».

قال: فقال أبو جعفر اعلى السلام): هأما إنّي لوكنتُ عندَهُما لَسَأَلتهُمّا عن مسألةٍ، لا يكون عِندَهُما فيها عِلمٌ. ١٩٦٢٠ - معنه: عن إبراهيم بن إسحاق، عن عبدالله بن حمّاد، عن سيف التّمار، قال: كُنّا عبند أبي عبدالله اطبالسلام، ونحن جماعة في الحِجْر، فقال: «وربِّ هذه البّنِيّة، وربِّ هذه الكعبة ـ ثلاث مرّات ـ لوكنت بين موسى والخِضر لأخبرتُهما أنّى أعلم منهما، ولانتبأتُهما بما ليس في أيديهما».

9/1171 وعنه: عن أحمد بن الحسين، عن الحسن بن راشد، عن عليّ بن مَهْزبار، عن الحسين بن سعيد، قال: وحَدّ ثوني جَميعاً، عن بعض أصحابنا، عن عبدالله بن حمّاد، عن سيف التمّار، قال: كنّا مع أبي عبدالله (عدالله) في الحِجْر، فقال: هأعَلَيْنَا عَيْنَ؟، فالتّقنّا يَعْنَةُ وَيْسُرةُ وقُلْنا: لا، ليس علبنا عَين. فقال: «وربّ هذه الكعبة ـ ثلاث مرّات ـ لوكنت بين موسى والخِصْر المهناف في الحَيْر تُهما أنّي أعلم منهما، ولأنبأتهما بما ليس في أيديهما».

الحسين، عن الحسين، عن الحسين، عن الحمد بن محمّد، ومحمّد بن يحيى، عن محمّد بن الحسين، عن إبراهيم بن إسحاق الأحمر، عن عبدالله بن حَمّاد، عن سَيْف النمّار، قال: كنّا مع أبي عبدالله (عبدالله) جماعة من الشيعة في الحِجْر، فقال: العلينا عين؟، فالتَفَتْنا يَمْنَةً ويَشْرَةً فلم نَوَ أحداً، فقلنا: ليس علينا عَبْن. فقال: الوربِ الشيعة في الحِجْر، فقال: العلينا عين؟، فالتَفَتْنا يَمْنَةً ويَشْرَةً فلم نَوَ أحداً، فقلنا: ليس علينا عَبْن. فقال: الوربِ الشيعة في الحِجْر، فقال: العلينا عين؟، فالتَفَتْنا يَمْنَةً ويَشْرَةً فلم نَوَ أحداً، فقلنا: ليس علينا عَبْن. فقال: الوربِ المُنتَّة وربِ البَنيَّة وللله مرات ولوكنتُ بين موسى والخِضْر (عليمالله) الأخْبَرُتُهُما أنّي أعلم منهما، والأنبَأتُهُما بما ليس في أيديهما، الأنّ موسى والخِضْر (عليمالله) أعطَيا عِلمَ ماكان، ولم يُعطَيا عِلْمَ ما يَكون وما هو كائِنَّ حتى

٦ - بصائر الدرجات: ١/٢٤٩.

۷ ـ بصائر الدرجات: ۲/۲۵۰.

٨ ـ بصائر الدرجات: ٢/٢٥٠.

٩ ـ بصائر الدرجات: ٢٥٠ ٤.

۱۰ ـ الكافي ۱: ۱/۲۰۳.

تقومَ الساعة، وقد وَرِثْناهُ من رسول الله (منه الله عبه راله) وِرَاثَةً ٤.

۱۱/٦۱۲۳ موعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَيْر، عن ابن أذَيْنَة، عن عبدالله بن سُليمان، عن حُمْران بن أعْيَن، عن أبي عبدالله رسه السلام، قال: «إنّ جَبْرَئيل (سه السلام) أنى رسول الله (مقراله عليه وآله) بِرُمّانَتَيْن، فأكل رسول الله (سقراله عليه وآله) إنصفاً. ثمّ قال له فأكل رسول الله (سقراله عليه وآله) إحداهما وكسر الأخرى بنِصْفَين، فأكل نِصْفاً وأطعَم علياً (عبداللهم) نِصْفاً. ثمّ قال له رسول الله (مقراله عبدوآله): يا أخي، هل تدري ما هاتان الرُّمانتان؟ قال: لا. قال: أمّا الأولى فالنبّوة ليس لك فيها نصيب، وأمّا الأخرى فالعِلم وأنت شريكي فيه».

فقلت: أصلحك الله، كيف كان شريكَهُ فيه؟ قال: «لم يُعلَمِ الله محمّداً (ملراة عبه وآله) علماً إلّا وأمّره أن يعلَمه عليّاً (عبه السلام)».

۱۲/٦۱۲٤ ـ وعنه: عن علي، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَيْر، عن ابن أذَيْنَة، عن زُرارة، عن أبي جعفر (عليه السلام) قال: ونزل جَبْرَئيل (عليه السلام) على رسول الله (صليه عليه وأمّانتَيْنِ من الجنّة فأعطاه إيّاهما، فأكل واحدة وكسر الأخرى بنِصْفَيْن، فأعطى عليًا (عليه السلام) نِصْفَها فأكلها. فقال: يا علي، أمّا الرّمانة الأولى التي أكلتُها فالنبوّة، ليس لك فيها شيءٌ، وأمّا الأُخرى فهو العلم وأنت شريكي فيه».

۱۳/۹۱۲۵ وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن محمّد بن الحسن، عن محمّد بن الحسن، عن محمّد بن عبدالحميد، عن منصور بن يُولُس، عن ابن أذّيْنَة، عن محمّد بن مُسلم، قال: سَمِعتُ أبا جعفر (طبهالسلام) يقول: «نزل جَبْرَتْيل (طبهالسلام) على محمّد (صفراط طبواله) بِرُمّانتين من الجنّة فلقِيّة على (طبالسلام)، فقال: ما هاتان الرُمّانتان اللتان في يدك؟ فقال: أمّا هذه فالنبوّة ليس لك فيها نصيب، وأمّا هذه فالعلم. ثمّ فلقها رسول الله (سفراه بيضفَين، فأعطاه يصفها وأخذ رسول الله اصفراه عله والله على والله وسول الله اصفراه عله والله عنه قال: أنت شريكي فيه وأنا شريكك فيه قال: «فلم يعلم والله ورسول الله اصفراه حرفاً ممّا علمه الله عزّ وجلّ إلا قد علمه عليّاً طبهالسلام، ثمّ انتهى العِلم إليناه. ثمّ وضّع يدّه على صدّره.

۱٤/٦١٢٦ - العيّاشي: عن يُونُس، عن عِدّة من أصحابنا، قالوا: قال أبو عبدالله (عليه السلام): «إنّي لأعلم خبّر السماء وخبر الأرض، وخبّر ماكان وخبّر ما هو كائن كأنّه في كفّي ٤. ثمّ قال: «من كتاب الله أعلَمُه، إنّ الله بقول: فيه تِبيان كلّ شيء».

١٥/٦١٢٧ ـ عن منصور، عن حمّاد اللّحَام، قال: قال أبو عبدالله (مبه السلام): «نحن ـ والله ـ نعلم ما في السماوات وما في الأرض، وما في الجنّة وما في النار، وما بين ذلك». قال: فبُهِتُّ أنظر إليه، فقال: «يا حمّاد، إنّ ذلك

۱۱ ـ الكافي ۱: ۱/۲۰۵.

۱۲ ـ الكافي ۱: ۲/۲۰٦.

۱۲ ـ الكافي ۱: ۲۰۱/۳.

١٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٦٦/٢٦٦.

١٥ - تفسير العيّاشي ٢: ٢٦٦/٥٥.

في كتاب الله ـ ثلاث مرّات ـ ثمّ نلا هذه الآبة ﴿ وَيَوْمَ نَبْعَثُ فِي كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيداً عَلَيْهِم مِّنْ أنفُسِهِمْ وَجِئْنَا بِكَ شَهِيداً عَلَى هَنْؤُلَاءِ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَابَ بِبْيَاناً لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدئ وَرَحْمَةُ وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ ﴾ إنّه من كتابٍ فيه تِبيانُ كلّ شيء».

۱٦/٦١٢٨ - عن عبدالله بن الوليد، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله) وقال الله لموسى (عبدالله): ﴿ وَكَتَبْنَا لَهُ فِي الْأَلُواحِ مِن كُلِّ شَيْءٍ ﴾ (١) فَعَلِمْنا أَنَّه لَم بَكَنْبُ لموسى (عبدالله) الشيء كلَّه، وقال الله لعيسى (عبدالله): ﴿ وَلِأَبَيِّنَ لَكُمْ بَعْضَ الَّذِي تَخْتَلِقُونَ فِيهِ ﴾ (١) وقال الله لمحمد (مقراة عبداله): ﴿ وَجِفْنَا بِكَ شَهِيداً عَلَى هَنَوُلَاهِ وَنَزَّلْنَا عَلَى الله عَنْهُ كَا مَ وَقَالَ الله لمحمد (مقراة عبداله): ﴿ وَجِفْنَا بِكَ شَهِيداً عَلَى هَنْوُلَاهِ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْمُعَامِينَ اللهِ عَلَى الله الله لمحمد (مقراة عبدالله): ﴿ وَجِفْنَا بِكَ شَهِيداً عَلَى هَنْوُلَاهِ وَنَزَّلْنَا عَلَى الله عَنْهُ ﴾ .

۱۷/۹۱۲۹ عن عبدالملك بن سُليمان: أنّه وُجِدَ في دَفين الزمّازيّ رِقَ مكتوب فيه تأريخه ألف ومائتا سنة بخطّ السَّريانيّة، وتفسيره بالعربيّة، قال: لمّا وقعّت المُشاجرة بين موسى بن عِمران والخِضْر (ميهمااله) في قوله عزّ وجلّ في سورة الكهف في قِصّة السَّفينة والغُلام والجِدار، ورجّع إلى قومه فسأله أخوه هارون عمّا استَعْلَمَه من الخِضر، فقال له: عِلم ما لم يَضُرّ جَهلُه، ولكن كان ما هو أعجّب من ذلك. قال: وما هو؟ قال: بينما نحن على شاطىء البحر وقوف إذ أقبل طائرٌ على هبئة الخُطّاف فنزل على البحر، فأخذ في منقاره ماء فرمى به إلى المَشْرق، ثمّ أخذ ثانية ورمى به إلى المَغْرِب، ثمّ أخذ ثائية فرمى به إلى البحر، ثمّ أخذ ورمى به إلى البحر، ثمّ أخذ ورمى به إلى البحر، ثمّ أخذ ورمى به إلى البحر، ثمّ أخذ قرمى به إلى السماء، ثمّ أخذ قرمى به إلى الأرض، ثمّ أخذ مرّة أخرى قرمى به إلى البحر، ثمّ أخذ قرمى به إلى السماء، ثمّ أخذ قرمى به إلى الأرض، ثمّ أخذ قرمى به إلى البحر، ثمّ أخذ قرمى به إلى البحر، ثمّ أخذ قرمى به إلى الأرض، ثمّ أخذ قرمى به إلى البحر، ثمّ أخذ قرمى به إلى البحر، ثمّ أخذ قرمى به إلى البحر، ثمّ أخذ قرمى به إلى الأرض، ثمّ أخذ قرمى به إلى المائر بنّعله في يُوفرفُ وطار، فبَقِينا مبهوتين لا نعلم ما أراد الطائر بنّعله في الله المُعْرِبُ المُعْرِبُ المُعْرِبُ الله المُعْرِبُ المُعْرُبُ المُعْرِبُ المُعْرِبُ

فبينما نحن كذلك إذ بعث الله علينا مَلَكاً في صورة آدميّ، فقال: ما لي أراكما مَبْهوتَين؟ قُلنا: فيما أراد الطائر بِفِعْلِه، قال: أو ما تَعْلَمان ما أراد؟ قلنا له: الله أعلم. قال: إنّه يقول: وَحَقِّ من شَرَّقَ المَشْرِقَ وَغَرَّبَ المَغْرِبَ، ورَفَعَ السَّماءَ وذَحًا الأرض، لَبْبَعثَن الله في آخِر الزَّمان نَبِيّاً اسمه محمّد (منه الديدوالد)، له وصيٌّ اسمُه عليّ (طبهالله)، وعِلْمُكُمّا جَميعاً في عِلْمِهما مثل هذه القطرة في هذا البُحْر.

قوله تعالى:

# إِنَّ ٱللهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَانِ وَإِيتَآ إِى ذِى ٱلْـقُرْبَى وَيَـنْهَى عَـنِ الْفَحْشَاءِ وَٱلْمُنكرِ وَٱلْبَغْيِ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ [٩٠]

١/٦١٣٠ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: الْعَدْلُ: شهادة أن لا إله إلّا الله، وأنّ محمّداً رسولُ الله (صلّ الله عليه واله).

١٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٦٦ /٥٥.

<sup>(</sup>١) الأعراف ٧: ١٤٥.

<sup>(</sup>٢) الزخرف ٤٣: ٦٣.

١٧ ـ الروضة لابن شاذان: ٢٦، عنه البحار ٤٠: ١٧٧/.٦٠

والإحسانُ: أميرُ المؤمنين (عبالسلام). والفَّحْشاءُ والمُنْكر والبَغْي: فلان وفلان وفلان.

۲/٦١٣١ ـ وعنه، قال: حدّثنا، محمّد بن أبي عبدالله، قال: حدّثنا موسى بن عِمران، قال: حدّثني، الحسين بن يزيد، عن إسماعيل بن مُسلم، قال: جاء رجل إلى أبي عبدالله جعفر بن محمّد (سوات الله الله) وأنا عنده، فقال: يا بن رسول الله، ﴿إِنَّ آللهُ يَأْمُرُ بِالْعَدُلِ وَٱلْإِحْسَانِ وَإِيتَا إِي ذِي ٱلْقُرْبَى وَيَنْهَى عَنِ ٱلْفَحْشَاءِ وَٱلْمُنكِرِ وَٱلْبَغْيِ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ وقوله: ﴿ أَمَر أَلًا تَعْبُدُواْ إِلَّا إِيَّاهُ ﴾ (١٠؟

ققال: «نعم، ليس لله في عبادِه أمرٌ إلّا العَدْل والإحْسَان، فالدُعاء من الله عام، والهدُى خاصٌ، مثل قوله: ﴿ وَيَهْدِي مَن يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (٢).

٣/٦١٣٢ - ابن بابَوَيه، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن الصغّار، قال: حدّثنا أحمد بن أبي عبدالله، قال: حدّثنا عبدالرحمن بن العبّاس بن الغبّاس بن العبّاس بن ربيعة بن الحارث بن عبدالمُطّلِب، عن صَبّاح بن خَاقان، عن عَـمْرو بن عُثمان النَّبْمِيّ القاضي، قال: خرَج أمير المومنين (عبداللهُطّلِب، عن صَبّاح بن خَاقان، عن عَـمْرو بن عُثمان النَّبْمِيّ القاضي، قال: خرَج أمير المؤمنين (عبداللهُطُلِب، على أصحابه، وهم يتَذاكرون المُروءة. فقال: وأين أنتُم من كِتاب الله؟ قالوا: يا أميرَ المؤمنين، في أي موضع؟ فقال: وفي قوله عزّوجلّ: ﴿إِنَّ آللهُ يَالْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَانِ ﴾ فالعَدْلُ: الإنصاف، والإحسانُ: التَفَضُّل».

1971 عن سَعْد، عن أبي جعفر الله الله الله يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَانِ فَي قَالَ: «يا سَعْد، إنّ الله يأمُرُ بِالْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَانِ وَهُو عَلَى الله يأمُرُ بِالْعَدْلِ وَالْإِحْسَانِ وَهُو عَلَى الله الله يأمُرُ بالْعَدْلِ وَهُو محمّد (منراه عليه رآد)، والإحسان وهو على الله يأمُرُ بالنقد في القُربي وهو قرابَتُنا، أمر الله الله يأمُرُ بن الله على أهل البيتِ ودّعا إلى غيرِنا».

٥/٦١٣٤ عن إسماعيل الحَريُوي، قال: قلب لأبي عبدالله (مله الله): قول الله: ﴿إِنَّ آللهُ يَأْمُـرُ بِالْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَانِ وَإِيتَآ ِى ذِى ٱلْقُرْبَى وَيَنْهَى عَنِ ٱلْفَحْشَاءِ وَٱلْمُنكرِ وَٱلْبَغْيِ﴾؟ قال: «اقرأ كما أقول لك ـ يا إسماعيل ـ إذَ الله يأمُر بالعَدْلِ والإحسَان وإيناء ذي القربي حَقَّه».

فقلت: جُعلت فداك، إنّا لا نقرأ هكذا في قراءة زيد. قال: «ولكنّا نقرؤها هكذا في قراءة على (عليه السلام)».

قلت: فما يعني بالعَدُل؟ قال: «شهادة أن لا إله إلّا الله». قلت: والإحسان؟ قال: «شهادة أنّ محمّداً رسول الله (ستى الله عني بالعَني بإيناء ذِي القُربي حقّه؟ قال: «أداء إمام (١) إلى إمام بعد إمام» ﴿وَيَنْهَى عَنِ

٢ ـ تفسير القمى ١: ٣٨٨.

<sup>(</sup>۱) يوسف ۱۲: ۶۰.

<sup>(</sup>۲) پونس ۱۰: ۲۵.

٣ ـ معاني الأخبار: ١/٢٥٧.

<sup>1</sup> ـ تفسير العيّاشي ٢: ٥٩/٢٦٧.

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٦٧/٢٦٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أداء إمامة.

سورة النحل (١٦) ....... ١٦٠) ...... ١٦٠

آلْفَحْشَاءِ وَٱلْمُنكَرِكِهِ قال: «وِلايَةٌ فُلانٍ وفُلان».

٦/٦١٣٥ عن عمرو بن عُثمان، قال: خرَج عليّ اعد السلام، على أصحابه، وهم يتذاكرون المُروءة. فقال: «أين أنتُم، أنسِيتُم من كتاب الله فرآناً ذكر ذلك؟ قالوا: يا أمير المؤمنين، في أيّ مَوضِع؟ قال: «في قوله: ﴿إِنَّ آللهُ يَأْمُرُ إِللهُ اللهُ عَنِ الْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكَرِ ﴾ فالعدل: الإنصاف، والإحسان: التَفَضَّل». بالْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَان، والإحسان: التَفَضَّل». عن عامر بن كَثِير، وكان داعية الحسين بن عليّ (١)، عن موسى بن أبي الغدير، عن عَطاء

الهَمْدَاني، عن أبي جعفر (مداسلام) في قول الله: ﴿إِنَّ آفَة يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَانِ وَإِيتَإِي ذِي ٱلْقُرْبَي﴾.

قال: «العَدْلُ: شَهادَةُ أَن لا إله إلّا الله، والإحسانُ: ولاية أمير المؤمنين (عبدالله)، وينهى عن الفَحْشاء: الأوّل، والمُنْكَر: الثاني، والبَغْي: الثالث».

٨/٦١٣٧ وفي رواية سَعْد الإسكاف، عنه، قال: «يا سعد ﴿إِنَّ آفَة يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ ﴾ وهومحمد (سنن الله عبه واله فمن أطاعَه فقد عَدَل ﴿ وَٱلْإِحْسَانِ ﴾ علي رعب السلام)، فمن تَوَلاه فقد أحْسَن، والمُحْسِن في الجنّة، ﴿ وَإِيتَإِن فِي أَلْقُرْبَى فِي أَلْمُ عَنِ الْمُحْسِن في الجنّة، ﴿ وَإِيتَإِنا ، فِمن تَوَلاه فقد أَحْسَن والمُحْسِن في الجنّة، ﴿ وَإِيتَإِنا ، وَهَاهُم عَن الفَحْسَاء والمُنكَر، من بَغَى علينا أهل الببت ودعا إلى غيرنا».

٩/٦١٣٨ - الحسن بن أبي الحسن الدَّيْلَمي: بإسناده إلى عطيّة بن الحارث، عن أبي جعفر الساسلام،، في قبرله تعالى: ﴿إِنَّ آللهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَانِ وَإِيتَإِي ذِي ٱلْقُرْبَيِ وَيَنْهَى عَنِ ٱلْفَحْشَاءِ وَٱلْمُنكَرِ وَٱلْبَغْي﴾.

قال: «العَدْل: شهادة الإخالاس، وأنَّ محمّداً رسول الله (صلى المعادله)، والإحسان: ولاية أمير المؤمنين (ملهم السلام)، والإثبّان بطاعتِهما (ملوان الله الها في القربي: الحسن والحسين والألمّة من ولده (ملهم السلام)، ﴿ وَيَنْهَى عَنِ ٱلْفَحْشَاءِ وَٱلْمُنكَرِ وَٱلْبُغْي ﴾ وهو من ظُلْمِهِم وقَتْلِهِم ومَنْعِ حُقُوقِهِم ومُوالاةِ أعدائِهم، فهو المنكر الشّنيع والأمر الفظيع ال

قوله تعالى:

#### وَأَوْفُواْ بِعَهْدِ ٱللهِ إِذَا عَاهَدَتُمْ وَلَا تَنقُضُواْ ٱلْأَيْمَانَ بَعْدَ تَوْكِيدِهَا وَقْدَ

٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢١٧ ٢٦٧.

٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٦٧/٦٦.

<sup>(</sup>١) هو الحسين بن عليّ بن الحسن (المثلّث) بن الحسن (المثنّى) بن الحسن بن عليّ بن أبي طالب (عليهما:السلام) المعروف يصاحب فخ. مقاتل الطالبيين: ٢٨٥، الأعلام للزركلي ٢: ٢٤٤.

٨ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٦٨/٢٦٨.

<sup>(</sup>١) (قمن) ليس في المصدر.

٩ ـ ... تأويل الآيات ١: ٢٠/٢٦١، عنه البحار ٢٤: ١٨٨/٧.

وه على المراد في المراد المراد في ال

#### جَعَلْتُمُ آللَّهَ عَلَيْكُمْ كَفِيلاً إِنَّ آللهَ يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ \* وَلَا تَكُونُواْ كَالَّتِى نَقَضَتْ غَزْلَهَا مِن بَعْدِ قُوَّةٍ أَنكَاثاً -إلى فوله نعالى - مَا عِندَكُمْ يَنفَدُ وَما عِندَ آللهِ بَاقٍ [٩٦-٩١]

1/9179 محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن محمّد بن الحسين، عن محمّد بن إسماعيل، عن منصور بن يُونُس عن زيد بن الجَهْم الهِلالِّي، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: سمِعتُه يقول: الممّا نزَلت ولاية عليّ بن أبي طالب (عبدالله)، وكان مِن قول رسول الله (منه عندواد): سلَّموا على عليّ بإمرة المؤمنين. فكان ممّا أكّده الله عليهما في ذلك اليوم - يا زيد - قول رسول الله (منه عبواله) لهما: قُوما فَسَلِّما عليه بإمرة المؤمنين. فقالا: أمِن الله أو مِنْ رسوله، يا رسول الله؟ فقال لهما رسول الله (منه عبواله): من الله ومن رسوله؛ فأنزل الله عزّ وجل ﴿ وَلَا تَنقَضُوا الله (منه عبواله) من الله عن يعني قول رسول الله (منه عبواله) أله عنه يقلم مَا تَفْعَلُونَ ﴾ يعني قول رسول الله (منه عبواله) لهما، وقولهما: أمِنَ الله أو مِنْ رَسُولِه ﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَّتِي نَقَضَتْ غَزْلَهَا مِن بَعْدِ قُوّةٍ أَنكاناً تَشَخِذُونَ أَيْمانكُم دَخَلاً بَيْنَكُم ﴾ أن تكونَ أئمة هي أذى من أثمَنِكم.

قال: قلت: جُعلت فداك، أئمة؟ قال: «إي والله أئمة». قلت: فإنّا نقراً أربى؟ فقال: «وبحك، ما أربى؟! ـ وأوماً بيده فطرَحها ـ ﴿ إِنَّمَا يَبْلُوكُمُ اللهُ بِهِ بعني بعليّ (عبدسه) ﴿ وَلَيْبَيِّنَنَّ لَكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ مَا كُنتُمْ فِيهِ تَخْتَلِقُونَ \* وَلَوْ بَينَا أَنَهُ لَجَعَلَكُمْ أُمّةُ وَاحِدةً وَلَكِن يُضِلُ مَن يَشَاءُ وَيَهْلِي مَن يَشَاءُ وَلَتُسْتَلُنَ ﴾ يوم القيامة ﴿ عَمَّا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ \* وَلَا تَتَّخِذُواْ أَيْمَانَكُمْ وَخَلاً بَيْنَكُمْ فَتَزِلَ قَدَمْ بَعْدَ أَبُوبِهَا ﴾ بعني بعد مَقَالَةٍ رَسولِ الله (صفره عليه راه، في علي (عبداله) ﴿ وَلَكُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ . علي (عبداله) ﴿ وَلَكُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ ..

٣/٦١٤١ ـ ثمَّ قال عليَّ بن إبراهيم: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عليه السلام) قال: والتي نَقَضَتْ

سورة النحل آية ـ ٩٦.٩١.

۱ ـ الكافي ۱: ۲۳۱/۱.

٢ ـ تفسير القميّ ١: ٣٨٩.

٢ ـ تفسير القميّ ١: ٣٨٩.

غَزْلَها: امرأةٌ من بني تَيم بن مُرَّة يُقال لهارَيطة بنت كَعْب بن سَعْد بِنْ تَيم بن كَعْب بن لؤيّ بن غالِب، كانَتْ حَمْقَاء تغزِل الشَّعر، فإذا غَزَلَته تَقَضَتْهُ ثمّ عادَت فغزَلته، فقال الله: ﴿ كَالَّتِي نَقَضَتْ غَزْلَهَا مِن بَعْدِ قُوَّةٍ أَنكَاثًا تَتَّخِذُونَ أَيْمَانَكُمْ دَخَلاً بَيْنَكُمْ ﴾ ـ قال ـ إنّ الله تبارك وتعالى أمَر بالوَفاء ونَهى عن نَقْضِ العَهد، فَضَرَب لهم مثلاً».

﴿ وَلَا تَشْتَرُواْ بِعْهِدِ آلَٰهِ ثَمَناً قَلِيلاً ﴾ معطوف على قوله: ﴿ وَأَوْفُواْ بِعَهْدِ آللهِ إِذَا عَاهَدَتُمْ ﴾. ثمّ قال: ﴿ مَا عِندَكُمْ يَنفَدُومًا عِندَ آللهِ مِمَا تُقَدَّمُونه من خيرٍ أو شرٍّ عِندَكُمْ يَنفَدُومًا عِندَ آللهِ مِمَا تُقَدَّمُونه من خيرٍ أو شرٍّ فهو بافي. فهو بافي.

قال: ﴿ حَنِى إِذَا خَرَجَا، وهما بِقُولان: لا والله، لا نُسلَم له ما قال أبداً، فأنزل الله تبارك وتعالى على نبيّه: ﴿ وَلَا تَنقُضُواْ ٱلْأَيْمَانَ بَعْدَتَوْ كِيدِهَا وَقَدْ جَعَلْتُمُ آلَهُ عَلَيْكُمْ كَفِيلاً ﴾ بقولكم: أمِنَ الله وَمِنْ رسوله؟ ﴿ إِنَّ الله يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ ۞ وَلَا تَكُونُوا كَالَيْ نَقضَتْ غَزْلَهَا مِن بَعدِ قُوّةٍ أَنكَاناً تَتَّخِذُونَ أَيْمَانَكُمْ وَخَلاً بَيْنَكُم ﴾ أن تكونَ أئمّة هي أزكى من أنمَتِكُم ».

قال: قلت: مُحلت فداك، إنّما نفرؤها ﴿ أَن تَكُونَ أُمَّةٌ هِيَ أَرْبَى مِنْ أُمَّةٍ ﴾ فقال: «وَيُحَكَ ـ يازيد ـ وما أرْبي؟! أن تكون أئمة هي أزكي من أئمتَكم ﴿ إِنَّمَا يَبْلُوكُمُ آللهُ بِهِ ﴾ يعني عليًا (عندالله) ﴿ وَلَيْبَيِّنَنَّ لَكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَلْمَةِ مَاكُنتُمْ

٤ ـ تفسير القميّ ١: ٣٨٩.

<sup>(</sup>١) المتقدّمة في الحديث (٢) من تفسير هذه الآيات.

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٦٨/٢٨.

فِيهِ تَخْتَلِفُونَ \* وَلَوْ شَاءَ آفَهُ لَجَعَلَكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَلَٰكِن يُضِلَّ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِى مَن يَشَآءُ وَلَتُسْفَلُنَّ عَمَّا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ \* وَلَا تَتَّخِذُواْ أَيْمَانَكُمْ دَخَلاَ بَيْنَكُمْ فَتَزِلَّ قَدَمٌ بَعْدَ تُبُوتِهَا﴾ بعدما سلمتم على عليٌ (عبدالعم) بإمرةِ المؤمنين ﴿ وَتَذُوقُواْ ٱلسُّوءَ بِمَا صَدَدتُمْ عَن سَبِيلِ آفْهِ﴾ بعني عليًا (عبدالعم) ﴿ وَلَكُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ ..

ثمّ قال لي: «لمّا أخذ رسول الله (منر الله مهراله) بيد عليّ (عد الله) فأظهرَ ولا ينه، قالا جميعاً: والله، ليس هذا من نلِفاء الله، وما هو إلا شيءٌ أرادَ أنْ يُشرَّف به ابنَ عمّه، فأنزل الله عليه ﴿ وَلَوْ تَقَوَّلَ عَلَيْنَا بَعْضَ ٱلْأَقَاوِيلِ \* لَمَ نَالله عَلَى اللهُ عَلِيه عَلَى اللهُ لَتَذْكِرَةٌ لِللهُ تَقِينَ \* وَإِنّا لَا عَنِي اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

٦/٦١٤٤ ـ عن عبدالرحمن بن سالم الأشل، عنه (عبه السلام)، قال: «الَتي نقضَتُ غَزُلَها من بَعدِقوَةٍ أنكاناً عائِشة هي نَكَثَتُ أيمانها».

قوله تعالى:

### مَنْ عَمِلَ صَالِحاً مِن ذَكَرٍ أَوْ أَنشَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْبِيَنَّهُ حَيَوْةً طَيِّبَةً [٩٧]

١/٦١٤٥ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: القنوع بما رزقه الله

٢/٦١٤٦ - ابن بابَوَيه، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن بن الوليد (رضيافت)، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن الصفّار، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن عيسيء عن محمّد بن المي عُمَيْر، عن بعض أصحابه، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: قبل له: إنّ أبا الخطّاب يَذكُر عنك أنّك قلت له: إذا عَرَفْتَ الحقَّ فاعْمَلُ ماشِئْت.

فقال: «لَعَنِ اللهُ أَبِا الخطّاب ـ والله ـ مَا قَلْتُ له هكذا، ولكنّي قلت: إذا عرفتَ الحقّ فاعمَلُ ما شِنْتَ من خيرٍ يُقبَلُ مِنْكَ، إنّ الله عزّ وجلّ بقول: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحاً مِن ذَكَرٍ أَوْ أَنتَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُولَٰقِكَ يَدْخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ يُوزَقُونَ فِيهَا بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ (١) ويقول تبارك وتعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحاً مِن ذَكْرٍ أَوْ أَنثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِيَنَّةُ حَيَوٰةً طَيَاهً ﴾ .

<sup>(</sup>١) الحاقة ٢٦: ٢٤ ـ ٥٢.

٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٦٩/١٥٩.

سورة النحل آية . ٩٧.

١ ـ تفسير القمق ١: ٣٩٠.

٢ ـ معاني الاحبار: ٢٦/٢٨٨.

<sup>(</sup>۱) غافر ۱۰: ۱۰.

٣/٦١٤٧ الشيخ، في (أماليه): قال: أخبرنا أبو محمّد الحسن بن محمّد بن يحيى الفَحّام بِسُرَّ مَنْ رأى، قال: حدّثني أبو الحسن محمّد بن أحمد بن عبيد الله بن المنصور، قال: حدّثني الإمام عليّ بن محمّد، قال: حدّثني أبي محمّد بن عليّ، قال: حدّثني أبي موسى بن جعفر (عليم السلام)، قال: قال سبّدنا الصادق (عد السلام) في قوله: ﴿ فَلَنُحْيِيَنَّهُ حَيَوْةً طَيِّبَةً ﴾ قال: «القنوع».

قوله تعالى:

# فَإِذَا قَرَأْتَ آلْقُرْءَانَ فَاسْتَعِذْ بِاللهِ مِنَ آلشَّيْطَانِ آلرَّجِيمِ \* إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلْطَانٌ عَلَى آلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَلَى رَبِهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ـ إلى نوله نعالى ـ مُشْرِكُونَ [ ٩٨ - ١٠٠] ·

١/٦١٤٨ - عليّ بن إبراهيم، قال: الرّجيمُ: أخْبَتُ الشّياطين، فقلت له: ولِمَ سُمّي رجيماً؟ قال: لأنه يُرجَم. وقد نقدَم حديث مُسنَد في معنى الرّجيم، في قوله تعالى: ﴿ وَإِنِّي أُعِيدُهَا بِكَ وَذُرِّيَتَهَا مِنَ ٱلشّيْطَانِ ٱلرَّجِيمِ من سورة أل عمران (١).

محمود العَبْدي، قال: حدّثنا أبو أحمد هانئ بن محمّد بن محمود العَبْدي، قال: حدّثنا أبي محمّد بن محمود بإسناده، رفعه إلى موسى بن جعفر (عبد العرب في حديث سؤاني الرشيد له. فقال (عبد العرب) في جوابِ سؤاله: وأعوذُ بالله من الشيطان الرجيم ﴿ بِسْمِ آفَهِ الرَّحْمَ نِ آلرَّحِيمٍ ﴾ وثم قرأ آيةً، والحديث طويل تقدّم في قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ وَالعَدُينَ وَلَمُ يُهَاجِرُواْ مَالَكُم مِنْ وَلَا يَتِهِم مِن شَيْءٍ ﴾ من آخر سورة الأنفال (١٠).

٣/٦١٥٠ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: قوله: ﴿إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلْطُانٌ عَلَى ٱلَّذِينَ ءَامَتُواْ وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ﴾ قال: ليس له أن يُزيِلَهُم عن الولاية، فأمّا الذنوب فإنّهم ينالون منه كما ينالون من غيره.

سورة النحل آية ـ ٩٨ ـ ١٠٠ ـ

١ ـ تفسير القميّ ١: ٣٩٠.

۲ ـ الأمالي ۱: ۲۸۱.

<sup>(</sup>١) آل عمران ٣: ٣٦، ولم يرد هناك حديثُ في هذا المعنى، وقد سبقت الإشارة إلى ذلك في تفسير الآيات (١٤ ـ ١٨) من سورة الحجر. ٢ ـ عيون أخبار الرضارعيه السلام ١: ٩/٨١.

<sup>(</sup>١) تَقَدَّم في الحديث (١) من تفسير الآية (٧٢) من سورة الأنفال.

٣ ـ تفسير القميّ ١: ٣٩٠.

<sup>£</sup> ـ الكافي ٨: ٢٨٨/٣٣٤.

سُلْطَانٌ عَلَى ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾؟ فقال: «يا أبا محمّد، يُسلَّط ـ والله ـ من المُؤمنِ على بَدَنِه ولا يُسلَّط على دِينه، قَدْسُلِطَ على أبوّب (عبد السلام) فشوَّه خَلْقَه ولم يُسلَّط على دينه، وقد يُسلَّط من المؤمنين على أبدانِهم ولا يُسلَّط على دينهم».

قلت له: قوله عزّ وجلَ: ﴿إِنَّمَا سُلْطَانُهُ عَلَى آلَّذِينَ يَتَوَلَّوْنَهُ وَآلَّذِينَ هُم بِهِ مُشْرِكُونَ﴾؟ قال: «الذين هم بالله مُشرِكون، يُسلَّط على أبدانِهم وعلى أديانهم».

٥/٦١٥٢ - العبّاشي: عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (منه السعم) قال: سمِعتُه يقول: ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ فَاسْتَعِذْ بِاللهِ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ ٱلرَّحِيمِ \* إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلْطَانُ عَلَى ٱلَّذِينَ ءَامَتُواْ وَعَلَى رَبِهِمْ يَتَوَكَّلُونَ \* إِنَّمَا سُلْطَانُهُ عَلَى ٱلَّذِينَ يَتَوَلَّوْنَهُ وَٱلَّذِينَ هُم بِهِ مُشْرِكُونَ ﴾. قال: فقال: «يا أبا محمّد، يُسلَّطُ من المُؤمنين على أبدانِهم ولا يُسلَّط على أَدْيانِهم، قد سُلُط على أيوب فشوَّه خَلْقَه ولم يُسلَّط على دينه . وقوله: ﴿ إِنَّمَا سُلْطَانُهُ عَلَى ٱلَّذِينَ يَتَوَلَّوْنَهُ وَٱلَّذِينَ هُم بِهِ مُشْرِكُونَ ﴾ قال: «الذين هم بالله مُشْرِكون، يُسلَّط على أبدانِهم وعلى أدْيانِهِم «

٦/٦١٥٣ - عن سَماعة، عن أبي عبدالله (مه السلام) في قول الله: ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ فَاسْتَعِذُ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطَانِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ قلت: كيف أقول؟ قال: «تقول: أَسْتَعِيدُ بالله السمّيع العليم من الشَّيطان الرجَيم». وقال: «إنّ الرجيم أخبَثُ الشياطين».

قال: قلت له: لم سُمّي الرحيم؟ قال: «لأنّه يُرجَمِ» قلت: فانفَلتَ منها بشيءٍ؟ قال: «لاه. قلت: فكيف سُمّي الرّجيم ولم يُرجَم بعد؟ قال: «يكون في العِلم أنّه رحيم»

٧/٦١٥٤ عن الحَلَبي، عن أبي عبدالله المبارية قال: سألتُه عن التعوّذ من الشيطان عند كلَّ سورةٍ نفتحها؟ قال: «نعم، فتعوّذ بالله من الشيطان الرّجيم، *رُرِّمْ مِنْ أَرْمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ* 

وذكر أنّ الرّجيم أخبّتُ الشّياطينِ، فقلت: لِمَ سُمّي الرجيم؟ قال: «لأنّه يُرجَم». فقلت: هل ينقلب شيئاً إذا رُجِم؟ قال: «لا، ولكِنْ يكون في العِلْم أنّه رجيم».

٨/٦١٥٥ عن حمًّاد بن عبسى، رفعه إلى أبي عبدالله اعبدالله) قال: سألتُه عن قول الله: ﴿إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلْطَانٌ عَلَى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَلَى رَبِهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ إنَّمَا سُلْطَانُهُ عَلَى ٱلَّذِينَ يَتَوَلَّوْنَهُ وَٱلَّذِينَ هُم بِهِ مُشْرِكُونَ ﴾.
قال: «لبس لَهُ أَنْ يُزيِلَهُم عن الولاية، فأمّا الذنوب وأشباه ذلك فإنّه يَنال منهم كما ينال من غيرهم.

٥ - تفسير العيّاشي ٢: ٢٦٩/٢٦٩.

٦٠/٢٧٠ : ١٧٠/٢٧٠.

٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٧٠ /٨٨.

٨ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٩/٢٧٠.

سورة النحل (١٦) ....... (١٦) ..... المناسبة المن

قوله تعالى:

### وَإِذَا بَدَّلْنَا ءَايَةً مَّكَانَ ءَايَةٍ وَاللهُ أَعْلَمُ بِمَا يُنَزِّلُ قَالُوَاْ إِنَّمَا أَنتَ مُفْتَرٍ -إلى فوله تعالى - وَبُشْرَى لِلْمُسلِمِينَ [ ١٠١ - ١٠٢]

1/710٦ على بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا بَدُّنَا مَايَةٌ مَكَانَ مَآيَةٍ وَآفَهُ أَعْلَمُ بِمَا يُنَزُّلُ قَالُوا إِنَّمَا أَنْتَ مُفْتَرٍ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِين ﴾ قال: إذا نُسِخَت آية قالوا لرسول الله (منراه عليه والد): أنت مُفترٍ. فرد الله عليهم، فقال: قل لهم ـ يا محمَد ـ ﴿ نَزَّلُهُ رُوحُ آلْقُدُسِ مِن رَّبِكَ بِالْحَقِّ ﴾ يعني جَبْرَئيل (عبداله) ﴿ لِيُثَبِّتَ اللهُ عليهم، فقال: قل لهم ـ يا محمَد ـ ﴿ نَزَّلُهُ رُوحُ آلْقُدُسِ مِن رَّبِكَ بِالْحَقِّ ﴾ يعني جَبْرَئيل (عبداله) ﴿ لِيُثَبِّتَ اللهُ عليهم وَالله وَاللّه وَالله وَالله وَالله وَالله وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَالله وَالله وَالله وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَالله وَالله وَاللّه وَلَا لَهُ وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّهُ وَاللّه وَلَا لِلللللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَلّه وَاللّه وَلَا اللّه وَاللّه وَلّه وَاللّه وَلّه وَاللّه وَلّه وَاللّه وَاللّه وَلّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه

٢/٦١٥٧ ـ وعنه، قال: وفي رواية أبي الجارود عن أبي جعفر (عليه المها، في قوله: ﴿ رُوحُ ٱلْقُدُسِ ﴾. قال: «هو جَبْرَئِيل (عليه السلام)، والقُدُس: الطاهر ﴿ لِيُثَبِّتَ ٱللَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ هم آل محمد (عليم السلام)، ﴿ وُهُدَى وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ ﴾ . للمُسْلِمِينَ ﴾ .

٣/٦١٥٨ ـ العبّاشي: عن محمّد بن عُذَافر الصَّيْرَفي، عمّن أخبره، عن أبي عبدالله (منه السلام) قبال: ﴿إِنَّ الله تبارك وتعالى خَلَق رُوح النُّدُس، فلم يَخلُقُ خَلْقاً أقربُ إلى الله منها، وليست بأكرم خَلْقِه عليه، فإذا أراد أمراً ألقاه إليها، فألفاه إلى النَّجوم فجَرت به».

قوله تعالى:

## وَلَقَد نَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعَلِّمُهُ بَشَوْ لِسَانُ ٱلَّذِي يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِئٌ وَهَلْذَا لِسانٌ عَرَبِيٌّ مُبِينٌ [١٠٣]

١/٦١٥٩ ـ على بن إبراهيم، قال: وهو لسان أبي فُكَيهة (١) مَولى بني الحَضْرَمي، كان أعجَميّ اللسان، وكان

سورة النحل آية ١٠١٠ ـ ١٠٢ ـ

١ ـ تفسير القمى ١: ٣٩٠.

٢ ـ تفسير القميّ ١: ٢٩٠.

۳ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۰/۲۷۰.

سورة النحل آية ـ ١٠٣ ـ

١ ـ تفسير القمئ ١: ٣٩٠.

(١) واسمه أفلح وقيل: يسار، مولى بني عبدالدار، وقيل: كان مولى لصفوان بن أميّة بن خلف أسلم قديماً بمكة، وكان من المستضعفين ممّن عُذّب في الله. عذّبه المشركون ليَرجِعَ عن دينه فلم يرجع عن دينه، وهاجر ومات قبل بدر. «الكامل لابن الاثير ٢: ١٨، أُسد الغابة ٥: ٢٧٣، البداية والنهاية ٣: ٢٠٢» قد اتّبع نبيّ الله وآمن به، وكان من أهل الكتاب، فقالت قريش: هذا ـ والله ـ بُعلّم محمّداً، علّمه (٢) بلسانه، يقول الله: ﴿ وَهَـٰذَا لِسَانٌ عَرَبِيٌّ مُّبِينٌ﴾.

فوله تعالى:

# إِنَّمَا يَفْتَرِى ٱلْكَذِبَ ٱلَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِئَايَاتِ ٱللهِ [ ١٠٥]

١/٦١٦٠ ـ العيّاشي: عن العبّاس بن هِلال، عن أبي الحسن الرضا (عليه السلام): أنّه ذكر رجلاً كذّاباً ثمّ قال: وقال الله: ﴿إِنَّمَا يَفْتَرِي ٱلْكَذِبَ ٱلَّذِينَ لَا يُؤمِنُونَ﴾،

قوله تعالى:

مَن كَفَرَ بِاللهِ مِن بَعْدِ إِيمَانِهِ إِلَّا مَنْ أَكْرَهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنٌ بِالْإِيمَانِ وَلَكُونَ مَن شَرَحَ بِالْكُفْرِ صَدْراً فَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ مِنَ آللهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ وَلَكِن مَن شَرَحَ بِالْكُفْرِ صَدْراً فَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ مِنَ آللهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ - إلى فوله نعالى - ثُمَّ إِنَّ رَبَّكَ لِلَّذِينَ هَاجَرُواْ مِن بَعْدِ مَا فُتِنُواْ ثُمَّ عَظِيمٌ - إلى فوله نعالى - ثُمَّ إِنَّ رَبَّكَ لِلَّذِينَ هَاجَرُواْ مِن بَعْدِ مَا فُتِنُواْ ثُمَّ جَاهَدُواْ وَصَبَرُواْ إِنَّ رَبَّكَ مِن بَعْدِهَا لَعَفُورٌ رَّحِيمٌ [ ١٠٠ - ١٠١] جَاهَدُواْ وَصَبَرُواْ إِنَّ رَبَّكَ مِن بَعْدِهَا لَعَفُورٌ رَّحِيمٌ [ ١٠٠ - ١٠١]

المجمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن بكر بن صالح، عن القاسم بن بُرَيْد، قال: حدّ ثنا أبو عمرو الزُّبَيْري، عن أبي عبدالله المدالية على حديث طويل د الأمّا ما فَرَضَ على القلب من الإيمان: فالإقرار، والمتعرفة، والعَقْد، والرضا، والتسليم بأن لا إله إلا الله وحده لا شريك له إلها واحداً لم يتخذ صاحبة ولا ولداً، وأنّ محمّداً عبد، ورسوله اصلاحاه عله وعلى الإقرار بما جاء به من عند الله من نبيّ أو كتاب، فذلك ما فرض الله على القلب من الإقرار والمعرفة وهو عمّله، وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ إلّا مَنْ أَكْرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَيْنٌ بِالْإِيمَانِ وَلَكِن مّن شَرَحَ بِالْكُفُر صَدْراً ﴾ .

٢/٦١٦٢ ـ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن هارون بن مُسلم، عن مَسْعَدَة بن صَدَقَة، قال: قيل لأبي

<sup>(</sup>٢) (علمه) ليس في المصدر.

سورة النحل آية ـ ١٠٥ ـ

١ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٧١/٢٧١.

سورة النحل آية . ١٠٦ . ١١٠ .

۱ ـ الكافي ۲: ۲۸/۱.

۲ ـ الكافي ۲: ۱۰/۱۷۳.

عبدالله (مه السلام): إنّ الناس يَروُون: أنّ عليّاً (مه السلام) قال على مِنْبَر الكوفة: أيّها الناس، إنّكم سَنُدُعُون إلى سَبِّي، فشبُّوني، ثمّ تُدعَونَ إلى البرّاءةِ منّى فلا تَبَرَّءوا منّي.

قال: «ما أكثر ما يَكذِب الناس على عليّ «عب السلام»!!» ثمّ قال: «إنّما قال: إنّكم ستُدْعُون إلى سبّي فسبّوني، ثمّ تُدْعُون إلى البراءة منّى وإنّى لعلى دين مجمّد «مل الدعب والله» ولم يقُل: ولا تبرّءوا منّى».

فقال له السائل: أرأيت إن اختار القَتْل دون البَراءة.

فقال: «والله، ما ذاك عليه، وما له (۱) إلا ما مضى عليه عمّار بن ياسر حيث أكرَهَهُ أهلُ مكّةَ وقلبُه مطمئنٌ بالإيمان، فأنزل الله عزّ وجلَ [فيه](۱): ﴿ إِلّا مَنْ أُكْرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنٌ بِالْإِيَمانِ ﴾، فقال له النبيّ (ملى الله عندها: يا عمّار، إن عادوا فعُد، فقد أنزل الله عزّ وجلَ عُذْرَك، وأمَرك أن تعودَ إن عادواه.

٣/٦١٦٣ وعنه: عن عليّ، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَيْر، عن جَميل، عن محمّد بن مروان، قال: قال لي أبو عبدالله (عبدالله) وعنه: «ما منّع مِيْثَم التمّار (رحداله) من التقيّة؟ فو الله، لقد عَلِمَ أنّ هذه الآية نزّلت في عمّار وأصحابه: ﴿ إِلَّا مَنْ أَكْرِهَ وَقَلْبُهُ مُطَمّئِنٌ بِالْإِيمَانِ ﴾ ..

١٦٤٤ / ١٦٤ ـ الحِمْيَري عبدالله بن جعفر: بإسناده عن بكر بن محمّد، عن أبي عبدالله (مدالسلام) قال: وإنّ التّقيّة تُرْسُ المؤمن، ولا إيمان لِمَن لا تَقِيَّة له».

فقلت له: مُعلَّت فداك، أرأيت قول الله تبارك وتعالى: ﴿ إِلَّا مَنْ أُكْرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنٌ بِالْإِيمَانِ ﴾ قال: «وهل التقيّة إلّا هذا».

٥/١١٦٥ - العبّاشي: عن محمّد بن مروان، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله): هما منع مِيْثَم (رحداد) من التقّبة؟ فوالله لقد عَلِمَ أنّ هذه الآية نزلت في عمّار وأصحابيه ﴿إِلّا مِنْ أَكْرِة وَقَلْتُهُ مُطْمَئِنٌ بِالْإِيمَانِ﴾ ١.

٦/٦١٦٦ - العيّاشي: عن مُعَمَّر بن يحيى بن سام ٢١٦ قال: قلت لأبي جعفر اطب السلام): إنّ أهل الكوفة يَروُون عن عليّ احب السلام، أنّه قال: سَتُدَّعُون إلى سَبِّي والبراءة منّي، فإن دُعيتم إلى سبِّي فسُبُّوني، وإن دُعيتم إلى البراءة منّي فلا تتبرَّءوا منّي فإنّي على دين محمّد (منّ العليدة اله).

ققال أبو جعفر (طبه السلام): «ما أكثَر ما يكذِبون على عليّ (طبه السلام) إنّما قال: إنّكم ستُدعون إلى سَبّي والبَراءة مني، فإذا دُعيتم إلى سَبّي فسُبّوني، وإذا دُعيتم إلى البراءة منّي فإنّي على دين محمّد (سنّ الدعبه وآله)، ولم يَقُلُ: فلا تتبرّءوا منّى».

<sup>(</sup>١) في «ط» عليه.

٣ ـ الكافي ٢: ١٧٤ /١٥٠.

<sup>£</sup> ـ قرب الاستاد: ١٧.

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٧٢/٢٧١.

٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٧٣/٢٧١.

<sup>(</sup>١) في «ط» والمصدر: سالم، انظر الكاشف للذهبي ٣: ١٦٥، تهذيب التهذيب ١٠: ٢٤٩، تقريب التهذيب ٢: ٢٦٦، جامع الرواة ٢: ٢٥٤.

قال: قلت: مُحملت قداك، فإن أرادَ رَجُل (١) أن يَمَضيَّ على القَتل ولا يتبرَّأ؟

فقال: دلا والله، إلا على الذي مضى عليه عمّار، إنّ الله يقول: ﴿ إِلَّا مَنْ أَكْرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنٌ بِالْإِيمَانِ ﴾». قال: ثمّ كَسَع "" هذا الحديث بواحد: دوالتفيّةُ في كُلِّ ضَرورَة».

٧/٦١٦٧ عن أبي بكر، قال: قلت لأبي عبدالله (سه قسلام): وما الحَرورية، إنّا قَدْ كنّا وَهُم مِنّا بَعيد (١) فهم اليوم في دورِنا، أرأيت إن أخَذونا بالأيمان؟ قال: فَرَخَّصَ لي في الحَلْف لَهُم بالعَناق والطَلاق، فقال بعضُنا: مَدُّ الرِّقاب أحبُّ إليك أم البرّاءة من عليٍّ؟

فقال: والرُخْصَة أحبُ إلي، أما سَمِعْتَ قول الله في عَمّار: ﴿ إِلَّا مَنْ أَكْرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنٌ بِالْإِيمَانِ ﴾ ؟ ه.

٨/٦١٦٨ عن عمرو بن مروان، قال: سمِعت أبا عبدالله (عبد السه) يقول: «قال رسول الله (منه عبد رانه» رُفِعَتْ عن أَمني أربعُ خِصالٍ: ما أخطأوا، ومانسوا، وما أكْرِهُوا عليه، وما لم يُطبِقُوا، وذلك في كتاب الله (١٠): ﴿ إِلَّا مَنْ أُكْرِهُ وَقَلْبُهُ مُطمَئِنٌ بِالْإِيمَانِ ﴾ مختصر،

٩/٦١٦٩ ـ عن عبدالله بن عجلان، عن أبي عبدالله اعنيه الله فال: سألته فقلت له: إنَّ الضَّحَاكَ قد ظَهَر بالكوفة، ويُوشَكَ أن نُدعى إلى البراءةِ من عليٍّ، فكيف نَصْنَع؟ قال: «فابرأ منه».

قال: قلتُ له: أيّ شيء أحبّ إليك؟ قال: «أن يَمضوا فيعليَّ اعبدالسلام، على ما مضى عليه عمّار بـن ياسر «حــه»، أخذ بمكّة فقالوا له: إبرأ من رَسولِ الله، فبرئ منه، فأنزَلَ الله عُذْرَه: ﴿إِلَّا مَنْ أُكْرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنٌ بِالْإِيمَانِ﴾،

۱۰/٦۱۷۰ - عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى ﴿ مَن كَفَرَ بِاللّهِ مِن بَعْدِ إِيمَانِهِ إِلَّا مَنْ أُكْرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنٌ بالإِيمَانِ﴾، قال: هو عمّار بن ياسر، أخَذَتْهُ قُريش بمك، فعدّبوه بالنار حتّى أعطاهم بِلِسَانِه ما أرادوا، وقلبهُ مُثِرِّرُ " بالإيمان.

قال: وأمّا قوله: ﴿ وَلَكِنْ مَّن شَرَحَ بِالْكُفْرِ صَدْراً ﴾ فهو عبدالله بن سعد بن أبي سَرْح بن الحارث " من بني

<sup>(</sup>٢) في المصدر: الرجل.

<sup>(</sup>٣) كَسَعَهُ بكذا: إذا جعله تابعاً له. «أقرب الموارد كسع . ٢: ١٠٨٤».

٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٧٢/٤٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: متتابعين، وفي اطا»: متابعين، والظاهر صحة ما أثبتناه.

٨ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٧٢/٥٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: قوله: ﴿ ربنا لا تؤاخذنا إن نسينا أو أخطأنا ربنا ولا تعمل علينا إصرأكما حملته على الذين من قبلنا ربنا ولا تحملنا ما لا طاقة لنا به ﴾ البقزة: ٢٨٦، وقول الله.

٩ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٧٦/٢٧٢.

١٠ ـ تفسير القميّ ١: ٣٩٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: مطمئنّ.

<sup>(</sup>٢) هو عبدالله بن سعد بن أبي سرح بن الحارث العامري، أخو عثمان من الرّضاعة، أسلم قبل الفتح، ثمّ ارتدّ مشركاً فصار إلى قريش، فلمّاكان يوم

اۋى.

يفول الله: ﴿ فَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ مِنَ اللهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ \* ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ آسْتَحَبُّوا ٱلْحَيَاةَ ٱلْدُنْيَا عَلَى الآخِرَةِ وَأَنَّ اللهَ لاَ يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْكَافِرِين \* ذَلِكَ بِأَنَّ اللهَ خَتَمَ عَلَى سَمْعِهِمْ وَأَبْصَارِهِمْ وَقُلُوبِهِمْ وَأُولَئِكَ هُمُ ٱلْغَافِلُونَ \* لا جَرَمَ أَنَّهُمْ فِي الآخِرَةِ هُمُ الأَخْسَرُونَ ﴾ هكذا في قراءةِ ابن مسعود، وقوله ﴿ أُولَئِكَ الّذِينَ طَبَعَ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَسَمْعِهِمْ وَأَبْصَارِهِمْ ﴾ الآية، هكذا في القراءة المشهورة.

هذاكلَه في عبدالله بن سَعْد بن أبي سَرْح،كان عاملاً لِعُثمان بن عفّان على مِصْر، ونزل فيه أيضاً: ﴿ وَمَن قَالَ سَأُنزلُ مِثْلَ مَا أَنزَلَ آللهُ وَلَوْ تَرَى إِذِ ٱلظَّالِمُونَ فِي غَمَرَاتِ ٱلْمَوْتِ﴾ ".

١٢/٦١٧٢ ـ عليّ بن إبراهيم: ثمّ قال أيضاً في عمّار: ﴿ ثُمَّ إِنَّ رَبَّكَ لِلَّذِينَ هَاجَرُواْ مِن بَغْدِ مَا قُتِنُواْ ثُمَّ جَاهَدُواْ وَصَبَرُواْ إِنَّ رَبُّكَ مِن بَعْدِهَا لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾.

قوله تعالى:

### وَضَرَبَ اللهُ مَثَلاً قَرْيَةً كَانَتْ ءَالِمِنَةً مُّطْمَئِئَةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَداً مِن كُلِّ مَكَانٍ فَكَفَرَتْ بَأَنْعُمِ اللهِ فَأَوْاقِهَا اللهُ لِبَاسَ الْجُوعِ وَالْخَوْفِ بِمَا كُلِّ مَكَانٍ فَكَفَرَتْ بَأَنْعُمِ اللهِ فَأَوْاقِهَا اللهُ لِبَاسَ الْجُوعِ وَالْخَوْفِ بِمَا كَانُواْ يَضْنَعُونَ [١١٢]

1/٦١٧٣ عليّ بن إبراهيم، قال: نَزَلت في قوم كان لهم نَهرٌ يُقال له (الثَّرْثَار) وكانت بلادُهم خِصْبةٌ كثيرةً الخير، وكانوا يَستَنْجُون بالعَجين، ويَقولون: هو أَلْيَنُ لَنَا، فكفروا بأنَّعُم الله واستخفّوا، فحبس الله عنهم الثَّرْ ثَارِ؛ فَجَدِبوا حتَى أَحرَجَهُم الله إلى أكل ماكانوا يستَنجون به، حتّى كانوا ينقاسَمُون عليه.

الفتح أمر رسول الله استراه طيه واله) يقتله، ثم عفا عنه بعدما استأمن له عثمان. ثم ولاء عثمان بعد ذلك مصر سنة ٢٥ هـ، وبعد مقتل عثمان صار إلى معاوية، ومات بعسقلان سنة ٣٧ هـ. «تهذيب ابن عساكر ٧: ٤٣٥، أسد الغابة ٣: ١٧٢، الكامل لابن الاثير ٣: ٨٨، البداية والنهاية ٧: ١٥٧». (٣) الأنعام ٢: ٩٣.

۱۱ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۷۳/۲۷۳.

١٢ ـ تفسير القمى ١: ٣٩١.

٢/٦١٧٤ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن عبدالله بن المُغيرة، عن عَمرُو بن شِمْر، قال: ٣/٦١٧٤ محمّد بن يعقوب: وإنّي لألحّس أصابعي من الأدّم حتّى أخاف أن يَراني جاري (١) فيرى أنّ ذلك من التّجَشَّع، وليس ذلك كذلك، وإنّ قوماً أفرِغَت عليهم النِّعْمَة ـ وهم أهلُ النَّرْقَار ـ فعمَدوا إلى مُخِّ الحِنطة فجعَلوه خُبزاً هَجاء (١)، وجعَلوا يُنجَون به صِبيانهم حتّى اجتمع من ذلك جَبلٌ عظيم».

قال: «فمرّبهم رجلٌ صالحٌ، وإذا امرأةً تفعَل ذلك بصَبئٍ لها، فقال لهم: وَيُحَكُم، اتقُوا الله عزّ وجلّ، ولا تُغيّروا ما بكم من يُعمةٍ. فقالت له: كأنُك تُخَوِّفنا بالجوع، أمّا مادام تَرْقَارُنا يجريْ فإنّا لا نَخاف الجوع.

قال: فأسِفَ الله عزّ وجلَ، فأضعَف لهم الثَّرْثار، وحبَس عنهم قَطْرَ السَّماء ونَباتَ الأرض ـ قال ـ فاحتاجوا إلى ذلك الجبّل، وإنّه كان يُقسَّم بينهم بالمِيزان..

٣/٦١٧٥ - العيّاشي: عن حَفْص بن سالم، عن أبي عبدالله (طبه السلام) قال: (إنّ قوماً كانوا من (١) بني إسرائيل، يُؤتى لهم من طَعامهم حتّى جعّلوا منه تَماثيل بمُدنٍ كانت في بلادهم يستَنجون بها، فلم يَزل الله بهم حتّى اضطُرّوا إلى النّماثيل يُنفّونها (١) ويأكلون منها، وهو قول الله: ﴿ وَضَرَبَ آللهُ مَثَلاً قَرْيَةً كَانَتْ ءَامِئَةً مُّطْمَئِنَةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَداً مِن كُلِّ مَكَانٍ فَكَفَرَتْ بِأَنْهُم آللهِ فَأَذَاقَهَا آللهُ لِيَاسَ ٱلْجُوعِ وَٱلْخَوْفِ بِمَاكَانُواْ يَصْنَعُونَ ﴾ .

١٩٦١٧٦ عن زيد الشخام، عن أبي عبدالله (عنه السَّام) قال: اكان أبي يَكرَه أن يَمْسَحَ يدّه بالمِنْديل وفيه شيءٌ من الطّعام تعظيماً له، إلّا أن يَمُصُّها أو يكون إلى جانبه صبيّ فَيَمُصُّها له اله قال: اوإنّي أجد اليسير يفع من (١٠) الخُوانِ فأتفَقَدُه فيضحَك الخادم».

ثمّ قال: وإنّ أهل قريةٍ ممتن كان فبلكم كان الله قد أوسّع عليهم حتّى طَغَوا، فقال بعضهم لبعض: لو عمدنا إلى شيء من هذا النّفِيّ فجعلنا نستنجي به كان ألّين علينا من الحِجارة قال فلمّا فعلوا ذلك بعن الله على أرضِهم دُواتِا أصغر من الجَراد فلم يَدَعُ لهم شيئاً حَلَقُه الله عليه إلّا أكله من شجرٍ أو غيره، فبلّغ بهم الجَهْد إلى أن أقبلوا على الذي كانوا يَستَنْجُون به فأكلوه، وهي القرية التي قال الله: ﴿ ضَرَبَ آللهُ مَثَلاً قَرْيَةً كَانَتْ عَامِنَةً مُطْمَئِنَةً ﴾ إلى فوله: ﴿ بِمَاكَانُواْ يَصْنَعُونَ ﴾ .

۲ ـ الكافي ٦: ١/٣٠١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: خادمي.

 <sup>(</sup>٢) هَجَا بُوعُه: سَكَنَ وذَهَب، وهجا الطعام: أكله «التاموس المحيط ١ ـ هجا ـ: ٣٤»، وقد يكون المراد من قوله: فجعلوه خبزاً هجاء، أي: صالحاً للأكل أوصالحاً لرفع الجوع، وقد تكون (هجاء) مصحفة من (هجاناً) أي خياراً صالحاً، أو من (منجا) وهي الآلة التي يُستنجى بها، كما ذكر ذلك الطريحي (رحمه الله في مادة (نجا).

٣ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٧٣/٨٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: في،

<sup>(</sup>٢) في «ط» والمصدر: يتبعونها.

٤ ـ تفسير العباشي ٢: ٧٩/٢٧٣.

<sup>(</sup>١) في «ط»: في.

سورة النحل (١٦) ......

قوله تعالى:

# فَمَنِ آضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَإِنَّ آللهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ [١١٥]

١/٦١٧٧ ـ العيّاشي: عن مَنْصور بن حازِم، قال: قلت لأبي عبدالله (عليه السلام): مُحْرِمٌ مُضطَرّ إلى الصيّد وإلى مَيثَةٍ، من أيّهما يأكُل؟ قال: «يأكُل من الصّيد».

قلت: أليس قد أحلَ الله المَيْنَة لمن اضطُرَّ إليها؟ قال: «بلي، ولكن ألا ترى أنّه يأكُل من ماله؟ يأكل الصَّيد وعليه الفِداء».

٢/٦١٧٨ - الشيخ في (التهذيب): بإسناده عن موسى بن القاسم، عن محمد، عن سَيف بن عَمِيْرَة، عن منصور بن حازم، قال: سألتُه عن مُحْرِم اضطرَّ إلى أكلِ الصَّيد والمَيْتَة، قال: «أيّهما أحَبُّ إليك أن تأكُل (١٠) و قلت: المَيْتَة، لأنّ الصَّيد مُحرَمٌ على المُحْرم.

فقال: «أيّهما أحبّ إليك، أن تأكّل من مالِكَ أو من المَيْتَة؟» قلت: آكُل من مالي. قال: «فكُلِ الصَّيْدَ وَاقْدِه». وتفسير الآية قد تقدّم "".

قوله تعالى:

# وَلَا تَقُولُواْ لِمَا تَصِفُ أَلْسِنَتُكُمُ آلْكَالُونَ هَـٰذَا حَلَالٌ وَهـٰذَا حَرَامٌ لِنَا تَقُولُواْ فِيهِ يَخْتَلِقُونَ لِنَالًى فِيلَمَا كَانُوا فِيهِ يَخْتَلِقُونَ لِيَعْفُونَ عَلَى آللهِ آلْكَالُونَ فَيْمَا كَانُوا فِيهِ يَخْتَلِقُونَ لِيَعْفُونَ فَيْمَا كَانُوا فِيهِ يَخْتَلِقُونَ لِيَعْفُونَ اللّهِ الْمُلْكِلِينَ اللّهِ الْمُلْكِلِينَ اللّهُ الْمُلْكِلِينَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

١/٦١٧٩ - على بن إبراهيم: في فوله تعالى: ﴿ وَلَا تَقُولُواْ لِمَا تَصِفُ ٱلْسِنَتُكُمُ ٱلْكَذِبَ هَـٰذَا حَلالٌ وَهـٰذَا حَرَامٌ لِنَقْتَرُواْ عَلَى ٱللهِ ٱلْكَذِبَ ﴾ قال: هو ما كانت اليهودُ تقول: ﴿ مَا فِي بُطُونِ هَـٰذِهِ ٱلْأَنْعَامِ خَالِصَةٌ لِلدُّكُورِنَا وَمُحَرَّمٌ عَلَى ٱللهِ ٱلْأَنْعَامِ خَالِصَةٌ لِلدُّكُورِنَا وَمُحَرَّمٌ عَلَى ٱللهِ الْأَنْعَامِ خَالِصَةٌ لِلدُّكُورِنَا وَمُحَرَّمٌ عَلَى ٱلْواجِنَا﴾ (١).

سورة النحل آية . ١١٥ ـ

١ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٧٤/٨٠

۲ ـ التهذيب ٥: ١٢٨٢/٢٦٨.

<sup>(1)</sup> في المصدر زيادة: من الصيد أو المَّيَّة.

 <sup>(</sup>٢) تقدّم في تفسير قوله تعالى: ﴿ فَمَن آضْطُرَ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَلا إِثْمَ عَلَيْهِ ﴾ الآية (١٧٣) من سورة البقرة.
 سورة النحل آية ١١٦٠ . ١٢٤ .

١ ـ تفسير القمى ١: ٣٩١.

<sup>(</sup>١) الأنعام ٦: ٢٣١.

قال: وقوله: ﴿إِنَّ إِبْرَ هِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتاً فِي حَنِيفا ﴾ أي طاهراً ﴿ آجْتَبَاهُ ﴾: أي اختاره ﴿ وَهَدَاهُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيم ﴾ قال: إلى الطريق الواضح. ثمّ قال لنبيه اسلاه عليه والده: ﴿ ثُمَّ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ أَنِ آتَبِعْ مِلَّةً إِبْرَ هِيمَ حَنِيفاً ﴾ وهي الحنيفيَّة العَسْر التي جاء بها إبراهيم المه السلام: خمسة في البَدَن، وخمسة في الرأس، فأمّا التي في البَدَن: فانتُسل من الجنابة، والطّهور بالماء، وتَقليم الأظفار، وحَلْق النّبعر من البَدَن، والخِتان؛ وأمّا التي في الرأس: فَطَمُّ الشعر (")، وأخذُ الشارِب، وإعفاء اللّمحي، والسِوّاك، والخِلال، فهذه لَمْ تُنْسَخ إلى يوم القيامة.

\* ٢/٩١٨ محمد بن يعقوب: عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن محمد بن بينان، عن عمار بن مروان، عن سماعة بن مهران، قال: قال لي عبدصالح (مدرت عبد): «يا سماعة، أمِنُوا على قُرُشهم وأخافوني، أما والله لقد كانت الدنيا، وما فيها إلا واحد يعبد الله، ولو كان معه غيره لأضافه الله عزّ وجل إليه حيث يقول: ﴿إِنَّ إِبْرُ هِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتاً فِيهِ حَنِيفاً وَلَمْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ فصبر (١) بذلك ما شاء الله، ثمّ إنّ الله آنسه بإسماعيل وإسحاق فصاروا ثلاثة، أما والله إنّ المؤمن لقليل، وإنّ أهل الكُفْرِ لَكَثير، أتدري لِمَ ذلك؟ وفقلت: لا أدري، مجعلت فداك. فقال: «صُيّروا أنساً للمؤمنين، يَبُتُون إليهم ما في صدورهم فيستريحون إلى ذلك ويَسْكُنون إليه،

٣/٦١٨١ - وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن هارون بن مُسلم، عن مَسُعَدة بن صَدَقَة، عن أبي عبدالله اسمالسلام قال: «الأُمَةُ واحِدٌ فصاعِداً، كما قال الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ إِبْرَ ٰهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتاً فِهِ﴾ يقول: مُطيعاً لله عزّ وجلَ».

١٩٦١٨٢ عليّ بن إبراهيم، قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر، عبده هوا في قوله: ﴿إِنَّ إِبْرَ هِيمَ كَان أُمَّةً قَانِتاً لِلهِ حَنِيفاً ﴾.

قال: «وذلك أنّه كان على دينٍ لم يَكن عليه أحدٌ غيره، فكان أمّةً واحدةً، وأمّا ﴿قَانِتاً﴾: فالمُطيع، وأمّا ﴿خَنِيفاً﴾: فالمُسْلِم».

٥/٦١٨٣ من أَمَةً قَانِتاً يَفِي خَزِرارة وحُمُوان ومحمَّد بن مُسْلِم، عن أبي جعفر وأبي عبدالله (طهماالملام) عن قوله: ﴿إِنَّ إِبرَ هِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتاً يَفِي حَنِيفاً ﴾، قال: «شيءٌ فضّله (١١ الله به».

<sup>(</sup>٢) طُمَّ الشَّعرَ: جزَّه أو قصُّه. المجمع البحرين . طمم . ٦: ٧٠ ١٥٠.

۲ ـ الكافي ۲: ۱۹۰/٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: فَعَبْر.

۳\_الکافی ۵: ۱۶/۲۰.

٤ ـ تنسير القميّ ١: ٣٩٢.

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٧٤/٨٨

<sup>(</sup>١) في «ط» والمصدر: فضَّل.

سورة التحل (١٦) ...... ١٦٠

٣٠٦١٨٤ ـ وعن أبي بَصير، قال أبو عبدالله (عبدالله) في قوله تعالى: ﴿إِنَّ إِبْرَ ٰهِيمَ كَانَ أُمَّةُ قَانِتاً يَّهِ حَنِيفاً ﴾: «سَمَاهُ اللهُ أُمَّةً اللهُ أُمَّةً ".

٧/٦١٨٥ ـ وعن يُونُس بن ظِبيان، عنه (عله السلام): ﴿ إِنَّ إِبْرَ ٰهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتاً ﴾: ﴿ أُمَّهُ واحدة،

ماكان الدُنيا، وماكان الدُنيا، وماكان المعبد الصالح (عداسلام) (") يقول: القد كانّتِ الدُنيا، وماكان فيها إلّا واحدٌ يعبُد الله، ولوكان معه غيره إذن لأضافه إليه حيث يقول: ﴿إِنَّ إِبْرَ هِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتاً لِلهِ حَنِيفاً وَلْم يَكُ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ فصبرَ بذلك ما شاء الله، ثمّ إن الله تبارك وتعالى أنسه بإسماعيل وإسحاف فصاروا ثلاثةًه.

٩/٦١٨٧ . وقال عليّ بن إبراهيم: قوله: ﴿إِنَّمَا جُعِلَ ٱلسَّبْتُ عَلَى ٱلَّذِينَ ٱخْتَلَفُواْفِيهِ وَإِنَّ رَبَّكَ لَيَحْكُمُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَسْمَةِ فِيمَا كَانُواْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ﴾ وذلك أنّ موسى أمّر قومه أن يتفرَّغوا إلى الله في كلّ سبعة أيّام يوماً يجعله الله عليهم، وهو الذي (١) اختَلَفُوا فيه.

قوله تعالى:

# آدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بالتِي الْحُسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بالتِي هِيَ أَخْسَنُ [١٢٥]

١/٦١٨٨ عليّ بن إبراهيم، قال في قوله تعالى: ﴿ وَجَادِلْهُم بِالَّتِي هِيَ أَحَسَنُ ﴾ قال: بالقرآن.

٢/٦١٨٩ محمد بن يعنوب: عن عليّ بن إبراهم، عن أبيه، عن بكر بن صالح، عن الناسم بن بُرَيْد، عن أبي عمرو الزُّبَيْري، عن أبي عبدالله عبد أخسن المراحدة المراحدة

قال: ٥بالقرآن.

٣/٦١٩٠ ـ الإمام أبو محمّد العسكري عنه السلام، قال: اقال الصادق اعنه اللهم، وقد ذُكر عنده الجِدال في

٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٧٤/٢٨.

٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٧٤/٢٧٨

٨. تفسير العيّاشي ٢: ٢٧٤/١٧٤.

(١) في «ط»: أبا عبدالله (عليه السلام).

٩ ـ تفسير القميَّ ١: ٣٩٢.

(١) في المصدر: وهم الذين.

سورة النحل آية . ١٢٥.

١ ـ تفسير القميّ ١: ٣٩٢.

۲ ـ الكافي ٥: ۱/۱۳.

٣ ـ التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (عنه السلام): ٣٢٢/٥٢٧.

الدين، وأنّ رسول الله (من الديسة عبداله) والأنمة (ملهم اللهم) قد نَهُوا عنه، فقال الصادق (مب اللهم): لم يَنْهُ عنه مُطلقاً ولكنّه نهى عن الجدال بغير التي هي أحسن، أما تسمعون الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ وَلا تُجَادِلُواْ أَهْلَ ٱلْكِتَابِ إِلّا بِالّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ (1) وقوله تعالى: ﴿ أَذْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْجِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُم بِالَّتِي هِي أَحْسَنُ ﴾؟ فالجدال بالتي هي أحسن قد قرّنَهُ العُلماء بالدين، والجدال بغير التي هي أحسن مُحرَّم، حَرَّمه الله تعالى على فالجدال بالتي هي أحسن مُحرَّم، حَرَّمه الله تعالى على شيعتنا، وكيف بُحرَّم الله الجدال جملة وهو يقول: ﴿ وَقَالُواْ لَن يَدْخُلَ ٱلْجَنَّةُ إِلّا مَن كَانَ هُوداً أَوْ نَصَارَى ﴾ وقال الله: ﴿ يَلْكَ أَمَانِينُهُمْ قُلْ هَاتُواْ بُرْهَانَكُمْ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ (1)؟ فجعل الله علم الصدق والإيمان بالبُرهان، وهل يُونّى بالبُرهان إلا في الجِدال بالتي هي أحسن؟

قيل: يا بن رسول الله، فما الجِدال بالتي هي أحسن والتي لبست بأحسن؟

قال: أمّا الجدال بغير التي هي أحسن، بأن تجادل مُبْطِلاً فيورِدُ عليك باطِلاً فلا تؤدّه بحُجّةٍ قد نصبّها الله، ولكن تجدّ ذلك الحقّ مخافة أن يكون له عليك ولكن تجدّ ذلك الحقّ مخافة أن يكون له عليك فيه حُجّة، لأنّك لا تدريكيف المَخْلُص منه، فذلك حرام على شيعتنا أن يَصيروا فِتنةٌ على ضُعَفاء إخوانهم وعلى المَبطِلين، أمّا المبطِلون فيجعلون ضَعْف الضعيف منكم إذا تعاطى مجادلته وضّعف [ما] في يده حُجّةً له على باطله، وأمّا الضّعفاء فتُعَمّ قلوبهم لما يَرُون من ضَعْف المُجقّ في يدالمُبْطِل.

وأمّا الجدال بالتي هي أحسن، فهو ما أمر الله تعالى به نبيه (من الدورة) أن يجادل به من جحّد البعث بعد الموت وإحباء له، فقال الله تعالى حاكباً عنه: ﴿ وَضَرِبَ لَنَا مَثَلاً وَنَسِي خَلْقهُ قَالَ مَن يُحْي آلْيِظام وَهِي رَيْهِم ﴾ (\*\* فقال الله في الردُ عليه: ﴿ قُلْ ﴾ يا محمّد ﴿ يُحْيِها آلَّذِي أَنشَاها آوَلَ مَرَةٍ وَهُو بِكُلِ خَلْقٍ عَلِيم \* آلَّذِي جَمّلَ لَكُم مِنَ آلشَّجَرِ ٱلأَخْصَرِ نَاراً فَإِذَا آنتُم مِنْهُ تُوقِدُون ﴾ (\*\* إلى آخر السورة، فأراد الله من نبيّه (من ه عله وآله) أن يُجادِل المُبْطِلُ الذي قال: كيف يجوز أن يُبِهَ فَالله هذه اليَّظام وهي رميم ؟ فقال الله تعالى: ﴿ قُلْ يُحْيِها ٱلَّذِي الشَّاهَا آوَلَ مَرَةٍ ﴾ أفيعجز من ابتداه لامن شيء أن يُعبده بعد أن يَبلي ؟! بل ابيداؤه أصمَب عندكم من إعادَتِه، ثمّ قال: ﴿ آلَٰذِي جَمّلَ لَكُم مِنَ آلشَجَر الأَخْصَرِ نَاراً ﴾ أي: إذا كان قد أكمَن النار الحارّة في الشَجَر الأَخْصَر الرَّطْ بِعند في أو هايكم يستخرجها، فعرَفكم أنّه على إعادة ما يَبلى أقدر، ثمّ قال: ﴿ أَوْلَيْسَ الّذِي خَلَق السَّمَا وَاتِ وَالأَرْضَ أَعظم وأبعد في أو هايكم وقدركم أن تقدروا عليه من إعادة البالي، فكيف جوّزتم من الله خَلْق هذا الأعجَب عندكم، والأصعَب لديكم، ولم تجرّزوا ما هو أسهل عندكم من إعادة البالي؟

<sup>(</sup>١) العنكبوت ٢٩: ٤٦،

<sup>(</sup>٢) البقرة ٢: ١١١.

<sup>(</sup>۲) پس ۲۱: ۷۸.

<sup>(</sup>۱) پس ۲۲: ۷۹ ، ۸۰

<sup>(</sup>۵) یس ۲۱: ۸۱

قال الصادق عبد الله فهذا الجِدال بالتي هي أحسن، لأنّ فيها انقِطاع عُرَى (٢٠ الكافرين، وإزالة شبهتهم؟ وأمّا الجِدال بغير التي هي أحسن فأن تججّد حقّاً لا يُمكِنُك أن تُفرّق بينه وبين باطِلِ من تُجادِلُه، وإنّما تَدفَعه عن باطِله بأن تجحّد الحقّ، فهذا هو المُحَرّم لأنّك مثله، جحّد هو حقّاً، وجحَدتَ أنت حقّاً آخر».

قال: هفقام إليه رجُل فقال: يا بن رسول الله، أفجَادَل رسول الله (مقراة عليه وآده)؟ فقال الصادق (عليه السلام): مهما ظنَنْتَ برسول الله (مفراد عليه وآده) من شيءٍ فلا تظُنّ به مخالفة الله، أو ليس الله تعالى قال: ﴿ وَجَادِلْهُم بِالَّتِي هِيَ طَنَتْ برسول الله (مفراد عليه وآده) من شيءٍ فلا تظُنّ به مخالفة الله، أو ليس الله تعالى قال: ﴿ وَقُلْ يُحْيِيهَا ٱلَّذِي أَنشَأَهَا أَوَّلَ مَوَّةٍ ﴾ ( الله عليه وآده) أخسَنُ ، وقال: ﴿ قُلْ يُحْيِيهَا ٱلَّذِي أَنشَأَهَا أَوَّلَ مَوَّةٍ ﴾ ( الله بما أمره الله عليه وقال: ﴿ وَقُلْ يُحْيِيهَا أَلَذِي أَنشَأُهَا أُولَ مَوَّةٍ ﴾ ( الله بما أمره الله به ولم يُخبر عن الله بما أمره الله به ولم يُخبر عن الله بما أمره أن يُحْبِر به؟! ».

قوله تعالى:

### وَإِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُواْ بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُم بِهِ وَلَئِن صَـبَرْتُمْ لَـهُوَ خَـيْرٌ لِلصَّابِرِينَ [١٢٦]

٢/٦١٩٢ ـ العيّاشي: عن الحسين بن حمزة، قال: سبعت أبا عبدالله (طباله) يقول: المّا رأى رسول الله (طباله) ما صُنع بحمزة بن عبدالمُطَّلِب، قال: اللهم لك الحمد، وإليك المُستكى، وأنت المُستعان على ما أرى. ثمّ قال: لئن ظفِرتُ لأَمثَلنَ ولأُمثَلنَ. قال: فأنزل الله؛ ﴿ وَإِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُواْ بِعِثْلِ مَا عُوقِبْتُم بِهِ وَلَئِن صَبَرْتُمْ لَهُوَ أرى. ثمّ قال: لئن ظفِرتُ لأَمثُلنَ ولأُمثَلنَ. قال: فأنزل الله؛ ﴿ وَإِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُواْ بِعِثْلِ مَا عُوقِبْتُم بِهِ وَلَئِن صَبَرْتُمْ لَهُوَ أَرى. ثمّ قال: لئن ظفِرتُ لأَمثُلنَ ولأُمثَلنَ. قال: أصير، أصير،

سورة النحل آية 1270 ـ

<sup>(</sup>٦) في المصدر: قطع عذر.

<sup>(</sup>۷) یس ۲۱: ۷۹.

١ ـ تفسير القمق ١: ٣٩٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أولانا.

٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٠٧١/٨٥

#### المُسْتَدرك

### (سُورةُ النَّخل)

قوله تعالى:

### وَٱصْبِرْ وَمَا صَبْرُكَ إِلَّا بِاللَّهِ [ ١٣٧ ]

١ ـ في (الفقه المنسوب إلى الإمام الرضارطب الدين): وأن رجلاً سأل العالم (طب السلام): أكلّف الله العباد ما لا يُطبقون؟ فقال: كلّف الله جميع الخلق ما لا يُطبقونه، إن لم يُعِنّهم عليه، فإن أعانهم عليه أطاقوه، قال الله جلّ وعزّ لنبيته (منّر الا عب والد): ﴿ وَأَصْبِرُ وَمَا صَبْرُكَ إِلّا بِاللهِ ﴾ .

مرز تقيقات كامية زرعان رسادى



.

### فضلها

1/٦١٩٣ ـ ابن بابَوَيه: بإسناده عن الحسين بن أبي العلاء، عن أبي عبدالله (عبدالسلام) قال: «ما مِن عبدٍ قرأ سورة بني إسرائيل في كلّ لبلة جُمُعة، لم يمُت حتّى يُدرك القائم (عبدالسلام)، ويكون من أصحابه».

٢/٦١٩٤ ـ العبّاشي: عن الحسن بن علي بن أبي حمزة الثّمالي، عن الحسين بن أبي العلاء، عن أبي عن أبي عن أبي عبدالله وطماله عن أبي عبدالله وطماله عن قال: ٥من قرأ سورة بني إسرائيل في كلّ ليلةٍ جمعة، لم يمُت حتّى يُدرك القائم (طماله)، ويكون من أصحابه».

٣/٦١٩٥ - ومن (خواص القرآن): رُوي عن النبيّ اسلَماه على والله قال: «من قرأ هذه السورة ورَقَّ قلبُه عند ذكر الوالِدَين، كان له قِنطار في الجنّة، والقِنطار ألف ومائتا أوقيّة، والأوقيّة خير من الدنيا وما فيها، ومن كتبها وجَعلها في خِرقة حريرٍ خَضْراء وحَرَز عليها ورمى بالنبال، أصاب ولم يُخطئ، و إن كتبها في إناء وشرِب ماءها لم يتعذّر عليه كلام، وأنطِقَ لسانُه بالصَّواب، وازداد فَهماً».

2/٦١٩٦ ـ وعن الصادق عبد السهد «من كتبها في خِرقَةِ حريرٍ خَضْراء، وتحرّز عليها وعلّقها عليه ورمى بالنُّشَاب أصاب، ولم يُخطئ أبدأ، وإنْ كتبها لصغيرٍ تعذّر عليه الكلام، يكتُبها بزَعْفَران ويُسقى ماءها، أنطق الله لسانه بإذنه وتكلّم».

سورة الإسراء ـ فضلها ـ

١ ـ ثواب الأعمال: ١٠٧.

٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١/٢٧٦.

٣ ـ خواص القرآن: ٣ «قطعة منه» ومجمع البيان ٦: ٧٠٧ «قطعة منه».

٤ \_ خواص القرآن: ٤٣ (مخطوط).

قوله تعالى:

### بِسْمِ آللهِ ٱلرَّحْمٰنِ ٱلرَّحِيمِ سُبْحَانَ ٱلَّذِى أَسْرَى بِعَبْدِهِ لَيْلاً مِّنَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ٱلَّذِى بَارَكْنَا حَوْلَهُ لِنُرِيَهُ مِنْ ءَايَاتِنَا إِنَّهُ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ [1]

1/119۷ على بن إبراهيم، قال: حكى أبي، عن محمد بن أبي عُميْر، عن هِمام بن سالم، عن أبي عُميْر، عن هِمَام بن سالم، عن أبي عبدالله اطباله الله استرافيل بالبراق إلى رسول الله استرافيل واحد باللجام وواحد بالزجام وواحد بالزكاب، وسوى الآخر عليه ثباته، فَتَضَغْضَعَتِ البُراق فلطَمها جَبْرَثيل اطباسلام،، ثمّ قال لها: اسكني با براق، فما رَكِبَك نبي قبله، ولا يركبك بعده مثلًه ـ قال ـ فَرَقَتْ به ورَفَعَتْهُ ارتفاعاً ليس بالكثير، ومعه جَبْرَئيل اطباله، بريه الآبات من السَّماء والأرض.

قال (منن الا عبدوالد): فبينا أنا في مسيري، إذ نادى مُنادٍ عن يميني: يا محمّد. فلم أجِبْهُ، ولم أَلْتَفِتْ إليه، ثمّ استَغْبَلتني امرأةٌ كاشِفةٌ عن ذراعَيْها، وعليها من كلّ نادى مُنادٍ عن يساري: يا محمّد، فلم أجِبْهُ، ولم أَلْتَفِتْ إليه، ثمّ استَغْبَلتني امرأةٌ كاشِفةٌ عن ذراعَيْها، وعليها من كلّ زينةِ الدنيا، فقالتْ: يا محمّد، انظرني حتّى أُكلَمَك. فلم أَلتَفِتْ إليها، ثمّ سِرتُ فسمِعتُ صَوتاً أَفْزَعَني، فجاوَزْتُ، فنزَل بي جَبْرُتيل، فقال: صلّ. فنزلتُ وصلّبت، فقال لي: أندري أين صلّبت؟ فقلت: لا. فقال: صلّبت بطيبة، وإليها مُهاجرتك. ثمّ رَكِبتُ فمضينا ما شاء الله، ثمّ قال لي: انزل وصلّ. فنزلتُ وصليّت، فقال لي: أندري أين صلّبت؟ فقال بي: أندري أين صلّبت؟ فقل: انزل فصلٌ، فنزلتُ وصليّت، فقال لي: أندري أين صلّبت بطور سَيناء، حيث كلّم اللهُ موسى تكليماً. ثمّ ركِبتُ فمَضَيْنا ما شاء الله، ثمّ قال: انزل فصلٌ، فنزلتُ وصليّت، فقال لي: أندري أين صلّبت؟ فقلتُ؛ لا. فقال: صلّبتَ في بيتِ لَحْم. وبيت لَحْم بناحيةٍ بيتٍ فنزلتُ وصَلّبتُ. فقال لي: أندري أين صَلّبت؟ فقلتُ؛ لا. فقال: صلّبتَ في بيتِ لَحْم. وبيت لَحْم بناحيةٍ بيتٍ فنزلتُ وصَلّبتُ.

المَقْدِس، حيث وُلِدَ عيسى بن مريم (عله السلام).

ئم ركِبتُ فَمَضَينًا حتَى أَنينا إلى بَيْتِ المَقْدِس، فَربَطْتُ البُراق بالحَلْقة التي كانت الأنبياء تربُط بها، فدخَلتُ المسجِد، ومعي جَبْرَئيل اعداله بها إلى جنبي، فوجدنا إبراهيم وموسى وعيسى اعهم الله الله من أنبياء الله من أنبياء الله، قد جُمِعوا إليّ، وأقيمَتِ الصلاة، ولا أَسْكَ إلّا وجَبْرَئيل يَسْتَفْدِمُنا، فلمّا استووا أخذ جَبْرَئيل بعَضُدي، فقدَّ مَني فَأَمَمْنَهُم ولا فَخْر.

ثمّ أتاني الخازنُ بثلاثة أوانٍ: إناءٌ فيه لَبَنّ، وإناءٌ فيه ماءٌ، وإناءٌ فيه حَمْرٌ، فَسَمعتُ قائِلاً يقول: إنْ أَخَذَ الماء غَرِفَ وغرِقتْ أُمّتُه، وإنْ أخذ الخَمْرُ غوى وغوّت أُمّته، وإنْ أخذَ اللَّبَنَ هُدي وهُدِيَتْ أُمّته. فأخذتُ اللَّبَنَ فَسَربُتُ منه، فقال جَبْرَئيل: هُدِيتَ وهُدِيَتْ أُمّتك. ثمّ قال لي: ماذا رأبت في مسيرك؟ قلت: ناداني مُنادٍ عن يميني. فقال لي: أو أجَبْتَه؟ فقلت: لا، ولم ألتَفِتْ إليه. فقال: ذلك داعي اليهود، لو أجَبْتَه لتهرّدت أُمّتك من بَعْدِك. ثمّ قال: ماذا رأبت؟ قلت: ناداني مُنادٍ عن يساري. فقال: أو أجبتَه؟ فقلت: لا، ولم ألتَفِتْ إليه. فقال: ذلك داعي النصارى، لو أجبتَه لتنصَّرَتْ أُمّتك من بَعْدِك. ثمّ قال: ماذا استقبَلك؟ فقلت: لقِيتُ امرأة كاشفةً عن ذراعيها، عليها من كلّ زينة الدنيا، فقال: يا محمّد، انظرني حتى أكلّمك. فقال لي: أفكلمتها؟ فقلت: لم أكلَمْها، ولم ألتَفِتْ إليها. فقال: تلك الدنيا، ولو كلّمتَها لا ختارَتْ أُمّتك الدنيا على الآخرة. ثمّ سَمِعتُ صوتاً أفزعَني، فقال لي جَبْرَئيل: أتشمتُه، يا الدنيا، ولو كلّمتَها لا ختارَتْ أُمّتك الدنيا على الآخرة. ثمّ سَمِعتُ صوتاً أفزعَني، فقال لي جَبْرَئيل: أتشمتُه، يا محمّد؛ قلت: نعم. قال: هذه صَحْرةً قَذَفْتَها عن شَفير جَهنَم منذ سَبعينَ سنةً، فهذا حين استقرَت.

قالوا: فما ضحِك رسول الله ومنن المعبدران، حنى قُبض.

قال (منه عبه واله): فضعِد جبرتيل وصعِلْت وعما إلى الشّماء الدنيا، وعليها مَلَك يقال له: إسماعيل، وهو صاحِبُ الخطّفة التي قال الله عز وجل : ﴿ إِلّا مَنْ خَطِفُ الْخَطْفَة فَا تُبْعَهُ شِهَابٌ ثَاقِبٌ ﴾ (") وتحته سبعون الفّ مَلك، فقال: يَا جَبُرتيل، مَنْ هذا الذي معك؟ فقال: محمّد رسول الله قال: وقد بُعث؟ قال: نعم فَقَتَعَ الباب، فسلَمتُ عليه وسلّم عليّ، واستغفرُك له واستغفرُلي، وقال: مرحباً بالأخ [الناصح بعث؟ قال: نعم فَقَتَعَ الباب، فسلّمتُ عليه وسلّم عليّ، واستغفرُك الإضاحكا مستبشراً حتى لَقِيَني مَلَك والنبيّ ] الصالح. ونلفّتني الملائكة حتى دخلتُ سَماء الدُنيا، فما لتِبَني مَلَك إلَّا ضاحكاً مستبشراً حتى لَقِيَني مَلَك من الملائكة، فقل الله مِثْلَ ما قالوا من الدُّعاء، إلّا أنّه لم من الملائكة، وأله أن وله من الاستِبْشار ما رأيتُ ممّن ضَحِك من الملائكة، فقلت: مَنْ هذا ـ يا جَبْرَثيل ـ فإنّي قد فَزِعت منه؟ فقال: يجوز أنْ تَقْرَعُ منه، وكلُنا تَقْرَعُ مِنْه، إنّ هذا مالك خاذِنُ النار، لم يَضْحَك قط، وَلَمْ يَزَلُ مُنذُ وَلاه الله جَهَنّم منه؟ فقال: يجوز أنْ تَقْرَعُ منه، وكلُنا تَقْرَعُ مِنْه، إنّ هذا مالك خاذِنُ النار، لم يَضْحَك قط، وَلَمْ يَزَلُ مُنذُ وَلاه الله جَهَنّم منه؟ ولم أر فيه من الاستِبْشار ما رأيتُ مقره أن هذا مالك خاذِنُ النار، لم يَضْحَك قط، ولم يَزَلُ مُنذُ وَلاه الله جَهَنّم منه عنهم، ولو ضَحِك إلى أحد كان قبُلَك أو كن ضاحِكاً إلى أحد بَعْدَك لَضَحِك إليك، ولكنه لا بضحَك. فسلّمت عليه، فردّ عليَّ السلام وبشَرَني بالجنّة، فقلتُ لجَبْرئيل ، وجَبْرئيل بالمكان الذي وصَغه الله: ﴿ مُطَاع ثُمَّ أَمِين ﴾ (""؛ ألا تأمّره أن يُريَني النار؟ فقال له فقلتُ لجَبْرئيل، وجَبْرئيل بالمكان الذي وصَغه الله: ﴿ مُطَاع ثُمَّ أَمِين ﴾ (""؛ ألا تأمّره أن يُريَني النار؟ فقال له

<sup>(</sup>۱) الصافات ۲۷: ۱۰.

<sup>(</sup>۲) التكوير ۸۱: ۲۱.

جَبْرَئيل: يا مالك، أرِ محمّداً النار. فكشفَ عنها غِطاءها، وفتح باباً منها، فخرجَ منها لَهَبِّ ساطِعٌ في السّماء، وفارَتْ فارتَفَعَتْ <sup>(٣)</sup> حتّى ظَننتُ لَيَتَنَاوَلني ممّا رأيت، فقلتُ: يا جَبْرئيل، فل له فَلْيَرُدَّ عليها غِطاءَها. فأمرَها فقال لها: ارجِعي. فرجَعت إلى مَكانِها الذي خرَجت منه.

ثمّ مضّيتُ فرأيتُ رَجُلاً آدماً (1) جسيماً، فقلتُ: مَنْ هَذا، با جَبْرَثيل؟ فقال: هذا أبوك آدم. فإذا هو تُعْرَضُ على عليه ذُرِّيَته، فيقولُ: روحٌ طيّبٌ وريحٌ طيّبةٌ، من جسدٍ طيّب، ثمّ تلا رسول الله (مقراة عليه والله) سورة المُطَفِّفين على رأس سبع عشرة آية: ﴿ كَلّا إِنَّ كِتَابُ آلْأَبْرَادِ لَفِي عِلْيِينَ \* وَمَا أَذْرَاكَ مَا عِلْيُونَ \* كِتَابٌ مَّرْقُومٌ ﴾ (٥) إلى آخرها. وأل سبع عشرة آية: ﴿ كَلّا إِنَّ كِتَابُ آلْأَبْرَادِ لَفِي عِلْيِينَ \* وَمَا أَذْرَاكَ مَا عِلْيُونَ \* كِتَابٌ مَّرْقُومٌ ﴾ (٥) إلى آخرها. قال: فسلمتُ على أبي آدم وسلم عَلَيَّ، وآستغفرتُ له وآستغفر لي، وقال: مرحباً بالابنِ الصالح، والنبي الصالح، والمبعوثِ في الزمن الصالح.

ثَمَّ مررتُ بَملُكِ من الملائكة وهو جالسٌ على مجلسٍ، وإذا جميع الدنيا بين رُكبتيه، وإذا بيده لَوْحٌ من أورٍ، مكتوبٌ فيه كتابٌ ينظُر فيه، ولا بلَتفِتُ يميناً ولا شمالاً، مُقبِلاً عليه كهَيْئَةِ الحَزِين، فقلتُ: مَنْ هذا، يا جَبْرئيل؟ فقال: هذا ملكُ المَوت، دائبٌ في قَبْضِ الأرواح. فقلت: يا جَبْرئيل، أَذْيني منه حتى أكلّمة. فأدناني منه، فسلمت عليه، وقال له جَبْرئيل: هذا محمّد نبيّ الرحمة الذي أرسّله الله إلى العبّاد، فرحب بي وَحَبّاني بالسلام، وقال: أبشر يا محمّد دفإني أرى الخيركلَّه في أمتك. فقلت: الحَمْدُ لله المتنان ذي النّعم والإحسان على عباده، ذلك من فَصْلِ ربي ورَحْمَتِه عَلَيَّ. فقال جَبْرئيل: هو أشدُّ الملائكةِ عَمَلاً. فقلت: أكُلُّ مَنْ ماتَ، أو هُو مَبّتُ فيما بعَدْ هذا، تقيِضُ روحَه؟ قال: نعم. قلت: تراهم حيث كانوا وتشهدُهُم بنفسك؟ فقال: نعم. وقال مَلك الموت: ما الدنيا كلّها عندي ورحَه؟ قال: نعم. قلت: تراهم حيث كانوا وتشهدُهُم بنفسك؟ فقال: نعم. وقال مَلك الموت: ما الدنيا كلّها عندي فيما سخَرها الله لي ومكّنني منها، إلّا كالدّرْهم في كفّل الرجل، يُقلّه كيف يَشاء، وما مِن دارٍ إلّا وأنا أتصَقَّحها في فيما سخرها الله لي ومكّنني منها، إلّا كالدّرْهم في كفّل الرجل، يُقلّه كيف يَشاء، وما مِن دارٍ إلّا وأنا أتصَقَّحها في يبقى منكم أحد. قال رسول الله امل المين على ميّنهم: لا تبكوا عليه، فإنّ لي فيكم عُودة وعُودة حتى لا يبقى منكم أحد. قال رسول الله امل العرادة عنه بالعواتِ طَامَة، بالجَبْرئيل. فقال جَبْرَئِيل: إنّ ما بعد المَوتِ أَطَمُ من الموت.

قال: ثُمَّ مَضيتُ فإذا أنا بقومٍ بين أيديهم موائِد من لَحْمٍ طيّبٍ ولحمٍ خبيثٍ، بأكُلون اللَّحم الخبيثَ ويَدَعون الطيِّب، فقلت: من هؤلاء، يا جَبْرَثيل؟ فقال: هؤلاء الذين يأكُلون الحَرام ويَدَعون الحَلال، وهم من أُمّتك، يا محمّد.

وقال رسول الله استراه عبدواه، ثم رأيت مَلَكاً من الملائِكَةِ، جعل الله أمْرَهُ عَجَباً، نِصْفُ جَسَدِه من النار والنِصفُ الآخر تُلْج، فلا النارُ تُذيبُ النَّلْجَ ولا النَّلجُ يُطفئ النارَ، وهو يُنادي بصَوتٍ رفِيعٍ: سُبْحانَ الذي كَفَّ حرَّ هذهِ النَّار فلا تُذيبُ الثَّلْجَ، وكفَّ بَرْدَ هذا النَّلج فلا يُطفىءُ حرَّ هذه النار، اللَّهُمّ با مؤَلِّفُ بَين الثَّلجِ والنارِ أَلَفْ بَيْنَ قُلوبِ عِبادِكَ المُوْمِنين. ففلتُ: من هذا يا جَبْرَئبل؟ فقال: هذا مَلَكَ وَكَلَهُ اللهُ بأكْنافِ السماوات وأطرافِ الأرْضِين،

<sup>(</sup>٣) في المصدر: فارتعدت.

<sup>(</sup>٤) الآدَّمُ من الناس: الأَسْمَرُ. «لسان العرب \_أدم \_ 11: 11».

<sup>(</sup>٥) المطنّفين ٨٣ ١٨. ١٨ ـ ٢٠.

وهو أنصَحُ ملائكةِ اللهِ تعالى لأهل الأرض من عبادِه المؤمنين، يَدعو لهم بما تَسمَعُ منه منذ خُلِق، ومَلكانِ يُنادِيانِ في السّماءِ، أحدُهُما يقول: اللّهُمَّ أعْطِ كُلِّ مُنفِقِ خَلَفاً، والآخرُ يقول: اللّهُمَّ أعْطِ كُلَّ مُمْسِكِ تَلَفاً.

ثمّ مضيتٌ فإذا أنا بأقوامٍ لهم مَشافِرٌ كَمَشافِر (١٠ الإيلِ، يُقرَضُ اللحمُ من جُنوبِهِم ويُلقى في أفواهِهِم، فقلتُ: مَنْ هؤلاء يا جَبْرَئيل؟ فقال: هؤلاء الهَمّازون اللّمَازون.

ثمَ مضيتُ، فإذا أنا بأقوام تُرضَحُ رؤوسُهُم بالصَّخْرِ، فقلتُ: مَن هؤلاء، يا جَبْرَئيل؟ فقال: هؤلاءِ الذينَ يَنامون عن صلاةِ العِشاء.

ثمّ مضيتُ، فإذا أنا بأقوام تُقذَفُ النارُ في أفواهِهِم، وتَخْرُجُ من أَدْبارِهِم، فقلت: مَنْ هؤلاء، يا جَبْرَئيل؟ فقال: هؤلاء ﴿ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمْوَالَ ٱلْيَتَامَى ظُلُماً إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَاراً وَسَيَصْلَوْنَ سَعِيراً ﴾ (٧).

ثمَ مَضَيْتُ، فإذا أنا بأقوام يُريدُ أحدُهُم أن يقومَ فلا يَقدِرَ من عِظَمِ بَطْنِه، فقلت: مَن هؤلاء، يا جَبْرَئيل؟ قال: هؤلاء ﴿ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ ٱلرِّيَلُوا لَا يَقُومُونَ إِلَّاكُمَا يَقُومُ ٱلَّذِي يَتَخَبَّطُهُ ٱلشَّيْطَانُ مِنَ ٱلْمَسِّ ﴾ (^) وإذا هم بسِبيلِ (^) آل فِرعَون، يُعرَضون على النارِ غُدوًا وعَشيًا، يقولون: رَبَّنا متى تقومُ الساعة؟

قال: ثمّ مضّيتُ، فإذا أنا بنِسْوَانٍ مُعَلَّفاتٍ بأثدَائِهِنَّ، فقلت: مَن هؤلاء، يا جَبْرَئيل؟ فقال: هؤلاء الزّواني (١٠٠)، يُورِثُنَ أموالَ أزواجِهنَ أولادَ غيرهم. ثمّ قال رسول الله (سنراة على المستدّ غضبُ اللهِ على امرأةٍ أَدْخَلَتْ على فَوْمٍ في تَسَبِهم مَنْ لَيْسَ مِنْهم، فاطّلعَ على عَوراتِهِم وأكلَ خِزَائِنَهم.

قال: ثمّ مَرَدُنَا بملائكة من ملائكة الله عزّ وجلَ، خَلَقِهُمُ الله كيف شاء، وَوَضَعَ وجوهَهُم كيف شَاء، ليس شيءٌ من أطباق أجسادهم (()) إلا ويُسبّحُ الله ويحمَدُه من كلّ ناحية، بأصواتٍ مُخْتَلِفَةٍ، أصواتُهُم مُرتَفِعَةٌ بالتَحْمِيد والبُكاء من خَشية الله، فسألتُ جَبْرَ ثيل عنهم، فقال: كما تَرَى خُلِقواء إنّ الملك منهم إلى جَنبِ صاحِبهِ ماكلمه قطّ، ولا رفعوا رؤوسهم إلى ما فَوْقها، ولا خَفَضُوها إلى ما تُحْتَهم خَوْفاً من الله وحُشوعاً. فسلمتُ عليهم، فردّوا علي إيماء برؤوسهم، لا يَنظُرون إليّ من الخُشوع، فقال لهم جَبْرَئيل: هذا محمّد نبيّ الرحمة أرسّله الله إلى العبادِ رسولاً ونبيّاً، وهو خاتَم النبيين وسيّدُهم، أفلا تُكلّمونه؟ قال: فلمّا سَمِعوا ذلك من جَبْرَئيل، أقبلوا عليّ بالسلام وأكْرَمُوني وبيّدًر لى ولأمتى.

قال اصلى الا عليه واله): ثمّ صعِدنا إلى السماء الثانية، فإذا فيها رَجُلان مُتَشابهان، فقلت: مَنْ هذان، يا جَبْرَ ليل؟

<sup>(</sup>٦) المشافر: جمع مِشْفَر، والمِشْفَر للبعير كالشَّفَة للإنسان. السان العرب - شفر - 1: ١٩٤٥».

<sup>(</sup>٧) النساء ٤: ١٠.

<sup>(</sup>٨) البقرة ٢: ٢٧٥.

<sup>(</sup>٩) في المصدر: مثل.

<sup>(</sup>١٠) في المصدر: اللواتي.

<sup>(</sup>١١) قال المجلسي درسونداه طه): قوله: أطباق أجسادهم، أي أعضاؤهم مجازأً، أو أغشية أجسادهم من أجنحتهم وريشهم. قال الفيروزآبادي: الطّبَق محركة: غِطاءُ كلّ شيءٍ، وعظمٌ رقيقٌ بَفْصِل بين كلّ فَقَارين. بحار الإنوار ١٨: ٣٢٢.

سورة الإسراء (١٧) ........... ١٧٠... .... ١٧٠.. ... ١٧٠. ... ١٧٧٠

فقال لي: ابنا الخالة بحيى وعيسى. فسلّمتُ عليهما وسلَّما عليَّ، فاستغفّرتُ لهما واستغفّرالي، وقالا: مرحباً بالأخ الصالح والنبيّ الصالح، وإذا فيها من الملائكةِ مثل ما في السماء الأُولى، وعليهم الخُشوع، قد وَضَع الله وجوهَهم كيف شاء، ليس منهم مَلكَ إلَا يُسبّح اللهَ ويحمَدُه بأصواتٍ مختلفةٍ.

ثمّ صَعِدنا إلى السماء النالئة، فإذا فيها رجل فَصْلُ حُسنِه على سائِرِ الخَلقِ كفَضلِ القَمَرِ ليلةَ البدرِ على سائرِ النجوم، فقلت: مَن هذا، يا جَبْرَئيل؟ فقال: هذا أخوك يوسف. فَسلَمتُ عليه وسلَم عليَّ، واستغفَرتُ لَهُ واستغفَر لي، فقال: مَرْحَبا بالنبيّ الصالح والأخ الصالح والمنعوثِ في الزمنِ الصالح. وإذا فيها ملائكةٌ عليهم من الخُشوع مثل ما وصَفتُ في السماء الأولى والثانية، وقال لهم جَبْرَئيل في أمري مثل ما قال للآخرين، وصنعوا بي مثل ما صنع الآخرون.

ثمّ صَعِدنا إلى السماء الرابِعة، وإذا فيها رجل، فقلتُ: من هذا، يا جَبْرَتيل؟ قال: هذا إدريس، رفعه الله مكاناً عليًا، فسلّمتُ عليه وسلم عليً واستغفّرتُ له واستغفّر لي، وإذا فيها ملائكةً عليهم من الخُشوع مثل ما في السماوات، فبشّروني بالخير لي ولأمّني. ئمّ رأيتُ مَلَكاً جالساً على سريرٍ، تحت يديه سبعون ألف مَلَك، تحت كُلُ مَلَك سبعونَ ألف مَلَك، قحت كُلُ مبعونَ ألف مَلَك. فوقع في نفس رسول الله (مفراة عبدواله) أنّه هو، فصاح به جَبْزئيل، فقال: قم. فهو قائم إلى يوم الفيامة.

ثمّ صَعِدنا إلى السَّماء الخامسة، فإذا فيها رجلٌ كَهُلَّ، عظيمُ العينِ، لم أر كَهُلاً أعظمَ منه، حوله ثُلَة (١٢) من أمّته فأعجَبتني كَثْرَتْهم، فقلت: من هذا، يا جَبْرَتيل؟ فقال: هذا المحبَّب في قومه هارون بن عِمران. فسلَمت عليه وسلّم عليّ، واستغفرت له واستغفر لي، وإذا فيها من الملائكةِ الخُشوع مثل ما في السماوات.

ثمّ صعدنا إلى السّماء السادِسة، وإذا فيها رجل أَدَّم، طويل، كأنّه من شَبُوة (١٣)، ولو أنّ (١١) عليه قميضين النّه شعرُه فيهما، فسمِعته يقول: تزعُم بنو إسرائيل أنّي أكرَمُ وُلدِ آدم على الله، وهذا رجلٌ أكرمُ على الله منّي، فقلت: من هذا، يا جَبْرَئيل؟ فقال: هذا أخوك موسى بن عِمران. فسلّمتُ عليّه وسلّم عليّ، واستغفّرتُ له واستغفّر لى، وإذا فيها من ملائكِة الخُشوع مثل ما في السماوات.

قال وسنراة عليه والدى: ثمّ صعدنا إلى السّماء السّابعة، فما مَرَرْتُ بِمَلَكِ من الملائكة إلّا قالوا: يا محمّد، احتَجِمْ وأمر أمّتك بالحِجامة. وإذا فيها رجل أشمَط الرأس (٥٠) واللِّحية جالسٌ على كُرسيّ، فقلت: يا جَبْرَئيل، من هذا الذي في السّماء السّابعة على باب البيت المَعْمُور في جِوار الله؟ فقال: هذا - يا محمّد - أبوك إبراهيم، وهذا محلّك

<sup>(</sup>۱۲) في «ط»: ثلاثة.

<sup>(</sup>١٣) قال المجلسي رحمه ادن قوله (مقراط عليه راد): كأنّه من شبوة، أقول: شبوة: أبو قبيلة، وموضع بالبادية، وحصن باليمن، وذكر الثعلبي في وصفه (مقراط عليه راد): كأنّه من رجال أزد شنوءة، وقال الفيروز آبادي: أزد شنوءة، وقد تشدّد الواو، قبيلة، سميت لشنان بينهم، انتهى. وعلى التقادير شبّيه (مقراط عليه وان) بإحدى تلك الطوائف في الأدمة وطول القامة. البحار ١٨: ٣٣٢.

<sup>(</sup>١٤) في المصدر: ولو لا أنَّه.

<sup>(10)</sup> الشَّمَط في الرأس: اختلاف بلونين من سواد وبياض. السان العرب مشمط ـ ٧: ٥٣٣٥.

ومحل من اتفى من أمتك. ثم قرأ رسول الله (منى الله على الناس بابر الهيم للّذين آتبعُوه وَهَافَا آلنّبِي وَالله من المناس المالح، والابن الصالح، والابن الصالح، والابن الصالح، والمبعوث في الزمن الصالح. وإذا فيها من الملائكة الخُشوع مثل ما في السماوات، فبشروني بالخير لي ولا متي. قال رسول الله استماد على وأيث في السماء السابعة بحاراً من نُورٍ يتلالاً، يكاد تلالوه يخطف بالأبصار، وفيها بحار مُظلِمة وبحار قلّج ترعد، فكلما في عن السماء السابعة مؤلاً سألت جَبْرتيل، فقال: أبشر يا محمد، واشكر وفيها بحار مُظلِمة وبحار قلّج ترعد، فكلما في عث (١٧) ورأيت هؤلاً سألث جَبْرتيل، فقال: أبشر يا محمد، واشكر كرامة ربك، واشكر الله بما صنع إليك. قال: فتبتني الله بقوته وعونه حتى كثر قولي لجَبْرتيل وتعجُبي، فقال جَبْرتيل: يا محمد، تعظم ما ترى؟ إنما هذا خلق من خلق ربك، فكيف بالخالق الذي خلق ما ترى، وما لا ترى أعظم من هذا يون خلق ربك؛ إنّ بين الله وبين خلقه تسعين (١٨) ألف حِجاب، وأقرَبُ الخلق إلى الله أنا وإسرافيل، وبيننا وبينه من خلق ربك؟ إنّ بين الله وبين خلقه تسعين (١١٠)

أربعة حُجُب: حِجابٌ من نُورٍ، وحِجابٌ من ظُلْمَةٍ، وحِجابٌ من غَمام، وحِجابٌ من الماء.

قال اصنر عدواله: ورأيت من العجائب التي خَلَق الله وسخّره على ما أراده، ديكاً رِجلاه في تُخوم الأرضين السابعة، ثم أقبل السابعة، ورأسه عند العرش، وملكاً من ملائكة الله، خلقه الله كما أراد، رِجُلاء في تُخوم الأرضين السابعة، ثم أقبل مُصعِداً حتى انتهى قَرْنه إلى قُربِ العَرش، وهو مُصعِداً حتى انتهى قَرْنه إلى قُربِ العَرش، وهو يقول: سُبحان ربّي حيثما كنت، لا تدري أين ربّك من عِظم شأنه، وله جَناحان في مَنكِبّيه إذا نشرَهما جاوزا المشرِق والمغرب، فإذا كان في السَّخر، نشر ذلك الديك جَناحيه وخفق بهما وصرخ بالتسبيح، يقول: سُبحان الله المشرِق والمغرب، فإذا كان في السَّخر، نشر ذلك الديك جَناحيه وخفق بهما وصرخ بالتسبيح، يقول: سُبحان الله المَلِك القَيروم. وإذا قال ذلك سبَّحَت دُيُوك الأرضِ كلُها، المَلِك المُنتَ بأجنحتها، وأخذتُ في الصَّماخ، فإذا سُكُتُ ذلك الديك في السَماء سكتت دُيُوك الأرضِ كلُها، ولذلك وخفقت بأجنحتها، وأخذتُ في الصَّماخ، ما رأيتها قطّ، وله زُغب أخضر وريش أبيْضَ كأشد بياض، ما رأيته قطّ، وله زُغب أخضر أيضاً تحت ريشه الأبيض كأشد مُضرة، ما رأيتها قطّ.

قال (صنر الدعنواله): ثمّ مضيت مع جَبْرَثيل (عبد السلام)، فدخلتُ البيتَ المَعْمُور، فصلَيتُ فبه رَكعتين، ومعي أناس من أصحابي عليهم ثِبابٌ جُدُد، وآخرون عليهم ثِباب خُلْقان (١١)، فدخل أصحاب الجُدُد وجلس (١٠) أصحاب الخُلْقان، ثمّ خرَجتُ، فانقاذ لي نَهران: نهر يُسمّى الكَوْثَر، ونهر يسمّى الرحمة، فشرِبتُ من الكَوْثَر واغْتسَلْتُ من الرَحْمة، ثمّ انقادالي جميعاً حتّى دخلتُ الجنّة فإذا على حافّتيها بيُوتي ويُبوت أزواجي، وإذا تُرابها واغْتسَلْتُ من الرحمة، ثمّ انقادالي جميعاً حتّى دخلتُ الجنّة فإذا على حافّتيها بيُوتي ويُبوت أزواجي، وإذا تُرابها كالمِسْك، فإذا جارية تنغيش في أنهار الجنّة، فقلت: لِمَنْ أنتِ، يا جارية؟ قالت: لزَيْد بن حارِقَة. فبشَرتُه بها حين

<sup>(</sup>١٦) آل عمران ۲: ٦٨.

<sup>(</sup>١٧) في المصدر والطا): فرغت.

<sup>(</sup>١٨) في المصدر: سبعين.

<sup>(</sup>١٩) الخُلْقَانُ: جَمْعُ خَلَق، أي بال. «لسان العرب ـ خلق ـ ١٠: ٨٨».

<sup>(</sup>٢٠) في المصدر: وحيس.

أصبَحْتُ، وإذا يِطَيْرِها كالبُخْت (''')، وإذا رُمّانها مثل الدِلاء (''') العِظام، وإذا شجرةِ لو أرسِلَ طائرٌ في أصِلها ما دارّها سبعمائة (''') سنة، وليس في الجنّةِ مَنزِلُ إلا وفيه فَنَنٌ (''') منها، فقلت: ما هذه، يا جَبْرَئيل؟ فقال: هذه شجرة طُوبي، قال الله: ﴿ طُوبِي لَهُمْ وَحُسنُ مَتَابٍ ﴾ (''').

قال رسول الله (صلى الله على راده): فلما دخلت الجنة، رَجَعتُ إلى نفسي فسألت جَبْرَئيل عن تلك البحار وهَوْلها وأعاجيبها، قال: هي سُرادِقات الحُجُب التي احتَجَب الله بها، ولو لا تلك الحُجُب لهَنك نُورُ العرَشِ كلَّ شيء فيه. وانتهيتُ إلى سِدْرة المُنتَهى، فإذا الورقة مِنها تُظِلُّ أُمّةً من الأمم، فكنت منها كما قال الله تبارك وتعالى: ﴿قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَى ﴾ (٢٠) فناداني ﴿ قَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إلَيْهِ مِن رَبِّه ﴾ (٢٠) وقد كتبنا ذلك في سورة البقرة (٢٠) فقال رسول الله (ملى الله على والله أن المناق أنبياءك فضائِلَ فأعْطِني، فقال الله: قد أعْطَيْتُكَ فيما أعْطَيْتُكَ كَلِمَتَيْنِ من تحت عرشى: لا حول ولا قوّة إلّا بالله، لا منجى منك إلّا إليك.

قال رمني الله على وعلَّمَتْني الملائكةُ قولاً أقوله إذا أصبحت وأمسيت: اللهمّ إنَّ ظُلمي أَصْبَحَ مُستجيراً بِعَفْوِك، وذَنبي أَصْبَحَ مُستَجيراً بِمَغْفِرَتِك، وذَلّي أَصْبَحَ مُستَجيراً بِعِزّك، وفَقْري أصبحَ مُستجيراً بغِناك، وَوَجُهيَ الفاني البالي أصبحَ مُستجيراً بِوَجْهِكَ الدائم الباقي الذي لا يفَنْي.

ثمّ سمِعتُ الأذان، فإذا مَلَكَ بُؤذُن لمْ بُرَ في السّماء قبل تلك الليلة، فقال: الله أكبر، الله أكبر، فقال الله: صَدَقَ عبدي، أنا أكبر. فقال: أشهد أن لاإله إلّا الله، أشهد أن لاإله إلّا الله، فقال الله تعالى: صَدَقَ عبدي، أنا الله لا إله غبري. فقال: أشهد أنّ محمّداً رسول الله، أشهد أنّ محمّداً رسول الله فقال الله: صَدَقَ عبدي، إنّ محمّداً عبدي ورسولي، أنا بَعَثْتُه واثنّجَبْتُه، ثمّ قال: حيّ على الصلاة، حيّ على الصلاة، فقال الله: صَدَقَ عبدي ودعا إلى فريضتي، فمن مشى إليها راغِباً فيها مُحتَسِباً، كانت له كَفّارة لِمَا مَضى مِن ذُنوبه، فقال: حيّ على الفلاح، حيّ على الفلاح. فقال الله: هي الصّلاح والنّجاح والفَلاح. ثمّ أمّمتُ الملائكة في السّماء كما أمّمتُ الأنبياء في بيتِ المقدِس، قال: ثمّ غَشِبَتْني ضَبَابَةٌ فَخَرَرْتُ ساجداً، فناداني ربي: أنّي قد فَرَضْتُ على كلّ نبيّ كانَ قَبْلَك خمسين صلاةً، وفرضْتُها عليك و على أمّبَك، فقمُ بها أنت في أمّنك.

فقال رسول الله (منراة عهواته): فانْحَدَرْتُ حتّى مَرَرْتُ بإبراهيم فلم يسألنْي عن شيءٍ، حتّى انتهيتُ إلى

<sup>(</sup>٢١) البُخْت: الإبل الخُراسائِيَّة. «لسان العرب . بخت . ٢: ٥٩.

<sup>(</sup>٢٢) الدلاء: جمع دلو.

<sup>(</sup>٢٣) في المصدر: تسعمائة.

<sup>(</sup>۲۵) الرعد ۱۲: ۲۹.

<sup>(</sup>٢٦) ألنجم ٥٣: ٩.

<sup>(</sup>۲۷) البقرة ۲: ۲۸۵.

<sup>(</sup>٢٨) تقدّم في الحديث (٢) من تفسير الآيات (٢٨٤ ـ ٢٨٦) من سورة البقرة.

موسى، فقال: ما صنّعت، يا محمّد؟ فقلت: قال ربّي: فرضتُ على كلّ نبيّ كانَ قَبْلَك خَمشينَ صلاةً، وفرضتُها عليك وعلى أُمْتِك. فقال موسى: يا محمّد، إنّ أمّنَك آخِر الأمم وأضعفها، وإنّ ربّك لا يَرُدّ عليك شيئاً، وإنّ أمّنَك لا تستطيع أن تقوم بها، فارجِع إلى ربّك فَسَلْهُ التَحْفِيفَ لا مُتك. فرجِعت إلى ربّي حتّى انتهيتُ إلى سِدُرةِ المنتهى، فَخَرَرْتُ ساجِداً، ثمّ قلت: فرضتَ عليّ وعلى أمّني خمسين صلاةً، ولا أُطبقُ ذلك ولا أمّني، فخفف عنّي. فوضَع عنّي عشراً، عشراً فرجِعتُ إلى موسى فأخبرتُه، فقال: ارجع، لا تُطبق. فرجِعتُ إلى ربّي فسألته، فَرَضَع عني عشراً، فرجِعتُ إلى موسى فأخبرتُه، فقال: إرْجِعْ، وفي كل رَجْعَةٍ أرجِعُ إليه أخرَ ساجداً، حتّى رَجَع إلى عشرِ صَلوات. فرجِعتُ إلى موسى فأخبرتُه، فقال: لا تُطبق. فرجَعتُ إلى ربّي فوضَع عني خشسا، فرَجَعتُ إلى مؤسى فأخبَرتُه، فقال: لا تُطبق. فرجَعتُ إلى ربّي فوضَع عني خشسا، فرَجَعتُ إلى مؤسى فأخبَرتُه فقال: لا تُطبق. في ولكنْ أصبِرُ عليها. فناداني منادٍ: كما صَبَرُتَ عليها، فهذه الخمس فقال: لا تُطبق، عن ربّي، ولكنْ أصبِرُ عليها كنَبْتُ له عَشْراً، وإنْ لم يَعْمَلُها كنَبْتُ لهُ واحِدة، وأنْ لم يَعْمَلُها كنَبْتُ عَلَيْهِ شَيئاً و

فقال الصادق وطبه السلام»: وجزى اللهُمُوسى عن هذه الأمّة خيراً». فهذا تفسير قوله تعالى: ﴿ سُبْحَانَ ٱلَّذِيَّ أُ أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ لَيْلاً﴾ إلى آخر الآية.

٢/٦١٩٨ عنى الربطة على المراهبة وروى الصادق (طباله)، عن رسول الله (مقراة عباراله)، أنه قال: وبينا أنا راقِدٌ في الأبطّح وعليّ عن يسبني، وجعفر عن يساري، وحمزة بين يَدَيَّ، إذا أنا يِحفيف () أجنيحة الملائكة، وقائل يقول: إلى أيّهم بُعِثتَ يا جَبْرَئيل؟ فقال: إلى هذا وأشار إلى منه قال: هو سبّد ولد آدم، وهذا وَصبُّه ووزيره وخَنَنُه وخَلَفْتُه في أمّنه، وهذا عَمُّه سبّد الشهداء حمزة وهذا أبن عمّه جعفر له بجناحان خضيبان يَطيرُ بِهِما في الجنّة مع الملائكة، دعه فَلْمَنْ عَيناه، ولنسمت أذّناه، ولَيْع قليم، واضربوا له مثلاً: عَلِك بنى داراً واتَّخَذَ مادُبةً وبَعَث داعِياً. فقال النبيّ (منه عبواله): فالمَلِك الله، والدار الدنيا، والمأذّبة الجنّة والداعي أنا».

قال: الله أذرَكَهُ جَبْرَتْيل بالبُراق وأسرى به إلى بيتِ المَقْدِس، وعَرَضَ علبْه مَحاريتِ الأنبياء وآياتِ الأنبياء، فصلى فبها وردّه من ليلته إلى مكّة، فمرّ في رجوعه بِعِيْرٍ لِقُرَيش، وإذا لهم ماء في آنيَةٍ، فشَرِبَ منه وَصَبَّ باقي الماء، وقد كانوا أضلوا بَعيراً لهم، وكانوا يَطلُبونَه فلمّا أصبح، قال لِقُريش: إنّ الله فد أسرى بي في هذه اللبلة إلى بيتِ المَقْدِس، فعَرَضَ عليَّ محاريبَ الأنبياء وآياتِ الأنبياء، وإنّي مَررتُ بِعِيْرٍ لكم في مَوضِع كذا وكذا، وإذا لهم ماء في آنيةٍ فَشَرَبْتُ منه وأهْرَقْتُ باقى ذلك الماء، وقد كانوا أضلوا بَعيراً لهم.

فقال أبو جَهْل: قد أَمْكَنَتْكُمُ الفُرصةُ من محمّد، سَلُوهُ كم الأساطين فيها والقَناديل؟ فقالوا: يا محمّد، إنّ هاهنا مَنْ قَدْ دَخَلَ بَيْتَ المَقْدِس، فَصِفْ لَنا كَمْ أساطِينُه وقَناديلُه ومَحاريبُه؟ فجاء جَبْرَثيل فعلَق صُورةَ بيتِ المَقْدِس تجاه وَجُههِ، فجعَل بُخْيِرُهُم بما يَسألونه، فلمّا أَخْبَرَهُم، قالوا: حتّى تجيّ العِبر، ونسألهم عمّا قلت.

٢ ـ تفسير القميّ ٢: ١٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: بخفق.

فقال لهم: وتصديقُ ذلك أنّ العِيْرَ تَطلَع عَليكم مع طُلوعِ الشّمْسِ، يَقْدُمُها جَمَلُ أَحْمَرٌ. فلمّا أصبحوا أقبلوا يَنْظُرون إلى العَقَبَة ويقولون: هذه الشّمسُ تَطلُّعُ الساعة؛ فَبَيْنا هُمْ كذلكَ إذ طَلَعَتْ العِيرُ مع طُلوع الشّمْسِ يَقدُمُها جَمَلُ أَحْمَرٌ، فسألوهم عمّا فال رسول الله استراه عبداله، فقالوا: لقد كانَ هذا، ضَلَّ جَمَلٌ لنا في مَوْضِعِ كذا وكذا، وَوَضَعْنا مَاءً وأَصْبَحْنَا وَقَدْ أُهرِقَ الماء. فلم يَزِدْهُم ذلك إلّا عُتُوَأَه.

٣/٦١٩٩ محمّد بن الحسن الصفّار: عن عليّ بن محمّد بن سعيد، عن حَمْدان بن سُليمان، عن عبدالله بن محمّد البَماني، عن منيع، عن يُونُس، عن صبّاح المُزّني، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: (عُرِجَ بالنبيّ (عنر الدعب واله) مائة وعشرين مرّة، ما مِنْ مَرَّةٍ إلّا وقد أوصى الله النبي (من الدعب واله) بولاية عليّ (عبدالله) والأثمّة من بعده، أكثر ممّا أوصاه بالفرائض.

٤/٦٢٠٠ ـ العيّاشي: عن هِشام بن الحكم، قال: سألتُ أبا عبدالله (عبد سلام) عن قول الله: ﴿ سُبْحَانَ ﴾، فقال: أنفة الله:.

وفي رواية أخرى عن هِشام، عنه (طبه السلام)، مثله.

٥/٩٢٠١ محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَيْر، عن ابن أذَيْنَة، عن أبي عبدالله (عبد الله (عبد الله (عبد الله) فقال: هال تروي هذه الناصِبَةً ؟ فقلت: مجعلتُ فِداك، في ماذا ؟ فقال: هفي أذا نِهِم وَرُكوعِهِم وسُجودِهِم، فقلت: إنّهم يقولون: إنّ أبَيّ بن كَعْب، رآه في النوم. «فقال: كَذبوا، إنّ دين الله عزّ وجلّ أعزّ من أن يُرى في النوم».

قال: فقال له سَدِير الصَّيْرَفي: مجعلت فداك، فأحَدِثُ لَنَا مِنْ ذَلِكَ ذِكراً؟ فقال أبو عبدالله (عبدالله): ﴿إِنَّ الله عزَ وجلّ لمّا عَرْجَ بنبيّه (منى عبدالله) إلى سماواته السبع، أمّا أوّلهنّ فبارَكَ عليه، والثانية عَلَّمَهُ فَرْضَه، فأنزل الله مَحْمِلاً من نُورٍ، فيه أربعون نوعاً من أنواع النُور، كَانَتْ مُحْدِقةٌ بعرش الله، تُغشي أبصارَ الناظرين، أمّا واحدٌ منها فأصفر، فمن أجل ذلك أحمرَت الحُمرة، وواحد منها أبيض، فأصفر، فمن أجل ذلك أحمرَت الحُمرة، وواحد منها أبيض، فمن أجل ذلك أبيض البياض، والباقي على سائر عدد الخلق من النُور، والألوان في ذلك المَحْمِل حَلَق وسَلاسِل من فِضَة.

ثمَّ عَرَجَ به إلى السماء، فنَفَرَتِ الملائكة إلى أطراف السماء، وخرَّت سُجَّداً، وقالت: سُبوَّح قُدُوس ما أشبه هذا النَور بنُورِ رَبِنا! فقال جَبْرَتيل (مداسلام): الله أكبر، الله أكبر، ثمّ فُتِحَتْ أبوابُ السّماء واجْتَمَعَتِ الملائِكةُ فسلّمت على النبيّ (سنّراه عليه رآلا) أفواجاً، وقالت: يا محمّد، كيف أخوك؟ إذا نزَلتَ فأقرِنه السلام. قال النبيّ (سنّراه عليه وآله): أفتعر فُونَه؟ قالوا: وكيف لا نَعْرِفُه وقد أُخِذَ ميثاقك وميثاقُه منّا وميثاقى شبعته إلى يوم القيامة علينا، وإنّا لنتَصفّح وجوه شبعته في كلّ يوم وليلة خمساً ـ يعنون في وقت كلّ صلاة ـ وإنّا لنتَصلّي عليك وعليه؟

٣ ـ بصائر الدرجات: ٩٩/١٠.

٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٧٦/٢.

٥ ـ الكافي ٣: ١/٤٨٢.

قال: ثمّ زادني ربّي أربعين نوعاً من أنواع النّور، لا تُشبه النّور الأوّل، وزادني حَلَقاً وسَلاسِل، وعرج بي إلى السماء الثانية، فلمّا قَرُبْتُ من باب السماء الثانية نَفَرتِ الملائكة إلى (الله السماء وخرّت سُجَداً، وقالت: سُبَوحٌ قُدُوسٌ ربُّ الملائكة والروح، ما أشبه هذا النّور بنّورِ ربنا! فقال جَبْرَئيل (عبه الله): أشهد أن لا إله إلا الله، أشهد أن لا إله إلا الله قال: هذا محمد (من الشعب وآله). قالوا: أشهد أن لا إله إلا الله. فاجتمعت الملائكة وقالت: يا جَبْرَئيل، من هذا معلك؟ قال: هذا محمد (من الشعب وآله). قالوا: وقد بُعث؟ قال: نعم. قال النبيّ (من الاعب وآله): فخرجوا إليّ شِبه المتعانيق (الله فسلّموا عليّ، وقالوا: أقرِئ أخاك السلام، قلت: أتعرفونه؟ قالوا: وكيف لا نعرفه، وقد أخذ ميثاقك وميثاقه وميثاق شيعيه إلى يوم القيامة علينا، وإنّا لنتصفّح وجوة شيعته في كلّ يوم وليلة خمساً؟ يعنون: في وقتِ كلّ صلاة.

قال: ثمّ زادَني ربّي أربَعين نَوعاً من أنواعِ النُور، لا تُشْبِهُ الأنوارَ الأولى، ثمّ عَرَجَ بي إلى السماء الثالثة، فنفرَتِ الملائكة وخرَتْ سُجَداً، وقالت: سُبَوحٌ قُدُوسٌ ربُّ الملائكة والروح ما هذا النُور الذي يُشْبِهُ نورَ ربّنا! فقال جَبْرَئيل (عبدالله): أشهدُ أنَّ مُحمّداً رسولُ الله، أشهدُ أنَّ محمّداً رسولُ الله، فاجتمعتِ الملائكة وقالت: مرحباً بالأول ومَرْحَباً بالآخِر، ومَرْحَباً بالحاشِر، ومَرْحَباً بالناشِر، محمّدٌ خيرُ النبيّين، وعمليِّ خيرُ الوصيّين. قال النبيّ (مدّرات عبدالله): ثمّ سَلَّموا عليَّ وسَأَلُوني عن أخي، قلت: هو في الأرض، أفتغرفونَهُ؟ قالوا: وكيفَ لا نعرِفَه وقد نحبجُ البيتَ المَعْمُور كلَّ سنة؟ وعليه رَقِّ أبيضَ فيه اسمُ محمّدٍ واسمُ عليِّ والحسن والحسين والأثمّة (عليم الله) وشيعتهم إلى يوم القيامة، وإنّا لَنْبارِكُ عليهم كلّ يوم ولَيْلَة خَسْساً ـ يعنون في وقت كلّ صلاة ـ ويَمْسَحون روّوسَهم بأيديهم.

قال: ثمّ زاذني ربّي أربعين نوعاً من أنواع النّور لا تُشبه تِلْكَ الأنوار الأولى، ثمّ عَرَجَ بي حتّى انتهَيْتُ إلى السماء الرابِعة فلَمْ تَقُلِ الملائكةُ شيئاً، وسمعتُ مَويًا كَانَة في الصدور، فاجْتَمَعتِ الملائكةُ فَفْتِحتُ أبوابُ السماء وخرجتُ إليّ شِبْه المَعانيق، فقال جَيْرَ ليل رَقيم على الصّلاةِ، حيّ على الصّلاةِ، حيّ على الفلاحِ، حيّ على الفلاحِ، حيّ على الفلاحِ. فقالت الملائكةُ: صَوْتَان مَقْرُونان مَعْرُوفان. فقال جَبْرَئيل (عبدسه): قد قامَتِ الصّلاةُ، قد قامَتِ الصّلاةُ، فقلتُ لهم: الصّلاة. فقالتِ الملائكة: هي لشبعتِه إلى يومِ القيامة. ثمّ اجْتَمَعتِ الملائكةُ وقالوا: كيف ترَكتَ أخاك؟ فقلتُ لهم: وتعرفونه؟ قالوا: نَعْرِفُه وشبعتَه وهم نُورٌ حَوْلُ عرشِ اللهِ، وإنَّ في البيتِ المَعمور لَرقاً من نُورٍ، فيه كتابٌ من نُورٍ، فيه الله عرف المنهم محمّدٍ وعليّ والحسن والحسين والأئمةِ وشبعتِهِم إلى يوم القيامة، لايَزيدُ فيهم رَجُلٌ، ولا يَنقُصُ منهم رَجُلٌ، وإنّه لَيقرأ عليناكلٌ يوم جمعةٍ.

ثمّ قبل لي: ارْفَعْ رأسَكَ با محمّد. فرقَعتُ رأسي، فإذا أطْبَاقُ السّماءِ قَد خُرِقَتْ، والحُجُبُ قد رُفِعَت، ثمّ قالَ لي: طأطئ رأسك، انظر ما تَرى؟ فطأطَأْتُ رأسي فَنَظَرْتُ إلى بَيْتٍ مثل بيتكم هذا، وحَرَمٍ مثل حَرَم هذا البيتِ، لو ألقَبتُ شيئاً من يَديَّ لَمْ يَغَعْ إلّا عَلَيه، فقيل لي: يا محمّد، إنّ هذا الحَرَمُ وأنتَ الحَرامُ، ولكلِّ مثلِ مثال.

<sup>(</sup>١) في ﴿طَّٰتُ: في.

<sup>(</sup>٢) المعانيق: جمع الميعناق، والميغنّاق: الفرس الجيّد العُنق، وفي الخبر: «فانطلقنا إلى الناس مُغانِيّق» أي مسرعين. «مجمع البحرين ـ عنق ـ ٥: ٢١٩».

ثمّ أوحى الله إليّ: با محمد، أذن من صادٍ فاغْسِلْ مَساجِدَكَ وطَهَرُها وَصَلِّ لرّبِكَ. فدنا رسول الله (منه هنه وآله) من صاد: وهو ماء بسبلٌ من ساقِ العَرْشِ الأَبْمَنِ، فتلفّى رسولُ الله (منه عليه وآله) الماء بِيَدِهِ اليُمنى، في أجل ذلك صَارَ الوُضوءِ باليُمنى، ثمّ أوحى الله عزّ وجلّ إليه: أن أغسِلُ وَجُهَكَ فَإِنَكَ تنظُر إلى عَظَمَتي، ثمّ اغْسِلْ ذراعَبُكَ اليُمنى والبُسرى، فإنك تَلَقّى بَيدِكَ كلامي، ثمّ آمْسَحْ رأسَكَ بِنَصْلِ ما بقيَ في يَدِك (١)، ورِجُلَيْكَ الى كَعْبَيْك، فإنّى أبارِكُ عَلَيْكَ وأوطئك مَوْطئاً لَمْ يَطأهُ أحدٌ غيرُك. فهذهِ علّةُ الأذانِ والوُضوء.

ثم أوحى الله عزّ وجلّ إليه: يا محمّد، استَقْبِلِ الحَجَرِ الأَسْوَدَ وَكَبُرْنِي على عَددِ حُجُبي. فَمِنْ أَجْلِ ذلِكَ صار المتَخبِر سَبْعاً لأنَّ الحُجُب سَبْع، فافْتَتَح عِنْدَ انْفِطاعِ الحُجُب، فَمِنْ أَجْلِ ذلِكَ صارَ الأَفنِتاحُ سُنَه، والحُجُب مُتطابِقةً، بالتَكْبير سَبْعاً لأنَّ الحُجُب مَنطابِقة من التَكبير سَبْعاً لأنَّ الله على مُحمّد اصلات عند والله، فَمِنْ أَجلِ ذلِكَ صارَ الأَفنِتاحُ ثلاثَ مرّاتٍ لا بينه يَ يحارُ النور وذلك النُورُ الذي أَنْزَلَهُ الله على مُحمّد اصلاته عند والله، فَمِنْ أَجلِ ذلِكَ صارَ الأَفنِتاحُ ثلاثَ مرّاتٍ لا فيتاحِ الحَجُب ثلاث مَرات، فصارَ التَكبيرُ سَبْعاً والافتِناحُ ثلاثاً، فلمّا فَرَعْ مِنَ التكبيرِ والافتِتاحِ أوحى الله إليه: سمَّ باسْمي. فَمِنْ أَجلِ ذَلِكَ جَعل ﴿ بِسُم آلَهُ آلرَّ حَمْنُ نِ آلرَّ حِيم ﴾ في أول السورة.

ثمَ أوحى الله إليه: أن آحْمَدْني، فلمَا قال: ﴿ الحَمْدُ لَهُ رَبِّ العَالَمِينَ ﴾. قال النبي (صلى الدعب والد) في نفسه -: شُكراً، فأوحى الله عزّ وجلّ إليه: قَطَعْتَ حَمْدي فَسَمَّ باسْمِي. فَمنْ أَجلِ ذلكَ جعَلَ في الحَمْدِ ﴿ الرَّحْمَلُنُ اللَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى الحَمْدِ ﴿ الرَّحْمَلُنُ اللهُ مَرْتِينَ، فلمَا بَلَغ ﴿ وَلَا الضَّالِينَ ﴾ قال النبيّ اسْراه عبدوادا: الحَمدُ للهُ رَبِّ العالمين شُكراً، فأوحى الله إليه: قَطَعْتَ ذِكري فسمَ باسْمي، فمن أجل ذلكَ جَعَل ﴿ بِسْم آلَهُ الرَّحْمَلُنِ ٱلرَّحِيمَ ﴾ في أوّل السورة.

ثم أوحى الله عزّ وجل إليه: اقرأ يا مُحمد، نِسبة رَبَكْ يَارُكُ وَعالى: ﴿ قُلْ هُوَ آللهُ أَحَدٌ \* آللهُ آلصَمَدُ المَا يَكُنْ لَهُ كُفُوا أَحَدٌ ﴾ (1) ثم أمسك عنه الوحي فقال رسول الله (مفراه عبدواله): الواحِدُ الأحَدُ الصَمَدُ، فأوحى اللهُ إليه: ﴿ لَمُ يَكُنْ لَهُ كُفُوا أَحَدٌ ﴾ ، ثم أمسك عنه الوحي فقال رسول الله (صفراه عبدواله): كذلك اللهُ ربّنا، كذلك اللهُ ربّنا. فلي قال فلك أوحى الله إليه: إذ كَعُ لِرَبّكَ يا مُحمَد. فَرَكَع، فأوحى الله إليه وهو راكِع، فل: سُبحان ربّي العظيم. فَفَعَل ذلك ثلاثاً، ثم أوحى الله إليه: أن آرفَعُ رأسَكَ يا مُحمَد. فَخَرَّ رسول رسول الله (صفراه عبدواله) فقام مُنتَصِباً، فأوحى الله عزّ وجل إليه: أن آسجُدْ لِرَبّك با مُحمَد. فَخَرَّ رسول الله (صفراه عبدواله) فقام مُنتَصِباً، فأوحى الله عزّ وجل إليه: أن آسجُدْ لِرَبّك با مُحمَد. فَخَرَّ رسول الله (صفراه عبدواله) فعام مُنتَصِباً، فأوحى الله عزّ وجل إليه: قُل سُبحانَ ربّي الأعلى. ففعل (صفراه عبدواله) فظم إلى عظميته تَجلَتْ أوحى الله إليه: أن آشتَوِ جالِساً يا محمَد. فَفَعَل، فلما رَفَع رأسَه من سُجودِه واسْتَوى جالساً نظر إلى عظميته تَجلَتْ له فَخرَّ ساجداً من تِلقاء نفسِه، لا لأمِر أمِرَ به، فَسبَّح أيضاً ثلاثاً، فأوحى الله إليه: أن آثتَصِبُ قائِماً. ففعلَ فلم يَرَما كانَ يرى من العظمة، فمن أجل ذلك صارتِ الصلاة رَكْعَةٌ وسَجْدَتَيْن.

ثمّ أوحى الله عزّ وجلّ إلبه: أن افراً بالحمد لله. فقرأها مثل ما فراً أوّلاً، ثمّ أوحى الله عزّ وجلّ إليه: اقرأ ﴿إنّا أَنْزَلْنَاهُ ﴾ (٥) فإنّها بُسْبَتُكَ ونِسبَةُ أهلِ بَيتِك إلى يومِ القيامة. وَفَعلَ في الرّكوع مِثْلَ ما فَعَلَ في المرّةِ الأولى، ثمّ سجد

<sup>(</sup>٣) في المصدر: يديك.

 <sup>(</sup>٤) الإخلاص ١١١: ١ ـ ٤.

٠ (٥) القدر ١٩٧ .

سجدة واحدة ، فلمّا رفع رأسه تَجَلَّتْ له العَظَمَةُ فخرَّ ساجِداً من يِلفاءِ نفسه ، لا لأمرٍ أمِرَ به ، فسبّح أيضاً. ثمّ أوحى الله إليه : إرْفَعْ رأسَكَ يا مُحمّد ، ثَبَتَكَ رَبُّك . فلمّا ذهّب ليقوم ، فيل : يا محمّد ، إجْلِسْ. فَجَلَس، فأوحى الله إليه : يا محمّد ، إذا ما أنَعْمتُ عليك فَسَبَعْ (٢) ياسمي . فألهِمَ أنْ قال : بسم الله وبالله ، ولا إله إلّا الله ، والأسماءُ الحُسنى كلّها لله . ثمّ أوحى الله إليه : يا محمّد ، صلَّ على نفسِكَ وعلى أهلِ بينِك. فقال : صلَّى الله عليَّ وعَلى أهلِ بَيتي ، وَقَدْ فَعَلَ .

ثمّ التَفَتَ فإذا بصفوفٍ من الملائكةِ والمُرسَلينَ والنَبيّين، فقيل: يا محمّد، سَلَمْ عليهم. فقال: السَلامُ عليكُم ورحمةُ اللهِ وَبَرَكاتُه. فأوحى الله إليه: أنَّ السَلامَ والنَحِيَّة والرَحْمةَ والبَرَكاتِ أنتَ وذُرِّيتُك. ثمّ أوحى الله إليه: أنَّ لا تَلْتَفِتْ يَساراً. وأوّل آية سمِعها بعد ﴿قُلْ هُوَ آفَة أَحَـدُ ﴾ و﴿إنَّا أَنْزَلْنَاه ﴾ آية ﴿أَصْحَابُ الْيَمِين ﴾ (١) و﴿ أَصْحَابُ السّمِين أَجل ذلك كان السّمِين أَجل ذلك كان السلامُ واحدةً تُجاه القِبْلةِ، ومِنْ أَجلِ ذلك كان التكبيرُ في السجودِ شُكراً.

وقوله: سَمِعَ الله لِمَنْ حَمِدَه. لأنّ النبيّ (منَى الله على والله) سَمِعَ ضجَّةَ الملائكةِ بالتسبيعِ والتَحميدِ والتَهليلِ، فَمِنْ أجلِ ذلِكَ قال: سَمِعَ الله لِمَنْ حَمِدَه. ومن أجلِ ذلِكَ صارت الرّكعَتان الأوليان كلّما أُحْدِثَ فيهما حَدَثّ كانَ على صاحِبِهما إعادَتهما، فهذا الفَرضُ الأوّل في صلاةِ الزّوالِ، يعني صَلاة الظُهرِ،

وروى هذا الحديث ابن بابَوَيه في (العلِل) قال: حدَّثنا أبي ومحمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد، قالا: حدَّثنا سعد بن عبدالله، قال: حدَّثنا محمّد بن عبسى بن عُبَيْد، عن محمّد بن أبي عُمَيْر ومحمّد بن سِنان، عن الصبّاح المُزَني، وسَدِير الصَّيْرَفي، ومحمّد بن النَّعمان مؤمِنُ الطاقِ، وعُمّر بن أُذَيْنَة، عن أبي عبدالله (عبدالسلام).

وحدّ ثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد الخير على قال: حدّ ثنا محمّد بن الحسن الصفّار وسَعْد بن عبدالله، قالا: حدّ ثنا محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب وبعقوب بن يزيد ومحمّد بن عيسى، عن عبدالله بن جَبَلَة، عن الصبّاح المُزني وسَدِير الصّيْرَفي ومحمّد بن النّعمان الأحول وعُمّر بن أذَيّنَة، عن أبي عبدالله (عبدالله) (١٠): أنهم حضّروه، وساق الحديث، إلّا أنّ في رواية ابن بَابَوَيْه: «فقال: يا محمّد سلّم، فقلتُ: السلامُ عليكُم ورحمة الله ويركاتُه. فقال: يا محمّد سلّم، فقلتُ: السلامُ عليكُم ورحمة الله ويركاتُه. فقال: يا محمّد، إنّي أنا السلامُ، والنحيّة والرّحْمة والبَرّكاتِ أنت وذُرّيَبُك، (١٠).

٦/٦٢٠٢ - ابن بابَوَيه، قال: حدَّثنا أبي (منود عنه) قال: حدَّثنا عليّ بن إبراهيم، عن أبيه إبراهيم بن هاشم، عن ابن أبي عُمَيْر، عن أبان بن عُثمان، عن أبي عبدالله جعفر بن محمّد الصادق (عيمالسلام)، قال: ولمّا أسريّ برسول الله (منداله عليه رآله) إلى بيتِ المَقْدِسِ حَمَلَهُ جَبْرَئيل على البُراق، فأتبا بيت المَقْدِس، وعَرَضَ عليه مَحاريبَ الأنبياءِ

<sup>(</sup>٦) في لاس»; فسم.

<sup>(</sup>۷، ۸) الواقعة ٥٦: ٢٧ و ٤١.

<sup>(</sup>١٠) علل الشرائع: ١/٣١٢.

٦ ـ أمالي الصدوق: ١/٣٦٣.

فصلَى بها وردَّه، فمرَّ رسول الله (منى الله عدد اله) في رجوعه بِعِيْرٍ لقُرَيْشٍ وإذا لهم ماءٌ في آنيةٍ، وقد أضلُوا بَعيراً لهم وكانوا يَطلُبونه، فشَرب رسول الله (منى الاعبد اله) من ذلك الماء وأهْرَقَ باقِيه.

فَلَمَا أَصِبِحَ رَسُولُ اللهُ رَمِلَ اللهُ رَمِلَ اللهُ رَبِينَ قَالَ لِقُرَيْشِ: إِنَّ اللهُ جَلَّ جَلالُه فد أَسَرَى بِي إلى بيتِ المَقْدِس وأراني آثارَ الأنبياء وَمَناذِلُهُم، وإني مَرَرْتُ بِعِيرٍ لقُرَيشٍ في موضعٍ كذا وكذا، وقد أَصْلُوا بَعيراً لهم، فَشَرِبْتُ مَن مائِهِم وأَهْرَقْتُ بافي ذلك. فقال أبو جَهْل: قد أَمْكَنَتْكُمُ القُرصة منه، فأسألوه كم الأساطين فيها والقَناديل؟

فقالوا: يا محمّد، إنّ هاهنا مَنْ قد دَخَلَ بيتَ المَقْدِسِ فَصِفْ لنا كم أساطينُه وقَنادِيلُه ومَحاريبُه؟ فجاء جَبْرَتْيل (عله الــــلام) فعلَق صُورة بيتِ المَقْدِسِ تُجاه وَجْهِه، فجعَل يُخْبِرُهُم بما يسألونه عنه، فلمّا أخْبَرَهم قالوا: حتّى تجيء العِير ونسألهم عمّا قلت.

فقال لهم رسول الله رمن الده من الده منه واله: تَصديقُ ذلك أنّ العِيرَ تَطلُع عليكُم مع طُلوع الشّمس، يَقدُمُها جَمَلُ أُورَق ('' فلمّاكان من الغَد أقبلوا يَنظُرون إلى العَقَبة ويقولون: هذه الشّمسُ تَطلُع الساعة، فبينا هم كذلك إذ طَلَعَتْ عليهم العِير حين طَلِع القُرص، يقدُمُها جَمَلٌ أَوْرَقَ، فسألوهم عمّا قال رسول الله رمنر الا مبدوالا، فقالوا: لقد كان هذا، ضَلَّ جَمَلٌ لنا في مَوْضِع كذا وكذا ووَضَعْنا ماءً فأصْبَحْنا وقَدْ أهرقَ الماء. فلم يزدُهُمُ ذلك إلا عُتواً».

٧/٦٢٠٣ - وعنه: بإسناده عن عبدالرحمن بن غُنْم، قال: جاء جَبْرَ ثبل اعب الله) إلى رسول الله (منه اله مه واله) بدائة دون البغل وقَوْق الحِمار، رِجُلاها أطُولُ من يَدَيْها، خَطُوها مَدُّ البَصَر، فلما أراد النبي اسن الاعب واله، أن يَركَب امتنَعَتْ. فقال جَبْرَ ثبل (عب اللهم): إنّه محمّد، فتواضَعَتْ حتى لَعِنْتُ بالأرض. قال: فرّكِب، فكلّما هبَطَتْ ارتَفَعَتْ يتداها وقَصْرَتْ بِخلاها، وإذا صَعدَتْ ارتَفَعتْ رِجُلاها وقَصْرَتْ يداها، فمرّتْ به في ظُلمة الليل على عِبْرٍ مُحمَّلة ، يتداها وقصُرَتْ به في ظُلمة الليل على عِبْرٍ مُحمَّلة ، فنفَرَتِ العِبرُ من دَفيف البُراق، فنادى رَجُلٌ في آخر العِبر عُلاها له في أول العِبر أنْ يا فلان، إنّ العِبرَ قد نَفَرَتْ، وإنّ فلانَة أَلْقَتْ حِمْلَها وانكسَرَتْ يَدُها. وكانت العِبرُ لأبي سَعْبالله هي أول العِبرِ أنْ يا فلان، إنّ العِبرَ قد نَفَرَتْ، وإنّ فَلانَة أَلْقَتْ حِمْلَها وانكسَرَتْ يَدُها. وكانت العِبرُ لأبي سَعْبالله هي أول العِبرِ أنْ يا فلان، إنّ العِبرَ قد نَفَرَتْ، وإنّ

قال: ثمّ مضى حتى إذا كان بِبَطْنِ البَلقاء (١٠) قَال المنزاة على قوم مُعلَّقين بِعَراقِيهِمْ بِكَلالِيبَ مِنْ نارٍ، فقال: جَبْرَئيل (عله السلام) قَصْعَةً فيها ماء فناوَلَهُ وشَرِب، ثمّ مَضَى فمرَّ على قوم مُعلَّقين بِعَراقِيهِمْ بِكَلالِيبَ مِنْ نارٍ، فقال: هما هؤلاء يا جَبْرَئيل؟ قال: هؤلاء الذين أغناهم الله بالحلال فيَبْتَغون الحرام. قال: ثمّ مرّ على قوم تُخاط جلودُهم بِمَخائِطُ من نارٍ، فقال: هما هؤلاء، يا جَبْرَئيل؟ ٥. فقال: هؤلاء الذين يأخذون عُذْرَة النِساء بغير حِلِّ. ثمّ مضى ومرّ برجُلٍ يرفع حُزمةً من حطب، كلما لَمْ يَسْتَطِعْ أَنْ يَرفعَها زادَ فيها، فقال: هيا جَبْرَئيل، من هذا؟ ٥. قال: هذا صاحب الدّين يُريد أن يقضى، فإذا لم يَسْتَطِعْ زادَ عليه.

ئم مضى حتى إذا كان بالجَبَل الشَّرقي من بيت المَقْدِس وَجَدَريحاً حارَةً وسمِع صوتاً، قال: «ما هذه الريح ـ يا جَبْرَئيل ـ التي أَجِدُها، وهذا الصوت الذي أسمَع؟ « قال: هذه جَهنَم. فقال النبيّ (من «عبرة»): «أعوذ بالله من

<sup>(</sup>١) الأورَقُ من الإبل: الذي في لونه بياض إلى سواد. السان العرب ـ ورق ـ ١٠: ٣٧٦».

٧ ـ أمالي الصدوق: ٢/٣٦٤.

<sup>(</sup>١) البُلْقاء: كُورة من أعمال دمشق، بين الشام ووادي القرى. «معجم البلدان ١: ٤٨٩».

٤٨٦ ...... البرهان في تفسير القرآن

جهنّم». ثمّ وَجَدَ ريحاً عن يَمينه طيّبةً وسمِع صوتاً، فقال: «ما هذه الريح الّتي أجِدُها، وهذا الصوت الذي أسمَع؟، قال: هذه الجنّة. فقال (منهاد عليه وآنه): «أسأل الله الجنّة».

قال: ثمّ مضى حتى انتهى إلى بابِ مدينة بيتِ المَقْدِس وفيها هِرَقُل، وكانت أبوابُ المدينةِ تُعْلَقُ كلّ ليلةٍ ويُؤتى بالمفاتيح وتُوضع عند رأسه، فلمّاكانت تلك الليلة امتنع الباب أن يَنْغَلِقَ فأخبروه، فقال: ضاعِقوا عليها من الحرّس. قال: فجاء رسول الله اصنى المعارض، فدخل بيت المَقْدِس، فجاء جَبْرَئيل إلى الصَخرةِ فرفَعها، فأخرج من تحتيها ثلاثة أقداح: قَدَحاً من لَبَنٍ، وقدَحاً من عَسَلٍ، وقدحاً من خَمْرٍ، فناوله قدح اللبن فشرِبَه، ثمّ ناوله قدَح العسَل وتفرقت العسَل فَشرِبه، ثمّ ناوله قدَح العَمَل وتفرقت عنك وتفرقت عنك. قال: ثمّ أمّ رسول الله (صلّ الله عله واله) في بيت المقدس بسبعين نبيّاً.

قال: وهبَط مع جَبْرَئيل عبد الله ملك لم يطأ الأرض قطّ، معه مفاتيح خَزائِن الأرض، قال: [يا محمّد، إنّ ربّك يُقرِئك السلام، ويقول: هذه مفاتيح خزائن الأرض فإن شِئْتَ فكن نبيّاً عبداً، وإن شِئْتَ نبيّاً مَلكاً. فأشار إليه جَبْرَئيل عبد السلام، أن تَواضَعُ يا محمّد، فقال: «بل أكون نبيّاً عبداً.».

ثمّ صَعِدُ إلى السّماء فلمّا انتهى إلى بابِ السّماء استَفْتَح جَبْرَئيل (عبدالله) فقالوا: مَنْ هذا؟ قال: محمّد. قالوا: نِعْمَ المَجِئِ جاء، فدخَل، فما مرّ على ملاً من الملائكة إلّا سلّموا عليه، ودّعوا له وشيّعه مُقَرَّبوها، فمرّ على شيخ قاعدٍ تحت شجرة، وحوله أطفال، فقال رسول الله (صلّ عبدراله): «من هذا الشيخ، يا جَبْرَئيل؟» قال: هذا أبوك إبراهيم (عبدالله)، قال: «فما هؤلاء الأطفال حوله؟». قال: هؤلاء أطفال المؤمنين حَولَه يَغْذَوُهم.

ثمّ مضى فمرّ على شيخ قاعدٍ على كرسيّ إذا نُظَر عن يَمينه ضَحِكَ وفَرِح، وإذا نَظَر عن يَساره حَزِن وبَكي، فقال: «من هذا يا جَبْرُئيل؟» قال: هذا أبوك آدم إذا رأى مَنْ يَداخُلِ الجنّةَ من ذرّيته ضَحِك وفَرح، وإذا رأى مَنْ يَدخُلِ النارَمن ذرّيته حَزن وبكي.

قال: ثمّ مضى، فمرّ على مَلكِ قاعدٍ على كُرسيُّ فسلَّم عليه، فلم يَرَ [منه] من البِشْر ما رأى من الملائِكة، فقال: ديا جَبْرَئيل، ما مَرَرْتُ بأحدٍ من الملائكةِ إلا رأيتُ منه ما أحِبّ إلا هذا، فمَنْ هذا المَلك؟، قال: هذا مالِك خازن النار، أما إنه قد كان أحْسَن الملائكةِ بِشُراً، وأطلَقَهم وَجُهاً، فلمّا جُعِلَ خازِن النارِ أطلع فيها اطلاعةً فرأى ما أعد الله فيها لأهْلِها فلم يَضْحَكُ بَعْدَ ذلك.

ثمّ مضى حتى إذا انتهى حبث انتهى، فُرِضَتْ عليه خمسون صلاةً، قال: فأقبل، فمرّ على موسى (عليه السلام)، فقال: «با محمّد، كم فُرِضَ على أمّتك؟» قال: «خمسون صلاةً». قال: «ارجِعْ إلى ربّك فَسَلْه أن يُخفّف عن أمّتك»، قال: ثمّ مرّ على موسى (عبيه السلام)، فقال: «كم فُرِض على أمّتك؟» قال: كذا وكذا. فقال: وإن أمّتك أضْعَفُ الأمم، إرْجِعْ إلى ربّك فَسَلْهُ أن يُخفّف عن أمّتك، فإنّي كنتُ في بني إسرائيل فلَمْ يَكونوا يُطيقون إلّا دون هذا، فلم يَزَل برجع إلى ربّه عزّ وجل حتى جعلها خَمْسَ صَلُوات. قال: ثمّ مرّ على موسى (عبيه السلام)، فقال: «كم فُرِض على برجع إلى ربّه عزّ وجل حتى جعلها خَمْسَ صَلُوات. قال: ثمّ مرّ على موسى (عبيه السلام)، فقال: «كم فُرِض على أمّتك؟» قال: «خمس صلوات» قال: «إرْجِعْ إلى ربّك فَسَلْهُ أن يُخفِفَ عن أمّتك». قال: «قد استَحْيَبْتُ من ربّي ممّا أرجع إليه».

ثمَ مضى فمَرَ على إبراهيم خليل الرحمن، فناداه من خلفِه فقال: «يا محمّد، أفرئ أمّتك منّي السلام، وأخبِرهم أنّ الجنّة ماؤها عَذْبٌ، وتُربَتُها طَيبَةٌ، [فيها] قيعانٌ بيض، غَرْسُها سُبحان الله، والحمد لله، ولا إلّه إلّا الله، والله أكبر، ولا حول ولا قُوّة إلّا بالله العلىّ العظيم؛ فمُرْ أمّتك فَلْيُكنروا من غَرْسِها».

ثمّ مضى حنى مرّ بِعِيرٍ يَقُدُمُها جَمَلٌ أَوْرَق، ثمّ أنى إلى أهل مكّة فأخبَرَهم بِمَسبرِه، وقد كان بمكّة قوم من قريش قد أتوا بَيْتَ المَقْدِس فأخبَرَهم. ثمّ قال: «آيةُ ذلك أنها تطلّع عليكم الساعة عِيرٌ مع طُلوع الشمس يَقدُمها جَمَلٌ أَوْرَق». قال: فنظروا فإذا هي قَدْ طَلَعَتْ، وأخبرهم [أنه] قدمرٌ بأبي سفيان، وأنّ إبِلَه قد نَفَرَتْ في بعضِ الليل، وأنّه نادى غُلاماً له في أوّل العِير: يا فلان، إنّ الإبلُ قَدْ تَقَرَتْ، وإنّ فُلانةً قد أَلْقَتْ حِمْلُها وانْكَسَرَتْ يَدُها، فسألوه عن الخبر فوجدو، كما قال النبيّ (منه العبراله).

قال مصنّف الكتاب: رجوع الخمسين صلاةً إلى خمس صلواتٍ بشفاعةٍ موسى (عباسلام) في خبر الإسراء منكرّرٌ في أحاديث خبر الإسراء (")، اقتصرنا علىما أوردنا مخافة إلاطالة، وأمّا العِلّة في ذلك:

٨/٦٢٠٤ فقد روى محمّد بن عليّ بن بابوّبه في (مَن لا يحضّره الففيه): عن زيد بن عليّ بن الحسين، أنّه قال: سألتُ أبي سيّد العابدين (عبه السلام)، فقلت له: يا أبتٍ، أخْيِرني عن جَدِّنا رسول الله (من الا عبدواله) لمّا عُرِج به إلى السماء، وأمرَه ربّه عزّ وجلّ بخَسْسينَ صلاةً، كيف لم يَسألُه التخفيفَ عن أمّته حتى قال له موسى بن عمران (عبه الرجع إلى ربّك فاسألُه التخفيفَ فإنّ أمّتك لا تُطيق ذلك، وفقال: «يا بُنني، إنّ رسول الله (من الا يفترحُ على ربّه عزّ وجلّ، ولا يراجعه في شيء يأمّرُه به، فلمّا سأله موسى (عبه السلام) ذلك، وصار شفيعاً لأمّته إليه لم يَجُوْ له أنْ يَرُدَ شفاعة أخيه موسى (عبه المناه التخفيف، إلى أن ردّها إلى ربّه عزّ وجلّ فسألُه التخفيف، إلى أن

رَدُهَا إلى خَمس صلواتٍ، . قال: فقلت له: با أبت، فلِم لَمْ يرجِع إلى ربّه عزّ وجلّ، ولم يسأله التخفيف من خَمس صلواتٍ، وقد سأله موسى اطباسلام، أن يرجِع إلى ربّه عزّ وجلّ ويسأله التخفيف؟ فقال: «يا بني، أراد (ملباسلام) أن يَحصُل الأمّته التخفيف مع أجر خمسين صلاة، لقول الله عزّ وجلّ: ﴿ مَن جَاءً بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْفَالِهَا ﴾ (١) ألا ترى أنّه امتراط عبول الما هبَط إلى الأرض نزل عليه جَبْرُتهل (عباسلام) فقال: يا محمّد، إنّ ربّك يُقرِئك السلام ويقول: إنّها خمس بِخَمسين ﴿ مَا يُبَدَّلُ الْقَوْلُ لَدَى وَمَا أَنَا بِظَلّام لِلْعَبِيدِ ﴾ (١) ه.

قال: فقلت له: يا أبتٍ، أليس الله جلّ ذِكره لا يُوصّف بمكانٍ؟ فقال: «بلي، تعالى الله عن ذلك عُلُوّاً كبيراً». قلت: فما معنى قول موسى (عبدالسلام) لرسول الله (سنّى الاعبدراله): «ارجِع إلى ربّك»؟ فقال: «معناه معنى قول

<sup>(</sup>٢) انظر: علل الشرائع: ١/١٣٢، أمالي الصدوق: ١/٣٧١، النوحيد: ١٧٦/٨

٨ ـ من لا يحضره الفقيه ١: ٦٠٢/١٢٦.

<sup>(</sup>۱) الأنعام ٦: ١٦٠.

<sup>(</sup>۲) سورة ق ۵۰: ۲۹.

إبراهبم اطباسهم: ﴿ إِنِّى ذَاهِبُ إِلَى رَبِّى سَيَهْدِينِ ﴾ (" ومعنى قول موسى (طباسهم): ﴿ وَعَجِلْتُ إِلَى آفَهُ ﴾ (ث يعني: حِجّوا إلى بيت الله. يا بنيّ، إنّ الكعبة بَيتُ الله فمن حَجّ بيتَ الله فقد قَصَدَ إلى الله وقصدَ إليه، والمُصلّي حَجّ بيتَ الله فقد قصدَ إلى الله وقصدَ إليه، والمُصلّي مادام في صلاته فهو واقفٌ بين يدي الله عزّ وجلّ، فإنّ لله تبارك وتعالى بِقاعاً في سماواته فَمَنْ عُرِجَ به إلى بُقْعَة منها فقد عُرجَ به إلى الله ، ألا تسمع الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ تَعْرُجُ آلْمَلائِكَةُ وَآلرُوحُ إِلَيْهِ كَالله وَقُول عزّ وجلّ في منها فقد عُرجَ به إلى الله ، ألا تسمع الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ تَعْرُجُ آلْمَلائِكَةُ وَآلرُوحُ إِلَيْهِ كَالله وَقَعَلُ آلطَيِّبُ وَآلْعَمَلُ مَنْ عُربَ به إلى الله ، ألا تسمع الله عزّ وجلّ يقول الله عزّ وجلّ: ﴿ إِلَيْهِ يَضْعَدُ آلْكَلِمُ آلطَيِّبُ وَآلْعَمَلُ قَصْدٍ عبسى بن مريم (عباسلام): ﴿ بَلُ رَفَعَهُ آللهُ إِلَيْهِ ﴾ (") ويقول الله عزّ وجلّ: ﴿ إِلَيْهِ يَضْعَدُ آلْكَلِمُ آلطَيِّبُ وَآلْعَمَلُ اللهُ عَزْ وجلٌ : ﴿ إِلَيْهِ يَضْعَدُ آلْكَلِمُ آلطَيِّبُ وَآلْعَمَلُ أَلْكُومُ أَلْطُيْبُ وَآلُومُ وَهُ إِلَيْهِ مَنْ عَلَى اللهُ عَزْ وجلٌ . ﴿ إِلَيْهِ يَضْعَدُ آلْكُلِمُ آلطَيْبُ وَآلُومُ وَالله عَمْ وَجلٌ . ﴿ إِلَيْهُ مَنْ عُنْهُ فَدْ عُربَ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَزْ وجلٌ . ﴿ اللهُ عَلَمُ عَلَى اللهُ عَرْ وجلٌ . ﴿ إِلَيْهِ يَضْعَدُ آلْكُلِمُ آلطَيْبُ وَآلُومُ اللهُ عَزْ وجلٌ . ﴿ اللهُ عَلَى اللهُ عَالَهُ عَلَمُ اللهُ عَنْ عَرْهُ مَا اللهُ عَنْ وَحِلُ اللهُ عَرْ وَعَلَى اللهُ عَلَمْ عَلْهُ وَاللّهُ عَلَى اللهُ عَلَمْ اللهُ عَلَامُ اللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَاهُ وَاللّهُ عَلَاللهُ عَلَاللهُ عَلَا عَلَاللهُ عَلَاهُ إِلَيْهُ وَلَا عَلَاللهُ عَلَاللهُ عَلَاللهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ اللهُ عَلَالْكُولُولُ اللهُ عَلَاللهُ عَلَاللهُ عَلَاللهُ عَلَاللهُ عَلَاللهُ اللهُ عَلَاللهُ عَلَاللهُ اللهُ عَلَاللهُ عَلَاللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَاللهُ اللهُ عَلَا عَلَاللهُ عَلَاللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَاللهُ عَلَاللهُ عَلَاللهُ عَلَاللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَاللهُ عَلَالهُ عَلَاللهُ عَلَاللهُ عَلَاللهُ عَلَ

قلت: فلِمَ أسرى بنبيّه اصفراله عليه واله إلى السماء؟ قال: ولِيُرِيّه ملكوت السماوات وما فيها من عجائب صُنعِه وبدائع خلقه».

قلت: فقول الله عزّ وجلّ: ﴿ ثُمَّ دَنَا فَتَدَلَّى \* فَكَانَ قَـابَ قَـوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَى ﴾ (١٠؟ قـال: «ذاك رسول الله امن الله عزّ وجلّ: «ذاك رسول الله امن الله عنه والله عنه والله على علكوتِ الله امن الله عنه والله عنه الأرض عقاب قَوْسَيِن أو أدنى».

۱۰/۲۲۰۱ - وعنه: بإسناده عن عبدالله بن عبّاس قال قال رسول الله امل الله وقال والما عبدواله): الممّا عُرِج بي إلى السماء السابعة، ومنها إلى سِدْرةِ المُننهى، ومن السَّدْرةِ إلى خُجُبِ التور، ناداني ربّي جلّ جَلالُه: يا محمّد، أنت عبدي وأنا ربّك فلي فاخضعُ (ا ويَبي فاعبُدُ وعَليَّ فَتَوْكُلْ وَبِي فَيْقُ، فإنِي قد رَضِيتُ بكَ عَبْداً وحَبيباً وَرَسُولاً ونبيّاً، وبالحبك علي خليفة وباباً، فهو حُجَني على عبادي وإمامُ خَلقي، وبه يُعَرف أولبائي من أعدائي، وبه يُميَّز حِزبُ الشيطانِ من حِزبي، وبه يُمّام ديني وتُحفَظُ حُدودي وتُنفَّذُ أحكامي، وبك وبه وبالأئمة من وُلده أرحم عبادي وإمائي،

<sup>(</sup>٣) الصافات ٣٧: ٩٩.

<sup>(1)</sup> ds . 7: 1 L

<sup>(</sup>٥) الذاريات ٥١: ٥٠.

<sup>(</sup>٦) المعارج ٧٠: ٤.

<sup>(</sup>٧) النساء ٤: ١٥٨.

<sup>(</sup>۸) قاطر ۲۵: ۱۰.

٩ ـ علل الشرائع: ١/١٣١.

<sup>(</sup>١) النجم ٥٣: ٨ ـ ٩.

١٠ ـ الأمالي: ١٠ه/٤.

<sup>(</sup>١) في «ط»: فاخشع.

سورة الإسراء (١٧) ....... ١٧٠ ..... ١٠٠٠ .... ١٠٠٠ ... ١٨٩

وبالقائم منكم أعمُر أرضي بِتَسْبيحي وَتَهْليلي وتقديسي وتكبيري وتحميدي (٢)، وبه أطهُر الأرض من أعدائي وأورِتُها أوليائي، وبه أجعَل كلمة الذين كفروا السُفلي وكلمتي العُليا، وبه أحيي عبادي وبلادي بعلمي به، وله أظهِرُ الكنوزَ والذَخائِرَ بمشيئتي، وإيّاه أظهر على الأسرار والضّمائر بإرادَني، وأمُدُّه بِمَلائِكَتي، لتُؤيّده على إنفاذ أمري، وإعلاء (١) ديني، ذلك وَلِيِّي حقّاً، ومهديّ عبادي صِدقاًه.

١١/٦٢٠٧ - وعنه، قال: حدّثنا حمزة بن محمّد العَلَوي (رحماة)، قال حدّثني عليّ بن إبراهيم بن هاشم، عن أبيه، عن عليّ بن إبراهيم بن هاشم، عن أبيه، عن عليّ بن مَغْبَد، عن الحسين بن خالد، عن محمّد بن حمزة، قال: قلت لأبي عبدالله (طبالله): لأيّ عِلّةٍ يُجهّرُ في صلاة الفّجر وصلاة المَغْرب وصَلاة العِشاء الآخِرة، وسائر الصلوات مثل: الظّهر والعصر لا يُجهّر فيها؟ ولأيّ عِلّةٍ صار التسبيح في الرَّكعتين الأخبرتين أفضَل من القِراءة؟

قال (عبه السلام): ولأنّ النبيّ استراف عبه رآله) لمّا أسري به إلى السماء، كان أوّل صلاة فرضَها الله عليه صلاة الظهر يوم الجُمُعة، فأضاف الله عزّ وجلّ إليه الملائكة تُصلّي خلفّه، وأمر الله عزّ وجلّ نبيّه (سنراة عبه رآله) أن يَجْهَرَ بالقراءة، ليُبيّن لهم فَضلّه، ثمّ افترّض عليه العصر، ولم يُضِفُ إليه أحداً من الملائكة، وأمره أن يُخفي القراءة، لأنّه لم يكن وراءَه أحدّ، ثمّ افترض عليه المغرب، ثمّ أضاف إليه الملائكة، فأمره بالإجهار وكذلك العِشاء الآخرة، فلمّا قرُب الفَجْر افترض الله تعالى عليه الفَجْرَ فأمره بالإجهار ليُبيّن للناس فَضلَه كما بيّن للملائكة، فلهذه العِلّة يُجهر فيها».

فقلت: لأيّ شيء صار التسبيح في الأخيرتين أفضّل من القراءة؟

قال: «لأنّه لمّاكان في الأخيرتين ذكر ما يَظْهَرُ له مِن عَظمةِ الله عزّ وجلّ، فدُهش وقال: سُبحان الله والحمد لله ولا إله إلّا الله والله أكبر؛ فلتلك العِلَّةِ صار التسبيحُ أفضِل من القِراءة».

۱۲/۹۲۰۸ - وعنه، قال: أخبَرني عليّ بن حابِم، قال: حدّثني القاسم بن محمّد، قال: حدّثنا حمدان بن الحسين، عن الحسن بن الوليد، عن الحسين بن إبراهيم، عن محمّد بن زياد، عن هشام بن الحكم، عن أبي الحسن موسى عبد الحسن عن الوليد، عن الحسين بن إبراهيم، عن الافتتاح سَبْعَ تكبيراتٍ أفضَل؟ ولأيّ علّهٍ يُقال في الرُكوع: سُبحاذ ربّي العظيم وبحمده، ويُقال في السُجود: سُبحاذ ربّي الأعلى وبحمده؟

قال: ايا هِشَام، إنَّ الله تبارك وتعالى خلق السماوات سَبَعاً والأرضين سبعاً والحُجُبَ سبعاً، فلما أسري بالنبيّ اصنراه عليه والله وكان من ربّه كفاب قَوْسَيْن أو أدنى رُفِع له حِجابٌ من حُجُبِه، فكبّر رسول الله (سلراة عليه والله) وجعّل يقول الكلمات الّتي تُقال في الافتتاح، فلمّا رُفِع له الثاني كبّر، فلم يَزَلْ كذلك حَتّى بَلغَ سَبْعَ حُجُبٍ وكبّر سبع تكبيراتٍ، فلمّا ذكر ما رأى من عظمةِ الله ارتُعَدَتْ سبع تكبيراتٍ، فلمّا ذكر ما رأى من عظمةِ الله ارتُعَدَتْ فرائِصُه فابْتَرَكُ على رُكْبَتَيْهِ وأخذ يقول: سُبحان ربّي العظيم وبحَمْدِه. فلمّا اعتدَل من رُكوعه قائماً، نظر إليه في

<sup>(</sup>٢) في المصدر: وتمجيدي.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: وإعلاذ.

١١ ـ علل الشرائع: ١/٣٣٢.

١٢ ـ علل الشرائع: ٣٣٢ /٤.

موضع أعلى من ذلك المَوْضِع، خرّ على وجهه وهو يقول: سُبحان ربّي الأعلى ويحمده. فلمّا قالها سبع مرات سكن ذلك الرّعب، فلذلك جرت به السُنّة».

۱۳/۹۲۰۹ ـ وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن عليّ ما جِيلويه، عن عمّه محمّد بن أبي القاسم، عن محمّد بن عليّ الكوفي، عن صَبّاح الحَذّاء، عن إسحاق بن عمّار، قال: سألتُ أبا إلحسن موسى بن جعفر (علمالملام) كيف صارت الصلاة رَكعةً وسَجْدَ نين، وكيف إذا صارت سَجْدَ نَيْن لم تَكُنْ رَكْعَتَينْ؟

فقال: «إذا سألتَ عن شيءٍ ففرَّغٌ قلَبكَ لتَفهَم، إنَّ أوّل صلاةٍ صلاها رسولُ الله (منراه عنه راله) إنّما صلاها في السَّماء بين يدي الله تبارك وتعالى قُدَّام عَرشه جلَّ جلاله، وذلك أنَّه لمَّا أسرى به وصار عند عرَّشه تبارك وتعالى، قال: يا محمّد، أدنُ من صاد فاغْسِلْ مَساجِدَكَ وطَهِّرْها وصَلّ لربّك، فدَنا رسولُ الله (صلّ الله عبه راله) إلى حسيث أمره تبارك وتعالى، فتوضّأ وأسْبَغَ وُضُوءَه، ثمّ استقبل الجبّار تبارك وتعالى قائماً، فأمّره بافتتاح الصلاةِ ففعل. فقال: يا محمّد، افرأ: ﴿ بِسْم آللهِ آلرَّحْمَٰنِ آلرَّحِيم \* ٱلْحَمْدُ لِلهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ إلى آخِرها فِفعَل ذلك، ثمّ أمره أن يقرأ نِسبة ربّه تبارك وتعالى: ﴿ بِسْم آللهِ آلرَّ حُمُّنِ آلرَّ حِيم \* قُلْ هُوَ آللهُ أَحَدٌ \* آللهُ ٱلصَّمَدُ ﴾ ثمّ أمسك عنه القول، فقال رسول الله (سنراه عنه والد): ﴿ قُلْ هُوَ آللُهُ أَحَدٌ ۞ آفَهُ ٱلصَّمَدُ ﴾ فقال: قل: ﴿ لَمْ يَلِد وَلَمْ يُولَدْ ۞ وَلَم يَكُن لهُ كُفُواً أَحَد﴾. فأمسك عنه القول فقال رسول الله: كذلك الله ربّي، كذلك الله ربّي. فلمًا قال ذلك، قال: إرْكَع \_ يا محمّد \_ لربِّكَ. فَرَكَعَ رسولُ الله اسلم منه وقد، فقال له وهو راكع: فإل سُبحان ربّي العظيم وبحَمَّدِه. ففعل ذلك ثلاثاً. ثمّ قال: إِرْفَعْ رأسَك يا محمّد. ففعل ذلك رسول الله (منراة على إله) فقام مُنْتَصِباً بين يَدَي الله عزّ وجلّ فقال: اسجُدْ لِرَبّك يا محمّد. فخرّ رسول الله اصراء عنه والدا ساجداً، فقال: قال سُبُحان رَسِيّ الأعملي ويحمّدِه. ففعَل ذلك رسول الله امتراه عبه والدافقال له: اسْتُو جالساً، يا محمّد. ففعل، فلمّا استوى جالساً ذكر جَلالَ ربّه جلّ جلاله، فخرّ رسول الله (منراه عبه والداساجداً من تِلقاء نفسه لا لأمرِ أمره ربّه عزّ وجلّ فسبّح أيضاً ثلاثاً، فقال: إنْتَصِبْ قائِماً، فَفَعَل، فلم يَرَ ماكان رأى من عَظَمةَ رِبّه جلّ جلاله، فقال له: إقرأ ـ يا محمّد ـ وافْعَلْ كما فَعَلْتَ في الرّكعة الأولى. ففعل ذلك رسول الله اصلى الله الله الله عبه راله)، ثمّ سجّد سجدةً واحدةً، فلمّا رفّع رأسه ذكر جَلالَة ربّه تبارك وتعالى الثانية، فخرّ رسول الله (منراه عليه راله) ساجداً من قِلْمًا، نفسه لا لأمرِ أمّره ربّه عزّ وجلّ فسبّح أيضاً، ثمّ قال له: إرفع رأسَك ثَبَّتَكَ الله وآشُهَدْ أَن لا إِله إِلَّا الله، وأَنَ محمَّداً رسولُ الله، وأنَّ الساعةَ آتية لاريبَ فيها، وأنَّ الله يبعَثُ مَنْ في القُبور، اللهمّ صلَّ على محمّدٍ وآل محمّد وأرحَمْ محمّداً وآلَ محمّد، كما صلّبتْ وبارَكتْ وتَرَخَّمْتْ وَمَنَنْتَ على إبراهيمَ وآلِ إبراهيم، إنَّك حَميدٌ مجيد، اللهم تفبَّل شَفاعَتَهُ في أمَّته وآرْفَعْ دَرَجَتَهُ. فَعَل، فقال: سلَّم يا محمّد. واستَقْبَل رسولُ الله (سَلَى)، عليه وآله) ربّه تبارك وتعالى وتقدّس وَجهة، مُطّرفاً، فقال: السلام عليك. فأجابه الجبّار جلّ جلاله فقال: وعليك السلام ـ يا محمّد ـ بنعمتي قَوِيْتَ على طاعتي، وبِرَحْمَتي (١) إيّاك اتّخذتُك نبيّاً وحبيباً».

١٣ ـ علل الشرائع: ١/٣٣٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: وبعصصي.

ئم قال أبو الحسن اعد السلام: ووإنّما كانت الصّلاةُ الّتي أمِرَ بها رَكَعْتَين وسَجْدَتين، وهو املَى الاعدواله، إنّما سَجَدَ سَجْدَتَيْن في كُلِّ رَكْعةٍ عمّا أخبرتُك من تَذَكَّرِه لعَظمّةِ ربّه تبارك وتعالى، فجعَله الله عزّ وجلّ فَرْضاً». قلت: ـ جُعِلْتُ فِداك ـ وما صاد الذي أمَرَهُ أن يَغْتَسلَ منه؟

فقال: «عينٌ تَنْفَجِرُ مِنْ رُكْنٍ مِنْ أَرْكَانِ العَرْشِ، يُقال له: ماءُ الحياة، وهو ما قال الله عزّ وجلّ: ﴿ صَ وَٱلْقُرْءَانِ ذِي آلذِّكْرِ﴾ ('' إنّما أمَره أن يتوضّأ وبفرأ ويُصلّي».

15/771 - وعنه، قال: حدَّثنا الحسين بن إبراهيم بن أحمد بن هِشام المؤدِّب، وعليّ بن عبدالله الورّاق وأحمد بن زياد بن جعفر الهمداني (رمباط عنه)، قالوا: حدَّثنا عليّ بن إبراهيم بن هاشم، عن أبيه، عن يحيى بن أبي عمران وصالح بن السَّندي، عن يُونُس بن عبدالرحمن، قال: قلت لأبي الحسن موسى بن جعفر (طبهاالسلام): لأيّ علموان وصالح بن السَّندي، عن يُونُس بن عبدالرحمن، قال: قلت لأبي الحسن موسى بن جعفر (طبهاالسلام): لأيّ علموان وصالح بن السَّندي، ومنها إلى سِدْرَةِ المُنتهى، ومنها إلى حُجُب النُورِ وخاطَبَه وناجَاء هناك، والله لا يُوصَفُ بمكان؟

فقال (طبالسلام): ﴿إِنَّ الله لا يُوصَفُ بِمَكَانٍ، ولا يَجري عليه زَمَانٌ، ولكِنَه عزَ وجلَ أَرَاد أَن يُشرِّفَ بِه ملائِكَتَه وسُكَّانَ سماواتِه، ويُكْرِمَهُمُّ بمشاهَدَنِه، ويُريَّه من عَجائِبٍ عَظمَتِهِ مَا يُخْبِر بِه بَعْدَ هُبوطِه، وليس ذلك على ما يَقولُه المُشَبِّهون، سُبحانه وتعالى عمَا يَصِفُون».

10/٦٢١١ ـ العيّاشي: عن عبدالله بن عَطاء، عن أبي جعفر (عليه السلام)، قال: اإنّ جَبْرَتيل (عليه السلام) أنى بالبُراق إلى النبيّ (صفرانه عليه والد) وكان أصْغَر من البّغلِ وأكبّر من الحمار، تُضْطَرِب الأَذُهُين، عيناه في حَوافِره، خُطُوتُه مدُّ البضره.

۱۷/۹۲۱۳ وفي رواية أخرى: عن هشام، عنه (عبدالمهم) قال: الممّا أسرِي برسول الله (منراة عبدواله) حَضَرَتِ الصلاةِ، فأذَن جَبْرَتبل وأقام للصلاة، فقال: يا محمّد، تقدّم. فقال له رسول الله (منراة عبدواله): تقدّم يا جَبْرَتبل. فقال له: إنّا لا نتقدَّم الآدَمبين منذ أمِرْنا بالسُجودِ لآدَم».

<sup>(</sup>۲) سورة ص ۳۸: ۱.

١٤ ـ علل الشرائع: ٢/١٣٢.

١٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٧٦/٣.

١٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٤/٢٧٦.

١٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٧٧ /٥.

۱۸/۹۲۱٤ عن هارون بن خارجة، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله): «يا هارون، كم بين مَنْزِلَكُ وبَيْنَ المسَجْدِ الأَعْظَم؟». قلتُ: قريب. قال: «يكون ميلاً؟». فقلت: لكنّه أقرَب فقال: «فما تشهد الصلاة كلّها فيه؟». فقلت: لا والله جُعلت فداك ـ ربمًا شَغلتُ (1) فقال لي: «أما إنّي لو كنتُ بِحَضْرَتِه ما فاتّني فيه صلاة». قال: ثمّ قال هكذا بيّدِه: «ما من مَلَكٍ مُقرّبٍ ولا نبيّ مُرسَل، ولا عَبدِ صَالح إلّا وقد صَلّى في مسجد كُوفان، حتى محمد (من الشعاء وآله) ليلة أسرى به أمره به جَبْرئيل، فقال: يا محمّد، هذا مسجِدُ كُوفان، فقال: استأذِنْ لي حتّى أصلّى فيه رَكعتين، فاستأذن له فهبَط به وصلّى فيه رَكعتين.

ثمّ قال: أما عَلِمْتَ أنّ عن يَمينه روضةً من رياضِ الجنّة، وعن يساره روضةً من رياض الجنّة، أما عَلِمتَ أنّ الصلاة المكتوبة فيه تَعدِل ألفّ صلاةٍ في غَيرِه، والنافِلَة خمسمائة صلاة، والجلوس (<sup>(۱)</sup> فيه من غير قراءة القرآن عبادة». قال: ثمّ قال هكذا بإصْبَعِه فحرّكَها: «ما بَعْدَ المسجدين أقضل من مسجد كُوفان (۳).

۱۹/۹۲۱۵ ـ عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (عبدالسلام) قال: سَمِعْتُه يقول: الآنَ جَـبُرَثيل احـتَمَل رسـول الله (صلّى الدعبدراله) حتّى انتهى به إلى مكانٍ من السماء، ثمّ تركه وقال له: ما وَطِئ شيء قطّ مكانك».

٢٠/٦٢١٦ - عن ابن بُكبر، عن أبي عبدالله اعب الله على الله المها أسري برسول الله اصلى الله عبدواله) إلى السماء الدنيا لم يمُرّ بأحدٍ من الملائكة إلّا استبشر به، إلّا مالِك خازِنُ جَهنّم، فقال لجَبْرَتيل: يا جَبْرَئيل، ما مَرَرْتُ بمَلَكٍ من الملائكة إلّا استبشر بي إلّا هذا المَلك، فمَنْ هذا؟ قال: هذا مالِكُ خازِنُ جَهنّم، وهكذا جعله الله».

قال: «فقال له النبيّ اسنّر الله علم واله): يا جَبْرَ نبل، سَلَّهُ أَن يُرِينيها! فقال جَبْرَ نبل: يا مالِك، هذا محمّدٌ رسولُ الله، وقد شكا إليّ وقال: ما مَرَرْتُ بأحدٍ من الملائِكةِ إلّا استَبشر بي وسلّم عليّ إلّا هذا. فأخبَرتُه أنَ الله تعالى هكذا جعّله، وقد سألني أن أسألك أن تُرِيّهُ جَهَنَّم، قال: «فكَتُسَفَ له عن طَبَقٍ من أطباقِها، فما رُوْي رسول الله (منّى الله عن طَبَقٍ من أطباقِها، فما رُوْي رسول الله (منّى الله عن طَبَقٍ من أطباقِها، فما رُوْي رسول الله (منّى الله عن طَبَقٍ من أطباقِها، فما رُوْي رسول

١٨ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٧٧/٦.

<sup>(</sup>١) في «ط»: ربما ثقلت.

<sup>(</sup>٢) في «س»: والحاضر.

<sup>(</sup>٣) في «ط»: من الكوفة.

۱۹ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۷۷/۷.

۲۰ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۷۷ /۸

٢١ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٧٨/٩.

۲۲/۹۲۱۸ عن هِشام بن الحكم، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: الممّا أخبَرهم أنّه أسري به، قال بعضهم لبعض قد ظَيُرتُم به فاسألوه عن أبلة (المحقف الله عنها عقال عقاطرق ومكث الم قاتاة جَبْرَئيل (عبدالله)، فقال: يا رسول الله، ارفَعْ رأسك فإنّ الله قد رفع إليك أيّلة، وقد أمّر الله كلّ مُنْخَفَض من الأرضِ فارْتَفَع، وكلّ مُرتفَع فانْخَفَض. فرفع رأسه فإذا أيْلة قد رُفِعت له، فجعلوا يسألونه، ويُخبِرهم وهو يَنظُر إليها، ثمّ قال: إنّ علامة ذلك عِيرٌ لأبي سفيان تحمِل بُرّاً يَقدُمُها جَمَل أحمر مُجْمِع الله تذخل غداً مع الشمس، فأرسلوا الرُسُل، وقالوا لهم: حيث ما لغيم سفيان تحمِل بُرّاً يَقدُمُها جَمَل أحمر مُجْمِع الله وجوه الإيل فأقرّت (الله على الساحل، وأصبح الناس لغيم فقال أبو عبدالله: الفما رُويت مكة أكثر مُشرِفاً ولا مُشرِفة منها يومئذٍ، لينظُروا ما قال رسول فأشرَفواه. فقال أبو عبدالله: الإيل [من] ناحية الساحل، فكان يقول القائل: الإيل الشّمس، الشّمس الإيل وقال عالم فظلَعتا جميعاً».

٢٣/٦٢١٩ ـ عن هِشام بن الحكم، عن أبي عبدالله (عنه السلام) قال: «إنّ رسول الله (مقراة عله واله) صلّى العِشاء الآخرة وصلّى الفجر في الليلة الّتي أسري به فيها بمكّة».

الخُدُري أنّ رسول الله (منراة وحُمْران بن أعْيَن ومحمّد بن مُسلم، عن أبي جعفر (مدالسلام)قال: الحدّث أبو سعيد الخُدُري أنّ رسول الله (منراة عدواله)، قال: إنّ جَبْرُئيل أتاني ليلة أسري بي وحين رجعت، فقلت: يا جَبْرُئيل، هل لك من حاجة؟ فقال: حاجتي أن تقرأ على خديجة من الله ومنّي السلام. وحدّثنا عند (1) ذلك أنّها قالت حين لَقِيَها نبيّ الله (منراه عدواله) فقال لها بالذي قال جَبْرُئيل، قالت: إنّ الله هو السلام، ومنه السلام، وإليه السلام، وعلى جَبْرُئيل السلام،

٢٥/٦٢٢١ ـ عن سالم (١) الحناط، عن رجل، عن أبي عبد الله (عيد السلام) قال: سألتُه عن المساجد الّتي لها الفَضْل، فقال: «المسجدُ الحرام، ومسجدُ الرسول، أن المسجدُ المسجدُ الرسول، أن المسجدُ المسجدُ الرسول، أن المسجدُ المسجدُ الرسول، أن المسجدُ الرسول، أن المسجدُ الرسول، أن المسجدُ الرسول، أن المسجدُ الم

قلت: والمسجدُ الأقصى، جُعلت فداك؟ فقال: ٥٤ اك في السماء، إليه أسري برسول الله (ملل الله عبد ١٨٥٥). فقلت: إنّ الناس يقولون: إنّه بيت المَقْدِس؟ فقال: «مسجد الكوفة أفضَل منه».

۲۲ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۱٠/۲۷۸.

<sup>(</sup>١) أَيْلَة: بالفتح، مدينة على سأحل بحر القُلْزُم مينًا يلي الشام. «معجم البلدان ١: ٢٩٢».

<sup>(</sup>۲) في «ط»: وسكت.

<sup>(</sup>٣) رجلٌ مُجعِع: بلغ أَشُدَه. ﴿أَقُربِ الموارد \_ جمع \_ ١: ١٢٨».

<sup>(</sup>٤) في المصدر: فأقربت.

۲۲ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۷۹ / ۱ ۱

٢٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٢/٢٧٩.

<sup>(</sup>۱) في «ط»: عن.

٢٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٧٩/١٣١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: سلّام.

۲٦/٦۲۲۲ ـ عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (على السلام) قال: سَمِعتُه يقول: «لمّا أسري بالنبي (مال الله على راله) فانتهى إلى مَوضع، قال له جَبْرَئيل: قِفْ، إنْ رَبك يُصلّي،

قال: قلت: جُعلت فداك، وماكان صلاته؟ فقال: «كان يقول: سُبَوح قُدّوس ربّ الملائكة والرّوح، سَبَقَتْ رُحْمَتي غَضبي».

٢٧/٦٢٢٣ - عن أبي بصير، قال: سَمِعتُ أبا عبدالله (عبد الله) يقول: ﴿إِنَّ رسول الله (من اله عبد واله) لما أسري به رَفْعَهُ جَبْرَئيل بإصْبَعَيْه، ووضَعَهُما في ظهره حتى وجد بَرْدَهُما () في صدره، فكان رسول الله (من اله عبد واله) دخله شيء، فقال: يا جَبْرَئيل، أفي هذا المَوْضِع؟ قال: تعم، إنّ هذا المَوضِع لم يَطأه أحدٌ قَبْلَكَ ولا يَطأه أحدٌ بَعْدَك. قال: «وفَتح الله له من العَظمة من العظمة عن العظمة من العلمة العلمة

۲۸/۹۲۲۶ محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن أحمد بن محمد بن أبي نَصْر، عن حمّاد ابن عُنمان، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله اطبالله، قال: الممّا عُرِجَ برسول الله املَ الله مهداته، انتهى به جَبْرَ ثيل إلى مكانٍ فخلَى عنه. فقال له: يا جَبْرَ ثيل، أتخلّيني على هذه الحال؟! فقال: أمْضِهُ، فوالله، لقد وَطِئتَ مكاناً ماوطِئهُ بُشرٌ وما مشى فيه بَشرٌ قَبْلُك،

۲۹/۹۲۲۵ وعنه: عن عدّةٍ من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن القاسم بن محمّد الجَوْهَريّ، عن عليّ بن أبي حمزة، قال سأل أبو بَصير أبا عبدالله (عبدالله) وأنا حاضر، فقال: جُعلت فِداك، كم عُرِجَ برسول الله (سنراة عبدراته) فقال: «مرّتين، فأوقفه جَبْرُ عبل (عبدالله) موقِفاً فقال له: مَكانَك ـ يا محمّد ـ فلقد وقفت مَوْقِفاً ما وَقَفه مَلَك قط ولا نبيّ، إنّ ربّك يُصلّى. فقال: يا جَبْرُليل، وكيف يُصلّى؟ قال: يقول: سُبّوح قُدّوس أنا ربّ الملائكة والروح، سَبَقَتْ رحمتي غُقَنبي. فقال: اللهم عَفوك عقوك ـ فال ـ وكان كما قال الله: ﴿ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَذْنَى ﴾ (اللهم عَفوك ـ فال ـ وكان كما قال الله: ﴿ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَذْنَى ﴾ (اللهم عَفوك ـ فال ـ وكان كما قال الله: ﴿ قَابَ قَوْسَيْنِ

فقال له أبو بَصير: جُعلت فداك، وما قابَ قَوْسُين أو أدنى؟ قال: «ما بين سِيَتِها (1) إلى رأسها، فقال: كان ببنهما حِجابٌ يتلألاً ـ ولا أعلَمُه إلا وقد قال: زَبَرْ جَد ـ فنظر في مثل سَمَّ الإبرَة إلى ما شاء الله من تُور العَظَمة، فقال الله تبارك وتعالى: يا محمّد، قال: لبّيك ربّي. قال: مَنْ لاُمَتِكَ من بَعدك؟ قال: الله أعلم. قال: عليّ بن أبي طالب أمير

٢٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٨/٢٨٠.

٢٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٥/٢٨٠.

<sup>(1)</sup> في «ط» والمصدر: بإصبعه وضعها في ظهره حتى وبعد بردها.

۲۸ ـ الكافي ۱: ۱۲/۳۱۷.

۲۹ ـ الكافي ۱: ۲۳/۳۱۷.

<sup>(</sup>١) النجم ٥٣: ٩.

<sup>(</sup>٢) سِيَةُ النَّوسِ: ما عُطِف من طَرِّ قَيْها. (انظر لسان العرب ـ سوا . ١٤: ١٧ ٥١.

المؤمنين، وسيّد المسلمين، وقائد الغُرّ المُحجّلين،

قِال: ثمّ قال أبو عبدالله (عبدالله) لأبي بُصير: «يا أبا محمّد، والله ما جاءت ولاية عليّ (عبدالسلام) من الأرض، ولكن جاءت من السماء».

فقالوا: يا محمّد، كَذِبٌ بعد كَذِب يأتينا منك مرّة بعد مرّة، لئِنْ لَمْ تَنْتَهِ عمّا تقول وتدّعي لَتَقْتُلَنَّكَ شَرَّ قَتْلَةٍ. تُريد أَن تَأْفِكَنا عن الهننا، وتَصُدّنا عمّاكان يَعبُد آباؤنا الشّمّ (١٠) الغَطاريف (٢٠)؟

فقال: يا قوم، إنّما أتَيْنَكُمْ بالخَيْرِ، إن قَبِلْتُمُوه، فإنْ لَمْ تَقْبَلُوهُ فأرجِعوا، وتَرَبَّصُوا بي، إنّي مُتَربَّصٌ بكم، وإنّي لأرجو أن أرى فيكم ما آمُلُهُ من الله، فسوف تَعلَمون.

فقال له أبو سُفيان: يا محمَد، إن كُنْتَ صادِقاً فيما نقول، فإنَا قد دَخَلْنا الشام ومَرَرْنا على طريقِ الشام، فخبَّرنا عن طريق الشام وما رأيتَ فيه، ونحن نَعلم أنَك لم تَدخُل الشّام، فإن أنتَ أعطَيتَنا علامَتَه عَلِمُنا أنَك نبيُّ ورسول. فقال: واللهِ لأخْبِرَنَكُمْ بما رأتْ عَبْناي؛ الساعة، رأيتَ عِبراً لك يا أبا سُفيان، وهي ثَلاثة وعشرون جملاً

يندُمها جَمَل أرمك (")، عليه عباء تان قطوانيتان (")، وفيهما غُلامان لك: أحدهما صبيح، والآخر رياح، في موضع كذا وكذا، ورأيتُ لك يا هِشام بن المُغيرة عِيراً في مَوْضِع كذا وكذا، وهي ثلاثون بَعيراً يقدُمها جمَل أحمر، فيها ثلاثة مما لبك: أحدُهم مَيْسَرة، والآخر سالم؛ والثالث يزيد، وقد وقع لهم بَعير، ويأتونكم يوم كذا وكذا في ساعة كذا وكذا، ووصف لهم جميع ما رأوه في بيتِ المَقْدِس.

قال أبو سُفيان: أمّا في بيت المَغْدِس فقد وصفتَ لنا إيّاه، وأمّا العِيرِ فقد ادّعبتَ أمراً، فإن لم يُوافِقْ قولك، عَلِمنا أَنَكَ كَذَابٌ، وأنّ ما تدّعيه الباطل.

فلمّاكان ذلك اليوم الذي أخبرهم أنّ العِير تأتيهم فيه، خرج أبو سُفيان وهِشام بن المُغيرة حتّى لَقِياً العِيرَ وقد أَقْبَلَتْ في الوقت الذي وَعَدَه النبيّ امله عهداته، فسألا غِلمانَهم عن جميع ماكانوا فيه، فأخبروهم مثل ما

٣٠ ـ الهداية الكبرى: ١٢/٥٧.

<sup>(1)</sup> الشُّمُّ: جمع أشَّمَ، وهو السبِّد ذو الأنَّمَة الشريف النفس. «تأج العروس ــشمـم ــ ٨: ٣٦٠».

<sup>(</sup>٢) الغِطْريف: السيد الشريفُ السجّيّ والكثير الخير، «السان العرب مغطرف م ٢: ٢٦٩».

<sup>(</sup>٣) الجمل الأرمّك: هو الذي في لونه كُدُورة. «لسان العرب ـ رمك ـ ١٠: ٤٣٤».

<sup>(</sup>٤) الثَطَوانِيَّة: عَبَاءةٌ بيضاءُ قصيرة الخَمْل. «النهاية ٤: ٨٥».

٤٩٦ ...... البرهان في تفسير القرآن

أَحَبَرُهم به النبيّ املُّواهُ عليه واله).

فلمًا أقبلا قال لهُما: ما صَنَعْتُما؟ فقالا جميعاً: لقد رأينا جميع ما قلت، وما يَعْلَمُ أَحَدٌ السِّحْر إلَّا إيّاك، وإنّ لك شبطاناً عالِماً يُخْبِرُك بجميع ذلك، والله لو رأينا ملائكةً من السماء تَنزِل عَليك ما صَدّقناك ولا قُلنا إنّك رسول الله ولا آمنًا بما تقول، فهو علينا سَواءً، أوَعَظْتَ أَمْ لَمْ تَكُن مِنَ الواعِظين.

١٣٢٧ / ٣٢١ / ٣٦٠ العيّاشي: عن عبدالصمد بن بشير، قال: ذُكِرَ عند أبي عبدالله (طبه السلام) بَدء الأذان، فقيل: إنّ رجلاً من الأنصار رأى في منامه الأذان فقصه على رسول الله (مقراة طبه وآله)، وأمره رسول الله (صقراة طبه وآله) أن يعلّمه بلالاً. فقال أبو عبدالله (طبه السلام): «كَذَبوا، إنّ رسول الله (مقراة عبه وآله) كان نائماً في ظِلّ الكعبة فأناه جَبْرَ ثيل (طبه السلام) ومخه طاس فيه ماءٌ من الجنّة، فأيقظه وأمَرَة أن يَغْتَسِل به، ثمّ وَضَعَ في مَحْمِلٍ له ألفٌ ألفٌ لونٍ من نُورٍ، ثمّ صَعِد به حتى انتهى إلى أبواب السماء؛ الحديث.

٣٢/٦٢٢٨ عن عبدالصمد بن بَشير، قال: سمِعتُ أبا عبدالله (عبدالله)، يقول: «جاء جبرئيل رسولَ الله (مندالله) وهو بالأبطَع بالبُراق، أصغر من البَعْل وأكبر من الحِمار، عليه ألفُ ألفُ مِحقّةٍ (١) من تُورٍ، فشمسَ (١) البُراق حين أدناه منه لِيَركَبُه، فلطَمَه جَبْرَئيل (عبدالله) لطمةً عَرِق البُراق منها، ثمّ قال: اسكُنْ، فإنّه محمّد، ثمّ زَفَ (١) به من بيت المَقْدِس إلى السماء، الحديث.

وهذا الحديث وسابقه قد تقدّما بطولهما عند قوله تعالى: ﴿ فِيهِ مَا فِي ٱلسَّمَـٰوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَإِن تُبْدُواْ مَا فِي أَنفُسِكُمْ أَوْ تُخْفُوهُ يُحَاسِبْكُم بِهِ آللهُ ﴾ من آخر سورة البقرة (١٠).

عن موسلى بن جعفر (طبها السلام) عن أبي طالب (طبهم السلام) عن أبيه عن أبيه عن أبيه عن أبيه عن المحسبن بن علي، عن أبيه علي بن أبي طالب (طبهم السلام) إفي احتجاجه على ] يهودي يخبره عمّا أوتي الأنبياء من الفضائل، فكان ويأتيه أمير المؤمنين اطب السلام بما أوتي رسول الله (مثر الدميم وأنه ممّا أوتي الأنبياء من الفضائل، فكان فيما ذكر له اليهودي أن قال له: فإنّ هذا سليمان بن داود قد سُخِرت له الرياح فسارت به في بلاده غُدوها شَهْرٌ ورَواحُها شَهْر.

فقال له عليّ المهاسلام» القدكان كذلك، ومحمّد امله عليه والله أعطِي ما هو أفضّل من هذا، إنّه أسري به من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى مسيرة شهر، وعُرج به في ملكوت السماوات مسيرة خمسين ألف عام في

٣١ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٥٧/٥٣٠.

۲۲ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۱۵۹/۱۵۹.

<sup>(</sup>١) السِحَفَة: مركبٌ من مواكب النساء كالهَوْدْج. «مجمع البحرين ـ حفف ـ ٥: ٣٩».

<sup>(</sup>٢) الشَّمُوسُ من الدواب: إذا شَّرَدت وجَمَحَتْ ومَثَمَّتْ ظهرها. اللَّسَان العرب ـ شمس ـ ٦: ١١٣٪.

<sup>(</sup>٢) وَفَّ: أَسرع، اللسان العرب روَفَف ، 1: ١٣٦».

<sup>(</sup>٤) تقدَّما في الحديثين (٨ و٩) من تفسير الآيات (٢٨٤ ـ ٢٨٦) من سورة البقرة.

٢٣ ـ الاحتجاج: ٢٢٠.

سورة الإسراء (١٧) ....................... ١٧)

أقلَ من ثُلُث ليلة حتّى انتهى إلى ساقِ العرش؛ الحديث، وقد تقدّم بطوله في قوله تعالى: ﴿ يَثِهِ مَا فِي ٱلسَّمَاٰوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ﴾ الآية (١).

على بن أبي طالب (عليه السلام): «يا عليّ، إنّ الله تعالى أشّهَدك معي في سَبعةِ مواطن.

أمّا أوّل ذلك: فليلة أسري بي إلى السماء، قال لي جَبْرَئيل: أين أخوك؟ فقلت: خلّفتُه وراثي قال: ادعُ الله فلبأتِكَ به، فدعوتُ الله فإذا مثالك مَعي، وإذا الملائكةُ وقوفٌ صفوفٌ، فقلت: يا جَبْرَئيل، مَن هؤلاء؟ قال: هم الذين يُباهيهم الله بك يوم القيامة، فذَنَوْتُ فنطَقْتُ بماكان وبما يَكونُ إلى يوم القيامة.

والثانيّ: حين أسري بي في المرّة الثانيّة فقال لي جَبْرَئيل: أين أخوك؟ قلت: خلّفتُه ورائي، قال: ادعُ الله فلبأتِكَ به؛ فَدَعَوْتُ الله فإذا مثالك معي، فكشِط (١) لي عن سَبع سماواتٍ حتّى رأيتُ سكّانَها وعُمّارَها وموضِعَ كلِّ مَلَكِ منها.

والثالث: حين بُعِثتُ إلى الجِنّ، فقال لي جَبْرَتيل: أين أخوك؟ فلت: خلّفتُه ورائي، فقال: ادعُ الله فليأتِكَ به؛ فدعَوتُ الله فإذا أنت معي، فما فلتُ لهم شبئاً ولا ردّوا عليَّ شيئاً إلّا سمِعتَه.

والرابع: خُصِصنا بليلة القدر، وأنت معي فيها، وليست لأحدٍ غيرنا.

والخامس: دعوتُ الله فيك فأعطاني فيك كلُّ شيء إلاّ النُّبُّوة، فإنَّه قال: خَصَصْتُك ـ يا محمّد ـ بها وخَتَمْتُها

بِكَ.

وأمّا السادس: لمّا أسري بي الحي السماء جَمَع اللهُ لَي التّبيّين، وصَليّتُ بِهم ومِثالُك خَلْفي. والسابع: هلاك الأحزاب بأيدينا».

والسابع: هلاك الاحزاب بايدينا». ورواه محمّد بن الحسن الصَفّار في (بَصائر الدَّرجات) عن أبي داود السَّبيعي (٢)، عن بُرَيْدَة الأَسْلَمي (٣).

المحمّد بن عبدالله الموسوي في (مجالسه)، قال: أخبرنا جماعة، عن أبي المُغَضّل، قال: حدّثنا أبو القاسم جعفر بن محمّد بن عبدالله الموسوي في داره بمكَّة بعشرين (١) وثلاثمائة، قال: حدّثني مؤدِّبي عُبَيْد الله بن أحمد بن نَهِيك الكوفيّ، قال: حدّثنا محمّد بن زياد بن أبي عُمَيْر، قال: حدّثني عليّ بن رِئاب، عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله

<sup>(</sup>١) تقدّم في الحديث (١) من تفسير الآيات (٢٨٤ ـ ٢٨٦) من سورة البقرة.

٣٤ ـ تفسير القميّ ٢: ٣٣٥.

<sup>(</sup>١) الكشط: القلع والكشف. «لسان العرب -كشط - ٧: ٥٨٨».

 <sup>(</sup>٢) في المصدر: السبعي، تصحيف صحيحه ما أثبتناه، وهو نفيع بن الحارث، أبو داود الأعمى الهمداني السبيعي الكوفي، روى عن بُريدة الأسلمي
 وأبي بَرْزَة الأسلمي. تهذيب الكمال ٣٠: ١٤٦٦/١٠.

<sup>(</sup>٣) بصائر الدرجات: ٣/١٢٧.

ة ع- الأمالي t: ٢٥٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: بثمان وعشرين.

جعفر بن محمّد، عن آبائه، عن عليّ (ملهم السلام) قال: قال لي رسول الله (منداه عليه واله): هيا عليّ، إنّه لمّا أسري بي إلى السماء تَلقّاني الملائكة بالبِشارات في كلّ سماء حنّى لَقِيَنِي جَبْرَئيل (عبدالسلام) في مَحْفِلٍ من الملائكة، قال: يا محمّد، لو أَجتَمَعَت أمّتُك على حبّ على، ما خَلَق الله عزّ وجلّ النار.

يا عليّ، إنَّ الله تعالى أشْهَدَك معي في سَبعةِ مَواطِن حتَّى أيْستُ بك.

أمّا أوّل ذلك: فليلَة أسري بي إلى السماء، قال لي جَبْرَئيل (مداسلام): أبن أخوك يا محمّد؟ فقلت: خلّفته ورائي، فقال: أدعُ الله عزّ وجلّ فليأيّك به؛ فدعوتُ الله عزّ وجلّ فإذا مِثالُك معي، وإذا الملائكة وقوفٌ صفوفٌ، فقال: أدعُ الله عزّ وجلّ بك يوم القيامة، فدنوتُ فنطقتُ بماكان وبما يكون إلى يوم القيامة.

والثانيّ: حين أسري بي إلى ذي الغرش عزّ وجلّ، قال جَبْرَئيل: أين أخوك يا محمّد؟ فقلت: خلّفته ورائي. فقال: ادعُ الله عزّ وجلّ فليأتِكَ به؛ فدعوتُ الله عزّ وجلّ فإذا مِثالُك معي، وكُشِط لي عن سبعٍ سماواتٍ حتّى رأيتُ سكّانَها وعُمّارها ومَوضِعَ كلّ ملكٍ منها.

والثالثة: حين بُعِثْتُ إلى الجِنّ، فقال لي جَبْرَئيل(مبدسلام): أين أخوك؟ فقلت: خلّفته وراثي. فقال: ادعُ الله عزّ وجلّ فليأتِكَ به؛ فدعوتُ الله عزَ وجلّ فإذا أنتَ معي، فما قلتُ لهم شيئاً ولا ردّوا عليّ شيئاً إلّا سمِعتَه ووغينَه.

والرابعة: خُصِصْنا بليلةِ القدر، وأنت معى فيها، وليست لأحدٍ غيرنا.

والخامسة: ناجيتُ الله عزّ وجلّ ومِثالُك معي، فسألتُ فيك خِصالاً أجابني إليها إلّا النبوّة، فـإنّه قـال: خَصصتُها بك، وخَتَمْتُهابك.

والسادسة: لمَا طُفتُ بالبيتِ المَعْمُورِ كَانَ مِثَالُكَ مِعِينَ مِنْ

والسابعة: هلاك الأحزاب على يَدي وأنت معي.

يا عليّ، إنّ الله أشرفَ إلى الدنيا فاختارَني على رجالِ العالمين، ثمّ اطّلعَ الثانيّة فاختارك على رجالِ العالمين، ثمّ اطّلع الثالثة فاختار فاطمة على نساءِ العالمين، ثمّ اطّلع الرابعة فاختار الحسن والحسين والأثمّة من ولده على رجال العالمين.

يا عليّ، إنّي رأيتُ اسمَكَ مَقروناً باسمي في أربعةِ مَواطن فأنِستُ بالنظرِ إليه: إنّي لمَا بَلَغْتُ بيت المَقْدِس في مَعارِجي إلى السماء وجدتُ على صَخْرَتها: لا إله إلّا الله، محمّد رسول الله أيّدتُه بوزيرِه ونصرتُه به. فقلتُ: يا جَبْرَئيل: ومَنْ وَزيرِي؟ فقال: عليّ بن أبي طالب (عبدالسلام). فلما انتهبت إلى سِدْرة المُنتهى وجدت مكتوباً عليها: لا إله إلّا الله، أنا وحدي، ومحمّد صَفوتي من خَلْقي، أيدّتُه بوزيره ونصرتُه به. فقلت يا جَبْرَئيل ومن وزيري؟ فقال: عليّ بن أبي طالب. فلمّا جاوزتُ السُّدْرة واننهيتُ إلى عرش ربِّ العالمين وجدتُ مكتوباً على قائمةٍ من قوائم العرش: أنا الله، لا إله إلّا أنا وَحدي، محمّد حبيبي وصَفوتي من خَلْقي، أيّدتُه بوزيرِه وأخيه ونَصَرْتُه به.

يا عليّ، إنَّ الله عزَّ وجلَّ أعطاني فيك سَبع خِصال: أناأوَّل من يَشُقَ القَبْر وأنت معي، وأنت أوَّلُ من يَقِف

معي على الصِراط، فتقول للنار: خذي هذا فهو لك، وذري هذا فليس هَوَلَكِ؛ وأنتَ أوّل من يُكسى إذا كُسيتُ، ويحبا إذا حُبيثُ، وأنت أوّل من بَقِفُ معي عن يمين العرش، وأوّل من يَقرع معي باب الجنّة، وأوّل من يَسكُن معي في عِلْيُين، وأوّل من يَشرب معي من الرّحيِق المختوم الّذي خِنامُه مِسْك، وفي ذلك فليَتَنافس المُتَنافِسون،

٣٦٢ / ٣٦٢ الشيخ في (أماليه): بإسناده عن الحقّار، قال: حدّثني ابن الجِعابي، قال: حدّثنا أبو عُثمان سعيد ابن عبدالله بن عجب الأنباري، قال: حدّثنا خَلَف بن دُرُست، قال: حدّثنا القاسم بن هارون، قال: حدّثنا سَهْل بن شفيان، عن هَمَّام، عن قَتادة، عن أنس، قال: قال رسول الله (صلى اله عليه واله): هلمّا عُرِج بي إلى السماء دَنُوتُ من ربّي عزّ وجل حتّى كان بيني وبينه قاب قوسين أو أدنى، فقال: يا محمّد، من تُحبُّ من الخَلْق؟ قلت: يا ربّ، عليّاً. قال: التَفِتْ يا محمّد، فالتّفَتُ عن يساري فإذا على بن أبي طالبه.

٣٧/ ٦٢٣٣ ـ البُرْسي: عن ابن عبّاس: أنّ النبي (ملّى الله المِعْراجِ رأى عليّاً وفاطمةَ والحسن والحسين (ملهم السلام) في السَّماء فسلّم عليهم، وقد فارقَهم في الأرض.

٣٨/ ٦٢٣٤ /٣٨- المُفيد في (الاختصاص): عن أحمد بن عبدالله، عن عبيدالله بن محمّد العَيْشيّ، قال: أخبرني حمّاد بن سَلَمة، عن الأعْمَش، عن زياد بن وَهْب، عن عبدالله بن مسعود، قال: أنيتُ (فاطمة (صلوات العالم))، فقلت لها: أين بَعلُك؟ فقالت: «عَرَجَ به جَبْرَئيل (عب السلام) إلى السّماء». فقلت: في ماذا؟ فقالت: «إنّ نَفراً من الملائكة تشاجَروا في شيء فسألوا حَكَماً من الآدمين، فأوحى الله إليهم أن تخيروا، فاختاروا على بن أبي طالب».

#### صفة البُراق

1/9770 عنى (صحيفة الرضا (عبدالسلام)): قال رسول الله (ستراه عبدواله): وإنّ الله تعالى سخَّر لي البُراق، وهي: دابّةً من دواتِ الجنّة، ليست بالطّويل ولا بالقَصير، فلو أنّ الله عزّ وجلّ أذِنّ لها لَجالَت الدنيا والآخرة في جَرْيَةٍ واحدةٍ، وهي أحسنُ الدواتِ لوناً».

٢/٩٢٣٦ من الفارسيّ في (روضته): في حديثٍ عن رسول الله (ستراة عليه وآله)، في صِفَة البُراق: ٥ وَجُهُهَا كَوْجُهِ الإِنسَان، وخَدُّها كَخَدِّ الفَرَسِ، عُرْفُها من لؤلؤٍ مسموط (١)، وأُذناها (٢) زَبَرْجَدتَان خَضْرَاوان، وَعَيْنَاها مِثل

٢٦ ـ الأمالي ١٪ ٢٦٢.

..... rv

۲۸ ـ الاختصاص: ۲۱۳.

صفة البراق

١ - صحيفة الإمام الرضا رعبه هديم: ١٥٤/٥٥.

۲ . روضة الواعظين: ۱۰۸.

(١) السَّمَطَّ: الخيط الواحد المنظوم. «تاج العروس ـ سمط ـ ٥: ١٦٠».

(٢) في المصدر زيادة: من.

كوكب الزَّهَرة يتَوقَّدان مثل النَّجْمَين المُضِيئَين، لها شُعاعٌ مِثل شُعاعِ الشَمسِ، مُنْحَدِرٌ عن نَحْرِها الجُمان "، منظومةُ الخَلْق، طويلة اليَدين والرِجْلَين، لها نَفْسٌ كنَفْسِ الآدميّين، تَسمَع الكلام وتَفْهَمه، وهي فَوق الحِمار ودون البَعْل،

٣/٦٢٣٧ - البُرْسيّ: عن ابن عبّاس: أنّ النبيّ (منه عبه وآله) لمّا جاء جَبْرَتيل (عبه السلام) ليلَة الإسراء بالبُراق وأمّرَه عن أمرِ الله بالرُكوب قال: «ما هذه»؟ فقال: دابّةٌ خُلِقت لأجلِك ولها في جنّةٍ عدنٍ ألف سنة. فقال له النبيّ (منه عبه وآله): «وما سّير هذه الدابّة؟» فقال: إن شئت أن تَجوز بها السماوات السّبع والأرّضِين السّبع فتقطّع سبعين ألف عام ألف مرّة (١١) كلّمح البصر قدّرت.

قوله تعالى:

## وَءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِتَابَ وَجَعَلْنَاهُ هُدئ لِبَنِيَ إِسْرَاءِيلَ أَلَّا تَتَّخِذُواْ مِن دُونِي وَكِيلاً [٢]

١/ ٦٢٣٨ مُحْكَم.

قوله تعالى:

### ذُرِّيَّةً مَنْ حَمِلْنَا مَعَ نُوحِ إِنَّهُ كَانَ عَبْداً شَكُوراً [٣]

1/1779 - ابن بابويه، قال: حدّثنا أبي (رمي الأعنه)، قال: حدّثنا سَعْد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد بن عبسى، عن أحمد بن محمّد بن مُسلم، عن أبي عبسى، عن أحمد بن محمّد بن مُسلم، عن أبي عبد أبي عبد أبي تَصْر البَزَنْطِي، عن أبان بن عُثمان، عن محمّد بن مُسلم، عن أبي عبد أبي أشهِدُك جعفر (طبه السلام) قال: اإنّ نُوحاً (طبه السلام) إنّما شمّي عَبداً شكوراً لأنّه كان يقول إذا أمسى وأصبّح: اللهم إنّي أشهِدُك أنه ما أمسى وأصبّح بي من يُعمة أو عافية في دينٍ أو دنيا فمنك، وحدك لا شريك لك، لك الحمد ولك الشُكرُ بها

<sup>(</sup>٣) الجُمّان: اللؤلؤ الصّغار. «لسان العرب \_ جمن \_ ١٣: ٩٢٪.

٣ ـ مشارق أنوار اليقين: ٢١٨.

<sup>(</sup>١) في «ط»: ألف عام وسبعين ألف مدّة.

سورة الإسراء آية ـ ٢ ـ

١ ـ تفسير القمي: ٢٤٤ ٥ حجري، ولم نعثر عليه في المطبوع.

سورة الإسراء آية ٣٠.

١ - علل الشرائع: ١/٢٩.

علئ حتّى تُرضى وبعد الرضاه (١١).

١٩٢٤ / ٢٠٤٠ بن إبراهيم: قال: حدّثني أبي، عن أحمد بن النّضر، عن عمرو بن شِمْر، عن جابر، عن أبي جعفر اطباله من قال: الكان تُوحٌ اطباله الله إذا أصبح وأمسى يقول: أشهد أنّه ما أمسى بي من نِعمة في دينٍ أو دنيا فإنّها من الله، وحده لا شريك له، له الحمد عليّ بها والشّكر كثيراً، فأنزل الله: ﴿إِنَّهُ كَانَ عَبُداً شَكُوراً ﴾ فهذا كان شُحُوه.

٣/٩٢٤١ عن ابن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَيْر، عن ابن رِئاب، عن إسماعيل بن الفَضْل، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله): وإذا أصَبَحْتَ وأمْسَيْتَ فقلَ عشر مرّات: اللهمّ ما أصبحتْ بي من يعمةٍ أو عافيةٍ في دينٍ أو دنيا فمنك، وحدك لا شريك لك، لك الحمدُ ولك الشُكرُ بهاعليّ يا ربّ حتّى تَرضى وبعد الرضا. فإنك إذا قلتَ ذلك كنت قد أدّيتَ شُكرَ ما أنعم الله به عليك في ذلك اليوم وفي تلك الليلة،

۱۲۲۲ / ٤ ـ وعن ابن أبيءُمَيْر، عن حَفْص بن البَخْتَريّ، عن أبي عبدالله (عب السلام) قال: «كان نُوح (عليه السلام) يقول ذلك (١) إذا أصبح، فسُمّى بذلك عبداً شكوراً». وقال: «قال رسول الله (صلّى الله عليه راله): من صدّق الله نجاء.

محمد بن سِنانِ، عن أبي سعيد المُكاريّ، عن بعض أصحابه، عن محمّد بن سِنانِ، عن أبي سعيد المُكاريّ، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر (عبدالسلام) قال: قلت له: فما عَنى بقوله في نُوح (عبدالسلام): ﴿ إِنَّهُ كَانَ عَبْداً شَكُوراً ﴾؟ قال: «كلمات بالغ فيهنّ».

قلت: وما هنّ؟ قال: «كان إذا أصبح قال: أصبحتْ الشهدُكُ ما أصبحتُ بي من يعمهِ أو عافيةٍ في دينٍ أو دنيا فإنّها منك، وحدك لا شربك لك، قلك الحمد على ذلك، ولك الشكر كثيراً. كان يقولها إذا أصبح ثلاثاً، وإذا أمسى ثلاثاً».

٦/ ٦٢٤٤ /٦ ـ العبّاشي: عن حَفْص بن البَخْتَريّ، عن أبي عبدالله (مب سلم) قال: «كان نوح (مب سلم) إذا أصبّح قال: اللهّم إنّه ماكانَ من نعمةٍ وعافيةٍ في دينٍ أو دنيا فإنّها منك، وحدك لا شريك لك، لك الملك ولك الشكر بها عليّ يا ربّ حتّى تَرضى وبَعد الرِضا».

٧/ ٦٢٤٥ /٧ ـ عن حَفْص بن البَخْتَريّ، عن أبي عبدالله (عبدالسلام) قال: هإنّما سمّي نُوح (عبدالسلام) عبدأ شكوراً

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: إلهنا.

٢ ـ تفسير القميّ ٢: ١٤.

٣ ـ الكافي ٢: ٨١/٨١.

<sup>£</sup> ـ الكافي ٢: ٣٩/٨١.

<sup>(</sup>١) أي الدعاء المذكور في الحديث السابق.

ه ـ الكافي ۲: ۲۸۸/۲۸۸.

٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٦/٢٨٠.

۷ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۸۰/۲۸۰

لأنّه كان يقول إذا أصبّح وأمسى: اللهمّ إنّه ما أصّبح وأمسى بي من نعمةٍ أو عافيةٍ في دينٍ أو دنيا فمنك، وحدك لا شريك لك، لك الحمدُ ولك الشكر به عليَّ يا ربّ حتّى تَرضى وبَعد الرِضا. يقولها إذا أصبّح عشراً وإذا أمسى عشراً».

٦٢٤٦ /٨ ـ عن جابر، عن أبي جعفر (عبالسلام)، في قوله: ﴿ كَانَ عَبْداً شَكُوراً ﴾.

قال: «كان إذا أمسى وأصبح يقول: أمسَيتُ أَشهِدك أنّه ما أَمْسَتْ بي من نعمةٍ في دينٍ أو دنيا فإنّها من الله، وحده لا شريك له، له الحَمدُ بها والشّكرُ كثيراً».

٩/٦٢٤٧ - عن أبي حمزة التُّمالي، عن أبي جعفر الله الله قال: قلت له: ما عنى الله بقوله لنوح (عله الله):

فقال: اكلمات بالَغ فيهنّ ـ وقال ـكان إذا أصبّح وأمسى قال: اللهمّ إنّي أصبّحتُ أُشْهِدك أنّه ما أصبّح بي من نعمة في دينِ أو دنيا فإنّه مِنك وحدَك لا شريك لك، ولك الشّكر بها عليّ يا ربّ حتّى تَرضى وبَعد الرِضا. فسُمّي بذلك عبداً شكوراً».

قوله تعالى:

# وَقَضَيْنَا إِلَى بَنِىَ إِسْرَاءِ بِلَ فِي ٱلْكِتَابِ لَتُفْسِدُنَّ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَّتَيْنِ وَلَتَعْلُنَّ عُلُواً كَبِيراً -إِلَى فَرَاهِ نِعَالَى ـ وَجَعَلْنَاكُمْ أَكْثَرَ نَفِيراً [ ٤ - ٦ ]

١/٩٢٤٨ محمد بن يعفوب: عن عدّةٍ من أصحابنا، عن سَهْل بن زياد، عن محمّد بن الحسن بن شَمّون، عن عبدالله عبدالله عبدالله عن عبدالله عن عبدالله عن عبدالله عن أبي عبدالله عبد

٨ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٨/٢٨٠.

٩ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٩/٢٨٠.

سورة الإسراء آية . ٤ ـ ٦ .

۱ ـ الكافي ۱۸ ۲۰۹/۲۰۳.

<sup>(</sup>١) من معاني الوِتر: الجِناية والظُّلم، قال المجلسي: «قوله: لا يدعون وِتراً، أي ذا وِتر وجناية، ففي الكلام تقدير مضاف». يحار الأنوار ٥١: ٥٧.

الحسين قد خرج. [حتَى] لا يَشُكُ المؤمنون فيه، وأنّه ليس بدّجَال ولا شيطان، والحُجّة القائم بين أظهُرِهم، فإذا استقرَّت المَعرِفة في قلوب المؤمنين أنّه الحسين (عبدالسلام) جاء الحُجّة الموتُ، فيكون الّذي يُعسّله ويُكفّنه ويُحنَّطه ويُلجِده في حُفرَتِه الحسين بن عليّ (علهما السلام)، ولا يلي الوصيّ إلّا الوصيّ».

7/719 - أبو جعفر محمّد بن جَرير في (مُسند فاطمة (علها الله))، قال: حدّثنا أبو المُقضّل، قال: حدّثني عبدالله عليّ بن الحسن المِنْقَريّ الكوفيّ، قال:حدّثني أحمد بن زيد الدَّهَان، عن مُخَوَّل بن إبراهيم، عن رستَم بن عبدالله ابن خالد المَخْرُومي، عن سُليمان الأعْمَش، عن محمّد بن خَلَف الطاطِريّ، عن زاذان، عن سلمان، قال: قال لي رسول الله امل الله عبداله: وإنّ الله تبارك وتعالى لم يَبْعَثْ نبيًا ولا رسولاً إلا جعَل له اثني عَشَرَ نَقبباً ه. فقلت: يا رسول الله، لقد عَرفتُ هذا من أهل الكِتابين.

فقال: «يا سَلمان، هل عَلِمتَ مَنْ تُقبائي، ومن الاثنَي عشرِ الذين اختارهم الله للأُمّة من بَعدي،؟ فقلت: الله ورسوله أعلم.

فقال: «يا سلمان، خلقتي الله من صفوة تُورِه ودَعاني فأطَعْتُه، وخَلَق من تُورِي علبًا ودَعاه فأطاعه، وخلق مني ومن علي ومن علي (" فاطمة ودَعاه فأطاعه، وخَلَق مني ومن علي وفاطمة الحسن ودَعاه فأطاعه، وخَلَق مني ومن علي وفاطمة الحسين ودَعاه فأطاعه، وخَلَق مني ومن علي وفاطمة الحسين ودَعاه فأطاعه، ثم سَمّانا بخَمسة أسماء مِنْ أسمائه: فالله المحمود وأنا محمّد، والله العلي وهذا علي، والله الفاطر وهذه فاطمة، ولله الأحسان (" وهذا الحسن، والله المحسن وهذا الحسين، ثم خَلَق منا ومن تُورِ الحسين تسعة أئمة فدَعاهم فأطاعوه قبل أن يَخْلُق الله سماء مَبْنَة ولا أرْضاً مَدْحِية ولا مَلَكاً ولا بَشَراً، وكُنا تُور الحسين تسعة أئمة فدَعاهم فأطاعوه قبل أن يَخْلُق الله سماء مَبْنَة ولا أرْضاً مَدْحِية ولا مَلَكاً ولا بَشَراً، وكُنا تُوراً (" نسبّح الله ونسمتع له ونطيع».

قال سلمان: فقلت: يا رسول الله ـ بأيي أنت وأنتى - فعالمن عَرَفَ هؤلاء؟ فقال: «يا سلمان، مَن عَرَفهم حقّ مَعْرِفَتِهم واقْتَدى بهم وَوَالى ولِبَّهم وتبرّأ من عدوّهم (3)، فهو والله منّا، يَرِد حيث نَرِد، ويُسكُن حيث نَسكُن». فقلت: يا رسول الله، فهل يكون إيمانٌ بهم بغير معرفةٍ بأسمائِهم وأنسابِهم؟ فقال: «لا، يا سلمان».

فقلت: يا رسول الله، فأنى لي بهم وقد عَرَفتُ إلى الحسين؟ قال: وثمّ سيّد العابدين عليّ بن الحسين، ثمّ ابنه محمّد بن عليّ باقر علم الأولين والآخرين من النبيّين والمرسلين، ثمّ جعفر بن محمّد لسان الله الصادق، ثمّ موسى ابن جعفر الكاظم غَيظه صبراً في الله عزّ وجلّ، ثمّ عليّ بن موسى الرضا لأمر الله، ثمّ محمّد بن عليّ المختار من خلّق الله، ثمّ عليّ بن محمّد بن الحسن خلّق الله، ثمّ عليّ بن محمّد بن الحسن الحسن بن على الصاحبُ الأمين لِسِرّ الله، ثمّ محمّد بن الحسن الحسن بن على الصاحبُ الأمين لِسِرّ الله، ثمّ محمّد بن الحسن

٢ ـ ولائل الإمامة: ٢٢٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: وخلق من نُور عليّ.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: والله ذو الاحسان.

<sup>(</sup>٣) في «س» و «ط»: دونُنا نور.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: وعادي عدوّهم.

الهادي المهديّ الناطق القائم بأمر <sup>(٥)</sup> الله ثمّ قال: «يا سلمان، إنّك مُدرِكه، ومن كان مِثلك ومن تَوالاه بحقيقة المعرفة».

قال سلمان: فشكرت الله كثيراً، ثمّ قلت: يا رسول الله، وإنّي مؤجّل إلى عهده؟ فقال: يا سلمان، إقرأ: ﴿ فَإِذَا جَاءَ وَعْدُ أُولَـٰهُمَا بَعَثْنَا عَلَيْكُمْ عِبَاداً لَّنَا أُولِي بَأْسٍ شَدِيدٍ فَجَاسُواْ خِلالَ ٱلدِّيَارِ وَكَانَ وَعْداً مَّفْعُولاً \* ثُمَّ رَدَدْنَا لَكُمْ ٱلْكَرَّةَ عَلَيْهِمْ وَأَمْدَدْنَاكُم بِأَمْوَالِ وَبَنِينَ وَجَعَلْنَاكُمْ أَكْثَرَ نَفِيراً ﴾.

قال سلمان: فاشتد بُكائي وشَوقي، ثمّ قلت: يا رسول الله، بعَهْدِ منك؟ فقال: وإي والله الذي أرسلني (٢) بالحقّ، منّي ومن عليّ وفاطمة والحسن والحسين والتسعة، وكلّ من هو منّا ومعّنا ومُضامٌ فينا؛ إي والله \_يا سلمان \_ ولَيُحْضَرنُ إبليسٌ وجنودُه، وكلّ مَن مَحَض الإيمان مَحْضاً ومَحضَ الكفر مَحْضاً، حتّى يُؤخذ له بالقِصاص والأونار ولا يظلِم ربّك أحداً، وذلك (٢) تأويل هذه الآية: ﴿ وَتُويدُ أَن نَمُنَ عَلَى آلَّذِينَ آسْتُضْعِفُواْ فِي آلْأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَلْوَينَ آسْتُضْعِفُواْ فِي آلْأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَلْوَارِثِين \* وَنُمَكِنَ لَهُمْ فِي آلاًرْضِ وَنُوي فِرعَوْنَ وَهَامَانَ وَجُنُودَهُما مِنْهُم مَّا كَانُوا يَحْذَرُونَ ﴾ (٢٠٠).

قال سلمان: فقُمتُ من بَين يَدَي رسول الله (من الله عدواله)، وما يُبالي سلمان متى لَقيَ الموتَ أو الموتُ لَقِيَه.
• ٣/ ٦٢٥ /٣ - أبو القاسم جعفر بن محمّد بن قُولُوبه، قال: حدّثني محمّد بن جعفر القُرشيّ الرَزَّاز، قال: حدّثني محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن موسى بن سَعدان الحَناط، عن عبدالله بن القاسم الحَضْرَميّ، عن صالح ابن سَهل، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله) في قول الله عزّوجل، ﴿ وَقَضَيْنَا إِلَى بَنِي إِسْرَاءِيلَ فِي آلْكِتَابِ لَتُفْسِدُنَ فِي اللهُ عَرْوجل، ﴿ وَقَضَيْنَا إِلَى بَنِي إِسْرَاءِيلَ فِي آلْكِتَابِ لَتُفْسِدُنَ فِي اللهُ عَرْوجل، ﴿ وَقَضَيْنَا إِلَى بَنِي إِسْرَاءِيلَ فِي آلْكِتَابِ لَتُفْسِدُنَ فِي اللهُ عَرْوجل، ﴿ وَقَضَيْنَا إِلَى بَنِي إِسْرَاءِيلَ فِي آلْكِتَابِ لَتُفْسِدُنَ فِي اللهُ عَرْوجل، ﴿ وَقَضَيْنَا إِلَى بَنِي إِسْرَاءِيلَ فِي آلْكِتَابِ لَتُفْسِدُنَ فِي

قال: وقَنْلُ أمير المؤمنين (طروسه)، وطَعَنُ العَسَ بن عليّ (طروسه) ﴿ وَلَتَعْلُنَّ عُلُواً كَبِيراً ﴾ - قال - قَنْل الحسين (طروسه) ﴿ فَإِذَا جَاءَ وَعْدُ أُولَهُمَا ﴾ قال إذا جاء تُشرُ العسين (طروسه) ﴿ بَعَفْنَا عَلَيْكُمْ عِباداً لَّنَا أُولِي الحسين (طروسه) ﴿ وَمَا يَبعثُهم الله قَبل قيام القائم (طروسه) لا يَدَعُون لِآلِ محمّدٍ وِتراً إِلّا أَخَذُوهُ ﴿ وَكَانَ وَعْداً مَفْعُولاً ﴾ .

١٢٥١ /٤ - وعنه، قال: حدّ ثني محمّد بن جعفر الكوفيّ الرَّزَّاز، عن محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن موسى بن سَعدان، عن عبدالله بن القاسم الحَضْرَميّ، عن صالح بن سَهْل، عن أبي عبدالله (عبدالله) في قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَقَضَيْنَا إلَى بَنِيَ إِسْرَاءِ بِلَ فِي ٱلْكِتَابِ لَتُفْسِدُنَّ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَّتَيْنِ ﴾.

<sup>(</sup>٥) في المصدر: بحقّ،

<sup>(</sup>٦) في «س» و«ط»: أرسل محمّداً.

<sup>(</sup>٧) في «ط»: وتحقّق.

<sup>(</sup>٨) القصص ٢٨: ٥ ـ ٦.

٣ ـ كامل الزيارات: ١/٦٢.

٤ - كامل الزيارات: ٧/٦٤.

قال: وقَتْلُ عليُ (طباسلام)، وطَعْنُ الحسن (عباسلام): ﴿ وَلَتَعْلُنَ عُلُواً كَبِيراً ﴾ - قال - قَتْلُ الحسين (عباسلام)، والمعتمد بن جعفر المعالي المحافرة (عباسلام))، قال: روى أبو عبدالله محمد بن سهل الجَلُوديّ، قال: حدّثنا أبو الخير أحمد بن محمد بن جعفر الطائي الكوفيّ، في مسجد أبي إبراهيم موسى بن جعفر (عباسلام) قال: حدّثنا محمد بن الحسن بن يحيى الحارثي، قال: [حَدَّثَنَا] عليّ بن إبراهيم بن مَهْزيار الأهوازي و ذكر حديثه مع القائم (عباسلام) - قال القائم (عباسلام): وألا أنبِنُك بالخبر: أنّه إذا قَعَد (١) الصبيّ، وتحرّك المغربيّ، وسار العُمانيّ، وبويع السُّفياني، بأذن الله لي فأخرُج بين الصّفا والمَروة في الثلاثمائة وثلاثة عشر رجلاً سواء، فأجيء إلى الكُوفة وأهدِم صَحِدَها وأبنيه على بنائه الأوّل، وأهدِمُ ما حوله من بناء الجَبابرة، وأحُجُّ بالناسِ حِجّة الإسلام، وأجيّ إلى يَثرِب وأهدِم الحُجرة وأخرج مَنْ بها وهُما طَريّان، فأمّر بهما تجاه البَقيع، وآمُرُ بخشَبَتَين أبلاس بهما أشدٌ من الفِتة الأولى، فينادي منادٍ من السماء: ياسماء أبيدي، ويا أرض خُذي؛ فيومنذٍ لا يبقى على وجه الأرض إلّا مؤمنٌ قد أخلَص قلبَه للإيمان».

قلت: يا سيّدي، ما يكون بعد ذلك؟ قال: «الكَرَّة الكَرَّة، الرَّجْعَة الرَّجْعَة، ثمّ تلا هذه الآية: ﴿ ثُمَّ رَدَذْنَا لَكُمْ ٱلْكَرَّةَ عَلَيْهِمْ وَأَمْدَذْنَاكُم بِأَمْوَالِ وَبَنِينَ وَجَعلْنَاكُمْ ٱكْثَرَ نَفِيراً ﴾.

وزاد إبراهيم: ثمّ يَملِكهُم الحسين (طبالسلام) حتّى يقع حاجِباه على عَينيه.

٧٠٦٢٥٤ /٧-عن حُمْران، عن أبي جعفر (عبدالسلام) قال: كان يقرأ: ﴿ بَعَثْنَا عَلَيْكُمْ عِبَاداً لَّنَا أُولِي بَأْسِ شَدِيدٍ ﴾ ثمّ قال: «هو القائِم وأصحابه أُولي بأسِ شديد».

٥ ـ دلائل الإمامة: ٢٩٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: فُقِد،

٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٠/٢٨١.

٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٨/٢٨١.

مر ١٩٥٥ / ١٠ عن مَسْعَدَة بن صَدَقة، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن جدّه (طهم السلام)، قال: وقال أمير المومنين (طه السلام) في تحطبته: يا أيها الناس سَلوني قبل أن تَفقِدوني، فإنّ بين جَوانِحي عِلْماً جَمّاً، فاسألوني قبل أن تَشْغَر (أ) بِرجُلِها فِئنة شرقيّة، تَطاً في خِطامها، ملعون ناعِقُها، ومَولاها، وقائِدُها، وسائِقُها، والمُتَحرِّز فيها، فكم عندها من رافِعة ذيلها، تدعو بَويلِها، بدجلة أو حولها، لا مأوى بُكنَّها، ولا أحد يَرْحَمُها، فإذا استدارَ الفلك قلتم: ماتَ أو هَلك وأيّ واد سَلك؛ فعندها تَوقَعوا الفَرّج، وهو تأويل هذه الآية: ﴿ ثُمَّ رَدَدْنَا لَكُمُ ٱلْكَرَّةَ عَلَيْهِمْ وَأَمْدَدْنَاكُم بِأَمْوَالِ وَبَنِينَ وَجَعَلْنَاكُم أَكْثَرَ نَفِيراً ﴾ والذي فلق الحبّة وبَرأ النَّسَمَة، لَيَعيش إذ ذاكَ مُلوك ناعِمين، ولا يخرُج الرَّجُلُ منهم من الدُّنيا حتّى يولد لصُلبِه ألفُ ذكرٍ، آمنين من كلّ بِدْعَةٍ وآفةٍ، عامِلينَ بكتابِ الله وسُنّةٍ رَسولِه، قد اضمَحَلَّت عنهم الآفات والشُّبُهات».

٩/٦٢٥٦ عن رِفاعة بن موسى، قال: قال أبو عبدالله (مبدالله): وإنّ أوّل من بَكُرُّ إلى الدنيا الحسينُ بن عليّ (مبدالله) وأصحابُه، ويزيدُ بن مُعاوية وأصحابُه، فيَقتُلهم حَذْوَ القُذَّةِ بالقُذَة، (١). ثمّ قال أبو عبدالله (مبدالله): ﴿ ثُمَّ رَدَدْنَا لَكُمْ ٱلْكُرَّةَ عَلَيْهِمْ وَأَمْدَدْنَاكُم بِأَمْوَالٍ وَبَنيِنَ وَجَعَلْنَاكُمْ أَكْثَرَ نَفِيراً ﴾.

۱۰/ ۱۲۵۷ من عبدالله: عن محمد بن الحسين بن أبي الخطاب، عن عُمر بن عبدالله: عن رجلٍ، عن رجلٍ، عن رجلٍ، عن جميل بن ذرّاج، عن المُعَلَى بن خُنيْس؛ وزَيد الشَحّام، عن أبي عبدالله (مبدالله) قالا: سمعناه يقول: وإنّ أوّلَ مَنْ يَكُرُ في الرّجْعةِ الحسينُ بن عليّ (عليما السلام)، ويَمكُث في الأرضِ أربَعين (١) سنة حتى يَسقُطَ حاجِباه على عَيْنَيْهِ مِن كِبَره،

بن عليّ بن الحسن بن عليّ بن علميّ بن محمّد بن عبسى ومحمّد بن عبدالجبّار وأحمد بن الحسن بن عليّ بن فضّال، عنهم عن الحسن بن عليّ بن فضّال، عن أبي المتغراح ميد بن المئننى، عن داود بن راشد، عن حُمران بن أغيّن، قال: قال أبو جعفر (عبدالله) لنا: «ولسوف يَرجِعُ جَارُكم الحسين بن عليّ (صارت التعليم) ألفاً، فيَملِك حتّى يقعَ حاجِباه على عَبنيهِ من الكِبَراد.

۱۲/۹۲۵۹ وعنه: عن أحمد بن محمّد بن عبسى ومحمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن أحمد بن محمّد بن أبي تُصْر، عن حَمّاد بن عُثمان، عن مُحمّد بن مُسلم، قال: سمِعت حُمّران بن أُعْيَن وأبا الخطّاب

٨ - تفسير العيّاشي ٢: ٢٨٢/٢٨٢.

<sup>(</sup>١) شَغْرَ الكلبُ: إذا رفّع إحدى رِجليه لِيَبُولَ. «النهاية ٢: ١٨٢».

٩ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٨٢/٢٨٢.

<sup>(</sup>١) أي مِثْلاً بعِثْل، يُضرّب في السويّة بين الشيئين. «مجمع الأمثال ١: ١٠٣٠/١٩٥».

١٠ - مختصر بصائر الدرجات: ١٨.

زاد في «ط»: ألف.

١١ - مختصر بصائر الدرجات: ٢٢.

١٢ - محتصر بصائر الدرحات: ٢٤.

يُحدِّنان جميعاً ـ قبل أن يُحْدِث أبو الخطّاب ما أحدَث ـ أنّهما سَمِعا أبا عبدالله منه على، يقول: «أوّلُ من تَنْشَقُّ الأرضُ عنه ويرجِعُ إلى الدنيا، الحسينُ بن عليّ اطهما العرم، وإنّ الرَّجْعَة ليست بعامّةٍ وهي خاصّةُ، لا يَرجِعُ إلّا من مَحَضَ الإيمانَ مَحْضاً أو مَحَضَ الشِّرك مَحْضاً».

۱۳/۲۲۱۰ ـ وعنه: عن أيوب بن نُوح والحسن بن عليّ بن عبدالله بن المُغيرة، عن العبّاس بن عامر الفَصَباني، عن سَعْد، عن داود بن راشد، عن حُمْران بن أغينَ، عن أبي جعفر (عبدالله)، قال: ﴿إِنَّ أُوَلَ من يَرجِعُ لَجَارُكُم الحسين بن على (عبدالله)، فبملِك حتّى يَقَعَ حاجباه على عينيه [من الكِبَر]».

النَّضْر بن سُویْد، عن یَحیی بن عِمران الحَلَبی، عن المُعلَی بن عَیمان، عن المُعلَی بن خالد البَرْقی، عن النَّضْر بن سُویْد، عن یَحیی بن عِمران الحَلَبی، عن المُعلَی بن عُیمان، عن المُعلَی بن خُنیْس، قال: قال أبو عبدالله رعیه السلام): وأوّل من یَرجِع إلی الدنیا الحسین بن علیّ (عنهما السلام)، فیملِكُ حتّی یَسفُطَ حاجباه علی عَینیه من الكِبَر».

قال: فقال أبو عبدالله (عليه السلام) في قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ ٱلَّذِي فَرَضَ عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لَرَ ٱدُّكَ إِلَى مَعَادٍ﴾ (١) قال: «نبيّكم (صلّ الله عليه والد) راجعٌ إلبكم).

المجابر بن يزيد، عن أبي عبدالله وعبد بن عبسى بن عُبيد، عن الحُسين بن شفيان البَرَّاز، عن عمرو بن شِمْر، عن جابر بن يزيد، عن أبي عبدالله وعبدالله وعبدالله وعلى ومن أبعلي وعبد الله الأرض كرّة مع الحسين ابنه ومدان عبدا، يُقبل برايته حتى ينتقِم له من بني أميّة ومُعاوية وآل ثقيف ومن شهد حربه، ثمّ يبعَث الله إليهم بأنصاره يومئذٍ من أهل الكوفة ثلاثين ألفاً، ومن سائِر الناس سبعين ألفاً، فيَلْقاعم بضِفين مثل المرّة الأولى حتى يَفْتَلَهم ولا يُبقي منهم مخبراً، ثمّ يبعثهم الله عزّ وجل فيُدخلهم أشد عَذابه مع فيرعون وآل فِرْعون. ثمّ كرّة أحرى مع رسول الله (من عنه عبد والد) حتى يكون خليفة في الأرض، ويكون الأثمّة (عيهم الله) عمّاله، حتى يبعثه الله (١) علائبة، وتكون عبادتُه علائبة في الأرض، " أكرة الأرض، ويكون الأثمّة (عيهم الله) عمّاله، حتى يبعثه الله (١) علائبة وتكون عبادتُه علائبة في الأرض، " أ

ثمّ قال: «إي والله، وأضعاف ذلك ـ ثمّ عقد بيده ـ أضعافاً، يُعطي الله نبيّه (صلّى الله على وآله) مُلك جميع أهل الدنيا مُنذ يوم خلَق الله الدنيا إلى يوم يُفنيها، وحتى يُنجزَ له مَوْعِدَه في كتابه كما قال: ﴿ لِيُظْهِرَهُ عَلَى ٱلَّذِينِ كُلِّهِ وَلَوْكُرهَ ٱلْمُشْرِكُونَ ﴾ (٣) ه.

۱۲ ـ مختصر بصائر الدرجات: ۲۷.

١٤ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٢٨.

<sup>(</sup>١) القصص ٢٨: ٥٨

١٥ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٢٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: حتّى يعبد الله.

<sup>(</sup>٢) في المصدر زيادة: كما عُبد الله سراً في الأرض.

<sup>(</sup>٣) التوبة ٩: ٣٣، الصف ٦١: ٩.

17/373 عن عبدالله بن القاسم، عن محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن موسى بن سَعدان، عن عبدالله بن القاسم، عن الحسين بن أحمد المعروف بالمِنْقَري، عن يُونُس بن ظِبيان عن أبي عبدالله (عبدالسلام) قال: ﴿إِنَّ الذِي يَلِي حسابَ الناسِ قبلَ يوم القيامةِ الحسينُ بن عليِّ (عبدالسلام)، فأمّا يوم القيامة، فإنّما هوبَعْثُ إلى الجَنّةِ وبَعْثُ إلى النارة.

قوله تعالى:

# إِنْ أَحْسَنتُمْ أَحْسَنتُمْ لِأَنفُسِكُمْ وَإِنْ أَسَأْتُمْ فَلَهَا [٧]

1777 / - ابن بابويه، قال: حدّثنا أحمد بن الحسن القطّان، ومحمّد بن بكران النقّاش، ومحمّد بن إبراهيم ابن إسحاق الطائقاني ومبرة عهم، قالوا: حدّثنا أحمد بن محمّد بن سعيد الهَمّداني، قال: أخبرنا عليّ بن الحسن بن عليّ بن فضّال، عن أبيه، قال: قال الرضا (طب السلام): «من تذكّر مُصابّنا فبكي أو أبكي (١) لم تبكّ عينُه يوم تبكي العُيون، ومن جلس مَجلِساً يُحيى فيه أمرنا لم يَمُتْ قلبُه يوم تَموتُ فيه القلوب».

قال: وقال الرضاء عبد الله على قوله تعالى: ﴿إِنْ أَحْسَنتُمْ أَحْسَنتُمْ لِأَنفُسِكُمْ وَإِنْ أَسَأْتُمْ فَلَهَا﴾ قال (طبه السلام): «إِن أحسنتم أحسنتم لأنفسكم وإن أسأتم فلها ربِّ يغفِرُلها».

> نوله تعالى: فَإِذَا جَاءَ وَعْدُ ٱلْأَخِرَةِ -إلى قوله تعالى - وَجَعَلْنَا جَـهَنَّمَ لِلْكَـافِرِينَ تَحْصِيراً [٧]

١/٦٢٦٥ على بن إبراهيم: في قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا جَاءَ وَعُدُ ٱلْأَخِرَةِ ﴾ يعني القائم اعبدال بهم) وأصحابه ﴿ لِيَسُبُواْ وَجُوهَكُمْ ﴾ يعني: ليُسَوَّدوا وجُوهَكم ﴿ وَلِيَدْخُلُواْ ٱلْمَسْجِدَ كَمَا دَخَلُوهُ أَوِّلَ مَرَّةٍ ﴾ يعني: رسول الله اصلى الله على الله محمّد اعب عليه الله الله الله على الله على الله محمّد اعب عليه الله الله على الله محمّد اعب عليه الله على الله محمّد اعب عليه الله الله على الله الله على الله الله على الله الله على اله على الله على ا

١٦ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٢٧.

سورة الإسراء آية ٧٠.

١ ـ عيون أخبار الرضاءعليه السلام، ١: ٢٩٤/٨٩ و ٤٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: وأبكي.

سورة الإسراء آية ـ ٧ ـ ٨ .

١ ـ تفسير القمئ ٢: ١٤.

سورة الإسراء (١٧) ................................

عَدوَّكُم. ثمّ خاطبَ بني أميّةَ فقال: ﴿ وَإِنَّ عُـدَتُمْ عُدْنَـا﴾ يـعني: عُـدتُم بـالسُّفياني عُدنـا بـالقائم مـن آل محمّد «طبه» ﴿ وَجَعَلْنَا جَهَنَمَ لِلْكَافِرِينَ حَصِيراً ﴾: أي حَبْساً يُحْصَرون فيه.

قوله تعالى:

## إِنَّ هَـٰذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ [ ٩ ]

١/٦٢٦٦ /١ - محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن بَكْر بن صالح، عن الفاسم بن بُرّيد، عن أبي عَمْرو الزَّبَيْري، عن أبي عبدالله (عبدالله) في قوله تعالى: ﴿إِنَّ هَـٰذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ﴾.

قال: وأي يَدعوه.

١٢٦٧ /٢ - وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَيْر، عن إبراهيم بن عبدالحميد، عن موسى ابن أكيل النُّميري، عن العلاء بن سَيَابة، عن أبي عبدالله (عبد الله (عبد الله) في قوله تعالى: ﴿إِنَّ هَلْذَا ٱلقُرْءَانَ يَهْدِي للَّتِي اللَّتِي هِيَ أَقُومُ ﴾.

قال: ويهدي إلى الإمام.

٣٠٦٦٨ /٣٠ - ابن بابَوَيه، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن عبدالرحمن المُقْرِئ، قال: حدّثنا أبو عمرو محمّد بن جعفر المُقْرِئ (١) الجُرْجاني، قال: حدّثنا أبو بكر محمّد بن الحسن (١) المَوْصِلي ببغداد، قال: حدّثنا محمّد (١) بن عاصِم الطَّرِيفي، قال: حدّثنا عبّاس (١) بن يزيد بن الحسن الكحّال مولى زيد بن عليّ، قال: حدّثني أبي، قال: حدّثني موسى بن جعفر، عن أبيه جعفر بن لمحمّد، عن أبيه محمّد بن عليّ، عن أبيه عليّ بن الحسين (عليم السلام) قال: «الإمامُ منّا لا يكونُ إلّا معصوماً، وليستِ العِصْمَةُ في ظاهِرِ الحَلِقَةِ فيُعرَف بها، فلذلك لا يكون إلّا منصوصاً».

فقيل له: يا بن رسول الله، فما معنى المتعصوم؟ فقال: همو المُعْتَصِم بحبلِ الله، وحبلُ الله هو القرآن لا يَفتَرقان إلى يوم الفيامة، فالإمامُ يهدي إلى القرآنِ، والفرآنُ يهدي إلى الإمام، وذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ هَاٰذًا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ﴾.

سورة الإسراء آية ـ ٩ ـ

۱ ـ الكافي ٥: ١/١٣.

۲ ـ الكافي ۱: ۱۹۹/۲.

٣ ـ معاني الأخبار: ١٢١٢/١.

<sup>(</sup>١) في «طه: المنقري.

<sup>(</sup>٢) في «ط» والس»: أبو بكر محمد بن أبي الحسن.

<sup>(</sup>٣) في «ط» و«س»: أحمد.

<sup>(</sup>١) في ﴿ط﴾: عيّاش.

عبدالله عن موسى بن عبدالله، قال: حدّثنا يَعقوب بن يزيد، عن محمّد بن أبي عُمَيْر، عن إبراهيم بن عبدالله عن موسى بن أكيل النُّمَيْري، عن العَلاء بن سَيَابة، عن أبي عبدالله عبدالله عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ هَـٰذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِى هِيَ أَقْوَمُ﴾، قال: «يهدي إلى الإمام».

١٢٧٠ /٥ ـ العبّاشي: عن أبي إسحاق ﴿إِنَّ هَـٰذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ﴾، قال: يَهدي إلى الإمام. ١٦٢١ /٦ ـ عن النُضيل بن يَسار، عن أبي جعفر (عبد المعمر): ﴿إِنَّ هَـٰذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ﴾، قال: ويهدي إلى الولاية».

/ قوله تعالى:

## وَيُبَشِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْراً كَبِيراً -إلى فوله نعالى - وَكَانَ **ٱلْإِنسَانُ عَجُولًا [ ٩ - ١١** ]

١/٦٢٧٢ على بن إبراهيم: في قوله تعالى: ﴿ وَيُبَشِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْراً كَبِيراً ﴾ يعني آل محمّد (عنيم السلام). ثمّ عطف على بني أميّة، فقال: ﴿ وَأَنَّ ٱلَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِالْأَخِرَةِ ٱعْتَدْنَا لَهُمْ عَذَاباً أَلِيماً ﴾.

ثمّ قال: قوله: ﴿ وَيَدْعُ ٱلْإِنسَانُ بِالشَّرِّ دُعَاءَهُ بِالْخَيْرِ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ عَجُولاً ﴾ قال: يَدعو على أعدائِه بالشَرّ كما يدّعو لنفسِه بالخير، ويَستعجِل الله بالعَذاب، وهر قوله ﴿ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ عَجُولاً ﴾.

٢/٦٢٧٣ /١ - العبّاشي: عن سلمان الفارسي، قال: إنّ الله لمّا خلَق آدم، كان أوّل ما خلَق عَيناه، فجعّل يَنظُر إلى جَسَدِه كَيف يُخلَق، فلمّا حان أن يبلُغ الخَلَقُ في رِجلَيه أزاد القيام فلم يَقدِر، وهو قول الله: ﴿وَكَانَ (١) الإِنسَانُ عَجُولاً ﴾ وإنّ الله لمّا خَلقَ آدمَ ونفخ فيه، لم يَلبَث أن تَناوَل عُنفُود العِنْبِ فأكَلَهُ.

١٢٧٤ /٣ ـ عن هشام بن سالم، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: «لمّا خلّق الله آدم ونفخ فيه من روحِه، وَثَبَ لِبَنُومَ قبلُ أن ينمَّ خلفُه فسننَط، فقال الله عزَ وجلّ: ﴿ وكَانَ ٱلإِنسَانُ عَجُولاً ﴾ .

٤ مختصر بصائر الدرجات: ٥.

٥ . تفسير العيّاشي ٢: ٢٨٢/٢٨٢.

٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٨٢/٢٨٠.

سورة الإسراء آية . ٩ . ١١ .

١ - تفسير الذمق ٢: ١٤.

٢ ـ تفسير ألعيّاشي ٢: ٢٨/٢٨٣.

<sup>(</sup>١) في «ط، س» والمصدر: وخُلِق. وكذا في الحديثين الآتيين (٢) و(٤).

٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٨/٢٨٣.

مركم الشيخ في (أماليه): بإسناده عن هيشام بن سالم، عن أبي عبدالله (مداسلام) قال: «إنّ الله لممّا خلقَ أَدَمَ ونَفَخَ فيه من روحِه، وَثَبَ ليَقُومَ فَبلَ أَن تُستَتِمَّ فيه الرُّوحُ فَسَفَط، فقال الله عزّ وجلّ: ﴿وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ عَجُولاً﴾ ٥.

قوله تعالى:

## وجَعَلْنَا ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارَ ءَايَتَيْنِ فَمَحَوْنَا ءَايَةَ ٱلَّيْلِ وَجَعَلْنَا ءَايَةَ ٱلنَّهَارِ مُبْصِرَةً -إلى فوله نعالى - تَفْصِيلاً [١٢]

7۲۲۲/۱-ابن بابَوَيه، قال: حدّثنا الحسبن "بن يحيى بن ضَرَيس البَجَلي، قال: حدّثنا أبي، قال: حدّثنا أبو جعفر [محمّد بن] أن عُمارة السُّكَّري السِريَاني، قال: حدّثنا إبراهيم بن عاصِم بِقَزْوين، قال: حدّثنا عبدالله بن هارون الكَوْخي، قال: حدّثنا أبو جعفر أحمد بن عبدالله بن يَزيد بن سلام بن عُبيد الله مولى رسول الله، قال: حدّثني أبي عبدالله بن يزيد، قال: حدّثني يزيد بن سلام (ال، أنه سأل رسول الله (سفرة عبدواله)، فقال له: لم سُمّي الشُرقانُ قُرقاناً؟ قال: الأنّه مُتَمْرِق الآيات والسُّور، أنزلت في غَبر الألواح [وغيره من الصُحُف والتوراة والإنجيل والزّبور نَزَلتْ كُلُها جُمْلةً في الألواح] والوَرَق.

قال: فما بال الشّمس والقمر لا يَستويان في الضَوْء والنّور؟ قال: ولمّا خلقهما الله عزّ وجلّ أطاعا ولَم يَعصِيا شيئاً، فأمر الله عزّ وجلّ جَبْرَئيل وهم الله أن يَمْحُو [ضوء] الفّمَر فَمَحاه، فأثّر المَحْوُ في القمر خُطوطاً سَوداء، ولو أنّ الفّمرَ ثُرِك على حالِه بمنزِلةِ الشمسِ لم يُمْحَ، لَمَا عُرِف اللهِلُ مِن النهار، ولا النهارُ من الليل، ولا عَلِم الصائِمُ كم يُصوم، ولا عَرَف الناسُ عدد السّنين والحساب، وذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلَّيْلُ وَٱلنّهَارَ ءَايَتَيْنِ فَمَحَوْنَا اللهُ وَجَعَلْنَا مَا يَا اللهُ اللهُ عَرْ وَجَلَ السّنين والحساب، وذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلَّيْلُ وَٱلنّهَارِ مُبْصِرَةً لِنَبْتَغُوا فَضَلاً مِن رَّبِكُمْ وَلِتَمْلَمُواْ عَدَدَ ٱلسّنِينَ وَٱلحِسَابَ ﴾ .

قال: صَدَفْتَ يا مُحمّد، فأخْبِرني، لم سُمِّي الليلُ لَيلاً؟ قال: «لأنّه يُلايل (1) الرَّجالَ من النِساء، وجَعَله

٤ ـ الأمالي ٢: ٢٧٣.

سورة الإسراء آية ١٢٠ ـ

۱ ـ علل الشرائع: ۲۲/۱۷۰.

<sup>(</sup>١) في «طَ»: الحسن، انظر لوابغ الرواة: ١٢٢.

<sup>(</sup>٢) أثبتناه من التوحيد: ١/٣٩٠، ونوابغ الرواة: ١٢٢.

<sup>(</sup>٣) زاد في سند التوحيد: عن أبيه سلام بن عبيدالله، عن عبدالله بن سلام مولى رسول الله (سلَّ به واله) والظاهر صحته.

<sup>(</sup>٤) قال المجلسي «حسام»: قوله: «لأنّه يلايل الرجال» يظهر منه أنّ القلايلة كانت في الأصل بمعنى الملابسة أو نحوها، وليس هذا المعنى فيما عندنا من كتب اللغة، قال الفيروز آبادي: لايلته: استأجرته للبلة، وعاملته مُلايلةً، كمُياومة. «بحار الانوار ٢: ٣٠٦».

الله عزّ وجلّ ألفةً ولِباساً، وذلك فول الله عزّ وجلّ: ﴿وَجَعَلْنَا آلَيْلَ لِبَاساً ۞ وَجَعَلْنَا آلنَّهَارَ مَعَاشاً﴾ (٥٠٪. قال: صدقت.

٢/٦٢٧٧ على بن إبراهيم: في قوله تعالى: ﴿ فَمَحَوْنَا عَايةَ ٱلَّيْلِ ﴾ قال: المَحْوُ في القَمرِ.

٣٠٢٧٨ /٣- وعنه، قال: حدّ ثني أبي، عن الحسن بن محبوب، عن عبدالله بن سِنان، عن معروف بن خَرَّبُوذ، عن الحكم بن المُسْتَنير، عن عليّ بن الحسين (علهما الله) قال: الأن [من] الأوقات التي قدّرها الله للناس ممّا يحتاجون إليه، البحر الذي خلقه الله بين السماء والأرض، فإنّ الله قدّر فيه مجاري الشمس والقمر والنجوم والكواكب، ثمّ قدّر ذلك كله على الفلك، ثمّ وكل بالفلك مَلَكاً معه سَبعون ألف مَلَكٍ يُديرون الفلك، فإذا دارت الشمسُ والقمرُ والنجومُ والكواكبُ معه نَزَلتْ في مَنازِلها التي قَدّرها الله فيها لِيَوْمِها ولَيْلَتِها.

وإذا كثُرت ذنوبُ العِباد، وأراد الله أن يَستَعْتِبَهُم بآبةٍ من آياته، أمَر المَلَكَ المُوَكَّل بالفَلَكِ أن يُزيلَ الفَلَك الذي عليه مَجاري الشّمس والقَمر والنُجوم والكواكب، فَيأْمُرُ المَلَكُ أو لئِكَ السّبعين ألف مَلَك أن يُزيلوا الفَلَك عن مَجارِبه ـ قال ـ فَيُزيلونه، فتَصير الشمسُ في ذلك البحر الذي يجري فيه الفَلَك، فيُطْمَسُ حَرُّها ويتغيَّر لونُها.

وإذا أراد الله أن يُعظِم الآية طُمِسَت الشمسُ في البحرِ على ما يُحبّ الله أن يُخوِف خَلْقَه بالآية، فذلك عند شِدّة انكِساف الشَّمس، وكذلك يَفعَلُ بالقَمَر، فإذا أراد الله أن يُخرِجَهُما وَيَرُدَّهما إلى مَجراهُما، أمرَ المَلَك المُوكلُ بالفَلَك أن يَرُدَّ الشمسَ إلى مَجراها، فَيرُدَ المَلَكُ الفَلَك إلى مجراه، فتَخرُج من الماء وهي كَدِرة، والقمر مثل ذلك، بالفَلَك أن يَرُدَّ الشمسَ إلى مَجراها، فيرُدَ المَلَكُ الفَلَك إلى مجراه، فتَخرُج من الماء وهي كَدِرة، والقمر مثل ذلك، فم قال عليّ بن الحسين اعليها السلاما: وإنّه لا يَفْزَعُ لهما ولا يَرْهَب إلّا من كان من شيعينا، فإذا كان ذلك فافزَعوا إلى الله وارجعواء.

قال: «وفال أمير المؤمنين (عده علم): الأرض مسيرة خمسمائة عام، الخراب منها مسيرة أربعمائة عام، والعُمران منها مسيرة مائة عام، والشمس يُستُونَ فَرسخاً في ستّين فَرسخاً، والقمر أربعون فَرسخاً في أربعين فَرسخاً، بُطونهما يُضيئان لأهل الأرض، والكواكب كأعظم جبل على الأرض، وحلق الشمس قبل القمر».

١٤٢٩ /٤ - وقال سكام بن المُسْتَنير: قلت لأبي جعفر (عليه السلام): لِمَ صارت الشمس أحرّ من القمر؟ قال: وإنَّ الله خلق الشمس من نُورِ النار وصَفْوِ الماء، طَبَقاً من هذا، وطَبَقاً من هذا، حتى إذا صارت سبعة أطباق ألبّسها لِباساً من نارٍ، فمن هُنالك صارت الشمس أحرّ من القمر».

قلت: فالقمر؟ قال: ﴿إِنَّ الله خلق القمر من ضوء (١) النار وصَفْوِ الماء، طَبَقاً من هذا، وطَبَقاً من هذا، حتّى إذا

<sup>(</sup>٥) النبأ ٧٨: ١٠ ـ ١١.

٢ ـ تفسير القمئ ٢: ١٤.

٣ ـ تفسير القمى ٢: ١٤.

أ - تفسير القمي ٢: ١٧.

<sup>(</sup>١) في «س»: نور.

صارت سبعة أطباق ألبّسها الله لِباساً من ماء، فمن هُنالِكَ صار القمرُ أَبْرَدَ من الشمس،

١٦٨٠ /٥-العيّاشي: عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (عبدالله) ﴿ فَمَحَوْنَا عَايَةَ ٱلَّيْلِ ﴾ ، قال: «هو السّواد الذي في جَوْفِ القَمَرِ».

٦٢٨١ /٦ ـ عن نَصْر بن قابوس، عن أبي عبدالله (عليه السلام) قال: «السّواد الذي في القمر: محمّد رسول الله (مثر اله عليه راله)».

٧/٦٢٨٢ /٧ عن أبي الطُّفَيْل، قال: كنتُ في مسجد الكُوفة، فسمِعت عليًا (عبه السلام) وهو على المِنْبر، وناداه ابن الكوّاء وهو في مُؤخّر المسجد، فقال: يا أمير المؤمنين، أخْبِرْني عن هذا السواد في القمر؟ فقال: «هو قول الله: ﴿ فَمَحَوْنَا مَايَةً ٱلَّيْلِ﴾ ٥.

٦٢٨٣ /٨ ـ عن أبي الطُّفَيْل، قال: قال عليّ بن أبي طالب (طبرالسلام): «سلوني عن كتاب الله، فإنّه ليس من آيةٍ إلا وقد عَرفتُ بليلٍ نزلت أم بنهارٍ، في سهلٍ أو في جبلٍ. فقال له ابن الكوّاء: فما هذا السواد في القمر؟ فقال: «أعمى سأل عن عَشياء، أما سَمِعْتَ الله بقول: ﴿ وَجَعَلْنَا آلَيْلَ وَٱلنَّهَارَ ءَايَتَيْنِ فَمَحَوْنَا ءَايَةَ آلَيْلِ وَجَعَلْنَا ءَايَةً آلَيْلِ وَجَعَلْنَا ءَايَةً آلَيْلِ وَجَعَلْنَا ءَايَةً آلَيْلُ وَٱلنَّهَارِ مُبْصِرَةً ﴾ فذلك مَحْوُها».

قال: يقول الله: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى آلَّذِينَ بَدَّلُواْ نِعْمَتَ آلَهُ كُفُراْ وَأَحَلُواْ قَوْمَهُمْ ذَارَ ٱلْبَوَارِ \* جَهَنَّمَ يَصْلَوْنَهَا ﴾ (١٠؟ قال (عندالسلام): «تلك في الأَفْجَرَيْنِ مِن قُريش».

قوله تعالى:

## وَكُلَّ إِنسَانٍ أَلْرَ نِنَاهُ طَآئِرَهُ فِي عُنُقِهِ [ ١٣ ]

١/ ٦٢٨٤ مليّ بن إبراهيم قال: قدّره الذي قدّر عليه.

٢/٦٢٨٥ عن زُرارة وحُمْران ومحمّد بن مُسلم، عن أبي جعفر وأبي عبدالله (عبهماالهم) عن قوله:

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٨٦/٢٨٢.

٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٩/٢٨٣.

٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٠/٢٨٣.

٨ ـ تفسير العيّاشي ٦: ٣١/٢٨٣.

(۱) إبراهيم ١٤: ٢٨ ـ ٣٩.

سورة الإسراء آية ١٣٠.

١ ـ تفسير القميّ ٢: ١٧.

٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٣٢/٢٨٤.

٣/٦٢٨٦ عن أبي الجارود، عن أبي جعفر (طبه السلام) في قوله: ﴿ وَكُلَّ إِنسَانٍ أَلْزَمْنَاهُ طَآثِرَهُ فِي عُلْمَ عُنُقِهِ ﴾، يقول: اخيره وشرّه معه حيث كان، لا يستطيع فِراقه، حتّى يُعطَى كتابه يوم القيامة بما عمِل.

١٢٨٧ /٤ - ابن بابَوَيه: بإسناده عن سَدِير الصَّيْرَفي، قال: دخلتُ أنا والمُفَضَّل بن عُمر وأبو بَصير وأبان بن تَغلِب على مولانا أبي عبدالله جعفر بن محمد (طبها الله) - وذكر الحديث - وقال فيه: «قال الله تقدَّس ذِكره: ﴿ وَكُلِّ إِنسَانٍ ٱلْزَمْنَاهُ طَآئِرَهُ فِي عُنُقِهِ ﴾ يعني الولاية».

قوله تعالى:

# وَنُخْرِجُ لَهُ يَوْمَ ٱلْقِيَـٰمَةِ كِتَاباً يَلْقَـٰهُ مَنشُوراً \* آقْرَأْ كِتَابَكَ كَـفَى بِنَفْسِكَ آلْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيباً [١٣-١٤]

1/ ۱/ ۱/ ۱/ ۱/ ۱۸۸۸ من سعيد في كتاب (الزهد): عن القاسم، عن عليّ، عن أبي بَصَير، قال: سَمِعت أبا عبدالله اطبال بقول: وإذّ المُؤمن يُعطَى يوم القيامة كتاباً منشوراً مكتوباً فيه: كتابُ الله العزيز الحكيم، أَدْخِلوا فلاناً الجنّة».

٢/٦٢٨٩ عن خالد بن نَجِبح عن أبي عبدالله (عدالله) في قوله: ﴿ أَقْرَأُ كِتَابَكَ كَفَى بِنَفْسِكَ ٱلْيَوْمَ عَلَيكَ حَسِيباً﴾، قال: «يُذكَّر العبدُ جميعَ ما عَمِل رَمَا كُنِب عليه، حتَى كأنّه فَعَله تلك الساعة، فلذلك قالوا: ﴿ يَاوَيْلَتَنَا مَالِ هَـٰذَا ٱلْكِتَابِ لاَ يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلاِ كَبِيْرَةً إِلّا أَحْصَـٰهَا﴾ (١).

٢/ ٦٢٩ ، (بستان الواعظين): رُوي عن النبي المن الطاب والد) أنه قال: «الكتُبُ كلُها تحت الغرش، فإذا كان يوم القيامة بعث الله تبارك وتعالى ريحاً تُطيِّرها بالأيمان والنّمائل، أوّل حرفه: ﴿ أَقْرَأُ كِتَابَكَ كَفَى بِنَفْسِكَ ٱلْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيباً ﴾ ٥.
 عَلَيْكَ حَسِيباً ﴾ ٥.

٣ ـ تفسير القميّ ٢: ١٧ ـ

٤ ـ كمال الذين وتمام النعمة: ٥٠/٣٥٤، ينابيع المودة: ٤٥٥.

سورة الإسراء آية ١٣٠ ـ ١٤ ـ

١ ـكتاب الزهد: ٢٤٧/٩٢.

٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٨٤/٢٨٤.

<sup>(</sup>۱) الكهف ۱۸: ۱۹.

٠.\_٣

قوله تعالى:

## وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى [10]

تقدّم ما فيها من الأحاديث في آخر سورة الأنعام (١).

قوله تعالى:

## وَإِذَا أَرَدْنَا أَن نُهْلِكَ قَرْيَةً أَمَرْنَا مُثْرَفِيهَا فَفَسَقُواْ فِيهَا -إلى قوله تعالى ـ لَا تَجْعَلْ مَعَ ٱللهِ إِلَـٰهِا ءَاخَرَ فَتَقْعُدَ مَذْمُوماً مَّخْذُولاً [17-٢٢]

١/٩٢٩١ ـ العيّاشي: عن حُمْران، عن أبي جعفر (عبدالله) في قوله: دوإذا أزدنا أن تُهلكَ قريةً أَمَّرْنَا مترّفيها، مشدّدة منصوبة: «تفسيرها: كثَّرنا ـ وقال ـ لا قرأتها مخفّفة».

٢/٦٢٩٢ ـ عن حُمْران، عن أبي جعفر (عليه السلام)، في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا أَرَدْنَا أَن نَهْلِكَ قَرْيَةً أَمَرْنَا مُتْرَفِيهَا ﴾، قال: «تفسيرها أمَرنا أكابرَها».

٣٩٦٣ /٣ عليّ بن إبراهيم: في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا أَرْدَنَا أَن نُهلِكَ قَرْيَةً أَمَرْنَا مُتْرَفِيهَا ﴾ أي كثرنا جَبابِرَتها، قم قال: قوله: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْفَاجِلَةَ يعني أموال الدنيا عَجُلْنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَاءٌ لِمَن نُويدُ في الدنيا - ثُمَّ جَعَلْنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَاءٌ لِمَن نُويدُ - في الدنيا - ثُمَّ جَعَلْنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَاءٌ لِمَن نُويدُ - في الدنيا - ثُمَّ جَعَلْنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَاءٌ لِمَن نُويدُ وَمَن لَلَا حَرة فقال: ﴿ وَمَنْ اللّهُ حَرة وَسَعَى لَهَا سَعْيَهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُولَئِكَ كَانَ سَعْيَهُم مُشْكُوراً ﴾ ثمّ قال قوله تعالى: ﴿ كُلاّ نُحِدُ هَ وَمَا كَانَ صَعْلَهُم مُشْكُوراً ﴾ ثمّ قال قوله تعالى: ﴿ كُلاّ نُحِدُ هَ وَمَا كَانَ عَطَآءُ رَبُّكَ وَمَا كَانَ عَطَآءُ رَبُّكَ ﴾ يعني: من أراد الدنيا وأراد الآخرة، ومعنى ثمدَ: أي نعطي ﴿ وَمَا كَانَ عَطَآءُ رَبُّكَ مَ مَحْظُوراً ﴾ : أى مَمنوعاً.

ثم قال: قوله تعالى: ﴿ لَا تَجْعَلْ مَعَ آلَهُ إِلَىٰهَا ءَاخَرَ فَتَقَعُدَ مَذْمُوماً مَّخْذُولاً ﴾ أي في النار، وهو مخاطبة للنبئ والمتعنى للناس، قال: وهو قول الصادق (مه السلام): «إن الله بَعثَ نبيّه بإيّاك أعْني واسْمَعي يا جَارَة».

سورة الإسراء آية ـ ١٥ ـ

<sup>(</sup>١) تقدّم في الأحاديث (٨ ـ ١٠) من تفسير الآيات (١٦١ ـ ١٦٥) من سورة الأنعام. . سورة الإسراء آية ـ ١٦ ـ ٢٢ ـ

١ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٨٤/٢٨٤.

٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٨١ /٢٥٠.

٣ ـ تفسير القمى ٢: ١٧.

٥١٦ ...... البرهان في تفسير القرآن

قوله تعالى:

## وَقَضَى رَبُّكَ أَلَّا تَعْبُدُواْ إِلَّا إِيَّاهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً -إلى نوله تعالى -وَقُل رَّبِ آرْحَمْهُمَا كَمَا رَبَّيَانِي صَغِيراً [ ٢٣ - ٢٤ ]

1/1794 - ابن بابَوَيه، قال: حدّثنا أحمد بن الحسن الفَطَان، قال: حدّثنا الحسن بن عليّ السُّكَّري، قال: حدّثنا محمّد بن زكريّا الجَوْهَري، قال: حدّثنا العبّاس بن بَكَار الضّبّي، قال: حدّثنا أبو بكر الهُذَلي، عن عِكرِمة، عن ابن عبّاس، عن أمير المؤمنين (عب السلام) - في حديث - قال الشيخ: يا أمير المؤمنين، فما القضاء والفّدر اللذان ساقانا، وما هَبَطْنا وادِياً ولا عَلَوْنا تَلْعَةً إلّا بهما؟

فقال أمير المؤمنين اعبداللهم: «الأمرُ من الله والحُكم ـ ثمّ تلاهذه الآية ـ: ﴿ وَقَضَى رَبُّكَ أَلَا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً ﴾ أي أمَرَ ربُّك ألّا تَعْبُدوا إلّا إيّاه وبالوالِدَين إحساناً.

7/3790 من زَعَمَ أَنَّ اللهُ فَوَّض أَمرَ الدَّلَقِ والرِزقِ إلى حُجَجهِ (عليم الله) فقد قال بالتَّفُويِض، والقائلُ بالحَبْر كالرِزقِ إلى حُجَجهِ (عليم الله) فقد قال بالتَّفُويِض، والقائلُ بالحَبْر كافر، والقائلُ بالحَبْر كافر، والقائلُ بالحَبْر كافر، ومن زَعَمَ أَنَّ اللهُ فَويض مُشْرِكَ».

فقلتُ: يا بنَ رسولِ الله، فما أمرٌ بين أمْرَ أَنِ ؟ فقال: • وجود السَّبيل إلى إتيانِ ما أمِروا به، وتَرك ما نُهوا عنه». قلت له: وهل لله مشيئةٌ وإرادةٌ في ذلك؟ فقال: وأمّا الطاعات فإرادة الله تعالى ومَشيئتُه فيها الأمرُ بها، والرضا لها، والمُعاوَنة عليها، وإرادَتُه ومشيئتُه في المُعاصى النهيّ عنها، والسَّخَطُ لها، والخِذْلانُ عليها».

قلت: فلله عزّ وجلّ [فيها] القضاء؟ قال: «نعم، ما مِنْ فِعْلِ يفعَلُهُ العِباد من خَيرٍ أو شَرَّ إلّا ولله فيه قضاء». قلت: فما مَعنى هذا القّضاء؟ قال: «الحُكُم عليهم بما يسَنَحِقُونَه من الثّوابِ والعِقابِ في الدُّنيا والآخِرة».

٣/٦٢٩٦ /٢ ـ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عبسى وعليّ بن إبراهيم، عن أبيه جميعاً، عن الحسن بن محبوب، عن أبي وَلَاد الحَنّاط، قال: سألتُ أبا عبدالله (عبدالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً ﴾ ما هذا الإحسان؟

فقال: «الإحسانُ: أن تُحسِنَ صُحبَتَهُما، ولا تُكلِّفْهُما أن يَسألاكَ شيئاً ممّا يحتاجان إليه، وإنكانا مُسْتَغْنِيَيْنٍ،

سورة الإسراء آية ٢٣٠ ـ ٢٤ ـ

۱ ـ التوحيد: ۳۸۱ ذيل حديث ۲۸.

٢ ـ الاحتجاج: ١١٤.

۳ ـ الكافي ۲: ۱/۱۲۹.

صورة الإسراء (١٧) ....... ١٧٠ ..... ١٧٠ .... ١٧٠ ... ١٧٠ ... ١٧٠ ... ١٧٠ ... ١٧٠

ألبس الله عزّ وجلَ يفول: ﴿ لَن تَنَالُواْ ٱلْبِرَّ حَتَّى تُنفِقُواْ مِمَّا تُحِبُّونَ ﴾ ؟ (١).

قال: ثمّ قال أبو عبدالله (مه الدين): «وأمّا قول الله عزّ وجلّ: ﴿ إمَّا يَبْلُغَنَّ عِندَكَ ٱلْكِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْكِلاهُمَا قَولاً تَقُل لَهُمَا أَنْ وَلا تَنْهَرْهُمَا ﴾ . قال ـ ﴿ وَقُل لَهُمَا قَولاً لَهُمَا أَنْ وَلا تَنْهَرْهُمَا إِنْ ضَرَبَاكَ ـ قال ـ ﴿ وَقُل لَهُمَا قَولاً كَرِيم ـ قال ـ ﴿ وَٱخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ ٱلذُّلِ مِنْ كَرِيم اللهَ عَنْ اللهُ لَكُما اللهُ لكُما اللهُ فَولَ كريم ـ قال ـ ﴿ وَٱخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ ٱلذُّلِ مِنْ اللّهُ لِهُمَا اللّهِ بِرَحْمَةٍ ورِقَةٍ ، وَلا تَرْفَعُ صَوْتَكَ فَوْقَ أَصُواتِهِما ، ولا يَذَكَ فَوْقَ أَبِدِيهِما ، ولا يَذَكَ فَوْقَ أَبِدِيهِما ، ولا تنقدم فُدَامَهُما ».

وروى هذا الحديث إبن بابتويه في (الفقيه): بإسناده عن الحسن بن محبوب، عن أبي وَلَاد الحنّاط، قال: سألتُ أبا عبدالله جعفر بن محمّد الصادق (علهما السلام)، عن قول الله تعالى: ﴿ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً ﴾ وذكر الحديث بعينه (٢).

١٢٩٧ /٤ ـ وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن محمّد بن سِنان، عن حَدِيد بن حَدِيد بن حَدِيد بن حَكيم، عن أبي عبدالله (عبدالسلام) قال: وأدنى العُقوقِ أُفٍّ، ولو عَلِم الله عزّ وجلّ شَيناً أَهْوَن منه لَنَهي عنه».

م ٦٢٩٨ /٥ ـ وعنه بإسناده عن يحيى بن إبراهيم بن أبي البِلاد، عن أبيه، عن جدّه، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: الو عَلِم الله شيئاً أدنى من أنّي لنهى عنه وهو من أدنى العُقوق، ومن العُقوقِ أن يَنظُر الرّجُلُ إلى والِدّيه فيَحُدّ النظرَ إليهما».

٦/٦٢٩٩ ـ وعنه: عن أبي عليّ الأشعري، عن أحمد بن محمّد، عن محسن بن أحمد، عن أيان بن عثمان، عن خديد بن حَكيم، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، قال: وأدنى التقوق أنّي، ولو عَلِم الله أيسَرَ منه لنهى عنه». عثمان، عن خديد بن حَكيم، عن أبي عبدالله (كتاب الزهد)، عن إبراهيم بن أبي البلاد، عن أبيه، عن أبي

عبدالله (عبد السلام)، قال: «لو عَلِم الله شيئاً أدنى من أُفَ لِنهى عنه، وهو أدنى العُقوق، ومن العُقوق: أن ينظرَ الرجلُ إلى أبَوَيه فبَحُدَ إليهما النَظرِء.

١ ٦٣٠١ / ٨ ـ العيّاشي: عن أبي بَصير، عن أحدِهِما (طبها السلام): أنّه ذكرَ الوالدين، فقال: دهما اللذان قال الله: ﴿ وَقَضَى رَبُّكَ أَلَّا تَعْبُدُواْ إِلَّا إِيَّاهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً ﴾ ،

<sup>(</sup>۱) آل عمران ۲: ۹۲.

<sup>(</sup>٢) من لا يحضره النقيه ٤: ٢٩١/ ٨٨٠

٤ مالكافي ٢: ١/٢٦٠.

٥ ـ الكافي ٢: ٧/٢٦١.

٦ ـ الكافي ٢: ٢٦١ /٩.

۷ ـ کتاب الزهد: ۱۰۳/۳۸

٨ - تفسير العيّاشي ٢: ١٨٤/٢٦.

١٣٠٢ /٩-عن جابر، عن أبي جعفر (عليه الله) في قول الله ﴿إِمَّا يَبْلُغَنَّ عِندَكَ ٱلْكِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْكِلاهُمَا فَلَا تَقُل لَّهُمَا أُنِّ وَلَا تَنْهَرْهُمَا﴾، فال: «هو أدنى الأدنى، حرّمه الله فما فَوقَه».

۱۰/۶۳۰۳ - عن حَرِيز، قال: سَمِعتُ أبا عبدالله (عليه السلام) يقول: (أدنى العُقوق أُفٍّ، ولو عَلِم الله أنَّ شيئاً أَهْوَنَ منه لَنَهى عنه».

مَّ ١١/ ٦٣٠٤ -عن أبي وَلاَد الحَنَاط، قال: سألت أبا عبدالله (على الله: ﴿ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً ﴾. فقال: «الإحسان: أن تُحسِنَ صُحْبَتَهُما، ولا تُكَلِّفْهُما أن يَسألاكَ شَيْناً ممّا يَحتاجان إليه، وإن كانا مُسْتَغْنِيَيْنِ، أليس الله يقول: ﴿ لَن تَنَالُوا ٱلْبِرَّ حَتَّى تُنفِقُواْ مِمَّا تُحِبُّونَ ﴾ ؟ (١) .

ثمَ قال أبو عبدالله رهب السلام): «وأمّا قوله: ﴿ إمَّا يَبْلُغَنَّ عِندَكَ ٱلْكِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْكِلاهُمَا فَكلا تَقُلُ لَهُمَا أَفِّ مَ وَقال - إِن أَضْجَرَاك فلا تَقُلُ لهما أَفّ ، ولا تَنْهَرهُما إِنْ ضَرَباكَ - وقال - ﴿ وَقُل لَهُمَا قَوْلاً كَرِيماً ﴾ - قال - يقول لهما: عفرَ الله لكما، فذلك منه قول كريم - وقال - ﴿ وَآخَفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ آلذُّلُ مِنَ ٱلرَّحْمَةِ ﴾ - قال - لا تَمْلاً عَبْنَيْك من النَظر إليهما إلّا بِرَحْمَة ورقة ، ولا تَرْفَعُ صَوْتَك فوق أَصُواتِهِما، ولا يَدَيْكَ فوق أَيْدِيهما، ولا تَنَفدُم قُدَّامَهُما».

۱۲/ ۱۲/ ۱۲۰ - الطَّبَرُسي: رُوي عن عليّ بن موسى الرضا اعبالله) عن أبيه، عن جدّه أبي عبدالله (عليها السلام) قال: «لو عَلِم الله كلمةُ (١) أَوْجَزَ في تَركِ عُقوقِ الوالِدَين مِن (أَفّ ) لأتي بها».

ِ ١٣٠٦ /١٣ ـ قال: وفي رواية أخرى عنه (عبد العبد) قال: «أدنى العُقوق (أفّ ) ولو عَلِم الله شيئاً أيسر وأهون منه لنّهى عنه».

مرزقية تنكية ترصي سدى

قوله تعالى:

#### فَإِنَّهُ كَانَ لِلْلأَوَّابِينَ غَفُوراً [70]

١/ ٦٣٠٧ - الطِّبَرْسي: عن أبي عبدالله (عبدالسلام) والأوّاب: التوّاب المُتَعَبَّدُ، الراجعُ عن ذَنَّبِه،

٩ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٨٥ /٢٧٠.

۱۰ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۸/۲۸۵.

١١ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٣٩/٢٨٥.

<sup>(</sup>١) آل عمران ٣: ٩٢.

۱۲ . مجمع البيان ٦: ٦٣١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: لفظة.

۱۲ ـ مجمع البيان ٦: ٦٢١.

سورة الإسراء آية ـ ٢٥ ـ

۲/۹۳۰۸ محمد بن يعقوب: عن محمد بن يحيى، عن محمد بن إسماعيل القُمّي، عن عليّ بن الحكم، عن سيف بن عَمِيْرَةِ، رفعه، قال: دمرّ أمير المؤمنين (مبالله) بِرَجُلٍ يُصلّي الضّحى في مسجد الكوفة، فغَمزَ جَنبَه بالدِّرَةِ، وقال: نَحَرْتَ صلاة الأوّابين نَحَركَ الله. قال: فأترُكها؟ - قال - فقال: ﴿ أَرَةَيْتَ ٱلَّذِى يَنْهَى \* عَبْداً إِذَا صَلَّى ﴾ (١)ه.

فقال أبو عبدالله (عليه السلام): «وكفي بإنكارٍ على (عليه السلام) نهيأه.

٣٠٩٩ /٣ ـ العيّاشي: عن الأَصْبَغ، قال: خَرجنا مع عليّ (عب الله) فتوسّط المسجِد، فإذا ناس يَتَنفّلون (١) حين طَلَعتِ الشّمش، فسَمِعْتُه يقول: وتَحَروا صلاة الأوّابين تَحَرهُمُ الله، قال: قلت: فما نحروها؟ قال: وعجّلوها».

قال: قلت: يا أمير المؤمنين، ما صَلاة الأوّابين؟ قال: «رَكْعَتان».

• ١٣٦٠ /٤ ـ عن عبدالله بن عطاء المَكَي، قال: قال أبو جعفر (عبدالله)؛ «أَنْطَلِقْ بِنا إلى حائِطٍ لنا» فدعا بجمارٍ وبَعْلِ، فقال: وأَيُهما أحبّ إلبك؟ وفقلت: الجمار، فقال: وإنّي أحبّ أن تُؤْيْرَني بالجمارة فقلت: البّعْل أحبّ إليّ، فركِبَ الجمار ورَكِبْتُ البّعْلُ. فلمّا مَضَينا اختال الجمارُ في مشيّبه حتى هز مَنْكِبِي أبي جعفر (عبدالله) فلزم قريُوس (١) السّرْج، فقلت: جُعلتُ فداك، كأنّي أواك تشتكي بَطْنَك، قال: «وقطِنتَ إلى هذا منّي؟ إنّ رسول الله (من الله (من الله منه عبد وآله) كان له جمار يقال له: عفير، إذا رَكِبة اختالَ في مِشيّبة سروراً برسولِ الله (من الله (منه عبد وآله) حتى يَهِزً مَنْكِبَبْه فيلْزَم قَرْبُوس السّرج، فيقول: اللّهمّ ليس متّي ولكنّ ذا من عُفير؛ وإنّ جِماري من سُروري اختال في مِشيهِ فَلْرَمتُ قَرْبُوس السّرج، وقلتُ: اللّهمّ هذا ليس متّى ولكنّ هذا من عُفير؛ وإنّ جِماري من سُروري اختال في مِشيهِ فَلْرَمتُ قَرْبُوس السّرج، وقلتُ: اللّهمّ هذا ليس متّى ولكنّ هذا من عُفير؛ وإنّ جِماري من سُروري اختال في مِشيهِ

قال: فقال: «يا بن عطاء، ترى زاغت الشمس؟ فقلت بحملت فداك، وما عِلمي بذلك وأنا مَعَك؟ فقال: «لا، لم تَفعل وأوشكَتْ قال: دليس يُصلَى ها هنا، هذه لم تَفعل وأوشكَتْ قال: دليس يُصلَى ها هنا، هذه أودِيَة وليس يُصلَى، قال: فمَضَيْنَا إلى أرض بَيُضَاء، قال: هفاه مناه فنزَل ونزَلتُ.

فقال: هيا ابن عطاء، أنيتَ العِراق فرأيتَ القومَ يُصلّون بين تلك السّواري في مَسجدِ الكُوفة؟، قال: قلت: نعم، فقال: «أولئك شيعة أبي عليّ، هذه صلاة الأوّابين، إنّ الله يقول: ﴿ فَإِنَّهُ كَانَ لِلْأَوَّابِينَ غَفُوراً ﴾ ».

٦٣١١ /٥ ـ عن أبي بَصير، قال: سَمِعتُ أبا عبدالله رهم السلام، يقول في قوله: ﴿ فَإِنَّهُ كَانَ لِلْأَوَّابِينَ غَفُوراً ﴾.

۲ ـ الكافي ۲: ۲۰۲۸۸

<sup>(</sup>۱) العلق ۲۹٪ ۹ ـ ۱۰ ـ

٣ . تفسير الميّاشي ٢: ٢٨٥/٢٨٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: يصلون،

٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٨٥/٤١.

<sup>(</sup>١) القَرَبُوس: حِنُو السرج، وللسرج قَرَبُوسان: مُقدِّم السرج، ومؤخّره. السان العرب ـ قربس ـ ٦: ١٧٢١.

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٨٦/٢٨.

قال: وهم التوّابون المُتَعَبِّدون.

٦٣١٢ /٦ - عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (عله السلام) قال: «يا أبا محمّد، عليكم بالوَرَعِ والاجتهاد، وأداءِ الأمانةِ، وصِدْقِ الحَديث، وحُسنِ الصُحبَة لِمَن صَحِبَكم، وطولِ السُجودِ، كان ذلك من سُنن الأوّابين».

قال أبو بَصير: الأوابون: التوّابون.

٧ ٦٣١٣ /٧ - وعن هِشام بن سالم، عن أبي عبدالله (عبدالسلام) قال: «من صلّى أربع رَكَعاتٍ، فقرأ في كلّ رَكْعَةٍ خَمْسينَ مرّةً ﴿قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدُ ﴾ كانَتْ صلاة فاطمة (عبهاالسلام)، وهي صلاة الأوّابين.

٦٣١٤ /٨ عن محمّد بن حَفْص بن عُمر، عن أبي عبدالله (عبدالسلام) قال: «كانت صلاةً الأوّابين خَمسينَ صلاةً كلّها بـ ﴿ قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدٌ ﴾ .

محمّد، عن محمّد بن إسماعيل بن سِمَاك، عن ابن أبي عُمَير، عن هِشام بن سالم، عن أبي عبدالله (علمالسلام) قال: محمّد، عن محمّد بن إسماعيل بن سِمَاك، عن ابن أبي عُمَير، عن هِشام بن سالم، عن أبي عبدالله (علمالسلام) قال: مَنْ صلّى أربع رَكعَاتٍ، فقرأ في كلّ رَكْعَةٍ خَمسين مرّة ﴿ قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدٌ ﴾ كانت صلاة فاطمة (علمالسلام)، وهي صلاة الأوّابين.٥.

#### قوله تعالى:

#### وَءَاتِ ذَا ٱلْقُرْبَى حَقَّهُ وَٱلْمِسْكِينَ وَٱبْنَ ٱلسَّبِيلِ وَلَا تُبَذِّرْ تَبْذِيراً \* إِنَّ ٱلْمُبَذِّرِينَ كَانُوٓاْ إِخْوَانَ ٱلشَّيَاطِينِ وَكَانَ ٱلشَّيْطَانُ لِرَبِّهِ كَفُوراً إِنَّ ٱلْمُبَذِّرِينَ كَانُوٓاْ إِخْوَانَ ٱلشَّيَاطِينِ وَكَانَ ٱلشَّيْطَانُ لِرَبِّهِ كَفُوراً إلى نوله نعالى ـ فَقُل لَّهُمْ قَوْلاً مَّيْشُوراً [ ٢٦ ـ ٢٨ ]

١٩٣١٦ /١ - محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن محمّد بن عبدالله، عن بعض أصحابنا ـ أظنّه السيّاري ـ ، عن عليّ ابن أسباط، قال: لمّا ورد أبو الحسن (عبدالسلام) على المَهديّ، رآه يَردّ المَظالم، فقال: «يا أمير المؤمنين، ما بالُ مَظْلِمَتُنا لا تُرَدّه؟

٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٨٦/٢٨.

٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٨٦/٤٤.

٨ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٨٧/٥٥.

٩ ـ من لا يحضره الفقيه ١: ٣٥٦٠/٣٥٦.

الله (سنر الله عبد راته) من هم، فراجع في ذلك جَبْرَتيل (طبد السلام)، وراجع جَبْرَتيل (طبد الدم) ربّه، فأو حى الله إليه: أن الدفّع فَذَكَ إلى فاطمة. فدعاها رسول الله (سنر الله (سنر الله) فقال لها: يا فاطمة، إنّ الله أمرَني أن أدفّع إليكِ فَذَك. فقالتْ: قد قبلتُ - يا رسول الله - من الله ومنك. فلم يَزَلُ وُكلاؤها فيها حياة رسول الله (منر الدمير الله)، فلمّا وَلِيّ أبو بكر أخرجَ عنها وَكَلاءها، فأتنه فسألته أن يَرُدّها عليها، فقال لها: التيني بأسؤد أو أحمر يشهد لكِ بذلك. فجاءت بأمير المؤمنين (عبد السلام)، وأمّ أبْمَن فَشَهدا لها، فكنّبَ لها بنَرُكِ التّعرُّض، فخَرَجَتْ والكتابُ مَمّها، فَلَقِيَها عُمر، فقال: ما هذا معك يا بِنْتُ محمد؟ قالت: كتابٌ كتبه لي ابنُ أبي قُحافَة، قال: أرينيه. فأيتُ، فائتَزَعَهُ من يَدِها ونَظَر فيه، ثمّ مَقَل فيه ومَحاه وَخرّقه، فقال لها: هذا لم يُوجَفُ عليه بِخَيل ولا ركاب، فضّعي الحبال (١١) في رقابنا».

فقال له المهدي: يا أبا الحسن، حِدَّها لي. فقال: ﴿حدُّ منهاجَبَلُ أَحُد، وحدٌّ منها عَريش مِصر (")، وحدٌّ منها سِيفُ البحر (")، وحدٌ منهادُوْمَة الجَنْدل ("). فقال له: كلّ هذا؟ قال: ﴿نعم لِيا أَمِيرِ المؤمنين لِهذا كُلُّه، إنّ هذا كُلَّه ممّا لم يُوجِفْ على أهلِهِ رَسُولُ اللهِ إصل اللهِ اللهِ والإركابِ، فقال: كثيرٌ، وأنظُرُ فيه.

١٣١٧ - ١٠ ابن بابَوَيه، قال: حدَثنا عليّ بن الحسين بن شاذويه المؤدَّب وجعفر بن محمّد بن مسرور (رضيا عليه) عن محمّد بن عبدالله بن جعفر الحِمْبَري، عن أبيه، عن الريّان بن الصَّلْت، عن الرضا (عبالله) قال: «قوله تعالى: ﴿ وَمَاتِ ذَا ٱلْقُرْبَى حَقَّهُ ﴾ خصوصِيَّة خَصَّهُم اللهُ العزيزُ الجبّارُ بها، واصطَفاهُم على الأمّة ـ قال ـ فلمَا نَزَلتْ هذه الآية على رسولِ الله (منراة عبداله)، قال: أدْعوا لي فاطمة؛ فدُعيَتْ له، فقال: يا فاطمة. قالتْ: لبَيّك يا رسولَ الله، فقال (منراة عبداله): هذه فذك وهي ممّا لم يُوجِعَد عليه بِخَيلٍ ولا رِكابٍ، وهي لي خاصة دون المسلمين، وقد جَعلتُها لكِ لما أمْرَني الله تعالى به، فخُذِيها لكِ ولؤلُدكِ».

٣/٦٣١٨ عبدالعزيز بن يحيى البراهيم بن إسحاق (رحداد)، قال: حدّثنا عبدالعزيز بن يحيى البصري، قال: حدّثنا محمّد بن زكريًا، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن يزيد، قال: حدّثني أبو تُعَيْم، قال: حدَّثني حاجِب عبيد الله بن زياد، عن عليّ بن الحسين (عليها السلام) أنّه قال لِرَجُلٍ من أهل الشام: وأما قرأت ﴿وعَاتِ ذَا الْقُرْبَى حَقَّهُ ﴾؟ وقال: بلى. قال: وفنحنُ أولئِك، (١).

<sup>(</sup>١) في البحار ١٤٪ ٢٩/١٥٧: الجبال. قال المجلسي ارحمه اه: قوله: فضعي الجبال، في بعض النسخ بالحاء المهملة، ويُحتمل أن يكون حينتُو كنايةً عن الترافع إلى الحُكّام بأن يكون قال ذلك تعجيزاً لها وتحقيراً لشأنها، أو المعنى أنّك إذا أعطيت ذلك وضعت الحبال على رقابنا بالعبوذية، أو أنّك إذا حكمت على ما لم يُوجَف عليها بخيلٍ بأنّها ملكك فاحكُمي على رقابنا أيضاً بالملكية، وفي بعض النسخ بالجيم، أي إن قدرت على وضع الجيال على رقابنا جزاءً بما صنعنا فافعلي.

<sup>(</sup>٢) غريش مصر: مدينة كانت أوّل عمل مصر من ناحية الشام على ساحل بحر الروم. «مراصد الاطلاع ٢: ٩٣٥».

<sup>(</sup>٣) مييف البحر: ساحله. الالصحاح \_سيف \_ ٤: ١٣٧٩.

<sup>(</sup>٤) دُومة الجُنْدَل: قيل: هي من أعمال المدينة، حصنٌ على سبعة مراحل من دمشق، بينها وبين المدينة. «مراصد الاطلاع ٢: ٢٤٥».

٣ ـ الأمالى: ١٤١/٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: فنحن هم.

٩٣١٩ /٤ ـ ومن طريق المُخالفين: ما رواه الثَّعْلبَي، عن السُّدِّي، عن ابن الدُّيْلَميّ، قال: قال عمليّ بن الحسين (عليمالسلام) لرجُلٍ من أهلِ الشام: وأقرأتَ الفرآنَ؟، قال: نَعَمْ، قال: دفعا قرأتَ في بني إسرائيل ﴿ وَءَاتِ ذَا الحسين (عليمالسلام) لرجُلٍ من أهلِ الشام: وأقرأتَ الفرآنَ؟، قال: دفعم، قال: دفعم،

١٣٢٠ /٥ - العبّاشي: عن عبدالرحمن، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: «لمّا أنزل الله تعالى ﴿ وَءَاتِ ذَا ٱلْقُرْبَى حَقَّهُ وَالْمِسْكِينَ ﴾ قال رسول الله (مقراه عبدرآنه): يا جَبْرَئيل، قد عَرَفتُ المسكين، فمن ذو القربي؟ قال: هم أقارِبُك، فدَعا حَسناً وحُسيناً وفاطِمَة، فقال: إنّ ربّي أمرَني أن أعطِيتكم ممّا أفاءَ على دقال دأعطيتُكُم فَذك.

٦٣٢١ /٦ ـ عن أبان بن تغلِب، قال: قلت لأبي عبدالله (عله السلام): كان رسول الله (ملى الله عله وآله) أعطى فاطمة فَذَك؟ قال: (كان وقَفَها، فأنزل الله ﴿ وَمَاتِ ذَا ٱلْقُرْبَى حَقَّهُ ﴾ فأعطاها رسول الله (ملى اله عبه وآله) حقَّها:

قلت: رسول الله (منى المعب واله) أعطاها؟ قال: وبل الله أعطاها،

٧/٦٣٢٧ /٧ ـ عن أبان بن تغلِّب، قال: قلت لأبي عبدالله (طههالسلام): أكان رسول الله أعطى فاطمة فَذَك؟ قال: هكان لها من الله».

٣٦٢٣ /٨-عن جميل بن درّاج، عن أبي عبدالله (مبدالله) قال: دأنتُ فاطمةُ أبا بكرٍ تُريد فَدَك، فقال: هاتي أسودَ أو أحمرَ يَشهَد بذلك ـ قال ـ فأنت بأُمُ أيمن، فقال لها: بمَ تَشهَد بن؟ قالت: أشهد أن جَبْرَ ثيل (مبدالله) أتى محمّداً (منراه عبدوالد)، فقال: إنّ الله يقول: ﴿ وَءَاتِ ذَا ٱلْقُرْبَى حَقّهُ ﴾ فلم يَدْرِ محمّد (منراه عبدوالد) من هُم، فقال: يا جَبْرَ ئيل من هُم، فقال: إنّ الله يقول: فاطمة ذو القربى، فأعظاها فَدَك، فزَعموا أنّ عُمر مَحا الصّحيفة وقد كان كتبها أبو بكره.

٩/٦٣٢٤ /٩ ـ عن عَطبَّة العَوْفي، قال: لمّا فنحَ رَسُولَ الله (سَلَ الله عِلْبَرَ، وأَفَاءَ الله عليه فَدَك، وأنزلَ عليه ﴿ وَءَاتِ ذَا ٱلْقُرْبَى حَقَّهُ ﴾ قال: وبا فاطمة، لَكِ فَذَكُ ﴾ ﴿ وَءَاتِ ذَا ٱلْقُرْبَى حَقَّهُ ﴾ قال: وبا فاطمة، لَكِ فَذَكُ ﴾

۱۰/ ۱۳۲۵ من عبدالرحمن بن صالح: كتب المأمون إلى عبيدالله بن موسى العَبْسي يسأله عن قصّة فَدَك، فكتب إليه عبيد الله بن موسى بهذا الحديث (۱)، رواه عن الفضل بن مرزوق، عن عطيّة، فردّ المأمون فَدَكَ على وُلدٍ

أ - تفسير الطبري 10: 07: الدر المنثور 0: ٢٧١.

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٨٧/٤٦.

٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٧/٢٨٧.

٧ . تفسير العيّاشي ٢: ٢٨٧/٨٨.

٨ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٨٧ /١٩.

٩ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٨٧/٥٠.

١٠ ـ تفسير العيماشي ٢: ٢٨٧/٥١.

<sup>(</sup>١) الظاهر أنَّ المراد الحديث المتقدِّم آنفاً، إلَّا أنَّ المروي في مجمع البيان ٢: ٦٣٤ بالاستاد عن أبي سعيد الخدري، قال: لما نزل قوله تعالى: ﴿ وَءَاتِ ذَا آنَقُرْتِي حَقَّهُ ﴾ أعطى رسول الله (مل به مله وآله) فاطمة فَدَكَ، قال عبدالرحمن بن صالح: كتب المأمون إلى عبيد الله بن موسى يسأله عن قصة فدك، فكتب إليه عبيد الله بهذا الحديث. رواه الفضيل بن مرزوق، عن عطية، فردَّ المأمون فدك إلى ولد فاطمة (طبها السلام).

سورة الإسراء (١٧) ....... ١٧٠

فاطمة (صلوات اله عليها).

١١/٦٣٢٦ - عن أبي الطُّفيل، عن عليّ (منهال الله قال: قال يوم الشورى: وأفيكُم أحدٌ تَمَّ نُورُه من السَّماءِ حبن قال: ﴿وَءَاتِ ذَا ٱلْقُرْبَى حَقَّهُ وَٱلْمِسْكِينَ﴾؟، قالوا: لا.

١٢/٦٣٢٧ -عن عبدالرحمن بن الحَجَاج، قال: سألتُ أبا عبدالله (علم الملام) عن قوله: ﴿ وَلَا تُبَذِّرُ تَبْذِيراً ﴾. قال: «من أنفَقَ شيئاً في غير طاعةِ الله فهو مُبذِّر، ومن أنفَقَ في سبيل الخَيْر فهو مُقتَصِد».

١٣٢٨ /١٣ -عن أبي بَصير، قال: سألتُ أبا عبدالله (عليه السلام) في قوله ﴿ وَلَا تُبَذِّرُ تَبْذِيراً ﴾، قال: «بَذْلُ الرجُلِ ماله، ويَقعُد ليس له مال».

قال: فيكون تبذير في حلال؟ قال: دنعمه.

١٤/ ٦٣٢٩ ـ عن عامر بن جُذاعة، قال: سمِعتُ أبا عبدالله (عبدالله) يقول: ﴿ إِنِّق اللهَ ولا تُسرِف ولا تُقَتّر، وكُنْ بين ذلك قَوامَاً، إِنَّ التبذيرَ من الإسراف، وقال الله: ﴿ وَلَا تُبَذِّرْ تَبْذِيراً ﴾ إِنَّ اللهَ لا يُعذِّبُ على القَصْد».

١٣٠٠ / ١٣٠ - عن جميل، عن إسحاق بن عمّار، عن عامر بن جُذاعة، قال: دخلَ على أبي عبدالله (عبدالله) رجلٌ، فقال: يا أبا عبدالله، قرضاً إلى مَيْسِرَةٍ. فقال أبو عبدالله (عبدالله): «إلى غَلَّةٍ تُدْرَك؟» فقال: لا والله. فقال: «إلى تجارةٍ تُؤدّى؟» فقال: لا والله. قال: «فإلى عُقْدَةٍ (١) تُباع؟) فقال: لا والله. فقال: «أنت إذن ممّن جعل الله له في أموالِنا حقاً». فدعا أبو عبدالله (عبدالله (عبدالله) بكيسٍ فيه دراهم، فأد خَلَ يدّه فناوَلَه فَبْضَة، ثمّ قال: «اتن الله، ولا تُسْرِفُ ولا تُقتّر، وكُنْ بَبْنَ ذلك قواماً، إنّ التبذير من الإسراف، قال الله: ﴿ وَلَا تَبْدُرْ تَبْدَيراً ﴾ وقال: «إن الله لا يُعذّب على القصد».

١٦٢ /١٦ - عن جميل، عن إسحاق بن عمّار، في قوله ﴿ وَلَا تُبَذِّرُ تَبْذِيراً ﴾.

قال: لا تُبَذِّر في ولاية عليّ (عبه السلام).

۱۲۲۲ /۱۷ - عن بِشْر بن مَروان، قال: دَخلْنا عَلَى أَبِي عَبِدُ اللهِ (عَبِداللهِ) فدعا برُطَبٍ، فأقبلَ بعضُهم يَرمي بالنَّوى، قال: فأمسك أبو عبدالله (عب السهر) يده، فقال: «لا تَفْعَل، إنّ هذا من التَّبذير، وإنّ الله لا يُحبُ الفساد».

۱۸/ ۱۳۳۳ /۱۸ ـ أحمد بن محمّد بن خالد البَرْقي. عن أبيه، عن عليّ بن حَديد، عن مَنصور بن يُونُس، عن إسحاق بن عمّار، عن أبي عبدالله (عليه السلام) في قول الله: ﴿ وَلَا تُبَذِّرُ تَبْذِيراً ﴾.

١١ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٥٢/٢٨٨.

۱۲ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۸۸/۲۸.

۱۲ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۸۸/۵۶.

١٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٨٨ /٥٥.

١٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٨٨/٥٦.

<sup>(</sup>١) العُقُدة: الضيعة، والعَقَّار الذي اعتقده صاحبه ملكاً. «أقرب الموارد ـ عقد ـ ٢: ٨٠٨».

١٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٨٨/٥٠.

١٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٥٨/٢٨٨.

<sup>14</sup> ـ المحاسن: ٢٩٨/٢٥٧.

٥٢٤ ..... البرهان في تفسير القرآن

قال: ﴿ لاَ تُبذِّروا ولاية على ﴿ عليه السلامِ عِلْ

قال: وقوله: ﴿ وَلَا تُبَذِر تَبُذِيراً ﴾ أي لا تُنْفِق المال في غير طاعة الله ﴿ إِنَّ الْمُبَذَّرِينَ كَاتُوا إِخُوانَ الشَّيَاطِينِ ﴾ والمخاطبة للنبيّ استراه على والمنعنيّ الناس، ثمّ عطفَ بالمُخاطبة على الوالِدَين، فقال: ﴿ وَإِمَّا تُعْرِضَنَّ عَنْهُمُ ﴾ بعني: عن الوالِدَين إذاكان لك عبال، أوكنتَ عليلاً أو فقيراً، فقل لَهُما قولاً ميسوراً: أي حَسَناً، إذا لم تَقْدِرْ على بِرِّهم وخِدْمَتِهِم، فارْجُ لهم من الله الرَّحمة.

قوله نعالي:

## وَلَا تَجْعَلْ يَدَكَ مَغْلُولَةً إلى عُنُقِكَ وَلَا تَبْسُطْهَا كُلَّ ٱلْبَسْطِ فَتَقْعُدَ مَلُوماً مَّحْسُوراً [ ٢٩ ]

قال: فقال الصادق (عليه السلام): والمحسور: العُريانُه.

٣٣٦٦ /٢ - محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن محمّد، عن أحمد بن أبي عبدالله، عن أبيه، عن النّضر بن سُويد، عن موسى بن بَكر، عن عَجُلان، قال: كنتُ عند أبي عبدالله (عبدالله) فجاء سائِل فقام إلى مِكْتَلِ (١) فيه تَمْر، فملأ يذه فناوله، ثمّ جاء آخر فسأله فقام فأخذ بيده فناوله، ثمّ جاء آخر [فسأله فقام فأخذ بيده فناوله، ثمّ جاء آخر [فسأله فقام فأخذ بيده فناوله، ثمّ جاء آخر] فقال: «الله رازفُنا وإيّاك». ثمّ قال: «إن رسول الله (صرّ عدر اله عدراله) كان لا يَسأله أحدً

١٩ ـ تفسير القميّ ٢: ١٨.

سورة الإسراء آية ـ ٢٩ ـ

١ ـ تفسير القمئ ٢: ١٨.

<sup>(</sup>١) في «ط»: كان سبب نزولها أذّ رسول الله (صل انه عبه راله)كان لا يُردّ أحداً عمّا عنده، فأرسلت إليه امرأة ابناً لها، فقالت: انطلق إليه فاسأله فإن قال: ليس عندنا شيء؛ فقل: اعطني قميصك.

۲ ـ الكافي ٤: ٥٥/٧.

<sup>(</sup>١) المِكْتَلُ: شِبه الزّنبيل، يَسَعُ خمسةً عَشْرَ صاعاً. «الصحاح ـكتل ـ ٥: ١٨٠٩».

سورة الإسراء (١٧) ....... ١٧٠

من الدُنبا شَيئاً إِلّا أعْطاه، فأرسَلتْ إليه امرأةً ابناً لها، فقالت: انطلق إليه فاسأله، فإن قال لك: ليس عندنا شيء، فقل: أعْطِني قميصك ـ قال ـ فأخَذَ قَمِيصَه فرّمى به إليه، فأدَّبه الله نبارك وتعالى على القَصد فقال: ﴿ وَلا تَجْعَلْ يَدَكَ مَغْلُولَةً إِلَى عُنُقِكَ وَلاَ تَبْسُطْهَا كُلِّ ٱلْبَسْطِ فَتَقْعُدَ مَلُوماً مَّحْسُوراً ﴾ ».

٣/٦٣٣٧ عن عَدَ عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُـمَير، عن عُـمَر بن يـزيد، عن أبـي عُـمَير، عن عُـمر بن يـزيد، عن أبـي عبدالله المباهديم، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَا تَجْعَلْ يَدَكَ مَغْلُولَةً إلَى عُنُقِكَ وَلاَ تَبْسُطُهَا كُلَّ ٱلْبَسْطِ فَتَقْعُدَ مَلُوماً مَّحْسُوراً ﴾، قال: «الإحسار: الفاقة».

١٣٣٨ /٤ - وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن هارون بن مُسلم، عن مَسْعَدة بن صَدَقة، عن أبي عبدالله وهبالله، على أنه علم الله عزّ وجلّ نبيّه (منه عبدواله) كيف يُنفِق، وذلك أنه كانت عنده أوقيّةٌ من الذَّهَبِ، فَكَرْهَ أَن تَبِيتَ عِنْدَه فَتَصدَّقَ بها، فأصبحَ وليس عنده شيءٌ، وجاءه مَنْ يَسأله، فلم يَكُنْ عِنده ما يُعطيه، فلامَهُ السائِل، واغتمَّ هو حيث لم يكن عنده ما يُعطيه، وكان رَحيماً رقيقاً، فأدّب الله عزّ وجلّ نبيّه (صلى العبواله) بأمرِه السائِل، واغتمَّ هو حيث لم يكن عنده ما يُعطيه، وكان رَحيماً رقيقاً، فأدّب الله عزّ وجلّ نبيّه (صلى العبواله) بأمرِه فقال: ﴿ وَلَا تَبْسُطُهَا كُلَّ آلْبَسُطِ فَتَقْعُدَ مَلُوماً مَحْسُوراً ﴾ يقول: إنّ الناس قد فقال: ﴿ وَلا يَعْذِرونك، فإذا أعطيتَ جميع ما عِندكَ من المال كنتَ قد حُسِرتَ (١١) من المال».

١٣٣٩ /٥-العيّاشي: عن عَجْلان، قال: كنتُ عند أبي عبدالله (عبدالله) فجاءه سائل، فقام إلى مِكْتَلِ فيه تَمر فملأبدَه ثمّ خاء آخر فسأله فقام وأخذَ بيده فناولَه، ثمّ جاء آخر فسأله، فقال: ورَزَقنا الله وإيّاك، ثمّ قال: وإنّ رسول الله (منى الله عبدراله) كان لا يسأله أحدٌ من الدنيا شيئاً إلا أعظاء حقال عفار سلّتْ إليه امرأةٌ ابناً لها فقالت: انطلق إليه فاسأله، فإن قال: ليس عندنا شيءٌ؛ فقل: أعطني قميضك. فأناه الغلام فسأله، فقال النبيّ (منى الدعبواله): ليس عندنا شيءٌ. قال: ﴿ وَلا تَجْعَلْ يَدَكَ عندنا شيءٌ. قال: ﴿ وَلا تَجْعَلْ يَدَكَ مَنْ وَالله مَنْ الله على القَصْد فقال: ﴿ وَلا تَجْعَلْ يَدَكَ مَنْ وَلَا تَبْسُطْهَا كُلُّ ٱلْبُسْطِ فَتَقْعُدَ مَلُوماً مُحْسُوراً ﴾ ،

٩٣٤٠ /٦- عن ابن سِنان، عن أبي عبدالله (على السلام)، في قوله ﴿ وَلَا تَجْعَلْ يَدَكَ مَغْلُولَةً إِلَى عُنُقِكَ ﴾، قال: فضمَّ يدّه وقال: «هكذا، فقال: ﴿ وَلاَ تَبْسُطْهَا كُلُّ ٱلْبَسْطِ ﴾ فبَسَطَ راحتَه وقال: «هكذا».

٧/ ٦٣٤١ /٧ - عن محمّد بن يزيد، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: «قال رسول الله (سنى الله عبدراله): ﴿ وَلَا تَجْعَلْ يَدَكَ مَعْلُولَةً إِلَى عُنُقِكَ وَلاَ تَبْسُطْهَا كُلَّ ٱلْبَسْطِ فَتَقْعُدَ مَلُوماً مَحْسُوراً ﴾، قال: الإحسار: الإقتار».

٣ ـ الكافي ٤: ٥٥/٦.

<sup>1</sup> ـ الكافي ٥: ١/٦٧.

 <sup>(</sup>١) يقال: حَشر القومُ فلاتاً: سألوه فأعطاهم حتى لم يبق عنده شيء. «المعجم الوسيط ـ حسر ـ ١: ١٧٢».

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٨٩/٢٥٩.

٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٨٩/٦٠

٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٨٩/٦٦.

٦٣٤٢ /٨ ـ ابن شهر أشوب: روي أنّه (مله السلام) بذل جميعَ مالِه حنّى قميصَه، وبَقي في دارِه عُرياناً على حَصيره، إذ أتاه بِلال وقال: يا رسول الله، الصّلاة؛ فنزل ﴿ وَلَا تَجْعَلْ يَدَكَ مَعْلُولَةً إِلَى عُنْقِكَ وَلاَ تَبْسُطْهَاكُلُّ ٱلْبَسْطِ فَتَقَعْدَ مَلُوماً مَحْسُوراً ﴾ وأتاه بحُلَّة فِردَوسيّة.

قوله تعالى:

## وَلَا تَفْتُلُواْ أَوْلَادَكُمْ خَشْيَةً إِمْلَاقٍ -إلى نوله تعالى - وَلَا تَقْرَبُواْ ٱلزِّنَى إِنَّهُ كَان فَاحِشَةً وَسَاءَ سَبِيلاً [٣١-٣٢]

١/ ٦٣٤٣ من إبراهبم، قال في قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَقْتُلُوٓاْ أَوْلَادَكُمْ خَشْيَةَ إِمْلَاقٍ ﴾ يعني مخافة الفَقْر والجُوع، فإنّ العرب كانوا يقتُلون أولادهم لذلك، فقال الله عزّ وجلّ: ﴿ نَحْنُ نَرْزُقُهُمْ وَإِيَّاكُمْ إِنَّ قَتْلَهُمْ كَانَ خِطْأً كَبِيراً ﴾.

٢/٦٣٤٤ /٢ ـ العيّاشي: عن إسحاق بن عمّار، عن أبي إبراهيم (علمالسلام)، قال: «لا يُمْلِقُ حاجٌّ أبداً، قال: قلت: وما الإملاق؟ قال: «الإفلاس» ثمّ قال: «قول الله: ﴿ وَلَا تَقْتُلُواْ أُولَادَكُمْ خَشْيَةً إِمْلاقٍ ﴾».

7/ 1750 من إسحاق بن عمّار، عن أبي عبدالله (مبه الله) قال: «الحاجّ لا يُمثلِق أبداً،، قال: قلت: وما الإملاق؟ قال: «الإفلاس»، ثمّ قال: ﴿ وَلَا تَقْتُلُواْ أَوْلَادَكُمْ خَشْيَةً إِمْلَاقِ نَحْنُ نَرْزُقُهُمْ وَإِيَّاكُمْ ﴾.

١٣٤٦ /٤ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: قوله ﴿ وَلَا تَقْرَبُواْ ٱلزِّنَى إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةٌ وَسَاءَ سَبِيلاً ﴾ إنّه مُحْكَم. ١٣٤٧ /٥ ـ ثمّ قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (طباللهم) في قوله: ﴿ وَلَا تَقْرَبُواْ ٱلزِّنَى إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةً ﴾.

يقول: امعصيةً وَمقتاً، فإنّ الله يَمْقُتُه ويَبْغُضُه، وقوله: ﴿ وَسَاءَ سَبِيلاً ﴾ وهو أشدّ الناس (١) عذاباً، والزنا من أكبر الكبائر،

٨ ـ حلية الأبرار ١: ١٥٦.

سورة الإسراء آية ـ ٣١ ـ ٣٢ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ١٩ ـ

٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٨٩/٢٨٩.

٣ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٨٩/٢٨٩.

٤ ـ تفسير القميّ ٢: ١٩.

٥ ـ تفسير القميّ ٢: ١٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: النار.

قوله تعالى:

# وَلَا تَقْتُلُواْ آلنَّفْسَ آلَّتِي حَرَّمَ آللهُ إِلَّا بِالْحَقِّ وَمَن قُتِلَ مَظْلُوماً فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيِّهِ سُلْطَاناً فَكَلا يُسْرِف فِي آلْقَتْلِ إِنَّهُ كَانَ مَنصُوراً [٣٣]

١/ ٦٣٤٨ من إبراهيم، في قوله: ﴿ وَلَا تَقْتُلُواْ آلنَّفْسَ آلَتِي حَرَّمَ آللُهُ إِلَّا بِالْحَقِّ وَمَن قُتِلَ مَظْلُوماً فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيّهِ سُلْطَاناً ﴾ أي سلطاناً على الفاتل، ﴿ فَكَا يُسْرِف فِي آلْقَتْلِ إِنَّهُ كَانَ مَنصُوراً ﴾ أي يُنصَر ولد المفتول على الفاتل.

7759 / محمد بن يعفوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمير، عن القاسم بن عُرُوة، عن أبي العبّاس وغيره، عن القاسم بن عُرُوة، عن أبي العبّاس وغيره، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: اإذا اجتَمَعتِ العِدّةُ على قتلِ رجلٍ واحدٍ، حَكمَ الوالي أنْ يُقتَلَ أبي العبّاس وغيره، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: الله عزَ وجلَ يفول: ﴿ وَمَن تُتِلَ مَظْلُوماً فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيّهِ سُلْطَاناً أَيَهم شاءوا، وليس لهم أن يَقتُلوا أكثر من واحدٍ، إنّ الله عزَ وجلَ يفول: ﴿ وَمَن تُتِلَ مَظْلُوماً فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيّهِ سُلْطَاناً فَلَا يُسْرِف فِي آلْقَتْل ﴾ ..

١٣٥٠ /٣٠ وعنه: عن عليّ بن محمد، عن بعض أصحابه، عن محمّد بن سُليمان، عن سَيْف بن عَمِيْرة، عن إسحاق بن عمّار قال: قلتُ لأبي الحسن (عليه السلام): إنّ الله عزّ وجلّ يقول في كتابه: ﴿ وَمَن قُتِلَ مَظْلُوماً فَقَدْ جَعَلْنَا لِيسَحاق بن عمّار قال: قلتُ لأبي الحسن (عليه الله عزّ وجلّ عنه؟ قال: ونهى لوّليّهِ سُلْطَاناً فَكُل يُسْرِف فَي ٱلْقَتْلِ إِنَّهُ كَانَ مَنصُوراً ﴾ فما هذا الإشراف الذي نهى الله عزّ وجلّ عنه؟ قال: ونهى أن يُقتَل غير قاتِله، أو يُمثّل بالقاتِل الـ

قلت: فما معنى قوله: ﴿إِنَّهُ كَانَ مَنصُوراً﴾؟ قال: ووأي أصرةٍ أعظم من أن يُدفَعَ الفاتِلُ إلى أوْلِياءِ المَقتول فبقتُله، ولا تَبِعَةٌ تلزّمه من قَنْلِهِ في دينِ ولا دُنيا؟».

١٣٥١ /٤ ـ وعنه: عن عليّ بن محمّد، عن صالح، عن الحجّال، عن يعض أصحابه، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: سألته عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَن قُتِلَ مَظْلُوماً فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيّهِ سُلْطَاناً فَك يُسْرِف فِي الْقَتْلِ ﴾؟
قال: النزلتْ في الحسين (عبدالله)، لو قُتِلَ أهلُ الأرضِ بهِ ما كانَ سَرَفاً».

مروة، عن القاسم بن عُروة، عن الحسين بن سعيد، عن ابن أبي عُمَيْر، عن القاسم بن عُروة، عن أبي العبّاس وغبره، عن أبي عبدالله (عب السلام) قال: وإذا اجتمع العِدّة على قَتل رجل واحدٍ، حَكَم الوالي أن يُقتَل عن أبي العبّاس وغبره، عن أبي عبدالله (عب السلام) قال: وإذا اجتمع العِدّة على قَتل رجل واحدٍ، حَكَم الوالي أن يُقتَل أَنهُم شاءوا، وليس لهم أن يُقتلوا أكثرَ من واحدٍ، إنّ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ وَمَن قُتِلَ مَظْلُوماً فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيّهِ سُلْطَاناً

سورة الإسراء آية ـ ٣٣.

١ ـ تفسير القميّ ٢: ١٩.

۲ ـ الكافي ۷: ۲۸۱/۹.

۲ ـ الكافي ۷: ۲۰/۲۷.

٤ ـ الكافي ٨: ٢٦٤/٢٥٥.

٥ ـ النهذيب ١٠: ٨٥٨/٢١٨م

فَـكا يُشرِف فِي ٱلْقَتْلِۗ﴾ وإذا قَتَلَ الثَلاثةُ واحِداً، خُيِّر الوالي أيّ الثلاثةِ شاء (١) أن يفتل، ويَضمَنُ الآخَران ثُلُثَي الدية لِوَرَثَةِ المقتوله.

٦٢٥٣ / ٩ ـ أبو القاسم جعفر بن محمّد بن قُوْلُويه، قال: حدّثني محمّد بن الحسن بن أحمد، عن محمّد بن الحسن الصفّار، عن العبّاس بن معروف، عن محمّد بن سِنان، عن رَجُلٍ، قال: سألتُ أبا عبدالله (عبدالله) عن قوله تعالى: ﴿ وَمَن قُتِلَ مَظْلُوماً فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيّهِ سُلْطَاناً فَلا يُسْرِف فِي ٱلْقَتْل إِنَّهُ كَانَ مَنصُوراً ﴾ .

قال: «ذلك قائِمُ آلِ محمّد (عبه رعبهم السلام)، يَخرُجُ فيَفتُلُ بدمِ الحسين (عبه السلام)، فلو قَتَلَ أهلَ الأرضِ لم يَكُنْ مُشرِفاً. وقوله: ﴿ فَكَلا يُسْرِف فِي آلْقَتْلِ ﴾ أي لم يَكن لِيَصْنَعَ شيئاً يَكون سَرَفاً (١)، ثمّ قال أبو عبدالله (عبه السلام): ويقتل ـ والله ـ ذَرارِي قَتَلة الحسين (عبه السلام) بِفِعَالِ آبائِها».

٣٣٥٤ /٧- ابن بابَوَيه، قال: حدّثنا أحمد بن زِياد بن جَعْفَر الهمداني (رضيه عنه)، قال: حدّثنا عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن عبدالسّلام بن صِالح الهَرَوي، قال: قلتُ لأبي الحَسَن عليّ بن موسى الرضا (عباسلام): يا بن رسول الله، ما تقول في حديثٍ رُوي عن الصادق (عبدالسلام) أنّه قال: «إذا قام (١) القائم (عبدالسلام) قبتل ذراري قبتلًة الحُسين (عبدالسلام) بفِعالِ آبائِهم؟ عنقال (عبدالسلام): «هو كذلك».

قلت: وقول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى ﴾ (" ما معناه؟ فقال: هصَدَق الله في جميع أقواله، لكن ذَراري قَتَلة الحسين (عليه الله من يرضون بأفعال آبائهم ويَفتَخِرون بها، ومن رَضِي شَيئاً، كان كَمَن أتاه، ولو أنّ رجُلاً قُتِل في المَشْرِقِ فَرَضِيَ بِقَتْلِه رَجُلٌ في المَشْرِب، لكان الراضي عند الله عزّ وجل شَريك القاتِل، وإنّما يَقتُلهم القائم (عبه الله عز وجل شَريك القاتِل، وإنّما يَقتُلهم القائم (عبه الله الله عزه عرج، لرضاهُم بِفِعْل آبائهم أنه

قال: فقلتُ له: بأيّ شيءٍ يبدأ القائم (عليه عليه) منكم إذا قام؟ قال: «يبدأ بِبَني شَيْبَة ويَقُطَع أَيْديَهم، لأنّهم شرّاق بيت الله عزّ وجلّ.

٦٣٥٥ /٨ - علىّ بن إبراهيم: عن أبيه، عن عُثمان بن سعيد، عن المُفَضَل بن صالِح، عن جابر، عن أبي جعفر (عبدالله) في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَن تُتِلَ مَظْلُوماً فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيّهِ سُلْطَاناً فَكَلا يُسْرِف فِي ٱلْقَتْلِ إِنَّهُ كَانَ مَنصُوراً ﴾، قال: «نزلتْ في قَتْل الحسين (عبدالله)».

<sup>(</sup>۱) في «ط»: شاءوا.

٦ ـ كامل الزيارات: ٦٠/٥.

<sup>(</sup>١) في «ط»: فيكون مسرفاً.

٧ ـ عيون أخبار الرضا (عليه السلام) ١: ٥/٢٧٣، يناييع المودة: ٢٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: خرج.

<sup>(</sup>٢) الإسراء ١٧: ١٥، فاطر ٣٥: ١٨، الزمر ٣٦: ٧.

٨ ـ لم نجده في تفسير القمي، ورواه عنه في تأويل الآيات ١: ٢٧٩.

٩/ ٦٣٥٦ /٩ - العيّاشي: عن المُعَلَى بن خُنيس، عن أبي عبدالله (طبه السلام) قال: سَمِعتُه يَقول: لامن قَتَلَ النّفْسَ التي حرَّمَ اللهُ فَقَدْ قَتَلَ الحُسين في أهل بيته (طبهم السلام)».

١٠/ ١٣٥٧ - عن جابر، عن أبي جعفر (عله السلام) قال: «نَزَلَتْ هذه الآية في الحسين (عله السلام): ﴿ وَمَن قُتِلَ مَظْلُوماً فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيِّهِ سُلْطَاناً فَكَا يُسْرِف فِي آلْقَتْلِ ﴾ قائِل الحسين ﴿ إِنَّـهُ كَـانَ مَـنَصُوراً ﴾ - قال - : الحسين (عله السلام)».

١١/ ١٣٥٨ / ١١ - عن أبي العبّاس، عن أبي عبدالله (عبد الله) قال: وإذا اجتمّع العِدّةُ على قَتلِ رَجُلٍ، حَكَم الوالي بِفَتْلِ أَبَهِم شَاءَ، وليس له أن يفتُلَ أكثر من واحِدٍ، إنّ الله يفول: ﴿ وَمَن قُتِلَ مَظْلُوماً فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيّهِ سُلْطَاناً فَكَ يُسْرِف فِي آلْقَتْلِ إِنَّهُ كَانَ مَنصُوراً ﴾ وإذا قَتلَ واحداً ثلاثةٌ، خُير الوالي أيّ الثلاثة شاء أن يقتُل، ويَضْمَن الآخران تُلُثَى الدِيّة لوَرَثَةِ المَقتول،

قال: همو الحسين بن عليّ (عبد المحم) قُتِلَ مَظلوماً ونحنُ أولياؤه، والقائِم منّا إذا قامَ طَلَبَ بثأرِ الحُسين، فَبَقْتُل حتى يُقال: قد أَسْرَفَ في القَتْلِ ـ وقال ـ (١) المقتول: الحسين (عبد المحم) ووَلِيّه: القائم، والإسرافُ في القَتْل: أن يقتُل غير فاتله ﴿إِنَّهُ كَانَ منصُوراً ﴾ فإنّه لا يَذهب من الدنيا حتى يَنتصر برَجُلٍ من آلِ الرسول (مل الفطام) يملأ الأرض فيسطاً وعَدْلاً كما مُلِثَت ظُلماً وجَوراً».

۱۳۱۰ / ۱۳۱۰ من أبي العبّاس، قال: سألتُ أبا عبد الله أعبد الله أعبد الله أعبد ورثبته أن وكذلك إن ققال: «يُخبّر وليّه أن يقتُل أيهما شاء، ويَغْرَم الباقي نِصف الدِيّة -أعني دِيّة المقتول -فتُردّ على ورثبته (1)، وكذلك إن قتَل رجلُ امرأة، إن قبلوا دِيّة المرأة فذاك، وإن أبي أولبآؤها إلّا قتْل قائلها غَرِموا نِصف دِيّة الرجُل وقَتَلوه، وهو قول الله: ﴿فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيّهِ سُلْطَاناً فَكَا يُسْرِف فَي ٱلْقَتْل ﴾ ...

١٤/ ٦٣٦١ عن حُمْران، عن أبي جعفر (عبد السلام) قال: قلتُ له: يا بن رسول الله، زَعَمَ وُلدُ الحَسَنِ (عبد السلام) أنّ القائِمَ مِنْهُم، وأنّهم أصحابُ الأمر، ويَزعُم وُلدُ ابن الحَنَفِيَّة مِثلَ ذلِكَ، فقال: الرّحِم الله عمّي الحسن (عبد السلام)، لقد

٩ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٩٠/٢٩٠.

١٠ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٩٠/٥٥.

١١ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٩٠/٢٩٠.

١٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٠/٢٩٠، ينابيع المودة: ٢٥.

۱۳ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۹۰/۸۳.

<sup>(</sup>۱) في «ط»: نزيته.

١٤ . تفسير العبّاشي ٢: ٦٩/٢٩١.

أغمد ("أربعين ألف سَيْف حين أصبب أميرُ المؤمنين (طه السلام) وأسلَمَها إلى مُعاوية، ومحمّد بن عليُ سَبعين ألف سيف قاتله، لو خطر عليهم خطر ما خَرجوا منها حتى يَموتوا جَميعاً، وخرج الحسين (طه السلام) فعرّضَ نفسَه على الله في سَبعين رجُلاً، من أحقَ بدّمِهِ منّا؟ نحن ـ والله ـ أصحابُ الأمر، وفينا القائِم، ومِنّا السفّاح والمتنصور، وقد قال الله : ﴿ وَمَن قُتِلَ مَظْلُوماً فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيّهِ سُلْطَاناً ﴾ نحن أولياء الحُسين بن عليّ (طهما السلام)، وعلى دينه ».

قال: «نَزَلَتْ في الحسين (علم السلام)، لو قَتَلَ وَلَيُّه أهلَ الأرضِ [به] ما كان مُسرِفاً، ووليَّه القائم (علم السلام)».

قوله تعالى:

# وَلَا تَقْرَبُواْ مَالَ ٱلْيَتِيمِ إِلَّا بِالَّتِي هِيَ أَخْسَنُ حَتَّى يَبْلُغَ أَشُدَّهُ وَأَوْفُواْ بِالْعَهْدِ - إلى قوله تعالى - وَأَوْفُواْ ٱلْكَيْلَ إِذَا كِلْتُمْ وَزِنُواْ بِالْقِسْطَاسِ ٱلْمُسْتَقِيمِ [٣٤-٣٥]

١٣٦٣ /١ - العبّاشي: عن عبدالله بن سِنان، عن أبي عبدالله (عبدالله): وأنّ نجدة الحَروري كتب إلى ابن عبّاس يسأله عن أشياء: عن اليتيم، متى (1) ينقطعُ يتمّه الفكتب إليه ابن عبّاس: أمّا اليّتيم، فانقطاعُ يُتمِهِ إذا بلّغَ أشده، وهو الاحتلام».

٢/٦٣٦٤ /٢ ـ وفي رواية أخرى عن عبدالله بن سِنان، عنه، قال: «سُئِل أبي وأنا حاضِر عن اليتيم، متى يَجوز أمره؟ فقال: حين يَبْلغَ أشُدَّه.

قلت: وما أشدّه؟ قال: الاحتلام.

قلت: قد يَكُونُ الغلامُ ابن ثماني عَشَرَة سنة لا يحتلِم، أو أقلَ أو أكثر؟ قال: إذا بلَغَ ثلاثَ عَشَرةَ سَنةً كُتب له الحَسَن وكُتب عليه السيّء، وجاز أمرُه إلّا أن يكون سفيها أو ضعيفاً.

<sup>(</sup>١) في «س» و«ط»: عمل.

١٥ ـ تأويل الآيات ١: ١٠/٢٨٠.

سورة الإسراء آبة ـ ٣٤ ـ ٣٥ ـ

١ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٩١/٠٧.

<sup>(</sup>۱) في لاس» ولاط»: حتَى.

٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٩١/٢٩١.

٣٦٩٥ /٣٠ عن أبي بَصير، قال: قال أبو عبدالله (مله السلام): الأذا بلّغ العَبْدُ ثَلاثاً وثَلاثين سَنةُ فقدَ بلّغ أشدَّه، وإذا بلّغ أربعين فقد انتهى مُنتَهاه، فإذا بَلّغ إحدى وأربعين فهو في النُقصان، وينبغي لصاحِبِ الخَمْسينَ أن يكونَ كَمَنْ هو في النَوْع.

٣٦٦٦ /٤ ـ عن عبدالله بن سِنان، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: هإذا بلَغَ أَشُدَه: الاحتلام، ثلاث عشرة سنة ».
٧ ٦٣٦٧ /٥ ـ قال عليَ بن إبراهيم: قوله: ﴿ وَلَا تَقْرَبُواْ مَالَ ٱلْيَتِيمِ إِلّا بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ يعني: بالمتعروف، ولا يُسرِف. قال: وقوله: ﴿ وَأَوْفُواْ بِالْعَهْدِ ﴾ يعني: إذا عاهَدْتَ إنساناً، فأوفِ له. قال: وقوله: ﴿ إِنَّ ٱلْعَهْدَ كَانَ مَسْتُولاً ﴾ يعني: يوم القيامة. قال: وقوله: ﴿ وَأَوْفُواْ ٱلْكَيْلَ إِذَا كِلْتُمْ وَزِنُواْ بِالْقِسْطَاسِ ٱلْمُسْتَقِيم ﴾ أي بالاستواء (١).

۱٬۹۳۱۸ عن أبي جعفر (علبه السلام) قال: «القِسْطَاسُ المُستَقيم فهو الميزان الذي له لسان».

قوله تعالى:

## وَلَا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ آلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُؤادَ كُلُّ أَوْ لَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْئُولاً [٣٦]

١٣٦٩ /١ ـ قال عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ وَلَا تُقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ﴾ قال: لا ترمِ أحداً بما ليسَ لك به عِلم، قال: قال رسول الله (منه عه واله): «من بَهَتَ مُؤَمِناً أو مؤمِلةً أقيمَ في طينةٍ خَبَال، أو يخرُج ممّا قال».

۲/۹۳۷۰ محمد بن يعقوب: عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن الحسن بن محمد بن عيسى، عن الحسن بن محبوب، عن مالك بن عَطيَة، عن ابن أبي يَعْفُور، عن أبي عبدالله (عليه الله) قال: «من بَهَتَ مؤمناً أو مؤمنةً بما ليس فيه بَعَنه الله في طيئة خبال حتى يَحْرُجَ ممّا قال».

قلت: وما طينة خَبال؟ قال: اصديدٌ يَخْرُجُ من فُروج المُوْمِسات.

٣ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٩٢/٢٩٢.

الفسير العيّاشي ۲: ۲۹۲/۲۹۲.

٥ ـ تفسير القمتي ٢: ١٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: بالسواء،

٦ ـ تفسير القميّ ٢: ١٩،

سورة الإسراء آية ـ ٣٦ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ١٩.

۲ ـ الكافي ۲: ۲۲۱/ه.

٣/٦٣٧١ عن عليّ بن إبراهيم، عن هارون بن مُسلم، عن مَسعَدَة بن زياد، قال: كنتُ عند أبي عبدالله الله الله عند عنه عليّ بن إبراهيم، عن هارون بن مُسلم، عن مَسْعَدَة بن زياد، قال: كنتُ عند أبي عبدالله الله الله الله وَجُلّ: بأبي أنتَ وأمّي، إنّي أَذْخُلُ كَنبِفاً (١) لي، ولي جيران عندهم جَوارٍ يَتَغَنَّيْنَ ويَضْرِ بْنَ بالعُودِ، فر بَما أَطَلْتُ الجلوسَ استماعاً منّى لَهُنّ، فقال: «لا تفعل».

فقال الرجل: والله، ما أتَيْتُهُنَ، إنّما هو سَماعٌ أَسْمَعُه بأذني. فقال: «لله أنت! أما سَمِعتَ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿إِنَّ ٱلسَّمَعَ وَٱلْبُصَرَ وَٱلْفُوَّادَ كُلُّ أُولِئِك كَانَ عَنْهُ مَسْتُولاً﴾؟!، فقال: بلى والله، لكأنّي لم أَسْمَعُ بهذه الآية من كتاب الله من أعجمتي ولا عربيّ، لا جَرَم أنّي لا أعودُ إن شاء الله، وإنّى لأَسْتَغِفرُ الله.

فقال له: «قم فاغتَسِلْ وصلَّ ما بدا لك، فإنَّك كنت مقيماً على أمرٍ عظيم، ماكان أسوأ حالك لو مُتَّ على ذلك! احمَدِ الله واسألْهُ النَّوبة من كلّ ما يكره، فإنَّه لا يَكره إلّاكلّ قبيح، والقبيخ دَعْهُ لأهْلِهِ فإنّ لِكُلِّ أهْلاً».

الزُّبَيْرِي، عن أبي عبدالله وعبد عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن بَكر بن صالح عن القاسم بن بُرَيْد، قال: حدَّ ثنا أبو عمرو الزُّبَيْرِي، عن أبي عبدالله وعبد الله ومدًا نبى حديث طويل قال: ووَصَ على السَمعِ أَن يَتَنَزَّهَ عن الاستِماع إلى ما حرَّم الله، وأن يُعرض عمّا لا يَجِل له ممّا نبى الله عزَ وجلٌ عنه، والإضغاء إلى ما أَسخَطَ الله عزَ وجلٌ، فقال في ذلك: ﴿ وَقَدْ نَزَلَ عَلَيْكُمْ فِي الْكِتَابِ أَنْ إِذَا سَمِعْتُمْ عَايَاتِ الله يُكْفُو بِهَا وَيُسْتَهُوا أَبِهَا فَكَلا تَقْعُدُواْ مَعَهُمْ حَتَّى يَخُوضُواْ فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ ﴾ (1) من استثنى الله عزّ وجلَ مَرضِع النِّسيّان، فقال: ﴿ وَإِمّا يُنسِينَكَ الشَّيْطَانُ فَك تَقْعُدُ بَعْدَ فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ ﴾ (1) من استثنى الله عزّ وجلَ مَرضِع النِّسيّان، فقال: ﴿ وَإِمّا يُنسِينَكَ الشَّيْطَانُ فَك تَقْعُدُ بَعْدَ اللهُ عَرْوهِ أَلْوَلَى مَعَ الْقَوْلِ فَيَشِعُونَ الْقَوْلِ فَيَشِعُونَ الْمَوْمِينَ ﴾ (1) وقال: ﴿ وَقَالَ عَرْوجِلَ وَاللّهُ عَرْوجُلَ وَ وَاللّهُ عَرْوهُ وَاللّهُ عَرْولُولُ اللّهُ عَرُولُولُ اللّهُ عَلْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَمْ عَنِ اللّهُ عَلْ عَلْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عِمْ وَالْولَ اللّهُ عَمْ اللهُ عَرْولُولُ اللّهُ عَلْ اللّهُ عَمْ وَالْ اللّهُ عَلْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْ اللّهُ عَنْ الْإِيمَانُ أَنْ لا يُصَعْى إلى عَلَالا يَجِلُّ لِمُوهِ عَمَلُهُ وَالْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْ الإيمان أَن لا يُصَعْى إلى عَلَا لا يُحَلّى لَهُ عَلَى السَّعْعِ مِن الإيمان أَن لا يُصَعْى إلى عَلَا لا يُحَلِي اللّهُ عَلَى السَّعْعِ مِن الإيمان أَن لا يُصَعْى إلى عَلَا لا يُحَلِّى المُوعِي عَمْلُهُ وَالْ اللّهُ عَلْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَى السَّعْ مِن الإيمان أَن لا يُصَعْى إلى عَلَا لا يُحَلِّى الْمُولِ اللّهُ اللّهُ عَلْ اللّهُ عَلْ اللّهُ عَلَى السَّعْ عَلَى السَّعْ عَنْ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْ اللّهُ عَلْ اللّهُ عَلْ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

وفرَضَ على البَصَرِ أن لا يَنْظُر إلى ما حَرَّم اللهُ عَلَيه، وأن يُعرِضَ عمّا نهى الله عَنه ممّا لا يَحِلُّ له، وهو عمله، وهو مه الإيمان، فقال تبارك وتعالى: ﴿ قُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ وَيَحْفَظُواْ فُرُوجَهُمْ ﴾ (٧) فنهاهم أن

۳ ـ الكافي ٦: ١٠/٤٣٢.

<sup>(1)</sup> الكَنِيف: الظُّلَّة تُشرَع فوق باب الدار، والبيرحاض. «المعجم الوسيط ـ كنف ـ ٢: ٨٠١٪.

٤ ـ الكافي ٢: ١/٢٨.

<sup>(</sup>١) النساء ٤: ١٤٠.

<sup>(</sup>۲) الأنعام ٦: ٨٨.

<sup>(</sup>٣) الزمر ٣٦: ١٧ ـ ١٨.

<sup>(</sup>٤) المؤمنون ٢٣: ١ \_ ٤.

<sup>(</sup>٥) القصص ٢٨: ٥٥.

<sup>(</sup>٦) الفرقان ٢٥: ٧٢.

<sup>(</sup>٧) النور ٢٤: ٣٠.

ينظروا إلى عوراتهم، وأن ينظر المرء إلى فَرْج أخيه، ويَحفَظ فَرْجَه أن يُنظر إليه، وقال: ﴿ وَقُل لِلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصَارِهِنَّ وَيَحْفَظْنَ فُرُوجَهُنَّ ﴾ (^) من أن تَنْظُر إحدا هُنَ إلى فَرْجِ أختها، وتَحْفَظ فَرْجَهامن أن يُنظر إليها ـ وقال ـ كلّ شيء في الفرآن مِن حِفظ الفَرْجِ فهو من الزِنا إلّا هذه الآية، فإنّها من النّظر.

ثمّ نظم ما فرّض على القلب واللسان والسمع والبصر في آية أخرى، فقال: ﴿ وَمَا كُنتُمْ تَسْتَتِرُونَ أَن يَشْهَدَ عَلَيْكُمْ سَمْعُكُمْ وَلاَ أَبْصَارُكُمْ وَلاَ جُلُودُكُمْ ﴾ (" يعني بالجُلود الفُروج والأفخاذ، وقال: ﴿ وَلاَ تَقْفُ مَالَيْسَ لَكَ بِهِ عَلَمْ إِنَّ السَّمَعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُؤَادَكُلُّ أَوْلَئِك كَانَ عَنْهُ مَسْتُولاً ﴾ فهذا ما فرّض الله على العَيْنَيْن من غَضِ البَصَرِ عمّا عِرْم الله عنى العَيْنَيْن من غَضِ البَصَرِ عمّا منرم الله عنى العَيْنَيْن من غَضِ الإيمان ٥. والحديث طويل، ذكرناه بنمامه في قوله: ﴿ وَإِذَا مَا أَنْزِلَتْ سُورَةٌ فَمِنْهُم مّن يَقُولُ أَيُّكُمْ زَادَتْهُ هَنْذِهِ إِيمَاناً ﴾ من آخر سورة براءة (١٠٠٠).

حدّ ثنا محمّد بن أبي عبدالله الكوفي قال: حدّ ثنا أبو القاسم عليّ بن أحمد بن محمّد بن عمران الدقّاق (رضيلاعنه)، قال: حدّ ثنا محمّد بن أبي عبدالله الكوفي قال: حدّ ثنا سَهْل بن زياد الآدمي، عن عبدالعظيم بن عبدالله الحسّني، قال: حدّ ثني سَيّدي عليّ بن محمّد بن عليّ الرضاء عبدالله) عن أبيه، عن آبائه، عن الحسن (١) بن عليّ (عليم السلام)، قال: وقال رسول الله (سَلَراه عله والله)؛ إنّ أبا بكر منّي بمنزلة السَّمْع، وإنّ عُمَر منّي بمنزلة البَصّر، وإنّ عُمْمان منّي بمنزلة النُواد ـ قال سفلمًا كان من الغَد دخلتُ عليه وعنده أمير المؤمنين (عبدالله)، وأبو بكر، وعمر، وعُمان فقلتُ له: يا أبت، سمعتُك تقول في أصحابك هؤلاء قولاً، فما هو؟ فقال (سَله عبدوالله): نعم؛ ثمّ أشار بيده إليهم، فقال: هم السَمْعُ والبَصَرُ والفؤادُ، وسَيُسألون عن ولايةٍ وصيّي هذا؛ وأشار إلى عليّ بن أبي طالب (عبدالله). ثمّ قال: إنّ السَّمْعُ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْقُوادَكُلُّ أُولَيَّكُ كَانٌ عَنْهُ مَسْتُولاً ﴾ ثمّ قال (سَلَ ه عبدوالله): وعزةٍ ربّي إنّ السَّمْعُ وَالْبَصَرَ وَٱلْقُوادَكُلُّ أُولَيَّكُ كَانٌ عَنْهُ مَسْتُولاً ﴾ ثمّ قال (سَلَ ه عبدواله): وعزةٍ ربّي إنّ جميع أمّني لَمَوْفُونون يوم النبامة، ومَسؤولون عن ولاينه و ولك قول الله عزّ وجلّ : ﴿ وَقِفُوهُمْ إنّهُمُ مَسْتُولُونَ ﴾ (١٠) عليه عن أمّني لَمَوْفُونون يوم النبامة، ومَسؤولون عن ولاينه وصيّى هذا؛ وأشار إلى على شرة قال (سَلَ الله عن وجلّ عن ولاينه عن ولاينه وصيّى هذا؛ وأشار عن ولاينه عن ولاينه وصيّى ولاينه وصيّى ولاينه وصيّى هذا؛ وأشار ولي عن ولاينه وعرّة وبي أنه الله عن وجلّ عن ولاينه وسيّى من ولاينه وسيّى من ولاينه وصيّى من النهامة ولي الله عن وجلّ الله عن وجلّ أنه وله الله عن وحله الله عن وحله الله الله عن وحله الله عن وحله الله عن وحله الله عن وحله الله

٦/٦٣٧٤ عن أبي حمزة الثَّمالي، عن أبيَّ، عن التَّحسنُ بن محبوب، عن أبي حمزة الثَّمالي، عن أبي جعفر الله عن أبي جعفر الله على الله عن وجلّ، حتى يسأله عن أربع خصال: عُمُرِك فيما أفنَيْنَه، وجَسَدِك فيما أَبْلَيْنَه، ومَالِك من أين اكْنَسَبْنَه وأين وَضَعْنَه؟ وعن حُبّنِا

<sup>(</sup>٨) النور ٢٤: ٢١.

<sup>(</sup>٩) فصلت ٤١: ٢٢.

<sup>(</sup>١٠) تقدّم في الحديث (١) من تفسير الآيتين (١٢٤ ـ ١٢٥) من سورة التوبة.

٥ ـ معاني الأخبار: ٢٣/٢٨٧.

<sup>(</sup>١) في «ط»: الحسين.

<sup>(</sup>٢) الصافات ٢٧: ٢٤.

٦ ـ تفسير القميّ ٢: ١٩، مناقب ابن المغازلي: ١٩٧/١١٩ كفاية الطالب: ٣٣٤ المناقب للخوارزمي: ٣٥، مقتل الحسين (عب السلام) للخوارزمي ١: ٣٤، مجمع الزوائد ١٠: ٣٤٦، ينابيع المودة: ١٠٦ و ١١٣ و ٢٧١.

٥٣٤ ..... البرهان في تفسير القرآن

#### أهْل البيت.

٧/٦٣٧٥ عن الحسن، قال: كنتُ أطبلُ القُعودَ في المَخْرَجِ (") لِأَسْمَعَ غِنَاءَ بَعضِ الجيران، قال: فدخَلتُ على أبي عبدالله (عبدالسم)، فقال لي: «يا حسَنَ، ﴿إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُؤَادَ كُلُّ ٱوْلَئِك كَانَ عَـنْهُ مَسْنُولاً﴾ السَمْع وما وَعي، والبَصَر وما رأى، والقُواد وما عَقَد عليه».

٣٧٦٦ / ٨ - عن الحسين بن هارون، عن أبي عبدالله (عب السلام) في قول الله: ﴿إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُؤَادَكُلُّ أُولَيْكَ كَانَ عَنْهُ مَسْنُولاً ﴾.

قال: «يُسأَلُ السَّمْعُ عمَّا يَسْمَع والبَّصَرُ عمَّا يَطرِف، والفُّوَّادُ عمَّا يعقِد عليه،

١٣٧٧ /٩-عن أبي جعفر، قال: كنتُ عند أبي عبدالله (مداسلام) فقال له رجل: بأبي أنت وأُمّي، إنّي أدخُل كَنِيفاً لي، ولي جبران وعندهم جَوارٍ يُغنّبن ويَضرِبْن بالعُود، فر بَما أطيل الجلوس استماعاً منّي لهنّ؟ فقال: الا تَفعَل،

فقال الرجل: والله، ما أنْبِتُهنّ، إنّما هو سماع أسمّعُه بأذُني. فقال له: وأما سَمِعْتَ الله يقول: ﴿إِنَّ آلسَّمْعَ وَٱلْبُصَرَ وَٱللهُوَادَكُلُّ أُوْلَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْئُولاً ﴾ ؟!ه. فال: بلى والله، فكأنّي لم أسمّعٌ هذه الآبة قطّ من كتاب الله من عَجميّ ولا عَربيّ، لا جَرَم أنّي لا أعود إن شاء الله، وإنّي أستغفر الله. فقال: وقم واغتَسِل وصلّ ما بَدا لك، فإنّك كنتَ مُقيماً على أمرٍ عَظيمٍ، ماكان أسوأ حالك لو مُتّ على ذلك. أحمَدِ الله واسأله التوبة من كلّ ما يَكره، فإنّه لا يَكرهُ إلّاكلّ قبيح، والفبيح دَعْه لأهلِه، فإنّ لكلّ أعلام

١٠/ ٦٣٧٨ عمرو الزبيري، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: وإنّ الله تبارك وتعالى فَرَضَ الإيمان على جُوارِح بني آدم وقسّمه عليها، فلبس من تجوارِحه جارِحة إلّا وقد وُكِلَت من الإيمان بَغيرِما وَكِلَت به أُختُها، فمنها غيناه اللتان يَنظُر بهما، ورِجُلاه اللتان يَمشي بهما؛ ففرض على العَين أن لا تَنظَر إلى ما حَرّم الله عليه، وأن تَغُضّ عمّا نَهاه الله عنه ممّا لا يَحِلُ له وهو عمّله، وهو من الإيمان، قال الله تبارك وتعالى: ﴿ وَلَا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ عمّا الله عليه عمّا حرّم الله وهو إنّ آلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْقُوادَ كُلُّ أُولَٰكِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْتُولاً ﴾ فهذا ما فرض الله من غض البَصَر عمّا حرّم الله وهو عمله "أ، وهو من الإيمان.

وفِرَضَ الله على الرِجْلَين أَلَا يُمشَّى بهما إلى شِّيءٍ من مَعاصي الله، وفَرَضَ عليهما المَشْي فيما فرَضَ الله

۷ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۹۲/۷۷.

<sup>(</sup>١) المتخرّج: مكان خُروج النّفَلات ـ أعني الكّنيف ـ المجمع البحرين ـ خرج ـ ٢: ٢٩٤٪.

٨ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٩٢/٥٧.

٩ - تفسير العيّاشي ٢: ٢٩٢/٢٩٠.

۱۰ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۹۳/۷۷.

<sup>(</sup>١) في المصدر: عملها.

فقال: ﴿ وَلاَ تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَحاً إِنَّكَ لَن تَخْرِقَ ٱلْأَرْضَ وَلَن تَبْلُغَ ٱلْجِبَالَ طُولاً ﴾ (")، وقال: ﴿ وَٱقْصِدْ فِي مَشْيِكَ وَآغْضُضْ مِن صَوْتِكَ إِنَّ أَنكَرَ ٱلْأَصوَاتِ لَصَوْتُ ٱلْحَمِيرِ ﴾ ("».

١١٤ ١٢٧٩ ـ الشيخ، في (التهذيب): عن أبي عبدالله (عبدالله) أنّ رجلاً جاء إليه فقال له: إنّ لي جيراناً ولهم جَوارٍ يَتَغنَّين ويَضرِبن بالعود، فر بّما دَخلْتُ المَخْرَج فأطيلُ الجلوس استِماعاً منّي لهن؟ فقال له (عبدالله): «لا تَفْعَل،

فقال: والله، ما هو شيء أتَيتُه برِجْلي، إنّما هو سَماع أَسْمَعُه بأُذني. فقال الصادق (عبد الله): ولله أنت! أما سَمِعتَ الله عزّ وجل يقول: ﴿ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُوّادَكُلُّ أَوْلَيْكَ كَانَ عَنْهُ مَسْتُولاً ﴾ ١٤ فقال الرجل: كأني لم أسمَع بهذه الآية من كتاب الله عزّ وجلّ من عربيّ ولا عجّميّ، لا جَرمَ إنّي قد تَرَكتُها، وإنّي أستغفر الله تعالى. فقال له الصادق (عبد الله)، وفق فاغتَسِل وصلّ ما بدا لك، فلقد كُنتَ مقيماً على أمرٍ عظيمٍ، ما كان أسوأ حالك لومُتَ على ذلك! استَغفر الله واسأله التوبة من كلّ ما يَكره، فإنّه لا يَكرَه إلّا القبيح، والقبيح دَعْه لأهله، فإنّ لكلّ أهلاًه.

قوله تعالى:

وَلَا تَمْشِ فِى ٱلْأَرْضِ مَرَحاً إِنَّكَ لَن تَخْرِقَ ٱلْأَرْضَ وَلَن تَبْلُغَ الْأَرْضَ وَلَن تَبْلُغَ الْمَرْفِ وَلَا تَمْشِ فِى ٱلْأَرْضَ وَاتَّخَذَ مِنَ الْجِبَالَ طُولاً ـ إِلَى نوله تعالى ـ أَفَأَضْفًا كُمْ رَبُّكُم بِالْبَنبِنَ وَٱتَّخَذَ مِنَ الْجِبَالَ طُولاً ـ إِلَى نوله تعالى ـ أَفَأَضْفًا كُمْ رَبُّكُم بِالْبَنبِنَ وَٱتَّخَذَ مِنَ الْجِبَالَ طُولاً ـ إِلَى نوله تعالى ـ أَفَأَضْفًا كُمْ رَبُّكُم بِالْبَنبِنَ وَٱتَّخَذَ مِنَ الْجِبَالَ طُولاً ـ إِلَى الْمُكارِّئِكَةِ إِنَا ثَا الْحَالَ الْحَلْمَ الْحَلْمَ الْحَلْمَ الْحَلْمُ اللّهُ الْحَلْمَ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ اللّهُ الْحَلْمُ اللّهُ الْحَلْمُ اللّهُ الْحَلْمُ اللّهُ الْحَلْمُ اللّهُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْحَلْمُ اللّهُ الْحَلْمُ اللّهُ الْحَلْمُ اللّهُ ال

١٣٨٠ /١ عليّ بن إبراهيم، قال في قوله تَعَالَى: ﴿ وَلَا تَعْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَحاً ﴾: أي بَطَراً وفَرَحاً ﴿ إِنَّكَ لَن تَخْرِقَ ٱلْأَرْضِ ﴾ أي لم تبلُغها كلّها: ﴿ وَلَن تَبْلُغَ ٱلْجِبَالَ طُولاً ﴾ أي لا تقدِر أن تبلُغ قُلل الجبال.

٢/ ٦٣٨١ /٢ - محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن بكر بن صالح، عن القاسم بن بُرَيد، قال: حدّ ثنا أبو عَمرو الزُّبيري، عن أبي عبدالله (عبد الله) قال: «فرّض الله على الرِجْلَين أن لا يُمشَى بهما إلى شيءٍ من معاصي الله، وفرّض عليهما المَشْي إلى ما يُرضي الله عزّ وجلّ فقال: ﴿ وَلَا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَحاً إِنَّكَ لَن تَخْرِقَ مَا الْمَرْضَ وَلَا تَمْشِ فِي آلْأَرْضِ مَرَحاً إِنَّكَ لَن تَخْرِقَ الْأَرْضَ وَلَن تَبْلُغُ آلْجِبَال طُولاً ﴾، وقال: ﴿ وَآقْصِدْ فِي مَشْيِكَ وَآغْضُضْ مِن صَوْتِكَ إِنَّ أَنكُرَ ٱلْأَصْوَاتِ لَصَوْتُ

<sup>(</sup>٢) الإسراء ١٧: ٣٧.

<sup>(</sup>۲) لقمان ۳۱: ۱۹.

۱۱ ـ التهذيب ۱: ۲۰۱/۱۱۱.

سورة الإسراء آية ـ ٣٧ ـ ٤٠ ـ

١ ـ تفسير القميّ ٢: ٢٠.

۲ ـ الكافي ۲: ۱/۲۸.

٥٣٦ ...... البرهان في تفسير القرآن

**الْحَبِيرِ﴾** (¹)ء.

٣/٦٣٨٢ /٣ ـ وقال عليّ بن إبراهيم: قوله: ﴿ ذَٰلِكَ مِمَّا أَوْحَى إِلَيْكَ رَبُّكَ مِنَ ٱلْحِكْمَةِ ﴾ يعني القرآن وما فيه من الأنباء (١)، ثمّ قال: ﴿ وَلَا تَجْعَلْ مَعَ آلَهِ إِلَهُا ءَاخَرَ فَتُلْقَى فِي جَهَنَّمَ مَلُوماً مَّدْحُوراً ﴾ فالمُخاطَبة للنبيّ والمعنى للناس.

قال: وقوله: ﴿ أَفَاصْفَاكُمْ رَبُّكُم بِالْبَنينَ وَآتَخَذَ مِنَ ٱلْمَلاَئِكَةِ إِنَاثًا﴾ وهو رَدٌّ على قُرَيش فيما قالوا: إنّ المَلائِكَة هُنَّ بَنَاتِ الله.

قوله نعالي:

وَلَقَدْ صَرَّفْنَا فِي هَلْذَا ٱلْقُرْءَانِ لِيَذَّكُّرُواْ وَمَا يَـزِيدُهُمْ إِلَّا تُـفُوراً -إلى فوله تعالى ـشبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يَقُولُونَ عُلُواً كَبِيراً [21-22]

العيّاشي: عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي جعفر (على السلام): ﴿ وَلَقَدْ صَرَّفْنَا فِي هَـٰذَا ٱلْقُرْءَانِ لِيَذَّكّرواْ﴾: (يَعني ولقد ذكَرْنا عليّاً (على السلام) في القرآن وهو الذِكر فما زادَهم إلّا تُفوراً».

٢/٦٣٨٤ عنه الفرآن، يَنفِرُون عنه وَله: ﴿ وَمَا يَزِيدُهُمْ إِلَّا نَفُوراً ﴾ قال: إذا سَمِعوا الفرآن، يَنفِرُون عنه ويُحذِّبونه، ثمّ احتجّ عزّ وجلّ على الكفّار الذين يعبُدون الأوثان، فقال: ﴿ قُل ﴾ لهم يا محمّد ﴿ لَو كَانَ مَعَهُ ءَالِهَةً كَمَا يَقُولُونَ إِذَا لَا بَتَعَوْ إِلَى الْعَرْش، ثمّ كَمَا يَقُولُونَ إِذَا لَا بَعْرُش، ثمّ قال الله لذلك: ﴿ شُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يَقُولُونَ عُلُوّاً كَبِيراً ﴾

قوله تعالى:

تُسَبِّحُ لَهُ آلسَّمَـٰوَاتُ آلسَّبُغُ وَٱلْأَرْضُ وَمَنْ فِيهِنَّ وَإِنْ مِن شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ وَلَـٰكِن لَّا تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ إِنَّهُ كَانَ حَلِيماً غَفُوراً [11]

١/ ٦٣٨٥ /١ .محمَّد بن يعقوب: عن عدَّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زياد، عن عليَّ بن أسباط، عن داود الرَّقِّي،

سورة الإسراء آية ـ ٤٦ ـ ٤٣ ـ

<sup>(</sup>۱) لقمان ۳۱: ۱۹.

٣ ـ تفسير القمي ٢: ٢٠. ٬

<sup>(</sup>١) في «ط»: الاخبار.

١ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٣٩٣/٨٧.

٢ - تفسير القميّ ٢: ٢٠.

سورة الإسراء آية ـ 11 ـ

۱ ـ الكافي ٦: ٢٥/١١.

سورة الإسراء (١٧) ........................ ٢٣٥

عن أبي عبدالله (عبد الله) قال: سألتُه عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِن مِن شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ وَلَكِن لَّا تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ ﴾. قال: «نَنَقُض (١٠) الجُدُرِ تسبيحُها».

٢/٦٣٨٦ /٢ - العبّاشي: عن أبي الصَبّاح، عن أبي عبدالله المبالله على قال: قلت له: قول الله: ﴿ وَإِن مِن شَيْءٍ إلّا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ وَلُكِن لا تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ ﴾ ؟ قال: اكلّ شيء يُسبّح بحمده ـ وقال ـ إنّا لنرى أن تنقُض الجِدار هو تسبيحه».

٣/٦٣٨٧ ـ وفي رواية الحسين بن سعيد، عنه: ﴿ وَإِنْ مِن شَىءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ وَلَٰكِـن لَّا تَـفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ﴾.

قال: وكلّ شيءٍ يسبّح بحمده ـ وقال ـ إنّا لنرى أنّ تنفُّض الجِدار هو تسبيحُها،

۱۳۸۸ / عن الحسن، عن النّوفلي، عن السّكوني، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه (عليهماالملام) قال: «نهي رسول لله (سقراه عليه داله عن أن تُوسَم البهائم في وجوهها، وأن تُضرَب وجوهها، فإنّها تُسبِّح بحَمْدِ ربّهاه.

٩٣٨٩ /٥ ـ عن إسحاق بن عمّار، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: «ما من طَيْرٍ يُصاد في يَر ولا بحرٍ، ولا شيءٍ يُصاد من الوَحْش إلّا بتَضيِيعه التّسبيح».

١٣٩٠ /٦٠ عن مَسْعَدة بن صَدَقة، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه (طهماالله) أنّه دخَل عليه رجل فقال له:
 فداك أبي وأمّي، إنّي أجِدُ الله يَعُول في كتابه: ﴿ وَإِن مِن شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ وَلَكِن لَا تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ ﴾؟
 فقال له: همو كما قال الله تعالىء.

قال: أُتسَبِّح الشَجْرةُ اليابسة؟ فقال: «نعم، أما سَمِعَتْ خَفْبِ البيت كيف ينقصِف (١)، وذلك تسبيحه، فسبُحان الله على كلّ حال!».

٧/ ١٣٩١ /٧ ـ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن التّوفلي، عن السّكوني، عن أبي عبدالله (مبدالله) قال: وللدابّة على صاحبها ستّة حقُوق: لا يُحمِّلها فوق طاقتها، ولا يتّخِذ ظهرها مجلِساً يتحدّث عليها، ويَبدأ بعَلْفها إذا نزّل، ولا يَسِمها في وجهها، ولا يَضرِبها فإنّها تُسبّح، ويَعرِضُ عليها الماء إذا مرّ بهه.

٦٣٩٢ /٨ ـ وعنه: عن عِدُة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن القاسم بن يحيى، عن جدّه الحسن بن

<sup>(</sup>١) تنقَّض البيت: تشقَّقَ وسُمِع له صوت. «أقرب الموارد ـ نقض ـ ٢: ١٣٣٧».

۲ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۹/۲۹۳.

٣ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٩١٤/٨٠

٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٩٤/٢٩٨

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٩٤/٢٩٨

٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٩٤/٢٩٤

<sup>(</sup>١) انقصف الشيء: اتكسر، وفي المصدر: ينقض.

۷ ـ الكافي ٦: ١/٥٢٧.

۸ ـ الكافي ٦: ١٨٥٨.

۵۳۸ ..... البرهان في تفسير القرآن

راشد، عن محمّد بن مسلم، عن أبي عبدالله (مباهـلام) قال: دقال رسول الله (ملَى الله عبدراله): لا تضرِبوا الدوابّ على وجوهها فإنّها تُسبّح بحمد الله».

قال: وفي حديث آخر: الا تَسِمُوها في وجوهها.

قوله تعالى:

# وَإِذَا قَرَأْتَ آلْقُرْءَانَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ آلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْأَخِرَةِ حِجَاباً مَّسْتُوراً -إلى نوله نعالى - وَإِذَا ذَكَرْتَ رَبَّكَ فِي آلْقُرْءَانِ وَحْدَهُ وَلَوْاْ عَلَىٰ أَذْبَارِهِمْ نُفُوراً [20-21]

١/٦٣٩٣ منيَّنَكَ وَبَيْنَ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْأَخِرَةِ حِجَاباً مَّسْتُوراً ﴾ يعني بَحجُب الله عنك الشياطين ﴿ وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةً ﴾ أي غِشاوةً ﴿ أَن يَفْقَهُوهُ وَفِيَّ ءَاذَانِهِمْ وَقُراً ﴾ يعني صَمَماً.

قال: فوله: ﴿ وَإِذَا ذَكَرْتَ رَبَّكَ فِي ٱلْقُرْءَانِ وَخَدَهُ وَلَوْا عَلَىٰ أَدْبَادِهِمْ نُـفُوراً ﴾ فال: كان رسول الله اصنر الدعب والله إذا قوا ﴿ بِسْمِ آللهِ آلرَّ حَمَـٰنِ آلرَّ حِيمٍ ﴾ الله اصنر الدعب والله إذا قوا ﴿ بِسْمِ آللهِ آلرَّ حَمَـٰنِ آلرَّ حِيمٍ ﴾ فَروًا عنه.

المؤمنين اعدالسلاما: إنّ إبراهيم حُجِب عَن تُعروم بحُجُبِ ثلاث، قال علي اعدالسلاما: قال يهودي لأمير المؤمنين اعدالسلاما: إنّ إبراهيم حُجِب عَن تُعروم بحُجُبِ خمس، فثلاثة بثلاثة واثنان فَضل، قال الله عزّ وجلّ وهو ومحمد امن الله عبدواله، حُجِب عمن أراد قَتْلَه بحُجُبِ خمس، فثلاثة بثلاثة واثنان فَضل، قال الله عزّ وجلّ وهو يَصِف أمر محمد امن الله عبدواله؛ ﴿ وَجَعَلْنَا مِن بَيْنِ أَيْدِيهِمْ سَدًا ﴾ فهذا الحِجاب الأوّل ﴿ وَمِنْ خَلْفِهِمْ سَدًا ﴾ فهذا الحِجاب الثاني ﴿ وَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ فَهُمْ لَا يُنْصِرُونَ ﴾ (١) فهذا الحجاب الثاني ﴿ وَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ ٱلذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْأَخِرَةِ حِجَاباً مَّسْتُوراً ﴾ فهذا الحِجاب الرابع، ثمّ قال: ﴿ وَهِي إلى ٱلْأَذْقَانِ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ آلذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْأَخِرَةِ حِجَاباً مَّسْتُوراً ﴾ فهذا الحِجاب الرابع، ثمّ قال: ﴿ وَهِي إلى ٱلْأَذْقَانِ فَهُمْ مُقُمْحُونَ ﴾ (١) فهذه حُجُبٌ خمس»

سورة الإسراء آية . ٤٦ . ٤٠ .

١ - تفسير القمي ١: ٢٠.

<sup>(</sup>۱) في «ط»: قراءته.

٢ ـ الاحتجاج ١: ٢١٣.

<sup>(</sup>۱) يش ۲۱: ۹.

<sup>(</sup>۲) يشر ۲۱: ۸

7190 من العياسي: عن زيد بن علي، قال: دخلتُ على أبي جعفر (طبه الديم) فذكر ﴿ بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمَانِ آلرَّحِيمِ ﴾ ؟ فقلت: لا، فقال: وإنّ رسول الله (صل الله اصل الله الله عله وآله كان أحسنُ الناس صَوْتاً بالقرآن، وكان يُصلّي بفناء الكعبة فرفع صوته، وكان عُتبة بن ربيعة وشَببة بن ربيعة وأبو جهل بن هِشام وجماعة منهم يسمّعون قراءته وقال وكان يُكثِر قراءة ﴿ بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمَانِ آلرَّحِيمِ ﴾ فيرفع بها صوته وقال وغير في الله عنه منهم يسمّعون قراءته و وكان يُكثِر قراءة ﴿ بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمَانِ آلرَّحِيمِ ﴾ فيرفع بها صوته وقال وفي الله ويقولون: إذا جاز صوته وقال في ذلك ﴿ وَإِذَا ذَكُرْتَ رَبَّكَ فِي اللهُ عَلَى الرَّحِيمِ ﴾ فأعلِمنا حتى نقومَ فنستَمِع قراءته، فأنزل الله في ذلك ﴿ وَإِذَا ذَكُرْتَ رَبَّكَ فِي الْفُرْ وَانِ وَحْدَهُ وَبِسْمِ آللهِ الرَّحْمَانِ آلرَّحِيمٍ • وَلَوْاً عَلَى أَدْبَارِهِمْ نَقُوراً ﴾ ».

1997 / 2 - عن زُرارة، عن أحدهما (طبها الله)، قال في ﴿ بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمَانِ آلرَّحِيمِ ﴾. قال: «هو أحق ما مجهر به الله وهي الآية التي قال الله: ﴿ وَإِذَا ذَكَرْتَ رَبَّكَ فِي آلْقُرْءَانِ وَحْدَهُ - بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمَانِ آلرَّحِيمِ - وَلَوْا عَلَى أَنْهُ الْبِي قَلْهُ اللهِ عَلَى أَنْهُ اللهُ عَلَى أَنْهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى أَنْهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى أَنْهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى أَنْهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى أَنْهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى أَنْهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى أَنْهُ اللهُ عَلَى أَنْهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى أَنْهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى أَنْهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

۱۳۹۷ /٥-عن منصور بن حازم، عن أبي عبدالله (عبد الله) قال: ١ كان رسول الله (صفراله عبد راله) إذا صلى بالناس جَهَر بـ ﴿ بِسْمِ آفَهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ فتخلف من خلفَه من المنافقين عن الصفوف، فإذا جازها في السورة عادُوا إلى مَواضِعهم وقال بعضُهم لبعض: إنّه لبُرَدِّد اسم ربّه تَرداداً، إنّه لبُحِبَ ربّه، فأنزل الله ﴿ وَإِذَا ذَكَرْتَ رَبّكَ فِي الْقُورَا ﴾ .
آلْقُرْءَانِ وَخْدَهُ وَلَوْا عَلَى أَذْبَارِهِمْ نُفُوراً ﴾ .

مه ٦٣٩٨ /٦ عن أبي حمزة الثَّمالي، قال: قال لي أبو جعفر (عبيا سلم): ديا ثُماليّ، إنَّ الشيطان ليأتي قَرِينَ الإمام فبسأله، هل ذكر رَبَّهُ؟ فإن قال: نعم؛ اكتسع (المُخذِهب، وإن قال: لا؛ ركب على كتِفَيه، وكان إمام القوم حتّى ينصَرفواه.

قال: قلت: جُعِلتُ فداك، وما معنى قوله: ذكر ربّه؟ قال: هالجهر بـ ﴿ بِسْمِ آلَةِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ ،

قوله تعالى:

## نَّحْنُ أَعْلَمُ بِمَا يَسْتَمِعُونَ بِهِ إِذْ يَسْتَمِعُونَ إِلَيْكَ وَإِذْهُمْ نَجْوَى -إلى

٣ ـ نفسير العيّاشي ٢: ٢٩٥/٥٨

٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٩٥٥/٨٨

<sup>(</sup>١) في «ط»: هو الحقّ فاجْتَهر به.

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٩٥/٧٨

٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٩٦/٨٨

<sup>(</sup>١) اكْتَسَعَ الفَحلُ: خَطَر فَضَرَبَ فَخِذَيهِ بِذَنِهِ. ﴿ القاموس المحيط مكسع - ٣: ١٨٥.

٥٤٠ ...... البرهان في تفسير القرآن

#### قوله تعالى ـ **قَرِيباً [ 27 ـ ٥١** ]

١/ ٦٣٩٩ الله على بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ نَّحْنُ أَعْلَمُ بِمَا يَسْتَمِعُونَ بِهِ إِذْ يَسْتَمِعُونَ إِلَيْكَ وَإِذْ هُمْ نَجْوَىٰ﴾ بعني إذ هم في السرّ يقولون: هو ساحر؛ وهو قوله: ﴿ إِذْ يَنقُولُ ٱلظَّالِمُونَ إِن تَنتَبِعُونَ إِلّا رَجُلاً مَّسْخُوراً﴾.

ثمّ حكى لرسول الله (من عبدونه) قول الدَّهريّة، فقال: ﴿ وَقَالُواْ أَءِذَا كُنَّا عِظَاماً وَرُفَاتاً أَءِنَا لَمَبْعُوثُونَ خَلْقاً جَدِيداً ﴾ . ثمّ فال لهم: ﴿ قُلْ كُونُواْ حِجَارَةُ أَوْ حَدِيداً ۞ أَوْ خَلْقاً مِمَّا يَكْبُرُ فِي صُدُورِكُمْ فَسَيَقُولُونَ مَن يُعِيدُنَا قُلِ جَدِيداً ۞ أَلَّذِى فَطَرَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ فَسَيَنْفِضُونَ إِلَيْكَ رُءُوسَهُمْ ۞ والنَعْضُ: تحريكُ الرأس ﴿ وَيَقُولُونَ مَتَى هُوَ قُلْ عَسَى أَن يَكُونَ قَرِيباً ﴾ . تكونَ قريباً ﴾ .

۲/۹٤۰۰ - قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عبدالسلام) قال: «الخَلْقُ الذي يَكبُر في صُدورِكم: الموت..

قوله تعالى:

# وَقُل لِعِبَادِى يَقُولُوا ٱلَّتِي هِيَ أَخْسَلُ إِلَى فُولَهُ تَعَالَى . وَ عَاتَيْنَا دَاوُدَ رُبُّوراً [ ٥٣ - ٥٥]

١/٦٤٠٢ - وقال عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ وَقُل لِعِبَادِي يَقُولُواْ ٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ يَنزَعُ بَيْنَهُمْ﴾ أي يدخُل بينهم ويحمِلهم (١) على المعاصى.

قال: وقوله: ﴿ زَّبُّكُمْ أَعْلَمُ بِكُمْ إِنْ يَشَأْ يَرْحَمْكُمْ ﴾ إلى قوله ﴿ زَبُوراً ﴾ فهو مُحْكَم.

سورة الإسراء آية ـ ٤٧ ـ ٥١ .

١ ـ تفسير القميّ ٢: ٢٠.

٢ ـ تفسير القمق ٢: ٢١.

٣ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٩٦/٢٩٨

<sup>(</sup>۱) یش ۲۱: ۷۸ ـ ۷۹.

سورة الإسراء آية . ٥٣ ـ ٥٥ ـ

١ - تفسير القميّ ٢: ٢١.

<sup>(</sup>١) في «س»: بحملهم، وفي المصدر: ويختُّهم.

٣٠١٢ /٢ مابن شهرآشوب: عن أبي مُعاوية الضَّرير، عن الأعْمَش، عن أبي صالح، في فوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ فَضَلْ اللهُ مَحْمَداً (مَنْ اللهُ عَدْرَالله) بالعلم والعقل على جميع الرُسُل، وَفَضَلَ عليَ بَعْضِ عَلَى جميع الرُسُل، وَفَضَلَ عليَ بالعلم والعقل على جميع الرُسُل، وَفَضَلَ عليَ بن أبي طالب (عله السلام) على جميع الصدّيقين بالعلم والعقل.

قوله تعالى:

# وَإِن مِن قَرْيَةٍ إِلَّا نَحْنُ مُهْلِكُوهَا قَبْلَ يَوْمِ ٱلْقِيَـٰمَةِ أَوْ مُعَذِّبُوهَا عَذَاباً شَدِيداً كَانَ ذَٰلِكَ فِي ٱلْكِتَابِ مَسْطُوراً [٥٨]

١/٦٤٠٤ عليّ بن إبراهيم، قال: قوله: ﴿ وَإِن مِن قَرْيَةٍ إِلَّا نَحْنُ مُهْلِكُوهَا﴾ أي أهلها ﴿ قَبْلَ يَوْمِ ٱلْقِيَـٰمَةِ أَوْ مُعَذِّبُوهَا عَذَاباً شَدِيداً﴾ يعني بالخَسْف والمَوت والهَلاك ﴿ كَانَ ذَٰلِكَ فِي ٱلْكِتَابِ مَسْطُوراً ﴾ أي مكتوباً.

٢/ ٦٤٠٥ - ابن بابَوَبه: مُرسلاً، عن الصادق (عبدالله)، أنّه سُئِل عن قوله تعالى: ﴿ وَإِن مِن قَرْيَةٍ إِلَّا نَحْنُ مُهْلِكُوهَا قَبْلَ يَوْم ٱلْقِيَاٰمَةِ أَوْ مُعَذِّبُوهَا عَذَاباً شَدِيداً ﴾ قال: «هو الفّناء بالموت».

٣/٦٤٠٦ عن محمّد بن مُسلم، قال: سألتُ أبا جعفر اعد الله، ﴿ وَإِن مِن قَرْيَةٍ إِلَّا نَحْنُ مُهَلِكُوهَا قَبْلُ وَهَا عَذَاباً شَدِيداً ﴾، قال: «إنّما أُمَةٍ بِحمّد من الأُمم، فمَن مات فقد هلَك».

١٤٠٧ ـ عن ابن سنان، عن أبي عبدالله اعب (جون في قوله: ﴿ وَإِنْ مِن قَرْيَةٍ إِلَّا نَحْنُ مُهْلِكُوهَا قَبْلَ يَوْمِ
 أَلْقِيَـٰـمَةٍ ﴾، قال: همو الفَناء بالموت أو غيره.

٨٠١٨ /٥. وفي رواية أخرى، عنه (طبالسلام): ﴿ وَإِنْ مِنْ قَرْيَةٍ إِلَّا نَحْنُ مُهْلِكُوهَا قَبْلَ يَوْمِ ٱلْقِيَـٰـمَةِ ﴾. قال: ابالقَتْل والمَون أو غيره».

قوله تعالى:

وَمَا مَنَعَنا أَن نُرْسِلَ بِالْأَيَاتِ إِلَّا أَن كَذَّبَ بِهَا ٱلْأَوَّلُونَ -إلى فوله تعالى -

٢ ـ المناقب ٢: ٩٩.

سورة الإسراء آية ـ ٥٨ ـ

١ ـ تفسير القميّ ٢: ٢١.

من لا يحضره الفقيه 1: ٥٦٢/١١٨.

٣ ـ تفسير العيَّاشي ٢: ٩٠/٢٩٧.

٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٩١/٢٩٧.

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٩٢/٢٩٧.

٥٤٢ ...... البرهان في تفسير القرآن

#### إِلَّا تَخْوِيفاً [ ٥٩ ]

١/٦٤٠٩ - وقال عليّ بن إبراهيم: قوله: ﴿ وَمَا مَنَعَنآ أَن تُؤسِلَ بِالْأَيَاتِ إِلَّا أَن كُذَّبَ بِهَا ٱلْأَوَّلُونَ ﴾ نزلت في قُريش، وقوله: ﴿ وَءَاتَيْنَا ثَمُودَ ٱلنَّاقَةَ مُبْصِرَةً فَظَلَمُواْ بِهَا وَمَا نُرْسِلُ بِالْأَيَاتِ إِلَّا تَخْوِيفاً ﴾ فعطف على قوله: ﴿ وَمَا مَنَعَنآ أَن نُرْسِلَ بِالْأَيَاتِ ﴾ .

٢/٦٤١٠ ـ قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عباسلام) في قوله: ﴿ وَمَا مَـنَعَنآ أَن نُـرْسِلَ بِالْأَيَاتِ ﴾.

قال: ووذلك أنَّ محمَّداً (صلَى الدعله وآله) سأله قومُه أن يأتِيهم بآية، فنزَل جَبْرَئيل (مله السلام)، فقال: إنَ الله عزَّ وجلّ يقول: ﴿ وَمَا مَنَعَنَا أَن نُرْسِلَ بِالْأَيَاتِ ﴾ إلى قومك ﴿ إِلَّا أَن كَذَّبَ بِهَا ٱلْأَوْلُونَ ﴾ وكنَا إذا أرسَلْنا إلى قَريةٍ آيةً فلم يُؤمِنوا بها أَمْلكناهُم، فلذلك أَخَرنا عن قومِك الآيات».

قوله تعالى:

# وَمَا جَعَلْنَا آلرُّءْيَا آلَّتِيَ أَرَيْنَاكَ إِلَّا فِتْنَةً لِلنَّاسِ وَآلشَّجَرَةَ ٱلْمَلْعُونَةَ فِي آلْقُرْءَانِ وَ نُخَوِّفُهُمْ فَمَا يَزِيدُهُمْ إِلَّا طُغْيَاناً كَبِيراً [٦٠]

١/ ١٤١١ / العيّاشي: عن حَرِيز، عمّن سَمِع، عن أبي جعفر السسرم، قال: «﴿ وَمَا جَعَلْنَا ٱلرُّوْيَا ٱلَّتِي أَرَيْنَاكَ إِلَّا فِتْنَةً ﴾ لهم ليَعْمَهُوا فيها ﴿ وٱلشَّجَرَة ٱلْمَلْعُونَةَ فِي ٱلْقُرْءَانِ ﴾ يعني بني أميّة،

٢/٦٤١٢ معلى بن سعيد، قال كنتُ بمكة فقدم علينا معروف بن خَرَّبوذ، فقال: قال لي أبو عبدالله (هـالله): وإنَّ علياً (هـالله) قال إلمُمَّر، يا أبا خَفْص، الأَاخبِرُك بما نزَل في بني أُميّة؟ قال: بلي. قال: فإنَّه نزَل فيهم ﴿ وَالشَّجَرَةَ الْمَلْعُونَةَ فِي الْقُرْءَانِ ﴾ فغضِب عُمر وقال: كَذَبت، بنو أُميّة خيرٌ منك، وأوْصَلُ للرَّحِمه.

٣/٦٤١٣ /٣ - عن الحَلَبي، عن زُرارة وحُمْران ومحمّد بن مُسلم، قالوا: سألناه عن قوله: ﴿وَمَا جَعَلْنَا ٱلرُّءْيَا ٱلَّتِيَ أَرَيْنَاكَ﴾.

قال: وإنّ رسول الله (صلى الله عله واله) رأى أنّ رجالاً على المنابر، يَرّدُون الناس ضُكَلالاً: زُرَيق، وزُفَره.

سورة الإسراء آية . ٥٩ ـ

سورة الإسراء آية ـ ٦٠ ـ

۱ ـ تفسير القمى ۲: ۲۱.

٢ ـ تفسير القميّ ٢: ٢١.

١ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٩٧/٩٣.

٢ - تفسير العيّاشي ٢: ٢٩٧/٢٩٧.

٣ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٩٧/٩٥.

وقوله: ﴿ وَٱلشَّجَرَةَ ٱلْمَلْعُونَةَ فِي ٱلْقُرْءَانِ ﴾ ، قال: «هم بنو أميّة».

عنه (على منابِرَ من نارٍ على منابِرَ من الله (مله الله (مله الله الله)) قد رأى رجالاً من نارٍ على منابِرَ من نار، يَردَون الناس على أعقابهم القَهْقَرَى، ولسنا نُسمّي أحداً».

0/111 /0 - وفي رواية سلام الجُعفي، عنه (عبه السلام)، أنّه قال: «إنّا لا نُسمّي الرجال بأسمائهم، ولكنّ رسول الله (منّى الدعب واله) رأى قوماً على مِنْبَرِه يُضِلّون الناس بعده عن الصِراط القَهْقَرّي».

٦/ ٩٤١٦ / ٦ - عن القاسم بن سُليمان، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: وأصبَح رسول الله (صلّى عبدالله) يوماً حاسِراً حزيناً، فقيل له: مالَك، يا رسول الله؟ فقال: إنّي رأيت الليلة صِبيان بني أُميّة يَرقُون على مِنبَري هذا، فقلت: يا ربّ معى؟ فقال: لا، ولكن بعدك.

٧/ ٦٤١٧ عن أبي الطُّفيل، قال: كنتُ في مسجد الكُوفة فسَمِعتُ عليًا الله الله) يقول، وهو على المِنْبَر وناداه ابن الكوّاء، وهو في مُؤخّر المسجد، فقال: يا أمير المؤمنين، أخبِرني عن قول الله: ﴿ وَٱلشَّجَرَةَ ٱلْمَلْعُونَةَ فِي ٱلْقُرْءَانِ ﴾، فقال: «الأفجران من قُريش، ومن بني أُميّة».

٨ ٦٤١٨ /٨ عن عبدالرحيم القَصير، عن أبي جعفر (ملياليل) في قوله: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا ٱلرُّءْيَا ٱلَّتِي أَرَيْنَاكَ إِلَّا فِتْنَةً لِلنَّاسِ﴾، قال: «أُري رِجالاً من بني تَيم وعَدِيَ على المنابر يَرُدُّون الناس عن الصَّراط القَهْفَرَي.

قلتُ: ﴿ وَٱلشَّجَرَةَ ٱلْمَلْعُونَةَ فِي ٱلْقُرَءَانِ ﴾ ؟ قال: «هم بنو أُمبِّة، يقول الله: ﴿ وَتُخَوِ قُهُمْ فَمَا يَزِيدُهُمْ إِلَّا طُغْيَاناً كَبِيراً ﴾ .

٩/٦٤١٩ من يُونُس، عن عبدالرحمن الأشلَ، فالنَّسَالُهُ عن قول الله: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا ٱلرَّءْيَا ٱلَّتِيّ أَرَيْنَاكَ إِلَّا فِتْنَةً لِلنَّاسِ﴾ الآبة.

فقال: «إذّ رسول الله وسنرات عبدراته) نام فرأى أنّ بني أميّة يصغُدون المنابِر، فكلّما صَعِد منهم رجل رأى رسول الله وسنرات عبدراته الذِلّة والمَسْكَنة، فاستيقَظ جَزوعاً من ذلك، وكان الذين رآهم اثني عشر رجلاً من بني أميّة، فأناه جَبْرُ ليل بهذه الآية، ثمّ قال جَبْرُ ليل: إنّ بني أميّة لا يَملِكون شيئاً إلّا مَلَك أهلُ البيتِ ضِعْفَيه،

١٠/٦٤٢٠ ـ الطَّبَرُسيّ: إنَّ ذلك رُوْيا رآها النبيّ في مَنامه، أنَّ قُروداً تصعَد مِنبَره وتَنزِل، فَساءَهُ ذلك واغتمّ به. رواه سهل بن سعيد، عن أبيه، ثمّ قال: وهو المرويّ عن أبي جعفر وأبي عبدالله (ملهمااسلام). وقالوا على هذا

٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٩٦/٢٩٨.

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٩٧/٢٩٨.

٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٩٨/٢٩٨.

٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٩٩/٢٩٨.

٨ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٠٠/٢٩٨.

٩ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٠١/٢٩٨.

۱۰ . مجمع البيان ۲: ۲۵۲.

الناويل: إنَّ ﴿ ٱلشَّجَرَةَ ٱلْمَلْعُونَةَ فِي ٱلقُرْءَانِ ﴾ هم (١) بنو أميَّة.

11/7671 - وفي (نهج البيان): جاء في أخبارنا، عن أبي عبدالله الصادق (مبدالله): وأنّ النبيّ (ملى الدمبدراله)
رأى ذاتّ ليلة ـ وهو بالمدينة ـ كأنّ قُروداً أربعة عشر قد عَلَوْا مِنْبره واحداً بعد واحدٍ، فلمّا أصبح قَصَ رُوْياه على أصحابه، فسألوه عن ذلك. فقال: يصعد مِنبَري هذا بعدي جماعة من قُرَيش ليسوا لذلك أهاره. قال الصادق (مبداله): وهم بنو أُميّة على الصادق (مبداله): وهم بنو أُميّة على المادة (مبداله):

۱۲/ ۱۶۲۲ معليّ بن إبراهيم، قال: نؤلت لمّا رأى النبيّ (ملّ اله عبداله) في نومه كأنٌ قُروداً تصعَد مِنْبَره، فساءَه ذلك وغَمَّه غمّاً شديداً، فأنزل الله: وما جعّلنا الرُوْيا التي أرَيْناك إلّا فِتنةٌ للناس (۱) ليعمَهوا فيها، والشجرة الملعونة في القرآن، كذا نزلت، وهم بنو أميّة.

المُسَيَّب، عن سعيد بن المُسَيَّب، وي النَّعْلَبي في (تفسيره): يرفعه إلى الرشيد، عن سعيد بن المُسَيَّب، في فوله تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا ٱلرَّءْيَا ٱلَّتِيَ أَرَيْنَاكَ إِلَّا فِتْنَةً لِلنَّاسِ ﴾ الآية، قال: رأى رسول الله (سنرالله طيدواله) بني أميّة على المنابر فساءه ذلك، فقيل له: إنّها الدنيا [يُعطُونها] فسُرّي (١) بها عنه ﴿ إِلّا فَتِنَةً للنّاسِ ﴾ بَلاءً للنّاس.

10/ 1870 - وفي كتاب (فضيلةُ الحسين وحكاية مُصيبتهِ وقتله): يرفعه إلى أبي هُرَيرة، قال: قال رسول الله استراه عبدرانه): «رأيت في النوم بني الحكم أو بني العاص يُنزُون على مِنبَري كما تَنزُو القِرَدة، فأصبَح كالمتغَيِّظ، فما رُوْي رسول الله (متراه عبدرانه) مستجمِعاً ضاحكاً بعد ذلك حتّى مات.

قوله تعالى:

وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَائِكَةِ آسْجُدُوا لِأَدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ -إلى قوله تعالى -

<sup>(</sup>١) في المصدر: هي.

البيان ۲: ۱۷۰ ((مخطوط».

١٢ ـ تفسير القميّ ٢: ٢١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: لهم.

١٣ . . . . عنه ابن البطريق في العمدة: ٩٤٢/٤٥٢، الدر المنثور ٥: ٣١٠، تحفة الأبرار: ١٨٨.

<sup>(</sup>١) سُزِّي عنه: تَجلَّى هَمُّه وانكَشف. «لسان العرب ـ سرا ـ ١٤: ٢٨٠».

<sup>14 . . . .</sup> عنه ابن البطويق في العمدة: ٩٤٣/٤٥٣، والدر المنثور ٥: ٣٠٩، تنحفة الأبوار: ١٨٨.

١٥ .... عنه تحفة الأبرار: ١٨٨.

#### وَشَارِكُهُمْ فِي ٱلْأَمْوَالِ وَٱلْأَوْلَادِ [ ٦٦ ـ ٦٤ ]

1/1671 - وقال على بن إبراهبم: ثم حكى الله عز وجل حبر إبليس، فقال: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلاَئِكَةِ آسْجُدُواْ لِلْأَدْمَ فَسَجَدُواْ إِلّا إِبْلِيسَ ﴾ إلى قوله ﴿ لَأَحْتَنِكَنَّ ذُرِيَّتَهُ إِلّا قَلِيلاً ﴾ أي لأفسِدَنَهم إلا قليلاً، فقال الله عز وجل: ﴿ آذَهَب فَمَن تَبِعَكَ مِنْهُمْ فَإِنَّ جَهَنَّمَ جَزَآةُ مُوفُوراً ﴾ وهو مُحْكم ﴿ وَآسْتَفْرِزْ ﴾ أي اخدَعُ ﴿ مَنِ آسْتَطَعْتَ مِنْهُم بِصَوْتِكَ مِنْهُمْ فَإِنَّ جَهَنَّمَ جَزَآةُ كُمْ جَزَآءً مُوفُوراً ﴾ وهو مُحْكم ﴿ وَآسْتَفْرِزْ ﴾ أي اخدَعُ ﴿ مَنِ آسْتَطَعْتَ مِنْهُم بِصَوْتِكَ وَأَجْلِبْ عَلَيْهِم بِحَيْلِكَ وَرَجِلِكَ وَشَارِكُهُمْ فِي آلأَمْوَالِ وَٱلأَوْلَادِ ﴾ قال: ماكان من مال حرامٍ فهو شِرْكُ الشيطان، كما أن تلد (أ) منه، ويكون عما الرجل إذا جامَع، فيكون الوَلَد من نُطفَتِه ونُطفَةِ الرجل إذا كان حراماً.

وفي حديثٍ آخر: إذا جامَع الرجل أهله ولم يُسَمّ، شاركه الشيطان.

۲/۹۶۲۷ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى وعِدَّةٍ من أصحابنا، عن أحمد بن أبي عبدالله، عن القاسم بن يحيى، عن جدّه الحسن بن راشد، عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (على الله (على الله) (١١) في معنى: ولا تجعّله شِرْكَ الشيطان، قال: قلت: وكيف يكون من شِرْك الشيطان؟

قال: «إذا ذكر اسم الله تنحّى الشيطان، وإن فعل ولم يُسَمِّ أدخَل ذكره، وكان العمل منهما جميعاً والنّطفة والجدة».

٣/٦٤٢٨ وعنه: عن الحسين بن محمّد، عن مُعَلَى بن محمّد وعدّةٍ من أصحابنا، عن أحمد بن أبي عبدالله جميعاً، عن الوشّاء، عن موسى بن بَكر، عن أبي بَصير، قال: قال أبو عبدالله (طبهاللهم): «يا أبا محمّد، أيّ شيءٍ يقول الرجل منكم إذا دخلت عليه امرأته؟». قلت: جُعِلتُ فِداكِ، أيستَطيع الرجل أن يقول شيئاً؟ فقال: «ألا أعلّمك ما تقول؟» قلت: بلى. قال: «تقول: بكلماتِ الله استَحْلَلْتُ فَرْجَها، وفي أمانة الله أخذتُها، اللّهمّ إنْ قضيت لي في رَحِمِها شيئاً فاجعَلْه بارًا تقياً، واجعَلْه مُسلِماً سَويّاً، ولا تَجْعَلْ فيه شِرْكاً للشيطان».

قلت: وبأيّ شيءٍ بُعرَف ذلك؟ قال له: «أما تقرأكتابَ الله عزّ وجلّ، ثمّ ابتدأ هو: ﴿وَشَارِكُهُمْ فِي ٱلْأَمْوَالِ وَٱلْأَوْلَادِ﴾ فإنّ الشيطان يَجيء حتّى يَقعُد من المرأة كما يقعُد الرجل منها، ويُحدِث كما يُحدِث، ويَنكَح كما يَنكح».

سورة الإسراء آية ١١٠ ـ ١٤ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ٢١.

<sup>(</sup>۱) في «س»: شريك.

<sup>(</sup>۲) في «طه: كلّما.

<sup>(</sup>٣) زاد في المصدر: يلزمه.

۲ ـ الكافي ٥: ٢ - ٢/٥٠١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: عن أبي جعفر (عله السلام).

٣ ـ الكافي ٥: ٢/٥٠٢.

قلت: بأيّ شيء يُعرف ذلك؟ قال: «بحبّنا وبُغضنا، فمن أحبّناكان من نُطفة العبد، ومن أبغضناكان من نُطفة الشيطان».

7579 / 1679 من عن عِدَة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن أبيه، عن حمزة بن عبدالله، عن جميل بن دَرَاج، عن أبي الوليد، عن أبي بَصير، قال: قال لي أبو عبدالله (طبه السلام): «يا أبا محمّد، إذا أَتَيْتَ أَهلَك، فأيّ شيءٍ تقول؟» قال: قلت: جُعلت فداك، وأطيق أن أقول شبئاً؟ قال: «بلي، قل: اللّهمّ إنّي بكلماتِك استَحْلَلْتُ فَرْجَها، وبأمانَتِك أَخَذْتُها، فإن قَضَيْتَ في رَحِمِها شبئاً فاجْعَلْهُ تقيّاً زكيّاً، ولا تَجْعَلْ للشيطان فيه شِرْكاً».

قال: قلت: جُعلت فداك، ويكون فيه شِرْك للشيطان؟ قال: «نعم، أما تَسمَع قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَشَادِكُهُمْ فِي ٱلْأَمْوَالِ وَٱلْأَوْلَادِ﴾ فإنَّ الشيطان يَجيء فيقعُد كما يقعُد الرجل، وينزِل كما يُنزِل الرجل،

قال: قلت: بأيّ شيء يُعرَف ذلك؟ قال: ابحبِّنا ويُغضِنا.

٩٤٣٠ /٥ ـ الحسين بن سعيد في كتاب (الزهد): عن عُثمان بن عيسى، عن عُمر بن أذَيْنَة، عن سُلَيمان بن قَيْس، قال: سَمِعت أمير المؤمنين (عبدالسلام) يقول: «قال رسول الله (منه الله عبد راله): إنّ الله حَرّم الجنّة على كلّ فَحَاش بذيء قليل الحَياء، لا يُبالي ما قال وما قيل له، فإنّك إن فتَشَنه لم تجده إلّا لِغَيّة (1) أو شِرُك الشيطان.

فقال رجل: يا رسول الله، وفيالناس شِرْك شيطان؟ فقال: أما تقرأ قول الله عزّ وجلّ: ﴿وَشَارِكُهُمْ فِــى ٱلْأَمْوَالِ وَٱلْأَوْلَادِ﴾.

فقيل: وفي الناس من لا يُبالي ما قال وما قيل له؟ فقال: نعم، من تَعرّض للناس فقال فيهم وهو يعلم أنّهم (٢٠) لا يتركونه، فذلك الذي لا يُبالي ما قال وما قبل لغة.

١٩٤٣١ /٦ ـ العبّاشي: عن محمّد بن شيل، عن أبي جعفر (عبدالله) قال: سألتُه عن شِرك الشيطان: قوله:
وَشَارِكُهُمْ فِي ٱلْأَمْوَالِ وَٱلْأَوْلَادِ﴾.

قال: دماكان من مالٍ حرامٍ فهو شِرْك (١) الشيطان ـ قال ـ ويكون مع الرجل حتى يجامِع، فيكون من نُطفَتهِ ونُطفَةِ الرجل إذاكان حَراماً».

٧/٦٤٣٧ /٧ ـ عن زُرارة، قال: كان يُوسُف أبو الحجّاج صديقاً لعليّ بن الحسين (عبه السلام) وأنّه دخَلَ على امرأته

<sup>£</sup> ـ الكافي ٥: ٥٠٣ ٥/٥٠.

٥ ـکتاب الزهد: ١٢/٧.

<sup>(</sup>١) يقال: هو لِغبَيْمَ ولِغِيَّة: أي لزَّنْيَةِ، وهو نقيض قولك: لِرشْدَةٍ. «لسان العرب ـ غوي ـ ١٤٢».

<sup>(</sup>٢) في «س» و «ط»: أنّه.

٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٠٢/٢٩٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: شريك

٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٣/٢٩٩ .

فأراد أن يضَمّها - أعني أمّ الحجّاج - قال: ففالت له (١): إنّما عَهْدُك بذاك الساعة، قال: فأنبى عليّ بن الحسين (عد الساعة) فأخبَره، فأمره أن يُمسِك عنها، فأمسَك عنها، فَوَلَدَتْ بالحجّاج، وهو ابن شيطان ذي الرَّدْهَة (١).

٩/٦٤٣٤ /٩-عن سُلَيم بن قيس الهِلالي، عن أمير المؤمنين (عبد المره)، قال: «قال رسول الله (من الله عبد وآله): إن الله حرّم الجنّة على كلّ فاحِشٍ بذيء قليل الحياء، لا يُبالي بما قال ولا ما قبل له، فإنّك إن فتَشتَه لم تجده إلّا لِغَيَّةٍ أو شِرْك الشيطان.

قيل: يا رسول الله، وفي الناس شِرْك الشيطان؟ فقال: أو ماتقرأ قول الله: ﴿وَشَـارِكُهُمْ فِـى ٱلْأَمْـوَالِ وَٱلْأَوْلَادِ﴾.

١٠/٦٤٣٥ - عن يُونُس، عن أبي الربيع الشامي، قال: كنتُ عنده لبلةً، فذكرَ شِرْكَ الشبطان فعظّمه حتّى أفزَعَني، فقلت: جُعلت فداك، فما المَخْرَج منها، وما نصنَع؟

قال: «إذا أردتَ المُجامَعة فقل: بسم الله الرحمن الرحيم، الذي لاإله إلّا هو، بديع السماوات والأرض، اللّهم إذ قضّبت شيئاً خلقتَه في هذه الليلة "، فلا تجعَلْ للشيطانِ فيه نصيباً، ولا شِرْكاً، ولا حظاً، واجعَلْهُ عبداً صالحاً خالصاً مخلصاً مُصيباً "" وذُرِّيَته، جلّ ثناؤك».

١١/٦٤٣٦ عن سُليمان بن خالد، قال: قلت لأبي عبدالله (عبدالله): ما قول الله: ﴿ وَشَارِكُهُمْ فِي ٱلْأَمْوَالِ وَٱلْأَوْلَادِ﴾؟ قال: فقال: «قل في ذلك قولاً: أعوذ بالله السميع العليم من الشيطان الرجيم».

۱۲/ ۱۶۳۷ ـ عن العلاء بن رَزين، عن محمّد، عن أحدهما الله الله، قال: «شِركُ الشّبطان، ماكان من مالٍ حرامٍ فهو من شِركه (۱) و يكون مع الرجل حين يُحامِع، فتكون نُطفته مع نُطفتِه إذا كان حراماً ـ قال ـ فإنَّ كِلْتَيْهِما جميعاً الله عند وقال ـ ربّما خُلِق من واحدةٍ، وربّما خُلِقَ منهما جميعاً».

<sup>(</sup>١) في «ط»: فقالت لي، وزاد في المصدر: أليس،

<sup>(</sup>٢) الرَّذْهة: النُّفرة في الجبل يَشتَنْفِع فيها الماء وقيل: قُلَة الرابية. «النهاية ٢: ٢١٦» وقيل: إنّ شيطان الرَّذْهة أحد الأبالسة المرَّدَة من أعوان عدو الله إبليس، وقيل: هو عفريتٌ مارد يُتَصَوّر في صورة حيّة ويكون على الرَّذْهة. «شرح ابن أبي الحديد ١٣: ١٨٤».

٨ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٩٩/٢٩٩.

٩ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٩٩/١٠٥.

١٠ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٠٠/٢٠٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: اللَّهم إن قصدت تصب منّي في هذه الليلة خليفة.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: مصفياً، وفي نور الثقلين ٣: ١٨٥/ ٢٠٠: مصغياً.

۱۱ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۰۰۲/۲۰۰ ـ

۱۲ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۰۸/۳۰۰.

<sup>(</sup>١) في «ط»: شركة الشيطان.

۱۳/ ۱۲۸ مصفوان الجمّال، قال: كنتُ عند أبي عبدالله (طبهالله) فاستأذن عيسى بن منصور عليه، فقال له: اما لك ولفلان، با عيسى، أما إنّه ما يُحبُّك (۱) اله فقال: بأبي وأميّ، يقول قولَنا، وهو يتولَى من نتولَى. فقال: «إنّ فيه نَخُوةً إبليس».

فقال: بأبي وأمّي، أليس يقول إبليس: ﴿خَلَقْتَنِي مِن نَّارٍ وَخَلَقْتُهُ مِن طِينٍ﴾ (٢)؟ فقال أبو عبدالله (عبالسلام): «أليس الله يقول: ﴿وَشَارِكُهُم فِي ٱلْأَمْوَالِ وَٱلْأَوْلَادِ﴾ فالشبطان يُباضِع ابنَ آدم هكذا، وقَرَن بين إصبَعَيه.

١٤/ ٩٤٣٩ عن زُرارة، عن أبي جعفر اطبالهم، قال: سمِعته يقول: «كان الحجّاج ابن شيطان يُباضع ذي الرَّدْهَة» (١) ثمّ قال: «إنّ يوسُف دخل على أمّ الحجّاج، فأراد أن يُصيبَها، فقالت: أليس إنّما عهدك (١) بذلك الساعة؟ فأمسَك عنها، فولدّتِ الحجّاج».

قوله تعالى:

## إنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ وَكَفَى بِرَبِّكَ وكيلاً [70]

1/ ۱/ ۱/ ۱/ ۱/ ۱۰ العيّاشي: عن جعفر بن محمّد الخُزاعي، عن أبيه، قال: سمِعتُ أبا عبدالله (مله السلام) يَذكُر في حديث غدير خُمّ: وأنّه لمّا قال النبيّ (منّ التعبّر العلميّ (عله السلام) ما قال، وأقامه للناس، صرّخ إبليسٌ صَرخةً، فاجتمّعت له العفاريت، فقالوا: يا سيّدُنا، ما هذه الصَّرخة؟ فقال: ويلكم، يومكم كيوم عيسى ـ والله ـ لأضلنّ فيه الخلق.

قال: «فنزل القرآن: ﴿ وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ إِبْلِيشَ ظُنَّهُ فَاتَبَعُوهُ إِلَّا فَرِيقاً مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (1) ـ فال ـ فصرَخ إبليس صَرخة فرجَعت إلبه العَفاريت، فغالوا: ياسيدنا، ما هذه الصَرخة الأخرى؟ فقال: ويحكم، حكى الله ـ والله ـ كلامي قُرآناً، وأُنزل عليه: ﴿ وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ إِبْلَيْسُ ظُنَّهُ فَاتَبَعُوهُ إِلَّا فَرِيقاً مِّن ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ ثم رفع رأسه إلى السماء، ثمّ قال: وعزيتك و جَلالِك لألحِقنَّ الفريق بالجَميع».

قال: وفقال النبيّ اساراه عبدرادا: ﴿ بِسْمِ آللهِ آلرَّ حُمَانِ آلرَّ حِيم إنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانً ﴾ ـ قال ـ

١٣ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٠٠/٣٠٠.

<sup>(</sup>١) في «ط»: ما يحب.

<sup>(</sup>٢) الأعراف ٧: ١٢، سورة ص ٣٨: ٧١.

١٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٠١/٢٠١.

<sup>(</sup>١) يُباضع: يجامع، وذو الرُّدْهَة نعت أو عطف بيان للشيطان، إن لم يكن في الكلام تصحيف. «بحار الأنوار ٦٣: ٢٥٦».

<sup>(</sup>٢) في «ط»: عهدتك.

سورة الإسراء آية . ٦٥ ـ

١ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١١١/٣٠١.

<sup>(</sup>۱) سا ۲۰: ۲۰.

فصرَخ إبليسٌ صرخةً، فرجَعت إليه العَفاريت، فقالوا: يا سيّدنا، ما هذه الصّرخة الثالثة؟ قال: والله، من أصحاب علىّ، ولكن وعزّتك وجلالك ـ يا ربّ ـ لأزيِّنَن لهم المعاصى حتّى أبغّضهم إليك».

قال: فقال أبو عبدالله (عبدالله): «والذي بعَث بالحقّ محمّداً، للعفّاريت والأبالِسة على المؤمن أكثر من الزّنابير على اللحم، والمؤمِنُ أشدّ من الجبل، والجبل تدنو إليه (١) بالفأس فتَنْحِث منه، والمؤمن لا يستقلّ عن دينه».

٢/ ٩٤٤١ عن عبدالرحمن بن سالم، في قول الله: ﴿إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ وَكَفِّي بِرَبِّكَ وَكِيلاً﴾، قال: نزَلت في عليّ بن أبي طالب (عبدالسلام)، ونحن نرجو أن تجري لمن أحبّ الله من عباده المسلمين.

قوله تعالى:

# رَّبُّكُمُ ٱلَّذِى يُزْجِى لَكُمُ ٱلْفُلْكَ فِي ٱلْبَخْرِ -إلى قوله تعالى - ثُمَّ لَا تَجِدُواْ لَكُمْ عَلَيْنَا بِهِ تَبِيعاً [٦٦ - ٦٩]

البحر البحر البحر علي بن إبراهيم: ثم فال: ﴿ زَبُكُمُ اللَّذِي يُزْجِى لَكُمُ اللَّهُلُكَ فِي الْبَحْرِ ﴾ إي السفن في البحر ﴿ لِتَبْتَغُواْ مِن فَضْلِهِ إِنَّهُ كَانَ بِكُمْ رَحِيماً \* وَإِذَا مَسَكُمُ الضُّرُ فِي الْبَحْرِ ضَلَّ مَن تَدْعُونَ إِلّا إِيَّاهُ ﴾ أي بطل مَن تَدعون غير الله ﴿ فَلَمَّا نَجَاكُمْ إلى الْبَرِ أَعْرَضْتُمْ وَكَانَ الْإِنسَانُ كَفُوراً ﴾ ثم أرهبَهم، فقال: ﴿ أَفَأَمِنتُمْ أَن يَخْسِفَ بَدعون غير الله ﴿ فَلَمَّا نَجَاكُمْ إلى الْبَرِ أَعْرَضْتُمْ وَكَانَ الْإِنسَانُ كَفُوراً ﴾ ثم أرهبَهم، فقال: ﴿ أَفَأَمِنتُمْ أَن يُعِيدَكُمْ فِيهِ بِكُمْ جَانِبَ الْبَرِ أَوْ يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ حَاصِباً ﴾ أي عذاباً وملاكاً ﴿ ثُمَّ لَا تَجِدُواْ لَكُمْ وَكِيلاً \* أَمْ أَمِنتُمْ أَن يُعِيدَكُمْ فِيهِ تَعْرَى ﴾ أي مرَةُ أخرى ﴿ فَيُرْسِلَ عَلَيْكُمْ قَاصِفاً مِنَ آلزِيحٍ ﴾ أي تجيء من كل جانب ﴿ فَيُغْرِقَكُم بِمَاكَفَرْتُمْ لَا تَجِدُواْ لَكُمْ عَلَيْنَا بِهِ بَبِيعا ﴾.

٢/ ٦٤٤٣ /٢ ـ قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (طبالسلام) في قوله: ﴿ قَاصِفاً مِّنَ ٱلرِّيحِ ﴾ قال: «هي العاصِف» وقوله: ﴿ تَبِيعاً ﴾ يقول: وكيلاً، ويقال: كفيلاً، ويقال: ثائراً.

قوله تعالى:

### وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بِنِيَّ ءَادَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُم مِّنَ

سورة الإسراء آية ـ ٦٦ ـ ٦٩ ـ

<sup>(</sup>٢) في «طα: تواليه.

٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١١٢/٣٠١.

١ ـ تفسير القميّ ٢: ٢٢.

٢ ـ تفسير القميّ ٢: ٢٢.

# ٱلطَّيِّبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِّمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلاً [٧٠]

1/1616 محمّد بن عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثنا جعفر بن أحمد، قال: حدّثنا عبدالكريم بن عبدالرحيم، قال: حدّثنا محمّد بن عليّ، عن محمّد بن الفُضيل، عن أبي حمزة النُّمالي، عن أبي جعفر (عبداله) قال: «إنَّ الله لا يُكرِم رُوحَ كَافِرٍ، ولكن يُكرِم أرواح المؤمنين، وإنّما كرامة النفس والدم بالرُّوح، والرِزقُ الطيّب هو العلم».

٢/ ٦٤٤٥ الشيخ في (أماليه) قال: أخبرنا جماعة، عن أبي المُفَضَّل، قال: حدَّثنا عليّ بن محمّد بن الحسن ابن كاس الفاضي النَّخَعِي بالرَّملة (١)، قال: حدَّثنا نَصْر بن ابراهيم بن عبيد المُحارِبي، قال: حدَّثنا نَصْر بن مُزاحم المِنْقَري، قال: حدَّثنا إبراهيم بن الزِبْرِقان، عن أبي خالد، عن زيد بن عليّ، عن أبيه (عبدالهم)، في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي ءَادَمَ ﴾ .

يقول: «فضّلنا بني آدم على سائر الخَلق». ﴿ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ ﴾ يقول: «على الرَطْبِ واليابِس» ﴿ وَرَزَقْنَاهُم مِّنَ ٱلطَّيِّبَاتِ ﴾ يقول: «من طبّبات الثّمار كلّها» ﴿ وَفَضَّلْنَاهُمْ ﴾ يقول: «ليس من دابّةٍ ولا طائرٍ إلّا هي تأكل وتشرّب بِفيها، لا ترفّع بيدها إلى فيها طعاماً ولا شراباً غير ابن آدم، فإنّه يرفّع إلى فيه بيده طعامه، فهذا من التَفضيل».

٣/ ٦٤٤٦ / ٣ ـ وعنه، قال: أخبرنا جماعة، عن أبي المُفَضّل، قال: حدَّننا عبدالله بن محمّد بن عبدالعزيز البَغوي، قال: حدَّننا بعبي بن عبدالحميد الحِمّاني، قال: حدَّننا حجّاج بن تميم، قال: حدَّننا ميمون بن مِهران، عن البَغوي، قال: حدَّننا ميمون بن مِهران، عن الطَّيِبَاتِ اللهُ عَلَى كَثِير مِمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلاً ﴾.

قال: ليس من دابَةٍ إلَّا وهي تأكُّل بِفيها إلَّا إِنَّ أَدُمْ فَإِنَّهُ بِأَكُلُّ لِللَّهِ.

1117 / 120 من مارون بن سُلَيمان الحَمَّاتِي المُفَضَّل، قال: حدَّثنا أحمد بن الحِسن بن هارون بن سُلَيمان الصَباحي، قال:حدَّثنا يحبى بن السَّرِي الضَّرِير، قال: حدَّثنا محمّد بن خازم (۱) أبو مُعاوية الضَّرِير، قال: دخَلتُ على هارون الرشيد ـ وكانت بين يديه المائِدة ـ فسألني عن تفسير هذه الآية: ﴿ وَلَقَد كَرَّمْنَا بَنِي عَادَمَ وَحَمَلْنَا هُمْ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُم مِّنَ ٱلطَّيِّبَاتِ ﴾ الآية.

سورة الإسراء آية ـ ٧٠ ـ

١ - تفسير القميّ ١: ٢٢.

٢ ـ الأمالي ٢: ١٠٣.

<sup>(</sup>١) الرَّمْلَة: مدينة بفلسطين. «معجم البلدان ٣: ٦٩».

٣ ـ الأمالي ٢: ١٠٣.

<sup>£</sup> ـ الأمالي ٢: ١٠٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: محمّد بن مزاحم، وفي «س، ط»: محمّد بن حازم، تصحيف، صوابه ما في المتن، راجع تقريب التهذيب ٢: ١٥٧ـ

فقلت: يا أمير المؤمنين، قد تأوّلها جَدَك عبدالله بن العبّاس، أخبرني الحَجّاج بن إبراهيم الخُوزي (")، عن ميمون بن مِهْران، عن ابن عبّاس، في هذه الآية: ﴿ وَلَقَد كُرَّ مُنَا بَنِيَ ءَادَمَ وَحَمَلْنَا هُمْ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُم مِّنَ الطَّيِبَاتِ﴾ قال: كلّ دابّةٍ تأكّل بفيها إلّا ابن آدم فإنّه يأكُل بالأصابع.

قال أبو مُعاوية: فبلغني أنّه رمي بملْعَقَةٍ كانت بيده من فِضَةٍ وتَناول من الطّعام بإصبَعِه.

معقر العيّاشيّ: عن جابر، عن أبي جعفر (طبه السلام)، في قوله تعالى: ﴿ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِّمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلاً ﴾، قال: اخْلق كلّ شيء منكَبّاً غير الإنسان، خُلق منتصِباً».

قوله تعالى:

### يَوْمَ نَدْعُواْ كُلَّ أُنَاسِ بِإِمَامِهِمْ - إلى فوله نعالى - كِتَابَهُمْ وَلَا يُظْلَمُونَ فَتِيَلاً [٧١]

١/٦٤٤٩ - عليّ بن إبراهيم، قال: أخبرنا أحمد بن إدريس، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسين بن سعيد، عن حمّاد بن عيسى، عن ربّعي بن عبدالله، عن الفُضيل بن يَسار، عن أبي جعفر (عبدالله)، في قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ نَدْعُوا كُلَّ أُمَّاسِ بِإِمَامِهِمْ ﴾.

• ١٤٥٠ - ٢/ ١٤٥٠ محمد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن محبوب، عن عبدالله بن غالب، عن جابر، عن أبي جعفر (علم السلام) قال: قال: قلمًا نزَلت هذه الآية ﴿ يَوْمَ تَدْعُوا كُلُّ محبوب، عن عبدالله بن غالب، عن جابر، عن أبي جعفر (علم السلام) قال: قال: قلمًا نزَلت هذه الآية ﴿ يَوْمَ تَدْعُوا كُلُّ السلام أَنَاس كِلَهم أَجمعين؟ - قال - فقال رسول الله (من الله من أهل بيتي، الله (من الله على الناس من الله من أهل بيتي، يقومون في الناس فبُكذَ بون، ويَظلِمهم أنمة الكُفر والضلال وأشياعهم، فمَنْ والاهُم واتَبَعهم وصدّقهم فهو منّي ومعي وسيَلقاني، ألا ومَنْ ظلَمهم وكذّبهم فليس منّى ولا معى، وأنا منه بريء».

محمّد بن الحسن الصغّار: عن أحمد بن محمّد، عن الحسن بن محبوب، عن عبدالله بن غالب، عن جابر،

سورة الإسراء آية ٧١ ـ

<sup>(</sup>٢) في المصدر: الجزري.

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١١٣/٣٠٢.

١ ـ تفسير القميّ ٢: ٢٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر في جميع المواضع: فرقة.

۲ ـ الكافي ۱: ۱/۱۹۸.

عن أبي جعفر (عليه السلام) مثله (١).

ورواه أيضاً أحمد بن محمّد بن خالد البَرُقي، عن ابن محبوب، عن عبدالله بن غالب، عن جابر بن يزيد الجُعْفي، عن أبي جعفر (علىالسلام)<sup>(۱)</sup>.

٣/٦٤٥١ /٣ ـ أحمد بن محمّد بن خالد البَرْقي: عن أبيه، عن النَّضْر بن سُوَيد، عن ابن مُسْكان، عن يعقوب بن شُعَيب، قال: قلتُ لأبي عبدالله (مليه السلام): ﴿ يَوْمَ نَدْعُواْكُلُّ أُنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ ﴾؟ فقال: «يدعوكلَّ قَرْنٍ من هذه الأثمّة بإمامهم».

1107 / 1207 / 1- ابن بابَوَيه، قال: حدّثنا أبو الحسن محمّد بن عليّ بن الشاه الفقيه المَرْوَرُوذي بمَرْوُ الرُّوذ (١٠). في داره، قال: حدّثنا أبو بكر محمّد بن عبدالله النَّيسابوري، قال: حدّثنا أبو القاسم عبدالله بن أحمد بن عامر بن سُليمان الطائي بالبصرة، قال: حدَّثني عليّ بن موسى الرضا (عبدالله) سنة أربع ونسعين ومائة بِنَبسابور.

وحدّثنا أبو منصور أحمد بن إبراهيم بن بكر الخُوزي بِنَيسابور، قال: حدّثنا أبو إسحاق إبراهيم بن محمّد بن هارون الخُوزي، قال: حدّثنا جعفر بن محمّد بن زياد الفقيه الخُوزي بِنَيسابور، قال: حدّثنا أحمد بن عبدالله الهَرَوي الشيباني، عن الرضا علىّ بن موسى الرضا (طبه السلام)

وحدَثنا أبو عبدالله الحسين بن محمّد الأنساني الرازي العَدْل ببَلْخ، قال: حدَثنا عليّ بن محمّد بن مَهْرُويه الفَزْويني، عن داود بن سُليمان الفرّاء، عن عليّ بن موسى الرضا طب الله، قال: حدّثني أبي، عن آبائه، عن عليّ بن أبي طالب (عليه السلام)، قال: قال رسول الله (سارية عليه والله) في قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ نَدْعُواْ كُلَّ أَنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ ﴾. قال: وأبدعي كلّ قوم بإمام زمانهم، وكتاب ربّهم، وسنة نبيّهمه.

۱۱۵۳ /٥-محمد بن يعفوب: عن الحسين بن محمد، عن مُعَلَى بن محمد، عن محمد بن مجمهور (١)، عن صَفُوان بن يحيى، عن محمد بن مَروان، عن الفُضَيل بن يَسار، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله) عن قول الله تبارك ونعالى: ﴿ يَوْمَ نَدْعُواْ كُلَّ أُنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ ﴾.

<sup>(</sup>٢) المحاسن: ١٥٥ /١٨.

٣ . المحاسن: ١٤٤ /١٤٤.

<sup>£ .</sup> عيون أخبار الرضا اعلى السلام، ٢: ٦١/٣٣.

<sup>(</sup>۱) مَرْوُ الرُّودَ: مدينةٌ قريبةٌ من مَرْو الشاهجان، ومَرْو الشاهجان هي أشهر مُدن خُواسان. «مراصد الاطلاع ٣: ١٢٦٢». ٥ ـ الكافي ١: ٢/٣٠٣.

<sup>(</sup>١) في «ط»: محمّد بن محمود، والصواب ما في المتن. انظر معجم رجال الحديث ٩: ١٣٣.

فقال: «يا فُضَيل، اعرِف إمامك، فإنّك إذا عرّفت إمامَك لم يضُرّك تقدَّمَ هذا الأمر أو تأخّر، ومن عرّف إمامه ثمّ مات قبل أن يقومَ صاحبِ هذا الأمر، كان بمنزلةِ مَن كان قاعِداً في عَسكرِه، لا بل بمنزلةِ من فعَد تحت لوائه». قال: وقال بعض أصحابه: بمنزلة من استشهد مع رسول الله (منراة عليه وآله).

1101 / - وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى، عن يُونُس بن عبدالرحمن، عن حمّاد، عن عبد الأعلى، قال: سمِعتُ أبا عبدالله (مدالله) يقول: «السَّمْعُ والطاعّةُ أبوابُ الخير، السامِعُ المُطيُع لا حُجَّة عليه، والسامِعُ العاصي لا حُجَّة له، وإمام المسلمين تمّت حُجّته واحتجاجه يوم يلقى الله عزّ وجلّ - ثمّ قال - بقول الله تبارك وتعالى: ﴿ يَوْمَ نَدْعُوا كُلَّ أَنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ ﴾ ٤.

٧/٦٤٥٥ عن عليّ بن محمّد، عن سَهْل بن زِياد، عن محمّد بن الحسن بن شَمَون، عن عبدالله بن عبدالله بن عبدالله بن عبدالله بن عبدالله (عبدالله عن عبدالله عبدالله عبدالله عن عبدالله عن عبدالله عن عبدالله عن عبدالله عن عبدالله عبدالله عبدالله عبدالله عن عبدالله عبدالله عن عبدالله عبدالله عبدالله عبدالله عبدالله عبدالله عبدالله عبدالله عبدالله عن عبدالله عبدالله عن عبدالله عبدالله عبدالله عبدالله عبدالله عبدالله عبدالله عبدالله عن عبدالله عن عبدالله عبدالله

١٤٥٦ /٨ - العبّاشي: عن الفُضيل، قال: سألتُ أبا جعفر (عب السهر) عن قول الله: ﴿ يَوْمَ نَدْعُواْ كُلَّ أَنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ ﴾، فقال: البجيء رسول الله (منراة عب راله) في قومه، وعليّ (عبدالله) في قومه، والحسن (عبدالله) في قومه، والحسين (عبدالله) في قومه، والحسين (عبدالله) في قومه، والحسين (عبدالله) في قومه، وكلّ من مات بين ظهراني إمام جاء معه».

مُ ١٠/ ٦٤٥٨ - عن محمَّد بن مُسلم، عن أحدهما (طبهاالسلام)، قال: سألتُه عن قوله: ﴿ يَوْمَ نَدْعُواْ كُلَّ أُنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ ﴾، قال: «مَن كان يأتمّون به في الدنيا، ويُؤتى بالشمس والقمر فيُقذّفان في جهنّم (١٠)، ومَنْ يعبُدُهماه.

٦ ـ الكافي ١: ١٢/١٤٦.

۷ ـ الكافي ۱: ۲/۱۵۱.

٨ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١١٤/٣٠٢.

٩ ـ تفسير العبّاشي ٢: ١١٥/٣٠٢.

<sup>(</sup>١) الحاقة ٦٩: ١٩ . ٢٠. ١٠.

<sup>(</sup>۲) آل عمران ۳: ۱۸۷.

<sup>(</sup>٣) الواقعة ٥٦: ٤١ ـ ٤٣.

١٠ - تفسير العيّاشي ٢: ١١٦/٣٠٢. ويأني في الحديث (١٧) من تفسير هذه الآية.

<sup>(</sup>۱) في «ط» نسخة بدل: حميم.

وعن جعفر بن أحمد، عن الفَضْل بن شاذان، أنّه وجَد مكتوباً بخطِّ أبيه، مثله (٢).

۱۱/ ۱۶۵۹ من أبي بَصير، قال: سألتُ أبا عبدالله (مبداله) عن قول أمير المؤمنين (مبدالله): والإسلام بدأ غريباً، وسيَعود غريباً كماكان، فطُوبي للغُرباءه.

فقال: «يا أبا محمّد، يستأنف الداعي منّا دُعاءً جديداً كما دعا إليه رسول الله (من الاعلى والد)». فأخذتُ بِفَخِذه، فقلت: أشهد أنّك إمامي. فقال: «أما أنّه سبّدعى كلّ أناس بإمامهم: أصحابُ الشّمسِ بالشّمسِ، وأصحابُ الفّمَر بالقّمَر، وأصحابُ النار بالنّار، وأصحابُ الحِجارة بالحِجارة».

17/757 عن عمّار الساباطي، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: «لا تُترَك الأرضُ بغيرِ إمامٍ يُحِلّ خلالَ الله ويُحرّم حَرامَه، وهو قول الله: ﴿ يَوْمُ نَدْعُواْكُلُّ أَنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ ﴾ ». ثمّ قال: «قال رسول الله (ستراه عبدراند): من مات بغير إمامٍ مات مينةً جاهليّة ، فمَدُوا أعناقهم وفتَحوا أعينهم، فقال أبو عبدالله (عبدالله (عبدالله)): «ليست الجاهليّة الجَهلاء». فلمّا خرجنا من عنده، قال لنا سُليمان: هو ـ والله ـ الجاهليّة الجَهلاء، ولكن لمّا رآكم مدّدُتم أعناقكم وفتَحتُم أعينكم، قال لكم كذلك.

ا ١٤٦٦ / ١٣ - عن بشير الدهان، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: «أنتم ـ والله ـ على دين الله، ثمّ تلا ﴿ يَوْمَ نَدْعُواْ كُلَّ أُنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ ﴾ ثمّ قال: «عليّ إمامُنا، ورسول الله (مفراه عبدواله) إمامُنا، كم من إمامٍ يَجيء يوم القيامة يلعن أصحابه ويلعنونه، ونحن ذُرّيّة محمّد (مفراه عبدواله) وأيتيا فاطمة (عبدالله م)».

المسلمون: يا رسول الله، أولست إمام المسلمين أحمعين؟، قلمًا نزلت هذه الآبة: ﴿ يَوْمَ نَدْعُواْكُلُّ أَنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ ﴾ قال المسلمون: يا رسول الله إلى الناس أجمعين، ولكن المسلمون: يا رسول الله إلى الناس أجمعين، ولكن سيكون بعدي أئمة على الناس من الله من أهل بيتي، يقومون في الناس فيُكذُّبون ويُظلَّمون، ألا فَمنْ تَولاهم فهو مني وسيَلقاني، ألا ومن ظلَّمهم أو أعان على ظلَّمِهم وكذَّبهم فليس مني ولا معي، وأنا منه بريء».

وزاد في رواية أخرى مثله: «وَيظلِمُهم (١) أَنْمَة الكُفْر والضّلال وأشياعهم».

المُطبِعُ لا حُجّة عليه، وإمامُ المسلمين تَمَّت حُجّته واحتجاجه يوم يلقى الله، لقول الله: ﴿ يَوْمُ تَدْعُواْ كُلَّ أُنَاسٍ المُطبِعُ لا حُجّة عليه، وإمامُ المسلمين تَمَّت حُجّته واحتجاجه يوم يلقى الله، لقول الله: ﴿ يَوْمُ تَدْعُواْ كُلَّ أُنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ ﴾ ٥.

<sup>(</sup>۲) تفسير العيّاشي ۲: ۲۰۳/۲۰۳.

١١ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٣٠٣/١١٨.

۱۲ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۰۳/۳۰۳.

۱۴ - تفسير العيّاشي ۲: ۲۰۴/۲۰۳.

١٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٠١/٣٠٤.

<sup>(</sup>۱) في «ط»: يوم يظلمهم. ۱۵ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۱۲۲/۳۰٤.

19/ 1918 عن بشير، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: إنّه كان يقول: «ما بين أحدِكم وبين أن يَغتَبِط إلّا (1) أن تبلّغ نفسه هاهنا، وأشار بإصبّعه إلى حَنْجَرته، قال: ثمّ تأوّل بآيات من الكتاب، فقال: ﴿ أَطِيعُوا آللهُ وَأَطِيعُوا آللهُ وَأُطِيعُوا آللهُ وَأُولِيعُوا آللهُ وَأُولِيعُوا آللهُ وَأُولِيعُوا آللهُ وَأُولِيعُوا آللهُ وَأُولِيعُوا آللهُ وَأُولِيعُوا آللهُ وَأُولِيعُونَ آللهُ قَالَمُ تُعَرِّدُهُ وَاللهُ وَهُ يَدْعُوا كُلُّ أَنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ فورسول الله (من الله على والله) إمامكم، وكم من إمام يوم الفيامة يجيء يلعن أصحابه ويلعنونه».

٦٤٦٥ /١٧ ـ عن محمّد، عن أحدهما (عيما المام)، أنّه سُئل عن قوله: ﴿ يَوْمَ نَدْعُواْ كُلَّ أَنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ ﴾. فقال: هما كانوا يأتمّون به في الدنيا، وبُوْتي بالشمس والقمر فيُقذّفان في جهنّم، ومَن كان يعبُدهما».

١٨/ ٦٤٦٦ من إسماعيل بن هَمَّام، قال: قال الرضا (عبد السلام)، في قول الله: ﴿ يَوْمَ نَدْعُواْ كُلَّ أُنساسٍ بِإِمَامِهِمْ ﴾، قال: وإذا كان يوم القيامة قال الله: ألبس عَدْلٌ من ربّكم أن تُولَي كلّ قومٍ من توَلُّوا؟ قالوا: بلى ـ قال: ـ فيقول: تَميَّزوا؛ فيتميَّزون».

۱۹/۲۴۲۷ ـ عن محمّد بن حُمْران، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: «إن كنتم تُريدون أن تكونوا معنا يوم القيامة، لا يلعّن بعضُكم بعضاً، فاتّقوا الله وأطيعوا، فإن الله يقول: ﴿ يَوْمَ نَدْعُواْ كُلَّ أَنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ ﴾ ٤.

۲۰٫۶ ۲۰/ ۱۴۹۸ من شهرآشوب: روى الخاصّ والعامّ عن الرضا، عن آبائه (عليم السلام) عن النبيّ (صلّ الله عليه واله) قال: ويُدعى كلُّ أُناس بإمام زَمانِهم، وكتاب ربّهم، وسُنَّةٍ نبيّهم».

۲۱/ ۱۶۱۹ موعن الصادق وطه الله عنه اللا تَحْمَدون الله أنّه إذا كان يوم القيامة يُدعى كلَّ قومٍ إلى من يَتولُونه، وفزعنا إلى رسول الله ومتر الدعبه وآله، وفزعتم أننم إليناه (الم

٢٢/ ٦٤٧٠ ـ عن يُوسُف القَطَان في (تفسيره): عن شُغَبَه، عن قَتادة، عن سعيد بن جُبَير، عن ابن عبّاس، في فوله تعالى: ﴿ يَوْمَ نَدْعُواْكُلَّ أَنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ ﴾ . ﴿ أَنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ ﴾ . ﴿ أَنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ ﴾ .

١٦ - تفسير العيّاشي ٢: ٢٠٣/٣٠٤.

<sup>(</sup>١) في «ط»: إلى.

<sup>(</sup>١) النساء ٤: ٥٩.

<sup>(</sup>٣) النساء ٤: ٨٠

<sup>(</sup>٤) آل عمران ۲: ۲۱.

١٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٢٤/٣٠٤. وتقدّم في الحديث (١٠) من تفسير هذه الآية بطريقين.

١٨ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٠٤/٣٠٤.

١٩ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٢٦/٣٠٥.

۲۰ ـ المناقب ۲: ٦٥.

۲۱ ـ المناقب ۲: ٦٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: «فإلى أين تزون أن نذهب بكم؟ إلى الجنة وربِّ الكعبة» قالها ثلاثاً.

۲۲ ـ المناقب ۲: ٦٥.

قال: إذا كان يوم القيامة دعا الله عزّ وجلّ أثمّة الهُدى ومَصابيحَ الدُّجى وأعلامَ التُّقى: أميرَ المـوّمنين، والحسنَ، والحسينَ، ثمّ يقال لهم: جُوزوا على الصِّراط أنتم وشيعتكم، وادخُلوا الجنّة بغيرِ حساب؛ ثمّ يدّعو أثمّة الفِسق، وإنّ ـوالله ـ يزيداً منهم، فيقال له: خُذ بيد شيعتك، وانطلِقوا إلى النار بغير حساب.

٢٣/ ٦٤٧١ - الراوَنْدي في (الخرائج): عن أبي هاشم، عن أبي محمّد العسكري(عبدالسلام)، وقد سأله عن قوله تعالى: ﴿ثُمَّ أَوْرَثْنَا ٱلْكِتَابَ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِّنَفْسِهِ وَمِنْهُم مُّقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْخَيْرَاتِ﴾ (١)

قال (عله السلام): «كلهم من آل محمد (صفراه عله رآله)، والظالم لنفسه: الذي لا يُقِرّ بالإمام، والمُقتصِد: العارِف بالإمام، والسابِق بالخَيرات (1): الإمام، فجعَلتُ أفكر في نفسي [عِظَم] ما أعطى الله آل محمد ويكبت، فنظر إليّ فقال: «الأمر أعظم ممّا حدَّثت به نفسَك من عِظَم شأن آل محمّد (متر ه عبه رآله)، فاحمّد الله أن جعَلك مُسْتَمسكاً بحَبْلِهم، تُدعى يوم القبامة بهم إذا دُعى كلَّ أناسٍ بإمامهم، إنك لَعَلَى خير».

۲٤/٦٤٧٢ من الطّبَرُسي، بعدما جمع عدّة أقوال في ذلك، قال: هذه الأقوال ما رواه الخاصّ والعامّ، عن علميّ ابن موسى الرضا (عليه الملام)، بالأسانيد الصحيحة: أنّه روى عن آبائه (عليم الملام) عن النبيّ (ملّه عليه وآله) أنّه قال فيه: اليُدعى كلّ أُناسٍ بإمام زمانهم، وكتاب ربّهم، وسنّة نبيّهم».

عسان، عن القينة من واقد، عن علي بن الحسن العبدي، عن تسعد بن طريف، عن الأضبغ بن نباتة، قال: أمرنا أمير حسّان، عن القينة من واقد، عن علي بن الحسن العبدي، عن تسعد بن طريف، عن الأضبغ بن نباتة، قال: أمرنا أمير المؤمنين (عبدالله) بالمسير إلى المدائن من الكوفقة فيرنا يوم الأحد، وتخلّف عمرو بن حُرَيث في سبعة نفر، فخرجوا إلى مكانٍ بالحيرة، يُسمّى الخَوْرُيِّن (ا)، فقالوا: نتنزَه، فإذا كان يوم الأربعاء خرّجنا ولحقنا علياً قبل أن يجمّع، فبينما هم يتغدّون إذ خرج عليهم ضَبَّ فضرَيوه (ا)، فأخذه عمرو بن حُرَيث فنصب كفّه، فقال: بايعوا، هذا أمير المؤمنين؛ فبايعه السبعة وعمرو نامنهم، وارتحلوا ليلة الأربعاء، ونزلوا المدائن يوم الجُمعة، وأمير المؤمنين (عبدالله) يخطب، ولم يُفارِق بعضهم بعضاً، كانواجميعاً حتى نزلوا على باب المسجد، فلما دخلوا، نظر المؤمنين (عبدالله) يخطب، ولم يُفارِق بعضهم بعضاً، كانواجميعاً حتى نزلوا على باب المسجد، فلما دخلوا، نظر المؤمنين (عبدالله) فقال: «يا أيّها الناس، إنّ رسول الله (مالله عبداله) أسرّ إليّ ألف حديث، في كلّ حديث ألفُ باب، في كلّ باب ألف مفتاح، وإني سمِعت الله يقول: ﴿ يَوْمَ تَذْعُوا كُلّ أَنَاسِ بِإِمَامِهِم ﴾ وإنّي أقسِم حديث ألفُ باب، في كلّ باب ألف مفتاح، وإني سمِعت الله يقول: ﴿ يَوْمَ تَذْعُوا كُلّ أَنَاسٍ بإمَامِهم ﴾ وإنّي أقسِم حديث ألفُ باب، في كلّ باب ألف مفتاح، وإني سمِعت الله يقول: ﴿ يَوْمَ تَذْعُوا كُلّ أَنَاسٍ بإمَامِهم ﴾ وإنّي أقسِم

٢٢ ـ الخرائج والجرائح ٢: ١٨٨/٩.

<sup>(</sup>۱) فاطر ۳۵: ۲۲.

<sup>(</sup>٢) زاد في المصدر: بإذن الله.

۲۶ ـ مجمع البيان ٦: ٦٦٣.

٢٥ ـ الاختصاص: ٢٨٣.

<sup>(</sup>١) الخَوْرُنَق: موضعٌ بالكوفة، والمعروف أنّه القصر الكائن بظهر الجيرة «مراصد الإطلاع ١: ٤٨٩».

<sup>(</sup>٢) في المصدر: فصادوه.

سورة الإسراء (١٧) ....... ٧٥٠

لكم بالله لَيُبْعَثَنَ يوم القيامة ثمانية نَفَر بإمامهم وهو ضبٌ، ولو شئت أن أسمّيهم لفعلت». قال: فلو رأيت عمرو بن حُرَيث يتنفّط ("" مثل السعفة رُعباً (!".

٢٦/ ٦٤٧٤ على بن إبراهيم، في قوله: ﴿ يَوْمَ نَدْعُواْكُلُّ أُنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ ﴾ قال: ذلك يوم القيامة بُنادي مناد: لِيَقُم أبو بكر وشبعته، وعمر وشبعته، وعُثمان وشبعته، وعليّ وشبعته. قال: وقوله: ﴿ وَلَا يُظْلَمُونَ فَتِيلاً ﴾ قال: الجِلْدَة التي في ظَهْرِ النَواة.

قوله تعالى:

#### وَمَن كَانَ فِي هَاٰذِهِ أَعْمَى فَهُوَ فِي ٱلْأَخِرَةِ أَعْمَى وَأَضَلُ سَبِيلاً [ ٧٢]

القاسم بن محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن القاسم بن محمّد، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بَصير، قال: سألتُ أبا عبدالله (عبدالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَن كَانَ فِي هَـٰذِهِ أَعْمَى فَهُو فِي ٱلْأَخِرَةِ أَعْمَى وَأَضَلُّ سَبِيلاً ﴾ ، قال: «ذلك الذي يُسوّف نفسه الحَجَّ ـ يعني جَجّة الإسلام ـ حتى بأنبه الموت».

٢/٦٤٧٦ - ابن بابَوَيه: عن أبيه، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن محبوب، عن العلاء بن رَدِين، عن محمّد بن مُسلم، عن أبي جعفر (طبالله) في قوله تعالى: ﴿ وَمَن كَانَ فِي هَلْهِ وَ مُن كَانَ فِي هَلْهِ وَ مَن كَانَ فِي هَلْهِ وَ مَن كَانَ فِي هَلْهِ وَ مَن كَانَ فِي هَلْهِ وَ مِن الْعَلَمِ عَنْ الْعَمْمِ وَأَضَلُّ سَبِيلاً ﴾. أن مُن فَهُوَ فِي ٱلْأَخِرَةِ أَعْمَى وَأَضَلُّ سَبِيلاً ﴾.

قال: «من لم بَدُلُه خَلقُ السماوات والأرض، واختلاف الليل والنهار، ودوران الفَلَك [والشمس والقمر]. والآيات العجيبات على أذّ وراء ذلك أمراً أعظم منه ﴿فَهُوَ فِي ٱلْأَخِرَةِ أَعْمَى وَأَضَلُ سَبِيلاً﴾ (١).

٣/٦٤٧٧ ـ وعنه، قال: حدَّثنا أبو محمَّد جعفر بن عليّ بن أحمد الفقيه القمي الإيلاقي (رضه التعنه)، قال:

سورة الإسراء آية ـ ٧٢ ـ

<sup>(</sup>٣) نَفَطَ الرجُلُ: غَضِبَ، وإنّه ليَنْفِط غضباً: أي يتحرّك، مثل يَنْفِت. ﴿لسان العرب ـ نفط ـ ٧: ١٦ ٤٪.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: سقط كما تسقط السعفة وجيباً.

٢٦ ـ تفسير القميّ ٢: ٢٣.

۱ ـ الكافي ٤: ٢/٢٦٨.

٢ ـ التوحيد: ٦/٤٥٥.

<sup>(</sup>١) زاد في المصدر: قال: فهو عمّا لم يعاين أعمى وأصلّ سبيلاً.

٣ ـ عيون أخبار الرضا (مليه السلام) ١: ١٧٥ /١، التوحيد: ١/٤٣٨.

أخبرنا أبو محمّد الحسن بن محمّد بن ("عليّ بن صَدَقَة القمّي، قال: حدّثني أبو عمرو محمّد بن عمرو (") بن عبدالعزيز الأنصاري، قال: حدّثني من سَمِع الحسن بن محمّد النّوفلي ثمّ الهاشمي، عن الرضا (عبدالله) أنّه قال ليمران الصابي: «إيّاك وقول الجُهّال من أهل القمّى والضّلال الذين يَزْعُمون أنّ الله تعالى موجودٌ في الآخِرة للحِساب والثواب والعقاب، وليس بموجودٍ في الدنبا للطاعة والرجاء، ولوكان في الوجود لله عزّ وجل نقص واهتِضام لم يُوجد في الآخرة أبدأ، ولكنّ القوم تاهوا وعَمُوا وصَمُّوا عن الحقّ من حيث لا يعلمون، وذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَن كَانَ فِي هَالَهِ أَعْمَى فَهُوْ فِي ٱلْأَخِرَةِ أَعْمَى وَأَضَلُّ سَبِيلاً ﴾ يعني أعمى عن الحقائق الموجودة، وقد عَلِم ذوو الألباب أنّ الاستِدلال على ما هناك لا يكون إلّا بما هاهنا، ومن أخذ عِلْمَ ذلك برأيه، وطلب وجوده وإدراكه عن نفسه دون غيرها، لم يزدّدُ من عِلْمِ ذلك إلاّ بُعداً، لأنّ الله تعالى جعّل عِلمَ ذلك خاصّة عند قوم يعنِلون ويعلمون وينفَهون "".

الطُّفيل، عن أبي جعفر البسلام، قال: حدَّثني أبي، عن حمّاد بن عبسى، عن إبراهيم بن عمر البَماني، عن أبي الطُّفيل، عن أبي جعفر البسلام، قال: الجاء رجل إلى أبي عليّ بن الحسين البساسلام، فقال: إنّ ابن عبّاس يزعُم أنَه يعلم كلّ آبةٍ نزَلت في القرآن، في أيّ يوم نزلت، وفيمن نزلت، فقال أبي البسلام، سلّه فيمن نزَلت: ﴿ وَمَن كَانَ فِي اللهِ أَعْمَىٰ فَهُو فِي ٱلْأَخِرَةِ أَعْمَى وَأَضَلُّ سَبِيلاً ﴾، وفيمن نزَلت: ﴿ وَلَا يَنفَعُكُمْ نُصْحِىَ إِن أَرَدتُّ أَنْ أَنصَعَ لَكُمْ اللهِ عَمَىٰ فَهُو فِي ٱلْأَخِرَةِ أَعْمَى وَأَضَلُّ سَبِيلاً ﴾، وفيمن نزَلت: ﴿ وَلَا يَنفَعُكُمْ نُصْحِى إِن أَرَدتُّ أَنْ أَنصَعَ لَكُمْ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ يُويلُهُ أَنْ أَنصَعَ لَكُمْ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ يُويلُهُ أَنْ يَغُويلُهُ وَلَا يَنفَعُكُمْ أَصَابِرُواْ وَصَابِرُواْ وَرَابِطُوا ﴾ (الله اللهُ يُويلُهُ أَن يَغُويَكُمْ ﴾ (١)، وفيمن نزَلت: ﴿ وَلَا يَنفَعُكُمْ أَصْبِرُواْ وَصَابِرُواْ وَرَابِطُوا ﴾ (اللهُ عَلَى اللهُ يُويلُهُ اللهُ يُويلُهُ اللهُ يَعْ يَعْمَى وَأَضَلُّ سَبِيلاً ﴾ اللهِ يَعْمَى المَنُواْ اللهُ يُويلُهُ اللهُ يُولِدُ اللهُ اللهُ يُولِيدُ أَنْ يَغُويَكُمْ ﴾ (١)، وفيمن نزَلت: ﴿ وَلَا يَنفَعُكُمْ اللهُ اللهُ يُولِدُ أَنْ يُغُويلُهُ اللهُ يُولِيدُ اللهُ اللهُ يَولُكُ اللهُ اللهُ يُولِيدُ أَنْ يَنْ اللهُ يُولِيدُ اللهُ اللهُ اللهُ يُولِيدُ إِلَى اللهُ وَلَا يَنفَعُلُمُ اللهُ اللهُ يُولِيدُ اللهُ اللهُ يُولِيدُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ يُولِيدُ اللهُ الل

فأناه الرجل فسأله، فقال: وذذتُ أنّ الذي أمّرك بهذا، واجهني به فأسأله عن العَرش، ممّ خلّقه الله، ومتى خُلق، وكم هو، وكيف هو؟ فانصرف الرجل إلى أبي، فقال أبي: فهل أجابك بالآيات؟ قال: لا قال أبي: لكن أجببك فيها بعلم ونُودٍ غير المُدَّعى ولا المُنْتَحَل، أمّا قوله: ﴿ وَمَن كَانَ فِي هَلْدِهِ أَعْمَى فَهُوَ فِي آلْأَخِرَةِ أَعْمَى وَأَضَلُّ فيها بعلم ونُودٍ غير المُدَّعى ولا المُنْتَحَل، أمّا قوله: ﴿ وَلَا يَنفَعُكُمْ تُصْحِى إِن أَرَدتُ أَنْ أَنصَحَ لَكُمْ ﴾ ففي أبيه نزَلت، وأمّا سيلاً ﴾ ففيه نزلت وفي أبيه، وأمّا قوله: ﴿ وَلَا يَنفَعُكُمْ تُصْحِى إِن أَرَدتُ أَنْ أَنصَحَ لَكُمْ ﴾ ففي أبيه نزَلت، وأمّا الأخرى ففي ابنه (") نزلت وفينا، ولم يكن الرّباط (أ) الذي أمرنا به، وسيكون ذلك من نسلنا المُرابط، ومن نسله المُرابط.

وأمًا ما سأل عنه، من العرش ممّ خلقه الله، فإنّ الله خلقه أرباعاً، لم يخلُق قبله إلّا ثلاثةً: الهواء، والقَلَم،

<sup>(</sup>١) (محمّد بن) ليس في «ط».

<sup>(</sup>٢) في التوحيد والعيون: عمر.

<sup>(</sup>٣) في التوحيد والعيون: ويقهمون.

<sup>£</sup> ـ تفسير القميّ ٢: ٢٢.

<sup>(</sup>۱) هود ۱۱: ۳٤.

<sup>(</sup>۲) آل عمران ۳: ۲۰۰.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: أبيه.

<sup>(</sup>٤) في «طα: المرابط.

والنُور، ثمّ خلّقه من ألوانِ أنوارٍ مختلفة: ومن ذلك النُور نُور أخضر ومنه اخضرَت الخضرة، ونُور أصفر ومنه اصفرّت الصُفْرَة، ونُور أحمَر ومنه احمَرَّتِ الحُمْرَة، ونُور أبيض وهو نُور الأنوار، ومنه ضوء النهار.

ثمّ جَعله سبعين ألف طَبقٍ، غِلظ كُلِّ طبقٍ كأوّل العرش إلى أسفل السافلين، وليس من ذلك طبق إلّا ويُسَبِّح بحمد ربّه، ويُقَدِّسه بأصواتٍ مختلفةٍ وألسنةٍ غير مُشتبهةٍ، لو أذِن للسانٍ واحد فأسمَع شيئاً ممّا تحتّه لهدّم الجبال والمدائن والحُصون، وكشف (٥) البحار، ولهلك (١) مادونه.

له ثمانية أركان، يحمِل كل رُكنٍ منها من الملائكة ما لا يُحصي عددَهم إلّا الله، يُسبَّحون الليل والنهار لا يفترون، ولو أحسّ شيء ممّا فوقه ما قام لذلك طَرْفة عَين، وبينه وبين الإحساس الجَبَروت والكِبرياء والعَظَمة والقُدس والرحمة والعلم، وليس وراء هذا مقال، فقد طمِع الحائر في غير مَطمع، أما إنّ في صُلبه وديعة قد ذُرِئت لِنارِ جهنّم، فيُخْرِجون أقواماً من دين الله، وسَتُصْبَغُ الأرضَ بدِماء فِراخٍ من فِراخ آلِ محمّد (سَلَى الله عبد وآنه)، تنهض تلك الفراخ في غير وقتٍ وتطلّب غير مُدرَكٍ، ويرابط الذين آمنوا، ويصبِرون ويُصابِرون حتّى يَحكُم الله بيننا وهو خير الحاكمين.

وروى المُفيد هذا الحديث في (الاختصاص): إلى «وهو خير الحاكمين» عن محمّد بن الحسن، عن محمّد بن الحسن، عن محمّد بن الحسن الصفّار، عن عليّ بن إسماعيل، عن حمّاد بن عيسى، عن إبراهيم بن عُمر اليّمَاني، عن الفُضّيل بن يُسار، عن أبي جعفر (عليه الله علي عليه والله أبي الحديث بعبنه (١٠).

١٤٧٩ /٥ ـ قال عليّ بن إبراهيم: قال أبو عبدالله المداله المدان ﴿ وَمَن كَانَ فِي هَـٰذِهِ أَعْمَى فَهُو فِي آلأَخِرَةِ أَعْمَى وَأَضَلُ سَبِيلاً ﴾ ، قال: «نزّلت فيمن يُسَوّف الحبِّع حَنى مات ولم يَحُجَ (١) ، فعُمى عن فريضةٍ من فرائض الله».

١٤٨٠ - ١٤٨٠ بن عبدالله: عن أحمد بن محمّد بن عبسى، عن محمّد بن عبسى بن عبيد، عن عليّ بن الحكّم، عن المُثَنَّى بن الوليد الحَنَّاط، عن أبي بَصير، عن أحدهما عبدالله، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَن كَانَ فِي هَالَ عَمْمَى وَأَضَلُّ سَبِيلاً ﴾، قال: «في الرّجْعَة».

٧/٦٤٨١ /٧ - العيّاشي: عن أبي بَصبر، قال: سألتُه عن قول الله: ﴿ وَمَن كَانَ فِي هَلْذِهِ أَعْمَى فَهُو فِي ٱلْأَخِرَةِ أَعْمَى وَأَضَلُّ سَبِيلاً ﴾. فقال: هذاك الذي يُسؤف الحجّ - يعني حِجّة الإسلام - يفول: العام أُحُجّ، العام أحجّ؛ حتّى بجيئه الموت».

<sup>(</sup>٥) في «س» وهط»: وكسف.

<sup>(</sup>٦) في «ط»: ولهدم.

<sup>(</sup>٧) الاختصاص: ٧١.

٥ ـ تفسير القميّ ٢٤ ٢٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: فهو أعمى.

٦ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٢٠.

٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٠٥/٢٠٥.

عن محمّد بن الغُضَيل، عن أبي الحسن (عبه السلام)، مثله (١).

١٩٨٢ / ٨ - عن أبي الطُفَيْل عامر بن واثِلَة، عن أبي جعفر (طبه الدلام)، قال: ١٩٩١ رجل إلى أبي، فقال: ابن عبّاس يزعُم أنّه يعلم كل آبةٍ نزلت في القرآن في أي يوم نزلت، وفيمَن نزلت، فقال أبي (طبه الدلام)؛ فَسَلَّهُ: فيمن نزلت: ﴿ وَمَن كَانَ فِي هَلْذِهِ أَعْمَى فَهُو فِي ٱلْأَخِرَةِ أَعْمَى وَأَضَلُّ سَبِيلاً ﴾، وفيمن نزلت: ﴿ وَلَا يَنَفَعُكُم نُصْحِي إِنَّ أَرْدَتُ أَنْ أَنصَحَ لَكُمْ إِن كَانَ آللهُ يُريدُ أَن يُغُويَكُم ﴾ (الله وفيمن نزلت: ﴿ يَا أَيُّهَا آلَذِينَ ءَامَنُواْ آضِيرُواْ وَصَابِرُواْ وَرَابِطُواْ ﴾ (١٠)؟

فأتاه الرجل، فغضِب وقال: ودَدْتُ أنّ الذي أمرَك بهذا واجهني به فأسأله، ولكن سَلُه: ممّ العرش، وفيم خُلِق، وكم هو، وكيف هو؟ فانصرف الرجل إلى أبي، فقال ما قبل له، فقال أبي: وهل أجابك في الآيات؟ قال: لا. قال: لكنّي أجيبك فيها بنُورٍ وعلم غير المُدّعى ولا المُنتحَل، أمّا الأُوليان فنزلتا فيه وفي أبيه، وأمّا الأخرى فنزلت في أبيه "وفينا، ولم يكن الرّباط الذي أمِرنا به بعد، وسيكون من نَسْلِنا المُرابِط، ومن نَسلِه المُرابِط،

٩/٦٤٨٣ / ٩-عن كُلَيب، عن أبي عبدالله اعليمالله قال: سأله أبو بَصير وأنا أسمَع، فقال له: رجلٌ له مائة ألف، فقال: العام أحُجّ، العام أحُجّ؛ فأدركَهُ الموت ولم يحُجّ حجّة الإسلام؟

فقال: «يَا أَبَا بَصِيرٍ، أَو مَا سَمِعَتَ قُولَ اللهُ: ﴿ وَمَن كَانَ فِي هَلْذِهِ أَعْمَى فَهُوَ فِي ٱلْأَخِرَةِ أَعْمَى وَأَضَلُّ سَبِيلاً ﴾ عُمي عن فريضةٍ من فرائض الله».

١١/ ٦٤٨٤ - عن علي بن الحلبي، عن أبي بصير، عن أحدهما المهماللهم، في قول الله ﴿ وَمَن كَانَ فِي هَـٰذِهِ أَعْمَى فَهُوَ فِي ٱلْأَخِرَةِ أَعْمَى وَأَضَلُّ سَبِيلاً ﴾، فقال: «في الرّجعة».

قوله تعالى:

## وَإِن كَادُواْ لَيَفْتِنُونَكَ عُنِ ٱلَّذِي أَوْ خَيْنَا إِلَيْكَ لِتَفْتَرِى عَلَيْنَا غَـيْرَهُ وَإِذَا لَا تَخَذُوكَ خَلِيلاً -إلى نوله تعالى - إِلَّا قَلِيلاً [٧٦-٧٣]

١/ ٦٤٨٥ / ١ ـ محمّد بن العبّاس بن عليّ بن مَروان بن الماهيار، بالباء بعد الهاء والراء أخيراً، أبو عبدالله البزّاز،

<sup>(</sup>۱) ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۲۸/۲۰۵.

٨ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٠٥/٢٠٥.

<sup>(</sup>۱) هود ۱۱: ۲۴.

<sup>(</sup>۲) آل عمران ۲: ۲۰۰.

<sup>(</sup>٣) في «ط» نسخة بدل: أبي.

٩ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٠٦/٢٠٦.

١٠ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٣٠٦/٣٠٦.

سورة الإسراء آية ـ ٧٣ ـ ٧٩ .

١ ـ تأويل الآيات ١: ٢٠/٢٨٤.

بالزاي بعد الألف وقبلها، المعروف بابن الجُحام، بالجيم المضمومة والحاء المهملة بعدها، ثقة ثقة (أ في أصحابنا، عين سديد، كثير الحديث، له كتاب (ما نزل من القرآن في أهل البيت (ملهم السلام)) قال جماعة من أصحابنا (أ؛ إنّه كتابٌ لم يُصَنَّف مثله في معناه، وقيل: إنّه ألف ورقة (أ)، [روى المُشار إليه (رحمه)] عن أحمد بن القاسم (رحمه)، قال: حد ثنا أحمد بن محمد السيّاري، عن محمّد بن خالد البَرْقي، عن ابن الفضيل، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر (عد السلام)، قال: ﴿ وَإِن كَادُواْ لَيَفْتِنُونَكَ عَنِ آلَّذِيّ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ ﴾ في عليّ بن أبي طالب (عد السلام)،

٧/٩٤٨٦ عن عيسى بن داود النجار، عن أبيه (صلوات عليما)، عن محمّد بن إسماعيل العَلُوي، عن عيسى بن داود النجار، عن أبيه (صلوات عليما)، قال: ٥ كان القوم قد أرادوا النبي (صلّ عليمواله) [ليُريبوا] رأيه في عليّ (عليه الديم)، وليُمسِك عنه بعض الإمساك حتى أنّ بعض نسائِه ألحَحْن عليه في ذلك، فكاد يركن إليهم بعض الرُكون، فأنزل الله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِنْ كَادُواْ لَيَفْتِنُونَكَ عَن آلَّذِى أَوْحَيْنَا إليْك ﴾ في علي ﴿ لِتَفْتُونَ عَلَيْنَا غَيْرَهُ وَإِذاً لَا تَحْدُوكَ خَلِيلاً ﴿ وَلَو لَا أَن ثَبَتْنَاكَ لَقَدْ كِدتَ تَرْكَنُ إليْهِمْ شَيْناً قَلِيلاً ﴾ .

قال محمّد بن العبّاس (1): رسول الله (سلّ لله عصومٌ، ولكن هذا تخويفٌ لأمّته لئلًا يركن أحدٌ من المؤمنين إلى أحدٍ من المشركين.

٣/ ٦٤٨٧ على بن إبراهيم، قال: قوله: ﴿ وَإِن كَادُواْ لَيَفْتِنُونَكَ عَنِ اللَّذِى أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ لِتَفْتِرِى عَلَيْنَا غَيْرَهُ ﴾ قال: يعني أمير المؤمنين (عبدالسلام): ﴿ وَإِذَا لَّا تَخَذُوكَ خَلِيلاً ﴾ أي صديقاً لو أفَسْتَ غيره. ثمّ قال: ﴿ وَلَوْ لَا أَن ثَبَتْنَاكَ لَقَدْ كِدتَ تَرْكُنُ إِلَيْهِمْ شَيْناً قَلِيلاً ﴾ إذا لَأَذَقْنَاكَ ضِغفَ اللَّحَيوةِ وَضِغفَ الْمَمَاتِ ﴾ من يوم الموت إلى أن تفوم الساعة. ثمّ قال: ﴿ وَإِن كَادُواْ لَيَسْتَفِزُ وَنَكَ مِنَ الْأَرْضِ ﴾ بعني أهل مكة ﴿ وَإِذَا لَّا يَلْبَثُونَ خِلافَكَ إِلَّا قَلِيلاً ﴾ حتى فُتلوا ببدر.

٤/٩٤٨٨ - ابن بابَوَيه، قال: حدّثنا تَمِيم بن عبدالله بن تَمِيم القُرشي (رضياة منه)، قال: حدّثني أبي، عن حمدان بن سُليمان النَّيسابوري، عن عليّ بن محمّد بن الجَهْم، عن أبي الحسن الرضا (عبدالله)، ممّا سأله المأمون، فقال له: أخبرني عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿عَفَا آفَةُ عَنكَ لِمَ أَذِنتَ لَهُمْ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) في «ط»: ثقة، عين.

 <sup>(</sup>٢) في «س»: قال أحمد بن المُسيّب.

<sup>(</sup>٣) في المصدر زيادة: وقال الحسن بن داود (رحمانه) في كتابه، [الرجال: ١٧٥ /١٥ ] عن اسمه ونسبه مثل ما ذكر أولاً، ثم قال: إنه ثقة ثقة عين كثير الحديث سديده. هذا كتابه المذكور لم أقف عليه كله بل نصفه، من هذه الآية إلى آخر القرآن.

٢ ـ تأويل الآيات ١: ٢١/٢٨٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: قال ابن عباس (رسي الدمه).

٢ ـ تفسير القميّ ٢: ٢٤.

٤ ـ عيون أخبار الرضا (عليه السلام) ١: ٢٠٢/١.

<sup>(</sup>١) التوبة ٩: ٣٤.

قال الرضاء مبدالله وهذا ممّا نزل بإيّاك أعني واسمَعي با جارة بخاطب الله عزّ وجلّ بذلك نبيّه رمل الله عدر وجلّ بذلك نبيّه رمل الله عبد والله وأراد به أمّته، وكذلك قوله تعالى: ﴿ لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَاسِرِينَ ﴾ (١) وقوله تعالى: ﴿ وَلَهُ تَعَالَى: ﴿ لَئِنْ اللهِ عَلَى اللهُ ع

٦٤٨٩ /٥-العيّاشي: عن أبي يعقوب، عن أبي عبدالله (عبدالسه) قال: ٥سألتُه عن قول الله: ﴿ وَلَوْ لَا أَن تَبَتّنَاكَ لَقَدْ كِدتَ تَرْكُنُ إِلَيْهِمْ شَيْئاً قَلِيلاً ﴾.

قال: «لمّاكان يوم الفنح أخرَج رسول الله (ملّى الله عليه وقاله) أصناماً من المسجد، وكان منها صنّم على المَرْوة، فطلَبت إليه قريش أن يترُكَه، وكان مُستَحِياً فهمّ بتَرْكِه ثمّ أمرَ يكَسْرِه، فنزلت هذه الآية».

" النبيّ (صلى المجدولة) المنه المنه المنه المنه المنه عن رجل: أنّ النبيّ (صلى الا عبدولة) اجتمع عنده رؤساؤهم (ا المنكلّموا في عليّ (عبد المعرم)، وكان من النبيّ (صلى الا عبدولة) أن يلين لهم (اا في بعض القول، فأنزل الله ﴿ لَقَدْ كِدتَّ تَرْكُنُ إِلَيْهِمْ شَيْناً قَلِيلاً ﴾ إذاً لَأَذَقْنَاكَ ضِعْفَ الحَيَوْة وَضِعْفَ الْمَمَاتِ ثُمّ لَا تَجِدُ لَكَ عَلَيْنَا نَصِيراً ﴾ ثمّ لا تجد بعدك مثل عليّ (عبد المعرم) وليّاً.

قوله تعالى:

#### سُنَّةَ مَن قَدْ أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ مِن رُّسُلِنَا وَلَا تَجِدُ لِسُنَّتِنَا تَحْوِيلاً [٧٧]

الاعتلاف على خلقه، وكان أمراً قد قضاه في عِلمه كما قضى على الأمم من قبلكم، وهي السُنن والأمثال تجري على الناس، فجرَت علينا كما جرَت على الأمم من قبلنا، وقول الله حقّ، قال الله تبارك وتعالى لمحمّد (ملَى الدواله): ﴿ سُنَّةَ مَن قَدْ أَرْسَلْنَا كما جرَت على الأمم من قبلنا، وقول الله حقّ، قال الله تبارك وتعالى لمحمّد (ملَى الدواله): ﴿ سُنَّةَ مَن قَدْ أَرْسَلْنَا وَلا تِجِدُ لِسُنَّتِنَا تَحْويلاً ﴾، وقال: ﴿ فَهَلْ يَنظُرُونَ إِلّا سُنَّتَ ٱلْأَوَلِينَ قَلَن تَجِدَ لِسُنَّتِ آللهِ تَبْدِيلاً وَلَن تَجِدَ لِسُنَّتِ آللهُ قَلْ فَانتظُرُونَ إِلّا مِثْلَ أَيَّامِ ٱلَّذِينَ خَلَوْا مِن قَبْلِهِمْ قُلْ فَانتظُرُونَ إِلّا مِثْلَ أَيَّامٍ ٱلَّذِينَ خَلَوْا مِن قَبْلِهِمْ قُلْ فَانتظُرُواْ إِنِّى مَعَكُم مِنَ ٱلمُنتَظِرينَ ﴾ "، وقال: ﴿ فَهَلْ يَنتظُرُونَ إِلّا مِثْلَ أَيَّامٍ ٱلَّذِينَ خَلَوْاْ مِن قَبْلِهِمْ قُلْ فَانتَظِرُواْ إِنِّى مَعْمَدُ مِنَ ٱلمُنتَظِرِينَ ﴾ " وقال: ﴿ لَا تَبْدِيلَ لِخَلْقِ آللهِ ﴾ ".

سورة الإسراء آية ٧٠.

<sup>(</sup>۲) الزمر ۳۹: ۵۰.

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٣٢/٣٠٦.

٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٠٦/٣٠٦.

<sup>(</sup>١) في «ط» نسخة بدل: اجتمعا عند، وابنتيهما.

<sup>(</sup>٢) في «س» والمصدر: لهما.

١ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٠٦/٢٠٦.

<sup>(</sup>١) فاطر ٣٥: ١٣.

<sup>(</sup>۲) يونس ۱۰: ۱۰۲.

<sup>(</sup>۳) الروم ۳۰: ۳۰.

وقد فضى الله على موسى (طباله) وهو مع قومه يُربهم الآيات والعِبر (1)، ثمّ مرّوا على قوم يعبُدون أصناماً ﴿ قَالُواْ يَامُوسَى آجْعَل لَّنَا إِلَهُ أَكَمَا لَهُمْ ءَالِهَ قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ تَجْهَلُونَ ﴾ (0) واستَخْلَفَ موسى هارون (طبهالله) فنصَبوا ﴿ عِجْلاً جَسَداً لَهُ خُوَارٌ فَقَالُواْ هَا فَا إِلَهُ مُوسَى ﴾ (١) وتركوا هارون، فقال: ﴿ يَا قَوْمِ إِنَّمَا فَيَنتُم بِهِ فَنصَبوا ﴿ عِجْلاً جَسَداً لَهُ خُوَارٌ فَقَالُواْ هَا فَا إِلَهُ مُوسَى ﴾ (١) وتركوا هارون، فقال: ﴿ يَا قَوْمِ إِنَّمَا فَيَنتُم بِهِ وَإِنَّ مَا أَنْ مُوسَى ﴾ (١) فضرَب وَإِنَّ مَا تَعْمِ عَلَيْهُ عَالُواْ لَن نَبْرَحَ عَلَيْه عَاكِفِينَ حَتَى يَرْجِعَ إِلَيْنَا مُوسى ﴾ (١) فضرَب لكم أمثالَهم، وبين لكم كيف صنَع بهم ٤.

وقال: «إنّ نبيّ الله (منّ الله عبه رآله) لم يُفبّض حتى أعلم الناس أمرّ عليّ (عبدالله)، فقال: من كنتُ مَولاه فعليًّ مَولاه. وقال: إنّه متي بمنزلة هارون من موسى غير أنّه لا نبيّ بعدي. وكان صاحب راية رسول الله (منّ الله عبه رآله) في المسجد يَدْخُله على كلّ حال، وكان أوّل الناس إيماناً به، فلمّا قُبِض نبيًّ الله (منّ عبه في المسجد يَدْخُله على كلّ حال، وكان أوّل الناس إيماناً به، فلمّا قُبِض نبيً الله (منّ عبد وآله) كان الله يكان إلما قد قضي من الاختلاف، وعمد عُمر فبايع أبابكر ولم يُدفّن رسول الله (منّ عده فلمّا رأى ذلك عليّ (عبدالله)، ورأى الناس قد بايعوا أبا بكر خَشِيّ أن يفتيّنَ الناس ففرغ إلى كتاب الله وأخذ بِجَمْعِه في مُصْحَف، فأرسل أبو بكر إليه أن تعال فبايع، فقال عليّ (عبدالله): لا أخرج حتى أجمع القرآن؛ فأرسل إليه مرّةً أخرى، فقال: لا أخرج حتى أفرَع فأرسل إليه الثالثة عُمر رجلاً يقال له (٨٠): قُنقُذ، فقامت القرآن؛ فأرسل إليه مرّة أخرى، فقال: لا أخرج حتى أفرة وبين عليّ (عبدالله) فضربها، فانطلق قُنقُذ وليس معه عليّ (عبداللهم)، فاطمة بنت رسول الله (صدّ الناس، فأمر بحطب فجعل الحطب حوالي (١١) بينه، ثمّ انطلق عُمر بنار، فأراد أنْ يُحرِق على عليّ (عبداللهم) بينه وعلى فاظمة والحسن والحسين (منذاله عليم)، فلمّا رأى عليّ (عبداللهم) ذلك خرج فيايع كارها غير طائم».

٦٤٩٢/٢ ـ عن أبي العبّاس: عن أبي عبدالله وعبد الله وعبد الله عن أول الله: ﴿ سُنَّةَ مَن قَدْ أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ مِن رُسُلِنَا﴾. قال: وهي سنّة محمّد (منر الاعبدواله) ومن كان قبله من الرُّسل، وهو الإسلام».

قوله تعالى:

# أَقِم ٱلصَّلَوٰةَ لِدُلُوكِ ٱلشَّمْسِ إِلَىٰ غَسَقِ ٱلبِلِ وَقُرْءَانَ ٱلْفَجِرِ إِنَّ

<sup>(</sup>٤) في «ط»: والمثل، وفي المصدر: والنذر.

<sup>(</sup>٥) الأعراف ٧: ١٣٨.

<sup>(</sup>٦) طه ۲۰: ۸۸

<sup>41-40:10</sup> db (V)

<sup>(</sup>٨) في المصدر: ابن عمّ له يقال.

<sup>(</sup>٩) في «ط»: الحطب على باب.

ـ تفسير العيّاشي ٢: ٣٠٨/٣٠٨.

#### قُرْءَانَ آلفَجْرِ كَانَ مَشْهُوداً [٧٨]

عن عيسى ومحمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن حماد بن عيسى ومحمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن خريز، أحمد بن محمّد بن عيسى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن خريز، عن أرارة، قال: سألتُ أبا جعفر (عبد المرم) عمّا فرض الله عزّوجل من الصلاة. فقال: «خمس صلوات في الليل والنهارة.

فقلت: فهل سمّاهن الله وبيّنهن في كتابه؟ قال: «نعم، قال الله تبارك وتعالىٰ لنبيّه (مفراد عبدراله) ﴿ أَقِمِ الصَّلُوةَ لِلدُّلُوكِ الشَّمْسِ إِلَىٰ غَسَقِ اللّهِلِ أَربع صَلَوات، سَمّاهُنّ لِلدُّلُوكِ الشَّمْسِ إلىٰ غَسَقِ اللّهِل أربع صَلَوات، سَمّاهُنّ الله وَبيّنهن ووَقَتَهُنّ، وَغَسَق الليل هو انتِصافه، ثمّ قال تبارك وتعالىٰ: ﴿ وَقُرْءَانَ الفَجْرِ إِنَّ قُرْءَانَ الفَجْرِ كَانَ مَشْهُوداً ﴾ .

وروى هذا الحديث ابن بابويه في (العلل) قال: حدثنا أبي (رحداث)، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد بن عبسى، عن حَرِيز بن عبدالله بن محمّد بن عبسى، عن حَرِيز بن عبدالله الشّجِسْتانى، عن زُرارة بن أعين، قال: سُئل أبو جعفر، (عندالله) وذكر الحديث (١).

ورواه أيضاً في (الفقيه): بإسناده عن زُرارة، قال: قيل لأبي جعفر اعبى المعرم،، وذكرالحديث (٢).

٢/٩٤٩٤ - وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى، عن يُونُس، عن يزيد بن خليفة، قال: قلت لأبي عبدالله (عبدالله): إنَّ عمر بن حَنْظَلة أتانا عنك بوقت. فقال أبو عبدالله (عبدالله): وإذن لايَكذِب علينا».

قلت: ذكر أنك قلت: «إنّ أوّل صلاة افترضها الله على نبيّه (منى اله مبه وآله) الظهر، وهو قول الله عزّو جلّ: ﴿ أَقِمِ الصّلَوٰةَ لِدُلُوكِ ٱلشّمْسِ ﴾ فإذا زالت الشمس لا يمنعك إلا سبحتك، ثمّ لاتزال في وقتٍ إلى أن يصير الظلّ قامةً، وهو آخر الوقت، فإذا صار الظِلُ قامةً دحّل وقتُ العصر، فلم قرل في وقت العصر حتى يصير الظِلّ قامتين، وذلك المساء».

فقال: «صدَق».

٣/٦٤٩٥ عن سعيد بن المُسيَّب، قال: سألتُ عليّ بن الحسين (عليه السلم): ابن كم كان على بن أبي طالب (عليه السلام) يوم أسلم؟

فقال: «أَوْ كَانْ كَافِراً قَطَ، إنَّمَا كَانْ لَعِلْيِّ (عَلِمُ السَّلَام) يوم بعث الله عزّو جلّ رسول الله (صلّى الدمالة) عشر سنين،

سورة الأسراء آية ـ ٧٨ ـ

۱ ـ الكافي ۳: ۱/۲۷۱.

<sup>(</sup>١) علل الشرائع: ١/٣٥٤.

<sup>(</sup>٢) من لايحضره الفقيه ١: ١٢٤/ /٦٠٠

۲ ـ الكافي ۳: ۱/۲۷۵.

۳ ـ الكافي ۸: ۲۲۸/۲۳۵.

ولم يكن يومئذٍ كافراً، ولقد آمن بالله تبارك وتعالى وبرسوله (منّى شعب رته)، وسبّق الناسَ كلُّهم إلى الإيمان بالله وبرسوله (منّى الدعب رته)، وإلى الصلاة بثلاث سنين.

وكانت أوّل صلاةٍ صلاها مع رسول الله (ملى الله المله الظهر رَكعتين، وكذلك فرّضها الله تبارك وتعالى على مَن أسلم بمكّة رَكعتين، ويصلّيها عَليّ (عله السلام) معه بمكّة أسلم بمكّة رَكعتين، ويصلّيها عَليّ (عله السلام) معه بمكّة رَكعتين، مدة عشر سنين، حتّى هاجر رسول الله (صلّ الله عليه داله) إلى المدينة، وخلّف عليّاً (عله السلام) في أمورٍ لم يكن يقوم بها (۱) أحدٌ غيره.

ثمّ راح من يومه إلى المدينة على نافته التي كان فدم عليها، وعليّ (عبد دم) معه لايفارقه، يمشي بمَشْيه، وليس يَمُر رسول الله (سلّ الدمة الله) ببطن من بطون الأنصار إلّا قاموا إليه يسألونه أن ينزل عليهم، فيقول لهم: خلّوا سبيل الناقة فإنها مأمورةً؛ فانطلقت به ورسول الله (سلّ الدمة الله) واضح لها زمامها حتى انتهت إلى الموضع الذي ترى - وأشار بيده إلى باب مسجد رسول الله (سلّ الذي يُصلّى عنده بالجنائز - فوقفت عنده وَبَرَكت، و وضعت جرانها (أ) على الأرض، فنزل رسول الله (سلّ الدي يُصلّى الله أبو أيوب مُبادراً حتى احتمل رَحله فأدخله منزله، ودخل (أ) رسول الله (سلّ الدي المسلم) معه حتى بُني له مسجده، وبُنيَت له مساكنه ومنزل عليّ (عبد السلام)، فتحوّلا إلى منازلهما، فقال سعيد بن المُسَيَّب لعليّ بن الحسين (عبد الدهم)؛ جُعلت قداك، كان أبو بكر مع رسول الله (سلّ الله (سلّ الحين أقبل إلى المدينة، فأين فارقه؟

<sup>(</sup>١) في «طَ»: يقدر لها.

<sup>(</sup>٢) في «ط»: يوم خوج مهاجراً.

<sup>(</sup>٣) قُباء بالضم: قريةٌ قُرب المدينة، وأصله اسم بئرٍ عُرِفت القرية بها، وهي مساكن بني عمرو بن عوف من الأنصار، تقع على ميلين من المدينة على يسار القاصد إلى مكّة، وفيها مسجد التقوى. «مراصد الاطلاع ٣: ١٠٦١».

<sup>(</sup>٤) جِرَانُ البعيرِ: مقدّم عُنقه من تذبّحه إلى مُتُحره. «الصحاح ـ جرن ـ ٥: ٢٠٩١».

<sup>(</sup>٥) في المصدر: ونزل.

فقال: ﴿إِنَّ أَبَا بِكُرُ لَمَّا قَدَمُ رَسُولَ اللهُ (مَلَى اللهُ اللهُ عَبِدَالهِ) إلى قَبَا فَنزَلَ بِهِم ينتظِر قَدُومُ عَلَيَ (عبداللهِ)، فقالَ له أبو بكر: انهضُ بنا إلى المدينة فإنَّ القوم قد فرحوا بقدومك، وهم ينتظرون إقبالك إليهم، فانطلق بنا ولاتُقِم هاهنا تنتظِر قدومَ عليّ، فما أَظُنَه يقدّمُ عليك إلى شهر. فقالَ له رسول الله (سلى الله عليه والد) كلاً، ما أسرَعه! ولستُ أريم حتى يَقَدّم ابن عمّي وأخي في الله عزّو جلّ، وأحَبّ أهل بيتي إلى، فقد وقاني بنفسه من المشركين».

قال: «فغضِب عند ذلك أبو بكر واشمأزٌ، وداخَله من ذلك حسد لعليّ (عيه السلام)، وكانَ ذلك أوّل عداوة بدّت منه لرسول الله (سقراة عيه رآله) في عليّ (عله السلام) (١٠)، وأوّل خِلاف على رسول الله (سقراة عيه رآله)، فانطلق حتّى دخّل المدينة، وتخلّف رسول الله (صفراة عيه رآله) بقُبا ينتظر قدوم علىّ (عيه السلام)».

قال: فقلت لعليّ بن الحسين (عبه السلام): متى زوّج رسول الله (ملل المواته) فاطمة من عليّ (عليه السلام)؟ فقال: «في المدينة بعد الهجرة بسنةٍ، وكان لها يومئذٍ تسع سنين».

قال عليّ بن الحسين اطبه السلام)؛ دولم يُولد لرسول الله (صلّى الله عليه والله) من خديجة على فيطرة الإسلام إلّا فاطمة (طبه السلام)، وقد كانت خديجة ماتت قبل الهجرة بسنة، ومات أبو طالب بعد موت خديجة بسنة، فلمّا فقدَ هُما رسول الله (صلّى الدعيه والد) سَيْم المُقام بمكّة، ودخلَه حُزن شديد، وأشفَق على نفسه من كُفار قُريش، فشكا إلى جَبْرَثيل (عبه السلام) ذلك، فأو حى الله عزّو جلّ إليه: أخرُجْ من القريةِ الظالم أهلها، و هاجِرْ إلى المدينة، فليس لك اليوم بمكّة ناصِرٌ، وانصِبْ للمُشركين حَرْباً، فعند ذلك توجّه رسول الله (صلّى الله عليه الله المدينة».

فقلت له فمنى فُرضَتِ الصلاةُ على المُسلمين على ما هو (٧) عليه اليوم؟

فقال: ابالمدينة حين ظهرت الدعوة وقوي الإسلام، وكتب الله عزّو جلّ على المسلمين الجهاد، زاد رسول الله (صنى المباعدة المبا

ابن بابَوَيه، قال: حدَثني أبي (رحمة)، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن محبوب، قال: سألتُ عليّ بن الحسن بن محبوب، قال: سألتُ عليّ بن الحسين (عبدالله)، فقلت له: منى فُرضَتِ الصلاةُ على المسلمين على ماهم اليوم عليه؟

قال: فقال: «بالمدينة، حين ظهرت الدعوة وقَوِى الإسلام؛ الحديث إلى آخر ماتقدّم في آخر الحديث السابق (^).

<sup>(</sup>٦) في «ط»: وعلي.

<sup>(</sup>٧) في المصدر: هم.

<sup>(</sup>٨) علل الشرائع: ١/٣٢٤.

سورة الإسراء (١٧) ................... ١٧٥

٦٤٩٦/ ٤ - الشيخ في (التهذيب): بإسناده عن أحمد بن محمّد بن عبسى، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصمّد بن أبي نصم عن التهذيب): بإسناده عن أبي عبدالله (عبدالله) في قوله تعالى: ﴿ أَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ لِدُلُوكِ الشّمْسِ إِلَىٰ غَسَقِ ٱلَّيْلِ ﴾.

قال: «إنَّ الله تعالى افترَض أربع صلوات: أوّل وقتها من زوال الشمس إلى انتصاف الليل، منها صلاتان، أوّل وقتهما عند (١) زوال الشمس إلى غروب الشمس».

٧٤٩٧ ٥ ـ وعنه: بإسناده عن أحمد بن محمد، عن أحمد بن محمد بن أبي نَصْر، عن عبدالرحمن بن سالم، عن إسحاق بن عمّار، قال: قلتُ لأبي عبدالله (مه السلام): أخبرني عن أفضَل المواقبت في صلاة الفجر؟

قال: «مع طلوع الفجر، إنّ الله تعالى يقول: ﴿إِنَّ قُرْءَانَ ٱلْفَجْرِكَانَ مَشْهُوداً ﴾ يعني صلاة <sup>(۱)</sup> الفجر، تشهده ملائكة الليل وملائكة النهار، فإذا صلّى العبد صلاة الصّبح مع طلوع الفجر ٱثبِتت له مرّتين تُثبِته ملائكة الليل، وملائكة النهارة.

ورواه ابن بابويه في (العلل): قال: حدّثنا أبي، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد بن عيسي، عن أحمد بن محمّد بن أبي نَصْر، وساق الحديث إلىٰ آخره بالسّنَد والمتن (٢).

ورواه الكُليني: عن عليّ بن محمّد، عن سَهْل بن زياد، عن أحمد بن محمّد بن أبي نَصْر، وساق الحديث معينه (۳).

١٤٩٨ ٢ ـ الشيخ في (مجالسه): بإسناده عن رُزَيق، قال كان أبو عبدالله (عبدالله) يُصلّي الغَدَاة بغَلس (١) عند طُلوع الفجر الصادق، أوّل ما يبدو قبل أن يستغرض، وكان يقول: ﴿ وَقُرءَانَ ٱلفَجْرِ إِنَّ قُرْءَانَ الفَجْرِ كَانَ مَشْهُوداً ﴾ إنَّ ملائِكة الليل تصعد وملائكة النهار تنزل عند طلوع الفجر، فأنا أحِبّ أن تشهد ملائكة الليل وملائكة النهار صلاتي».

قال: وكان يُصلِّي المغرب عند سقوط القُرص قبل أن تظهر النجوم.

٩٤٩٩/ ٧ ـ العيّاشي: عن زُرارة، عن أبي جعفر (عليه السلام) (١) قال: سألتُه عمّا فَرض الله من الصلوات؟ قال:

غ دالتهذيب ٢: ٧٢/٢٥.

<sup>(</sup>١) في المصدرة من عند.

٥ ـ التهذيب ٢: ١١٦/٣٧.

<sup>(</sup>۱) في «ط»: يعني قرآن.

<sup>(</sup>٢) علل الشرائع: ١/٣٣٦.

<sup>(</sup>٣) الكافي ٣: ٢٨٢/٢.

٦ ـ الأمالي ٢: ٣٠٦.

<sup>(</sup>١) الغُلَس: ظُلمة آخر الليل. «الصحاح ـ غلس ـ ٣: ٩٥٦».

۷ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۱۳٦/۳۰۸.

<sup>(</sup>١) في «طـــ»: عن أبي عبدالله (عليه السلام)

۵٦٨ ...... البرهان في تفسير القرآن

«خمس صلوات في الليل والنهار».

قلتُ: سمّاهن الله، وبيّنهن في كتابه لنبيّه (من الله عله الله)؟ قال: النعم، قال الله لنبيّه (من الدميه وآله): الصَّلَوٰةَ لِدُلُوكِ الشّمس إلىٰ غَسَقِ اللّيلِ أربع صلوات، الصَّلَوٰةَ لِدُلُوكِ الشّمس إلىٰ غَسَقِ الليل أربع صلوات، سمّاهن وبيّنهن ووقّتهن، وغَسَق الليل: انتصافه، وقال: ﴿وَقُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ إِنَ قُرْءَانَ ٱلفَجْرِ كَانَ مَشْهُوداً ﴾ هِذهِ الخامسة».

١٩٥٠ م عن زُرارة، قال: سألتُ أبا عبدالله (عبدالله)عن هذه الآبة: ﴿ أَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ لِدُلُوكِ ٱلشَّمْسِ إِلَىٰ غَسَقِ ٱلنَّالِ ﴾.

قال: «دُلوك الشمس: زوالها عندكَبدِ السماء، ﴿ إلىٰ غَسَقِ آلَيْلِ ﴾ إلىٰ انتصاف الليل، فرضَ الله فيما بينهما أربع صلوات: الظهر، والعصر، والمَغْرب، والعِشاء، ﴿ وَقُرَءَانَ آلْفَجْرِ ﴾ يعني القراءة ﴿ إِنَّ قُرْءَانَ آلْفَجْرِ كَانَ مُشْهُوداً ﴾ وقال والنهار من الملائكة وقال وإذا زالت الشمس فقد دخل وفت الصلاتين، ليس نَفْل (١) إلا السُبْحَة (١) التي جرت بها السُنة أمامها، ﴿ وَقُرْءَانَ آلْفَجْرِ ﴾ قال: «رَكعنا الفجر، وضَعَهُنَ رسول الله (من الله (من الديلة) وقتَهنَ للناس».

١٠٥١/ ٩ - عن زُرارة، عن أبي جعفر (عليه السلام) في قول الله: ﴿ أَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ لِلدُّلُوكِ ٱلشَّمْسِ ﴾ قال: «زوالها ﴿ إلىٰ غَسَقِ ٱلْذِلِ ﴾ إلىٰ نصف الليل، وذلك أربع صلوات، وضعَهن رسول الله (مذرة عليه والد) ووقّتهن للناس ﴿ وَقُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ ﴾ صلاة الغداة».

١٠ /٦٥٠٢ . عن محمد الحلبي، عن أحده ما الطبيا السعم،: «وغَسَق الليلِ نِصفها بل زوالها، وأفرد الغَداةِ،
 وقال: ﴿ وَقُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ إِنَّ قُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودَ أَنْ فَرْتُعِنا الفَجْرِ يحضُرهما ملائكة الليل وملائكة النهار».

٣٠٠١/ ١١ - عن سعيد الأعرج، قال: دخلتُ على أبي عبدالله (عبدالله) وهو مُغضبٌ وعنده نفر من أصحابنا، وهو يقول: «تُصَلّون قبل أن تزول الشمس؟» قال: وهم سكوت، قال: فقلت: أصلحك الله، مانصلي حتى بُوذُن مُؤذَن مكة، قال: «فلا بأس، أما أنّه إذا أذّن فقد زالت الشمس». ثم قال: «إنَّ الله يقول: ﴿ أَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ لِدُلُوكِ لَا أَشَّمْسِ إلىٰ غَسَقِ ٱلنِّلِ ﴾ فقد دخلت أربع صلوات فيما بين هذين الوقتين، وأفَرد صلاة الفجر، قال: ﴿ وَقُرْءَانَ ٱلفَجْرِ إِنَّ قُرْءَانَ ٱلفَجْرِ إِنَّ قُرْءَانَ ٱلفَجْرِ كَانَ مَشْهُوداً ﴾ فَمَنْ صلى قبل أن تزول الشَّمْسُ فلا صَلاة له».

٨ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٠٨/٢٠٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر: يعمل.

<sup>(</sup>٢) السُبْحَة: النافلة. «مجمع البحرين ـ سبح ـ ٢: ٢٧٠٠).

٩ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٠٩/٢٠٩.

۱۰ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۰۹/۳۰۹.

١١ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٠٩/٣٠٩.

1701/ 11 ـ عن زُرارة وحُمران ومحمّد بن مسلم، عن أبي جعفر وأبي عبدالله (عليماالـــلام) عن قول الله: ﴿ أَقِم ٱلصَّلَوٰةَ لِدُلُوكِ ٱلشَّمْسِ إِلَىٰ غَسَقِ ٱلَّيْلِ﴾.

قال: «جمّعت الصلوات كلّهنّ، ودلوك الشمس: زوالها، وغَسَق الليل: انتصافه، وقال: «إنّه ينادي منادٍ من السّماء كلّ ليلة إذا انتصَف الليل: من رقد عن صَلاةِ العشاء إلى هذه الساعة فلانامت عيناه ﴿وَقُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ﴾ قال: وصلاة الصّبح، وأما قوله: ﴿ كَانَ مَشْهُوداً ﴾ قال: وتحضّره ملائِكةُ الليل وملائِكةُ النّهاره.

١٣/٦٥٠٥ عن سعيد بن المسيّب، عن عليّ بن الحسين (طبه السلام) قال: قلتُ له: منى قُرِضَت الصَّلاةُ على المُسلِمين على ماهم اليوم عليه؟

قال: «بالمدينة، حين ظهرت الدعوة وقوي الإسلام، وكنب الله على المسلمين الجهاد، زاد في الصلوات رسولُ الله (منراه طبه رتله) سبع رَكّعات: في الظهر رَكّعتين، وفي العصر رَكعتين، وفي المغرب رَكعة، وفي العِشاء رَكعتين، وأقرَّ الفَجْرَ على مافرضت عليه بمكّة لتعجيل نزول ملائكة النهار إلى الأرض، وتعجيل عُروج ملائكة الليل إلى السماء، فكان ملائكة الليل وملائكة النهار يشهدون مع رسول الله (منراه عبورته) الفَجْر، فلذلك قال الله: ﴿ وَقُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ إِنَّ قُرْءَانَ الْفَجْرِ كَانَ مَشْهُوداً ﴾ يشهده المسلمون ويشهده ملائكة الليل وملائكة النهار».

١٤/٦٥٦ / ١٤ - عن عبيد بن زُرارة، عن أبي عبدالله (عدالله) في قول الله: ﴿ أَقِمِ ٱلصَّلُوٰةَ لِدُلُوكِ ٱلشَّمْسِ إِلَىٰ غَسَقِ ٱلَّيْلِ ﴾.

قال: «إنَّ الله افترضَ أربع صلوات، أوّل وقتها من زوال الشمس إلى انتصاف الليل، منها صلاتان أوّل وقتهما من عند زوال الشمس إلى غُروبها، إلّا أنّ هذه قبل هذه ومنها صلاتان أوّل وقتهما من غروب الشمس إلى انتصاف الليل، إلّا أنَّ هذه قبل هذه».

١٥٠٧/ ١٥ ـ عن أبي هاشم الخادم، عن أبي الحسن الماضي (طبه السلام) قال: «مابين غروب الشمس إلى سقوط القُرص غَسَق».

قوله تعالى:

# وَمِنَ ٱلَّيْلِ فَتَهَجَّدْ بِهِ نَافِلَةً لَّكَ عَسَىٰ أَنَ يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَاماً

۱۲ - تفسير العيّاشي ۲: ۲۰۹/۳۰۹.

۱۳ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲:۲/۳۰۹.

۱٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٤٣/٣١٠.

١٥ ـ تفسير العبّاشي ٢: ١٤٤/٣١٠.

٥٧٠ ..... البرهان في تفسير القرآن

#### مَّخمُوداً [٧٩]

١٠٥٨/ ١ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: صلاة الليل، وقال: سبب النّور في القيامة الصلاة في جَوف الليل.

10.94 محمد بن الحسن الصفّار، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن عليّ بن الحكم، عن عُثمان بن عبدالملك، عن أبي بكر، قال: الحسن الصفّار، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن عليّ بن الحكم، عن عُثمان بن عبدالملك، عن أبي بكر، قال: قال لي أبو جعفر اعتبالله الله قالدي لأيّ شيء وُضع التَطوّع؟، قلت: لا أدري، جُعلت قداك. قال: وإنّه تطوعٌ لكم، ونافلةً للأنبياء، أو تدري لِمَ وُضع التطوّع؟، [قلت: لا أدري جعلت قداك. قال:] ولأنه إن كان في الفريضة نقص صُبّت (١) النافلة على الفريضة حتى تَتِم، إنّ الله عزّو جل يقول لنبيه (من الدعب والد): ﴿ وَمِنَ آلَيْلِ فَتَهَجّدُ بِهِ نَافِلَةً لَكُ ﴾ ال

• ١٥١/ ٣ - الشيخ في (أماليه): قال: أخبرنا جماعة عن أبي المُقَضِّل، قال: حدَّننا يحيئ بن عليّ بن عبي عبد الجبّار السَّدُوسي بالسَّبرجان (١)، قال: حدَّنني عمي محمد بن عبدالجبار، قال: حدَّننا حمّاد بن عيسى، عن عمر بن أذَيْنَة، عن عبدالرحمن بن أذَيْنَة العَبْديّ، عن أبيه؛ وأبان مَولاهم، عن أنس بن مالك، قال: رأيتُ رسول الله (سَرَاه عليه والله على عليّ بن أبي طالب (عبداله) وهو يتلو هذه الآية ﴿ وَمِنَ ٱلَّيْلِ فَتَهَجَّدُ بِهِ نَافِلَةً لَّك الله (سَرَاه عليه والله على عليّ بن أبي طالب (عبداله) وهو يتلو هذه الآية ﴿ وَمِنَ ٱلَّيْلِ فَتَهَجَّدُ بِهِ نَافِلَةً لَّك عَسَىٰ أَنْ يَبْمَثَكَ رَبُّكَ مَقَاماً مَّحْمُوداً ﴿ فَقَالَ: «ياعليّ، إنْ ربي عزّو جلّ ملكني الشفاعة في أهل التوحيد من أمّني، وحظر ذلك على مَن ناصبك أو ناصَبَ وُلدَكَ من يعدك».

1011/ ٤ - الشيخ في (التهذيب): بإسناده عن ملحمًا بن أحمد بن يحيى، عن الحسن بن عليّ بن عبدالله، عن ابن فقال له رجل: عن ابن فقال، عن مرّوان، عن عمّار الساباطي، قال: كُنّا جلوساً عند أبي عبدالله (مبدالله) بمِنى، فقال له رجل: ماتقول في النوافل؟ فقال: «فريضة» قال: فقرّعنا وقرّع الرجل، فقال أبو عبدالله (مبدالله): «إنّما أعني صلاة الليل على رسول الله (مداله عبدالله)، إذ الله يقول: ﴿ وَمِنَ ٱلَّيْلُ فَتَهَجَّدْ بِهِ نَافِلَةً لَكَ ﴾ .

١٩٥١٢ ٥ - علي بن إبراهيم، قال: حدثني أبي، عن الحسن بن محبوب، عن زُرْعَة، عن سَماعة، عن أبي عبدالله (عليه السلام) قال: سألته عن شفاعة النبئ (مله عليه وآله) يوم القيامة.

سورة الإسراء آية ـ ٧٩ ـ

١ ـ تفسير القميّ ٢: ٢٥.

٢ ـ علل الشرايع ٢: ١/٣٢٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: نقصان قضيت، وفي «ط»: فصبّ.

٣ ـ الأمالي ٢: ٧٠.

<sup>(</sup>١) في «ط»: جرجان، وسيرجان: مدينة بين كرمان وفارس. «معجم البلدان ٣: ٢٩٥».

٤ ـ التهذيب ٢: ٢٤٢/٩٥٩.

٥ ـ تفسير القمق ٢: ٢٥.

فقال: «يُلجِم الناس يوم القيامة العَرق (1) فيقولون: انطلِقوا بنا إلى آدم لَيشْفَعَ لنا عند ربّنا؛ فيأتون آدم (عبه السلام)، فيقولون: ياآدم اشفع لنا عند ربّك؛ فيقول: إنّ لي ذنباً وخطيئة فعليكم بنُوح، فيأتون تُوحاً (عله السلام) فيُردّهم إلىٰ مَن يليه، فيردّهم كلّ نبيّ إلىٰ مَن يليه حتّىٰ ينتهوا إلىٰ عبسىٰ (عبه السلام)، فيقول: عليكم بمحمّد رسول الله (سلّ الله عبد الله)؛ فبتعرضون أنفسهم عليه ويسألونه، فيقول: انطلقوا؛ فينطلق بهم إلىٰ باب الجنّة، ويستقبل باب الرحمة (1)، ويخرّ ساجداً ، فيمكّث ماشاء الله، فيقول الله: أرفَعُ رأسك، واشفّع تُشَفَّع، واسأل تُعط؛ وذلك فوله: ﴿ عَسَىٰ أَنْ يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَاماً مَحْمُوداً ﴾ .

٣٥١٣/ ٩ ـ وعنه، قال: حدّثني أبي، عن محمّد بن أبي عُمير، عن مُعاوية وهِشام، عن أبي عبدالله (عليه السلام) قال: «قال رسول الله (ملراله عليه الله الله الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله علية ». وأمّي (١١)، وأخٍ كان لي في الجاهليّة».

١٥٠١/ ٧ - الشيخ في (أماليه): عن الفَحَام، عن المنصوري، عن عمّ أبيه، قال: حدّثني الإمام عليّ بن محمّد، بإسناده عن الباقر، عن جابر، قال: قال أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب (مه السلام): السمِعت النبيّ (من الله عله وآله) يقول: إذا حُشِر الناس يوم القيامة ناداني مناد: يارسول الله، إنّ الله جلّ اسمه قد أمكنك من مُجازاة مُحبيّك ومُحبّي أهل بيتك، المُوالين لهم فيك والمُعادين لهم فيك، فَكَافِهم بما شِئت؛ فأقول: يارب، الجنّة؛ فأنادى: بَوّنهُم منها حيث شِئت؛ فذلك المَقامَ المَجهود الذي وُعِدْتُ به».

ياعليّ، أنت منّي، وأنا منك، روحُك من روحي، وطينَتُكَ من طينَتي، وَشيعتُك خَلِقوا من فَضْلِ طينَتِنا، فمن أحبّهم فقد أحبّنا، ومن أبغَضَهم فقد أبغضنا، ومن عاداهم فقد عادانا، ومن ودّهم فقد ودّنا.

يا عليّ، إنّ شيعتكَ مَعْفُورٌ لهم على ماكان فيهم من ذنوبٍ وعُيوب. ياعليّ، أنا الشّفيع لشيعتك غَداً إذا قُمْتُ المَقام المَحمود فَبشّرٌهُم بذلك.

ياعليّ، شيعتك شيعة الله، وأنصارك أنصار الله، وأولباؤك أولياء الله، وحِزبُك حِزبُ الله. يا عليّ، سَعِدَ من

<sup>· (</sup>١) أي يصل إلى أفواهم، فيصير لهم يمنزلة اللَّجام، يمنعهم عن الكلام. «النهاية ٤: ٢٣٤».

<sup>(</sup>٢) في «ط» باب الرحمن.

٦ ـ تفسير القميّ ٢: ٢٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: وعميّ.

٧ ـ الأمالي ٦: ٣٠٤.

٨ ـ أمالي الصدوق: ٨/٢٣

<sup>(</sup>۱) فی «س» و «ط»: شیعتنا.

تُولَاكُ وشَقِي من عاداك. يا عليّ، لككنزٌ في الجنّة وأنت ذو قرْنَيها».

٩/٦٥١٦ من خَيثَمة الجُعفي، قال: كنتُ عند جعفر بن محمد (طبه السلام)، أنا ومفضّل بن عُمر ليلاً ليس عنده أحدٌ غيرنا، فقال لهُ مُفضّل الجُعفي: جُعلتُ فِداك، حدّثنا حديثاً نُسَرُّ به. قال: «نعم، إذا كان يوم القيامة حشر الله الخلائق في صعيدٍ واحدٍ حُفاةً عُراةً غُرُلاً (١)».

قال: فقلتُ: جعلتُ فداك، ما الغُرْلِ؟ قال: فقال: «كما خُلقوا أوّل مرّةٍ، فيقفون حتّى پُلجِمَهم العَرَق، فيقولون: أنت أبونا ليت الله يحكم بيننا ولو إلى النار، يرون أنّ في النار راحة فيما هم فيه، ثمّ يأتون آدم (علم السلام)، فيقولون: أنت أبونا وأنت نبيّ، فَسَلْ ربّك يحكم بيننا ولو إلى النار، فيقول آدم: لستُ بصاحبكم، خلقني ربّي بيده، وحَملني على غرشه، وأسجد لي ملائكته، ثمّ أمرني فعصيت، ولكنّي أدُلكم على ابني الصديق الذي مكت في قومه ألف سنة إلا خمسين عاماً يدعوهم، كلماكذبوا اشتد تصديقه، توحّ ـ قال ـ فيأتون تُوحاً (عد الديم) فيقولون: سَلْ ربّك يحكم بيننا ولو إلى النار. قال: فيقول: لست بصاحبكم، إنّي قلت: إنّ ابني من أهلي؛ ولكني أدُلكم إلى من اتّخذه الله خليلاً في دار الدنيا، اثنوا إبراهيم ـ قال ـ فيأتون إبراهيم (طه السلام) فيقول: لستُ بصاحبكم، إنّي قلت: إنّي سقيم؛ ولكني أدُلكم على من كلّمه الله نكليماً، موسى؛ \_ قال ـ فيأتون موسى (عد الديم) فيقولون له، فيقول لست: بصاحبكم، إنّي قتلت نفساً، ولكني أدُلكم على من كان يَخلُق بإذن الله، ويُبرئ الأكمة والأبرّص بإذن الله، عيسى؛ فيأتونه، فيقول: لست بصاحبكم، ولكنّي أدلكم على من بَشَرتُكم به في دار الدنيا، أخمد».

ثمّ قال أبو عبدالله (عبدالله) وما من نبئ وليد من آدم إلى محمد (صوات ملهم) إلا وهم تحت لواء محمد (صفرة عبداله). قال: فيأتونه، ثمّ قال: فيقولون: يامحمد، سَلْ ربّك يَحكُم بيننا ولو إلى النار؛ وقال و فيقول: نعم، أنا صاحبُكم؛ فيأتي دار الرحمن وهي عَدْنٌ، وإنّ بابها سعته "مابين المَشْرق والمَغْرب، فيُحرّك حُلّقةً من الحكن، فيقال: من هذا؟ وهو أعلم به، فيقول: أنا محمد؛ فيقال: افتحواله؛ قال: فيفتح لي ""؛ قال: فإذا نظرت إلى ربي مجدته تمجيداً لم يمجده أحد كان قبلي، ولايم جُده أحد كان بعدي، ثمّ أخِرُ ساجداً، فيقول: يا محمد، ارفع رأسك، وقل يُسمَع قولك، واشفع تُشفّع، وسَلْ تُعط؛ قال: فإذا رفعت رأسي ونظرت إلى ربي مجدته تمجيداً أفضل من الأوّل من الأوّل، واشفع تُشفّع، وسَلْ تُعط؛ فإذا رفعت رأسي ونظرت إلى ربي مجدته تمجيداً رأسي ونظرت إلى ربي مجدته تمجيداً أفضل من الأوّل والثاني، ثمّ أخِرُ ساجداً، فيقول: ارفع رأسك، وقل يُسمع قولك، واشفع تُشفّع، وسلْ تُعط؛ فإذا رفعت رأسي أقول: ربّ احكم بين عبادك ولو إلى النار؛ فيقول: نعم، يُسمع قولك، واشفع تُشفّع، وسلْ تُعطً؛ فإذا رفعت رأسي أقول: ربّ احكم بين عبادك ولو إلى النار؛ فيقول: نعم، يُسمع قولك، واشفع تُشفّع، وسلْ تُعطً؛ فإذا رفعت رأسي أقول: ربّ احكم بين عبادك ولو إلى النار؛ فيقول: نعم، يُسمع قولك، واشفع تُشفّع، وسلْ تُعطً؛ فإذا رفعت رأسي أقول: ربّ احكم بين عبادك ولو إلى النار؛ فيقول: نعم، يُسمع قولك، واشفع تُشفّع، وسلْ تُعطً؛ فإذا رفعت رأسي أقول: ربّ احكم بين عبادك ولو إلى النار؛ فيقول: نعم، يُسمع قولك، واشفع تُشفّع، وسلْ تُعطً؛ فإذا رفعت رأسي أول: ربّ احكم بين عبادك ولو إلى النار؛ فيقول: نعم،

۹ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۱۰/۳۱۰.

<sup>(</sup>١) الفُرُل: جمع الأُغْرَل، وهو الأقلف. «النهاية ٣: ٣٦٢».

<sup>(</sup>٢) في المصدر زيادة: بعد.

<sup>(</sup>٣) في «ط»: له.

<sup>(</sup>٤) قال المجلسي في بحار الانوار ٨ ٤٧: قوله (مال الدعب واله): نظرت إلى ربّي، أي إلى عرشه، أو إلى كرامته، أو إلى نُورٍ من أنوار عظمته.

قال: ثمّ يُؤتى بنافةٍ من يافوت أحمر، وزِمامُها زَبرْ بَحد أخضر، حتّى أركبُها، ثمّ آني المقام المَحمود حتّى أقف (٥) عليه، وهو تلّ من مِسك أذّقر بحِيال العَرْش؛ ثمّ يُدعى إبراهيم (مبه السلام) فَيُحمَل على مِثلها، فيجيء حتّى يَقِفَ عن يمين رسول الله (منراه عبرانه)، ثمّ يرفع رّسول الله امنها هنه عبدوانه) يده فيَضْرِب على كَيْفِ عَلَي بن أبي طالب (عبد السلام)، ثم قال: ثم تؤتى ـ والله ـ بَمِثلها فتُحمَل عليها، ثمّ تجيّ حتّى تقف بيني وبين أبيك إبراهيم.

ثمّ يخرُج منادٍ من عند الرحمن فيقول: يامَعْشر الخَلائِق، أَلَيْسَ العَدْل مِن ربّكم أَن يُولِّي كلَّ قومٍ ما كانوا يتولون في دار الدنيا؟ فيقولون: بلئ، وأيّ شيءٍ عَدل غيره؟ قال: فيقوم الشيطان الذي أضلَ فِرقةً من الناس حتّىٰ زعَموا أَنَّ عيسىٰ (علمالله) هو الله وابن الله فيتبعُونه إلىٰ النار، ويقوم الشيطان الذي أضلَ فِرقة من الناس حتّىٰ زعَموا أَنَّ عُزَيراً ابن الله حتى يتبعونَه إلى النار، فيقوم كلّ شيطان أضلَ فِرقةً فيتبعونه إلىٰ النار حتى تبقىٰ هذه الإُمّة.

ثم بخرُج منادٍ من عندالله فيقول: يامعشر الخلائق، ألبس العَدْلُ من ربّكم أن يُولِي كلّ فريقٍ مَنْ كانوا يتولُون في دار الدنيا؟ فيقولون: بلئ، وأيّ شيء عَدْلٌ غيره؟ فيقوم شبطانٌ فيتبعه مَن كان يتولّاه، ثم يقوم شيطانٌ فيتبعه مَن كان يتولّاه، ثم يقوم شيطانٌ فيتبعه مَن كان يتولّاه، ثم يقوم ملي فيتبعه مَنْ كان يتولّاه، ويقوم علي فيتبعه مَنْ كان يتولّاه، ويقوم الحسين كان يتولّاه، ثم يقوم بزيد بن مُعاوية فيتبعه مَنْ كانَ يتولّاه، ويقوم الحسين فيتبعه مَنْ كانَ يتولّاه، ويقوم الحسين فيتبعه مَنْ كانَ يتولّاه، ثم يقوم علي بن الحسين فيتبعه مَنْ كان يتولّاهما، ثم يقوم علي بن الحسين فيتبعه من كان يتولّاهما، ثم يقوم الوليد بن عبدالملك، ويقوم مُحمد بن علي فيتبعهما مَنْ كان يتولّاهما، ثم أقوم أنا فيتبعني مَنْ كانَ يتولاني، وكأني بكما معي، ثم يُؤتى بنا فتجلس على عَرْشِ ربّنا (٢٠)، ويُؤتى بالكتُب فُتوضَع، فتشهد فيتبعني مَنْ كانَ يتولاني، وكأني بكما معي، ثم يُؤتى بنا فتجلس على عَرْشِ ربّنا (٢٠)، ويُؤتى بالكتُب فُتوضَع، فتشهد على عَدونا، ونشفَع لِمَنْ كانَ من شيعتنا مُرهَقاً».

قال: قلتُ: جُعلتُ فداك، فما المُرهَق؟ قال: «المَدَنَب، فأمّا الذين اتقوا من شيعتنا فقد نجّاهم الله بمفازتهم، لايَمسَّهم السوء ولاهم يحزنون».

قال: ثمّ جاءته جارية له، فقالت: إنّ فلان القُرشيّ بالباب، فقال: «الذُّنوا له، ثمّ قال لنا: «اسكّنوا».

١٠ / ١٠ . عن محمّد بن حكيم، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: «قالَ رَسولُ الله (سفراله عبدراله): لو قد فُمتُ المَقام المَحمود، شغَعتُ لأبي وأميّ وعميّ وأخ كان لي مُوافياً (١) في الجاهليّة».

١١ / ١٥١٨ ـ عن عِبِص بن القاسم، عن أبي عبدالله (عندالله): «أنّ أناساً من بني هاشم أنّوا رسول الله (منر الاعندوالد)فسألوه أن يستعمِلُهم على صدقات المَواشي، وقالوا: يكون لنا هذا السَّهُم الذي جعَلته للعاملين

<sup>(</sup>٥) في المصدر: أقضي،

<sup>(</sup>٦) في بحار الأنوار ١٪ ٤٪ فيجلِس على العرش ربّنا. وعلّق عليها بقوله: الجلوس على العرش كناية عن ظهور الحكم والأمر من عند العرش وخلق الكلام هناك.

١٠ - تفسير العيّاشي ٢: ١٤٦/٣١٣.

<sup>(</sup>١) في «ط»: موالياً.

۱۱ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۱۱۳/۲۱۳.

عليها، فنحنُ أولى به، فقال رسولُ الله (متراه عيدرانه): يابني عبدالمُطلب، إنَّ الصَدَفة لاتَحِلَ لي ولا لكم، ولكنّي وُعِدتُ بالنّي عبدالمطلب ـ إذا أَخَذتُ بحَلقة الباب، أنوني مُؤْثِراً عليكم غيرَكم؟

ثمّ قال: إنّ الجنّ والإنس يجلِسون يوم القيامة في صعيدٍ واحد، فإذا طال بهم المَوقِف طَلبوا الشّفاعة، فيقولون: إلى مَنْ؟ فيأتون تُوحاً (عبد المرم) فيسألونه الشفاعة، فيقول: هيهات، قد رَفعتُ حاجتي (() فيقولون إلى مَنْ؟ فيقال: فيقال: إلى إبراهيم؛ فيأتون إبراهيم (عبد الدم) فيسألونه الشفاعة، فيقول: هيهات، قد رَفعتُ حاجتي. فيقولون: إلى مَنْ؟ فيقال: مَنْ؟ فيقال: ائتوا عبسى؛ فيأتونه ويسألونه الشفاعة، فيقول: هيهات، قد رَفعتُ حاجتي. فيقولون: إلى مَنْ؟ فيقال: ائتوا محمّداً؛ اثتوا عبسى؛ فيأتونه ويسألونه الشفاعة، فيقول: هيهات، قد رَفعتُ حاجتي. فيقولون: إلى مَنْ؟ فيقال: اثنوا محمّداً؛ فيأتونه فيسألونه الشفاعة، فيقوم مُدِلاً حمّى يأتي باب الجنّة، فيأخُذ بحَلْقة الباب، ثمّ يقرعَه، فيقال: مَنْ هذا؟ فيقول: أحمد. فيُرحّبون (() ويفتحونَ الباب، فإذا نظر إلى الجنّة خرَّ ساجداً بُمجَد ربّه ويعظمه، فيأتيه مَلك، فيقول: إرفع رأسك، وسَلْ تُعْظَ، واشفّع تُشفّع؛ فيقوم، فيمشي في الجنّة ساعة، ثمّ يخِرّ ساجداً بُمجّد ربّه ويعظمه، فيأتيه مَلك، فيقول: ارفعٌ رأسك، وسَلْ تُعْظَ، واشفّع تُشفّع؛ فيقوم، فيمشي في الجنّة ساعة، ثمّ يخِرّ ساجداً بُمّجّد ربّه ويعظمه، فيأتيه مَلك، فيقول: ارفعٌ رأسك، وسَلْ تُعْظَ، واشْفَع تُشَفّع؛ فيقوم، فما يسأل شيئاً إلّا ألها، إنها ما إلها، المات المَعْمَد وسَلْ تُعْطَ، واشْفَع تُشفّع؛ فيقوم، فما يسأل شيئاً الله ألها، إناه».

١٢/٦٥١٩ ـ عن بعض أصحابنا، عن أحدهما (المسلسلام)، قال في قوله: ﴿ عَسَىٰ أَنَ يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَاماً مُخمُوداً﴾، قال: «هي الشفاعة».

١٣/٦٥٢٠ عن صفوان، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: «قال رسول الله (من اله عبدواله): إني استوهبت من ربي أربعة: آمنة بنت وهب، وعبدالله بن عبدالمطلب، وأباطالب، ورُبُحلاً جرّت بيني وبينه أخورة، فطلب إليّ أن أطلب إلى ربّي أن يهبّه لي».

١٢ / ١٥٢ - عن عُبيد بن زُرارة، قال: شئل أبو عبدالله (عبدالله) عن المؤمن، هل له شفاعة؟ قال: انعم،

فقال له رجل من القوم: هل يحتاج المؤمن إلى شفاعة محمّد (منراة عليه وآله) يومئذٍ؟ قال: انعم، للمؤمنين خَطايا وذُنوب، ومامن أحدٍ إلّا ويحتاج إلى شفاعة محمّد (منراة عليه وآله) يومئذٍ».

قال: وسأله رجل عن قول رسول الله (مثل الاعليه وآله): ٥أنا سيّد ولد آدم ولافخُر، قال: «نعم، يأخذ حَلقة باب

<sup>(</sup>١) قال المجلس في البحار ٨٠ ٤٨: قوله (عنه السلام) قد زفعتُ حاجتي؛ أي إلى غيري، والحاصل أنّي أيضاً استشفع من غيري، فلا أستطيع شفاعتكم، ويمكن أن يُقرأ على بناء المفعول، كنايةً عن رفع الرجاء، أي رُفِع عنّي طلب الحاجة لما صدر منّي من ترك الأولى.

<sup>(</sup>۲) في «ط»: فيجيئون.

۱۲ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۱۵/۳۱٤.

۱۳ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۱٤٩/۳۱٤.

١٤ ـ نفسير العيّاشي ٢: ٣١٤/١٥٠.

الجنّة فيفتحها، فيخِرُ ساجداً، فيقول الله: ارفعٌ رأسك، اشفُع تُشَفَّع، اطلبْ تُعْطَ، فيرفَعُ رأسه، ثمّ يخِرُ ساجداً، فيقول الله: ارفعُ رأسك، اشفعُ تُشفَّعُ، واطلبْ تُعْطَ؟ ثمّ يُرفع رأسه، فيشفع فيُشَفَّع، ويطلُب فيُعطى.

١٥٢٢/ ١٥ ـ عن سَماعة بن مهْران، عن أبي إبراهيم (عبداللهم) في قول الله: ﴿ عَسَىٰ أَنَ يَبْعَثُكَ رَبُّكَ مَقَاماً مُحْمُوداً﴾.

قال: ايفوم الناس يوم القيامة مقدار أربعين يوماً (1)، وتؤمر الشمس فتركب على رؤوس العباد، ويُلجِمهم الغرق، وتؤمّر الأرضُ فلا تقبلُ من عَرَقهم شيئاً، فبأتون آدم (عبدالله) فَيَتشقّعُونَ منه، فيَدُلُهم على تُوح (عبدالله)، ويدلُهم تُوح على إبراهيم، ويدلُهم إبراهيم (عبدالله) على عوسى، ويدلُهم موسى (عبدالله) على عيسى (عبدالله)، ويدلُهم عيسى على محمّد (صلّ الدبين؛ فيقول محمّد (صلّ الدعبداله): أنا لها؛ ويدلُهم عيسى على محمّد (صلّ الدعبداله) فيقول: عليكم بمحمد خاتم النبين؛ فيقول محمّد (صلّ الدعبداله): أنا لها؛ فينظلن حتى يأتي باب الجنّة فبَدُق، فيقال له: مَنْ هذا؟ ـ والله أعلم ـ فيقول: محمّد. فيقال: افتحوا له، فإذا فُتح الباب استقبل ربّه فخر ساجداً، فلا يَرفعُ رأسه حتى يُقال له: تكلّم، وسَلْ تُعط، واشفع تُشفّع؛ فيرفعُ رأسه فيستقبل ربّه فيخر ساجداً، فيقال له مثلها، فيرفعُ رأسه حتى أنه ليشفعُ لمَن قد أحرق بالنار، فما أحَدٌ من الناس يوم القيامة في جميع الأمم أوجَه من محمّد (صلّ الدارة)، وهو قول الله تعالى: ﴿ عَسَىٰ أَنْ يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَاماً مَحْمُوداً ﴾.

قوله تعالى:

# وَقُل رَّبُّ أَدْخِلْنِي مُدْخَلَ صِدْقٍ وَأَخْرِ خِنِي مُخْرِجَ صِدْقٍ وَآجْعَل لِي مِن لَّدُنكَ مُلْطَاناً نَصِيراً [٨٠]

١/٦٥٢٣ عليّ بن إبراهيم: فإنّها نزلت يوم فتح مكة لمّا أبراد رسول الله (منّى الله عبدواله) دخولها: أنزل الله: ﴿وَقُلْ﴾ بامحمّد ﴿رَّبِ أَدْخِلْنِي مُدْخَلَ صِدْقٍ وَأُخْرِجْنِي مُخْرِجَ صِدْقٍ﴾ الآية. قال: قوله: ﴿مُلطاناً نَّصِيراً﴾ أي: مُعيناً.

مَا اللهِ ﴿ وَأَجْعَلَ لَمِي الجارود، عن زيد بن عليّ اعليه الله الله ﴿ وَأَجْعَلَ لَمِي مِن لَّدُنكَ سُلُطاناً نَّصِيراً ﴾ قال: السبف.

م٢٥٢٧/ ٣- ابن شهرآشوب: من كتاب أبي بكر الشيرازي، قال ابن عبّاس: ﴿ وَقُلْ رَّبِ أَدْخِلْنِي مُذْخَلَ صِدْقٍ

١٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٥١/٣١٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: عاماً.

سورة الإسراء آية ـ ٨٠ ـ

١ ـ تفسير الفتى ٢: ٢٦.

٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٥٢/٣١٥.

٣ ـ المناقب ٢: ٦٧، شواهد التنزيل ١: ٢٩٩/٣٤٨.

وَأَخْرِجْنِي مُخْرِجَ صِدْقٍ ﴾ يعني مكة. ﴿ وَآجْعَل لِّي مِن لَّدُنكَ سُلطاناً تَصِيراً ﴾ قال: لقد استجاب الله لنبيّه (سارانه عليه واله) دعاءه، فأعطاه عليّ بن أبي طالب (عليه السلام) سُلطاناً ينصُره على أعداثه.

قوله تعالى:

## وَقُلْ جَاءَ ٱلْحَقُّ وَزَهَقَ ٱلْبَاطِلُ إِنَّ ٱلْبَاطِلَ كَانٌ زَهُوقاً [٨١]

١/٦٥٢٦ محمد بن يعقوب: عن عليّ بن محمد، عن عليّ بن العباس، عن الحسن بن عبدالرحمن، عن عاصم بن حُميّد، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر (طبه السلام)، في قوله عزّو جلّ: ﴿ وَقُلْ جَاءَ ٱلْحَقُّ وَزَهَقَ ٱلْبَاطِلُ إِنَّ عاصم بن حُميَّد، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر (طبه السلام)، في قوله عزّو جلّ: ﴿ وَقُلْ جَاءَ ٱلْحَقُّ وَزَهَقَ ٱلْبَاطِلُ إِنَّ الْبَاطِلُ كَانَ زَهُوقاً ﴾ ، قال: «إذا قام القائم أذهب (١) دولة الباطل».

حكيم، عن أبي مريم اللقفي، عن أمير المؤمنين (عبدالله) قال: ها المؤسنية المؤسنية (مدانه) عن الله (مذراته) عن أبي الله حكيم، عن أبي مريم اللقفي، عن أمير المؤمنين (عبدالله) قال: ها الطلق بي رسول الله (مذراته عبدراته) حكى أتى بي إلى الكعبة، فقال لي: اجلس؛ فجلست إلى جنب الكعبة فصعد رسول الله (مذراته عبدراته) على مَنْكِبي، ثمّ قال لي: انهض؛ فنهضت، فلما رأى مني ضَعْفاً قال: اجلس؛ فنزل (۱۱)، ثم قال لي: ياعليّ إصعد على مَنْكِبي؛ فصعدتُ على منْكِبه، ثمّ نهض بي رسول الله (من الله المذاله عبدراته) وخيل لي أن لو شئتُ ليلتُ أفقَ السماء، فضعدتُ فوق الكعبة وتنحى رسول الله (من الله عبدراته)، وقال لي: ألق صنمهم الأكبر (۲)، وكان من تُحاس مُوتِّداً بأوتاد حديد إلى الارض. فقال لي رسول الله (من الله عبدراته): عالجه؛ فعالجتُه ورسول الله (من الله عبدراته) بقول: ﴿ جَاءَ ٱلْحَقُّ وَزَهَقَ ٱلْبَاطِلُ إِنَّ ٱلْبَاطِلُ وَاللهُ كَانَ زَهُوقاً ﴾ فلم أزّل أعالجه حتى استم كُنْتُ منه، فقال لي: اقذِفْه؛ فقذفْتُه فتكسر، فنزلتُ من فوق الكعبة، وانطلقتُ أنا ورسول الله (صل الله (من الله (من

٣٠٥٢٨ ٣- ابن بابَوَيه: حدَّننا أبو عليّ أحمد بن يحبى المُكتب، قال حدَّننا أحمد بن محمد الورّاق، قال: حدَّننا بشر بن سعيد بن قبلويه المُعَدَّل بالرافقة، قال: حدثنا عبدالجبار بن كَثِير التَّميمي اليّماني، قال: سمِعتُ محمّد بن حَرب الهِلالي أمير المدينة يقول: سألتُ جعفر بن محمّد (طبهالهم)، فقلت له: يابنَ رسول الله، في نفسي مسألة أريد أن أسألك عنها؟ فقال: إنْ شِئت أخبرتُك بمسألتك قبل أن تسألني، وإن شِئت قُل؟»

سورة الإسراء آية ١٨٠ـ

۱ ـ الكافي ۵: ۲۲۲/۲۸۷.

<sup>(</sup>١) في المصدر: ذهبت.

٢ ـ تأويل الآيات ١: ٢٦/٢٨٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: في معنى تأويله.

<sup>(</sup>٢) في المصدر زيادة: وجلس.

<sup>(</sup>٣) في المصدر زيادة: صنم قريش.

٣ ـ علل الشرائع: ١٧٢/١.

قال: قُلتُ له: يابن رسول الله، وبأيّ شئ تَعِرف ما في نفسي قبل سؤالي؟ فقال: «بالتَوَسّم والتَفَرّس، أما سمِعت قول الله عزّو جلّ: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لأَيَاتٍ لِلْمُتَوسِّمِينَ﴾ (١) وقول رسول الله (سنَى النفواه): اتقوا فِرَاسةَ المؤمن فإنّه يَنظُر بنور الله؟».

قال: فقلت له: يابن رسول الله، فأخبرني بمسألتي؟ قال: «أردت أن تسألني عن رسول الله (ملله طه وآله): لِم لَمْ يُطِق حَمْلُه علي بن أبي طالب (علمه الله) عند حَطَّ الأصنام عن سَطح الكعبة مع قوته وشِدَّتِه، وماظهر منه في قَلْع بابِ القَمُوص بخيبر، والرمي به إلى وَرائه أربعين ذِراعاً، وكان لايُطيق حَمْلُه أربعون رجلاً، وقد كان رسول الله (ملله عليه عليه) النه والحمار، ورّكِبَ البُراق ليلة المعراج، وكلّ ذلك دون علي (عله السلام) في القوة والشدّة ه.

قال: فقلتُ له: عن هذا والله أردتُ أن أسألك ـ يابن رسول الله ـ فأخبرني. قال: لانعم، إنَّ عليّاً (عبه السلام) برسول الله ومني الله عنه والد، تشرّف، وبه ارتفع، وبه وصل إلى أن أطفأ نار الشِرك، وأبطل كلّ مَعبودٍ من دون الله عزّو جلّ، ولو عَلاهُ النبيّ (منّى الدعيه وأنه) لحَطَّ الأصنام لكان (عبدالمعم) بعليّ مرتفعاً ومتشرفاً وواصلاً إلى حَطَّ الأصنام، ولوكان ذلك كذلك لكان أفضل منه، ألا ترى أن عليّاً (علم السلام) قال: لمّا علَوتُ ظَهر رسول الله (صلى اله عليه وآله) شَرُفْتُ وارتفعتُ حتَىٰ لو شِنْتُ أن أنال السماء لَيْلُتُها؟ أما عَلِمتَ أنَّ المِصباح هو الذي يُهتدى به في الظُّلمة، وانبعاث فرعِه من أصله؟ وقد قال عبليّ (منه السلام): أنا مِنْ أحمد (ملراة عله واله) كالضوء من الضوء، أما عبلمت أنّ محمداً وعليّاً (منون الاعليما) كانا نُوراً بين يدي الله عزّو جلّ قبل خَلْقِ الخَلْقِ بألفي عام؟ وأنّ الملائكة لمّا رأت ذلك النور رأت له أصلاً قد تشعّب منه شُعاعٌ لامِعٌ، فقالوا: إلْهنا وسيّدنا، ماهذا النور؟ فأوحىٰ الله تبارك وتعالىٰ إليهم: هذا نُور من نُوري، أصله نبّوة وفَرعه إمامة، أمّا النبوّة فِلمِحِمّد عبدي ورسولي، وأما الإمامة فلعليّ حُجّتي وولييّ، ولولاهُما مَا خَلَقَتُ خَلِقي، أما عَلِمْتَ أنَّ رسول الله رصل الله رصل الله على على على الله الله، بغدير خُمّ حتى نظر الناس إلىٰ بَياض إبطَيْهما، فجعله مولى المسلمين وإمامَهم، وقد أحتمل الحسن والحسين (علهماالسلام) يوم حظيرة بني النجّار، فلمّا قال له بعض أصحابه: ناولني أحدَهما، يارسول الله (منراط عليه راته). قال: يُعمّ الراكبان، وأبوهما خير منهما، وأنَّه (منراة عله راله)كان يصلِّي بأصحابه فَأَطالَ سَجدةً من سَجداته، فلمّا سلَّم قيل له: يارسول الله لقد أطلتَ هذه السجدة؟ فقال: إنَّ ابني ارتحلني، فكَرِهت أن أعاجلَه حتَّى ينزل؛ وإنما أراد بذلك (منراه عبه وآله) رَفْعَهم وتَشريفَهم، فالنبيّ امتراه عباداته إمام ونبيّ، وعليّ (عبالله) إمام ليس بنبيّ ولا رسول، فهو غَير مُطيق لحَمْل أثقال النّبوّة.

قال: محمّد بن حرب الهلالي: فقلتُ له زدني، يابن رسول الله. فقال: وانّك لأهْل للزيادة، إنّ رسول الله رمنه عمل علياً (عبد الله) على ظهره، يُريد بذلك أنّه أبو وُلده، وإمام الأئمّة من صُلْبه، كما حوّل رداء، في صلاة الاستسقاء، وأراد أن يُعلمَ أصحابه بذلك أنّه قد تحوّل الجَدْب خِصْباً».

<sup>(</sup>١) الحجر ١٥: ٧٥.

قال: قلت له: زدني، يابن رسول الله. فقال: «حمّل رسول الله (صنّ الله عليّاً (عليه السلام) يُريد بذلكِ أن يُعلِمَ قومَه أنّه هو الذي يُخففُ عن ظهر رسول الله (صنّ الله عليه والله) ما عليه من الدَّين والعِدات، والأداء عنه من بعده .

قال: فقلت له: يابن رسول الله، زدني. فقال: العتملَه ليُعلمَ بذلك أنّه قد احتمله، وماحمل إلّا لأنّه (") معصومٌ لا يحمل وزراً فتكون أفعاله عند الناس حكمةً وصواباً، وقد قال النبيّ (سلّه عليه والله) لعليّ (عله السلام): ياعليّ إنّ الله تبارك وتعالى حمّلني ذنوب شيعتك ثمّ غفرها لي، وذلك قوله عزّو جلّ: ﴿ لَيَغْفِرَ لَكَ آفَةُ مَاتَقَدَّمَ مِن ذَنبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ ﴾ (أ) ولما أنزل الله عزّو جلّ عليه: ﴿ عَلَيْكُمْ أَنفُسَكُمْ ﴾ (أ) قال النبيّ (ملّه عليه والد): أيّها الناسُ عليكم أنفُسكم، لا يضُرّكم من ضلّ إذا اهتديتم (٥)، وعليّ نفسي و أخي، أطبعوا علياً فإنّه مُطهّرٌ معصومٌ لا يَضِلّ ولا يَشقى؛ ثم نلا هذه الآبة ﴿ قُلْ أَطِيعُوا آلَةُ وَأَطيعُوا آلرّسُولَ فَإِنْ تَولُّوا فَإِنّها عَلَيْهِ مَا حُمِّلَ وَعَلَيْكُم مَّا حُمِّلُتُمْ قَإِن تُطيعُوهُ وَمَا عَلَى الرّسُولِ إلّا البلاغُ المُبين ﴾ (١٥).

7079/ 1- ابن شهر آشوب: ذكر أبو بكر الشيرازي في (نزول القرآن في شأن أمير المؤمنين (طبه السلام)): عن قتادة، عن ابن المُسيَّب، عن أبي هُريرة، قال: قال لي جابر بن عبدالله: دخلنا مع النبي (ملى الله عبدراله) مكة، وفي البيت وحوله ثلاثمائة وستون صَنَما، فأمر بها رسول الله (مل العبدراله)، فألقيت كُلها على وجوهها، وكان على البيت صنَم طويل يقال له هُبَل فنظر النبي (مل الاعبدراله) إلى علي (مل الاعبدراله)، وقال له: «يا علي، تَرْكَبْ علي أو أركب عليك لألقي هُبل عن ظهر الكعبة؟ قال (عله الشهر)، وبارسول الله، بل تركبني».

قال (عبد المعزم): افلما جلس على ظهري لم أستَطِعْ حَمْلُه لِنُقِلِ الرَّسالة، فقلتُ: يارسول الله بل أركبك، فضحك ونزل وطأطأ ظهرَه واستويتُ عليه، فو الذي فلقَ الحبّ وبرأ النَّسَمَة لو أردتُ أن أمسِك السّماء لمسَكْتُها بيدي، فألقيتُ هُبَلَ عن ظَهْرِ الكعبة، فأنزلَ الله: ﴿ وَقُلْ جَاءَ ٱلحقُّ وَزَهَقَ ٱلبَاطِلُ ﴾، الآية.

٠٦٥٣/ ٥ ـ وقال ابن شهر أشوب: وقد استنابه يوم الفتح في أمرِ عظيم، فإنّه وقف حتّى صَعِدَ على كتفِيه

<sup>(</sup>٢) قي «ط»: إلّا إنه.

<sup>(</sup>٣) الفتح ٤٨: ٢.

<sup>(</sup>٤) المائدة ٥: ١٠٥.

<sup>(</sup>٥) تضمين من سورة المائدة ٥: ١٠٥.

<sup>(</sup>٦) النور ٢٤: ٥٥.

٤ ـ المناقب ٢: ١٣٥، شواهد التنزيل إ: ٤٨٠/٣٥٠.

٥ ـ المناقب ٢: ١٣٥.

سورة الإسراء (١٧) ....................... ٥٧٩

وتعلَّق بسطح الكعبة (١)، وَصَعِدَ، وكانَ يقلَعُ الأصنام بحيث تَهتزٌ حِيطان البيت، ثمّ يرمي بها فتنكسر.

رواه أحمد بن حَنْبَل وَأَبُو يَعْلَى المَوْصلي في (مُسنديهما) (") وأبو بكر الخَطبيب في (تاريخه) (")، والخطيب الخوارزمي في (أربعينه) (أ)، ومحمّد بن الصبّاح (أ) الزَّعْفَراني في (الفضائل) (")، وأبو عبدالله النطنزي في (الخصائص) (").

170٢/ ٦- السيّد الرضي في كتاب (المناقب الفاخرة في العِترة الطاهرة): بإسناده عن مجاهد، عن ابن عباس: أنّ رسول الله (سَرَة عبدواته) مرّ داخلاً إلى الكعبة وإذا هو بإدّاوات (١) لابن مسعود مُعَلّقة، فقال لأمير المؤمنين (عبدالله): وياعليّ، اثتني بإداوةٍ من تلك الإداوات، فأتاه بواحِدة فشَرِبَ منها وتوضأ، ثمّ نظر إلى ابن مسعود، قال له: «ماهذه الأخلاق (١) التي أجدِها في إداوتِك؟». فقال ابن مسعود: قداك أبي وأمي ـ يارسول الله مسعود، قال له: «ماهذه الأخلاق (١) التي أجدِها في إداواتي ليعذُب الماء. فقال (سقرات عبدوات): «حَلالٌ وماءً طَهورة.

ثمّ قام وأخذَ المِفتاح من شَيْبَة وفتح الباب، فقال العبّاس بن عبدالمُطلب: بارسول الله، أليس أنا عمَك وصِنْو أبيك؟ فقال: «بلن، فما حاجتك، ياعمّ؛ « فقال: تُعطيني مِفتاح الكعبة. فقال: «هو لك، ياعمّ». فهبط جَبْرُئيل (طبالله)، وقال: إنّ الله يُقرِئك السلام، وبقول لك أن تُؤدّي الأمانات إلى أهلها، فاستعاد المِفتاح من العبّاس وأعادته إلى شَيْبَة، ودخل رسول الله (مني الله عبدواله) إلى الكعبة فإذا هو بصورة إبراهيم (مله السلام)، فقال: «لا تعبّدوا الصور والتماثيل، فإنّ الله عزّ وجل يَبغُضُها وَيبغُض صانِعَها، وجعل يَحُلها (" بطرف ردائه، فلمّا خرج قال لشيبة: «أغلق الباب».

ئم رَفع رأسه فإذا هو بصنّم على ظهر الكعبة، فقال لعليّ رعله الله، «ياعليّ، كيف لي بهذا الصنّم؟». فقال: «يارسول الله، أنكَبُّ لكَ فارْقَ على ظهري وتناولُه، فقال النبيّ (منراة عبه راله) «ياعليّ، لو جهدت أمّتي من أوّلها إلى

<sup>(</sup>١) في المصدر: البيت.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد بن حتبل ١: ٨٤ مسند أبي يعلى الموصلي ١: ٢٩٢/٢٥١.

<sup>(</sup>۳) تاریخ بغداه ۱۲: ۲۰۲.

<sup>(</sup>١) . . . مناقب الخوارزمي: ٧١.

<sup>(</sup>٥) في «ط»: الصّباغ.

<sup>(</sup>٦) الصراط المستقيم ١: ١٧٨ عن الزعفراني.

<sup>(</sup>٧) الصراط المستقيم ١: ١٧٨ عن النطنزي، بحار الانوار ٢٨: ٧٦ عن مناقب ابن شهر آشوب:

<sup>(</sup>١) الإداؤة: إناءٌ صَغيرٌ من جلدٍ يُتَّخَذُ للماء. «السان العرب ـ أدا ـ ١٤: ٢٥».

<sup>(</sup>٢) الأخلاق: جمع خَلَق، وهو البالي من الثياب والجلد وغيرها. «المعجم الوسيط ـ خلق ـ ١: ٢٥٢». ولعلّها تصحيف. الإخلاف أو الخُلوفة، يقال: خَلَف اللبن والطعام خُلُوفاً وخُلُوفة، وأخلف إخلافاً: إذا تغيّر طعمه أو رائحته.

<sup>(</sup>٣) قى ((ط». يحيلها.

آخِرها أن يَحملوا عُضواً من أعضائي ماقدروا على ذلك، ولكن ادْنُ منّي ياعليّ؛ ـ قال ـ فدنوتُ منه فضرب بيده إلى ساقي. فأقلعني من الأرض، وانتصّب بي فإذا أنا علىٰ كَتفيه، فقال لي: يا عليّ، سمَّ وخُذُه، فأخذْتُ الصّنّم فَضَرَبتُ به الارض، فَنفتَت ثلاثاً.

ففال النبي (مـنَى الدمليه والدين وانت على كنفي؟ قلت: خيراً ـ فِداك أبي وأمي، يارسول الله ـ لو أردتُ أن أمَسَّ السماء بيدي لقدرْتُ، فقال لي: يا عليّ، زادك الله شرفاً إلىٰ شَرفِك.

ئم انحسر من تحتي فوقعت على الارض وضحِكت، فقال: ما يُضحِكُك با عليّ؟ فقلت: فداك أبي أمي ـ بارسول الله ـ وقعتُ من أعلى الكعبة إلى الأرض فلم أتألَم من الوَقْع. فقال: باعليّ، كيف تتألَم وقد حمَلَك محمّد، وأنزلك جَبْرَئيل (عنه السلام)».

١٩٥٣٢/ ٧-العيّاشي: عن حَمدويه، عن يعفوب بن يزيد، عن بعض أصحابنا، قال: سألتُ أباعبدلله (مله السلام) عن اللّعِبِ بالشّطرَنْج؟ فقال: «الشّطرَنْجُ مِنَ الباطِل.

مرز تحت تکویتز رص اسدی

فوله تعالى:

## وَنُنَزِّلُ مِنَ القُرْءَانِ مَا هُـوَ شِفَاءٌ وَرَحْـمَةٌ لِـلْمُؤْمِنِينَ وَلاَيَـزِيدُ الظَّالِمِينَ إِلَّا خَسَارَاً [٨٢]

١ - ١ - عن مَسْعَدَة بن صَدَقة، عن أبي عبدالله اعبدالله على: اإنما الشفاء في عِلم القرآن، لقوله: ﴿ مَا هُوَ شِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ لأهله، لاشك فيه ولا مِريَة، فأهلُه أئمَة الهدى الذين قال الله ﴿ ثُمَّ أَوْرَثْنا ٱلكِتَابَ ٱلذينَ

<sup>(</sup>٤) التوبة ٢: ١٩.

۷ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۵۳/۳۱۵.

سورة الإسراء (١٧) ......١٠٠٠.......... ١٨٥

#### أصطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا ﴾ (١).

٢ /٦٥٣٤ ٢ ـ عن محمّد بن أبي حمزة، رفعه الى أبي جعفر (مله السلام) قال: النزل جَبْرَئيل على محمّد (مله السلام) بهذه الآبة ﴿ وَلاَ يَزِيدُ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ آل محمّد حقّهم ﴿ إِلّا خَسَارَاً ﴾ ».

١٥٣٦/ ٤ ـ وعنه، قال: حدثنا محمد بن همّام، عن محمّد بن إسماعيل العَلَوي، عن عيسى بن دواد، عن أبي الحسن موسى، عن أبيه (ملهمالسلام)، قال: «نزلت هذه الآية ﴿ وَنُنزَلُ مِنَ ٱلقُرْءَانِ مَاهُوَ شِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلمُؤْمِنِينَ وَلاَ يَزِيدُ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ لآل محمّدٍ ﴿ إِلَّا خَسَارَاً ﴾ ».

قوله تعالى:

# قُلْ كُلِّ يَعْمَلُ عَلَىٰ شَاكِلَتِهِ فَرَبُّكُمْ أَعْلَمُ بِمَنْ هُوَ أَهدَىٰ سَبِيلاً [ ٨٤ ]

١ /٩٥٣٧ ١ ـ محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن القاسم بن محمد، عن المنقري، عن شفيان بن عُيَيْنَة، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: قال: قال: ٥ النِيّة أفضل من العمل، ألا وإن النِيَّة هي العَمل، ثمّ قرأ قوله عزّو جل ﴿ قُلْ كُلِّ يَعْمَلُ عَلَىٰ شَاكِلَتِهِ ﴾ يعني على نيّته.

١٥٣٨/ ٢ ـ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيا، عن القاسم بن محمّد، عن المِنْقري، عن أحمد بن يُونُس، عن أبي هاشم، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله): وإنكا خُلُد أهلُ النار في النار لأنّ نيّاتهم كانت في الدنيا أن لو خُلدوا فيها أن يَعصوا الله أبداً، وإنمّا خُلد أهلُ الجنّة في الجنّة لأنّ نيّاتهم كانت في الدُنيا أن لو بقوا فيها أن يُطعبوا الله أبداً، فبالنيّات خُلد هؤلاء وهؤلاء الله قوله تعالى: ﴿ قُلْ كُلِّ يَعْمَلُ عَلَىٰ شَاكِلَتِهِ ﴾ قال: «على نيَّته».

1079/ ٣ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن جعفر بن إبراهيم، عن أبي الحسن الرضا (عبدالسلام) قال: «إذا كان يوم القبامة أوقِفَ المؤمن بين يديه، فيكون هو الذي يتولّى حِسابه، فَيَعْرض عليهِ عملَه في صحيفته، فأوّل

<sup>(</sup>١) فاطر ٣٥: ٣٢.

٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٥٥/٣١٥.

٣ ـ تأويل الآيات ١: ٢٨/٢٩٠.

<sup>£</sup> ـ تأويل الآيات ١: ٢٩/٢٩٠.

سورة الإسراء آية ـ ٨٤ ـ

۱ ـ الكافي ۲: ۱۳ /٤.

۲ ـ الكافي ۲: ۲۹/٥.

٣ ـ تفسير القميّ ٢: ٢٦.

مايرى سيّئاته فيتغيّر لذلك لونه، وترتعِش فرائصه، وتفزّع نفسه، ثمّ يرى حسناته فتَقَرّ عينه، وتُسَرّ نفسه، وتفرّح رُوحُه، ثمّ ينظُر إلى ما أعطاه الله من الثواب فيشتّد فرَحُه، ثمّ يقول الله للملائكة: هَلُمُّوا الصُحُفَ التي فيها الأعمال التي لم يعملوها ـقال ـفيقرءُونها ثمّ يقولون: وعِزْنِك، إنّك لتَعلم أنّا لم نعمَلْ منها شيئاً، فيقول: صَدَقَتُم، نَوَيْتُمُوها فكتَبناها لكم، ثمّ بُثابون عليها».

١٥٤٠ ٤- الشيخ في (التهذيب): بإسناده عن الحسين بن سعيد، عن فضالة، عن حَمّاد الناب، عن الحكم ابن الحكم قال: سمِعت أبا عبدالله (طبه السلام) يقول، وقد سُئل عن الصلاة في البيّع والكنائس؟ فقال: هصل فيها، قد رأيتُها و ما أنظفها!».

قلتُ: أصلّي (" فيها وإنكانوا يُصلّون فيها؟ فقال: «نعم، أما تقرأ القرآن: ﴿ قُلْ كُلِّ يَعْمَلُ عَلَىٰ شَاكِلَتِهِ فَرَبُّكُمْ أَعْلَمُ بِمَنْ هُوَ أَهْدَىٰ سبيلاً﴾ صلّ على القِبلة ودَعْهُم ("».

١٩٥٤/ ٥-العيّاشي: عن حمّاد، عن صالح بن الحكم، قال: سمعت أبا عبدالله (عبدالله) يقول، وقد سُئل عن الصلاة في البيّع والكنائس؟ فقال: «صلّ فيها فقد رأيتها وماأنظفها!».

قال: فقلّت: أصلّي فيها وإذكانوا يُصلّون فيها؟ فقال: اصلّ فيها وإذكانوا يُصلّون فيها، أما تقرأ القرآن: ﴿ قُلْ كُلُّ يَعْمَلُ عَلَىٰ شَاكِلَتِهِ فَرَبُّكُمْ أَعْلَمُ بِمَنْ هُوَ أَهْدَىٰ سبيلاً ﴾ صلّ إلىٰ القِبلة ودَعْهم،

٦٥٤٢/ ٦- عن أبي هاشم، قال: سألتُ أبا عبدالله (عب السلام) عن الخُلود في الجنَّة والنار؟

فقال: وإنمّا خُلّد أهلُ النارِ في النار لأنّ نبّاتهم كانت في الدنيا أن لو خُلّدوا فيها، أن يَعصوا الله أبّداً، وإنمّا خُلّد أهلُ الجنّة في الجنّة لأنّ نبّاتهم كانت في الدنيا أن لربقوا أن يطيعوا الله أبداً، فبالنبّات خُلّد هؤلاء وهؤلاء، ثمّ تلا قوله: ﴿ قُلْ كُلِّ يَعْمَلُ عَلَىٰ شَاكِلَتِهِ ﴾ قال: «على نبّته».

مرز تحية تكوية يرص إسسادى

` قۇلە تعالى:

# وَ يَسْئَلُونَكَ عَنِ آلرُّوحِ قُلِ آلرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِيّ وَمَاۤ أُوْتِيتُم مِّنَ آلْعِلْمِ إلّا قَلِيلاً [٨٥]

٦٥٤٣/ ١ ـمحمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى، عن يونس، عن ابن مُشكان، عن

٤ ـ التهذيب ٢: ٢٢٢/٢٧٦

<sup>(</sup>١) في المصدر: أيصُلِّي.

<sup>(</sup>٢) في الس» والمصدر: وغربهم.

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٥٧/٣١٦.

٦ - تفسير العيّاشي ٢: ٢١٦/١٥٨.

أبي بَصير، قال: سألتُ أبا عبدالله (عبده عن قول الله عزّو جلّ: ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوحِ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِي ﴾، قال: «خَلْقٌ أَعْظُمُ من جَبْرئبل (عبدالله) وميكائبل، كان مع رسول الله (من الله عبدالله)، وهو مع الأئمّة، وهو من المَلَكوت،

عنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَيْر، عن أبي أيّوب الخزّاز، عن أبي بَصير، قال: سمِعتُ أبا عبدالله (عبدالله) بقول: ﴿ يَسْفَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوحِ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِيّ ﴾، قال: «خَلْقٌ أعظم من جَبْرئيل وميكائيل، لم يكن مع أحدٍ ممّن مضى غير محمّد (ملى الاعبداله)، وهو مع الأثمّة (عليهم السلام) يُسدُّدُهُم، وليس كلّما طلبَ وجده.

1050/ ٣ ـ وعنه: عن محمّد بن يحيئ، عن محمّد بن الحسين، عن عليّ بن أسباط، عن الحسين بن أبي العلاء، عن سعد الإسكاف، قال: أتى رجل أمير المؤمنين (علمالله) يسأله عن الرّوح، أليس هو جَبْرَئيل؟

فقال له أمير المؤمنين اعبال المرابع المجبّر ثيل اعبالهم) من الملائكة، والروح غير جَبْرَ ثيل المؤمنين (علمالله على الرجل، فقال له: لقد قلت عظيماً من القول، ما أحَدِّ يزعُم أنّ الرُّوح غير جَبْرَ ثيل. فقال له أمير المؤمنين (علمالله): الرجل، فقال له: لقد قلت عظيماً من القول، ما أحَدِّ يزعُم أنّ الرُّوح غير جَبْرَ ثيل. فقال له أمير المؤمنين (علمالله) المؤمنين (علمالله) عن أهل الضلال، يقول الله عزّو جلّ لنبيّه (سنراله علم الله عنّ أمْرُ آلله قَلَا تَسْتَعْجِلُوهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ عَمّا يُشْرِكُونَ \* يُنزَلُ آلمَلائِكَةَ بالرُّوح ﴾ (١) والرُّوح غير الملائكة».

١٥٤٦/ ٤ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّ ثني أبي، عن ابن أبي عُمَير، عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: «هو مَلَكُ أعظم من جَبْرَ ثبل وميكائيل، كان مع رسول الله استراة عنه واله، وهو مع الأثمّة (عليم السلام)».

١٥٤٧/ ٥ ـ سعد بن عبدالله، قال: حدّ ثنا يعقوب بن يُزيد، عن محمّد بن أبي عُمّير، عن هِشام بن سالم، قال: سمِعت أبا عبدالله (عبده هر) يقول: ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوحِ قُلْ ٱلرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِيّ ﴾.

قال: «خَلْقُ أعظَم من جَبْرَئيل وميكائيل، لم يكن مع أحدٍ ممّن مضىٰ غير محمّد (ملى الدعله والديه)، وهو مع الأثمّة (عليم السلام) يُوفّقهم ويُسدّدهم، وليس كلّما (١) طلبه وجده (١).

١٥٤٨/ ٦-العيّاشي: عن زُرارة، قال: سألتُ أبا جعفر (عبدالله) عن قول الله عزّو جلّ: ﴿ يَسْتُلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوحِ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَشِرِ رَبِيّ﴾، قال: ٥خَلْقِ من خَلْقِ الله، والله يَزيد في الخَلْقِ مايشاءه.

۲ ـ الكافي ۱: ٤/٢١٥.

۳\_الكافي ۱: ۱/۲۱۵.

<sup>(</sup>١) النحل ١٦: ١ ـ ٢.

<sup>1</sup> ـ تفسير القميّ ٢: ٢٦.

٥ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٣.

<sup>(</sup>١) في «س»: وكلّما.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: طلب وجد.

٦ - تفسير العيّاشي٢: ١٥٩/٣١٦.

١٥٤٩/ ٧ ـ عن زُرارة وحُمْران، عن أبي جعفر وأبي عبدالله (طبهماللـلام)، عن قوله تعالى: ﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوح﴾.

َ قالا: «إنّ الله تبارك وتعالىٰ أحدٌ صمدٌ، والصمدُ: الشيّ الّذي ليس له جَوفٌ، فإنمّا الرّوح خَلْقٌ من خَلْقِه، له بَصَرٌ وقوّةٌ وتأييدٌ، يجعَله في قُلوب الرُّسُل والمؤمنين».

١٥٥٠/ ٨-عن أبي بَصير، قال: سمِعتُ أبا عبدالله (عبدالله) يقول: ﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوحِ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَمْرِ
 رَبِيّ ﴾، قال: وخَلْقٌ عظيم أعظم من جَبْرَئيل وميكائيل، لم يكن مع أحدٍ ممّن مضى غير محمّدٍ (عبدراله السلام)، ومع الأئمة يُسدَّدهم، وليس كلَّما طلب وجد».

١٥٥١/ ٩ ـ وفي رواية أبي أيوب الخزّاز، قال: ٥ أعظم من جَبْرَئيل، وليس، كما ظَنَنْتَ٥.

١٠ /٦٥٥٢/ ١٠ - عن أبي بصير، عن أحدهما، (عليهماالسلام)، قال سألتُه عن قوله: ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوحِ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِيٍّ ﴾، ماالروحُ؟ قال: «التي في الدّوابّ والناس».

قلتُ: وماهي؟ قال: ٥هي من الملكوت، من القُدرة».

١١ - عن عمرو بن شِمْر، عن جابر، عن أبي جعفر (مداسلام) في قول الله: ﴿ وَمَا أُوتِيتُم مِن العِلْمِ إِلّا قَلِيلاً ﴾، قال: «تفسيرها في الباطن أنه لم يُؤتَ العلمَ إلّا أناسٌ يسبر فقال: ﴿ وَمَا أُوتِيتُم مِن العِلْمِ إِلّا قَلِيلاً ﴾ منكم،

1001/ ١٢ ـ عن أسباط بن سالم، عن أبي عبدالله (عد السلام)، قال: «خَلْقٌ أعظم من جَبْرَتْيل وميكائيل مع الأئمّة يُفَقَّهُهم، وهو من المَلكُون.

قوله تعالى:

# قُل لَئِنِ آجْتَمَعَتِ ٱلإِنسُ وَٱلجِنَّ عَلَىٰ أَن يَأْتُوا بِمِثْلِ هَٰذاَ ٱلْقُرءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيراً [٨٨]

١ - ١٥٥٥/ ١ - عليّ بن إبراهيم: أي مُعيناً.

٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٣١٦/٣١٦.

٨ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٦١/٣١٧.

٩ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٦٢/٣١٧.

۱۰ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۱۹۳/۳۱۷.

١١ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢١٧/٣١٧.

١٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٦٥/٣١٧.

سورة الإسراء (١٧) ....... ١٧٠ ..... ٥٨٥

قوله تعالى:

## وَلَقَدْ صَرَّفْنَا لِلنَّاسِ فِي هَٰذَا آلْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثَلٍ فَأَبَىٰ أَكْثَرُ آلنَّاسِ إلَّا كُفُوراً [ ٨٩ ]

١ / ١٥٥٦/ ١ ـ محمد بن يعقوب: عن أحمد، عن عبدالعظيم، عن محمد بن الفُضيل، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر الله عن الله فال: «نزلَ جَبُرَئيل بهذه الآية هكذا: ﴿ فَأَبَىٰ أَكْثَرُ ٱلنَّاسِ ﴾ بولاية على ﴿ إِلَّا كُفُوراً ﴾.

٢ / ١٥٥٧/ ٢ ـ محمّد بن العبّاس (رحمه الله)، قال: حدّثنا عليّ بن عبدالله بن أسد، عن إبراهيم الثقفي، عن عليّ بن هلال الأحْمَسي، عن الحسن بن وهب بن عليّ بن بَحيرة، عن جابر، عن أبي جعفر (عبه السلام)، في قول الله تعالئ: ﴿ فَأَبَىٰ أَكْثَرُ ٱلنَّاسِ إِلّا كُفُوراً ﴾، قال: «نزلت في ولاية عليّ (عبه السلام)».

٨٥٥٨/ ٣-وعنه: عن أحمد بن هَوْذُة، عن إبراهيم بن إسحاق النّهاوَنْدي، عن عبدالله بن حَمّاد الأنصاريّ، عن عبدالله بن سِنان، عن أبي عبدالله (عبه السلام)، أنّه قال: ه ﴿ قَأْبَىٰ أَكْثَرُ ٱلنَّاسِ ﴾ بولاية علي (عبه السلام، ﴿ إِلَّا كُفُوراً ﴾ ال

١٥٥٩/ ٤ ـ العيّاشي: عن أبي حمزة، عن أبي جعفر اعب السلام،، قال: انزل جَبْرَئيل بهذه الآية هكذا: ﴿ فَأَبَىٰ أَكْثَرُ ٱلنَّاسِ﴾ بولاية عليّ ﴿ إِلَّا كُفُوراً ﴾ .

قوله تعالى:

وَقَالُواْ لَنْ نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّىٰ تُفَجَّرُ لَنَا مِنَ الْأَرْضِ يَنبُوعاً \* أَوْ تَكُونَ لَكَ جَنَّةٌ مِّن نَخِيلٍ وَعِنَبٍ فَتُفَجِّرُ الْأَنْهَارَ خِلالَهَا تَفْجِيراً - إلى نوله نَكُ جَنَّةٌ مِّن نَخِيلٍ وَعِنَبٍ فَتُفَجِّرُ الْأَنْهَارَ خِلالَهَا تَفْجِيراً - إلى نوله نعالىٰ عمالىٰ - مَلَكا رَّسُولاً [٩٥-٩٥]

٠ ٢٥٦/ ١ ـ الإمام الحسن بن عليّ العسكري (علمالسلام) قال: «قلتُ لأبيّ عليّ بن محمّد (عليماالسلام): فهل كان

سورة الإسراء آية . ٨٩.

۱ ـ الكافي ۱: ۲۵/۳۵۱.

٢ ـ تأويل الآيات ١: ٢٠/٢٩٠، شواهد التنزيل ١: ٤٨٢/٣٥٣.

٣ ـ تأويل الآيات ١: ٣١/٢٩١.

شبير العياشي ۲: ۲۱۷/۲۱۷.

سورة الإسراء آية ـ ٩٠ ـ ٩٥ ـ

١ - التفسير المنبسوب إلى الإمام العسكري وعبد الدائمة ٢١٤/٥٠٠.

رسول الله (مقراه عبه واله) يناظِرُهم إذا عانتوه ويُحاجَهم؟

قال: بلىٰ، مراراً كثيرة: منها ماحكىٰ الله من فولهم: ﴿ وَقَالُواْ مَالِ هَذَا ٱلرَّسُولِ يَأْكُلُ ٱلطَّعَامَ وَيَمْشِى فِى ٱلْأَسْوَاقِ لَوْلاَ أُنزِلَ إِلَيْهِ مَلَكُ ﴾ إلىٰ فوله: ﴿ مَسْحُوراً ﴾ ('' ﴿ وَقَالُواْ لَوْلَا نُزَلَ هَذَا ٱلْقُرْءَانُ عَلَىٰ رَجُلٍ مِّنَ ٱلْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ ﴾ '' ﴿ وقالُواْ لَن نُومِنَ لَكَ حَتَّىٰ تَفْجُرَ لَنَا مِنَ ٱلأَرْضِ يَنْبُوعاً ﴾ إلىٰ قوله ﴿ كِتَاباً نَقْرَؤُهُ ﴾.

ما ثيل له في آخر ذلك: لوكنت نبياً كموسى لنزلت علينا الصاعِقة في مسألتنا إياك، لأنّ مسألتنا أشد من مسائل (1) قوم موسى لموسى (عبدالله)، قال: وذلك أنّ رسول الله (صنى الاعباد والد) كان قاعِداً ذات يوم بمكة بفناء الكعبة إذ اجتمع جماعة من رؤساء قُريش منهم: الوليد بن المُغيرة المَخزومي، وأبو البَخْتُري بن هِشام، وأبو جَهْل ابن هِشام، والعاص بن وائل السَّهْمي، وعبدالله بن أبي أميّة المَخزومي، وَجَمْعٌ ممن يَليهم كثير، و رَسولُ الله (صنى الله عبدوالد) في نَفَرٍ من أصحابه يقرأ عليهم كتاب الله، ويُؤدّي إليهم (1) عن الله أمره وتَهْيَه. فقال المشركون بعضهم لبعض: لقد استَفْحَل أمرُ محمّد وعظم خطبُه، فتعالوا نبدأ بتقريعه وتَبْكِيته وتوبيخه، والاحتجاج عليه، وإبطال ماجاء به، ليّهون خطبُه على أصحابه، ويَصْغُر قَدْرُهُ عندهم، فلعله ينزع عمّا هو فيه من غَيّه وباطِله وتَمُرُّده وطغيانه، فإن انتهى وإلّا عامّلناه بالسيف الباتر.

فقال أبو جهل: فمن ذا الذي يلي كلامه ومُجادلته (٥) قال عبدالله بن أبي أميّة المخزومي: أنا لذلك أما ترضاني له قِرْناً (١) حسيباً، ومُجادلاً (١) كفيّاً؟ قال أبو جهل: بلى، فأتوه بأجمعهم، فابتدأ عبدالله بن أبي أميّة المخزومي، فقال: يا محمّد، لقد ادّعيت دعوى عظيمة، وقلت مقالاً هائلاً، زعمت أنّك رَسولُ الله ربّ العالمين، وماينبغي لربّ العالمين وخالق الخَلْقِ [أجمعين] أنْ يكونَ يَتْلُكُ رَسولاً له، بَشرٌ مِثلنا تأكّل كما نأكل وتشرب كما نشرب، وتمشي في الأسواقي كما نمشي، فهدّا فلك الروم وهذا مَلِك القرس لا يَبعثان رسولاً إلّا كثيرَ مالٍ، عظيم حالٍ، له قُصورٌ ودور (١) وفساطيط وخبامٌ وعبيدٌ وخَدَمٌ، وربُّ العالمين فوق هؤلاء كلّهم أجمعين فهم عبيده، ولو كنتَ نبياً لكان معك مَلَك بُصدٌ قك ونشاهده، بل ولو أراد الله أن يَبْعَثَ إلينا نبياً لكان إنّما يَبْعَثُ إلينا مَلَكاً لإبشراً مئلنا، ماأنت ـ يَا محمّد ـ إلّا مسحوراً ولست بنبي.

فقال رسول الله اصفر عنه واله): هل بقي من كلامك شيء؟ قال: بلي، لو أراد الله أن يبعَثَ إلينا رسولاً لَبعثَ

<sup>(</sup>۱) الفرقان ۲۵: ۷ . ۸.

<sup>(</sup>۲) الزخرف ۲۲: ۲۱.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: مبألة.

<sup>(</sup>١) في «ط»: ويذكّرهم.

<sup>(</sup>٥) في «طα: ومحاورته.

<sup>(</sup>٦) القِرن للإنسان: مثله في الشجاعة والشدّة والعلم والقتال وغير ذلك. وفي «ط»: قويّاً.

<sup>(</sup>٧) في نسخة من «ط»: ومحاوراً.

<sup>(</sup>٨) في المصدر زيادة: وبساتين.

أجلَ مَنْ فيما بيننا مالاً، وأحسن حالاً، فهلَا نزَل هذا القرآن الّذي تزعَّم أنّ الله أنزله عليك وبعثك به رسولاً على رجل من القرْيَتين عظيم؟ إمّا الوليد بن المُغيرة بمكّة وإمّا عُروة بن مسعود الثقفي بالطائف.

فقال رسول الله (منه العبراته): فهل بقي من كلامك شيء، ياعبدالله؟ قال: بلى، أن نؤمن لك حتى تَفْجُرَ لنا من الأرض يَنبوعاً بمكة هذه، فإنها ذاتُ أحجارٍ وَعِرة وجبالٍ، تكسّم أرضها و تحفيرها وتُجري فيها العيون فإنا إلى ذلك محتاجون، أو تكون لك جنّة من نخبلٍ وعِنبٍ فنأكُل منها ونطعمها "أ، وتُفَجّر الأنهار خِلالها علال ذلك النّخيل والأعناب عنه عبراً أو تُسقِط السّماء كما زعمت عليناكِسفاً، فإنّك قلت لنا: ﴿ وَإِن يَرَوْا كِسفاً مِن آلسَماء ما زعمت عليناكِسفاً، فإنّك قلت لنا: ﴿ وَإِن يَرَوْا كِسفاً مِن آلسَماء سَاقِطاً يَقُولُواْ سَحَابٌ مَرْكُومٌ ﴿ ("" فَلعلنا نقول ذلك. ثمّ قال: ولن نؤمن لك، أو تأتي بالله والملائكة قبيلاً، نأتي ("" بهم وهم لنا مُقابلون أو يكون لك بيتٌ من زُخْرُفٍ تُعطينا منه وتُغنينا به فلعلنا نطغى، فإنّك قلت لنا: ﴿ كَلّا إِنْ الإنسانَ لَيَطْغَى \* أَن رَّاهُ أَسْتَغْنَى ﴾ ("" ثم قال: ﴿ أَوْ تَرْقَىٰ فِي ٱلسّماء ﴾ أي تَصْعَد في السماء ﴿ وَلَن تُوفِينَ السّماء عَن الله آمنوا للمحترومي ومن معه بأن آمنوا لمحتد بن عبدالله بن عبدالله بن عبدالله بن عبدالله بن عبدالله بن عبدالله بن عبدالمطلب فإنه رسولي، وصدّقو، في مقاله، فإنّه من عندي، ثمّ لاأدري - يا محمّد - إذا بعحمّد بن عبدالله بن عبدالمطلب فإنه رسولي، وصدّقو، في مقاله، فإنّه من عندي، ثمّ لاأدري - يا محمّد - إذا أومن بك أولا أومن بك، بل لو رَفَعْنَنا إلىٰ السماء وفتَحْتَ أبواتِها وذخلناها ("")، لقُلنا: إنمّا سُكُرت أبواتِها وذخلناها وقتاء الله أنها.

فقال رسول الله (مقراة على رآله): يا عبدالله، أبقي شيء من كلامك؟ قال: يا محمّد، أوّ لَيسَ فيما أورّدْتُ عليك كِفاية وبلاغٌ؟ مابقي شيء، فقل مابدا لك، وأفصِح عن نفيك، إن كانت لك حُجّة، أو اثنِنا بما سألناك.

 <sup>(</sup>٩) في «ط»: فتأكل منها وتطعمها، وفي المصدر: وتطعمنا.

<sup>(</sup>١٠) الطور ٥٢: ٤٤.

<sup>(</sup>١١) في المصدر زيادة: به و.

<sup>(</sup>۱۲) العلق ۹۶: ٦ ـ ٧.

<sup>(</sup>١٣) في «س» والمصدر: وأدخلتناها.

<sup>(1</sup>٤) الإسراء ١٧: ٨٤، الفرقان ٢٥: ٩.

<sup>(</sup>١٥) الفرقان ٢٥: ١٠.

<sup>(</sup>١٦) هود ١١: ١٢.

<sup>(</sup>۱۷) الاتعام ٦: ٨ ـ ٩.

ثُمَّ أنزل الله تعالى: يا محمّد: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ ﴾ (١٦٠) يعني أكُلُ الطَعام ﴿ يُوحَىٰ إِلَى أَنَمَا إِلَهُكُمْ إِلَـٰةٌ وَاحِدٌ ﴾ (٢٠٠ يعني قل لهم: أنا في البَشَريّة مثلُكم ولكنَ ربّي خصّني بالنبوّة دونكم، كما يخُصّ بعض البشر بالغناء والصحّة والجَمال دون بعض من البشر، فلا تُنكِروا أن يَخُصّني أيضاً بالنبوّة.

ثمّ قال رسول الله (سفرات عليه وأمّا قولُك: إنّ هذا ملِك الروم وَمَلِك النّرس لايبعثان رسولاً إلّاكثيرَ المال، عظيمَ الحال، له قُصورٌ ودورٌ وفَساطيط وخِيام وَعبيد وخُدّام، ورَبُّ العالمين فوق هؤلاء كلّهم فهم عبيده؛ فإنّ الله تعالىٰ له التّدبير والحُكم، لايفعلُ علىٰ ظَنَّك وحُسيانِك واقتراحِك، بل يفعلُ مابشاء ويَحكُم مابُريد وهو محمود.

يا عبدالله، إنمّا بَعث الله نبيَّه ليُعلَّم الناس دينهم، ويدعوهم إلىٰ رَبهم، ويَكُذَ نفسه في ذلك آناء الليل وأطراف النهار، فلوكان صاحب قصور يحتجب فيها، وعبيدٍ وَخَدَم يستُرونه عن الناس، أليس كانت الرسالة تضيع والأمور تتباطأ؟ أوّما رأيت المُلوك إذا احتَجبوا كيف يجري القساد والقبائح من حيث لايعلمون ولا يشعرون؟

يا عبدالله، إنّما بعثني الله ولامال لي ليُعرَّفكم قُوّته وقُدرته، وأنّه هو الناصر (٢١) لرسوله، لاتقدرون على قَتْلِه ولامَنْعِه مِن رسالته، فهذا أبيْنَ في قُدرتِه وفي عَجْزِكم، وسوف يُظفِرُني الله بكم فاوُسِعُكم قتلاً وأسراً، ثمّ يُظفِرني الله ببلادِكم، ويَستولي عليها المؤمنون من دونكم، ودون مَنْ يُوافِقكم على دينكم.

ثمّ قال رسول الله وسنّر الله وسنّر الله على والله الله أما قولك لي: ولو كنتّ نبيّاً لكان معك ملك يُصَدّقِك وتشاهِده، بل لو أواد الله أن يبعّث إلينا نبيّاً لكان إنّما يبعث إلينا ملكاً لابشراً مثلنا، فالملك لانشاهده حواسّكم، لأنّه من جنس هذا الهواء لاعيان منه، ولو شاهدتُموه مبأن يُزاد في قُوى أبصارِكم ملقلنم: ليس هذا مَلّكاً، بل هذا بَشرّ، لأنّه إنّماكان يظهر لكم بصورة البشر الذي ألِفتُموه لتفهموا عنه مقاله، ولتعرفوا خطابه ومُرادّه، فكيف كنتم تعلمون صِدْق المملك وأنّ ما يقوله حق؟ بل إنّما بعث الله بَشَراً رسولاً، وظهر على يده المُعجزات التي ليست في طبائع البشر

<sup>(</sup>١٨) الزَّمْنَى: جمع زِّين، وهو المصاب بعاهة أو مرض مزمن.

<sup>(</sup>۱۹ و ۲۰) الكهف ۱۸: ۱۱۰، فصلت ٤١: ٦.

<sup>(</sup>۲۱) في «س» و«ط»: الناظرِ.

سورة الإسراء (١٧) ........................ ٨٥٥

الذين قد علمتم ضمائر قلوبهم، فتعلمون بِعَجْزِكم عمّا جاء به أنّه مُعجزةً، وأنّ ذلك شهادة من الله تعالى بالصِدق له، ولو ظهر لكم مَلَكٌ وظَهَر علىٰ يَدهِ ما يَعْجِزَ عنه البشَر، لم يكن فبه فائدةً لكم (٢١)، إنّ ذلك ليس في طبائع سائر أجناسه من الملائكة حتّىٰ يصير ذلك مُعجِزاً، ألا تُرون أنّ الطيور التي تطير ليس ذلك منها بِمُعجز، لأنّ لها أجناساً يقع منها مثل طَيَرانها، ولو أنّ إنساناً طارَ كطيرانِها لكان ذلك مُعجزاً، فالله عزّ وجلّ سهّل عليكم الأمر، وجعله بحيث تقوم عليكم الحُجّة، وأنتم تقترحون العمّل الصّعب الذي لاحُجّة فيه.

ثمّ قال رسول الله (متراه عبدراله): وأمّا قولك: ما أنت إلّا رُجُلاً مسحوراً، فكيف أكون كذلك وأنتم تعلمون أنّي في (٢٠٠) التمييز والعقل فوقكم؟ فهل جرَّبتُم عليَّ مُذ نشأتُ إلىٰ أنّ استكمّلتُ أربعين سنةً جريرة (٢٠٠) أو كِذبةً أو خياً أو خطأً من القول، أو سَفهاً من الرأي؟ أنظنون أنّ رجلاً يعتصم طول هذه المدّة بحَوْلِ نفسِه وقُوتها أو بحول الله وقوّنه؟ وذلك ماقال الله تعالى: ﴿ آنظُر كَيْفَ ضَرَبُواْ لَكَ آلاً مَثَالَ فَضَلُواْ فَكَل يَسْتَطِيعُونَ سَبِيلاً ﴾ (٢٠٠) إلىٰ أن بُبنوا عليك عَمَى بحُجّه أكثر من دعاويهم الباطلة التي تبين عليك تحصيل بُطلانها.

ثم قال رسول الله (متراه على رائه): وأمّا قولك: ﴿ لَوْلا نُزِل هَذَا القُرْءَانُ عَلَىٰ رَجُلٍ مِنَ آلقَرْ يَتَيْنِ عَظيم ﴾ (۱۲) الوليد بن المُغيرة بمَكّة، أو عُروة بن مسعود بالطائف؛ فإنّ الله تعالى لبس يستعظم مال الدُّنباكما تَسْتَعْظِمُهُ أَنتَ، ولا خَطَرَ له عنده كما له عندك، بل لو كانت الدنيا عنده تعدِل جَناحَ بَعوضةٍ لما سقى كافراً به مُخالِفاً له شُربة منها (۱۳) ، وليس قو منه رحمة الله إليك، بل الله القاسم للرحمات، والفاعل لما يشاء في عبيده وإمائه، وليس هو عزوجل ممّن يخاف أحداً كما تخافه أنت لمالِهِ أو حاله، ولا بمّن يطمع في أحدٍ في ماله أو حاله فيخصّه بالنبوّة لذلك، ولاممّن يُحبّ أحداً محبّة الهوى كما تُحبّ، فتقدّم من لايستحق التقديم، وإنما معاملته بالعدل، فلا يُؤثر بأفضل مراتب الدين وخلاله (۱۲) ، إلا الأفضل في طاعته والأحد في خدمته، وكذلك لايؤخر في مراتب الدين وخلاله إلا أشدَّهم تباطؤاً عن طاعته، وإذا كان هذا صغته لم ينظر إلى مالي بولا إلى حالٍ، بل هذا المال والحال من فضّله، وليس لأحدٍ من عباده عليه ضَرْبَةُ لازب (۱۳) ، فلا يقال له: إذا تفضّلت بالمال على عبد فلا بدّ أن تتفضّل عليه بالنبوّة أيضاً، لأنه ليس لأحدٍ اكراهه على خلاف مُراده، ولا إلزامه تفضّلاً، لأنه تفضّل قبله بنعمه، ألا ترئ \_ يا عبدالله حكيف أغنى واحداً أفتره وحورته وكيف حسن صورة واحدٍ و أفتره ؟ وكيف شرّف و احداً أفتره ؟ وكيف

<sup>(</sup>٢٢) في المصدر: لم يكن في ذلك مايدُلكم.

<sup>(</sup>٢٣) في المصدر زيادة: صحة.

<sup>(</sup>٢٤) في المصدر زيادة: أو زلَّة.

<sup>(</sup>٢٥) الخَنا: الثُّخُشُ في القول. السان العرب ـ خنا ـ ١٤: ١٤، ٣٢٤٤.

<sup>(</sup>٢٦) الإسراء ١٧: ٨٤، الفرقان ٢٥: ٨.

<sup>(</sup>۲۷) الزخرف ۲۲: ۲۱.

<sup>(</sup>٢٨) في المصدر: شربة ماء.

<sup>(</sup>٢٩) في الطُّه، في الموضِّعين: رجلاً له. وفي المصدر: وجلاله.

<sup>(</sup>٣٠) هذا الأَمر ضَرَبَةُ لازِب، أي لازم شديد. «لسان العرب ـ لزب ـ ١: ٣٢٨». وفي «ط»: ضريبة لازب.

أغنى واحداً ووضعه، ثمّ ليس لهذا الغنيّ أن يقول: هلا أضيف إلى يساري جمال فلان، ولا للجميل أن يقول: هلا أضيف إلى جمالي مال فلان، ولا للشريف أن يقول: هلا أضيف إلى شرّفي مال فلان، ولا للوضيع أن يقول: هلا أضيف إلى ضعتي شرف فلان، ولكنّ الحكم لله بُقَسِّم كيف يشاء ويفعل كيف (٣١) يشاء، وهو حكيم في أفعاله، محمود في أعماله، وذلك قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ لَوْلا نُزَل هَذَا القُرْءَانُ عَلَىٰ رَجُلٍ مَنَ القَرْيَتَيْنِ عَظيم في قال الله محمود في أعماله، وذلك قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ لَوْلا نُزَلَ هَذَا القُرْءَانُ عَلَىٰ رَجُلٍ مَنَ القَرْيَتَيْنِ عَظيم في ال الله على المحمد ﴿ الله الله الله الله المناف واحوجنا هذا إلى مال ذلك، وأحوجنا ذلك إلى سِلْعَة هذا أو إلى خدمته، فترى أجل المملوك وأغنى الأغنياء مُحناجاً إلى أفقر الفقراء في ضرب من الضروب: إمّا سِلْعَة معه ليست معه، وإمّا خِدْمَة المملوك وأغنى الأغنياء مُحناج إلى ألى السنعين به، وإمّا باب من العلوم والحِكم هو فقير إلى أن يستفيدها من هذا الفقير، وهذا الفقير بحناج إلى مال ذلك المَلِك الغني، وذلك الملك يحناج إلى علم هذا الفقير أو رأيه أو معرفته، فم ليس للملك أن يقول: هكل اجتمع إلى ملكي ومالي علمه ورأيه؟ ولالذلك الفقير أن يقول: هكل أجتمع إلى ملكي ومال هذا الغلك الغني؟ ثمّ قال: ﴿ وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ قَوْقَ بَغْض دَرَجاتٍ في طلمي وما أنصرف فيه من فنون الحكم مال هذا الملك الغني؟ ثمّ قال: ﴿ وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ قَوْقَ بَعْض دَرَجاتٍ لَيْ يَعْصُهُمْ بَعْضاً سُخْرِيَا ﴾ (٣٠ ثمّ قال: يا محمّد، قل لهم: ﴿ وَرَحْمَتُ رَبِّكَ خَيْرٌ مِمَّا يَجْمَعُونَ ﴾ (٣٠ يعمع قال: يا محمّد، قل لهم: ﴿ وَرَحْمَتُ رَبِّكَ خَيْرٌ مِمَّا يَجْمَعُونَ ﴾ (٣٠ يم قال: يا محمّد، قل لهم: ﴿ وَرَحْمَتُ رَبِّكَ خَيْرٌ مِمَّا يَجْمَعُونَ ﴾ (٣٠ يم قال: يا محمّد، قل لهم: ﴿ وَرَحْمَتُ رَبِّكَ خَيْرٌ مِمَّا يَجْمَعُونَ ﴾ (٣٠ يم قال: يا محمّد، قل لهم: هو ورَحْمَتُ رَبِّكَ خَيْرٌ مِمَّا يَجْمَعُونَ ﴾ المنون الديسة ورأيه ورأيه أيم المؤلك المنون الديل الفنيا.

ثمّ فال رسول الله اصنراة عبواله: وأمّا قولك: لن تُؤمِنَ لَكَ حتىٰ تَعْجُرَ لَنَا مِنَ الأرْضِ يَنبُوعاً، إلىٰ آخر ماقلته، فإنّك اقترحَتَ على محمّد رسول الله أشباء: منها مالوجاءك به لم يكن برهاناً لنبوّته، ورسول الله يترفع عن أن يغنّنِمَ جَهْل الجاهلين، ويحتَجُ عليهم بمالا حُجَّة فيه؛ ومنها مالوجاءك به لكان معه هالاكك، وإنمّا يُؤتئ بالحُجَب والبراهين لِيُلزِم عباد الله الإيمان لاليهلكوا بها، فإنما اقترحتَ هلاكك، وربّ العالمين أرحَم بعباده وأعلم بمصالحِهم من أن يُهلِكَهُم كما يفترحون، ومنها المُتحال الذي لايصحَ ولا يجوزكونه، ورسول ربّ العالمين يُعرّفك بمصالحِهم من أن يُهلِكَهُم كما يفترحون، ومنها المُتحال الذي لايصحَ ولا يجوزكونه، ورسول ربّ العالمين يُعرّفك ذلك، ويقطع معاذيرك، ويُضيّق عليك سبيلَ مُخالفتك، ويُلجئكَ بحُجج الله إلى تصديقه حتى لايكون لك عنه محيد ولا محيص؛ ومنها ماقد اعترفت على نفسِك أنك فيه مُعاندٌ مُتمرّدٌ لاتقبل حُجّة ولا تُصغي إلىٰ بُرهانٍ، ومن كان كذلك فذواؤه عذابُ الله النازل من سمائه أو في جَحيمه أو بسيوف أوليائه.

وأمّا قولك، يا عبدالله: لن نؤمن لك حتى تفجّر لنا من الأرض يَنبوعاً بمكّة، فإنّها ذات حِجارة وصُخورٍ وجبال، تكسّح أرضها وتحفرها تجري فيها العيون فإننا إلىٰ ذلك محتاجون، فإنّك سألتُ هذا وأنتَ جاهِلٌ بُدلائِل الله تعالىٰ عبدالله وأرأيت لو فعلتُ هذا كنتُ من أجل هذا نبيّاً؟ أرأيت الطائف الّني لك فيها بساتين، أماكان هناك مواضعٌ فاسِدةٌ صَعبةٌ أصلحتُها وذلَلتَها وكسّحتَها وَأَجرَيْتَ فيها عُيوناً استَنْبَطْتَها؟ قال: بليٰ، قال: فهل لك في

<sup>(</sup>٣١) في «س» والمصدر: كما.

<sup>(</sup>٣٢) الزخرف ٤٣: ٣٢.

<sup>(</sup>٣٣) الزخرف ٤٣: ٣٢.

<sup>(</sup>۲۱) الزخرف ۲۲: ۲۲.

هذا تُظراء؟ قال: بلى، قال: أفصِرْتَ بذلك أنت وهم أنبياء؟ قال: لا؛ قال: فكذلك لا يصير هذا حُجّة لمحمّد لو فعله، على نبوّته، فما هو إلا كقولك: لن نؤمن لك حتى تقوم وتمشي على الأرض؛ أو حتى تأكُل الطعام كما يأكُل الناس. وأمّا قولك يا عبدالله: أو تكون لك جنّة من نخبل وعِنَبٍ فتأكُل منها وتُطعمنا وتُفجرون الأنهار خلالها تفجيراً، أو لبس لك ولأصحابك جِنانٌ من نخيل وعنبٍ بالطائف تأكلون وتُطعمون منها وتُفجرون الأنهار خلالها تفجيراً؟ أف لبس لك ولأصحابك جِنانٌ من نخيل وعنبٍ بالطائف تأكلون وتُطعمون منها وتُفجرون الأنهار خلالها تفجيراً؟ أف بيناء بهذا؟ قال: لا، قال: فما بال اقتراحكم على رسول الله أشياء لو كانت كما تقيرحون لما دلّت على صدْقِه، بل لو تَعاطاها لذل تَعاطيه إيّاها على كِذبه، لأنّه حينئذٍ يحتّج بمالا حُجّة فيه، ويخذَع الضّعفاء عن عقولهم وأديانهم. ورسول ربّ العالمين يَجِلّ ويرتفع عن هذا.

ئم قال رسول الله رمنه علم وهل رأيت \_ يا عبد الله على دواؤه للمرضى على حَسَب اقتراحاتهم؟ وإنّما يفعل بهم ما يعلم صلاحهم فيه، أحبّه العَليل أو كرِهُم، فأنتم المرضى والله طَبيبُكم، فإن آنقَدْتُم لَدوائه شَفاكم، وإن تَمرَّدنُم عليه أسقَمكُم؛ وبعد، فمتَىٰ رأيت \_ يا عبد الله \_ مدّعي حقّ من قبل رَجُلٍ أو جَب عليه حاكم من حُكّامهم \_ فيما مضى \_ بيّنة على دَعواه على حسّب اقتراح المُدّعى عليه؟ إذن ماكان يَنبُت الأحدِ على أحدٍ دعوى والا جين والا جق، ولاكان بين ظالم ومظلوم ولا بين صادقٍ وكاذبٍ فَرْق.

ثمّ قال: يا عبدالله، وأمّا قولك: أو تأتي بالله والمَلائكة قبيلاً يُقابلوننا وتُعاينُهم؛ فإنّ هذا من المُحال الذي لاخفاء به، إنّ ربّنا عزّ وجلّ لبس كالمَخلوقين يجيّ ويذهب ويتحرك ويقابل شيئاً حتّى يؤتى به، فقد سألتم بهذا المُحال، وإنّما هذا الذي دعوت إليه صِفّة أصناءكم انضّعيفة المَنْتُوصة الّتي لاتسمّع ولا تُبصِر ولاتعلّم، ولا تُغني عنكم شيئاً ولا عن أحد. يا عبدالله، أو ليس لك ضِياع وجِنان بالطائف وعقار بمكّة وقُوّام عليها؟ قال: بلى، قال: أفتشاهد جميع أحوالها بنفيك أو بِسُفراء بينك وبين مُعامِليك؟ قال: بِسُفراء، قال: أرأيت لو قال مُعامِلوك واكرتك وخدَمُك لِسُفرائك: لانصدُقكم في هذه السَّفارة إلّا أن تأتونا بعبدالله بن أبي أميّة لنُشاهدَه فنسمع ماتقولون عنه شفاهاً، كنت تُسوّغهم هذا، أو كان يجوز لهم عندك ذلك؟ قال: لا، قال: فما الذي يجب على شفرائك؟ إليس أن

<sup>(</sup>٣٥) (رسول) ليس في «س».

يأتوهم عنك بعلامة صحيحة تَدّلهم على صِدْقهم فيجب عليهم أن يُصدّقوهم؟ قال: بلى، قال: يا عبدالله، أرأيت سفيرك لو أنّه لمّا سمِع منهم هذا عاد إليك وقال قُمْ معي فإنّهم قد اقترحوا عليَّ مجبئك، أليس يكون لك مُخالفاً، وتقول له: إنّما أنتَ رسول، لامشير ولا آمر (٢٠٠) قال: بلى، قال: كيف صِرتَ تقترح على رسول ربّ العالمين مالا تُسوّغ لأَكْرَتِك وُمعامِليك أن يقترحوه على رسولك إليهم، وكيف أردت من رسول ربّ العالمين مالا تسوّغ لأَكْرَتِك وُمعامِليك أن يقترحوه على رسولل جميع ماذكرته في كلّ مااقترحته، يا عبدالله.

وأمّا قولك، يا عبدالله: أو يكون لك بيت من زُخْرُفٌ ـ وهو الذهب ـ أما بلغك أنّ لعظيم مِصر بيوتاً من زُخْرف؟ قال: بلئ، قال: أفصار بذلك نبيّاً؟ قال: لا، قال: فكذلك لايوجب ذلك لمحمّد ـ لوكان له ـ نبوّة، ومحمّد لايغتَنِم جَهلك بحُجج الله.

وأمّا قولك يا عبدالله: أو ترقى في السماء، ثمّ قلت: ولن تُؤمن لِرُقبّك حتّى تُنزّل عليناكتاباً نقرؤه، يا عبدالله الصّعود إلى السّماء أصعب من النزول عنها، وإذا اعترفت على نفسِك أنّك لاتُؤمِن إذا صَعِدت، فكذلك حكم النزول، ثمّ قلت: حتّى نُنزل عليناكتاباً نقرؤه، ومن بعد ذلك، لاأدري أؤمن بك أو لاأؤمن بك؛ فأنت يا عبدالله مُقِرِّ با نَك تُعاند حُجّة الله عليك، فلا دواء لك إلا نأديبه [لك] على يد أوليائه من البشر أو ملائكته الزبانية، وقد أنزل الله تعالى عليّ كلمة (١٦٠ جامعة لِبُطلان كلّ ما افترحته، فقال تعالى فولًى يا محمّد في سُبْحَانَ رَبِّي هَلْ كُنتُ إلا بَشَرا رَسُولاً كَا ما أبعد ربّي عن أن يفعل الأشياء على قَدْرٍ ما يقترحه الجُهال بما يجوز وبما لا يجوز! في هَلْ كُنتُ بِلا بَشَرا رَسُولاً كل لا يلزّمني إلّا إقامة حُجّة الله التي أعطاني، وليس لي أن آمر على ربّي وأنهى ولا أشير، فأكون كالرسول الذي بعثه (١٣٠ مَلِك إلى قومٍ من مُخاليقة قرّجِع إليه يأمّرُه أن يفعل بهم ما افترحوه عليه.

فقال أبو جَهْل: يا محمّد هَاهنا واحدة السَّ زعمتُ أن قوم موسى احترقوا بالصاعفة لمّا سألوه أن يُريَهم الله جهرةً؟ قال: بلى؟ قال: ولوكنت نبيّاً لاحترقنا عمن أيضاً، فقد سألنا أشدّ ممّا قال (٢٠٠ قوم موسى، لأنهم قالوا: أرِنا الله جَهرةً؛ ونحن قلنا: لن نؤمن لك حتّى تأتى بالله والملائكة قبيلاً نُعاينُهم.

فقال رسول الله: (منل الله: (منل الله عليه والله) أو ما عَلِمت قصّة ابراهيم الخليل اعبد الله) لمّا رُفِعَ في الملكوت، وذلك قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ نُرِى إِبراهِم مَلَكُوتَ ٱلسَّما وَاتِ وَٱلأَرضِ وَلِيكُونَ مِنَ ٱلمُوقِنينَ ﴾ (١١) وذلك قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ نُرِى إِبراهِم مَلَكُوتَ ٱلسَّما وَاتِ وَٱلأَرضِ وَمَن عليها ظاهرين ومُستَتِرين، فرأى رجلاً وامرأةً على فورى الله بصره لمّا رفعه دون السماء حتى نظر إلى الأرض ومن عليها ظاهرين ومُستَتِرين، فرأى رجلاً وامرأةً على فاحشة، فدعا عليهما بالهلاك فهلكا، ثمّ رأى آخرَين، فهمّ بالدُعاء

<sup>(</sup>٣٦) في «ط» رسولٌ مبشرٌ مأمورٌ.

<sup>(</sup>٣٧) في المصدر: رسول ربّ العالمين أن يستذمّ إلى ربّه بأنْ يأمر عليه وينهي، وأن لا تسوّغ مثل هذا لرسولك إلى أكرتك

<sup>(</sup>٢٨) في المصدر: حكمة.

<sup>(</sup>۳۹) في «س»: يبعثه،

<sup>(</sup>٤٠) في المصدر: سأل.

<sup>(</sup>٤١) الأنعام ١: ٥٥.

عليهما، فأوحى الله إليه. يا إبراهيم، اكفُف دعونك عن عبادي وإمائي، أنا الغفور الرحيم، الجبّار (٢٠) الحليم، لاتضُرُّني ذنوب عبادي، كما لاتنفَعْني طاعَتهم، ولستُ أسوسهم بشِفاء الغَيظ كسِياسَتك، فاكفُف دعوتك عن عبادي و إمائي فإنّما أنت عبدٌ نذيرٌ ، لاشريك لي في المملكة، ولا مُهيمنَ عليّ، ولاعلى عبادي، وعبادي معي بين خلالٍ ثلاث: امّا أن تابوا إليّ فتُبت عليهم وغفرتُ ذنوبهم وسترت عبوبهم، وإما كففت عنهم عذابي لِعلمي بأنّه سيخرُج من أصلابهم ذرّيات مؤمنون (٢٠) ، فأرفِقُ بالآباء الكافرين، وأتأتي بالأُمّهات الكافرات، فأرفعُ عذابي عنهم ليخرُج ذلك المؤمن من أصلابهم، فإذا تزايلوا حلّ بهم عذابي، وحاق بهم بلائي، فإن لم يكن هذا ولا هذا فإنّ الذي أعددتُه لهم من عذابي أعظم ممّا تريدُه بهم، فإنّ عذابي لعبادي على حَسب جلالي وكبريائي. يا إبراهيم، خلّ ببني وبين عبادي فإنّي أرحم بهم منك، وخلّ ببني وبين عبادي فإنّي أنا الجبّار الحليم العكرم الحكيم، أذّبرهم بعلمي وأنفَذُ فيهم قضائي وقدّري.

ثمّ قال رسول الله (متراد عبورانه): إنّ الله تعالى - يا أبا جهل - إنمّا دفع عنك العذاب لعِلمِه بأنّه سيخرُج من صلبِك ذُريّة طبية، عكرمة (12) ابنك، وَسَيَلي من أمور المسلمين ما إن، أطاع الله فيه، كان عند الله جليلاً، وإلّا فالعذاب نازلٌ عليك، وكذلك سائر قُريش السائلين، لمّا سألوا مِنْ هذا، إنمّا أُمهلوا لأنّ الله علم أنَّ بعضهم سيُؤمن بمحمّد، وينال به السعادة، فهو تعالى لايقتطعه عن تلك السعادة ولايبْخُل بها عليه، أو من يُولد منه مؤمن فهو يُنظِرُ أباه لإيصال ابنه إلى السعادة، ولولا ذلك لنزل العَذابُ بكافّتكم، فانظر نحو السَّماء، فنظر فإذا أبوابها مُغَنَّحة، واذا النيران نازلة منها مسامنة (10) لوءُوس القوم تدنو منهم، حتَى وجدوا حرّها بين أكتافهم، فارتعدت فرائص أبي جَهْل والجَماعة، فقال رسول الله من القوم تدنو منهم، عنى وجدوا حرّها بها، وإنّما أظهرها عبرةً؛ ثمّ نظروا فإذا قد والجَماعة، فقال رسول الله من العام ورقعتها ودقعتها ودقعتها حتى أعادتها في السماء كما جاءت منها. فقال رسول طبيغ ستخرج من ظهور الجماعة أنوار قابلتها ورقعتها ودقعتها حتى أعادتها في السماء كما جاءت منها. فقال رسول طبيغ ستخرج من بعض هذه الأنوار أنوار مَنْ قد علم الله أنّه سيسعده بالإيمان بي منكم من بعد، بعضها أنوار ذُرّيّة طبيغ ستخرج من بعضكم ممّن لا يؤمن وهم يُؤمنونه.

١ ٣٥٦/ ٢ ـعليّ بن إبراهيم: إنّها نزلت في عبدالله بن أبي أميّة أخي أمّ سَلَمة (رحمناة عليه)، وذلك أنّه قال هذا لرسول الله (ملراة عنه راله) بمكّة قبل الهجرة، فلّما خرج رسول الله (ملّ الاعبه راله) إلى فتح مكّة استقبله عبدالله بن أبي أميّة فسلّم على رسول الله (ملّراة عبدراته) فلم يردّ عليه السلام، فأعرض عنه فلم يُجِبه بشيّ، وكانت أخته أُمّ سَلَمة

<sup>(11)</sup> في المصدر: الحنّاذ.

<sup>(</sup>٤٣) في «س»: يؤمنون.

<sup>(11)</sup> عِكْرِمَة بن أبي جهل عمرو بن عِشام المخزومي القُريشي، من صناديد قُريش في الجاهلية والإسلام. كان هو وأبوه من أشدّ الناس عداوة للنبيّ رسفرانه عليه رادي وأسلم عِكرمة بعد فتح مكّة، فشهد الوقائع، وولي الأعمال، وقُيل في اليرموك أو يوم برج الصفر، سنة ١٣ هــ الطبقات الكبرى ٧: ٤٠٤، صنة الصفوة ١: ١١/٧٣٠، سير أعلام النبلاء ١: ٦٦/٣٢٣، الإصابة ٢: ٤٩٦.

<sup>(</sup>٤٥) شاهَتُه مُسامتةً: قابله ووازاه. «تاج العروس ـ سمت ـ ١: ٥٥٥».

٢ ـ تفسير القمئ ٢: ٢٦.

مع رسول الله (منّى الاعليه الله) فدخل عليها فقال: يا أختي، إنّ رسول الله قد قبل إسلام الناس كلّهم، ورّد عليّ إسلامي فليس يقبّلني كما قبل غيري.

فلما دخل رَسول الله اسراه مه والده إلى أم سَلَمة فالت: بأبي أنت وأمّي يارسول الله، سَعِد بك جميع الناس إلّا أخي مِن بين قُريش والعرب رَدَدْتَ إسلامه، وقبِلت إسلام الناس كلّهم؟

فقال: هيا أم سَلَمة، إنّ أخاك كذّبني تكذيباً لم يُكذّبني أحدٌ من الناس، هو الذي قال لي: لَنْ نُؤمن لك حتّى تَفْجُر لنا من الأرض يَنْبُوعاً أو تكون لك حنّة من نخبل وعنب، فتُفجر الأنهار خِلالها تفجيراً، أو تُسقط السماء كما زعمت علينا كِسَفاً، أو تأني بالله والملائكة قبيلاً، أو يكون لك ببت من زُخْرُف، أو تَرقى في السماء، ولن نؤمِن لؤمِن حتّى تُنَزِّل عليناكتاباً نقرؤه».

قالت أم سَلَمة: بأبي أنتَ وأمي ـ يا رسول الله ـ ألم تَقُل أنّ الإسلام يجُبُّ ما كان قبله؟ قال: «نعم»، فقبل رسول الله «مذره عنه «الله) إسلامه.

٣/٦٥٦٢ عنل وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عبد الدم) في قوله: ﴿ حَتَىٰ تَفْجُرَ لنا مِنَ الأرضِ يَنْبُوعاً ﴾ يعني عَيناً ﴿ أَوْ تَكُونَ لَكَ جَنَّةٌ ﴾ يعني بُستاناً ﴿ مِن نَخِيلٍ وَعِنَبٍ فَتُقَجِّرَ ٱلأَنْهَارَ خِلالَها تَفْجيراً ﴾ من تلك العُبون ﴿ أَو تُسْقِطَ ٱلسَّماءَ كَمَا زَعَمْتَ عَلَينا كِسَفاً ﴾ وذلك أنّ رسول الله، (منراه عبدواله، قال: إنّه ستُسقِط السماء كِسَفاً لقوله: ﴿ وَإِنْ يَرَوْا كِسْفاً مِنَ ٱلسَّماءِ سَاقِطاً يَقُولُوا سَحَابٌ مَّرْكُومٌ ﴾ (١٠).

فوله تعالى: ﴿أَوْ تَأْتِى بِاللهِ وَالمَلَائِكَةِ قَبِيلاً﴾ والقَبيل: الكئير ﴿أَوْ يَكُونَ لَكَ بَيْتُ مَن زُخْرُفٍ﴾ أي مُؤخّرَفٌ با لذهب ﴿أَوْ تَرْقَىٰ فِي السَّمَاءِ وَلَن نُؤْمِنَ لِرُقِيَّكَ حَتَّىٰ تُنَزِّلَ عَلَيْنَا كِتَابِاً نَفْرَوُّهُ ﴾ يقول: من الله إلى عبدالله بن أبي أميّة أنّ محمّداً صادقٌ، وأني أنابعنته، ويجيّ معه أربعة من الملائكة يشهدون أنّ الله هوكتَبه. فأنزل الله عزّ وجلّ: ﴿قُلْ سُبْحَانَ رَبِي هَلْ كُنتُ إِلّا بَشَراً رَّسُولاً﴾.

7017/ ٤ - العيَاشي: عن عبدالحميد بن أبي الدَّيْلُم، عن أبي عبدالله اعبدالله): ا﴿ قَالُواْ أَبَعَث آللهُ بَشَراً وَسُولاً ﴿ قَالُوا: إِنَّ الْجَنَ كَانُوا فِي الأَرْضِ قَبْلنا فَبَعَث الله إليهم مَلَكاً، فلو أراد الله أن يبعَث إلينا لبعث مَلَكاً من الملائكة، وهو قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَمَا مَنْعَ آلنَّاسَ أَنْ يُؤْمِنُواْ إِذْ جَاءَهُمُ ٱلْهُدَىٰ إِلَّا أَنْ قَالُواْ أَبَعَثَ آللهُ بَشَراً وَسُولاً ﴾ . وتعالى: ﴿ وَمَا مَنْعَ آلنَّاسَ أَنْ يُؤْمِنُواْ إِذْ جَاءَهُمُ ٱلْهُدَىٰ إِلَّا أَنْ قَالُواْ أَبَعَثَ آللهُ بَشَراً وَسُولاً ﴾ .

1074/ ٥ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن أحمد بن النّضُر، عن عمرو بن شِمْر، عن جابر، عن أبي جعفر (هله السلام)، قال: البينا رسولُ الله (مـنى، هـ هدوالد) جالسٌ وعند، جَبْرَئيل (عليه السلام) إذ حانت من جَبْرَئيل نظرة نحو

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٢٧.

<sup>(</sup>١) الطور ٥٢: ٤٤.

٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٦٧/٣١٧.

٥ ـ تفسير القمي ٢: ٢٧.

السماء قامَتقَع لوئه " حتى صاركائه الكُرْكُمة "، ثم لاذ برسول الله (منى العبدية)، فنظر رسول الله (منى العبدية) المحمد، إلى حيث نظر جَبْرَثيل فإذا شيَّ قد مَلاً مابين الخافقين مُقبلاً حتى كان كتاب " من الأرض، ثمّ قال: يا محمد، إلى رسول الله إليك أخيرك أن تكون مَلكاً رسولاً أحبُ إليك، أو تكون عبداً رسولاً؛ فالتفت رسول الله (منى الا عبدية الله عبدية) إلى جَبْرَثيل المهاسلام، وقد رجَع إليه لونه. فقال جَبْرَئيل: بل كُنْ عبداً رسولاً؛ فرفع الملك رجُلَه اليُمنى فوضَعها في كبد السماء الدنيا، ثمّ رفع الأخرى فوضعها في الثانية، ثم رفع اليُمنى فوضَعها في الثالثة، ثمّ هو هكذا حتى انتهى إلى السماء الدنيا، ثمّ رفع الأخرى فوضعها في الثانية، ثمّ رفع اليُمنى فوضَعها في الثالثة، ثمّ هو هكذا حتى انتهى إلى السماء السابعة، كلُّ سماء خطوة، وكلمًا ارتفع صَغُر، حتى صار آخِر ذلك مثل الصِر "، فالتفت رسول الله الله الله بَبْرُئيل (عبدالله) فقال: لقد رأيتك ذَعِراً وما رأيتُ شيئاً كان أذعر لى من تغبُّر لويك؟

فقال: بانبيّ الله، لا تَلَمْني، أتدري من هذا؟ قال: لا، قال: هذا إسرافيل حاجب الربّ، فلم ينزِل من مكانه منذ خلق الله السماوات والأرض، فلمّا رأيتُه منحَطّاً ظننتُ أنّه جاء بقيام الساعة، فكان الذي رأيتُ من تغير لوني لذلك، فلمّا رأيتُ ما اصطفاك الله به رجّع إليّ لوني وتفّيي، أما رأيته كلّما ارتفع صَغُر، إنّه ليس شيّ يدنو من الربّ إلا يَضْغُر لعظمته، إنّ هذا حاجب الربّ وأقرب خُلْقِ الله منه، واللوح بين عَبنيه من ياقوتةٍ حمراء، فإذا تكلّم الربّ تبارك وتعالى بالوحي ضَوب اللوح جبينه فنظر فيه، ثمّ يُلقيه إلينا فنسعى به في السماوات والأرض، إنّه لأدّنى خُلْقِ الرحمن منه، وبينه وبينه سبعون حِجاباً من نُور نقطع من دونها الأبصار مالا يُعدّ ولايوصَف، وإنّي لأقرب الخَلْقِ منه، وبيني وبينه مسيرة ألف عامه.

٢٥٦٥/ ٦ -قال عليَ بن إبراهيم: وقوله: ﴿ وَمَامَنِعَ ٱلنَّاسُ أَنْ يُؤْمِنُواْ إِذْ جَاءَهُمُ ٱلْهُدَىٰ إِلَّا أَن قَالُواْ أَبَعَثَ ٱللهُ بَشَراً رَّسُولاً﴾.

قال: قال الكفّار: لِمَ لَمْ يبعث الله إلينا الملائكة؟ فقال الله عزّ وجلّ: ولو بُعثنا إليهم مَلَكاً لَما آمنوا ولهلكوا، ولو كاتت الملائكة في الأرض بَمْشون مُطمَئِنين لنزّلنا عليهم من السَّماء مَلَكاً رسولاً».

#### ى. كا قولة تعالى:

#### وَنَحْشُرُهُمْ يَوْمَ ٱلقِيَامَةِ عَلَىٰ وُجُوهِهِمْ عُمْياً وَبُكْماً وَصُمّاً

<sup>(</sup>١) امتفع لوئه: إذا تغيّر من خُزْنِ أو فزع. «لسان العرب ـ مقع ـ ١٨ ٣٤١».

<sup>(</sup>٢) الكُركُمة: واحدة الكُركُم؛ وهو الزَّعفران، وقيل: العُصْفُر، وقيل: شي كالوّرْس، هو فارسى معرّب. «النهاية ٤: ١٦٦».

<sup>(</sup>٣) القاب: المعقدار، ومن القوس: مابين المقيض وطرف القوس. «المعجم الوسيط ـ قاب ٢: ٥٢٥».

<sup>(</sup>٤) في المصدر: الذِّر، والصِّرِّ: عُصفور أو طائر في قَدَّه، أصفر اللون: المجمع البحرين . صور . ٣: ٣٦٥.

٦ ـ تفسير القميّ ٢: ٢٧.

٥٩٦ ...... البرهان في تفسير القرآن

# مَّأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ كُلَّمَا خَبَتْ زِدْنَاهُمْ سَعِيراً [٩٧]

١/٦٥٦٦ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: وقوله تعالى: ﴿وَنَحْشُرُهُمْ يَوْمَ ٱلقِيَامَةِ عَلَىٰ وُجُوهِهِمْ عُمْياً وَبُكْماً وَصُمّاً﴾ قال: على جباههم ﴿مَأْوْهُمْ جَهَنَمُ كُلَّمَا خَبَتْ زِدْنَاهُمْ سَعِيراً﴾: أي كلّما انطفت.

٢/٦٥٦٧ دثمَ قال عليَ بن إبراهيم: حدَّثني أبي عن ابن أبي عُمَير، عن سَيف بن عَمِيْرة، يرفعه إلى عليَ بن الحسين (عبدالله)، قال: وإنَّ في جَهنَم وادياً يقال له سعير، إذا حبَت جَهنَم فُتح سَعيرُها، وهو قوله: ﴿ كُلَّمَا خَبَتْ إِذَا كُبَتْ جَهنَم فُتح سَعيرُها، وهو قوله: ﴿ كُلَّمَا خَبَتْ إِذَا كُبَتْ جَهنَم فُتح سَعيرُها، وهو قوله: ﴿ كُلَّمَا خَبَتْ إِذْنَاهُمْ سَعِيراً ﴾ أي كلّما انطَفَت.

٣/٦٥٦٨ - العيّاشي: عن إبراهيم بن عُمر، رفعه إلى أحَدِهِما (طهماالسلام)، في قوله تعالى: ﴿ وَنَحْشُرُهُمْ يَوْمَ القِيّامَةِ عَلَىٰ وُجُوهِهِمْ ﴾، قال: دعلىٰ جِباههمه.

و ٢٥٦٩/ ٤ ـ عن بكر بن بكر (١)، رفع الحديث إلى عليّ بن الحسين (عليه السلام)، قال: ﴿إِنَّ في جهنم لَوادِياً يقال له: سَعير إذا خَبَتْ جَهنّم فُتِح سَعيرها، وهو فول الله: ﴿ كُلَّمَا خَبَتْ زِدْنَاهُمْ سَعِيراً ﴾ ٢.

قوله تعالى:

# قُل لَّوْ أَنتُمْ تَمْلِكُونَ خَزَ آئِنَ رَحْمَةِ رَبِّي إِذَا لَأَمْسَكْتُمْ خَشْيةَ ٱلإِنفَاقِ وَكَانَ ٱلإِنسَانُ فَتُوراً [١٠٠]

١/٦٥٧٠ عليّ بن إبراهيم، قال: لوكانت الأموال بيّد الناس لما أعْطَوا الناسَ شيئاً مخافة الفَقْر (١٠). ﴿ وَكَانَ آلإِنسانُ قَتُوراً ﴾ أي بخيلاً.

قوله تعالى:

## وَلَقَذْ ءَاتَيْنَا مُوسَىٰ تِسْعَ ءَاياتٍ بَيِّنَاتٍ - إلىٰ قوله تعالى - وَإِنِّي لأَظُنُّكَ

سورة الإسراء آية ـ ٩٧.

١ ـ تفسير القميّ ٢: ٢٩.

٢ ـ تفسير القمئ ٢: ٢٩.

٣ ـ تفسير العياشي ٢: ١٦٨/٣١٨.

٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٦٩/٣١٨.

(١) لعلَّه بكر بن أبي بكر. انظر معجم رجال الحديث ٣: ٣٤٠.

سورة الإسراء آية ـ ١٠٠ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ٢٩.

(١) في المصدر و«ط» نسخة بدل: النفاد.

سورة الإسراء (١٧) ................... ١٧٠ صورة الإسراء (١٧) .......

#### يَافِرْعَوْنُ مَثْبُوراً [١٠٢-١٠١]

١/٦٥٧١ عندالله بن جعفر الحِمْيرَي، عن الحسن بن ظريف، عن معْمَر، عن الرضا، عن أبيه موسى بن جعفر (عليهم السلام)، قال: «كنتُ عند أبي عبدالله (عبد الله عليه فات يوم وأناطِفلٌ خُماسيّ، إذ دخل عليه نفرٌ من اليهود وذكر الحديث إلى أن قال وقال أخبرنا عن الآيات التسع التي أوتيها موسى بن عمران.

قلت: العَصَا، وإخراجه بده من جيبه بيَضاء، والجَراد، والقُمَّل، والضفادع، والدم، ورَفْعُ الطُور، والمَـنّ والسلوئ آية واحدة، وفَلْق البحر. قالوا: صدقت».

٢/٩٥٧٢ - ابن بابَوَيه، قال: حدّثنا أبي (رسود عنه)، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن محبوب، عن محمّد بن النّعمان، عن سلّام بن المُستَنبر، عن أبي جعفر (عبدالله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا مُوسَىٰ تِسْعَ ءَاياتٍ بَيِّنَاتٍ ﴾، قال: «الطُوفان، والجَراد، والقُمَّل، والضّفادع، والدّم، والحَجر، والبحر، والعَصا، ويَده،

٣/٩٥٧٣ عنه، قال: حدّثنا أبي (رضيه عنه)، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، قال: حدّثنا محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، قال: حدّثنا أبو إسحاق يزيد بن إسحاق ولقبه شعر وقال: حدّثني هارون بن حمزة الغَنوي الصّيرّفي، عن أبي عبدالله اعبدالله اعبدالله، قال: سألتُه عن النسع آبات الّتي أوتي موسئ (عبد المم)، فقال: هالجراد، والقُمّل، والضفادع، والدم، والطوفان، والبّحر، والحجّر، والعَصا، ويده.

1074 عليّ بن إبراهيم، قال: الطوفان، والجَراد، والغَمَّل، و الضّفادع، و الدم، والحجَر، والعَصا، ويده، والبحر.

راكم العيّاشي: عن سلّام، عن أبي جعفر (عدائله) في قوله: ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا مُوسَىٰ تِسْعَ ءَايِـاتٍ بَيِّنَاتٍ ﴾، قال: والطُوفان، والجراد، والقُمَّل، والضّفادع، والدم، والحجّر، والبّحر، والعَصا، ويَده.

١/٩٥٧٦ ـ علي بن إبراهيم: قال يحكي قول موسى: ﴿ وَإِنِّي لأَظُنَّكَ يَأْفِرْعَوْنُ مَثْبُوراً ﴾ أي هالكا يَدعو بالثبور.

٧/٦٥٧٧ ـ العيّاشي: عن العبّاس بن معروف، عن أبي الحسن الرضا (عليه السلام) ذكر قول الله عــزُّ وجــلّ:

سورة الإسراء آية ـ ١٠١ ـ ١٠٠ ـ

١ ـ قوب الاسناد: ١٣٣.

٢ ـ الخصال: ٢٥/٤٢٣.

٣ ـ الخصال: ٢٤/٤٢٢.

٤ ـ تفسير القميّ ٢: ٢٩.

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢١٨/١٧٠.

٦ ـ تفسير القميّ ٢: ٢٩.

٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٧١/٣١٨.

﴿ يَأْفِر عَوْنَ ﴾: «يا عاصي».

قوله تعالى:

# فَأَرَادَ أَن يَسْتَفِزَّهُم مِّنَ ٱلأَرْضِ ﴿ إِلَىٰ قُولَهُ تَمَالِى ﴿ وَيَخِرُّونَ لِلأَذْقَانِ يَبْكُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعاً [١٠٣.١٠٣]

١/٩٥٧٨ - عليّ بن إبراهيم، قال: في رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عبدالله) في قوله: ﴿ فَأَرَادَ أَن يَشْتَفِزَّهُم مِّنَ ٱلأَرْضِ﴾: «أي أراد أن يُخرِجَهم من الأرض، وقد علم فِرعونُ وقومه أن ما أنزل تلك الآيات إلّا الله، وأمّا قوله: ﴿ فَإِذَا جَآءَ وَعْدُ ٱلأَخِرَةِ جِئْنَابِكُمْ لَفِيفاً ﴾ يقول: جميعاً».

٢/٦٥٧٩ وفي رواية على بن إبراهيم: ﴿ فَأَرَادَ ﴾ يعني فِرعون ﴿ أَن يَسْتَفِزَّهُم مِنَ ٱلأَرْضِ ﴾ أي يُخْرِجَهم من مِصْرَ ﴿ فَأَغْرَقْنَاهُ وَمَن مَعَهُ جَمِيعاً ۞ وَقُلْنا مِن بَعْدِهِ لِبَنِي إِسرائيلَ ٱسْكنواْ ٱلأَرْضَ فَإِذا جَآءَ وَعْدُ ٱلأَخِرَةِ جِثْنَابِكُمْ لَفِيفاً ﴾ : أي من كلّ ناحية.

قال: قوله تعالى ﴿ وَقُر ءَاناً فَرِقْنَاهُ لِتَقْراَهُ عَلَىٰ آلنَّاسِ عَلَىٰ مُكْثِ ﴾ : أي على مَهْلِ ﴿ وَتَزَّلْنَاهُ تَنزِيلاً ﴾ ثمّ قال: يا محمّد، ﴿ قُلْ ءَامِنُواْ بِهِ أَوْ لاَتُؤْمِنواْ إِنّ آلذينَ أُوتُواْ العِلْمَ مِن قَبْلِهِ ﴾ بعني من أهل الكتاب الذين آمنوا برسول الله (سقرات عنه راله): ﴿ وَيَقُولُونَ سُبْحَانً رَبُّنَا إِن كَانَ برسول الله (سقرات عنه راله): ﴿ وَيَقُولُونَ سُبْحَانً رَبُّنَا إِن كَانَ وَعْدُ رَبُّنا لَمَفْعُولاً \* وَيخِرُونَ لِلأَذْقَانِ يَبْكُونَ وَيَزيدُهُمْ خُشُوعاً ﴾ وهم قومٌ من أهلِ الكتاب آمنوا بالله.

٣/٦٥٨٠ ـ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن محمّد، بإسناد،، قال: سُئل أبو عبدالله (عبد الله) عمّن بجَبُهتِهِ علّةٌ لايقدر على السجود عليها.

قال: «يضّع ذَقنهُ على الأرض، إنّ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ يَخِرُّونَ لِلأَذْقَانِ سُجّداً ﴾ ».

١٩٥٨/ ٤ - عليّ بن إبراهيم، قال: حدّ ثني أبي، عن الصّبّاح، عن إسحاق بن عمّار، عن أبي عبدالله (عبد الله) قال: قلتُ له رجلٌ ببن عينيه قُرْحة لايستطيع أن يسجُد عليها؟ قال: يسجدُ ما بين طَرفَ شَعِره، فإن لم يَقْدِر سجَد على حاجبه الأيسر، فإن لم يَقْدِرْ فعَلَىٰ ذَقتهِ ».

قلت: علىٰ ذَفنِه؟ قال: «نعم، أما تقرأكتاب الله عزّ وجلّ: ﴿ يَخِرُّونَ لِلأَذْقَانِ سُجَّداً ﴾ ٨.

سورة الإسراء آية ـ ١٠٣ ـ ١٠٩ ـ

١ ـ تفسير القميّ ٢: ٢٩.

٢ ـ تفسير القمق ٢: ٢٩.

٣ ـ الكافي ٣: ٦/٣٣٤.

تفسير القمي ٢: ٣.

سورة الإسراء (١٧) ....................... ٩٩٠

قوله تعالى:

# وَلاَتَجْهَرْ بِصَلَاتِكَ وَلاَتُخَافِتْ بِهَا وَٱبْتَغِ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلاً [١١٠]

١/٩٥٨٢ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن عُثمان بن عيسى، عن سَماعة، قال: «المُخافتة: ما دون سَمْعِك، سَماعة، قال: «المُخافتة: ما دون سَمْعِك، والجَهْر: أن ترفَع صوتك شديداً».

ورواه الشيخ في (التهذيب) بإسناده عن أحمد بن محمّد، عن عُثمان بن عيسى، عن سَماعة قال: سألتهُ عن قول الله عزّ وجلّ، وساق الحديث إلىٰ آخره (١).

٢/٦٥٨٣ ـ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى، عن يُونُس بن عبدالرحمن، عن عبدالله بن سِنان، قال: قلتُ لأبي عبدالله (علمالله): على الإمام أن يُسمِع مَنْ خَلفه وإن كَثُروا؟

فقال: «ليفرأ قراءةً وَسَطأ، يقول الله تبارك وتعالىٰ: ﴿ وَلاَ تَجْهَرْ بِصَلاتِكَ وَلاَتُخَافِتْ بِهَا ﴾».

٣/٦٥٨٤ عليّ بن إبراهيم: عن أبيه، عن الصّبّاح، عن إسحاق بن عمّار، عن أبي عبدالله (عب الله) في فوله: ﴿ وَلاَ تَجْهَرْ بِصَلاتِكَ وَلاَ تُخَافِتْ بِهَا﴾، قال: «الجَهْرُ بها: رفْعُ الصّوت، والتخافُت: مالم تسمّع بأذيك، واقرأ مابين ذلك».

1000/ 1 ـ وعنه قال: حدّثني أبي، عن الصّبّاح، عن إسحاق بن عمّار، عن أبي عبدالله رميه المعم، في قوله: ﴿ وَلاَ تَجْهَرْ بِصَلاتِكَ وَلاَ تُخَافِتْ بِهَا﴾، قال: «رفع الصوت عالباً، والمُخافَتة: مالم تُسْمِع نفسك».

١٩٥٨ - قال عليّ بن إبراهيم: وروي عن أبي جعفر البافر (عليه المهر) في قوله: ﴿ وَلاَتَـجْهَرْ بِصَلاتِكَ وَلاَتُخَافِتْ أَن لاَتُسْمِعَ من معك إلا يَسْمُ فَي قال: «الإجهار أن ترفّع صوتك بسيمًا» في عَنْكَ عِنْكَ وَالمُخافِتَة. أن لاتُسْمِعَ من معك إلا يسبراً».

١٩٥٨/ ٦-العيّاشي: عن المُغَضّل قال: سوعته (عبدالسلام) يفول، وسئِل عن الإمام هل عليه أن يُسمِع مَنْ خَلفَه وإن كَثُروا؟ قال: يقرأ قراءةً وَسَطاً، يقول الله تبارك وتعالىٰ: ﴿ وَلاَ تَجْهَرْ بِصَلاتِكَ وَلاَتُخَافِتْ بِهَا﴾».

سورة الإسراء آية . ١١٠ .

۱ ـ الكافي ۳: ۲۱/۳۱۵.

<sup>(</sup>۱) التهذيب ۲: ۲۹۰/۲۹۰.

٢ ـ الكافي ٣: ٢٧/٣١٧.

٣ ـ تفسير الفميّ ٢: ٣٠.

٤ . تفسير القمئ ٢: ٣٠.

٥ ـ تفسير القميّ ٢: ٣٠.

٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٧٢/٣١٨.

٧/٩٥٨٨ عن سماعة بن مِهْران، عن أبي عبدالله (عبدالله) في قول الله عزّ وجل ﴿ وَلاَ تَجْهَرْ بِصَلاتِكَ وَلاَ تُخَافِتُ بِعَلاتِك وَلاَ تُخَافِتُ بِهَا﴾، قال: «المُخافِنة: ما دون سَمْعِك، والجَهْر: أن تَرفَع صوتك شديداً».

٨٩٥٨٩ من عبدالله بن سِنان، قال: سألتُ أبا عبدالله (عبدالله) عن الإمام، هل عليه أن يُسمِعَ مَنْ خَلفَه وإن كَثُروا؟ قال: اليقرأ قراءةً وسطاً، إنّ الله يقول: ﴿ وَلاَ تَجْهَرْ بِصَلاتِكَ وَلاَتُخَافِتْ بِهَا ﴾ ..

١٩٥٩ - عن زُرارة وحُمْران ومحمّد بن مُسلم، عن أبي جعفر وأبي عبدالله (عبهسالسلام): في قوله تعالى:
 وَلاَ تَجْهَرْ بِصَلاتِكَ وَلاَ تُخَافِتْ بِهَا وَآبْتَغِ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلاً ، قال: هكان رسول الله (من عبداله) إذاكان بمكّة جهر بصوته، فبعلم بمكانه المُشركون، فكانوا بُوْذُونَه، فأنزلت هذه الآية عند ذلك».

١٠/٦٥٩/ ١٠ ـعن أبي بَصير، عن أبي جعفر (طبه السلام) (١) في قوله: ﴿ وَلاَ تَجْهَرْ بِصَلاتِكَ وَلاَ تُخَافِتْ بِهَا﴾. قال: «نَسَختُها ﴿ فَاصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ ﴾ (١).

١١/٦٥٩٢ ـ عن سُليمان، عن أبي عبدالله اعبدالله) في قول الله تعالىٰ: ﴿ وَلاَ تَجْهَرْ بِصَلاتِكَ وَلاَ تُخَافِتْ بِهَا﴾.

فقال: «الجَهْر بها: رَفْعُ الصَوْت، والمُخافتة: مالم تَسْمَع أَذِناك، وما بين ذلك قَدْر ما يُسْمِعُ أَذِنك».

الله عن أبي حمزة النَّمالي، عن أبي جعفر (عله السلام) قال: سألته عن قول الله: ﴿ وَلاَ تَجْهَرْ بِصَلاتِكَ وَلاَ تُخَافِتْ بِهَا وَٱبْتَغِ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلاً ﴾، قال: نفسيرها: ولاتجْهَر بولاية عليّ (عله السلام) ولا بما أكْرَمْتُه به حتى آمُرَكَ بذلك ﴿ وَلاَ تُحَافِتْ بِهَا ﴾ يعنى ولا تكتُمها عليّاً (عليه السلام) وأعلمه بما أكْرَمْتُه به».

١٣/٦٥٩٤ ـ عن الحَلْبي، عن بعض أصحابتا، قال: قال أبو جعفر (عبدالله) لأبي عبدالله (عبدالله): ١١١١ني عليك بالحسنة بين السيّئتين تَمحوها، قال: وكيف ذاك، باأبت؟)

قال: «مثل فول الله عزّ وحلّ: ﴿ وَلاَ تَجْهَرُ بِصَلاَتِكَ وَلاَ تُخَافِتْ بِهَا ﴾؛ ﴿ لاَ تَجْهَرْ بِصَلاَتِك ﴾ سبّئة، ﴿ وَلاَ تُخَافِتْ بِهَا ﴾؛ ﴿ لاَ تَجْهَرْ بِصَلاَتِك ﴾ سبّئة، ﴿ وَلاَ تَجْهَلُ يَدَكَ مَـ غُلُولَةً إِلَىٰ عُــنُقِكُ ثُخَافِتْ بِهَا ﴾ سبئة ﴿ وَآبَتَغِ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلاً ﴾ خَسَنة، ومثل فوله: ﴿ وَلاَ تَجْعَلُ يَـدَكَ مَـغُلُولَةً إِلَىٰ عُــنُقِكُ وَلاَ تَجْعَلُ يَـدَكُ مَـغُلُولَةً إِلَىٰ عُــنُقِكُ وَلاَ تَجْسُطُهَا كُلَّ آلبَسُطِ ﴾ (''، ومثل فوله: ﴿ وَآلَذِينَ إِذَا أَنفَقُواْ لَمْ يُشْرِفُواْ وَلَمْ يَقْتُرُواْ ﴾ إذا أسرفوا سَبئة، وإذا أقتروا

٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٧٣/٣١٨.

٨ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٧٤/٣١٨.

٩ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٧٥/٣١٨.

١٠ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٧٦/٣١٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: عن أبي عبدالله وعله السلام،

<sup>(</sup>٢) الحجر ١٥: ٩٤.

١١ - تفسير العيّاشي ٢: ٢١٩/٢١٩.

۱۲ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۷۸/۳۱۹.

١٣ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٣١٩/٣١٩.

<sup>(</sup>١) الإسراء ١٧: ١١.

سيئة ﴿ وَكَانَ يَيْنَ ذَلِكَ قَوَاماً ﴾ (٢) حَسَنة، فعليك بالحَسَنة بين السيّئتين،

11/1040 عن جابر، عن أبي جعفر (عبدالبلام) قال: سألتهُ عن تفسير هذه الآية في قول الله ﴿وَلاَتَجْهَرْ يِصَلاتِكَ وَلاَتُخَافِتْ بِهَا وَٱبْتَغ بَيْنَ دَلِكَ سَبِيلاً﴾.

قال: الاتَجْهَرُ بولاية علَيَ (عبالله) فهو الصلاة، ولا بما أكرمته به حتَىٰ أنزِل به (۱) ، وذلك قوله: ﴿ وَلاَ تَجْهَرُ بِهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ عالى الله وعادِ من عاداه». بإظهار ذلك بوم غدير محديد فهو قوله يومئذ: اللهم من كنتُ مَولاه فعليَ مَولاه، اللهم والي من والاه وعادِ من عاداه».

قوله تعالى:

# وَقُلِ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى لَمْ يَتَّخِذْ وَلَداً وَلَمْ يَكُن لَّهُ شَرِيكٌ فِى ٱلْمُلْكِ وَلَمْ يَكُن لَّهُ وَلِئٌ مِّنَ ٱلذُّلِ وَكَبِّرْهُ تَكْبِيرَٱ [ ١١١ ]

١/٦٥٩٦ - علي بن إبراهيم، قال: لم يَذِلَ فيحتاج إلى ولي يَنْصُره.

٧/٦٥٩٧ ـ العبّاشي: عن النّوفلي، عن السّكوني، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه (طبهما السام) قال: «قال النبيّ (سفرانه طبه والعبال) فقال: ألا أعلِمك بكلمات ندعو النبيّ (سفرانه طبه والدي فقال: ألا أعلِمك بكلمات ندعو بهنّ، ويُذهب الله عنك السَّفَم وبنفي عنك الفَفر؟ تقول: لا حَوْلَ ولاقوّة إلّا بالله العليّ العظيم، توكّلتُ على الحيّ الذي لا يموت، والحَمْدُ لله الذي لم يتّخِذْ وَلداً ولم يكن له شريكٌ في المُلك، ولم يكن له وليّ من الذّل وكبّره تكبيراً».

٣/٢٥٩٨ عن عبدالله بن سِنان، قال: شكوتُ إلى أبي عبدالله (ملماليلام) فقال: وألا أعلَمك شيئاً إذا قُلتُه فضى الله دَينك وأنعَشك وأنعَش حالك؟، فقلت: ما أخَوجني إلى ذلك. فعلّمه هذا الدعاء: وقل في دُبُر صلاة الفجر: توكّلت على الحي الذي لايموت، والحمد لله الذي لم يتّخِذ ولداً ولم يكن له شريك في الملك، ولم يكن له وليّ من الذلّ وكبّره تكبيراً، اللهم إنّي أعوذُ بك من البؤس والفقر، ومن غَلَبة الدّين والسَّقَم، وأسألك أن تُعينني على أداء حقّك إليك وإلى الناس.

<sup>(</sup>٢) الفرقان ٢٥: ٧٧.

١٤ - تفسير العيّاشي ٢: ٢١٩٠/٣١٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: آمرك.

سورة الإسراء آية ـ ١١١ ـ

١ ـ تفسير القميّ ٢: ٣٠.

۲ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۱۸۱/۳۲۰.

٣- تفسير العيّاشي ٢: ١٨٢/٣٢٠.

#### المُسْتَدرك

#### (شورةُ الإسراء)

قوله تعالى:

## وَإِمَّا تُغْرِضَنَّ عَنْهُمُ ٱبْتِغَاءَ رَحْمَةٍ مِّنْ رَّبِكَ تَرْجُوهَا فَقُلْ لَهُمْ قَوْلاً مَّيْسوراً [٢٨]

ا - ابن شهر آشوب: نقلاً عن كتاب الشيرازي: أنَّ فاطعة (عبه الله) لما ذكرت حالها وسألت جارية، بكئ رسول الله (سنراله عبد وآله) فقال: «با فاطعة، والذي بعثني بالحقّ، إنَّ في المسجد أربعمائة رجل مالَهُم طعام ولاثياب، ولولا خَشْيَتي خَصلَةً لأعْطيْتُك ما سألتِ: يافاطعة، إنِّي لا أربد أن ينفَكَّ عنكِ أجْرُكِ إلى الجارية، وإني أخافُ أن يَخْصِمَكِ عليّ بن أبي طالب يوم الفيامة بين يَدَى الله عز وجل إذا طلَب حقه منك، ثمّ عَلَمها صلاة التسبيح، فقال أمير المؤمنين: «مَضَيتِ تُريدين مِن رَسول الله الدُنيا فأعطانا الله ثواتِ الآخرة».

فالَ أبو هربرة فلَما خَرِج رَسولَ الله من عند فاطمة أنزل الله على رسوله: ﴿ وَإِمَّا تُعْرِضَنَّ عَنْهُمُ آبِتِغَاءَ رَحْمَةٍ
مِنْ رَّبِكَ تَرْجُوهَا ﴾ يعني عَنْ قَرابَتِك وآبنَتِك فاطمة ﴿ ابْتِغاء ﴾ يعني طَلَب ﴿ رَحْمَةٍ مِن رَّبِك ﴾ يعني رِزقاً من
ربّك ﴿ تَرْجُوهَا فَقُل لَهُمْ قَوْلاً مَيسُوراً ﴾ يعني فولاً حَسناً. فلَما نزلت هذه الآية أنفذَ رَسولُ الله (صلَى الله عبدواله) جارِية إليها للخِدمة وسَمَاها فِضَة.

قوله تعالى:

قُلِ أَذْعُواْ ٱلَّذِينَ زَعَمْتُمْ مِنْ دُونِهِ فَكَلَّا يَمْلِكُونَ كَشْفَ الضُّرِّ عَنكُم

٦٠٤ ...... البرهان في تفسير القرآن

#### ولَا تحويلاً [٥٦]

١ - محمد بن يعقوب: عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن عبدالرحمن بن أبي نَجْران وابن فَضَال، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: كان يقول عند العِلَة واللَّهُمَّ إِنَكُ عَيَّوْتَ أقواماً فقُلت: ﴿ قُلِ آدْعُوا ٱلَّذِينَ زَعَمْتُمْ مِنْ دُونِهِ فَلا يَمْلِكُونَ كَشْفَ الضَّرِ عَنكُم ولَا تحويلاً ﴾ فيامَنْ لا يَمْلِكُ كَشْفَ ضُرّي ولا تحويلاً ﴾ فيامَنْ لا يَمْلِكُ كَشْفَ ضُرّي ولا تحويله عني أحدٌ غيرُهُ، صَلَ على محمد وآلِ مُحمد، وآكشِفْ ضُرّي، وحوّلُه إلىٰ مَنْ يدعو معك إلها آخرَ لاإلة غيرُك.

٢-الطَّبَرْسِيّ: عن ابن عباس، والحسن، في قوله تعالى: ﴿ أَدْعُوا ٱلَّذِينَ زَعَمْتُمْ مِنْ دُونِهِ ﴾ المراد بالذين من دونِه هم الملائكة والمسيح وعُزير.

قوله تعالى:

## وَلَئِنْ شِئْنَا لَنَذْهَبَنَّ بِالَّذِى أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ ثُمَّ لا تَجِدُ لَكَ بِهِ عَلَيْنا وَكِيلاً [ ٨٦]

السبوطي في (الدُّر المَنثور) يرفعه إلى ابن عباس، أنّه قال: قَدِم وفدُ البمن على رسول الله (مني الاعب وآله)
 فقالوا: أبيت اللعن. فقال رسول الله (منراة عبدواله): فشيحانَ الله! إنما يُقال هذا للمَلِك وَلَستُ مَلِكاً، أنا محمد بن عبدالله». فقالوا: إنا لاندعوك باسمك. قال (منراة عبدواله): افأنا أبو القاسم».

فقالوا: يا أبا القاسم، إنّا قد خَبَأنا لك خبيناً. فقال: «سُبحان الله! إنما يُفعل هذا بالكاهِن، والكاهِنُ والمُتَكَهُّن والكِهانَة في الناره.

فقال له أحدُهم: فَمنْ بِسُهَدُ لَكَ أنكَ رسول الله؟ فضرب بيده إلى حَفْنَةِ حَصَا فَأَخَذَها فقال: دهذا يَشهد أني رَسولُ الله فَعَالُوا له: أَسْمِعْنا بعض ماأنزلَ عليك. فقراً: ﴿ وَالصَّافَاتِ وَسُولُ الله فَسَبُحْنَ فِي بده فقلُ: فَقراً: ﴿ وَالصَّافَاتِ صَفَّا ﴾ حنى انتهى إلى قوله ﴿ فَأَتْبَعَهُ شِهَابٌ ثَاقِبٌ ﴾ (ال فَإِنّه لَساكِنٌ مايَنبِضُ منه عِرْق؛ وإنّ دُموعَه لَتَسْبِقه إلى لَحْيَنِه، فقالوا له: إنا نراك تبكي! أمِنْ خوفِ الذي بعثنى بعثني أبكي، إنّه بعثني للحينِه، فقالوا له: إنا نراك تبكي! أمِنْ خوفِ الذي بعثنى أبكي، إنّه بعثني على طريقٍ مثل حَدّ الشّبف، إن زِغْتُ عنه هَلكت، ثم قرأ ﴿ وَلَئِنْ شِفْنَا لَنَذْهَبَنَّ بِالّذِي أَوْتَكُ عنه هَلكت، ثم قرأ ﴿ وَلَئِنْ شِفْنَا لَنَذْهَبَنَّ بِالّذِي أَوْحَيْنَا إلَيْكَ ثُمّ لا تَجِدُ لَكَ

مستدرك سورة الإسراء آية ـ ٥٦.

۰ ۱ ـ الكاني ۲: ۱/٤١٠.

۲ . مجمع البيان ۲: ۲۵۱.

مستدرك سورة الإسراء آية ١٨٦٠

١ ـ الدُّر المنثور ٥: ٣٣٤.

(۱) الصافات ۲۷: ۱ ـ ۱۰.

#### بِه عَلَيْنا وَكِيلاً﴾.

٢ - ابن بابويه، قال: حدّننا أبو محمد جعفر بن علي بن أحمد الفقيه (رمبه عنه، قال: أخبرنا أبو محمد الحسن بن محمد بن عليّ بن صَدَقة القُمّي، قال: حدّنني أبو عمرو محمد بن عُمر بن عبدالعزيز الأنصاري الكجّي، قال: حدّنني من سَمِع الحسن بن محمد النَّوفَليّ يقول في حديث طويل: أنّ سُليمان المَرْوَزِيّ مُتكلِّم خُراسان قال للإمام الرضارطية الله في الإرادة: قد وَصَف نفسَهُ بأنّه مُريدٌ. قال الرضارطية الله على الإرادة: قد وَصَف نفسَهُ بأنّه مُريدٌ. قال الرضارطية الله عليه علمه.

قال الرضا (عب اسلام): افاذا عَلِم الشي فقد أراده؟). قال سُليمان: أجل.

قال (مليه السلام): «قادًا لم يُرده لم يعلمه» قال سُليمان: أجل.

قال المسلمة؛ دمن أين قلت ذاك، وماالدَليل علىٰ أنَّ إرادته علمُهُ؟ وقد يعلَم مالا يُريده أبَداً، وذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَئِن شِئْنَا لَنَذْهَبَنَّ بِالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ﴾ فهو يعلم كيف يَذْهَب به وهو لا يَذْهبُ به أبداً».

قوله تعالى:

#### إِلَّا رَحْمَةً مِنْ رَّبِّكَ إِنَّ فَضْلَهُ كَانَ عَلَيْكَ كبيراً [ ٨٧ ]

١ - الطَّبْرَسِيّ في (مجمع البيان): عن ابن عبّاس في قوله تعالى: ﴿إِنَّ فَضْلَهُ كَانَ عَلَيْكَ كبيراً ﴾.
 قال: يُربد حيث جعلك سَيّد وُلدِ آدَم وختَم بِكَ النّبيين وأعطاك المتقام المتحمود.



۲ ـ التوحيد: ٢٥١.



. .

.

# سورة الكهف

## فضلها

١/٩٥٩٩ محمد بن يعقوب: عن أحمد بن محمد بن أحمد، عن محمد بن أحمد النَّهْدي، عن محمد بن أحمد النَّهْدي، عن محمد بن الوليد، عن أبان، عن عامر بن عبدالله بن جُذاعة، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: «مامِن عَبْدٍ يفرأ آخِرَ الكَهْفِ إلّا نيفظ في الساعة التي بُريد».

٢/٦٦٠٠ عن محمّد بن أبي حمزة في (التهذيب): بإسناده عن عليّ بن مُهُزِيار، عن أبوّب بن نُوح، عن محمّد بن أبي حمزة قال: قال أبو عبدالله (منيه السلام): ومن قرأ سورة الكهف في كلّ ليلة جمعة كانت كَفّارة له لما بين الجُمُعة إلى الجُمُعة».

٣/٩٦٠١ - ابن بابوَيه، قال: حدّ ثني أحمد بن محمّد قال: حدّ ثني أبي، عن محمّد بن هلال، عن أبيه، عن جدّه، عن أمير المؤمنين (عب العرم) يقول: «مامن عبد يقرأ: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَتُو بَشُو يَتُلُكُمْ يُوحَى إِلَى أَنَّمَا ﴾ (أ) إلى آخِر السورة إلّا كان له تُوراً مِن مَضْجَعِه إلى بيت الله الحرام، فإنّ من كان له تُورً في بيت الله الحرام كان له تُورً إلى بيت المَقْدِس».

١٦٠٢/ ٤ ـ وعنه، في (الفقيه): وقال النبيّ (مقرة عيداله): ومَن قرأ هذه الآية عند منامه: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِنْ عَلْ هَذُه الآية عند منامه: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يُوحَىٰ إِلَىٰ أَنَّمَا إِلَا مُ وَحِدٌ ﴾ (١) إلىٰ آخِرها، سطّع له نُورٌ إلىٰ المَسْجِد الحَرام، حَشْوُ ذلك النُور

سورة الكهف، فضلها.

۱ ـ الكافي ۲: ۲۱/٤٦٢.

۲ ـ التهذيب ۲: ۸/۲۱.

٣ ـ ثواب الأعمال: ١٠٧.

(۱) الكهف ۱۸: ۱۱۰.

1 ـ من لايحضره الفقيه ٢: ١٩٥٧/١٩٥٧.

(۱) الكهف ۱۸: ۱۱۰.

ملائكة يَستغفرون له حتّى يُصبح.

/۱۹۰۴ مـ ثمّ قال: روى عامر بن عبدالله بن مُجذاعة، عن أبي عبدالله (مداسلام) قال: «مامن عبدٍ يقرأ آخِرَ الكهف حين ينام إلّا استيقظ من مَنامِه في الساعة الّتي يُريد:.

٩/٩٩٠٤ . وعنه، قال: حدّثني محمّد بن موسى بن المتوكل، قال: حدّثني محمّد بن يحبى، قال: حدّثني محمّد بن يحبى، قال: حدّثني محمّد بن عمرة بن حسّان، عن إسماعيل بن مِهْران، قال: حدّثني الحسن بن عليّ، عن أبيه، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: «من قرأ سورة الكهف كلّ ليلة جُمّعة، لم يَمُثُ إلّا شهيداً، ويبعثه (١) الله من الشهداء، ووقف يوم القيامة مع الشهداء.

٧/٩٦٠٥ عن أبي عبدالله (عليه الحسن بن عليّ بن أبي حمزة، عن أبيه، عن أبي عبدالله (عليه المهم) قال: «مَن قرأ ب سورة الكهف في كلّ ليلة جُمُعة، لم يَمَّت إلّا شهيداً، ويبعثه الله مع الشهداء، وأوقف يوم القيامة مع الشهداء».

٨/٦٦٠٦ ـ ومن (خواصَ القرآن): روي عن النبيّ (مقراة عليه والد) أنّه قبال: امّن قبراً هـذه السورة يـوم الجُمُعة،غَفر الله له من الجُمُعة إلىٰ الجُمُعة، وزيادة ثلاثة أيّام، وأعطي نُوراً يبلُغ إلىٰ السّماء، ومَن كتبها وجعّلها في إناء زُجاج ضَيّق الرأس وجعّله في منزله، أمِن من الفقر والدّين هو وأهله، وأمِن مِن أذىٰ الناس».

من الفقْرِ والدّين هو وأهله، وأمِن المنادق الذي الناس، ولا يحتاج إلى أحد أبدأ، وإن كُتِبَت وجُعِله في منزله، أمِن الحُبوب، المنقرِ والدّين هو وأهله، وأمِن (1) من أذى الناس، ولا يحتاج إلى أحد أبدأ، وإن كُتِبَت وجُعِلت في مخازن الحُبوب، من القمح والشّعير والأرُزُّ والحِمَّص وغير ذلك، دفعَ الله عنه بإذن الله تعالىٰ كلَّ مُؤذٍ ممّا يَطرق الحُبوب،

مرز تنمیت تا میتورس مرز تنمیت تا میتورس

٥ ـ من لايحضر، الفقيه ١: ١٣٥٩/٢٩٨.

٦ ـ ثواب الأعمال: ١٠٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أو يعثه.

٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١/٣٢١.

۸ ـ خواص القرآن: 1 «مخطوط»، مجدع أليان ٦٩٠.

٩ ـ خواص القرآن: ٤ «مخطوط».

<sup>(</sup>۱) في «س»: ويأمن.

## بِسْمِ آللهِ الرَّحْمَاٰنِ آلرَّحِيمِ ٱلْحَمْدُ للهِ آلَّذَى أَنزَلَ عَلَىٰ عَبْدِهِ ٱلْكِتَابَ وَلَمْ يَجْعَل لَهُ عِوَجَاً -إلىٰ قوله تعالىٰ . وَإِنَّا لَجَاعِلُونَ مَاعَلَيْهَا صَعِيداً جُرُزاً [٨-١]

1/77٠٨ على بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ ٱلْحَمْدُ لَهُ آلَذِى أَنزلَ عَلَىٰ عَبْدِهِ ٱلْكِتَابَ وَلَمْ يَجْعَل لَهُ عِوْجًا ﴿ قَيْماً ﴾ قال: هذا مُقَدَّم ومُؤخَّر، لأنَ معناء: الذي أنزل على عبده الكتاب قَيْماً، ولم يجعل له عِوجاً، فقد قدّم حرفٌ على حرفٍ، ﴿ لِيُنْذِرَ بَأْسا شَدِيداً مِن لَدُنْهُ ﴾ يعني يُحْوَفهم ويُحذَرهم عذاب الله عزّ وجلّ: ﴿ وَيُبَشِّرُ النُهُ مَنينَ آلَذينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّالِحاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْراً حَسناً ﴾ مَاكِثِينَ فيهِ أبداً ﴾ يعني في الجنّة: ﴿ وَيُنذِرَ ٱللّذينَ اللّهُ مِن عِلْم ﴾ قال: ما قالب فريش حين وَعَسوا أَنَّ الملائِكة بناتُ الله؟ وما قالتِ البهرةُ والنصارى في قولهم: عُزير ابن الله، والمسبح ابن الله؛ فرد الله تعالىٰ عليهم، فقال: ﴿ مَا لَهُم بِهِ مِنْ عِلْم وَلَا لأَبَا يُهِمُ

٢/٦٦٠٩ عن محمّد بن العبّاس، قال: حدّننا أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسين بن محمّد، عن محمّد بن النُفضيل، عن أبي حمزة، قال: سألتُ أبا جعفر (عبد الدم) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ لِيُتنذِرَ بَأْساً شَدِيداً مِّن لَّدُنْهُ ﴾.

فقال أبو جعفر (عله السلام): «البأسُ الشديد: هو عليَ بسَ أبي طالب (عله السلام)، وهو من لَـدُن رسول الله (صنراله عليه وقاتَلَ عدوَّه، فذلُك قوله تعالىٰ: ﴿ لِيُنذِرَ بَأْساً شَدِيداً مِن لَـدُنْهُ ﴾، وصعنى قوله تعالىٰ: ﴿ لِيُنذِرَ ﴾، بعني رسول الله (صنراله عليه واله): ﴿ بِأَساً شَدِيداً ﴾ الله (سنراله عليه واله): ﴿ بَأْساً شَدِيداً ﴾ الله (سنراله عليه واله):

سورة الكهف آية . ١ . ٨ .

١ ـ تفسير القميّ ٢: ٣٠.

٣/٦٦١٠ عن البَرْقي، عمّن رواه، رفعه، عن أبي بصير، عن أبي جعفر (عبد المعرم) ﴿ لِيُنذِرَ بَأْسَأَ شَدِيداً مِن لَدُنْهُ ﴾، قال: «البأش الشديد: عليّ (عبد المعرم) وهو من لَدُن رسول الله (ملَراة عبد رآه) قاتل معه عدوّه، فذلك قوله: ﴿ لِيَنذِرَ بَأْسًا شَدِيداً مِن لَدُنْهُ ﴾».

الأَدِيم (''). قال: فصليت بعد ذلك خلف الحسن فقرأ ﴿ يُبَشِّرِ﴾ (").

المحمّد ﴿ بَاخِعٌ نَفْسَكَ عَلَىٰ ءَآڤَارِهِمْ إِنْ لَمْ يُؤْمِنُواْ الْمَحمّد ﴿ بَاخِعٌ نَفْسَكَ عَلَىٰ ءَآڤَارِهِمْ إِنْ لَمْ يُؤْمِنُواْ بِهَذَا ٱلْحَدِيثِ أَسَفاً﴾ . ثمّ قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عبده هم) في فوله: ﴿ فَلَعَلَكَ بَاخِعٌ نَفْسَكَ ﴾ يقول: هؤايلٌ نفسك على آثارِهم وأمّا ﴿ أَسَفاً ﴾ يقول: حُزْناً».

٧/٦٦١٤ - وقال عليّ بن إبراهبم: في قوله: ﴿إِنَّا جَعَلْنَا مَاعَلَىٰ ٱلأَرضِ زِينَةً لَّهَا﴾، يعني الشجر والنبات وكلّ ماخلّفه الله في الأرض، ﴿لِنَبْلُوهُمْ﴾ أي لنختَبرَهُم ﴿أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴿ وَإِنَّا لَجَاعِلُونَ مَا عَلَيْهَا صَعِيداً جُرُزاً﴾ يعنى خَراباً.

٥٩٦٦١٥ ـ قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عبدالله) في قوله تعالى: ﴿صَعِيداً جُرُزاً﴾. قال (عبدالله): وأي لا نبات فيها».

قوله تعالى:

أَمْ حَسِبْتَ أَنَّ أَصْحَابَ الْكُهُفِ وَالرَّقِيمِ كَانُواْ مِنْ ءَايَاتِنَا عَجَباً -إلىٰ نوله تعالىٰ ـ وَلا تَسْتَقُتِ فِيهِم مِنْهُمْ أَحَداً [ ٢٢.٩]

١/٦٦١٦ ـ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، رفعه، قال: قال أبو عبدالله (عله السلام) لرجل عنده:

٣ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢/٣٢١.

تفسير العيّاشي ٢: ٢/٣٢١.

<sup>(</sup>١) بَشَرَتُ الأديمَ أَبشُرُهُ بَشْراً: إذا أَخذت بَشرَتَهُ. «الصحاح ـ بشر - ٢: ٥٩٠».

 <sup>(</sup>٢) قرأ حمزة والكسائي بالتخفيف والباقون بالتشديد. انظر: تفسير النيسابوري ـ هامش تفسير الطبري ـ ١٥: ١٠٧ ـ وروح المعاني للآلوسي ١٥: ٢٠٣.
 ٥ ـ المناقب ٢: ٨٨.

٦ ـ تفسير القميّ ٢: ٣١.

٧ ـ تفسير القميّ ٢: ٣١.

٨ ـ تفسير القميّ ٢: ٣١.

سورة الكهف آية ـ ٩ ـ ٢٢ ـ

سورة الكهف(١٨) .....١١٠ .....١١٠

هما الفتئ عندكمه؟ فقال له: الشاب، فقال: «لا، الفتئ: المُؤمن، إنّ أصحابَ الكَهْفِ كانوا شيوخاً فَسُماهم الله عزّ وجلّ فِنْيةً بإيمانهم».

٢/٦٦١٧ ـ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَيْر، عن هِشام بن سالم، عن أبي عبدالله (عبد الله والذهرو) قال: «إنّ مَثَل أبي طالب مَثَل أصحاب الكَهف، أسرّوا الإيمان وأظهروا الشرك، فآتاهم الله أجرهم مرّتين».

الإيمانَ عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله عندالله عبدالله عبدالله الله أصحاب الكَهْفِ أَسَروا الإيمانَ وأظَهروا الكُفْر، فآجرهُم الله مرَّتين،

١٦٦٢٠ عن محمد: عن أحمد بن علي، عن أبي عبدالله (عندالله) في قوله: ﴿ أَمْ حَسِبْتَ أَنَّ أَصْحابَ آلُكُهُفِ وَٱلرَّقِيمِ كَانُواْ مِنْ ءَايَاتِنا عَجَباً ﴾.
 آلكهفِ وَٱلرَّقِيمِ كَانُواْ مِنْ ءَايَاتِنا عَجَباً ﴾.

قال: «هم قومٌ فرّوا، وكنّب ملِكُ ذلك الزمان " أسماءهم وأسماء آبائهم وعشائِرهم في صُحُفٍ من رَصاصٍ، فهو فوله: ﴿ أَصْحابَ ٱلْكَهْفِ وَٱلرَّقِيمِ﴾.

٩/٩٦٢١ -عن أبي بَكر الحَضْرَمي، عن أبي عبدالله (عددتهم) قال: «خرَج أصحابُ الكَهْفِ على غير مَعرفةٍ ولا ميعادٍ، فلما صاروا في الصّحراء أخذ بعضُهم على يعضِ النّهودَ والمواثيق، فأخَذَ هذا على هذا، وهذا على هذا، ثمّ قالوا أظْهِروا أمركم؛ فأظهرو، فإذا هم على أمرٍ والجِده

٨/٦٦٢٣ ـ عن عُبيدالله بن يحيئ، عن أبي عبدالله (منه السلام) أنّه ذكر أصحاب الكَهْفِ، فقال: «لو كلَّفَكُم قَومُكم ماكلَّفَهم قومُهم!».

۲ ـ الكافي ۱: ۲۸/۲۷۳.

۳ ـ الكافي ٥: ٢/١١٣.

<sup>£</sup> ـ تفسير العيّاشي ٢: ٣٢١٪.

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٣٢١/٥.

<sup>(</sup>١) فمي «ج» و «س» و«ط»: الديار.

٦ ـ نفسير العيّاشي ٢: ٦/٣٢٢.

٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٧/٢٢٢.

<sup>(</sup>١) أي يميّزون كلام الحقّ عن الباطل.

٨ . تفسير العيّاشي ٢: ٩/٣٢٣.

فقيل له: وماكلَّفَهُم قومُهم؟ فقال: «كلَّفوهُم الشِركَ بالله العظيم، فَأَظهروا لهُم الشِركُ وأَسرَوا الأيمان حتَىٰ جاءهم الفَرّج».

٩/٦٦٢٤ وعن دُرُست، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: «مابَلَغَتْ نفيّةُ أَحَدٍ ما بَلغَت تَقِيَّةُ أَصحابِ الكَهْف، كانوا ليَشُدَون الزنَانِير ("، وَيَشْهدون الأعياد، وأعطاهم الله أجرَهم مرّتين».

١٠/٦٦٢٥ عن الكاهِلي، عن أبي عبدالله رعيه السلام) قال: «إنّ أصحاب الكَهْفِ كانوا أُسرُّوا الإيمان وأظَهروا الكُفر، وكانوا علىٰ إجهار الكُفْر أعظم أجْراً منهم على إسرار الإيمان».

۱۱/۹۹۲۹ عن سُليمان بن جعفر الهَمْداني (۱)، قال: قال لي جعفر بن محمدٍ (عبدسلام): «يا سليمان، مَنِ الفتئ؟ قال: فقلت: له: جُعلت فداك، الفتئ عندنا الشاب، قال لي: «أما عَلِمْتَ أَنَ أصحاب الكَهْفِ كانوا كُهولاً فسَمَاهم الله فِتبةً بإيمانهم. يا سُليمان، مَنْ آمن بالله وآتَّقيْ فهو الفنئ».

۱۲/۶۹۲۷ ـ عن أبي عمرو الزُّبَيْرِي، عن أبي عبدالله (عبه الله) قال: قلتُ له: قد فَهِمتُ تُقصانَ الإيمان وتمامَه، فمِنْ أبن جاءت زيادتُه، وماالحجّة فيها؟

قال: وقول الله عزَّ وَجلَ ﴿ وَإِذَا مَا أُنزِلَتْ سُورَةٌ فَمِنْهُم مَّن يقولُ أَيُّكُمْ زَادَتُهُ هَذِهِ إِيماناً ﴾ إلى قوله ﴿ رِجْسَهُم ﴾ (''، وقال: ﴿ نَحْنُ نَقُصُ عَلَيْكَ نَبَأَهُمْ بِالْحَقِّ إِنَّهُمْ فِتْيَةٌ ءَامَنُواْ بِرَبِّهِمْ وَزِدْناهُمْ هُدئ ﴾ ولو كانكله واحداً لازيادة فيه ولائقصان لم يكن لأحدٍ منهم فَضْلُ على أحدٍ، ولاتستوي النعمة فيه ولايستوي الناس، وبَطَل التَعْضيل، ولكن بنمام الإيمان دخل المؤمنون الجنة، وبالزيادة في الإيمان تَفاضَل المؤمنون بالدّرجات عندالله وبالنّقصانِ منه دخل المُفرَّطون الناره.

وروى هذا الحديث محمّد بن يعقوب عن علي بن إلراهيم، عن أبيه، عن بكر بن صالح، عن القاسم بن بريد، قال: حدّثنا أبو عمرو الزُّبَيْرِي، عن أبي عبدالله بسريد، والجديث طويلٌ تقدّم بطوله في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا مَا أُنزِلَتْ سُورةٌ فَمِنْهُم مَّن يَقُولُ أَيُّكُمْ زَادَتْهُ هَذَهِ إِيماناً ﴾ من آخِر سورة براءة (١).

١٣/٦٦٢٨ - عن محمّد بن سِنان عن البِطيخي، عن أبي جعفر (عليماسجم) في فوله: ﴿ لَوِ ٱطَّلَعْتَ عَلَيْهِمْ لَوَلَيْتَ مِنْهُمْ فِرَاراً وَلَمُلِثْتَ مِنْهُم رُعْباً ﴾.

٩ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٩/٣٢٣.

<sup>(</sup>١) الزَّفَانِير: جمع زُنَّار، وهو شيٌّ يشدَّه الذَّمْي على وسطه. «لسان العرب ـ زنر ـ ١؛ ٣٣٠٠.

١٠ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٣٢٣/١٠.

١١ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١١/٣٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر، و «طـ» نسخة بدل: النهدي.

١٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٣٢٣/٢٢٣.

<sup>(</sup>١) التوبة ٩: ١٢٤ \_ ١٢٥.

<sup>(</sup>٢) الكافي ٢: ١٨/١٨ وتقدُّم في الحديث (١) من تفسير الآية (١٢٤ ـ ١٢٥) من سورة التوبة.

١٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٣/٣٢٤.

سورة الكهف(١٨) ...... ١٨٠

قال: «إِنَّ ذَلَكَ لَم يُغْنَ بِهِ النبي اصلَى الله عليه والله عُني بِهِ المؤمنون بعضهم لبعض، لكنَّه حالُهم التي هم عليهاه.

14/1719 - ابن شهر آشوب: عن جابر وأنس: أنّ جماعة تنقصوا علياً (عبد الله) عند عُمر، فقال سلمان: أما نذكُر - ياعمر - اليوم الذي كنت فيه وأبو بكر وأنا وأبو ذرّ عند رسول الله (متراة عبد الله)، وبسط لنا شَمْلَة (١) وأجلس كلّ واحدٍ منّا على طرف، وأخذ بيد عليّ وأجلسه وسطها، ثمّ قال: اقم - يا أبا بكر - وسلّم على عليّ بالإمامة وخلافة المسلمين و هكذا كلّ واحدٍ منّا، ثمّ قال: «قم ياعليّ، وسلّم على هذا النّور». يعني الشمس، فقال أمير المؤمنين (عبد السلام): وأيتها الآية المُشرِقة، السلام عليك، فأجابت التّرصّةُ وآرتعدت وقالت: وعليك السلام، يا وليّ الله ووصى رسوله.

ثمّ رفع رسول الله (منراة عدوانه) يده إلى السماء، فقال: «اللهمّ إنّك أعطيت لأخي سُليمان صفيّك منك مُلكاً وريحاً غدوُها شهرٌ ورّواحها شهرٌ اللهم أرسِل تلك لتَحمِلهم إلى أصحاب الكهف وأمرنا أن نُسلّم على أصحاب الكهف. فقال عليّ: «ياريح، احملينا» فإذا نحن في الهواء فسِرنا ماشاء الله، ثمّ قال: «يا ريح، ضعينا» فوضّعتنا عند الكهف، فقام كلّ واحدٍ منا وسلّم فلم يُرّد (الجواب، فقام عليّ (عنه السلام) فقال: «السلام عليكم يا أصحاب الكهف» فسمعنا: وعليك السلام باوصيّ محمّد، إنّا قوم محبوسون هاهنا مِن زَمن دَفْيَانوس. فقال لهم: « لِمَ لم تُردُوا سلام المنوم». فقالوا: نحن فِنْيةٌ لانرُدُ إلّا على نبيّ أو وصيّ نبيّ، وأنت وصيّ خاتم النبيين وخليفة رسول ربّ العالمين. ثمّ قال: «خذوا مجالسكم». فأخذنا مجالسنا.

ثمّ قال: «يا ربح، احمِلينا»، فإذا نحن في الهواء، فليرنا ماشاء الله، ثمّ قال: «يا ربح ضَعينا» فوضَعَنّنا، ثمّ وركض " برجله الأرض فَنبعت عين ماء فنوضًا وتوضّأنا، ثمّ قال: «ستُدرِكون الصلاة مع النبي أو بعضها، ثمّ قال: «يا ربح، احمِلينا»، ثمّ قال: «ضَعينا» فوضَعَتْنا فإذا نحن في مسجد رسول الله رستر بد به واله، وقد صلى من الغداة ركعةً. قال أنس: فاستشهدني عليّ وهو على مِنْبُر الكُوفة فداهَنْتُ، فقال: «إن كنت كَتَمْتَها مُداهنَةً بعد وصية رسول الله رسند الله وعمى في عينيك «فما بُرِحت حتى بُرصْتُ وعمى في عينيك» فما بُرِحت حتى برصْتُ وعمى في عينيك، في شهر رمضان ولا غيره.

والبِساط أهداه أهلُ هربوق والكَهُف في بلاد الروم في موضع يقال له: اركدي، وكان في مُلك باهندق، وهو اليوم اسم الضيْعة. وفي خبر: أنّ الكِساء أتى به خطي بن الاشرف أخو كعب، فلمّا رأى شرّف معجزات على صدالسام، أسلم وسمّاه النبئ وسنرات عبدرات، محمّداً.

١٤ ـ المناقب ٢: ٣٣٧.

<sup>(</sup>١) الشَّمْلَةُ:كِساءُ من صُوفٍ أو شعرٍ يُتَغَطَّى به ويُتلفِّف. «المعجم الوسيط ١: ١٩٥٥.

<sup>(</sup>٢) فمي «س، ط»: يرد.

<sup>(</sup>٣) رَكَضَ الأرضَ: ضَرَبُها برجله. «لسان العرب ـ ركض ـ ٧: ٩١٥٩.

1777/10 ـ وفي رواية أخرى عن شاذان في (الفضائل): بالإسناد يرفعه إلى سالم بن أبي الجَعْد، أنّه قال: حضّرتُ مجلِس أنس بن مالك بالبصرة وهو يُحدّث، فقام إليه رجل من القوم، وقال: ياصاحب رسول الله المنه الله المنهة أن التي أرى بك؟ فإنّه حدّثني أبي عن رسول الله استراه عبدراه، أنّه قال: «البَرَص والجُدَام لا يَبلو الله تعالى به مؤمناً». قال: فعند ذلك أطرَق أنس بن مالك إلى الأرض وعَيناه تَذرِفان بالدُموع، ثمّ رفّع رأسه، وقال: دعوّةُ العَبد الصالح عليّ بن أبي طالب (عبدالله) نفذت فيّ.

قال: فعند ذلك قام الناس من حوله، وقصدوه وقالوا: ياأنس، حدّننا ماكان السبب؟ فقال لهم: الهوا عن هذا قالوا له: لا بُدّ أن تُخبرنا بذلك. فقال: اجلسوا مواضِعتم واسمَعوا مني حديثاً كان هو السبب لدعوة علي (عله السلام). اعلموا أنّ النبي (منراة عله واله) قد أهدي له بساط شعر من قرية كذا وكذا من قُرى المشرق، يقال لها: هندق (")، فأرسَلني رسول الله (من الفه اسمالة عله وعنده ابن عمه علي بن أبي طالب (عب السلام) فقال لي: «باأنس ابسط البساط واجلس حتى الزُهري، فأنيته بهم وعنده ابن عمه علي بن أبي طالب (عب السلام) فقال الي البساط واجلس حتى تُخبرني بما يكون منهم، ثم قال: «ياعلي، قال: وياعلي، قال: والربح، المساط واجلس عقال: فقال: فقال الإمام علي (عبه المهرد)، الواء فقال: اللهواء فقال: اللهواء فقال: الله ورسوله وعلي أعلم، فقال: الهؤلاء أصحاب التنهني والرقيم الذين كانوا من آيات الله عليكم يا أصحاب التنهني والرقيم. فلم يُجبهما أحد، قال أنس: فقمت أن فقال وعنداله حمن بن عوف فقلت: أنا أنس خادم رسول والزقيم. فلم يُجبهما أحد، قال أنس: فقمت أن والزقيم، فلم يُجبهما أحد، قال أنس: فقمت الزيرة عنداله حمد بن عوف فقلت: أنا أنس خادم رسول الله دمن بن عوف فقلت: أنا أنس خادم رسول الله دمن المن المدارة، السلام عليكم يا أصحاب الكُهْنِ والزقيم، فلم يُجبهما أحد، قال أنس: فقمت الزيرة عنداله حد، وقل فقلت: أنا أنس خادم رسول الله دمن المناء المدارة، السلام عليكم يا أصحاب الكُهْنِ والزقيم، فلم يُجبهما أحد، قال أنس: المنهم، فلم يُجبهما أحد،

قال: فعند ذلك قام الإمام علي اعتراسهم) وقال: والسلام عليكم با أصحاب الكهف والرقيم الذين كانوا من آيات الله عجباً، فقالوا: وعليك السلام ورحمة الله وبركاته باوصي رسول الله (صنى الله الله) فقال: إيا أصحاب الكهف لم لاردَدْتُم على أصحاب رسول الله (صنى الله السلام) فقالوا: با خليفة رسول الله، إنّا فِتية آمنوا بربهم وزادهم الله عدى، وليس معنا إذّن أن نؤد السلام إلّا على نبيّ أو وصي نبيّ، وأنت وصي خاتم النبيين، وأنت سيد الوصيين. ثم قال: وأسمِعتُم، يا أصحاب رسول الله الله الله على المؤمنين. قال: وفخذوا مواضِعكم واقعدوا في مجالسنا.

ثمّ قال: «باربح، احمِلينا» فحَملتنا وسِرنا ماشاء الله، إلىٰ أن غَرَبت الشمس، ثمّ قال: «ياريحُ، ضَعينا»، فإذا نحن في أرض (٢٠ كالزَّعْفَران ليس بها حَسيس ولا أنيس، نباتها القيْصُوم و الشَّيح (١٠ وليس فيها ماء، فقلنا يا أمير

١٥ ـ الفضائل: ١٦٤.

<sup>(1)</sup> النمش: نُقَطَّ بيض وسُود، تقع على الجلد في الوجه تُخالف لونّه. «لـــان العرب ــنمش ــ ٦: ٣٥٩».

<sup>(</sup>٢) في المصدر: هندف.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: روضة.

المؤمنين دَنَت الصلاة وليس عندنا ماء نتوضأ به؟ ثمّ قام وجاء إلىٰ مَوْضعِ من تلك الأرض، فَركَض (٥) برجله فنبَعث عَبن ماءٍ عَذْبٍ فَقَالَ: ٥دونكم وماطلبتم، ولولا طِلْبَتكم لجاءنا جَبْرَئيل (طبهاسلام) بماءٍ من الجنّة». قال: فتوضَأنا به وصَلَينا، ووقَف عنه السلام، يُصلّي إلىٰ أن انتصف الليل، ثمّ قال: ١ فخذوا مواضِعَكم، ستُدرِكون الصلاة مع رسول الله (ستراة طبهراله) أو بعضها».

ثمّ قال: «ياريخ، احمِلينا». فإذا نحن في الهواء، ثمّ سِرنا ماشاء الله، فإذا نحن بمسجد رسول الله (ملّى له عبه وآله) وقد صلّى من صلاة الغداة رَكعة واحدةً، فقضينا ماكانَ قد سبقنا بها رسول الله (ملّى له عبه وآله)، ثمّ التفت إلينا فقال لي: هياأنس، تُحدِّثني أم أحدَثك (٢٠٠)؟ قلت: بل من فيك أحلى، يارسول الله. قال: فابتدأ بالحديث من أوّله إلىٰ آخره كأنّه كان معنا.

قال (من ه مدونه): «يا أنس، أتشهد لابن عمّي بها إذا استَشْهَدَكَ »؟ فقلت: نعم يارسول الله. قال: فلما وَلي أبو بكر الخلافة أنى عليّ (عد الله) إليّ وكنت حاضِراً عند أبي بكر والناس حوله، فقال لي: «يا أنس، ألستَ تَشَهد بقضيلة البساط، ويوم عين الماء (أويوم الجُبّ ؛ فقلت له: ياعليّ، قد نسيتُ لِكبّري، فعندها قال لي: «ياأنس، إن كنتَ كَتَمْتَها مُداهنة بعد وصيّة رسول الله (منراة عبداله) لك، رَماك الله يبياض في وجهك، وَلَظَى في جَوفك، وعمن في عبنيك ، فما قُمتُ من مُقامي حتَى بَرِصتُ وَعمِيتُ، وأنا الآن لاأقدر على الصيام في شهر رمضان ولاغيره، لأنّ الزاد لايَبقى في جَوفى، ولم يَزَلُ على ذلك حتى مات بالبصرة.

17/71٣١ - وقال عليّ بن إبراهيم، في قوله تبارك وتعالى: ﴿ أَمْ حَسِبْتَ أَنَّ أَصْحَابَ الكَهْفِ والرّقيمِ كانوا مِنْ عَاياتِنا عَجَباً ﴾ يقول: قد آتيناك من الآياتِ ماهر أعجب منه، وهم فِتية كانوا في الفترة بين عيسى بن مريم اهدالهم، ومحمّد استراء عدواله، وأمّا الرّقيم: فهما لَوْحَالُ مَن تَحَاسٍ مَرقوم، أي مَكتوبٌ فيهما أمر الفِتية وَأَمرُ إسلامهم، وما أراد منهم دَقْباتُوس الملِك، وكيف كان أمرَهم وحالهم.

ابي عن ابي بصير، عن أبي بصير، عن أبي عن ابراهيم، حدَّثني أبي، عن ابن أبي عُمَير، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله المباسلام، قال: اكان سبب نزول سورة الكَهْف، أنّ قُريشاً بَعثوا ثلاثة نفر إلى نجران: النَّضر بن الحارِث بن كَلَدة، وعُقبة بن أبي مُعَبُط، و العاص بن وائِل السَّهمي، ليتعلموا من البهود و النصاري مَسائِل يسألونها رسول الله الله المداه المجاهدة عن ثلاث مسائل، فإنْ أجابكم فيها الله المداه المحادة المحادة المحادة المجاه المحادة المح

<sup>(</sup>٤) القَيصُوم: من نبات السهل، وهو من الأمرار، طبّب الرائحة، من رياحين البرّ. و الشّيح: نبات سهليّ يُتَخذ من بعضه المكانس، وهو من الأمرار، له رائحة طيبية وطعم مز، وهو مرعىً للخيل والنّعم، ومنابته القيعان والرياض. «لسان العرب ـ شيع ـ ٢: ٥٠٢ وـ قصم ـ ١٢: ٤٨٣».

<sup>(¢)</sup> في «س» والمصدر: فرفس.

<sup>(</sup>٦) في المصدر زيادة: بما وقع من المشاهدة التي شاهدتها أتت.

<sup>(</sup>٧) (ويوم عين الماء) ليس في المصدر.

١٦ ـ تفسير القميّ ٢: ٣١.

١٧ ـ تفسير القميّ ٢: ٣١.

على ما عندنا فهو صادقٌ ثمّ سلُّوه عن مسألةٍ واحدةٍ فإن ادَّعيْ عِلمَها فهو كاذب.

قالوا: وماهذه المسائل؟ قالوا: سَلُوه عن فِنية كانوا في الزمن الأوّل، فَخَرجوا وغابوا وناموا، كم بقوا في نويهم حتى انتيهوا، وكم كان عددهُم، وأيّ شيء كان مَعَهم من غيرهم، وماكان قِصَّتُهم؟ وسلوه عن موسى حين أمّره الله أن يَتَبع العالِم ويتعَلَم منه، مَنْ هُو، وكيف تَبِعَه وماكان قِصَّته معه؟ وسَلُوه عن طائِف طاف من مَغْربِ الشمسِ ومَطلِعها حتى بَلغَ سدَّ يأجوج ومأجوج، مَنْ هو، وكيف كان قِصَته؟ ثمّ أملوا عليهم أخبار هذه الثلاث مسائِل وقالوا: لهم إن أجابَكم بما قد أملينا عليكم قهو صادِق وإن أخبركم بخِلاف ذلك فلا تُصدَّقوه.

قالو ا: فما المسألةُ الرابعة؟ قالوا: سَلُوه متى تقومُ الساعة؟ فإن ادّعىٰ عِلمَها فهو كاذبٌ، فإنّ قيام الساعة لايَعلَمُها إلّا الله تبارك وتعالىٰ.

فرجَعوا إلى مكّة واجتمَعوا إلى أبي طالب فقالوا: يا أباطالب، إنّ ابن أخيك يزعُم أنّ خَبر السّماء يأتيه، ونحن نسأله عن مسائل، فإن أجابنا عنها عَلِمنا أنّه صادقٌ، وإن لم يُجِبّنا عَلِمنا أنّه كاذب، فقال أبو طالب: سلّوه عمّا بَدا لكم فسألوه عن الثلاث مسائل فقال رسول الله رسنراه عبدواله: غدا أخبركم دولم يَستَثُنِ (١١) دفاحتَبس الوحي عنه أربعين يوماً حتّى أغْتم النبي (ملى الاعليمة الله أصحابه الذين كانوا آمنوا به، وفرِحَت قُريش واستهزاء وآذوا، وحَزن أبو طالب.

قال: فقال الصادق اعد الدين، إن أصحاب الكَهْفِ والرَّفِيمِ كانوا في زَمَنِ ملِكِ جبّارٍ عاتٍ وكان يَدعو أهلَ مَملكتِه إلى عبادة الأصنام، فَمنْ لم يُجِبُه قَتله، وكان هؤلاء فوماً مؤمنين يعبُدونَ الله عزّ وجلّ، ووكل الملك ببابِ المدينة وكلاء، ولم يَدَعُ أحَداً يخرُج حتى يسجُد للأصنام، وخرّج هؤلاء بعلة ("الصيد، وذلك أنهم مرّوا براع في طريقهم فَدعوه إلى أمرِهم فلم يُجِبُهم، وكان مع الراعي كلبٌ فأجابَهُم الكلبُ وخرّج معَهم عقال الصادق (عله اللهم)؛ لايدخُل الجنة مِن البَهائم إلا ثلاث: حمارة (" بَلعَم بن باعوراء، وذنبُ يوسُف، وكلبُ أصحاب الكَهْفِ (" فخرج أصحاب الكَهْف والكلبُ أصحاب الكَهْف والكلبُ أصحابُ الكَهْف والكلبُ

<sup>(</sup>١) إذ لم يقل: أن شاء آلله.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: بحيلة.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: حمار.

<sup>(1)</sup> كذا، وفي الحديث عن الرضاءت المعنى: لا يدخُل الجنّة من البهائم إلّا ثلاثة: حمارة بلعم، وكلب أصحاب الكهف، والذئب، وكان سبب الذئب أنه بعث ملك ظالم شرطياً ليحشر قوماً من المؤمنين ويعذّبهم، وكان للشرطي ابن يحبّه، فجاء ذئب فأكل ابنه، فحزن الشرطي عليه، فأدخل الله ذلك الذئب الجنّة لمنا أحزن الشرطي. تفسير القمن ١: ٢١٨.

<sup>(</sup>٥) في المصدر: بحيلة.

معهم، فألفىٰ الله عليهم النّعاس كما قال الله تبارك وتعالىٰ: ﴿ فَضَرَبْنا عَلَىٰ ءَاذَائِهِم فِي الكَهْفِ سِنينَ عَدَداً ﴾ فناموا حتّىٰ أهلَك الله ذلك المملكة، وذهب ذلك الزمان وجاء زمان آخر وقوم آخرون.

نمّ انتبهوا فقال: بعضهم لبعض: كم نِمنا هاهنا؟ فنظروا إلى الشّمس قد ارتفعت، فقالوا: نمنا يوماً أو بعض يوم. ثمّ قالوا لواحدٍ منهم: تُحدُ هذا الوّرِق (٢ وادخُلِ المدينة مُتنكّراً ألا يعرفوك فاشتُرِ لنا طعاماً، فإنهم إن عَلِموا ينا وعرفونا قَتَلُونا أو رَدُونا في دينهم، فجاء ذلك الرجل فرأى مدينة بخلاف الّتي عَهدِها، ورأى قوماً بحِلاف أولئك، لم يَعرِفهم ولم يَعرِفوا لُغَتَه ولم يَعرف لغتَهم، فقالوا له: مَن أنت، ومِن أين جِئْت؟ فَأخبرهم، فخرَج ملِك الله المدينة مع أصحابه و الرجل معهم حتى وقفوا على باب الكَهْف، وأقبلوا يتطلّعون فيه فقال بعضهم: هؤلاء ثلاثة ورابعهم كَلبهم، وقال بعضهم: خمسة وسادِسهم كلبهم؛ وقال بعضهم: سبَعة وثامِنهم كلبهم؛ وحجَبهم الله بحِجابٍ من الرُعْبِ فلم يكن أحدُ يُقدِم بالدخول عليهم غير صاحبهم، فإنّه لمّا دخل عليهم وجدَهم خائفين أن يحوب بخوا أصحاب دَفْبَانُوس شعروا بهم، فأخبَرهم صاحِبهم أنهم كانوا نائمين هذا الزمن الطويل، وأنّهم آية للناس، يكونوا أصحاب دَفْبَانُوس شعروا بهم، فأخبَرهم صاحِبهم أنهم كانوا نائمين هذا الزمن الطويل، وأنّهم آية للناس، فبكوا وسألوا الله تعالى أنْ يُعيدهم إلى مضاجِعهم نائمين كما كانوا، ثمّ قال الملك: ينبغي أنْ نَبني هاهنا مسجِداً نزورُه، فإنّه هؤلاء قوم مؤمنون.

نَمُّ انقطع خبَرهُم، فقال: ﴿ فَلاَتُمَارِ فِيهِمْ إِلَّا مِرَاءٌ ظَاهِراً وَلاَ تَستَفْتِ فِيهِم مِنهُمْ أَحَدا ﴿ ولا تَقُولَنَّ لِشَاٰى مُ إِلَى فَاعِلٌ ذَلِكَ غَداً ﴿ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ آلَهُ ﴾ أخبَره أنه إنما أحنبس الوحي عنه أربعين صَباحاً لأنه قال لقريش: غداً أَنِي فَاعِلٌ ذَٰلِكَ غَدا ﴿ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ آلَهُ ﴾ إِنَّى أُخبِرُكم بجَواب مسائِلكم ولم يستثنِ، فقال الله: ﴿ وَلاَ تَقُولَنَّ لِشَاْى وَإِنِي فَاعِلٌ ذَٰلِكَ غَدا ﴿ إِلاَ أَنْ يَشَاءَ آلَهُ ﴾ إِلى أُخبِرُكم بجَواب مسائِلكم ولم يستثنِ، فقال الله: ﴿ وَلاَ تَقُولَنَّ لِشَاْى وَإِنِي فَاعِلٌ ذَٰلِكَ غَدا ﴾ إلا أَن يشاءَ آلله ﴾ إلى

<sup>(</sup>٦) في لاس، ط٥: هذه الورقة.

 <sup>(</sup>٧) في المصدر: تقلتان.

<sup>(</sup>٨) في «س، طه: الأيمن.

<sup>(</sup>١) في (س، طـ8: الأيسر.

#### فوله: ﴿ رَشَداً ﴾ (١٠).

ثمَّ عطف على الخبر الأوَّل الذي حكى عنهم أنَهم يقولون: ثلاثة رابعهم كلبهم، فقال: ﴿ وَلَبِثُوا فِي كَهْفِهِمْ ثَلاَثَ مَاْئَةٍ سِنينَ وَازدَادُواْ تِسعاً ﴾ (١١) وهو حِكاية عنهم ولَفْظُه خَبر، والدَّليل على أنّه حِكاية عنهم قوله: ﴿ قُلِ آللهُ أَعْلَمُ بِمَا لَبِثُواْ لَهُ غَيْبُ السَّمَا وَاتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ (١١).

١٨/٦٦٣٣ ـ عليّ بن إبراهيم: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عليهالسلام) في قوله: ﴿ لَن نَدْعُواْ مِن دُونِهِ إِلَـٰهَا لَقَدْ قُلْنَاۤ إِذاً شَطَطاً ﴾: «يعنى جَوراً علىٰ الله إنْ قلنا إنّ له شريكاً».

١٩/٦٦٣٤ على بن إبراهيم، قال في قوله تبارك وتعالى: ﴿ لَوْلاَ يَأْتُونَ عَلَيْهِم بِسُلْطانٍ بَيِّنٍ ﴾ يعني بحُجّة بيّنة أن معه شريكاً، وقوله: ﴿ وَتَحْسَبُهُمْ أَيْقَاظاً وَهُمْ رُقودٌ ﴾ يقول: نرى أعيُنَهم مفتوحة ﴿ وَهُمْ رُقُودٌ ﴾ أي نِيامٌ ﴿ وَنُقَلِّبُهُمْ ذَاتَ ٱلْيَمِينِ وَذَاتَ ٱلشَّمَالِ ﴾ في كلّ عام مرّتين لئلًا تأكُلُهم الأرض.

وقوله تعالى: ﴿ فَلْيَنْظُرُ أَيُّهَا أَزْكَىٰ طَعَاماً ﴾ يقول: أَيُّها أطبّب طعاماً ﴿ فَلْيَأْتِكُم بِرِزْقٍ مِّنَهُ ﴾ إلىٰ قوله: ﴿ وَكَذْلِكَ أَعْفَرْنَا عَلَيْهِمْ ﴾ يعني أطْلَعْنا على الفِنبةِ ﴿ لِيَعْلَمُواْ أَنَّ وَعْدَ آفَهِ حَقِّ ﴾ في البَعْث ﴿ وأَنَّ ٱلسَّاعَة لاَرْيْبَ فِيها ﴾ يعني: ظنا بالغيب مايستفتُونهم، وقوله: ﴿ رَجْمَا بِالْغَيْبِ ﴾ يعني: ظنا بالغيب مايستفتُونهم، وقوله: ﴿ وَلَا تُنسَقُتُونهم مِّنْهُمْ أَحَدا ﴾ فَلَا تُمَادِ فِيهِمْ إِلَامِرَاءً ظاهِرا ﴾ يقول: حَسْبُك مافضَصْنا عليك من أمرِهم، ﴿ وَلاَ تَسْتَفْتِ فِيهِم مِّنْهُمْ أَحَدا ﴾ يقول: لاتسأل عن أصحاب الكَهْفِ أحداً من أهل الكتاب.

71770 من ظَهْرِ الكعبة مع سبعة وعشرين رجلاً: (يخرُج القائم المدالله)، من ظَهْرِ الكعبة مع سبعة وعشرين رجلاً: خمسة عشر من قوم موسى المدالله اللهن كانوا يُهدون بالحقّ وبه يعدِلون، وسبعة من أهل الكهف، ويُوشّع بن نُون، وسلمان، وأبو دُجانة الأنصاري، والمقداد بن الأسود، ومالك الأشتر، فيكونون بين يدّيه أنصاراً وحُكاماً» (1).

و حكاماه ... المساد، مرفوعاً إلى ابن عباس المناه عنه، قال: لمنا المناد، مرفوعاً إلى ابن عباس النبي العنه، قال: لمنا ولي عمر بن الخطاب الخلافة أتاه قوم من أحبار اليهود، فقالوا: ياعُمر، أنت ولي الأمر من بعد محمد؟ قال: نعم، قالوا: إنّا نريد أن نسألك عن خصال إن أخبرتنا بها دخلنا في الإسلام، وعلِمنا أنّ دين الإسلام حقّ، وأنّ محمداً كان

<sup>(</sup>۱۰) الكيف ٨: ٢٣ ـ ٢٤.

<sup>(</sup>۱۱) الكهف ۸: ۲۵.

<sup>(</sup>۱۲) آلکهف ۸: ۲٦.

١٨ ـ تفسير القميّ ٢: ٢٤.

١٩ ـ تفسير القميّ ٢: ٣٤.

۲۰ ـ روضة الواعظين ۲: ۲۹۱.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أو حكَّاماً.

۲۱ ـ إرشاد القلوب: ۲۵۸.

سورة الكهف (١٨) ......١٢١ .....

نبيًا، وإن لم تُخبُرنا بها عَلِمنا أنّ دين الإسلام باطِلٌ وأنّ محمّداً ـلم يكن نبيّاً. فقال عمر: سلُونا عمّا بَدالكم، فسألوه عن مسائل ـ مذكورة في الحديث حذفناها للاختصار ـ قال: فنُكُس عُمر رأسه في الأرض، ثمّ رفع رأسه إلىٰ عليّ ابن أبي طالب (عليه السلام)، فقال: يا أبا الحسن، ما أرى جَوابَهم إلّا عندك، فإن كان لها جوابٌ فأجِب.

ققال لهم عليّ (عبدالله): السلوا عمّا بدا لكم، ولي عليكم شريطة». قالوا فما شريطتك؟ قال (عبداللهم): اإذا أخبرتُكم بما في التوراة دُخَلتم في ديننا». قالوا: نعم. قال: السلوني عن خَصلةٍ خَصلة، فَأَجابَهم عمّا سَألوه، وهو مذكور في الحديث.

قال: وكانت الأحبار ثلاثة فؤثب اثنان فقالا: نشهد أن لاإله إلا الله، وأنّ محمّداً عَبدُه ورسوله. قال: ووقف الحبر الآخر، فقال: ياعليّ لقد وقع في قلبي ماوقع في قلوب أصحابي، ولكن بقبت خَصْلة: أخيرْني عن قومٍ كانوا في أوّل الزّمان فماتوا ثلاث مائة سنة وتسع سنين ثمّ أَحْياهُم الله، ماكانت قِصَتهم؟ فابتدأ عليّ (مداسلام) فقال: في أوّل الزّمان فماتوا ثلاث مائة سنة وتسع سنين ثمّ أَحْياهُم الله، ماكانت قِصَتهم؟ فابتدأ عليّ (مداسلام) فقال: في أوّل الزّمان فماتوا ثلاث مائة أنّورة الكَهْف قال في إلاّن على عَبْدِهِ الكِتّابَ في الله أراد أن يَقرأ سُورة الكَهْف قال اليهودي: ماأكثر ماسِمعنا قُرآنكم! إنّ كنتَ فاعِلاً " فأخبِرنا عن قصّة هؤلاء وبأسمائهم وعَددِهم، واسمٍ كلِبهم، واسم كَهْنِهم، واسم مَلكِهم، واسم مدينتِهم.

قال علي (عبد الدام) و الآفرة إلا بالله، ياأخا اليهود، حدّثني حبيبي محمّد (داراه عبدواله) أنّه كان في أرض الروم مدينة يقال لها: أفسوس، وكان لها ملك صالح، فمات ملكهم وتشنّت أمرُهم وأختلفّت كلمتهم، فسمع بهم ملك من ملوك فارس يقال له: دَقْيُوس (")، فأقبل في مائة الله رجُل حتّى دخّل مدينة أفسوس فَاتَخَذَها دارَ مملكته، واتَخَذ فيها قَصْراً طوله فرسخ في عرض فرسخ، واتَخَذ في ذلك القصر مَجلِساً طوله ألف ذراع في عرض مملكته، واتخذ فيها قصّراً طوله فرسخ في عرض فرسخ، واتخذ في أسطوانه من ذهب، واتخذ ألف قنديل من ذهب له سلاسل من لُجَيْن، (أ)، تُسرَج بأطب الأدهان، واتُخذ في فَرَقِ المَجلِس ثمانين كُوةً (م)، وفي غَربيته ثمانين كُوةً، وكانت النسمس إذا طلعت تدور في المَجلِس كيف ما دارت، واتخذ له سريراً من ذَهَب (أ)، له قوائِم من فِضّة مُرضّعة بالجواهر، وغلاه بالنّمارِق، واتَخذ عن يَمين السرير ثمانين كُرسيّاً من الذَهب مُرضعة بالزّبرَجد الأحضر، فأجلس عليها فأجلس عليها بطارِقته (")، واتَخذ عن يَسارِ السّرير ثمانين كُرسيّاً من النّوضة مُرضّعة بالباقوت الأحمر، فأجلس عليها فأجلس عليها بطارِقته (")، واتَخذ عن يَسارِ السّرير ثمانين كُرسيّاً من النّوضة مُرضّعة بالباقوت الأحمر، فأجلس عليها هراقِلَته، ثمّ علا السرير فوضع النابم على رأسه».

<sup>(</sup>۱) الكيف ۱۸: ۱.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: عالماً.

<sup>(</sup>٣) في المصدر في جميع المواضع: دقيانوس.

<sup>(</sup>٤) اللُّجَيْن: الفِضَّة. «لسان العرب لجن - ١٣: ٢٧٩».

<sup>(</sup>٥) الكُوَّة: الخَرق في الحائط و الثَّقب في البيت ونحوه. اللــان العرب ـكوي ـ ١٥: ٢٣٣».

<sup>(</sup>٦) في المصدر زيادة: طوله ثمانون ذراعاً في أربعين ذراعاً.

<sup>(</sup>٧) البطريق: القّائد. «لسان المرب ـ بطرق ـ ١٠: ٢١».

قال: فوثب البهودي، فقال: باأمير المؤمنين، مم كان تاجه؟ فقال (عبد المهرد): «لا جول ولاقوة إلا بالله العلي العظيم، كان تاجمه من الذَهَب المُشَبّك، له سبعة أركان على كُل رُكن لؤلؤة بيضاء تُضي كضوء المصباح في اللبلة الظلماء، واتخذ خمسين غُلاماً من أولاد الهراقِلة، فقرَّطَهُم بقِراط (أم الديباج الأحمر، وشروَلَهُم بسراويلات من الفيرند (المنافقة على وأسه، وأعطاهم أعمدة من الذَهب، وأوقفهم على وأسه، واتخذ سنة أغْلِمة من أولاد العُلماء، فاتخذهم وزراء: فأقام ثلاثة عن يَمينِه، وثلاثِة عن يَساره الله العُلماء،

قال اليهودي: ماكان أسماء الثلاثة الذين عن يَمينهِ، والثلاثة الذين عن يَسارِه؟ فقال عليّ (عنه السلام): «أمّا الثلاثة الذين كانوا عن يَمينهِ فكانت أسماؤهم تمليخا، ومكسلينا، ومحسمينا (١١)، وأمّا الثلاثة الذين كانوا عن يَسارِه فكانت أسماؤهم: مرطوس (١٢)، وكينظوس (١٣)، وسارببوس (١١)، وكان يَستَشيرُهم في جميع أموره».

قال: ووكان بَجلِسُ في كلّ يومٍ في صَحْنِ دارِه، البَطارِقة عن يمينه، والهراقِلة عن يساره ـ قال ـ ويد خُل ثلاثة أغلِمة في بَدِ أُحَدِهم جَامٌ (١٥٠) من ذَهْبٍ مَملو، من المِسْكِ المسحوف (١٦٠)، وفي يَدِ الآخر جامٌ من فِضَةٍ مملوءٌ من ماءِ الورد، وفي يَدِ الآخر طائِرُ أبيض له مِنقار أحمَر، فإذا نظر إلىٰ ذلك الطائر صَفَرَ به، فيَطير الطائر حتى يقع في ماء الورد في يَدِ الآخر طائِرُ أبيض له مِنقار أحمَر، فإذا نظر إلىٰ ذلك الطائر صَفَرَ به، فيَطير الطائر حتى يقع في جام جام ماء الوَرْد فينمرّغ فيه، فيَحْمِلُ ما في الجام بريشِه وجناحبه، ثمّ يَصْغِرُ به الثانية فيطير الطائر على رأس المَلِك، فلمَا نظر المِسك فينمرّغ فيه، فيَحْمِلُ ما في الجام بريشِه وجناحبه، ثمّ يَصْغِرُ الثالثة فيطير الطائر على رأس المَلِك، فلمَا نظر المِسك فينمرّغ فيه، فيَحْمِلُ ما في الجام بريشِه وجناحبه، ثمّ يَصْغِرُ الثالثة فيطير الطائر على رأس المَلِك، فلمَا نظر المَلِك إلىٰ ذلك عنا وتجبَّر وادَّعى الرُبوبيّة من دون الله عزّوجلَة.

قال: وفدعا إلى ذلك وُجوءَ قَوْمِه، فكلَ من أطاعَه على ذلك أعطاه وحَباه وَكساه، وكلّ من لم يُتابِعْهُ قتله، فاستجاب له أُناسٌ، فاتَخَذ لهم عِيداً في كلّ سنة مرّة، فبينها هو ذات يوم في عِيده (١٧)، والبَطارِقة عن يَمينه والهَراقِلَة عن يَساره، وإذا بِبَطْرِيقٍ من بَطارِقَتِه قد أقبَل وأخبَره أنّ، عساكِرَ القُرس قد غَشِبَتْهُ، فاغتمّ لذلك غَمّا شديداً حتى سفَط التاجُ عن ناصِيَتِه، فنظرَ إليه أَخَدُ الفَتْبَةِ المثلاثةِ اللهُ بن كانوا عن يَمينِه، يُقال له: تمليخا، فقال في نفسه: لوكان دَقْبُوس إلهاكما يَزعُم ماكان يَغْتَمَ، ولاكان يَفْرح (١٨)، ولاكان يبول ولاكان يتَغوط، ولاكان ينام ولا

<sup>(</sup>٨) في الط، ج»: فبرطقهم براطق.

<sup>(</sup>٩) الفِرِنْد: ثوبٌ من حرير. ﴿تَاجِ الْعَرَوْسَ ٢: ٥١ ٤».

<sup>(</sup>١٠) دَمَلُجَ الشيء: إذا سؤاه وأحسن صَنعتَه، والدَّمْلُوجِ: المِعْضَد من الخُليّ. السان العرب ـ دملج ـ ٢: ٢٧٦.

<sup>(</sup>١١) في المصدرة مكسلمينا ومجلسينا.

<sup>(</sup>١٢) في المصدر: مرتوس.

<sup>(</sup>١٣) في «ج»: كينطوس، وفي «س»: كيظوس، وفي المصدر: ديرنوس.

<sup>(</sup>١٤) في المصدر: شاذرنوس.

<sup>(10)</sup> الجّام: إِنَاءٌ مِن فِضَة. ﴿لَسَانَ العربِ ـ جوم ـ ١٢: ١١٣».

<sup>(</sup>١٦) في «س»: المشرق. والمُشرق: المُلقىٰ في الشمس ليجِفّ.

<sup>(</sup>١٧) في المصدر: عيدهم.

<sup>(</sup>١٨) في المصدر: يفرّع.

سورة الكهف (١٨) ....... ١٨٣

يستَيقِظ، وليس هذا من فعل الإله».

قال: «وكان الفِتية السِتة كلّ يوم عند أحدِهم بأكُلون ويشَربون، وكانوا في ذلك اليوم عند تمليخا فاتّخَذ لهم من أطّبَ الطّعام وأعذَ النّراب فطّعِموا وشَربوا، ثمّ قال: ياإخوتاه، قد وقع في نفسي شيءٌ قد منَعني الطّعام والشّرابَ والمنام قالوا: وما ذلك يا تمليخا، فقال تمليخا: لقد أطّلتُ فكري في هذه السّماء فقلتُ: من رفّع سَفْفها محفوظة بلا عِلاقة من فَوقها ولا دِعامة من تَحتِها، وَمنْ أجرى فيها شَمْساً وقمراً نبرين مُضِيئين (١٩)، ومن زيّنها بالنّجوم؟ ثمّ أطلتُ فكري في هذه الأرض، فقلتُ: مَنْ سطّحَها على صَميم الماء الزاخر، ومَنْ حبسَها بالجبال أن تميد على كلّ شيء؟ وأطلَتُ فكري في نفسي، فقلتُ: مَنْ أخرجَني جَنبناً مِن بَطْنِ أُمّي، وَمَنْ غَذاني، وَمَنْ ربّاني في بَطنِها؟ إنْ لهذا صانِعاً ومُدبراً غير دَقْيُوس المَلِك، وماهذا إلّا مَلِك المُلوك وَجبّار السماواتِ».

قال: وفانكَبُّ الفِتية على رِجُلَيه فقبَّلوها، ويقولون: قد هَدانا الله من الضّلالَةِ بك إلى الهُدى فَاشِرْ علينا ـ قال ـ فوثَب تمليخا فَباغ تَمْراً من حائِطٍ له ثلاثة دراهم (٢٠٠)، وصرَّها في كُمّه، ورَكِبوا على خُيولهم وخرَجوا من المدينة، فلمّا ساروا ثلاثة أميال، قال تمليخا: ياإخوتاه جاء مُلْكُ الآخرِة و ذهّبَ مُلْكُ الدُنيا وزالَ أمْرُها، انزلوا عن خيولكم وأمثُوا على أرجُلِكم لعلّ الله يجعل لكم من أمركم قَرجاً ومخَرجاً؛ فنزلوا عن خيولهم فمَسُوا سبِعَ فراسِخ في ذلك اليوم فجعَلت أرجلهم تقطر دماً».

قال: وفاستفبلهم راع، فقالوا، أيها الراعي، هل من شُربة لَبَن؟ هل من شُربةِ ماء؟ فقال الراعي عندي ماتُحبّون، ولكن أرى وجوهُكم وُجوه المُلوك، وما أظنكم إلا هُرَاباً من دَفْيُوس المَلِك؟ قالوا: أيها الراعي، لا يَحِلَ لنا الكَذِب، فيُنْجِينا منك الصِّدْق؟ قال: نعم، فأخبَروه نفضتهم، فانكب على أقدامهم يُقبّلها، وقال: ياقوم، لقد وقع في قلبي ماوقع في قُلوبِكم، ولكن أمْهِلوني حتى أرُدَّ الأغنام إلى أربابها وألحق بكم، فوقفوا له فردَ الأغنام وأقبل يَسعىٰ فتَبِعَه كلبُه.ه

فقال اليهودي: ياعليّ، ماكان لونُ الكلب، وما اسمُه ؟ قال علي رعبه الله»: «ياأخا اليهود (١١)، أمّا لون الكلب فكان أبْلَقَ بسَوادٍ، وأما اسمُه فكان قطمير (١١). فلمّا نظر الفِتيةُ إلى الكلّب، قال بعضُهم لبعض: إنّا نخاف أن يَفْضَحَنا هذا الكلبِ بنباجِه فألحّوا عليه بالحِجارة، فلمّا نظر الكلبُ إليهم قد ألحّوا عليه بالطّرد أقعى على ذَنبهِ وتمطّى ونطق بلسانٍ ذَلْقِ (١١)، وهو ينادي: ياقوم، لِمّ تردّوني وأنا أشهد أن لا إلله إلا الله، وحده لا شريك له، ذروني أحرّسُكم من عَدوّكم، وقال وفجعلوا يبتلرونه، فحمّلوه على أعناقهم وقال وفلم يَزَلِ الراعي يسير بهم حتى علا بهم جَبلاً فانحط بهم على كَهْف يُقال له: الوّصيد، فإذا بإزاء الكَهْفِ عَيْنٌ، وأشجارٌ مُنْمِرةٌ، فأكلوا من الفَمَرة وشَربوا من الماء، وجَنَّهمُ

<sup>(</sup>١٩) في المصدر: آيتين مبصرتين.

<sup>(</sup>٢٠) في المصدر: ثلاثة الآف درهم.

<sup>(</sup>٢١) في المصدر: قال عليّ زئيه السلام: لاحول ولاقوّة إلّا بالله العلي العظيم.

<sup>(</sup>٢٢) في المصدر: قمطير،

<sup>(</sup>٢٣) في المصدر: طلق،

الليل فأوّوا إلىٰ الكَهْف، فأوحى الله جلّ جلاله إلىٰ مَلَك المَوت: أن يَقْبِضَ أرواحَهم، ووكّل الله عزّوجل بكلّ رَجُلٍ منهم مَلَكين يُقلّبانه ذات اليمين إلىٰ ذات الشمال، وذات الشمال إلىٰ ذات اليمين، وأوحى الله إلىٰ خازن (<sup>٢١)</sup> الشمس فكانت تَزَاوَرُ عن كَهْنِهِم ذات اليمين، وتَقْرِضُهم ذات الشمال.

قلمًا رَجَعَ دَقِيُوس من عيده سأل عن الفِتية، فأخْيِر أنهم ذهبوا هرَباً، فَرَكِب في قمانين ألف حِصان، فلم يَزَل يَقْفُو أَنْرَهم حتى عَلا الجَبل، وانحَط إلى الكَهْف، فلمّا نظر إليهم إذاهم نِيامٌ فقال الملك: لو أردْتُ أن أعاقِبَهم بشي لماعاقبْتُهم بأكثر ممّا عاقبوا به أنفُسَهم، ولكن ائتوني بالبنّائين، وسدّ بابّ الكَهْف بالكِلْس والحِجارة، ثمّ قال لأصحابه: قولوا لهم يقولون لإلههم الذي في السماء لينجيهم ممّا بهم إن كانوا صادقين، وأن يُخْرِجَهم من هذا الموضِع،

ثمّ قال على اعده به وباأخا البهود، فمكثوا ثلاثمائة وتسع سنين، فلمّا أراد الله أن يُحبيَهم أمر إسرافيل المَلَكَ أن يَنْفُخ فيهم الرُّوح ـ قال ـ فنفَخ فقاموا من رَقْدَيْهم، فلمّا بزَغِتِ الشمس قال بعضُهم لِبَعض: قد غفلنا في هذه الليلة عن عبادة إلّه السماوات فقاموا فإذا العَيْنُ قد غَارتْ والأشجار قد جَفَّت، فقال بعضُهم لبَعضٍ: إنّ في أمرِنا لَعَجباً، مِثل تلك العبن الغَزيرة قد غارت في ليلةٍ واحدةٍ، ومِثل تلك الأشجار قد جَفَّت في ليلةٍ واحدةٍ!».

قال: دومسهم الجُوع فقالوا: ابعنوا أحدَكم بِورِقِكم هذه إلى المدينة، فَلْيَنظُر أيها أزكى طعاماً فَلْيَايِكم برِزقِ منه وَلْيَتَلطَّف ولا يُشْعِرَنَ بِكُم أحداً: فقال تمليخا: لا يَذهَبُ في حَوايْجِكُم غَيري، ولكن إدفع إلي \_أيها الراعي يبابك؛ قال: فدفع الراعي إليه ثبابه ومضى إلى المدينة، فجمل برى مواضِع لا يعرِفها وطُوقاً يُنْكِرُها، حتى أتى بابَ المدينة، فإذا عليه عَلم أخضَر مكتوب عليه بالصُّفرة لا إله إلا الله، عيسى رسولُ الله وروحُه \_قال (عبه السلم) \_ فجعل ينظر إلى العلم ويَمسع عَيْنَيْهِ وَيقول: كأني نافِم؛ ثم دخل المدينة حتى أتى السوق فإذا رَجُل خبّاز، فقال: أيها الخبّاز ما اسم مدينيتكم هذه؛ قال: أفسوس. قال: وما أسم مُلِكِكُم؟ قال: عبد الرحمن، قال: ياهذا حرَّكني كأني نافِم فقال الخبّاز: أنهزا بي، تُكلمني وأنت نائم؟! فقال تمليخا للخبّاز: فادفع إليّ بهذا الورق طعاماً. قال: فتعجب الخبّاز من نَقْش (٢٠٠) الذَرْهَم ومن كِبَرِه 8.

قال: فوثب البهودي وقال: ياعليّ وماكان وَزن كلّ دِرْهم؟ قال عليّ اعبى اللهائة (ياأخا اليهود،كان وَزنُ كلِّ دِرْهَمٍ منها عَشرَة دراهم وتُلُثي دِرْهَم».

قال: هفقال له الخبّاز: ياهذا، إنك أصَبْتَ كنزاً؟ فقال تمليخا: ماهذا إلّا ثَمَنُ تَمْرَةٍ بِعْتُها منذ ثلاثة أيّام و خرجت من هذه المدينة وتركتُ، الناس يعبدون دَقْيُوس المَلِك؛ فَغَضب الخبّاز وقال: ألا تُعطيني بعضَها وتنجو، أتذكر رجلاً خمّاراً كان يدّعي الربوبيّة قد مات منذ أكثر من ثلاثمائة سنة؟».

قال: فثَبت تمليخا حتّى أدخله الخبّاز على الملِّك، فقال: ماشأن هذا القتى؟ فقال: الخبّاز: هذا رجلُّ أصاب

<sup>(</sup>٢٤) في المصدر: خزّان.

<sup>(</sup>٢٥) في المصدرة ثقل.

كنزاً. فقال له المَلِك؛ لا تَخَفَّ - يافتي - فإن نبيّنا عبسى بن مريم (هه السلام) أمرنا أن لانأخُذَ من الكُنوز إلا خُمسَها، فأعطِني خُمسَها وامْضِ سالِماً. فقال تمليخا: انظر - أيّها المِلكَ - في أمري، ماأصَبْتُ كنزاً، أنا من أهل هذه المدينة. قال: له المَلك: أنت من أهلها؟ قال: نعم. قال: فهل تعرف منها أحداً؟ قال: نعم، قال: فسمّ، فسمّى تمليخا نحواً من ألف رَجُل لا يُعرَف منهم رَجلٌ واحدً. قال: ما أسمك؟ قال: اسمي تمليخا. قال: ماهذه الأسماء؟ قال: أسماء أهل زماننا.

قال: فهل لك في هذه المدينة دار؟ قال: نعم، اركبُ أيها المَلِك معي ـ قال ـ: فرَكِبَ الناسُ معهُ، فأنى بهم إلىٰ أرفَعِ بابِ دارٍ في المدينة، فقال تمليخا: هذه الدار داري، فقرعَ البابَ فخَرج إليهم شَيخٌ قد وقَع حاجِبَاه على عَيْنيُه من الكِبَر، فقال: ماشأنكم؟ قال: له الملِك: أتينا بالعَجَب، هذا الغُلام يزعُم أنّ هذه الدار دارُه. فقال له الشيخ: من أنت؟ قال: أنا تمليخا بن قسطنطين (٢٠٠). قال: فانكبُ الشيخ على رِجُلَيْهِ يُقبُّلُها ويقول: هو جَدّي وربّ الكعبة. فقال: أيها المَلِك، هؤلاء السِتّة الذين خَرَجوا هُرّاباً من دَقيُوس المَلِك،

قال: وفنزل المَلِكُ عن فَرَسِه، وحَمَلَهُ على عِاتِقه، وجَعَل الناسُ يُقبَّلُون يَدَيْهِ ورِجُلَيْهِ، فقال: يا تمليخا، مافَعَل أصحابك؟ فأخبَرهم أنهم في الكَهْف، فكان يَومئذٍ بالمدينة مَلِكان: مَلِكُ مُسلمٌ، ومَلِكُ نَصرانيٌّ، فرَكِبا وأصحابهما، فلَما صاروا فريباً من الكَهْفِ قال لهم تمليخا: ياقوم، إنّي أخاف أن يَسمَع أصحابي أصواتَ حَوافِرِ الخُيول فيَظُنّون أن دَقْيُوس المَلِكَ قد جاء في طَلَبِهم، ولكِنْ أَمْهِلُوني حتَىٰ أَنقدَم فأخْيِرهم ـ قال ـ فوقفَ الناسُ وأقبل تمليخا حتى دخل الكَهْف، فلمًا نظروا إليه اعتَقُوه وقالوا الحَمَّدُ لله الذي نجَاك من دَقْيُوس.

فقال تمليخا: دَعوني عنكم وعن دَقْبُوس، كم لَيِثْمَ وَالُوا: لَيْنا يوما أو بعض يوم. قال تمليخا: بَلْ لَيِثْتُم ثلاثمانة ويسع سنين، وقد مات دَفْيوس وذهب قَرنَ بعد قُرنَ بعث الله عزوجل نبياً يقال له: المسيح عيسى بن مريم ورفعه الله عزّ وجلّ إليه، وقد أقبل إلينا المَلِلُكُ والناس مَعَه قالوا: ياتمليخا، أثريد أن تجعلنا فِتنة للعالمين؟ قال نمليخا: فما تُريدون؟ قالوا: تدعو الله وتَدعُوه معَك أن يَقيض أرواحنا، ويَجْعَلَ عَشاءنا معه في الجنة ـ قال ـ فرفعوا أيديهم وقالوا: إللهنا، بحقٌ ما آثيتنا من الدّين فَمُر بقَيْضِ أرواحِنا؛ فأمّر الله عزّ وجلّ بِقَبْضِ أرواحِهم، وطَمَسَ الله عزّ وجلّ على بابِ الكَهْفِ عن الناس، فأقبل المَلِكانَ يَطوفان على باب الكَهْفِ سبعة أيّام لايَجِدان لِلكَهْفِ باباً فقال المَلِكُ المُسلِم؛ ماتوا على ديننا، أبني على بابِ الكَهْفِ مَسْجِداً. وقال النصراني لا، بل ماتوا على ديننا أبنى على بابِ الكَهْفِ مَسْجِداً. وقال النصراني لا، بل ماتوا على ديننا أبنى على باب الكَهْفِ مَسْجِداً وقال النصراني الكَهْفِ مَسْجِداً وقال النصراني المَهْفِ مَسْجِداً وقال النصراني الكَهْفِ مَسْجِداً وقال النصراني المُسلِمُ النصراني، وبَنى على باب الكَهْفِ مَسْجِداً و

ثمّ قال عليّ اعبى الله الله علي الله على الله الورّاق ومحمّد بن أحمد السناني وعلى بن أحمد بن أحمد بن أحمد بن أحمد السناني وعلى بن أحمد بن أحمد الله الورّاق ومحمّد بن أحمد الله المرابع المرابع الله المرابع المرابع الله المرابع الله المرابع المرابع المرابع الله المرابع الله المرابع المرابع الله المرابع المراب

<sup>(</sup>٢٦) في «ج» و «ق»: قسطيطين، وفي المصدر: قسطين،

٢٢ ـ التوحيد: ١/٢٤١.

محمد بن عِمران الدَقَاق (رسياة عنه، قالوا: حدَّثنا أبو العباس أحمد بن يحيى بن زكريا القطّان، قال: حدَّثنا بكر بن عبدالله بن حبيب، قال: حدَّثنا تميم بن بُهْلُول، عن أبيه، عن جعفر بن سُليمان البَصْرِيّ، عن عبدالله بن الفَضْل الهاشمي، قال: سألتُ أباعبدالله جعفر بن محمد (مباسلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ مَن يَهْدِ آلله فَهُوَ ٱلْمُهْتَدِ وَمَن يُضْلِلْ فَلَن تَجِدَ لَهُ وَلِيّاً مُرشِداً ﴾.

فقال: ﴿إِنَّ اللهُ تَبَارِكُ وَتَعَالَىٰ يُضِلَ الظَّالَمِينَ يَوْمِ القيامة عن داركرامته، ويهدي أهل الإيمان والعمل الصالح إلى جنّته، كما قال عزّ وجل ﴿وَيُضِلُّ آللهُ ٱلظَّالِمِينَ وَيَفْعَلُ ٱللهُ مَايَشَاءُ﴾ (١)، وفال عزّ وجلَ ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وعَمِلُواْ ٱلصَّالَحِاتِ يَهْدِيهِمْ رَبُّهُم بِإِيمَانِهِمْ تَجْرِي مِن تَحتِهِمُ ٱلْأَنْهَارُ في جَنَّاتِ ٱلنَّعِيمِ﴾ (١).

٢٣/٦٦٨ عن إبراهيم بن عُقْبَة، عن عدّة من أصحابنا عن أحمد بن محمّد بن خالَد، عن إبراهيم بن عُقْبَة، عن مُتِسَّر، عن محمّد بن عبدالعزيز، عن أبيه، عن أبي جعفر (عبدالسلام)، في قوله تعالى: ﴿ فَلْيَنظُرُ أَيُّهَا أَزْكَىٰ طَعَاماً فَلْيَأْتِكُمْ بِرِزْقٍ مِنهُ ﴾، قال: «أزكى طعاماً: التمره.

قوله تعالى:

# وَلَا تَقُولَنَّ لِشَاْى ءٍ إِنِّى فَاعِلَّ ذَلِكَ غَداً \* إِلَّا أَن يَشَاءَ آللهُ وَآذْكُرْ رُبَّكَ إِلَا أَن يَشَاءَ آللهُ وَآذْكُرْ رُبَّكَ إِلَا أَن يَشَاءَ آللهُ وَآذُكُرْ رُبَّكَ إِلَا أَن يَشَدا رَشَدا أَن يَهْدِينِ رَبِّى لأَقْرَبَ مِنْ هَذا رَشَدا أَنْ يَهْدِينِ رَبِّى لأَقْرَبَ مِنْ هَذا رَشَدا

1/1779 . وعنه: عن محمّد بن يحبى، عن أحمد بن محمّد، عن علي بن الحكم، عن أبي جميلة المُفضَّل ابن صالح، عن محمّد الحَلَبي وزُرارة ومحمّد بن مسلم، عن أبي جعفر وأبي عبدالله (ملهماالسلام) فِي قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَآذْكُر رَّبَكَ إِذَا نَسِيتَ ﴾، قال: «إذا حلّف الرّجُل فَنَسي أن يَستثني، فَلْيَسْتَثْنِ إذا ذكر».

٣/٦٦٤٠ - وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد وعليّ بن إبراهيم، عن أبيه، جميعاً، عن ابن محبوب، عن أبي جعفر الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَقَدْ محبوب، عن أبي جعفر الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَقَدْ عَدْ الله عَزْ وجلّ : ﴿ وَلَقَدْ عَدْ الله عَزْ وَجَلَ الله عَزْ مَا ﴾ أن عَدْ أبي جعفر الله عن قبلُ فَنسِى وَلَمْ نَجِدْ لَهُ عَزْماً ﴾ [الله عنه عنه الله عنه عنه عنه الله عنه عنه عنه الله عنه عنه عنه عنه الله عنه عنه عنه الله عنه عنه الله عنه الله عنه عنه الله عنه الله عنه الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه عنه الله عنه ا

<sup>(</sup>١) إبراهيم: ١٤: ٢٧.

<sup>(</sup>۲) يونس ۱۰: ۹.

۲۲ ـ الكافي ۲: ۱/۳٤٥.

سورة الكهف آية ـ ٢٣ ـ ٢٤ .

١ ـ الكافي ٧: ١/٤٤٧.

۲ ـ الكافي ٧: ٢/٤٤٧.

<sup>(</sup>۱) طه: ۲۰: ۱۱۵.

قال: فقال: الله عزّ وجلّ لمّا قال لآدم (عب السلام): ادخُل الجنّة، قال له: ياآدم لا تَفْرِبُ هذه الشجَرة - قال -وأراه إبّاها. فقال آدم (عب السلام) لربّه: كيف أقربُها وقد نَهيْتَني عنها أنا وزّوجي - قال - فقال لهما: لا تَقرَباها، يعني: لا تأكّلامنها. فقال آدم (عب السلام) وزَوْجتُه: نعم ياربّنا، لا تَفْرَبها ولا نأكّل منها، ولم يَستَثْنِيا في قولهما: نعم؛ فو كلهما الله في ذلك إلى أنفُسِهما وإلى ذكرهما».

قال: دوقد قال الله عزّ وجلّ لنبيّه (سلّ الله عن وجلّ لنبيّه (سلّ الله عن الكتاب: ﴿ وَلَا تَقُولُنَّ لِشَاى، إِنِّى فَاعِلَّ ذَلِكَ غَداً إِلّا أَن يَشاءَ آفَهُ ﴾ أن لا أفعله، فنَسبِق مشيئةُ الله في أن لا أفعله، فلا أقدِر على أن أفعله ـ قال ـ ولذلك فال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَآذْكُر رَّبَكَ إِذَا نَسِيتَ ﴾ أي استثن مشيئة الله في فِعْلِكَ».

٣/٦٦٤١ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد ومحمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد جميعاً، عن ابن مِحمّد جميعاً، عن ابن رِئاب، عن حمزة بن حُمْران، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَآذْكُر رَّبُكَ إِذَا نَسِيتَ ﴾ .

قال: «ذلك في البَمين، إذا قلت: والله لاأفعل كذا وكذا، فإذا ذكرت أنَّك لم تَسْتَثْنِ فقل: إن شاء الله،

٦٦٤٢/٤ ـ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زِياد، عن جعفر بن محمّد الأشْعَري، عن ابن القدّاح، عن أبي عبدالله (علمالسلام)، قال: وقال أمير المؤمنين (علمالسلام): الاستِثْناءُ في اليمين مَتى ماذكر، وإنكان بعد أربعين صَباحاً، ثمّ تلا هذه الآية: ﴿ وَآذْكُر رَّبُكَ إِذَا نَسِيتَ ﴾ و.

١٦٦٤٣ ٥ ـ وعنه: عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحمين، عن عليّ بن أسباط، عن الحسين بن زُرارة، قال:
 سألتُ أبا عبدالله (عبدالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَآذَكُر رَّبِّكَ إِذًا نَسِيتَ ﴾.

فقال: وإذا حلَفتَ على يَمينِ ونسِيت أن تستثنلي، فَأَسْنَنْ إِذَا ذَكُرت.

٧/٦٦٤٥ عن مُرازِم، قال: دخل المسيخ في (التهذيب) بإسناده عن الحسين بن سعيد، عن عليّ بن حديد، عن مُرازِم، قال: دخل أبو عبدالله اعتبدالله المعارض الله مَنزِل مُعَنَّب، وهو يُريد العُمْرَة، فتناوَل لَوحاً فيه كِتاب فيه تَسمية أرزاق العِيال وما يخرج لهم فإذا فيه: لفلان وفلان وفلان وليس فيه استثناء، فقال امله السلام،: امن كتب هذا الكتاب ولم يَستَشْنِ فيه، كيف ظنّ أنّه يتِمَ»: ثمّ دعا بالدَّواة فقال: «ألحِقْ فيه إن شاء الله» فألحق فيه في كُلّ اسم: إن شاء الله.

٣ ـ الكافي ٧: ٨٤١/٣.

٤ ـ الكافي ٧: ٦/٤٤٨.

٥ ـ الكافي ٧: ١٤٩/٨

٦ ـ الكافي ٢: ١٤٩٤/٧.

۷ ، التهذيب ۸: ۱۰۳۰/۲۸۱.

٨/٦٦٤٦ - العيّاشي: عن عبدالله بن ميمون، عن أبي عبدالله (عبد السلام) عن أبيه، عن عليّ بن أبي طالب (عبد السلام) قال: وإذا حلّف الرجُل بالله فله تُنباها (١) إلى أربعين يوماً، وذلك أنّ قبوماً من اليهود سألوا النبيّ (مند الله عبد الله)، عن شيء فقال: القوني (١) غداً ولم يستَثْن ـ حتّى أخبركم؛ فاحتَبس عنه جبرئيل (عبد السلام) أربَعين يوماً، ثمّ أناه، وقال: ﴿ وَلَا تَقُولَنَّ لِشَائَ إِنِي فَاعِلٌ ذَٰلِكَ غَداً \* إِلّا أن يشاءَ آفَهُ وَآذْكُر رَّبُكَ إِذَا نَسِيتَ ﴾ .

ادم (طبه السلام) لمّا أسكنه الله الجنّة فقال له: ياآدم (طبه السلام) لمّا أسكنه الله الجنّة فقال له: ياآدم الاتفرب هذه الشجرَة؛ فقال: نعم، يارب؛ ولم يَستَثْنِ، فأمر الله نبيّه (صلّ الله عبداله) فقال: ﴿ وَلَا تَقُولَنَّ لِشَائَ مِ إِنِي لَا تَفْرَبُ فَالَ: عَم، يارب؛ ولم يَستَثْنِ، فأمر الله نبيّه (صلّ الله عبداله) فقال: ﴿ وَلَا تَقُولَنَّ لِشَائَ إِذَا نَسِيتَ ﴾ ولو بَعْدَ سنة ٥.

١٠/٦٦٤٨ - وفي رواية عبدالله بن ميمون، عن أبي عبدالله (عبدالله) في قوله: ١٠﴿ولا تَقُولَنَّ لِشَائَ إِنِي فَاعِلَّ ذُلِكَ غَداً \* إِلَّا أَن يشاءَ آفَهُ وَآذُكُر رَّبَّكَ إِذَا نَسِيتَ ﴾ أن تقول إلّا من بعدِ الأربعين، فللعبد الاستِثْناءُ في اليمين مابينَه وبين أربعين يوماً إذا نَسِيء.

المُسْتَنير، عن أبي جعفر (عبد المه قال: «قال الله: ﴿ وَلا تَقُولُنَّ لِشَائَ عِ إِنِي فَاعِلُ فَاعِلُ الله: ﴿ وَلا تَقُولُنَّ لِشَائَ عِ إِنِي فَاعِلُ ذَلِكَ غَداً \* إِلَّا أَنْ يَشَاءَ آفَهُ ﴾ أن لاأفعله، فتسبِق مشيئة الله في أن لاأفعله، فلا أقدِر على أن أفعله \_قال \_فلذلك قال الله: ﴿ وَآذْكُر رَّبَّكَ إِذَا نَسِيتَ ﴾ أي استَثْن مشيئة الله في فِعْلِك .

١٢/٦٦٥٠ عن زُرارة ومحمد بن مُسلم، عن أبي جعفر وأبي عبدالله (مليهماالسلام) في قول الله عزّ وجلّ:
 وَٱذْكُر رَّبَّكَ إِذَا نَسِيتَ ﴾، قال: ﴿إذَا حَلَف الرجُل فَيْنِسَىَ أَن يَستَثْنِي، فليسْتَثْن إذَا ذَكر».

۱۳/۱۱۵۱ عن حمزة بن حُمْران، قال: سألتُ أبا عبدالله (عبدالله) في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱذْكُر رَبُّكَ إِذَا نَسِيتَ ﴾، فقال: وأن تَسْتَثْنِي، ثمّ ذكرت بعد، فاستَثْن حين تذكرُ،

١٤/٦٦٥٢ عن عبدالله بن سليمان، عن أبي عبدالله (عبدالله) في قول الله عزّ وجلَ: ﴿وَآذْكُر رَّبُّكَ إِذَا نَسِيتَ﴾، قال: «هو الرجُل يَحلِفُ فبنسي أن يقول: إن شاءً الله؛ فَلْيَقُلها إذا ذَكَرٍ».

٦٦٥٣/ ١٥ ـ عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (عليه السلام) قال: سألتهُ عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَا تَقُولَنَّ لِشَايْءٍ

٨ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٣٢١. ١٤/٣٢١.

<sup>(</sup>١) النُّنيا: الاستثناء. «مجمع البحرين . ثنا . ١: ٧٦٦.

<sup>(</sup>٢) في «ط»: التوني.

٩ - تفسير العيّاشي: ٢: ٢٢٤/١٥.

١٠ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٦/٣٢١.

١١ ـ تفسير العيّاشي ٢: ١٧/٣٢٥.

۱۲ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۵/۲۲۵.

۱۲ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۹/۳۲۵.

١٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٠/٣٢٥.

١٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٣١/٣٢٥.

إِنِي فَاعِلٌ ذَٰلِكَ غَداً \* إِلَّا أَن يَشَاءَ آفَةُ ، قال: «هو الرجُل يحلِفُ على الشيء وينسى أن يستثني، فيقول: لأفعَلنَّ كذا وكذا غداً أو بعد غَد؛ عن قوله: ﴿ وَآذْكُر رَّبَّكَ إِذَا نَسِيتَ ﴾ ..

١٦/٦٦٥٤ -عن حمزة بن حُمْران، قال: سألتُه عن قول الله: ﴿ وَ آذْكُر رَّبَكَ إِذَا نَسِيتَ ﴾، قال: «إذا حلَفتَ ناسِباً ئم ذكرتَ بَعد، فاستَثْن حين تَذْكُر».

۱۷/٦٦٥٥ عن القدّاح، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن عليّ (عليم السلام) قال: «الإستثناء في اليّمين متى ماذكر، وإنكان بعد أربعين صباحاً». ثمّ تلا هذه الآية: ﴿ وَآذْكُر رَّبَّكَ إِذَا نَسِيتَ ﴾.

قوله تعالى:

### وَلَبِثُواْ فِي كَهْفِهِم ثَلَـٰتَ مِأْنَةٍ سِنِينَ وَآزْدَادُواْ تِسْعاً [70]

١/٦٦٥٦ - العبّاشي: عن جابر، قال: سمِعتُ أبا جعفر (مله السلام) يقول: «والله، ليَمُلِكَنَّ رجلٌ منّا أهل البيت الأرض بعد موتِه ثلاثمائة سنة ويزداد تسعاً». قال: قلت: ومنى ذلك؟ قال: هبعد مَوْتِ القائِم».

قال: قلت: وكم بقوم القائم في عالمه حتى يَموت؟ قال: دتسع عشرة سنة، من يوم قيامه إلى يوم موته».
قال: قلت: فيكون بعد مَونِه هَرْج؟ قال: دنعم، خَمسين سنة عقال ثم بخرُج المُنتصر (1) إلى الدنيا فيطلُب بدمه ودم أصحابه، فيقتل ويَسبي حتى يُقال: لو كان هذا من ذريّة الأنبياء مافتَل الناس كل هذا الفّتل؛ فيجتَمِع الناس عليه أبيَضُهم وأسوَدُهم فيُكثِرون عليه حتى يُلجئوه إلى حرم الله، فإذا اشتَدَ البلاء عليه مات المنتصر (1) وخرج السّفاح إلى الدنيا غضباً للمُنتَصِر، فيقتُل كلّ عدوً لنا جائِر ويملِك الأرض كلّها، فيُصلح الله له أمره، ويعيش ثلاثمائة سنة ويزداد يسعاً».

ثمَ قال: أبو جعفر (طبه السلام): «ياجابر، وهل تدري من المنتصر والسّفّاح؟ ياجابر، المنتصر الحسين، والسفّاح أمبر المؤمنين (صنوات الله عليهما)».

١٩٦٥٧ ٢ ـ محمّد بن إبراهيم النّعماني، قال: أخبَرنا أحمد بن محمّد بن سعيد بن عُقْدة، قال: حدّثنا محمّد بن المُقضّل بن إبراهيم بن قيس بن رُمّانة الأشْعريّ، وسَعْدان بن إسحاق بن سعيد، وأحمد بن الحسين بن

مورة الكهف آية . ٢٥.

١٦ ـ نفسير العيّاشي ٢: ٢٢/٣٢٥.

١٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٢/٣٢٥.

١ ـ تفسير العياشي ٢: ٢١/٣٢٦.

<sup>(</sup>١) في «ط» والمصدر: المنصور.

<sup>(</sup>٢) في «ق»: المنصور.

٢ ـ الغيبة: ٣/٣٣١.

عبدالملك الزيّات، ومحمّد بن أحمد بن الحسن القطّواني، عن الحسن بن مَحبوب، عن عمرو بن ثابت، عن جابر ابن يزيد الجُعفي، قال: سمِعتُ أبا جعفر محمّد بن علي (عليها السبر) يقول: ووالله، ليَمْلكن رجُل منا أهل البيت ثلاثمائة سنة ويزداد تسعاً الله قلت له : ومتى يكون ذلك؟ فقال: وبعد موتِ القائِم (عليه السلام) الله .

قلت له وكم يقوم القائم (عبالسلام) في عالمِه حتّى يموت؟ فقال: اتسع عشرة سنة من يوم قيامه إلىٰ يَوم موته».

قوله تعالى:

وَأَصِيرْ نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِالْغَدَوْةِ وَٱلْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَأَصِيرْ نَفْسَكَ مَعْ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِالْغَدَوْةِ ٱلدُّنْيَا - إلىٰ نوله تعالى - وَجْهَهُ وَلاَ تَعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِيدُ زِينَةَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا - إلىٰ نوله تعالى - عَنْ ذِكْرِنَا [ ٢٨ ]

١٦٦٥٨ عبد العيّاشي: عن زُرارة وحُمران، عن أبي جعفر وأبي عبدالله اطهماالسلام، في قوله: ﴿ وَآصِيرْ نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِالْغَدَوْةِ وَٱلْمَشِيَّ ﴾، قال: وإنّما عَني بها الصلاة.

معامه وهو داؤه، وكان كِساءٌ مِن صُوفٍ، فدخل هُيَيْنَه مِن حِصن (۱) على النبيّ (متراة عليه كِساءٌ فيه يكون طعامه وهو دِناره ورِداؤه، وكان كِساءٌ مِن صُوفٍ، فدخل هُيَيْنَه مِن حِصن (۱) على النبيّ (متراة عليه راد) وَسَلمان عنده، فتأذّى عُينْنَه بربح كِساء سلمان، وقد كان عَرِق فيه وكان بومنة شديد الحرّ، فعرِق في الكساء، فقال: يارسول الله، إذا نحن دُخلنا عليك فأخرج هذا وحِزبَه (۱) من عندك، فإذا نحن حُرجنا فأذّخِل من شِئْت؛ فأنزل الله: ﴿ وَلاَ تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنا وَهُو كُينَة بن حِصْن بن حُذَيفة بن بَدْر الفَزارِيّ.

قوله تعالى:

وَقُلِ ٱلْحَقُّ مِن رَّبِّكُمْ فَمَن شَاءَ فَلْيُؤْمِن وَمَن شَاءَ فَلْيكْفُرْ ـ إلىٰ فوله

سورة الكهف آية ـ ٢٨ ـ

١ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٣٢٦/٢٥.

٢ ـ نفسير القميّ ٢: ٣٤.

<sup>(</sup>١) عُيَيْنَة بِن حِصْن بن حُذَيفة بن بَدْر الفَرَّاري، يُكنى أيا مالك، أسلم بعد الفتح، وكان من المُؤلّقة قلوبهم ومن الأعراب الجُفاة، انظر أسد الغابة ١: ١٦٦.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: واصرفه.

سورة الكهف (۱۸) ......۱۳۱ ..... ۱۳۱ .... ۱۳۱

#### نعالى ـ نِعْمَ الثَّوَابُ وَحَسُنَتْ مُرْتَفَقاً [ ٢٩ ـ ٣١ ]

عن محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا أحمد بن القاسم، عن أحمد بن محمّد السيّاري، عن محمّد بن محمّد بن محمّد بن العبّاس، قال: «قوله تعالى: خالد البَرْقي، عن الحسين بن سَيف، عن أخيه، عن أبيه، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر (عبه السلام) قال: «قوله تعالى: ﴿ وَقُلِ الْحَقِّ مِن رَّبِكُمْ ﴾ في ولاية عليّ بن أبي طالب (عبه السلام) ﴿ فَمَن شَاءً فَلْيُؤْمِن وَمَن شَاءً فَلْيكُفُر إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلظَّالمِين ﴾ آل محمّد حقّهم ﴿ فَاراً أَحَاطَ بِهِمْ شُرَادِقُهَا ﴾ ه.

٣/٦٦٦٢ وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن همّام، عن محمّد بن إسماعيل، عن عيسى بن داود، عن أبي الحسن موسى بن جعفر، عن أبيه (مندت الله عليم اجسن)، في قوله تعالى ﴿ وَقُلِ ٱلحَقَّ مِن رَّبِكُمْ ﴾: الله ولاية على (طباله الله فوقل أحسَنَ عَمَلاً ﴾. الله على (طباله الله فوله: ﴿ أَحسَنَ عَمَلاً ﴾.

ثم قال: «قبل للنبيّ (منى العلم واله) ﴿ قَاصَدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ ﴾ ( " في أمر عليّ، إنّه الحقّ من ربّك، فمن شاء فلبؤمن، ومن شاء فليكفر، فجعل الله تركه معصبّة وكفراً». قال: ثمّ قرأ: ﴿ إِنّا أَعْتَدْنَا لِلظَّالِمِينَ ﴾ لآل محمّد ﴿ قَاراً أَحَاطَ بِهِمْ سُرَادِتُهَا ﴾ دالآبة، ثمّ قرأ: د ﴿ إِنَّ الّذين ءَامنُوا وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحاتِ إِنّا لاَنْضِيعٌ أَجْرَ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلاً ﴾، يعنى بهم آل محمّد (مدان التعليم)».

٦٦٦٣/ ٤ ـ العيّاشي: عن عاصم الكُوزي، عن أبي عبدالله الهيماليه، قال: سمعته يقول: في قول الله: ﴿ فَمَن شَاءَ قَلْيُؤْمِن وَمَن شَاءَ فَلْيَكْفُرْ﴾، قال: «وعبدٌ،

شَاءَ فَلْيُؤْمِن وَمَن شَاءَ فَلْيَكُفُرْ ﴾، قال: «وعبدٌ» ١٩٦٦٤ - عن سعد بن طريف، عن أبي جعفو (عباسلام) قال: «طُلُمُ لايَغفِره الله، وظُلم لايَدَعه؛ فأمّا الظلم الذي لايَغفِره الله، الشِرْك، وأمّا الظُلم الذي يَغفِره الله تعالى فظُلمُ الرجُل نفسَه، وأمّا الظُلم الذي لايَدَعه فالذّنب (١٠) بين العباد».

ورواه محمّد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن أبيه، عن هارون بن

سورة الكهف آية ـ ٢٩ ـ ٣١.

١ ـ الكافي ١: ٦٤/٢٥١.

٢ ـ تأويل الآيات ١: ٢/٢٩٢.

٣ ـ تأويل الآيات ١: ٢٩٢٢.

(١) الحجر ١٥: ٩٤.

1 ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٦/٣٢٦.

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٧/٣٢٦.

(١) في الكافي: فالمداينة.

الجَهْم، عن المُفَضَّل بن صالح، عن سعد بن طَرِيف، عن أبي جعفر (عليه السلام) قال: «الظُّلم ثلاثة الحديث (٢).

محمّد (سنراة على رأبي حسمزة، عن أبي جعفر (مله السلام) قال: النزّل جَبْرَئيل بهذه الآية هَكذا على محمّد (سنراة على رأبًا أَعْتَدَنا لِلظَّالِمِينَ ﴾ آل محمّد (سنراة على رأبًا أَعْتَدَنا لِلظَّالِمِينَ ﴾ آل محمد حقّهم ﴿ نَاراً ﴾ ؟.

٧/٦٦٦٦ عليّ بن إبراهيم: في فوله: ﴿ وَقُلِ ٱلْحَقُّ مِن رَّبِّكُم ﴾.

قال: قال أبو عبدالله (عبدالله (عبدالله عبدالله عبد): النزلت هذه الآبة هكذا: ﴿ وَقُلِ ٱلْحَقَّ مِن رَّبِكُم ﴾ يعني ولاية على (عبدالله) ﴿ فَمَنَ شَآءَ فَلْيُوْمِن وَمَن شَآءَ فَلْيَكُفُرْ إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلظَّالِمِينَ ﴾ آل محمد حقَّهم ﴿ فَارَأُ أَحَاطَ بِهِمْ شَرَادِقُها وَإِن يَسْتَغِيثُوا يُعَاثُوا بِمَاءِ كَالْمُهْلِ ﴾ . وقال المئهل: الذي يَبفى في أصل الزّبت المغلى ﴿ يَشُوى ٱلْوَجُوهَ بِسَ الشَّرَابُ وَسَآءَتْ مُرْتَفَقاً ﴾ . ثم ذكر ما أعد الله للمؤمنين، فقال: ﴿ اللّذينَ مَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّالِحَاتِ إِنَّا لَانْضِيعُ أَجْرَ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلاً ﴾ إلى فوله: ﴿ وَحَسُنَتْ مُرْتَفَقا ﴾ .

١٩٦٦٧ ٨-العبّاشي: عن عبدالله بن سِنان، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: وابنُ آدم خُلِق أَجُوفَ لابُد له من الطّعام والشراب، فقال: ﴿ وَإِن يَسْتَغِيثُوا يُعَاثُواْ بِمَاءٍ كَالْمُهُل يَشْوِي ٱلْوُجُوهَ ﴾ .

٩/٦٦٦٨ وعنه (علمه السلام) في قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ تُبَدَّلُ ٱلْأَرْضُ غَيْرَ ٱلْأَرضِ ﴾ (١) قال: وتُبدّل خبزةً بَيضاءَ نَقِيّة بأكُل الناسُ منها حتّى بُفَرَغَ من الحساب.

قال له قائِل: إنّهم يَومئذٍ لفي شُغل عن الأكل والشرب؟! فقال له: «إن ابن آدم خُلق أَجُوفَ لابُدّ له من الطعام والشّراب، أهم أشدَ شُغلاً أمّن في النار قد استغَاثوا؟ قال الله: ﴿ وَإِن يَسْتَغِيثُوا يُعَاثُواْ بِمَاءٍ كَالْمُهْلِ ﴾ ..

قوله تعالى:

وَآضَرِبْ لَهُم مَّثَلاً رَّجُلَيْنِ جَعَلْنَا الْأَحَدِهِمَا جَنَّتَيْنِ مِنْ أَعْنَابٍ وَحَفَفْنَاهُمَا بِنَخْلٍ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمَا زَرْعاً ـ إلىٰ نوله نعالىٰ ـ وما كَـانَ مُنتَصِراً [٣٢-٤٢]

١/٦٦٦٩ ـ محمّد بن العبّاس (رحمانه) قال: حدّثنا الحسين بن عامر، عن محمّد بن الحسين، عن أحمد بن

(٢) الكافي ٢: ١/٢٤٨.

٦ - تفسير المياشي ٢: ٣٢٦ /٢٨.

٧ ـ تفسير القمي ٢: ٣٥.

٨ ـ تقسير العيّاشي ٢: ٣٩/٣٢٧.

٩ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٣٠/٣٢٧.

(١) إبراهيم ١٤: ٤٨.

سورة الكهف آية . ٢٢ ـ ٤٣ .

1 ـ تأويل الآيات ١: ٢٩٣/٥*.* 

محمّد بن أبي نَصر، عن أبان بن عنمان، عن الفاسم بن عُرْوَة، عن أبي عبدالله (طبدالله) في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَأَضْرِبْ لَهُم مَّثَلاً رَّجُلَيْنِ جَعَلْنَا لاَّحَدِهِمَا جَنَّتَيْنِ مِنْ أَعْنَابٍ وَحَفَفْنَاهُمَا بِنَخْلٍ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمَا زَرْعاً \* كِلْتَا آلْجَنَّتَيْنِ ءَاتَتْ أَكُلَهَا وَلَمْ تَظْلِم مِنْهُ شَيْئاً ﴾، قال: همما على (طبرالله) ورجُل آخره.

۱۲/۹۲۷ - المفيد في (الاختصاص): عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن عليّ بن الحكم، عن الربيع بن محمّد المُشلي، عن عبدالله بن سُليمان، عن أبي عبدالله (طبدالله) قال: ولمّا أخرِج عليّ مُلَبَّباً (١) وقفَ عند قبر النبيّ اسْل المعدداله، قال: يابن عمّ (١)، إنّ القوم استضْعَفوني وكادوا يقتلونني ـ قال ـ فخرَجت يَدُّ من قبر رسول الله (من المعدداله) يَعرِفون أنّها يَدُه، وصوب يعرِفون أنّه صوتُه، نحو أبي بكر: ياهذا: ﴿ أَكَفَرتَ بِاللّهِ يَ خَلَقَكَ مِن ثُرابٍ ثُمّ مِن نُطْفَةٍ ثُمّ سَوَّاكَ رَجُلاً ﴾ .

٣/٦٦٧١ - ومن هذا الكتاب أيضاً: أحمد بن محمّد بن عيسى، عن عليّ بن الحكم، عن خالد بن مادٍ القَلانِسي ومحمّد بن حمّاد، عن محمّد بن خالد الطّيالِسيّ، عن أبيه عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: لا لَمّا استخلفَ أبو بكر أقبل عمر على عليّ (عبدالله)، فقال: أما عَلِمتَ أنّ أبا بكر قد استُخْلِف؟ فقال له عليّ (عبدالله)، فمن جعّله كذلك؟ (المسلمون رضوا بذلك.

فقال عليّ (عليه السلام): والله، ما أسرع ما خالفوا رسول الله (مـنّى اله عليه واله) وَنَقَضوا عهده! ولقد سَمَّوهُ بغير اسمه، والله مااستخلفه رسول الله (مـنّى الله عليه واله) فقال له عـمر: كذّبت، فعل الله بك وفعل.

فقال: له: إن تشأ أن أريك برهان ذلك فعلت. فقال عمر: ما تؤال تَكذِب على رسول الله في حياته وبعد موته. فقال له: انطلق بنا ـ ياعمر ـ لِتَعْلَم أيّنا الكذاب على رسول الله (منزاة عدرانه) في حياته وبعد موته؛ فانطلق معه حتى أنى القبر، فإذا كفّ فيها مكتوب: ﴿ أَكَفُرتَ بِالَّذِي خَلَقْكَ مِن تُوابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ سَوَّاكَ رَجُلاً ﴾ ؟! فقال له علي (عدال الله (منزاة عليزاله) (" في حياته وبعد موته».

الحمد بن علي، عن أبي علي، عن أحمد بن محمّد بن عبسى، عن محمّد بن حَمّاد، عن أبي علي، عن أحمد بن موسى، عن زياد بن المُنذر، عن أبي جعفر (مله السلام) قال: القي عليّ (عله السلام) أبا بكر في بعض سِكك المدينة، فقال له : ظلمتَ وفعلت؟ فقال: ومن يعلم ذلك؟ فقال: يعلمُه رسول الله (متراد عله رتاه) قال: وكيف لمي برسول الله حتّى بمُعْلِمني ذلك؟ لو أتاني في الممّنام فأخبرني لقبلتُ ذلك.

٢ ـ الاختصاص: ٢٧٤.

<sup>(</sup>١) لَبِيثُ الرجل تَلْبِيباً: إذا جمعت ثيابه عند صدره ونحوه عند الخصومة ثمّ جزرته. «مجمع البحرين ـ لبب ـ ٢: ١٦٥».

<sup>(</sup>٢) في المصدر: يابن أمّ.

٣ ـ الاختصاص: ٢٧٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: لذلك.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: فضحك الله.

أ - الاختصاص: ١٧٤.

قال: فأنا أدخِلُك على رسول الله امتراد عبداله، فأدخَلَه مسجد قُبا، فإذا هو برسول الله امتراد عبداله، في مسجد قُبا، فإذا هو برسول الله امتراد عن ظلم أمير المؤمنين ـ قال ـ فخرج من عنده فلقيه عمر، فأخبره بذلك، فقال: اسكت، أما عرَفت قديماً سِحْرَ بني عبدالمطلب؟!ه.

7777 ومن الكتاب أيضاً: سعد، قال: حدّ ثنا عبّاد بن سُليمان، عن محمّد بن سُليمان، عن أبيه سُليمان، عن عبين الله عن عَبْتَم بن أسلم، عن معاوية بن عمّار الدُّهْني، عن أبي عبدالله (عبد الله) قال: ودخل أبو بكر على عليّ (عبد الله) فقال له: إنّ رسول الله (منّ الله عبد رسول الله منّ الله على معد رسول الله (منّ الله) أمر ك حدّ ثأ بعد يوم الولاية، وأنا أشهد أنّك مولاي، مُقرِّ لك بذلك، وقد سلّمت عليك على عهد رسول الله (منّ اله الله) بإمرة (١١) المؤمنين، وأخبرنا رسول الله (منّ الله عبد رآله) إليك أنّك وَصبُه ووارِثُه وخليفَتُه في أهلِه ونسائه ولم يَحُل بينك وبين ذلك، وصار ميراث رسول الله (منّ الله على والمن بعده، ولاجُرْم لنا في ذلك، فيما بينّنا وبينك، ولاذّ بيننا وبين الله عزّ وجلّ.

فقال: له عليّ اعلىه الله): أرأيتك إن رأيت (1) رسول الله اصلى الله الله الله على يُخبِرَكَ بأني أولى بالمَجِلس الذي أنت فيه، وأنّك إذ لَمْ تَنَحَّ عنه كفرت، فما تقول؟ فقال: إن رأيتُ رسول الله املى الله على رآله) حتى يُخبرني ببعض هذا اكتفيت به. قال: فوافِني إذا صلّيتَ المَغرب».

قال: فرجعَ بعد المَغرب فأخَذ بيده، وأخَرجه إلى مسجد قُبا، فإذا رسول الله اصلَى الدواته، جالِس في القِبلة، فقال: ياعَنيق، وَتَبْتَ على عليّ، وجلستَ مَجْلِسِ النَّيْرَة، وقد تقدمتُ إليك في ذلك؟! فانزع هذا السِربال (٣) الّذي تَسَرُّ بَلْتَةً وخلّه لعلى اعد اسلام، وإلّا فمَوعِدُك الناراء

قال: «ثمّ أخذ بيده فأخرجه، فقام النبيّ امثر العبران عنهما، وانطلق أمير المؤمنين (عبدالله) إلى سَلمان، فقال له: ياسلمان، أما علِمت أنّه كان من الأمركذ وكذا؟ فقال سلمان: ليُشَهِّرَنَ بكَ وليُبْدِينَه إلى صاحبه وليُخبرنُه بالخبر، فضحك أمير المؤمنين (عبدالله)، وقال: أمّا أن يُخبر صاحبته فيفعل، ثمّ لا والله لايَذكرانه أبداً إلى يوم القبامة، هما أنظر لأنفيهما (") من ذلك.

فلقي أبو بكر عمر، فقال: إنَّ عليّاً أنى كذا وكذا، وصنع كذا وكذا، وقال رسول الله: كذا وكذا. فقال له عمر: وَيُلك، ماأقل عقلك! فو الله، ماأنت فيه الساعة إلا من بَعض سِحر ابن أبي كَبْشَة، قد نَسيت سِحْرَ بني هاشم؟! ومن أين برجع محمّد؟ ولايرجع من مات، إنّ ماأنت فيه أعظم من سحر بني هاشم، فتقلد هذا السربال ومُرّ (٥) فيه».

٥ ـ الاختصاص: ٢٧٢.

<sup>(</sup>١) في «ج» زيادة: أمير.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: إن أريتك.

<sup>(</sup>٣) السُّرْبال: التَّميصُ، وكُنِّي به عن الخلافة. «لسان العرب ـ سربل ـ ١١: ٣٣٥».

<sup>(</sup>٤) في «ق»: ممّا نظرا لأنفسهما، وفي «ط»: ممّا نظرا إلى أنفسهما.

<sup>(</sup>٥) في «ق» و «ط»: ومَنْ فيه.

٢٦٦٧٤ - ومن الكتاب المذكور أيضاً: محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن الحكم بن مسكين، عن أبي سعيد المُكاري، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله) قال: وإنّ أمير المؤمنين (عبدالله) لقي أبا بكر، فقال له: أما أمرك رسول الله (سفرانه عبدرانه) أن تُطبع لي؟ فقال: لا، ولو أمّرني لفّعلت.

قال: فاشضِ بنا إلى رسول الله (منراه عبدرانه) فانطلق به إلى مسجد قُبا، فاذا رسول الله (منراه عبدرانه) يصلّي، فلمّا انصرف، قال له عليّ (عبدالسلام): يارسول الله، إنّي قلتُ لأبي بكر: أما أمرك رسول الله (منراه عبدرانه) أن تُطيعني؟ فقال: لا، فقال رسول الله (منراه عبدرانه): قد أمرتُك، فأطِعْه.

قال: «فخرج ولَقيَ عُمر وهو ذَعِرٌ فقام عُمر وقال له: مالَك؟، فقال له: قال رسول الله كذا وكذا. فقال عمر: تبّأ لأمّةٍ ولّوكَ أمرَهم، أما تعرِف سِحْرَ بني هاشم؟!».

٧/٦٦٧٥ عن الحكم، عن الحسن الصفّار في (بصائر الدرجات): عن محمّد بن عيسى، عن ابن أبي عُمّبر وعليّ ابن الحكم، عن الحكم بن مِسكين، عن أبي عمارة، عن أبي عبدالله وعثمان بن عبسى، عن أبان بن تَعْلِب، عن أبي عبدالله (طبالله): وأنّ أمير المؤمنين (علبالله) أتى (١١ أبا بكر فاحتَجّ عليه، ثمّ قال له: أتَرضى برسول الله (مله عبداله) بيني وبينك؟ فقال: فكيف لي به؟ فأخذ بيده، وأتى به مسجد قُبا، فإذا رسول الله (سله عبداله) فيه، فقضى على أبي بكر، فرجَع أبو بكر مَذْعُوراً، فلقِي عُمر فأخبره، فقال: مالك! أما عَلِمتَ سِحْرَ بني هاشم؟! هده فقضى على أبي بكر، فرجَع أبو بكر مَذْعُوراً، فلقِي عُمر فأخبره، فقال: مالك! أما عَلِمتَ سِحْرَ بني هاشم؟! هده فقضى على أبي بكر، فرجَع أبو بكر مَذْعُوراً، فلقِي عُمر فأخبره، فقال: مالك! أما عَلِمتَ سِحْرَ بني هاشم؟! هده فقضى على أبي بكر، فرجَع أبو بكر مَذْعُوراً، فلقِي عُمر فأخبره، فقال: مالك! أما عَلِمتَ سِحْرَ بني هاشم؟! هده فقضى على أبي بكر، فرجَع أبو بكر مَذْعُوراً، فلقِي عُمر فأخبره، فقال: مالك! أما عَلِمتَ سِحْرَ بني هاشم؟! هده فقضى على أبي بكر، فرجَع أبو بكر مَذْعُوراً، فلقِي عُمر فأخبره، فقال: مالك! أما عَلِمتَ سِحْرَ بني هاشم؟! هده فقضى على أبي بكر، فرجَع أبو بكر مَذْعُوراً، فلقِي عُمر فأخبره، فقال: مالك! أما عَلِمتَ سِحْرَ بني هاشم؟! هده فقضى على أبي بكر، فرجَع أبو بكر مَذْعُوراً، فلقِي عُمر فأخبره، فقال: مالك! أما عَلْمَال في المؤلِي عُمر فأخبره فقضى على أبي بكر، فرجَع أبو بكر مَذْعُوراً وأبي بكره فقضى على أبي بكره فربَه في الله في المؤلِي عُمر فأخبره في على أبي بكره في في المؤلِي عُمُوراً وأبي بكره في على أبي بكره في بكره في على أبي بكره في أبي بكره في على أبي بكره في على أبي بكره في بكره في على أبي بكره في في في في أبي بكره في في أبي بكره في أبي بكره في أبي بكره في أبي أبي بكره في في بكره في بكره في أبي بكره في أبي بكره في أبي أبي بكره في أبي

محمد بن الحسن، عن سهل بن زياد، جميعاً، عن الحسن بن العبّاس بن الحريش، عن أبي جعفر الثاني (عدالله ومحمد بن الحسن، عن الموسن، عن أبي جعفر الثاني (عدالله): وأنّ أمير المؤمنين (عدالله) قال: يوماً لأبي بكر ﴿ وَلاَ تَحْمَنِينَ ٱلّذِينَ قَتْلُواْ فِي سَبِيلِ آللهِ أَمْوَاتاً بَلْ أَحِيامً عِنْدَ رَبُّهِمْ وَأَنّ أمير المؤمنين (عدالله) قال: يوماً لأبي بكر ﴿ وَلاَ تَحْمَنِينَ ٱلْذِينَ قَتْلُواْ فِي سَبِيلِ آللهِ أَمْوَاتاً بَلْ أَحِيامً عِنْدَ رَبُّهِمْ وَأَنّ أَلْدِينَ قَتْلُواْ فِي سَبِيلِ آللهِ أَمْوَاتاً بَلْ أَحِيامً عِنْدَ رَبُّهِمْ وَلاَ تَحْمَنِينَ ٱللهُ يَالَيْنَكَ، فَأَيْفِنْ إذا جاءك فإنّ الشيطان غير مُتَحْبَلٍ به، فأخذ عليّ (عدالله) بيد أبي بكر فأراه النبيّ تعلى الله عند الله ياأبا بكر، آمِنْ بعليّ وبأحدَ عشرَ من ولده، إنّهم مِثلي إلّا النبوّة، وتُب إلى الله ممّا في يدِك، فإنّه لاحَقّ لك فيه ـ قال ـ ثمّ ذهَب فلم يَرَه».

سكك ١٩٢٧٧ - صاحب (دُرر المناقب): عن ابن عبّاس، أنّه قال: بينما أمير المؤمنين (عبه السلام) يدور في سكك المدينة إذ استقبّله أبو بكر، فأخذ عليّ (عبه السلام) بيّده، ثمّ قال: «ياأبابكر، اتّقِ الله الذي خلّقك من تُراب، ثمّ من تُطفة، ثمّ سوّاك رجلاً، واذكر متعادك يا ابن أبي قُحافة، واذكر ماقال رسول الله (ملله عبه راد) وقد عَلِمْتُم ماتقدَّم به إليكم في غدير حُمّ فإذ رَدَدْت إليّ الأمر دَعُوتُ الله أن يغفِر لك مافعلْتَه، وإن لم تَفْعَلُ فما يكون جَوابك لرسول

٦ ـ الاختصاص: ٢٧٣.

٧ ـ بصائر الدرجات: ٢/٢٩٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: لتي.

٨ ـ الكافي ١: ١٣/٤١٨.

<sup>(</sup>۱) آل عمران ۲٪ ۱۲۹.

٠٠٠٠ مدينة المعاجز: ١٦٨.

الله (ملراة مله وآنه)». فقال له: أرني رسول الله في المنام، يرُدّني عمّا أنا فيه، فإنّي أطيعه. فقال أمير المؤمنين (عليه السلام): «كيف ذلك وأنا أريكه في البقْظَة؟».

ثمَ أَخذَ عليّ (عبدالسلام) بيده حتّى أتى به مسجد قُبا، فرأى رسول الله (ملّ اله عبدراله) جالساً في مِحرابه وعليه أكفائه وهو يقول: دياأبا بكر، ألم أقُلُ لكَ ذلك مرّةً بعد مرّةٍ وتارةً بعد تارةٍ إنّ عليّ بن أبي طالب (عبدالسلام) خليفتي ووصِيّي، وطاعَتُه طاعتي، ومعصِيتُه معصِيّتي، وطاعَتُه طاعَةُ الله، ومعصِيّتُه مَعْصِيّةُ الله؟! ٤.

قال: فخَرِج أبو بكر وهو فزعِ مَرعوب، وقد عزّم أن يردّ الأمر إلى أمير المؤمنين (عبد السلام) إذ استقبله رَجلٌ من أصحابه فأخبرَه بما رأى، فقال: هذا سِحْرٌ من سِحْرِ بني هاشم، دُم (١١ على ماأنت عليه، واحفّظ مكانَك. ولم يَزَل به حنّى صَدَّه عن المُراد.

۱۰/۲۹۷۸ و خاربعض العُلَماء، في كتاب له، قال: رَوَتِ الشيعة بأشرِهم: أن أمير المؤمنين (طبه السلام) لمّا قعّد أبو بكر مقعده ودعا إلى نفسه بالإمامة، احتَج عليه بما قال رسول الله (ملى الله عبه وآله) في مَواطِنَ كثيرة من أنّ علياً (طبه السلام) خليفَتُه ووصِيَّه ووزيرُه وقاضي دَينِه ومُنجِزُ وَعْدِه، وأنّه (ملى الله مبدراله) أمَرهم باتباعِه في حياته وبعد وقاتِه، وكان مِن جَوابٍ أبي بكر أنّه قال: وُلَيتُكم ولست بخيركم، أقيلوني.

فقال له أمير المؤمنين (طباسلام): «من يُقيلُك؟ الزَمْ بِينَك وسَلَم الأَمْ إلى الَّذِي جعّله الله ورّسولُه له، ولا يَغُرَّنَك من قريش أوغادُها، فإنهم عَبيدُ الدنيا، يُزيلونَ الحقّ عن مَقرَّه طمعاً منهم في الولاية بعدَك، ولينالوا في حياتك من دُنياك، فتلَجلَج في الجواب، وجعل تعبه بتسليم الأمر إليه، فقال أمير المؤمنين (عبه اللهم) يوماً إن أريتُك رسول الله (من الدعيه وأمرَك باتباعي وضليم الأمر إليّ أما تقبل قولَه؟ ه فتبسّم ضاحِكاً مُتعَجباً من قولِه (عبد اللهم) وقال: نعم، فأخذ (1) بيده وأفر تله المستجد، وهو مسجد قبا بالمدينة عفاراه رسول الله (من اله عبد رآله) يقول له: «يا أبا بكر، أنسيتَ ما أقوله في عليّ؟! فَسلّم إليه هذا الأمر، واتبِعه ولا تُخلِقه، فلما سَمِع ذلك أبو بكر وغابَ رسول الله (من الله عبد رآله) عن بصره بُهِت وتحيّر، وأخذه الأَفْكُل (1) وعزم على تسليم الأمر إليه فلدخل في رأيه الثاني.

أقول: مارواه أصحاب الحديث والروايات في هذا المعنى كثيرة، اقتصّرنا على ذلك مخافة الإطالة.

المَارُ ١١ - ابن شهر أشوب: من مناقب إسحاق العَـدُل، أنّه كـان فـي خــلافة هِشــام خَـطيبٌ يـلعَنُ عليّاً رهـِه الله علــراله)، يُرى الكَفُّ ولايرى الذِراع، عاقدةً عليّاً رهـِه الله علــراله)، يُرى الكَفُّ ولايرى الذِراع، عاقدةً

<sup>(</sup>١) في «ط»: ثبت.

١٠ - عيون المعجزات: ١٢.

<sup>(</sup>١) في «جα: فأخذه.

<sup>(</sup>٢) الأَفكَلُ: الرَّعْدة من بَرْد أَو خَوْف. «لسان العرب ـ فكل ـ ١١: ٥٢٩».

١١ ـ المناقب ٢: ٢٤٤.

سورة الكهف (۱۸) ...... ۱۳۷ .... ۱۳۷ .... ۱۳۷

على ثلاثٍ وستين، وإذا كلام من قبر النبي (ستراة عيه رائد): وويلك من أمري (١) ﴿ أَكَفَرتَ بِالَّذِي خَلَقَكَ من تُرابِ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ سَوَّاكَ رَجُلاً ﴾؟؛ وألقت مافيها فإذا دُخان أزرَق، قال: فما نزل عن المِنبر إلّا وهو أعمى يُفاد، قال: فما مضّت له ثلاثة أيّام حتى مات.

١٢/٦٦٨٠ وقال علي بن إبراهيم: قوله: ﴿ وَآضُرِبْ لَهُم مَّفَلاً رَّجُلَيْنِ جَعَلْنَا لاَّحَدِهِمَا جَنَّتَيْنِ مِنْ أَعْنَابٍ وَحَفَفْنَاهُمَا بِنَخْلٍ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمَا زَرْعاً ﴾ قال: نزلت في رجل كان له بُستانان كبيران عظيمان كثيرا الثمار، كما حكى الله عزّ وجلّ، وفيهما نخلٌ وزرعٌ وماء، وكان له جارٌ فقير، فافتخر الغنيُ على ذلك الفقير، وقال له: ﴿ أَنَا أَكْتَرُ مِنَكُ مَالاً وَأَعَزُ نَفَرا ﴾ ثمّ دخل بُستانه وقال: ﴿ مَا أَظُنُ أَن تَبِيدَ هَٰذِهِ أَبِداً \* وَمَا أَظُنُ آلسَّاعَةَ قَائِمَةً وَلَئِن رُّدِدتُ إلى لاَ جَدَنَ خَيْراً مَنْهَا مُنقَلِباً ﴾.

فقال له الفقير: ﴿ أَكَفَرتَ بِالَّذِي خَلَقَكَ مِن تُرابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ سَوَّاكَ رَجُلاً ۞ لَّكِنَا هُوَ آفَهُ رَبِّى وَلَآ أَشْرِكُ بِرَبِّى أَحَداً ﴾ ثمّ قال الفقير للغني: ﴿ وَلُولَآ إِذْ دَخَلْتَ جَنَّتَكَ قُلْتَ مَاشَاءَ آللهُ لَاقُوَّةَ إِلَّا بِاللهِ إِنْ تَرَنِ أَنَا أَقَلَ مِنَكَ مَالاً وَوَلَداً ﴾ .

ئم قال الفقير: ﴿ فَعَسَىٰ رَبِى أَن يُؤْتِيَنِ خَيْراً مِّن جَنَّتِكَ وَيُرْسِلَ عَلَيْهَا حُسْباناً مِّن آلسَماءِ فَتُصْبِحَ صَعِيداً

زَلَهَا ﴾ أي مُحترفاً ﴿ أَوْ يُصْبِحَ مَا وُهَا غَوْراً فَلَن تَسْتطِيعَ لَهُ طَلَباً ﴾. فوقع فيها ماقال الفقير في تلك الليلة

﴿ وَأَصْبَحَ ﴾ الغني، يُفَلِّبُ كَفَيهِ على مَا أَنفَقَ فِيها وَهِيَ خاوِيةً على عُروشِها وَيَقُولُ: يَاليتنِي لَمْ أَشْرِكْ بِرَبِي أَحَداً

﴿ وَلَمْ تَكُنْ لَه فِئةٌ يَنْصُرُونَه مِن دُونِ اللهِ وَمَا كَان مُنْتَصِراً ﴾ فَهذه عقوبة البغي.

المجارات ابن بابویه، قال: حدّثنا جعفر بن محمّله بن قسرور بس الا عده قال: حدّثنا الحسین بن محمّد بن عامر، عن عمّه عبدالله بن عامر، عن محمّد بن أبي عُمير، قال: حدّثني جماعة من مشایخنا، منهم: أبان بن عثمان وهشام بن سالم ومحمّد بن حُمْران، عن الصادق (بله الله بالله وقال: عَنْجِبْ لَمِنْ فَرْعَ من أربع، كيف لايَفرّع إلى أربع؟ عجبتُ لمن خَاف كيف لايفرّع إلى قوله عزّ وجلّ: ﴿حَسُبُنَا آلله وَيَعْمَ ٱلوكِيلُ ﴾ (۱۱)؟ فأني سمِعتُ الله عزّ وجلّ يفول بعقِبها: ﴿فَانْقَلْبُواْ بِبَعْمَةٍ مِّن آللهِ وَفَضْلٍ لَمْ يَمْسَسُهُمْ شُوّه ﴾ (۱۱). وعجبت لِمَنْ اغْنَمَ، كبف لايَفْزَع إلى قوله عزّ وجل هُوله عزّ وجلَ هُوله عزّ وجلَ بقول بعقِبها: ﴿فَاسْتَجْبِنَا لَهُ وَنَجْبُنَا أَهُ وَنَجْبُنَا أَوْلِكُ اللهُ وَلَهُ تعلى: ﴿فَاسْتَجْبِنَا لَهُ وَنَجْبُنَا أَهُ مِنَ آلغَمَّ وَكَذَلِكَ تُنجِى آلمُؤْمِنين ﴾ (۱۱). وعجبت لِمَنْ مُكِر به، كبف لايفرّع إلى قوله تعالى:

<sup>(</sup>١) في المصدر: أموي.

١٢ ـ تفسير القمى ٢: ٣٥.

١٢ ـ الخصال: ٢١٨/٢١٨.

<sup>(</sup>١) آل عمران ٣: ١٧٣.

<sup>(</sup>۲) آل عمران ۲: ۱۷٤.

<sup>(</sup>٢) الأنبياء ٢١: ٨٨

<sup>(</sup>٤) الأنياء ٢١: ٨٨

﴿ وَأُفَوْضُ أَمْرِى إِلَىٰ آلَهُ إِنَّ آلَهُ بَصِيرٌ بِالْعِبَادِ﴾ (\*)؟ فإنّى سمِعتُ الله عزّ وجلّ بقول بعقِبها: ﴿ فَوَقَاهُ آللهُ سَيِنَاتِ مَامَكُرُواْ ﴾ (\*). وعجِبْتُ لمن أراد الدنيا وزينتها، كيف لايَثْزَعُ إلى قوله تعالى: ﴿ مَاشَاءَ آللهُ لَاقُومَ إِلّا بِاللهِ ﴾؟ وفإني سمِعتُ الله عزّ وجلّ بقول بعنِبها: ﴿ إِن تَرَنِ أَنا أَقَلَ مِنكَ مَالاً وَوَلداً \* فَعَسىٰ رَبِّيَ أَن يُؤْتِينِ خَيْراً مّن جَنَتِك ﴾، وعسى موجِبة ال

قوله تعالى:

#### هُنَالِكَ ٱلْوَلَايَةُ لِلَّهِ ٱلْحَقِّ هُوَ خَيْرٌ ثَوَابِاً وَخَيْرٌ عُفْباً [23]

٣٩٦٨ ٢ - محمّد بن العبّاس (رحمه الله): عن محمّد بن همّام، عن عبدالله بن جعفر، عن محمّد بن عبدالحميد، عن محمّد بن عبدالحميد، عن محمّد بن الفُضيل، عن أبي جعفر (عبه السلام) قال: قلت له: قوله تعالى: ﴿ هُنَالِكَ ٱلْوَلَايَةُ لَوَ لَا يَهُ وَحَمِرٌ ثَوَاباً وَخَمِرٌ عُقْباً ﴾؟ قال: «هي ولاية عليّ (عبه السلام)، هي (١) خيرٌ ثواباً وخَيرٌ عُقْباً».

قوله تعالى:

## وَآضْرِبْ لَهُم مَّثَلَ ٱلْحَيَّوْةِ ٱلدُّنْيَاكَمَاءٍ أَنزَلْناهُ مِنَ ٱلسَّماءِ -إلى قوله نعالىٰ ـ وٱلْبَاقِيَّاتُ ٱلطَّيَالِحَاتُ خَيْرٌ عِندَ رَبِّكَ ثَوَاباً وَخَيْرٌ أَمَلاً [ ٤٦-٤٥]

١/٦٦٨٤ - علي بن إبراهيم، قال: حدَّثني أبي، عن بكر بن محمَّد الأزدي، عن أبي عبدالله (عبدالسلام) قال:

سورة الكهف آية . ££.

<sup>(</sup>٥) غافر ٤٠: ١٤.

<sup>(</sup>٦) غافر ٤٠: ٥٥.

١ ـ الكافي ١: ٣٤/٣٤٦، شواهد التنزيل ١: ٢٥٧/٢٥٦.

٢ ـ تأويل الآيات ١: ٦/٢٩٦.

<sup>(</sup>١) في «ط»: هو.

سورة الكهف آية . ٤٥ . ٤٦

سورة الكهف (١٨) ......١٣٩ .....

سمِعته يقول: وأيها الناس، آمروا بالمعروف، وانهوا عن المُنكَر، فإنّ الأمر بالمعروف والنهيّ عن المُنكَر لم يُقرّبا أَجَلاً، ولم يُباعِدا رِزقاً، فإنّ الأمر، ينزِل من السماء إلى الأرض كقطر المَطَر في كلّ يوم إلى كلّ نفسٍ بما قدّر الله لها من زيادة أو تقصان، في أهلٍ أو مالٍ أو نفسٍ، وإذا أصابَ أحدَكم مصيبة في مالٍ أو نفسٍ ورأى عند أخيه عَفوة (١) فلا يكونن له فِتنة، فإنّ المَرء المُسلم مالم يُفشِ (١) دناءة تظهر ويَخْشَع لها إذا ذكرت (١) ويغري بها لِئام (١) الناس، كان كالياسِر الفالج الذي ينتظر أول (٥) فوز من قِداحه، يوجِب له بها المَعْنَم، ويدفع عنه المَعْرَم، كذلك المرء المسلم البريء من الكذبِ والخيانة، ينتظرُ إحدى الحُسْنَيْنِ: إمّا داعياً من الله، فما عند الله خيرً له، وإمّا رِزقاً من الله، فهو دو أهلٍ ومعه دينه وَحَسَبه، والمال والبنون حَرْثُ الدنيا، والعَمل الصالح حَرْثُ الآخرة، وقد يجمعهما الله لأقوام».

٧/٩٩٨٥ ٢ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن ابن محبوب، عن مالك بن عطبّة، عن ضُرّيس الكُناسي، عن أبي جعفر (عنه الله) قال: «مرّ رسول الله (مالد عله والله) برجل يَغرِس غَرْساً في حائِط له قوقف عليه، وقال: ألا أدلك على غَرْسٍ أثبت أصلاً وأسرّع إيناعاً وأطيبَ ثَمَراً وأبقى؟ قال: بلى، فدُلّنى يارسول الله.

قال: إذا أَصْبَحتَ وأمسَيتَ فقل: سُبحان الله، والحمد لله، ولاإله إلّا الله، والله أكبر، فإنّ لك \_إن قُلتَه \_بكلّ تسبيحة عشر شَجَرات في الجنّة من أنواع الفاكِهة، وهنّ (١) من الباقيات الصالحات.

قال: افقال الرجل: إنّي أشهِدُك ـ بارسول الله ـ أنّ حائطي هذا صَدَقةٌ مَقبوضَةٌ على فُقراء المسلمين من أهل الصَدَقة، فأنزَلَ الله عزّ وجلّ الآيات من القرآن: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعطَىٰ وَٱتَّقَىٰ \* وَصَـدَقَ بِـالْحُسنَى \* فَسَنُيَسِّرُهُ لِلسُّرَىٰ ﴾ [الصَدَقة، فأنزَلَ الله عزّ وجلّ الآيات من القرآن: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعطَىٰ وَٱتَّقَىٰ \* وَصَـدَقَ بِـالْحُسنَى \* فَسَنُيَسِّرُهُ لِللَّسُرَىٰ ﴾ (١).

وروى هذا الحديث ابن بابويه، في (أماليه)؛ حَدِّثُنا أَحَمَّدُ بن مُحَمَّدُ بن يحيى العطّار، قال: حدَّثنا سعد بن عبدالله، قال: حدَّثنا الهيثم بن أبي مَسروق النَّهدي عن الحسن بن محبوب، عن مالك بن عطبّة، عن ضُريس الكُناسي، عن أبي جعفر عبد المام: مثله، إلّا أنّ فيه: «على فقراء المسلمين من أهل الصَّفَّة» ("أ.

<sup>(</sup>١) غَفُو الماني: ماتِفُضُلُ عن النَّفَقة: «لسان العرب ـ عنا ـ ١٥: ٧٧٪. وفي «ج» و«ط» و«ف»: عثرة.

<sup>(</sup>٢) في «ق» و«ط» والمصدر: يغش،

<sup>(</sup>٤) في ﴿جِ﴾ و﴿قُ﴾: آثام.

<sup>(</sup>٥) في «ج» و«ق»: إحدى.

۲ ـ الكافي ۲: ۲۲۷/۱.

<sup>(</sup>١) في «ج»: وعو.

<sup>(</sup>۲) النيل ۹۲: ۵.۷.

<sup>(</sup>٣) الأمالي: ١٦/١٦٩.

١٩٦٨٧ ٤ ـ العيّاشي: عن إدريس القُمّي، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله) عن الباقيات الصالِحات، فقال:
 دهى الصَلاة، فحافظوا عليها ـ قال ـ لا تُصلَّل الظهرَ أبداً حتى تزول الشَمسُ».

١٩٦٨ / ١٩٨٥ عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: وقال رسول الله (مقراة عبدراته): خذوا مجننكم. فقالوا: يارسول الله، عَدوَّ حضر؟ قال: لا ولكن خُذوا مُجننكم من النار. فقالوا: يِمَ نأخُذ مُجنننا يارسول الله من النار؟ قال: سُبحان الله والحمد لله ولاإله إلا الله والله أكبر، فإنَهنّ يأتين يوم القيامة ولَهُن مقدّمات ومؤخّرات ومُنْجِيات ومُعقَّبات، وهُنَّ الباقيات الصالحات.

ئم قال أبو عبدالله (عبه الـ الام): ﴿ وَلَذِكُو الله أَكْبَرُ ﴾ (١) قال: ذِكر الله عند ماأحَل أو حَرَّم، وشِيه هـ ذا ومؤخّرات.

٦٦٦٨٩ -عن محمّد بن عَمرو، عمّن حدّثه، عن أبي عبدالله (عبدالله) أنّه قال: دقال الله عزّ وجلّ: ﴿ ٱلْمَالُ وَٱلْبَنُونَ زِينَةُ ٱلْحَيوْةِ ٱلدُّنْيَا﴾ كما أنّ ثماني رَكعات يُصلّبها العبد آخر الليل (١٠) زينةُ الآخرة».

٧/٦٦٩٠ الشيخ: بإسناده عن ابن فَضَال، عن العبّاس، عن فضيل بن عثمان، عن بشير الدهّان، عن أبي عبدالله وعبدالله وعبد عدوًا قال: لا خُذوا جُننكم من النار فالي فولوا شبحان الله والحمد لله ولاإله إلّا الله والله أكبر، ولاحول ولاقوة إلّا بالله العلي العظيم. فانهن يوم القيامة مُقَدّمات ومُنجِيات ومُعقّبات، وهن عند الله الباقيات الصالِحات.

المعمد بن محمد بن العبّاس، قال حدّثنا أحمد بن محمد بن سعيد، عن محمد بن فضيل، عن أبيه، عن المعمد بن عمرو الجُعفي، قال: حدّثنا محمد بن إسماعيل بن عبدالرحمن الجُعفي، قال: دخلت أنا وعمي النعمان بن عمرو الجُعفي، قال: دخلت أنا وعمي الحُصّين بن عبدالرحمن على أبي عبدالله (عب السلام). فسلّم عليه فردّ عليه السلام وأدناه، فقال: وإبنُ مَنْ هذا معك،؟ قال: ابن أخي إسماعيل، قال: ورحِمَ الله إسماعيل وتَجاوزَ عن سيّى، عَمله، كيف مُخَلَفوه،؟ (١) قال: نحن جميعاً

٣ ـ التهذيب ٢: ٢٠٠ /٢٢٣.

٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٣١/٣٢٧.

٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٣٢/٣٢٧.

<sup>(</sup>١) العنكبوت ٢٩: ١٥.

٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٣٢/٣٢٧.

<sup>(</sup>١) في «ط» و«ق» والمصدر: الليلة.

٧ ـ الأمالي ٢: ٢٩٠.

٨. تأويل الآيات ١: ٢٩٧/٨

<sup>(</sup>١) في «ق» و∉ط» والمصدر: تخلُّفوه.

سورة الكهف (۱۸) .......

بخير ماأبقي الله لنا مودّتكم قال: «باحُصين، لاتستَصْغِرنَّ مودَّتنا، فإنَّها من الباقيات الصالِحات،

فقال: يابن رسول الله، ما أستَصغِرُها، ولكِنْ أحمَدُ الله عليها، لقولهم (منواد الله عليه اجمعين): «مَن حَمِد الله فليقُلّ: الحَمْدُ لله على أولى (٢) النِعَم».

قيل وما أولي النِعَم؟ قال: «ولايتنا أهل البيت».

قوله تعالى:

# وَحَشَرْنَاهُمْ فَلَمْ نُغَادِرْ مِنْهُمْ أَحَداً إلى نوله نعالى ـ ويقُولُونَ يَاوَيْلَتَنَا مَالِ هَذَا ٱلْكِتَابِ لَايُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلاَ كَبِيرةً إِلاَّ أَحْصَلْهَا وَوَجَدُواْ مَاعَمِلُواْ حَاضِراً وَلاَ يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَداً [٤٩ ـ ٤٩]

١/٦٦٩٢ - عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن ابن أبي عُمّير، عن حمّاد، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: «ما يفول الناس في هذه الآية ﴿ وَيَوْمَ نَحْشُرُ مِن كُلِّ أُمَّةٍ فَوْجاً ﴾ (١)؟». قلت: يقولون: إنّها في القيامة.

قال: أبو عبدالله (مدالله): «ليس كما يقولون، إنمًا ذلك في الرَّجْعَة، يحشُّر الله في القيامة من كلَّ أمّةٍ فَوْجاً ويَذَعُ الباقين؟! إنّما آيةُ القيامة قوله: ﴿وَحَشَرْنَاهُمْ فَلَمْ نُغَادِرْ مِنْهُمْ أَحَداً﴾..

۲/۶۹۹۳ لماناشي: عن خالد بن نَجِيح، عن أبي عبد الله اعبد عال: هإذا كان يوم القيامة دُفِع إلى الإنسان كتابُه، ثمّ قيل له: إفرأُه.

قلت: فيعرِف مافيه؟ فقال: «إنّه يَذكُره، قمامن لِحِظْةِ ولاكلمةِ ولانقْلِ قدم ولاشيء فعله إلا ذكرَه، كأنّه فعلَه تلك الساعة، فلذلك قالوا: ﴿ يَاوَيْلَتَنَا مَالِ هَذَا ٱلْكِتَابِ لاَيُغَادِرُ صَغِيرةٌ ولاكِبيرةٌ إلّا أَحْصَلها ﴾ «.

٣/٦٦٩٤ عن خالد بن نَجِيح، عن أبي عبدالله (عبد الله) في قوله تعالى: ﴿ آقُرأَ كِتَابُكَ كَفَىٰ بِمَفْسِكَ آلْيَوْمَ ﴾ (١)، قال: (هِ يَالَوُنُ هُو يَالَ يُلْتَنَا مَالِ الْمَادِ الله الله الله الله على الله الله الله قالوا: ﴿ يَالَ يُلْتَنَا مَالِ هَذَا آلْكِتَابِ لاَيْغَادِرُ صَغِيرةً ولاكِبِيرةً إِلاَ أَخْصَلْهَا ﴾ ».

سورة الكهف آية . ٤٩،٤٧.

<sup>(</sup>٢) في «ق» و«ط»: أوّل، في الموضعين.

١ ـ تفسير القميق ١: ١٤.

<sup>(</sup>١) النمل ٢٧: ٨٣

٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٣٤/٣٢٨.

٣ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٥/٣٢٨.

<sup>(</sup>١) الاسراء ١٧: ١٤.

١٩٩٥/ ٤. قال عليَ بن إبراهيم: ﴿ وَعُرِضُواْ عَلَىٰ رَبُكَ صَفّاً ﴾ إلى قوله: ﴿ مَوعِداً ﴾ فهو مُحْكَم. وسيأتي ـ إن شاء الله تعالى ـ حديث المَحْشَر، في قوله تعالى: ﴿ وَأَشْرِقَتِ ٱلأَرْضُ بِنُورِ رَبِّها وَوُضِعَ الْكِتَابُ ﴾ من آخر سورة الزُّمر (١).

٦٦٩٦/٥ ـ وفال في قوله نعالى: ﴿ وَوُضِعَ ٱلْكِتَابُ فَتَرَىٰ ٱلمُجْرِمين مُشفِقين مِمَا فيهِ ـ إلى قوله تعالى: ـ وَلاَ يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَداً﴾ فالَ: يَجِدون كُلَ ما عَمِلوا مَكْتُوباً.

قوله تعالى:

## وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَائِكَةِ آسْجُدُوا لأَدَمَ فَسَجدُواْ إِلَّا إِبْلِيسَ كَانَ مِنَ ٱلْجِنِّ [٥٠]

۱/۱۲۹۷ - ابن بابویه، قال: حدّثنا محمّد بن القاسم المُنَسَّر المعروف بأبي الحسن الجُرْجاني درمهاد عدى قال: حدّثنا يوسف بن محمّد بن زياد، وعليّ بن محمّد بن سيّار، عن أبويهما، عن الحسن بن عليّ، عن أبيه، عليّ بن محمّد، عن أبيه محمّد بن عليّ، عن أبيه علي الرضا، عن أبيه موسى بن جعفر، عن أبيه الصادق جعفر بن محمّد دسيم الله محمّد بن عليّ، عن أبيه فعلى هذا لم يَكُنْ إبليس الله الماكلُّ.

فقال: «لا، بل كان من الجِنّ، أما تسمّعان الله تعالى يقول: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلاَثِكَةِ آسْجُدُواْ لِأَدَمَ فَسَجَدُواْ إِلّاَ إِبْلِيسَ كَانَ مِنَ ٱلْجِنِّ ﴾ فأخبر عزّ وجلّ أنّه كان من الجِنّ، وهو الذي قال الله تعالى: ﴿ وَٱلْجَانَّ خَلَقْنَاهُ مِن قَبْلُ مِن نَّارِ ٱلسَّمُومِ ﴾ "ام.

والحديث طويل ذكرناه في قوله تعالى ﴿ وَآتَيْهُ وَالْمَاتَعْلُواْ ٱللَّهَ يَاطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيمانَ ﴾ (").

قال: «إنّه لم يكن من الملائكة، ولم يَكُنْ بَلي من أمرِ السماء شيئاً، كان من الجنّ، وكان مع الملائكة، وكانت

٤ ـ تفسير القمى ٢: ٣٦.

<sup>(</sup>١) يأتي في الحديث (٢) من تفسير الآية (٦٩) من سورة الزمر.

٥ ـ تفسير القميّ ٢: ٣٧.

سورة الكهف آية ـ ٥٠ـ

١ - عيون أخبار الرضاءع السلام، ١: ٢٧٠ /١.

<sup>(</sup>١) الحجر ١٥: ٢٧.

<sup>(</sup>١) تقدُّم فِي الحديث (١) من نفسير الآية (١٠٢) من سورة البقرة.

٢ ـ تفسير العبّاشي ٢: ٣٦/٣٢٨.

الملائكة تَراه أنَّه منها، وكان الله يعلم أنَّه ليس منها، فلمَّا أمِرَ بالسُّجود كان منه الَّذي كان.

٣/٦٦٩٩ عن هِشام بن سالم، عن أبي عبدالله (مبدالسلام) قال: «أمر الله إبليس بالسُجود لآدم مُشافهةً. فقال: وعِزَّتِك لَئِنْ أَعفَيْتَني من السُجود لآدم لأَعبُدنَك عِبادةً ماعبدها خَلْقٌ من خَلْقِك».

٠ ٣٧٠٠ ٤ ـ وفي رواية أخرى، عن هِشام، عنه (عليه الله الله الله الله آدم (عليه السلام) قبل أن يَنْفُخَ فيه الروح كان إبليس يَمُرُّ به فيَضربه برِجُلِه فيدِب، فيقول إبليس: لأمرٍ ما خُلقته.

وقد تفدّمت الروايات في سورة البقرة بما فيه مزيد على ماهاهنا (١٠).

#### الله نعالى:

## مًّا أَشْهَد تُهُمْ خَلْقَ آلسَّمَ ٰ وَاتِ وَآلأَرْضِ وَلاَ خَلْقَ أَنفُسِهِمْ وَمَا كُنتُ مُتَّخِذَ آلْمُضِلِينَ عَضْداً [٥١]

١ / ٩٧٠ معليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ وَمَا كُنتُ مُتَّخِذَ ٱلْمُضِلِّينَ عَضُداً ﴾: أي ناصراً.

٢/٦٧٠٢ ـ العيّاشي: عن محمّد بن مَروان، عن أبي جعفر (على السلام) في قوله: ﴿مَّا ۚ أَشْهَدَتُهُمْ خَـلْقَ آلسَّمَـٰـوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَلاَ خَلْقَ أَنفُسِهِمْ وَمَا كُنتُ مُتَّخِذَ ٱلْمُضِلِّينَ عَضُداً﴾.

قال: «إنّ رسول الله (سنراة عليه واله) قال: اللهم أعِزّ الدينَ بِعُمَر بن الخَطّابِ أو بأبي جَهْل بن هِشام فأنزل الله: ﴿ وَمَا كُنتُ مُتَّخِذَ الْمُضِلِّينَ عَضُداً ﴾ يَعْنيهِما ».

٣/٩٧٠٣ ـ عن محمّد بن مروان، عن أبي عبد الله وطبع على قال: قبلت له: مُحقِلتُ فداك، قبال رسول الله وسنرانه على والله والله والله والله والله والله والله وكان على أشد من ضرب العُنق.

ثمّ أقبل عليّ فقال: «هل تدري ما أنزل الله يامحمّده؟ قلت: أنت أعلم، جُعلت فداك، قال: وإنّ رسول الله اصلّى اله على وقال في دار الأرقم، فقال: اللهم أعزّ الإسلام، بأبي جَهْل بن هشام أو بعُمر بن الخطّاب، فأنزل الله: ﴿مَا أَشْهَدتُهُمْ خَلْقَ ٱلسَّمَا وَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَلاَ خَلْقَ أَنفُسِهم وَمَا كُنتُ مُتَّخِذَ ٱلْمُضِلِّينَ عَضْداً ﴾ يعنيهماه.

٣ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٣٧/٣٢٨.

أ - تفسير العيّاشي ٢: ٣٨/٣٢٨.

<sup>(</sup>١) تَفَدُّمتَ الرواياتَ في تفسير الآية (٣٤) من سورة البقرة.

سورة الكهف آية ـ ٥١ ـ

١ ـ تفسير القميّ ٢: ٢٧.

٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٣٩/٣٢٨.

٣ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٣٢٩ / ٠٤.

قوله تعالي:

## وَجَعَلْنَا بَيْنَهُم مَّوْبِقاً - إلى نوله نعالى - وَرَءَا ٱلْمُجْرِمُونَ ٱلنَّارَ فَظَنُّوَاْ أَنَّهُم مُّوَاقِعُوهَا [٥٣-٥٣]

١٧٦٧/ ١ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: في قوله تعالىٰ: ﴿ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُم مَّوْبِقاً ﴾: أي سِتْراً. قال: قوله: ﴿ وَرَءَا ٱلْمُجْرِمُونَ ٱلنَّارَ فَظَنُّوا أَنَّهُم مُّوَاقِعُوهَا ﴾ أي عَلِموا، فهذا ظنَّ يَقين.

7/۲۷۰۵ ابن بابويه، قال: حدّثنا أحمد بن الحسن القطان (رحه الله)، قال: حدّثنا أحمد بن يحيى، عن بكر ابن عبدالله بن حبيب، قال: حدّثني أحمد بن يعقوب بن مطّر، قال: حدّثني محمّد بن الحسن بن عبدالعزيز الأحدب الجُنديسابوري، قال: وجدت في كتاب أبي بخَطّه: حدّثنا طلحة بن يزيد، عن عبدالله (۱) بن عبيد، عن أبي معّمَر السّعداني، عن أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب (عبدالسلام) قال: وقوله: ﴿ وَرَءًا ٱلْمُجْرِمُونَ ٱلنّارَ فَظَنّواْ أَنّهُم مُوّاقِعُوهًا ﴾ أي أيفنوا أنّهم داخِلوها».

قوله تعالى:

## وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ أَكْثَرَ شَيءٍ جَدَلاً [05]

1/1۷۰۱ - ابن شهرآشوب: عن أبي بكر الشيرازي في (كتابه) عن مالك بن أنس، عن ابن شهاب، وأبي يوسف يعقوب بن سفيان في (تفسيره) وأحمد بن خنبل وأبي يعلى المَوْصِلي في (شُشنَدَيهما) قال ابن شهاب: أخبرني عليّ بن الحسين (عبداللهم) أن أباه الحسين بن عليّ (عبداللهم) ذكر أنّ عليّ بن أبي طالب (عبداللهم) أخبره: أنّ النبي (منى ه عبدراله) طرّقه وفاطمة بنت رسول الله (منى ه عبدراله)، فقال: وألا تُصَلّون؟ فقلتُ: يارسول الله، إنما أنفُسنا بيد الله، فإذا شاء أن يبعثنا بعننا ويكثر اللطف بنا فانصرف حين قلت ذلك ولم يُرجع إليّ شيئاً، ثمّ سمِعته وهو مولً يضرِب فَخِذَيه ويقول: ﴿ وَكَانَ آلْإِنسَانُ ﴾ يعني: عليّ بن أبي طالب ﴿ أَكْثَرَ شَيءٍ جَدَلًا ﴾ أي متكلماً بالحق والصدق».

سورة الكهف آية ـ ٥٣.٥٢ ـ

١ . تفسير القمي ٢: ٣٧.

۲ ـ التوحيد: ۲۵۷/۵.

<sup>(</sup>١) في المصدر: عبيد الله.

سورة الكهف آية ـ ٥٤ ـ

١ ـ المناقب ٢: ٤٥، مسند أحمد بن حنيل ١: ١١٢.

قوله تعالى:

## وَ يُجَادِلُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِالْبَاطِلِ لِيُذْحِضُواْ بِهِ ٱلْحَقَّ ـ إلى فوله تعالى ـ ذَلْكَ تَأْوِيلُ مَالَمْ تَسْطِع عَلَيْهِ صَبْراً [٥٦-٨٢]

١/٦٧٠٧ ـ عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ وَيُجَادِلُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِالْبَاطِلِ لِيُدْحِضُواْ بِهِ ٱلْحَقَّ ﴾. أي بدفعوه ﴿ وَٱتَّخَذُواْ ءَاياتِي وَمَا أُنذِرُواْ هُزُواً ﴾ إلى قوله: ﴿ بَلِ لَهُمْ مَّوْعِدُ ﴾ فهو محكم.

قال: وقوله تعالى: ﴿ لَن يَجِدُواْ مِن دُونِهِ مَوْثِلاً ﴾ أي مَلجًا: ﴿ وَتِلْكَ آلْقُرَىٰ أَهْلَكُناهُمْ لَمَّا ظَلَمُواْ وَجَعَلنا لِمَهْلِكِهِم مَّوْعِداً ﴾ أي يوم الفيامة يدخُلون النار ﴿ فلمّا أخبر رسول الله (سنرة عيدواد) فُريشاً خبر أصحاب الكَهْف، قالوا: أخبرنا عن العالم الذي أمر الله موسى أن يَتَّبِعَهُ، وماقصّنه؟ فأنزل الله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِفَتَاهُ لَا أَبْرَحُ حَنَّىٰ أَبْلُغَ مَجْمَعَ آلْبَحرَيْن أَوْ أَمْضِى حُقُباً ﴾.

٣٠١٠٨ عنه الشكري، قال: أخبرنا أحمد بن الحسن القطّان، قال: حدّثنا الحسن بن عليّ السّكري، قال: حدّثني محمّد بن زكريا الجَوْهَري البَصْرِيّ، قال: حدّثنا جعفر بن عُمارة، عن أبيه، عن جعفر بن محمّد (طهالله) أنّه قال: وإنّ الخِضرَكان نبيّاً مُرسَلاً، بعنه الله تبارك وتعالى إلى قومه، فدعاهم إلى توحيده، والإقرار بأنبيائه ورُسله وكُنبه، وكانت آيتُه أنّه كان لايجلِس على خَشَبة بابسة ولا أرضِ بيضاء إلّا أزهرت خَصْراء، وإنّما سُمّي خِصْراً لذلك، وكان اسمه تاليا (۱) بن ملكان بن عابر بن أرفخشد بن سام بن نوح (طهالله)، وإنّ موسى لمّا كلّمه الله تكليماً، وأنزل عليه التوارة وكتب له في الألواح من كلّ شيء موعِظةٌ وتفصيلاً لكلّ شيء، وجعل آيته في يده وفي عصاه، وفي الطُوفان والجَراد والقُمَّل والضّفادع والدّم، وقلق البحر، وأعرق الله عزّ وجلّ فرعون وجُنوده، وعَمِلت البَشرية فيه حتّى قال في نفسه: ما أرى أنّ الله عزّ وجلّ عثل عن عند مُلتقى البَحْرَيْنِ رجلاً عابداً فاتبِعْه وتعلّم منه، فهبَط جَبْرَئيل (طهالله)، أدرِك عبدي موسى قبل أن يهلِك، وقل له: إنّ عند مُلتقى البَحْرَيْنِ رجلاً عابداً فاتبِعْه وتعلّم منه، فهبَط جَبْرَئيل (طهالله)، على موسى (طهالله) بما أمرة به ربّهُ عزّ وجلّ، فعَلِم موسى (طهالله)، أنّ ذلك لما حدًّ تَنه به نفسه.

فمضى هو وفتاه يوشّع بن نون (علىه السلام) حتى انتَهَا إلى مُلتَفى البَحْرَين، فوجَدا هناك الحِضر (عليه السلام) يعبُد الله عزّ وجلّ ، كما قال الله عزّ وجلّ في كنابه ﴿فَوَجَدا عَبْداً مِّنْ عِبَادِنا ءَاتَيْنَاهُ رَحْمَةُ مِّن عِندنا وَعلَّمْنَاهُ مِن لَّدُنَا عِلْما \* قال له الخِضر (عليه العلم): ﴿إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ عِلْما \* قال له الخِضر (عليه العلم): ﴿إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعْل صَبْراً. فقال مَعِينَ صَبْراً ﴾ لأنّي وكُلتُ بعلم لانُطيقه، ووكلَت أنت بعلم لاأطيقه، قال موسى: بل أستطيعُ معَك صَبْراً. فقال

سورة الكهف آية ـ ٥٦ ـ ٨٢ ـ

١ ـ تفسير القمئ ٢: ٣٧.

٢ ـ علل الشرائع: ١/٥٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: باليا، وفي ﴿فَ»: إليا.

الخِضْر: إنّ الفباس لامتجال له في علم الله وأمره ﴿ وَكَيفَ تَصْبِرُ عَلَى مَالَمْ تُحِط بِهِ خُبْراً ﴾؟ قال له موسى: ﴿ سَنْجِدُنِى إِنْ شَاءَ اللهُ صَابِراً وَلَا أَعْصِى لَكَ أَمْراً ﴾ فلما استَثْنى المشيئة قَبِلَه. قال: ﴿ فَإِنِ اتَبْعَتَنِى فَلاَ تَسْتُلْنِى عَنْ شَىٰء حَتَىٰ أُحْدِثَ لَكَ مِنْهُ فِكُراً ﴾ فقال موسى (عباسلام): لك ذلك عليّ. فانطلَقَا حَتَّىٰ إِذَا رَكِبًا فِي السَّفِينَةِ عَن شَىٰء حَتَىٰ أُحْدِثَ لَكَ مِنْهُ فِكُراً ﴾ فقال موسى (عباسلام): ﴿ أَخَرَ قُتُهَا لِتُغْرِقَ أَهْلَهَا لَقَدْ جِنْتَ شَيئاً إِمْراً ﴾ قال: ﴿ أَلَمْ أَقُلْ خَرَقَهَا الْخِضُر (عباسلام)، فقال له موسى (عباسلام): ﴿ أَخَرَ قُتُهَا لِتُغْرِقَ أَهْلَهَا لَقَدْ جِنْتَ شَيئاً إِمْراً ﴾ قال: ﴿ وَلَا لَنُ نَسْتَطِيعَ مَعِى صَبْراً ﴾ ؟! قال موسى (عباسلام): ﴿ لاَتُوّاخِذْنِي بِمَا نَسِيتُ ﴾ أي بما تَرَكثُ من أمرِك ﴿ وَلا لَوْهِنْ مِنْ أَمْرِى عُسْراً ﴾ .

﴿ فَانطَلَقَا حَتَى إِذَا لَقِيا غُلَامًا فَقَتَلَهُ ﴾ الخِصْر عبد السلام، فغَضِب موسى عبد السلام، وأخذ بتلابيبه وقال له: ﴿ أَقَتَلْتَ نَفْساً زَكِيّةٌ بِغَيْرِ نَفْسٍ لَّقَدْ جِئْتَ شَيئاً نُكُواً ﴾؟! قال له الخِصْر: إنّ العُقول لاتَحكم على أمر الله تعالى ذِكرُه، بل أمرُ الله بَحكُم عليها، فسلَم لِما ترى منّى واصبر عليه، فقد كنتُ عَلِمتُ أنّك لن تستطيع معى صَبراً. قال موسى عبدا من النّائي عَنْ شَيءٍ بَعْدَها فَلا تُصَاحِبْنِي قَدْ بَلَغْتَ مِن لَّدُنِّي عُدْراً ﴾.

﴿ فانطلَقا حَتَى إِذَا أَتِهَا أَهُلَ قَرْيَةٍ ﴾ وهي الناصرة، وإليها تُنسَب النَصارى ﴿ آسْتَطْعَمَا أَهْلَهَا فَأَبُواْ أَن يُنفَيْ مُمَا فَوَجَدَا فِيها جِدَاراً يُرِيدُ أَن يَنفَضَى فوضَع الخِضر (عبد الله) يدَ، عليه فأقامَهُ فقال له موسى (عبد الله) ﴾ ﴿ لَوْ شِئْتَ آتَّخَذْتَ عَلَيْهِ أَجْراً ﴾ ؟ قال له الخِضر (عبد الله) ؛ ﴿ هَذَا فِرَاقَ بَيِنْي وَيَيْنِكَ سَأُنبِئُكَ بِتَأْوِيلِ مَا لَمْ تَسْتَطِعْ عَلَيْهِ صَبْراً ﴾ فقال: ﴿ أَمَّا آلسَّفينَةُ فَكَانَتْ لِمَساكِينَ يَعْمَلُونَ فِي آلبُحْرِ فَأْرُدتُ أَنْ أَعِيبَها وَكَان وَرَآءَهُم مَلِكُ عَلَيْهِ صَبْراً ﴾ فقال: ﴿ أَمَّا آلسَّفينَةُ فَكَانَتْ لِمَساكِينَ يَعْمَلُونَ فِي آلبُحْرِ فَأْرُدتُ أَنْ أَعِيبَها وَكَان وَرَآءَهُم مَلِكُ يَأَنْ مُعْلِدُ وَلَا يَعْصِبِهم المَلِكُ عليها، فنسب إلابانة (١) يَأْخُذُكُلَّ سَفِينَةٍ ﴾ صالحة ﴿ غَضِباً ﴾ فأردت بما فعلتُ أَن تَبفى لهم، ولا يَعْصِبهم المَلِكُ عليها، فنسب إلابانة (١) في هذا الفعل إلى نفسه لِعلّة ذِكر التعبيب، لأنه أَرَاد أَنْ يَعْبِها عند الملك حتى إذا شاهَدها فلا يغصِب المساكين عليها، وأراد الله عزّ وجلّ صلاحَهم بما أمرَه به مِن ذلك.

ثم قال: ﴿ وَأَمَّا ٱلْعُلامُ فَكَانَ أَبُواه مُؤْمِنُيْنِ ﴾ قطب ( كافراً بوعلِم الله تعالى ذكره أنه إن بقي كفّر أبواه وافتتنا به وضّلا بإضلاله إبّاهما، فأمرني الله تعالى ذكره بقتله، وأراد بذلك تَقْلَهُم إلى محل كرامته في العاقبة، فاشترك ( " في الإبانة بقوله: ﴿ فَخَشِينَا أَن يُرْهِقَهُمَا طُغْيَاناً وَكُفْراً \* فَأَرَدْنَا أَن يُبْدِلَهُمَا رَبُّهُمَا خَيْراً مّنْهُ زَكُوةً وَأَقرَبُ في الإبانة لأنه خشي، والله لا يخشى لأنه لا يفوته شيء، ولا يمتنع عليه أحد أراده، وإنما خشي الخِصْرُ من أن يُحال بينه وبين ما أمر فيه فلا يدرك ثواب الإمضاء فيه، ووقع في نفسه أنّ الله تعالى ذكره جَعلَه سبباً لرحمة أبوي العُلام، فعمِل فيه وسَط الأمر من البشريّة مثل ماكان عمل في موسى اعب السلام، لأنّه صار في الوقت مُخْبراً، وكليم الله موسى اعب السلام، فحمِل فيه وسَط الأمر من البشريّة مثل ماكان عمل في موسى اعب السلام، للرّبة على الوقت مُخْبراً، وكليم الله موسى اعب السلام، لكن لاستِحقاق موسى اعبسره، للرّبين.

ئم قال: ﴿ وَأَمَّا ٱلْجِدَارُ فَكَانَ لِغُلامَيْنِ بَيْهِمَيْنِ فِي ٱلْمَدينَةِ وَكَانَ تَحْتَهُ كَنْزٌ لَّهُما وَكَان أَبُوهُمَا صالِحاً ﴾ ولم

<sup>(</sup>٢) في المصدر في جميع المواضع: الأنانية، والظاهر أنَّ المراد الإرادة.

<sup>(</sup>٣) في «ق» و «ج»: فطلع.

<sup>(</sup>٤) في «ق» و«ط»: فأشرك في الموضعين.

يكن ذلك الكنز بَذَهب ولافِضة، ولكن كان لَوْحاً من ذهب مكتوبٌ فيه: عَجَب (٥٠ لِمَن ابقَن بالموت كيف يفرّح، عَجَب لِمَن أَيقَن النبعث حقّ كيف يَظلِم، عَجَب لِمَن يرى الدنيا وتصرّف عَجَب لِمَن أَيقَن النبعث حقّ كيف يَظلِم، عَجَب لِمَن يرى الدنيا وتصرّف أهلِها حالاً بعد حالٍ كيف يَظمَئنُ إليها، وكان أبوهما صالحاً، وكان بينهما وبين هذا الأب الصالح سَبْعون أباً، فحَفظَهما الله بصلاحِه، ثمّ قال: ﴿ فَأَرَاد رَبُّكَ أَن يَبْلُغَا أَشُدّهُمَا وَيَسْتَخْرِجا كَثْرَهُما ﴾ فتبرًا من الإبانة في آخِر القصص، ونسب الإرادة كلّها إلى الله تعالى ذكره في ذلك لأنه لم يكن بقي شيء ممّا فعله فيخبر به بعد ويصير موسى (عبدالله) به مُخْبَراً ومصغياً إلى كلامه تابعاً له، فتجرّد من الإبانة والإرادة تجرّد العبد المخلِص، ثمّ صار متنصلاً ممّا أناه من نسبة الإبانة في أوّل القصّة، ومن ادعائه الاشتراك في ثاني القصّة، فقال: ﴿ رَحْمَةٌ مِن رَبّيكَ ومَا متنصّلاً منا أنه من نسبة الإبانة في أوّل القصّة، ومن ادعائه الاشتراك في ثاني القصّة، فقال: ﴿ رَحْمَةٌ مِن رَبّيكَ ومَا مَنْ مَنْ فَرَى ذلِكَ تأويلُ مَالَمْ تَسْطِع عَلَيْهِ صَبْراً ﴾.

ئم قال جعفر بن محمد (طهما السلام): وإنّ أمْرَ الله تعالى ذِكرُه لا يُحمَل على المقايبس، ومن حَمَل أمر الله على المقايبس ملَك وأهلك، إنّ أوّل مَعْصِيةٍ ظهرت، الإبانة من إبليس اللعين، حين أمر الله تعالى ذِكرُه ملائكتَهُ بالسجود لآدم فسجَدوا، وأبى إبليس اللعين أن يسجد، فقال عزّ وجلّ: ﴿ وَمَا مَنْعَكَ أَلَا تَسْجُد إِذْ أَمَرْتُكَ قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِنْهُ خَلَقْتَنِي مِن نارٍ وَخَلَقْتَهُ مِن طينٍ ﴾ (٢) فكان أوّل كُفْرِه قوله: ﴿ أَنَا خَيْرٌ مِنْهُ ﴾ ثمّ قياسه بقوله: ﴿ خَلَقْتَنِي مِن نارٍ وَخَلَقْتُهُ مِن طينٍ ﴾ فطرده الله عزّ وجلّ عن جِواره ولعنه وسمّاه رجيماً، وأقسم بعزّته لايقيس أحدٌ في مِن نَارٍ مَن أسفل دَرْكٍ من الناره.

٣/٦٧٠٩ علي بن إبراهيم، قال: وكان سبب ذلك أنّه لمّا كلّم الله موسى (عدالله) تكليماً، وأنوّل عليه الألواح، وفيها كما قال الله تعالى: ﴿ وَكَتَبّنَا لَهُ فِي آلاَلُواحِ مِن كُلّ شَيءٍ مّوعِظَةٌ وَتَفْصِيلاً لِكلّ شَيء هُو الله الله الله الله الله الله الله النوراة وكلّمه، قال في نفسه: ماخلق موسى (عدالله) إلى بني إسرائيل، فصَعِدَ المِنْبَرَ فأخبرهم أنّ الله قد أنول عليه النوراة وكلّمه، قال في نفسه: ماخلق الله خلّقاً أعلم منى، فأوحى الله عزّ وجلّ إلى جَبْرَئيل والمعاه فنول جَبْرَئيل (عدالله)، وأعلِمه أنّ عند مُلتقى البَحْريَنُ عند الصَحْرَةِ وجُلاً أعلم منك فصر إليه، وتعلّم من عِلمه؛ فنول جَبْرَئيل (عدالله) على موسى (عدالله) وأخبره فذل موسى (عدالله) في نفسه، وعَلِم أنّه أخطأ ودخله الرُّعب، وقال لوصبّه يوضّع بن نون: إنَّ الله قد أمرني وأخبره فذل موسى (عدالله) على قفاء فلم بَعرِفاه، فأخرج وصبُّ موسى الحوت وغسّله بالماء ووضّعه على المكان وجدا رجلاً مستلقباً على قفاء فلم بَعرِفاه، فأخرج وصبُّ موسى الحوت وغسّله بالماء ووضّعه على الصّخرة، ومضبًا ونسيا الحوت، وكان ذلك الماء ماء الحبّوان، فحبي الحوت ودخل الماء، فعضى موسى (عدالله) في في عناء (الله الله في المناء) فعلى عناء (الله الماء ماء الحبّوان، فحبي الحوت ودخل الماء، فعضى موسى (عدالله) فذكر ويوشع بن نون معه حتى عَيبا (الله أكل الماء ماء الحبّوان، فحبي الحوت ودخل الماء، فعضى موسى (عداله في ويوشع بن نون معه حتى عَيبا (الله في الله عناء (الله الماء ماء الحبّوان، فحبي الحوت ودخل الماء، فعضى موسى (عداله في ويوشع بن نون معه حتى عَيبا (الله في الله عناء (الله الماء ماء الحبّوان، فحبي الحوت ودخل الماء، فعلم عناء (الماء الله والله و

<sup>(</sup>٥) في «ط» في جميع المواضع: عجبت.

<sup>(</sup>٦) الأعراف ٧: ١٢.

٣ ـ تفسير الثمن ٢: ٣٧.

<sup>(</sup>١) الأعراف ٧: ١٤٥.

 <sup>(</sup>٢) في المصدر: عشيا، وفي «ق»: جيعا.

وصيَّه السمَكة، فقال لموسى (ملماسلام): إنّي نَسيِتُ الحوتَ على الصخرةِ. فقال موسى: ذلك الرجل الّذي رأيناه عند الصَخْرَة هو الّذي نُريده، فرجَعا على آثارهما قَصَصاً، إلى الرجل وهو في الصلاة، فقعَد موسى (ملماسلام) حتّى فَرغ من صلاته فسلَم عليهما.

• ١٧١٠ عن بُونس، قال: اختلف يُونُس وهِ شام بن إبراهيم: حدَّ ثني محمّد بن عليّ بن بلال، عن يُونس، قال: اختلف يُونُس وهِ شام بن إبراهيم في العالم الذي أتاه موسى (عله السلام) أيهما كان أعلم؟ وهل يجوز أن يكونَ على موسى (عله السلام) حُجّةً في وقته وهو حُجّة الله على خَلْقِه؟ قال قاسم الصيقل: فكتبوا ذلك إلى أبي الحسن الرضا (عله السلام) يسألونه عن ذلك، فكتب في الجواب: وأتى موسى (عله السلام) العالِمَ فأصابه وهو في جزيرةٍ من جزائِر البَحْر إمّا جالساً وإمّا مُتّكناً، فسلم عليه موسى (عله السلام، إذ كان بأرضٍ ليس فيها سلام، قال: مَنْ أنت؟ قال: أنا موسى بن عمران. قال: أنت موسى بن عمران الذي كلّمه الله تكليماً؟ قال: نعم. قال: فما حاجَتُك؟ قال: جِئتُ لُتعلَّمني ممّا عُلَمتَ رُشداً. قال: إنّى وُكَلتُ بأمر لاتُطبقه، ووُكلتَ أنت بأمر لاأُطبقه.

ثمّ حدّ ثه العالم بما يصبب آل محمّد (عليم الدين) من البلاء وكيد الأعداء حتى اشتد بكاؤهما، ثمّ حدّ ثه عن فضل آل محمّد (عليم الدين) حتى جعل موسى (عليه الدين) بقول: ياليتني كنت من آل محمّد، وحتى ذكر فلاتاً وفلاتاً، وفيحث رسول الله (مدرات عليه وألى قومه، وما يلقى منهم ومن تكذيبهم إيّاه، وذكر له تأويل هذه الآبة: وتنقلِب أَفْيَدَ تَهُمْ وَأَبْصَارَهُمْ كَمَالَمْ يُوْمِنُوا بِهِ أَوَّلَ مَرَّةٍ ﴾ (1) حين أخذ عليهم المبناق (عب الدين) فقال موسى: ﴿ وَنُقلِبُ أَفْيَدَ تَهُمْ وَأَبْصَارَهُمْ كَمَالَمْ يُوْمِنُوا بِهِ أَوَّلَ مَرَّةٍ ﴾ (1) حين أخذ عليهم المبناق (عب الدين) فقال موسى: ﴿ وَنُقلِبُ أَنْ يُعَلِّمُ مَعِيَ صَبْراً \* وَكَيْفَ مُومِنُ مَا عُلِمْتُ رُشُداً ﴾ فقال الجَشْر (عب الدين): ﴿ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ معِيَ صَبْراً \* وَكَيْفَ تَصْبُرُ عَلَى مَالَمْ تُحِطْ به خُبْراً ﴾ فقال موسى عب المسلام): ﴿ سَتَجَدُنِيّ إِنْ شَآءَ اللهُ صابِراً وَلا أَعْصِى لَكَ أَمْراً ﴾ قال المخِصْر (عب الديم): ﴿ فَال موسى عب الدين عن شيء قال المخِصْر (عب الديم): في فإنِ آتَبْغَتَنِي فَلا تَسْئَلْنِي عَن شَيء خَتَى أُحْدِثَ لَكَ مِنْهُ ذِكْراً ﴾ يقول: لانسألني عن شيء أفعله، ولاتنكره عليَّ حتى أخبرك أنا بخبَره، قال: نعم.

فمرّوا ثلاثَتُهم حتى انتَهوا إلى ساجل البحر، وقد شُجِنت سفينة وهي ثريد أن تعبُر، فقال أربابُ السفينة: نحمِل هؤلاء الثلاثة نفر فإنّهم قوم صالحون؛ فحملوهم، فلمّا جنّحت السفينة في البحر قام الخِصْر (عبدالسلام) إلى جوانب السفينة فكسّرها وحَشاها بالخِرق والطين، فغضب موسى (عبدالسلام) غَضَباً شديداً، وقال للخضر (عبدالسلام): ﴿ أَخَرَ قُتَهَا لِتُغْرِقَ أَهْلَهَا لَقَدْ جِنْتَ شَيْئاً إِمْراً ﴾ فقال له الخِصْر: ﴿ أَلَمْ أَقُل لَكَ إِنَّك لَن تَسْتَطيع مَعِي صَبْراً ﴾. قال موسى (عبدالسلام) ﴿ لا تُؤاخذني بِمَا نَسِيتُ وَلا تُرْهِقْنِي مِنْ أَمْرِي عُسْراً ﴾.

فخرَجوا من السفينة ومرّوا فنظر الخِضْر (عله السلام) إلى غُلام يلعَب بين الصَّبيان حَسَن الوجه كَأْنَه قطعة قَمَر، وفي أذنيه دُرّتان، فتأمّله الخِضْر (عليه السلام)، ثمّ أخَذَه فقتله؛ فوثب موسى (عبه السلام) على الخِضْر (عليه السلام) وجَلَد به

<sup>(</sup>٣) في «ج» و«ق»: عيّاً.

٤ ـ تفسير القميّ ٢: ٣٨.

<sup>(</sup>۱) الأنعام ٦: ١١٠.

الأرض (")، فقال: ﴿ أَقَتَلْتَ نَفْساً زَكِيَّةً بِغَيرِ نَفْسٍ لَقَدْ جِئْتَ شَيْداً نُكراً ﴾؟!.

فقال الخِضْر (طبه السلام) ﴿ أَلُمْ أَقُل لَكَ إِنْكَ لَن تَسْتطيع مَعِيَ صَبْراً ﴾ ؟! قال موسى (عبه السلام): ﴿ إِن سَالَتُكَ عَن شَى: ﴿ بَعْدَهَا فَلاَ تُصَاحِبْنِي قَدْ بَلَغْتَ مِن لَّدُنِي عُذْراً ﴾ .

﴿ فانطَلَقَا حَتَى إِذَا أَتَيَا أَهْلَ قَرْيَةِ آسْتَطْعَمَا أَهْلَهَا﴾ [بالعشيّ] تُسمّى الناصِرة، وإليها تُنسّب النصارى، ولم يضيّفوا أحداً قطّ، ولم يُطعِموا غريباً، فاستَطْعَموهم فلم يُطعِموهم ولم يُضيّفوهم، فنظر الخِضْر (عبده عن) إلى حائِطٍ قد زال لينهدم فوضّع الخِضْر يده عليه، وقال: قم بإذن الله تعالى، فقام. فقال موسى (عبدالله): لم يَنْبَغِ لك أن تُقيمَ الجِدار حتى يُطعِمونا ويُؤوُونا وهو قوله: ﴿ لَوْ شِفْتَ لَتَخَذْتَ عَلَيْهِ ٱجْراً ﴾؟

فقال له الخِضْر (طلب السلام): ﴿ هُذَا فِرَاقُ بَيْنِي وَبَينِكُ سَأَنْبِئُكَ بِثَآوِيلِ مَالَمْ تَسْتَطِع عَلَيْهِ صَبْراً \* أَسَا السَّفِينَةُ ﴾ التي فعلت بها ما فعلت ﴿ فَكَانَت لِمَسَاكِين يَعْمَلُونَ فِي ٱلبُحْرِ فَأَرَدَتُ أَنْ أَعِيبَهَا وَكَانَ وَرَآءَهُم مَلِكُ يَأْخُذُكُلَّ سَفِينةٍ ﴾ صالحة ﴿ فَضَبا ﴾ وكذا نزلت وإذا كانت السفينة معبوبة، لم يأخذ منها شيئاً، ﴿ وَأَمَّا الفَكامُ فَكَانَ أَبُواهُ مُوْمِنَيْنِ ﴾ وطبع كافراً وكذا نزلت وغظوت إلى جَبينه وعليه مكتوب: طبع كافراً: ﴿ فَخَشِينَا أَنْ يُكِلَا أَنْ يُبْدِلَهُمَا خَيْراً مَنْهُ زَكُوهُ وَأَقْرَبَ رُحْماً ﴾ فَأَبدَل الله والذيه بنناً وَلَدت مبعين نبياً ﴿ وَأَمَّا الجَدَارُ ﴾ الذي أَفَمْتُه ﴿ فَكَانَ لِفُلامَيْنِ يَتِيمَيْنِ فِي ٱلمَدِينَةِ وَكَانَ تَحْتَهُ كَنزٌ لَهُمَا وَكَانَ أَبُوهُما صَبْراً ﴾ المنا مُنالِم قَالِم عَلَيْهِ صَبْراً ﴾ الله عَلَيْهِ صَبْراً ﴾ الله والذي قَدْمَا وَيَسْتَخْرِجَاكَنَزَهُمَا ﴾ إلى فوله: ﴿ ذَلِكَ تَأْوِيلُ مَالَمْ تَسْطِع عَلَيْهِ صَبْراً ﴾ .

المحابه، عن عدّة من اصحابه، عن الحسن بن سعيد اللّغمي، قال: وَلِذَ لِرَجُلِ من اصحابنا عن عدّة من اصحابه، عن الحسن بن سعيد اللّغمي، قال: وَلِذَ لِرَجُلِ من اصحابنا جارية، فدخل على عن الحسن بن بعدالله وسبه عندالله وسبه اللّغمي، قال: وَلِذَ لِرَجُلِ من اصحابنا جارية، فدخل على أبي عبدالله وسبه قدم، فرآة مُنتَسخَطاً، فقال له أبو عبدالله وسبه عنه أرأيت لو أنَّ الله تبارك وتعالى أو حى إليك أن أختار لك أو تختار لك إلى قال: وفإنَّ الله قد اختار لك!».

قال: ثمّ قال: هإنّ الغُلام الّذي قتلَه العالِم الذي كان مع موسى (عليه السلام) وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَأَرَدْنَا أَن يُبْدِلُهُما رَبُّهُمَا خَيْراً مَنْهُ زَكُوهُ وَأَقْرَبَ رُحْماً ﴾ أبدَلَهُما الله به بنتاً، ولدت سبعين نبيّاً».

<sup>(</sup>٢) جَلَدُتُ به الأَرضَ: أي صرعته. «لسان العرب ـ جلد ـ ٣: ١٢٥».

٥ ـ الكافي ٦: ١١/٦.

٦ ـ تفسير القميّ ٢: ١٠.

<sup>(</sup>١) في «ط»: يحزن، وقَرِق: فزع وأَشفق. «لسان العرب ـ فرق ـ ١٠: ٢٠٤».

٧/٦٧١٣ محمّد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن أحمد بن محمّد بن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن صَفوان الجَمّال، قال: سألتُ أبا عبدالله (عبد السلام) عن قول الله عزّ وجلَ: ﴿ وَأَمَّا ٱلجِدَارُ فَكَانَ لِغُلامَيْنِ أَبِي نصر، عن صَفوان الجَمّال، قال: سألتُ أبا عبدالله (عبد السلام) عن قول الله عزّ وجلَ: ﴿ وَأَمَّا ٱلجِدَارُ فَكَانَ لِغُلامَيْنِ أَبِي نَصِر، عن صَفوان الجَمّان، قال: سألتُ أبهما ﴾.

فقال: «أما إنّه ماكان ذَهَباً ولافِضّةً، وإنمّاكان أربع كلمات: لا إله إلا أنا، من أيقنَ بالمَوت لم يَضْحَك، ومن أيقن بالحِساب لم يفرّحْ قلبهُ، ومن أيقن بالقَدَر لم يخشّ إلّا الله».

١٩٧١٤/ ٨ ـ ابن بابويه، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن (رحمه في قال: حدّثنا محمّد بن يحيى العطّار، عن محمّد ابن أحمد، قال: حدّثنا الحسن بن علي، رفعه إلى عمرو بن جميع، رفعه إلى عليّ (علمه الملام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَكُلَّ اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى عَمّار، عن أبي عبدالله (عله اللهِ مَا اللهُ عَلَى رواية مُعاوية بن عمّار، عن أبي عبدالله (عله الله الله الله عن اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى عَمّار، عن أبي عبدالله (عله الله اللهُ اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَل

4/7010 على بن إبراهيم، وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عبد السلام) في قوله: ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِفَتَهُ ﴾ قال: «هو يوشع بن نون وقوله: ﴿ لاَ أَبْرَحَ ﴾ يقول: لاأزال ﴿ حَتَّىٰ أَبْلُغَ مَجْمَعَ ٱلبَحْرَيْنِ أَوْ أَمْضِيَ حُقُباً ﴾ وفال دالحُقْب تَمانون سنة وقوله: ﴿ لَقَدْ جِئْتَ شَيْئاً إِمْراً ﴾ هو المنكر، وكان موسى (مدال به) يُنكِر الظُّلم، فأعْظَم مارأى.

المتاكان من أمر موسى (مدالله) الذي كان، أعطى مكُتلاً (١) فيه حوت مُملّح، وقبل له: هذا يدُلك على صاحبك عند عين مَجْمَع البَحْرين، لا يُصيب منها شيء ميثاً إلا حين، يُقال لها: الحياة، فانطلقا حتى بلغا (١) الصخرة، فانطلق الفتى يغسل الحوت في العين، فاضطرب الحوت في يده حتى خدَشه، فانفلت منه، ونسِيّه الفتى، فلمّا جاوز الفتى يغسل الحوت في العين، فاضطرب الحوت في يده حتى خدَشه، فانفلت منه، ونسِيّه الفتى، فلمّا جاوز الوفت الذي وقّت فيه أعبا موسى (مدالله): ﴿قَالَ لِفَتَاهُ ءَاتِنَا غَدَاءَنَا لَقَدْ لَقِينَا مِنْ سَفَرِنَا هَذَا نَصَباكُ قال: الوقت الذي وقت فيه أعبا موسى (مدالله) فلمّا أناها وجد الحوت قد خرّ في البَحر، فاقتصًا الأثر حتى أتيا صاحبة ما في جزيرةٍ من جَزائر البَحْر، إمّا مُتّكِناً وإمّا جالِساً في كِساءٍ له، فسلم عليه موسى (مدالله)، وهو في أرض ليس فيها سَلام، فقال: مَنْ أنت؟ قال: أنا موسى. قال: أنتَ موسى بن عِمران وعَجِبَ من السلام، وهو في أرض ليس فيها سَلام، فقال: مَنْ أنت؟ قال: أنا موسى. قال: أنتَ موسى بن عِمران الذي كلمه الله تكليماً؟ قال: نعم. قال: فما حاجتك؟ قال: ﴿ أَيّبُهُكَ عَلَى أن تُعلَمَن مِمّا عُلَمْتَ رُشُداكُ.

٧ ـ الكافي ٢: ١٨/٦.

٨ ـ معاني الأخبار: ١/٢٠٠.

<sup>(</sup>١) في «ط» زيادة: إلّا أنّ فيها: «أنّه كان بينهما وبين الأب الصالح سبعة آباء» وقال (عليه السلام): «إنّ الله يصلح بصلاح الرجل المؤمن ولده وولد ولده، وأهل دويرته ودويرات حوله، فلا يزالون في حفظ الله».

٩ ـ تفسير القمى ٢: ١٠.

١٠ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٣٢٩ [3.

<sup>(</sup>١) المِكْتَل: الزَّبيل الكبير. (السان العرب ـكتل ـ ١١: ٥٨٣).

<sup>(</sup>۲) في «ج» و«ط»: فانظر إلى حين تلقى.

۱۱/۹۷۱۷ - عن أبي حمزة، عن أبي جعفر (عليه السلام) قال: «كان وصيّ موسى بن عمران (عليه السلام) يوشع بن نون، وهو فّتاه الّذي ذَكره الله في كتابه».

۱۲/۹۷۱۸ - عن هِشام بن سالم، عن أبي عبدالله (عبه الله) قال: اكان موسى (عبه السلام) أعلمَ مِن الْخِضْر (عبه السلام)».

۱۳/۹۷۱۹ ـ عن حَفْص بن البَخْتَري، عن أبي عبدالله (طبه السلام) في قول موسى (طبه السلام) لفتاه ﴿ وَاتِـنَا غَدَاَءَنَا﴾ وقوله: ﴿ رَبِّ إِنِي لِمَا أَسْرَلْتَ إِلَىّ مِسْ خَيْرٍ فَقيرٌ ﴾ (١)، فقال: ﴿إِنْمَا عَنِي الطعام، وقال أبو عبدالله (عليه السلام): ﴿إِنّ موسى لذو جوعات، (١).

١٤/٦٧٢٠ - عن بُرَيد، عن أحدهما (طهمالسلام)، قال: قلت له: مامنزِلَتُكم في المَاضِين، ومَنْ تشيَهون منهم؟ قال: «الخِضْر وذو القَرنَين كانا عالِمَين ولم يكونا نَبِييَنِ»

<sup>(</sup>٢) الأنعام ١: ١١٠.

١١ ـ تفسير العبّاشي ٢: ٢٢/٢٢٠.

۱۲ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۳۲/۳۳۰.

١٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٢/٢٣٠.

<sup>(</sup>١) القصص ٢٨: ٢٤.

<sup>(</sup>٢) في «ط»: إنَّ موسى جوعان.

١٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٠٠/٥٥.

١٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٣٣٠ ٤٦/

<sup>(</sup>١) الأعراف ٧: ١٤٤.

<sup>(</sup>٢) الأعراف ٧: ١٤٥.

في تابويه، وجميع العِلم قد كتب له في الألواح، كما يظُنّ هؤلاء الذين يدّعون أنهم قُقهاء وعلماء، وأنهم قد أثبتوا جميع العِلم والفِقه في الدين ممّا تحتاج هذه الأمّة إليه، وصحّ لهم عن رسول الله (ملّى الطبراله) وعلِموه و حَفِظوه، وليس كلّ عِلم رسول الله اصلى الله المال علموه، ولا صار إليهم عن رسول الله (ملّى الطبراله) ولا عَرفوه، وذلك أنّ الشيء من الحلال والحرام والأحكام يرد عليهم فيُسألون عنه، ولا يكون عندهم فيه أثر عن رسول الله (ملّ الطبراله) ويستحيون أن يَنسُبهم الناس إلى الجهل، ويكرهون أن يُسألوا فلا يُجيبوا فيطلب الناس العلم من مع في فلذلك استعملوا الرأي والقياس في دين الله، وتركوا الآثار، ودانوا الله بالبدّع، وقد قال رسول الله (ملّ الاعبراله) يدعة ضَلالة.

فلو أنهم إذا سُئلوا عن شيء من دين الله، فلم يكن عندهم منه أقر عن رسول الله، ردّوه إلى الله وإلى الرسول وإلى أولي الأمر منهم، لَعَلِمَه الذين يستنيطونه منهم - من آل محمد (عليم السلام) - والذي منعهم من طلب العلم منا المعداوة والحَسَدُ لنا، لا والله ما حسَد موسى (عبد السلام) العالم - وموسى نبي الله يُوحي الله إليه - حيث لقيه واستَنْطقه وعرّفه بالعلم، ولم يَحْسده كما حسّد ثنا هذه الأمة بعد رسول الله (مل الله (مل على ما علمنا وما وَرِننا عن رسول الله (مل الله المله وسأله الصّحبة، ليتعلّم منه، الله (مل الله المالم وسأله الصّحبة، ليتعلّم منه، ويُرشِده، فلما أن سأل العالم ذلك، علم العالم أنّ موسى (عبد الله) لا يستطيع صُحْبَته، ولا يَحتَمِلُ علمه، ولا يصير معه، فعند ذلك قال العالم: ﴿ وَكَيْفَ تَصْبِرُ عَلَى مَالَمْ تُحِطْ بِهِ خُبراً ﴾ فقال موسى (عبد الله) له، وهو خاضِع له بستَعطِفُه على نفسه كي يقبله: ﴿ وَكَيْفَ تَصْبِرُ عَلَى مَالَمْ تُحِطْ بِهِ خُبراً ﴾ فقال موسى (عبد الله) وقد كان العالم يعلم ان موسى (عبد الله) لا يصبر على عِلْمِه.

فكذلك ـ والله، يا إسحاق بن عمّار ـ حال قُصاه هؤلا، وقُنهائهم وجماعتهم البوم، لا يحتمِلون ـ والله ـ عِلمَنا ولا يقبلونه ولا يُطبِقونه، ولا يأخذون به، ولا يطبِرون عليه، كما لم يُصبِر موسى المباسلام، على علم العالِم حين صَحِبه ورأى ما رأى من عِلمه، وكان ذلك عند موسى المباسلام، مكروها، وكان عند الله رضاً وهو الحقّ، وكذلك عند الله الحقّ. علمنا عند الجهلة مكروة لا يُؤخذ، وهو عند الله الحقّ.

17/77۲ عن عبد الرحمن بن سَبابة، عن أبي عبدالله (عليه الله والله موسى (عبدالله) صَعِدَ المِنْبر، وكان مِنْبَره ثلاث مَراقٍ (1) فحدَث نفسه أنّ الله لم يخلُقُ خَلْقاً أعلَم منه، فأتاه جَبْرَئيل (عبدالله) فقال لهُ: إنّك قد ابتُليت، فانزِل فإنّ في الأرض من هو أعلَم منك فاطلبه؛ فأرسَل إلى يوشع: انّي قد ابتُليت، فاصنَع لنا زاداً وانطلِق بنا؛ فاشترى حوتاً من الحِبتان الحيّة، فخرج بأذربيجان، ثمّ شواه، ثمّ حمله في مِكْتَل، ثمّ انطلقا يمشيان في ساحل البَحْر، والنبيّ إذا مرّ في مكانٍ لم يَعْيَ أبداً حتى يجوز ذلك الوقت؛

قال: فبينما هما يمشيان إذ انتهبا إلى شَيْخِ مُسْتلقٍ، معه عَصاه موضوعة إلى جانبه، وعليه كِساءٌ إذا قنع رأسه

١٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٤٧/٣٣٢.

<sup>(</sup>١) الجرُّقاة: الدرجة، واحدة من مَرَّاقي الدَّرج. اللسان العرب ـ رقا ـ ١٤: ٣٣٣.

خرجت رِجلاه، وإذا غطّى رِجلَبه خرّج رأسه -قال -فقام موسى (عبدالله) يصلّي، وقال ليوشَع: احفَظ عليّ -قال فقطَرت قطرة من السماء في المِكْتَل، فاضطربَ الحوت، ثمّ جَعل يجر (١) المِكْتَل إلى البحر، -قال: -وهو قوله: ﴿ فَاتَّخَذَ سَبِيلَةُ فِي ٱلبَحْرِ سَرَباً ﴾ -قال - ثمّ إنّه جاء طير فوقع على ساجِل البَحر، ثمّ أدخَل مِنقاره، فقال: يا موسى، ما أخذت من عِلم ربّك ما حمّل ظهر مِنقاري من جميع البحر -قال - ثمّ قام يمشي فَتَبِعَة يوشّع، فقال موسى (عليدالله) لمّا أعيا حيث جاز الوقت فيه: ﴿ قَائِنَا غَدَا فَقَدْ لِقَينَا مِن سَفَرِنَا هَٰذَا نَصَباً ﴾ إلى قوله: ﴿ فِي مُوسى (عليدالله) لمّا أعيا حيث جاز الوقت فيه: ﴿ قَائِنَا غَدَا قَنَا لَقَدْ لِقِينَا مِن سَفَرِنَا هَٰذَا نَصَباً ﴾ إلى قوله: ﴿ فِي

قال: فرجَع موسى (عبد العلام) يقُص (٣) أثره حتى انتهى إليه، وهو على حاله مُسْتَلْقٍ، فقال له موسى (عبد العلام): السلام عليك. فقال: وعليك السلام يا عالِم بني إسرائيل ـ قال ـ ثمّ وقب فأخذَ عَصاه بيده ـ قال ـ فقال له موسى (عبد السلام): إنّي قد أمِرتُ أن أتُبعَك على أنّ تُعَلَمني ممّا عُلَمت رُسْداً. فقال كما قصّ عليكم: ﴿إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِيَ صَبْراً ﴾ ال

قال: افانطلقا حتى انتهبا إلى مَعْبَرِ، فلمَا نظر إليهم أهلُ المَعْبَر قالوا: والله، لانأخُذ من هؤلاء أجراً، اليوم نحمِلُهم، فلمَا ذهَبت السفينة وسَط الماء خَرقَها، فقال له موسى (عنه النه) كما أخبِرتم، ثمّ قالَ: ﴿ أَلَمْ أَتُلْ إِنَّكَ لَنْ تَسْتَطيعَ مَعِيَ صَبْراً \* قالَ لَا تُؤَاخِذُنِي بَمَا نَسِيتُ وَلاَ تُرْهِقْنِي مِنْ أَمْرِي عُسْراً ﴾ .

قال: وخَرجا على ساحِل البحر، فإذا غُلام يلعَب مع غِلمان عليه قميص حرير أخضر، في أذنيه دُرّتان، فتورَّكه ''' العالِم فذبَحه، فقال له موسى (عليه السلام): ﴿ أَقَتَلْتُ تُفْسِأَ زَكِيَّةً بِغَيرٍ نَفْسٍ لَقَدْ جِثْتَ شَيْئاً نُكُواكِ ».

قال: ﴿ فَانطَلَقَا حَتَىٰ إِذَا أَتِهَا أَهْلَ قَرْيَةٍ آسِطْعُمَا أَهْلُهَا فَأَيُواْ أَنَ يُضَيِّقُوهُمَا فَوَجَدا فِيها جِدَاراً يُرِيدُ أَن يَنقَضَ فَأَقَامَهُ قَالَ لَوْ شِئتَ لَتَخَذْتَ عَلَيه أَجْراً ﴾ خبراً نأكُلُه فقد جعنا عقال عوهي قرية على ساحل البحر، ويقال لها: ناصِرة، وبها تُسمّى النصارى نصارى: فلم يضيّعُوهما ولايضيّقون بعدهما أحدا حتى تقوم الساعة، وكان مثل السفينة فيكم وفينا، ترك الحسين (عبسهم) البيعة لمعاوية، وكان مثل الغُلام فيكم قول الحسن بن علي (عبدههم) لعبدالله بن علي: لعنك الله من كافر؛ فقال له: قد قتلته، يأبا محمّد؛ وكان مثل الجدار فيكم عليّ والحسن والحسين (عبم الهم) (٥٠)

۱۷/۶۷۲۳ عن عبدالله بن ميمون القداح، عن أبي عبدالله (طبهانسلام) عن أبيه (ملهانسلام)، قال: «بينما موسى (طبهانسلام) قاعِد في ملأً من بني إسرائيل، إذ قال له رجل: ماأرى أحداً أعلم بالله منك، قال موسى (طبهانسلام):

<sup>(</sup>٢) في المصدر: يثب من.

<sup>(</sup>٣) في «ط»: يقتفي، وفي المصدر: يقفي.

<sup>(</sup>٤) تَوْرَك الصبيِّ: جعله في وَرِكه معتمداً عليها. «لسان العرب ـ ورك ـ ١٠: ١١٥».

<sup>(</sup>٥) ذكر المجلس ورحمانه بياناً لمفردات الحديث في (بحار الأنوار ١٣: ٣٠٨).

١٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٤٨/٣٣٤.

ماأرى؛ فأوحى الله إليه: بلى (1) عبدي الخِضْر فاسأل السَّبيل إليه، وكان له آية الحوت، إن افتَقَده؛ فكان من شأنه ماقصّ الله.

۱۸/٦٧٢٤ ـ عن هِشام بن سالم، عن أبي عبدالله (عبدالله): «كان سُليمان (عبدالله) أعلَم من آصِف، وكان موسى (عبدالله) أعلم من الذي اتّبعه».

۱۹/۱۷۲۵ عن لبث بن أبي سُلبم، عن أبي جعفر المباسلام: وشكا موسى المباسلام، إلى ربّه الجوع في ثلاثة مواضع: ﴿ عَاتِنَا عَدَآءَنَا لَقَدْ لَقِينَا مِن سَفَرِنَاهَذَا نَصَباً ﴾ و﴿ لَتَحَذْتَ عَلَيْهِ أَجْراً ﴾ ، ﴿ رَبِّ إِنِّي لِمَا أَنزلتَ إِلَى مِنْ خَيْر فَقِيرٌ ﴾ (۱).

٢٠/٦٧٢٦ عن إسماعيل بن أبي زياد الشّكوني (١)، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن جدّه، عن ابن عبّاس، قال: ماوّجدتُ للناس (١) ولعليّ بن أبي طالب (عب السلام) شّبَها إلاّ موسى (عبه السلام) وصاحب السفينة، تكلّم موسى (عنه السلام) بجّهل، وتكلّم صاحب السفينة بعِلم، وتكلّم الناسُ بجّهل، وتكلّم عليّ (عبه السلام) بعِلم.

۱۲۱/۹۷۲۷ - ابن بابویه، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد «رمي الاعنه» قال: حدّثنا محمّد بن الحسن الصفّار، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسين بن سعيد، عن الحسين بن عُلوان، عن الأعمّش، عن عباية الأسّدي، قال: كان عبدالله بن عبّاس جالساً على شَفيرٍ زَمْزَم يُحدِّثُ الناس، فلمّا فَرَغ من حَديثه جاء رجُل فسلّم عليه، ثمّ قال: ياعبدالله، إنّي رجل من أهل الشام؛ فقال: أعوانُ كلّ ظالم إلّا من عصم الله منكم، سَلْ عمّا بدا لك.

فقال: ياعبدالله بن عبّاس، إني جثتك أسألك عبّن قتله عليّ بن أبي طالب من أهل لاإله إلّا الله، لم يَكفُروا بصّلاةٍ، ولا بحّجٌ، ولابُصوم شهر رمضان، ولابزكاةٍ؟.

فقال له عبدالله: تَكَلَّنْكَ أَمَكَ، سَلَّ عَمَا يَعْنَيْكَ، وَلَيْعَ عِالاَ يَعْنَبِك. فقال: ماجئتُك أضرب إليك من جمْص للحجّ ولا للعُمرة، ولكن آتيتُك لتشرح لي أمر عليّ بن أبي طالب وفعالِه.

<sup>(</sup>۱) فی «ط» و «ق»: إلت.

١٨ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٤٩/٣٣٤.

١٩ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٥٠/٣٢٥.

<sup>(</sup>١) القصص ٢٤/٢٨.

۲۰ ـ تفسير العيّاشي ۲: ٥١/٢٣٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الكوفي.

<sup>(</sup>τ) في «جِ»: لنا.

٢١ ـ علل الشرائع : ٣/٦٤.

﴿ يَامُوسَىٰ إِنِّى آصْطَفَيْتُكَ عَلَى آلنَّاسِ بِرِسَالاَتِى وَبِكَلامِى فَحُذْ مَا ءَاتَيْتُكَ وَكُنْ مِنَ آلشَّاكرينَ \* وَكَتَبْنَا لَهُ فِى الْآلُواحِ مِن كُلِّ شَى م مَّوْعِظةٌ وَتَفْصِيلاً لَكُلِّ شَى مُ هُ وَكَان موسى (عبدالله) يرى أنَ جَميع الأشياء قد أثبِتَ له، كما نَرون أنتُم أنَ علماء كم قد أثبَتُوا جَميع الأشياء، فلما انتهى موسى (عبدالله) إلى ساحِل البَحر، ولَقي العالِم، استنطق موسى ليَصِلَ علمه والإيحسُده، كما حسَدتم أنتم عليّ بن أبي طالب (عبدالله) وأنكرْتُم فضْلَه، فقال له موسى (عبدالله): ﴿ هِل أُتَبِعُكَ عَلَى أن تُعلَّمَنِ مِمَّا عُلِمْتَ رُشُداً ﴾ فعَلِم العالِم أنَ موسى (عبدالله) الا يُطيق صُحبَتَه، ولا يَصْبِر على عِلْمِه، فقال له: ﴿ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِيَ صَبْراً وَكِيفَ تَصْبِرُ عَلَى مَالَمْ تُحِطْ بِهِ خُبْراً ﴾ ومُحبَتَه، ولا يَصْبِر على عِلْمِه، فقال له: ﴿ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِي صَبْراً وَكِيفَ تَصْبِرُ عَلَى مَالَمْ تُحِطْ بِهِ خُبْراً ﴾ فقال له موسى (عبدالله)، أنّ موسى (عبدالله) فقال له موسى (عبدالله)، أنّ موسى (عبدالله) فقال له موسى (عبدالله)، أنّ موسى (عبدالله).

قال: فرَكِبا في السفينة فخَرفها العالِم، وكان خَرْقُها لله عزّ وجلّ رضاً، وسَخِط ذلك موسى، ولَفي الغُلام فقتلُه، وكان قَتْلَه لله عزّ وجلّ رضاً، وسَخِط ذلك موسى، وأقام الجِدار وكانت إقامته لله عزّ وجلّ رضاً، وسَخِط ذلك موسى، وأقام الجِدار وكانت إقامته لله عزّ وجلّ رضاً، وسَخِط ذلك موسى، كذلك كان عليّ بن أبي طالب الهسم، لم يَقْتُل إلّا من كان لله في قتله رضاً ولأهل الجَهالة من الناس سَخَطاً.

والحديث بتمامه يأتي ـإن شاء الله ـ في قوله نعالى: ﴿ يَاۤ أَيُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لاَتَدْخُلُواْ بُيُوت ٱلنبِيِّ إِلَّا أَن يُؤْذَنَ لَكُمْ إِلَى طَعَامٍ غَيْرَ نَاظرينَ إِنَاهُ﴾ من سورة الأحزاب. (").

٢٢/٦٧٢٨ عن عبدالله بن سِنان، عن أبي عبدالله (عبدالله)؛ وأنّ نَجدة الحَروري (١) كتب إلى ابن عبدالله (عبدالله)؛ وأنّ نَجدة الحَروري (١) كتب إلى ابن عبّاس، يسأله عن سَبْي الذّراري، فكتب إليه: أمّا الذراري فيلم يكن رسول الله (منه المدراله) يقتلهم، وكان الخِصْر (عبدالله) يقتل كافِرهُم ويترُك مُوْمِنَهُم، فإن كِنتَ تعلّم ما يعلُمُ الخِصْر (عبدالله) فاقتُلْهُم،

٢٣/٦٧٢٩ ـ عن إسحاق بن عمّار، عل أبي عبد الله بعليه قال: سمعته يقول: «بينما العالِمُ يَمشي مع موسى (عبد الله عنه بغُلام يَلعب ـ قال ـ فوكَزه العالِم فقتله، فقال له موسى: ﴿ أَقَتَلْتَ نَفْساً زَكِيَّةً بَغَيْرٍ نَفْسٍ لَقَدْ مِوسى (عبد الله) إذا هُم بغُلام يَلعب ـ قال ـ فوكزه العالِم يذه فاقتلَع كَتِفَه، فإذا عليه مَكتوب: كافرٌ مَطبوع،

٠ ٣٤/ ٢٢ - عن حَرِيز، عن أبي عبدالله (عليه السلام) أنّه كان يقرأ: «وكان وراءهم ملك ـ يعني أمامهم ـ يأخُذكلّ

<sup>(</sup>١) الأعراف ٧: ١٤٤ - ١٤٥.

<sup>(</sup>٢) يأتي في الحديث (٢) من تفسير الآية (٥٣) من سورة الأحزاب.

۲۲ ـ تفسير العيّاشي ۲: ٥٣/٣٣٥.

<sup>(</sup>١) هو نجدة بن عامر الحروري: من رؤوس الخَوارج، زائغ عن الحقّ، خرج باليمامة عقب موت يزيد بن معاوية، وقدم مكّة، وله مقالات ممروفة وأتباع انقرضوا، كاتبّ ابن عباس يسأله عن سهم ذي الفربي وعن قتل الأطفال الذين يخالفونه وغير ذلك. «الكامل في التاريخ ٤: ٢٠١، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد ٤: ١٣٦، لسان الميزان ٦: ١٤٨».

٢٢ تفسير العيّاشي ٢: ٥٣/٣٣٥.

٢٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٣٣٥/٥٥.

٦٥٦ ..... البرهان في تفسير القرآن

#### سَفينةِ صالحةِ غَصْباً.

١٩٧٣ - عن حَرِيز، عمن ذكره عن أحدهما (طهماهسلام) (١)، أنّه قرأ: ٥ (وَكَانَ أَيُواهُ مَوْمِنَيْنِ وطُبع كَافراً)».
٢٦/٦٧٣٢ - عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (طبه شلام) في قوله: و﴿ فَخَشِيناً ﴾ خشي إن أدرك الفُلام أن يدعُوَ أبويَه إلى الكُفر، فيُجيبانه من فرطِ حبّهما له».

٣٧٣/ ٢٧ ـ عن عبدالله بن خالد، رفعه، قال: دكان في كَنف الغُلام الّذي قتله العالِم مكتوب: كافره.

٢٨/٦٧٣٤ ـ عن محمّد بن عمر، عن رجل، عن أبي عبدالله (عليه السلام)قال: وإنّ الله ليَحْفَظُ وُلد المؤمن إلى ألف سنة، وإنّ الغُلامَين كان بينهما وبين أبويهما سبعمائة سنة».

٢٩/٦٧٣٥ ـ عن عثمان، عن رجل، عن أبي عبدالله المبالسلام، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَأَرَدُنَا أَن يُبْدِلَهُمَا رَبُهُمَا خَيْراً مَّنْهُ زَكُوٰهُ وَأَقْرَبَ رُحْماً ﴾، قال: وإنه وُلدت لهما جارية، فولدت غلاماً، وكان نبيّاً».

٣٠/٦٧٣٦ عن الحسن بن سعيد اللَّخْمي، قال: وُلدَت لرجل من أصحابنا جارية، فدخل عملى أبسي عبدالله «مبه الله أو عبدالله «مبه الله عبدالله عبدالله «مبه الله أو عبدالله «مبه الله أو عبدالله عبدا

قال: كنت أقول: يارب، تختار لي. قال: «فإنَّ الله قد أختار لك.

ثمّ قال: «إنّ الغلام الذي قتله العالم حين كان مع موسى «سه السلام» في قول الله: ﴿ فَأَرَدِنَا أَن يُبْدِلَهُمَا رَبُّهُمَا خَيْراً مِّنْهُ زَكُوٰةً وَأَقْرَبَ رُحْماً ﴾، قال: فأبدَلهما جاربةً ولدت سبعين نبيّاً».

٣١/٦٧٣٧ - عن أبي يحبى الواسطي، رفعه إلى أحدهما (سهمالسلام) في قول الله عزّ وجلّ ﴿ وَأَمَّا ٱلغُلامُ فَكَانَ أَبَوَاهُ مُؤْمِنينِ﴾ إلى قوله: ﴿ وَأَقْرَبَ رُخْماً ﴾ قال: «أبَدَلَهُما مكانَ الابن بنتاً، فولَدت سبعين نبيّاً».

٣٢/٦٧٣٨ عن أبي بَصير، عن أبي جعفر (عبدالله) (١): «كم من إنسان له حقّ لايعلم به!» قال: قلت: وماذاك، أصلَحَك الله؟ قال: «إنّ صاحِبَي الجِداركان لهماكنزٌ تحتُه، أما إنّه لم يكُن ذهَباً ولافِضَةُ».

قال: قلتُ: فأيُّهما كان أحقُّ به؟ فقال: «الأكبر، كذلك نقول».

٢٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٣٣٦/٥٥.

<sup>(</sup>١) في «ط». عن أبي عبدالله (طيه السلام).

٢٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٥٦/٣٣٩.

۲۷ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۵۷/۳۳٦.

۲۸ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۳۲۹/۵۸.

٢٩ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٥٩/٣٣٦.

۲۰ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۰/۳۳۷.

٣١ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٦١/٣٣٧.

٣٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٦٢/٣٣٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: عن أبي عبدالله (عليه الدلام)

٣٣/٦٧٣٩ - عن إسحاق بن عمّار، قال: سمِعت أبا عبدالله (ميه السلام) يقول: وإنّ الله لَيُصلِح بصَلاح الرجل المؤمن وُلدَه ووُلدَ ولدِه، ويَحفَظه في دُوَيْرَيْه وَدُويْراتٍ حَوله، فلا يزالون في حِفظ الله لكرامَتِه على الله».

ثمَّ ذكر الغُلامَين فقال: و﴿ وَكَانَ أَبُوهُمَا صَالِحًا ﴾ ألم نرَ أنَّ الله شَكر صَلاحَ أبوَيهما لهماه.

بن الأزرق "المَسَجِدَ الحَرامَ والحُسين بن عباس جالسان في الحِجْر، فجلس إليهما، ثمّ قال: يابنَ عبّاس، صِف لي إلهك الذي عبير وطبها الله بن عبّاس جالسان في الحِجْر، فجلس إليهما، ثمّ قال: يابنَ عبّاس، صِف لي إلهك الذي تعبّده، فأطرق ابن عبّاس طويلاً مُتبَطّئاً " بقوله، فقال له الحسين (عبدالله): وإليّ يابن الأزرَق، المُتَورَّط في الضلالة، المُرْتَكِس (نَهُ في الجهالة، أُجيبك عمّا سألت عنه، فقال: ما إيّاك سألتُ فَتُجيبُني.

فقال له ابن عباس: مَهْ عن ابن رسول الله، فإنّه من أهل بيت النُبوّة ومَعدِن الحِكْمَةِ. فقال لهُ: صِفْ لي.

فقال له: «أصفُه بما وصَفُ به نفسه، وأعِرَفُه بما عرَّف به نفسه: لاَيُدرَك بالحَواس، ولا يُقاس بالناس، قريبٌ غير ملتزِقٍ (٥) وبعيدٌ غير مُقْصى، يوحَّد ولا يُبَعض (٢)، لا إله إلا هو الكبير المُتَعال، قال: فبكي ابنُ الأزرق بكاءً شديداً. فقال له الحسين (عله السلام): «ما يُبكيك»؟ فقال: بَكِيت من حُسن وَصْفِك.

قال: «بابن الأزرق، إنّي أخبِرت أنّك تُكفّر أبي وأخي وُتكفّرني، قال له نافع: لَئِن قلتُ ذاك لقد كـنتم الحُكماء (٢) ومَعالم الإسلام، فلمّا بدّلتُم استَبدلنا بكم.

فقال: له الحسين اعبد العامد الأزرق، أسألك عن مسألة، فأجبني عن قول الله لإله إلا هو: ﴿ وَأَمّا الْجِدَارُ فَكَانَ لِغُلامَيْنِ يَتِيمَيْنِ فِي المدينةِ ﴾ إلى قوله: ﴿ كَنْزُ لَهُمَا ﴾ من حُفِظ فيهماه؟ قال: «فأيهما أفضَل أبوهما أم رسول الله الله الله الله قال: «فما حُفِظْنَا مرسول الله قال: «فما حُفِظْنَا حتى حيل بيننا ( ) وبين الكفر؟ ه. فنهض، ثمّ نفض تُوبه، ثمّ قال: قد نبّأنا الله عنكم معشر قريش مأنتم قوم خَصِمُون.

٣٣ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٦٣/٣٣٧

۲۴ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۲/۲۳۷.

<sup>(</sup>١) في «ق»: زوبان، وفي المصدر و«ج، ط»: رويان، وما أثبتناه هو الصحيح راجع تقريب التهذيب ٢: ٢٤٩/٣٦٤.

 <sup>(</sup>۲) هو نافع بن الأزرق الحروري، من رؤوس الخوارج وإليه تُنسب طائقة الأزارقة، وكان قد خرج في أواخر دولة يزيد بن مُعاوية. «لسان الميزان
 ۲: ۱۹۲۱ می ۱۹۹۰ می من رؤوس الخوارج وإلیه تُنسب طائقة الأزارقة، وكان قد خرج في أواخر دولة يزيد بن مُعاوية. «لسان الميزان

<sup>(</sup>٢) في المصدر: مستبطئاً.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: المرتكن.

<sup>(</sup>٥) في الط»: غير بعيد ملتزق، وفي الج»: غير بعيد غير ملتزق.

<sup>(</sup>٦) في المصدر: ولايتبقض.

<sup>(</sup>٧) في المصدر: الحكَّام.

<sup>(</sup>٨) في «ط»: فما حفظهما حتّى حيل بينهما.

٣٥/٦٧٤١ عن زُرارة وحُمْران، عن أبي جعفر وأبي عبدالله (عليما السلام): قال : «يُحفَظُ الأطفالُ بأعمالِ آبائهم، كما حَفِظ الله الغُلامَين بصَلاح أبيهماه.

٣٦/٩٧٤٢ عن صَفُوان الجمّال، عن أبي عبدالله (طبه السلام) قال: سألته عن قول الله عزّ وجل ﴿ وَأَمَّا ٱلْحِدَارُ فَكَانَ لِغُلامَيْنِ يَتِيمَيْنِ فِي ٱلمَدِينَةِ وَكَان تَحْتَهُ كَنزٌ لَهُمَا ﴾، فقال: «أما إنّه ما كان ذهباً ولافضة، وإنمّا كان أربع كلمات: إنّي أنا الله لا إله إلّا أنا، من أيقن بالموت لم تضحك سِنُه، ومن أقرّ بالحسابِ لم يفرح قلبُه، ومن آمن بالفدر (١) لم يخش إلّا ربّه».

٣٧/٩٧٤٣ عن إبن أسباط، عن أبي الحسن الرضا (طبه السلام) قال: ١ كان في الكَنز الذي قال الله عزّ وجلّ: 
﴿ وَكَانَ تَحْتَهُ كَنزٌ لَّهُما ﴾ لوحٌ من ذهب، فيه: بسم الله الرحمن الرحيم، محمّد رسول الله، عجِبتُ لِمَن أيقَن 
بالمَوت كيف يفرّح، وعجِبتُ لِمَنْ أيفَن بالقَدَركيف يحزّن، وعجبتُ لِمَن رأى الدنيا وتقلَّبَها بأهِلها كيف يَرْكُنُ إليها!
وينبغي لِمَن عَقَلَ عن الله أن لاينَهم الله في قضائِه، ولايَستَبْطِئه في رِزقِه،

تَ ٣٨/٦٧٤٤ عن مَسْعَدة بن صَدَقة، عن جعفر بن محمّد. عن آبائه (طهم السلام): «أَنَّ النبيِّ (سَلَى الله عليه وآله) قال: إِنَّ الله ليخلُف العبد الصالح من بعد موته في أهله وماله، وإنكان أهْلُهُ أهلَ سوء، ثمّ قرأ هذه الآية إلى قوله: ﴿ وَكَانَ أَبُوهُمَا صَالِحاً ﴾ .

٣٩/٦٧٤٥ عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، أنّه سميع هذا الكلام من الرضا (مدالله): «عَجباً لمن عَقَل (١) عن الله، كيف يستَبطيء الله في رِزقه؟! وكيف اصطيّر على قَضائه!».

1971/ 12 ـ عن محمّد بن عمرو الكوفي عن رجل، عن أبي عبدالله (مندالله) قال: التحفّظ ولد المؤمن لأبيه إلى ألف سنة، وإنّ الغُلامَين كان بينهما وبين أبيهما سبعمائة سنة».

۱/۱۷٤۷ عن عبدالله التهذيب): بإستاده، عن محمد بن عبيد الله الحلبي والعبّاس بن عامر، عن عبدالله ابن بُكير، عن عُبيد بن زُرارة، عن أبي بصير عن أبي جعفر المهالله، قال: «كم من إنسان له حقّ لايعلم به!» قلت: وماذاك أصلحك الله؟ قال: «إنّ صاحبتي الجداركان لهماكنزٌ تحته لايعلمان به ، أما إنّه لم يكن بذهب ولا فضّة». قلت: فما كان؟ قال: «كان عِلماً». قلت: فأيّهما أحقّ به؟ قال: «الكبير، كذلك نقول نحن».

۳۵ تفسير العيّاشي ۲: ۲۳۸/۲۸.

٢٦ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٦٦/٢٢٨.

<sup>(</sup>١) في «طَه: ومن أقرّ بالقبر.

٣٧ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٦٧/٣٢٨.

۲۸ ـ تفسير العيّاشي ۲: ٦٨/٣٣٨.

٢٩ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٩/٣٣٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: غفل.

١٠ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٣٣٩/٧٠.

٤١ ـ التهذيب ٢: ٢٧٦/١٠٠٠.

47/٩٧٢٨ - وعنه: بإسناده عن عليّ بن أسباط، عن أبي الحسن الرضا (عبد عم)، قال: سمِعناه - وذكر كنز الينيمين - فقال: ٥ كان لوحاً من ذهب فيه: بسم الله الرحمن الرحيم، لاإله إلّا الله، محمد رسول الله، عجبت لمن أيقن بالموت كيف يفرح، وعجبت لمن أيقن بالقدركيف يحزن، وعجبت لمن رأى الدنيا وتقلّبها بأهلها كيف يركن إليها: وينبغي لمن عَقَلَ عن الله أن لايستبطىء الله في رزقه، ولا يتهمه في قضائه،

فقال له الحسين بن أسباط: فإلى مَنْ صار، إلى أكبرهما؟ قال: العماء.

قوله تعالى:

## وَيَسْئُلُونَكَ عَن ذِى ٱلقَرْنَينِ قُلْ سَأَتْلُواْ عَلَيْكُم مِّنهُ ذِكراً -إلى نوله تعالى - وَكَانَ وَعْدُ رَبِئَ حَقًا [ ٩٨ ـ ٩٨ ]

1/9729 - ابن بابويه: عن أبيه، عن محمّد بن يحيى العطار (١)، عن الحسين بن الحسن بن أبان، عن محمّد ابن أوْرَمَة، قال: حدّ ثني القاسم بن عُروة، عن بُرَيد العِجْلي، عن سعد بن طريف، عن الأصْبَغ بن نُباتَة، قال: قام ابن الكوّاء إلى عليّ اعلى القرنين، أنبيّاً كان أم مَلِكاً؟ والحُبِرني عن ذي القرنين، أنبيّاً كان أم مَلِكاً؟ وأخبرني عن قَرْنيه، أمِن ذَهب أم من فضة؟

فقال له اعب السلام: «لم يكن نبيّاً ولا مَلِكاً ولم يكن قرْناه من ذهب ولا فضّة، ولكنه كان عبداً أحبّ الله فأحبّه الله، ونصّح لله فنصحّه الله، وإنمّا سمّي ذا القرنين لأنّه ذعا قوله إلى الله عزّ وجلّ فضرَبوه على قريه، فغاب عنهم حيناً، ثمّ عاد إليهم، فَضُرِبَ على فَرْنهِ الآخر، وفيكم مثله، يعني نفسه.

٢/٩٧٥٠ - أحمد بن محمد بن خالد البرقي وعن محمد بن عيسى البغطيني، عن عبيدالله الدَّهقان، عن دُرُست بن أبي منصور الواسطي، عن إبراهيم بن عبدالحميد، عن أبي الحسن موسى بن جعفر (عبدالحرم) قال: «ملك ذو القرنين وهو ابن اثنتي عشرة سنةٌ، ومكث في مُلكهِ ثلاثين سنةً».

٣/٦٧٥١ علىّ بن إبراهيم: فلمّا أخبَر رسولُ الله (منراة عبداله) بخبَر موسى وفتاهُ والخِضْر، قالوا له: فأخبِرنا عن طائفٍ طاف المَشرِق والمغرِب، من هو، وما قصّته؟ فأنزل الله ﴿وَيَسْتَلُونَكَ عَن ذِى ٱلْقَرْنَينِ قُلْ سَأَتْلُواْ عَلَيكُم مِنْهُ ذِكْراً \* إِنَّا مَكَنَّا لَهُ فِى ٱلْأَرْضِ وَءَاتَيْنَاهُ مِن كُلِّ شَيْءٍ سَبَباً ﴾.

٤٢ ـ التهذيب ٩: ١٠٠١/٢٧٦.

سورة الكهف آية ـ ٩٨ ـ ٩٨ ـ

١ ـكمال الدين وتمام النعمة: ٣/٣٩٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: حدَّثنا أحمد بن محمَّد بن العطَّار، قال: حدَّثنا أبي.

۲ ـ المحاسن: ۱۹۲ /۹.

٣ ـ تفسير القميّ ٢: ١٠.

1907/ عند الطّبَرْسيّ في (الاحتجاج): عن الصادق وطبه الله وقد سأله وقد سأله وقد يقال: أخبرني أين تَغببُ الشّمس؟ قال وطبه الله العلماء قال: إذا انحدَرَتْ أسفل الفبّة داربَها الفّلك إلى بطن السماء صاعدة أبداً إلى أن تنحط إلى موضِع مَطلعها، يعني أنّها تغيب في عين حَمِنَةٍ (١) ثمّ تَخرِق الأرضَ واجعة إلى مَوضِع مَطلِعها، فتخرُ تحت العرش حتّى يُؤذنَ لها بالطلوع، ويُسلَبُ نورُها كلّ يومٍ وتُجلّل نُوراً آخره.

٦٧٥٣/٥ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّ ثنا جعفر بن أحمد، عن عبدالله بن موسى، عن الحسن بن عليّ بن أبي حمزة (١١)، عن أبيه عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: سألته عن قول الله ﴿ وَيَسْتُلُونَكَ عَن فِي ٱلْقَرْنَينِ قُلْ سَأَتُلُوا عَلَيكُم مِنْهُ فِرْكُوا ﴾.

قال: «إنّ ذا القرنين بعنه الله إلى قومه، فضربوه على قرنِه الأيمن، فأمانه الله خمسمائه عام، ثمّ بعنه إليهم بعد ذلك فضربوه على قرنِه الأيسر، فأمانه الله خمسمائة عام، ثمّ بعنه إليهم، بعد ذلك، فملّكه مشارِق الأرضِ ومَغاربها، من حيث تَطلُع الشمس إلى حيث تَغرُب، فهو قوله: ﴿حتّىٰ إِذَا بَلَغَ مَغْرِبَ ٱلشَّمسِ وجَدَها تَغُرُبُ فِي عَيْنِ حَمِثَةٍ ﴾ إلى قوله ﴿عَذَاباً نُكُراً ﴾ وقال وفي النار، فجعل ذو القرنين بينهم باباً من تُحاسٍ وحَديدٍ، وزِفْتٍ وقطِران، فحال بينهم وبين الخروج».

ثمّ قال: أبو عبدالله (عبدالله عليه): «ليس منهم رجل يَموت حتّى يولَد له من صُلبه ألف ولد ذكر ـ ثمّ قال ـ هم أكثر خَلْق. خُلقوا بعد الملائكة».

٦٧٥٤/ ٦- وسُئل أمير المؤمنين وعبه السلام، عن في القَرْنين، أنبيّاً كان أم مَلِكاً؟

فقال: «لانبيّ ولاملك، بل إنمّا هو عبدٌ أحبُ الله فأحبه، ونضح لله فنضح له، فبَعثه الله إلى قومه، فضربوه على قرنه الأيمن، فغاب عنهم ماشاء الله أن بعيب، ثمّ بعثه الثانية، فضُرب على قرّنه الأيسر فغاب عنهم ماشاء الله أن بغيب، ثمّ بعثه الثالثة، فمكّن الله له في الأرض، وفيكم مثله . يعني نفسه . فبلغ مَغرِب الشمس فو جَدها ﴿ تَغْرُبُ فِي عَيْنِ حَمِثَةٍ وَوَجِدَ عِندَها قَوْماً قُلْنَا يَاذَا آلقرنين إِمَّا أَن تُعذِبَ وَإِمَّا أَن تَتَخِذَ فِيهِم حُسناً ﴾.

قال: ذو القرنين: ﴿ أَمَّا مَن ظُلَمَ فَسَوْفَ نُعَذِّبُهُ ثُمَّ يُرَدُّ إِلَىٰ رَبِّهِ فَيُعَذَّبُهُ عَذَاباً لَكُواَ ﴾ إلى قوله ﴿ ثُمَّ أَتْبَعَ سَبَباً ﴾ أي دلبلاً ﴿ حَتَىٰ إِذَا بَلَغَ مَطْلِعَ آلشَّمْسِ وَجَدَها تَطْلُعُ عَلَى قَوْمٍ لَمْ نَجْعَل لَهُم مِّن دُونِهَا سِتْراً ﴾ وقال ولم سَبَباً ﴾ أي دلبلاً ﴿ حَتَىٰ إِذَا بَلَغَ بَيْنَ آلسَّدَّيْنِ وَجَدَ مِن دُونِهِمَا قَوْماً لَا يَكَادُونَ يَعْلَمُ وَمَنْ عَلَى اللهُ عَلَى أَنْ تَجْعَلَ يَعْمَلُونَ قَوْلاً \* قَالُواْ يَاذَا آلفَرْنَيْنِ إِنَّ يَأْجُوجَ وَمَا جُوجَ مُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ فَهَلْ نَجْعَلُ لَكَ خَرْجاً عَلَىٰ أَن تَجْعَلَ يَعْمُ مَدَا ﴾ فقال ذو القرنين ﴿ مَامَكَنِي فِيهِ رَبِّي خَيْرٌ فَأَعِينُونِي بِقُوّةٍ أَجْعَلْ بِيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ رَدْماً \* ءَاتُونِي

٤ ـ الاحتجاج: ٣٥١.

<sup>(</sup>١) في «ق» والمصدر؛ حامية.

٥ ـ تفسير القميّ ٢: ١٠.

<sup>(</sup>١) في نسخة من المصدر: عن أبي حمزة.

٦ ـ تفسير القميّ ٢: ٤١.

زُيرَ آلحديدِ فَأَتُوا بِه، فوضَعه مابين الصَّدفَين ـ يعني بين الجبَلين ـ حتى سوّىٰ بينهما، ثمّ أمرَهم أن يأتوا بالنار فأتوا بها، فأشعلوا فيه ونفخوا تحت الحديد حتى صار الحديد مثل النار، ثمّ صَبّ عليه القِطر ـ وهو الصَّفر ـ حتى سدّه، وهو فوله: ﴿حَتَّى إِذَا سَاوَى بَيْنَ الصَّدَفَينِ قَالَ آنفُخُواْ حَتَّى إِذَا جَعَلَهُ نَاراً ﴾ إلى قوله ﴿فَقْباً ﴾ قال ذو القَرْنين: ﴿ هَٰذَا رَحْمَةٌ مِن رَبِي فَإِذَا جَاءَ وَعْدُ رَبِي جَعَلَهُ ذَكَاءَ وَكَانَ وَعْدُ رَبِي حَقَا ﴾ ـ قال ـ إذا كان قبل يوم القيامة في آخر الزمان انهدم ذلك السدُّ، وخرج يأجوج ومأجوج إلى الدنيا وأكلوا الناس، وهو قوله: ﴿حَتَّىٰ إِذَا فَتِحَتْ يَأْجُوجُ وَهُم مِن كُلُّ حَدَبِ يَنْسِلُونَ ﴾ (١٠).

قال: وفسار ذو القرنين إلى ناحية المتغرب، فكان إذا مرّ بقرية زأر فيهاكما يزأر الأسد المُغضِب، فَتَنْبَعِث في القرية ظُلماتُ ورَعْدُ وبَرْقٌ وصَواعِق، تهلِك من ناوَأه وخالَف، فلم يَبَلغُ مَغرِب الشمس حتّى دانَ له أهلُ المَشْرِق والمَعْرِب، قال أمير المؤمنين (عبداللهم): ووذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّا مَكَنّا لَهُ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَآتَيْنَاهُ مِن كُلُّ شَيْءِ والمَعْرِب، قال أمير المؤمنين (عبداللهم): ووذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّا مَكَنّا لَهُ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَآتَيْنَاهُ مِن كُلُّ شَيْءِ سَبَباً ﴾: أي دليلاً، فقبل له: إنّ لله في أرضِه عَبْناً بمثال لها: عبلُ الحياة، لايشرب منها ذو رُوح إلّا لم يَمُتْ حتّى الصحة؛ فدعا ذو القرنين العِضْر (عبداللهم)، وكان أفضل أصحابه عنده، ودَعا بثلاث مائة وستين حيناً، فليغسِل كلّ واحدٍ منهم سمكنه وقال لهم: اذهبوا إلى مَوْضِع كذا وكذا، فإنّ هناك ثلاثمائة وستين عيناً، فليغسِل كلّ واحدٍ منهم سمكته في عَبنِ غير عَبن صاحبه، فذهبوا يغسِلون، وقعد الخِضْر (عبداللهم) يغسُل، فانسابت السَّمكة منه في العَضْر (عبدالله)، وأن يقين الغيض أرعب من مائها، والم يفير على السمكة، فرَجعوا إلى ذي التُونين، فأمر ذو القرنين بقبض السَّمكة من أصحابه، فلمنا أننهوا إلى الخِضْر (عبداللهم) لم يَجِدوا معه شيئاً، فلما أوقال له: ماحال السَمكة؟ فأخبرَه الخَبر. فقال له: فلمنا أننهوا إلى الغِضْرة والمه يقبل الجَدُما، فقال للخِصْر واطلَبها فلم أجدُها قال: فقرت من مائها؟ قال: نعم قال فطلَب ذو القرنين القين فلم يَجدُها، فقال للخِصْر وتَسَالهم المناء والمناء والمنان القين فلم يَجدُها، فقال للخِصْر وتَسَالهم المناء والقرنين القين فلم يَجدُها، فقال للخِصْر وتَسَالهم، أنت صاحال المناد فقريت من مائها؟ قال: نعم قال فطلَب ذو القرنين القين فلم يَجدُها، فقال للخِصْر وتَسَالهم المناد والقرنين القين فلم يَجدُها، فقال للخِصْر وتَسَالهم المناد والمناد والقرنين القين فلم يَجدُها، فقال للخِصْر وتَسَالهم المناد والقرنين القين فلم يَجدُها، فقال للخِصْر وتَسَالهم المناد والقرنين القين فلم يَجدُها، فقال للخِصْر وتَسَالهم المناد عليا المناد المناد المناد القرني المناد المنا

٧٠٦٧٥٥ المُظفّر بن جعفر بن المُظفّر العَلُوي السَّمَوْقندي، قال: حدّثنا جعفر بن محمّد بن مسعود، عن أبيه محمّد بن مسعود، عن جعفر بن أحمد، عن الحسن بن عليّ بن فضّال، قال: سمعت أبا الحسن عليّ بن موسى الرضادط الله، يقول: ﴿إنّ الخِضرط الله الله) شرب من ماء الحياة، فهو حيّ لايموتُ حتّى يُنفَخَ في الصّور، وإنّه ليأنينا فيسلّم علينا، فنسمع صوته ولانرى شَخْصَه، وإنّه ليَحضُر حيثما ذُكر، فمَنْ ذكرة منكم فليُسلّم عليه، وانّه ليتحضُر المَوْسِم كلّ سنةٍ فَيْقضي جَميعَ المناسِك، ويقِفُ بعَرفة فيؤمّن على دُعاء المؤمنين، وسَيوْنِسُ الله به وَحُدَتَه، ويصِلُ به وَحُدَتَه».

٦٧٥٦/ ٨ ـ وعنه، قال: حدّثنا أبي (رحداثه)، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن عليّ بن النّعمان، عن هارون بن خارِجَة، عن أبي بَصير، عن أبي جعفر (عباسلام) قال: وإنّ ذا القرنين لم يَكُنْ نبيّاً،

<sup>(</sup>۱) الأنياء ۲۱: ۲۸.

٧ ـ كمال الدين وتمام النعمة: ٣٩٠.

٨\_كمال الدين وتمام النعمة: ١/٣٩٣.

ولكنّه كان عَبْداً صالحاً أحَبّ الله فأحبُه، وناصَح لله فناصَحَه، أمر قوْمَه بتَقْوى الله فضرَبوه على قرينه، فغابَ عنهم زّماناً، ثمّ رجَع إليهم فضربوه على قرّيه الآخر، وفيكم من هو على سُنّته.

٩/٩٧٥٧ عنه، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن الحسين البزّاز، قال: حدّثنا محمّد بن يعقوب بن يوسف، قال: حدّثنا أحمد بن عبدالجبّار العُطارِدِي، قال: حدّثنا يُونُس بن بُكَيْر، عن محمّد بن إسحاق بن يسار المَدّني، عن عمرو بن ثابت، عن سِماكُ بن حَرْب، عن رجل من بني أسد، قال: سأل رجل عليّاً (عبه السلام): أرأيت ذا القرنين، كيف استطاع أن يبلغُ المَشرق والمَغرب؟

قال: ﴿ سَخَر الله له السَّحاب، ومدَّ له في الأسباب، وبسَط له النُّور، فكان الليل والنهار عليه سَواء،

ابن محمّد بن مسعود، عن أبيه، قال: حدّننا أبو طالب المُظفّر بن جعفر بن المُظفّر العَلَوي السَّمَوْقندي، قال: حدّننا جعفر ابن محمّد بن مسعود، عن أبيه، قال: حدّنني محمّد بن نصير، قال: حدّثني محمّد بن عيسى، عن حمّاد بن عيسى، عن عمرو بن شِمر، عن جابر بن يزيد الجُعْفي، عن جابر بن عبدالله الأنصاري، قال: سمعتُ رسول الله (سنراه على وأن يقول: وإنّ ذا الفَرْنين كان عَبْداً صالحاً، جعله الله حُجّة على عباده فدعا قومه إلى الله عزّ وجلّ، وأمرَهم بتقواه، فضربوه على قرنه فعاب عنهم زماناً حتى قبل: مات أو هلك، بأيّ وادٍ سلك؟ ثمّ ظهر ورجّع إلى قومه، فضربوه على قرنه الآخر، وفيكم منْ هو على سُنّته، وإنّ الله عزّ وجلّ مَكّن له في الأرض، وآناه من كلّ شيء سبباً، وبلغ المشرق والمغرب، وإنّ الله نبارك وتعالى سبُجري سُنّته في القائم من وُلدي، ويُبلغه شرق الأرض وغربها حتى لايَبقى سَهُلّ ولا مَوضِعٌ مِن سَهْل ولا حَتِلُ وطِئه ذو القَرْنَين إلا يَطَوُّه ويُظهِرُ الله له كنوزَ الأرض ومعادنها، ويَنصُرُه بالرُّعب، فيمَلاً الأرض به عَدلاً وقصِطاً كما المُلِقَتْ جَوراً وظُلُماً».

11/7۷0٩ - وفي كتاب (الاختصاص) للشيخ المُفيد: عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن محمّد بن سِنان، عمّن حدّثه، عن عبدالرحيم (١) القصير، قال: ابتدأني أبو جعفر (هبالله) فقال: «أما إنّ ذاالقَرْنين قد خُيّر السَّحابَتين فاختار الذَّلول، وذَخر لصاحِبكم الصَّعْب».

ففلت: وما الصّعْب؟ فقال: «وماكان من سَحابٍ فيه رَعْدٌ وصاعِقةٌ وبَرقٌ، فصاحِبكُم يَرْكَبُه، أما إنّه سيَركب السّحاب ويَرقى في الأسباب، أسباب السماوات السّبِع والأرضين السبِع، خَمْسٌ عَوامِر، واثنتان خراب،

وروى هذا الحديث؛ الصفّار في (بصائر الدرجات): بإسناده عن عبدالرحيم، قال: ابتدأني أبو جعفر (عبدالبلام)فقال: دأما إذّ ذا القرنين، الحديث (۱)

٩ ـ كمال الدين وتمام النعمة: ٢/٣٩٣.

١٠ .كمال الدين وتمام النعمة: ٣٩٤/٤.

١١ ـ الإختصاص: ١٩٩.

<sup>(1)</sup> في «ط»: عبدالرحمن.

<sup>(</sup>٢) بصائر الدرجات: ١/٤٢٨.

17/7۷٦٠ وفي كتاب (الاختصاص) أيضاً: أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسين بن سعيد، عن عثمان ابن عيسى، عن سّماعة بن مِهْران وغيره (١)، عن أبي بَصير، عن أبي جعفر (هاالسلام) قال: (إنَّ عليًا (هاالسلام) ملكَ مافوق الأرض وماتحتها، فعرضت له سَحابتان: إحداهُما الصَّعْب (١)، والأخرى الذّلول، وكان في الصَّعْبِ مُلكُ ما تحت الأرض، وفي الذّلول مافوق الأرض، فاختار الصَّعْبَ على الذّلول، فدارت به سبع أرضين، فوجده ثلاثاً خراباً وأربعاً عوامِره.

روى الصفّارُ في كتاب (بصائر الدرجات) هذا الحديث: عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن عثمان بن عيسى، عن سَماعة بن مِهران وغيره (")، عن أبي بَصير، عن أبي جعفر (طبداللم) قال: وإنَّ عليًا (ملّوات اله عله) مَلَكَ مافوق الأرض وماتحتها مالحديث بعينه إلى قوله مواختار الصَّعْبَ على الذّلولُ». (1)

السّحابتين، فاختار الذّلول، وَذَخَر لصاحبكم الصَّعْب، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن محمّد بن سِنان، عن أبي خالد القَمّاط وأبي سلام الحنّاط (١) عن سورة بن كُلّيب، عن أبي جعفر اعبد الله»، قال: وأمّا ذا القرنين قد خُيِّر في السّحابتين، فاختار الذَّلول، وَذَخَر لصاحبكم الصَّعْب،

قلت: وما الصَّعْب؟ فقال: دما كان من سَحاب فيه رَعْدٌ وصاعِقة وبرُقٌ فصاحبكم يركَبُه، أما إنّه سيركَبُ السَّحاب ويَرقي في الأسباب، أسباب السماوات السبع والأرضين السبع، خَمسٌ عَوامر، واثنتان خراب.

۱۶/۹۷۹۲ وفي (الاختصاص) أيضاً: عن محمّد بن هارون، عن أبي يحيى سهيل بن زياد الواسِطّي، عمّن حدّثه، عن أبي عبدالله (عبد الله عبر) قال: «إنّ الله تبارك وتعالى خيّر كا القرنين في السحابتين: الذّلول، والصّعْب، فاختار الذّلول، وهو ماليس فيه برق ولا رَعد ـ ولو اختار الصّعب لم يكن له ذلك لأنّ الله اذّخره للقائم (عبد السرم)».

۱۵/۶۷۶۳ ـ وفي (الاختصاص) أيضاً: عن إبراهيم بن عاشم، عن عثمان بن عبسي، عن أبي أيوب الخزّار، عن أبي بصير وغيره (١١ عن أبي جعفر اعبدالسلام، قال: قال: عليّاً (عندالبلام، حير) خُيِّر مُلْكَ مافوق الأرض، وماتحتها، عرضت له (٢) سَحابتان: إحداهُما صَعْبَةً، والأخرى ذلول، وكان في الصَعْبَةُ مُلك ماتحت الأرض وفي الذّلول مُلك

١٢ والاختصاص: ١٩٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أو غيره.

<sup>(</sup>٢) في ﴿جِ﴾ والمصدر في جميع المواضع: الصعبة.

<sup>(</sup>٣) في «ج»: أو غيره.

<sup>(</sup>٤) بصائر الدرجات: ٢/٤٢٩.

١٢ ـ الاختصاص: ١٩٩.

<sup>(</sup>١) في لاج»: الخيّاط.

١٤ ـ الاختصاص: ٣٢٦.

١٥ ـ الاختصاص: ٣٢٧.

<sup>(</sup>١) في الج) والمصدر: أو غيره.

مافوق الأرض، فاختار الصَعْبَة على الذّلول، فركِبها قدارت به سَبْعَ أرضِبن، فوجَد فيها ثلاثاً خراباً وأربعاً عوامِرَه. 17/771 . وفي (الاختصاص) أيضاً: عن المعلّى بن محمّد البّصري، عن سُلبمان بن سماعة. عن عبدالله ابن القاسم، عن سَماعة بن مِهران، قال: كنتُ عند أبي عبدالله (مباسلام) فأرْعَدَت السّماء وأبرَقَت، فقال أبو عبدالله (مباسلام) فأرْعَدَت السّماء وأبرَقَت، فقال أبو عبدالله (مباسلام): «أما أنّه ماكان من هذا الرَّعْد ومن هذا البرق فإنّه من أمرِ صاحبكم». قلت: من صاحبتا؟ قال: «أمير

١٧/٦٧٦٥ ـ العيّاشي: عن الأصبّغ بن نُباتة، قال: قام ابن الكَواء إلى أمير المؤمنين (منوك عنه) فقال: ياأمير المؤمنين، أخبرني عن ذي القَرْنين، أمَلِكاً كان أم نبيّاً؟ وأخبرني عن قَرنيه ذهّب أم فضّة؟

قال: «إنّه لم يكن نبيّاً ولا مَلِكاً، ولم يكن قرناه ذهباً ولافضّة، ولكنّه كان عبداً أحبّ الله فَأحبّه، ونصح لله فنصح له، وإنمّا سمّي ذا القَرْنينَ، لأنّه دعا قومه فضربوه على قَرْنِه، فغاب عنهم، ثمّ عاد إليهم فدعاهم، فضربوه بالسّيف على قَرْنِه الآخر، وفيكم مثله».

۱۸/۲۷۱۹ عن أبي بَصير، عن أبي جعفراط السلام، قال: وإنّ ذا القرنين لم يكن نبيًا، ولكن كان عبداً صالحاً أحبّ الله فأحبّه، وناصّح الله فناصّحه، أمر قومه بتقوى الله، فضربوه على قَريْه فغاب عنهم زماناً، ثمّ رجع إليهم فضربوه على قريه الآخر، وفيكم من هو على سُنته، وإنّه خُير بين السَّحاب الصّعْب والسّحاب الذّلول، فاختار الذّلول فركِب الذّلول، فكان إذا انتهى إلى قوم ("كان رسول نفيه إليهم، لِكَيْلا يُكدُّب الرّسَل».

١٩/٦٧٩٧ - عن أبي الطُفيل، قال: سمعًتُ علياً (طبوسهم) يقول: ﴿إِنَّ ذَا القرنين لِم يَكُنُّ نَبِياً ولا رَسولاً، ولكن كان عبداً أحبَّ الله فَأَحَبّه وناصّح الله فنصحه، دعا قرمه فضربوه على أحَدِ فَرَنيهِ فَقَتلوه، ثمّ بعثه الله فضربوه على قَرْنهِ الآخر فقتلوه».

۲۰/۲۷/ ۲۰ عن بُريَّد بن مُعاوية، عن أبي جعفر وأبي عبدالله (ملها الله) جميعاً، قال لهما: ما منزلتكم، ومن تَشْبَهُونَ ممَّن مَضى؟ قالا: «صاحبَ موسى (عبدالله) وذا القرنين، كانا عالِمَين، ولم يكونا نَبْيَين.

المؤمنين اعليه السلام).

١٦ ـ الاختصاص: ٣٢٧.

١٧ ـ تفسير العبّاشي ٢: ٧١/٣٣٩.

۱۸ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۷۲/۳۳۹.

<sup>(</sup>۱) في «ج»: قومه.

١٩ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٣٤٠ ٣٤٠.

۲۰ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۳٤/۳٤٠.

٢١ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٣٤٠/٣٤٠.

سورة الكهف (۱۸) ...... ۱۹۵

فَملَكَ مِصْرَ وبَراريها لم يتجاوزها إلى غيرها، (١).

• ٢٧٧/ ٢٢ ـ عن ابن الوَرْقاء، قال: سألتُ أميرَ المؤمنين (عبدالسلام) عن ذي القرنين، ماكان قَرْناه؟

فقال: «لعلَك تحسّب كان قَرْنه ذَهباً أو فِضّه، أو كان نبيّاً؟ بل كان عبداً صالحاً بعنه الله إلى أناس فدّعاهم إلى الله وإلى الخَير، فقام رَجُل منهم، فضرّب قَرنه الأيسر فَمات، ثمّ بعَنه فأحياه وبعَنه إلى أناس، فقام رجل فضرب قرنه الأيمن فمات، فسمّاه الله ذا الفرنين».

77/1771 عن ابن هشام، عن أبيه، عمّن حدّثه، عن بعض آل محمّد (عليم الديم) قال: اإنَّ ذا القرنين كان رجلاً صالحاً، طُويَتْ له الأسباب، ومُكُن له في البلاد، وكان قد وصف له عينُ الحياة، وقيل له: من يَشْرَب منها شربة لم يمُثُ حتى يسمّع الصوت، وإنّه قد خرج في طلّبِها حتى أتى موضِعَها، وكان في ذلك المَوضِع ثلاث مائة وستّون عيناً، وكان الخِضُرُ (عبد الديم) على مُقَدَّمتِه، وكان من أفضل (۱۱) أصحابه عنده، فدعاه وأعطاه، وأعطى قوماً من أصحابه كلّ رجلٍ منهم حُوتاً مُملّحاً، فقال: انطلقوا إلى هذه المَواضِع، فليغسِل كلُّ رَجُلٍ منكم حوتّه عند عينٍ، ولا يغسل معه أحد، فانطلقوا فلزم كلُّ رجلٍ منهم عيناً، فغسّل فيها حوثه، وإنّ الخِصْر (عبد الديم) انتهى إلى عينٍ من تلك العيون، فلمّا وأى ذلك الخِصْرُ (عبد الديم) تنهى الماء عينٍ من تلك العيون، فلمّا وأى ذلك الخِصْرُ (عبد الديم) أنهم، فرجّع رمى بثيابه وسقَط، وجَعَل يرتَمي في الماء ويَشرب ويجتهد أن يُصببه فلا يُصبيه، فلمّا وأى ذلك رجّع، فرجّع أصحابه.

وأمر ذو القرنين بقَبْضِ السَّمَك، فقال: انظروا، فقد تخلُفت سمَكة، فقالوا: الخِضْرُ صاحِبُها ـ قال ـ فدعاه، فقال: ماخلَف سمَكتك؟ ـقال ـ فأخبره الخبر، فقال: له فصَلَعْتُ عادًا؟ قال: سقطتُ عليها، فجَعلتُ أغوص فأطلبها فقال: ماخلَف سمَكتك؟ ـقال ـ فأخبره الخبر، فقال: له فصَلَعْتُ عادًا؟ قال: سقطتُ عليها، فقال للخِضْر (عليه السلام): فلم أجِدها. قال: فشرِبتُ من الماء؟ قال: نعم ـ قال ـ فطلب ذو القرنين العَبْنَ ولم يجدها، فقال للخِضْر (عليه السلام): أنت صاحِبهاه.

٢٤٧٢/ ٢٤ ـ عن حارث بن حبيب، قال: أتى رجل عليّاً (على السلام)، فقال له: ياأمير المؤمنين، أخيِرني عن ذي القرنين، فقال له: هسُخَر له السَّحاب، وقُرَّبت له الأسباب، وبُسِط له في النوره.

فقال له الرجل: كيف بُسِط له في النور؟ فقال عليّ الله السلام: «كان يُبصِر بالليل كما يُبصر بالنهار». ثمّ قال على الله الله الرجل وأزيدُك فيه ع؟ فسكت.

٣٧٧٦/ ٢٥ ـ عن الأصبّغ بن تُباتة، عن أمير المؤمنين (عدالسلام)، قال: سُئل عن ذي القرنين؟ قال: ١ كان عبداً

<sup>(</sup>۱) في «ج» و«ق»: ثمّ تجاوزها إلى غيرها.

۲۲ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۰۲/۲۲۰.

۲۳ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۰ ۲۷/۲۲.

<sup>(1)</sup> في «ج»: أسر، وفي المصدر: أشد.

<sup>£1</sup> ـ تفسير العبّاشي ٢: ٧٨/٣٤١.

٢٥ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٧٩/٣٤١.

صالحاً واسمه عيّاش، واختاره الله وابتعثه إلى قَرنٍ من القُرون الأولى في ناحية المَغرب، وذلك بعد طُوفان نُوح المهداللهم، فضرَبوه على قَرنِ رأسِه الأيمن، فمات منها، ثمّ أحياه الله بعد مائة عام، ثمّ بعَثه إلى قرن من القرون الأولى في ناحية المشرق (عبد اللهم، فكذّبوه فضرَبوه ضربة على قَرنِه الأيسر فمات منها، ثمّ أحياه الله بعد مائة عام، وعوَّضه من الضَرْبتين اللهن على رأسه قَرْنَين في موضِع الضَرْبتين أَجْوَفَين، وجَعل عِزَّ مُلكِه آية نُبوَّته في قَرْنَيه.

ئم رفعه الله إلى السماء الدنيا، فكشط له عن الأرض كلّها، جبالها وسهولها وفجاجها حتى أبصر مابين المشرق والمغرب، وآتاء الله من كلّ شيء عِلماً يعرف به الحقّ والباطل، وأبدّه في قَرْنيه بكسف من السماء فيه ظُلمات ورَعْد وبَرْق، ثمّ أهبط إلى الأرض، وأوحى الله إليه: أن سِرٌ في ناحية غرب الأرض وشرقها، وقد طَويتُ لك البلاد، وذلّلت لك العِباد، وأرْهَبُتُهم منك.

فسار ذو القرنين إلى ناحية المغرب، فكان إذا مرّبقرية زأر فيهاكما يزأر الأسد المُغضب، فينبعثُ من فَرنيه ظُلماتٌ ورَعدٌ وبَرقٌ، وصواعق نُهلك من ناوأه وخالفه، فلم يبلُغ مَغربَ الشمس حتى دان له أهل المَشْرق والمَغرب ـ قال ـ وذلك قول الله: ﴿إِنَّا مَكَنَّا لَهُ فِي ٱلأَرْضِ وَءَاتَيْنَاهُ مِن كُلِّ شَيءٍ سَبَباً ﴾ فسار ﴿حَتَىٰ إذا بَلَغَ والمَغرب ـ قال ـ وذلك قول الله: ﴿إِنَّا مَكَنَّا لَهُ فِي ٱلأَرْضِ وَءَاتَيْنَاهُ مِن كُلِّ شَيءٍ سَبَباً ﴾ فسار ﴿حَتَىٰ إذا بَلَغَ مَغْرِبَ ٱلشَّمْسِ وَجَدَها تَغْرُبُ فِي عَيْنٍ حَمِثَةٍ ﴾ إلى قوله ﴿أَمّا من ظَلمَ ﴾ ولم يؤمن بربّه ﴿قَسَوْفَ نُعَذِبُهُ عَذَاباً نُكُراً ﴾ ولم يؤمن بربّه ﴿قَسَوْفَ نُعَذِبُهُ عَذَاباً نُكُراً ﴾ إلى قوله: ﴿وَسَنَقُولُ لَهُ مِن أَمْرِنا فِي الدنيا بِعَذَابِ الدُنيا ﴿ وَسَنَقُولُ لَهُ مِن أَمْرِنا فِي الشمس ﴿ مَبَالُهُ هِي

ثمَ قال أمير المؤمنين وطواله الله القرين لها القرين لها التهي مع الشمس إلى القين الحَمِئة (1)، وبحد الشمسَ تغرُب فيها، ومعها سبعونَ ألف مَلَكِ يَجُرُونَها بِسَلَاسَلِ الحَديد والكلاليب، يَجُرُونها من قعْر البَحْرِ في قُطرِ الأرض الأيمن كما تَجْري السَّفينة على ظهر الماء، فلما انتهى معها إلى مَطلعِ الشَّمسِ سبباً ﴿ وَجَدها تُطْلُعُ عَلَى قومٍ ﴾ الأيمن كما لَدَيْهِ خُبْراً ﴾ .

فقال أمير المؤمنين (عبد المهرد إلى ذا القرنين ورد على قوم، قد أحرقتُهُم الشّمس، وغيَّرتْ أجسادهم وألوانهم حتى صبَّرتْهُم كالظُلْمة، ثمّ أثبَع ذو القرنين سبياً في ناحية الظُلمة: ﴿حَتَىٰ إِذَا بَلْغَ بَيْنَ ٱلسَّدَّينِ وَجَدَ مِن وَالوانهم حتى صبَّرتْهُم كالظُلْمة، ثمّ أثبَع ذو القرنين سبياً في ناحية الظُلمة: ﴿حَتَىٰ إِذَا بَلْغَ بَيْنَ ٱلسَّدَينِ وَحَمَّ حَلْفَ هَذَينِ الجَبَلين، وهم دونهما قوماً لايكادونَ يَفْقَهُونَ قولاً \* قالوا يَاذَا ٱلْقرنينِ إِنَّ يَأْجُوج وَمَأْجُوج ﴾ حَلْفَ هٰذَينِ الجَبَلين، وهم بُفْسِدون في الأرض، إذا كان إبمان زُروعِنا ويُمارِنا خرَجوا علينا من هٰذَينِ السدين فَرَعَوا في ثمارنا وزروعنا، حتى لايبقوا منها شبئاً ﴿فَهَلْ نَجْعَلُ لَكَ خَرْجاً ﴾ نؤديه إليك في كلّ عام ﴿عَلَىٰ أَن تَجْعَلَ بَيْنَنَا وبَيْنَهُمْ سَدًا ﴾ إلى قوله: ﴿زُبَرَ ٱلحَديدِ﴾ ».

قالَ: «فاحتفّر له جَبَلَ حَديد، فقلعوا له أمثال اللِّين، فطرّح بعضّه على بعض فيما بين الصَّدفين، وكان ذو القرنين هو أوّل من بَني بناءً (") على الأرض، ثمّ جمّع عليه الحطّب وألهّب فيه النار، ووضع عليه المنافيخ، فنفّخُوا

<sup>(</sup>١) في ٣ ٪ و المصدر: الحامية.

<sup>(</sup>٢) في المصدر ، ردماً.

سورة الكهف (۱۸) ....... ۱۸۷

علبه، فلمنا ذاب قال: آنوني بقِطرٍ ـ وهو المِسَ الأحمر، قال ـ قاحتفَروا له جبْلاً من مِسِّن فطرحوه على الحديد، فذاب معه واختلط به ـ قال ـ هو فَمَا أَسْتَطَاعُواْ أَنْ يَظْهَرُوهُ وَمَا آسْتَطَاعُوا لَهُ نَقْباً ﴾ يعني يأجوج ومأجوج ﴿ قَالَ هَذَا رَحْمَةٌ مِّن رَّبِي عَلَمُ اللهِ عَلَيْ بن التحسين هَذَا رَحْمَةٌ مِّن رَّبِي جَعَلَهُ دَكَّاءً وَكَانَ وَعَدُ رَبِّي حَقّاً ﴾ ٤. إلى هاهنا رواية عليّ بن التحسين ورواية محمّد بن نصْر.

وزاد جَبْرَثِيل بن أحمد، في حديثه؛ بأسانيد عن الأصْبَغ بن نُباتة، عن عليّ بن أبي طالب (عيدالسلام)؛ و وَتَرَكنَا بَعْضَهُمْ يَوْمَئِذٍ يَمُوجُ فِي بَعْضٍ (" يعني يوم القيامة، وكان ذو القرنين عبداً صالحاً، وكان من الله يمكانٍ، نصّح لله فنصح له وأحب الله فأحبّه، وكان قد سبّب له في البلاد، ومكّن له فيها حتى ملك مابين المشرق والمعترّب، وكان له خليلاً من الملائكة بقال له: رقائيل (أ)، ينزِل إليه فيُحَدّثه ويُناجيه، فبينا هو ذات يوم عنده إذ قال له ذو القرنين: يارقائيل، كيف عبادة أهل السماء، وأين هي من عبادة أهل الأرض؟ قال رقائيل: ياذا القرنين، وما عبادة أهل السماء، مافي السماوات موضع قدم إلا وعليه مَلَكَ قائِم لايقعدُ أبداً، أو عادة أبداً أو ساجِد لايرفع رأسه أبداً فبكي ذو القرنين بُكاءً شديداً، وقال: يارقائيل، إني أحبّ أن أعيش حتى أبلغَ من عبادة ربّى وحق طاعته بما هو أهله.

قال رقائبل: باذا الفرنين، إنّ لله في الأرض عَبْناً تُدعى عين الحياة، فيهاعزيمة من الله (٥) أنّه مَنْ يشَرب منها لم يمُت حتى يكون هو الذي يسأل الله الموت، فإن ظَفِرتَ بهانعيش ماشِئت. قال: وأين تلك العَين، وهل تعرفها؟ قال: لا، غير أنّا نتحدّث في السمّاء أنّ لله في الأرض ظُلمَة ليم يَطأها إنسّ ولاجانّ. فقال ذو الفرنين: وأين تلك الظُلمَة؟ قال رقائيل: ماأدري.

ئم صَعِدَ رقائيل فدخل ذا الفرنين حُزنَ طويل من قول رقائيل، وممّا أخبره عن العَين والظّلمة، ولم يُخبره بعلْم ينتفع به منها فجمع ذو القرنين قُفّهاء أهل مَمْلَكُتِه وَعلماء هم وأهل درائية الكتب وآثار النّبوّة، فلمّا اجتمعوا عنده، قال ذو القرنين: يامعشر الفقهاء، وأهل الكتب وآثار النّبوّة، هل وجدتم فيما قرأتم من كتب الله أو في كتب من كان قبلكم من الملوك أنّ لله عيناً تُدعى عين الحياة، فيها من الله عزيمة أنّه من يَشرب منها لم يَمّتُ حتّى يكون هو الذي يسأل الله الموت؟ قالوا: لا، يا أيها الملك. قال: فهل وجدتُم فيما قرأتم من الكتب أنّ لله في الأرض ظلمة لم يطأها إنس ولا جانّ؟ قالوا: لا، يا أيها الملك. فحزن ذو القرنين حُزناً شديداً وبكى إذ لم يُخبَر عن العين والظلمة بما يحبّ.

وكان فيمن حضّره غُلام من الغِلمان من أولاد الأوصياء، أوصياء الأنبياء وكان ساكِتاً لايتكلّم حتّى إذا أيس ذو الفرنين منهم. قال له الغُلام: أيّها الملك، إنّك تسأل هؤلاء عن أمرٍ ليس لهم به عِلم، وعِلم ماتريد عندي، فغَرح ذو القرنين فرحاً شديداً، حتّى نزل عن فِراشه، وقال له: ادْنُ متّى. فدنا منه، فقال: أخْبرني. قال: نعم أيّها المَلِك، إلّي

<sup>(</sup>۲) الكهف ۱۸: ۹۹.

<sup>(</sup>٤) في المصدر في جميع المواضع: رفائيل.

<sup>(</sup>٥) في «ط»: من أسمائه.

وجَدتُ في كتاب آدم (عبدالله) الذي كُتب يوم شمّي له مافي الأرض من عَينِ أو شجرٍ، فوجَدتُ فيه أنّ لله عيناً تُدعى عَيْنُ الحياة، فيها من الله عزيمة أنّه من يَشْرَب منها لم يَمُتْ حتّى يكون هو الذي يسأل الله الموت، بظلمة لم يطأها إنس ولا جانّ. فَقَرِحَ ذو القرنين، وقال: ادْنُ مِنّي أيّها الغلام، تدري أين موضعها؟ قال: نعم، وجدتُ في كتاب آدم (عبدالله) أنّها على قَرْنِ الشّمس، يعني مطلِعها ففرح ذو القرنين وبعث إلى أهل مملكته، فجمّع أشرافَهم وفقيها أمّه وعلماءهم وأهل الحكم منهم، واجتمع إليه ألف حكيم وعالم وفقيه، فلمّا اجتمعوا إليه تهيّأ للمسير وتأهّب له بأعد العدّة وأقوى القوّة، فساريهم يُريد مطلِع الشمس، يخوضُ البحار ويقطع الجبال و الفيافي والأَرضِين والمتفاوِز، فسار اثنتي عشرة سنة، حتّى انتهى إلى طَرّف الظلّمة، فإذا هي ليست بظلمةٍ ليل ولادُخان، ولكنّها هواء يفور مدّ مابين الأفقين، فنزل بطرّفها وعَسْكرَ عليها، وجمّع عُلماء أهل عَسكره وفقهاءهم وأهل الفضل منهم، وقال يامعشر الفقهاء، والعُلماء، إنّي أريد أن أسلُك هذه الظلّمة. فخرّوا له سُجّداً، وقالوا: أيّها الملك، المَن منها أمراً ماطلَبه ولاسلكَه أحدً ممّن كان قبلك من النبيّين والمُرْسَلين ولا من المُلوك. قال: إنّه لابُدٌ لي من طلّبها.

قالوا: يا أيّها المَلِك، إنّا لنعلم أنّك إذا سلكتها ظفرت بحاجتك بغير منّة (٢٠ عليك لأمرِنا، ولكنّا نخاف أن يَعْلَقَ بك منها أمرٌ يكون فيه هَلاك مُلكِك وزوال سُلطانِك، وفَسادُ مَنْ في الأرض؟ فقال: لابدّ من أن أسلُكَها. فخرّوا سجداً لله، وقالوا: إنّا نتبرّاً إليك ممّا يُريد ذو القرنين.

فقال: ذو القرنين: يامعشر العُلماء، أخبروني بأنصر الدواب؟ قالوا: الخَبل الإناث الأبكار أبصر الدواب؟ فانتَخَب من عسكره، فأصاب سنّة الآف فرّس إناقا أبكاراً، وانتخب من أهل البلم والقضل والجكمة سنّة آلاف رجّل، فدفع إلى كلّ رجلٍ فَرَسا، وعقد لأفسحر وهو الحضر على ألف فرّس، فجملهم على مقدّمته، وأمرّهم أن يدخُلوا الظُلمة، وساز ذو القرنين في أربعة آلاف وأمر أهل حسكره أن يلزّموا معسكره اثنتي عشرة سنة، فإنْ رجّع هو إليهم إلى ذلك الوقت، وإلاّ تفرقوا في البلاد، ولجفوا ببلادهم، أو حيث شاءوا، فقال الخِصْرُ (عله السلم)؛ أيّها المملّك، إنّا نَسلُك في الظُلمة، لايرَى بعضنا بَعْضاً كيف نصنع بالصَّلال إذا أصابنا؟ فأعطاه ذو القرنين خرزة فإذا أصابكم الصّلال فارْم بها إلى الأرض فإنّها تصبح، فإذا صاحت كأنها تشعلة لها ضوء، وقال: خذ هذه الخرزة فإذا أصابكم الصّلال فارْم بها إلى الأرض فإنّها تصبح، فإذا صاحت رَجّع أهل الصَّلال إلى صوتها، فأخذها الخِصْر (علم الحبير) ومضى في الظُلمة، فقال لأصحابه: قِفوا في هذا الموضِع، ذو القرنين، فبينما الخِصْرُ يسير ذات يوم، إذ عرض له واد في الظُلمة، فقال لأصحابه: قِفوا في هذا الموضِع، لا يتَحَرَّكنَ أحدَّ منكم من موضِعه، ونزل عن فرّسه، فتناول الخرّزة، فرمى بها في الوادي، فأبطأت عنه بالإجابة حتى ساء ظنّه أو خاف أن لاتجيبة، فم أجابته، فخرّج إلى صوتها فإذا هي على جانب العين التي تقفّوها، وإذا ماؤها أشدً بياضا من اللبن، وأصفى من الباقوت، وأحلى من العسَل، فشرِب منه، ثمّ خلّع ثيابه واغتسل منها، ثمّ لبس ثيابه ثمّ بياضا من اللبن، وأصفى من الباقوت، وأحلى من العسَل، فشرِب منه، ثمّ خلّع ثيابه واغتسل منها، ثمّ لبس ثيابه ثمّ بياضا من اللبن، وأصفى من الباقوت، وأحلى من العسَل، فشرِب منه، ثمّ خلّع ثيابه واغتسل منها، ثمّ لبس ثيابه ثمّ بياضا من اللبن، وأصفى من الباقوت، وأحلى من العسَل، فشرِب منه، ثمّ خلّع ثيابه واغتسل منها، ثمّ لبس ثيابه ثمّ بياضا من اللبن، وأصحابه، فربي إلى وربي وأمرة إلى أماؤها أشد

<sup>(</sup>٦) في المصدر: منها بغير عنت.

ومرّ ذو الفرنين بعده، فأخطؤوا الوادي، وسلكوا تلك الظلمة أربعين يوماً وأربعين ليلةً، ثمّ خَرجوا بضوم ليس بضوء نهادٍ ولاشميس ولا قمرٍ، ولكنّه تُور، فخرجوا إلى أرضٍ حمراء ورملةٍ خشخاشة (١٠ قركة مُورة فخرجوا إلى أرضٍ حمراء ورملةٍ خشخاشة (١٠ قركة بوجهه وحدّه إلى اللؤلؤ، فإذا هو بقضرٍ مَبنيّ على طول فرسخ، فجاء ذو القرنين إلى الباب فعسكر عليه، ثمّ توجّه بوجهه وحدّه إلى القصر، والطير الأسود معلق (١٠ في تلك الحديدة بين السماء والأرض مزموم (١٠ كأنه الخطّاف (١٠ أو صورة الخطّاف أو شبيه بالخطّاف، أو هو خطّاف، فلمّا سَمع خشخشة ذي القرنين، فال: من هذا؟ قال: أنا ذو القرنين، فقال الطائر: باذا القرنين، أما كفاك ما وراءك حتى وصّلت إلى حدّ بهي هذا؟ ففي و و القرنين فرقاً شديداً، فقال: ياذا الفرنين، لاتخفّ وأخبرني. قال سَلّ قال: هل كثّر بُنيان الحديدة ثلثها، فقرق ذو القرنين، فقال: هل كثّرت المعازِف؟ قال: فلم من الحديدة ثلثها، فقرِق ذو القرنين، فقال: لا تحفّى، وأخبرني. قال: فلم ارتكب الناس شهادة الزور في الحديدة ثلثبها، ففرِق ذو القرنين، فقال: لا تحفّى، وأخبرني. قال: هل ارتكب الناس شهادة الزور في الأرض؟ قال: نعم. فال: سَلّ. قال: هل ارتكب الناس شهادة الزور في القرنين، لا تحفّى وأخبرني. قال: هل ترك الناس الصلاة المفروضة؟ قال: لا. قال: فانضم أللك الآخر، ئم قال: ياذا القرنين، لا تحفّى وأخبرني. قال: مل ترك الناس الصلاة المفروضة؟ قال: لا. قال: لا.

قال: فانضم حتى عاد إلى الحالة الأولى، فإذا هو بدرجة مدرّجة إلى أعلى القصر، فقال الطير: يا ذا القرنين، اسلك هذه الدرجة؛ فسلكها وهو خائف لا يدري ما يهجُم عليه، حتى استوى على ظهرها، فإذا هو بسطح ممدود مد البصر، وإذا رجل شاب أبيض مضيء الوجه، عليه ثيات يبض، كأنه رَجُل، أوفي صورة رَجُل، أو شبيه بالرَجُل، أو هو رَجُل، وإذا هو رافع رأسه إلى السَّماء ينظر إليها، واضع يده على فيه، فلما سمع خشخشة ذي القرنين، قال: أو هو رَجُل، وإذا هو رافع رأسه إلى السَّماء ينظر إليها، واضع يده على فيه، فلما سمع خشخشة ذي القرنين، قال: من هذا؟ قال: أنا ذو القرنين. قال: ياذا القرنين، ماكفاك ماوراءك حتى وصلت إلى؟ قال ذو القرنين: مالي أراك واضعاً يَدَك على فيك؟ قال: يا ذا القرنين، أنا صاحب الصُّور، وإنّ الساعة قد اقتربت، وأنا أنتظر أن أو مر بالنَّفخ وأضع بيده، فتناول حجراً قرمى به إلى ذي القرنين، كأنّه حَجَر، أو شبه حَجَر، أو هو حَجَر، فقال: يا ذا القرنين، خذها، فإن جاع جعنت، وإنّ شبع شبعت، فارجع.

فرجعَ ذو القرنين بذلك الحَجر، حتّى خرّج به إلى أصحابه، فأخبرهم بالطير وماسأله عنه، وماقال له،

 <sup>(</sup>٧) الخَشْخاشُ: كلُّ شيءٍ يابس إذا حُكَّ بعضهُ ببعني صوت، «المعجم الوسيط ١: ٢٣٥».

<sup>(</sup>٨) قال المجلسي رحمة الله: فَرِكَّة: أي لينَّة. بحيث يمكن فركها باليد، البحار ١٢: ٢٠٦.

<sup>(</sup>٩) في «ط»: معلق بأنفه.

<sup>(</sup>١٠) زُمَّ الشِّيِّ: شدِّه «لسان العرب \_ زمم \_ ١٢: ٢٧٢».

<sup>(</sup>١١) الخُطَّافُ: السُّنُونو، وهو ضربٌ مِن الطيور القواطع. «المعجم الوسيط ـ خلف ـ ١: ٢٤٥».

وماكانَ من أمره، وأخبرهم بصاحب الصّور (١٠٠)، وما قال له، وما أعطاه، ثمّ قال لهم: إنّه أعطاني هذا الحجر، وقال لي إن جاع جِعت، وإن شَيع شَيعت. قال: أخبروني بأمر هذا الحجر؛ فوضّع الحَجَر في إحدى الكَفتين، ووضّع حَجَراً مثله في الكفة الأخرى، ثمّ رفع الميزان، فإذا الحَجَر الذي جاء به أرجَح بمثل الآخر، فوضّعوا آخر، فمال به، حتى وضّعوا ألف حَجر كلّها مثله، ثمّ رفعوا الميزان فمال بها ولم يَملُ به (١٠٠) الألف حجر، فقالوا: ياأيها الملك، لاعِلمَ لنا بهذا، فقال: له الخِصْر (عبه العمر): أيها الملك، إنّك تسأل هؤلاء عمّا لاعِلمَ لهم به، وقد أُتيتُ على هذا الحَجر. فقال ذو القرنين: فأخيرْنا به، وببّنه لنا؛ فتناول الخِصْر (عبه العمر) الميزان، فوضع الحَجر الذي جاء به ذو القرنين في كفّة الميزان، ثمّ وضع حجراً آخر في كفّة أخرى، ثمّ وضع كفّاً من تُراب على حجر ذي القرنين يزيدُه القرنين في كفّة الميزان فاعندل، وَعجبوا وحَرّوا شَجَداً لله، وقالوا: ياأيها المتلِك، هذا أمرّ لم يَبُلُغهُ عِلْمُنا، وإنّا لنَعْلم أنّ الخِصْر ليس بساحِر، فكيف هذا وقد وضّعنا معه ألف حجركله مِنله فمالَ بها، وهذا قد اعتدل به وزاده تُراباً؟! قال ذو القرنين: بيَّنْ ع باخِصْر لنا أَمْ هذا الحَجر، قال الخِصْر: أيّها المتلِك، إنَّ أَمْرُ الله نافِلُ في عباده، قال ذو القرنين: بيَنْ ع باخِصْر لنا أَمْ هذا الحَجر، قال الخِصْر: أيّها المتلِك، إنَّ أَمْرَ الله نافِلُ في عباده، قال ذو القرنين: بيَنْ ع باخِصْر لنا أَمْ هذا الحَجر، قال الخِصْر: أيّها المتلِك، إنَّ أَمْرُ الله نافِلُ في عباده،

قال ذو القرنين: بيَّنْ ـ باخِضْر ـ لنا أمرَ هذا الحَجر، قال الخِضر: أيّها المَلِك، إنَّ أمْرَ الله نافِذٌ في عبادِه، وسلطانَه قاهِرٌ وحُكمه فاصِل، وإنَّ الله ابتلى عبادة بعضهم ببعض، وابتلى العالِمَ بالعالِم، والجاهل بالجاهِل، والعالِم بالجاهِل، والجاهِلَ بالعالِم، وإنّه ابتلانى بك، وابتلاك بي.

فقال ذو القرنين: يرحّمُك الله ياخِضْر، إنما تقول: ابتلاني بك حين جُعلت أعلم منّي، وجعلت تحت يدي، أخبرني يه برحمُك الله يعن أمر هذا الحجر. فقال الخِضْر (عله السلام): أيّها الملك، إنّ هذا الحجر مثّل ضربه لك صاجب الصُّور، يقول: إنَّ مثل بني آدم مثل هذا الحجر الذي وُضع وَوُضِع معَه ألفُ حَجر فمال بها، ثمّ إذا وُضِع عليه التُراب، شَبع وعاد حَجراً مثله، فبقول: كذلك مثلك، أعطاك الله من المُلك ماأعطاك، فلم ترْضَ به حتى طلبت أمراً لم يطلبه أحد كان قبلك، ودخلت مدخلاً لم يدخله إنس ولاجانٌ، يقول: كذلك ابن آدم، لايشبَع حتى يُحثى عليه التُراب. قال: فبكى ذو البرنين بُكاء شديداً، وقال: صَدَفَت باخِضْر، يُضرب لي هذا المثل، لاجَرَم أني لاأطلب أثراً في البلاد بعد مَسلكي هذا.

ثمّ انصرف راجعاً في الظُّلمة، فبينما هم يسيرون، إذ سمِعوا خَشْخَشةٌ تحت سنابكِ خيلهم، فقالوا أبّها المملِك، ماهذا؟ فقال: خُذوا منه، فمن أخذ منه نَدِم، ومن تركه نَدِم؛ فأخذَ بَعضٌ، وترك بعضٌ، فلمّا خرّجوا من الطُّلمة إذاهم بالزَّبرُ جَد، فندِم الآخِذُ والتارك، ورجّع ذو القرنين إلى دَوْمَة الجَنْدَل، وكان بها منزلة، فلم يَزَلُ بها حتى قبضَه الله إليه».

قال: «وكان (منى الفعلم وآله) إذا حدَّث بهذا الحديث، قال: رَحِمَ الله أخي ذا القرنين، ما كان شخطِئاً إذ سلكَ ماسلَك، وطلَب ما طلَب، ولو ظَفِر بوادي الزَّبَرْجَد في مذهبِه، لماترك فيه شيئاً إلَّا أخَرجه للناس لأنّه كان راغِباً، ولكنّه ظَفِر به بعد مارجَع، وقد زهَد عن الدنيا بعده.

<sup>(</sup>١٢) في «ج» و «ق» والمصدر: صاحب السطح.

<sup>(</sup>١٣) في المصدر: يستمل.

۲۹/۲۷۷٤ جَبْرَثيل بن أحمد، عن موسى بن جعفر، رفعه إلى أبي عبدالله (عبد الله) قال: إن ذا القَرْئين عبل صُندوقاً من قوارير، ثمّ حمّل في مسيره ما شاء الله، ثمّ ركِب البحر، فلمّا انتهى إلى مَوضِع منه، قال الأصحابه. دَلُوني، فاذا حرَّكت الحَبْل فأخرِجوني، وإن لم أُحرَّك الحَبْل فأرسلوني إلى آخره. فأرسلوه في البحر، وأرسلوا الحَبْل مسيرة أربعين يوماً، فإذا ضارِبٌ يضرِب جنب الصندوق، ويقول: ياذا القرنين، أبن تُريدُ؟ قال: أريد أن أنظر إلى مُلكِ ربّي في البحر، كما رأيته في البر. فقال: ياذا القرنين، إنّ هذا المَوضِع الذي أنت فيه مرّ فيه نوح زمان الطُوفان، فسقَط منه قَدُوم، فهو يهوي في قعر البحر إلى الساعة لم يَبْلُغْ قَعْرَه. فلمّا سمِع ذو القرنين ذلك، حرّك الحَبل وخرّج».

٢٧/٦٧٧٥ ـ عن أبي حمزة الثَّمالي، عن أبي جعفر (منه السلام) قال: ١ كان اسم ذي القرنين عَيّاش، وكان أوّل المُلوك من الأنبياء، وكان بعد نوح (عب السلام)، وكان ذو القَرْنين قد ملك مابين المَشرق والمَغرب.

٢٨/٦٧٧٦ عن جميل بن دَراج، عن أبي عبدالله (عيد الله) قال: سألته عن الزَّلْزَلَة، فقال: وأخَبرني أبي، عن أبيه، عن أبيه، عن آبائه (عليم الله) قال: قال رسول الله (من الله عند والد): إنَّ ذا القرنين لمّا انتهى إلى السَدِّ جاوزه فدخل الظُلمة، فإذا هو بَمَلَكٍ قائم، طوله خمسمائة ذراع، فقال له المَلَك: باذا القرنين، أماكان خَلْفَكَ مَنْفَذٌ لك (١٠)؟

فقال له ذو القرنين: ومَن أنتَ؟ قال: أنا مَلَك من ملائكة الرحمن، موكّل بهذا الجَبَل، وليس من جَبَلٍ خلقه الله إلّا وله عِرْق إلى هذا الجبل، فإذا أراد الله أن يُؤلّزِلَ مدينة، أوحى إلىّ ربّى فَزَلْزَلْتُها».

١٩٧٧/ ٢٩ ـ عن جابر، عن أبي جعفر (مبالله) قال: القال أمير المؤمنين (عبالله): تغرُّب الشمس في عَينٍ حَمِئةٍ (١) في بحر دون المدينة التي تلي ممّايلي المغرب ويعني حابَلُق (١).

٣٠/٦٧٧٨ عن أبي بصير، عن أبي جعفر اعد المرت على قوله: ﴿ لَمْ نَجْعَل لَهُم مِّن دُونِها سِتْراً \* كَذَلِكَ ﴾ قال: الم يَعلَمُوا صَنْعَةَ البيوت.

٣١/٦٧٧٩ عن جابر، عن أبي جعفر (عب السلام) (أن ﴿ أَجْعَلْ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ رَدْماً ﴾ قال: «التَقيّة ، ﴿ فَمَا أَسْطَاعُواْ أَنْ يَظْهِرُوهُ وَمَا آسْتَطَاعُواْ لَهُ نَقْباً ﴾ قال: «هو التَقيّة».

٢٦ ـ نفسير العيّاشي ٢: ٣٤٩ ـ ٨٠

۲۷ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۰۳/۸۸

۲۸ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۸/۲۵۰

<sup>(</sup>١) في المصدر: مسلك.

٢٩ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٥٠/٢٥٨

<sup>(</sup>١) في «ج ، ق»: حامية.

<sup>(</sup>٢) جَابَلُقُ: مدينتان، إحداهما بأقصى المغرب، والأخرى رستاق بأصفهان. «معجم البلدان ٢: ٢١».

<sup>.</sup> ۲۰ تفسير العيّاشي ۲: ۸1/۳۵۰

٣١ ـ تفسير العيّاشي ٢٠ ٢٥١/٥٥١

<sup>(</sup>١) في نسخة من الاطائة: عن أبي عبدالله (عنه السلام).

٣٢/٦٧٨٠ عن المُفضَّل قال: سألتُ الصادق (عب العن) عن قوله ﴿ أَجْعَلْ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ رَدُما ﴾ قال: «التقية» ﴿ وَمَا أَسْتَطَاعُواْ لَهُ نَقْباً ﴾ قال: «مااستطاعوا له نَقباً إذا عُمِل بالتقية لم يقدِروا في ذلك على حيلةٍ ، وهو الحِصن الحَصين، وصار بينك وبين أعداء الله سدّاً لايستطيعون لَهُ نَقْباً».

قال: وسألته عن قوله ﴿ قَإِذًا جَاءَ وَعْدُ رَبِي جَعَلُهُ دَكَاءَ ﴾، قال: «رَفع التَقية عند الكَشْف فينتقم من أعداء الله».

فقالوا: أيّها الملك زوّجت الغِرّ من الغِرّة (1) زوّجَة امرأة ثبيّاً! فـزوَّجة، فلمّا أدخلت عليه، سألها الخِضْراعب العرب، أن تكتّم عليه أمرّه، فقالت: نعم. فلمّا سألها المّلِك، قالت: أيّها الملك، إنّ ابنّك إمرأة، فهل ثلّد المرأة من المرأة؟ فغضِب عليه، وأمر برّدْم الباب عليه، فرُدِم، فلمّاكان اليوم الثالث، حرَّكته رِقّة الآباء، فأمر بفَتْحِ المرأة من المرأة؟ فغضِب عليه، وأمر برّدْم الباب عليه، فرُدِم، فلمّاكان اليوم الثالث، حرَّكته رِقّة الآباء، فأمر بفَتْحِ الباب، فغُنِح فلم يَجِدوه، وأعطاه الله من القوّة أن يتصور كيف بشاء، ثمّ كان على مُقدمة ذي القرّنين، وشرِب من الماء الذي من شرِب منه بقى إلى الصّبُحة،

الماء الذي من شرب منه بقي إلى الصّبكة المنافي تجارة في البحر، حتى وفعا إلى جزيرة من جزائر البحر، فوجدا فيها قال: «فخرج من مدينة أبيه رَجُلان في تجارة في البحر، حتى وفعا إلى جزيرة من جزائر البحر، فوجدا فيها الخِصْر (عبه السلام). قائماً يُصلي، فلما انفتل، دعاهما فسألهما عن خبرهما، فأخبراه، فقال لهما: هل تكتمان علي أمري إن أنا رَدَدُتكُما في بومِكما هذا إلى منازلكما؟ فقالا: نعم. فنوى أحدُهما أن يكتم أمره، ونوى الآخر إن ردّه إلى منزله أخبر أباه بخبره؛ فدعا الخِصْر (عبه الله) سحابة، وقال لها. احملي هذين إلى منازلهما؛ فحملتهما السحابة حتى وضعتهما في بلدهما من يومهما فكتم أحدُهما أمره، وذهب الآخر إلى المَلِك فأخبره بخبره، فقال له المَلِك؛ من يشهد لك بذلك؟ قال: فلان التاجر؛ فدل على صاحبه، فبعث الملك إليه، فلمّا حضر، أنكره وأنكر معرفة صاحبه، فقال له الأوّل: أيّها الملِك، ابعث معي خيلاً إلى هذه الجزيرة، واحبس هذا حتى آتيك بابنك؛ فبعث معه خيلاً، فلم يَجدوه، فأطلق عن الرجل الذي كتم عليه.

۲۲ ـ تفسير العياشي ۲: ۸٦/۳٥١

٣٢ ـ تفسير القميّ ٢: ١٢.

<sup>(</sup>١) رجلُ غِزُّ، بالكسر، وغريرٌ، أي غير مجرَّب. وجاريةٌ غِزَّةٌ وغريرَةٌ. ﴿الصحاح ٢: ٧٦٨».

ثمّ إنّ القوم عَمِلوا بالمَعَاصي، فأهلكهُم الله وجعَل مدينتَهم عالِبَها سافِلها، وابتدرتِ الجارية التي كَتَمَتْ عليه أمرَه، والرجل الذي كتم عليه، كلّ واحدٍ منهما ناحيةً من المدينة، فلمّا أصبَحا التقيا، فأخبركل واحدٍ منهما صاحبه بخَبَره، فقالا: مانَجُونا إلّا بذلك؛ فآمنا بربّ الخِضْر، وحَسُن إيمانُهما، وتزوج بها الرجل، ووقعا إلى مملكة مَلِكِ آخر، وتوصلت المرأة إلى ببت المَلِك، وكانت تُزَيِّن بنت المَلِك، فبينما هي تَمشَطها يوماً، إذ سقَط من يدها المِشط، فقالت: لاحول ولاقوة إلّا بالله، فقالت لها بنت المَلِك: ماهذه الكلِمة؟ فقالت: إنّ لي إلها تجري الأموركلها بحَوْلِه وقوّته.

فقالت لها بنت الملك: ألك إله غير أبي؟ فقالت: نعم، وهو إلهك وإله أبيك. فدخلت بنتُ الملِك على أبيها، فأخبرت أباها بما سمِعت من هذه المرأة، فدعاها المَلِك، وسألها عن خَبِرها، فأخبرته، فقال لها: مَنْ على دينك؟ قالت: زوجي وولدي، فدعا هما المَلِك وأمرَهم بالرُّجوع عن التوحيد، فأبوا عليه، فدعا بِمِرْجَلٍ من ماء، فأسخنه وألفاهم فيه، فأدخلهم بيناً وهدم عليهم البيت، فقال جَبْرَئيل لرسول الله (من هذه الرائحة التي تَشَمّها من ذلك البيت».

الم ۱۹۸۲ محمد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد بن خالد البَرْقي، عن أبي هاشم داود بن القاسم الجَعْفري، عن أبي جعفر الثاني (عبدالله) قال: وأقبل أمير المؤمنين (عبدالله) ومعه ابنه الحسن بن علي (عبدالله) وهو متّكى تا على يد سلمان، فدخل المسجد الجرام، فجلس، إذ أقبل رجل حَسَن الهيئة واللباس، فسلم على أمير المؤمنين (عبدالله)، فردّ عليه السلام فجلس، ثمّ قال: باأمير المؤمنين، أسألك عن ثلاث مسائل، إن أخبرتني بهنّ علىمتُ أنّ القوم ركبوا من أمرِك ماقضى عليهم، وأنهم ليسوا بمأمونين في دُنياهم وآخِرَتهم، وإن تَكُنِ الأخرى، علِمتُ أنّك وهم شَرعٌ سواء.

فقال له أمير المؤمنين (عبد المنه): سَلْني عمّا بَدا لك، قال: أخيرني عن الرجل إذا نام، أين تذهب روحه؟ وعن الرجل، كيف يُشبه وَلَدُه الأعمام والأخوال؟ فالتفت أمير المؤمنين (عبد المنه) إلى الحسّن، فقال: يا أبا محمّد، أجِبْهُ. فأجابه الحسن اعد المنه، فقال الرجل: أشهد أن لاإله إلّا الله، ولم أزل أشهد بها، وأشهد أنك وَصِيّ رَسولِ الله (من الله) على أمير المؤمنين (عبد النه) ولم أزل أشهد بها، وأشهد أنك وصيّه الله (من الله محبّدة وأشار إلى أمير المؤمنين (عبد النه) وحيّ أخيه والقائم بحجّته بعده، وأشهد والقائم بحجّته بعده، وأشهد أن الحسين بن عليّ وصيّ أخيه والقائم بحجّته بعده، وأشهد على عليّ بن الحسين أنه القائم بأمر الحسين بعده، وأشهد على محمّد بن عليّ أنه القائم بأمر عليّ بن الحسين، وأشهد على جعفر بن محمّد أنه القائم بأمر محمّد بن عليّ، وأشهد على موسى بن جعفر أنه القائم بأمر جعفر بن محمّد، وأشهد على محمّد بن علي أنه القائم بأمر موسى بن جعفر، وأشهد على محمّد بن علي أنه القائم بأمر موسى بن جعفر، وأشهد على محمّد بن علي أنه القائم بأمر موسى بن جعفر، وأشهد على محمّد بن علي أنه القائم بأمر موسى بن جعفر، وأشهد على محمّد بن علي أنه القائم بأمر موسى بن جعفر، وأشهد على محمّد بن علي أنه القائم بأمر موسى بن جعفر، وأشهد على محمّد بن علي أنه القائم بأمر موسى بن جعفر، وأشهد على محمّد بن علي أنه القائم بأمر موسى بن جعفر، وأشهد على محمّد بن علي أنه القائم بأمر موسى بن جعفر، وأشهد على على محمّد بن علي أنه القائم بأمر موسى بن جعفر، وأشهد على محمّد بن علي أنه القائم بأمر موسى بن جعفر، وأشهد على محمّد بن على أنه القائم بأمر موسى بن جعفر، وأشهد على محمّد بن على أنه القائم بأمر الموسى بن جعفر، وأشهد على المرب على الكه القائم بأمر الموسى بن جعفر، وأشهد على المرب على الكه القائم بأمر المرب على المرب على

۳۴ ـ الكافي ۱: ۱/٤٤١.

عليّ بن موسى، وأشهَدُ على عليّ بن محمّد أنّه القائم بأمر محمّد بن عليّ، وأشهَدُ على الحسن بن عليّ أنّه القائم بأمر عليّ بن محمّد، وأشهدُ على رجلٍ من وُلد الحسن، لا يُكنّى ولا يُسمى حتّى يظهرَ أمرُه فيَملؤها عَدُلاً كما مُلئت جَوراً، والسلام عليك يا أمير المؤمنين ورحمة الله وبركاته، ثمّ قام فمضى.

فقال أمير المؤمنين (عبدالسلام): يا أبا محمّد، اتّبَعْهُ فانظُر أين يقصِد؟ فخرج الحسن بن عليّ (عبهما السلام)، فقال: ماكان إلّا أنّ وضَع رِجلَه خارِجاً من المسجد، فما دَرَيتُ أين أخَذ من أرض الله، فرجَعتُ إلى أمير المؤمنين، فأعْلَمْتُه، فقال: يا أبا محمّد، أتعرفُه؟ قلت: الله ورسوله وأمير المؤمنين أعلم. قال: هو الخِضْرُ (عبدالسلام)».

٣٦/٦٧٨٤ ابن بابويه، قال: حدّثنا عليّ بن أحمد بن عبدالله بن أحمد بن أبي عبدالله البَرْقيّ، قال: حدّثنا أبي، عن أحمد بن أبي عبدالله (عبدالله) قال: «مَلَكَ الأرضَ أبي، عن أحمد بن أبي عبدالله عن أبيه محمّد بن خالد بإسناده، رفعه إلى أبي عبدالله (عبدالله) قال: «مَلَكَ الأرضَ كلّها أربعة مؤمنان وكافران، فأمّا المؤمنان: فشليمان بن داود (مبساسلام)، وذو الفَرْنين، والكافران: نُمْرُودُ، وبُخْت نَصّر، واسمُ ذي القَرْنين عبدالله بن ضَحَاك بن سعد (١).

مولاي عليّ بن موسى الرضا، عن أبيه، عن آبائه، عن أمير المؤمنين عليه فال: «قال رسول الله (ملّ اله ميه وآله): مولاي عليّ بن موسى الرضا، عن أبيه، عن آبائه، عن أمير المؤمنين اعتبم السلام، ولقول لك: «قال رسول الله (ملّ اله ميه وآله): أتاني جَبْرَئيل اطب السلام، عن ربه عزّ وجلّ، وهو يقول: ربّي يُقرئك السلام، ويقول لك: يامحمد بشر المؤمنين الذين يعملون الصالحات ويؤمنون بك وبأهل بينك بالجنّة، فلهم عندي جزاء الحُسنى، يدخُلون الجنّة، وجزاء الحُسنى وهي ولاية أهل البيت اعهم المهم، دخول الجنّة، والخُلود فيها في جوارهم (منزان اله علهم).

۳۵ ـ الكافي ۱: ۱/۲۰۳.

<sup>(</sup>١) البَيْيَة: الكتبة. «أقرب الموارد ـ بني ـ ١: ٦٣».

٣٦ ـ الخصال: ٢٥٥ / ١٣٠.

<sup>(</sup>١) في ﴿جِ﴾ والمصدر: معد.

٣٧ ـ تاويل الآيات ١: ٢٩٧/٩.

سورة الكهف (۱۸) ..... ۱۸۸

### باب ف*ي* يأجوج ومأجوج

٦٩٧٨٦ - الشيخ في أماليه، قال: أخبرنا ابن الصّلت، قال أخبرنا ابن عُفْدة، قال أخبرنا أبو الحسن القاسم بن جعفر بن أحمد بن عمران (١ المعروف بابن الشامي قراءةً، قال: حدّثنا عبّاد بن أحمد العَرْزَمي (١ مقال عبّ عن أبيه، عن جابر، عن الشعبيّ، عن أبي رافع، عن حُذيفة بن اليّمان، عن النبيّ (مقية عله وآله)، عن أهل يأجوج ومأجوج، قال: ﴿إِنَّ القوم لينقُرون السدّ بمتعاوِلهم دائبين، فإذا كان الليل، فألوا: غداً نفرَغ؛ فيُصبِحون وهو أقوى منه بالأمس، حتى يُسلِم منهم رجل حين يُريد الله أن يبلُغ أمره، فيقول المؤمن: غداً نفتَحه إن شاء الله، فبُصبِحون ثمّ يغدون عليه فبفتَحه الله، فو الذي نفسى بيده ليَمُرّنَ الرجل منهم على شاطىء الوادي الذي بكوفان، وقد شَربوه حتى نزحوه، فبقول والله لقد رأيت هذا الوادي مرّةً، وإنّ الماء ليجري في عرضه).

قيل: يارسول الله، ومتى هذا؟ قال: «حين لايبقى من الدنيا إلّا مثل صُبابة (٣) الإناء».

١٩٨٧ / ٢٠٨٧ عن أحمد بن يعقوب: عن الحسين بن محمد الأشْعَرِيّ، عن معلّى بن محمّد، عن أحمد بن محمّد ابن عبدالله، عن العبّاس بن العلاء، عن مجاهد، عن ابن عبّاس، قال سُئل أمير المؤمنين (عبدالله) عن الخُلْق. فقال: وخلق الله ألفاً و مائتين في البَرَّ، وألفاً ومائتين في البحر، وأجناس بني آدم سبعون جنساً، والناسُ وِلدُ آدمَ، ماخلا يأجوج ومأجوج».

٣/٩٧٨٨ عن معض علمائنا الإماميّة في كتاب له سخاه: (منهج التحقيق إلى سواء الطريق)؛ عن سلمان الفارسيّ در در الدعه قال: كنّا جلوساً مع أمير المؤمنين البواسية، بممزله لمّا بُويع عمر بن الخطاب، قال: كنت أنا، والحسن والحسين (عليما السلام)، ومحمّد بن الحنفية، ومحمّد بن أبي بكر، وعمّار بن ياسر، والمِقداد بن الأسودِ الكِنديّ (رضها عنهم)، فقال: قال له ابنه الحسن اعبالها من وعامير المؤمنين، إنّ سُليمان (عبالسلام) سأل ربّه مُلكاً لا ينبغى لأحدٍ من بعده، فأعطاه ذلك، فهل مَلكَتْ ممّا ملك سُليمان بن داود (عباله المراه)؟

فقال (عيماسلام): «والذي فَلَق الحبّة وبرّأ النّسَمة، إنّ سُليمان بن داود (عبدسلام) سأل الله عزّ وجلّ السُلك فأعطاه، وإنّ أباك ملَكَ مالم يملِكه بعد جَدّك رسولِ الله (سنرة عبرانه) أحدّ قبلَه، ولايملِكه أحدّ بعده».

فقال الحسن (عليمال وأربد أن تُرينا ممًا فضَّلك الله تعالى به من الكرامة ١٠؟

#### باب في يأجوج ومأجوج

١ ـ الأمالي ١: ٣٥٥.

<sup>(</sup>١) في «ط»: ابن زياد، وفي «ق»: ابن حسران.

<sup>(</sup>٢) في «ط»: و«ق» والمصدر: القزويني، انظر أنساب السمعاني ٤: ١٧٩.

<sup>(</sup>٣) الصُّبّابة: البقية من الماء في الإناء. «الصحاح ـ صبب ـ ١: ١٦١».

۲ ـ الكافي ٨: ۲۲/٤٧٢.

٣ ـ . . . المحتضر: ٧١، مدينة المعاجز: ٩١.

فقال: «أفعل، إن شاء الله تعالى»، فقام أمير المؤمنين (طبه السلام) فتوضأ وصلَى ركعتين، ودعا الله عزّ وجلّ بدّعوات لم يَفْهَمُها أحد، ثم أوما اللي جهة المَغرب، فماكان بأسرع من أن جاءت سَحابة، فوقعت على الدار، وإذا بجانبها سحابة أخرى، فقال أمير المؤمنين (عب السلام): وأيتها السّحابة، اهبطي بإذن الله تعالى، فهَبَطت، وهي تقول أشهد أن لا إله إلا الله، وأنّ محمّداً رسولُ الله، وأنّك خليفتُه ووصِيّه، مَنْ شَكَ فيك فقد صلَّ سبيل النجاة».

قال: ثمّ انبسطت السحابة على وجه الأرض حتّى كأنّها بِساطٌ موضوع، فقال أمير المؤمنين (مهاسلام): «اجلِسوا على الغّمامة» فجلَسنا، وأخذنا مواضِعنا، فأشار إلى السّحابة الأخرى فهبَطَت، وهي تقول كمّقالة الأولى، وجلس أمير المؤمنين عليها ثمّ تكلّم بكلام، وأشار إليهما بالمسير نحو المغرب، وإذا بالريح قد دخلت تحت السحابتين، فرفعتهما رّفْعاً رفيقاً، فتمايلت نحو أمير المؤمنين (طواسلام)، وإذا به على كُرسيّ، والنّور يسطّع من وجهه، ووجهه أنور من القمر.

فقال الحسن (على السلام): ياأمير المؤمنين، إنّ سُليمان بن داود (على السلام) كان مُطاعاً بخاتَمه، وأمير المؤمنين بماذا يُطاع؟»

فقال وعليه السلام): وأنا عَينُ الله في أرضِه، ولسانُه الناطق في خَلْقِه، أنا نورُ الله الذي لا يُطفأ، أنا بابُ الله الذي يؤتي منه، وحجَّتُه على عِباده».

ئمّ قال: «أتحِبّون أن أريَكم خاتم سليمان بن داود (مباسلام)؟» قلنا: نعم، فأدخل يَدَه إلى جَيبه، فأخرج خاتَماً من ذهّب فُصّه من ياقوتةٍ حَمْراء، عليه مكتوب: محمّد وعليّ، قال سلمان: فتَعجّبنا من ذلك، فقال: «من أيّ شيءٍ تَعْجَبون؟ وما العَجّب من مِثلي؟ أنا أربكم اليوم مالم ترّوه أبدأ.

فقال الحسن وعيدالسلام: وأريد أن تُربَني بأجوج ومأجوج والسدّ الذي بيننا وبينهم والمارت الربح تحت السحاب، فسَمِعنا لها دَوَياً كَدَويَ الرَعد، وعلَّت في الهواء وأمير الهؤمنين (عبداللام) يقدُمنا، حتى انتهينا إلى جبّل شامخ في العُلُو، وإذا شجرة جافّة قد تساقطت أوراقها، وجفّت أغصانها، فقال الحسن (عبداللام): ومابالُ هذه الشجرة قد يَبست؟ فقال له: وسَلُها، فَإِنَها تجببُك، فقال الحسن (عبداللام): وأبّتها الشجرة، مالكِ قد حدث بك مانواه من الجفاف؟ فقال أه: وسَلُها، أمير المؤمنين (عبداللام): وإلّا ما أجبيته، قال الراوي: والله لقد سمِعتُها تقول لبيك لبيك ياوصي رسول الله وخليفته، ثمّ قالت: يا أبا محمّد، إنّ أباك أمير المؤمنين (عبداللام) كان يَجيئني في كلّ لبيك لبيك ياومي وعدى ويُصلّي عندي رَكعنين، ويُكِثرُ من النّسبيح، فإذا فرغ من دُعائه جاءته غَمامةٌ بيضاء، ينفح منها رائحة الميسك، وعليها كُرسيّ، فيجلس عليه فتسير به، فكنت أعيش بمَجْلِسِه وَيَركته، فانقطع عنّي منذ أربعين يوماً، فهذا سبب ما تراه منّي. فقام أمير المؤمنين (عبدالله)، وصلّى رَكعتين، ومسّح بكفّه عليها، فاخْفرَت وعادت إلى حالها.

وأمر الربح فسارت بنا، وإذا نحن بَمَلَكِ بدُه في المَغرب، والأخرى بالمَشرق، فلمّا نظر المَلَك إلى أمير المؤمنين (عبه سعم)، قالد أشهد أن لاإله إلّا الله وحده لاشريك له، وأشهد أنّ محمّداً عبده، ورسوله، أرسله بالهُدى ودين الحقّ، لِيُظهره على الدين كله ولوكره المشركون، وأشهد أنّك وَصِبُّه وخليفَته حَقّاً وصِدقاً. فقلت: يا أمير المؤمنين، من هذا الذي بده في المغرب، ويدُّه الأخرى في المشرق؟

فقال أمير المؤمنين (طبه السلام): «هذا المَلَكُ الذي وكلّه الله تعالى بظّلمة الليل وضوء النّهار، والايزول إلى يوم القيامة، وإنّ الله تعالى جعَل أمر الدنيا إليّ، وإنّ أعمال العِبادُ تُعرض عليّ في كلّ يوم، ثمّ تُرفع إلى الله تعالى».

ثمّ سِرنا حتّى وقَفنا على سدّ يأجوج ومأجوج فقال أمير المؤمنين (عبد السلام) للريح الهبطي بنا ممّا يلي هذا الجبل، وأشار بيده إلى جبلٍ شامخ في العُلُو، وهو جَبَلُ الخِضْر (عبد السلام)، فنظرنا إلى السَدّ، وإذا ارتفاعه ما يحدّ البصر، وهو أسود كقطعة الليل الدامس (۱) يخرج من أرجائه الدُخان، فقال أمير المؤمنين (عبد السلام): «ياأبا محمّد، أنا صاحب هذا الأمر على هؤلاء العبيد»، قال سلمان: فرأيت أصنافاً ثلاثةً طول أحدهم مائة وعشرون ذراعاً، والثاني طول كل واحد منهم ستّون ذراعاً، والثالث يفرش أحَدَ أذنيه تحته، والأخرى يلتجف بها.

ثمّ إنّ أمير المؤمنين (عبه الدم، أمر الربح فسارت بنا إلى جَبل قاف (٢)، فانتَهينا إليه وإذا هو مِنْ زُمُرُدَة خَضْراء، وعليها مَلَك على صورة النَّسر، ثمّ نظر إلى أمير المؤمنين (عبه الدم، قال الملك: السلام عليك، ياوَصيَّ رسولِ ربِ العالمين وخليفته، أتأذن لي في الردّ؟ فرد (عبه الدم، وقال له: وإنّ شِئتَ تكلّم، وإنّ شِئتَ أخَبرُتُكَ عمّا نسألني عنه ، فقال الملك: بل تقول يا أمير المؤمنين. قال: وتريد أن آذَنَ لك أن تزور الخِضْر (عبه الدم،) ، فقال: نعم. قال: وقد أذِنت لك ، فأسرَع الملك بعد أن قال: بسم الله الرحمن الرحيم، ثمّ تَمشّينا على الجَبل هُنيئة ، فإذا بالملك قد عاد إلى مكانه بعد زيارة الخِضْر (عبه الدم،) ، فقال سلمان: ياأمير المؤمنين، وأيتُ الملك مازار الخِضْرَ إلاّ حين أخذ إذنك؟ فقال (عبه الدم) : فقال عبر عَمَد، لو أن أخذهم رام أن يزول مِن مَكانِه بقدر نفَسٍ واحدٍ لما زال حتى آذَنَ له، وكذلك يصبر حال وَلدي (٢) الحسن، ويعده الحسين، وقسعة من ولد الحسين، تاسِعُهم قائمهم ، فقلنا: ما اسم المَلَك المُوَكل بقاف؟ فقال (عبه الدم) : وتسعة من ولد الحسين، تاسِعُهم قائمهم ، فقلنا: ما اسم المَلَك المُوَكل بقاف؟ فقال (عبه الدم) : وتسعة من ولد الحسين، تاسِعُهم قائمهم ،

فقلنا: يا أمير المؤمنين، كيف تأتي كلّ لبلة إلى هذا المؤضع وتعود؟ فقال: «كما أنيتُ بكم، والذي فلق الحبّة وبرأ النّسمة، إنّي لأملِكُ ملكوت السماوات والأرض، مالو عَلِمتم ببَعضِه لما أحتمَله جَنانُكم، إنّ اسم الله الأعظم ثلاث وسبعون حرفاً، وكان عند آصِف بن بَرخيا حرفٌ واحد، فنكلّم به فخسف الله تعالى مابينه وبين عرش بلقيس، حتى تناول السّرير، ثمّ عادت الأرض كماكانت أسرع من طرف النظر، وعندنا نحن ـ والله ـ اثنان وسبعون حرفاً، وحرفٌ واحد عند الله تعالى أستأثر به في علم الغيب، ولاحول ولاقوة إلّا بالله العليّ العظيم، عرفنا من عرفنا، وأنكرنا من أنكرناه.

ثمّ قام (عليه السلام): وقمنا، وإذا نحن بشابٌ في الجبل يُصلّي بين قَبْرَين، فقلنا: ياأمير المؤمنين، من هـذا الشاب؟ فقال (عليه السلام): «صالح النبي (عليه السلام)، وهذان القبران لأمّه وأبيه، وإنّه يعبد الله بينهما، فلما نظر إليه

<sup>(</sup>١) دَمَسَ الطّلامُ: أي اشتدَ، وليلٌ دَامِسٌ، أي مظلم. «مجمع البحرين ـدمس ـ ٤: ٧١».

<sup>(</sup>٢) قاف: قبل: هو الجبل المحيط بالأرض. «معجم البلدان ٤: ٨٢٩٨.

<sup>(</sup>٣) في «ق»: وارثي.

<sup>(</sup>٤) في «ڤ»: ترجابيل. وفي المدينة: ترحائيل.

صالح، لم يتمالك نفسه حتى بكى، وأوماً بيده إلى أ مير المؤمنين (عله السلام)، ثمّ عاد إلى صلاته وهو يبكي، فوقف أمير المؤمنين (عله السلام) عنده حتّى فرَغ من صلاته، فقلنا له: ممّ بُكاؤك؟ فقال صالح: وإنّ أمير المؤمنين (عله السلام) كان يمرّ بي عند كلّ غَداةٍ، فيجلس، فنزداد عبادتي بنظري إليه، فقطع ذلك منذ عشرة أيّام، فأقلقني ذلك، فتعجّبنا من ذلك.

فقال (مب السلام): «تريدون أن أريكم سُليمان بن داود (مب السلام)»؟ فقلنا: نعم فقام ونحن معه، فدخَل بنا بُستاناً ما رأينا أحسنَ منه، وفيه من جميع الفواكه والأعناب، وأنهاره تجري، والأطيار يتجاوبُنَ على الأشجار، فحين رأته الأطيار، أتت تُرَفِّرِف حوله حتَى توسَّطْنا البستان، وإذا سَريرٌ عليه شابٌ مُلقئ على ظهرِه، واضعٌ يده على صَدْره، فأخرج أمير المؤمنين (عب السلام) الخاتم من جيبه وجعَله في إصبع سُليمان (عبدالسلام)، فنهَض قائماً، وقال: «السلام عليك ياأمير المؤمنين، ووصيٌ رسول ربّ العالمين، أنت والله الصدّيق الأكبر، والقاروق الأعظم، قد أفلَح من عمسك بك، وقد خاب وخسر من تخلَّف عنك، وإنّى سألتُ الله تعالى بكم أهل البيت، فأعطيت ذلك المُلك».

قال سَلمان: فلمَّا سمِعنا كلام سُليمان بن داود (مه السلام)، لم أنمالك نفسي حتَّى وَقعتُ على أقدامِ أمير المؤمنين (مه السلام)، أُقَبِّلها، وحَمِدتُ الله تعالى على جَزيل عَطائه، بهدايته إلى ولاية أهل البيت (مهم السلام)، الذين أذهب الله عنهم الرجْسَ وطهَرهم تطهيراً، وفعل أصحابي كما فعلتُ، ثمّ سألتُ أميرَ المؤمنين (مه السلام): وماوراء قاف؟ قال (عله السلام): «وراءه مالا يَصِل إليكم عِلمُه».

فقلنا: تعلم ذلك ياأمير المؤمنين؟ فقال (عب الملام): «علمي بما وراة، كعلمي بحال هذه الدنيا ومافيها» وإنّي الحفيظ الشهيد عليها بعد رسول الله (ملل المعدوات)، وكذلك الأوصياء من وُلدي بعدي،

ثمّ قال اطبى السماء وإنّي لأعْرف بطُرُق السماوات من طُرق الأرض، نحن الاسمُ المَخزون المَكنون، نحنُ الأسماء الحُسنى التي إذا سُئِل الله تعالى به أحاب، نحن الأسماء المَكنوبة على العَرْش والكُرْسيّ والجنّة والنّار، ومنّا تعلّمتِ المَلائِكةُ النّسبيحَ والنّقديس، والتوحيد والنهَليل والتَكبير، ونحن الكلمات التي تَلَقّاها آدم (عب سهم) من ربّه، فتاتِ عليه».

قال: «اتريدون أن أريكم عَجباً؟» قلنا: نعم. قال: «غُضُوا أعيُنَكم، ففعَلنا، ثمّ قال: «افتحوها»، ففتَحْناها، فاذا نحنُ بمدينةٍ مارأينا أكبر منها، الأسواق فيها قائمة، وفيها أناس مارأينا أعظَم من خَلْقِهِم، على طول النَّخُل، قلنا: باأمير المؤمنين، من هؤلاء؟ قال: «بقية قوم عاد، كفّار لايؤمنون بالله تعالى، أحبَبْتُ أن أريكم إيّاهم، وهذه المدينة وأهلها أريد أن أهلِكَهم وهم لايشُعرون»،

قلنا: يا أمير المؤمنين، تُهلِكُهم بغير حجّة؟ قال: ولا، بل بحجّة عليهم»، فدنا منهم، وتراءى لهم، فهمّوا أن يقتُلو،، ونحن تراهم وهم يَرَوْنَنَا، ثمّ تباعَد عنهم، ودنا منّا، ثمّ مسح بيده على صدورنا، وصّعَق فيهم صّعْفَة، قال سلمان: لقد ظَننَا أنّ الأرض قد انقلبت، والسّماء قد سقطت وأنّ الصّواعِق مِن فيه قد خَرجَت، فلم يَبْقَ منهم في تلك الساعة أحّد، قلنا: ياأمير المؤمنين، ماصنّع الله بهم؟ قال: «هلكوا، وصاروا كلّهم في الناره قلنا: هذا مُعْجِز ما رأينا ولاسمِعنا بمثله.

فقال (طبه السلام): «أتريدون أن أريَكُم أعجَبَ من ذلك؟» قلنا: لا نُطيق بأسرِنا على احتمال شيء آخر، فعلى من لايتولَاك ويؤمن بِفَضْلِك وعظيم فدرك عند الله تعالى لَعنةُ الله، ولَعنَةُ اللاعِنين، والناس والملائكة أجمعين إلى يوم الدين.

ثمّ سألناه الرجوع إلى أوطانِنا، فقال: «أفعل ذلك، إن شاء الله تعالى»، وأشار إلى السحابتين فدنتا منّا، فقال: «خُذوا مَواضِعَكم، فجلّسنا على سحابة، وجلس اعب اللهم، على أخرى، وأمر الربح فحمّلتنا حتّى صِرنا في الجوّ، حتّى رأينا الأرض كالدّرْهَم، ثمّ حطّننا في دار أمير المؤمنين (عبد اللهم)، في أقلّ من طَرْفِ النّظَر، وكان وصولنا إلى المدينة وقت الظهر والمؤذّن يُؤذّن، وكان حُروجنا منها وقت علّت الشمس، فقلت: أيا لله العَجّب، كنا في جبل قاف، مسيرة خمس سنين (م)، وعُدنا في خمس ساعات من النهار؟

فقال أمير المؤمنين (عيد السعم): «لو أنّني أرّدتُ أن أخرِقَ الدُنيا بأسرِها والسماوات السيع وأرجِع في أقلّ من الطَرف لفعلت، بما عندي من اسم الله الأعظم»،

فقلنا: باأمير المؤمنين، أنت والله الآية العظمى، والمعجزة الباهرة، بعد أخيك وابـن عـمّك رسـول الله:مللةعيه:اله.

۱۹۷۸۹ ع - وروي بالاسناد، عن سلمان الفارسيّ (رضراة عنه)، قال: كنّا مع أمير المؤمنين (عبدالسلام)، فقلت له: ياأمبر المؤمنين، أحبّ أن أرى من مُعجِزاتِك شيئاً؟ قال: «ياسلمان، ماتُريد؟ قلت: أريد أن تُريّني ناقَةَ نَمود، وشيئاً من مُعجزاتِك؟ فقال: «أفعل، إن شاء الله تعالى».

نمّ قام ودخل منزله، وخرج وتحته حِصان أدهم أنه وعليه قبّاء (") أبيض، وقلنشوة (" بيضاء، ثمّ نادى: هياقنبر، أخرج إليّ ذلك الفرس»، فأخرَج إليه حِصائلً ألاهم أنْمَوُ (")، فقال: ﴿إِركب، ياأباعبدالله»، قال سلمان: فَركِبته، فإذا له جَناحان مُلنصِقان إلى جَنبه، قال: فصاح به الإمام (عليه السلام): فتعلّق في الهواء، وكنتُ أسمَعُ واللهِ خَفْق (٥) أجنِجَة الملائكة ونسبيحها تحتَ العَرْش، ثمّ حضرنا على ساحِل البحر، وإذا هو بحرٌ عجّاج (")، مُتَعَطّفِط بالأمواج، فنظر إليه الإمام (عبه السلام) شَرْراً، فسَكَن البَحْرُ من غليانه، فقلتُ له: يامَولاي، سَكَن البَحْرُ من نظرك إليه؟ فقال: وخشِي أن آمُرَ فيه بأمرِه.

 <sup>(</sup>٥) في «ج»: خمسين سئة.

<sup>£ ....</sup> بحار الأنوار ٤٢: ١/٥٠، مدينة المعاجز: ٨٨

<sup>(</sup>١) الأَدْهَمُ: الأَسود. (السان العرب . دعم - ١٢: ٢٠٩».

<sup>(</sup>٢) القَبَاء: الثوب يُلبَس فوق النياب، أو القميص يُمنطق عليه. «المعجم الوسيط ـ قياء ـ ١٢ ٢١٢».

<sup>(</sup>٣) القَلَنْسُوّة: لباسٌ للرأس. «المعجم الوسيط ـ قلس ـ ٢: ٧٥٤».

<sup>(</sup>٤) الأَنْمَرُ: مافيه نُمْرَةٌ بيضاء وأخرى على أيّ لون كان. «المعجم الوسيط منمر مـ ٢: ٩٥٤».

<sup>(</sup>٥) في «ج»: حنيف.

<sup>(</sup>١) نهر عَجَّاج: كثير الماء. «لسان العرب ـ عج ـ ٢: ٣١٨».

ثمّ قبضَ على يَدي وسار على وجه الماء، والخَيل تَنْبَكُنا، لايقودُها أحد، فو الله ما ابتلَّت أقدامُنا ولاحَوافِرُ الخَيل، قال سلمان: فعَبرنا ذلك البَحْر، فدفَعنا إلى جزيرة كئيرة الأشجار والأثمار والأطيار والأنهار، وإذا بشجرة عظيمة بلا جذّع ولازَهر، فهزَّها صلوات الله عليه بقضيبٍ كان في يده، فانشَقَّت، وخرَجت منها ناقة طولها ثمانون ذراعاً، وخَلفها قلُوص، فقال لي: وأدنُ منها، واشربُ من لَبنها حتى تَروى، فدَنوت منها، وشربت حتى رويت، وكان لَبنَها أعذَب من الشَّهد، وألين من الزُبد، فقال لي هياسلمان، هذا حسنه؟ فقلت يامولاي، وماأحسن منها! فقال: وتريد أن أربَك ماهو أحسن منها؟، فقلت: نعم يا أمير المؤمنين؛ فنادى (عليه المهاه من يامولاي، وماأحسن منها! فقال: وقريه المؤمنين؛ فنادى (عليه المؤمنين؛ فنادى (عليه المؤرجي يا حسناء (٣) فخرجت إلينا ناقة طولها مائة ذراع وعشرون ذراعاً، وعَرْضُها ستُون ذراعاً، ورأسها من الباقوت الأخضر، وصَدرُها من العَنبر الأشهب، وقوائِمها من الزَّبَرْجَد الأخضر، وزمامها من الياقوت الأخضر، وجَنبها الأيسر من الفِضّة، وعَرضها من اللؤلؤ الرَّطب، فقال لي: وياسلمان، اشْرَبْ من البنهاء، قال سلمان: فالتقمتُ (١) الضّرع، فإذا هي تحلِب عَسَلاً صافيا مَحْضاً، فقلت: ياسيدي هذه لمن؟ قال: «هذه لك ياسلمان، ولسائر المؤمنين من أوليائي ، ثم قال (عليه المها)، «ارجعي إلى الشجرة» فرجعت من الوقت.

وساقني إلى تلك الجزيرة وحتى وَرَدَ بي إلى شجرةٍ، وفي أصلِها مائدةً عظيمةٌ فيها طعام، تفوح منها رائحة المِسْك، وإذا بطائرٍ في صورة النسر العظيم، قال سلمان: فوتَب ذلك الطير، فسلّم عليه ورجع إلى موضعه، فقلت: يا أمير المؤمنين ماهذه المائدة؟ فقال: «هذه منصوبة في هذا المَوضِع لشبعتنا، فقلت: ماهذا الطائر؟ قال: «ملّك موكّل بها إلى يوم القيامة، فقلت: وحُدّه ياسيّدي؟ فقال: «يجتاز به الخِضْرُ (عبدالهم) كلّ يوم مرّة».

ثمّ قبّض بيدي ثمّ سار إلى بحرٍ آخر فعبرنا إذا بجزيرة عظيمة فيها قصر، لَبنَة من ذهب، ولَبنة من فضّة، وشرافها من عقيق أصفر، وعلى كلّ ركنٍ من القصر سبعون صفاً (المن الملائكة، فسلّموا عليه، ثمّ أذن لهم، فرّجعوا إلى أماكنهم، قال سلمان (رمراه عنه): ثمّ دخل أمير المؤمنين (عباسلام) إلى القصر، وإذا فيه أشجار، وأثمار، وأنهار، وأطيار، وألوان النبات، فجعل أمير المؤمنين (عباسلام) يمشي فيه، حتّى وصل إلى آخره، فوقف (عباسلام) على بوكة في البستان، ثمّ صَعِد على سَطْحِه، وإذا بكرسي من الذهب الأحمر، فجلس عليه، وأشرفنا على القصر، وإذا ببحرٍ أسود ينفط غط بأمواجه كالجبال الراسيات، فنظر إليه شَرْراً، فسكن من غليانه، حتّى كأنّه المُذنب، فقلت: شكن أسود ينفط غط بأمواجه كالجبال الراسيات، فنظر إليه شَرْراً، فسكن من غليانه، حتّى كأنّه المُذنب، فقلت: لا، البحر من غليانه لمّا نظرت إليه! فقال: «خَشِيّ أن آمّرَ فيه بأمرٍ، أتدري \_ ياسلمان \_ أيّ بحرٍ هذاه؟ فقلت: لا، ياسبّدي. فقال: هذا البحر الذي غَرِق (١٠٠) فيه فرغون ومَلَوّه، إنّ المدينة حُمِلت على جناح جَبْرَ قيل (عباسلام)، ثمّ ياسبّدي. فقال: هذا البحر الذي غَرق (١٠٠) فيه فرغون ومَلَوّه، إنّ المدينة حُمِلت على جناح جَبْرَ قيل (عباسلام)، ثمّ ألها في الهواء، فهوَتْ إلى قراره إلى يوم القيامة».

<sup>(</sup>٧) في «ج»: ياحسن.

<sup>(</sup>٨) في «ق»: فالتمست.

<sup>(</sup>٩) في «ج»: ألقاً.

<sup>(</sup>۱۰) في «ط»: عذَّب.

<sup>(</sup>١١) زخّه: دفعه. وفي «ج»: زجّ، وزّجٌ بالشيء من يده يَزُجُّ زّجًاً: رمى به. «لسان العرب ـ زجيج ـ ٢: ٢٨٦».

فقلت: ياأمبر المؤمنين، هل سِرْنا فَرْسَخَين؟ فقال: ويا سلمان، لقد سِرتَ خَمسين ألف فَرْسَخ، ودُرْتَ حول الدنيا عشرين ألف مرّة».

فقلت: ياسبّدي، وكيف هذا؟ قال: وياسلمان، إذاكان ذو القرنين طاف شَرْقها وغَرْبَها، وبلَغ إلى سَدّ يأجوج ومأجوج، فأنا يتعَذّرُ عليّ وأنا أمير المؤمنين، وخليفة رسول ربّ العالمين؟! ياسلمان، ماقرأت قوله تعالى ﴿ عَالِمُ الْغَيْبِ فَلا يُظْهِرُ عَلَىٰ غَيْبِه أَحَداً \* إلّا مَن آرْتضَىٰ مِن رَّسُولٍ ﴾ (٢٠٠٤)، فقلت: بلى، ياأمير المؤمنين. فقال: وياسلمان، أنا المُرتضى من الرسول الذي أظهره الله عزّ وجلّ على غَيبه، أنا العالم الربّائي، أنا الذي هوّن الله عليّ الشدائد وطَوى لي البعيد، قال سلمان رميه عنه: فسَمِعتُ صائحاً يَصيحُ في السماء، أسمَعُ الصّوت ولا أرى الشخص، وهو يقول: صدّقت صدّقت، أنت الصادق الصدّيق صلوات الله عليك.

ثمّ وثُب قائماً ورِكِب فرَسَه وركبتُ معه، وصاح بهما، فطارا في الهواء، وإذا نحن على باب الكوفة، هذا كلّه وقد مضى من الليل ثلاث ساعات، فقال لي: وباسلمان، الوّيلُ ثمّ الوّيلُ لِمَن لايعِرفنا حقَّ معرِفَتنا، وأنكرَ ولايتَتا ـ باسلمان ـ أيَّهما أفَضَل، محمّد (منراة عنه رآله) أم سُليمان بن داود (عله السلام)؟ فقلتُ: بل محمّد أفضَل.

قال: «ياسلمان، آصِف بن برخيا قَدَر أن يحمِل عَرش بلقيس إلى سليمان في طَرفة عَين، وعنده عِلمٌ من الكتاب، فكيف لأأفعل أنا ذلك وعندي ألف كتاب، وأربعة وعشرون ألف كتاب، أنزل الله تعالى على شيئ بن آدم خمسين صحيفة، وعلى إدريس (طبال الله بالمؤمنين، وعلى إبراهيم الخليل (طبال عشرين، والتوراة، والإنجيل، والزّبور، والقُرقان العظيمُ، فقلت: صَدَقتَ باأمير المؤمنين، هكذا يكون الإمام.

فقال: «إعلم ياسلمان، الشاكُّ في أمورنا وعُلومِناكالمُشْتَري في مَعْرِفَيْنا وحُقوقِنا، وقد فرّض الله عزّ وجلّ في كتابه في غير مَوضِع، وبيّن فيه ماوجّب العِلم به، وهو غير مكنون، (١٣).

> باب فيما أعطى الأثِمَّةُ مِن آلِ مُحَمَّدٍ صَلُواتُ الله عليهم مِن السَّيْرِ في البِلاد، وأشبَهوا ذا القَرْنَين، والخِضْرَ، وصاحِبَ سُليمان، ومالَهُم من الزَّيادة.

١/٩٧٩ محمد بن الحسن الصفار في (بصائر الدرجات): عن محمد بن الحسين، عن صفوان بن يحيى،
 عن أبي خالد، عن حُمْران، قال: قلت لأبي جعفر (عبه اللهم): ما مُوضع العُلماء منكم؟ قال: «مثل ذي القرنين،
 وصاحب سُليمان، وصاحب موسى (عبه اللهم)».

<sup>(</sup>١٢) النجن ٧٢: ٢٦ و ٢٧.

<sup>(</sup>۱۳) في «ج ، ق»: مكشوف.

باب فيما أعطي الأثمة من آل محمّد صلوات الله عليهم من السير في البلاد، وأشبهوا ذا القرنين، والخضر، وصاحب شليمان، ومالهم من الزيادة.

١ ـ بصائر الدرجات: ١/٣٨٥.

٢/٩٧٩١ - وعنه: عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن حمّاد بن عيسى، عن الحسين بن المُختار، عن الحارث بن المغيرة عن حُمران، عن أبي جعفر (مبه السلام) قال: «إنَّ عليّاً (عبه السلام) كان مُحَدَّثاً» قلت: فيكون نبيّاً؟ قال: فحرَّك بده هكذا، ثمّ قال: «أو كصاحب سُليمان، أو كصاحب موسى، أو كذي القرنين، أو ما بلغكم أنّه قال: وفيكم مثله؟».

٣/٦٧٩٢ - وعنه: عن محمّد بن الحسين، عن صَفُوان، عن الحارث، قال: قلت الأبي جعفر (عبدالله): ألستَ حدّثتني أنّ عليّاً (عبدالله) كان مُحَدَّثاً؟ قال: ٥ بلى ٥. قلت: من يُحدِّثُه؟ قال: «ملك يُحدِّثُه» قلت: فأقول: إنّه نبيّ، أو رسول؟ قال: «لا، بل مَثَلَه مثَل صاحب سليمان، ومثَل صاحب موسى (عبهااللهم)، ومثل ذي القرّنين، أو مابلغكم أنّ عليّاً (عبدالله) سُئِل عن ذي القرّنين، فقيل: كان نبيّاً؟ قال: لا، بل كان عَبْداً أحبّ الله فأحبّه، ونصّح لله فنصحه، وهذا فيكم مثله الله .

٢/٩٧٩٣ ـ وعنه، قال: حدّثني أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن سيف بن عَمِيرة، عن داود بن فَرْقد، عن أبي عبدالله اعلى سيه قال: «إنّ رجلاً منّا صلّى العَتمة بالمدينة، وأتى قومَ موسى في شبيءٍ شجر بينهم، وعاد من ليلته، وصلّى الغَداة بالمدينة».

1947/٥- وعنه: عن محمّد بن الحسين، عن موسى بن سَعدان، عن عبدالله بن القاسم، عن عمر بن أبان الكلبي، عن أبان بن تغلب، قال: كنت عند أبي عبدالله (مبه السلام) حيث دخل عليه رجل من علماء أهل اليمن، فقال: أبو عبدالله (مبه السلام) فقال: أبو عبدالله (مبه السلام): «فأي شيء ببلُغ من عِلم عُلمائكم؟) قال: إنّه ليسير في ليلةٍ واحدةٍ مَسير شهْرَين، يزجُر الطير، ويقّفُو الآثار.

فقال له: افعالم المدينة أعلم من عالم من عالم من عالم الله واي شيء يبلغ من عِلم عالم المدينة؟ قال: وإنه يسير في صباح واحد مسيرة سنة، كالشّمس إذا أمرت أن تقطع اثنتي عشرة شَمْساً، واثني عشر قَمَراً، واثني عشر عشر مَعْرباً، واثني عشر بَرّاً، واثني عشر بحراً، واثني عشر عالماً، قال: فما درّى البّماني ما يفول.

٦/٦٧٩٥ وعنه: عن أحمد بن محمد، عن الحسين بن سعيد، عن ابن أبي عُمبر، عن أبي أيوب، عن أبان ابن تغلب، قال: كنتُ عند أبي عبدالله (عبد الله) فدخل عليه رجل من أهل اليَمَن، فقال له: «ياأخا اليَمَن، عندكم عندكم علماء؟» قال: نعم. قال: «فما بلغ من عِلْمِ عالِمِكم؟» قال: يسير في ليلة واحدة مسيرة شَهْرين، يَزجُر الطير، ويقْفُو الأنَى

٢ ـ بصائر الدرجات: ٢/٣٨٦.

٣ ـ بصائر الدرجات: ٧/٢٨٧.

<sup>£ .</sup> بصائر الدرجات: ١٧٤/١.

٥ ـ بصائر الدرجات: ١٤/٤٢١.

٦ ـ بصائر الدرجات: ١٥/٤٢١.

فقال أبو عبدالله (طبالسلام): «عالم المدينة أعلم من عالمِكم» قال: فما بلَغ من عِلْمِ عالمِ المَدينة؟ قال: «يسيرُ في ساعةٍ من النهار مَسيرة الشَّمسِ سنةً، حتَّى يقطعَ ألفَ عالَمٍ (١) مثل عالَمِكم هذا، ما يعلَمون أنَّ الله خلق آدَمّ ولا إبليس، قال: بعرِفونكم؟ قال: «نعم، ماافترض الله عليهم إلّا ولايتنا، والبراءة من أعداثنا».

٧/٦٧٩٦ وعنه: عن أحمد بن الحسين، قال: حدّثني الحسن بن بَرَّة، والحسين بن بَراء، عن عليّ بن حسّان، عن عمّه عبدالرحمن بن كثير قال: كنتُ عند أبي عبدالله (علمالله) إذ دخّل عليه رجلٌ من أهل اليمن، فسلّم عليه ، فردّ عليه السلام، ثمّ قال له: «هل عندكم علماء؟» قال: نعم، قال: «قما بلّغ من عِلم عالِمِكم؟» قال: يزجُر الطير، ويَقْفُو الأثر، ويسير في ساعة واحدة مسيرة شهر للراكب.

فقال له: [أبو عبدالله (عبدالله) وإنّ عالم المدينة أعلم من عالمكم، قال: وما بلغ من علم عالم المدينة؟ قال]: وإنّ عالم المدينة ينتهي إلى أن لايقفُو الأثر، ولايَزْجُر الطير، يسير في اللحظة الواحدة مسيرة سنة، كالشمس تقطع اثني عشر بُرجاً، واثني عشر بحراً، واثني عشر عالماً، فقال له اليمانيّ: مُعلت فداك، ماظّنَنْتُ أن يعلم هذا أحدٌ ويَقدِرَ عليه.

٨/٦٧٩٧ وعنه: عن محمّد بن حسّان، عن عليّ بن خالد ـ وكان زَيْدِيّاً ـ قال: كنت في العَسْكَر، فبلَغني أنّ هناك رجلاً محبوساً، أتي به من ناحية الشام مكبولاً، وقالوا: إنّه تنبّاً؛ قال عليّ: فدارَيْتُ البَوّابين والحَجَبّة، حتّى وصلت إليه، فإذا هو رجُل له فهم، فقلت له: ياهذا ماقصّتك، وما أمْرك؟

فقال: كنتُ بالشام، أعبدالله عند قبْرِ رأس الحسين بن علي (مدات الاعلما) فبينا أنا في عبادتي، إذ أتاني شخص، فقال لي: تعرف هذا المسجد؟ قلت: نعم، هذا مسجد الكوفة، فقال لي: تعرف هذا المسجد؟ قلت: نعم، هذا مسجد الكوفة، قال: فصلَى وصلَيت معه، فبينا أنا معه إذ أنا في مسجد الرسول (من الاعبدواله) بالمدينة، فسلّم على رسول الله (من الاعبدواله) ودعا له، فبينا أنا معه على رسول الله (من الله ومن الله وعلى وصلّى وصلّى وصلّى على وسول الله (من الله ومن الله وعما له، فبينا أنا معه إذ أنا بمؤضعي الذي كنت إذ أنا بمكة فلم أزّل معه حتى فضى مناسِكه، وفضيت مناسِكي معه، قال: فبينا أنا معه إذ أنا بمؤضعي الذي كنت أعبدالله فيه بالشام، ومضى، فلمّا كان عام قابل في أيّام الموسم، إذا أنا به، ففعل بي مثل فعله، الأوّل، فلمّا فرّغنا من مناسِكنا، وردّني إلى الشام، وهم بمُفارقتي، قلت له: سألتك بحق الذي أقدرك على مارأيت، إلّا أخبرتني من أنت؟ فأطرق مليّاً، فقال: أنا محمّد بن عليّ بن موسى، فتراقى (١) الخبر إلى محمّد بن عبدالملك الزيّات، فبعّث أنت؟ فأطرق مليّاً، فقال: أنا محمّد بن علي العراق، وحبسني كما ترى، قال: قلت له: أرفع قصّتكم إلى محمّد بن عبدالملك، بن عبدالملك؛ فقال: ومن لي بأتيه بالقصة؛ قال للذي أخرَجك في ليلةٍ من الشام إلى الكوفة، ومن الكوفة إلى فذكر في قصته ما كان، قال: فوقّع في القصة: قل للذي أخرَجك في ليلةٍ من الشام إلى الكوفة، ومن الكوفة إلى فذكر في قصته ما كان، قال: فوقع في القصة: قل للذي أخرَجك في ليلةٍ من الشام إلى الكوفة، ومن الكوفة إلى

<sup>(</sup>١) في المصدر: اثني عشر ألف.

٧ . . . . الاختصاص: ٣١٩، ولم نجده في البصائر.

٨ ـ بصائر الدرجات: ١/٤٢٢.

<sup>(</sup>١) تَرَاقَى: ارتَقى وتسامى. «المعجم الوسيط ـ رقا ـ ١: ٣٦٧».

المدينة، ومن المدينة إلى مكة، وردِّك من مكَّة إلى المكان الذي أخرَجَك منه أنَّ يُخرِجك من حَبسِك.

قال عليّ: فغمَّني أمرُه، ورقَفْتُ له، فأمرتُه بالعزَاء والصّبر، قال: ثمّ بكرت عليه يوماً، فإذا الجُند، وصاحب الحرّس، وصاحِب السِجن، وخَلْق عَظيم يتفحَّصون حاله، فقلت: ماهذا الأمر؟ قالوا: المَحمول من الشام الذي تنبّأ، افتُقِد البارحة، لاندري خَسَفت به الأرض، أو اختطَفه الطبر في الهواء.

وقال عليّ بن خالد: هذا زيديّ فقال بالإمامة بعد ذلك، وحَسُنَ اعتقاده.

وروى هذا الحديث محمّد بن يعقوب: عن أحمد بن إدريس، عن محمّد بن حسّان، عن عليّ بن خالد، قال محمّد روكان زيديّاً قال: كنت بالعَسْكر، فبلَغني أنّ هناك رجلاً مجبوساً، أني به من ناحبة الشام، وذكر الحديث بعينه (٢).

به ۱۹۷۹۸ و الشيخ المُفيد في (الاختصاص): عن محمّد بن عبدالله الرازي الجاموراني، عن إسماعيل بن موسى، عن أبيه، عن جدّه، عن عبدالصَّمد بن عليّ: قال: دخل رجل على عليّ بن الحسين (عليها الدم)، فقال له عليّ بن الحسين (عليها الدم)، فقال أدلُك على عليّ بن الحسين (عليها الدم): همل أدلُك على عليّ بن الحسين (عليها الدم): همل أدلُك على عليّ بن الحسين (عليها الدم): همل أدلُك على الحرّ بن الحسين (عليها في أربعة عشر عالماً، كلّ عالم أكبر من الدنيا ثلاث مرات، لم يتحرّك من مكانه؟». قال: من هو؟ قال: وأنا وإن شِنْتَ أنبأتُك عمّا أكلت، وما اذّخرتَ في بيتك».

وقد تقدم حديث جابر، عن أبي جعفر (عبد البرم) (")، والحديث طويل، وأنّه دخل معه في الظّلمة التي فيها عَين الحياة التي سَلكها ذو الفرنين، وقد وَرَدا خمسة عوالم، تقدّم في قوله تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ نُوىَ إِبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمَا وَاتِ وَٱلأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ ٱلْمُوقِنِينَ ﴾ والروايات في ذلك كثيرة، اقتصرنا على ذلك مَخافة الإطالة.

الخِضْر وموسى وخبر ذي القرنين، قالوا: قد بقيت مسألة واجدة؟ فقال رسول الله (من الله عبدوانه): «ماهي؟» قالوا: منى تقوم الساعة؟ فأنزل الله تبارك وتعالى ﴿ يَسْنَلُونَكَ عَنِ ٱلسَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَلُهَا قُلْ إِنَّمَا عِلْمُها عِندَ رَبِي ﴾ (١) الآية، فهذا كان سبب نزول سورة الكَهْف، وهذه الآية: ﴿ يَسْنَلُونَكَ عَنِ آلسَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَلُهَا ﴾ في سورة الأعراف، وكان الواجب أن تكون في هذه السورة.

<sup>(</sup>۲) الكافي ۱: ۱/٤۱١.

٩ ـ الاختصاص: ٣١٩.

<sup>(</sup>١) تقدم في الحديث (٨) من تفسير الآية (٧٤ ـ ٨١) من سورة الأنعام.

١٠ ـ تفسير القمى ٢: ٤٥.

<sup>(</sup>١) الأعراف ٧: ١٨٧.

قوله نعالي:

## وَ تَرَكْنَا بَعْضَهُمْ يَوْمِئِذٍ يَمُوجُ فِي بَعْضٍ ونُفِخَ فِي آلصُّورِ فَجَمَعْنَاهُمْ جَمْعاً [٩٩]

١٩٨٠٠ على بن إبراهيم: قوله: ﴿ وَتَرَكُنا بَعْضَهُمْ يَوْمِثِذِ يَمُوجُ فِي بَعْضٍ ﴾ أي يختلِطون ﴿ ونُفِخَ فِي الصُّورِ فَجَمَعْناهُمْ جَمْعاً ﴾.

٢ /٩٨٠ / ٢ ـ العيّاشي: عن الأصبّغ بن نُباتة، عن أمير المؤمنين (طبه الله)، قال: ﴿ وَتَرَكَّنا بَعْضَهُمُ يَوْمئِذٍ يَمُوجُ فِي بَعْضٍ ﴾ ويعني يوم القيامة».

قوله تعالى:

## آلَّذَ بِنَ كَانَتْ أَغْيُنُهُمْ فِي غِطاءٍ عَن ذِكْرِي وَكَـانُواْ لايَسْتَطِيعُونَ سَمْعاً ـ إلى قوله تعالى ـ إِنَّا أَعْتَذْنَا جَهَنَّمَ لِلْكَافِرِينَ نُزُلاً [١٠١ ـ ١٠٢]

ابن عليّ الأنصاري، عن أبي الصلت عبد السلام بن عبدالله بن تميم القُرشي، بفَرْغانة (١)، قال: حدّثنا أبي، عن أحمد ابن عليّ الن عليّ الأنصاري، عن أبي الصلت عبد السلام بن صالح الهَرَوي، قال: سأل المأمون الرضا عليّ بن موسى اعبد الله عزّ وجلّ: ﴿ ٱلَّذِينَ كَانتُ أَغْيَنْهُمْ فِي عَطامٍ عَن ذِكْرِي وَكَانُوا لايَسْتَطِيعُونَ سَمْعاً ﴾.

فقال اعبد المدمى: «إنّ غِطاء العَين لايمنَع من الذّ كر، والذّكر لايرى بالعُيون، ولكن الله عزّ وجلّ شبّه الكافرين بولاية عليّ بن أبي طالب (عبد السلام) بالعُميان، لأنّهم كانوا يستفلون قول النبيّ (مقراة عبدواله) فيه، فلا يستطيعون له سَمْعاً». فقال المأمون: فَرَّجْتَ عني، فرّج الله عنك.

۱۹۸۰۳ على بن إبراهيم، قال: حدّثنا جعفر بن أحمد، عن عبدالله بن موسى، عن الحسين بن عليّ بن أبي تصير، عن أبي عبدالله (عبدالله) قلت: قوله: ﴿ ٱللّٰذِينَ كَانَتُ أَعْيُنُهُمْ فِي غِطاً وَ عَن ذِكْرِي ﴾؟ قال: «يعني بالذِكر وِلاية عليّ أبي عبدالله (عبدالله) قلت: قوله: ﴿ ٱللّٰذِينَ كَانَتُ أَعْيُنُهُمْ فِي غِطاً وَ عَن ذِكْرِي ﴾؟ قال: «يعني بالذِكر وِلاية عليّ

سورة الكهف آية . ٩٩ ـ

١ ـ تفسير القمق ٢: ٤٥.

٢ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٥١/٨٧٨

سورة الكهف آية ١٠١٠ ـ ١٠٠ ـ

١ ـ عيون أخبار الرضا ١: ٢٢/١٣٦.

(١) فَرْغَانَة؛ مدينة واسعة بما وراء النهر، متاخمة لبلاد تركستان. «معجم البلدان ٤: ٣٥٣».

٢ ـ تفسير القميّ ٢: ٤٧.

أمير المؤمنين (طبالله)، وهو قوله: ﴿ ذِكْرِي ﴾ ، قلت: قوله ﴿ لاَ يَستطِيعُونَ سَمْعاً ﴾ ؟ قال: «كانوا لايستطيعون إذا ذُكِر عليّ (طبالله)، عندهم أن يسمعوا ذِكْرَه لشدة بغض له، وعداوة منهم له ولأهل بيته».

قلّت قوله: ﴿ أَفَحَسِبَ الذينَ كَفَرُوا أَن يَتَّخِذُوا عِبَادِي مِن دُونِي أُولِيآءَ إِنَّا أَعْتَدْنَا جَهَنَّمَ لِلكَافِرِينَ نُزُلاً ﴾؟ قال اعبه السلام: «بعنيهما وأشياعهما (١) الذين اتّخَذُوهما من دون الله أولياء، وكانوا يَرَون أنّهم بحُبّهم إيّاهما، أنّهما يُنجِيَانهم من عذاب الله، وكانوا بحبّهما كافرين».

قلت: قوله ﴿ إِنَّا أَعْتَدْنَا جَهَنَّمَ لِلْكَافِرِينَ نُزُلاً ﴾؟ قال: «أي مَنزلاً، فهي لهما ولأشياعِهما " عتيدةً " عند الله».

قلت: قوله ﴿ تُزُلُّا ﴾ قال: ومأوى ومنزلاً ه.

٣/٩٨٠٤ / ٣- العيّاشي: عن محمّد بن حكيم، قال: كتبت رُفْعَةً إلى أبي عبدالله (عبدالله) فيها: أتستطيع النَّفْسُ المَعرِفَة؟ قال: فقال: ولاء.

فقلت: يقول الله عزّ وجلَ: ﴿ ﴿ ٱلَّذِينَ كَانتْ أَعْيُنَهُمْ فِي غِطآءٍ عَن ذِكْرِي وَكَانُواْ لايَسْتَطِيعُونَ سَمْعاً ﴾؟ قال: «هو كقوله: ﴿ مَاكَانُواْ يَسْتَطِيعُونَ ٱلسَّمْعَ وَمَاكَانُواْ يُبْصِرونَ ﴾ (١).

قلت: فعَابَهم (")؟ قال: «لمَّ يعِبْهُم (" بما صنع في قُلوبهم، ولكن عابَهم (" بما صنَعوا، ولو لم يتكلُّفوا لم يَكُنُ عليهم شيءه.

٦٨٠٥/٤ - عليّ بن إبراهيم، في قوله ﴿ أَفْحَسِتُ ٱللَّذِينَ كَفَرُوا أَنْ يَتّخِذُوا عِبَادى من دُونِي أَولِيآ ۚ إِنَّآ أَعْتَذْنَا جَهَنَّمَ لِلكَافِرِينَ نُزُلاً﴾: أي مَنْزِلاً.

مرزخت تنكية زرص بسدوى

قوله تعالى:

قُلْ هَلْ نُنَيِّئُكُم بِالْأَخْسَرِينَ أَعْمَالاً \* آلَّذِينَ ضَلَّ سَعْيُهُمْ فِي

<sup>(</sup>١) في «ط»: وأشباههما.

<sup>(</sup>٢) في «ط»: ولأشباعهما.

<sup>(</sup>٣) العَيْدُ: الشيءُ الحاضرُ المُهَيِّأ. (الصحاح ـ عند ـ ٢: ٥٠٥٪ وفي نسخة من (طـ معدة.

٣ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٨٨/٢٥١

<sup>(</sup>۱) هود ۱۱: ۲۰.

<sup>(</sup>٢) في «ط»: يُعاتبهم.

<sup>(</sup>٣) في «ط»: لايعتبهم.

<sup>( 1)</sup> في «ط»: يُعاتبُهم.

<sup>£</sup> ـ تفسير القمتي ٢: ٦٦.

سورة الكهف (١٨) ....... ١٨٠

## ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعاً [١٠٤-١٠٤]

١/٦٨٠٦ ـ عليّ بن إبراهيم: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جمعفر (علمانسلام)، قبال: همم النّصاري، والقِسيسون، والرُّهْبان، وأهلُ الشُبُهاتِ والأهواء من أهل القِبلة، والحَرورية، وأهلُ البِدّع.

٣٠٨/٧ ـ وقال عليّ بن إبراهيم: نزلت في اليّهود، وجرّت في الخُوارِج.

٣/٦٨٠٨ عن إمام بن ربعي، قال: قام ابن الكوّاء إلى أمير المؤمنين (مه العبر)، فقال: أخَبرني عن فول الله : ﴿ قُلْ هَلْ نُنَبِّئُكُم بِالْأَخْسَرِينَ أَعْمَالًا ۞ ٱلَّذِينَ ضَلَّ سَعْيُهُمْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعاً ﴾.

قال: «أولئك أهل الكتاب، كفَروا بربّهم، وابتدعوا في دينهم، فحَيِطَت أعمالُهم، وما أهلُ النهرِ ـ أي النّهْرَوان ـ منهم بيّعيده.

٩٨٠٩ ٤ ـ عن أبي الطُّفيل، قال: «منهم أهل النّهر».

٠١٨١٠/ ٥ ـ وفي رواية أبي الطُّفيل: «أولئك هم أهل حَروْراء».

١٩٨١١ عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَأَلَ هَلَ نُنَبِئُكُمْ بِالْأَخْسَرِينَ أَعْمَالاً ﴾ الآية. قال: «كفّرَةُ أهل الكتاب، اليهود و أخبرني عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ قُلْ هَلَ نُنَبِئُكُمْ بِالْأَخْسَرِينَ أَعْمَالاً ﴾ الآية. قال: «كفّرَةُ أهل الكتاب، اليهود و النصاري، وقد كانوا على الحقّ، فابتدعوا في أديانهم، وهم يَحسبَون أنّهم يُحسِنون صُنعاً».

قوله تعالى:

أَوْلَئِكَ آلَّذِينَ كَفَرواْ بِنَايَاتِ رَبِّهِمْ وَلِقَائِهِ فَحَلِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فَلا تُقِيمُ لَهُمْ يَوْمَ آلقِيَامَةِ وَزْناً - إلى فَرَاهُ نِناكَ يَرْخَالِدِينَ فِيهَا لاَيَبْغُونَ عَنْهَا حِوَلاً [١٠٨٠١٠٥]

١٨٩٢/ ١ ـ عليَ بن إبراهيم، قال: ﴿ أَوْلَئِكَ آلَّذينَ كَفَرواْ بِثاياتِ رَبِّهِمْ وَلِقَائِهِ فَحَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فَلاَ نُقِيمُ لَهُمْ

سورة الكهف آية ١٠٣٠ . ١٠٤ .

١ ـ تفسير القميّ ٢: ١٦.

٢ ـ تفسير القميّ ٢: ١٦.

٣ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٢٥٦/٣٥٢

٤ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٩٠/٣٥٢.

٥ - تفسير العيّاشي ٢: ٩٠/٢٥٢.

٦ -الاحتجاج ١: ٢٦٠.

سورة الكهف آية . ١٠٨. ١٠٥ .

١ ـ تفسير القمتي ٢: ٤٦.

يَوْمَ ٱلقِيَامَةِ وَزْناً ﴾: أي حَسَنه: ﴿ ذَلِكَ جَزَآ وَهُمْ جَهَنَّمُ بِمَا كَفَرُواْ وَآتَخَذُواْ ءَاياتِي وَرُسُلِي هُزُواْ ﴾ يعنى بالآيات الأوصياء اتَخَذُوها هُزُواً. ثمّ ذكر المؤمنين بهذه الآيات: فقال: ﴿ إِنَّ آلَٰذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحاتِ كَانَتْ لَهُمْ جَنَّاتُ ٱلفِرْدَوْسِ ثُرُلاً \* خَالِدِين فِيهَا لايَبْغُونَ عَنْهَا حِوَلاً ﴾، أي لايحُولون، ولايسألون التَحويل عنها.

٣ ١٩٨١/ ٢ ـ محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا محمّد بن همّام بن شهيل، عن محمّد بن إسماعيل العَلَوي، عن عيسى بن داود النجّار، قال: حدّثنا مولاي موسى بن جعفر (طبهماالسلام) قال: سألت أبي عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ عَيْسَى بن مَامَنُواْ وعَمِلُواْ ٱلصّالحاتِ كَانَتْ لَهُمْ جَنَّاتُ ٱلْفِردَوْسِ تُزُلاً \* خالِدِينَ فِيهَا لاَيَبْغُونَ عَنْهَا حِوَلاً ﴾.

قال: «نزلت في آل محمّد (ملوان الله عليهم أجمعين)».

٣/٦٨١٤ عن عدي الحجري، عن عمر بن الحسين الخَثْعَمي، عن محمّد بن يحيى الحجري، عن عمر بن صحّد الهُذَالي، عن الحجري، عن عمر بن صَخْر الهُذَالي، عن الصبّاح بن يحيى، عن أبي إسحاق، عن الحارث، عن عليّ (عليه السلام) أنّه قال: ٥ الكلّ شيء ذُرُوة، وذُروة الجنة الفِرْدَوس، وهي لمحمّد وآل محمّد (ملوات عليه رعليهم أجمعين)».

القيائي: ﴿ الْعَيَاشِي: عن عِكْرِمَة عن ابن عباس، قال: مافي القرآن آية: ﴿ اللَّه وَ اللَّهُ وَقَدْ عاتبه الله، الله، وماذكر عليًا (علي (علي (علي الله) أميرها وشريفها، ومامن أصحاب محمّد (منر الاعباداله) رجل إلّا وقد عاتبه الله، وماذكر عليًا (عبالله) إلّا بخير.

قال عِكْرِمَة: إنِّي لأعلم لِعليِّ (مه قسرم) مَنفبةً، لو حدَّ ثتُ بها لبَعدت أقطار السماوات والأرض.

١٩١٦/ ٥-عليّ بن إبراهيم، قال: حدّ ثنا جعفرين أحمد، عن عبدالله بن موسى، عن الحسن بن عليّ بن أبي حمزة، عن أبيه عن أبي بصير، عن أبي عبدالله عندالله عند الله عندالله عنداله عندالله عندا

قلت: قوله: ﴿إِنَّ ٱلَّذِين ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالَحَاتِ كَانَتْ لَهُمْ جَنَّاتُ ٱلْفِردَوْسِ تُزُلاً ﴾، قال: هنزلت في أبي ذَرٍ، وسَلمان الفارسي، والمِقداد، وعَمَار بن باسر، جعَل الله لهم جنّات الفِرْدوس نُزُلاً، أي مأوى ومنزِلاً.

قوله تعالى:

قُل لَّوْ كَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَاداً لِكَلِمَاتِ رَبِّى لَنَفِدَ ٱلْبَحْرُ قَبْل أَن تَـنْفَدَ كُلُ مَاتُ رَبِّى لَنَفِدَ ٱلْبَحْرُ قَبْل أَن تَـنْفَدَ كَلِمَاتُ رَبِّى وَلَا يُشرِكُ بِعِبَادَةِ كَلِمَاتُ رَبِّى وَلَا يُشرِكُ بِعِبَادَةِ

٢ ـ تأويل الآيات ١: ٢٩٨/١٠.

٣ ـ تأويل الآيات ١: ١١/٢٩٨.

<sup>£ .</sup> تفسير العيّاشي ۲: ۹۱/۳۵۲.

٥ ـ تفسير القميّ ٢: ١٦.

سورة الكهف (۱۸) ...... ۱۸۹

#### رَبِّهِ أَحدًا [ ١٠٩. ١٠٩]

١/٦٨١٧ - عليّ بن إبراهيم، قال: حدّ ثنا جعفر بن أحمد، عن عبدالله بن موسى، عن الحسن بن عليّ بن أبي حمزة، عن أبيء حمزة، عن أبيه، عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (عبدالله) قلت: قوله: ﴿ قُل لَّوْكَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَاداً لِكَلِمَاتِ رَبِّي لَنَفِدَ ٱلْبَحْرُ قَبْل أَن تَنفَذَ كَلِمَاتُ رَبِّي وَلَوْ جِنْنَا بِمِثْلِهِ مَدَداً ﴾؟

قال: وقد أخبرك أنَّ كلام الله ليس له آخر، ولاغاية، ولا ينقطِع أبدأه.

قال: وثمّ قال: فل بامحمّد: ﴿إِنَّمَا أَنَاْ بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يُوَحِىٰ إِلَىَّ أَنَّمَاۤ إِلَـٰهُكُمْ إِلَـٰهٌ رَبِّهِ فَلْيَعمّلْ عَملاً صَالِحاً وَلاَ يُشرِكْ بِعبادَةِ رَبِّهِ أَحَداً﴾، فهذا الشِرْكُ شِرْكُ رِباء.

٣٩١٨/ ٢- الإمام أبو محمّد العسكري (عنه السلام)، عن أبيه، عليّ بن محمّد (عليما الدم) في حديثٍ طويل، في مُناظِرة جماعةٍ من قُريش، عن رسول الله (مقراط عليه وآله): اثمّ أنزل الله تعالى: يامحمّد، قل: ﴿إِنّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ ﴾ مُناظِرة جماعةٍ من قُريش، عن رسول الله (مقراط عليه وآله): الله تعالى: يامحمّد، قل: ﴿إِنّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ وَالْحَدُ ﴾ يعني قل لهم: أنا في البشرية مِثلُكم، ولكن خَصَّني ربّي يعني آكُلُ الطَعام ﴿يُوحِي إِلَى أَنَّمَا إِلَى اللهُ وَاحِدٌ ﴾ يعني قل لهم: أنا في البشرية مِثلُكم، ولكن خَصَّني ربّي بالنبوة دونكم، كما يخصُّ بعض البشر بالغنى والصحة والجَمال، دون بعضٍ من البشر، فلا تُنكِروا أن يخُصَّني أيضاً بالنبوة ه

تقدم الحديث بطوله، في قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ لَن نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّىٰ تَفْجُرَ لَنَا مِنَ ٱلأَرْضِ يَنبُوعاً ﴾ (١).

٣/٦٨١٩ - محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحُسين بن سَعيد، عن الحُسين بن سَعيد، عن النَّفر بن سُويد، عن الفاسم بن سليمان، عن جَراح المُدايتي، عن أبي عبدالله (عدالله) في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَمَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلاً صَالِحاً وَلاَ يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَداً ﴾.

قال: «الرجلُ يعمَلُ شيئاً من النّواب، لايطلبُ به وَجُه الله، إنّما يطلبُ تَزْكِيَةَ الناس، يشتهي أن يسمع به الناس، فهذا الذي أشركَ بعبادة ربّهِ. ثمّ قال: «ما من عبدٍ أَسَرُّ حَيْراً فَدْهَبْ الأَيَامِ أَبِداً، حتّى يُظهِرَ الله له خيراً، وما من عبدٍ أَسَرَّ شرّاً فذهبت الأيام أبداً، حتى يُظهر الله له شرّاً».

٠٩٨٢٠ - وعنه: عن عليّ بن محمّد بن عبدالله، عن إبراهيم بن إسحاق الأحمر، عن الحسن بن عليّ الوشّاء، قال: دخلتُ على الرضاء الله السلام، وبين يديه إبريق، يُريد أن يتَهيّأ للصّلاة، فَدنوت منه لأصُبّ عليه، فأبى ذلك، وقال: همه، ياحسن، فقلت: لمّ تنهاني ان أصُبّ على يدك، تكره أن أوْجَر؟ قال: هتوْجَر أنت، وأُوزر أناه. فقلت له: كيف ذلك؟ فقال: دأما سمِعت الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ فَمَنْ كَانَ بَرْجُواْ لِقاّة رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً

سورة الكهف آية ـ ١٠٩ ـ ١١٠

١ - تفسير القمي ٢: ٤٦.

٢ - التفسير المنسوب إلى الامام المسكري (عله السلام): ٥٠٤.

<sup>(</sup>١) تقدم في الحديث (١) من تفسير الآية (٩٠ ـ ٩٥) من سورة الإسراء.

٣ ـ الكافي ٢: ٢٢٢ / ٤.

٤ ـ الكافي ٣: ١٩/٦٩.

صَالِحاً وَلاَ يُشرِكْ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدَاً﴾. وها أنا ذا أتوضأ للصَلاة، وهي العبادة، فأكره أن يشركني فيها أحَده.

الله (سنّى اله مله وآله) عن تفسير قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَمَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلاً صَالِحاً وَلاَ يُشْرِكْ بِعِبَادَةٍ الله (سنّى اله مله وآله) عن تفسير قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَمَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلاً صَالِحاً وَلاَ يُشْرِكْ بِعِبَادَةٍ رَبِّهِ أَحَداً﴾.

فقال: مَنْ صَلَى مُراءَاة الناس فهو مُشرِك، ومَن زَكَى مُراءاة الناس فهو مُشرِك، ومَن صام مُراءاة الناس فهو مُشرِك، ومَن حَجّ مُراءاة الناس فهو مُشرك، ومَنْ عَمِل عملاً ممّا أمر الله به مراءاة الناس فهو مُشرك، ولايقبل الله عملَ مُراءِه.

7/7۸۲۲ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّ ثنا جعفر بن أحمد، عن عبدالله بن موسى، عن الحسن بن عليّ بن أبي حمزة، عن أبيه، والحسين بن أبي العلاء، وعبدالله بن وضّاح، وشعبب العَفَرْقُوفي، جميعهم، عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (عبد به به في قوله تعالى: ﴿قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ ﴾ قال: «يعني في الخَلق، أنّه مثلُهم مخلُوق». ﴿يُوحَى إِلَى أَنَّمَا إِلَهُ وَاحِدٌ فَمَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلاً صَالِحاً وَلاَ يُشْرِكُ بِعِبَادَةٍ رَبِّهِ أَحَداً ﴾. ﴿ قُل: «لايتنا، وكفر بها، وجحَد أمير المؤمنين (عبد الدم) حقّ وولايته».

٧/٦٨٢٣ عن جَرَّاح، عن أبي عبدالله (عبدالله): ﴿ أَنَّه لبس من رجل يعمَل شيئاً من البِرُ ولا يطلب به وجه الله، إنّما يطلب به تزكية الناس، يشتهي أن بسمع به الناس، فذاك الذي أشرك بعبادة ربّهِه.

١٩٨٢٤ ٨٠عن العَلاء بن فُضيل، عن أبي عبد الله مله على عال: سألتُه عن تفسير هذه الآية ﴿ فَمَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَالِحاً وَلاَ يُشْرِكْ بِعِبَادَةٍ رَبِّهِ أَحَداْكِي.

قال: «مَنْ صَلَّىٰ، أو صَامَ، أو أعنَن، أو حَجَّ يُريدُ مُحمدةُ الناسِ، فقد أشرك في عملِه، وهو شِرْك مغفوره.

٩/٦٨٢٥ - عن عليّ بن سالم، عن أبي عبدالله (عب السلام) قال: «قال الله تبارك وتعالى: أنا خَيرٌ شريك، مَنْ أشرك بي في عَمله لن أقبلَه، إلّا ماكان لي خالصاً».

۱۰/۲۸۲۱ منْ عَمِل لي ولغَيري، فهو لِمَن عمِل له دوني».

<sup>0</sup> ـ تفسير القميّ ٢: ١٧.

٦ ـ تفسير القميّ ٢: ٧٤.

٧ ـ نفسير العيّاشي ٢: ٩٣/٣٥٢.

٨ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٩٢/٣٥٢.

٩ ـ نفسير العيّاشي ٢: ٣٥٣/٢٥٣.

۱۰ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۲۵/۲٥۳.

١١/٩٨٢٧ -عن زُرارة، وحُمرانِ، عن أبي جعفر وأبي عبدالله اللهالله) قالا: «لو أنَّ عبداً عمِلَ عَمَلاً يَطلُب به وَجُهَ الله، والدارَ الآخرة، ثمَّ أدخَل فيه رضا أحدٍ من الناس، كان مُشركاً».

١٢/٦٨٢٨ عن سماعة بن مِهْران قال: سألتُ أبا عبدالله اعبدالله؛ عن قول الله: ﴿ فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَالِحاً وَلا يُشْرِكْ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَداً ﴾.

قال: «العَمَلُ الصالح: المَعْرِفة بالأَتْمَة، ﴿ وَلاَ يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَداً ﴾: التسليم لِعَليَ (عبدالسلام)، لايُشرِكُ معه في الخلافة مَنْ ليس ذلك له، ولا هو مِن أهله».



١١ ـ تفسير العيّاشي ٢: ٩٦/٣٥٣.

۱۲ ـ تفسير العيّاشي ۲: ۹۷/۳۵۳.



.

.

## سورة مريم

#### فضلها

1/٦٨٢٩ - ابن بابويه: بإسناده المُتقدِّم في فضل سورة الكَهْف، عن الحسن، عن عُمَر، عن أَبَان، عن أبي عبدالله (طبه الله عن أبي عبدالله (طبه الله)، قال: «من أَدْمَن قراءة سورة مَرْيَم لم يمُت حتّى يُصيبَ ما يُغنيه في نفسه وماله وَوُلْده، وكان في الآخرة من أصحاب عيسى بن مَرّيم (عبه الله)، وأعطيَ في الآخرة "مثل مُلك سُليمان بن داودُ (عبها الله) في الدنيا».

٧٦٨٣٠ عند من ادّعى لله وَلَدا سُبحانه لا إِلَّهُ إِلَا هُومُ وَبِعَدد من صدّق زكّريا ويحيى وعيسى وموسى وإبراهيم الحسنات بَعدد من ادّعى لله وَلَدا سُبحانه لا إِلَهُ إِلَا هُومُ وَبِعَدد من صدّق زكّريا ويحيى وعيسى وموسى وإبراهيم وإسماعيل وإسحاق ويعقوب (عيهم الله) عشر حَسّنات، وعَدّد من كذّب بهم، ويُبنّى له في الجنّة قصر أوسّع من السّماء والأرض في أعلى جنّة الفِرْدُوس، ويُحشر مع المُتقين في أوّل زُمرَةِ السابقين، ولا يموت حتى يَستغني هو وولده، ويُعطى في الجنّة مثل مُلك سُليمان (عبدالله): ومن كتبها وعُلقها عليه لم يرّ في منامه إلّا خيراً، وإن كتبها في حائط البيت مَنَعَتْ طَوارقَه، وَحَرسَت ما فيه، وإن شَربها الخائف أَمِن هـ

٣/٩٨٣١ عن الصادق (مدالم): «من كُتَبها وَجَعَلها في إناء زُجاج ضيّق الرأس نظيف، وجعَلها في منزله كُثُر خَيْرهُ، ويَرى الخيرات في منامه، كما يرى أهله في منزله، وإذا كُنبت علَى حائط البيت مَنَعَتْ طوارِقَه وَحَرَسَت ما فيه، وإذا شرِبها الخائف أمِن بإذن الله تعالىه.

سورة مريم - فضلها -

١ ـ ثواب الأعمال: ١٠٨.

<sup>(</sup>١) في «طه: من الأجر.

<sup>. . . . . 7</sup> 

٣ ـ خواص القرآن: ٤٤ (مخطوط).

قوله تعالى:

## بِسْمِ آللهِ الرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيْمِ كَهيعَصَ[١]

١٠٩٣٢/ - ابن بابوَيه، قال: أخبرنا أبو الحسن محمّد بن هارون الزَّنجاني ـ فيماكتب إليَّ على يدَي عليّ بن أحمد البَغدادي الورّاق ـ قال: حدَّثنا مُعاذ بن المُثنَّى العَنبَري، قال: حدَّثنا عبدالله بن أسماء، قال: حدَّثنا جُويْرِيَة، عن سُفيان بن سَعيد النَّوري، قال: قلت لجَعفر بن محمّد بن عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب (عليم السلام): يابَن عن سُفيان بن سَعيد النَّوري، قال: قلت لجَعفر بن محمّد بن عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب (عليم السلام): البَن رسول الله، مامعنى قول الله عزّ وجل ﴿ كَهيعَض ﴾ ؟ قال: المعناه؛ أنا الكافي، الهادي، الوليُّ، العالِمُ، الصادِقُ الوَعْد،

٣٩٨٣٢ ٢ - وعنه: عن محمّد بن إبراهيم بن إسحاق الطّائناني ارضراة منه، قال: حدّثنا عبدالعزيز بن يحيى الجلُودي، قال: أخَبرنا محمّد بن زّكريًا، قال: حدّثنا جعفو بن محمّد الله عن أبيه، قال: حضرتُ عند جعفر ابن محمّد اللها الله عن الله وعَدها إيّاهم في الله الله عن عين: عالِمٌ بأهل طاعتنا، صاد: صادقٌ لهم وَعُدّه، حتى يبلُغ بهم المنزلة التي وعَدها إيّاهم في يَطُن القُرآن،

٣٩٨٣٤/٣٠ وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن علي بن محمّد، بن حاتِم النَّوْقَلي المعروف بالكِرماني، قال: حدّثنا أبو العباس أحمد بن عيسى الوشَّاء البَعْدادي، قال: حدّثنا أحمد بن طاهر (١) التُّميّ، قال: حدّثنا محمّد بن بَحْر بن سَهل الشِّيباني، قال: حدّثنا أحمد بن مسرور، عن سعّد بن عبدالله الثَّمّي، في حديثٍ له مع أبي محمّد الحسن بن

سورة مريم آية ـ ١ ـ

١ ـ معاني الأخبار: ٢٢.

٢ ـ معاني الأخبار: ١/٢٨.

٣ ـ كمال الدين وتمام النعمة: ٢١/٤٥٤.

<sup>(</sup>١) في «ج»: أحمد بن ظاهر.

عليّ العَسَكري (طبهساف، هما له: هما جاء بك، ياسَعْد؟) فقلت: شَوَّقني أحمَد بن إسحاق إلى لِقاء مولانا.

قال: «والمسائل التي أردتَ أن تسأل عنها؟». قلت: على حالها، يامولاي. قال: «فسل قُرَّةَ عيني عنها». وأومًا بيده إلى الغُلام ـ يعني ابنه الفائم «عبه عنه» ـ فقال لي الغُلام: «سَلْ عمًا بَدا لك». وذكر المسائل إلى أن قال: قلت: فأخبِرني ـ يا بن رسول الله ـ عن تأويل ﴿كَهِيعَصَ﴾؟

قال: «هذه الحُروف من أنباء الغَيب، أطلع الله عليها عبده زَكريا، ثمّ فَصّها على محمّد (منّى الا مله و آله)، وذلك أنّ زَكريًا (عله السلام) سأل ربّه أن يُعَلَّمه أسماء الخمسة، فأهبَط الله عليه جَبرَئيل (عله السلام) فعلّمه إيّاها، فكان زَكريًا إذا ذَكرَ محمّداً وعليّاً وفاطمة والحَسن (علهم السلام)، سرى عنه همّه وانجلى كَرْبُه، وإذا ذكر الحُسين (عله السلام) العَبْرة، ووقعت عليه البهرة.

فقال ذات يوم: إلهي، مالي إذا ذكرتُ أربعاً منهم تسلّيتُ بأسمائهم من هُمومي، وإذا ذكرتُ الحُسين تدمّع عيني وتثور زَفْرَتي؟ فأنباه الله تبارك وتعالى عن قصّته، فقال: ﴿كَهيعَصَ﴾ فالكاف: اسم كربلاء، والهاء: هلاك العِثرة، والياء: يزيد السه، وهو ظالم الحُسين البهاسلام، والقين: عَطَشُه، والصاد: صَبْرُه. فلمّا سمع بـذلك زكريّا البهام لم يُفارق مسجد، ثلاثة أيّام، ومنع فيها النّاس من الدُّخول عليه، وأقبل على البُكاء والنّحيب، وكانت ثُدْبَتُه: إلهي، أتفجع خَيْرَ خَلْقِك بِوَلَدِه. إلهي أتُنزِلَ بَلوى هذه الرَّزيّة بفِنائه، إلهي، أتلبس عليّاً وفاطمة ثياب هذه المُصيبة، إلهي أتُحلَ كُرُبة هذه الفّجيعة بساحتهما.

ثمَ كَانَ يَفُولُ: إلهي، ارزُقني وَلَداً تَقَرَّ به عيني على الكبر، واجعله وارِثاً وصبّاً، واجعلْ مَحَلّه منّي محَلّ الحسين، فإذا رَزَقْنَنيه فافتنّي بحُبّه، ثمّ افجعني به كما تفجع محمّداً حبيبك بِوَلَدِه، فرزَقه الله يحيى (عداسلام) وفجعه به، وكان حَمل بحيى (عداسلام) ستّة أشهر، وخمل المحسين (عداسلام) كذلك».

عن عبدالله بن موسى، عن المحمد، عن جعفر بن أحمد، عن عبدالله بن موسى، عن الحسن بن عليّ بن أبي حمزة، عن أبيه، عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: ١﴿ كُلهيعَضْ ﴿ هذه أسماء مقُطَّعة، وأمّا قوله ﴿ كَهيعَصَ قال: «الله هو الكافي، الهادي، العالم، الصادق، ذو الأيادي العِظام (١١)، وهو قوله كما وصف نفسه تبارك وتعالى».

قوله نعالي:

## ذِكْرُ رَحَمَتِ رَبِّكَ عَبْدَهُ زَكَرِيّاً -إلى فوله تعالى - أَلَّا تُكَلِّمَ ٱلنَّاسَ ثَلاَثَ لَيَالٍ سَويّاً [٢-١٠]

٦٨٣٦/ ١ - عليّ بن إبراهيم: روى أبو الجارود، عن أبي جعفر (عندالسلام) قوله تعالى: ﴿ ذِكْرُ رَحَمَتِ رَبُّكَ

٤ ـ تفسير القميّ ٢: ١٨.

<sup>(</sup>١) في الطا؛ زيادة: الصابر على الأعادي، وفي المصدر نسخة بدل: ذو الأيادي الصابر على الأعادي. سورة مريم آية ١٠٠٢.

١ ـ تفسير القمي ٢: ٨٨.

عَبْدَهُ زَكَرِيّاً ﴾ يفول: «ذِكِرُ رَبُك عبدَه فَرَحِمه، ﴿إِذْنَادَىٰ رَبَّهُ نِدآءٌ خَفِيّاً \* قالَ رَبِّ إِنِّي وَهَنَ الْعَظْمُ مَنِّي ﴾ يقول: «ضعف، ﴿ وَلَمْ أَكُن بِدُعَا ثِكَ رَبُّ شَقِيّاً ﴾ يفول: «لمْ يكُن دُعائي خَائباً عندك.

﴿ وَإِنَّى خِفْتُ آلمَوالَى مِن وَرَآءِى ﴾ يقول: وخفتُ الوَرَثة من بَعدي، ﴿ وكانَتِ آمْرَأْتِى عَاقِراً ﴾ يقول: ولم يكُن لِزَكريا يومئذٍ وَلَدٌ يقوم مَقامَه، ويرِئُه، وكانت هدايا بني إسرائيل ونُذورُهم للأشبار، وكان زكريا رئيس الأشبار، وكانت امرأة زكريا أخت مَرْيَم بنت عِمران بن ماثان (١)، وبنو ماثان، إذ ذاك رُوساء بني إسرائيل وبَنُو ملوكهم، وهم من وُلْدِ سُليمان بن داود، فقال زَكريا: ﴿ فَهَبْ لِي مِن لَدُنكَ وَلِيّا ﴿ يَرِثُنِي وَيَرِثُ مِنْ قَالِ يَعْقُوبَ وَآجْعَلْهُ رَبّ مَن وُلْدِ سُليمان بن داود، فقال زَكريا: ﴿ فَهَبْ لِي مِن لَدُنكَ وَلِيّا ﴿ يَرِثُنِي وَيَرِثُ مِنْ قَالِ يَعْقُوبَ وَآجْعَلْهُ رَبّ رَضِيا ﴾ يقول: لم يُسمّ باشم يَحبى أحدٌ قَبّله رَضِيا ﴾ يَا زَكْرِيا إِنّا نُبَشُرُكَ يِغُلامٍ آسْمُهُ يَحيَىٰ لَمْ نَجْعَل لَهُ مِنْ قَبْلُ سَمِياً ﴾ يقول: لم يُسمّ باشم يَحبى أحدٌ قَبْله ﴿ وَلَا يَكُونُ لِي عُلامٌ وَكَانَتِ آمْراً يَى عَاقِراً وَقَدْ بَلَغْتُ مِنَ ٱلْكِبَرِ عِتِياً ﴾ فهوَ البَوْوس (١) ﴿ وَالْ كَذَلِكَ قَالَ رَبّ أَنَّى يَكُونُ لِى غُلامٌ وَكَانَتِ آمْراً يَى عَاقِراً وَقَدْ بَلَغْتُ مِنَ ٱلْكِبَرِ عِتِياً ﴾ فهوَ البَوْوس (١) ﴿ وَالْ كَذَلِكَ قَالَ رَبّ أَنّى يَكُونُ لِى غُلامٌ وَكَانَتِ آمْراً يَى عَاقِراً وَقَدْ بَلَغْتُ مِنَ ٱلْكِبَرِ عِتِياً ﴾ فهوَ البَوْوس (١) ﴿ وَالْمَ تَكُ شَيئاً \* قَالَ رَبّ آجْعَل لِي عَايةً قالَ عَايتُكَ أَلا تُكَلُم آلناسَ ثَلاثَ لَيْكُ هُو عَلَى هَيْنٌ وَقَدْ خَلَقَتُكَ مِن قَبْلُ وَلَمْ تَكُ شَيئاً \* قالَ رَبّ آجْعَل لِي عَايةً قالَ عَايتُكَ أَلا تُكَلَّمُ آلناسَ ثَلاثَ لَيْعَلُولُ مُو مَرْضٍ هُ

٢/٦٨٣٧ - محمّد بن العبّاس، قال: حدثنا محمّد بن هَمَّام بن سُهَيْل، عن محمّد بن إسماعيل العَلوي، عن عيسى بن داود النجّار، قال حدّثني أبو الحسن موسى بن جعفر (عنبه السلام)، قال: «كنت عند أبي يوماً قاعداً، حتّى أتى رجل فوقف به، وقال: أفيكم باقر العِلْم ورئيسه محمّد بن عليّ؟ قبل له: نعم. فجلس طويلاً، ثمَّ قام إليه، فقال: يابن رسول الله، أخبرني عن قول الله عزّ وجلّ في قِصّة زّكريًا: ﴿ وَإِنِّى خِفْتُ ٱلمَوالَىٰ مِن وَرَاءِى وكانَتِ آمْرَأَتِى عَاقِراً ﴾ الآية؟

قال: «نعم. المتوالي بَنُو العمّ، وأحبَّ الله أن يَهْبُ له وَلَيّاً من صُلْبِه، وذلك أنّه فيما كان عَلِمَ من فَضل محمّد «سنر» هنار»، قال: يا ربّ، أما شرّفت محمّداً وكرّمته ورّفعت ذكره حتّى قَرّنتَه بذكوك، فما يَـمْنَعُك ــ باسيدي ـ أن تَهَب له ذُرّيَّةُ من صُلبه " فتكون فيها النّبيّرة؟ من رسي

٣٩٨٨/٣ محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا حُمَيْدُ بن زياد، عن أحمد بن الحُسين بن بَكر، قال: حدّثنا الحَسن ابن عليّ بن فضال، بإسناده إلى عبد الخالق، قال: سمعت أبا عبدالله عبد المحل في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ لَمْ

<sup>(</sup>۱) في «ج» زيادة: ويعقوب بن ماثان.

<sup>(</sup>٢) في «ي»: اليبوس.

٢ ـ تأويل الآيات ١: ٢/٣٠١.

<sup>(</sup>١) في «ي ، ط» نسخة بدل: صُلْبي.

٣ ـ تأويل الآيات ١: ٣/٣٠٢.

نَجْعَلْ لَهُ مِن قَبْلُ سَمِيّاً ﴾ قال: «ذلك يَحيى بن زَكريّا، لم يَكُن له من قَبْلُ سَميّاً، وكذلك الحُسين (عبدالعم) لم يكن له مِن قَبْلُ سَميّاً، ولم نَبكِ السَّماء إلّا عليهما أربعين صَباحاً».

فلت: فماكان بُكاؤها؟ قال: «تطلُّعُ الشمس حَمراء \_قال \_وكان قاتلُ الحُسين (عبدالله) وَلَدَ زِنا، وقاتلُ يَحيى ابن زكريا وَلَدَ زِناه.

٦٨٣٩ ٤ ـ محمّد بن العبّاس: عن محمّد بن خالد، عن عبدالله بن بُكَيْر، عن زُرارة، عن عبد الخالق، قال: سمِعتُ أبا عبدالله (عبدالسلام) يقول في قوله تعالى: ﴿ لَمْ نَجْعَلْ لَّهُ مِن قَبْلُ سَمِيّاً ﴾.

فقال: «الحسين (على السلام) لم يكُنْ له من قَبْلُ سَميّاً ويحيى بن زكريا لم يكن له من قبل سميّاً، ولم تَبكِ السماء إلَّا عليهما أربعين صباحاً».

قلت: فماكان بُكاؤها؟ قال: وكانت تطلعُ الشمس حَمراء وتَغيب حَمراء، وكان قاتِل الحسين (عليه السلام) وَلَد زِنا، وقاتل يَحيى بن زكريا وَلَدَ زِناء.

١٩٨٤٠ وعنه: ما رواه محمد بن العباس، مُسنَداً عن الصادق وعبد العرب، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ لَمْ نَجْعَلْ لَهُ مِن قَبْلُ سَمِيّاً، وكذلك الحسين (عليه السلام) لم يكن له من قَبْلُ سَمِيّاً، وكذلك الحسين (عليه السلام) لم يكن له من قَبْلُ سَمِيّاً، ولم تبكِ السَّماء إلّا عليهما».

قلت: فما بُكاؤها؟ قال: «تطلُع الشَّمس حُمراء وتغيب حمراء ـ قال ـ وكان قاتِلُ الحُسين وَلَدَ زِنا، وقاتِل يحيَى بن زَكريا وَلَدَ زِناهِ.

وعنه: ما رواه علي بن إبراهيم، عن الصادق المساسلام، بأدنى تفاوت (١٠).

١٩٨٤/ ٦٠ ومن ذلك، مارواه من المُخالفين أبن شِيرويه الدَّيْلَمي في كتاب (الفردَوس) في الجزء الثاني، في باب القاف: عن ابن عبّاس، قال: قال رسول الله المراز الله المراز الله عزّ وجلّ: ﴿ لَمْ نَجْعَلْ لَهُ مِن قَبْلُ سَمِيّاً ﴾، قال: دذلك يَحيى، وقُرَّة عيني الحُسين.

٧/٦٨٤٢ - أبو القاسم بحقفر بن محمّد بن قُولُويه، قال: حدّثني أبي رحمه الله، عن سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد بن عبد الخالق بن عبد ربّه، أحمد بن محمّد بن عبدي، عن الحسن بن عليّ بن فضّال، عن ابن بُكير، عن زُرارة، عن عبد الخالق بن عبد ربّه، قال: سمعت أبا عبدالله (عبد المحر) يقول: ﴿ لَمْ نَجْعَلْ لَهُ مِن قَبْلُ سَمِيّاً ﴾، الحسين بن عليّ ويَحيى بن زكريًا، لم يكُن لهما من قَبْلُ سَميّاً، ولم تبك السماء إلّا عليهما أربعين صباحاً».

قال: قلت: وما بُكاؤها؟ قال: «كانت تطُّلع حمرا، وتغربُ حمرا،».

٤ ـ تأويل الآيات ١: ٢٠٢.٤

٥ ـ تأويل الآيات ١: ٣٠٣/٥.

<sup>(</sup>١) تأويل الآيات ١: ٣٠٣/٥.

۲ ---

۷ ـ کامل الزيارات: ۸/۹۰

معمد بن الحسين، عن وهيب بن حَفص النحاس، عن أبي محمد بن جَعْفَر، عن محمد بن الحسين، عن وهيب بن حَفص النحاس، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله رعبه السلام، قال: وإنّ الحُسين (عبه السلام) بكت لِقَنْلِه السماءُ والأرض واحْمَرُتا، ولم تبكيا على أحدٍ قط، إلّا على يحيى بن زكريا، والحسين بن على (عبهم السلام)».

وعنه، قال: حدَّثني أبي، عن سعد بن عبدالله، عن محمَّد بن الحسين بإسناده مثله.

٩-٦٨٤٤ عن سعد بن عبدالله، عن محمد ابن عبدالله، عن حمد ابن عبدالله بن هلال، قال: سمعت أبا عبدالله ابن عبدالله بن هلال، قال: سمعت أبا عبدالله يغول: الن عبدالله بن هلال، قال: سمعت أبا عبدالله يغول: الن السماء بكت على الحسين بن علي، ويحيى بن زكربا (عليمالله)، ولم تبك على أحدٍ غيرهما، قلت: ومابكاؤها؟، قال: «مكث أربعين يوماً تطلّع الشمس بحمرة وتغرّب بحمرة، قلت: مجولت فداك، هذا بكاؤها؟ قال: «مكث أربعين يوماً تطلّع الشمس بحمرة وتغرّب بحمرة، قلت: مجولت فداك، هذا بكاؤها؟ قال: «نعم».

١٠/٦٨٤٥ - وعنه، قال: حدَّثني عليَ بن الحسين بن موسى، عن عليَ بن إبراهيم بن هاشم، عن أبيه، عن ابن فضّال، عن أبي جَميلة، عن محمَّد بن عليَ الحَلَبي، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قوله تعالى ﴿ فَمَا بَكَتْ عَلَيْهِمُ ٱلسَّمَاءُ وَالأَرضُ وَمَا كَانُواْ مُنظَرِينَ ﴾ (١٠).

قال: «لم نبكِ السماء على أحدٍ مُنذ قُتل يَحيى بن زَكريًا، حتّى قُتل الحُسين (عندالهم)، فبكت عليه».

11/7A27 . وعنه، قال: حدّثني محمّد بن جعفر القرّشي الرزاز، قال: حدّثني محمّد بن الحسين بن أبي الخطاب، عن صَفُوان بن يحيى، عن داوّد بن فَرْقَد، عن أبي عبدالله اعبد البلام، قال: اإحمرّت السماء حين قُتل الحُسين (علب الله) سنة ـ قال ـ ثمّ بكّت السماء والأرض على الحُسين بن عليّ (علبه السلام، وعلى يحبى بن زكريّا، وحُمْرَتُها بُكاؤهاه.

۱۲/۹۸٤۷ وعنه، قال: حدّثني عليّ بن الحسين بن مؤسى عنى عليّ بن إبراهيم وسعّد بن عبدالله، جميعاً، عن إبراهيم بن هاشم، عن ابن فضّال، عن أبي جميلة، عن جابر، عن أبي جعفر (عبدالله)، قال: امابكت السماء على أحدٍ بعد يحبى بن زكريًا، إلّا على الحُسين بن عليّ (عبدالله)، فإنّها بكت عليه أربعين يوماً.

١٣/٦٨٤٨ عن محمّد بن أبي الخَطّاب، عن جَعْفَر بن بَشير، عن كُليْبَ بن مُعاوية الأسدي، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: قلم تبكِ السماء إلّا على الحُسين

۸ مکامل الزیارات: ۲/۸۹.

٩ ـ كامل الزيارات: ٨٩/٤.

۱۰ مکامل الزیارات: ۱۰/۹۰.

<sup>(</sup>١) الدخان ١٤: ٢٩.

۱۱ ـ كامل الزيارات ٧/٦٠.

۱۲ ـ کامل الزيارات: ۹/۹۰.

۱۳ مكامل الزيارات: ۱۰/۹۰.

ابن على ويحيى بن زكريا (عليهم السلام).

۱۶/۹۸۶۹ وعنه، قال: حدّثني حكيم بن داود بن حَكِيم، عن سَلَمة بن الخَطّاب، عن محمّد بن أبي عُمَيْر، عن الحسن بن عيسى (۱)، عن أسلَم بن القاسم، قال: أخبونا عَمرو بن ثابت، عن أبيه، عن عليّ بن عن الحسين (عيمالسلام)، قال: (الأعلى يعنى بن زَكريّا، والحُسين بن على (عليم السلام)».

قلت: أي شيء كان بُكاؤها؟ قال: «كانت إذا اسْتُقْبِلت بِقُوبٍ وَقعَ عليه شِبَّهُ أَقرِ البرّاغيث من الدّم».

١٥/٦٨٥٠ ـ وعنه، قال: حدّثني أبي (رحمة)، وعليّ بن الحسين، عن سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد ابن عيسى، قال: حدّثنا موسى بن الفضل، عن حنان، قال: قلت لأبي عبدالله (ملماسلام): ما تقول في زيارة قبر أبي عبدالله (ملماسلام)، إنّه بَلَغنا عن بعضهم أنّها تعدِل حجّةً وعُمرةً؟

قال: «لاتعْجَب، ماأصاب بالقول هذا كله (١)، ولكن زُرْهُ ولاتَجْفَهُ، فإنّه سيّد الشّهداء، وسيّد شباب أهل الجنّة، وشبيه يخيى بن زكريا، وعليهما بكت السماء والأرض».

وعنه، قال: حدَّثني أبي و محمَّد بن الحسِّن بن الوليد، عن محمَّد بن الحسن الصَّفار، عن عبدالصمد بن محمَّد، عن حنان بن سدير، عن أبي عبدالله (عبدالله)، مثله.

وعنه، قال: حدّثني أبي الحداد) وجماعة من مشايخي، عن سَعْد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن محمّد بن إسماعيل بن بزيع عن حَنان بن سَدير، عن أبي عبدالله (عبدالله)، مثله.

۱۹/۱۸۵۱ ـ وعنه، بهذا الإسناد: عن أحمد بن محمّد بن عبسى، عن غير واحد، عن جَعْفَر بن بَشير، عن حمّاد، عن عامر بن مُعْقِل، عن الحَسن بن زياد، عن أبي عبدالله (مداسلام)، قال: اكان قاتل يَحيى بن زكريا وَلَد زِنا، وقاتل الحُسين بن عليّ (ملهمالسلام) ولَد زِنا، ولم تبكِ السماء على أحدٍ، إلّا عليهماه.

قال: قلت: وكيف تبكي؟ قال: «تطلع الشمس في حُمْرَةٍ وتَعْبَبُ في حُمْرةٍ».

۱۷/٦٨٥٢ ـ وعنه، قال: وحدَّثني أبي، وعليّ بن الحُسين، جميعاً، عن سَعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد بن عبسى، عن الحَسن بن عليّ الوشاء، عن حَمّاد بن عُثمان، عن عبدالله بن هِلال، عن أبي عبدالله وهماله، قال: «سَمِعتُهُ يقول: إنَّ السماء بكت على الحُسين بن عليّ (عليماالسلام) ويَحيى بن زَكريّا، ولم تبكِ على أحدٍ غيرهماله.

۱۴ ـ کامل الزيارات: ۱۲/۹۰.

<sup>(</sup>١) في الاط ، ي»: الحسين بن عيسى، راجع تهذيب التهذيب ٢: ٣١٣ و ٨: ٩.

١٥ ـكامل الزيارات: ١٠/٦١، البحار ١٠١: ٢٤/٣٥.

<sup>(1)</sup> في المصدر: لاتعجب بالقول هذا كله. قال المجلسي رحمه الله: لعلّ المراد أنها لاتعدل الواجبين من الحَجّ والعُمرة، والأظهر أنّه محمولُ على النّيّيّة.

١٦ . كامل الزيارات: ١٤/٩١.

۱۷ . كامل الزيارات: ۱۵/۹۱.

قلت: ومابُكاؤُها؟ قال: «مكثت أربعين يوماً تطلُع الشمس بِحُمْرَةٍ وتغرب بِحُمْرة». قلت: جُعلت فداك، هذا بُكاؤها؟ قال: «نعم».

۱۸/۹۸۵۳ محمّد، عن البَرْقي محمّد ابن عبدالله البَرْقي محمّد عن سَعْد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد، عن البَرْقي محمّد ابن خالد، عن عبدالعظيم بن عبدالله الحَسني، عن الحَسن، عن أبي سَلَمة، قال: قال جعفر بن محمّد (طبهماالله): دمابكت السماء (۱)، إلّا على يحَيى بن زكريًا والحُسين (عبهماالله)».

١٩/٣٨٥٤ ـ وعنه، عن أبيه، عن محمّد بن الحسن بن مَهْزيار، عن أبيه، عن عليّ بن مَهْزيار، عن الحُسين بن سعيد، عن فضالة بن أيوب، عن داود بن فَرْقَد، قال: سَمعتُ أبا عبدالله (ميه السلام) يقول: «كان الّذي قـتَل الحسين اعه السلام، ولَدّ زنا، والذي قتل يَحيى بن زَكريًا ولَد زناه.

وقال: احمرّت السماء حين قُتل الحُسين سنةُ، ثمّ قال: «بكت السماء والأَرض على الحُسين بن عليّ وعلى يَحيى بن زَكريّا اعبِهم تسلام،، وَحُمْرَتها بُكاؤها».

فوله نعالي:

يَايَحْيَىٰ خُذِ ٱلكِٰتَابَ بِقُوةٍ وَءَاتَيْنَاهُ ٱلْحُكُمْ صَبِياً \* وَحَنَاناً مِّن لَّدُنَّا وَزَكُوٰهُ وَكَانَ تَقِيَّاً \* وَبَرَّا بِوَالدَيْهِ - إلى ثوله نعالى - وَسَلامٌ عَلَيْهِ يَوْمَ وُلِدَ وَيَوْمَ يَمُوتُ وَيَوْمَ يُبْعَثُ حَيَّا [ ١٢ - ١٥ ]

۱/۹۸۵۵ محمد بن العبّاس، قال: حدّ ثنا على بن سُلهمان الرّازي، عن محمد بن خالد الطّبالِسي، عن سَيف ابن عَمِيرة، عن حَكم بن أيمَن، قال: سمعتُ أبا جعفر (علم السلام): يقول: ﴿وَالله، لقد أُوتِي عليّ (علم السلام) الحُكْم صَبيّاً، كما أُوتِي يَحيى بن زَكريًا الحُكْم صَبيّاً».

١٩٥٦ ٢ - العبّاشي: عن عليّ بن أسباط، قال: قَدِمْتُ المدينة وأنا أريد مِصْرَ، فدخلت على أبي جَعْفَر محمّد بن عليّ الرّضا (ملهمالسلام)، وهو إذ ذاك خُماسيّ، فجعلت أتأمَّله لأَصِفَه لأصحابنا بمِصْر، فنظر إليّ، وقال: عليّ الرّضا (ملهمالسلام): ﴿ وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدَّهُ ءَاتَيْنَاهُ عَلَيْ الله قد أَخذ في الإمامة كما أَخذ في النّبوّة، فقال شبحانه عن يوسف (عله العلم): ﴿ وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدَّهُ ءَاتَيْنَاهُ

۱۸ ـ کامل الزيارات: ۱۷/۹۲.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: والأرض.

۱۹ ـ كامل الزيارات: ۲۱/۹۳.

سورة مريم آية . ١٢ ـ ١٥

١ ـ تأويل الآيات ١: ٢٠٣/٦.

٢ .... مجمع البيان ٦: ٧٨١، تأويل الآيات ١: ٧/٢٠٣.

٧٠٤ ...... البرهان في تفسير القرآن

### حُكْماً وعِلْماً ﴾ (١)، وقال عن يحبى (عبدالسلام): ﴿ وَءَاتَيْناهُ ٱلحُكْمَ صَبِيّاً ﴾ ،

٣/٩٨٥٧ ٣ محمّد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن ابن مَحْبوب، عن هِنام بن سالم، عن يزَيد الكُناسي، قال: سألتُ أبا جعفر اعبدالسلام): أكان عيسى بن مَريَم (عبدالسلام) حين تكلّم في المَهْد حُجّة الله على أهل زمانه؟ فقال: «كان يومئذٍ نبيّاً حُجّة لله غير مُوْسَل، أما تسمّع لقوله حبن قال: ﴿إِنّى عَبْدُ اللهُ عَالَى الْحَبْدَ وَجَعَلَنِي مُبَارَكا أَيْنَ مَاكُنتُ وَأَوْصَانِي بِالصَّلُوةِ وَآلَزكُوةٍ مَادُمتُ حَيّاً ﴾ (١٠)ه.

قلت: فكان يومئذ حُجة لله على زكريًا في تلك الحال وهو في المقد؟ فقال: وكان عيسى في تلك الحال آية للناس، ورحمة من الله لِمَرْيم حين تكلّم فعبّر عنها، وكان نبيّا حُجّة على من سَمِع كلامه في تلك الحال، ثمّ صمّت فلم يتكلّم حتى مضت له سنتان، وكان زكريًا الحُجّة لله عزّ وجلّ على الناس بعد ما صَمّتَ عيسى سنتين، ثمّ مات زكريًا (عليه الله عن وجلّ هو على الناس بعد ما صَمّتَ عيسى سنتين، ثمّ مات زكريًا (عليه الله)، فورِثه ابنه بحيى الكناب والحِكمة، وهو صبيّ صغير، أما تسمّع لقوله عزّ وجلّ هو يَا يَحْيَى خُلِه الكُوتَابَ بِقُوةٍ وَءَاتَيْناهُ ٱلحُكْمَ صَبِياً ها، فلمّا بلغ عيسى (عبدالله) سبغ سنين تكلّم بالنبوة والرسالة حين أوحى الله تعالى إليه، فكان عيسى الحُجّة على يَحيى وعلى الناس أجمعين».

والحديث بأتي بنمامه ـ ان شاء الله تعالى ـ في قوله تعالى: ﴿قَالَ إِنِّي عَبْدُ آلَهُ ءَاثَانِيَ ٱلْكَتَابَ وَجَعَلَنِي نَبِيّاً \* وَجَعَلَنِي مُبَارَكاً أَين مَاكُنتُ وَأَوْصَانِي بِالصَّلَوْةِ وَٱلزَّكَوْةِ مَادُمتُ حَيّاً ﴾ (").

مه ١٨٥٨ ٤ ـ وعنه: عن عليّ بن محمّد، عن بعض أصحابه، عن محمّد بن سنان، عن أبي سعيد المُكاري، عن أبي حَمْدَة، عن أبى جَمْدَة، عن أبى جَمْدَة وَكَانَ الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند أبى الله عند أبى جَمْدَة الله عند الله عند أبى ال

قال: قلت: فما بلغ من تَحنُّن الله عليه؟ قال: ذكان إذا قال: يارب، قال الله عزّ وجلّ: لبيّك يايحيي،

١٨٥٩/ ٥ ـ أحمد بن محمّد بن تجالف قال: وفي رواية أبي بَصير، قال: قلت لأبي عبدالله (عبه السلام): قول الله تبارك وتعالى في كتابه: ﴿ وَحَنَاناً مِّن لَدُنا ﴾ ؟

قال: «كان يحيى إذا دعا وقال في دُعائه: يا رب، ياالله؛ ناداه الله من السماء: لبَيك يايحيى ،سَلْ حاجتك، عن ١٨٦٠ - ابن بابويه، قال: حدَثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد، قال: حدَثنا سعد بن عبدالله، عن أحمد بن حمزة الأشعري، قال: حدّثنى ياسِر الخادم، قال: سمعت أبا الحسن الرضا (عبدالله) يقول: ﴿إِنَّ أُوحَشُ مَا

<sup>(</sup>۱) يوسف ۱۲: ۲۲.

٣ ـ الكافي ١: ١/٣١٣.

<sup>(</sup>۱) مریم ۱۹: ۳۰ و ۳۱.

<sup>(</sup>٢) يأتي في الحديث (١٣) من تفسير الآيات (١٦ ـ ٣٤) من هذه السورة.

٤ ـ الكافي ٢: ٣٨/٣٨٨.

٥ ـ المحاسن: ٢٠/٢٥.

٦ . الخصال: ٧١/١٠٧.

يكون هذا الخَلْق في ثلاثة مَواطِن: يوم وُلد ويخُرج من بطن أمّه فيرى الدنيا، ويوم بموت فبُعاين الآخرة وأهلها، ويوم بُبعث حيّاً فيرى أحكاماً لم يرَها في دار الدنيا، وقد سلّم الله عزّ وجلّ على يحبى (عبد الله) في هذه الثلاثة مَواطِن وَآمَن رَوعتَه، فقال: ﴿ وَسَلامٌ عَلَيْهِ يَوْمَ وُلِدَ وَيَوْمَ يَمُوتُ وَيَوْمَ يُبْعَثُ حَيّاً ﴾ وقد سلّم عيسى بن مريم (عبد الله) على نقسه في هذه الثلاثة مَواطن، فقال: ﴿ وَٱلسلامُ عَلَيٌ يَوْمَ وُلِدتُ وَيَوْمَ أَبُعثُ حَيّاً ﴾ وقد سرّم ويَوْمَ أَبْعَثُ حَيّاً ﴾ وقد سرّم حَياً ﴾ وقد سرّم حياً ﴾ وقد سرّم وعبد الله على نقسه في هذه الثلاثة مَواطن، فقال: ﴿ وَٱلسلامُ عَلَى يَوْمَ وُلِدتُ وَيَوْمَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَبْعَثُ حَيّاً ﴾ وقد سرّم وقد الله عنه الله الله مَواطن، فقال: ﴿ وَٱلسلامُ عَلَى يَوْمَ وُلِدتُ وَيَوْمَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَبْعَثُ

٧/٦٨٦١ عن عليّ بن أسباط، قال: خرج إلي محمّد، عن مُعلّى بن محمّد، عن عليّ بن أسباط، قال: خرج إليّ محمّد بن عليّ الرضا (طبسالسلام)، فنظرتُ إلى رأسِه ورجُلبه لأصِفَ قامتَه لأصحابنا بمِصْر، فبينما أنا كذلك حتى قعد، وقال: «ياعلي، إنّ الله احتَجّ في الإمامة بمثل ما احتجّ به في النّبوّة، فقال: ﴿ وَ النّباهُ ٱلحُكْمُ صَبِيّاً ﴾ وقال: فلما ﴿ بَلَغَ أَشُدَّهُ وَبَلَغَ أَرْبَعينَ سَنَةً ﴾ (الفقد يجوز أن يُعطى الحُكم صبيّاً، ويجوز أن يُعطاها وهو ابن أربعين سنةً ه.

قوله تعالى:

# وَ آذُكُرْ فِي آلْكِتَابِ مَرْيَمَ إِذِ آنتَبَذَتْ مِنْ أَهْلِهَا مَكَاناً شَرْقِيّاً -إلى نوله تعالى - ذَلِكَ عِيسَى آبْنُ مَرْيَمَ قَوْلَ ٱلْجَوْرِ ٱلَّذِي فِيه يَمْتَرُونَ [ ٢٦-٣٤]

١/٦٨٦٢ - قال عليّ بن إبراهيم: ثمّ قصّ الله عزّ وحلّ حبّر، مريم بنت عِمران (طبهاالسلام)، فقال: ﴿ وَآذُكُو فِي الْكِتَابِ مَرْيَمَ إِذِ آنتَبَذَتْ مِنْ أَهْلِهَا مَكَاناً شَرقياً ﴾ قال: خَرجت إلى النخلة اليابسة ﴿ فَاتَّخَذَتْ مِن دُونِهِمْ حِجَاباً ﴾ قال: في محرابها ﴿ فَأَرْسَلَنا ٓ إِلَيْهَا رُوحَنا ﴾ يعنى جَمْرُنيل عليه الله ﴾ ﴿ فَتَمَثّل لَهَا بَشَراً سَوِياً \* قالَتْ إِنّي أَعُودُ بِالرَّحْمَانِ مِنك إِن كُنت ممّن يتَقى الله .

قال لها جَبْرَئِبل المدالسلام): ﴿ إِنَّمَا أَنَا رَسُولُ رَبُكِ لأَهَبَ لَكِ غُلاماً زَكِيّاً ﴾ فأنكوث ذلك، لأنها لم يَكُنُ في العادةِ أَن تَحْمِلَ المَرأة من غَير فَحْل، فقالت: ﴿ أَنَىٰ يَكُونُ لِى غُلامٌ وَلَمْ يَمْسَسْنِى بَشَرٌ وَلمْ أَكَ بَغِيّاً ﴾ ولم يعلم جَبْرَئِبل المدالة، أيضاً كيفيّة القُدرة، فقال لها: ﴿ كَذْلِكِ قَالَ رَبُّكِ هُوَ عَلَىّ هَيِّنٌ وَلِنَجْعَلَهُ عَايةٌ للنَّاسِ وَرَحْمَةً مَّنَّا وَكَانْ أَمْراً مَقْضِيّاً ﴾.

قال: فنفخ في جَيْبِها، فحملت بعيسى عبد الملام، كَالليل ووضّعته بالغَداة، وكان حَمْلُها يَسع ساعات من

<sup>(</sup>۱) مریم ۱۹: ۳۳.

۷ ـ الكافي ۱: ۷/۳۱۵.

<sup>(</sup>١) الأحقاف ٤٦: ١٥.

النهار، جعل الله لها الشهور ساعات، ثم ناداها جَبْرَئيل اعلى الحياكة أنبل صِناعة في ذلك الزمان، فأقبلوا على اليابسة، فهزّت، وكان ذلك اليوم سُوفاً، فاستقبلها الحاكة، وكانت الحياكة أنبل صِناعة في ذلك الزمان، فأقبلوا على بغالٍ شُهْب، فقالت لهم مَرْيَم: أين النخْلة اليابسة؟ فأستهزءُوا بها وزَجروها، فقالت لهم: جعل الله كَسْبَكُم نَزْراً (١)، وجعلكم في الناس عاراً، ثم استقبلها قوم من التُجَار، فذلَوها على النَخْلة اليابسة، فقالت لهم: جعل الله البركة في كَسْبِكم، وأحْوَجَ الناس إليكم، فلمّا بلغت النَخْلة أخذها المتخاض، فوضعت عيسى (عبه الدم)، فلمّا نظرت إليه: قالت: ﴿ يَالَيْتَنِي مِتُ قَبْلَ هَٰذا وَكُنتُ نَسِياً مّنسِياً ﴾ ماذا أقول لخالى، وماذا أقول لبنى إسرائيل؟

﴿ فَنَادَهَا﴾ عيسىٰ ﴿ مِن تَحْتِها أَلَا تَحْزَنِي قَدْ جَعَلَ رَبُكِ تَحْتَكِ سَرِيّاً﴾ أي نهراً ﴿ وَهُزَّىَ إِلَيْكِ بِجِذْعِ النَّحْلَةِ﴾ أي حَرِّكي النَّخْلة ﴿ تُساقِطْ عَلَيْكِ رُطَباً جَنِيًا﴾ أي طَيِّباً، وكانت النَّخْلة قد يبست منذُ دَهْرٍ طويل، فمدَّت يَدَها إلى النَّخْلة، فأورقت وَأَعْمرت، وسقط عليها الرُّطب الطَّري، فطابت نفسها.

فقال لها عيسى؛ فَمَطيني وسَوِّيني، ثمّ افعلي كذا وكذا، فنَمَّطته وسَوَّته، وقال لها عيسى: ﴿ فَكُلَّى وَآشْرَبِى وَقَرِّى عَيْناً فإمّا تَرَيِنَّ مِن البَشَرِ أحداً فقُولِى إنِّى نَذَرْتُ لِلرَّحْمَـٰنِ صَوْماً ﴾ وصمتاً ـكذا نزلت ـ ﴿ فَلَن أَكَلُمَ ٱليَوْمَ إنسِيّاً ﴾.

ففقدوها في المِحراب، فخرَجوا في طَلبها، وخَرج خالها زكريّا، فأقبلت وهو في صَدْرِها، وأقبلت مؤمنات بني إسرائيل يَبْزُقنَ في وجهِها، فلم تُكلّمهُنَّ حنّى دخَلت في مِحْرابها، فجاء إليها بنو إسرائيل وزكريّا فقالوا لها: ﴿ يَامَرْيَمُ لَقَدْ جِنْتِ شَيْئاً فَرِيّاً ﴾ أي عظيماً من المناهي ﴿ يَأْخُتَ هَارُونَ مَاكَانَ أَبُوكِ آمْرَأَ سَوْءٍ وَمَاكَانَتُ أُمُّكِ بَغِيّاً ﴾.

ومعنى قولهم ﴿ يَا أَخْتُ هَارُونَ ﴾ أنّ هارُولَاكَان رِحلاً فاسِناً زائباً فَشَبَهوها به. من أين هذا البلاء الذي جنْتِ به، والعار الذي الزّمْتِه لبني إسرائيلَ ؟ قأشارت إلى عيسى (عوسلام) في المهْد، فقالوا لها: ﴿ كَيفَ نُكَلَّمُ مَن كَانَ فِي المَهْدِ صَبِياً ﴾!؟ فأنطق الله عيسى بن مَرْيَم (عبدسلام)، فقال ﴿ إِنّى عَبْدُ اللهِ عَاتَانِي الْكِتَابَ وَجَعَلَنِي نَبِياً ﴾ كَانَ فِي المَهْدِ صَبِياً ﴾!؟ فأنطق الله عيسى بن مَرْيَم (عبدسلام)، فقال ﴿ إِنّى عَبْدُ اللهِ عَاتَانِي الْكِتَابَ وَجَعَلَنِي نَبِياً ﴾ وَجَعَلَنِي جَبَّاراً شَقيّاً ﴾ وجَعَلَنِي مُبَارِكاً أَيْنَ مَاكُنتُ وَأَوْصَانِي بِالصَّلَوْةِ وَالزَّكُوةِ مَادُمتُ حَيّاً ﴿ وَبَرًّ أَبِوَاللَّذِي وَلَمْ يَجْعَلْنِي جَبَّاراً شَقيّاً ﴾ والسَّلامُ عَلَى يَوْمَ وُلِدتُ وَيَوْمَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَبْعَتُ حَيّاً ﴿ ذَلِكُ عِيسى آبُنُ مَرْيَمَ قَوْلَ الحَقِ آلذِي فيهِ يَمْتَرُون﴾ أي يُخاصِمون.

٢/٦٨٦٣ ، قال عليّ بن إبراهيم: قال الصادق (عيده الله)، في قوله ﴿ وَأَوْصَانِي بِالصَّلَوْةِ وَٱلرَّكُوةِ ﴾. قال: وزكاة الرؤوس، لأنَّ كلّ الناس ليس لهم أموال، وإنمّا النِّطرة على الفقير والغنيّ والصغير والكبيره.

٣/٦٨٦٤ عن محمّد بن أحمد بن داود، عن محمّد بن أحمد بن داود، عن محمّد بن هَمَّام، قال: حدّثنا جَعْفَر بن محمّد بن مالك، قال: حدّثنا سَعْد بن عمرو الزُّهْري، قال: حدثنا بَكْر بن سالم، عن أبيه، عن أبي حَمْزة الثُّمِالي،

<sup>(</sup>١) في «ط» نسخة بدل والمصدر: بوراً.

٢ ـ تفسير القمّي ٢: ٥٠.

۲ .النهذيب ٦: ۲۲/۷۲.

سورة مريم (۱۹) ...... (۱۰) ...... ۲۰۷

عن عليَ بن الحُسبن (منهما اللهم)، في قوله: ﴿ فَحَمَلَتْهُ فَانتَبِذَتْ بِهِ مَكَاناً قَصِيّاً ﴾.

قال: «خرَجتْ من دِمشْق حتّى أنت كَرْبَلاء، فوضعتْهُ في مَوضِع قَبرِ الحُسين (عليه السلام)، ثمّ رجَعتْ من لَيلَتِها».

محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه وعليّ بن محمّد جميعاً، عن القاسم بن محمّد عن سُليمان بن داود المِنْقَري، عن حَفْص بن غِياث، قال: رأيت أبا عبدالله (على السلام) يتخلّل بسانين الكوفة، فانتهى إلى نَخْلة، فتوضّاً عندها، ثمّ رَكَع وسَجد، فأحصيت في سجوده خمسمائة تَسبيحة، ثمّ استندَ إلى النخْلة، فدعا بدُعوَات، ثمّ قال: الباحَفْص، إنّها ـ والله ـ النَّخْلة التي قال الله عزّ وجلّ لمَرْيَمَ: ﴿ وَهُزِّى إِلَيْكِ بَجِذْعِ ٱلنَّخْلَة تُسَاقِطُ عَلَيْكِ رُطّباً جَنيّا ﴾ .

المحكم عن عدد عن عدد من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن عدد من أصحابنا، عن علي بن أوّل أوّل أوّل أسباط، عن عمّه يعقوب بن سالم، رفعه إلى أمير المؤمنين (طبه السلام)، قال: اقال رسول الله (مقراة عبدرانه): ليكُن أوّل ما تأكلُ النّفساء الرُّطب، فإنَّ الله عزَ وجلَ قال لمريم (طبه السلام) ﴿ وَهُزَّى إِلَيْكِ بَجِدْعِ ٱلنَّخْلَةِ تُسَاقِطُ عَلَيْكِ رُطَباً جَنيّا ﴾.

قيل: يارسول الله، فإن لم يكن أوان <sup>(۱)</sup> الرُّطَب؟ قال: سبع تَمرات من تَمْرِ المدينة، فإن لم يَكُنُ فسَبع تَمَرات من تُمور أمصارِ كم، فإنّ الله عزّ وجلّ يقول: وعِزّتي وجلالي وعَظَمَتي وارتفاع مكاني، لاتأكُل النفساء يوم تَلِد الرُّطب، فيكون غُلاماً إلّاكان حليماً، فإن كانت جاريةً كانت خليمةً».

٦/٦٨٦٧ ـ وعنه: بإسناده، عن أبان، عن رجل عن أبي عبدالله (عله السلام)، قال: (إنَّ مَرْيَم (عليه السلام) حملت بعيسي (عله السلام) يُسع ساعات، كلُ ساعة شهره.

٧/٦٨٦٨ عن محمّد بن يَحيى، عن علي بن إسماعيل، عن محمّد بن عَمْرو الزيّات، عن رَجُلٍ من أصحابنا، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله))، قال: ولم يُولد لسنّة أشهر إلّا عبسى بن مَرْيَم والحُسين بن عليّ (عبم الله)».

۱۹۸۲۹ موعنه: عن أحمد بن مِهْران، وعليّ بن إبراهيم جميعاً، عن محمّد بن عليّ، عن الحسن بن راشد، عن يعقوب بن جَعفر بن إبراهيم، قال: كنت عند أبي الحسن موسى (عبداله)، إذ أناه رجل نَصْراني ونحن معه بالعريض (۱) . وذكر الحديث بطوله . إلى أن قال أبو الحسن (عبداله) للنَصْراني: «أعجّلك أيضاً حَبَراً لايَعرِفه إلّا

<sup>1</sup> ـ الكافي 1⁄2 /١١١.

٥ ـ الكافي ٦: ٢٢/٤.

<sup>(</sup>١) في «ط» نسخة بدل: إيّان.

٦ ـ الكافي ٨: ٢٣٢/١١٥.

٧ ـ الكافي ١: ٣٨٦ ذيل الحديث ٤.

۸ ـ الکافی ۱: ۲۹۸ ه.

<sup>(</sup>١) العُريض: واو بالمدينة. «معجم البلدان ٤: ١١٤».

قليل ممّن قرأ الكُتُب أخبرني مااسم أمّ مَرْيَم، وأي يومٍ نُفختْ فيه مَرْيَم، ولِكُم ساعة من النهار، وأي يوم وَضَعت فيه مَرْيم عيسي (مله الملام)، ولِكُم ساعة من النهار؟٥. فقال النَّصراني: لا أدري.

فقال أبو إبراهيم (عنه الملام): ﴿ أَمَّا أُمَّ مَرْيَم، فاسمها مَرْثَى، وهي وَهِيْبَة بالعربيّة، وأمَّا اليوم الذي حَمَلتْ فيه مَرْيَم، فهو يوم الجُمعة عند الزوال، وهو اليوم الذي هبَط فيه الرُّوح الأمين، وليس للمُسلمين عيدكان أولى منه عندالله، عظَّمَه الله تبارك وتعالى، وعظَّمه محمّد (سنراه عليه راله)، فأمره أن يجعله عيداً، فهو يوم الجمعة، وأمَّا اليوم الذي وَلَدْتَ فيه مَرْيمَ، فهو يوم الثلاثاء لأربع -ساعات ونِصف من النهار.

والنهر الذي وَلدت عليه مَريم عيسى (عيداللهم) هل تعرفه؟؟ قال: لا. قال: دهو الفُرات، وعليه شَجَر النَخَل والكَرْم، وليس يُساوى بالفُرات شيء للكُرُوم والنَّخِيل، فأمّا اليوم الذي حَجَبتْ فيه لسانها (٢)، ونادى قَيْدُوسُ (٣) وُلدَه وأشباعَه، فأعانوه وأخرجوا آل عِمران لينظروا إلى مَرْيم، فغالوا لها ماقص الله عليك في كتابه، وعلينا في كتابه؟ الحديث، ويأتي بتمامه في سورة الدخان قوله تعالى ﴿حم \* وآلكِتَابِ آلْمُبِينِ \* إِنَّا أَنْزَلْنَهُ فِي لَيْلَةٍ مُبَارِكَةٍ إِنَّا مُنْذِرِينَ \* فِيها يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكيم ﴾ (١).

١٩٨٧٠ ٩ محمّد بن يعقوب: عن عدَّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سَعيد، عن النَّضر ابن سُويد، عن القاسم بن سُليمان، عن جَرَاح المَداثني، عن أبي عبدالله (طبداله) قال: «إنَّ الصّيام ليس من الطعام والشراب وحده ـ ثمّ قال ـ قالت مريم: ﴿إِنِّي نَذَرْتُ لِلرَّحَمْلُن صَوْماً ﴾ أي صَمْتاً».

١٠/٦٨٧١ - الطَّبرسي في (الاحتجاج): عن أبي بُصِير، عن أبي جعفر (عله السلام) ـ في حديث ـ قال: فأخبرني عن صلاةٍ مَفروضةٍ تُصلِّي بغير وُضوء، وعن صَوم لايَحجِز عن أكل ولا شُرُب؟

قال: «أما الصلاة بغير وضوء، فالصلاة على النبي وآله، وأمّا الصوم، فقول الله عزّ وجلّ ﴿ إِنَّسَى نَـذَرْتُ لِلرَّ حَمْنُنِ صَوْماً فَلَنْ أَكَلَمَ ٱلْيَوْمَ إِنسِيّاً \* فَأَثَتْ بِهِ قَوْمُهَا تَحْمِلُهُ فَالُواْ يَامِرْيَمُ لَقَدْ جِنْتِ شَيئاً فَرِيّاً \* يَأْخُتَ هَارُونَ مَاكَانَ أَبُوكِ آمْراً سَوْءٍ وَمَاكَانَتْ أُمِّكِ بَغِيّاً ﴾ .

۱۱/۱۸۷۲ - ابن بابوّیه: عن أبیه، قال: حدّثنا عليّ بن محمّد بن فُنَیْبة، عن هَمدان بن سُلیمان، عن نُوح بن شُعیب، عن محمّد بن إسماعیل، عن صالح بن عُقبة عن عَلْقَمة، عن الصادق (عبه السلام) ـ في حدیث ـ قال فیه: «ألم يَنْشُبوا مَرْيَم بنت عِمران (عبه السلام) إلى أنّها حَمَلت بعیسی من رَجْلٍ نَجَارٍ آسمَّهُ يوسُف؟!».

<sup>(</sup>٢) في «ي»: لنسائها.

<sup>(</sup>٣) في «ي»: أقيدوس.

<sup>(</sup>٤) يأتي في الحديث (١) من تفسير الآيات (١ ـ ٤) من سورة الدخان.

٩ ـ الكافي ٤: ٣/٨٧.

١٠ ـ الاحتجاج: ٢٢٩.

١١ ـ أمالي الصدوق: ٣/٩٢.

۱۲/۹۸۷۳ منى قال: أنّه كان أخاها ـ يعني هارون ـ يعني المُرّز والدُّرَر)، قال: وعلى قول من قال: أنّه كان أخاها ـ يعني هارون ـ يكون معنى قولهم: إنّكِ من أهل ببت الصلاح والسّداد، لأنَّ أباكِ لم يكن امرَأ سَوءٍ، ولاكانت أمّكِ بَغيّاً، وأنت مع ذلك أختُ هارون المعروف بالصلاح والعِفّة، فكيف أنبتِ بما لايُشبِه نَسَبك، ولايُعْرف من مِثلك؟!

ثمّ قال: ويقوّي هذا القول مارواه المُغيرة بن شُعبة، قال: لما أرسلني رسول الله (ملّى الله عبه رآاه) إلى أهل تَجْران، قال لي أهلها: أليس نبيّكم يزعُم أنّ هارون أخو موسى، وقد علم الله تعالى ماكان بين موسى وعيسى من السنين (١٠)؟ فلم أدرِما أرُدّ عليهم، حتّى رجعتُ إلى النبيّ (ملّ اله عبه رآد) فذكرتُ له ذلك، فقال لي: «فهلًا قلت: إنّهم كانوا يُدعون بأنبيائهم والصالحين فبلهم».

وَمنها أَن يكون معنى قوله ﴿ يَّأَخْتَ هَارُونَ ﴾: يامن هي من نَسُل (٢) هارون أخي موسى (عبدالله)، كما يقال للرجل: يا أخا بني تَميم، ويا أخا بني فلان.

ثمَ قال: وَذَكر مُقَاتِل بن سُليمان في قوله تعالى ﴿ يَـٰ أَخْتَ هَارُونَ ﴾ قال: رُوي عن النبي (صلّ الدعيه واله) أنه قال: «هارون هذا الذي ذكروه هو هارون أخو موسى (عبد الهراء). ثمّ قال مُقاتِل: وتأويل ﴿ يَّأُخْتَ هَارُونَ ﴾ يامَنْ هي من نَسْلِ (" هارون، كما قال تعالى: ﴿ وَإِلَىٰ عَادٍ أَخَاهُمْ هُوداً ﴾ (")، ﴿ وَإِلَىٰ ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَالِحاً ﴾ (") يعني بأخيهم أنّه من نَسْلِهم وجنسهم.

قلت: قد تقدمت عن قريب رواية عليّ بن إبراهيم في هارون هذا (٢٠). \*

قوله تعالى: ﴿ فَأَشَارَتْ إِلَيْهِ قَالُواْ كَيْفَ نُكَلِّمُ مَن كَانَ لِي ٱلْمَهْدِ صَبِيّاً ۞ قَالَ إِنِّى عَبْدُآلَهُ ءَاتَانِيَ ٱلْكِتَابَ وجَعَلَنِى نَبِيّاً ۞ وَجَعَلَنِى مُبَارَكاً أَيْنَ مَاكُنتُ وَأُوصَانِى بِالضَّلَوْةِ وَآلزَّ كَوْةٍ مَادُمْتُ حَيَّا﴾.

١٣/٦٨٧٤ محمد بن يعقوب: عن عدة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن ابن مخبوب، عن هيشام بن سالم، عن يَزيد الكُناسيّ، قال: سألت أبا جعفر (عبدالله): أكان عيسى بنُ مَرْيَم (عبدالله) حين تكلّم في المَهْد حُجّة لله على أهل زمانه؟ فقال: وكان يَوَمئذٍ نبيّاً حُجّة لله غير مُرسَل، أما تسمع لقوله حين قال: ﴿إِنِّي عَبْدُ ٱللهِ عَالَيْنَ وَالْمَهْد حُجّة لله غير مُرسَل، أما تسمع لقوله حين قال: ﴿إِنِّي عَبْدُ ٱللهِ عَالَيْنَ وَالْمَهْد حُجّة لله غير مُرسَل، أما تسمع لقوله حين قال: ﴿إِنِّي عَبْدُ ٱللهِ عَالَيْنَ وَاللّهُ عَبْدُ أَلَيْنَ مَاكُنتُ وَأَوْصَانِي بِالصَّلَوْةِ وَٱلرَّكُوةِ مَادُمْتُ حَيّاً ﴾ ٤٠؟

قلت: فكان يومئذ حُجّةً لله على زَكريًا في تلك الحال وهو في المَهْد؟ فقال: «كان عيسى (عليه السلام) في تلك الحال آيةً للناس، ورحمة من الله لِمَرْيَم حين تكلّم فعبّر عنها، وكان نبيّاً حُجَّةً على من سَمِع كلامه في تلك الحال،

١٢ ـ أمالي المرتضى ٢: ١٩٧.

<sup>(</sup>١) في ۵طـــ: النهيين.

<sup>(</sup>٢ و٣) في «ج»: نساه.

<sup>(</sup>١) الأعراف ٧: ١٥.

<sup>(</sup>٥) الأعراف ٧: ٧٣.

<sup>(</sup>٦) تقدّم عن تفسير القمّي في الحديث (١) من تفسير هذه الآيات.

۱۳ ـ الكافي ۱: ۱/۳۱۳.

ثمّ صَمَتَ فلم يتكلّم حتى مَضَتْ له سَنتان، وكان زَكريا الحُجّة لله عزّ وجلّ على الناس بعدما صَمَت عبسى اعبداله الله المنتين، ثمّ مات زكريًا (علداله الله المؤيّة ابنّه يحيى الكتاب والحكمة وهو صبيّ صغير، أما تسمع لقوله عزّ وجلّ (يَايَحْيَىٰ خُدِ آلْكِتَابَ بِقُوّةٍ وَءَاتَيْنَاهُ آلْحُكُم صَبِيًا (الله عندى اعبداله الله) سبع سنين تكلّم بالنّبوة والرسالة، حين أوحى الله تعالى إليه، فكان عبسى (عبداله المحجّة على يحيى وعلى الناس أجمعين، وليس بالنّبوة والرسالة، حين أوحى الله تعالى إليه، فكان عبسى (عبداله المحجّة على يحيى وعلى الناس أجمعين، وليس تبقى الأرض عيا أبا خالد يوماً واحداً بغير حُجّة لله على الناس منذ يوم خلّق الله آدم (عبداله)، وأسكنه الأرض . فقلت: جُعلت فداك، أكان عليّ (عبداله)، ونصّبه عَلَماً، ودعاهم إلى ولايته، وأمرهم بطاعته.

قلت: وكانت طاعة عليّ (عليه السلام) واجبةً على الناس في حياة رسول (صلّ اله عليه وآله) وبعد وفاته؟ فقال: ونعم ٥، ولكنّه صَمّتٌ فلم يتكلّم مع رسول الله (صلّ الله اصلّ الطاعة لرسول الله (صلّ الله على أمّته وعلى على الله عليّ (عليه السلام) بعد عليّ (عليه السلام) بعد وفاة رسول الله (صلّ العلم على (عليه السلام) على وفاة رسول الله (صلّ العلم على (عليه السلام) على وفاة رسول الله (صلّ العلم على (عليه السلام) حكيماً عالماً».

الله لك، فقرَ عُبوننا، فلا أرانا الله بومك، فإن كان كَوْن فإلى مَنْ؟ فأشار بيده إلى أبي جعفر (عبالله)، وهو قائم بين بعن عفر (عبالله)، وهذا الله الله الله الله بومك، فإن كان كَوْن فإلى مَنْ؟ فأشار بيده إلى أبي جعفر (عبالله)، وهو قائم بين بديه.

فقلت: مجعلت فداك، هذا ابن ثلاث سلين؟ قال: هومايضُرُّ من ذلك، قد قام عيسى اعبى الله بالحُجّة وهو ابن ثلاث سنين،

۱۹/۹۸۷۷ ـ وعنه: عن محمّد بن يَحبى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن مَحْبوب، عن مُعاوية بن وَهْب، قال: سألت أبا عبدالله (عباسلام) عن أفضل مايتقرب به العباد إلى ربّهم، وأحبّ ذلك إلى الله عزّ وجلّ، ماهو؟

فقال: «ماأعلم شيئاً بعد المعرفة أفضل من هذه الصلاة، ألا ترى أنَّ العبد الصالح عيسى بن مَرْيَم (عبدالسلام)، قال: ﴿ وَأَوْصَانِي بِالصَّلْوَةِ وَٱلزَّكُوةِ مَأَدُمْتُ حَيَاً ﴾».

<sup>(1)</sup> مريم (طبهاالسلام) 19: 17.

١٤ ـ الكافي ١: ٢/٣١٤.

١٥ ـ الكافي ٢: ١٣٢ /١١.

١٦ ـ الكافي ٣: ١٦/٢٦٤.

سورة مريم (۱۹) .................................

۱۸/۹۸۷۹ عليّ بن إبراهيم: عن محمّد بن جعفر، قال: حدّثني محمّد بن أحمد، عن يعقوب بن يزيد، عن يحيئ بن المبارك، عن عبدالله بن جَبَلَة، عن رَجُل، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قوله: ﴿وَجَعَلَيْم مُبَارِكاً أَيْنَ مَاكُنْتُ﴾. قال: «نفّاعاً».

۱۹/۹۸۸۰ ابن بابوَيه: قال: حدَّثنا أبي عن سعْد بن عبدالله، عن يعقوب بن يزيد، عن يحَيى بن المبارك، عن عبدالله بن جَبَلة، عن رَجُل، عن أبي عبدالله اعلى الله عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَجِعَلَنِي مُبَارَكاً أَينَ مَاكُنتُ ﴾، قال: «نفًاعاً».

۲۰/۹۸۸۱ النبيّ استراد، عن وهب بن مُنَبّه اليماني، قال: إنّ يهوديّاً سأل النبيّ استراه مبدراله)، فقال: يامحمد، أكنتَ في أمّ الكتاب نبيّاً قبل أن تُخْلَق؟ قال: ونعم، قال: وهؤلاء أصحابك المؤمنون مُثْبَتون معك قبل أن يُخْلَقوا؟ قال: «نعم».

قال: فما شأنك لم تتكلّم بالحِكمة حين خرَجْكَ من بطن أمّك كما تكلّم عيسى بن مَرْيَم على زَعْمِك، وقد كنت قبلَ ذلك نبيّاً؟ فقال النبيّ امنر فد هه والله: وأنّع ليس أغرى كأغر عيسى بن مَرْيَم، إنّ عيسى بن مَرْيَم خَلَقه الله عزّ وجلّ من أمّ ليس له أب، كما خلق الله آدم من غير أبٍ ولا أمّ، ولو أنّ عيسى حين خرجَ من بطن أمّه لم يَنطق بالحِكمة، لم يكن لأمّه عُذْرٌ عند الناس، وقد أنت به من غير أبٍ وكانوا يأخذونها كما يُؤخذ به مِثْلُها من المُحْصَنات، فجعل الله عزّ وجلّ مَنْطِقه عُذْراً لأمّه،

۱۱/۱۸۸۲ وعنه: عن محمّد بن إبراهيم بن إسحاق، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد الهَمداني مولى بني هاشم، قال: حدّثنا جعْفَر بن عبدالله بن جعفر بن محمّد بن علىّ بن أبى طالب (مدالله)، قال:

۱۷ ـ الکافی ۲: ۱۲/۳.

<sup>(</sup>۱) مريم (عليها السلام) ۱۹: ٥ و ٦.

١٨ ـ تفسير القبتي ٢: ٥٠.

ي ١٩ ـ معاني الأخبار: ١٩/٢١٢.

٢٠ ـ علل الشرائع: ٧٩ ـ ١/٧٨.

۲۱ ـ التوحيد: ۱/۲۲٦.

حدّ ثناكثير بن عبّاش الفطان، عن أبي الجارود زياد بن المُنْذِر، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ الباقر (عبدالسلام)، قال: الممّا وُلِد عيسى بن مَرْيَم (عبدالسلام) كان ابن يومٍ كأنّه ابنُ شهرين، فلمّا كان ابن سَبعة أشهر، أخذَت والدته بيده وجاءَت به إلى الكُتّاب، فأقعدته بين يَدي المُؤذّب، فقال له المُؤذّب: قل بسم الله الرحمن الرحيم. فقال عيسى (عبدالسلام): بسم الله الرحمن الرحيم. فقال له المُؤذّب: قل أَبْجَد فرفع عيسى (عبدالسلام) رأسه، فقال: وهل عيسى (عبدالسلام) رأسه، فقال: وهل تدري ما أَبْجَدُ؟ فعلاه بالدِّرَةِ لِيَضْرِبَه، فقال: بامُؤدّب، لاتَضْرِبني إن كنتَ تَدرُي، وإلّا فسَلني حتى أَفسَر لك. قال: فشره لي.

فقال: عيسى (طبه السلام): الألف: آلاء الله، و الباءُ: بَهجة الله، والجيم: جمال الله، والدال: دين الله، هَوَّز، الهاء: هَوْلُ جَهَنَّم، والواو: ويلٌ لأهل النار، والزاي: زَفير جَهَنَم، حطي: حُطَّت الخَطايا عن المُسْتَغفرين، كلمن: كلام الله لامُبَدَّل لكلماته، سَعْفص: صاعَّ والجزاءُ بالجزاء، قَرَشت: قَرَشَهم فَحَشَرهم.

فقال المُؤدَّب: أيتها المرأة خُذي بيد ابنك فقد عَلِم ولاحاجة له في المؤدُّب.

#### قوله تعالى:

# قَاخْتَلَفَ ٱلْأَحْزَابُ مِنْ بَيْنِهِمْ فَوَيْلٌ لِلذَين كَفَرُواْ مِن مَّشْهَدِ يَـوْمٍ عَظِيم [٣٧]

1/1۸۸۳ - العبّاشي: عن جابر الجُعْني، عن أبي جُعنر (علم البرّمشية)، يقول: «الزّم الأرض لاتُحرّك يَدَك ولا رجْلك أبداً حتى ترى علامات أذكرها لك في سنة، وترى متادياً يُنادي بدِمَشْق، وخشفاً بقرية من قُراها، وتسقُط طائفة من مسجدها، فإذا رأيت التُرك جازُوها، فأفيلت التُرك حتى نزلت الرّملة، وأقبلت الروم حتى نزلت الرّملة، وهي سنة اختلاف في كلّ أرضٍ من أرض العرب (١)، وأنَّ أهل الشام يختلفون عند ذلك على ثلاث رايات: الأضهّب (١)، والأبّمة، والسّفياني، مع بني ذَنب الحِمار مُضَر، ومع السّفياني أخواله من كلب، فيظهر السّفياني، ومن معه قتّلاً ومن معه على بني ذنب الحِمار، حتى يتمتلوا قتلاً لم يقتله شيء قطّ ويحضر رجل بدِمَشْق، فيقتُل هو ومن معه قتّلاً لم يقتله شيء قطّ ويحضر رجل بدِمَشْق، فيقتُل هو ومن معه قتّلاً لم يقتله شيء قطّ ويحضر رجل بدِمَشْق، فيقتُل هو ومن معه قتّلاً لم يقتله شيء قطّ ويحضر رجل بدِمَشْق، فيقتُل هو ومن معه قتّلاً لم يقتله شيء قطّ ويحضر رجل الدِمَشْق، فيقتُل هو ومن معه قتّلاً لم يقتله شيء قطّ ويحضُر رجل الدِمَالي: ﴿ فَاخْتَلَفَ ٱلْأَحْرَابُ مِنْ لَمْ يَعْنِهُمْ ﴾ إلى آخره (١).

سورة مريم آية ـ ٣٧.

١ ـ تفسير العيّاشي١: ٦١٧/٦٤.

<sup>(</sup>١) في «ي ، ط»: المغرب.

<sup>(</sup>٢) في «ي»: الأشهب.

<sup>(</sup>٣) تَقَدَّم في الحديث (١٠) من تفسير الآية (١٤٨) من سورة البقرة.

سورة مريم (١٩) ......

قوله تعالى:

### وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ ٱلْحَسْرَةِ إِذْ قُضِىَ ٱلْأَمْرُ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ وَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ [ ٣٩]

١/٩٨٨٤ - عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن الحسن بن مَحْبوب، عن أبي ولاد الحنّاط، عن أبي عبدالله (عبدالسلام)، قال: سُئل عن قولِه تعالى: ﴿وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ ٱلْحَسْرَةِ﴾.

قال: ابتنادي منادٍ من عندالله، وذلك بعدما صار أهل الجنّة في الجنّة وأهل النار في النار: ياأهل الجنّة، ويا أهل النار، هل تعرِفون المَوت في صورةٍ من الصور؟ فيقولون: لا؛ فيؤتى بالمَوت في صورة كبش أملَح فيُوقف بين الجنّة والنار، ثمّ ينادون جميعاً: أشرِفوا وانظروا إلى المَوت، فيُشرفون، ثمّ يأمُر الله به فيُذْبَح، ثمّ يُقال: ياأهل الجنّة تخلود فلا مَوتَ أبداً، وهو قولة تعالى ﴿وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ ٱلْحَسْرَةِ إِذْ قُضِي ٱلْأَمْرُ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ ﴾ أي قُضى على أهل الجنّة بالخُلود فيها، وعلى أهل النار بالخُلود فيها،

٦٨٨٦/٣- ابن بابوبه: عن أبيه، قال: حدّثنا سَعْد بن عبدالله، عن القاسم بن محمّد الأصبهاني، عن سُليمان ابن داود، عن حفص بن غياث، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: ويوم النّلاق: يوم يلتفي أهل السماء وأهل الأرض، ويوم النّغابن: ووم النّغابن: بوم يُنادي أهل النار أهل الجنّة: ﴿ أَنْ أَفِيظُواْ عَلَيْنًا مِنْ آلْهَاءِ أَوْ مِمَّا رَزَقَكُمُ آفَهُ ﴾ (١)، ويوم النّغابن: يوم يَغبُن أهلُ الجنّة أهلَ النار، ويوم الحسرة: يوم يُؤني بالموتِ فيُذبَح،

قوله تعالى:

## 

١/٩٨٨/ ١ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: كُل شيء خلقه الله يرثُّه الله يوم القيامة.

سورة مريم آية ـ ٣٩ ـ

١ ـ تفــير القمني ٢: ٥٠.

٢ ـ الكافي ٨: ١٤٩/١٤٩.

٣ ـ معاني الأخبار: ١٥٦/١.

(١) الأعراف ٧: ٥٠.

سورة مريم آية ـ ٤١.٤٠ ـ

١ ـ تفسير القشى ٢: ٥١.

٧١٤ ..... البرهان في تفسير القرآن

قوله تعالى:

## إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ يَاأَبَتِ لِمَ تَعْبُدُ مَالَا يَسْمَعُ وَلاَيُبْصِرُ وَلَا يُغْنِى عَنك شَيئاً -إلى نوله تعالى ـ وَجَعلنَا لَهُمْ لِسَانَ صِدْقٍ عَلِيًا [ ٥٠-٥٠ ]

١٩٨٨/ ١- ابن بابوَيه، قال: حدَثني عليّ بن أحمد بن محمّد بن عِمران الدَّقَاق، قال: حدَثنا حَمْزة بن القاسم العَلَوي العَبَاسي، قال: حدَثنا جعفر بن محمّد بن مالك الكوفي الفَزَاري، قال: حدَثنا محمّد بن الحسين بن زيد الزيّات، قال: حدَثنا محمّد بن زياد الأزدي، عن المُفضّل بن عُمَر، عن الصادق جعفر بن محمّد (عبهماالله)، وذكر الزيّات، قال: حدّثنا محمّد بن زياد الأزدي، عن المُفضّل بن عُمَر، عن الصادق جعفر بن محمّد (عبهماالله)، وذكر المحديث فيما ابتلى إبراهيم ربَّهُ بكلمات وقال (عبوله الله الموادية عن أهل البيت والعَشيرة مضمَّن معناه في قوله: ﴿ وَمَا تَدْعُونَ مِن دُونِ آللهِ الآية.

والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، بيان ذلك في قوله تعالى: ﴿ يَاأَبِتِ لِمَ تَعْبُدُ مَالا يَسمعُ وَلاَ يُبْصِرُ وَلَا يُغْمِدُ وَلاَ مُعْبَدِ يَعْبُدُ شَيئاً ﴾ يَا أَبَتِ إِنِّى قَدْ جَاءَنِى مِنَ ٱلعِلْمِ مَالَمْ يَأْتِكَ فَاتَبِعْنِى أَهْدك صِراطاً سَوِيًا ﴾ يَاأَبِتِ لاَتَعْبُدِ ٱلشَيطانَ إِنَّ ٱلشَيْطانَ كَانَ لِلرَّحْمَانِ عَصِيًا ﴾ يَاأَبَتِ إِنِّى أَخَافُ أَنْ يَمَسَّكَ عَذَابٌ مِّن ٱلرَّحْمَانِ فَتَكُونَ لِلشَّيْطَانِ وَلِيَّا ﴾ وَلِيَّا ﴾ وَلِيَّا ﴾ .

ودفع السيَّنَة بالحسنة، وذلك لمَّا قال له أبوه: ﴿ أَرَاعَبٌ أَنتَ عَنْ ءَالِهَتِي يَاإِبْرَاهِيمُ لَئِن لَّمْ تَنتَهِ لأَرْجُمَنَّكَ وَآهْجُرْنِي مَلِيًا﴾ فقال في جواب أبيه ﴿سَلامٌ عَلَيْكَ سِأَسْتغفِرُ لكَ رَبِّيَ إِنَّهُ كَانَ بِي حَفِيّاً﴾.

ثمّ الحُكم والانتماء إلى الصالحين في قيوله؛ ﴿ زَبِّ هَبْ لِى حُكْماً وَأَلْحِقْنِي بِالصَّالِحِينَ ﴾ (1) يعني بالصالحين الذين لايَحُكُمون إلا بحُكم الله عزّ وجلّ، ولا يَحْكُمون بالآراء والمتقابيس حتى يشهد له من يكون بعده من الحجع بالصدق، بيان ذلك في قوله: ﴿ وَ آجْعَل لَى لِسَانَ صِدْقٍ فِي آلاَ خِرين ﴾ (1) أراد في هذه الأمّة الفاضلة، فأجابه الله، وجعل له ولغيره من أنبيائه لسانَ صِدْقٍ في الأخرين، وهو عليّ بن أبي طالب (عب السلام)، وذلك قوله عزّ وجلّ ﴿ وَجَعَلْنَا لَهُمْ لِسَانَ صِدْقٍ عَلَيًا ﴾ ..

٣/٩٨٨٩ - ابن بابؤيه، قال: حدّثني أبي ومحمد بن الحسن (رضه عنه) قالا: حدّثنا صَعْد بن عبدالله، عن يعقوب بن يزيد، عن محمد بن أبي عُمَيْر، عن هِشام بن سالم، عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (طبه السلام)، قال: وكان أبو إبراهيم مُنَجِّماً لِنُمْرُود بن كنعاذ، وكان نُمْرُود لايصدُر إلّا عن رأيه، فنظر في النَّجوم ليلةً من الليالي، فأصبح، فقال: لقد رأيت في ليلتي هذه عجباً، فقال له نُمْرُود: وماهو؟

سورة مريم آية ـ ٤٢ـ ٥٠.

١ . معاني الأخبار: ١٢٦/١٠.

<sup>(</sup>١) الشعراء ٢٦: ٨٣.

<sup>(</sup>٢) الشعراء ٢٦: ٨٤

٢ ـ كمال الدين وتمام النعمة: ١٣٨/٧.

فقال: رأيت مولوداً يُولَد في أرضنا هذه، فيكون هلاكنا على يديه، ولا يَلبَث إلا قليلاً حتى يُحمل به. فعَجِب من ذلك نُشرود، وقال: هل حَمَلت به النساء؟ فقال: لا، وكان فيما أوني به من العلم أنّه سيُحرق بالنار، ولم يكُن أوني أنّ الله تعالى سيُنجيه ـ قال ـ فحَجَب النساء عن الرجال، فلم يترُك امرأةً إلّا جُعلت (١) بالمدينة، حتى لا يَخلُص إليهن الرجال».

قال: اوباشَر أبو إبراهيم امرأته ('') فحمّلت به، فظنّ أنّه صاحبه، فأرسل إلى النساء من القَوابل لايكون في البطن شيءٌ إلّا علِمْنَ به، فنظرن إلى أمّ إبراهيم، فألزّم الله تبارك وتعالى ذِكرُه مافي الرَّحِم الظّهر، فقُلن: مانري شيئاً في بطنها.

ثمَ إِنَّ أُمَّه قالت لأبيه: لو أَذِنَّتُ لي أَن أَذَهِ إلى ذلك الصبي فأراه، فعلتُ، قال: فافعلي. فأنت الغار، فإذا هي بإبراهيم (عبه السلام)، وإذا عيناه تَزْهَران كَأْنَهما سِراجان، فأخذتهُ وضمته إلى صدرها، وأرْضعتُه، ثمّ انصرفت عنه، فسألها أبوه عن الصبيّ، فقالت له: قد وارَبتُه في التُراب، فمكّنت تعتلُ وتخرجُ في الحاجة وتذهب إلى إبراهيم (عنه السلام)، فتضمُّه إليها، وتُرضِعه ثمّ تنصرف.

فلمّا تحرّك أنته أمّه كماكانت تأنيه، وصنعت كماكانت تصنّع، فلمّا أوادت الانصراف أخذ بثوبها، فقالت له: مالك؟ فقال لها: اذهبي بي معك، فقالت له: حتّى استأمر أباك، فلم يزل إبراهيم اعبداللهم، في الغيبة مُخْفِياً لشخصه، كانماً لأمره حتى ظهر فَصَدَع بأمر الله تعالى ذكره، وأظهر الله تعالى قدرته فيه، ثمّ غاب (عبداللهم) الغيبة الثانية، وذلك حين نفاه الطاغوت عن المِصْر، فقال: ﴿ وَأَعْتَزِلُكُمْ وَمَا تَذْعُونَ مِن دُونِ آللهِ وَأَدْعُواْ رَبّى عَسَى أَلّاً أَكُونَ بِدُعآ و رَبّى شَقِيّاً ﴾ قال الله جلّ ذكره ﴿ فَلَمّا آعْتَزَلَهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ آللهِ وَمَبْنَا لَهُ إسحاق ويَعقوب وَكُلاً بَدُعاۤ وَبّى شَقِيّاً ﴾ قال الله جلّ ذكره ﴿ فَلَمّا آعْتَزَلَهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ آللهِ وَمَبْنَا لَهُ إسحاق ويَعقوب وَكُلاً بَعنياً فَيها في الله عنو وجل أن يجعل له لِسانَ صِدْقٍ في الآخِرين، فجعل الله تبارك وتعالى له إبراهيم اعبداللهم، كان قد دعا الله عزَ وجل أن يجعل له لِسانَ صِدْقٍ في الآخِرين، فجعل الله تبارك وتعالى له ولاسحاق ويعقوب لِسان صِدْقٍ عليّاً، فأخبر عليّ (عبداللهم)، بأن القائم (عبداللهم) هو الحادي عشر من وُلَّذِه، وأنّه المهدي الذي بملأ الأرض قِسطاً وعَدلاً كما مُلئت جَوراً وظُلماً، وأنّه تكون له غَيبة وحَيرة يضِلُ فيها أقوام، المهدي الذي بملأ الأرض قِسطاً وعَدلاً كما مُلئت جَوراً وظُلماً، وأنّه تكون له غَيبة وحَيرة يضِلُ فيها أقوام،

<sup>(</sup>١) (إلّا جعلت) ليس في «ي».

 <sup>(</sup>٢) في المصدر والطاك نسخة بدل: ووقع أبو إبراهيم على امرأته.

<sup>(</sup>٣) الغَارُ: كالكهف في الجبل، والجمع غيرُان. «الصحاح ـ غور ـ ٢: ٧٧٣».

ويهتدي فيها آخرون، وأنَّ هذاكائن كما هو <sup>(١)</sup> مَخْلُوق،

٣/٦٨٩٠ عنه، قال: حدَثنا أبي ومحمّد بن الحسن (رضياة عهدا)، قالا: حدثنا سَعْد بن عبدالله بن جعفر الحِمْبَري، جميعاً، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن محبوب، عن مالك بن عَطيّة، عن أبي حمزة الثُمالي، عن أبي جَعفَر (طبالله بن عَلية)، قال: خرج إبراهيم (طبالله بن بن يوم يسير في البلاد لِيَعْتَبر، فمرّ بفلاةٍ من الأرض، فإذا هو برَجُلٍ قائم يُصلّي، قد قطع إلى السماء صوته، ولباسه شعّر، فوقف عليه إبراهيم (طبالله)، وعجِب منه، وجلس ينتظر فراغَه، فلما طال ذلك عليه حرّكه بيده، وقال له: إنّ لي إليك حاجة قال: فخفّف الرجل، وجلس عند إبراهيم (طبالله)، فقال له إبراهيم (طبالله) إلى المناء عند إبراهيم (طبالله)، فقال له إبراهيم (طبالله)؛ لمن تُصلّي؟ فقال: لإله إبراهيم. فقال له: ومن إله إبراهيم؟ فقال: الذي خَلَقكَ وخَلَقني. فقال له إبراهيم: لقد أعجبني نحوُك، وأنا أحبّ أن أوْ اخيك في الله عزّ وجلّ، فأين منزلك إذا أرَدتُ زيارتك ولقاءك؟ فقال له الرجل: منزلي خلف هذه النَّطْفَة (۱)؛ وأشار بيده إلى البحر، وأمّا مُصلّاي فهذا الموضع، تُصيبني فيه إذا أرَدْتَني إن شاء الله تعالى.

ثمّ قال الرجل لإبراهيم (عبد الله): لك حاجةً؟ فقال إبراهيم (عبد الله): نعم. قال: وماهي؟ قال له: تدعو الله وأوْمَن على دُعائل، أو أدعو الله أنا وتُومَّن على دُعائي. فقال له الرجل: وفيم تدعو الله؟ فقال إبراهيم (عبد الله): للمذنبين المؤمنين. فقال الرجل: لا. فقال إبراهيم (عبد الله): ولم الألي دعوت الله منذ ثلاث سنين بدعوة لم أرّ إجابتها إلى الساعة، وأنا أستحي من الله عزّ وجل أن أدعوه بدعوة حتى أعلم أنّه قد أجابني. فقال إبراهيم (عبد الله): وفيما دعوته؟

فقال له الرجل: إنّي لفي مُصلاي هذا ذات يوم، إذ مرّ بي عُلامٌ أرْقع "، النور يطلّع من جبينه، له ذُوّابةٌ من خلفه، ومعه بفّر يسوقها، كأنّما دُهِنت دهناً، وغنم بَسُوقها كأنّما دُخَست " دُخَساً ـ قال ـ فأعجبني مارأيت منه، فقلت: ياغُلام، لمن هذا البقر والغنّم؟ فقال: لي، فقلت: ومن أنك؟ فقال: أنا إسماعيل بن إبراهيم خليل الرحمن عزّ وجلّ، فدعوت الله عزّ وجلّ عند ذلك، وسألته أن يُرِيّني خليله، فقال له إبراهيم (عبدالسلام): فأنا إبراهيم خليل الرحمن، وذلك الغُلام ابني.

فقال الرجل عند ذلك: الحمد لله ربّ العالمين الذي أجاب دعوتي. قال: ثمّ فبّل الرجل صَفْحَتَي وجه إبراهيم اعباسيم، للمؤمنين إبراهيم اعباسيم، للمؤمنين والمؤمنين على دُعائك، فدعا إبراهيم اعباسيم، للمؤمنين والمؤمنات (١) من يومه ذلك إلى يوم القيامة بالمغفرة والرضا عنهم -قال - وأمّن الرّجُل على دُعائه».

<sup>(</sup>٤) في المصدر: كما أنّه.

٣ ـكمال الدين وتمام النعمة: ١٤٠/٨

<sup>(</sup>١) في «جه المطبئة، والنُّطفة: الماء الصافي. «المعجم الوسيط منطف م ٢: ٩٩٣١.

<sup>(</sup>٢) الأَرْوَعُ من الرجال: الذي يُعجبك حُسنُهُ. «الصحاح ـروع ـ ٣: ١٢٢٣».

<sup>(</sup>٣) دخس دّخساً: اكتنز. «المعجم الوسيط ـ دخس ـ ١: ٢٧٤».

<sup>(</sup>٤) في المصدر زيادة: المذنبين.

فقال أبو جعفر (عب السلام): «فدعوة إبراهيم (عبه السلام) بالغّة للمؤمنين المذنبين من شيعتنا إلى يوم القيامة».

عن جعفر بن محمّد الأشعري، عن المحابنا، عن سَهْل بن زياد، عن جعفر بن محمّد الأشعري، عن الله عزّ وجلّ ابن الفداح، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: «قال رسول الله (منر الله عبدالله): رَحِمَ الله عبداً طَلَب من الله عزّ وجلّ حاجة فألَحّ في الدّعاء، اسْتُجِيب له أو لم يُسْتَجَبْ، وتلا هذه الآية: ﴿ وَأَدْعُواْ رَبِّي عَسَى أَلّا أَكُونَ بِدُعاء رَبِّي شَقِيّاً ﴾.

١٩٩٢/ ٥ ـ عليّ بن إبراهيم: قولُه تعالى ﴿ فَلَمَّا أَعْتَزَلَهُمْ ﴾ يعني إبراهيم (عيدالله) ﴿ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ آلَهِ وَهَبْنَا لَهُ إِسحاقَ وَيَعْقُوبَ وَكُلاَ جَعَلْنَا نَبِيّاً ۞ وَوَهَبْنَا لَهُمْ مِّن رَّحْمَتِنا ﴾ يعني لإبراهيم وإسحاف ويعقوب، من رحمتنا: رسول الله (سنران عبدرانه) ﴿ وَجَعَلْنَا لَهُمْ لِسَانَ صِدْقٍ عَلِيّاً ﴾ يعني أمير المؤمنين (عبدالسلام).

قال عليّ بن إبراهيم: حدّثني بذلك أبي، عن الإمام الحسن بن عليّ العسكري (عبدالهم).

٦/٦٨٩٣ ـ محمد بن العبّاس، قال: حدّثنا أحمد بن القاسم، قال: حدّثنا أحمد بن محمد السبّاري، عن يُونُس بن عبدالرحمن، قال: قلت لأبي الحسن الرضا (عبدالله): إنّ قوماً طالبوني باسم أمير المؤمنين (عبدالله) في كتاب الله عزّ وجلّ، فقلت لهم: من قوله تعالى ﴿ وَجَعَلْنَا لَهُمْ لِسَانَ صِدْقِ عَلِيّاً ﴾. فقال: ٥صَدَقت، هو هكذا».

١٩٨٩ / ٧- ابن شهر آشوب: عن أبي بصير، عن الصادق وعبه السلام،، في خبر: وأنّ إبراهيم وعبه السلام، كان قد دعا الله أن يجعل له لسانَ صِدقٍ في الآخرين، فقال الله تعالى: ﴿ وَهَبْنَا لَهُ إِسحاقَ وَيَعْقُوبَ وَكُلاَ جَعَلْنَا نَبِيّاً \* وَوَهَبْنَا لَهُ إِسحاقَ وَيَعْقُوبَ وَكُلاَ جَعَلْنَا نَبِيّاً \* وَوَهَبْنَا لَهُمْ مَن رَّحْمَتِنا وَجَعَلْنَا لَهُمْ لِسَانَ صِدْقٍ عَلِيّاً ﴾ بعني عليّ بن أبي طالب وعبه السلام».

قوله تعالى:

# وَ نَادَ يْنَاهُ مِنْ جَانِبِ ٱلطُّورِ ٱلْأَيْمَنِ وَقَرَّبْنَاهُ نَجِيّاً [٥٢]

عن القاسم بن محمد، عن شليمان بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن القاسم بن محمد، عن سُليمان بن داود المِنْقَري، عن حفص بن غِباث، عن أبي عبدالله (مبدالله)، قال: اجاء إبليس (النداة) إلى موسى (طبالله)، وهو يُناجي ربّه، فقال له ملك من الملائكة: ويلك، ما تَرجو منه، وهو على هذه الحالة، يُناجي ربّه؟ فقال: أرجو منه ما رَجَوتُ من أبيه آدم وهو في الجنّة.

٤ ـ الكافي ٢: ٦/٣٤٥.

٥ ـ تفسير القمي ٢: ٥١..

٦ ـ تأويل الآيات ١: ٣٠٤/١٠.

۷ . مناقب ابن شهرآشوب: ۳: ۱۰۷.

وكان ممّا ناجى الله موسى عبدالما»: ياموسى، إنّي لا أقبل الصلاة إلّا مِمَّن تواضَع لَعَظَمتي، وألزَمَ قلبه خَوفي، وقطع نهاره بذِكري، ولم ببِّت مُصِرّاً على الخطيئة، وعرّف حقّ أوليائي وأحبّائي.

فقال موسى (علمه المام): يارب، تعني بأوليائك وأحبّائك، إبراهيم وإسحاق ويعقوب؟ قال: هو كذلك، إلّا أنّي أردتُ بذلك مَن مِن أجله خَلقتُ آدم وحواء، ومِن أجله خلقت الجنّة والنار.

فقال: ومن هو يارب؟ قال: محمّد، أحمد، شَقَقْتُ أسمه من اسمى، لأنّي أنا المحمود، وهو محمّد.

فقال موسى (طبه السلام): يارب، اجعلني من أمته. فقال له: ياموسى، أنت من أمّته إذا عَرَقْتَه، وعَرَفْتَ منزلته، ومنزلة أهل بينه، إنّ مَثَلَه ومَثل أهل بينه فيمن خلقت كمثل الفردوس في الجنان، لاينتثر ورَقُها، ولايتغير طَعْمُها، فمّن عرَفهم، وعرَف حقَّهم جعلتُ له عند الجهل عِلماً (1)، وعند الظُلمة تُوراً، أجيبُه قبل أن يَدْعوني، وأعطيه قبل أن يسألني. ياموسى، إذا رأيت الفقر مُقبلاً، فقل: مَرْجَباً بشِعار الصالحين، وإذا رأيت الفقر مُقبلاً، فقل: مَرْجَباً بشِعار الصالحين، وإذا رأيت الغِنيَ مُقبلاً، فقل: ذَنبٌ تعجَلتُ عُقوبته. ياموسى، إذَ الدنيا دار عُقوبة، عاقبتُ فيها آدم، عند خَطيئته، وجعلتُها ملعونةُ بمَن فيها، إلّا ماكان فيها لي، ياموسى، إنّ عبادي الصالحين زَهَدوا فيها بقدر عِلمهم بها، وسائرهم من خَلقي رغِبوا فيها بقدر جَهْلِهِم، وما من خَلقي أحدٌ عظمها فقرّتْ عينه فيها، ولمْ يُحَقِّرها أحدٌ إلّا تمتّع بها».

ئم قال أبو عبدالله (من السلام): «إن قَدَرتم أن لاتُعُرَفوا فافعلوا، وماعليك إنَّ لم يُتنِ عليك الناس، وماعليك أن تكون مَذْمُوماً عند الناس، وكنتَ عندالله محموداً، إنَّ أمير المؤمنين (مله الله المناع) كان يقول: لاخير في الدنيا إلّا لأحّدِ رجُلين: رجُل يزداد كلَّ يوم إحساناً، ورجل بندارك منيّته بالتوبة، وأنّى له بالتوبة؟ والله لو سجد حتّى ينقطع عُنُقُه، ماقبل الله منه إلّا بولايتنا أهل البيت، ألا ومن عرف حقّنا ورجا الثواب فينا، رضي بِتُوتِه نصف مُدُّ ("كلّ يوم، ومايستُر عورته وماأكن رأسه، وهم في ذلك خائفون وَجِلون،

مرزحت ويوزرس وي

قوله نعالي:

## وَآذْكُرْ فِي آلْكِتَابِ إِسْمَٰعِيْلَ إِنَّهُ كَانَ صَادِقَ آلْوَعْدِ وَكَانَ رَسُولاً نَّبِيّاً [30]

1/٦٨٩٦ - ابن بابوّبه، قال: حدّثنا أبي رميه عن، قال: حدّثنا سَعْد بن عبدالله، عن يعقوب بن يزيد، عن عليّ بن أحمد بن أشْيَم، عن سُليمان الجَعْفَري، عن أبي الحسن الرضا دبه المهم، قال: أندري لم سُمّي إسماعيل صادق الوَعْد؟، قال: قلت: لاأدري قال: ١ وعَد رجلاً، فجلس له حَولا ينتظره،

<sup>(</sup>١) في «ج ، ي»: حلماً.

<sup>(</sup>٢) المُذُ: مكيال قديم، يعادل نحو ١٨٧ غراماً.

سورة مريم (۱۹) ......

١٩٩٧/ ٢- وعنه، قال: حدّ ثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد (رضياة عنه)، قال: حدثنا محمّد بن الحسن الصفار، عن يعقوب بن يزيد، عن محمّد بن أبي عُمّبر، ومحمّد بن سنان، عمّن ذكره، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: «إنّ إسماعيل الذي قال الله عزّ وجلّ في كتابه: ﴿ وَآذْكُرْ فِي ٱلْكِتَابِ إِسمَاعِيلَ إِنَّهُ كَانَ صَادِقَ ٱلْوَعْدِ وَكَانَ رَسُولاً نَبِيّاً ﴾ لم يَكُنْ إسماعيل بن إبراهيم، بل كان نبيّاً من الأنبياء، بعثه الله عزّ وجلّ إلى قومه، فأخذوه فسلخوا فروة رأسِه ووَجهه، فأتاه ملك، فقال: لي أسوة بما يُصنع بالحُسين (عبدالله)، فمُرْني بما شئت. فقال: لي أسوة بما يُصنع بالحُسين (عبدالله)،

٣/٩٨٩٨ وعنه، قال: حدّثني أبي (رضواة عنه)، قال: حدّثنا سَعْد بن عبدالله، عن يعقوب بن يزيد، عن محمّد ابن سِنان، عن عمّار بن مروان، عن سمّاعة، عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (طهال بهم): وإنّ إسماعيل كان رسولاً نبيّاً، سُلطً عليه قومه، فقشروا جِلْدَة وَجهه وقَرُوة رأسه، وأتاه رسولٌ من ربّ العالمين، فقال له: ربّك يُقرِئك السلام، ويقول: قد رأيتُ ماصّنِع بك، وقد أمرني بطاعتك فمُرْني بما شِئت، فقال: يكون لي بالحسين بن عليّ (عبدالهم) أسوة».

ابن محمّد بن سعيد، قال: حدثنا يَحيى بن زكريًا، قال: حدّثنا عُنمان بن عيسى، عن أحمد بن سُليمان، وعمران بن ابن محمّد بن سعيد، قال: حدثنا يَحيى بن زكريًا، قال: حدّثنا عُنمان بن عيسى، عن أحمد بن سُليمان، وعمران بن مروان، عن سماعة بن مِهران، قال: سمعتُ أبا عبدالله (عبدالله) يتول: هإنَ الذي قال الله في كتابه: ﴿ وَآذْكُرْ فِي مُروان، عن سماعة بن مِهران، قال: سمعتُ أبا عبدالله (عبدالله) يتول: هإنَ الذي قال الله في كتابه: ﴿ وَآذْكُرْ فِي الْكِتَابِ إِسمَاعِيلَ إِنَّهُ كَانَ صَادِقَ ٱلْوَعْدِ وَكَانَ رَسُولاً نَبِيّاً ﴾ سُلَط عليه قومه، فكشَطوا وَجْهَه وفَروة رأسه، فبعث الله إليه مَلْكاً، فقال له: إنّ ربّ العالمين يُقرئك السلام: ويقول وقد رأيتُ ماصنَع بك قومُك، فسَلْني ماشئت، فقال: يا ربّ العالمين، لي بالحُسين بن على بن أبي طالب (علها السَلام).

قال أبو عبدالله (عليه السلام): «وليس هو إسماعيل بن إبراهيم، (على نبنا وعليها السلام)».

ابن محمّد بن عبسى، و محمّد بن الحسين بن أبي الخطاب، ويعقوب بن يزيد، جميعاً، عن محمّد بن سنان، عمّن ابن محمّد بن عبدالله (عبدالله (عبدالله))) إنّه كان صاعبل الذي قال الله تعالى في كتابه: ﴿ وَآذْكُرُ فِي ٱلْكِتَابِ إِسمَاعِيلَ ذَكره، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)) الم يكن إسماعيل بن إبراهيم (عبدالله)، بل كان نبيّاً من الأنبياء، بعثه الله إلى قومه، فأخذوه فسَلَخوا قرّوة رأسه ووجهه، فأناه ملك عن الله تبارك وتعالى، فقال: إنّ الله بعثني إليك فمُرْني بما شِنْت، فقال: لى أسوة بما يُصنع بالحُسين (عبدالله)».

وعنه، قال: وحدَّثني أبي (رحمه)، عن سَعْد بن عبدالله، عنهما، جميعاً، عن محمَّد بن سِنان، عن عمَّار بن

٢ ـ علل الشرائع: ٢/٧٧.

٣ ـ علل الشرائع: ٣/٧٨.

٤ ـ الأمالي ٢٩/٧.

٥ ـ كامل الزيارات: ١/٦٤.

مَروان، عن سَماعة بن مِهْران، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، قال: «إنّه كان رسولاً نبيّاً». وذكر الحديث مثله. (١)

1/۹۹۰۱ وعنه، قال: حدَثني محمّد بن جعفر الرزّاز، عن محمّد بن الحُسين بن أبي الخطّاب، وأحمد بن الحسن بن عليّ بن فضّال، عن أبيه، عن مروان بن مُسلم، عن بُريد بن مُعاوية العِجْلي، قال: قلت لأبي عبدالله وعليه البن رسول الله، أخبرني عن إسماعيل الذي ذكره الله في كتابه، حيث يقول: ﴿وَآذْكُو فِي عَبدالله وعليه الله في كتابه، حيث يقول: ﴿وَآذْكُو فِي الْكِتَابِ إِسمَاعِيلَ إِنَّهُ كَانَ صَادِقَ ٱلْوَعْدِ وَكَانَ رَسُولاً نَبِيّاً ﴾ أكان إسماعيل بن إبراهيم (عبهما السلام)، فإن الناس يزعُمون أنّه إسماعيل بن إبراهيم (عبهما السلام)؟

فقال (عليه السلام): المسماعيل مات قبل إبراهيم، وإنّ إبراهيم كان حُجّةً الله قائماً، صاحب شريعة، فإلى منّ أُرسل إسماعيل إذن».

فقلت: مجعلت فداك، فمَن كان؟

فقال (طباسلام): اذاك إسماعيل بن حَزْقِيل النبيّ بعثه الله إلى قومه، فكذّبوه وقتلوه وسَلخوا وجهه، فغضب الله عليهم، فوجه إليه سطاطائيل (١) مَلَك العذاب، فقال له: ياإسماعيل: أنا سطاطائيل مَلَك العذاب، وجهني إليك ربّ العِزّة لأعذّب قومَك بأنواع العذاب إن شئت. فقال له إسماعيل: لاحاجة لي في ذلك ياسطاطائيل؛ فأوحى الله إليه: فما حاجتك ياإسماعيل؟ فقال إسماعيل: يارب، إنّك أخذت الميثاق لنفسك بالربوبية، ولمحمّد بالنبوّة، ولوصبّه (١) بالولاية، وأخبرت خَبْر خلقِك بما تفعل أمّنة بالحُسين بن عليّ (منهاه الم) بعد نبيّها، وإنّك وعَدّت الحُسين (عليه الله الله على أن تَكُرّه إلى الدنيا، حتى ينتقم بنفسه ممّن فعل ذلك به، فحاجتي إليك ـ يارب ـ أن تَكُرّني إلى الدنيا، حتى أنتقم ممّن فعل ذلك به، فحاجتي إليك ـ يارب ـ أن تَكُرّه مع الدنيا، حتى أنتقم ممّن فعل ذلك بي كما تَكُرُّ الحُسين (على الماعيل بن حَزْقيل ذلك، فهو يَكُرُّ مع الحُسين بن على (ماوات العليما)».

٧/٦٩٠٢ وعنه، قال: حدِّنني محمَّد بن الحَسن بن عليّ بن مَهْزِيار، عن أبيه، عن جدَّه عليّ بن مَهْزِيار، عن محمَّد بن سِنان، عمّن ذكره، عن أبي عبدالله اعليه الله مال: وإنّ إسماعيل الذي قال الله تعالى في كتابه ﴿ وَآذْكُوْ مَحمّد بن سِنان، عمّن ذكره، عن أبي عبدالله اعليه الله مال: وإنّ إسماعيل الذي قال الله تعالى في كتابه ﴿ وَآذُكُو مُعمّد بن الْكِتَابِ إِسمَاعِيلَ إِنَّهُ كَانَ صَادِقَ ٱلْوَعْدِ وَكَانَ رَسُولاً نَبِيّاً ﴾ أخِذ فَسُلِختُ فَرُوهُ وَجُهه ورأسه، فأتاه مَلك، فقال: إنّ الله بعثنى إليك، فمُرْنى بما شِئت، فقال: لى أُسوة بالحسين بن على اعبمالدام،

٣٠١ه / ١٩٠٣ ما حب (الأربعين) عن (الأربعين)، بإسناد، عن أنس بن مالك، عن رسول الله (ملى اله عليه وآله) مفي حديث مقال (ملى المماعيل بن حَزْقيل، وهو

<sup>(</sup>١)كامل الزيارات: ٢/٦٤.

٦ ـ كامل الزيارات: ٦/٦٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: اسطاطائيل، في جميع المواضع.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: ولأوصيائه.

٧ ـ كامل الزيارات: ١/٦٥.

٨ ـ الأربعين عن الأربعين للخزاعي: ٢٧/٢٧.

سورة مريم (۱۹) ......۱۱۱۰ سورة مريم (۱۹) .....

الذي ذكره الله في القرآن: ﴿ وَٱذْكُرْ فِي ٱلْكِتَابِ إِسمَاعِيلَ ﴾ - فلينظر إلى على بن أبي طالب،

1997/ و. المُفيد في (الاختصاص): أحمد بن محمّد بن عبسى، عن أحمد بن محمّد بن أبي نَصْر، عن ثعلبة بن مَيْمون، عن زُرارة، قال: سألت أبا جعفر اعلم الله عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿وَكَانَ رَسُولاً نَبِيّاً ﴾ علمنا الرسول من النبيّ؟ فقال: «النبيّ: هو الذي يَرى في مَنامه، ويسمع الصوت، ولايُعاين المَلَك، والرَّسول؛ يُعاين المَلَك ويُكلّمه».

قلت: فالامام، مامنزلته؟ قال: «يسمَع الصوت، ولايَرى، ولايعاين المَلَك»، ثمّ تلاهذه الآية: «وما أِرْسَلنا من قَبلِك من رسولٍ ولانبئ ولامُحدَّث» (١).

قوله تعالى:

## وَآذْكُرْ فِي آلْكِتَابِ إِذْرِيسَ إِنَّهُ كَانَ صِدِّيقاً نَّبِياً \* وَرَفَعْنَاهُ مَكَاناً عَلِيّاً [٥٦-٥٧]

19.00 محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن عَمْرو بن عُثمان، عن مُفضّل بن صالح، عن جابر، عن أبي جعفر (عبدالدم)، أنّ مَلَكاً من ملائكة الله جابر، عن أبي جعفر (عبدالدم)، أنّ مَلَكاً من ملائكة الله كانت له منزلة عند الله عزّ وجلّ منزلة عظيمة، فغضب المعلى عليه، فأهبط من السماء إلى الأرض، فأتى إدريس (عبدالله)، فقال: إنّ لك من الله منزلة، فاشفع لي عند ربّك، فصلى ثلاث ليالٍ لايفتُر، وصام أيّامها لايفطر، ثمّ طلب إلى الله عزّ وجلّ في المملك.

فقال الملك: إنّك قد أعطيت سُوْلك، وقد أطلق لي تجناعي، وأنا أحب أن أكافئك، فاطلب إليّ حاجة، فقال: تُريني ملك الموت لعلّي آنس به، فإنّه ليس يُهنئني مع ذكره شيء؛ فبسط جناحه، ثمّ قال: اركب؛ فصعد به بطلّب ملك الموت في السماء الدنيا، فقيل له: اصعد؛ فاستقبله بين السماء الرابعة والخامسة، فقال الملك: ياملك الموت، مالي أراك قاطباً؟ قال: العَجَبُ إنّي تحت ظِلّ العرش حيثُ أمِرْتُ أن أقبض روح آدميّ بين السماء الرابعة والخامسة؛ فسمع إدريس (عب عليه) فامتعض، فسخرً من جناح الملك، فقبض روحه مكانه، وقال الله عزّ وجل ﴿ وَرَفَعْنَاهُ مَكَاناً عَلِيماً ﴾ .

الخصاص: ۲۲۸.

<sup>(</sup>١) الحج ٢٢: ٥٢، ولكن نفظة «ولا محدّث» ليست في الآية، إنّما هو في قراءة أهل البيت(عليهم السلام)، وفي تفسير القرطبي ١٢: ٧٩ والدر العنثور ٦: ٦٥ عن ابن عباس أيضاً، والمحدّث، بفتح الدال المشدّدة: الذي يُحدّثه المثلّك، أنظر «الوافي ٢: ٧٤».

سورة مريم آية ١٥٠.٥٦.

۱ ـ الكافي ۳: ۲٦/۲٥٧.

<sup>(</sup>١) في «ط» والمصدر: فتعتّب، أي وجد.

٢/٦٩٠٦ على بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن محمّد بن أبي عُميَّر، عمّن حَدَّثه، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: «إنّ الله تبارك وتعالى غَضِب على ملّك من الملائكة، فقطع جَناحه، وألفاه في جزيرةٍ من جزائر البحر، فبقي ماشا، الله في ذلك البحر، فلمّا بعث الله إدريس (عبدالله)، جاء ذلك الملّك إليه، فقال: يانبيّ الله، ادعُ الله لي أن يَرضَى عني، ويرُدَّ عليّ جَناحي. قال: تعم؛ فدعا له إدريس (عبدالله)، فردَّ عليه جَناحه، ورضي عنه.

فقال المَلَك لإدريس: ألك إليّ حاجة؟ قال: نعم، أحبُ أن ترفعني إلى السماء، حتى أنظر إلى مَلَك الموت، فإنّه لاعيش لي مع ذكره، فأخذه المَلَك على جَناحه، حتى انتهى به إلى السماء الرابعة، فإذا مَلَك الموت يُحرَك رأسه تعجُّباً، فسلّم إدريس على ملك الموت، وقال له: مالك تُحرّك رأسك؟ قال: إنّ ربّ العِزّة أمرّني أن أقيض روحك بين السماء الرابعة و الخامسة؛ فقلت: يارب، وكيف هذا، وغُلظُ السماء الرابعة مسيرة خمسمائة عام، ومن السماء الثالثة إلى السماء الثالثة مسيرة خمسمائة عام، ومَن السماء الثالثة إلى السماء الثالثة عام، ومن السماء الثالثة الى السماء الثالثة عام، ومن السماء الثالثة إلى السماء الثالثة عام، ومَل سماءٍ ومَا بينهما كذلك، فكيف يكون هذا؟ ثمّ قَبض روحه بين السماء الرابعة وهو قوله: ﴿ وَرَفَعْنَاهُ مُكَاناً عَلِيّاً ﴾ ع. قال: «وسُمّى إدريس لكثرة دراسته للكُتُب». (1)

٣/٩٩٠٧ - وعنه: عن أبيه، عن محمّد بن أبي عُمَيْر، عن هِشام بن سالم، عن أبي عبدالله (عليه الله)، عن رسول الله ومن الله عليه وإذا فيها رجل، وسول الله ومن الله عليه والله في أحديث الإسراء، قال ومن الله عليه والله عليه والله في أحديث الإسراء، قال وفيه الله مكاناً علياً، فسلّمتُ عليه وسلّم علي، واستغفرتُ له واستغفرتُ له واستغفراً في الله علي الله والله علي الله والله علي الله والله علي الله والله و

قوله تعالى:

### الى: أولْئِكَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ ٱللهُ عَلَيْهِمْ -إلى قوله تعالى -مَنْ كَانَ تَقِيّاً [ ٥٨ - ٦٣ ]

١/٦٩٠٨ - عليّ بن إبراهيم، قال: قوله نعالى ﴿ فَخَلَفَ مِن بَعْدِهِمْ خُلْفٌ ﴾ وهو الرديء (١)، والدليل على ذلك قوله نعالى ﴿ أَضَاعُواْ ٱلصَّلَوْةَ وَاتَّبَعُواْ الشَّهَواتِ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيَّا ﴾. ثم استثنى عزّ وجلّ، فقال: ﴿ إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً فَأَوْلَئِكَ يَدْخُلُونَ ٱلجَنَّةَ وَلاَ يُظْلَمُونَ شَيئاً ﴾.

٢ ـ تفسير القمني ٢: ٥١.

<sup>(</sup>١) في ٣ج ، ي٥: للحديث.

٣ ـ تفسير القمّى ٢: ٨

سورة مربم آية . ٥٨ ـ ٩٣ ـ

١ ـ تنسير القمّي ٢: ٥٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الدنيء.

۱۹۹۹ ۲/۱۹۰۹ محمد بن العبّاس، قال: حدّثنا جعفر بن محمد الرازي، عن محمد بن الحُسين، عن محمد بن أبي عَمْرِ، عن عُمْرِ، قال: «كان عليّ بن أبي عُمْرِ، عن عُمْرِ بن أَذْ يُنَا عن بُريْد بن مَعاوية، عن محمد بن مُسلم، عن أبي جعفر (منه السلام)، قال: «كان عليّ بن الحُسين (منها السلام) يسجُد في سورة مَرْيَم، حين يقول: ﴿ وَمِعَنْ هَدَيْنَا وَٱجْتَبَيْنَا إِذَا تُتْلَىٰ عَلَيْهِمْ عَايَاتُ ٱلرَّحْمَانِ لَلُحُسين (منها السلام) يسجُد في سورة مَرْيَم، حين يقول: ﴿ وَمِعَنْ هَدَيْنَا وَٱجْتَبَيْنَا إِذَا تُتْلَىٰ عَلَيْهِمْ عَايَاتُ ٱلرَّحْمَانِ لَنَحْن عُنبنا، ونحن أهل الهُدى (١٠ والصَّفْوَة».

قال: «نحن ذُريَة إبراهيم، ونحن المَحْمُولُون مع نُوح، ونحن صَفُوة الله، وأمّا قوله: ﴿ وَمِمَّنْ هَدَيْنَا وَآجْتَبَيْنَا ﴾ فهم ـ والله ـ شبعتنا الذين هداهم الله لمودّتنا واجتباهم لديننا، فَحَبُوا عليه، وماتُوا عليه، ووصَفهم الله بالعبادة، والخُشوع، ورقّة الفلب، ففال: ﴿ إِذَا تُتْلَىٰ عَلَيْهِمْ ءَايَاتُ ٱلرَّحْمَانِ خَرُواْ سُجّداً وَبُكياً ﴾، شم قال عزّ وجل: ﴿ فَحَلَفُ مِن بَعْدِهِمْ خَلْفٌ أَضَاعُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَاتَّبَعُواْ الشَّهُواتِ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيَا ﴾. وهو جبل من صُفر بدور في جَهَنَّم، ثمّ قال عزّ وجلَ: ﴿ إِلّا مَن تَابَ ﴾ من غِشَ ال محمّد ﴿ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً فَأَوْلَئِكَ عَلَى اللهُ وَلَهُ وَلَهُ عَنْ اللهُ هُوانَ آلجَنُهُ وَلا يُعَلِّمُونَ شَيئاً ﴾ إلى فوله: ﴿ كَانَ تَقِيّاً ﴾ .

1911/ ٤ - على بن إبراهيم، قال: وقولهُ: ﴿ جَنَّاتِ عَلَانِ آلَتِي وَعَدَ ٱلرَّحْمَـٰنُ عِبَادَهُ بِالْغَيْبِ إِنَّهُ كَانَ وَعْدُهُ مَا أَيْنَا ۞ كَانَ عَلَاهُ وَعَهُمُ فِيهَا مُكْرَةً وَعَشِيّاً ﴾ قال: ذلك في جنّات مَا أَيْنَا ۞ لَا القيامة، والدليل على ذلك قولهُ: ﴿ مُكْرَةً وَعَشِيّاً ﴾ فالبُكرة والعَشِيّ لا تكون في الآخِرة في جنّات الدنيا التي تنتقل إليها أزواح المؤمنين، وتطلُع فيها الشمس والقمر. الخُلد، و إنمّا بكون الغُدوّ والعَشيّ في جنّات الدنيا التي تنتقل إليها أزواح المؤمنين، وتطلُع فيها الشمس والقمر.

١٩٩٢/ ٥- محمّد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد وسهّل بن زياد وعليّ بن إبراهيم، عن أبيه، جميعاً، عن ابن مَحْبوب، عن علي بن رئاب، عن ضُرَبس الكُناسي، قال: سألتُ أبا جعفر اطمال الهاها، إنّ الناس يذكّرون أنّ فُراننا يخرُج من الجنّة، فكيف وهو يُقبِل من المَغرب، وتصُبُّ فيه العُيون والأودية؟!

قال: فقال أبو جعفر،ضالمهم، وأنا أسمَع: «إنَّ الله جَنَةُ خلقها في المغرب، وماء فُراتِكم يخرُج منها، وإليها تخرُج أرواح المؤمنين من حُفَرِهم عند كلّ مساء، فنسقط على ثِمارها، وتأكل منها، وتـتنعَم فيهـا، وتـتلاقى

٢ ـ تأويل الآيات ١: ١١/٣٠٥.

<sup>(</sup>١) في «ج»: الحبوة.

٣ ـ تأريل الآيات ١: ١٢/٣٠٥.

أنسير النمى ٢: ٥٣.

٥ ـ الكافي ٣: ١/٢٤٦.

وتتعارف (١)، فإذا طلّع الفجر هاجت من الجنّة، فكانت في الهواء، فيما بين السماء والأرض، تطير ذاهبةً وجائيةً، وتعهد حُفَرها إذا طلعت الشمس، وتتلاقى في الهواء، وتتعارف قال وإنّ لله ناراً في المَشرِق، خلقها ليُسكِنها أرواح الكفار، ويأكلون من زَقَومُها، ويشربون من حميمها لَيْلَهُم، فإذا طلع الفجر هاجت إلى وادٍ باليّمَن، يقال له بَرَهُوت، أشدٌ حرًّا من نيران الدنيا، كانوا فيها يتلاقون، ويتعارفون، فإذا كان المساء عادوا إلى النار، فهم كذلك إلى بوم القيامة».

قال: قلت: أصلحك الله، فما حال المُؤخّدين المُقِرِّين بنُبوّة محمّد (ملى الاعباد)، من المُسلمين المُذنبين، الذين يموتون وليس لهم إمام، ولايعرفون ولايتكم؟

فقال: «أمّا هؤلاء فإنّهم في حُقَرهِم، لا يخرُجون منها، فمن كان له عمل صالح، ولم تظهر منه عداوة، فإنّه يُخَدُّ له خَدَ إلى الجنّة التي خلقها الله في المغرب، فيدخُل عليه منها الروح في حُفرته إلى يوم القيامة، فيَلْقَى الله، فيُحاسبه بحسناته وسيّئاته، فإمّا إلى الجنّة، وإمّا إلى النار، فهؤلاء مَوقوفون لأمر الله، وكذلك يفعل الله بالمستضعفين، والبّله، والأطفال، وأولاد المسلمين الذين لم يبلّغوا الحُلُم.

فأمّا النُصَّابِ من أهل النِبلة، فإنّهم يُخَدُّ لهم خَدَ إلى النار التي خلقها ألله بالمَشْرِق، فيدخُل عليهم منها اللَّهَبِ والشَّرَر والدُّخان وفَوْرَة الحَميم، إلى يوم القيامة، ثم مصيرهم إلى الجَحيم، ثمّ في النار يُشجَرون، ثمّ قيل لهم: أين ماكنتم تَدْعُون من دون الله، أين إمامكم الذي اتّخَذْتُموه دون الإمام الذي جَعله الله للناس إماماً؟٥.

٦/٦٩١٣ ـ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زياد، عن عبدالرحمن بن أبي نَجْران، عن مُثَنَى الحنّاط، عن أبي بَصير، قال: فال أبو عبدالله (طبرالهم). وإنّ أرواح المُؤمنين لفي شجرةٍ من الجنّة، يأكُلون من طعامها، ويشربون من شَرابها، ويتولون: ربّنا أقِمِ السّاعة لنا، وأنجِزُ لنا ما وعدتنا، وألجِقْ آخِرَنا بأوّلناه.

٧/٦٩١٤ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن شهل بن زياد، عن إسماعيل بن مهران، عن دُرُسْت بن أبي منصور، عن ابن مُسكان، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله المباسلام، قال: اإنّ الأرواح في صِغّة الأجساد، في شجرة في الجنّة، تَتعارَف وتَتساءَل، فإذا قدِمت الروح على الأرواح، تقول: دَعُوها فإنّها قد أقبلت (١) من هَولٍ عظيم؛ ثمّ يسألونها، مافعل فلان، ومافعل فلان؟ فإن قالت لهم: تركتُه حيّاً؛ ارتَجَوْءً، وإنْ قالت: قد هَلَك؛ قالوا: قد هوى هُوى».

الم ١٩١٥ م. وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَيْر، عن محمّد بن عُثمان، عن أبي بصير، قال: سألت أبا عبدالله (عباسلام) عن أرواح المؤمنين.

<sup>(</sup>١) في «ي ، ط»: وتتفارق.

٦ ـ الكافي ٣: ٢/٢٤٤.

٧ ـ الكافي ٣: ٢٤٤/٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أفلتت.

٨ ـ الكافي ٣: ٤/٢٤٤.

سورة مريم (١٩) ...... ١٩٠) ..... ١٩٠

فقال: «في حُجُراتٍ في الجنّة، يأكُلون من طعامها، ويشربون من شرابها، ويقولون: ربنا أقِم لنا الساعة، وأنجِرٌ لنا ما وعَدتنا، وألْحِقٌ آخرَنا بأوّلنا».

٩/٦٩١٦ - وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن الحُسين بن سعيد، عن النَّضر بن سُويد، عن النَّضر بن سُويد، عن على بن الصّلت، عن ابن أخي شِهاب بن عبد رَبّه، قال: شكوت إلى أبي عبدالله (طهالسلام) ماألقى من الأوجاع والنَّخَم، فقال لي: اتَغَدَّ وَتَعنَّى، ولاتأكُل بينهما شيئاً، فإنَّ فيه فساد البَدَن، أما سَمِعت الله عزَّ وجلّ يقول: ﴿ وَلَهُمْ وِيهَا مُكْرَةً وَعَشِيّاً ﴾ ه.

۱۰/۲۹۱۷ ما مالحُسين بن بِسُطام في كتاب (طبُ الأثمة (عليم السلم)): عن محمّد بن عبدالله العشقَلاتي، قال: حدّثنا النَّضْر بن سُويد، عن عليّ بن الصَلْت، عن ابن أخي شهاب، قال: شكوتُ إلى أبي عبدالله (عليه السلام) الأوجاع و التُّخَم؟

فقال: «تَغَذَّ وتَعَشَّ، ولا تأكُل بينهما شيئاً، فإنَّ فيه فساد البدن، أما سمِعت الله تعالى يقول: ﴿وَلَهُمْ رِزْقُهُمْ فِيهَا بُكْرَةً وَعَشِيّاً ﴾؟».

قوله تعالى:

### وَمَاكَانَ رَبُّكَ نَسِيّاً [ ٦٤ ]

١/٦٩١٨ - ابن بابوّيه: بإسناد، عن أمير المؤمنين الميانية ، في حديثه في جواب الشاك ـ قال: اوأمًا قوله: ﴿ وَمَا قوله: ﴿ وَمَا مَا اللّهِ مَا اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى عُلُوّاً كَبِيرِ السّلِ اللّه يَا يُنسَى، ولا يغفل، بل هو الحفيظ العليم، وقد يقول العرب في باب النسيان: قد نَسِيّنا فلان فلا يذكُرناه أي إنّه لا يأمُر لنا (١) بخيرٍ، ولا يذكُرنا به ».

وسيأتي الحديث بطوله مُسنداً في آخر الكتاب إنْ شاء الله تعالى (").

قوله تعالى:

وَيَقُولُ ٱلْإِنسَانُ أَءِذَا مَامِتُ -إلى نوله نعالى - وَلَمْ يَكُ شَيْئًا [ ٦٧- ٦٧ ]

١٩٩١٩/ ١ ـ وقال عليّ بن إبراهيم: قوله عزّ وجلّ يحكي قول الدُّهْريّة الذين أنكروا البعث، فقال: ﴿ وَيقُولُ

سورة مريم آية ـ ٦٤ ـ

١ . التوحيد: ٢٦٠.

۱ ـ الكافي ۲: ۲/۲۸۸.

١٠ ـ طبّ الأنمة: ٥٩.

<sup>(</sup>١) في «ي ، ط»: يأمرنا.

<sup>(</sup>٢) يأتي في الباب الأوّل من خاتمة الكتاب (باب في ردّ متشابه القرآن إلى تأويله).

سورة مريم آية ١٦٠ ـ ٧٧ ـ

١ ـ تفسير القمي٢ : ٥٢.

ٱلْإِنسانُ أَءِذا مَامِتُ لَسَوْفَ أُخْرَجُ حَيّاً \* أَوَلا يَذْكُرُ ٱلْإِنسانُ أَنَا خَلَقْنَاهُ مِن قَبْلُ وَلَمْ يَكُ شَيْئاً ﴾ أي لم يكن ثَمَّ ذِكْرُه.

بن عبدالله الحَسَني، عن عليّ بن المعقوب: عن أحمد بن مِهْران، عن عبدالعظيم بن عبدالله الحَسَني، عن عليّ بن أسباط، عن خلف بن حمّاد، عن ابن مُسْكان، عن مالك الجُهَني، قال: سألتُ أبا عبدالله (ب المعمر) عن قوله تعالى: ﴿ أَوَلا يَذْكُرُ الْإِنْسَانُ أَنَّا خَلَقْنَاهُ مِن قَبْلُ وَلَمْ يَكُ شَيْناً ﴾. فقال: «لامُتَدَّراً، ولا مُكوَّناً».

قال: وسألته عن قوله: ﴿ هَلْ أَتَىٰ عَلَى ٱلْإِنسانِ حِينٌ مِّنَ ٱلدَّهْرِ لَمْ يَكُن شَيْنًا مَّذْكُوراً ﴾ '' قال: «كان مُثَدَّراً غير مَذْكُورِ».

٣/٦٩٢١ من محمّد بن خالد البَرْفي: عن أبيه، عن إسماعيل بن إبراهيم، ومحمّد بن أبي عُمَيْر، عن عبدالله بن بُكير، عن زُرارة، عن حُمْران، قال: سألتُ أبا جعفو الباسلام: عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ قُلْ أَتَىٰ عَلَى اللهُ عَنْ وَجِلّ: ﴿ قُلْ أَتَىٰ عَلَى اللهُ عَنْ مَذَوْراً ﴾ [الإنسانِ جِينٌ مِنَ آلدَّهْرِ لَمْ يَكُن شَيْناً مَذْكُوراً ﴾ [الإنسانِ جِينٌ مِنَ آلدَّهْرِ لَمْ يَكُن شَيْناً مَذْكُوراً ﴾ [الإنسانِ جِينٌ مِنَ آلدَّهْرِ لَمْ يَكُن شَيْناً مَذْكُوراً ﴾ [الله عن الله عن عن الله عن ا

قلت: فقوله: ﴿ أَوَلا يَذْكُرُ ٱلْإِنْسَانُ أَنَّا خَلَقْنَاهُ مِن قَبْلُ وَلَمْ يَكُ شَيْنًا ﴾؟ قال: الم يكن شيئاً في كتاب، ولا علمٍ».

قوله نعالي:

## فَوَرَبِّكَ لَنَحْشُرَنَّهُمْ وَٱلشَّيَاطِينَ ﴿ إِلَى فوله تعالى ـ وَّلَذَرُ ٱلظَّالَمِينَ فِيهَا جِئِيَّا [ ٧٢ - ٧٧]

١/٦٩٢٢ - عليّ بن إبراهيم: ثمّ أَصُهُمْ عِنْ وَجَلَ لِنَهَ اللهِ الْفَوْرَبِّكَ ﴾ يـامحمّد ﴿ لَـنَحْشُرَنَّهُمْ وَالشَّيَاطِينَ ثُمَّ لَنَحْضِرنَّهُمْ حَوْلَ جَهَنَّمَ جِثِيَّا ﴾ قال: على رُكَبِهم.

قال: قولهُ: ﴿ وَإِنْ مَنكُمْ إِلَاْ وَارِدُهَاكَانَ عَلَىٰ رَبِّكَ حَتْماً مَقْضِيّاً ۞ ثُمَّ نُنَجِّى آلَّذينَ آتَقُواْ وَّ نَذَرُ ٱلظَّالمِينَ فِيهَا جِثِيّاً ﴾ يعني في البحار إذا تحوّلت نبراناً يوم القبامة. وفي حديثٍ آخَر بأنّها منسوخة بقوله: ﴿ إِنَّ ٱلَّذينَ سَبَقَتْ لَهُمْ مِنَّا ٱلحُسْنَىٰ أُوْلَئِكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ﴾ (١٠).

۲ ـ الكافي ۱: ۱۱۴ /٥.

<sup>(</sup>۱) الدعر ۷۱: ۱.

٣ ـ المحاسن: ٢٢٤/٢٤٣.

<sup>(</sup>١) الدعر: ٧٦: ١.

سورة مريم آية ـ ٦٨ ـ ٧٢ ـ

١ - تفسير القمى: ٢٦٦ الطبعة الحجرية.

<sup>(</sup>۱) الأنبياء ۲۱: ۱۰۱.

٢/٦٩٢٣ - ثمّ قال عليّ بن إبراهيم: أخبرنا أحمد بن إدريس، قال: حدّثني أحمد بن محمّد بن عيسى، عن عليّ بن العكرة، عن الحُسين بن أبي العلاء، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، في قوله: ﴿ وَإِن مِنكُمْ إِلّا وَارِدُهَا ﴾. قال: «أما تسمّع الرجل يقول: وَرَدْنا ماء بني فلان، فهو الوُرود (١١)، ولم يدخُله».

قوله تعالى:

## وَإِذَا تُتْلَىٰ عَلَيْهِمْ ءَايَاتُنَا بَيِّنَاتٍ قَالَ آلَّذِين كَفَرُواْ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَىُّ آلْفَرِيقَيْنِ خَيرٌ مَّقَاماً وَأَحْسَنُ نَدِيّاً -إلى نوله تعالى - أَوْ تَسْمَعُ لَهُمْ رِكْزاً [٩٨.٧٣]

١/٩٩٢٤ - محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن سَلَمة بن الخطّاب، عن الحَسن بن عبدالرحمن، عن علي عن أبي بصير، عن أبي عبدالله اعنه العرب، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِذَا تُتْلَىٰ عَلَيْهِمْ ءَايَاتُنَا عَلَيْهِمْ ءَايَاتُنَا بَيْنَاتٍ قَالَ ٱللّذِينَ كَفَرُواْ لِلّذِينَ ءَامَنُواْ أَيُّ ٱلْفَرِيقَيْن خَيرٌ مَقَاماً وَأَحْسَنُ نَدِيّاً﴾.

قال: «كان رسول الله اصتراه عبه والله دعا قُريشاً إلى ولايتنا، فَنَفَرُوا وأنكروا، ﴿قَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا﴾ من قُريش ﴿لِلذَّينَ ءَامَنُواْ﴾، الَّذِين أفرَوا لأمير المؤمنين اضاله، ولنا أهل البيت ﴿أَيُّ ٱلْفَرِيقَيْنِ خَيرٌ مَقَاماً وَأَحْسَنُ نَدِيَاً﴾، تعبيراً منهم، فقال الله ردًا عليهم: ﴿وَكَمْ أَهْلَكُنَا قَبُلَهُم مَن قَرْنِ﴾ من الأمم السالفة ﴿هُمْ أَحْسَنُ أَثَاثاً وَرِءَيْاً﴾.

قلت: قولهُ: ﴿ قُلْ مَن كَانَ فِي ٱلصَّلالَةِ فَلْيَمْدُدْ لَهُ ٱلرَّحْمَٰنُ مَدَّا ﴾ ؟ قال: «كلّهم كانوا في الضّلالة لايُؤمنون بولاية أمبر المؤمنين ‹طبه سلام›، ولا بولايتنا، فكانوا ضالين مُصْلَين، فَيمُدَ لهم في ضَلالتهم وطُغيانهم حتّى يموتوا، فبُصَبّرهم شرّاً مكاناً وأضعف جُنداً».

قلت: قوله: ﴿ حَتَّىٰ إِذَا رَأَوْا مَا يُوعَدُونَ إِمَا العُذَابَ وَإِمَّا السَّاعَةَ فَسِيَعْلَمُونَ مَنْ هُو شَرِّ مَكَاناً وأَضْعَفُ جُنداً ﴾؟ قال: «أما قوله ﴿ حَتَّىٰ إِذَا رأَوْا مَا يُوعَدُونَ ﴾ فهو خَرُوج القائم (طبهالسلام)، والساعة، فسيعلمون ذلك البوم، وما نزل بهم من الله على يَدَى ولبّه (١)، فذلك قولُه: ﴿ مَنْ هُو شَرِّ مَكَانَا ﴾ يعني عند القائم (مله السلام) ﴿ وَأَضْعَفُ جُنداً ﴾ الله على يَدَى ولبّه (١)، فذلك قولُه: ﴿ مَنْ هُو شَرِّ مَكَانَا ﴾ يعني عند القائم (مله السلام)

٢ ـ تفسير القمني ٢: ٥٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الورد.

سورة مريم آية ـ ٧٣ ـ ٩٨ .

۱ ـ الكافي ۱: ۹۰/۳۵۷.

<sup>(</sup>١) في المصدر، والطاك نسخة بدل: قائمه.

قلت: قوله: ﴿ وَيَزِيدُ آللهُ ٱللَّذِينَ ٱلْمُتَدَواْ هُدَى ﴾؟ قال: «يَزيدُهم ذلك اليوم هُدى على هُدى، باتباعهم القائم (علمالسلام) حيث لايجحَدُونه، ولا يُنكرونه».

فلت: قوله تعالى ﴿ لَا يَمْلِكُونَ ٱلشَّفَاعَةَ إِلَّا مَنِ آتَّخذَ عِندَ ٱلرَّحْمَاٰنِ عَهْداً﴾؟ قال: «إلَا مَنْ دان الله بولاية أمير المؤمين (عبدالسلام)، والأئمة من بعده، فهو العهد عند الله».

قلت: قوله: ﴿ فَإِنَّمَا يَسَّرْنَاهُ بِلِسانِكَ لِتُبَشَّرَ بِهِ ٱلمُتَّقِينَ وَتُنذِرَ بِهِ قَوْماً لُداً ﴾؟ قال: ﴿إِنمَا يَسَّرُهُ الله على لسانه حين أقام أمير المؤمنين (عبدالله) علماً، فبشر به المؤمنين، وأنذر به الكافرين، وهم الذين ذكرهم الله في كتابه لُذاً، أى كفاراً».

٢/٦٩٢٥ عليّ بن إبراهيم، في قوله: ﴿ وَكُمْ أَهْلَكْنَا قَبْلَهُم مِّن قَرْنٍ هُمْ أَحَسَنُ أَثَاثاً وَرِءْياً ﴾. قال: عني به الثياب، والأكل، والشُرب.

٣/٦٩٢٦ - قال: وفي رواية أبي الجارود عن أبي جعفر اعبه السلام، قال: الأثاث: المتاع، وأمّا الرُّثيا: فالجمّال والمَنْظر الحَسَن».

قال: وقوله: ﴿ وَيَزِيدُ آلَٰهُ ٱلَّذِينَ آهْتَدُواْ هُدئ﴾، ردِّ على من زعم أنَ الإيمان لابَزيد ولاينقص، وقوله: ﴿ وَٱلْبَاقِيَاتُ ٱلصَّالِحَاتُ خَيْرٌ عِنْدَ رَبُكَ ثَوَاباً وَخَيْرٌ مُرْدَأَ﴾ قال: الباقيات الصالحات، وهو قول المؤمن: سبحان الله، والحمد لله ولاإله إلّا الله، والله أكبر.

وعنه، قال: حدّثني أبي، عن حمّاد، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: «قال النبيّ (منراة عليه واله): لمّا أُسُريّ بي إلى السماء دخلتُ الجنّة، فرأيتُ فيها قِبعاناً يقَقاً، ورأيت فيها ملائكةً يبنُونَ لَبِنةً من ذهب، ولَبنةً من فِضّة،، وساق الحديث (").

٢ ـ تفسير القمني ٢: ٥٢.

٢ ـ تفسير القمتي ٢: ٥٢.

انسير القمي ٢: ٥٣.

<sup>(</sup>١) الَّيْقَق: الشديدُ البياض. «لسان العرب \_ يقق \_ ١٠: ٢٨٧».

<sup>(</sup>٢) تفسير القمّى ١: ٢١.

فقال أمير المؤمنين (مبدالله): يارسول الله، وفي أمتَك من يُطيق هذا؟ فقال: أذْنُ مني ياعلي؟ فدنا منه، فقال: أتدري ما إطابة الكلام؟ قال: الله ورسوله أعلم. قال: من قال: سبحان الله، والحمد لله ولاإله إلا الله، والله أكبر. ثمّ قال: أندري ما إدامة الصيام؟ قال: الله ورسوله أعلم. قال: من صام شهر رمضان، ولم يُغطر منه يوماً. أو تدري ما إطعام الطعام؟ قال: الله ورسوله أعلم. قال: من طلب لعياله ما يكفّ به وجوههم عن الناس. أو تدري ما التهجّد بالليل والناس نبام؟ قال: الله ورسوله أعلم. قال: من لم ينم حتّى يُصلّي العِشاء الآخرة، ويعني بالناس نبام: اليهود والنصاري، فإنّهم ينامون فيما بينهماه.

قال: «وذلك أنّ العاص بن وَائِل القُرَشي ثمّ النّهُ عنى وهو أحد المُسْتَهْزِئبن، وكان لِخَبّاب بن الأرّت على العاص بن وَائِل حنّ، فأتاه بنقاضاه، فقال له العاص: السّتُم تَرْغُمون أنّ في الجنّة الذهب والفِضة والحرير؟ قال: بلى، قال: فموعد مابيني وبينك الجنّة، فوالله لأوتين فيها حيراً سَمّا أونيت في الدنيا: يقول الله ﴿ أَطَلَعَ ٱلْغَيْبَ أَمِ اللهِ عَنْدُ ٱلوَحْمَنِ عَهْداً \* كَلّا سَنَكْتُبُ مَا يَقُولُ وَنَمُدُّ لَهُ مِنَ ٱلْعَذَابِ مَدًا \* وَنَرِثُهُ مَا يَقُولُ وَيَأْتِينَا فَرْداً \* وَالْحَدَدُ الْمَرْنُ عَلَيْهِمْ ضِدَا ﴾، والضدّ: القرين وَآتَخَذُواْ مِن دُونِ آهَ عَالِهَةً لِيَكُونُواْ لَهُمْ عِزْاً \* كَلّا سَيَكُفُرُونَ بِعِبَادَتِهِمْ وَيَكُونُونَ عَلَيْهِمْ ضِدَا ﴾، والضدّ: القرين الذي يُقرَن (١٠) به ع.

٧/٦٩٣٠ على بن إبراهيم: حدّثنا جعفر بن أحمد، قال: حدّثنا عبدالله بن موسى، قال: حدّثنا الحسن ابن عليّ بن أبي حمزة، عن أبيه، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قوله: و﴿ وَآتَّخَذُواْ مِن دُونِ آللهِ ءَالِهَةُ لَيْكُونُواْ لَهُمْ عِزاً \* كَلّا سَيَكْفُرُونَ بِعِبَادَتِهِمْ وَيَكُونُونَ عَلَيْهِمْ ضِدّاً﴾. قال: «يوم النبامة، أي يكون هؤلاء الذين

<sup>(</sup>٣) الأمالي ٢: ٨٨.

٥ ـ تفسير القمني ١: ٢١.

٦ ، تفسير القمّي ٢: ٥٤.

 <sup>(</sup>١) في المصدر: يقترن.

٧ ـ تفسير القمى ٢: ٥٥.

اتَّخذُوهم آلهةً من دون الله عليهم ضِدًا بوم القيامة، ويتبرَّءُون منهم، ومن عبادتهم إلى يوم القيامة».

ئمَ قال: اليست العبادة هي الركوع والسجود، وإنمًا هي طاعة الرجال، من أطاع مخْلوقاً في معصية الخالق فقد عبده».

٨/٦٩٣١ عليّ بن إبراهيم: قوله تعالى ﴿ أَنَّا أَرْسَلْنَا ٱلشَّياطِينَ عَلَىٰ ٱلْكَافِرِينَ تَؤُزُّهُمْ أَزَّأُ

قال: لمّا طغَوا فيها وفي فِتْنَتِها (')، وفي طاعتهم، مدَّ لهم في طُغيانهم وضَلالهم، وأرسل عليهم شياطين الإنس والجِنّ: ﴿ تَؤُزُّهُمْ أَزَا ﴾ أي تحُنَهم حثاً (')، وتحُضّهم على طاعنهم وعبادتهم، فقال الله: ﴿ لاَتَعْجَلْ عَلَيْهِمْ إِنَّمَا نَعُدُّ لَهُمْ عَدَا ﴾ أي في طُغيانهم، وفِتنتهم، وكُفرهم.

۱۹۳۲/ ۹ - عليّ بن إبراهيم أيضاً، قال: نزلت في ما يُعي الخُمس و الزّكاة والمَعْروف، يبعث الله عليهم سُلطاناً أو شيطاناً، فبُنفق مايجب عليه من الزّكاة والخُمس في غير طاعة الله، ويُعذّبه الله على ذلك.

وقوله تعالى: ﴿ فَلَا تَعْجَلُ عَلَيْهِمْ إِنَّمَا نَعُدُّ لَهُمْ عَدَاً ﴾ فقال لي: وما هو عندك؟، قلت: عدّ الأيام، قال: ولا، إذَّ الآباء والأمّهات لَيُحْصون ذلك، ولكن عَدد الأنفاسِ و "".

المحتمد بن يعقوب: عن محمد بن يحيى، عن الحسين بن إسحاق، عن عليّ بن مَهْزِيار، عن عليّ بن مَهْزِيار، عن عليّ بن أسماعيل الميثّمي، عن عبدالأعلى مولى آل سام، قال: قلت لأبي عبدالله الميه السلم، قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّمَا لَعُدُّ لَهُمْ عَدَا ﴾؟ قال: هماهو عندك؟، قلت: عدّ الأبّام قال: «إنّ الآباه والأمّهات يُحْصون ذلك ـ قال ـ لا، ولكنّه عدد الأنفاس».

إلى آلرَّحْمَانِ وَفْداً ﴾، فقال: باعليّ إنّ الوفد لايكون إلا رُكباناً، أولئك رجال إنقوا الله فأحبّهم الله عز ذكره، واختصّهم، ورضي أعمالهم فسمّاهم الممتّقين.

ثم قال له: ياعليّ، أمّا والذي فلَق الحبّة وبَرأ النَّسَمة، إنهم ليُخْرَجُون من قُبورهم وإنّ الملائكة لتستقبلهم بنُوفٍ من نُوق العِزّ، عليها رحائِل الذهب، مكلّلة بالدُرّ والياقوت، وجِلاَلها الاستبرق والسُّندُس، وخُطُمها (١١

٨ ـ تفسير القمي ٢: ٥٥.

<sup>(</sup>١) في «ج ، ي»: فتنهم.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: تنخسهم نخساً.

٩ ـ تفسير القمي ٢: ٥٣.

<sup>(</sup>١) الحديث عن أبي عبدالله (مه السلام؛ والظاهر من المصدر أنّه معطوف من حيث السند على الحديث (١) المتقدّم، وانظر الحديث الآتي. ١٠ ـ الكافي ٣: ٢٥٩/٢٥٩.

۱۱ ـ الكافي ٨: ٩٥/٦٥.

 <sup>(</sup>١) الخطاع: الزمام. «المعجم الوسيط - خطم - ١: ٥٢٤٥.

جُدُل (") الأَرْجُوان، تطيربهم إلى المحشر، مع كلّ رجل منهم ألف مَلَك، من قدّامه، وعن يمينه، وعن شماله، يَزُفُونهم زّفاً حتّى ينتَهوا بهم إلى باب الجنّة الأعظم.

وعلى باب الجنّة شجرة، إنّ الورقة منها ليستَظِلَ تحتها ألف رجل من الناس، وعن يمين الشجرة عين مُطهّرة مزكية \_ قال \_ قَيُسْقُون منها شُريةً، فيطهّر الله بها قلوبهم من الحسد، ويسقُط من أبشارهم الشعر، وذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَسَقَاهُمْ رَبُّهُمْ شَراباً طَهُوراً ﴾ (") من تلك العين المُطهرة، قال: ثمّ يُصَرفون إلى عَينٍ أخرى عن يَسار الشّجرة، فيغتَسِلون فيها، وهي عَين الحياة، فلا يُموتون أبداً.

قال: ثمّ يُوقَف بهم قُدَام العَرش، وقد سَلِموا من الآفات والأسقام والحَرّ والبَرْد أبداً، قال: فيقول الجبّار جلّ ذكره للملائكة الذين معهم: أحُشروا أوليائي إلى الجنّة، ولاتُوقفِوهم مع الخلائق، فقد سبّق رِضاي عنهم، ووجَبَتْ رحمني لهم، وكيف أريد أن أوقِفَهم مع أصحاب الحسّنات والسيّئات؟

قال: فتسوقهم الملائكة إلى الجنة، فإذا انتهوا بهم إلى باب الجنة الأعظم، ضرب الملائكة الحَلقة ضَرْبة، فتصرُّ صَريراً، فيبلغ صَوتُ صَريرها كلَّ حَوْراء أعدَّها الله عزَ وجلَ لأوليائه في الجنان، فينباشَرْنَ بهم، إذا سمِعْنَ صَرير أنا الحَلقة، فيقول بعضهن لبعض: قد جاءنا أولياء الله. فيُفتَح لهم الباب، فيَدخُلون الجنّة، وتُشرِف عليهم ضرير أنا الحَلقة، فيقول بعضهن لبعض: قد جاءنا أولياء الله. فيُفتَح لهم الباب، فيدخُلون الجنّة، وتُشرِف عليهم أزواجُهم من الحُور العِين والآدمين، فيتُلُنّ: مرحباً بكم، فماكان أشدَ شَوقنا إليكم. ويقول لهن أولياء الله مثل ذلك. فقال علي اعبد العالم، بارسول الله، أخبرنا عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ غُرَفٌ مِّن فَوْقِهَا غُرَفٌ مَّبَينَةً ﴾ أنا بماذا

فقال: ياعليّ، تلك غُرَفٌ بناها الله تعالى لأوليائه باللهُّرَ والياقوت والزَّبَرْجَد، سُقوفها الذهب، محبوُكةً بالفُضّة، لكلِّ غرفةٍ منها ألف بابٍ من ذهب، على كلّ بابٍ منها مَلكُ مُوكِّل به، فيها قُرُشٌ مَرْفوعة، بعضُها فوقَ بعض، من الحرير والدِّبياج، بألواذٍ مختلفة، وحشَّرُها العِسلُ والكافور والعَنبر، وذلك قوله عزّ وجلّ ﴿ وَقُرُشٍ مَرْفُوعَةٍ ﴾ (١٠).

إذا أدخل المؤمنُ إلى منزله في الجنّة، ووُضِعَ على رأسه تاجُ المُلْكِ والكرامة، ٱلْبِسَ حُلَلَ الذهب والفِضّة والبافوت والدُّر المنظوم في الإكليل تحت التاج. قال: وألبسَ سَبعين حُلّة حريرٍ بألوانٍ مُختلفةٍ، وضُروبٍ مُختلِفة، مَنْسوُجَةٍ بالذَّهب والفضّة واللؤلؤ والبافوت الأحمر، فذلك قوله عزَّ وجلّ: ﴿ يُحَلِّونَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِن ذَهبٍ وَلُؤْلُواْ وَلِبَاسُهُمْ فِيهَا حَريرٌ ﴾ (١٠).

<sup>(</sup>٢) الجُدُل: جمع جديل: الزمام المتجدولُ من أَدَّم. «الصحاح - جدل - ٤: ١٦٥٣.

<sup>(</sup>٣) الإنسان ٢٧: ٢١.

<sup>(</sup>٤) في «ي ، ط»: صوت.

<sup>(</sup>٥) الزُّمر ٢٩: ٢٠.

<sup>(</sup>٦) الواقعة ٥٦: ٢٤.

<sup>(</sup>٧) الحجّ ٢٢: ٢٣.

٧٣٢ ..... البرهان في تفسير القرآن

فإذا جلِّس المؤمن على سريره اهتزّ سريره فرّحاً.

فإذا استقرّ لوليّ الله منازِلُه في الجنان، استأذن عليه الملّك المُوكَّل بجنانه، لِيُهَنّنه بكرامة الله عزّ وجلّ إيّاه، فيقول له خُدام المؤمن من الوُصَفاء والوَصائِف: مكانك، فإنّ وليّ الله فد أتّكاً على أريكته وزوجته الحوراء تُهبًا له، فاصّبر لوليّ الله. قال: فتخرُج عليه زوجته الحوراء من خبمة لها تمشي مُقبلة، وحولها وَصائِفها، وعليها سبعون حُلةً منسوجة بالباقوت واللؤلؤ والزّبرُجد، وهي من مِسكِ وَعُنبر، وعلى رأسها ناج الكرامة، وعليها تعلان من ذهب، مُكلّلتان بالباقوت واللؤلؤ، شراكهما ياقوت أخمر، فإذا دئت من وليّ الله فهم أن يقوم إليها شوقاً، فتقول له: ياوليّ الله ليس هذا يوم تعب ولانصب، فلا تَقُم، أنا لك وأنت لي، قال: فيعننقان مفدار خمس مائة عام من أعوام الدنبا، لا يمثّر، وسَطّها ولا نَمَله، قال: فإذا فَتَرَ بعض العُنور من غير ماللّة نظر إلى عُنِها فإذا عليها قلائِد من قصبٍ من ياقوتٍ أحمّر، وسَطّها لوح، صَفْحَتُه دُرَّةٌ مكتوبٌ فيها، أنت \_ياوليَّ الله \_حبيبي، وأنا الحوراء حبيبتك، إليك نافَتْ نفسي، وإلى تاقَتْ نفسي،

ثمّ ببعث الله إليه ألفّ ملَكِ يُهنّونه بالجنّة، ويزوّجونه بالحوراء، قال: فينتهون إلى أوّلِ بابٍ من جِنانِه، فيقولون للملّك المُوكل بأبواب جِنانه: استأذِنُ لنا على ولي الله، فإنّ الله بعننا إليه تهنئه. فيقول لهم الملّك: حتى ينتهي أقول للحاجِب، فيُعلمه بمكانِكُم. قال: فيدخُل الملّك إلى الحاجِب، وبينه وبين الحاجب ثلاث جِنان حتى ينتهي إلى أولِ باب، فيقول للحاجِب: إنّ على باب العرّصة ألف ملك، أرسلهم ربّ العالمين لِيَهنّئوا ولي الله، وقد سألوني أن آذنَ لهم عليه. فيقول الحاجِب: إنّه لَيعظُم علي أن أستأذنَ لأحدٍ على ولي الله وهو مع زوجَتِه الحوراء، قال: وبين الحاجب وبين ولي الله جنتَان، قال: فيدخل الحاجِب إلى القيّم، فيقول له: إنّ على باب العرّصة، ألف ملك، أرسلهم ربّ العرّة يُهنّئون ولي الله فاستأذن لهم، فيتقدم القيّم إلى الخدّام، فيقول لهم: إنّ رُسُل الجبّار على باب العرّصة وهم ألفٌ ملك، أرسلهم الله يُهنّئون ولي الله، فيقنون ولي الله وهو في العُرفة، ولها ألف باب، وعلى كلّ بابٍ من أبوابها ملك موكل به، فإذا أذِن للملائكة فيد خلول على ولي الله وقع على ولي بابه الموكل به.

قال: فيُدخِل القَيِّم كلّ مَلَكٍ من بابٍ من أبواب الغُرفَةِ، قال: فيُبْلِغُونَه رسالة الجبّار جلّ وعزّ، وذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلْمَلَائِكَةُ يَدْخُلُونَ عَلَيْهِم مِن كُلِّ بابٍ ـ من أبواب الغرفة ـ سَلامٌ عَلَيْكُم ﴾ (\*). إلى آخر الآية، وذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ ثَمَ رَأَيْتَ نَعِيماً وَمُلْكاً كَبِيراً ﴾ (\*) يعني بذلك وليّ الله، وماهو فيه من الكرامة والنعيم، والمملك العظيم الكبير، وإنّ الملائكة من رُسلِ الله عز ذكره يستأذنون عليه، فلا يدخلون عليه إلّا بإذنه، فذلك المملك العظيم الكبير.

قال: والأنهار تجري من تحت مساكنهم، وذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿ تَجْرِي مِن تَحْتِهِمُ ٱلْأَنْهَارُ﴾ (١٠٠،

<sup>(</sup>٨) الوعد ١٢: ٢٢ و ٢٤.

<sup>(</sup>٩) الإنسان ٧٦: ٢٠.

<sup>(</sup>١٠) الأعراف ٧: ٤٣، يونس ١٠: ٥، الكهف ١٨: ٣١.

سورة مريم (١٩) ..... ١٩٠

والنِمارُ دانية منهم، وهو قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَدَانِيَةً عَلَيْهِمْ ظِلَالُهَا وَذُلَلَتْ قُطُوفُهَا تَذْلِيلاً﴾ (١١) من قُرْبِها منهم، بتَناول المؤمن من النوع الذي بَشتَهيه من الثمار بفيه وهو مُتّكىء، وإنّ الأنواع من الفاكهة لَبَقُلْنَ لَولي الله: ياوليّ الله، كلني قبل أن تأكّل هذا قبلي.

قال: وليس من مؤمنٍ في الجنّة إلا وله جِنان كثيرة، مَعْرُوشات وغير مَعْرُوشات ، وأنهار من خَمْرٍ، وأنهار من ماءٍ، وأنهار من لَبَنٍ، وأنهار من عسلٍ مُصفّى، فإذا دعا ولي الله بغِذائه أتي بما تشتهي نفسه عند طلّبه الغذاء من غير أنّ يُسمّى شهوته.

قال: ثمّ يتخلّى مع إخوانه، ويزور بعضهم بعضاً، ويتنعّمون في جنّاتهم في ظِلَّ مَمْدودٍ، في مثل مابين طلوع الفجر إلى طلوع الشمس، وأطبب من ذلك، لكلّ مؤمنٍ سبعون زوجةً حوراء، وأربع نسوة من الآدميين، والمؤمن ساعةً مع الحوراء، وساعة مع الآدميّة، وساعةً يخلو بنفسه على الأراثك مُتّكِئاً، ينظُر بعضهم إلى بعض.

وإنّ المؤمن ليَغشاه شُعاع نُور، وهو على أربكته، ويقول لخُدّامه: ماهذا الشعاع اللامع، لعلّ الجبّار لَحَظني؟ فيقول له خُدّامه: فدّوس قدّوس، جلّ جلال الله، بل هذه حوراة من نسائِك ممّن لم تدخل بها بعد. قد أشرفتُ عليك من خَيْمَتها شوقاً إليك، وقد تعرّضَتُ لك وأحبّت لقاءَك، فلمّا أن رأتُك مُتَكِثاً على سريرك ببسّمت نحوَك شوقاً إليك، فالشّعاع الذي رأيت، والنور الذي غَشِيَك هو من بباض تَغْرِها وصَفائِه، ونقائِه ورِقته. فيقول وليّ الله: إنذنوا لها فتنزل إليّ، فيبتندر إليها ألف وَصِيفٍ، وألف وَصِيفة، يُستَّرونها بذلك فتنزل إليه من خيمتها، وعليها سعون حُلةً منسوجة بالذهب والفضّة، مكلّلة بالدرّ واليافوت والمؤترة جد، صبغهن المسك والعنبر بالوانٍ مختلفة، كاعبٌ مقطومة أننا خميصة، يرى مُخُ سافها من وراء سبعين حُلّة، طولها سبعون ذراعاً، وعَرض مابين مَنكِبَها عشرة أَذْرُع. فإذا دنت من ولي الله أقبل الخدّام بضحائِف الدهب والفِضّة. فيها الدَرُّ والباقوت والزَّبَرُ جَد فينتُرونها عليها، ثمّ يُعانِقُها وتُعانِفُ، لايَمَلَ ولاتَمَلَ ولاتَمَلَ ولاتَمَلَ هـ

قال: ثمّ قال أبو جعفر (عبه المعرم): وأما الجنان المذكورة في الكتاب، فإنهن: جَنَّة عَدْنٍ، وجَنَّة الفردَوس، وجَنَة نعيم، وجنّة المأوى ـ قال ـ وإنّ لله جناناً مَحفوفة بهذه الجِنان، وإنّ المؤمن ليكون له من الجِنان ماأحب، واشتهى، يتنعّم فيهن كيف شاء، وإذا أراد المؤمن شيئاً (١٠٠) إنمّا دَعُواه فيها ـ إذا أراد ـ أن يقول: ﴿ سُبْحَانَكَ ٱللَّهُمَ ﴾ (١٠٠)، فإذا قالها تَباذَرَت إليه الخدّم بما اشتهى، من غير أن يكون طَلَبه منهم أو أمر به ، وذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿ دَعُواهُمْ فَيهَا سُبْحَانَكَ ٱللَّهُمَ وَتَجِيَّتُهُمْ فِيهَا سَلامٌ ﴾ (١٠٠) بعني الخُدام، قال: ﴿ وَءَاخِرُ دَعُواهُمْ أَنِ ٱلْحَمْدُ للهِ ربّ أَنْ عَنى بذلك: عندما يقضونَ من لذَاتهم، من الجِمَاع والطعام والشراب يحمدون الله عزّ وجلَ عند ٱلْعَالَمِين ﴾ (١٠٠)

<sup>(</sup>١١) الإنسان ٢٧: ١٤.

<sup>(</sup>١٢) القَطَم: شهوة اللحم والمفيراب و النِكاح. اللسان العرب ـ قطم ـ ١٢: ٨٤٤٨.

<sup>(</sup>١٣) في المصدر زيادة: أو أشتهي.

<sup>(</sup>۱۲ ـ ۱۹) يونس ۱۰: ۱۰.

فَراغهم». وأمّا قوله: ﴿ أَوْلَئِكَ لَهُمْ رِزْقٌ مَعْلُومٌ ﴾ ("") قال: «يعلَمُه الخُدّام، فبأتون به إلى أولياء الله قبل أن يسألوهم إيّاه». وأمّا قوله تعالى: ﴿ فَوَاكِهُ وَهُمْ مُّكْرَمُونَ ﴾ (""، قال: «فإنّهم لايشتَهون شيئاً في الجَنّة إلّا أكْرِموا به».

17/7970 على بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن محمّد بن أبي عُمَيْر، عن عبدالله بن شَريك العامِري، عن أبي عبدالله (على الله (مقراد عبدرانه) عن تفسير قوله: ﴿ يَوْمَ نَحْشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ عِن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)) رسول الله (مقراد عبدرانه) عن تفسير قوله: ﴿ يَوْمَ نَحْشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِنَّ الوَقْد لايكون إلَّا رُكباناً، أولئك رجال اتَّقوا الله فأحبَّهم، واخْتَصَّهم ورّضِيَ إلى آلرَّحْمَنْ وَقْداً ﴾ قال: ياعليّ إنّ الوقد لايكون إلّا رُكباناً، أولئك رجال اتَّقوا الله فأحبَّهم، واخْتَصَّهم ورّضِي أعمالهم، فسمّاهم الله المُتقبن، ثمّ قال: ياعليّ، أما والذي فلق الحبّة وبرّأ النَّسمة، إنّهم لبَخرُجون من قُبورهم وبياضٌ وجوههم كبياضِ الناج، عليهم فِيابٌ، بياضُها كبياض اللبن، عليهم فِعالُ الذهَب، شِراكُها من لؤلؤ بتلألاً».

۱۳/۹۹۳۱ - ثمّ قال عليّ بن إبراهيم: وفي حديثٍ آخر، قال (منراة عبداله): وإنّ الملائِكة لتستَقْبِلُهم بِنُوقٍ من نُوق الجنّة، عليها رَحائِل الذهّب مُكلّلة بالدرّ والياقوت، وجلالها الإستَبْرَق والسَّندُس، وخِطامها جُدُل الأرْجُوان، وأَزِمَتُها من زَبَرْجد، فتطير بهم إلى المَحْشَر، مع كلّ رَجُل منهم ألف مَلَك من قُدّامِه، وعن يمينه، وعن شماله، يرُفّونهم زَفّاً حتى ينتهوا بهم إلى باب الجنّة الأعظم.

وعلى باب الجنّة شجرة، الورقة منها يستظِلَ تحتها ألفّ (1) من الناس، وعن يمين الشجرة عين مُطهرّة مزكّية، فيُسفّون منها شُربةً، فيُطهّر الله قلوبَهم من الحسّد، ويسفُط عن أبشارِهم الشّعر، وذلك قوله تعالى: ﴿وَسَقَاهُمْ رَبُّهُمْ شَرَاباً طَهُوراً﴾ (1) من تلك العين المُطهّرة، ثم يُرجّعون إلى عين أخرى عن يسار الشجرة، فيغتيلون منها، وهي عين الحياة، فلا يموتون أبدأ

ثمّ يُوقف بهم قُدَام العَرْشِ، وقد سلموا من الأفاح والأسفام، والحرّ والبَرْد أبداً. قال: فيقول الجبّار للملائكة الذين معهم: احشروا أوليائي إلى الجنّة، ولا تُوفِقوهم مع الخلائق، فقد سبّق رضاي عنهم، وو بجبّت رحمتي لهم، فكيف أريد أن أوقفهم مع أصحاب الحسّنات والسيئات الفيرة فهم الملائكة إلى الجنّة، فإذا انتهوا إلى باب الجنّة الأعظم ضرّب الملائكة الحلّفة ضربة، فتصرّ صريراً، فيبلغ صوت صريرها كلّ حوراء خلقها الله وأعدّها لأوليائه، فيتباشرُن إذا سمِعن صرير الحلّقة، ويقول بعضهن لبعض: قد جاءنا أولياء الله، فيُفتَح لهم الباب، فيدخلون الجنّة. ويقول لهنّ ويقول لهن أولياء الله مثل ذلك.

<sup>(</sup>۱۷) الصافات ۲۷: ۱ ٤.

<sup>(</sup>١٨) الصافات ٢٧: ٢٢.

١٢ ـ تفسير القمق ٢: ٥٣.

١٢ ـ تفسير القميّ ٢: ٥٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: مائة ألف.

<sup>(</sup>١) الإنــان ٢٧: ١١.

سورة مريم (۱۹) ...... ۱۹) ..... ۲۳۵ سورة مريم (۱۹) ..... ۲۳۵ سورة مريم (۱۹) .... ۲۳۵ سورة مريم (۱۹)

ولاينك ""، وأنت إمامهم، وهو قول الله عزّ وجلَ ﴿ يَوْمَ نَحْشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَى ٱلرَّحْمَاٰنِ وَفْداً﴾ على الرَّحائِل ﴿ وَنَسوقُ ٱلْمُجْرِمِينَ إِلَى جَهَنَّمَ وِرْداً﴾ ».

۱۶/۹۳۷ محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن عليّ بن إسحاق، عن الحسن بن حازم الكلبي، ابن أخت هِشام بن سالم، عن شليمان بن جعفر، عن أبي عبدالله وعبد المراه على الله (صلى الله (صلى الله (صلى الله عبد الله)). مَنْ لم يُحسِنْ وصيّته عند الموت كان نَفْصاً في مُروءته وعَقْلِه.

فيل: يارسول الله، وكيف يُوصى الميَّت؟

قال: إذا حضَرَتْهُ وفاتُه واجتمع الناس إليه، قال: اللّهم فاطِرَ السماوات والأرض، عالِم الغيب والشهادة الرحمن الرحيم، اللّهم إنّي أعْهد إليك في دار الدنيا، أنّي أشهد أن لا إله إلا أنت، وحدك لاشربك لك، وأنّ محمّداً عبدُك ورَسولك، وأنّ الجنة حقّ، وأنّ النارحق، وأنّ البعث حقّ، وأنّ الحساب حقّ، والفدر والميزان حقّ، وأن الدّين كما وصفت، وأنّ الإسلام كما شرعت، وأنّ القول كما حدّثت، وأنّ الفرآن كما أنزلت، وأنّك أنت الله (١) الحق المُبين، جزى الله محمّداً (من الدواه) خير الجزاء، وحَبّى محمّداً وآل محمّد بالسلام.

اللّهم باعد تني عند كُربتي، وبا صاحبي عند شدّتي وبا وليّ نِعمني، إلهي وإله آبائي لا تكِلْني إلى نفسي طَرفة عين أبداً، طَرفة عين أقرُبُ من الشرّ وأبعًد من الخبر، فآنِسْ في القبر وَحْشَني، واجعل لي عهداً يوم ألقاك منشوراً. ثمّ يوصي بحاجته، وتصديق هذه الوصية في القرآن في السّورة التي يذكر فيها مَرْيَم في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ لَا يَمْلِكُونَ ٱلشَّفَاعَةَ إِلّا مَنْ ٱتخَذَ عِندَ ٱلرّحْمَانِ عَهْداً ﴾ فهذا عهد الميت، والوصية حقّ على، كلّ مسلم أن يحفظ هذه الوصية، ويعلّمها. وقال أمير المؤمنين (عليه السّرية) عَلمَنيها رسول الله (صدراته)، وقال رسول الله (صدراته)، وقال رسول الله (صدراته)، عَلمَنيها جَبْرَئيل (عبدالله)».

19/٦٩٣٨ - عليّ بن إبراهيم، قال: حدّ ثني أبي، عن الكسل بن مخبوب، عن سُليمان بن جعفر، عن أبيه، عن أبائه (عليم الله)، قال وقال رسول الله (سل الله عبدواله): من لم يُحسِنُ وصيّنه عند الموت كان نقصاً في مُروءته.

قلت: يارسول الله، وكيف يوصي الميّت عند الموت؟

قال: إذا حضَرتُهُ الوفاة و اجتمع الناس إليه، قال: اللهم فاطر السماوات والأرض، عالم الغيب والشهادة الرحمن الرحيم، إنّي أعهَدُ إليك في دار الدنيا، أنّي أشهد أن لا إله إلا أنت وحدك لاشريك لك، وأنّ محمّداً عبدُك ورسولك، وأنّ الجنّة حتّى، والنار حتّى، وأنّ الدّين كما

<sup>(</sup>٣) (والمخلصون في ولاتيك) ليس في الج، ي».

۱۶ ـ الكافي ۷: ۲/۲.

<sup>(</sup>١) في «ط» زيادة: الملك.

١٥ ـ تفسير القمئ ٢: ٥٥.

وصفتَ، وأنّ الإسلام كما شرعت، وأنّ القول كما حدَّثتَ، وأنّ القرآن كما أنزَلتْ، وأنّك أنت الله (١) الحقّ المبين، جزى الله محمّداً خير الجزاء، وحيّا الله محمّداً وآله بالسلام.

ابن بابويه في (الفقيه): بإسناده عن عليّ بن إبراهيم بن هاشم، عن عليّ بن إسحاق، عن الحسن بن حازم الكُلْبي ابن أخت هِشام بن سالم، عن سُليمان بن جعفر ـ وليس الجعفري ـ عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، قال: اقال رسول الله (مثرات عبدالله) من لم يُحسن وصيّته عند الموت كان نقصاً في مروءته وعقله». وساق الحديث مثل رواية محمّد بن يعقوب (٥).

ورواه الشيخ في التهذيب ٢٦ مثل رواية محمّد بن يعقوب سَنَداً ومنناً.

المجاه ا

قال: «لايشفع ولايشفع لهم، ولايشفعون ﴿ إِلَّا مَنِ اتَّخَذَ عِنْدُ الرَّحْمَانِ عَهْداً ﴾ إلّا من أذِن له بولاية عليّ أمير المؤمنين والأئمة (عبهم علام) من بعده، فهو العَهْد عند الله.

١٧/٩٩٤٠ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّ ثنا جعمَر بن أحمد بن عبدالله بن موسى، عن الحسن بن عليّ بن أبي
 حمزة، عن أبيه، عن أبي بصير، قال: قلت لأبي عبدالله عبدالله عبدالله فوله: ﴿ وَقَالُواْ ٱتَّخَذَ ٱلرَّحْمَـٰنُ وَلَداً ﴾.

قال: ههذا حيث قالت قريش: إنَّ لله ولداً، وإنَّ الملائكة إناث، فقال الله تبارك وتعالى ردّاً عليهم: ﴿ لَّقَدْ

<sup>ُ (</sup>١) في «ط» زيادة: الملك.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: ياإلهي وإله آبائي.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: وحشي.

<sup>(</sup> ٤) في «ج ، ي»: وخطها.

<sup>(</sup>٥) من لايحضره الفقيه ٤: ١٢٨/١٢٨؛ وحديث الكافي (١٤)الستقدّم.

<sup>(</sup>٦) التهذيب ٢: ١٧١/١٧٤.

١٦ ـ تفسير القمئ ٢: ٥٦.

١٧ ـ تفسيرالقمّي ٢: ٥٧.

جِنْتُمْ شَيْنَا إِذَا ﴾ أي ظُلماً ". ﴿ تَكَادُ السَّمَاوَاتُ يَتَفَطَّرِنَ مِنْهُ ﴾، يعني ممّا فالوا وممّا رموره ". ﴿ وَتَنشَقُ الْأَرْضُ وَتَخِرُ الْجِبَالُ هَدَا ﴾ ممّا فالوا ﴿ أَن دَعَوْا لِلرَّحْمَانِ وَلَدا ﴾ فقال الله تبارك وتعالى: ﴿ وَمَا يَسْبِغْى لِلرَّحْمَانِ أَن يَتَّخِدَ وَلَدا ﴾ لَقَدْ أَحْصَاهُمْ وَعَدَّهُمْ لِلرَّحْمَانِ أَن يَتَّخِدَ وَلَدا ﴾ لَقَدْ أَحْصَاهُمْ وَعَدَّهُمْ عَدَا ﴾ وَكُلُّهُمْ ءَاتِيهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَرْدا ﴾ واحداً واحداً .

١٨/٩٩٤١ ـ محمد بن يعفوب: عن محمد بن يحيى، عن سَلَمة بن الخطّاب، عن الحسن بن عبدالرحمن، عن علي بن أبي حمزة، عن أبي بصير، قال: قلت لأبي عبدالله (عنيه السلام): قوله: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ عَاممنُواْ وَعَممُلُواْ وَعَممُلُواْ وَعَممُلُواْ وَعَممُلُواْ وَعَممُلُواْ وَعَمالُ الله تعالى ١٤.
الصَّالِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَهُمُ ٱلرَّحْمَانُ وُدَاً ﴾، قال: «ولاية أمير المؤمنين (عليه السلام) هي الوُدَ الذي قال الله تعالى ١١.

19/1911 عليّ بن إبراهيم، قال: حدّ ثنا جعفر بن أحمد، عن، عبدالله بن موسى، عن الحسن بن عليّ بن أبي حمزة، عن أبيه، عن أبي بصير، قال: قلت لأبي عبدالله رعب السلام): قوله: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامِنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ اللهِ عَلَى اللهِ مَا أَبِي عَلَى اللهِ مَا اللهِ مَا أَنْ يَنْ ءَامِنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَهُمُ ٱلرَّحْمَانُ وُدَا هُهُ ؟ قال: دولاية أمير المؤمنين (عب السلام) هي الودّ الذي ذكره الله ه.

٢٠/٦٩٤٣ محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا محمّد بن عُنمان بن أبي شَيبة، عن عَون بن سَلَام، عن بِشر بن عُمارة الخَنْعَمي، عن أبي رَوق، عن الضحّاك، عن ابن عبّاس، قال: نزلت هذه الآبة في عليّ (عبداسلام): ﴿إِنَّ ٱلّذينَ عَامِنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَهُمُ ٱلرَّحْمَانُ وُدَاً ﴾، قال: محبّة في قلوب المؤمنين.

۲۱/۹۹٤٤ عن جعفر بن جعفر بن بحيى، عن محمد بن زكريًا، عن يعقوب بن جعفر بن شليمان، عن عقوب بن جعفر بن شليمان، عن علي بن عبدالله عبد عبدالله عبدالله عبد عبدالله عبد عبدالله ع

المُومنين (عبه السلام) كان جالساً بين يدي رسول الله (منراة عبه المحال المُعالى سبب نزول هذه الآية ، أن أمير المؤمنين (عبه السلام) كان جالساً بين يدي رسول الله (منراة عبه راله)، فقال له: قل \_ ياعليّ \_ اللّهم اجْعَلْ لي في قُلوب المؤمنين وُدَاً، فأنزَل الله: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَهُمُ ٱلرَّحْمَانُ وُدَاً ﴾ .

٢٣/٦٩٤٦ ـ الطَّبَرُّسي، قال: وفي تفسير أبي حمزة الثُّمالي، حدَّثني أبو جعفر الباقر اعلى السلام،، قال: وقال

<sup>(</sup>١) في نسخة من «طـ»: عظيماً.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: موهوا به .

۱۸ ـ الكافي ۱: ۲۵۷/۸۰.

١٩ ـ تفسير القميّ ٢: ٥٧.

۲۰ ـ تأويل الآيات ۱: ۱۷/۳۰۸، النور المشتعل: ۲۶/۱۲۹، شواهد الننزيل ۱: ۵۰۰/۳۹۱ و ۵۰۱، مجمع الزوائد ۹: ۱۲۵، الدر المنثور ۵: ۵۶۵. ۲۱ ـ تأويل الآيات ۱: ۱۸/۳۰۹، النور المشتعل: ۲۲/۱۳۲.

۲۲ ـ تفسير القميّ ۲: ٥٦، ونحوه في شواهد التنزيل ١: ٢٦٠/٣٦٠ والكشاف ٢: ١٧ والعمدة: ٤٧٢/٢٨٩ وتذكرة الخواص: ١٧، وتفسير القرطبي ١١: ١٦١، وفرائد السمطين ١: ٥١/٨٠، وتفسير النيشابوري بهامش تفسير الطبري ١٦: ٧٤، والدر المنثور ٥: ٥٤٤.

۲۳ ـ مجمع البيان ٦: ٢٢٨

رسول الله (ماتى» عيدرانه) لعليّ (عيدالسلام): قل: اللّهم اجعل لي عندك عَهْداً، واجعلْ لي في قلوب المؤمنين وُدّاً؛ [فقالَها علىّ (عيدالسلام)]، فنزلت هذه الآية».

وروی نحوء جابر بن عبدالله <sup>(۱)</sup>.

٣٤/ ٩٩٤٧ ـ شَرَف الدين النَّجفي: قال عليّ بن إبراهيم: روى فَضالة بن أيوّب، عن أبان بن عُثمان، عن أبي حَمزة الثُمالي، عن أبي جعفر (عليه السلام)، في قوله: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ عَامنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ﴾ قال: «آمنوا بأمير المؤمنين (عليه السلام)، وعمِلوا الصالحات بعد المَعرفة».

١٩٤٨ / ٢٥ - السيّد الرَّضي في (الخَصائص): بإسناده مرفوعاً إلى عبدالله بن العبّاس (رحمه)، قال: نزّلت هذه الآية في أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب (مبه السلام) ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَهُمُ ٱلرَّحْمَانُ وَاللّهُ في أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب (مبه السلام) ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَهُمُ ٱلرَّحْمَانُ وَ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَمنين.

٢٦/٦٩٤٩ - أبن شهر آشوب قال: قال أبو رَوْق: عن الضَحَاك وشُعْبة، عن الحَكَم، عن عِكْرِمة والأَعْمَش، عن سعيد بن جُبير، والغزيزي السَّجِسْتاني في (غريب القرآن) عن ابن عُمْر (١١)، كلَهم، عن ابن عبّاس، أنّه سُئل عن قوله تعالى: ﴿ سَيْجُعَلُ لَهُمُ ٱلرَّحْمَانُ وُدَاً ﴾ فقال: نزلت في عليّ (مله السلام)، لأنّه مامِن مسلم إلّا ولعليّ (مله السلام) في قلبه محبّةً.

٢٧/٦٩٥٠ - أبو نعيم الأَصْفَهاني وأبو المفَضل الشَّيباني وابن بُطَّة العُكْبَري، بالإسناد عن محمَّد بن الحَنَفِيَّة، وعن الباقِر (طبه السلام) ـ في خبر ـ قال: «لاتَلْقَى مؤمناً إِلَّا وفي قلبه وُدُّ لعليّ بن أبي طالب ولأهل بيته (طبهم السلام)».

٢٨/٦٩٥١ - زيد بن عليّ: إنّ عليّاً (عبداللام) خير رسول الله (منّى الله عبد والد) أنّه قال له رجل: إنّي أحبّك في الله تعالى. فقال: العلّك ـ ياعليّ ـ اصْطَنَعْتَ له معروفاً؟ قال: الآ ـ والله ـ ما اصْطنَعْتُ له مَعروفاً». فقال: والحمد الله الذي جعَل قلوب المؤمنين تَنُوقُ إليك بالمَوَدَّةَ، فَنْزَلْتَ هَذَهِ الآيات.

ورُوي هذا الحديث من طريق المُخالفين عن زيد بن علىّ أيضاً (١).

٢٩/٦٩٥٢ - ابن الفارسي في (الرَّوْضَة): قال الباقر (عليه السلام): ﴿ مَنْ جَاءً بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِّنْهَا ﴾، ﴿ وَمَنْ

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: الأنصاري.

٢١ ـ تأويل الآيات ١: ١٦/٢٠٨.

٢٥ ـ خصائص الأثبيّة: ٧١.

٢٦ ـ المناقب ٢: ٩٣، فرائد السمطين ١: ٥٠/٨٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: عن أبي عمرو.

۲۷ ـ المناقب ۲: ۹۲، النور المشتعل: ۳٦/۱۳۲، شواهد التنزيل ۱: ٥٠٥/٣٦٦ و ٥٠٥، ذخائر العقبي: ٨٩ الرياض النضرة ٣:١٧٩، الصواعق المحرقة : ١٧٢.

۲۸ ـ المناقب ۲: ۹۲.

<sup>(</sup>١) المناقب للخوارزمي: ١٩٧.

۲۹ ـ روضة الواعظين : ۱۰۲.

جَاءَ بِالْسَيِّنَةِ فَكُبَّتْ وُجُوهُهُمْ فِي ٱلْنَّادِ﴾ "أ: «الحَسَنة: ولاية عليَ (طبالسلام) وحبَّه، والسَّيَئَةُ: عداوَتُه وبُـغْضُه، ولايُرْفَع مَعهما عَمَلً.

وقال رسول الله (منراة عبدواله): ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَهُمُ ٱلرَّحْمَانُ وُدَاً﴾ هو عليَ ﴿ فَإِنَّمَا يَشَرْنَاهُ بِلِسَانِكَ لِتَبَشِّرَ بِهِ ٱلمُتَّقِينَ﴾ قال: هو عليَ ﴿ وَتُنذِرَ بِهِ قَوْماً لُدَاً﴾، قال: بني أميّة قوماً ظَلَمةً».

٣٠/ ٦٩٥٣/ ٣٠ ومن طريق المُخالفين مارواه مُوَفِّق بن أحمد في كتاب (فضائل أمير المؤمنين (عبداللهم)): قال: قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامِنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَهُمُ ٱلرَّحْمَلْنُ وُدَاً ﴾ قال ابن عبّاس: هو عليّ بن أبي طالب (عبدالسلام).

٣١/٦٩٥٤/ ٣١- ثمّ قال: ورَوى زيد بن عليّ، عن آبائه، عن عليّ بن أبي طالب (عليم السلام)، قال: «لَقِينَي رجلّ، فقال لي: يا أبا الحسن، أما ـ والله ـ إنّي أحبَك في الله، فرجَعْتُ إلى رسول الله (سلّراه عليه والد)، فأخبَرْتُه بقَول الرجل». وذكر الحديث إلى آخره وقد نفذُم (١).

ورّوى غيرُه من المُخالفين هذين الحديثين (1).

٣٢/٩٩٥٥ الله (صناقبه): يرفعه إلى البَرّاء بن عازِب، قال: قال رسول الله (صنى الدعيه والله) لعلي (عبد السعم): «يا علي، قل: اللهم الجعل لي عندك عَهْداً، واجعل لي عندك وُدّاً، واجعل لي في صدور المُؤمنين مَودَّةُ الله فنزَلَت: ﴿إِنَّ ٱللّٰهِ مَا أَمنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ مُسَجَعَلُ لَهُمُ ٱلرَّحْمَانُ وُدّاً ﴾. نزَلت في علي بن أبي طالب (عبد السعم).

وعن الحِبَرَي، عن ابن عبّاس، أنّها نزّلت في على المرزي خاصّة (١١)

٣٣/٩٩٥٦ - ابن المتغازلي في (المتناقب): يوفّعه إلى ابن عبّاس، قال: أخذ رسول الله (صلراه عليه وآله) بيدي، وأخّذ ببد عليّ، فصلَى أربع ركّعات، ثمّ رفع يد، إلى السماء، فقال: «اللّهم سألك موسى بن عِمْران، وأنا محمّد أسألك أن تشرّح لي صدري، وتُبَسِّر لي أمري، وتَحْلُلَ عُفّدةً من لساني يفقَهُوا قولي، واجْعَل لي وزيراً من أهلي عليناً، آشدُ، به أزْرِي، وأشْرِكُهُ في أمري.

<sup>(</sup>١) النمل ٢٧: ٩٠.

۳۰ ـ المناقب: ۱۹۷.

٢١ ـ المناقب: ١٩٧.

<sup>(</sup>١) تقدّم في الحديث (٢٨) من تفسير عده الآيات.

<sup>(</sup>٢) انظر تفسير الحبري: ٢٨٩ نحوه، شواهد التنزيل ١: ٥٠/٨٠، فرائد السمطين ١: ٥٠/٨٠.

٣٢ ـ المناقب: ٣٧٤/٣٢٧.

<sup>(</sup>١) تفسير الحبري ٢٨٩/٢٨٤.

۲۲ ـ المناقب: ۲۲۸/۲۷۸.

قال ابن عبّاس: فسمِعت مُنادياً بُنادي: ياأحمد، قد أعطبت ماسألت، فقال النبيّ اسقراه عليه وبداً اللهم الحسن، إرْفَعْ يَذَيِكَ إلى السماء، وهو يقول: واللهم الحسن، إرْفَعْ يَذَيِكَ إلى السماء، وهو يقول: واللهم المجمّل لي عندك عَهْداً، واجْعل لي عندك وُدّاً، فأنزل الله تعالى على نبيّه ﴿ إِنَّ اللّذِينَ ءَامنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَهُمُ الرَّحْمَانُ وُدّاً ﴾، فتلاها النبيّ استراه عبواته، على أصحابه، فعجبوا من ذلك عَجَباً شديداً، فقال النبيّ استراه عبواته على أصحابه، فعجبوا من ذلك عَجَباً شديداً، فقال النبيّ استراه أربعة أرباع: فرُبُعٌ فينا أهل البيت خاصّةً، ورُبُعٌ حَلالٌ، ورُبُعٌ حرامٌ، ورُبُعٌ فينا أهل البيت خاصّةً، ورُبُعٌ حَلالٌ، ورُبُعٌ حرامٌ، ورُبُعٌ فينا أهل البيت خاصّةً، ورُبُعٌ حَلالٌ، ورُبُعٌ حرامٌ، ورُبُعٌ فينا أهل البيت خاصّةً، ورُبُعٌ حَلالٌ، ورُبُعٌ حرامٌ، ورُبُعٌ فينا أهل البيت خاصةً، ورُبُعٌ حَلالٌ، ورُبُعٌ حرامٌ، ورُبُعٌ فينا أهل البيت خاصةً ورُبُع حَلالٌ، ورُبُعٌ حرامٌ، ورُبُعٌ فينا أهل البيت خاصةً ورُبُعٌ حَلالٌ، ورُبُعٌ حرامٌ، ورُبُعٌ فينا أهل البيت خاصةً ورُبُعٌ الله أنزَل فينا (") كرائِم القُرآن».

٣٤/ ٣٩٩/ ٣٤ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن سلّمة بن الخَطَاب، عن الحسن بن عبدالرحمن، عن علي بن أبي حمزة، عن أبي بَصير، فال: قلت لأبي عبدالله (عبدالله): ﴿ فَإِنَّمَا يَسَّرْنَاهُ بِلِسانِكَ لِتُبَشِّرَ بِهِ ٱلْمُتَّقِينَ وَتُنذِرَ بِهِ قَوْماً لُدَا﴾؟

قال: «إنمّا يَشَره الله على لِسانه (منّى الله عليه وآله) حين أقام أمير المؤمنين (عبه الـمه) علّماً، فبضّر به المُؤمنين، وأنذَر به الكافرين، وهم الذين ذكرهم الله في كتابه ﴿لُدَا ﴾، أي كُفّاراً».

٣٥/ ١٩٥٨/ ٣٥ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثنا جعفر بن أحمد، عن عبدالله بن موسى، عن الحسن بن عليّ بن أبي حمزة، عن أبيه، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله اعبدالسلام، قال: قلت: قوله: ﴿ قَإِنَّمَا يَسَّرْنَاهُ بِلِسانِكَ لِتُبَشِّرَ بِهِ ٱلْمُتَّقِينَ وَتُنذِرَ بِهِ قَوْماً لُدَاً ﴾؟

قال: «إنّما يَسَّره الله على لسان نبيّه (ملّى الله على الله على لسان نبيّه (ملّى الله على ا

قلت فوله: ﴿ وَكُمْ أَهْلَكُنَا تَبْلَهُمْ مِن تُرْفِ هَلْ تُحِشُ مِنْهُم مِن أَحَدٍ أَوْ تَسْمَعُ لَهُمْ رِكْزَا ﴾؟

قال: «أَعلَكُ الله من الأُمم مالا يُخْفِرُن فَقالَ إِيهِ المحمد ﴿ فَلْ تُحِسُّ مِنْهُم مِنْ أَحَدٍ أَوْ تَسْمَعُ لَهُمْ رِكْزَا ﴾ أي ذِكراً».

<sup>(</sup>١) في المصدر: خاصّة، وربع في أعدالنا، وربع حلال وحرام، وربع فرالض.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: في علي.

۳۱ ـ الكافي ۱: ۲۰/۲۰۸.

٣٥ ـ تفسير القمي ٢: ٥٧.

<sup>(</sup>١) في المصدرة حتّى،

#### المُسْتَدرك

### (سُورةً مريم)

قوله تعالى:

## فَخَرِجَ عَلَىٰ قَوْمِهِ مِنَ ٱلمِحْرَابِ فَأَوْحَىٰ إِلَيْهِمْ أَن سَبِّحُواْ بُكْرَةً وَعَشِيّاً [11]

فوله تعالى:

## وَ كَانَ يَأْمُرُ أَهْلَهُ بِالصَّلَوْةِ وَٱلزَّكَوْةِ وَكَانَ عِندَ رَبِّهِ مَرْضِيّاً [00 ]

١ - (دعائم الاسلام): عن الامام الصادق مسسلام، أنه قال: دلمًا نزلت هذ، الآية: ﴿ يَاأَيُهَا آلَٰذِينَ ءَامَنُوا تُوا أَنُهُ سَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَاراً ﴾ (١)، قال الناس : يارسول الله، كيف نَقِي أَنفُسَنا وأهْلينا؟ قال: اعمَلُوا الخير، وذكِروا به

مستدرك سورة مريم آيه ١١٠.

١ ـ المحكم والمتشابه: ١٦.

(۱) آل عمران ۳و ٤١.

مستدرك سورة مريم آيه . ٥٥.

۱ ـ دعائم الإسلام ۱: ۸۲ . (۱) التحريم ۲۲: ۲.

أهليكم فأذَّبوهم على طاعة الله.

ئم قال أبو عبدالله المسلم، وألا ترى أنّ الله بقول لنبيّه امنراه مهاداته، ﴿ وَأَمُو أَهُو أَهُو اَلْصَلَوْةِ وَاصْطَبِرْ عَلَيْهَا﴾ '''وقال: ﴿ وَآذْكُو فِي الْكِتَابِ إِسْمَاعِيلَ إِنّهُ كَانَ صَادِقَ الْوَعْدِ وَكَانَ رَسُولاً نَبِيّاً \* وَكَانَ يَأْمُرُ أَهْلَهُ بِالصَّلَوْةِ والزّكَوْةِ وَكَانَ عِندَ رَبِّهِ مَرْضِيّاً ﴾ .





-

.

## سورة طه

#### فضلها

٣/٦٩٦١ - وعن الصادق (عبدالله)، قال: «مَن كَتَبها وجَعَلها في خِرْقةِ حربرِ خَضْراء، وراح إلى قومٍ يُريد التَّزُويجُ منهم، ثَمَّ له ذلك ووَقَع، وإن قصد في إصلاح قومٍ ثَمَّ له ذلك، ولم يُخالفه أحدٌ منهم، وإن مشى بين عَسكرين افترَقا ولم يُقاتل بعضهم بعضاً، وإذا شرِب ماءها المَظلوم من السَّلطان، ودخل على من ظَلَمه من أيّ السلاطين، زال عنه ظُلمه بقُدرة الله تعالى، وخرج من عنده مسروراً، وإذا اغْنَسَلَتْ بمائها من لا طالِبَ لعُرْسِها خُطِبَت، وسَهُل عُرْسُها بإذن الله تعالى».

سورة طه ، فضلها .

١ ـ ثواب الأعمال: ١٠٨.

٢ . خواصَ الفرآن: ٤ ﴿قطعة منه﴾.

 <sup>(</sup>١) في نسخة من «طα: وإذا اغتسلت بمائها أنثى طالت عزوبتها، تزوّجت سريعاً، وسهل الله تعالى عليها ذلك.

خواص القرآن: ٤: «قطعة منه».

قوله تعالى:

## بِسْمِ آللهِ الرَّحْمَاٰنِ آلرِّحِيَمِ طه \* ما أَنزَلْنا عَلَيْكَ القُرْآنَ لِتَشْقَىٰ \* إِلَّا تَذْكِرَةً لِّـمَن يَّـخْشَىٰ [1-٣]

سورة طه آية ـ ١ ـ ٣ ـ

١ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٦٧.

<sup>(</sup>١) والمذكور في هذه الرواية تسعة أسماء.

<sup>(</sup>۲) آل عمران ۲: ۱۱۴.

<sup>(</sup>٣) الصفّ ٦١: ٦.

<sup>(</sup>٤) الجنّ ٧٢: ١٩.

<sup>(</sup>۵) یس ۲۱: ۱ ـ ۱.

<sup>(</sup>٦) القلم ١٦: ١ و ٢.

<sup>(</sup>٧) المُدَّقَر ٤٧: ١.

<sup>(</sup>۸) المؤثل ۷۳: ۱.

<sup>(</sup>١) الطلاق ١٠: ١٠.

من أسماء مُحمّد (منراة عليه الله) ونحن أهل الذُّكُر، فاسأل ـياكَلْبي ـعمّا بدا لك». قال: نَسِيتُ ـوالله ـالقرآن كلّه، فما حفِظتُ منه حرفاً أسأله عنه.

٢/٦٩٦٣ - ابن بابوَيه، قال: أخبرنا أبو الحسن محمّد بن هارون الزَّنجاني، فيماكتب إليَّ على يدي عليّ بن أحمد البَغدادي الوَرَّاق، قال: حدَّثنا مُعاذ بن المثنى العنبري، قال: حدَّثنا عبدالله بن أسماء، قال: حدَّثنا جُويْرِيّة، عن أسفيان بن سعيد الثَّوْرِي، قال: قلت لجعفر بن محمّد بن عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب (عبدالسلام): يابن رسول الله، مامعنى قول الله عزَّ وجلّ: ﴿طه﴾؟

قال: «طه: اسمٌ من أسماء النبيّ (ملّى ه عيه والله) ومعناه: ياطالب الحقّ الهادي إليه ﴿ مَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لِتَشْقَىّ ﴾ بل لِنسْعَدَ بهه.

٣/٦٩٦٤ ومن طريق المُخالفين، (تفسير النَّعْلَبي) في قوله تعالى: ﴿ طهـ ﴾.

قال: قال جعفر بن محمّد الصادق (عليه السلام): «طهارة أهل بيت محمّد (صفرانه عليه راله) ـ ثمّ قرأ ـ : ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللهُ لِيُذهِبَ عَنْكُمُ ٱلرَّجْسَ أَهْلَ ٱلبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ (١).

قال: وكان رسول الله (منره عليه واله) يقوم على أطراف أصابع رِجُليه، فأنزل الله سبحانه تعالى: ﴿ طه \* مَا أَنزَ لْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لِتَشْقَىٰ ﴾ ».

١٩٦٦/ ٥- عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن الفاسم بن محمّد، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بَصير، عن أبي عبداله وأبي جعفر (عبها العام)، قالاً وكان رسول الشرمة عند الله وأبي جعفر (عبها العام)، قالاً وكان رسول الشرمة عند الله وأبي عبدالله وأبي جعفر (عبها العام)، قالاً وكان رسول الشرمة هم أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لِتَشْقَى \* إِلَّا تُذْكِرَةً لَمَن يَخْشَى \* وَالله تبارك و تعالى: ﴿ طه ﴾ بلُغة طبّىء، يا محمّد ﴿ مَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لِتَشْقَى \* إِلَّا تُذْكِرَةً لَمَن يَخْشَى \* .

١٩٩٦٧ - الطَّبَرْسيّ في (الاحتجاج): عن أمير المؤمنين (عبدالله)، وقد سأله بعض اليهود، قال له اليهودي: فإنَّ هذا داود (عبدالله)، بكي على خطيئته حتى سارت الجبال معه لخّوفه.

قال له عليّ (عليه السلام): «لقد كان كذلك، ومحمّد (صلرات عليه واله) أعطي ماهو أفضّل من هذا، إنّه كان إذا قام إلى

٢ . معاني الأخبار: ١/٢٢.

٣ ـ تفسير الثعلبي: ٧٥ ﴿مخطوط ٥) العمدة: ٢٨/٢٨، خصائص الوحي المبين: ٢٧/٢٦.

<sup>(</sup>١) الأحزاب ٢٢: ٢٢.

<sup>£</sup> ـ الكافي ٢: ٢٧/٦.

٥ ـ تفسير القمي ٢: ٥٥.

٦ ـ الاحتجاج: ٢١٩.

سورة طه (۲۰) ....... ۲۰) سورة طه (۲۰)

الصلاة، شمع لصدره (1) أزيرً كأزير المورَّجل على الأثافيّ (1) من شِدّة البُكاء، وقد آمنهُ الله عزّ وجلّ من عِقابه، فأراد أن يتخفّع لربّه ببُكائه، ويكون إماماً لمن اقتدى به، ولقد قام (من الاعباداته) عشر سنين على أطراف أصابعه، حتى تورّمت قدّماه، واصْفَر وجهه، يقوم الليل أجمَع، حتى عُوتِب في ذلك، فقال الله عزّ وجلّ: ﴿ طه \* مَآ أَنزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْءَانَ لِتَشْقَى ﴾ بل لِتَسْعَد به، ولقد كان يبكي حتى يُغشى عليه، فقيل له: يارسول الله، ألبس الله عزّ وجلّ قد غفر لك ما تقدّم من ذنبك وما تأخر؟ قال: بلى، أفلا أكون عبداً شكوراً؟ه.

٧/٦٩٦٨ - الطَّبَرُسيّ: رُوي أَنَّ النبيّ (سنراه عنه والد) كان يرفع إحدى رجلَيه في الصلاة ليزيد تَعَبه، فأنزل الله تعالى: ﴿ طه \* مَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لِتَشْقيّ﴾ فوضَعها، قال: وروي ذلك عن أبي عبدالله (مليدالسلام).

محمّد بن القاسم المُقرِي، قال: حدّننا الفضل بن حُبّاب الجُمَحِي، قال: حدّننا مُسلم بن إبراهيم، عن أبان، عن محمّد بن القاسم المُقرِي، قال: حدّننا ألفضل بن حُبّاب الجُمَحِي، قال: حدّننا مُسلم بن إبراهيم، عن أبان، عن قتادة، عن أبى العالية، عن ابن عبّاس، قال: كنّا مُجلوساً مع النبي (صلّه مهراله)، إذ هَبَط عليه الأمين جُبْرِنبل عبداله)، ومعه جام (المن مبّاس، قال: كنّا مُجلوساً مع النبي (ملّه عبداله)، ومعه جام (المن من البَلُور الأحمر معلوءة عشداً، وكان إلى جَنْبِ رسول الله (مناه عبداله) علي بن أبي طالب (مناسم، وولداه الحسن والحسين (منها الله)، فقال له: السلام عليك، الله يَمُرأ عليك السلام، ويُحيّيك بهذه النحبّة، ويأمُرك أن تُحبّي بها علبًا وولدّبه، قال ابن عبّاس: فلما صارت في كفّ رسول الله (منه النحبّة، ويأمُرك أن تُحبّي بها علبًا وولدّبه، قال ابن عبّاس: فلما صارت في كفّ رسول الله (مناه عبداله) فأنو لنا عَلِيكُم أفة وَرَسُولُه وَالّذِينَ وَالمَونُ عبداله وحبّى بهاعلياً (مبداله)، فلما صارت في يقيم علي (مبداله)، فالمنا المنام أنه الرحين (مبداله)، فلما المحسن (مبداله)، فلما على المحسن (مبداله)، فلما الحسن (مبداله)، فلما صارت في كفّ صارت في كفّ الحسن (مبداله)، فالمنا صارت في كفّ الحسن (مبداله)، فالمنا الحسن (مبداله)، فلما الحسن (مبداله)، فلما صارت في كفّ المنتقلة في مُخْتَلِفُونَ في النّه على الحسن (مبداله)، فلما الحسن (مبداله)، فلما المات في كفّ الحسن (مبداله)، فلمنا الحسن (مبداله)، فلمنا المنتقلة الحسن (مبداله)، فلمنا المنتقلة الحسن (مبداله)، فلمنا أن الله عَفُولُ شَكُولُ في ألم النبي (مناه عبداد)، فقالت: ﴿ يِسْم آلهُ وَلَوْ حَمَانُ أَلُ آلهُ عَفُولُ شَكُولُ فَلُ أَلْ أَشْلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إلله المنودة في القُولُ في القُولُة في مَلْهُ وقالت: ﴿ يَسْم آلهُ وَلَا فَقَالَ المُكُمّ عَلَيْهِ أَجْراً إلله المدراد)، فقالت: ﴿ يَسْم آلهُ وَلَالَ عَلْهُ وَمَن أَلْهُ وَلَوْلَ المَالِمُ عَلَيْهِ أَجْراً إلله المنودة عبدراد)، فقالت: ﴿ يَسْم آلهُ وَلَا لَا أَسْمَالُهُ عَلَيْهِ أَجْراً إلله المناه عبدراد)، فقالت: ﴿ يَسْم أَلْهُ مَنْ فَلُهُ حَسَنَةٌ نَوْدُ لَهُ فَالَ أَلْ أَسْمُلُكُمُ عَلَيْهِ أَلَهُ الله عبدراد)، فقالت: ﴿ يَسْمُ الله عبدراد)، فقالت: ﴿ يَسْمُ اللهُ عبدراده الله عبدراده)، فقالت في المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ الم

<sup>(</sup>١) في «ط» نسخة بدل: لصوته. وزاد في «ط»: وجوفه.

<sup>(</sup>٢) الأثافي: واحدثها أثفيَّة، وهمي الحجر يُوضع عليه القِدر. لاأقرب الموارد ـ ألف ـ ١: ٤٪.

٧ ـ مجمع البيان ٧: ٤.

٨ ـ الأمالي ١: ٢٦٦.

<sup>(1)</sup> الجام: إناء للشَّراب والطُّعام من فضَّة أو نحوعا، وهي مؤنَّثة. «المعجم الوسيط ١: ١٤٩».

<sup>(</sup>٢) المائدة ٥: ٥٥.

<sup>(</sup>۲) النبأ ۲۰،۱ ۲۰،۱.

<sup>(</sup>٤) الشوري ٤٢: ٢٣.

### الرَّحْمَانِ الرَّحِيمِ ﴿ اللهُ تُورُ السَّماوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ (٠٠).

قال ابن عبّاس: فلا أدري، إلى السماء صعّدت، أم في الأرض تَوارَت بِفُدرة الله عزّ وجلّ.

قوله نعالي:

### آلرَّحْمَانُ عَلَى آلْعَرْشِ أَسْتَوَىٰ [٥]

١/٩٩٧٠ - محمد بن يعقوب: عن عليّ بن محمد، ومحمد بن الحسن، عن سَهْل بن زياد، عن الحسن بن موسى الخَشَاب، عن بعض رجاله، عن أبي عبدالله (علماله عليه)، أنّه سَئل عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ آلرَّ حُمَانٌ عَلَى الْعَرْشِ السّتَوَىٰ ﴾. فقال: «استوى على كلّ شيء، فليس شيءٌ أقرب إليه من شيء».

ورواه ابن بابؤیه، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد، قال: حدثنا محمّد بن يحيي العطّار، عن سَهُل بن زياد، عن الحسن بن موسى الخَشّاب، عن بعض رجاله، رفعه، عن أبي عبدالله (مله السلام)، مثله (١٠).

٢/٦٩٧١ - وعنه، بهذا الإسناد: عن سَهْل، عن الحسن بن مَحبوب، عن محمّد بن مارد: أنّ أبا عبدالله (عبدالله) سُئِل عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ ٱلرَّحْمَانُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ فقال: «استوى على (١) كلّ شيء، فليس أفرَب إليه من شيء».

ورواه عليّ بن إبراهيم: عن محمّد بن أبي عبدالله؛ عن سَهْل بن زياد، عن الحسن بن مُحبوب، عن محمّد بن مارِد، قال: سُئِل أبو عبدالله اعبدالله وذكر مثله الله عندالله المُحرِد، قال: سُئِل أبو عبدالله اعبدالله المُحرِد

ورواه ابن بابوّيه، قال: حدّثنا محمّد بن علي ماجيلَوَيه (مراه عنه، قال: حدّثنا محمّد بن يحيى العطار، عن سَهْلُ بن زياد الآدمي، عن الحسن بن مَحبوب، عن محمّد بن مارد، أنَّ أبا عبدالله (عدد مله)، وذكر مثله (٣).

٣/٩٩٧٢ عن محمّد بن يحيى، عن محمّد بن الحسين، عن صفوان بن يحيى، عن عبدالرحمن بن الحسين، عن عبدالرحمن بن الحجّاج، قال: سألت أباعبدالله (عبدالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ ٱلرَّحْمَلُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴿ قَالَ: هَالَ عَلَى اللهِ مِن شيءٍ، لم يبعُد منه بعيدٌ ولم يقرُب منه قريب، استوى في كلّ هاستوى في كلّ

(٥) النور ٢٤: ٣٥.

سورة طه آية . ٥ .

۱ مالکافی ۱: ۹۹/۲.

(١) التوحيد: 1/٢١٦.

۲ ـ الكافي ۱: ۷/۹۹.

(١) في «ط، ج»: من.

(٢) تفسير القمي ٢: ٥٩.

(٣) التوحيد: ١/٣١٥.

۳ ـ الكافي ۱: ۸/۹۹

شىءٍ».

ورواه ابن بابوّيه عن أبيه، قال: حدّثنا سَعْد بن عبدالله، عن محمّد بن الحُسين، عن صَفوان بن يحيى، عن عبدالرحمن بن الحجّاج، قال: سألت أبا عبدالله (مبدالله) مثله (١).

۱۹۹۷۳ عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن التحسين بن سعيد؛ عن النَّصْر بن سعيد؛ عن النَّصْر بن سُويد، عن عاصِم بن حُمَيْد، عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (علمالله)، قال: «من زعَم أنَّ الله من شيءٍ، أو في شيءٍ، أو على شيءٍ، فقد كَفَر».

قلت فَسِّر لي. قال: «أعني بالحِواية من الشيء له، أو بإمساكِ له، أو من شيءٍ سَبَقَهُ».

وفي رواية أُخرى: «مَن زَعَمَ أَنَّ الله من شيءٍ فقد جعَله مُحْدَثاً، ومن زعَم أَنَه في شيءٍ فقد جعَله مَحْصوراً، ومن زعَم أنّه على شيءٍ فقد جعَله مَحْمُولاً».

ورواه أيضاً ابن بابوَيه، قال: حدَّثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد (رحماة)، قال: حدَّثنا الحسين بن الحسن بن أبان، عن الحُسين بن سعيد، عن النَّضْر بن سُوَيد، عن عاصِم بن حُمَيْد، عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (عدالله)، مثله (۱).

١٩٩٧٤ - وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد البَرْفي، رفعه، قال: سأل الجائلِيق أمير المؤمنين (عبدالسلام)، فقال له: أخبرْني عن الله عزّ وجلّ، يحمِل العَرش أم العَرش يحمِلُه؟

فقال: أمير المؤمنين البسلام: «الله نعالى حامِلُ العَرشِ والسماوات و الأرض، ومافيهما ومابينهما، وذلك فول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ آلَةَ يُمْسِكَ آلسَّمَـٰوَاتِ وَٱلْأَرضَ أَنْ تَزُولًا وَلَيْنِ زَالَتَا إِنْ أَمْسَكهُمَا مِنْ أَحَدٍ مِّن يَعْدِهِ إِنَّهُ كَانَ حَلِيماً غَفُوراً﴾ (١).

قال: فأخبِرْني عن قوله: ﴿وَيَحْمِلُ عَرْشَ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ يَؤْمَنِكِ فَمَانِيَةٌ﴾ (") فكيف قال ذلك، وقلت: إنّه يحمِل العرش و السماوات والأرض؟

فقال أمير المؤمنين عبد العمرة ، وإنّ الغرش خَلَقَه الله تعالى من أنوارٍ أربعة: نورُ أحمَر منه احْمرّت الحُمرة، ونور أخْضَر منه اخْضَرَت الخُفرة، ونورُ أبيضَ منه ابيْضَ البياض، وهو العلم الذي حمّله الله الحَملة، وذلك نورٌ من عظمته، فيعظمته ونورِه أبْضَرَ قُلوب المُؤْمِنين، وبعظمَتِه ونوره عاداه الجاهِلون، وبعظمته ونوره المُؤمنين، وبعظمته بالأعمال المُختلفة، والأديان،

<sup>(</sup>١) التوحيد: ٢/٣١٥.

٤ ـ الكافي ١: ٩/٩٩.

<sup>(</sup>١) التوحيد: ٢١٧/٥، ٦.

٥ ـ الكافي ١: ١/١٠٠.

<sup>(</sup>١) فاطر ٣٥: ٤١.

<sup>(</sup>٢) الحاقة ٦٩: ١٧.

المُشتبهة، وكلّ مَحْمُولٍ يحمِله الله بنوره و عظمته وقُدرته، لايستطيع لنفسه ضَرَّاً ولاتَفْعاً، ولامَوْتاً ولاحباةً ولائشوراً؛ فكلّ شيءٍ محمول، والله تبارك وتعالى المُمْسِك لهما أن تَزُولا، والمُحبِط بهما "، وهو حباة كلّ شيءٍ، ونوركلّ شيءٍ، سُبحانه وتعالى عمّا يقول الظالمون عُلُوّاً كبيراً».

قال له: فأخْبِرْني عن الله عزّ وجلّ أين هو؟

فقال أمير المؤمنين (عبد عن): وهو هاهنا وهاهنا، وفوق وتحت، ومحبط بنا ومعنا، وهو قوله: ﴿ مَا يَكُونُ مِن نَجْوَىٰ ثَلَا أَكْثَرَ إِلَّا هُوَ مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُواْ ﴾ (\*) تُجْوَىٰ ثَلَائَةٍ إِلَّا هُوَ مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُواْ ﴾ (\*) فالكرسيّ مُحيط بالسماوات والأرض، ومابينهما وما تحت الثّرَى، وإنْ تَجْهَر بالقول فإنّه يعلَمُ السِرَّ وَأَخْفَى، وذلك فوله نعالى: ﴿ وَسِعَ كُرْسِيَّهُ آلسَّمَا وَات وَ ٱلأَرْضَ وَلاَ يَوُدُهُ حِفْظُهُمَا وَهُوَ ٱلْعَلِيمُ ﴾ (\*).

فالذين يحمِلون العَرش هم العُلماء الذين حمَّلهم الله عِلمه، وليس يخرُج عن هذه الأربعة شيء خُلق في مَلكُوت، وهو المَلكُوت الذي أراه الله أصفياء، وأراه خليله (عبدالله)، فقال: ﴿وَكَذَيْكَ نُرِى إِبْرُهِيمَ مَلكُوتَ الشَّمَوْاتِ وَالْأَرْضِ وَلِيكُونَ مِنَ ٱلْمُوقِنِينَ ﴾ (١) وكيف يحمِل حَمَلةُ العَرْشِ الله، ويِحَيانه حَيِبت قلوبُهم، وبنورِه المُندَوا إلى معرفته ؟!».

7/1940 عن صَفوان بن يَحيئ، قال: سألني أبو قُرَّة المُحدِّث، أن أَذْخله على أبي الحسل والحرام، عن صَفوان بن يَحيئ، قال: سألني أبو قُرَّة المُحدِّث، أن أَذْخله على أبي الحسن الرضا المبالسلام، فاسْتَأَذْنَتُه فأذِن لي، فدخل فسأله عن الحلال والحرام، ثمّ قال له: أَفتُقِرُّ أَنَّ الله مَحمُولٌ؟

فقال أبو الحسن (مداسلام): «كل مَحمول مَفعول به مضاف إلى غيره، مُحتاجٌ، والمحمول: اسمُ نَفْس في اللفظ، والحامِل فاعل، وهو في اللفظ مِنْ وَقَد قال الله: (وَلَهُ الله فاعل، والعامل والله في اللفظ مِنْ وَقَد قال الله: (وَلَهُ الله فالله في الله في الله في الله والمُمْسِك الأَسْمَاءُ ٱلْحُسْنَىٰ فَادْعُوهُ بِهَا) (الله ولم يَقُلُ في كتبه أنّه المَحْمُول، بل قال: هو الحامل في البرّ والبَحْر، والمُمْسِك للسماواتِ والأرض أن تَزولا، والمَحْمُول ماسِوى الله، ولم يُسمَع أحدٌ آمن بالله وعَظمته قط قال في دُعائه: يامُحمول.

قال أبو قُرَّة؛ فإنَّه قال: ﴿ وَيَحْمِلُ عَرْشَ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ يَوْمِئِذٍ ثَمَانِيةً ﴾ "، وقال: ﴿ ٱلَّـذِينَ يَـحْمِلُونَ

<sup>(</sup>٣) في ﴿ج، ط» والمصدر زيادة: من شيء.

<sup>(</sup>٤) المجادلة ٥٨: ٧.

<sup>(</sup>٥) البقرة ٢: ٢٥٥.

<sup>(</sup>٦) الأنعام ٦: ٥٥.

٦ ـ الكافي ١: ٢/١٠١.

<sup>(</sup>١) في الأعراف (٧: ١٨٠): ﴿ وَلَهْ آلَاسَمَاءُ ٱلْحُسْنَىٰ ﴾ الآية.

<sup>(</sup>٢) الحاقة ٦٦: ١٧.

سورة طه (۲۰) ...... ۲۰۰

#### آلْعَرْشَ۞ (™؟

فقال أبو الحسن (عبداللهم): «العَرْش ليس هو الله، والعَرْش اسمُ عِلْمٍ (1)، وقُدرة، وعَرْش فيه كلّ شيء، ثمّ أضاف الحمل إلى غيره، خَلقٍ من خَلقِه، لأنّه استعبّد خَلْقَه بحملِ عَرْشِه وهم حَمَلة عِلْمِه، وخَلْق يُسبّحون حول عَرْشه، وهم يَعملون (٥) بعِلْمه، وملائكة يكتُبون أعمالَ عباده، واستعبّد أهلَ الأرض بالطّواف حول بيته، والله على العَرْش استوى كما قال، والعرش ومن يحمِله ومن حَول العَرش، والله الحامل لهم، الحافظ لهم، المُمْسِك، القائم على كلّ نفس، وفوق كلّ شيء، وعلى كلّ شيء، ولايقال: مَحْمُولٌ، ولا أسفل، قولاً مُفرداً لا يوصل بشيء، فيفسد اللفظ والمعنى».

قال أبو قُرَّة: فتُكَذِّب بالرواية التي جاءت أنَّ الله إذا غَضِب إنَما يُعْرَف غَضَبُه، أنَّ الملائكة الذين يحمِلون العَرش يَجِدُون يُقلَه على كَواهِلهم، فيخِرُّون سُجَّداً، وإذا ذهَب الغضَب خفّ، ورجَعوا إلى مَواقِعهم ٢٠٠٠؟

فقال أبو الحسن اعبد السلام: ﴿ أَخبِرْنِي عن الله تبارك وتعالى منذ لَعَن إبليس إلى يومِك هذا هو غضبان عليه، فمتى رَضي، وهو في صِفْتِك لم يزّل غَضبان عليه، وعلى أوليائه، وعلى أتباعه؟ كيف تَجْتَرِي أن تَصِفَ ربّك بالتغيّر من حالٍ إلى حالٍ، وأنّه يَجْري عليه مايَجْري على المتخلوقين؟! سُبحانه وتعالى، لم يَزل مع الزائلين، ولم يتغيّر مع المُتَغيّرين، ولم يتبدل مع المُتَبدّلين، ومن دونه في يده وتدبيره، وكُلّهم إليه مُحتاجٌ، وهو غنيٌ عمَّن سواه.

٧/٦٩٧٦ - وعنه: عن عليّ بن محمّد، عن سَهْل بن زياد، عن محمّد بن عيسى، قال: كتَبْتُ إلى أبي الحسن عليّ بن محمّد اطها السلام): جعلني الله فداك باسيّدي، قلّد رُوي للا أنّ الله في موضع دون مَوضِع على العَرْشُ استوى، وأنّه ينزِل كلّ ليلة في النّصْف الآخِر من الليل إلى السماء الدُنيا، وروي أنّه ينزِل عشيّة عَرَفة، ثمّ يرجع إلى مَوضِعه؛ فقال بعض مواليك في ذلك: إذا كان في موضع دون مَوضع، فقد يُلاقيه الهواء وينكيف (١) عليه، والهواء جسمٌ رقيق ينكيّف على هذا المثال؟

فوقّع اعبدالله): «علم ذلك عنده، هو المُقدَّر له بماهو أحسن تقديراً، واعْلَم أنّه إذا كان في سماء الدُنيا فهو كما على العرش، والأشياء كلّها معه (٢) سَواء، علماً وقُدرةً ومُلكاً وإحاطةً».

<sup>(</sup>۲) غافر ۱۰: ۷.

<sup>(</sup>٤) في «يα: وعرشه اسم علمه.

<sup>(</sup>٥) في «ط»: يعلمون.

<sup>(</sup>٦) في «ج»: مواقنهم.

۷\_الکائی ۱: ۸۸/۱.

<sup>(</sup>١) في المصدر، وكذا في الموضع الآتي: ويتكنّف. وكُنّفَ الشيءَ: أحاط به. «المعجم الوسيط ـكنف ـ ٢: ١٠٨».

<sup>(</sup>٢) في المصدر: له.

٧٩٩٧/ ٨ ـ ابن بابوّيه، قال: حدّثنا محمّد بن موسى بن المتوكّل (رنس الاعنه)، قال: حدّثنا عبدالله بن جعفز، عن أحمد بن محمّد، عن الحسن بن مَحبوب، قال: حدّثني مُقاتِل بن سُليمان، قال: سألتُ جعفر بن محمد (عليماالسلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ ٱلرَّحْمَانُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ فقال: «استوى من كلّ شيءٍ، فليس شيءٌ أقرّب إليه من

زَعَمَ أَنَّ الله عزَّ وجلِّ مِن شيءٍ، أو في شيءٍ، أو على شيءٍ».

١٠/٦٩٧٩/ ١٠ ـ وعنه، قال: حدَّثنا عليّ بن أحمد بن محمّد بن عِمْوان الدَّقَّاق رحمه، قال: حدَّثنا محمد بن أبي عبدالله الكوفي، قال: حدَّثنا محمد بن إسماعيل البرْمَكي، قال: حدَّثنا الحُسين بن الحسن، قال: حدَّثني أبي، عن حَنان بن سَدير، قال: سألتُ أبا عبدالله اعلى السلام، عن الغرش والكُرسيّ.

فقال: ﴿إِنَّ لِلْعَرْشِ صِفَاتٍ كَثِيرَةً مَخْتَلَفَةً، لَهُ فَي كُلُّ سَبِّبِ وَضْعَ فَي القرآن صَفَةٌ على حِدَةٍ، فقوله: ﴿رَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ﴾ بقول: رَبِّ المُلك العظيم، وقوله: ﴿ ٱلرَّحْمَـٰنُ غَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ﴾ يفول: على المُلْكِ

وسيأتي الحديث بطوله .إن شاء الله تعالى . في سورة النَّمل، عند قوله تعالى: ﴿ رَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيم ١١/٦٩٨٠ ـ الطَّبَرْسيّ في (الاحتجاج): روى هيشام بن الحَكم، أنّه كان من سؤال الزُّنْدِيق الذي أنى أبا عبدالله (عبدالسلام)، قال: ماالدليل على صانِع العالَم؟ ﴿

فقال: أبو عبدالله (عليه هرم): دوجود الأفاعيل التي دلَّت على أنَّ صانِعَها صَنَعها، ألا ترى أنَّك إذا نظرت إلى بناء مَشِيد مَبنيَ عَلِمْتَ أَنَّ له بانياً، وإنْ كنت الأترى الباني، ولم تُشاهد؟ ١٠

قال: فماهو؟

مرز تحت تا عية زرونوي سيدي · قال: «هو شيء بخِلاف الأشياء، ارجَع بقولي شيء إلى إثباته، وإنّه شيء بحقيقته الشّبئيّة، غير أنّه لاجسم ولا صورة، ولا يُجَسّ (١٠)، ولا يُدرك بالخواسَ الخَمس، لاتُدْركُه الأوهام، ولاتنقصه الدهور، ولايغيّره الزمان».

قال: السائل: فإنَّا لم نَجِد مُوهوماً إلَّا مخلوقاً؟

قال أبو عبدالله (عليه السلام): «لو كان ذلك كما تقول، لكان التوحيد منّا مُرتفعاً، بأنّا لم نُكلُّف أن نعتقد غير مَوهوم، لكنَا نقول: كلّ موهوم بالحواسّ مُدْرَك بها، تحدُّه الحواسّ مُمَثَّالاً فهو مخلوق؛ ولابُدّ من إثبات كون صانع

۸ ـ التوحيد: ۷/۳۱۷.

٩ ـ التوحيد: ٣١٧/٨

١٠ ـ التوحيد: ١٢٢١/١.

<sup>(</sup>١) يأتي في الحديث (١) من تفسير الآية (٢٦) من سورة النَّمل.

١١ ـ الاحتجاج: ٢٢٢.

<sup>(</sup>١) في ((ط)) نسخة بدل : يمش.

الأشياء خارجاً من الجِهتين المَذْمُومَتين: إحداهما النفي، إذكان النفي هو الإيطال والعدم. والجهة الثانية التشبيه بصفة المخلوق الظاهر التركيب والتأليف، فلم يكن بُدّ من إثبات الصانع لوجود المَصْنُوعِين، والاضطرار منهم إليه أنهم مَصْنوعون، وأنّ صانعَهم غيرهم وليس مِثلهم، إذكان مِثلهم شبيها بهم في ظاهر التركيب والتأليف، وفيما يجري عليهم من حُدوثهم بعد أن لم يكونوا، وتنقّلهم (٢) من صِغَر إلى كِبَرٍ، وسوادٍ إلى بياضٍ، وقوّةٍ إلى ضَعف، وأحوال موجودة لاحاجة بنا إلى تفسيرها لنّباتها ووجودها».

قال السائل: فأنت قد حدّدته إذ أثبتٌ وجوده؟

قال أبو عبدالله (مدال به): الم أحدّده، ولكن أثبتُه إذا لم يكن بين النفي والإثبات منزلةً».

قال السائل: فقوله: ﴿ آلرَّ حْمَانُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾؟

قال أبو عبدالله (مله السلام): ابذلك وصف نفسه، وكذلك هو مُسْتَولٍ على العرش، بائِنَّ من خَلفه، من غير أن يكون العَرش حامِلاً له، ولا أنَّ العَرش حامِل العَرش، ومُمْسك يكون العَرش حامِلاً له، ولا أنَّ العَرش حامِل العَرش، ومُمْسك للعَرش ونقول في ذلك ماقال: ﴿ وَسِعَ كُرْسِيُّهُ آلسَّمَا وَاتِ وَٱلْأَرْضَ ﴾ (١)، فئبتنا من العَرش والكُرسي ما ثبته، ونفَينا أن يكون العَرش والكُرسي حامِياً له، وأن يكون عزّ وجل مُحتاجاً إلى مكان، أو إلى شيءٍ ممّا خَلَق، بل خَلْقُهُ مُحتاجون إليه ه.

قال السائل: فما الفرق بين أن ترفعوا أيدِيَكم إلى السَّماء، وبين أن تَخْفِضُوها نحو الأرض؟

قال أبو عبدالله (علم الله من عليه وإحاطته وقدرته سواء، لكنّه عزّ وجلّ أمر أولياءَه وعِبادَه برَفْعِ أبديهم إلى السَّماء نحو العَرش، لأنّه جعَله مَعْدِن الرِزق، فليّننا مائبّته القرآن والأخبار عن الرسول (مني العبدراله) حبن قال: ارفعُوا أبدِيَكم إلى الله عزّ وجلّ، وهذا تُجمِع عليه فِرَق الأُمّة كلّها».

١٢/٦٩٨١ ـ الطّبرُسيّ في (الاحتجاج): عن الصّادق الله الله وقلا سأله وعداله) زنديق، فقال: فأخبرني عن الشّمس، أين تَغيب؟

قال اعلى الله المسلم، وإنّ بعض العلماء قال: إذا أنحَدَرت أسفل القُبّة دارَ بها الفلَك إلى بَطْنِ السَّماء صاعِدة أبداً، إلى أن تنحَطَّ إلى مَوضعِ مَطْلِعِها، يعني أنّها تَغيب في عينِ حامِيّة، ثمّ تخرقُ الأرضَ راجعة إلى موضع مَطْلِعِها، فتخِرَ تحت العرش حتَى يُؤذنَ لها بالطلوع، ويُسلَب نورُها كلّ يوم، وتُجلّل نوراً آخر».

قال: فالكرسيّ أكبر أم العَرش؟

قال (مله السلام): «كلّ شيء خَلقَه الله في جَوف الكُرسيّ ما خَلا عَرشه، فإنّه أعظم من أن يُحيط به الكُرسيّ، قال: فخَلَق النهار قبل الليل؟

قال (عبدالله): ونعم، خلق النهار قبل الليل، والشمس قبل القمر، والأرض قبل السُّماء، ووضَّع الأرض على

<sup>(</sup>٢) في «ط» نسخة بدل: وتقلّبهم.

<sup>(</sup>٢) البقرة ٢: ٢٥٥.

١٢ - الاحتجاج: ٢٥١.

الحُوت، والحُوت في الماء، والماء في صخرةٍ مُجَوّفَةٍ، والصّخرة على عانِق ملَكٍ، والملّك على الثّرى، والثّرى على الرّبح العقيم، والربح على الهواء، والهواء تُمْسِكُه القُدرة، وليس تحت الربح العَقيم، إلّا الهواء والظُّلُمات، ولا وراء ذلك سَعَة، ولاضِيق، ولاشيء يُتَوهَّم، ثمّ خلق الكرسيّ فحَشاه السماوات والأرض، والكُرسيّ أكبر من كلّ شيء خُلق، ثمّ خلق العَرش فجعَله أكبر من الكُرسيّ.

قوله تعالى:

### لَهُ ما فِي آلسَّمَـٰواتِ وَما فِي ٱلْأَرْضِ وَما بَيْنَهُما وَما تَحْتَ الثَّرِيٰ [٦]

۱/۹۹۸۲ محمد بن يعقوب: عن محمد بن أحمد، عن ابن مُحبوب، عن جميل بن صالح، عن أبان بن تغلّب، عن أبي عبدالله رعب الدوب، قال: سألته عن الأرض، على أي شيء وهي؟ قال: اعلى الحُوت، قلت: فالحُوت على أيّ شيء هو؟ قال: اعلى الصخرة». قلت: فعلى أيّ شيء على أيّ شيء هو؟ قال: اعلى الصخرة». قلت: فعلى أيّ شيء الصخرة؟ قال: اعلى قرّنِ تَوْرٍ أَمُلُس، قلت: فعلى أيّ شيء الثور؟ قال: اعلى التَّرَى». قلت: فعلى أيّ شيء الثّري؟ قال: اعلى عند ذلك ضلّ علم العلماء».

ورواه عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن أبي عبدالله، عن سَهْل، عن الحسن بن مَحبوب، عن، جميل بن صالح، عن أبان بن تَغْلِب، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالدم) مثله (١٠).

٣/٦٩٨٣ على بن إبراهيم، قال: حدّثني أيي، عن عليّ بن مَهْزِيار، عن العلاء المَكْفُوف، عن بعض أصحابه، عن أباعبدالله رعبه السلام، قال: شيئل عن الأرض، على أيّ شيء هي؟ قال: اعلى الحُوت، فقيل له: فالحُوت، على أيّ شيء هو؟ قال: اعلى الثّرى، قبل له: فالماء، على أيّ شيء هو؟ قال: اعلى الثّرى، قبل له: فالنّرى، على أيّ شيء هو؟ قال: اعلى الثّرى، قبل له: فالنّرى، على أيّ شيء هو؟ قال: اعند ذلك انقضى عِلم العُلماء،

قوله تعالى:

## وَإِنْ تَجْهَرْ بِالْقَوْلِ فَإِنَّهُ يَعْلَمُ السِرَّ وَأَخْفَى [٧]

١/٦٩٨٤ ـ ابن بابؤيه، قال: حدَّثنا محمَّد بن عليّ ماجِيّلُويه (رحمانه)، قال: حدّثني عمّي محمَّد بن أبي

سورة طه آية ـ ٦ ـ

۱ ـ الكافي ۸: ۸۹/۵۵.

(١) تفسير القمتي 1: ٥٩.

٢ ـ تفسير القميّ ٢: ٥٨.

سورة طه آية . ٧ ـ

١ . معاني الأخبار: ١٤٣/١.

القاسم، عن محمّد بن عليّ الكوفي، قال: حدّثني موسى بن سَعْدان الحنّاط، عن عبدالله بن القاسم، عن عبدالله بن مُسكان، عن محمّد بن مُسلم، قال: سألتُ أبا عبدالله (طبه السلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ يَعْلَمُ ٱلسِّرَّ وَأَخْفَى ﴾.
قال: «السِرّ: ما أكننته (١) في نفْسِك، وأخْفَى: ما خَطَر ببالِك ثمّ أُنْسِيته».

، ١٩٨٥/ ٢ ـ الطَّبَرْسيّ: رُوي عن السيّدين الباقر والصادق (عليهـاالسلام): «السرّ: ماأَخْفَيْتَه في نفسك، وأَخْفَى: ماخَطّر ببالك ثمّ أُنْسِينه».

٣/٦٩٨٦ عليّ بن إبراهيم، قال: السرّ: ما أخفيته، وأُخفّى: ماخطر ببالك ثمّ أُنسِيتُه. ثمّ قصّ عزّ وجلّ قصّة موسى، ونكتب خبّرها في سورة القَصص إن شاء الله تعالى (١).

قوله تعالى:

## ءَاتِيكُم مِّنْهَا بِقَبَسٍ - إلى فوله تعالى - وَلِينَ فِيهَا مَثَارِبُ أُخْرَىٰ [١٨-١٠]

۱۹۹۸۷ - عليّ بن إبراهيم، قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (مله السلام)، في قوله: ﴿ وَاللَّهُ مِنْهَا بِقَبَسٍ ﴾ يقول: «آنيكم بِفَبَسٍ من النار تَصْطَلُون من البَردة. وقوله: ﴿ أَوْ أَجِدُ عَلَى آلنّارِ هُدئ ﴾ كان قد أخطأ الطريق، يقول: أو أجد على النار طريقاً وقوله: ﴿ أَهُشُّ بِهَا عَلَىٰ غَنْمِي ﴾ يقول: أخْبِط بها الشجر لِغَنَمي ﴿ وَلِيَ الطريق، يقول: أُخْرَىٰ ﴾ فمِنَ الفرق (١٠ لم يستطع الكلام، فجمع كلامه فقال: ﴿ وَلِي فِيهَا مَنَادِبُ أُخْرَىٰ ﴾ يقول: خوائج أُخرى.

۱۹۸۸ ۲/۲۹۸۸ - ابن بابویه، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن بن أحمّد بن الولید، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن الصفّار، قال: حدّثنا یعقوب بن یزید، عن محمّد بن أبي عُمّیر، عن أبان بن عُثمان، عن یعقوب بن شُعیب، عن أبي عبدالله وطه الله على الله عزّ وجل لموسى وطه الله الله تغلّیٰک لأنها كانت من جِلد حِمار میّتٍ،

<sup>(</sup>١) في المصدر: كتمته.

۲ ـ مجمع البيان ٧: ٦.

٣ ـ تفسير القمئ ٢: ٥٩.

<sup>(</sup>١) يأتي في تفسير الآيات (٤ ـ ٣٥)من سورة القصص.

سورة طه آية ـ ١٠ ـ ١٨ ـ `

١ ـ تفسير القميّ ٢: ٦٠.

<sup>(</sup>١) الفّرَق: الخُوف. «الصحاح ـ فرق ـ ٤: ١٥٤١».

۲ ـ علل الشرائع: ١/٦٦.

بقرعانة (١٠) بإسناد مُتَصل إلى الصادق جعفر بن محمد (على المُقرئ، قال في قوله عزّ وجلّ لموسى (عنه اللهم): فَوْعَانَة (١٠) بإسناد مُتَصل إلى الصادق جعفر بن محمد (عله اللهم)، أنّه قال في قوله عزّ وجلّ لموسى (عنه اللهم): ﴿ أَخْلَعْ نَعْلَيْكَ ﴾ : «يعني ارْفَعْ خَوْفَيْك، يعني خَوفَه من ضَياعٍ أهلِه، وقد خَلَفها تمخض، وخوفه من فِرْعون». (١٩٩٠ عنه وعنه، قال: حدّ ثنا محمّد بن عليّ بن محمّد بن حاتِم النّوفلي المعروف بالكرّماني، قال: حدّ ثنا أبو العبّاس أحمد بن عبسى الوَشّاء البّغدادي، قال: حدّ ثنا أحمد بن طاهر القُمي، قال: حدّ ثنا محمّد بن بحر بن سهل الشّباني، قال: حدّ ثنا أحمد بن مُسرور، عن سَعْد بن عبدالله القُمي، عن القائم الحُجّة (عبد اللهم) في حديث طويل يتضمّن مسائل كثيرة - قال: قلت: فأخبرني، بابن رسول الله، عن أمر الله تعالى لنبيّه موسى (مله السّهم): في خديد فاخبرني، بابن رسول الله، عن أمر الله تعالى لنبيّه موسى (مله السّهم):

فقال (مداله المحام): «من قال ذلك فقد افترى على موسى (عداله)، واستَجْهَلَه في نُبوَته، لأنه ماخكا الأمر فيها من خَصلَتين (1): إمّا أن تكون صلاة موسى فيها جائزة أو غير جائزة، فإنكانت صلاته جائزة، جازله لِبسها في تلك البُقعة إذ لم تَكُنْ مُقَدَّسة، وإنكانت مُقَدَّسة مُطهَّرة، فليست بأقدس وأطهر من الصّلاة، وإنكانت صلاته غير جائزة فيها، فقد أو جَب على موسى (عباله م) أنّه لم يعرف الحلال من الحرام، وما علم ما تجوز فيه الصلاة ومالم تجُز، وهذا كُفره.

قلت: فأخْبرني ـ بامولاي ـ عن التأويل فيها؟

قال: «إِنَّ مُوسَى عَدِهِ اللهِمَ نَاجَى رَبُهُ بِالْوَادِيِّ الْمُفَدِسِ، فَقَالَ: بِارِبُّ، إِنِي قَدَ أَخَلَطْتُ لِكَ الْمَحَبُّةُ مَنِّي، وغَسَلتُ قلبي عَمَن سُواكَ ـ وكان شديد الحب لأهله ـ فقال الله تبارك وتعالى: ﴿ أَخْلَعْ نَعْلَيْكَ ﴾ أي انزَعْ حُبُّ أهلِكَ من قَلْبِكَ إِنْ كَانْتَ مَحَبَّتَكَ لَى خَالْصَةً، وقَلْبُكَ مِنْ الْمَيْلِ إلى من سواى مَغْسُولاًه.

١٩٩١/ ٥ - على بن إبراهيم، قال: وفوله ﴿ أَخِلَعُ فَعَلَيْكَ ﴾ قال: كانتا من جِلد حِمارٍ مبتٍ ﴿ وَأَمَا آخْتَرْ تُكَ فَاسْتَمِع لِمَا يُوحَىٰ \* إِنَّنِيَ أَنَا آللهُ لَا إِلَـٰهُ إِلَا أَنَا فَاعْبُدْنِي وَأَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ لِذِكْرِيَ ﴾ قال: إذا نَسِيْتَها ثمّ ذَكَرْتَها فَصَلّها.

٦/٦٩٩٢ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن الحُسين بن سعيد، ومحمّد ابن خالد، جميعاً، عن القاسم بن عُروة، عن عُبيد بن زُرارة، عن أبيه، عن أبي جعفر (مباسلام)، قال: «إذا فاتتُكُ صلاةً فَذَكَرْنَها في وقّتِ أخرى، فإن كنتَ تعلّم أنّك إذا صلّيتَ التي فاتَتْك، كنت من الأُخرى في وقت، قابداً بالتي

٣ ـ علل الشرائع: ٢/٦٦.

<sup>(</sup>۱) فَرْغَانة: مدينة، وكورة و اسعة بما وراء النهر، متاخمة لبلاد تركستان، وبينها وبين سفرقند خمسون فرسخاً، ويقال: فَرْغَانة قرية من قُرى فارس. «معجم البلدان ؛: ٢٥٣».

<sup>1</sup> ـ كمال الدين وتمام النعمة: ٤٦٠.

<sup>(</sup>١) في «ج» والمصدر: خطيئتين.

٥ ـ تفسير القمي ٢: ٦٠.

۲ ـ الكافي ۳: ۲۹۲/٤.

سورة طه (۲۰) ...... ۲۰) سورة طه (۲۰)

فاتتك، فإنّ الله عزّ وجلّ يفول: ﴿ وَأَقِمِ الصَّلَوٰةَ لِذِكرِي﴾. وإنكنتَ تعلَم أنّك إذا صلّيتَ التي فاتَتْك، فاتَتْك التي بعدها، فابدأ بالتي أنت في وقتها فصلّها، ثمّ أقِم الأخرى».

ورواه الشيخ في (التهذيب) بإسناده: عن الحُسين بن سعيد، عن القاسم بن عُروة، بباقي السَّنَد والمَتْن، إلّا أنّ في آخر الرواية: «وأقِم للأُخرى» (١).

٧٩٩٩٣/٧-الطَّبَرْسيّ، قيل: معناه أقِم الصَّلاة متى ذكرتَ أنَّ عليك صلاةً،كنتَ في وقتها أم لم تكُن، عن أكثر المُفسِّرين قال: وهو المرويّ عن أبي جعفر (عبه السلام).

٦٩٩٤/ ٨- قال عليّ بن إبراهيم، في قوله: ﴿إِنَّ ٱلسَّاعَةَ ءَاتِيَةٌ أَكَادُ أُخْفِيهَا﴾ قال: «من تَفْسي؛ هكذا زُلت».

قبل: كيف يُخفيها من نفسه؟ قال: ﴿جعَلها من غير وقتِ،

١٩٩٥/ ٩ ـ الطَّبَرُسيّ: عن ابن عبّاس: أكاد أخفيها من نفسي، فهو كذلك في قراءة أُبي، قال: وروي ذلك عن الصادق صليه السلام.

۱۰/۱۹۹۱ محمد بن بعقوب: عن محمد بن يحيى، عن سَلَمة بن الخَطَاب، عن عبدالله بن محمد، عن مَنِيع بن الحجّاج البَصري، عن مُجاشِع، عن مُعلَى، عن محمد بن الفَيض، عن أبي جعفر (عبداله)، قال: «كانت عصا موسى لآدم، فصارت إلى شُعبب، ثم صارت إلى موسى بن عِمران، وإنها لعِنْدَنا، وإنَّ عَهْدي بها آنِفاً، وهي خَصْراء كهيئتها حين التُزعت من شَجَرتها، وإنها لتنطق إذا الشَّنْطِفَّ، أُعِدَّت لقائِمنا (عبدالله)، يصنع بها ماكان بصنع بها موسى (عبدالله)، وإنها لتروّع وتَلْفَفُ ما يأفِكون، وتصنع ماتؤمر به، إنها حيث أقبلت تَلْقفُ ما يأفِكون، وتصنع بها أربعون ذراعاً، تَلْقفُ مايأفِكون بلسانها».

ورواه ابن بابوّيه، قال: حدّثنا أبي (رحماله)، قال: حدّثنا محمّد بن يَحيى، عن سلّمة بن الخطاب، وساق السّند والمنن (١١).

ورواه محمّد بن الحسن الصفّار في (بصائره) عن سَلَمة بن الخطاب، وساق الحديث سَنَداً وَمَتْناً (٢). ١٩٩٧/ ١١ ـ محمّد بن إبراهيم النُّعْماني، قال: أخبرنا أحمد بن محمّد بن سعيد بن عُقْدَة، قال: حدّثنا محمّد

<sup>(</sup>۱) التهذيب ۲: ۲۲۸/۱۰۷۰.

٧ ـ مجمع البيان ٧: ١٠.

٨ ـ تفسير القمى ٢: ٦٠.

٩ ـ مجمع البيان ٧: ١١.

۱۰ ـ الكافي ۱: ۱/۱۸۰.

<sup>(</sup>١)كمال الدين وتمام النعمة: ٢٧/٦٧٣.

<sup>(</sup>٢) بصائر الدرجات: ٣٦/٢٠٣.

١١ ـ الغَيبة: ٢٧/٢٣٨.

ابن المُفَضَّل بن إبراهيم، وسَعدان بن إسحاق بن سعيد، وأحمد بن الحُسين بن عبدالملك، ومحمَّد بن أحمد بن المحسن القَطَواني، قالوا جميعاً: حدَّثنا الحسن بن مُحبوب، عن عبدالله بن سِنان، قال: سَمِعت أبا عبدالله (عبدالله (عبدالله بن سِنان، قال: سَمِعت أبا عبدالله (عبدالله) بقول: هكانت عصا موسى قضيبَ آسٍ من غَرسِ الجنَّة، أتاه به جَبْرَئيل (عبدالله) لمَّا توجّه تِلقاء مَدَّيَن، وهي وتابوت آدم (عبدالله) في بُحبرة طَبَرِيَة، ولن يبلَيًا ولن يتغيَّرا حتى يُخرِجهما القائم (عبدالله) إذا قام).

۱۲/۹۹۸ محمد بن يعفوب: عن أحمد بن إدريس، عن عِمران بن موسى، عن موسى بن جعفر البغدادي، عن علي بن أسباط، عن محمد بن الفُضيل، عن أبي حَمزة الثُمالي، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: سمِعته يقول: «ألواح موسى (عبدالله) عندنا، وعصا موسى عندنا، ونحن وَرَثَةُ النبيّين».

۱۳/٦٩٩٩ ـ وعنه: محمّد بن يحيى، عن محمّد بن الحُسين، عن موسى بن سَعدان، عن أبي الحُسين الأَسَدِي، عن أبي بصير، عن أبي جعفر اعبالسلام، قال: اخرج أمير المؤمنين اعبالسلام، ذات ليلةٍ بعد عَتَمةٍ، وهو يقول: هَمْهَمَةٌ وليلةٌ مُظْلِمَةٌ، خرج عليكم الإمام عليه قميص آدم، وفي يده خاتَم سُليمان وعصا موسى».

۱٤/۷۰۰۰ محمد بن الحسن الصفّار، عن محمد بن عبدالجبار، عن الحسن بن الحسين اللوَّلُوي، عن أبي الحسين اللوَّلُوي، عن أبي الحسين الأسدي، عن أبي بَصير، عن أبي جعفر (علبالله)، قال: «خرج عليّ أمير المؤمنين (عبالله) ذات ليلةٍ على أصحابه بعد عَنَمَةٍ وَهُم في الرَّحْبة، وهو يقول: هَمْهَمَةٌ هَمْهَمَةٌ في ليلةٍ مُظْلِمَةٍ، خرج عليكم الإمام وعليه قميص آدم، وفي يده خاتم سُليمان، وعصا موسى».

۱۰ / ۷۰۰۱ ـ وعنه : عن محمّد بن الحُسير ، عن ابن سِنان ، عن عمّار بن مروان ، عن المُنَخَّل ، عن جابر ، قال : قال أبو جعفر (عبه السلام): «ألم تسمع قول رسول الله استراله عبه راله) لعليّ (عبه السلام) (۱) : والله لتوُّتين خاتم سُليمان ، والله لتوُّتين عصا موسى». والروايات في ذلك كثيرة .

لتؤتين عصا موسى ، والروايات في ذلك كثيرة . ١٦/٧٠٠٢ - عمر بن إبراهيم الأوسي ، قال: رُوي عن رسول الله (مقرة عبواله) أنّه قال: «لمّاكانت الليلة التي أسري بي إلى السماء ، وقف جَبْرَئيل في مقامه ، وغبتُ عن نحيّة كلّ ملك وكلامه ، وصرتُ بمقام انقطع عنّي فيه الأصوات ، وتساوى عندي الأحياء والأموات ، اضطرب قلبي وتضاعف كَرْبي ، فسمِعت منادياً يُنادي بلغة علي ابن أبي طالب: قف علم عدي ربك يُصلّي . قلت: كيف يُصلّي ، وهو غنيٌ عن الصلاة لأحدٍ ؟ وكيف بلغ علي هذا المقام ؟

۱۲ ـ الكافي ۱: ۱۸۰ /۲.

.... 17

۱۳ ـ الكافي ۱: ۱۸۱/۱.

١٤ ـ بصائر الدرجات: ٥٢/٢٠٨.

١٥ ـ بصائر الدرجات; ٢٠٧/٥١.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: في عليّ (عله السلام).

فقال الله تعالى: اقرأ يامحمد: ﴿ هُوَ الَّذِى يُصَلِّى عَلَيْكُمْ وَمَلاَئِكَتُهُ لِيُخْرِجَكُم مِن الظُّلُمَات إِلَى النُّورِ ﴾ (١) وصلاتى رحمة لك ولا مَتك، فأمّا سماعك صوت علي، فإنّ أخاك موسى بن عِمْران لمّا جاء جَبَل الطُّور وعابَن ماعابَن من عِظَم الأمور، أذهله ماراً ه عمّا بُلقى إليه، فَشَغَلَتْه عن القيبة بذكر الله أحبّ الأشياء إليه وهي العصاء إذ قلت له: ﴿ وَمَا تِلْكَ بِيَمِينِكَ يَامُوسَى ﴾ ولمّاكان عليّ أحبّ الناس إليك، ناديناك بِلُغَتِه وكلامه، ليَسْكُن ما بقلبك من الرُعب، ولنفهم ما بُلقى إليك وقال: ﴿ وَلِيَ فِيهَا مَثَارِبُ أُخْرَى ﴾ بها ألف مُعجزة السر هذا موضِع ذكرها. من الرُعب، ولنفهم ما يُلقى إليك وفي رواية أبى الجَارود، عن أبي جعفر (عبدالله): «قوله ﴿ أَهُشُ بِهَا عَلَىٰ اللهُ مَعْمِنَ اللهُ مَعْمِنَ المُراهِ مِنْ اللهُ مَعْمِنَ اللهُ مَعْمِنَ المُراهِ عَلَىٰ اللهُ مَعْمِنَ اللهُ المُعْلِي اللهُ اللهُ

۱۷/۷۰۰۳ عليّ بن إبراهيم: وفي رواية أبي الجَارود، عن أبي جعفر (عبدالسلام): «قوله ﴿ أَهُشَّ بِهَا عَلَىٰ غَنَمِي ﴾ يقول: أخيِط بها الشجر لِغَنَمي ﴿ وَلِيَ فِيهَا مَا رِبُ أُخْرَىٰ ﴾ فمِن الفَرَق لم يستطِع الكلام، فجمع كلامه، فقال: ﴿ وَلِيَ فِيهَا مَا اللهِ أُخْرَىٰ ﴾ بقول: حوائج أخرى».

۱۸/۷۰۰۶ على بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن القاسم بن محمّد، عن سُليمان بن داود المِنْقري، عن حَفْص بن غِياث، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله) قال: (جاء إبليس (الداف) إلى موسى (عبدالله) وهو يُناجي ربّه، فقال له ملك من الملائكة: ويُلك، ما ترجو منه وهو على هذه الحالة يُناجي ربّه؟ فقال له: أرجو منه ما أرجو من أبيه آدم وهو في الجنّة».

والحديث بطوله، ثقدُم في قوله تعالى: ﴿ وَقَرَّبْنَاهُ نَجِيّاً ﴾ من سورة مريم (١٠).

قوله تعالى:

# وَآضْمُمْ يَدَكَ إِلَىٰ جَناحِكَ تَخْرُجُ بَيْضًا ۗ مِنْ غَيرِ سُوِّ ءَايَةً أُخْرَىٰ [٢٢]

١٠٠٥/ ١ - ابن بابويه: عن أبيه، قال: حدَّنْتُ سَعْد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن أبيه، عن محمّد بن سِنان، عن خلف بن حمّاد، عن رجل، عن أبي عبدالله (عبدالله): قال الله نبارك و تعالى لموسى (عبدالله): ﴿ أَذْ خِلْ يَدَكَ فِي جَيْبِكَ تَخْرُجْ بَيْضًا ءَ مِنْ غَيْرٍ سُوّعٍ ﴾ (١) قال: «من غير بَرَص».

٢/٧٠٠٦ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن الحسن بن مَحبوب، عن العلاء بن رَزين، عن محمّد ين

<sup>(</sup>١) الأحزاب ٢٣: ٤٣.

١٧ ـ تفسير القمى ٢: ٦٠.

۱۸ ـ تفسير القمى ۱: ۲٤۲.

<sup>(</sup>١) تَقَدَّم في الحديث (١) من تفسير الآية (٥٢) من سورة مريم.

سورة طه آية ـ ٢٢ ـ

١ ـ معاني الأُحبار: ١/١٧٢.

<sup>(</sup>۱) النمل ۲۷: ۱۲.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ١٤٠.

٧٦٢ ..... البرهان في تفسير القرآن

مُسْلِم، عن أبي جعفر (علم السلام)، قال: «كان موسى شديد السُّمْرَة، فأخرَج يدّه من جَبيِه، فأضاءَت له الدنياء.

قوله تعالى:

# قَالَ رَبِّ آشْرَخ لِى صَدْرِى \* وَيَسِّرْ لِى أَمْرِى \* وَآحْلُلْ عُقْدَةً مِّن لِسَانِي - إلىٰ فوله تعالى - إِنَّكَ كُنتَ بِنَا بَصِيراً [70-70]

٧٠٠٧ ـ محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن الخَثْعَي، عن عبّاد بن يعقوب، عن عليّ بن هاشم، عن عمر (١) بن حارث، عن عِمران بن سُليمان، عن حصين (١) التَّعْلِبي (٣) عن أسماء بنت عُمّيس، قالت: رأيت رسول الله (مدّراه عليه وأنه) بإزاء تَبِير (١) وهو يقول: «أشرق تَبير أشرِق تَبير، اللّهم إنّي أسألك ماسألك أخي موسى، أن تَشْرَح لي صدري، وأن تُبَسَّر لي أمري، وأن تَحْلُل عُقْدَةً من لِساني يفقَهُوا قولي، وأن تجعَل لي وزيراً من أهلي عليّاً أخي، آشدُد به أزرِي، وأشرِكه في أمري، كي نُسَبّحك كثيراً، ونَذْ كُركَ كثيراً، إنك كنت بنا بَصيراً».

قال ابن عبّاس: فسمِعت منادياً يُنادى: ياأحمد، قد أوتِيتَ ما سألت.

قوله تعالى:

### وَأَلْقَيْتُ عَلَيْكُ مَحْبَةً مِنْي [ ٣٩]

٧٠٠٩ ـ العيّاشي: عن المُفضّل، قال: سألتُ أبا عبدالله (عبدالله) عن قوله: ﴿ فَالِقُ ٱلْحَبِّ وَٱلنَّوَىٰ ﴾ (١).

سورة طه آية . ٢٥. ٢٥.

١ ـ تأويل الآيات ١: ٢/٣١٠، شواهد التنزيل ١: ٥١١/٣٦٩ ـ ٥١٣، ترجمة الإمام عليّ (طبه السلام؛ من تاريخ ابن عساكر ١: ١٤٧/١٢٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: عمرو.

<sup>(</sup>٢) في «ط» نسخة بدل: حفص.

<sup>(</sup>٣) في «ج ، ط»: الثعلبي.

<sup>(</sup>١) تَبِير: جبل بمكّة. «الصحاح ـ ثبر ـ ٢: ٦٠١».

٢ ـ النور المشتعل: ١٣٨ /٣٧.

سورة طه آية ـ ٣٩ ـ

١ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٥/٣٧.

<sup>(</sup>١) الأنعام ٦: ٥٥.

سورة طه (۲۰) ......

قال: «الحَبُّ: المُوْمن، وذلك فوله تعالى ﴿وَأَلْقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةٌ مِّنْي﴾ والنَّوَى هو الكافر الذي نأى عن الحَقّ، فلم يَقْبَلْهُهِ.

قوله تعالى:

# وَ فَتَنَّاكَ فَتُوناً -إلىٰ قوله تعالى - وَلَا تَنِيَا فِي ذِكْرِي [ ٤٠ ـ ٤٢]

١/٧٠١٠ - علىّ بن إبراهيم: ﴿ وَفَتَنَّاكَ فُتُوناً ﴾ أي اختَبْرناك اختِباراً، قوله تعالى: ﴿ فَلَبِثْتَ سِنِينَ فِي أَهْلِ مَدْيَن ﴾ يعني عند شُعَبب، وقوله تعالى: ﴿ وَأَصْطَنَعْتُكَ لِنَفْسِى ﴾ أي اختَرتُك ؟ وقوله: ﴿ آذْهَبْ أَنتَ وَأَخُوكَ بِنَّايَاتِي وَلَا تَنِيَا فِي ذِكْرِي ﴾ أي لا تَضْعُفا.

قوله تعالى:

# آذْهَبَآ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَىٰ \* فَقُولَا لَهُ قَوْلاً لَيِّناً لَّعَلَّهُ يَتَذَكَّـرُ أَوْ يَخْشَىٰ [32 و 22]

۱/۷۰۱۱ منتخف في (التهذيب): بإسناده عن محمد بن يحبى، عن هارون بن مسلم، عن مسعدة ابن صَدَقة، قال: حدّثني شبخ من وُلد عَدي بن حاتم، عن أبيه، عن جدّه عَدِيّ بن حاتم، وكان مع عليّ (عبدالله) في حُروبه، أنّ عليّاً (عبدالله) قال يوم التقى هو ومُعاوية بصِفْين، ورفع بها صوته يُسْمِع أصحابه: «والله، لأقتلنّ مُعاوية وأصحابه» ثمّ قال في آخر قوله: «إن شاء الله تعالى مُعَقَضَ بها صوتَه، وكنتُ قريباً منه. فقلت: ياأمير المؤمنين، إنّك حَلَفْتَ على ماقلت ثمّ استئنيت، فما أردْت بذلك؟

فقال: وإنّ الحربَ خُدعة، وأنا عند المؤمنين غيركذوب، فأردتُ أن أُحَرِّض أصحابي عليهم، لئلًا يفضَلوا ولكي يطمَعوا فيهم، فأفّهم فإنّك تنتَفِع بها بعد اليوم إن شاء الله، واعلَم أنّ الله عزّ وجلّ قال لموسى (على الله)، حين أرسلَه إلى فرعون: فاتياه ﴿ فَقُولًا لَهُ قَوْلًا لَيّنا لَعَلَهُ يَتَذَكَّو أَوْ يَخْشَىٰ وقد علِمَ أنّه لايتذكر ولا يَخْشَىٰ، ولكن ليكون ذلك أحرَص لموسى (عب الله)، على الذَّهاب،

ورواه الكُليني: عن عليٌ بن إبراهيم، عن هارون بن مُسلم، وساق الحديث إلى آخره، وفيه بعض التغيير

سورة طه آية . ٤٠ ـ ٤٣ ـ

٢ - تفسير القمى ٢: ٦٠.

سورة طه آية . ٤٣ ـ ٤٤ .

۱ - التهذيب ٦: ٢٦٩/١٦٢.

٧٦٤ ..... البرهان في تفسير القرآن

اليسير (١)

ورواه أيضاً عليّ بن إبراهيم: عن هارون بن مُسلم بباقي السند والمتن (٢).

عن المراح وابن بابويه، قال: حدّثنا الحاكم أبو محمد جعفر بن تُعَيَّم بن شاذان النَّيْسَابُوري (رضها عنه)، عن عمه أبي عبدالله محمّد بن شاذان، قال: حدّثنا الفَضْل بن شاذان، عن محمّد بن أبي عُمَيْر، قال: قلت لموسى بن جعفر (عبدالله محمّد بن أبي عُمَيْر، قال: قلت لموسى بن جعفر (عبدالله): ﴿ أَذْهَبَا إلىٰ فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَعَىٰ \* فَقُولًا لَهُ قَوْلًا لَيْ الله عَرْ وجلّ لموسى وهارون (عبدالله): ﴿ آذْهَبَا إلىٰ فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَعَىٰ \* فَقُولًا لَهُ قَوْلًا لَيْنَا لَعَلَّهُ يَتَذَكَّرُ أَوْ يَخْشَىٰ ﴾.

فقال: «أمّا قوله تعالى: ﴿ فَقُولًا لَهُ قَوْلاً لَيِّناً ﴾ أي كنّباه، وقولا له: ياأبا مُصْعَب، وكان اسم فِرعون أبا مُصْعَب الوليد بن مُصْعَب. وأما قوله تعالى: ﴿ يَتَذَكّرُ أَوْ يَخْشَىٰ ﴾ فإنّما قال، ليكون أحرَص لموسى على الذّهاب، وقد عِلم الله عزّ وجلّ أنّ فِرعون لا يتذكر ولا يخشى إلّا عند رؤّية البأس، ألا تسمّع الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ حَتَّىٰ إِذَا أَدْرَكَهُ ٱلْغَرَقُ قَالَ ءَامَنتُ أَنَهُ لَإِلَهَ إِلّا اللهِ يَنْواْ إِسْرَاءِيلَ وَأَنَا مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ (١) فلم يقبَلِ الله إيمانه، وقال: ﴿ وَاللهُ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنتَ مِن ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ (١).

٣/٧٠١٣ ـ وعنه، قال: حدّثنا أحمد بن الحسن القَطَان، قال: حدّثنا الحسن بن علي السُّكَري، قال: حدّثنا محمّد بن زَكريًا الجَوْهَري، قال: حدّثنا جعفر بن محمّد بن عُمارة، عن أبيه، عن سُفيان بن سعيد، قال: سمعتُ أبا عبدالله جعفر بن محمّد الصادق (طبها السلام) ـ وكان والله صادقاً كما سُمّي ـ يفول: «ياسُفيان، عليك بالتَفيّة، فإنها سُنّة إبراهيم الخليل المباسلام)، وإنّ الله عزّ وجلّ قال لموسى وهارون (علها السلام): ﴿ أَذْهَبَا إلى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَعَىٰ \* فَقُولًا لَيْنا لَعَلَمُ يَتَذَكّرُ أَوْ يَخْشَىٰ ﴾ يقول الله عزّ وجلّ كنّباه، وقولا له: باأبا مُصْعَب».

إلى أن قال: قال: سُفيان: فقلت له: يابن رسول الله، هل يَجوز أن يُطمِع الله عزّ وجلَ عِبـادَه فـي كَـوْنِ مالايكون؟ قال: «لاء.

فقلت: فكيف قال الله عزّ وجلّ لموسى وهارون اعليهماك، ﴿ لَعَلَّهُ يَتَذَكَّرُ أَوْ يَخْشَىٰ ﴾ وقد عَلِم أنّ فِرعون لايتذكر ولايخْشَىٰ.

فقال: «إِنَّ فرعون قد تذَكّر وخَشِي، ولكن عند رُؤية البَّأسِ، حيث لم يَنْفَعْهُ الإيمان، ألا نسمَع الله عزّ وجلّ بقول: ﴿ حَتَّىٰ إِذَاۤ أَدْرَكَهُ ٱلْغَرَقُ قَالَ ءَامَنتُ أَنَّهُ لَآإِلَة إِلَّا ٱلَّذِي ءَامَنَتْ بِهِ بَنُوۤاْ إِسْرَاءِيلَ وَأَنَا مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ (١)، فلم

<sup>(</sup>١) الكافي ٧: ١/٤٦٠.

 <sup>(</sup>۲) تفسير الثمى ۲: ۱۰.

٢ ـ علل الشرائع: ١/٦٧.

<sup>(</sup>۱) يونس ۱۰: ۹۰.

<sup>(</sup>۲) يونس ۱۰: ۹۱.

٣ ـ معاني الأخبار: ٢٠/٢٨٥.

<sup>(</sup>۱) يونس ۱۰: ۹۰.

سورة طه (۲۰) ......

يفَبل الله عزّ وجلّ إيمانه، وقال: ﴿ ءَآلُتُن وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنتَ مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ \* فَالْيَوْمَ نُنَجِّيك بِبَدَنِك لِتَكُونَ لِمَنْ خَلْفَكَ ءَايةً﴾ ("، بفول: نُلْقِبك على نَجْوَةٍ (" من الأرض، لتكون لِمَنْ بعدَك علامةً وعِبرةً».

قوله تعالى:

# قَالَ رَبُّنَا آلَّذِي أَعْطَىٰ كُلُّ شَيءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَىٰ [٥٠]

لاً قوله تعالى:

## إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَآيَاتِ لَأُولِي ٱلنَّهَىٰ [ 05 ]

١٠١٥/ ١ - عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن الحسن بن متحبوب، عن عليّ بن رِئاب، عن مَروان، عن أبي عبدالله اعليه السلام،، قال: سألته عن قول الله عزّ وحِلّ : ﴿إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَآيَاتٍ لَأُولِي ٱلنَّهَىٰ﴾ قال: هنحن ـ والله ـ أولوا النَّهَىٰء.

فقلت: جُعلَت فداك، ومامعنى أولي النَّهَىٰ؟ قال: «ماأخبر الله به رسوله (سنى الله عليه وسوله على يكُون من بعده، من ادّعاء أبي فلان الخلافة والقيام بها، والآخر من بعده، والثالث من بعدهما، وبني أميّة، فأخبَر رسول الله (سنرانه عليه وأنه)، فكان ذلك كما أخبر الله به نبيّه (سنرانه عليه وآنه)، وكما أخبر رسول الله (سنرانه عليه وآنه) عليّاً (عليه السلام)،

سورة طه آية ـ ٥٠ ـ

<sup>(</sup>۲) يونس ۱۰: ۹۱ و ۹۲.

<sup>(</sup>٣) النَّجْوَةُ: المرتفع من الأرض. «المعجم الوسيط ٢: ٩٠٥».

۱ ـ الكافي ٥: ١٩/٥٦٧.

<sup>(</sup>١) يأتي في الحديث (١) من تفسير الآيات (١٠ ـ ٦٣) من سورة الشعراء.

<sup>(</sup>٢) يأتي في الحديث (١) من تفسير الآيات (٧ ـ ١٣) من سورة القصص.

سورة طه آية . 06 ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٦١.

وكما انتهى إلينا من عليّ (مداسلام)، فيما يكون من بعده من المُلك، في بني أُميّة وغيرهم، فهذه الآية التي ذكرها الله تعالى في الكتاب ﴿ إِنَّ فِي ذُلِكَ لَآيَاتٍ لَأُولِي ٱلنَّهَى ﴾ الذي انتهى إلينا عِلم ذلك كلّه، فصبَرنا لأمْرِ الله، فنحن قُوّام الله على حَلَقِه، وحُوَّانُه على دينه، نَخْزنُه ونَسْتُره، ونَكتُم به من عَدوُنا، كما كتّم رسول الله (منراه عليه واله) حتى أذِن الله له في الهجرة، وجاهد المشركين، فنحن على منهاج رسول الله (منراه عليه وآله)، حتى يأذَنَ الله لنا في إظهار دينه بالسيف، وندعو الناس إليه، فنضربهم (١) عليه عَوْدًا، كما ضَرَبهم (١) رسول الله (منراه عليه وآله) بَدْءاً».

ورواه محمّد بن العبّاس: عن أحمد بن إدريس، عن عبدالله بن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن مَحبوب، عن عليّ بن رِئاب، عن عمّار بن مَروان، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله) عن قول الله عزّ وجلّ ﴿إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَآيَاتٍ لَأُولِلِي ٱلنَّهَيٰ﴾ وساق الحديث إلى آخره (٣).

ورواه سعد بن عبدالله القُمّي: عن عليّ بن إسماعيل بن عيسى، عن أبي عبدالله محمّد بن خالد البَرقي، عن الحسن بن مَحبوب، عن عليّ بن رِئاب، عن عمّار بن مَروان، عن أبي عبدالله (مله السلام)، في قول الله عزّ وجلّ ﴿إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَآيَاتٍ لَأُولِي النَّهَيٰ في قال: ونحن ـ والله أولى النَّهَى، وساق الحديث إلى آخره (١٠).

٢/٧٠١٦ محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا محمّد بن همّام، عن محمّد بن إسماعيل العَلَوي، عن عيسى بن داود النجّار، عن أبي الحسن موسى بن جعفر (عبه السلام)، في قوله تعالى: ﴿إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَآيَاتٍ لَأُولِي ٱلنَّهَىٰ ﴾. قال: دهم الأثمّة من آل محمّد (عبهم السلام)، وماكان في القرآن مثلها».

٣/٧٠١٧ ـ علي بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن ابن أبي عُمير؛ وفضالة، عن مُعاوية بن عمّار، عن أبي عبدالله (علمالسلام)، في قوله : ﴿إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَآيَاتٍ لِأَوْلِي ٱلنَّهَيٰ﴾، قال: وتحن أولوا النهي».

قوله تعالى:

# مِنْهَا خَلَقْنَاكُمْ وَفِيهَا تُعِيدُكُمْ وَمِنْهَا تُخْرِجُكُمْ قَارَةً أُخْرَىٰ [00]

۱/۷۰۱۸ محمد بن يعقوب: عن عليّ بن محمد بن عبدالله، عن إبراهيم بن إسحاق، عن محمد بن شليمان الدَّيْلَمي، عن أبي جعفر (عبدالله (عبدالله) عندالله عن أبي جعفر (عبدالله) عندالله عن أبي عبدالله (عبدالله) عندالله عن أبي عبدالله (عبدالله)

<sup>(</sup>١) في «ط ، ج ، ي»: فنصيَرهم.

<sup>(</sup>٢) في «ط، ج، ي»: صيرهم.

<sup>(</sup>٣) تأويل الآيات ١: ٧/٣١٤.

<sup>(</sup>٤) مختصر بصائر الدرجات: ٦٦.

٢ ـ تأويل الآيات ١: ٢٢٠/٣٢٠.

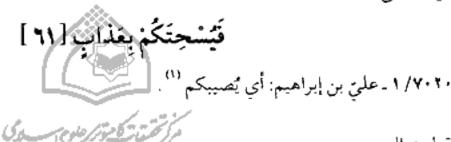
۲ ـ تفسير القمى ۲: ۸٦.

الحديث، وفيه -إنّ الله تعالى خلق خَلَافين (1)، فإذا أراد أن يَخْلُق خَلْقاً أمرَهم فأخَذُوا من التَّربة التي قال الله في كتابه: ﴿ مِنْها خَلَقْناكُمْ وَفِيها نَعِيدُكُمْ وَمِنْهَا نَخْوِجُكُمْ تَارَةً أُخْرَىٰ ﴾، فعَجَنوا النَّطفة بتلك التَّربة التي يُخْلَق منها، بعد أن أَسْكَنها الرَّحِم أربعين ليلةً، فإذا تمّت لها أربعة أشهر، قالوا: يارب، نَخلُق ماذا؟ فيأمرُهم بما يُريد، من ذكو أو أنشى، أبيض أو أسود، فإذا خرجت الروح من البَدَن، خرَجت هذه النَّطْفَة بعينِها منه، كائناً ماكان، صغيراً أو كبيراً، ذكراً أو أنشى، فلذلك يُغسَّل المبت غُسل الجَنابة».

۱۹ ۷۰/۷۰ - ابن بابوبه، قال: حدّثني الحسين بن أحمد (رحماة)، عن أبيه، قال: حدّثني أحمد بن محمّد بن عيسى، عن أحمد بن محمّد بن أبي تَصُر، عن عبدالرحمن بن حَمّاد، قال: سألت أبا إبراهيم (عبدالدم) عن الميّت، لِمَ يُغسَّل غُسل الجنابة؟

قال: وإذّ الله تبارك وتعالى أعلى وأخلَص من أن يَبعَث الأشياء بيده، إنّ لله تبارك وتعالى مَلكين خَلاقين، فإذا أراد أن يخلق خَلقاً أمر أولئك الخلاقين فأخذوا من التربة التي قال الله عزّ وجلّ في كتابه: ﴿ مِنْها خَلَقْناكُمْ وَفِيها تُعِيدُكُمْ وَمِنْها تُخرِجُكُمْ تَارَةً أُخْرَى ﴾، فعجَنوها بالنّطفة المُسْكنة في الرحِم، فإذا عُجِنَت النّطفة بالتربة، قالا: يارب، مانخلق؟ وقال من فيوحي الله تبارك وتعالى إليهما مايريد، ذَكَرا أو أنثى، مؤمناً أو كافراً، أسود أو أبيض، شفياً أو سعيداً، فإذا مات سالت عنه تلك النّطفة بعينها، لاغيرها، فمن ثمّ صار الميّت يُغسّل غُسل الجنابة».

قوله تعالى:



قوله تعالى:

# فَأَوْجَسَ فِي نَفْسِهِ خِيْفَةً مُوسىٰ \* قُلْنَا لاَتَخَفْ إِنَّكَ أَنْتَ الْأَعْلَىٰ [ ٢٨ و ٦٨ ]

١/٧٠٢١ ـَـابن بابوَيه، قال: حدّثنا محمّد بن موسى بن المُتَوَكّل (رمرِاهُ عه)، قال: حدّثنا محمد بن جعفر

سورة طه آية . ٦١ .

<sup>(</sup>١) خَلاقين: أي ملائكة خلاقين، والخلق بمعنى التقدير. «مرآة العتول ١٣: ٣٤٥».

٢ ـ علل الشرائع: ٢٠٠٠/٥.

١ .. تفسير القمى (الطبعة الحجرية): ٢٦٨.

<sup>(</sup>١) في «ط» نسخة بدل: يفنيكم.

سورة طه آية . ٧٧ ـ ١٨ ـ

١ ـ الأمالي ٢/٥٢١.

الأسدي، عن محمّد بن إسماعيل البَرْمَكي، قال: حدّثنا عبدالله بن أحمد الشامي، قال: حدّثنا إسماعيل بن الفّضل الهاشمي، قال: سألت أبا عبدالله الصادق (عبدالله) عن موسى، بن عِمران (عبدالله)، لمّا رأى حِبالَهم وعِصِيَّهم، كيف أُوجَسَ في نفسِه خيفَةً، ولم يُوجِسُها إبراهيم (عبدالله) حين وُضِع في المَنْجَنيق وقُذِف به على النار؟

فقال (عبدالبلام): دان إبراهيم (عبدالبلام) حين وُضع في المَنْجَنيق، كان مُسْتَنِداً إلى مافِي صُلبه من أنوارِ حُجج الله عزّ وجلّ، ولم يكن موسى (عبدالسلام)كذلك، فلذلك أوْجَسَ في نَفْسِهِ خِيفَةً، ولم يُوجِسُها إبراهيم (عبدالسلام)».

٢/٧٠٢٢ ـ وعنه: عن محمّد بن عليّ ماجِيلُويه، قال: حدّثني عمّي محمّد بن أبي القاسم، عن أحمد بن هِلال، عن الفضل بن دُكين، عن مَعمّر بن راشد، قال: سمِعت أبا عبدالله (عبدالله) يقول: «أتى يهودي إلى النبيّ (سفرانه عبدواته)، فقام بين بدّيه يَجدُّ النظر إليه. فقال النبي (سفرانه عبدواته): يايهوديّ، ماحاجتك؟ قال: أنث أفضل أم موسى بن عِمران النبيّ الذي كلّمه الله، وأنزل عليه التوراة والعَصا، وفلق له البحر، وأظلَّه بالغَمام؟

فقال له النبيّ (منراة عهرانه): إنّه يُكُرّه للعَبدِ أن يُزكّي نفسه، ولكنّي أقول: إنّ آدم (عه العمر) لمنا أصاب الخطيئة، كانت توبته أن قال: اللّهم إنّي أسألك بحقّ محمّدٍ وآل محمّد لمنا غفّرتها لي؛ فغفّرها له، وإنّ نُوحاً (عيد السلام) لمنا ركب السفينة، وخاف الغرّق، قال: اللّهم إنّي أسألك بحقّ محمّد وآل محمّد لمنا أنجيتني من الغرق، فأنجاه الله منه، وإنّ إبراهيم (عيد السلام) لمنا ألّقي في النار، قال: اللّهم إنّي أسألك بحقّ محمّدٍ وآل محمّد لمنا أنجيئتني منها؛ فجعلها الله عليه بَرّداً و سلاماً، وإنّ موسى (عيد الله عنه) لمنا ألقى عصاه، و أوْجَس في نفسه خيفة، قال: اللّهم إنّي أسألك بحقّ محمّدٍ وآل محمّد لمنا آمنتنى؛ فقال الله جلّ جلاله: ﴿ لَا تَحْفَ اللّهُ عَلَى ﴾.

بايهودي، إنَّ موسى البهاسلام، لو أدركني، ثم لم يُؤمِن بي وبنُبوَتي، مانفعه إيمانه (١) شيئاً ولانفَعَتْهُ النُّبوّة، يا يَهودي، ومن ذُرِّيَتي المَهديّ، إذا خرجَ نزَل عيسي بن مَرْيَم لِنُصرته، فقدّمه وصلّى خلفه».

مرز تقية تركيبية برطن إسدوى

قوله تعالى:

#### وَمَنْ يَخْلِلْ عَلَيْهِ غَضَبِي فَقَدْ هَوَىٰ [ ٨١ ]

عن محمّد بن عيسى، عن المَشْرِفي حمرة بن المُرتفع، عن بعض أصحابنا، عن أحمد بن محمّد البَرْقي، عن محمّد بن عيسى، عن المَشْرِفي حمزة بن المُرتفع، عن بعض أصحابنا، قال: كنت في مجلس أبي جعفر البه اللهم، إذ دخل عليه عَمرو بن عُبيد، فقال له: جُعلت فداك، قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَمَنْ يَخْلِلْ عَلَيْهِ غَضَبِي فَقَدْ هَوَىٰ ﴾ ماذلك الغضَب؟ فقال أبو جعفر (هه الله الله عَمرو، إنّه من زعم أنّ الله قد زال من شيء إلى شيء، فقد وصَفه

٢ ـ الأمالي: ١٨١/٤.

<sup>(</sup>١) في «ي ، ط»: ماقبل الله منه.

سورة طه (۲۰) ......٧٦٠ .....

بصفة مخلوق، وإنَّ الله عزَّ وجلَّ لايستَفِرُّه شيء فيُغَيِّره،.

ابن بابوَيه، رواه في كتاب (التوحيد) قال: حدّثني أبي (رسه)، قال: حدّثنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن أبي عبدالله، عن محمّد بن عبسى اليَقْطِيني، عن المَشْرِقي، عن حَمزة بن الربيع، عمّن ذكره، قال: كنتُ في مجلس أبي جعفر (عله السلام)، وذكر مثله بتغيير لايضًرّ بالمعنى (١).

ورواه أيضاً في (معاني الأخبار) بهذا الإسناد، إلّا أنّ فيه: عن المَشْرِقي حمزة بن الربيع، وفي آخر الحديث: ولايغيّره "" ـ بالواو ـ كما هو في كتاب (التوحيد) "".

٢/٧٠٢٤ - المُفيد في (إرشاده) قال: روى العُلماء أنَّ عَمرو بن عُبيد وفَد على محمَد بن علي بن المُحسين المبهم السرم، لِيَمْتَحِنَهُ بالسُؤال، فقال له: جُعلت فِداك، مامعنى قوله تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَرَ اللَّذِينَ كَفَرُواْ أَنَّ السَّمَـٰوَاتِ وَٱلْأَرْضَ كَانَتَا رَثْقاً فَفَتَقْنَاهُمَا ﴾ (١)، ماهذا الرَّثق والفَتْق؟

فقال أبو جعفر اعلىه السلاما: «كانت السماء رَنقاً لاتُنْزِل المَطر (")، وكانت الأرض رَنقاً لاتُخرِج النبات». فانقطع عمرو ولم يَجد اعتراضاً، ومضى ثمّ عاد إليه، فقال له: أخبرني ـ مُجعلت فداك ـ عن قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَنْ يَخْلِلْ عَلَيْهِ غَضَبِي فَقَدْ هَوَىٰ﴾ ماغَضَبُ الله؟

فقال أبو جعفر (عليه هــــلام): «غضب الله عِمَابه ــ ياعمرو ــ ومن ظَنَّ أنَّ الله يُغيِّره شيءٌ فقد كفّر».

قوله تعالى:

## وَإِنِّي لَغَفَّارٌ لِمَنْ تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلٌ صَالِحاً ثُمَّ آهْتَدَىٰ [٨٢]

١/٧٠٢٥ - محمّد بن يعقوب: عن علي بن إبراهيم، عن صالح بن السّندي، عن جعفر بن بَشير ومحمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن ابن فضّال، جميعاً، عن أبي جميلة، عن خالد بن عمّار، عن سّدير، قال: سمِعت أبا جعفر (علم السبة)، وهو داخِل وأنا خارج، وأخذ بيدي، ثمّ استقبل البيت، فقال: وياسّدير، إنّما أبر الناس أن يأنوا هذه الأحجار، فيَطوفوابها، ثمّ يأتونا فيُعلِمونا ولايتهم لنا، وهو قول الله تعالى: ﴿ وَإِنَّى لَغَفّارٌ لِمَنْ ثَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً ثُمّ آهْتَدَىٰ ﴾ - ثمّ أوماً بيده إلى صدره - إلى ولايتنا،

<sup>(</sup>١) التوحيد: ١١/١٦٨.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: ولايعزَّه شيء.

<sup>(</sup>٣) معاني الأخبار: ١/١٨.

٢ \_ الإرشاد: ٢٦٥.

<sup>(</sup>۱) الأنبياء ۲۱: ۳۰. ,

<sup>(</sup>٢) في المصدر: القَطُر.

سورة طه آية ـ ۸۲ ـ

ئمّ قال: «ياسَدير، فأريك الصادِّين عن دِين الله» ثمّ نظر إلى أبي حنيفة وسُفيان الثوري في ذلك الزمان، وهم حَلَق في المَسجد، فقال: هؤلاء الصادّون عن دين الله بلا هدى من الله، ولاكتاب مُنير، إنّ هؤلاء الأخابيث لو جَلسوا في بيوتهم، فجال الناس، فلم يَجِدواْ أحداً يُخبرُهم عن الله تبارك وتعالى، وعن رسول الله (سلى الله عليه وآله)، حتى يأتونا، فنُخبِرهم عن الله تبارك وتعالى، وعن رسول الله تبارك وتعالى، وعن رسول الله اسلى الله الله الله عليه وآله).

٢/٧٠٢٦ ـ محمّد بن الحسن الصفّار: عن محمّد بن عيسى، عن صَفوان، عن يعقوب بن شُعيب، قال: سألت أبا عبدالله (عليه السلام) عن قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَإِنِّي لَغَفّارٌ لِمَنْ تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً ثُمَّ آهْتَدُيٰ ﴾.

قال: «من ناب من ظُلم، وآمَن من كُفُرٍ، وعمِل صَالحاً، ثمّ اهتدى إلى ولايتناه وأوماً بيده إلى صدره.

عدد الله البرويه، قال: حدّ ثنا عليّ بن أحمد بن عبدالله بن أحمد بن أبي عبدالله البروي، عن أبيه، عن ابيه، عن الحد أحمد بن أبي عبدالله البروي، قال: حدّ ثنا سهّل بن المَرْزُبان (١) الفارسي، قال: حدّ ثنا محمّد بن منصور، عن عبدالله بن جعفر، عن محمّد بن الفيض بن المُختار، عن أبيه، عن أبي جعفر محمّد ابن عليّ الباقر، عن أبيه، عن جدّ (عليم السلام)، قال: الخرّج رسول الله (مني الدعية واله) ذات يوم وهو راكب، وخرّج عليّ (عليه السلام) وهو يمشي، فقال له: يا أبا الحسن، إمّا أن تركب، وإمّا أن تنصّرف وذكر الحديث إلى أن قال فيه والله ياعليّ، ما خُلفتَ إلا لتعبُد (١) ربك، ولتُعرف (١) بك معالم الدين، ويُصلَح بك دارسُ السّبيل، ولقد صَلّ من صلّ عنك، ولن يهتدي إلى الله عزّ وجلّ من لم يهند إليك وإلى ولايتك، وهو قول ربّي عزّ وجلّ: ﴿ وَإِنَّى لَغَفّارٌ لِمَنْ تَابَ وَوَامَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً ثُمَّ آهْتَدَىٰ يعني إلى لايتك،

وقد ذكر الحديث بنمامه في سورة العائدة، في قوله تعالى: ﴿ يَاۤ أَيُّهَا ٱلرَّسُولُ بَلِّغُ مَاۤ أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكَ﴾ (''.

١٠٠٢٨ عليّ بن إبراهيم، قال: حَدَّثُنَا أَحَمَّدُ بِن عِلْيَ، قال: حَدَّثُنَا الحَسن بن عبدالله، عن السَّنْدي بن محمّد، عن أبان، عن الحارث بن يَحبى، عن أبي جعفر (عبدالسلام)، في قول الله: ﴿ وَإِنِّى لَغَفَّارٌ لِمَنْ تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً ثُمَّ آهْتَدَىٰ﴾.

قال: «ألا ترى كيف اشترظ، ولم تَنْفَعُه التَوبة ولا الإيمان والعمَل الصالح حتّى اهتَدى, والله، لو جَهِد أن يعمل بعملٍ ، ماقَبل منه حتّى يهتدي».

٢ ـ بصائر الدرجات: ٦/٩٨.

٣ ـ الأمالي: ١٣/٣٩٩، شواهد التنزيل ١: ٥٢١/٣٧٦ (نحوم)، ينابيع المودة: ١١٠.

<sup>(</sup>١) في «ج ، ي» سهِّل بن زياد، والظاهر أنَّه: سهل بن الهُرمُزان، وهو قُميِّ ثقة، راجع رجال النجاشي: ١٨٥/٤٩١.

<sup>(</sup>٢) في نسخة من المصدر: ليُعبّد.

<sup>(</sup>٣) في «ج ، ي»: ولنشرف.

<sup>(1)</sup> تقدَّم في الحديث (٢)من تفسير الآية (٦٧) من سورة المائدة.

١ - تفسير القمى ٢: ٦١.

سورة طه (۲۰) ...... ۲۰) ..... ۲۰) سورة طه (۲۰)

قال: قلت: إلى من، جعلني الله فداك؟ قال: «إلينا».

٧٠٢٩ / ٥- محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا عليّ بن العبّاس البّجلي، قال: حدّثنا عبّاد بن يعقوب، عن عليّ بن هاشم، عن جابر بن الحُرّ، عن جابر الجُعفي، عن أبي جعفر (عبه السلام)، في قوله تعالى: ﴿ وَإِنِّى لَغَفَّارٌ لِمَنْ تَابَ وَالمَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً ثُمَّ آهْتَدَىٰ ﴾، قال: «إلى ولايتنا».

٣٠٣٠ ٢٠٣٠ وعنه، قال: حدّثنا الحُسين بن عامر، عن محمّد بن الحُسين، عن محمّد بن سِنان، عن عمّار بن مروان، عن المُنخَل، عن جابر، عن أبي جعفر (عب السلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِنَّى لَغَفّارٌ لِمَنْ تَابَ وَءَامَنَ وَعَمَل صَالِحاً ثُمَّ آهْتَدَىٰ ﴾، قال: «إلى ولاية أمير المؤمنين (عب السلام)».

٧/٧٠٣١ عن عبسى بن داود النّجَار، عن محمّد بن همّام، عن محمّد بن إسماعيل العَلَوي، عن عبسى بن داود النّجَار، عن أبي الحسن موسى بن جعفر (عليماالسلام)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِنَّى لَغَفّارٌ لِمَنْ تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً ثُمَّ أَمْ الحسن موسى بن جعفر (عليماالسلام)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِنِّي لَغَفّارٌ لِمَنْ تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً ثُمَّ أَمْ الحسن موسى بن جعفر (عليماالسلام)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِنِّي لَغَفّارٌ لِمَنْ تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً ثُمَّ أَمْ الحسن موسى بن جعفر (عليماالسلام)،

المحمد بن عبدالله بن محمد بن مهدي، قال: أخبرنا أبو عمر عبدالواحد بن محمد بن عبدالله بن محمد بن مهدي، قال: أخبرنا الحسن بن علي بن بَزيع، قال: حدّثنا القاسم بن الضّحّاك، قال: أخبرنا شهر بن حوّشب أخو العوّام، عن أبي سعيد الهمداني، عن أبي جعفر (عبدالله): ﴿ إِلّا منَ تَابَ وَ عَامَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً ﴾ (١٠) قال: هوالله، لو أنّه تاب وآمن وعمِل صالحاً، ولم يَهْتدِ إلى ولايتنا ومودّتنا ومعرفة فضلنا، ماأغنى ذلك عنه

٩/٧٠٣٢ - أحمد بن محمد بن خالد البَرُقي، عن أبية، عن حمّال بن عبسى ـ فيما أعلم ـ عن يعقوب بن شُعيب، قال: سألت أبا عبدالله (عبده عن قول الله عزّ وجلّ : ﴿ وَإِنِّي لَغَفَارٌ لِمَنْ تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً ثُمَّ آهْتَذَىٰ﴾.

قال: ﴿ إِلَى وَلَا يَتُنَا وَاللَّهُۥ أَمَا تَرَى كَيْفَ اشْتُرَطُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ؞ُ.

۱۰/۷۰۳۶ ما بو عليّ الطَّبَرْسيّ: قال أبو جعفر البافر «طبه السلام»: «ثمّ اهتدى إلى ولايتنا أهل البيت. فوالله، لو أنّ رجلاً عبدالله عُمُرَه مابين الرُكن والمَقام، ثمّ مات ولم يجيء بولايتنا، لأَكَبُه الله في النار على وَجهه».

٥ ـ تأويل الآيات ١: ١١/٣١٦، شواهد التنزيل ١: ٥١٨/٣٧٥ و ٥١٥، الصواعق المحرقة: ١٥٣.

٦ ـ تأويل الآيات ١: ٢١٦/٢١٦.

٧ ـ تأويل الآيات ١: ٢٦/٣٢٣.

٨ ـ الأمالي ١: ٢٦٥.

<sup>(</sup>۱) مريم ۱۹: ٦٠.

<sup>1</sup> ـ المحاسن: ٢٥/١٤٢.

۱۰ ـ مجمع البيان ۷: ۳۹.

ورواه الحاكم أبو القاسم الحَسكاني بإسناده (١)، وأورده العبّاشي في (تفسيره) من عِدّة طُرُق (٢٠.

11/۷۰۳۵ من بابويه: بالإسناد عن سُليمان، عن داود بن كَثِير الرَقي، قال: دخملت على أبي عبدالله وهيه الله فقلت له: مُحلت فداك، قوله تعالى: ﴿ وَإِنِّي لَغَفَارٌ لِمَنْ تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً ثُمَّ آهْتَدَىٰ ﴾ عبدالله وهذا الاهتِداء بعد التوبة والإيمان والعمل الصالح؟

قال: فقال: «معرفة الأئمّة ـ والله ـ إمام بعد إمام».

۱۲/۷۰۳۹ ـ وروى عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمّير، عن ابن أُذَيْنَة، عن الفُضَيل، عن زُرارة، عن أبي جعفر (ملهالسلام)، في قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ آهْتَدَىٰ ﴾، قال: «اهتدى إلينا».

قوله تعالى:

# قَالَ فَإِنَّا قَدْ فَتَنَّا قَوْمَكَ مِنْ بَعْدِكَ وَأَضَلَّهُمُ السَّامِرِيُّ -إلى فوله تعالى -وَسِعَ كُلَّ شَيْءٍ عِلْماً [٩٨-٨٥]

قال: (١/٧٠٣٧ - على بن إبراهيم: في قوله تعالى: ﴿ فَإِنَا قَدْ فَتَنَا قَوْمَكَ مِنْ بَعْدِكَ وَأَضَلَّهُمُ السَّامِرِيُ ﴾ قال: الحَتَبَرْناهم وأضَلَّهم السَّامِرِي، قال: بالعِجْل الذي عَبَدوه، وكان سبب ذلك أن موسى لمّا وعد، الله أن يُنزِل عليه التوراة والألواح إلى ثلاثين يوماً أخبر بني إسرائيل بذلك، وذهب إلى المِيقات، وخلّف هارون في قَوْمِه، فلمّا جاءت الثلاثون يوماً ولم يَرجِعُ موسى (علم الحم الميهم غَضِبوا وأرادوا أن يقتلوا هارون، وقالوا: إنّ موسى كَذَبنا وهرب منا. فجاءهم إبليس في صورة رجل، فقال لهم: إنّ موسى قد هرب منكم ولايرجِع إليكم أبداً، فاجْمَعوا لي حُليكم حتّى أنّخِذَ لكم إلها تعبُدونه موسى

حُليّكم حتى أتَّخِذَ لكم إلها تعبُدونه. ويوم أغرق الله فرعون وأصحابه، فنظر إلى جَبْرَئيل وكان على حيوان في وكان السّامري على مُقدّمة موسى يوم أغرق الله فرعون وأصحابه، فنظر إلى جَبْرَئيل وكان على حيوان في صورة رَمّكة (١)، فكانت كُلّما وَضَعَتْ حافِرَها على مَوضع من الأرض تحرّك ذلك المَوضِع، فنظر إليه السامري وكان من خيار أصحاب موسى (مله السلم)، فأخذ التُراب من تحت حافر رَمّكة جَبْرَئيل وكان يتحرّك فصره في صُرّة وكان عنده يفتخر به على بني إسرائيل فلمًا جاءهم إبليس واتّخذوا العِجْل، قال للسامريّ: هات التُراب الذي

<sup>(</sup>١) شواهد التنزيل ١: ٥١٨/٣٧٥ و: ٥١٩/٣٧٥. إلى قوله: أهل البيت.

<sup>(</sup>٢) عنه: مجمع البيان ٧: ٣٩.

١١ \_ فضائل الشيعة: ٢٢/٦٥.

۱۲ ـ...، تأويل الآيات ١: ٢١٦/١٠.

سورة طه آية ـ ٨٥ ـ ٩٨ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ٦١.

<sup>(</sup>١) الرَّمْكَة: الفرس. «لسان العرب \_رمك \_ ١: ٣٤٤».

معك. فجاء به السامريّ فألفاه إبليس في بحوف العِجُل، فلمّا وقع التُراب في بحوفه تحرَّك، وخار، ونبت عليه الوَبَر و الشَّعَر، فسجَد له بنو إسرائيل، وكان عدد الذين سجَدوا سبعين ألفاً من بني إسرائيل، فقال لهم هارون كما حكى الله: ﴿ يَاقَوْمِ إِنَّما قُتِنْتُمْ بِهِ وَإِنَّ رَبَّكُمُ الرَّحْمُنُ فَاتَبِعُونِي وَأَطِيْعُوا أَمْرِي \* قَالُوا لَنْ نَبْرَحَ عَلَيْهِ عَاكِفِينَ حَتَّىٰ يَرْجِعَ إِلَيْنَا مُوسَىٰ ﴾، فَهَمُوا بهارون فهرَب من ببنهم، وبقوا في ذلك حتى نَمَّ مِيقاتُ موسى أربعين لبلة، فلمّاكان يوم عشرة من ذي الحِجّة أنزل الله عليه الألواح فيها النوراة وما يحتاجون إليه من أحكام السّير والقصص، ثمّ أوحى الله إلى موسى: ﴿ إِنَّا قَدْ فَتَنَا قَوْمَكَ مِن بَعْدَكَ وَأَضَلَّهُمُ ٱلسّامِرِيُّ ﴾ وعبدوا العِجْل وله بحوار. فقال موسى (عبد المجل الربّ، العِجْل من السّامِريّ، فالخُوار ممّن؟ فقال: المني - ياموسى - إنّي لمّا رأيتهم قدفاءوا (\*) عنّي إلى العِجْل أحبَيْتُ أن أزيدَهم فِتنةً اللهُ وَالْمَا وَاللهُ عَلَيْهُ مُ السّامِريّ، فالخُوار ممّن؟ فقال: المنتي - ياموسى - إنّي لمّا رأيتهم قدفاءوا (\*) عنّي إلى العِجْل أحبَيْتُ أن أزيدَهم فِتنةً اللهُ المِعْدِلُ اللهُ عَلَيْهُ السّامِريّ، فالخُوار ممّن؟ فقال: المنتي - ياموسى - إنّي لمّا رأيتهم قدفاءوا (\*) عنّي إلى العِجْل أحبَيْتُ أن أزيدَهم فِتنةً اللهُ المَالِمُ اللهُ المِعْلِيْمُ المَّالِمِيْمُ السَّمُ السَّمُ المُنْ أَنْهُ المَالِمُ المُنْ أَنْهُ المَالِمُ المَّالِمُ المَّالِمُ المَالِمُ المَلْمُ المَالِمُ المَالَقِيْمُ المَالِمُ المَالِمُ المَالِمُ المَالِمُ المَالِمُ المَالَمُ المَالِمُ المَلْمُ المَالِمُ المَالِمُ المَالِمُ المَالْمُ المَالِمُ المَالِمُ

﴿ فَرَجَعَ مُوسَى ﴾ كما حكى الله عزُ وجل ﴿ إِلَىٰ قَوْمِهِ غَضْبَانَ أَسِفاً قَالَ يَاقَوْمِ أَلَمْ يَعِدْكُمْ رَبُّكُمْ وَعْداً حَسَنا أَفطالَ عَلَيْكُمْ آلْعَهْدُ أَمْ أَرَدْتُمْ أَنْ يَجِلَّ عَلَيْكُمْ غَضَبٌ مَنْ رَبَّكُمْ فَأَخْلَفْتُمْ مَوْعِدِى ﴾، ثم رمى بالألواح واخذ بلِحْبَةِ أخيه هارون ورأسِه بجُرُّه إلبه ﴿ قَالَ يَا هارُون مَامَنَعَكَ إِذْ رَأَيْتَهُمْ ضَلُّوا \* أَلَا تَشْبِعَنِ أَفَسَعَصَيْتَ أَمْرِى ﴾ فقال هارون كما حكى الله: ﴿ يَبْنَوُمَ لَا تَأْخُذْ بِلِحْبَتِى وَلَا بِرَأْسِى إِنِّى خَشِيتُ أَنْ تَقُولَ فَرَقْتَ بَيْنَ بَنِينَ إِسْرَائِيلَ وَلَمْ تَرْقُبُ قَولِى ﴾.

۱۳۸۸ ۲ - ابن بابوَیه، قال: حدَثنا عليَ بن أحمد بن محمد، ومحمد بن أحمد الشّبباني، والحُسين بن إبراهيم بن أحمد بن هِشام درمياه منه، قالوا حدّثنا محمد بن أبي عبدالله الكُوفي الأسّدي، قال: حدّثنا موسى بن عمران النَّخَعي، عن عمّه الحُسين بن يزيد النَّوْفَلي، عن عليّ بن سالم، عن أبيه، قال: قلت لأبي عبدالله (طبهالدم): أخْبِرني عن هارون لِمَ قال لموسى اعبهالدهم): با بن أمّ لافأ كذ بلحّيتي ولابرأسي. ولم يقُل يابن أبي؟

فقال: «إنّ العَداوة بين الإخوة أكثر ماتكون إذاكانّوا بني عَلَّاتَ أَنَّ ومتى كانوا بني أمّ قلّت العَداوة إلّا أن ينزَغ الشيطان بينهم فيُطبعوه، فقال هارون لأخيه: باأخي الذي وَلَدَتْهُ أُمّي، ولم تَلِدْني غَيرُ أُمّهِ، لاتأخُذْ بـلِحيَتي ولا برأسي، ولم يَقُلْ يا بن أبي لأنّ بني الأب إذا كانت أمّهاتُهم شنّى لم تُسْتَبعُد العَداوة بينهم إلّا مَن عَصَمَه الله منهم، وإنمّا تُسْتَبعُد العَداوة بين بنى أمّ واحدة».

قال: قلت: فلِمَ أَخذ برأس أَخيه يَجُرُّه إليه وبلِحْيَته، ولم يكُن له في اتْخاذِهم العِجْل وعِبادتهم له ذَنتِ.
فقال: «إنّما فعل ذلك به لأنّه لم يُفارِقهم لمّا فَعلوا ذلك، ولم يلحق بموسى، وكان إذا فارَقَهم ينزِل بهم
العذاب، ألا ترى أنّه قال له موسى: ﴿ يَاهُرُونُ مَامَنَعَكَ إِذْ رَأَيْتَهُم ضَلُّواْ \* أَلَا تَشِعَنِ أَفَعَصَيتَ أَمْرِى ﴾؟! قال
هارون: لو فعَلتُ ذلك لتَفَرَّقوا، وإنّى خَشِيتُ أن تقول: فرَّقتَ بين بني إسرائيل ولم تَرْقُب قولي».

<sup>(</sup>٢) في المصدر: ولّوا،

٢ ـ علل الشرائع: ١/٦٨.

<sup>(</sup>١) أُولَادُ العَلَات: الذين أُمُّهاتُهم مُختَلفةٌ وأَبُوهم واحِد. «النهاية ٣: ٢٩١».

٣/٧٠٣٩ - سُلَيْم بن قيس الهِلالي: قال الأَشْعَث بن قيس: يابن أبي طالب، مامنعك حين بُويع أخو بني تَيم بن مُرَّة، وأخو بني عَدي، وأخو بني أميّة بعدهم أن تقاتل وتضرب بسَيْفِك، فإنّك لم تخطبنا خُطبة منذُ قدِمت العِراق إلّا قلتَ فيها قبل أن تنزِل من المِنبر: دوالله إنّي لأَوْلى الناس بالناس، ومازِلتُ مَظلوماً منذ قُبض رسول الله (مذراة عبدراته)، فما منعك أن تضرب بسيفك دون مَظْلِمَتِك؟

قال: «با بن قيس قد قلت فاستمع الجواب، لم يمنَعْني من ذلك الجُبن، ولاكراهِية للقاء ربّي وأن لا أكون أعلم بأنَّ ماعند الله خيرٌ لي من الدنيا بما فيها (١)، ولكن منّعني من ذلك أمر رسول الله (منى عبداله) وعَهْدُه إليّ؛ أخْبَرَني رسول الله (منى ه عبداله) بما الأُمّةُ صانِعةً بعده، فلم أكن بما صَنعوا حين عاينتُه بأعلَم ولاأشد استِيقاناً منّي به قبل ذلك، بل أنا بقول رسول الله (منه عبداله) أشدٌ يقيناً منّى بما عاينتُ وشاهدتُ.

فقلت لرسول الله (مقى لا عليه وآله): فما تَعْهَد إليّ إذا كان ذلك؟ قال: إن وجَدْتَ أعواناً فأنبِذ إليهم وجاهِدهم، وإنْ لم تجِد أعواناً فكفّ بدَك واحْقِن دَمك، حتّى تجِد على إقامة الدين وكتاب الله وسُنَّتي أعواناً».

وأخبرني (صلى اله على والله الأمّة ستخذُكُني وتَتَبع غيري، وأخبرني (صلى اله عبدواله) أنّي منه بمنزلة هارون من موسى، وأن الأمّة سيصيرون بعده بمنزلة هارون ومن تَبِعه، والعِجْل ومن تَبِعه، إذ قال له موسى: ﴿ يَاهَا رُونُ مَا مَنعَكَ إِذْ رَأَيتَهُمْ ضَلُوا \* أَلَا تَتَبِعَنِ أَفَعَصَيْتَ أَمرِى \* قَالَ يَبْنَؤُمَّ لَاتَأْخُذْ بِلِحْيَبِي وَلا بِرَأْسِي إِنِّي خَشِيتُ أَن مَا مَامَنعَكَ إِذْ رَأَيتَهُمْ ضَلُوا \* أَلَا تَتَبِعَنِ أَفَعَصَيْتَ أَمرِى \* قَالَ يَبْنَؤُمَّ لَاتَأْخُذْ بِلِحْيَبِي وَلا بِرَأْسِي إِنِي خَشِيتُ أَن مَلُوا تَقُولَ فَرَقتَ بَيْنَ بَنِي إِسرَاءِيلَ وَلَم تَرقُب قولي ﴿ وَإِنّما يعني أن موسى أمّر هارون حين استخلفه عليهم إن ضَلُوا ثُمّ وجد أعواناً أن يجاهِدهم، وإن لم يَجِدْ أعواناً أن يكُفَّ بدَه ويحقِن دمَه، ولا يُفرِق بينهم، وإني خشيت أن يقول أخي رسول الله (صفرة عبدالله) إلم فَرَقت بين الأُمّة ولم ترقُب قولي وقد عَهِدتُ إليك أنك إن لم تَجِدْ أعواناً فكُفَّ يَذَكُ واحفِنْ دمك ودمَ أهلِ بيتك وشيعنك ع

فلمًا قَبض رسول الله (منه عبدرانه) قام الناس إلى أبي بكر فبايعوه وأنا مشغول برسول الله (منه عبدرانه) بغًسله ودفنه، ثم شُغلت بالفرآن فآليت يميناً أن لا أرتدي برداء إلا للصلاة حتى أجمعه في كتابٍ ففعلت، ثم حملتُ فاطمة وأخذتُ بيدي الحسن والحسين فلم أدّع أحداً من أهل بدر وأهلِ السابقة من المهاجرين والأنصار إلا ناشَدْتُهم الله في حقّي، ودعوتُهم إلى نُصرتي، فلم يستَجِب لي من جميع الناس إلا أربعة رَهْط: الزُّبير، وسلمان، وأبو ذرّ، والعِقداد، ولم يكن معي من أهل بيتي أحد أصول به وأقوى، أمّا حمزة فقتل يوم أحد، وجعفر قتل يوم مؤتة، وبقبت بين خلفين خانفين ذَلبلين: العبّاس وعقبل (")، فأكرَموني وقهروني، ففلتُ كما قال هارون لأخبه: يابن أمّ إنّ القوم استضعفوني وكادوا يقتلونني، فلي بهارون أسوة حسنة، ولي بعهد رسول الله (منه عدرانه) حُجّة قويّة ، وتقدّم في ذلك حديث في قوله تعالى: ﴿إنّ يَكُن عِنكُم عِشْرُونَ صَابِرُونَ يَغْلِبُوا عِائتَين ﴾ من سورة

٣ ـ كتاب سليم بن قيس: ٩٠.

<sup>(</sup>١) في «ط» نسخة بدل، المصدر: الدنيا والبتاء.

<sup>(</sup>٢) في «ط» زيادة: وهما حديثا عهد باسلام.

سورة طه (۲۰) ...... (۲۰) ..... (۲۰) .... (۲۰) .... (۲۰) ... (۲۰) ... (۲۰)

الأنقال (٣)، فليُؤخَذ من هناك.

١٩٠٤٠ : نرجع إلى رواية عليّ بن إبراهيم: قال له بنو إسرائيل: ﴿ مَا أَخْلَفْنَا مَوْعِدَكَ بِمَلْكِنَا﴾ قال: ماخالَفناك ﴿ وَلَكِنّا حُمَّلْنَا أَوْزَاراً مِن زِينَةِ ٱلْقُومِ ﴾ يعني من حُليّهم ﴿ فَقَذَفْنَاهَا ﴾ قال: بعني التُراب الذي جاء به السامريّ طرحناه في جَوفه ثمّ أخرج السامريّ العِجْل وله خُوار. فقال له موسى: ﴿ مَاخَطبُكَ يَاسَامِرِيُ ﴾ ؟ قال السامري: ﴿ بَصُرتُ بِمَا لَم يَيْصُرُوا بِهِ فَقَبَضتُ قَبْضَةً مِّن أَثَرِ الرَّسُولِ ﴾ يعني من تحت حافِر رَمَكة جَبْرَئيل في البحر ﴿ فَنَبَذْتُهَا ﴾ أي أمسَكُنُها ﴿ وَكَذَلِكَ سَوَّلت لِي نَفسِي ﴾ أي زينت .

فأخرج موسى العِجْلَ وأحرَقه بالنار وألقاه في البحر، ثمّ قال موسى (عبدالله) للسامريّ: ﴿ فَاذْهَب فَإِنَّ لَكَ فِي ٱلْحَيَوْةِ أَن تَقُول لَاهِسَاسَ﴾، أي مادُمتَ حبّاً وعَقِبك، هذه العلامة فيكم قائمةٌ أن تقولوا: لامِساس، حتّى تُعَرفوا أنّكم ساهِريّة لايقرَبكم (1) الناس. فهم إلى الساعة بمِصْر والشام مَعروفون بـ (لاهِساس).

ثمَّ هَمَّ موسى (عبدالسلام) بفتل السَامري فأوحى الله إليه: الانفتُله ـ ياموسى ـ فإنّه سخيّ، فقال له موسى (عبدالله) ﴿ أَنظُر إِلَى إِلَهِكَ اللّهِ عَلَيْهِ عَاكِفاً لَنْحَرَّقَنَّهُ ثُمَّ لَنْسِفَنَّهُ فِي ٱلْيَمِّ نَسْفاً \* إِنّمَا إِلَهُكُمُ ٱللهُ أَلْدَى لَإِلَهَ إِلّا هُوَ وَسِعَ كُلَّ شَيءٍ عِلْماً ﴾. آلَذِي لَإِلَهَ إِلّا هُوَ وَسِعَ كُلَّ شَيءٍ عِلْماً ﴾.

١٤٠٤/ ٥- ابن بابوَيه، قال: حدّثنا أبي (رضواف عنه)، قال: حدّثنا عليّ بن إبراهيم بن هاشم، عن أبيه، عن عليّ ابن مَعْبَد، عن الحُسين بن خالد، عن أبي الحسن (عداسلام)، قال: قلت له: عن كم تُجزئ البَدَنة؟ قال: «عن نفسٍ واحدةٍ ه قلت: فالبقرة؟ قال: «تُجزئ عن خمسة إذا كالوا يأكُلون على مائدةٍ واحدةٍ».

قلت: كيف صارت البَدَنة لا تُجزئ إلّا عن واحدة، والبقرة تُجزئ عن خمسة؟

قال: ولأنّ البَدَنة لم يكن فيها من العِلَهُ عافي البِقرة، إنّ الذين أمَروا قومَ موسى (عبد السلام)بعبادة العِجْل كانوا خمسة أنفُس، وكانوا أهل بيت يأكُلون على خِوانٍ واحدٌ وهم: أديبويه (١)، وأخوه مذويه، وابن أخيه، وابنته، وامرأته، هم الذين أمَروا بعبادة العِجْل وهم الذين ذَبَحوا البقرة التي أمر الله تبارك وتعالى بذبّجِها».

7/۷۰۶۲ - نرجِع إلى رواية عليّ بن إبراهيم: فيل: وإنّ مَن عَبَد العِجْل أنكر عند موسى (عدالسلام): أنّه لم يسجُد له ، فأمر موسى (عدالسلام) أن يُبرَد العِجْل بالمبارِد، وألقى بُرادَته في الماء، ثمّ أمر بني إسرائيل أن يَشرب كلُّ واحدٍ منهم من ذلك الماء، فالذين كانوا سجَدوا يظهَر له من البُرادة شيءٌ فعند ذلك استبان من خالف ممّن ئبت على إيمانه.

<sup>(</sup>٣) تقدم في الحديث (٣) من تفسير الآيتين (٦٥ و ٦٦) من سورة الأنفال.

٤ ـ تفسير القمي ٢: ٦٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: يغتر بكم.

٥ ـ علل الشرائع: ١/١٤٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر، والطا السخة بدل: أذيبويه.

٦ ـ تفسير القمي ٢: ٦٣.

٧/٧٠٤٢ على بن إبراهيم، قال: حدّثنا أبي، عن الحُسين بن سعيد، عن علي بن أبي حمزة، عن أبي عبدالله عبدالل

وقد تقدّم هذا الحديث في تفسير: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِئَ عَدُواً شَيَاطِينَ ٱلْإِنسِ وَٱلْجِئَ ﴾ من سورة الأنعام ".

قوله تعالى:

## وَنَحْشُرُ المُجْرِمِينَ يَوْمَئِذٍ زُرْقاً - إلى نوله نعالى - يَسَوْمَئِذٍ يَستَّبِعُونَ آلدَّاعِيَ لاَعِوَجَ لَهُ [١٠٨-١٠٢]

١/٧٠٤٤ عليّ بن إبراهيم: في قوله تعالى ﴿ وَنَحْشُرُ المُجْرِمِينَ يَوْمَئِذٍ زُرْقاً ﴾ فقال: تكون أعينهم مزرَقَة لايفدرون أن يطرِفوها، وقوله تعالى: ﴿ يَتَخَافَتُونَ بَينَهُم ﴾ فال: يوم القيامة يُسِرّ (١) بعضُهم إلى بعضٍ أنهم لم يلبّثوا إلا عَشْراً؛ قال الله: ﴿ نَحنُ أَعلَمُ بِمَا يَقُولُونَ إِذْ يَقُولُ أَمَثَلُهُم طَرِيقةً ﴾ قال: أعْلَمُهم وأصْلَحُهم، يقولون: ﴿ إِن لَبِثتُم إلّا يَوْماً ﴾ .

ثمَ خاطَب الله نبيّه المهوالد الله الله فقال: ﴿ وَيُسِتَلُونَكَ عَنِ ٱلْجِيَالِ فَقُلْ يَسْفُهَا رَبِّى نَسْفُأ \* فَيَذَرُهَا قَاعَاً صَفْصَفاً \* لَاتَرَىٰ فِيهَا عِوْجاً وَلَا أَمْتاً ﴾ قال: الأمْت: الارتِفاع، والعِوْج: الحُزون (") والذكوات.

٢/٧٠٤٥ - وعنه، قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عبد الله) في قوله: ﴿قَاعاً صَفْصَفاً ﴾. قال: ووالقاع: الذي لاتراب فيه، والصَفْصَف: الذي لانبات له».

٧ - تفسير القمي: ٢٦٩ «الطبعة الحجرية».

<sup>(</sup>١) في «ط» نسخة بدل: فقنطيفوس وخوام.

<sup>(</sup>٢) في «ط» نسخة بدل: فبولس.

 <sup>(</sup>٣) تقدّم في الحديث (٢) من نفسير الآيات (١١٢ ـ ١١٤) من سورة الأنعام.
 سورة طه آية ـ ١٠٢ ـ ١٠٨ ـ ١٠٨ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ٦٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: بُشير.

<sup>(</sup>٢) الحَزِّن من الأرض: ماغلظ. «الصحاح ٥: ٢٠٩٨».

٢ ـ تفسير القمي ٢: ١٧.

سورة طه (۲۰) ...... ۲۰۷

٣/٧٠٤٦ وعنه، في قوله تعالى: ﴿ يَوْمَئِذٍ يَتَّبِعُونَ ٱلدَّاعِيَ لاَعِوْجَ لَهُ ﴾ قال: منادياً من عند الله.

عن محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا محمّد بن هَمَّام بن سُهيل، عن محمّد بن إسماعيل العَلَوي، عن عُيسى بن داود، عن أبي الحسن موسى بن جعفر، عن أبيه (طهم اللهم)، قال: «سألت أبي عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ يَوْمَئِذٍ يَتَّبِعُونَ آلدَّاعِيَ لَاعِوْجَ لَهُ ﴾ قال: الداعي أمير المؤمنين (طه السلام)».

/اقوله تعالى:

# وَخَشَعَتِ ٱلْأَصْوَاتُ لِلرَّحْمَانِ فَكَا تَسْمَعُ إِلَّا هَمْساً [١٠٨]

1/٧٠٤٨ عن أبي جعفر (عبدالسلام)، قال: حدّثنا أبي، عن الحسن بن مَحبوب، عن أبي محمّد الوابِشي، عن أبي الوَرْد، عن أبي جعفر (عبدالسلام)، قال: وإذا كان يوم القيامة جمع الله الناس في صّعِبدٍ واحدٍ وهُم حُفاة عُراة، فيُوقفون في المَحْشَر حتّى يَعرَقوا عَرَقاً شديداً وتشتد أنفاسُهم، فيمكُنون في ذلك خمسين عاماً، وهو قول الله في المَحْشَر حتّى يَعرَقوا عَرَقاً شديداً وتشتد أنفاسُهم، فيمكُنون في ذلك خمسين عاماً، وهو قول الله وخصّعَتِ الأصوّاتُ لِلرَّحْمُن فلا تَسْمَعُ إلَّا هَمْساً ﴾.

قال: ثمّ يُنادي مُنادٍ من يِلفاء العَرْش: أين النبيّ الأُمّيّ؟ فيقول الناس: قد أسمعت، فسَمّ باسمِه. فينادي أين نبيّ الرَّحمة، أين محمّد بن عبدالله الأمّيّ؟ فيتقدم رسول الله (سقراة عبدراله) أمام الناس كلّهم حتى ينتهي إلى حَوضٍ طُوله مابين أَيْلَة إلى صَنعاء، فيقف عليه فيُنادي بصاحبكم فيتقدّم (١) أمام الناس فيقِف معه، ثمّ يُؤذّن للناس فيمرّون، فبين واردٍ الحَوض يومنذ وبين مصروف عنه، فإذا رأى رسول الله (مقراة عبدراله) من يُصرف عنه من مُحبينا يبكي، ويقول: بارب، شيعة عليّ، قال: فيبعث الله إليه ملكاً فيقول له: ما يبكيك يا محمّد؟ فيقول: أبكي لأناسٍ من شيعة على، أراهم قد صُرفوا يلقاء أصحاب النار وشَلعوً أورود يَخوضي.

فيقول المَلَك: إنَّ الله يقول قد وَهَبْتُهم لك ـ يامحمّد ـ وصفحْتُ لهم عن ذنوبهم بحُبُهم لك ولعِتْرَبْك، وألحَقْتُهم بك وبمّن كانوا يتَوَلِّونَ به، وجعَلناهم في زُمرتك فأورِدْهُم حَوْضَك.

قال: أبو جعفر (عليه السلام): «فكم بالله يومئذٍ وباكيةٍ ينادون: يامحمّد؛ إذا رَأُوا ذلك، ولايبقي أحدٌ يومئذٍ يتُولَانا ويُحَبنا ويتُبرّأ من عدوّنا ويبغُضُهم إلّاكانوا في جزبنا ومعنا ويردُون حوضنا».

ورواه الشيخ في (أماليه) قال: أخبرني أبو عبدالله محمّد بن محمّد، قال: أخبرنا أبو القاسم جعفر بن محمّد بن قُوْلُوَيه (رحماه)، عن الحسين بن محمّد بن عامر، عن المعلّى بن محمّد البصري، عن محمّد بن جُمهور العمّي،

٢ ـ تفسير القمي ٢: ١٤.

<sup>£</sup> ـ تأويل الآيات ١: ٢١٦/٣١٦.

سورة طه آية ـ ١٠٨ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٦٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: فيقدّم على (عنه السلام).

قال: حدّثنا أبو عليّ الحسن بن مَحبوب، قال: سَمِعت أبا محمّد الوابشي، رواه عن أبي الورد، قال: سمِعت أبا جعفر محمّد بن عليّ الباقر وهمه الله الناس في صعيد واحدٍ من الأولين عُراةً حُفاةٌ فيُوقَفُونَ على طريق المَحْشَر حتّى يَعْرَقوا عَرقاً شديداً، وتشتدّ أنفاسهم». وساق الحديث إلى آخره (٢).

ورواه الشيخ المُفيد في (أماليه) قال: أخبرني أبو القاسم جعفر بن محمّد بن قُوْلُويه (رحمه أه) قال: حدّثني الحُسين بن محمّد بن محمّد بن محمّد البَصْري، عن محمّد بن مجمّهور العمّيّ، قال حدّثنا أبو عليّ الحسن بن محبوب، قال: سَمِعت أبا محمّد الوابِشي، رواه عن أبي الوَرد، قال سمِعت أبا جعفر محمّد بن عليّ الباقر (عب السبح) يقول: الذاكان بوم القيامة جمع الله الناس في صَعيدٍ واحدٍ من الأُوّلين والآخرين عُراةً حُفاةً الباقر على طريق المَحْشَر حتّى يَعْرَقوا عَرَقاً شديداً، وتشتد أنفاشهم، وساق الحديث إلى آخره (٣).

قوله تعالى:

## يَوْمَئِذٍ لاَتَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحَمَـٰنُ وَرَضِيَ لَهُ قولاً ـ إلى فوله نعالي ـ فَـكلا يَخَافُ ظُلْماً وَلاَ هَضْمَاً [ ١٠٩ ـ ١١٢ ]

١/٧٠٤٩ عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ يَعْلَمُ مَابَيْنَ أَيدِيهِم وَمَاخَلَفَهُم وَلَا يُحِيطُون بِهِ عِلماً ﴾ قال: مابين أيديهم: مامضى من أخبار الأنبياء، وماخَلْنهم، من أخبار القائم (عبه السلام).

٢/٧٠٥٠ محمد بن يعقوب: عن أحمد بن إدريس، عن محمد بن عبدالجبار، عن صفوان بن يَحيى، قال سألني أبو قُرَّة المُحدُّث أن أدخِله على أبي الحسن الرضا (عبد السلام)، قاستأذَنتُه في ذلك فأذِن لي فدخل عليه، فسأله عن الحلال والحرام والأحكام حتى بلغ سؤاله إلى التوحيد، فقال أبو قُرَّة: إنّا رَوَيْنا أنّ الله قَسَّم الرؤية والكلام بين نَبيِّين: فقسَّم الكلام لموسى، ولمحمد (مفرة عبد إله) الرُؤية؟

فقال أبو الحسن (مه المدم): «فمن المُبلِّغ عن الله إلى النَّقَلين من الجِنَّ والإنس: ﴿لَا تُدرِكُهُ ٱلْأَبِصَارُ﴾ (١٠) و﴿ وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلماً ﴾ و﴿ وَلاَ يُحِيطُونَ بِهِ عِلماً ﴾

قال (عليه السلام): وكيف يجيء رجل إلى الخَلْق جَميعاً فَيُخْبِرُهم أنّه جاء من عندالله وأنّه يَدعوهُم إلى الله بأمر

سورة طه آية ـ ١٠٩ ـ ١١٢ ـ

<sup>(</sup>٢) أمالي الطوسي ١: ٦٤.

<sup>(</sup>٣) أمالي المفيد: ٢٩٠/٨

۱ ـ تفسير القمي ۲: ٦٥.

۲ ـ الكافي ۱: ۲/۷٤.

<sup>(</sup>۱) الأنعام ٢٠٣٦.

<sup>(</sup>۲) الشوري ۱۱: ۱۱.

سورة طه (۲۰) ...... ۲۰۱

الله فبقول: ﴿ لَاتُدرِكُهُ ٱلْأَبِصَارِ ﴾ و ﴿ وَلا يُجِيطُونَ بِهِ عِلماً ﴾ و ﴿ لَيسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾، ثمّ يقول: أنا رأيتهُ بعَيني وأخطتُ به عِلماً وهو على صورة البشر، أما يَسْتَحْيون؟! ماقدرت الزّنادقة أن ترميه بهذا، أن يكون يأتي من عند الله بشيءٍ ثمّ يأتي بخِلافه من وجه آخره.

قال أبو قُرَّة. فإنَّه يقول: ﴿ وَلَقَدَ رَءَاهُ نَزِلَةٌ أُخْرِيٰ ﴾ (٣٠؟

فقال أبو قُرَّة: فتُكذَّب بالروابات؟

فقال أبو الحسن (عبدالسلام): «إذا كانت الروايات مخالفةً للقرآن كذَّبتُها، وما أجمَع المسلمون عليه أنَّـه لا يُحاط به علماً، ولاتُدرِكُه الأبصار، وليس كمِثله شيء».

كا ٧٠٥١/٣ـ عليّ بن إبراهيم: وقوله: ﴿ وَعَنَتِ ٱلْوُجُوهُ لِلْحَيِّ القَيُّومِ ﴾ أي ذلَت.

3 بعد المعافيل العَلَوي، عن العبّاس (رسانه)، قال: حدّ ثنا محمّد بن هَمّام، عن محمّد بن إسماعيل العَلَوي، عن عبسى بن داود، عن أبي الحسن موسى بن جعفر (عبسان (به)، عن أبيه (عب السلام)، قال: السبعت أبي يقول ورجل يسأله عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ يَوْمَئِذٍ لَاتَنفَعُ ٱلشَّفَاعَةُ إِلّا مَن أَذِن لَهُ ٱلرَّحْمَٰنُ وَرَضِي لَهُ قَوْلاً ﴾ ، قال: لاينال شفاعة محمّد (منر الله عن وجل) يوم الفيامة إلّا من أذِن له الرحمن بطاعة آل محمّد، ورضي له قولاً وعملاً، فحبي على مودّتهم ومات عليها، فرَضِي الله قوله وعمله فيهم، ثم قال: ﴿ وَعَمَن الْوَجُوه للّه يَ الفَيّوم وقد خاب من حمّل ظُلماً لآل محمّد)، كذا نزّلت، ثم قال: ﴿ وَمَنْ يَعْمَل مِنَ الصَّالِحَاتِ وَهُوَ مَوْمِنٌ فَلا يَخَافُ ظُلماً وَلَا هَضْماً ﴾ قال: مؤمن بمحبّة آل محمّد ومُبْغِضٌ لعدوّهم ه.

٧٠٥٣/٥-عليّ بن إبراهيم: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر الهدالله، في قوله: ﴿ فَلا يَخَافُ ظُلُماً وَلَا هَضِماً﴾ يقول: الايُنتَص من عمّله شيءٌ، وأمّا ظُلماً يقول: لن يُذْهَب به».

<sup>(</sup>٣) النجم ٥٣: ١٣.

<sup>(</sup>١) النجم ٥٣: ١١.

<sup>(</sup>٥) النجم ٥٣: ١٨.

٣ ـ تفسير القمى ٢: ٦٥.

٤ ـ تأويل الآيات ١: ٣١٨/١٥٨.

٥ ـ تفسير القمي ٢: ٦٧.

٧٨٠ ..... البرهان في تفسير القرآن

قوله تعالى:

#### أَوْ يُحْدِثُ لَهُمْ ذِكْراً [ ١١٣ ]

٧٠٥٤/ ١ - عليّ بن إبراهيم: يعني ما يُحدِث من أمر القائم (عليه السلام) والسُفياني.

قوله تعالى:

## وَلا تَعْجَلْ بِالقُرْآنِ مِنْ قَبْلِ أَنْ يُقْضَىٰ إِلَيْكَ وَخْيُهُ وَقُل رَبِّ زِذْنِى عِلْماً [ ١١٤]

٧٠٥٥ / ١ معليّ بن إبراهيم، قال: كان رسول الله (منى الدين والله) إذا نزَل عليه القرآن باذرّ بقراءته قبل نزول تمام الآبة والمعنى، فأنزل الله: ﴿ وَلا تَعْجَلْ بِالقُرْآنِ مِنْ قَبْلِ أَنْ يُقْضَىٰ إِلَيْكَ وَحْيُهُ ﴾ أي يُفَرغ من قراءته ﴿ وَقُل رَّبِّ إِلْاَيْدَ عِلْمَا ﴾. فِي عِلْما ﴾.

قوله تعالى:

### وَلَقَدْ عَهِدْنَا إِلَىٰ آدَمَ مِنْ قَبْلُ فَنُسِي وَلَمْ نَجِدْ لَهُ عَزْماً [١١٥]

١/٧٠٥٦ - محمّد بن بعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحَكَم عن مُفَضّل ابن صالح، عن جابر، عن أبي جعفر عبد عن أول الله عزّ وحلّ ( وَلَقَدْ عَهِدْنَا إِلَىٰ ءَادَمَ مِن قَبْلُ فَنَسِى وَلَمْ نَجِد لَهُ عَزْماً ﴾ .

قال: «عهدنا إليه في محمد (صلى الاعباء إله) والأئمة (عليهم السلام) من بعده فترَك ولم يكن له عَزم أنّهم هكذا، وإنمّا سُمّي أولو العَزْم أولي العَزْم لأنّه عهد إليهم في محمد (صلى الاعباء الله والأوصياء من يعده والمهديّ وسيرته واجتمع عَزْمُهم على أنّ ذلك كذلك، والإقرار به».

ورواه عليّ بن إبراهيم: عن أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحَكم، عن المُقَصّل بن

سورة طه آية ـ ١١٣ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ٦٥.

سورة طه آية ـ ١١٤ ـ

١ - تفسير القمى ٢: ٦٥.

سورة طه آية . ١١٥ .

۱ ـ الكافي ۱: ۲۲/۳٤٤.

سورة طه (۲۰) ...... ۲۰) سورة طه (۲۰)

صالح، عن جابر، عن أبي جعفر (عب السلام) مثله (١).

ورواه ابن بابَوَيه: عن أبيه (رحمه عن سَعْد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن عليّ بن الحَكَم، عن المُفَضَّل بن صالح، عن جابر بن يَزيد، عن أبي جعفر (عبدالله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَقَدْ عَهِدْنَا 
إِلَىٰ ءَادَمَ ﴾ وذكر الحديث إلى آخره (٢).

٧٠٥٧ - ابن بابَوَيه، قال: حدّثنا محمّد بن إبراهيم بن إسحاق (رضراف عنه)، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد الهَمْداني، قال: حدّثنا علي بن الحسن بن فَضّال، عن أبيه، عن محمّد بن الفُضيل، عن أبي حمزة الثُمالي، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ الباقر (عيم السلام)، قال: وإنّ الله تبارك وتعالى عهد إلى آدم (عبد السلام) أن لايقرَب الشَجرة، فلمّا بلغ الوقت الذي كان في علم الله تبارك وتعالى: ﴿ وَلَقَدُ بِلَغ الوقت الذي كان في علم الله تبارك وتعالى أن يأكُل منها، تَسِي فأكل منها، وهو قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَلَقَدُ عَهِدُنَا إلَىٰ عَادَمٌ مِن قَبْلُ فَنَسِى وَلَمْ نَجِد لَهُ عَزْماً ﴾ ».

٣/٧٠٥٨ محمّد بن يعقوب: عن الحُسين بن محمّد، عن مُعلّى بن محمّد، عن جعفر بن محمّد بن عبدالله عبدالله، عن محمّد بن سليمان، عن عبدالله بن سِنان، عن أبي عبدالله (مبالسلام)، في عبدالله، عن محمّد بن عبسى القُمّي، عن محمّد بن سُليمان، عن عبدالله بن سِنان، عن أبي عبدالله (مبالسلام)، في قوله: «ولقد عهدنا إلى آدم من قبل، كلماتٍ في محمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحُسين والأثمّة من ذرّيتهم (طيهمالله) فنَسِى ولم نجِد له عزماً. هكذا والله نزلت على محمّد (مله عبداله).

٧٠٥٩/ ٤ ـ المُفيد: بإسناده عن حُمْران بن أغْيَن، عن أبي جعفر (طبه السلام) قال أخذ الله المِيثاق على النبيّين، وقال ألستُ بِربّكم، وأنّ هذا محمّد رسولي وأنّ عليّاً أمير المؤمنين (١٠)؟ قالوا: بلي فثبتت لهم النبوّة.

ثمّ أخذ المِيئاق على أولي العزم أنّي ربّكم ومحمّد رسولي وعليّ أمير المؤمنين والأوصياء من بعده وُلاة أمري وخُزّان علمي، وأنّ المهديّ أنتصِرُبه لِديني، وأظهر به دولتي، وأنتهِم به من أعدائي، وأعبد به طوعاً أو كرهاً (۱) فالوا: أقررنا - باربّنا - وشهدنا. لم يجحد أدم (مداحم، ولم يُقِرّ، فثبتت العزيمة لهؤلاء الخَمْسَة في المهديّ (مداحه المن يكن لآدم عزيمة على الإقرار، وهو قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَلَقَدْ عَهِدْنَا إِلَىٰ ءَادَمَ مِن قَبْلُ فَنَسِيّ وَلَمْ نَجِد لَهُ عَزْماً ﴾ .

٧٠٦٠ - ابن شهر أشوب: عن الباقر (مليه السلام)، في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ عَهِدْنَاۤ إِلَىٰ ءَادَمَ مِن قَبُلُ ﴾. قال:

<sup>(</sup>١) تفسير القمى ٢: ٦٦.

<sup>(</sup>٢) علل الشرائع: ١/١٢٢.

٢ \_كمال الدين وتمام النعمة: ٢/٢١٣.

٣ ـ الكافي ١: ٢٣/٣٤٤.

٤ ـ بصائر الدرجات: ٢/٩٠، تأويل الآيات ١: ١٨/٣١٩. ولم نجده في كتب الشيخ المفيد (رحمه اله).

<sup>(</sup>١) (وأن عذا.... أمير المؤمنين) ليس في «ج، ي».

<sup>(</sup>٢) في «ي» ، «ط» نسخة بدل: وكرهاً.

٥ ـ المناقب ٢: ٢٢.

٧٨٢ ..... البرهان في تفسير القرآن

«كلمات في محمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحُسين والأثمّة من ذُرّيَّتهم. كذا نزّلت على محمّد (ملَ الاعب واله)».

قوله تعالى:

# وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَائِكَةِ اسْجُدُوا لأَدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيْسَ أَبَىٰ [١١٦]

١/٧٠٦١ محمّد بن يعقوب: عن الحُسين بن محمّد، عن مُعَلَى بن محمّد، عمّن أخبره، عن عليّ بن جعفو، قال: سَمِعت أبا الحسن (عبداللهم) يقول: دلمّا رأى رسول الله (من الدعب راله) تَبْمَا وَعدِيا وبني أُميّة يركبون مِنْبَره؛ أفظَعه، فأنزل الله تعالى قرآناً يتأسّى به: ﴿ وَإِذْ قُلْنا لِلْمَلائِكَةِ اسْجُدُوا لاَدْمَ فَسَجَدُوا إِلّا إِبْلِيْسَ أَبَىٰ ﴾ ثمّ أوحى إليه: يامحمّد، إنّي أمَرتُ فلم أطّع، فلا تجزّع أنت إذا أمَرْتَ فلم تُطّعْ في وَصِينَك.

وقصّة آدم (عيمالسلام)، قد تَقَدَّمت الروايات فيها في سورة البقرة والأعراف (١).

. فوله تعالى:

# وعَصىٰ آدَمُ رَبَّهُ فَغُوىٰ \* ثم آخِتَبَاهُ رَبُّهُ فَتَابَ عَلَيْهِ وَهَـدَىٰ [ ١٢٢هـ ١٢١]

١/٧٠٦٢ - ابن بابويه، قال: حدّثنا أحمد بن زياد بن جعفر الهمداني (رمراه عنه) والحُسين بن إبراهيم بن أحمد بن هِ شام المُكتَب، وعلي بن عبدالله الورَاق (رمراه عنه) قالوا: حدّثنا علي بن إبراهيم بن هاشم، قال: حدّثنا أبر القسل القاسم بن محمد البَرْمَكي، قال: حدّثنا أبر القسل القرري، قال: لما جمع المأمون لعلي بن موسى الرضا اعليماللهم، أهل المقالات من أهل الإسلام ومن الديانات: من اليهود والنصارى والمُجوس والصابئين وسائر أهل المقالات، فلم يَتُم أحد الله وقد ألزَمه حجته كأنّه ألقِم حَجَراً، قام إليه علي بن محمد بن الجَهْم، فقال: يابن رسول الله ، أتقول بعِصمة الأنبياء؟ قال: النعم،

قال: فما تقول في قول الله تعالى: ﴿ وَعَصِيْ أَدَمُ رَبُّهُ فَغُوىٰ ﴾؟

فقال الرضا (عليه السلام): «ويحك ـ ياعليّ ـ اتقِ الله، ولاتنسِب إلى أنبياء <sup>(١)</sup> الله الفَواحش، ولاتتأوّل كتاب الله

سورة طه آية ١١٦٠ ـ

۱ ـ الكافي ۱: ۲۵۲/۲۰۳.

<sup>(</sup>١) تَقَدَّمت في تفسير الآيات (٣٠ ـ ٣٦) من سورة البقرة، والآيات (١٩ ـ ٢١) من سورة الأعراف. سورة طه آية ـ ١٢١ ـ ١٢٢ ـ

١ ـ عيون أخبار الرضا ١: ١٩١١.

<sup>(</sup>١) في «ج ، ي»: أولياء.

سورة طه (۲۰) ...... ۲۸۳

برأيك ، فإنّ الله عزّ وجلّ قد قال: ﴿ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي آلْعِلْمِ ﴾ ("). وقال (عبدالسلام): «أمّا قوله عزّ وجلّ في آدم: ﴿ وعَصىٰ آدَمُ رَبَّهُ فَعُوىٰ ﴾ فإنّ الله عزّ وجلّ خلّق آدم (عبدالسلام) حُجّة في أرضه وخليفة في بلاده، لم يخلّقه للجنّة، وكانت المتعصية من آدم (عبدالسلام) في الجنّة لافي الأرض [وعصمته يجب أن تكون في الأرض] لنتِمَّ مقادير أمر الله عزّ وجلّ (")، فلمّا أهبط إلى الأرض وجعّله حجّة وخليفة، عَصَمه بقوله عزّ وجلّ: ﴿ إِنَّ اللهُ آصْطَفَىٰ عَادمَ وَنُوحاً وَءَالَ إِبْرَاهِيمَ وَءَال عِمْرَانَ عَلَى آلْعَالَمِينَ ﴾ (")، الحديث بطوله.

٣٠٩١/ ٢ . وعنه، قال: حدّثنا تميم بن عبدالله بن تميم القُرَشيّ (مني الله عنه)، قال: حدّثني أبي، عن حَمَّدان بن سُليمان التَّيْسَابوري، عن عليّ بن محمّد بن الجَهْم، قال: حضرت مجلس المأمون وعنده الرضا عليّ بن موسى (عليما السلام)، فقال له المأمون: بابن رسول الله، أليس من قولك أنّ الأنبياء معصومون؟ قال: «بلي».

قال: فما تقول في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَعَصَىٰ آدَمُ رَبَّهُ فَغُوىٰ ﴾؟

قال المدالية المنتقلة عالى قال الآدم المدالية (أنت وَزُوجُكَ الْجُنَةَ وَكُلا مِنْهَا رَغَداً حَيْثُ شِنْتُمَا وَالْمَتَوْرَا هَذِه الشَّجْرَة فَلَا مِنَ الظَّالِمِينَ ﴾ "، ولم بقُل لهما الاتأكلامن هذه الشجرة والامماكان من جنسها، فلم يقرّبا تلك الشجرة، ولم يأكلا منها، وإنّما أكلامن غيرها لمما أن وَسُوس الشيطان إليهما، وقال: ﴿ مَانَهُكُمَا رَبُّكُمَا عَنْ هَذِهِ الشَّجْرَة ﴾ "، وإنّما نهاكُما عن ان تقربًا غيرها، ولم يَنْهَكُما عن الشيطان إليهما، وقال: ﴿ مَانَهُكُمَا رَبُّكُمَا عَنْ هَذِهِ الشَّجْرَة ﴾ "، وإنّما نهاكُما عن ان تقربًا غيرها، ولم يَنْهَكُما عن الأكل منها ﴿ إِلّا أَن تَكُونًا مَلكَيْنِ أَوْ تَكُونًا مِنَ الخَالِدِينَ \* وَقَاسَمَهُمَا إِنِّي لَكُمَا لَمِنَ النَّاصِحِينَ ﴾ (ان ولم يكن الأكل منها ﴿ إِلّا أَن تَكُونًا مَل مَلكِنْ إِلْهُ فَلَا لا هُمَا يِغْرُورٍ ﴾ (ان فأكلامنها ثِقة بيمينه بالله، وكان ذلك من يحلِف بالله كاذبا ﴿ فَلَالاهُمَا بِغُرُورٍ ﴾ (ان فأكلامنها ثِقة بيمينه بالله، وكان ذلك من أدم وحوّاء شاهدا قبل ذلك من يحلِف بالله كاذبا ﴿ فَلَالاهُمَا بِغُرُورٍ ﴾ (ان فأكلامنها ثِقة بيمينه بالله، وكان ذلك من يحلِف بالله كاذبا ﴿ فَلَالاهُمَا بِغُرُورٍ ﴾ (المناء) وانتماكان من الصّغائر المَوْهوبة التي ادم وحوّاء شاهدا قبل أنبواه ، فلم النّبواء فبل أنول الوحي عليهم، فلما اجباه الله تعالى وجعله نبياً كان معصوما الإيدنب صغيرة تجوز على الأنبياء فبل تُزول الوحي عليهم، فلما اجباه الله تعالى وجعله نبياً كان معصوما الإيدنب صغيرة ولاكبيرة، قال الله عز وجلّ: ﴿ وعَصى آدَمُ رَبَّه فَعُوى ﴿ ثُمَ الْمَنْهُ عَلَا الله وهَذَى ﴾ وقال عزّ وجلّ: ﴿ وأَلَا عَلْمَا لَمُ الْمَنْهُ عَالَا الله عز وجلّ: ﴿ وعَصى آدَمُ رَبَّه فَعُوى ﴿ ثُمَا الْمَنْهُ الْمَالِمُ الله الله عن وحلّ وعلى إلى المَامِعِيم وعالى عران عَلَى الْمَالِي وحمله عليه على على المُناور الوحي عليهم وعالى عران عَلَى المُنافِق عَلَى الله الله عزوجل وعلى إلى المؤلِم المُنافِق عَلَى المُنافِق المنافِق المنافِق الله الله عن وعلى عران عران عَلَى المُنافِق المؤلِم الله الله عن وعلى عران عران عَلَى المُنافِق المؤلِم الله الله عران عن الصّعالى و عران على المؤلِم المؤلِم

<sup>(</sup>۲) آل عمران ۲: ۷.

<sup>(</sup>٣) (لافي الأرض... الله عزّ وجلّ ) ليس في «ج، ي».

<sup>(</sup>٤) آل عمران ٣: ٣٣.

٢ . عيون أخبار الرضاءطيه السلام، ١: ١٩٥٥/١.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ٣٥.

<sup>(</sup>٢) البقرة ٢: ٣٥.

<sup>(</sup>٣) الأعراف ٧: ٢٠.

<sup>(</sup>١) الأعراف ٧: ٢٠ و ٢١.

<sup>(</sup>٥) الأعراف ٧: ٢٢.

<sup>(</sup>٦) آل عمران ۲: ۳۳.

٧٨٤ ..... البرهان في تفسير القرآن

قوله تعالى:

فَمَنِ آتَبَعَ هُدَاىَ فَلاَ يَضِلُ وَلَا يَشْقَىٰ \* وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِى فَإِنَّ لَمُ مَعِيشَةٌ ضَنْكا وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ ٱلقِيلِمَةِ أَعْمَىٰ \* قَالَ رَبِّ لِمَ كَثَرَتَنَى أَعْمَىٰ وَقَدْ كُنتُ بَصِيراً \* قَالَ كَذَٰلِكَ أَتَتْكَ ءَايَاتُنَا فَنَسِيتَهَا وَكَذَٰلِكَ أَنْتُكُ ءَايَاتُنَا فَنَسِيتَهَا وَكَذَٰلِكَ ٱلْيَوْمَ تُنسَىٰ - إلى قوله نعالى - وَلَعَذَابُ ٱلْأَخِرَةِ أَشَدُّ فَنَسِيتَهَا وَكَذَٰلِكَ ٱلْيَوْمَ تُنسَىٰ - إلى قوله نعالى - وَلَعَذَابُ ٱلْأَخِرَةِ أَشَدُّ وَلَسِيتَهَا وَكَذَٰلِكَ ٱلْيَوْمَ تُنسَىٰ - إلى قوله نعالى - وَلَعَذَابُ ٱلْأَخِرَةِ أَشَدُّ وَلَسَيْنَهَا وَكَذَٰلِكَ ٱلْيَوْمَ تُنسَىٰ - إلى قوله نعالى - وَلَعَذَابُ ٱلْأَخِرَةِ أَشَدُّ وَالْعَنْدُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَيْكُ أَلْكَ الْيَوْمَ تُنسَىٰ - إلى قوله نعالى - وَلَعَذَابُ آلْأُخِرَةِ أَشَدُ وَلَيْكُونَا لَيْكُونُ الْكُونَا فَى اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَرَاقِ أَشَدُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَىٰ اللّهُ عَرَاقًا لَهُ كُنْ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْلُكُ أَلْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَيْلُ اللّهُ عَلَيْلُكُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَىٰ الْعَرْفُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَيْكُولُكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ اللّهُ

١/٧٠٦٤ ـ محمّد بن يعقوب: عن الحُسين بن محمّد، عن مُعَلَى بن محمّد، عن السَّبَاري، عن عليّ بن عبدالله، قال: سُئل أبو عبدالله اعليه الله عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿فَمَنِ اتَّبَعَ هُداىَ فَلا يَضِلُّ وَلا يَشْقَىٰ﴾.

قال: «من قال بالأثمة واتُّبع أمرّهم ولم يَجُزُ (١١) طاعتهم».

٢/٧٠٦٥ ـ وعنه: عن محمّد بن بحيى، عن سَلَمَهُ بن الخَطَّاب، عن الحُسين بن عبدالرحمن، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله))، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكاً ﴾، قال: «يعنى ولاية أمير المؤمنين (عبدالله)».

قلت: ﴿ وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ ٱلقِيْمَةِ أَعْمَىٰ ﴾ ؟ قال ايعني أعمىٰ البصر في القبامة، أعمى القلب في الدنيا عن ولاية أمير المؤمنين (عب السلام) - قال - وهو منحير في القيامة، يقول: ﴿ قَالَ رَبِّ لِمَ حَشَرْ تَنِيَ أَعْمَىٰ وَقَدْ كُنتُ بَصِيراً \* قَالَ كَذَٰلِكَ أَيْتُكَ ءَايَاتُنَا ﴾ ، قال: الآبات الأفتة اعبر المراه ﴿ فَنَسِيتَهَا وَكَذَٰلِكَ ٱلْيَوْمَ تُنسَىٰ ﴾ يعني تركتها، وكذلك البوم تُنرك في الناركما تزكّتُ الأنتة العبر الملام، فلم تُطِعْ أمرَهم، ولم تَسْمَعْ قولَهمه.

قلت: ﴿ وَكَذَلِكَ نَجِزِي مَنْ أَسرَفَ وَلَمْ يُؤْمِن بِأَيَاتِ رَبِّهِ وَلَعَذَابُ ٱلْأَخِرَةِ أَشَدُ وَأَبْقَى ﴾؟ قال: «يعني من أشرَك بولاية أمير المؤمنين اعبدالله، غيره، ولم يُؤمن بآيات ربّه، وترك الأئمّة مُعاندَةً فلم يتَبع آثارهم ولم يتَولَهم».

٣/٧٠٦٦ محمّد بن العبّاس، فال: حدّثنا محمّد بن همّام، عن محمّد بن إسماعيل العَلَوي، عن عيسى بن داود النجّار (١١)، عن أبي الحسن موسى بن جعفر (عيما السلام)، قال: أنّه سأل أباه عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَمَنِ آتَبْعَ هُدَايَ فَلاَ يَضِلُ وَلَا يَشْقَىٰ ﴾.

سورة طه آية . ۱۲۳ ، ۱۲۷ .

۱ ـ الكافي ۱: ۲۶۲/۱۰.

<sup>(</sup>١) في «ج»: يخن.

۲ ـ الكافي ۱: ۲/۳۹۱:

٣ ـ تأويل الآيات ١: ٢٢/٣٢٠.

<sup>(</sup>١) في جميع النسخ: عن داود النجار، وماأثبتناه هو الصحيح، أنظر رجال النجاشي: ٢٩٤/٢٩٤.

قال: وقال رسول الله (صنى التعدرانه): يا أيّها الناس، اتّبِعوا هُدى الله تهتَدوا وتَرشَّدوا، وهو هُداي، وهُداي هُدى عليّ بن أبي طالب (عبداله)، فمن أتّبع هُداه في حياتي وبعد موتي فقد اتّبع هُداي، ومن اتّبع هُداي فقد اتّبع هُدى الله، ومن اتّبع هُدى الله فلا يضِلّ ولا يشقى، قال عزّ وجلّ: ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِى فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكاً هُدى الله، ومن اتّبع هُدى الله فلا يضِلّ ولا يشقى، قال عزّ وجلّ: ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِى فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكاً وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ القِيْمَةِ أَعْمَىٰ \* قَالَ رَبِّ لِمَ حَشَرْتَنى أَعْمَىٰ وَقَدْ كُنتُ بَصِيراً \* قَالَ كَذَٰلِكَ أَتَتْكَ عَايَاتُنَا فَنَسِيتَهَا وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيْمَةِ أَعْمَىٰ \* وَكَذَٰلِكَ نَجْرِى مَنْ أَسرَفَ ﴾ في عداوة محمّد (منداه عدرانه)، ﴿ وَلَمْ يُؤْمِن بِنَايَاتِ رَبِّهِ وَكَذَٰلِكَ أَنْفَى ﴾ وكذلك نَجْرِى مَنْ أَسرَفَ ﴾ في عداوة محمّد (منداه عدرانه)، ﴿ وَلَمْ يُؤْمِن بِنَايَاتِ رَبِّهِ وَلَعْذَابُ آلْأَخِرَةِ أَشَدُ وَأَبْقَى ﴾ ه

٧٠٦٧ ٤ ـ العيّاشي: عن الحُسين بن سعيد المَكْفُوف، كتب إليه (طبالله) في كتابٍ له: مُحملت فـداك ياسيّدي، فوله: ﴿ فَمَنِ آتَبُعَ هُدَايَ ﴾ ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِي ﴾؟

قال: «أمَّا قوله: ﴿ فَمَنِ ٱتَّبَعَ هُدَايَ ﴾ ، أي من قال بالأئمَّة واتَّبع أمرهم بحُسن طاعتهم».

٧٠٦٨ - سعد بن عبدالله: عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن عمر بن عبدالعزيز، عن رجل، عن إبراهيم
 ابن المُستَنبر، عن مُعاوية بن عمّار، قال: قلت لأبي عبدالله اعبدالله اعبدالله عزّ وجلّ: ﴿ فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةٌ ضَنكاً ﴾؟
 ققال: ههى والله للنُصّاب،

قلت: قد رأيناهم دَّهْرَهم الأطُّولَ في الكِفاية حتَّى ماتوا: فقال: وذلك ـ والله ـ في الرَّجْعَة، بأكُلون العَذِرَة،

٦/٧٠٦٩ - عليّ بن إبراهيم، قال: أخبرنا أحمد بن إدريس، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد، عن عُمر بن عبدالعزيز، عن إبراهيم بن المُستَنير، عن مُعاوية بن عمّار، قال قلت لأبي عبدالله (عبدالله): قوله: ﴿إِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكاً ﴾؟

فال: «هي ـ والله ـ للنُّصَّاب.

عال. وهني دوسه دستهاب. قال: مجعلت فداك، قد رأيناهم دهرَهم الأطول في كِفاية، حتى ماتوا، قال: «ذلك دوالله دفي الرَّجعة، يأكُلُون العَذِرَة».

ورواه السيّد المُعاصر في كتاب (الرَّجعة): عن أحمد بن محمّد بن عيسى، بالإسناد عن إبراهيم بن المُستنير، قال: قلت لأبي عبدالله (مله المحديث (1).

٧٧٧٧٠ - ابن شهر أشوب: عن أبي صالح، عن ابن عبّاس، في قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكاً ﴾ أي من نزكَ ولابة على (ملبه الله) أعْماهُ الله وأصَمّه عن الهُدي.

٤ - تفسير العيّاشي ٢: ٢٠١/٢٠٦.

٥ ـ مختصر بصائر الدرجات: ١٨.

٦ ـ تفسير القمي ٢: ٦٥.

<sup>(</sup>١) الرجعة للميرزا محمد مؤمن الأسترآبادي: ٦ «مخطوط».

٧ ـ المناقب ٣: ٩٧، شواهد التزيل ١: ٥٢٥/٣٨٠.

١٧٠٧١ م. ابن شهر أشوب أيضاً: قال أبو بَصير: عن أبي عبدالله (عله السلام): «يعني ولاية أمير المؤمنين (عبدالله)» قلت: ﴿ وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ ٱلقِيْمَةِ أَعْمَىٰ ﴾؟

قال: «يعني أعمى البصيرة في الآخرة، أعمى القلب في الدنيا عن ولاية أمير المؤمنين (علم السلام) - قال - وهو مُتَحيَّر في الآخرة، يقول: ﴿ رَبُّ لِمَ حَشَرْتَنَى أَعْمَىٰ وَقَدْ كُنتُ بَصِيراً ۞ قَالَ كَذَٰلِكَ أَتَتْكَ ءَايَاتُنَا﴾ قال: الآيات الأثمة (عليم السلام) ﴿ فَنَسِيتَهَا وَكَذَٰلِكَ ٱلْيَوْمَ تُنسَىٰ ﴾ بعني تَرَكْتَها وكذلك اليوم تُترك في النار كما تركتَ الأثمة (عليم السلام) ولم تُطِعْ أمرَهم، ولم تُسمَع قولهم،

الحسن التعمان (رحده)، قال: حدّثنا أبو عبدالله محمّد بن التّعمان (رحده)، قال: أخبرَني أبو الحسن عليّ بن محمّد بن الحسن الكاتب، قال: أخبرَني الحسن بن عليّ الزّعْفَراني، قال أخبرَني أبو إسحاق إبراهيم بن محمّد الثّقَفِي، قال: حدّثنا عبدالله بن محمّد بن عُثمان، قال: حدّثنا عليّ بن محمّد بن أبي سعيد، عن فُضّيل بن الحجمّد الثّقَفِي، قال: حدّثنا عليّ بن محمّد بن أبي سعيد، عن فُضّيل بن الحجمّد، عن أبي إسحاق الهّمْداني، عن أمير المؤمنين (عيد الهرم) فيما كتبه إلى محمّد بن أبي بكر يقرأه على أهل مصّر، وفيما كنب (عبد الدام):

«ياعبدالله، مابعد الموت لِمَن لا يُغفَر له أَشدَ من الموت، القَبْر فاحْذَرُوا ضِيقه (١)، وضَنْكَه وظُلمته، وغُربته، إنّ القَبر يقول كلّ يوم: أنا بيت الغُربة، أنا بيت التُّراب، أنا بيت الوَحْشَة، أنا بيت الدود والهَوامّ.

والقبر روضة من رياض الجنة أو حُفْرة من حُفر النار، إنّ العبد المؤمن إذا دُفن قالت له الأرض: مَرحباً وأهلاً، قد كنتَ ممّن أحِبُ أن يمشي على ظَهري، فإذا وَليتُك فستَعلّم كيف صُنعي بك؛ فبتسع له مدّ البصر، وإنّ الكافر إذا دُفِن قالت له الأرض: لامرحباً، ولاأهلاً، لقد كنتَ مِن أبغض من يمشي على ظَهري، فإذا وَليتُك فستعلم كيف صُنعي بك؛ فتضّمُه حتى تلتقي أضلاعه، وإنّ المعيشة الضَّنْك التي حَذَر الله منها عَدوّه عذاب القبر، إذ يُسلَّط على الكافر في قبره تسعة وتسعين تِنبناً (") فَيُنهَنَّنُ لحمه، ويكسرن عظمه، وينردّدن عليه كذلك إلى يوم يُبعث، لو أنّ ينبناً منها نَفخ في الأرض لم تُنبت زرعاً أبداً، اعلموا - باعبادالله - أنَّ أنفسكم الضعيفة وأجسادكم الناعمة الرقيقة التي يكفيها البسير، نضعُف عن هذا، فإن استطعتم أن تجزعوا لأجسادكم وأنفسكم مما لاطاقة لكم به ولاصبر لكم عليه، فاعملوا بما أحبّ الله، واتركوا ماكّره الله».

١٠/٧٠٧٣ ـ وفي رواية ابن أبي الحديد في (شرح نهج البلاغة) في هذا الحديث: «واعلَموا أنّ المَعيشة الضَّنُك الني قالها تعالى: ﴿فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكاً﴾ هي عَذاب القَبره.

٨ ـ المناقب ٣: ٩٧.

٩ ـ الأمالي ١: ٢٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: ضيعته.

<sup>(</sup>٢) التُّنُّين: الحيَّة العظيمة. ﴿أقرب الموارد ، تنن . ١: ١١٪.

١٠ ـ شرع نهج البلاغة لابن أبي الحديد ٦: ٦٩.

11/٧٠٧٤ - محمد بن بعفوب: عن حُمَيد بن زياد، عن الحسن بن محمد بن سَماعة، عن أحمد بن الحسن الحسن المويثة مي، عن أبي بَصير، قال سَمِعت أبا عبدالله (علم الله عقول: «من مات وهو صحيح مُوسِر، ولم يَحْجَ، فهو مِمَّن قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ ٱلقِيلَمَةِ أَعْمَىٰ ﴾).

قال: قلت: شبحان الله، أعمى! قال: «نعم، إنَّ الله عزَّ وجلَّ أعماء عن طريق الحقَّ».

ورواه الشيخ في (التهذيب): بإسناده عن محمّد بن يعقوب، (١)، وساق الحديث بالسَّنَد والمّتن إلّا أنّ في آخر الحديث: «أعماه الله عن طريق الجَنّة (٢)».

۱۲/۷۰۷۵ - الشيخ في (التهذيب): بإسناده عن موسى بن القاسم، عن مُعاوية بن عمّار، قال سألت أبا عبدالله (مبده برم) عن رجل له مال ولم يَحُجّ قطّ. قال: «هو ممّن قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ ٱلقِيلَمَةِ أَعْمَىٰ ﴾ ٥. - قال: قلت: شبحان الله، أعمىٰ! قال: «أعماه الله عن طريق الحَقّ (۱)».

۱۳/۷۰۷۹ على بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن ابن أبي عُمّير، وفضالة، عن مُعاوية بن عَمَّار، عن أبي عبدالله رسه الله عزّ وجلّ: ﴿ وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ عَبِدَالله رسه الله عزّ وجلّ: ﴿ وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ اللهُ عَرْ وَجَلّ: ﴿ وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ اللهِ عَمْنَ قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ اللهِ عَمْنَ قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ اللهِ عَمْنَ قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَرْ وَجَلَّ: ﴿ وَنَحْشُرُهُ مِنْ اللهِ عَرْ وَجَلَّ: ﴿ وَنَحْدُمُ اللهِ عَلَى اللهِ عَرْ وَجَلَّ اللهِ عَلَى اللهِ عَرْ وَجَلَّ اللهِ عَلَى اللهُ عَرْ وَجِلّ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَرْ وَجَلَّ اللهِ عَلَى اللهِ عَرْ وَجَلَّ اللهُ عَرْ وَجَلّ اللهُ عَرْ وَجَلّ اللهُ عَرْ وَجَلّ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَرْ وَجَلّ اللهُ عَرْ وَجَلّ اللهُ عَلَى اللهُ عَرْ وَجَلَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَرْ وَجَلّ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَرْ وَجَلّ لَاللَّهُ عَلَى اللهُ عَمْمُ اللَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَى ال

قلت: شبحان الله، أعمى! قال: «أعماه الله عن طريق الجنَّة».

قوله تعالى:

أَفَلَمْ يَهْدِلَهُمْ كُمْ أَهْلَكُنَا قَبْلَهُم مِنْ آنْقُرُونِ يَمْشُونَ فِي مَسَكَنِهِمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآياتٍ لَأُولِي آلنُّهَى \* وَلَوْلَا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِنْ رَّبِّكَ لَكَانَ لِزَاماً وَأَجَلَّ مُسَمَّى - إِلَىٰ فَولَهُ تَعَالَى - وَرِزْقُ رَبِّكَ خَيرٌ وَأَبِقَىٰ لِزَاماً وَأَجَلَّ مُسَمَّى - إِلَىٰ فَولَهُ تَعَالَى - وَرِزْقُ رَبِّكَ خَيرٌ وَأَبِقَىٰ [ ١٣١ - ١٣٨]

٧٠٧٧ ١ - عليّ بن إبراهبم، في فوله تعالى ﴿ أَفَلَمْ يَهْدِلُّهُمْ ﴾: أي يُبيّن لهم.

١١ ـ الكافي ٤: ٢٦٩/٦.

<sup>(</sup>۱) التهذيب ٥: ١٨/١٨.

<sup>(</sup>٢) الذي في آخر حديث التهذيب هو عين مافي روآية الكافي، ولعلَّ الاختلاف كان في نسخته رحمه الله.

۱۲ ـ التهذيب ٥: ۱۸ /٥٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الجنّة.

۱۳ ـ تفسير القمي ۲: ٦٦.

سورة طه آية . ١٢٨ . ١٣١ .

١ ـ تفسير القمى ٢: ٦٧.

٢/٧٠٧٨ - محمّد بن العبّاس (رحمه الله) قال: حدّثنا محمّد بن همّام، عن محمّد بن إسماعيل العَلَوي، عن عيسى بن داود النجّار، عن أبي الحسن موسى بن جعفر (عليما الله) (١): وقال الله عزّ وجلّ: ﴿ أَفَلَمْ يَهْدِ لَهُمْ كَمْ عَيسى بن داود النجّار، عن أبي الحسن موسى بن جعفر (عليما الله) الله عزّ وجلّ: ﴿ وَالله الله عزّ اللّه عَن اللّه عن الله عن الله

ومعنى ڤوله: ووماكان في القرآن مثلها، أي مثل ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لَأُوْلِي ٱلنَّهَىٰ﴾، وكلّ ما يجيء في القرآن مِن ذكر أولى النَّهيٰ فهم الأئمّة (عليم السلام).

٣/٧٠٧٩ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن ابن أبي عُمَيْر وفضالة، عن مُعاوية بن عمّار، عن أبي عبدالله (عليه السلام): في قوله تعالى: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لَأُولِي ٱلنُّهَيْ﴾ قال: «نحن أولو النُّهَيْ».

وقوله تعالى: ﴿ وَلَوْلَاكَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِنْ رَّبُكَ لَكَانَ لِزَاماً ﴾ قال: «كان بُنزِل بهم العذاب، ولكنْ قد أخرهم إلى أجلِ مُسمّى، وقوله: ﴿ وَمِنْ ءَانَا َيءِ ٱلَّيْلِ فَسَبِّحْ وَأَطْرَافَ ٱلنَّهَارِ ﴾ قال: «الغَداة والعَشيّ،

وقوله تعالى ﴿ وَلَا تَمُدَّنَ عَيْنَيْكَ إِلَىٰ مَامَتَعْنَا بِهِ أَزْوَاجاً مِّنْهُمْ زَهْرَةَ الخَيْوةِ الدُّنْيَا لِنَفْتِنَهُمْ فِيْهِ وَرِزْقُ رَبِّكَ خَيرٌ وَأَبِقَىٰ ﴾، قال أبو عبدالله اطباسلام، ولما نؤلت هذه الآية، استوى رسول الله اصلى عبداته، جالساً، ثمّ قال: مَن لَم يتعزّ بعزاء الله تقطّعت نفسه على الدنيا حَسَرات، وفن أنتِع بصره ما في أبدي الناس طال همّه ولم يُشْفَ غَيظُه، ومَن لم يعرف أنّ لله عليه نعمة إلّا في مَطعم أو مُشرب قَصْر أجله ودَنا عذابه،

٧٠٨٠/ ٤ ـمحمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن حمّاد بن عيسى، عن حَرِيز، عن زُرارة، عن أبي جعفر (عبدالله)، قال: قلت: ﴿ وَالْمَا مُلْكِلُ مُنَاجِداً وَقَائِماً يَحْلُرُ ٱلْأَخِرَةَ وَيَرْجُواْ رَحْمَةَ رَبِّهِ ﴾ (١)، قال: «يعني صلاة اللبل».

قال: قلت: ﴿ وَأَطْرَافَ آلنَّهَارِ لَعَلَّكَ تَرْضَىٰ ﴾؟ قال: «بعني تَطوّع بالنهار». قال: قلت: ﴿ وَإِدْبَارَ النَّجُومِ ﴾؟ (") قال: «رَكعنان قبل الصُبح». قلت: ﴿ وَأَدْبَارَ آلسُّجُودِ ﴾؟ (") قال: «رَكعتان بعد المَغْرب».

٢ ـ تأويل الآيات ١: ٣٢٠/١٩٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: قال: إنَّه سأل أباه عن قول الله عزَّ وجلَّ.

٣ ـ تفسير القمى ٢: ٦٦.

٤ ـ الكافي ٣: ١١/٤١٤.

<sup>(</sup>١) الزُمر ٢٩: ٩.

<sup>(</sup>٢) الطُور ٥٢: ٤٩.

<sup>(</sup>٣) سورة ق ٥٠: ١٠.

٧٠٨١/ ٥- أبن بابَوَيه، قال: حدّثنا أحمد بن الحسن القَطَّان، قال: حدّثنا أحمد بن يحيى بن زكريا القَطَّان، عن بكر بن عبدالله بن حبيب، قال: حدّثنا تميم بن بُهْلُول، عن أبيه، قال: حدّثنا إسماعيل بن الفَضْل، قال سألت أبا عبدالله وعد الله عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ ٱلشَّمْسِ وَقَبْلَ غُرُوبِهَا ﴾.

فقال: «فريضة على كلّ مُسلمٍ أن يقولَ قبل طُلوع الشّمس عشرَ مَّرَاتٍ وقبل غُروبها عشرَ مرَّاتٍ: لاإله إلّا الله وحده لاشريك له، لهُ المُلك ولهُ الحَمد، يُحيي ويُميت، وهو حيّ لايموت، وهو على كلّ شيء قديرًه

قال: فقلت: لا إله إلّا الله وحده لاشريك له، له الملك وله الحمد، يُحيي ويُميت، ويُميت ويُحيي،؟ فقال: «ياهذا لاشك في أنّ الله يُحيى ويُميت، ويُميت ويُحيى، ولكن قل كما أقول».

٣٠٨٢ ٦ ـ عليّ بن إبراهيم: في رواية أبي الجارود عن أبي جعفر (طبهالسلام)، في قوله: ﴿ أَفَلَمْ يَهْدِ لَهُمْ ﴾، يقول: «يُبيّن لهم». وقوله: ﴿ لَكَانَ لِزَاماً ﴾، قال: «اللّزام الهَلاك».

قوله تعالى:

#### وَأَمُرْ أَهْلَكَ بِالصَّلُوةِ وَآصَطَبِرْ عَلَيْهَا ـ إلى فوله نعالى ـ وَمَنِ آهْتَدَىٰ [١٣٢]

1/۷۰۸۳ - ابن بابويه، قال: حدَّثنا عليّ بن الحُسين بن شاذَويه المُؤدِّب، وجعفر بن محمّد بن مسرُور ورض على على الرّيان بن الصَّلْت، قال: حضر الحِمْيُري، عن أبيه، عن الرّيان بن الصَّلْت، قال: حضر الرضا (عبدالله) مُجلس المأمون بمرو، وقد اجتمع في مجلسه جماعة من عُلَماء أهل العِراق وخُراسان ـ وساق الحديث إلى أن قال ـ فقال المأمون: هل فضّل الله العِترة على سائر الناس؟ فقال أبو الحسن (عبدالله): إنّ الله تعالى فضّل العِترة على سائر الناس في مُحكم كتابه».

فقال له المأمون: وأين ذلك من كتاب الله؟ فقال الرضاء على الله المأمون وأين ألله أصطفى ءادَمَ وَنوحاً وَعَالَ إبراهيمَ وَعَالَ عِمْرانَ عَلَى الْعَالَمِينَ \* ذُرّيَّةً بَعْضُهَا مِن بَعْض وَالله سَمِيعُ عَلِيمٌ \* (")، وقال عزّ وجلّ في موضع آخر: ﴿ أَمْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَىٰ مَا عَاتَاهُمُ آللهُ مِن فَضْلِهِ فَقَدْ عَاتَيْنَا عَالَ إِبْرَاهِيمَ الْكِتَابَ وَالْحِكمة وَعَالَىٰ مَا الله عَلَىٰ مَا عَاتَاهُمُ الله عَلَىٰ مَا الله عَلَىٰ مَا الله عَلَىٰ مَا عَاتَاهُمُ الله عَلَىٰ مَا الله عَلَىٰ مَا عَلَىٰ عَلَىٰ مَا عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ مَا عَلَىٰ مَا عَلَىٰ مَا عَلَىٰ عَلَىٰ مَا عَلَىٰ مَا عَلَىٰ مَا عَلَىٰ مَا مَا عَلَىٰ مَا عَلَىٰ مَا عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ مَا عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ مَا عَلَىٰ مَلَىٰ عَلَىٰ عَلَى عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَى عَلَىٰ عَلَى عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَى

سورة طه آية ـ ١٣٢. ١٣٥. ـ

٥ ـ الخصال: ٥٨/٤٥٢.

٦ - تفسير القمي ٢: ١٧.

<sup>(</sup>۱) آل عمران ۳: ۳۲ و ۲۶.

<sup>(</sup>٢) النساء \$: ٥٥.

آفة وأطيعُواْ الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْرِ مِنكُمْ ﴾ "بعني الذين يَرِنُهم الكتاب (" والحِكمةَ وحُسِدوا عليها، فقوله تعالى: ﴿ أَمْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَىٰ مَا ءَاتَاهُمُ اللهُ مِن فَضْلِهِ فَقَدْ ءَاتَيْنَا ءَالَ إِبْراهِيمَ الْكِتَابَ وَالحِكْمَةَ وَءَاتَيْنَاهُم مُّلْكاً عَظِيماً ﴾، يعني الطاعة للمصطفين الطاهرين، فالمُلك هاهنا هو الطاعة لهم».

قالت العلماء: فأخبرنا: هل فسّر الله تعالى الاصطفاء في الكتاب؟

فقال الرضا (طبه السلام): «فسر الاصطفاء في الظاهر سوى الباطن في اثني عشَرَ مَوطِناً ومَوضعاً وساق الحديث بذكر المَواضع إلى أن قال وأمّا الثانية عَشَر، فقوله عزّ وجلّ: ﴿ وَأَمْرُ أَهْلَكَ بِالصَّلاةِ وَاصْطِيرْ عَلَيْهَا ﴾ المحديث بذكر المَواضع إلى أن قال وأمّا الثانية عَشَر، فقوله عزّ وجلّ: ﴿ وَأَمْرُ أَهْلَكَ بِالصَّلاةِ وَاصْطَبِرْ عَلَيْهَا ﴾ فخصصنا الله تعالى بهذه الخصوصية، إذ أمرنا مع الأمّة بإقامة الصلاة ثم خصصنا من دون الأمّة، فكان رسول الله (صنى الله على الله على وفاطمة (صنيات طبها)، بعد نزول هذه الآية تِسعّة أشهر، كلّ يوم عند حضور كلّ صلاة، خمس مرّات، فيقول: الصلاة رَحِمَكم الله، وما أكرم الله أحداً من ذَراري الأنبياء (عليم السلام) بمثل هذه الكرامة التي أكرَمنا بها وخصصنا من دون جميع أهل بيتهم».

فقال المأمون والعُلماء: جزاكُم الله ـ أهل بيت نبيّكم ـ عن هذه الأُمّة خيراً، فما نجد الشرح والبيان فيما اشتبه علينا إلّا عندكم.

٢٠٨٤/ ٢ - محمّد بن العبّاس (رحمه)، قال: حدّثنا عبد العزيز بن يَحيى، عن محمّد بن عبدالرحمن بن سَلام، عن أحمد بن عبدالله بن عبسى (١) بن مَصْقَلة القُمّي، عن زُرارة بن أعيّن، عن أبي جعفر الباقر، عن أبيه علي بن الحسين (عليم السلام) في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَأَمُرْ أَهْلُكَ بِالصَّلُوةِ وَٱصْطَبِرْ عَلَيْهَا ﴾.

٣/٧٠٨٥ - الشيخ ورّام، قال: يُروى عن رسول الله اصله الله على الله كان إذا أصاب أهلَه خصاصة (١) قال: افوموا إلى الصلاة، ويقول: الهذا أمَرَني ربّي، قال الله تعالى ﴿ وَأَمْرُ أَهْلَكَ بِالصَّلَوْةِ وَٱصْطَبِرْ عَلَيْهَا لَانَسْتَلُكَ رِزْقاً نَحْنُ نَرْزُقَكَ وَٱلْعَاقِبَةُ لِلتَّقْوَىٰ ﴾ ».

<sup>(</sup>٣) الناء ٤: ٥٩.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: قرنهم بالكتاب.

٢ ـ تأويل الآيات ١: ٢٢/٣٢٢، شواهد التنزيل ١: ٥٢٦/٣٨١.

<sup>(</sup>١) فمي النسخ: عبدالله بن عيسى، صحيحه ما أثبتناه من رجال النجاشي: ٢٥٢/١٠١.

<sup>(</sup>٢) السُّخرّة: الشَّخر، وعمو آخر الليل قُبيل الصبح. ﴿السَّانَ العرب ـ سحر ـ ١: ٣٥٠٪.

<sup>(</sup>٣) الأحزاب ٣٣: ٣٣.

٣ ـ تنبيه الخواطر ١: ٢٢٢.

<sup>(</sup>١) الخَصَّاصَّة: الفقر وسُوء الحال.

سورة طه (۲۰) ...... (۲۰) .... (۲۰) ... (۲۰) ... (۲۰) ... (۲۰)

٧٠٨٦/ ٤ ـ عليّ بن إبراهيم: في رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (مله السلام)، قوله: ﴿ وَأَمُرْ أَهْلَكَ بِالصَّلَوْةِ وَأَصْطَبِرْ عَلَيْهَا﴾.

قال: «فإنّ الله أمره أن يَخُصّ أهله دون الناس ليَعْلَمَ الناسُ أنّ لأهل محمّد (ملّ الله الله منزلة خاصّة ليست للناس، إذ أمّرَهم مع الناس عامّة ثمّ أمّرَهم خاصّة، فلمّا نزلت هذه الآية كان رسول الله (صلّ الله عليه والله) يجيء كلّ يوم عند صلاة الفجر حتى بأتي باب عليّ وفاطمة (عليها السلام)، فيقول: السلام عليكم ورحمة الله وبركاته. فيقول عليّ وفاطمة والحسن والحسين (عيهم السلام): وعليك السلام - يارسول الله - ورحمة الله وبركاته. ثمّ يأخذ بعُضادَتي الباب ويقول: الصلاة الصلاة برحمكم الله: ﴿ إِنَّما يُرِيدُ آللهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ ٱلرَّجْسَ أَهْلَ ٱلْبيْتِ وَيُعظّهَرَكُم تَطْهِيراً ﴾ (ال قلم يَزَلُ يفعل ذلك كلّ يوم إذا شهد (المدينة حتى فارق الدنيا، وقال أبو الحمواء خادم النبيّ (من الله عبرانه): أنا أشهد به يفعل ذلك».

٧٠٨٧/٥ ـ على بن إبراهبم أيضاً: قوله تعالى: ﴿ وَأَمْرَ أَهْلَكَ بِالصَّلَوْةِ ﴾ أي أمّتك ﴿ وَأَصْطَبِرْ عَلَيْهَا لَانَسْئَلُكَ رِزْقاً نَحْنُ نَرْزُقُكَ وَٱلْعَاقِبَةُ لِلتَّقْوَىٰ ﴾ قال: المُتقين، فوُضِعَ الفِعل مكان المَفعول.

قال: وأمّا قوله: ﴿ قُلْ كُلِّ مُتَرَبِّصٌ فَتَرَبَّصُوا﴾ أي انتَظِروا أمراً ﴿ فَسَتَعْلَمُونَ مَنْ أَصْحَابُ الصَّراطِ السَّوِئَ وَمَنِ آهْتَدَیٰ﴾.

٣٠٨٨ ٦ - ثمّ قال عليّ بن إبراهيم: حدّ ثني أبي، عن الحسن بن مَحبوب، عن عليّ بن رِئاب، قال: قال أبو عبدالله (مداسلام): «نحن ـ والله ـ سبيلُ الله الذي أمَرَ اللهُ باتباعه، ونحن ـ والله ـ الصراط المُستقيم، ونحن ـ والله ـ الذين أمرَ الله العباد بطاعتهم، فمن شاء فليأخُذ مِن هُنا، ومن شاء فليأخُذ من هُناك، ولاتجِدون والله عنّا مَحيصاً».

٧٠٨٩ - عليّ بن إبراهيم: عن النَّضْربن سُوَيْد، عن القاسم بن سُليمان، عن جابر، عن أبي جعفر (عبدالسلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ قُلْ كُلِّ مُّتَرَبِّصُ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ وَمَنِ آهْتَدَىٰ ﴾. قالَ: ﴿إلى ولايتناه.

٨/٧٠٩٠ محمد بن العبّاس، قال: حدّثنا علي بن عبدالله بن راشد، عن إبراهيم بن محمّد الثّقفي، عن إبراهيم بن محمّد الثّقفي، عن إبراهيم بن محمّد بن عليّ الباقر (طيهماالـ المر) عن قبراهيم بن محمّد بن عليّ الباقر (طيهماالـ المر) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَسَتَعْلَمُونَ مَنْ أَصْحابَ ٱلصَّرَاطِ ٱلسَّوِئَ وَمَنِ آهْتَدَىٰ ﴾، قال: ١١هندَى إلى والايتناه.

أ ـ تفسير القمى ٢: ١٧.

<sup>(</sup>١) الأحزاب ٢٢: ٣٢.

<sup>(</sup>۲) في «ج، ي، ط»: شاهد.

٥ ـ تفسير القمى ٢: ٦٦.

٦ ـ تفسير القمى ٢: ١٦.

٧ ـ تأويل الآيات ١: ٢٣/٣٢٢ عن عليّ بن إبراهيم، ولم نجده في تفسيره.

٨ ـ تأويل الآيات ١: ٢٤/٣٢٢.

قال: وعليُّ (علمالسلام) صاحِب الصِراط السويِّ ﴿ وَمَن أَهْتَدَىٰ ﴾ أي إلى ولايتنا أهل البيت».

۱۰/۷۰۹۲ وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن هَمَّام، عن محمّد بن إسماعيل العَلَويّ، عن عيسى بن داود النَّجَّار، عن أبي الحسن موسى بن جعفر (طبها السلام)، قال: «سألت أبي عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿فَسَتَعْلَمُونَ مَنْ أَصْحَابَ ٱلصِّرَاطِ ٱلسَّوِيّ وَمَنِ آهْتَدَىٰ ﴿ قَالَ: ﴿ ٱلصَّرَاطِ ٱلسَّوِيّ ﴾: هو القائم (طبه السلام)، والمُهدّي: من اهتدى إلى طاعته، ومثلها في كتاب الله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِنِّى لَغَفَّالٌ لِمَن تَابَ وَءَامَنَ وعَمِلَ صَالِحاً ثُمَّ آهْتَدَىٰ ﴾ (١) \_قال \_إلىٰ والابتناء.

١٩/٧٠٩٣ - سَعْد بن عبدالله: عن المُعلَى بن محمّد البَصري، قال: حدّثنا أبو الفضل المَدني، عن أبي مَرْيم الأنصاري عن المِنْهال بن عَمرو، عن زِرّ بن حُبَيْش، عن أمير المؤمنين (ملَوات عبه)، قال: سَمِعته يقول: إذا دخَل الأنصاري عن المِنْهال بن عَمرو، عن زِرّ بن حُبَيْش، عن أمير المؤمنين (ملَوات عبه)، قال: سَمِعته يقول: إذا دخَل الرجل حُفرتَه أتاه مَلكان، اسمُهما: مُنكر ونُكير، فأوّل مايسألانه عن ربّه، ثمّ عن نبيّه، ثمّ عن وليّه، فإن أجاب نجا، وان تحيّر عَذّباه .

وإنّما كان تربّصُهم أن قالوا: نحن في سعةٍ من معرفة الأوصياء حتّى نعرِف إماماً، فعيّرهم الله بـذلك، فالأوصياء هم أصحاب الصّراط، وُقوفاً عليه لايَدخُل الجَنّة إلّا من عرّفهم وعرفوه، ولايدخل النار إلّا من أنكرهم وأنكروه، لأنّهم عُرفاء الله عزّ وجلّ، عرّفهم عليهم عند أخذه الموائيق عليهم، ووصّفَهم في كتابه، فقال عزّ وجلّ:

٩ ـ تأويل الآيات ١: ٢٥/٣٢٣.

١٠ ـ تأويل الآيات ١: ٢٦/٣٢٣.

<sup>(</sup>۱) طه ۲۰: ۲۸

١١ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٥٣.

<sup>(</sup>١) النساء ٤: ٨٨ و ١٤٣.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: من وليّ الله.

۱۲/۷۰۹۱ - ابن شهر آشوب: عن الأعْمَش، عن أبي صالح، عن ابن عبّاس، في قوله تعالى: ﴿ فَسَتَعْلَمُونَ مَنْ أَصْحَابُ ٱلصُّرَاطِ ٱلسَّوِئَ ﴾ هو - والله - محمّد وأهل بيته (طبهمالسلام) ﴿ وَمَنِ ٱهْـتَدَىٰ ﴾ فهم أصحاب محمّد (ملَى الدَعليه داله).



<sup>(</sup>٣) الأعراف ٧: ٤٦.

 <sup>(</sup>٤) النساء ٤: ١١ و ٢٢.

۱۲ ـ المناقب ۳: ۷۲، شواهد التنزيل 1: ۵۲۷/۳۸۳.

المُسْتَدرك

(سُورةً طه)

قوله تعالى:

#### وَعَجِلْتُ إِلَيْكَ رَبِّ لِتَرْضَىٰ [ ٨٤]

ا - في (مصباح الشريعة): قال الصادق (طباله الهرب): المشتاق لايشتهي طعاماً، ولايلتذ شراباً، ولا يستطيب رُقاداً، ولا يأنس حميماً، ولا يأوي داراً، ولايسكن عمراناً، ولا يلبس ثياباً، ولا يقرّ قراراً، ويعبد الله ليلاً ونهاراً، واجباً بأن يصل إلى مايشتاق إليه، ويتاجيه بلسان الشوق، معتراً عمّا في سريرته، كما أخبر الله تعالى عن موسى اطباله في ميعاد ربّه: ﴿ وَعَجِلْتُ إِلَيْكَ رَبِّ لِتُرْضَى ﴾.

مرزخت كاميزار موي سادي



.

.

,

# سورة الأنبياء

#### فضلها

1/۷۰۹۵ - ابن بابوَبه: بإسناده المُتقدَّم في سورة الكَهْف، عن الحسن، عن يحيى بن مُساور، عن قُضَيل الرَسّان عن أبي عبدالله (طبعالله) قال: «من قرأ سورة الأنبياء حُبّاً لهاكان كمن (١) رافق النبيّين أجمَعين في جنات النعيم، وكان مَهِباً في أعيُن الناس حياة الدنياء.

٢/٧٠٩٦ - ومن خواص الفرآن: رُوي عن النبيّ اصفراه عليه قال: «من قرأ هذه السورة حاسبته الله حساباً يسيراً، وصافحه وسلم عليه كلّ نبيّ ذُكر فيها، ومن كتبها في رُق طَبْي وجعلها في وسَطه ونام، لم يستيقِظ من رُقادِه إلا وقد رأى عَجائِبَ ممّا يُسَرّبها قلبُه بإذن الله تعالى».

٣/٧٠٩٧ وعن الصادق (عليه السلام): «من كتبها في رق طبي وجعلها في وسّطه ونام، لم يستيقِظُ حتّى يُرفّعَ الكتاب عن وسَطِه، وهذا يصلُح للمَرضى، ومن طال سَهَرُه مِن فِكْرٍ، أو خَوْفٍ، أو مَرّضٍ، فإنّه يبرأ بإذن الله تعالى».

سورة الأنبياء - فضلها .

١ ـ ثواب الأعمال: ١٠٨.

(١) في ﴿ط)؛ ممّن.

٢ .... مجمع البيان ٧: ٦١ «قطعة منه».

٣ ـ خواص القرآن: 10 «مخطوط».

قوله تعالى:

## بِسْمِ آللہِ الرَّحْمَانِ آلرَّحِيمِ آقْتَرَبَ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ -إلىٰ قوله تعالىٰ - وَهُمْ يَلْعَبُونَ [ ٢- ٢ ]

٧٠٩٨ ـ عليَ بن إبراهيم، في قوله تعالى ﴿ أَقْتَرَبَ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ وَهُم فِي غَفَلَةٍ مُعرِضُونَ ﴾، قال: قرُبت القيامة والساعة والحِسَاب، ثمّ كنّى عن قُريش، فقال: ﴿ مَا يَأْتِيهِمْ مَنْ ذِكْرٍ مِّنْ رَبِّهِمْ مُحْدَثٍ إِلَّا آسْتَمَعُوهُ وَهُمْ يَلْعَبُونَ ﴾ قال: مِن التَلَهِي.

قوله تعالى:

# وَأَسَرُّواْ ٱلنَّجْوَى ١ إلى نوله تعالى رَمِّن قَرْيَةٍ أَهْلَكُنْهَا أَفَهُمْ يُؤْمِنُونَ

[ 4\_4]

العبَاس، قال: حدَّثنا محمَّد بن القاسم، عن أحمد بن محمَّد بن القاسم، عن أحمد بن محمَّد السَّيَاريّ، عن محمَّد بن خالد البَرُقي، عن محمَّد بن عليّ، عن عليّ بن حمَّاد الأزدي، عن عَـمرو بن شِـمْر، عن جابر، عن أبي عبدالله (عبدالله) في قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَأَسَرُّوا ٱلنَّجْوَى ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾، قال: «الذين ظلَموا آلَ محمّد (عبهمالسلام) حقَّهما.

٢/٧١٠٠ ـ محمّد بن يعتموب: عن عليّ بن محمّد، عن عليّ بن العبّاس، عن عليّ بن حمّاد، عن عَمرو بن

سورة الأنبياء آية ـ ١ ـ ٢ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ١٧.

سورة الأنبياء آية ٢٠٣٠

١ ـ تأويل الآيات ١: ١/٣٢٤.

۲ ـ الكافي ۸: ۲۳۷۹/۲۷۹.

شِمْر، عن جابر، عن أبي جعفر (عبدالسلام)، قال: يقول: «ماألفّوه في صُدورهم من العَداوة لأهل بيتك والظّلم بَعدك، وهو قول الله عزَ وجلّ: ﴿وَأَسَرُّواْ ٱلنَّجْوَى ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا هَلْ هَذَاۤ إِلَّا بَشَسَرٌ شِثْلُكُمْ أَفَتَأْتُونَ ٱلسِّخْرَ وَأَنسُمْ تُبْصِرُونَ﴾».

المحمد أرصني المساعدية المنافية المساعد المسلم المحمد المسلم الم

قوله تعالى: ا

## فَسْئَلُوا أَهْلَ الذِكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لاتَعلمُونَ [٧]

١/٧١٠٢ على بن إبراهيم، قال: آلُ محمّد (عليم السلام) هم أهل الذِكْر.

٣٠١٠٣ / ٢/٧١٠٣ عن أبي جعفر (مدهسلام)، في قوله: ﴿ فَسُنَلُواْ أَهْلَ الذَّكرِ إِن كُنتُمْ لَاتَعْلَمُونَ ﴾ من المُعْنُون عن زُرارة، عن أبي جعفر (مدهسلام)، في قوله: ﴿ فَسُنَلُواْ أَهْلَ الذّكرِ إِن كُنتُمْ لَاتَعْلَمُونَ ﴾ من المُعْنُون بذلك؟ فقال: «نحن والله». فقلت: فأنتم المُسْرُولُون؟ قال: «نعم». قلت: فعلينا أن نسألكم؟ قال: «نعم» قلت: وعليكم أن تُجيبونا؟ قال: «لا، ذاك إلينا، إن شِئنا فعلنا، وإن شِئنا تركنا - ثمّ قال - ﴿ هَذَا عَطَاوَنُنَا فَامْنُنْ أَوْ أَمْسِكَ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ (١) م.

٣/٧١٠٤ محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن سعيد، عن أحمد بن الحسن، عن أبيه، عن الحُصّين بن مُخارِق، عن سَعْد بن طَريف، عن الأصْبَغ بن نُباتة، عن أمير المؤمنين (عبد السلام)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ فَسَنَلُوا أَهْلَ الذِكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لاتّعلمُونَ ﴾. قال: «نحن أهل الذكر».

٣ ـ تفسير القمى ٢: ٦٧.

سورة الأنبياء آية ٧٠.

١ ـ تفسير القمى ٢: ٦٨.

۲ ـ قىسىر القمى ۲: ۱۸.

<sup>(</sup>۱) سورة ص ۳۸: ۳۹.

٣ ـ تأويل الآيات 1: ٢/٣٢٤، شواعد التنزيل 1: ٤٦٢/٣٣٦ «نحوه»، بنابيع المودة: ١١٩.

٧١٠٥/ ٤- وعنه: عن سُليمان الزُراري، عن محمّد بن خالد الطّيالِسي، عن العَلاء بن رَزِين الفّلاء، عن محمّد بن مُسلم، عن أبي جعفر اعلم السلام، قال: قلت له: إنّ مَن عندنا يزعُمون أنّ قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَسْتَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لاتَعلمُونَ ﴾، أنّهم اليَهود والنّصاري؟

قال: «إذن يَدْعُونَكُم إلى دينهم». ثمّ قال: ثمَّ أوماً بِيدهِ إلى صَدره، وقال: «نحن أهل الذكّر، ونحن المسؤولون».

وللذكّر مَعنيان: النبيّ اسلَى الله على والله فقد سُمي ذِكراً، لقوله تعالى: ﴿ ذِكْراً ۞ رَسُولاً ﴾ (''. والقرآن، لقوله تعالى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ ('' وهم اسلوات التعليم، أهل القرآن وأهل النبيّ (سلّى التعالى الله عليه وآله). وقد تقدّمت الروايات بكثرة في هذه الآية في سورة النحل ('''، فليؤخذ من هناك.

قوله تعالى:

# لِقَدْ أَنْزَلْنا إِلَيْكُمْ كِتَاباً فِيْهِ ذِكْرُكُمْ أَفلا تَعْقِلونَ [10]

۱/۷۱۰۶ محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا محمّد بن همّام، عن محمّد بن إسماعيل، عن عيسى بن داود النجّار، عن أبي الحسن موسى بن جعفر (عليماالسلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿لَقَدْ أَنزَلْنَا إِلَيْكُمْ كِتَاباً فِيهِ ذِكْرُكُمْ أَفَلاَ تَعْقِلُونَ﴾، قال: هالطاعة للإمام بعد النبيّ (منّى ه عيه والهاه

قال بَعضُ العُلماء: معنى ذلك أنَّ الذي ذِكْرُكُمْ وَشَرَفُكُم وعِزُّكُمْ هُو طاعة الإمام الحقّ بعد النبيّ اصرة عبوله.

قوله تعالى:

وَكُمْ قَصَمْنَا مِنْ قَرْيَةٍ كَانَتْ ظَالِمَةً وَأَنشَأْنَا بَعْدَهَا قَوْماً ءَاخَرِينَ \* فَلَمَّا أَحَسُواْ بَأْسَنَا إِذَاهُم مِّنْهَا يَرْكُضُونَ \* لَاتَرْكُضُواْ وَٱرْجِعُواْ إِلَىٰ

<sup>£</sup> ـ تأريل الآيات ١: ٣/٣٢٤.

<sup>(</sup>۱) الطلاق ٦٥: ١٠ و ١١.

<sup>(</sup>٢) الحجر ١٥: ٩.

<sup>(</sup>٣) تقدّمت في تفسير الآيات (٤٣ ـ ١٤) من سورة النّعل.

سورة الأنبياء آية . ١٠ .

١ ـ تأويل الآيات ١: ٥/٣٢٥.

٨٠٤ ..... البرهان في تفسير القرآن

#### مَا أَثْرِفْتُمْ فِيهِ وَمَسَاكِنِكُمْ لَعَلَّكُمْ تُسْئَلُونَ -إلى فوله نعالى - خامِدِينَ [ ١١ - ١٥ ]

١/٧١٠٧ - محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن فضّال، عن ثعْلَبة بن ميمون، عن بَدْر بن خليل الأسدي، قال: سمِعت أبا جعفر (عبدالسلام) يقول في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَلَمَّا أَحَسُّوا بَأْسَنا إِذَا هُم مِنْهَا يَرْكُضُونَ \* لاتَرْكُضُوا وَآرْجِعُوا إِلَىٰ مَا أَثْرِفْتُمْ فِيهِ وَمَساكِنِكُمْ لَعَلَّكُم تُسْئَلُونَ ﴾.

قال: «إذا قام القائم (عبد السلام) وبعَث إلى بني أمّية بالشام، هرَبوا إلى الروم، فبقول لهم الروم: لاند خِلنّكم حتى تتنصَّروا، فيُعلّقون في أعناقهم الصَّلبان فيُد خِلونَهم، فإذا نزَل بحَضْرَتهِم أصحابُ القائم (عبد السلام)، طَلبوا الأمانَ والصَّلْح، فيقول أصحاب القائم (عبد السلام)؛ لانفُعل حتى تَدْفَعوا إلينا مَنْ قِبَلكم منّا؛ - قال - فيدفَعونهم إليهم، فذلك قوله: ﴿ لاَتَرْكَضُوا وَآرْجِعُوا إلىٰ مَا أَثْرِفْتُمْ فِيهِ وَمَساكِنِكُمْ لَعَلَّكُم تُسْتَلُونَ ﴾، قال: يَسْأَلُونَهم الكُنوز، ولهم عِلم (١) بها - قال - فيقولون: ﴿ يَاوَيْلُنَا إِنَّا كُنّا ظَالِمِينَ \* فَمَا زَالَت تَلْكَ دَعْوَاهُمْ حَتّى جَعَلْنَاهُمْ حَصِيداً خَامِدينَ ﴾ السَنف، "أ.

٢/٧١٠٨ ـ محمد بن العبّاس، قال: حدّثنا عليّ بن عبدالله بن أسد، عن إبراهيم بن محمّد الثّقفي، عن إسماعيل بن بشّار، عن عليّ بن جعفر الحضرمي، عن جابر، قال سألت أبا جعفر اعبدالله، عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَلَمَّا أَحَسُوا بَأْسَنا إذا هُم مِنْهَا يَرْكُضُونَ ﴾، قال مذك عند قيام القائم (منز الله ديد)».

٣/٧١٠٩ ـ وعنه، قال: حدّثنا الحُسير إن أَحَمد، على محمّد بن عيسى، عن بُونس، عن منصور، عن إسماعيل بن جابر، عن أبي عبدالله عند الله عنه وجلّ : ﴿ فَلَمّا أَحَسُوا بَأْسَنا ﴾ ، فال: «وذلك عند فيام النمائي بن جابر، عن أبي عبدالله عند الله عنه وجلّ : ﴿ فَلَمّا أَحَسُوا بَأْسَنا ﴾ ، فال: «وذلك عند فيام النمائم ، هو إذا هُم مِنْهَا يَرْ كُضُونَ ﴾ . قال: «الكّنوز التي كانوا يكنزون ﴿ قَالُواْ يَاوَيْلُنَا إِنَّا كُنّا ظَالِمِينَ \* فَمَا رَالَت تُلْكَ دَعْوَاهُمْ حَتَّى جَعَلْنَاهُمْ حَصِيداً ﴾ . بالسبف ﴿ خَامِدِينَ ﴾ لاتبنى منهم عَينٌ تَطرف».

القائم (طبرالسلام): «لَكاأَ نِي أَنظُر إليهم ـ يعني القائم (طبرالسلام) وأصحابه ـ مُصْعِدين من نَجَفِ الكوفة ثلاثمائة ويضعة عَشَر رجلاًكَأَنَ قُلُوبهم زُبرَ الحديد، جَبْرَئبل عن يَمينه وميكائبل عن يَساره، يَسير الرُعْبُ أمامَه شَهراً وخَلفَه شهراً،

سورة الأنبياء آية ـ ١١ ـ ١٥ ـ

۱ ـ الكافي ۱۵/۵۱.

<sup>(</sup>١) في المصدر: يسألهم الكنوز وهو أمام.

<sup>(</sup>٢) زاد في النُّسخ: وهو سعيد بن عبد الملك الأموي، صاحب سعيد بالرَّحبة.

٢ ـ تأويل الآيات ١: ٢٦٦/٦.

٣ ـ تأويل الآيات ١: ٧/٣٢٦.

ة ـ تفسير العيّاشي ٢: ٥٩/٥٦.

أمدّه الله بخسمة ألاف من الملائكة مُسوّمِين، حتى إذا صَعد النَّجَف قال لأصحابه: تَعبَّدوا ليلتَكم هذه، فيبيتون بين راكع وساجدٍ يَنضرَّعون إلى الله، حتى إذا أصبح قال: خُذوا بنا طريق النَّخَيلَة، وعلى الكوفة جُنْدٌ مُجَنّدةً، قلت: وجُندٌ مُجَنّدةً؟ قال: وإي والله، حتى ينتهي إلى مسجد إبراهيم (ميماسلام) بالنُّخَيلَة، فيُصلّي فيه رَكعتين، فيخرُج إليه من كان بالكوفة من مُرجئيها وغيرهم من جيش السُّفياني، فيقول لأصحابه: استَطرِدوا لهم. ثمّ يقول: كِرُّوا عليهم، حقل أبو جعفر (عله الله) ـ ولا يجوز ـ والله ـ الخَندَق منهم مُخبر.

ثمّ يدخُل الكوفة فلا يَبقى مُؤمن إلاكان فيها، أوحَنَّ إليها، وهو قول أمير المؤمنين (عبد الدم)، ثمّ يقول لأصحابه: سبروا إلى هذا الطاغية، فيَدعوه إلى كتاب الله وسُنّة نبيّه (ستراه مبدراله) فيُعطيه السُّفياني من البييعة مُسلّماً، فيقول له كَلْب، وهم أخواله: ماهذا الذي صَنعت؟ والله مانبايعُك على هذا أبداً. فيقول ماأصنّع؟ فيقولون: استقبله فيستشبلُه، ثمّ يقول له القائم (عبد السلام): خُذ حِذرك فإنّني أدّيت إليك، وأنا مُقاتِلُك. فيُصبح فيقاتلهم فيمنّحه الله أكتافَهم، ويأخذ السُّفياني أسيراً، فينطلق به ويَذبّحه بيده.

ثمّ يُرسل جَريدة خيل (1) إلى الرُوم فيستَحذِرون بقيّة بني أميّة، فإذا انتهوا إلى الروم قالوا: أخرِجوا إلينا أهلَ مِلِننا عندكم - فيأبون، ويقولون: والله لانفعل: فيقول الجَريدة: والله لو أمِرنا لقاتلناكم، ثمّ ينطِلقون إلى صاحبهم فيتعرضون ذلك عليه، فيقول انطِلقوا فأخرِجوا إليهم أصحابَهم، فإنّ هؤلاء قد أتوا بسلطان. وهو قول الله عزّ وجل: هو فَلَمّا أَحسُوا بَأْسُونَةُمْ فِيهِ وَمَساكِنِكُمْ لَعَلَّكُم تُسْتَلُونَ ﴾ لاتر كضُوا وَارْجِعُوا إلى ما أثرِ فَتُمْ فِيهِ وَمَساكِنِكُمْ لَعَلَّكُم تُسْتَلُونَ ﴾ فَلَمّا أَحْرِفوا بَالْكُونَ الله عنه مَعْنها يَرْ كَضُونَ \* لاتر كَضُوا وَارْجِعُوا إلى ما أثرِ فَتُمْ فِيهِ وَمَساكِنِكُمْ لَعَلَّكُم تُسْتَلُونَ ﴾ قالُوا يَاوَيْلَنَا إِنَّاكُنَا فَلْالِمِينَ \* فَمَا زَالَت تُلْكَ دَعُواهُمْ حَتَّى جَعَلْنَاهُمْ حَصِيداً خَامِدينَ ﴾ لايبقى منهم مُخبره.

والحديث طويل تقدّم بطوله في قوله تعالى: ﴿ وَقَاتِلُوهُم حَتَىٰ لَاتَكُونَ فِتنَةٌ ﴾ من سورة الأنفال (''). وقد مضى حديث في معنى الآية في قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا نَسُوا عَادُ كُرُوا بِهِ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبُوابَ كُلِّ شَيءٍ ﴾ في سورة الأنعام بهذا المعنى ('').

عن أحمد بن عيسى، وعليّ بن إبراهيم عن أبيه جميعة بن يحيى، عن أحمد بن عيسى، وعليّ بن إبراهيم عن أبيه جميعاً، عن الحسن بن محبوب، عن عبدالله بن غالب الأسدي، عن أبيه، عن سَعيد بن المُسَيَّب، قال: كان عليّ بن الحسين (عليها السلام) يَعِظُ الناس، ويزهّدُهم في الدنيا، ويزعّبهم في أعمال الآخرة بهذا الكلام في كلّ جُمّعة في مسجد رسول الله (صلى الله عبداله)، وحُفِظُ عنه وكُتِب وذكر الحديث إلى أن قال (عبدالهم) .: وولقد أسَمَعَكُم الله في كتابه ما قد فعل بالقوم الظالمين من أهل القرى قبلكم، حيث قال: ﴿ وَكَمْ قَصَمْنا مِنْ قَرَيَةٍ كَانَتْ ظَالمَةً ﴾،

<sup>(</sup>۱) يقال: ندب القائد جريدةً من الخيل: إذا لم يُنْهِض معهم راجلاً، والجريدة من الخيل: الجماعة جرّدت من سائرها لوجع. «لسان العرب ـ جرد ـ ـ ٣: ١١٨».

<sup>(</sup>٢) تقدّم في الحديث (٣) من تفسير الآية (٣٩) من سورة الأنفال.

<sup>(</sup>٣) تقدّم في الحديث (٤) من تفسير الآية (٤٤ـ ٤٥) من سورة الأنعام.

ه ـ الكافي ٨: ٢٩/٧٢.

وإنما عَنى بالقرية أهلَها، حيث يفول ﴿ وَأَنشَأْنَا يَعْدَهَا قَوْماً ءَاخَرِينَ ﴾ فقال الله عزّ وجلّ: ﴿ فَلَمَّا أَحَسُّوا بَأْسَنا إِذَا هُم مِنْهَا يَرْكُضُونَ ﴾ يعني بَهرُبون، قال: ﴿ لاتَرْكُضُوا وَارْجِعُوا إِلَىٰ ما أَثْرِفْتُمْ فِيْهِ وَمَساكِنِكُمْ لَعَلَّكُم تُسْئَلُونَ ﴾، فَلَمَّا أَنَاهُمْ العَذَابُ ﴿ قَالُواْ يَاوَيْلَنَا إِنَّاكُنَا ظَالِمِينَ \* فَمَا زَالَت تُلْكَ دَعْوَاهُمْ حَتَّى جَعَلْنَاهُمْ حَصِيداً خَامِدينَ ﴾ وَلَمَّا أَنَاهُمْ اللهِ إِنَّاكُنَا ظَالِمِينَ \* فَمَا زَالَت تُلْكَ دَعْوَاهُمْ حَتَّى جَعَلْنَاهُمْ حَصِيداً خَامِدينَ ﴾ وَابِمُ الله إِنَّ هذه مَوعِظة لكم وتخويف إن اتَّعَظْنُم وخِفْنُم.

ثمّ رجّع الفول من الله في الكناب على أهل المعاصي و الذُنوب، فقال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَئِن مَّسَّتُهُمْ نَفْحَةٌ مِّن عَذَابِ رَبُّكَ لَيَقُولُنَّ يَاوَيلَنَا إِنَّا كُنَّا ظَالمِينَ ﴾ (الله فإن قلتم ـ أيّها الناس ـ إنّ الله عزّ وجلّ إنّما عنَى بهذا أهل الشِرك، فكيف ذلك وهو يفول: ﴿ وَنَضَعُ ٱلمَوَازِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَومِ ٱلْقِيمَٰةِ فَلا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيئاً وَإِن كَانَ مِثقالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدلٍ أَتَيْنَا بَهَا وَكَفَىٰ بِنَا حَاسِبِين ﴾ (المُ

اعلَموا ـعباد الله ـأنّ أهل الشرك لا تُنصَبُ لهم المَوازين، ولاتُنشَرُ لهم الدّواوين، وإنّما يُحشرون إلى جَهنّم زُمَراً، وإنما نَصْبُ المَوازين ونَشْرُ الدّواوين لأهل الإسلام، فاتقوا الله، عباد الله».

قوله تعالى:

# وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَاءَ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَـُعِبِينَ -إلى فوله تعالى - وَلَكُمُ اللَّمِ اللَّم ٱلْوَيْلُ مِمَّا تَصِفُونَ [ ١٦ - ١٨ ]

۱/۷۱۱۲ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحبى، عن أحمد بن محمّد، عن ابن فضّال، عن يونس بن يعقوب، عن عبد الأعلى، فال: سألت أبها عبدالله (عليه عن الغِناء، وقبلت: إنّهم ينزعُمون أنّ رسول الله (مليه عنه الله الله) عن عبد الأعلى، فال: جيناكم، حَبُونا حَبُونا تحبّبكم؟

فقال: «كذبوا، إنَّ الله عزَ وجلَ يقول: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَاءَ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَمْعِينَ \* لَوْ أَرَدْنَا أَن نَتَخِذَ لَهُوا لَا تُخذنَنُهُ مِن لَدُنَّا إِن كُنَّا فَلْعِلِينَ \* بَلْ نَقْذِفُ بِالْحَقِّ عَلَى ٱلْبَاطِلِ فَيَدْمَغُهُ فَإِذَا هُوَ زَاهِقٌ وَلَكُمُ ٱلْوَيْلُ مِمَّا تَصِفُونَ ﴾ ،، ثمَ قال: «وَبِل لفُلان ممّا يُصِف» - رجُل لم يَحضُر المَجْلِس -.

٢/٧١١٣ - أحمد بن محمّد بن خالد البَرْقي: عن أبيه، عن يُونس بن عبدالرحمن، رفعه، قال: قال أبو عبدالله (عب السلم): هو بَلْ نَقَذِفُ بِالْحَقِّ الباطِل، وذلك قوله تعالى: هو بَلْ نَقَذِفُ بِالْحَقِّ على الْحَقِّ الباطِل، وذلك قوله تعالى: هو بَلْ نَقَذِفُ بِالْحَقِّ عَلَى الْبَعْقُ عَلَى الْبَاطِلِ فَيَدْمَغُهُ فَإِذَا هُوَ زَاهِقً ﴾ ..

<sup>(</sup>١) الأنساء ٢١: ٤٦.

<sup>(</sup>٢) الأنبياء ٢١: ٧٧.

سورة الأنبياء آية ١٦٠ ـ ١٨ ـ

۱ ـ الكافي ٦: ١٢/٤٣٣.

<sup>.</sup> ٢ \_المحاسن: ٢٢٦/١٥٢.

11/۷۱۱۶ وعنه: عن يعفوب بن يزيد، عن رجلٍ، عن الحكم بن مِسْكين، عن أيوب بن الحرّبيّاع الهَرَويّ (١) قال: قال لي أبو عبدالله (علمه السلام): «يا أيّوب، مامِن أحدٍ إلّا وقد يرد (١) عليه الحقّ حتّى بَصَدَعَ فلبَه، قَبِلَه أم تَرَكه، وذلك قول الله عزّ وجلّ في كتابه: ﴿ بَلْ نَقْذِفُ بِالْحَقِّ عَلَى ٱلْبَاطِلِ فَيَدْمَعُهُ فَإِذًا هُو زَاهِقٌ وَلَكُمُ ٱلْـوَيْلُ مِسمًّا تَصِفُونَ ﴾ ٤.

قوله تعالى:

## وَلَهُ مَن فِي ٱلسَّمَـٰوَاتِ وآلْأَرْضِ - إلى فوله تعالى - يُسَـبُّحُونَ ٱلَّـيْلَ وَٱلنَّهَارَ لَا يَفْتُرُونَ [ ١٩ - ٢٠]

١/٧١١٥ - على بن إبراهيم: في قوله تعالى ﴿وَلَهُ مَن فِي ٱلسَّمَـٰوَاتِ وٱلْأَرْضِ وَمَنْ عِنْدَهُ﴾، قال: يعني المَلائِكَة ﴿لَايَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَلَايَسْتَحْسِرُونَ﴾ أي لايَضْعُنُون.

فقال: سُئل عن ذلك، فقال: «مامِنْ حَيِّ إِلَّا ويتنام ماخلا الله وَحدَهُ عزّ وجلّ، والملائكة يتنامون».

فقلت: يقول الله عزّ وجلّ: ﴿ يُسَبِّحُونَ ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارُ لَا يَفْتُرُونَ ﴾ ؟ قال: «أنفاسُهُم تسبيح».

٣/٧١١٧ - ابن بابَوَيه: بإسناده، عن الحسن بن عليّ، عن أبيه، عليّ بن محمّد، عن أبيه محمّد بن عليّ، عن أبيه الرضا عليّ بن محمّد (صلوات الدعليم الجمدين)، قال: أبيه الرضا عليّ بن موسى، عن أبيه موسى بن جعفر، عن أبيه الصادق جعفر بن محمّد (صلوات الدعليم الجمدين)، قال: وقال الله عزّ وجلّ: ﴿ لَا يَسَتَكْبِرُون عَن عِبادتِهِ وَمَنْ عِندَهُ ﴾، يعني الملائكة: ﴿ لَا يَسَتَكْبِرُون عَن عِبادتِهِ وَلَا يَسْتَحْسِرُونَ \* يُسَبّحُونَ آلَيْلَ وَآلنَّهَارَ لَا يَفْتُرُونَ ﴾، وقال الله تعالى في الملائكة: ﴿ بَلْ عِبَادٌ مَّكرَمُونَ \*

۲ ـ المحاسن: ۲۹۱/۲۷٦.

<sup>(</sup>١) الهَرَويَ: نوع من النياب منسوب إلى هَرَاة، بلد من خُراسان سابقاً، وهي الآن من مدن أفغانستان. «أقرب الموارد ٢: ١٣٨٧».

<sup>(</sup>٢) في المصدر: برز.

سورة الأتبياء آية ـ ١٩ ـ ٢٠ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ١٨.

٢ ـكمال الدين وتمام النعمة: ٦٦٦/٨

٣ ـ عيون أحبار الرضاءي السعم، ١: ٢٦٦ /١.

٨٠٨ ..... البرهان في تفسير القرآن

لَايُسْبِقُونَهُ بِالْقَوْلِ ﴾ إلى فوله تعالى: ﴿ مُشْفِقُونَ ﴾ (١).

قوله تعالى:

#### لَوْ كَانَ فِيهِما ءَالِهَةٌ إِلَّا آللهُ لَفَسَدَتَا إلى نوله نعالى ـ وَهُمْ يُسْتَلُونَ [ ٢٢ و ٢٣ ]

١١٩٨/ ١ - محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن العبّاس بن عمرو الفُقيميّ، عن هِشام بن الحكّم، في حديث الزنديق الذي أتى أبا عبدالله (عبه العبه)، وكان من قول أبي عبدالله (عبه العبه)، ولايخلو، قُولك: إنهما اثنان؛ من أن يَكونا قَديمَين قويّين، أو يكونا ضَعيفَيْن، أو يكون أحدُهما قويّاً والآخر ضَعيفاً، فإن كانا قويّين فلِمَ لا يدفّع كلُّ واحدٍ منهما صاحِبه ويتفرّد بالتَدْبير؟ وإن زعَمْتَ أنّ أحدَهما قويّ والآخر ضَعيف، ثبتَ أنّه واحدٌ كما نقول، للعَجز الظاهر في الثاني، فإن قلت: إنّهما اثنان؛ لَم يَخُلُ من أن يكونا متّفِقين من كلّ جهة، أو متقرّقين من كلّ جهة، والقمر، دلّ صِحّة كلّ جهة، فلمّا رأينا الخلق مُنتظماً، والفلك جارياً، والتدبير واحداً، والليلّ والنهار و الشمس والقمر، دلّ صِحّة الأمر والتدبير وائتلاف الأمر على أنّ المُدَبَّر واحدٌ.

ثمّ يَلْزَمك إن ادَعيت اثنين، فُرْجَةً مابينهما، حتّى يكونا اثنين، فصارت الفُرجة ثالثاً بينهما، قديماً معَهما فيَلزَمك ثلاثة، فإن ادَّعَيْتَ ثلاثةً لَزِمَك ماقُلت في الانتين حتّى تكون بينهم فُرْجَة فيكونوا خمسةً، ثمّ يتناهى في العدد إلى مالانهاية له في الكَثرة».

قال هِشام: فكان من سُؤال الزنديق أن قال: فما الدليل عليه؟

فقال أبو عبدالله اعليه السلام): «وجود الأفاعيل دلَّت على أنَّ صَانِعاً صَنعها، ألاترى أنَك إذا نظرت إلى بناءٍ مَشِيد مبنى، عَلِمْتَ أنَّ له بانياً، وإن كنتَ لم تَرَ الباني ولم تُشاهِدُه؟»

قال: فما هو؟ قال: شيء بخِلاف الأشياء، ارجِع بقولي إلى إثبات معنى، وأنّه شيء بحقيقة الشيئيّة، غير أنّه لاجِسم ولاصُورة ولا يُحسّ و لا يُجَسّ ولا يُدُرك بالحَواسّ الخّمس، لاتُدركه الأوهام، ولاتنقُصه الدهور، ولاتُغيّر، الأزمان».

٢/٧١١٩ - ابن بابوّيه، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد (رحمانه)، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن الصفّار، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن محمّد بن أبي عُمّير، عن هِشام بن الحكم، قال: قلت الأبي عبدالله (عبد الله عن أنّ الله واحد؟ قال: «اتّصال التّدبير، وتّمام الصّنع، كما قال الله عزّ وجلّ: ﴿ لَوْ كَانَ

<sup>(</sup>١) الأنبياء ٢١: ٢٦ ـ ٨٨.

سورة الأنبياء آية ٢٠٠ ـ ٢٣ ـ

۱ ـ الكافي ۱: ۱۳/۵.

۲ ـ التوحيد: ۲/۲۵۰.

سورة الأُنبياء (۲۱) ......

فِيهِمَا ءَالِهَةٌ إِلَّا آللهُ لَفَسَدَتَا كه ،.

٣١٢٠/ ٣ - عليَ بن إبراهيم: ردّ على النَّنَوِيّة، ثمّ قطع عزّ وجلّ حُجّة الخَلْق، فقال: ﴿ لَا يُسْئَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْئَلُونَ﴾.

الالا/٤ - ابن بابوَيه، قال: حدّ ثنا عبدالله بن محمّد بن عبدالوهاب (١)، قال: أخبرنا أبو الحسن أحمد بن عبد الله بن حمزة الشَّعْراني العَمّاري من ولد عمّار بن ياسر، قال: حدّ ثنا أبو محمّد عبيد الله بن يحيى بن عبد الباقي الأذّني، بأذّنة، قال: حدّ ثنا عليّ بن الحسن المّعاني، قال: حدّ ثنا عبدالله بن يزيد، عن يحيى بن عُقْبة بن أبي العِيزار، قال: حدّ ثنا محمّد بن حجّار، عن يزيد بن الأصّم، قال: سأل رجل عمر بن الخطّاب، فقال: ياأمير المؤمنين، ما تفسير (شبحان الله)؟

قال: إنَّ في هذا الحائط رجلاً إذا سُئل أنباً، وإذا سكت ابتداً. فدخل الرجل فإذا هـو عـليَّ بـن أبـي طالب «هبـهـدم»، فقال: ياأبا الحسن، ماتفسير (سُبحان الله)؟ قال: «هو تعظيم الله عزَّ وجلّ وتنزيهه عما قال فيه كلّ مُشرك، فإذا فالها العبد صلّى عليه كلّ مَلك».

وقد تقدّمت الأحاديث في معنى (سُبحان الله) في قوله نعالى: ﴿ قُلْ هَذِهِ سَبِيلَيَ أَدْعُوٓاْ إِلَى ٱللهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ ﴾ (") إلى آخر الآية.

٧١٢٢ / ٥- وعنه، قال: حدّ ثنا محمّد بن الحسن بن الوليد (رحداة)، قال: حدّ ثنا محمّد بن الحسن الصفّار، عن علي بن إسماعيل، عن حمّاد بن عيسى، عن إبراهيم بن عمر البّماني، عن أبي الطُّفيْل، عن أبي جعفر، عن عليّ بن الحُسين اعليما الله عن وجلّ خلق العَرْش أرباعاً لم يحلُق قبله إلّا ثلاثة أشياء: الهَواء والقَلَم والنّور، ثمّ الحُسين اعليما الله عن قال: «إنّ الله عزّ وجلّ خلق العَرْش أرباعاً لم يحلُق قبله إلّا ثلاثة أشياء: الهَواء والقَلَم والنّور، ثمّ خلقه من أنوار (١) مختلفة فمن ذلك النور نورٌ أعضر الخضرّات منه الخُضرة، ونورٌ اصفر اصفرّت منه الصّفرة، ونور أحمر احمرّت منه الحُمرة، ونور أبيض منه ابيضٌ البّياض وهو نور الأنوار ومنه ضَوء النّهار.

ثمّ جَعَله سبعين ألف طَبَقٍ، غِلَظُ كلّ طبقٍ كأوّل العَرش إلى أسفل السافلين، ليس من ذلك طَبَق إلا يُسبّح بحَمْدِ ربّه ويُقدّسه بأصواتٍ مختلفةٍ، وألْسِنَةٍ غير مُشتَبِهةٍ، ولو أذِنَ لِلسِان منها فأسمع شيئاً ممّا تحته لَهَدم الجبال والمَدائن والخُصون، ولَخَسف البحار ولأمَلَكَ مادونه.

له ثمانية أركان، بحمل <sup>(٢)</sup>كلّ رُكنٍ منها من الملائكة مالا يُحصي عَدَدَهم إلّا الله عزّ وجلّ، يُسبّحون بالليل والنهار

٣ - تفسير القمي ٢: ٦٩.

٤ ـ معاني الأخبار: ٣/٩.

<sup>(</sup>١) الظاهر أنَّه القُرَّشي الرازي نزيل نيسابور، راجع سير أعلام النبلاء ١٦: ٢٧٪.

<sup>(</sup>٢) تقدَّمت الأحاديث في تفسير الآية (١٠٨) من سورة يوسف.

٥ ـ التوحيد: ١/٣٢٤.

<sup>(</sup>١) في «ج، ي»: أنواع.

<sup>(</sup>٢) في «ج، ي» والمصدر: على.

لايفتُرون، ولو حسّ شيءٌ ممّا فوق ماقام لذلك طَرفَة عَين، بينه وبين الإحساس الجَبروت والكِبرياء والعظّمة والقُدس والرّحمة والعِلم، وليس وراء هذا مّقال».

7/۷۱۲۳ ـ وعنه، قال: حدّ ثنا عليّ بن أحمد بن عِمران الدَّقَاق (رحمه الله)، قال: حدَ ثنا محمّد بن أبي عبدالله الكوفي، قال: حدّ ثنا محمّد بن إسماعيل البَرْمكي، قال: حدّ ثنا الحُسين بن الحسن، قال: حدَ ثني أبي، عن حَنان بن سَدير، قال: سألت أبا عبدالله (عبد السلام) عن العَرش والكُرسي ـ وذَكَر الحديث إلى أن قال (عبد السلام) ـ: وفمن اختلاف صفات العَرش أنّه قال تبارك وتعالى: ﴿ رَبِّ الْعَرْشِ عَمّا يَصِفُونَ ﴾، وهو وصف عَرش الوحدانية، لأنّ قوما أشركوا كما قُلت لك، قال تبارك وتعالى: ﴿ رَبِّ الْعَرْشِ ﴾، ربّ الوحدانية ﴿ عَمّا يَصِفُونَ ﴾ وقوماً وصَفوه أسركوا كما قُلت لك، قال تبارك وتعالى: ﴿ رَبِّ الْعَرْشِ ﴾، ربّ الوحدانية ﴿ عَمّا يَصِفُونَ ﴾ وقوماً وصَفوه بيدين، فقالوا: وضّع رجْلَه على صَخرة ببت المقدس، فَمِنها ارتقى الى السماء. وقوماً وصفوه بالأنامل، فقالوا: إنّ محمّداً (سَل الله على قال: إنّي وجَدْتُ بَرُدَ أنامِله على قَلبي.

فلِمِنْل هذه الصفات قال: ﴿ رَبِّ ٱلْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ يقول: رَبِّ المَثَلِ الأَعلى عمّا به مَثَّلُوه، ولله المَثَل الأعلى الذي لايشَبَهه شيء، ولا يُوصف ولا يُتوَهّم، فذلك المَثَل الأعلى. وَوَصفَ الذين لم يُؤْتَوا مِن الله فوائد العلم، فوصفوا رَبَهم بأدنى الأمثال، وشبَّهُوه بالمنشابه منهم فيما جَهِلوا به، فلذلك قال: ﴿ وَمَا أُوتِيتُم مِّن ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلاً ﴾ ('').

فليس له شِبْه ولامِثْل ولاعِدْل، وله الأسماء الحُسنى التي لايسمّى بها غيره، وهي التي وصّفها الله في الكتاب، فقال: ﴿ فَإِدْعُوهُ بِهَا وَذَرُوا آلَّذَينَ يُلحِدُونَا فِي أَسْمَائِهِ ﴾ (٢) جهلاً بغير عِلم، فالذي يُلحِد في أسمائه بغير علم يُشرِك، وهو لايَعلم، ويكفُر به وهو يظُن أنه بحسن، فلذلك قال: ﴿ وَمَا يُوفِينُ أَكُثَرُهُم بِاللهِ إِلَّا وَهُم مُشْرِكُونَ ﴾ (٣)، فهم الذين يُلحِدون في أسمائه بغير علم فيضعونها غير مَواضِعها.

ياحَنان، إنّ الله تبارك وتعالى أمرَ أن يُتَخَذّ قومٌ أولباء فهم الذين أعطاهم الفَضْلَ وخصَّهم بمالم يخُصُّ به غيرهم، فأرسل محمّداً رملَ الدمس واله، فكان الدّليل على الله بإذن الله عزّ وجلّ حتّى مضى دليلاً هادِياً، فقام من بعده وصيَّه رميه سيرم، دليلاً هادياً على ماكان هو ذلّ عليه من أمر ربّه مِن ظاهر عِلمه، ثمّ الأثّمةُ الراشِدون (مبهم اسيرم)».

والحديث طويل يأتي بتمامه في قوله تعالى: ﴿ هُوَ رَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ من سورة النمل (١) إن شاء الله تعالى.

١/٢٢٢.

<sup>(</sup>١) الإسراء ١٧: ٥٨

<sup>(</sup>٢) الأعراف ٧: ١٨٠.

<sup>(</sup>۲) يوسف ۱۲: ۱۰٦.

<sup>(</sup>٤) يأتي في الحديث (١) من تفسير الآية (٢٦) من سورة النحل.

سورة الأنبياء (٢١) ......

قوله تعالى:

# هَا تُواْ بُرْهَٰنَكُمْ هَذَا ذِكْرُ مَن مَعِيَ وَذِكْرُ مَن قَبْلِي [ ٢٤ ]

١/٧١٢٤ - عليّ بن إبراهيم: في قوله تعالى: ﴿ هَاتُواْ بُرْهَٰتَكُمْ ﴾، قال: أي حُجَتكم ﴿ هَذَا ذِكْرُ مَنْ مَّعِيَ ﴾ أي خَبر ﴿ وَذِكْرُ مَنْ قَبْلِي ﴾ أي خَبَرُهم.

٢١٢٥/ ٢ ـ الطَّبَرُسي: قال أبو عبدالله (طبه السلام): «بذِكْرِ مَن معي: مَن مَعه وما هو كائن، وبذِكْرِ مَن قَبلي: ماقد كان».

٣/٧١٢٦ محمد بن العبّاس، قال: حدّثنا محمد بن همّام، عن محمد بن إسماعيل العَلَوي، عن عيسى بن داود النجّار، عن مولانا أبي الحسن موسى بن جعفر (عليماالله)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ قَلَا ذِكْرُ مَن مَّعِيّ وَذِكْرُ مَن وَلِي عَلَى: الأنبياء والأوصياء (عليم الله)». قَبْلِي ﴾، قال: وذِكْرُ من معي: عليّ بن أبي طالب (عليم الله)، وذِكْرُ من قَبلي: الأنبياء والأوصياء (عليم الله)».

قوله تعالى:

وَقَالُوا آتَخَذَ آلرَّحْمَانُ وَلَداً سُبحانَهُ بَلْ عِبَادٌ مُكْرَمُونَ \* لَايَسْبِقُونَهُ بِالْقَوْلِ وَهُم بِأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ \* يَعْلَمُ مابَينَ أَيْدِيهِمْ وَمَا لَايَسْبِقُونَهُ بِالْقَوْلِ وَهُم بِأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ \* يَعْلَمُ مابَينَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ آرْتَضَى وَهُمْ مِنْ خَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ خَلْفَهُمْ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ آرْتَضَى وَهُمْ مِنْ خَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ

المراجع المراجع

١/٧١٢٧ - على بن إبراهيم، قال: هو ماقالت النّصارى: إنّ المَسيح ابنُ الله: وماقالت اليهود: عُزَيْرٌ ابنُ الله؛ وقالوا في الأَثْمَة (طبه الله) ماقالوا، فقال الله عزّ وجلّ أَنفَة (١) له: ﴿ بَلْ عِبَادٌ مُكْرَمُونَ ﴾ يعني هؤلاء الذين زَعموا أنهم ولد الله، وجواب هؤلاء الذين زَعموا ذلك في سورة الزُّمَر، في قوله: ﴿ لَوْ أَرَادَ آللهُ أَن يَتَّخِذَ وَلَداً لَاصْطَفَىٰ مِمّا يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ ﴾ (١).

سورة الأنبياء آية ـ ٢٤ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٦٩.

٢ ـ مجمع البيان ٧: ٧١.

٣ ـ تأريل الآيات ١: ١/٣٢٧.

سورة الأنبياء آية ـ ٢٦ ـ ٢٨ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ١٦.

(١) في المصدر: إيطالاً.

(۲) الزمر ۲۹: ٤.

١٩١٢٨ ٢ محمد بن العبّاس، قال: حدّثنا محمد بن الحسن بن عليّ بن مَهْزيار، قال: حدّثني أبي، عن أبيه، عن علي بن حديد، عن منصور بن يُونُس، عن أبي السّفاتِج، عن جابر الجُعْفي، قال: سَمِعت أبا جعفر (علمالسلام) يقول: ﴿ وَقَالُوا آتَّخَذَ ٱلرَّحْمَانُ وَلَدا سُبحانَهُ بَلْ عِبَادٌ مُكْرَمُونَ ﴾، وأوما بيده إلى صَدره، وقال: ﴿ لايسْبِقُونَهُ بِالْقَوْلِ وَهُم بِأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ \* يَعْلَمُ مابَينَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلا يَشْفَعُونَ إِلّا لِمَنِ آرْتَضَى وَهُمْ مِّنْ خَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ ﴾.

٣/٧١٢٩ - ابن بابوَيه: بإسناده عن الحسن بن عليّ، عن أبيه عليّ بن محمد، عن أبيه محمّد بن عليّ، عن أبيه الرضا عليّ بن موسى، عن أبيه موسى بن جعفر، عن أبيه الصادق جعفر بن محمّد (طهم السلام)، فال: قال الله تعالى في الملائكة: ﴿ بَلْ عِبَادٌ مُكْرَمُونَ \* لايَسْبِقُونَهُ بِالْقَوْلِ ﴾ - إلى قوله -: ﴿ مُشْفِقُونَ ﴾ في حديث طويلٍ تقدّم بإسناده في قوله تعالى: ﴿ وَ البَقرة (١).

٧١٣٠ عن أبيه، عن عليّ بن مَعْبَد، عن الحسين بن خالد، عن عليّ بن موسى الرضا، عن أبيه، عن آبائه، عن أمير هاشم، عن أبيه، عن عليّ بن مقبد، عن الحسين بن خالد، عن عليّ بن موسى الرضا، عن أبيه، عن آبائه، عن أمير المؤمنين (ملوان الله عليه)، قال: «قال رسول الله (ملى الله (ملى الله عنه وآله): من لم يؤمن بحوضي فلا أورده الله حوضي، ومن لم يؤمن بشفاعتي فلا أنالهُ الله شفاعتي - ثمّ قال (مله الدوات) - إنّما شفاعتي لأهل الكبائر من أمّتي، فأمّا المُحسنون فما عليهم من سبيل».

قال: الحسين بن خالد: فقلت للرضا (على الله عن وسول الله ، فما معنى قول الله عزّ وجلّ: ﴿ولا يَشْفَعُونَ إِلّا لِمَن آرتَضيٰ ﴾؟ قال: «لايشفعون إلّا لمن ارتضى الله دينّه»

٧١٣١ / ٥- وعنه، قال: حدّننا أحمد فِن رَباه بِن جعفر الهمداني (رمراة عنه، قال: حدّثنا عليّ بن إبراهيم بن هاشم، عن أبيه، عن محمّد بن أبي عُمّير، قال: سمعت موسى بن جعفر (علهما السلام) يقول: الأيْخَلُدُ اللهُ في النار إلّا أهلَ الكُفر والجُحود وأهل الضّلال وأهل الشِرك، ومن اجْنَنَبَ الكبائر من المؤمنين لم يُسأل عن الصغائر، قال الله تبارك وتعالى: ﴿إِن تَجْتَنِبُوا كَبَا يُرَمَا تُنهَوْنَ عَنْهُ نُكَفِّر عَنْكُمْ سَيِّنَا يَكُمْ وَنُدْخِلْكُم مُدْخَلاً كَرِيماً ﴾ (١٠).

قال: فقلت له: يابن رسول الله، فالشفاعة لِمَن تجِب من المؤمنين (٢٠٠٠)؟

فقال: «حدّ ثني أبي، عن آبائه، عن عليّ (عليهم السلام) قال: سَمِعت رسول الله (سلّ الله عليه وآله) يقول: إنّما شفاعتي

٢ ـ تأويل الآيات ١: ٣٢٧/١٠.

٣. عيون أخبار الرضا ١: ٢٦٦/١.

<sup>(</sup>١) تقدم في الحديث (١)من تفسير الآية (١٠٢) من سورة البقرة، عن التفسير المنسوب للامام العسكري «عبد السلام».

٤ ـ عيون أخبار الرضا (عليه السلام) ١: ١٣٦/ ٣٥٠.

٥ ـ الثوحيد: ٧٠٤/٢.

<sup>(</sup>١) النساء ٤: ٣١.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: المذنبين.

لأهل الكبائر من أُمتِّي، فأمّا المُحسِنون منهم فما عليهم من سبيل.

قال ابن أبي عُمَير: فقلت له: يابن رسول الله، فيكف تكون الشفاعة لأهل الكبائر، والله تعالى ذكره يقول: ﴿ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ آرْتَضَىٰ ﴾ ومن يَرْتَكِب الكبائر لايكون مُرتضىً به؟

فقال: ديا أبا أحمد، ما مِن مؤمنٍ يَرْتَكِب ذَنباً إلّا ساءه ذلك، ونَدِم عليه، وقد قال النبي (منر ه عبه راله): كفّى بالنّدمَ تَوبة. وقال (عليه السلام): مَن سَرَّته حَسَنتُه وساءَتْهُ سَيُّنته فهو مُؤمن. فمن لم يندم على ذَنبٍ يَرْتَكِبُه فليس بمؤمنٍ، ولم تَجِب له الشّفاعة، وكان ظالماً، والله ـ تعالى ذكرُه ـ يقول: ﴿مَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ حَمِيمٍ وَلَاشَفيعٍ يُطَاعُ﴾ (").

فقلت له: يابن رسول الله، وكيف لايكون مؤمناً مَنْ لم يَنْدَمُ على ذَنبِ يَرْتَكِبه؟

فقال: «يا أبا أحمد، مامِن أحدٍ يَرْتَكِب كبيرةً من المتعاصي، وهو يعلَم أنّه سيُعاقَب عليها إلّا نَدِم على ما ارتكب، ومنى نَدِم كان تائباً مُستحفًا للشّفاعة، و منى لم يندم عليهاكان مُصّراً، والمُصِرُّ لا يُغفَر له لأنّه غير مؤمنٍ بعُقوبةٍ ما ارْتَكب، ولو كان مؤمناً بالعُقوبة لَنَدم، وقد قال النبي (ملّى شعب وقد): لاكبيرة مع الاستغفار، ولاصغيرة مع الإصرار.

وأمّا قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ آرْتَضَىٰ ﴾، فإنّهم لايشفعون إلّا لِمَن ارتـضى اللهُ دِيـنَه، والدِينُ: الإفرارُ بالجزاء على الحسنات والسّيّئات، فمن ارتضى اللهُ دِينَه نَدِم على ماارْتكَبَه من الذنوب لِمَعْرِفَته بمُعاقَبَتِه (1) في القيامة».

قوله تعالى:

# وَمَنْ يَقُلْ مِنْهُمْ إِنِّى إِلَـٰهٌ مِنْ دُونِهِ فَذَّلِكَ نَجْزِيهِ جَهَنَّمَ كَذَٰلِكَ نَجْزِى أَلظَّالِمِينَ [ ٢٩ ]

٢١٣٢/ ١ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: قال: مَن زَعم أنّه إمامٌ وليس هو بإمام.

قوله تعالى:

# أَوَلَمْ يَرَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓاْ أَنَّ آلسَّمَ ٰ وَاتَّا رُضَ كَانَتَا رَثْقاً فَفَتَقْنَا لُهُمَا

<sup>(</sup>۲) غافر ۱۸: ۱۸.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: بعاقبته.

٨١٤ ..... البرهان في تفسير القرآن

# وَجَعَلْنَا مِنَ ٱلْمَاءِ كُلُّ شَيْءٍ حَيٍّ أَفَلا بُؤمِنُونَ [٣٠]

محمّد بن بعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد عن الحُسين بن سعيد، عن محمّد الركسين بن سعيد، عن محمّد ابن داوُد، عن محمّد بن عَطيّة، قال: جاء رجل إلى أبي جعفر (مبدسهم) من أهل الشام من عُلماتهم، فقال: باأبا جعفر جئتُ أسألك عن مسألةٍ قد أعيّت عليّ أن أجِدَ أحَداً يُفسّرها، وقد سألتُ عنها ثلاثة أصنافٍ من الناس، فقال كلَّ صِنْفِ منهم شيئاً غير الذي قال الصِنْفُ الآخر، فقال له أبو جعفر (مبدسهم): «ماذاك؟».

قال: إنّي أسألك عن أوّل ما خَلَق الله من خَلْقِه، فإنّ بعضَ من سألتُه قال: القَدَر؛ وقال: بعضُهم : القَلَم؛ وقال بَعضهُم الروح.

فقال أبو جعفر (عبه المحم): الماقالوا شيئاً، أخبِرُك أنّ الله تبارك وتعالى كان ولاشيء غيره، وكان عزيزاً ولا أحد كان قبل عِزّه. وذلك قوله: ﴿ سُبْحَانَ رَبِّكَ رَبِّ ٱلْعِزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ (١) وكان الخالق قبل المتخلوق، ولو كان أوّل ما خَلَق مِن خَلْقِه الشيء من الشيء إذن لم بَكُنْ له انقطاع أبداً، ولم يَزَلِ الله إذن ومعه شيء ليس هو يتقدّمه، ولكنّه كان إذ لاشيء غيره، وخَلَق الشيء الذي جميع الأشياء منه. وهو (الماء) الذي خَلَق الأشياء منه، فجعَل نَسَبَ كلّ شيء إلى الماء، ولم يَجْعَلْ للماء نَسَباً يُضاف إليه.

وخلق الربح من الماء، ثمّ سلَّط الربح على الماء، فشقّقت الربحُ من الماء حتى ثارَ من الماء رَبَدٌ على قَدْرِ ماشاء الله أن يَثور، فخلَق من ذلك الرَّبد أرضاً بيضاء نقية ليس فيها صَدعٌ ولا نقب ولا صُعُودٌ ولا هُبُوطٌ، ولا شجرة، ثمّ طواها فوضعها فوق الماء، ثم خلق الله النار من الماء، فشققت النار متن الماء حتى ثار من الماء دُخانٌ على قدر ما شاء الله أن يثور، فخلق من ذلك الدُّخان سماء صافية ثقيّة ليس فيها صَدْعٌ ولا نَقْب، وذلك قوله: ﴿ السَّمَاءُ بَنَاهَا \* رَفَعَ سَمْكَهَا فَسَوَّاهَا \* وَأَغْطَشَ لَيْلُهَا وَأَخْرَجَ ضُحَاهَا ﴾ ("). قال: ولا شمس، ولاقمر، ولانجوم، ولا سَحاب، ثمّ طواها فوضعها فوق الأرض، ثمّ نسب (" الخِلْقَتَين قُرفَع السماء قبل الأرض، فذلك قوله عزّ ذكره: ﴿ وَٱلْأَرْضَ بَعْدَ ذَلِكَ دَحَاهَا ﴾ (") يقول: بَسَطهاه.

فقال له الشاميّ: باأبا جعفر، قول الله عزّ وجلّ: ﴿ أَوَلَمْ يَرَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ السَّمَـٰوَاتِ وَٱلْأَرْضَ كَانَتَا رَثْقاً فَفَتَقْنَـٰهُمَا﴾؟

فقال له أبو جعفر (طهالسلام): «فلعلَّك تزعُم أنّهما كانَتا رَثْقاً متلازِقَتَيْن مُتلاصِقَتين ففُتِقَت إحداهما من الأخرى؟». فقال: نعم.

سورة الأنبياء آية . ٣٠ ـ

۱ ـ الكافي ۱م: ۹۶/۲۶.

<sup>(</sup>١) الصافّات ٢٧: ١٨٠.

<sup>(</sup>۲) النازعات ۷۹: ۲۸ ـ ۲۹.

<sup>(</sup>٣) في نسخة من «ط» زيادة: إلى.

<sup>(</sup>٤) النازعات ٧٩: ٣٠.

فقال أبو جعفر (عبد الله): «استغفر ربَّك، فإنَّ فول الله عزّ وجلّ: ﴿كَانَتَا رَثْقاً﴾ يقول كانت السماء رَثْقاً لاتُنزِل المَطر، وكانت الأرضَ رَنقاً لاتُنبِتُ الحَت، فلمّا خلق الله تبارك وتعالى الخَلْق، وبثَ فيها من كلّ دابَةٍ، فَتَقَ السماءَ بالمَطَر، والأرض بنَبات الحَبّ.

فقال الشامي: أشهد أنَّك من وُلد الأنبياء، وأنَّ عِلْمك عِلْمُهم.

٢/٧١٣٤ عن الحسن بن محبوب، عن أبي الربيع، قال: حَجَجْنًا مع أبي جعفر (مدالله) في السنة التي حج حمزة ثابت بن دينار الثَّمالي، وأبي منصور، عن أبي الربيع، قال: حَجَجْنًا مع أبي جعفر (مدالله) في السنة التي حج . فيها هِشام بن عبدالملك، وكان معه نافع مولى عُمر بن الخطّاب، فنظر نافع إلى أبي جعفر (مدالله) في رُكنِ البيت، وقد اجتمع عليه الناس فقال نافع: يا أمير المؤمنين، من هذا الذي قد تَداكَّ عليه الناس؟ فقال: هذا نبيّ أهل الكوفة، هذا محمّد بن عليّ. فقال: أشهد لآتينّه فَلأسألنّه عن مسائل لايجيبني فيها إلانبيّ، أو ابن نبيّ، أو وصيّ نبيّ.

قال: فاذهب إليه وسله لعلّك تُخجِله. فجاء نافع حتى اتكا على الناس، ثم أشرف على أبي جعفر وهبه هم، فقال: يامحمّد بن عليّ، إنّي قرأتُ التوراة والإنجيل والزّبور والفُرقان، وقد عرَفت خلالها وحرامها، وقد جئت أسألك عن مسائل لايُجيب فيها إلّا نبيّ أو وصيّ نبيّ أو ابن نبيّ. قال فرفع أبو جعفر وهداسلام، رأسه. فقال: ٥سل عمّا بدا لك، وذكر المسائل، وأجابه وهداسلام، عنها، فكان فيما سأله أن قال له: أخبرني عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ أَوَلَمْ يَرَ آلَّذِينَ كَفَرُواْ أَنَّ السَّمَا وَاتِ وَالْأَرْضَ كَانَتَا رَبُقاً فَقَتُمُنْكُهُما ﴾ ؟

فقال (عبد سعره): وإنَّ الله تبارك وتعالى أهبط آدم إلى الأرض وكانت السماوات رَثْقاً لاتُمِطر شبئاً، و كانت الأرض رَثْقاً لاتُنبث شيئاً، فلمَا تاب الله عزّ وجل على آدم مساسم، أمر السماء فتفطرت بالغَمام، ثمّ أمرها فأرْخت عزّاليها "، ثمّ أمر الأرض فانبَقَتِ الأشجار، وأَثْمَرَ شِرَ النِّهار، وتَثْفَقت " بالأَنْهَار، فكان ذلك رَثْنَها وهذا فَتُتُها الله عن العُم صدفت، يابُن رسول الله.

وقد ذكرتُ الحديث بنمامه في سورة الأعراف، في قوله تعالى: ﴿ وَنَادَىٰ أَصْحَابُ ٱلنَّارِ أَصْحَابَ ٱلْجَنَّةِ أَنْ أَفِيضُوا عَلَيْنَا مِنَ ٱلْمَاءِ﴾ (").

٣/٧١٣٥ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن عليّ بن الحكّم، عن سَيْفِ بن عَمِيْرَة، عن أبي بَكر الحَضْرَميّ، عن أبي عبدالله الكِلْبي، قال: خرَج هِشام بن عبدالملك حاجاً ومعه الأبْرَش الكِلْبي، قلقيا أبا عبدالله رعبه اللهُرْش الكِلْبي، قال: هذا الذي تَزْعُمُ الشيعة أنّه نبيّ عبدالله رعبه الله عبد المسجد الحرام، فقال هِشام للأبْرَش: تعرفُ هذا؟ قال: لا قال: هذا الذي تَزْعُمُ الشيعة أنّه نبيّ

۲ ـ الكافي ۱۸ ۱۲۰/۹۳.

<sup>(</sup>١) العَرَائي: جمع العَزُلاء، وهو مُصبّ الماء من القِربة ونحوها. وأرخت السماء عزاليها، انهمرت بالمطر. «المعجم الوسيط ـ عزل . ٧: ٥٩٥».

<sup>(</sup>٢) النَّهَق: الامتلاء «الصحاح ـ فهق ـ ٤: ١٥٤٥».

<sup>(</sup>٣) تقدُّم في الحديث (٣١) من تفسير الآية (٤٦ ـ ٥٠) من سورة الأعراف.

٣ ـ تفسير القمى ٢: ٦٩.

٨١٦ ...... البرهان في تفسير القرآن

مِن كَثْرة عِلمه، فقال الأَبْرُش: لَأَسأَلنَّهُ عن مسائل لايُجيبني فيها إلَّا نَبيّ أو وصيّ نبيّ. فقال هِشام: ودَدْتُ أَنَّك فعلتَ ذلك.

فلقي الأبَرْشُ أبا عبدالله (مديسهم)، فقال: باأبا عبدالله، أخبرني عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ أَوَلَمْ يَرَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓاْ أَنَّ السَّمَـٰوَاتِ وَٱلْأَرْضَ كَانَتَا رَتْقاً فَفَتَقُنَـٰهُمَا﴾؛ فبماكان رَثْقُهُما، وبماكان فَنْقُهما؟

فقال أبو عبدالله (عبدالله (عبدالله): «باأبرش، هو كما وَصف نفسه، وكان عرشُهُ على الماء، والماء على الهواء، والهواء لا يُحَدّ، ولم يكن يَومئذٍ حَلَّقُ غيرهما، والماء يومئذٍ عَذْبٌ قُرات، فلمّا أراد الله أن يخلّق الأرض أمر الرياح فضربت الماء حتى صار مَوْجًا، ثمّ أزّبَد فصار زَبَداً واحِداً، فجمعه في موضع البيت، ثمّ جَعلَهُ جَبلاً من زَبدٍ، ثمّ دحا الأرض مِن تحته، فقال الله نبارك وتعالى: ﴿إِنَّ أَوَلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ للَّذِي بِبَكَّةُ مُبَارَكاً ﴾ (١) ثمّ مكت الربُّ تبارك وتعالى ماشاء، فلمّا أراد أن يخلّق السماء أمّر الرياح فضرَبتِ البُحور، حتّى أزْبَدَتْها، فَخَرَج من ذلك المَوْج والزَّبد، مِن وَسَطِه دُحَانٌ ساطِعٌ من غير نارٍ، فخلَق منه السَّماء، وجعل فيها البُروج والنَّجوم ومنازلَ الشمس والقمر، وأجراها في الفَلك، وكانت السَّماء خضراء على لون الماء الأخضر، وكانت الأرض غبراء على لون الماء المُخرب، وكانت الأرض غبراء على لون الماء المَخْرب، وكانت الأرض غبراء على لون الماء المَخْرب، وكانت المَطَر، وَفَتَقَ الأرض بالنبات، وذلك قوله تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَرَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ أَنَّ السَّمَاوَاتِ وَٱلأَرْضَ كَانَتَا رَبْقاً فَفَتَقَالُهُمَا فَي المَطَر، وَفَتَقَ الأرض بالنبات، وذلك قوله تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَرَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ أَنَّ السَّمَاوَاتِ وَٱلأَرْضَ كَانَتَا رَبْقاً فَقَتَقَا لُهُمَا فَي النبات، وذلك قوله تعالى: ﴿ أَولَمْ يَرَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ أَنَّ السَّمَاوَاتِ وَٱلأَرْضَ كَانَتَا رَبْقاً فَقَتَقَا للمَّمَا اللهُ فَي النبات، وذلك قوله تعالى: ﴿ أَولَمْ يَرَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ أَنَّ السَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضَ

فقال الأبرُش: والله ما حدّثني بمثل هذا الحديث أحدٌ قطّ، أعِدٌ عليّ، فأعاد عليه، وكان الأبرَشُ مُلْحِداً فقال: أنا أشهد أن لا إله إلّا الله، وأشهد أنّكِ ابن نبئّ. قالها ثلاث مرّات.

7177 عندالله عندالله عن الاختصاص) قال: حدّثنا عبدالرحمن بن إبراهيم، قال: حدّثنا الحُسين بن مِهْران، قال: حدّثني الحُسين بن عبدالله، عن أبيه، عن جدّه، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن جدّه الحُسين بن عليّ بن أبي طالب (صنرات عليم)، قال: ١ جاء يهوديّ إلى النبيّ (صنرات عليه، وقال: يامحمّد، أنت الذي تَزْعُم أنك رسول الله، وأنه أوحى إليك كما أوحى إلى موسى بن عِمران؟ قال: نعم، أنا سبّد ولد آدم ولافَخَر، أنا خاتم النبيّين، وإمام المُتّقين، ورسول ربّ العالَمين.

فقال: يامحمد، إلى العرب أرسلت، أم إلى العَجَم، أم إلينا؟ قال رسول الله (منه عبدرانه): إنّي رسول الله إلى الناس كافّة. وسأله اليهوديّ عن مسائل، وأجابه (منه عبدرانه) عنها، وفي كلّ جواب مسألةٍ يقول اليهوديّ له: صدقت. فكان فيما سأله أن قال: أخبِرني عن فضلِك على النّبِيّين، وفَضْلِ عَشيرتك على الناس.

<sup>(</sup>۱) آل عمران ۲۳ ۹۹.

٤ ـ الاختصاص: ٣٣.

فقال النبيّ اسلى الله النبيّ الله فضلي على النبيبن فما من نبيّ إلّا دَعا على قومه، وأنا أخّرت (١) دَعوتي شفاعةً لأمّتي يوم القيامة، وأمّا فضل عشيرتي وأهل بيني وذرّيني كفضل الماء عل كلّ شيء، وبالماء يبقى كلّ شيء ويَحيا، كما قال ربّي تبارك وتعالى: ﴿وَجَعَلْنَا مِنَ ٱلْمَاءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيٍّ أَفَكَا يُؤْمِنُونَ﴾، وبمحبّة أهل بيني وغشيرتي وذُرّيتي يُستكمل الدين. قال: صدقت يامحمّده.

عنده عند معفر (عليه الله بن جعفر الحِمْيَري: بإسناده عن الحُسين بن عُلوان، عن جعفر (عليه السلام)، قال: كنت عنده جالساً إذ جاء رجل فسأله عن طعم الماء، وكانوا يظنُّون أنّه زِنديق، فأقبل أبو عبدالله (عليه السلام) يُصَوّب (1) فيه ويُصَعِّد، ثمّ قال له: «ويلك، طَعمُ الماء طَعمُ الحياة، إنّ الله عزّ وجلَ يقول: ﴿وَجَعَلْنَا مِنَ ٱلْمَاءِكُلَّ شَيْءٍ حَيِّ أَفَلا يُؤْمِنُونَ ﴾ ٩.

١٣٨٨ ٢ - الطَّبَرْسِيّ: روى العيّاشي بإسناده عن الحُسبن بن عُلوان، قال سُئِل أبو عبدالله (عبدالله) عن طعم الماء، فقال: «سَلْ تفقّها ولانسأل تَعنَتا الله طعم الماء طعم الحياة، قال الله سبحانه: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنَ ٱلْمَاءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيِّ أَفَكَ بُؤْمِنونَ ﴾ .

فقال له أبو جعفر (على السلام): «كانت السماء رَثْقاً لانتزل القَطْر، وكانت الأرض رَثْقاً لاتُخرِج النبات». فانقطع عُمرو ولم يجد اعتراضاً، ومضى ثمّ عاد إليه، فقال له: أخبِرني جُعلت فداك ـ عن قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَن يَحْلِلْ عَلَيْهِ غَضَبِي فَقَدْ هَوَيٰ ﴾ (١)، ماغضبُ الله عزّ وجلّ ؟ من الله عزّ وجلّ ؟ الله عزّ وجلّ الله عزّ وجلّ ؟

فقال أبو جعفر (عليه السلام): ﴿غَضَبُ الله: عِقابِه لِمُعَمِّرُو لِـ وَمِنْ ظُنَّ أَنَّ اللهُ يُغيِّرِه شيءٌ فقد كقر».

ورواه الطَّبَوْسي في (الاحتجاج) قال: رُوي أن عَمرو بن عُبَيْد وَفَدَ على محمّد بن عليّ الباقر (عبدالسلام) لامتحانه بالسؤال (''، وذكر الحديث بعينه.

<sup>(</sup>١) في المصدر: اخترت.

٥ ـ قرب الإسناد: ٥٥.

<sup>(</sup>١) صوّب رأسه: خفضه. «أقرب الموارد مصوب ١٠ ٢٦٧».

٦ . مجمع البيان ٧٢ ٧٢.

<sup>(</sup>١) في «ج، يα: تعسّفاً.

٧ ـ الإرشاد: ٢٦٥.

<sup>(</sup>۱) طه ۲۰: ۱۸

<sup>(</sup>٢) الاحتجاج: ٣٢٦.

٨١٨ ...... البرهان في تفسير القرآن

قوله تعالى:

#### وَجَعَلْنَا ٱلسَّمَاءَ سَفْفاً مَّحْفُوظاً ـ إلى قوله تعالى ـ وَإِلَيْنَـا تُــزَجَعُونَ [٣٢-٣٢]

١١/٧١٤٠ على بن إبراهيم: في قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا آلسَّماءَ سَقْفاً مَّحْفُوظاً ﴾ ، يعني من الشياطين، أي لايَسْتَرفون السَّمْعَ. قال: وأمّا قوله: ﴿ وَمَاجَعَلْنا لِيَشْرِ مِّنْ قَبْلِكَ ٱلْخُلْدَ أَفَإِينْ مِّتَ فَهُمُ الْخَالِدُونَ ﴾ ، فائه لمّا أخبر الله وسراه عبدوله بما يُصيب أهل بيته من بعده، وادعاء من ادَّعَى الخِلافة دُونهم، اغْتَمَّ رسول الله (سراه عبدوله)، فأنزل الله عز وجلّ: ﴿ وَمَاجَعَلْنَا لِبَشْرٍ مِّنْ قَبْلِكَ ٱلْخُلْدَ أَفَإِينْ مَتَ فَهُمُ الْخَالِدُونَ \* كُلُّ نَفْسِ ذَائِقَةُ ٱلْمَوْتِ وَ فَانْول الله عز وجلّ: ﴿ وَمَاجَعَلْنَا لِبَشْرٍ مِّنْ قَبْلِكَ ٱلْخُلْدَ أَفَإِينْ مَتَ فَهُمُ الْخَالِدُونَ \* كُلُّ نَفْسِ ذَائِقَةُ ٱلْمَوْتِ وَ نَبْلُوكُم بِالشَّرِ وَالْخَيْرِ فِتْنَةً ﴾ أي نَخْنَبُوكم ﴿ وَإِلَيْنَا تُرجَعُونَ ﴾ فأعَلم ذلك رسول الله (صلى الله عبدواله)، أنّه لابدً أن تموت كلّ نفس.

وقال أمير المؤمنين وهما المعرد يوماً، وقد تَبع جنازةً فسّمِع رجلاً يضحك، فقال: «كأنَّ الموتّ فيها على غيرِنا كُتب، وكأنَّ الحقّ فيها على غيرنا وَجَب، وكأنَّ الذين تُشَبَّع من الأموات سَفْرٌ (" عمّا قليل إلينا راجعون. تُنزِلُهم أجدائهم، ونأكل تُراثهم، كأنًا مُخَلَدون بعْدَهم، قد نَسيناكلَّ واعِظَةٍ، ورمينا بكلِّ جائحةٍ (").

أَيُهَا النَّاسِ، طُوبَى لِمَن شَغَلَه عَيْبُه عن عُيوبِ النَّاسِ، وتَواضَع من غبر مَنْقَصَةٍ، وجالَس أهل الفِقْهِ (" والرَّحْمَة، وخالَط أهل الذُّل والمَسكَنة، وأنفقَ مالاً جَمَعْه في غير مَعْصِيةِ.

أيّها الناس، طُوبَى لِمَن ذَلَت نَفْسُه، وَطابِ كَشْبُهُ، وصَلَّحَتْ سَرِيرَته، وحَسُنَت خَلَيقَتُه، وأنفَق الفَضْلَ من ماله، وأمسَك الفَضْلَ من كلامه، وعَدَلَ عن الناس شُرّه، ووسِعته السُّنَّة، ولم يتعَدَّ إلى البِدْعة.

أيها الناس، طُوبَي لِمَن لَزِمُ ببتَه، وأكُل كِشَرَّتَه، وبكني على خُطِيئته، وكان مِن نَفْسِه في تَعَبِ (١)، والناس مِنه في راحة».

۲/۷۱٤۱ - ابن بابَوَيه، قال: حدّثنا أبي وحده قال: حدّثنا عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى، عن يونس عن عبدالله ويُس بن عبدالرحمن، عن خفص بن قُرْط، عن أبي عبدالله ومبالله، قال: «قال رسول الله ومله الله ومن زَعم أنّ الله تبارك وتعالى يأمُر بالسُّوء والفحشاء فقد كَذَب على الله، ومن زَعم أنّ الخبر والشرّ بِغَير مشيئة الله فقد أخرّج

سورة الأنبياء آية ـ ٣٢ ـ ٣٥ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ٧٠.

<sup>(</sup>١) التَفْر: المسافر، للواحد والجمع، «المعجم الوسيط ، سفر - ١: ٣٣٤).

<sup>(</sup>٢) الجائحة: الآفة التي تهلِك الثمار والأموال وتستأصلها. «النهااية ١: ٣١١».

<sup>(</sup>٣) في «ج»: الثقة.

 <sup>(</sup>٤) في المصدر، و «ط» نسخة بدل: في شغل.

۲ ـ التوحيد: ۲/۳۵۹.

سورة الأنبياء (٢١) ........

الله من سُلطانه، ومن زَعم أنَّ المتعاصي بِغَير قُوّة الله فقد كذب على الله، ومن كذب على الله أدخله الله الناره. يعني بالخَيرِ والشَّرِّ: الصحة و المَرَض، وذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَنَبْلُوكُم بِالشَّرِّ وَٱلْخَيْرِ فِتْنَةً ﴾.

٣/٧١٤٢ - الطَّبَرْسي: رُوي عن أبي عبدالله (مله السلام): «أنَّ أمير المؤمنين (مله السلام) مَرِض، فعاده إخوانه، فقالوا كيف تجِدُك، يا أمير المؤمنين؟ فقال: بِشَرِّ. فقالوا: ماهذا كلام مِثلك. فقال: إنَّ الله تعالى يقول: ﴿وَنَبْلُوكُم بِالشَّرِّ وَٱلْخَيْرِ فِتْنَةً﴾ فالخبر: الصحّة والغِنى، والشَّرَ: المَرَض والفَقْره.

فوله تعالى:

# خُلِقَ الْإِنْسَانُ مِنْ عَجَلِ سَأُوْرِيكُمْ ءَايَاتِي فَكَلا تَسْتَعْجِلُونِ [٣٧]

١/٧١٤٣ - عليّ بن إبراهيم، قال: لمّا أجرى الله عزّ وجلّ في آدم رُوحَه من قَدَميه فبلَغت رُكبتَيه، أرادَ أن يَفُوم فلم يَقْدِر، فقال عزّ وجلّ: ﴿ خُلِقَ ٱلإِنْسانُ مِنْ عَجَلٍ ﴾.

٢/٧١٤٤ - الطَّبْرَسيّ: هو آدم، هَمّ بالوُنوب، قال: ذلك عن أبي عبدالله إعب السلام).

وتقدم حديث هِشام عن أبي عبدالله (مله السلام) في هـذا الصعنَى فـي قـوله تعـاليٰ: ﴿وَكَــانَ ٱلإِنْسَــانُ عَجُولاً﴾ '')

قوله تعالى:

# أَفَكَا يَرَوْنَ أَنَّا نَأْتِي ٱلْأَرْضَ نَنْقُصُها مِنْ أَطْرافِها [ 22 ]

تقدّمت الروايات في معنىٰ الآية في سورة الرعد (١).

قوله تعالى:

#### وَلَئِنْ مَسَّتْهُمْ نَفْحَةٌ مِنْ عَذَابِ رَبِّكَ لَيَقُولُنَّ بِاوَ يَلْنَا إِنَّا كُنَّا ظَالِمِينَ \*

۲ ـ مجمع البيان ٧: ٧٤.

سورة الأنبياء آية ـ ٣٧.

١ ـ تفسير القمى ٢: ٧١.

٢ ـ مجمع البيان ٧: ٧٦.

(١) تَقَدُّم في الحديثين (٣ و ٤) من تفسير الآيات (٩ ـ ١١) من سورة الاسراء.

سورة الأنبياء آية ـ ££ .

(١) ـ تقدمت في الأحاديث (١ ـ ٥) من تفسير الآيات (٤١ ـ ٤٢) من سورة الرعد.

٨٢٠ ..... البرهان في تفسير القرآن

#### وَنَضَعُ آلْمَوازِينَ آلْقِسْطَ لِيَوْمِ القَيْمَةِ - إلى فوله نعالى - وَكَفَى بِسَنَا حَاسِبين [ 27 - 22 ]

1/۷۱٤٥ محمّد بن يعقوب، قال: حدّثني محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، وعليّ بن إبراهيم، عن أبيه جميعاً، عن الحسن بن مَحبوب، عن عبدالله بن غالب الأسّديّ، عن أبيه، عن سعيد بن المُسيّب، عن عليّ بن الحسين (عله السلام)، في حديث يَعِظُ فيه الناس، قال فيه (عبدالله): وثمّ رجّع القول من الله في الكتاب على أهل المعاصي والدُّنوب، فقال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَئِنْ مَسَّنْهُمْ نَفْحَةٌ مِنْ عَذَابِ رَبِّكَ لَيقولُنَّ ياوَيلَنا إِنَّا كُنَّا على أهل المعاصي والدُّنوب، فقال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَئِنْ مَسَّنْهُمْ نَفْحَةٌ مِنْ عَذَابِ رَبِّكَ لَيقولُنَّ ياوَيلَنا إِنَّا كُنَّا على أهل المعاصي والدُّنوب، فقال الله عزّ وجلّ إنّما عنى بهذا أهلَ الشِرك، فكيف ذلك، وهو يقول: ﴿ وَنَضْعُ المَوازِينَ آلقِسُطَ لِيَوْمِ القيامَةِ فَكَلا تُظلّمُ نَفْسٌ شَيْئاً وَإِن كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مَنْ خَرْدَلٍ أَتَيْنَا بِهَا وَكَفَىٰ بِنَا حَاسِبِينَ ﴾ ؟ المَوازِينَ آلقِسُطَ لِيَوْمِ القيامَةِ فَك لا تُظلّمُ نَفْسٌ شَيْئاً وَإِن كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مَنْ خَرْدَلٍ أَتَيْنَا بِهَا وَكَفَىٰ بِنَا حَاسِبِينَ ﴾ ؟ المَوازِينَ آلقِسُط لِيَوْمِ القيامَةِ فَك لا تُظلّمُ نَفْسٌ شَيْئاً وَإِن كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مَنْ خَرْدَلٍ أَتَيْنَا بِهَا وَكَفَىٰ بِنَا حَاسِبِينَ ﴾ ؟ المَوازينَ القِسْط إليوم القيامة وكفى إلى الشرك لا تُنصّب لهم المَوازين، ولا نُنشر لهم الدَواوين، وإنمَا يُحْشَرُون إلى جهنّم المَوازِين، ولا نُنشر لهم الدَواوين، وإنمَا يُحْشَرُون إلى جهنّم

اعلموا ـعباد الله ـأنَّ أهل الشرك لا تُنصّب لهم المَوازين، ولا نُنشر لهم الدواوين، وإنمَّا يُخَشَرُونَ إلى جهم زُمَراً، وإنمَّا نَصْبُ الموازين ونَشْرُ الدَواوين لأهل الإسلام، فانقوا الله، عباد الله».

والحديث تقدّم بتَمامه في قوله تعالى: ﴿وَكُمْ قَصَمْنَا مِن قَرْيَةٍ كَانَتْ ظَـالِمَةٌ وَأَنشَأْنَا بَعْدَهَا قَـوْمأ ءَاخَرِينَ﴾ (''

١٤٦٩/ ٢ ـ محمّد بن يعقوب: عن عِدَةٍ من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن إبراهيم الهَمْداني، يرفعه إلى أبي عبدالله وعبد الله وعبد والأوصياء (عليم السلام).

٣/٧١٤٧ - ابن بابويه، قال: حدّثنا أحمد بن الحسن القطان، قال: حدثنا عبدالرحمن بن محمد الحُسيني، قال: حدّثنا أبو جعفر أحمد بن عبسى بن أبي مريم البَلْخِيّ (٢٠) عن محمّد بن أحمد بن عبدالله بن زياد العَرْزَميّ، قال: حدّثنا عليّ بن حاتِم المِنْفَريّ، عن هِشام بن سالم، قال: سألت أبا عبدالله (طبه السلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَنَضَعُ المَوازِينَ ٱلقِسْطَ لِيَوْم القَيْمَةِ ﴾ قال: ١ هم الأنبياء والأوصياء (طبهم السلام)».

١٩١٤٨ عالى: ﴿ وَنَضَعُ المَوالِينَ المَوالِينَ مَرَاجٍ، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قوله تعالى: ﴿ وَنَضَعُ المَوالِينَ القِسْطَ لِيَوْمِ القيامَةِ ﴾. قال: «الرُسُل، والأئمة من آل بيت محمّد (عبهمالسلام)».

سورة الأنبياء آية ـ ٤٦ ـ ٤٧ .

۱ ـ الكافي ۱۸ ۲۲/۲۲ (قطمة منه).

<sup>(</sup>١) تقدُّم في الحديث (٥) من تفسير الآيات (١١ ـ ١٥) من عذه السورة.

۲ ـ الكافي ۱: ۲٦/۲٤٧.

٣ ـ معاني الأخبار: ١/٣١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: العجلي.

٤ ـ المناقب ٢: ١٥١.

سورة الأنبياء (٢١) ...... ٢١٠

٧١٤٩ - البُرْسي، قال: ﴿ وَنَضَعُ المَواذِينَ القِسْطَ لِيَوْمِ القَيْمَةِ ﴾ قال ابن عبّاس المَواذين: الأنبياء، والأولياء.

٠٩/٧١٥٠ - الطَّبَرْسَيّ، في (الاحتجاج): عن أمير المؤمنين اطبه النها، في حديث له مع زِنديق، في جواب مسائله، فال اطبه النها، «وأمّا قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَنَضَعُ ٱلمَوازِينَ ٱلقِسْطَ لِيَوْمِ القَيْمَةِ فَكَلا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْئاً ﴾ فهو ميزان العدل، تُؤخذ به الخَلائق يوم القيامة، يَدين الله تعالى بعضهم من بعضٍ، ويَجزيهم بأعمالهم، ويغتض للمظلوم من الظالم.

ومعنى قوله نعالى: ﴿ فَمَن تَقُلُتْ مَوَازِينَهُ ﴾ (" و ﴿ مَن خَفَّتْ مَوَازِينَهُ ﴾ (") فهو قَلَة الحساب، وكَثُرته، والناس بومئذ على طبقات ومتازل: فمنهم من يُحاسَب حِساباً يَسيراً، وينقلب إلى أهله مسروراً، ومنهم الذين يدخُلون الجنّة بغير حِساب، لأنهم لم يتلبّسوا من أمر الدنيا بشيء، وإنّما الحِساب هناك على من تلبّس بها هاهنا، ومنهم من يُحاسب على النقير ""، والقِطمِير "، ويَصيرُ إلى عذاب السعير، ومنهم أئمة الكُفر، وقَادة الضّلال، فأولئك لا يُغيم لهم وَزناً، ولا يَعْبَأُ بهم لأنهم لم يَعْبَأُوا بأمْرِ، وَنهْبهِ يوم القيامة، فهم في جهنّم خالدون تلفحُ وجوههم النار، وهم فيها كالحون».

٧/٧١٥١ - وفي (الاحتجاج) أيضاً: عن أبي عبدالله اعليه السلام،، في حديثٍ له مع سائلٍ يسأله، قال: أوّليس تُوزَذَ الأعمال؟

قال اعبه العزم؛ «لا، إذّ الأعمال ليست بأجسام، وإنّما هي صفة ماعَمِلوا، وإنّما يحتاج إلى وزن الشيء من جَهِل عددَ الأشياء، ولابْعرِف ثِقْلَها أو خِفَّتها، وإنّ الله لابِخْني عليه شيءٌ.

قال: فما معنَّى المِيزان؟ قال رعب السلام): «العدل؛. -

قال: فما معناه في كتابه: ﴿ فَمَن تُقُلُتُ مَوَازِينَهُ ﴾ (٢٠٠ قال بوسد ١٠٠) وفمن رَجَح عَمَلُه ٥.

٨/٧١٥٢ - الأَوْسيَ عُمر بن إبراهيم: قال ابن عبّاس: يجمع الله الخلائق في صَعيدٍ واحدٍ، وتُمَدّ الأرض، ويزداد في سَعَتها بمِقدارها، فبينما الخلائق وُقوف إذ سمعوا فوقَ رؤوسهم وَجْبَةً (١) عظيمةً، فيرفعونَ رؤوسهم

٥ ـ مشارق أنوار اليقين: ٦٣.

٦ ـ الاحتجاج: ٢٤٤.

الأعراف ٧: ٨

<sup>(</sup>٢) الأعراف ٧: ٩.

 <sup>(</sup>٣) النَّقير: نُقرة في ظهر التواة. «لسان العرب ـ نقر ـ ٥: ٣٢٢٨.

<sup>( 1)</sup> القِطْمِير: شقّ النواة، أو القشرة الدقيقة التي على النواة. «لسان العرب ٥: ١٠٨».

٧ ـ الاحتجاج: ٣٥١.

<sup>(</sup>١) الأعزاف ٧: ٨

<sup>....</sup> 

<sup>(</sup>١) الوَجْنَة: صَوت السُّقُوط. «النهاية ٥: ١٥٤».

وإذا بالسماء انشقت، ونزلت الملائكة، فيقولون: أفيكم ربّنا؟ وهم أكثر عدداً من أهل الأرض، فيقولون: هو آتٍ. ثم تنشقَ السماء الثانية، فتنزل الملائكة أكثر ممّا ذكرنا، فيأتيهم الخلائق، ويقولون: أفيكُم ربّنا؟ فيقولون: هـو آتٍ، جلّ وعَلا.

• وساق الحديث، إلى أن قال: فيه: فعندها يُكشف عن ساق وتطير القلوب، وتشخّص الأبصار، ويُنادي منادي المثلِك الخلاق: بامعشر الخَلائق، سَتعلَمون اليوم من أصحاب الكرّم، أين الحامِدون لله على كلّ حال؟ فيقوم أناس قليلون إلى الجنّة بغير حساب. ثمّ بنادي منادٍ ثان: أين الذين لاتُلهيهم تِجارةٌ ولابيع عن ذكرِ الله؟ فيقوم أناس قليلون، فينطلقون إلى الجنّة بغير حساب. ثمّ ينادي منادٍ ثالثٍ: أين الذبن تتجافى جُنوبُهم عن المضاجِع، يَدَعون ربّهم خَوفاً وطَمَعاً وممّا رزّقناهم يُنفِقون؟ فيقوم أناس قليلون، فينطلقون إلى الجنّة بغير حساب.

ثمّ يخرج من النار عُنُق أسوّد، له عَينان ينظُر بهما، ولسان يتكلّم به، يعلو الخلائق، فينادي بصّوتٍ يسمّعه القريب والبعبد: يامَعشرَ الخلائق، إنّي وُكِلت اليوم على من زعّم أنّ مع الله إلها آخر، فيلْتَقِطُهم من الصُّفوف كما يلتقط الطّيرُ الحَبُ المنثور فيلقيهم في النار، ثمّ يخرج، فينادي: إنّي وُكِلت بالمُصَوَّرين. فيلتّقِطهم، ويَرميهم إلى النار، ثمّ يخرُج، فيقول: إنّي وَكُلت على من قال: إنّ لله صاحبةً ووَلداً. فيرميهم إلى النار، فإذا حصل هؤلاء إلى النار، ثمّ يخرُج، فيقول: إنّي وَكُلت على من قال: إنّ لله صاحبةً ووَلداً. فيرميهم إلى النار، فإذا حصل هؤلاء إلى الجنّة، وهؤلاء إلى النار، عُلَقَت (1) المَوازين وتُصِيت، وتُشِرت الدواوين، وتجلّى ربّ العالمين للفصل بين العالمين.

4/۷۱۵۳ محفر محمد الشيخ أبو عبدالله محمد بن النعمان المفيد في شرحه لاعتفادات الشيخ أبي جعفر محمد ابن عليّ بن الحسين بن بابويه القُميّ، قال: والموزاين: هي التقديل بين الأعمال، والجزاء عليها، ووَضْعُ كلّ جزاء في موضِعه، وإيصالُ كلِّ ذي حقّ إلى حقّه فليس الأمر في تعنى ذلك على ماذهب إليه أهل الحَشُو من أنّ في القيامة موازين كموازين الدُنيا، لكلِّ ميزان كفيّان تُوضِع الأعمال فيها، إذ الأعمال أعراض، والأعراض لايصِح وزنها، وإنّما تُوصَف بالنِقل والخِفة على وجه المتجاز، والمُراد بذلك: أنّ ماتَفُل منها: هو ماكَثُر، واستُحِق عليه عظيم الثواب، وما خَفّ منها: ماقل قَدْرُه، ولم يُستَحق عليه جَزيل الثواب.

. والخَبر الوارد أنّ أمير المؤمنين، والأئمّة من ذُرّيَته (عليهم اللهم المَوازين، فالمراد: أنّهم المُعدّلون بين الأعمال فيما يُستحقّ عليها، والحاكِمون فيها بالواجب والعّدل. وما قاله ـ (رحمه) ـ هو الصواب.

١٠/٧١٥٤ ـ وقال عليّ بن إبراهيم: ﴿ وَنَضَعُ آلمَوازِينَ آلقِسْطُ لِيَوْمِ القَيْمَةِ ﴾ ، قال: المُجازاة: ﴿ وَإِن كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَلٍ أَتَيْنَا بِهَا﴾ ، أي جازَينا بها، وهي ممدودة آتينا بها.

وستأتي . إن شاء الله تعالى . أحاديث في صِفة المَحْشَر، في آخر سورة الزُّمَر (١١)، وغيرها.

<sup>(</sup>٢) في «ط»: غُلقت.

٩ ـ تصحيح الاعتقاد: ٩٣.

١٠ ـ تفسير القمي ٢: ٧١.

<sup>(</sup>١) يأتي في تفسير الآية (٦٩) من سورة الزمر.

سورة الأنبياء (٢١) ....... ٨٢٣

#### قوله تعالى:

#### وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا إِبْراهِيمَ رُشْدَهُ مِنْ قَبْلُ -إلى فوله تعالى - فِيهَا لِلْعَـٰلَمِينَ [ ٧١-٥١]

٧١٥٥/ ١ ـ وفال علميّ بن إبراهيم: ثمّ حكى الله عزّ وجلّ قول إبراهيم لقَومه وأبيه فقال:﴿وَلَقَدْ ءَاتَـيْنَاۤ إِبْراهِيمَ رُشْدَهُ مِنْ قَبْلُ﴾ إلى قوله نعالى ﴿بَعْدَ أَنْ تُوَلُّواْ مُدْبِرِينَ﴾.

قال: فلمّا نهاهم إبراهيم (عبه الهرم)، واحتج عليهم في عبادتَهم الأصنام فلم ينتهوا، فحضر عبدٌ لهم، فخرج نمرُود، وجميع أهلَ مَملكته إلى عبدهم، وكره أن يخرُج معه إبراهيم، فوكّله بببت الأصنام فلمّا ذهبوا، عمَدَ إبراهيم إلى طَعام فأدخَله ببت الأصنام، فكان يدنو من صنم صنم، ويقول له: كُلَّ، وتكلّم؛ فإذا لم يُجِبّه أخَذ القدّوم (١) فكسر يَدَه ورِجُلّه، حتى فعل ذلك بجميع الأصنام، ثمّ علّق التَدُوم في عُنُق الكبير منهم، الذي كان في الصد.

فلما رجّع المَلِك ومَن معه من العِيد نَظَروا إلى الأصنام مُكَسِّرةً، فَفَالُوا: ﴿ مَنْ فَعَلَ هَٰذَا بِآلِهَتِنَاۤ إِنّهُ لَمِنَ الطَّالِمِينَ \* قَالُوا سَمِعْنَا فَتَى يَذْكُرُهُمْ يُقَالُ لَهُ إِبْراهِيمُ ﴾، وهو ابن آزر، فجاءوا به إلى نَمْرُود، فقال نَمْرُود لآزر خُنْتَنى، وكَتَمْتَ هذا الولَد عنى؟ فقال: أيّها المَلِك، هذا عمَل أمّه، وذَكَرت أنّها تقوم بحُجّته.

قدعا نَمْرُود أَمْ إبراهيم، فقال لها: ما حَمَلك على أن كتمتني أمر هذا الغُلام حتى فعَلَ بآلِهِتنا مافعَل؟ فقالت أَبِها المَلِك، نظراً منّي لَرعِيَتك. قال: وكيف ذلك؟ قالت رأبتك تقتُل أولاد رَعيَتك، فكان يذهَب النّشل، فقلت: إن كان هذا الذي يطلُبه دفعتُه إليه ليفتُله، ويكُفَّ عن قتل أولاد الناس، وإن لم يكن ذلك بقي لنا ولدُنا، وقد ظَفِرتَ به، فشأنك، وكُفَّ عن أولاد الناس، فصوَّبَ رأيها، ثَمَّ قال لإيراهيم المبادي: ﴿ مَنْ فَعَلَ هَذَا بِآلِهَتِنَا ﴾ باإبراهيم؟ قال دمده الله عن أولاد الناس، فصوَّبَ رأيها، ثَمَّ قال لإيراهيم المبادي: ﴿ مَنْ فَعَلَ هَذَا بِآلِهَتِنَا ﴾ باإبراهيم؟ قال دمده الله كبيرُهُمْ هَذَا فَسْتَلُوهُمْ إِنْ كَانُوا يَنطِقُونَ ﴾.

قال الصادق(عيدالسلام): «والله مافعَله كبيرهم، وماكذبَ إبراهيم (عيدالسلام) فقيل له: كيف ذلك؟ فقال: «إنّما قال: فَعَلَه كبيرُهم هذا إن نطق، وإن لم ينطِق فلم يتَعلَّ كبيرهم هذا شيئاً».

فاستشار نَمْرُود قومه في إبراهيم (عبدالسلام)، فقالوا له ﴿حَرَّقُوهُ وآنصُرُوا آلهِتَكُم إِنْ كُنتُم فَاعِلِينَ﴾ فقال الصادق (عبدالسلام): «كان فِرْعون إبراهيم وأصحابه لَغير رَشَدَه، فإنهم فالوا لِنَمْرُود: ﴿حَرَّقُوهُ وَآنصُرُوا الهَتَكُمْ إِن كُنتُمْ فاعِلِينَ ﴾ وكان فِرْعَون مُوسى وأصحابه لَرَشَدَه، فإنه لمنا استشار أصحابه في موسى قالوا: ﴿أَرْجِهُ وَأَخَاهُ وَآبْعَتُ فِي آلْمَدَآئِنِ حَاشِرِين \* يَأْتُوكَ بِكُلِّ سَحَارٍ عَلِيمٍ ﴾ (").

سورة الأنبياء آية ـ ٥١ ـ ٧١.

١ ـ تفسير القمى ٢: ٧١.

<sup>(</sup>١) القُدُوم: آلة للنُّجَر والنَّحت. «المعجم الوسيط ـ قدم ـ ٢: ٧٧».

<sup>(</sup>۲) الشعراء ۲۲: ۳۹ و ۲۷.

فحبس إبراهيم (مداسلام)، وجمع له الحطب، حتى إذا كان اليوم الذي ألقى فيه نَمْرُود إبراهيم (مداسلام) في النار. بَرزَ نَمْرُود وجنوده ـ وقد كان بُنيَ لِنَمْرُود بناءً ينظر منه إلى إبراهيم (عداسلام) كيف تأخُذه النار ـ فجاء إبليس واتَخَذ لهم المَنْجَنِيق، لأنّه لم يقدر أحَدٌ أن يقرُب من تلك النار، وكان الطائر إذا مرّ في الهواء يحترِق، فَوُضِع إبراهيم (عداسلام) في المَنْجَنِيق، وجاء أبوه فَلَطَمه لَطَّمَةً، وقال له: ارجِع عما أنت عليه.

وأنزَل الرَّبُّ ملائكةً إلى السماء الدُنيا، ولم يَبْنَ شيءٌ إلا طَلَب إلى ربَّه، وقالت الأرض: ياربُ ليس على ظَهْري أحدٌ يعبُدك غيره، فيُحرَق؟ وقالت الملائكة: ياربُ خُليلك إبراهيم يُحرَق؟ فقال الله عزَّ وجلّ: أمّا إنّه إن دَعاني كفَيته. وقال جَبرئيل (عليه السلام): يارب، خَليلك إبراهيم ليس في الأرض أحد يعبدك غيره، فسَلَّطتَ عليه عَدُوّة يُحْرِفه بالنار؟ فقال: اسكُت، إنما يقول هذا عبدٌ مثلك يخاف الفَوت، وهو عبدي آخَذه إن شِئتُ، فإذا دعاني أَجَبته.

فدعا إبراهيم (مباسلام) ربّه بسورة الإخلاص: هياالله، ياواحد، ياأحد، ياضمد، يامن لَمْ يلِد ولم يُولَد، ولم يكُن له كُفُوا أحد، نَجّني من النار برحمَتِك، قال: فالتقى جَبْرَثيل معه في الهواء وقد وُضِع في المَنْجَنِيق، فقال: يا إبراهيم، هل لك إليّ من حاجة؟ فقال إبراهيم (عله السلام): أمّا إليك فلا، وأمّا إلى ربّ العالَمين فنعَم. فدفع إليه خاتماً مكتوباً عليه: «لا إله إلّا الله محمّد رسول الله، ألجأتُ ظهري إلى الله، وأسْنَدْتُ أمري إلى الله، وفوضتُ أمري إلى الله، فأوحَى الله إلى الله، وفوضتُ أمري إلى الله، فأوحَى الله إلى النار: ﴿ كُونِي بَرْداً ﴾ فاضطرَبَتْ أسنانُ إبراهيم (عله السلام) من البَرْد حتّى قال: ﴿ وَسَلاماً عَلَىٰ إِبْرَاهِيم ﴾.

وانْخطَ جَبْرَثيل، وجلسَ معَهُ يُحَدِّثه في التار "، فَتَظَر إليه نَمْرُود، فقال: من اتَّخذ إلها فليتَخذ مِثل إلله إبراهيم. فقال عظيم من عُظماء أصحاب نَمْرُود: إنّي عزّمت على النار أن لاتُحْرِقه. فخرّج عمودٌ من النار ونحو الرجل فأحرقه، فآمن له لؤطٌ وخرّج معه مُهَاجراً إلى الشام، ونظر نَمْرُود إلى إبراهيم (عبده به) في روضَةٍ خَضْراءَ في النار، ومعه شبخ يُحدّثه، فقال لآزر: ما أكرم ابنك على ربّه!

قال: وكان الوَزَغ يَنفُخُ في نار إبراهيم، وكان الضَّفْدَع يذهب بالماء لِيُطفئ به النار. قال: ولمّا قال الله للنار: ﴿ كُونِي بَرُداً وَسَلاماً ﴾ لم نعمل النار في الدنيا ثلاثة أيّام، ثمّ قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَأَرَادُواْ بِهِ كَيْداً فَجَعَلْنَاهُمُ اللّهُ عَزَ وجلّ: ﴿ وَأَرَادُواْ بِهِ كَيْداً فَجَعَلْنَاهُمُ اللّهُ عَزَ وجلّ: ﴿ وَنَجَيْنَاهُ وَلُوطاً إِلَى ٱلْأَرْضِ ٱلَّتِي بَارَكْنَا فِيهَا لِلْعَالَمِينَ ﴾ بعني الشام، وسواد الكوفة، وكُونَى رَبًا (١).

۲/۷۱۵۹ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصّر، عن أبّان بن عُثمان، عن حُجْر، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: «خالَف إبراهيم (عبدالسلام) قومّه، وعاب الهتهم حتّى أدخل على

<sup>(</sup>٣) في نسخة من «ط» زيادة: وهم في روضةٍ خضراء.

<sup>(</sup>٤)كُونَى - بالعراق ـ في موضعين:كوُني الطريق: وكوني رَبّا، وبها مشهد إبراهيم الخليل (علبه السلام)، وهما قريبتان، وبينهما تُلول من رّماد يقال إنّها رماد النار التي أوقدها نَمْرُود لإحراقه. مراصد الإطلاع ٣: ١١٨٥.

۲ ـ الكافي ٨: ٨٢٦/٩٥٥.

نَمْرُود، فَخَاصَمَه، فَقَالَ إِبرَاهِهِم (صَلَى الله عَلِينَ عَلَيْ اللَّذِي يُحْيِي وَيُمِيتُ ﴾ (١). قال: ﴿ أَنَا أُخْيِي وَأُمِيتُ ﴾ (١) قال: ﴿ أَنَا أُخْيِي وَأُمِيتُ ﴾ (١) قال: ﴿ فَإِنَّا اللَّهِ مِنَ الْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ الْمَغْرِبِ فَبْهِتَ الَّذِي كَفَرَ وَآلَةُ لَا يَهْدِي آلْفَوْمَ أَلْطَالِمِينَ ﴾ (١).

قال أبو جعفر (طبالسلام): عابَ آلهتهم: ﴿ فَنَظَر نَظْرَةً فِي ٱلْنَّجُومِ \* فقـالَ إِنِّـي سَـقِيمٌ ﴾ (<sup>4)</sup>، قـال أبـو جعفر (عبدالسلام): والله ماكانَ سَفيماً، وماكذب.

فلمّا تَوَلُّوا عنه مُذْبِرِين إلى عيدٍ لَهُم، ذَخَل إبراهيم اسلَن عبه إلى آلهنهم بقَدُوم، فكسَّرها إلا كبيراً لهم، ووضّع القَدُوم في عُنْقِه، فرجعوا إلى آلهنهم، فنظروا إلى ماصّنِع بها، فقالوا: لا والله، مااجْتَراً عليها، ولاكسّرها إلا الفتى الذي كان يعيبها ويَبرأ منها. فلم يجدوا له قَتْلَةٌ أعظم من النار، فجُمع له الحَطّب واستَجادوه، حتى إذا كان اليوم الذي يُحرَق فيه، برز له نَمْرُود وجُنوده، وقد بُني له بناءٌ لينظُر إليه كيف تأخُذُه النار، ووُضِع إبراهيم (ملَن ه عليه) في مَنْجَنِيق، وقالت الأرض: بارب، ليس على ظهري أحد يعبُدك غيرُه، يُحرَق بالنار؟ فقال الرب: إذا دَعاني كَفْسَهُ.

٣/٧١٥٧ عن أبان، عن محمّد بن مَرُوان، عمّن رواه عن أبي جعفر اعبد الرم، وأنَّ دُعاء إبراهيم اعبد الله، فقال يومئذ كان: ياأحد، ياضمد، ياضمد، ياض لم يَلد ولم يُولد، ولم يكن له كُفواً أحد. ثمّ توكّلت على الله. فقال الربّ تبارك وتعالى: كُفيت، فقال للنار: ﴿ كُونِي بَرُداً ﴾ فاضطرَبت أسنانُ إبراهيم استَى الله عن وجلّ: ﴿ وَسَكَاماً عَلَى إِبْرَاهِيم ﴾.

وانْحَطَ جَبْرَنيل البه سلام، فإذا هو جالس مع إبراهيم استراه على، يُحدّثه في النار، قال نَمْرُود: من اتَّخذَ إِلهاً فليتَّخِذ مثل إله إبراهيم ـقال ـفقال عظيمٌ من عُظمائهم: إنَّي عَزَمت على النار أن لاتَحْرِقه. فأخذ عُنُقٌ من النار نحوه حتى أحرفه ـقال ـفآمن له لُوط، وخرج مُهاجراً إلى النّاع هو وسارَة ولُوط».

٧١٥٨ عفر ابن بابوَيه، قال: حدّثنا محمّد بن موسى بن المُتَوكل (رَسَياهُ عَهُ)، قال: حدّثنا محمّد بن جعفر الأسّديّ، قال: حدّثنا محمّد بن إسماعيل البَرْمَكي، قال: حدّثنا عبدالله بن أحمد الشّاميّ، قال: حدّثنا إسماعيل بن الفضّل الهاشمي، قال: سألت أبا عبدالله الصادق (طبالله) عن موسى بن عِمران (عباللهم) لمّا رأى حِبالَهم وعِصِبَهم، كيف أَوْجَس في نفسه خِيفةً ولم يُوجِسُها إبراهيم (عباللهم) حين وُضِع في المَنْجَنيق وقُذف به على النار؟

فقال اطبال على الناركان مُشتَنِداً على مافي صُلْبه من أنوار حُجَجِ الله عزَ وَجَلَ، ولم يكُن موسى اعبال الله الذلك أوْجَس في نفسه خِيفةً، ولم يُوجِشها

<sup>(</sup>١ ـ ٣) البقرة ٢: ٢٥٨.

<sup>(</sup>٤) الصافات ٣٧: ٨٨ و ٨٩

٣ ـ الكافي ٨: ٣٦٩/٣٦٩.

٤ ـ أمالي الصدوق: ٢/٥٢١.

٨٢٦ ...... البرهان في تفسير القرآن

إبرأهيم (علبه السلام)لا.

٧١٥٩ وعنه: عن محمّد بن عليّ ماجيلويه، قال: حدّثني عمّي محمّد بن أبي القاسم، عن أحمد بن مِلل، عن الفضل بن دُكين، عن مَعْمَر بن راشد، عن أبي عبدالله (عبدالله) ـ في حديث ـ قال: «قال رسول الله (صدراته): إنّ إبراهيم (عبدالله) لمّا أُلقي في النار، قال: اللهم إنّي أسألك بحقّ محمّدٍ وآلِ محمّد لمّا نجيّنني منها، فجعّلها الله عليه بَرْداً وسلاماً».

١٩٦٧ - وعنه، قال: حدّ ثنا عليّ بن أحمد بن محمّد بن عِمران الدقّاق (رسبه سه)، قال: حدّ ثنا حمزة بن العُسين بن الفاسم العلويّ العبّاسيّ، قال: حدّ ثنا جعفر بن محمّد بن مالك الكوفيّ الفرّاريّ، قال: حدّ ثنا محمّد بن زياد الأزديّ، عن المُفضّل بن عُمر، عن الصادق جعفر بن محمّد (عله السلام) - في حديث بذكر فيه ما ابتلى إبراهيم ربُّه بكلماتٍ فأتّمهنّ - قال: «ومنها الشّجَاعة، وقد كشفت الأيام عنه، بدلالة قوله عزّ وجلّ: ﴿إِذْ قَالَ لأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَاهَذِهِ آلتَّمَاثِيلُ آلَيْيَ أَنتُمْ لَهَا عَاكِفُونَ \* قَالُواْ وَجَدْنَا ءَابَاءَنَا لَهَا عَابِدِينَ \* قَالَ لَقَدْ كُنتُمْ أَنتُم وَءَابَاوُكُمْ فِي ضَكل مُبِينِ \* قَالُواْ أَجِنْنَنَا بِالْحَقَّ أَمْ أَنتَ مِن آللَاعِبِينَ \* قَالَ بَل رَّبُكُمْ رَبُّ قَالَ لَقَدْ كُنتُمْ أَنتُم وَءَابَاوُكُمْ فِي ضَكل لِمُبِينِ \* قَالُواْ أَجِنْنَنَا بِالْحَقِّ أَمْ أَنتَ مِن آللَاعِبِينَ \* قَالَ بَل رَّبُكُمْ رَبُّ قَالُواْ مَنْ الشَّاهِدِينَ \* وَتَاللهِ لأَكِيدَنَ أَصْنَامَكُم بَعْدَ أَن تُولُواْ مُدْبِرِينَ السَّمَ وَاللهِ لَا كِيدَا أَلْ اللهِ عَنْ وَجَلَ نَمامُ اللهُ عَلَى ذَلِكُم مِّنَ آلشَّاهِدِينَ \* وَتَاللهِ لأَكِيدَنَ أَلْوفاً من أعداء الله عز وجل نَمامُ الشَّجَاعَة،

٧/٧١٦١ الشيخ في (أماليه) قال: أخبرنا أبو عبدالله الحُسين بن إبراهيم القَرْوينيّ، قال: أخبرنا أبو عبدالله محمّد بن وَهْبان الهُنائيّ البَصري، قال: حدّ ثني أحمد بن إبراهيم بن أحمد، قال: أخبرني أبو محمّد الحسن بن عليّ بن عبدالكريم الزَعْفَراني، قال: حدّ ثني أحمد بن محمّد بن خالد البَرْقيّ أبو جعفر، قال: حدّ ثني أبي، عن محمّد بن أبي عُمَيْر، عن هِشام، عن أبي عبدالله تعبدالله أمرُود مَجْلسٌ يُشرِف منه على النار، فلمّاكان بعد ثلاثة، أشرَف على النار هو وآزر، فإذا إبراهيم اعبدالله بعدي، مع شيخ يُحدّثُه في روضة خضراء ـ قال ـ فالتفّت تَمْرُود إلى الزر، فقال: يا آزر، فقال: يا آزر، ما أكرم ابنك على ربه! ـ قال ـ ثمّ قال نَمْرُود لإبراهيم اعبداللهم، اخرُج عنّى، ولاتُساكِنّي».

١٩١٦ / ٨ - عُمر بن إبراهيم الأوسي: قال: قال رسول الله (صفى اله واله) لِجَبْرَئِيل (عله السلام): وأنت مع قُوّتك هَلْ عَيث قَطُّ - يعني أصابك تَعَبُ ومشَقَّة -؟ وقال: نعم - يامحمد - ثلاث مرّات: يوم اُلقي إبراهيم (عله السلام) في النار، أوحى الله تعالى إليَّ: أن أدرِكُهُ، فَوَعِزَّني وجَلالي لَيْن سَبَقَك إلى النار لأَمْحُونَ اسْمَكَ من ديوان المَلائكة: فنزلتُ إلى الله تعالى إليَّ: أن أدرِكُهُ، فَوَعِزَّني وجَلالي لَيْن سَبَقَك إلى النار لأَمْحُونَ اسْمَكَ من ديوان المَلائكة: فنزلتُ إلى بسُرعة، وأدرَكتُه بين النار والهواء، فقلت: ياإبراهيم، هل لك حاجة؟ قال: إلى الله فَنَعَم، وأمّا إليك فَكلا.

والثانية: حين أُمِرَ إبراهيم بَذَيْحِ ولده إسماعيل أوْحَى الله تعالى إليَّ: أن أَدْرِكُه، فَوَعِزَّتي وَجلالي لَيْن سَبَقَنْكَ

۸ . . . ۸

٥ ـ أمالي الصدوق: ١٨١/٤.

٦ ـ معاني الأخبار: ١/١٢٦/.

٧ ـ الأمالي ٢: ٢٧٣.

السِكَين إلى حَلْقِه لأَمْحُونَ اسْمَكَ من دِيوان الملائكة. فنزلتُ بشرعة حتَى حوَّلتُ السِكَين وأقلبْتُها في يَدِه وَأَتَبْتُه بالفِداء.

والثالثة: حين رُمي يوشف (مداسلام) في الجُبّ، أوحى الله تعالى إليَّ: ياجَبْرَئيل أَدْرِكُهُ فَوَعِزَّني وجَلالي لَيْنُ سَبَقَكَ إلى فَعْر الجُبّ لأَمْحُونَ اسمَكَ من دِيوان الملائِكة. فنزلتُ إليه بسُرعة، وأدركتُه إلى الفَضاء، ورفعته إلى الصَخرة التي كانت في فَعْر الجُبّ، وأنزَلتُه عليها سالماً، فَعييت.

وكان الجُبّ مأْوَى الحَيّات والأفاعي فلمّا حَسَّت به، قالت كلُّ واحدةٍ لصاحبتها: إيّاكِ أَن تَتَحرّكي، فإنّ نبيّاً كريماً أنزِل بِنا، وحلَّ بِساحَنِنا. فلم تخرُج واحدةً من وَكْرِها إلّا الأفاعي، فإنّها خرَجت وأرادت لَدْغَه، فصِحْتُ بهنَّ صَيحَةً صمَّت آذانهنَّ إلى يوم القيامة».

عن أحمد بن عيسى، وعليّ بن إبراهيم، عن أبيه عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، وعليّ بن إبراهيم، عن أبيه جميعاً، عن أحمد بن محمّد بن أبي نَصْر، عن أبان بن عُثمان، عن الحسن بن عُمّارة، عن نُعَيْم القُضاعيّ، عن أبيه جميعاً، عن أحمد بن محمّد بن أبي نَصْر، عن أبان بن عُثمان، عن الحسن بن عُمّارة، عن نُعَيْم القُضاعيّ، عن أبي جعفر (به السلام)، قال: أصبح إبراهيم (به السلام) فرأى في لِحْيَتِه شَعْرَةً بَيضاء، فقال: الحَمْدُ لله ربّ العالَمين الذي أبلغني هذا المَبْلَغ، لم أعْصِ اللهَ طَرْفَة عَبْن،

١٠/٧١٦٤ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن أحمد بن محمد بن أبي نَصْر، عن حمّاد بن عثمان، عن الحسن الصَيْقَل، قال: قلت لأبي عبدالله (مبه الله): إنّا قد رَوَيْنا عن أبي جعفر (مبه الله) في قول عن الحسن الصَيْقَل، قال: قلت لأبي عبدالله (مبه الله): يوسُف (طبه الله): ﴿ أَيْتُهَا ٱلْمِيرُ إِنَّكُمْ لَسَارِقُونَ ﴾ (١)، فقال: ووالله ماسَرقوا، وماكذَبَ، وقال إبراهيم (مبه الله): ﴿ بَلْ فَعَلَهُ كَبِيرُهُمْ هَذَا فَسْتَلُوهُمْ إِن كَانُواْ يَنطِقُونَ ﴾ فقال: ووالله مافعلوا، وماكذَبه.

قال: فقال أبو عبدالله وعبدالله وعبدالله وعاعندكم قيها وياصيقل؟ وقلت ما عندنا فيها إلا التسليم.

قال: فقال: هإنّ الله أحبّ اثنين، وأبغض أثنين: أحبّ الخَطر (") فيما بين الصَفَين، وأحبّ الكَـذِبَ في الإصلاح، وأبغض الخَطر في الطُرقات، وأبغض الكَذِب في غير الإصلاح. إنّ إبراهيم (عبدالله) إنّما قال: ﴿ بَلْ فَعَلَهُ كَبِيرُهُمْ هَذَا﴾ إرادة الإصلاح، وذَلالةً على أنّهم لا يفعلون (")، وقال يوسُف (عبدالله) إرادة الإصلاح».

١١/٧١٦٥ - وعنه: عن أبي عليّ الأشعَريّ، عن محمّد بن عبدالجُبّار، عن الحَجّال، عن نَعْلَبة، عن مَعْمَر بن عَمرو، عن عَطاء، عن أبي عبدالله (مبه السلام)، قال: «قال رسول الله (متر الدميه وآله): لاكَذِب على مُصْلِح، ثمّ تَلا:

۹ ـ الكافي ٨: ٣٩١/٨٨٥.

١٠ ـ الكاني ٢: ١٥/١٧.

<sup>(</sup>۱) يوسف ۱۲: ۷۰.

<sup>(</sup>٢) خَطَر في مَشْيهِ خَطْراً: اهتر وتبختر. «المعجم الوسيط ـ خطر ـ (: ٢٤٣». في «ط»: الخطوة، في الموضعين.

<sup>(</sup>٣) في «ط»: يعقلون.

۱۱ ـ الكافي ۲: ۲۲/۲۵۱.

﴿ أَيَّتُهَا ٱلْعِيرُ إِنَّكُمْ لَسَارِقُونَ ﴾ (١)، ثمّ قال: والله ماسَرقوا، وماكذَب. ثمّ تلا: ﴿ بَلْ فَعَلَهُ كَبِيرُهُمْ هَذَا فَسْتَلُوهُمْ إِن كَانُواْ يَنطِقُونَ ﴾. ثمّ قال: والله مافعَلوه، وماكذَب،

17/۷۱۶۱ - ابن بابوَيه: عن أبيه (رحمه الله)، قال: حدَّثنا محمَّد بن يحبى العطّار، عن محمَّد بن أحمد، عن أبي إسحاق إبراهيم بن هاشم، عن صالح بن سعيد، عن رجل من أصحابنا، عن أبي عبدالله (علمه السلام)، قال: سألتُه عن قول الله عزّ وجلَّ في قِصّة إبراهيم (علمه السلام): ﴿ قَالَ بَلْ فَعَلَهُ كَبِيرُهُمْ هَذَا فَسْتُلُوهُمْ إِن كَانُواْ يَنطِقُونَ ﴾. قال: «مافعَله كبيرُهم، وماكذَب إبراهيم (علمه السلام)».

قلت: وكيف ذاك؟ قال: «إنّما قال إبراهيم (عبداللهم): ﴿ فَسْتَلُوهُمْ إِن كَاتُواْ يَنطِقُونَ ﴾، إن نَطَقوا فكبيرُهم فعَله، وإنّ لم ينطِقوا فلم يفعَل كبيرُهم شيئاً، فما نَطقوا، وماكذبَ إبراهيم (عيداللهم».

فوله تعالى:

## وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ نَافِلَةً وَكُلَّا جَعَلْنَا صَالِحِينَ [٧٢]

٧١٦٧/ ١ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: ولَدُ الوَلَدِ، وهو يعقوب.

٢/٧١٦٨ عن عليَ بن مَهْزِيار، عن أبيه (رحداة)، قال: حدَّثنا أحمد بن إدريس، عن محمّد بن أحمد، عن عيسى بن محمّد (١١)، عن عليَ بن مَهْزِيار، عن أحمد بن محمّد البَزَنطيّ، عن يخيى بن عِمران، عن أبي عبدالله (عله السلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَوَهَبّنا لَهُ إِسْحِنْقَ وَيَعْقُوبَ نَافِلَةً ﴾، قال: اوَلَدُ الوَلَدِ نافِلةً ».

قوله تعالى:

# وَجَعَلْنَـٰهُمْ أَئِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا وَأَوْحَٰنِنَا إِلَيْهِمْ فِعْلَ ٱلْخَيْرَاتِ ـ إلى قوله تعالى ـ وَكَانُواْ لَنَا عَلْبِدِينَ [٧٣]

٧١٦٩/ ١ - ابن بابويه، قال: حدّثنا أبو المُفضل (رحماة)، قال: حدّثني محمّد بن عليّ بن شَاذان بن خَبّاب (١)

<sup>(</sup>۱) يوسف ۱۲: ۷۰.

١٢ ـ معاني الأخبار: ١/٢٠٩.

سورة الأنبياء آية ـ ٧٢ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ٧٣.

٢ ـ معاني الأخبار: ٢٢٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: محمّد بن أحمد بن عيسي بن محمّد.

سورة الأنبياء آية ـ ٧٣.

١ ـكفاية الأثر: ٢٩٧.

سورة الأنبياء (٢١) ......

الأَرْدِيّ الخَلَال بالكُوفة، قال: حدّثني الحسن بن محمّد بن عبدالواحد، قال: حدّثني الحسن بن الحسين العُزنيّ، قال: كنت عند أبي قال: حدّثني يَحيى بن يَعْلَى الأَسْلَميّ، عن عُمَر بن موسى الوّجِيهيّ، عن زيد بن عليّ (عبه السلام)، قال: كنت عند أبي عليّ بن الحسين (عبه السلام)، إذ دخل عليه جابر بن عبدالله الأنصاريّ، فبينّما هو يُحَدُّثه إذ خرّج أخي محمّد من بعض الحُجّر، فأشخص جابر ببصره نحوه، ثمّ قال له: ياغُلام، أقبِل. فأقبل، ثمّ قال: أدْبِر. فأدْبَر، فقال: شمائِل كشمائِل رسول الله (ملى الله (ملى الله (ملى الله (ملى الله عليه بن الحسين بن عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب (عبهم السلام)، قال: إذَن أنت الباقو، فانكبّ عليه، وقبّل رأسه ويدّيه، ثمّ قال: يامحمّد، إنّ رسول الله (ملى السلام».

ثمّ عاد إلى مُصَلاه، فأقبل يحدَث أبي، ويقول: إنّ رسول الله (سنراة عندواله) قال لي بوماً: وباجابر، إذا أدرَكْتَ وَلَدي محمّداً فأقرته مني السلام، أما أنّه سَمِيّي، وأشبه الناس بي، عِلْمُه عِلمي، وحُكمه حُكمي، سبعةٌ من ولده أمناء مَعْصُومون، أئمّة أبرار، والسابع منهم: مَهْدِيّهم الذي يَمْلاً الأرض فِسْطاً وعَدْلاً كما مُلئِت جَوراً وظُلماً». ثمّ ثلا رسول الله (من الديدية) والمَعْمَ أَئِمَة يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِمْ فِعْلَ أَلْخَيْرَاتٍ وَإِقَامَ ٱلصَّلُوةِ وَإِيتَاءَ الزّكوةِ وَكَانُواْ لَنَا عَابِدِينَ ﴾.

۱۷۱۷ محمد بن يعفوب: عن محمد بن يَحيى، عن أحمد بن محمد، ومحمد بن الحسين، عن محمد ابن يَحيى، عن أحمد بن محمد بن الحسين، عن محمد ابن يَحيى، عن طَلْحة بن زيد، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: اإذّ الأثمة في كتاب الله عزّ وجلّ إمامان: قال الله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا لَهُمْ أَيْمَةٌ يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا ﴾، لابأمر الناس، يُقَدّمون أمر الله قبل أمرهم، وحُكم الله قبل حُكمهم. وقال: ﴿ وَجَعَلْنَا هُمْ أَيْمَةٌ يَدْعُونَ إِلَى ٱلنَّارِ ﴾ (أَنْ يُقدّمون أمرَهم قبل أمر الله، وحُكْمَهم قبل حُكم الله، ويأخذون بأهوائهم خِلاف مافى كتاب الله عزّ وجلّ.

ورواه المُفيد في (أماليه) عن محمّد بن التحسن، عن محمّد بن الحسن الصفّار، عن أحمد بن محمّد بن عبسى ، عن محمّد بن سِنان، عن طَلْحَة بن زَيد، عن جعفر، عن أبيه (طهما السلام)، قال: «الأثمّة في كتاب الله إمامان» وذكر الحديث إلى آخره، ببعض التغبير اليسير في بعض الألفاظ بمالا يُغبر المعنّى (1).

٧١٧١/ ٣- محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا جعفر بن محمّد بن مالك، عن محمّد بن الحسن، عن محمّد بن عليّ، عن محمّد بن عليّ، عن محمّد بن الفُضيل، عن أبي خمْزَة، عن أبي جعفر الباسلام،، في قوله عزّ وجلّ: ﴿وَجَعَلْنَاهُمْ أَئِمَةُ يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا﴾.

قال أبو جعفر (عبه السلام): «يعني الأَتْمَة من وُلدِ فاطمة (عليهم السلام) يُوحي إليهم بالرُّوح في صُدورهم، ثمّ ذكر ما

<sup>(</sup>١) في المصدر: ابن حياب.

۲ ـ الكافي ۱: ۲/۱۲۸.

<sup>(</sup>١) القصص ٢٨: ١١.

<sup>(</sup>٢) الاختصاص: ٢١.

٣ ـ تأويل الآيات ١: ١٢/٣٢٨.

٨٣٠ ...... البرهان في تفسير القرآن

أكرَمهم الله به فقال: ﴿ فِعْلَ ٱلْخَيْرَاتِ ﴾ ٥.

قوله تعالى:

## وَلُوطاً ءَاتَيْنَـٰهُ حُكْماً وَعِلْماً وَنَجَّيْنَـٰهُ مِنَ الْقَرْيَةِ اَلَّتِي كَانَت تَعْمَلُ الخَبَـٰئِثَ [٧٤]

٧١٧٢/ ١ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: كانوا ينكِحون الرجال.

تقدّمت أخبار قوم لُوط في سورة هُود، والحِجْر (1)، وستأتي ـ إن شاء الله تعالى ـ أخبارٌ في ذلك في سورة الصافّات، وغير ذلك (1)

قوله تعالى:

وَدَاوُدَ وَسُلَيْمَانَ إِذْ يَحْكُمَانِ فِي ٱلْحَرْثِ إِذْ نَفَشَتْ فِيهِ غَنَمُ ٱلْقَوْمِ
وَكُنَّا لِحُكْمِهِمْ سُلِهِدِينَ \* فَفَهَمْنَاهَا سُلَيْمَانَ وَكُلَّا ءَاتَيْنَا حُكُماً
وَكُنَّا لِحُكْمِهِمْ سُلْهِدِينَ \* فَفَهَمْنَاهَا سُلَيْمَانَ وَكُلَّا ءَاتَيْنَا حُكُماً
وَعِلْمِا الْهِلِينَ }

المحمّد، عن الحُسين بن سعيد، عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن الحُسين بن سعيد، عن بعض أصحابنا، عن المعلّى أبي عُثمان، عن أبي بُصير، قال: سألت أبا عبد الله رسه سم، عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَدَاوُدَ وَسُلَيْمُنَ إِذْ يَخْكُمَانِ فِي ٱلْحَرْثِ إِذْ نَفَشَتْ فِيهِ غَنَمُ ٱلْقَوْمِ ﴾.

فقال: «لايكون النَّفْش إلا بالليل، إنَّ على صاحِب الحَرْث أن يحفَظَه بالنهار، وليس على صاحِب الماشية حِفظُها بالنهار، وإنّما رَعْبُها بالنهار وأرزاقها، فما أفسَدَتْ فليس عليها، وعلى صاحِب الماشية حِفظ الماشية بالليل عن حَرْثِ الناس، فما أفسَدت بالليل فقد صَمِنوا، وهو النَّفْش، وإنّ داود (عبدالمام) حكم للذي أصاب (١) زَرْعه

سورة الأنبياء آية ـ ٧٤.

١ ـ تفسير القمي ٢: ٧٣.

<sup>(</sup>١) تقدم في تفسير الآيات (٦٩ ـ ٨٣) من سورة هود، وفي تفسير الآيات (٨٦ ـ ٧٢) من سورة الحجر.

<sup>(</sup>٢) يأتي في الحديث (١) من تفسير الآيتين (١٣٧، ١٣٨) من سورة الصافات، وفي تفسير الآيات (٢٧ ـ ٣٥) من سورة العنكبوت، وفي تفسير الآيات (٢٤ ـ ٤٧) من سورة الذاريات.

سورة الأنبياء آية ٧٨. ٧٩.

۱ ـ الكافي ٥: ٢/٣٠١.

<sup>(</sup>١)كذا، والظاهر: أُصيبَ.

سورة الأنبياء (٢١) ...... ٨٣١ ....

رِقَاتِ الغَنَم، وحكم سُليمان (عبدالله)، الرِسْل والثُّلَّة، وهو اللَّبَن والصُّوف في ذلك العام».

ورواء الشيخ في (التهذيب) بإسناد، عن الحُسين بن سعيد بباقي السَنَد والمَثْن، إلَا أَنَّ فيه المُعَلَّى بن عُثمان '''، عن أبي بَصير، وفيه أيضاً: «إنّما رَعْيُها وأرزاقها بالنّهار، فما أفسدتْ فليس عليها ولا على صاحِبها شيء، '''.

٢/٧١٧٤ عن عبدالله بن بَحْر، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحُسين بن سعيد، عن عبدالله بن بَحْر، عن ابن مُسْكان، عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: قلت له: ﴿ وَدَاوُدَ وَسُلَيْمُنَ إِذْ يَحْكُمَانِ فِي ٱلْحَرْثِ ﴾ قلت: حين حَكَما في الحَرْث كانت قضيّةُ واحِدةً؟

فقال: اإنّه كان أوحى الله عزّ وجلّ إلى النّبيّين قبل داوّد (مله السلام) إلى أن بَعث الله داود (عليه السلام): أيّ غَنّم نَفَشَتْ في الحَرْثُ فلِصَاحِبِ الحَرْثُ رِقَابَ الغَنّم، ولايكون النَفْشُ إلّا بالليل، فإنّ على صاحِبِ الزّرْع أنْ يحفّظُهُ بالنهار، وعلى صاحِب الغَنّم حِفْظُ الغَنّمِ بالليل، فحَكَم داود (عله السلام) بما حَكَمَتُ به الأنبياء (عليم السلام) من قبله.

وأوحى الله عزّ وجلَ إلى سُليمان اعب السلام): أيّ غَنَمٍ نَفَشَتْ في زَرْع فليس لِضَاحِب الزَرْعِ إلّا ماخرَج من بُطونها، وكذلك جرَت السُنّة بعد سُليمان (عب السلام)، وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَكُلّا مَاتَيْنَا حُكْماً وَعِلْماً ﴾ فَحَكمَ كلُّ واحدٍ منهما بحُكم الله عزّ وجلّ.

٣/٧١٧٥ - أحمد بن محمّد بن خالد البَرْقيّ: عن بعض أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن أبي نَصْر، عن جَميل بن دَرَّاج، عن زُرارة، عن أبي جعفر المبالسلام،، في قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَدَاوُدَ وَسُلَيْمَلْنَ إِذْ يَحْكُمَانِ فِي آلْحَرْثِ ﴾ ، قال: الله يَحْكُما، إنّما كانا يتناظران: ﴿ فَفَهُمْنَاهَا شُلَيْمَلْنَ ﴾ .

وقد كان هذا حُكم داوُد (عبدالله)، وإنّما أراد أن يعرّف بني إسرائيل أنّ سليمان (عبدالله) وصيَّه بَعْده، ولم يختَلِفا في الحُكم، ولو اختلف حُكْمُهما لقال: كنّا لِحُكمِهما شاهِدين ه.

<sup>(</sup>٢) في التهذيب: عن المعلَّى أبي عثمان، والاختلاف في نسخة المصنَّف (رب، ١٤).

<sup>(</sup>٣) التهذيب ٧: ٩٨٢/٢٢٤.

۲ ـ الكافي ٥: ٣٠٢/٣٠.

٣ ـ المحاسن: ٣٩٧/٢٧٧.

١ - تفسير القمى ٢: ٧٣.

۱۷۷۷ / ۵ ـ الطَّبَرِّسِيّ: قيل: كان كَرْماً وقد بدت عَناقِيدُه، فحكم داوُد (عبدالسلام) بالغَنَم لصاحِب الكَرْم، فقال سليمان (عبدالسلام): «غير هذا، يا نبي الله، قال: «وماذاك»، قال: «يُدفع الكَرْمُ إلى صاحِب الغَنَم فيقومُ عليه حتى يَعود كما كان، وتُدفع الغَنَم إلى صاحِب الغَنَم إلى صاحِب الكَرْمِ فيصيب منها، حتى إذا عاد الكَرْمُ كما كان، ثمّ دفع كلّ واحد منهما إلى صاحِبه ماله. قال: رُوي ذلك عن أبي جعفر، وأبي عبدالله (عليماالسلام)،

قوله تعالى:

## وَعَلَّمْنَا لَهُ صَنْعَةَ لَبُوسٍ لَّكُمْ لِتُخصِنَكُمْ مِّن بَأْسِكُمْ [٨٠]

١٧١٧٨ ا ـ عليَ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ وَعَلَمْنَا ۗ صَنْعَةَ لَبُوسٍ لَّكُمْ ﴾ قال: يعني الدِرْع ﴿ لِتُحْصِنَكُمْ مِّن بَأْسِكُمْ ﴾.

۱۷۱۷۹ من النهذيب): بإسناده عن أحمد بن أبي عبدالله، عن شَريف بن سَابق، عن الفَضْل بن أبي عبدالله، عن شَريف بن سَابق، عن الفَضْل بن أبي قُرّة، عن أبي عبدالله (مبدسهم)، قال: «أوحى الله عزّ وجلّ إلى داود (عبدسهم)؛ إنّك يغمّ العَبْدُ لولا أنّك تأكّل من ببتِ المال ولاتعمّل بيّدِك شيئاً قال وفيكى داود (عبدسهم) أربعين صباحاً، فأوحَى الله عزّ وجلّ إلى الحديد أن: إنْ يعبّدي داود. فألان الله تعالى لَهُ الحديد، فكان يعمّلُ كلّ يوم دِرْعاً، فيبيعُها بألْف دِرْهَم، فعمِل ثلاثمائة وستين دِرْعاً، فباعها بثلاثمائة وستين ألفاً، واستغنى عن بيتِ المال».

قوله تعالى:

# وَلِسُلَيْمَانَ ٱلرِّيحَ عَاصِفَةً تَجْرِى بِأُمْرِهِ إلى الْأَرْضِ ٱلَّتِي بَارَكْنَا فِيهَا [كَلْمُ الْأَرْضِ الَّتِي بَارَكْنَا فِيهَا [٨١]

۱/۷۱۸٬ -عليّ بن إبراهيم: في قوله تعالى: ﴿ وَلِسُلَيْمَانَ آلزَيعَ عَاصِفَةً ﴾ قال: تجري من كلّ جانب ﴿ إلى الْأَرْضِ آلَتِي بَارَكْنَا فِيهَا﴾ قال: إلى بَبتِ المَقْدِس، والشام.

٥ ـ مجمع البيان ٧: ٩١.

سورة الأنبياء آية . ٨٠.

١ ـ تفسير القمي ٢: ٧١.

۲ ـ التهذيب ٦: ٢٦٦/٣٢٦.

سورة الأنبياء آية ـ ٨١ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٧٤.

سورة الأنياء (٢١)

· فوله تعالى:

## وَ آتَيْنَاهُ أَهْلَهُ وَمِثْلَهُمْ مَعَهُمْ [ ٨٤]

۱۸۱۸/ محمد بن يعقوب، بإسناده عن يحيى بن عِمران، عن هارون بن خَارِجة، عن أبي بَصير، عن أبي عِمران، عن هارون بن خَارِجة، عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله اعبدالله اعبدالله اعبدالله عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَآتَيْنَاهُ أَهْلَهُ وَمِثْلَهُمْ مَعَهُمْ ﴾ فلت: وُلْدَهُ كيف أُوتي مِثلَهم مَعَهُم؟ عبدالله اعلى: «أَحْيَا لَهُ من وُلْدِه الذبن كانوا ماتوا فبل البليّة، وأحيا له أهله الذبن مانوا فبل ذلك بآجالِهم، مثل الذبن هلكوا يومئذٍ».

٢/٧١٨٢ على بن إبراهيم، قال: حدّثني محمّد بن جعفر، قال: حدّثني محمّد بن عيسى بن زياد، عن الحسن بن عليّ بن فضّال، عن عبدالله بن بُكَير، وغيره، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَآتَيْنَاهُ أَهْلَهُ وَمِثْلُهُمْ مَعَهُمْ ﴾.

قال: «أحيا الله له أهلَه الذين كانوا قَبْلَ البَليَة، وأحيا أهله الذين ماتوا وهو في البليّة». وستأتي ـ أن شاء الله تعالى ـ الروايات في فصّة أيوّب في سورة صّ (١١).

قوله تعالى:

وَذَا ٱلنُّونِ إِذْ ذَّهَبَ مُغاضِباً فَظَنَّ أَنْ لَنْ نَقْدِرَ عَلَيْهِ فَنَادَىٰ فِى ٱلظُّلُمَـٰتِ أَن لَا إِلَـٰهَ إِلَّا أَنتَ سُبْحَـٰنَكَ إِنِّى كُنتُ مِنَ ٱلظَّالِمِينَ [٨٧]

٧١٨٣/ ١ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: هو يُونُس، ﴿ وَذَا ٱلنُّونِ ﴾ أي ذا الحُوت.

٢/٧١٨٤ - ابن بابويه، قال: حدّثنا نميم بن عبدالله بن نَميم القُرَشيّ (رمي الاعنه)، قال: حدّثني أبي، عن حَمْدان بن سُليمان النَّيْسَابوريّ، عن علىّ بن محمّد بن الجَهْم، عن الرضا (عبدالله)، فيما سأله المأمون عن عِصْمة

سورة الأنبياء آية ـ ٨٤ ـ

۱ ـ الكافي لا ۲۵۲/۲۵۲.

٢ ـ تفسير القمى ٢: ٧٤.

(١) يأتي في تفسير الآيات (١١ ـ ٤٤) من سورة ص.

سورة الأنبياء آية ٨٧٠.

١ - تفسير القمى ٢: ٧٤ .

٢ ـ عيون أخبار الرضارطيه السلام، ١: ٢٠١/١٠.

قال الرضا (عبد الملام): اذلك بُونُس بن مَنَى اعبد الملام)، ذَهب مُغاضباً لقومه ﴿ فَظَنَّ ﴾ بمعنى اسْتَيْقَن ﴿ أَن لَن نَقْدِرَ عَلَيْهِ مِ إِذْقَه ﴾ ومنه قول الله تعالى: ﴿ وَأَمَّا إِذَا مَا آبْتَلاهُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزْقَه ﴾ (١) أي ضيّق وقتر، ﴿ فَنَادَىٰ فِي الظَّلْمَاتِ ﴾ أي: ظُلمة الليل، وظُلمة البَحْر، وظُلمة بَطُن الحُوت: ﴿ أَن لَا إِلَهَ إِلاَ أَنتَ سُبْحَانَك إِنّى كُنتُ مِنَ الظَّلْمِينَ ﴾ لنركي مثل هذه العبادة التي قد فَرَّغَتَنِي لها في بَطْن الحُوت، فأَسْتَجاب الله له، وقال نعالى: ﴿ فَلَوْلاَ أَنَهُ كَانَ مِنَ الْمُسَبِّحِينَ \* لَلبِثَ فِي بَطْنِهِ إِلَى يَوْم يُبْعَثُونَ ﴾ (١).

فقال المأمون: لله درُّك، ياأباالحسن.

٣/٧١٨٥ وعنه، قال: حدّثنا أحمد بن زباد بن جعفر الهمداني وضياة عنه، والحُسين بن إبراهيم بن أحمد بن هِنام، وعليّ بن عبدالله الورّاق وضياة عنه، قالوا: حدّثنا عليّ بن إبراهيم بن هاشم، قال: حدّثنا القاسم بن محمّد البَرْمَكيّ، قال: حدّثنا أبو الصَلْتَ الهرويّ، عن الرضا اعب العرم، فيما أجاب به عليّ بن محمّد بن الجَهْم في عصمة الأنبياء، فقال له: بابن رسول الله، أتقول بعِصْمَة الأنبياء؟ فقال: «نعم، فقُل ما تعلم، فذكر الآي، إلى أن قال: وقوله عزّ وجلّ: ﴿ وَذَا النُّونِ إِذ ذَهَبَ مُعَاضِباً فَظَنَّ أَنْ لَنْ نَقْدِرَ عَلَيْهِ ﴾.

فقال اسسلام: اوأمّا قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَذَا ٱلنُّونِ إِذ ذَّهَبَ مُغاضِباً فَظَنَّ أَنْ لَنْ تَقْدِرَ عَلَيْهِ ﴾ إنّما ظنّ ـ بمعنى اسْتَيْفَن ـ أَذَ الله لن يُضَيِّق عليه رِزْفه، ألاتَسْمَع قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَأَمَّا إِذَا مَا ٱبْتَلاهُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزْقَهُ ﴾ (١) أي ضيَّق عليه، ولو ظنَّ أذَ الله لن يقدِرَ عليه لَكان قد كفراه.

١٩١٨٦ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن ابن أبي عُمير، عن عبدالله بن سَيّار، عن أبي عبدالله (عدد الله) قال: «كان رسول الله (صدر النه عند الده في بيت أمّ سَلَمة في ليلتها ه فَقَدَ تُهُ من الفِراش، فدخلها من ذلك ما يدخل النساء، فقامَت تطلّبه في جَوانب البيت، حتى انتهت إليه وهو في جانبٍ مِنَ البيت قائِمٌ رافِعٌ يدّيه يبكي، وهو يقول: اللهم لاتنزع عني صالِح ما عَطَيْتِني أَبداً ، ولا تَكِيرُ الله مَ لاتنزع عني صالِح ما عَطَيْتِني أَبداً ، ولاتَكِلْني إلى نفسي طرفة عينٍ أبداً ، اللهم لاتشمِت بي عَدوّا ، ولاحاسِداً أبداً ، اللهم ولاتردني في سوء استنقذ تنبي منه أبداً .

فانصرفت أمّ سَلَمة تبكي حتى انْصَرف رسول الله (منر ندعه والله) فقال لها: مايُبكيك، باأمّ سَلَمة؟ فقالت: بأبي أنت وأمّي ـ بارسول الله ـ ولِم لاأبكي وأنت بالمَكان الذي أنت به من الله، وقد غَفَر الله لك ما تقدّم من فقالت: بأبي أنت وأمّي ـ بارسول الله ـ ولِم لاأبكي وأنت بالمَكان الذي أنت به من الله، وقد غَفَر الله لك ما تقدّم من ذُنبك وما تأخر، تسألُه أن لا يُشمِتُ بك عَدوًا أبداً وأن لا يَكِلُك إلى نفسِك طَرفَة عينٍ أبداً، وأن لا ينزع عنك صالح ما أعطاك أبداً؟

فقال: ياأُمَّ سَلَمة، وما يُؤمِنُني؟ وإنَّما وَكُل الله يُونُس بن متَّى إلى نَفْسه طَرَفَة عبنٍ فكان مِنه ماكان.

<sup>(</sup>١) الفجر ٨٩: ١٦.

<sup>(</sup>٢) الصافات ٢٧: ١٤٣ و ١٤٤.

٣ ـ عيون أخبار الرضا (عليه السلام) ١: ١٩١١.

<sup>(</sup>١) الفجر ٨٩: ١٦.

٤ ـ تفسير القمي ٢: ٧٤.

سورة الأنبياء (٢١) ...... ٨٣٥

٧١٨٧/٥-قال عليّ بن إبراهيم: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عبد الله)، في قوله: ﴿ وَذَا ٱلنّونِ إِذَ فَمَبَ مُغَاضِباً ﴾ يعني من أعمال قومه: ﴿ فَظَنَّ أَن لَن تُقْدِرَ عَلَيْهِ ﴾ يقول: ظن أن لَنْ يُعاقَبَ بما (١) صَنَع. گَمَبَ مُغَاضِباً ﴾ يعني من أعمال قومه: ﴿ فَظَنَّ أَن لَن تُقْدِرَ عَلَيْهِ ﴾ يقول: ظن أن لَنْ يُعاقَبَ بما (١) صَنَع. ٨٨/ ٢ - محمد بن يعقوب: عن أحمد بن محمد العاصميّ، عن عليّ بن الحسن التَيْمُليّ، عن عَمرو بن عُنماذ، عن أبي عبدالله (عبد الله اله (عبد الله (عبد اله (عبد الله (عبد اله (عبد اله (عبد اله (عبد الله (عبد اله (عبد ا

فَعَالَ لَهُ: ﴿إِذَا رَجَعَت إلى بلادِك وأردتَ أَن تأتي أهلك فاقْرأ إذا أردتَ ذلك: ﴿وَذَا ٱلنُّونِ إِذ ذَّهَبَ مُغاضِباً فَظَنَّ أَنْ لَنْ نَقْدِرَ عَلَيْهِ فَنَادَىٰ فِي ٱلظُّلُمَاتِ أَن لَا إِلَـٰهَ إِلَا أَنتَ سُبْحَانَكَ إِنِّي كُنتُ مِنَ ٱلظَّالِمِينَ﴾ إلى ثلاث آبات، فإنّك تُرْزَقُ وَلَداً إِن شاء الله تعالى.

قوله تعالى:

## وَزَكَرِيًّا إِذْ نَادَىٰ رَبُّهُ -إلى قوله تعالى - وَيَدْعُونَنَا رَغَباً وَرَهَباً [ ٩٠-٩٠]

٧١٨٩/ ١ ـ وفي رواية عليّ بن إبراهيم في فوله تعالى: ﴿ وَزَكَرِيَّاۤ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُ رَبِّ لَاتَذَرْنِي فَرْداً وَأَنتَ خَيرُ ٱلْوَارِثِينَ \* فَاسْتَجَبْنَا لَهُ وَوَهَبُنَا لَهُ يَحْيَىٰ وَأَصْلَحْنَا لَهُ زَوْجَهُ ﴾ قال: كانت لاتحيض فَحاضَت.

۱۹۱۰ ۲/۷۱۹ علیه فی (أمالیه) قال: حدّننا أحمد بن العسن القطّان، قال: حدّننا محمّد بن سعید بن أبی شخمة، قال: حدّننا أبو محمّد عبدالله بن هاشم (۱) القّنائي البغدادي (۱)، قال: حدّننا أحمد بن صالح، قال: حدّننا حسّان بن عبدالله الواسطي، قال: حدّثنا عبدالله بن أبي فَبيل، عن عبدالله بن عمر، قال: قال رسول الله (صنّد عبدالله الواسطي، قال: حدّثنا عبدالله بن أبّه أبي بيت المقيس، فنظر إلى المُجتهدين من الأحبار والرّهبّان عليهم مدارع الشّعر، وبرانِس (۱) الصوف، وإذا هم قد خرّقوا تراقِیهم، وسلكوا فیها السلاسل، وشدّوها إلى سَواري المسجد، فلمّا نظر إلى ذلك أبي أمّه، فقال: باأمّاه، انسِجي لي مِدرّعةً من شَعَر، وبُرنُساً من صوف،

٥ ـ تفسير القمى ٢: ٧٥.

<sup>(</sup>١) في «ط»: فيما.

٦ ـ الكافي ٦: ١٠/١٠.

سورة الأنبياء آية ـ ٨٩ ـ ٩٠ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٧٥.

۲ ـ الأمالي: ۲/۲۳.

<sup>(</sup>١) في «ج» والمصدر: أبو محمد عبدالله بن سعيد بن هاشم.

<sup>(</sup>٢) في المصدر زيادة: سنة خمس وتمانين ومائتين.

 <sup>(</sup>٣) البُونُس: كلّ ثوبٍ رأسه منه ملزُوق به. «مجمع البحرين ـ برس ـ ٤: ٥٥٣.

حتّى أتي بيت المقدس فأعبدالله مع الأحبار والرُّهبان. فقالت له أمّه: حتّى يأتي نبيّ الله واستأمره (1) في ذلك.

فلمًا دخل زَكريًا (عبد عبر) أخبرَتْهُ بمقالةِ بحيى، فقال له زكريا: يابُنيّ، مايَدعوك إلى هذا، وإنمّا أنت صبيّ صغير؟ فقال له: يا أبت، أما رأيت من هو أصغر سِنّاً مني وقد أدركه (٥) الموت؟ قال: بلى، ثمّ قال لأُمّه: انسِجي له مِدرَعةً من شَعَر، وبُرْنُساً من صُوف. ففعَلَتْ، فتذرَّع المِدْرَعة على بَدَنِه، ووَضَع البُرْنُس على رأسِه، ثمّ أتى بيتَ المتقدِس، فأقبل يعبُدالله عزّ وجل مع الأحبار حتى أكلَتْ مَدْرَعَةُ السُعَرِ لَحْمَه.

فنظر ذات يوم إلى ماقد نَحَل من جسمه، فبكى، فأوحى الله عزّ وجلّ إليه، يا يحيى، أنبكي ممّا قد نَحَل من جسمك! وعزّتي وجلالي لو اطلعت إلى النار اطلاعة لندرَّعت مِدْرَعة الحَديد فضلاً عن المنسوج (١٠) فبكى حتى أكلَتِ الدُموعُ لَحْمَ خَدَّ بُهِ، وبَدَت للناظرين أضراسُه، فبلّغ ذلك أمّة، فد خَلّت عليه، وأقبل زكريا (عبه السلام)، واجتمع الأحبار والرُّهبان فأخبَروه بذَهاب لحم خَدَّ بُه، فقال: ماشعرتُ بذلك.

فقال زكريا (مده المدم): يا بُنيّ، ما يدعوك إلى هذا؟ إنّما سألتُ ربّي أن يَهَبكَ لي لِتَقَرَّ بِكَ عَيني. قال: أنت أمَرْتَني بذلك، ياأبت. قال: ومتى ذلك، يابني. قال: ألست القائل: إنّ بين الجنّة والنار لَعَقَبةً لايَجوزها إلّا البكّاءُون من خَشْيةِ الله؟ قال: بلّى؟ فجِدَّ واجتَهِدْ، وشأنك غير شأني.

ققام يحيى فنفض مِذْرَعَتَه، فأخذته أمّه، فقالت: أتأذن لي ـ بابني ـ أن أتَّخِذَ لك قِطعتَي لُبُود تُوارِيان أضراسك، وتُنشَفان دُموعك؟ قال لها: شأنك، فانَّخَذَت له قِطعتي لُبُودٍ توارِيان أضراسه، وتنشَفان دُموعه، فبكى حتى ابتلتا من دُموع عَينيه. فحسر عن ذِراعَيه، ثمَ أَحَدُهُما فعصَرَهُما، فتحدّرت الدموع من بين أصابِعه، فنظر زكريا إلى ابنه، وإلى دموع عينيه، فرفع رأسه إلى السماء، فقال: اللهم إنّ هذا ابني، وهذه دموع عينيه، وأنت أرحم الراحمين.

وكان زكريًا (عد، السلام) إذا أراد أن يُعِظُّ بَنِي إِسَّرَائِيلِ بِلْتَغِتُ يَمْيِناً وشمالاً، فإن رأى يحيى (عد الله الناس، جنةً ولا ناراً، فجلس ذات يوم يعِظ بني إسرائيل، وأقبل يحيى وقد لنّ رأسّه بَعباءة، فجلس في غُمّار الناس، والتفّت زكريًا يمّيناً وشمالاً فلم يَرَ يحيى (عبد الله)، فأنشأ يقول: حدّثني حبيبي جَبْرَئيل عن الله تبارك وتعالى: أن في جهنّم جبّلاً يقال له السّكران، وفي أصل ذلك الجبل وادٍ يقال له الغَضْيَان، لغضب الرحمن تبارك وتعالى، في ذلك الودي جُبّ قامَتُه مائة عام، في ذلك الجبّ تَوابيت من نارٍ، في تلك التوابيت صَناديق من نارٍ، وثِياب من نارٍ، وسَلاسل من نارٍ، وأغلال من نارٍ.

فرفع يحيى اطبالله المرأسة، فقال: واغتُلتاه عن (السّكَران). ثمّ أقبل هائِماً على وجهه، فقام زكريّا (طبالله) من مَجْلِسه، فدخل على المّ يحيى، فقال لها: ياأمّ بحيى، قُومي فاطلبي يحيى، فإنّي قد تخوّفْتُ أن لانراه إلّا وقد ذاق المَوْتَ. فقامت، فخرجت في طلبه حتّى مرّت بفِتيان من بني إسرائيل، فقالوا لها: ياأمّ يحيى، أين تُريدين؟

<sup>(</sup>١) أي أستشيره.

<sup>(</sup>٥) في «ط» نسخة بدل والمصدر: وقد ذاق.

 <sup>(</sup>٦) في «ج»: المسوح، وهي الألبسة المتخذة من الشعر.

سورة الأنبياء (٢١) ...... ٨٣٧

قالت: أريد أن أطَّلُبَ وَلَدي يحيى، ذُكرتِ النارُ بين يَدَيه، فهام على وجهه.

فمضّت أمّ يحيى والفِتْيَةُ معها، حتى مرّت براعي غَنم، فقالت له: باراعي، هل رأيتَ شابَأ من صِفَتِه كذا وكذا؟ فقال لها: لعلَّكِ تَطْلُبين يحيى بن زكريا؟ قالت: نعم، ذاك وَلَدي، ذُكرَتِ النارُ بين يَدَيه، فَهامَ على وَجْهِه، فقال: إنّي تَركُنُه الساعة على عَفَبة قَنِيَّة كذا وكذا، ناقِعاً قَدَمَيْهِ في الماء، رافِعاً نظره إلى السَّماء، يقول: وعزَّتِك يامَوْلاي دلاذُقْتُ باردَ الشَّراب حتى أنظرَ إلى مَنْزلتي منك.

فأفبَلت أمّه، فلمّا رأته أمّ يحيى ذبّتْ منه، فأخّذَت برأسِه، فوضَعَتْهُ بين يديها، وهي تُناشده بالله ينْطَلَق معَها إلى المنزل، فانطلق معها حتّى أتى المنزل، فقالت له أمّه: هل لك أن تَخلَعَ مِذْرَعَة الشّعَر، وتلبسَ مِدْرَعة الصوف، فإنّه ألّينْ؟ ففعل، وطبخ له عَدّس، فأكل واستوفى، فنام، فذهب به النوم فلم يَقُمُ لصّلاته، فنُودي في منامه: يايحيى بن زكريا أرَدْتَ داراً خيراً من داري، وجواراً خيراً من جواري؟ فاستيقظ فقام، فقال: يارب، أقِلْني عثْرَتي، إلهي فوعِزَيّك لاأستَظِلُ [بطل] سوى بيت المَقْدِس.

وقال لأمّه: ناوليني مِدْرَعَةَ الشّعَر، فقد عَلِمْتُ أنّكما سَتورِداني المَهالك. فـتقدّمت أمّه فَـدَفَعَت إليه المِدْرَعة، وتَعلَقت به، فقال لها زكريا (عهاسلام): يا أمّ بحيى، دَعِيه، فإنّ ولدي قدكُشِفَ له عن قِناع قلبه، ولن ينتفِعَ بالعَبشِ. فقام يحيى (عباسلام)، فلبس مِدْرَعته، ووضَع البُرنُسَ على رأسه، ثمّ أتى ببتَ المقدس، فجعَل يَعبُد الله عزَ وجلّ مع الأحبار حتّى كان من أمرِه ماكان».

الله المؤمنين (عبه المه بن قيس الهلالي في (كتابه): في حلايك لأمير المؤمنين (عبه اله بن مع مُعاوية، قال له: «يامُعاوية، إنّا أهل بيتٍ (1) اختار الله لنا الآخرة على الله تبا، ولم يُؤضّ لنا الدنيا شواباً، وقد سمِعت رسول الله (منراه عبه راله) أنت ووزيرُك وصُوَيحِبُك، يقول: إذا بلّغ بنو أبي العاص ثلاثين رجلاً اتّخذُوا كتاب الله ذخلاً، وعباد الله خَولاً، ومال الله دُولاً، يامُعاوية، إنّ نبيّ الله زكريًا قد نُشِر بالمَناشير، ويحيى بن زكريًا قتله قومه وهو يدعوهم الى الله عزّ وجلّ، وذلك لهوان الدنيا على الله. إنّ أولياء الشيطان قد حاربوا أولياء الرحمن، وقد قال يدعوهم الى الله عزّ وجلّ، وذلك لهوان الدنيا على الله. إنّ أولياء الشيطان قد حاربوا أولياء الرحمن، وقد قال الله عزّ وجلّ في كتابه: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكْفُرُونَ بِنَايَاتِ آللهِ وَيَقْتُلُونَ النّبِينَ بِغَيْرِ حَقّ وَيَقْتُلُونَ الّذِينَ يَأْمُرُونَ بِالقِسطِ مِنْ النّاسِ فَبَشِرْهُم بَعَذَابِ أَلِيم ﴾ (1).

بالمُعاوية، إنَّ رسول الله (مَلَى الله ومَلَى قد أَخبَرني أنَّ أَمَنه سَتَخْضِبُ لِحَيتي من دَمِ رأسي، وأني مستَشْهَد، واستَلى الأُمة من بعدي (١)، وأنَّك سَتَقْتُل ابني حسَناً عُدواناً بالسُمّ، وابنُك سَيقْتُل ابني حُسَيناً، يَلي ذلك منه ابنُ زانِية».

٣ ـكناب سليم بن قيس: ١٥٨.

<sup>(</sup>١) في «ط»: البيت.

<sup>(</sup>۲) آل عمران ۳: ۲۱.

<sup>(</sup>٣) في «ج، ي ، ط»: والَّك ستبلى بي.

١٩٦٧/٤ - ابن بابويه: بإسناده عن عبدالمُنْعِم بن إدريس، عن أبيه، عن وَهْب بن مُنَبِّه اليَمانيّ، قال: انظَلَق إبليس يَسْتَقْرِى، مجالس بني إسرائيل أجمع مايكونون، ويقول في مريم، ويَقَذِفُها بزكرِيّا (عليه السلام)، حتّى التَحَم الشَرّ، وشاعت الفاحِشة على زُكريا (عليه السلام).

فلمًا رأى زكريًا (عبد الدم) ذاك هرّب، واتبعه شفهاؤهم وشِرارُهم، وسلك في واد كثير النبّت، حتى إذا نوسّطه انفَرج له جِذْعُ شجَرةٍ، فدخل فيه (عبد الدم)، وانطبقت عليه الشجرة، وأقبَل إبليس يَطلُبه معهم حتى انتهى إلى الشجرة التي دخل فيها زكريًا (عبد الدم)، فقاس لهم إبليس الشجرة من أسفلها إلى أعلاها، حتى إذا وضّع يده على مَوضِع القلب من زكريًا، أمرَهم فنشروا بمناشيرهم، وقطعوا الشجرة، وقطعوه في وسطها، ثمّ تفرقوا عنه وتركوه، وغابّ عنهم إبليس حين فرّغ ممّا أراد، فكان آخر العهد منهم به، ولم يُصِب زكريًا (عبد الدم) مِن ألم المنشار شيء، ثمّ بعث الله عزّ وجل الملائكة، فعسلوا زكريًا وصلوا عليه ثلاثة أيّام من قبل أن يدفن وكذلك الأنبياء (عليم الدم) لا ينغبّرون، ولا يأكلهم التُراب، ويُصلّى عليهم ثلاثة أيّام، ثمّ يُدفّنون.

٣٩١٩/٥ - عليّ بن إبراهبم، قال: حدّثني أبي، عن النّضْر بن سُويد، عن يحيى الحَلَبيّ، عن هارون بنِ خارِجة، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله) في حديث بُخْت نَصَّر، وقَنْلِه بَني إسرائيل، قال: افلمًا وافى - يعني بُخْت نَصَّر ببت المَفْدِس نظر إلى جَبَلٍ من تُراب وَسَط المدينة، وإذا ذمّ يغلي وَسَطه، كُلُما أُلقي عليه التُراب خرج وهو يغلي، فغال بُخْت نَصَّر: ماهذا؟ فقالوا: هذا دَم نبيّ كان لله قَتله مُلوك بني إسرائيل، ودَمُه يَغلي، وكلّما القَبْنا عَلَيْهِ التُراب خرج وهو يغلي، خرج وهو يغلي، فقال بُخْت نَصَّر: الْفَتُلُنَ بني إسرائيل أَيْدا حتى بَسْكُنَ هذا الدم.

وكان ذلك الذم دم يحيى بن زكريًا (عب السلام)، وكان في زمايه مَلِك جَبّار يزني بنساء بني إسرائيل، وكان بمرّ بيحيى بن زكريا (عب السلام)، فقال له يحيى (عبدالسلام): اتق الله - أيّها المَلِك - لا يَحِلُّ لك هذا. فقالت له امرأةٌ من اللواتي كان يَزني بهنّ حين سكّر: أيّها المَلِك، افتُل هذا، فأمّر أن يُؤنى برأسه، فأتي برأس يحيى (عبدالهم) في طَسْت، وكان الرأس يُكلّمه، ويقول له: ياهذا، اتّق الله، لا يَحِلُ لك هذا، ثمّ علا الدّمُ في الطَسْتِ حتّى فاض إلى الأرض، فخرَج يغلى ولا يَسْكن.

وَكَانَ بِينَ قَتْلِ يَحِيى وخروج بُخْتَ نَصَّر، مائة سنة، ولم يزَلُ بُخْتَ نَصَّر يَقَتُلُهم، وكان يدخُل قريةً قريةً فيقتُل الرجال، والنساء، والصِبيان، وكلَّ حَيوان، والدَّم يغلي ولايَسْكُن، حتَى أفناهُم، فقال: أبقي أحدَّ في هذه البلاد؟ فقالوا: عَجوز في مَوضِع كذا وكذا، فبَعَث إليها، فضَربَ عُنُقها على الدّم، فسَكَن، وكانت آخر من بقي.

والحديث طويل، ذكرناه بطوله في قوله تعالى: ﴿ أَوْكَالَّذِي مَرَّ عَلَىٰ قَرْيَةٍ وَهِيَ خَاوِيَةٌ عَلَىٰ عُرُوشِهَا﴾، من سورة البقرة ('').

٤ ـ علل الشرائع: ١/٨٠.

٥ ـ تفسير القمي ١: ٨٨

<sup>(</sup>١) تقدَّم في الحديث (١) من تفسير الآية (٢٥٩) من سورة البقرة.

سورة الأنبياء (٢١) ......

والحديث طويل، ذكرناه بطوله في قوله تعالى: ﴿ أَوْكَالَّذِي مَرَّ عَلَىٰ قَرْيَةٍ وَهِيَ خَاوِيَةٌ عَلَىٰ عُرُوشِهَا﴾، من سورة البقرة (١).

٢/٧١٩٤ - ابن شهر آشوب: عن الحسن بن عليّ (عليماالسلام) - في خَبَر وفاة أبيه -: «ولقد صُعِد بروحه ـ يعني بروح أبيه عليّ بن أبي طالب (علمالسلام) - في الليلة التي صُعِد فيها بروح يحيى بن زكريا (علمالسلام)».

٧/٧١٩٥ على بن إبراهيم، قال: قوله تعالى: ﴿ يَدْعُونَنَا رَغَبا وَرَهَبا ﴾ قال: راغِبين راهِبين.

داود، محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن موسى النّوفلي، بإسناده عن علي بن داود، قال: حدّثني رجل من وُلدِ ربيعة بن عبد مُناف: أنّ رسول الله (صلى الله عبد الله) لمّا بارز عليّ (طبه السلام) عَمْرًا رفع يَديه، ثمّ قال: «اللهم إنّك أَخذَت منّي عُبيّدة بن الحارِث يوم بَدْر، وأَخَذْتَ منّي حَمزة يوم أحُد، وهذا عليّ فلا تَذَرّني فرداً وأنت خير الوارثين».

قوله تعالى:

## وَ ٱلَّتِيَ أَحْصَنَتْ فَرْجَهَا -إلى فوله تعالى - فَكِلا كُفْرَانَ لِسَعْيِهِ [91-98]

٧١٩٧ ا عليّ بن إبراهيم، في قوله نعالى: ﴿ وَٱلَّتِيّ أَخْصَنَتْ فَرْجَهَا﴾ قال: مَرْيَم، لم يَنْظُرْ إليها بَشَر، قال: قوله تعالى: ﴿ فَتَفَخْنَا فِيهَا مِن رُّوحِنَا﴾ قال: رِيحٌ مخلوقة، قال (١): يعني من أمرِنا. قال: قوله تعالى: ﴿ فَمَن يَعْمَل مِنَ ٱلصَّالِحَات وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَكَ كُفْرَانَ لِسَعْيِهِ ﴾ أي لابَبْطِل سَعْيَه.

مرز تقية تكوية يرص إسدوى

قوله تعالى:

## وَحَرَامٌ عَلَىٰ قَرْيَةٍ أَهْلَكْنَاهَا أَنَّهُمْ لَايَرْجِعُونَ [90]

١/٧١٩٨ - علي بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن ابن أبي عُمير، عن ابن سِنان، عن أبي بصير، ومحمّد بن

<sup>(</sup>١) تَقَدُّم في الحديث (١) من تفسير الآية (٢٥٩) من سورة البقرة.

٦ ـ المناقب ٣: ٣١٣.

٧ ـ تفسير القمي ٢: ٧٥.

٨ ـ تأويل الآيات ١: ٣٢٩/٣٢٩.

سورة الأنبياء آية ـ ٩١ ـ ٩٤ ـ

١ - تفسير القمى ٢: ٧٥.

<sup>(1)</sup> في المصدر: روح مخلوقة بأمر الله.

سورة الأنبياء آية ـ 40 ـ `

١ ـ تفسير القمي ٢: ٧٥.

٨٤٠ ...... البرهان في تفسير القرآن

٣/٧١٩٩ ـ بعض المعاصرين في كتاب له في الرجْعَة: بالإسناد، في قوله تعالى: ﴿وَحَرَامٌ عَلَىٰ قَـرْيَةٍ أَهْلَكُنُهَا أَنَّهُمْ لَايَرْجِعُونَ﴾.

قال الصادق (مله السلام): «كلّ قرية أهلَك الله أهلَها بالعَذاب لايَرْجِعون في الرَجْعَة، وأمّا في (١) القيامة فيَرْجِعون، ومن مَحَضَ الإيمان مَحْضاً، وغيرهم ممّن لم يَهْلكوا بالعذاب ومَحَضُوا الكُفْرَ مَحْضاً يَرْجعون».

قوله تعالى:

## حَتَّىٰ إِذَا فُتِحَتْ يَأْجُوجُ وَمَأْجُوجُ وَهُمْ مِّن كُلِّ حَـدَبٍ يَـنسِلُونَ [٩٦]

بن عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثنا جعفر بن أحمد، عن عبيدالله بن موسى، عن الحسن بن عليّ بن أبي حمزة، عن أبيه بصير ـ في حديث خبر ذي الفَرْنَبن، وقد تفدّم في سورة الكَهْف (1) ـ قال فيه: اإذاكان قبل يوم القيامة في آخر الزمان انْهَدَم ذلك السّدّ، وخرّج يأجُوج ومأجُوج إلى الدنيا، وأكلوا الناس، وهو قوله تعالى: ﴿ حَتّىٰ إِذَا فَتِحَتْ يَأْجُوجُ وَمَأْجُوجُ وَهُمْ مِن كُلّ حَدّب يَنسِلُونَ ﴾ ال

٢٠٢٠١ ، على بن إبراهيم، قال: إذا كان في آخر الزّمان خرّج يأجُوج ومأجُوج إلى الدنيا، ويأكُلون الناس. وقد تقدّم حديث يأجوج ومأجوج في سورة الكهف (١١).

قوله تعالى:

# إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِن ذُوْتِ اللَّهِ يَحَصَّنَتُ جَهَّنَّمَ ـ إلى نوله تعالى ـ هَذَا يَوْمُكُمُ ٱلَّذِي تُوعَدُونَ [٩٨-١٠٣]

١/٧٢٠٢ ـ عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ آللهِ حَصَبٌ جَهَنَّمَ ﴾ إلى قوله

سورة الأنبياء آية ـ ٩٦ ـ

١ .. تفسير القمي ٢: ١٠.

٢ ـ الرجعة للميرزا محمّد مؤمن الأسترابادي: ٢٠ «مخطوط».

<sup>(</sup>١) فمي «ط»: إلىن.

<sup>(</sup>١) تقدّم في الحديث (٥) من تفسير الآيات (٨٣ ـ ٩٨) من سورة الكهف.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٧٦.

<sup>(</sup>١) تقدَّم في تفسير سورة الكهف (باب في يأجوج ومأجوج).

سورة الأثبياء آية . ١٠٣.٩٨.

١ ـ تفسير القمي ٢: ٧٦.

#### تعالى: ﴿ وَهُمْ فِيهَا لَايَسْمَعُونَ ﴾.

قال: في رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (مدالله)، قال: دلمّا نزّلت هذه الآية وَجَد (١) منها أهل مَكّة وَجُداً شديداً، فدخَل عليهم عبدالله بن الزّبَعْرى (١)، وكُفّار قُريش يَخوضون في هذه الآية، فقال ابن الزّبَعْرى: أمُحمّد تَكُلمَ بهذه الآية؟ قالوا: دنعم، قال: لئن اعترَف بهذه لأخصِمنّه. فجُمِع بينهما فقال: يامحمّد، أرأيت الآية التي قرأت آنفا، أفينا وفي آلهننا خاصّة، أم في أمم من الأمم الماضية وآلهنهم؟

قال (سنَّى)، عليه وآله): يل فيكم وفي ألهتكم، وفي الأمم الماضية وفي ألهتهم. إلَّا من استثنى الله.

فقال ابن الزَّبَعْرى: لأخصِمَنَك ـ والله ـ ألستَ تُثني على عيسى خيراً، وقد عَرفت أن النصارى يَعْبُدون عيسى وأمَّه، وأنّ طائفةً من الناس يَعبُدون المَلائِكة، أفليس هؤلاء مع الآلهة في النار؟

فقال رسول الله (منر الله عنه وآله): لا. فضجّت قريش وضحكوا، وقالوا: خَصَمَك ابنُ الزَّبَعْرَىٰ. فقال رسول الله (منه والله عنه والله والله

قال: «قوله تعالى: ﴿ حَصَبُ جَهَنَّمَ ﴾ يقول: يُشْذَفون فيها قَذْفاً». قال: «قوله تعالى: ﴿ أَوْلَـنِكَ عَـنْهَا مُبْعَدُونَ ﴾ يعنى الملائكة وعيسى بن مريم (عليهماالسلام)».

٢/٧٢٠٣ - وقال عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ سَيَقَتْ لَهُم مِّنَّا ٱلْحُسْنَىٰ أُولَيَّكَ عَـنْهَا مُبْعَدُونَ﴾ ناسخة لقوله: ﴿ وَإِنْ مِنْكُمْ إِلَا وَارِدُها﴾ (١)

٣ /٧٢٠٤ عبدالله بن جعفر الحِمْيَري: بإسناده عن مُشَّعُدة بن زياد، قال: حدَّثني جعفر، عن أبيه، أنَّ رسول الله (منر الله على الله الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه عنه أو قمر أو غير ذلك، ثمّ يسأل كلّ إنسان عمّا كان يَعبدُ، فيقول كلَّ مَنْ عبّد غيره: ربّنا إنّا كنّا نعبُدها لِتُقَرّبنا إليك زُلفي. فيقول الله تبارك وتعالى للملائكة: اذهبوا بهم، وبما كانوا يَعبُدون إلى النار ما خَلا من استَثْنَيْتُ، فأولئك عنها مُبْعَدون».

٧٢٠٥ ٤ ـ محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا أبو جعفر الحسن بن علي بن الوليد الفَسَوي، بإسناده عن النّعمان ابن بَشير، قال: كنّا ذات ليلةٍ عند علي بن أبي طالب (عليه السلام) سُمّاراً إذ قرأ هذه الآية: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ سَبَقَتْ لَهُم مِّنّا

<sup>(</sup>۱) وَجَد: حزن. «الصحاح ـ وجد ـ ۲: ۵٤٧».

<sup>(</sup>٢) عبدالله بن الزَّبَعْريٰ بن فيس الشَّهْمي القُرشي، أبو سَعْد: شاعِر قُريش في الجاهلية. كان شديداً على المسلمين إلى أن فُتحت مكة، فهرب إلى نجران، فقال فيه حسّان أبياتاً، فلمنا بلغته عاد إلى مكّة، فأسلم واعتذر، ومدح النبي اسلَى الدعل داد، قأمر له بخُلَة. الأغاني ١٤: ١١، شرح شواهد المغني ٢: ٥٥١، أعلام الزركلي ٤: ٨٧

۲ ـ تفسير القمى ۲: ۷۷.

<sup>(</sup>۱) مریم ۱۹: ۷۱.

٣ ـ قرب الاسناد: ٤١.

<sup>\$</sup> ـ تأويل الآيات ١: ١٤/٣٢٩، تفسير البيضاوي ٢: ٧٩، الدر المنثور ٥: ١٨١، روح المعاني ١٧: ٩٧.

ٱلْحُسْنَىٰ أَوْلَئِكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ﴾، فقال: «أنّا منهم» وأقيمَت الصلاة فوثب ودخَل المسجد وهو يقول: ﴿لايَسْمَعُونَ خَسِيسَهَا وَهُمْ فِي مَاآشَتَهَتْ أَنفُسُهُمْ خَالِدُونَ﴾ ثمّ كبُر للصلاة.

ورواه أيضاً صاحب (كشف الغُمّة): عن النّعمان بن بشير، وذكر الحديث بعينه (١).

٧٢٠٦ / ٥- وعنه، قال: حدَّثنا إبراهيم بن محمّد بن سَهْل النَّيسابوري، حديثاً يرفَعُه بإسناده إلى ربيع بن بَزِيع (١٠) قال:كنّا عند عبدالله بن عمر، فقال له رجلٌ من بني تَيم الله، يقال له حسّان بن راضية (١٠): يا أبا عبدالرحمن لقد رأيتُ رجُلَين ذَكرا عليّاً وعُثمان فنالا منهما.

فقال ابن عمر: إن كانا لعناهما فلعنهما الله تعالى، ثمّ قال: ويلكم ـ ياأهل العراق ـ كيف تُسبّون رجلاً هذا منزله من منزل رسول الله ومنى الدواته، وأشار بيده إلى بيث عليّ (عبداللهم) في المسجد فقال: فَوَربٌ هذه الحُرمة إنّه من الذين سبقت لهم منّا الحُسنى (٣). يعنى بذلك عليّاً (عبداللهم).

٢٠٢٠٧ - ابن بابوَيه، قال: حدّثنا محمّد بن علي ماجِيلُويه، بإسناده عن جميل بن دَرَاج، عن أبان بن تَغْلِب، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله) عبيعت الله شبعننا يوم القيامة على مافيهم من ذُنوبٍ وعُيوب مُثِيَّفَةً مُسفِرةً وُجوهُهم، مَستورةً عَوراتُهم، آمِنَةً رَوعاتُهم، قد سَهُلَت لهم الموارد، وذَهبت عنهم الشدائد، يركبون نُوقاً من يافوتٍ فلا يزالون يدورون خلال الجنّة، عليهم شِراك من نُورٍ يتلألأ، توضّع لهم المتوائد، فلا يزالون يُطعمون باقوتٍ فلا يزالون يعقب أَوْلَيْكَ عَنْها مُبْعَدُونَ هو الناس في الحساب، وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ آلَةِينَ سَبَقَتْ لَهُم مَّنَا ٱلْحُسْنَىٰ أَوْلَيْكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ هو للناس في الحساب، وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ آلَةِينَ سَبَقَتْ لَهُم مَّنَا ٱلْحُسْنَىٰ أَوْلَيْكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ هو الناس في الحساب، وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ آلَةِينَ سَبَقَتْ لَهُم مَّنَا ٱلْحُسْنَىٰ أَوْلَيْكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ هو الناس في الحساب، وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ آلَةِينَ سَبَقَتْ لَهُم مَّنَا ٱلْحُسْنَىٰ أَوْلَيْكَ عَنْهَا مُسْعَدُونَ حَسِيسَهَا وَهُمْ فِي مَاآشَتَهَتْ أَنْفُسُهُمْ خَالِدُونَ ﴾ .

٧٢٠٨ - ابن بابويه، قال: حدّثني أبي (رخب عساب قال: حدّثنا سَعْد بن عبدالله، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد ابن خالد، عن القاسم بن يحيى، عن جدّه الحسن بن راشد، عن أبي عبدالله الصادق جعفر بن محمّد، عن آبائه، عن أمير المؤمنين (مدات عنهم)، قال: اقال لي رسول الله (مني عليه والد) على مِنْبَره: ياعلي، إنّ الله عزّ وجلّ وَهَبَ لك عن أمير المؤمنين والمُسْتضْعَفين في الأرض، فرضيت بهم إخواناً، ورَضُوا بك إماماً، فطُوبي لمَن أحبّك وصَدَق عليك، والويل لمن أبغضك وكذب عليك.

يا على، أنت العَلَمُ (١) لهذه الأمّة، من أحبّك فاز، ومن أبغضك هلك.

<sup>(</sup>۱) كشف الغمة ۱: ۳۲۰.

٥ ـ تأويل الآبات ١: ٣٢٩/١٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: ربيع بن قريع.

<sup>(</sup>٢) في «ج، ي» والمصدر: حسان بن رابضة.

<sup>(</sup>٣) في المصدر زيادة: مالها مردود.

٦ ـ تأويل الآيات ١: ٢٣/٢٢.

٧ ـ الأمالي: ٢/٤٥.

<sup>(</sup>١) في «ط»: العالم.

سورة الأنبياء (٢١) ...... ٨٤٣

عليك، والويل لمن أبغضك وكذَّب عليك.

يا على، أنت العَلَمُ (١٠) لهذه الأُمَّة، من أحبِّك فاز، ومن أبغضك هلَك.

با عليّ، أنا مدينة العلم وأنت بابها، وهل تُؤتى المدينة إلّا من بابها.

با عليّ، أهل مَوَدَّتِك كلّ أوّابِ حفيظ، وكلّ ذي طِمْرين (١)، لو أقسم على الله لأبرّ قسمه.

يا عليّ، إخوانك كلّ طاهرٍ زاكٍ مجتهدٍ، يحبّ فيك ويبغُض فيك، مُحَفَّر عند الخلق، عظيم المنزلة عند الله عزّ وجلّ.

يا عليّ، مُحِبّوك جيران الله عزّ وجلّ في دار الفِردوس، لايأسفُون على ماخلَفوا "".

يا عليّ، أنا وليّ لِمَنْ والَّيثَ، وعدوّ لِمَنْ عادّ يت.

يا عليّ، من أحبّك فقد أحبَّني، ومن أبغضك فقد أبغضني.

يا عليّ، إخوانك ذُّبُل الشِّفاه، تعرف الرُّهْبانِية في وجوههم.

يا عليّ، إخوانك يفرّحون في ثلاثة مُواطِن: عن خُروج أنفُسِهم، وأنا شاهِدُهُم وأنت، وعند المساءلة في قبورهم، وعند الغَرَّض الأكبر، وعند الصَّراط إذا سُئل الخَلْق عن إيمانهم فلم يُجِيبوا.

يا عليّ، حربُكَ حرّبي، وسِلمك سِلمي، وحربي حَرْبُ الله، وسِلمي سِلم الله، فمن سالَمك فقد سالَمَني، ومن سالَمَنني فقد سالَم الله عزّ وجلّ.

يا عليّ، بَشَرٌ إخوانك، فإنّ الله عزّ وجلّ قد رضي عنهم إذ رضيك لهم قائداً ورضوا بك وليّاً.

يا عليّ، أنت أمير المؤمنين، وقائد الغُرّ المُحَجَّلين.

يا عليّ، شيعتك المُنْتَجَبون، ولولا أنتَ وشيعتك ماقام لله عزّ وجلّ دين، ولولا مَنْ ('' في الأرض منكم لما أنزَلتِ السَّماء قَطْرَها.

يا عليّ، لكَ كَنْرٌ في الجنّة وأنت ذوقَرْنَيها، وشيعتك تُعرَف بحِرْب الله عزّ وجلّ.

يا على، أنت وشيعتك القائمون (٥) بالقِسْط، وخِبَرَة الله من خَلْقِه.

يا عليّ، أنا أوّل من يُنْغَضُ التّرَابُ عن رأسِه وأنت معي، ثمّ سائر الخَلْق.

يا عليّ، أنت وشيعتك على الحوض تَسفون من أحبَبْتُم وتَمْنَعون من كرِمْتُم، وأنتم الآمِنون يوم الفَزَع الأكبر في ظِلّ العَرش، يفزَع الناس ولا تَفْزَعون، وبحزَن الناس ولاتَحزَنون، وفيكم نزَلت هذه الآية: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ سَبَقَتْ لَهُم مِّنَا ٱلْحُسْنَىٰ أُولَٰئِكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ﴾، وفيكم نزَلت: ﴿لايخزُنْهُمُ ٱلْفَزَعُ ٱلْأَكْبَرُ وَتَتَلَقَّاهُمُ ٱلْمَلائِكَةُ هَذَا يَوْمُكُمُ

<sup>(</sup>١) في «طـ»: العالم.

<sup>(</sup>٢) الطَّمْرُ: الثوّبُ الخَلَقُ. «الصحاح -طمر - ٢: ٧٢٦»، وفي المصدر: كلّ طِمرُ، والمراد به: الذي لايملك شيئاً، وفي «ط» نسخة بدل: كلّ طمر.

<sup>(</sup>٣) في «ط» نسخة بدل: مافاتهم.

<sup>(</sup>٤) في «ج، ي»: ما.

<sup>(</sup>٥) في «ط» نسخة بدل: الفائزون.

ويسألون الله لمُحِبيِّكم، ويفرحون بمن قَدِم عليهم منكم، كما يفرّح الأهلُ بالغائِب القادم بعد طول الغَيْبَة.

يا على، شيعتك الذين يخافون الله في السرّ، وينصّحُونَه في العَلانِيّة.

يا عليّ، شيعتك الذين يتَنافسون في الدّرجات، لأنهمّ يَلْقُونَ الله عزّ وجلّ وماعلَيهم من ذَنْب.

يا عليّ، أعمالُ شيعتِك تُعْرَض عليَّ في كلّ يومِ جُمُعة فأفرَحُ بصالِح مايَبْلُغُني من أعمالِهم، وأستغْفِر لسيّئاتِهم.

يا عليّ، ذِكرُك في النَوْراة، وذُكِر شبعتِك قبل أن يُخْلَفُوا بكلَّ خَيرٍ، وكذلك في الإنجبل، فاسأل أهل الإنجيل وأهل الكتاب عن أليا يُخبِروك مع عِلْمِك بالتَوْراة والإنجيل. وما أعطاك الله عزّ وجلّ من عِلم الكتاب، وإنّ أهل الإنجيل ليتَعاظَمون أليا ومايَعْرفونَه وما يَعْرِفون شِيَعتَه، وإنمّا بعرِفونَهم بما يَجِدُونَه في كُتُبهم.

يا عليّ، إنّ أصحابَكَ ذِكرُهم في السماء أكبَر وأعظم من ذِكر أهلِ الأرض لهم بالخير ،فليَفْرَحوا بذلك وليَزْدَادُوا اجتهاداً.

يا عليّ إنّ أرواح شيعيَك تَصْعَد إلى السماء في رُقادِهم ووَفاتهم، فتنظُر الملائِكة إليهاكما ينظُر الناس إلى الهِلال شَوقاً إليهم، ولما يَرَوْنَ من منزِلَتِهم عند الله عزّ وجلّ.

يا عليّ، قُل لأصحابك العارفين بك يتنَزَّهون (٢٠ عن الأعمال التي يُقارِفها عَدَوُّهم، فما من يومٍ وليلةٍ إلّا ورحمةٌ من الله تبارك وتعالى تَغْشاهُم فَلْبَجْنَنِبوا الدَنسي<sub>ة</sub>

يا علي، اشتدَ غَضبُ الله عزّ وجلّ على من قلاهم وبرئ منك ومنهم، واستَبْدَل بك وبهم، ومالَ إلى عدوُك، وتزكك وشيعتك واختار الضُلال، ونصّب الحرّبُ لكُ ولشيعينك، وأبغضّنا أهلَ البيت، وأبغضَ من والاك ونصّرك واختارك وبذَل مهجتُه وماله فينا.

يا عليّ، اقرأهم منّي السلام، مَنْ لَمْ أَرَّ منهم ولَمْ يَرَني وأعلِمْهُم أنهَم إخواني الذين أشناقُ إليهم، فليُلْقوا عِلمي إلى مَنْ يبلُغ الفُرون من بعدي، وليتمسَّكوا بحَبُّل الله وليعتَصِموا به، وليجتَهدوا في العمل، فإنّا لم تُخْرِجْهُم من هُدئ إلى ضَلالة، وأخْيِرْهم أنّ الله عزّ وجلّ راضٍ عنهم، وأنّه يُباهي بهم ملائِكته، وينظرُ إليهم في كلّ جُمُعة برحَمتِه (٧)، ويأمر الملائِكة أن نستَغْفِرَلهم.

ياعليّ، لاترغّب عن نُصَرةٍ قومٍ يَبْلُغُهم أو يسمّعون أنّي أحبّك فأحبُوك لحبّي إياك، ودانوا الله عزّ وجلّ بذلك، واعطّوك صَنْو المتوّدة في فلوبهم، واختاروك على الآباء والإخوة والأولاد وسلكوا طريقك، وقد حُمِلوا على المكاره فينا، فأبُوا إلّا نَصْرَنا وبَذْلَ المُهَجِ فينا مع الأذى وسُوء القول، وما يُقاسونَه من مضاصةٍ ذلك، فكن بهم رحيماً واقنع بهم، فإذّ الله تبارك وتعالى اختارَهم بعِلمه لنا من بين الخَلْق، وخَلَقَهم من طبنَتِنا، واستَوْدَعهم سِرّنا، وألزَمَ قلوبهم معرفة حقّنا، وشرَح صُدورهم، وجعَلهم مُستمسِكين بحَبلنا، لايؤيُرونَ علينا من خالفنا مع مايزول

<sup>(</sup>٦) نمي «ج، ي»: ينتزعون.

<sup>(</sup>٧) في «ي»: برحمة.

من الدنيا عنهم، أيّدهم الله، وسلك بهم طريق الهُدى، فاعتصموا به والناس في غُمّة الضّلالة، متحيرون في الأهواء، عموا عن الحُجّة وماجاء من عند الله عزّ وجلّ، فهم يُصبِحون ويُمسون في سخط الله، وشيعتك على منهاج الحقّ والاستقامة، لايستأنسون إلى من خالفَهم، وليست الدنيا منهم، وليسوا منها، أولئك مصابيح الدُجى أولئك مصابيح الدُجى

عن محمّد بن أبي عن منصور بن يُونس، قال: حدّثني أبي، عن محمّد بن أبي عُمّير، عن منصور بن يُونس، عن عمرو بن أبي شَيبة، عن أبي جعفر اعتمال الله قال: سَمِعته يقول ابتداءً منه: «إنّ الله إذا بَدا لَهُ أن يبين خلقه ويجمعَهم لما لابد منه، أمر منادياً بنادي فيجتمِع الإنسُ والحِنَ في أسرَع من طرفة عَينٍ، ثمّ أذِنَ لسَماء الدنيا فتنزِل وكانت من وراء الناس، وأذِن للسماء الثانية فتنزِل وهي ضِعْفَ التي تليها، فإذا رآها أهل السماء الدنيا قالوا: جاء ربنا. قالوا: وهو (1) الناس، وأذِن للسماء الدنيا قالوا: جاء ربنا. قالوا: وهو آبُ ديعني أمره -حتى تنزِل كلُ سَماء، تكون كلّ واحدة منها من وراء الأخرى، وهي ضِعْفُ التي تليها.

ثمّ ينزل أمر الله في ظُلَلٍ من الغَمَام والملائكة وقُضي الأمر وإلى الله تُرجَع الأُمور، ثمّ يأمر الله منادياً ينادي: ﴿ يَامَعْشَرَ ٱلجِنَّ وَٱلإِنسِ إِن ٱسْتَطَعْتُمْ أَن تَـنفُذُواْ مِـنْ أَقْطَـارِ ٱلسَّـمَـٰوَاتِ وَٱلْأَرْضِ فَأَنـفُذُوا لَاتَـنفُذُونَ إِلَّا بَسُلْطَـٰنِ﴾ (٢٠٠).

قال: ويكي (عنيه السلام)حتّى إذا سكت، قال: قلت: جعلني الله قداك يا أبا جعفر، وأين رسول الله (صلّ الله عنيه واله) وأمير المؤمنين (عنيه السلام). وشبعته؟

فقال أبو جعفر اطبالسلاما: «رسول الله وعليّ (علمالله) وشبعتُه على كُثبانٍ من المِسْكِ الأذفَر "ا، على منابر من نور، بَحْزَن الناس ولا يَحْزَنُون، ويفزَع الناس ولا يفزَعون و فيم تلاهذه الآية: ﴿ مَن جَآءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مَّنهَا وَهُم مِّن فَزَع يَوْمئِذِ ءَامِنُونَ ﴾ " فالحسنة \_ والله يرولاية على إساسلام. ئم قال: ﴿ لا يحْزُنُهُمُ ٱلْفَزَعُ ٱلْأَكْبَرُ وَتَتَلَقَاهُمُ ٱلْمَلائِكَةُ هَذَا يَوْمُكُمُ ٱلَّذِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ .

٩/٧٢١٠ محمد بن يعقوب: عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن عمر بن عبدالعزيز، عن جميل بن ذرّاج، عن أبي عبدالله (عبدالسلام)، قال: (من كسا أخاه كُشُوة شتاء أو صيفاً، كان حفّاً على الله أن يَكشُوه من ثباب الجنّة، وأن يُهوَّن عليه سَكَرات المَوْت وأن يُوسَع عليه في قَبْر، وأن يَلقى الملائكة إذا خَرج من قبره بالبُشرى، وهو قول الله عزّ وجلّ في كتابه: ﴿ وَتَتَلَقَّاهُمُ ٱلْمَلاَئِكَةُ هَذَا يَوْمُكُمُ ٱلَّذِي كُنتُمْ تُوعَدُون ﴾ ٢.

٨ ـ تفسير القمى ٢: ٧٧.

<sup>(</sup>١) في «ط»: لا، هو.

<sup>(</sup>٢) الرحمن ٥٥: ٢٣.

<sup>(</sup>٣) الذَّفَر: شَدَّة ذكاء الربح، والمسلك الأذفّر: أي جيّد بين الذفّر المجمع البحرين \_ ذفّر \_ ٣: ٣٠٩».

<sup>(</sup>٤) النمل ۲۷: ۸۸

٩ ـ الكافي ٢: ١/١٦٣.

۱۰/۷۲۱۱ محمد بن العبّاس، قال: حدّثنا حميد بن زياد، بإسناد يرفعه إلى أبي جميلة، عن عمرو بن رشيد، عن أبي جعفر رهداله أنه قال في حديث من وإنّ رسول الله (صفرات عبدراله) قال: إنّ عليّاً وشيعته يوم القيامة على كُثبانِ المِسْكِ الأَذْفَر، يفزّع الناس ولايفزّعون، ويتحزن الناس، ولا يحزّنون، وهو قبول الله عزّ وجلّ: ﴿ لا يحرّنهُ مُ ٱلْفَرْعُ ٱللهُ عَرْ وَجَلَّا يَوْمُكُمُ ٱلَّذِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ .

المعدد الله عند آبائه، عن أمير المؤمنين (طهم السلام) وفي حديث طويلٍ مِثْل ماتقدّم من رواية الحسن بن راشد، عن أبي عبدالله عن أمير المؤمنين (طهم السلام) وفي حديث طويلٍ مِثْل ماتقدّم من رواية الحسن بن راشد، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله) بعض التغيير اليسير، وفي الحديث والعلي، أنت وشيعتك القائمون بالقسط، وخَيْرة الله من خَلْقِه.

يا عليّ، أنا أوّل من يُنْفَض التُراب عن رأسه وأنت معي، ثمّ سائر الخَلْق.

يا عليّ، أنت وشيعنك على الحَوض، تَستُون من أحبَبْتُم، وتمنعون من كَرِهتم، وأنتم الآمِنون يومَ الفزَع الأكبر في ظِلِّ العَرْشِ، يفزَعُ الناسُ ولانفزعون، ويَحْزَن الناس ولاتَحْزَنون، فبكم نزلت هذه الآية: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ سَبَقَتْ لَهُم مَنَّا ٱلْحُسْنَىٰ أُوْلَئِك عَنْهَا مُبْعَدونَ \* لَايَسْمَعونَ حَسِيسَهَا وَهُمْ فِي مَاآشْتَهتْ أَنفُسُهُمْ خَالِدُونَ \* لَايَسْمَعونَ حَسِيسَهَا وَهُمْ فِي مَاآشْتَهتْ أَنفُسُهُمْ خَالِدُونَ \* لَايَسْمَعونَ حَسِيسَهَا وَهُمْ فِي مَاآشْتَهتْ أَنفُسُهُمْ خَالِدُونَ \* لَايَحْزُنُهُمْ آلْفَزَعُ آلْأَكْبَرُ وَتَتَلَقَّاهُمُ آلْمَلائِكَةُ هَذَا يَوْمُكُمُ آلَّذِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ ﴾.

يا على، أنت وشيعتك تُطلّبون في المَوقف، وأنتم في الجنان تتنعمون، وساق الحديث بطوله.

وابن بابويه: أورد حديث الحسن بن واشد، عن أبي عبدالله اعبدالله) السابق في كتاب (الأمالي) (<sup>11)</sup>. وحديث أبي بصير، عن أبي عبدالله (عبداله) هذا أورد، في كتاب (فضائل الشبعة) (<sup>17)</sup>.

مرز تقية تنظية تراطن إسدوى

قوله تعالى:

## يَوْمَ نَطْوِى ٱلسَّماءَ كَطَىِّ ٱلسِّجِلِّ لِلْكُتُبِ [١٠٤]

١/٧٢١٣ - الحسين بن سعيد في كتاب (الزهد) قال: حدّثنا محمّد بن أبي عُمّير، عن محمّد بن حُمُّران، عن زُرارَة، قال: سَمِعت أبا عبدالله (عبدالله)، يقول: «ما من أحدٍ إلّا ومعه مَلْكان يَكتُبان ما يَلفِظُه، ثمّ يَرفَعان ذلك إلى

١٠ ـ تأويل الآيات ١: ١٧/٣٣.

١١ ـ فضائل الشيعة: ١٥/٥٥.

<sup>(</sup>١) تقدَّم في الحديث (٧) من تفسير هذه الآيات.

<sup>(</sup>٢) الأمالي: ٢/٤٥٠.

<sup>(</sup>٣) فضائل الشيعة: ١٧/٥٥.

سورة الأنبياء آية . ١٠٤ ـ

سورة الأنبياء (٢١) ...... ٨٤٧

مَلَكَيْن فوقهما، فَيُثْبِتان ماكان من خَيرٍ وشَرّ، ويُلقيان ماسُوي ذلك.

وسيأتي ـ إن شاء الله تعالى ـ في سورة (قَ) من الروايات في ذلك (١).

٢/٧٢١٤ عن النَّضْر بن سُوَيد، عن الحسين بن موسى، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر (عيداللهم)، قال: 
وإذَ في الهَواء مَلَكا يُقال له: إسماعيل، على ثلاث مائة ألف مَلَك، كلّ واحِدٍ منهم على مائة ألف، يُحْصون أعمال العِباد، فإذا كان رأس السّنة بعث الله إليهم مَلَكاً، يقال له: السَّجِلّ، فانتسّخ ذلك منهم، وهو قول الله تبارك وتعالى:
ويَوْمَ نَظْوِى آلسَّمَاءَ كَظَى آلسِّجِلّ لِلْكُتُبِ.

٣/٧٢١٥ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: السِّجِلِّ: اسم الملَك الذي يَطوي الكتب، ومعنى نَطويها: أي نُفنيها، فتتحوّل دُخاناً والأرض نِيراناً.

#### قوله تعالى:

# وَلَقَدْ كَتَبْنا فِي الزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ آلذِّكْرِ أَنَّ ٱلْأَرْضَ يَرِثُها عِبادِيَ آلطَّالِحُونَ \* إِنَّ فِي هَاذَا لَبَلاغاً لِقَوْمٍ عَابِدِينَ [١٠٥-١٠٦]

1/۷۲۱۹ محمّد بن يعفوب: عن محمّد، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن النَّضْر بن سُوَيد، عن النَّضْر بن سُوَيد، عن عبدالله وعبدالله وعبدالله وعبدالله عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِي ٱلزَّبُورِ مِن يَعْدِ عَن عَبدالله بن سِنان، عن أبي عبدالله وعبدالله وعبدالله عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِي ٱلزَّبُورِ مِن يَعْدِ عَن عَبدالله بن سِنان، عن أبي عبدالله وعبدالله وي عبدالله وعبدالله و

قال: «الذِكر عندالله، والزَّبُور الذي أنزِل على داود، وكلُّ كتاب نزل فهو عند أهل العلم، ونحن هم».

٢/٧٢١٧ عن أبيه، عن العباس، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد، عن أحمد بن الحسين، عن أبيه، عن الحسين بن مُخارِف، عن أبي الوَرْد، عن أبي جعفر (عليه السلام)، قال: «قوله عزّ وجلّ: ﴿ أَنَّ ٱلْأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِي ٱلصَّالِحُونَ﴾ هو آل محمّد (سلّى الاعليه والد)!.

٣/٧٢١٨ - وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن علي، قال: حدّثني أبي، عن أبيه، عن علي بن الحَكَم، عن شفيان بن إبراهيم الجُرَيْرِي، عن أبي صادق، قال سألتُ أبا جعفر (عبه السلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِي ٱلزَّبُورِ مِن

<sup>(</sup>١) يأتي في تفسير الآيتين (١٧، ١٨) من سورة قي.

۲ ـ الزعد: ١٤٥/٥٤.

٣ ـ تفسير القمي ٢: ٧٧.

سورة الأنبياء آية . ١٠٥ ـ ١٠٦ .

۱ ـ الكافي ۱: ۱۷۸/۲.

٢ ـ تأويل الآيات ١: ١٩/٣٣٢.

٣ ـ تأويل الآيات ١: ٢٠/٣٣٢.

٨٤٨ ..... البرهان في تفسير القرآن

بَعْدِ ٱلذِّكْرِ أَنَّ ٱلْأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِيَ ٱلصَّالِحُونَ ﴾ قال: «هم نحن».

قال: قلت: ﴿إِنَّ فِي هَلْمَا لَبَكاعًا لِّقَوْمٍ عَابِدِينَ ﴾ ؟. قال: اهم شيعتناه.

2/۷۲۱۹ ـ وعنه، قال: حدّثنا محمّدُ بن هَمَّام، عن محمّد بن إسماعيل، عن عيسى بن داود، عن أبي الحسن موسى بن جعفر (علمالسلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِي ٱلزَّبُورِ مِن بَعْدِ ٱلذِّكْرِ أَنَّ ٱلْأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِيّ ٱلصَّالِحُونَ﴾.

قال: أل محمّد (مدانة منهم أحسن)، ومن تابَعَهم على مِنهاجِهم، والأرض أرض الجنّة».

٧٢٢٠ عن الحسين بن محمد المحمد بن محمد بن الحسن، عن (١٠ أحمد بن الحسن، عن أبيه (٢٠) عن الحسين بن محمد ابن عبدالله بن الحسن، عن أبيه عن أبي جعفر (طبه السلام)، قال: «قوله عزّ وجلّ: ﴿ أَنَّ ٱلْأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِي الصَّالِحُونَ ﴾ هم أصحاب المهدي (طبه السلام) في آخر الزمان» (٣٠).

٦/٧٢٢١ ـ عليّ بن إبراهيم: في معنى الآية، قال: الكُنُب كلّها ذِكر، و﴿ أَنَّ ٱلْأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِيَ الصَّالِحُونَ﴾ قال: القائم (عليه السلام) وأصحابه.

> ٧٧٢٢ /٧ ـ الطَّبَرْسِي قال أبو جعفر (عنيه السلام): «هم أصحاب المهدي (عنيه السلام) في آخر الزمان». ٨/٧٢٢٣ مليّ بن إبراهيم، قال: الزّبور فيه مالاحِم وتحميد ونمجيد ودُعاء.

> > قوله تعالى:

## قالَ رَبُّ أَخْتُكُم بِالْحَقِّ [ ١١٢ ]

١/٧٢٢٤ ـ على بن إبراهيم، قال: معناه لا تَدْعُ للكفار، والحق: الانتقام من الظالمين. ومثله في سورة آل عمران ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ أو يَتُوبُ عَلَيْهِمْ أَوْ يُعَذِّبَهُمْ فَإِنَّهُمْ ظَالِمُونَ ﴾ (١).

٤ ـ تأويل الآيات ١: ٣١/٣٣٣.

٥ ـ تأويل الآيات ١: ٢٢/٣٣٢.

(۱) في «ط ي»: بن.

(٢) (أبيه) ليس في «ج، ط»، وفي «ط» نسخة بدل: عن أبيه الحسين.

(٣) في «ط» زيادة: هذا الذي يحضرني من سند الحديث، وفيه ما فيه، والله أعلم.

٦ ـ تفسير القمي ٢: ٧٧، ينابيع المودة: ٢٥.

۷ ـ مجمع البيان ٧: ١٠٦.

٨ ـ تفسير القمي ٢: ٧٧.

سورة الأنبياء آية ـ ١١٢ ـ

۱ ـ تفسير القمى ۲: ۷۸.

(۱) آل عمران ۲: ۱۲۸.



# سورة الحج

## فضلها

۱/۷۲۲۵ - ابن بابویه: بإسناده عن أبي عبدالله (عبده بان) قال: دمن قرأ سورة الحَجّ في كلّ ثلاثة أيّام لم تَخْرُج سَنَته (۱) حتّى يَخْرُج إلى بيت الله الحَرام، وإن مات في سَفرِه دخَل الجنّة».

قلت: فإن كان مُخالِفاً؟ قال: يُخفُّف عنه بعض ما هو فيه.

٢/٧٢٢٦ - ومن (خواص الفرآن): رُوي عن النبيّ (منراه عليه والد) أنّه قال: «من قرأ هذه السُورة أعطي من الخسنات بعدد من حَجَّ واعتَمر، فيما مضى وفيما بقي، ومن كُنُها في رَقَّ ظَبْي وجعَلها في مَرْكَبٍ، جاءَت له الريح من كلّ جانب وناحية، وأصيب ذلك المرْكَب من كلّ جانب وأحيط به وبِمَنْ فيه، وكان هالاكهم وبوارهم، ولم يَنْجُ منهم أحَدٌ، ولا يَحِلُ أن يُكتَب إلّا في الظالمين قاطعين السبيل مُحاربين».

٣/٧٢٢٧ عن الصادق (عب السهم)، قال: المن كُتبها في رَقَ غُرَالٍ وَجَعَلُها في صَحْنِ مَرْكَبٍ، جاءت إليه الريح من كلّ مكان، واجتئت (١٠ المَرْكَب، ولم يَسْلَم، وإذا كُتِبَت ثمّ مُحِيّت ورُشَّت في مَوْضِع سُلطانٍ جائرٍ، زال مُلْكُه بإذن الله تعالى،

سورة الحج ـ فضلها ـ

١ - ثواب الأعمال: ١٠٨.

<sup>(</sup>١) في «ج، ط»: سنة.

۲ ـ ... مجمع البيان ۷: ۱۰۹ ((قطعة منه)).

٣ ـ خواصَ القرآن: ٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: وأصيب.

قوله تعالى:

## بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمَٰنِ آلرَّحِيمِ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمْ إِنَّ زَلْزَلَةَ السَّاعَةِ شَيئٌ عَظِيمٌ -إِلَى نوله نعالى -وَنُقِرُّ فِي آلْأَرْحَامِ مَا نَشَاءُ [ ١-٥]

أبو المحمد التُعمان (رحاف)، قال: حدّ ثنا أبو عبدالله محمد بن محمد بن التُعمان (رحاف)، قال: أخبرني أبو الحسن علي بن محمد بن حُبَيش الكاتب، قال: أخبرني الحسن بن علي الزَعْفَراني، قال: أخبرني أبو إسحاق المحسن على بن محمد التُعَفي، قال: حدّ ثنا عبدالله بن محمد بن عُثمان، قال: حدّ ثنا علي بن محمد بن أبي سعيد، عن فضيل بن الجعد، عن أبي إسحاق الهَمْداني، عن أمير المؤمنين (عبدالله)، فيماكتب إلى محمد بن أبي بكر حين ولاه مِصْر، وأمره أن يقرأه على أهلها، وفي الحديث وبا عباد الله، إن بعد التعيث ما هو أشدُ من القبر، يومٌ يَشيب فيه الصغير، ويَسكَر منه (الكبير، ويَسقُط فيه الجنين، وتذهل كل مُرضِعةٍ عمّا أرضعَت، يوم عبوس قَمْطَرِير، يوم كان شَرّه مُستَطيراً.

إِنَّ فَزَع ذلك اليوم لَيُرهِب الملائكة الذين لا ذَنَّبَ لهم، وترعد (") منه السَّبُعُ الشِداد، والجبال الأوتاد (")، والأرض المِهاد، وتنشَقَ السَّماء فهي يومَيْذٍ واهِيَة، وتتغيّر فكأنَها وَرْدَة كالدِهان، ونكون الجبال كَيْبُباً (") مَهِيلاً بعدماكانت صُمّاً صِكرباً، وبُنْفَخُ في الصُور، فيَغْزَع مَنْ في السماوات، ومن في الأرض إلّا من شاء الله، فكيف من

سورة الحج آية . ١ . ٥ .

١ ـ الأمالي ١: ٢٤.

(١) في ﴿﴿طَا﴾: فيه.

(٢) في المصدر: وترعب،

(٣) في ®ي¢: والأوتاد.

(٤) في «ط» نسخة بدل والمصدر: سراباً.

عَصى بالسَّمْع والبصّر واللِسانِ والبّد والرَّجل والفَرْج والبّطن، إنَّ لم يَغْفِر الله له ويَرحَمُه من ذلك اليوم، لأنّه (٥٠) يصير إلى غيره، إلى نارٍ فَعْرُها بَعيد، وحرَّها شَديد، وشَرابُها صَديد، وعَذابُها جَديد، ومُقامِعُها حَديد، لا يفتُر عَذابها، ولا يموت ساكِنها، دارٌ ليس فيها رَحْمَةً، ولا يُسمَع لأهِلها دَعوة.

واعلَموا ـ يا عباد الله ـ أنّ مع هذا رحمة الله التي لا تعجز العباد، جنّة عَرْضها كعَرْض السماوات والأرض أعدَّت للمتَّفين، لا يكون معها شرّ أبداً، لذَّاتها لا تُمَلَ، ومجَتمِعُها لا يتفرّق، وسُكَّانها قد جاوَروا الرحمن،وقام بين أيديهم الغِلمان بصِحافٍ من الذهب، فيها الفاكهة والرّبحانه.

وقد تقدّم لهذا الحديث زيادة في قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْحَسَنَاتِ يُذْهِبْنَ ٱلسَّيِّئَاتِ﴾ من سُورة هُود ٢٠٠٠.

۲/۷۲۲۹ وعنه، قال: أخبرنا الحسين بن عبيدالله، عن علي بن محمّد العلوي، قال: حدّثنا الحسن بن علي بن صالح الصّوفي الخزّاز، قال: حدّثنا أحمد بن الحسن الحسيني، عن عليّ، عن أبيه (۱) محمّد بن عليّ بن موسى اطبه السلام، عن أبيه عليّ بن موسى الرضا، عن أبيه موسى بن جعفر (عبهم السلام، قال: اقبل للصادق جعفر بن محمّد (طبهم السلام): صِفْ لنا الموت؟ قال: للمؤمن كأطبب طبب يَشُمّتُه فينعَش (۱) لطيبه، وينقَطِع التّعب والألم عنه وللكافر كلسّع الأفاعي ولدَّغ العقارِب وأشدّه.

٣/٧٢٣٠ وعنه، قال: أخبرنا الحسين بن عُبيدالله، عن عليّ بن محمّد العَلَوي، قال: حدّثني محمّد بن موسى الرَّقِي، قال: حدّثنا عليّ بن محمّد بن أبي القاسم، عن أحمد بن أبي عبدالله البَرْقي، عن عبدالعظيم بن عبدالله الحسّني، عن أبيه، عن أبان مولى زَبد بن علي (١) عن عاصم بن بَهْدَله، عن شُريح القاضي، قال: قال أمير المؤمنين (عبدالله) لأصحابه يوماً وهو يَعِظُهُم: ونرضدوا مَواعيد الآجال، وباشِروها بَمحاسن الأعمال، ولا تَرْكَنوا إلى ذَحاير الأموال فَنُحَلِيكم (١) خدايع الآمال، إن الدنيا خدّاعة صرّاعة، مكارة غرّارة (١) سَحَارة، أنهارُها لا مِعة، ونَمَراتها يانِعة، ظاهِرُها شرور، وباطِنها غَرُور، تأكلُكم بأضراس المنايا، وتُبيرُكم بإتلاف الرّزايا، لَهُمْ بها أولاد المَوت، آثروا زينتها، وطلبوا رُثبتَها، جَهِلَ الرجُل، وَمَنْ ذلك الرّجُل؟ المولَعُ بلذَاتها، والساكِنُ إلى فرحَتها (١)، والآمِن لغَذْرَتها، دارت عليكم بصُروفها، ورمَتْكُم بسِهام حُتوفها، فهي تَنزع أرواحَكم نَزْعاً، وأنتم تجمّعون لها والآمِن لغَذْرَتها، دارت عليكم بصُروفها، ورمَتْكُم بسِهام حُتوفها، فهي تَنزع أرواحَكم نَزْعاً، وأنتم تجمّعون لها

<sup>(</sup>٥) في المصدر زيادة: يقضي و.

<sup>(</sup>٦) تقدَّم في الحديث (٨) من تفسير الآية (١١٤) من سورة هود.

٢ ـ الأمالي ٢: ٢٦٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: عن الحسن بن عليٍّ، عن أبيه، عن.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: فينعس.

٣ ـ الأمالي ٢: ٢٦٥.

<sup>(</sup>١) في «ي»: زيد بن أرقم.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: فتخليكم.

<sup>(</sup>٣) في «ج، ي»: غدّارة.

<sup>(</sup>٤) في «جِ»: فرجتها.

جَمْعاً، للمَوت تُولدون، وإلى القبور تُنْقَلُون، وعلى التُراب تتوسّدون (°)، وإلى الدُود تُسَلَّمُون، وإلى الحِساب تُبْعَنُون.

يا ذوي الحِيّل والآراء، والفِقه والأنباء، اذكروا مصارع الآباء، فكأنّكم بالنّفوس قد سُلِبَتْ، وبالأبدان قد عُرِيّت، وبالمتواريث قد قُسِمَت، فتصير ـ يا ذا الدّلال، والهيبة والجَمال ـ إلى مَنزِلةٍ شَعْثَاء، ومَحَلّةٍ غَبْراء، فتُنوَّم عُرِيّت، وبالمتواريث قد قُسِمَت، فتصير ـ يا ذا الدّلال، والهيبة والجَمال ـ إلى منزِلةٍ شَعْثَاء، ومَحَلّةٍ غَبْراء، فتُنوَّم على حَدِّل في لَحْدِك، في مَنزِلٍ قَلَّ زُوَاره، ومَلَّ عُمَّالُه، حتى بُشَقَ عن القُبور، وتُبْعَث إلى النّشور، فإنْ خُينم لك على حَدِّل في لَحْدِك، في مَنزِلٍ قَلَّ زُوَاره، ومَلَّ عُمَّالُه، حتى بُشَقَ عن القُبور، وتُبْعَث إلى النّشور، فإنْ خُينم لك بالسّعادة صِرْتَ إلى حُبُور، وأنت مَلِك مُطَاع، وآمِنَّ لا يُراع، يَطوف عليكم ولدان كأنّهم الجُمَان، بكأسٍ من مَعين، بيضاء لَذَة للشاربين.

أهل الجنّة فيها يتنعّمون، وأهل النار فيها يُعذَّبون، هؤلاء في السَّنْدُس والحَرير يَتَبَخْتَرُون (١)، وهؤلاء في الجَحيم والسَّعير يتَقلَبون، هؤلاء تُحشى جَماجِمُهم بِمِسْكِ الجِنان وهؤلاء يُضربون بمقامِع النِّيران، هؤلاء يُعانقون الحُور في الحِجال، وهؤلاء يُطَوَّقون أطوافاً في النار بالأغلال، فَلَهُ (١)، فَزَعٌ قد أعيى الأطباء، وبه داءً لا يَقْبَل الدَواء.

يا من يُسَلَّم إلى الدُّود، ويُهدى إليه، اعتَبِرْ بما تسمَّعُ وتَرى، وَقُلْ لعَينِك تجفو لَذَّة الكَرى، وتَفيضُ من الدُّموع بعد الدُّموع تَتْرَى، بَيْتُك الغَبر بَيت الأهْوال والبِلى، وغايتُك المَوت يا قليلَ الحَياء.

إسمَعْ ـ يا ذا الغَفْلَة والتَصْرِيف ـ من ذَوي ( الوَعْظِ والتَعْرِيف، جُعِل يومُ الحَشْرِ يَوْمَ العَرْضِ والسُّوال، والحِبّاء ( والحِبّاء والله وا

يوم لا ينفع الحِد، إذا (١١) عابَنوا الهَوْل الشَّديد فاستكانوا، وعُرِفَ المُجرمون بسبماهم فاستَبانوا، فانشَقَّت الفُبور بعد طُول انطِباقها، واسْتَسْلَمَتْ النفوس إلى الله بأسبابها، كُشِف عن الآخرة غِطاؤها، وظَهَر للخَلْقِ أنباؤها، فدُكّتِ الأرضُ ذكاً ذكاً، ومُدَّتُ لأمرٍ يُراد بها مذاً مذاً، واشتَد المُثارون إلى الله شداً شداً شداً، وتزاحَفَت الخَلائِق إلى المُحشَر زَحْفاً زَحْفاً، ورُدَّ المُجرمون على الأعقاب رَدًا رَدًا، وَجَدَّ الأمر - وَيْحَك، يا إنسان ! - جَداً جَداً، وقرَّبوا للحِساب فَرْدا فَرْداً، وجاء ربُك والمملك صفاً صفاً، يسألهم عمّا عَمِلوا حَرْفاً حَرْفاً، فَجىء بهم عُراة الأبدان، حُشَعاً

<sup>(</sup>٥) في المصدر؛ تنومون.

<sup>(</sup>٦) في «ج»: يتحبرون، وفي «ط»: يتجبرون.

<sup>(</sup>٧) في المصدر: في قلبه،

<sup>(</sup>٨) في المصدر: ذي.

<sup>(</sup>٩) حَبَوتُ الرَّجُلَ حِبَاءً: أعطيتُه الشيءَ بغير عوض. «مجمع البحرين ـ حبا ـ ١: ٩٤».

<sup>(</sup>۱۰) في «ط»: فيه.

<sup>(</sup>١١) في المصدر: الحذر إذ

أبصارُهم، أمامَهم الحِساب، ومن وَرائهم جَهَنَّم، يَسمَعُون زفيرَها، ويَرَوْنَ سَعيرَها، فلم يَجِدوا ناصِراً ولا وليَأ يُجيرُهم من الذّل، فهم يَعْدُون سِراعاً إلى مَواقِف الحَشْر، يُسافون سَوْقاً.

فالسماوات مَطويَات بيَمينه كطَيّ السُّجِلِّ للكتُب، والعِباد على الصَّراط وَجِلَتْ قُلوبُهم، يَظنَون أنهم لا
 يَسْلَمون، ولا يُؤذَن لهم فيتكلّمون، ولا يُقْبَلُ منهم فيعتَذِرون، فد خُتِم على أفواههم واستُنْطِقَت أيديهم وأرجُلُهم
 بماكانوا يعمَلون.

يالَها من ساعةٍ، ما أشجى مَواقِعَها من القلوب، حين مُيَّز بين الفريفَين: فريق في الجنّة، وفريق في السَّعير! من مِثْل هذا فليَهْرُب الهاربون، إذا كانت الدار الأخرة لها يعمَل العامِلون».

الساعة تضع حَمْلَها يوم الفيامة.
الآية، قال: مخاطبة للناس عامّة ﴿ يَوْمَ تَرَوْنَهَا تَذْهَلُ كُلُّ مُرْضِعَةٍ عَمَّا أَرْضَعَتْ ﴾ أي تبقى وتتّحبّر وتتّغافل ﴿ وَتَضَعُ كُلُّ ذَاتِ حَمْلٍ حَمْلَهَا ﴾ قال: كلّ امرأة نموت حاملة عند ذلزلة الساعة تضع حَمْلَها يوم الفيامة.

وفوله تعالى: ﴿ وَتَرَى ٱلنَّاسِ سُكَارَى ﴾ قال: يعنى ذاهِلةُ '' عُفُولَهم من الخَوف والفَزَع، متَحيِّرين ﴿ وَمَاهُم بِسُكَارَى وَلَكِنَّ عَذَابَ ٱللهِ شِدَيدٌ ﴾. قال فوله: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَادِلُ فِي ٱللهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾ أي يخاصِم ﴿ وَيَتَّبِعُ كُلِّ شَيْطَانٍ مَّرِيدٍ ﴾ قال: المريد: الخبيث.

ئمَ خاطب الله عزَ وجلَ الدَهرية، واحنجَ عليهم ففال: ﴿ يَا أَيُهَا آلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّنَ ٱلْبَعْثِ﴾ أي في شَكَ: ﴿ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن تُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عُلْفَةٍ ثُمَّ مِن مُّضْغَةٍ مُّخَلَّقَةٍ وَغَيْرٍ مُخَلَّقَةٍ ﴾ قال المُخَلَّقة: إذا صارت دَماً، وغير مُخَلِّفة، قال: السِفْط.

٥/٧٢٣٢ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، وعليّ بن إبراهيم، عن أبيه، جميعاً عن الحسن بن محبوب، عن محمّد بن النَّعمان، عن سألام بن المُسْتَنِير، قال: سألتُ أبا جعفر (عبداللهم) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ مُخَلِّقَةٍ وَغَيْر مُخَلِّقَةٍ ﴾.

فقال: «المُخَلَقة: الذَرَ الذين خلَقَهم الله في صُلْبِ آدم (طبراللهم)، أخذ عليهم المِيثاق، ثمَ أجراهم من أصلاب الرجال وأرحام النساء، وهم الذين يخرُجون إلى الدنيا حتى يُسألوا عن المِيثاق. وأمّا قوله: ﴿ وَغَيْرِ مُخَلَّقَةٍ ﴾ فهم كلّ نَسَمة لم يخلُقهم الله في صُلب آدم (طبرالله) حين خلق الذَرَ، وأخذ عليهم المِيثاق، وهم النّطف من العَزْل والسِفط قبل أن تُنْفَخَ فيه الرُوح والحَياة والبَقاء».

٣٢٢٣ /٦ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عب الـلام): ٥١ ﴿ لِلَّبَيِّنَ لَكُمْ ﴾ كذلك

<sup>\$ -</sup> تفسير القمى ٢: ٧٨.

<sup>(</sup>١) في لاط، يα: ذاهبة.

ه ـ الكافي ٦: ١٢/١٢.

٦ ـ تفسير القمي ٢: ٧٨.

كُنتم في الأرحام ﴿ وَنُقِرُّ فِي ٱلْأَرْحَامِ مَانَشَاءً ﴾ فلا يخرُج (١) سِقطاً ا

قوله تعالى:

# وَمِنْكُمْ مَنْ يُتَوَفَّىٰ وَمِنْكُمْ مَنْ يُرَدُّ إلى أَرْذَكِ ٱلْعُمُرِ - إلى فوله تعالى -ثَانِىَ عِطْفِهِ لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِ ٱللهِ [٥-٩]

1/۷۲۳٤ عن إبراهيم، قال: حدّثنا محمّد بن جعفر، قال: حدّثنا محمّد بن أحمد، عن العبّاس، عن ابن أبي نَجْرَان، عن محمّد بن القاسم، عن عليّ بن المُغِيرة، عن أبي عبدالله، عن أبيه (علهما السلام)، قال: وإذا يلّغ العبد مائة سنة فذلك أرذل العُمر».

7/۷۲۳۵ - وقال عليّ بن إبراهيم: ثمّ ضرب الله للبَعْث والنَّشور مثلاً، فقال: ﴿ وَتَرَى ٱلْأَرْضَ هَامِدَةً ﴾ أي يابسةً مَيَنةً ﴿ فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَاءَ آهْتَزَّتْ وَرَبَتْ وَأَنبَتَتْ مِن كُلِّ زَوْجٍ بَهِيجٍ ﴾ أي حَسَن ﴿ ذَٰلِكَ بِأَنَّ آفَة هُوَ آلْحَقُّ وَأَنَّهُ يُحْيِ ٱلْمَوْتَى وَأَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ \* وَأَنَّ ٱلسَّاعَةَ ءَاتِيَةٌ لَا رَيْبَ فِيهَا وَأَنَّ آفَة يَبْعَثُ مَن فِي آلْقُبُورِ ﴾.

وقوله: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجِادلُ فِي آللهِ بِغَيْرِ عِلْم وَلَا هُدئ وَلَا كِتَابٍ مُّنِيرٍ ﴾ قال: نؤلت في أبي جهل ﴿ ثَانِيَ عِطْفِهِ ﴾ قال: تولَى عن الحقَ ﴿ لَيُضِلَّ عَن سَبِيلِ أَللهِ ﴾ قال: عن طريق الله والإيمان.

٣/٧٢٣٦ من حداد الدين النجفي: تأويله جاء في باطن تفسير أهل البيت (مدان الديم)، عن حمّاد بن عيسى، قال: ﴿ وَمِنْ آلنّاسِ مَن يُجَادِلُ فِي آللهِ قال: ﴿ وَمِنْ آلنّاسِ مَن يُجَادِلُ فِي آللهِ قال: ﴿ وَمِنْ آلنّاسِ مَن يُجَادِلُ فِي آللهِ عِلْمٍ وَلَا هُدَى وَلَا يُتَاسِ مَن يُجَادِلُ فِي آللهِ عِلْمٍ وَلَا هُدى وَلَا يُعْتِ مَنْ مَن يُعَلَيْ عَلْمُ لِيُصِلَّ عَن سَبِيلِ آللهِ قال: هو الأوّل، ثانِي عِطْفه إلى (١١) الثاني، وذلك لمّا أقام رسول الله (مقرة عبدرته) الإمام عليّاً علماً للناس، وقالا: والله لا نفى له بهذا أبداً.

فوله تعالى:

## وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَعْبُدُ ٱللهَ عَلَى حَرْفٍ إلى فوله تعالى . ذَلِكَ هُوَ ٱلضَّلالُ

(۱) في «ط»: نخرج.

سورة الحج آية ـ ٥ ـ ٩ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٧٨.

۲ ـ تفسير القمى ۲: ۷۹.

٣ ـ تأويل الآيات ١: ٣٣٣/.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أي.

٨٥٨ ..... البرهان في تفسير القرآن

### آلْبَعِيدُ [ ١١ - ١٢]

١/٧٢٣٧ ـ عليّ بن إبراهيم: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَعْبُدُ آللَهُ عَلَى حَرْفٍ ﴾ قال: على شَكٍّ.

٢/٧٢٣٨ عن أبي عبدالله (عب السلام) في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَعْبُدُ ٱللهَ عَلَى حَرْفٍ ﴾ ، قال: «إن الآية تُنزِل في الرجل، ثمّ تكون في أتباعه».

ثمّ قلت: كلّ من نصّب دونكم شيئاً فهو ممّن يعبُد الله على حرفٍ؟ ففال: «نعم، وقد يكون مَحْضاً».

٣/٧٢٣٩ - وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمير، عن عُمر بن أذينة، عن الفُضيل وزُرارة، عن أبي جعفر الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَعْبُدُ آللهَ عَلَى حَرْفِ فَإِن أَصَابَهُ خَيْرٌ ٱطْمَأْنَّ بِهِ عَن أَبِي جعفر الله على وَجْهِهِ خَسِرَ ٱلدُّنْيَا وَٱلْأَخِرَةَ ﴾.

قال زُرارة: سألتُ عنها أبا جعفر (عبد السلام)، فقال: اهو لاء قوم عبدوا الله، و خَلَعوا (1) عبادة من يُعبَد من دون الله، وشَكّوا في محمد (من الله به وأنّ محمداً رسول الله، وشَهدوا أن لا إله إلا الله، وأنّ محمداً رسول الله (صنّ عبد اله)، وأفرّوا بالقرآن، وهم في ذلك شاكون في محمد (من الاعبد اله) وما جاء به، وليسوا شُكّاكاً في الله الله عزّ وجلّ قال الله عزّ وجلّ : ﴿ وَمِنَ ٱلنّاسِ مَن يَعْبُدُ آفَة عَلَى حَرْفٍ ﴾ يعني على شكّ في محمد (من الله عز وجلّ في محمد (من الله عز وجلّ في محمد (من الله علم والله عنه و قون ألنّاسِ من يَعْبُدُ آفة عَلَى حَرْفٍ ﴾ يعني على شكّ في محمد (من الله عبد واله) وما جاء به ﴿ وَإِنْ أَصَابَهُ خَيْرٌ ﴾ يعني عافية في بدّنه (١) وماله وولده ﴿ آطْمَأْنَ بِهِ ﴾ ورَضِيّ به ﴿ وَإِنْ أَصَابَتُهُ والله كَنْ بعني بَلاءٌ في جسّده وماله، تطيّر وكره المفام على الإقرار بالنبي (من الاعتمال اله) فرَجَع إلى الوقوف والشك، ونصّ العداوة الله ولرسوله، والجُحود بالنبيّ المفام على الله وما جاء به ال

٤/٧٢٤٠ عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن عليّ بن الحكم، عن مُوسى بن بَكْر، عن رُوارة، عن أبي جعفر (على الله عَلَى حَرْفٍ).
 رُوارة، عن أبي جعفر (على الله عَلَى حَرْفِ) الله عَنْ وَلِي الله عَنْ وَلِحَلْ: ﴿ وَمِنْ ٱلنَّاسِ مَن يَعْبُدُ ٱلله عَلَى حَرْفٍ ﴾.

قال: همم قوم وحَّدوا الله، وخَلَعوا (١) عِبادة مَنْ يُعْبَد من دون الله، فخرَجوا من الشَّرك، ولم يعرِفوا أنَّ محمّداً امنراه عبدوله، رسول الله، فهم يَعْبُدون الله على شَكِ في محمّد امنراه عبدوله، وما جاء به، فأتوا رسول الله (منراه عبدوله)، وقالوا: ننظُر، فإن كَثُرَت أموالُنا وعُوفينا في أنفُسِنا وأولادِنا عَلِمْنا أنّه صادق، وأنّه رسول الله، وإن

سورة الحج آية ـ ١٢ ـ ١١ .

١ ـ تفسير القمي ٢: ٧٩.

۲ ـ الكافي ۲: ۲۹۲/4.

٣۔الكافي ٢: ١/٣٠٣.

<sup>(</sup>١) في «ج»: وخلفوا.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: نفسه.

٤ ـ الكافي ٢: ٢/٣٠٣.

<sup>(</sup>١) في «ج»: وخلفوا.

كان غبر ذلك نظرنا؛ قال الله عزّ وجلّ: ﴿ فَإِنْ أَصَابَهُ خَيْرٌ آطْمَأَنَّ بِهِ ﴾ يعني عافية في الدُنيا ﴿ وَإِنْ أَصَابَتُهُ فِتْنَةً ﴾ يعني بلاءً في نفسه وماله ﴿ آنقَلَبَ عَلَى وَجْهِهِ ﴾ انقلب على شَكّه إلى الشِرك ﴿ خَسِرَ ٱلدُّنْيَا وَٱلْأَخِرَةَ ذَلِكَ هُوَ ٱلْخُسْرَانُ ٱلْمُسِينُ \* يَدْعُواْ مِن دُونِ آفَهِ مَا لَا يَضُرُّهُ وَمَا لَا يَنفَعُهُ ﴾ قال ـ يَنقلِب مُسْركاً، يدعو غير الله وبعبُد غيره، ألخُسْرَانُ ٱلْمُسِينُ \* يَدْعُواْ مِن دُونِ آفَهِ مَا لَا يَضُرُّهُ وَمَا لَا يَنفَعُهُ ﴾ قال ـ يَنقلِب مُسْركاً، يدعو غير الله وبعبُد غيره، فمنهم مَنْ يَثبُت فعيم مَنْ يعرف وبدخُلُ الإيمان قلبه فيُوْمن ويُصدّق، ويزول عن منزِلته مِن الشّكَ إلى الإيمان، ومنهم مَنْ يَثبُت على شَكِه، ومنهم مَنْ ينقلب إلى الشِرك.

وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسي، عن يُونُس، عن رجُلٍ، عن زُرارة، مثله.

الطّيَار، عن أبي عبدالله (مداسدم، قال: حدّثني أبي، عن يحيى بن أبي عمران، عن يُونُس، عن حمّاد، عن ابن الطّيَار، عن أبي عبدالله (مداسدم، قال: انزَلت هذه الآية في قوم وَحَّدوا الله، وخلَعوا أنَّ عبادةَ مَنْ دون الله، وخرَجوا من الشّرك، ولم يَعْرِفوا أنَّ محمّداً (مقراة عبدراله) رسول الله، فهم يعبُدون الله على شَكَ في محمّد (مقراة عبدراله) وما جاء به، فأتوا رسول الله (مقراة عبدراله) فقالوا: ننظر إن كثرت أموالنا وعُوفينا في أنفُسنا وأولادنا علِمنا أنّه صادق، وأنّه لرسول الله، وإن كان غير ذلك نظرنا؛ فأنزل الله: ﴿ فَإِنْ أَصَابَتُهُ خَيْرٌ آطْمَانً بِهِ وَإِنْ أَصَابَتُهُ فِتْنَةٌ آنقلَبَ عَلَى وَجْهِهِ خَسِرَ ٱلدُّنْيَا وَٱلأَخِرَةَ ذَلِكَ هُوَ ٱلْحُسْرَانُ ٱلْمُبِينُ \* يَدْعُواْ مِن دُونِ آفِي مَا لا يَضُوّهُ وَمَا لا يَنفَعُهُ ﴾ انقلَب وَجْهِهِ خَسِرَ ٱلدُّنْيَا وَٱلأَخِرَةَ ذَلِكَ هُوَ ٱلْحُسْرَانُ ٱلمُبِينُ \* يَدْعُواْ مِن دُونِ آفِي مَا لا يَضُوّهُ وَمَا لا يَنفَعُهُ ﴾ انقلَب مُشركاً، يدعو غير الله ويعبُدُ غيره، فمنهم مَنْ يعرف ويدخُلُ الإيمانُ قلبه، فهو مُؤمن ويُصدّق، ويزول عن منزِلته من الشّكَ إلى الإيمان، ومنهم مَنْ بَلْبَثُ على شَكَه، ومنهم مَنْ يَنْقلُب إلى الشِرك».

قوله تعالى:

## مَنْ كَانَ يَظُنُّ أَنْ لَنْ يَنْصُرَّهُ اللهُ فِي اللَّذِيبَا وَالاَخِرَةِ ـ إلى نوله تعالى ـ إِنَّ آللهَ يَفْعَلُ مَا يَشَآءُ [10-18]

٥ ـ تفسير القمي ٢: ٧٩.

<sup>(</sup>١) فمي «ج»: وخلفوا.

تهذا ظن شك. قال: من شك أنّ الله لن يُثبته في الدنبا والآخرة: ﴿ فَلْيَمْدُدْ بِسَبَبِ إِلَى ٱلسَّمَآءِ ﴾ أي يَجعل بينه فيذا ظن شك. قال: من شك أنّ الله لن يُثبته في الدنبا والآخرة: ﴿ فَلْيَمْدُدْ بِسَبَبِ إِلَى ٱلسَّمَآءِ ﴾ أي يَجعل بينه وبين الله دليلاً، والدليل على أنّ السبب هو الدليل، قول الله في سورة الكهف: ﴿ وَءَاتَيْنَاهُ مِن كُلِ شَيْءِ سَبَباً ﴾ فَأَتْبَعَ سَبَبَا ﴾ (ا) أي دليلاً، وقال: ﴿ ثُمَّ لْيَقْطَعْ ﴾ أي يميّز، والدليل على أن الفَطْع هو التمبيز قوله: ﴿ وَقَطَّعْنَاهُمُ أَنْ يَعْبَرُ ﴿ فَلَيْنَظُر هَلْ يُذْهِبَنَ كَيْدُهُ مَا يَغِيظُ ﴾ أن يُمبّز ﴿ فَلْيَنظُر هَلْ يُذْهِبَنَ كَيْدُهُ مَا يَغِيظُ ﴾ أن يُمبّز ﴿ فَلْيَنظُر هَلْ يُذْهِبَنَ كَيْدُهُ مَا يَغِيظُ ﴾ أي حيلته، والدليل على أنّ الكَيْد هو الحيلة قوله: ﴿ كَذَيْكَ كِدْنَا لِيُوسُفَ ﴾ (ا) أي احتَلْنا له حتى حبَس أخاه، وقوله يحكي قول فِرعون: ﴿ أَجْمِعُواْكَيْدَكُمْ ﴾ (ا) أي حِيلتكم. قال: فإذا وضَع لنفسِه سبباً، وميّز، دَلَّه على الحق، فأمّا العامّة فإنهم روّوًا في ذلك أنّه مَنْ لم يصدِّق بما قال الله، فَلْيُلْنِ حَبْلاً إلى سقفِ البيت، ثم ليختَنِق.

نَمْ ذَكَرَ عَزُوجِلَ عَظِيمَ كَبَرِيَانُهُ وَآلَانُهُ فَقَالَ: ﴿ أَلَمْ تَرَ﴾ أي أَلَمْ نَعْلَمُ يَا مَحَمَد ﴿ أَنَ آلَٰهُ يَسْجُدُ لَهُ مَن فِى السَّمَـٰوَاتِ وَمِن فِى آلاَرْضِ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ وَٱلنَّجُومُ وَٱلْجِبَالُ وَٱلشَّجَرُ وَٱلدَّوَآبُ﴾ ولفظ الشَجَر واحدٌ ومعناه جَمعٌ ﴿ وَكَثِيرٌ مِّنَ ٱلنَّاسِ وَكَثِيرٌ حَقَّ عَلَيْهِ ٱلْعَذَابُ وَمَن يُهنِ آللهُ فَمَا لَهُ مِن مُكْرِمٍ ﴾.

٣/٧٢٤٤ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، وعدّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زياد جميعاً، عن محمّد بن عبسى، عن يُونُس، عن أبي الصَبَّاح الكِناني، عن الأصبغ بن نُباتة، قال: قال أمير المؤمنين (عليه السلام): إنّ للشمس ثلاث مائة وستّين بُرجاً، كلَّ بُرج منها مِثل جزيرة من جَزائر العرّب، وتنزِل كلَ يوم على بُرج منها، فإذا غابت انتهت إلى حَدِّ (11 بُطنان العَرْش، فلم تَزَلُ سَاجِدة إلى الغد، ثم تُرَد إلى مَوضِع مَطْلِعِها ومعها مَلكان يهتفان عبه معها، وإنّ وجهها لأهل السّماء، وقفاها لأهل الأرض ووقعها لأهل الأرض وحمّها لأهل الأرض ومن عليها من شدة حرّها، ومعنى سُجودها ما قال الله سبحانه وتعالى: ﴿ أَلَمْ تَنَ أَنَّ آلَة يَسْجُدُ لَهُ مَن فِي السَّمُواتِ وَمَن فِي اللّهَ مَن فِي السَّمُواتِ وَمَن فِي اللّمَوْن وَالشّمَسُ وَالشّمَسُ وَالْقَمَرُ وَالْجَبَالُ وَالشّبَحُ وَالدّوَابُ وَكَثِيرٌ مِن النّاسِ ﴾ ٥٠.

اللخنصاص): عن محمّد بن أحمد العَلَوي، قال: حدّثنا أحمد بن زياد، عن عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى بن عُبيد، عن يُونُس بن عبدالرحمن، عن أبي الصَّبّاح الكِناني، قال: سألتُ أبا عبدالله عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ آللَهُ يَسْجُدُ لَهُ مَن فِي ٱلسَّمَا وَلَتِ وَمَن فِي ٱلأَرْضِ وَٱلشَّمْسُ

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٧٩.

<sup>(</sup>١) الكهف ١٨: ٨٨ و٨٥.

<sup>(</sup>۲) الأعراف ٧: ١٦٠.

<sup>(</sup>۲) پوسف ۱۲: ۷۱.

<sup>(</sup>١) طه ۲۰ ۱۲.

۳۔الکافی ۸: ۱۵۷/۸۶۸.

<sup>(</sup>١) في «ط، ي»: أحد.

<sup>1</sup> ـ الاختصاص: ١٦٦.

### وَٱلْقَمَرُ وَٱلنُّجُومُ وَٱلجِبَالُ وَٱلشَّجَرُ وَٱلدَّوَٱبُّ ﴾ الآية.

فقال: وإذّ للشّمس أربع سَجَدات كلّ يوم وليلة: فأوّل سجدةٍ إذا صارت في طَرَف الأفق حين يخرُجُ الفّلك من الأرّض إذا رأيت البياض المضيء في طول السماء قبل أن يَطْلُعَ الفجر، قلت: بلي، مُجعِلت قداك. قال: هذاك الفجر الكاذب، لأنّ الشمس تخرُج ساجدةً وهي في طَرَف الأرض، فإذا ارتفعت من سُجُودها طلع الفجر، ودخل وقت الصلاة.

وأمّا السجدة الثانية، فإنّها إذا صارت في وَسَط الفّبّة وارتفع النهار، ركّدَت الشمس قبل الزوال، فإذا صارّت بحِذاء العَرش ركّدَت وسجَدت، فإذا ارتفعت من سُجُودها زالت عن وَسَط القّبّة فيدخُلُ وقت صلاة الزّوَال.

وأمّا السّجدة الثالثة: إنّها إذ اغابَت من الأفق خَرَّت ساجِدةً، فإذا ارتفّعت من سُجُودها زال الليل، كما أنّها حين زالت وسّط الثّبَة دخّل وقت الزّوال، زوال النهاره

قلت: هذه صورة ما وففتُ عليه من هذا الحديث، والله سبحانه أعلم، وقد تفدَّم في حديث أبي ذرّ، عن رسول الله رستراة عليه رقد): السجُودُ الشمس مع الملائكة المُؤكّلين بها والقمَر، في قوله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلّذِي جَعَلَ ٱلشَّمْسَ ضِيّاً ءُ وَٱلْقَمَرَ نُوراً ﴾ من سورة يُونُس (۱).

قوله تعالى:

# هَاذَانِ خَصْمَانِ اخْتَصَمُوا فِي رَبِّهِمْ فَالَّذِينَ كَفَرُواْ قُطِّعَتْ لَهُمْ فَالَّذِينَ كَفَرُواْ قُطِّعَتْ لَهُمْ قِيابٌ مِنْ نَّارٍ -إلى قوله تعالى - وَذُوقُوا عَذَابَ ٱلحَرِيقِ [ ٢٢- ١٩ ]

١/٧٣٤٦ محمّد بن يعتوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أحمد بن محمّد البَرْقي، عن أبيه، عن محمّد بن المُحمّد بن المُحمّد بن اللهُ عن أبي جعفر (عبد الله)، في قوله تعالى: ﴿ هَاٰذَانِ خَصْمَانِ ٱخْتَصَمُواْ فِي رَبِّهِمْ فَالَّذِينَ كَفَرُواْ ﴾ بولاية على ﴿ قُطِعَتْ لَهُمْ ثِيَابٌ مِن نَّارٍ ﴾ .

٢/٧٢٤٧ ـ ابن بابَوَيه، فال: حدّثنا أبو محمّد عمّار بن الحسين الأُسْرُوشَنِي (''، قال: حدّثني عليّ بن محمّد ابن عِصْمَة، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد الطّبَري بمكّة، قال: حدّثنا أبو الحسن بن أبي شُجَاع البَجَلي، عن جعفر بن

سورة الحج آية ١٩٠٢.

<sup>(</sup>١) تقدَّم في الحديث (١) من تفسير الآية (٥) من سورة يونس.

۱ ـ الكافي ۱: ۲۱۹۳۱ ٥.

٢ ـ الخصال: ٢٥/٤٢.

<sup>(1)</sup> منسوب إلى أشرُّوشَنة: بلدة وراء شمَرقند دون سَيْحُون كما في أنساب السمعاني ١: ١٤١، معجم البلدان ١: ١٧٧، وفي معجم رجال الحديث ١٢: ٢٥١ الأشروسي.

عبيدالله بن محمّد (1) الحَنفي، عن يحيى بن هاشم، عن محمّد بن جابر، عن صَدَفة بن سعيد، عن النَّضُر بن مالك، قال: قلت للحسين بن علي بن أبي طالب،طبهاالسلام): يا أبا عبدالله، حدّثني عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ هَالَمُ اللهُ عَرْ وَجِلّ: ﴿ هَالَمُ اللهُ عَرْ وَجِلّ: ﴿ هَالَمُ اللهُ عَرْ وَجِلّ: ﴿ هَالَمُ اللهُ عَرْ وَجِلّ : ﴿ هَالَمُ اللهُ عَرْ وَجِلّ : ﴿ هَاللهُ اللهُ عَرْ وَجِلّ : ﴿ هَاللهُ اللهُ عَرْ وَجِلّ : ﴿ هَاللهُ اللهُ عَرْ اللهُ عَرْ وَجِلُ اللهُ عَرْ وَجِلُ : ﴿ هَاللهُ اللهُ عَرْ وَجِلُ اللهُ عَرْ وَجِلْ اللهُ عَرْ وَجِلُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى الل

قال: «نحن وينو أميّة، اختصَمنا في الله عزّ وجلّ، قُلنا: صدّق الله؛ وقالوا: كذّب الله؛ فنحن وإيّاهم الخَصْمان يوم القيامة».

ن ٧٢٤٨ /٣ محمد بن العباس: عن إبراهيم بن عبدالله بن مُسلم، عن حَجَاج بن المِنْهال، بإسناده عن قيس بن سَعْد بن عَبادة، عن عليّ بن أبي طالب اطباسهم، أنّه قال: «أنّا أوّل من يَجنُو للخُصومة ببن يَدي الرحمن»، وقال قيس: وفيهم نزّلت: ﴿ هَلْذَانِ خَصْمَانِ آخَتَصَمُواْ فِي رَبِّهِمْ ﴾ وهم الذين تبارزوا يوم بدر، عليّ (طباسهم) وحمزة وعُبَيدة، وشَيبة وعُبَه والوليد.

4/۷۲٤٩ - الشيخ في (أماليه): قال أخبرنا محمّد بن محمّد، قال: أخبَرنا أبو حَفْص عُمر بن محمّد، قال: حدّثنا أبو بكر أحمد بن إسماعيل بن هامان (۱)، قال: حدّثنا أبي، قال: حدّثنا مُسلم، قال: حدّثنا عُروة بن خالد، قال: حدّثنا سُلمان التّميمي، عن أبي مِجْلَز، عن قَيس بن سَعْد بن عُبادة، قال: سَمِعت علي بن أبي طالب، عبد الله عزّ وجلّ للخُصومة يوم القيامة».

٥/٧٢٥٠ (كشف الغمة): عن مسلم والبُخاري ـ في حديث ـ في قوله تعالى: ﴿ هَـٰذَانِ خَصْمَانِ ٱخْتَصَمُّواْ فِي رَبِّهِمْ ﴾ نزّلت في عليّ، وحَمزة، وعُبَيدة بن الحارث الذين بارّزوا المشركين يوم بَدر: عُنبة وشَيْبَة ابنا ربيعة، والوليد بن عُنبة.

7/۷۲۵۱ علىّ بن إبراهيم: في معنى الآية، قال تنص وبنو أميّة، نحن قلنا: صدّق الله ورسوله؛ وقال بنو أميّة: كذّب الله ورسوله؛ ﴿ قَالَذِينَ كَفَرُوا ﴾ يعني بني أميّة ﴿ قُطِيّتِ لَهُمْ ثِيّابٌ مِن نّارٍ ﴾ إلى قوله: ﴿ حَدِيدٍ ﴾ قال تغشاه الله ورسوله؛ ﴿ قَالَتُهُ السّفلى حتّى تَبْلُغَ سُرَّتَه، وتتقلّص شَفَتُه العُلبا حتّى تَبْلُغَ وسَط رأسه ﴿ وَلَهُم مَقَامِعُ مِنْ حَدِيدٍ ﴾ قال: الأعمدة التي يُضرَبون بها.

٧/٧٢٥٢ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن محمّد بن أبي عمير، عن أبي بصير، عن أبي

<sup>(</sup>٢) في «ج، ي»: عن جعفر بن محمد.

٣ ـ تأويل الآيات ١: ٣/٣٣٤.

٤ ـ الأمالي ١: ٨٢، صحيح البخاري ٦: ١٨١، تفسير الرازي ٢٣: ٢١، مستدرك الحاكم ٢: ٣٨٦، النور المشتعل: ١١٤، جامع الأصول ٢: ٣٢٢، تفسير القرطبي ١٢: ٢٥، تلخيص المستدرك ٢: ٣٨٦.

<sup>(</sup>١) في «ج»: ماهان.

٥ \_ كشف الغمّة ١: ٢١٣، صحيح مسلم ٤: ٣٠٣٢/٢٣٢٣، صحيح البخاري ٦: ١٨١/١٨١.

٦ ـ تفسير القمي ٢: ٨٠.

<sup>(</sup>١) في «ط» نسخة بدل والمصدر: تشويه.

٧ ـ تفسير القمى ٢: ٨١.

سورة الحج (٢٢) ....... ٢٢٠

عبدالله (عليه السلام)، قال: قلت له: يا بن رسول الله، خوَّفْني فإنّ قلبي قد قِسا.

فقال: «يا أبا محمد، استَعِدَّ للحياة الطويلة، فإنَّ جَبْرَئِيل (عبدالله) جاء إلى رسول الله (من المعبداله) وهو فاطباً! فقال: يا فاطب، وقد كان قبل ذلك يَجيء وهو مُبتسم، فقال رسول الله (من الله من المحمد، إنّ الله عزّ وجل أمرّ بالنّار، فنُفِخ محمد، قد وُضِعَت مَنافِخ النار، فقال: وما مَنافِخ النار، يا جَبْرَئيل؟ فقال: يا محمد، إنّ الله عزّ وجل أمرّ بالنّار، فنُفِخ عليها ألف عام حتى البيّضَت، ثمّ نُفِخ عليها ألف عام حتى الحمرّت، ثمّ نُفِخ عليها ألف عام حتى المودّت، ثمّ نُفِخ عليها ألف عام حتى المؤدّت، فهي سوداء مُظلِمة، لو أنّ قطرَة من الضّرِيع قطرت في شَراب أهل الدنيا لمات أهلها من نَنْنها، ولو أنّ حَلقَة واحدة من السِلْسِلة التي طُولها سبعون ذراعاً وُضِعَت على الدنيا لذابت من حَرَّها، ولو أنّ سِربالاً من سَرابيل أهل النار عُلَق بين السّماء والأرض لمات أهل الأرض من ربحه وَوَهْجِه».

قال: «فَبَكَى رسول الله (مَلَى الله (مَلَى)، وبَكَى جَيْرَئِيل، فبعَث الله إليهما مَلَكاً، فقال لهما: إنّ ربّكما يُقرئكما السلام، ويقول: قد أمنتكما أن تُذنِبا ذنباً أعذَبكما (١) عليه».

فقال أبو عبدالله (عبدالله): افمار أي رسول الله (مني اله عبدالله) جَبْرَيْيل مُبتَّسِماً بعد ذلك، ثمّ قال: وإنّ أهل النار يُعَظّمون النار، وإنّ أهل الجنّة والنعيم، وإنّ أهل جهنّم إذا دخلوها هَوَوْا فيها مسيرة سبعين عاماً، فإذا بلّغوا أعلاها قُوعوا بمقامِع الحديد، وأعبدوا في دَرْكِها ()، هذه حالُهم، وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ كُلَّمَا أَرَادُواْ أَن يَخْرُجُواْ مِنْهَا مِنْ غَمْ أُعِيدُواْ فِيهَا وَذُوقُواْ عَذَابَ الْحَرِيقِ ﴾ ثمّ تُبدّل جلودُهم مجلوداً غير الجُلود التي كانت عليهم،

فقال أبو عبدالله (عليه السلام): «حسبُك، يا أبا محمد؟ قلت: حسبي، حسبي.

٣٠٧٠/٨-الشيخ المفيد في (أماليه) قال: أخير في أبو القاسم جعفر بن محمد (رحداد)، عن محمد بن عبدالله بن جعفر الجميري، عن أبيه، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن أبن أبي عُمير، عن عُمر بن أذينة (١) عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: ومرّ سلمان (رضها عنه) على الحَدّ ادين بالكوفة فرأى شاباً قد صُعِق، والناس قد اجتمعوا حوله، فقالوا: با أبا عبدالله، هذا الشاب قد صُرع، فإن قرأت في آذانه (١) ـ قال ـ قدنا منه سلمان، فلمّا رآه الشاب أفاق، وقال: يا أبا عبدالله، ليس بي ما يَقولُ هؤلاء القوم، ولكنّي مَرَرْتُ بهؤلاء الحَدّ ادين، وهم يَضْرِبون بالميرزبات (١)، فذكرتُ قوله تعالى: ﴿وَلَهُم مَقَامِعُ مِنْ حَدِيدٍ ﴾ فذهب عقلي خوفاً من عقاب الله تعالى، فاتحذه سلمان أخاً، ودخل قلبه حلاوة محبّته في الله تعالى، فلم يَزلُ معه حتّى مَرض الشاب، فجاءه سلمان فجلس عند

<sup>(</sup>١) في «ج»: يعذبكما.

<sup>(</sup>٢) في «ج، ي، ط»: ذلك.

٨ ـ الأمالي: ١٣٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: عمر بن يزيد.

<sup>(</sup>٢) في «ط» والمصدر: أُذنه.

<sup>(</sup>٣) المِرْزَبَات، جمع مِرْزَبَة: المِطْرَقَة الكبيرة التي تكون للحدّاد. «النهاية ٢: ٢١٩».

رأسِه وهو يجود بنفسه، فقال: يا مَلَك الموت، أرفق بأخي؛ فقال مَلَك الموت: يا أبا عبدالله، إنّي بكلِّ مؤمنٍ رفيقٌ، ٩/٧٢٥٤ ـ ابن طاوُس في (الدروع الواقية): قال: ذكر أبو جعفر أحمد القُمي في كتاب (زهد النبي (مني اله عنه واله)): أنَّ جَبْرَيْيل (عنه السلام) جاء إلى النبيّ (مني اله عنه واله) عند الزوال، في ساعةٍ لم يأتِه فيها، وهو متغيّر اللون، وكان النبيّ (ملّ الاعليمة اله) يسمّع حِسّه وجَرْسُه (١)، فلم يسمّعُه يومئذٍ، فقال له النبيّ (ملّ الامليمة عليم اله): «ينا جَبْرَيْيل، مالَكَ جِئتَني في ساعةٍ لم تَجِنّني فيها، وأرى لونَك متُغبّراً، وكنت أسمَع حِسَك وجَرْسَك فلم أسمَعُه!».

فقال: إنِّي جنتُ حين أمر الله بمَنافِخ النار، فَوُضِعَت على النار.

فقال النبيّ (ملّ الد عنه رآله): وفأخبِرْني عن النار - يا أخي جَبْرَئيل - حين خَلْقها الله تعالى؟ ٥.

فقال: إنّه سُبحانه أوقد عليها ألف عام فاحمَرَّت، ثمّ أو قَدَ عليها ألف عام فابيَضَّت، ثمّ أوقد عليها ألف عام فاسوَدَّت، فهي سَودا، مُظلمة، لا يُضيءُ جَمْرُها، ولا يَنْطَفِئ لَهَبُها، والذي بعثك بالحقّ نبيّاً، لو أنّ مثل خَرْقِ إبرةٍ خرّج منها على أهل الأرض لا حتَرُقوا عن آخِرهم، ولو أنّ رجلاً أدخِل جهنّم ثمّ أخرِج منها، لهلَكَ أهل الأرض جميعاً حين ينظُرون إليه لما يَرَوْنَ به، ولو أنَّ ذِراعاً من السِّلسِلَة التي ذكرها الله فيكتابه وُضِع على جميع جبال الدنيا لَذاتِتْ عن آخرِها، ولو أنَّ بعض خُزَّان جَهنَّم التِسعة عشَر نظر إليه أهل الأرض لمَا تُوا حِينَ نظروا إليه، ولو أن تُوباً من ثِيابِ أهل جهنّم أخرج (") إلى الأرض لمات أهل الأرض من نَتْن رِيحه. فانكبّ النبيّ (منها له عبه وآله) وأطرّق يبكي، وكذلك جَبْرَيْيل، فلم يزالا يبكيان حتَى ناداهما تلَك من السَّماء: يا جَبْرَئيل، ويا محمَّد، إنّ الله قد أمنكما من أن تُعصِيا فيُعذِّبكما.

١٠/٧٢٥٥ ـ ثمّ قال ابن طاوُس في الكتاب المذكور أيضاً: عن النبي (ستراة عبدرته) أنّه قال: (والذي نفس محمّد بيده، لو أنَّ قَطْرَةُ من الزَّقُوم قَطَرَتْ عِلَى جَبّالِ الأرض لساخَكَ إلى أسفل سبع أرّضين، ولما أطاقَتْه، فكيف بمن هو طعامه! والذي نفسي بيده، لو أنَّ قطرَةً من الغِسلين قَطَرَتْ على جبال الأرض لساخت إلى أسفل سبع أرَضين، ولما أطاقته، فكيف بمن هو شَرابُه! والذي نفسي بيده لو أنَّ مِقْمَاعاً واحداً ممّا ذكره الله في كتابه وُضِع على جبال الأرض لساخَت إلى أسفل سبع أرّضِين، ولَما أطافته، فكيف بمن يُقْمَع به يوم القيامة في الناره.

قوله تعالى:

إِنَّ اللهَ يُدْخِلُ ٱلَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحِاتِ . إلى موله تعالى .

٩ ـ الدروع الواقية: ٥٨.

<sup>(</sup>١) الجَّرْسُ والجِرْشُ: الصوتُ الخَفِيُّ. اللصحاح . جرس ـ ٣: ٩١١٪.

<sup>(</sup>۲) في «ج، ي»: خرج.

١٠ ـ الدروع الواقية: ٥٨.

#### وَلِباسُهُمْ فِيها حَرِيرٌ [ ٢٣ ]

١/٧٢٥٦ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن ابن أبي عُمّير، عـن أبـي بَـصير، قـال: قـلت لأبـي عبدالله(عليهالسلام): جُعِلت فداك ـ يا بن رسول الله ـ شوّقُني.

فقال: «با أبا محمّد، إنّ من أدنى نسيم () الجَنّة أن يوجَد ريحُها على قلوب أهلها بوم الأخْذِ بالكَظّمِ والخِنّاقِ من مسيرة ألف عام من مسافة أهل الدنيا، وإنّ أدنى أهل الجنّة منزِلاً لو نزَل به أهل الثَّقَلَيْن الجِنّ والإنس لَوسِعَهُم طَعاماً وشَراباً، ولا يَنقُص ممّا عند، شيءٌ، وإنّ أيسر أهل الجنّة منزلاً يدخُلُ () الجنّة فيُرفع له ثلات حدائق، فإذا دخَل أدناهن رأى فيها من الأزواج والخَدّم والأنهار والثِمار ما شاء الله ممّا يملاً عينيه قُرّة، وقَلبته مَسَرّة.

فإذا شكر الله وحَمِده "قبل له: أرفع رأسَك إلى الحديقة الثانية، ففيها ما ليس في الأخرى؛ فيقول: يا ربّ أعطني هذه؛ فيقول الله وحَمِده، أعطني هذه؛ فإذا دخَلها شكر الله وحَمِده، أعطني هذه؛ فيقول الله تعالى: إن أعطبتُكها سألتني غيرَها؛ فيقول: ربّ، هذه هذه؛ فإذا دخَلها شكر الله وحَمِده، قال: هفيقال: افتحوا له باباً إلى الجنة؛ ويقال له: ارفع رأسَك؛ فإذا قد فُتِح له باب من الخُلد، ويَرى أضعافَ ماكان هو فيه فيما قبل، فيقول عند مُضاعفة (١٠ مَسَرّاته: ربّ لك الحَمْد الذي لا يُحصى إذ منَنْتَ عليّ بالجِنان، وأنجَيْتني من النبران،

قال أبو بصير: فبكيت، وقلت له: جُعِلت فداك، زِدْني، قال: «يا أبا محمّد؛ إنّ في الجنة نهراً في حافّتَيه جَوارٍ نابتات، إذا مرّالمؤمن بجاريةٍ أعجَبَته قلعَها، وأنبت الله مكانها إنحري.

قلت: تجعِلت فداك، زِدْني. قال: المؤمن بُزوّج ثمان هائة عَذراء، وأربعة آلاف ثيّب، وزوجتين من الحُور العِين».

قلت: جُعِلت فِداك، ثمان مائة عَذراء! قال: ونَعَم، ما يَفْتُرشُ مِنهنّ شِبئاً إلّا وجَدهاكذلك،

قلت: مُحِمِلت فداك، من أيّ شيءٍ خُلِفَت الحُور العِين؟ قال: ومن تُربة الجنّة النورانية، ويُرى مُخُّ ساقَيها من وراء سبعين حُلّة، كَبِدُها مِراّته، وكَبِدُه مِرْاً تُهاه.

قلت: جعلت فداك، أَلَهُنَّ كلامٌ يُكلِّمْنَ به أهل الجنّة؟ قال: «نَعَم، كلامٌ يتكلِّمْنَ به، لم يَسْمَعِ الخَلائق بمِثله وأعذب منه».

قلت: ما هو؟ قال: «يَغُلْنَ بأصواتٍ رَخيمةٍ: نحن الخالدات فلا نموت، ونحن الناعمات فلا نَيْبَس، ونحن المُقيمات فلا نُظَعن، ونحن الراضيات فلا نسخَط، طوُبي لِمَنْ خُلِق لنا، وطُوبي لِمَنْ خُلِفْنا له، ونحن اللواتي لو أنّ

سورة الحج آية ـ ٢٣ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ٨١

<sup>(</sup>١) في «ي، ط» والمصدر: نعيم.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: منزلة من يدخل.

<sup>(</sup>٣) في «ج، ي»: سعيه.

<sup>(</sup>٤) في «ط» والمصدر: تضاعف.

٨٦٦ ...... البرهان في تفسير القرآن

قَرْنَ إحدانا عُلِّق في جوّ السَّماء لأغشى (٥) نورُه الأبصار».

فهاتان الآيتان تفسيرهما (١) ردِّ على من أنكر خَلْقَ الجنّة والنار، وسيأتي ـ إن شاء الله تعالى ـ في صِفة الجنّة والنار، وسيأتي ـ إن شاء الله تعالى ـ في صِفة الجنّة والحُور العِين في قوله تعالى: ﴿ هَا قُومُ أَقْرَءُواْ كِتَابِيَهُ ﴾ (٧) وغيرها من الآيات (٨)، وتقدّم من ذلك في قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ نَحْشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَى آلرَّ حْمَـٰنِ وَفْداً ﴾ من سورة مريم (١).

قوله تعالى:

## وَهُدُواْ إِلَى الطَّيِّبِ مِنَ ٱلْقَوْلِ وَهُدُواْ إِلَى صِرَاطِ ٱلْحَمِيدِ [ ٢٤ ]

١/٧٢٥٧ ـ أحمد بن محمّد بن خالد البَرقي: عن أبيه، عَمّن ذكره عن أبي عليّ، عن ضُرَيس الكُناسي، قال: سألت أبا جعفر (١) (مه سرم) عن قول الله: ﴿ وَهُدُوٓا إِلَى ٱلطَّيِّبِ مِنَ ٱلْقَوْلِ وَهُدُوٓا إِلَى صِرَاطِ ٱلْحَمِيدِ ﴾.

فقال: «هو ـ والله ـ هذا الأمر الذي أنتم عليه».

٢/٧٢٥٨ عن محمّد بن يعفوب: عن الحسين بن محمّد، عن مُعلّى بن محمّد، عن محمّد بن أوْرَمَة، عن عليُ ابن حسّان، عن عبدالرحمن بن كَثِير: عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قوله تعالى: ﴿ وَهُدُواْ إِلَى ٱلطَّيّبِ مِنَ ٱلْقَوْلِ وَهُدُواْ إِلَى الطّيّبِ مِنَ ٱلْقَوْلِ وَهُدُواْ إِلَى صِرَاطِ ٱلْحَمِيدِ ﴾.

قال: «ذلك جعفر وحمزة وعُبيدة وسلمان وأبو ذرّ والمِقداد بن الأسود وعمّار، هُـدوا إلى أمير المؤمنين (طبهالسلام)».

ابن شهرآشوب، قال: قال أبو عيدالله (ميه الملام)، وذكر الحديث بعينه (١).

٣/ ٧٢٥٩ /٣ عليّ بن إبراهيم: في معنى الآية، قال النوحيد والإخلاص ﴿ وَهُدُواْ إِلَى صِرَاطِ ٱلْحَمِيدِ ﴾ قال: إلى الولاية.

سورة الحج آية ـ 22 ـ

<sup>(</sup>٥) في «ج»: لأعشى.

<sup>(</sup>٦) في المصدر: وتفسيرهما.

<sup>(</sup>٧) يأتي في تفسير الآيات (١٩ ـ ٢٣) من سورة الحاقة.

<sup>(</sup>٨) يأتي في تفسير الآية (٢٠) من سورة الزمر وتفسير الآيات (٤٦ ـ ٦٢) و(٦٦ ـ ٧٢) من سورة الرحمن.

<sup>(</sup>٩) تقدم في تفسير الآيات (٧٣ ـ ٩٨) من سورة مريم.

١ \_المحاسن: ١٦٩/١٦٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أبا عبدالله.

٢ ـ الكافي ١: ٧١/٣٥٢، شواهد التنزيل ١: ٣٩٤/٣٩٤.

<sup>(</sup>۱) المناقب ۲: ۹٦.

۲ ـ تفسير القمى ۲: ۸۳

سورة الحج (٢٢) ...... ٢٢٠

قوله تعالى:

## إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيْلِ ٱللهِ وَٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرامِ ٱلَّذِى جَعْلْنَاهُ لِلنَّاسِ سَواءً ٱلْعَاكِفُ فِيهِ وَٱلْبَادِ [70]

١/ ٢٢٦٠ - عليّ بن إبراهيم، قال: نزّلت في قريش، حين صَدّوا رسولَ الله (مني اله عبه وآله)عن مكّة.

ابن أبي العلاء، قال: قال أبو عبدالله (عبد الله عن أصحابنا، عن أحمد بن محمد، عن عليّ بن الحكم، عن الحسين ابن أبي العلاء، قال: قال أبو عبدالله (عبد الله (عبد الله عنه وإنّ مُعاوية أوّل من عَلَق على بابه مِصْرَاعَبن بمَكّة، فمنَع حاجّ بيت الله ما قال الله عزّ وجلّ: ﴿ سَوَآءُ ٱلْعَاكِفُ فِيهِ وَٱلْبَادِ ﴾ وكان الناس إذا قَدِموا مكّة نزَل البادي على الحاضِر حتى يقضي حَجّه، وكان مُعاوية صاحب السّلسِلَة الني قال الله تعالى: ﴿ فِي سِلْسِلَةٍ ذَرْعُهَا سَبْعُونَ ذِرَاعاً فَاسْلُكُوهُ \* إِنّهُ كَانَ لَا يُؤْمِنُ بِاللهِ ٱلْعَظِيم ﴾ (١) وكان فِرْعُونَ هذه الأمّة».

٣/٧٢٦٢ - وعنه: عن الحسين بن محمّد، عن معُلَى بن محمّد، عن الوَشّاء، عن أبان بن عُثمان، عن يحيى بن أبي العلاء، عن أبي عبدالله، عن أبيه (عليمالسلام)، قال: «لم يَكُنْ لِدُور مكَّة أبواب، وكان أهل البُلدان (١) يأتون بقطرانهم (١) فيد خُلون فيضربون بها، وكان أوّل من بوَّبها مُعاوية».

٢٢٦٣ / ٢٢٦٢ عن موسى بن القاسم، عن صَفُوان بن يحيى، عن حسين بن أبي العَلاَء، قال: ذكر أبو عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله) هذه الآبة: ﴿ سَوَاءً ٱلْعَاكِفُ فِيهِ وَٱلْبَادِ ﴾ ، فقال: «كانت مكّة لبس على شيءٍ منها باب، وكان أبو عبدالله (علم الله على المباعث منها باب، وكان أول مَنْ علَق على بابه المحصّرًا عَبْن مُعاوية بن أبي سُفيان، وليس بنبغي لأحدٍ أن يمنَع الحاجَّ شيئاً من الدور ومناذلها».

٥/٧٢٦٤ - وعنه: بإسناده عن يعقوب بن يزيد، عن أبن أبي عُمير، عن حَفْص بن البَخْتَري، عن أبي عبدالله (طبهالسلام)، قال: اليس ينبغي لأهل مكّة أن يجعّلوا على دُورِهم أبواباً، وذلك أنّ الحاجّ ينزِلون معهم في ساحة الدار حتّى يقضوا حَجُّهم».

سورة الحج آية ـ ٢٥ ـ

۱ ـ تفسير القمي ۲: ۸۳

۲ ـ الكافي ٤: ١/٢٤٣.

<sup>(</sup>١) الحاقة ٦٩: ٢٢ و٢٢.

٣ ـ الكافي ٤: ٢/٢٤٤.

<sup>(</sup>١) في «ي»: البوادي.

<sup>(</sup>٢) قال المجلسي (رحمه اد): قوله (عله السلام): «بقطرانهم» كأنه جمع القطار على غير القياس، أو هو تصحيف قطرات. قال في مصباح اللغة: القطار من الابل عدد على نسق واحد، والجمع قطُر مثل: كتاب وكتب، والقطرات جمع الجمع. «مرآة العقول ١٧: ١٠٩».

٤ ـ التهذيب ٥: ١٤٥٨/٤٢٠.

٥ ـ التهذيب ٥: ١٦١٥/٤٦٢.

٦/٧٢٦٥ عن المويه، قال: حدَّثنا أبي، قال: حدَّثنا سَعْد بن عبدالله، عن أحمد، وعبدالله ابنَي محمّد بن عبسى، عن محمّد بن أبي عُمّير، عن حمّاد بن عُثمان الناب، عن عُبيد الله بن عليّ الحَلَبي، عن أبي عبدالله عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ سَوّاءَ ٱلْعَاكِفُ فِيهِ وَٱلْبَادِ ﴾.

فقال: «لم يكن ينبغي أن تُوضَع (١) على دور مكّة أبواب، لأنّ للحاجّ أن ينزِلوا معهم (١) في ساحة الدار حتّى يقضُوا مناسِكَهم، وإنّ أوّل من جعَل لدور مكّة أبواباً مُعاوية».

٧/٧٣٦٦ الحِمْيَري عبدالله بن جعفر: بإسناده عن جعفر، عن أبيه، وعن عليّ (عليمالسلام)، أنّه كَرِهَ إجارة ببوت مكّة، وفرأ: ﴿سَوَاءٌ ٱلْعَاكِفُ فِيهِ وَٱلْبَادِ﴾.

٧٢٦٧ /٨ ـ وعنه: بإسناده عن جعفر، عن أبيه، عن عليّ (عب السلام): أنّ رسول الله (ملّ الله عبه وآله) نهى أهل مكّة عن إجارة بيوتهم، وأن يُغِلقوا عليها أبواباً، وقال: ﴿ سَوَآءٌ ٱلْعَاكِفُ فِيهِ وَٱلْبَادِ﴾. قال: وفعل ذلك أبو بكر وعُمّر وعُثمان [وعليّ (عب السلام)] حتّى كان في زمّن مُعاوية.

٩/٧٣٦٨ عليّ بن جعفر في (مسائله): عن أخيه موسى بن جعفر اطبهمالسلام، قال: «ليس ينبغي لأحَدٍ من أهل مكّة أن يمنّع الحاجّ شيئاً من الدُّور ينزِلونها».

// قوله تعالى:

## ومَنْ يُرِدْ فِيهِ بِإِلْحَادِ بِظُلْمٍ أَلْذِقْهُ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ [70]

١/٧٢٦٩ محمد بن يعقوب: عن على بن إبراهيم، عن أبيه، ومحمد بن إسماعيل، عن الفَضْل بن شاذان جميعاً، عن ابن أبي عُمَير، عن مُعاوية بن عَمَار، قال: أتى أبو عبدالله (طبالله) في المسجد، فقيل له: إنّ سَبُعاً من سِباع الطّير على الكعبة، ليس يَمُرّ به شيءٌ من حَمام الحَرّم إلّا ضرّبه. فقال: «انصِبُوا له واقتُلوه، فإنّه قد ألحد».

٢/٧٢٧٠ ـ وعنه: ابن أبي عُمَير عن، مُعاوية بن عمّار، قال: سألتُ أبا عبدالله (عبد الدم) عن قول الله عزّ وجلَ:
 وَمَن يُرِدُ فِيهِ بِإِلْحَادٍ بِظُلْمٍ

٦ ـ علل الشرائع: ١/٣٩٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: يصنع.

<sup>(</sup>٣) في المصدر زيادة: في دورهم.

٧ ـ قرب الاسناد: ٦٥.

٨ ـ قرب الاسناد: ٥٢.

٩ ـ مسائل علي بن جعفر: ١٦٨/١٤٣.

سورة الحج آية ـ ٢٥ ـ

۱ \_الكافي ٤: ١/٢٢٧.

۲ ـ الكافي ٤: ۲/۲۲۷.

قال: «كلّ ظُلمٍ إلحادٌ، وضَرَّبُ الخادم في غير ذَنْبٍ، من ذلك الإلحاد».

٣/٧٢٧١ ـ وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن إسماعيل، عن محمّد بن اسماعيل، عن محمّد بن الفُضَيل، عن أبي الصَّبّاح الكِناني، قال: سألتُ أبا عبدالله اعبدالله عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَن يُرِدْ فِيهِ بِإِلْحَادٍ بِظُلْمٍ نُذِقْهُ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾.

ً فقال: كلُّ ظُلْمٍ يَظلِمُه الرجُلُ نفسَهُ بمكَةَ من سَرِقَة أو ظُلمِ أحدٍ، أو شيءٍ من الظُلْمِ، فإنّي أراه إلحاداً، ولذلك كان يتّقي أن يَسكُنَ الحرم.

١٧٢٧٢ عن أبي عبدالله (على السلام)، في قول الله عن أبي وَلَاد وغيره من أصحابنا، عن أبي عبدالله (على السلام)، في قول الله عزّ ذكره: ﴿ وَمَن يُرِدُ فِيهِ بِإِلْحَادِ بِظُلْم ﴾.

فقال: «مَنْ عَبَد فيه غير الله عزّ وجلّ، أو تَوَلّى فيه غير أولياء الله، فهو مُلْحِدٌ بِظُلْمٍ، وعلى الله نبارك ونعالى أن يُذيقَه من عذاب أليمه.

٧٢٧٣ /٥ ـ وعنه: عن الحسين بن محمّد، بإسناده إلى عبدالرحمن بن كَثِير، قال: سألتُ أبا عبدالله (عبدالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَن يُرِدْ قِيهِ بِإِلْحَادٍ بِظُلْم نُذِقْهُ مِنْ عَذَابٍ ألِيم﴾.

قال: «نزَلت فيهم حيث دخَلوا الكعبة، فتعاهدوا وتعاقدوا على كُفْرِهم وجُحودهم بما نزَل في أمير المؤمنين (عبدالسلام)، فألحَدوا في البيت بظُلمِهم الرسول (من العبداداله) وَوَلِيَّه (عبدالسلام)، فَبُعْداً للقومِ الظالمين».

٦/٧٢٧٤ ـ ابن بابويه، قال: حدّثنا أبي، قال: حدّثنا أحمد بن إدريس، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن عبدالله (عبدالله (عبدالله) عن أبي الصّبّاح الكِناني، قال: سألتُ أبا عبدالله (عبدالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَن يُرِدْ فِيهِ بِإِلْحَادٍ بِظُلْمٍ ثُلُوقَةً مِنْ عَفَاتٍ أليمٍ ﴾.

فقال: «كلّ ظُلمٍ يَظْلِمُ به الرجُلُ نفسَه بمكّةً من سَرِقَةٍ أو ظُلْمِ أحّدٍ، أو شيءٍ من الظّلم، فإنّي أراه إلحاداً». ولذلك كان يَنهى أن يُسكَن الحرم.

٧٢٧٥ /٧-الشيخ: بإسناده عن موسى بن القاسم، عن ابن أبي عُمير، عن حمّاد، عن الحَلَبي، قال: سألتُ أبا عبدالله (عبد الله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَن يُرِدْ فِيهِ بِإِلْحَادٍ بِظُلْمٍ تُلِدِقْهُ مِنْ عَذَابٍ ألِيمٍ ﴾.

فقال: «كلُّ ظُلمٍ فيه إلحاد، حتَّى لو ضَرَبْتَ خادِمَك ظُلماً خَشيت أن يكون إلحاداً». فلذلك كان الفقهاء يكرّهون شُكني مكَة.

٣ ـ الكافي ٤: ٣/٢٢٧.

٤ ـ الكافي ٨: ٣٢٧/٣٣٥.

٥ ـ الكافي ١: ٢٤/٣٤٨.

٦ ـ علل الشرائع: ١/٤٤٥.

۷ ـ التهذيب ٥: ١٤٥٧/٤٢٠.

٨٧٠ ..... البرهان في تفسير القرآن

٨/٧٢٧٦ معليّ بن إبراهيم: في معنى الآية، قال: قال نزّلت فيمن يُلحِد في أمير المؤمنين (على السلام) ويَظْلِمُه.

قوله تعالى:

## وَطَهِّرْ بَيْتِي لِلطَّآئِفِينَ وَالقآئِمِينَ وَالرُّكِّعِ السُّجُودِ [ ٢٦ ]

۱/۷۲۷۷ محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا محمّد بن هَمّام، عن محمّد بن إسماعيل العَلوي، عن عيسى بن داود، قال: قال الإمام موسى بن جعفر (عليماالسلام): «قوله تعالى: ﴿ وَطَهِّرْ بَيْتِي لِلطَّآثِفِينَ وَالقآثِمِينَ وَالرُّكُّمِعِ السُّجُودِ﴾ يعنى بهم آل محمّد (ملون الفعلهم)».

وقد تقدّمت الروايات في ذلك في سورة البقرة (١).

فوله تعالى:

## وَأَذَّنْ فِى النَّاسِ بِالْحَجِّ يَأْتُوكَ رِجالاً وَعَلَى كُلِّ ضَامِرٍ يَأْتِينَ مِنْ كُلِّ فَجِّ عَمِيق [ ٢٧ ]

١/٧٢٧٨ ـ عليّ بن إبراهيم، يقول: الإبل المَهْزُولَة. وقُرء: «يأتونَ من كلَّ فجّ عميق».

قال: ولمّا فرَغ إبراهيم اطباسلام) من بناء البيت، أهره الله أن يُؤذّن في الناسُ بالحَجّ، فقال: يا ربّ، وما يبلُغُ صوني؟ فقال الله تعالى: عليك الأذان وعليّ البلاغ. وارتفع على المقام وهو يومئذٍ يُلاصِق البيت، فارتفع به المقام حتى كأنه (1) أطول من الجِبال، فنادى، وأدّ كل إصبعيه في أذنيه (1) وأفيَل بوَجهه شَرْفاً وغَرْباً، يقول: أيّها الناس كُتِب عليكم الحَجّ إلى البيت العَتِيق فأجيبوا ربّكم، فأجابوه من تحت البحور السبعة، ومن بين المشرق والمغرب إلى منقطع التراب من أطراف الأرض كلّها، ومن أصلاب الرجال وأرحام النساء بالتَلْبِية: لبيّك اللهم لبيّك. أولا ترونهم يأتُون يُلبّون؟ فمَنْ حَجّ من يومئذ إلى يوم القيامة فهم مِمنَّ استجاب لله، وذلك: قوله: ﴿ فِيهِ عَايَاتٌ بَيِّنَاتٌ اللهمَّ المِبَاتُ اللهمَ المَاتِيقَ اللهمَ المَاتِيقَ اللهمَ المَاتِيقَ اللهم المَاتِيقَ اللهمُ المَاتِيقَ اللهمَ المِبْواتُ اللهمُ المَاتِيقَ اللهمَّ المَاتِيقِ اللهمَّ المَاتِيقَ المَاتِيقَ المَاتِيقَ المَاتِيقَ المَاتِيقَ اللهمَّ المَاتِيقَ اللهمَّ المَاتِيقِ المَاتِيقِ اللهمَّ المَاتِيقِ اللهمَّ المَاتِيقِ اللهمَّ المَاتِيقِ اللهمَّ المَاتِيقِ اللهمَّ المَاتِيقِ اللهمُ المَاتِيقِ اللهمُ المَاتِيقِ اللهمُ المَاتِيقِ اللهمَّ المَاتِيقِ اللهمَّ المَاتِيقِ اللهمَّ المَاتِيقِ المَاتِيقِ اللهمَّ المَاتِيقِ اللهمَّ المَاتِيقِ المَاتِيقِ اللهمَّ المَاتِيقِ المَاتِيقِ المَاتِيقِ المَاتِيقِ المَاتِيقِ المَاتِيقِ المَاتِيقِ المَاتِيقِ اللهمَّ المَاتِيقِ المَاتِيقِ المَاتِيقِيقِ المَاتِيقِ المِنْ المَاتِيقِ المَاتِيقِ المَاتِيقِ المَاتِيقِ المِيقِ المَاتِيقِ المِيقِ المَاتِيق

٨ ـ تفسير القمي ٢: ٨٣

سورة الحج آية ـ ٢٦ ـ

١ ـ تأويل الآيات ١: ٧/٣٣٥.

<sup>(</sup>١) تقدّمت في تفسير الآية (١٢٥) من سورة البقرة.

سورة الحج آية ـ ٢٧ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٨٣

<sup>(</sup>١) في «ج» والمصدر: كان.

<sup>(</sup>٢) في «ج، ي، ط»: إصبعه في أذنه.

مَّقَامُ إِبْرَ هِيمَ ﴾ (") يعني نِداء إبراهيم (عبدالسلام) على المتقام بالحَجّ.

قال: وكان إساف ونائِلة رجلاً وامرأة، زنّبا في البيت فمُسِخا حَجَرين، واتخذَ تُهُما قُريش صَنَمَين يعبُدُونهما، فلم يزالا يُعْبَدان حتّى فُتِحَتْ مكّة، فخرجَت منها امرأةً عجوزٌ شَمطاء، تَخمِشُ وجهَها وتدعو بالوّيل، فقال رسول الله (سنى الله عليه وقه): «تلك نائلة، يَئِننت أن تُعَبد ببلادكم هذه».

۲/۷۲۷۹ محمد بن بخفوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، ومحمد بن إسماعيل، عن الفَضْل بن شاذان جميعاً، عن ابن أبي عُمير، عن مُعاوية بن عمّار، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: وإنّ رسول الله (مني الله عبرالله) أقام بالمدينة عشر سنين لم يحُبّ ، ثمّ أنزل الله عزّ وجلّ عليه: ﴿ وَأَذْنُ فِي النّاسِ بِالْحَبِّ يَأْتُوكَ رِجالاً وَعَلَى كُلّ ضايرٍ بالمدينة عشر سنين لم يحُبّ ، ثمّ أنزل الله عزّ وجلّ عليه: ﴿ وَأَذْنُ فِي النّاسِ بِالْحَبِّ يَأْتُوكَ رِجالاً وَعَلَى كُلّ ضايرٍ يَأْتِينَ مِنْ كُلّ فَجّ عَمِيق ﴾ فأمرَ المؤذنين أن يؤذنوا بأعلى أصواتِهم، بأن رسول الله (سني اله عبد راله) يَحُبّ في عامه هذا، فعلِم به من حَضْرَ المدينة وأهل العوالي والأعراب، فاجتمعوا لحجّ رسول الله (متراد عبد راله)، وإنّما كانوا تابعين ينظُرون ما يُؤمّرون به ويتبعونه، أو يصنع شيئاً فيصنعونه.

فخرج رسول الله (ملى الله الله على والله على أربع بَقِينَ من ذي القِعدة، فلمّا انتهى إلى ذي الحُلَيْفَة (1) زالت الشمس، فاغتسل ثمّ خرَج حتّى أتى المسجد الذي عند الشجرة، فصلّى فيه الظّهر، وعَزَم بالحَجّ مفرداً، وخرج حتّى انتهى إلى البَيْدَاء (1) عند المبيل الأوّل، فصُفَ له سماطان، فلبّى بالحَجّ مفرداً، وساق الهدي ستاً وستّين أو أربعاً وستّين، حتى انتهى إلى مكّة في سَلْخ أربع من ذي الحِجّة (2)، فطاف بالبيت سبعة أشواط، ثمّ صلّى رَكْعتين خلف مقام إبراهيم اعبدالسلام.

ثمّ عاد إلى الحَجّر فاستلمه، وقد كان استلمه في أوّل طُوافه، ثمّ قال: إن الصّفا والمَروة من شعائر الله، فابدأ بما بدأ الله عزّ وجلّ (\*)؛ وإنّ المسلمين كانوا يَظنّون أنّ السّعي بين الصّفا والمَروة شيءٌ صنّعه المشركون، فأنزل الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرْوَةَ مِن شَعَآئِرِ آللهِ فَمَنْ حَجَّ ٱلْبَيْتَ أَوِ ٱعْتَمَرَ فَكَل جُمّاحٌ عَلَيْهِ أَن يَطَّوّفَ بِهِمَا﴾ (٥).

ثمّ أتى الصفا فصعِد عليه، واستقبل الرُّكن اليَماني، فحمِد الله وأثنى عليه، ودعا مِقْدار ما يقرأ سورة البقرة مُترسّلاً، ثمّ انحدر إلى المَرْوَة فوقف عليها، كما توقف على الصّفا، ثمّ انحدر وعاد إلى الصّفا فوقف عليها، ثمّ انحدر إلى المَرْوة حتّى فرغ من سَعْيهِ.

فلمًا فرغ من سَعْيهِ وهو على المَرُوة، أقبل على الناس بوجهه، فحَمِد الله وأثنى عليه، ثمّ قال: إنّ هذا

<sup>(</sup>٣) آل عمران ٣: ٩٧.

٢ ـ الكافي 1: ٢١٥٠/3.

<sup>(</sup>١) وهي قرية بينها وبين المدينة ستّة أميال أو سبعة، منها بيقات أهل المدينة. «معجم البلدان ٢: ٢٩٥».

<sup>(</sup>٢) وهي أرض مَلْسًاء بين مكَّة والمدينة. «معجم البلدان ١: ٣٢٥».

<sup>(</sup>٣) في سَلْخ أربع من ذي الحِجّة: أي بعد مضي أربع منه. «مجمع البحرين ـ سلخ ـ ٢: ٤٣٤».

<sup>(</sup>٤) في المصدر زيادة: به.

<sup>(</sup>٥) البقرة ٢: ١٥٨.

جَبْرَئِيل ـ وأوماً ببده إلى خلفه ـ يأمرُني أن آمُرَ من لم يَسُقْ هَدْياً أن يَحِلّ، ولو استقَبلتُ من أمري ما استدبَرتُ لصنَعتُ مثل ما أمرتُكُم، ولكنّي شُقْتُ الهَديَ، ولا ينبغي لسائق الهَدي أن يَحِلّ حتّى يبلُغُ الهَدْيُ مَحِلّه.

قال: «فقال له رجلٌ من القوم: لنَخْرُجنَ حُجّاجاً ورُؤوسنا وشُعورنا تَفْطُر. فقال له رسول الله (مـنَى لا عبـ رآنه): أما إنّك لن تُؤمِنَ بهذا أبداً.

فقال: سُرَاقَة بن مالك بن جُعْشُم الكِناني (٢٠): يا رسول الله، علَّمنا دينَناكأنَا خُلِقنا اليوم، فهذا الذي أمرتَنا به لعامِنا هذا، أم لما يُستَقْبَل؟ فقال له رسول الله (ملراة عليه رائه): بل هو للأبد إلى يوم القيامة. ثُمَّ شَبَّك أصابعه، وقال: دخلَت العُمْرَة في الحَجِّ إلى يوم القيامة».

قال: «وقدم عليّ اعب السلام) من اليمن على رسول الله (ملّ اله مله والله) وهو بمكّة، فدخل على فاطمة (عليه السلام) وقد أحلّت، فوجد ربحاً طبّباً، ووجد عليها ثياباً مضبوغة، فقال: ما هذا، يا فاطمة؟ فقالت: أمرنا بهذا رسول الله (ملّ اله عله وآله) مستَقْتِياً، فقال: يا رسول الله، إنّي وأيت فاطمة قد أحلّت، وعليها ثياب مصبوغة؟ فقال رسول الله (ملّ اله عله وآله): أنا أمرّتُ الناس بذلك، فأنت \_ يا علي \_ بما قد أحلّت، وعليها ثياب مصبوغة؟ فقال رسول الله (ملّ اله نه وآله): أنا أمرّتُ الناس بذلك، فأنت \_ يا علي \_ بما أهللت؟ قال: يا رسول الله ؛ إهلالاً كإهلال النبيّ املّ الله والله وسول الله (ملّ الله (ملّ الله والله الله والله الله والله والله (ملّ الله والله في هدين».

قال: اونزل رسول الله استراه عبدرانه) بمكة بالتطبعاء هو وأصحابه، ولم ينزل الدور، فلماكان يوم التروية عند زوال الشمس أمر الناس أن يغتسلوا ويُهلُوا بالخبئ وهو قول الله عزّ وجلّ الذي أنزل على نبيّه (ستراه عليه والله عزّ وجلّ الذي أنزل على نبيّه (ستراه عليه والمعرفية) في أبيكم ﴿إِبْرَ هِيمَ ﴾ (٢) فخرج التيميّ المراه عليه وأده وأصحابه مُهلِين بالحج حتى أتى منى، فصلّى الظهر والعصر والمغرب والعشاء الآخرة والفجر، ثمّ غدا والناس معه، وكانت قُريش تُفيض من المُزْدَلِقَة، وهي جَمْع، ويمنعون الناس أن يُفيضوا منها، فأقبل رسول الله (صلّ الله المراه) وقُريش ترجو أن تكون إفاضته من حيث كانوا يُفيضون، فأنزل الله عزّ وجلّ: ﴿ ثُمّ أَفِيضُواْ مِنْ حَيْثُ أَفَاضَ آلنّاسُ وَآسَتُغْفِرُواْ آلْقَة﴾ (٨) يعني إبراهيم كانوا يُفيضون، فأنزل الله عزّ وجلّ: ﴿ ثُمّ أَفِيضُواْ مِن كان بعدهم، فلمّا رأت قريش أن قُبّة رسول الله (سلّ العدواله) قد مضّت، كأنه دخل في أنفسهم شيءٌ للذي كانوا يُرجون من الإفاضة من مكانهم، حتى انتهى إلى تَمِرة، وهي بطن عرّفة (١) بجيال الأراك، فضُربَت قُبتَه، وضرَب الناس أخبيتهم عندها.

فلمًا زالت النَّمس خرّج رسول الله (مـنّـدهـمه، رته) ومعه قريش، وقد اغتسّل وقطع التلّبية حـتّـى وقـف

<sup>(</sup>٦) سُرَاقَة بن مالك بن جُعْشُم المُدلجي الكِناني: أبو سُفيان، صحابي، له شعر، كان ينزل قَديداً، وكان في الجاهلية قائقاً ـ أي يقتص الأثر، ويُصيب الفراسة، وقد اشتهر بهذا من العرب آل كِنانة، ومن كِنانة آل مُدلج ـ أخرجه أبو سفيان ليقتاف أثر رسول،ملى، على داله، حين خرج إلى الغار، وأسلم بعد غزوة الطائف سنة (٨) هـ، وتُوفّي سنة (٢٤) عـ، طبقات ابن سعد ١: ٢٣٢، الإصابة ٢: ١٩.

<sup>(</sup>٧) آل عمران ۲: ٩٥.

<sup>(</sup>٨) البقرة ٢: ١٩٩.

<sup>(</sup>٩) في «ي» ونسخة من «ط» والمصدر: عُرَّنَة.

بالمسجد، فوعظ الناس وأمرهم ونهاهم، ثمّ صلّى الظهر والعَصر بأذانِ وإقامتين، ثمّ مضى إلى المَوقف فوقف به فجعل الناس يبتدرون أخفاف تاقته، يقفون إلى جانبها، فنخاها، ففعلوا مِثل ذلك، فقال: أيّها الناس، ليس مَوضِع أخفاف ناقتي المَوقف، ولكن هذا كلّه. وأوما بيديه (١١) إلى الموقف، فتفرّق الناس، وفعل مثل ذلك بالمُرُّدَلِفة، فوقف الناس (١١) حتى وقع (١١) قُرص الشّمس، ثمّ أفاض، وأمر (١١) الناس بالدَّعة حتى انتهى إلى المُرُّدَلِفة، وهو المَشْعر الحَرام، فصلى المغرب والعِشاء الآخرة بأذانٍ واحِدٍ وإقامتين، ثمّ أقام حتى صلى فيها الفجر، وعجّل ضعفاء بني هاشم بليل، وأمرهم أن لا يرموا (١١) جَمْرَة العَقَبة حتى نطلُع الشمس، فلما أضاء له النهار أفاض، حتى انتهى إلى منى، فرمى جَمْرَة العَقَبة.

وكان الهَدْي الذي جاء به رسول الله (متراه عبدرانه) أربعة وستَين، أو سنَة وستَين، وجاء عليّ (عبدالسلام) بأربعة وثلاثين، أو سنة وثلاثين، أو سنة وثلاثين، أن يُؤخّذ من كلّ بَدَنة منها جَذْوة (١٥) من لَحْم، ثمّ تُطزح في بُومة (١١) ثمّ تُطبّخ؛ فأكل رسول الله (متراه عبدرانه) وعليّ (مبدالسلام) وحسّبا من مَرَفِها، ولم يُعطِبا الجزّأرين جُلُودَها ولا جِلالها ولا قلائدها، وتصدَّق به، وحَلَق وَزَارَ البيت، ورجّع إلى مِنى، وأقام بها حتى كان البوم الثالث من آخر أيام التشريق، ثمّ رمى الجِمار، ونفر حتى انتهى إلى الأبطح، فقالت له عائشة: با رسول الله، تَرجِع نساؤك بحِجة وعُمرة معاً، وأرجِع بحِجّة؟ فأقام بالأبطَع، وبعث معها عبدالرحمن بن أبي بكر إلى التَنْوص، فأهلَت بعُمرة، ثمّ جاءت وطاقت بالبيت وصلَت بالأبطَع، وبعث معها عبدالرحمن بن أبي بكر إلى التَنْوص، فأهلَت بعُمرة، ثمّ جاءت وطاقت بالبيت وصلَت رَخَعتين عند مقام إبراهيم (عبداللهم)، وسعَت بين الصَفا والتَوْرَة، ثمّ أنت النبي (من ها عبدرانه) فارتحل من يومه، ولم يلخ ما للمسجد الحرام، ولم يَطُف بالبيت، ودخل من أعلى مكّة من عَيَّة المَدَنتِين، وخرّج من أسفل مكّة من ذي يدخُل المسجد الحرام، ولم يَطُف بالبيت، ودخل من أعلى مكّة من عَيَّة المَدَنتِين، وخرّج من أسفل مكّة من ذي

٣/٧٢٨٠ ابن بابويه، قال: حدّثنا أبي (رضراة عنه) قال: حدّثنا الحسين بن محمّد بن عامر، عن عمّه عبدالله ابن عامر، عن محمّد بن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله بن عامر، عن محمّد بن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله عنه)) قال: سألته: لِم جُعِلَتِ التَلْبِيّة؟ فقال: «إنّ الله عزّ وجلّ أوحى إلى إبراهيم (عبدالله): ﴿ وَأَذِن فِي آلنّاسِ بِالْحَجِّ يَأْتُوكَ رِجَالاً ﴾ فنادى فأُجيب من كلّ فَحَ عميق يُلبّون.

<sup>(</sup>١٠) في المصدر: بيده.

<sup>(</sup>١١) في «ط» زيادة: بالدعاء.

<sup>(</sup>١٢) في «ط» والمصدر زيادة: القرص.

<sup>(</sup>١٣) في «ج، ي»: وأفاض.

<sup>(</sup>١٤) في «ط» والمصدر زيادة: الجمرة.

<sup>(</sup>١٥) أي قطعة.

<sup>(</sup>١٦) البُرْمَة: القِدْر مطلقاً، وهي في الأصل المتّخذة من الحَجّر. «النهاية ١: ١٢١».

٣ ـ علل الشرائع: ١٦ ١٦.

٨٧٤ ..... البرهان في تفسير القرآن

قوله تعالى:

## لَيَشَهْدَوُا مَنافِعَ لَهُمْ وَيَذْكُرُوا اسْمَ اللهِ في أَيَّامٍ مَعْلُومَاتٍ عَلَىٰ مَا رَزَقَهُمْ مِنْ بَهِيمَةِ الأَنعامِ فَكُلُوا مِنْها وأَطْعِمُوا الْباَئِسَ الْفَقِيرَ [ ٢٨ ]

١/٧٢٨١ ـ محمّد بن يعقوب: عن أبي عليّ الأشعري، عن محمّد بن عبدالجبّار، عن صَفّوان، عن أبي المَغْرا، عن سَلَمة بن مُحْرِز، قال: كنتُ عند أبي عبدالله (عليه السلام) إذ جاءه رجل، يقال له: أبو الوَرْد، فقال لأبي عبدالله (عبدالله): رحِمَك الله، إنك لوكنتَ أرَحْتَ بدنك من المَحْمِل.

فقال أبو عبدالله ومده المعرم: «يا أبا الوَرْد، إنّي أحِبٌ أن أَشْهَدَ المنافِع التي قال الله تبارك وتعالى: ﴿ لِيَشْهَدُواْ مَنَافِعَ لَهُمْ ﴾ إنّه لا يَشْهَدُها أَحَدٌ إلّا نفّعه الله، أمّا أنتم فتَرجِعون مغفوراً لكم، وأمّا غيركم فيُحْفَظون في أهاليهم وأموالهم».

٢/٧٢٨٢ ـ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن النّوْفلي، عن السكُوني، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱطْعِمُواْ ٱلْبَاَئِسَ ٱلْفَقِيرَ ﴾، قال: «هو الزّمِن الذي لا يستطبع أن يخرُج من زَمانته، (١٠).

٣/٧٢٨٣ ـ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن عبدالله بن يحبى، عن عبدالله بن محمّد بن خالد، عن عبدالله بن يحبى، عن عبدالله بن مُسكان، عن أبي بصير، قال: قلت لأبي عبدالله (مهالله عزّ وجلّ: ﴿ إِنَّمَا ٱلصَّدَقَاتُ لِللَّهُ قَرَآءِ وَالْمَسَاكِينِ ﴾ (١).

قال: «الفقير: الذي لا يسأل الناس، والبيسكينُ أجُهَدُ منه، والبائس أجُهَدُهم، فكلُّ ما فرّض الله عزّ وجلّ عليك فإعلانه أفضل من إسراره، وكلّ ماكان تَطَوُّعاً فإسرارُه أفضّل من إعلانه، ولو أنَّ رجُلاً يحْمِلُ زَكاةً مالِه على عاتِقه فيُقَسَّمها (1)، كان ذلك حَسَناً جميلاً».

٤/٧٢٨٤ عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، ومحمّد بن إسماعيل، عن الفَضْل بن شاذان، عن صَفْوان، عن مُعاوية بن عمّار، عن أبي الله (علمالسلام)، قال: «البائس هو الفقير».

سورة الحج آية ـ ٢٨ ـ

١ ـ الكافي ٤: ٢٦٣/٤٦.

۲ ـ الكافي ٤: ٦٦/٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: لزَّمانته. والزَّمانة: المرض الذي يدوم.

٣ ـ الكافي ٣: ١٦/٥٠١.

<sup>(</sup>١) الثوية ١: ٦٠.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: فقسمها علانية.

<sup>£</sup> ـ الكافي £: ٥٠٠/٦.

٥/٧٢٨٥ - الشبخ في (التهذيب): بإسناده عن موسى بن القاسم، عن النّخَعي، عن صَفُوان بن يحيى، عن مُعاوية بن عمّار، عن أبى عبدالله (عبدالله)، قال: والبائس: الفقير».

٦/٧٢٨٦ - وعنه: بإسناده عن العبّاس بن مَعرُوف وعليّ بن السّندي جميعاً، عن حمّاد بن عيسى، عن أبي عبدالله المه السلام،، قال: سَمِعته يقول (١) في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَيَذْكُرُواْ ٱسْمَ آلَةَ فِيَ أَيَّامٍ مَعْلُومَاتٍ ﴾ قال: «أيّام العشره.

وقوله: ﴿ وَآذْ كُرُواْ آلَهُ فِي أَيَّامٍ مَّعْدُودَاتٍ ﴾ (1) قال: ﴿ وَآذْ كُرُواْ آللَّهُ مِنْ النَّشْرِيقِ،

٧/٧٢٨٧ - ابن بابويه، قال: حدَّثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد (رحماة)، قال: حدَّثنا الحسين بن الحسن بن أبان، عن الحسين بن سعيد، عن حمّاد بن عبسى، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: سمِعته يقول: «قال الحسن بن سعيد، عن حمّاد بن عبسى، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: أيّام العسر». عليَ (عبدالله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَيَذْكُرُواْ آسْمَ آللهِ فِي أَيَّام مَعْلُومَاتٍ ﴾ قال: أيّام العشر».

٨٧٢٨٨ / ٥- وعنه: بهذا الإسناد، عن الحسين بن سعيد، عنَّ محمد بن الفضيل، عن أبي الصَّبّاح، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قول الله عزَّ وجلّ: ﴿ وَيَذْكُرُواْ ٱسْمَ آللهِ فِي أَيَّامٍ مَّعْلُومَاتٍ ﴾. قال: «هي أيّام التشريق».

٩/٧٢٨٩ - وعنه: عن أبيه، قال: حدّثنا محمد بن أحمد بن عليّ بن الصّلت، عن عبدالله بن الصّلت، عن يُولُس بن عبدالله (مبدسهم)، في قول يُونُس بن عبدالله (مبدسهم)، في قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَآذْكُرُواْ آللهُ فِي أَيّامٍ مَعْدُودَاتٍ ﴾ (١)، قال: «المتعلومات والمتعدودات واحِدة، وهن (٢) أيّام التشريق».

قوله تعالى:

## ثُمَّ لَيَقْضُوا تَفَثَهُمْ وَلَيُوفُوا ثُذُورَهُمْ وَلَيُطَّوَّفُوا بِالبَيْتِ ٱلْعَتِيقِ [ ٢٩ ]

١/ ٧٢٩٠ محمّد بن يعقوب: عن عليٌ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمّير، ومحمّد بن إسماعيل، عن

٥ ـ التهذيب ٥: ٢٢٢/٥٥٧.

٦ - التهذيب ٥: ١٧٣٦/٤٨٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: قال علي (مله السلام).

<sup>(</sup>٢) البقرة ٢: ٢٠٣.

٧ ـ معاني الأخبار: ١/٢٩٦.

٨ ـ معاني الأخبار: ٢/٢٩٧.

٩ ـ معاني الأخبار: ٣/٢٩٧.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ٢٠٢.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: وهي.

الفَضْل بن شاذان، عن صَفْوان بن يحيى، وابن أبي عُمير جميعاً، عن مُعاوية بن عمّار، قال: قال أبو عبدالله اعباسلام، في حديث من تمام الحَجّ والعُمْرة: «اتّق المُفاخَرة، وعليك بوَرَع يَحْجِزُك عن معاصي الله، فإن الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ ثُمَّ لَيُقْضُوا تَفَتَهُمْ وَلْيُوفُوا تُذُورَهُمْ وَلْيطَّوَّفُواْ بِالْبَيْتِ ٱلْعَتِيقِ ﴾.

قال أبو عبدالله (على السلام): «من التَّفَث أن تتكلّم في إحرامك بكلام فبيحٍ، فإذا دخَلْتَ مكّة وطُفْتَ بالبيت وتكلَّمت بكلام طيّب، فكان ذلك كَفّارة».

٢/٧٢٩١ ـ وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن إسماعيل، عن محمّد بن إسماعيل، عن محمّد بن النُفضيل، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، قال في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ ثُمَّ لَيَقْضُواْ تَفَتَهُمْ ﴾. قال: «هو الحَلْق، وما في جلد الإنسان».

٣/٧٢٩٢ عن أبي الحسن الرضا الله السلام، في قلول الله عن أبي الحسن الرضا الله السلام، في قلول الله عزّ وجلّ: ﴿ ثُمَّ لْيَقْضُواْ تَقَتُّهُمْ وَلْيُوفُواْ لُذُورَهُمْ ﴾، قال: «النّفَث: تَقليم الأظفار، وطَرح الوَسَخ، وطَرح الإحرام».

٧٢٩٤ /٥ ـ وعنه: عن الحسين، بن محمد، عن مُعلَى بن محمد، عن بعض أصحابه، عن حمّاد بن عُثمان، عن أبي عبدالله عبدالله عبدالله عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿وَلْيُولُولُ نُلُورُهُمْ وَلْيَطُولُولُ بِالْبَيْتِ ٱلْعَتِيقِ﴾، قال: هطوّاف النساء و.

۲/۷۲۹۵ من علي بن إبراهيم، عن أبيده عن حمّاد بن عيسى، عن أبان بن عُثمان، عمّن أخبره، عن أبى جعفر (مبه السلام)، قال: قلت له: لِمَ سُمّى البيت العتيق؟ قال: «هو بيتٌ حُرّ، عَتيق من الناس، لم يَمْلِكه أحَدّ».

٧/٧٢٩٦ وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن محمّد بن أحمد، عن الحسين بن عليّ بن مَروان، عن عِدّة من أصحابنا، عن أبي حمزة النّمالي، قال: قلت لأبي جعفر (عبدالله) في المسجد الحرام: لأيّ شيء سمّاه الله العتيق؟ فقال: «إنّه ليس من بيت وضعه الله على وجه الأرض إلّا له ربّ، وسُكّان يَسْكُنونه، غير هذا البيت، فإنّه لا ربّ له إلّا الله عزّ وجلّ، وهو الحُرّ (١) شمّ قال: «إنّ الله عزّ وجلّ خلّقه قبل الأرض، ثمّ خلّق الأرض من بعدٍه،

۲ ـ الكافي ٤: ٨/٥٠٢.

٣ ـ الكافي ٤: ١٢/٥٠٣.

ة ـ الكافي 1: ١٥/٥٤٣.

٥ ـ الكافي \$: ٢/٥١٣.

٦\_الكافي £: ١٨٩/٦.

٧ ـ الكافي ٤: ١٨٩ /٥.

<sup>(</sup>١) في «ط»: الحرم.

سورة الحج (٢٢) ...... ٢٢٠ .... ... ٨٧٧

فذَحَاها من تحته.

٨/٧٢٩٧ ـ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زياد، عن أحمد بن محمّد، قال: قال أبو الحسن (عبدالمه، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلْيَطَّوَّقُواْ بِالْبَيْتِ ٱلْعَتِيقِ﴾، قال: «طوّاف الفريضة طَوّاف النساء».

٩/٧٢٩٨ وعنه: عن الحسين بن محمّد، عن مُعلّى بن محمّد، عن عليّ بن أسباط، عن داود بن النّعمان، عن أبي عُبَيدة، قال: سَمِعت أبا جعفر (طبه السلام، ورأى الناس بمكة وما يعمّلون، قال: فقال: افعال كَفِعالِ الجاهلية، أما والله ما أمروا بهذا، وما أمروا إلّا أن يَقْضُوا تَفَتَهم، ولَيُوفوا نُذورَهم، فَيَمُرّوا بنا فيُخبرونا بِولايتهم، ويَعرُضوا علينا نُصْرَتهم».

١١/٧٣٠٠ عن البويه في (الفقيه): بإسناده عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عله السلام)، في قول الله عزّ وجلّ:
 وُثُمَّ لَيَقْضُواْ تَفَتَهُمْ ﴾، قال: هما يكون من الرجل في حال إحرامه، فإذا دخل مكّة و طاف وتكلّم بكلام طيّب، كان ذلك كفّارة لذلك الذي كان منه».

١٢/٧٣٠١ ـ وعنه: بإسناده عن ذَرِيح المُحاربي، عن أبي عبدالله (طبهالسلام)، في قول الله تعالى: ﴿ ثُمَّ لَيَقْضُواْ تَقَتَهُمْ ﴾. قال: «التَفَت: لِفاء الإمام».

۱۳/۷۳۰۲ وعنه: بإسناده عن عبدالله بن سِنان، قال أنيت أبا عبدالله (عبدالسلام)، فقلت له: جُعِلت فداك، ما معنى فول الله عزّ وجلّ: ﴿ ثُمَّ لْيَقْضُواْ تَفَتُهُمْ ﴾؟ قال: وأخذ الشارب، وقصُّ الأظفار، وما أشبه ذلك.

قال قلت: مُجعِلتُ فِداك، فإنّ ذَرِيحاً المُحاربي حدَّثني عنك بحديث، أنك قلت: ﴿ فَيَقْضُواْ تَقَتُهُمْ ﴾ لفاء الإمام ﴿ وَلَيُوفُواْ نُذُورَهُمْ ﴾ تلك المَناسك، ؟ قال: ﴿ صَدَّقَ ذَرِيحَ وَصَدَّقْتَ، إنّ التُّرانَ له ظاهِرٌ وباطِن، ومَن يحتَمِل ما يحتَمِل ذَرِيح؟،

المرابعة عن أبيه، قال: حدّثنا محمّد بن يحيى العطّار، عن سَهْل بن زباد الآدمي، عن عليّ بن سُهْل بن زباد الآدمي، عن عليّ بن سُليمان، عن زياد الفّندي، عن عبدالله بن سِنان، عن ذَرِيح المُحارِبي، قال: قلت لأبي عبدالله اعلىه السلام: إنّ الله

٨ ـ الكافي ٤: ١/٥١٢.

۹ ـ الكافي ۱: ۲/۳۲۳.

۱۰ ـ التهذيب ٥: ۲۹۸/۱۰۱۰.

<sup>(</sup>١) حفّ رأس الانسان وغيره خُنوفاً: شَيثَ وبَعُدَ عَهْدُه بالدُّهن. السان العرب ـ حفف ـ ١٠ ٥٥٪.

١١ ـ من لا يحضره الفقيه ٢: ١٩٠/٢٩٠.

١٢ ـ من لا يحضره الفقيه ٢: ١٤٣٢/٢٩٠.

١٣ ـ من لا يحضره الفقيه ٢: ١٤٣٧/٢٩٠.

١٤ ـ معاني الأخبار: ٣٤٠/١٠.

أمرَني في كتابه بأمر، فَأَحبٌ أن أعلمه، قال: وما ذاك (١١٠). قلت: قول الله عزّ وجلّ: ﴿ ثُمَّ لَيَقْضُواْ تَفَتَهُمْ وَلَيُوفُواْ نُذُورَهُمْ﴾. قال: ﴿ لَيَقْضُواْ تَفَتَهُمْ﴾ لقاء الإمام ﴿ وَلَيُوفُواْ نُذُورَهُمْ﴾ تلك المناسك،

قال عبدالله بن سِنان: فأتبت أبا عبدالله (عباسهم)، فقلت: مُجعِلت فِداك، قول الله عزّ وجلّ ﴿ ثُمَّ لَيَقْضُواْ تَفَتَهُمْ وَلَيُوفُواْ نُذُورَهُمْ ﴾؟ قال: وأخْذُ الشارب، وقَصّ الأظفار، وما أنسبه ذلك».

قال: قلت: مجعِلت فِداك، فإنَّ ذَرِيحاً المُحَارِبي حدَثني عنك، أنكَ قلت له: «﴿ ثُمَّ لَيَقْضُواْ تَفَتَهُمْ ﴾ لقاء الإمام: ﴿ وَلَيُوفُواْ تُذُورَهُمْ ﴾ تلك المناسك،؟ فقال: «صدَق ذَرِيح، وصدَقْت، إنّ للقرآن ظاهراً وباطناً، ومن يحتَمل ما يحتَمل ذَرِيح؟».

10/ ٧٣٠٤ ـ وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد (رحمه)، قال: حدّثنا الحسين بن الحسن المعسن بن أبان، عن الحسين بن سعيد، عن حمّاد بن عيسى، عن ربعي، عن محمّد بن مُسلم، عن أبي جعفر (علم السلم)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ ثُمَّ لْيَقْضُواْ تَفَتَهُمْ ﴾. قال: «قَصَ الشارِب والأظفار».

١٩/٧٣٠٥ ـ وعنه، قال: حدّثنا أبي (رحمه الله) قال: حدّثنا سَعْد بن عبدالله، عن إبراهيم بن مَهزِيار، عن أخيه عليّ، عن الحسين، عن النَّصْر بن سُوَيد، عن ابن سِنان، قال: قلت لأبي عبدالله (عبه الله): قول الله عزّ وجلّ: ﴿ ثُمَّ اللهِ عَلَى إِللهِ عَلَى اللهِ عَلَى إِللهِ عَلَى إِللهِ عَلَى إِللهِ عَلَى إِللهِ عَلَى إِللهِ اللهِ اللهِ عَلَى إِللهِ اللهِ اللهِ عَلَى إِللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى إِللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَى إِللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

١٧/٧٣٠٦ ـ وعنه، بإسناده في (الفقيه): عن زُرارة، عن حُمران، عن أبي جعفر (عبد السلام): ٥ أَنَّ التَّفَت حُفُوف الرجل عن الطَّيب، فإذا قضى نُسُكَه حلَ له الطَّيب في

١٨/ ٧٣٠٧ - وعنه: عن محمّد بن الحسل بن أحمد بن الوليد (مدانه)، قال: حدّثنا الحسين بن الحسن بن أحمد بن الوليد (مدانه)، قال: حدّثنا الحسين بن سعيد، عن فضالة، عن أبان، عن زُرارة، عن حُمْرَان، عن أبي جعفر (طبالسلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ ثُمَّ لْيَقَضُواْ تَفَتَهُمْ ﴾، قال: ٥التُّفُّتُ: حُفُوف الرجل من الطّيب، فإذا قضى نُسُكَه حلّ له الطّيب».

۱۹/۷۳۰۸ وعنه، قال: حدّثنا أبي (رحمه)، قال: حدّثنا سَعْد بن عبدالله، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن أحمد بن أبي نَصْر البَرَنْطي، قال: قال أبو الحسن (عبه الله) في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ ثُمَّ لَيَقْضُواْ تَفَقَهُمْ وَالْتُولُواْ نَذُورَهُمْ ﴾، قال: «التَفَث: تقليم الأظفار، وطَرْح الوَسَخ، وطَرْح الإحرام عنه».

٢٠/٧٣٠٩ ـ وعنه، قال: حدَّثنا المُظفَّر بن جعفر بن المُظفَّر العلّوي، قال: حدَّثنا جعفر بن محمّد بن مسعود،

<sup>(</sup>١) في «ج»: ذلك.

١٥ ـ معاني الأخبار: ١٨/٣٣٨، من لا يحضره الفقيه ٢: ٢٩٠/٢٩٠.

١٦ ـ معاني الأخيار: ٢/٣٣٨، من لا يحضره النقيه ٢: ٢٩٠/٢٩٠.

١٧ ـ من لا يحضره الفقيه ٢: ٢٩٠/٢٩٠.

١٨ - معاني الأخبار: ٣٨/٣٣٨، من لا يحضره الفقيه ٢: ١٠٥١/٢٢٤.

١٩ ـ معاني الأخبار: ٤/٣٣٩، من لا يحضره الفقيه ٢: ١٤٣٦/٢٩٠.

٢٠ ـ معاني الأخبار: ٣٣٩/٨، من لا يحضره الفقيه ٢: ٢١٤/٢١٤ «نحوه».

سورة الحج (٢٢) ....... ٢٢) ...... المارية الحج (٢٢) ...... المارية الحج (٢٢) .....

عن أبيه، قال: حدّثنا إبراهيم بن عليّ، عن عبدالعظيم بن عبدالله الحَسَني، عن الحسن بن محبوب، عن مُعاوية بن عمّار، عن أبي عبدالله (عيدالله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ ثُمَّ لْيَقْضُواْ تَفَنَّهُمْ ﴾.

قال: «الحفوف والشَّعَث ـ قال ـ ومن التَّفَّث أن يتكلمَ (') بكلامٍ قبيح، فإذا دخلتَ مكَّة وطُفتَ بالبيت وتكلّمت بكلام طيّب،كان ذلك كَفَّارته،

٢١/٧٣١٠ ـ وعنه، قال: حدّثنا المُظَفَّر بن جعفر بن المُظَفَّر العلوي (رحماله)، قال: حدّثنا جعفر بن محمّد بن مسعود، عن أبيه، عن حَمْدَويه، قال: حدّثنا محمّد بن عبدالحَميد، عن أبي جميلة، عن عمر بن حَنْظَلة، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: سألته عن التَفَث، قال: «هو حُفُوف الرأس».

۲۲/۷۳۱۱ ـ وعنه، قال: حدّثنا المظفّر بن جعفر بن المُظفَّر العَلَوي (رحمانه)، قال: حدّثنا جعفر بن محمّد بن مسعود، عن أبيه، قال: حدّثنا محمّد بن نصير، عن حمّاد بن مسعود، عن أبيه، قال: حدّثنا محمّد بن عيسى، عن ابن أبي عمير، عن حمّاد بن عُثمان، عن الحَلْب، عن أبي عبدالله (علمالله)، قال: سألته عن التَفَث؟ فقال: «هو الحَلْق، وما في جلد الإنسان».

٢٣/٧٣١٢ ـ وعنه، قال: حدّثنا أبي «رحمه»، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد، عن الحسن بن علي الوشاء، عن أحمد بن عائِذ، عن أبي خَدِيجة، عن أبي عبدالله (طبه السلام)، قال: قلت له: لم سُمّي البيت العنيق؟

قال: «إنّ الله عزّ وجلّ أنزَل الحجّر الأسود لإدم (مداسلام) من الجنّة، وكان البيت دُرَّةً بيضاء، فرفّعه الله إلى السماء ويقي أسّه (١)، فهو بحِيال هذا البيت، يدخُله كلّ يوم سبعون ألف مَلَك، لا يوجِعون إليه أبداً، فأمر الله إبراهيم وإسماعيل (علهما شلام) يبنيان البيت على القواعل، وإنّما شمّى البيت العَنيق لأنّه أعتق من العَرّق».

٢٤/٧٣١٣ - وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد (رحمه)، قال: حدّثنا محمّد بن يحيى العطّار، وأحمد بن إدريس جميعاً، عن محمّد بن أحمد بن يحيى بن عمران، عن الحسن بن عليّ، عن مروان بن العطّار، وأحمد بن إدريس جميعاً، عن محمّد بن أحمد بن يحيى بن عمران، عن الحسن بن عليّ، عن مروان بن مسلم، عن أبي حمزة النّماليّ، قال: قلت لأبي جعفر (علم السلم) في المسجد الحرام: لأيّ شيء سماه الله العَتيق؟

قال: «ليس من بيتٍ وضّعه الله على وجه الأرض إلّالَهُ ربٍّ، وسُكَان يَسْكُنونه، غير هذا البيت، فإنّه لا يَسْكُنُه أَحَدٌ، ولا ربّ له إلّا الله، وهو الحَرَم (١١). وقال: وإنّ الله خلّقَه قبل الخلّق، ثمّ خلّق الله الأرض من بعده، فدَحاها من تحتِه».

<sup>(</sup>١) في المصدر: تتكلّم في إحرامك.

٢١ ـ معاني الأخبار: ٦/٣٢٩.

٢٢ ـ معاني الأخبار: ٧/٣٣٩.

۲۲ ـ علل الشرائع: ۲۹۸ ـ

<sup>(</sup>١) الأسّ : الأصل، أنظر «المعجم الوسيط ـ اسس ـ ١: ١٧٪.

٢٤ ـ علل الشرائع: ٣٩٩/٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الحرام.

٢٥/٧٣١٤ ـ وعنه، قال: حدّثنا أبي، قال: حدّثنا سَعْد بن عبدالله، عن إبراهيم بن مَهْزِيار، عن أخيه، عن حَمّاد، عن أبان بن عُثمان، عمّن أخبره، عن أبي جعفر (طوالسلام)، قال: قلت له: لم سمّي البيت العتيق؟ قال: الأنّه بيتُ حُرِّ عَنينً من الناس، ولم يَمْلِكُه أحَده.

۲٦/ ٧٣١٥ ـ وعنه، قال: حدَثنا أبي، قال: حدَثنا سَعْد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحسن الطَويل، عن عبدالله (عبدالله عن المُعيرة، عن ذَرِيح بن يزيد المُحارِبي، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: «إنّ الله عزّ وجلّ أغرّق الأرض كلّها يوم نُوح إلّا البيت، فيومئذٍ سُمّى العَتيق، لأنّه أُعيّق يومئذٍ من الغَرّق».

فقلت له: أصّعِد إلى السماء؟ فقال: «لا، لم يَصِلْ إليه الماء، ورُفِع عنه».

۲۷/۷۳۱٦ وعنه، قال: حدّثنا أبي، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن أبيه، عن عليّ بن النُعمان، عن سعيد الأعرّج، عن أبي عبدالله (مبه الله)، قال: وإنّما سُمّي البيت العَرْبيق لأنّه أعيّق من الغرّق، وأعتق الحرم من (۱) معه، كفّ عنه الماء».

٢٨/ ٧٣١٧ ـ محمّد بن العباس، قال: حدّثنا أحمد بن هَوْذَة، بإسناده يرفعه إلى عبدالله بن سِنان، عن ذَرِيح المُحاربي، قال: قلت لأبي عبدالله (عبد عبده)، قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ لْيَقْضُواْ تَفَتَهُمْ وَلْيُونُواْ نُذُورَهُمْ ﴾، قال: «هو لِقاء الإمام (عبد السعر)».

۲۹/۷۳۱۸ - وروى عنه (عليه السلام)، وقد نظر إلى الناس يطوفون بالبيت، فقال: «طَواف كَطَوَاف الجاهلية، أما والله ما بهذا أمِروا، ولكنّهم أمروا أن يَطَوفوا بهذه الأحجار، ثمّ ينصَوفوا إلينا ويُعرَّفونا مودَّتهم، ويَعرُضوا علينا تُصْرَتهم، وتلاهذه الآية: ﴿ ثُمَّ لَيقَضُوا تَسَفَتُهُمْ وَلَيْيُوفُوا ثَنْدُورَهُمْ ﴾ وقال: «التَفَث: الشَعَث، والتَذْر: لِقاء الإمام (عبد العمر)».

مرز تحية تكوية رطويسوى

قوله تعالى:

## ذٰلِكَ وَمَنْ يُتَعَظِّمْ حُرُمَاتِ اللهِ فَهُوَ خَيرٌ لَهُ عِنْدَ رَبِّهِ [٣٠]

١/٧٣١٩ - محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا محمّد بن هَمَّام، عن محمّد بن إسماعيل العَلَوي، عن عيسى بن

٢٥ ـ علل الشرائع: ٣/٣٩٩.

٢٦ ـ علل الشرائع: ٣٩٩/٥.

٢٧ ـ علل الشرائع: ٣٩٩.

<sup>(</sup>١) (من) ليس في المصدر، وفي «ج»: ومن.

٢٨ ـ تأويل الآيات ١: ٨/٣٣٦.

٢٩ ـ تأويل الآيات ١: ٣٣٦/٩.

سورة الحج آية ـ ٣٠.

١ ـ تأويل الآيات ١: ٢٠/٣٢٦.

داود النَّجّار، عن الإمام موسى، عن أبيه جعفر (عيمالسلام)، في قول الله تعالى: ﴿ وَمَن يُعَظِّمْ حُرُمَاتِ ٱللهِ فَهُوَ خَيْرٌ لَّهُ عِندَ رَبِّهِ﴾.

قال: «هي ثلاث حُرُمات واجبة، فمن قطع منها حُرمة فقد أشرك بالله: الأولى: انتهاك حُرمة الله في بيته الحرام، والثانية: تعطيل الكتاب والعمل بغيره، والثالثة: قطيعة ما أوجب الله من فرض طاعتنا ومُودّتنا».

قوله تعالى:

## فَاجْتَنِبُوا الرِّجْسَ مِنَ الأَوْثَانِ وَاجْتَنِبُوا قَوْلَ الزُّورِ \* حُنَفآ ءَ لِلهِ غَيرَ مُشْرِكِينَ بِهِ -إلى فوله نعالى - فِي مَكَانٍ سَحِيقٍ [٣٠-٣١]

١/٧٣٢٠ محمد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زياد، عن يحيى بن المبارك، عن عبدالله ابن جَبَلة، عن سَماعة بن مِهْران، عن أبي بصبر، قال: سألت أبا عبدالله (عند الله) عن قول الله تبارك وتعالى:
 فَاجْتَنِبُواْ ٱلرِّجْسَ مِنَ ٱلْأَوْتَانِ وَآجْتَنِبُواْ قَوْلَ ٱلرُّورِكِي، قال: «الغِناء».

٢/٧٣٢١ - وعنه: عن محمّد بن يحبى، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن خالد، والحسين بن سعيد جميعاً، عن النَضْر بن شويد، عن دُرُست، عن زيد الشَّحّام، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَاجْتَنِبُواْ قَوْلَ الزُّورِ ﴾ ، فقال: «الرِجْس من الأوثان: الشِطْرنج، وقول الزُّور: الغِناء». الغِناء».

قال: «الرِّجْس من الأوثان: الشِّطْرَنج، وقول الزُّور: الغِّناء.

٤/٧٣٢٣ - وعنه: عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمير، عن ابن أذينة، عن زُرارة، عن أبي جعفر (عليه السلام)، قال: سألته عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ حُنَهَآ اللهِ عَيْرَ مُشْرِكِينَ بِهِ ﴾.

قال: «الحَنِيفية من الفِطرة التي فَطَر الله الناس عليها، لا تبديل لخُلق الله ـ قال ـ فَطَرهم على معرفته (١). قال: «الحَنِيفية من الفِطرة التي محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن

سورة الحجُ آية ـ ٣٠ ـ ٣١ ـ

۱ ـ انکافی ۲: ۱/٤٣١.

٢ ـ الكافي ٦: ٣٥ ٢/٤٠٠.

۳ ـ الکافی ۱: ۷/٤٣٦.

٤ ـ الكافي ٢: ١٠/١٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: على المعرفة به.

٥ ـ معاني الأخبار: ١/٣٤٩.

مسعود، عن أبيه، قال: حدّ ثنا الحسين بن أشكيب، قال: حدّ ثنا محمّد بن السُّرِّي، عن الحسين بن سعيد، عن أبي أحمد محمّد بن أبي عمير، عن عليّ بن أبي حمزة، عن عبدالأعلى، قال: سألت جعفر بن محمّد (عبدالسلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَاجْتَنِبُواْ قَلْ أَلْوَانَ وَأَجْتَنِبُواْ قَوْلَ آلزُّورِ ﴾ قال: «الرَّجْس من الأوثان: الشَّطُرَنْج، وقُول الزُّور: الغِناء».

قلت: قوله عزّ وجلَ: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْتَرِي لَهْوَ ٱلْحَدِيثِ ﴾ (١٠)؟ قال: «منه الغِناء».

۱/۷۳۲۵ محمد بن محمد بن عيسي، عن محمد بن عبدالله، عن أحمد بن محمد بن عيسي، عن محمد بن محمد بن عيسي، عن محمد بن يحيى الخزّاز، عن حماد بن عُثمان، عن أبي عبدالله اعلى الله على الله عن قول الزُور.

قال: «منه: قول الرجل للذي يُغنّي: أحسَنت،

٧/٧٣٢٦ وعنه: عن أبيه، قال: حدَّثنا عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن محمّد بن أبي عُمير، عن عُمر بن أُدينة، عن زُرارة، قال: سألت أبا جعفر (عبدالله) عن قول الله عزَّ وجلّ: ﴿ حُنَفَآ اَ لَهِ غَيْرَ مُشْرِكِينَ بِهِ ﴾. قلت: ما الحَنِيفيّة؟ قال: «هي الفِطرَة».

٨/٧٣٢٧ من أبيه، قال: حدّثنا سَعْد بن عبدالله، عن إبراهيم بن هاشم ومحمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب ويعقوب بن يزيد جميعاً، عن ابن أبي عُمير، عن ابن أذينة، عن زُرارة، عن أبي جعفر (مه، السلام)، قال: سألته عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ حُنَفًا مَ يَتْهِ غَيْرَ مُشْرِكِينَ بِهِ ﴾ وعن الحَنِيفية.

قال: همي الفطرة التي فطّر الله الناس عليها، لا تُبديل لخَلْقِ الله ـ وقال ـ فطّرهم الله على التوحيد، (١٠).

٩/٧٣٢٨ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثنل أبي، عن ابن أبي عمير، عن هِشام، عن أبي عبدالله (عبدالسلام)، قال: والرِجُس من الأوثان: الشِطْرَنْج، وقول الزُور: الغِناء. وقوله: ﴿ حُنَفَآءَ ﴾ أي طاهرين، وقوله: ﴿ فِي مَكَانٍ سَجِيقٍ ﴾ أي بعيدٍه.

٧٣٢٩ / ١٠ - الشيخ في (أماليه) بإسناده، في قوله: ﴿ أَجْتَنِبُواْ ٱلرِّجْسَ مِنَ ٱلْأُوثَانِ وَٱجْتَنِبُواْ قَوْلَ ٱلزُّورِ ﴾. قال: «الرَّجْس: الشَّطْرَنج، وقول الزُّور: الغِناء».

قلت: هذا الحديث مسبوق بحديثٍ عن الباقر (عبه السلام) في (الأمالي).

<sup>(</sup>۱) لقمان ۳۱: ٦.

٦ . معاني الأخبار: ٢/٣٤٩.

٧ ـ معاني الأخبار: ١/٣٤٩.

٨ ـ التوحيد: ٩/٣٣٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: المعرفة،

٩ ـ تفسير القمى ٢: ٨٤

١٠ ـ الأمالي ١: ٣٠٠.

سورة الحج (۲۲) ...... ۸۸۳

فوله تعالى:

## ذْلِكَ وَمَنْ يُعظُّمْ شَعاَئِرَ اللهِ فَإِنَّهَا مِنْ تَقْوَى القُلُوبِ [٣٢]

١/ ٧٣٣٠ مليّ بن إبراهيم، قال: تعظيم البُدْنِ وجَوْدَتها.

٢/٧٣٣١ عن الحسن بن يعقوب: عن عدّةٍ من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن الحسن بن علي، عن بعض رجاله، عن أبي عبدالله (طوال الله)، قال: «إنّما يكون الجَزاء مُضاعَفاً فيما دون البَدَنَة (١)، فإذا بلغ البَدَنَة فلا تُضاعَف لأنّه أعظم ما يكون، قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَن يُعظِّمْ شَعَآئِرَ آللهِ فَإِنّهَا مِن تَقْوَى ٱلْقُلُوبِ ﴾ ».

قوله تعالى:

## لَكُمْ فِيها مَنافِعُ إلى أَجَلِ مُسَمَّى ثُمَّ مَحِلُّها إلى الْبَيتِ الْعَتِيقِ [ ٣٣ ]

1/۷۳۳۲ محمد بن يعقوب: عن محمد بن يحبى، عن أحمد بن محمد، عن محمد بن إسماعيل، عن محمد بن الشُفَيل، عن أبي الصَّبَّاح الكِناني، عن أبي عبدالله (طبه السلام) في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ لَكُمْ فِيهَا مَنَافِعُ إِلَى مُحمّد بن الفُضَيل، عن أبي الصَّبَّاح الكِناني، عن أبي عبدالله (طبه السلام) في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ لَكُمْ فِيهَا مُسَمّى ﴾ قال: «إن احتاج إلى ظهرها ركِبَها من غبر أن يَعنُفَ عليها، وإن كان لها لَبَنّ حلّبها جِلاباً لا ينهكها». مَنَافِعُ إِلَى أَجُلٍ مُسَمّى ﴾ قال: «إن احتاج إلى ظهرها ركِبَها من غير أن يَعنُفَ عليها، وإن كان لها لَبَنّ حلّبها جِلاباً لا ينهكها». ينهكها،

٣/٧٣٢١ عليّ بن إبراهيم، قال: البُدْن يُركِبُهُ المُحرِم مِن مَوضِعه ('' الذي يُحرِم قيه غير مُضِرٌّ بها، ولا مُعنَّف عليها، وإن كان لها لبَنَّ يَشَرب من لبَنها إلى يَومِ النَّحْر، وهو قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ مَحِلُّهَا إلَى ٱلْبَيْتِ ٱلْعَتِيقِ ﴾.

سورة الحج آية ـ ٣٢.

١ ـ تفسير القمي ٢: ٨٤

۲ ـ الكافي ٤: ٣٩٥/٥.

(١) في المصدر زيادة: حتَّى يبلغ البدنة.

سورة الحج آية ـ ٣٣.

1 ـ الكافي \$: 1/197.

٢ ـ من لا يحضره الفقيه ٢: ١٤٩٣/٣٠٠.

٣ ـ تفسير القمي ٢: ٨١

(١) في «ط»: موضعها.

٨٨٠ ..... البرهان في تفسير القرآن

قوله تعالى:

## وَبَشِّرِ الْمُخْبِتِينَ \* آلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهمْ وَالصَّابِرِينَ عَلَى مَا أَصَابَهُمْ وَالْـمُقِيمِى الصَّـلَوْةِ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُـنْفِقُونَ [٣٥-٣٤]

۱/۷۳۳٥ محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا محمّد بن هَمّام، عن محمّد بن إسماعيل العلوي، عن عيسى بن داود، قال: قال موسى بن جعفر اصمسلام: «سألت أبي عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿وَبَشِّرِ ٱلْمُخْبِتِينَ﴾ الآية، قال: نزلت فينا خاصّة».

٢/٧٣٣٦ عليّ بن إبراهيم: في قوله تعالى: ﴿ وَبَشِّر ٱلْمُخْبِثِينَ ﴾ قال: العابدين.

قوله تعالى:

وَالْبُدْنَ جَعَلْنَاهَا لَكُمْ مِنْ شَعَا بَرِ اللهِ لَكُمْ فِيهَا خَيرٌ فَاذْ كُروا اسْمَ اللهِ عَلَيْهَا صَوآفٌ فَإِذَا وَجَبَتْ جُنُوبُهَا فَكُلُوا مِنْهَا وَأَطْعِمُوا الْقَانِعَ عَلَيْهَا صَوآفٌ فَإِذَا وَجَبَتْ جُنُوبُهَا فَكُلُوا مِنْهَا وَأَطْعِمُوا الْقَانِعَ وَلَيْهَا صَوَالْمُعْتَرَ كَذَلِكَ سَخَرْنَاهَا لَكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ [٣٦]

١/٧٣٣٧ محمّد بن يعتوب: عن أبي على الأشعري، عن محمّد بن عبدالجبّار، عن صَفُوان بن يحيى، عن عبدالله بن سِنان، عن أبي عبدالله رسدسلام، في قول الله عوروجال: ﴿ فَاذْكُرُواْ ٱسْمَ ٱللهِ عَلَيْهَا صَوَافَ ﴾.

قال: «ذلك حين تُصَفَّ للنَحر، تَربُط يدَيها ما بين الخُفَّ و <sup>۱۱۱</sup>الرُّكبة، ووجوب مُجنُّوبها إذا وقَعت على الأرض».

۲/۷۳۳۸ من محميد بن زياد، عن ابن سَماعة، عن غير واحدٍ، عن أبان بن عُثمان، عن عبدالرحمن بن أبى عبدالله عن عبدالله وقعت على بن أبى عبدالله وعنه الله وقعت على عبدالله عبدالله وعنه الله عن أبى عبدالله وعنه الله عنه أبى عبدالله وعنه الله عن أبى عبدالله وعنه الله عن أبى عبدالله وعنه الله عنه الله عنه وعنه الله عنه عنه الله عنه الله عنه عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه عنه ع

سورة الحج آية . ٣١ ـ ٣٥.

۱ ـ تأويل الآيات ۱: ۲۲۷/۲۲۷.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٨٤

سورة الحج آية ـ ٣٦ ـ

١ ـ الكافي ٤: ١/٤٩٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: إلى.

۲ ـ الكافي ٤: ٢/٤٩٩.

الأرض». ﴿فَكُلُواْ مِنْهَا وَأَطْعِمُواْ ٱلْقَانِعَ وَٱلْمُعْتَرَ ﴾ قال: «القانع: الذي يَرضى بما أعطيته، ولا يسخط، ولا يَكُلَح '''، ولا يلوي شِدْقه غَضَباً، والمُعترّ: المارّ بك لتُعطيه، '''.

٣/٧٣٣٩ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه ومحمّد بن إسماعيل، عن الفَضْل بن شاذان، عن صَفُّوان، عن صَفُّوان، عن مُعاوية بن عمّار، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قول الله جلّ ثناؤه: ﴿ فَإِذَا وَجَبَتْ جُنُوبُهَا فَكُلُواْ مِنْهَا وَأَطْعِمُواْ عَن مُعاوية بن عمّار، عن أبي عبدالله (عبدالله) في قول الله جلّ ثناؤه: ﴿ فَإِذَا وَجَبَتْ جُنُوبُهَا فَكُلُواْ مِنْهَا وَأَطْعِمُواْ الله عَن مُعاوية وَالْمُعَتَرَ الذي يعتريك، والسائل: الذي يسألك في بديه، والبائس: هو الفقير».

٤/٧٣٤٠ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زياد، عن عليّ بن أسباط، عن مولئ الأبي عبدالله (عبدالله)، قال: رأيت أبا الحسن الأوّل (عبدالله) دعا ببَدَنَةٍ فنحَرها، فلمّا ضرّب الجَزّارون عَراقيبَها، فوقعَت على الأرض، وكشفوا شيئاً من سَنامها، قال: القُطعوا وكُلوا منها، فإنّ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ فَإِذَا وَجَبَتْ جُنُويُهَا فَكُلُوا مِنْهَا وَأَطْعِمُوا ﴾ ..

٦/ ٧٣٤٢ - وعنه؛ بإسناده: عن موسى بن الفاسم، عن ابن أبي عُمير، عن سَيْف التَمَّار، قال: قال أبو عبدالله رهب سلام،: وإنّ سَعْد بن عبدالملك قَدِم حاجًا فلَقِي أبي، فقال: إنّي شقت هَدَياً، فكيف أصنع؟ فقال له أبي: أطعِم أهلَك تُلُثاً، وأطعِم الفانِعَ والمُعترّ ثُلُثاً، وأطعِم المساكِين ثُلُثاً.

فقلت: المساكين هم السُّؤَال؟ فقال: نعم، وقال: القانع الذي يقنَع بم أرسلت إليّه من البِضْعَة فما فوقها، والمُعترُ ينبغي له أكثر من ذلك، وهو أغنى من القانِع الذي يعتريك فلا يسألك».

٧٣٤٣ /٧ - ابن بابويه، قال: حدَّثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد (رضي القصم)، قال: حدَّثنا محمّد بن الحسن الصفّار، عن العبّاس بن مَعْرُوف، عن عليّ بن مَهْزِيار، عن فَضالَة، عن أبان بن عُثمان، عن عبدالرحمن بن أبي عبدالله (عليه السلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَإِذَا وَجَبَتْ جُنُوبُهَا ﴾ قال: ﴿ وَعَمَ على أبي عبدالله (عليه السلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَإِذَا وَجَبَتْ جُنُوبُهَا ﴾ قال: ﴿ إِذَا وقعت على

<sup>(</sup>١) الكُلُوحُ: تَكَشُّرُ في عُبوس. «الصحاح ـكلح ـ ١: ٣٩٩».

<sup>(</sup>٢) في المصدر: لتطعمه.

٣ ـ الكافي ٤: ١٠٠٥/٦.

<sup>\$</sup> ـ الكافي \$: ٩/٥٠١.

٥ ـ التهذيب ٥: ٢٢٣/١٥٧.

٦ ـ التهذيب ٥: ٢٢٢/٢٥٣.

٧ ـ معاني الأخبار: ١/٢٠٨.

٨٨٦ ..... البرهان في تفسير القرآن

الأرض؛ ﴿ فَكُلُواْ مِنْهَا وَأَطْعِمُواْ ٱلْقَانِعَ وَٱلْمُعْتَرَ ﴾ قال: «القانع: الذي يرضى بما أعطيته، ولا يسخَط، ولا يَكْلَح، ولا يزبّد (" شِدْقُه غَضَباً، والمُعترّ: المارّ بك لتُطعِمَه».

٨/ ٧٣٤٤ من صَفْوان، عن عليّ بن مَهْزِيار، عن الحسين بن سعيد، عن صَفْوان، عن سَيف النمّار، قال أبو عبدالله (عيدالسلام)، فقال: إنّي سُقْتُ هَدَياً، قال أبو عبدالله (عيدالسلام)، فقال: إنّي سُقْتُ هَدَياً، فكيف أصنع؟ فقال: أطْعِم أهلك ثُلُثاً، وأطْعِم القانِع ثُلُثاً، وأطْعِم المِسكين ثُلُثاً.

قلت: المسكين هو السائل؟ قال: نَعَم، والقانع: الذي يقنَع بما أرسلت إليه من البِضْعَة فما فوقها، والمُعترّ: الذي يعتريك لا يسألك».

٩/ ٧٣٤٥ عليّ بن إبراهيم، قال: القانع: الذي يسأل فتُعطيه، والمُعتَر: الذي يعتريك فلا يسأل.

قوله نعالى:

#### لَنْ يَنالَ اللهَ لَحُومُها وَلا دِمآ قُها وَلـٰكِنْ يَنالُهُ التَّقُوى مِنْكُمْ [ ٣٧ ]

١/٧٣٤٦ ـ عليّ بن إبراهيم: أي لا يَبلُغ ما يتقرّب به إلى الله، وإن نحرها، إذا لم يتَقِ الله، وإنّما يتقبّل الله من المتّقين.



#### لَتُكَبِّرُوا اللهَ عَلَى مِا هَدَاكُمْ وَيَشِّرِ الْمُحْسِنِينَ [٣٧]

١/٧٣٤٧ عليّ بن إبراهيم، قال: التكبير أيّام التشريق: في الصّلاة بمِنَىٌ في عَقيب خمس عشرة صلاة، وفي الأمصار عَقيب عشر صلوات.

٢/ ٧٣٤٨ عن صَفُوان بن يعقوب؛ عن أبي عليّ الأشعريّ، عن محمّد بن عبدالجبّار، عن صَفُوان بن يحيى، عن

(١) زَبِّد شِدقُه: خرج زَبَدُه. «أقرب الموارد . زبد ، ١: ٣٤٥٣.

٨ ـ معاني الأخبار: ٢/٢٠٨.

٩ ـ تفسير القمي ٢: ٨٤

سورة الحج آية ٣٧٠.

١ ـ تفسير القمى ٢: ٨٤

سورة الحج آية ـ ٣٧ ـ

۱ ـ تفسير القمي ۲: ۸۶

۲ ـ الكافي ٤: ٣/٥١٦.

مَنْصُور بن حازم، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)) في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱذْكُرُواْ ٱللهُ فِي أَيَّام مَّعْدُودَاتٍ ﴾ (ال

قال: «هي أبّام التشريق ـ وساق الحديث إلى أن قال (عبدالله) ـ والتكبير: الله أكبر، الله أكبر، لا إله إلّا الله والله أكبر، الله أكبر ولله الحمد، الله أكبر على ما هدانا، الله أكبر على مارزقنا من بهيمة الأنعام».

٣٢٤٩٩ /٣-وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن حمّاد بن عيسى، عن حَريز، عن محمّد بن مسلم، قال: سألتُ أبا عبدالله (علمالسلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱذْكُرُواْ ٱللهَ فِي أَيَّامٍ مَّعْدُودَاتٍ ﴾ (١).

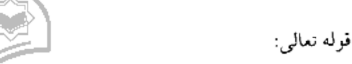
قال: «التكبير في أيّام التشريق: من صلاة الظهر يوم النَّحْر إلى صلاّة الفجر من اليوم الثالث، وفي الأمصار (١) عشر صلوات، فإذا نفّر بعد الأولى أمسك أهل الأمصار، ومن أقام بمِنَىً فصلَى بها الظهر والعصر فليُكبّر،

قوله تعالى:

#### إِنَّ اللهَ يُدافِعُ عَنِ الذِينِ آمَنُوا [ ٣٨]

١/٧٣٥٠ محمد بن العبّاس، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن بن عليّ، قال: حدّثني أبي، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَبر، عن منصور بن يُونُس، عن إسحاق بن عمّار، قال: سألت أبا عبدالله (علمالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ آلَهُ يُدَافِعُ عَنِ آلَّذِين ءَامَنُواْ﴾.
 آفة يُدَافِعُ عَنِ آلَّذِين ءَامَنُواْ﴾.

قال: «نحن الذين آمنوا، والله يدافِع عنّا ما أذاعت عنّا شبعتنا».



أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِكُمُواْ وَإِنَّ اللهِ عَلَى نَصْرِهِمْ لَـقَدِيرٌ \* آلَذِينَ أُخرِجُواْ مِنْ دِيارِهِمْ بِغَيِر حَقٍ إِلَّا أَنْ يَقُولُوا رَبُّناَ اللهُ آلَٰذِينَ أُخرِجُواْ مِنْ دِيارِهِمْ بِغَيِر حَقٍ إِلَّا أَنْ يَقُولُوا رَبُّناَ اللهُ [ ٤٠ و٤٠]

١/٧٣٥١ ـ محمّد بن يعنوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن ابن محبوب، عن

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ٢٠٣.

٣ ـ الكافي ٤: ١/٥١٦.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ٢٠٣.

<sup>(</sup>٢) في «ط» زيادة: عقيب.

سورة الحج آية ٢٨.

١ ـ تأويل الآبات ١: ١٢/٣٢٧.

سورة الحج آية . ٣٩ ـ ٢٠ ـ

۱ ـ الكافي ۸: ۲۲۷/۲۳۷.

أبي جعفر الأخول، عن سلام بن المُسْتَنِير، عن أبي جعفر الباسلام، في قول الله تبارك وتعالى: ﴿ اللَّهِ ينَ أُخْرِجُواْ مِن دِيَارِهِم بَغَيْرِ حَيْ إِلَّا أَن يَقُولُواْ رَبُّنَا آللهُ ﴾، قال: «نزلت في رسول الله (سال الله على وعلي، وجعفر، وحمزة، وجرت في الحسين (عليم السّلام) أجمعين ه.

۲/۷۳۵۲ محمد بن العبّاس، قال: حدّ ثنا محمد بن همّام، عن محمد بن إسماعيل العَلوي، عن عيسى بن داود، قال: حدّ ثنا موسى بن جعفر، عن أبيه، عن جدّه (عيهم سلام» قال: هنزلت هذه الآية في آل محمّد (عيهم السلام) خاصّة ﴿ أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُواْ وَإِنَّ آفَة عَلَى تَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ \* آلَذِينَ أُخْرِجواْ مِن دِيَارِهِم بِغَيْرِ حَقٍّ إِلّا أَن يَقُولُواْ رَبُّنَا آفَة - ثمّ تلا إلى قوله تعالى - وَيَهِ عَاقِبَةُ ٱلْأُمُورِ ﴾ (۱)».

٣/٧٣٥٣ عن صّفوان بن يحيى، عن حَمَد الله عن محمّد بن عيسى بن عُبَيد، عن صّفوان بن يحيى، عن حَكيم الحَناط، عن ضُرَيس، عن أبي جعفر عبد السلام، قال: سَمِعته يقول: ﴿ أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُواْ وَإِنَّ آلْهُ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ ﴾، قال: والحسن والحسين (عليماالسلام)».

٧٣٥٤ ـ وعنه، قال: حدّثنا الحسين بن أحمد المالكيّ، عن محمّد بن عيسى، عن يُونسَ، عن مُثنّى الحنّاط، عن عبدالله بن عَجْلان، عن أبي جعفر (عبدالله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُواْ
وَإِنَّ ٱللهُ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ ﴾ ، قال: ههى في القائم (عبدالله)، وأصحابه».

٥/٧٣٥٥ وعنه، قال: حدّثنا عبدالعزيز بن يحيى، عن محمّد بن عبدالرحمن، عن المُفضّل (١)، عن جعفر ابن الحسين الكوفي، عن محمّد بن زيد مولى أبي جعفر (عبد الدم)، عن أبيه، قال: سألت مولاي أبا جعفر (عبد الدم)، قلت: قوله عزّ وجلّ: ﴿ اللَّهِ مِنْ فَرِجُواْ مِن دِيَارِهِم بِغْيَرِ حَقٍّ إِلَّا أَنْ يَقُولُواْ رَبُّنَا الله ﴿ قال: «نزَلت في عليّ، وحمزة، وجعفر (عبم السلام)، ثمّ جَرَت في الحسين اعتمال المناها،

١٩٣٥٦ /١٠ وعنه، قال: حدّننا محمّد بن همّام، عن محمّد بن إسماعيل، عن عيسى بن داود النجّار، قال: حدّننا مولانا موسى بن جعفر، عن أبيه اعليه السلام، في قول الله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِيَارِهِم بِغَيْرِ حَقّ ﴾.
قال: انزَلت فينا خاصّة، في أمير المؤمنين وذَرّيّته اعليم السلام، وما ارتُكِب من أمر فاطمة (عليه السلام).

قال: ٧٧٣٥٧ /٧ ـ أبو الفاسم جعفر بن محمّد بن قُولُوَيه، قال: حدّثني أبي (رحماد)، عن سَعْد بن عبدالله، عن أحمد

٢ ـ تأويل الآيات ١: ١٤/٣٢٨.

<sup>(</sup>١) الحج ٢٢: ٤١.

٣ ـ تأويل الآيات ١: ١٥/٣٣٨.

٤ ـ تأويل الآيات ١: ١٦/٣٣٨.

٥ ـ تأويل الآيات ١: ١٧/٣٢٩، شواهد التنزيل ١: ٣٩٩/٣٩٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: محمد بن عبدالرحمن بن الفضل،

٦ ـ تأويل الآبات ١: ٢٣٩/٨٢٩.

٧ ـ كامل الزيارات: ٦٢/٦٣.

ابن محمّد بن عبسى، عن العبّاس بن مَعْرُوف، عن صَنْوان بن يحبى، عن حَكيم الحنّاط، عن ضُريس، عن أبي خالد الكابُليّ، عن أبي جعفر(عبه السلام)، قال: سَمِعته ينقول: ﴿ أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُواْ وَإِنَّ آللَهُ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ ﴾ قال: «علىّ، والحسن، والحسين (عليم السلام)».

٨/٧٣٥٨ - وعن أبي جعفر البافر (طبه السلام): وأنّها نؤلت في الشهاجرين، وجَوّت في آل محمّد (طبهم السلام) الذين أخرجوا من ديارهم، وأخيفواه.

٩/٧٣٥٩ عليّ بن إبراهيم، قال: نزلت في عليّ (عبدالده) وجعفر، وحمزة (رضراة عهدا) ثمّ جَرَّت. وقوله: ﴿ ٱلَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِيَارِهِم بِغَيْرِ حَقٍ﴾ قال: الحسين (عبدالده)، حين طلّبه يزيد لعنه الله ليحمِله إلى الشام فهَرَب إلى الكوفة، وقُتل بالطّف.

١٠/٧٣٦٠ ـ ثمّ قال عليّ بن إبراهيم: حدّثني أبي، عن ابـن أبـي عُــمبـر، عـن ابـن مُسْكــان، عـن أبــي عبدالله (عبـالسلام)، في قوله: ﴿ أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُواْ وَإِنَّ آللَة عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ ﴾.

قال: «إنّ العامّة يقولون: نزلت في رسول الله (مـنَر الله عنه راله) لمّا أخرَجَتُه قُريش من مكّه، وإنّما هو الفائم (عبد الله) إذا خَرَج بطلُب بدم الحسين (عبد الله)، وهو فوله: نحن أولياء الدم، وطُكلاب الدِيّة. ثمّ ذكر عبادة الأنمّة (عليه الله)، وسيرتهم، فقال: ﴿ اللَّذِينَ إِن مَكّنّاهُمْ فِي الأَرْضِ أَقَامُواْ الصَّلَوٰة وَءَاتَـوُا ٱلرَّكَوٰةَ وَأَمَـرُواْ بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَوْاْ عَنِ الْمُنكر وَيْهِ عَاقِبَةُ ٱلْأُمُورِ ﴾ (١) .

وتقدّم حديث في ذلك في قوله نعالى: ﴿إِنَّ آللَٰهَ آلَٰمُنَّرَى مِنْ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمْوَالَهُم﴾ (٢) الآية، من شورة براءة.

مرز تحية تركيبية رامان إسسادى

قوله تعالى:

وَلَوْ لا دَفْعُ اللهِ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضٍ لَـهُدِّمَتْ صَـوامِـعُ وَبِيَعٌ وَصَلَواتٌ وَمَساجِدُ يُذْكُرُ فِيْهَا آسْمُ آللهِ كَثيراً وَلَـيَنصُرَنَّ آللهُ مَـن يَنصُرُهُ إِنَّ آللهَ لَقُوىٌ عَزِيزٌ [٤٠]

١/ ٢٣٦١ ـ الطَّبَرسِيّ، قال: قوأ الصادق صياسهم، ووصُّلُوات، بـضّم الصاد والكّام، وفسّرهـا بـالحُصُون،

٨ ـ مجمع البيان ٧: ١٣٨.

٩ ـ تفـير القمى ٢: ٨٤.

١٠ ـ تفسير القمى ٢: ٨٤

<sup>(</sup>١) الحج ٢٢: ١١.

<sup>(</sup>٢) التوبة ١: ١١١، تقدّم في الحديث (٢) من تفسير الآيتين (١١١ و١١٢) من سورة التوبة.

سورة الحج آية . 1٠ ـ

١ - جوامع الجامع: ٣٠١.

٨٩٠ ..... البرهان في تفسير القرآن

والأطام (١).

٢/٧٣٦٢ عن العبّاس، قال: حدّثنا حُميد بن زياد، عن الحسن بن محمّد بن سَماعة، عن صَفُوان بن يحيى، عن ابن مُسكان، عن حُجر بن زائدة، عن حُمران، عن أبي جعفر (علماسلام)، قال: سألته عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَوْ لاَ دَفْعُ آللهِ أَلنَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضٍ لَهُ لِدَمَتْ صَوامِعٌ وَبِيَعٌ وَصَلُواتٌ وَمَساجِدٌ يُذْكِرُ فِيْهَا ٱسْمُ ٱللهِ كَثيراً ﴾.

فقال: «كان قوم صالحون، وهم مهاجِرون قوم سوء خوفاً أن يُفسدوهم، فيدفع الله أيديهم عن الصالحين، ولم يأجر أولئك بما يقع (١) بهم، وفينا مثلهم».

٣/٧٣٦٣ وعنه: عن محمّد بن همّام، عن محمّد بن إسماعيل، عن عيسى بن داود، عن أبي الحسن موسى ابن جعفر، عن أبيه (ملهسالله)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَوْلَا دَفْعُ آفَهِ آلنّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضٍ لَّهُدِّمَتْ صَوَامِعُ وَبِيَعٌ وَصَلَوَاتٌ وَمَسَاجِدُ يُذْكَرَ فِيهَا آسْمُ آفَهِ كَثِيراً ﴾، قال: «هم الأئمة الأعلام، ولو لا صبْرُهم، وانتظارهم الأمر أن بأتيهم من الله لقُتلوا جميعاً. قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَيَنصُرَنَّ آفَةُ مَن يَنصُرُهُ إِنَّ آفَة لَقَوِيٌّ عَزِيزٌ ﴾ «.

قال شرف الدين النجفي: بيان معنى هذا التأويل الأوّل: قوله: «كان قوم صالحون، وهم مهاجرون قوم سوء خوفاً أن يُفسدوهم، أي يُفسدوا عليهم دينهم، فهاجروهم لأجل ذلك، فالله تعالى يدفع أيدي القوم السُوء عن الصالحين.

وقوله: «وفينا مثلهم» قوم صالحون وهم الأثمّة الراشدون، وقوم سوء وهم المُخالفون، والله تعالى يدفّع أيدي المُخالفين عن الأثمّة الراشدين، والحمد لله ربّ العالمين (١).

ثمّ قال: وأمّا معنى التأويل الثاني: قوله: «هم الأئمّة» بيانه: أنّ الله سبحانه يدفّع بعض الناس عن بعض، فالمَدفوع عنهم: [هم] الأئمّة (عيهم سلام)، والمدفوعون: هم الظالمون.

وقوله: «ولولا صَبرُهم وانتظارُهم الأُمرَ أَنْ بأنهم مَنْ الله لتُتلوا جميعاً» معناه: ولولا صَبرُهم على الأذى والتكذيب، وانتظارهم أمر الله أن بأنيّهم بفرّج آل محمّد، وقيام القائم (عبه المعم)، لقامواكما قام غيرهم [بالسيف]، ولو قاموا لقُتلوا جميعاً، [ولو قتلوا جميعاً] لهدّمت صَوامِع، وبِيّع، وصَلَوات، ومَساجِد.

<sup>(</sup>١) الآطام: جمع أُطم، بسكون الطاء وضمّها: الحصن والبيت المرتفع.

٢ ـ تأويل الآيات ١٠ - ١٩/٣٤٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: بما يدفع.

٣ ـ تأويل الآيات ١: ٢٠/٣٤٠، وقطعة منه في شواعد التنزيل ١: ٣٨٤/٢٨٠ وتذكرة الخواص: ١٦ وفرائد السمطين ١: ٢٦١/٣٣٩ وينابيع المودة: ٧٠ و ٧٢ و ٧٤ و ١٢٠.

<sup>(</sup>۱) قال المجلسي (رحد) في تفسير ذلك: أي كان قوم صالحون عجروا قوم سوء خوفاً أن يُفسدوا عليهم دينهم، فالله تعالى يدفع بهذا القوم السوء عن الصالحين شرّ الكفّار، كما كان الخلفاء الثلاثة وبنو أميّة وأضرابهم يفاتلون المشركين ويدفعونهم عن المؤمنين الّذين لا يخالطونهم ولا يعاونونهم خوفاً من أن يُفسدوا عليهم دينهم لنفاقهم وفجورهم، ولم يأجر الله عؤلاء المنافقين بهذا الدفع، لا تَه لم يكن غرضهم إلّا الملك والسلطنة والاستيلاء على المؤمنين وأنمتهم، كما قال النبيّ (مئراة عهدواد): «إنّ الله يؤيّد هذا الدين بأقوام لاخلاق لهم» وأمّا قوله (طبه السلام): «وفينا مثلهم» يعني نحن أيضاً نهجر المخالفين لسوء فعالهم، فيدفع الله ضرر الكافرين وشرّهم عناً بهم. «البحار ٢٤: ٢٦١».

والصوامع: عبارة [عن مواضع عبادة] النصارى في الجبال، والبيّع في القُرى، والصّلُوات: أي مواضعها، وبشترك فيها المسلمون واليهود، فاليهود لهم الكنائس، والمُسلمون المساجد، فيكون قتلُهم جميعاً سبباً لهَدْمِ هذه المتواضع، وهَدْمُها سبباً لتعطيل الشرائع الثلاث: شريعة موسى، وعيسى، ومحمّد (صنراة عليه عليه أحسين)؛ لأنّ الشرائع لا تقوم إلّا بالكتاب، والكتاب يحتاج إلى التأويل، والتأويل لا يعلمه إلّا الله والراسخون في العلم، وهم الشرائع لا تقوم إلّا بالكتاب، والكتاب موسى، وعيسى، ومحمّد (صنراة عليه ملهم اجمعين)، لقول أميو المؤمنين (عليه الله عليهم)؛ لأنّهم يعلمون تأويل كتاب موسى، وعيسى، ومحمّد (صنراة عليه ملهم الإنجيل بإنجيلهم، وبين أهل الثوراة بتوراثهم، وبين أهل الإنجيل بإنجيلهم، وبين أهل التوراة بتوراثهم، وبين أهل الأرقان بفُرقانهم، حتى تنطق الكتب، وتقول: صدّق،

وقوله: «هم الأعلام». الأعلام: الأدِلَة الهادية إلى دار السلام، فعليهم من الله أفضَل التحيّة والإكرام؛ ولمّا علم الله سبحانه وتعالى منهم الصَّبر وعَدَهم النَصر، فقال: ﴿وَلَيَنصُرَنَّ آفَةُ مَن يَنصُرُهُ﴾ [أي ينصُر دينه] ﴿إنَّ آفَة لَقَوِيٌ﴾ في سُلطانه ﴿عَزِيزٌ﴾ في جَبَروت شأنه.

قلت: قد تقدّمت رواية محمّد بن العبّاس بإسناده إلى عيسى بن داود، عن موسى بن جعفر، عن أبيه، عن جدّه اطبع السلام: «نزلت آية: ﴿ أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُواْ وَإِنَّ آللهَ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ ﴾ إلى قوله تعالى ﴿ وَيَهُ عَاتِبَةُ ٱلْأُمُورِ ﴾ في آل محمّد (طبع السلام) خاصّة ( ").

' قوله تعالى:

الَّذِينَ إِنْ مَّكَنَّاهُمْ فِي آلْأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلُوةَ وِ آتَوُا الزَّكُوةَ وأَمَرُوا بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَواْ عَنِ آلْمُنْكُرِ وَلِلهِ عَاقِبَةُ الأُمورِ \* وَإِنْ يُكَذِّبُوكَ فَقَدْ كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَعادٌ وَثَمُودُ -إلى قوله تعالى - نَكِيرِ [ 21 - 22 ]

١/٧٣٦٤ محمّد بن العباس، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن سعيد، عن أحمد بن الحسن، عن أبيه، عن حُصّبن بن مخّارِف، عن الإمام موسى بن جعفر، عن أبيه، عن آبائه (عليم الله)، قال: قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ إِن مُكّنّا هُمْ فِي ٱلْأَرْضِ أَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتَوُاْ ٱلزَّكُوٰةَ وَأَمَرُواْ بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَوْاْ عَن ٱلْمُنْكِرِ ﴾ قال: النحن هم».

٢/٧٣٦٥ عن حُصِّين بن محمّد، عن أحمد بن محمّد، عن أحمد بن الحسن، عن أبيه، عن حُصِّين بن مُخارِق، عن

سورة الحج آية . ٢١ ـ ٤٤ .

<sup>(</sup>١) تقدّمت في الحديث (٢) من تفسير الآيتين (٣٩ ـ ٤٠) من هذه السورة.

١ ـ تأويل الآيات ١: ٢٢/٣٤٢.

٢ ـ تأويل الآيات ١: ٢٣/٣٤٢، شواهد التنزيل ١: ٥٥٤/٤٠٠.

عمرو ('' بن ثابت، عن عبدالله بن الحسن بن الحسن ('')، عن أمّه، عن أبيها (طبه السلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ ٱلَّذِينَ إِن مَّكَّنَاهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ أَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰة وَءَاتَوُاْ ٱلرِّكُوٰةَ وَأَمَرُواْ بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَوْاْ عَنِ ٱلْمُنكَرِ ﴾.

قال: «هذه نزلت فينا أهل البيت».

٣/٧٣٦٦ وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن همّام، عن محمّد بن إسماعيل العلويّ، عن عيسى بن داود، عن الإمام أبي الحسن موسى بن جعفر (عليما سلام)، قال: (كنتُ عند أبي يوماً في المسجد إذ أتاه رجُل، فوقَف أمامه، وقال: يا بن رسول الله، أعْبَتْ عليّ آية في كتاب الله عزّ وجلّ، سألتُ عنها جابر بن يزيد فأرشَدَنِي إليك. فقال: وما هي ؟ قال: قوله عزّ وجلّ: ﴿ آلَٰذِينَ إِن مَكَنّاهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ أَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتَوُاْ ٱلزَّكُوٰةَ وَأَمَرُواْ بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَوْاْ عَنِ ٱلْمُنكِرِ وَيَهْ عَاتِبَةً ٱلْأُمُورِ ﴾.

فقال أبسى: نعم، فبنا نزلت، وذلك أنّ فُلاناً، وفُلاناً، وطائفة معهما - وسمّاهم - اجتمّعوا إلى النبي وسنراة عبدواله، فقالوا: يا رسول الله، إلى من يَصير هذا الأمر بعدَك، فوالله لين صار إلى رجُلٍ من أهل بيتك، إنّا لتخافّهم على أنفسنا ولو صار إلى غيرهم فلعّل غيرهم أقرّبُ وأرحَمُ بنا منهم. فغَضِب رسول الله (سقراة عبدواله) من ذلك غَضَباً شديداً، ثمّ قال: أما والله لو آمنتم بالله وبرسوله ما أبغضتموهم، لأنّ بُغضهم بُغضي، وبُغضي هو الكفر بالله، ثمّ نعيتُم إليّ نفسي، فوالله لئن مكتهم الله في الأرض ليقيموا الصلاة، وليؤتوا الزكاة، وليأمروا بالمعروف، ولينهوا عن المنكر، إنّما يُرغِم الله أنوف رجالٍ يَبغُضوني، ويَبغُضون أهلَ بيني وذرّيَتي؛ فأنزل الله عزّ وجلَ: ﴿ وَلَينهُوا عن المنكر، إنّما يُرغِم الله أنوف رجالٍ يَبغُضوني، ويَبغُضون أهلَ بيني وذرّيَتي؛ فأنزل الله عزّ وجلَ: ﴿ وَأَمرُوا بِالْمَعرُوفِ وَنَهُوا عَنِ ٱلْمُنكِر وَقِه عَاقِبَهُ الْأَمُورِ فَلم يَعبَلِ القومُ ذلك، فأنزل الله سبحانه ﴿ وَإِنْ يُكَلُّ بُوكِ فَقَدْ كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَعَادٌ وَتُمُودُ ﴿ وَقَوْمُ الْحَرِينَ ثُمّ أَخَذْتُهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَعَادٌ وَتُمُودُ ﴾ وَقَوْمُ الْحَدْ فَقَدْ كَذَّبَتْ أَبْلُولِ فَلَم الْعَلْ كَوْمُ كَانَ نَكِيرٍ ﴾ .

١٣٦٧ عنه، قال: حدّثنا محمّد بن الحسبن بن حُمَيد، عن جعفر بن عبدالله، عن كثير بن عبّاش، عن المُعنى عبّاش، عن أبي الجارود، عن أبي جعفر (مد السلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ ٱلَّذِينَ إِن مَكَنَّاهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ أَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ اللهِ الْمَورِكِ، اللّهُ عَرْ وَاللّهُ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَيَهْ عَاقِبَةُ ٱلْأُمُورِ ﴾.

قال: «هذه الآية لآل محمّد؛ المهديّ (منه الله)، وأصحابه، يُمَلّكُهم الله مَشارِقَ الأرض ومَغارِبَها، وَيُظْهِرُ الدّبن، وبُميت الله عزّ وجلّ به وبأصحابه البِدّع والباطل كما أماتَ السّفَهةُ الحقّ، حتّى لا يُرى أثرٌ من الظُلم، ويأمرون بالمعروف، وينهّون عن المنكر، ولله عاقبة الأموره.

٥/٧٣٦٨ /٥ ـ وعنه، قال: حدِّثنا محمّد بن هَمّام، عن محمّد بن إسماعيل العلّوي، عن عيسي بن داود، قال:

<sup>(</sup>١) في ∀ي، ط۵: عمر.

<sup>(</sup>٢) في هج، ي، طه: عبدالله بن الحسن بن الحسين، راجع معجم رجال الحديث ١٠: ١٥٩.

٣ ـ تأويل الآيات ١: ٢٤/٣٤٢.

٤ ـ تأويل الآيات ١: ٣٤٣/٥٤٣.

٥ ـ تأويل الآيات ١: ٣٣٨/١٢٨.

سورة الحج (٢٢) ......

حدَثنا موسى بن جعفر، عن أبيه، عن جدّه (عليهمالسلام)، قال: ونزلت هذه الآبة في آل محمّد (عليم السلام) خاصّة: ﴿ أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُواْ وَإِنَّ آفَٰهَ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ ۞ آلَّذِينَ أُخرِجُواْ مِن دِيَارِهِم بِغَيْرِ حَتِّ إِلَّا أَن يَقُولُواْ رَبُّنَا آللهُ﴾ (١) ـ ثمَّ تلا إلى قوله نعالى ـ ﴿ وَيْهِ عَاتِيَةً ٱلْأَمُورِ ﴾».

٦/٧٣٦٩ على بن إبراهيم، قال: في رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (طبه السلام): الهو آلَذِينَ إن مَّكَنَّاهُمْ في أَلْأَرْضِ أَقَامُواْ أَلْصَلُوٰةً وَءَاتُواْ آلزَّكُوٰةً ﴾ فهذه لآل محمّد (طبه السلام) إلى آخر الآية، والمهدي وأصحابه (عبد السلام) يملَّكُهم الله مَشارِق الأرضِ وَمغارِبها، ويُظهِر الدين، ويُميت الله به وبأصحابه البِدَع والباطِلَ كما أماتَ السَفَهةُ الحَقَ، حتى لا يُرى أثرٌ للظُلم، و يأمرون بالمعروف، وينهَون عن المنكرة.

قوله تعالى:

## فَكَأْيِن مِن قَرْيَةٍ أَهْلَكْنَاهَا -إلى قوله تعالى - وَقَصْرٍ مَّشِيدٍ [ 20 ]

١/٧٣٧٠ - عليّ بن إبراهيم، قال: وأمّا قوله: ﴿ فَكَأْيِن مِن قَرْيَةٍ أَهْلَكُنَاهَا وَهِيَ ظَالِمَةٌ فَهِيَ خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوشِهَا﴾ العُروش: سفف البيت وحولها وجوانبها.

قال: وأمّا قوله: ﴿ وَبِشْرٍ مُعَطَّلَةٍ وَقَصْرٍ مَشِيدٍ ﴾ قال: هو مثَلٌ جَرى لآل محمّد (عبهم السلام)؛ قوله: ﴿ وبِشْرٍ مُعَطَّلَةٍ ﴾: هي التي لا يُستَقى منها، وهو الإمام الذي قد غاب فلا يُفْتَبَسُ منه العِلم إلى وَقَتِ ظُهوره (١)، والقَصْر المَشْيرفة المَشْيرفة هو المُرْتَفِع، وهو مثل لأمير المؤمنين والأئمة (عليم اللهم اللهم (١) المنتَشِرة في العالَمين، المُشْيرفة على الدنيا، وتُستَطار ثمّ تُشرِق على الدنيا (١)، وهو قوله: ﴿ لِيُظْهِرَهُ عَلَى ٱلدِّينِ كُلِّهِ ﴾ (١)

وقال الشاعر في ذلك:

مَــئُلُ لآل مــحمّدٍ مُســتطرَفُ والبئر عِلمُهُم الذي لا يُنزَفُ (°) بسئر مسعطَلةً وقسضٌ مُشــرفُ فالفَصْر مَجدُهم الذي لا يُؤتَفَى

(١) سورة الحج ٢٢: ٣٩ و ١٠.

٦ ـ تفسير القمى ٢: ٨٧

سورة الحج أية ـ 20 ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ٨٥ و ٨٧.

(١) (إلى وقت ظهوره) ليس في المصدر.

(٢) في «ج، ي، ط»: وقضاياهم.

(٣) في المصدر: وفضائلهم المشرفة على الدنيا.

(٤) النوبة ٢: ٣٣، الفتح ٤٨: ٢٨، الصف ٦١: ٩.

(٥) أي لا يفني.

٢/٧٣٧١ ـ محمد بن يعفوب: عن محمد بن الحسن، وعليّ بن محمد، عن سَهْل بن زياد، عن موسى بن القاسم البجليّ، عن عليّ بن جعفر، عن أخيه موسى بن جعفر (طهما السلام)، في قوله تعالى: ﴿ وَبِثْرٍ مُعَطَّلَةٍ وَقَصْرٍ مُعْطَلَةٍ وَقَصْرٍ مُعْطَلَةٍ وَقَصْرٍ مُعْطَلَةٍ وَقَصْرٍ مُعْطَلةً إللهمام الناطق».
 مُشِيدٍ ﴾، قال: «البِثْر المُعَطَّلة: الإمام الصامِت، والقصر المشيد؛ الإمام الناطق».

٣/٧٣٧٢ - ابن بابويه، قال: حدّ ثنا محمّد بن إبراهبم بن أحمد بن يُونُس اللَّيئيّ، قال: حدّ ثنا أحمد بن محمّد ابن سعيد الكوفيّ، قال: حدّ ثنا عليّ بن الحسن بن فضّال، عن أبيه، عن إبراهبم بن زياد، قال سألتُ أبا عبدالله (علمالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَبِثْرٍ مُعَطَّلَةٍ وَقَصْرٍ مَّشِيدٍ ﴾، قال: والبِثْر المُعَطَّلة: الإمام الصامت، والقصر المَشيد: الإمام الناطق».

٧٣٧٣ عن محمّد بن أحمد بن يحيى، عن على المحمّد بن عمرو، عن بعض أصحابنا، عن تُصْر بن قابوس، قال: سألتُ أبا عن علي بن السَّنديّ، عن محمّد بن عمرو، عن بعض أصحابنا، عن تَصْر بن قابوس، قال: سألتُ أبا عبدالله (عله الله عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَبِنْمٍ مُعَطَّلَةٍ وَقَصْرٍ مَشِيدٍ ﴾، قال: «البنر المُعَطَّلة: الإمام الصاحِت، والفَصْر المَسْد: الإمام الناطق».

٧٣٧٤ /٥- وعنه، قال: حدّ ثنا المُظفّر بن جعفر بن المُظفّر العلّويّ السَّمَرْ قَنْديّ (رحه الله قال: حدّ ثنا جعفر بن محمّد بن الحسن بن شمّون، عن عبدالله بن محمّد بن الحسن بن شمّون، عن عبدالله بن عبدالرحمن الأصّم، عن عبدالله بن القاسم البَطل، عن صالح بن سَهْل، أنّه قال: أمير المؤمنين (عبدالله) هو القَصْر المَشيد، والبئر المُعَطّلة: فاطمة وولدها (عبهمالله) معطّلين من المثلك.

وقال محمّد بن الحسن بن أبي خالد الأسعريّ، الملقّب بشُنبُولة.

بئة مُعَطَّلَةٌ وقَـصَةٍ مُشرِفً مَنْقُلَ لِآلِ مُحَمَّدٍ مُستَطرفُ فالناطِق القَصْرُ المُشَيِّدُ منهمُ والصامثُ البِئرُ الني لا تُنزَفُ

٣٧٧٥٥ - سعد بن عبدالله: عن عليّ بن إسماعيل بن عبسى، عن محمّد بن عمرو بن سعيد الزيّات، عن بعض أصحابه، عن نصر بن قابوس، قال: سألتُ أبا عبدالله (عبد الله عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَظِلٍّ مَّمْدُودٍ \* وَمَاءٍ مَّسْكُوبٍ \* وَقَاكِهَةٍ كَثِيرَةٍ \* لًا مَقْطُوعَةٍ وَلَا مَمْنُوعَةٍ ﴾ (١) قال: «يا نَصْر، إنّه دوالله دليس حيثُ يذهب الناس، إنّما هو العالم (١) وما يخرُج منه».

۲ ـ الكافي ۱: ۷۵/۲۵۳.

٣ ـ معاني الأخبار: ١/١١١.

٤ ـ معاني الأخبار: ٢/١١١.

٥ . معانى الأخبار: ٢/١١١.

٦ . مختصر بصائر الدرجات: ٥٧.

<sup>(</sup>۱) الواقعة ٥٦: ٣٠ ـ ٣٣.

<sup>(</sup>٢) في «ج، ي، ط»: العلم.

سورة الحج (٢٢) ......٨٩٥

وسألنه عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَبِثْرٍ مُعَطَّلَةٍ وَقَصْرٍ مَّشِيدٍ ﴾ قال: «البِئْر المُعَطَّلَة: الإمام الصامِت، والقَصْر المَشيد: الإمام الناطق.

٧٣٧٦ /٧ - محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا الحسين بن عامر، عن محمّد بن الحسين، عن الربيع بن محمّد، عن صحمّد، عن صحمّد، عن صحمّد عن صالح بن سَهْل، قال: سمِعتُ أبا عبدالله (عب السلام) يقول: وقول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَبِثْرٍ مُّعَطَّلَةٍ وَقَصْرٍ مَّشِيدٍ ﴾ أمير المؤمنين (عب السلام): القَصْر المَشيد، والبِئْر المُعَطَّلة: فاطمة (عبه السلام) ووُلدُها، مُعَطَّلون من المُلك،

٧٣٧٧ / ٨- ابن شهراَشوب: عن جعفر الصادق (عبدالهم)، في قوله تعالى: ﴿ وَبِثْرٍ مُتَعَطَّلَةٍ وَقَصْرٍ مَّشِيدٍ ﴾ أنّه قال: درسول الله (مقراد عبدراله) الغَصْر المشيد، والبِثْر المُعَطَّلة على (عبدالهم)».

٩/٧٣٧٨ - عليّ بن جعفر: عن أخيه موسى (طبه السلام)، قال: «البئر المُعَطَّلَة: الإمام الصامِت، والقَصْر المَشيد: الإمام الناطق».

قوله تعالى:

#### وَيَسْتَغْجِلُونَكَ بِالْعَذَابِ وَلَنْ يُخْلِفَ اللهُ وَعْدَهُ وَإِنَّ يَوماً عِنْدَ رَبِّكَ كَأْلْفِ سَنَةٍ مِمَّا تَعُدُّونَ [٤٧]

١/٧٣٧٩ - عليّ بن إبراهيم: وذلك أنّ رسول الله صلى المعادلة، أخبَرهم أنّ العذاب قد أناهم، فقالوا: فأين العذاب؟ استعجلوء، فقال الله: ﴿ وَإِنَّ يَوْماً عِندَ رَبِّكَ كَالَفِ سَنَةٍ مَّمَّا تَعُدُّونَ ﴾.

٢/٧٣٨٠ - الشيخ في (أماليه) قال: أخبرنا محمّد بن النّعمان، قال: أخبرنا أبو الحسن أحمد بن محمّد بن الحسن الصفّار، عن عليّ بن محمّد محمّد بن الحسن الصفّار، عن عليّ بن محمّد القاساني المحمّد بن الحسن الصفّار، عن عليّ بن محمّد القاساني (1)، عن سُليمان بن داود (1) المِنْقَريّ، عن حَفْص بن غِيات، قال: قال أبو عبدالله جعفر بن محمّد (عبها السلام): «إذا أراد أحدُكم أن لا يسأل الله شيئاً إلّا أعطاه فليّياً س من الناس كلّهم، ولا يكون له رجاء إلّا من

٧ ـ تأويل الآيات ١: ٣٦/٣٤٤.

٨ . المناقب ٣: ٨٨

٩ ـ المناقب ٣: ٨٨

سورة الحج آية ـ ٤٧ .

١ ـ تفسير القمي ٢: ٨٨.

۲ ـ الأمالي ۱: ۳٤.

 <sup>(1)</sup> الظاهر أنّه سقط من سند الحديث القاسم بن محمّد، بدليل السند الآتي في ذيل هذا الحديث، وانظر: فهرست الطوسي: ٧٧، معجم رجال الحديث ١٢: ١٧٣.

<sup>(</sup>۲) في «ج، ي»: داود بن سليمان.

عندالله عزّ وجلّ، فإذا عَلِم الله ذلك من قلبه لم يسأل الله شيئاً إلّا أعطاه؛ ألا فَحاسِبوا أنفُسَكم قبل أن تُحاسَبوا، فإنّ في القيامة خمسين مَوقِفاً، كلّ موقف [مثل] ألف سنة ممّا تَعُدّون ـ ثمّ تلا هذه الآية ـ ﴿فِي يَوْمٍ كَانَ مِقْدَارُهُ خَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ﴾ (")ه.

ورواه محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، وعليّ بن محمّد جميعاً، عن القاسم بن محمّد، عن سُلَيمان بن داود المِنْقَرِيّ، عن حَفْص بن غِياث، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله): هإذا أراد أحدُكم أن لا يسأل ربّه شيئاً إلّا أعطاه، وساق الحديث إلى آخره، إلّا أنّ فيه: «مِقدارُه ألفّ سنة» ثمّ تلا، إلى آخره (1).

وسيأتي ـ إن شاء الله تعالى ـ في قوله تعالى: ﴿ فِي يَوْمٍ كَانَ مِقْدَارُهُ خَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ ﴾ من سورة المعارج (٠٠).

٣/٧٣٨١ محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن عليّ بن أسباط، عنهم (طهم السلام)، في حديث ما وعظ الله عزّ وجلّ به عيسى اطمه السلام)، وفيه: هيا عيسى، تُبْ إليّ، فإنّي لا يتَعاظَمُني ذَنْبُ أَن أَغْفِرَه، وأنا أرحَمُ الراحمين: إعْمَلْ لنَفْسِك في مُهْلَةٍ من أَجَلِك، قبل أن لا تَعْمَل لها (١)، واعبُدْني ليَومٍ كألف سنة ممّا تَعُدُون، فيه أجزي بالحسنة أضعافها، وإنّ السيئة توبقُ صاحِبَهاه.

قوله تعالى:

# فَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُوا آلصَّالِحَاتِ لَهُمْ مَغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كرِيمٌ \* وَالَّذِينَ سَعَوْاْ فِي آياتِنا مُعَاجِزِينَ أُولَـئِكَ أَصْحَابُ الجَحِيمِ وَآلَذِينَ سَعَوْاْ فِي آياتِنا مُعَاجِزِينَ أُولَـئِكَ أَصْحَابُ الجَحِيمِ

١/٧٣٨٢ محمد بن العبّاس، قال: حدّ ثنا محمّد بن همّام، عن محمّد بن إسماعبل العلّوي، عن عيسى بن داود، عن الإمام موسى بن جعفر، عن أبيه (طهما اللهم)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُوا ٱلصَّالِحَاتِ لَهُمْ مَغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كرِيمٌ ﴾.

قال: ﴿ أُولَئِكُ آلَ مَحَمَّد ﴿ مَا لِنَامَ عَلِيمَ أَجَمَعَنِ ﴾، والذين سَعُوا في قَطْع مودّة آل محمّد ﴿ عَلَيم السلامِ مُعاجِزين

<sup>(</sup>٢) المعارج ٧٠٪ ٤.

<sup>(</sup>٤) الكافي ٢: ٢/١١٩.

<sup>(</sup>٥) يأتي في الحديث (١٣) من تفسير الآية (٤) من سورة المعارج.

٣ ـ الكافي ٨: ١٠٣/ ١٠١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: لا يعمل لها غيرك.

سورة الحج آية ـ ٥٠ ـ ٥١.

١ ـ تأويل الآيات ١: ٢٩/٣٤٥.

سورة الحج (٢٢) ........... ٨٩٧

أولئك أصحاب الجَحيم ـ قال ـ هم الأربعة نَفَر: النَّيْميّ، والعَدَوِيّ، والأُمَوِيّان».

#### قولە تعالى:

## ومَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ وَلَا نَبِيّ -إلى نوله تعالى - عَذَابُ يَوْمٍ عَقِيمٍ [٥٢ - ٥٥]

۱/ ۷۳۸۳ ملى بن إبراهيم: إن العامّة رَوَوا أنّ رسول الله (سنى اله عبدواله) كان في الصلاة، فقرأ سورة النجم في المسجد الحرام، وفُريش يستمعون لقراءته، فلما انتهى إلى هذه الآية: ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ ٱللّاتَ وَٱلْعُزَى \* وَمَتَوْةَ ٱلثَّالِثَةَ الْمُسْجِد الحرام، وفُريش يستمعون لقراءته، فلما انتهى إلى هذه الآية: ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ ٱللّاتَ وَٱلْعُزَى \* وَمَتَوْةَ ٱلثَّالِثَةَ اللَّاتِ على لسانِه: فإنها للْغرانيق الأولى، وإنّ شَفاعَتَهُن لَتُرجى. فَفَرِحَت قُريش، وسجدوا، وكان في القوم الوليد بن المُغيرة المَخْزوميّ وهو شيخ كبير، فأخذ كفا من حصى، فسجد عليه وهو قاعد، وقالت وكان في القوم الوليد بن المُغيرة المَخْزوميّ وهو شيخ كبير، فأخذ كفا من حصى، فسجد عليه وهو قاعد، وقالت قريش: قد أفرّ محمّد بشَفاعة اللات والعُزّى، قال: فنزل جَبْرَئيل (عب السلام)، فقال له: قد قرأت مالم أنزلُ به عليك، وأنزل عليه: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ وَلَانَبِي إِلّا إِذَا تَمَنَى ٱلْقَى الشَّيْطَانُ فِي أُمْنِيَّتِهِ فَيَنسَخُ آللهُ مَا يُلْقِى الشَّيْطَانُ فِي أَمْنِيَّتِهِ فَيَنسَخُ آللهُ مَا يُلْقِى الشَّيْطَانُ ﴾.

وأمّا الخاصّة فإنّهم رَوَوْا عن أبي عبدالله (عبدالله): وأنّ رسول الله (ملّ الله عبدوالد) أصابَتْهُ خَصاصَة، فجاء إلى رجل من الأنصار، فقال له: هل عندَك من طعام؟ فقال: نعم، يا رسول الله. وذَبح له عَناقاً (1)، وشُواه، فلمّا أدناه منه تَمنّى رسول الله (ملّ اله منه على رفاطمة والحسن، والحسين (علهم السلام).

فجاء أبو بكر وعُمَر، ثَم جاء على (طبه السلام) يعدّهما، فأنزل الله في ذلك: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبَلِكَ مِن رَسُولٍ وَلَا نَبِيّ ﴾ ولا مُحَدَّثٍ ﴿ إِلّا إِذَا تَمَنَى أَلْقَى الشَّيْطَانُ فِي أَمْنِيَّتِهِ ﴾ يعني فلاناً وفلاناً ﴿ فَيَنسَخُ آللهُ مَا يُسلْقِى آلشَّيْطَانُ ﴾ يعني لمّا جاء على (خيه السلام) بعدهما ﴿ ثُمَّ يُحْكِمُ آللهُ ءَايَاتِهِ ﴾ يعني بنُصْرَة أمير المؤمنين (عبه السلام)».

ئم قال: ﴿ لِيَجْعَلَ مَا بُلْقِى آلشَّيْطَانُ فِتْنَةً ﴾ يعني فُلاناً وفُلاناً ﴿ لِلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ ﴾ قال: الشَكَ ﴿ وَٱلْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمْ ﴾ إلى قوله: ﴿ إلى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ يعني إلى الإمام المستقيم. ثم قال: ﴿ وَلَا يَزَالُ آلَّذِينَ كَفَرُواْ فِي مِرْيَةٍ مِنْهُ ﴾ أي في شَكِ من أمير المؤمنين ( المستمر من المستمر عنه الله عنه من أمير المؤمنين ( المستمر عنه الله عنه الله عنه الله عنه الأيام .

٢/ ٧٣٨٤ محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن بن عليّ، قال: حدّثني أبي، عن أبيه، عن حمّاد

سورة الحج آية \_ 01 \_ 00 \_

١ ـ تفسير القمي ٢: ٨٥

<sup>(</sup>١) الْإَيَّة: ١٩ و ٢٠.

<sup>(</sup>٢) العَنَاقُ: بالفتح، الأنثى من ولد المعز قبل استكمالها الحول. «مجمع البحرين ـ عنق ـ ٥: ٢١٩».

٢ ـ تأويل الآيات ١: ٣٢/٣٤٧.

٨٩٨ ...... البرهان في تفسير القرآن

ابن عبسى، عن حَريز، عن زُرارَة، عن أبي جعفر الله العلام، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ وَلَا نَبِيّ إِلَّا إِذَا تَمَنَّى أَلْقَى آلشَّيْطَانُ فِي أُمْنِيَّتِهِ فَيَنسَخُ آفَهُ مَا يُلْقِى آلشَّيْطَانُ﴾ الآبة.

قال أبو جعفر (علد السلام): «خرج رسول الله (مال الله عليه الله)، وقد أصابه جوع شديد، فأتى رجلاً من الأنصار، فذبح له عَناقاً، وقطع له عِذْقَ بُشر ورُطَب، فتمنّى رسول الله عليًا (عبد الله)، وقال: يدخل عليكم رجل من أهل الجنّه» قال: «فجاء أبو بكر، ثمّ جاء عمر، ثمّ جاء عثمان، ثمّ جاء علي (عبد الله)، فنزلت هذه الآية: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ وَلا نَبِي إلّا إذَا تَمَنَّى أَلْقَى الشَّيْطَانُ فِي أَمْنيَّتِهِ فَينسَخُ آفَهُ مَا يُلْقِى الشَّيْطانُ ثُمَّ بُحْكِمُ آفَهُ ءَايَاتِهِ وَاقَهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ ».

٣/٧٣٨٥ عن الحسن بن محبوب، عن إدريس بن زياد، عن الحسن بن محبوب، عن جميل بن صالح، عن الحسن بن محبوب، عن جميل بن صالح، عن زياد بن سُوقَة، عن الحكم بن عُتَيْبَة، قال: قال لي عليّ بن الحسين (عبهما السلام): هيا حكم، هل تدري ماكانت الآية التي كان يَعرف بها عليّ اعنيه السلام، صاحب قَتْلِه، ويَعرف بها الأمور العظام التي كان يُحدّث بها الناس؟، قال: قلت: لا والله. فأخبرني بها، يا بن رسول الله. قال: ههي قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَسُولِ وَلَا نَبِي كَان يُعِدّ فَ الله عَرْ وَجلَ : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَسُولٍ وَلَا نَبِي ﴾ ولا مُحَدَّث.

قلت: فكان على (عليه السلام) مُحَدَّثاً؟ قال: ونعم، وكلّ إمام منّا أهل البيت مُحَدَّث.

٤/٧٣٨٦ ـ وعنه، قال: حدّثنا الحسين بن عامر، عن محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن صَفُوان بن يحبى، عن داود بن فَرْقَد، عن الحارث بن المُغيرة النَّضُريّ، قال: قال لي الحكم بن عُتَبْهة: إنَّ مولاي عليّ بن الحسين (منه السلام) قال لي: «إنّما عِلْم عليّ (منه السلام) كلّه في آية واحدة». قال: فخرج عُمران بن أعين ليسأله، فو جَد علياً (منه السلام) قد قُبض، فقال لأبي جعفر (منه السلام): إنّ الحكم حدّثنا عن عليّ بن الحسين (عله السلام) أنّه قال: «إن علم عليّ (منه السلام) كله في آية واحدة»؟

فقال أبو جعفر اعبدالسلام): «وما تدري ما هي؟» قلت: لا. قال: «هي قوله تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ وَلَا نَبِيَ﴾ ولا مُحَدَّث، ثمَ أبانَ شأن الرسول، والنبيّ، والمُحدَّث إصارات عليم اجسن».

٧٣٨٧ /٥ ـ وعنه، قال: حدّثنا الحسين بن أحمد، عن محمّد بن عيسى، عن القاسم بن عُرْوّة، عن بُرَيد العِجْلي، قال: سألت أبا جعفر (علمانسلام)، عن الرسول، والنبئ، والمُحَدّث.

فقال: والرسول: الذي تأتيه الملائكة، ويُعاينهم، وتبلُغه الرسالة من الله. والنبيّ: الذي يَرى في المَنام، فما رأى فهوكما رأى، والمُحَدَّث: الذي يسمّع صوت الملائكة وحديثَهم، ولا يرى شيئاً، بل يُنْقَر في أذنيه، ويُنكَت في قلبه».

٣ ـ تأويل الآيات ١: ٣٠/٣٤٥.

٤ ـ تأويل الآيات ١: ٣١/٣٤٦.

٥ ـ تأويل الآيات ١: ٣٢/٣٤٦.

٧٣٨٨ /٦ محمّد بن الحسن الصفّار، عن الحسن بن عليّ، قال: حدّثني عُبيس بن هِشام، قال: حدّثنا كَرّام ابن عَمرو الخَنْعَميّ، عن عبدالله بن أبي يَعفور، قال: قلت لأبي عبدالله (عبدالله): أكان عليّ (عبدالله) يُنكَت في قلبه، أو يُوفّر (١) في صَدره وأذنه؟ قال: «إنّ عليّاً (عبدالله) كان مُحَدَّثاً».

قال: فلمّا أكثَرتُ عليه، قال: «إنّ عليّاً (عليه السلام) يوم بني قُرَيْظة وبني النّضيركان جَبْرَ ثيل عن يَمينه، وميكائيل عن يَساره، يُحدُّ ثانِه».

٧٢٣٨٩ عن حَمْوان، قال: المخيرة، عن علي بن إسماعيل، عن صَفْوان بن يحبى، عن الحارث بن المُغيرة، عن حُمْوان، قال: حدَّ تنا الحكم بن عُتَيْبَة، عن عليّ بن الحسين (عبدالله) أنّه قال: وإنّ عِلْمَ عليّ (عبدالله) في آيةٍ من القُرآن، قال: وكُنّمَنا الآية.

قال: فكنًا نجتَمِع فنتَدارَس القُرآن فلا نعرِف الآية \_ قال \_ فدخَلتُ على أبي جعفر (طبدالـ بام)، فقلت له: إنَّ الحَكَم بن عُتَيْبة حدَّثنا عن على بن الحسين (طبدالـ بام): وأنَّ علم على (طبدالـ بام) في آية من القرآن، وكَتَمنا الآية.

قال: «اقرأ يا حُمْران» فقرأت: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ وَلَا نَبِيٍّ ﴾ فقال أبو جعفو (عله السلام): «وما أرسلُنَا من رسولٍ ولا نبيّ ولا مُحَدَّث» قلت: وكان عليّ (عليه السلام) مُحَدَّثًا؟ قال: «نعم».

فجئت إلى أصحابنا، فقلت: قد أصَبْتُ الذي كان الحكم يَكتُمنا. قال: قلت: قال أبو جعفر (عبداللهم): «كان يقول: عليّ (عبداللهم) مُحَدَّث». فقالوا لي: ما صنَعتَ شيئاً، ألاكنت تسأله من يُحدِّثه؟

[قال: فبعد ذلك إنّي أتيت أبا جعفر (عيدالسلام) فقلت: أليس حدّثتني أنّ عليّاً (عيدالسلام) كان مُحَدَّثاً؟ قال: «بلي»] قلت: من يُحدّثه؟ قال: «ملّك يُحدّثه».

قال: قلت: أقول إنّه نبيّ، أو رسول؟ قال: «لا، ولكن قل: مَثْلُه مثَل صاحب سُليمان، وصاحب موسى، ومَثَلُه مَثَل ذي القَرْنَين».

٨/٧٣٩٠ معنه: عن يعقوب بن يزيد، عن محمّد بن إسماعيل بن بَزِيع، قال: سمِعتُ أبا الحسن (عبه السلام) يقول: الأئمة عُلماء صادقون، مُفَهّمون، مُحَدَّثون».

9/۷۳۹۱ وعنه: عن أبي طالب، عن عُثمان بن عيسى، عن سَماعة، قال: كنت أنا، وأبو بصير، ومحمّد بن عِمران نَنْزِل بمكّة، فقال محمّد بن عِمران: سمِعت أبا عبدالله (عبدالله) يقول انحن اثنا عشر مُحَدَّ ثاً، فقال له أبو بصير: والله لقد سمِعت من أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)) قال: فحلّفه مرّةً أو مرّتين أنّه سمِعه. فقال أبو بصير: كذا سمِعتُ أبا جعفر (عبدالله) يقول.

٦- بصائر الدرجات: ٢/٣٤١.

<sup>(</sup>١) وقر في قلبي كذا: وقع وبقي أثره. «أقرب الموارد ـ وقر ـ ٢: ١٤٧٤). وفي المصدر. ينقر.

٧ ـ بصائر الدرجات: ١٠/٣٤٣ و ١١.

٨ ـ بصائر الدرجات: ١/٣٣٩.

٩ ـ بصائر الدرجات: ٢/٣٢٩.

۱۰/۷۳۹۲ ـ وعنه: عن عبدالله بن محمّد، عن إبراهيم بن محمّد الثنفيّ، عن أحمد بن محمّد الثقفي، عن أحمد بن محمّد الثقفي، عن أحمد بن يونس الحجّال، عن أيّوب بن حسن، عن قَتَادَة، أنّه كان يقرأ: «وما أرسَلنا من قبلِك من رسولٍ ولا نَبيٍّ ولا مُحَدَّثِ» (۱۰).

۱۱/۷۳۹۳ ـ وعنه: عن عليّ بن إسماعيل، عن صَفّوان، عن الحارث بن المغيرة، عن حُمران، قال: قلت لأبي جعفر اعليه الست أخَبْرتني أنّ عليّاً (عليه السلام) كان مُحَدَّثاً؟ قال: «بليه قلتُ: من يُحَدِّثه؟ قال: «ملك بُحَدِّثه».

قلت: فأقول إنّه نبيّ، أو رسول؟ قال: «لا، بل مَثَلُه مثّل صاحب سُليماذ، ومثَل صاحِب موسى، ومثَل ذي القَرْنَين، الله فأحبّه، الله فأحبّه، الله فأحبّه، ونضح لله فنضحه. فهذا مثله».

۱۲/۷۳۹٤ ـ وعنه: عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن حمّاد بن عيسى، عن الحُسين بن المُختار، عن الحارث بن المُغيرة، عن حُمْران، عن أبي جعفر (عليه السلام)، قال: «إنّ عليّاً (عليه السلام) كان مُحَدَّثاً».

قلت: فيكون نبيّاً؟ قال: فحرَّك يده هكذا، ثمّ قال: «أو كصاحب سليمان، أو كصاحب موسى، أو كذي القَرْنَين، أوّ ما بلغكم أنّه (عبداسلام) قال: وفيكم مِثله؟».

۱۳/۷۳۹۵ ـ محمد بن يعقوب: عن عدة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد بن أبي نَصْر، عن تُعْلَبة بن مَيْمون، عن زُرارَة قال: سألتُ أبا جعفر (مدالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَكَانَ رَسُولاً نَبِياً ﴾ (١) ما الرسول، وما النبيّ؟ قال: «النبيّ: الذي يَرى في مَنامِه، ويسمَع الضّوت، ولا يُعاين المَلك، والرَّسول: الذي يسمّع الصّوت، ويَرى في المَنام، ويُعاين الملك».

عي سميه ريسيل قلت: الإمام، ما منزِلَته؟ فال: «يسمّع الصّوت، ولا يُرى، ولا يُعاين الملّك، ثمّ تلا هذ، الآية: «وما أرسَلنا من قبلِكَ من رَسولٍ ولانْبِيّ ولا مُحَدَّثٍ».

18/۷۳۹۹ ـ وعُنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن إسماعيل بن مَرّار، قال: كتب الحسن بن العبّاس المَعروفيّ إلى الرضا (طبه السلام): جُعِلتُ فِداك، أخبِرني: ما الفّرق بين الرَّسول، والنّبيّ، والإمام؟

فكتب ـ أو فال ـ: «الفَّرْق بين الرَّسول والنّبيّ والإمام، أنّ الرَّسول: الذي يَنزِل عليه جَبّْرَئيل فَيراه، ويسمّع

١٠ ـ بصائر الدرجات: ٨/٣٤١

<sup>(</sup>١) ورُويت عذه القراءة عن عبدالله بن عباس وسعد بن إبراهيم بن عبدالرحمن بن عوف، كما في الدر المنثور ٦٠ ٦٥.

١١ ـ بصائر الدرجات: ٦/٣٨٦.

۱۲ ـ بصائر الدرجات: ۲/۳۸٦.

۱۳ ـ الكافي ۱: ۱/۱۳۴.

<sup>(</sup>۱) مریم ۱۹: ۵۱ و ۵۱.

۱۶ ـ الكافي ۱: ۲/۱۳۶.

كلامَه، ويَنزِل عليه الوَحْي، ورُبّما رأى في مَنامه نحو رؤيا إبراهيم (عله السلام)، والنّبيّ: ربَّما سمِعَ الكلام، وربّما رأى الشّخص ولم يَسْمَع. والإمام: هو الذي يَسْمَعَ الكلام، ولا يَرى الشّخص».

10/ ۷۳۹۷ مومنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن الحسن بن محبوب، عن الأحَول، قال: سألتُ أبا جعفر المسلم، عن الرسول، والنبيّ، والمُحَدَّث؟

فقال: «الرسول: الذي يأتيه جَبْرَئيل قُبُلاً فيراه، ويُكلّمه، فهذا الرسول، وأمّا النبيّ: فهو الذي يَرى في منامه، نحو رُوْيا إبراهيم (عليه الله)، ونحوما كان رأى رسول الله (صلّ التهدراله) من أسباب النُبُوة قبل الوّحي، حتى أتناهُ جَبْرَئيل (عليه الله) من عندالله بالرّسالة، وكان محمّد (صلّ الله عليه رآله) حين مجمع له النبوّة، وجاءته الرسالة من عند الله، يجيء بها جَبْرَئيل (عليه الله بالرّسالة) ويُكلّمه بها قُبُلاً؛ ومن الأنبياء من مجمع له النُبُوة، ويَرى في متنامه، ويأتيه الروح، ويُكلّمه، ويُحدّث، فيسمَع، ولا يُعاين، ولا يَرى في متنامه، ولا يُعاين، ولا يَرى في متنامه، ولا يُعاين، ولا يَرى في متنامه،

۱٦/٧٣٩٨ - وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن الحَجّال، عن القاسم بن محمّد، عن عُبّيد بن زُرارَة، قال: أرسل أبو جعفر (عبه السلام) إلى زُرارَة أن يُعْلِم الحكّم بن عُبّيبة، أن أوصياء محمّد (عبه وعليم السلام) مُحَدّثُون.

۱۷/۷۳۹۹ وعن محمّد، عن أحمد بن محمّد، عن أبن محبوب، عن جميل بن صالح، عن زياد بن سُوقة، عن الحكم بن عُتَيبة، قال: دخلتُ على عليّ بن الحسين اللها الله بوماً، فقال: «يا حكّم، هل تَدري الآية التي كان عليّ بن أبي طالب (علمالله) يعرِف قاتِلَه بها، ويعلَم بها الأمور العِظام التي كان يُحدِّث بها الناس؟ه.

قال الحكم: فقلت في نفسي: قد وقعتُ على علم على على على بن الحسين (عليه السلام)، أعلَمُ بذلك تِلك الأمور العِظام. قال: فقلت: لا والله، لا أعلم. قال: ثمّ قلت: الآية، تُخبِرُني بها، يا بن رسول الله؟ قال: «هو ـ والله ـ قول الأمور العِظام. قال: فقلت: لا والله، لا أعلم. قال: ثمّ قلت: الآية، تُخبِرُني بها، يا بن رسول الله؟ قال: «هو ـ والله ـ قول الأمور العِظام. قال: «هو ـ والله على بن أبي طالب (عليه السلام) مُحَدِّثاً».

فقال له رجل يقال له: عبدالله بن زيد، كان أخا علَي لأمّه: شبحان الله، محدَّثاً؟!كأنّه يُنكر ذلك. فأقبَل عليه أبو جعفر اعدادهم، فقال: هأما والله إنّ ابنَ أمَّك بعد قد كان يعرِف ذلك». قال: فلمّا قال ذلك سكت الرجل، فقال: ههي التي هلَك فيها أبو الخطّاب، فلم يَدْرِ ما تأويل المُحَدَّث والنبيّ».

۱۸/۷۶۰۰ وعنه: عن أحمد بن محمّد، ومحمّد بن يحيى، عن محمّد بن الحسن، عن يعقوب بن يزيد، عن محمّد بن إسماعيل، قال: سمِعتُ أبا الحسن (عليه السلام) يقول: «الأثمّة عُلماء، صادِقون، مُعَهّمون، مُحدَّثون».

١٥ ـ الكاني ١: ٣/١٣٥.

١٦ ـ الكافي ١: ١/٢١٢.

١٧ ـ الكافي ١: ٢/٢١٢.

۱۸ ـ الكافي ۱: ۲/۲۱۳.

۱۹/۷٤۰۱ ـ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى، عن يونس، عن رجل، عن محمّد بن مسلم، قال: ذُكر المحدَّث عند أبي عبدالله (عد، السلام)، فقال: «إنّه يسمّع الصّوت ولا يرى الشخص».

فقلت له: مجعلت فِداك، كيف يعلَم أنّه كلام المَلَك؟ قال: «إنّه يُعطى السَّكينة والوَقار حتَّى يعلَمَ أنّه كلام المَلَك».

۲۰/۷٤۰۲ ـ وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن حمّاد بن عيسى، عن الحسين بن المختار، عن الحارث بن المُغيرة، عن حُمران بن أعْيَن، قال: قال أبو جعفر (عله السلام): «إنّ عليّاً (عله السلام) كان مُحَدَّثاً».

فخرجت إلى أصحابي، فقلت: جئتُكم بعَجيبة. فقالوا: وما هي؟ قلت: سمِعت أبا جعفر اعبداللهم، يقول: «كان علىّ اعبداللهم، محدَّثاً» فقالوا: ما صنعتَ شيئاً، ألا سألبَّه من كان يُحدُّثُه؟

فرجَعتُ إليه، فقلت: إنّي حدَّثتُ أصحابي بما حدَّثَتني، فقالوا: ما صنَعْتَ شيئاً، ألا سألتَه من كان يُحدَّثُه؟ فقال لي: «يُحدَّثُه ملَك» قلت: تقول: «إنّه نبيّ؟» قال: فحرَّك بدَه هكذا: «أو كصاحِب سليمان، أو كصاحِب موسى، أو كذي القَرْنَين، أوّ ما بلَغكم أنّه (مله السلام) قال: وفيكم مِثله؟».

٣١/٧٤٠٣ ـ وعنه: عن أحمد بن محمّد، ومحمّد بن يحيى، عن محمّد بن الحسبن، عن عليّ بن حسّان، عن ابن حسّان، عن ابن فضّال، عن عليّ بن يعقوب الهاشميّ، عن صروان بن مسلم، عن بُرَيد، عن أبي جعفر، وأبي عبدالله (طبها السلام)، في قوله عزّ وجلّ: «وما أرسلنا من قبلك من رسول ولا نبي ولا محدَّث».

قلت: جُعلتُ فِداك، ليس هذه قراءتنا، فما الرسول، والنّبيّ، والمحدَّث؟ قال: «الرسول: الذي يظهّر له الملك، ويُكلّمه. والنبيّ: هو الذي يرى في منامه، وربّما اجتَمعت النبوّة والرسالة لواحِد. والمحدَّث: الذي يسمّع الصوت ولا يرى الصورة».

الصوت ولا يرى الصورة». قال: قلت: أصلحك الله، كبف يعلم أنّ الذي رأى في النوم حقّ، وأنّه من الملّك؟ قال: «يوفّق لذلك (١٠ حتّى يعرِفَه، ولقد ختّم الله بكتابكم الكُتُب، وختّم بنبيّكم الأنبياء».

#### أحاديث الشيخ المفيد في (الاختصاص)

٢٢/٧٤٠٤ ـ أحمد بن محمّد بن عيسى: عن أبيه، ومحمّد بن خالد البُرقيّ، والعبّاس بن معروف، عن

۱۹ ـ الكافي ۱: ٤/٢١٣.

۲۰ ـ الكافي ۱: ۲۰ / ۱۰ .

٢١ ـ الكافي ١: ١٣٥/٤.

<sup>(</sup>١) في «ط» نسخة بدل: يوقع علم ذلك.

القاسم بن عُرْوَة، عن بُرَيد بن معاوية العِجليّ، قال: سألت أبا جعفر (عبدالله) عن الرسول، والنبيّ، والمحدَّث.

فقال: «الرسول: الذي تأتيه الملائكة، ويُعاينهم، وتُبلّغه عن الله تعالى، والنبي: الذي يرى في منامه، فما رأى فهو كما رأى، والمحدَّث: الذي يسمّع الكلام ـكلامَ الملائكة ـيُنقَر (١) في أذنه، ويُنكَت في قلبه.

۲۳/۷۶۰۵ ـ أحمد بن محمّد بن عيسى: عن أحمد بن محمّد بن أبي نَصْر، عن تَعْلَبَة بن مَيْمُون، عن زُرارَة، قال: سألت أبا جعفر (عبدسلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ كَانَ رَسُولاً نَبِيّاً ﴾ (١) قلت: ما هو الرّسول من النّبيّ؟ فقال: قال: سألت أبا جعفر (عبدسلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ كَانَ رَسُولاً نَبِيّاً ﴾ (١) قلت: ما هو الرّسول من النّبيّ؟ فقال: قالنبيّ: هو الذي يرى في منامه، ويسمّع الصوت، ولا يُعاين الملَك. والرسول: يُعاين الملَك، ويُكلّمه.

قلت: فالإمام، ما منزلته؟ قال: «يسمَع الصّوت، ولا يرى، ولا يُعاين الملّك، ثمّ تلا هذه الآية: «وما أرسلنا من قبلك من رسولٍ ولا نبيّ ولا مُحَدَّث».

٢٤/٧٤٠٦ ـ الهيثم بن أبي مسروق النَّهْديّ، وإبراهيم بن هاشم، عن إسماعيل بن مِهْران، قال: كتب الحسن ابن العبّاس المعروفي إلى أبي الحسن الرضا (عبد السهر): جُعلتُ فِداك، أُخْبِرْني، ما الفرق بين الرسول، والنبيّ، والإمام؟

قال: فكتب إليه ـ أو قال له ـ: الفرق بين الرسول والنبيّ والإمام، أنّ الرسول: هو الذي يَنزِل عليه جَبْرَئيل، فيراء، ويُكلّمه ويسمّع كلامّه، وينزل عليه الوّحْي، وربّما أتي في منامه، نحو رُوْيا إبراهيم (عليه السلام). والنبيّ: ربّما سمِع الكلام، وربّما رأى الشخص ولم يسمّع الكلام. والإمام، هو الذي يسمّع الكلام، ولا يرى الشخص».

٢٥/٧٤٠٧ - إبراهيم بن محمّد الثَّقَفِيّ، قال: حدَّثني إسماعيل بن بشّار (١)، عن عليّ بن جعفر الحَضْرَميّ، عن زُرارَة بن أُعْيَن، قال: سألت أبا عبدالله (عبدهم) عن قوله تعالى: اوما أرسلنا من قبلك من رسول ولا نبيّ ولا محدَّث».

فقال: «الرسول: الذي يأتيه جَبْرَتبل قُبُلاً فيكلّمه، فيراه كما يرى الرجل صاحِبَه. وأمّا النبيّ: فهو الذي بُؤتى في منامه، نحو رؤيا إبراهيم اسه الهمام، ونحو ماكان يرى محمّد (طماله)، ومنهم من يجتمع له الرسالة والنبّوة، وكان محمّد (صله الله عله والد الله الرسالة والنبّوة، وأمّا المحدّث: فهو الذي يسمّع كلام الملّك ولا يراه، ولا يأتيه في المنام».

٢٦/٧٤٠٨ ـ وعنه، قال: حدِّثني إسماعيل بن بشّار، قال: حدِّثني عليّ بن جعفر الحَضْرَميّ، عن سُلّيم بن

<sup>(</sup>١) في ﴿ح، يُۥ؛ يوفر.

۲۲ ـ الاختصاص: ۲۲۸.

<sup>(</sup>۱) مريم ۱۹: ۱۵ و ۵۶.

۲۴ ـ الاختصاص: ۳۲۸.

٢٥ ـ الاختصاص: ٣٢٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: يُسار، وكذلك في الحديث الآتي.

٢٦ ـ الاختصاص: ٣٢٩.

٩٠٤ ..... البرهان في تفسير القرآن

فيس الشاميّ، أنّه سمِع عليّاً عبداللهم، يقول: ﴿إنِّي وأوصيائي من وِلدي أَنمّة مهتَدون (١١)، كلّنا مُحَدَّثون،

قلت: يا أمير المؤمنين، من هم؟ قال: «الحسن، والحسين، ثمّ ابني عليّ بن الحسين ـ قال: وعليّ يومئِذٍ رضيع ـ ثمّ ثمانية من بعده، واحداً بعد واحد، وهم الذين أقسم الله بهم، فقال: ﴿وَوَالِدٍ وَمَا وَلَدَ ﴾ (٢) أمّا الوالد فرسول الله رسل الله عبدوالله وما ولَد يعنى هؤلاء الأوصياء».

فقلت: يا أمير المؤمنين، أيجنَمِع إمامان؟ فقال: «لا، إلا وأحدُهما صامت، لا ينطِق حتّى يمضي الأوّل». قال سُلَيم الشاميّ: سألت محمّد بن أبي بكر، فقلت: أكان عليّ (طبهالمهم) مُحَدَّ ثأ؟ فقال: نعم. قلت: وهل يُحدِّث الملائكةُ الأثمّة؟ فقال أو ما تقرأ: «وما أرسلنا من قبلك من رسولٍ ولا نبيّ ولا محدَّثٍ؟

قلت: فأمير المؤمنين (ميدالهم) مُحَدَّث؟ فقال: نعم، وفاطمة (طهاالهم) كانت مُحَدَّثةً، ولم تكن نبيّةً.

٢٧/٧٤٠٩ ـ ابن شهرآشوب: قرأ ابن عبّاس: دوما أرسلنا من قبلك من رسولٍ ولا نبيّ ولا محدَّثٍ».

. ۲۸/۷٤۱٠ ـ وعن سُلَيم، قال: سمِعتُ محمّد بن أبي بكر قرأ: «وما أرسلنا من قبلك من رسولٍ ولا نبيِّ ولا مُحَدَّثِ».

قلت: وهل تُحدَث الملائكةُ إلّا الأنبياء؟ قال: نعَم، مَرْبَم، ولم تكُن نبيّةٌ وكانت مُحَدَّثةً؛ وأمّ موسى كانت مُحَدَّثةً ولم تكن نبيّةً؛ وسارّة قد عاينَتِ الملائكة، فبشّروها بإسحاق، ومن وراء إسحاق يعقوب، ولم تكن نبيّةً؛ وفاطمة اعبهاسلام،كانث مُحَدَّثةً، ولم تكن نبيّةً.

المبته (منه السلام) عدوه في الاحتجاج) في حديث عن أمير المؤمنين (منه السلام)، قال: افذكر عزّ ذكره لنبته (منه عنه داله) ما يُحدِثه عدّوه في كتابه من بعده بقوله: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ وَلاَنْبِي إِلّا إِذَا تَمَنَّى اللّهَ يَطَانُ فِي أَمْنِيَّتِهِ فَيَنسَخُ آفَهُ مَا يُلْقِي الشَّيْطَانُ ثُمَّ يُحْكِمُ آفَهُ وَايَاتِهِ ﴾ يعني أنه ما من نبيّ ينمنّي مُفارَقة ما يُعاينه من يفاق قومه وعُقوقِهم، والانتقال عنهم إلى دار الإقامة، إلّا ألقى الشيطان المعرّض بعداوته عند فقده في الكتاب الذي أنزل إليه ذمّه، والقَدْح فيه، والطَعْنَ عليه، فينسَخ الله ذلك من قلوب المؤمنين فلا تَقْبَله، ولا تُصغي إليه غير قلوب المُنافقين والجاهلين، ويُحكِم الله آياته بأن يَحمي أولياءه من الضّلال والعُدوان، ومتابعة أهل الكفر والطُغيان، الذين لم يَرْضَ الله أن يجعَلهم كالأنعام، حتى قال: ﴿ بَلْ هُمْ أَضَلُّ سَبِيلاً ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) في ((ط) نسخة بدل: مهديّون.

<sup>(</sup>۲) البلد ۹۰: ۳.

۲۷ - المناقب ۳: ۳۳٦.

۲۸ - المناقب ۲: ۳۲۱.

٢٩ - الاحتجاج: ٢٥٧.

<sup>(</sup>١) الفرقان ٢٥: ١٤.

قوله تعالى:

## وَٱلذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِآياتِنا ـ إلى فوله نعالى ـ إنَّ اللهَ لَعَليمٌ حَــليمٌ [٥٩-٥٧]

١/٧٤١٢ - على بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِأَيَاتِنَا﴾ قال: ولم يؤمنوا بولاية أمير المؤمنين والأئمة (مليم السلام) ﴿ فَأُولَئِكَ لَهُمْ عَـذَابٌ مُّهِينٌ ﴾. ثـمَ ذكر النبيّ الله والمهاجرين من أصحاب النبيّ (منى هفال: ﴿ وَٱلَّذِينَ هَاجَرُواْ فِي سَبِيلِ آفَهِ ثُمَّ قُتِلُواْ أَوْ مَاتُواْ لَيَرْزُقَنَّهُمُ آفَة رِزْقاً حَسَناً -إلى قوله - لَعَلِيمٌ حَلِيمٌ ﴾.

٢/٧٤١٣ محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا محمّد بن همّام، عن محمّد بن إسماعيل، عن عبسى بن داود، عن موسى بن جعفر، عن أبيه رسهما سلام، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلَّذِينَ هَاجَرُواْ فِي سَبِيلِ آللهِ ثُمّ قُتِلُواْ أَوْمَاتُواْ﴾ إلى قوله: ﴿ إِنَّ آللَهُ كَلِيمٌ حَلِيمٌ ﴾.

قال: «نزلت في أمير المؤمنين (عله الله) خاصّة».

قوله تعالى:

## ذَلِكَ وَمَنْ عَاقَب بِمِثْلِ مَا عُوثِبَ بِهِ قُمَّ بُغِيَ عَلَيْهِ لَيَنْصُرَنَّهُ اللهُ إِنَّ اللهَ لَعَفُو خُفُورٌ [ ١٠]

1/۷٤۱٤ على بن إبراهيم: فهو رسول الله امنها الما أخرجته قُريش من مكة، وهرّب منهم إلى الغار، وطلّبوه ليقتُلوه، فعافيَهم الله يوم بَدْر، فقُتِل عُتْبَة، وشَبْبَة، والوليد، وأبو جَهْل، وحَنْظَلَة بن أبي سفيان وغيرُهم، فلمّا قُبض رسول الله امنه الله على وطُلب بدمائهم، فقُتِل الحسينُ (على الله)، وألَّ محمّد (عليم الله)، بَغْياً وعُدُواناً، وهو قول يزيد، حين تمثّل بهذا الشعر:

لبت أشياخي بسبدرٍ شَهدوا جَزَعَ الخَزْرَجِ من وَقْعِ الأَسَلُ "

سورة الحج آية ـ ٥٧ ـ ٥٩ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ٨٦

(١) في المصدر: أمير المؤمنين.

٢ ـ تأويل الآيات ١: ٣٥/٣٤٨.

سورة الحج آية ـ ٩٠ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٨٦.

(١) الأسل: الرماح.

ثم قالوا: يا يزيد، لاَ تشَلُّ من بني أحمّد ماكان فَعَلْ وعدَّلُنـــاء بــــبَدرِ فـــاعتدَّلْ

لأهسلُوا واسستَهَلُوا فـــرَحاً لستُ من خِندِ فَ (١٦) إن لم أَنتَفِمْ قد قتَلْنا القَرْمَ (٢) من ساداتهم وقال الشاعر في مثل ذلك:

فاتَّبعتُ الشيخُ فيما قد سألٌ

وكــذاك الشــيخُ أوصــاني بــه وقال أيضاً شعراً:

يمقولُ والرأسُ مطروحٌ يُعَلَّبه ياليت أشياخَنا الماضين بالحَضَر

حنى يقيسوا قباساً لا يُقاس به أيسام بسدر لكنان الوزن بـالقَدَرِ

فقال الله تبارك وتعالى: ﴿ وَمَنْ عَاقَبَ ﴾ يعني رسول الله (ملى الله عبدواته) ﴿ بِمِثْلِ مَا عُوقِبَ بِهِ ﴾ حين أرادوا أَنْ يَقَتُلُوهِ ﴿ ثُمَّ بُغِيَ عَلَيْهِ لَيَنصُرَنَّهُ آللهُ ﴾ يعني بالقائم (عبدالبرم) من ولده.

٢/٧٤١٥ ـ محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا محمّد بن هَمّام، عن محمّد بن إسماعيل، عن عيسي بن داود، عن الإمام موسى بن جعفر، عن أبيه اعنهما الملام، قال: السمِعتُ أبي محمّد بن على اعبدالمام)كثيراً ما يردّد هذه الآية: ﴿ وَمَنْ عَاقَبَ بِمِثْلِ مَا عُوقِبَ بِهِ ثُمَّ بُغِيَ عَلَيْهِ لَيَنصُرَنَّهُ آللَهُ ﴾ فلت: يا أبَتِ ـ جُعِلتُ فِداك ـ أحسَبُ هذه الآية نزلت في أمير المؤمنين رهب السلام؛ خاصّة؟ [قال: انعم.]

فوله تعالى:

# لِكُلِّ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مَنْسَكَا هُمْ نَاسِكُوهُ وإلى قوله تعالى عَلَى اللهِ يَسِيرٌ

١/٧٤١٦ - عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ لِكُلِّ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مَنْسَكَاً هُمْ نَاسِكُوهُ ﴾ أي مذهَباً يذهَبون فيه ﴿ فَلَا يُنَادِعُنَكَ فِي ٱلْأَمْرِ وَٱدْعُ إِلَى رَبِّكَ إِنَّكَ لَعَلَى هُدَى مُّسْتَقِيمٍ ﴾ إلى فوله نعالى: ﴿ عَلَى آهَٰهِ يَسِيرٌ ﴾ .

٢/٧٤١٧ ـ محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا محمّد بن هَمّام، عن محمّد بن إسماعيل، عن عيسي بن داود، قال: حدَّثنا الإمام موسى بن جعفر، عن أبيه اعليماالسلام،، قال: هلمّا نؤلتْ هذه الآية: ﴿لَكُلِّ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مَنسَكاً هُمْ

سورة الحج آية . ٧٠ ـ ٧٠ ـ

<sup>(</sup>٢) يخندف: لقب ليلي بنت عمران بنَ قضاعة زوجة إلياس بن مضر بن نزاره ويفتخرون بها لأنَّ نسب قُريش ينتهي إليها. المحيط المحيط: ٢٥٧ه.

<sup>(</sup>٣) في «ط»: القوم. والقّرم: السيّد العظيم.

٢ ـ تأويل الآيات ١: ٣٦/٣٤٩.

١ ـ تفسير القمي ٢: ٨٧

۲ ـ تأويل الآبات ۱: ۲۷/۳۶۹.

نَاسِكُوهُ ﴾ جمعَهم رسول الله رسند عه والهمام لكل أمّة بعد نبيّها، حتى يُدرِكَه نبيّ، ألا وإنّ لزوم الإمام وطاعته جعلنّا منسَكا هم ناسِكُوهُ ﴾ والمنسَك هو الإمام لكل أمّة بعد نبيّها، حتى يُدرِكَه نبيّ، ألا وإنّ لزوم الإمام وطاعته هو الدّين، وهو المنسَك، وهو عليّ بن أبي طالب اعبه السلام إمامكم بعدي، فإني أدعوكم إلى هُداه فإنّه على هُدئ مستقيم. فقام القوم يتعجّبون من ذلك، ويقولون: والله إذن لنّنازعن الأمر، ولا نرضى طاعته أبداً، وإن كان رسول الله استرة على هُدئ مُستقيم ، قان جادلُوك فَقُلِ آلله الله استرة على هُدئ مُستقيم ، قان جادلُوك فَقُلِ آلله أَعْلَمُ بِمَا تَعْمَلُونَ ، آلَمْ تَعْلَمُ أَنَّ آلله يَعْمَلُونَ الله عَلَى آلله عَلَى آلله يَعْمَلُونَ ، آلَمْ تَعْلَمُ أَنَّ آلله يَعْمَلُونَ الله يَعْمَلُونَ الله عَلَى آلله يَسِيرٌ ﴾ .

قوله تعالى:

وَإِذَا تُتْلَى عَلَيْهِمْ ءَايَاتُنَا بَيِّنَاتٍ تَعْرِفُ فِى وُجُوهِ آلَّذِين كَفَرُواْ آلْمُنكَرَ يَكَادُونَ يَسْطُونَ بِالَّذِينَ يَتْلُونَ عَلَيْهِمْ ءَايَاتِنَا قُلْ أَفَأَنَئِكُمْ بِشَرِّ مِنْ ذَٰلِكُمُ آلنَّارُ وَعَدَهَا آللهُ آلَّذِينَ كَفَرُوا وَبِئْسَ آلْمَصِيرُ [٧٢]

١/٧٤١٨ ـ محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا محمّد بن همّام، قال: حدّثنا محمّد بن إسماعيل العلويّ، عن عبسى بن داود، قال: حدّثنا الإمام موسى بن جعفر، عن أبيه البياسلام،، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِذَا تُتْلَى عَلَيْهِمْ عَايَاتُنَا بَيِّنَاتٍ تَعْرِفُ فِي وُجُوهِ ٱلَّذِين كَفَرُواْ ٱلْمُنكَرَ يَكَادُونَا يَسْطُونَ بِالَّذِينَ يَتْلُونَ عَلَيْهِمْ ءَايَاتِنَا﴾ الآية.

قال: «كان القوم إذا نزلتْ في أمير المؤمنين على المنافقة في كتاب الله، فيها فَرْضُ طاعَتِه، أو فَضِيلة فيه، أو في أهله سَخِطوا ذلك، وكرهوا، حتّى همّوا به، وأوادوا بع العظيم ('') وأزادوا برسول الله (سنراد عبدواله) أيضاً ليلة العقَبة، غَبْظاً، وحَنَفاً، وغضَباً، وحسّداً، حتّى نزّلتْ هذه الآية».

فوله تعالى:

## يَا أَيُّهَا آلنَّاسُ ضُرِبَ مَثَلٌ -إلى فوله تعالى - ضَعُفَ آلطَّالِبُ وَآلْمَطْلُوبُ [٧٣]

1/٧٤١٩ ـ وقال علميّ بن إبراهيم: ثمّ احتجَ الله عزّ وجلّ على قُرَيش، والمُلحدين الذين يعبُدون غير الله،

سورة الحج آية ـ ٧٢ ـ

١ ـ تأويل الآيات ١: ٣٨/٣٥٠.

(١) في «ط»: المزم.

سورة الحج آية ـ ٧٣ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ٨٧

فقال: ﴿ يَا أَيُّهَا آلنَّاسُ ضُرِبَ مَثَلٌ فَاسْتَمِعُواْ لَهُ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ آفِي بعني الأصنام ﴿ لَن يَخْلُقُواْ ذُبَاباً وَلَوْ آفِيكَ بِعني الأصنام ﴿ لَن يَخْلُقُواْ ذُبَاباً وَلَوْ آفِيكُ بِعني اللَّبابِ. وَلَوْ آجْتَمَعُواْ لَهُ وَإِن يَسْلُبُهُمُ ٱلذُّبابِ شَيْئاً لَا يَسْتَنْقِذُوهُ مِنْهُ ضَعُفَ ٱلطَّالِبُ وَٱلْمَطْلُوبُ ﴾ يعني الذَّباب.

الأصنام التي كانت حول الكعبة بالمِسَّك والعَنْبَر، وكان يَغوث قُبال الباب، وكان يَعوقُ عن يَمين الكعبة، وكان نَسْرً وما ملك، وكان يَغوث قبال الباب، وكان يَعوقُ عن يَمين الكعبة، وكان نَسْرً عن يستديرون عن يستديرون عن يستديرون عن يَسْر، في تَولون؛ لبَيك اللهم لبَيك، لبيك لا شريك لك، إلا شريك هُو لك، تَمْلِكُه وما ملك، وحيالهم إلى تَمْلِكُه وما ملك، وحيالهم إلى تَمْلِكُه وما ملك، وحيالهم الله من يَسْر، في تَولون؛ لبَيك اللهم لبَيك، لبيك لا شريك لك، إلا شريك هُو لك، تَمْلِكُه وما ملك، وحيالهم الله من المَالِد اللهم لبَيك، لبيك لا شريك لك، إلا شريك هُو لك، تَمْلِكُه وما ملك، وما ملك، وما ملك، وما ملك المَالِد المَالِد المَالِد المَالِد المَالِد المَالِد المَالِد اللهم المَالِد المَا

قال: «فَبَعَثُ اللهُ ذُبَاباً أَخْضَر، له أربعة أَجَنِحة، فلم بُبقِ من ذلك المِسْكُ والعَنْبَر شيئاً إلّا أكلَه، فأنـزل الله عزّ وجلّ: ﴿ يَاۤ أَيُّهَا آلنَّاسُ ضُرِبَ مَثَلٌ فَاسْتَمِعُواْ لَهُ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَذْعُونَ مِن دُونِ آهَٰهِ لَن يَخْلُقُواْ ذُبَاباً وَلَوِ ٱجْتَمَعُواْ لَهُ وَإِن يَسْلُبُهُمُ ٓ الذَّبابُ شَيْئاً لَا يَسْتَنْقِذُوهُ مِنْهُ ضَعْفَ ٱلطَّالِبُ وَٱلْمَطْلُوبُ﴾،.

قوله تعالى:

#### آللهُ يَصْطَفِي مِنَ ٱلْمَلائِكَةِ رُسُلاً وَمِن ٱلنَّاسِ [٧٥]

۱/۷۲۲۱ عليّ بن إبراهيم: أي يختار، وهو: جُنْزِئيل، وميكائيل، وإسرافيل، وملّك الموت، ومن الناس: الأنبياء، والأوصياء؛ فمن الأنبياء: نوح، وإبراهيم، وعوسى، وعيسى، ومحمّد (منرة عليم اجمعن)، ومن هؤلاء الخمسة: رسول الله (منرة عبدواله)؛ ومن الأوصياء: أمير المؤمنير، والأئمّة اعليم السلام). وفيه تأويل غير هذا.

٢/٧٤٢٢ ما الطَّبَرْسِيَ في (الاحتجاج)؛ عن أمير الحرامين (عديد)، في جواب سؤال زِنْدِيق، قال (عداسه)؛ وأمّا قول الله: ﴿ آفّهُ يَتَوَفَّى آلْأَنفُسَ حينَ مَوْتِهَا ﴾ (ا وقوله: ﴿ يَتَوَفَّنكُم مَّلَكُ آلْمَوْتِ ﴾ (ا و ﴿ تَوَفَّتُهُ رُسُلُنا ﴾ (ا و ﴿ تَتَوَفَّنُهُمُ آلْمَلاَئِكَةُ ظَالِمِيَ أَنفُسِهِمْ ﴾ (ا فهو تبارك وتعالى، أجَلَ و أعظم من أن يتولَى ذلك بنفيه، وفِعْلُ رُسُلِه وملائكتِه فِعْلُه، لأنّهم بأمْرِه يعمَلون، فاصطفى جلّ ذِكْرُه من

سورة الحج آية . ٧٥.

٢ ـ الكافي ٤: ١١/٥٤٢.

١ ـ تفسير القمي ٢: ٨٧.

٢ ـ الاحتجاج: ٧٤٧.

<sup>(</sup>١) الزمر ٢٩: ٤٢.

<sup>(</sup>٢) السجدة ٢٢: ١١.

<sup>(</sup>ד) ולישן ד: ור.

<sup>(</sup>٤) النحل ١٦: ٢٢.

<sup>(</sup>٥) النحل ١٦: ٢٨.

سورة الحج (۲۲) .....

الملائِكة رُسُلاً وسَفَرةً بينه وبين خَلْقِه، وهم الذين قال الله فيهم: ﴿ آللهُ يَصْطَفِي مِنَ ٱلْمَلاَئِكَةِ رُسُلاً وَمِنَ ٱلنَّاسِ ﴾ فمن كان من أهل الطاعة تولِّي قَبْضَ روحِه ملائِكةُ الرَّحمة، ومن كان من أهل المَعْصِية تولِّي قَبْضَ روحِه ملائكةُ النَّقْمَة.

ولِمَلَك المَوت أعوان من ملائكة الرَّحمة والنَّقمة يَصْدُرُون عن أمره، وفِعلُهم فِعلُه، وكلَ ما يأتون به منسوب إلبه، وإذن كان فعِلُهم فِعلُ مَلَكِ الموت، وفِعلُ مَلَكِ الموت فِعلُ الله؛ لأنَه يتوفَى الأنفُس على يَدِ من يشاء، ويُعطي ويمنَع، ويُثيب ويُعاقب على يَدِ مَنْ يشاء، وإنَّ فِعْلَ أَمنائِه فِعلُه، كما قال: ﴿ وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَن يَشَاءَ اللهُ ا

قلت: كم المُرْسَلُون منهم؟ قال: اللاثمائة وثلاثة عشر، جَمَّا غفيراً ا

والحديث ـ إن شاء الله تعالى ـ يأني بتَمامه في قوله تعالى: ﴿إِنَّ هَذَا لَفِي ٱلصَّحُفِ ٱلْأُولَى \* صُحُفِ إِبْرَ ٰهِيمَ وَمُوسَى﴾ في سورة الأعلى (1).

مراحمة تركية الرصي سدى

قوله تعالى:

## يَا أَيُّهَا آلَّذِينَ ءَامَنُواْ - إلى قوله نعالى - فَنِعْمَ ٱلْمَوْلَى وَنِعْمَ ٱلنَّـصِيرُ [ [٧٧ و ٧٧]

١/٧٤٢٤ ـ وقال عليّ بن إبراهيم: ثمّ خاطب الله الأثمّة (عليهمالسلام) فقال: ﴿ يَمَّ أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱرْكَعُواْ

<sup>(</sup>٦) الانسان ٧٦: ٢٠ والتكوير ٨١. ٢٩.

٣ ـ الخصال: ١٣/٥٢٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: السجزي.

<sup>(</sup>٢) في ١١ج، ي)؛ أبو عمر وعمرو، وفي المصدر: أبو الحسن عمر.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: عبيدالله.

<sup>(</sup>٤) يأتي في الحديث (٤) من تفسير الآيات (١٦ ـ ١٩) من سورة الأعلى.

سورة الحج آية ـ ٧٧ ـ ٧٨ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ٨٧

وَٱسْجُدُواْ وَٱعْبُدُواْ رَبَّكُمْ وَٱفْعَلُواْ ٱلْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ﴾ إلى قوله: ﴿وَفِى هَاٰذَا لِيَكُونَ ٱلرََّسُولُ شَهِيداً عَلَيْكُمْ﴾ يا معْشَرَ الأئمَة ﴿وَتَكُونُواْ﴾ أنتم ﴿شُهَدَاءَ عَلَى﴾ المؤمنين و﴿آلنَّاسِ﴾.

٢/٧٤٢٥ ـ الشيخ، بإسناده: عن محمد بن عليّ بن محبوب، عن أحمد بن الحسن، عن الحسين، عن الحسن، عن الحسن، عن الحسن، عن رُزْعَة، عن سَماعة، قال: سألته عن الركوع والسّجود: هل نزل في القُرآن؟ فقال: «نعم، قول الله عزّ وجلّ: ﴿ يَا أَيُهَا آلَّذِينَ ءَامَنُواْ آرْكَعُواْ وَأَسْجُدُواْ ﴾.

فقلت: فكيف حَدِّ الركوع والسجود؟ فقال: وأمّا ما يُجزيك من الركوع فثلاث تسبيحات، تقول: سُبحان الله سُبحان الله ثلاثاً، ومن كان يقوى على أن يُطوّل الرُكوع والسُجود فليُطوّل ما استطاع، يكون ذلك في تسبيح الله، وتحميده، وتمجيده، والدُّعاء، والتَّضرّع، فإنّ أقرَب ما يكون العبد إلى ربّه وهو ساجد، وأمّا الإمام فإنّه إذا أقام بالناس فلا ينبّغي أن يُطوّل بهم، فإنّ في الناس الضّعيف، ومن له الحاجة، فإنّ رسول الله (سلى شعبه والله) كان إذا صلّى بالناس خفّف بهم».

٣/٧٤٣٦ محمّد بن يعفوب: عن الحسين بن محمّد، عن مُعلّى بن محمّد، عن الحسن بن عليّ الوَشّاء، عن أحمد بن عائذ، عن عمر بن أذَينة، عن بُرّيد العِجْليّ، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: قلت: قول الله عزّ وجلّ: ﴿ مِلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَاهِيمَ ﴾.

تَالَ: وَإِيَّانَا عَنى خَاصَةً: ﴿ هُوَ سَمَّكُمُ ٱلْمُسْلِمِينَ مِن قَبْلُ ﴾ في الكُتُب التي مضت ﴿ وَفِي هَلْ أَلُهُ القرآنَ ﴿ لِيَكُونَ ٱلرَّسُولُ شَهِيداً عَلَيْكُمْ وَتَكُونُواْ شُهَداً عَلَى ٱلْنَّاسِ ﴾ فرسولُ الله (ملراد عبوانه) الشَهيد علينا بما بلَّغنا عن الله عزّ وجل، ونحن الشهداء على الناس، فمن صدَّق صدَّفناه يوم القيامة، ومن كذَّبناه يوم القيامة».

٧٤٢٧ عن ابن أذَيْنة، عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن محمّد بن أبي عُمّير، عن ابن أذَيْنة، عن بُرَيد العِجْليّ، عن أبي جعفر (على السلام)، قلت: قوله تعالى، ﴿ يَا أَيُهَا ٱلَّذِينَ عَامَتُواْ ٱلْكَعُواْ وَٱسْجُدُواْ وَاعْبُدُواْ رَبَّكُمْ وَٱفْعَلُواْ ٱلْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ \* وَجَاهِدُواْ فِي ٱللهِ حَقَّ جِهَادِهِ هُوَ ٱجْتَبُكُمْ ﴾؟

قال: اإيّانا عَنى، ونحن المُجْتَبُون، ولم يجعَلِ الله تبارك وتعالى في الدَّين من حرَج، فالحرَج أَشَدُّ من الضّيق، هُ مِلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَاهِيمَ ﴾ إيّانا عَنى خاصّةً ﴿ قُو سَمَّكُمُ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ [الله سَمَانا المسلمين] ﴿ مِن قَبْلُ ﴾ في الكُتُب التي مَضت ﴿ وَفِي هَلْذَا ﴾ القرآن ﴿ لِيَكُونَ ٱلرَّسُولُ شَهِيداً عَلَيْكُمْ وَتَكُونُواْ شُهَداً عَلَى ٱلنَّاسِ ﴾ فرسول الله (من الشّهداء على الناس يوم القيامة، فمن صدّق يوم القيامة صدّقياه، ومن كذّب كذّبناه.

٥/٧٤٢٨ موعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن حمّاد بن عيسى، عن إبراهيم بن عمر اليّمانيّ، عن

۲ ـ التهذيب ۲: ۲۸۷/۷۷.

٣ ـ الكافي ١: ٢/١٤٦.

٤ ـ الكافي ١: ١٤٧/١.

ه ـ الكافي ١: ١٤٧/٥.

سُلَيْم بن قَيس الهِلاليّ، عن أمير المؤمنين (سيرت عنه)، قال: «إنّ الله تبارك وتعالى طهَّرنا، وعصّمنا، وجعّلنا شُهدا، على خَلْقِه، وحُجّته في أرضِه، وجعّلنا مع القُرآن، وجَعل القُرآن معّنا، لا نُفارِقه ولا يُفارِقنا».

المسلمين، وافترض طاعتكم عليهم هو تقلوا كوت المراه المراه المراه الأرص الأرض هو الما المرض عن المراه المراع

النبيّ (صلى ه عبدالله بن جعفر الحِمْبَريّ، عن مَسعَدة بن زياد، قال: حدّثني جعفر، عن أبيه (طبهاالسلام)، عن النبيّ (صلى ه عبدراله)، قال: (مما أعطى الله أمّني وفضّلهم به على سائر الأمم، أعطاهم ثلاث خِصال لم يُعطّها إلّانبيّ، وذلك أنّ الله تبارك وتعالى كان إذا بعَث نبيّاً، قال له: اجتَهِدْ في دينك، ولا حرّج عليك، وأنّ الله تبارك وتعالى أعطى ذلك أمّني، حيث يقول: ﴿ وَكَانَ إِذَا بِعَثَ نبياً قال له: إذا أحزَنك أمرٌ تَكْرَهُه فادعُني، أستَجِب لك؛ وأنّه أعطى أمّني خلك، حيث يقول: ﴿ آدْعُونِي أَسْتَجِبُ لَكُمْ ﴾ (الله وكانَ إذا بعَث نبيًا جعله شهيداً على قومه، وأنّ الله تبارك وتعالى جعل أمّني شهداء على الخلق، حيث يقول: ﴿ المُحْلُقُ، حيث يقول: ﴿ المُحْلُقُ، حيث يقول: ﴿ اللهُ اللهُ عَلَى النّاسُ ﴾ وأنّ الله تبارك وتعالى جعل أمّني شهداء على الخلق، حيث يقول:

٨/٧٤٣١ من محمد بن محمد بن خالد البَرقيّ: عن ابن محبوب، عن عليّ بن أبي حبزة، عن أبي بصير، عن أبي بصير، عن أبي بعير، من أبي بعير الله عزّ وجلّ: ﴿ يَا أَيُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱلْكَثْمُ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ افي الصلاة، لعَلَكُمْ تُفْلِحُونَ ۞ وَجَاهِدُواْ الله ورسولَه اصلية عبد رآله، وأولي الأمر منّا أعل البيت؛ فَبِل الله أعمالهم الله والزكاة، والصوم، والخير، إذا تَولُوا الله ورسولَه اصلية عبد رآله، وأولي الأمر منّا أعل البيت؛ فَبِل الله أعمالهم الله والمؤلّد الله أعمالهم الله أعلي الله أعلى الله أعمالهم الله أعلى الله أعلى الله أعمالهم الله أعلى الله أعلى الله أعلى الله أعلى الله أعمالهم الله الله أعلى الله أعلى الله أعلى الله أعمالهم الله الله أعلى الله أعلى الله أعلى الله أعلى الله أعلى الله أعلى الله أعمالهم الله الله أعلى الله

٩/٧٤٣٢ - سُلَيم بن قيس الهلاليّ، في (كتابه): عن أمير المؤمنين (عبدالسلام» في حديث يُناشِد فيه جَمْعاً من الصَّحابة، قال (عبدالسلام): ٥ وأنشَدْتُكم الله، ألسُنُم تعلَمون أنّ الله عزّ وجلّ أنزَل في سورة الحجّ: ﴿يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ

٦ ـ تأويل الآيات ١: ٢٥١/٢٥١.

٧ ـ قرب الاستاد: ١٤.

<sup>(</sup>١) غافر ١٠: ٦٠.

٨ ـ المحاسن: ١٢٤/١٦٦.

٩ ـ كتاب سليم بن قيس: ١٥١.

قال: وقوله: ﴿ لِيَكُونَ آلرَّسُولُ شَهِيداً عَلَيْكُمْ ﴾ يعني يكون على آلِ محمّد ﴿ وَتَكُونُواْ شُهَداءَ عَلَى الناس بعد النبي رسني الاعبدرات، وقال عيسى بنْ مَرْيَم: ﴿ وَكُنتُ عَلَيْهِمْ النَّاسِ ﴾ أي آل محمّد يكونوا شُهداء على الناس بعد النبي رسني الاعبد النهيد ﴿ وَأَنتَ عَلَى كُلِّ شَيْءَ شَهِيدٌ ﴾ (الله شِهدا مَا مَا الله على على هذه الأمّة بعد النبيّ رسني العبداء من أهل بيته وعِثْرَتِه ماكان في الدنيا منهم أحد، فإذا وأن الله جعل على هذه الأمّة بعد النبيّ رسني الله النهوم أماناً لأهل السماء، وجعل أهل بيتي أماناً لأهل السماء، وجعل أهل بيتي أماناً لأهل الأرض.

١٠ ـ تفسير القمي ٢: ٨٨.

<sup>(</sup>١ و٢) المائدة ٥: ١١٧.

#### المُسْتَدرك

### (سُورةُ الحجِّ)

قوله تعالى:

# ذَلِكَ بِمَا قَدَّمَتْ يَدَاكَ وَأَنَّ آللهَ لَيْسَ بِظَلَّامٍ لِّلعَبِيدِ [١٠]

١ - الطبرسي في (الاحتجاج)، يرفعه إلى الإمام الهادي المهاه في حديث: قال الهدالله): فأمّا الجبر: فهو قول من زعم أنّ الله عزّ وجلّ جبر العباد على المعاصي وعاقبهم عليها؛ ومن قال بهذا القول فقد ظلم الله وكذّبه، وردّ عليه قوله: ﴿ وَلا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَداً ﴾ (١) وقوله جلّ ذكره: ﴿ ذَلِكَ بِمَا قَدَّمَتْ يَدَاكَ وَأَنَّ آللهَ لَيْسَ بِظلَّامٍ وَرَدٌ عليه قوله: ﴿ وَلا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَداً ﴾ (١) وقوله جلّ ذكره: ﴿ ذَلِكَ بِمَا قَدَّمَتْ يَدَاكَ وَأَنَّ آللهَ لَيْسَ بِظلًامٍ لَلْمَهِ فَلَا أَحَدالُ بَدْمِه على الله وظلمه في عظمته له، ومن ظلم ربّه فقد كذّب كتابه، ومن كذّب كتابه لزمه الكفر بإجماع الأمّة.

مرزخت تكييزرون إسدوي

قوله تعالى:

### لَبِئْسَ المَوْلَى وَلَبِئْسَ العَشِيرُ [ ١٣]

ا - في كتاب (مصباح الشريعة): قال الصادق (طبه السلام): أحسن الموعظة ما لا يجاوز القول حدَّ الصدق، والفعل حدَّ الإخلاص، فانَّ مثل الواعظ والمتعظ كاليقظان والراقد، فمن استيقظ عن رقدته وغفلته ومخالفته ومعاصيه، صلح أن يُوقِظ غيره من ذلك الرقاد، وأمّا السائر في مفاوز الاعتداء، والخائض في مراتع الغيّ وترك الحياء، باستحباب السّمعة والزّياء، والشّهرة والتصنّع في الخلق، المتزيّي بزيّ الصالحين، المظهر بكلامه عمارة

مستدرك سورة الحج آية ـ ١٠ ـ

١ - الاحتجاج: ٤٥١.

(۱) الكهف ۱۸: ۶۹.

مستدرك سورة الحج آية ـ ١٣ ـ

١ ـ مصباح الشريعة: ١٦٠، بحار الأنوار ١٠٠: ٨٢/٨٤.

٩١٤ ..... البرهان في تفسير القرآن

باطنه، وهو في الحقيقة خالٍ عنها، قد غمرتها وحشة حب المحمدة، وغشيتها ظلمة الطمع، فما أفتنه بهواه، وأضل الناس بمقاله! قال الله عزّ وجلّ: ﴿ لَبِئْسَ الْمَوْلَى وَلَبِئْسَ الْعَشِيرُ ﴾.

وأمّا من عصمه الله بنور التأييد، وحسن التوفيق وطهّر قلبه من الدنس، فلا يفارق المعرفة والتّفى، فيستمع الكلام من الأصل ويترك قائله كيفماكان، قالت الحكماء: خذ الحكمة ولو من أفواء المجانين؛ قال عيسى اعبداللم): جالسوا من تُذَكّر كم الله رؤيته ولقاؤه، فضلاً عن الكلام، و لا تجالسوا من يوافقه ظاهركم، ويخالفه باطنكم، فإنّ ذلك المدعي بما ليس له إن كنتم صادقين في استفادتكم، فاذا لقبت من فيه ثلاث خصال فاغتنم رؤيته ولقاءه ومجالسته ولو ساعة، فإنّ ذلك يؤثّر في دينك وقلبك وعبادتك بركاته، ومن كان قوله لا يجاوز فعله، وفعله لا يجاوز صدقه، وصدقه لا ينازع ربه، فجالسه بالحرمة، وانتظر الرحمة والبركة، واحذر لزوم الحُجة عليك، وراع وفته كيلا تلومه فتخسر، وانظر إليه بعين فضل الله عليه، وتخصيصه له، وكرامنه إياه.

قوله تعالى:

### أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الأَرْضِ [ ٤٦ ]

١ ـ الطبرسي في (مجمع البيان): في قوله تعالى: ﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ ﴾ أي أو لم يسرقومك يا محمد
 في أرض اليمن والشام؛ عن ابن عبّاس.

قوله تعالى: فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى الأَبصَارُ وَلَكِنَ تَعْمَى الْقُلُوبُ اَلَّتِى فِي الصَّــدُورِ مُرَّمِّنَ الْمُهَا الْالْمِارُ وَلَكِنَ تَعْمَى الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصَّــدُورِ

ا ـ السيوطي في (الدر المنثور): يرفعه إلى عبدالله بن جراد، قال: قال رسول الله (ماراة عليه واله): ليس الأعمى
 من يعمى بصره، ولكنّ الأعمى من تعمى بصيرته.

تمّ بحمد الله ومنّه الجزء الثالث من تفسير البرهان، ويتلوه الجزء الرابـع، أوّله تفسير سورة المؤمنون

مستدرك سورة الحج آية . ٤٦ ـ

١ ـ مجمع البيان ٧: ١٤٢.

مستدرك سورة الحج آية ـ 21 ـ

١ ـ الدر المنثور ٦: ٦٢.

#### فهرس محتويات الكتاب

| <i></i>                            | سورة يُونس                                                                                    |
|------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١                                  | سورة يُونس                                                                                    |
| 11                                 | الَّر تلك ءَايات الكتاب (١، ٢)                                                                |
| ١٢                                 | اِن ربكم الله الذي خلق (٣)                                                                    |
| ١٣                                 | هو الذي جعل الشمس (٥)                                                                         |
| 10                                 | إن الذين لا يرجون لقاءنا (٧)                                                                  |
|                                    | إن الذين ةامنوا وعملوا الصالحات (٩ ـ ١١)                                                      |
| ۱۸                                 | وإذا مس الإنسان الضر (١٢)                                                                     |
| 19                                 | ولقد أهلكنا القرون (۱۳ ـ ۱۳)<br>ويعبدون من دون الله (۱۸، ۱۹)<br>ويقولون لو لا أُنزل عليه (۲۰) |
| ۲۰                                 | ويعبدون من دوِن الله (۱۸، ۱۹)                                                                 |
| ۲۱                                 | ويقولون لو لا أُنزل عليه (٢٠)                                                                 |
| <b>* 1</b>                         | يا أيها الناس إنما بغيكم (٢٣)                                                                 |
| ۲۲                                 | إنما مثل الحياة الدنيا (٢٤)                                                                   |
| ۲٤ ، - ، - ، - ، - ، - ، - ، - ، - | والله يدعوا إلى دار السلام (٢٥)                                                               |
| ۲۰                                 | للذين أحسنوا الحسني وزيادة (٢٦)                                                               |
| ۲٦                                 | والذين كسبوا السيئات (٢٧)                                                                     |
| ۲۷                                 | ويوم تحشرهم جميعاً (٢٨ ـ ٣١)                                                                  |
|                                    | قل هل من شركائكم (٣٥)                                                                         |
| ۴۰                                 | بل كذبوا بما لم يحيطوا بعلمه (٣٩-٤٦)                                                          |
| · ·                                | ولكا أُمة رسول فاذا جاء . سمام (٧٧)                                                           |

| ٩١٦ البرهان في تفسير القرآن                                                                           |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| إذا جاء أجلهم فلا يستئخرون (٤٩ ـ ٥٤)                                                                  |
| ألا إن لله ما في السماوات والأرض (٥٥ ـ ٥٨)٣٤                                                          |
| قل أرءيتم ما أنزل الله لكم (٥٩)قل أرءيتم ما أنزل الله لكم (٥٩)                                        |
| وما تكونً في شأنٍ وما تتلوًا منه (٦١)٣٧٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                    |
| أَلَا إِنْ أُولِياءَ الله لا خوف عليهم (٦٢ ـ ٦٤)                                                      |
| ولا يحزنك قولهم إن العزّة لله جُميعاً (٦٥ ـ ٧١)٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                       |
| ثم بعثنا من بعده رسلاً (٧٤)                                                                           |
| وقال موسى يا قوم إن كنتم ءَامنتم بالله (٨٢ ـ ٨٨)                                                      |
| وأوحينا إلى موسى وأخيه (٨٧)                                                                           |
| وقال موسى ربنا إنك ءَاتيت فرعون (٨٨ ٨٨)٧٠٠                                                            |
| وجاوزنا ببني إسراءيل البحر (٩٠ ـ ٩٢)٩٠                                                                |
| ولقد بوّأتا بني إسراءيل مُبوّأ صدق (٩٣)                                                               |
| فإن كنت في شك (٩٤) فإن كنت في شك (٩٤)                                                                 |
| إن الذين حقت عليهم كلمت ربك (٩٦، ٩٧)٥٦                                                                |
| فلو لاكانت قرية ءَامنت (٩٨)                                                                           |
| ولو شاء ربك لأمّن من في الأرض (٩٩، ١٠٠) ﴿                                                             |
| قل أنظروا مادًا في السماوات (١٠١)                                                                     |
| قل فانتظروا إنى معكم من المنتظرين (٢٠٢) من المنتظرين (٢٠٢) من المنتظرين (٢٠٠) معكم من المنتظرين (٢٠١) |
| فلو لاكانت قرية ءَامنت (۹۸)                                                                           |
| مستدرك سورة يونس                                                                                      |
| إن في آختلاف اليل والنهار (٥)                                                                         |
| ولا تكونن من الذين كذبوا (٩٥)                                                                         |
| سورة هود<br>فضلها                                                                                     |
| فضلها                                                                                                 |
| آثر کتاب أُحكمت ءَاياته (۱ ـ ٦)<br>وهو الذي خلق السماوات (۷)                                          |
| وهو الذي خلق السماوات (٧)                                                                             |
| ولئن أخرنا عتهم العذاب (٨- ١١)                                                                        |

| الكتابالكتاب الكتاب          | فهرس محنويات      |
|------------------------------|-------------------|
| ض ما يوحي إليك (١٢)هم        | فلعلك تارك بعف    |
| (۱۲ ، ۱۲) (۱۶ ،۱۳)           | أم يقولون آفتراه  |
| حياة الدنيا (١٦، ١٦)         |                   |
| بينة من ربه (١٧)             |                   |
|                              |                   |
| هؤلاء الذين كذبوا (۱۸ ـ ۲۱)  | ويقول الأشهاد ،   |
| وعملوا الصالحات (٢٣)٩٨       |                   |
| الأعمى والأصم (٢٤ ـ ٣١)      | مثل الفريقين كا   |
| حيى إن أردت (٣٤)             | ولا ينفعكم نصه    |
| 1                            | أم يقولون آفتراه  |
| أنه لن يؤمن (٣٦_٤٩)          | وأوحى إلى نوح     |
| , هودأ (٥٠ ـ ٥٣)             |                   |
| اط مستقيم (٥٦)ا              |                   |
| يم صالحاً (٦١)               | وإلى ثمود أخاه    |
| النا (۱۹ ـ ۸۳)               | ولقد جاءت رسا     |
| م شعيباً (١٠١ ـ ٨٤)          | وإلى مدين أخاه    |
| لمن خاف (۱۰۳) (۱۰۳) لمن خاف  | إن في ذلك لأيةً   |
| م نفس (۱۰۵ ـ ۱۰۸)            | يوم يأتِ لا تكل   |
| لينهم ربك أعمالهم (١١١، ١١١) | وإن كلاً لما ليوف |
| ق ين ظلموا (١١٣)             | ولا تركنوا إلى ال |
| في النهار (١١٤)في النهار     | وأقم الصلاة طرا   |
| في النهار (١١٤)              | ولو شاء ربك لج    |
| نى المتوكلنما المتوكل        | باب في معن        |
| ورة هود                      | مستدرك سر         |
| لرون (١١٦)                   | فلولاكان من الة   |
| بلك القرى (١١٧)              | وماكان ربك ليه    |

| البرهان في تفسير القرآن |                                            |
|-------------------------|--------------------------------------------|
| ١٥٢                     | سورة يوسف                                  |
| ١٥٣                     | فضلها                                      |
| \00                     | الر تلك ءَايات الكتاب المبين (١ ـ ٣)       |
| ١٥٥                     | إذ قال يوسف لأبيه (٤ ـ ٣٣)                 |
| 171                     | ثم بدا لهم من بعد ما رأوا الآيات (٣٥ - ٥٦) |
| ١٨٠                     | وجاء إخوة يوسف (٨٨ ـ ٨٢)                   |
| 11.                     | قال بل سولت لكم أنفسكم (٨٣_ ١٠١)           |
| *\\                     | ذلك من أنباء الغيب (١٠٢ ـ ١٠٥)             |
| ۲۱۱                     | وما يؤمن أكثرهم بالله (١٠٦)                |
| ۲۱۳                     | قل هذه سبيلي أدعوا إلى الله (١٠٨)          |
| 717                     | وما أرسلنا من قبلك (١٠٩)                   |
| *\v                     | حتى إذا أستيئس الرسل (١١٠)                 |
| ۲۱۸                     | لقدكان في قصصهم عبرة (١١١)                 |
| YYY<br>YYT              | سورة الرعد                                 |
| YY1                     | فضلها                                      |
| YTT                     | المتر (۱)                                  |
| 778                     | الله الذي رفع السماوات (٢)                 |
| 770                     | وقى الأرض قطع متجاورات (٤ ـ ٦)             |
| Yra                     | وإن ربك لذو مغفرة (٦)                      |
| YY7                     | ويقول الذين كفروا (٧)                      |
| YTT                     | لله يعلم ما تحمل كل أنثى (٨، ٩)            |
| ۲۳٤                     | سواء منكم من أسرَ القول (١٠)               |
| ۲۳۰                     |                                            |
| YF7                     | ن الله لا يغير ما بقوم (١١)                |
| YTY                     | هو الذي يريكم البرق (١٢، ١٣)               |
| ۲٤٠                     | له دعوة الحق (١٤)                          |
| 71                      |                                            |
| Y&Y                     | فل من ربّ السماوات والأرض (١٦)             |

| 919            | فهرس محتويات الكتاب                        |
|----------------|--------------------------------------------|
| TET            | أنزل من السماء ماءً (١٧، ١٨)               |
| Y&&            | أفمن يعلم أنما أُنزل إليك (١٩)             |
| Y & o          | الدِّين يوفُون بعهد الله (٢٠، ٢١)          |
| Yo             |                                            |
| Yo             | جنات عدن يدخلونها (۲۲، ۲۲)                 |
| YoY            | والذين ينقضون عهد الله (٢٥)                |
| Yov            |                                            |
| Y7             |                                            |
| Y7Y            |                                            |
| ۲٦۴            |                                            |
| Y7£            | محوا الله ما بشاء و شت (۲۹)                |
| YV1            | أولد دواأنانأت الأرض (٢١)                  |
| 777            | ويقول الذر كفرول (٣٤)                      |
| 141            | ريسوف مدين صورومه (۱۰)                     |
| ۲۷۹            | مستدرك سورة الرعد                          |
| 444            | وفرحوا بالحياة الدينا (٢٦)                 |
| TV1            | كذلك أرسلناك في أُمة (٣٠)                  |
| 60-10-10-10-10 |                                            |
| ۲۸۱            | سورة إيراهيم                               |
| ۲۸۳            | فضلها                                      |
| ۲۸۰            | الَّه كتاب أنزلناه إليك (١، ٢)             |
| ۲۸۰            | وما أرسلنا من رسول (٤)                     |
| ΥΑΤ ΓΑΥ        | وذكرهم بأمام الله (٥)                      |
| ۲۸۸            | واذ تأذن , بكم (٧)                         |
| Y91            | ألم بأتكم نيا الذين (٩)                    |
|                |                                            |
| Y11            | مقال الذب كفي ما الله المساوعون (١٠)       |
| <b>797</b>     |                                            |
| Y97            |                                            |
| T9T            | من ورانه جهنم از پسفی ۱۱۰،۱۱۰،۱۱۰،۱۱۰،۱۰۰۰ |

| البرهان في تفسير القرآن | ٩٢٠                                             |
|-------------------------|-------------------------------------------------|
| ۲۹٤                     | مثل الذين كفروا بربهم (١٨)                      |
| ۲۹۵                     |                                                 |
| Y97                     |                                                 |
| ۳۰۰                     | يتبت الله الذين ءَامنوا (٢٧)                    |
| ۳۰٦                     |                                                 |
| ۳۰۹                     | •                                               |
| ۳۱۰                     |                                                 |
| ۳۱۰                     |                                                 |
| ۳۱۲                     | ربنا إني أسكنت من ذريتي (٣٧)                    |
| ٣١٦                     | ربنا إنك تعلم ما نخقي (٣٨ ـ ٤٦ )                |
| ۳۱۸                     | يوم تبدل الأرض غير الأرض (٤٨)                   |
| TTT                     | وترى المجرمين يومئذٍ مقرّنين (٤٩ ـ ٥٣)          |
| ۳۲٥                     | مستدرك سورة إبراهيم                             |
| TTO  TTY  TTY  TTY      | ذلك لمن خاف مقامي (١٤)                          |
| TTV                     | سورة الحجر                                      |
| 779Sp1795.              | فضلهارزي                                        |
| ۲۳۱                     | الر تلك ةايات الكتاب (٣٠١)                      |
| <b>۲۳</b> ۲             | وما أهلكنا من قرية إلّا ولهاكتاب معلوم (٤ ـ ٨). |
| ۲۳۳                     | ولو فتحنا عليهم بابا (١٤ ـ ١٨)                  |
| TT7                     | والأرض مددناها (١٩، ٢٠)                         |
| rr1                     | وإن من شيء إلا عندنا خزائنه (٢١)                |
| TTA                     | وأرسلنا الرياح لواقح (٢٢)                       |
| ٣٣٩                     | فأنزلنا من السماء ماءً (٢٢، ٢٣)                 |
| TT9                     | ولقد علمنا المستقدمين (٢٤)                      |
| ٣٣٩                     | ولقد خلقنا الإنسان (٢٦)                         |
| ۳٤٠                     |                                                 |
| ٣٦٤                     | قال رب فانظرني إلى يوم يبعثون (٣٦ ـ ٣٨)         |

.

| 171                                       | فهرس محتويات الكتاب                      |
|-------------------------------------------|------------------------------------------|
| ۳٦٧                                       | قال هذا صراط على مستقيم (٤١، ٤٢)         |
| ٣٦٩                                       | وإن جهنم لموعدهم أجمعين (٤٣، ٤٤)         |
| ۳۷۲                                       |                                          |
| ۳۷۵                                       | لا يمسهم فيها تصب (٨٨ ـ ٢٧)              |
| ۳۷۸                                       |                                          |
| ΥΛ\$                                      | وإنكَان أصحاب الأيكة لظالمين (٧٨)        |
| ۳۸٤                                       | ولقد كذب أصحاب الحجر المرسلين (٨٠)       |
| ۳۸٥                                       |                                          |
| ۳۸۰                                       |                                          |
| ۳۸۷                                       | لا تمدن عينيك (٨٨)                       |
| ۳۸۸                                       | الذين جعلوا القرءان عضين (٩٣-٩١)         |
| ۳۸۹                                       | فاصدع بما تؤمر (٩٤، ٩٥)                  |
| ٣٩٥                                       | ولقد نعلم أنك يضيق صدرك (٩٧، ٩٨)         |
| 79V<br>79V<br>79A<br>79A                  | مستدرك سورة الحجر                        |
| rqv                                       | إنا نحن نزلنا الذكر (٩)                  |
| M1V                                       | ولقد أرسلنا من قبلك (١٠)                 |
| ٣91 ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( | رب بما أغويتني لأزيننّ لهم (٣٩)          |
| ٣٩٨                                       | أدخلوها بسلام آمنين (٤٦)                 |
| ٣٩٨                                       | وأعبد ربك حتى يأتيك اليقين (٩٩)          |
| ۲۹۹<br>٤٠١<br>٤٠٢                         | سورة النحل                               |
| ٤٠١                                       | نضلها                                    |
| £ • T                                     | أتى أمر الله فلا تستعجلوه (١، ٢)         |
| £.o.,                                     | خلق الإنسان من نطفة (٤ ـ ٦)              |
| £.7                                       | وتحمل أثقالكم إلى بلدٍ (٧)               |
| £•Y                                       | والخيل والبغال والحمير لتركبوها (٨ ـ ١٥) |
| £•A                                       | وعلامات وبالنجم هم يهندون (١٦)           |
| <b>{</b> }                                | وإن تعدوا نعمة الله لا تحصوها (١٨)       |
|                                           |                                          |

| البرهان في تفسير الڤرآن | 177                                                        |
|-------------------------|------------------------------------------------------------|
| ٤١٠                     | مالني ما عمل من دمن الله الله الله الله الله الله الله الل |
| ٤١٧                     |                                                            |
| ٤١٨                     | •                                                          |
| ٤١٨                     | , , ,                                                      |
| £7                      |                                                            |
| £ Y Y                   | •                                                          |
| £75                     |                                                            |
| ٤٢٩                     |                                                            |
|                         |                                                            |
| ٤٣٠                     | •                                                          |
| ٤٣١                     |                                                            |
| £٣٢                     |                                                            |
| £٣٣                     |                                                            |
| £٣£                     |                                                            |
| ξΥΥ                     |                                                            |
| ٤٣٧                     | لکی لا یعلم بعد علم (۷۰ ـ ۷۲)                              |
| ٤٣٨                     | ضرب الله مثلا (٧٦، ٧٦)                                     |
| ξξ.                     | والله اخرجكم من بطون أمهاتكم (٧٨ ـ ٨١)                     |
| 887                     | يعرفون نعمت الله (۸۳)                                      |
| ££٣                     | ويوم نبعث من كل امة شهيدا (٨٤ ـ ٨٩)                        |
| ££٣                     | ونزلنا عليك الكتاب (٨٩)                                    |
| ££Y                     | إن الله يأمر بالعدل والإحسان (٩٠)                          |
| ££٩                     | وأوفوا بعهد الله إذا عاهدتم (٩٦-٩٦)                        |
| £07                     |                                                            |
| £0T                     |                                                            |
| ٤٥٥                     | وإذا بدَّلنا ءَايةً مكان ءَايةٍ (١٠١، ١٠٢)                 |
| ٤٥٥                     | ولقد نعلم أنهم يقولون (١٠٣)                                |
| 107                     |                                                            |
| £07                     |                                                            |
| ٤٥٩                     | وضرب الله مثلاً قرية (١١٢)                                 |

| فهرس محتويات الكتاب                                                                                                                     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| فمن أضطر غير باغ ولا عاد (١١٥)                                                                                                          |
| ولا تقولوا لما تصف ألسنتكم (١١٦ ـ ١١٦)                                                                                                  |
| أدع إلى سبيل ربك (١٢٥)                                                                                                                  |
| وإن عاقبتم فعاقبوا (١٢٦) ١٢٦٠                                                                                                           |
| مستدرك سورة النحل ٢٦٧                                                                                                                   |
| وأصبر وما صبرك إلّا بالله (١٢٧)                                                                                                         |
| سورة الإسراء فضلها فضلها فضلها فضلها ٢٧١                                                                                                |
| فضلها فضلها                                                                                                                             |
| سبحان الذي اسرى بعيده (١) (١) ٧٧٠                                                                                                       |
| صفة البُراق                                                                                                                             |
| و قاتينا موسي الكتاب (٢)                                                                                                                |
| ذرية من حملنا مع نوح (٣) (٣)                                                                                                            |
| ذرية من حملنا مع نوح (٣) وقضينا إلى بنى إسراءيل (٤ ـ ٦) إن أحسنتم أحسنتم لأنفسكم (٧) فإذا جاء وعد الآخرة (٧، ٨) إن هذا القرةان يهدى (٩) |
| إن أحسنتم أحسنتم لأنفسكم (٧) إن أحسنتم أحسنتم المنافسكم (٧)                                                                             |
| فإذا جاء وعد الآخرة (٧، ٨) ٥٠٨                                                                                                          |
| إن هذا القرة ان يهدى (٩) مراكست في المراكب المراكسية القرة ان يهدى (٩)                                                                  |
| ويبشر المؤمنين الدين يعملون (١١-١١)                                                                                                     |
| وجعلنا اليل والنهار ةايتين (١٢)١١٥                                                                                                      |
| وكل إنسان آلزمناه طاثره في عنقه (١٣)١٣٠ ١٣٥                                                                                             |
| ونخرج له يوم القيامة كتاباً (١٣، ١٤)١٤١٥                                                                                                |
| ولا تزر وازرة وزر أخرى (١٥) ١٥٠                                                                                                         |
| وإذا اردنا أن نهلك قرية (١٦ ـ ٢٢) ١٦٥                                                                                                   |
| وقضى ربك ألا تعبدوا إلَّا إياه (٢٣، ٢٤)                                                                                                 |
| فإنه كان للأوَّابين غَفُوراً (٢٥)                                                                                                       |
| وءَات دُا القربي حقه (٢٦ ـ ٢٨)                                                                                                          |
| ولا تجعل يدك مغلولة (٢٩) ٥٢٤                                                                                                            |
| ولا تقتلوا أولادكم خشية إملاق (٣١، ٣٢)                                                                                                  |

| البرهان في تفسير القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | . 171    |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| وا النفس التي حرم الله (٣٣)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ولا تقتل |
| بوا مال اليتيم (٣٤، ٣٥)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |          |
| پ ما ليس لك به علم (٣٦)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |          |
| س في الأرض مرحاً (٣٧ ـ ٤٠) ٥٣٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |          |
| يرَفنا في هذا القرآن (٤٦-٤٢)٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |          |
| ه السماوات السبع (٤٤)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |          |
| ت القرة ان جعلنا بينك (٤٥، ٤٦)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | وإذا قرأ |
| لم بما يستمعون به (٤٧ ـ ٥١)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | نحن أء   |
| بادي يقولوا التي هي أحسن (٥٣ ـ ٥٥)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |          |
| قرية إلا نحن مهلكوها (٥٨)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | وان من   |
| نا أن نرسل بالآيات (٥٩)نا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | وما منع  |
| لنا الرّءيا التي أريناك (٦٠)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | وما جعا  |
| للملائكة أسجدوا لآدم (٦١ ـ ٦٤)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | وإذ قلنا |
| ى ليس لك عليهم سلطان (٦٥)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | إن عباد  |
| لذی یزجی لکم الفلك (٦٦ ـ ٦٦)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ربكم اا  |
| رمنا بنی ءَادم (۷۰)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ولقدكم   |
| عواكل أناس بإمامهم (٧١)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | يوم نده  |
| ن في هذه أعمى (٧٢)مركز الميات المياز الميان الميا | ومن كا   |
| دوا ليقتنوك عن الذي أوحينا إليك (٧٣ ـ ٧٦)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | وإن كاد  |
| قد أرسلنا قبلك (٧٧)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | سئة من   |
| سلاة لدلوك الشمس (٧٨)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | أقم الص  |
| ل فتهجد به نافلة (۷۹) ل فتهجد به نافلة (۷۹)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ومن الي  |
| ب أدخلني مدخل صدق (٨٠)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | وقل رد   |
| اء الحق وزهق الباطل (٨١)١٠٥٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |          |
| سن القرءان ما هو شفاء (٨٢)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |          |
| يعمل على شاكلته (٨٤)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | قل کل    |
| نك عن الروح (٨٥)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ويسئلو   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |          |
| سرّفنا للناس في هذا القرءان (٨٩)٥٨٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ولقدص    |

| فهرس محتویات الکتاب ۱۹۲۵ فهرس محتویات الکتاب و ۱۹۲۵                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| وقالوا لن نؤمن لك (٩٠ ـ ٩٥) ٥٨٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ونحشرهم يوم القيامة (٩٧)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| قل لو أنتم تملكون خزائن رحمة ربي (١٠٠)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ولقد ءَاتينا موسى تسع ءَايات بينات (١٠١، ١٠٢١٠٢)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| فأراد أن يستفزهم (۱۰۳ ـ ۱۰۹)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ولا تجهر بصلاتك (١١٠)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| وقل الحمد لله الذي لم يتخذ ولدأ (١١١)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| مستدرك سورة الإسراء ١٠٣٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| وإما تعرضن عنهم (٢٨)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| قل أدعوا الذين زعمتم من دونه (٥٦)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ولئن شئنا لنذهبن بالذي أوحينا إليك (٨٦)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| إلا رحمة من ربك (٨٧)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| سوره الكهف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| سوره الكهف<br>فضلها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| فضلها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| فضلها الحمد لله الذي أنزل على عبده الكتاب (١- ٨)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| قضلها       ١١٠         الحمد لله الذي أنزل على عبده الكتاب (١- ٨)       ١١٠         أم حسبت أن أصحاب الكهف (٩- ٢٢)       ١٢٦         ولا تقولن لشايء إنى فاعل ذلك غداً (٢٣، ٢٤)       ١٢٦         ولبثوا في كهفهم ثلاث مائة سنين (٢٥)       ١٩٠         واصبر نفسك مع الذين يدعون ربهم (٢٨)       ١٣٠         وقل الحق من ربكم (٢٩ ـ ٣١)       ١٣٠         منالك الولاية لله الحق (٤٤)       ١٣٠         منالك الولاية لله الحق (٤٤)       ١٣٠                                                    |
| فضلها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| قضلها       الحمد لله الذي أنزل على عبده الكتاب (١ ـ ٨)         ام حسبت أن أصحاب الكهف (٩ ـ ٢٢)       ١٢٦         ولا تقولن لشايء إنى فاعل ذلك غداً (٣٢، ٢٤)       ١٢٦         ولبثوا في كهفهم ثلاث مائة سنين (٢٥)       ١٣٠         واصر نفسك مع الذين يدعون ربهم (٨٨)       ١٣٠         وقل الحق من ربكم (٣٩ ـ ٣١)       ١٣٠         منالك الولاية لله الحق (٤٣ ـ ٣١)       ١٣٨         وأضرب لهم مثل الحياة الدنيا (٤٥، ٤٤)       ١٨٨         وحشرناهم فلم نغادر منهم أحداً (٤٥ ـ ٤٤)       ١٤١ |
| فضلها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

.

| البرهان في تفسير القرآن                  | 177                                                        |
|------------------------------------------|------------------------------------------------------------|
| 788                                      | وكان الإنسان أكثر شيء جدلاً (٥٤)                           |
|                                          | ويجادل الذين كفروا بالباطل (٥٦ ـ ٨٢)                       |
|                                          | ويسئلونك عن ذى القرنين (٦٨ ـ ٨٣)                           |
|                                          | باب: في يأجوج ومأجوج                                       |
| سير في البلاد، وأشبهوا ذا القرنين والخضر | باب: فيما أعطي الأئمة من أل محمد (صلوات الله عليهم) من الس |
|                                          | وصاحب سليمان، وما لهم من الزيادة                           |
|                                          | وتركنا بعضهم يومئذ يموج في بعض (٩٩)                        |
| ٦٨٥                                      | الذين كانت أعينهم في غطاء عن ذكري (١٠١، ١٠٢)               |
| ኀለኀ                                      | قل ها ننشكم بالأخسرين أعمالاً (١٠٤، ١٠٤)                   |
| ٦٨٧                                      | أولئك الذين كفروا بنَّايات ربهم (١٠٨ ـ ١٠٨)                |
| ٠٨٨                                      | قل لوكان البحر مداداً لكلمات ربي (١٠٠، ١٠٠)                |
| 797                                      | سورة مريم                                                  |
| ٠٩٥٥/٢                                   | نضلها                                                      |
| 71V                                      | فضلها                                                      |
| ۸۶۲                                      | هٔ کر رحمت ربك عبده زکریا (۲ ـ ۱۰)                         |
| v·r                                      | يا يحيى خذ الكتاب بقوة (١٢ ـ ١٥)                           |
| ٧٠٥                                      | وأذكر في الكتاب مريم (٦٦ ـ ٣٤)                             |
| ٧١٢                                      | فاختلف الأحزاب من بينهم (٣٧)                               |
| v1٣                                      | وأنذرهم يوم الحسرة (٣٩)<br>إنا نحن نرث الأرض (٤٠، ٤١)      |
| ٧١٣                                      | إنا نحن نرث الأرض (٤٠، ٤١)                                 |
| ٧١٤                                      | إذ قال لأبيه يا أبت (٤٢ ـ ٥٠)                              |
| ٧١٧                                      | وناديناه من جانب الطور الأيمن (٥٢)                         |
| ٧١٨                                      | وأَذْكُر في الكتاب إسماعيل (٥٤)                            |
| ٧٢١                                      | وآذكر في الكتاب إدريس (٥٦) ٥٧)                             |
| YYY                                      | أُولئكُ الذين أنعم الله عليهم (٥٨ ـ ٦٣)                    |
| ٧٢٥                                      | وماكان ربك نسياً (٦٤)                                      |
| VYa                                      | ه يقول الإنبان أوذا مامت ( 33 ٧٤)                          |

| فهرس محتویات الکتاب ۱۹۲۷ محتویات الکتاب            |
|----------------------------------------------------|
| فوربك لتحشرنهم والشياطين (٦٨ ـ ٧٢)                 |
| وإذا تتلى عليهم ءَاياتنا بينات (٧٣ ـ ٩٨)           |
| مستدرك سورة مريم                                   |
| فخرج على قومه من المحراب (١١)                      |
| وكان يأمر أهله بالصلاة (٥٥)                        |
| سورة طه                                            |
| فضلها ١٤٥                                          |
| طه ۵ ما أنزلنا عليك القرءان لتشقى (١ ـ ٣)          |
| الرحمن على العرش آستوي (٥)                         |
| له ما في السماوات وما في الأرض (٦)                 |
| وإن تجهر بالقول فانه بعلم السر وأخفى (٧)           |
| ءَاتيكم منها بقبس (١٠ ـ ١٨)                        |
| واضمم يدك إلى جناحك (٢٢)                           |
| قال رب آشرح لی صدری (۲۵ ـ ۳۵) وقال رب آشرح لی صدری |
| قال رب آشرح لی صدری (۲۵ ـ ۳۵)                      |
| وفتناك فتوناً (٤٠ ـ ٤٠)                            |
| وفتناك فتوناً (٤٠ ـ ٤٢)                            |
| قال ربنا الذي أعطى كل شيء خلقه ثم هدى (٥٠)         |
| ن في ذلك لآيات لأولى النهي (٥٤)                    |
| شها خلقناكم وفيها نعيدكم (٥٥)                      |
| نیسحتکم بعذاب (٦١)                                 |
| نأوجس في نفسه خيفة (٦٧، ٦٨)                        |
| رمن يحلل عليه غضبي فقد هوي (٨١)                    |
| رانی لغفار لمن تاب (۸۲)                            |
| قال فانا قد فتنا قومك (٩٨ ـ ٨٥)                    |
| ينحشر المجرمين يومئذ زرقاً (١٠٢ ـ ١٠٨)             |
| خشعت الأصوات للرحمن (١٠٨)                          |

| البرهان في تفسير القرآن |                                               |
|-------------------------|-----------------------------------------------|
| γγλ                     | بومئذ لا تنفع الشفاعة (١٠٩ ـ ١١٢)             |
| ٧٨٠                     | أو يحدث لهم ذكراً (١١٣)                       |
| ٧٨٠                     | ولا تعجل بالقرءان (١١٤)                       |
| ٧٨٠                     |                                               |
| ٧٨٢                     | وإذ قلنا للملائكة أسجدوا (١١٦)                |
| ٧٨٢                     |                                               |
| ٧٨٤                     | فمن آتیع هدای (۱۲۳ ـ ۱۲۷)                     |
| γλγ                     | أفلم يهد لهم كم أهلكنا (١٢٨ ـ ١٣١)            |
| YA4                     | وأمر أهلك بالصلاة (١٣٢ ـ ١٣٥)                 |
| ٧٩٥                     | مستدرك سورة طه                                |
| V10                     | وعجلت إليك رب لترضى (٨٤)                      |
| γ៶γ                     | سورة الأنبياء                                 |
| V11                     | فضلها                                         |
| ۸۰۱                     | <b>آ</b> قترب للناس حسايهم (۱ ـ ۲)            |
| ٨٠١                     | واسروا النجوي الذين ظلموا (٣- ٦)              |
| ۸۰۲<br>۸۰۳              | فسئلوا أهل الذكر إن كنتم لاتعلمون (٧) برير    |
| ۸۰۳                     | لقد أنزلنا إليكم كتاباً (١٠)                  |
| ۸۰۳                     | وكم قصمنا من قرية (١١ ـ ١٥)                   |
|                         | وما خلقنا السماء والأرض (١٦ ـ ١٨)             |
| ۸۰۷                     | وله من في السماوات والأرض (١٩، ٢٠) .          |
| ۸۰۸ (                   | لوكان فيهما ءَالهة إلَّا الله لفسدتا (٢٢، ٢٣) |
| A11                     |                                               |
| ۸۱۱                     |                                               |
| A1F                     | ومن يقل منهم إنى إله (٢٩)                     |
| λ١٣٠                    |                                               |
| ۸۱۸                     | وجعلنا السماء سقفاً محفوظاً (٣٢ ـ ٣٥) .       |
| ۸۱۹                     | خلق الانسان من عجل (٣٧)                       |

| تاب ۲۲۹                                 | فهرس محتويات اللا                  |
|-----------------------------------------|------------------------------------|
| الأرض (٤٤)                              | أفلا يرون أنا نأتى                 |
| من عذاب (٤٧،٤٦)                         | ولئن مستهم تفحة ا                  |
| رشده (۱۱ - ۷۱)                          | ولقد ءَاتينا إبراهيم               |
| يعقوب (٧٢)                              | ووهبنا له إسحاق و                  |
| .ون بأمرنا (۷۳)                         | وجعلناهم أئمة يهد                  |
| اً وعلماً (٧٤)                          | ولوطأ ءَاتيناه حكم                 |
| بحکمان (۷۸ ،۷۸)                         |                                    |
| ۸۳۲ (۸۰)                                |                                    |
| صفة (٨١)                                |                                    |
| م معهم (٨٤)                             |                                    |
| مغاضباً (۸۷)                            | وذا النون إذ ذهب.                  |
| ٨٣٥ (١٠ ٨١)                             | وزكريا إذ نادي ربه                 |
| ها (۹۱ ـ ۹۱)                            | والتي أحصنت فرج                    |
| لکناها (۱۰)لکناها                       | -<br>وحرام على قرية أه             |
| وج ومأجوج (٩٦)                          | حتى إذا فتحت يأج                   |
| ن دون الله (۱۰۳ ـ ۹۸)                   | إنكم وما تعبدون م                  |
| ر دون الله (۱۰۳ ـ ۹۸)                   | یوم نطوی السماء ک                  |
| 15v Same (200 (1.7 (1.0)                | ولقد كتبنا في الزيور               |
| ر (۱۰۱، ۱۰۰)                            | قال رب أحكم بالح                   |
|                                         | .1 .5                              |
| 164                                     | سورة الحج .                        |
| ۸٤٩                                     | فضلها                              |
| يكم (۱ ـ ه)                             | يا أيها الناس اتقوا ر              |
| ۸۵۷                                     | ۔<br>ومنکم من يتوفي                |
| الله على حرف (۱۱، ۱۲)                   | ومن الناس من بعيد                  |
| ينصره الله (۱۵ ـ ۱۸)                    | ۔ ی کان بطی آن ل                   |
| يعوا (۱۹ ـ ۲۲)                          | من - مي ان - ان<br>هذان خصمان اختص |
| ءَامنوا (۲۳)                            | ن الله بدخا الذين                  |
| ن القول (۲٤)                            |                                    |
| A 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 | , •                                |

.

| ٩٣٠ البرهان في تفسير القرآن                                                                                    |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| إن الذين كقروا ويصدون (٢٥) ٢٥٠                                                                                 |
| إن الذين كقروا ويصدون (٢٥)                                                                                     |
| وطهر بيتي للطائفين (٢٦)٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                          |
| وأذن في الناس بالحج (٢٧)                                                                                       |
| ليشهدوا منافع لهم (٢٨) ٢٨٠                                                                                     |
| ثم ليقضوا تفثهم (٢٩) ٢٩٥                                                                                       |
| ذلك ومن يعظم حرمات الله (٣٠) ٨٨٠                                                                               |
| فاجتنبوا الرجس (٣٠، ٣١)                                                                                        |
| ذلك ومن يعظم شعائر الله (٣٢)                                                                                   |
| لكم فيها منافع إلى أجل مسمى (٣٣)                                                                               |
| وبشر المخبتين (٣٤، ٣٥)٨٨٤                                                                                      |
| والبدن جعلناها لكم (٣٦)                                                                                        |
| لن ينال الله لحومها (٣٧)                                                                                       |
| لتُكبروا الله على ما هداكم (٣٧)                                                                                |
| إن الله يدافع عن الذين ءَامنوا (٣٨)                                                                            |
|                                                                                                                |
| أَذَنَ للذينَ يَقَاتَلُونَ (٢٩ ، ٤٠)                                                                           |
| الذين إن مكناهم في الأرض (٤١ ـ ٤٤) . بي سير و يورو                                                             |
| الذين إن مكناهم في الأرض (٤١ ـ ٤٤) . أن من المناهم في الأرض (٤٠ ـ ٤٤) . أن من أو ين المناهم في الأرض (٤٥ ـ ٤٠) |
| ويستعجلونك بالعذاب (٤٧)                                                                                        |
| فالذين ءَامنوا وعملوا الصالحات (٥٠، ٥١)                                                                        |
| وما أرسلنا من قبلك (٥٢ ـ ٥٥)٩٢٧                                                                                |
| أحاديث الشيخ المفيد في الاختصاص                                                                                |
| والذين كفروا وكذبوا (٥٧ ـ ٥٩)                                                                                  |
| ذلك ومن عاقب (٦٠)                                                                                              |
| لكل أمة جعلنا منسكاً (٦٧ ـ ٧٠)                                                                                 |
| وإذا تتلى عليهم ءَايِاتنا (٧٢)٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                     |
| يا أيها الناس ضرب مثل (٧٣)                                                                                     |
| الله يصطفى من الملائكة (٧٥)٩٠٨                                                                                 |

| 171 | فهرس محتويات الكتاب                   |
|-----|---------------------------------------|
| 4.4 | يا أيها الذين ءَامنوا أركعوا (٧٧، ٧٧) |
|     | مستدرك سورة الحج                      |
| 117 | ذلك بما قدمت يداك (١٠)                |
|     | لبئس المولى ولبئس العشير (١٣)         |
| 118 | افلم يسيروا في الأرض (٤٦)             |
| ٩١٤ | فانها لا تعمى الأبصار (٤٦)            |
| 414 | فه سر محتم بات الكتاب                 |

